
T.C. 

KASTAMONU ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠM DALI 

HADĠS BĠLĠM DALI 
 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

SÜNNETTE KAMU MALĠYESĠ (SAHÎHAYN ÖRNEĞĠ) 

 

Hamdi NALBANT 

 

 

 

 

   DanıĢman  Dr. Öğretim Üyesi ġemsettin KIRIġ      

   Jüri Üyesi  Prof. Dr. Serdar DEMĠREL 

                   Jüri Üyesi  Dr. Öğretim Üyesi Mustafa KĠSBET 

                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KASTAMONU-2019 

  







iv 

 

ÖZET 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

SÜNNETTE KAMU MALĠYESĠ (SAHîHAYN ÖRNEĞĠ) 

 

Hamdi NALBANT 

Kastamonu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel Ġslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

 

DanıĢman: Dr. Öğretim Üyesi ġemsettin KIRIġ 

 

Bu çalıĢma, Sahîhayn‟daki ilgili rivayetler bağlamında Hz. Peygamber‟in sünnetinde 

kamu maliyesini konu almaktadır. ÇalıĢmanın birinci bölümünde; Sahîhayn‟da kamu 

maliyesi konusunun iĢleniĢi değerlendirilmektedir. Ġkinci bölümde; Hz. Peygamber 

devrindeki kamu maliye teĢkilatı ortaya konmaktadır. Üçüncü bölümde; kamu 

maliyesinin gelirleri olan zekât, ganimet, fey ve cizye, bu gelirlerin Ģartları ve 

ayrıntılarını beyan eden sünnet ekseninde incelenmektedir. Dördüncü bölümde; 

kamu maliyesinin Kur‟an tarafından bildirilen harcama yerleri, sünnetin bunları 

beyanı ve yine sünnete dayanan maliye harcamaları tetkik edilmektedir. BeĢinci ve 

son bölümde ise; Hz. Peygamber‟in kamu maliye uygulamalarında ortaya koyduğu 

prensiplerden bazıları tespit edilmeye çalıĢılmaktadır.       

 

Sahîhayn‟daki kamu maliyesiyle ilgili rivayetler alınarak; Kur‟an-ı Kerîm ayetleri, 

tefsir, hadis, fıkıh ve tarih kaynakları ile bu konu üzerine yapılmıĢ diğer çalıĢmalar 

yardımıyla Hz. Peygamber‟in konu hakkındaki sünneti anlaĢılmaya çalıĢılmaktadır.      

 

Anahtar kelimeler: Sünnet, kamu maliyesi, beytülmâl, zekât, ganimet, fey, cizye, 

humus 

 

 

2019, 248 sayfa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ABSTRACT 

 

MSc. Thesis 

  

PUBLIC FINANCE IN THE SUNNAH (SAHîHAYN EXAMPLE) 

  

Hamdi NALBANT 

Kastamonu University 

Institute for Social Science 

Department of Basic Islamic Sciences 

 

Supervisor: Assit. Prof. ġemsettin KIRIġ 

 

This study deals with public finance in the sunnah of the Prophet in the context of the 

relevant narrations in Sahîhayn. In the first part of the study; in Sahîhayn, the process 

of public finance is evaluated. In the second part; the public finance organization in 

the period of the Prophet is revealed. In the third part; zakat, ghanimat, fey and 

jizyah, which are the revenues of public finance, are examined in the axis of sunnah 

declaring the conditions and details of these revenues. In the fourth part, the parts of 

the Qur‟an related to public finances, the sunnah explain and the expenses based on 

the Sunnah are examined. In the fifth and last part, some of the principles that the 

Prophet put forward in public finance practices are tried to be determined. 

Reports about public finances in Sahîhayn have been taken into consideration; 

through the The Qur‟an verses, tafsir, hadith, fiqh, and other sources on the subject it 

is tried to understand the sunnah of the Prophet on the subject. 

Key words: Sunnah, public finance, baitülmâl, zakat, ghanimat, fey, jizyah, humus 

 

 

2019, 248 pages 

  



vi 

 

ÖNSÖZ 

Rahmân ve Rahîm olan Allah‟ın adıyla. 

Hz. Peygamber‟in hicreti ile birlikte baĢlayan Medine dönemi, Müslüman toplumun, 

peygamberleri önderliğinde devletleĢtiği dönem olmuĢtur. Bu dönemde nâzil olan 

ayetler, toplumu böyle bir teĢkilatlanmaya yönlendirirken, Hz. Peygamber de 

uygulamaları ve sözleriyle vahyi beyan etmekle beraber, onu hayata yansıtmıĢ ve pek 

çok düzenlemeler gerçekleĢtirmiĢtir. Bu dönemde peyderpey geliĢen devlet 

teĢkilatının maliyesi de aynı paralelde geliĢmiĢtir. Kamu maliyesini ilgilendiren 

ayetler de Hz. Peygamber‟in sünnetiyle beyan edilmiĢ ve bu alanda gerek 

peygamberlik sıfatıyla gerekse devlet baĢkanı olarak pek çok düzenlemeler hayata 

geçirmiĢtir. Ġslâm‟ın kamu maliyesi alanı, çok büyük bir oranda sünnete 

dayanmaktadır. 

Hz. Peygamber‟in her zaman Ġslâm tebliğini öncelemesi ve kamu maliyesi alanında 

Ġslâm‟ın ve müslümanların maslahatı gereği farklı uygulamalarda bulunması, bu 

alandaki uygulamalarının anlaĢılabilmesini güçleĢtirmiĢ, daha sahâbe döneminde 

ihtilaflar çıkmasına neden olmuĢtur. Bu alanda Ġslâm âlimleri arasında da oldukça 

fazla ihtilaf meydana gelmiĢ, fıkıh eserlerinde Hz. Peygamber‟in farklı zamanlarda 

yaptığı uygulamalara dayanılarak farklı sonuçlara varılmıĢtır. Bu olay, Hz. 

Peygamber‟in sünnetini anlayabilmek için konuyla ilgili hadislerin ve uygulamaların 

hep birlikte değerlendirilip ortak yönlerinin tespit edilerek sonuca gidilmesinin daha 

isabetli sonuçlara götüreceğini göstermektedir.  

Bu çalıĢmanın gerçekleĢmesinde desteklerini esirgemeyen tez danıĢmanım Dr. 

Öğretim Üyesi ġemsettin KIRIġ hocam ile eleĢtiri ve tavsiyeleriyle çalıĢmaya 

katkılarını sunan tez savunma jürileri Prof. Dr. Serdar DEMĠREL ve Dr. Öğretim 

Üyesi Mustafa KĠSBET hocalarıma Ģükranlarımı arz ediyorum. 

Hamdi NALBANT 

Kastamonu, Aralık 2019      

 

 



vii 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

                                                                                  Sayfa 

TEZ ONAYI................................................................................................................. ii 

TAAHHÜTNAME ...................................................................................................... iii 

ÖZET........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... vi 

ĠÇĠNDEKĠLER .......................................................................................................... vii 

KISALTMALAR DĠZĠNĠ .......................................................................................... xii 

GĠRĠġ ........................................................................................................................... 1 

1. Yöntem ................................................................................................................. 4 

2. AraĢtırmanın Sınırları........................................................................................... 4 

3. AraĢtırma Kaynakları ........................................................................................... 5 

4. AraĢtırmanın Önemi ............................................................................................. 7 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM ....................................................................................................... 8 

1. SAHîHAYN‟DA KAMU MALĠYESĠ KONUSUNUN ĠġLENĠġĠ ......................... 8 

1.1. Sahîh-i Buhârî‟de Kamu Maliyesi Konusunun ĠĢleniĢi .................................... 9 

1.2. Sahîh-i Müslim‟de Kamu Maliyesi Konusunun ĠĢleniĢi ................................. 22 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM ........................................................................................................ 30 

2. HZ. PEYGAMBER DEVRĠNDE KAMU MALĠYESĠNĠN TEġEKKÜLÜ ......... 30 

2.1. Maliye Gelirlerinin Muhafaza Edildiği ve Sarf ĠĢlemlerinin Yapıldığı Yerler31 

2.2. Kamuya Ait Hayvanların Tutulduğu Yerler ................................................... 34 

2.3. Otlaklar ............................................................................................................ 34 

2.4. Zekât, Fey ve Humus Türü Kamu Mallarının Birbirine KarıĢtırılmaması...... 37 

2.5. Maliye Görevlileri ........................................................................................... 39 

2.5.1. Bilâl-i HabeĢî (ö. 20/641) ......................................................................... 40 



viii 

 

2.5.2. Hz. Ömer (ö. 23/644) ............................................................................... 41 

2.5.3. Muaz b. Cebel (ö. 17/638)........................................................................ 43 

2.5.4. Ebû Mûsâ el-EĢ‟ârî (ö. 42/662-63) .......................................................... 43 

2.5.5. Ebû Ubeyde b. Cerrâh (ö. 18/639) ........................................................... 43 

2.5.6. Alâ b. Hadramî (ö. 21/642) ...................................................................... 44 

2.5.7. Sevâd b. Gâziyye ...................................................................................... 44 

2.5.8. Ġbnu‟l-Lutbiyye el-Ezdî ............................................................................ 45 

2.5.9. Alî b. Ebî Tâlib (ö. 40/661) ...................................................................... 45 

2.5.10. Mahmiye b. Cez ..................................................................................... 45 

2.5.11. Ukbe b. Âmir (ö. 58/678) ....................................................................... 46 

2.6. Maliye Görevlilerinin Denetlenmesi ............................................................... 47 

2.7. Ölçü ve Tartı Birimleri .................................................................................... 48 

2.8. Tedavüldeki Paralar ........................................................................................ 51 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................... 57 

3. KAMU MALĠYESĠNĠN GELĠRLERĠ ................................................................... 57 

3.1. Zekât ................................................................................................................ 58 

3.1.1. Zekâtın Devlet Tarafından Organize Edilmesi ........................................ 58 

3.1.2. Zekâtın Farziyeti ...................................................................................... 65 

3.1.3. Havâic-i Asliyye....................................................................................... 67 

3.1.4. Zekâta Tabi Mallar ................................................................................... 70 

3.1.5. Nisab ........................................................................................................ 71 

3.1.5.1. Hayvanların nisabı ............................................................................. 73 

3.1.5.2. Gümüş ve altının nisabı ...................................................................... 73 

3.1.5.3. Toprak mahsullerinin nisabı .............................................................. 76 

3.1.6. Nisab Miktarları Arasında Denklik Meselesi ........................................... 77 

3.1.7. Zekât Oranları .......................................................................................... 81 

3.1.7.1. Develerin zekâtı .................................................................................. 82 



ix 

 

3.1.7.2. Koyunların zekâtı ............................................................................... 83 

3.1.7.3. Sığırların zekâtı .................................................................................. 84 

3.1.7.4. Gümüşün zekâtı .................................................................................. 85 

3.1.7.5. Toprak mahsullerinin zekâtı (öşür) .................................................... 85 

3.1.7.6. Ticaret mallarının zekâtı .................................................................... 86 

3.1.7.7. Deniz ürünlerinin zekâtı ..................................................................... 87 

3.1.7.8. Maden ve definelerin zekâtı ............................................................... 89 

3.1.7.9 Atın zekâtı ............................................................................................ 93 

3.1.8. Zekâtın, Malın Kendisiyle de Bedeliyle de Verilebilmesi ....................... 95 

3.1.9. Zekât Vermeyenlere Uygulanacak Müeyyide .......................................... 99 

3.2. Ganimet ......................................................................................................... 104 

3.2.1. Menkul Mallar ........................................................................................ 107 

3.2.2. Esirler ..................................................................................................... 109 

3.2.3. Araziler ................................................................................................... 121 

3.2.4. Humus .................................................................................................... 130 

3.3. Fey ................................................................................................................. 133 

3.4. Cizye ............................................................................................................. 135 

3.4.1 Harac ....................................................................................................... 142 

3.5. Diğer Gelirler ................................................................................................ 143 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................ 145 

4. KAMU MALĠYESĠNĠN GĠDERLERĠ ................................................................ 145 

4.1. Zekât Gelirlerinin Sarfı ................................................................................. 145 

4.1.1. Fakirler ve Miskinler .............................................................................. 146 

4.1.2. Âmiller ................................................................................................... 148 

4.1.3. Müellefe-i Kulûb .................................................................................... 149 

4.1.4. Köleler .................................................................................................... 155 

4.1.5. Borçlular ................................................................................................. 157 

4.1.6. Fî Sebîlillah ............................................................................................ 159 



x 

 

4.1.7. Yolda KalmıĢlar (Ġbnü‟s-Sebîl) .............................................................. 164 

4.1.8. Bir Bölgeden Toplanan Zekâtın BaĢka Bir Bölgeye Nakledilmesi ....... 165 

4.2. Ganimet Gelirlerinin Sarfı............................................................................. 168 

4.2.1. Devlet BaĢkanının Ganimetler Üzerindeki Tasarruf Yetkisi ................. 168 

4.2.2. Ganimetlerin Sarfı .................................................................................. 171 

4.2.2.1. Seleb ................................................................................................. 171 

4.2.2.2. Tenfîl ................................................................................................ 174 

4.2.2.3. Ganimet ve fey gelirleri, sadece savaşa katılanlar için midir? ....... 178 

4.2.2.4. Ganimet taksiminde süvari ve piyadenin payı ................................. 181 

4.2.2.5. Ganimetten müellefe-i kulûbe mal verilmesi .................................... 183 

4.2.2.6. Savaşa Katılan Kadınlara ve Kölelere Ganimetten Hediye Verilmesi

 ....................................................................................................................... 185 

4.2.3. Humusun Sarfı ....................................................................................... 187 

4.3. Fey Gelirlerinin Sarfı .................................................................................... 191 

4.4. Cizye Gelirlerinin Sarfı ................................................................................. 194 

4.5. Hz. Peygamber Devrinde Yapılan Kamu Harcamalarına Bazı Örnekler ...... 197 

4.5.1. Ġdarî-Siyasî Nitelikli Harcamalar ........................................................... 197 

4.5.1.1. Devlet görevlilerinin maaşları ......................................................... 197 

4.5.1.2. Düşman elindeki esirleri kurtarmak için fidye ödenmesi ................. 200 

4.5.1.3. Gelen heyetler için yapılan harcamalar .......................................... 201 

4.5.1.4. Müellefe-i kulûb harcamaları .......................................................... 201 

4.5.2. Sosyal Nitelikli Harcamalar ................................................................... 202 

4.5.2.1. Muhtaç kimselerin zarurî ihtiyaçlarının giderilmesi ....................... 203 

4.5.2.2. Dul ve yetimler ................................................................................. 205 

4.5.2.3. Borcunu ödeyecek mal bırakmadan ölen kimsenin borçları ............ 205 

4.5.2.4. Esirlerin ihtiyaçlarının giderilmesi .................................................. 206 

4.5.2.5. Şehir dışından gelen misafirlerin ihtiyaçlarının karşılanması ........ 207 

4.5.2.6. Evleneceklere maddî yardımda bulunulması ................................... 208 

4.5.3. Askerî Harcamalar ................................................................................. 209 

BEġĠNCĠ BÖLÜM ................................................................................................... 211 



xi 

 

5. KAMU MALĠYESĠYESĠNE DAĠR SÜNNETTEN BAZI ĠLKELER ................ 211 

5.1. Hz. Peygamber‟in Kamu Görevlilerine Yönelik Koyduğu Bazı Ġlkelerler ... 211 

5.1.1. Devlet BaĢkanının Kamu Malları KarĢısındaki Konumu ...................... 211 

5.1.2. Memurların Devlet Malını Kendi Menfaati Doğrultusunda 

Kullanmaması-Çalmaması ............................................................................... 212 

5.1.3. Memurların RüĢvet veya Hediye Almaması .......................................... 214 

5.2. Kamu Vergilerinin Toplanmasında Hz. Peygamber‟in Ortaya Koyduğu Bazı 

Ġlkeler ................................................................................................................... 215 

5.2.1. Yeterli Maddi Güce Sahip Olmayandan Vergi Alınmaması.................. 216 

5.2.2. Vergi Mükelleflerine Kolaylık Gösterilmesi ......................................... 216 

5.2.3. Vergi Miktarını Artırmak ya da Azaltmak Maksadıyla Hile Yapılmaması

 .......................................................................................................................... 217 

5.2.4. Vergi Toplarken Malların Kötüleri veya En Ġyilerinin Alınmaması-

Verilmemesi ..................................................................................................... 219 

5.2.5. Vergi Toplarken Zulüm Edilmemesi ..................................................... 220 

5.3. Kamu Harcamaları Konusunda Hz. Peygamber‟in Ortaya Koyduğu Bazı 

Ġlkeler ................................................................................................................... 222 

5.3.1. Ġhtiyat Ödeneği Ayrılması ...................................................................... 222 

5.3.2. Yapılacak Ödemelerin Geciktirilmemesi ............................................... 223 

5.3.3. Kamu Harcamalarının Önem Sırasına Göre Yapılması ......................... 225 

5.3.4. Kamu Harcamalarında Ġsraftan Kaçınılması .......................................... 225 

SONUÇ .................................................................................................................... 227 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 237 

ÖZGEÇMĠġ ............................................................................................................. 249 

 

  



xii 

 

KISALTMALAR DĠZĠNĠ 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a.g.m.  : Adı geçen makale 

a.g.md.  : Adı geçen madde 

a.g.t.  : Adı geçen tez 

a.g.y.  : Adı geçen yazar 

b.  : bin (ibn) 

bnt.  : binti 

b.y.y.  : Basım yeri yok 

c.- C.  : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

d.  : Doğumu 

DĠA  : Türkiye Diyanet Vakfı Ġslâm Ansiklopedisi 

Ed.  : Editör 

Hz.  : Hazreti 

ö.  : Ölümü 

S.  : Sayı 

s.  : Sayfa 

Thk.  : Tahkik eden 

t.y.  : Tarih yok 

vb.  : ve benzeri 

vd.  : ve diğerleri 



1 

 

GĠRĠġ 

 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in pek çok ayetinde de iĢaret edildiği gibi tarih boyunca insanlar, 

topluluklar halinde yaĢamıĢlardır.
1
 Topluluk halinde yaĢayan insanların birbirlerine 

karĢı hak ve sorumluluklarının oluĢması ve aralarında ihtilafların çıkması 

kaçınılmazdır. Bu sebeple insanların aralarındaki iliĢkileri düzenleyecek ve 

toplumsal düzeni sağlayacak kurallara ihtiyaç vardır.
2
 Hak ve sorumlulukların yerine 

getirilmesi, ihtilafların çözülmesi ve toplumun ortak menfaatinin gözetilmesi gibi 

gayelerle oluĢturulan bu kurallarla ortaya çıkan hukuk düzeni, bireylerin üstünde, 

emredici ve zorlayıcı karakterde bir otoriteye gereksinim duyar. Bu otoritenin adı 

devlettir.
3
  

Gereken Ģartları yerine getirenlere ahiret saadeti vaat eden Ġslâm Dini,
4
 yeryüzünde 

halife kılınan insanın
5
 dünya hayatına çekidüzen vermiĢ, pek çok konuda ayetler

6
 ve 

peygamberinin sünnetiyle
7
 bir nizam ortaya koymuĢ, inananlarına dünyada da 

ahirette de iyilik istemelerini,
8
 dünyadan nasibini unutmadan ahiret yurdunu 

aramalarını öğütlemiĢtir.
9
 Böylece din ve dünyayı ayrılmaz bir bütün olarak 

değerlendiren Ġslâm Dini, insanın hayatının maddî manevî hemen her alanına 

müdahil olmuĢtur. Hatta sadece manevî alana has zannedilen ibadetlerin dahi 

faydalarını, ahiret kazanımlarıyla sınırlamak yanlıĢ olacaktır. Namaz, zekât, oruç, 

                                                 
1 el-A„râf  7/ 65, 73; et-Tevbe 9/ 70; el-Hûd 11/ 50, 84; el-Hacc 22/ 43, 44; eĢ-ġuarâ 26/ 160, 176; ed-Duhân 44/ 

37; el-Kâf 50/ 12, 13, 14. 
2  Ġzzet Sargın, “Toplumsal Düzen Açısından Hukuk ve Devlet”, Çukurova Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C: IX, S. 2, 2009, s. 160-162. 
3 Saffet Köse, “İslâm‟da Hukuk Devleti İlkesinin Dinamikleri”, ĠLAM AraĢtırma Dergisi, Cilt: I, S. 2, 1996, s. 

13; Sargın, a.g.m, s. 169.   
4 el-Bakara 2/ 25, 82; en-Nisâ 4/ 13, 57, 122; el-A„râf 7/ 42; et-Tevbe 9/ 72. 
5 el-Bakara 2/ 30; el-En„âm 6/ 165; el-Fâtır 35/ 39.  
6 el-Bakara 2/ 282; Âl-i Ġmrân 3/ 130; en-Nisâ 4/ 7, 11,12, 35, 58; el-En„âm 6/ 152; el-Enfâl 8/1, 41.    
7 el-Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ġsmâîl, el-Câmiu‟l-müsnedü‟s-sahîhi‟l-muhtasar, (Thk: Mustafa Dîb 

el-Buğâ), 6. c., 3. Baskı, Dâr-u Ġbni Kesîr, Beyrut 1987, “Nikâh”, 3, “ Büyû”, 61, 75, 79, “Ġcâre”, 111,119; 

Müslim, b. el-Haccac Ebû‟l-Hüseyn el-KuĢeyrî en-Nîsâbûrî, Sahîh-u Müslim, (Thk: Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî), 5 c., Dâr-u Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî, Beyrut t.y, “Nikâh”, 1, “Büyû„”, 4, 5, “Müsâkât”, 101; Ebû 

Dâvud, Süleyman b. el-EĢ„as es-Sicistânî, Sünen-ü Ebî Dâvud, 4 c., Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî, t.y, “Büyû„”, 24, 25; 

Nesâî, Ahmed b. ġuayb Ebû Abdirrahman, el-Müctebâ mine‟s-sünen, (Thk: Abdülfettah Ebû Gudde), 4 c., 2. 

Baskı, Mektebetü‟l-Matbûati‟l-Ġslâmiyye, Halep 1986, “Büyû„”, 49;  Tirmizî, Muhammed b. Ġsâ Ebû Ġsâ, el-

Câmiu‟s-sahih süneni‟t-Tirmizî, (Thk: Ahmed Muhammed ġakir), 5 c., Dâr-u Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî, Beyrut 

t.y, “Büyû„”, 18; Ġbn Mâce, Muhammed b. Yezîd Ebû Abdillah el-Kazvinî, Sünen-i Ġbn-i Mâce, (Thk: 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî), 2 c., Dâru‟l- Fikr, Beyrut t.y, “ġüf„a”, 2. 
8 el-Bakara 2/ 201-202. 
9 el-Kasas 28/ 77. 



2 

 

hac vb. bütün ibadetler incelendiğinde hepsinin, dünya hayatına bir düzen verdikleri, 

bireyin ve toplumun yaĢantısına büyük faydalar sağladıkları tespit edilebilir.
10

  

Yerine getirilmesini emrettiği ibadetlerde bile pek çok toplumsal hedefleri bulunan 

Ġslâm Dini, doğrudan toplumsal hedeflerle vazettiği hukuk kurallarının da yerine 

getirilmesini müntesiplerinden elbette ki beklemektedir. Bu noktada tarih boyunca 

bütün toplumlarda olduğu gibi Müslüman toplumda da bu hukuk kurallarına iĢlerlik 

kazandıracak bir otorite gerekmektedir. Bu nedenle Hz. Peygamber döneminden beri 

Müslüman toplumlarda bir otorite olarak devlet olagelmiĢtir.
11

  

Ġnananlarının dünya hayatına nizam veren hukukî, sosyal, ekonomik, toplumsal vb. 

düzenlemeler ortaya koyan Ġslâm Dini, bu düzenlemeleri Müslüman toplumda 

uygulatmak amacıyla, konulan kurallara uyulup uyulmamasına göre uhrevî 

sonuçlarının olduğunu bildirmiĢ olmakla beraber, peygamberi önderliğinde 

Medine‟de oluĢan ilk Ġslâm toplumuyla bu düzenlemelerin iĢlerlik kazandığı bir 

yapılanma ortaya çıkarmıĢtır. Bir devletin temel unsurlarını bulunduran bu 

yapılanma, o zaman ve mekanda bir devletin gerektirdiği fonksiyonlara sahip, 

kamunun gereksinimlerini karĢılayan bir devlet olmuĢtur. 

Hz. Peygamber‟in Medine‟de kurduğu bu devletin, malî gelirleri, giderleri, bu gelir-

giderlerin idaresi için gerekli mekanları ve çalıĢanları olmuĢtur. Bütün bunlarla 

beraber peygamber olmasının yanı sıra bu devletin baĢkanı da olan Hz. Peygamber 

tarafından bir devlet maliyesi sistemi ortaya konulmuĢtur.    

Kamu iĢlerinin yerine getirilebilmesine yönelik olarak gereksinim duyulan malî güç 

için Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen vergiler ve savaĢlar neticesinde ortaya çıkan diğer 

gelirler ile birlikte Ġslâm Devleti‟nin malî gelirleri ortaya çıkmıĢtır. SavaĢlar 

neticesinde ortaya çıkan ganimet ve fey gelirleri ile Müslümanlardan alınan zekât ve 

gayr-i müslimlerden alınan cizye, kamu gelirlerini teĢkil etmiĢlerdir.
12

  

                                                 
10 ġehmus Demir, “Kur‟an‟da Zekât Kavramının Etimolojik ve Semantik Analizi”, Ankara Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 28, 2007, s. 23.  
11 Seyfettin Aslan, Vedat Koçal, “Ġslâm Kaynaklarında Devlet ve Ekonomi DüĢüncesi: Teolojik, Tarihî ve Felsefî 

Bir Çerçeve”, Ġslâm Ekonomisi ve Finansı, (Ed: Seyfettin Erdoğan, Ayfer Gedikli, DurmuĢ Çağrı Yıldırım), 

Umuttepe Yayınları, Ġstanbul 2016, s. 2-5.  
12 Mehmet Erkal, “Beytülmâl”, DĠA. 



3 

 

Maliyenin harcamaları da yine Kur‟an-ı Kerîm ve Hz. Peygamber tarafından ortaya 

koyulmuĢtur. Kur‟an-ı Kerîm‟de ganimet ve fey gelirleri üzerindeki tasarruf yetkisi 

Hz. Peygamber‟e bırakılmakla beraber
13

 bu gelirlerden bazı kimselere pay ayrılması 

emredilmiĢtir.
14

 Buna bağlı olarak Hz. Peygamber, bu gelirleri uygun yerlere 

harcamıĢtır. Zekât gelirlerinin harcama yerleri de Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilmiĢ ve 

bu gelirler Hz. Peygamber tarafından sarf edilmiĢtir. Kur‟an-ı Kerîm‟de cizye 

vergisinin harcama yerleri ile ilgili bir emir nâzil olmamıĢ, bu gelirler tamamıyla, 

aynı zamanda devlet baĢkanı olan Hz. Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢtır. 

Kamu maliyesi hakkında Kur‟an-ı Kerîm‟de bir takım temeller bildirilmiĢ olmakla 

beraber, Hz. Peygamber‟in sünnetine çok geniĢ bir alan bırakılmıĢtır. Örneğin; kamu 

gelirleri Kur‟an‟da sadece emredilmiĢ veya helal kılınmıĢ, bunların kimlerden, hangi 

Ģartlarda, ne Ģekilde alınacağı belirtilmemiĢtir. Kamu gelirlerinden zekâtın harcama 

yerleri bildirilmiĢ, bunun sırası, kime ne kadar verileceği bildirilmemiĢtir. 

Ganimetler helal kılınmıĢ, ayrıntıları açıklanmamıĢtır. Ganimet gelirlerinden bazı 

sınıflar için humus ayrılması emredilmiĢ, ayrıntısı ve ganimet gelirlerinin geri kalan 

kısımları ile ilgili bir açıklama nâzil olmamıĢtır. Gayr-i müslimlerden cizye 

vergisinin alınması emredilmiĢ, bunların kimler olduğu, ne kadar alınacağı, 

alınanların nerelere harcanabileceği vs. ayrıntıları açıklanmamıĢtır. Bütün bunlara 

istinaden kamu maliyesi alanında Kur‟an-ı Kerîm‟in birkaç temel kaide koyduğunu, 

bu konuda çok büyük bir alanın Hz. Peygamber‟in sünnetine bırakıldığını ve Hz. 

Peygamber‟in, hadisleri ve uygulamalarıyla bu alanı düzenlediğini söylemek isabetli 

bir tespit olacaktır. 

Hz. Peygamber, peygamber olmasının yanında aynı zamanda bir devlet baĢkanıydı. 

Bu nedenle verdiği kararlar ve yaptığı uygulamalar bazen devlet baĢkanlığı sıfatına 

dayanmaktaydı. Kamu maliyesi alanı da hem peygamberlik hem devlet baĢkanlığı 

vasıflarıyla hükümler koyduğu ve uygulamalarda bulunduğu bir alandır. Bununla 

beraber bazı konularda farklı zamanlardaki uygulamaları çeĢitli Ģekillerde 

anlaĢılabilmiĢ ve ihtilaflar ortaya çıkmıĢtır. Ancak Hz. Peygamber, bu konularda 

Müslümanlara yol gösterecek belli prensipler ortaya koymuĢtur. 

                                                 
13 el-Enfâl 8/1, el-HaĢr 59/6.   
14 el-Enfâl 8/41, el-HaĢr 59/7. 



4 

 

Bu çalıĢmada; en sahih iki kaynağımız olan Sahîh-i Buhârî ve Sahîh-i Müslim‟deki 

ilgili rivayetler bağlamında kamu maliyesi konusunda Hz. Peygamber devri ve bu 

konuda Hz. Peygamber‟in uygulamaları incelenip anlaĢılmaya çalıĢılacaktır.  

1. Yöntem 

ÇalıĢmamızda kamu maliyesiyle ilgili Sahîhayn‟daki rivayetler, konuların temelini 

oluĢturmaktadır. Konuların anlaĢılabilmesi maksadıyla gerekli yerlerde ilgili ayetler 

zikredilmiĢ ve tefsir kaynaklarına baĢvurulmuĢtur. Ayrıca rivayetlerin anlaĢılabilmesi 

için yer yer diğer hadis kaynaklarına ve hadis Ģerhlerine müracaat edilmiĢtir. ĠĢlenen 

konular hakkında haraç-emvâl ve fıkıh eserleri de incelenerek Ġslâm âlimlerinin konu 

hakkındaki görüĢlerine değinilmiĢtir. Ayrıca tarih kaynakları da baĢvuru eserleri 

olmuĢtur. Bütün bu kaynaklar yardımıyla Hz. Peygamber‟in uygulaması ve kamu 

maliyesi hakkındaki sünnetleri anlaĢılmaya çalıĢılmıĢtır.      

ÇalıĢmada zikredilen Ģahısların vefat tarihleri, adlarının ilk geçtiği yerde verilmiĢ, 

daha sonra tekrar edilmemiĢtir. Vefat tarihine ulaĢılamayan Ģahıslar için herhangi bir 

Ģey yazılmamıĢtır.   

ÇalıĢmamızda pek çok bölümde iĢlenen konuyla ilgili Sahîhayn rivayetleri 

nakledilmiĢtir. Bu rivayetler mümkün olduğunca kısaltılarak, sadece konuyla ilgili 

kısımları sunulmaya çalıĢılmıĢtır. Ayrıca bazı rivayetlerin birkaç farklı konuda delil 

olabilmesi ve rivayetin zikredilmesinin gerekliliği nedeniyle böyle rivayetlerden 

bazılarının çalıĢmanın birkaç farklı yerinde sunulması gerekmiĢtir.  

2. AraĢtırmanın Sınırları 

Yaptığımız çalıĢmada haraç-emvâl ve fıkıh eserlerinde sunulan biçimdeki gibi bütün 

yönleriyle Ġslâm kamu maliyesi araĢtırılmayacak ve sunulmayacaktır. 

AraĢtırmamızın sınırları, Sahîhayn‟daki kamu maliyesini ilgilendiren rivayetlerin 

bildirdiği alandan ibarettir. Bu iki eserdeki, konuyla ilgili rivayetlerin, kamu 

maliyesini bütün yönleriyle ortaya koymaya yetemeyeceği malumdur.     



5 

 

3. AraĢtırma Kaynakları 

AraĢtırmamızın konusu “Sünnette Kamu Maliyesi (Sahîhayn Örneği)” olduğuna göre 

araĢtırmamızın en temel kaynakları Ġmam Buhârî (ö. 256/870) ve Ġmam Müslim‟in 

(ö. 261/875) sahihleridir. Konumuzla ilgili olan rivayetler, bu eserlerden seçilerek 

alınmıĢtır. Her baĢlıkta ve alt baĢlıklarda bu iki eserden alınan rivayetler, konunun 

temelini oluĢturmuĢ ve konular bu temel üzerinden iĢlenmiĢtir. Birkaç istisna hariç, 

bu iki kaynakta hakkında herhangi bir rivayet bulunmayan kamu maliyesiyle ilgili 

konular iĢlenmemiĢtir. 

Sahîhayn‟dan alınan rivayetlerin anlaĢılması ve açıklanması bağlamında gerektiğinde 

diğer hadis kaynaklarına da baĢvurulmuĢ, bu eserlerden de ilgili rivayetler 

aktarılmıĢtır. 

Konuya temel teĢkil eden Sahîhayn hadislerinin açıklanması ve anlaĢılabilmesi 

maksadıyla hadis Ģerhleri ilk baĢvuru kaynakları olmuĢtur. Bu noktada Sahîh-i 

Buhârî‟nin Ģerhlerinden, Ġbn Battâl el-Kurtubî‟nin (ö. 449/1057) Ģerhi, Ġbn Hacer el-

Askalânî‟nin (ö. 852/1449) Fethu‟l-bâri‟si, Bedreddin Aynî‟nin (ö. 855/1451) 

Umdetü‟l-kârî‟si ve Babanzâde Ahmed Naim (d. 1872-ö. 1934) ile Kamil Miras‟ın 

(d. 1875-ö. 1957) Tecrîd-i Sarîh Şerhi ile Sahîh-i Müslim Ģerhlerinden Nevevî‟nin 

(ö. 676/1277) Minhâc‟ı ve Ahmed Davudoğlu‟nun (d. 1912-ö. 1983) ġerhi‟nden 

istifade edilmiĢtir. 

ÇalıĢmada yer verilen ayetlerle ilgili tefsir kaynaklarına baĢvurulmuĢtur. Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı‟nın Kur‟an Yolu Tefsiri, Muhammed b. Cerîr et-Taberî‟nin (ö. 

310/923) Câmiʿu‟l-beyân‟ı, Ebü‟l-Fidâ Ġbn Kesîr (ö. 774/1373) ve Ebü‟l-Berekât 

Nesefî (ö. 710/1310) tefsirleri ile Cessâs‟ın (ö. 370/981) Ahkâmu‟l-Kur‟an‟ı en çok 

yararlanılan tefsir kaynakları olmuĢlardır. 

ÇalıĢmanın konusunun kamu maliyesi olması hasebiyle bu alanda yazılmıĢ haraç ve 

emvâl türü eserler en çok yararlanılan eserler arasında yer almıĢtır. Bu eserler; Ebû 

Yûsuf‟un (ö. 182/798) Kitâbu‟l-Harâc‟ı, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm‟ın (ö. 

224/838) Kitâbu‟l-Emvâl‟i ile bir kamu hukuku eseri olan Mâverdî‟nin (ö. 450/1058) 



6 

 

Ahkâmu‟s-sultâniyye‟sidir. Diğerleri kadar olmasa da Yahyâ b. Âdem‟in (ö. 203/818) 

Kitâbu‟l-Harâc‟ından da istifade edilmiĢtir. 

Yine hadislerin açıklanması, anlaĢılabilmesi ve iĢlenen konu hakkında fıkıh 

mezheplerinin görüĢlerinin alınabilmesi için fıkıh eserlerinden de yararlanılmıĢtır. 

Hanefî Mezhebi adına Ebû Yûsuf ve Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî‟nin (ö. 

189/805) bazı eserleri ile ġemsüleimme Serahsî‟nin (ö. 483/1090) Mebsut‟u, 

Kâsânî‟nin (ö. 587/1191) Bedâî‟si ve Burhâneddin Merginânî‟nin (ö. 593/1197) el-

Hidâye adlı Ģerhinin yanı sıra el-Fetâva‟l-Hindiyye en çok yararlanılan eserlerdir. 

Mâliki Mezhebi adına bu mezhep âlimlerinden Sahnûn‟un (ö. 240/854) Ġmam Mâlik 

(ö. 179/795) ve öğrencilerinin görüĢlerini topladığı ve Ġmam Mâlik‟e atfedilen el-

Müdevvene adlı eseri, ġâfi„îlerin görüĢleri için Ġmam ġâfi„î‟nin (ö. 204/820) el-Ümm 

adlı eseri ve Mâverdî‟nin Ahkâmu‟s-sultâniyye‟si, Hanbelî Mezhebi için ise 

Cemâleddin Ġbn Kudâme‟nin (ö. 909/1503) el-Muğnî adlı eseri yararlanılan fıkıh 

eserlerinin önde gelenleridir. 

Hz. Peygamber‟in uygulamalarının anlaĢılabilmesi bağlamında tarih eserlerine de 

sıkça baĢvurulmuĢtur. Bu alanda baĢvurulan eserlerin baĢlıcaları; Ġbn HiĢâm (ö. 

218/833), Taberî ve Ġbn Sâ„d‟ın (ö. 230/845) eserleri ile son dönem yazarlarından 

Muhammed Hamidullah‟ın (d. 1908-ö. 2002) İslâm Peygamberi adlı kitabıdır. 

Diyanet İslâm Ansiklopedisi de yeri geldikçe baĢvurulan önemli bir kaynak olmuĢtur. 

Bu eserin konuyla ilgili pek çok maddesinden faydalanılmıĢtır.    

ÇağdaĢ yazarlarımızdan konunun uzmanlarından Celal Yeniçeri, Mehmet Erkal ve 

Cengiz Kallek‟in birçok eser ve makaleleri baĢvuru kaynakları olmuĢlardır.  

Ayrıca çalıĢma konusuyla ilgili birçok doktora ve yüksek lisans tezi ile makaleler 

okunmuĢ ve bu çalıĢmalardan istifade edilmiĢtir.  

 

 



7 

 

4. AraĢtırmanın Önemi 

Özel olarak kamu maliyesi konusunda yazılmıĢ pek çok haraç ve emvâl türü eserler 

bulunmaktadır.
15

 Bu eserler, konu hakkındaki hadisler ile sahâbe, tâbiûn ve daha 

sonraki nesillerden âlimlerin rivayetlerinin nakline dayanan eserlerdir.
16

 Günümüzde 

kamu maliyesi konusu Ġslâm ilimleri arasından fıkıh ilminin alanına dahil 

edilmektedir. Hadis ilmi açısından genel olarak kamu maliyesi konusu hakkında 

yapılmıĢ bir çalıĢmaya rastlayamadık. 

Yaptığımız çalıĢmanın, kamu maliyesi konusu hakkındaki Sahîhayn hadislerinin 

delâlet açısından ilgili oldukları bölümlerde sunulması ve metinsel olarak 

değerlendirmelerinin yapılması hususunda literatüre katkı sağlayacağını 

düĢünmekteyiz. Kamu maliyesi konusunda Hz. Peygamber‟in uygulamalarının 

anlaĢılmasına sağlayabileceği katkı da çalıĢmanın önemli bir yanıdır.           

                                                 
15 Harac ve emvâl türü eserlerle ilgili kronolojik bir literatür için bkz. Cengiz Kallek, Ġslâm Ġktisat DüĢüncesi 

Tarihi Harâc ve Emvâl Kitapları, 3. Basım, Klasik Yayınları, Ġstanbul 2015, s. 13-27. 
16 Bu eserler hakkındaki bilgi ve değerlendirmeler için bkz. Kallek, a.g.e, s. 71-77, 102-107, 121-125, 132-133, 

137-146, 164-172.  



8 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

1. SAHîHAYN‟DA KAMU MALĠYESĠ KONUSUNUN ĠġLENĠġĠ 

  

Sahîh-i Buhârî ve Sahîh-i Müslim‟de kamu maliyesi konusunun iĢlendiği müstakil 

bir bölüm yoktur. Bu konu, bu eserlerin çeĢitli bölümlerinde, o bölümle olan ilgisi 

yönünden iĢlenmiĢtir. Örneğin; kamu maliyesinin bir geliri olan zekât ile ilgili 

rivayetler, bu iki eserin “Kitâbu‟z-Zekât” bölümlerinde bulunmaktadır.  

Kamu maliyesiyle ilgili rivayetler, Sahîh-i Buhârî‟de; “zekât”, “cihâd ve‟s-siyer”, 

“humus”, “cizye” ve “megâzî” kitaplarında yoğun olarak bulunmaktadır. Sahîh-i 

Müslim‟de ise “zekât” ile “cihâd ve‟s-siyer” kitapları kamu maliyesiyle ilgili 

rivayetlerin nakledildiği kitaplardır. Ġmam Buhârî‟nin “cihâd”, “humus”, “cizye” ve 

“megâzî” kitaplarına yaydığı konuları, Ġmam Müslim, “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde 

sunmuĢtur.  

Her iki eserin baĢka bölümlerinde de kamu maliyesini ilgilendiren rivayetler 

bulunmaktadır. Ancak bunlar çoğunlukla maliye konularıyla ilgisi olmayan farklı 

konulardadır. Örneğin; Hz. Peygamber devrinde mescidin üst katında maliye 

hazinesi olarak da kullanılan ulliyye adındaki odadan, bu eserlerin “salât”, “nikâh”, 

“talâk”, “mezâlim” gibi bölümlerinde ve maliyeyle ilgisi olmayan konularda 

bahsedilmiĢtir.
17

 Yine devlete ait hayvanların tutulduğu yerler “libâs” ve “zebâih” 

bölümlerinde zikredilmiĢlerdir.
18

 Aynı Ģekilde maliye görevlilerinin birçoğunu 

“salât”, “nikâh”, “talâk”, “vekâlet”, “ridâ”, “hibe”, “ahkâm”, “imâre”, “büyû„”, 

“fedâilu‟s-sahâbe” gibi bölümlerden öğrenebilmekteyiz.
19

      

Buhâri‟nin eserinde rivayetler daha derli toplu ve konuyla olan ilgisine göre 

sıralanırken, Müslim‟de pek böyle olmadığı görülmektedir. Örneğin; Buhârî, 

                                                 
17 Buhârî, “Salât”, 18, “Nikâh”, 83, 91, 92, “Talâk”, 21, “Mezâlim”, 25; Müslim, “Talâk”, 30, 31, 34. 
18 Buhârî, “Libâs”, 22, “Zebâih”, 35; Müslim, “Libâs”, 109, 110, 111. 
19 Buhârî, “Salât”, 18, “Nikâh”, 83, 91, 92, “Talâk”, 21, “Mezâlim”, 19, 25 “Ġ„tisâm”, 16, “Ġlim”, 32, “Büyû„”, 89, 

“Libâs”, 54, 55, “Vekâlet”, 1, 8, “Edeb”, 80, 85, “Hibe”, 16, “Eyman”, 2, “ġerike”, 12, “Edâhî”, 7, “Ahkâm”, 17, 

22, 24, 41; Müslim, “Salâtü‟l-î„deyn”, 1, 2, 3, 4, 13, “Ridâ„”, 57, “Hibe”, 22, “Talâk”, 30, 31, 34, “Ġmâre”, 15, 26, 

“EĢribe”, 70, “Ġ„tisâm”, 20, “Vekâlet” 3, “Müsâkat”, 94, “Edâhî”, 15, “Lukata”, 17. 



9 

 

“Kitâbu‟z-Zekât” bölümüne “Vücûbu‟z-zekât” bâbıyla baĢlayıp, zekât vermek ve 

vermemekle ilgili bâblarla devam ederek, zekâta konu olan malla ilgili bâblardan, 

zekâtın sarfı ile ilgili bâblara doğru devam etmiĢtir. Sahîh-i Müslim‟de konunun bu 

Ģekilde iĢlendiğini söylemek pek mümkün gözükmemektedir. Yine Buhârî, 

“Kitâbu‟l-Megâzî”de, Hz. Peygamber dönemindeki gazve ve seriyyeler ile ilgili 

rivayetleri, gerçekleĢme sırasına göre verirken; Sahîh-i Müslim‟de gazve ve 

seriyyeler, sıraya riayet edilmeden sunulmuĢtur. 

Bazen her iki eserin de bazı bölümlerinde o bölümle ilgili bir konudaki önemli bir 

husus hakkında herhangi bir rivayet bulunmadığı görülmektedir. Örneğin; her iki 

eserin de zekât kitaplarında nisab konusunda, altının ve sığırların nisabı ile ilgili bir 

rivayet bulunmamaktadır. Üstelik her iki imam da altın ve sığırların zekâtıyla ilgili 

hadisler nakletmelerine rağmen
20

 bunların nisablarıyla ilgili rivayetlere eserlerinde 

yer vermemiĢlerdir. Diğer kaynaklarda hakkında rivayetler bulunan bu iki konudaki 

rivayetlerden hiçbirinin bu iki eserde nakledilmemesi, onların, kendi Ģartlarına göre 

sahih bulmadıkları rivayetleri nakletmedikleri hususuna delalet etmektedir. Nitekim 

zekât nisabları konusunda altının ve sığırların nisabı oldukça önemli meseleler 

olmasına rağmen her iki imamın da bu rivayetleri eserlerine almaması, onların 

rivayetlerin sıhhat Ģartlarına riayet etme konusundaki hassasiyetlerini göstermesi 

açısından oldukça önemli sayılabilir.        

1.1. Sahîh-i Buhârî‟de Kamu Maliyesi Konusunun ĠĢleniĢi 

Ġmam Buhârî‟nin, kamu maliyesiyle ilgili olan zekât, cihâd, humus ve cizye 

bölümlerindeki bâb baĢlıkları, eserinin genelinde olduğu gibi bu bölümlerde de onun, 

konu hakkındaki görüĢünü yansıtmaktadır.  

Buhârî, eserinin genelinde olduğu gibi bu bölümlerde de pek çok bâbda konuya delil 

teĢkil edecek ayetler zikretmiĢtir. Hatta bazı bâblarda hiçbir hadis zikretmeden 

sadece ayet vermekle yetinmiĢtir.
21

  

                                                 
20 Buhârî, “Zekât”, 4, 42; Müslim, “Zekât”, 24, 26, 30. 
21 Buhârî, “Zekât”, 6, 11, 18, 28. 



10 

 

Buhârî‟nin eserinde kamu maliyesi adına değindiği konular hakkında Ģu Ģekilde bir 

değerlendirme yapılabilir:  

Kitâbu‟z-Zekât‟ın ilk bâbında zekâtın farziyeti konusunu iĢlemiĢtir. Bâbın adı da 

buna uygun bir Ģekilde “Vücûbu‟z-zekât”‟tır. Bu bâbın baĢında zekâtı vermekle ilgili 

bir ayet zikrettikten sonra konuyla ilgili bazı hadisler nakletmiĢtir.
22

 Daha sonraki 

bâblar da yine zekât vermek ve vermekle ilgili bâblardır. Buhâri, burada gümüĢ, deve 

ve toprak mahsullerinin nisabıyla ilgili hadisi de nakletmiĢtir.
23

 Bu bâbların hemen 

hepsinde ya bâb baĢlığı olarak ya da bâbın içerisinde bir ayet-i kerîme zikretmiĢtir.
24

  

Buhârî, daha sonra zekâtın havâic-i asliyye Ģartına delil olan bir bâb açmıĢ ve bu 

hususla ilgili hadisler nakletmiĢtir.
25

 Ġlerleyen bâblarda “Çalışıp kazanılanın ve 

ticaretin sadakası” ismini verdiği bir bâb açan Buhâri, bu bâb ile ticaret ve diğer 

yollarla elde edilen kazancın zekâtı hususunu kastediyor olmalıdır. Ancak bu bâbda 

sadece Bakara Sûresi‟nin 267. ayetini zikretmiĢ ve hiçbir hadis nakletmemiĢtir.
26

    

Buhârî, Zekât Kitabı‟nın devamında “Gümüşün zekâtı” ismiyle bir bâb açmıĢ ve 

devenin, gümüĢün ve toprak mahsullerinin nisabının bildirildiği hadisi burada da 

nakletmiĢtir.
27

    

Daha sonra zekâtın, malın kendi cinsi yerine kıymetinin, baĢka bir maldan 

verilebileceğine dair bir bâb açan Buhârî, burada bu konuya delil teĢkil edecek birkaç 

rivayet nakletmiĢtir.
28

 Bu konu, malın zekâtının kıymeti üzerinden baĢka bir maldan 

verilebileceği görüĢünde olan Buhârî‟nin, Ġmam Mâlik ve ġâfi„î‟ye muhalefetle 

beraber, Ebû Hanîfe‟ye muvafakat ettiği konulardan biridir. 

Buhârî‟nin sonraki bâbı, zekât miktarını artırmak veya azaltmak maksadıyla ayrı 

bulunan malların toplanmaması ve toplu bulunanların ayrılmamasına dairdir ve 

burada Hz. Ebû Bekir tarafından Enes b. Mâlik‟e gönderilen zekât mektubunun ilgili 

                                                 
22 Buhârî, “Zekât”, 1.  
23 Buhârî, “Zekât”, 4. 
24 Buhârî, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 6, 7, 9, 10, 11, 12.  
25 Buhârî, “Zekât”, 17. 
26 Buhârî, “Zekât”, 28. 
27 Buhârî, “Zekât”, 31. 
28 Buhârî, “Zekât”, 32. 



11 

 

kısmını nakletmiĢtir.
29

 Bu konunun devamı niteliğindeki sonraki bâbda Buhârî, bir 

sürünün ortaklarının, bu sürünün zekâtı hususunda adalet gereği birbirleriyle 

anlaĢacaklarını belirterek Tâvûs b. Keysân (ö. 106/725), Atâ b. Ebî Rebâh (ö. 

114/732) ve Süfyân es-Sevrî (ö. 161/778) gibi tâbiûn ve tebeu‟t-tâbiîn âlimlerinin bu 

konudaki görüĢlerini nakletmiĢtir.
30

 

Buhârî, “Deve zekâtı” ismiyle açtığı bâbda bir hadis naklettikten sonra
31

 yanında 

zekât olarak vermesi gereken deveden farklı yaĢta bir deve bulunan kimseden bu 

devenin kabul edileceğine, aradaki farkın da iki koyun veya yirmi dirhem ile 

kapatılacağına dair açtığı bâbda Hz. Ebû Bekir‟in, Enes b. Mâlik‟e gönderdiği zekât 

mektubunun ilgili kısmını nakletmiĢtir.
32

 

Buhârî‟nin sonraki bâbı “Koyunların zekâtı” ismini taĢımaktadır ve burada az önce 

zikri geçen mektubun develerin, koyunların ve gümüĢün zekâtını detaylı bir biçimde 

bildiren kısmı aktarılmıĢtır.
33

  

Buhârî, sıradaki bâbda mezkûr mektubun, zekât olarak malın, yaĢlısı, ayıplısı ve 

damızlığın alınmayacağını ancak zekât memurunun uygun görmesinin müstesna 

olduğunu bildiren kısmını nakletmiĢ ve bâbın ismini de aynı biçimde vermiĢtir.
34

 

Buhârî, zekât olarak malların en iyilerinin alınmayacağıyla ilgili de bir bâb açmıĢ ve 

Hz. Peygamber‟in Muaz b. Cebel‟i Yemen‟e gönderirken bu konuda verdiği talimatı 

nakletmiĢtir.
35

 Buhârî, kiĢiye, atı ve kölesi için zekât olmadığına dair peĢ peĢe iki 

ayrı bâb açmıĢ, bu bâblarda aynı hadisi nakletmiĢtir.
36

 

Buhârî, toprak mahsullerinin zekâtı ile ilgili açtığı bâbda Hz. Peygamber‟in, toprak 

mahsullerinin yağmurla, akarsularla ve kendi kendine sulananlarında 1/10; 

kuyulardan kova ve dolapla sulananlarında ise 1/20 oranında zekât olduğunu bildiren 

hadisini aktarmıĢtır. Buhârî, bu bâbda ayrıca Ömer b. Abdilazîz‟in balda zekât 

                                                 
29 Buhârî, “Zekât”, 33. 
30 Buhârî, “Zekât”, 34. 
31 Buhârî, “Zekât”, 35. 
32 Buhârî, “Zekât”, 36. 
33 Buhârî, “Zekât”, 37. 
34 Buhârî, “Zekât”, 38. 
35 Buhârî, “Zekât”, 40. 
36 Buhârî, “Zekât”, 44, 45. 



12 

 

görmediğini söylemiĢtir.
37

 Sonraki bâb baĢlığında beĢ veskten azında zekât 

olmadığını bildirmiĢ ve daha önce iki kez naklettiği nisab hadisini burada da 

zikretmiĢtir.
38

 

Buhârî, ilerleyen bölümlerde “Denizden çıkarılan şey” ismiyle bir bâb açmıĢ ve bu 

bâbda bunlardan vergi olmadığını söylemiĢtir.
39

 Daha sonra rikazda beĢte bir vergi 

olduğunu belirttiği baĢlıkla bir bâb açmıĢ ve burada rikazın, eskiden gömülmüĢ 

hazineler olduğu ve beĢte bir vergiye tabi olduğu görüĢünü desteklemek için Ġbn 

Abbâs, Hasan-ı Basrî, Ġmam Mâlik ve Ġmam ġâfi„î‟nin sözleriyle Ömer b. 

Abdilazîz‟in uygulamasını nakletmiĢtir. Kendisi de burada bu görüĢünü açıkça 

zikretmiĢtir. Ayrıca “bazı insanlar” Ģeklinde Ebû Hanîfe‟nin madenlerin de rikaz 

gibi olduğu görüĢüne eleĢtiriler getirmiĢtir.
40

    

Buhârî, zekâtın sarfı konusuyla ilgili de bâblar açmıĢtır. Bu bâbların bazılarında 

yetimlere zekât vermek, kadının kocasına zekât vermesi, istemekten sakınmak, mal 

hırsıyla dilenen kimse gibi konulara değinen Buhârî, buralarda bazı ayetler ve 

hadisler zikretmiĢtir.
41

 Buhârî, zekâtın Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen sarf yerleriyle 

ilgili de bâblar açmıĢtır. Bu bâblardan birinde zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği 

Tevbe Sûresi‟nin 60. ayetinin; köleler, esirler, borçlular ve fî sebîlillah ile ilgili 

kısmını baĢlık yapmıĢtır. Buhârî, bu bâbda Ġbn Abbâs‟ın, zekâttan köle azad 

edilebileceği ve hacılara verilebileceğine dair sözleriyle Hasan-ı Basrî‟nin, köle azad 

edilebileceği, mücahidlere ve hacılara verilebileceği sözlerini aktarmıĢtır. Ayrıca 

burada Hz. Peygamber‟in “Hâlid, zırhlarını Allah yolunda vakfetmiştir.” hadisini ve 

Ebû Lâs‟ın, Hz. Peygamber‟in onları hac için zekât develerine bindirdiği sözünü 

rivayet etmiĢ ve Hâlid hadisinin tamamını da zikretmiĢtir.
42

 Buhârî, ayrıca zekât 

develerinin ve sütlerinin yolda kalmıĢlar için kullanılabilmesine dair de bir bâb açmıĢ 

ve burada “Urayneliler hadisi” Ģeklinde meĢhur olan hadisi nakletmiĢtir.
43

 Bütün 

bunlardan, Buhârî‟nin, zekâtta temliği Ģart görmediği ve fî sebîlillah sınıfını, 

mücahidlere hasretmediği anlaĢılmaktadır. 

                                                 
37 Buhârî, “Zekât”, 54. 
38 Buhârî, “Zekât”, 55. 
39 Buhârî, “Zekât”, 64. 
40 Buhârî, “Zekât”, 65. 
41 Buhârî, “Zekât”, 46, 47, 49, 50, 51, 52. 
42 Buhârî, “Zekât”, 48. 
43 Buhârî, “Zekât”, 67. 

 



13 

 

Buhârî, ilerleyen bölümlerde zekâtın fakirlere verilmesiyle ilgili
44

 ve Tevbe 

Sûresi‟nin 60. ayetinin zekât memurları kısmını zikrettiği bâblar
45

 açmıĢtır. Buhârî, 

Tevbe Sûresi 60. ayette bildirilen zekâtın sarf yerlerinden sadece müellefe-i kulûb ile 

ilgili bir bâb açmamıĢtır. Üstelik bu sınıflarla ilgili açtığı bâblarda köleler, esirler, 

borçlular ve zekât memurlarına zekâttan pay verildiğine dair hadislerden bir delil 

zikretmemiĢ, bâb baĢlıklarında Tevbe Sûresî 60. ayetin ilgili bölümlerini zikretmiĢtir. 

Müellefe-i kulûb için de en azından aynı ayetin ilgili bölümüne değinebilmesi 

mümkün iken o, Zekât Kitabı‟nda müellefe-i kulûbu hiç zikretmemiĢtir. Buna göre 

Buhârî‟nin, zekâtın sarf yerlerinden müellefe-i kulûb sınıfının kalktığı görüĢünde 

olduğunu söylemek mümkün olduğu gibi, Ġmam ġâfi„î‟nin gayr-i müslimlere 

zekâttan mal verilemeyeceğine dair görüĢüne
46

 muvafakatla Müslüman olmayan 

müellefe-i kulûbe de zekâttan verilemeyeceği kanaatinde olduğu da düĢünülebilir. 

Buhârî, Hz. Peygamber ve ailesinin sadaka yemediğine dair de bir bâb açmıĢ ve 

burada Hz. Peygamber‟in, daha bir çocuk olan Hz. Hasan‟ın zekât hurmalarından 

yemesine engel olduğu hadisi nakletmiĢtir.
47

 

Buhârî, devlet baĢkanının zekât sahibine dua etmesiyle ilgili de bir bâb açmıĢtır. 

Burada “Onların mallarından, kendisiyle onları temizleyeceğin bir sadaka (zekât) al 

ve onlar için dua et. Çünkü senin dua etmen onlar için sükûnettir.” mealindeki 

Tevbe Sûresi 103. ayet-i kerimesini zikretmiĢ ve Hz. Peygamber‟in zekât verenlere 

dua ettiğine dair bir rivayete yer vermiĢtir.
48

 Sahîh-i Buhârî‟nin “Kitâbu‟z-Zekât” 

bölümünün son bâbı devlet baĢkanının zekât develerini damgalamasıyla ilgilidir.
49

       

Sahîh-i Buhârî‟de ganimetler, fey, esirler gibi konularla ilgili hususlar, “Kitâbu‟l-

Cihâd” ve “Kitâbu‟l-Megâzî” bölümlerinde bulunmaktadır. Buhâri, eserinde ayrıca 

“Kitâbu‟l-Humus” bölümü de açmıĢtır. Bu kitap, kamu maliyesinin humus 

konusuyla ilgilidir.  

                                                 
44 Buhârî, “Zekât”, 62. 
45 Buhârî, “Zekât”, 66. 
46 eĢ-ġâfi„î, Muhammed b. Ġdrîs Ebû Abdillah, el-Ümm, 8 c., Dâru‟l-Marife, Beyrut 1393, C: II, s. 72. 
47 Buhârî, “Zekât”, 59. 
48 Buhârî, “Zekât”, 63. 
49 Buhârî, “Zekât”, 68. 



14 

 

Ganimetten at için verilecek pay ile ilgili bir bâb açmıĢ ve Ġbn Ömer‟in, Hz. 

Peygamber‟in, at için iki pay, sahibi için bir pay verdiği sözünü nakletmiĢtir.
50

   

Benû Kurayza‟ya uygulanan hükmün, kendilerinin razı oldukları Sad b. Muâz‟ın 

verdiği bir hüküm olduğunu belirten bir bâb açmıĢ ve burada Sad‟ın Kurayzalılar 

hakkında verdiği kararın anlatıldığı bir rivayet nakletmiĢtir.
51

 

Buhârî, “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde düĢman elindeki esirlerin kurtarılmasıyla ilgili 

açtığı bâbda Hz. Peygamber‟in bu yöndeki ve aç olanların doyurulmasına yönelik 

talimatlarının bulunduğu rivayetler nakletmiĢtir.
52

 Ġlerleyen bölümlerde açtığı bir 

bâb, gelen heyetlere hediyeler verilmesine dairdir ve burada Ġbn Abbâs‟ın Hz. 

Peygamber‟in vefatı sırasında bunu vasiyet ettiğine dair rivayetini nakletmiĢtir.
53

 

MüĢrik esirleri için fidye alınmasına dair açtığı bâbda Buhârî, bu konuya delil olacak 

iki rivayet zikretmiĢtir.
54

  

Buhârî, devlet malından çalmakla ilgili bir bâb açmıĢtır. Burada bu konuyla ilgili 

sayılan Âl-i Ġmrân Sûresi‟nin 161. ayetini zikreden Buhârî, Hz. Peygamber‟in bu 

konudaki hutbesinin nakledildiği rivayeti de aktarmıĢtır.
55

 Sonraki bâb da devlet 

malından çalınan az bir Ģeyle ilgilidir. Buhârî burada, Abdullah b. Amr'ın, Hz. 

Peygamber‟in, devlet malı çalanın, eĢyasını yaktığını zikretmediğini söylemiĢ ve 

daha sahîh olanın böyle olduğunu belirtmiĢtir.
56

    

Buhârî, “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde cizye ehlini korumak için savaĢ yapılacağını 

belirttiği bir bâb açmıĢ ve Hz. Ömer‟in buna dair vasiyetini nakletmiĢtir. Hz. 

Ömer‟in bu vasiyetinde, zimmîlere verilen taahhütlerin eksiksiz yerine getirilmesi ve 

onların güçlerinin yeteceği cizye ile mükellef tutulmaları da vardır.
57

  

Buhârî, humus konusuyla ilgili özel bir bölüm açmıĢ ve bu bölümün adını “Kitâbu‟l-

Humus” vermiĢtir. Bu kitaba humusun farz olması konusuyla baĢlayan Buhârî, bu 

                                                 
50 Buhârî, “Cihâd”, 51. 
51 Buhârî, “Cihâd”, 165. 
52 Buhârî, “Cihâd”, 168. 
53 Buhârî, “Cihâd”, 172. 
54 Buhârî, “Cihâd”, 169. 
55 Buhârî, “Cihâd”, 185. 
56 Buhârî, “Cihâd”, 186. 
57 Buhârî, “Cihâd”, 171. 



15 

 

bâbda üç hadis nakletmiĢtir. Açtığı bâblarda çok zaman o bâbın konusuna delil teĢkil 

eden ayetlere yer verme âdeti olan Buhârî‟nin, bu bâbda, humusun farz kılındığı 

Enfâl Sûresi‟nin 41. ayetini zikretmemiĢ olması anlamlıdır. Bu bâbda Hz. 

Peygamber‟in humus hükmünü uyguladığına delalet eden üç rivayet nakleden 

Buhârî‟nin iki rivayeti Hz. Peygamber‟in vefatından sonra varislerinin, mirasını 

istemesiyle ilgilidir.
58

  

“Kitâbu‟l-Humus” bölümünün ikinci bâbı, birinci bâbı destekler niteliktedir. Burada 

Hz. Peygamber‟in Abdulkays heyetine tevhid, namaz, zekât ve oruçla birlikte 

humusu da emrettiği hadis nakledilmiĢtir.
59

  

Buhârî‟nin daha sonraki bâbı “Hz. Peygamber‟in vefatından sonra kadınlarının 

nafakası” ismindedir ve burada üç rivayet nakletmiĢtir. Bu rivayetler, Hz. 

Peygamber‟in vefatından sonra bıraktıklarının miras olmayacağı yönündedir. Sadece 

görevlilerin maaĢları ve Hz. Peygamber‟in hanımlarının geçimliği ödenir.
60

  

Sahîh-i Buhârî‟nin “Kitâbu‟l-Humus” bölümündeki bâblardan biri, “Humusun, 

Resûlullah‟ın (sav) önemli harcamaları ve yoksullar için olması ile Hz. 

Peygamber‟in, Ehl-i Suffe ve dulları tercih etmesi” isimli bâbdır. Buhârî, burada Hz. 

Peygamber‟in humus gelirlerini nerelere harcadığını göstermek istemiĢtir. Ayrıca 

kendi ailesinin istekleri yerine, Suffe Ashabı ve dullar gibi yerlere harcama 

yapmasına vurgu yapmıĢtır.
61

     

Buhârî, humusun taksiminin Hz. Peygamber‟e ait olduğuyla ilgili bâbda Enfâl 

Sûresi‟nin 41. ayetinin “Ganimetlerin beşte biri, Allah ve Resûlü içindir.” kısmını 

zikretmiĢ ve “Resûlü içindir” sözüyle bunun taksiminin Resûl‟e ait olduğunun 

kastedildiğini belirtmiĢtir. Burada Hz. Peygamber‟in, “Ben ancak taksim edici ve 

hazinedarım, veren ise Allah‟tır.” hadisini zikretmiĢ ve bu konudaki birkaç rivayeti 

                                                 
58 Buhârî, “Humus”, 1. 
59 Buhârî, “Humus”, 2. 
60 Buhârî, “Humus”, 3. 
61 Buhârî, “Humus”, 6. 



16 

 

nakletmiĢtir.
62

 Buhârî‟nin bu bâbı, humusun, Hz. Peygamber‟in özel mülkü olmadığı 

sadece kamu adına bu gelirleri idare ettiğinin ispatıyla ilgilidir. 

Buhârî, “Nebî‟nin (sav) „Ganimetler size helal kılındı.‟ sözü” ismiyle bir bâb 

açmıĢtır. Bu bâbın baĢında “Allah size alacağınız daha birçok ganimetler de vaat 

etmiş, şimdilik bunu peşin vermiştir.” mealindeki Fetih Sûresi 20. ayeti zikreden 

Buhârî, daha sonra bu ayeti açıklayıcı mahiyette rivayetler nakletmiĢtir.
63

  Buhârî, bu 

bâbda, Hz. Peygamber, dağıtılacağı yerleri beyan edene kadar, ganimetin, 

müslümanların umumuna ait olduğunu söylemiĢtir. Buhârî‟nin bu sözüne istinaden 

onun, ganimetleri kamuya ait olarak gördüğü ve dağıtılacağı yerlerin 

sorumluluğunun, Hz. Peygamber‟in sünnetine uygun olacak biçimde devlet 

baĢkanına ait bulunduğu kanaatinde olduğu söylenebilir. Nitekim sonraki bâb 

baĢlığıyla da ganimetlerin kimlere taksim edileceğinin sınırlarını çizmek istemiĢ ve 

bu bâba “Ganimetler savaşa katılanlar içindir.” ismini vermiĢtir.
64

 Buna göre 

Buhârî‟nin bu konudaki görüĢü, ganimetler savaĢa katılan Müslümanların umumuna 

aittir, devlet baĢkanı savaĢa katılanlar arasındaki taksimatı beyan eder, Ģeklinde 

olabilir. Ancak bu bâbda naklettiği rivayet onun bu görüĢünü desteklemekten ziyade, 

aksine bir delil gibi durmaktadır. Nitekim bu rivayet, Hz. Ömer‟in fethedilen Irak 

arazisini paylaĢtırmamasıyla ilgilidir. Eğer fethedilen arazileri yahut genel olarak 

ganimetleri savaĢa katılanlar arasında paylaĢtırmak Ģart olsaydı Hz. Ömer‟in ne 

olursa olsun bu arazileri paylaĢtırması gerekirdi. Ancak Hz. Ömer, Buhârî‟nin 

naklettiği rivayette olduğu gibi arazileri, savaĢa katılan Müslümanlara 

paylaĢtırmamıĢtır.    

Buhârî, “Kitâbu‟l-Humus” bölümünde Hz. Peygamber‟in Kurayza ve Nadîr 

arazilerini nasıl taksim ettiğine dair bir bâb açmıĢtır. Hz. Peygamber‟in, bu 

arazilerden Ģahsî ihtiyaçları ve beklenmedik giderler için harcamalarda bulunduğunu 

belirtmiĢtir. Bu bâbda Hz. Peygamber‟in, giderleri karĢılaması için ensârdan birisi 

tarafından önceden verilmiĢ olan bahçeleri iade ettiğine dair bir rivayet 

                                                 
62 Buhârî, “Humus”, 7. 
63 Buhârî, “Humus”, 8. 
64 Buhârî, “Humus”, 9. 



17 

 

bulunmaktadır.
65

 Buradan Buhârî‟nin, Kurayza arazisini de Nadîr arazisi gibi fey 

olarak değerlendirdiği sonucunu çıkarmak mümkündür. 

“Devlet başkanı, birini bir ihtiyaç için elçi olarak gönderdiği veya ona yaşadığı 

yerde kalmasını emrettiği zaman o kişiye ganimetten pay verilir mi?” diye soru 

Ģeklinde bir bâb açan Buhârî, Hz. Peygamber‟in Bedîr ganimetlerinden, bu savaĢa 

katılamamıĢ olan Hz. Osman‟a vermesi rivayetini nakletmiĢtir.
66

 Hz. Osman, Hz. 

Peygamber‟in kızı olan eĢinin hastalığı nedeniyle Bedir‟e katılamamıĢtı. Hz. 

Peygamber, ganimetleri dağıtırken Hz. Osman‟a da pay vermiĢti. Buhârî, bâbda bu 

rivayeti nakletmiĢtir. 

Sahîh-i Buhârî‟nin “Kitâbu‟l-Humus”daki bâblarından biri de humus gelirlerinin, 

mutat harcamalar dıĢındaki kamu ihtiyaçlarına sarf edilebilmesiyle ilgilidir. Buhârî, 

bu bâbda Hz. Peygamber‟in, Hevâzin esirlerini karĢılıksız bırakmak istemeyen 

Müslüman gazilere ele geçecek ilk ganimetten vermeyi vaat etmesi, eĢyalarını 

taĢımak için kendisinden develer isteyen EĢ„arîlere, gelen ganimetten develer 

vermesi, bazı askerlere özel nefel vermesi, Hayber fethedilince gelen HabeĢistan 

muhacirlerine savaĢa katılmamıĢ olmalarına rağmen ganimetten pay vermesi, 

Bahreyn‟den gelen mallardan bazı Müslümanlara fazla fazla vermesi gibi konuları 

içeren rivayetler nakletmiĢtir. Buhârî, bâbın baĢında Hz. Peygamber‟in, ellerindeki 

Hevâzin esirlerini bırakmak istemeyen Müslümanlara feyden ve humustan mal 

vermeyi vaat etmesi ile ensâra ve Câbir b. Abdillah‟a Hayber hurmalarından 

vermesinin de bu konunun delillerinden olduğunu söylemiĢtir.
67

 Ancak Buhârî, bu 

bâbda Câbir b. Abdillah‟a Hayber hurmalarından verildiğine dair bir rivayet 

nakletmemiĢ, ona Bahreyn mallarından verilmesiyle ilgili bir hadise yer vermiĢtir. 

“Kitâbu‟l-Humus”un bu bâbına istinaden Ġmam Buhârî‟nin, bâbda nakledilen 

rivayetlerdeki verilenlerin humustan verildiği kanaatinde olduğunu söylemek 

mümkündür. Ancak Bahreyn‟den gelenlerin humus değil, cizye malı olmasına 

dayanarak, Buhârî‟nin, cizye mallarını fey olarak gördüğü ve bunların harcanması 

konusunda humusla arasında bir fark görmediği sonucuna varılabilir. Nitekim bâbın 

                                                 
65 Buhârî, “Humus”, 12. 
66 Buhârî, “Humus”, 14. 
67 Buhârî, “Humus”, 15.  



18 

 

baĢında Hz. Peygamber‟in, Hevâzin esirlerini bırakmak istemeyenlere humus ve 

feyden mal vermeyi vaat ettiğini belirtmiĢti.  

Buhârî, daha sonra Hz. Peygamber‟in, beĢe bölme iĢlemi gerçekleĢmeden önce 

esirleri serbest bırakmasıyla ilgili bir bâb açmıĢ ve Hz. Peygamber‟in, Bedîr esirleri 

hakkında “Mut„im b. Adiyy sağ olsaydı, bunları ona bırakırdım.” Ģeklindeki 

sözlerinin geçtiği rivayeti nakletmiĢtir.
68

 

Buhârî, humusun, devlet baĢkanının tasarruf yetkisinde olduğunu belirttiği bir bâb 

açmıĢ ve burada Hz. Peygamber‟in, humustan Muttaliboğulları‟na ve 

HâĢimoğulları‟na pay verip, AbdüĢĢemsoğulları ve Nevfeloğulları‟na vermemesiyle 

ilgili rivayetler nakletmiĢtir.
69

 Bu bâb da Buhârî‟nin, humusun harcama yetkisinin, 

devlet baĢkanında olduğu görüĢüne yönelik açtığı bâblardandır. 

“Kitâbu‟l-Humus” bölümünde Buhârî‟nin açtığı bâblardan biri de seleb uygulaması 

ile ilgilidir. BaĢlıkta bu bâbın, “Kim bir düşmanı öldürürse selebi öldürene aittir, 

seleb beşe bölme işlemine tabi tutulmaz ve devlet başkanının bu konudaki hükmü” 

hususlarında olduğu belirtilmiĢtir.
70

 Buhârî‟nin bâb baĢlığından selebin, humusa 

dahil olmadan düĢmanı öldüren askere verileceği görüĢünde olduğu anlaĢılmaktadır.  

Buhârî, “Kitâbu‟l-Humus” bölümünde müellefe-i kulûbe verilenlerle ilgili de bir bâb 

açmıĢtır. Bu bâbın baĢlığı “Hz. Peygamber‟in müellefe-i kulûb ve başkalarına humus 

ve diğer gelirlerden vermesi” Ģeklindedir.
71

 Zekâtın sarf yerleri arasında da bulunan 

müellefe-i kulûbu, “Kitabu‟z-Zekât” bölümünde hiç zikretmeyen Buhârî, bu sınıfı 

burada zikretmiĢtir. Buna göre Buhârî‟nin, Hz. Peygamber‟in müellefe-i kulûbe 

zekâttan değil humustan verdiği görüĢünde olduğunu söylemek isabetli olacaktır. 

BaĢlıktaki “başkaları” sözüyle, bâbdaki rivayetlerde zikredilen Hz. Ömer, Ġbnü‟z-

Zübeyr gibi kimseler ve bedevîler kastedilmektedir. “Diğer gelirler” ise fey ve cizye 

gelirleridir. 

                                                 
68 Buhârî, “Humus”, 16. 
69 Buhârî, “Humus”, 17. 
70 Buhârî, “Humus”, 18. 
71 Buhârî, “Humus”, 19. 



19 

 

Buhârî, cizye ile ilgili de özel bir bölüm açmıĢtır. Bu bölüme “Cizye ve zimmet ehli 

ve harbîlerle yapılan antlaşmalar” ismini verdiği bâb ile baĢlayan Buhârî, cizye 

ayeti olarak bilinen Tevbe Sûresi‟nin 29. ayetini zikretmiĢtir. Bu ayetteki “sâğirûn” 

ifadesini, zelil olarak manasında değerlendirmiĢtir. Cizye alınanları Yahudiler, 

Hristiyanlar, Mecûsiler ve diğer yabancılar olarak sıralamıĢtır. Daha sonra cizyenin 

halkın maddî durumuna göre alınacağına dair Mücâhid‟in (ö. 103/721) sözünü 

nakletmiĢtir.
72

    

Buhârî, cizyenin kimlere dağıtılacağıyla ilgili de bir bâb açmıĢtır. Bu bâbda, cizyenin 

dağıtımıyla ilgili rivayetler nakletmiĢtir.
73

 Bu rivayetler, ensâr ve muhacir farkı 

gözetmeden herkese cizyeden mal verildiğini göstermektedir. Bâba verdiği baĢlıktan 

Buhârî‟nin fey ile cizye arasında fark görmediği ve hepsinin, Müslümanlar için 

olduğunu kabul ettiği söylenebilir. 

Buhârî, cizye bölümünde “Yahudilerin Arap Yarımadası‟ndan çıkarılması” ismiyle 

bir bâb açmıĢ ve bu doğrultuda rivayetler nakletmiĢtir.
74

 Buhârî, cizye bölümünün 

diğer bâblarında cizyenin malî boyutundan baĢka yönleriyle ilgili hususları 

değerlendirmiĢtir. 

Sahîh-i Buhârî‟nin “Kitâbu‟l-Megâzî” bölümünde kamu maliyesiyle ilgili pek çok 

rivayet bulunmaktadır. Zekât, ganimet, humus, fey, cizye, esirler ve maliye teĢkilatı 

gibi konularda delil olabilecek bu rivayetlerden bazıları, farklı baĢlıklar altında 

dağınık vaziyette bulunmaktadır. 

“Benû Nadîr hadisi” ismiyle bir bâb açan Buhârî, burada bu kabilenin, antlaĢma 

gereği ödemeleri gereken diyet payını ödememeleri ve Hz. Peygamber‟e suikast 

yapmak istemelerini zikretmiĢtir. Daha sonra Medine Yahudilerine yapılan 

uygulamalar hakkında birkaç rivayet nakletmiĢtir.
75

 Ayrıca bu bâbda Nadîroğulları 

ve Fedek arazilerinin fey olduğunu gösteren rivayetler nakletmiĢtir. Bu rivayetler, 

Hz. Peygamber‟in vefatından sonra varislerinin, Nadîr ve Fedek‟teki fey arazileri ve 

                                                 
72 Buhârî, “Cizye”, 1. 
73 Buhârî, “Cizye”, 4. 
74 Buhârî, “Cizye”, 6. 
75 Buhârî, “Megâzî”, 11. 



20 

 

Hz. Peygamber‟in Hayber‟in humusundaki payını istediklerinin anlatıldığı 

rivayetlerdir. 

Buhârî, ilerleyen bölümde Benû Kurayza‟ya yapılan uygulama hakkında bir bâb 

açarak burada bu konu hakkında gelen bazı rivayetler nakletmiĢtir.
76

 Kurayzalılar 

hadisesinin kamu maliyesi açısından önemi; onların arazileri ve mallarının 

müslümanlara kalmıĢ olması ve bunlardan pek çok esir ele geçirilmiĢ olmasıdır. 

“Kitâbu‟l-Megâzî” bölümünde kamu maliyesini ilgilendiren bâblardan biri de bu 

gazvede pek çok esirler alınmıĢ olması sebebiyle Benû Müstalik Gazvesi hakkındaki 

bâbdır.
77

  

Bu bölümdeki önemli bâblardan biri de Hayber Gazvesi bâbıdır. Bu bâbda pek çok 

konuda olduğu gibi kamu maliyesi konusunda da bazı hükümlere delalet eden 

rivayetler bulunmaktadır. Bunlar; ganimetten süvariye üç pay, piyadeye bir pay 

verildiğine dair rivayet, humustan Benû HâĢim ve Benû Abdülmuttalib‟e pay 

verilirken, Benû AbdiĢems ve Benû Nevfel‟e pay verilmediğini bildiren rivayet, Hz. 

Peygamber‟in ganimetten HabeĢistan‟dan dönen Müslüman muhacirlere pay vermesi 

rivayeti, ganimetten çalmak konusundaki rivayet, Hz. Ömer‟in Irak arazilerini taksim 

etmeyip “Müslümanların sonradan gelecek nesilleri olmasaydı, fethedilen her 

araziyi, Peygamber'in Hayber‟i paylaştırdığı gibi paylaştırırdım.” dediği rivayetler, 

Hz. Peygamber‟in vefatından sonra Hz. Fâtıma‟nın, Hz. Ebû Bekir‟den Nadîr, Fedek 

ve Hayber arazilerinden miras istemesiyle ilgili rivayet ve Hayber‟in fethiyle 

Müslümanların ekonomik olarak rahatlamalarının bildirildiği rivayetlerdir.
78

 

Görüldüğü gibi Hayber Gazvesi bâbında kamu maliyesi konusunu yakından 

ilgilendiren pek çok rivayet nakledilmiĢtir. Bu bâbda bu kadar çok konuda rivayetler 

nakleden Buhârî, bu konular hakkında bir açıklama yapmamıĢ ve sadece rivayetleri 

sıralamıĢtır.  

Buhârî‟nin sonraki iki bâbı da Hayber‟le ilgili olup kamu maliyesi konusunu 

yakından ilgilendiren bâblardır. Bu bâblardan biri, Hayberliler ile yapılan antlaĢma 

                                                 
76 Buhârî, “Megâzî”, 28. 
77 Buhârî, “Megâzî”, 30. 
78 Buhârî, “Megâzî”, 36. 



21 

 

sonucu buradan alınacak yarı mahsul için Hz. Peygamber tarafından memur 

görevlendirilmesi ile ilgilidir.
79

 Diğeri ise Hz. Peygamber‟in, Hayber arazisini çalıĢıp 

ziraat yapmaları ve mahsulün yarısını vermeleri Ģartıyla Hayber Yahudilerine 

bırakmasıyla ilgilidir.
80

 

Sahîh-i Buhârî‟nin “Kitâbu‟l-Megâzî” bölümünde kamu maliyesiyle ilgili 

konulardan biri de Huneyn Gazvesi ve bu gazve neticesinde elde edilen ganimetler 

konusudur. Buhârî, bu ganimetlerle ilgili konuları, Huneyn SavaĢı ile ilgili olan 

Tevbe Sûresi 25-27. ayetleri baĢlık yaptığı bâbda
81

 ve Tâif Gazvesi bâbında 

iĢlemiĢtir.
82

 Ġlk bâbda; Hevâzin esirlerinin serbest bırakılması ve seleb uygulaması ile 

ilgili rivayetler bulunmaktadır. Tâif Gazvesi ismindeki diğer bâbda ise; Huneyn 

Gazvesi‟nin ganimetlerinin taksimi ve bu ganimetlerden ensâra bir Ģey verilmeyip 

müellefe-i kulûbe verilmesiyle ilgili rivayetler bulunmaktadır.  

Sonraki “Necd tarafına gönderilen seriyye” isimli bâbda tenfîl konusuna delil olan 

Abdullah b. Ömer rivayeti bulunmaktadır.
83

 “Kitâbu‟l-Megâzî” bölümünün kamu 

maliyesi konusunu ilgilendiren bâblarından biri de “Ebû Musa el-Eş„arî ve Muâz b. 

Cebel‟in Veda Haccı'ndan önce Yemen'e gönderilmeleri bâbı”dır. Bu iki sahabî 

Yemen‟de birçok vazifenin yanında vergi memurluğu görevini de ifa etmiĢlerdi. Bu 

bâbda Hz. Peygamber‟in, Muâz‟a verdiği talimatlarla ilgili rivayet de bulunmaktadır. 

Bu talimatların arasında onlara zekâtı bildirmesi ve zekât olarak mallarının en 

iyilerini almaması da vardır.
84

 

Daha sonra “Ali b. Ebî Tâlib ve Hâlid b. Velîd‟in Veda Haccı‟ndan önce Yemen'e 

gönderilmeleri” ismindeki bâb vardır. Bu bâbda kamu maliyesi konusuyla ilgili 

rivayetler bulunmaktadır.  Bunlar; Hz. Ali‟nin humus mallarını getirmek için 

gönderildiğinin belirtildiği rivayetler, Hz. Ali‟nin humus payı hakkındaki rivayet ve 

                                                 
79 Buhârî, “Megâzî”, 37. 
80 Buhârî, “Megâzî”, 38.  
81 Buhârî, “Megâzî”, 51. 
82 Buhârî, “Megâzî”, 53. 
83 Buhârî, “Megâzî”, 54. 
84 Buhârî, “Megâzî”, 57. 



22 

 

Hz. Peygamber‟in, Hz. Ali‟nin gönderdiği altın parçasını müellefe-i kulûbden olan 

kimselere paylaĢtırması rivayetleridir.
85

 

“Abdülkays heyeti bâbı” da kamu maliyesi konusuyla ilgilidir. Nitekim bu bâbda Hz. 

Peygamber‟in, Abdülkayslılara zekâtı ve humusu vermelerini emrettiği rivayetler 

nakledilmiĢtir.
86

  

Necrânlılarla ilgili bâbda da kamu maliyesiyle ilgili olarak, onların vergiye 

bağlanması ve bu vergilerin tahsili için Ebû Ubeyde b. Cerrâh‟ın görevlendirilmesi 

rivayetleri nakledilmiĢtir.
87

 “Ummân ve Bahreyn kıssası” isimli bâbda ise daha önce 

Cizye bölümünde geçen Bahreyn malları ile ilgili bir rivayet nakledilmiĢtir.
88

 

Sonuç olarak; Sahîh-i Buhârî‟de kamu maliyesi konusu hakkındaki rivayetler yoğun 

olarak zekât, cihâd, humus, cizye ve megâzî kitaplarında bulunmaktadır. Bu 

kitapların dıĢında da kamu maliyesi konusuyla ilgili rivayetler vardır. Ancak bunlar 

çoğunlukla kamu maliyesi konusundan baĢka meselelerle ilgili olarak 

nakledilmiĢlerdir. Buhârî‟nin kamu maliyesi konusuyla yakından ilgili olan 

kitaplardaki bâbları, iĢlenen konuya göre tertipli bir Ģekilde sıralanmıĢlardır. Bâbların 

çoğunda konuyla ilgili olan ayetler zikredilmiĢtir. Buhâri, bâblarda yer yer kendi 

görüĢlerini açıkça belirtmiĢtir. Bâb baĢlıkları çoğunlukla onun görüĢlerini 

yansıtmaktadır.     

1.2. Sahîh-i Müslim‟de Kamu Maliyesi Konusunun ĠĢleniĢi 

Sahîh-i Müslim‟de bâb baĢlıkları eserin sahibi Ġmam Müslim tarafından 

konulmamıĢtır. Elimizdeki nüshalardaki baĢlıklar Nevevî tarafından konulmuĢ 

baĢlıklardır.
89

 Sahîh-i Müslim‟de kamu maliyesi konusunun iĢleniĢi hakkında Ģu 

Ģekilde bir değerlendirme yapılabilir: 

                                                 
85 Buhârî, “Megâzî”, 58. 
86 Buhârî, “Megâzî”, 65. 
87 Buhârî, “Megâzî”, 68. 
88 Buhârî, “Megâzî”, 69. 
89 M. YaĢar Kandemir, “el-Câmiu‟s-sahîh”, DĠA. 



23 

 

Sahîh-i Müslim‟de kamu maliyesi konusu özellikle iki kitapta iĢlenmiĢtir. Bunlar 

zekât konusunun iĢlendiği “Kitâbu‟z-Zekât” ve ganimet, humus, fey, cizye ve esirler 

gibi konuların bulunduğu “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümleridir.  

“Kitâbu‟z-Zekât” nisab miktarlarının bildirildiği hadislerin nakledilmesiyle 

baĢlamıĢtır. Bu hadislerde nisab miktarları; beĢ vesk, beĢ deve, beĢ ukıyye Ģeklinde 

bildirilmiĢtir.
90

 Sonraki bâbda “Nehirlerin ve yağmurun suladıklarında 1/10, 

develerin taşıdığı suyla sulananlarda 1/20 vardır.” hadisi nakledilmiĢtir. Bâb baĢlığı 

da “Öşür ve yarım öşür olanlar bâbı” Ģeklindedir.
91

 

Sahîh-i Müslim‟de daha sonra köle ve attan dolayı zekât olmadığı konusu 

bulunmaktadır. BaĢlık, “Müslüman‟a kölesi ve atında zekât yoktur” Ģeklinde 

hadislerdeki hükmü yansıtmaktadır.
92

 Sonra Ġbn Cemîl, Hâlid b. Velîd ve Abbâs‟ın 

zekâtlarını ödememeleriyle ilgili hadis nakledilmiĢtir. Nevevî, bu hadisin bâb 

baĢlığına “Zekâtın erken ödenmesi ve verilmemesi hakkında bâb” adını vermiĢtir.
93

 

O, zekâtın erken ödenmesi hükmünü, Müslim‟den baĢka kaynaklarda rivayet edilen 

“Biz, ondan iki yıllık sadakayı önceden aldık.” Ģeklindeki hadisten çıkarmıĢtır.
94

 

Ġlerleyen bölümde Hz. Peygamber‟in, zekâtını vermeyenleri ahirette bekleyen kötü 

sonu bildirdiği hadisler nakledilmiĢtir. Altın, gümüĢ, deve, koyun ve sığırların 

zekâtını vermeyenlerin ahirette karĢılaĢacakları neticenin tasvir edildiği bu hadislerde 

at beslemeye teĢvik eden bir bölüm de vardır. Bu hadislerin bâb baĢlığı “Zekâtı 

vermeyenin günahı” Ģeklinde verilmiĢtir.
95

 Kitabın ileriki bölümlerinde benzer 

manada bölümler bulunmaktadır. Bu bâblarda benzer manada hadisler 

nakledilmiĢtir.
96

    

Ġmam Müslim, Hz. Peygamber‟in “Zekât memurlarınızı hoşnut ediniz.” buyurduğu 

bir hadis nakletmiĢtir. Bu hadis, zekâtın devlet tarafından toplandığını ve Hz. 

Peygamber‟in memurlar görevlendirdiğini gösteren bir hadistir. Nevevî, bâb baĢlığını 

                                                 
90 Müslim, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 5, 6. 
91 Müslim, “Zekât”, 7. 
92 Müslim, “Zekât”, 8, 9, 10. 
93 Müslim, “Zekât”, 11. 
94 en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. ġeref b. Mürî, el-Minhâc Ģerhu Sahîh-i Müslim b. Haccâc, 18 c., 2. 

Basım, Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî, Beyrut 1392, C: VII, s. 57. 
95 Müslim, “Zekât”, 24, 25, 26, 27, 28. 
96 Müslim, “Zekât”, 30, 31, 32, 33, 34, 35. 



24 

 

“Zekât toplayıcılarını razı etme bâbı” olarak vermiĢtir.
97

 Hadis metninde “المصدقىن” 

lafzıyla ifade edilen zekât toplayıcıları kelimesi, baĢlıkta “الضعاج” Ģeklinde 

belirtilmiĢtir. Nevevî, Ģerhinde her iki kelimeyi de “sadakalar üzerinde çalışanlar” 

Ģeklinde aynı biçimde tarif etmiĢtir.
98

 ifadesi Nevevî‟nin döneminde zekât ”الضعاج“ 

görevlileri için kullanılan yaygın tabir olabilir. Müslim‟in Zekât Kitabı‟nın son bâbı 

da aynı konu hakkındadır. Ġmam Müslim, aynı rivayeti farklı bir tarikle burada da 

nakletmiĢtir. Bu bâbın baĢlığı “Haram istemediği sürece zekât toplayıcılarını razı 

etmek bâbı” Ģeklindedir.
99

 

Sahîh-i Müslim‟de, havâic-i asliyye konusuna delil teĢkil eden rivayetlerin 

nakledildiği bölümler bulunmaktadır. Bu rivayetler, kiĢinin önce kendisi ve ailesine 

harcayacağına dairdir.
100

 

Ġlerleyen bölümlerde zekâtın sarf yerleri arasında yer alan “miskin” sınıfının tarifinin 

yapıldığı hadislerin nakledildiği bir bölüm bulunmaktadır. Hz. Peygamber tarafından 

miskinin tarif edildiği bu bâbın baĢlığı, hadislere uygun bir biçimde “Miskin, bir 

malı bulunmayan ve farkedilmediğinden dolayı kendisine tasaddukta bulunulmayan 

kimsedir” adını taĢımaktadır.
101

  

Sahîh-i Müslim‟in “Kitâbu‟z-Zekât” bölümünde zekâtın sarf yerlerinden olan 

müellefe-i kulûb ile ilgili peĢpeĢe iki bâb vardır. Önceki bâbdaki rivayetlerde 

müellefe-i kulûbe verilen malların hangi gelirlerden olduğu zikredilmemektedir. 

Sonraki bâbda müellefe-i kulûbe ganimetlerden verilenlerle ilgili rivayetler 

nakledilmiĢtir. Nevevî, bu bâblardan birincisine “Ġmanından korkulan kimseye mal 

vermek bâbı”, ikincisine “Kalpleri İslâm‟a ısındırılacak olanlara mal vermek ve 

imanı kuvvetli olanlara da sabrı tavsiye etmek bâbı” baĢlığını vermiĢtir.
102

 

Ġleriki bölümlerde Hz. Peygamber ve ailesine zekâtın haram olması ile ilgili bir bâb 

bulunmaktadır. Zekâtın Hz. Peygamber ve ailesine haram olmasıyla ilgili birçok 

rivayet nakledilen bâbın baĢlığını Nevevî, “Resûlullah‟a (sav) ve onun ailesi olan ve 

                                                 
97 Müslim, “Zekât”, 29. 
98 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 72-73. 
99 Müslim, “Zekât”, 177. 
100 Müslim, “Zekât”, 38, 39, 40, 41. 
101 Müslim, “Zekât”, 101, 102. 
102 Müslim, “Zekât”, 131, 132, 133, 134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141.   



25 

 

sadece Hâşimoğulları ile Muttaliboğulları‟ndan olan kimselere zekâtın haram 

kılınması bâbı” Ģeklinde vermiĢtir.
103

 Aynı konunun devamı niteliğindeki sonraki 

bâb Hz. Peygamber‟in ailesinin zekât memurluğunda görevlendirilememesi 

hakkındadır.
104

 Bu konu hakkındaki rivayette, HâĢimoğulları‟ndan Abdülmuttalib b. 

Rebîa ile el-Fadl b. Abbâs‟a zekât toplama görevinin ve buna bağlı olarak zekât 

âmillerinin aldığı payın verilmesi istenince, Hz. Peygamber‟in, “Muhakkak sadaka 

Muhammed ailesine yakışmaz.” buyurması zekât memurluğu nedeniyle hak 

kazanmalarıyla da olsa zekâtın onlara haram olmasındandır.
105

    

Kamu maliyesini yakından ilgilendiren ganimet, humus, fey, cizye ve esirler gibi 

konular Sahîh-i Müslim‟in “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde iĢlenmiĢtir. Eserde bu 

konular araĢtırılmak isteniyorsa bu kitap incelenmelidir.     

Sahîh-i Müslim‟in “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümü kamu maliyesini esirler konusu 

açısından ilgilendiren Müstalikoğulları Gazvesi ile ilgili bir rivayetle baĢlamaktadır. 

Müstalikoğulları ile ilgili rivayetlerden çıkarılan pek çok sonuçtan en önemlileri; 

düĢman tarafındaki kadınların da esir alınabileceği ve esirlerin karĢılıksız serbest 

bırakılabileceğidir. Aslında Müslim‟in naklettiği bu rivayet, burada, düĢmanla 

savaĢmadan önce onları Ġslâm‟a davet etmekle ilgilidir. Hz. Peygamber‟in, 

Müstalikoğulları‟nı davet etmeden baskın yapmıĢ olması delil olarak sunulmuĢtur. 

Nevevî‟de konuya uygun olarak bu bâba; “İslâm davetinin kendilerine ulaştığı 

kafirlere önceden baskın yapılacağı bildirilmeden baskın yapmanın caizliği bâbı” 

ismini vermiĢtir.
106

 

Sonraki bâb, Hz. Peygamber‟in seriyye komutanlarına verdiği talimatlarla ilgilidir. 

Nevevî‟nin buna uygun bir baĢlık verdiği bu bâbda nakledilen rivayetlerde ganimet, 

fey ve cizye konularıyla ilgili bilgiler bulunmaktadır. Ganimetten çalmamak, Ġslâm‟a 

davet edilen düĢmanın bunu kabul etmesi durumunda Medine‟ye hicrete davet 

                                                 
103 Müslim, “Zekât”, 161, 162, 163, 164, 165, 166. 
104 Müslim, “Zekât”, 167, 168. 
105 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 179. 
106 Müslim, “Cihâd”, 1. 



26 

 

edilmesi, hicreti kabul ederlerse ganimetler ve feyde haklarının olması, Ġslâm‟ı kabul 

etmezlerse cizyeye bağlanmaları gibi hükümler bildirilmektedir.
107

 

“Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde ganimetlerin Ġslâm Ümmeti‟ne helal kılınmasıyla ilgili 

bir bâb bulunmaktadır. Hz. Peygamber‟in “Ganimet bizden önce kimseye helal 

olmadı. Allah, bizim zayıf ve aciz olduğumuzu görüp ganimetleri bize helal kıldı.” 

sözleriyle biten hadisin nakledildiği bâbın baĢlığı da “Ganimetlerin hususen bu 

ümmete helal kılındığı bâbı” Ģeklindedir.
108

 

Ġmam Müslim, bir bâbda enfâl konusunda Enfâl Sûresi 1. ayetin zikredildiği 

rivayetler ve özel olarak bazı askerlere ödül verilmesi biçimdeki tenfîl uygulaması 

hakkında rivayetler nakletmiĢtir. Ġmam‟ın bu iki grup rivayetleri birlikte nakletmesi, 

onun Enfâl Sûresi‟nin 1. ayetinde hükmü bildirilen enfâli, genel olarak ganimet 

manasında değil, özel olarak bazı askerlere verilen nefel manasında yorumladığı 

Ģeklinde anlaĢılabilir. Nitekim bu ayetin kastettiği enfâl hakkındaki görüĢlerden biri 

de bu doğrultudadır.
109

 Nevevî, bu bâba “Enfâl bâbı” ismini vermiĢtir.
110

      

Bir sonraki bâb da seleb uygulaması ile ilgilidir. Hz. Peygamber‟in seleb uygulaması 

hile ilgili rivayetlerin nakledildiği bâbın baĢlığı “Katilin, maktulün selebini hak 

etmesi” Ģeklindedir.
111

 Nevevî‟nin bu baĢlığı, seleb hususunda Hz. Peygamber‟in 

buyurduğu “Kim bir düşmanı öldürürse, selebi onundur.” hükmünün ebedî olduğu 

yönündeki ġâfi„î görüĢü yansıtmaktadır. Nitekim Ġmam ġâfi„î, Hz. Peygamber‟in bu 

sözü, devlet baĢkanı sıfatıyla değil, peygamberlik sıfatıyla söylediğini kabul ederek 

hükmünün ebedî olduğunu ve devlet baĢkanı veya ordu komutanı söylese de 

söylemese de selebin, öldürenin hakkı olduğunu belirtmiĢtir.
112

     

                                                 
107 Müslim, “Cihâd”, 2, 3, 4, 5.  
108 Müslim, “Cihâd”, 32. 
109 Nevevî, el-Minhâc, C: XII, s. 53, 54. 
110 Müslim, “Cihâd”, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40.  
111 Müslim, “Cihâd”, 41, 42, 43, 44, 45. 
112 ġâfi„î, a.g.e, C: IV, s. 142; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 59. 



27 

 

“Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde esir takası konusunda delil olan bir rivayet 

bulunmaktadır. Ayrıca tenfîle de delil olan bu rivayetin bâb baĢlığı, muhtevayı 

yansıtmaktadır.
113

 

Daha sonra fey konusuyla ilgili rivayetlerin nakledildiği bir bâb bulunmaktadır. 

Nevevî‟nin, içeriğine uygun bir Ģekilde “Feyin hükmü bâbı” ismini verdiği bu 

bâbdaki rivayetler, feyin açıklanmasına ve Hz. Peygamber‟in fey harcamalarına delil 

olabilecek rivayetlerdir.
114

   

Hz. Peygamber‟in “Bize mirasçı olunmaz, bıraktıklarımız sadakadır.” buyurarak 

vefatından sonra kalan fey ve humus arazilerinin devlet malı olduğunu belirttiği 

hadislerin nakledildiği bir bâb bulunmaktadır. Bu bâbdaki rivayetler, Hz. 

Peygamber‟in varislerinin, halife Hz. Ebû Bekir‟den, Hz. Peygamber‟in sağlığında 

onun tasarrufunda bulunan fey ve humus arazilerini istedikleri rivayetlerdir. Halife, 

Hz. Peygamber‟in yukarıdaki sözünü gerekçe göstererek bu arazileri onlara 

vermemiĢtir. Nevevî, Hz. Peygamber‟in bu sözünü bâb baĢlığı yapmıĢtır.
115

   

Ġmam Müslim, Hz. Peygamber‟in, ganimet paylaĢımında at için iki pay, adam için 

bir pay verdiği rivayetini nakletmiĢtir. Nevevî, bu bâbın baĢlığını “Ganimetin, hazır 

bulunanlar arasında nasıl paylaştırılacağı” Ģeklinde vermiĢtir.
116

   

Daha sonra Bedîr SavaĢı‟yla ilgili bir rivayet bulunmaktadır. Bu rivayette kamu 

maliyesi açısından esirler için fidye alınması ve ganimetin helal kılınması 

konularıyla ilgili bilgiler bulunmaktadır.
117

 

Esirler konusunda delil olan rivayetlerden biri de Sümâme b. Usâl‟in esir alınıp 

mescidde tutulması, Hz. Peygamber‟in onu serbest bırakması ve nihayetinde onun 

Müslüman olmasının anlatıldığı rivayettir. Esirlerin karĢılıksız serbest 

                                                 
113 Müslim, “Cihâd”, 46. 
114 Müslim, “Cihâd”, 47, 48, 49, 50. 
115 Müslim, “Cihâd”, 51, 52, 53, 54, 55, 56. 
116 Müslim, “Cihâd”, 57. 
117 Müslim, “Cihâd”, 58. 



28 

 

bırakılabileceğine delil olan bu rivayetin bulunduğu bâba, “Esirin bağlanması, 

hapsedilmesi ve karşılıksız serbest bırakılmasının caiz olduğu” ismi verilmiĢtir.
118

 

Medine Yahudilerinin sürgün edilmesi ve Kurayza‟nın erkeklerinin idam edilip, 

malları, kadınları ve çocuklarının paylaĢtırıldığına dair rivayetlerin bulunduğu bâba 

Nevevî, “Yahudilerin Hicaz‟dan sürülmesi bâbı” ismini vermiĢtir.
119

 Sonraki bâb ise 

“Yahudilerin ve Hristiyanların Arap Yarımadası‟ndan çıkartılması” bâbıdır. Burada 

Hz. Ömer‟den nakledilen Hz. Peygamber‟in “Orada Müslüman‟dan başkası 

kalmayıncaya kadar, Arap Yarımadası‟ndan Yahudileri ve Hristiyanları 

çıkartacağım.” hadisi nakledilmiĢtir.
120

 

Daha sonra Benû Kurayza rivayetlerinin nakledildiği bir bâb bulunmaktadır. Kamu 

maliyesiyle ilgili bazı hususlar bulunduran bu konu, burada ahdi bozanlarla 

savaĢmak ve onlar hakkında hakem kararını uygulamak açısından değerlendirilmiĢtir. 

Nevevî‟nin baĢlığı da buna delâlet etmektedir.
121

  

Sahîh-i Müslim‟de “Huneyn Gazvesi bâbı” isminde bir bâb vardır. Bu bâbda bu 

savaĢı anlatan birçok rivayet olmasına rağmen ganimetler konusunda hiçbir bilgi 

bulunmamaktadır.
122

 Müslim, bu gazvenin ganimetleri ile ilgili rivayetleri, 

“Kitâbu‟z-Zekât” bölümünde müellefe-i kulûb ile ilgili olarak nakletmiĢtir.     

Mekke‟nin Fethi ile ilgili rivayetler, kamu maliyesi açısından oldukça önemlidir. 

Zira Hz. Peygamber‟in savaĢ sonrasında Mekke‟ye ve halkına yaptığı uygulama; 

fethedilen araziler, ganimetler ve esirler konularında önemli hükümler içermektedir. 

Sahîh-i Müslim‟de de bu konu hakkında bâblar ve rivayetler bulunmaktadır.
123

  

Hayber‟in Fethi de kamu maliyesinin ganimetler, humus, esirler ve araziler gibi 

meselelerinde hükümler getiren oldukça önemli bir konudur. Ġmam Müslim, 

“Kitâbu‟l-Cihâd” bölümünde Hayber‟in Fethi‟yle ilgili rivayetlere yer vermiĢtir. 

                                                 
118 Müslim, “Cihâd”, 59, 60. 
119 Müslim, “Cihâd”, 61, 62. 
120 Müslim, “Cihâd”, 63. 
121 Müslim, “Cihâd”, 64, 65, 66, 67, 68. 
122 Müslim, “Cihâd”, 76, 77, 78, 79, 80, 81. 
123 Müslim, “Cihâd”, 84, 85, 86. 



29 

 

Ancak Huneyn Gazvesi‟nde olduğu gibi burada da kamu maliyesi konusuyla ilgili 

rivayetlere yer vermemiĢtir.
124

   

Sahîh-i Müslim‟de kamu maliyesi konusunu ilgilendiren bâblardan biri de savaĢa 

katılan kadınlara ganimetten verileceklerle ilgili olan bâbdır. Bu bâbda nakledilen ve 

kadınlara, ganimetten tam bir paya ulaĢmayan ve radh kelimesiyle ifade edilen bir 

pay verileceğinin bildirildiği rivayetlerde ayrıca humustaki Hz. Peygamber‟in 

yakınlarıyla ilgili payın, Hz. Peygamber‟in vefatından sonraki durumuyla ilgili bilgi 

de bulunmaktadır. Nevevî, buradaki rivayetlerden çıkarılan hükmü, “Savaşa katılan 

kadınlara radh verilir, tam pay verilmez.” Ģeklinde bâb baĢlığına yansıtmıĢtır.
125

       

Netice olarak; Sahîh-i Müslim‟de kamu maliyesi konusuyla ilgili rivayetler yoğun 

olarak “Kitâbu‟z-Zekât” ve “Kitâbu‟l-Cihâd” bölümlerinde bulunmaktadır. Bu 

kitaplar dıĢındaki bölümlerde de kamu maliyesini ilgilendiren rivayetlere 

rastlanmaktaysa da bunlar baĢka konularla ilgili olarak nakledilmiĢtir. Sonradan 

Nevevî tarafından verilen bâb baĢlıkları, bâbdaki rivayetlerin içeriğine uymakla 

beraber Nevevî‟nin konu hakkındaki görüĢlerini de yansıtmaktadır. Eserde bâblar ve 

rivayetler, konulara göre sıralanmıĢ değildir. Ġmam Müslim, eserinde naklettiği 

rivayetlerden hüküm çıkarmak yerine, daha çok sadece nakletmek gayesinde olmuĢ 

gibidir.      

                                                 
124 Müslim, “Cihâd”, 120, 121, 122, 123, 124. 
125 Müslim, “Cihâd”, 137, 138, 139, 140, 141, 142. 



30 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

2. HZ. PEYGAMBER DEVRĠNDE KAMU MALĠYESĠNĠN TEġEKKÜLÜ 

 

Hz. Peygamber‟in risâletinin Mekke döneminde Müslümanlar hem sayıca az 

olmaları hem de Ģartların uygun olmaması nedeniyle güçlü bir toplumsal yapı 

oluĢturamadılar. Hz. Peygamber‟in etrafında birlik olarak, onun aldığı vahye ve yine 

onun yönlendirmelerine göre hareket ediyorlardı. Vahiy ve sünnet, onları, Müslüman 

cemaati korumak ve içlerindeki muhtaçlara yardım etmek yönünde teĢvik 

ediyordu.
126

 Bu dönemde nâzil olan ilk surelerden itibaren Kur‟an-ı Kerîm, “it„am” 

lafzıyla, varlıklı Müslümanlara, muhtaçları doyurmayı emrediyordu.
127

 Ancak hicret 

sonrası dönemde Medine‟de oluĢmaya baĢlayan devlet teĢkilatından mahrum 

bulunulan Mekke döneminde, bu emir, Allah rızası için yapılan bir yardım, bir 

fedakârlık Ģeklindeydi.
128

 

Medine‟ye hicret ile baĢlayan siyasî, hukukî, ekonomik, askerî, sosyal vb. alanlardaki 

düzenlemeler ve burada Hz. Peygamber‟in Ģahsında oluĢan devlet otoritesiyle 

beraber, Müslümanlara Mekke döneminde yardım ve fedakârlık Ģeklinde verilen malî 

emirler, malî mükellefiyet halini almıĢtır. Bir vergi Ģeklindeki bu malî 

mükellefiyetlerle beraber, savaĢlar sonucunda ortaya çıkan ganimet ve feyler ile 

gayr-i müslimlerden alınan cizye gelirleri ve bu gelirlerin sarfı, bir kamu maliye 

hukuku ortaya çıkarmıĢ ve Ġslâm devletinin malî açıdan da teĢkilatlanmasını 

beraberinde getirmiĢtir.  

Bu dönemde kamu malî teĢkilatı idaresinin baĢında da Hz. Peygamber bulunmuĢtur. 

Maliye teĢkilatının; gelirlerin konulduğu hazine odaları, vergileri toplamak, 

muhafaza etmek ve sarf iĢlemleriyle ilgilenmek gibi görevleri olan maliye memurları 

ve bu malî teĢkilatın bir idarî sistemi olmuĢtur.  

                                                 
126 Celal Yeniçeri, “Asr-ı Saadette Devlet Bütçesi”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 

4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: II, s:343.   
127 Ali Çiftçi, “Mekkî Sûreler Bağlamında Kur‟an‟da İnfak- Zekât İlişkisi”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, BasılmamıĢ Doktora Tezi, 2009, s. 79. 
128 Salih Tuğ, “İslâm‟da Vergi Hukukunun Tekevvünü”, Ġslâm Medeniyeti, C: 1, S. 1, 1967, s. 26. 



31 

 

2.1. Maliye Gelirlerinin Muhafaza Edildiği ve Sarf ĠĢlemlerinin Yapıldığı Yerler 

Medine‟de zekâtın farz kılınmasıyla ortaya çıkan mecburi vergi ile savaĢlar 

neticesinde oluĢan devlet gelirleri ve gayr-i müslimlerden alınan cizye vergisi, kısa 

sürede sarf yerlerine harcansalar bile bu malların muhafazası ve dağıtımının 

yapılması bir mekana ihtiyaç duyuyordu. Hatta Mekke devrinde Müslümanlar 

tarafından muhtaçlara yardım Ģeklinde yapılan infakın da Hz. Peygamber tarafından 

organize edilmiĢ olabileceği düĢünüldüğünde, henüz Mekke‟de bile böyle bir 

mekana ihtiyaç belirmiĢ olmalıdır. Nitekim Mekke döneminde nâzil olan A„râf 

Sûresi‟nin 199. ayetinde geçen “خذ العفى” sözünü “fazlasını al” Ģeklinde 

anlamlandıranlar olmuĢtur.
129

 Ġbn Abbâs (ö. 68/687-88), bu ayeti “Onların 

mallarından münasip Ģekilde al ve bu mallardan sana getirdikleri takdirde al.” 

Ģeklinde tefsir etmektedir.
130 Bu durumda Hz. Peygamber‟e getirilen bu yardımların 

tutulacağı bir mekana ihtiyaç olduğu düĢünülebilir. Kaynaklarda, Mekke döneminde 

infakın, ne tahsil ne de sarf iĢleminin merkezîleĢtiğine dair bir ize rastlanmamakla 

beraber, infak mallarının, Müslümanların sık sık toplandıkları Erkâm‟ın evi gibi bir 

Müslüman‟ın evinde tutulduğu düĢünülebilir.
131

 Hatta bu mallar bizzat Hz. 

Peygamber‟in evinde bile tutulmuĢ olabilirler. 

Medine döneminde baĢlayan müesseseleĢme ile savaĢlar sonucu elde edilen gelirler 

ve zekâtın merkezî bir vergiye dönüĢmesi bir devlet hazinesi oluĢumunu da 

beraberinde getirmiĢtir. Hz. Peygamber döneminde devlet hazinesine ait malların 

konulduğu ve sarf iĢlemlerinin yapıldığı bazı mekanların olduğu, hadis ve tarih 

kaynaklarından anlaĢılmaktadır.  

Beytülmâl müessesesinin merkezlerinden biri mesciddir. Buhârî‟de geçen rivayete 

göre, Bahreyn‟den gelen cizye malları Hz. Peygamber‟in emriyle mescide getirilmiĢ 

ve dağıtımı burada yapılmıĢtır. Bu malların dağıtımı bitene kadar Hz. Peygamber 

oradan ayrılmamıĢtır.
132

  

                                                 
129 Taberî, Ebû Ca‟fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Gâlib el-Âmulî, Câmiu‟l-beyân fî te‟vîli‟l-

Kur‟ân,(Thk: Ahmed Muhammed ġâkir), 24 c., Müessesetü‟r-Risâle, 2000, C: XIII, s. 328. 
130 Taberî, a.g.e, C: XIII, s. 328. 
131 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 358. 
132 Buhârî, “Mesâcid”, 10, “Cizye”, 4. 



32 

 

Devlet hazinesinin asıl deposu, mescidin üst katındaki odadır. Sahîhayn‟da bu 

odadan iĢleviyle ilgili olmayan konularda bahsedilerek, meşrube ve ulliyye 

isimleriyle anılmıĢ ve merdiveni hurma kütüğünden olan yüksekçe bir oda diye 

anlatılmıĢtır.
133

 Ayrıca bu rivayetlerdeki “مشزتح له” ifadesiyle bu odanın Hz. 

Peygamber‟in odası olduğu da belirtilmiĢtir. Ancak Hz. Peygamber, hanımlarının 

mescidin etrafındaki hücrelerinde kaldığı için bu oda, onun evi olmasından ziyade 

kamu iĢlerinde kullandığı odası olmalıdır. Zaman içerisinde burası baĢta zekât 

malları olmak üzere kamu mallarının muhafaza edildiği bir beytülmâl deposu olarak 

kullanılmıĢ olmalıdır.  

Sahîhayn‟daki rivayetlerde meĢrube ve ulliyye isimleriyle anılan bu odanın 

beytülmâl hazinesi olduğu belirtilmemiĢtir. Ancak Ebû Dâvud‟da geçen bir rivayette 

bu odanın beytülmâl hazinesi olduğuna dair açık bir iĢaret bulunmaktadır. Bu 

rivayette, Dükeyn b. Sa„îd el-Müzenî, Hz. Peygamber‟e gelip ondan yiyecek 

istediklerini anlatmıĢtır. Hz. Peygamber, Hz. Ömer‟e, gidip onlara yiyecek vermesini 

emretmiĢ, Hz. Ömer, yiyecek vermek için onları ulliyyeye çıkarmıĢtır.
134

   

Bir rivayette hurma hasatı zamanında zekât hurmalarının Hz. Peygamber‟e getirildiği 

ve bu hurmalardan bir tepecik oluĢtuğu anlatılır. Bu Ģekilde zekât hurmalarının 

toplandığı bir gün henüz bir çocuk olan Hz. Hasan, zekât hurmalarından bir tane alıp 

ağzına atmıĢtır. Hz. Peygamber de onu, “Peygamber ve ailesi sadaka malı yemez.” 

diye uyararak ağzındaki hurmayı çıkarttırmıĢtır.
135

  Sahîhayn‟da ya da nakledildiği 

baĢka herhangi bir kaynakta
136

 Ebû Hureyre‟den (ö. 58/678) aktarılan bu rivayette 

beytülmâl odasından bahsedilmez. Ancak bu rivayetin Rebîa b. ġeyban‟dan aktarılan 

ve Ahmed b. Hanbel‟in (ö. 241/855) Müsned‟i, Ġbn Huzeyme‟nin (ö. 311/924) 

Sahîh‟i ve Taberânî‟nin (ö. 360/971) Mu„cemü‟l- Kebîr‟inde geçen naklinde Hz. 

                                                 
133 Buhârî, “Salât”, 18, “Nikâh”, 83, 91, 92, “Talâk”, 21, “Mezâlim”, 25; Müslim, “Talâk”, 30, 31, 34.  
134 Ebû Dâvud, “Edeb”, 171. 
135 Buhârî, “Zekât”, 57, 60; “Cihâd”, 184; Müslim, “Zekât”, 161. 
136 Dârimî, Abdullah b. Abdurrahmân Ebû Muhammed, Sünenü‟d-Dârimî,(Thk: Fevvâz Ahmed Zemrelî), 

Dârü‟l-Kitâbi‟l-Arabî, Beyrut 1407, “Zekât”, 16; Ahmed b. Hanbel,  Müsnedü el-Ġmam Ahmed b. 

Hanbel,(Thk: ġuayb el-Arnaûd), 2. Basım, 50 c., Müessesetü‟r-Risâle, 1999, 15: 177, 453, 16: 144; Ġbn Hibbân, 

Muhammed b. Ahmed Ebû Hâtim et-Temîmî el-Büstî, Sahîhi Ġbn-i Hibbân bi tertîbi Ġbn-i Balabân,(Thk: 

ġuayb el-Arnaûd), 18 c., Müessesetü‟r-Risâle, Beyrut 1993, 8: 89; Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. 

Alî, es-Sünenü‟l-kübrâ ve fî zeylihi‟l-cevheri‟l-nakî, 10 c., Meclis-i Dâireti‟l-Maârifi‟l-Nizâmiyyeti‟l-Kâine, 

Haydarâbad 1344, 7: 29. 



33 

 

Hasan, bu odanın ismini açıkça “ غزفح الصدقح (sadaka (zekât) odası)” Ģeklinde 

zikretmektedir.
137

   

Bir rivayete göre, Hz. Peygamber, bir gün ikindi namazını kıldırınca aniden kalkıp 

eve girmiĢ ve çok geçmeden çıkıp gelmiĢtir. Niçin böyle yaptığı sorulduğunda “Evde 

verilecek az bir sadaka bırakmıştım, üzerinden bir gece geçmesi hoşuma gitmedi, 

onu taksim ettim.” demiĢtir.
138

 BaĢka bir yerde, “eve girdi” ifadesi “hanımlarından 

birinin yanına (odasına) girdi” Ģeklindedir.
139

 Bu rivayetten, Hz. Peygamber‟in 

bazen kamu mallarını hanımlarının odalarında da muhafaza ettiği sonucu 

çıkarılabilir. 

Hz. Peygamber devrinde kamu mallarının muhafazası ve sarf iĢlemleri için mescid, 

Hz. Peygamber‟in bazı hanımlarının odaları ve mescidin üst katındaki meĢrube, 

ulliyye, gurfe isimleriyle anılan oda kullanılmıĢtır. Bu odanın beytülmâl hazinesi 

olarak yapılıp yapılmadığı kesin olarak bilinmemekle beraber, bu dönemde müstakil 

bir beytülmâl hazinesinin olmadığı düĢüncesiyle, bu müessesenin sonraki 

dönemlerde ortaya çıktığını kabul edenler olmuĢtur.  

Bazı rivayetlere göre Hz. Ebû Bekir, beytülmâl hazinesi için özel bir yer tahsis 

etmiĢtir.
140

 Hz. Ebû Bekir‟in hazine için tahsis ettiği yerin, evinden ayrı bir bina mı 

yoksa evinin bir odası mı olduğu açık olmamakla birlikte, rivayetlerdeki karineler, 

buranın evinden ayrı özel bir bina olduğu sonucunu ortaya koymaktadır.
141

 Hz. Ebû 

Bekir‟in hazine için özel bir yer tahsis etmesine dayanılarak beytülmâl müessesesinin 

ilk defa bu dönemde kurulduğu söylenmiĢtir.
142

 Ancak yukarıdaki rivayetlerden de 

anlaĢılacağı gibi Hz. Peygamber döneminde devlete ait bir mal varlığının olduğu ve 

                                                 
137 Ahmed b. Hanbel, Müsned, 3: 250,255; Ġbn Huzeyme, Muhammed b. Ġshak Ebû Bekr es-Sülemî en-Nîsâbûrî, 

Sahîh-i Ġbn Huzeyme,(Thk: Muhammed Mustafa el-Azamî), 4 c., el-Mektebetü‟l-Ġslâmiyye, Beyrut 1970, 4: 60; 

Taberânî, Ebû‟l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb, Mu‟cemü‟l-kebîr,(Thk: Hamdi b. Abdilmecîd es-Selefî), 

20 c., 2. Basım, Mektebetü‟l-Ulûm ve‟l-Hikem, Musul 1983, 3: 86.   
138 Buhârî “Zekât”, 20. 
139 Buhârî, “Ameli fi‟s-salât”, 18. 
140 Ġbn Sâd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Menî„ el-Basrî ez-Zührî, et-Tabakâtü‟l-kübrâ, 8 c., Dâru Sadr, Beyrut 

t.y, C: III, s. 213. 
141 Abdulkerim Öner, “Raşid Halifeler Dönemi Beytülmâl ve Oluşum Süreci”, e-ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar 

Dergisi, X, S:3 2018, s. 1019. 
142 Abdurrahman b. Ebî Bekr es-Suyutî, Târîhu‟l-Hulefâ,(Thk: Muhammed Muhiddîn Abdülhamîd), Matbaatü‟s-

Saade, Mısır 1952, s. 72; Abdülhay el-Kettânî, Nizâmu‟l-hükûmeti‟n-Nebeviyyeti‟l-mesmâ et-terâtîbu‟l-

idâriyye, 2 c., Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arâbî, Beyrut, C: I, s. 226; Mustafa Fayda, “Ebû Bekir”, DĠA; Ġsrafil Balcı, “Hz. 

Ebû Bekr Döneminde İç Siyaset ve İdare”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 11, 

1999, s. 198. 



34 

 

malların muhafaza edildiği fizikî bir mekan olarak da beytülmâl müessesesinin 

temellerinin bu dönemde atıldığı görülmektedir.
143

 

Netice olarak, Hz. Peygamber devrinde kamu mallarının muhafaza edildiği ve sarf 

iĢlemlerinin yapıldığı mekanlar; mescid, üst kattaki meĢrube ve ulliyye diye 

isimlendirilen oda ve Hz. Peygamber‟in bazı hanımlarının evleri olarak sıralanabilir. 

2.2. Kamuya Ait Hayvanların Tutulduğu Yerler 

Hz. Peygamber devrinde kamuya ait hayvanların da muhafaza edildiği yerler 

olmuĢtur. Enes b. Mâlik‟ten nakledilen rivayette, o, Hz. Peygamber‟in yanına gittiği 

bir gün onu zekât develerini damgalarken görmüĢtür.
144

 Bu develer baĢka bir yerde 

ganimet develeri olarak geçmektedir ve etrafı çevrili bir bahçededir.
145

 Ayrıca yine 

Enes b. Mâlik‟ten baĢka rivayetlerde damgalanan hayvanlar koyun ve damgalama 

iĢleminin yapıldığı yer deve ağılı olarak geçmektedir. 
146

  

Bu rivayetlerde hayvanların tutulduğu yer “مزتد (mirbed)” kelimesiyle ifade 

edilmiĢtir. Mirbed, koyunların konulduğu ağıl gibi, develerin konulduğu yerdir. 

Nevevî, bu rivayetlerde mirbed lafzıyla koyunlar için olan ağılın da kastedilmiĢ 

olabileceğini söylemiĢtir. Zahir anlamında kullanılıp, koyunların deve ağılına 

sokularak, burada damgalanmıĢ olabileceğini de belirtmiĢtir.
147

  

Sonuç olarak; bu rivayetlerden Hz. Peygamber devrinde kamuya ait hayvanların 

tutulduğu en azından bir tane ağılın olduğu anlaĢılmaktadır.  

2.3. Otlaklar 

Ağılların yanında kamuya ait hayvanların yayılması için ayrılmıĢ otlaklar da vardır. 

Ġbn Abbâs, Sa„b b. Cessâme‟den (ö. 25/646) Hz. Peygamber‟in “Ancak Allah ve 

Resûlü için himâ (koruluk) vardır.” buyurduğunu nakletmiĢtir. Bu rivayeti nakleden 

Buhârî, devamında, Hz. Peygamber‟in Nakî„ bölgesinde, Hz. Ömer‟in de Seref ve 

                                                 
143 Erkal, a.g.md. 
144 Buhârî, “Zekât”, 68; Müslim, “Libâs”, 112. 
145 Buhârî, “Libâs”, 22; Müslim, “Libâs”, 109. 
146 Buhârî, “Zebâih”, 35; Müslim, “Libâs”, 110, 111. 
147 Nevevî, a.g.e, C: XIV, s. 100.   



35 

 

Rebeze bölgelerinde himâ (koruluk) yaptıkları bilgisinin kendilerine ulaĢtığını 

belirtmiĢtir.
148

   Nakî„, Medine‟ye yirmi fersah mesafede bir vadidir.
149

 

Araplarda kabile, bir yere konakladığında, kabile reisi köpeğini yüksek bir yerde 

havlatıp, köpeğin sesinin duyulduğu yerleri sınır olarak belirler ve burada 

baĢkalarının, hayvanlarını otlatmasına izin vermezdi. Bununla beraber kendisi, diğer 

yerlerde de hayvanlarını otlatabilirdi. Korunan bölge demek olan himâ, mübah olan 

arazinin zıttı demektir ve bu yerin, baĢkası tarafından ihya edilmesine izin 

verilmezdi. Bundaki amaç oradaki otları belirli hayvanların otlamasına izin verip, 

diğerlerine engel olmaktı.
150

 Hz. Peygamber‟in “Himâ, ancak Allah ve Resûlü 

içindir.” hadisi, kamu yararına toprak tahsisi yapılabileceğini bildirmekle beraber, 

Araplardaki adaletsiz himâ uygulamasını kaldırmaya yöneliktir.
151

 

Ġmam ġâfi„î, bu hadisin iki manaya muhtemel olduğunu söylemiĢtir. Birincisi, Hz. 

Peygamber‟in himâ olarak belirlediği yerlerden baĢka hiç kimsenin himâ belirleme 

yetkisi yoktur. Ġkincisi, bir kiĢi kendisi için değil ancak Hz. Peygamber‟in yaptığı 

Ģekilde kamu yararı için himâ yapabilir. Himâ yapma hakkı, Resûlulah‟ın yerine 

geçen halifelere mahsustur.
152

 ġâfi„îler ikinci görüĢü tercih etmiĢlerdir. Lafzın zahiri 

birinci görüĢe yakın olsa da Hz. Ömer de himâ yaptığı için ikinci görüĢ alınmıĢtır. 

Himâ kelimesiyle kastedilen, devlet baĢkanının kimseye ait olmayan mübah araziden 

bir kısmını çevirip, bazı hayvanlara, örneğin sadaka hayvanlarına mahsus 

kılmasıdır.
153

  

Himâ konusunda Ebû Ubeyd de himânın sadece Allah ve Resûlü‟ne ait olduğunu 

bildiren hadisi zikrettikten sonra bu konuda birkaç rivayet daha aktarmıĢ ve sonuçta 

Allah ve Resûlü yolunda yapılan himâlar müstesna kimsenin su, ateĢ ve meraları 

                                                 
148 Buhârî, “Müsâkât”, 12, “Cihâd”, 144. 
149 Yâkut b. Abdillah el-Hamevî, Mu„cemü‟l-büldân, 5 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut t.y, C: II, s. 273. 
150 Ġbn Hacer, Fethu‟ı-bârî, C: V, s. 44. 
151 Hacı Mehmet Günay, “Himâ”, DĠA. 
152 ġâfi„î, el-Ümm, C: IV, s. 47. 
153 Ġbn Hacer, a.g.e, C: V, s. 44. 



36 

 

himâ edemeyeceğini, bunlardan yararlanmada bütün insanların eĢit olduğunu 

söylemiĢtir.
154

 

Hz. Peygamber devrinde kamu hayvanlarına hima ayrıldığını gösteren bir rivayet de 

“Urayneliler hadisi” olarak bilinen rivayettir. Medine‟ye gelen Urayneliler, burada 

hastalanmıĢlar ve Hz. Peygamber, onları zekât develerinin yayıldığı yere 

göndermiĢtir.
155

 Zekât develerinin yayıldığı yer yukarıda bildirilen Nakî„ isimli yer 

olmalıdır.
156

  

Hz. Peygamber‟den sonra da himâ uygulaması yapılmıĢtır. Buhârî‟nin yukarıdaki 

rivayetinde bildirilen Hz. Ömer‟in Seref ve Rebeze bölgelerinde himâ yaptığı 

bilgisinin yanında, baĢka bir rivayette de kamuya ait himâya bir görevli atadığıyla 

ilgili bilgi verilmektedir.
157

 Seref, Mekke‟ye altı mil uzaklıkta, ġam ve Irak yollarına 

hakim, yüksekçe bir yerdir.
158

 Rebeze ise Hicaz yolunda Medine‟ye üç günlük 

mesafede bir köydür.
159

 Mâverdî, Rebeze‟yi Hz. Ebû Bekir‟in himâ yaptığını 

söylemiĢtir.
160

 

Himâ yapma hakkının sadece Allah ve Resûlü‟ne ait olduğunu bildiren hadis, hiç 

kimsenin mülkiyetinde bulunmayan toprakların kamuya ait olduğunu da 

göstermektedir.
161

   

Sonuç olarak; Hz. Peygamber, arazi konusunda da düzenlemeler yapmıĢ, kudretli 

kiĢilerin uyguladığı Ģahsına himâ yapma uygulamasını kaldırmıĢtır. Himâ yapma 

yetkisinin, sadece Allah ve Resûlü‟ne dolayısıyla devlete ait olduğunu bildirmiĢ ve 

kendisi de kamu adına himâ yapmıĢtır. 

                                                 
154 Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellam, Kitâbu‟l-Emvâl (Ġlk dönem Ekonomi Yönetimi), (Çev: Cemaleddin Saylık), 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2016, s. 303-305. 
155 Buhârî, “Zekât”, 67, “Muhâribîn”, 2; Müslim, “Kasâme”, 9. 
156 Buhârî, “Müsâkât”, 12, “Cihâd”, 144. 
157 Buhârî, “Cihad”, 176. 
158 Yâkut el-Hamevî, a.g.e, C: III, s. 212, 328, 336. 
159 Yâkut, a.g.e, C: III, s. 24. 
160 Mâverdî, Ebû‟l-Hasan Habib, el-Ahkâmü‟s-sultaniyye, (Çev: Ali ġafak), Bedîr Yayınevi, Ġstanbul 2017, s. 

347. 
161 Fahri Demir, Ġslâm Hukukunda Mülkiyet Hakkı ve Servet Dağılımı (Doktora Tezi), 5. Baskı, Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara 2012, s. 226.   



37 

 

2.4. Zekât, Fey ve Humus Türü Kamu Mallarının Birbirine KarıĢtırılmaması 

Zekâtın sarf yerlerinin Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilmesine bağlı olarak bu yerler 

dıĢında harcanamayacağına istinaden zekât ve diğer gelirlerin birbirine 

karıĢtırılmaması gerektiği belirtilmiĢtir.
162

 Hz. Peygamber‟in uygulamasında kamu 

mallarının, zekât, cizye ve humus malları olarak ayrı ayrı tutulup birbirine 

karıĢtırılmadığına dair açık bir bilgi bulunmamakla beraber bazı uygulama ve 

sözlerinden bu malların ayrı tutulduğu anlaĢılmaktadır. 

Enes b. Mâlik (ö. 93/711-12), bir gün Hz. Peygamber‟i kamuya ait olan hayvanları 

damgalarken görmüĢtür.
163

 Bu hayvanlar bazı rivayetlerde zekât develeri, bazılarında 

ganimet develeri, bazılarında da koyun olarak geçmektedir. Bu iĢlemi bizzat Hz. 

Peygamber kendisi de yapmıĢtır.  Buradan kamuya ait olan hayvanların karıĢmaması 

için iĢaretlendiği sonucu çıkarılabilir.  Nitekim hadis Ģârihleri ve fakihler bu konu 

üzerinde değerlendirmeler yapmıĢlar ve kamuya ait olan hayvanların iĢaretlenmesi 

gerektiği sonucuna varmıĢlardır.  

Zekât ve cizye hayvanlarının damgalanmasının müstehab olduğu belirtilmiĢ, diğerleri 

için caiz denmiĢtir. Cizye hayvanları için “cizye” veya “sağâr”, zekât hayvanları için 

“zekât” veya “sadaka” yazılması da müstehâb kabul edilmiĢtir.
164

 Buradan kamuya 

ait olan hayvanların birbirine de karıĢmaması gerektiği anlaĢılır. 

Hz. Peygamber döneminde zekât ve diğer gelirlerden olan aynî ve nakdî malların da 

ayrı yerlerde muhafaza edildiği belirtilmiĢtir.
165

 Sahîhayn‟da bunun açıkça 

belirtildiği bir hadis olmamasına rağmen delil sayılabilecek hadislere 

rastlanmaktadır.  

Henüz bir çocuk olan Hz. Hasan‟ın zekât hurmalarından bir tane ağzına atması ve 

Hz. Peygamber‟in, “Peygamber ve ailesi zekât mallarından yemez.” diyerek bu 

                                                 
162 Ebû Yûsuf, Ya‟kûb b. Ġbrâhîm, Kitâbu‟l-Harâc, (Çev: Ali Özek), 2. Baskı, Ġstanbul Üniversitesi Yayınları, 

Ġstanbul 1973, s. 138; Mâverdî, a.g.e, s. 241-242; Ġbn Nüceym, eĢ-ġeyh Zeynulâbidîn b. Ġbrâhîm, el-EĢbâh ve‟n-

nezâir, Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 1980, s. 123; Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 361; Abdülkerim Öner, a.g.m, s. 

1029. 
163 Buhârî, “Zekât”, 68, “Zebâih”, 35, “Libâs”, 22; Müslim, “Libâs”, 109, 110, 111, 112. 
164 Nevevî, a.g.e, XIV, 98, 99; Kamil Miras, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve ġerhi, 9. 

Baskı, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara 1993, C: V, 350.  
165 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 138, Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 370-371; Abdülkerim Öner, a.g.m, s. 1029.  



38 

 

hurmayı çıkarttırmasını anlatan rivayetler,
166

 zekât gelirleri ile diğer gelirlerin ayrı 

muhafaza edilmesi gerektiğini gösterir. Çünkü zekât, cizye ve humus gelirleri 

birbirine karıĢtırılıyor olsaydı, Hz. Peygamber ve yakınlarına tahsis edilen humus 

içerisindeki pay ile Hz. Peygamber ve ailesinin yemesinin yasak olduğu zekât malları 

birbirine karıĢmıĢ olurdu.   

Müslim‟deki bir rivayette Mahmiye b. Cez‟den, humustan sorumlu beytülmâl 

görevlisi olarak bahsedilmektedir.
167

 Bu rivayette mezkûr sahabînin humustan 

sorumlu olarak belirtilmesi, kamu gelirlerinin ayrı tutulduğu düĢüncesini 

desteklemektedir. Ayrıca gurfetü‟s-sadaka ismini almıĢ bir beytülmâl hazine odası 

olmasından dolayı zekât gelirlerinin ayrı bir yere konulduğu düĢünülebilir.
168

    

Kamuya ait hayvanların birbirine karıĢmaması için damgalanıyor olması da aynî ve 

nakdî bütün kamu mallarının birbirine karıĢmaması gerektiğini göstermektedir. Ġslâm 

hukukçuları, devletin her gelir kalemi için ayrı hesap tutulması gerektiğini 

belirtmektedirler. Bir gelir kalemi, harcamaları karĢılayamadığında bu açık için diğer 

gelir kalemlerinden ödünç alınabileceğini ve bu borcun iade edilmesi gerektiğini 

söylemiĢlerdir.
169

 

Sonuç olarak; Sahîhayn‟da her ne kadar kamu gelirlerinin birbirine karıĢtırılmaması 

gerektiğine dair açık bir hadis bulunmasa da bazı rivayetlerden bu malların 

karıĢtırılmaması gerektiği sonucuna varılabilmektedir. Ġslâm hukukçularının 

görüĢleri de bu yönde olmuĢ, Hz. Peygamber devrinden itibaren Müslümanların 

bütün devletlerinde uygulama bu Ģekilde gerçekleĢmiĢtir.      

                                                 
166 Buhârî, “Zekât”, 57, 60; Müslim, “Zekât”, 161. 
167 Müslim, “Zekât”, 167. 
168 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 371. 
169 ġeyhîzâde, Abdurrahman b. Muhammed b. Süleymân el-Gelibulî, Mecma„u‟l-enhur fî Ģerhi Mültekâ‟l-

ebhur,(Thk: Halîl Ġmrân el-Mansûr), 4 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 1998, C: II, s. 486; eĢ-ġeyh Nizâm ve 

Cemâatu min ulemâi‟l-Hindi/el-Âlemgiriyye, el-Fetevâyı Hindiyye fî Mezhebi‟l-Ġmâm-ı‟l-Â„zam Ebî 

Hanîfete‟l-Nu„mân, 6 c., Dâru‟l-Fikr, 1991, C: I, s. 191; Alaaddîn Muhammed b. Ali b. Muhammed ed-DımeĢkî, 

ed-Dürrü‟l-muhtâr, 6 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 1386, C: IV, s. 219; Erkal, a.g.md. 



39 

 

2.5. Maliye Görevlileri 

Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen zekâtın sarf yerlerinden biri de zekât iĢinde 

çalıĢanlardır.
170

 Kur‟an, bu görevlileri âmil ifadesiyle belirtmiĢ ve bu ifade, zekât 

iĢinde çalıĢanlar manasında terim olmuĢtur. Hz. Peygamber döneminden itibaren 

zekât, âmiller vasıtasıyla toplanmıĢ, hatta sadece zekât gelirleri değil cizye, ganimet 

ve fey gibi devlet gelirlerinin toplanması ve bunların her türlü iĢleminde görevli 

olanlara âmil denilmiĢtir.
171

 Hatta bu dönemde âmiller, çoğu yerde malî görevlerin 

yanı sıra idarî, kazaî vazifeler, eğitim öğretim iĢleri ve tebliğ faaliyetlerini bir arada 

yürütmüĢlerdir.
172

     

Zekât ve diğer vergilerin birbirine karıĢtırılmaması gerektiği düĢüncesine bağlı 

olarak vergilerin çeĢitlerine göre her vergi için ayrı âmil görevlendirildiği Ģeklinde 

bir kanaat oluĢmuĢtur.
173

 Her vergi çeĢidi için ayrı memur görevlendirilmeyip zekât, 

humus ve cizye gelirleri için aynı memurların görevlendirildiği de söylenmiĢtir.
174

 

Her iki görüĢün de doğru yanları olabilir. Kaynaklar incelendiğinde zekât âmilliğiyle 

beraber farklı bir vergi çeĢidinde de görevlendirmeler yapıldığına dair pek çok 

örneklere rastlanabilir. Birkaç vergi çeĢidinde birden görevlendirilen âmillerin, 

merkezde yani Medine‟de görevlendirilmedikleri ve merkezden uzak, Yemen gibi 

bölgelere gönderildikleri dikkat çekmektedir. Bu sahabîler, gönderildikleri yerlere 

sadece zekât âmili olarak gönderilmemiĢler, adeta bir bölge valisi görevinde 

bulunmuĢlardır. Nitekim birden fazla vergi çeĢidinde görevli oldukları belirtilen Alâ 

b. Hadramî, Muaz b. Cebel gibi sahabîler, bölge valisi olarak görevliydiler.
175

 Bu 

sahabîlerin bölgelerindeki farklı vergiler, farklı memurlar tarafından toplanıp bölge 

valisi olan bu sahabîlere getirilmiĢ ve onlar da bu vergileri uygun yerlere sarf etmiĢ 

olabilirler. 

                                                 
170 et-Tevbe 9/60. 
171 Mehmet Erkal, “Âmil”, DĠA. 
172 ġehba Yazıcı, “Hz. Peygamber Döneminde Âmillik”, Ġslâm Tarihi AraĢtırmaları Dergisi, S. 3, 2018, s. 53. 
173 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 138; Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 361; ġahin YeĢilyurt, “İmam Ebû Yusuf‟un Kamu Maliyesi 

Alanına Katkısı”, Maliye Dergisi, S. 169, 2015, s. 108. 
174 Zekeriyyâ Muhammed el-Kudât, “Hz. Peygamber (A.S.) Döneminde Beytü‟l-Mâl”, (Çev: Mehmet Nuri 

Güler), Harran Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, II, 1996, s. 233.  
175 Buhârî, “Cizye”, 1, “Megâzî”, 9, 57, “Zekât”, 40, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6.  



40 

 

Zekât âmillerinin görevlendirilmelerinde de farklılıklar olabileceği söylenmiĢ ve 

yetkilerine göre sadece zekât toplamaya yetkili olan âmiller ve hem toplamaya hem 

de sarf yerlerine dağıtmaya yetkili âmiller Ģeklinde ayrımlara gidilmiĢtir.
176

 

Hz. Peygamber tarafından kamu maliyesinde pek çok görevlendirmeler yapılmıĢtır. 

Sahîhayn‟dan tespit edilebilen beytülmâl görevlileri Ģu sahabîlerdir:   

2.5.1. Bilâl-i HabeĢî (ö. 20/641) 

Hz. Peygamber, kamu gelirlerinin toplanması, muhafazası ve sarf iĢlemleri için bazı 

görevlendirmeler yapmıĢtır. Bu iĢlerde görevlendirilenlerden biri Bilâl-i HabeĢî‟dir. 

Asıl adı Bilâl b. Rebâh olan
177

  Bilâl-i HabeĢî, hayatı boyunca Hz. Peygamber‟in 

yanından hiç ayrılmayıp pek çok iĢinde onun yardımcılığını yapmıĢtır.
178

  

Sahîhayn‟da Bilâl-i HabeĢî‟nin beytülmâl görevlisi olduğunu açıkça bildiren bir 

rivayet yoktur. Ancak onun bu vazifeyi yerine getirdiği pek çok rivayetten 

anlaĢılmaktadır. 

Bu rivayetlerden birinde, bir bayram günü Hz. Peygamber, bayram namazını 

kıldırdıktan sonra kadınların olduğu bölüme yönelmiĢtir. Bu esnada Bilâl de 

yanındadır. Kadınlara vaaz eden Hz. Peygamber, onlara sadaka vermelerini tavsiye 

etmiĢtir. Bunun üzerine kadınlar, bilezik, küpe, kolye ve yüzüklerini eteğini açarak 

bu sadakaları toplayan Bilâl‟in eteğine atmıĢlardır.
179

 

Câbir b. Abdillah‟tan nakledilen bir rivayette, bir sefer esnasında o, devesinin ağır 

hareket etmesi nedeniyle geride kalmıĢtır. Daha sonra bu deve Hz. Peygamber‟in 

müdahalesiyle hızlanmıĢ ve önlere geçmiĢtir. Hz. Peygamber, bu deveyi satın almak 

istemiĢ, Câbir‟in ücretsiz hediye etmek istemesine rağmen bir ücret karĢılığında 

                                                 
176 Mâverdî, a.g.e, s. 219-220. 
177 Buhârî, “Fedâilü‟s-sahâbe”, 23. 
178 Mustafa Fayda, “Bilâl-i Habeşî”, DĠA. 
179 Buhârî, “Zekât”, 20, 32, “Ġ„tisâm”, 16, “Ġlim”, 32, “Libâs”, 54, 55; Müslim, “Salâtü‟l-î„deyn”, 1, 2, 3, 4, 13. 



41 

 

anlaĢmıĢlardır. Burada Hz. Peygamber‟in emriyle Câbir‟e devesinin parasını ödeyen 

Bilâl-i HabeĢî‟dir.
180

   

Hz. Peygamber, hanımlarına kızıp bir ay ulliyye isimli beytülmâl odasında kaldığı 

zaman oraya gelen Hz. Ömer‟i karĢılayan da aynı zamanda bu odanın görevlisi olan 

Bilâl-i HabeĢî‟dir.
181

 

Kaynaklarda sadakaları toplama ve beytülmâlin ödeme iĢlerini yapan ayrıca 

beytülmâl hazinesinin geçtiği rivayetlerde bu hazinede bulunan Bilâl-i HabeĢî‟nin 

beytülmâl sorumlusu olduğunu söylemek isabetli olacaktır.
182

 Ġbn Hacer de el-Ġsâbe 

adlı eserinde onun Hz. Peygamber‟in hazinedârı olduğunu söylemiĢtir.
183

 

2.5.2. Hz. Ömer (ö. 23/644) 

Hz. Peygamber‟in beytülmâl görevlilerinden biri de Hz. Ömer‟dir. Müslim‟deki bir 

Ebû Hureyre rivayetinde “Resûlullah, Ömer‟i zekât toplama göreviyle gönderdi.” 

Ģeklinde bu görev açıkça belirtilmektedir.
184

 Buhârî‟de bu hadis, Hz. Ömer 

belirtilmeden nakledilmiĢtir.
185

 Ancak Buhârî Ģârihleri, burada zekât toplamakla 

emredilen kiĢinin Hz. Ömer olduğunu belirtmiĢlerdir.
186

 

Sahîhayn‟da birkaç farklı tarikle gelen rivayetlerde Hz. Peygamber‟in Hz. Ömer‟e 

ücret verdiği, Hz. Ömer‟in “Bunu benden daha fakire ver.” diyerek almak istemediği 

ancak Resûlullah‟ın uyarısıyla aldığı nakledilir.
187

 

Bu rivayetlerin birinde Hz. Ömer‟in hilâfeti zamanında halife tarafından 

görevlendirilen Abdullah Ġbnü‟s-Sa„dî, bu görev karĢılığında verilen ücreti, ihtiyacı 

olmadığı ve yaptığı iĢ karĢılığında olan bu ücretin Müslümanlar üzerine sadaka 

olmasını istediğini söyleyerek kabul etmemiĢtir. Hz. Ömer, kendisinin de Hz. 

                                                 
180 Buhârî, “Vekâlet”, 8; Müslim, “Ridâ„”, 57, “Hibe”, 22. 
181 Buhârî, “Salât”, 18, “Nikâh”, 83, 91, 92, “Talâk”, 21, “Mezâlim”, 25; Müslim, “Talâk”, 30, 31, 34.   
182 Muhammed Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, (Çev: Mehmet Yazgan), Beyan Yayınları 2015, s. 761. 
183 Ġbn Hacer, Ahmed b. Alî ebû‟l-Fadl el-Askalânî eĢ-ġâfi‟î, el-Ġsâbe fî temyizi es-sahâbe,(Thk: Alî Muhammed 

el-Becâvî), 8 c., Dâru‟l-Ceyl, Beyrut 1412, C: I, s. 326. 
184 Müslim, “Zekât”, 11. 
185 Buhârî, “Zekât”, 48. 
186 Ġbn Hacer, Fethu‟l-bârî, C: III, s. 333; Aynî, Bedreddîn Ebî Muhammed Mahmud b. Ahmed, U„mdetü‟l-kârî 

ġerhu sahîhi‟l-Buhârî, (NĢr: Muhammed Münîr ed-DımeĢkî), Ġdâretü't‐Tıbâati'l‐Münîriyye, Kahire t.y, C: IX, s. 

46; Kâmil Miras, a.g.e, C: V, s. 255-256. 
187 Buhârî, “Zekât”, 50; Müslim, “Zekât”, 110, 111. 



42 

 

Peygamber‟in verdiği ücreti aynı Ģekilde almak istemediğini ve Resûlullah‟ın 

uyarısıyla aldığını söylemiĢtir.
188

 

Bu rivayetteki “مه أعمال الىاس” ifadesi Abdullah b. es-Sa„dî‟nin kamu görevi aldığını 

ifade etmektedir. Hz. Ömer de baĢına gelen aynı olayı anlatmıĢtır. Bunun sonucunda 

Hz. Ömer‟in de kamu vazifesiyle görevlendirildiği anlaĢılabilir.  

Müslim‟in naklettiği rivayette ise Ġbnü‟s-Sâidî el-Mâlikî, Hz. Ömer tarafından zekât 

toplamakla görevlendirildiğini söylemiĢtir. Bu vazifenin karĢılığı olan ücreti almak 

istemeyince Hz. Ömer, Resûlullah zamanında görev aldığını belirterek, baĢına gelen 

aynı olayı anlatmıĢtır.
189

 

Bu rivayette Ġbnü‟s-Sâidî‟nin yaptığı zekât âmilliği vazifesinin karĢılığı olarak 

verilen ücret “عمالح” kelimesiyle ifade edilmiĢtir. Bu kelimeyi Nevevî, “Âmile, 

yaptığı iş karşılığında ödenen ücret” Ģeklinde açıklamıĢtır.
190

  

Hz. Ömer‟in söylediği “ عملد علً عهد رصىل الله صلً الله عليه و صلم فعملىي  ” cümlesi 

“Resûlullah zamanında âmillik yaptım, o da yaptığım iş için ödeme yaptı.” demektir. 

Ġbn Hacer ve Nevevî, “فعملىي” ifadesini, “Yaptığım iĢin ücretini ödedi.” Ģeklinde 

açıklamıĢlardır.
191

 Kısaca Hz. Ömer‟e yapılan bu ödeme Müslümanlara dağıtılan 

atâdan farklı olarak âmillik vazifesi karĢılığında ödenen ücrettir. Bu rivayetlerden 

Hz. Ömer‟in, Hz. Peygamber‟in maliye görevlilerinden olduğu anlaĢılabilmektedir. 

Muhammed Hamidullah da Hz. Ömer‟i beytülmâl görevlisi olarak değerlendirmiĢ ve 

ödenen ücretin bu vazifesinin karĢılığı olduğunu belirtmiĢtir.
192

  

Ayrıca bu hadisler, devlet baĢkanının zekât toplamak için memurlar tayin edeceğini 

göstermektedir.
193

 

                                                 
188 Buhârî, “Ahkâm”, 17. 
189 Müslim, “Zekât”, 112. 
190 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 137. 
191 Ġbn Hacer, Fethu‟l-bâri, C: XIII, s. 152; Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 137. 
192 M. Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 761-762. 
193 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 335; Ahmed Dâvudoğlu, Sahîh-i Müslim Tercemesi ve ġerhi, 2. Baskı, Sönmez 

NeĢriyat, Ġstanbul 1977, C: 5, s. 291. 



43 

 

2.5.3. Muaz b. Cebel (ö. 17/638) 

Hz. Peygamber‟in maliye görevlilerinden biri de Muaz b. Cebel‟dir. Hz. Peygamber, 

onu çeĢitli görevlerle Yemen‟e göndermiĢtir. Bu görevlerinin arasında zekât iĢlerini 

organize etme vazifesi de vardır.
194

 Nitekim Hz. Peygamber, onu Yemen‟e 

gönderirken sadece zekâtları toplamasını emretmemiĢ, “Bu zekât, zenginlerinden 

alınır ve fakirlerine verilir.” buyurmuĢtur.
195

 Buradan onun zekât toplamakla birlikte 

fakirlerin payını da dağıttığını anlıyoruz.  

Ayrıca Tâvûs‟tan nakledilen rivayette Muaz b. Cebel, Yemenlilere, “Bana zekâtta 

arpa ve darı yerine hamîs veya lebîs elbise getirin. Bu size daha kolay ve 

Peygamber‟in Medine'deki ashâbı için daha hayırlı olur.” demiĢtir.
196

 Bu rivayet de 

Muaz b. Cebel‟in topladığı zekâttan Medîne‟ye gönderdiğini göstermektedir. Kısaca 

Muaz b. Cebel, Hz. Peygamber tarafından gönderildiği Yemen‟de diğer vazifelerinin 

yanında zekât iĢlerini organize eden bir maliye görevlisidir.  

2.5.4. Ebû Mûsâ el-EĢ‟ârî (ö. 42/662-63)  

Yemen‟e gönderilen diğer bir sahâbî de Ebû Mûsâ el-EĢ‟arî‟dir.
197

 Ebû Mûsâ, 

Yemen‟in bir tarafına Muaz bir tarafına gönderilmiĢtir.
198

 O, kendi memleketi olan 

Yemen‟in Zebîd bölgesiyle beraber, Aden ve sahil bölgelerinin zekâtlarıyla 

görevlendirilmiĢtir.
199

 

2.5.5. Ebû Ubeyde b. Cerrâh (ö. 18/639) 

Ebû Ubeyde b. Cerrâh da Hz. Peygamber‟in maliye görevlilerindendir. Hz. 

Peygamber, Bahreynlilerle savaĢ yapmadan antlaĢma yapmıĢ ve buraya Alâ b. 

Hadramî'yi emir olarak göndermiĢtir. Daha sonra tahsil olunan cizye mallarını 

                                                 
194 Buhârî, “Zekât”, 1, 32, 40, 62, “Megâzî”, 57, “Ġstitâbe”, 1.    
195 Buhârî, “Zekât”, 1, 40, 62. 
196 Buhârî, “Zekât”, 32. 
197 Buhârî, “Edeb”, 80, “Ġstitâbe”, 1, “Hac”, 31, “Ahkâm”, 22; Müslim, “Ġmâre”, 15, “EĢribe”, 70.  
198 Buhârî, “Megâzî”, 57. 
199 ez-Zehebî, ġemsuddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed, Siyeru a‟lâmü‟n-nübelâ,(Thk: Mecmûatü 

Muhakkikîn bi iĢrâfi ġuayb el-Arnaûd), 23 c., Müessesetü‟r-Risâle, C: III, s. 336; M. YaĢar Kandemir, “Ebû 

Mûsâ el-Eş„arî”, DĠA. 



44 

 

getirmek üzere de Ebû Ubeyde b. Cerrâh'ı Bahreyn'e göndermiĢtir. Ebû Ubeyde 

cizye mallarını alıp Bahreyn'den Medine'ye getirmiĢtir.
200

  

Ebû Ubeyde b. Cerrâh‟ın görevlendirildiği bir yer de Necrân‟dır. Medine‟ye gelen 

Necrân heyeti, Hz. Peygamber ile anlaĢarak vergi vermeyi kabul etmiĢler ve 

kendileriyle beraber emin bir kimseyi Necrân'a göndermesini istemiĢlerdir. Hz. 

Peygamber, “İşte bu zat ümmetin eminidir.” buyurarak Ebû Ubeyde b. Cerrâh‟ı 

Necrân‟a göndermiĢtir.
201

 

2.5.6. Alâ b. Hadramî (ö. 21/642) 

Ebû Ubeyde b. Cerrâh‟ın Bahreyn‟den tahsil olunan cizye mallarını Medine‟ye 

getirdiğini anlatan rivayetlerden anlaĢılacağı gibi buraya Ebû Ubeyde‟den önce Alâ 

b. Hadramî gönderilmiĢtir. O, bu bölgenin tahsilâtını gerçekleĢtirmiĢtir.
202

 Uman‟ın 

kuzey batısı ve Uman‟dan Basra Körfezi‟ne kadarki sahiller boyunca devam eden 

geniĢ bölgenin cizye ve zekât gelirlerini tahsil ettiği rivayet edilmiĢtir.
203

 

2.5.7. Sevâd b. Gâziyye  

Hz. Peygamber, Müslümanların paylarını toplamak üzere bir sahabîsini Hayber‟e 

göndermiĢtir. Bu sahabî, Hayber‟den cenîb denilen en iyi cins hurmadan getirmiĢ ve 

Hz. Peygamber de ona tavsiyede bulunmuĢtur.
204

 Sahîhayn‟daki rivayetlerde 

Hayber‟e gönderilen beytülmâl görevlisi bu sahabîden, “Ensârdan Adî oğullarının 

kardeşi” diye bahsedilmekle birlikte, sahabînin ismi verilmemektedir. Bu rivayetin 

nakledildiği baĢka bir kaynak olan Dârekutnî‟nin (ö. 385/995) Sünen‟inde bu 

sahabînin ismi, Sevâd b. Gâziyye Ģeklinde aktarılmıĢtır.
205

 Bu rivayete dayanarak Hz. 

Peygamber‟in maliye görevlileri arasında Sevâd b. Gâziyye ismi de sayılabilir. 

                                                 
200 Buhârî, “Cizye”, 1, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6. 
201 Buhârî, “Megâzî”, 68. 
202 Buhârî, “Cizye”, 1, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7. 
203 Miras, a.g.e, C: XII, s. 399.  
204 Buhârî, “Megâzî”, 37, “Büyû„”, 89, “Ġ„tisâm”, 20, “Vekâlet” 3; Müslim, “Müsâkat”, 94. 
205 Dârekutnî, Ebû‟l-Hasen Alî b. Ömer, Sünen-ü Dârekutnî,(Thk: Âdil Ahmed Abdülmevcûd), 4 c., Dâru‟l-

Marife, Beyrut 2001, 3: 588. 



45 

 

2.5.8. Ġbnu‟l-Lutbiyye el-Ezdî  

Ġbnu‟l-Lutbiyye el-Ezdî isimli sahabî de maliye görevlisi sahabîlerdendir. Nitekim 

Sahîhayn‟da bu sahabînin Hz. Peygamber tarafından Süleymoğullarının zekâtını 

toplamakla görevlendirildiğinden bahsedilmiĢtir. Bu sahabî, vazifesinden dönüp 

zekât mallarını teslim ederken, “Şu sizin zekât malınızdır, bu da bana verilen 

hediyedir.” diyerek görevi esnasında kendine hediye diye verilen malları 

göstermiĢtir. Hz. Peygamber, ona tavsiyede bulunarak yaptığının yanlıĢ olduğunu 

ifade etmiĢtir.
206

 Bu rivayetlere dayanarak Ġbnu‟l-Lutbiyye el-Ezdî‟nin de Hz. 

Peygamber‟in beytülmâl memurlarından biri olduğu söylenebilir. 

2.5.9. Alî b. Ebî Tâlib (ö. 40/661) 

 Hz. Peygamber, Hz. Alî'yi ganimet mallarının beĢte birini almak için Yemen'e 

göndermiĢtir. Daha önceden Yemen‟e giden Hâlid b. Velîd, burada ganimetler elde 

etmiĢti. Bu ganimetlerden, içinde kamuya ait pay da bulunan humusun merkeze nakli 

göreviyle buraya gelen Hz. Alî bu vazifeyi yerine getirmiĢtir.
207

 Bu görev, Hz. 

Alî‟nin de Hz. Peygamber devrinde maliye görevinde bulunduğunu göstermektedir. 

2.5.10. Mahmiye b. Cez  

Mahmiye b. Cez, ganimet gelirlerinden devlete ait hisse olan humustan sorumlu olan 

görevlidir. Gerektiğinde Hz. Peygamber‟in emriyle humustan harcama yapmıĢtır.
208

 

Müslim‟de bu sahabînin, Esedoğulları‟na mensup olduğu söylenmekle beraber Ebû 

Dâvud‟da Zübeydoğulları‟ndan olduğu belirtilmiĢtir.
209

 Bu sahabînin 

Zübeydoğulları‟na mensubiyeti doğru olmalıdır. Nitekim Ebû Dâvud ile beraber Ġbn 

Huzeyme ve Taberânî‟de Benû Zübeyd‟e mensup olduğu nakledilmiĢtir.
210

 Ġbnü‟l 

Esîr (ö. 606/1210) de bu Ģekilde belirtmiĢtir.
211

 Halîfe b. Hayyât (ö. 240/854-55) ve 

                                                 
206 Buhârî, “Ahkâm”, 24, 41, “Zekât”, 66, “Hibe”, 16, “Eyman”, 2, “Hiyel”, 14; Müslim, “Ġmâre”, 26.   
207 Buhârî, “ Megâzî”, 58. 
208 Müslim, “Zekât”, 167.  
209 Ebû Dâvud, “Harâc”, 20.   
210 Ġbn Huzeyme, Sahîh, 4: 55; Taberânî, Mu‟cemü‟l-kebîr, 5: 45. 
211 Ġbnü‟l-Esîr, Mecdüddîn Ebû‟s-Seâdât el-Mübârek b. Mahmud el-Cezerî, Câmiu‟l-usûl fî ehâdîsi‟r-

Rusûl,(Thk: Abdülkâdir el-Arnaûd, BeĢîr Uyûn), 12 c., Mektebetü‟l-Halvânî, Matbuatü‟l-Melâh, Mektebet-ü 

Dâru‟l-Beyân, Dâru‟l Fikr, 1969-1972, C: 12, s. 845.   



46 

 

Ġbn Sâd‟ın tabakatlarında da böyle nakledilmiĢtir.
212

 Bununla beraber Mahmiye b. 

Cez, HabeĢistan‟a ilk hicret eden Müslümanlar arasındadır ve buraya hicret edenlerin 

isimlerinin sayıldığı kaynaklarda onun ismi, Esedoğulları‟nın arasında değil, 

müttefiki olan Sehmoğulları‟nın arasında müttefikleri olduğu belirtilerek 

sayılmıĢtır.
213

 Kâdî Ġyâz (ö. 544/1149) da Müslim‟de Esedoğulları Ģeklinde 

kaydedilmiĢ olmakla birlikte doğru olanın Zübeydoğulları olduğunu söylemiĢtir.
214

   

2.5.11. Ukbe b. Âmir (ö. 58/678)  

Sahîhayn‟daki rivayetlerde bu sahabî, Hz. Peygamber‟e “Siz, bizi bir yerlere görevli 

olarak gönderiyorsunuz.” dedikten sonra bazı kabilelerin onları ağırlamadıklarını 

söylemekte, bu konuda ne buyurursunuz, diye sormaktadır.
215

 Bu hadisleri 

yorumlayan fakihler, Hz. Peygamber‟in “Sizi misafir ederlerse ikramlarını kabul 

edin, etmezlerse misafirin hakkını alın.” cevabına istinaden misafir ağırlamakla ilgili 

bazı sonuçlara varmıĢlardır. Bu sonuçlardan birinde Hz. Peygamber‟in buyurduğu 

“misafirin hakkı ne ise onu alın” hükmünün zekât toplamak için gönderilen âmiller 

için olduğunu söylemiĢlerdir.
216

 

Ahmed b. Hanbel‟in Müsned‟indeki rivayetlerde Ukbe b. Âmir‟in, zekât görevlisi 

olarak gönderildiği açıkça belirtilmektedir. Ayrıca burada Ukbe b. Âmir, Hz. 

Peygamber‟den zekât görevlisi olarak gönderildiklerinde zekât mallarından 

yiyebilmeleri için izin istemektedir.
217

    

Ukbe b. Âmir‟den nakledilen baĢka bir hadiste Hz. Peygamber, ona, sahabeye taksim 

etmesi için bir miktar koyun vermiĢtir. O da bu koyunları taksim etmiĢtir.
218

 Hz. 

Peygamber‟in bu taksimat görevini Ukbe b. Âmir‟e vermesi de onun beytülmâl 

                                                 
212 Halîfe b. Hayyât, Kitâbu‟t-tabakât,(Thk: Süheyl Zükâr), Dâru‟l-Fikr, t.y, s. 530; Ġbn Sâd, a.g.e, C: II, s:75, C: 

IV, s. 198, 261. 
213 Ġbn HiĢâm, Ebû Muhammed Abdülmelik el-Himyerî, Siret-i Ġbn HiĢâm (es-Sîretü‟n Nebeviyye), (Çev: 

Abdülvehhab Öztürk), 4 c., Kahraman Yayınları, Ġstanbul 2016, C: I, s. 418. 
214 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 181. 
215 Buhârî, “Mezâlim”, 19, “Edeb”, 85; Müslim, “Lukata”, 17. 
216 Ġbn Hacer, a.g.e, C: V, s. 108. 
217 Ahmed b. Hanbel, Müsned,  28: 545, 648.  
218 Buhârî, “ Vekâlet”, 1, “ġerike”, 12, “Edâhî”, 7, Müslim, “Edâhî”, 15.  



47 

 

görevlisi olduğuna delalet etmektedir. Ġbn Hacer de et-Telhîs adlı eserinde, Ukbe b. 

Âmir‟i zekât görevlilerinin arasında zikretmektedir.
219

       

Netice olarak Hz. Peygamber tarafından maliye iĢlerinde vazifelendirilmiĢ pek çok 

görevli olmuĢtur. Bu görevliler, zekât ve cizye vergilerinin toplanmasında, bunların 

merkeze nakledilmesinde, ganimet ve fey gelirlerinin her türlü iĢlerinde ve gelirlerin 

sarf iĢlerinde görevlendirilmiĢlerdir. 

2.6. Maliye Görevlilerinin Denetlenmesi 

“Resûlullah (sav), Benû Esed kabilesinden İbnu‟l-Lutbiyye denilen bir adamı, 

Süleymoğulları‟nın zekâtlarını toplamak üzere memur olarak görevlendirdi. İbnu'l-

Lutbiyye döndüğü zaman, Resûlullah (sav), onu hesaba çekti.”
220

  

Malî iĢler, insanın ayağını kaydırabilecek iĢlerdir. Fırsat bulduklarında üzerinde 

çalıĢtığı kamu malına göz dikebilecek zayıf ahlaklı ve zayıf imanlı kiĢiler bu iĢlerde 

dürüst olamazlar. Bu iĢlerde çalıĢtırılacak kimseler seçilirken dikkatli olunmalı ve 

sürekli denetim altında tutulmalıdır.
221

   

Yukarıdaki hadisten de anlaĢıldığına göre Hz. Peygamber, maliye görevlisini 

denetlemiĢ ve yaptığı iĢlemler konusunda hesaba çekmiĢtir. Buna göre yaptığı 

iĢlemlerin bilinmesi için memurlar denetlenmelidir.
222

  

Sonuç olarak; maliyenin iĢleri için görevliler atayan Hz. Peygamber, bu görevlileri 

baĢıboĢ bırakmamıĢ, sık sık uyarmakla beraber denetime de tabi tutmuĢtur. 

Denetleme neticesinde bulduğu yanlıĢ iĢlere müdahale etmiĢ ve düzeltilmesini 

sağlamıĢtır.  

                                                 
219 Ġbn Hacer, Ebû‟l-Fadl Ahmed b. Alî el-Askalânî, et-Telhîsu‟l-habîr fî tahrîci ehâdîsi‟r-Rafiî‟l-kebîr, 4 c., 

Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, 1989, C: II, s. 355. 
220 Buhârî, “Zekât”, 66, “Hibe”, 16, “Eymân”, 2, “Hiyel”, 14, “Ahkâm” 41; Müslim, “Ġmâre”, 26.   
221 Yusuf el-Karadâvî, Ekonomik Sorunların Çözümünde Zekâtın Rolü, (Çev: Yunus Araz), 2. Baskı, Nida 

Yayıncılık, Ġstanbul 2017, s. 106. 
222 Ġbn Battâl, Ebû‟l-Hasan Alî b. Halef b. Abdulmelik el-Bekrî el-Kurtubî, ġerhu Sahîhi‟l-Buhârî,(Thk: Ebû 

Temîm Yâsir b. Ġbrâhîm), 2. Baskı, 10 c., Mektebetü‟r-RüĢd, Riyâd 2003, C: III, s. 557; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 

365-366; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 104-105; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 220. 



48 

 

2.7. Ölçü ve Tartı Birimleri   

Ġslâm dini, ölçü ve tartıya çok önem vermiĢtir ve Kur‟an-ı Kerîm‟de bu konuyla ilgili 

bir sûre (el-Mutaffifîn 83.) bulunmaktadır.
 

Yine Kur‟an‟ın bazı ayetlerinde bu 

konuda doğru olunması emredilmiĢtir.
223

 Aynı hassasiyet Ġslâm Peygamberi‟nin söz 

ve uygulamalarına da yansımıĢtır ve bunu, pek çok hadislerinde ve uygulamalarında 

görebilmek mümkündür. O, alıĢveriĢte ölçü kullanılmasını teĢvik ederek “Bir şey 

sattığın zaman ölç, satın aldığın zaman da ölçtür.” buyurmuĢ
224

 ve bu konuda birçok 

teĢviklerde bulunmuĢtur.
225

 Kendisi de alıĢveriĢlerinde ölçü ve tartıyı kullanarak 

örnek olmuĢtur.
226

  

Hz. Peygamber devrinde ölçü ve tartılar, alıĢveriĢlerin yanı sıra zekât ve fitre gibi 

ibadetlerin yerine getirilmesinde de kullanılmıĢlardır. Bu ölçü ve tartı birimlerinin 

pek çoğuna hadis kaynaklarımızda tesadüf edilebilmektedir. 

Sahîhayn‟da ukiyye,
227

 müd,
228

 sâ‟,
229

 vesk,
230

 nevât,
231

 dirhem,
232

 miskâl,
233

 kırat
234

 

gibi ölçü birimleri geçmektedir. Bu ölçülerin ne anlam ifade ettikleri ve birbirlerine 

çevrilmesi konusunda hadisçiler, dilciler ve fakihler bir hayli malumat vermiĢlerdir. 

Bir ağırlık ölçüsü olarak dirhemin, kullanıldığı bölgenin örfüne ve zamana göre 

ölçüsü değiĢmiĢtir.
235

 Ġslâmiyet geldiği zaman cahiliyede kullanılan ağırlık ölçüleri 

kullanılmaya devam edilmiĢtir. Belâzurî (ö. 279/892-93), “Mekke‟de bir dirhem, 

                                                 
223 el-Ġsrâ 17/35; eĢ-ġu„arâ 26/82. 
224 Buhârî, “Büyû„”, 51. 
225 Buhârî, “Büyû„”, 52,53; Müslim, “Büyû„”, 31. 
226 Cengiz Kallek, “Asr-ı Saadette Devlet ve Piyasa ĠliĢkisi”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı 

Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: III, s:363. 
227 Buhârî, “ Zekât”, 4, 31, 41, 55, “Büyû„”, 73,”ġurût”, 4; Müslim, “Zekât”, 1, 3, 5, 6, “Nikâh”, 75, “Itk”, 7. 
228 Buhârî, “Ġt‟ame”, 46, “Keffârâtü‟l-eymân, 4, “Vüdu„”, 46, “Daa„vât”, 35, 42; Müslim, “Hac”, 462. 
229 Buhârî, “Zekât”, 9, , “Büyû„”, 64, 65, “Daa„vât”, 35, 42; Müslim, “Zekât”, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 69. 
230 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 41, 55; Müslim, “Zekât”, 1, 3, 5, 6. 
231 Buhârî, “Büyû„”, 1, “Fedâilü‟s-sahâbe”, 33, “Nikâh”, 7, 50; Müslim, “Nikâh”, 79, 80, 81, 82. 
232 Buhârî, “Zekât”, 32, 36, “Cihâd”, 195, “Hudûd”, 13; Müslim, “Müsâkât”, 115, 116. 
233 Buhârî, “Hiyel”, 13, 14. 
234 Buhârî, “Vekâlet”, 8; Müslim, “Müsakât”, 111. 
235 Halil Sahillioğlu, “Dirhem”, DĠA. 



49 

 

altmış arpaya eşit kabul ediliyordu.” demiĢtir.
236

 Ġbn Hazm (ö. 456/1064) ise Mekke 

dirheminin, 57,6 arpa tanesi olduğunu söylemiĢtir.
237

  

Ġslâmiyet geldiğinde dirhemin, kırat ve dânek vezninden çeĢitli vezinlerde bulunduğu 

nakledilmiĢtir. Bu dönemde 20, 12 ve 10 kıratlık üç dirhem çeĢidi bulunuyordu. 

Daha sonra Müslümanlar, bu ölçülerin ortalamasını alarak dirhem ölçüsünü 14 kırata 

ayarlamıĢlardır. Dânek vezninden çeĢitli dirhemlerin ortalaması alınarak 6 dâneke 

ayarlandığı da belirtilmiĢtir.  

Mâverdî, dirhemin kararlaĢtırılıĢ Ģeklinin nasıl yapıldığında ihtilaf olduğunu 

söylemiĢ ama sonuçta birliğin sağlandığını aktarmıĢtır.
238

  Bununla beraber Ebû 

Ubeyd, Hz. Peygamber zamanında dirhemin 6 dânek olduğunu gösteren rivayetler 

aktararak, “Bazı hadislerin gösterdiğine göre dirhem 6 dânekti.” diyerek bunun böyle 

olageldiğini belirtmiĢtir.
239

  

Ölçü birimleri konusunda kaynaklar, miskal ile dirhem arasında 7/10 Ģeklinde bir 

oran olduğunu ve bu orana dikkat edildiğini belirtmiĢlerdir.
240

 Ayrıca miskalin 

ölçüsü eskiden beri bellidir ve 22 kırattan 1 habbe eksik Ģeklinde kabul edilmiĢtir.
241

 

Ġbn Abdilberr (ö. 463/1071), Kâdî Ġyâz, Nevevî, Aynî, Suyûtî (ö. 911/1505), Kettânî 

(d. 1886-ö. 1962) gibi bazı âlimler, Hz. Peygamber devrinde iĢlemlerin bu ölçülere 

göre yapıldığını savunmuĢlardır.
242

  

Hadislerde geçen bir tartı birimi de nevâttır. Mekke tartı birimlerinden olan nevât, 5 

dirhem ağırlığına denktir.
243

 Hadislerde anlatıldığı Ģekilde Abdurrahmân b. Avf‟ın 

evlendiği hanıma altından bir nevât (çekirdek) mehir vermesine bakılırsa bu ağırlıkta 

hazır altın parçaları bulunuyor olmalıdır.    

                                                 
236 el-Belâzurî, Ahmed b. Yahyâ, Fütûhu‟l-büldân- Ülkelerin Fethi, (Çev: Mustafa Fayda), Siyer Yayınları, 

Ġstanbul 2013, s. 533. 
237 Ġbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd el-Endülüsî el-Kurtubî ez-Zâhirî, el-Muhallâ, 10 c., Dâru‟l-

Fikr, t.y, C: V, s. 246. 
238 Mâverdî, a.g.e, s. 290. 
239 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 483,484. 
240 Belâzurî, a.g.e, s. 533; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 484.   
241 Belâzurî, a.g.e, s. 532; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 484.   
242 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 257; Kettânî, a.g.e, C: 1, s. 413-415. 
243 Nevevî, a.g.e, C: IX, s. 216; Belâzûrî, a.g.e, s. 534; Sahillioğlu, a.g.md. 



50 

 

Hadislerde geçen ve Hz. Peygamber devrinde bir tartı birimi olarak kullanıldığı 

anlaĢılan ukıyye 40 dirheme denktir.
244

 Bu konuda görüĢ birliği vardır ancak miskal 

cinsinden karĢılığı tartıĢmalıdır.
245

  

Ġbn Haldûn (ö. 808/1406), sahabe ve tabiûn devrinden beri miskal ve dirhem arasında 

7/10 oranı ve 1 ukıyyenin 40 dirhem kabul edilmesi konusunda icma olduğunu 

belirtmiĢtir.
246

 Zekât nisabını bildiren hadislerdeki ukiyye de ittifakla 40 

dirhemdir.
247

 Buradaki dirhemlerin basılmıĢ veya basılmamıĢ olması fark etmez.
248

 

Çünkü ödemeler, sayarak değil tartarak yapılmıĢtır. 

Hadislerde geçen müd, sâ„ ve vesk ise hacim ölçüleridir. Hz. Peygamber, “Ölçek 

Medine‟nin ölçeği, tartı ise Mekke‟nin tartısıdır.” buyurmuĢtur.
249

 Bu hadis, müd, 

sâ„ ve vesk gibi ölçeklerin Medine‟ye ait olduğunu göstermektedir. Ayrıca Hz. 

Peygamber, “Allahım! Medineliler'in müd ve sâ„ ölçeklerinde kendilerine bereket 

ihsan eyle.” diye dua etmiĢtir.
250

 

Müd, insanın iki avucunu birleĢtirerek aldığı tahıl miktarıdır.
251

 Buhârî‟de geçen 

rivayetlerde peygamber müddünden bahsedilmekte, müddün ölçüsünün sonradan 

değiĢtiği ve Ömer b. Abdilazîz zamanında sâ„ ölçeğinde artırma yapıldığı 

bildirilmiĢtir. Ayrıca Ġmam Mâlik, Horasanlı Ebû Kuteybe‟ye “Bizim müddümüz, 

sizin müddünüzden büyüktür.” demiĢtir.
252

 Bu hadislerden de anlaĢılacağı gibi Hz. 

Peygamber döneminde kullanılmıĢ olan ve sonradan şer„î müd Ģeklinde nitelendirilen 

bir Peygamber müddü vardır, bu ölçeğin diğer birimlere olan karĢılığı hesaplanmaya 

çalıĢılmıĢ ve ihtilâflar çıkmıĢtır.  

                                                 
244 Belâzûrî, a.g.e, s. 533; Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 48. 
245 Miras, a.g.e, C: V, s. 35,36; Cengiz Kallek, “Ukıyye”, DĠA. 
246 Ġbn Haldun, Mukaddime, (Çev: Zakir Kadiri Ugan), 3 c., Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, Ġstanbul 1996, C: 

II, s.16. 
247 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 48; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 310. 
248 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 53; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 310. 
249 Nesâî, “Zekât”, 44, “Büyû„”, 54; Ebû Dâvud, “Büyû„”, 8. 
250 Buhârî, “Daa„vât”, 35, 42. 
251 Mehmet Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama, Marmara Üniversitesi Ġlahiyat Vakfı Yayınları, Ġstanbul 2008, s. 

147; Cengiz Kallek, “Müd”, DĠA.  
252 Buhârî, “Keffârâtü‟l-eymân”, 4, “Ġ„tisâm”, 16. 



51 

 

Bir müddün çeyrek sâ„ olduğunda görüĢ birliği bulunmaktadır.
253

 Sâ„ açısından 

söylenirse, bir sâ„ 4 müddür.
254

 Sâ„ yerine mahtum ismi de kullanılmıĢtır. Bu tabirin 

kullanılmasının sebebi, ölçeğin ebadının değiĢtirilmemesi için üst tarafının 

mühürlenmesidir.
255

  

Bir vesk 60 sâ„dır.
256

 Ġbn Mâce‟nin (ö. 273/887) naklettiği rivayette Hz. Osman‟ın 

pazarda hurma satarken “Bu veskimde ölçtüm diyordum.” Ģeklindeki sözü, Hz. 

Peygamber devrinde veskin sadece bir ölçü birimi değil aynı zamanda bir ölçek aleti 

de olduğunu düĢündürtmektedir.
257

 Yahyâ b. Âdem de veskin 60 sâ„ olduğunu 

belirten pek çok sahabe ve tabiûn sözü aktarmıĢtır.
258

 Sâ„ın ölçüsünde 

uzlaĢılamadığından veskin ölçüsü de tartıĢmalı kalmıĢtır.
259

 Hadislerde toprak 

ürünlerinin nisabı olarak bildirilen 5 veskin kilogram olarak karĢılığı Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı‟na göre 653 kilogramdır.
260

 Buna göre 1 vesk, 130,6 kilogram olmaktadır. 

2.8. Tedavüldeki Paralar 

Sahîhayn‟da Hz. Peygamber döneminde tedavülde olan dinar
261

 ve dirhem
262

 pek çok 

hadiste geçmektedir.  

Cahiliye döneminde Mekke, Medine ve Taif halklarının, kendilerinin basmıĢ 

oldukları paraları yoktu. Buralarda komĢu ülkelerin paraları tedavüldeydi.  Piyasada 

çok az bulunan Yemen menĢeli Himyeriyye denilen gümüĢ paralar dıĢında, 

                                                 
253 Kallek, a.g.md; Erkal, a.g.e, 147.  
254 Muhammed Hamidullah, “Asr-ı Saadet Öncesi Medine‟de Sosyo- Ekonomik Hayat”, (Çev: Ġhsan Süreyya 

Sırma), (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 

2007, C: I, s. 114; Mehmet Erkal, a.g.e, 147. 
255 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 479. 
256 Ebû Dâvud, “Zekât”, 2; Tirmizî, “Zekât”, 8; Ġbn Mâce, “Zekât”, 6, 23; Ahmed b. Hanbel, “Müsned”, 18: 116, 

309; Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 49; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 311; Hamidullah, a.g.e, s. 114; Mehmet Erkal, a.g.e, 

147. 
257 Ġbn Mâce, “Ticârât”, 38. 
258 Yahyâ b. Âdem, Kitâbu‟l-Harâc, (Çev: Osman Eskicioğlu), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2018, s. 143-

144. 
259 Cengiz Kallek, “Vesk”, DĠA. 
260 Hüseyin Algül, H. Yunus Apaydın, Ali Bardakoğlu, Ġbrahim Kâfi Dönmez, Mehmet Erkal, Ömer Faruk 

Harman, Ġlmihal I- Ġman ve Ġbadetler, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2006, s:445. 
261 Buhârî, “Zekât”, 64, “Buyû„”, 76, 79, 95, “ġuf„a”, 2, “Muzâraat”, 16; Müslim, “Itk”, 24, “Buyû„”, 81, 

“Müsâkât”, 90, 91, “Hudûd”, 1, 2. 
262 Buhârî, “Zekât”, 32, 36, “Cihâd”, 195, “Muzâraat”, 16, “Hudûd”, 13; Müslim, “Müsâkât”, 115, 116. 



52 

 

Bizans‟tan gelen, Herakl Dinarı ve Rûmî diye isimlendirilen altın para ile Ġran‟dan 

gelen ve Kisrevî diye isimlendirilen gümüĢ dirhemler geçerli paralardı.
263

 

Bizans parasının altın, Sasanî Ġran parasının ise gümüĢ olmasının sebebi, bu iki ülke 

arasında bir sikke antlaĢmasının olmasıdır. Bu antlaĢmaya göre Sasanîler, gümüĢ 

para basabiliyorlar, altın para olarak Roma‟nın solidus isimli altın parasını 

kullanıyorlardı.
264

   

Belâzurî, Mekkelilerin, bu paraları külçe olarak kabul edip, gümüĢü, dirhem adını 

verdikleri ölçüyle, altını, dinar adını verdikleri ölçü ile tartarak alıĢveriĢ yaptıklarını 

aktarmıĢtır. Ayrıca Mekkeliler nazarında miskalin ölçüsünün belli olduğunu 

belirterek bunun çok az bir kesri hariç 22 kırat olduğunu söylemiĢtir. 10 tane dirhem 

7 miskal ağırlığındadır ve yine onların kullandıkları arpa ölçüsüne göre bir arpa, 

dirhemin 1/60‟ıdır.
265

  

Ebû Ubeyd‟in aktardığına göre Ġslâmiyet‟in geldiği dönemde tedavülde iki çeĢit 

gümüĢ para bulunmaktaydı. Bunlardan biri rengi siyaha çalan ve diğerine göre daha 

büyük olan dirhem, diğeri de Taberî denen dirhemdi.
266

  Mâverdî, bunların yanında 

Mağribî ve Yemenî isimleriyle iki dirhem çeĢidinden daha bahsetmiĢtir.
267

 Yemenî 

yukarıda Himyeriyye adıyla bahsedilen dirhem olmalıdır. Ebû Ubeyd‟in bahsettiği 

büyük dirhem ise Belâzurî‟nin Bağliyye dirhemi dediği dirhem olmalıdır.
268

 Bu iki 

çeĢit dirhemden es-Sevdâü‟l-vâfiye ve et-Taberiyyetü‟l-utuk Ģeklinde de 

bahsedilmektedir.
269

 Büyük olan dirhem sekiz dânek, küçük olan Taberî dirhem ise 

dört dânekten ibaretti.
270

   

Mekke‟de eskiden beri tedavülün tartı esasına dayandığı anlaĢılmaktadır.
271

 Nitekim 

hadis kaynaklarımız Hz. Peygamber‟in Medine‟de bu konudaki düzenlemesini haber 

vermektedirler. Ölçek ve tartılar arasında bir standart belirlemek isteyen Hz. 

                                                 
263 Belâzurî, a.g.e, s. 532; M. Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 822; Erkal, a.g.e, s. 73.  
264 Adam Mez, Die Renaissance des Ġslâms- Onuncu Yüzyılda Ġslâm Medeniyeti Ġslâm‟ın Rönesansı, (Çev: 

Salih ġaban), 3. Baskı, Ġnsan Yayınları, Ġstanbul 2014, s. 536. 
265 Belâzurî, a.g.e, s. 532, 533. 
266 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 483. 
267 Mâverdî, a.g.e, s. 290. 
268 Belâzurî, a.g.e, s. 532. 
269 Sahillioğlu, a.g.md. 
270 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 483. 
271 Sahillioğlu, a.g.md. 



53 

 

Peygamber, “Ölçek Medine‟nin ölçeği, tartı ise Mekke‟nin tartısıdır.”
272

 buyurarak 

piyasada farklı ağırlıkta dirhemlerin bulunması ve altın ile gümüĢten her türlü 

eĢyanın para gibi kullanılması nedeniyle Mekke‟de eskiden beri geçerli olan tartarak 

ödeme iĢleminin Medine‟de de uygulanmasını istemiĢtir.
273

 GümüĢün zekât nisabını 

bildiren hadislerde beş ukıyye gibi ağırlık bildiren bir tabir kullanılması da ödeme 

iĢlemlerinin sayarak değil, tartarak yapıldığını göstermektedir.
274

 

Hz. Peygamber zamanında ödemelerin, altın ve gümüĢün sayılması yerine tartılarak 

yapılması, hesapların karıĢabilmesi veya aldatılma gibi yaĢanılabilecek problemlere 

mahal bırakmamıĢtır.
275

 Dirhem ölçüsünde cahiliye devrinde Mekke‟de kullanılan 

birimler standart kabul edilerek gümüĢ, buna göre tartılmıĢtır. Nitekim Ebû Ubeyd, 

Hz. Peygamber zamanında dirhemin ölçüsünün altı dânek olduğunu bildiren 

rivayetler aktararak, “Dirhemin ölçüsü altı dânekti.” demiĢ ve böyle devam 

edegeldiğini belirtmiĢtir. O, ayrıca altı dânek veznine uymayan eksik veya fazla 

paralar için, “eksik veya fazla para” tabirinin kullanıldığını da aktarmıĢtır.
276

 Ayrıca 

miskal ölçüsünün biliniyor olması ve miskal ile dirhem arasındaki 7/10 nispetine 

itina edilerek iĢlemlerin buna göre yapıldığının belirtilmesi de belli bir standarta göre 

hareket edildiğini gösterir. Hattâbî (ö. 388/998), Kâdî Ġyâz, Ġbn Abdilber, Aynî, 

Nevevî, Suyutî, Kettânî bu görüĢtedirler.
277

          

Hz. Peygamber‟in “Ölçek Medine‟nin ölçeği, tartı Mekke‟nin tartısıdır.” buyurması, 

tartıda Mekkelilerin kullandığı ölçünün standart olarak belirlenmiĢ olduğuna kanıttır. 

Mekkelilerin kullandıkları net ölçüler olmasa bu Ģekilde söylenemezdi.  

Hz. Peygamber devrinde dinar ve dirhem için kullanılan ağırlıklar hakkında 

kaynaklarda çeĢitli rakamlar vardır ve bu rakamlar için asırlardır âlimlerimiz çok 

çeĢitli sonuçlar çıkarmıĢlardır. Bu farklılıkların sebeplerinden biri, ölçülerdeki 

küsurat olmalıdır. Örneğin, Kamil Miras‟ın, Vakıdî‟nin Kitâbu‟l-Mekâyîl isimli 

                                                 
272 Nesâî, “Zekât”, 44, “Büyû”, 54; Ebû Dâvud, “Büyû„”, 8.  
273 el-Hattâbî, Ebû Süleyman Ahmed b. Muhammed el-Büstî, Meâlimü‟s-sünen, 4 c., el-Matbaatü‟l-Ġlmiyye, 

Haleb 1932, C: III, s. 61; Kallek, Asr-ı Saadette Devlet ve Piyasa ĠliĢkisi, C:III, s. 364. 
274 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 41, 55; Müslim, “Zekât”, 1, 3, 5, 6. 
275 Mehmet Erkal, “İslâm‟ın İlk Devirlerinde Para ve Zekât Nisâbının Hesaplanması”, MÜĠFD, S. 3, 1985, s. 

83-84. 
276 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 484. 
277 Belâzûrî, a.g.e, s. 533; Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 257; Hattâbî, a.g.e, C: III, s. 61; Kettânî, a.g.e, C: 1, s:413-415; 

Mehmet Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama, s. 77. 



54 

 

eserinden aktardığı bilgilere göre cahiliye devrinde kullanılan ve Ġslâm geldiğinde 

aynen kullanılmaya devam edilen bazı tartı birimleri Ģöyledir:  

1 dirhem=15 kırat, 10 dirhem=7 miskal, 1 miskal=22 kırattan 1 habbe eksik.
278

 

Buna göre; 1 miskal=15x10=150/7=21,428571 kırat çıkmaktadır. Vakıdî, bir miskali 

22 kırattan 1 habbe eksik Ģeklinde vermektedir. Bu durumda 1 habbe=22- 

21,428571=0,571429 kırat olmaktadır. Ancak bakıldığında kırat, habbe denklemi 

hakkında çok farklı değerler verilmiĢtir.
279

 Küsurat yuvarlanırken farklı rakamlara 

yuvarlanmıĢ, mesela bir kırat için kimisi 2,5 habbe derken kimisi 3 habbe demiĢtir. 

Bunun sonucunda miskale bazı yerlerde 72 habbe denilirken bazı yerlerde 100 habbe 

denilebilmiĢtir.
280

 

Belâzurî de bir miskal için “22 kırattan çok az bir kesir eksik” demiĢtir.
281

 Aynı sayı 

için Vakidî “bir habbe eksik”derken,
282

 Belâzurî “çok az bir kesir eksik” demiĢtir. 

Bu, tartıdaki çok küçük farklar ifade edilirken kullanılan değiĢik ifadelerin de farklı 

sonuçlara götürebileceğini göstermektedir. 

Hz. Peygamber devrinde bir dinar, bir miskal ağırlığındadır. Bu nedenle kaynaklarda 

bu ikisi müteradif olarak kullanılmıĢlardır.
283

 Ayrıca bir miskal altın yani bir dinar, 

on dirhem gümüĢ değerindedir. Dinar ile dirhem arasındaki bu bire onluk kıymet 

oranı, Sahîhayn hadislerinden de anlaĢılabilmektedir. Hz. Peygamber‟in Câbir b. 

Abdillah‟ın devesini satın aldığını anlatan rivayetlerde, devenin bedeli olarak bazen 4 

dinar, bazen bir ukıyye denilmiĢtir. Hatta Buhârî‟de dinarın on dirhem hesabı 

üzerine, 4 dinarın bir ukıyyeye denk olduğuna dair açıklama verilmiĢtir.
284

  

Aynı olayın anlatıldığı baĢka bir yerde Hz. Peygamber‟in Câbir b. Abdillah‟a ödeme 

yaparken bir kırat artırdığı belirtilmektedir.
285

 Bu olay, ödemenin sayarak değil, 

tartılarak yapıldığını göstermektedir. Müslim‟de bu konu, “Allah Resûlü, Bilâl‟e 

                                                 
278 Kamil Miras, a.g.e, C: V, s. 43. 
279 ġükrü Özen, “Habbe” DĠA; Cengiz Kallek, “Kırat”, DĠA.  
280 Özen, a.g.md.  
281 Belâzurî, a.g.e, s. 532, 533. 
282 Miras, a.g.e, C: V, s. 43. 
283 Belâzurî, a.g.e, s. 532, 533. 
284 Buhârî, “ġurût”, 4. 
285 Buhârî, “Vekâlet”, 8. 



55 

 

bana bir ukıyye tartıp vermesini emretti. Bilâl de benim için tarttı. Terazide daha 

ağır yaptı.” Ģeklinde Câbir b. Abdillah‟tan nakledilmiĢtir.
286

 Burada devenin 

bedelinin bir ukıyye olduğu ve ödemenin tartarak yapıldığı açıkça belirtilmektedir.   

Netice olarak Hz. Peygamber devrinde ödemeler, sayarak değil tartarak yapılmıĢtır 

ve kullanılan bir vezin sistemi vardır. Bu vezin, Mekke‟de kullanılan, dirhemin 7/10 

miskal olduğu vezindir ve dirhem 6 dânektir. Ancak bu devirde kullanılan dânek, 

kırat ve habbe vezinlerinin kaynaklarda muhtelif Ģekilde aktarılması ve çok hassas 

olan arpa ölçüsünün küsuratındaki farklı hesaplamalar, sonraki dönemde ulema 

arasında ihtilafların çıkmasına neden olmuĢtur. Yine Hz. Peygamber devrinde 

piyasada muhtelif ağırlıkta gümüĢ dirhemlerin kullanılıyor olması bu devirde 

kullanılan dirhem vezninin anlaĢılabilmesinde kafa karıĢıklığına yol açmıĢtır. 

Hz. Peygamber devrinde kullanılan ölçü ve tartı birimlerinin tespit edilerek bunların 

günümüzdeki karĢılıklarının bulunması zekât ve fitre gibi malî ibadetlerin yerine 

getirilebilmesinde önem arz etmektedir. Bu konuda pek çok ilim adamı ve kuruluĢ 

miskal ve dirhemin ağırlıkları hakkında görüĢ belirtmiĢlerdir. 

Günümüzde Ġslâm‟ın ilk devirlerine ait pek çok dinar ve dirhem müze ve 

koleksiyonlarda korunmaktadır. Bunların üzerinde çalıĢmalar yapan 

araĢtırmacılardan Mısırlı Ali PaĢa Mübarek‟e (ö. 1311/1893) göre Hz. Peygamber ve 

Hulefâ-i RâĢidîn dönemlerinde tedavülde olan dinarın ağırlığı 4,25 gramdır.
287

 

Muasır müelliflerden Muhammed Ziyauddin er-Reys, Yusuf el-Karadâvî ve Mehmet 

Erkal bu görüĢtedirler.
288

 Cengiz Kallek de o dönemde kullanılan miskalin 4,25 

grama karĢılık geldiğini belirtmiĢtir.
289

  

Buna göre o dönemde özenle uygulanan miskal ile dirhem arasındaki 7/10 oranıyla 

1dirhem= 4,25x7/10=2,975 gramdır.
290

 

                                                 
286 Müslim, “Ridâ„”, 57. 
287 Yûsuf el-Karadâvî, Fıkhu‟z-zekât, 2 c., 2. Baskı,  Müessesetü‟r-Risâle, Beyrut 1973, C: I, s. 259; Cengiz 

Kallek, “Dânek”, DĠA; Erkal, a.g.e, s. 94, 95. 
288 Karadâvî, a.g.e, C: I, s. 259; Erkal, a.g.e, s. 95. 
289 Cengiz Kallek, “Miskal”, DĠA. 
290 Erkal, a.g.e, s. 95. 



56 

 

Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Din ĠĢleri Yüksek Kurulu, zekât nisabı için 200 dirhem 

gümüĢün karĢılığını 561,2 gram, 20 miskal altının karĢılığını da 80,18 gram olarak 

belirtmektedir.
291

 Buna göre, 1 miskal = 80,18 / 20 = 4,009 grama, 1 dirhem = 561,2 

/ 200 = 2,806 grama denktir. 

                                                 
291 Komisyon, Ġlmihal I- Ġman ve Ġbadetler, s:441. 



57 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KAMU MALĠYESĠNĠN GELĠRLERĠ 

 

Ġnsanın dinî ve dünyevî hayatını ayrılmaz bir bütün olarak değerlendiren Ġslâm dini, 

Peygamberi önderliğinde Medine‟de kurulan Ġslâm toplumu örnekliğinde 

müntesiplerinin toplumsal yaĢantılarına da düzen getirmiĢtir. Peygamberi 

önderliğinde Medine‟de kurulan ilk Ġslâm Devleti‟ne siyasî, askerî, ekonomik, 

sosyal, eğitim gibi her alanda gerek Kur‟an, gerekse Resûlü‟nün sünneti vasıtasıyla 

yön vererek sonraki nesillerin sistemleĢtireceği bir devlet teĢkilatı modeli ortaya 

koymuĢtur. Bu teĢkilatın bir parçası da çeĢitli gelir ve giderleri olan malîye 

teĢkilatıdır.  

Hz. Peygamber döneminde malî teĢkilatın gelirleri, ayetler ve Hz. Peygamber‟in 

uygulamalarıyla belirlenmiĢtir. Bu gelirler, Müslümanlardan toplanan zekât, gayr-i 

müslimlerden alınan cizye ile ganimet ve fey gelirleridir. Bunlara, hazineye intikal 

eden varisi bulunmayan miras malları ile diğer sahipsiz mallar da eklenerek dört 

baĢlık halinde de tasnif edilmiĢlerdir.
292

  

Ayrıca Müslümanlardan alınan zekât ile gayr-i müslimlerden alınan cizye, devletin 

vatandaĢlarından aldığı vergiler olarak değerlendirilebilir.
293

 Buna göre kamu 

gelirlerini düzenli gelirler ve düzensiz gelirler Ģeklinde tasnif etmek de mümkündür. 

Düzenli gelirler; Müslüman vatandaĢlardan alınan zekât ile gayr-i müslim 

vatandaĢlardan alınan cizye vergileridir. Düzensiz gelirler ise fey ve ganimet gelirleri 

ile sahipsiz mallar ve bağıĢlar gibi gelirlerdir.     

                                                 
292 Serahsî, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl ġemsu‟l-Eimme, el-Mebsût, 30 c., Dâru‟l-Marife, Beyrut 1993, C: 

III, s. 17-18.  
293 Salih Tuğ, İslâm‟da Vergi Hukukunun Tekevvünü, s. 26-29. 



58 

 

3.1. Zekât 

Sözlükte artmak, çoğalmak, bereket, temiz olmak gibi anlamlara gelen zekât,
294

 terim 

olarak, Kur‟an‟da belirtilen sınıflara aktarılmak üzere dinen zengin sayılan 

Müslümanların malından alınan belli paya denmektedir.
295

  

Zekât, sosyal yardımlaĢma ve vergi anlamıyla Kur‟an‟da otuz yerde geçmektedir.
296

 

Bununla beraber Kur‟an‟daki sadaka, infak, ihsan, hakk, iane gibi kelimeler de zekât 

anlamında anlaĢılmıĢlardır.
297

 Özellikle bu kelimelerden sadaka, zekâtın sarf 

yerlerinin bildirildiği ayette de zekât anlamında kullanılmıĢ
298

 ve Ġslâm hukukçuları 

bu kelimeyi zekât kelimesiyle eĢ anlamlı olarak değerlendirmiĢlerdir.
299

  

Zekât, Kur‟an‟da pek çok ayetle emredilmiĢ,
300

 sarf yerleri belirtilmiĢ
301

 ancak diğer 

detayları bildirilmemiĢtir. Bunlar, Hz. Peygamber tarafından açıklanmıĢtır.  

3.1.1. Zekâtın Devlet Tarafından Organize Edilmesi 

Kur‟an-ı Kerîm‟de sarf yerleri bildirilen zekât, Hz. Peygamber döneminden itibaren 

devlet tarafından toplanmıĢ ve bildirilen yerlere sarf edilmiĢtir.
302

 Bu anlamda tahsisî 

bir vergi olan zekât, kamu maliyesinin en temel gelirlerinden birisi olmuĢtur.
303

 

Nitekim Kur‟an-ı Kerîm‟de, kamu otoritesinin baĢı olan Hz. Peygamber‟e zekâtı 

tahsil etme görevi verilmiĢtir. Ġlgili ayetin meali Ģöyledir: 

                                                 
294 ez-ZemahĢerî, Ebû‟l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Ahmed, Esâsu‟l-belâğa, Dâru‟l-Fikr, 1979, s. 273; Ġbn 

Manzûr, Muhammed b. Mükerrem el-Ifrîkî el-Mısrî, Lisânu‟l-Arab, 15 c., Dâru Sâdır, Beyrut t.y, C: XIV, s. 

358. 
295 Mehmet Erkal, “Zekât”, DĠA. 
296 ġehmus Demir. a.g.m, s. 14. 
297 Osman Eskicioğlu, “Modern Vergi Anlayışı ve Zekât”, Dokuz Eylül Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

S. 5, 1989, s. 226. 
298 et-Tevbe 9/60. 
299 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 347-351; Mâverdî, a.g.e, s. 219.  
300 el-Bakara 2/43, 110, el-Hac 22/78; en-Nûr 24/56. 
301 et-Tevbe 9/60. 
302 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 230; Salih Tuğ, Zekâtın Yeniden Merkezîleştirilmesi”, Ġslâm Medeniyeti, 

C: 3, S. 28, 1973, s. 30; Yunus Vehbi Yavuz, Ġslâm‟da Zekât Müessesesi, 5. Baskı, Çağrı Yayınları, Ġstanbul 

1983,s. 465; Osman Eskicioğlu, a.g.m, s. 230.  
303 Emrullah Dumlu, “İslâm‟ın İlk Dönemlerindeki Uygulamalar Ekseninde Kamusal Bir Gelir Olarak Zekât”,  

Atatürk Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, S: 33, 2010, s. 94. 



59 

 

“Onların mallarından onları kendisiyle arındıracağın ve temizleyeceğin bir sadaka 

al ve onlar için dua et. Şüphesiz senin duan onlar için sükûnettir. Allah işitendir, 

bilendir.”
304

  

Zekâtın tahsilinin devlet tarafından yapılacağı hususunda kaynaklarda ilk olarak bu 

ayet delil getirilmektedir.
305

 Bu ayetteki sadaka ifadesiyle ne kastedildiği üzerine 

yapılan yorumlardan birine göre, buradaki sadaka ifadesi ile vacip olan zekât değil, 

tevbe eden kiĢilerin tevbelerinin kemali için kefaret olarak alınan sadaka 

kastedilmiĢtir. Diğer bir görüĢe göre, gazveden geri kaldıklarından dolayı tevbe eden 

ve daha önceden üzerlerine vacip olan zekâtı vermeyen bu kiĢilerden zekâtlarını 

alması Hz. Peygamber‟e emredilmiĢtir. Fakihlerin çoğuna göre bu ayet yeni bir 

sözün baĢlangıcıdır ve kastedilen, zenginlerden, farz olan zekâtın alınmasıdır.
306

  

Ġmam ġâfi„î, Allah‟ın bu ayetle Resûlü‟ne, üzerlerine zekât vacip olanlardan zekât 

almasını emrettiğini söylemiĢtir.
307

 Ayrıca ayetteki sadaka için temizleme ve 

arındırma özelliklerinin ifade edilmesi, bunların zekâtın anlamlarından olması 

hasebiyle de buradaki sadaka kelimesiyle farz olan zekâtın kastedildiği 

söylenebilir.
308

 

Hanefî Cessâs ise bu ayetin, zekâtı toplama yetkisinin devlet baĢkanına ait olduğuna 

delalet ettiğini ve kiĢinin zekâtını ihtiyaç sahiplerine kendisi verdiğinde bunun caiz 

olmayacağını söylemiĢtir.
309

   

Netice olarak bu ayet, Hz. Peygamber‟e Müslümanların mallarından sadaka almasını 

emretmiĢtir. Sadaka verecek kiĢilere, sadakalarını ilgili yerlere vermelerinin 

emredilmesi yerine, kamu otoritesinin baĢı olan Hz. Peygamber‟e onların 

mallarından sadaka almasının emredilmesi, zekâtın devlet tarafından toplandığını, 

dolayısıyla da bir kamu geliri olduğunu göstermektedir. 

                                                 
304 et-Tevbe 9/103. 
305 Suat Erdoğan, “Zekâtın Devlet Tarafından Toplanmasının Fıkhîliği”, Ġslâm Hukuku AraĢtırmaları Dergisi, 

S. 28, 2016, s. 419. 
306 Fahreddîn er-Râzî, Muhammed b. Ömer et-Temîmî, Mefâtîhu‟l-gayb, 32 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 

2000, C: XVI, s. 140-141.  
307 ġâfi„î, el-Ümm, C:II, s. 3. 
308 Mustafa Öztürk, “Sadaka Kavramının Kur‟an‟daki Anlam Çerçevesi –Semantik Bir Tahlil Denemesi-”, 

OMÜĠFD, C: XII, S. 12-13, 2001, s. 479.  
309 Cessâs, Ahmed b. Alî Ebû Bekr er-Râzî, Ahkâmu„l-Kur‟ân,(Thk: Abdusselâm Muhammed Alî ġâhîn), 3 c., 

Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 1994, C: III, s. 198. 



60 

 

Tevbe Sûresi‟nin zekâtın sarf yerlerini bildiren ayetinden de zekâtın bir kamu geliri 

olduğu anlaĢılmaktadır. Bu ayetin meali Ģöyledir: 

“Sadakalar ancak şunlar içindir: fakirler, miskinler, sadaka görevlileri, kalpleri 

kazanılacak olanlar, köleler, borçlular, Allah yolunda ve yolda kalmışlar. İşte 

Allah‟ın kesin buyruğu budur. Allah bilendir, hüküm ve hikmet sahibidir.”
310

 

Ayette zekâttan pay verilecek sınıflar arasında “والعامليه عليها” ifadesi ile sadaka (zekât) 

görevlileri de sayılmıĢtır. Bu, zekâtın devlet tarafından organize edildiğini ve 

dolayısıyla bir kamu geliri olduğunu gösteren en önemli delildir.
311

 ġayet devletin, 

zekât mükelleflerinden zekâtların toplanması, muhafazası ve hak sahiplerine 

dağıtılması iĢleri olmasaydı, ayetteki “والعامليه” ifadesinin hiçbir anlamı olmazdı.
312

 

Zekâtın devlet eliyle toplanarak ilgili yerlere sarf edildiği ve dolayısıyla bir kamu 

geliri olduğunu gösteren pek çok hadis bulunmaktadır.  

Hz. Hasan‟ın zekât hurmalarından bir tane ağzına attığını anlatan rivayette, hurma 

hasadı zamanında zekât hurmalarının Hz. Peygamber‟e getirildiği ve bu hurmalardan 

bir tepecik oluĢtuğu bildirilmektedir. Hz. Hasan bu hurmalardan birini ağzına atınca 

Hz. Peygamber, “Peygamber ve ailesi sadaka malı yemez.” diyerek bu hurmayı 

çıkarttırmıĢtır.
313

 Peygamber ve ailesi sadaka malı yemediğine göre, bu zekât 

hurmaları neden Hz. Peygamber‟e getirilmektedir? Çünkü Hz. Peygamber, devlet 

baĢkanıdır ve zekâtı toplama ve ilgili yerlere sarf etme iĢi onun baĢında bulunduğu 

kamu otoritesi tarafından yapılmaktadır. 

Zekâtın Hz. Peygamber tarafından toplanıp ilgili yerlere harcandığını gösteren baĢka 

bir rivayete göre, Hz. Peygamber, bir gün ikindi namazını kıldırınca aniden kalkıp 

eve girmiĢ ve çok geçmeden çıkıp gelmiĢtir. Niçin böyle yaptığı sorulduğunda “Evde 

verilecek az bir sadaka bırakmıştım, üzerinden bir gece geçmesi hoşuma gitmedi, 

onu taksim ettim.” demiĢtir.
314

 Yine burada da sadaka malı yemeyen Hz. Peygamber 

                                                 
310 et-Tevbe 9/60. 
311 Dumlu, a.g.m, s. 95; Erdoğan, a.g.m, s. 420. 
312 el-Kâsânî, Alâuddîn, Bedâi„u‟s-sanâi„u fî tertîbi‟Ģ-Ģerâi„u, 7 c., Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî, Beyrut 1982, C: II, s. 

35. 
313 Buhârî, “Zekât”, 57, 60; Müslim, “Zekât”, 161. 
314 Buhârî “Zekât”, 20, “Ameli fi‟s-salât”, 18. 



61 

 

ve ailesinin evine zekât malı neden gelmektedir sorusu sorulabilir. Cevap yine, 

zekâtın toplanması ve sarfı iĢinin devlet tarafından yapıldığı ve kamu otoritesinin 

baĢı olan Hz. Peygamber‟in kamu maliyesini yönettiği için zekâtların ona getirildiği 

Ģeklinde olacaktır. 

Enes b. Mâlik‟in Hz. Peygamber‟i zekât hayvanlarını damgalarken gördüğünün 

anlatıldığı rivayetler
315

 ile “Urayneliler hadisi”
316

 olarak bilinen rivayet de zekâtın 

devlet tarafından organize edildiğine delildir. Ayrıca zekât hayvanlarının 

damgalanıyor olması da bu hayvanların en azından bir kısmının, zekâtın sarf 

yerlerinden olan diğer sınıflara dağıtılmayıp devletin elinde kamu ihtiyaçları için 

tutulduğunu göstermektedir. 

Tevbe Sûresi 60. ayette bildirilen zekâtın sarf yerlerinden biri olan zekât amillerine, 

pek çok hadiste rastlanmaktadır. Müslim‟de Ebû Hureyre‟nin bir rivayetinde Hz. 

Ömer‟in, Resûlullah tarafından zekât toplama göreviyle gönderildiği 

nakledilmiĢtir.
317

 BaĢka bir rivayette bu sefer Hz. Ömer‟in halifeliği sırasında Ġbnü‟s-

Sâidî el-Mâliki‟yi zekât toplamakla görevlendirdiği aktarılmıĢtır.
318

 Bu rivayetler, 

devlet baĢkanı olan Hz. Peygamber‟in ve onun ikinci halifesinin zekât âmili 

görevlendirdiklerini açıkça göstermektedirler.  

Bu cümleden olarak Muaz b. Cebel‟in Yemen‟e gönderilmesi ve Hz. Peygamber‟in, 

ona, “Bu zekât, zenginlerinden alınır, fakirlerine verilir.” buyurması, ayrıca Muaz b. 

Cebel‟in Yemenliler‟e “Bana zekâtta arpa ve darı yerine hamîs veya lebîs elbise 

getirin. Bu, size daha kolay ve Peygamber‟in Medine'deki ashâbı için daha hayırlı 

olur.” demesi zekâtın toplanması ve sarfı iĢinin devlet tarafından yapıldığını 

ispatlamaktadır. Devlet baĢkanı tarafından zekât memuru olarak görevlendirilen 

                                                 
315 Buhârî, “Zekât”, 68, “Zebâih”, 35; Müslim, “Libâs”,110, 111, 112. 
316 “Ukl ve Ureyne kabilelerinden birtakım insanlar Medine'ye Hz. Peygamber'in huzuruna gelerek Müslüman 

oldular. Bunlara Medine‟nin havası yaramadı ve hastalandılar. Hz. Peygamber, onlara sadaka develerinin 

bulunduğu yere gitmelerini, develerin sütlerinden ve bevllerinden içmelerini söyledi…” Buhârî, “Zekât”, 67, 

“Muhâribîn”, 2; Müslim, “Kasâme”, 9. 
317 Müslim, “Zekât”, 11. 
318 Müslim, “Zekât”, 112. 



62 

 

Muaz b. Cebel, kamu adına zekâtı zenginlerden almıĢ, fakirlere dağıtmıĢ ve bir 

kısmını da devlet merkezine göndermiĢtir.
319

 

Sahîhayn‟da Ġbnu‟l-Lutbiyye el-Ezdî‟nin de Hz. Peygamber tarafından zekât memuru 

olarak görevlendirildiği açıkça belirtilmektedir.
320

 Onun, devlet vazifesindeyken 

Ģahsı için hediye adı altında bir Ģeyler alması Hz. Peygamber tarafından eleĢtirilerek 

yanlıĢlığı vurgulanmıĢtır. 

Ayrıca Hz. Peygamber‟den sonra halifesi Hz. Ebû Bekir tarafından da zekât âmili 

görevlendirildiğini Enes b. Malik ile ilgili rivayetlerden anlıyoruz. Bu rivayetlerde 

halife tarafından Enes b. Mâlik‟e zekât toplama iĢleminin detaylarıyla ilgili mektup 

gönderildiği ve çeĢitli emirler verildiği görülmektedir.
321

 Bu emirler, zekâtın 

mükelleflerce sarf yerlerine verilmeyip, devlet tarafından toplandığını 

göstermektedir. Halifeliği döneminde Hz. Ömer‟in de zekât memurları 

vazifelendirdiği yukarıda görülmüĢtü.  

Kur‟an-ı Kerîm‟in ilgili ayetleri ve Sahîhayn‟daki ilgili hadislerden zekâtın 

mükellefler tarafından sarf yerlerine verilmeyip, kamu otoritesi tarafından toplandığı 

ve ayette belirtilen yerlere sarf edildiği anlaĢılmaktadır. 

Fakihler, bu konuya temas etmiĢler ve çeĢitli açılardan değerlendirmiĢlerdir. Ebû 

Hanîfe (ö. 150/767), Ġmam Muhammed‟in bu konudaki sorusu üzerine, zekâtın, 

ancak gönderilen görevliye verilebileceğini, görevlilerin, zekât mükellefinin 

“Zekâtımı miskinlere verdim.” sözüne bakmayacağını, eğer böyle yaparlarsa hiç 

kimseden zekât alınamayacağını söylemiĢtir.
322

  Burada ihtilaf zikredilmediğine göre 

Ġmam Muhammed‟in de aynı görüĢte olduğu anlaĢılmaktadır. 

Ebû Yûsuf, Kitâbu‟l-Harac‟da Halife Harun er-ReĢîd‟e hitaben Ģöyle demiĢtir: “Ey 

Mü‟minlerin Emîri! Zekât memurlarına emret, hak olan zekâtı alsınlar ve verilmesi 

                                                 
319 Buhârî, “Zekât”, 1, 32, 40, 62, “Megâzî”, 57, “Ġstitâbe”, 1. 
320 Buhârî, “Ahkâm”, 24, 41, “Zekât”, 66, “Hibe”, 16, “Eyman”, 2, “Hiyel”, 14; Müslim, “Ġmâre”, 26. 
321 Buhârî, “Zekât”, 32, 33, 34, 36, 37. 
322 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Asl, (Thk: Ebû‟l-Vefâ el-Afgânî), 5 c., Ġdâretü‟l-Kur‟ân ve‟l-ulûmu‟l-

Ġslâmiyye, Karâçî t.y, C: II, s. 7-8.  



63 

 

gerekli yerlere versinler. Bu konuda düsturunuz Hz. Peygamber‟in sünneti ile ondan 

sonra gelen Hulefâ-i Râşidîn‟in tatbikatıdır.”
323

 

Burada Ebû Yûsuf‟un Hz. Peygamber‟in sünneti ve Hulefâ-i RâĢidîn‟in tatbikatının 

bu Ģekilde olduğunu belirtmesi oldukça önemlidir. O, ilerleyen sayfalarda devletin 

zekât idaresinin nasıl iĢleyeceğine dair halifeye yol göstermiĢtir. Bu konuda Ģunları 

söylemiĢtir: 

“Ey Mü‟minlerin Emîri! Adamlarına emret; emin, doğru, iffetli, kalbi hastalıklardan 

sâlim, zekât mallarından hiçbir şeyi senden gizlemeyecek, mükelleflere de haksızlık 

etmeyecek kimseler seçsinler. Bu vasıfları haiz birisini bulunca onu, bütün 

memleketin zekât işlerine memur et. O kimse beldeleri dolaşsın, her memlekete, 

onların rıza göstereceği kimseleri göndersin. Her memleketin mezhebini, meşrebini, 

muamele şekillerini ve rızalarının olup olmadığını soruştursunlar, zekât memurları 

zekâtları toplayıp ona getirsinler. Sonra sen de ona gerekli emirleri ver. Toplanan 

zekât mallarını Allah‟ın Kur‟an‟da gösterdiği yerlere ve şahıslara sarfetsinler. Bu 

işleri bu şekilde yürüt.”
324

 

Yukarıda zekâtın, devletin memurları vasıtasıyla toplanıp dağıtılmasını, Hz. 

Peygamber‟in sünneti ile raĢid halifelerin uygulamasının bu Ģekilde olduğunu 

belirten Ebû Yûsuf, burada halifeye, devletin zekât teĢkilatı hakkında tavsiyelerde 

bulunmuĢtur. Ebû Yûsuf‟un buradaki açıklamaları, onun, zekât iĢlerini devletin iĢi 

olarak gördüğünü göstermektedir. 

Malikî Mezhebi literatürünün en önemli eserlerinden biri olan el-Müdevvenetü‟l-

Kübrâ‟da Ġmam Mâlik‟in, devlet baĢkanının, bir adamın zekâtını vermediğini bilse 

ondan zekâtını alacağını söylediği nakledilmiĢtir.
325

 Yine ondan, devlet baĢkanı adil 

ise kiĢinin, malının zekâtını kendisinin dağıtamayacağı ancak devlet baĢkanına 

ödeyeceği ve devlet baĢkanının zekât malını sarf yerlerine ödeyeceği aktarılmıĢtır.
326

     

                                                 
323 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 132. 
324 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 137. 
325 Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Âmir el-Asbahî, el-Müdevvenetü‟l-kübrâ, (Thk: Zekeriyyâ Umeyrat), 4 c., Dâru‟l-

Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut t.y, C: I, s. 334. 
326 Mâlik b. Enes, a.g.e, C: I, s. 335. 



64 

 

Ġmam ġâfi„î‟nin Tevbe Sûresi 103. ayeti hakkında, bu ayetle Allah‟ın, Resûlüne 

üzerlerine zekât vacip olanlardan zekât almasını emrettiğini söylediği yukarıda 

verilmiĢti.  

Ġbn Hazm da zekâtın devlet tarafından toplanacağını ifade etmiĢtir. Üzerine zekât 

vacip olan kiĢinin, zekâtını, sultana götürmeyeceğini ancak zekât memuru için 

toplayarak memura vereceğini söylemiĢtir. Hz. Peygamber‟in de bu Ģekilde zekât 

memurları gönderdiğini ve onların zekât vacip olan mal sahiplerinin zekâtını 

topladıklarını belirtmiĢtir.
327

  

Günümüzde bazı ülkelerde zekâtın toplanıp dağıtılması devlet eliyle 

yapılmaktadır.
328

 Ülkemizde ise ferdî bir ibadet olarak mükelleflerin kendileri 

tarafından, ya müstehaklarına bizzat verilmek suretiyle ya da hayır kurumları 

aracılığıyla yapılmaktadır. Bu durum, potansiyel zekâtın mükelleflerden 

müstehaklara geçiĢinde pek çok sıkıntılar meydana getirmektedir. Ayrıca zekâtın sarf 

yerlerinden olan ve devlet eli gerektiren müellefe-i kulûb, rikâb (köleler), gârimîn 

(borçlular), fî sebîlillah ve ibnü‟s-sebîl (yolda kalmıĢlar) sınıflarına verilmemesinden 

dolayı zekât yeterince etkin olamamaktadır.
329

         

Sonuç olarak; ilgili ayet ve hadisler ile Ġslâm âlimlerinin görüĢlerinden zekâtın devlet 

tarafından toplanıp, Kur‟an‟da belirtilen yerlere devlet tarafından uygun Ģekilde sarf 

edilen vergi niteliğinde malî bir ibadet olduğu anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in 

uygulaması bu Ģekilde olmuĢ, zekâtın tahsili, sarfı ve diğer iĢlemleri için memurlar 

görevlendirilmiĢ, zekât mallarının muhafaza edilip sarf iĢlemlerinin yapıldığı 

mekanlar oluĢturulmuĢtur. Ayrıca Hz. Peygamber tarafından zekâtın hangi 

mallardan, ne Ģekilde, ne kadar alınacağı gibi detayları açıklanmıĢ, memurların 

vazifelerinde uyması gereken kuralları belirlenmiĢ ve Ġslâm Devleti‟nin zekât 

idaresinin yönetmeliği ve teĢkilatının temeli oluĢmuĢtur. Dolayısıyla mükelleflerden 

devlet tarafından toplanan ve kamu maliyesinin kasasına girerek buradan sarf edilen 

zekât, kamu maliyesinin bir geliridir.     

                                                 
327 Ġbn Hazm, el-Muhallâ, C: VI, s. 95. 
328 Recep Cici, “Günümüz İslâm Ülkelerinde Zekât Kanunları ve Uygulamalarına Genel Bir Bakış”, Din ve 

Hayat, S. 29, 2016, s. 47.  
329 Ġsmail Yalçın, “Malezya Kamusal Zekât Uygulaması Üzerine”, Cumhuriyet Ġlahiyat Dergisi, C: XX, S. 2, 

2016, s. 239-240. 



65 

 

3.1.2. Zekâtın Farziyeti 

Zekât, Kur‟an-ı Kerîm‟in pek çok ayetinde emredilerek farz kılınmıĢtır.
330

 Hz. 

Peygamber‟in hadislerinde de zekâtın farziyeti vurgulanmıĢtır. Bu manada Ģu 

hadisler zikredilebilir: 

“Resûlullah, Muaz‟ı Yemen‟e gönderdiğinde ona: „Onları, Allah‟tan başka ilah 

olmadığına ve benim, Allah‟ın resûlü olduğuma şehadet etmeye davet et. … Eğer 

buna itaat ederlerse, onlara, Allah‟ın onlara mallarında zekâtı farz kıldığını, 

zenginlerinden alınıp, fakirlerine verileceğini bildir.‟ demiştir.”
331

 

“Bir bedevî Resûlullah‟a gelerek, „Bana yaptığım zaman cennete gireceğim bir amel 

göster.‟ dedi. Hz. Peygamber: „Allah‟a kulluk eder, ona hiçbir şeyi ortak koşmazsın, 

farz olan namazı kılar, farz olan zekâtı verirsin. …‟ buyurmuştur.”
332

 

“Abdülkays Kabilesi‟nden bir grup Resûlullah‟ın yanına geldi ve. … „Bize bir şeyler 

emret. …‟ dediler. Hz. Peygamber onlara: „Size dört şeyi emrediyorum… zekâtı 

vermeniz…‟ buyurdu.”
333

 

 

Bu hadislerin Ģerhinde Ģârihler, zekâtın Ġslâm‟ın beĢ rüknünün üçüncüsü olduğunu, 

bu rükünlerden biri eksik olursa kiĢinin Ġslâm‟ının tamamlanamayacağını 

söylemiĢlerdir.
334

 Ayrıca Ġbn Hacer, zekâtın, delil getirmeye ihtiyaç olmayan kesin 

bir emir olduğunu belirtmiĢtir.
335

 Zekâtın farziyetine delalet eden bu hadisler 

yanında, Hz. Peygamber‟den zekâtın verilmemesiyle ilgili uhrevî tehditler içeren 

hadisler de nakledilmiĢtir.
336

   

Zekâtın hangi yıl farz kılındığı konusunda birkaç görüĢ bulunmaktadır. Bu 

görüĢlerden birine göre zekât Mekke‟de farz kılınmıĢtır. Ġbn Huzeyme, HabeĢistan‟a 

hicret eden Müslümanların arasında bulunan Câfer b. Ebî Tâlib‟in NecâĢî ile olan 

                                                 
330 el-Bakara 2/43, et-Tevbe 9/60, 110, el-Hac 22/78; en-Nûr 24/56.  
331 Buhârî, “Zekât”, 1. 
332 Buhârî, “Zekât”, 1. 
333 Buhârî, “Zekât”, 1. 
334 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 391; Ġbn Hacer, Fethu‟l-bârî, C: III, s. 262; Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 233.  
335 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 262. 
336 Buhârî, “Zekât”, 3; Müslim, “Zekât”, 6. 



66 

 

konuĢmasında zekâtın da geçmesine istinaden, zekâtın Mekke döneminde farz 

kılındığını kabul etmiĢtir.
337

  

Ġbn Hacer, o zaman beĢ vakit namaz ve Ramazan orucunun henüz farz kılınmadığını, 

muhtemelen bu görüĢmenin NecâĢî‟ye ilk gidiĢinde olmadığını, daha sonraki 

dönemde namaz, oruç ve zekâtın farz kılındığının Câfer‟e haber verilmesinden sonra 

gerçekleĢtiğini söylemiĢtir. Ancak bu yorumun çok uzak olduğunu belirterek hadis 

sahih kabul edildiği takdirde namaz, oruç ve zekât sözleriyle kastedilenin beĢ vakit 

namaz, Ramazan orucu ve nisap ve yıllanma Ģartlarına sahip olan zekâtın 

kastedilmediğini belirtmiĢtir.
338

  

Çoğunluğun görüĢüne göre zekât hicretin ikinci yılında farz kılınmıĢtır.
339

 

Dokuzuncu yılda farz kılındığını söyleyenler de vardır.
340

 Sahîhayn dahil, hadis ve 

tarih kitaplarının hemen hepsinde rivayet edilen Ebû Sûfyan ile Hirakl arasında 

geçen konuĢmada, Hirakl‟in Hz. Peygamber hakkında, Ebû Sûfyan‟a “O, size ne 

emrediyor?” sorusuna verdiği cevapta Ebû Sûfyan zekâtı da saymaktadır. Bu olay 

Hudeybiye BarıĢı‟ndan sonra olmuĢtur ve tarih kaynaklarında altıncı yılın sonu ilâ 

yedinci yılın baĢı tarihleri verilmektedir.
341

  

Tarih kaynakları, zekât amillerinin gönderildiği tarih olarak dokuzuncu seneyi 

verirler.
342

 Bu tarihte artık Arap Yarımadası‟nda geniĢ topraklara sahip olan Ġslâm 

Devleti‟nin baĢkanı olan Hz. Peygamber tarafından zekât tahsilatı için âmiller 

görevlendirilmiĢtir.
343

    

Netice olarak zekât müessesesi, risalet sürecinde bazı aĢamalardan geçerek 

oluĢmuĢtur. Müslümanlara, Kur‟an‟ın ilk mesajları ile birlikte it„am, infak, ihsan gibi 

                                                 
337 Ġbn Huzeyme, Sahîh, 4: 13. 
338 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 266. 
339 Mehmet Erkal, “Zekât”, DĠA. 
340 Hasan Maçin, “Zekâtın Farziyetinin Kur‟an‟ın Nüzul Süreci Ekseninde Değerlendirilmesi”, Ġslâm Hukuku 

AraĢtırmaları Dergisi, S: 29, 2017, s. 364-365. 
341 Buhârî, “Bed„u‟l-vahy”, 1, “Zekât”, 1, “Cihâd”, 101, “Tefsîr”, 62; Müslim, “Cihâd”, 74; et-Taberî, Ebû Cafer 

Muhammed b. Cerîr, Tarihu‟l-umem ve‟l-mulûk, 5 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 1407, C: II, s. 128; Ġbn 

Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed et-Temîmî el-Büstî es-Sicistânî, es-Sîretü‟n-Nebeviyye ve ahbâru‟l-hulefâ-Hz. 

Peygamber ve Halifeler-, (Çev: Harun Bekiroğlu), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2017, s. 222; Hamidullah, 

Ġslâm Peygamberi, 282. 
342 Ġbn Sâ„d, a.g.e, C: II, s. 160. 
343 Hamidullah, a.g.e, s. 820. 



67 

 

ifadelerle ihtiyaç sahiplerine harcamalarda bulunmaları tavsiye edilmiĢtir.
344

 Mekkî 

orta dönemden itibaren zekât kavramı ortaya konulmaya baĢlanmıĢ ve mecburi vergi 

Ģeklinde olmasa da Mekke‟de malî boyutta zekât eylemi yerine getirilerek bu 

müessesenin temelleri atılmıĢtır.
345

 Medine dönemine gelindiğinde kamusal 

teĢkilatlanma ile beraber bu müessese de geliĢmiĢtir. Bu dönemde dinî vecibe haline 

gelen zekâtı, mükellefler, önce devlet görevlileri olmadan kendileri ifa etmiĢlerdir. 

Zekâtın bu dönemde mükelleflerin kendileri tarafından Hz. Peygamber‟e getirildiği 

söylenebilir. Hicretin dokuzuncu yılından itibaren, sağlam esaslara bağlanarak devlet 

tarafından tahsil edilmiĢtir.
346

       

3.1.3. Havâic-i Asliyye 

Sözlükte temel ihtiyaçlar anlamına gelen havâic-i asliyye ifadesi, ıstılahta zekâta tâbi 

olmayan temel ihtiyaçlar demektir.
347

 Kur‟an-ı Kerîm‟de neyi infak edeceklerini 

soranlar için “afvı infak ediniz” buyurulmuĢtur.
348

 Buradaki “العفى” kelimesi 

müfessirlerin çoğunluğu tarafından “Kişinin, kendisinin ve ailesinin zarurî 

ihtiyaçlarından sonra kalan malları” Ģeklinde anlaĢılmıĢtır.
349

 Bu ayetin nâzil 

olduğu dönem, Medine devrinin ilk dönemidir.
350

 Bu dönem, Mekkeli 

Müslümanların bütün malvarlıklarını bırakarak Medine‟ye hicret ettikleri ve 

dolayısıyla burada muhtaç duruma düĢtükleri bir döneme rastlamaktadır. Bu zor 

dönemde bu ayet ile inananlardan, ihtiyaçlarından arta kalan mallarını infak etmeleri 

istenmiĢtir.
351

  

Zekât ayetinin nâzil olmasıyla bu ayetin hükmünün nesh edildiği Ģeklinde yorumlar 

yapılmıĢtır.
352

 Buradaki neshten, ayetin hükmünün tamamen kaldırıldığını anlamak 

                                                 
344 Ali Çiftçi, a.g.t, s. 80-108; Aziz Tekiner, “Kur‟an‟da İnfak”, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, 2006, s. 27.  
345 Çiftçi, a.g.t, s. 173-192. 
346 Hamidullah, a.g.e, s. 820; Tuğ, İslâm Vergi Hukukunun Tekevvünü, s. 26-27. 
347 Orhan Çeker, “Havâic-i Asliyye”, DĠA. 
348 Bakara 2/ 219. 
349 Taberî, Câmi„u‟l-beyân, C: IV, s. 337-340; Ġbn Kesîr, Ebû‟l-Fid‟â Ġsmâîl b. Ömer, Tefsîri‟l-Kur‟âni‟l-

Azîm,(Thk: Sâmî b. Muhammed Selâme), 2. Baskı, 8 c., Dâru Tayyibe, 1999, C: I, s. 579-580; Begavî, Ebû 

Muhammed el-Hüseyn b. Mes„ûd, Meâlimu‟t-tenzîl,(Thk: Muhammed Abdullah en-Nemr, Osmân Cum„a 

Dumeyriyye, Süleyman Müslim el-HarĢ), 4. Baskı, 8 c., Dâru Tayyibe, t.y, C: I, s. 253.  
350 Suyutî, Ebû‟l-Fadl Celâleddîn Abdurrahman b. Ebîbekr, el-Ġtkân fî Ulûmi‟l-Kur‟ân,(Thk: Merkezü‟d-

Dirâsâti‟l-Kur‟âniyye), 7 c., Mecmeul-Melikul-Fehd, Suudî Arabistan t.y, C: I, s. 56.   
351 Çiftçi, a.g.t, s. 276; Maçin, a.g.m, s. 27. 
352 Nesefî, Ebû‟l-Berekât Abdullah b. Ahmed b. Muhammed, Tefsîru‟n-Nesefî,(Thk: Mervân Muhammed eĢ-

ġaâr), 4 c., Dâru‟n-Nefâis, Beyrut 2005, C: I, s. 118. 



68 

 

yerine, zor dönemlerde yapılması istenen zarurî ihtiyaçlardan artan malların 

tamamının infak edilmesinin neshedildiğini anlamak daha doğru olacaktır.
353

 Ancak 

sadece zekât ile ihtiyaçların giderilemediği bir toplumda afv kavramıyla ifade edilen 

infak ölçüsüne muhakkak yine ihtiyaç olacaktır.
354

  

Ayetteki afv lafzıyla ifade edilen ihtiyaçtan fazlasını infak etme ölçüsü, zekât için de 

geçerlidir. Nitekim zekât, kiĢinin kendisi ve bakmakla yükümlü olduğu kiĢilerin 

zorunlu ihtiyaçlarından artan kısımdan verilmektedir.
355

 

Buhârî, Nafakât kitabının baĢında bu ayeti vermiĢ ve ardından kiĢinin infaka kendi 

ailesinden baĢlamasıyla ilgili hadisler nakletmiĢtir.
356

 Zekâtın, ihtiyaçtan sonraki yani 

havâic-i asliyye dıĢındaki mallardan verilmesi hadislerde de ifade edilmiĢtir. Bu 

hadislerden bazıları Ģöyledir: 

“Sadakanın hayırlısı bol maldan (ihtiyaç fazlası maldan) verilendir. Tasadduk 

etmeğe, geçimini sağladığın kişilerden başla.”
357

 

“Bir adamın infak ettiği en faziletli dinar, ailesine infak ettiği dinardır…”
358

 

“Allah yolunda harcadığın dinar, bir köle için harcadığın dinar, yoksula tasadduk 

ettiğin dinar ve ailene infak ettiğin dinar; bunların ecri en büyük olanı ailene infak 

ettiğindir.”
359

 

Buhârî, bu konudaki hadisleri naklettiği bâba “Sadaka, ancak zahr-i gınâdan 

verilendir.” ismini vermiĢtir. Kamil Miras, bu ismi, “Sadaka-i kâmile, ancak zahr-i 

gınadan yani kuvvetli bir servete istinâd eden gınadan verilen sadakadır.” Ģeklinde 

açıklamıĢtır.
360

 Aynî‟de nefyin, sadaka-i kâmile için olduğunu belirtmiĢtir.
361

 Buhârî, 

                                                 
353 Miras, a.g.e, C: V, s. 34. 
354 Çiftçi, a.g.t, s. 279. 
355 Çiftçi, a.g.t, s. 277. 
356 Buhârî, “Nafakât”, 1. 
357 Buhârî, “Zekât”, 17; Müslim, “Zekât”, 95. 
358 Müslim, “Zekât”, 38. 
359 Müslim, “Zekât”, 39. 
360 Miras, a.g.e, C: V, s. 179. 
361 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 293. 



69 

 

bu bâbda bir açıklama da yapmıĢ ve “Kim, kendisi veya ailesi muhtaç iken veya 

borcu var iken sadaka verirse geri çevrilir...” demiĢtir.
362

 

Hadislerdeki zahr-i gınâ ifadesini; kuvvetli bir servet, bol mal gibi anlamlar yerine, 

ihtiyaçtan artan mal biçiminde anlamlandırmak daha isabetli olacaktır.
363

 Hadislerde 

bu ifadenin, tasadduk etmeğe ailenden baĢla ifadesiyle birlikte kullanılması, 

ihtiyaçtan artan mal anlamına daha uygun düĢmektedir. 

Bu hadis, kiĢinin malından ailesinin ihtiyaçlarını karĢıladıktan sonra verdiği sadaka, 

hayırlı sadakadır, demektir.
364

 Ġbn Battâl, hadisin, aileye infak etmenin, sadakadan 

daha faziletli olduğuna delil olduğunu söylemiĢ ve bunun sebebinin sadakanın nafile, 

ailenin ihtiyaçlarına harcamanın ise farz olmasından dolayı olduğunu belirtmiĢtir.
365

 

Ancak sadakadan önce, kendisi ve ailesinin ihtiyaçları için infak etmek, farz olan 

zekât için de geçerlidir. Çünkü kiĢinin kendi ihtiyacı olan bir Ģeyi elinden almanın 

uygun olmadığı malumdur. Nitekim Ġbn Battâl da kiĢinin, kendisi ve ailesini 

yaĢatmasının, baĢkalarını yaĢatmaktan daha önce geldiğini belirtmiĢtir.
366

         

Ġbn Battâl ayrıca borçlu olan kimsenin, borcunu ödemeyip de sadaka vermeye 

kalktığında reddedilmesi konusunda icma olduğunu ifade etmiĢtir.
367

 Ancak bazı 

âlimlerden, kiĢinin kendi yediğinden fedakarlık ederek sadaka vermesinin caiz 

olacağı Ģeklinde bir görüĢ nakledilmiĢtir.
368

  

Hanefîlere göre borç miktarı, borçlunun malını nisaptan aĢağı düĢürüyorsa, bu kiĢi 

üzerine zekât yoktur.
369

 Ġmam ġâfi„î‟ye göre borç, zekâtın vücubuna engel 

değildir.
370

  

Fakihler, zekâtın farz olmasının Ģartları arasında sayılan, havâic-i asliyye ve zekâta 

tâbi malın borç karĢılığında olmaması Ģartlarını incelerken bu hadislere ve benzer 

                                                 
362 Buhârî, “Zekât”, 17. 
363 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 293; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 430. 
364 Hattâbî, a.g.e, C: II, s. 119. 
365 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 428. 
366 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 428. 
367 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 430. 
368 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 294. 
369 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 160; el-Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 6; el-Merginânî, Ebî‟l-Hasan Alî b. Ebîbekr b. Abdilcelîl, 

el-Hidâye Ģerhu Bidâyeti‟l-mübtedî, 4 c., el-Mektebetü‟l-Ġslâmiyye, t.y, C: I, s. 96-97. 
370 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 50; Serahsî, a.g.e, C: II, s. 160; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 6. 



70 

 

manadaki hadislere, özellikle de “ًظهز غى (zahr-i gınâ)” ifadesine temas 

etmiĢlerdir.
371

 

Netice olarak; kiĢinin, kendisinin ve ailesinin zarurî ihtiyaçları havâic-i asliyyedir ve 

kiĢi, ilk önce bu ihtiyaçları karĢılamakla yükümlüdür. KiĢinin zekât mükellefi olması 

için havâic-i asliyyesini karĢıladıktan sonra kalan malları üzerinden değerlendirme 

yapılır. 

3.1.4. Zekâta Tabi Mallar 

Sahîhayn‟da geçen zekâta tabi mallar; deve,
372

 koyun,
373

 sığır,
374

 gümüĢ,
375

 altın,
376

 

hurma,
377

 hububat,
378

 ve meyvedir.
379

 Sahîhayn‟da altının ve sığırın zekâtı ile ilgili 

nisab veya oran bildiren bir rivayet yoktur. Diğerlerinin nisab ve oranlarını bildiren 

hadisler nakledildiği halde bu ikisi için baĢka kaynaklarda nakledilmiĢ olan 

rivayetleri, Buhârî ve Müslim nakletmemiĢlerdir. 

Zekâta tabi malların kapsamını en dar tutan âlim Ġbn Hazm, bu malları sadece 

hadislerde geçen Hz. Peygamber‟in zekât aldığı sekiz sınıf malla sınırlı tutmuĢtur. 

Bunlar: altın, gümüĢ, buğday, arpa, hurma, deve, sığır ve küçükbaĢ hayvanlardır.
380

 

Ġbn Hazm, hakkında sahih hadis bulunmasına rağmen üzümü de zekâta tabi kabul 

etmemiĢtir.
381

  

Döneminde zekâta tabi malların kapsamını en geniĢ haliyle kabul eden âlim Ebû 

Hanîfe olmuĢtur. O, gelir elde etmek için yetiĢtirilen yerden biten her mahsulden 

                                                 
371 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 160; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 6. 
372 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 35, 36, 37, 55; Müslim, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 6.  
373 Buhârî, “Zekât”, 37. 
374 Buhârî, “Zekât”, 42; Müslim, “Zekât”, 24, 26, 30. 
375 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 37, 55. 
376 Buhârî, “Zekât”, 4; Müslim, “Zekât”, 24. 
377 Buhârî, “Zekât”, 41, 56; Müslim, “Zekât”, 4, 5.  
378 Müslim, “Zekât”, 4, 5. 
379 Müslim, “Zekât”, 5. 
380 Ġbn Hazm, el-Muhallâ, C: V, s. 209. 
381 Yusuf el-Karadâvî, Ekonomik Sorunların Çözümünde Zekâtın Rolü, s. 84. 



71 

 

nisab miktarı aramadan zekâtı lazım görmüĢtür.
382

 Yine atı ve ziynet eĢyalarını da 

zekâta tabi saymıĢtır.
383

   

Ġmam ġâfi„î, bir sene muhafaza edilebilen ve gıda yapılabilen buğday, arpa, pirinç, 

nohut, mısır, fasulye gibi toprak mahsullerini zekâta tabi saymıĢ, bu özelliklerde 

olmayanları hariç tutmuĢtur. Meyvelerden de hadislerde geçtiği için sadece hurma ve 

üzümü zekât malı saymıĢtır.
384

 Günümüzde zekâtın devlet tarafından toplandığı ve 

ġâfi„î Mezhebi‟ne göre uygulandığı Malezya‟da, binlerce hektar alana ekilen ve 

ekonomik getirisi yüksek kauçuk, çay, hindistan cevizi, palmiye yağı, kakao, mango 

gibi ürünler yetiĢtiren büyük çiftçilerden zekât alınmazken, belki de kendi arazisi 

olmadığı için kiraladığı küçük bir tarlada buğday, arpa veya çeltik yetiĢtiren küçük 

çiftçilerden zekât alınmaktadır.
385

  

Günümüzde Hz. Peygamber devriyle karĢılaĢtırıldığında tarım ürünleri, kıyas kabul 

etmeyecek kadar çeĢitlenmiĢtir. Kimi bölgelerde hadislerde sayılan mahsullerin 

hiçbiri yetiĢtirilmemekte ve kazancı fazla baĢka ürünlerden çok büyük miktarlarda 

üretilmekte dolayısıyla büyük kazanç elde edilebilmektedir. Ayrıca Hz. Peygamber 

devrinden farklı olarak bugün toplumlar sanayi toplumu haline gelmiĢ, o gün mevcut 

olmayan pek çok iĢ kolları ve gelir çeĢitleri ortaya çıkmıĢtır. Bu durumda gelir 

getiren ve diğer zekât Ģartlarını sağlayan her türlü geliri zekâta tabi tutmak en makul 

yol olacaktır.
386

 

3.1.5. Nisab 

Sözlükte; sınır, iĢaret, asıl, kök, kaynak gibi anlamlara gelen nisab,  fıkıh terimi 

olarak, zekâtın farz olduğu zenginlik ölçüsünü ifade eder.  Fıkıh ve ilmihal 

kitaplarında, zekâtın Ģartları arasında veya sebebi olarak, kiĢinin aslî ihtiyaçlarından 

                                                 
382 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, a.g.e, C: II, s. 140, 142, 157; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 73; Dâvudoğlu, a.g.e, C: 

V, s. 281; Karadâvî, a.g.e, s. 84-85. 
383 Karadâvî, a.g.e, s. 85. 
384 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 34-36; Mâverdî, a.g.e, s. 225-227; Dâvudoğlu, a.g.e, s. 281-282; Erkal, a.g.e, s. 146. 
385 Karadâvî, a.g.e, s. 90-91; Ġsmail Yalçın, a.g.m, s. 258.  
386 Karadâvî, a.g.e, s. 85-89; Yunus Vehbi Yavuz, a.g.e, s. 178-179. 



72 

 

baĢka sahip olması gereken malların asgari sınırı sayılır ki bu sınır nisab terimiyle 

ifade edilir. Bazı âlimler, bu ifade yerine “ صلأ  (asl)” kelimesini kullanmıĢlardır.
387

   

Hz. Peygamber, Muaz b. Cebel‟i Yemen‟e gönderirken ona verdiği tâlimatlar 

arasında “Zekâtın, zenginlerden alınıp, fakirlere verileceğini bildirmesi” de vardır.
388

 

Bu hadis, zekâtın zenginlerden alınacağını açıkça göstermektedir.  

Zekât mükellefliğini gerekli kılan zenginliğin en alt ölçüsü olan nisab miktarları da 

Hz. Peygamber tarafından bildirilmiĢtir. Sahîhayn‟da nisab miktarlarını bildiren 

hadislerin bazıları Ģöyledir: 

“Resûlullah şöyle buyurmuştur: „Her biri üç yaşındaki beş deveden daha azında 

zekât yoktur. Beş ukıyyeden daha az gümüşte zekât yoktur. Beş veskten daha azında 

zekât yoktur.‟”
389

 

“Beş veskten daha az hurmadan zekât yoktur…”
390

 

“Beş veskten daha az hurmadan ve habbeden zekât yoktur...”
391

 

“… İsmail b. Umeyye … temr (hurma) yerine, semer (meyve) demiştir.”
392

 

“Ebû Bekir (radıyallahu anh), Enes‟i Bahreyn‟e gönderdiği zaman ona, şu mektubu 

yazmıştır: „Rahmân ve Rahîm olan Allah‟ın adıyla. Bu, Allah Resûlü‟nün, 

Müslümanlar üzerine farz kıldığı ve Allah‟ın Resûlüne emrettiği zekâttır. …Sadece 

dört devesi olan kişiye zekât yoktur. …Beş deveye ulaşınca bir koyun vermesi 

gerekir… Kişinin koyunu kırktan az ise onda zekât yoktur. Gümüşte kırkta bir zekât 

vardır. Sadece 190 dirhem gümüş varsa, onda zekât yoktur. …‟”
393

 

                                                 
387 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 398. 
388 Buhârî, “Zekât”, 1, 62; Müslim, “Ġman”, 7. 
389 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 55; Müslim, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 6. 
390 Buhâri, “Zekât”, 41. 
391 Müslim, “Zekât”, 4, 5. 
392 Müslim, “Zekât”, 5. 
393 Buhârî, “Zekât”, 37. 



73 

 

Bu hadislerde devenin, koyunun, gümüĢün ve hurma ile hububatın nisab miktarları 

açıkça belirtilmiĢtir. Ayrıca bir rivayette hurma yerine meyve olarak zikredilmiĢtir.  

3.1.5.1. Hayvanların nisabı 

Hayvanlarda devenin nisabı beĢ deve, koyunun nisabı kırk koyundur. Bu konuda 

ihtilaf yoktur.
394

  

Sahîhayn‟da sığırlardan zekât verileceğini gösteren hadisler,
395

 bu hayvanlarda 

zekâtın farz olduğuna delâlet etmekle beraber,
396

 sığırın nisabıyla ilgili bir bilgi 

vermezler. Ancak diğer pek çok kaynakta bununla ilgili hadisler gelmiĢ ve sığırın 

nisabı otuz sığır olarak bildirilmiĢtir.
397

 Bu konuda sığırların zekâtının da develerin 

zekâtı gibi olduğunu bildiren birkaç rivayet nakledilmiĢtir.
398

 Ayrıca sığırların 

nisabının 50 sığır olduğu ve develerde olduğu gibi 5 sığır olup bu nisaba ulaĢınca 1 

koyun zekât verileceği yönünde birkaç farklı görüĢ de belirtilmiĢtir.
399

 Ancak 

uygulamada bu görüĢlere itibar edilmemiĢ ve bir ihtilaf ortaya çıkmamıĢtır.
400

    

3.1.5.2. Gümüş ve altının nisabı 

GümüĢün nisabını bildiren hadislerde bu nisab, 5 ukıyye olarak bildirilmiĢtir. 1 

ukıyye 40 dirhemdir, buna göre gümüĢün nisabı 5x40= 200 dirhemdir.  

Hadisteki sadece 190 dirhem varsa ifadesinden, 190‟ı geçip 200‟e ulaĢmadan önceki 

kısım için zekât verilmesi gerekeceği anlamı çıkabilir. Ancak böyle değildir. Doksan 

Ģeklinde söylenmesi, yüzden önceki son ondalık olmasından dolayıdır. Hesap tam 

sayıyı aĢtığında, onluk, yüzlük ve binlik gibi onluklarla ifade edilir. Yüz doksan 

                                                 
394 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 133, 136; Ebû Ubeyd, a.g.e, 359, 381; Mâverdî, a.g.e, s. 221, 222. 
395 Buhârî, “Zekât”, 42; Müslim, “Zekât”, 24, 26. 
396 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 65; Aynî, C: IX, s. 26. 
397 Nesâî, “Zekât”, 8; Ebû Dâvud, “Zekât”, 5, 12; Tirmizî, “Zekât”, 5; Ġbn Mâce, “Zekât”, 12; Ebû Ubeyd, a.g.e, 

s. 374. 
398 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 374. 
399 Ġbn Hazm, el-Muhallâ, C: VI, s. 2. 
400 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 374. 



74 

 

ifadesi, iki yüze ulaĢmadıkça zekât gerekmediğini göstermek içindir. Öncesinde 

geçen “BeĢ ukıyyeden azında zekât yoktur.” ifadesi de buna delalet eder.
401

  

Hadislerde gümüĢ için kullanılan “الىرق (el-verika, el-verk
402

)” ifadesi için dil 

âlimleri ihtilaf etmiĢlerdir. Burada kastedilen basılmıĢ veya basılmamıĢ her türlü 

gümüĢtür.
403

 Fakihlerin görüĢü de bu yöndedir.
404

  

Altının nisabı, 20 miskaldir. Bu konuda Sahîhayn‟da bir rivayet bulunmamakla 

beraber baĢka kaynaklarda bazı rivayetler vardır.
405

 Ebû Ubeyd, bazı merfû 

hadislerde altının da bahsinin geçtiğini söylemiĢtir.
406

  

Âlimler, altının nisabı hakkında icma etmiĢlerdir. Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) ve 

Zührî‟nin (ö. 124/742) altının nisabının 40 miskal olduğu kanaatinde oldukları 

rivayet edilmiĢse de daha meĢhur görüĢleri, 20 miskal olduğu yönündedir.
407

 Sahâbe 

ve tabiûn devrinde altının nisabı 20 miskal olarak kabul edilmiĢ ve bu Ģekilde 

uygulanagelmiĢtir.
408

 

200 dirhem gümüĢ ve 20 miskal altından fazla olan miktarlar için Ebû Hanîfe‟ye 

göre bu fazlalık, gümüĢ için 40 dirhem, altın için 4 miskale ulaĢmadıkça bunlardan 

zekât verilmez. UlaĢtıktan sonraki her 40 dirhem için 1 dirhem ve her 4 miskal için 

de 1 dirhem zekât verilir.
409

  

Nevevî, cumhur ulemaya göre nisabdan fazla miktarda, az olsun çok olsun zekât 

verileceğini, delillerinin Buhârî‟nin Sahîhi‟ndeki “GümüĢte kırkta bir vardır.”
410

 

hadisinin olduğunu belirtmiĢtir. O, Ebû Hanîfe‟nin delili olan hadisin ise delil 

                                                 
401 Ġbn Hacer, Fethu‟l-bârî, C: III, s. 321. 
402 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 310. 
403 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 53; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 310.  
404 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 53. 
405 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 397; Ebû Dâvud, “Zekât”, 5. 
406 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 397. 
407 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 49; Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 259; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 274.  
408 Karadâvî, a.g.e, C: 1, s. 250-252.  
409Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Asl, C: II, s. 82-83; Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 49-50; Dâvudoğlu, a.g.e, C: 

V, s. 274. 
410 Buhârî, “Zekât”, 37. 



75 

 

gösterilmesi sahih olmayan, zayıf bir hadis olduğunu söylemiĢtir.
411

 Nevevî‟nin 

iĢaret ettiği bu hadisi, Dârekutnî Sünen‟inde tahric etmiĢtir.
412

  

Dârekutnî, hadisin ravilerinden Minhâl b. Cerrâh‟ın metrûku‟l-hadîs olduğunu ve Ġbn 

Ġshâk‟ın ondan rivayet ettiğinde ismini gizlediğini, ayrıca Ubâde b. Nesiy‟in 

Muâz‟dan hadis dinlemediğini belirtmiĢtir.
413

  

Aynî, Minhâl b. Cerrâh için Nesâî (ö. 303/915), Ġbn Hibbân (ö. 354/965), Abdülhak 

(ö. 582/1186), Ġbn Ebî Hâtim‟in (ö. 327/938) metrûku‟l-hadîs, kezzâb gibi ifadeler 

kullanarak hadisinin alınmayacağını belirttiklerini aktarmıĢtır.
414

 Ayrıca Beyhakî‟nin 

(ö. 458/1066) bu hadis için çok zayıf dediğini naklederek, onun bu hadisi, “Gümüş 

nisabının vaksı (kesri) hakkında rivayet olunan haberin zikri” ismini verdiği bâbda 

aktararak, bu konuda bu hadisi vermekle yetindiğini ve Beyhakî‟nin bunu mezheb 

taassubuyla yaptığını ifade etmiĢtir. Halbuki bu bâbda verilmesi gereken iki hadis 

vardır ve Beyhakî, bu hadisleri baĢka bâblarda rivayet etmesine rağmen burada 

vermemiĢtir. Nisab miktarından sonraki kırk dirhemde bir dirhem zekât olduğunun 

açıkça ifade edildiği bu hadisler hakkında Beyhakî‟nin “İsnadı güzeldir, huffâz bir 

cemaat, hasen senedle, mevsûlen rivayet etmiştir ve Ahmed b. Hanbel „sahih 

olduğunu umuyorum‟ dedi.” sözlerini de aktarmıĢtır.  

Aynî, burada Ebû Hanîfe‟nin görüĢünü destekleyen ve çeĢitli kaynaklarda nakledilen 

sahih ve hasen birkaç hadis daha zikretmiĢtir. Daha sonra bu sahih hadisleri biliyor 

olmasına rağmen Nevevî‟nin, sanki bu hadisler yokmuĢ gibi davranarak, Ebû 

Hanîfe‟yi zayıf hadisle istidlâl etmekle suçlamasının anlaĢılır olmadığını 

belirtmiĢtir.
415

  

Nisabı tamamlamak için altın ile gümüĢün birbirine katılması konusunda ulema 

arasında ihtilaf vardır. Evzâî (ö. 157/774), Sevrî (ö. 161/778), Ebû Hanîfe, Ġmam 

Mâlik ve cumhur, altın ile gümüĢün birbirine katılacağını söylemiĢlerdir. Ġmam 

Mâlik, bu ikisinin kıymet itibarıyla değil, ağırlık itibarıyla birbirine katılacağını 

                                                 
411 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 50.  
412 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 259; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 274. 
413 Dârekutnî, Sünen, 2: 93. 
414 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 259. 
415 Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 259-260. 



76 

 

belirtmiĢ ve her bir dinarı, ilk dönemdeki değerlerine göre on dirhem kabul etmiĢtir. 

Evzâî, Sevrî ve Ebû Hanîfe ise değer olarak birbirine ekleneceklerini söylemiĢlerdir. 

Ġmam ġâfi„î, Ahmed b. Hanbel, Ebû Sevr (ö. 240/854) ve Dâvûd ez-Zâhirî‟ye (ö. 

270/884) göre bunlar hiçbir Ģekilde birbirine katılamazlar.
416

 Ebû Ubeyd de bu 

görüĢtedir.
417

 

3.1.5.3. Toprak mahsullerinin nisabı 

Hadislere göre toprak mahsullerinin nisabı beĢ vesktir. Ebû Hanîfeye göre mahsul az 

veya çok olsun ve ne Ģekilde sulanırsa sulansın bu mahsulde zekât vardır. Ebû Yûsuf 

ve Ġmam Muhammed, beĢ veske ulaĢmayınca zekât olmadığını söylemiĢlerdir.
418

  

Nevevî, hadislerde verilen sınırlardan aĢağısında zekât olmadığı konusunda 

Müslümanlar arasında ihtilaf olmadığını ancak Ebû Hanîfe ve seleften bazılarının 

hububatın azında da çoğunda da zekâtın vacip olduğu Ģeklindeki görüĢlerinin istisna 

olduğunu belirtmiĢtir. Nevevî, onların bu görüĢlerinin, batıl olduğunu ve sahih 

hadislerde açıkça bildirilen hükümlere karĢı olan bir görüĢ olduğunu söylemiĢtir.
419

 

Aynî ise Ebû Hanîfe‟nin görüĢünün Ġbrâhim en-Nehâî (ö. 96/714), Mücâhid (ö. 

103/721), Hammâd (ö. 120/738),  Züfer ve Ömer b. Abdilazîz‟in (ö. 101/720) 

mezhebi olduğunu, ayrıca Ebû Ömer Ġbn Abdilberr‟in, Ġbn Abbâs‟tan bu Ģekilde 

rivayet ettiğini, Dâvud ez-Zâhirî ve ashabının da bu Ģekilde düĢündüklerini 

belirtmiĢtir.
420

  

Nisab miktarları olan 5 deve, 5 ukıyye gümüĢ, 5 vesk hububat veya hurma, 40 koyun 

ve 20 miskal altının Hz. Peygamber devrinde kıymet olarak birbirine denk olduğu 

söylendiği gibi,
421

 bunlar arasında bir denklikten söz edilemeyeceği de 

belirtilmiĢtir.
422

 Nisab miktarlarının, o dönemde geçerli olan örf ve piyasa Ģartlarına 

                                                 
416 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 50; Aynî, a.g.e, C: VIII, s. 260; Miras, a.g.e, C: V, s. 63-66; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 

277. 
417 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 406. 
418 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, a.g.e, C: II, s. 142; Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 49; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 

278. 
419 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 49. 
420 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 73. 
421 Mehmet Erkâl, Zekât-Bilgi ve Uygulama, s. 62; Yunus Vehbi Yavuz, Ġslâm‟da Zekât Müessesesi, s. 18-19. 
422 Temel Kaçır, “Zekâta Tabi Malların Nisaplarının Hz. Peygamber (s.a.s.) Döneminde Değer Bakımından 

Eşitliği Meselesi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: II, S. 2, 2015, s. 59-78. 



77 

 

göre belirlendiği ifade edilmiĢtir.
423

 Bununla beraber nisab miktarlarını ve zekâtın 

diğer bazı ahkâmını bildiren zekât mektuplarında, zekât miktarları, “Allah‟ın 

Resûlü‟ne emrettiği, Resûlün de Müslümanlar üzerine farz kıldığı” Ģeklinde ifade 

edilmektedir.
424

 Ġlerleyen süreçte iktisadî değiĢim nedeniyle nisab miktarlarının 

belirtildiği malların kıymetleri değiĢmiĢ, sahabe döneminde diyet miktarlarında 

denkleĢtirme yapılırken,
425

 nisab miktarları için bir Ģey yapılmamıĢtır. Zekât 

mektuplarındaki ifadeler ve sahabe tarafından nisab miktarlarına dokunulmaması 

neticesinde oluĢan bu miktarların taabbüdî olduğu düĢüncesine bağlı olarak zekât 

nisab miktarları konusunda tarih boyunca herhangi bir tartıĢma olmamıĢtır.
426

  Ancak 

günümüzde bu miktarlar arasında uçurum olması, tartıĢmaları da beraberinde 

getirmiĢtir.
427

  

3.1.6. Nisab Miktarları Arasında Denklik Meselesi 

Bu mesele açısından Sahîhayn‟da konuyla ilgili hadisler incelendiğinde bazı 

rivayetlere göre bir denklikten söz edilebileceği gibi, bazılarına göre denklik 

olmadığı anlaĢılmaktadır. Örneğin; Hz. Peygamber‟in ganimet taksiminde on koyunu 

bir deveye denk saydığı rivayet edilmiĢtir.
428

  Buradan bir devenin on koyun, 

dolayısıyla beĢ devenin elli koyuna denk olduğu anlaĢılabilir. Bununla beraber zekât 

oranlarının bildirildiği hadise göre ise nisapta bir deve, sekiz koyuna denk 

olmaktadır.
429

  Ancak develerin ekonomik değerlerinin, çeĢitlerine ve yaĢlarına göre 

değiĢtiği yine rivayetlerden anlaĢılmaktadır.
430

  Nitekim bu durum zekât miktarlarını 

bildiren zekât mektuplarında açıkça bellidir. Bu mektuplara göre, dört yaĢındaki bir 

diĢi deve ile üç yaĢındaki bir diĢi devenin kıymeti arasında iki koyun veya yirmi 

                                                 
423 Yûsuf el-Karadâvî, “Nasların İlletlerini ve İlgili Bulundukları Ortam ve Şartları Gözönünde Tutma 

Hususunda Sahâbe ve Tâbiûnun Metodları”, (Çev: Yusuf IĢıcık), Ġslâmî AraĢtırmalar Dergisi, S. 1, 1986, s. 43; 

Ġzzet Sargın, “Yoksulluk ve Zenginlik Kavramlarına Zekât Bağlamında Farklı Bir Bakış”, Çukurova 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: XIV, S. 1, 2014, s. 157. 
424 Buhârî, “Zekât”, 36, 37. 
425 Deve fiyatlarının yükselmesi nedeniyle Hz. Ömer döneminde diyet miktarlarında dinar ve dirhem açısından 

ayarlama yapılmıĢtır. Ali Bardakoğlu, “Diyet”, DĠA. 
426 Osman Güman, “Zekât Nisabına Dair Çağdaş Yaklaşımlar”, Uluslararası Ġslâm Ekonomisi ve Finansı 

AraĢtırmaları Dergisi, C: IV, S. 3, 2018, s. 63. 
427 Yunus Vehbi Yavuz, a.g.e, s. 280-284; Dumlu, a.g.m, s. 112; Sargın, a.g.m, s. 158-159; Mustafa Yıldırım, 

“İslâm Hukukunda Ekonomik Hak ve Ödevler”, Diyanet Ġlmî Dergi, C: XXXVI, S. 3, 2000, s. 18-19; Ġlgili bazı 

tartıĢmalar için bkz: Güman, a.g.m, 63-71; Kaçır, a.g.m, s. 60. 
428 Buhârî, “Cihâd”, 182, 187,  “ġerike”, 3, 15, “Zebâih”, 15, 36. 
429 Buhârî, “Zekât”, 37. 
430 Buhârî, “Hibe”, 22,  “Buy„û”, 107, “Vekâlet”, 5, 6; Müslim, “Musâkât”, 118, 119, 120, 121. 



78 

 

dirhem fark vardır. Bu fark her birer yaĢ farkı için geçerlidir.
431

  Develer, yaĢları ve 

çeĢitlerine göre sekiz, on, on iki koyuna denk sayılabilmektedir. Kısacası ganimet 

taksiminde bir devenin, on koyuna denk sayılması ve zekât miktarlarında yaĢ farkları 

için iki koyun verilmesi birlikte değerlendirildiğinde ganimette taksim edilen 

develerin, zekâtta sekiz koyuna denk olan develerden bir yaĢ büyük olduğu ve bu 

sebeple on koyuna denk sayıldığı düĢünülebilir.  

Zekât mektuplarından, iki koyunun yirmi dirhem olduğu da anlaĢılmaktadır.
432

 Buna 

göre nisap miktarlarında bildirilen kırk koyun, dört yüz dirhem olmaktadır. Ancak 

nisab miktarları; kırk koyun ve iki yüz dirhemdir. Bu durumda koyun ile gümüĢün 

nisab miktarları arasında bir denklikten söz edilemez. Serahsî, Hz. Peygamber‟in bir 

koyunu on dirheme muadil saymasının, o günün piyasa fiyatına göre olduğunu, 

bunun Ģer„î bir takdir olmadığını söylemiĢtir.
433

  Karadavî de aynı görüĢtedir ve Hz. 

Peygamber‟in bu iĢi, nübüvvet sıfatıyla değil, devlet baĢkanı sıfatıyla yaptığını 

belirtmiĢtir.
434

 

Devenin fiyatını tespit için yararlanılabilecek bir rivayete göre; Hz. Peygamber, 

Câbir b. Abdillah‟ın devesini bir ukıyye yani kırk dirheme almıĢtır.
435

  Bu miktar, 

baĢka bir rivayette birkaç ukıyye altın Ģeklindedir.
436

  BaĢka bir yerde dört dinar
437

 ve 

dört dinar artı bir kırat,
438

 baĢka yerde bir ukıyye altın ve bir kırat,
439

 Ģeklinde 

geçmektedir. Yine bu devenin fiyatı için beĢ ukıyye ve fazladan bir ukıyye,
440

  iki 

ukıyye artı bir veya iki dirhem
441

  fiyatları da nakledilmiĢtir. Buhârî, ayrıca iki yüz 

dirhem, dört ukıyye, yirmi dinar gibi fiyatlar söylendiğini naklederek, Câbir b. 

Abdillah‟ın devesinin fiyatı hakkındaki ihtilafları aktarmıĢ ve bunların içinden en 

sahihinin bir ukıyye olduğu Ģeklinde kendi görüĢünü de belirtmiĢtir.
442

   

                                                 
431 Buhârî, “Zekât”, 36. 
432 Buhârî, “Zekât”, 36. 
433 Serahsî, el-Mebsût, C: II, s. 155. 
434 Karadâvî, Fıkhu‟z-zekât, C: I, s. 190. 
435 Buhârî, “Buy„û”, 34, “ġurût”, 4; Müslim, “Musâkât”, 109. 
436 Buhârî, “Cihâd”, 49. 
437 Müslim, “Müsâkât”, 117. 
438 Buhârî, “Vekâlet”, 8. 
439 Müslim, “Müsâkât”, 111. 
440 Müslim, “Musâkât”, 113. 
441 Buhârî, “Cihâd”, 195; Müslim, “Musâkât”, 110. 
442 Buhârî, “ġurût”, 4. 



79 

 

Câbir b. Abdillah‟ın devesinin fiyatı hakkında çok çeĢitli miktarlar nakledilmiĢtir. Bu 

ihtilaflar, râvilerin, hadisleri mana ile rivayet etmelerinden kaynaklanmıĢ 

olmalıdır.
443

    

O dönemdeki deve fiyatını, rivayetlerin farklılıkları sebebiyle Câbir b. Abdillah‟ın 

devesinin fiyatı üzerinden tespit edebilmek oldukça zordur. Ancak zekât nisablarının 

beĢ deve ve beĢ ukıyye olmasına da dayanılarak en düĢük deve fiyatının bir ukıyye 

olduğu Ģeklinde bir teamül oluĢmuĢtur.
444

  Buhâri‟nin de belirttiği gibi en uygun olan 

bir ukıyye olabilir. Câbir b. Abdillah‟a bir ukıyye veya dört dinar ödenip bir kırat 

kadar da ziyade edildiğini gösteren rivayetlere dayanılarak devenin fiyatının bir 

ukıyye olduğu düĢünülebileceği gibi, aslında deve fiyatlarının bir ukıyyeden bir kırat 

fazla olduğu ancak Hz. Peygamber ile Câbir b. Abdillah‟ın bir ukıyye üzerinde 

anlaĢtıkları ve ödeme yapılırken devenin piyasadaki fiyatının verilebilmesi için 

gereken bu fazlalığın ödendiği de düĢünülebilir. Nitekim Buhârî, bu rivayeti 

aktardığı babın ismini “Bir adam bir Ģey ödemesi için vekil yapıldığında ne kadar 

ödeyeceği beyan edilmemiĢse insanların örf edindiği Ģey üzere öder” olarak 

vermiĢtir.
445

 Buradan o devirde deve fiyatlarında örfün, bir ukıyye artı bir kırat 

olduğu çıkarılabilir. Ġbn Battâl, ödeme memurunun ödeme yaparken örfe göre ödeme 

yapacağını, verilen fazla miktarın örfteki miktara uygun olacağını belirtmiĢtir.
446

  

Aynî de Kurtubî‟den ikisi arasında bilinen fiyata sattığını ve ödeme esnasında da 

malum olan fazlalığın ödendiğini aktarmıĢtır.
447

  Burada örf ile ifade edilenin, 

devenin piyasada bilinen fiyatı olabileceği gibi, Hz. Peygamber‟in “biraz artır” 

buyurması üzerine yapılan artırmanın, o dönemde ödemelerde bu Ģekilde bir âdet 

olduğu ve artırılan miktar hakkında bir örf olduğu da söylenebilir. Ancak satılan 

malın piyasa fiyatı olması daha muhtemel ve daha makul gözükmektedir.      

Devenin fiyatı için bu rivayetler arasından bir ukıyye rivayeti kabul edilirse, zekât 

nisabı olan beĢ deve ve beĢ ukıyye arasında bir denklik olduğu söylenebilir. Ancak 

zekât miktarlarının bildirildiği hadislerde gümüĢ için sadece en alt nisab miktarı 

belirlenmiĢken, hayvanlar için nisab miktarının yanında hayvan sayısı arttıkça kaç 

                                                 
443 Nevevî, a.g.e, C: XI, s. 32; Aynî, a.g.e, C: XIII, s. 298. 
444 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 150. 
445 Buhârî, “Vekâlet”, 8. 
446 Ġbn Battâl, a.g.e, C: VI, s. 444. 
447 Aynî, a.g.e, C: XIII, s. 297. 



80 

 

hayvan için ne kadar zekât verilmesi gerektiği de belirlenmiĢtir. GümüĢ ile hayvanlar 

arasında en alt sınırda bir denklikten bahsedilebilse bile üst miktarlara doğru 

çıkıldıkça bir denklikten bahsedilemeyeceği aĢikârdır.  

Konuya toprak mahsulleri açısından bakıldığında ise Ģu Ģekilde bir değerlendirme 

yapılabilir: Zekât nisablarının bildirildiği hadislerde toprak mahsulleri için nisab, beĢ 

vesk olarak ifade edilmiĢtir.
448

  GümüĢ nisabında olduğu gibi bunlarda da sadece alt 

sınır belirtilmiĢ, ürün çoğaldıkça ödenmesi gereken zekât miktarının değiĢeceğine 

dair herhangi bir ifadeye yer verilmemiĢtir. Kaynaklarda konuya ıĢık tutabilecek 

hadisler incelendiğinde toprak mahsullerinin beĢ veskinin, beĢ deveye veya beĢ 

ukıyye gümüĢe kıymet açısından denk olduğunu söylemek pek mümkün 

gözükmemektedir. Çünkü toprak mahsullerinin diğer zekât mallarıyla denkliğinden 

önce kendi içindeki ürünlerde bile bir denklik yoktur. Hatta sadece hurmanın dahi 

cinsine göre kıymeti değiĢmekte, iki ayrı cins hurmanın kıymeti için bir denklikten 

söz edilememektedir. Buna delil teĢkil edebilecek bir hadis Ģöyledir: 

“Resûlullah (sav), bir adamı Hayber üzerine âmil olarak gönderdi. Sonra bu âmil 

Hayber'den cenîb hurmaları ile geldi. Resûlullah ona: „Hayber'in bütün hurmaları 

böyle midir?‟ diye sordu. Âmil: „Hayır, vallahi ya Resûlullah, biz bu hurmadan bir 

sâ„ ölçeğini, (ucuz hurmanın) iki sâ„ı ile, iki sâ„ı, üç sâ„  (ucuz hurma) ile değiştirip 

alırız.‟ dedi. Resûlullah: „Böyle yapma, cem„ (denilen ucuz hurmayı) dirhem karşılığı 

sat, sonra bu dirhem ile cenîb (denilen pahalı hurma) satın al.‟ buyurdu.”
449

   

Bu hadis, hurmaların fiyatlarının cinslerine göre değiĢtiğini açıkça göstermektedir. 

Hurmaların fiyatları dahi cinslerine göre değiĢebiliyorken, bir genelleme yapılarak 

toprak mahsullerinin beĢ veskinin, beĢ ukıyye gümüĢe denk olduğunu söyleyebilmek 

mümkün değildir.  

Netice olarak nisab miktarlarının denkliği hususunda yapılan değerlendirmede; 

muhtelif rivayetler içerisinden seçilmek suretiyle nisab miktarlarından bazılarında bir 

denklik olabileceği söylenebilir. Seçilecek bu rivayetlere istinaden örneğin, bir 

devenin bir ukıyye gümüĢe veya bir devenin sekiz koyuna denk olduğunu söylemek 

                                                 
448 Buhârî, “Zekât”, 4, 31, 41, 55; Müslim, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 5, 6.   
449 Buhârî, “Megâzî”, 37, “Büyu‟”, 89, “Ġ‟tisam”, 20, “Vekâlet” 3; Müslim, “Müsâkat”, 94. 



81 

 

mümkün olabilir. Ancak nisab miktarları olarak bildirilen beĢ deve, beĢ ukıyye 

gümüĢ, beĢ vesk toprak mahsulü ve kırk koyunun Hz. Peygamber devrindeki 

kıymetleri hakkında bir genelleme yaparak bunların birbirine denk olduğunu 

söylemek mümkün değildir.  

3.1.7. Zekât Oranları 

Zekâtın hangi oranlarda alınacağı Hz. Peygamber ve halifelerinin yazdırdığı zekât 

mektuplarından anlaĢılmaktadır. Bu mektuplar çeĢitli hadis ve tarih kaynakları 

tarafından nakledilmiĢtir. Hz. Ebû Bekir‟in Bahreyn‟de görevli bulunan Enes b. 

Mâlik‟e gönderdiği zekât tarifelerini bildiren mektubun içeriği Ģöyledir: 

“Rahman ve Rahîm olan Allah‟ın adıyla. Bu, Resûlullah‟ın Müslümanlara farz 

kıldığı ve Allah‟ın Resûlü‟ne emrettiği zekât farizasıdır. Müslümanların birinden 

burada bildirilen miktarda zekât talep edilirse, zekâtı versin, bundan fazlası istenirse 

vermesin.  

Deveden yirmi dört tanesinde ve bundan aşağısında, her beş deve için davar 

cinsinden bir koyundur. Yirmi beşe ulaşınca otuz beşe kadar bir yaşını doldurmuş bir 

dişi deve, otuz altıya ulaşınca kırk beşe kadar iki yaşını doldurmuş bir dişi deve, kırk 

altıya ulaşınca altmışa kadar üç yaşını doldurmuş bir dişi deve, altmış bire ulaşınca 

yetmiş beşe kadar dört yaşını doldurmuş bir dişi deve, yetmiş altıya ulaşınca doksana 

kadar iki yaşını doldurmuş iki dişi deve, doksan bire ulaşınca, yüz yirmiye kadar üç 

yaşını doldurmuş iki dişi deve, yüz yirmiden fazla olursa, her kırkta iki yaşını 

doldurmuş bir dişi deve ve her ellide üç yaşını doldurmuş bir dişi deve zekât vardır. 

Sadece dört devesi olanın develerinde zekât yoktur. Ancak dilerse verebilir. Beş 

deveye ulaştığında bir koyun zekât vardır. Senenin çoğunu otlaklarda geçiren 

koyunların zekâtında, koyun sayısı kırk olduğunda, yüz yirmiye kadar bir koyun, yüz 

yirminin üzerine geçtiğinde, iki yüze kadar iki koyun, iki yüzü geçtiğinde, üç yüze 

kadar üç koyun, üç yüzü geçtiğinde, her yüzde bir koyun zekât vardır. Kişinin sâime 

koyunu kırk koyundan bir eksik olsa bile onda zekât yoktur. Ancak dilerse verebilir. 



82 

 

Gümüşte kırkta bir zekât vardır. Ancak sadece yüz doksan dirhem gümüş varsa, 

bunda zekât yoktur. Ancak dilerse verebilir.”
450

 

 

Ġbn Hacer, Resûlullah‟ın farz kılmasının anlamının “Allah‟ın emriyle farz kıldı veya 

şeriat kıldı.” demek olduğunu belirtmiĢtir. Bir görüĢe göre de “Miktarını belirledi.” 

anlamındadır. Çünkü zekâtın farz olduğu Kur‟an‟da sabittir. Nebî, türlerin ve 

cinslerin miktarını bildirerek Kur‟an‟ın mücmelini beyan etmiĢtir.
451

 

Ġbn Hacer bu hadisin Ģerhinde ayrıca “Bu hadiste zahir malların devlete verilmesine 

delil vardır.” demiĢtir.
452

 Hadiste zekâtın devlete ödenmesine delil vardır ancak Ġbn 

Hacer, bu hadiste neden sadece zahir malların devlete ödenmesine delil olduğunu, 

batın mallara niçin delil olmadığını belirtmemiĢtir. Halbuki hadiste deve ve 

koyunlardan sonra gümüĢün zekâtı da belirtilmiĢ, bu konuda herhangi bir fark da 

belirtilmemiĢtir.  

3.1.7.1. Develerin zekâtı 

Develerin zekâtında birden yüz yirmiye kadar olan kısımda ulema arasında görüĢ 

birliği vardır.
453

 Yüz yirmi bir deveden sonra Hanefîlere göre yüz yirmi beĢ devede, 

iki adet dört yaĢında diĢi deve artı bir koyun verilir. Bundan sonra her beĢ için bir 

koyun eklenir ve yüz kırk beĢte iki adet dört yaĢında diĢi devenin yanında bir tane iki 

yaĢında diĢi deve verilir. Yüz ellide üç tane dört yaĢında diĢi deve verilir ve yüz elli 

beĢten sonra yine baĢtaki hesap tekrarlanır.
454

 Bu konuda Ġbrahim en-Nehâî, Hz. 

Ali‟den gelen “Develerin sayısı yüz yirmiyi geçince geri dönülür, ilkten olduğu gibi 

hesaplanır.” Ģeklindeki bir rivayeti esas almıĢ ve Ebû Hanîfe de ona uymuĢtur.
455

    

                                                 
450 Buhârî, “Zekât”, 37. 
451 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 318. 
452 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 319. 
453 Mâverdî, a.g.e, s. 220-221; Serahsî, a.g.e, C: II, s. 150-151;  Ġbn RüĢd, Ebû‟l-Velîd Muhammed b. Ahmed el-

Kurtubî, Bidâyetü‟l-müctehid ve nihâyetü‟l-muktesid, 4. Baskı, 2 c., Matbaatu Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 

Mısır 1975, C: I, s. 259. 
454 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 133; Erkal, Zekât-Bilgi ve Uygulama, s. 177. 
455 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 133. 



83 

 

Ġmam ġâfi„î‟ye göre ise yüz yirmi deveden sonra her kırk devede üç yaĢında bir tane 

diĢi deve, her elli devede dört yaĢında bir tane diĢi deve hesaba eklenir.
456

 Ġmam 

Mâlik‟e göre, yüz yirmi bir ile yüz otuz arasında zekât memuru muhayyerdir; dilerse 

üç adet iki yaĢını doldurmuĢ diĢi deve alır, dilerse yirmi birden önceki gibi üç yaĢını 

doldurmuĢ iki tane diĢi deve alır. Ġmam Mâlik‟in ashabından Ġbnu‟l-Kâsım (ö. 

191/806) ve Abdülmelik b. el-MâciĢûn (ö. 212/827), yüz yirmi birden yüz otuza 

kadar sadece iki yaĢını doldurmuĢ üç tane diĢi deve alınabileceğini belirtmiĢlerdir.
457

 

Yani yüz yirmi bir ile yüz otuz arasını artıĢtan istisna etmiĢlerdir. Diğer hesap 

ġâfi„îlerin hesabıyla aynıdır.
458

 

Hz. Ebû Bekir‟in Enes b. Mâlik‟e gönderdiği zekât mektubunda, zekât olarak 

alınması gereken yaĢta deve olmayıp farklı yaĢta bir deve olduğunda ne yapılması 

gerektiği de bildirilmiĢtir. Buna göre alınması gereken deve ile mükellefin elinde 

bulunan deve arasındaki bir yaĢ farkı için iki koyun veya yirmi dirhem alınır ya da 

verilir.
459

  

3.1.7.2. Koyunların zekâtı 

Koyunların zekâtı hakkında üç yüz koyuna kadar ittifak vardır. Aralarında Ebû 

Hanîfe, Mâlik, ġâfiî, Sevrî, Ġshâk, Evzâî ve sahih görüĢüne göre Ahmed b. Hanbel‟in 

de bulunduğu çoğunluğa göre iki yüz birden sonra dört yüze kadar üç koyun zekât 

verilir. Ancak ġa„bî (ö. 104/722), Nehâî, Hasan b. Salih (ö. 168/784-85) gibi bazı 

âlimler üç yüz bir olunca dört koyun verilmesi gerektiğini belirtmiĢlerdir. Ġbn Hacer, 

Ahmed b. Hanbel‟i bu görüĢe dahil etmiĢtir.
460

 

Hadiste zekât alınacak koyunlar için kullanılan sâime lafzı, ıstılahta senenin çoğunu 

meralarda geçiren hayvanları ifade etmektedir. Buna istinaden Ġmam Ebû Hanîfe, 

Ġmam ġâfi„î ve fukahânın çoğu, sâime hayvanlar dıĢındaki koĢu, yük ve besi 

hayvanlarında zekâtın vacib olmadığını kabul etmiĢlerdir. Ancak besi hayvanları 

                                                 
456 Mâverdî, a.g.e, s. 221; Erkal, a.g.e, s. 178. 
457 Ġbn RüĢd, a.g.e, C:I, s. 259. 
458 Erkal, a.g.e, s. 178. 
459 Buhârî, “Zekât”, 36. 
460 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 320; Miras, a.g.e, C: V, s. 226. 



84 

 

ticaret maksadıyla besleniyorlarsa zekât gerekmektedir. Hanefî fıkıh eserlerinde 

tercih edilen görüĢ de bu Ģekildedir.
461

                     

3.1.7.3. Sığırların zekâtı 

Sahîhayn‟da sığırlardan zekât verileceği ile ilgili hadisler
462

 olmasına rağmen nisab 

miktarını ve oranını bildiren herhangi bir rivayet bulunmamaktadır. Buhârî, sığırların 

hakkını (zekâtını) ödemekle ilgili hadisleri naklettiği bâbın ismini “Sığırların zekâtı” 

vermiĢ olmasına rağmen bu bâbda nisab ve oran ile ilgili bir Ģey zikretmemiĢtir. 

Nevevî, sığırların zekâtı hususundaki en sahih hadisin, bu nisab ve oranının 

belirtilmediği hadis olduğunu söylemiĢtir.
463

 Buhârî‟nin, diğer kaynaklarda 

nakledilen sığırların zekâtı ile ilgili hadisleri, sahih olarak değerlendirmediği de 

belirtilmiĢtir.
464

  

Bu hadislere göre, Hz. Peygamber, Yemen‟e gönderdiği Muaz‟a, kırk sığır için üç 

yaĢına girmiĢ bir diĢi sığır, her otuz sığırda iki yaĢına girmiĢ bir erkek veya diĢi sığır 

almasını buyurmuĢtur.
465

 Bu hadisi, Tirmizî (ö. 279/892), hasen olarak nitelerken,
466

 

Hâkim en-Nîsâbûrî (ö. 405/1014), Buhârî ve Müslim‟in Ģartlarına göre sahih 

olduğunu belirtmiĢtir.
467

  

Buhârî ve Müslim, her ne kadar sığırların zekâtının nisab ve oranlarının bildirildiği 

rivayetleri nakletmemiĢlerse de sığırların zekâtı hususunda birkaç farklı görüĢ 

dıĢında ihtilaf yoktur.
468

 Bu genel görüĢe göre, otuz sığırın altında zekât yoktur. Her 

otuz sığır için bir tane bir yaĢını doldurmuĢ sığır, her kırkta da bir tane iki yaĢını 

doldurmuĢ sığır zekât olarak verilir.
469

 

                                                 
461 Miras, a.g.e, C: V, s. 226. 
462 Buhârî, “Zekât”, 42; Müslim, “Zekât”, 24, 26, 30. 
463 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 65. 
464 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 28. 
465 Nesâî, “Zekât”, 8; Ebû Dâvud, “Zekât”, 5, 12; Tirmizî, “Zekât”, 5; Ġbn Mâce, “Zekât”, 12. 
466 Tirmizî, “Zekât”, 5. 
467 el-Hâkim en-Nîsâbûrî, Muhammed b. Abdillah Ebû Abdullah, el-Müstedrek ale‟s-Sahîhayn,(Thk: Mustafa 

Abdülkâdir Atâ), 4 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 1990, C: I: s. 555. 
468 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 28; Ġbn Hazm, a.g.e, C: VI, s. 2. 
469 Erkal, a.g.e, s. 178. 



85 

 

3.1.7.4. Gümüşün zekâtı 

Yukarıdaki hadiste açıkça bildirildiği gibi gümüĢün zekât oranı kırkta birdir.
470

 

Sahîhayn‟da altının zekât oranı ile ilgili bir rivayet bulunmamaktadır, ancak bu 

oranın kırkta bir olduğunu gösteren rivayetler baĢka kaynaklarda nakledilmiĢtir.
471

 

Bu rivayetlerin sıhhatleri hakkında eleĢtiriler olduğu gibi, sahih olduğunu 

söyleyenler de olmuĢtur.
472

 Ancak altında zekât oranı sahabeden beri kırkta bir 

olarak uygulanagelmiĢtir.
473

 

3.1.7.5. Toprak mahsullerinin zekâtı (öşür) 

Kur‟an-ı Kerîm‟de “Ey iman edenler! Kazandıklarınızın ve sizin için yerden 

çıkardıklarımızın iyilerinden infak edin…”
474

 buyurulmuĢ ve bu ayetteki “sizin için 

yerden çıkardıklarımız” ifadesi, topraktan çıkarılan mahsullerden zekât verilmesi 

olarak kabul edilmiĢtir.
475

 

BaĢka bir ayette “hasat günü, mahsullerinin hakkını vermeleri” emredilmektedir.
476

 

Âlimlerin çoğu bu ayetteki “hak” teriminin toprak mahsullerinin zekâtı olduğunu 

kabul etmiĢlerdir.
477

 

Toprak mahsullerinin zekâtı ile ilgili Kur‟an‟da baĢka bir açıklama yoktur. Zekâtın 

diğer bütün kalemlerinde olduğu gibi toprak mahsullerinin zekâtı ile ilgili nisab, oran 

ve diğer bütün hususlar Hz. Peygamber‟in sünneti vasıtasıyla açıklanmıĢtır. 

Sahîhayn‟da toprak mahsullerinden ne kadar zekât verileceğini bildiren hadisler 

Ģöyledir: 

“Göğün ve kaynak sularının suladığı veya köküyle sulanan mahsullerde zekât onda 

birdir. Kova ile sulananlarda yirmide birdir.”
478

         

                                                 
470 Mâverdî, a.g.e, s. 228; Erkal, a.g.e, s. 95. 
471 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. ; Ebû Dâvud, “Zekât”, 5; Hâkim, el-Müstedrek, 1: 552; Ġbn Huzeyme, Sahîh, 4: 28; Ġbn 

Hibbân, Sahîh, 14: 501; Beyhakî, Sünenü‟l-kübrâ, 4: 89. 
472 Miras, a.g.e, C: V, s. 55-56. 
473 Erkal, a.g.e, s. 100. 
474 Bakara 2/267. 
475 Cessâs, a.g.e, C: 3, s. 15; Mehmet Erkal, “Toprak  Mahsullerinin Zekâtı: Öşür”, Ġslâm Hukuku 

AraĢtırmaları Dergisi, S. 9, 2007, s. 10. 
476 En„am 8/141. 
477 Erkal, a.g.m, s. 10-11. 



86 

 

“Nehirlerin ve yağmurun suladığı mahsullerde zekât, onda birdir. Develerin taşıdığı 

su ile sulananlarda yirmide birdir.”
479

 

Bu hadislerde zekât oranı için kullanılan “öĢr/uĢr” terimi toprak mahsullerinin zekâtı 

için isim olmuĢtur.
480

 Hadisler, sulanma Ģekline göre zekât miktarlarını açıkça 

bildirmektedir. Toprak, emek harcanmadan yağmur ve akarsularla sulanabiliyorsa 

onda bir; kova, dolap veya ücretle alınan su ile sulanıyorsa yirmide bir zekât vardır.  

Ebû Hanîfe, ziraî ürünlerin azında da çoğunda da zekât olduğu kanaatine bu hadisle 

istidlal ederek varmıĢtır. Çünkü hadiste mahsulat için herhangi bir miktar 

belirtilmemiĢtir.
481

  

3.1.7.6. Ticaret mallarının zekâtı 

“Ey iman edenler! Kazandıklarınızın ve sizin için yerden çıkardıklarımızın 

iyilerinden infak edin…”
482

 

Bu ayetteki “kazandıklarınızın iyilerinden” ifadesini âlimlerin çoğu, ticaretten 

kazanılanlar olarak yorumlamıĢlardır.
483

 Buhârî, bu konuda açtığı ve “Kazanç ve 

ticaretin zekâtı bâbı” ismini verdiği bâbda bu ayete yer vermiĢ ve bu bâbda hiçbir 

hadis nakletmemiĢtir.
484

 Müslim‟de de bu konuda bir bölüm veya bir hadis 

bulunmamaktadır. Ancak baĢka hadis kaynaklarında Hz. Peygamber‟in ticaret 

mallarından zekât verilmesini emrettiğine dair rivayetler bulunmaktadır.
485

 Sahâbe ve 

tabiûndan da ticaret mallarında zekât olduğunu gösteren pek çok haber 

aktarılmıĢtır.
486

 Yukarıdaki ayet ve ilgili rivayetler, ticaret mallarının zekâtı 

konusunda ulemanın delili olmuĢtur.
487

 

                                                                                                                                          
478 Buhârî, “Zekât”, 54. 
479 Müslim, “Zekât”, 7. 
480 Erkal, a.g.m, s. 9. 
481 Miras, a.g.e, C: V, s. 291. 
482 Bakara 2/267. 
483 Taberî, Câmi„u‟l-beyân, C: V, s. 556; Râzî, Mefâtihu‟l-gayb, C: VII, s. 54; Nesefî, Tefsîr, C: I, s. 139.   
484 Buhârî, “Zekât”, 28. 
485 Ebû Dâvud, “Zekât”, 3; Beyhakî, Sünenü‟l-kübrâ, 4: 146; Heysemî, Nureddîn Alî b. Ebibekr, Mecma„u‟z-

zevâid ve menba„u‟l-fevâid, 10 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 1412, 3: 211; Ġbnü‟l-Esîr, Câmi„u‟l-usûl, 4: 631.  
486 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 410-411. 
487 Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama, s. 110; Nihat Dalgın, Zekât Hükümleri, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: XVI, S. 16, 2004, s. 57. 



87 

 

Buhârî ve Müslim, her ne kadar ticaret mallarının zekâtıyla ilgili bir hadis 

nakletmemiĢlerse de sahihlerinde her iki musannifin de naklettikleri aĢağıdaki hadis, 

ticaret mallarında zekât olduğuna delil olabilecek bir hadistir.  

“Resûlullah, zekât verilmesini emretti. „İbn Cemîl, Hâlid b. Velîd ve Abbas b. 

Abdulmuttalib zekât vermedi.‟ denildi. Bunun üzerine Hz. Peygamber: „…Hâlid‟e 

gelince, siz, ona zulmediyorsunuz, o, zırhlarını ve savaş aletlerini Allah yolunda 

hapsetmiştir.‟ buyurdu.”
488

 

Bu hadisin Ģerhinde Ģârihler, Hz. Peygamber‟in “Hâlid‟e gelince, siz, ona 

zulmediyorsunuz, o, zırhlarını ve savaş aletlerini Allah yolunda hapsetmiştir.” 

Ģeklindeki sözlerine dayanarak zekât memurunun, Hâlid b. Velîd‟in zırhlarını ve 

savaĢ aletlerini ticaret malı zannederek zekât istediği Ģeklinde yorum 

getirmiĢlerdir.
489

 Nevevî, bazı âlimlerin, ticaret mallarında zekâtın vacip (farz) 

olduğunu bu hadisle istinbat ettiklerini belirtmiĢtir.
490

 

Ticaret mallarının nisabı, 200 dirhem gümüĢ veya 20 miskal altın kıymetine denk 

kabul edilmiĢtir. Nisaba ulaĢtıktan sonra bu mallardan kırkta bir oranında zekât 

verilir.
491

  

3.1.7.7. Deniz ürünlerinin zekâtı 

Buhâri, zekât bölümünde denizden çıkarılanlar hakkında bir bâb açmıĢ, ancak bu 

bâbın baĢlığına “Denizden çıkarılan şeyler” ismini vererek, bunlarda zekât olmadığı 

yönündeki görüĢü doğrultusunda, baĢlıkta zekât ifadesine yer vermemiĢtir. Bu bâbda 

önce Ġbn Abbâs‟ın, “Amber, rikâz değil, denizin sahile çıkardığı şeydir.” sözünü 

aktaran Buhârî, böylece, denizden çıkarılanları, karadan çıkarılanlara kıyas ederek 

bunlarda da beĢte bir vergi olduğunu söyleyenler aleyhine bir delil sunma 

düĢüncesinde olmalıdır.
492

 Zira denizden çıkarılanlardan vergi alınması görüĢünde 

olan Ömer b. Abdilazîz ve baĢkalarının bu kıyas sonucu bu görüĢe vardıkları 

                                                 
488 Buhârî, “Zekât”, 32, 48; Müslim, “Zekât”, 11. 
489 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 56; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 5; Hattâbî, Meâlimü‟s-sünen, C: II, s. 53. 
490 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 56. 
491 Serahsî, a.g.e, C:II, s. 189; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 20; Erkal, a.g.e, s. 110-111.  
492 Buhârî, “Zekât”, 64. 



88 

 

belirtilmiĢtir.
493

 Buhârî, Ġbn Abbâs‟ın sözünün sadece bu kısmını vermiĢ, onun bu 

konudaki görüĢünü beyan eden kısmını aktarmamıĢtır. Çünkü bu konuda Ġbn 

Abbâs‟tan denizden çıkarılanlarda vergi olduğu ve olmadığı Ģeklinde iki yönde de 

görüĢ aktarılmıĢtır.
494

 Bu yüzden Buhârî, bu sahabînin, bu konuda kendi görüĢünü 

destekleyecek görüĢünü vermeyip, sadece amberin rikaz olmadığıyla ilgili kısmı 

vermiĢ olmalıdır. 

Buhârî, sonra Hasan-ı Basrî‟nin amber ve incide beĢte bir olduğunu söylediğini 

aktarmıĢ ve ardından Hz. Peygamber‟in, beĢte bir vergi almayı rikaz için gerekli 

kıldığını, sudan elde edilen Ģeylerde kılmadığını söylemiĢtir. Daha sonra Ģu hadisi 

aktarmıĢtır: 

“İsrâiloğullarından birisi, bazılarından bin dinar borç istedi. Birisi bu parayı verdi. 

Sonra borç alan, deniz yolculuğuna çıktı. (Geri dönecek veya parayı gönderecek) bir 

deniz aracı bulamadı. Bir odun parçası aldı ve içini oyarak bin dinar koydu ve 

denize attı. Borç veren kimse, çıkınca bir odun parçası buldu ve bunu ailesinin 

yakması için aldı. Odunu kırıp açtığı zaman içindeki parayı buldu.”
495

 

Bazı âlimler, bu hadisin bu bâba uygun olmadığını söylemiĢlerdir. Buna karĢılık 

burada Buhârî‟nin denizden çıkan Ģeyler için bir Ģey verilmesi gerekmediğine iĢaret 

ettiği belirtilmiĢtir.
496

  

Denizden çıkarılan Ģeylerin vergisi hakkında ulema arasında ihtilaf edilmiĢtir. Ebû 

Hanîfe, Ġmam Muhammed, ġâfi„î, Ahmed b. Hanbel, Ebû Ubeyd ve ulemanın 

çoğunluğu bunların hiçbirinde vergi olmadığını kabul etmiĢlerdir.
497

 

Ebû Yûsuf, inci, mercan gibi kıymetli Ģeyler ile amber gibi kokulardan beĢte bir 

oranında vergi alınmalı görüĢündedir.
498

 Hasan-ı Basrî, Ġbn ġihâb gibi âlimler de bu 

                                                 
493 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 345, 346. 
494 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 123; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 345; Ġbn Ebî ġeybe, Ebûbekr Abdullah b. Muhammed, 

Musannef,(Thk: Muhammed Avvâme), 15 c., Dâru‟l-Kıble, t.y, 3: 142-143. 
495 Buhârî, “Zekât”, 64. 
496 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 363; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 96. 
497 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Asl, C: II, s. 129; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 346; Mâverdî, Ebû‟l-Hasan Alî b. 

Muhammed, el-Hâvî fî fıkhi‟Ģ-ġâfi‟î, 18 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, 1994, C: III, s. 280; Ġbn Kudâme, Abdullah 

b. Ahmed el-Makdisî, el-Muğnî fî fıkhi‟l-Ġmâm Ahmed b. Hanbel eĢ-ġeybânî, 10 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 1405, 

C: II, s. 619. 
498 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 123. 



89 

 

görüĢtedir.
499

 Ömer b. Abdilazîz, halifeliği sırasında 200 dirhem kıymetine ulaĢan 

balıktan da vergi alınmasını istemiĢtir.
500

 Karadâvî, bütün deniz ürünlerinin zekâta 

tabi olduğu kanaatindedir.
501

 

Sonuç olarak; denizden çıkarılanların zekâtı hususunda Hz. Peygamber‟in bir hadis 

veya uygulaması bulunmadığından ve sahabeden aktarılan haberler de çeliĢkili 

olduğundan bu konuda ulema arasında ihtilaf ortaya çıkmıĢtır. 

3.1.7.8. Maden ve definelerin zekâtı  

“Ebû Hureyre‟den rivayet edildiğine göre Resûlullah (sav) şöyle buyurmuştur: 

„Hayvan hederdir, kuyu hederdir, maden hederdir. (Verdikleri zararlar tazmin 

edilmez.) Rikazda beşte bir vergi vardır.‟”
502

  

Hadisteki “Rikazda beşte bir vardır.” ifadesinin kapsamı hakkında âlimler ihtilafa 

düĢmüĢlerdir. Ebû Hanîfe ve ashabı, eskiden yer altına gömülmüĢ defineleri ve 

madenleri bu kapsamda birlikte değerlendirmiĢlerdir. Buna göre bunların hepsinden 

beĢte bir vergi alınacağını kabul etmiĢlerdir.
503

  

Serahsî, madenlerin üç nevi olduğunu belirtmiĢtir. Buna göre bunlar: Katı olup 

eritilerek Ģekil verilebilen altın, gümüĢ, demir, kurĢun ve bakır gibi madenler; katı 

olup eritilemeyen mermer, kireç, kömür gibi madenler ve sıvı olup katılaĢmayan civa 

ve petrol gibi madenlerdir. Hanefîlere göre, bunlardan katı olup eritilerek Ģekil 

verilebilen madenler beĢte bir vergiye tabidir. Bunlarda nisab aranmaz.
504

      

Ebû Ubeyd, rikazın, maden demek olduğunu söyleyerek madenlerin ve definelerin 

hükmü konusunda Hanefîler gibi düĢünmüĢ ve bunların beĢte bir vergiye tabi 

olduğunu belirtmiĢtir.
505

  

                                                 
499 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 345. 
500 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 345. 
501 Karadâvî, a.g.e, C: I, s. 404. 
502 Buhârî, “Zekât”, 65. 
503 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 52-53; Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Câmiu‟s-sağîr ve Ģerhuhû en-nâfiu‟l-kebîr, 

Âlemü‟l-Kütüb, Beyrut 1406, s. 133-134; Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Asl, C: II, s. 128-133.   
504 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 211. 
505 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 340-341. 



90 

 

Madenleri rikaz kapsamında değerlendirmeyenlerden Ġmam Mâlik, madenlerden az 

zahmet ve masrafla çıkarılanlardan beĢte bir, çok zahmet ve masrafla çıkarılanlardan 

kırkta bir zekât alınacağı kanaatine varmıĢtır. Ayrıca sadece altın ve gümüĢ madenini 

zekâta tabi kabul etmiĢtir.
506

 Ġmam ġâfi„î de sadece altın ve gümüĢ madeninden zekât 

alınacağı görüĢündedir.
507

 Ahmed b. Hanbel ve Hanbelî fakihleri ise bütün madenleri 

zekâta tabi kabul ederek kırkta bir alınacağını söylemiĢlerdir.
508

 

Madenlerden zekât alınabilmesi için Ġmam Mâlik, ġâfi„î ve Ahmed b. Hanbel, 

çıkarılan madenin nisab miktarına ulaĢmasını Ģart koĢmuĢlardır. Bu nisab altın ve 

gümüĢün zekâtında aranan 20 miskal ve 200 dirhemdir. Altın ve gümüĢ dıĢındaki 

bütün madenleri de zekâta tabi kabul eden Hanbelîlere göre bunların kıymeti altın 

veya gümüĢ nisabına ulaĢmalıdır.
509

 

Ġmam ġâfi„î, sadece altın ve gümüĢ rikazda, bunlar nisab miktarına ulaĢınca beĢte bir 

oranında zekât alınacağını kabul etmiĢtir.
510

 Ġmam Mâlik ve Ahmed b. Hanbel, 

rikazda nisab aranmadan beĢte bir vergi alınacağı kanaatindedirler.
511

 

Ebû Hanîfe, Ġmam Mâlik ve âlimlerin çoğu rikazdan alınan beĢte bir oranında 

verginin fey gelirleri gibi sarf edileceğini kabul etmiĢlerdir.
512

 Ahmed b. Hanbel‟den 

bu verginin sarfının, fey gelirleri ve zekât gelirleri gibi sarf edileceğine dair iki yönde 

de görüĢ rivayet edilmiĢtir.
513

 

Buhârî, bu bâbda önce Ġmam Mâlik ve ġâfi„î‟den “Rikaz, cahiliye döneminde 

gömülmüş definelerdir. Azında ve çoğunda beşte bir vergi vardır. Maden, rikaz 

değildir.” ifadelerini aktarmıĢtır. Ancak bu görüĢün, Ġmam ġâfi„î‟nin kavl-i kadîmi 

                                                 
506 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, C: I, s. 337. 
507 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 42-44; Mâverdî, a.g.e, s. 229. 
508 Ġbn Kudâme, el-Muğnî, C: II, s. 615. 
509 Mâlik b. Enes, Muvatta, “Zekât”, 584; Mâlik, el-Müdevvene, C: I, s. 338; ġâfi„î, a.g.e, C: II, s. 43; Ġbn 

Kudâme, a.g.e, C: II, s. 615. 
510 ġâfi„î, a.g.e, C: II, s. 45; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 365. 
511 Mâlik, a.g.e, C: I, s. 339; Ġbn Kudâme, a.g.e, C: II, s. 610. 
512 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, a.g.e, C: II, s. 138; Serahsî, a.g.e, C: II, s. 212; Mâlik, a.g.e, C: I, s. 347; Ġbn 

Hacer, a.g.e, C: III, s. 365; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 104. 
513 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: II, s. 610; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 365. 



91 

 

olduğu belirtilmiĢtir.
514

 Âlimlerin çoğunluğu rikaz için nisab olmadığı 

görüĢündedir.
515

   

Daha sonra Ömer b. Abdilazîz‟in madenlerden her iki yüzde beĢini aldığını aktaran 

Buhârî, halifenin madenlerden humus yerine kırkta bir aldığını göstererek rikazın 

madenden ayrı olduğuna iĢaret ediyor olmalıdır.
516

   

Buhârî, bunun arkasından Hasan-ı Basrî‟nin düĢman arazisinde bulunan rikazda 

humus, Ġslâm toprağında bulunan rikazda zekât olduğuna dair görüĢünü aktarmıĢtır. 

Bu hususta Ġbnü‟l-Münzîr (ö. 318/930), Hasan dıĢında böyle bir ayrıma giden birini 

bilmediğini söylemiĢtir.
517

 Buhârî, daha sonra Ģöyle devam etmektedir:  

“Bazı insanlar, „Madenler, cahiliye defineleri gibi rikazdır, çünkü madenden bir şey 

çıktığında “اركز المعدن” denilir.‟ dediler. Bu kimseye şöyle cevap verilir: „Bir kimseye 

bir şey hibe edildiği, çok kar ettiği veya bol meyve aldığı zaman da “اركزخ (rikaz 

buldun)” denilir.‟ Sonra bu kişi „Rikaz bulan kimsenin bunu gizleyip beşte bir 

ödememesinde beis yoktur.‟ diyerek tenakuza düşmüştür.” 

Buhârî‟nin burada bazı insanlar ifadesiyle kastettiği kiĢinin Ebû Hanîfe olduğu 

belirtilmiĢtir.
518

 Ġbn Battâl, Ebû Hanîfe ile beraber Sevrî ve Evzâî‟yi de “Madenler 

rikaz gibidir.” görüĢünde saymıĢtır. Ebû Hanîfe‟nin delilinin, Arapların, rikaz olarak 

madenden bir altın parçası çıkaran kimse için “Adam rikaz buldu.” demeleri 

olduğunu söyleyen Ġbn Battâl, buna karĢılık madenleri rikaz gibi kabul etmeyenlerin 

delilinin, Hz. Peygamber‟in hadisinde, “maden hederdir ve rikazda beşte bir 

vardır.” Ģeklinde maden ve rikaz cümlelerini “و” atıf harfiyle ayırması olduğunu ve 

bunun, rikazın madenden farklı olduğunu gösterdiğini belirtmiĢtir.
519

 

Bu konuda Aynî, Ebû Hanîfe‟nin görüĢünü desteklemek için Beyhakî ve 

Darekutnî‟nin eserlerinden rikazın, maden olduğunu bildiren hadisler ile Ġbn 

                                                 
514 el-Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-Vasît fi‟l-mezheb,(Thk: Ahmed Muhammed Ġbrahim, 

Muhammed Muhammed Tâmir), 7 c., Dâru‟s-Selâm, Kahire 1417, C: II, s. 493; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 364; 

Aynî, a.g.e, C: IX, s. 99. 
515 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 364. 
516 Miras, a.g.e, C: V, s. 313. 
517 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 364. 
518 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 364; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 100. 
519 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 555. 



92 

 

Zencûye (ö. 251/865) ve yine Beyhakî‟den buna muvafık sahabe uygulamaları 

aktarmıĢtır.
520

   

Buhârî‟nin, Ebû Hanîfe‟nin tenakuza düĢtüğü sözünü değerlendiren Ġbn Battâl, 

burada tenakuz olmadığını belirtmiĢtir. Bu konuda Tahâvî‟den (ö. 321/933) Ebû 

Hanîfe‟nin “Rikaz bulan kişinin, bunun humusunu fakirlere kendisinin vermesinde ve 

muhtaçsa bunu kendisi almasında beis yoktur.” Ģeklindeki sözlerini aktararak Ebû 

Hanîfe‟nin bu sözleriyle, fakir kimsenin beytülmâldeki hakkını kastettiğini ve fey 

taksiminde kendisine düĢen payı bu Ģekilde almasında bir beis olmadığı, bu hakkının 

karĢılığında bulduğu rikazın humusunu almasının caiz olduğu ifadelerini 

nakletmiĢtir. Ġbn Battâl, ayrıca Buhâri‟nin, Ebû Hanîfe‟nin sözünü onun kastetmediği 

Ģekilde tevil ettiğini de belirtmiĢtir.
521

 

Hz. Peygamber‟in madenlerden vergi aldığına dair tarih kaynaklarında sınırlı da olsa 

rivayetler bulunmaktadır. Hatta Hendek Gazvesi öncesinde kölelikten kurtulan 

Selmân-ı Fârisî‟nin azat edilme bedeli madenlerden gelen altınla ödenmiĢtir.
522

 

Sonuç itibarıyla; rikazdan alınacak vergi hususunda ulema arasında bir ihtilaf yoktur. 

Ancak madenler konusunda ihtilaflar bulunmaktadır. BaĢta Ebû Hanîfe olmak üzere 

bazı âlimler, hadislerdeki rikaz ifadesinin, madenlere de Ģamil olduğunu düĢünerek, 

bunlardan da humus alınacağı kanaatine varmıĢlardır. Ġmam Mâlik, ġâfi„î, Ahmed b. 

Hanbel ve baĢkaları da madenleri rikazdan ayrı değerlendirmiĢler ve bu konuda 

çeĢitli sonuçlara varmıĢlardır. Hz. Peygamber‟in madenlerin vergisi hususundaki 

uygulamasının, sınırlı sayıda misalinin bulunması, açık örneklere dayanamayan 

ulemanın ihtilafına neden olmuĢtur. Ancak sınırlı sayıdaki rivayetler ve ulema 

arasında aksine herhangi bir görüĢ olmaması Hz. Peygamber‟in madenlerden vergi 

aldığını göstermektedir.     

                                                 
520 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 103. 
521 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 556. 
522 Ġbn Sâ„d, a.g.e, C: IV, s. 79; Hamîdullah, Ġslâm Peygamberi, s. 347. 



93 

 

3.1.7.9 Atın zekâtı 

KiĢinin kullandığı binek atından dolayı zekât olmadığı konusunda herhangi bir ihtilaf 

yoktur.
523

 Saîd b. Müseyyeb (ö. 94/713), Ömer b. Abdilazîz, Mekhûl (ö. 112/730), 

Atâ‟ (ö. 114/732), ġa„bî, Hasan-ı Basrî, Ġbn-i Sîrîn (ö. 110/729), Sevrî, Zührî, Mâlik, 

ġâfiî, Ahmed, Ġshâk, Zâhirîler ile Ebû Yûsuf ve Ġmam Muhammed atta hiçbir Ģekilde 

zekât olmadığı kanaatine varmıĢlardır.
524

 Bu konuda dayandıkları hadis; “Resûlullah 

(sav): „Müslümana atı ve kölesi için zekât yoktur.‟ buyurmuştur.”
525

 hadisidir.  

Tirmizî, ulemanın, merada otlatarak beslenen atlarda zekât olmadığı kanaatinde 

olduğunu, ancak ticaret için olurlarsa üzerlerinden bir yıl geçince kıymetlerinden 

zekât verileceğini belirtmiĢtir.
526

 Ġbrahim en-Nehaî, Hammâd, Ebû Hanîfe ve Züfer 

(ö. 158/775) üremeleri için beslenen atlarda zekâtın vacip olduğu görüĢündedirler.
527

   

Nevevî, bu hadisin ihtiyaç mallarında ve ticaret için bulundurulmadıklarında at ile 

kölede zekât olmadığına dair bir asıl olduğunu belirtmiĢtir. Ayrıca bu hususta Ebû 

Hanîfe ve hocası Hammâd‟ın bir delilleri bulunmadığını söylemiĢtir.
528

 Nevevî, 

ayrıca atta zekât olmadığı kanaatinde olanların da bu atlarla cihad edildiği için bu 

kanaate vardıklarını belirtmiĢtir. KiĢinin, atıyla cihada katılması vacip olabilir.
529

  

Serahsî‟nin aktardığına göre; Emevî halifesi Mervân, atların zekâtı konusunda 

sahabeye danıĢmıĢ, Zeyd b. Sâbit, Hz. Peygamber‟in atta zekât olmadığını 

emretmesiyle ilgili Ģöyle demiĢtir: “Resûlullah doğruyu söylemiştir. Ancak bu 

sözüyle gazinin atını kastetmiştir, yoksa çoğaltmak için tutulan atlarda zekât 

vardır.”
530

 Serahsî, ayrıca Hz. Ömer‟in, valisi Ebû Ubeyde b. Cerrâh‟a yazdığı 

mektupta, saime olan atlardan zekât almasını emrettiğine dair rivayeti de 

aktarmıĢtır.
531

 

                                                 
523 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 484; Ġbn Hacer, C: III, s. 327.  
524 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 66; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 36; Miras, a.g.e, C: V, s. 241; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 285. 
525 Buhârî,”Zekât”, 44, 45; Müslim, “Zekât”, 8, 9, 10. 
526 Tirmizî, “Zekât”, 8; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 36; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 285. 
527 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 36; Miras, a.g.e, C: V, s. 241; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 285.   
528 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 55. 
529 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 66. 
530 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 188. 
531 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 188. 



94 

 

At için zekât olduğunu belirtenlerin dayandıkları delillerden biri de zekât 

vermeyenlerin kıyamet gününde karĢılaĢacağı azabın anlatıldığı hadistir. Bu hadiste 

Hz. Peygamber, atların üç kısım olduğunu, bir kısmının sahibi için yük, bir kısmının 

sahibi için örtü, bir kısmının da sahibi için ecir olduğunu belirtmiĢ ve sahibi için örtü 

olan atın, sahibinin at üzerindeki Allah hakkını unutmadığı at olduğunu beyan 

etmiĢtir.
532

  

Atta zekât olduğunu söyleyenler, diğer zekât mallarındaki Allah hakkı gibi, atta da 

Allah hakkı olduğu, dolayısıyla zekât vermenin vacip olduğu kanaatine 

varmıĢlardır.
533

 Nevevî, atların boyunlarındaki haktan, onların yemlerini vermek gibi 

iĢlerinin yapılması, sırtlarından maksadın ise erkeklerin, diĢilerle çiftleĢtirilmek için 

istendiğinde verilmesi anlamında olabileceğini söylemiĢtir.
534

  

Hanefîlerden bazıları Ebû Hanîfe‟nin, bazıları da Ġmameyn‟in görüĢünü tercih 

etmiĢlerdir. Kâsânî, konuyu güzel bir Ģekilde özetlemiĢtir: Binmek, yük taĢımak ve 

Allah yolunda cihad etmek için bulundurulan ve meraya salınmadan saman ve yemle 

beslenen atlarda zekât yoktur, çünkü bunlar ihtiyaç içindir ve zekât ihtiyaçtan fazla 

artırıcı özelliğe sahip mallarda bulunur. Ticaret için meraya salınmadan saman ve 

yemle beslenen atlarda icma ile zekât vardır. Çünkü ihtiyaçtan fazla artıcı özellikte 

maldır. Atlar meraya salınarak beslenirse, binmek, yük taĢımak ve cihad için 

kullanılanlarda yine zekât yoktur. Ticaret için meraya salınarak beslenenlerde 

ihtilafsız yine zekât vardır. DiĢisi ve erkeği karıĢık olarak çoğaltmak için 

besleniyorlarsa Ebû Hanîfeye göre zekât vacip olur. Yalnız erkekler ve yalnız diĢiler 

için iki farklı görüĢ nakledilmiĢtir.
535

 

Attan zekât alınacağı görüĢünün dayandırıldığı, Hz. Ömer‟in atlardan zekât aldığının 

bildirildiği baĢka rivayetler de bulunmaktadır.
536

 Ebû Ubeyd‟in naklettiği 

rivayetlerde Hz. Ömer, Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir‟in attan zekât almadığı 

gerekçesiyle ġamlılar‟dan, önce at için zekât almamıĢtır. Daha sonra ashâb ile yaptığı 

                                                 
532 Buhârî, “Cihâd”, 48; Müslim, “Zekât”, 24, 26. 
533 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 36; Miras, a.g.e, C: V, s. 242; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 285. 
534 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 66. 
535 Kâsânî, Bedâi, C: II, s. 34. 
536 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 37; Miras, a.g.e, C: V, s. 242; Dâvudoğlu, a.g.e, C: V, s. 285. 



95 

 

istiĢare neticesinde onların atlarından zekât almıĢtır.
537

 Ebû Ubeyd, ticareti yapılmak 

için beslenen atların zekâta tabi olduğunu belirtmiĢtir.
538

  

Hz. Peygamber devrinde Müslümanlar, atı sadece binmek ve savaĢlarda kullanmak 

için beslemiĢlerdir. Satıp para kazanmak maksadıyla at yetiĢtirme iĢi henüz yoktu. 

Ancak Hz. Ömer devrinden itibaren bu maksatla at yetiĢtirenlerden zekât 

alınmıĢtır.
539

   

Sonuç olarak, Hz. Peygamber‟in attan zekât almamasının nedeni, atın o dönemde 

sadece binek olarak kullanılıp savaĢ zamanında da kendisinden faydalanılmasıdır. 

Böyle olunca ihtiyaç mallarından olduğu için zaten zekât gerekmez. O devirde, 

ticaret maksadıyla at yetiĢtirme iĢi Müslümanların bulunduğu bölgede henüz bilinen 

bir iĢ değildir. Sonraki dönemde ticaret maksadıyla yetiĢtirilen atlardan zekât 

alınmıĢtır. Âlimlerin görüĢleri de bu maksatla yetiĢtirilen atların zekâta tabi olduğu 

yönündedir.       

3.1.8. Zekâtın, Malın Kendisiyle de Bedeliyle de Verilebilmesi 

Ulema, zekâtın, malın aynı yerine kıymetiyle alınabileceği konusunda ihtilaf etmiĢtir. 

Bu konuda yol gösterebilecek bazı rivayetler Ģunlardır: 

“Muaz b. Cebel, Yemen halkına: „Bana, zekât olarak arpa ve darı yerine, hamîs veya 

lebîs giysi getirin, bu size daha kolay, Peygamber‟in Medine‟deki ashabı için daha 

hayırlıdır.‟ demiştir.”
540

   

“Hz. Ebû Bekir, Enes b. Mâlik‟e yazdığı mektupta şöyle demiştir: „Zekât olarak bir 

yaşını doldurmuş bir dişi deve vermesi gereken kimsede bu deve yoksa ve iki yaşında 

bir dişi devesi varsa, bu ondan zekât olarak kabul edilir. Zekât memuru, bu kişiye 

yirmi dirhem veya iki koyun verir. Bir yaşında dişi deve yoksa ve iki yaşında bir 

erkek deve varsa, bu kabul edilir, geri bir şey verilmez.‟”
541

 

 

                                                 
537 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 441. 
538 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 442. 
539 Erkal, a.g.e, s. 179-180.  
540 Buhârî, “Zekât”, 32. 
541 Buhârî, “Zekât”, 32. 



96 

 

“Resûlullah, zekât verilmesini emretti. „İbn Cemîl, Hâlid b. Velîd ve Abbas b. 

Abdulmuttalib zekât vermedi.‟ denildi. Bunun üzerine Hz. Peygamber: „…Hâlid‟e 

gelince, siz, ona zulmediyorsunuz, o, zırhlarını ve savaş aletlerini Allah yolunda 

hapsetmiştir.‟ buyurdu.”
542

   

“Hz. Peygamber, bir bayram günü bayram namazı ve hutbeden sonra Bilâl ile 

birlikte kadınların bulunduğu tarafa yöneldi ve onlara sadaka vermeleri yönünde 

vaaz verdi. Bunun üzerine kadınlar, Bilâl‟in açtığı eteğine küpe, kolye ve yüzüklerini 

atmaya başladılar.”
543

  

Buhârî, bu hadis için “Hz. Peygamber, farz olan sadakayı diğerlerinden ayırt 

etmemiştir.” demiĢtir.
544

 Ġmam Mâlik ve ġâfi„î, zekâtın bedeliyle verilmesini caiz 

görmezken, Ebû Hanîfe, cevaz vermiĢtir. Bu konuda yukarıdaki hadisler delil 

gösterilmiĢtir.
545

 Bu hadisler, zekât ödemesinin ayn olarak yapılabileceği gibi, 

kıymeti belirlenerek bedel olarak da verilebileceğinin cevazıdır.
546

 Buhârî, birçok 

konuda Hanefîlere muhalif görüĢte olsa da bu konuda onlara muvafakat etmiĢtir.
547

  

Zekâtın bedeliyle ödenebilmesi konusunda muhalif olanlar, Muaz hadisinin mürsel 

olduğunu ve delil olamayacağını ifade etmiĢlerdir. Ancak mürsel isnadlar 

Hanefilerce hüccettir. Üstelik bu haberi, Buhârî gibi bir hadis imamının da 

naklederek ihticâc etmesi, hadisçiler nazarındaki kuvvetini göstermektedir.
548

 

Bu hadisteki sadaka lafzından muradın, zekât değil cizye olduğu da söylenmiĢ ve bu 

iddia delillendirilmeye çalıĢılmıĢtır.
549

 Ġbn Hacer, Muaz b. Cebel‟in “zekât olarak” 

demesinden dolayı, buradaki iĢlemin cizye olduğunu söyleyenlerin sözünün 

reddedildiğini söylemektedir.
550

 Bununla beraber buradaki sadakanın zekât olduğunu 

gösteren birçok deliller bulunmaktadır. Cizyede küçük düĢme, sadakada büyüklük 

vardır. Bu yüzden cizye, sadaka olarak isimlendirilemez. Hz. Peygamber, Muaz‟ı 

                                                 
542 Buhârî, “Zekât”, 32, 48; Müslim, “Zekât”, 11. 
543 Buhârî, “Zekât”, 20, 32, “Ġtisam”, 16, “Ġlim”, 32, “Libâs”, 54, 55; Müslim, “Salâtü‟l-îdeyn”, 1, 2, 3, 4, 13. 
544 Buhârî, “Zekât”, 32. 
545 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 447. 
546 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 312; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 3; Miras, a.g.e, C: V, s. 203.   
547 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 449; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 312; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 4; Miras, a.g.e, C: V, s. 

203.   
548 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 3; Miras, a.g.e, C: V, s. 203. 
549 Beyhakî, Sünenü‟l-kübrâ, 4: 113; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 4; Miras, a.g.e, C: V, s. 204.  
550 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 312. 



97 

 

gönderirken onların zekâtlarını almasını söylemiĢtir. GönderiliĢ sebebinin zekât 

olduğu gayet açıktır. Ayrıca Muaz b. Cebel‟in arpa ve darı yerine giysi istediğinde, 

bunun onlar için kolaylık, Medine‟deki Hz. Peygamber‟in ashabı için de daha hayırlı 

olduğuna dair sözleri de hitap edilen Yemenliler‟in Müslüman olduklarına delalet 

eder. Çünkü bunlar, Müslüman olmasalardı Medine‟deki ashabın menfaatini 

istemeyecekleri için, onlara bu sözlerin söylenmesi abes olurdu. Bu sebeplerle 

buradaki sadaka ile kastedilen cizye veya haraç değil, zekâttır.
551

 

BaĢka bir itiraz da malların Medine‟deki ashaba gönderilecek olması sebebiyle, bu 

ashaptan olan muhacirlerin, HâĢimoğulları ve Abdulmuttaliboğulları oldukları 

dolayısıyla bunlara zekât malının haram olduğu, ensârın da zaten zengin oldukları ve 

zekât alamayacakları ifade edilmiĢ ve bunun, bu malların zekât değil, cizye malları 

olduğuna delalet edeceği belirtilmiĢtir. Ancak muhacirler, Benû HâĢim ve Benû 

Abdulmuttalib‟den ibaret değildi ve ensârın da hepsi zengin değillerdi.
552

 Üstelik Hz. 

Peygamber‟in Medine‟de bulunan ihtiyaç sahiplerine zekât mallarından da dağıttığı 

malumdur.   

Zekât mallarının aslının yerine bedeliyle zekât alma iĢleminin Muaz‟ın kendi içtihadı 

olduğu yönünde itiraz edilmiĢtir. Ancak o zaman Hz. Peygamber‟in hayatta olması 

ve bu iĢleme karĢı çıkmaması ikrar etmiĢ olduğunu, dolayısıyla cevazını gösterir.  

Hz. Peygamber‟in hayatta olduğu dönemde sahabeden herhangi birine mezhep nispet 

edilemez.
553

 Eğer Hz. Peygamber, Muaz b. Cebel‟in yaptığı bu iĢlemden haberi 

olmadan vefat ettiyse, Medine‟de onun halifesi Hz. Ebû Bekir baĢta olmak üzere Hz. 

Peygamber‟in sahabesi bulunuyordu ve onlar, elbiselerin belirtilen zekât malları 

arasında sayılmadığını biliyorlardı ve aralarındaki herhangi birinden bir itiraz 

olmadı. Böylelikle bu meselede sahabenin ittifakı meydana gelmiĢ olur.
554

    

Hâlid b. Velîd‟in savaĢ aletleriyle ilgili hadisteki sadakanın farz olan zekât değil, 

nafile sadaka olduğu iddia edilmiĢtir. Mâlikîlerden Ġbn Kassâr (ö. 397/1007), 

sahabenin farzı yapmamaları düĢünülemeyeceğinden buradaki sadakanın nafile 

olduğunu iddia etmiĢtir. Bu iddiaya karĢılık Kâdî Ġyâz, Hz. Peygamber‟in Hz. Ömer‟i 

                                                 
551 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 4-5; Miras, a.g.e, C: V, s. 204. 
552 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 5. 
553 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 448; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 5; Miras, a.g.e, C: V, s. 204. 
554 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 449. 



98 

 

sadaka toplamak üzere gönderdiğini bildiren bu Sahîhayn hadislerine dayanarak, 

ancak farz olan sadaka, yani zekât toplamak için görevli gönderileceğini belirtmiĢtir. 

Nevevî, doğru ve meĢhur olanın nafile sadaka değil, zekât olduğunu ifade etmiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in “Abbas‟ın sadakası bir misliyle beraber benim üzerimdedir.” 

demesi, bunun nafile sadaka olmadığını gösterir.
555

 

Zekâtta malın aynı yerine kıymetinin ödenebileceğine bu hadisten Ģu Ģekilde istidlal 

edilmektedir: Zekât âmili, Hâlid b. Velîd‟in savaĢ aletlerini zekâta tâbi zannederek 

zekâtlarını istemiĢtir. Burada savaĢ aletlerinin kendisi zekât olarak istenemeyeceği 

için bunların kıymetleri istenmiĢtir. Bu, zekâtın malın kıymeti üzerinden 

ödenebileceğini göstermektedir.
556

  

Kadınların sadaka olarak küpe, kolye ve yüzük gibi takılarını vermeleriyle ilgili 

haberde Buhârî, Hz. Peygamber‟in farz olan sadaka ile nafile sadaka arasında ayrım 

yapmadığını ve altın ile gümüĢü diğer mallardan ayırmadığını belirtmiĢtir. Farz 

sadaka ile nafile sadaka arasında ayrım yapmadığını belirtmesi, bu konudaki 

itirazlara cevaptır. Altın ile gümüĢü, diğerlerinden ayrı tutmadığını belirtmesi ise 

kadınların, sihâb denilen altın, gümüĢ veya baĢka cevherlerden olmayıp, karanfil, 

mahlep ve misk gibi Ģeylerden yapılan gerdanlıklarını da
557

 vermelerinden dolayıdır. 

Hz. Peygamber‟in bu kolyeleri altın ve gümüĢten ayırmadan kabul etmesi, bu bâbda 

delil teĢkil etmektedir.
558

   

Bu konunun bir diğer delili olan Enes b. Mâlik hadisine göre develerin yaĢ 

farklarının telafisi için verilmesi gerekenin iki koyun veya yirmi dirhem olarak 

belirlenmesi de zekâtın kıymet takdiri ile ödenebileceğini göstermektedir.
559

 

Netice olarak zekâtta ödemenin malın kıymeti ile yapılması, Hanefîlere göre caizdir. 

Bu görüĢ aynı zamanda Hz. Ömer, Ġbn Ömer, Abdullah b. Mes‟ûd, Ġbn Abbâs, Muaz 

b. Cebel‟in de görüĢüdür. Ġmam Mâlik, ġâfiî, Dâvud ez-Zâhirî bu iĢlemi caiz 

                                                 
555 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 57.  
556 Miras, a.g.e, C: V, s. 205. 
557 Ġbn Manzûr, Lisânu‟l-Arab, C: I, s. 461; ez-Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk el-Hüseynî, 

Tâcu‟l-arûs min cevâhiri‟l-kâmûs,(Thk: Mecmûatu mine‟l-muhakkikîn), 40 c., Dâru‟l-Hidâye, t.y, C: III, s. 44.  
558 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 449; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 313; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 5; Miras, a.g.e, C: V, s. 

206. 
559 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 449. 



99 

 

görmemiĢlerdir. Ancak Malikîler de bunu caiz kabul edenler olduğu gibi, ġâfiîlerden 

de ihtiyaç sahipleri için daha faydalıysa caiz olacağını belirtenler de olmuĢtur.
560

 

Zekâtın ödenmesinde malın kendisi yerine kıymetinin de verilebileceği konusuna 

zekâtın sarf yerleri açısından bakıldığında da bunun daha uygun olduğu görülür. 

Ġhtiyaçların çok çeĢitli olması ve zekât olarak verilen malın ihtiyaç olmayan bir mal 

olabileceği düĢünüldüğünde zekâtın kıymetinin verilmesi daha isabetli olacaktır. 

3.1.9. Zekât Vermeyenlere Uygulanacak Müeyyide  

“Resûlullah (sav) vefat etmişti. Hz. Ebû Bekir halife oldu. Arapların bir kısmı kafir 

oldu. Hz. Ömer, Hz. Ebû Bekir‟e: „Resûlullah, „İnsanlarla lâ ilâhe illallah deyinceye 

kadar savaşmakla emrolundum. Lâ ilâhe illallah diyen benden malını ve canını 

korumuş olur, ancak hakkı müstesna, onun hesabı Allah‟a aittir.‟ dediği halde 

insanlarla nasıl savaşırsın.‟ dedi. Hz. Ebû Bekir: „Allah‟a yemin ederim ki, namaz ile 

zekâtın arasını ayıranlarla savaşacağım. Muhakkak ki zekât malın hakkıdır. Allah‟a 

yemin olsun ki, Resûlullah‟a verdikleri bir dişi oğlağı (veya yuları) bana 

vermezlerse, bunun üzerine onlarla savaşırım.‟ dedi.”
561

 

“Abdullah b. Ömer‟den nakledilmiştir. Resûlullah (sav) şöyle buyurdu: “Ben, 

insanlarla Allah‟tan başka ilah olmadığına, Muhammed‟in Allah‟ın Resûlu olduğuna 

şehadet edinceye, namazı kılıncaya, zekâtı verinceye kadar savaşmakla 

emrolundum…‟”
562

 

Ġslâm âlimleri, Hz. Peygamber‟in vefatıyla birlikte irtidâd edenleri birkaç sınıfta 

mütalaa etmiĢlerdir. Bu sınıflardan biri, yalancı peygamberlere tâbi olanlardı. Bir 

sınıf, namaz ve zekât gibi dinin emirlerini inkar ile terk ettiler. BaĢka bir sınıf, 

namazı kabul etmekle beraber, zekâtın farz olduğunu ve devlet baĢkanına ödenmesi 

gerektiğini kabul etmediler. Hz. Ömer‟in savaĢmak konusundaki itirazı bu sınıf için 

olmuĢtur. Ancak daha sonra Hz. Ebû Bekir‟in haklılığına kani olmuĢtur ve bu 

                                                 
560 Aynî, a.g.e, C: IX, s. 8; Miras, C: V, s. 207. 
561 Buhârî, “Zekât”, 1, “Ġstitâbe”, 3, “‟Ġtisâm”, 2; Müslim, “Ġman”, 32.   
562 Buhârî, “Ġman”, 15; Müslim, “Ġman”, 36.  



100 

 

konuda sahabe icma etmiĢtir. Sonuçta irtidâd hareketleri bastırılmıĢtır. Bu habere 

dayanılarak zekât vermeyenin, malından zorla alınacağı, kabul edilmiĢtir.
563

  

Abdullah b. Ömer‟den nakledilen hadisteki “Allah‟tan baĢka ilah olmadığına Ģehadet 

edinceye kadar” dıĢındaki diğer Ģartların Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer tarafından 

bilinmediği anlaĢılmaktadır. Çünkü bu hadiste geçen “zekâtı verinceye kadar” 

Ģartından haberleri olsaydı. Hz. Ömer, Hz. Ebû Bekir‟e itiraz etmez, Hz. Ebû Bekir 

de bu konuda ictihad etmeden doğrudan hadisle ihticac ederdi. ġarihler, bu hadisin, 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer‟in bulunmadığı bir mecliste söylenmiĢ olabileceğini ve 

bu yüzden haberleri olmadığı kanaatindedirler.
564

 

Ahmet KeleĢ, “savaşmakla emrolundum” hadislerini bir araya getirerek ve ilgili 

ayetleri de inceleyerek yaptığı çalıĢmada “Allah‟tan başka ilah olmadığına şehadet 

edinceye kadar” Ģartından ziyade olan Ģartların bu hadis üzerine sonradan eklendiği 

kanaatine varmıĢtır. Ayrıca raĢid halifelerin uygulamalarının, sünnet olarak kabul 

edilmesinden dolayı bu tür idracların çok olduğunu belirtmiĢtir.
565

 

Ahmet KeleĢ, zekât vermeyenlerle savaĢma konusunda Muaz hadisini
566

 de delil 

getirmiĢtir. Hz. Peygamber‟in, Muaz‟a “Onları Allah‟a ibadet etmeye davet et. Bunu 

kabul ederlerse, beş vakit namazın farz olduğunu bildir, bunu yerine getirirlerse, 

zenginlerin mallarından alınıp, fakirlere verilecek olan zekâtın farz olduğunu söyle. 

Eğer itaat ederlerse zekâtı al.” Ģeklindeki emrinde de görüleceği gibi zekâtı, itaat 

ederlerse almasını bildirmiĢtir ve namaz kılmadıklarında veya zekât vermediklerinde 

savaĢ söz konusu edilmemiĢtir.
567

 

Münferit olarak zekât vermeme hususunda Ġbn Cemîl hadisi de zikredilebilir. Bu 

hadiste Hz. Peygamber‟e Ġbn Cemîl‟in zekât vermediği haber verildiğinde Hz. 

                                                 
563 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 391-392; Nevevî, a.g.e, C: I, s. 202-204; Ġbn Hacer, a.g.e, C:XII, s. 275-276; Aynî, 

a.g.e, C: VIII, s. 244-245; Miras, a.g.e, C: V, s. 22-23; Dâvudoğlu, a.g.e, C: 1, s. 183-185.  
564 Nevevî, a.g.e, C: I, s. 205-206;  Miras, a.g.e, C: V, s. 23-24; Dâvudoğlu, a.g.e, C: I, s. 187.  
565 Ahmet KeleĢ, “…Savaşmakla Emrolundum.” Hadisi Örneğinde Hadislerin Tasnifi Problemi”, Çukurova 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: IV, S. 2, 2004, s. 33-56. 
566 Buhârî, “Zekât”, 1, 40, 62. 
567 KeleĢ, a.g.m, s. 49. 



101 

 

Peygamber, Ġbn Cemîl fakir iken Allah‟ın onu zengin ettiğini ve nasıl zekât 

vermediğini söylemiĢ ve onu kınamıĢtır. Ancak baĢka bir cezadan bahsetmemiĢtir.
568

   

Hz. Ebû Bekir‟in zekât vermeyenlerle savaĢmasının kendi içtihadıyla olduğu açıktır. 

Aynı zamanda bu içtihadı, Ġbn Ömer hadisine muvafıktır. Bu hadisteki ilgili kısım, 

idrac dahi olsa, hadise uygun düĢen Hz. Ebû Bekir‟in bu kabilelerle savaĢmıĢ olması, 

zekât vermeyenlere ne yapılması gerektiğine dair ulemaya yön vermiĢtir.  

Önemli olan Hz. Ebû Bekir‟in zekât vermeyenlerle savaĢması meselesini 

anlayabilmektir. Buradaki savaĢ, zekâtını ödemeyen bir ferde karĢı yapılan bir savaĢ 

değildir. Burada devletin topladığı bir vergi olan zekâtı ödemeyen, dolayısıyla da 

merkezî otoriteye karĢı ayaklanan bölgeler vardır. Bu ayaklanmalar, bir nevi 

bağımsızlık hareketleridir ve bastırılmadıkları takdirde yeni kurulmuĢ olan Ġslâm 

Devleti dağılacaktır.
569

  

Hadis kaynaklarında zekât vermeyenlere, kamu otoritesi tarafından uygulanabilecek 

yaptırımlara dair, bir hadis bulunmaktadır. Bu hadiste, zekât verenlerin bunun 

sevabını alacağı, vermeyi reddedenden de hem zekâtı, hem de ceza olarak malının 

yarısının alınacağı belirtilmiĢtir.
570

 Hadis kaynaklarında nakledilen bu rivayetin, 

uygulamadaki bir örneğine kaynaklarda rastlanamamıĢtır.
571

 Yukarıda da nakledilen 

Ġbn Cemîl‟in zekât vermediğinin anlatıldığı hadiste de bir maddî yaptırımdan söz 

edilmemektedir. Ancak bunun maddî yaptırım belirlenmeden önce gerçekleĢmiĢ bir 

olay olması da muhtemeldir.       

Zekâtın farziyetini bildiren ayet ve hadislerin yanında, yine pek çok ayet ve hadiste 

zekât vermeyenlerle ilgili uhrevî tehditler bulunmaktadır. Bu konuyla ilgili olan ve 

Buhârî‟nin de ilgili bâbda verdiği Tevbe Sûresi‟nin 34 ve 35. ayetlerinde Ģöyle 

buyurulmuĢtur: 

                                                 
568 Buhârî, “Zekât” 48; Müslim, “Zekât”, 11. 
569 Yavuz KöktaĢ, Kur‟an‟a Aykırı Görülen Hadisler (Tespit ve Değerlendirme), 2. Baskı, Ġnsan Yayınları, 

Ġstanbul 2015, s. 199; Ġsrafil Balcı, Hz. Ebû Bekir Döneminde İç Siyaset ve İdare, s. 203; KeleĢ, a.g.m, s. 55; 

Adnan Demircan, “Dört Halife Döneminde Zekât”, Din ve Hayat, S. 29, 2016, s. 28. 
570 Nesâî, “Zekât”, 4, 7; Ebû Dâvud, “Zekât”, 4; Dârimî, “Zekât”, 36; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 33: 220, 241. 
571 Suat Erdoğan, a.g.m, s. 432. 



102 

 

“Altın ve gümüşü biriktirip gizleyerek Allah yolunda harcamayanları elem veren bir 

azapla müjdele! O gün bunlar cehennem ateşinde kızdırılıp alınları, böğürleri ve 

sırtları bunlarla dağlanıp, „İşte bu, kendiniz için biriktirip sakladığınız şeylerdir. 

Artık biriktirip sakladığınız şeyleri tadın.‟ denilecek.”
572

 Konuyla ilgili hadisler, bu 

ayetin açıklaması gibidir. Bu hadislerden bazıları Ģöyledir: 

“(Kıyamet günü) deve, sahibine, olduğundan daha güçlü bir şekilde gelir. Eğer 

zekâtını vermemiş ise ayakları ile sahibine vurur. Davar da sahibine olduğundan 

daha güçlü bir şekilde gelir. Eğer zekâtını vermemiş ise tırnaklarıyla sahibine vurur, 

boynuzlarıyla da boynuzlar... Eğer biriniz vermezse, kıyamet gününde omzunda 

meleyen bir koyunu taşıyarak ve „Ya Muhammed‟ diyerek gelmesin. Ben ona derim 

ki: „Senin için bir şey yapamam, sana tebliğ etmiştim.‟...”
573

    

“Allah, bir kimseye mal verdiği halde bu kişi, zekâtını vermezse, bu mal, ona kıyamet 

gününde iki gözü üzerinde iki nokta bulunan zehirli bir erkek yılan olarak gösterilir. 

Yılan onun boynuna dolanır, avurtlarından yakalayarak şöyle der: „Ben senin 

malınım, senin biriktirdiklerinim.‟”
574

 

“Altınla gümüşün hakkını vermeyen hiçbir altın ve gümüş sahibi yoktur ki, kıyamet 

gününde bunlar ateşten levhalar haline getirilip de cehennem ateşinde kızdırılarak 

onlarla sahibinin yanları, alnı ve sırtı dağlanmasın. Bu levhalar soğudukça uzunluğu 

elli bin sene olan bir günde kullar arasında verilecek hüküm bitinceye kadar azab 

için tekrar kızdırılarak sahibine geri döndürülecektir. Sonunda ya cennete ya 

cehenneme gidecektir…” Hadis, deve, sığır ve koyunlar için de bu Ģekilde devam 

etmektedir.
575

 

Zekât, bir yönüyle vergi olduğu gibi, aynı zamanda farz olan bir ibadettir. Bu farzın 

yerine getirilmemesi dinî açıdan günahtır. Devlet, zekâtı ödemeyen mükelleflere 

çeĢitli yaptırımlar uygulayarak, bu vergiyi zorla alabilir. Ancak zekât sadece bir vergi 

olarak düĢünülüp, dünyevî bir amel olarak değerlendirildiğinde problemlerin çıkması 

kaçınılmazdır. Vergiyi ödemek istemeyen mükellef, çeĢitli hileler aracılığıyla bu 

                                                 
572 et-Tevbe 9/34-35. 
573 Buhârî, “Zekât”, 3. 
574 Buhârî, “Zekât”, 3. 
575 Müslim, “Zekât”, 24, 25, 26, 27, 28, 30. 



103 

 

vergiyi ödemekten kurtulabilir. Zekâtın alınabilmesi için gerekli olan Ģartlarla ilgili 

hileler yapabilir. Örneğin; bir yıl bekleme Ģartı ile ilgili, senesi dolmak üzere olan 

malı bir yakınına devrederek zekâttan kaçabilir veya nisab miktarını aĢan malı, 

çocukları arasında taksim ederek nisabdan düĢük gösterebilir. Nitekim bu tip 

hilelerin önüne geçebilmek için hadislerde de birtakım tâlimatlar verilmiĢtir.
576

 

Kısacası alınması hususunda dinin, mükelleflere gösterdiği nisab, bir yıl bekleme 

gibi müsamaha denebilecek Ģartlar, suistimal edilerek bir Ģekilde bu vergiden 

kaçılabilir. Yani dünyevî yaptırımlarla böyle hileleri engelleyebilmek çok da 

mümkün değildir. Bu yüzden zekât vermeme konusunun uhrevî boyutu, vicdanı 

uyanık bir Müslüman için daha önemlidir. Ebû Yûsuf, herhangi bir dünyevî 

yaptırımdan bahsetmeden, Allah‟a ve ahiret gününe inanan bir mü‟min için böyle 

hilelerin helal olmadığını belirterek konuyu uhrevî yönden değerlendirmiĢtir.
577

     

Ġslâm dini, müntesiplerini, yapılması güzel olan iĢlere teĢvik için kat kat uhrevî 

mükâfatlar vadettiği gibi, yapılması kötü görülen iĢlerden sakındırmak için de 

birtakım uhrevî cezalar olduğunu bildirmiĢtir. Bu mükafat ve cezalar, Müslüman 

fertlerin kurallara uyması için itici güç oluĢturmaktadır.
578

 Zekât için de aynı Ģekilde 

verildiğinde mükafat, verilmediğinde cezalar olduğu bildirilmiĢtir. Yukarıdaki 

hadisler, zekât vermeyenleri ahirette azabın beklediğini haber vermektedir. Zekât, 

Müslümanlara farz kılınmıĢtır ve Allah‟a ve ahirette hesaba çekileceğine iman etmiĢ 

bir Müslüman, zekâttan kaçmanın tersine, zekâtını vermek için çaba gösterir.     

Netice olarak; Hz. Ebû Bekir‟in yaptığı savaĢlar, zekât vermeyen birkaç kiĢiye karĢı 

yapılmıĢ savaĢlar değil, devlete isyan niteliğindeki silahlı toplumsal ayaklanmalara 

karĢı yapılan savaĢlardır.  

Devlet, bir vergi niteliğindeki zekâtı vermeyenlere bazı yaptırımlarda bulunabilir. 

Nitekim Hz. Peygamber, zekâtını vermeyen Ġbn Cemîl‟i kınamıĢtır. Hz. Peygamber 

tarafından kınanmak, o devirde Müslümanlar için ağır bir cezaydı. Zekât 

vermeyenlere uygulanabilecek dünyevî yaptırımlar konusunda bu olay, örnek teĢkil 

edebilir. Ancak kurallardan kaçma eğilimindeki kimseler, çeĢitli hilelerle bu 

                                                 
576 Buhârî, “Zekât”, 33. 
577 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 137. 
578 Saffet Köse, İslâm‟da Hukuk Devleti İlkesinin Dinamikleri, s. 23. 



104 

 

yaptırımlara maruz kalmaktan kurtulabilirler. Ancak Allah tarafından kontrol 

edildiğine ve ahirette hesaba çekileceğine iman etmiĢ bir Müslüman, zekâtını 

vermekten kaçmak yerine verebilmek için gayret eder. Ġslâm dininin inĢa etmeye 

çalıĢtığı ideal toplum, bu nitelikteki fertlerden oluĢan toplumdur. 

3.2. Ganimet 

Sözlükte, bir Ģeyi zorluk çekmeden elde etmek,
579

 demek olan ganimet kelimesini, 

Müslümanların savaĢ yoluyla gayr-i müslimlerden elde ettikleri esirler ve her çeĢit 

mal, Ģeklinde tanımlayanlar olmakla beraber, savaĢta düĢman askerlerinden elde 

edilen menkul mallarla sınırlandıranlar da vardır.
580

 

Ebû Ubeyd, Müslümanların, ehl-i harbin mallarından ele geçirdikleri her türlü Ģey, 

Ģeklinde tanımlamıĢtır.
581

 Mâverdî, ganimet teriminin, harp esirleri, kadınları, 

çocukları, toprakları ve malları kapsadığını söylemiĢtir. Onun bu tanımı ġâfi„î 

Mezhebi‟nin görüĢünü yansıtmaktadır.
582

 Ebû Yûsuf, ganimeti, Ģirk ehlinin 

askerlerinden, Müslümanların elde ettikleri her türlü meta, silah, hayvan vesaire gibi 

Ģeylerdir ki düĢmandan alınıp getirilmiĢtir, Ģeklinde ifade etmiĢtir.
583

 Ganimetler 

hakkında hüküm bildiren ilk ayet Ģöyledir: “Sana ganimetleri soruyorlar. De ki: 

Ganimetler, Allah‟a ve resûlüne aittir.”
584

 

Ġbn Abbâs, ayetteki “الاوفال” ifadesinin ganimetler anlamında olduğunu söylemiĢtir.
585

 

Bu ayet hakkında âlimler ihtilaf etmiĢlerdir. Bunun, “Bilin ki ganimet olarak 

aldığınız her şeyin beşte biri Allah‟a ve Resûlü‟ne… aittir.”
586

 ayetiyle neshedildiği 

ve ayetin muktezası gereği maksadın önceleri ganimetlerin tamamının hususen Hz. 

Peygamber‟e ait olduğu ve sonradan beĢte dördünün diğer ayetle ganimet alanlara 

bırakıldığı söylenmiĢtir. Bu görüĢ Ġbn Abbâs ve bir topluluğun görüĢüdür. Ayetin 

muhkem olduğu ve nefel vermenin humustan yapılacağı da söylenmiĢtir. Yine ayetin 

                                                 
579 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: XII, s. 445. 
580 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 48; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 311; Mâverdî, Ahkâmu‟s-sultâniyye, s. 249; Kâsânî, a.g.e, C: VII, 

s. 117; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 36; Mehmet Erkal, “Ganimet”, DĠA. 
581 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 311. 
582 Mâverdî, a.g.e, s. 249. 
583 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 48. 
584 el-Enfâl 8/1. 
585 Buhârî, “Tefsîr”, 140; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 310; Taberî, Tefsîr, C: XIII, s. 362. 
586 el-Enfâl 8/41. 



105 

 

muhkem olduğu ve devlet baĢkanının ganimetlerden dilediği Ģekilde nefel 

verebileceği de söylenmiĢtir. BaĢka bir görüĢte ayetin muhkem olduğu ancak tahsis 

edildiği, kastedilenin seriyyelerin ganimetleri olduğu söylenmiĢtir.
587

 

Bedîr SavaĢı‟nda elde edilen ganimetlerin ne Ģekilde değerlendirileceği tartıĢılırken 

bu ayet inmiĢ ve ganimetin Allah ve Resûlü‟ne ait olduğu bildirilmiĢtir. Mülk olarak 

Allah‟a ait bulunan ganimetlerin ne Ģekilde değerlendirileceğini gösterme vazifesi de 

Hz. Peygamber‟e aittir. Mü‟minlere düĢen ise mülkiyeti Allah‟a, tasarruf hakkı da 

Resûllullah‟a ait bulunan mallar üzerinde tartıĢmamak, bu konuda aralarında çıkan 

tartıĢmadan dolayı oluĢan kırgınlığı gidererek aralarını düzeltmek ve bir mal verilirse 

almak, verilmezse rıza göstermektir. Hz. Peygamber, Bedîr SavaĢı‟nın ganimetleri 

konusunda bu ayetin hükmüyle kendisine bırakılan ganimetlerin tamamını 

mücahidlere dağıtmıĢtır.
588

 Bu ayete göre ganimetlerin, devlet baĢkanı tarafından 

kamunun ihtiyaçlarına göre tasarruf edilebileceği söylenebilir.
589

  

Buhârî, ganimetlerin, Resûlullah (sav), yerlerini beyan edene kadar Müslümanların 

umumuna ait olduğunu ifade etmiĢtir.
590

 Ganimetlerin Hz. Peygamber ve ümmetine 

helal kılındığını bildiren Sahîhayn‟daki rivayetler Ģöyledir:  

“Resûlullah (sav) şöyle buyurdu: „Ganimetler bana helal kılındı.‟”
591

 

“Resûlullah (sav) şöyle buyurdu: „Peygamberlerden bir peygamber gazaya çıktı… 

Neticede o peygamber, ganimetleri topladı. Derken o ganimetleri yakmak için gökten 

bir ateş geldi... Sonra ateş gelip o ganimet malını yedi. Ganimetler bizden önceki hiç 

kimseye helal değildi. Allah bizim zayıflığımızı ve aczimizi gördü de ganimetleri bize 

helal kıldı.‟”
592

 

                                                 
587 Nevevî, el-Minhâc, C: XII, s. 53, 54. 
588 Nesefî,a.g.e, C: II, s. 83; Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, Ġbarahim Kâfi Dönmez, Sadrettin GümüĢ, 

Kur‟an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, 5 c., 5. Baskı, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları, Ankara 2014, C: II, s. 

661-662. 
589 Mehmet Nadir Özdemir, Hz. Peygamber Döneminde Ganimet Uygulamaları, Otto Yayınları, Ankara 2016, 

s. 48. 
590 Buhârî, “Humus”, 8. 
591 Buhârî, “Mesâcid” 23, “Humus”, 8; Müslim, “Mesâcid”, 3, 5. 
592 Buhârî, “Humus”, 8; Müslim, “Cihâd”, 32. 



106 

 

“Bedîr esirleri hakkında Resûlullah (sav), Ebû Bekir ve Ömer‟e „Bu esirler 

hakkındaki görüşünüz nedir?‟ diye sordu. Ebû Bekir: „Ey Allah‟ın Nebîsi, bunlar 

amca ve aşiret çocuklarıdır. Onlardan fidye almanı uygun görüyorum. Böylelikle o, 

bizim için kafirlere karşı bir güç olur.… Azîz ve celîl olan Allah, „Hiçbir peygamber 

için yeryüzünde kuvvetlenip sağlam duruma gelmedikçe esirler alması uygun 

olmaz… Artık elde ettiğiniz ganimetten helal ve temiz olarak yeyin…‟
593

 buyruklarını 

indirdi. Böylece Allah onlara ganimeti helal kıldı.”
594

 

Bu hadisler, baĢka ümmetlere ganimetin helal olmadığını ancak Hz. Muhammed‟e ve 

ümmetine helal kılındığını göstermektedir.
595

  

Bir peygamberin gazaya çıkıp, ganimetleri Ģehrin meydanında topladığı ve bir ateĢin 

bütün ganimetleri yaktığını anlatan rivayet, ganimetlerin toplanıp Allah için 

yakılmasını bildiren Tevrat hükmüyle uyuĢmaktadır.
596

 

Bedîr SavaĢı‟nın ardından nâzil olan Enfâl Sûresi‟nin ilgili ayetleriyle ganimet 

hukuku oluĢmaya baĢlamıĢtır. Hz. Peygamber, Bedîr ganimetlerini savaĢa katılan 

gazilere eĢit Ģekilde dağıtmıĢtır.
597

 

Hz. Peygamber, ganimetler için farklı uygulamalarda bulunmuĢtur. Bunun 

sonucunda fakihler arasında görüĢ ayrılıkları meydana gelmiĢtir. SavaĢsız ele 

geçirilen malların fey olduğu konusunda genel olarak bir görüĢ ayrılığı yoktur. 

SavaĢla ele geçen taĢınır malların ganimet hükümlerine tabi olduğu konusunda da 

ihtilaf yoktur. Ġhtilaf, savaĢla ele geçirilen taĢınmaz mallarda, yani topraklardadır.
598

  

Hz. Peygamber‟in ganimet uygulamaları incelendiğinde, Ģartlar gereği hangi Ģekilde 

hareket etmek gerekiyorsa o Ģekilde tasarrufta bulunduğu söylenebilir.
599

 Ele 

                                                 
593 el-Enfâl 8/69. 
594 Müslim, “Cihâd”, 58. 
595 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 278; Ġbn Hacer, Fethu‟l-bârî, C: VI, s. 223; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 42; Nevevî, a.g.e, 

C: XII, s. 83; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 313-314. 
596 Tesniye 13/16.  
597 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 344; Mâverdî, a.g.e, s. 264. 
598 Mustafa Fayda, “Fey”, DĠA. 
599 M. Nadir Özdemir, a.g.e, s. 127-128. 



107 

 

geçirilen araziler, esirler ve menkul mallar ganimet hukuku açısından üç baĢlık 

altında değerlendirilmiĢlerdir.
600

   

3.2.1. Menkul Mallar 

DüĢmandan ganimet olarak ele geçirilen silah, giysi, altın, gümüĢ vb. her türlü 

taĢınabilir eĢya ile hayvanlar bu gruptandır. Ganimet denince esasen bunlar 

kastedilmektedir.  

“Alî (ra) dedi ki: „Bedîr günü alınan ganimetlerden bana isabet eden yaşlı bir devem 

vardı…‟”
601

 

“Resûlullah (sav), Hevâzin heyeti Müslüman olarak ona geldiklerinde ayağa kalktı. 

Hevâzinliler, ondan mallarının ve esirlerinin geri verilmesini istediler. Resûlullah 

(sav), onlara şöyle buyurdu: „Benimle beraber gördüğünüz kimseler de vardır. İki 

gruptan birini seçin, ya esirler, ya mallar… Resûlullah‟ın (sav) kendilerine ancak iki 

gruptan birini vereceğini anlayınca „Biz esirlerimizi tercih ediyoruz.‟ dediler.”
602

   

Bu hadisler, düĢmanın menkul mallarının ganimet olarak alındığını göstermektedir. 

SavaĢla ele geçirilen menkul malların ganimet hükümlerine tabi olduğu hususunda 

Ġslâm âlimleri arasında bir ihtilaf yoktur.
603

 

“İbn Ömer dedi ki: „….Kurayza savaşınca erkeklerini öldürttü, kadınlarını, 

çocuklarını ve mallarını Müslümanlar arasında taksim etti‟”
604

   

“Resûlullah (sav), Kurayzalılar hakkında hüküm verme işini Sa„d‟a bıraktı. O da: 

„Ben, onlar hakkında, savaşçıların öldürülmesi, çocukların ve kadınların esir 

alınması, mallarının paylaştırılması hükmünü veriyorum.‟ dedi.”
605 

                                                 
600 Erkal, a.g.md. 
601 Buhârî, “Büyu„”, 16, “Humus”, 1, “Megâzî”, 9; Müslim, “EĢribe”, 1. 
602 Buhârî, “Megâzî”, 51. 
603 Mustafa Fayda, a.g.md.  
604 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
605 Müslim, “Cihâd”, 65. 



108 

 

Kurayzaoğulları‟ndan ele geçirilen mallar ve esirler, Müslümanlar arasında taksim 

edilmiĢtir.
606

 Benû Kurayza‟nın mallarının paylaĢtırılması iĢi, ganimet hukukuna 

göre yapılıp sadece gazilere dağıtılmıĢ da olsa, ganimet hukukuna bağlı kalınmadan 

bütün Müslümanlara dağıtılmıĢ da olsa, sonuçta bir hakem kararıdır. Hakem baĢka 

bir karar da verebilirdi, Hz. Peygamber, muhakkak o karara da uyacaktı. 

Bedîr‟de ele geçirilen ganimetler, Enfâl Sûresi‟nin 1. ayetiyle Hz. Peygamber‟in 

tasarrufuna bırakılmıĢ, Hz. Peygamber de gaziler arasında eĢit Ģekilde taksim 

etmiĢtir.
607

 Bu ganimetten humus ayrılmamıĢtır.
608

 Kendisi de her asker gibi bir pay 

almıĢtır.
609

 Buhârî, Bedîr‟e katılıp ganimetten pay alan KureyĢli muhacirlerin 81 

erkek olduğunu belirtmiĢ, Urve b. ez-Zübeyr‟den de bunların 100 kiĢi olduğunu 

aktarmıĢtır.
610

  

Huneyn SavaĢı‟ndan sonra Müslüman olarak Hz. Peygamber‟e gelen ve esirleri veya 

mallarından birini seçmeleri söylenen Hevâzinliler, esirlerini seçmiĢlerdi. Onlara 

esirleri iade edilmiĢ ancak malları ganimet muamelesine tabi tutulmuĢtur. Hz. 

Peygamber, Huneyn ganimetlerinin Cirâne‟de toplanmasını emretmiĢ ve Tâif üzerine 

savaĢa gitmiĢti. Tâif‟ten döndüğü zaman Cirâne‟de ganimetleri paylaĢtırmıĢtır.
611

  

Hevâzinliler, savaĢçılara teĢvik olması için savaĢa gelirken yanlarında kadınlarını, 

çocuklarını, deve ve koyun sürülerini de getirmiĢlerdi. Bunun, askerlerin, savaĢı 

kazanana veya ölünceye kadar bütün güçleriyle savaĢmasını sağlayacağını 

düĢünüyorlardı.
612

 Bu sebeple Hevâzin ganimetleri oldukça fazla miktardadır. 

Develerin yirmi dört bin, koyunların kırk bin tane olduğu, dört bin ukıyye de gümüĢ 

bulunduğu nakledilmiĢtir.
613

 

                                                 
606 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 287; Aynî, a.g.e, C: XVII, s. 127; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 334; Ġbn Sâ„d, a.g.e, C:  

II, s. 75; Taberî, Tarih, C: II, s. 103; Muhammed Hamidullah, Hz. Peygamber‟in SavaĢları. (Çev: Nazire Erinç 

Yurter), Beyan Yayınları, Ġstanbul 2017, s. 127. 
607 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 344. 
608 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 311; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 248; Mâverdî, a.g.e, s. 264; Cessâs, a.g.e, C: IV, s. 224; 

Aynî, a.g.e, C: XV, s. 17-18; Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 395; Erkal, a.g.md. 
609 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 836.  
610 Buhârî, “Megâzî”, 9. 
611 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 46; Aynî, a.g.e, C: XVII, s. 298. 
612 Miras, a.g.e, C: VII, s. 97; Hamidullah, Hz. Peygamber‟in SavaĢları, s. 113. 
613 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 48; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 61; Miras, a.g.e, C: VII, s. 97. 



109 

 

Sonuç olarak; Hz. Peygamber‟in ganimet uygulamalarında, savaĢla ele geçirilen 

menkul malların 4/5‟i çoğunlukla savaĢa katılan gaziler arasında taksim edilmiĢtir. 

SavaĢla ele geçirilen menkul malların ganimet hükümlerine tabi olduğu konusunda 

ihtilaf yoktur.
614

   

3.2.2. Esirler 

Hz. Peygamber, savaĢta ele geçirilen esirler hakkında karĢılıksız veya fidye karĢılığı 

serbest bırakma ve Müslümanlara taksim etme gibi uygulamalarda bulunmuĢtur. 

Esirlere karĢılık fidye alındığını gösteren bazı rivayetler Ģunlardır:  

“Ensâr'dan adamlar Resûlullah'tan (sav), „Yâ Resûlullah, bize izin ver de kız 

kardeşimizin oğlu Abbâs‟ın fidyesini kendisine terk edelim.‟ diyerek izin istediler. Hz. 

Peygamber dedi ki: „O fidyeden bir dirhemi bile iade etmeyeceksiniz.‟”
615

 

“Resûlullah‟a (sav) Bahreyn'den mal getirildi. Bunun üzerine Abbâs, Hz. 

Peygamber'e gelerek: „Yâ Resûlullah, bu maldan bana biraz ver.  Çünkü ben (Bedîr 

Savaşı‟nda) hem kendimin, hem de Akîl'in fidyesini vermiştim.‟ dedi…”
616

 

“Hz. Ömer‟den rivayet edilmiştir: Bedîr esirleri hakkında Resûlullah (sav), Ebû 

Bekir ve Ömer‟e „Bu esirler hakkındaki görüşünüz nedir?‟ diye sordu. Ebû Bekir: 

„Ey Allah‟ın nebisi, bunlar amca ve aşiret çocuklarıdır. Onlardan fidye almanı 

uygun görüyorum. Böylelikle o, bizim için kafirlere karşı bir güç olur. Umulur ki 

Allah onları İslâm‟a hidayet eder.‟ dedi. Resûlullah (sav), Ebû Bekir‟in dediğini 

beğendi ve benim dediğimi beğenmedi...”
617

 

“Sakîfliler, Ukayloğulları ile antlaşmalıydılar. Sakîfliler, Resûlullah‟ın (sav) 

ashâbından iki adamı esir aldılar. Resûlullah‟ın (sav) ashâbı da Ukayloğulları‟ndan 

                                                 
614 Fayda, a.g.md. 
615 Buhârî, “Cihâd”, 169; “Itk”, 11. 
616 Buhârî, “Cihâd”, 169. 
617 Müslim, “Cihâd”, 58. 



110 

 

bir adamı esir aldılar…. Sonra bu adam, o iki adam karşılığında fidye olarak 

verildi.”
618

 

Bu hadisler, düĢman esirlerine karĢılık fidye alınabileceğine delildir. Nitekim bu 

hüküm, Kur‟an-ı Kerîm‟de “Kâfirlerle (savaşta) karşılaştığınızda hemen boyunlarını 

vurun, nihayet onları çökertince bağı sağlam bağlayın (esir alın). Savaş sona erince 

de ya karşılıksız ya da fidye karşılığı salıverin…”
619

 ayetiyle de bildirilmiĢtir. 

Arap dilinde “اصيز (esîr)” kelimesi, savaĢta ele geçirilen düĢman savaĢçı erkeklerini 

ifade ederken, düĢmandan ele geçirilen kadın ve çocuk tutsakları ifade etmek için 

.kelimesi kullanılmaktadır ”(seby) صثي“
620

 Nitekim hadislerde de Bedîr esirlerinden 

bahsedilirken “اصيز (esîr)” kelimesi kullanılmıĢ, Mustalikoğulları ve Hevâzin 

kabilelerinden esir alınan kadınlar ve çocuklar için ise “صثي (seby)” kelimesi 

kullanılmıĢtır.
621

 Esirler, muharip erkekler ile kadın ve çocuklar olmak üzere iki ayrı 

sınıfta değerlendirilmiĢlerdir.
622

 

Bedîr‟de ele geçirilen menkul mallar, gaziler arasında taksim edilirken, konuyla ilgili 

rivayetlerden esirlerin taksim edilmediği anlaĢılmaktadır. Esirlere ne yapılacağına 

dair vahiy de gelmemiĢtir.
623

 Hz. Peygamber, bu esirler hakkında ashabıyla istiĢare 

etmiĢ ve serbest bırakılmaları karĢılığında fidye alınmasına karar vermiĢtir. Eğer 

esirler, mücahidler arasında paylaĢtırılmıĢ olsaydı, Hz. Peygamber‟in esirlere ne 

yapılacağına dair istiĢare etmesine gerek kalmazdı.  

Hz. Peygamber‟in Bedîr esirleri hakkında görüĢlerini sorması üzerine Hz. Ebû 

Bekir‟in “Bunlar amca ve aşiret çocuklarıdır… Umulur ki Allah, onları İslâm‟a 

hidayet eder.” Ģeklindeki sözlerinden bu esirlerin öldürülmeleri yönünde bir temayül 

olduğu anlaĢılmaktadır. Hz. Ebû Bekir, bu sözleri ile öldürülmemeleri gerektiğini 

söylemiĢtir.  

                                                 
618 Müslim, “Nezr”, 8. 
619 el-Muhammed 47/4. 
620 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: IV, s. 19, C: XIV, s. 367; Ahmet Özel, “Esir”, DĠA. 
621 Buhârî, “Humus” 15, 19, “Megâzî”, 30, 51.  
622 Ahmet Özel, a.g.md. 
623 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 408. 



111 

 

Hz. Peygamber‟in esirler hakkında karar vermiĢ olması, bu esirlerin dağıtılmadığını 

göstermektedir. Kaynaklarda bahsedilen, Bedîr esirlerinin taksim edilmesiyle ilgili 

husus, bu esirlerin Medine‟ye getirilmeleri esnasında onların bakımlarını ve 

güvenliklerini daha kolay sağlamak ve kaçmalarına engel olabilmek için, sorumlu 

kılma Ģeklindedir.
624

   

Bedîr esirleri arasında bulunan Hz. Peygamber‟in akrabaları da fidyeden istisna 

edilmemiĢ amcası Abbâs ve amcaoğlu Âkil ve Nevfel için de fidye alınmıĢtır.
625

 

Esirlerin fidyesi 1000-4000 dirhem arasında belirlenmiĢtir.
626

 Ebû Ubeyd, esirler 

karĢılığında alınan toplam fidyenin takriben 4000 dirhem olduğunu nakletmiĢtir.
627

 

Ayrıca Müslümanların maddî gelire Ģiddetle ihtiyaç duydukları bir dönemde dahi 

okuma-yazma bilen düĢman esirlerinin belli bir sayıdaki Müslüman çocuğa okuma-

yazma öğretmesi karĢılığında serbest bırakılması
628

 burada mutlaka anılması gereken 

mümtaz bir olaydır. 

“İbn Ömer dedi ki: „Kurayza ve Nadîr oğulları savaş açtı. Benû Nadîr‟i sürgüne 

gönderdi. Kurayzalıları yerlerinde bıraktı ve lütfetti. Kurayza savaşınca erkeklerini 

öldürttü, kadınlarını, çocuklarını ve mallarını Müslümanlar arasında taksim etti. 

Yahudilerden bazıları Müslüman oldular. Medine‟deki bütün Yahudi kabilelerini; 

Benû Kaynuka –onlar Abdullah b. Selâm‟ın kabilesiydi-, Benû Hârise Yahudilerini 

ve Medine Yahudilerinin hepsini sürgün etti.‟”
629

 

“El değirmeniyle un öğütmekten dolayı Fâtıma‟nın elleri tutmaz olmuştu 

Resûlullah'a bir grup harb esiri getirildiğini duydu. O esirlerden bir hizmetçi istemek 

için babasına gitti…”
630

     

Medine Yahudileriyle ilgili hadisten, Müslüman olmayan Yahudi topluluklarının 

Medine‟den sürgün edildikleri anlaĢılmaktadır. Medine‟de bulunan Yahudi 

                                                 
624 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 347; Hamidullah, Hz. Peygamber‟in SavaĢları, s. 51. 
625 Ġbn Battâl, a.g.e, C: VII, s. 53; Aynî, a.g.e, C: XIII, s. 97; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 409. 
626 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 365; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 22; Aynî, a.g.e, C: XIII, s. 97. 
627 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 134. 
628 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 134; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 22; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 192. 
629 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
630 Buhârî, “Humus”, 6. 



112 

 

kabilelerinden, Hz. Peygamber‟le yaptıkları antlaĢmayı ilk bozan Benû Kaynuka 

olmuĢtur. Hz. Peygamber, onları sürgüne göndermiĢtir.
631

 

Benû Kurayza‟dan ele geçirilen esirler, Müslümanlar arasında taksim edilmiĢtir.
632

 

Kurayzalılar hakkında inen Ahzâb Sûresi‟nin 26. ayetinde Müslümanların onlardan 

bazılarını esir aldıkları açıkça belirtilmiĢtir.
633

 Bu ayette esir alındıkları bildirilenlerin 

kadın ve çocukları olduğu müfessirlerce açıklanmakla beraber,
634

 hadisler ve siyer 

kaynaklarındaki rivayetler de bu ayete ve yorumuna muvafıktır.
635

  

Hz. Peygamber‟in uygulamasında fidyeyle veya karĢılıksız olarak serbest 

bırakılmayan tek esir topluluğu Benû Kurayza esirleridir. Onlar hakkındaki bu karar 

kendilerinin de razı olduğu Sa„d b. Muâz‟ın hakemliği sonucunda alınmıĢtır.
636

 

Alınan karar Yahudi Ģeriatına göre alınmıĢ,
637

 Ahzâb Sûresi‟nin 26. ayetiyle de 

tasdik edilmiĢtir.    

Benû Kurayza‟dan ele geçirilen esirlerin bir kısmı Necid ve ġam‟a gönderilmiĢ ve 

onların karĢılığında at ve silah alınmıĢtır.
638

 Necid ve ġam, Yahudilerin yaĢadıkları 

bölgelerdi, daha önceden Medine‟den çıkarılan Yahudiler de Necid ve ġam‟a 

gitmiĢlerdi.
639

 Kurayza esirlerinin de buralara gönderilmiĢ olması, onların köle gibi 

satılmadığını bilakis buralarda yaĢayan dindaĢlarına fidye karĢılığında verilmiĢ 

olabileceğini muhtemel kılmaktadır.   

Yukarıda da temas edildiği gibi Benû Kurayza ile ilgili alınan karar Hz. 

Peygamber‟in aldığı bir karar değil, her iki tarafında razı olduğu hakem tarafından 

alınan bir karardır. Hakem, esirler hakkında da farklı bir karar verseydi, Hz. 

Peygamber bu karara da uyacaktı. Hz. Peygamber‟in esirler konusundaki 

                                                 
631 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VII, s. 330. 
632 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 287; Aynî, a.g.e, C: XVII, s. 127; Muhammed Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, 

(Çev: Hamdi AktaĢ), Beyan Yayınları, Ġstanbul 2016, s. 272.  
633 el-Ahzâb 33/26.  
634 Taberî, Tefsîr, C: XX, s. 250; Ġbn Kesîr, Tefsîr, C: VI, s. 399; Nesefî, a.g.e, C: III, s. 241.  
635 Taberî, Tarih, C: II, s. 103; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 330,334; Vâkidî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. 

Vâkid, Kitâbu‟l-Megâzî,(Thk: Marsden Jones), 3 c., Âlimü‟l-Kütüb, Beyrut t.y, C: II, s. 521-524; Ġbn Hibbân, 

es-Sîretü‟n-nebeviyye, s. 201.   
636 Buhârî, “Megâzî”, 28; Müslim, “Cihâd”, 64; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 329; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 

488-489. 
637 Hamidullah, a.g.e, s. 489;  Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 272, 301. (Ayrıca bkz. Tevrat, Tesniye 20/10-14.)  
638 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 335; Vâkidî, a.g.e, C: II, s. 523.   
639 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VII, s. 330. 



113 

 

uygulamalarını anlamaya çalıĢırken, Benû Kurayza‟nın kadın ve çocuklarının 

Müslümanlar arasında taksim edilmesi olayının değerlendirme dıĢında tutulması 

daha isabetli olacaktır. 

Hz. Fâtıma‟nın, Hz. Peygamber‟den esirler arasından bir hizmetçi istemesi, Hz. 

Peygamber devrinde esirlerin köleleĢtirilmesi uygulamasına delildir. Böyle bir 

uygulama olmasa Hz. Fâtıma, esirlerden bir hizmetçi istemezdi. 

“Resûlullah (sav), Mustalikoğullarına, haberleri yokken baskın yaptı. Savaşçılarını 

öldürdü, kadın ve çocuklarını esir aldı.”
640

 

“Resûlullah (sav), Bedîr esirleri hakkında: „Mut„im b. „Adiyy sağ olsaydı sonra 

benimle bu iğrenç adamlar hakkında konuşsaydı, kesinlikle onları ona bırakırdım.‟ 

buyurdu.”
641

 

“Resûlullah (sav), Necid tarafına bir süvari birliği göndermişti. Bu birlik, 

Hanifeoğullarından Sümâme b. Usâl denilen Yemâmelilerin lideri bir adam getirdi. 

Mescidin direklerinden birine bağladılar. Resûlullah (sav) onun yanına çıkıp: „Ne 

haber yâ Sümâme‟ dedi. O: „Bende yâ Muhammed, hayır var. Eğer öldürürsen kan 

sahibi birini öldürürsün. İyilik yaparsan, teşekkür eden birine iyilik yaparsın. Mal 

istiyorsan iste, sana dilediğin verilecektir.‟ Resûlullah (sav), onun yanından ayrıldı… 

(Bu olay bu Ģekilde iki kere daha gerçekleĢti. Üçüncüsünde) Resûlullah (sav): 

„Sümâme‟yi serbest bırakın.‟ buyurdu… Sümâme Müslüman oldu.”
642

  

“Resûlullah (sav), Hayber‟i ele geçirince Yahudileri buradan çıkarmak 

istemişti...”
643

 

“Hevâzinliler, mallarının ve esirlerinin geri verilmesini istediler. Resûlullah (sav), 

onlara şöyle buyurdu: „…İki gruptan birini seçin, ya esirler, ya mallar.‟ 

Resûlullah‟ın (sav) kendilerine ancak iki gruptan birini vereceğini anlayınca „Biz 

esirlerimizi tercih ediyoruz.‟ dediler. Resûlullah (sav), Müslümanlara buyurdu ki: 

                                                 
640 Buhârî, “Megâzî”, 30; Müslim, “Cihâd”, 1. 
641 Buhârî, “Humus”, 16, “Megâzî”, 9. 
642 Buhârî, “Mesâcid”, 43, “Husûmât”, 6, “Megâzî”, 66; Müslim, “Cihâd”, 59,60. 
643 Buhârî, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 



114 

 

„Şimdi kardeşleriniz, bize, tevbe ediciler olarak geldiler. Ben esirlerini onlara geri 

vermeyi uygun gördüm. Sizden bunu gönüllüce yapmak isteyen yapıversin. Kim de 

hissesini tutmak isterse Allah‟ın bize vereceği ilk feyden ona vermemize karşılık 

bırakıversin.‟ İnsanlar: „Yâ Resûlullah, biz gönüllü olarak verdik.‟ dediler.”
644

     

“Hz. Ömer‟e Huneyn esirlerinden iki cariye düşmüştü. Resûlullah (sav), Huneyn 

esirlerini karşılıksız olarak serbest bıraktığını açıkladı ve sokaklarda koşuşturmaya 

başladılar. Hz. Ömer: „Ey Abdullah, bak, bu ne?‟ deyince Abdullah: „Resûlullah, 

esirleri karşılıksız serbest bıraktı.‟ dedi. Ömer dedi ki: „Git, iki cariyeyi serbest 

bırak.‟” 
645

 

Bu hadisler, esirlerin karĢılıksız serbest bırakılabileceğine delildir.
646

 Kur‟an-ı 

Kerîm‟de, esirler hakkında uygulanacak hükümleri bildiren ayette de esirlerin 

karĢılıksız serbest bırakılabileceği bildirilmiĢtir.
647

  

Mustalikoğulları esirleri, Hz. Peygamber‟in, bu kabilenin reisi olan Hâris b. Ebû 

Dırâr‟ın kızı Cüveyriye ile evlenmesi üzerine Hz. Peygamber‟in akrabaları oldukları 

gerekçesiyle sahâbe tarafından serbest bırakılmıĢlardır.
648

 

Hayber‟de alınan esirler, savaĢ esnasında alınan esirlerdir. Çünkü savaĢ bitince Hz. 

Peygamber, Hayber Yahudilerine sürgün cezası vermiĢ ve esirleri onlara iade 

etmiĢtir.
649

 Bu olay, savaĢ bittikten sonra mağlup tarafın fertlerinin, Müslümanların 

esiri olmadığını göstermektedir.  

Rivayetlerden, esirlerin, Müslümanlara dağıtıldığı anlaĢılmaktadır. Ancak bu, 

ganimet taksimi Ģeklinde bir dağıtım olmasa gerektir. Esirlerin doyurulabilmesi 

gayesiyle yapılmıĢ bir dağıtım olmalıdır. Ayrıca ganimet Ģeklinde taksim edilen 

esirler için “أصاب (isabet etti)”
650

 fiili kullanılırken,
651

 Hayber esirleri arasındaki 

                                                 
644 Buhârî, “Megâzî”, 51. 
645 Buhârî, “Humus”, 19. 
646 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 304; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 88. 
647 el-Muhammed 47/4. 
648 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 174; Aynî, a.g.e, C: IV, s. 88, C: XI, s. 106; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 404; 

Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 272. 
649 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 135-136, 158; Belâzurî, a.g.e, s. 25; Vâkidî, a.g.e, C: II, s. 671.   
650 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: I, s. 537. 
651 Buhârî, “Humus”, 19. 



115 

 

Safiyye için “ًصارخ ال (yanına vardı, yanında bulundu)
652

 fiilinin kullanılmıĢ olması 

da bu dağıtımın, ganimet taksiminden farklı olduğu konusunda dikkate değer bir 

noktadır.  

Hevâzin esirlerinin taksimattan önce mi sonra mı serbest bırakıldığına dair ihtilaf 

edilmiĢtir.
653

 Hz. Ömer‟in iki cariyeyi serbest bıraktığı rivayetten, esirlerin 

taksimattan sonra bırakıldığı anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in, esirleri gönüllü 

olarak bırakmak istemeyenlere elde edilecek ilk ganimetten vermeyi vaat etmesi de 

taksimatın gerçekleĢmiĢ olduğunu göstermektedir. Eğer bu ganimetler, henüz taksim 

edilmemiĢ olsaydı, bu kimselere bu ganimetten verilebilir ve daha sonra elde 

edilecek ganimeti beklemeye gerek kalmazdı.  

Muhammed Hamidullah da esirlerin iadesinin taksimattan sonra yapıldığını ifade 

etmektedir.
654

 Eğer esirlerin iadesi ganimet taksiminden önce olsaydı, Hz. 

Peygamber‟in henüz taksim edilmemiĢ ganimetler hakkında kendi baĢına karar 

almadığı ve konuyu gazilere sorduğu, dolayısıyla da devlet baĢkanının ganimetler 

hakkındaki tasarruf yetkisinin kısıtlı olduğu, ganimet malları hakkındaki kararları, bu 

malların müstakbel sahipleri olan Müslüman gazilerle birlikte verebileceği Ģeklinde 

bir kanaat oluĢurdu. Hevâzin esirlerinin iadesi taksimattan sonra olmuĢ, dolayısıyla 

Hz. Peygamber, bu esirler, gazilere taksim edilmiĢ olduğu için esirlerin iadesini 

gazilerden rica etmiĢtir.
655

  

Mekke‟nin fethinde birkaç kiĢi hariç buranın halkına bir Ģey yapılmamıĢ ve hepsi 

serbest bırakılmıĢlardır.
656

 Hz. Peygamber, peygamberliğinin en baĢından beri 

kendisine en büyük düĢmanlığı yapmıĢ olmalarına rağmen Mekkelilere esir 

muamelesi yapmamıĢtır. Bu olay, savaĢla alınmıĢ da olsa fethedilen bölgelerin 

halkının, Müslümanların esiri olmayacağının açık bir delilidir. Mekke‟nin Fethi‟nden 

hemen sonra gerçekleĢen Huneyn Gazvesi‟ne Mekkelilerden pek çok kiĢi de 

katılmıĢtır. Üstelik bu gazvenin ganimetlerinin dağıtımında Hz. Peygamber, 

                                                 
652 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: IV, s. 443. 
653 Miras, a.g.e, C: VII, s. 100. 
654 Hamidullah, Hz. Peygamber‟in SavaĢları, s. 121. 
655 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 33-34; Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 272. 
656 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 103. 



116 

 

Mekke‟nin önde gelenlerine fazlaca mal vermiĢ ve ensâr, Hz. Peygamber‟in artık 

Mekke‟ye döneceğini bile düĢünmeye baĢlamıĢlardır.
657

    

Hevâzin esirlerinin ve daha öncesinde de Mustalikoğulları esirlerinin taksim edilmiĢ 

olması, savaĢta ele geçirilen esirlerin, gazilere dağıtılabileceğini göstermektedir. 

Ancak Muhammed Sûresi 4. ayetinin savaĢta esir alınanlar hakkında “ya karşılıksız, 

ya fidye karşılığı salıverin” ifadesine istinaden esirlerin geçici olarak esir alındıkları 

ve köleleĢtirilemeyeceklerini düĢünmek de mümkün gözükmektedir.
658

  

Bununla beraber Hz. Peygamber‟in, Hevâzin esirlerini serbest bırakma konusunda, 

kendilerinin payına düĢen esirleri serbest bıraktığını söyleyip, esirlerini gönül 

hoĢluğuyla bırakmak istemeyenlere ilk ganimetten mal vermeyi vaat etmesi bu 

esirler üzerinde Müslüman gazilerin bir mülkiyetinin oluĢtuğunu göstermektedir. 

Nitekim sahabe, ellerindeki Benû Mustalik esirlerini de Hz. Peygamber‟in Cüveyriye 

ile evlenmesi sonucu serbest bırakmıĢlardır. 

Fâkihler, esirlere yapılacak muameleler konusunda fidye karĢılığı veya karĢılıksız 

serbest bırakılmaları, köle yapılmaları ve öldürülmeleri gibi uygulamalar saymıĢlar 

ve bunlar hakkında değerlendirmelerde bulunmuĢlardır.
659

 Mâlikî, ġâfi„î ve 

Hanbelîlere göre devlet baĢkanı uygun görürse esirler, fidye karĢılığında veya 

karĢılıksız serbest bırakılabilir.
660

 

Hanefîler ise bir esirin dâr-u‟l-harbe fidye ile veya karĢılıksız serbest 

bırakılamayacağı görüĢündedirler. Ancak zimmî statüsüyle Ġslâm devletinin 

vatandaĢı olursa serbest bırakılabileceğini kabul etmiĢlerdir.
661

 Hz. Peygamber‟in 

Bedîr esirlerini serbest bırakmasının ise mensûh olduğu Ģeklinde 

yorumlamıĢlardır.
662

 Ebû Yûsuf ve Ġmam Muhammed, Müslüman esirlere karĢılık 

düĢman esirlerinin serbest bırakılabileceği görüĢündedirler.
663

 

                                                 
657 Buhârî, “Megâzî”, 46, 53. 
658 Mehmet Birsin, “İslâm Devletler Hukukunda Savaş Esirlerine Uygulanan Yaptırımların Analizi”, Hitit 

Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, C: XI, S. 21, 2012/1, s. 183-184.  
659 Özel, a.g.md. 
660 Mâverdî, a.g.e, s:249; Ġbn RüĢd, a.g.e, C: I, s. 382; Ġbn Kudâme, a.g.e, C: X, s. 396; Özel, a.g.md. 
661 Serahsî, a.g.e, C: X, s. 139-140; Kâsânî, a.g.e, C: VII, s. 119-120; Özel, a.g.md. 
662 Serahsî, a.g.e, C: X, s. 139; Kasânî, a.g.e, C: VII, s. 120; Özel, a.g.md. 
663 Serahsî, a.g.e, C: X, s. 140. 



117 

 

Tablo 1. Hz. Peygamber‟in savaş esirleriyleriyle ilgili uygulamaları. 

SAVAġIN ADI   VERĠLEN HÜKÜM GERÇEKLEġEN 

UYGULAMA 

Bedîr  SavaĢçılar esir alındı. Bir kısmı fidyeyle, bir kısmı 

karĢılıksız serbest 

bırakıldılar.
664

 

Benû Kaynuka, 

Benû Hârise ve 

diğer Medine 

Yahudi toplulukları 

Sürgün cezası verildi. Sürgün edildiler.
665

 

Benû Nadîr Sürgün cezası verildi.   Sürgün edildiler.
666

 

Benû Kurayza  YetiĢkin erkekler idam                    

edilecek, kadın ve çocuklar 

esir alınıp taksim edilecek.      

(Hakem kararı) 

YetiĢkin erkekler idam edildi. 

Esirler, Müslümanlara taksim 

edildi.
667

 

(Hakem kararı uygulandı.) 

Benû Mustalik Kadın ve çocuklar esir 

alındı ve taksim edildiler.
668

 

Esirler karĢılıksız serbest 

bırakıldılar.
669

 

Hayber Sürgün cezası verildi.
670

               Toprakları iĢleyip ürünün 

yarısını vermeleri karĢılığında, 

geçici olarak yerlerinde 

bırakıldılar.
671

 

Fedek Hayber‟le aynı Ģartlarda 

antlaĢma yapıldı.
672

 

Toprakları iĢleyip ürünün 

yarısını vermeleri karĢılığında, 

geçici olarak yerlerinde 

bırakıldılar.
673

 

Mekke Serbest bırakılacaklar. Serbest bırakıldılar.
674

 

Hevâzin Kadın ve çocuklar esir 

alındı ve taksim edildiler.
675

 

Esirler karĢılıksız serbest 

bırakıldılar.
676

 

 

                                                 
664 Buhârî, “Cihâd”, 169; “Itk”, Müslim, “Cihâd”, 58.   
665 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
666 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
667 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
668 Buhârî, “Megâzî”, 30; Müslim, “Cihâd”, 1. 
669 Buhârî, “Itk”, 13; Müslim, “Cihâd”, 1; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 174; Aynî, a.g.e, C: IV, s. 88, C: XI, s. 106; 

Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 404; Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 272. 
670 Buhârî, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 
671 Buhârî, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 
672 Buhârî, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 52, 53; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
673 Buhârî, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 52, 53; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
674 Buhârî, “Megâzî”, 46, 53. 
675 Buhârî, “Humus”, 19, “Megâzî”, 51. 
676 Buhârî, “Humus”, 19, “Megâzî”, 51. 



118 

 

SavaĢ esirleri hakkında verilen hükümler incelendiğinde, haklarında kendilerinin de 

razı olduğu hakemin kararı uygulanan Benû Kurayza dıĢındaki bütün Yahudi 

toplulukları için sürgün hükmünün verildiği görülmektedir.  

Bu topluluklardan Medine‟de yaĢamakta olan Benû Kaynuka, Benû Hârise, Benû 

Nadîr ve Medine‟de yaĢayan diğer Yahudi toplulukları Medine‟den sürülmüĢtür.
677

  

Hayber ile ilgili rivayetlerden Hayberlilerin topraklarından sürüleceği ancak daha 

sonra varılan antlaĢmayla toprakları iĢleyip ürünün yarısını vermeleri karĢılığında, 

geçici olarak topraklarında bırakıldıkları anlaĢılmaktadır. Bu antlaĢmada Hz. 

Peygamber, Hayberlilere, Müslümanların uygun görecekleri zamana kadar burada 

kalabileceklerini Ģart koĢmuĢtur.
678

 Nitekim vefatına yakın bir zamanda ashabına, 

Yahudi ve Hristiyanları bu topraklardan çıkarmalarını söylemiĢtir.
679

 Hz. 

Peygamber‟in, Hayberlileri, sürmeyi durdurmasının sebebinin, Müslümanlar arasında 

bu toprakları iĢleyip ziraat yapacak yeterli sayıda kiĢi bulunmaması olduğu 

söylenebilir.
680

  

Fedek halkı, Hayberlilerle yapılan antlaĢma Ģartlarıyla aynı Ģartlarda bir antlaĢma 

talep etmiĢler, Hz. Peygamber de kabul etmiĢtir.
681

 Yani onlar da Müslümanların 

uygun görecekleri zamana kadar, ziraat yapıp ürünün yarısını vermeleri karĢılığında 

topraklarında bırakılmıĢlardır.  

Yahudi topluluklarının sürgün edilmeleri, Ġslâm‟ın merkezi olan Hicaz topraklarında 

Ġslâm dıĢında bir din bırakılmaması siyaseti gereğidir.
682

 Nitekim Hz. Peygamber, 

                                                 
677 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62; Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 45; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 269-270. 
678 Buhârî, “Muzâraa„”, 14, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 
679 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Vasiyet”, 20. 
680 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 72; Belâzurî, a.g.e, s. 26; Ġbn Kayyim, el- Cevziyye, Zâdu‟l-meâd, (Çev: ġükrü Özen, H. 

Ahmet Özdemir, Mustafa Erkekli), 6. c., Ġklim Yayınları, Ġstanbul 1989, C: III, s. 181. 
681 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
682 Hadislerde Yahudi ve Hristiyanların çıkarılacakları yer, “الجزيزج العزب (Arap Yarımadası) olarak geçmektedir. 

Arap Yarımadası, Yemen‟den, ġam ve Irak‟a, Kızıldeniz‟den, Umman ve Basra Körfezi‟ne kadar olan yerleri 

içine alan bölgedir. Ancak Hz. Peygamber‟in kastının Hicaz bölgesi ve civarı olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim 

Hz. Ömer, Yahudi ve Hrıstiyanları tamamen Arap Yarımadası dıĢına çıkarmamıĢ, Hicaz bölgesinden 

uzaklaĢtırmıĢtır. Zira Yahudileri gönderdiği Teymâ ve Erîha Arap Yarımadası dahilindedir ve Teymâ günümüzde 

de Suudî Arabistan‟ın bir yerleĢim birimidir. Erîha ise Filistin topraklarındadır. Buhârî, “Muzâraa„”, 14, 

“Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6; Nevevî, a.g.e, C: X, s. 212-213, C: XI, s. 93-94; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 

171; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 416; Elnure Azizova, Teymâ, DĠA; Teymâ için bkz. 

https://www.google.com/maps/place/Teyma+Suudi+Arabistan/@24.1049099,30.5110348,5z/data=!4m5!3m4!1s0

x15a729e2f13118a7:0x3850fff5d162f2c7!8m2!3d27.6121695!4d38.5165234; Erîha için bkz. 

https://www.google.com/maps/@31.8594675,35.4294883,13z. 



119 

 

yeryüzünün Allah‟ın ve Resûlü‟nün olduğunu ve Yahudileri, Hicaz topraklarından 

çıkarmak istediğini ifade etmiĢtir.
683

 Vefatına yakın, ashabına da, onları, bu 

topraklardan çıkarmalarını emretmiĢtir.
684

  

Kendilerini diğer topluluklardan üstün gören, hem din hem de devlet için tehdit 

içeren Yahudi kabilelerinin, Ġslâm Dini‟nin ve devletin merkezi olan Hicaz 

topraklarında bulunmaları önemli bir tehlikeydi. Nitekim daha önce Medine‟de 

birlikte yaĢadıkları Müslümanlara ihanetler etmiĢlerdi. Hayber‟de de doğru 

durmamıĢlar, diğer kabileleri Müslümanlara karĢı kıĢkırtmıĢlardı. Ġçlerinde bilgin 

insanlar bulunduğu için diğer toplulukları dini açıdan da kandırabiliyorlar ve onların 

Ġslâm Dini‟ne girmemeleri için çalıĢıyorlardı. Hz. Muhammed‟in Allah‟ın 

peygamberi olduğunu çok iyi bildikleri halde çok azı iman etmiĢti ve diğer Arap 

kabileleri gibi toplu halde Müslüman olmaları çok da muhtemel değildi.
685

 Bunlar ve 

bunlar gibi sebeplerden dolayı Yahudi kabilelerinin, din ve devletin merkezi olan bu 

topraklarda bulunmaları büyük bir tehditti. Hz. Peygamber, onları bu toprakların 

dıĢına çıkartmak istemiĢtir. Hayber‟le yaptığı, Fedek ve Vâdî‟l-Kurâ
686

 ile aynı 

Ģartlarla kabul ettiği antlaĢmalarda da Yahudilerin, Müslümanların istedikleri zamana 

kadar bu topraklarda kalabileceklerini Ģart koĢmuĢ olması onları, Hicaz topraklarında 

geçici olarak bıraktığını göstermektedir. Nitekim vefatına yakın ashâbına, onları 

                                                 
683 Buhârî, “Cizye”, 6; Müslim, “Cihâd”, 61, 63. Yahudi ve Hristiyanların Arap Yarımadası‟ından 

çıkarılmalarıyla ilgili hadislerin senet ve metin analizleriyle ilgili bkz. Salih Kesgin,”Yahudileri, Hristiyanları ve 

Müşrikleri Arap Yarımadası‟ndan Çıkaracağım…” Hadisi Üzerine Senet ve Metin Eksenli Bir Analiz”, Din 

Bilimleri Akademik AraĢtırma Dergisi, C: XII, S. 1, 2012, s. 210-211. 
684 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Vasiyet”, 20.  Hadislerde Yahudilerle birlikte 

Hristiyanlar ve müĢrikler de geçmektedir. Müslim‟in Cihâd kitabında naklettiği hadiste “…orada Müslüman‟dan 

baĢkasını bırakmayıncaya kadar Yahudi ve Hristiyanları mutlaka çıkartacağım.” Ģeklinde geçmektedir. Bu hadis, 

diğer hadisleri açıklar mahiyettedir. Hz. Peygamber, Ġslâm Dini‟nin ve devletinin merkezinde Ġslâm Dini‟ne ve 

Müslümanlara düĢmanlık edecek ve ileride fitneye sebep olmaları kuvvetli bir ihtimal olan gayr-i müslimlerin 

bırakılmasını istememektedir. Zira bölgede yaĢayan diğer Arap kabileleri zaman içerisinde Müslüman olmuĢlar, 

ancak Yahudi ve Hristiyanlar az sayıdaki bireysel ihtidâlar dıĢında Müslümanlığı kabul etmemiĢlerdir. Nitekim 

Hz. Peygamber‟in vefatı zamanında Hicaz bölgesinde Yahudilerden baĢka gayr-i müslim bir topluluk kalmamıĢtı.  

Tarih boyunca azınlıkların nasıl sorunlara sebep olduğu da ortadadır. Hz. Peygamber, Müslümanlarla birlikte 

baĢka din mensubu toplulukların, Ġslâm Dini‟nin harem kabul ettiği topraklarda kalıp fitneye sebep olmalarını 

istememiĢtir. Bu konu, “Fitne kalmayıp, din tamamen Allah‟ın dini oluncaya kadar onlarla savaĢın…” mealindeki 

Bakara Sûresi 193 ve Enfâl Sûresi 39. ayetlerle birlikte değerlendirilmelidir. Buradaki fitne kelimesi âlimlerin 

çoğu tarafından, Allah‟a Ģirk koĢma, ondan baĢkasına ibadet etme, Allah‟ın dininden baĢka din olması Ģeklinde 

açıklanmıĢtır. (Taberî, Tefsîr, C: III, s. 570; Ġbn Kesîr, Tefsîr, C: IV, s. 56; Cessâs, Ahkâmu‟l- Kur‟an, C: I, s. 

324.) Bu Ģekilde fitneyi tamamen dünyadan kaldırmak mümkün değildir. Dinin tamamen Allah‟ın dini olması 

için herkesin Müslüman olması da mümkün değildir. O halde bu ayet ve Hicaz‟dan Müslümanların dıĢındaki 

toplulukların çıkarılması hadisleri birlikte değerlendirildiğinde kastedilen mananın “Ġslâm Dini‟nin harem kabul 

ettiği Hicaz bölgesinde Allah‟a Ģirk koĢma, ondan baĢkasına ibadet etme gibi iĢlerin kalmaması ve Ġslâm 

Dini‟nden baĢka din olmaması için bu bölgedeki bütün gayr-i Müslimleri buradan uzaklaĢtırın.” Ģeklinde olduğu 

söylenebilir. 
685 el-Bakara 2/86, 101, 104; el-Mâide 5/57, 78; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 478-487. 
686 Belâzurî, a.g.e, s. 38. 



120 

 

buralardan çıkartmalarını emretmiĢtir. Hz. Ebû Bekir zamanında ve Hz. Ömer‟in ilk 

yıllarında irtidat ve fetih hareketleri nedeniyle fırsat bulunamaması ve topraklarda 

ziraat yapacak yeterli insanın olmaması gibi sebeplerle ertelenen Yahudilerin tehciri 

iĢi, Hz. Ömer‟in ileriki zamanlarında gerçekleĢtirilmiĢ, Teyma ve Erîha‟ya 

sürülmüĢlerdir.
687

 

Yahudi topluluklarının Hicaz dıĢına çıkartılması siyasetine bağlı olarak diğer bütün 

Yahudi toplulukları gibi Benû Kurayza‟nın da sürgün edileceğini ancak kendileri 

hakkında verilecek karar için hakem istemeleri ve kendi razı oldukları hakemin, 

kendi Ģeriatlarına göre verdiği karara göre erkeklerinin idam edildiğini, kadın ve 

çocuklarının Müslümanlar arasında paylaĢtırıldığını söylemek mümkündür.
688

 Yani 

Benû Kurayza‟nın kadın ve çocuklarının esir alınıp paylaĢtırılması, genel bir hükme 

bağlı olarak değil, hakem tarafından alınan özel bir karardır.  

Mustalikoğulları ve Hevâzinlilerin kadınlarının esir alınması olayına bakıldığında, 

bunların, savaĢ meydanında esir alındıkları görülecektir. DüĢmanın savaĢçı 

erkeklerinin bir kısmı öldürülmüĢ, bir kısmı kaçmıĢ ve savaĢ meydanında kalan 

mallar ganimet alınarak yine savaĢ meydanında kalan düĢman unsurları esir 

edilmiĢlerdir.  

Muhammed Hamidullah, esirlerin taksim edilmesinde iaĢelerinin, devlet tarafından 

karĢılanmasındaki güçlüğün etkisini vurgulamıĢtır. Örneğin, sayıları 6000 civarında 

olan Hevâzin esirlerinin doyurulması oldukça güçtü ve bunlar taksim edilerek 

esirlerin iaĢesi iĢi de Müslümanlara taksim edilmiĢ oluyordu.
689

    

Özet olarak; Hz. Peygamber‟in uygulamasında fethedilen yerlerin halkının 

Müslümanların esiri olduğu Ģeklinde bir uygulama yoktur. Alınan esirler, savaĢ 

meydanında alınmıĢlardır. Bunun en güzel örneği Mekke‟nin fethi sırasında 

görülmüĢtür. Fethedilen Mekke‟nin halkı için esir edilmeleri durumu söz konusu 

olmamıĢ ve bunlar, Ġslâm Devleti‟nin vatandaĢı kabul edilmiĢlerdir. Hz. 

Peygamber‟in vefatından sonra sahâbe devrinde de uygulama bu Ģekilde devam 

                                                 
687 Buhârî, “Muzâraa„”, 14, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 
688 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 488. 
689 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 412. 



121 

 

etmiĢ, fethedilen ülkelerin halkları, Müslüman oldularsa Müslüman, olmadılarsa 

zimmî statüsüyle vatandaĢ kabul edilmiĢlerdir.
690

  

Esirlere yapılacak muamele konusunda da Hz. Peygamber, maslahata göre en uygun 

gördüğü Ģekilde hareket etmiĢtir. Uygun gördüğünde fidye karĢılığı veya karĢılıksız 

olarak esirleri serbest bırakmıĢ, gerektiğinde de esirleri, Müslümanlara taksim 

etmiĢtir. Esirlerin öldürülmesi sadece belirli suçları iĢlemiĢ kiĢiler için 

uygulanmıĢtır.
691

 Buna bağlı olarak savaĢta ele geçirilen esirler hakkında devlet 

baĢkanının, maslahat gereği en uygun gördüğü Ģekilde haraket edebileceğini 

söylemek mümkündür.  

Hz. Peygamber, ganimetler ve esirler konusunda bir ahkâm ortaya koymakla beraber, 

asıl görevi olan Ġslâm davetini her zaman ve zeminde öncelemiĢ, ganimet ve esirler 

ele geçirmek yerine düĢman safında yer alan insanların Ġslâm Dini‟ne girmeleri için 

çabalamıĢtır. Bu çabası, Bedîr, Benû Mustalik ve Hevâzin esirlerine olan 

tutumlarında açıkça görülen Hz. Peygamber‟in Hayber günü sancağı verdiği Hz. 

Ali‟ye hitaben söylediği “Allah‟a yemin olsun ki, Allah‟ın, senin vesilenle tek bir 

adama hidayet vermesi, senin kırmızı develerinin olmasından daha hayırlıdır.”
692

 

sözlerinde de ifadesini bulmuĢtur.  

3.2.3. Araziler   

Medine‟de Müslümanlarla beraber Yahudiler de yaĢıyorlardı. Müslümanların eline 

geçen ilk topraklar, Medine Yahudilerinden kalan topraklardır. Buraların 

fethedildiğini ve topraklarının Müslümanlara kaldığını gösteren bir rivayet Ģöyledir: 

“Ensârdan bir adam, gelirlerini kullanması için hurma bahçelerini Resûlullah‟a 

(sav) tahsis etmişti. Kurayza ve Nadîr fethedilince Hz. Peygamber, bunları iade 

etti.”
693

 

                                                 
690 Ahmet Özel, a.g.md. 
691 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 11; M. Ali Kapar, “Asr-ı Saadet‟te MüĢrikler ve MüĢriklerle ĠliĢkiler”, (Ed: Vecdi 

Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: II, s. 133. 
692 Buhârî, “Cihâd”, 141, “Fedâilü‟s-sahâbe”, 9, “Megâzî”, 36; Müslim, “Fedâilü‟s-sahâbe”, 34.  
693 Buhârî, “Humus”, 12; Müslim, “Cihâd”, 71.  



122 

 

Benû Kurayza‟ya yapılan uygulama, yani esirler ve malları ile topraklarının 

Müslümanlara kalması hakkında aĢağıdaki ayetler nâzil olmuĢtur. 

“Ehl-i Kitap‟tan, onlara (müşriklere) destek verenleri kalelerinden indirdi, 

kalplerine korku saldı. Onların bir kısmını öldürüyor, bir kısmını esir alıyorsunuz. 

Onların topraklarını, yurtlarını, mallarını, o zamana kadar ayak basmadığınız 

toprağı size miras bıraktı. Allah her şeye kadirdir.”
694

 

Bu ayetlerden Benû Kurayza topraklarının Müslümanlara kaldığı açıkça 

anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber, Benû Kurayza topraklarını ashabı arasında 

paylaĢtırmıĢtır. Kendi payını, ailesinin nafakası ve beklenmedik giderler için tahsis 

etmiĢ, kalan kısmı da cihad için silah ve at alımına ayırmıĢtır.
695

  

Benû Kurayza topraklarının ne Ģekilde paylaĢtırıldığına dair kaynaklarda farklı 

bilgiler bulunmaktadır. Kimi kaynaklarda sadece muhacirlere verildiği 

belirtilirken,
696

 bazılarında taksim edildiği aktarılmıĢ ancak bu taksimatın Ģekli 

açıklanmamıĢtır.
697

 Kaynakların çoğunda, Benû Kurayza hakkındaki uygulama 

nakledilirken, arazilerine ne Ģekilde bir uygulama yapıldığına dair bir bilgi 

aktarılmamıĢtır.
698

 Bu topraklar, sadece savaĢçılara mı taksim edilmiĢ, yoksa ashab 

arasında ihtiyaca göre mi dağıtılmıĢtır anlamak zordur.  

Buhârî, bu konuda bir bâb açmıĢ ve ismini, “Nebî, Kurayza ve Nadîr‟i nasıl taksim 

etti: Bunlardan bir kısmını beklenmeyen ihtiyaçları için ayırmıştır.” Ģeklinde 

vermiĢtir.
699

 Bu Ģekilde Kurayza arazisi hakkındaki belirsizliğe açıklık getirmeye 

çalıĢmıĢ olmalıdır. Buhârî, ne Ģekilde paylaĢtırıldığı tartıĢmalı olan Kurayza 

arazisini, fey olduğu kesin olarak bilinen Nadîr arazisiyle birlikte değerlendirmiĢtir. 

Böylece Kurayza arazisinin de Nadîr arazisi gibi fey hükmünde olup Hz. 

Peygamber‟in tasarrufunda olduğunu belirtmek istemiĢ olmalıdır.  

                                                 
694 el-Ahzâb 33/26-27. 
695 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 287; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 227. 
696 Taberî, Tefsîr, C: XX, s. 244; Nesefî, a.g.e, C: III, s. 241. 
697 Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 51; Belâzurî, a.g.e, s. 24; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 227.  
698 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 128, 150, 151; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 330,334; Vâkidî, a.g.e, C: II, s. 521-524; Ġbn 

Hibbân, es-Sîretü‟n-nebeviyye, s. 201; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 287; Aynî, a.g.e, C: XVII, s. 127; Hamidullah, 

Ġslâm Peygamberi, s. 488-489; Casim Avcı, “Kurayza (Benî Kurayza)”, DĠA; M. Nadir Özdemir, a.g.e, s. 81-85. 
699 Buhârî, “ Humus”, 12. 



123 

 

“Ömer b. el-Hattâb dedi ki: „Eğer sonradan gelecek Müslümanlar olmasaydı, 

fetholunan her kasabayı, Peygamber (sav)‟in Hayber‟i paylaştırdığı gibi 

paylaştırırdım.‟”
700

 

“Abdullah b. Ömer dedi ki: „Nebî (sav), Hayber‟i çalışıp ziraat yapsınlar diye ve 

çıkan mahsulün yarısının onların olması karşılığında Yahudilere verdi.‟”
701

 

“Enes: „Biz, orayı (Hayber‟i) savaşla aldık.‟ dedi.”
702

 

“Ömer b. el-Hattâb, Yahudileri ve Hristiyanları Hicâz‟dan sürüp çıkardı. Resûlullah 

(sav), Hayber‟i ele geçirince Yahudileri buradan çıkarmak istemişti. Hayber 

fethedildiğinde bu yer, Yahudilere, Resûlullah‟a (sav) ve Müslümanlara ait oldu. 

Yahudiler, Resûlullah‟tan işini üstlenmeleri ve ürünün yarısını almaları üzerine 

toprakları kendilerine bırakmasını istediler. Hz. Peygamber, “Bizim dilediğimiz 

zamana kadar bunu kabul ediyoruz.” dedi. Onların orada kalmalarına müsaade 

edildi. Hz. Ömer, devlet başkanlığı döneminde onları, Teyma ve Erîha‟ya sürdü.”
703

 

Müslim‟in rivayetinde “Hayber fethedildiğinde bu yer, Allah‟a, Resûlü‟ne ve 

Müslümanlara ait oldu.” Ģeklinde geçmektedir.
704

 

Hz. Ömer‟in sözü, Hz. Peygamber‟in, Hayber arazisini Müslüman gaziler arasında 

taksim ettiğini göstermektedir. Bu araziler, çalıĢıp ziraat yapmaları ve ürünlerin 

yarısını almaları karĢılığında Hayberlilere geri verilmiĢtir. Ancak sonuçta arazi 

sahipleri Müslüman gaziler olmuĢtur. Nitekim Hz. Ömer, sonradan Hayber 

Yahudilerini buradan çıkarmıĢ ve arazileri Müslüman sahiplerine iade etmiĢtir. 

Hayber‟in savaĢla mı yoksa barıĢla mı alındığı da ulemâ arasında tartıĢmalıdır. 

Kimisi savaĢla alındığını, kimisi barıĢla alındığını söylerken, kimisi de bir kısmının 

savaĢla bir kısmının barıĢla alındığını söylemiĢlerdir.
705

 Enes b. Mâlik‟ten nakledilen 

“Biz, orayı savaşla aldık.” sözü, Hayber‟in savaĢılarak alındığını açıkça ifade 

etmektedir. Ancak Ġbn ġihâb‟dan bir kısmının savaĢla, bir kısmının barıĢla alındığı 

                                                 
700 Buhârî, “Megâzî”, 36. 
701 Buhârî, “Muzâraa„”, 7, 8, “Megâzî”, 38; Müslim, “Müsâkât”, 1, 2, 3,4,5,6. 
702 Müslim, “Cihâd”, 120. 
703 Buhârî, “Humus”, 19. 
704 Müslim, “Müsâkât”, 6. 
705 Nevevî, a.g.e, C: X, s. 209; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VII, s. 477; Aynî, a.g.e, C: III, s. 106. 



124 

 

rivayet edilmiĢtir.
706

 Nevevî, bir kısmının savaĢla, bir kısmının barıĢla alındığının en 

doğrusu olduğunu ifade etmiĢtir.
707

   

Müslim‟in naklettiği, Hayber‟in fethedildiğinde Allah‟a, Resûlü‟ne ve Müslümanlara 

ait olduğunu bildiren rivayet, buranın savaĢ yoluyla fethedildiğine delâlet etmektedir. 

Çünkü bir yer savaĢla alınmadığı zaman, savaĢçıların hakkından söz etmek mümkün 

değildir.
708

 Buhârî‟nin naklettiği, Hayber‟in fethedildiğinde Yahudilere, Resûlullah‟a 

ve Müslümanlara ait olduğunu bildiren rivayet ile Müslim‟in, Allah‟a, Resûlü‟ne ve 

Müslümanlara ait olduğunu bildiren rivayetinin arasındaki çeliĢki için, bu iki 

rivayetin, Hayber‟in çoğu fethedilip bir kısmının sulh yolu ile alınmadan önceki ve 

sonraki halleri olduğu söylenmiĢtir.
709

 Her iki rivayette de Müslümanların olduğunun 

söylenmesi Hayber‟in en azından bir kısmının savaĢla alındığını göstermektedir. Bu 

Ģekilde alınan Hayber arazileri savaĢçılar arasında taksim edilmiĢtir. 

Mekke‟nin fethediliĢ Ģekli de ulemâ arasında ihtilaflıdır. Ebû Hanîfe, Ġmam Mâlik, 

Ahmed b. Hanbel ile âlimlerin büyük çoğunluğu ve siyer âlimleri, kılıç zoruyla 

fethedildiğini söylerken, Ġmam ġâfi„î, barıĢla fethedildiğini söylemiĢtir.
710

 SavaĢla 

fethedildiğini söyleyenler, Mekke‟nin fethedilmesini anlatan rivayetlerdeki Hz. 

Peygamber‟in “onları ekin gibi biçin”
711

 ve “Kim silahını bırakırsa güvendedir, kim 

Ebû Süfyân‟ın evine girerse güvendedir.”
712

 gibi sözlerini delil göstermiĢler ve eğer 

Mekkelilerin hepsi güvende olsaydı bu söze gerek kalmazdı demiĢlerdir.
713

 Halîd b. 

Velîd‟in bazı kimselerle çatıĢması gibi olaylar bu görüĢü desteklemektedir.
714

 Ġmam 

ġâfi„î, meĢhur hadislerde nakledilen Hz. Peygamber‟in Mekke‟ye girmeden önce 

Mekkelilerle antlaĢmasını delil göstermiĢtir.
715

 

SavaĢla fethedilen yerlerin arazilerinin, gazilere dağıtılacağı görüĢünde olan Ġmam 

ġâfi„î, Mekke‟nin gazilere taksim edilmemesine bağlı olarak buranın barıĢla alındığı 

                                                 
706 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 164; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 322.  
707 Nevevî, a.g.e, C: X, s. 209. 
708 Nevevî, a.g.e, C: Davutoğlu, a.g.e, C: VII, s. 692. 
709 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 322, 323; Aynî, a.g.e, C: XII, s. 179; Davutoğlu, a.g.e, C: VII, 693. 
710 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 130. 
711 Müslim, “Cihâd”, 85. 
712 Müslim, “Cihâd”, 84. 
713 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 130. 
714 Buhârî, “Megâzî”, 46. 
715 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 130. 



125 

 

kanaatinde olmalıdır.
716

 Mekke‟nin savaĢla alındığı görüĢünde olanlar da savaĢla 

alınsa bile arazilerin, devlet baĢkanının tasarrufunda olduğu görüĢünde olanlardır. 

Hz. Peygamber‟in Mekke topraklarına ganimet veya fey Ģeklinde herhangi bir 

uygulama yapmaması, burayı halkına bırakması, fethedilen toprakların devlet 

baĢkanının tasarrufunda olduğunu belirten görüĢü desteklemektedir. Ancak Mekke, 

el konulan diğer araziler gibi ne Müslüman gazilere dağıtılmıĢ, ne de fey arazileri 

gibi Hz. Peygamber‟e bırakılmıĢtır. Hz. Peygamber‟in Mekke uygulamasını 

açıklayabilmek konuyla ilgilenen her âlim için problem olmuĢtur.
717

   

SavaĢlarda ele geçirilen topraklar hakkında ne Ģekilde tasarrufta bulunulacağına dair 

çeĢitli görüĢler ileri sürülmüĢtür. ġafi„îlere göre bu araziler, menkul mallar gibi 

ganimet statüsündedir. BeĢe bölünür ve 4/5‟i fethedenlere paylaĢtırılır. Bir pay da 

humustur. Bu arazileri, devlet baĢkanının dağıtmaması ancak gazilerin feragat 

etmesiyle mümkündür. Aksi halde Kur‟an ve sünnete aykırı davranılmıĢ olur.
718

  

Mâlikîler, devlet baĢkanının savaĢla ele geçirilen yerleri taksim etmeyip 

Müslümanlar için vakfedeceğini kabul etmiĢlerdir. Hz. Ömer‟in Irak arazisine yaptığı 

uygulamayı örnek almıĢlardır.
719

  

Hanefîlere göre ise bu arazi hakkında imam karar verir. Uygun gördüğü duruma göre 

taksim eder veya fey hükmüne tabi tutarak taksim etmez ve arazi kamu malı olur.
720

 

Ebû Yûsuf, Hz. Peygamber‟in Hayber hariç hiçbir yerin arazisini taksim etmediğini 

belirtmiĢtir.
721

 Ebû Ubeyd de savaĢla ele geçirilmiĢ araziler konusunda devlet 

baĢkanının muhayyer olduğu görüĢündedir.
722

 

Hz. Peygamber‟in ele geçirilen bir araziyi Müslümanlar arasında paylaĢtırması, o 

arazinin, menkul mallar gibi ganimet hukukuna tabi tutularak mücahidlere taksim 

                                                 
716 Ġbn Kayyim, a.g.e, C: III, s. 153. 
717 Ġbn Kayyim, a.g.e., C: III, s. 153. 
718 ġâfi‟î, el-Ümm, C: IV, s. 280; Nevevî, a.g.e, C: X, s. 211; Mâverdî, a.g.e, s. 261. 
719 Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 514; Ġbn RüĢd, Bidâyetü‟l-müctehid, C: I, s. 401. 
720 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 120; Serahsî, a.g.e, C: III, s. 7-8; Merginânî, a.g.e, C: II, s. 141; eĢ-ġeyh Nizâm vd., 

Fetevâyı Hindiyye, C: II, s. 237. 
721 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 120. 
722 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 77. 



126 

 

edildiği anlamına gelmez. Hz. Peygamber, bu araziyi devlet baĢkanlığı yetkisiyle 

dağıtmıĢ da olabilir.
723

     

Mehmet Erkal, savaĢla da alınmıĢ olsa savaĢmadan da alınmıĢ olsa arazilerin, 

uygulamada savaĢanlara dağıtılmadığı ve aynı fey gibi Hz. Peygamber tarafından 

tasarrufta bulunulduğunu ifade etmiĢtir.
724

 

Hz. Peygamber‟in, fethedilen bölgelerin arazileri hakkındaki uygulamaları 

incelendiğinde farklı uygulamalarda bulunduğuyla karĢılaĢılır. Ancak bu 

uygulamalarında bazı prensipler vardır. Öncelikle, savaĢılan her topluluğun 

topraklarının, ganimet veya fey hükmüyle ellerinden alınması diye bir uygulama 

yoktur. Mensuplarının neredeyse tamamı esir edilen Mustalikoğulları ve Hevâzin 

kabilelerinin bile topraklarına el konulması söz konusu olmamıĢtır.
725

 Kaynaklarda 

arazilerine el konulduğu bildirilen topluluklar, Benû Nadîr,
726

 Benû Kurayza,
727

 

Hayber,
728

 Fedek
729

 ve Vâdî‟l-Kurâ
730

 bölgelerinde yaĢayan Yahudi kabileleridir. 

Topraklarına el konulan toplulukların hepsi de bu çalıĢmanın “Esirler” bölümünde 

temas edildiği gibi buralardan çıkarılıp sürgün edilecek olan topluluklar ile hakem 

kararıyla erkekleri idam edilen Benû Kurayza‟dır.  

                                                 
723 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 393. 
724 Erkal, a.g.md. 
725 Buhârî, “Megâzî”, 51; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 63-65, 152-153. 
726 Buhârî, “Humus”, 12; Müslim, “Cihâd”, 71; Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 45; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 270; Ġbn 

Sa„d, a.g.e, C: II, s. 58. 
727 Buhârî, “Humus”, 12; Müslim, “Cihâd”, 71; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 334. 
728 Buhârî, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 71-72; Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 31; Ġbn 

HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 32. 
729 Buhârî, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 52, 53; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
730 Buhârî‟de Hz. Peygamber‟in Vâdî‟l-Kurâ seferiyle ilgili bir rivayet bulunmakla beraber (Buhârî, “Megâzî”, 

36, “Eymân”, 32.) buranın arazisi hakkında nasıl bir uygulamada bulunulduğuna dair Sahîhayn‟da ve diğer 

kaynaklarda herhangi bir rivayet bulamadık. Ancak bu gazvenin nasıl gerçekleĢtiği ve arazisinin Hayber ile 

yapılan Ģartlarla Yahudilere bırakıldığına dair bilgiler bazı kaynaklarda bulunmaktadır. (Belâzurî, a.g.e, s. 38.) 

Aynî de Vâdî‟l-Kurâ‟nın savaĢla alındığını belirttikten sonra buranın ganimetlerinin taksim edildiğini ve 

arazisinin Hayber gibi halkına bırakıldığını anlatmıĢtır. Ancak arazinin, diğer ganimetler gibi taksim edilip 

edilmediğine değinmemiĢtir. (Aynî ,a.g.e, C: VI, s. 190.) Vâdî‟l-Kurâ arazisi hakkında kaynaklarda net bilgiler 

bulunmaması ve Ebû Yûsuf‟un, Hz. Peygamber‟in sadece Hayber arazisini taksim ettiğini söylemesi bu arazi 

hakkında nasıl bir uygulamada bulunulduğunu anlamayı güçleĢtirmektedir. Ancak bazı kaynaklarda Vâdî‟l-Kurâ 

Gazvesi‟nin, Hayber Gazvesi‟nden ayrı sayılmadığı, bu gazvenin bir parçası olduğu ifade edilmiĢtir. (Taberî, 

Tarih, C: II, s. 206; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 6.) Ayrıca Hz. Peygamber‟in vefatından sonra Hz. Fâtıma‟nın, Hz. 

Ebû Bekir‟den, babasının mirasını istediğini anlatan rivayetlerde, fey olan Benû Nadîr ve Fedek ile Hayber‟in 

humusundaki payını istediğinin belirtilip, Vâdî‟l-Kurâ‟yla ilgili bir ifadenin bulunmaması, bu arazinin, Hayber 

arazisiyle birlikte değerlendirildiğini gösterir niteliktedir.(Buhârî, “Humus”, 1, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 

52, 53, 54.) (Vâdî‟l-Kurâ arazisi hakkında ayrıca bkz. Miras, a.g.e, C: X, s. 283; Erkal, a.g.md.) Sahîhayn 

bağlamında yapılan bu çalıĢmada, hakkında Sahîhayn‟da bir rivayet bulunmaması ve Hayber arazisiyle birlikte 

değerlendirildiği kanaati oluĢtuğundan Vâdî‟l-Kurâ, Tablo. 2‟de gösterilmemiĢtir. Ancak konu bütünlüğü 

açısından temas etmek gerektiği için burada değinilmiĢtir. 



127 

 

Bu topluluklardan Medine‟de yaĢayan, Benû Nadîr, Medine‟den sürülmüĢ
731

 ve 

sahipsiz kalan bu topraklar Müslümanlara kalmıĢtır. Benû Kurayza‟nın, hakem 

kararıyla yetiĢkin erkekleri idam edilmiĢ ve bütün malları Müslümanlara 

paylaĢtırılmıĢtır.
732

 

Hayber ile ilgili rivayetlerden buranın halkı için de sürgün kararı verildiği ve 

arazisinin gaziler arasında taksim edildiği anlaĢılmaktadır. Ancak burası, yapılan 

antlaĢma gereği gazilere teslim edilmemiĢ ve ziraat yapıp ürünün yarısını 

Müslümanlara vermeleri karĢılığında Hayberlilere geri verilmiĢtir.
733

 Bu antlaĢmada 

Hz. Peygamber, Hayberlilere, Müslümanların uygun görecekleri zamana kadar 

burada kalabileceklerini Ģart koĢmuĢtur.
734

 Nitekim vefatına yakın bir zamanda 

ashabına, Yahudi ve Hristiyanları çıkarmalarını söylemiĢtir.
735

 

Fedek arazisi için buranın halkı, Hayberlilerle yapılan antlaĢma Ģartlarıyla aynı 

Ģartlarda bir antlaĢma talep etmiĢler, Hz. Peygamber de kabul etmiĢtir. Bu arazi, 

Benû Nadîr arazisi gibi Hz. Peygamber‟in feyi kabul edilmiĢtir.
736

 Vâdî‟l-Kurâ 

arazisi de Hayberlilerle yapılan antlaĢmanın aynı Ģartlarıyla buranın halkına 

bırakılmıĢtır.
737

 Âlimlerin çoğunluğu tarafından savaĢla alındığı kabul edilen Mekke 

için topraklarına el konulması gibi bir durum söz konusu olmamıĢtır.
 738

 

Sonuç olarak, bir yerin halkının, savaĢla ya da barıĢla itaat altına alınması, 

topraklarına el konulacağı anlamına gelmemektedir. Hz. Peygamber‟in 

uygulamasında, sadece üzerinde yaĢayan halkı tehcir edilen topraklar ile hakkındaki 

uygulama hakem kararıyla belirlenen Benû Kurayza toprakları Ġslâm Devleti‟nin 

mülkiyetine geçmiĢtir.   

Hz. Peygamber, sahipsiz kalan bu topraklar hakkında tasarrufta bulunurken Ģartlar 

gereği en uygun Ģekilde hareket etmiĢtir. Bu tasarruflarında bir takım etkenleri göz 

                                                 
731 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62; Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 45; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 269-270. 
732 Buhârî, “Megâzî”, 11; Müslim, “Cihâd”, 62, 64, 65; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 330. 
733 Buhârî, “Muzâraa„”, 7, 8, 14, “Humus”, 19, “Megâzî”, 38; Müslim, “Müsâkât”, 1, 2, 3,4,5,6; Ebû Ubeyd, 

a.g.e, s. 72; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 18. 
734 Buhârî, “Muzâraa„”, 14, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6. 
735 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Vasiyet”, 20. 
736 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
737 Belâzurî, a.g.e, s. 38; Aynî ,a.g.e, C: VI, s. 190; Miras, a.g.e, C: X, s. 283; Erkal, a.g.md.      
738 Buhârî, “Megâzî”, 46; Müslim, “Cihâd”, 84, 85. 



128 

 

önünde bulundurduğu muhakkaktır. Hakkındaki karar, hakem tarafından alınan özel 

bir karar olan Benû Kurayza arazisi dıĢındaki diğer uygulamaları kısaca Ģu Ģekilde 

gerçekleĢmiĢtir.  Hz. Peygamber, Benû Nadîr arazisini, bu gazve sonunda nâzil olan 

fey ayetlerine
739

 bağlı kalarak kendi tasarrufunda tutmuĢtur. Aynı Ģekilde fey 

ayetlerinde belirtildiği üzere Müslümanların at ve deve koĢturmadan, savaĢsız bir 

Ģekilde halkıyla antlaĢma yaptıkları Fedek arazisini de kendi tasarrufunda tutmuĢtur. 

Fey ayetlerinde bildirildiğinin aksine savaĢarak alınan Hayber‟in arazisini ise devlet 

baĢkanlığı vasfıyla gazilere taksim etmiĢtir.  

Halkının tehcir edilmesi gibi bir durumun olmadığı topraklara dokunulmayıp 

sahiplerinin elinde bırakılmıĢ ve buraların halkı vergiye bağlanmıĢtır.
740

 Müslüman 

olanlardan zekât vergisi, diğerlerinden de yapılan antlaĢmalar gereği vergiler 

alınmıĢtır. Örneğin Mekke, halkının buradan çıkarılması söz konusu olmadığı için 

halkının elinde bırakılmıĢ ve sonrasında Müslüman olan halktan zekât vergisi 

alınmıĢtır. 

Tablo 2. Hz. Peygamber‟in ele geçirilen topraklar hakkındaki uygulamaları  

BÖLGENĠN ADI VERĠLEN HÜKÜM       

Benû Nadîr Fey olarak Hz. Peygamber‟e bırakıldı. 

Benû Kurayza Sahâbeye dağıtıldı. (Hakem kararı) 

Hayber Gazilere taksim edildi. 

Fedek  Fey olarak Hz. Peygamber‟e bırakıldı. 

Mekke Topraklara el konulması söz konusu olmadı.  

  

Kısaca ifade etmek gerekirse; Hz. Peygamber‟in uygulamasında, fethedilen topraklar 

ganimet veya fey değildir. Yeni fethedilen arazilerden, sadece halkının tehcir 

edilmesi gibi nedenlerle boĢ kalan araziler, devlet mülkiyetine geçmiĢtir. Hz. 

Peygamber, bu sahipsiz arazilerden savaĢsız ele geçirilen bölgelerin arazilerini fey 

ayetlerine göre tasarrufunda tutmuĢ, savaĢla ele geçirilen arazileri de devlet 

baĢkanlığı vasfıyla gazilere taksim etmiĢtir. Bunun bilinen tek belirgin örneği 

                                                 
739 el-HaĢr 59/6-8. 
740 Buhârî, “Cizye”, 1,2, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 246-247; Ebû 

Ubeyd, a.g.e, s. 41-49; Belâzurî, a.g.e, s. 38-39, 68-101; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 497-525. 



129 

 

Hayber‟dir. SavaĢla da alınsa, savaĢsız da alınsa halkı tehcir edilmeyen toprakları, 

halkının elinde bırakmıĢtır.  

Hz. Ömer‟in fethedilen yerler hakkındaki uygulaması
741

 tamamen Hz. Peygamber‟in 

sünnetine muvafıktır. Konu bu Ģekilde değerlendirildiğinde, hakkında ihtilaf olan Hz. 

Ömer‟in bu toprakları dağıtmama gerekçesi de anlaĢılmaktadır. Hz. Ömer, Hz. 

Peygamber‟in sünnetine uygun olarak, sahibi olan arazileri sahiplerinin elinde 

bırakmakla beraber, sahibi olmayan arazileri devlet malı kabul ederek, bu arazileri 

uygun Ģekilde değerlendirmiĢtir. Sahibi olmayan bu araziler Ģunlardır: Harpte 

öldürülen düĢmanların arazileri, kaçanların arazileri, kisrâya ait olan araziler, 

kisrânın yakınlarının arazileri. Bu araziler, önceden sahibi olup da Müslümanlarla 

savaĢta sahiplerinin öldürülmeleri veya kaçmaları gibi sebeplerle sahibi ve varisi 

kalmayan arazilerdir.
742

           

Genel olarak ganimetler konusunda netice itibarıyla Ģöyle bir değerlendirme 

yapılabilir: Ganimet, Kur‟an-ı Kerîm‟de ve Hz. Peygamber‟in sünnetinde yeri olan 

ve askerin savaĢ masraflarını karĢılamakla beraber Ġslâm Devleti‟nin bir geliridir. 

DüĢmandan ele geçirilen Ģeyler; araziler, esirler ve menkul mallar olmak üzere üç 

sınıftır. SavaĢta ele geçirilen menkul mallar ganimettir. Hz. Peygamber‟in 

uygulamasında fethedilen bölgelerin halkı esir edilmemiĢtir. Esir, sadece savaĢ 

esnasında alınmıĢtır. Fethedilen araziler, ganimet değildir. Fethedildiğinde, üzerinde 

yaĢayan halkı tehcir edilerek sahipsiz kalan araziler, devlet mülkiyetine geçmiĢ, Hz. 

Peygamber, devlet baĢkanı sıfatıyla bunlar hakkında uygun kararı vermiĢtir. 

Âlimlerin büyük çoğunluğunun savaĢla fethedildiğini kabul ettiği Mekke‟nin, 

halkının tehcir edilmesi söz konusu olmadığı için de topraklar sahipsiz 

kalmadığından dolayı herhangi bir muamele olmamıĢtır.       

                                                 
741 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 57-62; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 73-78.  
742 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 103-104; Yahyâ b. Âdem, a.g.e, s. 70-72; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 293-294; Belâzurî, a.g.e, s. 

310. 



130 

 

3.2.4. Humus 

Humus, sözlükte beĢte bir manasına gelmekte olup,
743

 ıstılahta, ganimet olarak ele 

geçirilen mallardan kamu adına alınan beĢte birlik payı ifade etmektedir.
744

  

Ġslâm‟dan önce ganimetlerden kabile reisi tarafından baĢkan payı olarak dörtte bir 

.alınırdı („el-mirbâ-المزتاع)
745

 Bu husus, Hz. Peygamber‟in hadislerinde de 

anılmaktadır.
746

 Kabile reisi, bu pay ile kendisine yüklenen vazifeleri yerine getirme 

imkanına sahip oluyordu.
747

 

Enfâl Sûresi‟nin birinci ayetiyle ganimetin tamamı Allah ve Resûlü‟ne bırakılmıĢtı. 

Hz. Peygamber de tasarrufundaki bu ganimetlerin tamamını savaĢa katılanlar 

arasında eĢit Ģekilde paylaĢtırmıĢtı.
748

 Daha sonra inen 41. ayette ganimetten humus 

ayrılması farz kılınmıĢtır.
749

 Bu ayetin meali Ģöyledir:   

“Bilin ki ganimet olarak aldığınız şeylerin beşte biri Allah‟a, peygambere, yakınlara, 

yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara aittir, eğer Allah‟a ve ayrım günü yani iki 

topluluğun karşılaştığı gün kulumuza indirdiğimize inandıysanız. Allah her şeye 

hakkıyla gücü yetendir.”
750

 

Hz. Peygamber, bu ayet ile ganimetlerden ayrılması emredilen humusu ayırmıĢ ve 

Medine dıĢındaki kabilelere de bunu emretmiĢtir. Sahîhayn‟da Hz. Peygamber‟in 

humus uygulamalarını yansıtan birçok rivayet bulunmaktadır: 

“Abdülkays kabilesinden bir grup Resûlullah‟ın yanına geldi ve „Bize bir şeyler 

emret ki onları alıp geride bıraktığımız yakınlarımıza bildirelim.‟ dediler. Hz. 

                                                 
743 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: VI, s. 66.  
744 H. Yunus Apaydın, “Humus”, DĠA. 
745 Taberî, Tefsîr, C: V, s. 295; Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmi‟u‟l-ahkâmu‟l-

Kur‟an,(Thk: HiĢâm Semîr el-Buhârî), 20 c., Dâru Âlimü‟l-Kütüb, Riyâd 2003, C: VIII, s. 13. 
746 Müslim, “Zühd”, 16. 
747 Ali Osman AteĢ, “Asr-ı Saadette Dinler ve Gelenekler”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı 

Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: II, s. 68. 
748 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 344. 
749 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 311; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 198. 
750 el-Enfâl 8/41. 



131 

 

Peygamber (sav): „Size dört şeyi emrediyorum… elde ettiğiniz ganimetlerin beşte 

birini ödemenizdir…‟ buyurdu.”
751

 

“Mus„ab b. Sa„d, babasından şöyle rivayet etti: „Babam humustan bir kılıç alıp 

Nebî‟ye (sav) getirdi ve „Bunu bana hibe et.‟ dedi. O, kabul etmedi. Sonra Allah azze 

ve celle „Sana ganimetlerden soruyorlar. De ki: ganimetler Allah ve 

Resûlü‟nündür.‟
752

 ayetini indirdi...”
753

 

“Hz. Ali dedi ki: „Bedîr günü ganimetlerden bana isabet eden yaşlı bir devem vardı. 

Ayrıca Nebî (sav) o gün humustan da bir deve vermişti…‟”
754

   

“Resûlullah (sav), gönderdiği bazı seriyyelere, onlara özel olarak ordunun geneline 

verilen paydan başka nefel veriyordu. Humus, bunların hepsinde vacipti.”
755

 

“Hayber‟in alınan yarı mahsulü paylara göre bölüştürülür, Resûlullah da humusu 

alırdı.”
756

 

Hz. Peygamber, kendilerine bir Ģeyler emretmesini isteyen Abdulkays heyetine, 

namaz, zekât ve oruç ile birlikte humusu ödemelerini de emretmiĢtir. Ġslâm‟ın 

Ģartlarından sayılan namaz, zekât ve oruçla birlikte emredilmesinden humusun önemi 

anlaĢılmaktadır.
757

  

Siyer âlimleri, Bedîr günü humus ayrılmadığında ihtilaf etmemiĢlerdir.
758

 Buna, 

ancak sonraki âlimlerden Ġbn Kesîr muhalefet etmiĢtir.
759

 Buhârî ve Müslim‟in 

naklettikleri, Hz. Ali‟nin, Bedîr günü Hz. Peygamber‟in kendisine humustan da bir 

deve verdiğini söylediği rivayet ile Sa„d b. Ebî Vakkâs‟ın humustan bir kılıç aldığını 

anlatan rivayet, Bedîr ganimetlerinden humus ayrıldığı düĢüncesine sevk etmektedir. 

Hz. Ali ile ilgili rivayetten açıkça anlaĢılmasa da, Sa„d b. Ebî Vakkâs‟ın humustan 

                                                 
751 Buhârî, “Zekât”, 1, “Humus”, 2, “Megâzî”, 65. 
752 el-Enfâl 8/1. 
753 Müslim, “Cihâd”, 33, 34, “Fedâilü‟s-sahâbe”, 43. 
754 Buhârî, “Büyu„”, 16, “Humus”, 1, “Megâzî”, 9; Müslim, “EĢribe”, 1, 2. 
755 Müslim, “Cihâd”, 40. 
756 Müslim, “Müsâkât”, 4. 
757 H. Yunus Apaydın, a.g.md. 
758 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 248. 
759 Ġbn Kesîr, Tefsîr, C: IV, s. 10; Ġbn Kesîr, Ebû‟l-Fidâ‟ Ġsmaîl, es-Sîretü‟n-nebeviyye,(Thk: Mustafa 

Abdulvâhid), 4 c., Dâru‟l-Mârife, Beyrut 1976, C: II, s. 469. 



132 

 

kılıç aldığını anlatan rivayetten, onun, kılıcı, ganimetlerin Allah ve Resûlü‟ne ait 

olduğunu bildiren Enfâl Sûresi‟nin birinci ayetinin nüzulünden önce almak istediği 

açıkça anlaĢılmaktadır. Enfâl Sûresi‟nin 41. ayeti olan humus ayeti‟nin, 1. ayetten 

sonra nâzil olduğu bilindiğine göre burada sözü edilen humusun, Bedîr ganimetinin 

humusu olduğunu söylemek güçtür. Eğer Hz. Peygamber‟in ayet nâzil olmadan önce 

kendi içtihadı veya mevcut teamüle göre ganimetten humus ayırmıĢ olabileceği 

düĢünülecek olursa, Sa„d b. Ebî Vakkâs rivayeti ve siyer kaynaklarındaki 

rivayetlerden Hz. Peygamber‟in ayet nâzil olmadan önce ganimetler konusunda 

herhangi bir adım atmadığı anlaĢılmaktadır.
760

 Dolayısıyla Hz. Ali ve Sa„d b. Ebî 

Vakkâs rivayetlerindeki humusun, Abdullah b. CahĢ‟ın Nahle Seriyyesi 

ganimetinden ayırdığı humus
761

 olduğunu söylemek isabetli olacak gibidir.
762

 Hz. 

Peygamber, bu seriyyenin ganimetlerini de Bedîr ganimetleriyle birlikte 

dağıtmıĢtır.
763

 

“Humus, bunların hepsinde vacipti.” rivayeti, ele geçen ganimetlerin hepsinde 

humusun vacip olduğuna açık bir delildir.
764

  

Yukarıdaki rivayetlerden anlaĢıldığı gibi Hz. Peygamber‟in savaĢa katılan gaziler 

arasında taksim ettiği anlaĢılan Hayber arazisi, elde ettikleri ürünün yarısı 

karĢılığında Hayberlilere geri verilmiĢtir.
765

 Hz. Peygamber, bu arazilerden 

Müslümanların payına düĢen ürünleri toplaması için buraya âmil tayin etmiĢ ve 

düzenli olarak bu gelirler toplanmıĢtır.
766

 Hayber kalelerinden Ketibe kalesi, humus 

payıdır
767

 ve Hz. Peygamber buranın gelirlerini ilgili yerlere sarf etmiĢtir.
768

 Hz. 

Peygamber‟in vefatından sonra kızı Hz. Fâtıma, mirasını halife Hz. Ebû Bekir‟den 

istemiĢtir. Ġstedikleri arasında Hz. Peygamber‟in Hayber‟in humusundaki payı da 

                                                 
760 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 53. 
761 Hz. Peygamber tarafından hicretten on yedi ay sonra Abdullah b. CahĢ komutasında bir seriyye Mekke 

yakınlarındaki Nahle denilen yere gönderildi. Bir KureyĢ kervanına rastladılar ve kervana saldırarak malları ele 

geçirdiler. Seriyye komutanı Abdullah b. CahĢ, veya Hz. Peygamber, bu ganimetin humusunu ayırarak gerisini 

taksim etti. Bu olay Bedîr SavaĢı‟ndan önce henüz ganimet ayeti nâzil olmadan gerçekleĢmiĢtir. Hz. Peygamber, 

bu ganimetleri Bedîr‟den dönünceye kadar taksim etmedi ve döndükten sonra Bedîr ganimetiyle birlikte taksim 

etti.  Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 298-301; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 10; Mustafa Fayda, “Batn-ı Nahle Seriyyesi”, 

DĠA.   
762 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 248; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 17-18. 
763 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 248; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 18. 
764 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 57. 
765Buhârî, “Muzâraa„”, 7, 8, “Megâzî”, 38; Müslim, “Müsâkât”, 1, 2, 3, 4, 5, 6. 
766 Buhârî, “Megâzî”, 37, “Büyû„”, 89, “Ġ‟tisam”, 20, “Vekâlet” 3; Müslim, “Müsâkat”, 94. 
767 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 32. 
768 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 82. 



133 

 

vardı. Ancak halife, Hz. Peygamber‟in “Biz, ne bırakırsak sadakadır.”
769

 sözüne 

dayanarak fey gelirleriyle beraber bu payı da vermemiĢtir.      

Sonuç olarak; Enfâl Sûresi 41. ayet ile ganimet olarak ele geçirilenlerin beĢte birinin 

ilgili yerlere sarf edilmek üzere ayrılması farz kılınmıĢ, Hz. Peygamber bu hükmü 

uygulamıĢtır. Diğer kabilelere de humusu devlet merkezine vermelerini emretmiĢtir.  

Humus, devletin önemli bir geliri olmuĢtur.    

3.3. Fey 

Fey, sözlükte isim olarak ıĢığı ve gölgesi olmayan, mastar olarak da Ģekil 

değiĢtirmek ve geri dönmek anlamlarına gelmektedir.
770

 Terim olarak gayr-i 

müslimlerden alınan haraç, cizye ve uĢur (ticaret malları vergisi) gibi vergileri ifade 

etmekte kullanılan fey,
771

 Nadîroğulları‟nın mallarının savaĢsız bir Ģekilde ele 

geçirilmesinin ardından nâzil olan HaĢr Sûresi‟nin 6-10. ayetlerinde savaĢsız olarak 

ele geçirilen bu malları ifade etmek için kullanılmıĢtır.
772

 Aynı Ģekilde Benû Nadîr 

mallarından bahseden aĢağıdaki rivayette de bu mallar için fey ifadesi kullanılmıĢtır. 

SavaĢsız olarak ele geçirilen menkul ve gayrimenkul malların fey kapsamında 

olduğunda görüĢ ayrılığı yoktur.
773

 

Ġslâm âlimleri cizye ve haraç gelirlerini de fey kapsamında değerlendirmiĢlerdir. 

Ancak bu çalıĢmada fey terimiyle cizye ve haraç dıĢında, Benû Nadîr ve Fedek 

malları gibi savaĢılmadan ele geçirilen araziler ve mallar kastedilmektedir. 

Sahîhayn‟da fey konusuyla ilgili bazı rivayetler Ģöyledir:  

“Kurayza ve Nadîroğulları savaş açtı. Hz. Peygamber, Benû Nadîr‟i sürgün etti.”
774

 

“Hz. Ömer şöyle dedi: „Nadîroğullarının malları, Müslümanların, üzerine gitmek 

için at ve deve sürmedikleri, Allah‟ın Resûlü‟ne fey olarak verdiği mallardandı. 

                                                 
769 Buhârî, “Humus”,1, 3, “Megâzî”, 11, 36; Müslim, “Cihâd”, 49, 51, 52, 54. 
770 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: I, s. 124. 
771 Aynî, a.g.e, C: XV, s. 36; Mustafa Fayda, Fey. 
772 el-HaĢr 59/ 6-10. 
773 Mustafa Fayda, a.g.md. 
774 Buhârî, “Megâzî”, 11, “Vesâyâ”, 33; Müslim, “Cihâd”, 62. 



134 

 

Hâssaten Nebî (sav) içindi. Aile halkının bir yıllık nafakasını karşılar, kalanını Allah 

yolunda hazırlık için atlara ve silahlara harcardı.‟”
775

 

“Resûlullah‟ın (sav) kızı Fâtıma, Allah‟ın, Resûlü‟ne Medine ve Fedek‟ten fey olarak 

verdiği ve Hayber‟in humusundan kalanından oluşan Resûlullah‟tan kalan mirası, 

Ebû Bekir es-Sıddîk‟tan istemek üzere birisini gönderdi. Ebû Bekir dedi ki: 

„Resûlullah (sav), „Bize mirasçı olunmaz, biz ne bırakırsak sadakadır. Muhammed‟in 

aile halkı ise ancak bu maldan yer.‟ buyurmuştur… Ebû Bekir, Fâtıma‟ya herhangi 

bir şey vermeyi kabul etmedi.”
776

 

Ġlk fey Nadîroğulları malları olmuĢtur. Bu kabile, Hz. Peygamber ile yaptıkları 

antlaĢma gereği eĢyalarından taĢıyabildikleri kadarını alıp, geride diğer eĢyalarını, 

silahlarını ve arazilerini bırakarak Medine‟den ayrılmıĢlardır.
777

 Bu mallar, bu sırada 

nâzil olan HaĢr Sûresi‟nin 6-10. ayetlerinde bildirildiği gibi fey olarak Hz. 

Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢtır. Nadîroğulları mallarının fey olarak Hz. 

Peygamber‟e bırakıldığı hususunda âlimler arasında ihtilaf yoktur.
778

  

Fedek halkı, Hayber‟in baĢına gelenlerden korkarak Hz. Peygamber‟e gelip Hayber 

halkı ile yapılan antlaĢma Ģartlarının kendileriyle de yapılmasını istemiĢlerdir. 

Topraklarının yarısı karĢılığında ve Müslümanların istedikleri zaman buradan 

çıkmak Ģartıyla Hz. Peygamber ile anlaĢmıĢlardır. Fedek ile savaĢ olmadığı için 

burası fey hükmüne tabi tutulmuĢ ve Hz. Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢtır.
779

 

Hz. Peygamber‟in vefatından sonra kızı Hz. Fâtıma, halife Hz. Ebû Bekir‟den 

buranın mirasını istemiĢ, Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber‟in “Bizim bıraktıklarımız 

sadakadır.” hadisine istinaden burayı Hz. Fâtıma‟ya vermemiĢ ve devlet malı olarak 

kabul etmiĢtir.  

Ġmam ġâfi„î, feyde de humusun vacip olduğu kanaatindedir. Cumhur ulemâ, feyde 

humus olmadığı görüĢündelerdir.
780

 Yukarıda nakledilen Hz. Ömer‟in, fey olan 

                                                 
775 Müslim, “Cihâd”, 48. 
776 Buhârî, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 52. 
777 Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 58; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VII, s. 330. 
778 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VII, s. 330; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 433. 
779 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35; Belâzurî, a.g.e, s. 32; Hüseyin Algül, “Fedek”, DĠA. 
780 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 69. 



135 

 

Nadîroğulları mallarının, özel olarak Hz. Peygamber için olduğunu belirten sözleri, 

feyden humus alınmayacağına dair cumhurun görüĢünü desteklemektedir.
781

   

Hz. Peygamber‟in uygulamasında fethedilen bütün bölgelerin toprakları ganimet 

olmadığı gibi fey de değildir. Sadece savaĢılmadan Ġslâm topraklarına katılan ve 

üzerinde yaĢayan halkının tehcir edilmesi gibi nedenlerle sahipsiz kalan araziler, fey 

olarak Hz. Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢtır. Benû Nadîr sürgün edilmiĢ ve bu 

sırada inen HaĢr Sûresi‟nin ilgili ayetlerine göre savaĢılmadan ele geçirildiği için bu 

kabilenin bıraktığı diğer mallarla birlikte sahipsiz kalan arazileri de Hz. 

Peygamber‟in feyi olmuĢtur. Fedek‟te de diğer Yahudi toplulukları gibi Hicaz‟dan 

tehcir edilecek olan Yahudi toplulukları yaĢamaktaydı. Bunlarla yapılan antlaĢmada 

da Hayber Yahudilerine olduğu gibi Müslümanların istedikleri zamana kadar 

kalabilecekleri Ģart koĢulmuĢtur. SavaĢsız ele geçirilen Fedek‟in halkının sürgün 

edilmemesi karĢılığında topraklarının yarısı Hz. Peygamber‟in feyi olmuĢtur. 

Netice olarak; fey hukuku, Nadîroğulları‟nın Medine‟den sürgün edilmesiyle 

baĢlamıĢtır. Bunlardan kalan mallar ve araziler, o sırada nâzil olan HaĢr Sûresi‟nin 

ilgili ayetleriyle fey olarak adlandırılıp, Hz. Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢ, 

aynı zamanda nerelere harcanacağının sınırları da bu ayetlerle çizilmiĢtir. Fedek için 

de Benû Nadîr gibi fey hükmü uygulanmıĢtır. Hz. Peygamber, vefatında fey 

hükmündeki bu yerlerin miras olamayacağını, buraların kamu malı olduğunu 

belirtmiĢtir.           

3.4. Cizye 

KarĢılığını vermek, ödemek gibi anlamlara gelen
782

 mastarından türetilmiĢ ”جزي“ 

olan cizye kelimesi, Ġslâm devletinin gayr-i müslim tebaadan aldığı vergiye verilen 

addır. Kur‟an-ı Kerîm‟in yanı sıra hadislerde de terim anlamıyla kullanılmıĢtır.
783

 

Cizye, can ve mal güvenliği sağlanmasının karĢılığında gayr-i müslimlerin 

erkeklerinden alınan baĢ vergisidir. Müslümanlardan alınan zekât bir yönüyle ibadet 

                                                 
781 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 70; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 208. 
782 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: XIV, s. 145. 
783 Aynî, a.g.e, C: XV, s. 77; Mehmet Erkal, “Cizye”, DĠA. 



136 

 

niteliğinde olduğu için gayr-i müslimler bunun yerine cizye vergisi öderler.
784

 Cizye 

vergisinin dayanağı Ģu ayettir: 

“Ehl-i Kitap‟tan Allah‟a ve ahiret gününe inanmayan, Allah ve Resûlü‟nün 

yasakladığını yasak saymayan ve hak dine uymayan kimselerle, küçülmüş oldukları 

halde kendi elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.”
785

 

Buhârî, bu ayeti cizye kitabının baĢında zikretmiĢtir.
786

 Ayetteki, “هم صاغزون” 

ifadesiyle ilgili çeĢitli yorumlar yapılmıĢtır. Bu ifadeye, “zelil olarak” Ģeklinde 

anlamlar verilmiĢtir.
787

 Buhârî de bu ifadeye bu Ģekilde anlam verenlerdendir.
788

 

Ġmam ġâfi„î, bu ifadeyi, Ġslâm‟ın hükmüne bağlanmaları ve boyun eğmeleri diye 

açıklamıĢtır.
789

 Ġbn Hacer de Ġmam ġâfi„î‟nin bu yorumu hakkında sonuçta bir 

kimsenin, inanmadığı ve mecburen kabul ettiği hükümlere katlanmasının zelil olması 

anlamına geldiğini söylemiĢtir.
790

   

Ġslâm ülkesinde yaĢayan gayr-i müslimlere cizye konulmasının hikmeti hakkında, 

böylece onların Ġslâm dininin büyüklüğünü görüp, kendilerinin düĢtükleri bu 

küçültücü durumdan kurtulmak için Müslüman olacakları ve Müslümanlar arasında 

bulunmakla Ġslâm‟ın güzelliklerini bizzat görmelerinin de Müslüman olmalarına 

vesile olacağı söylenmiĢtir.
791

 Sahîhayn‟daki cizye gelirleriyle ilgili bazı rivayetler 

Ģunlardır:  

“Resûlullah (sav), bir seriyyeye bir komutan tayin ettiğinde şöyle buyururdu: „… 

Müşriklerden düşmanınla karşılaştığın zaman onları üç haslete davet et. Hangilerini 

kabul ederlerse, sen de onlardan kabul et ve onlara dokunma. Onları İslâm‟a davet 

et, kabul ederlerse, sen de onlardan kabul et ve onlara dokunma. Sonra onları kendi 

yurtlarından muhacirlerin yurduna hicret etmeye çağır ve bunu yaparlarsa 

muhacirlerin lehine ve aleyhine olanların onlar için de geçerli olacağını haber ver. 

Eğer geçmeyi kabul etmezlerse onların Müslüman bedevîler gibi olacaklarını bildir. 

                                                 
784 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: II, s. 753. 
785 et-Tevbe 9/29. 
786 Buhârî, “Cizye”, 1. 
787 Taberî, Tefsîr, C: XIV, s. 200; Ġbn Kesîr, Tefsîr, C: IV, s. 133; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 78. 
788 Buhârî, “Cizye”, 1. 
789 Erkal, a.g.md. 
790 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 259. 
791 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 259. 



137 

 

Mü‟minler üzerine geçerli olan Allah‟ın hükmü onlar üzerine de geçerli olur. 

Ganimette ve feyde bir payları olmaz, Müslümanlarla birlikte cihad etmeleri 

müstesna. Eğer kabul etmezlerse onlardan cizye iste. Bu isteğini kabul ederlerse sen 

de onlardan kabul et ve onlara dokunma.”
792

 

“Resûlullah (sav), Ebû Ubeyde b. el-Cerrâh‟ı Bahreyn‟e oranın cizyesini getirmek 

için gönderdi. Hz. Peygamber‟in, Bahreyn halkı ile antlaşması vardı.”
793

 

 “Abdurrahman b. Avf, Resûlullah‟ın, Hecer Mecûsilerinden cizye aldığına şehadet 

edene kadar (Hz. Ömer, Mecûsilerden cizye kabul etmedi.)”
794

 

“Resûlullah (sav) ile birlikte Tebûk Gazası‟na katılmıştık. Eyle meliki, Nebî (sav)‟e 

beyaz bir katır hediye etti ve bir cübbe giydirdi. Hz. Peygamber (sav), ona, güvende 

olduklarına dair emanname yazdı.”
795

 

“Cüveyriye b. Kudâme et-Temîmî‟nin şöyle dediği nakledilmiştir: „Ömer b. el-

Hattâb‟ı işittim. „Yâ mü‟minlerin emiri. Bize tavsiyede bulun.‟ dedik. Dedi ki: „Size 

Allah‟ın zimmetine bağlı kalmanızı tavsiye ederim. Çünkü o, peygamberinizin 

zimmetidir ve ailelerinizin rızkıdır.‟”
796

 

“Hz. Ömer şöyle dedi: „Allah‟ın ve Resûlü‟nün zimmetiyle onlarla olan ahde vefa 

gösterilmesini, onları korumak için savaşılmasını ve onlara güçlerinin yetmeyeceği 

vergiler yüklenilmemesini vasiyet ediyorum.”
797

   

Mekke‟nin fethi ve Huneyn galibiyetinden sonra müĢrik Arap kabileleri hızla 

Müslüman olmaya baĢlamıĢlardı. Bu sırada nâzil olan Tevbe Sûresi‟nin baĢında 

müĢrikler ihtar edilmiĢ, devamında da cizye ayeti gelmiĢtir.
798

 MüĢriklere verilen 

ihtarla, izin verilen süreden sonra onların, Ġslâm‟ın harem kabul ettiği topraklarda 

müĢrik olarak kalmalarının önü kapanıyordu. Zira onların, müĢrik olarak burada 

kalmalarına müsaade edilmesi demek, inançlarının icaplarına müsaade edilmesi ve 

                                                 
792 Müslim, “Cihâd”, 3. 
793 Buhârî, “Cizye”, 1, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6. 
794 Buhârî, “Cizye”, 1. 
795 Buhârî, “Cizye”, 2. 
796 Buhârî, “Cizye”, 3. 
797 Buhârî, “Cihâd”, 171. 
798 et-Tevbe 9/1-28. 



138 

 

dolayısıyla Kâbe‟nin putlarla iliĢkisinin kesilmemesi anlamına gelirdi. Bu ayetlerde 

müĢriklere, müĢrik kalmaları halinde türlü sıkıntıların kendilerini beklediği 

bildirilmiĢ ve tevbe edip girmeleri için Ġslâm kapısı iĢaret edilmiĢtir. Ġslâm‟ı tanıyıp 

öğrenmek ve düĢünmek için fırsat ve güvence isteyen müĢriklere de bu imkan 

tanınmıĢtır.
799

 Sonuçta Arap kabileleri kendiliklerinden fevc fevc Ġslâm‟a girmiĢler, 

Hz. Peygamber‟in bunlar üzerine asker göndermesine gerek kalmamıĢtır. Dolayısıyla 

Arap müĢrikleri için cizye hükümleri söz konusu olmamıĢtır.
800

 

Hz. Peygamber, Eyle, Ezruh, Cerbâ, Dûmetü‟l-Cendel, Yemen, Necran, Bahreyn, 

Maknâ, Teymâ ve Hecer gibi birçok Yahudi, Hristiyan ve kısmen Mecûsi 

topluluklarla antlaĢmalar yapmıĢ ve onları cizyeye bağlamıĢtır.
801

 Bu antlaĢmalar 

hakkında kaynaklarımızda detaylı bilgiler mevcuttur.
802

 

Buhârî, cizye alınanları; Yahudiler, Hristiyanlar, Mecûsiler ve diğer yabancılar 

olarak sıralamıĢtır.
803

 Cizye ayetinde belirtilen Ehl-i Kitâb‟ın, Yahudiler ve 

Hristiyanlar olduğunda görüĢ birliği vardır. Mecûsiler hakkında ise ihtilaflar vardır. 

Hanefîlere göre Ehl-i Kitâb olsun, müĢrik olsun bütün yabancılardan cizye alınır.
804

 

Tahâvî‟nin naklettiği görüĢe göre; Ehl-i Kitâp‟tan ve Tevbe Sûresi‟nin baĢında 

kastedilen, Mescid-i Haram yakınındaki Arap müĢrikleri dıĢındaki bütün gayr-i 

müslimlerden cizye alınır.
805

 Bu Arap müĢriklerinin, Müslüman olmak veya 

savaĢmaktan baĢka bir seçenekleri yoktur. Ġmam Mâlik‟e göre cizye, bütün gayr-i 

müslimlerden alınır. Evzâî ve ġam fakihleri de bu kanaattedir. Ġmam ġâfi„î, Ehl-i 

Kitâp‟tan ister Arap olsun ister olmasın cizye alınacağını, Mecûsilerin de bu konuda 

onlar gibi olduğunu söylemiĢtir.
806

 Mâverdî, cizye bakımından Arap olan gayr-i 

müslimlerin de Arap olmayanlar gibi olduğunu belirtmiĢtir.
807

  

                                                 
799 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: II, s. 723-731. 
800 Ġbn Kayyim, a.g.e, C: III, s. 190. 
801 Erkal, a.g.md. 
802 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 246-247; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 41-49; Belâzurî, a.g.e, s. 38-39, 68-101; Hamidullah, 

Ġslâm Peygamberi, s. 286-287, 497-525.  
803 Buhârî, “Cizye”, 1. 
804 Aynî, a.g.e, C: XV, s. 78. 
805 Tahâvî, Ebû Ca„fer Ahmed b. Muhammed, Ahkâmu‟l-Kur‟an-ı‟l-Kerîm, (Thk: Saadeddîn Ünal), 2 c., 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ġstanbul 1998, C: I, s. 135. 
806 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 329; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 39; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 259; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 

46, 49; Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 200; Merginânî, a.g.e, C: II, s. 159-160; Mâverdî, a.g.e, s. 273; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 

78; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 452. 
807 Mâverdî, a.g.e, s. 273. 



139 

 

Cizye ayetinden sadece Yahudi ve Hristiyanların kastedildiği anlaĢılabiliyorsa da Hz. 

Peygamber‟in uygulamalarından cizye hükmünün Mecûsileri de kapsadığı 

anlaĢılmaktadır. Ancak Hz. Peygamber‟in uygulamalarından cizye hükmünün 

kapsadığı grupları Yahudiler, Hristiyanlar ve Mecûsiler Ģeklinde sınırlandırmak 

yerine Ġslâm Devleti‟nin sınırlarının ulaĢtığı her yerdeki gayr-i müslimler Ģeklinde 

görmek daha isabetli olacak gibidir.
808

       

Yukarıda verilen Hz. Peygamber‟in seriyye komutanlarına verdiği talimatların 

anlatıldığı hadiste, Hz. Peygamber‟in komutanlara, müĢrikleri Ġslâm‟a davet 

etmelerini, kabul ederlerse muhacirlerin yurduna hicret etmelerini istemelerini, 

hadisin devamında da kabul etmezlerse onlardan cizye istemelerini emrettiği 

nakledilmiĢtir. Hadiste açıklığa kavuĢturulması gereken meseleler var gibi 

gözükmektedir. Çünkü Mekke‟nin fethi ile beraber muhacirlerin yurdu olan 

Medine‟ye hicret sona ermiĢtir.
809

 Ancak cizye hükmü 9. yılda uygulanmaya 

baĢlanmıĢtır. Yani cizye hükmü uygulanmaya baĢlandığında Müslüman olanların 

hicret etmesinin istenmesi uygulaması kalkmıĢtı. Dolayısıyla Hz. Peygamber‟in, 

seriyye komutanlarına verdiği talimatta bu iki hükmü bir arada emretmiĢ olduğunu 

söylemek pek mümkün gözükmemektedir. Ancak bu noktada Ģöyle bir yorum 

yapmak mümkündür: Hz. Peygamber, gönderdiği seriyyelerin komutanlarına 

muhakkak talimatlar vermiĢtir. Bu talimatlar, dönemlere göre değiĢiklik göstermiĢ 

olmalıdır. Mekke‟nin fethi öncesinde, Müslüman olanlardan Medine‟ye hicret 

etmeleri istenirken, fetih sonrasında hicretin kalkmasıyla artık böyle bir talimat 

vermiĢ olduğu düĢünülemez. Cizye hükmünün konulmasıyla beraber de komutanlara, 

insanları Ġslâm‟a davet etmeleri, kabul etmezlerse cizye istemeleri talimatını vermeye 

baĢlamıĢ olmalıdır. Dolayısıyla Hz. Peygamber, komutanlara hadisteki talimatları 

vermiĢtir. Ancak bu talimatların hepsi aynı dönemde verilmiĢ talimatlar değildir.  

Ancak muhtemelen hadis nakledilirken Hz. Peygamber‟in komutanlara verdiği 

talimatlar, dönemsel farklar gözetilmeden bir arada nakledilmiĢ olmalıdır.   

Ayrıca bu hadise göre müĢriklerin de Ġslâm davetine icabet etmediklerinde cizyeye 

bağlanacak olan gruplardan olduğu anlaĢılmaktadır. Üstelik hadiste müĢrikler 

                                                 
808 Duran Terzi, “Ehl-i Kitabın Hukukî Statüsünün Mahiyeti ve Değerlendirilmesi”, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, 1997, s. 105-106. 
809 Buhârî, “Megâzî”, 50. 



140 

 

arasında Arap-Arap olmayan ayrımı da yapılmamaktadır. Tevbe Sûresi‟nde 

müĢriklere, izin verilen süreden sonra müĢrik olarak kalamayacakları ihtarı 

yapılmıĢtı. Bu durumda ayet ile hadis arasında bir çeliĢki var gibi görünmektedir. Bu 

hadisi değerlendirirken, Hz. Peygamber‟in Arap Yarımadası‟nda (Hicaz 

Bölgesi‟nde)
810

 Ġslâm‟dan baĢka bir din bırakmayacağını ve Yahudi, Hristiyan ve 

müĢrikleri buradan çıkaracağını söylediği hadisleri de göz önünde 

bulundurulmalıdır.
811

 Nitekim vefatı esnasında, sürgün cezası verip de bunu 

Müslümanların belirleyeceği zamana kadar ertelediği Hayber ve Fedek Yahudileri 

dıĢında,
812

 bölgede Ġslâm‟dan baĢka bir din mensubu kalmamıĢtı. Ayrıca cizye 

ayetinin inip, Hz. Peygamber‟in bunu uygulamaya baĢladığı zaman, bölgedeki 

müĢrik arapların çoğunun Müslüman olduğu ve kalanların da kendiliklerinden fevc 

fevc Ġslâm‟a dahil oldukları bir zamandır. Hz. Peygamber‟in bunlar üzerine ordu 

göndermesine gerek kalmamıĢtır.  

Dolayısıyla hadisler birlikte değerlendirildiğinde, Ġslâm‟ı kabul etmeyen 

müĢriklerden cizye istenmesi Ġslâm Dini‟nin harem kabul ettiği Hicaz Bölgesi‟nin 

dıĢıyla ilgili olmalıdır. Bu seriyyeler, Hz. Peygamber‟in muhtemelen Tebûk‟ta iken 

çevre topluluklara gönderdiği seriyyelerdir.
813

 Tevbe Sûresi‟nin baĢındaki 

müĢriklerle ilgili ayetlerden, Mescid-i Haram ve çevresinin, Ģirkten ve dolayısıyla 

müĢriklerden temizlenmesinin amaçlanmıĢ olduğu anlaĢılmaktadır.
814

 Arap 

müĢriklerinden cizye kabul edilmeyip, Arap olmayan müĢriklerden cizye alınması, 

Tevbe Suresi‟nin bu ayetleri mucibince Mescid-i Haram‟ın çevresinde müĢrik 

bırakılmamasıyla ilgilidir.
815

 Hz. Peygamber zamanında bölgede müĢrik kalmayıp, 

bütün Arap kabileleri Müslüman olmuĢ, bunun sonucunda Arap müĢriklerinden cizye 

alınmamıĢtır.
816

 Yani müĢriklerden cizye alınıp alınmaması, Arap olup 

olmamalarından ziyade, Mescid-i Haram‟a yakınlıkları, dolayısıyla da Hicaz 

                                                 
810 Hadislerde Yahudi ve Hristiyanların çıkarılacakları yer, “الجزيزج العزب (Arap Yarımadası) olarak geçmektedir. 

Arap Yarımadası, Yemen‟den, ġam ve Irak‟a, Kızıldeniz‟den, Umman ve Basra Körfezi‟ne kadar olan yerleri 

içine alan bölgedir. Ancak Hz. Peygamber‟in kastının Hicaz bölgesi ve civarı olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim 

Hz. Ömer, Yahudi ve Hrıstiyanları tamamen Arap Yarımadası dıĢına çıkarmamıĢ, Hicaz bölgesinden 

uzaklaĢtırmıĢtır. Buhârî, “Muzâraa„”, 14, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6; Nevevî, a.g.e, C: X, s. 212-213, 

C: XI, s. 93-94; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 171. 
811 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Cihâd”, 61, 63, “Vasiyet”, 20.   
812 Buhârî, “Muzâraa„”, 14, “Humus”, 19; Müslim, “Müsâkât”, 6; Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 35. 
813 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 286; Ġsmail Yiğit, “Tebük Gazvesi”,DĠA. 
814 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: II, s. 723. 
815 Tahâvî, a.g.e, C: I, s. 135.  
816 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 452. 



141 

 

bölgesinde yaĢayıp yaĢamamalarıyla ilgilidir. Eğer bu bölgede yaĢayan baĢka millete 

mensup müĢrik topluluklar olsaydı, onlar da ya Müslüman olacaklar ya da sürgün 

edileceklerdi. 

Cizye sadece erkeklerden alınır, kadın ve çocuklardan alınmaz. Hasta ve çalıĢmaktan 

aciz kimselerden cizye alınmaz, ancak bunlar, mal ve akar sahibi kimselerse alınır. 

BaĢkalarının verdikleriyle geçinen rahiplerden de cizye alınmaz.
817

  

Cizyenin miktarı konusunda farklı görüĢler ileri sürülmüĢtür. Ġmam ġâfi„î, 

asgarîsinin bir dinar olduğunu, azamîsinin ise karĢılıklı rıza ile belirleneceğini 

söylemiĢtir. Ġmam Mâlik, altında dört dinar, gümüĢte kırk dirhem olduğu 

kanaatindedir. Ebû Hanîfe ile Kûfeliler ve Ahmed b. Hanbel, zengin için kırk sekiz 

dirhem, orta halli için yirmi dört dirhem, fakir için on iki dirhemdir, demiĢlerdir.
818

 

Ebû Ubeyd, zimmîlerden alınacak cizye miktarının, onların ödeme gücüne göre 

külfete düĢürmeden ve vergiler konusunda Müslümanlara da zarar verilmeden 

belirlenmesi gerektiğini ve bu verginin belirli bir miktarının olmadığını 

belirtmiĢtir.
819

 Bu konuda delil olabilecek bir rivayet Ģöyledir: “İbn Uyeyne, İbn 

Necîh‟in şöyle dediğini nakletmiştir: „Mücâhid‟e, „Şam halkı dört dinâr cizye verdiği 

halde Yemen halkı bir dinâr cizye veriyor, bunun sebebi nedir?‟ dedim. Dedi ki: 

„Ödeme kolaylığından böyledir.‟ (maddi durumlarına göre)”
820

  Bu rivayetten 

cizyenin, halkın ekonomik durumuna göre belirlendiği anlaĢılmaktadır.
821

 Hz. 

Ömer‟in, güçlerinin yetmeyeceği vergiler yüklenilmemesini tavsiye etmesi de cizye 

vergilerinin halkın maddî durumuna göre belirlendiğinin göstergesidir. 

Hz. Peygamber‟in uygulamalarında cizyenin nakdî olarak da aynî olarak da alındığı 

görülmektedir.
822

 Necrânlılarla yapılan antlaĢmaya göre bunlar, cizye olarak elbise 

vereceklerdir.
823

 

                                                 
817 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 260; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 51-52; Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 200-201; Merginânî, a.g.e, C: 

II, s. 160; Mâverdî, a.g.e, s. 273; Ġbn RüĢd, a.g.e, C: I, s. 404; Salih Tuğ, İslâm‟da Vergi Hukukunun Tekevvünü, 

s. 28. 
818 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 331-332; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 39; Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 200; Merginânî, a.g.e, C: 

II, s. 159; Mâverdî, a.g.e, s. 274-275; Ġbn RüĢd, a.g.e, C: I, s. 404. 
819 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 56. 
820 Buhârî, “Cizye”, 1. 
821 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 451-452. 
822 Erkal, a.g.md. 



142 

 

Sonuç olarak; cizye, kamu maliyesinin gelirlerinden biridir. Hükmü, Kur‟an ile 

koyulmuĢ, Hz. Peygamber, tatbik etmiĢtir. Kur‟an-ı Kerîm‟de sadece emredilmiĢ, 

bütün hükümleri ve ayrıntıları sünnet ile beyan edilmiĢtir. Ġslâm devletinin vatandaĢı 

olan bütün gayr-i müslimler, cizye hükmüne tabidirler. Bunları sadece Hristiyanlar 

ve Yahudiler Ģeklinde sınırlandırmak doğru olmayacaktır. Sadece ödeme gücü 

olanlardan, maddî durumları ölçüsünde alınır. Ġslâm Devleti‟nin Müslüman 

vatandaĢlarından alınan zekât gibi cizye de gayr-i müslim vatandaĢlardan alınan 

vergidir ve bu yönüyle zekât ile birlikte kamu maliyesinin sürekli gelirleri 

arasındadır. 

3.4.1 Harac 

Hz. Peygamber devrinde gayr-i müslimlerden toprak vergisi alınıp alınmadığı 

tartıĢmalıdır.
824

 Böyle bir verginin alındığını ileri sürenlerin dayandıkları birkaç olay 

vardır. Bu olaylardan biri, Hayberlilerle arazileri iĢletmeleri ve ürünün yarısını 

vermeleri için yapılan antlaĢmadır. Bazı müellifler, bu antlaĢmayı gayr-i müslimlere 

uygulanan arazi vergisi olarak değerlendirmiĢlerdir.
825

  

Hz. Peygamber tarafından Bahreyn‟e emîr olarak tayin edilen A„lâ b. el-Hadramî, 

zayıf olduğu belirtilen bir rivayete göre bir bahçe üzerinde ortaklığı olan ve biri 

Müslüman, diğeri müĢrik iki kardeĢin Müslüman olanından öĢür, müĢrik olanından 

haraç aldığını söylemiĢtir.
826

 Ancak bu uygulamanın, Hz. Peygamber zamanında mı 

gerçekleĢtiği yoksa Hz. Ömer‟in haraç vergisi koymasından sonra mı olduğu belli 

değildir. Ayrıca bu konuyu inceleyen kaynaklarda bu hadis delil olarak 

kullanılmamıĢ ve hadise iĢaret edilmemiĢtir.
827

 MüĢrik kardeĢten alınan verginin 

cizye olduğu da belirtilmiĢtir.
828

 

                                                                                                                                          
823 Ebû Dâvud, “Harâc”, 30; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 518. 
824 Mehmet Erkal, “Asr-ı Saadette Vergi”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 4 c., 2. 

Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: II s. 321. 
825 Kettânî, a.g.e, C: I, s. 393; Tuğ, a.g.m, s. 29.  
826 Ġbn Mâce, “Zekât”, 22. 
827 Mehmet Birsin, “Mâverdî‟nin Devlet Anlayışı”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ 

Doktora Tezi, 2004, s. 188. 
828 Erkal, a.g.e, s. 322. 



143 

 

Hz. Peygamber devrinde gayr-i müslimlerden arazi vergisi alındığına delil olarak 

gösterilen bir olay da Hz. Peygamber‟in Bahreyn valisi Münzir b. Sâvâ‟ya 

gönderdiği mektupta cizyetü‟l arzdan (arazi vergisi) bahsediliyor olmasıdır.
829

  

Hz. Peygamber zamanında gayr-i müslimlerden toprak üzerinden vergi alındığına 

dair gösterilen örnekler üzerinden haraç vergisinin temelinin Hz. Peygamber 

devrinde atıldığı veya haraç vergisini koyarkan Hz. Ömer‟e kaynaklık ettiği 

söylenebilir.
830

 Ancak toprağa haraç adıyla müesseseleĢmiĢ bir vergi konması Hz. 

Ömer devrinde baĢlamıĢtır.
831

 Ġslâm âlimleri, haraç vergisinin nassa dayalı bir vergi 

değil, ictihadla ortaya çıkan bir vergi olduğunu kabul etmiĢlerdir.
832

  

Sonuç olarak; Hz. Peygamber devrinde gayr-i müslim tebaadan arazi vergisi olarak 

bir verginin alındığına dair açık bir delil yoktur. Açık olan, Ġslâm Devletine dahil 

olup, topraklarında bırakılan gayr-i müslim bölgelerin cizye vergisine bağlanmasıdır. 

Sahîhayn bağlamında yapılan bu çalıĢmada, Sahîhayn‟da Hz. Peygamber‟in gayr-i 

müslimlerden arazi vergisi aldığına dair bir rivayet olmamasına bağlı olarak haraç 

konusu bu Ģekilde değerlendirilmekle yetinilmiĢtir.        

3.5. Diğer Gelirler 

Kamu maliyesinin zekât, cizye, ganimet ve fey gelirlerinin yanısıra hazineye 

bırakılan miras malları ve bağıĢlar gibi gelirleri de olmuĢtur.
833

 Sahîhayn‟da bu tip 

gelirlerden bazılarına delil olabilecek birkaç rivayet Ģöyledir: “Ensârdan bir adam, 

gelirlerini kullanması için hurma bahçelerini Resûlullah‟a (sav) tahsis etmişti.”
834

   

“Bir adam, yularlı bir dişi deve ile gelip: „Bu deve Allah yolunda (sadaka) olsun.‟ 

dedi. Resûlullah (sav): “Kıyamet gününde buna karşılık sana hepsi yularlı yedi yüz 

deve verilecektir.” buyurdu.”
835

 

                                                 
829 Tuğ, a.g.m, s. 29. 
830 Tuğ, a.g.m, s. 29. 
831 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 57-77; Erkal, a.g.e, s. 326. 
832 Mâverdî, a.g.e, s. 278; Cengiz Kallek, “Haraç”, DĠA. 
833 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 17-18; Erkal, “Beytülmâl”, DĠA.  
834 Buhârî, “Humus”, 12; Müslim, “Cihâd”, 71.  
835 Müslim, “Ġmâre”, 132. 



144 

 

Hz. Peygamber‟in, devlet gelirlerinin ihtiyaçları karĢılamadığı durumlarda devlet 

hazinesi için bağıĢ topladığı da bilinmektedir. Hz. Peygamber‟in Müslümanlardan 

kamu adına bağıĢ topladığı zamanlar, savaĢ masraflarının karĢılanmasının zor olduğu 

ve maliyenin fakir olduğu dönemlerde olmuĢtur.
836

 Böyle durumları yansıtan bazı 

rivayetler Ģunlardır: “Hz. Peygamber (sav): „Kim güçlük ordusunu teçhiz ederse, 

onun için cennet vardır.‟ buyurdu ve o orduyu Osman techîz etti.”
837

 

“Hz. Peygamber (sav) bayram namazından sonra yanında Bilâl olduğu hâlde 

kadınların yanına geldi, onlara vaaz etti ve sadaka vermelerini buyurdu. Bunun 

üzerine kadınlar bilezikleri, altın, gümüş halka ve küpeleri Bilâl‟in eteğine atmaya 

başladılar.” 
838

 

Kur‟an-ı Kerîm‟de hakkında “sâatü‟l-usre” tabiri kullanılan
839

 Tebûk Gazvesi‟ne 

“Gazvetü‟l-usre”, bu gazveye katılan Ġslâm ordusuna da güçlük ordusu anlamında 

“ceyşü‟l-usre” denilmiĢtir.
840

 Teçhizi ve erzakının temin edilmesi oldukça güç olan 

bu ordunun ihtiyaçlarının karĢılanabilmesi için Hz. Peygamber, Müslümanları, 

bağıĢta bulunmaya davet etmiĢ ve yukarıdaki rivayetten de anlaĢılabildiği gibi baĢta 

Hz. Osman gibi sahâbiler olmak üzere ashâb önemli katkıda bulunmuĢlardır.
841

  

Netice olarak; Hz. Peygamber, hazineye yapılan bağıĢları kabul etmiĢ ve maliyenin 

yetersiz kaldığı zamanlarda Müslümanları yardım etmeye teĢvik ederek onlardan 

gelen bağıĢları gereken yerlerde kullanmıĢtır. Buna göre zekât, cizye, ganimet ve fey 

gelirlerinin yanısıra böyle gelirleri de kamu maliyesinin gelirleri arasında saymak 

mümkündür.   

  

                                                 
836 Erkal, a.g.md. 
837 Buhârî, “Fedâilu‟s-sahâbe”, 7, “Vesâyâ”, 34. 
838 Buhârî, “Zekât”, 20, 32, “Ġ„tisâm”, 16, “Ġlim”, 32, “Libâs”, 54, 55; Müslim, “Salâtü‟l-î„deyn”, 1, 2, 3, 4, 13.  
839 et-Tevbe 9/117. 
840 Ġsmail Yiğit, a.g.md. 
841 Muhammed Hamidullah, Ġslâm‟ın DoğuĢu, (Çev: Murat Çiftkaya), Beyan Yayınları, Ġstanbul 2015, s. 220; 

Yiğit, a.g.md. 



145 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. KAMU MALĠYESĠNĠN GĠDERLERĠ 

 

Kimlerden, ne Ģekilde tahsil edileceği Kur‟an-ı Kerîm ayetleri ve Hz. Peygamber‟in 

uygulamaları ile belirlenen kamu maliye gelirlerinin, nerelere ne Ģekilde harcanacağı 

da yine Kur‟an-ı Kerîm ve Hz. Peygamber‟in uygulamaları ile belirlenmiĢtir. Ayetler 

ve Hz. Peygamber‟in uygulamaları ile sınırları çizilen kamu giderleri için devlet 

baĢkanına önemli bir sorumluluk alanı bırakılmıĢtır.
842

  

Kamu gelirlerinden zekât, humus ve feyin harcanacağı yerler Kur‟an-ı Kerîm‟de 

bildirilmiĢtir. Hz. Peygamber‟in uygulamalarından, bu gelirlerin sarfında devlet 

baĢkanının sorumluluğu yanında yetkiye de sahip olduğu anlaĢılmaktadır. Hz. 

Peygamber, ayetlerde bildirilen sınırlara bağlı kalarak zekât, humus ve fey gelirlerini 

Ġslâm‟ın ve kamunun maslahatına göre uygun gördüğü Ģekilde sarf etmiĢtir.  

4.1. Zekât Gelirlerinin Sarfı 

“Sadakalar (zekât gelirleri) Allah‟tan bir farz olarak ancak fakirler, miskinler, zekât 

işinde çalışanlar, kalpleri kazanılacak olanlar, köleler, borçlular, Allah yolunda ve 

yolda kalmışlar içindir. Allah bilendir, hakîmdir.”
843

 

Kur‟an-ı Kerîm‟de farz olduğu bildirilen ve diğer bütün hükümleri Hz. Peygamber‟in 

sünnetiyle beyan edilen zekâtın, sarf yerleri de Kur‟an‟ın bu ayetiyle belirtilmiĢtir. 

Bu ayetteki  “الصدقاخ (sadakalar)” kelimesinin farz olan zekâtı ifade ettiği, ayetin 

öncesi ile “Allah‟tan bir farz olarak” ifadelerinden anlaĢılmaktadır.
844

  

Bu ayet, kendinden önceki ayetlerle beraber değerlendirildiğinde zekâtın sarf 

yerlerinin bu Ģekilde ayrı ayrı belirtilmesinin nedeni daha iyi anlaĢılacaktır. Bir takım 

                                                 
842 Remzi Kaya, “Kur‟an-ı Kerim‟de Fey Gelirleri ve Dağılımı”, Uludağ Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C: X, S. 2, 2001, s. 82. 
843 et-Tevbe 9/60. 
844 Mustafa Öztürk, a.g.m, s. 477.  



146 

 

kimseler, mala düĢkünlükleri sebebiyle Hz. Peygamber‟in adaletinden dahi kuĢkuya 

düĢmüĢler, ondan hak etmedikleri Ģekilde mal istemiĢler ve eleĢtirmiĢlerdir. Bu 

kimseler önceki iki ayet ile kınanmıĢ ve arkasından gelen bu ayetle zekâtın sarf 

yerleri bildirilerek hem Hz. Peygamber‟in bu malları rastgele dağıtmadığına iĢaret 

edilmiĢ hem de zekâtın sarf yerleri öğretilmiĢtir.
845

      

Hz. Peygamber‟den itibaren devlet eliyle toplanan ve yine devlet eliyle sarf edilen 

zekâtın, kamu harcamalarında nasıl bir yer tuttuğu ulema arasında 

tartıĢılagelmiĢtir.
846

 Serahsî, zekâtın sarf yerleri konusunda devlet baĢkanının tercih 

hakkına sahip olduğunu belirtmiĢtir.
847

  

4.1.1. Fakirler ve Miskinler 

Hz. Peygamber, Muaz b. Cebel‟i Yemen‟e gönderirken ona, “Zekâtın zenginlerinden 

alınıp, fakirlerine verileceğini bildir.” buyurmuĢtur.
848

 Fakir ve miskin ifadelerinin 

manaları üzerine pek çok görüĢ ifade edilmiĢtir. Bazıları, “Fakir, muhtaç olduğu 

halde istemekten çekinen kişi; miskin, muhtaç olup da isteyen kişidir.” demiĢlerdir. 

“Fakir evinde oturan, miskin çalışandır.”, “Fakir, muhacirlerin fakirleri; miskin, 

muhacirlerden olmayan fakirlerdir.”, “Fakir, Müslümanların; miskin, Ehl-i Kitab‟ın 

fakirleridir.” Ģeklinde de görüĢler vardır. Ġbn Abbâs‟tan “Miskin, nafakası için 

dolaşanlar; fakir, Müslümanların fakirleridir.” görüĢü aktarılmıĢtır.
849

      

Muhammed Hamidullah, Hammurabi yasalarında uzun bir Ģekilde açıklanan moşkin 

teriminde olduğu gibi, miskin kelimesinin Sâmî dillerinde baĢka bir ülkeye yerleĢmiĢ 

olan yabancı anlamında olduğunu belirtmiĢtir.
850

   

Fakir, kısaca kendisi ve ailesinin ihtiyaçlarını karĢılayamayan, maddî sıkıntısı 

sebebiyle baĢkalarına muhtaç olan gibi anlamlara gelmektedir.
851

 Miskin ise yeteri 

kadar veya hiç malı olmayan kimse diye tarif edilmiĢtir. Zekâtın sarf yerlerinin 

                                                 
845 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: III, s. 23. 
846 Emrullah Dumlu, “Kamu Harcamaları Açısından Zekât”, Atatürk Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, 

S. 36, 2011, s. 218. 
847 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 162. 
848 Buhârî, “Zekât”, 1, 62. 
849 Taberî, Câmi„u‟l-beyân, C: XIV, s. 305-307. 
850 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 810. 
851 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: V, s. 60; Osman Eskicioğlu, “Fakir”, DĠA. 



147 

 

bildirildiği ayette bu iki sınıfın ayrı ayrı zikredilmesi aralarındaki farkın ne olduğu 

konusunda tartıĢmalara neden olmuĢtur. Bu farkın yoksulluk derecesi olduğunu 

belirtenler olmuĢ ve hangisinin daha yoksul olduğu tartıĢılmıĢtır.
852

  

Ebû Hanîfe, fakirin, insanlardan istemeyen, miskinin ise hiçbir Ģeyi olmadığı için 

insanlardan isteyen muhtaç kiĢi olduğunu söylemiĢtir.
853

 Ebû Hanîfe‟den bunun tersi 

görüĢ de rivayet edilmiĢtir.
854

 Ebû Yûsuf, ikisi arasında fark olmadığı 

kanaatindedir.
855

 Ġmam ġâfi„î ve Ahmed b. Hanbel‟e göre fakir, malı ve kazancı 

olmayan, miskin, malı veya kazancı olduğu halde ihtiyaçlarını karĢılamayan 

kiĢidir.
856

  

Sahîhayn‟da, Hz. Peygamber tarafından miskinin tarif edildiği bir hadis 

nakledilmiĢtir. Bu hadis Ģöyledir: “Miskin, (insanlardan isteyip de) bir iki lokmayla 

çevrilen değildir. Lakin miskin, kendini geçindirecek zenginliği olmayan ve utanan 

veya rahatsız etmemek için insanlardan isteyemeyen kimsedir.”
857

 Bu hadiste 

miskinin tarifi açıkça yapılmıĢtır. Buna göre miskin, ihtiyaçlarını karĢılayacak kadar 

malı olmayan ve insanlardan isteyemeyen muhtaç kimsedir. 

Hanefî fakihleri, birkaç zenginlik seviyesi belirleyerek kiĢinin zekât alabilmesi için 

de bir sınır olduğunu kabul etmiĢlerdir. Buna göre asli ihtiyaçları dıĢında, kazanç 

getirmeyen mallardan iki yüz dirhem gümüĢ değerinde malı olan kiĢinin zekât 

alamayacağı belirtilmiĢtir.
858

 Cumhûra göre ise kiĢinin malı veya geliri kendisinin ve 

bakmakla yükümlü olduklarının ihtiyaçlarına yetmiyorsa böyle kimselere zekât 

verilebilir.
859

  

Günümüzde sosyal devlet ilkesinin bir gereği olarak devletler, ihtiyaç sahibi 

vatandaĢlarını, en azından insan haysiyetine yaraĢır bir seviyede yaĢatma 

gayretindedirler. Bu gayret, modern devlet anlayıĢının ulaĢabildiği aĢamalardan 

                                                 
852 Cengiz Kallek, “Miskin”, DĠA. 
853 Muhammed Hasan eĢ-ġeybânî, Câmi„u‟s-sağîr, s. 124; Serahsî, a.g.e, C: III, s. 8. 
854 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 8. 
855 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139; Tahâvî, Ahkâmü‟l-Kur‟an, C:I, s. 364. 
856 ġâfi‟î, el-Ümm, C: II, s. 71; Ġbn Kudâme, el-Muğnî, C: VII, s. 313. 
857 Buhârî, “Zekât”, 52; Müslim, “Zekât”, 101, 102. 
858 el-Meydânî, Abdülganî el-Ganîmî ed-DimeĢkî, el-Lübâb fî-Ģerhi‟l-Kitâb,(Thk: Mahmud Emin en-Nevevî), 4 

c., Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî, Beyrut t.y, s. 79; Miras, a.g.e, C: V, s. 322. 
859 Ġmam Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 342; ġâfi‟î, el-Ümm, C: II, s. 71; Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama, s. 205. 



148 

 

biridir. Ġslâm Dini, ihtiyaç sahibi vatandaĢları, fertlerin merhametine bırakmadan, 

kamunun sabit bir geliri olan zekâtın sarf yerlerinin ilk iki sırasına koyarak modern 

devletlerin bugün bile ulaĢamadığı sosyal devlet ilkesini bin dört yüz yıl önce ortaya 

koymuĢ ve peygamberi eliyle de uygulamıĢtır.
860

 

Sonuç olarak, zekâtın sarf yerlerinin ilk iki sınıfı olan fakir ve miskinler, farklı 

isimlerle ifade edilse de terim olarak aralarında fazla bir fark yoktur.
861

 Ġkisinin de 

ortak yönü muhtaç olmalarıdır.
862

 Malı ve kazancı olmayan veya az bir miktar malı 

ve kazancı olup da geçimine yetmeyen kiĢiler, fakirler ve miskinlerdir ve zekâtın sarf 

edileceği iki sınıf bunlardır. Hz. Peygamber, böyle kimseleri her zaman desteklemiĢ, 

zekât gelirlerinden özellikle bu kimselere harcama yapmıĢtır. 

4.1.2. Âmiller 

Zekât gelirlerinden pay alacak gruplardan biri de zekât iĢinde çalıĢan görevlilerdir. 

Bunlar, çalıĢmalarının karĢılığında zekât gelirlerinden bir nevi maaĢ alırlar. 

Hadislerde Hz. Peygamber tarafından zekât iĢlerinde sahabilerin görevlendirildiğine 

ve bunlara pay verildiğine dair birçok örneğe rastlanmaktadır.
863

 

Buhârî, zekât kitabında âmillerle ilgili bir bâb açmıĢ ve Tevbe Sûresi 60. ayetin 

âmillerle ilgili kısmını bu bâba isim yapmıĢtır. Bu bâbın isminde “Zekât 

memurlarının devlet başkanına hesap vermesi” cümlesini de zikretmiĢ ve Ġbnü‟l-

Lütbiyye hadisini nakletmiĢtir.
864

   

Zekât görevlilerine ne kadar ücret ödeneceği konusunda çeĢitli görüĢler vardır. 

Hanefîlere göre, kendisi ve bakmakla yükümlü olduğu kiĢilerin geçimine yetecek 

miktardan az olmayacak kadar maaĢ verilir.
865

 Ebû Yûsuf, bunlara zekât gelirinin 

1/8‟inin verileceğini söylemiĢtir,
866

 Ġmam ġâfi„î de bu görüĢtedir.
867

 Mâlikîler ve 

                                                 
860 Dumlu, a.g.m, s. 220-221. 
861 Mustafa ġen, “Kur‟an‟da Zenginlik ve Fakirlik”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ 

Doktora Tezi, 2008, s. 31. 
862 Dumlu, a.g.m, s. 221. 
863 Buhârî, “Zekât”, 40, 48, 50, 62, “Ahkâm”, 17; Müslim, “Zekât”, 11, 110, 111. 
864 Buhârî, “Zekât”, 66. 
865 Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, el-Asl, C: II, s. 180; Serahsî, a.g.e, C: III, s. 9; eĢ-ġeyh Nizâm vd., Fetevâyı 

Hindiyye, C: I, s. 188. 
866 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
867 ġâfi‟î, el-Ümm, C: II, s. 76, Mâverdî, Ahkâm, s. 235. 



149 

 

Hanbelîler, çalıĢtıklarının karĢılığında nafakalarını alacaklarını ifade etmiĢlerdir.
868

 

Ebû Ubeyd, Irak ehli ve Ġmam Mâlik‟in görüĢlerinin isabetli olduğunu belirterek, 

âmillerin alacağı hisseyi belirli bir oranla sınırlandırmanın doğru olmadığı, görev ve 

emekleri nispetinde verilmesi gerektiğini ifade etmiĢtir.
869

 

4.1.3. Müellefe-i Kulûb 

Zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği ayette sayılan sınıflardan biri de müellefe-i 

kulûbdür. Bu ifade, maddî ihsanda bulunularak kalplerinin Ġslâm‟a ve Müslümanlara 

karĢı yumuĢatılması istenilen gayr-i müslimleri, Müslüman olmaları umulan yahut 

zararlarından korkulan veya düĢmana karĢı destekleri kazanılmak istenen nüfuz 

sahibi kimseleri ve dinde sebat etmeleri arzulanan yeni Müslümanları belirtmek için 

kullanılmaktadır.
870

 Zekâtın sarf yerleri arasında bu sınıfın da bulunması, zekâtın 

ekonomik ve sosyal fonksiyonlarının yanında siyasî fonksiyonunun da olduğunu 

göstermektedir.
871

  

Sahîhayn‟da konuyla ilgili bazı hadisler Ģöyledir: 

“Hz. Peygamber‟e bir şey gönderildi, onu dört kişiye paylaştırdı ve „Bunları 

alıştırıyorum.‟ dedi.”
872

 

“Amir b. Sâ„d, babası Sâ„d‟dan naklediyor: „Resûlullah (sav), aralarında benim de 

oturduğum bir topluluğa bir şeyler verdi. Onlardan birine bir şey vermedi… 

Resûlullah, „Şüphesiz ben, bir adama bir şeyler verdiğim halde başkasını ondan 

daha çok seviyor olabilirim. Bunun sebebi yüzüstü ateşe yıkılmasından 

korkmamdır.‟”
873

    

“Hz. Alî, Yemen‟den Resûlullah‟a (sav) toprağından arındırılmamış, tabaklanmış 

deri içinde bir altın parçası gönderdi. Resûlullah, bunu Necid‟in ve Kureyş‟in ileri 

                                                 
868 Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 344; ; Ġbn Kudâme, el-Muğnî, C: II, s. 515; Erkal, a.g.e, s. 207. 
869 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 552. 
870Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 45; Ġbn Kudâme, a.g.e, c: VII, s. 319; Ġbn Âbidîn, HâĢiyetü Reddi‟l-muhtâr ale‟d-

Dürrü‟l-muhtâr ġerhi Tenvîri‟l-ebsâr, 8 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 2000, C: II, s. 342; Cengiz Kallek, “Müellefe-i 

Kulûb”, DĠA, Erkal, a.g.e, s. 208. 
871 Dumlu, a.g.m, s. 229. 
872 Buhârî, “Tefsîr”, 158. 
873 Buhârî, “Zekât”, 52, Îmân” 17,Müslim, “Zekât”, 131. 



150 

 

gelenleri arasında paylaştırdı… „Ben, bunu ancak onların kalplerini ısındırmak için 

yaptım.‟ dedi.”
874

 

“Adamın biri, Müslüman olması üzerine, Resûlullah‟tan (sav) bir şeyler istedi. Ona, 

iki dağ arasını dolduracak kadar davar verdi. Adam kavmine dönünce dedi ki: „Ey 

kavmim, Müslüman olun, vallahi Muhammed fakirlikten korkmadan bol bol 

dağıtıyor.‟”
875

     

“Huneyn günü Resûlullah (sav), ganimet mallarından Kureyşlilerden bazılarına yüz 

deveye varıncaya kadar verdi. Bunun üzerine ensardan bazıları, söylenmeye 

başladılar… Resûlullah (sav): „Gerçekten ben, küfürden yeni kurtulmuş bazı 

adamlara gönüllerini ısındırmak gayesiyle bir şeyler veriyorum…‟dedi.”
876

   

Müellefe-i kulûb sınıfı hakkında bazı ihtilaflar vardır. Bunlardan biri bu sınıfın, Hz. 

Peygamber‟in vefatından sonra kalkıp kalkmadığına dairdir. Bu sınıfın kalktığına 

mesnet edilen olayın rivayeti kısaca Ģöyledir:  

Hz. Ebubekir‟in hilafeti döneminde, Hz. Peygamber‟in pay verdiği müellefe-i 

kulûbdan bazıları gelerek paylarının verilmesini istediler. Hz. Ebubekir, bunu 

onaylayarak paylarını vermeleri için yardımcısı pozisyonundaki Hz. Ömer‟e 

gönderdi. Ancak Hz. Ömer, Hz. Peygamber‟in onlara, desteklerini kazanmak için 

pay verdiğini, artık Ġslâm güçlendiği için onların desteklerine ihtiyacı olmadığını 

belirterek herhangi bir Ģey verilmeyeceğini söyledi. Hz. Ömer‟in bu fiili halife 

tarafından da onaylandı ve ashabdan da karĢı çıkan olmadı.
877

 Böylece bu sınıfın 

kaldırıldığı ve sahabe arasında icma olduğu söylenmiĢtir. Hanefî mezhebi âlimleri bu 

kanaattedirler.
878

  

Hanbelîler, müellefe-i kulûb sınıfının kalkmadığını kabul etmiĢlerdir. Hz. Ömer ve 

sonraki raĢid halifelerin bu sınıf için zekâttan pay vermemelerinin, bu payın ilga 

                                                 
874 Buhârî, “Megâzî”, 58; Müslim, “Zekât”, 143, 144. 
875 Müslim, “Fedâil”, 57, 58. 
876 Müslim, “Zekât”, 132, 133. 
877 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 9; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 45.  
878 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139; Serahsî, a.g.e, C: III, s. 9; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 45; Ġbn Hümâm, Kemâlüddîn 

Muhammed b. Abdilvâhid es-Sîvâsî, ġerhu Fethu‟l-kadîr, 7 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut t.y, C: II, s. 259; Miras, 

a.g.e, C: V, s. 329,333; Erkal, a.g.e, s. 209. 



151 

 

edilmesi nedeniyle değil, bu sınıfa ihtiyaç kalmamasından dolayı olduğunu belirterek 

yine ihtiyaç olması halinde bu payın verilebileceğini ifade etmiĢlerdir.
879

 Mâlikî 

Mezhebi âlimlerinden de normal zamanda müellefe-i kulûb için bir pay olmadığı 

ancak ihtiyaç olması durumunda bu sınıfa pay ayrılabileceği görüĢünde olan birçok 

âlim vardır.
880

  

Ġmam ġâfi„î, müellefe-i kulûb payının düĢtüğünü belirtmiĢtir. Ancak bir kavmin 

zekâtını almaya yardımcı olması gibi durumlarda kavmin önde gelenlerine bu paydan 

verilebileceğini ifade etmiĢtir. Bu, onun, bu payın ebediyyen kalktığı düĢüncesinde 

olmadığını göstermektedir.
881

 Nitekim ġâfi„îlerden Mâverdî, müellefe-i kulübün 

kimler olduğunu saydıktan sonra bunların Müslümanlarına zekâttan, müĢriklerine 

ganimetten pay verileceğini söylemiĢ, bu sınıfın payının düĢtüğüne dair herhangi bir 

ifadede bulunmamıĢtır.
882

 ġâfi„î Mezhebi‟nde yaygın olan görüĢ bu Ģekildedir.
883

 

Buhârî, Zekât Kitabı‟nda Tevbe Sûresi‟nin 60. ayetiyle bildirilen zekâtın sarf 

yerlerinden diğer yedi sınıfla ilgili bâb açmıĢ olmasına rağmen
884

 müellefe-i kulûb ile 

ilgili bâb açmamıĢ ve bu terimi zekât kitabında hiç zikretmemiĢtir. Buhârî, müellefe-i 

kulûbe mal verilmesiyle ilgili bâbı Humus Kitabı‟nda açmıĢ ve bu terimi, bu bâbın 

baĢlığında zikretmiĢtir.
885

 Buna göre Buhârî‟nin müellefe-i kulûbe zekât gelirlerinden 

verilemeyeceği ve Hz. Peygamber‟in, henüz Müslüman olmamıĢ müellefe-i kulûbe 

humus gelirlerinden verdiği görüĢünde olduğu yorumunu yapmak mümkündür.  

Ebû Ubeyd, Hasan-ı Basrî ve Ġbn ġihâb‟a göre müellefe-i kulûb sınıfının her zaman 

söz konusu olduğunu, kendisinin de bu görüĢte olduğunu beyan etmiĢtir. Nitekim bu 

                                                 
879 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 319; el-Behûtî, Mansûr b. Yûnus b. Ġdrîs, KeĢĢâfu‟l-kına„ an metni‟l-

iknâ„,(Thk: Hilâl Musaylihî Mustafa Hilâl), 6 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 1402, C: II, s. 278.   
880 el-Karâfî, ġehâbuddîn Ahmed b. Ġdrîs, ez-Zahîre,(Thk: Muhammed Hacî), 14 c., Dâru‟l-Garb, Beyrut 1994, 

C: III, s. 146; Ġbn Abdilberr, Ebû Ömer Yûsuf  b. Abdullah b. Muhammed en-Nemerî, el-Kâfî fî fıkhi ehli‟l-

Medîneti‟l-Mâlikî,(Thk: Muhammed el-Morîtânî), 2. Baskı, Mektebetü‟r-Riyâd, Riyad 1980, C: I, s. 325-326.   
881 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 78, 80. 
882 Mâverdî, a.g.e, s. 235. 
883 eĢ-ġîrâzî, Ebû Ġshâk Ġbrâhîm b. Alî b. Yûsuf, el-Mühezzeb fî fıkhi‟l- Ġmâm eĢ-ġâfiî, 2 c., Beyrut t.y, C:I, s. 

172; el-Gazzâlî, a.g.e, C: IV, s. 557-559.    
884 Buhârî, “Zekât”, 1, 48, 52, 62, 66, 67. 
885 Buhârî, “Humus”, 19. 



152 

 

konudaki ayet muhkemdir ve kitap veya sünnetten herhangi bir hükümle 

neshedildiğine dair bir bilgi gelmemiĢtir.
886

 

Hz. Ömer‟in, o gün müellefe-i kulûbden pay almak için gelenlere pay vermemesinin 

sebebi, artık Ġslâm‟ın güçlenmiĢ olması ve bu kiĢilere ihtiyacının kalmamıĢ 

olmasıydı. Nitekim bu payın düĢtüğünü söyleyenler de aynı sebebe binaen bu 

kanaate varmıĢlardır. Sebep ve illetin ortadan kalkmasıyla hükmün de ortadan 

kalkacağını söyleyerek, müellefe-i kulübe ihtiyaç olması sebebinin ortadan 

kalkmasıyla bu payın kalktığını kabul etmiĢlerdir.
887

  

Ayrıca o gün Hz. Ömer‟in tavrı, pay almak için gelenlerin, bu payı bir rant aracına 

dönüĢtürmek istemelerine karĢı olmalıdır. Zira bu insanların kalbi Ġslâm‟a ısındıysa, 

fakir fukaranın hakkı olan zekâta göz dikerek bu payı almak için müracaat 

etmezlerdi. Bunca zamana rağmen ısınmadıysa da artık bunlar, bu iĢi bir sömürü 

aracı olarak kullanmak istiyorlardır demektir. Dilerlerse iman ederler.
888

 

Müellefe-i kulûb sınıfının kalktığına dair görüĢlerin rahatlıkla savunulduğu 

dönemler, Ġslâm‟ın hakim, Müslümanların güçlü olduğu dönemlerdir. Müslümanların 

güçlerini yitirmesiyle beraber her mezhepten Ġslâm hukukçuları, bu sınıfın 

hükmünün devam ettiğini savunmaya baĢlamıĢlardır.
889

  

Bu konu, yaĢanılan dönemin sosyal ve siyasal Ģartlarıyla, Müslümanların böyle bir 

fona ihtiyaçları olup olmamasıyla ilgili bir konudur.
890

 Ġslâm‟ın ve Müslümanların 

siyasal, ekonomik, askerî, sosyal, kültürel her yönden sıkıĢtırıldıkları, Ġslâm‟a zıt 

düĢüncelerin Müslüman çocuklarının zihinlerine iĢlendiği, gayri Ġslâmî bir yaĢantının 

Müslümanların evlerine kadar sokulduğu, Afrika‟da bir öğün yemeğe insanların 

imanlarının alındığı günümüzde müellefe-i kulûb fonuna ne derece ihtiyaç olduğu 

aĢikârdır. “GeçmiĢ ulemanın çoğunun, neshedildiğini kabul ettiği bu fona varıncaya 

kadar baĢka para mı yok?” denilecek olursa, Allah‟ın, kitabına, Müslümanlar bu iĢler 

için kullansınlar diye koyduğu ve Resûlü‟nün uyguladığı bir hüküm varken, bu 

                                                 
886 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 552. 
887 Miras, a.g.e, C: V, s. 329. 
888 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 812; Saffet Köse, “Hz. Ömer‟in Bazı Uygulamaları Bağlamında Ahkâmın 

Değişmesi Tartışmalarına Bir Bakış”, Ġslâm Hukuku AraĢtırmaları Dergisi, S. 7, 2006, s. 23-24. 
889 Cengiz Kallek, a.g.md. 
890 Komisyon, Ġlmihal I, s. 483.  



153 

 

hükmün kullanılamaz olduğunu kabul edip Müslümanların periĢan durumu 

ortadayken baĢka kaynaklar aramanın ne derece doğru olacağı düĢünülmelidir. Kendi 

döneminde bu hükmün neshedildiğine kanaat getiren ulema, bu kanaate Ġslâm‟ın 

aziz, Müslümanların güçlü olmasını gerekçe göstermiĢlerdir. Günümüzde bu durum 

tersine döndüğüne göre, “Aynı ulema bugün yaĢasaydı bu konuda ne derdi?” 

sorusunu sormak yerinde olacaktır.          

Müellefe-i kulûb konusunda ihtilaf olan hususlardan biri de bu ifade ile kimlerin 

kastedildiğidir. Bir görüĢe göre bunlar, Müslüman olmalarını teĢvik etmek için 

kendilerine bir Ģeyler verilen kafirlerdir. BaĢka bir görüĢe göre, henüz küfrün 

etkisinden tam kurtulamamıĢ Müslümanlardır. Diğer bir görüĢe göre ise, Ġslâm‟a yeni 

girmiĢ kimselerdir ve Ġslâm‟ın kalplerinde iyice yerleĢmesi istenmektedir.
891

 Bu 

hususta ihtilaf edilmesinin nedeni bu fondan Müslüman olmayanlara pay verilip 

verilemeyeceği konusundan kaynaklanmaktadır. Âlimlerin bir kısmı, müellefe-i 

kulûb müĢriklerden olursa, bunlara zekâttan pay verilemeyeceği kanaatindedirler.
892

 

Bu görüĢ, ġâfi„îlerin görüĢü olup Hz. Peygamber‟in Müslüman olmayanlara dağıttığı 

malların zekât malı olmadığı bilakis humustaki kendine ait paydan olduğunu 

söylemiĢlerdir.
893

 Ancak zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği Tevbe Sûresi‟nin 60. 

ayetinde müellefe-i kulübün de sayılması, bu görüĢün pek de isabetli olmadığını 

göstermektedir.
894

    

Mâlikîler ve Hanbelîlerden bir kısım âlim de Müslüman veya müĢrik ayrımı 

yapmadan müellefe-i kulûb sınıfına zekât gelirlerinden harcama yapılabileceğini 

kabul etmiĢlerdir.
895

 Hz. Peygamber‟in vefatından sonra bu sınıfın kalktığı 

kanaatinde olan Hanefîler de Hz. Peygamber‟in bu kiĢilere Müslüman veya müĢrik 

ayrımı yapmadan zekât gelirlerinden verdiği görüĢündedirler.
896

 

Ebû Ubeyd, kitabının bir yerinde Hz. Ali‟nin gönderdiği altının, fey gelirlerinden 

olduğunu söylerken, baĢka bir yerinde bunun zekât mallarından olduğunu 

                                                 
891 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 48.  
892 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 72; Mâverdî, a.g.e, s. 235; Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 547. 
893 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 72, 84; Mâverdî, a.g.e, s. 235; ġîrâzî, a.g.e, C:I, s. 172; Gazzâlî, a.g.e, C: IV, s. 557-

559; Kallek, a.g.md. 
894 Köse, a.g.m, s. 20-21. 
895 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 319; Behûtî, a.g.e, C: II, s. 278; Karâfî, a.g.e, C: III, s. 146; Ġbn Abdilberr, a.g.e, 

C: I, s. 325-326; Kallek, a.g.md. 
896 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 44-45; Ġbn Âbidîn, a.g.e, C: II, s. 342; Kallek, a.g.md. 



154 

 

söylemiĢtir.
897

 Fakih halife Ömer b. Abdilaziz‟in de müellefe-i kulûb fonundan bir 

Hristiyan patriğe 1000 dinar verdiği nakledilmiĢtir.
898

   

Hz. Peygamber‟in, Müslüman olan bir adama iki dağ arasını dolduracak kadar davar 

verdiğini anlatan rivayete göre Hz. Peygamber‟in müellefe-i kulûbden, Müslüman 

olanlara pay verdiği anlaĢılır. Ancak bu, onun müellefe-i kulûb olarak Müslüman 

olmayanlara pay vermediği anlamına gelmez. Bu hadiste bildirilen adam, müellefe-i 

kulûb sınıfının Ġslâm‟a yeni girdiği için ısındırılmaya çalıĢılan ve kavmine örnek 

olacak kiĢiler grubuna dahildir.    

Müellefe-i kulûb tanımının içine müĢrikler dahil olmak üzere gayr-i müslimler de 

girmektedir. Ayet, bunlara herhangi bir sınırlama getirmeden müellefe-i kulûb için 

zekâttan pay olduğunu bildirmiĢtir. Hz. Peygamber‟in de aynı gayelerle müĢriklere 

diğer devlet gelirlerinden verdiği sabittir. Pek çok müellif, Hz. Peygamber‟in 

müellefe-i kulûb fonundan olmak üzere zekât gelirlerinden müĢriklere de verdiğini 

ifade etmektedirler.
899

 Ancak Müslüman olmayanlara, zekât gelirlerinden 

verilemeyeceği kanaatinde olanlar bunu kabul etmemekte ve bunlara verilenin 

ganimet ve fey gelirlerinden olduğunu söylemektedirler.
900

       

Yukarıdaki hadislerde de görüldüğü gibi Hz. Peygamber, Huneyn SavaĢı 

ganimetlerinden müellefe-i kulûb olarak bazı kimselere pay vermiĢtir. Bu savaĢ, 

Tevbe Sûresi 60. ayetin nüzûlünden öncedir. Dolayısıyla müellefe-i kulûb sınıfına 

devlet gelirlerinden pay verilmesi, ayet inmeden önce de biliniyor ve Hz. Peygamber 

tarafından uygulanıyordu.
901

 Tevbe Sûresi 60. ayet, kendinden önceki ayetlerle 

birlikte incelendiğinde bu ayetin, Hz. Peygamber‟in zekât taksimini, bazı kiĢilerin 

eleĢtirmesi üzerine indiği anlaĢılır. Nitekim 60. ayetin tefsirinde müfessirler, Allah‟ın 

bu ayet ile Hz. Peygamber‟in zekât dağıtımını rastgele yapmadığını beyan ettiğini, 

belirtmiĢlerdir.
902

 Yani Allah, Resûlü‟nün zekât dağıtımındaki uygulamasını bu ayet 

                                                 
897 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 238, 530. 
898 Ġbn Sâd, a.g.e, C: V, s. 350. 
899 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 319; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 44-45; Behûtî, a.g.e, C: II, s. 278; Ġbn Âbidîn, a.g.e, 

C: II, s. 342. 
900ġâfi‟î, el-Ümm, C: II, s. 72, 84.  
901 Yeniçeri, Asr-ı Saadette Devlet Bütçesi, C: II, s. 387. 
902 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: III, s. 23. 



155 

 

ile onaylamaktadır. Buna göre, Hz. Peygamber‟in diğer devlet gelirlerinden pay 

verdiği müellefe-i kulûb sınıfına zekât gelirlerinden de verdiği pekâlâ anlaĢılabilir. 

Sonuç olarak, müellefe-i kulûb sınıfının, tamamen kalktığı söylenemez. Sadece gerek 

olmadığı için bu sınıfa pay verilmemiĢtir.
903

 Ġhtiyaç olduğu zaman verilebilir.
904

 

Günümüzde bu fon iĢletilerek yapılabilecek oldukça fazla iĢ bulunmaktadır.
905

  

Ayrıca ihtiyaç olduğu zaman müellefe-i kulûb fonundan Müslüman olmayanlara pay 

verilebilmesi, ayete ters olmadığı gibi, sünnete de daha uygundur. Ayette müellefe-i 

kulûb sınıfı arasında herhangi bir ayrıma gidilmediği gibi, Hz. Peygamber‟in böyle 

bir ayrım yaptığı da naklolunmuĢ değildir.  

4.1.4. Köleler 

Buhârî, zekât verilecek sınıfları bildiren Tevbe Sûresi 60. ayetin; “köleler, borçlular 

ve fî sebîlillah” kısmıyla ilgili bir bâb açmıĢtır. Buhârî, bu bâbda kölelerle ilgili 

Hasan-ı Basrî‟nin “Kişinin, zekâtı ile (köle olan) babasını alması caizdir.” sözünü 

aktarmıĢtır.
906

  

Âlimler, zekâtın sarf yerlerini bildiren ayetteki köleler sınıfı hakkında ihtilaf 

etmiĢlerdir. Ġmam Mâlik, bunun anlamının köle satın alıp azad etmek olduğu 

kanaatindedir.
907

 Ebû Ubeyd, Ebû Sevr, Ġshâk ve Ġbnü‟l-Münzîr de bu 

görüĢtedirler.
908

 Ebû Ubeyd, Ġbn Abbâs‟ın, “Malının zekâtından köle azad et.” 

sözünü aktarıp, bu görüĢün bu konuda gelen rivayetlerin en üstünü olduğunu, Ġbn 

Abbâs‟ın uyulmaya daha layık olduğunu, Hasan-ı Basrî‟nin ve daha birçok âlimin bu 

konuda ona uyduğunu belirtmiĢtir.
909

 Buhârî‟nin de bu görüĢte olduğu 

anlaĢılmaktadır.  

                                                 
903 Erkal, a.g.e, s. 209. 
904 Yavuz KöktaĢ, Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri, 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2016, s. 202. 
905 Kallek, a.g.md; Dumlu, a.g.m, s. 230-231. 
906 Buhârî, “Zekât”, 48. 
907 Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 345. 
908 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 495; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 332. 
909 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 553-554. 



156 

 

Hanefîlere göre bu pay ile mukateb kölelere yardım edilir.
910

 Hanefîler, köle satın 

alınıp azad edilmesine temlik Ģartına uyulmadığından dolayı karĢı çıkmıĢlardır.
911

 

Ebû Ubeyd, Hanefîlerin, zekât ile köle azad etmeyi kabul etmemelerinin nedeninin 

miras ve velayete yol açması olduğunu söylemiĢtir.
912

 Ġmam ġâfi„î de bu konuda 

Hanefîler ile aynı kanaate varmıĢtır.
913

 Ahmed b. Hanbel‟in görüĢü de kastedilenin 

mükâteb köle olduğu yönünde olmuĢtur.
914

 Saîd b. Cübeyr (ö. 94/713), Ġbrâhîm en-

Nehâî, Zührî, Sevr, Leys (ö. 175/791) dahil olmak üzere ulemanın çoğu bu 

görüĢtedir.
915

 Ebû Yûsuf, köle satın alınıp azad edileceği gibi, mükateb köle için de 

zekât verilebileceğini söylemiĢtir.
916

 

Zekât gelirlerinden köleler sınıfına harcanmasına örnek oluĢturacak bir olay; Hz. 

Peygamber‟in, azad olabilmek için efendisiyle antlaĢma yapan Selmân-ı Fârisî‟nin 

ödemesi gereken 40 ukıyye altın borcunu Süleymoğulları madenlerinin zekât 

gelirinden ödemiĢ olmasıdır.
917

  

Zekâtın bu payının, savaĢ esirlerinin kurtarılması için harcanması da mümkündür.
918

 

Nitekim bu pay, bir müslümanın boyunduruğu altındaki bir kölenin kurtarılabilmesi 

için harcanıyorsa, kafirlerin boyunduruğu altındaki bir Müslüman esirin 

kurtarılabilmesi için harcanabilmesi de uygundur.
919

  

Netice olarak; her fırsatta Müslümanları köle azad etmeye teĢvik eden Ġslâm Dini, 

zekâtın sarf yerleri arasında da bu sınıfa yer vermiĢtir. Ayrıca Müslüman esirlerin 

düĢman elinden kurtarılması için bu fondan harcama yapılabilmesinin de mümkün 

olduğu kabul edilmiĢtir.    

                                                 
910 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 9; Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 495; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 332; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 

44. 
911 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 9; Merginânî, a.g.e, C: I, s. 113. 
912 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 553-554. 
913 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 85; Mâverdî, a.g.e, s. 235; Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 495; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 

332; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 44. 
914 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 321; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 44. 
915 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 495; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 332; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 44. 
916 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
917 Ġbn Sâ„d, a.g.e, C: IV, s. 79; Hamîdullah, Ġslâm Peygamberi, s. 347. 
918 Mehmet Akif Aydın, Muhammed Hamidullah, “Köle”, DĠA; Komisyon, Ġlmihal I, s. 484; Erkal, a.g.e, S. 210-

211. 
919 Ġbnü‟l-Arabî, Muhammed b. Abdullah, Ahkâmu‟l-Kur‟an, 4 c., Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut 2003, C: II, 

s. 532.   



157 

 

4.1.5. Borçlular 

Zekâtın sarf yerleri arasında belirtilen bu sınıf, borcundan fazla nisab miktarı mala 

sahip olmayan borçlulardır.
920

 Zekâttan bu sınıfa pay verilmesi, ekonomik boyutuyla 

beraber, sosyal bir probleme de çözüm ürettiği için zekâtın sosyo-ekonomik yönünü 

ortaya koymaktadır.
921

  Literatürde bu sınıfa dahil olan borçlular iki kısımda kabul 

edilmiĢtir. Bunlar, nafaka ve baĢka ihtiyaçları sebebiyle kendi adına borçlananlar ile 

aralarında sorun olan iki tarafın arasını bulmak gibi topluma hizmet gayesiyle borçlu 

konuma düĢen kimselerdir.
922

 Ġslâm âlimleri, Ģarap satın almak veya zina gibi kötü 

iĢler sebebiyle borçlananlara ancak bu iĢlerden tevbe etmeleri Ģartıyla zekâttan pay 

verileceğini kabul etmiĢlerdir.
923

 

“Kabîsa b. Muhârik el-Hilâlî, şöyle demiştir: „Birine kefil olmuştum, bu konuda bir 

şeyler istemek üzere Resûlullah‟a (sav) geldim. „Bize sadaka malları gelene kadar 

bekle de sana ondan verelim.‟ dedi. Sonra „Ya Kabîsa, şu üç kişiden biri 

dışındakilerin istemesi helal değildir: kefalet altına giren adama o malı elde 

edinceye kadar istemesi helaldir, sonra vazgeçer. Malını helak eden bir felakete 

maruz kalan kimseye geçimini temin edinceye kadar (veya ihtiyacını kapatana kadar) 

istemesi helaldır. Fakirlik isabet edip de kabilesinden akıl sahibi üç kişinin kalkıp 

„gerçekten filan fakir düştü‟ diye şahitlik edecekleri kimsenin, geçimini temin 

edinceye kadar (veya ihtiyacını kapatana kadar) istemesi helaldır. Bunlardan 

başkasının istemesi, yasaktır. Sahibi onu haram olarak yer.‟”
924

     

“Resûlullah (sav), zamanında bir adam alışveriş yaptığı meyveden zarar etti ve çok 

borca girdi. Resûlullah (sav), „Ona tasadduk edin.‟ buyurdu.”
925

 

“Resûlullah (sav) şöyle buyurmuştur: „Ben mü‟minlere kendilerinden daha 

yakınımdır. Kim üzerinde borç olduğu halde ölür de borcunu ödeyecek birşey 

bırakmazsa, o borcu ödemek bize aittir.‟”
926

 

                                                 
920 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 10. 
921 Dumlu, a.g.m, s. 231-232. 
922 Mâverdî, a.g.e, s. 236; Ġbn Kudâme, el-Muğnî, C: VII, s. 324.  
923 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 324; Miras, a.g.e, C: V, s. 334.  
924 Müslim, “Zekât”, 109. 
925 Müslim, “Müsâkât”, 18. 



158 

 

Buhârî, Zekât kitabında açtığı bir bâba Tevbe Sûresi 60. ayetin bir kısmını isim 

olarak vermiĢ ve burada köleler ve fî sebîlillah ile birlikte borçluları da 

zikretmiĢtir.
927

   

Kabîsa hadisindeki “حمال” terimiyle ifade edilen kefil olmaktan kastedilen, mala veya 

cana zarar vermek suretiyle doğan tazminat ve diyetlere toplumdaki itibar sahibi bir 

kimsenin kefil olarak, Ģahıslar ve gruplar arasında ortaya çıkabilecek ihtilafların 

önüne geçilmesidir. Bu kiĢi, bu kefalet nedeniyle borç altına girmektedir. Böyle 

kimselere zekâttan pay verilir.
928

 

Hz. Peygamber‟in, “Mal bırakmadan ölen borçlunun borcu bize aittir.” buyurması 

bu borcun, beytülmâlden ödeneceğine delildir. Ancak Hanefî ve Hanbelîler ve bir 

görüĢe göre Ġmam ġâfiî, ölen kimsenin borçlarının zekâtla ödenemeyeceği 

görüĢündedirler. Ġmam Mâlik ve yine bir görüĢe göre Ġmam ġâfiî, ölenin borcunun 

zekâtın borçlular fonundan ödenebileceğini söylemiĢlerdir.
929

 

Ebû Ubeyd, ölmüĢ kiĢinin borcunun zekâttan ödenmeyeceğini, hayatta olan borçluya 

zekât verilebileceğini belirterek konuyla ilgili olarak Kabîsa hadisini: “Hz. 

Peygamber, Kabîsa b. el-Muhârık‟a, bir borç veya kefaletten dolayı, „Zekât malları 

gelene kadar bekle, ya sana yardım ederiz ya da borcunu yükleniriz.‟ demiştir.” 

Ģeklinde aktarmıĢtır.
930

 

Zekâtın sarf yerlerini bildiren Tevbe Sûresi 60. ayet nâzil olmadan çok önce Hz. 

Peygamber tarafından yapılan Medine SözleĢmesi‟nde ağır borç altına giren ve malî 

sıkıntıda bulunan kimselerin bu halde bırakılmayacakları, onların borçlarının toplum 

tarafından makul esaslara göre ödeneceği belirtilmiĢtir.
931

 

                                                                                                                                          
926 Buhârî, “Nafakât”, 15, “Ferâiz”, 3, 14; Müslim, “Ferâiz”, 14. 
927 Buhârî, “Zekât”, 48. 
928 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 133; Davutoğlu, a.g.e, C: V, s. 455; Ali Bardakoğlu, “Garâmet”, DĠA. 
929 Erkal, “Zekât”, DĠA. 
930 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 555. 
931 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 157-158; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 179. 



159 

 

4.1.6. Fî Sebîlillah 

Kelime anlamı “Allah yolunda” demek olan bu tabir hakkında dilci, tefsirci, hadisçi 

ve hukukçu birçok ilim adamı içinde bulunduğu zamana ve Ģartlara göre çeĢitli 

görüĢler belirtmiĢlerdir.
932

 Bu ifade iki anlamda anlaĢılmıĢtır. Dar anlamda, Allah 

yolunda cihad etmek olarak, geniĢ anlamda ise Allah‟ın rızasına uygun ve O‟na 

yaklaĢmak amacıyla yapılan her türlü hayırlı iĢ, Ģeklindedir.
933

 

“Fî sebîlillah” kavramı, Kur‟an-ı Kerîm‟de “kıtal, hicret, infak, cihad” gibi bazı 

fiillerle beraber kullanılmıĢ ve birlikte kullanıldığı fiile göre özel anlamlar ifade 

etmiĢ olmasının yanında zekâtın sarf yerlerini bildiren ayette tek baĢına 

kullanılmıĢtır.
934

   

Kur‟an‟da altmıĢtan fazla ayette yer alan bu kavram, kullanıldığı ayete göre; Ġslâm 

dini, Allah‟a ulaĢtıran yol, Beytullah, Allah‟ın rızasına ulaĢtıran yol, Allah‟ın Ģeriatı, 

tarik-i müstakîm, cennet yolu, iman, taat, hak yol ve daha birçok anlamda 

yorumlanmıĢtır.
935

  

Buhârî, zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği ayetin bir kısmını verdiği bâbda “fî 

sebîlillah” sınıfına da yer vermiĢtir. Bununla ilgili Ġbn Abbâs‟ın zekâtından bir 

kısmını hacda verdiğini nakleden Buhârî, daha sonra Hasan-ı Basrî‟nin zekâtın, 

mücahitlere ve hac yapmamıĢ kimselere verilebileceğine dair fetvasını aktarmıĢ, Hz. 

Peygamber‟in “Hâlid, zırhlarını Allah yolunda hapsetmiştir.” hadisine yer vermiĢ ve 

Ebû Lâs‟ın “Resûlullah, hacca gitmemiz için bizi zekât devesine bindirdi.” sözünü 

aktarmıĢtır. Buhârî daha sonra Hâlid b. Velîd‟in zırhlarını Allah yolunda hapsettiğine 

dair hadisi diğer kısımlarıyla birlikte vermiĢtir.
936

 Buhârî‟nin, “fî sebîlillah” 

konusunda naklettiği rivayetlerden, bu sınıfı, gazilerle sınırlandırmadığı 

anlaĢılmaktadır.  

                                                 
932 Murtaza Köse, “„Fî Sebîlillah‟ Kavramının Zekât Açısından Tahlili”, Atatürk Üniversitesi Ġlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S: 21, 2004, s. 110-112.  
933 Karadâvî, Fıkhu‟z-zekât, C: II, s. 635; Komisyon, Ġlmihal I, s. 486; Erkal, a.g.e, s. 213. 
934 Dumlu, a.g.m, s. 238. 
935 Köse, a.g.m, s. 110-112. 
936 Buhârî, “Zekât”, 48. 



160 

 

Dört büyük mezhep âlimlerinin büyük çoğunluğu zekâtın sarf yerleri arasındaki “fî 

sebîlillah” kavramını, savaĢa katılan gaziler olarak kabul etmiĢlerdir.
937

 Ebû 

Yûsuf‟un, fakirlik dolayısıyla savaĢa katılamayan mücahitler dediği aktarılmıĢtır.
938

 

Bununla beraber Ebû Yûsuf, Kitâbu‟l-Harâc‟da, zekâttan bir payın, Müslümanlara 

ait yolların ıslah ve tamirine ve yeni yollar açılmasına ayrılacağını söylemiĢtir.
939

 

Ġmam Muhammed‟in de bu ifadeyle kastedilenin hacca gidemeyenler olduğunu 

söylediği nakledilmiĢtir.
940

 Serahsî, Ebû Yûsuf‟tan “Allah yolundaki her türlü taattir, 

ancak insanlar arasında bu kelimeyle kastedilen gazilerdir.” görüĢünü aktardıktan 

sonra gazilerin zenginlerine zekâttan harcanamayacağını belirtmiĢtir.
941

 Bu konuda 

Hanefî Mezhebi‟nin görüĢü bu doğrultudadır.
942

  

Kâsânî, bu ifadenin, Allah‟a yaklaĢtıran her Ģey olduğunu söylemiĢtir. Allah‟a taat 

yolunda çalıĢan herkes ve ihtiyaç olan bütün hayır yolları bu kapsamdadır.
943

  

Müellif, zengine zekâtın helal olmadığı
944

 ve temlik Ģartı
945

 gerekçeleriyle, tanımında 

oldukça geniĢ tarif ettiği “fî sebîlillah” kavramının alanını, zekâtın sarfı hususunda 

oldukça daraltmıĢtır. 

Mâlikî, ġâfi„î, Hanbelîlere göre bu ifadeyle Allah yolunda savaĢan gaziler 

kastedilmektedir ve bunların zenginlerine de verilir.
946

 Ebû Ubeyd de “fî sebîlillah” 

sınıfının Allah yolunda savaĢan mücahitler olduğunu belirtmiĢtir.
947

 

Ġslâm âlimlerinin bazıları, zekâtın bu sınıfından ilim tahsil edenlere de 

verilebileceğini belirtmiĢlerdir.
948

 Muhammed Hamidullah, dullar ve yetimler için 

yapılan hayır iĢlerine, öğrencilere, okullara, hastanelere, ordunun masraflarına ve 

                                                 
937 Dumlu, a.g.m, s. 239. 
938 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 10; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 46; Merginânî, Hidâye, C: I, s. 112; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 44. 
939 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
940 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 10; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 46; Merginânî, a.g.e, C: I, s. 112; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 44. 
941 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 10. 
942 Merginânî, Hidâye, C: I, s. 112; ; eĢ-ġeyh Nizâm vd., Fetevâyı Hindiyye, C: I, s. 188.   
943 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 45. 
944 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 46. 
945 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 39. 
946 Mâlik, Müdevvene, C: IV, s. 417; Karafî, a.g.e, C: III, s. 148; Ġbn Abdilberr, a.g.e, C: I, s. 326-327; ġâfi„î, el-

Ümm, C: II, s. 73; ġirâzî, a.g.e, C: I, s. 173; Gazzâlî, a.g.e, C: IV, s. 563; el-Hicâvî, Ebû‟n-Necâ ġerefuddîn Mûsâ 

b. Ahmed b. Mûsâ, el-Ġknâ„ fî fıkhi‟l-Ġmâm Ahmed b. Hanbel,(Thk: Abdullatîf Muhammed Mûsâ es-Sübkî), 4 

c., Dâru‟l-Marife, Beyrut t.y, C: I, s. 296; Ġbn Kudâme, el-Muğnî, C: VII, s. 326; Behûtî, KeĢĢâfu‟l-kınâ„, C: II, s. 

283.  
947 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 555-556. 
948 Meydânî, a.g.e, C: I, s. 79; Ġbn Âbidîn, a.g.e, C: II, s. 343; et-Tahtâvî, Ahmed b. Muhammed b. Ġsmâîl, HaĢîye 

alâ Merâkı‟l-felâh Ģerhu Nûri‟l-izâh, Matbaâtü‟l-Kübrâ el-Emîriyye Bulâk, Mısır 1318, s. 472. 



161 

 

askerî tesisler kurmaya “fî sebîlillah” fonundan harcama yapılabileceğini 

belirtmiĢtir.
949

  

Karadâvî, “fî sebîlillah” sözünden bütün hayır yollarını kapsayan umumî mananın 

kastedilemeyeceğini, bunun zekâtın sarf yerlerinin sekiz sınıfa hasredilmesine aykırı 

olacağını söylemektedir. Üzerinde ittifak edilen cihâd kavramı esas alınmalıdır ancak 

bu kavram ilk dönemin anlayıĢından ziyade, yaĢanılan asrın anlayıĢına uygun 

olmalıdır. Nitekim cihad sadece kılıçla değil, kalem ve dille de olabilir. Askerî 

alanda olabileceği gibi, fikrî, siyasî, iktisadî, toplumsal ve kültürel alanlarda da 

olabilir.
950

 Ayetlerde ve bu ayetlerin Ġslâm âlimleri tarafından yapılan yorumlarında 

cihadın çeĢitli yollarla yapılabileceğine iĢaret edilmiĢtir.
951

  

Taberî, zekâtın farz kılınmasının iki önemli gayesi olduğunu söylemiĢtir. Bunlardan 

biri, Müslümanların ihtiyaçlarını giderme, diğeri de Ġslâm‟ı yüceltmek ve 

kuvvetlendirmek gayesidir. Bu gaye doğrultusunda ihtiyaç sahibi olmayan yerlere de 

harcama yapılabileceğini belirtmiĢtir. Zira buradaki amaç, muhtacın ihtiyacını 

gidermek değil, Ġslâm‟ın yücelmesine çalıĢmaktır.
952

 

Çok geniĢ bir anlama sahip olan “fî sebîlillah” kavramının, zekâtın sarf yerlerinin 

bildirildiği ayetten Allah yolunda cihad eden gaziler Ģeklinde anlaĢılması, Ġslâm‟ın 

yayılıĢ dönemindeki sosyo-politik Ģartlarla ilgilidir. Nitekim o dönemde Ġslâm‟ın 

yayılması cihad ile gerçekleĢmiĢ, buna bağlı olarak ayetteki “fî sebîlillah” kavramı, 

pek çok anlamı arasından o dönemde en gerekli anlam olan Allah yolunda cihad 

Ģeklinde benimsenmiĢ ve zamanla bu Ģekilde yerleĢmiĢtir.
953

 Ayette zekâtın sarf 

yerleri sayılırken diğer yerlerle birlikte “Allah yolunda” denilip bu tamlamaya baĢka 

bir ifadenin eklenmemiĢ olması da burada kastedilenin sadece gaziler olmadığı 

yönündeki kanaati desteklemektedir. Ayrıca Allah yolunda cihad etmekle ilgili pek 

çok ayette “mallarınızla ve canlarınızla cihad edin.” buyrulmuĢtur.
954

 Bu ayetler, 

                                                 
949 Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 816. 
950 Karadâvî, Fıkhu‟z-Zekât, C: II, s. 655-659. 
951 Cihâd kavramının Kur‟an ve hadislerdeki anlam ve yorumları için bkz: Saffet Köse, “Cihad Şiddete Referans 

Olabilir mi?”, Ġslâm Hukuku AraĢtırmaları Dergisi, S. 9, 2007, s. 40-49.  
952 Taberî, Câmi„u‟l-beyân, C: XIV, s. 316. 
953 Murtaza Köse, a.g.m, s. 110. 
954 en-Nisâ 4/95; et-Tevbe 9/41; es-Saff 61/11. 



162 

 

Allah yolunda cihadın mallarla da yapılabileceğine, dolayısıyla sadece gazilik 

olmadığına delalet etmektedir.          

Zekât gelirlerinin sarfı konusunda “fî sebîlillah” kavramını yakından ilgilendiren bir 

husus da temlik meselesidir. Temlik, zekât olarak verilen malın, alan tarafın mülküne 

geçmesidir.
955

 Hanefîlerce zekâtın Ģartları arasında kabul edilmektedir.
956

 Buna göre 

cami, okul, yol, köprü yapımı gibi hayır iĢlerine zekât verilemez. Askerin ihtiyacı 

olan silah ve mühimmat zekâttan alınamaz, zekât, ancak askerin kendisine temlik 

edilebilir.
957

 Ancak Ebû Yûsuf, yolların ıslah edilmesi ve tamirine ve yeni yollar 

açılmasına zekâttan pay ayrılacağını belirtmiĢtir. Burada temlik söz konusu 

değildir.
958

 

Zekât gelirlerinden “fî sebîlillah” fonu, geniĢ anlamda yorumlanıp toplumu 

ilgilendiren alanlar Ģeklinde anlaĢılsa bile, böyle alanlara harcama yapılabilmesi, 

temlik Ģartı nedeniyle yine kabul edilmemektedir. Nitekim Hanefî âlimlerinden 

Kâsânî‟nin “fî sebîlillah” kavramını geniĢ bir Ģekilde yorumladığı ancak temlik Ģartı 

nedeniyle bu kavramı anladığı Ģekle göre uygun yerlere harcama yapılamayacağını 

söylediği yukarıda geçmiĢti.  

Temlik Ģartının bu Ģekilde yorumlanmasına, zekâtın sarf yerlerini bildiren ayette 

belirtilen sınıfların diziliĢi ile bunların baĢında bulunan temlik ve zarfiyet ifade eden 

harflerin kullanılıĢı üzerinden karĢı çıkılmıĢtır. Nitekim bu ayette ilk dört sınıf için 

temlik ifade eden “ل (lam)” harfi kullanılırken, diğer dört sınıf için zarfiyet ifade 

eden “في (fî)” harfi kullanılmıĢtır. Bu farklılığa göre, zekât ilk dört sınıfa verilmek 

istendiğinde diledikleri gibi harcayabilmeleri için bizzat müstehaklarına verilir ve 

verilen mal bu kiĢilerin mülkü olur. Ancak son dört sınıfta, bu sınıflarla ilgili 

maslahat neyi gerektiriyorsa zekât, bu maslahatı gerçekleĢtirmek için harcanır.
959

 Bu 

                                                 
955 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 39; Erkal, a.g.e, s. 69. 
956 Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 39; Merginânî, a.g.e, C: I, s. 113; Erkal, a.g.e, s. 69.  
957 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 202; Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 39; Merginânî, a.g.e, C: I, s. 113; ġeyh Nizâm vd., Fetevâyı 

Hindiyye, C: I, s. 188; Miras, a.g.e, C: V, s. 338; Erkal, a.g.e, s. 69. 
958 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
959 Muhammed ReĢîd b. Alî Rızâ, Tefsîru‟l-Kurâni‟l-Hakîm (Tefsîru‟l-Menâr), 12 c., Mısır 1990, C: X, s. 436. 



163 

 

görüĢe göre zekât gelirlerinden “fî sebîlillah” sınıfına harcama yapılacağı zaman 

kamu maslahatının gerektirdiği hayır iĢlerine harcama yapılabilir.
960

 

Hz. Peygamber‟in uygulamalarından zekâtta temlik meselesinde yol gösterici olacak 

bir uygulama, Hz. Peygamber‟in hacca giden Müslümanları zekât develerine 

bindirmesidir. Buhârî‟nin naklettiği rivayette Ebû Lâs, “Resûlullah, hacca gitmemiz 

için bizi zekât devesine bindirdi.” demektedir.
961

 Burada zekât develeri, 

Müslümanlara temlik edilmemiĢ, sadece hacca gitmek için bindirilmiĢlerdir. Bu 

rivayet, zekâtta temliğin Ģart olmadığı görüĢüne delildir. Ebû Ubeyd de Enes b. 

Mâlik ve Hasan-ı Basrî‟nin yol ve köprülerin yapımı için verilen Ģeylerin zekâttan 

olacağına dair sözlerini aktarmıĢtır.
962

     

Netice olarak; “fî sebîlillah” kaleminden sadece Allah yolunda savaĢan gazilere 

verilebileceğine dair görüĢ, Ġslâm‟ın fetihler yoluyla yayıldığı ve “fî sebîlillah” 

kavramından sadece bu yolda cihâd eden gazilerin anlaĢıldığı dönemle ilgilidir. 

Ancak artık günümüzde çalıĢan insanın yerini aldığı gibi, savaĢan insanın yerini de 

makineler almaktadır. Hal böyleyken bugün “fî sebîlillah” kavramıyla kastedilenin 

halen daha savaĢa katılan gaziler olduğunu söylemek -bugün tamamen olmasa da 

yakın bir gelecekte- bu kalemi etkisiz hale getirmek olacaktır. Ayrıca günümüzde 

savaĢlar her zaman cephede olmamakta Müslümanların düĢmanları, onları savaĢsız 

bir Ģekilde boyunduruk altına alabilmektedirler. Yine Müslümanlar, askerî 

kuĢatılmıĢlıktan ziyade, kültürel ve ahlakî kuĢatılmıĢlığın etkisi altındadırlar. Eğer 

Müslümanlar, bu kuĢatılmıĢlıktan kurtulmak için çalıĢmazlarsa gelecek nesiller, 

üzerinde cihad edecekleri “fî sebîlillah”ı kaybetmiĢ, ondan bîhaber yaĢayan nesiller 

olacaklardır.   

                                                 
960 Bünyamin Çalık, “Zekât ve “Temlik” Esası”, Kafkas Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 5, 2016, s. 

77; Murtaza Köse, a.g.m, s. 129-131; Dumlu, a.g.m, s. 244-245.   
961 Buhârî, “Zekât”, 48. 
962 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 525. 



164 

 

4.1.7. Yolda KalmıĢlar (Ġbnü‟s-Sebîl) 

Kur‟an-ı Kerîm‟de birçok ayette yolda kalmıĢların haklarının verilmesi 

emredilmiĢtir.
963

 Ayrıca bu sınıfın, kamu gelirlerinden zekâtın yanı sıra, humus
964

 ve 

feyin
965

 sarf yerleri arasında yer alması oldukça dikkat çekicidir.   

“Ureyne Kabilesi‟nden gelen bir grup insan, Medine‟de hastalandı. Resûlullah 

(sav), (iyileşmeleri için) onların zekât develerinin yanına gitmelerine izin verdi.”
966

  

Buhârî, yukarıdaki hadisi, “Zekât develeri ve sütlerinin ibnü‟s-sebîl için 

kullanılması” adını verdiği bâbda nakletmiĢtir. Böylece zekât mallarının ibnü‟s-sebîl 

için kullanılmasına sünnetten örnek vermiĢtir. Ureynelilerin zekât mallarından 

kullanabilmeye müstehak olmalarının sebebi, Medine‟de misafir olarak bulunmaları 

ve böylece ibnü‟s-sebîl sınıfına dahil olmalarıdır.    

Ġbnü‟s-sebîl (yolcu), memleketinde malı olsa bile kendisi, baĢka yerde bulunan ve 

bulunduğu yerde malı olmayan kimselerdir.
967

 ġâfi„îler, gurbette kalmıĢ kimsenin 

yanı sıra yolculuğa çıkmak isteyen ancak buna maddi imkan bulamayan kimseyi de 

bu sınıftan saymıĢlardır.
968

 

Bir kimsenin bu sınıftan pay alabilmesi için memleketine gidebilecek kadar parası ve 

malı bulunmaması ve yolculuğunun meĢru iĢler için olması gerekir. Yolda kalan kiĢi 

gayrimeĢru iĢler için yola çıkmıĢ olup da tevbe ederse, buna da zekâttan verilebilir.
969

 

Bu fondan yolda kalmıĢların yararlanabileceği tesisler yapmak gibi genel ihtiyaçlar 

doğrultusunda harcamalar yapılabilmesi mümkündür.
970

 Ebû Yûsuf, yolların ıslah 

                                                 
963 el-Bakara 2/177, 215; en-Nisâ 4/36; el-Ġsrâ 17/26; er-Rûm 30/38.  
964 el-Enfâl 8/41. 
965 el-HaĢr 59/7. 
966 Buhârî, “Zekât”, 67; Müslim, “Kasâme”, 9. 
967 Serahsî, a.g.e, C: III, s. 10;  Kâsânî, a.g.e, C: II, s. 46; Karâfî, a.g.e, C: III, s. 148-149; Ġbn Kudâme, a.g.e, C: 

VII, s. 328; Miras, a.g.e, c: V, s. 336. 
968 Mâverdî, el-Hâvî, C: VIII, s. 513. 
969 Mâverdî, el-Hâvî, C: VIII, s. 514; Ġbn Kudâme, a.g.e, C: VII, s. 328. 
970 Dumlu, a.g.m, s. 247. 



165 

 

edilmesi ve tamirine ve yeni yollar açılmasına zekâttan pay ayrılacağını 

belirtmiĢtir.
971

 

4.1.8. Bir Bölgeden Toplanan Zekâtın BaĢka Bir Bölgeye Nakledilmesi 

“Resûlullah (sav), Muaz b. Cebel‟i Yemen‟e gönderirken ona şöyle buyurdu: 

„Onlara, Allah‟ın, zenginlerinden alınıp, fakirlerine verilmek üzere zekâtı farz 

kıldığını haber ver…”
972

 

“Muaz b. Cebel, Yemen halkına: „Bana zekât olarak arpa ve darı yerine, hamîs veya 

lebîs giysi getirin, bu size daha kolay, Peygamber‟in Medine‟deki ashabı için daha 

hayırlıdır.‟ dedi.”
973

 

Birinci hadisten ilk anlaĢılan zekâtın baĢka bir bölgeye aktarılmamasıdır. Çünkü 

“onların fakirlerine” ifadesindeki zamir, alındığı yerin fakirlerine Ģeklinde 

anlaĢılmasını gerektirmektedir.
974

 Ancak bu zamir, bütün Müslümanların fakirlerine 

Ģeklinde de anlaĢılabilir.
975

  

Zekâtın toplandığı yerden baĢka bir yere nakli konusunda ulema ihtilaf etmiĢtir. 

Hadis Ģârihleri, Ebû Hanîfe ve ashabına göre toplandığı yerde fakirler bulunsa bile 

baĢka bir yere nakli caizdir, demiĢlerdir.
976

 Ancak Ġmam Muhammed‟in Ebû 

Hanîfe‟den aktardığı görüĢ, bunun tam tersinedir. Ebû Hanîfe, bir beldeden toplanan 

zekâtın, o beldenin fakirlerine taksim edileceğini, buradan baĢka bir yere 

nakledilemeyeceğini söylemiĢtir.
977

 Hanefî fıkıh eserlerinde, kiĢinin baĢka bir 

beldede oturan ve kendi beldesinde bulunan fakirlerden daha fakir olan akrabalarına 

gönderilmesi halinde caiz olacağı yazılıdır. Bu sebep dıĢında mekruh olduğu 

söylenmiĢtir.
978

  

                                                 
971 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
972 Buhârî, “Zekât”, 62; Müslim, “Îmân”, 29, 31. 
973 Buhârî, “Zekât”, 32. 
974 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 357. 
975 Nevevî, a.g.e, C: I, s. 197. 
976 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 548; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 357; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 92. 
977 Muhammed eĢ-ġeybânî, el-Asl, C: II, s. 112, 177-178. 
978 Serahsî, a.g.e, C: II, s. 180-181; Merginânî, a.g.e, C: 1, s. 115.  



166 

 

Toplanan zekâtın, sekiz sınıfa taksim edileceğini söyleyen Ebû Yûsuf, bunlardan 

fakir ve miskinlere ait olan payın, o beldenin fakir ve miskinlerine sarf edileceğini, 

buradan çıkarılıp baĢka bir beldeye götürülemeyeceğini belirtmiĢtir. Ancak diğer 

payların, devlet baĢkanının uygun gördüğü yerlere verilebileceği görüĢündedir.
979

   

Ġmam ġâfi„î, zekâtın baĢka bir beldeye naklini caiz görmemiĢtir. Ġbn Münzîr, 

ġâfi„î‟den caiz olduğu görüĢünü nakletmiĢtir. Sahih olanı, caiz görmediğidir. Ancak 

toplandığı yerde zekâta müstehak kimse bulunmuyorsa o zaman baĢka bir yere 

nakledilebilir.
980

 Buhârî de bu görüĢte olmalıdır. Çünkü bu bâbın baĢlığında 

kullandığı “حيث كاوى” ifadesi eğer zekâta müstehak kimse varsa baĢka beldeye 

nakledilemeyeceği anlamına iĢaret etmektedir.
981

 

Ġmam Mâlik‟e göre toplandığı yerde zekâta müstehak olanlar bulunuyorsa baĢka bir 

yere nakledilemez. Eğer nakledilmiĢse de artık bu caiz olur. Belde halkı, zengin 

iseler daha muhtaç olan baĢka bir yere nakledilir.
982

  

Yukarıdaki ikinci hadis, zekât mallarının toplandığı yerden baĢka bir yere 

nakledilebileceğini göstermektedir. Muaz b. Cebel‟in zekât malı olarak arpa ve darı 

yerine elbiseler istedikten sonra bunun Peygamber‟in Medine‟deki ashabı için daha 

hayırlı olduğunu söylemesi, bu malların Medine‟ye gönderileceğini göstermektedir. 

Muaz b. Cebel‟in gönderdiği mallar, Medine‟ye Hz. Peygamber‟in sağlığında 

ulaĢmıĢ ise Hz. Peygamber‟den, vefatından sonra ulaĢmıĢ ise sahabe tarafından bu 

iĢleme karĢı çıkılmamıĢtır.
983

 

Bu konuda Ebû Ubeyd, her bölgenin kendi bölgesinden toplanan zekâtı almakta daha 

öncelikli olduğunu söylemiĢtir. Bir kimsenin, akrabasını gözetmek için zekâtını 

baĢka bir bölgeye götürebilmesinin ancak özel infakta söz konusu olabileceğini, 

umumun hakkı olan ve devlet baĢkanının sorumluluğunda olan zekâtta bunun caiz 

olmadığını belirtmiĢtir.
984

 Aslında Ebû Ubeyd‟in yorumuna göre, devlet baĢkanının, 

                                                 
979 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 139. 
980 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 547; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 357; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 92. 
981 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 357-358; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 92. 
982 Ġmam Mâlik, Müdevvene, C: 1, s. 336; Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 547-548; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 357; 

Aynî, a.g.e, C: IX, s. 92. 
983 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 548; Miras, a.g.e, C: V, s. 10. 
984 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 541-542. 



167 

 

sadece bir bölgenin fakirlerinin ihtiyaçlarına nispetle daha fazla umumu ilgilendiren 

fî sebîlillah sınıfı gibi yerlere sarf edebilmesi için zekâtın nakledilebilmesinin 

mümkün olması daha doğru görünmektedir.   

Zekâtın toplandığı bölgeden baĢka bir yere nakledilebilmesi konusunda delil 

olabilecek baĢka bir hadiste Ģöyledir: “Resûlullah (sav), Esedoğulları'ndan İbnu'l-

Lutbiyye denilen bir adamı Süleymoğulları zekâtını toplamak üzere âmil tayin etti. 

Bu adam zekât malını alıp geldi…”
985

 

Hz. Peygamber tarafından görevlendirilen zekât âmili, gönderildiği bölgenin zekâtını 

toplayarak devlet merkezine getirmiĢtir. Hadisten, zekât mallarının Medine‟ye 

getirilmesinin de âmilin bir görevi olduğu anlaĢılmaktadır. Ayrıca Temîmoğullarıyla 

ilgili bir hadiste de bu kabileden toplanan zekâtın Medine‟ye geldiği 

belirtilmektedir.
986

 Bu hadisler, toplanan zekât mallarının baĢka bir yere 

nakledilebileceğine açık birer delildir. 

ÇeĢitli bölgelerden toplanan zekât gelirlerinin Medine‟ye gönderildiğine dair birçok 

belge nakleden Muhammed Hamîdullah, Tebûk Seferi hazırlıkları sırasında, Hz. 

Peygamber‟in, Ġslâm Devleti‟nin dört tarafında görevli bulunan vali ve memurlardan, 

topladıkları vergileri Medine‟ye göndermelerini istediğini belirtmektedir. Bu 

vergilere, zekât vergisi de dahildir.
987

       

Netice olarak; hadisler birlikte değerlendirildiğinde bir yerden toplanan zekât 

mallarının baĢka bir yere nakledilebilip sarfedilebilmesinin mümkün olduğu 

anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in uygulamasında buna delil olabilecek birçok örnek 

vardır. Yukarıda nakledilen Muaz b. Cebel‟in Yemenlilerden zekât olarak elbise 

istediği rivayet ile, Ġbnü‟l-Lütbiyye hadisi ve Temîmoğullarıyla ilgili hadis bu 

konudaki açık delillerdir. Ulemânın bu konudaki olumsuz tavrının nedeni iktidardaki 

kimselerin, bölgelerin zekâtlarını toplayıp devlet merkezine götürerek orası için 

harcamaları ve diğer bölgelerin mahrum kalmasını engellemek olduğu düĢünülebilir.  

                                                 
985 Buhârî, “Ahkâm”, 24, 41, “Zekât”, 66, “Hibe”, 16, “Eyman”, 2, “Hiyel”, 14; Müslim, “Ġmâre”, 26. 
986 Buhârî, “Megâzî”, 64. 
987 Hamîdullah, Ġslâm Peygamberi, s. 284, 318. 



168 

 

4.2. Ganimet Gelirlerinin Sarfı 

Ganimetler, askerlerin savaĢa katılmaları ve savaĢ esnasında daha iyi motive olmaları 

için önemli bir teĢvik unsuru olmuĢlardır. Bunun yanında Hz. Peygamber devrinde 

ganimetler, devlet hazinesinin önemli bir gelir kaynağı olmuĢ ve birçok alanda bu 

gelir kaleminden harcamalar yapılmıĢtır.
988

  

4.2.1. Devlet BaĢkanının Ganimetler Üzerindeki Tasarruf Yetkisi 

Enfâl Sûresi‟nin 1. ayetiyle ganimetler üzerindeki tasarruf yetkisi Hz. Peygamber‟e 

bırakılmıĢtır. Daha sonra nâzil olan 41. ayet ile de ganimetlerden humus ayrılması 

emredilmiĢtir. Bazı âlimlerce 41. ayetin, 1. ayeti neshettiği ve ganimetlerin 1/5‟inin 

sayılan yerlere, 4/5‟inin de gazilere taksim edileceği kabul edilmiĢtir. Bazı âlimler de 

1. ayetin muhkem olduğu görüĢünü savunmuĢlardır.
989

 Ancak Hz. Peygamber‟in 

uygulamaları, 41. ayetin nüzulünden önce de sonra da ganimetler üzerinde tasarruf 

etme yetkisinin bulunduğunu göstermektedir. Ganimet olan menkul mallar üzerinde 

bu yetkisini kullandığı gibi, esirler ve araziler hakkında da kullanmıĢtır. Hz. 

Peygamber‟in bu yetkiyi kullandığını gösteren bazı rivayetler Ģunlardır:    

“Mus„ab b. Sa„d, babasından şöyle rivayet etti: „Babam humustan bir kılıç alıp 

Nebî‟ye (sav) getirdi ve „Bunu bana hibe et.‟ dedi. O, kabul etmedi. Sonra Allah azze 

ve celle „Sana ganimetlerden soruyorlar. De ki: ganimetler Allah ve 

Resûlü‟nündür.‟
990

 ayetini indirdi.”
991

 

“Hz. Osman, Bedîr Savaşı‟na katılamamıştı. O, Resûlullah‟ın kızı olan hanımı hasta 

olduğu için onunla ilgileniyordu. Resûlullah (sav), ona, „Sana Bedîr‟e katılan bir 

adamın ecri vardır.‟ diyerek ganimetten pay verdi.”
992

 

“Hakîm b. Hizâm‟dan şöyle nakledilmiştir: „Resûlullah‟tan mal istedim ve bana 

verdi. Sonra tekrar istedim, yine verdi.‟”
993

 

                                                 
988 ġevket ġimĢek, “Hadis Kültüründe Ganimet”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi, 2007, s. 31-32. 
989 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 53; Mâverdî, a.g.e, s. 244; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 311; Taberî, Tefsîr, C: XIII, s. 380-

381; Ġbn Kesîr, Tefsîr, C: IV, s. 9; Cessâs, a.g.e, C: IV, s. 224. 
990 el-Enfâl 8/1. 
991 Müslim, “Cihâd”, 33, 34. 
992 Buhârî, “Humus”, 14. 



169 

 

“Allah, Resûlü‟ne Huneyn günü ganimet verince, insanlar arasında müellefe-i 

kulûbe paylaştırdı. Ensâra hiçbir şey vermedi. İnsanlara isabet eden payın 

kendilerine isabet etmemesinden dolayı huzursuzdular.”
994

 

“Ebû Musa dedi ki: Hayber‟i fethettikten sonra Nebî (sav)‟nin yanına gittik. Bize 

ganimetten pay verdi. Bizden başka fetihte bulunmayan kimseye pay vermedi.”
995

 

Bu hadisler, Hz. Peygamber‟in ganimetler üzerinde tasarruf yetkisine sahip olduğunu 

göstermektedir. Dolayısıyla ondan sonraki devlet baĢkanlarının da bu yetkiye sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. Ancak Hz. Peygamber, bu yetkisini hep Ġslâm Dini 

ve ümmetinin maslahatı için kullanmıĢtır. Bunu, Müslüman olmalarını umduğu 

kimselerin malları ile esirlerini bırakması, müellefe-i kulûb gibi kimselere mal 

vermesi ve ganimet dağıtımda süvarilere fazla pay vermesi gibi uygulamalarında 

görmek mümkündür. 

Mus„ab b. Sa„d‟dan nakledilen, babasının Hz. Peygamber‟den kılıç istemesiyle ilgili 

rivayet, Hz. Peygamber‟in ganimetler konusunda ayetler doğrultusunda hareket 

ettiğini ve ayetlerin, ganimetler hakkında tasarruf yetkisini Hz. Peygamber‟e 

verdiğini gösteren bir delildir. Çünkü Hz. Peygamber ayet nâzil olup da ganimetler 

hakkında yetkiyi kendisine verene kadar kılıcı Sa„d‟a vermemiĢ, yetki verilince bu 

yetkiye dayanarak vermiĢtir.
996

 

Buhârî, Mut„im b. „Adiyy ile ilgili hadisi naklettiği bâba, “Nebî‟nin humusu 

ayırmadan önce esirleri karşılıksız bırakıp iyilik etmesi” ismini vermiĢ ve Hz. 

Peygamber‟in ganimetler üzerinde maslahata uygun tasarrufta bulunabileceğini 

göstermek istemiĢtir.
997

 Bu rivayet, savaĢçıların ganimetlere ancak taksimattan sonra 

malik olabileceklerine ve bu konuda tasarruf hakkının devlet baĢkanında olduğuna 

delildir. Hanefî ve Mâlikîlerin görüĢü de böyledir.
998

 

                                                                                                                                          
993 Buhârî, “Humus”, 19. 
994 Buhârî, “Megâzî”, 53. 
995 Buhârî, “Humus”, 15, “Megâzî”, 36. 
996 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 53. 
997 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 243. 
998 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 304; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 243. 



170 

 

Yukarıda Ebû Musa el-EĢ„arî‟den nakledilen rivayette,  onun “biz” diye bahsettiği 

HabeĢisten muhacirleridir. Nitekim Buhârî‟nin Humus Kitabı‟ndaki rivayetten bu 

husus açıkça anlaĢılmaktadır. Onlar, Hayber fethi esnasında dönmüĢler ve Hz. 

Peygamber, savaĢa katılmamıĢ olmalarına rağmen onlara ganimetten pay vermiĢtir. 

Devlet baĢkanının ganimet malları üzerindeki yetkisi, bu mallar taksim edildikten 

sonra kalkar. Mallar taksim edildikten sonra yetki, artık bu malların sahiplerine aittir. 

Nitekim Hevâzin ganimetleri taksim edildikten sonra Hz. Peygamber, ellerindeki 

esirleri bırakmalarını Müslüman mücahitlerden rica etmiĢtir. Bırakmak istemeyenlere 

de esirleri bırakmaları karĢılığında ele geçecek ilk ganimetten mal vermeyi vaat 

etmiĢtir.
999

 Hz. Peygamber, Hevâzin ganimetlerini paylaĢtırmayı, kaçan 

Hevâzinlilerin geri dönmeleri umuduyla geciktirmiĢtir. Eğer taksimattan önce 

gelecek olsalardı, ganimetler üzerindeki yetkisine dayanarak onları, Müslüman olan 

Hevâzinlilere iade edecekti.
1000

 

Hz. Peygamber‟in Hevâzin mallarından müelefe-i kulûbe mal verdiğini bildiren 

rivayette ensâra mal verilmediği belirtilmiĢtir. SavaĢa katılan gazilerin arasında olan 

ensâra, mal verilmeyip, müellefe-i kulûbe fazlaca mal verilmiĢtir.
1001

 Bu durum, Hz. 

Peygamber‟in ganimetler üzerindeki yetkisini açıkça göstermektedir. Buhârî, 

ganimetlerin, Resûlullah (sav), yerlerini beyan edene kadar kamu malı olduğunu 

ifade etmiĢtir.
1002

 

Hz. Peygamber‟in ganimetler üzerinde tasarruf ettiğini gösteren hadisler, Enfâl 

Sûresi 1. ayetin nesh edilmediğini göstermektedir. Ayrıca 41. ayette ganimetlerin 

1/5‟inin Allah‟a, Resûlüne, onun yakınlarına, yetimlere, yoksullara ve yolda 

kalmıĢlara ait olduğu bildirilmiĢ, geriye kalan 4/5‟inin hükmü açıkça 

bildirilmemiĢtir. Buna göre konuyu Ģu Ģekilde değerlendirmek mümkündür: 1. ayet 

ile ganimetler üzerindeki tasarruf yetkisi Hz. Peygamber‟e bırakıldıktan sonra 41. 

ayet ile de bu ganimetlerin 1/5‟inin sayılan yerlere ait olduğu bildirilmiĢtir. Ne 1. 

ayette ne de 41. ayette ganimetlerin doğrudan savaĢçılara ait olduğunu bildiren bir 

ifade yoktur. Hz. Peygamber, ele geçen ganimetleri, bazen karĢılıksız iade etmiĢ, 

                                                 
999 Mâverdî, a.g.e, s. 256- 258; Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 272. 
1000 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 33-34. 
1001 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 49. 
1002 Buhârî, “Humus”, 8. 



171 

 

bazen de humusunu ayırarak kalan 4/5‟lik kısmın içinden uygun gördüğü yerlere 

vermiĢtir. SavaĢa katılan gazilere mal vermesi de ganimetler üzerindeki yetkisiyledir. 

Dolayısıyla Enfâl Sûresi 41. ayete dayanarak ganimetlerin 4/5‟lik kısmının doğrudan 

savaĢa katılan gazilere ait olduğunu söylemek pek mümkün gözükmemektedir. 

Ganimetin gazilere dağıtılması uygulaması, Enfâl Sûresi 41. ayete değil, Hz. 

Peygamber‟in sünnetine dayanan bir uygulamadır.  

Netice olarak; ganimetlerin 1/5‟i ayrıldıktan sonra kalan 4/5 için tasarruf yetkisi 

devlet baĢkanındadır. Humusun nerelere taksim edileceği ayet ile bildirilmiĢken, 

4/5‟in nerelere harcanacağına dair bir ayet yoktur ve bu konuda Hz. Peygamber, 

Enfâl Sûresi 1. ayet ile kendisine verilen yetkiyle uygun gördüğü Ģekilde hareket 

etmiĢtir. Devlet baĢkanının, bu 4/5‟lik paydan Ġslâm‟ın ve Müslümanların 

maslahatına göre harcama yapabilmesi mümkündür.  

4.2.2. Ganimetlerin Sarfı 

4.2.2.1. Seleb 

Sözlükte; bir Ģeyi kapıp götürmek, güç kullanarak sahibinden almak anlamına 

gelen
1003

 kökünden türeyen ve zorla alınan Ģey ve kiĢinin üzerinde bulunan ”صلة“ 

Ģeyler anlamına gelen seleb, Ġslâm hukukunda, savaĢta öldürülen düĢman askerinin 

yanında bulunan her çeĢit giysi, para, takı, eĢya, madenler, silahlar ve bineği ifade 

etmektedir.
1004

 Hz. Peygamber, seleb uygulamasında bulunmuĢtur. Bunu gösteren 

rivayetlerden bazıları Ģunlardır: 

“Huneyn senesi Resûlullah (sav) ile beraber çıktık… Resûlullah (sav), „Kim birisini 

öldürüp onun üzerine bir delili varsa, selebi onundur‟ buyurdu.”
1005

  

“Abdurrahman b. Avf‟dan şöyle rivayet edilmiştir: „Bedîr gününde safta duruyorken, 

sağıma ve soluma baktım. Ensardan yaşları küçük iki çocuk arasındayım… Bana 

Ebû Cehil‟i sordular… Daha sonra onu onlara gösterdim… Her ikisi de atılıp onu 

öldürünceye kadar kılıçlarıyla vurdular… Resûlullah (sav), „Onu hanginiz öldürdü?‟ 

                                                 
1003 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: I, s. 471. 
1004 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 314; Kâsânî, a.g.e, C: VII, s. 115; Ahmet Yaman, “Seleb” DĠA. 
1005 Buhârî, “Humus”, 18, “Megâzî”, 51; Müslim, “Cihâd”, 41. 



172 

 

diye sordu. Her biri, „Ben öldürdüm.‟ dediler… Resûlullah (sav), kılıçlarına baktı, 

„Onu ikiniz de öldürmüşsünüz.” buyurdu ve selebinin Muâz b. Amr b. el-Cemûh‟a 

verilmesine hükmetti…”
1006

 

“Resûlullah (sav) ile beraber Hevâzinlilere gazaya çıktık. Bizler kuşluk vaktinde 

yemek yerken kırmızı deve üzerinde bir adam geldi… Aniden koşup devesine binip 

kaçmaya başladı… ben de çıkıp koşmaya başladım… Adamın başını vurdum… Sonra 

üzerinde eğeri ve silahı bulunduğu halde deveyi yularından çekerek geldim… 

Resûlullah (sav), „Adamı kim öldürdü?‟ buyurdu. „İbnü‟l-Ekva„‟ dediler. „Bütün 

selebi onundur.‟ buyurdu.”
1007

  

“Himyer‟den bir adam, düşmandan bir adamı öldürdü ve selebini istedi. Başlarında 

komutan olan Hâlid b. Velîd, selebi vermedi. Avf b. Mâlik, Resûlullah‟a gelerek 

haber verince Hâlid‟e „Ona selebini vermene engel olan nedir?‟ diye sordu. Hâlid: 

„Bana çok geldi yâ Resûlullah.‟ deyince Resûlullah (sav), „Onu, o adama ver.‟ 

buyurdu. Hâlid, Avf‟ın yanından geçerken Avf ridasını çekti, sonra „Sana 

Resûlullah‟tan söylediğimi gerçekleştirdin mi?‟ dedi. Resûlullah bunu işitti ve 

kızarak „Onu verme yâ Hâlid, onu verme yâ Hâlid. Siz benim komutanlarımı bana 

bırakmayacak mısınız?...‟ buyurdu.”
1008

 

Buhârî,  bu hadisleri naklettiği bâba “Kim bir düşmanı öldürürse selebi onundur, 

ganimet taksimine sokulmaz.” ifadeleriyle baĢlamıĢtır.
1009

 Bu, onun bu konudaki 

görüĢünün ifadesidir.
1010

 

Hanefîler ve Mâlikîlere göre seleb uygulaması devlet baĢkanının iznine bağlıdır.
1011

 

Ġmam Mâlik, seleb uygulamasıyla ilgili Hz. Peygamber‟in Huneyn‟den sonra bir 

sözünün veya emrinin, aynı Ģekilde Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer‟in de bir söz veya 

uygulamasının kendilerine ulaĢmadığını bu sebeple Hz. Peygamber‟in “Kim bir 

                                                 
1006 Buhârî, “Humus”, 18; Müslim, “Cihâd”, 42. 
1007 Müslim, “Cihâd”, 45. 
1008 Müslim, “Cihâd”, 43, 44. 
1009 Buhârî, “Humus”, 18. 
1010 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 247. 
1011 Ebû Yûsuf, Yâkub b. Ġbrahim el-Ensârî, er-Red alâ Siyeri‟l-Evzâ„î, (Thk: Ebû‟l-Vefâ el-Efgânî), Dâru‟l-

Kütübü‟l-Ġlmiyye, Beyrut t.y, s. 47; Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 518; Serahsî, a.g.e, C: X, s. 47; Ġbn Hacer, a.g.e, 

C: VI, s. 247; Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 59; Merginânî, a.g.e, C: II, s. 149 ; Yaman, a.g.md. 



173 

 

düşmanı öldürürse selebi onundur.” hadisinin hükmünün, sabit ve devamlı bir emir 

olmadığını belirtmiĢtir.
1012

    

Mekhûl ve Süfyân-ı Sevrî, selebin mutlak olarak ganimetlerin arasına dahil 

edileceğini söylemiĢlerdir. Bu âlimler “Ganimet olarak ele geçirdiğiniz şeylerin 

beşte biri Allah‟ındır…” ayetinin umumî ifadesine dayanmaktadırlar. Âlimlerin 

çoğunluğu “Kim bir düĢmanı öldürürse, selebi öldürene aittir.” hadisinin bu ayeti 

tahsis ettiğini söylemiĢlerdir.
1013

  

Ġmam ġafi„î, selebin, devlet baĢkanının iznine bağlı olmadığı, hadisin hükmünün 

sabit olduğu ve bu hükmün her zaman geçerli olacağı görüĢündedir.
1014

 Ebû 

Ubeyd‟in görüĢü de bu Ģekilde olmuĢtur.
1015

 

Aslında Hanefîlerden bazıları da hadisin hükmünün Hz. Peygamber‟in devlet baĢkanı 

olarak vermiĢ olduğu bir hüküm değil, Ģeriatın bir hükmü olduğunu kabul 

etmiĢlerdir. Ancak bir düĢmanı öldüren kiĢinin, bunu ordunun gücüne dayanarak 

yapabildiği düĢüncesine dayanarak devlet baĢkanı özel olarak vermez ise seleb 

verilmeyeceği kanaatine varmıĢlardır.
1016

  

Avf b. Mâlik‟ten rivayet edilen ve Hz. Peygamber‟in Hâlid b. Velîd‟e selebi 

vermemesini emrettiği hadis hakkında Nevevî, düĢmanı öldüren kiĢinin selebi hak 

etmiĢ olmasına rağmen selebin ona verilmemesinin açıklanmasının zor olduğunu 

söylemiĢ ve buna iki Ģekilde cevap verilebileceğini ifade etmiĢtir: Birincisi; selebi 

daha sonra vermiĢ olması mümkündür. Avf b. Mâlik‟e bir ceza olarak selebi 

geciktirmiĢ olabilir. Ġkincisi ise selebi, sahibinin rızasıyla vermemiĢtir. Maksat, 

komutan Hâlid‟in gönlünü hoĢ etmektir.
1017

 Her durumda bu hadis, “Kim bir 

düşmanı öldürürse, selebi öldürene aittir.” hükmünün dinî bir hüküm olmadığına bir 

delildir. Hz. Peygamber, selebi hak eden kiĢinin selebinin verilmemesini emretmiĢtir. 

                                                 
1012 Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 518. 
1013 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 247. 
1014 ġâfi„î, el-Ümm, C: IV, s. 142; Yaman , a.g.md. 
1015 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 319. 
1016 Merginânî, a.g.e, C: II, s. 149. 
1017 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 64. ġâfi„î, el-Ümm, C: IV, s. 142 



174 

 

Hz. Peygamber‟in “Kim bir düşmanı öldürürse, selebi öldürene aittir.” hükmü dinî 

bir hüküm olarak kabul edildiğinde verilmeyen seleb, adama Ģeriatın verdiği bir hak 

olmaktadır ve bu hak verilmemiĢtir. Sonra verilmiĢ olsa bile, bunu, baĢkasının 

hakkında tasarruf etmek olarak değerlendirmek mümkündür. Sonuçta, Hz. 

Peygamber‟in, adamın selebini vermemesi, seleb uygulamasında “Kim bir düşmanı 

öldürürse, selebi öldürene aittir.” hükmünün dinî bir hüküm olmadığına ve devlet 

baĢkanının gerektiğinde seleb uygulamasını durdurabileceğine delil teĢkil etmektedir.  

Hz. Peygamber‟in hadisin devamındaki “Siz benim komutanlarımı bana 

bırakmayacak mısınız?” sözleri, Hz. Peygamber‟in peygamberlik sıfatından daha 

çok, devlet baĢkanı sıfatıyla söylenmiĢ sözlerdir. Bu durumda eğer “Kim bir düşmanı 

öldürürse, selebi öldürene aittir.” hükmü, peygamberlik sıfatıyla söylenmiĢ Ģer‟î bir 

hüküm olarak kabul edilecek olursa, devlet baĢkanı sıfatıyla bu hükmün tersine 

hareket etmiĢ olacaktır. Ancak seleb hükmünün devlet baĢkanı sıfatıyla verilmiĢ bir 

hüküm olduğu kabul edilirse, ikinci hadiste yine devlet baĢkanı sıfatıyla bu hükmü 

uygulamaması durumu gayet normal bir durumdur. 

Sonuç olarak; Hz. Peygamber seleb uygulamasında bulunmuĢtur. Ancak bu 

uygulamanın bütün zamanlar için geçerli Ģer‟î bir uygulama olduğunu söylemek 

zordur. Hz. Peygamber‟in, bu hükmü devlet baĢkanı sıfatıyla verdiğini söylemek 

daha doğru olacak gibidir. Buna istinaden devlet baĢkanlarının bu Ģekilde hüküm 

verebilmeleri mümkün olmaktadır.  

4.2.2.2. Tenfîl 

Hadislerde “يىفل - وفل” Ģeklinde geçen ve sözlükte, fazladan mal vermek, bağıĢta 

bulunmak, ganimet gibi anlamlara gelen tenfîl,
1018

 Ġslâm hukukunda savaĢta teĢvik 

amacıyla ganimetteki paya ek olarak mal vermeyi vaat ederek veya bir vaat olmasa 

da savaĢtan sonra fazladan mal vermeyi ifade etmektedir.
1019

 Büyük fedakarlık ve 

risk gerektiren iĢleri yapan askerlere verilen bir ödüldür.
1020

 Hz. Peygamber‟in 

                                                 
1018 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: XI, s. 670. 
1019 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 314; Kâsânî, a.g.e, C: VII, s. 114-115; Ahmet Yaman, “Tenfîl”, DĠA. 
1020 Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 312-313. 



175 

 

ganimetlerden bazı zamanlarda nefel verdiğini gösteren rivayetlerden bazıları 

Ģöyledir:   

“İbn Ömer‟den şöyle rivayet edildi: „Nebî (sav), benim de bulunduğum bir seriyyeyi 

Necid tarafına gönderdi. Çok sayıda deve ganimet aldılar. Her birinin payı on iki 

veya on bir deveydi. Onlara birer deve de nefel verildi.”
1021

 

“İbn Ömer dedi ki: „Nebî (sav) Necid tarafına bir seriyye gönderdi. Ben de o 

seriyyedeydim. Paylarımız on iki deveye ulaştı. Her birimize birer deve de nefel 

verildi. Böylece on üç deveyle döndük.‟”
1022

 

“Resûlullah (sav), gönderdiği bazı seriyyelere, genel ordunun payından başka özel 

olarak nefel verirdi.”
1023

 

“Sâlim, babasından şöyle rivayet etti: „Resûlullah (sav), humustaki payımızdan 

başka bize nefel de verdi.‟”
1024

 

“Resûlullah (sav), gönderdiği bazı seriyyelere, onlara özel olarak ordunun geneline 

verilen paydan başka nefel veriyordu. Humus, bunların hepsinde vacipti.”
1025

 

Tenfîl olarak mal verilirken ganimetin hangi kısmından verileceği konusunda âlimler 

arasında ihtilaf vardır. Bazı âlimler, tenfîlin, ganimetin tamamı üzerinden 

verileceğini, bazıları humustan verileceğini, bazıları humusun humusundan 

dağıtılacağını, bazıları da humusun dıĢında kalan kısımdan dağıtılacağını kabul 

etmiĢlerdir. Hattâbî, rivayetlerin çoğuna göre tenfîlin, ganimetin tamamından 

verileceğinin anlaĢıldığını söylemektedir. Bununla beraber Ġbn Ömer‟in herkesin 

payına on iki deve düĢtükten sonra birer deve de nefel verildiğini bildiren rivayeti, 

nefelin humustan verildiğini gösterir gibidir.
1026

   

                                                 
1021 Buhârî, “Humus”, 15; Müslim, “Cihâd”, 35, 36, 37. 
1022 Buhârî, “Megâzî”, 54. 
1023 Buhârî, “Humus”, 15. 
1024 Müslim, “Cihâd”, 38. 
1025 Müslim, “Cihâd”, 40. 
1026 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 240-241; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 325. 



176 

 

Hanefîler, nefelin, ganimet taksiminden önce verilebileceğini ve bunun ganimetin 

tamamından yapılacağını söylemiĢlerdir. Ganimetin taksiminden sonra nefel 

verilmek istenirse bunun humustan olabileceğini ifade etmiĢlerdir.
1027

 Ayrıca 

ganimet, Ġslâm diyarına geldikten sonra da ganimetin tamamından nefel 

verilemeyeceğini belirtmiĢlerdir. Bu durumda da nefel verilmek istenirse humustan 

verilebileceğini kabul etmiĢlerdir.
1028

 Mâlikîler, nefelin, humustan verileceği 

görüĢüne varmıĢlardır.
1029

 Ġbn Battâl da bu kanaatte olmuĢtur.
1030

  

Buhârî, bu hadisleri, Humus kitabında “Humusun, Müslümanların ihtiyaçlarına 

kullanılacağına dair delillerden” ismini verdiği bâbda nakletmiĢtir.
1031

 Dolayısıyla 

Buhârî‟nin de nefelin, humustan verileceği kanaatinde olduğu söylenebilir. 

Hanbelîler ile Mekhûl, Evzâî ve Süfyân es-Sevrî gibi âlimler nefelin humus 

ayrıldıktan sonra kalan 4/5‟lik kısımdan verileceğini söylemiĢlerdir.
1032

 Çünkü 

humus ayetinde bildirildiği gibi humus, ganimet olarak ele geçirilen her Ģeyden 

ayrılır. Humus ayrıldıktan sonra tenfîl ayrılabilir.
1033

  

Ebû Ubeyd, ganimetin tamamından, humustan ve 4/5‟ten nefel verildiğine dair 

rivayetler nakletmiĢ ve bunun hepsinin mümkün olduğunu belirtmiĢtir.
1034

 Ġmam 

ġafi„î, nefelin, ancak Hz. Peygamber‟in, yani devlet baĢkanının humusun içindeki 

beĢte birlik payından, yani 1/25‟ten verilebileceğini söylemiĢtir.
1035

 Nevevî de bu 

görüĢü kabul etmiĢtir.
1036

  

Yukarıda nakledilen Ġbn Ömer rivayetinde her bir askerin payına on iki veya on bir 

deve düĢtüğü ve birer deve de nefel verildiği belirtilmiĢtir. Bu rivayete göre nefelin, 

humusun humusundan verilmiĢ olması matematiksel olarak imkansız gözükmektedir. 

ġöyle ki: Bu seriyyede örneğin 20 kiĢi olduğunu varsayalım. Rivayete göre her 

askerin payına 12 veya 11 deve düĢtüğüne ve askerlerin payı ganimetin 4/5‟i 

                                                 
1027 Serahsî, a.g.e, C: X, s. 49; Merginânî, a.g.e, C: II, s. 149; ġeyh Nizâm vd., a.g.e, C: II, s. 217. 
1028 Merginânî, a.g.e, C: II, s. 149; ġeyh Nizâm vd., a.g.e, C: II, s. 217. 
1029 Mâlik, Müdevvene, C: I, s. 517; Yaman, a.g.md. 
1030 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 297. 
1031 Buhârî, “Humus”, 15. 
1032 Ġbn Kudâme, a.g.e, C: X, s. 401; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 298; Yaman, a.g.md. 
1033 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 298. 
1034 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 319-329. 
1035 ġâfi„î, el-Ümm, a.g.e, C: IV, s. 143; Yaman, a.g.md. 
1036 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 55. 



177 

 

olduğuna göre ganimetin 4/5‟i, 20x12=240 veya 20x11=220, humus da 240:4=60 

veya 220:4=55 deve olmaktadır. Buna göre humusun humusu da 60:5=12 veya 

55:5=11 olur. Sonuç olarak; seriyyeye katılan kiĢi sayısı 20 varsayılarak yapılan bu 

iĢlemde humusun humusunun seriyyeye katılan kiĢi sayısını karĢılamadığı 

görülmektedir. Buna göre birer deve de nefel verilmesi imkansızdır. Bu da nefelin, 

humusun humusundan verilemeyeceğini göstermektedir. Seriyyeye katılan kiĢi sayısı 

kaç varsayılırsa sayılsın, humusun humusunun bu sayıyı karĢılamadığı görülecektir. 

Dolayısıyla bu rivayete göre nefelin, humusun humusundan verilebilmesi mümkün 

değildir. Zaten nefelin, bu kısımdan verildiği görüĢü en zayıf görüĢ olarak 

görülmüĢtür.
1037

     

Nefelin, ganimetin tamamından veya 4/5‟inden değil de humustan verilebileceği 

görüĢü, devlet baĢkanının, fazladan pay vermek istiyorsa bunu, savaĢçıların payından 

değil, kendi tasarrufundaki humustan yapabileceği düĢüncesine dayanmaktadır.
1038

 

Ancak Hz. Peygamber‟in uygulamasında devlet baĢkanının ganimetin 4/5‟indeki 

tasarruf yetkisi, bu kısımdan nefel vermeyi mümkün kılmaktadır. Çünkü humusun 

harcanacağı yerler ayet ile bildirilmiĢken, 4/5‟in tasarruf yetkisi Hz. Peygamber‟e 

bırakılmıĢ ve o da uygun gördüğü Ģekilde bu yetkiyi kullanmıĢtır.
1039

 Dolayısıyla 

nefel gibi harcamaların, ganimetten humus ayrıldıktan sonra kalan 4/5‟ten yapıldığını 

söylemek de mümkündür.  

Sonuç olarak; nefelin, humusun humusundan verilmesi matematiksel olarak pek 

mümkün gözükmemektedir. Nefelin, ganimetin tamamından verildiği görüĢüne 

gelince; humus ayetinde ganimet olarak ele geçirilen her Ģeyin beĢte birinin humus 

olarak ayrılması emri
1040

 ve Hz. Peygamber‟in de bunu emrettiğini bildiren 

rivayetler
1041

 ile yukarıda humusun, ganimetlerin hepsinde vacip olduğunu bildiren 

rivayet, humus ayrılmadan nefel verilmesi görüĢünü zayıflatmaktadır.  

Yukarıda da verilen Ġbn Ömer rivayetinde nefelin, savaĢçılara, paylarından fazla 

olarak verildiğinin belirtilmesi, paylar dağıtıldıktan sonra verildiği, dolayısıyla bunun 

                                                 
1037 Ġbn Kayyim, a.g.e, C: III, s. 135. 
1038 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 298. 
1039 Bu konuda, bu çalıĢmanın “Devlet BaĢkanının Ganimetler Üzerindeki Tasarruf Yetkisi” isimli bölümüne 

bakınız.  
1040 el-Enfâl 8/41. 
1041 Buhârî, “Zekât”, 1, “Humus”, 2, “Megâzî”, 65. 



178 

 

da humustan olabileceği kanaatini oluĢturmaktadır. Humusun sarfedileceği yerler 

arasında sayılan Allah hakkı, humusun, kamunun ihtiyaçlarına harcanabilmesiyle 

ilgilidir. Hz. Peygamber, humustan kamu ihtiyaçları için harcamalar yapmıĢtır. Nefel 

vermek kamu harcamaları arasında kabul edilirse, nefelin humustan verilmiĢ 

olmasında bir mesele görünmez.  

Enfâl Sûresi 1. ayetin ganimetler üzerindeki tasarruf yetkisini Hz. Peygamber‟e 

vermiĢ olması, 41. ayet ile de ganimetlerden humus ayrılmasının emredilmesi ve Hz. 

Peygamber‟in genel olarak ganimetler konusunda bu ayetler doğrultusunda hareket 

etmesine dayanarak nefelin, humus ayrıldıktan sonra kalan 4/5‟lik kısımdan verilmiĢ 

olması en makul görüĢ olarak gözükmektedir. 

4.2.2.3. Ganimet ve fey gelirleri, sadece savaşa katılanlar için midir?  

“Resûlullah (sav), bir orduya veya bir seriyyeye bir komutan tayin ettiğinde şöyle 

buyururdu: „Allah‟ın adıyla, Allah‟ın yolunda gaza edin… Müşriklerden düşmanınla 

karşılaştığın zaman onları üç haslete davet et. Hangilerini kabul ederlerse, sen de 

onlardan kabul et ve onlara dokunma. Sonra onları İslâm‟a davet et, kabul 

ederlerse, sen de onlardan kabul et ve onlara dokunma. Sonra onları kendi 

yurtlarından muhacirlerin yurduna hicret etmeye çağır ve bunu yaparlarsa 

muhacirlerin lehine ve aleyhine olanların onlar için de geçerli olacağını haber ver. 

Eğer geçmeyi kabul etmezlerse onların Müslüman bedevîler gibi olacaklarını bildir. 

Mü‟minler üzerine geçerli olan Allah‟ın hükmü onlar üzerine de geçerli olur. 

Ganimette ve feyde bir payları olmaz, Müslümanlarla birlikte cihad etmeleri 

müstesna…‟”
1042

 

Yukarıdaki hadis, Enfâl Sûresi‟nin 72. ayetiyle bağlantılıdır.
1043

 Bu ayet-i kerimede 

“İman edip de hicret edenler, malları ve canlarıyla Allah yolunda cihad edenler ve 

onları bağırlarına basıp yardım edenler birbirlerinin velisidirler. İman edip de hicret 

                                                 
1042 Müslim, “Cihâd”, 3. 
1043 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 230. 



179 

 

etmeyenlere gelince, hicret edinceye kadar onlarla aranızdaki bağ sebebiyle hiçbir 

sorumluluğunuz yoktur…” buyurulmuĢtur.
1044

 

Ayette, iman edip hicret edenler, mallarıyla ve canlarıyla Allah yolunda cihad 

edenler ve onları bağırlarına basıp yardım edenlerin birbirlerinin velisi oldukları 

bildirilirken, hadiste iman edip hicret edenler için muhacirlerin lehine ve aleyhine 

olanların geçerli olacağı beyan edilmiĢtir. Ġman edip hicret etmeyenler için ayette, 

hicret edinceye kadar Müslümanlar üzerine onlarla ilgili bir sorumluluğun olmadığı 

bildirilirken, hadiste onların Müslüman bedevîler gibi olacakları, ganimet ve feyde 

paylarının bulunmayacağı, bundan Müslümanlarla birlikte cihad etmelerinin 

müstesna olduğu beyan edilmiĢtir. Zira ayette de Allah yolunda cihad edenler de 

muhacirler ve ensârın velileri olarak zikredilmiĢlerdir.
1045

 Bu hadise göre Hz. 

Peygamber, muhacirlere katılmayan, cihadda onlara yardım etmeyen ve onlarla 

beraber sorumluluk yüklenmeyen kimseler için ganimet ve feyde hak 

görmemiĢtir.
1046

 

Ġmam ġâfi„î, zekâtın yoksullara ve feyde hakkı bulunmayan kimselere harcanacağını, 

feyin ise askerlere ait olduğunu söylemiĢtir. Fey alan kimselerin zekâttan pay 

alamayacaklarını, zekât ehlinin de feyden bir Ģey alamayacağını belirtmiĢtir.
1047

 

Bununla beraber Ġmam ġâfi„î, zekâtın sarf edileceği sınıflardan “fî sebîlillah” 

sınıfının, Allah yolunda savaĢan gaziler olduğunu, bunlar zengin bile olsalar zekâttan 

pay verileceğini söylemiĢtir.
1048

   

Mâverdî, Mekke fethinden sonra hicret hükmüne dahil olanlar hakkındaki hükmün 

kalktığını söylemiĢtir. Ayrıca Hz. Peygamber zamanında zekât ehline Arab, fey 

ehline de muhacir denildiğini belirtmiĢtir.
1049

 

Ebû Hanîfe ve Ġmam Mâlik ise bu gelirlerin her iki sınıfa da harcanabileceğini kabul 

etmiĢlerdir.
1050

 Ebû Yûsuf da feyin bütün Müslümanlara ait olduğunu belirtmiĢtir.
1051

 

                                                 
1044 el-Enfâl, 8/72. 
1045 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 230-232. 
1046 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 228. 
1047 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 38. 
1048 ġâfi„î, el-Ümm, C: II, s. 73.  
1049 Mâverdî, a.g.e, s. 244. 
1050 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 38. 



180 

 

Ebû Ubeyd, bu hükmün Ġslâm‟ın ilk yıllarına ait olduğunu, hicretin kalkmasıyla 

birlikte hükmün de kalktığını belirterek, bütün Müslümanların feyde ortak 

olduklarını ifade etmiĢtir.
1052

 Nitekim Hz. Ömer de HaĢr Sûresi‟nin fey ayetlerine 

dayanarak feyin bütün Müslümanlar için olduğunu belirtmiĢtir.
1053

 

Mekke‟nin fethine kadar olan zamanda Müslümanlar, sadece Medine‟de güven 

içindelerdi ve Ġslâm Devleti, ancak burada yaĢayan Müslümanlar için güvence 

verebiliyordu. Ayrıca Müslüman olanların, devletin merkezi olan Medine‟ye 

yerleĢmeleri devletin gücünü de artırıyordu. Nitekim bu husus, Hendek SavaĢı göz 

önüne getirilince daha iyi anlaĢılmaktadır. Bu nedenlerle Mekke‟nin fethedilmesine 

kadar Müslümanlardan Medine‟ye göç etmeleri istenmiĢtir.
1054

 Bu süreçte elde edilen 

ganimet ve fey gelirleri Medine‟deki Müslümanların ihtiyaçları için harcanmıĢtır. 

Ancak Medine dıĢındaki Müslümanlardan savaĢa katılan olduysa da bunlara 

ganimetten pay verilmiĢtir. Nitekim yukarıdaki hadisten bu durum 

anlaĢılabilmektedir.  

Netice olarak; Ġslâm Devleti, Medine‟ye hicret edenlere, her türlü güvenceyi 

vermekle beraber, ganimet ve fey olarak kazanılanları da onların ihtiyaçları için 

harcıyordu. Medine dıĢında yaĢayıp, Ġslâm askerleriyle savaĢa katılan Müslümanlar 

da ancak ganimetten kendilerine düĢen payı alabilirlerdi. Mekke‟nin fethi ve 

ardından Huneyn galibiyeti sonrası Hevâzin kabilelerinin Müslüman olmasıyla 

Müslümanlar için bölgedeki tehdit azalmıĢ ve Müslümanların Medine‟ye hicret 

etmelerine gerek kalmamıĢtır. Hicrete gerek kalmayınca malî konularda 

Müslümanlar arasındaki muhacirlik farkı da kalkmıĢtır.   

                                                                                                                                          
1051 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 62. 
1052 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 203, 237. 
1053 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 60-62; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 229, 238. 
1054 Ahmet Önkal, “Hicret”, DĠA. 



181 

 

4.2.2.4. Ganimet taksiminde süvari ve piyadenin payı 

Ġmam Mâlik, ġafi„î, Ahmed b. Hanbel ve ulemanın çoğu süvari için üç pay, piyade 

için bir pay verileceğini esas almıĢlardır.
1055

 Bu konuda dayandıkları hadisler 

Ģunlardır: “Resûlullah (sav), at için iki pay, sahibi için bir pay verdi.”
1056

  

“Resûlullah (sav), Hayber Günü, at için iki pay, adam için bir pay verdi. Nâfi„ bunu 

açıklayarak şöyle dedi: Adamın beraberinde atı varsa ona üç pay, atı yoksa bir pay 

verildi.”
1057

 

Ebû Hanîfe, Ģahıs için bir pay verildiği gibi at için de bir pay verilmesi gerektiği, 

yani piyadeye bir pay süvariye iki pay verileceği kanaatinde olmuĢtur. Bu kanaate 

Hz. Ömer devrinde yapıldığı rivayet edilen bu Ģekildeki taksimata dayanarak 

varmıĢtır.
1058

 Ġmam Muhammed, Ebû Hanîfe‟nin bu görüĢüne rağmen atlı için üç 

pay, yaya için bir pay verileceği görüĢünde olmuĢtur.
1059

  

Ebû Yûsuf, Ģahsa bir, at için iki pay Ģeklindeki hadis ve haberlerin daha çok ve 

sağlam olduğu ve çoğunluğun da bu görüĢte olduğunu ifade etmiĢtir. Dolayısıyla 

yaya askere bir pay, atlı askere üç pay verilmesi kanaatinde olmakla beraber, Hârun 

er-ReĢîd‟e iki görüĢten hangisini uygun bulursa onunla amel edebileceğini tavsiye 

etmiĢtir.
1060

 

Ebû Hanîfe‟nin at için bir pay verileceğine dair kanaatini paylaĢan baĢka kimse 

yoktur.
1061

 Ancak Hz. Ömer, Hz. Ali, Ebû Musa el-EĢ„ârî gibi sahabeden bu yönde 

rivayetler nakledilmiĢtir.
1062

 

Binek olarak kullanıldığına Kur‟an-ı Kerîm‟de de iĢaret edilen
1063

 ve deveye nispetle 

oldukça atik olan at, savaĢlarda büyük avantaj sağlamaktaydı. Ancak özellikle ilk 

savaĢlarda Müslümanların ellerindeki at sayısı oldukça düĢüktü. Bedîr SavaĢı‟nda 

                                                 
1055 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 83; Aynî, a.g.e, C: XIV, s. 154; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 314. 
1056 Buhârî, “Cihâd”, 51; Müslim, “Cihâd”, 57.  
1057 Buhârî, “Megâzî, 36. 
1058 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 49; Muhammed b. Hasan eĢ-ġeybânî, Kitâbu‟l-Âsâr, b.y.y, t.y, s. 939.  
1059 Muhammed eĢ-ġeybânî, a.g.e, s. 939. 
1060 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 48-50. 
1061 Nevevî, a.g.e, C: XII, s:83. 
1062 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 83; Aynî, a.g.e, C: XIV, s. 154. 
1063 en-Nahl 16/8. 



182 

 

300 kiĢilik Ġslâm ordusunda sadece iki veya üç tane at bulunmaktaydı.
1064

 SavaĢlarda 

büyük öneme sahip olmasına rağmen çok az sayıda ata sahip olan Müslümanlar, 

Kur‟an tarafından düĢmana karĢı atlar bulundurmak için teĢvik edilmiĢlerdir.
1065

 Hz. 

Peygamber de pek çok hadisleriyle ve uygulamalarıyla Müslümanları bu yönde 

teĢvik etmiĢtir. Bu kapsamda olmak üzere, atların perçemlerinde kıyamet gününe 

kadar hayır düğümlü olduğunu bildiren hadis zikredilebilir.
1066

  

Benû Nadîr arazilerinin gelirlerinden bir kısmının silah ve at almak için tahsis 

edilmesi
1067

 ve Benû Kurayza esirlerinin bir kısmı karĢılığında da silah ve at 

alınması
1068

 devlet gelirlerinden de at almak için kaynak aktarıldığını ve 

Müslümanların elindeki at sayısını çoğaltmaya verilen önemi göstermektedir. 

Ganimet dağıtımında atlı askerlere fazla pay vermesi de Müslümanların, at 

edinmeleri için teĢvik edilmelerine yönelik Hz. Peygamber‟in uygulamalarından 

biridir. Bu teĢvik politikaları ve devlet gelirlerinden kaynak aktarımı sonucu 

Müslümanların sahip oldukları at sayısında önemli artıĢ olmuĢ, Bedîr SavaĢı‟nda 

asker-at oranı yüzde 1 bile değilken, Tebük Seferi‟nde bu oran yüzde 35‟e 

yaklaĢmıĢtır.
1069

 

Sonuç olarak; Müslümanlar, düĢmana karĢı kuvvetli olabilmek için at sahibi olmaları 

konusunda Kur‟an-ı Kerîm‟de teĢvik edildikleri gibi Hz. Peygamber‟in hadisleri ve 

uygulamalarıyla da teĢvik edilmiĢlerdir. Bu amaç kapsamında olmak üzere Hz. 

Peygamber, devlet baĢkanı sıfatıyla, ganimet taksiminde yaya askerlere bir pay 

verirken, süvarilere üç pay vermiĢtir. Bu üç payın birinin askerin kendi payı, birinin 

atın masrafları için, diğerinin de at edinmeye teĢvik etmek için olduğunu söylemek 

mümkündür.        

                                                 
1064 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 371; Vâkidî, a.g.e, C: I, s. 102; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: II, s. 12. 
1065 el-Enfâl 8/60. 
1066 Buhârî, “Cihâd”, 43, 44, 45, “Menâkıb”, 24; Müslim, “Ġmâre”, 96, 97, 98, 99. 
1067 Müslim, “Cihâd”, 48. 
1068 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: III, s. 335; Vâkidî, a.g.e, C: II, s. 523.    
1069 Ġbn Sâd, Tabakât, C: II, s. 166; Ġbn Asâkir, Ebû‟l-Kâsım Alî b. Hasan, Târîh-u Medînet-i DimaĢk,(Thk: Alî 

ġîrî), 70 c., Dâru‟l-Fikr, Beyrut 1998, C: II, s. 36. 



183 

 

4.2.2.5. Ganimetten müellefe-i kulûbe mal verilmesi 

Hz. Peygamber, zekâtın sarf edileceği yerlerden
1070

 olan müellefe-i kulûb sınıfına 

ganimetlerden de mal vermiĢtir. Üstelik bu sınıfa ganimet mallarından vermesi, 

zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği Tevbe Sûresi‟nin 60. ayetinin nüzûlünden önce 

gerçekleĢmiĢtir.
1071

 Bu yolla KureyĢlilerin ve diğer Arapların kendisiyle dost 

olmanın düĢman olmaktan çok daha iyi olduğunu anlamalarını sağlıyor, lütuf ve 

ihsan ile kalplerini kazanmaya çalıĢıyordu.
1072

 Hz. Peygamber‟in ganimet 

gelirlerinden müellefe-i kulûbe mal verdiğini gösteren rivayetlerden bazıları Ģöyledir: 

“Allah Teâlâ, Hevâzin mallarını ganimet olarak Resûlü‟ne lütfedince Kureyş‟ten 

bazı adamlara yüzlerce deve verdi. Ensârdan bazıları: „Allah, Resûlullah‟ı affetsin, 

Kureyş‟e veriyor, bizi bırakıyor, halbuki kılıçlarımızdan hala onların kanları 

damlıyor.‟ dediler. Konuştukları Resûlullah‟a haber verildi… Resûlullah (sav) şöyle 

buyurdu: „Ben, küfürden yeni kurtulmuş bazı kimselere mal veriyorum…‟
1073

    

“Allah, Resûlü‟ne Huneyn günü ganimet verince, insanlar arasında müellefe-i 

kulûbe paylaştırdı. Ensâra hiçbir şey vermedi. İnsanlara isabet eden payın 

kendilerine isabet etmemesinden dolayı huzursuzdular…”
1074

 

“Resûlullah (sav), Ebû Süfyân b. Harb, Safvân b. Ümeyye, Uyeyne b. Hısn ve Akra„ 

b. Hâbis‟ten herbirine yüzer deve verdi. Abbâs b. Mirdâs‟a bundan az verince Abbâs 

b. Mirdâs dedi ki: „…‟ Bunun üzerine Resûlullah (sav) ona verdiğini yüze 

tamamladı.”
1075

   

Yukarıda verilen hadiste de geçtiği gibi Abbâs b. Mirdâs es-Sülemî, diğerlerine yüz 

deve verilip de kendisine daha az verilince buna istinaden bir Ģiir okumuĢ, bunun 

üzerine Hz. Peygamber, sahabesine “Şu adamın dilini kesin.” buyurmuĢtur. Bu söz 

                                                 
1070 et-Tevbe 9/60. 
1071 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 209, 279. 
1072 Julius Wellhausen, Arap Devleti ve Sükutu, (Çev: Fikret IĢıltan), Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara 1963, s. 10. 
1073 Buhârî, “Humus”, 19, “Megâzî”, 53. 
1074 Buhârî, “Megâzî”, 53; Müslim, “Zekât”, 135.  
1075 Müslim, “Zekât”, 137.  



184 

 

ile “Mal verin de sussun.” anlamını kastetmiĢtir. Abbâs, gerçekten de 100 deveyi 

aldıktan sonra Hz. Peygamber‟i öven Ģiirler okumaya baĢlamıĢtır.
1076

 

Hevâzin ganimetleri dağıtılırken bu kabilenin reislerinden Mâlik b. Avf‟e ailesi ve 

bütün malları geri verilmiĢ ayrıca 100 tane de deve hediye edilmiĢtir. Bundan çok 

etkilenen Mâlik, kısa zamanda bir Ġslâm tebliğcisi olmuĢ ve Ġslâm adına Tâif‟teki 

putperest akrabalarıyla savaĢmıĢtır.
1077

  

Hz. Peygamber‟in, müellefe-i kulûbe ganimetin hangi kısmından verdiği konusunda 

ihtilaf edilmiĢtir. ġâfi„îler, humusun humusundan verdiği görüĢündedirler.
1078

 Ġmam 

Mâlik ve ashabı, ise humustan verdiği kanaatine varmıĢlardır.
1079

 Buhârî de Hz. 

Peygamber‟in müellefe-i kulûbe verdiklerini humustan verdiği kanaatindedir.
1080

 

Yukarıdaki hadislerden Hz. Peygamber‟in, Hevâzin ganimetlerinden ensâra 

vermeyip müellefe-i kulûbe verdiği anlaĢılmaktadır.
1081

 Hz. Peygamber, ganimetler 

üzerindeki tasarruf yetkisine dayanarak savaĢa katılmıĢ olmalarına rağmen ensâra 

mal vermeyip, müellefe-i kulûbe fazla fazla mal vermiĢtir.  

Hz. Peygamber‟in bu verdiklerini, ganimetin hangi kısmından verdiği ile ilgili olarak 

Ģunlar söylenebilir:  Önceki bölümlerde de belirtildiği gibi
1082

 Hz. Peygamber‟in, 

ganimetin 4/5‟lik kısmı üzerindeki yetkisi, bu kısımdan gerekli gördüğü yerlere 

harcama yapabilmesini mümkün kılıyordu. Buna bağlı olarak müellefe-i kulûbe 

verdiklerinin, ganimetin 4/5‟lik kısmından olduğu söylenebilir. Ayrıca Hz. Ali‟nin 

Yemen‟den bir altın topağı göndermesi ve Hz. Peygamber‟in bunu müellefe-i kulûbe 

paylaĢtırması rivayeti,
1083

 Hz. Peygamber‟in, gerektiğinde müellefe-i kulûbe 

humustan da vermiĢ olabileceğini göstermektedir. Çünkü Hz. Ali Yemen‟e humus 

mallarını almak için gitmiĢti
1084

 ve gönderdiği altın topağı da muhtemelen 

humustandı. Ancak Hz. Peygamber‟in, Hevâzin esirlerini bırakmak istediğinde, 

                                                 
1076 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 210-211; Vâkidî, a.g.e, C: III, s. 946-947; Ġbn Sa„d, a.g.e, C: IV, s. 272-273. 
1077 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: IV, s. 207-208. 
1078 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 319; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 252. 
1079 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 252. 
1080 Buhârî, “Humus”, 19.  
1081 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 49. 
1082 Bkz. “Devlet BaĢkanının Ganimetler Üzerindeki Tasarruf Yetkisi” bölümü. 
1083 Buhârî, “Megâzî”, 58; Müslim, “Zekât”, 143, 144. 
1084 Buhârî, “ Megâzî”, 58. 



185 

 

ellerindeki esirleri gönüllü olarak bırakmak istemeyenlere ele geçirilecek ilk 

ganimetten mal vermeyi vaat etmesi, bu Ģekilde iĢlemleri humustan yapmadığına 

delalet etmektedir. Çünkü ellerindeki esirleri bırakmak istemeyenlerin gönlünü 

kazanabilmek için ihtiyaç duyduğu malları, elindeki humus mallarından vererek 

sorunu çözebilirdi. Ancak bunun yerine ele geçecek ilk ganimetten vermeyi vaat 

etmiĢtir. 

Müellefe-i kulûbe verilenlerin humusun humusundan verilmiĢ olduğu konusuyla 

ilgili, verilmiĢ olan yüklü miktardaki malları, ganimetin 1/25‟inin karĢılayabilmesi de 

ayrıca göz önünde bulundurulması gereken bir noktadır.
1085

        

Hz. Peygamber‟in müellefe-i kulûbe mal vermesi, zekâtın sarf yerlerini bildiren 

Tevbe Sûresi 60. ayetin nüzulünden daha öncedir. Hz. Peygamber‟e müellefe-i 

kulûbe mal vermesi Allah tarafından Kur‟an dıĢında bir vahiy ile bildirilmemiĢse, bu 

ayet ile Allah‟ın, Resûlünü tasdik ettiğini ve ganimet gelirlerinden yapılan bu 

Ģekildeki harcamaların zekât gelirlerinden de yapılabileceğini bildirildiğini söylemek 

mümkündür.  

Sonuç olarak; Hz. Peygamber, müellefe-i kulûb olarak gördüğü kimselere ganimetten 

mal vermiĢ ve bu kimselerin Ġslâm ve Müslümanlar lehine gönlünü kazanmaya 

çalıĢmıĢtır. Bu uygulamasında baĢarılı sonuçlar elde etmiĢtir. Müellefe-i kulûbe 

verilenlerin, ganimetin hangi kısmından olduğu Ġslâm âlimleri arasında ihtilaflıdır.   

4.2.2.6. Savaşa Katılan Kadınlara ve Kölelere Ganimetten Hediye Verilmesi 

Hz. Peygamber zamanında kadınlar da savaĢa katılırlar, su taĢımak, askerlerin 

elbiselerini dikmek, yaralıları taĢımak ve tedavi etmek gibi iĢlerin yanında 

gerektiğinde düĢmanla çarpıĢmaya bile iĢtirak ederlerdi.
1086

 Buhârî ve Müslim‟de bu 

konuyla ilgili birçok bâb ve hadis bulunmaktadır.
1087

 

                                                 
1085 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 319. 
1086 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 320-321. 
1087 Buhârî, “Cihâd”, 62, 63, 64, 65, 66, 67; Müslim, “Cihâd”, 134, 135, 136, 142. 



186 

 

Ganimetten kadınlara ve kölelere verilen ve tam bir paya ulaĢmayan miktara radh 

denilmektedir.
1088

 Hz. Peygamber‟in bu Ģekilde radh verdiğinin gösteren rivayet 

Ģöyledir: “Necde b. Âmir el-Harûrî, İbn Abbâs‟a şu hususları sormak için bir mektup 

yazdı… İbn Abbâs, ona şunları yazdı.  „…Ganimet taksiminde hazır bulunan kadın ve 

köleye pay verilir mi diye yazdın. Şüphesiz her ikisinin de bir hakkı yoktur. Ancak 

onlara bir paya ulaşmayan bir miktar hediye verilir.‟”
1089

 

Ebû Hanîfe, ġafi„î, Sevrî, Leys ve ulemanın ekserisi kadınlara ve kölelere radh 

verileceğini kabul etmiĢlerdir. Ġmam Mâlik ise bunlara radh verilmeyeceğini ifade 

etmiĢtir. Hasan-ı Basrî, Ġbn Sirîn ve Nehâî savaĢırlarsa onlara da tam bir pay 

verileceğini söylemiĢlerdir.
1090

 

Kadınlara, ganimetlerden verilenlerle ilgili rivayetleri inceleyerek, Hayber‟e katılan 

kadınlara verilen ganimetlerle ilgili bir de liste çıkaran Rıza SavaĢ, kadınlara 

erkeklerden daha az ganimet verilmediğini ifade etmiĢtir.
1091

 Bununla beraber 

Hayber‟e katılan hanım sahabîlerin bazılarından, kendilerine ganimetten pay değil, 

bazı hediyeler verildiğine dair rivayetler nakledilmiĢtir.
1092

 Buna göre ganimetten 

hanımlara, gazilere verilen paydan verilmese de verilen hediyelerin, değer olarak bir 

paya eĢit olduğunu düĢünmek mümkündür.  

Ġbn Abbâs‟ın bildirdiği kadın ve kölelere tam bir pay verilmemesi, bütün savaĢlarda 

değil de bazı savaĢlarda yapılmıĢ olabilir. Nitekim Rıza SavaĢ‟ın belirttiğine göre 

Hayber‟de kadınlara erkeklerden daha az ganimet verilmiĢ değildir. Ayrıca kadınlar, 

savaĢlarda çoğunlukla aktif olarak savaĢmıyorlardı. Daha az pay verilmesi meselesi 

bununla ilgili de olabilir. Kadınlara iĢ düĢmeyen savaĢlarda az verilmiĢ, kadınlara da 

iĢ düĢen savaĢlarda tam bir pay verilmiĢ olabilir. Ancak sonuçta kadınlara 

savaĢlardaki hizmetleri karĢılığında ganimetten ödeme yapıldığı anlaĢılmaktadır.
1093

        

                                                 
1088 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 190. 
1089 Müslim, “Cihâd”, 137, 139, 140. 
1090 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 190-191. 
1091 Rıza SavaĢ, “Asr-ı Saadette Kadın ve Aile Hayatı”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette 

Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: III s. 140-142. 
1092 Vâkidî, a.g.e, C: II, s. 685-688. 
1093 Elnure Azizova, “Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve Meslekler”, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ Doktora Tezi, 2007, s. 379. 



187 

 

Kadınlara ve kölelere, ganimetten tam bir pay verilmeyip, bazı hediyeler verilmesi 

hakkında Ģu Ģekilde bir yorum yapmak da mümkündür: Ġslâm Dini, kadınların 

geçimini erkeğin sırtına yüklemiĢtir. Aynı Ģekilde kölelerin iaĢesinden de sahipleri 

sorumluydu. SavaĢa katılıp ganimetten pay alan erkekler, bu ganimetler ile 

ailelerinin ve varsa kölelerinin geçimlerini sağlıyorlardı. Kadınlar ve kölelerin böyle 

bir sorumluluğu yoktu. Yani ganimetten pay alan erkekler, bu payı kadın ve köleleri 

için harcarken, kadın ve kölelerin aldıkları hediyeler kendilerine kalmaktaydı. Buna 

bağlı olarak bunlara savaĢlardaki yardımları karĢılığında ganimet payı yerine 

hediyeler verilmiĢ olabilir. Ayrıca bu konu değerlendirilirken, o dönemde kölelerin, 

hiçbir hakka sahip olmadıkları da göz önünde bulundurulmalıdır. 

Sonuç olarak; ganimetten kadın ve kölelere tam bir pay verilmeyip hediye verilmesi 

konusunda, bu iĢlemin bazı savaĢlarda bu Ģekilde olup, bazı savaĢlarda tam pay 

verilmiĢ olabileceğini söylemek mümkündür. Bununla beraber erkekler, kadın ve 

kölelerin geçiminden sorumlu oldukları için onlara tam pay verilerek, bu erkeklerle 

beraber savaĢa katılan kadınlar ve kölelerine de hediyeler verilmiĢ olabilir. Sonuçta 

kadınlara ve kölelere savaĢlardaki hizmetleri karĢılığında ganimetten ödeme 

yapıldığı anlaĢılmaktadır.   

4.2.3. Humusun Sarfı 

Hz. Peygamber Enfâl Sûresi 1. ayet ile kendisine bırakılan Bedîr ganimetlerini 

gaziler arasında paylaĢtırmıĢtır.
1094

 Daha sonra nâzil olan 41. ayet ile ganimetlerden 

humus ayrılması ve bu humusun Allah‟a, Resûlü‟ne, yakınlarına, yetimlere, 

miskinlere ve yolda kalmıĢlara ait olduğu bildirilmiĢtir. Hz. Peygamber, 

ganimetlerden ayrılan humustan ayette bildirildiği Ģekilde harcamalar yapmıĢtır. 

Sahîhayn‟da humusun sarfı konusuyla ilgili bazı rivayetler Ģunlardır:  

“Cübeyr b. Mut„im dedi ki: Ben ve Osman b. Affân, Peygamber (sav)‟e gittik. 

„Muttaliboğullarına Hayber‟in humusundan verdin ve bize vermedin. Oysa biz aynı 

derecede yakınız.‟ dedik. Şöyle buyurdu: „Ancak Hâşimoğulları ve Muttaliboğulları 

                                                 
1094 Ġbn HiĢâm, a.g.e, C: II, s. 344. 



188 

 

aynı şeydir.‟ Cübeyr dedi ki: „Nebî (sav), Abdişemsoğulları ve Nevfeloğulları‟na 

(humustan) hiçbir pay vermedi.”
1095

 

“Necde b. Âmir el-Harûrî, İbn Abbâs‟a yazdığı mektupta (humus taksimindeki) 

akrabaların kimler olduğunu sordu… İbn Abbâs, cevaben: „Biz, onların kendimiz 

olduğunu söyledik. Ancak kavmimiz bizim aleyhimize bunu kabul etmedi.‟ dedi.”
1096

 

“Hz. Ömer‟e Huneyn esirlerinden iki cariye düşmüştü… Cerîr, İbn Ömer‟in iki 

cariyenin humustan olduğunu söylediğini eklemiştir.”
1097

 

“Bureyde şöyle demiştir: Nebî (sav) Ali‟yi ganimet mallarının beşte birini almak için 

Yemen'e, Hâlid b. Velîd'in yanına gönderdi. Bu seferde ben Ali‟ye öfkeleniyordum. … 

Peygamber: „Yâ Bureyde, Ali‟ye öfkeleniyor musun?‟ buyurdu. „Evet‟ dedim. Hz 

Peygamber: „Sen Ali‟ye öfkelenme. Çünkü onun humustaki payı, bundan daha 

çoktur.‟ buyurdu.”
1098

 

“Ebû Mûsa el-Eş„ârî şöyle dedi: „Eş„arîlerden bir grup giderek Resûlullah‟tan 

eşyalarımızı yüklemek için deve istedik. Dedi ki: „Vallahi sizi yükleyecek deve 

veremem, zira yanımda sizi yükleyebileceğim develer yok.‟ Resûlullah‟a ganimet 

olarak büyük bir deve sürüsü getirildi ve bizi „Nerede o Eş„arîlerden grup?‟ diye 

sordu. Bize beş küçük deveden bir sürü verilmesini emretti…”
1099

 

“Resûlullah‟ın (sav) kızı Fâtıma, Allah‟ın, Resûlü‟ne Medine ve Fedek‟ten fey olarak 

verdiği ve Hayber‟in humusundan kalanından oluşan Resûlullah‟tan kalan mirası, 

Ebû Bekir es-Sıddîk‟tan istemek üzere birisini gönderdi…”
1100

 

Buhârî, humusun Müslümanların, yani kamunun ihtiyaçları için olduğunu
1101

 ve 

bunun harcama yetkisinin devlet baĢkanında olduğunu ifade etmiĢtir.
1102

 

                                                 
1095 Buhârî, “Humus”, 17, “Megâzî”, 36.  
1096 Müslim, “Cihâd”, 139, 140. 
1097 Buhârî, “Humus”, 19. 
1098 Buhârî, “Megâzî”, 58. 
1099 Buhârî, “Humus”, 15. 
1100 Buhârî, “Megâzî”, 36; Müslim, “Cihâd”, 52. 
1101 Buhârî, “Humus”, 15. 
1102 Buhârî, “Humus”, 17. 



189 

 

Hz. Ömer‟in iki cariyeyi bıraktığını anlatan rivayetin sonunda bu cariyelerin, 

humustan olduğuna dair bir bilgi ziyade edilmiĢtir. Sayıları 6000 civarında olan 

Hevâzin esirlerinin
1103

 humusu olan 1200 esir, o gün için devletin besleyebilmesinin 

oldukça zor olduğu sayıda insan demekti. Hz. Peygamber, bu insanların iaĢesini 

karĢılamanın zorluğundan dolayı elindeki esirleri Hz. Ömer gibi kimselere dağıtmıĢ 

olabilir.      

Humus ayetinde
1104

 humusun kimlere ait olduğu sayılırken ilk sırada Allah‟ın ismi 

belirtilmiĢtir. Bunun söze baĢlarken teberrük için olduğu söylenmiĢtir.
1105

 Bir hakkın, 

Allah‟a ait olduğunun belirtilmesi, o hakkın kamu yararını ilgilendiren bir Ģey 

olduğunun ifadesidir. Kamuyu temsilen devlet, bu hakkın korunması ve 

gerektirdiklerinin yapılması vazifesini yerine getirir.
1106

 Humusta Allah hakkının 

ifade ediliyor olması, bunun bir kamu geliri olduğunu göstermektedir. Buna 

dayanarak humusun, kamu ihtiyaçları için harcanabilmesi mümkündür. 

Humusta Hz. Peygamber‟in payı vardır. Hz. Peygamber, Medine‟ye geldiğinde 

herhangi bir malı ve geliri bulunmuyordu. Ġlk zamanlarında diğer muhacirler gibi 

ensârın evlerinde misafir edildiler. Daha sonra nâzil olan humus ayetiyle 

ganimetlerden Hz. Peygamber ve yakınlarına birer pay ayrılması emredildi. Böylece 

Müslümanlardan tahsil edilen zekât gelirlerinden faydalanamayan Hz. Peygamber ve 

ailesi için humus, bir gelir olmuĢtur. 

Humustaki, Hz. Peygamber‟e ait payın, peygamberlik sebebiyle mi yoksa devlet 

baĢkanlığı sebebiyle mi verildiği tartıĢmalıdır. Peygamberlik sebebiyle verildiği 

görüĢünde olanlara göre Hz. Peygamber‟in vefatından sonra bu pay düĢmüĢtür. 

Devlet baĢkanlığı nedeniyle verildiği kanaatinde olanlara göre ise bu pay, devlet 

baĢkanlarına ait olmaktadır.
1107

 Hz. Peygamber‟in vefatından sonra halife olan Hz. 

Ebû Bekir‟in, devlet iĢleri nedeniyle kendi iĢleriyle uğraĢamayıp maddî olarak zor 

duruma düĢmesi ve Hz. Ömer‟in tavsiyesiyle halifeye beytülmâlden maaĢ 

                                                 
1103 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VIII, s. 48; Hamidullah, Ġslâm Peygamberi, s. 412. 
1104 el-Enfâl 8/41. 
1105 Aynî, a.g.e, C: XV, s. 37. 
1106 Fahri Demir, a.g.e, s. 96-99; Ali Bardakoğlu, Hak, DĠA. 
1107 Apaydın, a.g.md. 



190 

 

bağlanması,
1108

 humusun Hz. Peygamber‟den sonra devlet baĢkanlarına kalmadığına 

delalet etmektedir. Humus, devlet baĢkanı olan Hz. Ebû Bekir‟e kalsaydı geçimini 

buradan sağlar, maddî olarak zor duruma düĢmez ve maaĢ bağlanmasına gerek 

kalmazdı. 

Humustaki Hz. Peygamber‟in yakınlarına ait olan pay hakkında ihtilaf olmakla 

beraber çoğunluk bunların HâĢimoğulları ve Muttaliboğulları olduğu 

görüĢündedir.
1109

 Bu görüĢ, yukarıda da zikredilen Cübeyr b. Mut„im hadisine 

dayandırılmıĢtır.
1110

 Ayrıca yukarıdaki Hz. Ali‟nin humustaki payının daha çok 

olduğunun bildirildiği hadis de Hz. Peygamber‟in yakınlarıyla ilgilidir. Hz. Ali, Hz. 

Peygamber‟in yakınlarından olması nedeniyle humusta pay sahibiydi. HâĢim ve 

Muttaliboğullarına humustan pay verilirken, AbdüĢĢems ve Nevfeloğullarına 

verilmemesinin nedeni olarak, öncekilerin Hz. Peygamber‟e her zaman yardım ve 

destekte bulunmuĢ olmaları gösterilmiĢtir.
1111

 

Humustan, ayette sayılan yetimler, miskinler ve yolda kalmıĢlara da pay verileceği 

ve bunların bu paylara ihtiyaçları sebebiyle hak kazandıkları konusunda önemli bir 

ihtilaf bulunmamaktadır.
1112

 Hz. Peygamber‟in EĢ„ârîlere ihtiyaçları olan develeri 

vermesi, onların gurbette ve yoksul olmalarından dolayı humusa hak kazanmaları 

neticesine bağlı olmalıdır. 

Ebû Ubeyd, rivayetlerin ekseriyetine göre humusun devlet baĢkanının yetkisine 

bırakıldığını belirtmiĢtir. Ancak Kur‟an‟da belirtilen sınıflar dıĢında sarf edilmesinin 

ancak Ġslâm‟ın ve Müslümanların menfaatı ve kamu maslahatı, bu sınıflar dıĢında bir 

yere harcanmasını gerektiriyorsa mümkün olabileceğini ifade etmiĢtir. Bu konuda 

hevayla hareket edilmez ve bazı kimselere özel imtiyazlar verilemez.
1113

 Esas olan 

Kur‟an‟da belirtilen sınıflara verilmesidir.
1114

  

                                                 
1108 Buhârî, “Büyû„”, 15. 
1109 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 191; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 245. 
1110 Apaydın, a.g.md. 
1111 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 246. 
1112 Apaydın, a.g.md. 
1113 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 325-326. 
1114 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 330. 



191 

 

Netice olarak; humusun kimlere taksim edileceği Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilmiĢtir. 

Bu ayette Allah hakkından bahsediliyor olması, humusun kamusal yönünün 

göstergesidir. Hz. Peygamber‟in uygulamaları da humusun bu yönünü 

yansıtmaktadır. O, humusu, ayette bildirilen sınırlar dahilinde, Müslümanların 

ihtiyaçları için harcamıĢtır. Hz. Peygamber‟in payı, kendi geçimine ayrılan kısımdır 

ve bundan arta kalanı yine kamusal ihtiyaçlar için harcamıĢtır. Ayette bildirilen 

yakınların (zevi‟l-kurbâ), HâĢim ve Muttaliboğulları olduğu, Hz. Peygamber‟in 

uygulamasıyla açıklığa kavuĢmuĢtur. Diğer üç sınıf; yetimler, miskinler ve yolda 

kalmıĢlar hakkında herhangi bir ihtilaf yoktur.    

4.3. Fey Gelirlerinin Sarfı 

Fey hükümlerinin bildirildiği HaĢr Sûresi‟nde fey olarak ele geçirilen malların 

nerelere harcanacağı da bildirilmiĢtir. Bunlar humus ayetinde bildirilen yerlerle aynı 

olarak; Allah‟a, Peygamber‟e, onun yakınlarına, yetimlere, miskinlere ve yolda 

kalmıĢlara aittir.
1115

 Ayrıca humustan farklı olarak burada, bu malların özellikle fakir 

muhacirler için olduğu beyan edilmiĢtir.
1116

 Hz. Peygamber, fey gelirlerini, fey 

ayetlerine uygun bir Ģekilde sarf etmiĢtir. Bu konuyla ilgili rivayetlerden bazıları 

Ģunlardır: 

“Hz. Ömer şöyle dedi: „Nadîroğullarının malları, Müslümanların, üzerine gitmek 

için at ve deve sürmedikleri, Allah‟ın Resûlü‟ne fey olarak verdiği mallardandı. 

Hâssaten Nebî (sav) içindi. Aile halkının bir yıllık nafakasını karşılar, kalanını Allah 

yolunda hazırlık için atlara ve silahlara harcardı.‟”
1117

 Buhârî‟nin rivayetinde Hz. 

Peygamber‟in aile halkının bir yıllık nafakasından sonraki kısmı Allah‟ın malını 

harcadığı yerlere sarfettiği bildirilmiĢtir.
1118

 

“Esmâ bnt. Ebû Bekir‟den şöyle nakledilmiştir: „Resûlullah‟ın Zübeyr‟e ikta„ olarak 

verdiği arazide başımın üstünde hurma taşıyordum. Bu arazi, evimden 2/3 fersahdı.‟ 

                                                 
1115 el-HaĢr 59/7. 
1116 el-HaĢr 59/8. 
1117 Müslim, “Cihâd”, 48. 
1118 Buhâri, “Nafakât”, 3. 



192 

 

Hişâm, babasından şöyle nakletmiştir: „Resûlullah (sav), Nadîroğulları mallarından 

ikta„ olarak Zübeyr‟e bir arazi vermişti.‟
1119

 

“Resûlullah (sav) şöyle buyurdu: „Varislerime bir dinar bile taksim edilmez. 

Hanımlarımın nafakası ve âmillerimin geçimliğinden sonraki bıraktığım bütün 

mallar sadakadır.‟”
1120

   

Bu hadisteki âmillerle, kimlerin kastedildiğine dair ihtilaf vardır. Kastedilenin 

halifeler olduğu söylenmiĢtir.
1121

 Ancak Hz. Peygamber‟e fey olarak geçen Benû 

Nadîr, Fedek ve Hayber hurmalıklarında çalıĢanlar
1122

 ve fey gelirlerinde görevli 

olanların kastediliyor olması daha makul gözükmektedir.
1123

  

Fey gelirlerinin kimlere ait olduğu sayılırken ilk baĢta Allah‟ın isminin zikredilmiĢ 

olması, humusta olduğu gibi bu gelirlerin de kamusal yönünü göstermektedir.
1124

 

Kamu adına devlet, bu gelirlerin sarfını gerçekleĢtirir. Nitekim ayette fey, Hz. 

Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢ ve o da devlet baĢkanı olarak bu gelirleri gerekli 

yerlere sarf etmiĢtir. 

Humusta olduğu gibi feyde de Hz. Peygamber‟in ve ailesinin geçimi için pay 

ayrılmıĢtır. Nitekim Hz. Peygamber, zekât gelirlerinden alamıyordu. Allah‟ın, bütün 

vaktini peygamberlik görevi ve Müslümanların iĢlerine harcayan Resûlü için bu 

Ģekilde gelir kapıları açtığını söylemek mümkündür. Hz. Peygamber, fey 

gelirlerinden bir kısmını kendisinin ve ailesinin ihtiyaçları için ayırmıĢtır.
1125

 Hz. 

Peygamber, varislerine bir dinar bile taksim edilmeyeceğini bildirerek, bıraktığı 

mallardan hanımlarının nafakası ve âmillerinin geçimliğinden sonraki bütün malların 

sadaka olduğunu yani beytülmâle bırakılacağını ifade etmiĢtir.
1126

 Hz. Peygamber‟in, 

bıraktıklarının sadaka olduğunu belirtmesi ve Hz. Ebû Bekir‟in, Hz. Peygamber‟in 

feyi olan Medine‟deki araziler ve Fedek arazisini, onun varislerine vermemesinden 

                                                 
1119 Buhârî, “Humus”, 19, “Nikâh”, 106; Müslim, “Selâm”, 34. 
1120 Buhârî, “Humus”, 3. 
1121 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 209. 
1122 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 259. 
1123 Celal Yeniçeri, “Asr-ı Saadette Hz. Peygamber‟in ve Ailesinin Geçimi”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün 

Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: I, s. 441. 
1124 Fahri Demir, a.g.e, s. 96-99. 
1125 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 286-287; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 206, 227; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 47; Miras, a.g.e, 

C: VIII, s. 236; Fayda, “Fey”, DĠA. 
1126 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 236. 



193 

 

fey gelirlerinin kamu adına Hz. Peygamber‟in tasarrufunda olduğu ve vefatında 

beytülmâle ait olacağı anlaĢılmaktadır. 

Hz. Peygamber, fey ayetlerine uygun bir Ģekilde Benû Nadîr arazilerinden bir 

kısmını, bütün varlıklarını Mekke‟de bırakarak Medine‟ye hicret eden ve ensâr 

kardeĢlerinin arazilerinde çiftçilik yapan muhacirlere dağıtmıĢ,
1127

 artanı da at ve 

silah almak gibi devlet harcamalarında kullanmıĢtır.
1128

 Fedek arazilerinin gelirlerini 

ise yolda kalmıĢlar (اته الضثيل) için tahsis etmiĢtir.
1129

  

Esmâ bnt. Ebû Bekir‟den nakledilen rivayet, Hz. Peygamber‟in feyden fakir 

muhacirlere arazi dağıttığını göstermektedir. Zira bu rivayette Esmâ, Zübeyr‟in çok 

fakir olduğunu belirtmektedir.
1130

  

Ġslâm âlimleri feyin nerelere harcanacağı konusunda ihtilaf etmiĢlerdir. Ġmam 

Mâlik‟e göre fey ve humusun arasında fark yoktur ve ikisi de aynı yerlere 

harcanır.
1131

 Âlimlerin çoğunluğu ise fey ve humus arasında harcama yapılacak 

yerler açısından fark olduğu kanaatindedirler. Buna göre humus ayette belirtilen 

yerlere harcanırken, feyin harcanması devlet baĢkanının içtihadına bırakılmıĢtır. O, 

kamu yararı ve Müslümanların umumî menfaati doğrultusunda karar vermelidir.
1132

 

Ġmam ġâfi„î, tek kaldığı görüĢünde; fey mallarının da beĢe bölüneceğini, bunun 

4/5‟lik kısmının Hz. Peygamber‟e ait olduğunu, geri kalan 1/5‟lik kısmın, 1/5‟inin de 

Hz. Peygamber‟e ait olduğunu söylemiĢtir. Buna göre feyin 21/25‟i Hz. 

Peygamber‟in olmaktadır. Geriye kalan 4/25‟lik kısmın ise fey ayetinde sayılan diğer 

yerlere harcanacağını belirtmiĢtir.
1133

 

Fey kavramı Hz. Ömer devrinden itibaren kurumsallaĢmıĢ ve cizye ile haraç gibi 

gayr-i müslimlerden elde edilen gelirleri de kapsamıĢtır. Ġslâm âlimlerinin, fey 

gelirlerinin sarfı ile ilgili belirttikleri görüĢler, fey gelirlerinin cizye ve haraç 

                                                 
1127 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 286-287; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 206, 227; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 47; Miras, a.g.e, 

C: VIII, s. 236. 
1128 Müslim, “Cihad”, 48; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 236. 
1129 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 206. 
1130 Buhârî, “Nikâh”, 106; Müslim, “Selâm”, 34. 
1131 Mâlik. Müdevvene, C: I, s. 514. 
1132 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 208. 
1133 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 69; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 208; Mâverdî, a.g.e, s. 242. 



194 

 

gelirlerini kapsadığı bu sistemli hali için belirtilmiĢ görüĢlerdir.
1134

 Hz. Peygamber 

devri açısından fey, savaĢa gerek kalmadan Hz. Peygamber‟in hükmüne razı olan ve 

sürgün edilen Benû Nadîr‟in menkul malları ile onlardan kalan araziler ve haklarında 

sürgün kararı verilip, bu kararın Müslümanların belirleyeceği zamana kadar 

ertelendiği Fedek Yahudilerinin arazileridir. Bu arazilerin gelirleri, devamlı fey 

gelirleri olmuĢtur. Yukarıda da belirtildiği gibi, Hz. Peygamber, bu gelirleri HaĢr 

Sûresi‟nin ilgili ayetleri doğrultusunda kendisi ile ailesinin, baĢta muhacirlerin 

fakirleri olmak üzere yoksulların, yolda kalmıĢların ihtiyaçları ve kamu harcamaları 

için kullanmıĢtır.  

Sonuç olarak; Hz. Peygamber, fey gelirlerini fey ayetlerine uygun bir Ģekilde sarf 

etmiĢtir. Bir kısmını fakir muhacirlere tahsis etmiĢ, bir kısmını kendisi ve ailesinin 

ihtiyaçları için ayırmıĢtır. Ayrıca yolda kalmıĢlar için de pay ayırmıĢtır. Kamunun 

ihtiyaçları için önemli harcamalar yapmıĢtır. Dolayısıyla fey de kamu gelirleri 

arasında yer almıĢtır. Hz. Peygamber, fey olarak kendisine verilen yerleri, vefatında 

devlet idaresine bırakmıĢtır.
1135

 

4.4. Cizye Gelirlerinin Sarfı 

Diğer devlet gelirlerinin sarf yerleri Kur‟an-ı Kerîm‟de belirtilmiĢken cizyenin sarf 

yerleri belirtilmemiĢtir. Buna göre kamu gelirlerinin sarfı konusunda devlet 

baĢkanına en çok yetki verilmiĢ olan gelirin cizye gelirleri olduğu söylenebilir. Hz. 

Peygamber, gelen cizye mallarını uygun gördüğü Ģekilde sarf etmiĢtir. Hz. 

Peygamber‟in bu gelirlerin sarfıyla ilgili uygulamalarından bazılarını yansıtan 

rivayetleri Ģöyle sıralayabiliriz:    

“Resûlullah (sav), Ebû Ubeyde b. el-Cerrâh‟ı Bahreyn‟e oranın cizyesini getirmek 

için gönderdi… Ebû Ubeyde, Bahreyn mallarıyla döndü. Ensâr, onun döndüğünü 

işitti. Sabah namazında Nebî (sav) ile birlikteydiler. Hz. Peygamber, onlara sabah 

namazının kıldırdıktan sonra dönüp gidiyordu. Ona doğru koşup durdurdular. 

Resûlullah (sav), onları görünce tebessüm etti ve şöyle dedi: „Sanırım Ebû 

                                                 
1134 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 339-340; Fayda, a.g.md. 
1135 Yeniçeri, Asr-ı Saadette Hz. Peygamber‟in ve Ailesinin Geçimi, C: I, s. 441.  



195 

 

Ubeyde‟nin bir şeyler getirdiğini duydunuz.‟ Onlar da „Evet, yâ Resûlullah.‟ dediler. 

Resûlullah dedi ki: „Müjdeler olsun size…‟”
1136

 

“Resûlullah (sav), Bahreyn arazilerini onlara dağıtıp yazmak için ensârı 

çağırdı…”
1137

 

“Resûlullah‟a (sav) Bahreyn'den mal getirildi. Resûlullah (sav) „Bu malları mescide 

yayın.‟ dedi. Bahreyn‟den gelen mallar, o zamana kadar Resûlullah‟a getirilen en 

fazla mal idi… Namazdan sonra malın yanına geldi ve kimi gördüyse ona biraz mal 

verdi.”
1138

 

“Câbir b. Abdillah şöyle demiştir: „Resûlullah (sav), bana: „Bahreyn malları gelirse 

sana şöyle şöyle şöyle (çokça) veririm.‟ dedi. Ancak o mallar gelmeden önce 

Resûlullah (sav) vefat etti. Bahreyn malları gelince Ebû Bekir şu şekilde duyuru 

yapılmasını emretti: „Kime Resûlullah‟ın bir borcu veya vaadi varsa yanımıza 

gelsin.‟ Ben de gittim ve dedim ki: „Resûlullah (sav), bana böyle böyle demişti.‟ O da 

bana üç avuç verdi. Süfyan ise iki eliyle avuçluyordu…”
1139

 

“Cüveyriye b. Kudâme et-Temîmî‟nin şöyle dediği nakledilmiştir: „Ömer b. el-

Hattâb‟ı işittim. „Yâ mü‟minlerin emiri. Bize tavsiyede bulun.‟ dedik. Dedi ki: „Size 

Allah‟ın zimmetine bağlı kalmanızı tavsiye ederim. Çünkü o, peygamberinizin 

zimmetidir ve ailelerinizin rızkıdır.‟”
1140

 

Yukarıdaki rivayetlerden Hz. Peygamber‟in cizye gelirlerini, ashabına dağıttığı 

anlaĢılmaktadır. Bu dağıtımda muhacir-ensâr, fakir-zengin ayrımı gözetmemiĢtir. 

Cizye gelirleri, Müslümanlar için maaĢ Ģeklinde devamlı bir gelir olmuĢtur. Hz. 

Peygamber‟den sonra da bu gelirler Müslümanlara dağıtılmıĢlardır.
1141

      

Hz. Ömer‟in zimmîlerle yapılan ahitlere bağlı kalınmasını vasiyyet ettikten sonra 

“çünkü o, ailelerinizin rızkıdır” sözü, “Onlardan alınan vergi sayesinde geçiminizi 

                                                 
1136 Buhârî, “Cizye”, 1, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6. 
1137 Buhârî, “Cizye”, 4. 
1138 Buhârî, “Mesâcid”, 10, “Cizye”, 4. 
1139 Buhârî, “Humus”, 15, “Cizye”, 4. 
1140 Buhârî, “Cizye”, 3. 
1141 Ebû Yûsuf, a.g.e, s .203; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 340; Fayda, a.g.md. 



196 

 

sağlıyorsunuz.” demektir.
1142

 Bu söz, cizye gelirlerin Müslümanlara atâ olarak 

dağıtıldığını göstermektedir.  

Hz. Peygamber‟in Bahreyn arazilerini, ensâra dağıtması, bu arazilerin mülkiyetini 

değil, gelirlerini tahsis etmesi anlamındadır. Çünkü Hz. Peygamber, barıĢ yoluyla 

Ġslâm ülkesine katılan bölgelerin arazilerini iktâ„ olarak vermemiĢ veya 

paylaĢtırmamıĢtır.
1143

 

Ġslâm âlimleri cizyeyi fey gelirleri içinde mütalaa etmiĢler ve harcaması konusunda 

fey gibi değerlendirmede bulunmuĢlardır.
1144

 Cizye gelirleri, devlet baĢkanı 

tarafından kamu yararına uygun görülen yerlere harcanabilir.
1145

 Bu gelirlerden 

sadece Müslümanlar değil gayr-i müslim vatandaĢlar da yararlanmıĢlardır.
1146

  

Sonuç olarak; diğer kamu gelirlerinin aksine, cizye gelirlerinin nerelere ve ne Ģekilde 

sarf edileceği Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilmemiĢ ve bu gelirlerin sarfı tamamen Hz. 

Peygamber‟e bırakılmıĢtır. Ġslâm âlimleri, cizyeyi fey içerisinde 

değerlendirmiĢlerdir. Hz. Peygamber, cizye gelirlerini ashâbına dağıtmıĢtır. Bu 

gelirler, Hz. Peygamber‟den sonra halifeleri tarafından da Müslümanlara 

dağıtılmıĢtır.    

                                                 
1142 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 267. 
1143 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 268-269; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 87. 
1144 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 34; Mâverdî, a.g.e, s. 270; Fayda, Fey, DĠA. 
1145 Erkal, “Cizye”, DĠA. 
1146 Yeniçeri, Asr-ı Saadette Devlet Bütçesi, C: II, s. 395. 



197 

 

4.5. Hz. Peygamber Devrinde Yapılan Kamu Harcamalarına Bazı Örnekler 

Kamu gelirlerinden zekât, fey ve humusun Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen harcama 

yerlerinin yanında Hz. Peygamber tarafından gerçekleĢtirilen daha pek çok kamu 

harcamaları olmuĢtur. Kamu gelirlerinden idarî, siyasî, askerî, eğitim ve sosyal 

birçok alanda harcamalar yapılmıĢtır.      

4.5.1. Ġdarî-Siyasî Nitelikli Harcamalar 

Bütün devletlerde olduğu gibi Hz. Peygamber‟in baĢkanı olduğu Ġslâm Devleti de 

kamu iĢlerinin idaresi ve siyasî konular için bir takım malî harcamalara gereksinim 

duymuĢtur. Bu harcamalardan Kur‟an-ı Kerîm‟de zekâtın sarf yerleri arasında zekât 

iĢlerinde çalıĢan görevlilerin maaĢları ve yine aynı ayette müellefe-i kulûb için 

yapılan harcamalar belirtilmiĢtir.
1147

 Bunun yanı sıra Hz. Peygamber‟in hadisleri ve 

uygulamaları ile de Ġslâm Devleti‟nin pek çok idarî-siyasî nitelikli harcama kalemi 

ortaya çıkmıĢtır.   

4.5.1.1. Devlet görevlilerinin maaşları 

ÇalıĢanın emeğine çok önem veren Hz. Peygamber, devlet kademelerinde görev 

verdiği kiĢilere çalıĢmalarının karĢılığında ödemeler yapmıĢtır.
1148

 Devlet 

görevlilerine ücretini ödeyen Hz. Peygamber, almak istemeyenlere ısrar etmiĢ ve 

ücretlerini ödemiĢtir.
1149

  

Zekâtın sarf yerlerinin bildirildiği ayette zekât gelirlerinden zekât memurları için de 

pay ayrılması bildirilmiĢtir.
1150

 Devlet gelirlerinden olan zekât iĢinde çalıĢanlara bu 

gelirden maaĢ verilmesi bildirilen bu ayetin, devletin diğer iĢlerinde çalıĢanlara da 

maaĢ verilmesi gerektiğine Kur‟an‟dan delil teĢkil ettiğini söylemek mümkündür. 

Hz. Peygamber‟in devlet görevlilerine maaĢ ödediğini gösteren bir hadis Ģöyledir:  

                                                 
1147 et-Tevbe 9/60. 
1148 Fatih Mehmet Yılmaz, “Sünnette Medeniyet İnşası”, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

BasılmamıĢ Doktora Tezi, 2016, s. 298. 
1149 Buhârî, “Zekât”, 50, “Ahkâm”, 17; Müslim, “Zekât”, 110, 111, 112. 
1150 et-Tevbe 9/60. 



198 

 

“Varislerime bir dinar bile taksim edilmez. Hanımlarımın nafakası ve âmillerimin 

geçimliğinden sonraki bıraktığım bütün mallar sadakadır.”
1151

   

Yukarıdaki hadiste zikredilen âmiller, fey arazilerinde ve yine fey gelirlerinde çalıĢan 

devlet görevlileridir.
1152

 Bu hadis, Hz. Peygamber devrinde kamu çalıĢanlarına, kamu 

gelirlerinden maaĢ verildiğini göstermektedir. 

Buhârî, bu konuda bir bâb açmıĢ ve ismini “Hakimlerin ve devlet görevlilerinin 

rızkı” Ģeklinde vermiĢtir.
1153

 Buradaki “rızk” kelimesi, devlet baĢkanının devlet 

hazinesinden kamu iĢlerinde çalıĢanlara verdiği ücret demektir. Devlet baĢkanının, 

devlet çalıĢanlarına, hazineden her ay verdiği ücrete rızk, her yıl tahsis ettiği ücrete 

ise “atâ” dendiği rivayet edilmiĢtir.
1154

  

Hz. Ebû Bekir ve Ömer, halife olduklarında devlet hazinesinden maaĢ almıĢlardır.
1155

 

Hz. Ömer‟in halife olarak Ģöyle dediği nakledilmiĢtir: “Beytülmâlden kendim için 

neleri helal gördüğümü size bildireyim: Binip haccedeceğim ve umre yapacağım 

binek hayvanı, yazlık ve kışlık elbisem, Kureyş‟in orta tabakasına mensup biri olarak 

kendimin ve ailemin yiyeceği.”
1156

  

Hz. Ömer‟in kendisi için koyduğu ölçü, Hz. Peygamber‟in devlet çalıĢanlarına 

getirdiği ölçüye uygun gözükmektedir. Hz. Peygamber‟in devlet çalıĢanlarına verdiği 

maaĢların miktarı bilinemese de, bunun için koyduğu ölçü, kaynaklarımızda 

nakledilmiĢtir.
1157

 Bu konuda Hz. Peygamber, devlet iĢinde çalıĢan kimsenin bekarsa 

evlenmesini, evi yoksa ev almasını, bineği yoksa binek edinmesini, hizmetçisi yoksa 

bir hizmetçi edinmesini, bu sınırları aĢan kiĢinin sınırı aĢacağını ifade etmiĢtir.
1158

    

Hz. Peygamber devrinde Kur‟an-ı Kerîm‟in birçok ayetiyle Müslümanlara, 

gerektiğinde orduya katılma zorunluluğu getirilse de bu zorunluluğun dünyevî bir 

                                                 
1151 Buhârî, “Humus”, 3. 
1152 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 259; Yeniçeri, Asr-ı Saadette Hz. Peygamber‟in ve Ailesinin Geçimi, C: I, s. 441. 
1153 Buhârî, “Ahkâm”, 17. 
1154 Ġbn Hacer, a.g.e, C: XIII, s. 150. 
1155 Buhârî, “Ahkâm”, 17. 
1156 Ġbn Hacer, a.g.e, C: XIII, s. 151. 
1157 Yeniçeri, a.g.e, s. 409; Yılmaz, a.g.t, s. 298.   
1158 Ebû Dâvud, “Harâc”, 10; Ahmed b. Hanbel, Müsned, 29: 543; Ġbn Huzeyme, Sahîh, 4: 70; Ebû Ubeyd, a.g.e, 

s. 277-278.  



199 

 

yaptırımı yoktu ve askerlik, devlet tarafından bir idarî zorlama olmaksızın gönüllülük 

esasına dayanıyordu. Gerek olduğu zamanlarda Müslümanların hepsi asker 

olabiliyorlardı.
1159

 Devamlı askerlik olmadığı için düzenli ödenen asker maaĢları da 

yoktu.
1160

 SavaĢa katılan askerlere, ele geçen ganimetlerden ödemeler 

yapılıyordu.
1161

  

Zekât görevlilerinin ücretleri zekâttan, askerlerin ödemeleri de ganimet gelirlerinden 

karĢılanmaktaydı. Diğer devlet görevlilerinin ücretlerinin hangi gelirlerden 

karĢılandığı hakkında açık bilgiler yoktur.
1162

 Ebû Yûsuf, devlet görevlilerinin 

maaĢlarının cizye ve haraç gelirlerinden ödeneceğini söylemiĢtir. Çünkü bu 

görevliler, Müslümanların umumî iĢlerini görmekle vazifelidirler ve bunların 

maaĢları da umum Müslümanlara ait olan devlet gelirlerinden ödenmelidir.
1163

  

Ebû Yûsuf‟un yaklaĢımına göre Hz. Peygamber devrinde Müslümanların umumî 

iĢlerine harcanabilecek kamu gelirleri, Allah hakkından bahsedildiği için humusun ve 

feyin bir kısmı ile cizye gelirleridir. Buna göre Hz. Peygamber devrinde zekât 

görevlileri ve askerler dıĢında kalan devlet görevlilerinin ücretlerinin humus, fey ve 

cizye gelirlerinden ödendiği söylenebilir. Nitekim Mekke‟ye vali olarak atanan Attâb 

b. Esîd‟e maaĢ olarak verilen kırk ukıyye gümüĢün
1164

 cizye gelirlerinden olduğu 

rivayet edilmiĢtir.
1165

     

Netice olarak; Hz. Peygamber devrinde devlet çalıĢanlarına maaĢ verilmiĢtir. 

Bunlardan zekât iĢlerinde çalıĢanların ücretleri, zekât gelirlerinden verilmiĢ, 

askerlere de ganimetlerden ödeme yapılmıĢtır. Diğer devlet görevlilerinin 

maaĢlarının hangi gelir kalemlerinden ödendiği hakkında kısıtlı bilgiler olsa da 

bunların, kamunun geneliyle ilgili gelirler olan humus ve feyin ilgili kısımları ile 

cizye gelirlerinden ödendiğini söylemek mümkündür. Ödenen ücretler için belirlenen 

standart ise kiĢinin, gerekli ihtiyaçlarını karĢılayabilmesine imkan tanıyan bir 

ölçüdedir.    

                                                 
1159 Mustafa Zeki Terzi, “Hz. Peygamber Döneminde Askerî TeĢkilat”, (Ed: Adnan Demircan), Hz. Peygamber 

(sas) Döneminde Kurumsal Yapının OluĢumu, Siyer Yayınları, Ġstanbul 2015, s. 199-201. 
1160 Yeniçeri, a.g.e, C. II, s. 409; Terzi, a.g.m, s. 212. 
1161 Buhârî, “Humus”, 1, “Megâzî”, 9, 11; Müslim, “Cihâd”, 62. 
1162 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 395. 
1163 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 286. 
1164 Beyhakî, Sünenü‟l-kübrâ, 6: 355. 
1165 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 395. 



200 

 

4.5.1.2. Düşman elindeki esirleri kurtarmak için fidye ödenmesi  

Hz. Peygamber devrinde devletin idarî-siyasî nitelikli harcamaları arasında 

zikredilebilecek harcama kalemlerinden biri de düĢman elindeki esirleri kurtarmak 

için yapılan harcamalardır. AĢağıdaki rivayetler, düĢman elindeki Müslüman 

esirlerin kurtarılması gerektiğine dair açık hükümlerdir. 

“Resûlullah (sav), şöyle buyurmuştur: „Esirleri kurtarınız...‟”
1166

 

“Resûlullah (sav), Fezâreoğulları‟ndan esir alınmış bir kadını, Mekkelilere, esir 

aldıkları Müslümanlar karşılığında fidye olarak gönderdi.”
1167

 

“Ebû Cuhayfe'den nakledilmiştir. Alî b. Ebî Tâlib'e: „Allah‟ın kitabında bulunandan 

başka yanınızda vahiyden birşey var mıdır?‟ diye sordum. Alî dedi ki: „Şu sahifede 

yazılı olan hükümlerdir… Bu sahifede maktulün diyeti, esirin kurtarılması ve bir 

kafire karşılık bir müslümanın öldürülmeyeceği hükümleri vardır.‟”
1168

 

DüĢman elindeki esirleri kurtarmak için fidye verilmesinin yanında esir takasının da 

yapılabileceği, yukarıdaki Fezâreoğulları‟ndan esir alınan kadınla ilgili rivayetten 

anlaĢılmaktadır.  

Hz. Ömer de esirlerin kurtarılması konusunda “Kafirlerin elindeki bir Müslümanı 

kurtarmam, bana, Arap Yarımadası‟ndan daha değerlidir.” demiĢtir.
1169

 Onun bu 

sözleri Hz. Peygamber‟in sahabesinin esirlerin kurtarılması konusuna verdiği önemi 

göstermektedir.     

DüĢman elindeki esirleri kurtarmanın farz-ı kifâye olduğunda ulema icma 

etmiĢtir.
1170

 Esirlerin kurtarılabilmesi için devlet bütçesinden harcama yapılarak 

fidye de verilebilir
1171

 Nitekim zekâtın sarf yerlerinden olan köleler sınıfının 

payından da düĢman elindeki Müslüman esirlerin kurtarılabilmesi için harcama 

                                                 
1166 Buhârî, “Cihâd”, 168, “Nikâh”, 71, “Ahkâm”, 23, “Et„ime”, 1. 
1167 Müslim, “Cihâd”, 46. 
1168 Buhârî, “Ġlim”, 39, “Cihâd”, 168, “Diyât”, 23, 30. 
1169 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 297. 
1170 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 210; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 167; Aynî, a.g.e, C: XIV, s. 294; Miras, a.g.e, C: 

VIII, s. 405. 
1171 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 297; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 144; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 210. 



201 

 

yapılabileceği belirtilmiĢtir.
1172

 Esirleri kurtarma fidyesi için devlet hazinesinde 

yeterli ödenek yoksa Müslümanların mallarından alınabilir. Zimmî vatandaĢları 

kurtarmak da Müslümanları kurtarmak gibidir.
1173

  

4.5.1.3. Gelen heyetler için yapılan harcamalar 

“Resûlullah (sav), vefatı zamanında üç şey vasiyet etti: “... gelen heyetlere benim 

verdiğim gibi hediyeler verin.”
1174

 

Bu hadisten Hz. Peygamber‟in gelen devlet ve kabile temsilcilerine hediyeler verdiği 

ve bunu ashabına da vasiyet ettiği açıkça anlaĢılmaktadır. Kaynaklarımızda, Hz. 

Peygamber‟in kendisine gelen elçilik heyetlerine bir takım hediyeler verdiği 

nakledilmiĢtir. Bir keresinde Umman‟dan gelen bir elçiye 500 dirhem vermiĢtir.
1175

 

Ayrıca gelen heyetlere verilen hediyeler ve bu heyetlerin ağırlanması için devlet 

gelirlerinden ödenekler ayırmıĢtır. Hayber gelirlerinden bir kısmını bu iĢ için ayırdığı 

nakledilmiĢtir.
1176

  

Hz. Peygamber, devlete siyasî menfaatler sağlayacak olan ve gelen devlet ve kabile 

temsilcilerinin gönüllerini Ġslâm‟a ısındırabilecek bu medenî ve siyasî sünnetinin 

devam ettirilmesini ashabına da vasiyet etmiĢtir.
1177

 

4.5.1.4. Müellefe-i kulûb harcamaları 

Hz. Peygamber‟in idarî-siyasî içerikli harcamaları kapsamında müellefe-i kulûb 

harcamaları da sayılabilir. Bu fondan zekât gelirlerinden harcama yapıldığı gibi 

ganimet gelirlerinden de harcama yapılmıĢtır. Hz. Peygamber, her zaman Ġslâm‟ı 

tebliğ iĢini öncelemiĢ ve insanların Müslüman olmaları için elindeki imkanları 

sonuna kadar harcamıĢtır. Bunun en güzel örneklerinden biri de müellefe-i kulûb için 

yapılan harcamalardır. Örneğin; Hevâzin ganimetlerini dağıtırken bu sınıfa giren 

insanların gönlünü kazanmak için sahabîlerinin çoğuna pay vermeyecek derecede 

                                                 
1172 Muhammed Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 266; Mehmet Akif Aydın, Muhammed Hamidullah, 

“Köle”, DĠA; Komisyon, Ġlmihal I, s. 484; Erkal, Zekât Bilgi ve Uygulama, s. 210-211. 
1173 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 302.; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 146. 
1174 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Vasiyet”, 5. 
1175 Ġbn Sa„d, a.g.e, C: I, s. 262. 
1176 Ebû Dâvud, “Harac”, 23; Belâzurî, a.g.e, s. 28-29; Yeniçeri, a.g.e, s. 402. 
1177 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 414. 



202 

 

ganimet mallarını bu kimselere dağıtmıĢtır.
1178

 Bu konu, “Zekâtın sarf yerleri” ve 

“Ganimetlerin sarfı” bölümlerinde incelendiği için burada bu Ģekilde temas etmekle 

yetinilmiĢtir.
1179

 

Netice olarak; Hz. Peygamber devrinde Ġslâm Devleti‟nin idarî-siyasî nitelikli pek 

çok harcamaları olmuĢtur. Devlet görevlilerinin maaĢları, esirleri kurtarmak, gelen 

devlet ve kabile heyetlerini ağırlamak ve hediyeler vermek, müellefe-i kulûbe 

harcamalar yapmak bu kapsamdaki kamu harcamalarına örnek teĢkil edebilecek 

uygulamalardır.   

4.5.2. Sosyal Nitelikli Harcamalar 

Ġslâm Dini‟nde din, dil, ırk ayrımı yapılmadan herkesin insan onuruna yakıĢır bir 

hayat standardında yaĢaması gerektiği belirtilmiĢ
1180

 ve bu gayenin 

gerçekleĢtirilebilmesi için gerek Kur‟an-ı Kerîm ayetlerinde gerekse Hz. 

Peygamber‟in hadislerinde pek çok emir ve tavsiyeler bildirilmiĢtir. Hz. 

Peygamber‟in kendi hayatı da bu gayenin gerçekleĢtirilebilmesine yönelik pek çok 

uygulama ile doludur.  

Kur‟an-ı Kerîm‟de sosyal adaletin sağlanması için toplumun zayıflarının hakları 

savunulmuĢ, destek olunmuĢ ve bu kimselerin haklarına öncelik verilmiĢtir.
1181

 Bu 

amaca yönelik olarak kamu gelirlerinden zekâtın, humusun ve feyin Kur‟an-ı 

Kerîm‟de bildirilen harcama yerleri arasında fakir ve miskinler, yetimler, yolda 

kalmıĢlar ve köleler belirtilmiĢ ve bu sınıfların devlet gelirlerinden ekonomik olarak 

desteklenmesi sağlanmıĢtır.
1182

 Bu ayetlere göre devletin, sosyal yardımlar ve 

hizmetler yapması görevi bir zorunluluktur.
1183

 Hz. Peygamber, kamu gelirlerinden 

Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen bu sınıflara harcamalar yapmıĢtır. Ayrıca bu konuda 

                                                 
1178 Buhârî, “Humus”, 19, “Megâzî”, 53; Müslim, “Zekât”, 132, 133, 135. 
1179 Müellefe-i kulûb için “Zekâtın Sarf Yerleri” ve “Ganimetlerin Sarfı” bölümlerine bakınız. 
1180 Dumlu, a.g.m, s. 222. 
1181 Hamza Yıldırım, “Kur‟an Perspektifinde Hukukun Üstünlüğü”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, BasılmamıĢ Doktora Tezi, 2006, s:201. 
1182 el-Enfâl 8/41; et-Tevbe 9/60; el-HaĢr 59/7. 
1183 Mehmet Aykanat, “Osmanlı Sosyal Güvenlik Hukukunda Temel Kurumlar”, Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, BasılmamıĢ Doktora Tezi, 2015, s. 170. 



203 

 

herkesin idaresi altındakilerden sorumlu olduğu gibi devlet baĢkanının da idare ettiği 

halktan sorumlu olduğunu belirtmiĢtir.
1184

  

4.5.2.1. Muhtaç kimselerin zarurî ihtiyaçlarının giderilmesi 

Sosyal nitelikli harcamaların baĢında muhtaç kimselere sahip çıkılması ve 

ihtiyaçlarının giderilmesi gelir. Ġhtiyaçların en baĢında da kiĢinin yaĢamını sağlayan 

yeme-içme ile giyinme ve barınma gibi ihtiyaçları gelmektedir. Hz. Peygamber‟in bu 

yöndeki emir ve uygulamalarını yansıtan bazı rivayetler Ģunlardır:   

“Resûlullah (sav), şöyle buyurmuştur: „… aç olanı doyurunuz…‟”
1185

  

“Ashâb-ı Suffe, fakirlerdi.”
1186

 

“Ehl-i Suffe, İslâm‟ın konuklarıydılar, sığınacak aileleri, malları ve dayanacak 

kimseleri yoktu. Resûlullah‟a (sav) bir sadaka geldiğinde onu, onlara gönderir, o 

maldan hiçbir şey almazdı. Bir hediye geldiğinde onu da onlara gönderir, kendisi de 

o hediyeden alır ve onları ona ortak ederdi.”
1187

   

“Ashâb-ı Suffe, fakir kimselerden oluşuyordu. Nebî (sav), „İki kişilik yemeği olan 

üçüncü (olarak Ashâb-ı Suffe‟den) birini götürsün, dört kişilik yemeği olan beşinci 

veya altıncı kimseyi götürsün.‟ buyurdu. Hz. Ebû Bekir, üç kişi götürdü. Kalan on 

kişiyi de Nebî (sav) götürdü.”
1188

 

Aç olanları doyurmak farz-ı kifayedir. Açlıktan ölecek birini ölümden kurtarmak için 

doyurmak farzdır. Eğer biri açlıktan ölecek olursa, vebali bütün ammenindir. Eğer 

ölüm derecesinde zaruret yoksa böyle kimseleri doyurmak da menduptur. Hadisteki 

 lafzı umumî bir lafız olduğu için insanları olduğu gibi hayvanları da ”(aç) جائع“

kapsamaktadır. Bunun için ölümden kurtarmak için hayvanı yedirmek de farzdır.
1189

 

                                                 
1184 Buhârî, “Cum„a”, 10, “Ġstikrâz”, 20, “„Itk”, 17, 19, “Vesâyâ”, 9, “Ahkâm”, 1; Müslim, “Ġmâre”, 20.  
1185 Buhârî, “Cihâd”, 168, “Nikâh”, 71, “Ahkâm”, 23, “Et„ime”, 1. 
1186 Buhârî, “Mesâcid”, 25. 
1187 Buhârî, “Rikâk”, 17. 
1188 Buhârî, “Mevâkîtü‟s-salât”, 40, “Menâkıb”, 22; Müslim, “EĢribe”, 176. 
1189 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 210; Miras, a.g.e, C: VIII, s. 405. 



204 

 

Hz. Peygamber, devlet baĢkanı olarak halkından muhtaç kimselerin yeme-içme 

ihtiyaçlarını giderebilmek için gayret sarfetmiĢtir. Bunun için bu kimseleri, yemek 

yedirmeleri için ashâbı arasında paylaĢtırmıĢ, geriye kalan kimseleri de kendisi 

götürmüĢtür.
1190

      

Hz. Peygamber, “aç olanı doyurunuz” sözünü “esiri kurtarınız” buyruğuyla birlikte 

söylemiĢtir. DüĢman elindeki esiri kurtarmak, bir vatandaĢın tek baĢına yapabileceği 

bir iĢ olmayıp, devlet eliyle yapılan siyasî ve diplomatik bir iĢ olduğu için Hz. 

Peygamber, bu emirlerini ammeye hitaben söylemiĢtir. Dolayısıyla da bu vazifeler 

amme adına devlete de yüklenmektedir. Buna istinaden devlet eliyle aç kimselerin 

doyurulması için aĢevleri kurmak gibi çalıĢmalarla toplumdaki muhtaçların gıda 

ihtiyacının giderilmesine yönelik faaliyetler yapılması gerektiği söylenebilir. 

Suffe, Mescid-i Nebevî‟de bulunan ve yoksul Müslümanların barınmaları için 

yapılmıĢ üstü kapalı yerdi.
1191

 Hz. Peygamber, mescidi yaptırırken kimsesiz fakir 

sahabîlerin barınması için burayı yaptırmıĢtır. Mekkeli muhacirlerden ve daha sonra 

Müslüman olup Medine‟ye hicret eden yoksul ve yakını bulunmayan kimseler 

burada kalmıĢlardır.
1192

 Nitekim Suffe, barınacak yeri olmayan fakir Müslümanların 

barınma ihtiyacını karĢılamak amacıyla yapılmıĢtır. 

Netice olarak; Hz. Peygamber, devlet baĢkanı olarak muhtaç kimselerin yeme, içme, 

barınma gibi zarurî ihtiyaçlarını giderebilmek adına icraatlar yapmıĢtır. Barınma 

ihtiyaçları için Suffeyi yaptırarak evsiz kimselerin burada barınmalarını sağlamıĢ, 

yeme-içme ihtiyaçları için de bu kimseleri ashâbına taksim etmiĢ, kalan kimseleri de 

kendisi götürmüĢtür. Ayrıca açların doyurulması iĢini ammeye yüklemiĢtir.  

                                                 
1190 Mustafa Baktır, “Suffe”, DĠA. 
1191 Ġbn Battâl, a.g.e, C: II, s. 93; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 595; Ahmed Naim, a.g.e, C: II, s. 544; Akif Köten, 

“Asr-ı Saadette Suffa Ashabı”, (Ed: Vecdi Akyüz), Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadette Ġslâm, 4 c., 2. Basım, 

Ensar NeĢriyat, Ġstanbul 2007, C: III, s. 263-264; Baktır, a.g.md. 
1192 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 595; Baktır, a.g.md. 



205 

 

4.5.2.2. Dul ve yetimler 

“Her kim ölür de arkasında bakıma muhtaç kimseler bırakırsa ben onun 

velisiyim…”
1193

 

Sosyal yardımlar konusunda akla ilk gelen kesim dul ve yetimlerdir.
1194

 Nitekim 

devlet gelirlerinden humus ve feyin Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen sarf yerleri arasında 

yetimler belirtilmiĢtir.
1195

 Bu ayetler, yetimlerin himaye edilmesi görevini devlete 

yüklemiĢtir. Hz. Peygamber de yukarıdaki hadisleri ile yetimlerin ve dulların 

himayesinin devletin görevi olduğunu beyan etmiĢtir. Bu hadis, dul ve yetimlerin 

ihtiyaçlarının devlet hazinesinden karĢılanmasına delildir.
1196

  

Ġslâm âlimleri, yetimlerin korunup yetiĢtirilmesi görevinin yakın akrabalarına, 

bunların olmaması durumunda da topluma ait olduğunu ve bu vazifenin farz-ı kifâye 

olduğunu kabul etmiĢlerdir.
1197

 

4.5.2.3. Borcunu ödeyecek mal bırakmadan ölen kimsenin borçları 

“Resûlullah‟a (sav) borçlu olarak ölmüş bir adam getirildiğinde „Borcunu ödemek 

için bir şey bıraktı mı?‟ diye sorardı. Borcunu ödeyecek bir şey bırakmışsa onun 

namazını kıldırırdı. Bırakmamışsa „Arkadaşınızın namazını kılın.‟ derdi. Allah ona 

fetihler verince „Ben mü‟minlere kendi canlarından daha yakınım. Her kim borçlu 

olarak ölürse, onu ödemek bana aittir…‟ buyurdu.”
1198

 

“Her kim borcu olduğu halde ölür ve borcunu ödeyecek bir şey bırakmazsa, onu 

ödemek bize aittir.”
1199

 

Hz. Peygamber, borcunu ödeyecek bir Ģeyler bırakmadan ölen borçlu kimsenin 

cenaze namazını kıldırmazdı. Böyle yapmasının sebebi, insanları borçlarını ödemeye 

teĢvik etmekti. Bu Ģekilde insanlar, borçlarını ödeyecekler ve cenaze namazlarının 

                                                 
1193 Buhârî, “Ġstikrâz”, 11, “Ferâiz”, 14, 24; Müslim, “Ferâiz”, 15, 16, 17. 
1194 Fatih Mehmet Yılmaz, a.g.t, s. 366. 
1195 el-Enfâl 8/41; el-HaĢr 59/7. 
1196 Ġbn Hacer, a.g.e, C: IX, s. 516. 
1197 Abdüsselam Arı, “Yetim”, DĠA. 
1198 Buhârî, “Kefâlet”, 5, “Nafakât”, 15; Müslim, “Ferâiz”, 14. 
1199 Buhârî, “Ferâiz”, 3; Müslim, “Ferâiz”, 15, 16. 



206 

 

Hz. Peygamber tarafından kıldırılması fırsatını kaçırmayacaklardı. Fetihler yoluyla 

devlet hazinesi zenginleĢtikten sonra böyle kimselerin borcunu devlet hazinesine 

yüklemiĢ ve cenaze namazlarını kıldırmıĢtır.
1200

 Ġbn Battâl, devlet baĢkanının borçlu 

olarak ölen kimsenin borcunu ödemesinin gerekli olduğunu belirtmiĢtir.
1201

 

Bu hadislere dayanarak borçlu olarak ölen ve borcuna karĢılık bir mal bırakmayan 

kimsenin borcunun devlet hazinesinden ödenmesi konusunda Ģu Ģekilde bir yorum 

yapılabilir: Ġlk zamanlarda devlet hazinesi zengin değilken Hz. Peygamber, böyle 

kimselerin borcunu devlet hazinesinden ödememiĢtir. Devlet hazinesinin zaten az 

olan gelirleri daha elzem olan yerlere sarf edilmiĢtir. Daha sonra devlet hazinesi 

zenginleĢip ihtiyaçları karĢılayabilir hale gelince, gelirlerin harcanacağı kalemler 

geniĢlemiĢ ve elzem ihtiyaçları karĢılamasının yanına ikinci ve üçüncü derece önemli 

ihtiyaçların karĢılanması da eklenmiĢtir. Buna istinaden devlet hazinesinin bu Ģekilde 

güçlü olduğunda, borcunu ödeyecek mal bırakmadan ölen borçluların borcunun 

ödenebilmesinin mümkün olduğu söylenebilir.  

4.5.2.4. Esirlerin ihtiyaçlarının giderilmesi 

Kur‟an-ı Kerîm‟de, esirlerin zarurî ihtiyaçlarının giderilmesi teĢvik edilmiĢtir.
1202

 Hz. 

Peygamber‟in uygulamaları da bu yönde olmuĢtur. AĢağıdaki hadisler, Hz. 

Peygamber‟in esirlerin yeme, içme, giyinme gibi zarurî ihtiyaçlarını gidermeye 

yönelik uygulamalarına örnek teĢkil etmektedir.   

“Bedîr Günü esirler getirildiğinde Abbâs da getirildi, üzerinde elbise yoktu. Nebî 

(sav), onun için gömlek arayınca Abdullah b. Übeyy‟in gömleğinin uyduğunu 

gördüler. Resûlullah (sav), onun gömleğini Abbâs‟a giydirdi.”
1203

 

“Resûlullah‟ın (sav) ashâbı, Ukayloğulları‟ndan bir adamı esir aldılar… Esir alınan 

adam, „Ben açım, bana yemek ver. Susadım, bana su ver.‟ dedi. Resûlullah (sav): „Bu 

senin ihtiyacındır (karşılanacak).‟ buyurdu.”
1204

 

                                                 
1200 Nevevî, a.g.e, C: XI, s. 60; Ġbn Hacer, a.g.e, C: IV, s. 478. 
1201 Ġbn Battâl, a.g.e, C: VI, s. 428. 
1202 el-Ġnsân 76/8. 
1203 Buhârî, “Cihâd”, 140. 



207 

 

Hz. Peygamber‟in, esirlerin zaruri ihtiyaçlarını gidermesine bağlı olarak Ġslâm 

âlimleri, esirlerin, haklarında hüküm verilinceye kadar devlet tarafından yedirilip 

içirileceğini ve güzel muamelede bulunulacağını ifade etmiĢlerdir.
1205

  

Ele geçirilen düĢman esirlerine güzel muamelede bulunulması ve ihtiyaçlarının 

giderilmesi Kur‟an-ı Kerîm ve Hz. Peygamber‟in sünnetiyle emir ve tavsiye 

edilmiĢtir. Bütün muhtaç kimselerin ihtiyaçlarının giderilmesi gerektiği gibi 

düĢmandan ele geçirilen esirlerin ihtiyaçlarının giderilmesi de gereklidir.        

4.5.2.5. Şehir dışından gelen misafirlerin ihtiyaçlarının karşılanması 

Kur‟an-ı Kerîm‟in birçok ayetinde yolda kalmıĢların haklarının verilmesi 

emredilmiĢtir.
1206

 Bununla beraber yolda kalmıĢlar, kamu gelirlerinden zekâtın,
1207

 

humusun
1208

 ve feyin
1209

 Kur‟an-ı Kerîm‟de bildirilen sarf yerleri arasında yer 

almaktadır. Bu doğrultuda olmak üzere Hz. Peygamber, ashâbını misafirleri 

ağırlamak konusunda teĢvik etmiĢ
1210

 ve Ģehir dıĢından Medine‟ye kendisinin yanına 

gelen misafirlerin ağırlanmasına önem vermiĢtir. AĢağıdaki rivayetler Ģehir dıĢından 

gelen misafirlerin ağırlanması konusundaki uygulamaları yansıtmaktadır. 

“Ukl Kabilesi‟nden bir grup, Hz. Peygamber‟e gelip Suffe‟ye yerleştiler.”
1211

 

“Mâlik b. Evs dedi ki: Ömer b. el-Hattâb bana birisini gönderdi… “Ey Mâlik, senin 

kavminden birkaç hane halkı misafir olarak bulunuyor. Onlara bir şeyler verilmesini 

emrettim. Onu al ve aralarında paylaştır.”
1212

 

Medine‟ye gelen misafirler, Ukl Kabilesi örneğinde olduğu gibi Suffe‟de 

barındırılmıĢlardır.
1213

 Bunun yanı sıra Hz. Peygamber, Fedek arazilerinin gelirlerini 

yolda kalmıĢlar (اته الضثيل) için tahsis etmiĢtir.
1214

  

                                                                                                                                          
1204 Müslim, “Nezr”, 8. 
1205 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 239; Hamidullah, Ġslâm‟da Devlet Ġdaresi, s. 270; Ahmet Özel, “İslâm‟da ve Günümüz 

Devletler Hukukunda Savaş Esirleri”, Ġslâm Hukuku AraĢtırmaları Dergisi, S. 1, 2003, s. 112. 
1206 el-Bakara 2/177, 215; en-Nisâ 4/36; el-Ġsrâ 17/26; er-Rûm 30/38.  
1207 et-Tevbe 9/60. 
1208 el-Enfâl 8/41. 
1209 el-HaĢr 59/7. 
1210 Müslim, “Lukata”, 14. 
1211 Buhârî, “Mesâcid”, 25, “Muhâribîn”, 2. 
1212 Müslim, “Cihâd”, 49. 



208 

 

Hz. Peygamber devrinde olduğu gibi halifeleri de Ģehir dıĢından gelen misafirleri 

ağırlama konusunda onun sünnetine uymuĢlardır. Yukarıdaki Hz. Ömer ile ilgili olan 

hadis, bunun açık bir göstergesidir. Hz. Ömer, Ģehir dıĢından gelen misafirlerin 

ihtiyaçları için bir Ģeyler verilmesini emretmiĢtir.  

4.5.2.6. Evleneceklere maddî yardımda bulunulması 

Kur‟an-ı Kerîm‟de “İçinizden bekarları, köle ve cariyelerinizden iyileri evlendirin.” 

buyurulmuĢtur.
1215

 Dikkat edilecek olursa bu ayet-i kerîmede “evlenin” ifadesi değil 

“evlendirin” emri kullanılmıĢtır. Buna göre bekarların evlendirilmesi iĢinde kiĢinin 

çevresindekilere ve topluma sorumluluk verildiği anlaĢılmaktadır.
1216

 Bu konuda Hz. 

Peygamber‟in sünnetinden bir örnek Ģöyledir:   

“Resûlullah (sav): „Humus gelirleri üzerinde görevli bulunan Mahmiye‟yi ve Nevfel 

b. el-Hâris b. Abdilmuttalib‟i çağırın.‟ buyurdu. Onlar gelince Mahmiye‟ye, el-Fadl 

b. Abbâs için „Bu gençle kızını nikahla.‟ buyurdu. O da kızını onunla nikahladı. 

Nevfel b. el-Hâris‟e de Rebia b. el-Hâris için „Kızını bu gençle nikahla.‟ buyurdu. O 

da kızını onunla nikahladı. Sonra Mahmiye‟ye „O ikisine humustan şu kadar şu 

kadar ver.‟ buyurdu.”
1217

  

Yukarıdaki hadiste Hz. Peygamber, bekarların evlendirilmesine aracılık etmiĢtir. 

Aracılık ettiği bu evlendirme iĢleminde sadece aracılık etmekle kalmamıĢ, devlet 

baĢkanı olarak evlenecek olan gençlere devlet hazinesinden maddî yardımda 

bulunulmasını da sağlamıĢtır.  

Yoksulluk, pek çok kimsenin evlenebilmesinin önünde bir engeldir. Toplumda pek 

çok sorunun ortaya çıkmasına sebebiyet verebilecek olan yoksulluktan dolayı 

insanların evlenememesi sorununun aĢılabilmesi için yine topluma ve toplum adına 

devlete sorumluluk düĢmektedir.
1218

 Bekarların evlendirilmesi ve özellikle 

                                                                                                                                          
1213 Baktır, a.g.md. 
1214 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 206. 
1215 en-Nûr 24/32. 
1216 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: IV, s. 76; Abdurrahman Kasapoğlu, “Kur‟an ve Sünnete Göre Toplumun 

Evli Olmayanları Evlendirme Sorumluluğu; Evlilikte Sosyal Motivasyon, Ġnönü Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C: IV, S. 2, 2013, s. 42. 
1217 Müslim, “Zekât”, 167. 
1218 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: IV, s. 76. 



209 

 

yoksulluktan dolayı evlenemeyen kimselere maddî destek olunması hususu, Kur‟an-ı 

Kerîm‟de emredilmiĢ ve Hz. Peygamber‟in sünnetinde de yer bulmuĢtur. Yukarıdaki 

hadis bunun örneklerinden biridir. Dolayısıyla evleneceklere maddî yardımda 

bulunulması da Hz. Peygamber‟in sünnetinde kamu maliyesinin harcama kalemleri 

arasındadır.       

4.5.3. Askerî Harcamalar 

Zekâtın fî sebîlillah fonundan ve ganimetlerden askerlere ödemeler yapılması ve yine 

fî sebîlillah fonundan askerî harcamalar kapsamında cihâd için savaĢ aletleri ve at 

alımı Hz. Peygamber zamanında kamunun askerî harcamaları arasında 

değerlendirilebilir. Nitekim bu hususlara yukarıda ilgili bölümlerde temas 

edilmiĢtir.
1219

    

“Hz. Ömer şöyle dedi: „Nadîroğullarının malları, Müslümanların, üzerine gitmek 

için at ve deve sürmedikleri, Allah‟ın Resûlü‟ne fey olarak verdiği mallardandı. 

Hâssaten Nebî (sav) içindi. Aile halkının bir yıllık nafakasını karşılar, kalanını Allah 

yolunda hazırlık için atlara ve silahlara harcardı.‟”
1220

 

Hz. Peygamber, fey gelirlerinden de askerî harcamalarda bulunmuĢtur. Bu kapsamda 

yukarıdaki hadisten de açıkça anlaĢılabileceği gibi Benû Nadîr arazilerinin 

gelirlerinden silah ve at alımı için tahsisatlar yapmıĢtır.
1221

 Alınan bu atlar ve silahlar 

savaĢ için kendi imkanlarıyla donanamayan askerleri donatmak için 

kullanılmıĢtır.
1222

  

Hz. Peygamber, devlet baĢkanı olarak ordunun gıda ihtiyacıyla da ilgilenmiĢtir. 

Sefere çıkılmadan önce gerekli olan erzak hazırlanmıĢtır.
1223

 Sefer esnasında 

ordunun azığı tükendiğinde Hz. Peygamber, yiyecek temin etmiĢtir.
1224

 Bununla 

                                                 
1219 Bkz: “Zekâtın Sarf Yerleri-Fî Sebîlillah” bölümü ve “Kamu Maliyesi Harcamaları-Devlet Görevlilerinin 

MaaĢları” bölümü. 
1220 Buhârî, “Cihâd”, 79, “Tefsîr”, 363; Müslim, “Cihâd”, 48. 
1221 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 236. 
1222 Terzi, a.g.m, s. 203. 
1223 Buhârî, “Cihâd”, 122. 
1224 Buhârî, “Hibe”, 27. 



210 

 

beraber ganimet olarak ele geçirilen gıda maddeleri de taksim edilmeden önce 

askerlerin yiyecek ihtiyacını karĢılamakta kullanılmıĢtır.
1225

 

Netice olarak; Hz. Peygamber, kamunun her türlü gelirinden askerî harcamalar 

yapmıĢtır. Bu harcamaların arasında askerlere yapılan ödemeler, savaĢ aletleri ve 

atları alınması ile sefer için erzak temini sayılabilir. 

  

                                                 
1225 Buhârî, “ Humus”, 20; Müslim, “Cihâd”, 72, 73. 



211 

 

BEġĠNCĠ BÖLÜM 

5. KAMU MALĠYESĠYESĠNE DAĠR SÜNNETTEN BAZI ĠLKELER 

Hayatın her alanında örnek olan ve pek çok ilkeler ortaya koyan Hz. Peygamber, 

kamu maliyesi alanında da ilkeler koymuĢtur. Hz. Peygamber‟in bu alanda ortaya 

koyduğu daha pek çok ilke belirleyebilmek mümkün olsa da Sahîhayn bağlamında 

bizim belirleyebildiğimiz ilkeler bu bölümde sunulacaktır. 

5.1. Hz. Peygamber‟in Kamu Görevlilerine Yönelik Koyduğu Bazı Ġlkelerler  

5.1.1. Devlet BaĢkanının Kamu Malları KarĢısındaki Konumu 

Hz. Peygamber, peygamber olmasının yanısıra Ġslâm Devleti‟nin de baĢkanıydı ve 

kamu idaresini baĢında bulunuyordu. Bir devlet baĢkanı olarak kamu malları 

karĢısındaki pozisyonunu Ģu hadisleri ile beyan etmiĢtir: 

“Ben ancak paylaştırıcı ve koruyucuyum. Veren Allah‟tır.”
1226

 

“Öyle adamlar var ki, Allah‟ın malını haksız bir şekilde kullanıyorlar. Cehennem 

ateşi, kıyamet günü onlarındır.”
1227

 

“Resûlullah (sav), Ci„râne‟de ganimetleri paylaştırırken adamın biri: „Adil ol.‟ dedi. 

Hz. Peygamber: „Ben adil olmazsam, bedbaht olurum (veya bedbaht olursun).‟ 

dedi.”
1228

 

“Adil olmazsam bedbaht olurum (veya bedbaht olursun).”  hadisindeki “شقيد” 

ifadesinin sonu, çoğunluğun rivayetinde zammelidir. Buna göre hadisteki ifadeyi 

“bedbaht olurum” Ģeklinde çevirmek daha doğru olacaktır.
1229

 

Hz. Peygamber, taksim ettiği kamu mallarının sahibi olmadığını ve verenin de 

kendisi değil Allah-ü Tealâ olduğunu ifade etmiĢtir. Kendisinin ancak bu malların 

                                                 
1226 Buhârî, “Humus”, 7, “Edeb”, 109; Müslim, “Zekât”, 98, “Âdâb”, 4, 7. 
1227 Buhârî, “Humus”, 7. 
1228 Buhârî, “Humus”, 15; Müslim, “Zekât”, 142. 
1229 Aynî, a.g.e, C: XV, s. 62. 



212 

 

bekçisi ve emrolunduğu Ģekilde paylaĢtıran bir görevlisi olduğunu, her Ģeyin Allah‟ın 

takdiri ile olduğunu belirtmiĢtir.
1230

 Devlet gelirleri üzerinde mal sahibi gibi değil 

kamu görevlisi ve onlara emanet gibi bakan bir devlet baĢkanı olarak tasarrufta 

bulunmuĢtur.
1231

  

Hz. Peygamber, bu mallardan sadece kendi payına düĢen kısımdan ihtiyacı kadarına 

mâlik olmuĢ, geri kalanın hepsini kamuya ait kılmıĢtır.
1232

 Humus ve fey 

gelirlerinden kendisine düĢen paydan ailesinin nafakasını karĢıladıktan sonra artan 

kısmı da kamu adına harcamıĢtır.
1233

 Hatta kamunun ihtiyaçlarını, ailesinin 

isteklerine tercih etmiĢtir.
1234

 

5.1.2. Memurların Devlet Malını Kendi Menfaati Doğrultusunda 

Kullanmaması-Çalmaması 

Fıkıhta devlet malına hıyanet etmek, özellikle de taksimattan önce ganimet malından 

çalmak fiilleri için gulûl kelimesi terimleĢmiĢtir.
1235

 Bu terim sonradan özel olarak 

ganimet mallarından çalmak hususunda kullanılmaya baĢlanmıĢtır.
1236

 Gulûl, kısaca 

devlet malını çalmak, devlet imkanlarını Ģahsî menfaati için kullanmaktır.
1237

 

Kur‟an-ı Kerîm‟de bu konuyla ilgili “Kim devlet malından aşırırsa, kıyamet gününde 

aşırdığı şeyle gelir.” buyurulmuĢtur.
1238

 Bu ayet, devlet malını çalma ve kendi 

menfaatine kullanma konusunda açık bir ikazdır. Hz. Peygamber de pek çok 

hadisleriyle ümmetini bu konuda uyarmıĢtır. Bu hadislerinden bazıları Ģu Ģekilde 

sıralanabilir: 

“Hz. Peygamber (sav) bir defasında aramızda ayağa kalkıp ganimetten mal aşırma 

hakkında konuştu ve bunun çok büyük bir günah olduğunu belirterek şöyle buyurdu: 

„Sizden birinizin kıyamet gününde boynunda meleyen bir koyunla veya kişneyen bir 

                                                 
1230 Nevevî, a.g.e, C: VII, s. 129; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 40. 
1231 Erkal, “Beytülmâl”, DĠA. 
1232 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 275. 
1233 Buhârî, “Cihâd”, 79, “Tefsîr”, 363; Müslim, “Cihâd”, 48. 
1234 Buhârî, “Humus”, 6. 
1235 Ferhat Koca, “Gulûl”, DĠA. 
1236 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 216. 
1237 Fahri Demir, a.g.e, s. 257. 
1238 Âl-i Ġmrân 3/161. 



213 

 

atla geldiğini ve bana: „Ya Resûlullah, Bana yardım et.‟ dediğinini görmeyeyim. Ona 

derim ki: „Sana hiçbir şey yapmaya malik değilim. Ben sana (Allah‟ın emir ve 

yasaklarını) tebliğ etmiştim.‟…” (Hadiste koyun ve at için zikredilen durum, hadisin 

devamında aynı Ģekilde deve ve bazı eĢyalar için de zikredilmiĢtir.)
1239

   

“Hz. Peygamber'in (sav) yol ağırlığı olan eşyası üzerinde sorumlu olan bir adam 

vardı. Ona Kirkire denilirdi. Bu adam öldü. Resûlullah (sav): „O, cehennemdedir.‟ 

buyurdu. Ona bakmaya gittiklerinde eşyaları arasında ganimet mallarından aşırdığı 

bir aba buldular.”
1240

 

“Ebû Hureyre dedi ki: „Hayber‟i fethettik… Sonra Resûlullah (sav) ile birlikte 

Vâdî‟l-Kurâ‟ya gittik. Beraberinde Mid„am denilen, kendisine hediye edilmiş, 

Dibâboğullarına mensup bir köle vardı. Resûlullah‟ın (sav) yükünü indirirken bir ok 

geldi ve bu köleye isabet etti. İnsanlar: „Ne mutlu ona, şehit oldu.‟ dediler. 

Resûlullah (sav): „Hayır, nefsim elinde olana yemin ederim ki Hayber Günü 

ganimetlerden paylaştırılmadan aldığı maşlah onun üzerinde ateş olarak tutuşmuş 

bulunuyor.‟ Bir adam, Peygamber (sav)‟den bu sözleri işitince gelip bir veya iki 

ayakkabı bağı getirdi ve dedi ki: „Bu benim aldığım bir şeydir.‟ Resûlullah (sav), 

„Bunlar, ateşten bir veya iki ayakkabı bağıdır.‟ buyurdu.”
1241  

“Resûlullah (sav), bir orduya veya bir seriyyeye bir komutan tayin ettiğinde şöyle 

buyururdu: „Allah‟ın adıyla, Allah‟ın yolunda gaza edin… ganimetten 

çalmayın…‟”
1242

 

“Resûlullah (sav) şöyle buyurdu: „Sizden kimi bir işe memur görevlendirecek olsak, 

o da bizden bir iğne veya daha fazlasını gizleyecek olsa bu, kıyamet gününde 

yanında getireceği bir hainlik olur.‟”
1243

 

Hz. Peygamber, devlet malından çalmanın büyük bir günah olduğunu beyan etmiĢtir. 

Bu, bu iĢin haram olduğunun açık bir ifadesidir. Müslümanlar da devlet malını 

                                                 
1239 Buhârî, “Cihâd”, 185; Müslim, “Ġmâre”, 24. 
1240 Buhârî, “Cihâd”, 186. 
1241 Buhârî, “Megâzî”, 36. 
1242 Müslim, “Cihâd”, 3. 
1243 Müslim, “Ġmâre”, 30. 



214 

 

çalmanın ağır bir haram olduğu ve bunun büyük günahlardan olduğu konusunda 

icma etmiĢlerdir.
1244

 Devlet malından aĢırılan malın kıymetli veya basit bir eĢya 

olması arasında fark yoktur.
1245

  Ayrıca aldığı malı geri vermekle yükümlü 

olduğunda da icma vardır.
1246

 

Devlet malından çalan kimsenin cezası hakkında ihtilaf edilmiĢtir. Çoğunluk, devlet 

baĢkanının uygun göreceği Ģekilde ta‟zir cezası verileceğini kabul etmiĢlerdir. Bu 

görüĢ, ashâb, tâbiûn ve onlardan sonra gelen pek çok âlim ile Ebû Hanîfe, Ġmam 

Mâlik ve ġâfi„î‟nin görüĢleridir.
1247

 

Kamu mallarının, tüm milletin hakkına taalluk etmesi nedeniyle devlet malını 

zimmete geçirmenin bütün milletin hakkına tecavüz olduğu ve uhrevî neticelerinin 

de buna göre olacağı unutulmamalıdır.
1248

    

5.1.3. Memurların RüĢvet veya Hediye Almaması 

RüĢvet kelimesi, fıkıhta görev ve yetkiyi kötüye kullanarak sağlanan gayr-i meĢru 

kazanç anlamında kullanılmaktadır.
1249

 Kur‟an-ı Kerîm‟de rüĢvet, “Mallarınızı 

aranızda haksızlıkla yemeyin. Bile bile, günaha saparak, insanların mallarından bir 

kısmını yemeniz için onun bir parçasını yetkililere aktarmayın.”
1250

 mealindeki ayet 

ile açıkça yasaklanmıĢtır. RüĢvet almak ve vermek fiilleri haram olduğu gibi bu 

Ģekilde elde edilen kazanç da haramdır.
1251

 Hz. Peygamber, görevlendirdiği kamu 

görevlilerinin rüĢvet ve görevlerine bağlı olarak hediye almalarına müsaade 

etmemiĢtir.   

“Resûlullah (sav), Esed Kabilesi‟nden İbn Lutbiyye denilen bir adamı, Benû Süleym 

Kabilesi‟nin zekâtlarını toplamak üzere görevlendirdi. Geldiği zaman ona hesap 

sordu. Adam: „Bu sizin zekât malınızdır, bu da bana verilen hediyedir.‟ dedi. Bunun 

üzerine Resûlullah (sav), minberde ayağa kalktı ve Allah‟a hamd ve sena ettikten 

                                                 
1244 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 216-217; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 234; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 6. 
1245 Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 188; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 235; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 8. 
1246 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 217; Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 234; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 7; Koca, a.g.md. 
1247 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 217-218; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 7-8; Koca, a.g.md. 
1248 Fatih Mehmet Yılmaz, a.g.t, s. 297.  
1249 Saffet Köse, “Rüşvet”, DĠA. 
1250 el-Bakara 2/188. 
1251 Komisyon, Kur‟an Yolu Tefsiri, C: I, s. 289; Köse, a.g.md. 



215 

 

sonra, „Şu âmile ne oluyor ki onu bir göreve gönderiyoruz, geri geldiğinde bize „Bu 

senin, bu benim.‟ diyor. Babasının ve annesinin evinde otursaydı da baksaydı 

kendisine hediye verilir miydi, verilmez miydi? Vallahi herhangi biriniz bunlardan 

bir şey alırsa kıyamet günü onu boynuna yüklenmiş olarak gelir…‟”
1252

 

“Resûlullah‟a altınla işlenmiş ipek kumaştan elbiseler hediye edildi. Bunları 

ashabına paylaştırdı…”
1253

 

Ġbn Lutbiyye hadisiyle memurların aldıkları hediyelerin haram ve devlet malından 

çalmak olduğu beyan edilmiĢtir. Hz. Peygamber, bu hediyenin normal bir hediye 

değil, memurluk makam ve yetkisi sebebiyle verilmiĢ bir hediye olduğunu da beyan 

etmiĢtir.
1254

 Bu Ģekilde verilen hediyeler, hediye görüntüsü altında verilmiĢ 

rüĢvettir.
1255

 Hediye alan bir kamu görevlisinin de hediye aldığı kimseye iltimasta 

bulunması ve o kiĢiye ayrıcalık tanıması mümkündür. Bu açıdan hediye ile rüĢvet 

arasında bir fark gözükmemektedir.
1256

 Ayrıca aldığı hediyeden dolayı hediye alan 

görevli üzerinde oluĢacak psikolojik baskı ve yönlendirme farkında olmadan ya da 

bilerek adaletten sapmasına sebep olacaktır.
1257

 

Sonuç olarak; Ġslâm Dini, tarih boyunca bütün toplumlarda kamu düzenine büyük 

zararlar veren, toplumlar için yıkıcı bir illet olan rüĢveti ve onun benzeri olan 

memurlara hediye verilmesini yasaklamıĢtır. Kur‟an-ı Kerîm‟de bunlar açıkça 

yasaklanmıĢtır. Hz. Peygamber de memurlarının böyle hatalarına müdahale etmiĢ ve 

ashâbını bu konuda ihtar etmiĢtir. 

5.2. Kamu Vergilerinin Toplanmasında Hz. Peygamber‟in Ortaya Koyduğu 

Bazı Ġlkeler 

Ġslâm Devleti‟nin vatandaĢlarından aldığı düzenli vergiler olan zekât ve cizye, 

Kur‟an-ı Kerîm‟de emredilmiĢ olmakla beraber, Ģartları ve diğer bütün ayrıntıları Hz. 

                                                 
1252 Buhârî, “Ahkâm”, 24, 41, “Hibe”, 16, “Eyman”, 2, “Hiyel”, 14; Müslim, “Ġmâre”, 26, 27. 
1253 Buhârî, “Humus”, 11. 
1254 Nevevî, a.g.e, C: XII, s. 219; Ġbn Battâl, a.g.e, C: VIII, s. 333; Ġbn Hacer, a.g.e, C: XII, s. 349; Köse, a.g.md; 

Koca, a.g.md. 
1255 Köse, a.g.md. 
1256 Saffet Köse, “İslâm Hukukuna Göre Rüşvet Suçu ve Cezası, Ġslâm Hukuku AraĢtırmaları Dergisi, S. 11, 

2008, s. 157. 
1257 Ali Bardakoğlu, “Hediye”, DĠA. 



216 

 

Peygamber tarafından beyan edilmiĢtir. Hz. Peygamber, bu vergilerin Ģartları ve 

ayrıntılarını beyan ederken aynı zamanda pek çok prensipler de ortaya koymuĢtur.   

5.2.1. Yeterli Maddi Güce Sahip Olmayandan Vergi Alınmaması 

Ġslâm Devleti‟nin vatandaĢlarından aldığı vergiler hususunda Hz. Peygamber‟in 

ortaya koyduğu prensiplerden biri, verginin, fakirlerden değil, ödemeye gücü yeten 

zenginlerden alınmasıdır.  

Zekât için belirlenen havâic-i asliyye ve nisab Ģartları ile cizyenin, sadece ödeme 

gücüne sahip olan erkeklerden alınacağına dair Ģartlar bu prensibin 

göstergeleridir.
1258

 

5.2.2. Vergi Mükelleflerine Kolaylık Gösterilmesi 

Hz. Peygamber‟in vergi uygulamalarında vergi toplanırken mükelleflere kolaylıklar 

sağlanmıĢtır. Bu kolaylıkları, vergi alınacak malın cinsi ve vergi miktarı gibi 

hususlarda görebilmek mümkündür.  

Verginin hangi cins maldan alınacağı konusunda katı kurallar benimsenmemiĢ, 

mükellefin elinde hangi cins mal var ise ve hangi cins maldan ödemek kolayına 

geliyor ise o cins maldan vergi alınmıĢtır. Bu kurala bağlı olarak, Hz. Peygamber‟in 

Yemen‟de görevlendirdiği Muaz b. Cebel, Yemen halkına, kolaylık olması için 

vergilerini arpa ve darı yerine,  hamîs veya lebîs giysi ile ödeyebileceklerini 

söylemiĢtir.
1259

 Gayr-i müslim vatandaĢlardan vergi alınırken de aynı kolaylıkların 

sağlandığını gösteren pek çok örnek kaynaklarımızda mevcuttur.
1260

 

Her konuda Hz. Peygamber‟in yolundan ayrılmayan halifesi Hz. Ebû Bekir, vergi 

alma konusundaki kolaylık hususunda da Hz. Peygamber‟in yolundan gitmiĢtir. Bu 

konuda, vergi görevlisi Enes b. Mâlik‟e yazdığı mektupta, mükellefin, vergi olarak 

                                                 
1258 Buhârî, “Zekât”, 4, 17, 31, 37, 41, 55, “Cihâd”, 171; Müslim, “Zekât”, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 38, 39, 95; Ġbn Hacer, 

a.g.e, C: VI, s. 260; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 51-52; Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 200-201; Merginânî, a.g.e, C: II, s. 160; 

Mâverdî, a.g.e, s. 273; Ġbn RüĢd, a.g.e, C: I, s. 404; Salih Tuğ, İslâm‟da Vergi Hukukunun Tekevvünü, s. 28. 
1259 Buhârî, “Zekât”, 32. 
1260 Ebû Dâvud, “Harâc”, 30; Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 41-49; Belâzurî, a.g.e, s. 68, 73; Hamidullah, Ġslâm 

Peygamberi, s. 503, 518; Mustafa Fayda, “Zimmî”, DĠA, Erkal, Cizye, DĠA. 



217 

 

elinde bulunmayan yaĢtaki deveyi vermeye zorlanmaması, elinde olan develerden 

verginin kabul edilmesini belirtmesi güzel bir örnektir.
1261

 Hz. Peygamber‟in 

halifelerinin, gayr-i müslim vatandaĢları vergi olarak dinar ve dirhem vermeye 

zorlamayıp, vergilerini ellerinde bulunan mallardan vermeleri yönünde kolaylık 

sağlamaları Hz. Peygamber‟in bu konudaki sünnetinin eseridir.
1262

  

Hz. Peygamber, vergi miktarlarını belirlerken de mükelleflere kolaylık sağlamaya 

özen göstermiĢtir. Bu kolaylığı, belirlediği vergi oranlarından anlayabilmek kolaydır. 

Müslümanlardan alınan vergilerde ortalama % 2,5 oranı,
1263

 günümüz vergi 

oranlarıyla kıyaslandığında bu kolaylık daha net ortaya çıkmaktadır. 

Hz. Peygamber, gayr-i müslim vatandaĢlardan alınacak vergilerin miktarlarını 

belirlerken de kolaylık ilkesini uygulamıĢ, geliri düĢük bölgelerin vergilerini daha 

düĢük tutmuĢtur. ġam‟ın dört dinâr, Yemen‟in bir dinâr vergi verdiğinin belirtildiği 

rivayetten,
1264

 verginin, halkın ekonomik durumuna göre belirlendiği 

anlaĢılmaktadır.
1265

 Hz. Ömer‟in, güçlerinin yetmeyeceği vergiler yüklenilmemesini 

tavsiye etmesi de cizye vergilerinin halkın maddî durumuna göre belirlendiğinin 

göstergesidir.
 1266

   

Ebû Ubeyd, bu konuda zimmîlerden alınacak vergilerin, devlet hazinesi zarara 

uğratılmadan, onların ödeme gücüne göre külfete düĢürmeden belirlenmesi 

gerektiğini belirtmiĢtir.
1267

 

5.2.3. Vergi Miktarını Artırmak ya da Azaltmak Maksadıyla Hile Yapılmaması 

“Hz. Ebû Bekir, Enes b. Mâlik‟e Resûlullah‟ın zekât ile ilgili bildirdiği farzlar 

konusunda yazdığı mektupta: „Zekât korkusu ile ayrı bulunanlar toplanmaz ve toplu 

bulunanlar ayrılmaz.‟ diye yazmıştır.” 
1268

    

                                                 
1261 Buhârî, “Zekât”, 32. 
1262 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 60-61. 
1263 Buhârî, “Zekât”, 37. 
1264 Buhârî, “Cizye”, 1. 
1265 Miras, a.g.e, C: VIII, s. 451-452. 
1266 Buhârî, “Cihâd”, 171. 
1267 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 56. 
1268 Buhârî, “Zekât”, 33. 



218 

 

Bu hadis, zekâtı az vermek için yapılan hile türü iĢlemlerin geçersiz olduğunu 

göstermektedir. Fukaranın hakkı olan zekâtı düĢürme yönündeki her hile fukahânın 

ihtilafına göre haram veya mekruh olarak kabul edilmiĢtir. Mesela malını senesi 

dolmadan oğluna hibe etmek gibi iĢlerde böyle hilelerdendir.
1269

 

Ġmam Mâlik, hadisteki “ayrı bulunanlar toplanmaz” ifadesiyle ilgili her biri kırk 

koyuna sahip ve birer koyun zekât vermeleri vacip olan üç kiĢinin, zekât memurunu 

kandırıp sürülerini tek sürü gibi gösterdiklerinde toplamda bir koyun vereceklerini 

söylemiĢtir. Hadis, bunu yasaklamaktadır. “toplu olanlar ayrılmaz” ifadesiyle ilgili 

de her birinde yüz bir koyun olan birbirine karıĢık olarak bulunan iki sürü vardır. Bu 

durumda bunların üzerine üç koyun vermeleri vacip olur. Bunlar, sürüyü ikiye 

ayırarak zekât görevlisini aldattıklarında, her biri için birer koyun verirler. Hadis, 

bunu da yasaklamaktadır.
1270

 

Vergi memuru, eksik vergi alarak devlet bütçesinin hakkını almamıĢ, fazla vergi 

alarak da mükellefin hakkını almıĢ olur.
1271

 Hadiste hem mal sahibi, hem de zekât 

memuru uyarılmaktadır. Çünkü mal sahibi daha az zekât verebilmek için malları 

birleĢtirip ayırabilir. Zekât memuru da daha fazla zekât alabilmek için malları 

birleĢtirir veya ayırabilir. Bu yüzden hadis, her iki tarafı da muhatap almaktadır.
1272

  

Ebû Hanîfe de bu hadisi, kırk koyuna ortak olan iki adam açısından açıklamıĢtır. 

Eğer koyunlar toplu durursa bir koyun zekât vermeleri gerekir, ancak yirmi yirmi 

ayırırlarsa bu koyunlara hiç zekât düĢmez. Zekât memuru açısından da Ģöyledir, yüz 

yirmi koyunu bulunan bir adamın bir koyun zekât vermesi gerekir, ancak zekât 

memuru, bu koyunları kırk kırk üçe ayırıp bu Ģekilde üç koyun zekât ister. Hadis, bu 

Ģekilde hileleri yasaklamaktadır.
1273

 

Ebû Yûsuf, Allah‟a ve ahiret gününe inanan bir insan için zekât vermemek 

maksadıyla hile düĢünmek, malını nisab miktarından düĢük göstermek için malları 

                                                 
1269 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 315; Miras, a.g.e, C: V, s. 211.  
1270 Mâlik b. Enes, el-Muvatta, C: I, s. 264, el-Müdevvene, C: I, s. 373; Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 451; Ġbn Hacer, 

a.g.e, C: III, s. 314; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 9. 
1271 Eskicioğlu, Modern Vergi Anlayışı ve Zekât, s. 239.  
1272 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 451- 452; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 314. Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 386. 
1273 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 452- 453; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 9-10; Serahsî, a.g.e, C: II, s. 184; Miras, a.g.e, C: V, 

s. 210. 



219 

 

baĢkasınınmıĢ gibi göstermek, sürüleri bölmek gibi iĢlerin helal olamayacağını beyan 

etmiĢtir.
1274

 

Netice olarak; bu hadis, vergi mükellefini ve vergi memurunu, daha çok veya az 

vergi için hile yapmaktan nehyetmektedir. Belki bu Ģekilde hileler ile vergi mükellefi 

daha az vergi verebilir. Ancak malı nispetinde ödemesi gereken vergi bellidir ve 

vergi memurunu aldatarak verdiği daha düĢük vergi onu bu mükellefiyetten 

kurtarmıĢ olmaz. Vergi memuru da daha fazla vergi alabilmek, ya da eĢinin dostunun 

vergisini düĢürmek için böyle iĢlemler yapmamalıdır. Eğer Hz. Peygamber, bu hadis 

ile bu iĢlemleri yasaklamasaydı, zekât mallarını ayırmak veya birleĢtirmek suretiyle 

vergi iĢlemlerinde haksızlıklar ortaya çıkar ve insanlar, hakkında nass bulunmadığı 

düĢüncesiyle de yaptıklarını mübah görebilirlerdi. 

5.2.4. Vergi Toplarken Malların Kötüleri veya En Ġyilerinin Alınmaması-

Verilmemesi 

“Resûlullah, Muaz‟ı Yemen‟e gönderdiğinde ona şöyle buyurmuştur: „… onlara, 

Allah‟ın, mallarından alınıp fakirlerine verilecek zekâtı farz kıldığını haber ver. 

Buna itaat ederlerse onlardan al, insanların mallarının en iyilerini almaya 

yönelme.‟”
1275

    

Hz. Peygamber, bu hadis ile zekât memurlarını, zekât olarak insanların mallarının en 

iyilerini almaktan men etmektedir.
1276

 Vergi toplarken insanların mallarının en iyileri 

alınmadığı gibi kötüleri ve damızlık hayvanlar gibi gerekli olan mallarının da 

alınmaması gerektiği bildirilmiĢtir: “Hz. Ebû Bekir, Enes b. Mâlik‟e Allah‟ın, 

Resûlü‟ne zekât ile ilgili emrettikleri konusunda yazdığı mektupta: „Zekât olarak 

kocamış, kusurlu ve teke alınmaz. Ancak zekât memuru uygun görürse 

alınabilir.‟”
1277

  

Burada zekât memurunun dilemesi maslahata binaendir. Durum, böyle mallardan 

almayı gerektiriyorsa alabilir, ancak genel kural zekât olarak böyle malların 

                                                 
1274 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 137. 
1275 Buhârî, “Zekât”, 40. 
1276 Miras, a.g.e, C: V, s. 233. 
1277 Buhârî, “Zekât”, 38. 



220 

 

alınmayacağıdır. Mâlikîler, bütün sürü böyle olduğunda, mal sahibinin zekât 

vermeye uygun bir hayvan satın alması gerektiği kanaatindedirler.
1278

 

Ebû Ubeyd, hadisteki “المصدق” kelimesiyle mal sahibinin kastedildiğini 

söylemiĢtir.
1279

 Bu durumda hadis, “Yaşlı veya ayıplı mal asla alınmaz, teke ise 

damızlık olup ihtiyacı olabileceği için ancak mal sahibinin rızasıyla alınabilir, eğer 

rızası dışında alınırsa mal sahibine zarar verilmiş olur.” Ģeklinde anlaĢılır.
1280

 

Zekâtta hayvanlarda nelerin ayıp olarak görüldüğüne dair çoğunluk, satıĢta kabul 

edilmeyecek ayıpların burada geçerli olduğu kanaatindedir. Bir görüĢte, bunların 

hayvanın kurban olmasına engel olan ayıplar olduğu da söylenmiĢtir.
1281

 

Koyun ve keçi, zekât açısından müĢterek oldukları için hadisteki “ذيش” ifadesi ile 

keçinin erkeği olan teke anlaĢıldığı gibi, koyunun erkeği olan koç da anlaĢılır. 

Sürülerde hayvanların hemen hepsi diĢi olduğundan damızlık olan erkek hayvanların 

alınmaması emredilmiĢtir.
1282

    

Bu hadislerde, vergi alınırken malların kusurlu olanlarından ve en iyilerinden 

alınmaması gerektiği emredilmektedir. Malların orta hallilerinden alınmalıdır ve bu 

konuda ulemanın da bir ihtilafı yoktur.
1283

 

5.2.5. Vergi Toplarken Zulüm Edilmemesi 

Hz. Peygamber, vergi görevlilerini gönderirken onlara çeĢitli talimatlar vermiĢ, 

mükelleflere kolaylık sağlamaları yönündeki tavsiyeleriyle beraber, zulüm 

etmemeleri yönünde de ihtar etmiĢtir. Yemen‟e gönderdiği Muaz b. Cebel‟e olan 

uyarısı, bu hususa örnek teĢkil etmektedir.
1284

 Hz. Peygamber, Muaz‟ı zekât ile ilgili 

talimatından sonra mazlumun bedduasını almaktan sakınması için uyarmıĢtır. Buna 

                                                 
1278 Ġbn Battâl, a.g.e, C: III, s. 471; Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 321; Aynî, a.g.e, C: IX, s. 23. 
1279 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 383. 
1280 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 321. 
1281 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 321. 
1282 Miras, a.g.e, C: V, s. 228. 
1283 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 134; Miras, a.g.e, C: V, s. 229. 
1284 Buhârî, “Zekât”, 62, “Mezâlim”, 10; Müslim, “Îmân”, 29.  



221 

 

göre bu uyarı bütün zulüm çeĢitlerinden kaçınmak için anlaĢılabileceği gibi burada 

özellikle vergi toplarken zulmetmekle ilgilidir.
1285

 

Ebû Yûsuf, vergi toplanırken, mükelleflere güçlerinin yetmeyeceği yükler 

yüklemenin, vergilerini almak veya daha fazla almak için mükelleflere zulüm ve 

iĢkence etmenin helal olmayan ve asla caiz olmayacak Ģeyler olduğunu söylemiĢ, 

hiçbir mükellefe vergi için iĢkence edilemeyeceğini belirtmiĢtir.
1286

  

Bu konuda Müslim, bazı rivayetler nakletmiĢtir. Bu rivayetlerde ġam‟da bazı 

insanlara vergi almak için iĢkence edildiği söylenmektedir. Ravi sahabî Hakîm b. 

Hizâm, bunun üzerine oradakilere, Resûlullah‟tan (sav), “Şüphesiz Allah, dünyada 

başkalarına azab edenlere azab edecektir.” hadisini iĢittiğini söylemiĢtir.
1287

 

Rivayetlerin birine göre valiyle konuĢarak bu kimselerin bırakılmasını 

sağlamıĢtır.
1288

   

BaĢkalarına azap etmek yasaktır. Burada vergi almak için mükelleflere eziyet 

edilmektedir ve bu duruma Hz. Peygamber‟in sahabîsi müdahale ederek engel 

olmuĢtur. Buna göre bu rivayetler de vergi alabilmek için mükelleflere eziyet 

edilemeyeceğini göstermektedir.  

Netice olarak; vergi alabilmek veya alınan verginin miktarını artırmak için 

mükelleflere güçlerinin yetmeyeceği vergiler yüklemek ve vergilerini almak için 

onlara eziyet etmek gibi davranıĢlar zulümdür. Böyle davranıĢlar Hz. Peygamber‟in 

sünnetine ters davranıĢlardır.    

                                                 
1285 Ġbn Hacer, a.g.e, C: III, s. 360. 
1286 Ebû Yûsuf, a.g.e, s. 175-181. 
1287 Müslim, “Birr”, 117, 118, 119. 
1288 Müslim, “Birr”, 118. 



222 

 

5.3. Kamu Harcamaları Konusunda Hz. Peygamber‟in Ortaya Koyduğu Bazı 

Ġlkeler 

5.3.1. Ġhtiyat Ödeneği Ayrılması 

Nevâib kelimesi; afet, felaket, bunalım, olağan üstü hal gibi anlamlara gelir.
1289

 

Beklenmedik olaylar ve felaketler için her zaman hazırlıklı olunması gerekir. Bu tip 

muhtemel olaylar karĢısında acil olarak malî bir güce ihtiyaç duyulması da bilinen 

bir gerçektir. Bu sebeple böyle beklenmedik olaylar için bütçeden ihtiyat ödeneği 

ayrılması gerekmektedir.
1290

 Nitekim hadislerde de “وىائة (nevâib)” kelimesiyle ifade 

edilen böyle durumlar için Hz. Peygamber de bir devlet baĢkanı olarak kamunun 

beklenmedik ihtiyaçları için imkanlar dahilinde ödenek ayırmıĢtır. Bunu gösteren bir 

rivayet Ģöyledir: “Hz. Ömer, Resûlullah‟ın (sav) Hayber ve Fedek‟teki arazilerini 

mirasçılarına vermeyip elinde tutmuş ve „Bunlar Resûlullah‟ın (sav) sadakasıdır. 

Bunlar, onun hakları ve beklenmedik hadiseler içindi.‟demiştir.”
1291

  

Buhârî, humustan acil ihtiyaçlar için de pay ayrılacağını ifade etmiĢ
1292

 ve Hz. 

Peygamber‟in Kurayza ve Nadîr arazilerinin gelirlerinin bir kısmını bunun için 

ayırdığını belirtmiĢtir.
1293

 

Hz. Peygamber‟in devlet hazinesinde nevâib için mallar ve nakit ödenek beklettiğine 

delil olacak pek çok örnek bulunmaktadır. Hz. Peygamber‟in evlenecek iki genç çifte 

humus gelirlerinden yardım yapılmasını emretmesi,
1294

 ne zaman gelecekleri 

bilinemeyen heyetler için yaptığı harcamalar,
1295

 meralarda ve ağıllarda ihtiyaç için 

bekletilen devlete ait hayvanların varlığı
1296

 Hz. Peygamber‟in hazinede ihtiyat 

ödeneği beklettiğine delil olabilecek örneklerdir. 

Hz. Peygamber‟in beklenmedik olaylar için bütçeden ödenek ayrılmasını kural 

olarak benimsemesine rağmen bunun uygulanmasının her zaman mümkün olmadığı 

                                                 
1289 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: I, s. 774; Cengiz Kallek, “Nevâib”, DĠA. 
1290 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 403-404. 
1291 Buhârî, “Humus”, 1; Müslim, “Cihâd”, 54. 
1292 Buhârî, “Humus”, 6.  
1293 Buhârî, “Humus”, 12, 15. 
1294 Müslim, “Zekât”, 167. 
1295 Buhârî, “Cihâd”, 172, “Cizye”, 6, “Megâzî, 78; Müslim, “Vasiyet”, 5. 
1296 Buhârî, “Zekât”, 48, 67, 68, “Libâs”, 22, “Zebâih”, 35; Müslim, “Kasâme”, 9, “Libâs”, 109, 110, 111, 112. 



223 

 

bazı rivayetlerden anlaĢılmaktadır. Örneğin; eĢyalarını taĢıyabilmek için deve isteyen 

EĢ„ârîlere elinde bu isteklerini karĢılayacak deve olmadığını söylemesi,
1297

 borcu için 

yardım isteyen Kabîsa b. Muhârik el-Hilâlî‟ye hemen yardım edemeyip 

bekletmesi
1298

 ve gazileri donatacak maddî güce her zaman sahip olamaması
1299

 Hz. 

Peygamber‟in hazinede her zaman ihtiyat ödeneği bulunduramadığını 

göstermektedir.  

Sonuç olarak; Hz. Peygamber, beklenmedik olaylar için devlet hazinesinde ihtiyat 

ödeneği bekletilmesini kural olarak benimsemiĢ ve imkanlar dahilinde bunu 

uygulamıĢtır.  

5.3.2. Yapılacak Ödemelerin Geciktirilmemesi 

Hz. Peygamber‟in kamu gelirlerinden yapılacak ödemeleri bekletmeden hemen 

yerlerine ödemiĢtir. Bu konuya dair zikredilebilecek bazı rivayetler Ģunlardır: 

“Resûlullah‟a (sav) Bahreyn'den mal getirildi. Resûlullah (sav) „Bu malları mescide 

yayın.‟ dedi. Bahreyn‟den gelen mallar, o zamana kadar Resûlullah‟a getirilen en 

fazla mal idi… Namazdan sonra malın yanına geldi ve kimi gördüyse ona biraz mal 

verdi… Resûlullah (sav), tek bir dirhem kalmayıncaya kadar oradan ayrılmadı.”
1300

 

“Nebî (sav)  bize ikindi namazını kıldırdı. Selam verince hızlıca kalktı, sonra eve 

girdi. Çok geçmeden çıkıp şöyle dedi: „Namazda iken evde bulunan bir sadaka 

aklıma geldi. Üzerinden bir gece geçmesini iyi görmedim, onu taksim ettim.‟”
1301

 

Bu hadislerden Hz. Peygamber‟in kamu gelirlerinden hiçbir Ģey ayırmadan hepsini 

hemen sarf yerlerine dağıttığı anlaĢılmaktadır.
1302

 Ebû Ubeyd, Hz. Peygamber‟in 

hiçbir malı bekletmediğine dair rivayetler naklederek, sabah getirilen malı öğle 

vaktine, akĢam getirilen malı da taksim ederek sabaha bırakmadığını belirtmiĢtir.
1303

 

BaĢka müelliflerce de savunulan bu görüĢe göre gelirler devlet hazinesinde 

                                                 
1297 Buhârî, “Humus”, 15. 
1298 Müslim, “Zekât”, 109. 
1299 Buhârî, “Cihâd”, 7. 
1300 Buhârî, “Mesâcid”, 10, “Cizye”, 4. 
1301 Buhârî, “Ameli fi‟s-salât”, 18, “Zekât”, 20. 
1302 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 403. 
1303 Ebû Ubeyd, a.g.e, s. 261-262. 



224 

 

bekletilmeden harcanır, bütçe fazlası meydana getirilmez ve bütçede denklik 

sağlanmaya çalıĢılır.
1304

 

Bu hadislerden hazinede hiçbir Ģey bırakmayacak Ģekilde bütün malların hemen 

harcanması gerektiği sonucuna ulaĢmak yerine, yapılacak ödemelerin bekletilmeden 

hemen ödenmesi sonucuna ulaĢmak daha yerinde olacaktır. Çünkü bütçe denkliği 

sağlamak uğruna hazinede mal bırakmamak için harcama yapmak savurganlığa ve 

gereksiz harcamalara neden olabileceği gibi, her an baĢa gelebilecek beklenmedik 

olaylar karĢısında kamu idaresini çaresiz bırakabilir. Bu nedenle Hz. Peygamber‟in 

gelen malları bekletmeden sarf yerlerine ulaĢtırdığına dair rivayetler, yapılacak 

ödemeleri, hazineye mal geldiği zaman bekletmeden yaptığı Ģeklinde anlaĢılmalıdır.  

Bütçeden ihtiyat ayrılması ile gelirlerin hemen harcanması kaideleri arasında tenakuz 

var gibi görünmektedir. Nitekim bazı âlimler ihtiyat ayrılmasını savunurken, bazıları 

ayrılmamasını savunmuĢlardır.
1305

 Ancak yukarıdaki hadislerin yorumlanmasıyla her 

iki hadis grubunun da anlaĢılması mümkündür. Hz. Peygamber‟in ikindi namazını 

kıldırıp hızla giderek evde bulunan sadaka malını taksim etmesi olayı, 

Müslümanların fakr-u zaruret içinde bulundukları dönemde olmalıdır. Müslümanlar 

bu haldeyken Hz. Peygamber, az bir malı bile bekletmeye razı olmamıĢtır. 

Beklenmedik hadiseler için ihtiyat ödeneği ayırdığını bildiren hadiste bu ödeneğin 

Hayber ve Fedek gelirlerinden ayrıldığı belirtilmiĢtir. Bu dönemde Müslümanlar, 

büyük yokluk dönemini nispeten atlatmıĢlardı.
1306

 Hayber ve Fedek gelirlerinden 

ihtiyat ödeneği ayrılıp, Bahreyn‟den gelen malların Müslümanlara dağıtılmıĢ olması 

mümkündür.  

Hadisler birlikte değerlendirildiğinde Ģöyle bir sonuca ulaĢılabilir: Hz. Peygamber, 

Müslümanların yoksulluk içinde bulundukları dönemde kamu gelirlerinden ihtiyat 

ödeneği ayırmamıĢ, gelirleri bekletmeden zaten acil ihtiyaç içinde bulunan 

Müslümanlara dağıtmıĢtır. Müslümanlar ihtiyaçlarını görebilecek duruma eriĢip acil 

ihtiyaçtan kurtulduklarında kamu gelirlerinin hepsini bekletmeden onlara dağıtmak 

yerine bir kısmını devlet hazinesinde beklenmedik olaylar için ihtiyat ödeneği olarak 

                                                 
1304 Yeniçeri, a.g.e, C: II, s. 399. 
1305 Mâverdî, a.g.e, s. 404; Kallek, a.g.md. 
1306 Buhârî, “Megâzî”, 36. 



225 

 

ayırmıĢtır. Bununla beraber Bahreyn malları örneğinde olduğu gibi dağıtılacak olan 

diğer gelirleri de bekletmeden dağıtmıĢtır.   

5.3.3. Kamu Harcamalarının Önem Sırasına Göre Yapılması 

Hz. Peygamber, bir devlet baĢkanı olarak kamu adına harcama yaparken, harcama 

yapılacak yerlere önem ve zaruriyet durumuna göre öncelik vermiĢtir. Daha acil ve 

zaruri bir ihtiyaç varken daha az öneme sahip baĢka bir yer için harcama 

yapmamıĢtır. Buhârî, bu durumu, kızı Fâtıma‟nın kendisine yardımcı istemesine 

karĢılık Hz. Peygamber‟in, Suffe ehli ile dul kadınlara öncelik vermiĢ olduğunu 

belirterek güzel bir Ģekilde ifade etmiĢtir.
1307

  

Bu kaideye örnek oluĢturabilecek uygulamalardan biri; ele geçen ilk ganimet ve fey 

gelirlerini Medine‟de hiçbir mal varlıkları olmayan ve ensârın yanına sığınmıĢ olarak 

yaĢayan muhacirler için harcamasıdır. Bu Ģekilde ilk gelirler, müĢkil durumda 

bulunan muhacirler için harcanırken daha iyi durumdaki ensâr için hemen hemen hiç 

harcama yapılmamıĢtır.
1308

 Muhaciriyle ensârıyla Müslümanların ekonomik olarak 

rahatladıkları sonraki dönemde ise Bahreyn‟den gelen mallarda olduğu gibi herkese 

mal vermiĢtir.
1309

  

Hz. Peygamber, savaĢ durumunda devletin bütün imkanlarını seferber etmiĢtir. SavaĢ 

için gerekli olan harcamaları, diğer harcamaların önüne geçirerek gerektiğinde 

hazinedeki bütün malı savaĢ masrafları için harcamıĢtır.
1310

 Bütün bu örnekler Hz. 

Peygamber‟in kamu harcamalarında daha önemli olan ihtiyacı öne aldığının 

göstergeleridir. 

5.3.4. Kamu Harcamalarında Ġsraftan Kaçınılması 

Ġsraf kelimesi, inanç, söz ve davranıĢlarda din, akıl veya örfün makul ölçülerini 

aĢmayı, özellikle mal veya imkanları gereksiz yere saçıp savurmayı ifade 

                                                 
1307 Buhârî, “Humus”, 6. 
1308 Ġbn Battâl, a.g.e, C: V, s. 286-287; Ġbn Hacer, a.g.e, C: VI, s. 206, 227; Aynî, a.g.e, C: XV, s. 47; Miras, a.g.e, 

C: VIII, s. 236. 
1309 Buhârî, “Mesâcid”, 10, “Cizye”, 1, 4, “Megâzî”, 9, “Rikâk”, 7; Müslim, “Zühd”, 6. 
1310 Buhârî, “Megâzî”, 74, 75. 



226 

 

etmektedir.
1311

 Kur‟an-ı Kerîm‟de iyi kulların özellikleri arasında,  harcama 

yaptıkları zaman saçıp savurmadan ve cimrilik de etmeden, bu ikisi arasında mâkul 

bir dengeye göre harcama yaptıkları belirtilmiĢtir.
1312

 Tefsirlerde israf kelimesi, 

sağduyunun ve kamu vicdanının uygun bulmadığı Ģekilde harcamada bulunulması 

olarak açıklanmıĢtır.
1313

 

“Muâviye, Muğîre b. Şu„be‟ye yazdığı mektupta, kendisine Nebî‟den (sav) işittiği bir 

hadis yazmasını istedi. Muğire, ona şöyle yazdı: „Nebî‟yi (sav), şöyle derken işittim: 

„Allah, sizin hakkınızda üç şeyi hoş görmez: Dedikodu, malı israf etmek ve çok soru 

sormak.‟”
1314

 

Yukarıda zikredilen Muğîre b. ġu„be‟nin Muâviye için yazdığı hadiste, Hz. 

Peygamber, malı israf etmeyi, Allah‟ın hoĢ görmediği Ģeyler arasında saymıĢtır. 

Burada dikkat edilecek bir nokta da Muğîre‟nin, kendisi için bir hadis yazmasını 

isteyen yönetici pozisyonundaki Muâviye‟ye malı israf etmek konusunda uyaran bir 

hadis yazmasıdır. Hadisin muhatabı bir devlet baĢkanı olunca hadiste israf 

edilmemesi yönünde uyarılan mal da devlet malı olmaktadır.      

Kamu harcamalarındaki israf ve kötü yönetim sebebiyle devlet hazinesi yoksullaĢır 

ve yükümlülüklerini yerine getiremez olur. Bu sebeple devlet gelirleri; kamu 

harcamalarında lükse yönelme, aĢırı memur çalıĢtırma ve gereğinden yüksek 

ücretlerle israf edilmemelidir.
1315

  

  

                                                 
1311 Ġbn Manzûr, a.g.e, C: IX, s. 148; Cengiz Kallek, “İsraf”, DĠA. 
1312 el-Furkân 25/67. 
1313 Taberî, Tefsîr, C: XIX, s. 299; Nesefî, a.g.e, C: III, s. 144; Komisyon, Kur'an Yolu Tefsiri C: 4, s. 138. 
1314 Buhârî, “Zekât”, 52. 
1315 Kallek, a.g.md.  



227 

 

SONUÇ 

 

Kamu maliyesi konusuyla ilgili rivayetler, Sahîh-i Buhârî‟de yoğun olarak zekât, 

cihâd, humus, cizye ve megâzî kitaplarında, Sahîh-i Müslim‟de ise zekât ve cihâd 

kitaplarında bulunmaktadır. Müslim‟de humus, cizye ve megâzî kitapları 

bulunmamaktadır ve Buhârî‟de bu bölümlerde nakledilen rivayetler, Müslim‟in cihâd 

kitabında nakledilmiĢtir.  

Ġmam Buhârî, eserinin genelinde olduğu gibi kamu maliyesiyle ilgili bâblarda da 

çoğunlukla konuyla ilgili olan ayetler zikretmiĢ, bazen bâb baĢlıklarında ayetlere yer 

vermiĢtir. Hiç hadis nakletmeyip ayet zikrettiği konular da vardır. Yine eserin 

geneline uygun bir biçimde bâb baĢlıkları onun konu hakkındaki görüĢünü 

yansıtmaktadır. Bâblarda bazen görüĢünü açıkça belirtmiĢtir.    

Sahîh-i Müslim‟de rivayetler, meselelerin iĢlenen konudaki sırasına göre veya 

olayların oluĢ sırasına göre sıralanmıĢ değillerdir. Nadiren ayet zikredilmiĢtir. Nevevî 

tarafından koyulan bâb baĢlıkları içeriğe uygun olmakla beraber Nevevî‟nin 

görüĢlerinin izlerini de taĢımaktadır. Ġmam Müslim, eserinde naklettiği rivayetlerden 

hüküm çıkarmak yerine, daha çok sadece nakletmek gayesinde olmuĢ gibidir.      

Kur‟an-ı Kerîm‟de kamu maliyesi konusunda temel olacak birkaç ayet nâzil olmuĢ, 

bu konuda büyük bir alan Hz. Peygamber‟in sünnetine bırakılmıĢtır. Hz. Peygamber, 

ilgili ayetleri beyan etmesinin yanında detaylarını açıklamıĢ ve pek çok hüküm 

ortaya koymuĢtur. Kısacası Ġslâm‟da kamu maliyesi alanı, çok büyük ölçüde Hz. 

Peygamber‟in sünnetiyle düzenlenmiĢtir.  

Hz. Peygamber, peygamber olmasının yanı sıra aynı zamanda devlet baĢkanı olması 

hasebiyle bu sıfatına bağlı olarak da kararlar almıĢ ve hükümler ortaya koymuĢtur. 

Kamu maliyesi alanı da devlet baĢkanı olarak koyduğu hükümlerin bulunduğu bir 

alandır. 



228 

 

Hz. Peygamber devrinde gelirleri, giderleri ve teĢkilatıyla bir kamu maliyesi 

oluĢmuĢtur. Hz. Peygamber, devlet baĢkanı olarak bu teĢkilatın baĢında yer almıĢ ve 

Ġslâm Devleti‟nin maliyesini de yönetmiĢtir.   

Kamu mallarının muhafaza edildiği fizikî bir mekan olarak beytülmâl müessesesinin 

temelleri Hz. Peygamber döneminde atılmıĢtır. Bu dönemde bazen mescid ve Hz. 

Peygamber‟in bazı hanımlarının odaları ile özellikle mescidin üst katındaki meĢrube 

ve ulliyye diye isimlendirilen oda bu maksat için kullanılmıĢtır. Kamuya ait 

hayvanlar için de ağıllar ve devlete ait meralar olmuĢtur.  

Hz. Peygamber, kudretli kiĢilerin uyguladığı boĢ arazileri kendi hayvanları için tahsis 

etme, yani Ģahsına himâ yapma uygulamasını kaldırmıĢtır. Himâ yapma yetkisinin, 

sadece Allah ve Resûlü‟ne dolayısıyla devlete ait olduğunu bildirmiĢ ve kendisi de 

kamu adına himâ yapmıĢtır. 

Kamu gelirlerinden zekât ile humus ve fey türü gelirler, birbirine karıĢtırılmamıĢtır.     

Bu konuda açık bir hadis bulunmasa da bazı rivayetlerden bu malların 

karıĢtırılmaması gerektiği sonucuna varılabilmektedir.      

Hz. Peygamber tarafından maliye iĢlerinde pek çok görevli vazifelendirilmiĢtir. Bu 

görevliler, zekât ve cizye vergilerinin toplanmasında, bunların merkeze 

nakledilmesinde, ganimet ve fey gelirlerinin her türlü iĢlerinde ve gelirlerin sarf 

iĢlemlerinde görevlendirilmiĢlerdir. 

Maliyenin iĢleri için görevliler atayan Hz. Peygamber, bu görevlileri baĢıboĢ 

bırakmamıĢ, sık sık uyarmakla beraber denetime de tabi tutmuĢtur. Denetleme 

neticesinde bulduğu yanlıĢ iĢlere müdahale etmiĢ ve düzeltilmesini sağlamıĢtır.  

Hz. Peygamber‟in uygulamasında zekât, Ġslâm Devleti‟nin, Müslüman 

vatandaĢlarından aldığı bir vergidir. Hz. Peygamber, zekâtın tahsili, toplanan 

malların nakli ve sarfı için devlet adına memurlar görevlendirerek bu iĢlemlerin 

gerçekleĢtirilmesini sağlamıĢtır.   



229 

 

Zekât, Kur‟an-ı Kerîm‟de farz kılınmıĢ ve sarf edileceği sınıflar ayrıntı verilmeden 

bildirilmiĢtir. Bütün Ģartları ve ayrıntıları Hz. Peygamber‟in sünnetine 

dayanmaktadır.  

Hz. Peygamber, kiĢinin zekâta mükellef olabilmesi için bazı Ģartlar belirlemiĢ ve alt 

sınır olarak bir zenginlik ölçüsü belirlemiĢtir. Buna göre kiĢi, önce kendisinin ve 

ailesinin, havâic-i asliyye de denen zarurî ihtiyaçlarını karĢılamakla yükümlüdür. 

Zekât mükellefi olması için havâic-i asliyyesini karĢıladıktan sonra kalan malları 

üzerinden değerlendirme yapılır. 

Hz. Peygamber, havâic-i asliyeden sonra kalan mallar için de bir alt sınır 

belirlemiĢtir. Nisab adı verilen bu alt sınırı, dönemindeki birçok mallar için 

belirlemiĢtir. Bazı müelliflerce iddia edilen, nisab miktarlarının Hz. Peygamber 

döneminde denk olduğu iddiası hakkında, nisab miktarları için bir genelleme 

yapılarak bunların birbirine denk olduğunu söylemenin mümkün olmadığı ifade 

edilebilir.  

Mükelleflerin mallarından alınacak zekât oranları da Hz. Peygamber tarafından 

bildirilmiĢtir. Zekât oranları ve nisab miktarlarının neye göre belirlendiği günümüzde 

hala önemini koruyan bir konudur.   

Hz. Peygamber, devlet baĢkanlığı sıfatıyla kendi devrinde, o bölgede yetiĢtirilen ve 

gelir getirici olan malların zekât vergisine tabi olduğunu bildirmiĢtir. Bu sıfatıyla, o 

dönemde binek olarak kullanılıp, savaĢ zamanında da kendisinden faydalanılan atı, 

zekât vergisine tabi tutmamıĢtır. Ayrıca ilgili rivayetlerden zekâtın, malın ayniyle 

verilebileceği gibi bedeliyle de verilebileceği anlaĢılmaktadır.       

Zekât vermeyenler konusunda; Hz. Ebû Bekir‟in yaptığı savaĢlar, zekât vermeyen 

birkaç kiĢiye karĢı yapılmıĢ savaĢlar değil, devlete isyan niteliğindeki silahlı 

toplumsal ayaklanmalara karĢı yapılmıĢ savaĢlardır. Hz. Peygamber, zekâtını 

vermeyen Ġbn Cemîl‟e fiilî bir ceza vermemiĢ ancak onu kınamıĢtır. Hz. Peygamber 

tarafından kınanmak, o devirde Müslümanlar için ağır bir cezaydı. Zekât 

vermeyenlere uygulanabilecek dünyevî yaptırımlar konusunda bu olay, örnek teĢkil 

edebilir. 



230 

 

Zekâtın sarf yerleri, Tevbe Sûresi‟nin 60. ayetiyle belirtilmiĢtir. Bu ayette, sayılan 

yerlerin sadece isimleri bildirilmiĢ, bütün ayrıntıları Hz. Peygamber‟in sünnetine 

bırakılmıĢtır. Bu sınıflardan üzerinde en çok tartıĢma olanlar müellefe-i kulûb ve fî 

sebîlillah sınıflarıdır. Müellefe-i kulûb sınıfının, Hz. Peygamber‟den sonra kalktığı 

ve Müslümanların dıĢındakilere bu sınıf adı altında zekât mallarından verilemeyeceği 

iddia edilmiĢtir. Fî sebîlillah sınıfının da sadece Allah yolunda savaĢan gaziler 

olduğu belirtilmiĢtir. Zekâtın bu kalemini ilgilendiren bir mesele de temlik 

konusudur. Ancak Hz. Peygamber‟in zekât mallarından temliksiz verdiği olmuĢtur.      

Fakihlerin bir kısmı tarafından kabul edilmeyen, bir bölgeden toplanan zekât 

mallarının baĢka bir bölgeye nakledilebilmesi konusunda ilgili hadisler birlikte 

değerlendirildiğinde toplanan zekât mallarının baĢka bir bölgede harcanmasının 

mümkün olduğu anlaĢılmaktadır 

Ganimetler de Ġslâm Devleti‟nin önemli gelirleri olmuĢtur. Ganimetler hakkında 

yetki, Enfâl Sûresi‟nin 1. ayetiyle Hz. Peygamber‟e verilmiĢtir. Daha sonra nâzil olan 

41. ayet ile de ganimetlerden humus ayrılması emredilmiĢtir. Bazı âlimler, 1. ayetin, 

41. ayetle neshedildiğini ve önce ganimetlerin tamamının hususen Hz. Peygamber‟in 

tasarrufunda olduğunu, sonradan beĢte dördünün diğer ayetle savaĢçılara 

bırakıldığını kabul etmiĢlerdir. 41. ayette ganimetlerin 1/5‟inin ayrılması emredilmiĢ 

ve bu payın harcanağı yerler bildirilmiĢtir. Ancak geri kalan 4/5‟in ne yapılacağı ile 

ilgili bir emir verilmemiĢtir. Buna göre bu ayet ile 1. ayetin tamamen neshedildiğini 

söylemek pek mümkün gözükmemektedir. Dolayısıyla ganimetlerin humus 

ayrıldıktan sonraki 4/5‟i üzerindeki yetki yine Hz. Peygamber‟e aittir. Hz. 

Peygamber‟in ganimetin bu kısmı üzerindeki uygulamaları da bu kısmın doğrudan 

savaĢçılara ait olduğu görüĢünü çürütmektedir. Ganimetlerin 4/5‟inin gazilere taksim 

edilmesi Enfâl Sûresi‟nin 41. ayetine değil, Hz. Peygamber‟in sünnetine dayanan bir 

uygulamadır. 

Hz. Peygamber‟in ganimet uygulamalarında, savaĢla ele geçirilen menkul malların 

4/5‟i çoğunlukla savaĢa katılan gaziler arasında taksim edilmiĢtir. Ancak Hevâzin 

ganimetlerinden savaĢa katılmıĢ olmalarına rağmen ensâra pay vermemesi ve savaĢa 

katılmamıĢ kimselere pay vermesi gibi uygulamaları, ganimetin humus ayrıldıktan 



231 

 

sonraki 4/5‟inin gazilere dağıtılmasının Ģart olmadığını gösterir. Bu konuda yetki 

devlet baĢkanındadır.   

Ganimetler ve esirler taksim edildikten sonra bunlar hakkındaki yetki, dağıtıldığı 

kiĢilere aittir. Hz. Peygamber, taksimattan sonra ganimetler ve esirler için tek baĢına 

karar almamıĢ, almak istediği kararları mallar ve esirlerin dağıtıldığı kimselerden rica 

etmiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in ganimet uygulamaları incelendiğinde, Ģartlar gereği hangi Ģekilde 

hareket etmek gerekiyorsa o Ģekilde tasarrufta bulunduğu söylenebilir. Bunun 

sonucunda ortaya çıkan farklı uygulamalar neticesinde ganimetler konusunda Ġslâm 

âlimleri arasında görüĢ ayrılıkları meydana gelmiĢtir.  

Hz. Peygamber‟in uygulamasında fethedilen yerlerin halkının, Müslümanların esiri 

olduğu Ģeklinde bir uygulama yoktur. Alınan esirler, savaĢ meydanında alınmıĢlardır. 

Buna delil olabilecek bir örnek Mekke‟nin Fethi sırasında görülmüĢtür. Fethedilen 

Mekke‟nin halkı için esir edilmeleri durumu söz konusu olmamıĢ ve bunlar, Ġslâm 

Devleti‟nin vatandaĢı olmuĢlardır. Fethedilen ülkelerin halkları, Müslüman oldularsa 

Müslüman, olmadılarsa zimmî statüsüyle vatandaĢ kabul edilmiĢlerdir.  

Hz. Peygamber döneminde, haklarında kendilerinin de razı olduğu hakemin kararı 

uygulanan Benû Kurayza dıĢında, Hicaz civarındaki bütün Yahudi toplulukları için 

sürgün hükmü verildiği görülmektedir. Yahudi topluluklarının sürgün edilmeleri, 

Hicaz topraklarında Ġslâm‟dan baĢka din bırakılmaması siyasetinin gereğidir. 

Hz. Peygamber, esirler hakkında; maslahata göre en uygun gördüğü Ģekilde hareket 

etmiĢtir. KarĢılıksız serbest bırakma, fidye alma ve Müslümanlar arasında taksim 

etme Ģeklinde uygulamalarda bulunmuĢtur. Esirlerin taksim edilmesinde iaĢelerinin, 

devlet tarafından karĢılanmasındaki güçlüğün etkili olduğu da düĢünülebilir. Ġstisnai 

olarak uygulattığı birkaç kiĢinin idam edilmesi, bu kiĢilerin iĢledikleri suçların 

cezalarıdır. 

Hz. Peygamber‟in, Ġslâm Devleti‟ne katılan topraklar hakkında bir takım farklı 

uygulamaları olmuĢtur. Bundan dolayı gerek ganimet, gerekse fey olarak ele 



232 

 

geçirilen topraklar konusunda âlimler tarafından çeĢitli görüĢler ileri sürülmüĢtür. Bu 

görüĢlerden kimisi, toprakların da ganimet olduğunu belirterek taksim edilmesi 

gerektiğini savunmuĢ, kimisi de toprakların fey olduğunu belirterek haklarında devlet 

baĢkanının vereceği kararın geçerli olacağını savunmuĢlardır. Örneğin; Hz. 

Peygamber‟in Mekke hakkında verdiği karar nedeniyle çok çeĢitli görüĢler 

sunulmuĢtur.   

Hz. Peygamber‟in fethedilen bölgelerin toprakları konusundaki uygulamasında 

savaĢla veya savaĢsız ele geçirilen bütün toprakların, ganimet veya fey hükmüyle 

sahiplerinin ellerinden alınması diye bir durum olmamıĢtır. Sadece halkının tehcir 

edilmesi gibi bir durum sonucu sahipsiz kalan topraklar, ganimet ve fey gibi 

muamele görmüĢtür. Fey veya ganimet gibi muamele gören topraklar; sadece Nadîr, 

Hayber, Fedek gibi halkının tehcir edilmesiyle ve Kurayza gibi hakem kararı sonucu 

erkeklerinin idam edilmesiyle sahipsiz kalan topraklardır. SavaĢılmadan ele geçirilen 

Nadîr ve Fedek arazileri fey olarak Hz. Peygamber‟in tasarrufunda kalmıĢ, diğerleri 

Müslümanlara taksim edilmiĢtir.  

Halkının tehcir edilmesi gibi bir durumun olmadığı topraklara dokunulmayıp 

sahiplerinin elinde bırakılmıĢ ve buraların halkı vergiye bağlanmıĢtır. Müslüman 

olanlardan zekât vergisi, diğerlerinden de yapılan antlaĢmalar gereği vergiler 

alınmıĢtır. Örneğin, halkının sürgün edilmesi gibi bir durumun söz konusu olmadığı 

Mekke, halkının elinde bırakılmıĢ ve sonrasında Müslüman olan halktan zekât 

vergisi alınmıĢtır. 

Hz. Ömer‟in fethedilen yerler hakkındaki uygulaması da tamamen Hz. Peygamber‟in 

uygulamasına muvafıktır. O da fethedilen yerlerin arazilerini sahiplerinin elinde 

bırakmıĢ, buralara ganimet veya fey olarak el koymamıĢtır. 

Hz. Peygamber, ganimetler üzerinde tasarruf yetkisini kullanmıĢ, Ġslâm Dini ve 

ümmetinin maslahatı için ganimetlerden harcamalar yapmıĢtır. Dolayısıyla ondan 

sonraki devlet baĢkanlarının da bu yetkiye sahip olduğunu söylemek mümkündür. 

Ancak bu yetki, Hz. Peygamber‟in yaptığı gibi Ġslâm‟ın ve ümmetin maslahatı için 

kullanılmalıdır. 



233 

 

Hz. Peygamber, devlet baĢkanı olarak ganimetlerden seleb ve nefel olarak bazı 

askerlere özel olarak mal vermiĢtir. Nefelin, ganimetin hangi kısmından verildiği 

konusunda alimler arasında ihtilaf edilmiĢtir. Ġlgili rivayete göre yaptığımız 

hesaplamada nefelin, humusun humusundan verilmesi matematiksel olarak pek 

mümkün gözükmemektedir. Hz. Peygamber‟in genel olarak ganimetler konusunda 

Enfâl Sûresi‟nin 1 ve 41. ayetleri doğrultusunda hareket etmesine dayanılarak 

nefelin, ganimetten humus ayrıldıktan sonra kalan 4/5‟lik kısımdan verilmiĢ olması 

en makul görüĢ olarak gözükmektedir 

Hz. Peygamber, yine devlet baĢkanı sıfatıyla, at edinmeye teĢvik bağlamında 

ganimetten, süvarilere fazla pay vermiĢtir. Bu da devlet baĢkanının ganimetler 

üzerindeki yetkisini gösteren bir olaydır. 

Hz. Peygamber, zekâtın sarf yerlerinden olan müellefe-i kulûb sınıfına ganimetlerden 

de mal vermiĢtir. Bu sınıfa ganimet mallarından vermesi, zekâtın sarf yerlerinin 

bildirildiği Tevbe Sûresi‟nin 60. ayetinin nüzûlünden önce gerçekleĢmiĢtir. 

Dolayısıyla Hz. Peygamber‟in müellefe-i kulûb politikasını ayetten önce de 

uyguladığını söylemek mümkündür. Müellefe-i kulûbe verilenlerin, ganimetin hangi 

kısmından olduğu Ġslâm âlimleri arasında ihtilaflıdır. En makul gözüken görüĢ, 

verilenlerin ganimetten humus ayrıldıktan sonra kalan 4/5‟lik kısımdan olmasıyla 

beraber müellefe-i kulûbe gerektiğinde humustan da verilmiĢ olabilir.   

Hz. Peygamber, Enfâl Sûresi‟nin 1. ayetiyle kendisine verilen yetkiyle Bedîr 

ganimetlerinin tamamını taksim etmiĢtir. Bundan sonra nâzil olan aynı sûrenin 41. 

ayetiyle ganimetlerden humus ayrılması emredilmiĢ ve Hz. Peygamber, sonraki 

bütün ganimetlerden humus ayırmıĢtır. Ayrıca Medine dıĢında yaĢayan Müslüman 

kabilelere de elde ettikleri ganimetlerin humusunu ödemelerini emretmiĢtir.  

Ganimetlerden humus ayrılması emredilen Enfâl Sûresi 41. ayet ile bu humusun 

Allah‟a, Resûlü‟ne, yakınlarına, yetimlere, miskinlere ve yolda kalmıĢlara ait olduğu 

bildirilmiĢtir. Bu ayette Allah hakkından bahsediliyor olması, humusun kamusal 

yönünün göstergesidir. Hz. Peygamber‟in uygulamaları da humusun bu yönünü 

yansıtmaktadır. O, humusu, ayette bildirilen sınırlar dahilinde, Müslümanların 



234 

 

ihtiyaçları için harcamıĢtır. Hz. Peygamber‟in payı, kendi geçimine ayrılan kısımdır 

ve bundan arta kalanı yine kamusal ihtiyaçlar için harcamıĢtır. Ayette bildirilen 

yakınların (zevi‟l-kurbâ), HâĢim ve Muttaliboğulları olduğu, Hz. Peygamber‟in 

uygulamasıyla açıklığa kavuĢmuĢtur. Diğer üç sınıf; yetimler, miskinler ve yolda 

kalmıĢlar hakkında herhangi bir ihtilaf yoktur. 

Fey hukuku, Nadîroğulları‟nın Medine‟den sürgün edilmesiyle baĢlamıĢtır. 

Bunlardan kalan mallar ve araziler, o sırada nâzil olan HaĢr Sûresi‟nin ilgili 

ayetleriyle fey olarak adlandırılıp, Hz. Peygamber‟in tasarrufuna bırakılmıĢtır. Fedek 

için de Benû Nadîr gibi fey hükmü uygulanmıĢtır. Hz. Peygamber, vefatı durumunda, 

fey hükmündeki bu yerlerin miras olamayacağını, buraların kamu malı olduğunu 

belirtmiĢtir.   

Fey hükümlerinin bildirildiği HaĢr Sûresi‟nde fey olarak ele geçirilen malların 

nerelere harcanacağı da bildirilmiĢtir. Bunlar humus ayetinde bildirilen yerlerle aynı 

olarak; Allah‟a, Peygamber‟e, onun yakınlarına, yetimlere, miskinlere ve yolda 

kalmıĢlara aittir. Ayrıca humustan farklı olarak burada, bu malların özellikle fakir 

muhacirler için olduğu beyan edilmiĢtir. Hz. Peygamber, fey gelirlerini fey ayetlerine 

uygun bir Ģekilde sarf etmiĢtir. Bir kısmını fakir muhacirlere tahsis etmiĢ, bir kısmını 

kendisi ve ailesinin ihtiyaçları için ayırmıĢtır. Ayrıca yolda kalmıĢlar için de pay 

ayırmıĢ, kamunun ihtiyaçları için önemli harcamalar yapmıĢtır. Hz. Peygamber, fey 

olarak kendi tasarrufuna verilen yerlerin miras olamayacağını, buraların kamu malı 

olduğunu ve vefatı durumunda devlet idaresine bırakılacağını belirtmiĢtir. 

Gayr-i müslim vatandaĢlardan alınan cizye vergisi de kamu maliyesinin gelirlerinden 

biridir. Dayanağı Tevbe Sûresi‟nin 29. ayetidir. Kur‟an-ı Kerîm‟de bu ayetle 

emredilmesinden baĢka hiçbir bilgi verilmemiĢtir. Bütün Ģartları ve ayrıntıları Hz. 

Peygamber‟in sünnetiyle beyan edilmiĢtir. Cizye, Ġslâm devletinin gayr-i müslim 

vatandaĢlarından aldığı vergidir. Tevbe Sûresi‟nin baĢında, müĢriklerin, Ġslâm‟ın 

harem kabul ettiği topraklarda kalmalarının önü kapanmıĢtır. Buna bağlı olarak Hz. 

Peygamber‟in uygulamaları neticesinde Arap kabileleri kendiliklerinden fevc fevc 

Ġslâm‟a girmiĢlerdir. Dolayısıyla Arap müĢrikleri için cizye hükümleri söz konusu 



235 

 

olmamıĢtır. Ġslâm devletinin vatandaĢı olan bütün gayr-i müslimler, cizye hükmüne 

tabidirler. Ancak sadece ödeme gücü olanlardan, maddî durumları ölçüsünde alınır.    

Diğer devlet gelirlerinin sarf yerleri Kur‟an-ı Kerîm‟de belirtilmiĢken cizye 

gelirlerinin sarf yerleri belirtilmemiĢ, bunların sarfı tamamen Hz. Peygamber‟e 

bırakılmıĢtır.  Buna göre kamu gelirlerinin sarfı konusunda devlet baĢkanına en çok 

yetki verilmiĢ olan gelirin cizye gelirleri olduğu söylenebilir. Hz. Peygamber, gelen 

cizye mallarını uygun gördüğü Ģekilde sarf etmiĢtir. 

Hz. Peygamber devrinde gayr-i müslim tebaadan arazi vergisi olarak haraç gibi bir 

verginin alındığına dair açık bir delil yoktur. Ġslâm Devletine dahil olup, 

topraklarında bırakılan gayr-i müslim bölgeler cizye vergisine bağlanmıĢtır.  

Zekât, cizye, ganimet ve fey gelirlerinin yanısıra maliyeye kalan miras malları ve 

bağıĢlar yoluyla elde edilen gelirleri de maliye gelirleri arasında değerlendirmek 

mümkündür. Ayrıca Hz. Peygamber, yokluk ve savaĢ zamanları gibi zor dönemlerde 

Müslümanları devlet hazinesine yardım etmeleri yönünde teĢvik etmiĢ, sahâbe de 

hazineye bağıĢlarda bulunmuĢtur.  

Ayetler ve Hz. Peygamber‟in uygulamaları ile sınırları çizilen kamu giderleri için 

devlet baĢkanına önemli bir sorumluluk alanı bırakılmıĢtır. Hz. Peygamber, ayetlerde 

bildirilen sınırlara bağlı kalarak zekât, humus ve fey gelirlerini Ġslâm‟ın ve kamunun 

maslahatına göre uygun gördüğü Ģekilde sarf etmiĢtir.  

Hz. Peygamber devrinde kamu maliyesinin, ayetlerde bildirilen harcama yerleri 

dıĢında daha pek çok harcama kalemleri olmuĢtur. Bunları; idarî-siyasî, askerî, 

sosyal, eğitim nitelikli harcamalar Ģeklinde gruplandırmak mümkündür. 

Sahîhayn‟da tespit edilebilen; devlet görevlilerinin maaĢları, esirlerin kurtarılması, 

gelen devlet ve kabile heyetlerinin ağırlanması ve hediyeler verilmesi, müellefe-i 

kulûb için zekât gelirleri dıĢından da yapılan harcamalar, askerî harcamalar, muhtaç 

kimselerin yeme, içme, barınma gibi zarurî ihtiyaçlarının giderilmesi, eldeki düĢman 

esirlerinin ihtiyaçları, dul ve yetimlere sahip çıkılması, mal bırakmadan ölen 



236 

 

kimselerin borçlarının ödenmesi, evleneceklere maddî yardımda bulunulması gibi 

harcamalar Hz. Peygamber‟in kamu harcamalarından bazılarıdır.      

Hz. Peygamber, baĢında bulunduğu Ġslâm Devleti‟nde oluĢturduğu kamu maliyesi 

için bir takım ilkeler ortaya koymuĢtur. Bu prensiplerden Sahîhayn‟da tespit 

edebildiklerimizi Ģöyle sıralamak mümkündür: Devlet baĢkanının devlet malının 

sahibi değil koruyucusu olması, devlet çalıĢanlarının devlet malını çalmamaları ve 

kendi menfaatlerine kullanmamaları, devlet çalıĢanlarının rüĢvet ve hediye almaması, 

yeterli maddî güce sahip olmayanlardan vergi alınmaması, vergi mükelleflerine 

kolaylık gösterilmesi, vergi miktarını artırmak ya da azaltmak maksadıyla hile 

yapılmaması, vergi olarak kötü durumdaki malların veya en iyilerinin alınmaması, 

vergi toplarken zulüm edilmemesi, bütçeden ihtiyat ödeneği ayrılması, yapılacak 

ödemelerin bekletilmeden yapılması, kamu harcamalarının önem sırasına göre 

yapılması, kamu harcamalarında israftan kaçınılması. 

Sonuç olarak; Hz. Peygamber devrinde gelirleri, giderleri ve teĢkilatıyla kamu 

maliyesinin temeli oluĢmuĢtur. Hayatın gerek bireysel gerek toplumsal alanı için bir 

nizam ve ölçü koyan Hz. Peygamber, Medine‟de kurduğu Ġslâm Devleti‟nin maliyesi 

örneğiyle kamu maliyesi konusunda da bir nizam ve ölçü ile bazı ilkeler ortaya 

koymuĢtur. ÇalıĢmamızda Hz. Peygamber devrinde kamu maliyesi ve onun bu 

konuda ortaya koyduğu değerler Sahîhayn‟daki ilgili rivayetler bağlamında 

incelenmeye ve anlaĢılmaya çalıĢılmıĢtır.  

        

  



237 

 

KAYNAKLAR 

 

Algül, H. & Apaydın, H. Y. & Bardakoğlu, A. & Dönmez, Ġ. K. & Erkal, M. & 

Harman, Ö. F. (2006). İlmihal I İman ve İbadetler. (10. Baskı). Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.  

 

Algül, H. (1995). Fedek. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Apaydın, H. Y. (1998). Humus. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi.  

 

Arı, A. (2013). Yetim. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Aslan, S. & Koçal, V. (2016). Ġslâm Kaynaklarında Devlet ve Ekonomi DüĢüncesi: 

Teolojik, Tarihî ve Felsefî Bir Çerçeve. S. Erdoğan, A. Gedikli ve D. Ç. 

Yıldırım (Ed.) içinde, İslâm Ekonomisi ve Finansı (1-50) Ġstanbul: Umuttepe 

Yayınları. 

 

AteĢ, A. O. (2007). Asr-ı Saadet‟te Dinler ve Gelenekler. V. Akyüz (Ed.) içinde, 

Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 2, s. 5-94). (2. Basım). Ġstanbul: 

Ensar NeĢriyat. 

 

Avcı, C. (2002). Kurayza (Benî Kurayza). Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Aydın, M. A. & Hamidullah M. (2002). Köle. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Aykanat, M. (2015). Osmanlı Sosyal Güvenlik Hukukunda Temel Kurumlar. 

YayınlanmamıĢ doktora tezi. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Konya. 

 

Aynî, B. E. M. (t.y). Umdetü‟l-kârî şerhu Sahîhi‟l-Buhârî. Kahire: Ġdâretü't‐Tıbâati'l‐

Münîriyye.  

 

Azizova, E. (2007). Hz. Peygamber Döneminde Çalışma Hayatı ve Meslekler. 

YayınlanmamıĢ doktora tezi. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ġstanbul. 

 

Azizova, E. (2012). Teymâ. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Babanzâde, A. N. & Miras, K. (1993). Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh 

Tercemesi ve Şerhi. (9. Baskı). Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları. 

 

Baktır, M. (2009). Suffe. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Balcı, Ġ. (1999). Hz. Ebû Bekr Döneminde Ġç Siyaset ve Ġdare. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11, 185-215. 

 

Bardakoğlu, A. (1994). Diyet. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 



238 

 

Bardakoğlu, A. (1996). Garâmet. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Bardakoğlu, A. (1997). Hak. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Bardakoğlu, A. (1998). Hediye. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Begavî, E. M. (t.y). Meâlimu‟t-tenzîl. (4. Baskı). Dâru Tayyibe. 

 

Behûtî, M. B. Y. (h. 1402). Keşşâfu‟l-kına„ an metni‟l-iknâ„. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Belâzurî, A. B. Y. (2013). Fütûhu‟l-büldân-Ülkelerin Fethi (Çev. M. Fayda). 

Ġstanbul: Siyer Yayınları. 

 

Beyhakî, E. A. (h. 1344). es-Sünen-ü‟l-kübrâ ve fî zeylihi‟l-cevheri‟l-nakî. 

Haydarâbad:  Meclis-i Dâireti‟l-Maârifi‟l-Nizâmiyyeti‟l-Kâine. 

 

Birsin, M. (2004). Mâverdî‟nin Devlet Anlayışı. YayınlanmamıĢ doktora tezi. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ankara. 

 

Birsin, M. (2012). Ġslâm Devletler Hukukunda SavaĢ Esirlerine Uygulanan 

Yaptırımların Analizi. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11(21), 

163-194. 

 

Buhârî, E. A. M. (1987). el-Câmi„u‟l-müsnedü‟s-sahîhi‟l-muhtasar. (3. Baskı). 

Beyrut: Dâru Ġbni Kesîr. 

 

Cessâs, A. E. R. (1994). Ahkâmu‟l-Kur‟ân. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

Cici, R. (2016). Günümüz Ġslâm Ülkelerinde Zekât Kanunları ve Uygulamalarına 

Genel Bir BakıĢ. Din ve Hayat, 29, 47-54. 

 

Çalık, B. (2016). Zekât ve Temlik Esası. Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 5, 60-81. 

 

Çeker, O. (1997). Havâic-i Asliyye. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Çiftçi, A. (2009). Mekkî Sûreler Bağlamında Kur‟an‟da İnfak-Zekât İlişkisi. 

YayınlanmamıĢ doktora tezi. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Konya. 

 

Dalgın, N. (2004). Zekât Hükümleri. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 16(16), 44-72. 

 

Dârekutnî, E. H. A. (2001). Sünen-ü Dârekutnî. Beyrut: Dâru‟l-Mârife. 

 

Dârimî, A. E. M. (h. 1407). Sünen-ü‟d-Dârimî. Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî. 

 

Dâvudoğlu, A. (1977). Sahîh-i Müslim Tercemesi ve Şerhi. (2. Baskı). Ġstanbul: 

Sönmez NeĢriyat. 



239 

 

 

Demir, F. (2012). İslâm Hukukunda Mülkiyet Hakkı ve Servet Dağılımı. (5. Baskı). 

Ankara:  Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları. 

 

Demir, ġ. (2007). Kur‟an‟da Zekât Kavramının Etimolojik ve Semantik Analizi. 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 28, 9-30. 

 

Demircan, A. (2016). Dört Halife Döneminde Zekât. Din ve Hayat, 29, 28-33. 

 

DımeĢkî, A. M. (h. 1386). ed-Dürrü‟l-muhtâr. Beyrut: Dâru‟l-Fikr.  

 

Dumlu, E. (2010). Ġslâm‟ın Ġlk Dönemlerindeki Uygulamalar Ekseninde Kamusal Bir 

Gelir Olarak Zekât.  Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 33, 91-

116. 

 

Dumlu. E. (2011). Kamu Harcamaları Açısından Zekât. Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 36, 217-252. 

 

Ebû Dâvud, S. E. S. (t.y). Sünen-ü Ebî Dâvud. Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî. 

 

Ebû Ubeyd, K. B. S. (2016). Kitâbu‟l-Emvâl (İlk Dönem Ekonomi Yönetimi) (Çev. C. 

Saylık). Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

 

Ebû Yûsuf, Y. (1973). Kitâbu‟l-Harâc (Çev. A. Özek). Ġstanbul: Ġstanbul 

Üniversitesi Yayınları 

 

Ebû Yûsuf, Y. (t.y). er-Red alâ Siyeri‟l-Evzâ„î. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

Erdoğan, S. (2016). Zekâtın Devlet Tarafından Toplanmasının Fıkhîliği. İslâm 

Hukuku Araştırmaları Dergisi, 28, 417-434. 

 

Erkal, M. (1985). Ġslâm‟ın Ġlk Devirlerinde Para ve Zekât Nisâbının Hesaplanması. 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3, 79-101. 

 

Erkal, M. (1991). Âmil. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Erkal, M. (1992). Beytülmâl. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Erkal, M. (1993). Cizye. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Erkal, M. (1996). Ganimet. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Erkal, M. (2007). Asr-ı Saadet‟te Vergi. V. Akyüz (Ed.) içinde, Bütün Yönleriyle 

Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 2, s. 289-327). (2. Basım). Ġstanbul: Ensar NeĢriyat. 

 

Erkal, M. (2007). Toprak Mahsullerinin Zekâtı: ÖĢür. İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, 9, 9-36. 

 



240 

 

Erkal, M. (2008). Zekât Bilgi ve Uygulama. Ġstanbul: Marmara Üniversitesi Ġlahiyat 

Vakfı Yayınları. 

 

Erkal, M. (2013). Zekât. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Eskicioğlu, O. (1989). Modern Vergi AnlayıĢı ve Zekât. Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5, 225-250. 

 

Eskicioğlu, O. (1995). Fakir. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Fayda, M. (1992). Batn-ı Nahle Seriyyesi. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Fayda, M. (1992). Bilâl-i Habeşî. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi.  

 

Fayda, M. (1994). Ebû Bekir. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Fayda, M. (1995). Fey. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Fayda, M. (2013). Zimmî. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Gazzâlî, E. H. M. (h. 1417). el-Vasît fi‟l-mezheb. Kahire: Dâru‟s-Selâm. 

 

Güman, O. (2018). Zekât Nisabına Dair ÇağdaĢ YaklaĢımlar. Uluslararası İslâm 

Ekonomisi ve Finansı Araştırmaları Dergisi, 4(3), 62-73. 

 

Günay, H. M. (1998). Himâ. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Halife, B. H. (t.y). Kitâbu‟t-Tabakât. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Hamevî, Y. (t.y).  Mu„cemü‟l-büldân. Beyrut: Dâru‟l-Fikr.  

 

Hamidullah, M. (2007). Asr-ı Saadet Öncesi Medine‟de Sosyo-Ekonomik Hayat. V. 

Akyüz (Ed.) içinde, Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 1, s. 101-114). 

(2. Basım). Ġstanbul: Ensar NeĢriyat. 

 

Hamidullah, M. (2015). İslâm‟ın Doğuşu (Çev. M. Çiftkaya). Ġstanbul: Beyan 

Yayınları. 

 

Hamidullah, M. (2015). İslâm Peygamberi (Çev. M. Yazgan). Ġstanbul: Beyan 

Yayınları. 

 

Hamidullah, M. (2016). İslâm‟da Devlet İdaresi (Çev. H. AktaĢ). Ġstanbul: Beyan 

Yayınları. 

 

Hamidullah, M. (2017). Hz. Peygamber‟in Savaşları (Çev. N. E. Yurter). Ġstanbul: 

Beyan Yayınları. 

 

Hattâbî, E. S. A. (1932). Meâlimü‟s-sünen. Halep: el-Matbaatü‟l-Ġlmiyye. 

 



241 

 

Heysemî, N. A. (h. 1412). Mecma„u‟z-zevâid ve menba„u‟l-fevâid. Beyrut: Dâru‟l-

Fikr.  

 

Hicâvî, E. N. ġ. M. (t.y). el-İknâ„ fî fıkhi‟l-İmâm Ahmed b. Hanbel. Beyrut: Dâru‟l-

Mârife. 

 

Ġbn Abdilberr, E. Ö. Y. (1980). el-Kâfî fî fıkhi ehli‟l-Medîneti‟l-Mâlikî. (2. Baskı). 

Riyad: Mektebetü‟r-Riyâd.  

 

Ġbn Âbidîn, M. E. (2000). Hâşiyetü Reddi‟l-muhtâr ale‟d-Dürrü‟l-muhtâr Şerhi 

Tenvîri‟l-ebsâr. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Âdem, Y. (2018). Kitâbu‟l-Harac (Çev. O. Eskicioğlu). Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları.  

 

Ġbn Asâkir, E. K. A. (1998). Târîhu Medîneti Dimaşk. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Battâl, E. H. A. (2003). Şerhu Sahîhi‟l-Buhârî. (2. Baskı). Riyad: Mektebetü‟r-

RüĢd. 

 

Ġbn Ebî ġeybe, E. A. (t.y). Musannef. Dâru‟l-Kıble. 

 

Ġbn Hacer, A. E. F. A. (h. 1379). Fethu‟l-bârî şerhu sahîhi‟l-Buhârî. Beyrut: Dâru‟l-

Mârife. 

 

Ġbn Hacer, A. E. F. A. (h. 1412). el-İsâbe fî temyizi es-sahâbe. Beyrut: Dâru‟l-Ceyl. 

 

Ġbn Hacer, A. E. F. A. (1989). et-Telhîsu‟l-habîr fî tahrîci ehâdîsi‟r-Rafiî‟l-kebîr. 

Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

Ġbn Haldûn, E. Z. V. A. (1996). Mukaddime (Çev. Zakir Kadiri Ugan). Ġstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

 

Ġbn Hanbel, A. (1999). Müsned-ü el-İmâm Ahmed b. Hanbel. (2. Basım). Beyrut: 

Müessesetü‟r-Risâle. 

 

Ġbn Hazm, E. M. A. (t.y). el-Muhallâ. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Hibbân, M. E. H. (1993). Sahîh-u İbn-i Hibbân. Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle.   

 

Ġbn Hibbân, E. H. M. (2017). es-Sîretü‟n-Nebeviyye ve ahbâru‟l-hulefâ-Hz. 

Peygamber ve halifeler- (Çev. H. Bekiroğlu). Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları.  

 

Ġbn HiĢâm, E. M. A. (2016). Siret-i İbn Hişâm (es-Sîretü‟n Nebeviyye) (Çev. A. 

Öztürk). Ġstanbul: Kahraman Yayınları. 

 

Ġbn Huzeyme, M. E. S. (1970). Sahîh-u İbn-i Huzeyme. Beyrut: el-Mektebetü‟l-

Ġslâmiyye. 



242 

 

   

Ġbn Hümâm, K. M. (t.y). Şerhu Fethu‟l-kadîr. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Kayyim, C. (1989). Zâdu‟l-meâd (Çev: ġ. Özen, H. A Özdemir, M. Erkekli). 

Ġstanbul: Ġklim Yayınları. 

 

Ġbn Kesîr, E. F. Ġ. (1976). es-Sîretü‟n-nebeviyye. Beyrut: Dâru‟l-Mârife. 

 

Ġbn Kesîr, E. F. Ġ. (1999). Tefsîri‟l-Kur‟âni‟l-Azîm. (2. Baskı). Dâru Tayyibe. 

 

Ġbn Kudâme, A. (h. 1405). el-Muğnî fî fıkhi‟l-İmâm Ahmed b. Hanbel eş-Şeybânî. 

Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Mâce, M. E. A. K. (t.y). Sünen-ü İbn Mâce. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

Ġbn Manzûr, M. (t.y). Lisânu‟l-Arab. Beyrut: Dâru Sâdır. 

 

Ġbn Nüceym, Z. (1980). el-Eşbâh ve‟n-nezâir. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

Ġbn RüĢd, E. V. M. (1975). Bidâyetü‟l-müctehid ve nihâyetü‟l-muktesid. (4. Baskı). 

Mısır: Matbaatu Mustafa el-Bâbî el-Halebî. 

 

Ġbn Sa„d, E. A. M. (t.y). et-Tabakât-ü‟l-kübrâ. Beyrut: Dâru Sadr. 

 

Ġbnü‟l-Arabî, M. (2003). Ahkâmu‟l-Kur‟an. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

Ġbnü‟l-Esîr, M. E. S. (1969-1972). Câmiu‟l-usûl fî ehâdîsi‟r-Rusûl. Mektebetü‟l-

Halvânî, Matbuatü‟l-Melâh, Mektebet-ü Dâru‟l-Beyân, Dâru‟l Fikr. 

 

Kaçır, T. (2015). Zekâta Tabi Malların Nisaplarının Hz. Peygamber (s.a.s.) 

Döneminde Değer Bakımından EĢitliği Meselesi. Kilis 7 Aralık Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(2), 59-83. 

 

Kallek, C. (1993). Dânek. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi.  

 

Kallek, C. (1997). Haraç.  Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2001). İsraf. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2002). Kırat. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek. C. (2005). Miskal. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2005). Miskin. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2006). Müd. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2006). Müellefe-i kulûb. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 



243 

 

Kallek, C. (2007). Asr-ı Saadet‟te Devlet ve Piyasa ĠliĢkisi. V. Akyüz (Ed.) içinde, 

Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 3, s. 319-371). (2. Basım). 

Ġstanbul: Ensar NeĢriyat. 

 

Kallek, C. (2007). Nevâib. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2012). Ukıyye. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2013). Vesk. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kallek, C. (2015). İslâm İktisat Düşüncesi Tarihi Harâc ve Emvâl Kitapları. (3. 

Basım). Ġstanbul: Klasik Yayınları. 

 

Kandemir, M. Y. (1993). el-Câmiu‟s-sahîh. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kandemir, M. Y. (1994). Ebû Mûsâ el-Eş„arî. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Kapar, A. (2007). Asr-ı Saadet‟te MüĢrikler ve MüĢriklerle ĠliĢkiler. V. Akyüz (Ed.) 

içinde, Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 2, s. 101-145). (2. Basım). 

Ġstanbul: Ensar NeĢriyat. 

 

Karadâvî, Y. (1973). Fıkhu‟z-zekât. (2. Baskı). Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle.   

 

Karadâvî, Y. (1986). Nasların Ġlletlerini ve Ġlgili Bulundukları Ortam ve ġartları Göz 

Önünde Tutma Hususunda Sahâbe ve Tâbiûnun Metodları. (Çev. Y. IĢıcık). 

İslâmî Araştırmalar Dergisi, 1, 41-49. 

 

Karadâvî, Y. (2017). Ekonomik Sorunların Çözümünde Zekâtın Rolü (Çev. Y. Araz). 

Ġstanbul: Nida Yayıncılık. 

 

Karâfî, ġ. A. (1994). ez-Zahîre. Beyrut: Dâru‟l-Garb. 

 

Karaman, H. & Çağrıcı M. & Dönmez Ġ. K. & GümüĢ S. (2014). Kur‟an Yolu Türkçe 

Meal ve Tefsir. (5. Baskı). Ankara: Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı Yayınları. 

 

Kâsânî, A. (1982). Bedâi„u‟s-sanâi„u fî tertîbi‟ş-şerâi„u. Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-

Arabî. 

 

Kasapoğlu, A. (2013). Kur‟an ve Sünnete Göre Toplumun Evli Olmayanları 

Evlendirme Sorumluluğu; Evlilikte Sosyal Motivasyon. İnönü Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(4), 35-59. 

 

Kaya. R. (2001). Kur‟an-ı Kerim‟de Fey Gelirleri ve Dağılımı. Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(2), 67-86. 

 

KeleĢ, A. (2004). “SavaĢmakla Emrolundum.” Hadisi Örneğinde Hadislerin Tasnifi 

Problemi. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4(2), 33-60.  

 



244 

 

Kesgin, S. (2012). “Yahudileri, Hristiyanları ve MüĢrikleri Arap Yarımadası‟ndan 

Çıkaracağım…” Hadisi Üzerine Senet ve Metin Eksenli Bir Analiz. Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 12(1), 193-218. 

 

Kettânî, A. (t.y). Nizâm-u‟l-hükûmet-i‟n-nebeviyyet-i‟l-mesmâ et-terâtîbu‟l-idâriyye. 

Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî.  

 

Koca, F. (1996). Gulûl. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

KöktaĢ, Y. (2015). Kur‟an‟a Aykırı Görülen Hadisler (Tespit ve Değerlendirme). (2. 

Baskı). Ġstanbul: Ġnsan Yayınları. 

 

KöktaĢ, Y. (2016). Ana Hatlarıyla Ahkâm Hadisleri. (2. Basım). Ġstanbul: Ensar 

NeĢriyat. 

 

Köse, M. (2004). “Fî Sebîlillah” Kavramının Zekât Açısından Tahlili. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 21, 107-134. 

 

Köse, S. (1996). Ġslâm‟da Hukuk Devleti Ġlkesinin Dinamikleri. İLAM Araştırma 

Dergisi, 1(2), 7-52. 

 

Köse, S. (2006). Hz. Ömer‟in Bazı Uygulamaları Bağlamında Ahkâmın DeğiĢmesi 

TartıĢmalarına Bir BakıĢ. İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 7, 13-50. 

 

Köse, S. (2007). Cihad ġiddete Referans Olabilir mi?. İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, 9, 37-70. 

 

Köse, S. (2008). Ġslâm Hukukuna Göre RüĢvet Suçu ve Cezası. İslâm Hukuku 

Araştırmaları Dergisi, 11, 139-166.   

 

Köse, S. (2008). Rüşvet. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Köten, A. (2007). Asr-ı Saadet‟te Suffa Ashabı. V. Akyüz (Ed.) içinde, Bütün 

Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 3, s. 261-285). (2. Basım). Ġstanbul: 

Ensar NeĢriyat. 

 

el-Kudât, Z. M. (1996).  Hz. Peygamber (a.s) Döneminde Beytü‟l-Mâl. (Çev. M. N. 

Güler). Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2, 215-249. 

 

Kurtubî, E. A. M. (2003). el-Câmi‟u‟l-ahkâmu‟l-Kur‟an. Riyad: Dâru‟l-Âlimü‟l-

Kütüb. 

 

Maçin, H. (2017). Zekâtın Farziyetinin Kur‟an‟ın Nüzul Süreci Ekseninde 

Değerlendirilmesi. İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, 29, 347-367. 

 

Mâlik, B. E. (t.y). el-Müdevvenetü‟l-kübrâ. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye.  

 

Mâverdî, E. H. A. (1994). el-Hâvî fî fıkhi‟ş-Şâfi‟î. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 



245 

 

Mâverdî, E. H. A. (2017). el-Ahkâmü‟s-sultaniyye (Çev. A. ġafak). Ġstanbul: Bedir 

Yayınevi. 

 

Merginânî, E. H. A. (t.y). el-Hidâye şerhu Bidâyeti‟l-mübtedî. Beyrut: el-

Mektebetü‟l-Ġslâmiyye. 

 

Meydânî, A. G. D. (t.y). el-Lübâb fî-şerhi‟l-Kitâb. Beyrut: Dâru‟l-Kitâbi‟l-Arabî.   

 

Mez, A. (2014). Die Renaissance des İslâms- Onuncu Yüzyılda İslâm Medeniyeti 

İslâm‟ın Rönesansı (Çev. S. ġaban). (3. Baskı). Ġstanbul: Ġnsan Yayınları. 

   

Müslim, B. H. (t.y). Sahîh-u Müslim. Beyrut: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî. 

 

Nesâî, A. ġ. E. A. (1986). el-Müctebâ mine‟s-sünen. (2. Baskı). Halep: Mektebetü‟l-

Matbûati‟l-Ġslâmiyye. 

 

Nesefî, E. B. A. (2005). Tefsîru‟n-Nesefî. Beyrut: Dâru‟n-Nefâis. 

 

Nevevî, E. Z. Y. (h. 1392). el-Minhâc şerhu Sahîh-i Müslim b. Haccâc. (2. Basım). 

Beyrut: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî. 

 

Nîsâbûrî, H. M. (1990). el-Müstedrek ale‟s-Sahîhayn. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-

Ġlmiyye. 

 

Öner, A. (2018). RaĢid Halifeler Dönemi Beytülmâl ve OluĢum Süreci. e-Şarkiyat 

İlmi Araştırmalar Dergisi, 10(3), 1016-1036. 

 

Önkal, A. (1998). Hicret. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Özdemir, M. N. (2016). Hz. Peygamber Döneminde Ganimet Uygulamaları. Ankara: 

Otto Yayınları. 

 

Özel, A. (1995). Esir. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Özel, A. (2003). Ġslâm‟da ve Günümüz Devletler Hukukunda SavaĢ Esirleri. İslâm 

Hukuku Araştırmaları Dergisi, 1, 105-122. 

 

Özen, ġ. (1996). Habbe. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Öztürk, M. (2001). Sadaka Kavramının Kur‟an‟daki Anlam Çerçevesi -Semantik Bir 

Tahlil Denemesi-. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

12(12-13), 457-487. 

 

Râzî, F. M. (2000). Mefâtîhu‟l-gayb. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

ReĢîd Rıza, M. (1990). Tefsîru‟l-Kurâni‟l-Hakîm (Tefsîru‟l-Menâr). Mısır. 

 

Sahillioğlu, H. (1994). Dirhem. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 



246 

 

Sargın, Ġ. (2009). Toplumsal Düzen Açısından Hukuk ve Devlet. Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9(2), 157-178. 

 

Sargın, Ġ. (2014). Yoksulluk ve Zenginlik Kavramlarına Zekât Bağlamında Farklı Bir 

BakıĢ. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(1), 151-168. 

 

SavaĢ, R. (2007). Asr-ı Saadet‟te Kadın ve Aile Hayatı. V. Akyüz (Ed.) içinde, Bütün 

Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 3, s. 89-177). (2. Basım). Ġstanbul: Ensar 

NeĢriyat. 

 

Serahsî, M. ġ. E. (1993). el-Mebsût. Beyrut: Dâru‟l-Mârife. 

 

Suyutî, E. F. C. A. (t.y). el-İtkân fî Ulûmi‟l-Kur‟ân.  Suudî Arabistan: Mecmeu‟l-

Meliku‟l-Fehd.  

 

Suyutî, E. F. C. A. (1952). Târih-u‟l-hulefâ. Mısır: Matbaatü‟s-Saade. 

 

ġâfi„î, M. E. A. (h. 1393). el-Ümm. Beyrut: Dâru‟l-Mârife. 

 

ġen, M. (2008). Kur‟an‟da Zenginlik ve Fakirlik. YayınlanmamıĢ doktora tezi. 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Konya. 

 

ġeybânî, M. B. H. (t.y). el-Asl. Karâçî: Ġdâretü‟l-Kur‟ân ve‟l-ulûmu‟l-Ġslâmiyye. 

 

ġeybânî, M. B. H. (h. 1406). el-Câmiu‟s-sağîr ve şerhuhû en-nâfiu‟l-kebîr. Beyrut: 

Âlemü‟l-Kütüb. 

 

ġeybânî, M. B. H. (t.y). Kitâbu‟l-Âsâr. b.y.y. 

 

ġeyh Nizâm & Cemâatu min ulemâi‟l-Hindi. (1991). el-Fetevâyı Hindiyye fî 

Mezhebi‟l-İmâm-ı‟l-Â„zam Ebî Hanîfete‟l-Nu„mân. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

ġeyhîzâde, A. G. (1998). Mecma„u‟l-enhur fî şerhi Mültekâ‟l-ebhur. Beyrut: Dâru‟l-

Kütübü‟l-Ġlmiyye. 

 

ġimĢek, ġ. (2007). Hadis Kültüründe Ganimet. YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi. 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ankara. 

 

ġîrâzî, E. Ġ. Ġ. (t.y). el-Mühezzeb fî fıkhi‟l-İmâm eş-Şâfi„î. Beyrut. 

 

Taberânî, E. K. S. (1983). Mu„cemü‟l-kebîr. (2. Basım). Musul: Mektebetü‟l-Ulûm 

ve‟l-Hikem. 

 

Taberî, E. C. M. (2000). Câmi„u‟l-beyân fî te‟vîli‟l-Kur‟ân. Beyrut: Müessesetü‟r-

Risâle. 

 

Taberî, E. C. M. (h. 1407). Tarihu‟l-umem ve‟l-mulûk. Beyrut: Dâru‟l-Kütübü‟l-

Ġlmiyye.  

 



247 

 

Tahâvî, E. C. A. (1998). Ahkâmu‟l-Kur‟an-i‟l-Kerîm. Ġstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları.  

 

Tahtâvî, A. B. M. (h. 1318). Haşîye alâ Merâkı‟l-felâh şerhu Nûri‟l-izâh. Mısır: 

Matbaâtü‟l-Kübrâ el-Emîriyye Bulâk. 

 

Tekiner, A. (2006). Kur‟an‟da İnfak. YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi. Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ġstanbul. 

 

Terzi, D. (1997). Ehl-i Kitab‟ın Hukukî Statüsünün Mahiyeti ve Değerlendirilmesi. 

YayınlanmamıĢ yüksek lisans tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. Ankara. 

 

Terzi, M. Z. (2015). Hz. Peygamber Döneminde Askerî TeĢkilat. A. Demircan (Ed.) 

içinde, Hz. Peygamber (sas) Döneminde Kurumsal Yapının Oluşumu. 

Ġstanbul: Siyer Yayınları.  

 

Tirmizî, M. E. Ġ. (t.y). el-Câmiu„s-sahîh. Beyrut: Dâru Ġhyâi‟t-Turâsi‟l-Arabî. 

 

Tuğ, S. (1967). Ġslâm‟da Vergi Hukukunun Tekevvünü. İslâm Medeniyeti, 1(1), 25-

30. 

 

Tuğ, S. (1973). Zekâtın Yeniden MerkezîleĢtirilmesi. İslâm Medeniyeti, (3)5, 30-33. 

 

Vâkidî, E. A. M. (t.y). Kitâbu‟l-Megâzî. Beyrut: Âlimü‟l-Kütüb. 

 

Yalçın, Ġ. (2016). Malezya Kamusal Zekât Uygulaması Üzerine. Cumhuriyet İlahiyat 

Dergisi, 20(2), 235-270. 

 

Yaman, A. (2009) Seleb. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Yaman, A. (2011). Tenfîl. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Yavuz, Y. V. (1983). İslâm‟da Zekât Müessesesi. (5. Baskı). Ġstanbul: Çağrı 

Yayınları. 

 

Yazıcı, ġ. (2018). Hz. Peygamber Döneminde Âmillik. İslâm Tarihi Araştırmaları 

Dergisi, 3, 50-118. 

 

Yeniçeri, C. (2007). Asr-ı Saadet‟te Devlet Bütçesi. V. Akyüz (Ed.) içinde, Bütün 

Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 2, s. 333-435). (2. Basım). Ġstanbul: 

Ensar NeĢriyat. 

 

Yeniçeri C. (2007). Asr-ı Saadet‟te Hz. Peygamber‟in ve Ailesinin Geçimi. V. 

Akyüz (Ed.) içinde, Bütün Yönleriyle Asr-ı Saadet‟te İslâm (C. 1, s. 407-443). 

(2. Basım). Ġstanbul: Ensar NeĢriyat. 

 

YeĢilyurt, ġ. (2015). Ġmam Ebû Yusuf‟un Kamu Maliyesi Alanına Katkısı. Maliye 

Dergisi, 169, 97-117. 



248 

 

 

Yıldırım, H. (2006). Kur‟an Perspektifinde Hukukun Üstünlüğü. YayınlanmamıĢ 

doktora tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Ankara. 

 

Yıldırım, M. (2000). Ġslâm Hukukunda Ekonomik Hak ve Ödevler. Diyanet İlmî 

Dergi, 36(3), 5-30. 

 

Yılmaz, F. M. (2016). Sünnette Medeniyet İnşası. YayınlanmamıĢ doktora tezi. Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Çorum.  

 

Yiğit, Ġ. (2011). Tebük Gazvesi. Ġstanbul: TDV Ġslâm Ansiklopedisi. 

 

Zebîdî, M. (t.y). Tâcu‟l-arûs min cevâhiri‟l-kâmûs. Dâru‟l-Hidâye. 

 

Zehebî, ġ. E. A. (t.y).  Siyeru a‟lâmü‟n-nübelâ. Beyrut: Müessesetü‟r-Risâle. 

 

ZemahĢerî, E. K. M. (1979). Esâsu‟l-belâğa. Beyrut: Dâru‟l-Fikr. 

 

 

 

 

 

 



 

ÖZGEÇMĠġ 

Adı Soyadı    : Hamdi NALBANT 

Doğum Yeri ve Yılı   : Ankara /1981 

Medeni Hali    : Evli  

Yabancı Dili    : Arapça 

E-posta    : hamdinalbat@gmail.com 

 

Eğitim Durumu  

Lise     : Ankara Ġskitler Endüstri Meslek Lisesi  

Lisans     : Ankara Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi 

 

Mesleki Deneyim  

ĠĢ Yeri    : Emniyet Genel Müdürlüğü       (halen)  

 


