
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI  

 

 

 

 

DİN, ŞİDDET VE AİDİYET: 

 Türkiye’de Hizbullah Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma 

 

 
Mehmet KURT 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Mustafa AYDIN 

 

 

 

 
Konya – 2014 



 II

Bilimsel Etik Sayfası 

 
Bu tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara özenle riayet edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış 

ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım 

kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden 

yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm. 

Mehmet Kurt





 II

ÖNSÖZ 
 

Şüphesiz hiçbir akademik çalışma sadece bireysel bir çaba ve çalışmanın ürünü 

olarak ortaya çıkmaz. Bilakis her çalışma yoğun bir emeğin ürünü olduğu kadar, bu 

emeğe eşlik eden entelektüel tartışmaların, derslerin, danışmanlığın ve desteğin 

neticesinde oluşur. Doktora sürecim boyunca bir danışmanın çok ötesinde desteğini 

gördüğüm, beş yıllık uzun bir zaman diliminin her anında desteği, motive edici sözleri 

ve bana olan inancıyla çalışmalarımı şevkle sürdürmeme aracılık eden ve bana 

akademide örnek bir rol model olan Prof. Dr. Mustafa Aydın’a teşekkür ederim. 

Doktora ders dönemi ve sonrasında yakın ilgisi, özgürlükçü tutumu ve teşvik 

edici tavrıyla hep yanımda hissettiğim Prof. Dr. Ramazan Yelken’e şükranlarımı 

sunarım. Aynı şekilde Prof. Dr. Köksal Alver’in dostane ilgisi ve nezaketi takdire 

şayan bir minnettarlıkla anılmalıdır. Sosyoloji bölümünün diğer akademisyenleri de 

aldığım derslerden kişisel diyaloglara kadar bir çok konuda faydalandığım değerli 

akademisyenler oldular, kendilerine müteşekkirim.  

Doktora çalışmalarımın iki yılında yakından çalışma imkanı bulduğum Yale 

Üniversitesi Antropoloji bölümünün değerli akademisyeni Prof. Dr. Marcia Inhorn,  

danışmanlığı, desteği, teşvik edici tavrı ve özenli ilgisiyle doktora çalışmalarımda 

olduğu kadar, akademik hayatımın geri kalan kısmında da üzerimde büyük etkisi olan 

kişilerdendir. Akademik çalışma ve donanımıma gösterdiği yakın ilgi kadar, 

danışmanlık ve sorumluluğunu aldığı bir öğrenci olarak tüm sorunlarımla yakından 

ilgilenen ve bana akademinin hayattan bağımsız olamayacağını gösteren Prof. Inhorn, 

her zaman minnettarlıkla andığım kişilerden olacaktır.  

Akademik hayatımın hiçbir noktasında ‘resmi’ olarak öğrencisi olmadığım ama 

bana sunduğu destek ve çalışmalarıma sunduğu katkılarla, adeta geleneksel bir usta-

çırak ilişkisinde olduğu gibi, mütevazı bir kurumun yaptığından çok daha fazla katkı 

sunan Bingöl Üniversitesi Sosyoloji bölümü öğretim üyesi Doç. Dr. M. Kubilay 

Akman’ın ismi özellikle zikredilmelidir. Tezimin teorik tartışmaları kadar, pratik 

boyutlarına da yaptığı ayrıntılı katkı ve eleştirilerin yanı sıra,  çalışma sürecime 

gösterdiği yakın ilgi şüphesiz bir teşekkürden fazlasını hak ediyor.  

Doktora sürecim boyunca bir çok alanda değerli katkı ve fikirlerinden 

faydalandığım, çalışmalarımı tartışma imkanı bulduğum ve/veya yazdıklarıma 

yönelttikleri eleştirilerle bu çalışmanın daha iyi olmasına aracılık eden Dr. Hande 



 III

Özkan, Mehmet Özyürek, Yeşim Mutlu, Dr. Narges Erami ve Adnan Fırat başta 

olmak üzere tüm dostlarıma ve hocalarıma minnettarlığımı sunarım.  

Yaptığım görüşmelerin transkripsiyonu konusunda desteklerini gördüğüm 

Neslihan Emen, Yeşim Şan, Halime Boz, Leyla Berrin Ayyıldız, Münevver Uyanık, 

Rahmi Temel ve Şehriban Bilgiç başta olmak üzere tüm öğrencilerime tez yazımı gibi 

oldukça yoğun ve stresli bir dönemde desteklerini esirgemedikleri için teşekkür 

ederim.  

Güvenlik gerekçesiyle isimlerini zikredemeyeceğim ama bana dünyalarını 

açmak suretiyle bu çalışmanın yapılmasını mümkün kılan tüm görüşmecilerime de 

ayrıca teşekkür ederim. Buradaki analizlerin bir kısmı, görüşmecilerin 

düşündükleriyle örtüşmeyecektir; fakat söylediklerinin hakkaniyet ve bilim etiği 

çerçevesinde değerlendirildiğini göreceklerdir.  

Son olarak bu çalışmanın bir kısmının kızım Azra Leyal’e ayırmam gereken 

vakitten fedakarlık yapmak zorunda kalınarak gerçekleştiğini itiraf etmeliyim. Bu 

nedenle bu çalışmayı Azra Leyal’e adıyor ve fedakarlık yapmak zorunda kaldığım 

zamana gösterdiği incelikli anlayış için teşekkür ediyorum.  

 

Mardin – 2014



 IV

T. C.  
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 
ÖZET 

 
Türkiye’de Hizbullah’ını etnografik metotla incelediğimiz bu araştırma, alanında 
yapılan bir ilk çalışma olarak Hizbullah’ın bir sosyal hareket olarak incelemektedir. 
Bu bağlamda Hizbullah, ortaya çıktığı dönemin tarihsel ve sosyolojik koşulları içinde 
değerlendirilmiş, geçirdiği aşamalar Hizbullah mensuplarıyla yapılan derinlemesine 
görüşmeler aracılığıyla analiz edilmiştir. Hizbullah mensuplarında aidiyet, dini 
söylem ve Kürt meselesi algısı, Türkiye sosyoloji camiasında çok sık başvurulmayan 
İçkin Teori (Grounded Theory) çerçevesinde değerlendirilmiştir. Çalışmada İçkin 
Teori’nin yanı sıra, Hizbullah’ın legal alandaki faaliyetlerinde (miting, kutlu doğum 
etkinlikleri, konferans) ortaya çıkan görsel verilerin analizi, yine Türkiye sosyoloji 
literatüründe yeni sayılabilecek görsel sosyoloji yöntemiyle incelenmiştir. Aynı 
zamanda Hizbullah romanlarında ortaya çıkan anlatılar, toplumsal bellek çalışmaları 
ve söylem analizi literatürü çerçevesinde değerlendirmeye tabi tutulmuştur.  Bu 
çalışma, Hizbullah’ın sadece şiddet boyutuyla anlaşılamayacağını göstermekte ve 
Hizbullah’ın bir sosyal hareket olarak daha ayrıntılı bir analize tabi tutulması 
gerekliliğinden hareket etmektedir. Bu yolla şiddeti meşrulaştıran araçların 
anlaşılması, Hizbullah mensuplarının gündelik yaşam pratiklerinin nasıl toplumsal 
sonuçlar doğurduğunun incelenmesi, büyük oranda etnik olarak Kürtlerden oluşan bu 
grubun dini ve etnik aidiyet biçimleri analiz edilebilmiştir. Dahası bu çalışma, 
Hizbullah’ta feda kültürü ve ölüm, Hizbullah söyleminde ötekinin temsili ve 
toplumsal cinsiyet algısı konularında değerlendirmelere yer vermektedir.  
Anahtar Kelimeler: İçkin Teori (Grounded Theory), Görsel Sosyoloji, Etnografik 
Yöntem, Hizbullah, İslamcı Toplumsal Hareketler, Din, İslamcılık, şiddet, Aidiyet ve 
Kimlik, Kürt Meselesi 

   
   

   
   

   
 Ö

ğr
en

ci
ni

n 

Adı Soyadı MEHMET KURT 

Numarası 094105001003 

Ana Bilim / Bilim Dalı SOSYOLOJİ 

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı 
 

PROF. DR. MUSTAFA AYDIN 

Tezin Adı DİN, ŞİDDET VE AİDİYET: TÜRKİYE’DE HİZBULLAH ÜZERİNE 
SOSYOLOJİK BİR ARAŞTIRMA 



 V

T. C.  
SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 

   
   

   
   

   
 Ö

ğr
en

ci
ni

n 

Adı Soyadı MEHMET KURT 

Numarası 094105001003 

Ana Bilim / Bilim Dalı SOSYOLOJİ 

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı 
 

PROF. DR. MUSTAFA AYDIN 

Tezin İngilizce Adı RELIGION, VIOLENCE AND BELONGING: A SOCIOLOGICAL 
RESEARCH ON HIZBULLAH IN TURKEY 

 
SUMMARY 

 
 
This study analyzes Hizbullah in Turkey as a social movement through an 

ethnographic fieldwork. Within this regard and by employing in depth interviews with 

Hizbullah’s former and current members, sociological and historical processes that 

Hizbullah have been going through are analyzed and the idea of belonging, religiosity 

and the perception of Kurdish issue are investigated through grounded theory method. 

In addition to grounded theory, the visual data provided by Hizbullah’s legal activities 

(i.e. rallies, demonstrations, celebrations) are analyzed by employing visual sociology 

method. Moreover, Hizbullah’s novels and stories are investigated through social 

memory and discourse analysis literature.  

This study shows that Hizbullah cannot fully be understood by only focusing on the 

Hizbullah violence and propose that Hizbullah should be analyzed as a social 

movement. By this way the legitimization process of violence by Hizbullah, the daily 

life and practices of Hizbullah members and its effect on the perception of religious 

and ethnic identity can be better understood. Moreover this study focuses on 

sacrificing culture and martyrdom among Hizbullah members, while also putting an 

effort to describe the perception of others and gender in Hizbullah discourse.  

Key words: Grounded Theory, Visual Sociology, Ethnographic Method, Hizbullah, 

Islamic Social Movements, Religion, Islamism, Violence, Belonging and Identity, 

Kurdish Issue 



 VI 

İÇİNDEKİLER 

Bilimsel Etik Sayfası ................................................................................................. I 

ÖNSÖZ ................................................................................................................... II 
ÖZET ..................................................................................................................... IV 

SUMMARY ............................................................................................................ V 
ŞEKİLLER LİSTESİ .................................................................................................... VIII 
GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 
BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................... 9 

Teorik ve Metodolojik Çerçeve ............................................................................... 9 
1. Teori, Bilgi ve Nitel Yöntem ...................................................................................... 9 
1.1. Nitel Yöntemde Araştırma Süreci ......................................................................... 15 
2. İçkin Teori (Grounded Theory) ................................................................................ 19 
2.1. İçkin Teori’nin Tarihine Bir Giriş Denemesi ......................................................... 20 
2.2. İçkin Teori’de Yöntem.......................................................................................... 25 
2.3. İçkin Teori’de Temel Kavramlar ........................................................................... 28 
3. Görsel Sosyoloji ...................................................................................................... 32 
3.1. Görsel Sosyolojide Yöntem .................................................................................. 38 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................... 46 
Hizbullah Tarihi .................................................................................................... 46 

1. Hizbullah’ın Ortaya Çıktığı Dönemin Tarihsel ve Sosyolojik koşulları ..................... 51 
2. Taşradan Ümmet Tahayyülleri: Hizbullah’ın Kuruluşu............................................. 56 
3. Şiddet Dolu On Yıl .................................................................................................. 71 
4. Örgütten Sosyal Harekete Hizbullah’ın ‘Dönüşümü’ ................................................ 80 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................ 97 
İslamcı Bir Örgüt ve Sosyal Hareket Olarak Hizbullah’ın ‘İçkin’ Boyutları ..... 97 

1. Hizbullah, Birey ve Gündelik Hayat ......................................................................... 97 
1.1. Hizbullah’a Katılım ve Hizbullah Profilleri ........................................................... 98 
1.1.1. Şair ve Sufi: Sermest’in Şeriattan Hakikate Yolculuğu ....................................... 98 
1.1.2. Zindan ve Medrese: Yusuf’un Hikayesi ........................................................... 100 
1.1.3. Öfke, Sükunet ve Şaşkınlık:  
              Musab, Kamuran, Azad ve Ahmet’in Hikayeleri .............................................. 102 
1.1.4. İsmail ve Bıçak: Cemaatin Oğulları ................................................................. 104 
1.2. Hizbullah Üyelerinde Gündelik Yaşam Pratikleri ve Aile .................................... 105 
1.3. Hizbullah’tan Kopuş, Kopuş Biçimleri ve Kopuşun Travması ............................. 112 
2. Sosyal Segregasyon, Minimal Homejenlikler ve Şiddetin Dili ................................ 118 
2.1. Segregasyon, Minimal Homojenlikler ve Geçişkenlikler ..................................... 119 
2.2. Hizbullah’ta Yöntemin Dönüşümü ve Yeni Kopuşlar .......................................... 124 
2.3. Şiddetin Dili ve Meşrulaştırılması ....................................................................... 130 
3. Grup Aidiyeti, Dini İdeoloji ve Etnik Kimlik:  
           Hizbullah’ta Varoluş Biçimleri ........................................................................... 135 
3.1. Otorite ve Hegemoni: Hizbullah’ta Grup Aidiyeti ............................................... 136 
3.2. İslamcılığın İdeolojik İnşası ve Hizbullah’ta Dini Aidiyet ................................... 142 
3.3. Bijî Îslam Bimre Koletî:  
           Hizbullah’ta Etnik Kimlik ve Kürt Meselesi Algısı ............................................. 146 
4. Teorik Soyutlamalar ve Sonuçlar ........................................................................... 154 

 



 VII

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................ 158 
Hizbullah Hikaye ve Romanlarında Toplumsal Belleğin İnşası ........................ 158 

1. Toplumsal Bellek, Tarih ve Söylem ....................................................................... 158 
2. Xalê Bekir, Xalet ve Diğerleri: Adanmışlık Kültürü ve İslam’ın Fedaileri .............. 166 
3. “Şehadet Bir Çağrıdır Nesillere, Çağlara”:  
         Hizbullah Söyleminde Şehadet Kültü .................................................................... 171 
4. Mürted, Tağut ve Yahudi: Hizbullah Söyleminde Ötekinin Temsili ........................ 174 
5. Hizbullah Söyleminde Kendilik Algısı ................................................................... 179 
6. Medrese-i Yusufiye: Cezaevi Temsili ve Kimlik .................................................... 184 

BEŞİNCİ BÖLÜM .............................................................................................. 190 
Politik ve Dini Bir Grubu Görsel Olarak Çerçevelemek ................................... 190 

1. Ölüm Kültü............................................................................................................ 191 
2. Kamusal Alanda Temsiliyet ve Kitlelerin Ruhu ...................................................... 204 
3. Bedeni ve Bireyi Yeniden Düşünmek: Görselliğin Biyopolitikası ........................... 220 
4. Şiddetin Görsel Temsili ......................................................................................... 231 

SONUÇ ................................................................................................................ 244 
EK: Hizbullah Yetkilileriyle İnternet Yoluyla Yapılan Yazılı Görüşme ............................. 256 

KAYNAKÇA ....................................................................................................... 268 
 
 

  



 VIII

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 
Şekil 1: Hizbullah'ı Anlamak ___________________________________________ 93 
Şekil 2: Susa Anması ________________________________________________ 197 
Şekil 3: İran'da Taziyeh Geleneği _______________________________________ 197 
Şekil 4: Kamusal Alanda Haremlik-Selamlık Uygulaması ____________________ 199 
Şekil 5: Mekan ve Dava ______________________________________________ 201 
Şekil 6: Mekanın Semantik Dönüşümü __________________________________ 202 
Şekil 7: Meşa Şevê/Gece Yürüyüşü _____________________________________ 202 
Şekil 8: İdeolojik Bir Araç Olarak Tiyatro ________________________________ 203 
Şekil 9: İran'da Taziyeh Geleneği _______________________________________ 203 
Şekil 10: Şehadetin Görsel Çerçevesi ____________________________________ 204 
Şekil 11: Diyanet İşleri Başkanlığı Kutlu Doğum Etkinliği I __________________ 207 
Şekil 12: Diyanet İşleri Başkanlığı Kutlu Doğum Etkinliği II _________________ 207 
Şekil 13: Peygamber Sevdalıları Kutlu Doğum Etkinliği _____________________ 208 
Şekil 14: Kutlu Doğum ve Semiyotik I ___________________________________ 209 
Şekil 15: Kutlu Doğum ve Semiyotik II __________________________________ 210 
Şekil 16: Hüda-Par Bingöl Mitingi I _____________________________________ 211 
Şekil 17: Diyarbakır Kutlu Doğum Etkinliği ______________________________ 212 
Şekil 18: Hüda-Par Bingöl Mitingi II ____________________________________ 213 
Şekil 19: Semiyotik Savaşları: Hüda-Par Etkinliğinde Başı Açık Kadın _________ 214 
Şekil 20: Semiyotik Savaşları: BDP Etkinliğinde Çarşaflı Kadın ______________ 214 
Şekil 21: Görsel Karşıtlık: Hüda-Par ve BDP Adayları ______________________ 215 
Şekil 22: İnanç, Kimlik ve Görsellik ____________________________________ 216 
Şekil 23: BDP Kutlu Doğum Etkinliği ___________________________________ 217 
Şekil 24: Şemdinli Kutlu Doğum Mevlidi ________________________________ 218 
Şekil 25: Kutlu Doğumun Uluslararasılaşması _____________________________ 219 
Şekil 26: Hizbullah Etkinliklerinde Çocuk ve Görsellik _____________________ 222 
Şekil 27: İnzar Dergisi ve İdeal Hizbullah Ailesi ___________________________ 223 
Şekil 28: Hizbullah Medresesi İcazet Töreni ______________________________ 225 
Şekil 29: Hizbullah Etkinliklerinde Kız Çocukları __________________________ 225 
Şekil 30: Fransız İhtilali ve Kadın ______________________________________ 226 
Şekil 31: Kurtuluş Savaşı ve Kadın _____________________________________ 227 
Şekil 32: Arap Baharı ve Kadın ________________________________________ 228 
Şekil 33: Hizbullah ve Tesettür _________________________________________ 229 
Şekil 34: Hüda-Par Bingöl Mitingi ve Tesettür ____________________________ 230 
Şekil 35: İzzettin Yıldırım_____________________________________________ 235 
Şekil 36: İzzettin Yıldırım'ın Vasiyetinden Bir Kesit ________________________ 236 
Şekil 37: İzzettin Yıldırım, Konca Kuriş ve Ubeydullah Dalar ________________ 237 
Şekil 38: Hafız Akdemir ______________________________________________ 240 
Şekil 39: Mehmet Sincar ______________________________________________ 241 



 1

GİRİŞ 
 

“Mehmet Kurt – Siz Hizbullahçıydınız, peki biz kimdik? (gülerek) 

Sermest – Siz de berduştunuz! (gülüyor).  

Mehmet Kurt – Peki niye kavga edecektiniz ‘berduşlarla’? 

Sermest – Gerginlikler vardı. Bize emir gelmişti: Cesetlerini çiğneyin. Ben bile 

hazırdım. Biz sizi okula çekmeye çalıştık. X hoca vardı, siz o var diye okulda kavga 

etmek istemediniz. Plan şuydu. Bir kısmımız okul bahçesindeydi, sadece bir kaç kişi 

orada bekliyorduk. Bir kısmımız arka bahçedeydik. Geriye kalan ekibin hepsi 

pansiyondaydı. Şöyle olacaktı olay; Bahçedekiler sizinle kavga edecekti ve dayak 

yiyormuş gibi pansiyonun arka bahçesine kaçacaktı. Siz onlara saldırdığınız zaman 

arka bahçedeki ekip yukarıdan inecekti, pansiyondakiler de oradan çıkacaktı ve 

sizi pansiyona inen merdivenlerde sıkıştıracaktı. Ve düşün şöyle demişlerdi; 

oradan kimse sağ çıkmayacak. Onlarca kişi!1” 

 
Eğer Sermest’in söyledikleri doğruysa, 1990ların sonunda Mardin İmam Hatip 

Lisesi’ndeki parasız yatılı öğrenciliğim döneminde, şimdi nedenini hatırlamadığım bir 

kavgada Hizbullah üyesi öğrenciler tarafından öldürülebilirdim2. Türkiye bir eksik 

yüzleşmeler ülkesidir. Gündelik yaşamda, politikada, akademide ve bireysel ilişkiler 

gibi toplumun pek çok katmanında yaşanan bu eksik yüzleşmeler, sağlıklı bir 

toplumsal algının gelişebilmesi önünde bir engel oluşturmaktadır. Bahse konu olan 

eksik yüzleşmenin akademideki yansıması pozitivist dönemden devralınan nesnellik 

iddiasıdır. Çalışmanın birinci bölümünde genişçe tartışıldığı gibi tabiat bilimlerindeki 

gibi bir nesnelliğin sosyal bilimler için mümkün olmadığı açıktır. Zira araştırmayı 

yürüten bireyin, kendini kuşatan tarih, dil ve kültürün belirleyici etkisinden tamamen 

soyutlanması mümkün değildir. Michel Foucault’un nesnellik (objectivity) olgusu 

karşısında konumlandırdığı öznellik (subjectivity) ve bunun gerçeklikle ilişkisini 

sorgulayan tartışmaları (1994), sosyal bilim araştırmalarında ‘mutlak hakikat ve 

gerçekliğin’ sorgulanmasına aracılık etmiştir. Sosyal bilimlerde mutlak bir nesnelliğin 

doğası gereği olamayacağını kabul eden bakış açısı, araştırmacının kendi bireysel 

tarihiyle yüzleşmesini ve bu bağlamda var olan pozisyonunu (positionality) aşikar 

                                                        
1 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013.  
2 Çalışmanın giriş bölümünde, okuyucuyla doğrudan konuşmaya imkan sağlayan tek bölüm olması nedeniyle, 
özellikle ‘ben dili’ tercih edilmiştir.  Ben dilinin bir diğer tercih edilme nedeni ise, giriş ve birinci bölümde 
tartışılan nesnellik, öznellik, araştırmacının kimliği gibi konuların bu dili gerekli kılmasıdır.  



 2

etmesini, ama engelleyici ve yönlendirici bir unsur olarak ifşa edilen bu pozisyonun 

analizlerde yer almamasını önermektedir (Grbich, 2004, s. 83). Araştırmacının 

yapılan çalışmada görünürlüğünü ve bu yolla üretilen bilginin daha sahih bir zeminde 

üretilebileceğini savunan bu bakış açısı, benim de bu çalışmada, çalışmanın gerekli 

bir parçası olarak, kendi tarihselliğim ve pozisyonumla görünür olmamı 

gerektirmektedir. Zira bu çalışma, sosyal bilimlerdeki tüm çalışmalar gibi, bir 

tarihsellik içerisinde var olmuş bir bireyin üretimidir ve yazarın kendisi kadar 

okuyucu da bireyin tarihselliği ve pozisyonuyla yüzleşmelidir.  

Benim öldürülebileceğim gerçeğiyle yüzleşmem ise, elinizdeki çalışma 

nedeniyle saha araştırmamı yürüttüğüm 2013 yılı sonbaharında gerçekleşti. İslami 

hassasiyetlerle çevrili bir ailenin ve sosyal çevrenin ferdi olarak lise yıllarım, 

Hizbullah üyesi öğrencilerin şiddetini gözlemlemek ve bir iki defa bu şiddete maruz 

kalmakla geçti. Okul dışındaki yaşam ise Hizbullah – PKK çatışmaları ve faili meçhul 

cinayetlerin oluşturduğu korku ve kutuplaşmanın hakimiyetinde devam etmekteydi. 

Parasız yatılı yatakhanesinde aynı koğuşu, imam babası Hizbullah tarafından 

öldürülmüş bir kişiyle paylaşmaktaydım. Bir başka koğuşta ise abisinin Hizbullah’ın 

‘ilk şehitlerinden’ olduğunu sonradan öğrendiğim bir başka öğrenci bulunmaktaydı. 

350 kişilik pansiyonda ağırlık, tek örgütlü güç olan Hizbullah’taydı ve o yıllarda bu 

‘Hizbullahçı’ gençlerin ‘birini dövmek’ için ne kadar kolay sebep bulabildiklerine 

şaşırmaktaydım. Herkesin Hizbullah mensubu öğrenciler tarafından sabah namazına 

zorla kaldırıldığı, kalkmayanların şiddete maruz kalabildiği, ‘kızlarla konuşanların’ 

kesin ‘dayak yediği’, bir askeri kışla gazinosunu andıran yemekhanedeki tek 

televizyonun getirildikten iki gün sonra ‘televizyon izlemek haramdır’ gerekçesiyle 

Hizbullahçı öğrenciler tarafından bir gece yarısı parçalandığı, Hizbullahçı öğrencilere 

kötü davrandığı ve disiplin cezası verdiği gerekçesiyle müdür yardımcısının 

Mardin’in dar abbaralarının3 birinde demir çubuklarla dövülüp kollarının kırıldığı, üst 

sınıflardan bir öğrencinin öğretmene kalaşnikof çektiği lise yıllarımın bitiyor 

olmasından memnun şekilde üniversite sınavlarına hazırlanmaktaydım. Üniversite 

sınavını kazanacak, Hizbullah’tan kurtulup beni ‘seküler heyulalarıma’ erdirecek bir 

bölüme gidecek, taşranın boğucu ve tekdüze yaşamından kurtulacaktım. Fakat 

lisedeki son yıllarım, 28 Şubat 1997 sürecinde asker ile hükümetin karşı karşıya 

geldiği, Refah-Yol koalisyon hükümetinin istifa etmek zorunda bırakıldığı ve 28 

                                                        
3 Abbara, Mardin’e özgü bir mimari özellik olarak üstü kapalı ve özel mülkiyet, altı ise sokak olan ve bir tüneli 
andıran mimari yapıdır.  



 3

Şubat sürecinin bir parçası olarak meslek liselerinin sadece kendi branşlarında tercih 

yapabildiği ama özünde imam hatiplilerin ilahiyat dışında başka bir bölüme girmesini 

engellemeyi amaçlayan düzenlemelerin yapıldığı döneme denk geldi. İmam Hatip 

Lisesine barınacak pansiyon imkanı ve/veya dindar taşralı ailelerin ‘kararı’ 

dolayısıyla devam eden arkadaşlarım gibi ben de bu kutuplaşmanın bir parçası 

değildim. Batı illerinde bazı derneklerin İmam Hatipli öğrencileri, istedikleri bölümü 

okusunlar diye yurtdışındaki üniversitelere gönderdiğini duyardık ama kimsenin taşra 

imam hatipleriyle ilgilendiği yoktu. Tüm bu olup bitenler sonucunda üniversiteyi 

kazanan ‘şanslı bir öğrenci’ olarak ilahiyat fakültesini tercih etmek zorunda 

bırakıldım.  

İlahiyat fakültesindeki yıllarım, dini toplumsal bir mesele olarak merkeze alan 

ve ama ilahiyat disiplininin tüm alanlarını da kapsayan yoğun okumalar ve 

tartışmalarla geçti. İlahiyat sonrasında Diyanet İşleri Başkanlığı’na bağlı Konya 

Yüksek İhtisas Eğitim Merkezi’nde gördüğüm üç yıllık eğitim bana, güncel 

meselelere geleneksel dini yaklaşımı ve ilahiyat fakültesinde başlangıç seviyesinde 

aldığım klasik dini metinleri detaylı olarak tekrar tahsil ve tahlil etme imkanı sağladı. 

Bununla birlikte bu yıllarda akademik ilgimin odağında gerek derslerde karşılaştığım, 

gerek etrafımda gözlemlediğim dini gruplar ve onların dini söylemlerinin nasıl inşa 

edildiği vardı. Bu süreçte bilimsel merakı ve sorgulamayı ısrarla sürdüren ve bu 

nedenle kimi zaman hocalarımın ‘sabrını zorlayan’ biri olarak, aradığım cevapların 

sosyoloji disiplininde bulunabileceği kanaatine vardım. Sosyoloji okumalarına 

yoğunlaştığım ve doktora sürecinde antropolojiyi de kapsayan bu süreç, elinizdeki 

çalışmayla noktalandı.  

Lise yıllarına, bu sefer akademik bir çalışma yapmak üzere geri dönmemin 

nedeni, o dönemde hiç anlam veremediğim şiddeti üreten mekanizmaları öğrenmek ve 

sosyolojik/antropolojik bir bakış açısıyla analiz etmekti. Hizbullah hakkında, 

çalışmayı arzuladığım perspektifte, analitik bir çalışma henüz yapılmamıştı ve 

Hizbullah hakkındaki ilk doktora tezini yazacaktım. Aldığım eğitim beni dini 

literatüre hakimiyet konusunda yetiştirmişti. Sosyoloji okumalarım, bu dini literatürü 

sosyolojik bir perspektifle analiz etmem için yeterli donanımı sağlamıştı.  Amerika 

Birleşik Devletleri’nde bulunan Yale Üniversitesi Antropoloji bölümünde geçirdiğim 

iki yıl ile Columbia Üniversitesi Sözlü Tarih Merkezi’nde geçirdiğim bir yaz boyunca 

aldığım dersler, katıldığım çalışma atölyeleri, konferanslar ve yaptığım okumalar, 

çalışmama antropolojik/etnografik bir katkıda bulunabilirdi. Kürtçe bilmem 



 4

görüşmecilerle diyalogumu kolaylaştıran bir güven unsuru olarak çalışmamı 

kolaylaştırabilirdi. Yıllardır görüşmediğim lise arkadaşlarımı bulup onların hikayesini 

öğrenebilir ve onlara ‘neden’ diye sorabilirdim.  

Elbette İslami terminolojiye hakimiyet ve Kürtçe biliyor olma avantajlarım 

kadar, dezavantajlarım da vardı. Öncelikle uzun saçlı ve top sakallı görüntüm 

açısından Hizbullah mensuplarının alışık olduğu ve gündelik hayatta sıkça ilişki 

içinde olduğu bir imaja sahip değildim. Bu anlamda görüşmecilerim için bir 

yabancıydım (outsider) (Agar, 1980). Literatürde tartışıldığı şekliyle emic ve etic 

yaklaşımlardan etic yaklaşıma olan yakınlığım ama emic yaklaşımı Hizbullah’ı 

anlama çabamın bir parçası olarak göz ardı etmeyen pozisyonum nedeniyle 

(Headland, Pike, & Harris, 1990), görüşmecilerime sundukları bilgileri mutlak 

doğrular olarak kabul etmeyeceğimi ama anlattıklarını onların söylemlerinin bir 

parçası olarak karşılaştırmalı bir şekilde analiz edeceğimi söylemiştim. Bu nedenle 

kimi zaman bir görüşme yapmak için aylarca beklemem gerekti.  

Saha araştırmalarım bana beklediğimden fazlasını sundu. Hizbullah 

mensuplarının dini ve etnik aidiyet biçimlerini keşfetmeyi, şiddeti meşrulaştıran 

araçları analiz etmeyi ve Hizbullah tarihi hakkında eksik bilgileri tamamlamayı, 

yanlış bilgileri düzeltmeyi uman ben, bunları da kapsayan ama bunun çok ötesine 

geçen bir alan buldum. Pek çok saha araştırmasında dile getirildiği gibi ben de sahada 

daha önce bildiklerimle yüzleştim ve kamuoyunda yaygınca paylaşılan bilgilerimin 

Hizbullah’ı anlamak için yeterli olmadığını fark ettim. Bugün sayısı yüzbinlere varan 

tabanıyla Hizbullah, bir sosyal hareketti ve şiddet anlatısını aşan boyutlarıyla din ve 

siyaset sosyolojisi, devlet antropolojisi, toplumsal bellek çalışmaları, söylem analizi 

ve görsel antropoloji açısından incelenmeliydi. ‘Beş yıl boyunca aşık olduğumu 

kendimden bile sakladım’ diyen ve ‘geçmişin olumsuzlarını hala üstünden 

atamadığını söyleyen’ Sermest’in hikayesi sosyoloji ve antropolojinin yanı sıra, 

sosyal psikoloji ve psikoloji disiplinince de incelenmeye değerdi. Polis tarafından 

işkenceye maruz kalıp da sorumlusunun ismi istendiğinde, önceden oluşturduğu 

‘sahte bir profili’ sorumlusu diye polise vermek için zihninde hazır tutan Azad’ın 25 

yaşlarında, 1.70 boylarında, esmer ve Ahmet ismindeki ‘hayali sorumlusunun’ hala 

Azad’ın zihninde capcanlı durması nasıl açıklanabilir?  Kendisini takip eden biri olup 

olmadığını görebilmek için sokakları hala ‘geniş aldığını’ söyleyen ve görüşmemiz 

boyunca beni tereddütlü bir sessizlikle gözlemleyen Azad’a, çalışmada kullanılmak 

üzere bir müstear isim tercihi olup olmadığını sorduğumda, sessizce ‘Kürtçe bir isim 



 5

olmasını isterim’ demesi dini ve etnik aidiyet açısından nasıl analiz edilebilir? 

Görüşmecim için Kürtçede özgür anlamına gelen Azad ismini tercih etmem, Azad’ın 

hayali sorumlusu Ahmet’in hala Azad’ın zihninde capcanlı durması göz önünde 

bulundurulduğunda ironik bulunabilir. Peki ‘Azadi İslam’da’ diye slogan attığı için, 

milliyetçilik yaptığı gerekçesiyle Milli Selamet Partisi’nin il yetkilileri tarafından 

azarlanan ve ‘bu ülkede iki şey yasaktır: Kürtlük ve Müslümanlık’ diyen Mahmut, 

gerçekte bizlere ne anlatmaktadır? ‘Yaşımız otuza dayandı. Daha sağlıklı tercihler 

yapabilirdik’ diye hayıflanan, bu otuz yaşa birkaç yıl cezaevi ve iki üniversite sığdıran 

Kamuran’ın yakın akrabası olan kadınlar dışında herhangi bir kadınla diyalogunun 

olmaması, cinsiyet ayrışması, gündelik yaşam pratikleri ve dindarlık biçimleri 

bağlamında bizlere ne söylemektedir? Yakalanma endişesiyle üç yıl boyunca aynı 

odadan çıkmayan Hizbullah mensubu ile, Hizbullah’ın ölüm tehditleri nedeniyle üç 

yıl boyunca yanı başında tuttuğu tabancayla aynı odada her an öldürülmeyi bekleyen 

görüşmecinin tecrübesi karşılaştırmalı olarak nasıl analiz edilebilir? Hizbullah 

tehditlerine maruz kalan ve birkaç arkadaşı Hizbullah tarafından öldürülen Ahmet’in 

‘ben bu defteri mahşerde Allah’ın huzurunda yeniden açılmak üzere kapattım’ demesi 

Hizbullah’ın geçmişle yüzleşmesi açısından nasıl değerlendirilebilir? Devlet – 

Hizbullah ilişkisini sorduğum Yusuf’un cezaevinde gördüğü ağır işkenceleri hatırlatıp 

‘madem devlet arkamızdaydı, ben niye o kadar işkence gördüm, yıllarca hapis 

yattım?’ ifadeleri, bizlere devlet teorileri bağlamında ne anlatmaktadır? ‘Türk 

İslamcılarının altını biraz kazıdığınızda ortaya Türk milliyetçiliğinin çıktığını ve Türk 

İslamcıların Kemalizm’in zehrini aldığını’ ifade eden, Türk kökenli Mehmet’in 

sözleri din ve etnisite konusunda nasıl değerlendirilmelidir?  

Saha çalışmam boyunca görüştüğümden çok daha fazla Hizbullah mensubuyla 

tanıştım. Uyuşturucu bağımlısı gençlerle, camide esrar içtikleri gerekçesiyle kavga 

eden ve yüzü bir jilet darbesiyle parçalanan Yiğit gibi pek çoğu tanışıp beni dinlemeyi 

tercih etti ama konuşmayı kabul etmedi. Buna rağmen lise yıllarından devraldığım 

gözlemler, görüşmeyi kabul etmeyen kişilere dair gözlemlerle birleşti ve bu 

çalışmanın farklı noktalarında okuyucuya sunuldu. Diğer yandan, konuşmayı kabul 

edip hiçbir şekilde hakkında bilgi verilmesini istemeyen görüşmecilerin 

mahremiyetini  ve güvenliğini sağlamak adına çalışma boyunca bazı bilgiler, herhangi 

bir referans göstermeksizin kullanıldı. Bizimki gibi saha araştırmalarında 

görüşmecilerin ve araştırmacının güvenliğini sağlamak adına üretilen literatür 

(Goldstein, 2014; Felbab-Brown, 2014) ve bizim de ortak yazarları arasında 



 6

bulunduğumuz şiddeti konu alan çalışmalar için bir rehber kitap olarak hazırlanan 

çalışmalar (Aras, et al., 2013) güvenlik açısından hassas durumlarda bu tür tedbirlerin 

alınmasını zorunlu görünmektedir. Umudum ve beklentim, bilgileri bu çalışmanın 

değerli bir parçası olarak kullanılan ve aksi bir durum oluşmaması adına olağan üstü 

bir çaba sarf ettiğim görüşmecilerin güvenliğinin ihlal edilmemesidir. Bu anlamda 

sadece paylaştıkları bilgilerle değil, bana açtıkları yaşam hikayeleriyle bu çalışmanın 

yapılmasını mümkün kılan, resmi konumları ve kurumları adına beyanat vermeleri 

açısından gerçek isimlerini kullandığım iki kişi hariç tutularsa, hiçbiri gerçek 

kimlikleriyle bu çalışmada deşifre edilmeyen görüşmecilerime  minnettarlığımı 

sunmak isterim.  

Birazcık uzun ama çalışmanın nasıl bir bireysel tarih ve tecrübenin ürünü olarak 

ortaya çıktığını betimlemek için gerekli bu girişten sonra şu soruyu sorabiliriz: 

Hizbullah nedir ve bir aidiyet biçimi olarak Hizbullah nasıl analiz edilebilir? 

Türkiye Hizbullah’ı, Lübnan’daki Şii Hizbullah’tan farklı olarak Sünni – büyük 

oranda Şafii ve Kürtlerden oluşmaktadır. Hizbullah ile ilgili kamuoyu algısı ve 

Hizbullah grubuna odaklanan literatür, çok azı hariç tutulmak üzere, eksik 

yüzleşmelerle doludur. Benim de saha araştırmalarıma kadar şiddet yönüyle tanıdığım 

ama saha araştırmalarıyla birlikte şiddeti aşan boyutlarını keşfetme imkanı 

yakaladığım Hizbullah hakkında yazılı ve görsel medyada, internette veya başka bir 

kulvarda yapılacak küçük bir araştırmada eksik yüzleşme ve kutuplaşmaların izleri 

görülecektir. Bir yanda kendini ideal bir toplum modeli olarak tanımlayan Hizbullah 

medyası, diğer yanda ise büyük çoğunluğu Hizbullah ismini dehşet, vahşet, şiddet ve 

devlet gibi kelimelerle neredeyse eşanlamlı kullanan algıda analitik bir bakış açısı 

bulmak oldukça zordur. Ruşen Çakır’ın Derin Hizbullah (2011) kitabı ile Gareth 

Jenkins’in Political Islam in Turkey (2008) gibi birkaç kitap, makale ve 

değerlendirme yazısı hariç tutulursa, Hizbullah konulu çalışmaların hemen hepsi 

Hizbullah’ı bir sosyal olgu olarak inceleme konusunda isteksizdir.  

Akademik kurumlarda üretilen bilgi açısından da değerlendirildiğinde Hizbullah 

hakkında oldukça az çalışma olduğu ve bu çalışmaların Türkiye’de yapılmış olanların 

çoğunluğunun polis akademilerinde ve güvenlikçi bir bakış açısını önceleyen  bir 

perspektifle (Gürtekin, 2008; Yıldırım, 2012) yazıldığı görülecektir.  

Üretilen bilginin azlığı ve şiddet anlatısını merkeze alan tek boyutluluğu 

Hizbullah’ı anlamak için yeterli değildir. Kaldı ki şiddet anlatısına odaklanan 



 7

çalışmaların önemli bir kısmı, şiddeti üreten motivasyonlara odaklanmak yerine, onu 

‘kontrolsüz, kestirilemeyen ve amaçsız’ bir şekilde tasvir etme eğilimindedir.  

Hizbullah’ın dahil olduğu şiddeti sosyolojik ve antropolojik bir perspektifle 

analiz etme amacıyla başladığım ve geniş anlamıyla nitel yöntemi benimsediğim bu 

çalışma, saha araştırmamım başlangıcında yeni boyutlar kazanmıştır. Şiddet anlatısını 

da içinde barındıran ama şiddet merkezli tartışmalara indirgenemeyecek bu boyutları 

yeteri oranda yansıtacak teorik ve metodolojik bir çerçeve ihtiyacı beni İçkin Teori 

(Grounded Theory)4 (Glaser & Strauss, 1967) yönünde bir tercih yapmak durumunda 

bırakmıştır. Teorik bir ön kabulle saha araştırmasına girişmek yerine, sahada ortaya 

çıkan verilerin karşılaştırılması ve ortaya çıkan kategoriler neticesinde teorik bir 

soyutlamaya gidilmesini öneren İçkin Teori, birinci bölümde tartışılmaktadır. Tezin 

teorik ve metodolojik çerçevesini çizdiğim birinci bölüm, İçkin Teori’nin yanı sıra 

neden nitel bir araştırma (Berg, Qualitative Research Methods for the Social Sciences, 

2008) yapmayı tercih ettiğim, veri elde etme yolları olarak neden etnografik yönteme 

(Agar, Speaking of Ethnography, 1985), yaşam anlatılarına (Atkinson, 1998) ve sözlü 

tarihe (Dunaway, 1996) başvurduğum sorularına yanıt vermektedir. Dahası saha 

araştırmam sürecinde Hizbullah’ın çeşitli miting, etkinlik ve aktiviteler yoluyla 

kamusal alandaki görünürlüğünün de incelenmesi gerekliliğini fark ettiğim için 

görselliğin sosyolojik analizdeki yerine dair teorik ve metodolojik bir tartışma (Ball & 

Smith, 1992) yürütmem ve görsel verilerin analizine (Collier & Collier, 1986) dayalı 

bir bölüm yazmam gerekti.  

Şüphesiz hiçbir sosyolojik olgu, tarihsel koşullardan bağımsız değildir ve sosyal 

bilimlerde yapılacak her çalışmanın bir tarihsel perspektif sunması kaçınılmazdır. 

Hizbullah’ın ortaya çıktığı dönemin tarihsel ve sosyolojik koşullarına değinilerek 

başlanan ikinci bölüm, tanıklıklar temelinde Hizbullah tarihini kronolojik bir 

çerçevede incelemekte, literatürde var olan yanlış bilgilerin düzeltilmesine ve eksik 

bilgilerin tamamlanmasına aracılık etmektedir. Dahası ikinci bölüm Hizbullah’ın 

İslamcılık, Ortadoğu’da İslami hareketler, Türkiye’de İslamcılık ve devlet alanlarında 

yazılan literatürde yer almasını sağlayacak bir bilimsel üretim çabasıdır. Bu çabanın 

yanı sıra bu bölüm, Hizbullah üzerine yazılan metinler arasında bir sosyal tarih yazımı 

girişiminin ilk ürünüdür.   

                                                        
4  Türkçeye Gömülü Teori olarak çevrilen Grounded Theory’i çalışmamızda, daha sonra gerekçelerini 
açıklayacağımız şekilde, İçkin Teori olarak Türkçeleştirdik ve bu şekilde kullanılmasını önermekteyiz.  



 8

Yapılan görüşmelerin İçkin Teorik bir analizini sunan üçüncü bölüm, Hizbullah 

bireylerinin farklı spektrumlarda gelişen anlatılarının bir özeti ve analizidir. Bu 

bağlamda ortaya çıkan temalar, okuyucuya Hizbullah mensuplarında gündelik yaşam, 

grup aidiyetinin yarattığı güven(siz)lik hissi ve aidiyetin bitmesi durumunda ortaya 

çıkan psiko-sosyal durumlar hakkında bilgi ve analizler sunmaktadır. Dahası bu 

bölüm, Hizbullah kaynaklı şiddetin söylem düzeyinden eylem düzeyine hangi 

aşamaları kat ederek ulaştığını göstermekte ve her aşamanın detaylı bir tasvirini 

tanıklıklar üzerinden sunmaktadır. Mensuplarının büyük çoğunluğu etnik olarak Kürt 

olan Hizbullah’ın din ve etnisiteyle nasıl ve hangi çerçeveyle ilişkilendiğini analiz 

eden üçüncü bölüm, Kürt çalışmalarında araştırılmamış bir konuda ihtiyacı 

karşılamayı amaçlayan bir girişimdir ve bu alanda yapılacak yeni çalışmaların önünü 

açmayı ummaktadır.   

Hizbullah hikaye ve romanlarının toplumsal belleğin inşasındaki rolü ve bu 

metinlerin söylem analizine odaklanan dördüncü bölüm, büyük oranda sadece kişi ve 

yer adlarının değiştirildiği bu ‘otobiyografik’ anlatılarda ortak temaların izlerini 

sürmektedir. Bu izlekte dördüncü bölümün başvurduğu İçkin Teori yöntemine söylem 

analizi ve toplumsal bellek çalışmaları eşlik etmektedir.  

Hizbullah’ın görsel analizine odaklanan beşinci ve son bölüm, bir yandan 

görselliği söylem ve eylem zemininde ortaya çıkan verilerle karşılaştırmakta, diğer 

yandan legalleşme faaliyetleri ile birlikte kamusal alanda ilk defa görünen 

Hizbullah’ın görsel hafızasını tasvir etmeye çalışmaktadır.  

Her bölümde ayrı ayrı incelenen sözlü, yazılı ve görsel verilerin karşılaştırmalı 

bir özeti ve elde edilen sonuçların bir genel sonuç içerisinde değerlendirilmesine 

dayanan sonuç bölümü, Hizbullah hakkında yapılacak çalışmalar için bazı önerilerle 

tamamlanmaktadır.   



 9

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

Teorik ve Metodolojik Çerçeve 
 

“Everything is data!” 

[Anselm Strauss ve Barney Glaser] 

 

1. Teori, Bilgi ve Nitel Yöntem 

 

Tabiat bilimlerinde şeyler, olaylar ve nesneler arasında belirgin ve tekrar eden 

kalıplar bulunmaktadır ve bunlara dair kurallar büyük oranda evrensel kabul edilir. 

Sosyal bilimlerde ise evrensel anlamda geçerliliği olan kurallar ve ilişkilerden 

bahsedilemez. Bunun anlamı sosyal hayatın tamamen kaotik bir ortamda ve irrasyonel 

bir şekilde hareket ettiği değildir. Bunun yerine sosyal hayat nispeten birbirine benzer 

kalıplar içerisinde oluşur ve derinlemesine bir analiz sonucunda bu kalıpların anlaşılır 

olması sağlanır. Bunun yolu da teori ve metottan geçer (Berg, 2001, s. 15). Şüphesiz 

sosyoloji, bir sosyal fenomeni incelerken teorik ve metodolojik bazı prensiplere 

yaslanır. Bu sürdürülen araştırmanın sağlıklı sonuçlara ulaşması için gereklidir. Bu 

gereklilikten hareketle çalışmamızda kullandığımız teorik ve metodolojik çerçeveyi 

bu bölümde izah edeceğiz. Peki metot nasıl bir çerçeve içinde anlamlandırılabilir? 

Metot, araştırmanın takip edeceği yol ve bu yolun nasıl sürdürüleceği, sorunları 

çözme veya anlaşılır kılma sürecinde takip ettiğimiz sistem ve yeni bir bilgiye 

ulaşmak için kullandığımız araçlar bütünüdür (Aubert & Vale, 1974, s. 77). 

Kullandığımız metodolojik ve teorik çerçeveyi açıklamadan önce ifade etmemiz 

gereken en temel şey, her şart ve koşula uyan mükemmel bir teori ve/veya metodun 

olmayışıdır. Teorik ve metodolojik uygunluk, yapılan çalışmanın doğası çerçevesinde 

belirlenir. Bu nedenle tercih ettiğimiz metodun en mükemmel metot olduğunu iddia 

etmekten çok, kullandığımız metodun çalışma konumuza en uygun metotlardan 

olduğunu düşünmekteyiz. Nitekim pek çok sosyal bilimci de araştırmayı yürütmek 

üzere seçilecek metodun epistemolojik odaklanmaya, çalışılan sahaya ve çalışma 



 10

konusuna uygun olması gerektiğine değinmektedir (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, 

s. 886; Bryman, 1984, s. 76). 

Hizbullah 5  Cemaati 6  isminden faaliyetlerine, kitlesinden 1990larda 

devletle/derin devletle geliştirdiği kuvvetle muhtemel ilişkisine, Hizbullah bağlantılı 

olduğu iddia edilen Sivil Toplum Kuruluşlarından siyasal partisine (Hüda-Par), 

düzenlediği kutlu doğum gibi etkinliklerden yeni gelişmeye başlayan yayın 

faaliyetlerine kadar oldukça geniş bir alanda; gündelik hayatta, gazetelerde, politik 

tartışma ve denklemlerde yer almasına rağmen, hakkında bilinenler oldukça az ve 

birbiriyle belli anlamlarda taban tabana zıttır. Bunun en önemli nedeni ilk olarak 

grubun uzun bir süre yer altı faaliyetleri (underground activities) yürütmesi ve 

kendini tanıtmaya pek gönüllü olmamasıdır. STK ve politik parti aşamasıyla birlikte 

bu durum belli oranda değişmişse de cemaatin bir geleneğe dönüşen kapalı yapısı ve 

cemaat üyelerinin konuşmaya gönülsüzlükleri devam etmektedir. Bu konuya dair 

geniş tartışmalar ve bu alanda üretilen literatürün değerlendirilmesi ilerleyen 

bölümlerde sürdürülecektir. Burada Hizbullah Cemaati’ni çalışmada nasıl bir 

metodolojik yaklaşımın faydalı olabileceği tartışmasını yürütmemiz nedeniyle, 

şimdilik bu kadar bilgiyle yetineceğiz. Fakat bu kadar bilgiyle dahi, bu denli kapalı 

bir grubun nicel bir yöntem benimsenerek çalışılamayacağı aşikardır. Nicel bir 

çalışmayı imkansız kılan nedenler arasında cemaatin kapalı yapısı, nicel yöntemler 

arasında yer alan anket uygulama, yapılandırılmış görüşme gibi araçların cemaat 

üyelerinde yaratabileceği kaygı ve hoşnutsuzluk, bunun üreteceği erişim zorluğu, 

gerçekte ne büyüklükte bir evrenle karşı karşıya olunduğunun bilinmemesi ve 

temsiliyet özelliği bulunan bir örnekleme ulaşmada karşılaşılabilecek muhtemel 

sıkıntılar sayılabilir. Bu nedenlerden dolayı bu çalışmada kullanılan ana yöntem nitel 

yöntemdir. Bu yöntem içerisinde etnografik yöntemin imkanlarının büyük oranda 

kullanıldığı ayrıca ifade edilmelidir. Etnografik yöntemin tercih edilmesinin en 

önemli nedeni, bu yöntemde araştırmacının, sahada zamanla görünmez hale gelişi 

(Berg, 2001, s. 147) ve araştırmacının varlığından kaynaklanan olası değişimlerin bu 

yolla önlenebilme imkanıdır. Bu olası değişimlerden kasıt, görüşmecinin 
                                                        
5 Hizbullah ismiyle bilinen ve faaliyet alanı çok büyük oranda Türkiye’nin Kürt coğrafyası ve nüfusu olan yapı, Şii 
Lübnan Hizbullah’ından ayrıdır ve Sünni-büyük oranda Şafii ve Kürt bir yapılanmadır.  
6  Hizbullah grubunun nasıl tanımlanacağı ile ilgili oldukça çok sayıda yaklaşım (Türk Hizbullah’ı,  Kürt 
Hizbullah’ı, Türkiye Hizbullah’ı, Hizbullah Terör Örgütü, Hizbul-Kontra vs.) bulunmakla birlikte bu 
tanımlamaların büyük kısmı, ideolojik ve politik aidiyetler ve çerçeveler neticesinde üretilen tanımlamalar olduğu 
için, grubu tanımlarken kendileri için kullandıkları ‘cemaat’ tabirini tercih edeceğim. Cemaat tabirini, Hizbullah 
Grubu’nun sosyolojik anlamda Tönniesçi (1957)  tanımlamalara uygun bir yapı olması nedeniyle tercih ediyorum. 
Bu konudaki tartışmalar ilerleyen bölümlerde detaylıca ele alınacaktır.  



 11

araştırmacıya göre bir pozisyon belirlemesi ve araştırmacının arzu ettiği perspektifte 

bilgi verme ihtimalidir. Etnografik yöntemde görüşmeciyle geçirilen vakit nispeten 

uzun olduğu için bu ihtimal azalmaktadır. Bu konuya ilerleyen sayfalarda genişçe yer 

verilecektir.  

Nitel yöntemin veri elde etme yollarını incelemeden önce nitel ve nicel 

yöntemin sosyolojik olguyu açıklama biçimleri, aralarındaki farklar ve hangi araçları 

kullanmak suretiyle analiz yaptıklarını açıklamak faydalı olacaktır. Daha sonra nitel 

yöntem içerisinde kabul edilen ve bizim İçkin Teori olarak Türkçeleştirmeyi uygun 

bulduğumuz Grounded Theory7 ve görsel sosyolojiyle ilgili alt bölümlere geçeceğiz. 

Elbette nitel ve nicel yönteme dair tartışmalar, her iki yöntemin kullandığı araçlar, bir 

tezin sadece bir bölümünde detayıyla izah edilemeyecek genişliktedir. Bununla 

birlikte amaç, metodolojiye dair genel bir tartışma yürütmek yerine tezde kullanılan 

metodolojik araçların anlaşılır olması için çabalamaktır. Tezle doğrudan ilgili 

olmayan tartışmalar, ilgili literatüre atıflar yapılarak çalışmanın dışında bırakılmıştır. 

Umut ederiz ki okuyucu, referans gösterilen literatürden daha geniş bilgi edinme 

imkanı yakalayacaktır.  

Nitel ve nicel yöntem arasındaki farklara değinip, nitel yönteme dair temel 

bilgiler vermeden önce kısa da olsa tarihsel arka plana değinmenin faydalı olacağına 

inanmaktayız. Denilebilir ki nitel yöntemin en önemli merkezi Chicago Okulu’dur. 

Chicago Üniversitesi Sosyoloji bölümü, yirminci yüzyılın en önemli sosyologlarına 

ev sahipliği yapmış ve nitel olarak tanımlanan pek çok yöntemin geliştirildiği merkez 

olmuştur. Antropolojik ve etnografik yöntemin olanaklarını sosyolojik yönteme 

uyarlayan bu gelenekte, katılımcı gözlem, yapılandırılmamış görüşme ve ortaya çıkan 

konseptleri teorileştirme gibi uygulamalara rastlamak mümkündür (Bryman, 1984, s. 

78). Nitekim sembolik etkileşimcilik8, Grounded Theory, görsel sosyoloji gibi nitel 

yöntemlerin geliştirildiği yer de Chicago Okulu’dur (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, 

s. 881-882). Bunda en önemli etkenlerden biri antropoloji disiplini ile sosyoloji 

disiplini arasında, temelleri yine Chicago’da atılan, giderek artan yakınlaşma 

(Bierstedt, 1948, s. 22) ve bu yakınlaşmanın antropolojik metodun önemli bileşenleri 

olan etnografik yöntemi ve nitel araştırmaları sosyolojik yöntemin gündemine 

                                                        
7 Türkçede Grounded Theory için Gömülü Teori tabiri kullanılmakla birlikte, literal çeviri açısından doğru olan bu 
tabir, Grounded Theory’nin temel argümanlarıyla çeliştiği için Gömülü Teori yerine İçkin Teori tabirinin 
kullanılmasını önermekteyiz. Bu konuyu dair açıklamalara ilerleyen sayfalarda yer verilecektir.  
8 Sosyolojide Weberyan yaklaşıma yakın olan ama gündelik yaşama, bireye, semboller (dil, mimik vs.) yoluyla 
etkileşime ve anlamın oluşumuna odaklanan sembolik etkileşimcilik, mikro yönelimli bir teoridir.  



 12

taşımasıdır. Bu nedenle Chicago Okulu’nun geliştirdiği nitel yöntemlerin 

imkanlarından tez boyunca faydalanılmıştır. Tezde yoğun olarak kullanılan İçkin 

Teori ve görsel sosyoloji ile ilgili detaylı bilgi, bu bölümün alt başlıklarında 

verilecektir.  

Sosyal bilimlerde araştırma metotlarıyla ilgili tartışmalar en temelde ontoloji, 

epistemoloji ve insan doğasının nasıl tanımlandığıyla ilgilidir. Bu bağlamda nitel ve 

nicel yaklaşımlar, insan doğasını, var oluşu ve bilginin doğasını anlamlandırma ve 

açıklama konusunda birbirinden ayrışmaktadır. Dahası teori ve metodun ne olduğu ve 

ikisinin ilişkisi konusunda çoğu zaman eksik ve/veya yanlış kanaatler (Morgan & 

Smircich, 1980, s. 491) yapılan çalışmalarda problemli sonuçlara yol açmaktadır. 

Nitel ve nicel yöntem arasındaki temel farklara değinerek başlamak, 

benimsediğimiz yöntemin meşruiyeti ve güvenirliliği açısından faydalı olacaktır. 

Pozitivist bakış açısının büyük oranda faydalandığı nicel yöntem, insan oğlunun 

bilgiye nasıl vardığıyla ilgilenmekten çok, sosyolojik olgunun veya vakanın boyutları 

ve toplumda ne oranda var olduğuyla ilgilenir. Bu anlamda bu yöntemin teorik 

anlamda ilk yaratıcısı Auguste Comte olarak kabul edilir (Taylor, 1981, s. 8). Nitel 

yöntem ile nicel yöntemi benimseyen araştırmacılar arasındaki farklılıklar üç başlık 

altında toplanabilir. Birinci yaklaşım iki yöntem arasındaki çatışmacı yaklaşımdır. Bu 

yaklaşımı benimseyenlere göre yöntemlerden biri diğerinden üstündür. Örneğin bu 

yaklaşımı benimseyen nitel araştırmacı, nicel araştırmaları yüzeysel olmak ve 

geçerlilik konusunda ciddi anlamda problemli olmakla itham eder. Aynı şekilde nicel 

araştırmacı da nitel yöntemi temsiliyet konusunda problemli, sezgiye dayalı, 

güvenirlilik problemi olan ve öznel yargılara dayanan bir araştırma yöntemi olarak 

değerlendirir. İkinci yaklaşım her iki yöntemin kendi otonomileri içinde sosyal 

fenomeni anlaşılır kılmaya çalıştığını düşünür. Üçüncü yaklaşım ise her iki yöntemin 

çalışmanın farklı aşamalarında birlikte kullanılabileceğini kabul eder (Goetz & 

LeCompte, 1981, s. 146). 

Merkezinde istatistik ve sayıların bulunduğu nicel yöntemde temel amaç bir 

sosyal olgunun toplumda ne oranda var olduğudur (Have, 2004, s. 4-5). Fakat bazı 

deneyimlerin rakamlarla anlaşılamayacağı, onları kavramak ve analiz edebilmek için 

nicel yöntemin verileri dışında da verilere ihtiyaç olduğu aşikardır (Berg, 2001, s. 3). 

Sosyal olgunun  doğasına odaklanan nitel yöntem, araştırmaya konu olan olgunun 

niceliğiyle ilk planda ilgilenmez. Bu anlamda nicel yöntem ürün merkezli olarak 



 13

tanımlanabilirken (bir programın sonuçları veya çıktıları nelerdir gibi), nitel yöntem 

süreç odaklıdır (Bir program neden çalışıyor veya çalışmıyor gibi) (Heyink & 

Tymstra, 1993, s. 193). Bu anlamda nitel yöntem gizlenmiş, belirgin olmayan 

sosyolojik anlamların ve özelliklerin, katmanlı yorumlama imkanlarının, imaların 

açığa çıkarılmasının ve nicel yöntemle duyulması imkansız ‘seslerin’ duyulabilmesini 

amaç edinmektedir (Have, 2004, s. 4-5). Bununla birlikte iki yöntem arasında 

hangisinin en doğru olduğu tartışmasının, çalışılan konunun metodolojik uygunluğu 

kriteri esas alındığında gerekli olmayan bir tartışmaya döneceği (Bryman, 1984, s. 79) 

ve bu anlamda iki yöntemin bir tercih unsuru olarak birinin diğerine tercih 

edilemeyeceği, ikisinin farklı sosyolojik fenomenlerin doğrulanması veya keşfi ile 

ilgilendikleri ortaya çıkacaktır. Yapacağımız karşılaştırma, nitel yöntemi benimseyen 

araştırmacının, araştırma alanını ‘nasıl’ analiz ettiği konusunda betimleyici bir çaba 

olarak değerlendirilmeli, ikisi arasında bir değer karşılaşmasına gidilmediği 

bilinmelidir. Dahası nitel yöntemin ve özellikle etnografik yöntemin nicel yöntemin 

sunduğu imkanlarla güçlendirilmesi söz konusu olduğu gibi, nicel yöntemle elde 

edilen veriler de nitel verilerle daha güvenilir hale getirilebilir (Sherman & Strang, 

2004, s. 205). Bu gerçekliğin farkında olarak biz de çalışmamızın bazı bölümlerinde 

çeşitli istatistiklere ve niceler verilere atıfta bulunduk ve bunun nitel olarak elde 

ettiğimiz verileri analiz etmek için kullanılabileceğini gösterdik.  

Nitel yönteme dair daha geniş çaplı açıklamalara geçmeden önce nicel yöntemin 

en etkili ve faydalı üç alana değinmek ve çalışma konumuzun bu üç alandan herhangi 

birine yerleştirilemeyeceğini göstermekte fayda vardır.  

1. Nicel yöntemin faydalı olduğu ilk alan, çalışmada ulaşılmak istenen 

sonucun sayılar, yüzdeler, oranlar gibi nicel veriler olması durumudur.  

2. İkinci alan araştırılan konunun spesifik olması ve araştırmacının 

nispeten de olsa konuya aşina olmasıdır. Bu araştırmacıya neyi nasıl araştıracağı ile 

ilgili bir imkan sunar.  

3. Son alan ise çalışılan konunun nispeten biliniyor/erişiliyor olması ve 

araştırmacının ortaya çıkacak sonuçlar hakkında bazı varsayımlarda bulunmasına ve 

bunları doğrulamasına/yanlışlamasına olanak tanımasıdır (Bryman, 1984, s. 80-81).  

Çalışmamızın bu üç alandan herhangi birine rahatlıkla yerleştirilemeyeceği 

Hizbullah Cemaati hakkında verdiğimiz kısa bilgiden ve kamuoyundaki yaygın 

kanaatten çabucak anlaşılacaktır. Bu nedenlerden ötürü nitel yöntemin olanaklarından 



 14

faydalanmayı uygun bulduk. Peki nitel yöntem nedir? Ne yapar, nasıl yapar? 

Öncelikle nitel yöntem, genişlikten çok derinliği araştırır. Çalışılan evrenin temsiliyet 

açısından geniş bir örneklemine odaklanmaktan çok, nitel araştırmacı görece daha 

küçük bir grup insanla daha derinlemesine araştırmalar yapar. Bu cümleden olarak 

nitel yöntem, insanların ne yaptığı veya neye inandığının ötesinde onların nasıl ve 

neden davrandığını, davranışları nasıl anlamlandırdıklarını, anlamın kendisini nasıl 

inşa ettiklerini inceler. Dahası nitel yöntem, yapısal meselelerle ilgilendiği kadar 

süreçlerle de ilgilenir ve bunu yaparken ana motivasyonu doğrulamaktan 

(verification)  çok keşfetmektir (discovery) (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, s. 880-

881). Bu anlamda nitel yöntem karmaşık sosyal ilişkilerin incelenmek istendiği veya 

araştırmacının birincil elden davranışa ve sosyal ilişkiye dair gözlemler elde etmek 

istediği durumlarda oldukça etkilidir (Bryman, 1984, s. 81). Kısacası çalışmanın ana 

amacının nitel veriler (yaşam hikayeleri, anlatılar, sözlü veya yazılı olarak inşa edilen 

metinler) elde etmek olması durumunda nitel yöntem gereklidir.  

Bu çerçeve içerisinde nitel yöntem, verilerini elde ettiği kaynaklar açısından da 

belli anlamlarda nicel yöntemden farklılaşır. Nitel yöntem temel olarak verilerini 

aşağıdaki kaynaklardan elde eder.  

1. Diyaloglarda, cümlelerde veya monologlarda ortaya çıkan sözlü 

kelimelerden,  

2. Tarihsel kaynaklar, resmi dokümanlar, gazeteler, mektuplar, 

otobiyografiler, kitaplar ve benzeri metinlerde ortaya çıkan yazılı kelimelerden,  

3. Gözlem, katılımlı gözlem ve diğer yöntemlerle elde edilen saha 

notlarından,  

4. Sözlü tarih veya yazılı kaynaklardan elde edilen/oluşturulan yaşam 

hikayelerinden,  

5. Gözlem, fotoğraf veya video gibi yollarla elde edilen görsel verilerin 

analizinden (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, s. 880-881).  

Yukarıdaki çerçeveden anlaşılacağı üzere nitel yöntemin erişmek istediği 

sonuçlar ve bu sonuçlara ulaşmak için kullandığı araçlar nicel yöntemden oldukça 

farklıdır. Nitel yöntemin yukarıda sayılan verileri elde etme ve analiz etme yolları da 

bu farklılığın sonucu olarak nicel yöntemin veri elde etme yollarından ayrılır. Şimdi 

de nitel yöntemin nasıl veri elde ettiğini ve elde edilen verileri nasıl analiz ettiğini 

irdeleyeceğiz.  



 15

1.1. Nitel Yöntemde Araştırma Süreci  

Bir araştırma sürecinde kullanılan çeşitli konseptlerin araştırmacı ve okuyucuyu 

aynı zeminde buluşturacak oranda izah edilmesi zorunludur. Zira sosyal bilimci 

araştırma sürecinde önceden kestirilemeyen ve soyut pek çok durumla karşı karşıya 

kalır. Bu da araştırmada kullanılan yöntem ve kavramların detaylıca izah edilmesini 

zorunlu kılar (Ellwood, 1931, s. 19). Bu cümleden olarak çalışmamız boyunca 

başvurduğumuz çeşitli yöntemleri hangi teorik, epistemolojik ve metodolojik çerçeve 

içerisinde kullandığımızı izah etmeyi gerekli görüyoruz.  

1. Araştırmanın Dizayn Edilmesi: Bir araştırma konusunun 

kurgulanması, temelde araştırma konusuna dair fikir ve sorularla ilgilidir. Bu anlamda 

bir araştırma konusunun belirlenmesi sürecinde aşağıdaki sorulara yanıt aranmalıdır. 

1.1. Ne tür bir bilgi veya veri elde edilmek isteniyor ve bu verileri elde 

etmek için hangi yollara başvurulacak?  

1.2. Araştırma nerede ve hangi gruplarla yapılacak?  

1.3. Çalışma bir kişiyle yoksa bir araştırmacı grubuyla mı yapılacak?  

1.4. Çalışma ne kadarlık bir bütçeyle yapılmalı ve araştırmacı bu 

araştırmayı yürütebilecek bütçeye sahip midir?  

1.5. Araştırma yöntemi elde edilmek istenen verilere uygun bir şekilde 

seçilmiş midir? (Berg, 2001, s. 28).  

Yukarıdaki soruların her birinin cevabı, sürdürülmek istenen araştırmanın 

boyutları ve kurgulanması konusunda bizi farklı yönlere ve yöntemlere yönlendirme 

potansiyeline sahiptir.  

2. Örneklem Alma: Çalışılan evrene dair örneklem alma ve ne 

büyüklükte bir örneklemin evreni temsil edeceği tartışılan konulardan biri olmuştur. 

Nitel yöntemde örneklem, nicel yöntemin örneklemine kıyasla büyük değildir. Bunun 

ana sebebi, nitel yöntemin ulaşmak istediği sonuçların derinlemesine bir bilgi ve 

analiz gerektirmesidir. Bu anlamda yeterli bir örneklem, araştırma konusunun ne 

düzeyde karmaşık olduğu, ulaşılacak  görüşmeci sayısının uygunluğu ve çalışmanın 

amacına bağlıdır. Nitel araştırmacılar, gerektiği veya zorunlu olduğu hallerde bir 

kişiyle dahi nitel bir araştırma yürütülebileceğine inanmaktadır (Ambert, Adler, & 

Detzner, 1995, s. 885-886).  



 16

Örneklem alma da dört farklı biçimde gerçekleşebilir. Bunlardan birincisi 

elverişlilik örneklemidir (convenience sample). Bu örneklemde araştırmacı, 

araştırmayı yürütebileceği uygun ve elverişli bir örneklem seçer. İkinci örneklem 

seçme yolu maksatlı örneklemdir (purposive sample). Bu yöntemde araştırmacı, aşina 

olduğu bir popülasyonu temsil etme özelliğine sahip bir grubu seçer. Üçüncü yol 

kartopu örneklemidir (snowball sample). Görüşmeciye ulaşmanın zor olduğu ve 

araştırma konusunun toplumsal veya politik olarak hassas olduğu durumlarda tercih 

edilen bu yöntem, bir veya birkaç görüşmeci üzerinden daha büyük bir örneklem 

grubuna ulaşmayı amaçlar. Son örneklem alma yöntemi ise kota örneklemidir (quota 

sample). Bu örneklemde araştırmacı demografik bilgiler veya başka kriterler 

kullanarak bir şablon oluşturur ve bu şablonda her birimden kaç kişiyle görüşeceğine 

karar verir (Berg, 2001, s. 32). Yukarıdaki örneklem alma yollarından çalışmamızda 

en sık tercih edilen yöntem, kartopu örneklemidir. Araştırma konumuzun doğası, 

konu etrafındaki hukuki, siyasal ve toplumsal hassasiyetler, potansiyel görüşmecilerin 

görüşme yapma konusundaki isteksizlikleri bizi bu örneklem alma yolunu tercih 

etmeye itmiştir. Bununla birlikte az da olsa elverişlilik örneklemi de kullanılmıştır. Bu 

yolla kartopu örneklemiyle ulaşılamayan popülasyona ulaşılması hedeflenmiştir.  

3. Anahtar Kişiler, Rehberler ve Bilgilendiriciler: Araştırmamızda 

olduğu gibi hassas konular başta olmak üzere nitel araştırma yapılan tüm alanlarda 

saha araştırması sürecinde sosyal bilimciye rehberlik edecek, görüşme yapabileceği 

kişilerle görüşmesini sağlayacak, ona kefalet edebilecek ve ana temalar hakkında onu 

bilgilendirecek kişilere ihtiyaç vardır. Bu kişiler literatürde gatekeepers, guides ve 

informants olarak bilinir (Berg, 2001, s. 144-145). Elbette saha araştırmasını sadece 

bu kişilerin rehberliğinde yürütmenin yönlendirici ve yanıltıcı tarafları olabileceği 

için, çalışmamızda söz konusu kişilerin rehberliğinde sağlanan veriler dışında da 

verilere ulaşmayı amaçladık ve bu yönde de görüşmeler yaptık.  

4. Mülakat/Görüşme: nitel araştırmaların veri elde etme yöntemlerinde 

en sık kullanılan yollardan biri olan mülakat (interview), bizim de araştırma 

sürecimizde yoğunlukla başvurduğumuz bir yöntem olmuştur. Mülakatlar temel 

olarak yapılandırılmış, yapılandırılmamış ve yarı yapılandırılmış mülakatlar olarak 

üçe ayrılabilir (Berg, 2001, s. 60-70). Etnografik bir araştırma yapmamız nedeniyle 

tamamen yapılandırılmış bir görüşme yapmanın uygun olmadığını düşündüğümüz 



 17

için, araştırma sürecimiz boyunca görüşmecinin durumuna bağlı olarak yarı 

yapılandırılmış ve/veya yapılandırılmamış görüşmeler yaptık.  

5. Odak Grup Görüşmeleri: Tercihen küçük bir grubun bir konudaki 

fikir, tutum ve algılarını tespit etmek amacıyla (Berg, 2001, s. 111) geliştirilen bu 

yöntemi biz de araştırma konumuzla ilgili farklı tutumları tespit etmek ve mahremiyet 

içerisinde dile getirilen bir söylemin, bir grup içerisinde nasıl bir şekil aldığını tespit 

edebilmek için kullandık.  

6. Saha Notları: Etnografik araştırmalar için hayati öneme sahip saha 

notları, araştırmacının her mülakat ve/veya gözlemden hemen sonra başvurması 

gereken yöntemlerdendir (Berg, 2001, s. 158). Bunun bilincinde olarak biz de saha 

çalışmalarımız boyunca görüşmelerimiz, gözlemlerimiz, fikirlerimiz ve 

izlenimlerimizle ilgili notlar tuttuk.  

7. Çalışmanın Etiği: Sosyal bilimciyi belli bir grubun destekçisi veya bir 

ajandan ayıran en önemli unsurlardan birisi, sosyal bilimcinin çalışmasını belli bir 

etik çerçevesinde yürütmesidir. Bu etiğin en önemli bileşeni ise yapılan araştırmanın, 

görüşmeciye herhangi bir zararının dokunmamasını sağlamaktır (Grbich, 2004, s. 88). 

Bunu sağlamak için görüştüğümüz kişilerin kimlik bilgileri tamamen değiştirilmiştir. 

Dahası olay anlatısı veya  yerinden kaynaklanan aşinalıklar nedeniyle görüşmecinin 

tanınmamasını sağlamak adına, kimi zaman bahse konu olan tarihler ve yerler 

gizlenmiş veya değiştirilmiştir.  

8. Görüşmecinin Rızası: Sosyal bilimcinin veri toplama kaynağı insan 

olduğu için, onun rızası çerçevesinde araştırma yapmak gerekmektedir. Burada 

karşımıza araştırmacının açık veya gizli kimlikle çalışması ve görüşmecinin açık veya 

dolaylı rızasını alma seçenekleri çıkmaktadır (Berg, 2001, s. 39-54). Çalışma 

sürecimiz boyunca tam bir şeffaflık içerisinde çalışmayı kendimize prensip edindik ve 

bir araştırmacı olarak kimliğimizi, araştırma amacımızı ve araştırmamızı yapmadaki 

bilimsel motivasyonlarımızı tam bir açıklıkla dile getirdik. Bu durum, zaman zaman 

görüşmelerimizin gerçekleşmesi konusunda çeşitli engeller oluşturmuşsa da, tam 

şeffaflık prensibiyle çalışmanın araştırmamız için büyük oranda faydalı olduğunu 

söyleyebiliriz. Bunun yanı sıra çalışma konumuzun hassasiyeti nedeniyle 

görüşmecinin rızası temel kaygılarımızdan oldu. Nitekim kayıt altına aldığımız 

görüşmelerin girişinde görüşmecinin ses kaydı yapılması konusundaki sözlü onayı 

bulunmasına özen gösterdik.  



 18

9. Araştırmacının Nesnelliği ve Öznelliği: Şüphesiz bir araştırmanın 

bilimsel etiğe uygun bir biçimde, araştırmacının kimliğinden ve düşüncelerinden 

bağımsız olarak sürdürülmesi elzemdir. Bununla birlikte post-modern dönemde dile 

getirilen tartışmaların bize gösterdiği gibi, araştırmacının doğa bilimlerinde olduğu 

gibi kimliğinden, tüm aidiyet ve düşüncelerinden tamamen bağımsız bir araştırma 

yapması imkansızdır (Grbich, 2004, s. 5). Bu anlamda araştırmacı bir dil, kültür ve 

kendi geçmişi tarafından kuşatılmıştır. Bu nedenlerden ötürü, araştırmacının kendi 

pozisyonunu (positionality) araştırma sürecinin başında açıklığa kavuşturması önem 

arz etmektedir. Bizler de bu tartışmaların ve ilgili literatürün farkında bir araştırmacı 

olarak bu hususa dair düşüncelerimizi hem giriş bölümünde hem de görüşme 

verilerimizi analiz ettiğimiz üçüncü bölümde ifade etmeye çalıştık.  

Nitel yöntemin başvurduğu yollar yukarıda kısaca anlatılanlar ile sınırlı değildir. 

Bununla birlikte amacımız nitel yönteme dair kapsamlı bir bilgi vermek ve bu 

alandaki tüm tartışmaları dile getirmek değildir. Bunun yerine saha çalışmalarımız 

esnasında tercih ettiğimiz yöntemleri hangi teorik çerçeve içerisinde 

anlamlandırdığımızı açıklığa kavuşturmak ana amacımızdır.  

Nitel yöntemi tercih eden bir araştırmacı olarak yukarıda izah ettiğimiz 

yöntemleri etnografik bir çerçeve içerisinde saha araştırmalarımız sürecinde 

kullandık. Nitel yöntem içerisinde etnografik perspektifi benimsememizin nedeni, 

çalışma konumuzun doğasından kaynaklanmaktadır. Zira Hizbullah gibi bir konu 

hakkında çalışmak, ister istemez etnografinin sunduğu olanakları kullanmayı zorunlu 

kılmaktadır. Bu anlamda etnografinin araştırmacıya sunduğu en önemli avantaj, 

araştırmacının araştırma sürecinin bir aşamasından sonra ‘görünmez hale’ gelmesidir 

(Berg, 2001, s. 147). Görünmez hale gelmekten kasıt, araştırmacının araştırma 

sürecinde ‘varlığı’ ve pozisyonu nedeniyle yaratabileceği muhtemel dönüştürücü 

etkinin minimuma indirilmesidir. Araştırmacının, araştırma konusunun algılanışı ve 

aktarılışı konusunda manipülatif bir etkisi olabileceği ihtimali nedeniyle, sahada belli 

bir süre geçirmek ve görüşmecilerin araştırmacıya aşina olabilecek oranda bir güven 

geliştirmeleri önemlidir. Bu anlamda araştırmacının, geliştirdiği ilişkiler neticesinde 

görüşmecilerde bir güven inşa etmesi beklenir. Bu konuyla ilgili stratejilerimiz, 

verileri değerlendirdiğimiz üçüncü bölümde açıklanmıştır.  

Etnografik bir araştırma yapmayı tercih etmemizin bir diğer nedeni de 

etnografik yöntemin, bir çalışmanın başlangıcında teorik bir belirlemeyi sorunlu 



 19

bulmasıdır. Zira teorik anlamda tamamlanmış bir fikirle saha çalışmasına başlamak, 

görüşülen kişilerin sosyal yapı içerisinde anlamı nasıl inşa ettiklerini kapsamlı bir 

şekilde görmeye engel olabilir. Bu nedenle etnografik yöntemi kullanan araştırmacı, 

tamamlanmış bir teorik çerçeve oluşturmaktan çok, ona sahada rehberlik edecek belli 

temaları belirginleştirmeyi tercih eder (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, s. 884).   

Sosyal bilimlerde metot, metodolojik bir imkan olarak nicel ve nitel yöntem 

hakkında temel bilgiler verdikten sonra, araştırmamızda kullandığımız ve yukarıda 

ifade edilen tercihlerimizle doğrudan ilintili iki yöntemin açıklamasına geçebiliriz. 

Tezimizin bir sonraki başlığında Grounded Theory (İçkin Teori) ile ilgili bir anlatıya 

yer verilecek ve bu teori/yöntemi tercih etme nedenlerimiz sıralanacaktır. Daha 

sonraki alt başlıkta ise görsel verilerin analizinde kullanılan görsel sosyolojinin 

gelişimi ve bir sosyolojik yöntem olarak görsel sosyoloji konusuna yer verilecektir. 

 

2. İçkin Teori (Grounded Theory) 

Sosyal bilimci için metot, incelenen toplumsal olgunun anlaşılması için hayati 

öneme sahiptir. Bir metodun teorik temelleri, onun araştırma konusuna uygunluğu ve 

uygulanabilirliği bir araştırma projesinin sağlıklı sonuçlara ulaşmasına aracılık eder. 

Biz de tez konumuza en uygun araştırma metodu için okumalar yaparken, Grounded 

Teori’nin sosyal bilimci olarak taşıdığımız pek çok metodolojik kaygıya cevap 

olduğunu ve araştırmamızın bu yöntemle başarıya ulaşabileceğini gördük. Türkiye’de 

sosyal bilim araştırmalarında sınırlı oranda kullanılan bu yöntem Gömülü Teori 

olarak tanımlanır. Bu yaklaşımın teorik temellerini ve yöntemlerini bu bölüm altında  

inceleyeceğimiz Grounded Theory, bu teoriyi kullandığını ifade eden sosyal 

bilimcilerin çoğu tarafından eksik uygulanmış, kimi zaman ise yanlış algılanmıştır. 

Bu yanlış anlaşılmalardan birincisi Grounded Theory’nin teorisiz teori olduğudur. 

Bilakis Grounded Theory, saha verilerine analitik bir gözle yaklaşıp teorik 

genellemelere ulaşmayı amaç edinen bir yaklaşım olarak teoriyi kaygılarının temeli 

yapar. Dahası sahadan elde edilen verileri analiz ediş biçimi ve bu konuda önerdiği 

detaylı ve incelikli yöntemlerle teorinin sahih bir analizi yapılmış verilerden elde 

edilmesini sağlar. Bu anlamda ulaştığı teorik soyutlama güvenilirdir. Türkiye’de 

Grounded Theory konusunda bir diğer yanlış konsept de onun ismiyle ilgilidir. Çünkü 

bu teorik yaklaşımda teori sahaya gömülü değildir, bilakis ona içkindir. Zira gömülme 



 20

dışarıdan bir etkenin varlığını ve birinin teoriyi sahaya gömdüğünü ima eder. 

Grounded Theory’de ise teori sahaya içkindir ve Grounded Teoristin onu 

keşfetmesini9  bekler. Bu anlamda Grounded Teorist, teoriyi (pozitivist yaklaşımın 

yaptığı gibi) sahaya gömmez ama sahaya içkin olan teorinin keşfedilmesini sağlar. Bu 

nedenle tezimizin teorik ve metodolojik yaklaşımı olarak benimsediğimiz Grounded 

Theory’nin Türkçe karşılığı olarak İçkin Teori tabiri kullanılacak ve bu şekilde 

kullanılması önerilecektir.  

Peki İçkin Teori’nin tarihi ve teorik temelleri nelerdir ve nasıl koşullarda, kim 

tarafından geliştirilmiştir? Keşfedildiği günden bu yana nasıl bir evrim geçirmiş ve 

bize neyi vaat etmektedir?  

 

2.1. İçkin Teori’nin Tarihine Bir Giriş Denemesi 

Bu bölümün girişinde dile getirilmesi gereken bir konu bilgi ve akademya 

ilişkisidir. Akademya mı bilgiyi (knowledge) üretir, yoksa akademyayı yaratan şey 

bilginin kendisi midir? Bu soru, sosyal bilimlerde uygulanacak metot ve bilgiyi elde 

etme yolları konusunda önerilen yöntemlerin meşruiyeti ve geçerliliği konusunda 

önemli bir rehberlik etme potansiyeline sahiptir. Kanaatimize göre akademya, 

kendisini kuşatan dünyayı belli bir disiplin içerisinde anlama uğraşının yoğunlaştığı 

bir alandır. Peki bu disiplin neleri kapsar veya kapsamalıdır?10  

Batı merkezli bilgi, Rönesans’tan beri bilginin keşfi konusuyla ilgilenmiştir. 

Bununla birlikte bilgiyi elde etme ve onu anlamlandırma yöntemleri her bilimsel 

disiplin için farklı şekillerde ortaya çıkmış (Strauss & Corbin, 1998), sosyoloji için bu 

sorunun cevabı uzun bir süre pozitivist yaklaşımlar çerçevesinde oluşmuştur. Ama 

post-modern teori ‘bilgi’nin niteliğini ve ‘gerçekliğin’ ne olduğunu pozitivizmin 

algıladığı biçimiyle reddetmekte, bilginin çok katmanlı ve değişim halinde bir süreç 

olarak ele alınması gerektiğini önermektedir. Tam da bu noktada sosyolojinin veri 

elde etme yolları nitel yönteme daha fazla yönelmelidir. Ancak bu şekilde araştırılan 

sosyolojik olgunun boyutları daha kapsamlı bir şekilde analiz edilebilir11.  

                                                        
9 Burada GT’nin kurucu isimleri olan Strauss ve Glaser’in bu konudaki ilk kitabı olan Discovery of Grounded 
Theory’e imada bulunulmuştur.  
10 Bu konuda faydalı bir tartışma için bkz. Smith, 2002. 
11 İçkin Teori’nin Post-modern teoriyle ilişkisi ve post-modern tartışmalardan sonra yaşanan dönüşümle ilgili 
ayrıntılı bir analiz için bkz. Clarke, 2005.  



 21

1960’lı yıllarda sosyolog Anselm Strauss ve Barney Glaser’ın geliştirdiği ve 

zamanla nitel araştırmacıların başvurduğu en başat yöntem olan İçkin Teori, esneklik 

ve yaratıcılığı esas alan ve sahanın teoriyi test etmek için kullanılmasına karşı, 

sahanın teoriyi yaratan esas unsur olarak ele alınmasını öneren bir teorik ve 

metodolojik yaklaşımdır. İçkin Teori’nin teorik temelleri yorumlayıcı teorinin 

sembolik etkileşimci koludur. Bu perspektife göre bilgi (knowledge) mutlak bir 

gerçeklikten çok tarihsel, kişisel ve öznel koşullara yaslanır. Bu nedenle bilginin 

çoklu katmanları ve farklı temsiliyet boyutları vardır (Bailey, White, & Pain, 1999, s. 

173). İçkin Teori’nin teorik kaynaklarından biri de Amerikan Pragmatist yaklaşımıdır 

(Clarke, 2005, s. 1-3). 

Niteliksel yöntemi ve onun bir parçası olarak sembolik etkileşimciliği uzun 

zamandır kullanan Chicago Üniversitesi’nde 1940’lı yıllarda doktora yapan Anselm 

Strauss, bu dönemde Park, Mead, Blumer gibi sembolik etkileşimci ve pragmatist 

yazarlardan etkilenir. Chicago Okulu’nun ikinci dönem isimlerinden olan Blumer’in 

öğrencileri arasında Everett Hughes, Howard Becker ve Anselm Strauss vardır (Stern 

& Covan, 2001, s. 17). Bu öğrenciler saha verilerinin analizi konusunda daha deneyci 

bir yöntem benimser ve teorinin saha verilerinden elde edilmesi gerektiğini 

düşünürler. Metodoloji bölümünün görsel sosyoloji alt başlığında sık sık değinilen 

Howard Becker, Strauss’un doktoradan arkadaşıdır ve ikili, Boys in White (Becker, 

Geer, Hughes, & Strauss, 1961) kitabını birlikte yazmıştır. Bu dönemdeki pek çok 

kişi gibi onlar da nitel yöntemin geliştirilmesi kaygısıyla hareket etmişlerdir. 1952-

1958 yılları arasında Chicago Üniversitesi’nde öğretim üyeliği de yapacak olan 

Strauss’a bu dönemde geliştirdiği yöntemler şu şekilde sıralanabilir.  

1. Sahada gerçekten ne olduğunu kavramak için masa başından kalkıp 

alana gitmek. 

2. Verilerden elde edilen teorinin güvenilirliği. 

3. İnsan davranışları ve olguların karmaşıklığı ve çeşitliliği. 

4. Bireyin bir aktör olarak sosyal olaylara tepki verdiği ve bireye duyulan 

inanç.  

5. Bireylerin anlam temelli davranışlar geliştirdiği; anlamın ise sosyal 

ilişkilerde yeniden tanımlandığı ve dönüşebildiği. 

Kalifornia Üniversitesi San Francisco kampüsünde çalışmalarına başlamadan 

önce Strauss, Chicago Üniversitesi’nin yanı sıra Indiana Üniversitesinde de çalışır 



 22

(Lessor, 2000, s. 1-5) San Francisco’da yaptığı çalışmalara kısa bir süre sonra Barney 

Glaser katılır. Glaser ise çok farklı bir sosyolojik disiplinden ama Strauss’la 

çalışmalarını mümkün kılacak ortak kaygılarla gelir. New York’taki Columbia 

Üniversitesi’nde doktora yapan Glaser, bu dönemde nicel yöntemin kurucularından 

Paul Lazarsfeld’den etkilenir. Bununla birlikte Glaser, saha çalışmaları esnasında 

verilerin karşılaştırmalı analizinin gerekliliğini fark eder  (Strauss & Corbin, 1998, s. 

9-10). Kalifornia Üniversitesi San Francisco kampüsünde 1960’lı yıllarda Strauss’a 

katılan Glaser, burada yürütülen çalışmalara Paris Sorbonne Üniversitesi’ndeki 

edebiyat eğitimi ile Columbia Üniversitesi’ndeki sosyoloji doktorasında elde ettiği 

birikimlerle katkıda bulunur. Bu katkıların en önemlisi edebiyat eleştirisi alanında 

kullanılan metin analizi yöntemidir. 1967 yılında ikilinin İçkin Teori hakkında 

yazdıkları ilk kitap olan The Discovery of Grounded Theory (İçkin Teori’nin Keşfi) 

yayınlanır. Bu kitapta açıklanan yöntem ilk olarak, ikilinin ölmekte olan hastalar ile 

ilgili San Francisco hastanelerinde 1960 yılında yapılan saha çalışmaları 

değerlendirmelerinde kullanılmıştır (Locke, 2003, s. 1-29).  

Sembolik Etkileşimci okuldan etkilenen İçkin Teori, bu yaklaşımın teorinin 

inşası konusunda yeterli olmadığını düşünür ve niteliksel yöntemin meşru ve geçerli 

bir metot olduğu konusunda ısrarla durur (Thomas & James, 2006, s. 767-771). İçkin 

Teori’nin Keşfi kitabı yayınlandığı günden itibaren sosyolojide niteliksel yöntemin 

kullanılmasına meşruiyet kazandırır ve bu alanda en yaygın kullanılan metot olur. 

Denzin ve Lincoln niteliksel yöntem için beş aşamadan bahsederler. Bu 

aşamalar geleneksel dönem, modernist dönem, bulanık türler dönemi (blurred 

genres), temsiliyet krizi dönemi ve içinde olduğumuz beşinci dönem dönemdir. 

İkiliye göre İçkin Teori, modernist dönemin sonunda, yani 1970’li yıllarda ortaya 

çıkmıştır. Ortaya çıkış amacı niteliksel yönteme meşruiyet ve itibar kazandırma 

çabasıdır ve bu dönemde bu çabayı sergileyen başka teorik yaklaşımlar da mevcuttur 

(Macdonald & Schreiber, 2001, s. 37; Locke, 2003, s. 12). Bunun ötesinde İçkin 

Teori, sosyal bilimleri etkisi altına almış olan aşırı pozitivist yaklaşıma bir karşı çıkış 

olarak geliştirilmiştir ve ‘bilimsel gerçeğin’ gözlemci ile gözlenen arasında 

gerçekleşen katmanlı ilişkinin sonucu olduğunu öne sürmektedir. Bu bağlamda  İçkin 

Teori, gündelik yaşamda gerçekleşen şeylerin tümüne dair ayrıntılı ve titiz bir gözlem 

ile bir aktör olarak sosyal bilimcinin onu karşılaştırmalı bir şekilde analizine dayanır. 

Strauss ve Glaser’ın yapmış olduğu şey, fazlasıyla ampirik yaklaşım ile tamamen 



 23

izafiyete dayalı bakış açısı arasında bir orta yol bulmaktır (Suddaby, 2006, s. 633-

634). Bu durum onların geliştirdiği teoriyi, orta-ölçekli teoriler (Middle Range 

Theories) sınıfına sokar, bunun sonucunda daha çok davranış ve sosyal etkileşime 

odaklanan bir yaklaşım benimsemelerine neden olur (Morse, 2001, s. 3-5). Sembolik 

etkileşimciliğin düşüşte olduğu, niteliksel yöntemin meşruiyetinin pek çok sosyal 

bilimci tarafından tartışıldığı bir dönemde İçkin Teori, pek çok epistemolojik 

yaklaşımın niteliksel yönteme dair dile getirdiği kaygıları gidermeyi başarmış ve 

niteliksel yöntemle elde edilen verilerin değerlendirilmesi için oldukça etkili bir 

yöntem önermiştir. Geliştirildiği günden bugüne bu yöntem sosyal bilimlerin 

niteliksel araştırma alanında en yaygın şekilde kullanılan metodu olmuştur (Thomas 

& James, 2006, s. 767-768).  

Discovery of Grounded Theory’nin yayınlandığı yıldan beri İçkin Teori (Glaser 

& Strauss, 1967), başka yazarların da katkısıyla oldukça çeşitlenmiş ve yeni 

yönelimler kazanmıştır. Denilebilir ki bu yönelimler, İçkin Teori’de birkaç ana 

yaklaşımın oluşmasına, onun başka disiplinlerle birlikte kullanılmasına ve post 

modern dönemdeki tartışmalar çerçevesinde belirli oranda yeniden şekillenmesine 

aracılık etmiştir (Locke, 2003, s. 2). Bununla birlikte bu tartışmaların analizini 

yapmak, tezimizin amaçları arasında olmadığı için ilgili tartışmalar paylaşılan 

literatür üzerinden takip edilebilir. İçkin Teori’nin zaman içerisindeki yönelimlerine 

odaklanmamamızın bir nedeni de bu teorik yaklaşımda kurucuların metodolojisini 

takip etmeyi tercih etmemizdir. Diğer yandan kuruculardan Glaser hala hayattadır ve 

İçkin Teori’deki bazı yeni yönelimlere dair ciddi eleştirileri vardır (Glaser B. G., 

2007). Biz de tezimizde kurucuların geliştirdiği teorik perpektifi, özellikle Strauss’un 

yöntemini, İçkin Teori okumalarımızın ve verileri değerlendirmemizin esası olarak 

kabul edeceğiz.  

İçkin Teori’yi tanımlamaya Strauss ve Glaser’ın meşhur mottosuyla tanımaya 

başlayabiliriz: everything is data/her şey veridir! Anselm Strauss’un öğrencilerine ve 

meslektaşlarına sık sık söylediği bilinen bu motto, İçkin Teori’nin veriyi nasıl 

algıladığı konusunda iyi bir örnektir. Bu motto teorinin diğer kurucusu Glaser 

tarafından da benimsenmiştir. Glaser’a göre araştırma sahasında oluşan her şey 

(mülakat, gözlem, ikincil bir kaynağın değerlendirilmesi vs.) veridir ve araştırma 

sürecinin bir parçasıdır. Zira İçkin Teori çalışma alanıyla ilgili tüm verilerin, bu 

teorinin sunduğu imkanlar kullanılmak suretiyle veri olarak değerlendirilebileceğine 



 24

inanır. İçkin Teori veri toplama sürecinin her aşamasında karşılaştırma yöntemine 

başvurur ve tümevarımcı bir yaklaşımla verilerin nasıl teorize edilebileceği 

konusunda çaba gösterir (Newcombe & Conrad, 1981, s. 557-558). İçkin Teori bu 

çabasını dört aşamada gerçekleştirir. 

1. Verilerin karşılaştırmalı bir şekilde elde edilmesi ve analizi.  

2. Ortaya çıkan konseptler arasındaki benzerliklerin tespiti ve 

kategorilerin geliştirilmesi. 

3. Teorik bir soyutlama için sınırlamalara gitmek ve kategorileri teorik 

olarak limitlemek. 

4. Teoriyi yazmak. 

Bu süreçte gerçekleştirilen devamlı karşılaştırma ve kodlamalar, verilerin, 

verileri elde eden sosyal bilimcinin tahakkümünden çıkmasına aracılık eder ve 

şeffaflığın yanı sıra başka araştırmacıların da o verilere erişebilmesi olanağı sağlar. 

Dahası karşılaştırmaların amacı daha önceden belirlenmiş konseptler için bilgi 

üretmek değil, konseptlerin gelişen ve dönüşen yapısına uygun olarak sahadan elde 

edilen verilerin temaları ve teoriyi belirlemesidir (Conrad, 1978, s. 102-103). Bu 

anlamda teori, veriye içkin olan sosyal olgunun kendisinden çıkar.  

İçkin Teori’yi özgün kılan üç temel özellik araştırma konusunun devamlı 

gelişim halinde olması, teorik bir örneklem yaratmanın imkanı ve verileri analiz etme 

konusunda geliştirdiği sistemdir. Saha verilerinin temel amacı, elde edilen verilerin 

devamlı karşılaştırılması ve verilerin sunduğu benzerliklerin/farklılıkların ortaya 

konmasıdır. Bu benzerlikler ve farklılıklar saha verilerinden konseptler ve kategoriler 

geliştirmeye aracılık eder ve bunların neticesinde bir teorik soyutlama imkanı yaratılır 

(Lingard, Albert, & Levinson, 2008, s. 459-460). Bu anlamda İçkin Teori’de sahadan 

elde edilen veri, literatür taraması ve bunların analiz edilip teorik soyutlamalara 

gidilmesi, bir dairenin farklı noktaları gibi birbiriyle bağlantılıdır. Sonuç olarak ortaya 

çıkan bu ilişki, tümevarım/tümdengelim yöntemlerinin birlikte kullanılmasını sağlar.  

İçkin Teori’yi kullanan araştırmacı adeta bir cerrah bakışı kazanır ve verilerde 

ortaya çıkan konseptlerin ne anlatabileceğine dair devamlı bir analiz hali yaşar. 

Çalışma konumuz itibariyle bu yöntemin elverişliliği şüphesiz oldukça önemlidir. 

Zira Hizbullah gibi ‘kapalı’ bir oluşuma dair sadece betimleyici bilgiler vermemek, 

gruba dair medyada, yargıda ve kamuoyunda ortaya konan bilgilerin ötesinde, 



 25

motivasyon kaynaklarını analiz edebilmek için Hizbullah’ın kendisini nasıl 

algıladığını öğrenmek elzemdir. Bu metodu kullanmak elbette sahadan elde edilen 

verilerin mutlak gerçekliğine inanmak anlamına gelmez. Bilakis İçkin Teori, elde 

edilen veriler üzerine devamlı düşünme, onu benzerlikleri ve farklılıklarıyla analiz 

etme yoludur ve araştırmacıya baştan sahip olmayacağı derinlikli bir bakış açısı ve 

analiz kabiliyeti sağlar. Ingersoll’un da belirttiği gibi araştırmacı sahadan elde ettiği 

ilk verilerin analizini yaparak devamlı bir karşılaştırma sürecine gider ve sosyal 

bilimlerde yaygın olarak kullanılan diğer yöntemlerin aksine çalışmanın ileriki 

aşamalarında ortaya çıkan önemli verilerin çalışmaya entegre edilebilmesi konusunda 

ciddi kolaylık sağlar. Bu anlamda İçkin Teori, etnografik çalışmaların ruhuna 

uygundur. Etnografik çalışmalarda olduğu gibi İçkin Teoride de saha çalışması 

boyunca araştırma konusunun gelişmesi ve yeni konseptlerin bütünlüklü bir analizine 

imkan tanınması olanağı mevcuttur (Ingersoll & Ingersoll , 1987, s. 93-97).  

İçkin Teori’de araştırmanın dizaynı ve verilerin analizi döngüseldir. Araştırma 

süreci boyunca derinlemesine mülakatlar, gözlem, literatür taraması, ikincil 

kaynakların değerlendirilmesi gibi pek çok yolla araştırma konusuna dair 

açıklamalara ve bulgulara ulaşılır. Bu süreç sonunda araştırma konusuna dair test 

edilmiş veriler ve kapsamlı açıklamalar elde edilmiş olur. Amaç, bu sürecin sonunda 

teorik bir açıklamaya ulaşmaktır (Bailey, White, & Pain, 1999, s. 173). İçkin 

Teori’nin faydalarından biri de niteliksel çalışmaların değerlendirilmesi konusunda 

önerdiği metottur. Nitel çalışmaların uygulanması (gözlem, saha notları, mülakatlar 

vs.) araştırmacının nispeten rahatlıkla yapabileceği yöntemlerken, sıra elde edilen 

verilerin değerlendirilmesine gelince, nitel araştırmacının bunu nasıl yapacağı 

çoğunlukla belirsiz ve zahmetli bir süreçtir. Suddaby’ın ifade ettiği gibi İçkin Teori 

önerdiği yöntemlerle bu sürecin başarıyla tamamlanmasını ve elde edilen değerli 

bilgilerin nitelikli bir şekilde yazım sürecine aktarılmasını sağlar (Suddaby, 2006, s. 

633-634). 

2.2. İçkin Teori’de Yöntem  

Buraya kadarki bölümde İçkin Teori’nin tanımı, tarihi, teorik kökenleri, nasıl 

bir sosyolojik ortamda ve neye cevap olarak ortaya çıktığı, nitel araştırmacıya 

sağladığı faydalar ve nitel araştırmanın meşruiyeti ve geçerliliği konusunda sunduğu 

katkılara odaklandık. Peki İçkin Teori nasıl bir araştırma yöntemi önermektedir? Onu 

diğer araştırma yöntemlerinden ve teorik yaklaşımlardan ayıran nedir? Glaser ve 



 26

Strauss’un (1967) geliştirdiği şekliyle İçkin Teori iki ana konsepte yaslanmaktadır; 

verilerin toplanıp analiz edildiği süreç boyunca devam eden daimi karşılaştırma 

(constant comparison) ve araştırma süreci boyunca hangi alanda veri elde edileceği 

konusunda bir harita sunan teorik örneklem (theoretical sampling). Suddaby’a göre 

önerilen her iki yöntem de pozitivist yöntemin önerdiği çalışma yöntemine bir karşı 

çıkıştır. Daimi karşılaştırma yöntemi verilerin toplanması ve analizi konusunda 

pozitivist yöntemin önerdiği keskin ayrılığı eleştirmekte ve her iki sürecin birlikte 

yürütülmesi gerektiğini önermektedir. Teorik örneklem ise bir varsayım oluşturma ve 

varsayımın sahada test edilmesi sürecine karşı çıkmakta ve saha araştırması boyunca 

yapılan daimi karşılaştırma yoluyla teorinin ortaya çıkması gerektiğini ortaya 

koymaktadır (Suddaby, 2006, s. 634).  

Bununla birlikte İçkin Teori’nin neliği ve nasıl bir araştırma süreci kurguladığı 

konusunda zaman zaman yanlış algılamalar oluşmaktadır. Kimi zaman İçkin Teori’yi 

kullandığını düşünen çalışmalarda dahi bu yanlış anlamalara rastlanabilmektedir. 

İçkin Teori’ye dair altı temel yanlış algılama söz konusudur. Bu yanlış algılamaları 

Suddaby şu şekilde ifade etmektedir.  

1. İçkin Teori var olan literatürü göz ardı etmek için bir mazeret teşkil 

etmez. Çalışmamızın ileriki bölümlerinde göreceğimiz gibi bilakis literatür taraması 

ve ikincil kaynakların analizi de İçkin Teori’nin vaz geçilmez unsurlarıdır.  

2. İçkin Teori ham verilerin olduğu şekliyle yazım sürecine aktarılması 

değildir. Elde edilen veriler, açıklayacağımız gibi, önerilen yöntemlerle analiz edilir 

ve ortaya çıkan ana temalar ve teorileştirme yoluyla sonuca ulaşır.  

3. İçkin Teori belli formüllerin veriye uygulanması anlamına gelmez. 

Önerilen formüller kolaylaştırıcı unsurlar olmakla birlikte, saha araştırmasının 

gerektirdiği esneklik ve alternatif metodolojik arayışlar temel kaygılardandır.  

4. İçkin Teori tamamlanmış ve sosyal bilimlerdeki tüm teorik 

sorunsallara cevap bulmuş bir yaklaşım değildir.  

5. İçkin Teori kolay bir yöntem değildir. Daimi karşılaştırma süreci 

verilerle çok yakın bir ilişkiyi ve devamlı analizi gerektirir.  

6. İçkin Teori metodoloji kullanmamak için bir mazeret teşkil etmez. 

Önerdiği metodoloji oldukça ayrıntılıdır (Suddaby, 2006, s. 634-640).  

İçkin Teori’nin dayandığı iki temel konsepti ve bu yaklaşıma dair altı temel 

yanlış algılamayı açıklığa kavuşturduktan sonra İçkin Teori’nin araştırmacıya nasıl 



 27

avantajlar sağladığını ifade etmekte fayda var. İçkin Teori’nin en önemli avantajı 

araştırmacıya geri çekilip verilerini eleştirel bir şekilde analiz etme imkanı 

sağlamasıdır. Bir diğer avantaj ise araştırma konusuna dair önyargıların giderilmesi 

için kuşatıcı bir bakış açısı edinmesine yardımcı olmasıdır. Dahası bu yöntemi etkili 

bir şekilde kullanabilen araştırmacı, araştırma konusu hakkında soyut bir şekilde 

düşünebilme, değişen konseptler karşısında esnekliğini koruyabilme ve bu konseptleri 

araştırmasına dahil edebilme başarısı gösterir (Strauss & Corbin, 1998, s. 7).  

Glaser ve Strauss’un önerdiği yöntemin dört aşaması vardır. Bu aşamalar şu 

şekilde açıklanabilir.  

1. Aşama: Bu aşama dört alt basamağa ayrılır.  

1.1. Olayları karşılaştırma olarak tanımlanabilecek bu basamakta 

araştırmacı elde ettiği verileri, benzerlikleri ve farklılıkları yönünde karşılaştırır ve 

bazı konseptler geliştirmeye çalışır. Burada ana kaygı verilerde yer alan ham bilginin 

ne anlam ifade edebileceğidir. Araştırmacı bu veriyi gözlem yoluyla elde etmişse bir 

davranışın veya sözün anlamı ve neden yapılmış/söylenmiş olabileceği üzerine 

düşünür. Araştırmacı kimi zaman yapmış olduğu mülakatta bir cümleden, yapmış 

olduğu bir gözlemden elde ettiği veriyle cevaba ulaşmaya çalışır.  

1.2. İkinci basamak yapılan karşılaştırmalar neticesinde ulaşılan sonuçların 

isimlendirilmesi/kodlanması sürecidir. Böylece ilk konseptler ortaya çıkar ve 

verilerin soyut bir şekilde ifade edilmesi süreci başlar. Burada ortaya çıkan konseptler 

nihai yargılar olmadığı için verilerin elden geldiğince ayrıntılı bir şekilde 

isimlendirilmesi, daha sonraki aşamalarda gerçekleştirilecek soyutlamalar ve 

teorileştirme için faydalı olacaktır.  

1.3. İkinci basamakla aynı zamanda gerçekleştirilen bu 

isimlerin/kodlamaların karşılaştırılması sürecinde temel amaç konseptler 

geliştirmektir. Her ne kadar ikinci ve üçüncü basamak benzer görünse de ikinci 

basamakta verilerin yakından analizi ve isimlendirilmesi temel amaçken, üçüncü 

aşama ortaya konan isimlerin/kodların karşılaştırılması, konseptlerin ve onları içine 

alan kategorilerin geliştirilmesidir.  

1.4. Dördüncü basamak çalışmanın en başından itibaren tutulan saha 

notlarının araştırma sürecine dahil edilmesidir. İçkin Teori’de saha notları verilerin 

derlendiği (mülakat, gözlem, literatür taraması ve diğer yollarla) aşamada başlar. Not 

tutma yukarıda ifade edilen üç basamak boyunca da devam eder ve kategorilerin 



 28

ortaya çıkmasına aracılık ettiği gibi onların belirginleşmesine ve yaratılan 

kategorilerin ne oranda  tutulan notlarla uyumlu olduğuna yardımcı olur.  

2. İkinci Aşama: Kategorilerin birleştirilmesi aşamasıdır. Bu aşamanın 

ana kaygısı ortaya çıkan konseptlerin arasında benzerlik ve farklılıkları bulmak, 

teorileştirme yolunda onların belli bir kategoriye göre ayrılmasıdır.  

3. Üçüncü Aşama: Teorinin sınırlandırılması aşamasıdır. Bu aşamaya 

kadar karşılaştırma ve analiz yoluyla kodlamalar yapılmış, ortaya kategoriler çıkmış 

ve bu kategoriler arasında benzerlikler ve farklılıklar ortaya konmuştur. Çalışmanın 

belli kategorileri ortaya çıkmışsa da henüz pek çok alt kategori ve konsept mevcuttur 

ve bunun belli bir çerçeve içinde sınırlandırılması gerekir. Sınırlandırmanın 

gerçekleştiği üçüncü aşamada teorik bir çerçeve oluşturmanın ilk basamağı 

gerçekleşir ve araştırma verisine içkin bulunan sosyal olgunun netleşmesi sağlanır.  

4. Dördüncü Aşama: Teorinin yazım aşamasıdır. Bu aşamaya kadar 

veriler araştırma konusuna uygun şekilde elde edilmiş, karşılaştırma ve kodlamalar 

yapılmış, bu kodlamalar tutulan saha notlarıyla karşılaştırılmış, sınırlandırılmış ve 

ortaya çıkan kategoriler benzerlik ve farklılıkları açısından sınırlandırılmıştır. 

Dördüncü ve son aşama, elde edilen verilerin teorik bir çerçevede soyutlanması ve 

araştırma verilerinin yukarıdaki dört aşama çerçevesinde yazıya dökülmesidir (Locke, 

2003, s. 39-54). 

2.3. İçkin Teori’de Temel Kavramlar 

Elbette bu dört aşamanın tümü, İçkin Teori’nin kurucuları tarafından ayrıntılı 

bir şekilde anlatılmakta ve her aşamada dile getirilen kavramların içeriği ve araştırma 

sürecinde ne şekilde kullanılacağı detaylıca dile getirilmektedir. Fakat amacımız İçkin 

Teori’nin tüm ayrıntılarını kuşatan bir anlatıdan çok, çalışma metodolojimiz olarak 

benimsediğimiz İçkin Teori’nin ana çalışma prensiplerine vurgu yapmaktır. İçkin 

Teori’ye dair daha ayrıntılı okumalar yapmak isteyenler, başvurduğumuz literatürden 

daha ayrıntılı bilgi edinebilirler. Bununla birlikte çalışmamız boyunca kullanacağız 

bazı kavramların temel içeriklerinin bilinmesi gerekmektedir. Bu nedenle bundan 

sonraki bölümde İçkin Teori’nin temel kavramlarına  kısaca da olsa değineceğiz.  

Kodlama (Coding): İçkin Teori’de çoklu bir kodlama süreci bulunur. 

Kodlamadan amaç ham verinin nihai olarak teorileştirilmesidir. Var olan bir teorinin 

araştırma verilerine onaylatılması yerine, teorinin verilerden ortaya çıkarılması 

iddiasına dayanır (Strauss & Corbin, 1998, s. 13). Birinci kodlama aşamasında 



 29

araştırmacı verilerinin tümünü (mülakatlardan elde edilen kayıtlar, transkripsiyonlar, 

gözlemler ve gözlem notları, ikincil kaynakların değerlendirilmesi vs. gibi) yakın bir 

analize tabi tutar ve verilerde ifade edilen bilgileri isimlendirmeye başlar. Bu 

isimlendirme genellikle verinin içinde beliren bir cümle veya kalıp ifadenin kod 

olarak kayda alınmasıdır. Örneğin ‘gerçekten kimsenin beni doğru anlayabildiğini 

düşünmüyorum’ şeklinde bir cümle, ‘yanlış anlaşıldığını hissetme’ şeklinde 

kodlanabilir. Bu süreç bütün bir metnin veya bir paragrafın ana fikrini ifade edecek 

bir kaç kelimelik bir kodlama olabileceği gibi, her cümleyi hatta her satırı ayrı ayrı 

kodlama cihetine de gidilebilir. Bu konuda takdir ve inisiyatif araştırmacının 

kendisine ve derlenen verinin durumuna bağlıdır (Schreiber, 2001, s. 68-70). Çünkü 

İçkin Teori’de araştırma için en doğru yöntemin araştırmacının kendisi tarafından 

geliştirilebileceğine inanılır. Bu anlamda araştırmacı verilerinin içindedir ve görünür 

durumdadır. Zira onun araştırma sürecinde geliştirdiğine inanılan perspektifi de veri 

olarak değerlendirilmelidir.  

Kodlama sürecinin ikinci aşamasında ortaya çıkan kodlamalar, belli konseptler 

çerçevesinde birleştirilir ve daha yüksek düzeyde kategoriler yaratılmaya çalışılır. Bu 

sürece Kavramsal Düzenleme (Conceptual Ordering) de denilir. Verilerin 

kodlanması neticesinde ortaya çıkan tablonun daha kavramsal bir perspektifle 

düzenlendiği bu aşamada, kategorilerin özellikleri ve aralarındaki bağları tespit etme 

amacı bulunmaktadır (Strauss & Corbin, 1998, s. 19).  

 Bir sonraki aşamada kategoriler arasındaki benzerlik ve farklılıklara 

odaklanılır. Bu kategorilerin ne düzeyde geçerli ve güvenilir olduğunu tespit etmek 

amacıyla araştırmacı, araştırma sürecine devam eder. Bu araştırma süreci saha 

araştırmasına devam etmek, ortaya çıkan kategorilerin daha detaylı bir şekilde test 

edilmesi için derinlemesine mülakatlar yapmak veya kaynak taraması olabilir. Bu 

çabanın sonunda kategorilerin geçerliliği sınanmış olur (Schreiber, 2001, s. 70-71). 

Kategoriler oluştuktan sonra devam eden saha çalışması, araştırılan sosyal olgunun, 

görüşülen bireyin veya bireylerin tahakkümünden çıkmasına aracılık eder. Kimi 

zaman birbirini tekrar eden görüşmeler yapılabileceği için, alternatif açıklamalara 

ulaşmak amacıyla saha çalışmasına devam etmek, araştırmanın sağlıklı sonuçlara 

ulaşabilmesi için hayati öneme sahiptir.  

Kategori oluşturma aşamasında ortaya çıkan bir ihtiyaç da alt kategoriler 

oluşturmaktır (Strauss & Corbin, 1998, s. 101-119). Alt kategoriler yoluyla verilerin 



 30

analizinde gözden kaçacak noktaların araştırma sürecine dahil edilmesi sağlanır.  

Soru Sorma (Asking Questions): İçkin Teori’nin başarıya ulaşmasının en 

temel koşullarından biri de soru sormaktır. Görünüşte basit gibi görünse de etkili ve 

analitik sorular sormak, elde edilen cevapların büyük bir yapboz içinde nereye denk 

gelebileceğini tespit etmek zordur. Bu anlamda İçkin Teori, sadece yapılan 

görüşmelerde soru sormaya değil, elde edilen verinin kendisine de soru sorma 

gerekliliğine inanır (Strauss & Corbin, 1998, s. 73).  

Saha Notları (Memoing): Saha notları İçkin Teori’nin önemli basamaklarından 

biridir ve çalışmanın her aşamasında devam edegelen bir etkinliktir. Araştırmacı 

görüşme yaptığı süreçten literatür taramasına her aşamada saha notları tutar ve 

kategorilerin oluşum aşamasından sonra bu notlara başvurur. Geliştirilen kategorilerin 

yapılan gözlemlere ve tutulan notlara ne düzeyde uyumlu olduğu, bu notların 

geliştirilen kategorilere ne düzeyde eklemlenebileceği araştırılır. Saha notlarının 

kendisinden nasıl konseptlerin ortaya çıktığı araştırılır. Schreiber’in da ifade ettiği 

gibi saha notları üç temel noktada araştırmacıya yardımcı olur. Birincisi 

araştırmacının araştırma konusuna dair var olan kanaatlerinin ve bilgisinin verilerle 

uyumunu test eder. İkincisi çalışmanın devamı ve yönelimleri için araştırmacıya 

rehberlik eder. Son olarak da verilere dair tahminde bulunma ve analiz etme 

konusunda araştırmacıya yardımcı olur (Schreiber, 2001, s. 71-72; Strauss & Corbin, 

1998, s. 110).   

Diagramlaştırma (Diagraming): Araştırmanın kodlama aşamasından 

teorileştirme aşamasına kadar araştırmacının verilerini değerlendirirken diagramlar 

kullanması, ortaya çıkan kategoriler ile ilgili şekiller çizmesi önerilir. Bu şekilde 

ortaya çıkan konseptler arasında daha kolay bağlar kurulabileceğine inanılır 

(Schreiber, 2001, s. 71-72).  

Temel Sosyal Süreçlerin Tespiti (The Basic Social Processes): Çalışmanın 

aşamalarının tespiti, tarihsel sürecin daha net bir şekilde ortaya konması gibi bir çok 

yararı olan bu yöntemde araştırmacı, ortaya çıkan kategorileri belli alt başlıklar 

halinde kavramsallaştırmaya çalışır (Schreiber, 2001, s. 71-72).  

İkincil Kaynakların ve Verilerin Kullanımı: İçkin Teori, veriler arasında bir 

hiyerarşi gözetmez. İkincil kaynaklar veya veriler olarak tanımlanan durum, 

araştırmacının bizzat elde etmediği verileri tanımlamak için kullanılmaktadır. Bu 



 31

anlamda araştırmacının birincil elden elde ettiği veriler (bizzat yapmış olduğu bir 

görüşme, gözlem ve saha notları vs.) birincil kaynaklar olarak kabul edilirken, geriye 

kalan verilerin tümü ikinci kaynak olarak kabul edilir. Bununla birlikte ikincil kaynak 

olarak tanımlanan verilerden eşit oranda faydalanılır. Hatta birincil kaynakların elde 

edilme sürecinde çeşitli nedenlerle güçlük yaşanması, bu kaynakların daha yüksek 

oranda kullanılmasını gerektirebilir. Özellikle hassas veya küçük gruplarla yapılan 

çalışmalarda ikincil kaynaklar hayati önem taşıyabilir (Andrews, Higgins, Andrews, 

& Lalor, 2012, s. 12-13). Nitekim Corbin ve Strauss da araştırma için kullanılacak 

verinin mülakat, belgeler, gözlemler, filmler veya görsel veriler gibi birçok alandan 

elde edilebileceğini düşünür. İkiliye göre ikincil kaynakların analizi iki sebepten 

dolayı önemli, hatta kimi zaman elzemdir. Bunlardan birincisi tarihsel ve biografik 

çalışmalarda ikincil kaynakların temel kaynak yerine geçebileceğidir. İkinci olarak da 

bu kaynaklar, sürdürülen saha araştırmasını destekleyip geliştirme potansiyeline 

sahiptir. Bununla birlikte ikili aynı zamanda literatür taramasının sahaya çıkmadan 

evvel tamamlanması gerekliliğine inanmaz, zira sahada ortaya çıkacak konseptlerin 

araştırmacıyı zorunlu olarak başka okumalara yönlendireceğine inanır. Herhangi bir 

ön araştırma yapmadan, hangi literatürün ne oranda incelenmesi gerektiğini tahmin 

etmek ise neredeyse imkansızdır (Strauss & Corbin, 1998, s. 11-52). Çalışma 

konumuzun hassasiyeti ve güvenlik kaygılarından dolayı görüşmecilere ulaşmada 

yaşadığımız zorluklar, bize İçkin Teori’nin ikincil kaynaklar konusunda geliştirdiği 

metodolojinin ne düzeyde faydalı olduğunu göstermiş ve burada ortaya çıkan ihtiyaç 

nedeniyle Hizbullah’ın otobiyografik olarak tanımlanabilecek roman ve hikayeleri 

dördüncü bölümde analize tabi tutulmuştur.  

Teorileştirme (theorizing): Strauss teorileştirme sürecinin uzun ve meşakkatli 

bir süreç olduğunu ifade eder. Teorileştirme sadece kategorilerin tespit edilmesi değil, 

onların analitik, açıklayıcı ve sistematik bir şekilde bir araya getirilmesi ve bundan 

çeşitli sonuçlar elde etme anlamı taşır. Nihai amaç araştırma konusunun teorik 

soyutlama yoluyla literatüre kazandırılması ve iyi geliştirilmiş temel kategorilerin 

tespitidir. Bu süreçte araştırmacı devamlı bir tümevarım ve tümdengelim metodu 

uygular. Bu anlamda teorileştirme tanımlama veya kavramsal düzenlemeden ayrıdır 

ve onların sonucunda ortaya çıkar (Strauss & Corbin, 1998, s. 21-25). 

Objektif Bir Duruşun Devam Ettirilmesi: Çalışma süreci boyunca 

araştırmacının özellikle hassasiyet göstermesi gereken konulardan biri de etik bir 



 32

zorunluluk olarak, sosyal bilim gerçekliğinin izin verdiği oranda objektif bir bakış 

açısını korumaktır. Bununla birlikte bizler gündelik hayatımızda bu durumun zıddı bir 

yaşam sürdürürüz. Çoğu zaman sahip olduğumuz bilgiler üzerinden başka durumları 

anlamaya veya anlamlandırmaya çalışırız. Bunun farkında olmanın yarattığı 

bilinçlilik, araştırmacının nesnelliği için önemli bir uyarandır. Aynı zamanda bugün 

tamamen bir objektivitenin mümkün olmadığı sosyal bilimciler tarafından kabul 

edilmekte ve en nesnel olduğunu iddia eden çalışmada dahi, öznellik emarelerinin 

bulunabileceği ifade edilmektedir. İçkin Teori’nin gelişim süreci boyunca 

araştırmacılar, bu konuyla ilgili çözüm yolları üretmiş ve araştırmacının objektifliği 

için çeşitli çözüm yolları önermiştir (Strauss & Corbin, 1998, s. 43). Denilebilir ki 

İçkin Teori’nin ayrıntılı metodolojisi, objektiflik konusunda ciddi imkanlar 

sunmaktadır. Bununla birlikte bu objektiflik, pozitivist bir obejektivite teorisine 

dayanmaz, bilakis sosyal olgunun çok katmanlı olduğunun farkındadır.  

 

3. Görsel Sosyoloji  

Modern dünya bir işaretler ve resimler dünyasıdır. Uyandığımız dakikadan 

yattığımız ana kadar devamlı görüntülere maruz kalır, onları anlamlandırır, onların 

ima ettiği kodları çözer ve gündelik hayatın karmaşıklığı içinde yolumuzu buluruz. 

Dahası internet ve sosyal medya, kişisel ve toplumsal eğilimlerin fotoğraflar, resimler 

ve göstergeler yoluyla dışavurumunun bir aracı olarak sosyolojik bir olguya işaret 

eder. Peki toplumsal olguları anlama çabasındaki sosyoloji, yeni dünyanın bu 

olgusunu sosyolojik analizin bir parçası yapabilir mi? Amerikan ve Avrupa sosyoloji 

ve antropoloji gelenekleri için cevap evet olacaktır. Fotoğraf başta olmak üzere her 

türlü görsel malzeme, sosyolojik ve antropolojik analizin konusu olmuştur ve 

neredeyse yarım asırdan uzun süredir görsel sosyoloji ve görsel antropoloji, kendi 

disiplinlerinin alt disiplinleri olarak görsel materyallerin analizine odaklanmıştır. Bu 

bölümde görsel sosyolojinin mahiyetine ve görselliğin sosyolojik analiz için sunduğu 

imkanlara odaklanılmıştır.  

Görsel sosyolojinin tarihi ve kuramsal boyutlarına geçmeden önce dile 

getirilmesi gereken en başat unsurlardan biri Türkiye’de görsel sosyolojinin yeterince 

ilgi görmemiş olmasıdır. Facebook gibi sosyal medya araçlarının kullanımında 



 33

dünyada ilk sıralarda yer alan Türkiye’nin bu sosyolojik gerçekliği, sosyologlar 

tarafından yeterince değerlendirilmemiştir.   

Kapalı bir grup olan Hizbullah’ın STKlar ve sosyal medya araçları üzerinden 

görünür hale gelmesi, sosyal bilimcilere bilgi ve görüntülerin içerik analizi konusunda 

ciddi bir imkan sunmaktadır. Tezin son bölümü Hizbullah tarafından yayınlanan, 

medyada Hizbullah hakkında bahse konu edilen veya tarafımızdan  çekilen görsel 

verilerin sosyolojik analizine odaklandığı için, görsel sosyolojiye dair bilgi verme 

gerekliliği doğmaktadır.  

Fotoğraf, uzun süredir kültürel sembollerin dışa vurumu ve analiz edilmeye 

ihtiyaç duyan metinler olarak önümüzde durmaktadır  (Blouisten, 2003, s. 2) bir metal 

plaka üzerine yansıtılan ilk fotoğrafın elde edilmesi, Auguste Comte’un Pozitivizm 

İlmihali’ni yayınladığı yıla denk gelir. Comte’un sosyolojiyi bir bilim dalı olarak 

isimlendirmesinden beri sosyoloji iki ana metodolojik yaklaşım üzerinden 

toplumsalın analizini yapar; nitel ve nicel metot.  Bunların birincisi dünyanın eşsiz 

olgulardan oluştuğunu ve bilimin şimdiye kadarki inceleme yöntemlerinin onu 

anlamak için yeterli olmadığını vurgulayan tarihsel görecelilik (historical relativism) 

üzerinden Dilthey’le başlar ve ondukuzuncu yüzyılda Max Weber tarafından 

sistematik bir epistemolojik yaklaşım olarak kuramsallaştırılır. İkinci yaklaşım ise 

sosyal olguların somut veriler üzerinden genelleştirilebilir olduğunu öne sürer. Bunun 

ilk örneği ise Emile Durkheim’in İntihar kitabıdır. Bu kitabında Durkheim, intihar 

olgusunun din, yaş ve medeni durum gibi somut veriler ışığında anlaşılabileceğini 

gösterir (2011). Sosyolojik olguyu açıklamada farklı yöntemler benimsemekle birlikte 

bu iki akımın birleştiği nokta, sosyolojinin numaralar veya kelimelerden elde edilen 

verilere bağımlı olduğu iddiasıdır. Nitel araştırmacı bunu bir olayın tasviri veya 

anlatımına dayalı bir metin veya görüşten elde edebileceğini öne sürerken, nicel 

araştırmacı sosyolojik analizin farklı değişkenler hakkındaki istatistiki verilerden elde 

edilebileceğini iddia eder.  

Bununla birlikte görsel sosyolojinin önemli isimlerinden Douglas Harper, 

sosyolojik analizin görselliği de analizinin bir parçası yapan yeni bir epistemolojiye 

ihtiyaç duyduğunu söyler (1996, s. 69). Sosyolojinin ilk isimleri toplumu analiz etmek 

amacıyla daha çok soyutlamalardan faydalanmışlardır. Örneğin Karl Marx kapitalizmi 

tanımlamak için Frederick Engels’in İngiliz işçi sınıfına dair yaptığı çalışmadan 

faydalanmıştır. Harper, ilk dönem sosyologlarının analizlerinde pekala görselliğin 



 34

analizini yapabileceklerini ve bunun sosyolojik analiz için önemli bir kaynak 

oluşturabileceğini söylemektedir. Mesela Marx’ın işçi sınıfı teorisine fotoğrafçı Lewis 

Hine ve Jacob Riis’in işçi sınıfı, endüstrileşen şehir ve çalışan işçi çocuklar ile ilgili 

belgesel fotoğraflarının değerli görsel kanıtlar sağlaması mümkündür.  

Sosyoloji ve fotoğraf hemen hemen aynı vakitte ortaya çıksa bile, fotoğrafın 

sosyolojide kullanılması için neredeyse bir yüzyıl beklemek gerekecektir. Bununla 

birlikte fotoğrafı analizlerinde verilerden biri olarak kullanan pek çok sosyal 

bilimcinin varlığından bahsetmek mümkünse de 1960’lara kadar görsel sosyoloji gibi 

bir alandan bahsetmek mümkün değildir. Bunun ana nedenlerinden söz konusu 

yıllarda Amerikan sosyoloji bölümlerindeki Chicago Okulu’nun etkisidir ve bahse 

konu okulun metodolojisi görsel verilerin analizini içermemektedir. Bu yıllar boyunca 

oluşan toplumsal olayları (ırkçılık, ırk merkezli yapısal yoksulluk, şiddet, hippi 

kültürü vs.) bir etnograf ve belgeselci titizliğiyle kayda alan fotoğrafçıların yanı sıra 

çok az sayıda da sosyolojik çalışma, görsel verileri daha fazla kullanmaya ve bu 

konuda daha fazla miktarda kafa yormaya başlamıştır. Bu yılların görsel sosyoloji 

adına en önemli gelişmesi Trans Action Magazine’nin12 fotoğraf içeren makaleler 

yayınlaması ve bunun görsel sosyoloji konusundaki potansiyeli açığa çıkarmasıdır 

(Harper, 1988, s. 54-60).  

1967 yılında John ve Malcolm Collier görsel antropolojinin esaslarını oluşturan 

kitapları Visual Anthropology: Photography as a Research Method’ı yayınlar. 

Sosyoloji alanında ise ilk görsel sosyologların toplantısı 1974 yılında Amerikan 

Sosyologlar Birliği (American Sociological Association - ASA) yıllık buluşmasında 

gerçekleşir ve Howard Becker ‘Fotoğraf ve Sosyoloji’ (Photography and Sociology) 

isimli bildirisini sunar (Harper, 1996, s. 70-71). Aynı yıl, Studies in the Anthropology 

of Visual Communication yayınlanmaya başlar ve Becker görsel sosyolojinin tarihsel 

temellerine ve gerekliliğine vurgu yapan bir makale yayınlar. Bu makalede Becker, 

görsel sosyolojinin örneklem alma, güvenirlilik, geçerlilik gibi bazı temel metodolojik 

açılımlarına değinir (Harper, 1988, s. 59-60). Söz konusu çalışma alanda ufuk açıcı 

yeniliklere yol açmakla birlikte, alana önemli katkılardan birini Jon Wagner yapar ve 

bir fotoğrafın analiz edilmesi için aşağıda ayrıntılı bir şekilde inceleyeceğimiz beş 

temel prensip belirler (Emmison & Smith, 2007, s. 25-28). Önemli gelişmelerle 

birlikte 1970ler boyunca görsel sosyoloji başlangıç aşamasından bir sonraki basamağa 

                                                        
12 Derginin ismi daha sonra Society olarak değişmiştir. 



 35

geçemez ve ASA tarafından bir alt disiplin olarak kabul edilecek etkiyi yaratamaz 

(Harper, 1996, s. 70-71).   

1970li yılların ortasında görsel sosyoloji (visual sociology) dahilinde sosyolojik 

analizin bir parçası olarak kullanılmaya başlanan görsel veriler, bu tarihten çok daha 

önce sosyolojinin akrabası olarak kabul edilen antropolojide kullanılmaya 

başlanmıştır. Bu anlamda antropolog Margaret Mead ve Gregory Bateson’ın Balinese 

Character (1942) isimli kitabı, görsel antropolojinin ilk örneklerinden biri olarak 

kabul edilir ve ikilinin metodolojisi görsel antropolojinin esasları haline gelir (Harper, 

1996, s. 70-71). Bu kitapta Mead ve Bateson, görsel etnografi yoluyla Bali halkının 

gündelik yaşamını gözlemlemiş ve kayıt altına almıştır. 1936-1939 yılları arasında 

yürütülen çalışma Bali halkının geleneklerini görsel bir yolla sunmak ve analiz 

etmekle kalmamış, gündelik hayata odaklanarak yaşayan, hareket eden, uyuyan, 

yemek yiyen, topluluğun diğer fertleriyle iletişim içinde olan Balililerin hayatlarına 

odaklanmıştır (Emmison & Smith, 2007, s. 30-32). Bu çalışma yirminci yüzyılın ilk 

yarısında pek çok antropolog tarafından kabul görmüş ve etnografik çalışmalarda 

uygulanan önemli bir yöntem olarak uygulanmıştır. Bunun bir sonucu olarak görsel 

materyaller, antropoloğun kaybolan kültürleri kayıt altına almasının önemli bir 

aracına dönüşmüştür; ancak bu görüntüler batı dünyasında ‘egzotik öteki’ olarak 

değerlendirilmekten kurtulamamıştır. Fotoğrafın etnografik çalışmalarda 

kullanılmasının ve kaybolan kültürleri kayıt altına almasının güzel birer örneği olarak 

ilk dönem Amerikan antropolog Franz Boas’ın ve İngiliz antropolog Evan-

Prichhard’ın çalışmalarından da bahsedilebilir (Cañete, 2008, s. 5).  

1980ler batı sosyolojisinde sosyolojik bilginin ve bu bilginin elde edilme 

biçimlerinin ciddi anlamda sorgulandığı bir dönem olmuştur. Eleştirilerin ana 

kaynağı, sosyal bilimlerde pozitivist yaklaşımın ürettiği bilginin geçerliliği ve 

temsiliyeti konusu olmuştur. Bu döneme kadar fotoğraf ve görsellik, birkaç istisnai 

örnek dışında, yapılan çalışmalarda ancak destekleyici birer delil olarak yer 

alabilmiştir. Bununla birlikte görselliğin sosyolojik analizde kullanılmasının ne kadar 

objektif, sistematik ve bilimsel olduğu konusunda tartışmalar devam etmektedir 

(Blouisten, 2003, s. 3). Görsel sosyolojinin önemli isimlerinden Howard Becker, yeni 

teknolojilerle ortaya çıkan görsel analizin bilimsel olup olmadığının sorgulanmasının 

tuhaf olduğunu, zira tabiat bilimlerinin rutin olarak görsel materyallere başvurduğunu 

ve bunun tartışma konusu yapılmadığını belirtir (Wynn, 2009, s. 450). Fakat 



 36

görselliğin sosyolojik analiz için veri kabul edilmesi için biraz daha vakit geçmesi 

gerekecektir.  

Aynı yıllarda antropoloji disiplininde de benzer tartışmalar devam etmekte, 

tartışmaların odağında antropolojik bilginin ve çalışılan grubun fotoğraf ve diğer 

görsel imkanlar aracılığıyla ne şekilde temsil edildiği bulunmaktadır. Post-modern, 

feminist, Marksist, post-yapısalcı ve post-kolonyal teori üzerinden geliştirilen 

eleştiriler fotoğrafın sadece bir sosyal doku olarak değerlendirilemeyeceğini, bilakis 

fotoğrafı çeken, fotoğrafı çekilen ve fotoğrafı tüketen arasında oluşan karmaşık güç 

ilişkilerinin bir sonucu olarak değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymuştur  

(Edwards, 1992, s. 3). Bununla birlikte antropolojide fotoğrafın kullanımı, 

sosyolojinin çok çok önündedir.  

Douglas Harper, göçmen işçiler (1982) ile tarım işçileri (2001) hakkında yaptığı 

çalışmalarda fotoğrafı ve diğer görsel verileri çalışmalarının ana verilerinden biri 

olarak kullanmıştır. Benim de kendisini dinleme ve tanışma imkanı bulduğum 

antropolog Philippe Bourgois da California’nın Bay bölgesinde yaşayan evsizlerle 

ilgili çalışmasında fotoğrafçı ve etnograf Jef Schonberg ile çalışmıştır (2007). New 

York şehrinde daha çok siyahların yaşadığı Harlem bölgesindeki yapısal fakirlik, 

toplumsal adaletsizlik, California’daki evsizler ve kokain bağımlıları ile ilgili 

çalışmalarıyla bilinen Bourgois ile 18 Ekim 2012 tarihinde ABD’nin New Haven 

şehrindeki Yale Üniversitesi Antropoloji Bölümünde yaptığım görüşmede, kokain 

bağımlılarının fotoğraflarının çalışmalarında kullanılması ve bunun oluşturduğu etik 

tartışma, fotoğrafın etnografik çalışmalara katkısı ve çalışmalarda kullanılan 

fotoğrafların teknik özellikleri görüşmemizin ana konularını teşkil etmiştir. Kokain 

bağımlısı evsizlerin fotoğraflarının çalışmada kullanılması konusunda etik merkezli 

tartışmaların yapıldığını ifade eden Bourgois, görüşmecilerin fotoğraflanması 

konusunda rızanın esas olduğunu, ama buna dair etik kaygıların bir kısmının var olan 

bir toplumsal olgunun tüm açıklığıyla görünebilmesi konusunda yeterince etik 

davranmadığını belirtmiştir. Çalışmalarında fotoğrafların kullanılması konusunda 

görüşmecilerin rızasının alındığını ve buna onay veren kişilerle etnografik 

çalışmalarını sürdürdüğünü belirten Bourgois, bunun çalışmalarına ve antropolojik 

bilgiye önemli katkılarda bulunduğunu ifade etmiştir.  

Fotoğrafın antropolojideki yaygın kullanımı sosyolojide de fotoğraf ve 

görselliği sosyolojik analizin bir parçası olarak kurgulayan çalışmaların artmasına 



 37

aracılık etmiştir. Jon Wagner’in Images of Information (1979) ve Douglas Harper’ın 

Good Company isimli kitapları (1982) bu alanda yayınlanan önemli ilk çalışmalardan 

olmuştur. Yine Roland Barthes’in Camera Lucida (1981) isimli çalışması, 

göstergebilimin (semiotics) fotoğrafik nesnelerin analizinde ne şekilde kullanılacağına 

dair çığır açıcı çalışmalardan olmuştur. Michiel Foucault da panoptikon kavramıyla, 

gündelik hayatımızda artan gözetlemeyle, kayıt altına alma iştahı ve bunun sağladığı 

iktidara vurgu yapmıştır. Panoptikon kavramının görsel sosyolojide yarattığı etik 

merkezli tartışmalar bir sonraki başlıkta detaylıca incelenecektir.  

1984 yılında yayına başlayan Visual Anthropology dergisi görsel verilerin 

sosyal bilimlerde daha fazla yer bulmasına aracılık etmiş, bu yıllarda bazı üniversite 

yayınevleri de görsel verilerin analizine dayanan sosyolojik ve antropolojik 

çalışmaları basmaya başlamıştır. Visual Studies dergisi ise görsel verilerin sosyoloji 

disiplininde değerlendirilmesi için önemli bir köşe taşı olmuş ve görsel sosyologların 

sosyoloji disiplini içinde meşru ve hak edilmiş yerlerini almalarına aracılık etmiştir 

(Emmison & Smith, 2007, s. 46; Harper, 1988, s. 59-60).  

Fotoğrafın sosyoloji bilimi tarafından kabulünün bu denli vakit almasının bir 

nedeni, özellikle gelişen teknolojik imkanlar değerlendirildiğinde günümüzde 

neredeyse herkesin kolayca fotoğraf çekebilmesindeki kolaylıktır. Bu elbette 

sosyologların sosyolojik bilginin elde edilmesinin gizemli ve zor olduğuna dair 

geliştirdikleri inançla da ilintilidir. Fotoğrafın çekiminin ve elde edilmesinin kolay 

olması, onun sosyolojik analize elverişli olduğunu elbette göstermez. Harper’ın da 

söylediği gibi görsel sosyologlar, saha çalışmalarındaki tecrübelerden bilirler ki teorik 

olarak anlamlı bir fotoğrafı çekmek veya elde etmek, en az faydalı bir gözlem veya 

görüşme kadar zordur (Harper, 1988, s. 60). Eğer fotoğrafı çeken kişiyseniz, 

fotoğrafladığınız durumun çalışmanızın kuramsal çerçevesine ne kadar uygun olup 

olmadığını sorgulamak, bir görüşmecinin fotoğrafını çekiyorsanız onun rızasını ve 

mahremiyetini gözetmek gibi pek çok durumla karşılaşırsınız. Dahası bir fotoğrafın 

yayınlanabilecek ve analiz edilebilecek kalitede çekilebilmesi için gereken teknik 

donanım ve uygun ışık ortamını gözetmek gerekir. Bu da günün herhangi bir saatinde 

görüşmelerini yapma imkanı olan sosyal bilimciyi sınırlayan bir diğer faktördür. 

Diğer yandan eğer çalışma için uygun ve güvenilir fotoğrafları, üretilen materyaller 

üzerinden seçiyorsanız, karşınıza bu durumda da fotoğrafları elde edebileceğiniz 

koleksiyonların, internet sitelerinin ve kişisel arşivlerin araştırılması gibi zahmetli bir 



 38

süreç çıkar. Üstelik fotoğrafların niteliği ve gerçekliği konusundaki (özellikle 

teknolojik imkanların görsel ve işitsel verileri manipüle etmeye bu denli olanak 

sağladığı bir dönemde) teknik bilginiz, sosyolojik analiz kabiliyetiniz kadar önem arz 

eder.  

Fotoğrafın sosyolojik analizde kullanılmasını zorlaştıran bir diğer etmen de 

fotoğrafın dil gibi soyutlamalara ve kavramsallaştırmalara kolay kolay izin 

vermemesidir. Banks’ın da dediği gibi somut bir nesnenin veya bir kişinin fotoğrafını 

çekmek mümkünken, toplum, akrabalık, işsizlik gibi kavramları yansıtabilecek bir 

fotoğrafı çekmek veya seçmek hiç de kolay değildir. Dahası eğer başkasının çektiği 

bir fotoğraf kullanıyorsa, fotoğrafın yayın haklarının elde edilmesi ve fotoğrafçının 

onayı bir başka zorluk olarak karşımıza çıkmaktadır (Banks, 2001, s. 17-18, 131-132). 

İnternetin yaygınlığı ve çalışma konumuzun hassasiyeti nedeniyle bu fotoğrafların 

yayın hakları ve fotoğraflarda çekilen kişilerin mahremiyeti, fotoğrafın sosyolojik 

analizinin meşakkatine bir başka örnek teşkil etmektedir.  

 

3.1. Görsel Sosyolojide Yöntem 

Bütün fotoğraflar bir toplumsallığın içerisinde yer alır ve bu toplumsallık 

(sosyal ilişkiler, mekan, görme biçimleri) sosyoloji veya antropolojinin kullanımına 

uygun fotoğraflarda çok daha karmaşık ve analizi zordur. Doğal olarak tüm 

fotoğraflar insan eyleminin bir sonucu olarak ortaya çıkar ve her biri belli bir seviyeye 

kadar sosyal ilişkilerin bir uzantısı olarak hayat bulur. Bu nedenle görsel bir verinin 

iyi bir analizi, hem içsel hem dışsal anlatının göz önünde bulundurulmasına dayanır 

(Banks, 2001, s. 11-12). Bir fotoğrafın kim tarafından çekildiği, kimin veya kimlerin 

hangi koşullarda bu fotoğrafta resmedildiği gibi pek çok konu fotoğrafın içsel 

anlatısını gözetmeyi zorunlu kılarken, aynı fotoğrafın ortaya çıktığı sosyal ve tarihsel 

koşullar içinde değerlendirilmesi de dışsal bir analizi zorunlu kılar.  

The Photography Handbook kitabında Terence Wright fotoğraf analizi için üç 

yol önermektedir: Fotoğraftan bakmak, fotoğrafa bakmak ve fotoğrafın ötesine 

bakmak (Banks, 2001, s. 10). Wright’ın önerdiği metot, bir fotoğrafın çekimi veya 

elde edilmesi gibi onu değerlendirmenin de pek çok farklı yolu olduğunu 

göstermektedir. Bir fotoğrafın nasıl analiz edileceği konusu görsel sosyolog ve 

antropologların ilgilendiği ve farklı yaklaşımlar sergilediği konulardandır. Biz de 



 39

burada fotoğraf analizinin farklı biçimlerini ve bu konudaki tartışmaları özetledikten 

sonra, saha çalışmamıza esas teşkil eden görsel verilerin hangi yöntemlerle analiz 

edileceğini ifade edeceğiz.  

Bir fotoğrafın analizinin beş biçimi olduğunu söyleyen Jon Wagner (1979), bu 

biçimleri şu şekilde sıralar.  

1. Mülakatı harekete geçiren bir uyaran olarak fotoğraf: Bu yöntemde 

fotoğraf yapılan görüşmeyi destekleyen bir unsur olarak kullanılır.  

2. Sistematik bir kayıt aracı olarak fotoğraf: Bu yöntemde insan 

davranışları ve ilişkilerinin sistematik bir şekilde kaydedilmesi ve analizi amaçlanır. 

Bu biçimin ilk örnekleri doğada hayvan davranışlarının kaydıyla başlamıştır.  

3. ‘Masumane’ fotoğrafın içerik analizi: Bu yöntemde fotoğraf, 

araştırmacının çektiği bir materyalden öte onun elde ettiği bir şeydir. Başkası 

tarafından ‘masumane’ amaçlarla çekilmiş bir fotoğrafın, çekilme amacı ne olursa 

olsun, sosyal olguları içinde barındırabileceği tezine dayanan bu yaklaşımda 

fotoğrafın içerik analizi esas alınır.  

4. Yerelin fotoğrafı: Daha çok antropologlar tarafından benimsenen bu 

yaklaşımda hakkında çalışma yapılan grubun etnografik analizi, fotoğrafın elde 

edilmesi ve analizinde temel kaygıdır.   

5. Belgesel fotoğrafçılık: Howard Becker’in kullandığı yöntemden 

ilhamla geliştirilen bu yaklaşımda toplumsal ilişki ve organizasyonun fotoğraf yoluyla 

analizi yolu benimsenir. Etnografların önemli bir kısmı günümüzde bu yöntemi 

kullanmaktadır (Wagner, 1979, s. 17-18; Emmison & Smith, 2007, s. 27-28). 

Douglas Harper ise fotoğraf analizinde dört temel kategoriden bahseder: 

Bilimsel (scientific), Anlatısal (Narrative), Refleksif (Reflexive) ve fenomenolojik 

(phenomenological) (Harper, 1988, s. 60-66). Harper’in metodolojik çerçevesine 

açıklık getiren Emmison ve Smith (2007), bu dört kategoriyi şu şekilde açıklarlar.  

1. Bilimsel (scientific): Harper’a referansla bu metodun sosyologlar 

tarafından en yoğun biçimiyle kullanılmakta olduğunu söyleyen Emmison ve Smith, 

bu kullanımın gözlemlenebilir sosyal olguların en iyi şekilde fotoğraf üzerinden 

anlaşılabileceğini söylerler. Bu yöntemin kayıt altına alma ve sosyal değişimi 

yansıtma gibi işlevlerine değinen ikili, Harper’a referansla sosyal fenomenin gözlem, 

not alma ve hatırlama gibi pek çok sorununa çözüm olabileceğini öne sürerler.  



 40

2. Anlatısal (Narrative): Anlatısal yöntemin temel varsayımı toplumsal 

olguyu devam eden bir süreç olarak resmetmektir. Bu yöntem daha çok etnografik 

film ve belgesellerde yaygın olarak kullanılsa da, fotoğraf alanında da kullanımı 

mümkündür.  

3. Refleksif (Reflexive): İlk iki yöntemde araştırmacının fotoğrafı çekme, 

seçme ve yorumlama konusunda dominant bir rolü olmakla birlikte refleksif 

yöntemde araştırmacı, fotoğrafı çekilen nesneyi fotoğrafı anlamlandırma sürecine 

dahil eder. Araştırma sürecinde çok sayıda fotoğraf çeken araştırmacı, derinlemesine 

mülakat sürecinde bu fotoğrafların anlamı ve temsiliyeti konusunda görüşmecisiyle 

konuşur. Bu süreç genelde fotoğrafın ortaya çıkarılması (photo-elicitation) olarak 

tanımlanır.  

4. Fenomenolojik (phenomenological): Fenomenolojik yaklaşım 

Harper’ın Roland Barthes’ten esinlenerek geliştirdiği bir yöntemdir. Bu yönteme göre 

bir fotoğrafta, Barthes’in formülasyonuyla, iki özellik bulunur; Studium ve Punctum. 

Studium bir fotoğrafın sosyolojik analizi için imkan tanırken, Punctum bir fotoğrafta 

genelde estetik ve kişisel nedenlerle fotoğraf izleyicisinde oluşan izlenimdir 

(Emmison & Smith, 2007, s. 28-30). 

Fotoğraf analizine dair bir çalışmada Roland Barthes’in 120 sayfalık, ebatı 

küçük ama etkisi oldukça büyük kitabı Camera Lucida’yı (1981) göz ardı etmek 

mümkün değildir. Bir fotoğrafçı olmayan ve fotoğrafçılığın detaylı teknik bilgisine 

sahip olmayan Barthes, bu çalışmasında fotoğrafın nasıl analiz edilebileceğine dair 

değerli bilgiler verir. Bu anlamda Barthes’in alana kazandırdığı en önemli kavramlar, 

Harper’in fenomenolojik yaklaşımına da temel teşkil eden Studium ve Punctum 

kavramlarıdır. Studium, fotoğraf analizinden elde edilen anlamın bağlamını, anlamlar 

arasındaki ilişkiyi, benzerlik ve farklılıkları esas alan analiz biçimidir ve hemen 

hemen her fotoğrafta belli oranlarda bulunur. Bu bağlamda Studium, inceleme, analiz 

etme, yorumlama, sonuç çıkarma ve bunlardan elde edilen verilerle fotoğrafa anlam 

kazandırma sürecini ifade eder. Studium, fotoğrafın semiyolojik (göstergebilimsel) 

okumasını, fotoğraftaki simgeler ile anlamlar arasında bağ kurmaya dayalı analizi 

kapsar. Mesela bir fotoğrafın analizi sonucu elde edilen her türlü sosyolojik, 

antropolojik, politik, kültürel, tarihi, estetik ya da teknik anlam ve bunlara istinaden 

yapılan çıkarsama studium kapsamındadır ve fotoğrafa verilen her türlü tepkinin 

temelinde daha önceki bilgilere dayalı anlamlandırma olgusu yatar. Bu fotoğrafın 



 41

sadece kendisinden elde edilebileceği gibi, fotoğrafçının fotoğrafa dair bazı açıklayıcı 

bilgiler sunması de gerekebilir. Bunun aksine Punctum, fotoğraftan beklenmedik 

şekilde elde edilen ve çoğunlukla kişisel olan anlamdır. Fotoğraf izleyicisini etkileyen 

veya onda çağrışım yaratan şey, fotoğrafın kendisinde bulunan bir şey olabileceği 

gibi, bu tamamen kişinin kendi deneyimi ve tecrübesi ile elde ettiği bir izlenim de 

olabilir. Bu nedenle bunun sosyolojik analize kaynak teşkil etmesi veya açıklanmaya 

çalışılmasına gerek yoktur. Bu açıklama çabası zaten punctum’dan studium’a geçiş 

olarak yorumlanır (Barthes, 1981, s. 25-60). 

Gördüğümüz şeyin bizde uyandırdığı anlam, otonom bir anlamdan çok tarihsel, 

kültürel ve politik bir çok değişken bağlamında oluştuğu için (Blouisten, 2003, s. 1) 

Barthes’in yaptığı ayrım, özellikle değerlidir. İletişim alanındaki hızlı ve baş 

döndürücü gelişmeler, kişinin bilgiye erişimini büyük oranda kolaylaştırdığı gibi, 

doğru, tam veya manipüle edilmemiş bir bilgiye ulaşmak da gündelik hayatta bireye 

sunulan bilgiyi ne şekilde anlaması gerektiği konusunda ciddi bir yükümlülük 

getirmektedir. Görsel verilerin tüketimi ve analizi konusunda da aynı şey söylenebilir. 

Bir görsel materyal ne şekilde değerlendirilebilir? Bir fotoğrafı okumak zahmetli bir 

süreç gerektirebilir ve görmek doğal bir eylem değildir. Bu anlamda görmek kişinin 

tarihselliğinden, dilden ve kültürden bağımsız bir süreç olarak gerçekleşmez. Analiz 

edilecek fotoğraf estetik, sosyo-psikolojik, tarihsel olmak üzere çok boyutlu 

değerlendirmeler gerektirebilir. Günümüzde artan oranda ‘görmeksizin bakmak’ diye 

formüle edilebilecek yeni bir bakma biçiminden bahsedebiliriz. Çünkü görmek, 

bakmaktan farklı olarak zeka ve yetenek isteyen bir eylemdir (Ferraotti, 1993, s. 75-

89; Banks, 2001, s. 7).  

Görsel verilerin artan teknolojik imkanlarla ciddi bir potansiyel kazandığını 

ifade eden Emmison ve Smith, bunun bir sonucu olarak fotoğrafın nasıl analiz 

edileceği ve onun hakkında yazılacak akademik yazıların neleri kapsayabileceği 

tartışmalarının sosyoloji, antropoloji, film çalışmaları, edebiyat eleştirisi, Marksist 

teori, feminist teori gibi pek çok alanda yapıldığını ifade etmektedir (Emmison & 

Smith, 2007, s. 66). Peki bir fotoğrafın içerik analizinde hangi olgulara ve özelliklere 

odaklanılabilir? Bunun cevabını Emmison ve Smith, görsel verilerin analizine dair 

yaptıkları literatür taramasından elde ettikleri verilerle ortaya koymuşlardır. Buna 

göre bir fotoğrafın analizinde şu temalar, değerlendirmeler için esas olabilir.  

1. İkili Karşıtlıklar (binary oppositions): genelde hiyerarşik bir yapının 



 42

gözlemlenebileceği ikili karşıtlıklarda, fotoğrafın içinde birbirine karşıt tür ve 

özelliklerin (kadın-erkek, siyah-beyaz gibi) varlığı incelenir.  

2. Çerçeveler (Frames): Fotoğrafın nasıl bir çerçeve içinde izleyiciye 

sunulduğunu inceleyen bu yaklaşım, parça ve bütün ilişkisine ve onun nasıl 

yansıtıldığına odaklanır. Zira bu durum fotoğrafın nasıl anlamlandırıldığı ve bu 

anlamın oluşmasında kimin etkisi veya gücü olduğuyla yakından ilgilidir.  

3. Tür (Genre): Kültürel objelerin benzer ve farklı özellikleri nedeniyle 

nasıl sınıflandırılabileceği ile ilgilenen bu yaklaşım, fotoğrafın türlere ayrılmasının 

onu anlamlandırmaya ve yorumlamaya yardımcı olacağını öne sürer. Bu anlamda 

haber fotoğrafları, spor fotoğrafları, moda fotoğrafları gibi türler yaratabileceğimiz 

gibi fotoğrafın atmosferi, tarzı gibi nedenlerden dolayı kahramanlık fotoğrafları, 

romantik fotoğraflar gibi pek çok tür yaratılabilir.  

4. Tanımlama (Identification): Bu yaklaşım, insanların bir fotoğrafta 

görünen kişi veya şeyle nasıl bir ilişki kurdukları, ona nasıl bir anlam yükledikleriyle 

ilgilenir.  

5. Anlatısal (Narrative): Belli bir hikaye örgüsü üzerinden araştırma 

konusunu analiz etmeye çalışan bu yaklaşımda kimi zaman belli bir zaman dilimi 

içinde çekilmiş farklı fotoğraflar kullanılabileceği gibi, sadece bir fotoğrafın 

hikayesine de odaklanılabilir.  

6. Okuma (Reading): Bir fotoğrafın içeriğini ve detaylarını okuma 

esasına dayanan bu yaklaşım kolay gibi görünse de, fotoğrafların içinde oluştuğu 

kültürel ve tarihsel koşullar göz önünde bulundurulduğunda okuma yöntemi, kimi 

zaman beklenildiğinden çok daha uzun süre alabilir.  

7. Gösteren/Gösterilen (Signifier/Signified): Göstergebilimin 

imkanlarının kullanıldığı bu yaklaşımda, fotoğrafta yer alan kişi veya nesnenin 

gerçekte neyi anlattığıyla ilgilenilir. Örnek vermek gerekirse Eyfel kulesinin 

(gösteren) Paris’i (gösterilen) anlatması gibi. Elbette kimi zaman birden çok gösteren 

olabileceği gibi, fotoğraftaki kimi gösterenler birbirinin zıddı da olabilir.  

8. Özne Pozisyonu (Subject Position): Bu yaklaşım fotoğraftaki kişinin 

nasıl bir kimliğe karşılık geldiğiyle ilgilenir. Örneğin kucağında bebek tutan bir 

kadının fotoğrafında bu kadının ‘anne’ olarak tanımlanması mümkünken, aynı kadını 

bir toplantıda gösteren bir başka fotoğraf, o kişinin ‘işkadını’ olduğunu anlatabilir. 

(Emmison & Smith, 2007, s. 66-68).  



 43

Bir fotoğrafın nasıl analiz edilebileceğine dair yaklaşımları ifade ettikten sonra 

vurgulamamız gereken önemli konulardan biri de görsel verilerin analizinde uyulması 

gereken etik boyuttur. Çalışmamızın önceki sayfalarında antropolog Philippe 

Bourgois ile yaptığımız görüşmede etik konusuyla ilgili yaptığımız konuşmaya vurgu 

yapmıştık. Bourgois gibi diğer antropolog ve sosyologların üzerinde durduğu en 

önemli konulardan biri de fotoğrafı çekilen kişinin rızasıdır. Bunun ötesinde, bizim 

tezimizde olduğu gibi, fotoğraflanan birey ve bireylerin anonim kalmalarına, tehlike 

arz edecek durumlarda onları zor duruma sokmamaya özellikle dikkat edilmesi 

gerekmektedir (Wynn, 2009, s. 455). Bununla birlikte fotoğraflanan kişinin anonim 

kalmasına gösterilen  özen, Bourgois’nın da belirttiği gibi kimi zaman araştırmacının 

etiğini de gündeme getirebilir. Zira fotoğrafı çekilen kişinin rızası olduğu sürece 

anonim bırakma hassasiyeti, ısrar edilmesi gereken bir durum değildir. Bilakis 

çalışılan sosyal olgunun tüm çıplaklığıyla ortaya çıkması ve çalışmaların kamuoyunun 

dikkatine sunulması da ayrı bir etik sorumluluktur.  

Fotoğraf makinesinin sadece bir kayıt cihazı olmadığını, oluşturduğu iktidar 

yoluyla başkaları üzerinde bir kontrol mekanizması olarak kullanılabileceğini ayrıca 

ifade etmek gerekir. Foucault’un geliştirdiği panoptikon kavramı, sosyolojik anlamda 

iktidarın gündelik hayatın her alanını kayıt altına almak yoluyla kontrol ettiği tezine 

dayanır. Kişinin devamlı kayıt altına alınması, devamında bir self-kontrol 

mekanizması geliştirecek ve benlik büyük bir kayıt cihazına dönüşen toplumsallığın 

altında ezilecektir. Blouistien’in belirttiği gibi kişisel fotoğraf albümlerinde dahi 

kimin, neyin ne şekilde yer aldığı; bireyin neyi anlattığı ve nasıl hatırlanmak istediği 

ile yakından ilgilidir (Blouisten, 2003, s. 3). Peki görsel verileri sosyolojik analiz için 

kullanacak araştırmacı, tüm bu etik sorunlar içerisinde nasıl bir yöntem 

belirlemelidir? Onun yaptığını Foucault’un panoptikon kavramsallaştırmasından 

ayıran şey nedir? Şüphesiz bunlar cevabı kolayca verilebilecek sorular değil. Bununla 

birlikte sosyal bilimcinin ürettiği bilginin, görsel veya metinsel, kimin işine 

yaradığı/yarayacağı gibi daha geniş perspektifle sosyal bilimin etiği 

sorunsallaştırılabilir. Sanıyorum gerek görsel sosyolojide gerek sosyolojik üretimin 

diğer alanlarında temel kriter, araştırmacının araştırma nesnesiyle kurduğu ilişkide 

onun mahremiyetine ve güvenliğine azami derecede dikkat etmesidir.  

Görsel materyallerin sosyal bilimlerde bir veri ve yöntem olarak kullanılma 

tarihine ve biçimlerine değindikten sonra, vurgulamamız gereken bir diğer nokta da 



 44

Türkiye’de görsel materyallerin sosyal bilimlerde ne düzeyde değerlendirildiği 

konusudur. Bu değerlendirme ayrı bir alt başlık açmayı gerektirecek düzeye dahi 

erişememiştir. Bunun nedenlerinden biri, görsel materyallerin sosyal bilimlerde 

değerlendirilmesinin tarihinin, antropoloji disiplinini istisna kabul edecek olursak, 

nispeten yeni olmasıdır. Sosyoloji bölümlerinde çağdaş sosyoloji teorisi olarak 

okutulan metinlerin dahi ancak 1970’li yıllara kadar uzanması bu eksikliğin 

göstergelerinden biri olarak değerlendirilebilir. ‘Gelişmekte olan ülkelerin’ sosyolojik 

gerçekliğine paralel olarak, bu ülkelerin sosyal bilimleri de ‘gelişmiş ülkeleri’ birkaç 

on yıl geriden takip etmektedir. Dahası bilgi ve metodoloji konusunda üretimden çok 

takibi esas alan bir yaklaşım benimseyen söz konusu ülkeler gibi Türkiye de bir 

yöntemin ancak ‘ithal’ olduğu sürece meşruiyetine inanmaktadır. Tez çalışmamızda 

içkin teori (grounded theory) ve görsel sosyolojiyi kullanmamıza olanak tanıyan açık 

fikirli bölümümüz gibi sosyoloji bölümleri elbette yukarıdaki tespitlerden 

münezzehtir.  

Sosyoloji bölümlerinde yazılan doktora tezlerini incelediğimizde karşımıza 

görsel sosyolojinin imkanlarından faydalanan sadece bir doktora tezi çıkmaktadır. N. 

Gamze Toksoy’un Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyoloji Bölümünde 

yapmış olduğu ‘Sosyal Bilimsel Düşünce İçinde Görüntülerin Yeri ve Fotoğrafın 

Potansiyeli’ (Toksoy, 2007) başlıklı tez iyi bir ilk örnek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu tezde Toksoy, sosyal bilimlerdeki pozitivist yaklaşıma yönelik yaptığı kuramsal 

eleştiriler ve sosyal bilimlerin açmazlarını vurgulamakta, görselliğin sosyolojik bir 

imkan olarak değerlendirebileceğini ifade etmektedir. Aynı zamanda fotoğrafın tarihi 

ve belgesel fotoğrafçılık konularına Riis ve Hine’a da önemli vurgular yapan çalışma, 

saha araştırması olarak İstanbul’da bekar odaları olarak bilinen ve çok düşük gelirli 

işçi ve hizmet sektörü çalışanlarının kaldığı kişilerin yaşam koşullarına görsel 

sosyolojinin imkanları çerçevesinde odaklanmıştır. Bununla birlikte, çalışmada saha 

verisi olarak kullanılan fotoğrafların önemli bir kısmı, yukarıda teorik ve pratik 

boyutlarıyla incelediğimiz analiz yöntemlerinin bir kısmını gözden kaçırmıştır. 

Çalışmanın fotoğraf tarihi ve fotoğrafçılık konusuna gösterdiği titiz yaklaşım, görsel 

sosyoloji ve antropoloji literatürü değerlendirilirken devam ettirilememiştir. Aynı 

zamanda çalışmada kullanılan görsel materyaller, Barthes’in studium ve punctum 

ayrımında olduğu gibi kimi zaman sosyolojik analizden öte (studium), estetiğin ve 

kişisel etkinin (punctum) alanına girebilmektedir. Bu anlamda görsel materyallerin 



 45

titizliği ve kalitesi çok iyi olsa da, materyallerin çeşitliliği, fotoğrafı çekenin refleksif 

katkısı gibi konular ihmal edilmiştir. Bununla birlikte çalışmanın bir ilk örnek olarak 

oldukça önemli bir yeri olduğunu söylemek gerekir.  

Görsel sosyoloji alanında yapılan bir diğer çalışma Serkan Dora’nın ‘Büyüyen 

Fotoğraf Küçülen Sosyoloji’ (2004) isimli kitabıdır. Fotoğraf ve sosyolojinin paralel 

gelişimine ve birbirine yaklaşmalarına odaklanan bu kitapta Dora, fotoğrafçılığın ilk 

çıkışta iddialı bir teknik olarak ortaya çıkmadığını, bunun aksine sosyolojinin büyük 

iddialarla ortaya çıkan bir bilim dalı olduğunu, günümüzde bunun yer değiştirdiğini 

ve görselliğin gündelik hayattaki etkisi artıyorken, sosyolojinin büyük anlatılarının 

önemini kaybettiğini vurgulamaktadır.  

Türkiye’de görsel sosyoloji alanında yapılan çalışmalar, tezimizi 

tamamladığımız 2014 Temmuz ayı itibariyle bunlarla sınırlıdır. Çalışmamızın görsel 

sosyoloji ve antropoloji literatürüne dayanan yaklaşımının daha fazla çalışma için esin 

kaynağı olmasını umuyoruz. Sosyal medyayı en yüksek düzeyde kullanan ülkelerden 

biri olarak Türkiye, sosyal medya gibi yeni sosyal alanlarda ortaya çıkan sosyallikleri 

ve görünme biçimlerini analiz edecek sosyal bilimcilerin çalışmaları için verimli bir 

alan sunmaktadır. Uzun bir süre yer altında kalan, gizli faaliyetleri dışında 

kamuoyunun haklarında bilgi sahibi olmadığı bir grubun, son on yıldır STKlar, politik 

parti ve düzenlediği etkinliklerle görünür hale gelmesi, görsel sosyolog için önemli 

bir veri alanı sunmaktadır. Tezimizin beşinci bölümü bu kaygı ve çabanın bir sonucu 

olarak ortaya çıkmıştır. 



 46

İKİNCİ BÖLÜM  

Hizbullah Tarihi 
 
 

“History is what hurts13” 

[Fredric Jameson, The Political Unconscious] 

 

Yapısı ve geçmişi çok tartışılan bir siyasal ve dini hareketin tarihini 

sorunsallaştırmak oldukça zordur. Bu zorluk, tarihsel bilgi olarak tekrarlanan ve 

tevatür derecesine ulaşmış bilgilerin eksik ve kimi zaman yanlış olması nedeniyle 

daha da artar.   

Bu bölümün amacı, Hizbullah’ın kuruluşundan günümüze geçirdiği aşamaları, 

Hizbullah’ın kendi kaynakları, Hizbullah hakkında yazılan kitap, tez ve kaynaklar, 

medyada yer alan bilgiler ve son olarak Hizbullah örgütlenmesinin çeşitli aşamalarına 

birinci elden tanıklık etmiş eski veya mevcut Hizbullah üyeleri tez kapsamında 

yapılan ve sözlü tarih örneği olarak görülebilecek görüşmeler aracılığıyla ortaya 

koymaktır.  

Araştırma verilerinin kullanıldığı ilk bölüm olması hasebiyle, Hizbullah tarihine 

geçmeden önce, araştırma kaynakları, süreci ve etiği gibi konularda temel bilgiler 

verilecektir. Bu bağlamda başvurulan kaynaklar arasında eleştirel bir tercih yapıldığı 

ve kimi zaman birbiriyle çelişen bilgiler arasında tercih yapmanın oldukça meşakkatli 

bir analiz süreci gerektirdiği ifade edilmelidir. Bununla birlikte Hizbullah hakkında, 

başta Polis Akademileri’nde olmak üzere, yazılan birkaç yüksek lisans tezi (Gürtekin, 

2008; Yıldırım, 2012; Yurtseven, 2006) başvuru kaynağı olarak çok az düzeyde ve 

eleştirel bir süzgeçten geçirilerek kullanılmıştır. Bu tercihin nedeni, söz konusu 

tezlerin Hizbullah konusunu sadece güvenlikçi bir perspektifle değerlendirmeleri, 

referans gösterdikleri kaynakların kurum içi bilgilere dayanması, sık sık tekrarlanan 

eksik ve yanlış bilgiler dışında herhangi akademik katkılarının bulunmayışıdır. Dahası 

söz konusu yüksek lisans tezlerinde bariz taraflı değerlendirmeler ve dile getirdikleri 

                                                        
13 Tarih, seni acıtan şeydir.  



 47

durumların saha araştırması sürecinde ortaya çıkan bilgilerle taban tabana zıt olması, 

bu referansların kullanılmasına büyük oranda engel teşkil etmiştir.  

Tezde doğrudan başvurulmayan bir diğer kaynak ise Emniyet kaynaklarıdır. 

Şimdiye kadar yapılan çalışmalarda ortaya konan bilgilerin bir kısmının Emniyet 

kaynaklarına dayandığı bilinmekle birlikte, 17 Ocak 2000 tarihinde Hizbullah lideri 

Hüseyin Velioğlu’nun öldürülmesiyle sonuçlanan ve kamuoyunda Beykoz 

Operasyonu olarak bilinen olayda ele geçirildiği bilinen Hizbullah arşivinin çok 

büyük kısmı bugüne dek, güvenlik yetkilileri tarafından kamuoyuna ve 

araştırmacıların istifadesine sunulmamıştır. Sunulan bilgiler ise daha çok gündem 

belirleme ve imaj oluşturma gibi işlevleriyle ön plana çıkmaktadır. Söz konusu arşivin 

tümüne erişim imkanının bulunmayışı ve kamuoyunda bilinen bazı bilgilerin ötesinde 

yeni bir bilgiye ulaşmanın resmi olarak mümkün olmaması nedeniyle emniyet 

kaynakları, tez boyunca doğrudan başvurulan kaynaklar arasında olmamıştır. Bununla 

birlikte referans gösterilen bazı kaynakların emniyet kaynaklarından faydalanmış 

olması, bu çalışmayı bu alanda üretilen bilginin tamamen dışında bırakmamaktadır.  

Beykoz Arşivi olarak bilinen arşivin birincil elden tanığı ve oluşturucusu olan 

Hizbullah ise, gerek Hizbullah Ana Davası’nda, gerek kamuoyunda sıklıkla bu 

arşivlerin kamuoyuna açılması gerekliliğini ifade etmektedir. Şüphesiz, Beykoz 

Arşivi’nin kamuoyuna sunulmasını isteyen Hizbullah, güvenlik güçlerinin haricinde 

bu konuda bilgi sahibi olan yegane kaynaktır. Arzu edilmesi durumunda söz konusu 

arşive muadil bilgiler Hizbullah tarafından, döneme tanıklık etmiş, bu arşivleri bizzat 

oluşturmuş, eylemlere katılmış ve raporlar yazmış kişilerin toplumsal hafızaları 

aracılığıyla paylaşılabilir. Bu bağlamda gerçekten Hizbullah’ın çekinecek herhangi bir 

nedeni yoksa, bu arşive dair tanıklıkları neden şeffaf bir zeminde tartışmadığı merak 

konusudur. Dahası arşivin çoğunlukla kamuoyunda infial yaratma, işkence ve şiddet 

görüntülerindeki tahammülfersa özellikler gerekçesiyle kamuoyuyla paylaşılmadığını 

ifade eden güvenlik güçlerinin, söz konusu başka grupların eylemleri olunca bu 

hassasiyeti göstermediği aşikardır. Doğal olarak akıllara 1990larda Hizbullah-derin 

devlet bağlantılarına dair şüpheler gelmekte ve güvenlik güçlerinin arşivi paylaşmama 

gönülsüzlüğünün altında bu konudaki olası ilişkilerin ortaya çıkabilme ihtimali 

gelmektedir. Durum ne olursa olsun, her iki tarafın da Beykoz Arşivi etrafında 

odaklanan şüpheleri gidermek ile ilgili söylemlerine paralel adımlar atması, tarihin 

karanlıkta kalmış bu dönemini aydınlatma konusunda araştırmacılara ve kamuoyuna 



 48

katkıda bulunacaktır. Aksi takdirde, söz konusu arşivin kısım kısım ve toplumsal 

algıyı manipüle amacı güdülerek ortaya çıkarılma ihtimali bulunmaktadır. Bu arşiv ve 

Hizbullah’ın toplumsal hafızaya dair şeffaf tanıklıkları, bunun naif bir beklenti 

olduğunu bilmekle birlikte, geçmişle yüzleşme konusunda oldukça önem arz 

etmektedir.  

Beykoz Arşivi, Hizbullah’ın kamuoyunda sıkça dile getirilen derin devletle 

bağlantısı ve şiddet sürecine dair pek çok şeyi açıklığa kavuşturma potansiyeline 

sahip olmakla birlikte, Hizbullah tarihi sadece Beykoz Arşivi üzerinden analiz 

edilemez. Zira Hizbullah ve bağlantılı olduğu iddia edilen organizasyonlar, gelinen 

nokta itibariyle her zamankinden çok, bir sosyal hareket olarak betimlenecek düzeye 

erişmiştir. Bu bağlamda yapılan görüşmelerde, olaylara birinci elden tanıklık etmiş 

kişilerin sundukları bilgiler, bu tezde tercih edilen başat referanslar olmuştur. Bu tezin 

önemi Hizbullah konusunda yazılmış ilk doktora tezi olmasının ötesinde, Hizbullah 

üyeleri ve döneme birebir tanıklık etmiş kişilerle yapılmış derinlemesine mülakatlar, 

yaşam anlatıları ve sözlü tarih ile alan çalışması süresinde yapılan gözlemlerden 

gelmektedir. Bu anlamda Hizbullah tarihinin incelendiği bu bölümün, sosyal tarih ve 

tarih sosyolojisinin (Yelken, 2009) teorik imkanlarına yaslandığı ve Hizbullah’ın 

sosyal tarihini ele alan ilk metin olduğu ifade edilmelidir. Bu bağlamda yapılan iki 

düzine görüşme, şimdiye kadar yapılmış görüşmelerin emniyet kaynakları ve 

itirafçıların verdiği bilgilere yaslanması, Hizbullah’ın secretive/gizli yapısı ve bugün 

yayın organları, STK ve politik parti sürecine rağmen geçmişini konuşmakta 

gösterdiği ‘olağanüstü hassasiyet’ göz önünde bulundurulduğunda bu görüşmelerin 

oldukça önemli birer veri kaynağı olduğu görülecektir. Nitekim metodoloji 

bölümünde vurgulandığı gibi, nitel yöntemde görüşülen kişi sayısı, erişilmek istenen 

bilginin derinlemesine ve detaylı bir bilgi olması nedeniyle nicel yöntemin 

örneklemine göre daha az tutulabilir. Diğer yandan zorunlu hallerde nitel çalışmaların 

bir kişiyle dahi yapılan görüşmelere yaslanabilmesi (Ambert, Adler, & Detzner, 1995, 

s. 885-886) sosyal bilimciler tarafından olanaklı görülmüştür. Dahası yapılan 

görüşmelerde temsiliyet özelliği olmasına özen gösterildiği ve Hizbullah’ı çeşitli 

boyutlarıyla gözlemlemiş, tecrübe etmiş farklı yaş gruplarından Hizbullah 

mensuplarıyla yapılan görüşmeler yoluyla bunun sağlandığı ifade edilmelidir. Buna 

ek olarak Hizbullah yetkilileriyle, Hizbullah’ın resmi internet sitesi olarak kabul 

edilen www.huseynisevda.biz sitesi aracılığıyla yazılı bir görüşme yapılmış, böylece 



 49

pek çok hususta Hizbullah’ın resmi görüşlerinin, saha araştırmasında ortaya çıkan 

verilerle karşılaştırılması sağlanmıştır14.  

Saha araştırması Temmuz 2013 – Mayıs 2014 tarih aralığında Diyarbakır, 

Bingöl ve Mardin illerinin il merkezi, ilçeleri ve köylerinde yürütülmüştür. Bu üç il, 

Batman’la birlikte Hizbullah’ın en güçlü tabana sahip olduğu iller olarak kabul 

edilmektedir. Bu nedenle bu üç ilde gerçekleştirilen farklı yaş gruplarından 

görüşmelerin, araştırma açısından temsil edici özelliğinin bulunduğu 

düşünülmektedir. Bu üç ilin tercih edilmesinin bir diğer nedeni ise, saha 

araştırmalarında erişilebilirlik ilkesidir. Mardinli oluşum, Bingöl’de çalışıyor oluşum 

ve Diyarbakır’da uzun bir süre yaşamış olmam bana, görüşmecilere erişim noktasında 

nispeten kolaylık sağlamıştır.  

Saha araştırması esnasında kolaylık sağlayan bir diğer husus ise, dini 

terminolojiye olan hakimiyetimin yanı sıra, Arapça ve Kürtçe biliyor oluşumdur. Bu 

hususların outsider/yabancı pozisyonumdan ve araştırma sürecindeki fiziki 

görünümümden15 kaynaklanan yabancılık duygusunu önemli oranda giderdiğini ifade 

etmeliyim. Örneğin görüşmecilerden 50li yaşlardaki  Mücahit’in evi, araştırma 

rehberlerimizden Dilgeş’le ilk defa ziyaret edildiğinde, Mücahit gülerek; ‘ben seni 

sokakta görsem korkarım’ demiş,  boydan boya Arapça kitaplarla dolu odasında bu 

kitaplarla ilgilendiğimi, Arapça ve Kürtçe bildiğimi görünce daha samimi bir ortamda 

görüşme yapmamız mümkün olmuştur.  

İfade edilmesi gereken bir diğer husus ise, görüşmelerin önemli bir kısmının 

Kürtçe yapıldığıdır. Söz konusu görüşmeler, tezde büyük oranda tarafımızdan 

Türkçeleştirilerek alıntılanmış, gerektiği yerlerde Kürtçesi, Türkçe çevirisi ile birlikte 

verilmiştir. Türkçe yürütülen görüşmelerde dahi, görüşmecilerin hemen hemen 

tümünün Kürt olması nedeniyle, Kürtçe diyaloglar görüşme sürecinde önemli oranda 

var olmuştur. Kürtçe konuşuyor olmanın ve Kürt olmanın görüşmelerde kolaylaştırıcı 

bir etkisi olduğu, bu bağlamda araştırmacı kimliğimin ve öznelliğimin araştırma 

sürecini kolaylaştırdığı vurgulanmalıdır. Vurgulanması gereken bir diğer husus ise, 

metot bölümünde çerçevesi çizildiği şekliyle, araştırma sürecinde rehberler 

                                                        
14  Hizbullah yetkililerine yönlendirilen açık uçlu soru formu ve verilen cevaplar, tezin Ekler bölümünde 
bulunabilir.  
15 Uzun saçlı, top sakallı birinin çoğunlukla sakallı, daha geleneksel kıyafetler giyen ve katı bir İslamcı perspektifi 
benimseyen görüşmeciler tarafından hemen kabul edilmeyeceği düşünülebilir.  



 50

(gatekeepers, guides) aracılığıyla görüşmecilere ulaşıldığıdır. Bu bağlamda Dilgeş 

araştırma sürecinde ilk bağlantıların kurulmasına aracılık etmiş, kartopu örneklemiyle 

ulaşılan diğer görüşmeciler vasıtasıyla da örneklemin genişletilmesi mümkün 

olmuştur. Araştırma sürecinin ortalarında tanıştığımız Yusuf da gerek Hizbullah’ın 

yazılı kaynaklarına ulaşma, gerek Hizbullah’la yazılı mülakat da dahil olmak üzere 

çeşitli görüşmelerin mümkün olmasına ve/veya sürecin hızlanmasına aracılık etmiştir.  

Araştırma etiği ve görüşmecilerin güvenliğini sağlamak amacıyla tüm 

görüşmecilerin isimleri ve ihtiyaç duyulduğunda görüşme yerleri değiştirilmiş, onları 

tanımlayabilecek bilgilerin kullanılmasından kaçınılmıştır. Her ne kadar Hizbullah, 

uzun bir süredir herhangi bir şiddet eylemine başvurmamış olsa da, görüşmecilerin bir 

kısmında geçmişe dair hatıralar nedeniyle ciddi bir hassasiyet mevcuttur. Hem bu 

hassasiyete etik bir karşılık vermek, hem de görüşmecilerin güvenliklerini hiçbir 

muhatabın erişemeyeceği düzeyde tutmak adına saha notlarında ve görüşme 

kayıtlarının transkripsiyonlarında değiştirilmiş isimler kullanılmış, özel bilgiler 

karartma yoluyla güvenlik altına alınmıştır. Çalışma için hayati derecede öneme sahip 

bazı bilgilerin bulunması durumunda, bu bilgiler görüşmecilerin kimliğini deşifre 

etme ihtimali de göz önünde bulundurularak, herhangi bir kişiye referans 

gösterilmeksizin ve yine özel yer ve şahıs adları değiştirilerek veya çıkarılarak analiz 

edilmiştir. Bu bağlamda yapılan görüşme ve ses kayıtlarının tümünde kişinin rızası 

alınmış, kişinin rızası olmaması durumunda herhangi bir ses kaydı yapılmamıştır.  

İki kadınla yapılan kısa görüşmeler hariç tutulursa, görüşmelerin tümü 

erkeklerle yapılmıştır. Hizbullah hakkında yazılan ilk doktora tezi olması ve 

araştırmacı kimliği ve cinsiyeti nedeniyle Hizbullah mensubu kadınlara erişimde 

yaşanan güçlük, kadın kimliği ve temsiliyeti üzerine belirli bir eksiklik yaratmış olsa 

da; bu eksiklik, roman ve görsel verilerde kadının temsiliyeti konusunda yapılan 

incelemelerle giderilmiştir. Bu bağlamda Hizbullah Hikaye ve Romanlarında 

Toplumsal Belleğin İnşası isimli dördüncü bölüm ile görsel verilerin analiz edildiği 

beşinci bölümlerde kadın kimliği ve Hizbullah’ın yazılı ve görsel söyleminde kadının 

temsiliyeti konularına birer alt başlık ayrılmıştır. Pek çok çalışmaya ihtiyaç duyulan 

bir alan olan Hizbullah olgusu, bu yönüyle de daha detaylı araştırmalara ihtiyaç 

duymaktadır.  

Bu çalışma, akademide doktora düzeyinde yapılan bir ilk araştırma olarak,  

gerek Hizbullah hakkında bugüne kadar bilinmeyen bazı gerçeklerin tespiti, gerek 



 51

eksik veya yanlış olarak bilinen şeylerin düzeltilmesi açısından önemli bir ihtiyacı 

karşılamaktadır. Hizbullah tarihinin betimsel çerçevede incelendiği bu bölüm, 

etnografik bir yöntemle derinlemesine görüşme, yaşam anlatıları ve gözlem yoluyla 

elde edilen verileri İçkin Teori’nin sunduğu bir perspektifle analiz ettiğimiz bir 

sonraki bölüm ile birlikte değerlendirildiğinde; bu çalışmanın tarihsel verileri gün 

ışığına çıkaran bir çalışmanın yanı sıra, Hizbullah cemaatinin toplumsal belleği ve 

gündelik yaşamına dair sosyolojik bir analizi olduğu ortaya çıkacaktır. 

1. Hizbullah’ın Ortaya Çıktığı Dönemin Tarihsel ve Sosyolojik 
koşulları 

Şüphesiz ki bir oluşum, içinde oluştuğu toplumdan, tarihsel ve sosyolojik 

koşullardan bağımsız bir şekilde incelenemez. Bu nedenle Hizbullah’ın ortaya çıktığı 

dönemde Ortadoğu ülkeleri ile İslami hareketler ve düşünürler, Türkiye’nin laik bir 

cumhuriyet olarak modernleşme ve kentleşme sürecinde İslam ve dini gruplarla 

ilişkisi, yine Türkiye’nin azınlıklar ve Kürt meselesiyle ‘başa çıkma’ biçimi  ve son 

olarak Hizbullah’ın ortaya çıktığı Kürt coğrafyasının kendi sosyolojik ve tarihsel 

koşulları yeterince incelenmeden Hizbullah’ı yaratan nedenler, Hizbullah’ın ürettiği 

sonuçlar ve geçirdiği değişim süreci hakkıyla incelenemez. Bu nedenle Hizbullah’a 

dair tarihsel verileri incelemeden önce ana hatlarıyla yukarıda sorunsallaştırdığımız 

başlıklara dair bilgi vermenin faydalı olduğu kanaatindeyiz. Elbette bu bilgiler, 

çalışmamızın ana amacının bu olmaması nedeniyle detaylı incelemelerden çok ana 

hatlara bir vurgu olarak değerlendirilmelidir.  

Bu bağlamda vurgulamak istediğimiz ilk olgu, İslamcılık fikrinin kökenlerine 

dairdir. Bu kökenler batı merkezli sömürgeciliğin imparatorluklar çağını noktalayıp, 

ulus-devlet süreciyle kendi dışındaki dünyayı yeni olgularla tanıştırmasına kadar 

uzanır. Neredeyse her imparatorluk ve devlet, bu yeni duruma karşı çeşitli politik 

refleksler geliştirmiştir. Bunların en önemlilerinden biri İslamcılıktır ve Osmanlı 

devleti başta olmak üzere pek çok ülkede politik bir çözüm olarak belli oranlarda 

benimsenir (Kayalı, 1997). İslam dünyasında sömürgecilik, sadece askeri ve politik 

gücün kaybı olarak değerlendirilmemiş, İslam nedeniyle diğerlerinden üstün olduğuna 

inanılan bir yaşam tarzının aşağılandığı duygusunu da güçlendirmiştir. Bu duygu 

karşısında gelişen iki ana ideoloji, İslamcı modernizm ve seküler milliyetçiliktir. 

Demant günümüzde seküler milliyetçiliğin, birkaç ülke hariç tutulursa, bitmek üzere 

olan bir ideoloji olduğunu ifade etmektedir. Bununla birlikte Demant’a göre İslamcı 



 52

modernizm, 1950lerden itibaren İslam ülkelerinde yükselerek popüler bir ideolojiye 

dönüşmektedir. Sünni dünyada Pakistanlı Ebu’l Ala El-Mevdudi ile Mısırlı Seyyid 

Kutub, Şii dünyada ise Humeyni, İslamcılık ideolojisinin önemli isimleri olarak kabul 

edilir (2006, s. 91-95).  Demant’ın bahsettiği isimlere Hasan El Benna, Ali Şeriati, 

Cemalettin Afgani, Reşit Rıza ve Muhammed Abduh da eklenmelidir.  

Wictorowicz ise İslamcılığı, bu başlık altında yürütülen tüm eylem ve 

aktiviteleri kapsayabilmek adına, daha geniş bir şekilde tanımlamaktadır. Ona göre 

İslamcı aktivizim, yayılma hareketlerinden terörist aktivitelere, İslami sembol ve 

kimlikle ilişkilendirilen kolektif eylemlere, İslam esaslarına göre yönetilen bir 

devletin inşasından İslam referanslı spiritüel bir ruhun toplumda yayılma 

faaliyetlerine kadar geniş bir alanda faaliyet gösterir (Wiktorowicz, 2004, s. 2).  

Demant İslamcılığın üç evrede incelenebileceğini düşünür. Bunlardan birincisi 

Seyyid Kutub ağırlıklı olmak üzere Mısır’daki Müslüman Kardeşler (İhvan-ı 

Müslümin) hareketedir. Mevdudi’nin de fikirlerinden etkilenen Kutub’a göre İslam 

ülkeleri İslam’dan uzaklaştığı için pek çok sorunla karşı karşıya kalmıştır ve bunu 

gidermenin yolu Allah’ın İslam öğretisi yoluyla istediği toplumsal ve politik yaşamın 

düzenlenmesidir. Yine Kutub, toplumun yeni bir cahiliye dönemi yaşadığını ve 

çözümün ancak İslam merkezli bir dünya kurulmasıyla aşılabileceğini düşünür 

(Demant, 2006, s. 91-107). Elbette Müslüman Kardeşler Hareketi, sadece Kutub’un 

eserleri incelenerek anlaşılamaz. Özellikle hareketin kurucusu Hasan El-Benna’nın 

Risaleler isimli eseri başta olmak üzere pek çok kaynağın ve kişinin Müslüman 

Kardeşleri etkilediğini ifade etmek gerekir. Müslüman Kardeşler Hareketi, İslam 

ülkelerinde tağuti rejim olarak nitelenen seküler yönetimlerde hukuk, gündelik 

hayatın düzenlenmesi, Cuma namazı gibi ibadetlerin ‘dar’ul harp’ olarak nitelenen 

ülkelerde yapılıp yapılmayacağı, vergilerin ödenip ödenmeyeceği gibi pek çok 

konunun tartışılmasına aracılık etmiştir16 . Bununla birlikte Hizbullah başta olmak 

üzere Türkiye’deki pek çok oluşumda yukarıdaki tartışmaların canlı bir şekilde 

sürdürüldüğü ve bu tartışmaların farklı fraksiyon ve yöntemlerin oluşmasının ana 

nedenlerinden olduğu vurgulanmalıdır.  

Demant’a göre İslamcılığın ikinci evresi 1979 tarihinde gerçekleşen Şii kökenli 

İran Devrimi’dir. Başbakan Muhammed Musaddık’ın CIA destekli olduğu iddia 

                                                        
16 Amacımız Müslüman Kardeşlere dair ayrıntılı bir analiz olmadığı için, ayrıntılı bilginin Demant (2006) ve 
Calvert’ten (2013) edinilebileceğini ifade etmekle yetineceğiz. 



 53

edilen bir darbeyle görevden indirilip batı yanlısı Muhammed Rıza Pehlevi’nin 

yönetime tekrar getirilmesiyle başlayan zorunlu modernleştirme süreci, dönemin 

popüler Şii muhalefetinde ciddi bir itiraz uyandırmış, bunun neticesi olarak Ruhullah 

Ayetullah Humeyni, Sorbonne doktoralı Ali Şeriati’nin fikirleri ve desteği başta 

olmak üzere farklı fraksiyon ve gruplardan pek çok molla, entelektüel ve grubun 

desteğiyle 1979’da İran İslam Devrimi’ni gerçekleştirmiştir. Şeriati, eklektik bir 

entelektüel olarak argümanlarında Marksizm, üçüncü dünya ve Şii mistisizmini 

birleştirmiş ve kitleler üzerinde geniş bir etkiye sahip olmuştur (Demant, 2006, s. 110-

126). Nitekim Şeriati’nin bu eklektizmi, Velioğlu Hizbullah’ında da belirgin bir 

şekilde görülmekte, Sunni referanslı İhvan hareketi ile İran İslam Devrimi’nin 

prensipleri aynı harekette benimsenmekte ve Said-i Nursi’nin eserleriyle birlikte 

hareketin temel prensiplerine dönüşmektedir. Hizbullah hareketini incelediğimiz 

sonraki sayfalarda bu konuya daha ayrıntılı şekilde yer verilecektir.  

Demant’a göre İslamcılıkta üçüncü evre birinci Körfez Savaşı’ndan sonra 

gelişen durumlar ve İslamcı örgütlerin ürettiği global düzeyde etkilerdir (Demant, 

2006, s. 127-135). Her ne kadar bazı çalışmalar 17  Hizbullah’ı Demant’ın çizdiği 

üçüncü evrede de faaliyet gösteren global etkileri olan/olabilecek İslamcı yapılar 

arasında değerlendirse de kanaatimiz ve gözlemlerimiz, Hizbullah’ın İhvan ve Hamas 

benzeri bir yapılanma ve çalışma prensibiyle hareket ettiğidir. Bu konuya ilerleyen 

bölümlerde daha genişçe yer verilecektir.  

Hizbullah’ı anlamak için analiz edilmesi gereken ikinci unsur Türkiye’nin 

modernleşme süreci, Kürtler ve İslam’la kurduğu ilişkidir. Seküler ve milliyetçi 

prensipler üzerinde yükselen Türkiye’nin 1950lere uzanan ilk döneminde, katı 

modernist ve laik bir anlayışla yönetildiği ifade edilebilir. Gareth Jenkins, Political 

Islam in Turkey isimli kitabında bu süreci ayrıntılarıyla incelemiş ve taşradan göç 

hareketleriyle kentlileşen Türkiye’de İslam’ın nasıl periferiden merkeze hareket 

ettiğini analiz etmiştir (Jenkins, 2008, s. 81-182). Periferiden merkeze bu sosyal 

mobilizasyon, Milli Görüş çizgisini doğurmuş, Milli Nizam, Milli Selamet, Refah, 

Fazilet ve Saadet Partilerinden sonra Ak Parti, böyle bir tarihsel ve sosyolojik ortamın 

                                                        
17 Örneğin Soner Çağaptay ve Emre Uslu’nun kaleme aldığı ‘Hizballah in Turkey Revives�Al-Qaeda's Bridge 
between Europe and Iraq?’ yazıda Hizbullah’ın Avrupa ve Irak arasında bir köprü görevi gördüğü iddia edilmekte 
ve Hizbullah’a karşı Amerika Birleşik Devletleri’nin tedbir alması gerekliliği ifade edilmektedir. Kanaatimizce söz 
konusu yazı, sadece güvenlikçi bir perspektifle ve herhangi net bir delil olmaksızın, bazı şüpheler üzerine bina 
edilmiştir. Yazı için bkz. http://www.washingtoninstitute.org/policy-analysis/view/hizballah-in-turkey-revives-al-
qaedas-bridge-between-europe-and-iraq, Erişim Tarihi: 31 Mayıs 2014.  



 54

içerisinde doğmuştur. Jenny White, Islamic Mobilization in Turkey (2002) isimli 

eserinde bu sürecin 1990ların ortasına kadarki kısmını, Milli Görüş partilerinin yerel 

yönetim politikaları ekseninde; Muslim Nationalist and the New Turks (2013) isimli 

eserinde de 28 Şubat sürecinden sonrasını Ak Parti dönemi söylemi ekseninde 

incelemektedir. Yine Brian Silverstein’in Islam and Modernity in Turkey (2011) eseri 

Osmanlı döneminde sömürgeciliğe bir tepki olarak ortaya çıkan modern söylemin 

zamanla Türkiye’de İslami algıyı nasıl dönüştürdüğüne ve pek çok İslam ülkesinin 

aksine Türkiye’de İslami algının nasıl seküler devlet yapısıyla ilişkisi üzerinden bir 

dönüşüm yaşadığına odaklanmaktadır.  

Modernleşmeci devlet aklı, kuruluşundan itibaren modernleşme karşısında 

geleneksel ve dini referansları benimseyen kişiler arasında bir tepkiyle karşılanmıştır. 

Bu durum 1950den 1970e kadar merkez sağ partilerde politika yapmayı tercih eden 

İslamcı kitlenin, 26 Ocak 1970 tarihinde Milli Nizam Partisi’nin kuruluşuyla birlikte 

yaygınlaşan etkisiyle yeni bir aşamaya girmiş, 1980 Askeri Darbesi’nden sonra ise bu 

etki daha da artmıştır. 28 Şubat Post-Modern Darbesi’yle engellenmek istenen İslamcı 

politik çizgi AK Parti ile yeni bir kitle hareketine dönüşmüş, Milli Görüş’ten aktarılan 

İslamcı kodların bir kısmı politik ekonominin kodları çerçevesinde dönüşüme 

uğramıştır.  

Bu çerçeveye paralel olarak Türkiye’nin modernleşmeci ve milliyetçi 

politikaları, cumhuriyetin kuruluşundan itibaren Kürtler arasında da çeşitli itiraz ve 

isyanlarla karşılanmıştır. Nitekim 1925’teki Şeyh Said İsyanı ve takip eden yıllarda 

gerçekleşen kimi dini, kimi etnik, kimi ise ikisinin birleşiminden oluşan saiklerle bir 

düzineden fazla isyan gerçekleşmiş, her isyandan sonra devletin asimilasyoncu 

politikaları daha da sertleşerek artmaya devam etmiştir (Üngör, 2011). 1970lerin 

politik ortamında Türk solu içinde ortaya çıkan bir düzine kadar fraksiyondan olan 

PKK, zamanla Türk solundan ayrılarak ve geriye kalan örgütleri kendi içinde eriterek, 

pasifleştirerek veya imha ederek günümüze ulaşmıştır. PKK ile devletin kanlı 

mücadelesi neticesinde son 30 yılda on binlerce sivil yaşamını kaybetmiş, milyonlarca 

Kürt zorla yerinden edilmiş ve bölgede yaşanan şiddet ortamı, bölgenin sosyolojik 

dokusunda ciddi değişimler yaratmıştır.  

Denilebilir ki Türkiye’de İslamcılık, kamusal alanda bir direniş hareketi olarak 

başlayıp İhvancı bir perspektifle merkeze ulaşmayı başarmıştır. Bunun aksine Kürt 



 55

hareketleri, büyük oranda periferide aktivitelerine devam etmiş ve şiddet, meselenin 

muhatapları için kullanılan ana yöntemlerden olmuştur. 

Hizbullah, İhvan etkisinin yaygınlaşmaya başladığı, Milli Görüş çizgisindeki 

oluşumların güçlendiği, İran İslam Devrimi’nin gerçekleştiği, Türkiye’de sağ-sol 

çatışmasının zirveye çıktığı, PKK’nin ortaya çıktığı, 12 Eylül 1980 Askeri 

Darbesi’nin hemen öncesinde, o dönemde ilçe olan, Batman’da kurulmuştur. 

Hizbullah’ın kurulduğu dönemde tıpkı irili ufaklı sol örgütler gibi, bölgede çok sayıda 

İslami örgütlenme ve grup vardır. Bu yapıların görüşmelerimiz aracılığıyla tespit 

ettiğimiz bazıları Partiya İslamiya Kurdistan (PİK-Kürdistan İslam Partisi), İslami 

Cemaat ve/veya Hizbi İslami, Hareketa İslamî18, Fedaiyên Îslamê (İslam Fedaileri), 

Batman Fecir grubu19, Menzil, Tevhid, Selam20, Vahdet, İlim/Cemaata Ulemayên 

İslamê’dir. Amaç ve yöntem açısından birbirine benzer bu grupların kimisi şiddeti bir 

yöntem olarak benimserken, kimisi bir kitapevi veya medrese etrafında örgütlenen ve 

rutin tebliğ faaliyetlerini sürdüren özelliklere sahiptir. Bu grupların beslendikleri 

kaynaklar ve ideolojik söylemlerindeki benzerlik, yöntem düzleminde farklılaşmakta, 

şiddet temel ayırıcı unsur olarak ön plana çıkmaktadır. Bu parçalı yapı, 1980-1990 

arasında, tıpkı PKK’nin diğer Kürt yapılanmalarıyla ilişkisinde olduğu gibi, Hizbullah 

tarafından elimine edilecek, kendi içinde eritilecek veya faaliyetleri durdurulacaktır. 

Hizbullah’ın PKK ile olan ortak özellikleri bununla sınırlı değildir. Hizbullah da tıpkı 

PKK gibi, bir dönem Türk ağırlıklı yapılar içerisinde faaliyet gösteren ve onlardan 

ayrılan kişiler tarafından kurulmuştur. Bunun en bariz örneği Hizbullah’ın kurucusu 

olarak kabul edilen Hüseyin Velioğlu’nun öğrencilik döneminden Hizbullah’ı 

kurduğu aşamaya kadar Milli Selamet Partisi ve Milli Türk Talebe Birliği (MTTB) 

içerisinde etkin bir rolünün olmasıdır. Bu etkin rol, Hizbullah’ın kurulduğu vakte 

kadar devam etmiş, 1980 Askeri Darbesi’nden bir süre sonra ise Velioğlu’nun yolu 

Milli Görüş çizgisiyle bir daha birleşmemek üzere ayrılmıştır.  

                                                        
18 Mealciler olarak bilinen grubun ardılı olan Hareketa İslamî’nin Hizbi İslamî ve/veya İslami Cemaat’le aynı grup 
olup olmadığını tespit edemedik.  
19 Büyük oranda Batman’da örgütlü olan bu yapı, Ankara merkezli Fecir yayınlarından farklıdır.  
20 Tevhid ve Selam olarak ayrı ayrı ifade edilen çevrelerin Uğur Mumcu cinayetinden sorumlu olduğu söylenen ve 
2014 yılında bu örgüt adına yasa dışı dinlemelerin olduğu iddia edilen Tevhid ve Selam örgütü olup olmadığından 
emin değiliz. Yine de görüşmecimizin iki ayrı yerde bu yapıları ayrı olarak ifade etmesi, bizde Tevhid ve Selam 
isminde iki ayrı cemaatin olduğunu düşündürtmektedir.  



 56

2. Taşradan Ümmet Tahayyülleri: Hizbullah’ın Kuruluşu 

Bir hareket, belli oranda liderinin yaşam hikayesinde temerküz eder. Bu nedenle 

Hüseyin Velioğlu’nun yaşamı, Hizbullah tarihini anlatmak için iyi bir başlangıçtır. 

Lider merkezli bir hareket olarak ortaya çıkan ve Beykoz Operasyonu’nda 

Velioğlu’nun öldürülmesine kadar bu şekilde devam eden Hizbullah’ın kuruluşundan 

2000 yılına kadarki dönemi, Velioğlu’nun yaşam hikayesi üzerinden anlaşılabilir.  

Hizbullah’ın resmi internet sitesi olarak kabul edilen www.huseynisevda.biz’de 

verilen biyografisine göre Velioğlu, 1952 yılında Batman’ın bir köyünde doğar, liseye 

kadar Batman’da yaşar, liseyi Mardin’de bitirdikten sonra Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Maliye bölümünü okumak üzere Ankara’ya gider 21 . 

Üniversitedeki ilk yılında Velioğlu, okula bir yıl ara verir ve sık sık çekildiği dağlarda 

Said-i Nursi’nin Risale-i Nur külliyatını okur. Hüseyni Sevda sitesi durumu 

Velioğlu’nun ağzından şu şekilde aktarır.  

“Risale–i Nur Külliyatını alıp köye gittim. Bir yıl boyunca köyün çevresindeki dağlarda 

risale okudum. Hatta kitaplarımı alıp köyün dışına çıktığımda köylüler: “Dîsa kurê Mala Veli 

rahişte kitabên xwe û derket çiya’ (Yine Velioğulları ailesinin oğlu kitaplarını aldı ve dağlara 

çıktı) diyorlardı.22” 

Velioğlu’nun Risale-i Nur’u ne düzeyde tahsil ettiği bilinmez ama Türkiye 

kamuoyunun pek bilmediği veya vurgulamak istemediği şey, Risale-i Nurların 

Hizbullah’ın temel referanslarından biri olduğudur. Kanaatimizce nasıl ki 

Aczimendiler, belirli bir kamuoyu tarafından nur talebesi olarak değerlendirilmek 

istenmemişse, şiddete bulaşan ve diğer nur cemaatlerinin imajını ‘zedeleme’ tehlikesi 

barındıran Hizbullah da aynı gruplar tarafından Said-i Nursi ile anılmak 

istenmemektedir. Fakat yaptığımız görüşmelerin pek çoğunda Hizbullah evlerinde 

bulunan kitapların isimlerini sorduğumuz görüşmecilerimiz, İhvan yazarları ile 

birlikte Said-i Nursi’nin Risalelerini de saymıştır. Hatta Hizbullah cemaatinde saygın 

bir konumu olan Yusuf, Hizbullah cemaatinin üç referans kaynağının ‘iman 

hakikatleri ve tevekkül’ konusunda Risale-i Nurlar, eylem açısından İran İslam 

Devrimi ve teşkilatlanma/hareket fikri konusunda İhvan hareketi olarak ifade etmiştir. 

Yusuf, Velioğlu’nun bizzat ‘eğer üstad yaşasaydı hareketin tabii lideri olurdu’ 

                                                        
2121 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=478, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  
22 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=479, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  



 57

dediğini aktarmaktadır 23 . Bu durum Hizbullah mensupları tarafından da iyi 

bilinmektedir ki Azad isimli eski Hizbullah mensubu, 2000li yıllardaki polis 

takibatından kaçmak için ceplerine mutlaka cep boy bir risale koyduklarını, 

kendilerini durduran polislerin de ‘şakirt misiniz gençler?’ diyerek, kimlik kontrolü 

yapmadan gitmelerine izin verdiğini ifade etmiştir 24 . Hizbullah’ın entelektüel 

kaynaklarına ilerleyen sayfalarda daha genişçe yer verilecektir.  

Hüseyin Velioğlu, 1980 yılında üniversiteyi bitirir. Üniversite döneminde 

Velioğlu Milli Türk Talebe Birliği’ne (MTTB) üye olur. Ruşen Çakır’ın verdiği 

bilgilere göre 1978’de Velioğlu, The Ummah An Independent Monthly Muslim 

Critique isimli İngilizce bir derginin  sahibi ve sorumlu yazı işleri müdürü olarak 

görünür. Dergi aslında Pakistan asıllı ve Mevdudi’nin kurduğu Cemaat-i İslami’nin  

bir takipçisi olan Kayani isimli bir kişi tarafından çıkarılmaktadır. (Çakır, Derin 

Hizbullah İslamcı Şiddetin Geleceği, 2011, s. 61-63). Hüseyin Velioğlu, aynı yıl 

Durmaz olan soyadını Velioğlu olarak değiştirir. www.huseynisevda.biz’in verdiği 

bilgiye göre aile Mala Weli olarak bilinmektedir ve bu nedenle soyadı değişikliğine 

gidilmiştir. Söz konusu site, Velioğlu soyadının arkasındaki nedenin, Velioğlu’nun 

dedesinin Rus cephesinde şehit düşmesi ve ailenin bu olaydan sonra Mala Weli olarak 

bilinmesi olduğunu ifade eder25. Buradaki Rus cephesinde savaşmış olma ve şehit 

düşme durumu, Türk tarih anlatısı ve ‘atalarımız birlikte savaştı’ söylemi bağlamında 

değerlendirildiğinde dikkate değer veriler sunmaktadır. Kanaatimizce bu durumun 

özellikle vurgulanması, Velioğlu’nun kamuoyundaki imajına yönelik bir işaret ve 

Kurtuluş Savaşı üzerinden Türklükle bir ortak payda vurgusu olarak okunmalıdır.  

Velioğlu, 1979 yılında yapılması planlanan ama 17 Mayıs 1980 tarihine 

ertelenen, Batman Petrol-İş sendikası seçimlerine muhafazakar blokun adayı olarak 

girer ve binin üzerinde oy alır. Buna rağmen seçimi sol blokun adayı bir kaç yüz oy 

farkla kazanır 26 . Bu durum Velioğlu’nun Batman’daki İslami hareketler arasında 

tanındığını ve sendika başkanlığına aday gösterilecek oranda kabul gören biri 

olduğunu gösterir.  

Velioğlu, Mülkiye’yi bitirdikten sonra Kaymakamlık sınavına girer ancak 

kazanamaz (Çakır, 2011, s. 64). www.huseynisevda.biz, Velioğlu’nun bu yönüne, 

                                                        
23 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014. 
24 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
25 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=478, Erişim Tarihi: 31 Mayıs 2014. 
26 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=481, Erişim Tarihi: 31.05.2014. 



 58

kanaatimizce kaymakam olma isteğinin bir cemaat liderine yakışmadığını 

düşündüğünden olsa gerek yer vermez ama Velioğlu’nun, 1980 yılında Ankara’da 

özel bir şirkette çalıştığını belirtir27. Sitenin vermediği bir diğer bilgi ise, Velioğlu’nu 

bizzat tanıyan Mücteba isimli görüşmecimizin aktardığına göre bu şirketin bir dönem 

Refah Partisi iktidarı döneminde Adalet Bakanlığı da yapmış olan Şevket Kazan’a ait 

olduğudur. Aynı görüşmecimiz, Velioğlu’nun öğrencilik döneminde, o dönemler 

devlet işletmesi olan Ankara Yem Fabrikası’nda gece bekçiliği yaptığını ve 

Velioğlu’nun Necmettin Erbakan’la da ilişkisi olduğunu söylemektedir28.  

Ruşen Çakır, Hizbullah’tan önce tek bir İslamcı partinin (Partiya İslamiya 

Kurdistan – PİK) göze çarptığını  söylese de (Çakır, 2011, s. 60), yukarıda isimlerini 

saydığımız yapıların tümü Hizbullah öncesinde ve 1990lara kadar varlıklarını devam 

ettirmişlerdir. Bu grupların önemli kısmı, geçmişte de olduğu gibi, sohbet grupları ve 

dini dersler aracılığıyla bugün de çeşitli dernekler altında faaliyetlerini 

sürdürmektedir. 

Yine Çakır başta olmak üzere pek çok yazar ve araştırmacı, Hizbullah’ın 

kuruluşunun 1980 darbesinden hemen sonra olduğunu ifade etmektedir (Çakır, 2011, 

s. 58). Hizbullah’a dair bilgi kaynaklarının emniyet kaynakları ve itirafçıların 

ifadeleriyle sınırlı olduğu dönemde bu bilginin var olması anlaşılır bir durumdur. 

Bununla birlikte kamuoyunda Hizbullah’ın kuruluş yılı ve kurucuları hakkında tevatür 

derecesine erişen bilgiler, görüşme verilerimizle çelişmektedir. Eriştiğimiz bilgilere 

göre Hizbullah, 1978 ve belki biraz öncesinde başlayan müzakereler ve faaliyetler 

neticesinde 1979 yılında kurulmuştur. Hizbullah’ın kuruluş sürecinde Hüseyin 

Velioğlu, bölgede pek çok grup, cemaat, seyda ve medreseyle görüşmüş, İslami bir 

cemaatin kuruluşu için zemin hazırlamaya çalışmıştır. Hizbullah ile ilgili pek çok 

kaynakta Hizbullah’ın kurucusu olarak ifade edilen kişilerden sadece Hüseyin 

Velioğlu’nun ismi gerçektir. Ulaştığımız bilgilere göre cemaati üçü medrese kökenli 

seyda29, biri TPOA’da mühendis ve son olarak Mülkiyeli Velioğlu kurmuştur. Bu 

haliyle bu beşli, adeta Humeyni ve Şeriati’de özümsenen ve İran İslam Devrimi’yle 

sonuçlanan din adamları ile bilim adamlarının birleşmesi gibidir. Nitekim Hüseyni 

                                                        
27 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=478, Erişim Tarihi: 31.05.2014. 
28 Mücteba’yla kişisel görüşme, 06.10.2013. 
29 Seyda, medrese tahsilini bitirmiş, icazetli ve imamlık yapabilmesinin yanı sıra ders verme, İslami ve toplumsal 
konularda fetva verme yetkisine sahip din adamları için Kürtçe’de kullanılan bir tabirdir. Kelime s-y-d Arapça 
kökeninden gelmekte ve seyid tabiriyle ortak bir kökü paylaşmaktadır.  



 59

Sevda sitesi de mektepliler ve medreseliler olarak ayırdığı bu iki kitlenin ‘dava’ için 

oldukça önemli olduğunu ve ihmal edilmemesi gerektiğini vurgulamaktadır30.  

Kurucu seydalardan biri olarak bilinen Mele Emînê Kinik vefat etmiştir. 

Türkiye Petrolleri Anonim Ortaklığı’nda (TPOA) çalışan mühendis ise Hizbullah’ın 

şu anki lider kadrosunda bulunan İsa Altsoy’un31  büyük abisi İsmail Altsoy’dur. 

İsmail Altsoy, Velioğlu’nun Ankara’da çalıştığı ve askerde bulunduğu dönemde 

Hizbullah’ın fiili liderliğini yapmış, kişisel tanışıklığı, karizması ve bağlantıları 

üzerinden Hizbullah’ın ilk dönemde medrese kökenli imamlar arasında 

yaygınlaşmasını sağlamıştır. Hizbullah’ın kurucu kadrosunda olmakla birlikte İsmail 

Altsoy, bir süre sonra kendi köşesine çekilmiş, Hizbullah’la ilişkilerini soğutmuş veya 

bitirmiş ama ‘Hizbullah’a zarar vermeme gerekçesiyle’ Hizbullah aleyhine hiç 

konuşmamıştır. Mücteba’nın32 aktardığı bilgiye göre İsmail Altsoy şöyle demiştir:  

‘Bu hareketi biz kurduk. Diyorduk İslami bir devlet getireceğiz, demiyorduk ki milleti 

döveceğiz.’33  

Hüseyni Sevda sitesi de İsmail Altsoy’un Velioğlu’nun olmadığı dönemde 

cemaatin liderliğini yaptığını kabul etmektedir 34 . Geriye kalan Hizbullah’ın iki 

kurucusu seyda da 1980li yıllarda, Hizbullah’ın şiddet süreci başlamadan 

Hizbullah’tan ayrılmıştır. Eriştiğimiz bilgilere göre bu seydalardan biri, Hizbullah 

aleyhine konuşmaları nedeniyle yıllarca ölüm tehditleri almıştır.  

Kamuoyunda Hizbullah ile ilgili bilinmeyen gerçeklerden biri de Hizbullah’ın 

ilk isminin Cemaate Ulemayê İslamî (İslam Alimleri Cemaati) olduğudur. Hüseyni 

Sevda sitesi, bu dönemde cemaat üyeleri arasında isim olarak ‘Alimler veya Mollalar 

Birliği’ isimlerinin konuşulduğunu ifade etmektedir35. Yaptığımız görüşmelerde ise 

Cemaate Ulemayê İslamî isminin Hizbullah tarafından kullanıldığı 36 , hatta 

Hizbullah’ın kendine sadece ‘cemaat’ demesinin altında yatan nedenin bu olduğu 

ifade edilmiştir. Hizbullah ismi ise, Mahmut isimli görüşmecimize göre Hizbullah 

mensuplarının topluca düğünlere katılıp ‘İnşallah, Maşallah, Hizbullah’ şeklinde 

sloganlar atıp halay çekmeleri neticesinde onlara başka insanların Hizbullah demesi 

                                                        
30 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=486, 31.05.2014.  
31 Kendisi İ. Bagasi kod adıyla Kendi Dilinden Hizbullah isminde bir kitap da yazmıştır. 
32 Mücteba’yla kişisel görüşme, 06.10.2013. 
33 Me vê hereketê çêkir. Me digot em ê dewletek İslamî bînin. Me nedigot em ê li xelkê bixin’ 
34 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=486, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  
35 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=486, Erişim Tarihi: 31.05.2014. 
36 Mücteba’yla kişisel görüşme, 06.10.2013.  



 60

neticesinde oluşmuştur 37 . Mahmut’un ifade ettiği bilgiler, bir anektod düzeyinde 

değerlendirilse bile, Hizbullah düğünleri ve bu düğünlerde çekilen halayların, grubun 

önemli sembollerinden biri olduğu ifade edilmelidir. Hizbullah ismiyle ilgili Hüseyni 

Sevda sitesinde verilen Velioğlu biyografisinde de Velioğlu’nun “Bize ne kadar güzel 

bir isim vermişler. İnşallah bu isme layık olmaya çalışacağız” 38  dediği ifade 

edilmektedir.  

Cemaate Ulemayê İslamî’nin kuruluş döneminde Velioğlu’nun isim, tüzük, 

teori ve içerikten çok eylemi önemsediği vurgulanmaktadır39. Elde ettiğimiz bilgilere 

göre Hizbullah’ın kuruluş döneminde herhangi bir yazılı manifestosu 

bulunmamaktadır. Fakat Hüseyni Sevda sitesi 2000li yıllardan sonra bir Hizbullah 

manifestosu yayınlamıştır 40 . Velioğlu’nun eylemi ve hareketi önemseyen tavrı, 

cemaatin ismi ve kuruluş dönemiyle birlikte değerlendirildiğinde, ciddi bir İran İslam 

Devrimi etkisinin varlığını göstermektedir. İran İslam Devrimi de bir alimler ve 

mollalar birliği tarafından gerçekleştirilmiştir ve sonuçlarının tazeliği açısından İslam 

dünyasında pek çok İslami harekete enerji ve motivasyon sağlamıştır. Böyle bir 

ortamda kurulan Cemaate Ulemayê İslamî, elbette tartışmadan ve teoriden çok 

hareketi ve eylemi önemseyecektir. Zira ‘inkılabın’ bir an evvel gerçekleştirilmesi 

gerekmektedir. Denilebilir ki İran İslam Devrimi, pek çok İslami harekete, devrim 

yapabilme konusunda umut ışığı ve referans olmuştur. Hizbullah üzerindeki İran 

etkisinin bu erken dönemle ilgili olması ve 1990lara doğru bu ilişkilerin bitme 

noktasına gelmesi boşuna değildir.  

1980 Darbesi’ne kadar Ankara’da çalışan Velioğlu, darbeden sonra Batman’a 

dönmüştür. Bu dönemde Velioğlu, tamamen yer altına çekildiği 1990ların başına 

kadar bölgeyi köy köy dolaşmış ve erişebildiği oranda medrese hocalarına, seydalara, 

şeyhlere, eğitimli kişilere Hizbullah’ı anlatmıştır. Bu seyahatler neredeyse doğu ve 

güneydoğunun bütün il ve ilçelerine yapılmış, bilinen tüm din adamları ve gruplarla 

görüşülmüştür. Bu bağlamda ziyaret edilen yerlerden bazıları Nakşibendi olarak 

bilinen medrese ve dergahlardır. Bu medrese ve dergahlarda kimi zaman Velioğlu 

ekibi, tasavvuf karşıtı olmakla itham edilmiştir. Bununla birlikte ilk dört beş yılda, 

gruba önemli oranda İhvan etkisindeki genç seyda katılımı olmuştur. Bu dönemde 

                                                        
37 Mahmut’la kişisel görüşme, 08.11.2013. 
38 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=482, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  
39 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=482, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  
40 http://huseynisevda.biz, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  



 61

Hizbullah etkisi Batman, Bismil, Diyarbakır, Silvan, Mardin, Nusaybin, Cizre, Tatvan 

gibi bölgelere yayılmıştır. Zamanla Hizbullah’a katılan seydaların büyük kısmı 

gruptan ayrılmış ve taraflar birbirini münafık olmakla itham etmiştir41. Ayrılanların 

bir kısmı daha sonra Hizbullah aleyhine konuştukları için saldırıya uğramış, 

yaralanmış veya öldürülmüştür. Seydaların Hizbullah’tan ayrılma nedenleri ise ismi 

Cemaata Ulemayê İslamî olan bir yapının başında Mülkiyeli birinin olmasının uygun 

bulunmamasından, şiddetin bazı seydalar tarafından bir yöntem olarak 

benimsenmemesine, son olarak da Jenkins’in de ifade ettiği gibi Hizbullah’ın temel 

yönetim birimi olan Şura’nın işlememesine ve Velioğlu’nun arzuladığı şekilde grubu 

yönlendirmesine kadar uzanır (Jenkins, 2008, s. 187-188).  

Seydaların ve Batman’da büyük bir grubun Hizbullah’tan ayrılması ve Mahmut 

isimli görüşmecinin anlattığına göre Hizbullah’ın diğer İslami grupların yoğunluğu ve 

örgütlenme faaliyetleri nedeniyle Batman’da istediği şekilde örgütlenememesi 

nedeniyle Hizbullah, Diyarbakır’ı merkez olarak benimsemek durumunda kalmıştır. 

Velioğlu’yla bizzat tanışan bir görüşmecinin aktardığı bilgilere göre, daha 1980 askeri 

darbesi olmamışken, bir gün Velioğlu kendisine Batman’ın küçük olduğunu, herkesin 

birbirini tanıdığını, Diyarbakır’ın örgütlenme için elverişli olduğunu ve gençlerle dolu 

olduğunu söylemiştir. Bu ifade Velioğlu’nun erken dönemden itibaren Diyarbakır’ı 

merkez seçmek istediği şeklinde yorumlanabilir. Diyarbakır’ın pek çok sosyal hareket 

ve ideolojik grup için merkezi bir öneminin olması ve örgütlenmeye elverişli bir 

zemin vadetmesi nedeniyle Hizbullah’ın da bu potansiyeli kullanmak istediği 

aşikardır.  

Hizbullah ile ilgili yazılan sınırlı sayıdaki kaynakta tekrar eden yanlışlardan biri 

de Hizbullah’ın başlangıçta Menzil, İlim ve Vahdet isimli grupları içinde barındıran 

tek bir yapı olduğu ve daha sonra dağıldığıdır (Jenkins, 2008, s. 186). Bu bilgilerin 

önemli bir kısmının kaynağının, Hizbullah operasyonlarıyla birlikte ortaya çıkan ve 

alelacele hazırlanmış polis ve savcılık soruşturmaları olduğu tahmin edilmektedir. 

Gerçekte Batman’da kaldığı dönemde büyük oranda Cemaata Ulamayê İslamî adıyla 

anılan grup ile Diyarbakır’da faaliyet gösteren Menzil grubu birbirinden ayrı 

yapılardır. Velioğlu grubun merkezini Diyarbakır’a taşımak istediğinde bazı aracılar 

vasıtasıyla Menzil grubunun liderlerinden Fidan Güngör’le Hizbullah’a faaliyet alanı 

açılması için görüşmeler yapılmıştır. Bu aracılığı yürüten ve iki gruptan da olmayan 

                                                        
41 Mücteba ve Ahmet’le kişisel görüşmeler, 06.10.2013 ve 04.02.2014.  



 62

ama İslami faaliyetleriyle bilinen görüşmecilerimizden biri, Fidan Güngör’e 

gidenlerden biri olduğunu, o zamanlar Hizbullah ismini almamış grubun samimi ve 

fedakar olduğunu, Menzil grubuyla fikirlerinin birbirine yakın olduğunu ama biraz 

hizipçi olduklarını ifade etmiştir. Aynı şekilde Hizbullah mensupları da Fidan 

Güngör’ün hizipçi olduğunu ve Hizbullah’ın yaygınlaşmasına kişisel hırsları 

nedeniyle karşı olduğunu vurgulamaktadır42.  

Mustafa isimli görüşmeci de o dönemde belirginleşen İran’la ilişkilerin 

bölgedeki birbirine muhalif İslami grupları dahi birbirine yakınlaştırdığını, bu 

bağlamda Menzil ile Selam grubunun birleştiğini, İlim grubunun (Hizbullah) ise 

onlara yakınlaştığını ifade etmiş ama İlim grubunun dediğim dedik yapısından dolayı 

bu gruplardan ayrıldığını ve Menzil grubunun bir kısmı ile faaliyet alanlarının da İlim 

grubuna geçtiğini vurgulamıştır. 1980 veya 1981’de cemaatin merkezini Diyarbakır’a 

taşıyan Velioğlu, 1983’e kadar işleri nedeniyle Ankara’da ve askerlik nedeniyle 

Manisa’da kalmış, ama faaliyetleri takip etmek adına sık sık bölgeye gelmiştir. 

1980’lerin başından İlim Kitapevi’nin açıldığı 1983 sonbaharına kadar İlim ve Menzil 

grubu öğrenci evleri, sohbetler, cami faaliyetleri, üniversite örgütlenmesi gibi pek çok 

alanda birlikte hareket etmiş43, 1983 yılında Velioğlu’nun İlim kitapevini açmasıyla44 

gruplar birbirinden ayrılmıştır.  

Hizbullah’ın camilerde örgütlenmesi ve cami faaliyetleri aracılığıyla 

‘ideallerini’ gerçekleştirmeye çalışması, şaşırtıcı bir durum değildir. Aslında İslamcı 

örgütlenmelerin önemli bir çoğunluğu için cami ve cami merkezli faaliyetler, sosyal 

mobilizasyonun, üye kazanmanın ve toplumu dönüştürme programlarının merkezinde 

olmuştur. Bu özelliğin temel referansı ise İslam tarihinde Medine Mescidi’nin devlet 

yönetim merkezi, eğitim gibi pek çok işlev için kullanılmasıdır. Dahası ibadet 

yerlerinin, toplumsal amaçlar için kullanılması İslam’a özgü değildir; Amerika’da da 

kiliseler, insan hakları aktivitelerinde çeşitli roller üstlenmiştir (Wiktorowicz, 2004, s. 

10). Bu bağlamda Hizbullah ve diğer grupların camileri merkez olarak seçmiş olması, 

İslamcı ideolojiler arasındaki eylem ve düşünsel paralelliğe dair fikirler vermektedir. 

Kanaatimizce Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucu ideologları da cami ve dini otoritelerin 

bu yönünün farkındadır. Diyanet İşleri Başkanlığı’nın cumhuriyetin ilanından birkaç 

ay sonra kurulması, tek dini otorite olarak ibadet yerlerinin yönetiminin Diyanet’e 

                                                        
42 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
43 Mustafa’yla kişisel görüşme, 13.08.2013.  
44 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=489, Erişim Tarihi: 31.05.2014.  



 63

verilmesi, caminin toplumsal mobilizasyondaki rolü dikkate alınarak hayata 

geçirilmiştir.  

Hizbullah ile Menzil grubunun ortak hareket ettikleri bu dönemin ayrıntıları net 

olarak bilinmemekle birlikte, bu birlikteliğin Hüseyin Velioğlu’nun Ankara’da 

çalıştığı dönem ile Manisa’da askerlik yaptığı döneme denk geliyor olması 

manidardır. Kişisel kanaatimiz Velioğlu’nun Diyarbakır’a yerleşip grubunun 

yönetimini tam olarak almasından sonra, Hizbullah’ın otonomluk sürecinin 

başladığıdır. Hizbullah’ın 1983 yılında, Menzil grubuyla yollarını ayırıp İlim 

Kitapevi’ni kurmasıyla örgütlenme bu kitapevi etrafında sürdürülmüştür.  

Bu dönemde Türkiye’de kitap ve yayınevleri etrafında İslami örgütlenmeler 

oldukça yaygındır. Bu bağlamda Menzil Kitapevi, 1978 yılında kurulmuş ve 

kitapevinin ismini bizzat Türkiye’deki İslamcılık akımlarının önemli isimlerinden 

Ercüment Özkan vermiştir45. Bu dönem, Kürt illerindeki İslamcı örgütlerin henüz 

Milli Türk Talebe Birliği (MTTB), Milli Gençlik Vakfı (MGV), Akıncılar, Milli 

Selamet Partisi (MSP) gibi oluşumlarla ilişkilerini devam ettirdiği dönemdir. 

Yukarıda ismini saydığımız yapılar, bir yandan İran’ın etkisiyle birbirileriyle ilişki 

halinde olduğu gibi, batı illerindeki örgüt, yapı ve partilerle de ilişkilidir46.  

İlim Kitapevi, Hasan El Benna’nın Risaleler’i başta olmak üzere İslamcı 

ideolojinin pek çok kitabını Arapça orijinallerinden Türkçe çevirilerine kadar 

bulunabileceği bir mekan olarak dikkat çekmiş, nihayetinde İlim ismi bu dönemde 

ortaya çıkmıştır. İlim ve Menzil başta olmak üzere İslami grupları, çevresinde 

halkalandıkları kitapevlerinin isimleri üzerinden adlandırmak ise yaygın bir 

uygulamadır47.  

Hizbullah hakkında yazılan yazıların referans gösterdiği emniyet kaynaklarında, 

İlim grubuna dair ilk bilgiler bu döneme aittir. Batman gibi yerel dinamikler 

üzerinden görünmez olmanın daha kolay olduğu ve o dönemde nüfusu 20 bin 

civarında olan bir taşra kasabasından ümmet tahayyülleri içinde Diyarbakır gibi 

bölgesel düzeyde kozmopolit bir kente göç eden Hizbullah daha rahat gizlendiğini 

düşünmüşse de, emniyet kaynaklarının dikkatini bu dönemde çekmiş olmalıdır. 

                                                        
45 Mücteba’yla kişisel görüşme, 06.10.2013. 
46 Mustafa’yla kişisel görüşme, 13.08.2013. 
47 Dilgeş’le kişisel görüşme, 22.09.2013. 



 64

Kamuoyunda Hizbullah hakkında bilinen ve çoğunluğu eksik ve yanlış olan bilgilerin 

önemli bir kısmı da bu döneme aittir.  

1983 yılından 1991 yılına kadar Diyarbakır’ı merkez edinen Velioğlu’yla 

birlikte grubun doğal merkezi de burası olmuştur. Bu dönemde lise ve üniversitede 

örgütlenmeler artmış, Hizbullah’ın örgüt üyelerinde daha önce hiç olmamış düzeyde 

artışlar gerçekleşmiş, örgüt toplumun pek çok kesiminden katılımla ileri bir temsiliyet 

düzeyine ulaşmıştır. Bu katılımda cami faaliyetleri kadar, cami faaliyetlerinin hızla 

yaygınlaşmasına neden olan zorunlu yerinden edilme sürecinin oluşturduğu kaotik 

ortam da etkili olmuştur. Başlarda birkaç camide başlayan cami faaliyetleri, 1990ların 

ortalarına doğru neredeyse Diyarbakır’ın tüm camilerine yayılmış 48 , camilerini 

Hizbullah’ın kullanımına sunmayan din görevlileri tehdit edilmiş veya şiddete maruz 

kalmıştır. Bu dönemde birkaç imamın şiddete maruz kalması, haberlerin kolayca 

yayılabildiği Diyanet personeli arasında doğal bir korku yaratmış; korku ve oto sansür 

nedeniyle cami faaliyetlerini engelleme iradesi gösterilememiştir. 1990ların başından 

itibaren öldürme olaylarıyla sonuçlanan ve Hizbullah’ın kamuoyundaki imajının 

temel bileşeni haline dönüşen şiddetin tarihsel temelleri bu dönemde atılmıştır. Zira 

Hizbullah’ın seydalar ve diğer gruplar arasında gerçekleşen uzun teorik tartışmalara 

tahammülünün olmadığı ve düşünceden çok hareketi önemsediği döneme tanıklık 

eden Mustafa tarafından dile getirilmektedir49. Bu açıdan Hizbullah, eylemi önceleyen 

bazı sol fraksiyonlarla benzer bir özellik arz etmektedir. Dahası eyleme öncelik verme 

durumu Hizbullah’ın örgütlenme gücünü arttırmış ve çoğunlukla eğitimsiz veya az 

eğitimli genç bir kitlenin Hizbullah’a yönelmesine neden olmuştur50 . Daha önce 

Menzil başta olmak üzere diğer İslamcı grupların saflarında bulunan bu gençlerin 

Hizbullah’ın saflarına geçmesi, başta Menzil olmak üzere meselenin muhatabı tüm 

grupları rahatsız etmiş, liseler ve camiler başta olmak üzere çeşitli sözlü sataşmalar ve 

kavgaların yaşanmasına neden olmuştur. İlerleyen süreçte bu kavgalar satırlı 

kavgalara dönüşmüş ve Hizbullah’ın diğer grupları saf dışı bırakma sürecini 

başlatmıştır.  

Hizbullah’ın temel ekibinden bireylerin İran’da siyasi ve askeri eğitim aldığı ve 

rejimi yıkıp İslam esaslarına dayalı bir devlet kurma planlarının hayata geçirildiği 

                                                        
48 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=489, 01.06.2014.  
49 Mustafa’yla kişisel görüşme, 13.08.2013. 
50 Bununla birlikte Azad başta olmak üzere bazı görüşmecilerin verdiği bilgilere göre pek çok kişi cami faaliyetleri 
içerisinde okur-yazarlığı öğrenmiştir.  



 65

dönemin, bu yıllar olduğu bilinmektedir (Çakır, 2011, s. 154-181). Ahmet’e göre bu 

dönemde İran’la ilişkili üç grup vardır. Bunlardan Menzil grubunun ilişkisi İran 

istihbaratı, İlim olarak bilinen grubun ilişkisi İran Dış İşleri Bakanlığı ve ismini tespit 

edemediğimiz üçüncü bir grubun ilişkisi de Devrim Muhafızları’yladır. Ahmet’e göre 

İran’ın bu gruplarla ilişkisi ‘elaqayek gemar/kirli bir ilişki’dir51. Jenkins’in de ifade 

ettiği gibi Menzil grubunun İran’la ilişkisi, bir model olarak İslam devletinin nasıl 

olması gerektiği üzerineyken, İlim grubu bu konuda İhvancı prensiplerini devam 

ettirmiş (Jenkins, 2008, s. 187) ama Humeyni’nin şahsında temerküz eden özellikleri 

ve devrimin olgusallığını örnek almıştır. Menzil grubunun İran’a yakınlığı bazı 

üyelerinde mezhep değişimine neden olmuştur. Görüşmecilerimizden Menzil grubunu 

iyi bilen Mücahit, bugün dahi Diyarbakır’da mezhebini Caferi olarak değiştiren ama 

bunları gizleyen kişiler olduğunu söylemiştir52. Bu bilgi, İran’la ilişkiler konusunda 

oldukça bilgili Ahmet’in söyledikleriyle de paralellik arz etmektedir. Ahmet, İran’ın 

bu gruplarla ilişkisini ‘kirli bir ilişki’ olarak tanımlamakta ve İran’ın devrim 

prensiplerini öğretmekten ziyade, bu grupları Şiileştirme ve rejim ihraç etme fırsatı 

olarak değerlendirdiğini ifade etmektedir. Bu bağlamda örneğin İran, kendisiyle 

görüşen grupların Şii olmasını ve Suudi rejimini tekfir etmesini talep etmektedir53. 

Nitekim görüşmecilerimizden Hizbullah mensubu Yusuf da, İran’ın ‘Humeyni gibi 

büyük zatları yetiştirmesine rağmen, mezhepçilik yaptığını ve Hizbullah’ın İran’dan 

uzaklaşmasıa bunun neden olduğunu’54 söylemiştir.  

Aslında bu konudaki ihtilaflar, İslamcı yapılar arasında 1982 yılında Hafız Esad 

yönetiminin İhvancı olarak bilinen Hama kentinde gerçekleştirdiği katliama İran’ın 

destek vermesine kadar uzanır. Hama Katliamı’na İran desteğini politik bir zorunluluk 

olarak değerlendiren gruplar olduğu gibi, bunu mezhepçi bir refleks olarak 

değerlendirenler de olmuştur. Ama neticede, İhvancı hareketi büyük oranda Suriye55 

(Said Havva) ve Irak’ın Kürt İhvancılarından öğrenen İslamcı gruplar için Hama 

Katliamı, belleklerde dönüştürücü bir aşamanın ilk belirtileri olmuştur. 

Görüşmecilerimizden Mücahit’in söylediğine göre Hizbullah, bu süreçte Hama’yı 

destekleyen bir söylem geliştirmiştir56. Görüşmecilerimizden Mücteba’nın ifade ettiği 

                                                        
51 Ahmet’le kişisel görüşme, 04.02.2014. 
52 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014. 
53 Ahmet’le kişisel görüşme, 04.02.2014. 
54 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
55 Suriye İhvan’ının önemli ismi Said Havva ve bir dönem ODTÜ ile Gaziantep Üniversitelerinde öğretim üyeliği 
de yapan Irak kökenli Dr. Abdulkerim bu etkinin iki önemli figürü olarak nakledilebilir.  
56 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  



 66

gibi İhvan hareketinin Erbakan yönetimine yakınlığı nedeniyle Türkiye’de doğrudan 

örgütlenmemesi57 ve soğuk savaş döneminde batı bloğunu destekleyen Türkiye’nin, 

İran İslam Devrimi’ne duyduğu antipati, İran bağlantılı örgütlerin yakın takibe 

alınmasına ve bu yönlerinin ön plana çıkarılmasına neden olmuştur. Bu bağlamda 

Hizbullah’ın İran ile ilişkileri mercek altına alınırken, prensipler açısından İhvancı 

yönleri güvenlik güçleri tarafından göz ardı edilmiştir. Velioğlu’un İran’la kurduğu 

ilişkiler bugün medyada yaygın olarak bilinmektedir. Nitekim Velioğlu’nun Farsça’da 

Taziyeh olarak bilinen Kerbela anma törenlerinde çekilen bir fotoğrafı, dönemin 

Hürriyet Gazetesi’nde yayınlanmıştır 58 . Edinebildiğimiz bilgilere göre Hizbullah, 

1980lerin sonlarına kadar İran’la sıcak ilişkilerini devam ettirmiştir. Bu süreçte İran, 

öncelikle İslamcı grupları tek çatı altında birleştirmeyi denemiş, bu gruplar arasındaki 

perspektif farklılığı nedeniyle bunu başaramayınca da kendisine daha fazla biat eden 

gruplara desteğini arttırmış, diğer gruplarla ilişkisini ise minimal düzeye indirmiştir.  

Hizbullah ile Menzil grubu arasındaki çatışmanın İran desteği ve İran’ın yaptığı 

para yardımlarının bölüşülmesi konularında yaşanan ihtilafla başladığını söyleyenler 

olmakla birlikte, bu konuda kesin bir bilgiye varılamamıştır. Ama kişisel kanaatimiz, 

bir yandan İran desteğini arttıran Menzil grubu ile İran’ın sırt çevirmeye başladığı 

ama yereldeki örgütlenme ağını diğer gruplara göre ve kimi zaman onlara rağmen 

attıran İlim grubu arasında bir çatışmanın yaşanacağının kaçınılmaz olduğu 

yönündedir. Bu konudaki çatışmaların, iki tarafın da kişisel hırsı ve özellikleri 

nedeniyle yaşandığını söyleyenler de mevcuttur. Bu konuyu ayrıntılarıyla bilmemekle 

birlikte, var olan çatışmanın cami faaliyetleri ve lise örgütlenmesindeki rekabet 

üzerinden görünür hale geldiği ortadadır. 1980lerin ikinci yarısında İlim ve Menzil 

birbirlerinin aleyhine propagandalarını arttırmış ve birbirlerini münafıklıkla itham 

etmeye başlamıştır. Bu ithamlar, 1990lardan itibaren Menzil’in PKK’yi desteklediği 

iddialarına dönüşecektir. İki taraf arasında yaşanan gerginlik ve kavgaların 

çatışmalara dönüşeceğini fark eden bazı kişi ve İslami gruplar, arabuluculuk yapmaya 

çalışmış ve iki tarafla da görüşmüştür. Dahası bu grupların bir kısmı, iki grup 

arasındaki gerginliğin sonlanması için İran’a ziyarette bulunmuş ve İran’ın arabulucu 

olması için çabalamıştır. İran’ın herhangi bir adım atıp atmadığını tespit edememekle 

birlikte, bir şey yapması durumunda bunun bilinebileceğini ve görüşmelerimizde 

ortaya çıkabileceğini düşünmekteyiz. İki taraf arasındaki çatışmalara ilk olarak hangi 
                                                        
57 Mücteba’yla kişisel görüşme, 06.10.2013. 
58 Hürriyet, 06.03.2001, Erişim Tarihi: 01.06.2014.  



 67

grubun başladığını belirleyememekle birlikte Menzil grubunun bir süre sonra, İran 

desteğine de güvenerek, karşılık vermeye karar verdiği ifade edilmiştir59. Yine de bu 

iki grubun kanlı çatışmaları, PKK ile çatışmaların zirveye ulaştığı yıllarda 

gerçekleşmiştir. 

1990ların birinci yarısında PKK ile çatışmaların ve faili meçhullerin ciddi 

oranda arttığı yıllarda, Hizbullah – Menzil çatışması da başlamış ve 1994 yılında 

Fidan Güngör’ün İstanbul’da kaçırılıp öldürülmesi sonucunda Menzil grubunun 

dağılması ve bazı Menzilcilerin Hizbullah’a katılmasıyla sonlanmıştır. Güngör’ün 

mezarı hala bulunamamış, Menzil grubunun diğer lideri Molla Mansur Güzelsoy da 

kanser tedavisi gördüğü İran’da hayatını kaybetmiştir. Menzil ile çatışma sürecinde 

iki taraftan 200 civarında kişi hayatını kaybetmiştir. Böylece Ruşen Çakır’ın da çok 

haklı bir şekilde dile getirdiği, nihai hedefini rejimi yıkıp şeriat esaslı bir İslam devleti 

kurmak olarak belirleyen Hizbullah, nedense devlete bir türlü yönelmemiş ama 

rekabet içinde olduğu bir yapının yok olmasını sağlamıştır (Çakır, 2011, s. 66-77). Bu 

konuyu Hüseyni Sevda sitesi aracılığıyla yazılı olarak sorduğumuz Hizbullah 

yetkilileri, bu konuda ya konuşmaktan kaçınmış ya da Menzil grubu ile çatışmayı bir 

savunma ve zorunlu durum olarak ifade etmiştir. Öyle kabul edilse dahi, yöntem 

olarak şiddete en hafif tabiriyle eğilimli yapıların, ortak faaliyet gösterdikleri bir 

coğrafyada şiddet sarmalına girmesi, bu yapıların prensiplerine çok da ters değildir.  

Neticede İslam devrimi yapma tahayyülüyle ortaya çıkan ve bu konuda ciddi 

olduğunu İran’la kurduğu ilişkiler ve aldığı eğitimle, silahlanmayla, cami 

eğitimlerinde özellikle Dar’ul Erkam’da ortaya çıkan mücadeleyi gizli yürütme ve 

cihad/şehadet konularına odaklanmakla gösteren Hizbullah için üretilebilecek yegane 

sonuç şiddet olurdu. Özellikle az eğitimli, sosyo-ekonomik açıdan dezavantajlı, kimi 

zaman eski madde bağımlısı gençler arasında grup aidiyeti ve savunulacak yüce bir 

ideal fikri oluşturma konusunda Hizbullah oldukça başarılıdır. Kendi romanlarının bir 

kısmında veya Şehitler Albümü gibi müzik albümü serilerinde de profili 

çizilen/kutsanan ve Hizbullah’a dahil olduktan sonra yaşamı kutsal bir amaç uğruna 

fedakarlıkla geçen bu gençler, bir süre sonra kendi başına da karar alabilecek ve 

şiddeti hükmünü kendi başına verdiği durumlarda da kullanacaktır. Bu kimi zaman 

belki de bir zamanlar birlikte esrar içtiği mahalleden bir genci darp etmek, kimi 

zaman ise mahalleden tanıdığı ‘açık saçık giyinen’ ve evine çok erkek girdiği için 

                                                        
59 Ahmet’le kişisel görüşme, 04.02.2014. 



 68

‘fuhuş’ yaptığına inanılan kadının vücuduna kezzap atmak veya onu boğmak şeklinde 

ortaya çıkacaktır. Bu nedenle Hizbullah’ın dahil olduğu şiddet olaylarını, olgusal bir 

şiddet durumu olarak değerlendirmek bir hata olmayacaktır.  

Bu olgusal şiddetin, Ruşen Çakır’ın da sorduğu gibi, neden devlete yönelmediği 

ve iddia edilen gizli devlet bağlantılarına daha sonra değinilecektir. Fakat bundan 

evvel, kamuoyunda yaygın bir yanlış olarak bilinen Vahdet grubu ve Vahdet 

grubunun Hizbullah ile ilişkisi hakkında bilgi vermek gerekir. Bu konudaki temel 

kaynağımız, diğer görüşmelerimizde ortaya çıkan ilgili ifadelerle birlikte, büyük 

oranda Vahdet grubunda önemli bir pozisyonda bulunmuş olan Mücahit’tir. Hizbullah 

saflarına 1980lerin başında katılan Mücahit, kendisinin de aralarında bulunduğu bir 

grubun 1987 yılında, Hizbullah’ın Menzil’le kopmasında gerçekleştirdiği fiilin 

aynısını yaparak, Vahdet Kitapevi’ni açmak suretiyle Hizbullah’tan koptuğunu ifade 

etmektedir. Mücahit’in ifade ettiğine göre teorik tartışmalar ve yöntemde Vahdet’le 

İlim grubunun farkı, Menzil ile İlim grubundan fazladır. Buna rağmen Vahdet grubu 

ile İlim grubu arasında herhangi bir öldürme vakasına rastlanmamıştır. 1988’de, 

Vahdet grubunun İlim’den ayrılmasından birkaç ay sonra başlayan ve liselerde 

öğrenci kavgaları şeklinde yoğunlaşan olaylar ise birkaç yaralanma ile sonuçlanmıştır. 

Diyarbakır, Mardin, Batman ve Siirt’te sayısı bini aşan üyeleri olduğunu ifade eden 

Mücahit’in söylediklerinden 60  yola çıkarsak Vahdet grubu, İlim grubunun sahip 

olduğu örgüt gücünün oldukça altında bir güce sahiptir.  

Hizbullah’ın Vahdet grubunu kendine karşı koyabilecek bir tehdit olarak 

görmemesi nedeniyle bu ilişkilerin öldürme içerikli şiddete dönüşmediği 

düşünülmektedir. Bir diğer ifadeyle Vahdet grubu, İlim grubu için bir tehdit 

oluşturacak güçte olmadığı için iki grup arasındaki şiddetin boyutu öldürme 

olaylarıyla sonuçlanmamıştır. Diğer yandan yine Mücahit’in ifade ettiği gibi Vahdet 

grubu, eylemlerini sonlandırmaya ve liderinin Diyarbakır dışına göç etmesine karar 

vermiştir. Böylece Vahdet grubu bir direnç unsuru olmaktan çıkmış ve mensuplarının 

bir kısmı zamanla Hizbullah’a dahil olmuştur61.  

Görüşmecimiz Ömer’in, ‘İlim Kitapevi seydaların sermayesiyle kuruldu. Çoğu 

kişi cemaatten ayrıldıktan sonra kitapevindeki katkılarının karşılığını alamadı’ 62 

ifadeleri, Mahmut’un ‘pek çok yerde öğrenci yapılanmalarımız, bizim tuttuğumuz 
                                                        
60 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  
61 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014. 
62 Ömer’le kişisel görüşme, 04.08.2013.  



 69

evler ve eşyalarla birlikte Hizbullah’a geçti’ 63  ifadeleriyle birlikte 

değerlendirildiğinde, gruplar arasındaki geçişkenliğin ne denli hızlı gerçekleştiği 

görülür. Bu hızlı geçişkenlik kitlenin, kendi aralarında vurguladıkları farklılık 

temasına rağmen, ideolojik olarak birbirine oldukça yakın bir zeminde durduklarını 

gösterir. Diğer yandan söz konusu durum, kitlenin İslamcı politikalar konusundaki 

hassasiyetleri ve eyleme geçme arzularının bir göstergesi olarak da değerlendirilebilir. 

Durum ne olursa olsun, Hizbullah’ın, tabiri caiz ise, agresif örgütlenme politikası 

diğer grupların kendiliğinden, tebliğ yoluyla veya çeşitli oranlarda şiddet içerikli 

eylemler neticesinde Hizbullah içinde erimesine ve geriye kalanlarda bir Hizbullah 

antipatisi oluşmasına neden olmuştur. Hizbullah üyeleriyle yaptığımız görüşmelerde 

her ne kadar Hizbullah’ın itidali benimseyen ve tekfirci bir örgüt olmadığı vurgulansa 

da, Hizbullah da bu ayrışmaya, ihtilaf içinde olduğu grupları etiketlemekle karşılık 

verir. Bu bağlamda Menzil grubuna ‘münafık’ denildiği gibi, Vahdet grubunuun da 

‘rabıtacı’ olduğu söylenmeye başlanır. Dilgeş’in ifade ettiğine göre de Hizbullah, 

Vahdet grubunun aleyhinde propaganda argümanı olarak Vahhabiliği, onu kuran 

Muhammed b. Abdülvehhab ve onun İngiliz ajanı olması üzerinden kullanmaktaydı. 

Dilgeş’in gözlemlerine göre Hizbullah, Vahdet grubunu Rabıtayla, Rabıtayı ise 

Vahhabilik ve İngiliz ajanlığıyla özdeşleştiren bu analoji Hizbullah tarafından sık sık 

kullanılmaktaydı64. Rabıta, Suudi Arabistan kaynaklı Rabıtatü’l Alemü’l İslami adlı 

kuruluşun adının kısaltmasıdır ve bu kuruluşun İran İslam Devrimi’yle birlikte 

yaygınlaşmaya başlayan Şii etkisine karşı Sünni ve Vahhabi gruplar oluşturmak adına 

pek çok ülkedeki İslami oluşumları finanse ettiği iddia edilmektedir. 1980lerin 

sonunda Rabıta ile ilgili iddialar kamuoyunda sıkça tartışılmış, hatta dönemin 

araştırmacı-gazetecisi ve daha sonra İslamcı bir örgüt tarafından öldürüldüğü iddia 

edilen ama öldürülmesinin ardındaki sır perdesi hala aydınlatılamayan Uğur Mumcu, 

bu konuları incelediği Rabıta isminde (2007) bir kitap kaleme almıştır. Yine İran 

etkisindeki İslamcı grupların söylemlerinde de Rabıtanın kötülendiğini gözlemlemiş 

bulunmaktayız. Mücahit’e göre Vahdet grubunun Rabıtayla hiçbir ilişkisi yoktur ve 

iddialar tamamen karalama amaçlıdır 65 . Yine de bu ifadenin, Mücahit’in Vahdet 

grubunda geçmişi göz önünde bulundurularak değerlendirilmesinde fayda vardır.  

                                                        
63 Mahmut’la kişisel görüşme, 08.11.2013.  
64 Dilgeş’le kişisel görüşme, 22.09.2013 
65 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  



 70

İlim grubunun örgütlenmesinin artması ve yaralamalı şiddet olayları 

Velioğlu’nun örgütün yönetim merkezini Diyarbakır’dan Mardin’e taşıdığı 1991 

yılına kadar uzanır 66 . Ruşen Çakır’ın da ifade ettiği gibi Hizbullah’ın lider 

kadrosundan İsa Altsoy olduğu iddia edilen (Çakır, 2011, s. 17) İ. Bagasi, kod isimle 

yazdığı Kendi Dilinden Hizbullah kitabında; 1979 yılında kurulan Hizbullah’ın birinci 

evresi olarak tanımlanan evrenin 1991 yılında sona erdiğini belirtmiştir. Bagasi, her 

ne kadar bu dönemin şiddetsiz bir dönem olduğunu ve diğer İslami gruplarla 

Hizbullah’ın barışçıl ve yakın bir ilişki geçirdiğini iddia etse de (Bagasi, t.y., s. 35), 

1980lerin ikinci yarısından itibaren Hizbullah, şiddete başvurmuştur. Bu dönem, 

herhangi bir ölüm vakasının yaşanmaması nedeniyle böyle tanımlansa da, şiddetin 

ölümle sonuçlanması şiddetin sadece bir yönüdür. Nitekim Ömer’le görüşmemizde 

ortaya çıktığı gibi, Türkiye’nin farklı yörelerinden İran bağlantılı birkaç grubun 

temsilcileri, 1989 yılında İran’a gidip, Hizbullah’ı ‘Müslümanlara eziyet ediyor’ diye 

şikayet etmiştir67. Bu durumun varlığı, Hizbullah’ın ölümle sonuçlanmayan şiddet 

eylemlerine, Bagasi’nin iddia ettiğinin aksine, daha önceden başvurduğunu 

göstermektedir. Nitekim 1980lerin ikinci yarısındaki satırlı, bıçaklı kavgalar şiddetin 

göstergesi olarak okunabilir.  

1991 yılı, Hizbulah liderinin Mardin’e göç ettiği yıl olduğu gibi, Hizbullah – 

PKK çatışmasının da başladığı yıldır. Uzun bir süre Hizbullah ile PKK arasında 

yaşanan gerginliklerin sonlanması için bir dizi girişimlerde bulunulmuştur. Kendi 

Dilinden Hizbullah kitabında ve yaptığımız görüşmelerde ifade edildiğine göre 

Hizbullah, PKK ile sorunları gidermek için bazı aracıların yardımına başvurmuştur. 

Edinilen bilgilere göre en az iki defa Hizbullah ile PKK arasında doğrudan 

görüşmeler yapılmıştır. Bu görüşmelerin birincisi, bir kardeşin Hizbullah, diğer 

kardeşin ise PKK mensubu olduğu bir ailenin arabuluculuğuyla gerçekleşmiş ama 

PKK mensubu kardeş, bu çabadan eli boş dönmüştür. İkinci görüşme ise İdil’de 

gerçekleşmiş ve yine Kendi Dilinden Hizbullah kitabında ifade edildiğine göre PKK, 

Hizbullah’a üç koşul sunmuştur. Ya PKK saflarına katılınacak ve devlete karşı 

birlikte savaşılacaktır, ya Hizbullah faaliyetlerini durdurup bölgeden göç edecektir, ya 

da PKK, Hizbullah’ı yok edecektir (Bagasi, t.y., s. 81-92). Bu konunun gerçekliğini 

ulaştığımız veriler çerçevesinde net bir şekilde resmedememekle birlikte, PKK’nin 

                                                        
66  Velioğlu’nun Mardin’e taşındığı yıl ve sonrasında Adana, Konya ve İstanbul’a taşındığı bilgisi için bkz. 
http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=478, Erişim Tarihi: 02.06.2014.  
67 Ömer’le kişisel görüşme, 04.08.2013.  



 71

Hizbullah hakkındaki imajının ‘taşeron, devletle işbirliği yapan ve din adına 

çocukların kışkırtılıp Kürt Hareketi’ne saldırtıldığı’ bir örgüt imajı olduğunu 

bilmekteyiz. Abdullah Öcalan’ın ifade ve yazılarında belirginleşen bu söylemin 

(Çakır, 2011, s. 67-70), Hizbullah ile çatışmalardan önce mi sonra mı olduğuna dair 

net bir bilgi yoktur. Bilinen şey ise, iki örgütün de çevrelerindeki irili ufaklı grupları 

benzer metotlarla saf dışı bıraktığı ve birbirlerinin varlıklarına tahammüllerinin az 

olduğudur.  

Ömer’in ifadelerine göre, PKK ve Hizbullah arasında olası bir çatışmayı 

önlemek için çabalayan sadece Hizbullah değildir. Bölgede saygın seydalardan oluşan 

bir heyet de 1990 yazında Mardin – Batman arasındaki dağlık bölgede bulunan ve 

yarısı Hizbullah, diğer yarısı PKK mensubu olan bir köye PKK tarafından ağır bir 

‘vergi’ konulması nedeniyle oluşan gerginliklerden sonra arabuluculuk rolü üstlenir. 

Bölgede bazı girişimlerden sonra, kaçınılmaz görünen çatışmaları önlemek için 

İran’ın Kürdistan eyaletine gidip o dönemler merkezi bu bölgede bulunan Kürdistan 

Bölgesel Yönetimi’nden Hareketa İslamî lideri Şeyh Osman ile görüşmek isterler. 

Şêx Osman’ın Londra’da bulunması nedeniyle yardımcısı Şeyh Ali ile görüşürler ve 

Kandil’de kampları bulunan PKK’ye mesajlarının iletilmesini isterler. Daha sonra 

Qum’a ve Tahran’a gidip İran İslami Şura Meclisi başkanı Ayetullah Mişkini ve 

Ayetullah Mekarim Şirazi ile görüşürler. Burada da amaç, İran’ın Hizbullah’a 

müdahale etmesini ve çatışmanın çıkmamasını sağlamaktır. Söz konusu heyet, 

Hizbullah’a mensup bir heyet değildir. Türkiye’ye dönüşten sonra Lübnan’da Bekaa 

vadisine gitmek için hazırlıklar yapılır 68  ama vakit 1991 Mayıs’a varır ve şiddet 

olayları artmaya başlar.  

3. Şiddet Dolu On Yıl  
17 Mayıs 1991 tarihinde Şırnak’ın İdil ilçesinde bir Hizbullah mensubunun 

ebeveynleri olan Sabri ve Hayriye Karaaslan’ın PKK tarafından öldürülmesine kadar 

PKK için Hizbullah, ‘birkaç sofik69’ten ibarettir. Fakat bu cenaze töreni Hizbullah için 

adeta bir gövde gösterisine dönüşür. Hizbullah, buna 3 Aralık 1991 tarihinde PKK’nin 

üst düzey bölgesel bir sorumlusu olarak kabul ettiği Süryani asıllı Mihail Bayro’yu 

öldürerek karşılık verir. Mihayil Bayro’yu öldüren iki kişiden biri olan Muhammed 

Ata Zengin, eylem sonrasında polisle girdiği çatışmada öldürülür. Bu tarihten 

                                                        
68 Ömer’le kişisel görüşme, 04.08.2013. 
69 Sofu kelimesinin Kürtçe’de küçümseme amaçlı kullanılan şeklidir.  



 72

yılsonuna kadar bir aydan kısa bir sürede iki taraftan 13 kişi öldürülür (Çakır, 2011, s. 

67-69). Şiddet, artık geri dönülemez bir yola girmiştir.  

1991 – 1995 yılları arasında iki taraftan 700’ün üstünde kişi öldürülür. Kayıtlara 

göre ölenlerden 500’ü PKK mensubu veya sempatizanı, geriye kalanlar ise Hizbullah 

mensubudur (Çakır, 2011, s. 70). Görüşmelerimizde bu sayının çok daha yüksek 

olduğu ve binlerle ifade edilebileceği de vurgulanmıştır. Hizbullah tarafından 

öldürülenlerin sayısını bin veya birkaç bin olarak ifade eden kişilere göre Hizbullah, 

17 bin civarında olduğu söylenen faili meçhul cinayetlerin de bir kısmının JİTEM 

adına taşeronluğunu yapmıştır70.  

JİTEM gibi derin devlet yapılarıyla var olduğu iddia edilen ilişkilere birazdan 

değinilecektir, fakat ondan önce bu cinayetlerin nasıl bir motivasyonla işlenmiş 

olabileceğine dair bazı analizler yapmaya ihtiyaç vardır. Aziz isimli görüşmecimizin 

ifade ettiğine göre, cemaat içinde şehadet söylemi oldukça yoğun bir biçimde 

kullanılmaktadır. Öyle ki Hizbullah mensubu her genç, şehit olmayı arzulamaktadır. 

Zira kendilerine söylendiği gibi ölüm şehadet, yaralanma gazilik, hapishane 

medreseyi yusufiyedir 71 . Bu durum Şehitler Kervanı albümlerinde de ortaya 

çıkmaktadır. O dönemde Şehitler Kervanı, Seyfullah72 gibi seri albümlerde karşımıza 

en sık çıkan tema şehadetin kutsallığı ve Hizbullah’ın örnek ‘şehitleridir’. Örneğin 

Mihayil Bayro’nun Muhammed Ata tarafından, Muhammed Ata’nın da güvenlik 

güçleri tarafından öldürülüşü ‘Şehid Ata’ isimli ezgide şu şekilde yer bulmuştur.  

Ağla ağla ey gönül� 

Ağlamanın vaktidir� 

Sus ya ey garip bülbül� 

Dertten yandın oldun kül� � 

 

Ata, Ata ey şehid Ata� 

                                                        
70 JİTEM’in varlığı devlet yetkilileri tarafından resmi olarak hiçbir zaman kabul edilmemişse de JİTEM’in varlığı 
ve faaliyetleriyle ilgili oldukça geniş bir literatür mevcuttur. Örneğin Arif Doğan, JİTEM’in kendisi tarafından 
kurulduğunu ifade etmekte ve JİTEM hakkında geniş bilgiler vermektedir (Doğan, 2011). Medeni Duran, 
çalışmasında JİTEM’i tarihsel bir perspektifle değerlendirmekte ve JİTEM gibi oluşumların devlet geleneği 
içerisindeki yerini tartışmaktadır (Duran, 2006). 
71 Medreseyi Yusufiye, Yusuf peygamberin zindana düşmesi ama burada kurduğu ilişkiler, yeteneği ve sabrı 
neticesinde zindandan çıkıp Mısır’ın hazine sorumlusu olmasına atfen kullanılan bir tabirdir. Buna göre cezaevi, 
ceza çekilen bir yer olmayıp sonu başarı, mutluluk, Allah’ın rızası ve cennet olan bir arınma ve bilgilenme yeridir.  
72 Aziz isimli görüşmecimiz, Seyfullah’ın Kürtçe ezgilerinin, İran’ın devlet radyosunun Türkçe haberlerinden önce 
çaldığını ve Hizbullah mensupları olarak o dönemlerde bununla gurur duyduklarını ifade etmiştir. Yine Aziz’e 
göre bir süre sonra bu yayınlar durmuştur. Kanaatimizce bu yayınların İran’la ilişkilerin gevşediği veya bittiği bir 
dönemde durdurulmuş olması muhtemeldir. Aziz’le kişisel görüşme, 20.07.2013. 



 73

Kalmaz bunlar asla tağuta� � 

 

Açmayın kanlı güller� 

Senin solma vaktindir� 

Soldu açmaz sümbüller� 

Ağıtlar yakar diller� � 

 

Ata, Ata ey şehid Ata� 

Kalmaz bunlar asla tağuta� � 

 

Hizbullahi yiğitsin� 

Şehid Muhammed Ata� 

Bir kurşun öfkesiydin� 

İşledin derin derin� � 

 

Ata, Ata ey şehid Ata� 

Kalmaz bunlar asla tağuta� 

� 

Kafire bir derman var� 

Hizbullahın mermisi� 

Kaçıp kurtulmak hayal� 

Rüştü sizlere misal� 

� 

Ata, Ata ey şehid Ata� 

Kalmaz bunlar asla tağuta73 
Şehitler Kervanı veya Hizbullah’ın diğer albümleri 74  incelendiğinde 

Muhammed Ata başta olmak üzere pek çok kişinin ölümünün, ‘davası’ için hayatını 

kaybetmiş ve ‘Allah’ın sevgili kulu olma şerefine nail olmuş’ Hizbullah 
                                                        
73  http://www.huzursayfasi.com/sarki-sozleri-sayfasi/1753-sehid-ata-sehitler-kervani-85-s1.html, Erişim Tarihi: 
02.06.2014.  
74  Hizbullah’ın en önemli propaganda araçlarından biri de müzik kasetleridir. 1990larda Hizbullah kasetleri 
aracılığıyla Hizbullah’a katıldığını söyleyen Aziz’e göre bu kasetlerden Mizgin ve Seyfullah serisi, onu takip eden 
Şehitler Kervanı ve Şehit serileri kadar şiddet söylemine başvurmamakta, bir nevi Hizbullah’ın içindeki ‘entellere’ 
seslenmektedir. Hizbullah’ın şiddete başvurduğu döneme denk gelen kasetlerde ise ölen Hizbullah mensuplarının 
yüceltilmesi ve rol model olarak gösterilmesi söz konusu olmuştur. Bu kasetlerde, şiddetin artmasına paralel olarak 
şiddet söyleminin dozunu artmış, Hizbullah lideri Hüseyin Velioğlu’nun öldürüldüğü Beykoz Operasyonundan 
(2000) sonra çıkarılan kasetlerle birlikte ise içerik, aleni bir öfkeye ve intikam duygusuna dönüşmüştür. Aziz bu 
durumu ‘bu dönemle birlikte müzik yok oldu, sadece bağırıyorlardı’ diye tasvir etmektedir. Aziz’le kişisel 
görüşme, 20.07.2013. 



 74

mensuplarıyla ilgili olduğu görülecektir. Yukarıdaki sözlerde de ortaya çıktığı gibi 

‘Hizbullah mermisinden kaçıp kurtulmak ise hayaldir’. Bu sözlerde belirginleşen bir 

diğer unsur ise, şehadete davet ve zafere oldukça yakın olunduğudur. Bu inanış, 

Sermes’in ifadelerinde şu şekilde ortaya çıkar.  

“ Sermest: Az kaldı diyorduk! Şeriat gelecek. 

MK: İnanıyor muydunuz? 

Sermest: Az kaldı gelecek diyordum. Sen inanıyor muydunuz diyorsun!” 

Şeriatın gelmesine az kaldığına inanan Sermest, daha fazla dayanamayacak ve 

lise yıllarında Hizbullah’tan ayrılıp Antalya’ya kaçacaktır. Burada Sermest insanların, 

gelmesini beklediği şeriatten ne kadar ‘uzak’ yaşadığını fark edecek ve deniz kenarına 

vardığı ilk sabah, deniz suyunun tuzlu olduğunu fark edecektir75. Aynı şaşkınlık hissi, 

Musab, ilk defa İstanbul’a gittiğinde de yaşanacak ve Musab, yıllarca mücadele ettiği 

İslam devriminin gerçeklikten ne kadar uzak olduğunu fark edecektir76.  

Mensupları bu duygularla hareketin içerisinde yer alan Hizbullah, 25 Haziran 

1992 tarihinde Silvan’ın Yolaç (Susa) köyünde bir cami baskınıyla PKK tarafından 10 

Hizbullah mensubunun öldürülmesini 77 , bir dönüm noktası olarak kabul etmiş 

(Jenkins, 2008: 190) ve Ruşen Çakır’ın ifadelerine göre öldürülen her elemanı için üç 

katıyla karşılık vermeyi prensip edinmiştir (Çakır, 2011, s. 70). Hizbullah’ın bu 

konudaki ana savunması, öldürme eylemlerinin tümünün savunma amaçlı olduğudur. 

Fakat sayılar arasındaki dengesizlik 78 , Aslı Elitsoy’un da çok haklı vurgusuyla 

Hizbullah’ın şiddet dönemindeki agresif tavrının göstergesidir (Elitsoy, 2013, s. 90). 

Dahası, savunma amaçlı olduğu ifade edilen öldürme olaylarında, İslami yorumların 

çoğu kısastan bahseder. İslami referanslar konusunda oldukça hassas olduğunu ifade 

eden Hizbullah’ın, sayılar arasındaki bu dengesizliği nasıl açıkladığı ise Aziz’in 

ifadelerinde ortaya çıkmaktadır. Aziz’e göre Hizbullah, PKK ile bir savaş halindedir 

ve İslam hukukunda savaş durumunda bu tür eylemler meşru görülmektedir79. Dahası, 

1990larda öldürülenler sadece PKK mensupları değildir. Hizbullah tarafından 

öldürülenler arasında bölgede bilinen imamlar, İslamcı fikirleriyle bilinen cemaat 

liderleri ve aydınlar, İslami bir hayat sürdürmediğine karar verilen kişiler, gazeteci ve 
                                                        
75 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013.  
76 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014. 
77 Susa olayına son bölümde bir alt başlık ayrıldığı için burada ayrıntıya girilmeyecektir.  
78 PKK tarafından öldürülenlerin sayısı 200 olarak ifade edilirken, Hizbullah tarafından öldürülenlerin sayısı 
700’ün üstü olarak değerlendirilmektedir. 
79 Aziz’le kişisel görüşme, 20.07.2013. 



 75

siyasetçiler, fuhuş iddiasıyla öldürülen veya vücuduna kezzap atılan kadınlar ve hatta 

Sur içindeki bir hücre evinin damına kaçan kuşlarını bulmak için oraya giden iki 

kuşbaz çocuğun da dahil olduğu yüzlerce kişi vardır. Bunlardan Ubeydullah Dalar, 

Konca Kuriş, İzzeddin Yıldırım, Hanefi Yıldırım ve Mehmet Sincar’ın öldürülmesi 

şiddetin görsel temsili bağlamında son bölümde incelenmektedir. Musab’ın 13 ceset 

çıkarılan ve aralarında iki kuşbazın da bulunduğu bir hücre evle ilgili söyledikleri 

manidadır. Musab, Hizbullah’a 1990lı yıllarda çocuk denecek yaşta katılmış ve 2003 

– 2004 yılında, Beykoz Operasyonu konusunda zihnindeki sorulara cevap bulamadığı 

için ayrılmıştır.  

“Hücre evlerini bilmiyordum ben. Söylentiler vardı ama hani cemaatin öldürüp 

kaldırdığı adamlar diye. Bir ara ayyuka çıktı bu söylentiler. Özellikle XXXX vardı, ondan 

sonra Beykoz da patlayınca. Benim en çok canımı sıkan şey şuydu: bütün örgütlü yapılarda 

ihanet eden adamlar cezalandırılır. Bunu normal karşılarım. Mesela İran’ın kendi adamını 

infaz etmesini ben doğal karşılarım. PKK’nin... Ama haksız yere yapıyorsa bu yaralar beni. 

Mesela orda iki tane Kuşbaz cesedi çıktı. XXXX sahibi var ya şu aşağıda, XXXX var, onun 

karşısında. İşte o evde on üç tane ceset çıktı. Bunun hesabını biz nasıl verecez, hani 

Müslümanız! Hesabını Allah’a nasıl vereceğiz, düşünüyorum ben. Mesela Menzil çok yanlış 

yapmış olabilir. Yanlış yaptığı konularda cezalandırılması da gerekir yani. Ama masum bir 

insanı öldüremezsin yani. Müslümanlara yaptığı zulümdü yani. Yani bizim tek sorunumuz 

buydu yani. Yani sen gidip normal bir polisi öldürüyorsan, bir bekçiyi öldürüyorsan, bunun 

hesabını biz veremeyiz Allah’a. Allah ayette diyor ki bir masum insanın ölümü kainatın ölümü 

gibidir. Senin yaratıcın bunu söylüyorsa ve sen gidip masum insanları öldürüyorsan bu 

sıkıntılı bir şey. Yine bekçiyi, polisi anlarım bir yere kadar. Yine anlarım. Ama iki tane kuşbaz 

yani, Allah için! Ne alakaları var ne bir şey, çocuk yani. Kuşlar gitmiş, bunlar da kuşları 

almaya gitmiş. Damda mı görmüş, almışlar herhalde kuşlarını. Bunlar da görmüşler. Hani 

bunun bir adı yok, ben şey yapamam. Bu tür şeyler etkiliydi. Menzilden sağlam adamlar 

vardı. XXXX mesela, XXXX ondan çok istifade etmiş. Hep rahmetle bahsederdi. Mesela böyle 

bir adamın şeyini yapamazsın yani. Bir çocukluk şeyi vardı; bizim bilmediğimiz şeyler var. 

Bunlar daha iyi biliyorlar. Sen bilmezsin, ben bilirim şeyi var ya! Cemaat öyle diyordu. 

Sorgulamazdık yani. Ama yaş ilerleyince, bazı şeyleri görmeye başlayınca... Benim 

anlayamayacağım ne var! İmamın sana diyor sen anlamazsın. Ulan adam ölüyor orda! Bazı 

şeylerin oturması için zaman gerekiyor.”80 

Musab’ın ifadelerinde tecessüm eden şey, yıllarca emek verdiği cemaatinin 

nasıl olup da bu kadar kolay ölüm kararı verebilmesidir. Metin incelendiğinde, 
                                                        
80 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014.  



 76

özellikle ölüm olaylarını anlatırken cümlelerin dağıldığı ve devrikleştiği görülecektir. 

Bu bilgiler Beykoz Operasyonu sonrasında ortaya çıkacak ve pek çok Hizbullah 

mensubu için şok edici etkiye sahip olacaktır. Hizbullah’tan en büyük kopmalar bu 

dönemde yaşanacaktır.  

Burada üzerinde durulması gereken konulardan biri, bu cinayetlerin arkasında 

var olması muhtemel gizli başka motivasyonların analiz edilmesidir. Anselm 

Strauss’un söylediği gibi ‘all is data/her şey veri’ ise, saha araştırmalarımız ve 

tezimizle ilgili konuştuğumuz farklı yaş, cinsiyet ve sosyo-ekonomik arka plandan 

neredeyse herkes, Hizbullah’ın şiddet eylemleri ve arkasındaki ‘derin bağlantılara’ 

dair şeyler söylemiştir. Bu durum o denli yaygındır ki, Hizbullah ismini duyduğunda 

gözleri fal taşı gibi açılan kişilerin bir kaç kişiyle sınırlı olmadığı, PKK sempatizanı 

bazı insanların dahi Hizbullah’tan bahsedince bu konudaki korku ve çekingenliklerini 

ifade ettiği pek çok defa gözlemlenmiştir. Bu korku ve çekingenliklerin bir kısmı 

duyumlara ve 1990larda bölgede yaşananlara dair bilgilere; bir kısmı medyaya, bir 

kısmı ise kişisel gözlemlere dayanmaktadır. Örneğin kendini ‘Kürt hareketine yakın 

biri olarak’ tanımlayan Gülay, liseye başladığı ilk gün, kantinde bir tartışma ve 

kavgaya şahit olduğunu ve bu kavga ve kovalamacanın okul dışına taştığını, 

Hizbullahçı olarak bilinen birinin bir satırla kovaladığı kişiyi arkasından vurduğunu 

ve satırın vurulanın göğsünden çıktığını gördüğünü söylemiştir. Gülay, bu sahneyi 

yıllarca unutamamış ve Hizbullah’ın ancak devlet desteği olması durumunda şehrin 

en kalabalık noktalarının birinde böyle bir cinayeti işleyebileceğini düşündüğünü 

ifade etmiştir. Yine Gülay, akrabalarının iş yerinin de bulunduğu bir iş hanının alt 

katında bulunan ve merak ettiği için içeri girdiği Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı bir 

mescitte, yeni yaptırılmış ve istiflenmiş yüzlerce satır gördüğünü, durumu 

akrabalarına haber verdikten sonra olayın polise intikal ettiğini ama polis tarafından 

herhangi bir müdahale gerçekleşmediğini dile getirmiştir. Bunun neticesinde bir 

öldürme olayı gerçekleşmiş ve ancak bu noktadan itibaren polis olay mahalline 

gelmiştir. Fakat polis gelene kadar mescitteki satırlar, ortadan kaybedilmiştir81.  

Kamuoyunda ve Hizbullah’ın etkin olduğu bölgede yaşayan insanların 

toplumsal belleğinde genişçe yer bulan bu iddiaların aslı nedir? Hizbullah’ın ‘rejimi 

yıkmayı planlayan bir yapı olarak neden devlete yönelmemiş olduğunu’ Hüseyni 

Sevda sitesi aracılığıyla yazılı olarak sorduğumuz Hizbullah yetkilileri, net bir cevap 

                                                        
81 Gülay’la kişisel görüşme, 02.05.2014.  



 77

vermekten kaçınmış ve bizi Hüseyni Sevda internet sitesinde yer alan Polis ve 

JİTEM’in İfsat Yöntemleri yazı dizisine yönlendirmiştir. 02 Haziran 2014 tarihi 

itibariyle 26 bölümlük bu yazı dizisi, adeta Hizbullah mensuplarının istihbarat 

faaliyetlerine karşı dikkatli olması için hazırlanmış bir eğitim materyali gibidir. Buna 

benzer sorgu kasetleri ve işkencelerin kayıtlarının geçmişte, Hizbullah’ın askeri 

kanadı için bir eğitim materyali olarak kullanıldığı bilindiği için bu kanaat dile 

getirilmektedir. Söz konusu yazı dizisi, kendi sorguladığı ve muhbir olduğunu ifade 

ettiği kişilerin muhtemelen ‘işkence’ altında alınan ifadelerinden de geniş alıntılar 

yaparak, ajanlaştırma faaliyetlerine dair bilgi vermektedir. Diğer yandan, sorduğumuz 

soruyla da bağlantılı olarak düşünüldüğünde bahsedilen yazı dizisinin örtük bir itiraf 

taşıdığı da ortaya çıkacaktır. Hizbullah bu yazı dizisinde ortaya konan bilgiler 

yoluyla, adeta biz öldürmedik ama içimize sızan ajanlar öldürdü, biz de onları infaz 

ettik demektedir82. PKK ve Menzil’le çatışmaların bittiği 1990ların ikinci yarısından 

Velioğlu’nun öldürüldüğü 17 Ocak 2000 Beykoz Operasyonu’na kadar cemaat bir iç 

infaz süreci yaşamış ve bu şekilde sayıları tam belli olmamakla birlikte yüzlerce 

mensubunu öldürmüştür (Bulut & Faraç, 2000).  

Hizbullah’ın devletle işbirliği ithamlarını hiçbir surette kabullenmediği 

bilinmektedir. Nitekim görüşmelerimizde bu konu, görüşmenin akışı elverdiği sürece, 

mutlaka sorulmuştur. Bu konuşmalarda Hizbullah hiçbir zaman bu ithamları kabul 

etmemiştir. Nitekim Hizbullah’a devletle bağlantılar ve bu konuda Hizbullah’ın 

menfaat elde edip etmediğine dair iddiaları sorduğumuzda, ‘Bizim devlet ile menfaat 

ilişkilerine girdiğimiz konusunda somut bir iddia bilmiyoruz. Bu konuda somut bir 

bilgi varsa iletin’ cevabı aldık 83 . Aynı şekilde Hizbullah’ın devletin bazı derin 

odaklarıyla bağlantılı olduğunu iddia eden görüşmecilere, bu konuda yazılı veya sözlü 

bir belge olup olmadığını sorduğumuzda birkaç tanıklıktan bahsedilmiştir. 

Görüşmecilerimizden biri kanıt sormamızı yadırgamış ve ‘rüşvetin belgesi olmaz!’ 

demiştir. Bu sözleriyle siyasette yaygın olarak dile getirilen bir cümleyi, Hizbullah’ın 

devletle bir bağlantısı var ama bunun belgesi yok argümanına delil olarak sunmuştur.  

Hizbullah’ın devletin gizli yapılanmalarıyla arasında var olduğu iddia edilen 

ilişkiler hakkında sadece iki görüşmeci kendi tanıklıklarından bahsetmiştir. Bunların 

birincisi, bölgede görev yapan ve daha sonra Türkiye gündeminde de yakinen 

                                                        
82 Yapılan yazılı görüşmenin tam metni, tezin Ekler bölümünde yer almaktadır.  
83 Hizbullah’la yazılı görüşme, 03.05.2013.  



 78

tanınacak olan rütbeli bir askerin, Hizbullah mensubu olarak bilinen dostlarından 

birine gelip ‘her yerde önünüzü açıyoruz. Neden burada da eylem yapmıyorsunuz. Siz 

rahat davranın, biz size destek veririz’ dediğini, dostunun da aynı gece kendisini 

ziyaret edip korkuyla bu durumu anlattığını ve işlerini devredip göç ettiğini 

söylemiştir. Bir diğer görüşmeci de, bir tüccar dostunun, dönemin emniyet müdürüyle 

yakın bir ilişkisi olduğunu ve yıllar sonra bir sohbetlerinde bu emniyet müdürüne 

Hizbullah – devlet ilişkilerini sorduğunu aktarmıştır. Görüşmecimizin aktardığına 

göre bu soru karşısında emniyet müdürü, Hizbullah mensuplarına destek verdiklerini 

ama onların çok ‘salak’ olduğunu, uyarmalarına rağmen polisle olan bağlantılarını 

gizlemek için çaba harcamadıklarını ifade etmiştir.  

Bu iki dolaylı tanıklık dışında, saha araştırması esnasında karşılaşılan herhangi 

bir bilgi bulunmamaktadır. Elbette bir kısım eski siyaset adamı, asker, istihbaratçı ve 

bürokratın bu konuya dair ifade ettikleri şeyler ortadadır (Doğan, 2011). Aynı şekilde 

Hizbullah imajının bölge insanı nezdinde nasıl keskin biçimde devlet bağlantılı 

görüldüğü de yukarıda ifade edilmiştir. Bununla birlikte ulaşılan veriler, Hizbullah’ın 

devlet bağlantılarına dair kesin bir şey sunamamaktadır. Bu nedenle Hizbullah’ın 

devlet bağlantılı herhangi bir yapıyla organik bağının bulunup bulunmadığına dair net 

bir şey söylemek mümkün değildir. Bununla birlikte devlet bağlantılı yapıların PKK – 

Hizbullah çatışmasını kendi lehlerine kullandığı aşikardır. Nitekim bu durumun 

‘devletin işine yaradığı’ Kendi Dilinden Hizbullah kitabında da vurgulanmaktadır. 

Görüşmelerde ortaya çıkan bilgiler de bu durumu teyit etmektedir. Fakat meselenin 

muhataplarının her birinin kendine özgü argümanları olduğu kabul edilmelidir. 

Nitekim bu konuları sorduğumuz ve Hizbullah üyeliği nedeniyle cezaevinde de 

kalmış olan Yusuf, 1990ların başından itibaren güvenlik güçlerinin Hizbullah 

mensuplarını takip ettiğini, bazı Hizbullah mensuplarının bu tarihten beri cezaevinde 

olduğunu, kendisinin de cezaevi sürecinde pek çok insan hakkı ihlaline maruz 

kaldığını ve işkence gördüğünü, eğer devletle bağlantıları varsa bundan neden 

kendilerinin haberi olmadığını ve bundan neden kişisel olarak fayda elde 

edemediklerini düşündüğünü dile getirmiştir. Gördüğü işkenceleri anlatmaya dilinin 

varmadığını ifade ederken duygulanan Yusuf, cezaevinde olduğu dönemde Kürt 

hareketine yakın bir gazetede, ‘açık çarpıtmalarla’ cezaevinde kendileriyle birlikte 

yatan biri yatalak iki Hizbullah mensubunun dışarıda serbest dolaştığını ve ‘karakolun 

bir kapısından girip diğer kapısından çıktığına’ yönelik haber yapıldığını, bu konuyu 



 79

aynı cezaevindeki PKK sorumlularıyla tartıştığını ifade etmiştir.  Yusuf’a göre 

devletle işbirliği iddiaları, PKK’nin bir dezenformasyonudur84.  

Hizbullah – devlet bağlantısı konusundaki iddialara yönelik son olarak Ruşen 

Çakır’ın Anadolu Ajansı’ndan derlediği resmi rakamlarla yaptığı analizi vurgulamak 

gerekir. Çakır’ın ortaya koyduğu rakamlara göre Hizbullah’ın taraf olduğu 

çatışmaların en yoğun olduğu 1992 – 1996 yılları arasında yakalanan Hizbullah 

üyelerinin sayısının 1550 olduğunu ifade ederken, bu sayının 1997 – 2000 arasında 

6000’den fazla olduğunu vurgulamaktadır. Ruşen Çakır’ın ifade ettiği gibi bu 

rakamlara göre devlet, Hizbullah’ın PKK ve diğer gruplarla çatıştığı dönemde 

Hizbullah’a dokunmamış ama Hizbullah’ın yeniden yapılandığı dönemde Hizbullah’a 

karşı operasyonlarını arttırmıştır. Buna göre devlet, Hizbullah’ı yönlendirmese bile, 

Hizbullah’ın şiddet eylemlerine kendi menfaatleri çerçevesinde göz yummuştur 

(Çakır, 2011, s. 86-90).  

1995 – 2000 yılları Hizbullah’ın ‘iç infaz yılları’ olarak betimlenebilir. 1995 

yılında Velioğlu, Mardin’den Adana’ya geçmiş ve burada 1997 yılına kadar kalmıştır. 

1997 – 1999 yılları arasında Konya’da yaşayan Velioğlu, nihayet İstanbul’a taşınmış 

ve 17 Ocak 2000 tarihinde bir polis ihbarı 85  neticesinde gerçekleşen Beykoz 

Operasyonu’nda öldürülene kadar İstanbul’da yaşamıştır. Beykoz Operasyonu’ndan 

sonra ise neredeyse Velioğlu’nun yaşam serüvenini ilginç bir biçimde tersten takip 

edecek şekilde Konya, Adana ve Diyarbakır başta olmak üzere pek çok yerde toplu 

mezarlar, işkence merkezleri ve hücre evleri tespit edilmiştir.  

1995 yılından itibaren Hizbullah, ajan olduğundan şüphelendiği mensuplarını 

kaçırmaya, hücre evlerinde sorgulamaya ve işkence ile öldürmeye başlamıştır. Bu 

dönemde Velioğlu’nun verdiği bir diğer emir ise, Hizbullah mensuplarını askere 

göndermek olmuştur. Hizbullah üyelerinin ifade ettiklerinden anlaşıldığı kadarıyla 

başlangıcından itibaren profesyonel bir istihbarat örgütü titizliğinde çalışan Hizbullah, 

mensuplarını askeri karakol ve üsler başta olmak üzere çalışıyor oldukları devlet 

kurumlarının krokilerini çıkarmaları konusunda görevlendirir. Bir görüşmecimizin 

aktardığı bilgilere göre Velioğlu, belli bir büyüklüğe ulaşan dosyaya elini vurarak 

                                                        
84 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
85  Bu polis ihbarının içeriği, şekli ve bu mesele etrafında dönen şüpheler ve kimi zaman komplo teorisi 
düzeyindeki senaryoların gerçeklik değerini bilmediğimizden bu konuda bir tartışma yürütmeyi faydasız 
görüyoruz. Bununla birlikte Velioğlu’nun ölmediğinden, İran sınırında İran İstihbaratı tarafından öldürülüp Türk 
güvenlik yetkililerine verildiğini ifade eden pek çok söylemle karşılaştığımızı ifade etmeliyim. Elbette bu 
iddiaların arkasındaki motivasyonlar çeşitlidir ve çalışmamızla doğrudan ilgili değildir.  



 80

‘şimdi sıra sizde!’ demiştir. Böyle bir şeyin Velioğlu tarafından söylenip 

bilinmemekle birlikte, bu ifadelerin vurguladığı yönde bir adımın hiçbir zaman 

atılmadığı ve Velioğlu’nun Beykoz Operasyonu’nda öldürüldüğü bilinmektedir. Bu 

operasyonla Hizbullah’ın ana arşivi, şimdiye kadar kamuoyuyla paylaşılmayacak 

şekilde güvenlik güçlerinin eline geçer, bu arşivden elde edilen bilgiler neticesinde 

binlerce Hizbullah üyesi tutuklanır86, cezaevine girer ve medyada yer alan Hizbullah 

eylemleri, kamuoyunda şok etkisi yaratır. Bu dönemde Hizbullah bir dağılma sürecine 

girer ve gruptan en büyük kopuş bu dönemde yaşanır. Hatta bazı kişiler Hizbullah’tan 

ayrıldıktan sonra, arşivlerde ele geçen belgeler nedeniyle örgüt üyeliği gibi suçlarla 

yıllarca cezaevinde yatar.  

Kamuoyunun ilgisi bir süre sonra yok olur ve Hizbullah neredeyse unutulur. 

Fakat Hizbullah bitmemiştir. Bir sonraki başlıkta Hizbullah’ın kamusal alanda 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen sivil toplum kuruluşları ve siyasi partiyle 

yeniden görünür olduğu ve Hizbullah’ın sosyal harekete dönüşmesi olarak 

tanımladığımız süreç incelenecektir.  

4. Örgütten Sosyal Harekete Hizbullah’ın ‘Dönüşümü’ 
Beykoz Operasyonu’ndan sonra Hizbullah’ın ana arşivinin ele geçirilmesi 

üzerine başlatılan geniş çaplı operasyonlar sonucunda, yüzlerce kişi cinayet gibi ağır 

suçlardan, binlerce kişi de örgüte üyelik suçundan göz altına alınmıştır. Hizbullah 

davalarına bakan avukatlardan Necat Özdemir’e göre göz altına alınanlardan 300 

kadarı hala müebbet hapis cezası almaları nedeniyle cezaevinde yatmaktadır87. Örgüte 

üyelik suçundan tutuklanan binlerce kişi ise 4 yıldan az olmamak koşuluyla 4 ile 10 

yıl arasında hapis cezası almıştır. Bunlardan 950’si 2003 yılında PKK mensubu 

mahkumlar için çıkarılan af yasasından faydalandı ve salıverildi (Uslu, 2007, s. 128). 

Yapılan görüşmelerde, bu dönemde Hizbullah mensuplarının yıllarca gizlendiğinden 

ve yakalanmamak için bazen aynı odadan bir yıldan fazla süre çıkmadıklarından 

behsedildi. Hizbullah mensupları arasındaki genel kanaat, Beykoz Arşivi ve 

sonrasında ele geçirilen dokümanlardan kimin özgeçmişi88  çıkarsa yakalandığı ve 

birkaç yıl hapse mahkum edildiğidir. Bununla birlikte Çakır, güvenlik güçlerinin 

                                                        
86  Hizbullah üyeliği veya eylemleri nedeniyle cezaevine giren kişilerin tam sayısını sorduğumuz Hizbullah 
davalarına bakan avukatlardan Necat Özdemir, sayıyı binlere olarak ifade etmiş ama ellerinde tam bir istatistik 
olmadığını ifade etmiştir. Necat Özdemir’le kişisel görüşme, 03.05.2014.  
87 Necat Özdemir’le kişisel görüşme, 03.05.2014. 
88 Hizbullah’a üye olan kişilerden özgeçmiş talep etme uygulaması Hizbullah’ın 2000li yıllara kadar başvurduğu 
bir uygulamaydı. Bu konuya bir sonraki bölümde değinilecektir.  



 81

Hizbullah tabanını yok etmek gibi bir niyet taşımadıklarını ve özgeçmişi ele geçen 

üyelerin büyük çoğunluğunun göz altına bile alınmadığını söylemektedir. Çakır 

bundaki ana nedenin, devletin buna imkanının olmaması ve güvenlik güçlerinin, 

enerjilerini PKK ile mücadeleye ayırması olduğunu ifade etmektedir (Çakır, Derin 

Hizbullah İslamcı Şiddetin Geleceği, 2011, s. 247). Jenkins de Çakır’ın fikirlerine 

paralel bilgiler vermekte ve Hizbullah arşivinden çıkan 20 bin civarındaki özgeçmiş 

veren mensuptan 4000 kadarının tutuklandığını ifade etmektedir. Bu nedenle 

Hizbullah’ın lider kadrosunun yakalanmasının, cami faaliyetlerinin durdurulmasının 

ve kamuda çalışan Hizbullah üyelerinin tespit edilip görevden uzaklaştırılmasının ana 

gaye olduğu belirtilmektedir (Jenkins, 2008, s. 195). Görüşmelerimizde de ortaya 

çıkan bilgi, örnek vermek gerekirse, neredeyse Diyarbakır’ın tüm camilerinde 

Hizbullah’ın cami derslerinin yapıldığı ama Beykoz Operasyonu sonrasında tüm 

faaliyetlerin durduğudur. Bu dönemde Beykoz Operasyonu’nun yarattığı kargaşa 

nedeniyle hiçbir Hizbullah yetkilisinin ortalıkta görünmediği, Hizbullah üyelerinin 

zihinlerinde oluşan şüpheleri gidermek için cevap verecek muhatap bulamadığı ifade 

edilmiştir.  

Bu dönemde bir yıl boyunca saklanan Musab’a göre ise Hizbullah operasyonları 

‘klasik devlet geleneğinin’ bir yansıması olmuş, binlerce kişi ‘sadece camide ders 

verdiği için’ yıllarca cezaevinde kalmıştır89 . Bu dönemde elden geldiğince evden 

çıkmadığını, çıktığında ise oldukça tedbirli davrandığını ve Hizbullah’tan ayrıldıktan 

10 yıl sonra bile hala ‘sokakları dönerken sokağın dar köşesi yerine geniş köşesini 

dönüp’ kendisini takip eden birilerinin olup olmadığını gayrı ihtiyari bir şekilde 

kontrol ettiğini ifade eden Azad ise, bu dönemde sokağa çıktıklarında ceplerine Said-i 

Nursi’nin cep risalelerinden birini koyduklarını ve birkaç defa bu yolla polisin kimlik 

kontrolüne takılmadan kurtulduklarını ifade etmektedir 90 . Yıllarca ne zaman 

tutuklanırım diye çekinen ve yaşamını bu yönde dizayn ettiğini söyleyen Kamuran, bu 

durumun kendisini ciddi anlamda rahatsız ettiğini ve bu nedenle İstanbul’a gittiği bir 

gün kimliğinin güvenlik güçlerine bildirilip bildirilmediğini, polis tarafından aranıp 

aranmadığı test etmek için bir otelde kaldığını ama kimsenin otele onu almaya 

gelmediğini söylemektedir. Bu şekilde rahatladığını söyleyen Kamuran, bir süre sonra 

ele geçen bazı belgeler arasında kendi özgeçmişinin de bulunması nedeniyle gözaltına 

                                                        
89 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014.  
90 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  



 82

alınır ve birkaç yıl hapis yatar91. Bu yıllar Hizbullah’tan kopuşun en yoğun olduğu 

dönemdir. Pek çok Hizbullah üyesi, sadece ‘duyum düzeyinde’ bildikleri hücre ev, 

domuz bağı ve başka yollarla işkence ve infazların medyaya yansımasından etkilenir 

ve Hizbullah’tan ayrılır. Uslu’ya göre örgütün yönetim kadrosundan imkan bulan 

yüzlercesi Avrupa, Suriye ve Irak’a kaçar (Uslu, 2007, s. 128). Görüşmecilerimizde 

Kamuran’a göre cezası uzun olanların bir kısmı da bu yolu tercih eder ama kendisi 

‘devamlı kaçak durumunda olmamak için’ bu yolu tercih etmez92.  

Kamuoyundaki yaygın kanı, artık Hizbullah’ın bittiğidir. Fakat Hizbullah, 2003 

yılından başlamak üzere üyeleri arasında yeniden örgütlenme çalışmalarına başlamış 

ve köyler de dahil olmak üzere ziyaretler gerçekleştirilip Hizbullah üyelerine, 

Hizbullah’ın bitmediği ve yeniden toparlandığı mesajı vermiştir. 

Görüşmecilerimizden Musab, herkesin olağanüstü tedbirli davrandığı dönemde dahi 

‘oldukça rahat davranan ve kişisel olarak sevmediği’ bir Hizbullah orta düzey 

yöneticisinin kendisinden yeniden özgeçmiş istediğini, ‘cemaat istiyorsa veririz’ diye 

düşündüğünü ama bu durumu diğer arkadaşlarına sorduğunda kimseden özgeçmiş 

istenmediğini öğrendiğini, bu nedenle özgeçmiş vermeme kararı aldıklarını ve ‘zaten 

bir süre sonra da cemaatten ayrıldığını’ ifade etmektedir93.  

Kanaatimizce, kamuoyundaki Hizbullah imajı sadece Hizbullah dışındakileri 

değil, Hizbullah üyelerinin kendilerini de ciddi anlamda etkilemiştir. Beykoz 

Operasyonu ve sonrasındaki gelişmeler, Hizbullah üyeleri arasında bir çekince 

yaratmış ve Hizbullah’ın yeniden toparlanmaya çalıştığı bir dönemde, yeraltında gizli 

bir örgütün yeniden canlandırılmasına öncelikle kendi üyeleri ‘gönülsüz davranarak’ 

karşı durmuştur. Diğer yandan pek çok görüşmede de ortaya çıktığı gibi Hizbullah, 

arşivini devlete kaptırmıştır ve yeniden gizli bir örgüt kuramayacak düzeyde deşifre 

olmuştur 94 . Böyle bir iklimde, 2004 yılında Mustazaflarla Dayanışma Derneği 

kurulmuştur95. Hizbullah’ın ilk legal organizasyonu olan Mustazaflarla Dayanışma 

Derneği’nin kuruluş aşamasının, tıpkı Hüda-Par’ın kuruluş aşamasında olduğu gibi 

cezaevinde olanlar ağırlıklı olmak üzere Hizbullah üyelerinin bir kısmında rahatsızlık 

yarattığı ve tartışmalara neden olduğu bilinmektedir. Bu tartışmaların temelinde, 

                                                        
91 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  
92 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013. 
93 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014. 
94 Hizbullah’ın illegal bir örgüt olarak kendini feshetmediğini, ifade ettiğimiz deşifrasyonun erken 2000li yıllar 
için geçerli olduğunu düşünmekteyiz. Bugün yeni bir jenerasyon vardır ve kendini feshetmemiş Hizbullah’ın yer 
altında ne düzeyde örgütlü olduğuna dair herhangi bir bilgimiz bulunmamaktadır.  
95 http://www.dogruhaber.com.tr/Haber/Mustazaf-Derin-Kapatilmasina-Sebep-Oan-Suc-Neydi-34887.html, Erişim 
Tarihi: 05.06.2014.  



 83

Hizbullah’ın kuruluşundan bu yana belli oranda İhvancı ve/veya Selefi argümanlarla 

tartışılan devlet karşıtlığı vardır. Temel olarak ‘tağuti’ bir rejimle yönetilen bir 

devlette, dar-ul harp olduğu düşünüldüğünden Cuma namazlarının kılınıp 

kılınmayacağı, devlete vergi ödenip ödenmeyeceği, medeni hukuk ve eğitim 

kurumlarıyla ilişkilerin ne olacağı gibi konular tartışma konusu olmuştur. 

Hizbullah’ın bu tartışmalarda, katı bir Selefi yöntemle hareket etmediği ama 

organizasyonlarının yapısından eylem biçimlerine kadar pek çok noktada secretive 

(gizli) davrandığı bilinmektedir.  

Arapça bir kelime olup ezilmişler anlamına gelen Mustazaf96, literatürde zalim 

bir yöneticinin iktidarında güçsüzleştirilmiş kimseler için, müstekbir  kelimesinin zıttı 

olarak kullanılmaktadır (Gürbüz, 2013, s. 169). Kelime İran İslam Devrimi’nin 

öncülerinden eklektik bir entelektüel olan Ali Şeriati ile birlikte Marksist bir jargonda 

yer bulmuştur. Buna göre Şeriati terminolojisinde proleter için mustazaf kelimesi 

kullanılırken, burjuva için müstakbar kelimesi tercih edilmektedir (Taheri, 2008, s. 

217). İran İslam Devrimi’nin mustazafların müstekbirlere karşı devrimi olarak 

değerlendirildiği de göz önünde bulundurulduğunda, Hizbullah’ın bu yeni döneminde 

de söylem düzeyinde bir İran etkisinden bahsedilebilir.  

Faaliyet alanlarını eğitimden, gıda yardımlarına, sosyal aktiviteler 

düzenlemekten hak ihlallerine uğrayanlara hukuki destek vermeye, gerekli gördüğü 

alanlarda uluslararası kuruluşlarla işbirliğinden kişisel anlaşmazlıkların çözümü ve 

cenaze işlerine kadar geniş bir alanda tanımlayan Mustazaflar97, devletin nasıl bir 

refleks göstereceği kestirilemediği için Hizbullah operasyon ve davalarında ismi 

geçmemiş veya dikkat çekmeyen bireyler tarafından kurulur 98 . Mustazaflar, 

kurulduğu 2004’ten 2006 yılına kadar Diyarbakır’da 8 konferans olmak üzere 

(Jenkins, 2008, s. 195) yukarıda tanımlanan çerçevede çeşitli etkinlik ve aktiviteler 

düzenler. Bununla birlikte Mustazafların kamuoyunda dikkat çekmesine neden olan 

etkinlik, 2006 yılında Danimarka’da ortaya çıkan ve peygambere hakaret edildiği 

gerekçesiyle pek çok ülkede gösterilere neden olan karikatür krizinin99 Diyarbakır’da 

da katılımcı sayısı yüz bin civarında olan bir ‘Peygambere Saygı’ mitingidir (Çakır, 

2007, s. 13). 2006 Şubat’ında gerçekleştirilen ve kamuoyunda yankı uyandıran bu 

                                                        
96 Gürbüz, bu kelimeyi Farsça asıllı bir kelime olarak ifade etse de kelimenin kökeni Arapça’dan gelmektedir ve 
Farsça’da da kullanılmaktadır.  
97 http://www.mustazafder.com/Mustazaf-der.html, Erişim Tarihi: 05.06.2014.  
98 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  
99 http://www.nytimes.com/2006/02/12/international/europe/12denmark.html?_r=0, Erişim Tarihi: 05.02.2014.  



 84

etkinlikten hemen sonra, 2006 Nisan’ında Mustazaflar, bu sefer de Peygamber 

Sevdalıları adı altında açık alanda on binlerin katıldığı Kutlu Doğum etkinliği 

düzenlerler 100  (Jenkins, 2008, s. 195). Mustazaflar’ın kamuoyunda görünür hale 

geldiği etkinlikler de Hizbullah’ın legal alandaki varoluşuna paralel olarak 

peygambere saygı ve kutlu doğum etkinlikleri başta olmak üzere yardımlaşma 

etkinlikleri, konferanslar, basın açıklamaları ve protestolar olmuştur101. Kanaatimizce 

Hizbullah, bu etkinlikler üzerinden yeni bir söylem geliştirdiğini göstermek istemekte 

ve kamuoyunda peygambere saygı gibi yaygın bir biçimde kabul edilen veya itiraz 

edilmeyen bir tema üzerinden bir meşruiyet zemini yaratmak istemektedir.  

Mustazaflar, kurulduktan kısa bir süre sonra güneydoğu illerinin pek çoğu ile 

İstanbul, İzmir, Adana, Konya gibi şehirlerde örgütlenme ağı kurmuştur. 2006 

yılındaki etkinliklerden yaklaşık bir yıl sonra, 2007 Şubat’ında İstanbul, Diyarbakır 

ve Batman şubelerine yapılan bir polis baskını neticesinde 8 Mustazaflar Derneği 

üyesi, Hizbullah üyeliği iddiasıyla tutuklanmış (Jenkins, 2008, s. 195), dernek ise 

Hizbullah’ın amaçları doğrultusunda faaliyet gösterdiği gerekçesiyle kapatıldığı 2012 

yılına kadar etkinliklerine devam etmiştir102.  

Mustazaflar Derneği’nin açılmasıyla birlikte legal alanda faaliyetlerine başlayan 

Hizbullah, bu alanın imkanlarından faydalanmayı bilmiş ve birkaç yıl içerisinde 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen muhtelif sayıda radyodan, yayın evi (Dua 

Yayıncılık), televizyon kanalı (Rehber TV) ve gazeteye (Doğru Haber Gazetesi), 

haber ajansından (İlk-Ha Haber Ajansı) Kürtçe ve Türkçe dergilere (İnzar, Kelha 

Amed), miting ve gösterilerden Kur’an Kursu, öğrenci yurdu ve evi açmaya, 

dershanecilikten diğer gelir getirici faaliyetlere kadar pek çok alanda görünür olmaya 

başlamıştır. Esasında bu etkinlikler İslamcı ideolojilerin tabanlarını genişletme ve bir 

sosyal harekete dönüşme süreçlerinde yaygın olarak başvurdukları araçlardır.  

Her ne kadar yukarıdaki faaliyetler, şiddeti bir yöntem olarak benimsemeyen 

hareketlerin daha çok başvurduğu bir alansa da, Lübnan Hizbullah’ı ve Hamas 

                                                        
100 Her ne kadar uzun bir süre gizli bir yer altı örgütü olarak, eylem ve etkinliklerini gizlese de Hizbullah her 
zaman, yaptığı eylem ve etkinliklerinin mesaj yönünü ihmal etmemiş ve bu konuda kendi imajını oluşturma 
konusunda dikkatli bir hassasiyet göstermiştir. PKK’ye karşı yaptığı ilk eylemde Süryani asıllı birini öldürmesi ve 
bu yolla ilk eylemini ‘bir Müslümana karşı yapmamış olmasındaki’ göstergenin, tesadüfen oluştuğu söylenemez. 
Yine 1990lı yıllarda Hizbullah’ın, sabahın erken vakitlerinde evlerinden çıkmasını beklediği hedeflerini sokak 
aralarında arkadan kafasına tek kurşun sıkarak öldürmesi de tesadüfi değildir. Bilakis bu Hizbullah’ın bir korku ve 
otorite unsuru olarak tanınması ve Hizbullah karşıtı eylem ve söylemlerin sonucunu ima eden bir göstergedir. 
101 Şu anda Mustazaflar Cemiyeti olarak faaliyetlerine devam eden grubun faaliyetleri internet sitelerinden takip 
edilebilir. http://www.mustazafder.com/Mustazaf-der.html, Erişim Tarihi: 05.02.2014.  
102 Dernek, 2010 yılında Diyarbakır Asliye Ceza Mahkemesi tarafından kapatılmış, bu karar Yargıtay tarafından 
2012 yılında onanmıştır. http://www.haberturk.com/gundem/haber/741601-mustazaf-derin-kapatilmasina-
yargitaydan-onay, Erişim Tarihi: 05.06.2014.  



 85

örneğinde, (Wiktorowicz, 2004, s. 11) şiddeti bir yöntem olarak kullanan grupların da 

faaliyet alanlarını bir toplumsal hareket olma gerçekliklerine paralel olarak 

kullandıkları görülmektedir.  

Kamuoyunda çeşitli etkinliklerle görünen Mustazaflar, aynı zamanda 

ilköğretimde başörtüsünün hak olduğu düşüncesiyle yapılan bazı eylemlerle bağlantılı 

olarak görülmektedir103. Mustazaflar Derneği’nin yanı sıra, her şehirde farklı faaliyet 

alanlarında veya isimlerde ortaya çıkan onlarca dernek ise, Mustazaflar’ın 

kapatılmayı beklediklerini düşündürtmektedir. Nitekim Wictorowicz’in de belirttiği 

gibi sivil toplumun bu amaçlarla kullanılması, politik olarak kapalı sistemlerde daha 

yaygındır ve çoğunlukla devlet baskısından kaçmanın bir aracı olarak 

kullanılmaktadır (Wiktorowicz, 2004, s. 12). Bu motivasyonlarla kamusal alandaki 

etkinliklerini yaygınlaştıran Hizbullah’ın ilk ve en görünür derneği olan 

Mustazaflar’ın kapatılmasından sonra, bir süredir Hizbullah içerisinde tartışılan ve 

cezaevlerinde bulunan Hizbullah üyesi mahkumlar ağırlıkta olmak üzere bir grup 

Hizbullah üyesi tarafından şiddetle eleştirilen partileşme aşaması hız kazanmıştır. 

Görüşmecilerimizden Yusuf’un söylediği gibi ‘doğma vakti gelen bebek 

doğmuştur’104.  

Partileşme sürecinde yapılan tartışmaların bir kısmı, 2000 sonrasında 

Hizbullah’ın yaşadığı kırılmaya benzer bir kırılma yaratmış, Hizbullah içinde Selefi 

eğilimli bazı isimler öncülüğünde Hizbullah’tan kopuşlar yaşanmıştır. Yine Musab 

isimli görüşmecimize göre Şii eğilimli ve bir kısmı Şia’nın Caferi mezhebine geçmiş 

kişiler de Hizbullah’tan ayrılmıştır. Hizbullah’tan ayrılan ve Selefi eğilimli başka 

bireylerle de güçlenen bu grubun, Suriye’deki iç savaşta El-Nusra ve Irak Şam İslam 

Devleti 105  (IŞİD) gibi El-Kaide bağlantılı yapılarla birlikte savaştıkları ifade 

edilmektedir106. Bu minvalde Doğu ve Güneydoğunun pek çok ilinden çoğunlukla 

genç yaştaki ‘mücahitler’ Suriye’ye ‘cihada’ gitmekte, bir kısmı aynı dili konuştuğu 

Kürtlerle karşı karşıya gelmekte, ölmekte veya öldürmektedir. Şehirde yaptığımız 

görüşmelere göre küçük sayılabilecek bir yerleşim yeri olan Bingöl’de dahi, Suriye’de 

ölenlerin sayısının 30’u geçtiği yönündedir. Daha küçük yerleşim birimlerinde dahi 

ölenlerin onlarla ifade edildiği düşünüldüğünde, halihazırda Suriye’de bulunan 

‘mücahitlerin’ sayısına dair kesin olmasa da olsa bir fikir geliştirilebilir. Kanaatimizce 

                                                        
103 http://www.ntvmsnbc.com/id/25143700/, Erişim Tarihi: 05.06.2014.  
104 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014. 
105 IŞİD, ismini temmuz 2014 itibariyle İslam Devleti (İD) olarak değiştirmiştir.  
106 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014. 



 86

Hizbullah, legal alanda görünüp merkezileştikçe, ondan ayrılan grupların daha 

marjinal oluşumlarla birlikte hareket etmesi kaçınılmazdır. 1970 ve 1980’lerde olduğu 

gibi, İslamcı gruplar arasında geçişkenliğin oldukça yoğun olduğu bir ortamda, 

Hizbullah’ın partileşmesinden veya başka etkinliklerinden memnun olmayan gruplar 

başka fraksiyon veya oluşumlara rağbet göstermektedir. Nitekim literatürde sosyal 

hareketlerin, ilke ve yöntemleriyle ilgili çerçeveleme tartışmalarından dolayı hem 

başka gruplarla ayrılıklarının keskinleştiği, hem de grubun kendi içerisinde tartışma 

ve kopmaların olabildiği vurgulanmaktadır. Bu bağlamda bir grup veya sosyal 

hareketin metot ve ilkelerini nasıl çerçevelediği, o grubun anlaşılması için önemli 

göstergelerden biridir (Wiktorowicz, 2004, s. 17-19).  

Hizbullah’ın partileşmesi, sadece kendisinden ayrılanlar arasında değil, kendi 

içinde de yoğun tartışmalara neden olmuştur. Özellikle cezaevlerinde yatan Hizbullah 

davası mahkumları partileşmeyi, uğruna savaştıkları ideallerinde bir sapma olarak 

değerlendirmektedir. Belki de bu nedenle Hüda-Par’ın ‘İslami davayı ulaştırma ve 

tebliğ’ amaçlarını kolaylaştıran bir araç olduğu sık sık vurgulanmaktadır107. Partinin 

dava ve tebliğ için bir araç olduğu söylemi hem kişisel diyaloglarda hem takip 

ettiğimiz 27 Mart 2014 tarihli Hüda-Par Bingöl mitinginde partinin genel başkanı 

Zekeriya Yapıcıoğlu tarafından dile getirilmiştir. Kanaatimizce Hizbullah’ın yeni 

organizasyon ve yapılarla kamusal alanda görünür olduğu etkinliklerden sonra, 

ilkeleri açısından değişip değişmediği sorunsalı da, cezaevinde yatan kişiler başta 

olmak üzere Hizbullah üyeliği nedeniyle yargılanan binlerce kişinin ‘ödediği bedel’ 

nedeniyle Hizbullah tarafından temkinle karşılanmaktadır. Bu bağlamda resmi 

düzeyde ve grup adına yapılan konuşmalarda Hizbullah’ın değişmediği ama bugünün 

şartları çerçevesinde hareket ettiği ısrarla vurgulanmaktadır. Buradaki ana 

motivasyon, ‘bedel ödeyenlere’ ödedikleri bedelin boşuna olmadığını göstermek ve 

bir zamanlar şiddetle karşı çıkılan legal faaliyetlerin eskiden beri devam eden örgüt 

felsefesinin devamı olduğunu göstermektir. Kamusal alanda sık sık vurgulanan 

‘değişmeme ve prensiplerde herhangi bir sapma olmadığı’ vurgusu, kişisel 

diyaloglarda Hizbullah’ın değiştiği vurgusuyla yer değiştirmektedir108. 

Hizbullah gibi yapılar için çoğu zaman devletin kendisi bir amaç olmaktan çok, 

‘yeni bir anlam dünyası ve değerler sistemi’ oluşturmak için değerlendirilecek bir araç 

                                                        
107 Fethullah’la kişisel görüşme, 11.08.2013.  
108 Fethullah’la kişisel görüşme, 11.08.2013.  
 



 87

olarak telakki edilmektedir (Wiktorowicz, 2004, s. 16). Nitekim yukarıda adı geçen 

IŞİD, rahatlıkla kendini bir devlet olarak ilan edebilmiştir. Kanaatimizce bu tür 

yapıların kurgusundaki devlet ve dava nosyonunun daha fazla çalışmaya konu olması 

gerekir.  

Görüşmecimiz Yusuf’un söylediği üzere ‘doğum vakti gelen bebeğin doğumu’, 

Mustazaflar Derneği’nin kapatılması nedeniyle erken olmuş ve daha geniş bir zaman 

diliminde açılması planlanan Hüda-Par, 2012 yılında açılmıştır. Parti programında 

partinin ilke ve hedefleri arasında inanç ve ibadet özgürlüğünün önündeki engelleri 

kaldırmak, maneviyatsızlık ve ahlaki yozlaşmaya dur demek olduğu gibi, Kürt 

sorununa çözüm sağlamak ve bu konuda yaşanan siyasi çıkarların önüne geçmek de 

vardır. Parti programında Kürt Sorunu başlığı altında ayrı bir bölüme de yer veren 

Hüda-Par’a göre Kürt sorunu, yüzyıllarca birlikte yaşayan halkların Osmanlı’nın son 

döneminde İttihat ve Terakki merkezli laiklik ve Türkleştirme politikalarıyla 

bozulmaya başlamış ve Kürtler de ‘tıpkı batıda yaşayan Müslüman Türk kardeşleri ile 

birlikte eziyet ve sıkıntılar’ çekmiştir. Bunun neticesinde hem laiklik hem de Türklük 

politikalarına bir karşı çıkış olan Şeyh Said Kıyamı başta olmak üzere pek çok isyan 

olmuştur. Parti programına göre Kürt sorununun çözümü adına devlet Kürtlerden özür 

dilemeli, Kürtlerin varlığı anayasal olarak kabul edilip Kürtler ve Türkler ülkenin asli 

kurucu halkları olarak kabul edilmeli, Kürtçe ikinci resmi dil olmalı, isimleri 

Türkçeleştirilen yerleşim yerlerinin isimleri aslına döndürülmelidir109. Hüda-Par’ın 

Kürt sorunu ile ilgili en geniş kapsamlı açıklaması ve Hüda-Par’ın Kürt sorununa 

bakışını ortaya koyan temel metin olarak değerlendirilebilecek parti programının Kürt 

Sorunu konusundaki önerilerinin doğrudan alıntılanması gerektiğini düşünmekteyiz.  

“Normalleşmenin gerçekleşmesi ve toplumsal barışın tesisi için; 

1. Öncelikle bugüne kadar yapılan zulümlerden dolayı devlet adına özür dilenmeli ve 

mağdurlara tazminat ödenmelidir. 

2. Türkiye Cumhuriyeti devletine vatandaşlık bağı ile bağlı olan herkesin Türk olduğu 

nitelemesinden vazgeçilerek Kürtlerin varlığı anayasal olarak tanınmalı, Türkler ve Kürtler, 

ülkenin asli kurucu halkları olarak kabul edilmelidir. 

3. Kürtçe, Türkçe ile beraber ikinci resmi dil olarak kabul edilmeli, Kürtçe aynı 

zamanda eğitim dili olmalıdır. Yeterli talep olması halinde anadili farklı olan diğer 

vatandaşların da kendi dillerinde eğitim alabilmelerinin önü açılmalıdır. 

4. İlköğretim öğrencilerine okutulan, ırkçılık kokan ‘Andımız’ ve benzeri metinler 
                                                        
109 http://hudapar.org/Detay/Sayfalar/205/parti-programi.aspx, Erişim Tarihi: 05.06.2014. 



 88

kaldırılmalıdır. Muhtelif yerlerde yazılan ‘Ne Mutlu Türküm Diyene’ gibi yazılar silinmeli, 

"Bir Türk dünyaya bedeldir." şeklindeki ırkçı söylemlere son verilmelidir. 

5. Zulüm ve ayrımcılık uygulamış olan tarihi şahsiyetlerin isimlerini taşıyan okul, kışla, 

cadde, sokak ve benzeri yerlerin isimleri derhal değiştirilmelidir. 

6. Başta vatandaşlık tanımı olmak üzere, anayasa ve sistemin bütün resmi literatürüne 

hâkim olan Türklük esaslı dışlayıcı ve ayrımcı söylem terk edilmelidir. 

7. İsimleri değiştirilen yerleşim yerlerine eski adları geri verilmelidir. 

8. Bölgede çok yönlü sorunlara yol açan koruculuk sistemi derhal lağvedilmeli, ancak 

mağduriyetlere de sebebiyet verilmemelidir. 

9. Sayısı binleri bulan kayıpların akıbeti açıklanmalı, faili meçhul cinayetlere ilişkin 

soruşturmalar ciddiyetle yürütülmeli ve sorumlular bulunup cezalandırılmalıdır. 

10. Köy yakma ve zorunlu göç olaylarının hesabı sorulmalıdır. Ergenekon, jitem ve 

benzeri yapılanmaların bölgede yaptığı hukuksuzluklar derinlemesine soruşturulmalıdır. 

11. Başta Şeyh Said olmak üzere Kürtlerin büyük bir saygı ile andıkları Kürt âlimlerine 

zulmedildiği resmen kabul edilmeli, yakınlarından ve bütün halktan özür dilenmelidir. 

12. Said-i Nursi, Şeyh Said ve Seyyid Rıza gibi şahsiyetlerin mezar yerleri açıklanmalı, 

İstiklal Mahkemeleri ile ilgili arşivler derhal açılmalıdır. 

13. Medreseler iyileştirilmeli, asli fonksiyonlarına kavuşturulmalı ve medreselerde 

verilen icazetlere resmi statü tanınmalıdır. 

14. Uzun yıllar her alanda geri bırakılan bölgenin, batıdaki ekonomik refah seviyesine 

ulaşması için gerekli yatırımlar yapılmalı, bu anlamda bölgeye pozitif ayrımcılık 

uygulanmalıdır. 

15. Vatandaşlığa kabul işlemlerinde başka ülke vatandaşı olan Kürtlere de Batı Trakya 

ve diğer bölgelerden gelen Türk kökenli kişilere sağlanan kolaylık ve ayrıcalıklar 

tanınmalıdır. 

16. Siyasi nedenlerle uğradıkları takibat veya aldıkları cezalar nedeniyle yurt dışına 

çıkmak zorunda kalmış olanların ülkeye, siyasi düşüncelerinden dolayı cezaevlerinde tutulan 

kişilerin de toplumsal hayata dönebilmeleri için siyasi af çıkarılmalıdır. 

17. Katı merkeziyetçi yönetime son verilerek yerel yönetimler güçlendirilmeli ve tüm 

yerel yöneticiler halk tarafından seçilmelidir110.” 

Parti programı incelendiğinde, dile getirilen bazı çözüm önerilerinin 

Türkiye’deki pek çok muhafazakar partinin Kürt sorununu betimleme ve çözüm 

sunma perspektifinden ilerde olduğu görülecektir. Kamuoyu baskısı ve çeşitli siyasal 

kaygılar nedeniyle dile getirilemeyen anadilde eğitim, anayasal tanınma gibi pek çok 

şey, Hüda-Par programında yer almaktadır. Esasında talepler karşılaştırıldığında, 

                                                        
110 Hüda-Par programından, http://hudapar.org/Detay/Sayfalar/205/parti-programi.aspx, Erişim Tarihi: 05.06.2014.  



 89

Hüda-Par’ın bu konudaki talep ve tespitlerinin önemli bir kısmının, PKK veya 

BDP’nin bugünkü talep ve tespitlerinden çok farklı olmadığı anlaşılacaktır. 

Aralarında ciddi bir ihtilaf ve geçmişten gelen kanlı çatışmaların olan bu iki hareketin, 

Kürt sorununun çözümü konusundaki önerilerde birleşiyor olması dikkat çekicidir. 

Görüşmecilerimizden Azad’ın da ifade ettiği gibi, İhvan-ı Müslimin’in Said Havva 

gibi Kürt kökenli isimlerinin etkisinde kalmasına rağmen Said Havva’nın Kürt 

olduğunun bilinmediği111, Kürtlere dair en ufak sözcüğün grup içerisinde milliyetçilik 

ve kavmiyetçilik olarak görüldüğü 112  günlerden, Kürt kimliğinin anayasal olarak 

tanınmasına ve ülkenin kurucu iki unsuru olarak kabul edilmeleri gerektiğine dair 

önerilere nasıl gelinmiştir? Dahası 1990lardaki faili meçhullerin araştırılmasından, 

Ergenekon ve JİTEM’in bölgede yürüttüğü faaliyetlerin derinlemesine araştırılması 

gerektiğine dair önerilere, Kürtlere pozitif ayrımcılıktan yerel yönetimlerin 

güçlendirilmesine dair tüm talepler, çok az farklılıklarla PKK veya BDP’nin 

söylemlerinde de bulunabilir. Yıllarca JİTEM adına cinayet işlediği iddia edilen bir 

örgüt, nasıl olur da söylem düzeyinde ‘mürted örgüt ve onun elemanları’ olarak 

tanımladığı PKK’yle aynı söylem düzeyinde buluşabilmiştir? Kanaatimiz reel politik 

alanın, Hüda-Par söyleminde dönüştürücü bir etki yarattığıdır. Son bölümde 

incelendiği gibi, nasıl ki BDP yeni başlattığı Kutlu Doğum etkinlikleriyle, Hizbullah 

bağlantılı olduğu iddia edilen organizasyonların söylem alanını daraltıyorsa, Hüda-Par 

da aynı yöntemle BDP’nin söylem alanını daraltacak politikalar geliştirmektedir. 

Dahası, yapılan görüşmelerde ortaya çıkan başat unsurlardan biri, Hizbullah tabanının 

Kürtçeyle olan ilişkisidir. Söz konusu tabanın Kürtçeyle kuruluşundan beri yoğun bir 

ilişkisi olmuştur. Çıkarılan kasetlerin büyük çoğunluğu Kürtçe’dir ve Kürtçe, 

Hizbullah mensupları tarafından gündelik hayatta neredeyse yegane dil olarak 

kullanılmaktadır. Durum böyle olmakla birlikte, Kürtlüğe dair bir şey söylemek veya 

Kürt meselesiyle ilgili konuşmak Hizbullah içinde uzun süre milliyetçiliğin göstergesi 

olarak değerlendirilmiş ve bundan özellikle kaçınılmıştır. Gelinen noktada da, 

Kürtçe’nin yaygın kullanımına rağmen, bu durumun ağırlığını koruduğu ve Kürtlüğe 

dair referansların çoğunlukla dini referanslara eşlik ettiği oranda meşru kabul edildiği 

gözlemlenmiştir.  

Hüda-Par’ın katıldığı ilk seçimler, 2014 yerel seçimleri olmuştur. Büyük bir 

beklenti ve heyecanla beklenen ilk seçimler Hüda-Par’ın istediği şekilde 

                                                        
111 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
112 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013. 



 90

sonuçlanmamış ama Batman, Diyarbakır ve Bingöl gibi iller başta olmak üzere 

Türkiye genelinde almış olduğu 92 bin civarında oy, Hizbullah’ın seçimde oya tahvil 

edilebilir ve mobilize edilebilir bir toplumsal tabanının olduğunu göstermektedir. Bu 

konuyla ilgili görüşülen Hüda-Par Genel Başkan Yardımcısı Necat Özdemir, 

beklentilerinin altında oy almış olmalarının girdikleri ilk seçim olmasıyla ilgisi 

olduğu kadar113, 17 Aralık Operasyonu olarak bilinen politik çatışma ve gerginliklerle 

de bağlantılı olduğunu, kendi tabanlarının bir kısmının 17 Aralık nedeniyle Ak 

Parti’ye yönelmiş olabileceğini ve sadece kemikleşmiş tabanlarından oy aldıklarını 

ifade etmiştir 114 . Özellikle Hüda-Par’ın kadın tabanının bu seçimde AK Parti’ye 

yönelmiş olduğuna dair söylemler, yaptığımız bazı görüşmelerde de ortaya çıkmıştır. 

Beklenenin altında oy almış olmanın sorumluluğunu kadın tabanına yüklemek, bu 

konuda kadın karşıtı bir söylemin örtük bir iması olarak değerlendirilebilir.  

Yerel seçim döneminde, miting yapılan her ilde adeta 1990lardaki Hizbullah 

düğünlerindeki gövde gösterilerini anımsatan bir heyecanla Hizbullah tabanının 

katıldığı ilk yerel seçim mitinglerinin 16 Mart 2014 tarihinde Diyarbakır ve 27 Mart 

2014 tarihinde Bingöl’de düzenlenenlerini doğrudan, diğer yerleşim yerlerinin bir 

kısmında yapılanları ise yazılı ve görsel medya üzerinden gözlemleme imkanımız 

oldu. Gözlemlerimizin ilki, parti programındaki Kürt Sorunu söyleminin eşit bir 

ağırlıkta bu mitinglerde yer almadığıydı. Yerel seçim olması nedeniyle normal 

karşılanabilecek bu durum, 2014 yerel seçimlerinin doğası gereği adeta bir genel 

seçim havasında yaşandığı için geçerli bir mazeret olarak görülemez. Nitekim bu 

mitinglerde İslam tarihi ve İslami prensiplere yapılan sık ve yoğun vurgu, yapılan 

konuşmaların sadece belediyecilikle ilgili olmadığının göstergesidir. Bir nevi parti 

programında var olan hususiyetler, henüz meydanlarda ayrıntılı bir şekilde 

konuşulacak ve halka doğrudan arz edilecek düzeye gelmemiştir. Belki de dini 

söylemin ağırlığı birinci sırada kabul edildiği için, bu hususiyet daha az görünür hale 

gelmektedir.  

Mitingin Kur’an okunmasından sonra Kürtçe’nin Kurmanji ve Zazaki 

lehçeleriyle devam etmesi, Hüda-Par genel başkanı Zekeriya Yapıcıoğlu’nun partinin 

davasını Şeyh Said’in davasının devamı olarak nitelemesi, partinin ismindeki Hür 

kelimesine karşılık Kürt Hareketi’nde Azad/Azadi vurgusu, sol jargondaki devrim 

                                                        
113 Bir başka görüşmecimiz olan Kamuran’la seçim öncesinde yapılan görüşmede Kamuran, Hüda-Par’ın başarısız 
olması durumunda yeni bir parti olma mazeretine sığınacağını ifade etmiştir. Kamuran’la kişisel görüşme, 
29.10.2013. 
114 Necat Özdemir’le kişisel görüşme, 03.05.2014.  



 91

kelimesine karşılık inkılap kelimesinin kullanılışı, Hizbullah söyleminde  Gramsci’nin 

tanımladığı anlamda bir tarihsel bloğun varlığından bahsedilebileceğini 

göstermektedir (Crehan, 2002).  

Bununla birlikte Hüda-Par’ın Kürt sorunu söyleminin Hüda-Par ile PKK veya 

BDP arasında bir işbirliği veya uyum yaratmadığı aşikardır. Aksine birbirini devletin 

maşası ve Hizbulkontra veya mürted ve Partiya Kafirên Kurdistanê (Kürdistan 

Kafirler Partisi) şeklinde itham eden iki oluşum arasında, Mustazaflar Derneği’nin 

etkinliklerinin artmasıyla birlikte yeni bir gerginlik alanı oluşmuştur. Bu minvalde 

zaman zaman çeşitli gerginlikler yaşanmakta, dernek ve parti ofislerinin 

taşlanmasından adam kaçırma, yaralama ve öldürme eylemlerine kadar tehlikeli 

durumlar oluşmaktadır. Nitekim son günlerde yaşanan bir öldürme olayı ile Hüda-Par 

ilçe başkanının PKK tarafından kaçırılması neticesinde gerginlik had safhaya ulaşmış, 

Hüda-Par genel başkanı Zekeriya Yapıcıoğlu, kaçırma eyleminin bir savaş ilanı 

olduğunu ve tabanın tepkisini durduramayacağını ifade etmiştir115.   

Hizbullah ile PKK arasında 1990ların ortasında çatışmaların bittiği, de facto bir 

ateşkes olduğu bilinmekle birlikte, taraflar hiçbir zaman resmi bir ateşkesin varlığını 

kabul etmemiştir. İki grup arasındaki çatışmasızlık durumunun, çözüm süreci ve 

güncel gerginlikler birlikte değerlendirildiğinde birbirine pamuk ipliğiyle bağlı 

olduğu görülecektir 116 . Bu bağlamda iki hareket arasında yaşanması muhtemel 

gerginliklerin bazı manipülasyonlarla çatışma günlerine dönmesi ihtimal dahilindedir. 

Kanaatimizce bu durumun hassasiyetinin taraflar ve kamuoyu tarafından 

değerlendirilmesi ve iki grup arasında yaşanan gerginliklerin kalıcı bir çözüme 

kavuşturulması sağlanmalıdır. Zira 1990’lardaki yapısı ve durumu ne şekilde 

değerlendirilirse değerlendirilsin, bugün Hizbullah bağlantılı organizasyonlar legal 

alanda faaliyet gösteren oluşumlardır ve katı güvenlikçi politikalar ve operasyonlarla 

bu oluşumlara dair sağlıklı politikalar üretilemez.  

Bu bağlamda Hizbullah’ın bugün bir sosyal harekete dönüşmüş olduğu ifade 

edilebilir. Sosyal hareketten kastımız, çok geniş anlamda kişisel ve samimi ilişkiler 

aracılığıyla paylaşılan anlamların oluşturduğu ağlardır (Yavuz, 2003, s. 271). Sosyal 

hareketlerin ne şekilde tanımlanması gerektiği ile ilgili farklı teorik yaklaşımlar 

                                                        
115 http://www.aljazeera.com.tr/haber/huda-pardan-bdp-ve-pkkya-uyari, Erişim Tarihi: 05.06.2014.  
116 PKK’ye yakınlığıyla bilinen Özgür Gündem gazetesinin Hizbullah hakkındaki örnek bir dosyası, PKK’de 
Hizbullah algısına bir örnek olarak verilebilir. http://www.ozgur-
gundem.com/index.php?haberID=4088&haberBaslik=HİZBULLAH%20VE%20HİZBUL-
KONTRA%20GERÇEĞİ%20-%201&action=haber_detay&module=nuce, Erişim Tarihi: 05.02.2014.  



 92

bulunmakla birlikte, tercihimiz işlevselliği esas alan yaklaşımdır. Kitlesel 

mobilizasyonun yarattığı psikolojik ve yapısal sonuçlara odaklanan bu yaklaşıma göre 

bir sosyal hareket, en temel tanımıyla yapısal gerilimlerin yarattığı psikolojik 

memnuniyetsizlik neticesinde verilen kolektif tepkiler bütünüdür. Bu gerginlikler 

sanayileşme, modernleşme, ekonomik kriz, sosyal yaşam ve yaygın gündelik rutinlere 

müdahaleler gibi pek çok nedenden kaynaklanabilir. Bunun neticesinde ortaya çıkan 

memnuniyetsizlik ise sosyal bir hareketin oluşmasına zemin sağlar. İslamcı 

hareketlerin önemli bir kısmının batılılaşma, modernleşme, sömürgecilik gibi olgulara 

karşı çıkarken, yerel değerleri merkeze alan argümanları benimsediği (Wiktorowicz, 

2004, s. 6), bu argümanların da konumuz özelinde Hizbullah’ın Filistin, Mısır, 

Çeçenistan, Irak gibi coğrafyalarda yaşananlara karşı geliştirdiği söylemde 

belirginleştiği ifade edilebilir. Bununla birlikte, Hizbullah gibi hareketleri ortaya 

çıkan nedenlerin sadece dini ideolojik argümanlar ve batı karşıtlığı olmadığı, İslamcı 

hareketlerin içinde oluştuğu toplumsal koşullarla birlikte değerlendirilmesi gerektiği 

de göz önünde bulundurulmalıdır (Delibaş, 2009, s. 90). Nitekim bu sosyo-ekonomik 

koşullar ve hızlı değişim olgusunun pek çok yerde İslam referanslı direniş 

hareketlerine, şiddet dalgalarına ve toplumsal hareketlere neden olduğu bilinmektedir. 

Bu hareketlerin bir kısmı, neo-fundamentalist hareketler kategorisinde 

değerlendirilmekte ve temelde sekülerleşme sürecinin farklı boyutlarına tepki olarak 

ortaya çıkmaktadır. Örneğin Türkiye Hizbullah’ıyla pek çok ortak argüman paylaşan 

Thailand kökenli ‘Dakwah’ hareketi böyle bir sürecin neticesinde ortaya çıkmıştır 

(Scupin, 1987: 84-85). Aynı şekilde Türkiye ve İran’daki sekülerleşme ve 

modernleştirme süreçlerinin de İslamcı gruplar arasında çeşitli direniş formlarıyla 

ortaya çıktığı (Karasipahi, 2009, s. 93), Hizbullah özelinde bu formun 2000’li yıllara 

kadar şiddet merkezli yürütüldüğü ifade edilebilir. Elbette Hizbullah, sadece 

sekülerleşme ve modernleştirme olgularına bir tepki olarak ortaya çıkmış bir hareket 

olarak değerlendirilemez. Aksine, şiddeti araç olarak benimsemiş bir yapı olarak 

Hizbullah, kendi özel tarihsel ve sosyolojik koşullarının bir sonucudur. Bu bağlamda 

Hizbullah’a sadece derin devlet güdümünde bir örgüt, İran bağlantılı bir yapı, PKK 

üye ve sempatizanlarına karşı ‘devletin rutin dışına çıkmasının’ bir tezahürü olarak 

bakmak eksik değerlendirmeler yaratır. Hizbullah’ın dahil olduğu şiddet eylemleri, 

İslamcısından Kürt hareketine, sekülerlerden milliyetçilere kadar pek çok grubun 

toplumsal belleğinde canlı bir şekilde yaşamakla birlikte, bu durumun Hizbullah’ın 



 93

sadece bir yönüne ışık tutan ama geriye kalan kısımlarını karanlıkta bırakan bir etkide 

bulunduğunu düşünmekteyiz. 

Şekil 1: Hizbullah'ı Anlamak 

 
Yukarıdaki şemanın Hizbullah örgütü, tabanı ve hareketiyle ilgili bir fikir 

vereceği kanaatindeyiz. Çalışmamızda elde ettiğimiz veriler ve yaptığımız gözlemler 

neticesinde Hizbullah’ın organizasyon, taban ve sosyal hareket açısından yukarıdaki 

şemayla  anlaşılabileceği sonucuna vardık. Hiyerarşik bir şema yerine, iç içe geçmiş 

daireleri tercih etmemizin nedeni, bu daireler arasında çeşitli aşamalarda yaşanan 

geçişkenlikler ve karar alma süreçlerinde birbirilerini etkileme potansiyelidir. 

Bununla birlikte özellikle birinci ve ikinci halkada belli bir hiyerarşinin varlığı 

yadsınamaz. Kanaatimizce bu daireler arasındaki mobilizasyon, kendi iç koşulları ve 

dönemsel şartlar çerçevesinde belirlenmekte, Hizbullah’ı yapısal düzeyde etkileyecek 

her dönüşümde ise bu daireler arasında geçişler, eklemlenmeler ve kopuşlar 

yaşanmaktadır. 

Şemanın çekirdeğinde yer alan Hizbullah İllegal Yapılanması ve Çekirdek 

Kadro, Hizbullah’ın yönetim kadrosuyla birlikte, 1980 ve/veya 1990lardan itibaren 

Hizbullah içerisinde yer alanları temsil etmektedir. Bu halka içerisinde katı bir 

hiyerarşik ilişkiden ve karar alma süreçlerinin büyük oranda bu çekirdek içerisindeki 

dengeler ve tartışmalar neticesinde belirlendiğinden bahsedebiliriz. Bu anlamda bu 

çekirdeğin örgütün liderlik kademelerinden, cezaevinde yatan mahkumlara, 

4. Bazı İslamcı 
Kitleler ve 

Bireyler

3. Hizbullah 
Tabanı ve Sosyal 

Hareketi

2. Hizbullah 
Bağlantılı 

Kuruluşlar ve 
Bireyler

1. Hizbullah 
İllegal 

Yapılanması 
ve Çekirdek 

Kadro



 94

kuruluşundan itibaren Hizbullah içerisinde yer almış ve semt veya şehir sorumluluğu 

gibi yönetimsel görevlerde bulunan kişilerden oluştuğu ifade edilebilir. Tam sayıya 

dair bir tahmin yürütememekle birlikte, çekirdek kadronun bin ile iki bin veya biraz 

üstünde bir rakamdan oluştuğu iddia edilebilir. Bu iddianın temeli ise Hizbullah 

operasyonlarında tutuklanan, ceza alan ve birkaç bin olduğu bilinen rakamlardır.  

Şemanın ikinci halkası Hizbullah bağlantılı kuruluş ve bireylerden 

oluşmaktadır. Bu kitle sivil toplum kuruluşlarından politik partiye, eğitim 

kurumlarından yayın faaliyetlerine geniş bir legal alanda faaliyet gösteren bir kitleyi 

temsil etmektedir. Bu kitlenin Hizbullah’ın temel karar alma mekanizmalarındaki 

etkisi az olmakla birlikte, gündelik hayatla ilişkileri ve legal faaliyet yürütmeleri 

nedeniyle kamusal alanla ilişkileri daha fazladır. Buna paralel olarak da gündelik 

yaşamın içindeki pek çok çözümün üretilme mekanizması ikinci halkadır. Bu halkada 

da hiyerarşik bir yapılanmadan bahsetmekle birlikte, buradaki hiyerarşik yapı örgütün 

çekirdeği kadar keskin değildir. İkinci halkanın tepe yönetimi olarak kabul 

edilebilecek bir grubun, Hizbullah’la ilişkilerinin 1980 ve 1990’larda geliştiği ama 

birinci gruba kıyasla illegal faaliyetlere karışma oranlarının az olduğu ve/veya var 

olması muhtemel eylemlerinden dolayı ceza almadıkları ve/veya kovuşturmaya 

uğramadıkları iddia edilebilir. Nitekim görüşmelerimiz esnasında da legal alanda 

faaliyet gösteren kuruluşların açılma sürecinde, takip ve kovuşturmaya uğramamak 

adına bu dengenin gözetildiği vurgulanmıştır. İkinci halkadaki kuruluşlar, 

Hizbullah’ın bir sosyal hareket olma sürecinde aktif rol üstlenen kuruluşlardır. Bu 

anlamda Hizbullah’ın kamusal yüzü, bu kuruluşlardır. İdeoloji ve mantalite 

konusunda ikinci halka ile birinci halka arasında ciddi bir fark bulunmadığı, çeşitli 

konulara yaklaşımın hemen hemen aynı olduğu düşünülmektedir. Yine de kamusal 

alanda çekirdek kadronun söylemini tamamen benimsiyor görünen ikinci halka, 

kişisel diyaloglarda kendi fikirleri ve çeşitli konulardaki eleştiri/öz eleştirileriyle 

dikkat çekmektedir. Bu kişisel fikir ve öz eleştirilerin, birinci halkanın oluşturduğu 

karizma ve otorite nedeniyle kamusal alanda ifade edilemediği düşünülmektedir. 

İkinci halkada bulunan az sayıda kişinin, birinci halkaya da dahil olduğu tahmin 

edilmektedir. İkinci halkanın 15 bin veya biraz daha fazla kişiden oluştuğu 

düşünülmektedir.  

Hizbullah’ın bir sosyal harekete dönüştüğü aşama, ikinci halkayı da kuşatan 

daha geniş üçüncü halkadır. Bu halkayla birlikte farklılıklar artmakta ve çekirdek 



 95

kadronun kontrol ve etkisi azalmaktadır. Üçüncü halka Hizbullah tabanını 

oluşturmakla birlikte, bu taban Hizbullah’ın tüm söylemlerini birinci ve ikinci halka 

gibi sahiplenmemektedir. Bu halkanın önemli bir kısmının Hizbullah kaynaklı şiddete 

dair kaygılar ve şüpheler taşıdığı, meşrulaştırma süreçleri yoğun olarak işletilmekle 

birlikte bazı konularda kaçınılmaz düzeyde eleştirilerin dile getirildiği 

görüşmelerimizde de ortaya çıkmıştır. Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen Hüda-

Par’ın 2014 yerel seçimlerinde 92 bin kadar oy aldığı göz önünde bulundurulduğunda, 

bu tabanın büyüklüğünün en fazla 200 bin civarında olduğu ifade edilebilir. Bu 

tahmini sayıya, oy kullanma yaşında olmayanlar, oy kullanmayanlar veya çeşitli 

gerekçelerle başka partiler lehine oy kullananlar göz önünde bulundurularak 

ulaşılmıştır.  

Hizbullah’ın sosyal harekete dönüştüğü üçüncü halka, doğal olarak ikinci halka 

tarafından üretilen söylem ve ürünlerin tüketicisidir. Dahası bu aşamada, Hizbullah 

aidiyeti dini, muhafazakar ve İslamcı bir aidiyetin ötesine geçmekte ve politik 

ekonomi çerçevesinde değerlendirilebilecek bir ilişkiler ağına da dönüşmektedir. Bu 

bağlamda ortaya belli bir ekonomik kapital ve onun etrafında örgütlenen yapıların 

çıktığı da bir gerçektir. Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen legal 

organizasyonların oluşturduğu kapitalin böyle bir mobilizasyon yarattığı 

öngörülmektedir.  

Üçüncü halkadan ikinci halkaya geçiş, grup kimliği ve aidiyeti çerçevesinde 

hareket eden bireyler için belli oranda motive edici bir ödül mekanizması olarak 

işlemekte, böylece üçüncü halkanın bir arada durmasının sosyolojik koşullarından biri 

sağlanmaktadır. Bununla birlikte üçüncü halkanın, çekirdek halkaya dahil olma 

ihtimali oldukça azdır. Fakat yine de bu halkadaki genel teamüllerin, çekirdek 

kadronun karar alma süreçlerinde dikkate alındığından ve dolaylı bir etkinin 

varlığından bahsedilebilir.  

Şemada dördüncü ve en geniş halka ise bazı İslamcı kitleler ve bireylerden 

oluşmaktadır. Bu halkada yer alanlar, Hizbullah ve bağlantılı kuruluşlarla herhangi bir 

bağı olmamakla birlikte, bu kuruluşların düzenlediği Kutlu Doğum, konferans, 

kermes gibi etkinliklere katılan kişilerden oluşmaktadır. Bu halkada yer alanların bir 

kısmının eski Hizbullah mensupları ve/veya sempatizanı olduğu düşünülmektedir. 

Hizbullah’a yönelik en yoğun eleştiri bu halkada gerçekleşmektedir. Bu halka, 

Hizbullah’ın karar alma mekanizmalarında herhangi bir etkiye sahip değildir. 



 96

Bununla birlikte Hizbullah’ın bu kitleyi, üçüncü halkaya çekmek istediği aşikardır. 

Bu anlamda Hizbullah’ın birinci ve ikinci halkada ürettiği söylemin doğrudan 

muhatabı üçüncü halkaysa, dolaylı muhatabı da dördüncü halkadır. Dördüncü halkada 

İslamcı olarak tanımlanabilecek bireyler olduğu gibi, İslamcı olarak bilinen ama 

Hizbullah’la herhangi bir organik ve/veya entelektüel bağı olmayan dernek ve 

kuruluşlar da bulunmaktadır.  

Sonuç olarak en büyük geçişkenliğin üçüncü ve dördüncü halkalar arasında 

gerçekleştiği, çeşitli gelişmelerle birlikte zaman zaman kitlesel kopma veya 

birleşmelerin yaşandığı söylenebilir. Üçüncü ve dördüncü halka arasındaki 

geçişkenlik kadar olmasa da, ikinci halkadan çekirdek halkaya da zaman zaman 

geçişlerin olabildiği tahmin edilmektedir. Bu minvalde Hizbullah’ın geçişkenliği en 

az olan halkası, çekirdek halkadır. İkinci halkada yatay hareketlilik çerçevesinde 

çeşitli dönüşümler ve görev paylaşımları yaşanmakla birlikte, birinci halkada yatay 

hareketliliğin de daha az olduğu tahmin edilmektedir.  

Hizbullah’ı Anlamak temalı şemada, her dört halka da büyük oranda etnik 

olarak Kürtlerden oluşmaktadır. Buna rağmen bu halkalarda etnik merkezli bir 

algısının varlığından bahsedilemez. Bu anlamda şemadaki dört halkada yer alan 

kitlelerin büyük çoğunluğu, literatürde betimlendiği şekliyle etnik kimliğe dair 

meselelere karşı duyarsızdır. Örneğin bu bireylerin düzenlediği ve/veya katıldığı 

etkinlikler, büyük oranda İslamcı hususiyetleriyle tebarüz etmektedir. Bu halkalar 

arasında bir diğer ortak özellik, PKK karşıtlığıdır. PKK büyük oranda İslam karşıtı, 

samimiyetsiz, kimi zaman kafir veya mürted olarak algılanmaktadır.  



 97

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İslamcı Bir Örgüt ve Sosyal Hareket Olarak Hizbullah’ın ‘İçkin’ 

Boyutları 

 

Bu bölümde saha araştırmamız süresince yapılan görüşmeler ve gözlemlerde 

ortaya çıkan temalar, teori bölümünde açıklanan İçkin Teori çerçevesinde 

değerlendirilmektedir. Ses kaydı yapılmasına izin verilen görüşmelerin 

transkripsiyonları başta olmak üzere, görüşmelerde tutulan saha notları ile gözlem 

notları kapsamlı bir değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Bu bağlamda veriler, öncelikle 

paragrafların esas alındığı kodlamalara tabi tutulmuş, elde edilen kodlar karşılaştırma 

yapmak suretiyle konsept ve kategorilere dönüştürülmüştür. Kategorilerin ana başlıklar 

şeklinde incelendiği bu bölümde, kategorileştirme sürecinde yaratılan konsept ve 

kodlar da analize tabi tutulmuştur. Bölümün sonunda ise teorik soyutlamalara gidilmiş 

ve saha araştırmasında elde edilen veriler teorik bir perspektifle değerlendirilmiştir.  

 

1. Hizbullah, Birey ve Gündelik Hayat 

İçkin Teori çerçevesinde ulaştığımız birinci kategori Hizbullah mensuplarının 

sosyo-psikolojik profiller ve gündelik hayatlarına odaklanmaktadır. Söz konusu 

bireylerin nasıl bir tarihsel arka plandan geldikleri, yaşam hikayeleri, Hizbullah’a 

katılım süreçlerindeki motivasyonları, Hizbullah deneyimini nasıl tecrübe ettikleri, 

eğer ayrılmışlarsa, ayrılma süreçleri ve sonrasında yaşadıkları bu kategori altında 

inceleyeceğimiz temel noktaları oluşturmaktadır. Yapılan görüşmelerde ve bu 

görüşmeler sonucunda yaptığımız analizlerde hikayeleri ve anlattıklarıyla seslerine 

kulak verdiğimiz görüşmecilerin profillerinin bilinmesi elzemdir. Ancak bu şekilde 

anlatılanların bir kısmı anlam kazanabilir. Yıllarca gizli bir örgüt olarak faaliyetlerini 

yürüten, kamusal alanda görünürlükleri dahi geçmişin fotoğraflarıyla bulanıklaşan bu 

kişiler gerçekte kimdir? Kanaatimizce bu çalışma, Hizbullah’ı sosyolojik bir temelden 

inceleyen bir çalışma olmanın da ötesinde, Hizbullah içinde ve çevresinde bulunmuş 

veya bulunan bireylerin seslerinin duyulduğu ilk metindir. Elbette görüşmecilerin 

kimliğini deşifre etmemek gibi etik bir zorunluluğun, görüşmecilerin güvenliği ile ilgili 



 98

kaygılarla birleşmesi neticesinde betimlenen bu profiller, doğal olarak bulanık 

olacaktır. Zaten amaç onların kimliğine dair bilgi vermekten çok, toplumsal alanda yer 

aldıkları zeminin sosyolojik tasviridir. Bu nedenle tüm görüşmecilerin profilleri 

betimlenmemiş, temsiliyet özellikleri göz önünde bulundurularak benzer profiller 

arasında bazı tercihlerde bulunulmuştur. Aynı zamanda bazı görüşmecilerin kimliği, 

güvenlik gerekçesiyle profil tahlillerine dahil edilmemiştir.  

 

1.1. Hizbullah’a Katılım ve Hizbullah Profilleri  

Yapılan görüşmelerde Hizbullah’a katılımın, Hizbullah’ın kuruluşundan 2000li 

yıllara kadarki dönemde 18 yaş altı grupta yoğunlaştığı gözlemlenmiştir. Konun 

doğasından kaynaklanan kesin bir istatistiki veriye ulaşmak mümkün olmamakla 

birlikte, şehirlerdeki katılımın büyük oranda 13 – 18 yaş arasındaki grupta 

yoğunlaştığını söylemek mümkündür. Bununla birlikte Hizbullah’ın ölümlü şiddet 

olaylarına dahil olduğu 1991 yılına kadar, kayda değer bir orta yaş grubunun da 

Hizbullah’a katıldığı ifade edilebilir. Katılımda ağırlık erkeklerde olmakla birlikte, 

kadınların da aileleri ile birlikte Hizbullah’a katıldığı ve ailenin toplu katılımının kadın 

katılımı için başat etkenlerden olduğu söylenebilir. 2000lere kadar devam eden cami 

merkezli faaliyetler ise erkeklerin Hizbullah’a katılmasında ana rolü üstlenmiştir. 

Aşağıdaki alt başlıklarda yaptığımız görüşmelerde ortaya çıkan katılım tecrübelerinden 

birkaçı incelenmektedir.  

 

1.1.1. Şair ve Sufi: Sermest’in Şeriattan Hakikate Yolculuğu 

“Rivayet odur ki bir öğrencisi Mevlana’ya tasavvufta sıkça vurgulanan dört 

kapının (şeriat, tarikat, marifet ve hakikat) hikmetini sorar. Mevlana, öğrencisine 

karşı medresede rahlelerine eğilmiş dört kişinin ensesine sırayla tokat atmasını 

ister. Öğrenci denileni yapar ve birinci kişiden daha sert bir karşılık bulur. İkinci 

kişi tam tokat atacakken vazgeçer. Üçüncü kişi ise tokadı atan kişiye dönüp bakar 

ama bir şey yapmaz. Dördüncü kişi ise dönüp bakmaz bile. Bunun üzerine Mevlana 

birinci kişinin henüz Şeriat kapısında durduğunu ve ‘kısasa kısas’ nedeniyle tokada 

karşılık verdiğini söyler. İkinci kişi ise tarikat kapısındadır ve tam karşılık 

verecekken ‘sana kötülük yapana bile iyilikle karşılık ver’ prensibini hatırlayıp 

vazgeçer. Üçüncü kişi marifet kapısındadır ve iyilik ile kötülüğün yaratandan 

geldiğini bilir ama yaratanın kötülüğe alet ettiği kişiyi merak ettiği için dönüp 



 99

bakar. Dördüncü kişi ise hakikat kapısındadır ve iyilik ile kötülüğün kaynağını 

bildiği gibi, buna alet olan kişiyi de merak etmez.” (Mevlana Celaleddin-i Rumi) 

Sermest’in ailesi 1990ların başında zorunlu göçle köyden kente göç eder ve 

kentin çeperinde bir mahalleye yerleşir. Geleneksel tarım ve hayvancılıkla uğraşan 

aile, kente göç edince ciddi bir yoksulluk çeker. Sermest’in abisi, aile kente göç 

etmeden önce, köy dışına okumaya giden ilk kişidir. Bu dönemde Hizbullah’la tanışan 

ağabey, kente göçten sonra ailenin de Hizbullah’a dahil olmasına neden olur. 

Sermest’in ifadesine göre abi, ‘aslında ailenin Hizbullah’a dahil olmasını istemez ve 

kendince bunu engellemeye çalışır’. Buna rağmen oldukça geniş olan bu aileden baba 

ve iki erkek kardeş dışında herkes, kendilerini kısa bir zaman zarfında Hizbullah’ın 

cami ve ev faaliyetlerinin içinde bulur. Ağabeyine büyük hayranlık duyan Sermest de 

onun yolundan gider ve ortaokul yıllarında Hizbullah’a katılır.  

Lise yıllarına kadar büyük bir özveriyle bağlı olduğu Hizbullah, Sermest’in tüm 

dünyasıdır. Sermest, henüz lise bitmeden Hizbullah’tan ayrılır. Hizbullah’ta bulunduğu 

dönemde Hizbullah mensubu olmayan hiç kimseyle ilişkisi ve diyalogu olmayan 

Sermest’le tanışıklığımız, Hizbullah’tan ayrılık sonrasına dayanmaktadır. 

Hizbullah’tan ayrıldığını deklare ettiği gün, okulda hiçbir Hizbullah mensubunun 

kendisine selam vermediğini ve aniden Hizbullah dışında hiçbir tanıdığının olmadığını 

fark ettiğini söyleyen Sermest’le bu zamana denk gelecek bir vakitte Sermest’in bir 

arkadaşıyla birlikte bir edebiyat dergisi çıkarma projelerine bir öğretmenimiz 

aracılığıyla dahil edilmemiz neticesinde ‘tanıştık’. Pek çok dergi projesi gibi o dergi de 

hiç bir zaman çıkmadı. Bu projeden kısa bir süre sonra Sermest, okulu bırakarak 

‘uzaklara’ kaçtı. Dergi projesi, 14 yıl sonra nedenini öğreneceğim şekilde 

‘öğretmenlerden otobüs parası alıp kaçmak için’ Sermest tarafından kurgulanan bir 

tezgahtır. ‘Herhangi bir neden olmaksızın’ Malatya’ya kaçan Sermest, burada bir gece 

kaldıktan sonra Antalya’ya geçer ve burada ilk defa denizi görür. O dönemler koyu bir 

İsmet Özel hayranı olduğunu bildiğim Sermest, İsmet Özel’in ‘Akdenizin Ufka Doğru 

Mora Çalan Mavisi’ şiirinde söylediği gibi ‘denize ayaklarından önce dilini sokar’. 

Denizin tadının tuzlu olması Sermest için büyük bir hayal kırıklığıdır. 

Edebiyat dergisi vesilesiyle iletişim kurduğumuz ve zamanla arkadaş olduğumuz 

Sermest’i bu tanışıklıktan 14 yıl sonra, imamlık yaptığı küçük bir kasabada ziyaret 

ettiğimde liseli bir genç yerine 30lu yaşlarda bir sufi buldum. Geçen süre zarfında 

birkaç işte çalışan Sermest neticede imam olmuş, evlenmiş ve Nakşibendi bir şeyhe 



 100

biat ederek sufi olmuştu. Değişen hayatını gözlemlemek için bir dağ köyündeki genç 

şeyhini ziyaret etme teklifini kabul ettiğim Sermest, şeyhine sırtını dönmemek için 

dizleri üstünde geri geri giden, yaşıtı olan şeyhin ellerini öperken büyük bir huzur 

hissettiğini söyleyen bir ‘adanmışa’ dönüşmüştü. Şeyhine biat etmem için incelikle dile 

getirilmiş ısrarları karşısında ne yapacağımı bilemediğim Sermest’e huzurlu olup 

olmadığını sordum. Sonunda hakikati bulduğunu söyleyen Sermest, başlığın girişinde 

alıntılanan Mevlana hikayesini anlattı. Gözlemlerime göre Sermest, geçmişe kıyasla 

oldukça mutluydu.  

Sermest’in şeyhini ziyaret ettiğimiz günün akşamında nihayet oturup geçmişi ve 

Hizbullah’ı konuşmaya başladığımızda Sermest’in ilk sözcükleri şu oldu.  

“Öncelikle şunu söyleyeyim sana. Bugün bu konunun açılmış olması hala 

beni rahatsız eden bir şey. Hala da yani bu olumsuzluğu üstümden atmış değilim ve 

bunu üstümden atmak için hala uğraşıyorum.” 

Sermest’in yaşam hikayesi analizi diğer profillerle birlikte ilerleyen başlıklarda 

değerlendirilecektir.  

 

1.1.2. Zindan ve Medrese: Yusuf’un Hikayesi 

Yusuf, pek çok akranı gibi henüz 16 yaşında Hizbullah’a katılır. Kendi tabiriyle 

o günden şimdiye kadar kendini ‘bu cemaatin’ bir ferdi olarak görmektedir. Gençlik 

döneminde cami dersleriyle başladığı Hizbullah serüveni, üniversite yıllarında da 

devam eder. Bu dönemde Hizbullah’ın üniversite evlerinde faaliyet gösterir. 

Hizbullah’ın Menzil grubuyla ‘karşılaştığı’ dönemde, bu karşılaşmaların birebir 

tanığıdır. Tanıdığım diğer Hizbullah mensuplarına göre eğitim seviyesi daha yüksek 

olan Yusuf, saha araştırmamızın bir kısmında bize rehberlik etmiş, bazı görüşmelerin 

yapılmasına aracılık etmiş ve Hizbullah’a dair detaylı sohbetlerimizde bize yardımcı 

olmuştur.  

Yusuf üniversite eğitimi sürecinde Hizbullah bağlantılı faaliyetler nedeniyle 

birkaç defa göz altına alınır ama herhangi bir ceza almaz. Mezuniyetinden bir süre 

sonra ise tutuklanır ve birkaç yıl ceza alır. Hizbullah’ın cezaevi yapılanması ve 

koşullarına dair anlattıklarımız, büyük oranda Yusuf ile birlikte Kamuran’ın 

anlatılarına dayanmaktadır. Bu anlatıların belli oranlarda taban tabana zıt olması, biri 



 101

hala Hizbullah mensubu, diğeri cezaevine girmeden birkaç yıl önce Hizbullah’tan 

ayrılmış iki kişinin gözlem ve duygularını yansıtmaktadır.  

Yusuf’la Hizbullah hakkındaki ilk uzun diyalogumuz 23 Mayıs 2014 tarihinde, 

evimde gerçekleşti. Yusuf, ne konuşacağını mütalaa ettiği izlenimi edindiğim 

konuşmasına, ‘İnsan hata yapar’ diye başladı. Bireysel hataların bir kurum ve cemaate 

mal edilemeyeceğini, peygamberin etrafındaki sahabenin dahi hata yaptığını ama 

bunların İslam’a mal edilmediğini söyledi.  

Yusuf’a göre Hizbullah adına ne yapıldıysa Allah rızası gözetilerek yapılmıştı. 

Konuşmasında İslam tarihi ve İslami literatürden geniş ve açıklayıcı referanslar veren 

Yusuf’a göre, Allah rızası gözetilerek yapılan ama isabet edilemeyen eylemler için dini 

bir sorumluluk bulunmamaktadır. İslam’da içtihatta isabet edenin iki, edemeyenin ise 

bir sevap aldığı bir hadisi referans gösteren Yusuf, geçmişteki şiddet olaylarının 

tamamen bir savunma refleksiyle gerçekleştiğini iddia etmektedir. Ona göre Hizbullah, 

devlet, PKK ve ‘Rabıtacılar’ tarafından üçlü bir kuşatma altına alınmış ama buna 

rağmen Hizbullah toplu bir öldürme olayına karışmamış, öldürdüğü herkesi soruşturup 

‘katil ve suçlu’ olduklarına emin olduktan sonra öldürmüştür.  

Yusuf bunları anlattığı sırada, odada konuşmamıza izin vermeyen kedilerimi 

başka odaya götürme ihtiyacı hissettim ama kediler bundan memnun olmadıkları için 

ellerimi tırmalayıp kanattılar. Bunun üzerine Yusuf, kedilerin beni tanıdığını, onlara 

yemek ve su verenin ben olduğumu bildiklerini ama buna rağmen rahatsız edildikleri 

için beni tırmalayabildiklerini söyledi. Ona göre Hizbullah, tıpkı benim kedilerim gibi 

köşeye sıkıştırıldığı için şiddet eylemlerine başvurmuş ve bedel ödemişti.  

Birkaç saati bulan uzun görüşmemiz sona ererken görüşmecime çalışmamda 

kullanmak üzere tercih ettiği bir kod isim olup olmadığını sormuştum. Sessizce 

‘Yusuf’ demişti.  Yusuf’un taşralı bir esnaf ailesinde başlayan, cezaevinde fiziki ve 

sembolik işkenceyle devam eden ama ortalamanın üstü bir eğitimle iyi bir noktada 

tamamlanan serüvenini ister istemez, Yusuf peygamberin baba ocağında başlayan, 

Mısır’ın köle pazarları ve zindanlarında devam edip devletin zirvesinde noktalanan 

yaşamına benzetmiştim.  

 



 102

1.1.3. Öfke, Sükunet ve Şaşkınlık: Musab, Kamuran, Azad ve 

Ahmet’in Hikayeleri 

Musab, tanıdığım en farklı ve şiddet olaylarına karıştığını açıkça ifade eden eski 

bir Hizbullah mensubudur. Pek çok kişi gibi o da 1990larda, henüz bir lise 

öğrencisiyken Hizbullah’a katılır. Hizbullah öncesinde, Hizbullah’la ilgisi olmayan 

bazı siyasi meseleler nedeniyle birkaç liseden atılır veya ayrılır. Nihayet lise eğitimini 

tamamladığı yerde Hizbullah’la tanışır ve yıllarca cami faaliyetleri içinde yer alır.  

Yaptığım görüşmelerin önemli bir kısmında görüşmeciler, sessiz, mütevazı ve 

içe dönüktü. Çoğu zaman kendi tecrübelerini konuşmaktan hoşlanmazlardı. Kendi 

tecrübeleri hakkında konuşmak yerine muhayyel bir dinleyici kitlesine, bazı ithamlara 

cevap verir gibi konuşan bu kişilerin konuşmalarının büyük kısmında, devlete ve 

PKK’ye belirgin oranda bir kızgınlığın  emarelerini okumak mümkündü. Bu kızgınlık, 

medyanın Hizbullah hakkında ‘oluşturduğu imaj’ konuşulurken de 

gözlemlenebiliyordu. Ama söz konusu kendi tecrübeleri ve Hizbullah geçmişleri 

olduğunda nispeten sessizleşir, ayrılmış olanlar eleştirilerini bir kırgınlık ve sessiz 

konuşma eşliğinde dile getirirlerdi. Bu profilin tek istisnası ise Musab’tı. Beykoz 

Operasyonu olarak tanımlanan ve Hizbullah’ın lideri Hüseyin Velioğlu’nun 

öldürüldüğü 17 Ocak 2000’den sonra Velioğlu’nun intikamını almak için arkadaşları 

arasında intikam yeminleri eden Musab, bir süre sonra sorularına cevap bulamadığı ve 

hesabının nasıl verileceği konusunda doyurucu bir açıklama alamadığı için 

Hizbullah’tan ayrılır.  

Diğer eski Hizbullah üyelerinin aksine ayrılığını sofistike ve nispeten yapısal 

eleştirilerle dile getirmek yerine Musab, gizlemeye ihtiyaç duymadığı bir kızgınlıkla 

konuşmaktaydı. Bu kızgınlık, bana lise yıllarında Musab kod ismini kullanan ve birkaç 

defa şiddetine maruz kaldığım imam hatip öğrencisini hatırlatmıştı ve görüşmecim için 

Musab kod ismini kullanmayı uygun bulmuştum. İmam – Hatip lisesinin parasız yatılı 

bölümünde kalan öğrencilerden biri olarak, çevremi kuşatan Hizbullah mensuplarının 

gizli kalması gereken kod isimlerini, ciddiye alınmayan ve çoğunlukla öfke duyulan 

‘azınlıktan’ biri olarak ben ve diğer öğrencilerin önünde kullanmaktan çekinmediği bir 

ortamda birkaç yıl geçirmiş olmam, zihnimde belirgin bir Musab imajı yaratmıştır.  

Musab’ın aksine Kamuran, tanıdığım en düşük tonda konuşan kişilerden biridir. 

Hizbullah’a 16 – 17 yaşlarında katılan Kamuran, 2000li yılların ilk yarısında 



 103

Hizbullah’tan ayrılana kadar, cami faaliyetleri içerisinde bulunmuştur. Birkaç defa göz 

altına alınan ve 1990larda başlayan bir soruşturma nedeniyle 2000li yıllarda birkaç yıl 

cezaevinde kalan Kamuran, burada bazı Hizbullah mensuplarının yaptığı gibi ikinci 

üniversiteyi bitirmiştir. İslamcılık, toplumsal meseleler ve felsefe alanında ciddi 

okumaları olduğunu gözlemlediğim Kamuran, kişisel tecrübeleri yerine yapısal 

meselelerde konuşmayı tercih etmiş ve Hizbullah’tan kopuşunu bu yapısal eleştirilere 

dayandırmıştır. Kişisel meselelere dair konuşmalar ise Kamuran’ın hiç rahat 

hissetmediği, konuşmaktan özellikle kaçındığı bir olgu olarak görüşmelerimizin ana 

temalarından birini teşkil etmiştir. Bununla birlikte Kamuran’ın kişisel hikayesi ile 

ilgili verdiği sınırlı orandaki bilgi çalışma için önemli bir değerlendirme imkanı 

oluşturmuştur.  

İlkokul birinci sınıfta okulu terk eden ve bir akrabasının namaz kılmayı öğretip, 

Kur’an öğrenmesi için Hizbullah’ın cami dersleriyle tanıştırdığı Azad, 2000li yılların 

başına kadar Hizbullah’ın cami faaliyetleri içerisinde bulunur. Formel bir eğitim 

almamakla birlikte, Hizbullah’ın cami ve ev faaliyetleri sürecinde okuma yazmayı 

öğrenen ve İslamcılık alanında Türkçe literatürün önemli bir kısmını okuyan Azad için 

Hizbullah sadece bir örgüt değil, kendini var ettiği bir eğitim yuvası ve sosyal ağdır. 

Hizbullah üyesi olduğu dönemde, yaşı henüz 15 olmasına rağmen ailesi başka bir şehre 

taşınırken onlara eşlik etmemiş ve Hizbullah’ın ‘tavsiye ettiği’ şekilde Hizbullah 

evlerinde kalmayı tercih etmiştir. Kürt meselesi ve Kürtlerle ilgili konularda 

konuşmaktan çekinmeyen görüşmecime, tercih ettiği bir kod isim olup olmadığını 

sorduğumda ‘Kürtçe bir isim olmasını tercih ettiğini’ ifade etmiştir.  

Yaş itibariyle diğerlerinden büyük olan Ahmet, Hizbullah’ın önemli aşamalarına, 

bazen mağdur pozisyonunda muhatabı olarak tanıklık eden ama Hizbullah üyeliği 

oldukça kısa süren görüşmecilerdendir. Hizbullah’ın tehditlerine maruz kaldığı için 

yıllarca zorluk yaşayan Ahmet’e oldukça uzun ve bilgilendirici olan görüşmemizin 

sonunda, yaşadığı sıkıntılar nedeniyle Hizbullah’ı affedip affetmediğini sormuştum. 

Bana ‘Lê ev dosya li vê dinyayê nayê vekirin. Piştî çavên X û piştî yên bi hezaran... 

Heta em nekevin hizûra xwedê ev dosya nayê vekirin117’ demişti.  

 

                                                        
117 Bu dosya bu dünyada açılmaz. X’in gözlerinin ardından ve binlerce kişi ardından, biz Allah’ın huzuruna çıkana 
kadar bu dosya açılmayacak.  



 104

1.1.4. İsmail ve Bıçak: Cemaatin Oğulları 

Yukarıdaki profiller yapılan görüşmelerin bir kısmı olmakla birlikte, temsil edici 

özelliğe sahip olan başlıca hikayeler olarak seçilmiştir. Görüşmelerimizin hiçbiri, 

bilebildiğimiz kadarıyla, ‘cemaatin oğulları’ olarak tasvir  edilen Hizbullah’ın askeri 

kanadından biriyle olmamıştır. Bununla birlikte bazı görüşmecilerimize askeri kanattan 

birini tanıyıp tanımadıklarını sorduğumuzda cevap çoğunlukla menfi olmuştur. Buna 

rağmen görüşmecilerin askeri kanattan kişiler hakkında konuşmak istemediği izlenimi 

edindiğimizi söylemeliyiz. Zira pek çok kişi ‘tanımadığı’ bu kişiler hakkında belli 

oranda bir fikir sahibidir. Örneğin Aziz’e göre bu kişiler özel olarak seçilmektedir. 

Hizbullah’ın otoritesini sorgulamayacak, denileni yapacak kişilerdir118. Sorduğumuz 

sorulardan bir diğeri de ‘görüşmecinin kendisi ile askeri kanattan biri arasında nasıl bir 

fark olduğunu’ düşündüğüdür. Çoğunlukla cevaplar, görüşmecilerin kendilerini daha 

eğitimli ve ailenin dini bilinci açısından daha şanslı olarak değerlendirdiğidir. Onlara 

göre askeri kanattan olan kişilerin önemli bir kısmı, eğitimsiz ailelerden gelmekte, dini 

bilgi açısından yetersiz kişilerden oluşmaktadır. Bu durumun özellikle ilk zamanlarda 

bu şekilde geliştiği ama Hizbullah büyüdükçe oldukça eğitimli kişilerin de askeri 

kanadın faaliyetlerine dahil olduğu ifade edilmiştir. Askeri kanattan kayda değer 

kişileri tanıyanlar ise cezaevinde kalan Yusuf ve Kamuran’dır. Kendini ‘hala cemaat 

ferdi’ olarak tanımlayan Yusuf’a göre cezaevi ortamı, bir sonraki bölümde roman 

anlatılarının tasvir ettiği şekliyle oldukça sistematik ve disiplinlidir. Yusuf’un aksine 

Kamuran ise cezaevlerinde ciddi bir moral bozukluğunun varlığından, uzun süreli ceza 

alanlarda gözle görülür bir psikolojik çöküntüden ve şizofreniden bahsetmektedir. 

Ömür boyu ceza alan bir Hizbullah üyesine bir görüşmecimiz tarafından sorulan bir 

soruda bu kişi, ailesinin kendisini terk ettiğini, cezaevinde olduğunu, bir ümidi 

kalmadığını ve cemaatten başka tutunacak bir dalı kalmadığı ifade etmiştir. Bir başka 

görüşmede ise görüşmecimiz, ‘durumu hassas olanlar’ olarak tanımladığı askeri 

kanattan bu kişilerin, kimi zaman aylarca, hatta yıllarca aynı evden veya odadan 

çıkmadığını, yakalanma durumunda birçok kişinin mağduriyetine yol açabilecekleri 

için bu ‘fedakarlığı’ yapmak zorunda olduklarını söylemiştir. Görüşmecimiz kişisel 

olarak tanıdığı ve üç yıl boyunca aynı evden çıkmayan birinin varlığından bahsetmiştir. 

Ona göre kimi zaman perdeler bile güvenlik gerekçesiyle açılmaz ve bu kişilerin temel 

yaşamsal ihtiyaçları bir iki kişi tarafından yoğun güvenlik tedbirleri altında 

                                                        
118 Aziz’le kişisel görüşme, 20.07.2013.  



 105

giderilirmiş. Bu kişilerin gündelik hayatları ise tamamen Hizbullah’ın kontrolündedir 

ve Hizbullah’ın rızası her şeyin önündedir. Bir görüşmecimizin anlattığına göre otuz 

kişiyi vuran askeri kanattan birine pişman olup olmadığı sorulduğunda bu kişi ‘hayır, 

biz dava için yaptık. Cemaat istedi, ben de yaptım. Bir daha olsa yine yaparım’ 

demiştir. Bu anlatının aksine Kamuran, askeri kanattan kişilerin çok büyük 

çoğunluğunun pişmanlığını dile getirdiğini ifade etmiştir.  

Gündelik hayatta nereye gidecekleri, ne yapacakları, bir ‘eylemden’ sonra nerede 

saklanacakları Hizbullah tarafından belirlenmekte olan bu kişiler, ‘güvenlik’ gerekçesi 

ve açığa çıkma korkusu nedeniyle diğer Hizbullah üyeleriyle karşı karşıya 

getirilmemektedir. Ailevi bir neden veya bir ziyaret nedeniyle yapılması elzem bir 

yolculuk dahi katı bir hiyerarşik silsile içinde izne tabidir ve tüm davranışlarda 

güvenlik kaygısı ön plandadır. Bu kişilerin karşılarına çıkan herhangi birinin polis, ajan 

veya PKK’li olma şüphesi taşıdığı, bunun Hizbullah tarafından sıklıkla vurgulandığı 

ifade edilmiştir. Saha araştırmamız süresince askeri kanattan biriyle herhangi bir 

iletişimimizin olmayışı nedeniyle, askeri kanatta yer alan kişilerin sosyal profillerine 

dair net bir şey söylemek mümkün değildir. Bununla birlikte anlatılanlardan yola 

çıkarak bu kişilerin İbrahim peygamberin oğlu İsmail’i tanrıya kurban etme 

hikayesinde olduğu gibi ciddi bir ‘fedakarlıkta bulundukları’ aşikardır.  

 

1.2. Hizbullah Üyelerinde Gündelik Yaşam Pratikleri ve Aile  

“You are what you do!119” 

[C. G. Jung] 

Hizbullah üyeleri için gündelik yaşam pratiklerinin Hizbullah, Birey ve 

Gündelik Yaşam kategorisi altında müstakil bir konsept olarak belirlenmesinin nedeni 

görüşmelerde ortaya çıkan ‘idealist’ anlatıların, gündelik yaşamda nasıl pratize 

edildiğine dair bir karşılaştırma yapma ihtiyacından kaynaklanmaktadır. Bu 

kategorinin belirginleşmesinde Jung’un alıntılanan sözünde vurgulandığı gibi 

‘gündelik yaşam pratiklerine’ dair sorulan soruların etkisi de bulunmaktadır.  

Cami faaliyetlerinin merkezde olduğu dönemde aşağıda değerlendirilen 

pratikler, gündelik yaşamın vazgeçilmez unsurlarındandır. Örneğin belli bir gruptan, 

                                                        
119 Ne yapıyorsan o’sun!  



 106

camiden veya camilerden sorumlu olan Hizbullah mensupları, camide Kur’an, İslam 

tarihi gibi derslerin verilmesi gibi faaliyetlerin daha ötesinde bazı sorumluluklara 

sahiptir. Derse gelmeyen kişilerin takibi, bir sorunları olup olmadığının öğrenilmesi, 

sorunlarının çözülmesi, bu kişilerin gelişimlerinin takip edilmesi, aile ve sosyal 

ilişkilerinin gözlemlenmesi, cami etrafında bulunan işyerleri ve evlerde bulunan 

kişilerin gözlemlenmesi ve tüm faaliyetlerin haftalık olarak üst birimlere raporlanması 

bu sorumlulukların sadece bir kısmını oluşturmaktadır. Bu sorumlulukların yanı sıra, 

periyodik toplantılara katılıp direktiflerin alınması, Hizbullah’ın cami derslerinin 

aksine ‘cemaat işlerinin’ konuşulduğu, dini ve ideolojik eğitimin alındığı, güvenlikle 

ilgili durumların değerlendirildiği ve bir tehlike durumunda nasıl davranılması 

gerektiğinin uygulamalı olarak öğretildiği gündelik yaşam pratiklerinden de 

bahsedilebilir.  

Aynı pratikler ve sorumluluklar, okul yapılanması içinde bulunan kişiler için de 

geçerlidir. Okulda bulunan Hizbullah üyeleri için de Hizbullah terminolojisinde 

‘alaka’ 120  denilen kişilerle ilgilenmek ana sorumluluklardandır. Camilerdeki gibi 

düzenli bir öğretme – öğrenme hiyerarşisinin olmadığı okullarda temel sorumluluk 

‘alakanın’ tüm sorunlarıyla ilgilenmek ve elden geldiğince onu yeni ‘Hizbullahi’ 

çevresinden başka bir sosyal ilişkisi kalmayacak şekilde soyutlamaktır. Belli bir 

süreden sonra hazır olduğuna inanılan bu kişilere ‘davet’ yapılmakta ve kabul etmeleri 

durumunda kendilerinden özgeçmiş ve ‘son altı ay içinde çekilmiş’ bir fotoğraf talep 

edilmektedir.  

Son altı ay içinde çekilmiş fotoğraf talebinin gerçek olup olmadığı ve gerçekse 

illegal bir örgüt içerisindeki bürokrasinin ironik taraflarını bir tarafa bırakacak olursak 

Hizbullah, mensuplarını ve onları çevreleyen sosyal yaşamı yakından kontrol eden bir 

yapıdadır. Hizbullah, bu özgeçmişte kişinin yaşam hikayesi, ailesi ve çevresi hakkında 

detaylı bilgiler, ailesi ve akrabalarının politik görüşleri gibi pek çok ayrıntıyı talep 

etmiştir. Bunun yanı sıra pelür kağıda haftalık periyodlarla yazılan ve Hizbullah 

mensubunun çevresinde ne olup bitiyorsa anlatmasının beklendiği raporlar, gündelik 

yaşamın önemli bir rutinidir. Dikkatle değerlendirilen bu raporlardan bilgi eksikliği 

gibi gerekçelerle zayıf bulunanlar ise, raporu tutan kişiye iade edilip tamamlanması 

talep edilmektedir. Rutin raporların yanı sıra ‘ihtiyaç duyulduğunda’ bazı kişi ve 

                                                        
120 Türkçe’ye ilişki olarak çevrilebilecek bu kelime, Kur’an’da Muminun suresi 14. ayette insanın ana rahminde 
geçirdiği süreçler anlatılırken embriyo kelimesinin karşılığı olarak kullanılmaktadır. Alaka kelimesinin Hizbullah 
tarafından hangi anlamda kullanıldığı bilinmemektedir.  



 107

olaylara dair ek raporlar talep edilmiştir. İhtiyaçtan kasıt ise, hakkında istihbarat 

yürütülen kişiye dair kapsamlı bilgi talebidir. Musab’a rapor yazıp yazmadığını 

sorduğumuzda;  

“Musab – Yazıyorduk, bize sorulan şeyleri, dikkatimizi çeken şeyleri... ta 

oturduğumuz konutlara kadar. Ondan sonra caminin bulunduğu bina çevresi... 

Hatta bir bakkal vardı. X’liydiler. Çocuğun ismi Mervan’dı. Mervan ismi normalde 

kolay kolay Sünni şeyde görülmez yani. Öyle zannediyorum Alevi olsa gerek121. 

Çocuğun bir tanesinin ismi Nazım’dı. Onlarla ilişkim iyiydi. Çay içerdik, muhabbet 

ederdim. Şey bile derdim, hani karşı karşıya gelirsek tanımam sizi, siz de beni 

tanımayın diye. Onun dışında eleştirildiğim oldu. Cemaatten kulağımı çektiler.  

Mehmet Kurt – Genelde nasıl bilgilerdi?  

Musab – Yani onların fikirlerine dair, ne olduklarına dair, bize bakışlarıyla 

ilgili. Çok sallamazdım. Hani detaylı bilgi vermezdim.122” 

Şüphe duyulan herkes hakkında bilgi talep edilmesi ve Hizbullah mensubu 

herkesin raporlar yoluyla bir istihbarat elemanı gibi kullanılması, Hizbullah’ın 2000 

öncesi yapısında rutin bir uygulamadır. Beykoz Operasyonu sonrasında örgüt arşivinin 

ele geçirilmiş olması ve Hizbullah’ın illegal bir örgüt olarak dağılma sürecine girmesi 

bu uygulamanın bitirilmesine neden olmuştur. Hizbullah’ın yeniden toparlandığı 2003 

sonrasında ise legal faaliyetler ağırlıkta olduğu için bu uygulamaya başvurulmadığı 

tahmin edilmektedir.  

Hizbullah’ta gündelik yaşamın önemli unsurlarından biri de güvenlik ve 

gizliliktir. Güvenliğin had safhada gözetildiği Hizbullah’ta, tüm mensuplarının devamlı 

dikkatli olmaları talep edilmekte, takip edilip edilmediklerine dair kontrol etmeleri 

istenmekte ve bu konular gündelik yaşamda uygulamalı olarak öğretilmektedir. 

Örneğin gidilecek bir evin güvenli olup olmadığını kontrol etmek için pencereye bir 

saksı koyma, arkadan takip eden varsa görebilmek için sokağı geniş alma, bir başka 

Hizbullah elemanıyla dışarıda bir yerde görüşülecekse oraya vaktinde gidip 

görüşülecek kişi bulunamayınca belli periyotlarla birkaç defa daha kontrol etme ve 

belli bir süre sonra bu kişinin gelmediği tespit edildiğinde sorumlulara haber verip, bu 

                                                        
121 Musab’ın Mervan isminin Sünniler tarafından tercih edilmediği ama Aleviler arasında yaygın olduğu cümlesi, 
gerçeklikle taban tabana zıttır. Zira Kerbela olayında Hz. Hüseyin’in öldürülmesinden sorumlu olan kişinin adı 
Mervan’dır. Bu nedenle Aleviler arasında Mervan ismine rastlamak mümkün değildir. Bununla birlikte Sünniler 
arasında da yaygın olmayan bu isim, farklı bir isim olması nedeniyle Musab tarafından Alevi ismi olarak 
düşünülmüş olabilir.  
122 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014.  



 108

kişinin yakalandığı varsayılarak bildiği evlerin boşaltılması veya evdeki Hizbullah 

materyallerinin yok edilmesi bu önlemlerin sadece bir kaçıdır. Gözaltına alınma, 

sorgulanma veya tutuklanma gibi bir durumun gelişmesi durumunda bu kişinin bildiği 

tüm evler boşaltılır ve ilişki içerisinde olduğu Hizbullah elemanları, ne kadar süreceği 

belli olmayan bir saklanma sürecine girer. Sorgulanan Hizbullah mensubu içinse 

konuşmamak, arkadaşlarını ve grubunu ele vermemek asıl amaçtır. Bu nedenle her 

Hizbullah elemanının sorguya çekilmesi durumunda sorumlusuna dair vereceği sahte 

bir eşkâl vardır. Hizbullah’tan ayrılmasının üzerinden ondan fazla zaman geçmesine 

rağmen Azad, polise verilmek üzere tüm detaylarına çalıştığı sahte eşkâli bir çırpıda 

saymıştır. Son olarak bu tedbirlerin özellikle 1999 ve sonrasında artan polis 

operasyonları neticesinde hayati önem kazandığı ve yıllarca çalışılan bu bilgilerin, 

Hizbullah mensuplarının polisten saklanması ve kaçış sürecinde oldukça etkili olduğu 

söylenebilir.  

Bu bilgilerden de anlaşılacağı üzere güvenlik ve gizlilik Hizbullah üyelerinin 

gündelik yaşamlarında hayati öneme sahiptir. Hizbullah elemanları, tanıştıkları en 

sıradan kişinin dahi PKK’li, güvenlik görevlisi, JİTEM elemanı ve istihbaratçı 

olabileceği konusunda sıklıkla uyarılmış, neticede Hizbullah yapısı içerisindeki 

sorumlular dışında hiç kimseye güvenmemeyi öğrenmişlerdir. Bunun yarattığı 

psikolojik rahatsızlık ve teyakkuz halinin, Hizbullah mensuplarında nasıl bir korku ve 

şüphe hali yarattığı tahmin edilebilir. Adeta sorgu durumunda polise verilmek üzere 

tasarlanan sahte profil, adeta Hizbullah elemanının gündelik hayatını kontrol eden bir 

otoriteye dönüşmüştür. Yarattığı psikolojik teyakkuz göz önünde bulundurulduğunda 

bu profilin, gerçek bir karakterden çok da farklı olmadığını, hatta daha etkili 

olabileceği öne sürülebilir. Bu eşkâlin Azad’ın zihninde capcanlı durması ve Azad’ın 

hala gayrı ihtiyari bir şekilde sokakları geniş bir açıyla döndüğünü ve arkasını kontrol 

ettiğini söylemesi bu iddiayı güçlendirmektedir. Nitekim Azad’la buluşmamızda da 

benzer bir durum tekrar etmiş, görüşme saati ve yeri Azad tarafından iki defa 

değiştirildikten sonra sokağa bakan ve birkaç çıkış noktası bulunan bir çay evi tercih 

edilmiştir. Azad’la görüşmemiz boyunca tüm hareketlerimiz, dikkatli bir gözlemci 

olduğunu fark ettiğim Azad tarafından kontrol edilmiştir.  

Tüm korunma çabalarıyla birlikte 1990larda bir Hizbullah mensubunu tanımak 

zor değildir. Birlikte yaşamanın yarattığı aidiyet duygusunun sonucu olan ortak bir 

estetik duygusu ve dini hassasiyetler nedeniyle şalvar tipi veya bol pantolonlar giyen, 



 109

işi elveriyorsa sakallı123, namaz kılarken ağırlığını bir ayağının üstüne verip ellerini 

göbeği yerine kalbinin altında bağlayan bu ortak tutum, ayırt edici bir özellik olarak 

Hizbullah mensuplarından gözlemlenebilmekteydi. Kadınlar içinse bu ortak dini 

algılayış ve estetik kendisini siyah çarşaf veya geniş siyah pardösü şeklinde 

göstermektedir. Bununla birlikte tüm siyah çarşaf giyenlerin Hizbullah mensubu 

olduğu yanılgısına kapılmak yanlıştır. Yaptığımız gözlem ve görüşmelerde orta ve üstü 

yaş grubundaki kadınların güneydoğunun bazı yerlerinde geleneksel olarak siyah 

çarşaf giydiği ortaya çıkmış, gençler arasında ise Hizbullah veya başka bir İslamcı 

gruba aidiyet nedeniyle siyah çarşafın tercih edildiği ifade edilmiştir124.   

Hizbullah mensuplarının aile yaşamı da gündelik yaşamın analizinin bir parçası 

olarak oldukça değerli bilgiler sunmaktadır. Bu noktada bireysel olarak Hizbullah 

üyesi olanlar ile aile olarak Hizbullah mensubu olanlar arasında bir farkın olduğu 

vurgulanmalıdır. Bireysel olarak Hizbullah mensubu olan kişiler, büyük oranda 

aileleriyle psikolojik gerilimler yaşamakta ve hatta  kimi zaman fiili şiddete maruz 

kalmaktadır. Bunun en önemli örneklerinden biri, Hizbullah üyesi olduğu için PKK’li 

olduğu iddia edilen babası tarafından 14 yaşındayken öldürülen Ali ile ilgili ezgidir. 

Hizbullah mensuplarının hatıralarında ve grup aidiyetlerinde önemli bir yer tutan 

albümlerden Şehitler Kervanı’nın yedincisinde Ali’nin hikayesi silah sesleri eşliğinde 

şu sözlerle tasvir edilmektedir.  

Küçük Alim gelmedi bugün güllerim yaslı 

Kara gözlüm nerdesin annenin gözü yaşlı 

Bir başka baharda mı gülecek gözlerimiz 

Bir baba mermisi mi görecek yüreğimiz 

 

On dördünde gül yüzlüm yine bahar gelecek 

Göreceksin şehadet ne müjdeler verecek 

Can verdiğin toprakta kim bilir ne kadar gül 

Nice Fuat, Hanifi, Aliler can verecek 

 

                                                        
123 Sakalın pek çok nedenden dolayı uzatılabileceği ve sakallı birinin doğal olarak Hizbullah mensubu olarak kabul 
edilemeyeceği vurgulanmalıdır.  
124 Fethullah’la kişisel görüşme, 11.08.2013.  



 110

Bir başka baharda mı gülecek gözlerimiz 

Bir baba mermisi mi görecek yüreğimiz 

 

Senin derdin başkadır dilin dönmüyor Alim 

Ellerim savaştadır öfkem dinmiyor Alim 

Bir baba mermisiyle İslam için ölüme 

Selam küçük şehidim lanet olsun zulüme 

 

Bir başka baharda mı gülecek gözlerimiz 

Bir baba mermisi mi görecek yüreğimiz125 

Ailelerle yaşanan gerginliklerin az bir kısmı bu denli trajik şekilde 

sonuçlanmakla birlikte, yaşanan gerilimin boyutları oldukça yaygındır. Ailelerin 

Hizbullah’a karşı oluş nedenleri arasında güvenlik endişeleri, politik nedenler ve 

Hizbullah’ın Şii bir örgüt olduğu inancı başı çekmektedir. Yaşanan gerilimler ve 

çatışmalar ise peygamber ve sahabenin hayatından verilen örneklerle 

meşrulaştırılmakta ‘Bunlar İslam adına başımıza geliyor, direneceğiz, boyun 

eğmeyeceğiz. Hakka isyan varsa kula itaat yoktur. Dünyevi konularda annemizin, 

babamızın sözünü dinleyeceğiz ama cemaat ile ilgili konularda babamızdan izin 

almayacağız. Onun rızası bizim için önemli değil. Başımıza gelen sövgüler, dayaklar, 

hakaretler bize sevap olarak geri dönüyor126’ denilmekte ve Müslüman olduğu için 

aileleriyle karşı karşıya gelen sahabeden Yasir’den, Ammar’dan ve Musab bin 

Umeyr’den örnekler verilmektedir.  

Görüşmelerimiz esnasında ailelerinin rızası olmadığı için onları terk edip 

Hizbullah evlerinde yaşamaya başlayan pek çok kişinin varlığından haberdar olduk. Bu 

evler, bir kaç parça eşyayla döşenen, güvenlikle ilgili bir problem yaşandığında hemen 

tahliye edilebilecek ve çoğunlukla ara mahallelerde ve şehrin çeperlerinde yer alan 

yerlerdir. Bu evlere giriş ve çıkış, geniş güvenlik önlemleri altında olmaktadır. Yine 

komşularla ilişkilerin iyi tutulması ve bu yolla onlar hakkında bilgi sahibi olmak, 

güvenlik tedbirlerinden bir diğeridir.  

                                                        
125 http://www.youtube.com/watch?v=gQI9xGijSJg, Erişim Tarihi: 15.06.2014. 
126 Dilgeş’le Kişisel Görüşme, 22.09.2013.  



 111

Dilgeş’in ifade ettiğine göre Hizbullah’a ailecek katılım oldukça azdır. 

Dilgeş’in gözlemlerinin 1990ların başına dair olması, durumun daha sonra değişmiş 

olabileceğini düşündürtmektedirDaha önce bahsi geçen Sermest ise Hizbullah’a 

ailesiyle birlikte katılmış kişilerdendir. Sermest’in verdiği bilgilere göre tipik bir 

Hizbullah ailesi, her zaman herhangi bir Hizbullah mensubunun kalmak veya 

saklanmak için gelebileceği, kimi zaman evdeki sayının 20 – 30’u bulabildiği evlerdir. 

Bu evlerde güvenlik soruşturmalarının yoğunluk kazandığı veya şiddet olaylarının 

arttığı hassas dönemlerde nöbet tutulmakta ve evin etrafındaki gündelik hayat dikkatle 

kontrol edilmektedir. Nitekim Mehmet Baran’ın yazdığı Yaşanmışların Hikayesi 

kitabında da güvenlik gerekçesiyle nöbet tutma ritüelleri anlatılmaktadır (2007). 

Ailenin tümü Hizbullah’a üye olsa bile, güvenlik ve gizlilik gerekçesiyle hiç kimse 

diğer aile fertleriyle Hizbullah’a dair konuşmamaktadır. Bu anlamda örgüt faaliyetleri 

açısından sorumluluk duyulan kişi, Hizbullah içinde konumu ne olursa olsun ailenin 

bir başka ferdi değil, kişinin kendi sorumlusudur ve kimi durumlarda ailede her fert 

başka bir sorumluya bağlı olarak çalışabilmektedir. Öyle ki bir Hizbullah 

mensubundan kardeşi veya bir başka aile ferdi hakkında rapor istenebilmekte veya 

kimi zaman kişi, kardeşi hakkında ajan veya muhbir olma şüphesiyle raporlar 

yazmaktadır. Bu raporlar gizlilik ve önemlerine göre şehir sorumlularına 

gönderilebileceği gibi, iyice katlanıp küçültülen kağıdın üzerine cemaati ifade etmek 

için C harfi yazıldığında doğrudan Hizbullah yönetimine gitmekte ve verilen cevap 

aynı kanallarla geri dönmektedir. Bu rapor ve yazışmaların yetkili olmayan biri 

tarafından okunması yasaktır ve mesaj okunduktan sonra güvenlik gerekçesiyle yok 

edilmek zorundadır.  

Hizbullah ailesinin bir diğer özelliği ise, takibat durumlarında doğal bir 

saklanma mekanı sunmasıdır. Hizbullah evine sığınan Hizbullah üyesi, evin baskına 

uğraması durumunda ailenin bir akrabası gibi davranmakta ve tercihen önceden 

hazırlanmış bir senaryoya göre hareket edilmektedir.  

Görüşmelerde ortaya çıktığı gibi bir Hizbullah üyesinin gündelik hayatı katı bir 

hiyerarşi, görev bölümü ve güvenlik kaygısının merkezde olduğu bir şekilde devam 

etmektedir. Bu güvenlik ve gizlilik uygulamasının sınırları diğer aile fertleriyle bir şey 

paylaşmamaktan, kendi kardeşini raporlamaya kadar yoğun bir otokontrol biçimine 

dönüşmekte ve kişinin dışarıdan bir kontrol olmaksızın Hizbullah prensiplerine uyması 

sonucuna yol açmaktadır.  Bu anlamda Hizbullah’ın katı bir örgüt hiyerarşisine sahip 



 112

olduğu ve küçük, gizli ve suç odaklı gruplarla ilgili sosyoloji literatürünün betimlediği 

bir yapı arz ettiği ifade edilebilir (Gastil, 1993; Boyd, 1991). , 

 

1.3. Hizbullah’tan Kopuş, Kopuş Biçimleri ve Kopuşun Travması 

Hizbullah, birey ve gündelik yaşam kategorisi altında incelenen son konsept, 

Hizbullah mensuplarının Hizbullah’tan ayrılma süreçleridir. Hizbullah’tan kopuşun 

bireysel ve grupsal olarak iki şekilde gerçekleştiği ve her iki durumun farklı sonuçlar 

yarattığını tespit etmiş edilmiştir. Bireysel kopuşlar dönemsel olarak Beykoz 

Operasyonu öncesi ve sonrasında özellik ve sonuçları açısından farklılık arz 

etmektedir. Hizbullah içinde bulunulan konum da kopuşun biçimi ve sürecini etkileyen 

bir diğer faktördür. Bunları sırasıyla inceleyecek olursak karşımıza şu sonuçlar 

çıkmaktadır.  

Bireysel kopuşlar bir anda gerçekleşmemekte, genellikle kopuş belli bir zaman 

dilimine yayılmaktadır. Örneğin Hizbullah’ta bir yıldan uzun bir süre geçiren Dilgeş, 

kopuşunun da bir yılı bulduğunu, zaman zaman Hizbullah üyeliği döneminde tanıştığı 

kişilerin ona neden Hizbullah’tan ayrıldığını sorduğunu ve geri dönmesi gerektiğini 

söylediklerini ifade etmektedir. Dilgeş’e göre kopuşun aşamalı gerçekleşmesi, kişisel 

güvenliğini korumak ve ‘bir anda tepki koyuyormuş gibi’ görünmemek içindir. 

1990ların başında, henüz şiddet olayları başlangıç aşamasındayken şiddet olaylarından 

duyduğu rahatsızlık ve Hizbullah’ın PKK merkezli Kürtlük aleyhtarı söylemleri 

nedeniyle Hizbullah’tan ayrıldığını ifade eden Dilgeş, ayrılık sonrasında herhangi bir 

sorun yaşamamıştır. Dilgeş’in ayrılması, yapısal/eleştirel bir ayrılık olarak 

değerlendirilebilir.  

Yapısal/eleştirel ayrılıklar Sermest’in kopuşunda da etkindir. Hizbullah içindeki 

bazı kişilerin samimiyetinden duyulan şüphe, yazdıkları raporların ilgililere 

iletilmemesi ama iletilmiş ve cevap verilmiş gibi yapılması, Sermest’in ilgilenmesi 

gereken ‘alakalarla’ ilgilenmemesi ve dünya klasikleri olarak bilinen romanlar gibi 

cemaatin tasvip etmediği kitaplar okuması nedeniyle eleştiri alması Sermest’in 

Hizbullah’tan kopuş sürecini başlatmıştır. Yine artan şiddet, Sermest’te ciddi şüpheler 

yaratmıştır. Sermest’in bu dönemi pişmanlıkla hatırladığı ve etkisinden 

kurtulamadığından, Sermest’in profili aktarılırken de bahsedilmişti. Sermest’in kopuşu, 

Dilgeş’in kopuşuyla karşılaştırıldığında daha zor olmuştur. Zira Sermest’in ailesinin 



 113

büyük kısmı hala Hizbullah üyesidir ve ailesinin karşı çıkmasını da göze alan Sermest, 

Hizbullah’tan ayrılmıştır. Fakat bilmediği şey, ailenin Hizbullah’a katılmasına aracı 

olan abisi de Hizbullah’tan ayrılmıştır ama ayrılığını kimse bilmemektedir. Ağabeyi 

okul bitene kadar Hizbullah içinde faaliyetlerine devam ediyormuş gibi yapmaktadır. 

Aileden iki ferdin Hizbullah’tan ayrılmasına rağmen bunu birbirlerine söylememiş 

olması, ayrılışın güvenlik kaygılarıyla ne kadar iç içe olduğunu göstermektedir. 

Sermest Hizbullah’tan ayrılışını şu şekilde anlatmaktadır.  

“X dedim, artık dedim bu iş beni sarmıyor. Bu işte yokum. Bak dedi, sen 

böyle bir şey yaparsan bizim için bitersin falan fistan. Benim için bitti dedim. 

Sonuçlarına katlanırsın dediler. Ben de elinizden geleni ardınıza koymayın dedim. 

Cuma günüydü. Çıktık. Pazartesi günü geldim, selam verdim, kimse (selamımı) 

almıyor. Ulan baktım okulda tanıdığım kimse yok, hiç kimse yok! (gülüyor). Hiç 

kimse yok, bir kişi bile yok. Ve selamımı almıyorlar. Bırak selam almamayı, 

yüzlerini çeviriyorlar. Yollarını değiştiriyorlar. Vay be! Bakıyorum böyle ciddi 

anlamda onlara emek verdiğim, onlar için uğraştığım... Baktım adamlar küs. Sanki 

hiç tanışmamışız. Çıktım dışarı sigara içtim. Hepsi tek başıma tabi! Kimseyi 

tanımıyormuşum yani!  

Kendimizi işin içinde gördük. Yani benim için lise ikiye kadar, herhalde 

onun dışında bir hayat yoktu. Merkez o. Arkadaşlar sipariş usulü, her şey sipariş 

usulü. Düşünsene ilk gün gittin, okulda orta birinden tut lise sona kadar senin 

arkadaşların var. Bir yönden avantaj ama dezavantajları da var. Hatırlıyorum ben 

lise ikiye kadar bir şarkı dinlemiş değilim. Şarkıyı bırak türkü bile dinlemişliğim 

yoktur. Aşık oldum, beş yıl boyunca aşık olduğumu kendimden bile gizledim. Aşık 

olduğum için davaya ihanet ettiğimi düşündüm. Büyük vicdan azabı çektim. Çünkü 

ısmarlama, her şey ısmarlama!  

... 

Ayrıldığımda okul da çalkalandı. Onlar böyle beklemiyordu. Onların 

kurduğu tüm alakalar fiyaskoyla sonuçlandı. Belli bir aşamaya getirdikleri 

kimseler bitti. Kimse de yanıma yanaşmıyor. E diğerleriyle de zaten hiçbir ilişkimiz 

olmadı neredeyse.  

Sonra onlardan biri aleyhimde bir dedikodu çıkarmış. Sözde ben öğretmeni 

onların aleyhine kışkırtmışım. Sen ne saçmalıyorsun dedim. Baktım adam bana 

cephe almayı bırak, kanımı akıtmak için yol arıyor. Yok artık dedim. Sen kim 

oluyorsun, git senin sahibin gelsin terbiyesiz, dedim (Sinirleniyor). Neyse bizim X 



 114

bir daha sipariş gönderdi, dedi konuşalım. Şehir dışında bir yere gittik, konuştuk. 

Dedi yav sen bizim çocuklara şey yapıyorsun. Ben de dedim senin cemaatinden 

ayrıldım, İslam’dan ayrılmadım. Kimsin, nesin? Ben size karışmıyorum, siz de 

bana karışmayın dedim. Ben sizin aleyhinize zerre kadar bir şey yapmam, 

yaptırmam da dedim. Siz beni tanımamışsınız dedim. Vallah dedi, ben bilmiyorum 

ama ayağını yorganına göre uzat! Ben de dedim elinden ne geliyorsa yap dedim. 

Bazı ayaklar yorganlardan uzak olur. Dedi, sen bilirsin.  

Gittim. Artık okul da sıkmaya başladı. Onları ciddiye de almıyordum. Çünkü 

hangisinin ne mal olduğunu biliyordum. 

... 

Ondan sonra neyse okulda iyice sıkmaya başladı. Sonra XX geldi. Sen 

geldin. Sen şiir yazıyormuşsun falan. Onun için gelmiştin. Biz de seni takmamıştık!  

Mehmet Kurt – Niye takmamıştınız? (gülüyor) 

Sermest – Bizim derdimiz başımızdan aşkın. Sen şiir diyorsun! Proje 

yapıyoruz, kaçacaz. Artık okul okumayacaz, yeter! Okumanın da cazip bir tarafı 

kalmadı. Neyse okulu bıraktık gittik.  

Mehmet Kurt – Nereye gidiyordunuz?  

Sermest – Niye Malatya, bilmiyorum. Malatya’ya gittim.  

Mehmet Kurt – Nasıl gittin?  

Sermest – Biletimi kestim, gittim. Akşam eve gideceğim diye gittim, oraya 

gittim. Aaa! (şaşırıyor) o çok önemli, biz milleti dolandırdık. Para meselesi. Biz 

milleti dolandırdık. Dedik okul gazetesi çıkaracaz, dergi çıkaracaz. 

Mehmet Kurt – Şiir de yazıyorsun!  

Sermest – Şiir de yazıyoruz (gülüyor). Neyse o öğretmenden bu kadar, şu 

öğretmenden bu kadar... Birçok kişi vardı. Bir kaç esnaf vardı, onlara da söyledik. 

Onlar da destek verdiler. Ondan sonra dedik artık paramız var, gidelim!  

Mehmet Kurt – Planı bilinçli yaptınız yani! 

Sermest – bilinçli canım! (gülüyor) 

Mehmet Kurt – X niye kaçıyor seninle bu arada?  

Sermest – Canımız sıkılmış yav! Değişiklik yapacağız. X sen git dedi, ben 

sonra geleceğim dedi. Sonra ben gittim, Malatya’da bir gün kaldım. Baktım bir şey 

yok. Antalya Kemer’de iş var dediler. Kalktım Antalya’ya gittim. Hayatımda ilk 



 115

defa denizi gördüm. Denizin suyunu tattım, tuzlu olduğunu anladım. Dedim tüh 

kahretsin, bu su içilmiyor!  

Mehmet Kurt – Bu kadar su ve içilmiyor ha!  

Sermest – Evet, çok saçma gelmişti bana (gülüyor). Yani dünyayı 

görmemişiz. Sonra gittim, Kemer gibi bir yere, tatil yerine düşmüşüm. Ulan 

çalışıyoruz, hiçbir iman, hiçbir izan yok millette. Hiç utanma yok, tamam mı? 

Bakıyorum, afallamışım, böyle yolun ortasında çıkarıyor pantolonunu. Hiç utanma 

yok! Turist harbiden gavurmuş dedim. Neyse bir ay kadar kaldım, sonra abim geldi 

beni okula geri getirdi. Bir daha gittik okula. Bu sefer bahane bulmamız lazım. 

Sıkıldık, kaçtık diyemeyiz. Bu sefer ihaleyi Hizbullah’a yıktım. Onlar yaptı dedim. 

Abim hepsini fırçaladı. Dedi bu okula gelecek dedi. Eğer buna bir şey olursa sizi 

yakarım dedi. Siz kim oluyorsunuz, dedi. Daha dünkü çocuksunuz, dedi.” 

Sermest’in anlatısında Hizbullah aidiyetinin ne denli güçlü olduğu ve ayrılıktan 

sonra kendisine uygulanan sosyal dışlamanın boyutları dikkat çekicidir. Her ne kadar 

Sermest, ‘ihaleyi Hizbullah’a yıktık’ dese de, Sermest’in yaşadığı sosyal dışlama ve 

yalnızlık hissinin okulu bırakıp kaçmasında etkilidir. Buna ilave olarak Sermest’in 

Antalya’da yaşadığı tecrübeler ve bunlara verdiği tepkiler, Sermest’in psiko – sosyal 

durumuna dair göstergelerle doludur. Bu göstergelerin başlıcaları Sermest’in daha önce 

tanımadığı bir kültürel ortamda hissettiği yabancılık duygusu ve Sermest’in sınıfsal 

durumunu ortaya koyan ekonomik bileşenler olarak ifade edilebilir. Daha birkaç ay 

evvel ‘şeriatın eli kulağındadır’ diye büyük bir inançla bağlı olduğu Hizbullah’tan ve 

onu kuşatan sosyal çevreden tamamen farklı olan bu ‘yeni dünya’, Sermest’i 

şaşırtmıştır. Kopuş sonrasındaki yalıtılmışlık ve dışlanmışlık hissi, Sermest’in kopuş 

travmasının yansımalarıdır.  

Aynı travma görüşülen diğer eski Hizbullah mensupları için de geçerlidir. 

Önceki bölümde İstanbul’a gidince oradaki farklılığı görüp, şeriat istedikleri ülkenin 

düşündüklerinden çok farklı olduğunu söyleyen Azad’la aynı şekilde Musab da 

İstanbul’da bir kırılma yaşamıştır.  

“ Mehmet Kurt – Peki ayrılma gerekçen neydi?  

Musab – Bir çok şey var. Tek bir gerekçeye endekslemek doğru olmaz. 

Mesela biz bir devrim yapacaktık. Yani böyle bir hayal vardı. İstanbul’a gittim ben, 

Tayyipçileri gördüğüm zaman ilk şeyim orada kırıldı zaten. Yav dedim, biz ne 



 116

yapıyoruz abi dedim. Hangi İslam, hangi devrim, neyden bahsediyorsun! Artık bu 

İslamcılardan gıcığım geliyor. Çoğu ideolojik yavşaktır. (gülüyor).  

Yine tabi bizim gözümüzde cemaatin dokunulmazlığı vardı. Yani PKK’yle 

girdiği savaşta galip çıkmıştı. O zaman öyle düşünüyorduk. Ama şimdi öyle 

düşünmüyorum. O zaman galibiyetti bizim için. Sonra Beykoz’da öyle bir darbe 

yiyince. Yani sıradan adam bile bu tür bir hataya düşmeyecek kadar birikimli iken, 

örgüt lideri olarak sen nasıl öyle bir şey yaparsın127. Bunun gibi yüzlerce şey. Tabi 

böyle bir darbe gelince şoka girdik. Arkadaşlarla oturduk. Başta intikam yeminleri 

ettik. İşte şöyle yapacağız, böyle yapacağız. Neydi bu yani, bir balon gibi 

sönüverdi.128” 

Musab gibi pek çok kişi Beykoz Operasyonu’nu takip eden bir kaç yılda 

Hizbullah’tan ayrılmıştır. Hizbullah’tan ayrılmaların kitlesel boyuta vardığı bu 

dönemde, daha önceki dönemlerde yaşanan bireysel kopuşlar gibi travmatik durumlar 

oluşmuştur. Bununla birlikte bu travmatik durumlar, eskisi gibi sosyal dışlama şeklinde 

olmaktan çok, liderin öldürülmesi, güvenlik operasyonları ve tutuklamalar ile 

Hizbullah’ın medyaya yansıyan infazları sonucunda oluşmuştur. Bu dönemde yaşanan 

şaşkınlık ve ‘psikolojik tahribatı’ Kamuran, şu şekilde ifade etmektedir.  

“Hani psikolojik olarak ilk zamanlarda müthiş bir şey yaşadım. Zorluk 

yaşadım. Sosyal çevren onlar, bugüne kadar umutlarını bağlamışsın. Birçok şeyi 

göze almışsın onlar için. Kopuş kolay olmuyor. Bende o ilk dönemlerde müthiş bir 

psikolojik tahribat yarattı yani. Bunu da şeyle aşabildim ancak. Yani kendi 

etrafımda arkadaşlık, dostluk ettiğim arkadaşlarımla paylaşarak aşabildim. Yani 

öyle bir şeyimiz de vardı. Şansımız vardı. Bizim gibi düşünen, bizim gibi geçmişte 

onlarla beraber olup bağını koparan insanlar vardı etrafımızda. Şimdi o duygusal 

paylaşım seni motive ediyor aslında. Diyorsun ki ben tek değilim, benim gibi başka 

insanlar da var. Oradan bir destek sağlıyorsun. Sonra da kendi müstakil şeyini 

kendin yaratıyorsun zaten. Bir özgüven de geliştiriyorsunuz. Fakat bu her insanda 

öyle olmuyor. Yani birçok insan tanıdım, İslami yaşantısını bıraktı. Ateist oldu. 

Yozlaşanlar oldu. Uyuşturucuya başlayanlar oldu. Namazı bırakanlar oldu. 

Ulusalcı olanlar oldu.  

Mehmet Kurt – Türk ulusalcısı mı?  

                                                        
127 Velioğlu’nun Beykoz Operasyonu sonrası öldürülmesi, Hizbullah arşivini yok etmekle görevli Edip Gümüş ve 
Cemal Tutar’ın bunu tam anlamıyla yapamaması ve Velioğlu’nun öldürüldüğü operasyondan yara almadan 
kurtulmasına vurgu yapılmaktadır.  
128 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014.  



 117

Kamuran – Hayır, hayır! Kürt ulusalcısı. Yani bu gibi tipler oldu.  

Mehmet Kurt – Başka böyle bildiğiniz örnekler var mı? Bir arkadaşım 

okuldan tanıdığı iki eski Hizbullah üyesini Protestan kilisesinin ilahi korosunda 

görmüş?  

Kamuran – Yani öylesini görmedim de, ziyadesiyle yozlaşanları gördüm.  

Mehmet Kurt – Keşke hiç bulaşmasaydım dediğiniz oluyor mu? Yoksa...  

Kamuran – Oluyor tabi. Keşke hiç bulaşmasaydım dediğim oluyor. Niye 

oluyor? Çünkü müthiş bir şey yaşıyorsunuz. Yani otuzlu yaşlara gelmişsiniz, 

kendinizi yaşlanmış hissediyorsunuz. Yıpranmışlık var. Yani kendi içinizde çok 

ciddi anlamda sorunlar yaşıyorsunuz. Çok daha salim, daha müstakim, daha 

sağlıklı sosyal çevre olabilir diyorsunuz. Daha iyi bir tercih yapabilirsiniz 

diyorsunuz. Yani bunu yapamayan adam, ders almamış demektir. Dolayısıyla yav 

ne olursa olsun güzeldi, şuydu buydu, iyi ki oldu demek bence akıl karı bir şey 

değil!129” 

Kamuran’ın kopuşu Beykoz Operasyonu sonrasına denk geldiği için, çevresinde 

kendisi gibi pek çok kişi bulunmaktadır ve bu açıdan Sermest’in yaşadığı sosyal 

dışlanmayı yaşamamıştır. Dahası Beykoz Operasyonu sonrasında Hizbullah, birkaç yıl 

toparlanma süreci yaşadığı için, ayrılan bir ferde böyle bir baskı uygulayacak güçte 

değildir.  

Yusuf’a göre Hizbullah’tan ayrılan hiç kimse, bu ayrılıştan dolayı herhangi bir 

sorun yaşamamıştır. Sorun yaşayanlar, sorgulanan ve işkence görenler ihaneti ve 

ajanlığı tespit edilenlerdir. Yusuf, eğer arşivler açıklanırsa, Hizbullah’ın iç infazlarının 

altında bu nedenlerin yattığının anlaşılacağını iddia etmektedir. Yusuf bu konuda 

oldukça iddialıdır ve Beykoz arşivinin açıklanması durumunda birçok kişinin, sevdiği 

kişilerden nefret edeceğini iddia etmektedir. Diğer yandan Yusuf, Beykoz 

Operasyonu’nun yarattığı şoku kabul etmekte ve pek çok kişinin bunu atlatamadığını 

ifade etmektedir. Yusuf’un bu şoku atlatmasına kolaylaştıran nedenler ise birebir 

tanıklık ettiği bazı olaylarda Hizbullah’ın iddialarının doğru olduğunu görmesi ve 

gördüğü bir rüyadır. Bu rüyada Yusuf, Diyarbakır ovasında bir ateş yandığını ve içinde 

büyük bir sıkıntı hissettiğini görür. Ova farklı noktalarda yanan ateşlerle gecenin 

ortasında parlamaktadır. Daha sonra bir nisan yağmuru bastırmakta ve tüm ateşler 

sönmektedir. Rüyasının tabirini sorduğu ‘yetkin biri’, Yusuf’a bu rüyanın içindeki 

                                                        
129 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  



 118

sıkıntıya cevap olduğunu söyler. Yusuf, rüyayla amel edilemeyeceğini ama bazen 

insanı bu şekilde rahatlattığını ve Hizbullah’a dair şüphelerini giderdiğini 

söylemektedir130.  

Yusuf, her ne kadar hiç kimsenin cemaatten ayrıldığı için herhangi bir sorun 

yaşamadığını söylese de, görüşmelerimizde ortaya çıkan bir takım bilgiler ve aktarılan 

bazı olaylar Yusuf’un iddialarının tersi yöndedir. Kanaatimizce Hizbullah’tan ayrılış, 

başlı başına bir sorun yaratmasa da, ayrılan kişinin hangi pozisyonda bulunduğu ve 

ayrılık sonrasında Hizbullah aleyhine konuşup konuşmadığı durumu değiştirmektedir. 

Örneğin önemli bir pozisyonda bulunan ve ayrıldıktan sonra Hizbullah’ı sertçe 

eleştiren görüşmecilerden biri yıllarca tehdit almış, ölüm fermanı çıkarıldığı için 

gizlenmek ve kaçmak zorunda kalmıştır. Yine Hizbullah aleyhine konuşmaları 

nedeniyle tehdit edilen, başka şehre kaçmak zorunda kalan, şiddete maruz kalan veya 

öldürülen başta bazı seydalar olmak üzere pek çok kişinin varlığı bilinmektedir.  

Özetle ifade edecek olursak Hizbullah’tan kopuşlar, bireysel düzlemde sosyal 

dışlanma ve psikolojik travmalar şeklinde seyretmekte, ayrılan kişi Hizbullah’ın 

güvenliğini tehlikeye düşürecek önemli bir pozisyondan ayrılmışsa veya Hizbullah 

aleyhine konuşuyorsa güvenlikle ilgili sorunlar ortaya çıkmaktadır. Buraya kadar 

büyük oranda bireysel koğuşlar üzerinde dursak da, Hizbullah’tan başlangıcından 

günümüze kadar pek çok grup ayrılığı da olmuştur. Bu grupların ayrılığının biçimleri, 

ayrılış nedenleri ve ayrılık sonrasında yaşanan durumlar ise ikinci kategorinin konusu 

olan Segregasyon başlığı altında incelenecektir.  

 

2. Sosyal Segregasyon, Minimal Homejenlikler ve Şiddetin Dili 

Bu kategori altında ideolojik ve mekânsal segregasyon, geçişkenlikler, şiddetin dili 

ve meşrulaştırılması konseptleri belirlenmiştir.   

Her ne kadar Gordon Marshall’in Sosyoloji Sözlüğü’nde (Marshall, 2009, s. 50) 

segregation kavramının Türkçe karşılığı olarak ‘ayrım’ kelimesi önerilse de, 

İngilizcedeki discrimination kavramının karşılığı olarak ‘ayrımcılık’ tabirinin 

kullanılması, ayrım kelimesinin literatürde tam anlamıyla yer bulmaması ve 

ayrımcılıkla karıştırılabilmesi nedeniyle biz Fransızca asıllı bu kelimeyi olduğu 

şekliyle, segregasyon olarak, kullanmayı tercih etmekteyiz. Segregasyon kavramı, 
                                                        
130 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  



 119

sosyal bilim literatüründe bir grubun diğer(ler)inden güçlü olması veya onlara baskı 

yapması nedeniyle grupların arasında güçlünün lehine oluşan eşitsizlik durumunu ifade 

etmek için kullanılmaktadır. Segregasyon kavramının en yaygın kullanımlarından biri 

Amerika’da siyahlar, Latin Amerikalılar ve beyaz Amerikalılar arasındaki eşitsizliği 

tasvirde görülmektedir. Bununla birlikte segregasyon kavramı, sadece ırklar arasındaki 

güç dengesi ve eşitsizliği ifade etmek için kullanılmamakta, her türlü eşitsizlik 

nedeniyle oluşan ve gruplardan birini dezavantajlı kılan olgular için de 

kullanılmaktadır (Jackson, 2001, s. 1-17). Dahası segregasyon, belirli birey ve 

toplumsal grupların iletişimsizliğini veya çok az iletişimini ifade eden toplumsal 

sürecin ismidir (Marshall, 2009, s. 50). Biz de segregasyon kavramını, Hizbullah ile 

diğer gruplar ve kişiler arasında yaşanan ayrılıklar ve bu ayrılıkların sayıca üstünlük, 

şiddete başvurma gibi nedenlerle nasıl bir güç dengesizliği yarattığını, aynı zamanda 

Hizbullah ve Hizbullah’ın etkin olduğu illerde faaliyet gösteren diğer örgüt, grup ve 

sosyal hareketlerin birbirinden nasıl ayrıştığını anlamak için kullanmaktayız. 

Kanaatimizce Hizbullah örneğinde segregasyon, ideolojik ve mekânsal düzlemde 

oluşmakta, şiddet veya gruplar arasında geçişkenlikler ve sosyal mobilizasyon gibi 

sonuçlar doğurmaktadır.  

 

2.1. Segregasyon, Minimal Homojenlikler ve Geçişkenlikler  

Hizbullah tarihi bölümünde, 1980lerin ortasından itibaren Hizbullah ile başta 

Menzil grubu olmak üzere pek çok grubun karşı karşıya geldiği ifade edilmişti. Bu 

başlık altında bu ‘karşılaşmaların’ yarattığı algı, tarafların birbirini nasıl betimledikleri 

ve ne düzeyde ilişkilendikleri üzerinde durulmuştur.  

Öncelikle ifade edilmesi gerekir ki Hizbullah ve Hizbullah bağlamında 

değindiğimiz örgüt ve yapıların hemen hepsi, kuruluş ve gelişimleri itibariyle tam bir 

kopuş ve segregasyon timsalidir. Bunun en belirgin örneği, Hizbullah başta olmak 

üzere Güneydoğu ve Doğu Anadolu’da faaliyet gösteren İslamcı yapıların liderlerinin 

büyük çoğunluğunun, geçmişte Milli Türk Talebe Birliği (MTTB), Milli Görüş 

merkezli partiler, Akıncılar gibi oluşumlarda yetişmeleridir. Bu bağlamda ilk ideolojik 

kopuş, her ne kadar etnik söylem yerine ümmetçi söylem üzerinden gerçekleşse de, 

Türk ve bazı Kürt İslamcı gruplar arasında olmuştur. Bir görüşmecimiz, Hüseyin 

Velioğlu’nun Hizbullah’ın kuruluşundan önce kendisine ‘Bu Türklerin 



 120

Müslümanlığından, Erbakan’ın, Selamet’in (Milli Selamet Partisi) Müslümanlığından 

bir şey çıkmaz. Biz Kürtlerin İslam birliği altında birleşmesi ve devlet kurması lazım’ 

dediğini aktarmıştır. Hizbullah söyleminde Kürt merkezli politik bir söylemin Hüseyin 

Velioğlu’nun hayatta olduğu dönemde çok az yer aldığı düşünüldüğünde, Türk 

İslamcılığıyla yaşanan bu kopuşun sadece etnik motivasyonlarla yaşanmadığı; kültürel 

farklılıkların ve İslamcılığı değerlendirme biçimlerinin de bu kopuşta etkili olduğu 

düşünülebilir. 

Hizbullah tarihi bölümünde Hizbullah’ın kuruluş ve gelişim yılları boyunca 

güneydoğu illerinde pek çok İslamcı grup ve yapılanmanın varlığından bahsetmiştik. 

Bu gruplardan Menzil, Vahdet, Zehra ve 1980lerde faaliyet gösteren iki grubun131 

içinde yer almış veya alan kişilerle yapılan görüşmeler İçkin Teori’deki karşılaştırmalı 

veri analizi çerçevesinde değerlendirildiğinde, bu gruplar arasındaki referanslarda 

benzerlik ama yöntemlerindeki farklı stratejiler ön plana çıkmaktadır.  

Bu gruplardan Zehra grubu 132  hariç geriye kalan grupların tümü İslamcılık 

fikrinin temel referanslarından olan Seyyid Kutub, Hasan El Benna, Said Havva gibi 

yazarlara sıklıkla başvurmaktadır. Bu bağlamda Mısır kökenli Müslüman Kardeşler 

Hareketi’nin Suriye ve Irak kolları ön plana çıkmaktadır. İslamcı grupları etkileyen bir 

ikinci unsur ise, birincisi kadar yaygın olmamakla birlikte İran İslam Devrimi ve onun 

Humeyni ve Ali Şeriati gibi temsilcileridir. Bu gruplar arasında ilk segregasyonun İran 

İslam Devrimi sonrasında yaşanan bazı gelişmeler olduğu söylenebilir. Örneğin 

görüşmelerde ortaya çıkan kodlardan biri yaygın olarak İran’ın ‘Şiileştirme 

politikaları’ ve daha çok İran’ın Hama Katliamında Hafız Esad yönetimindeki Baasçı 

Suriye rejimine verdiği destektir. Müslüman Kardeşler’in Suriye koluna Hama 

şehrinde 1982 yılında yapılan saldırıda, binlerce kişi ölmüştür133. Hama Katliamı’na 

İran’ın verdiği destek, güneydoğu merkezli İslamcı gruplar arasında yoğun tartışmalara 

neden olmuş, bazı gruplar İran’ın devlet olma gerçekliğinden kaynaklanan stratejik bir 

adım attığını düşünüp İran yanlısı bir eğilim benimserken, bazı gruplar ise İran’ın 

mezhep taassubu nedeniyle Suriye’yi desteklediğini düşünüp İran karşıtı bir konum 

almıştır 134 . Bu muhalefet İslamcı gruplar arasında belli bir mesafe yaratmış, grup 

                                                        
131 Grupların isimleri, görüşmecilerin talebi nedeniyle açıklanmamaktadır.  
132 Zehra grubu, Said-i Nursi’nin Kürt yönüne diğer Nurcu gruplara göre daha fazla vurgu yapan Nurcu bir gruptur.  
133 http://en.wikipedia.org/wiki/1982_Hama_massacre, Erişim Tarihi: 16.06.2014.  
134 Hama Katliamı’na İran’ın verdiği destek ve İslamcı gruplar arasında yarattığı ayrışma, SSCB’nin Macaristan ve 
sonrasında Çekoslovakya işgallerinin farklı sol gruplar arasında yarattığı tartışma ve ayrışmalara benzer bir içerikte 
seyretmiştir.  



 121

farklılığı gözetilmeksizin gidilen çay evi gibi mekanlar ayrışmış ve bir kısmı, gruplar 

arasında çatışma çıkmasın diye kapatılmıştır135. Hama katliamı merkezli tartışmaların 

1982’den sonra İslamcı gruplar arasında yaşanan segregasyonu hızlandırdığı ve 

belirginleştirdiği söylenebilir. Bu süreçte Hizbullah’ın konumu ise Hama Katliamını, 

çıkardığı albümlerde ve politik söyleminde yoğun olarak kullanmakla birlikte, İran’la 

ilişkilerin geliştirilmesi şeklinde seyretmiştir.  

Segregasyona neden olan bir sonraki olgu ise örgütlenme faaliyetleri nedeniyle 

yaşanan gerginliklerdir. İran’la geliştirilen ilişkilerde kimin ‘resmi’ temsilci olduğu 

paralelinde ilerleyen bir güç kavgasının gruplar arasında çatışmaya yol açtığı 

söylenebilir.  

Sünni Şafii karakterini koruyan ve İran’la devrim gerçekleştirme pratiği 

üzerinden ilişkilenmek isteyen Hizbullah ile İran’la daha yakın ilişkiler kurduğu, bu 

nedenle de Şii olma ithamıyla karşılaşan Menzil grubu arasında, örgütlenme 

faaliyetleri konusundaki anlaşmazlıklar da ortaya çıkınca şiddetle sonuçlanan 

ayrışmalar oluşmuştur. Bu ayrışmalar, Hizbullah’ta yaşanan birkaç kitlesel kopuşun bir 

süre sonra Menzil saflarında sonlanmasıyla belirginleşmiştir 136 . Aynı şekilde 

Hizbullah’ın Diyarbakır’daki örgütlenme ‘başarısı’ ve İslamcı grupların önemli bir 

kesimini oluşturan gençlik tabanının Hizbullah’a yönelmesi, Menzil grubunda da 

rahatsızlığa ve karşılıklı itham ve söylemlerin keskinleşmesine yol açmıştır137. Söylem 

düzeyinde farklılıklarını ön plana çıkaran bu gruplar arasında, hızlı geçişkenliklerin 

yaşanması ise bu gruplar arasında prensipte büyük farklılıkların var olmadığını ortaya 

koymaktadır. Nitekim bu geçişkenlikler İslamcı gruplar arasında rahatlıkla 

gerçekleşirken, İslamcı bir gruptan PKK’ye veya tersi şekilde bir geçiş, istisnalar hariç 

tutulursa, gerçekleşmemektedir.  

Dahası Hizbullah’ın PKK ile yaşadığı çatışma, İslamcı gruplar arasında yeni 

geçişkenlikler yaratmıştır. Menzil ve Vahdet grubu başta olmak üzere Hizbullah 

aleyhine konuşan bazı seydaların şiddet ve tehdide maruz kalması, Hizbullah ile pek 

çok İslamcı grup arasında bir segregasyon yaratmışken; PKK ve Hizbullah çatışması, 

İslamcı gruplar arasında büyük çoğunluğu Hizbullah taraftarı olmak üzere yeni bir 

geçişkenlik ve kutuplaşmaya yol açmıştır. PKK tarafında yer alan gruplar ise, daha 

evvel veya PKK’yle çatışma sürecinde Hizbullah tarafından uygulanan şiddete maruz 
                                                        
135 Ömer’le kişisel görüşme, 04.08.2013.  
136 Hamza’yla kişisel görüşme, 01.02.2014.  
137 Ömer’le kişisel görüşme, 04.08.2013.  



 122

kalmış olanlardır138. Bu süreçte Hama Katliamı ve örgütlenme pratikleri nedeniyle 

birbirinden ayrışan gruplar, PKK ile çatışmalar başlayınca faaliyetlerde olmasa bile 

taraftarlıkta yeni bir geçişkenlik yaşamıştır. Büyük çoğunluğu PKK karşıtı bir söylemi 

benimseyen İslamcı gruplar, Hizbullah – PKK çatışmasından ve Hizbullah’ın PKK 

karşısında yeni bir güç dengesi olarak beliriyor olmasından memnundur. Bu süreçte 

PKK’nin galip gelmesini arzulayan ama ideolojik olarak, Hizbullah ve diğer gruplara 

daha yakın gruplar ise Hizbullah şiddetine maruz kalan Menzil ve Vahdet gibi 

gruplardır.  

Diğer yandan büyük oranda Türk İslamcılığı içinde yetişen çekirdek kadroların, 

Türk İslamcı gruplar ve partilere yönelmemesi ve tercihini etnik temelli İslamcı bir 

yapılanma veya etnik referansı olmayan ümmetçi bir yapılanma arasında kullanması, 

Türk ve Kürt İslamcılığının ayrışmaya başladığını göstermektedir. Hizbullah ile 

Vahdet grubunun ayrışmasında Vahdet grubu saflarında yer alan Mücahit’in bu 

bağlamda dile getirdikleri hem PKK – Hizbullah çatışmasının, hem de etnik ve/veya 

İslamcı söylemin 1990lardaki gelişimini anlamak açısından önemlidir.  

“Biz Kurdistanî idik. Tabi Kurdistanî hareket etmemiz onların (Hizbullah’ın) 

daha sonradan işte bunlar PKKcidirler (ithamlarına yol açtı). Yani öyle şey 

yapmaya başladılar. E tabi ki biz de, hani işin doğrusu Allah’tan mesela onlara... 

PKK savaşında biz istiyorduk ki PKK onları yensin. Gönlümüz bunu istiyordu, 

arzuluyordu biliyor musun? Çünkü onların şiddeti, biz diyorduk kim onları yenerse 

yensin. Ama biz PKKli olmadık, zaten olmamız da mümkün değildi. Biz Kurdistanî 

olmaya adaydık. Sonra Kurdistanî  mi olalım, İhvani mi olalım? Bu aradaki şey, 

çatışma şey yaptı. Yani epey su götürdü yani. Neticede de Vahdet’ten ayrıldık139.” 

Mücahit’in ‘biz Kurdistanî idik’ söylemi, Vahdet grubunun tamamıyla ilgili 

olmayıp, kendisinin de içinde bulunduğu bir grupla ilgilidir. Vahdet grubunun 

Hizbullah’la yaşanan çatışmalar nedeniyle kendini feshettiği ve faaliyetlerini 

durdurduğu düşünüldüğünde, Hizbullah karşıtı olması anlaşılabilir. PKK ile 

çatışmaların, bazı İslamcı birey ve gruplar arasında Mücahit’in tabiriyle Kurdistanî 

söylemi arttırdığı söylenebilir. Nitekim Hizbullah’tan bazı kopuşların da, örneğin 

Dilgeş’in ayrılığı düşünüldüğünde Hizbullah’taki Kürt meselesi tavrının ve PKK 

karşıtı söylemin sonucunda gerçekleştiği anlaşılabilir.  

                                                        
138 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  
139 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  



 123

Bununla birlikte Mücahit, ‘PKK’nin İslam karşıtı söylemine karşı’ Hizbullah’ın 

bir tampon görevi gördüğünü de düşünmektedir. 

“Bazen öyle Allah’ım sen ne büyüksün, bu olmasaydı adam (PKK) belki 

gelir camide sen niye Allah diyorsun, derdi. Yani o kadar acımasızdır. Bu şeyde, bu 

seçimlerde ben dedim, Allah’ım sana şükürler olsun Hizbullahçıların satırları 

vardı140.” 

1990larda PKK’nin Hizbullah’ı yenmesini arzulayan Mücahit, yakın tarihli PKK 

kaynaklı gerginliklere Hüda-Par’ın aynı şekilde karşılık vermemesinden etkilenmiş ve 

şiddete başvurmayan tarafı destekleyen bir eğilim geliştirmiştir.  

Hizbullah’ın PKK ile çatışmaları devam ederken, 1990ların başında Menzil 

grubuyla da çatışmaların başlaması, yeni bir ayrışma sürecini başlatmıştır. Özellikle 

PKK ile çatışması nedeniyle Türkiye’deki pek çok İslamcı grup ve parti tarafından 

olumlanan Hizbullah’ın Menzil’le çatışmaya başlaması, Hizbullah’ın tüm gruplar 

tarafından dışlanmasına ve ilk defa olmak üzere Hizbullah’ın yalnızlaşmasına yol 

açmıştır 141 . Hizbullah da bu dışlama ve yalnızlaşmaya, Türkiye’nin batı illerinde 

yayınlanan bazı İslamcı dergilerin Diyarbakır’daki satışlarını yasaklayarak ve 

faaliyetlerini engelleyerek karşılık vermiştir. Bu boykot o düzeyde etkili olmuştur ki 

bazı İslamcı dergiler faaliyetlerini durdurmak zorunda kalmıştır142.  

1991 yılından başlamak üzere 2000lerin başına kadar devam eden çatışma ve 

güven(siz)lik ortamı, Hizbullah’ın diğer gruplardan tamamen ayrışmasına ve mekânsal 

segregasyona yol açmıştır. Çatışmaların başlangıcında gerçekleşen bazı geleneksel 

barıştırma ve çatışmaları bitirme çabaları sona ermiş, gruplar mekânsal düzlemde 

birbirinden ayrışmış ve karşılıklı itham ve suçlamalarla birbirinden kopmuştur. Bu 

itham ve suçlamaların dili ve şiddetin meşrulaştırılmasında nasıl bir rol oynadığı bir 

sonraki alt başlıkta incelenecektir.  

1980lerde başlayan Hizbullah faaliyetleri ve Hizbullah’ın diğer gruplarla ilişkisi 

konusunda temel bileşenler, etnik temelli ayrışmalar, ideolojik benzerlikler ve 

kopuşlar, yöntem ve örgütlenme farklılıkları nedeniyle kopuş ve çatışmalar şeklinde 

özetlenebilir. Nitekim görüşmelerimizde bu başlıklar, sık sık karşımıza çıkan temalar 

olmuştur. Bunun neticesinde, ‘minimal homojenliklerin oluşumu’ olarak 

                                                        
140 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014. 
141 İzzettin’le kişisel görüşme, 01.02.2014.  
142 Fethullah’la kişisel görüşme, 11.08.2013.  



 124

tanımladığımız bir süreç yaşanmış ve çatışmaların başlamasından 2000li yıllara kadar, 

Güneydoğu ve Doğu Anadolu illerindeki İslamcı gruplar arasında minimal 

homojenlikler yaşanana kadar bölünmeler yaşanmıştır. Bu minimal homojenlikler ise 

durağan ve değişmez olmayıp, dönemsel ve yeni gelişmelerle birlikte yeni kopuşlar 

veya eklemlenmeler şeklinde dönüşüm potansiyeline sahiptir.  

 

2.2. Hizbullah’ta Yöntemin Dönüşümü ve Yeni Kopuşlar 

Beykoz Operasyonu’nu takip eden bir kaç yılda Hizbullah’tan kitlesel kopuşların 

yaşandığı ifade edildi. Hizbullah’ın yeniden yapılanma sürecine girdiği 2003 ve 

Mustazaflar Derneği’nin kuruluşuyla başlayan yeni süreçte Hizbullah, legal alanda 

yürüteceği faaliyetler ile bir toplumsal dönüşüm sağlamayı hedeflemiştir. Legal alanda 

faaliyet gösterme kararının cezaevlerinde tartışıldığı ve 2003 yılında bazı 

salıverilmelerin ardından hayata geçirildiği Kamuran tarafından ifade edilmektedir. 

Elbette bu dönüşüm hiçbir tartışma ve gerilim yaşanmaksızın gerçekleşmemiştir. 

Legal alandaki faaliyetlere, daha selefi eğilimli değerlendirmeler nedeniyle karşı çıkan 

kitlenin ana gerekçesi, tağuti bir devletin kurumlarından faydalanmanın ve legal 

alanda faaliyet göstermenin İslami açıdan uygun olmadığıdır143.  

Yöntemin dönüşümü ve legalleşmeye cezaevlerindeki Hizbullah hükümlüleri 

tarafından getirilen eleştiri, herhangi bir kopuşa neden olmamıştır. Bununla birlikte, 

daha önce Arapça ve dini ilim tahsil etmek üzere başta Mısır olmak üzere bazı Arap 

ülkelerine gönderilen bazı Hizbullah üyeleri, gittikleri ülkelerde Selefi hareketlerin 

etkisi altına girmiş ve bunun sonucu olarak Hizbullah’la ideolojik bir ayrışma süreci 

başlamıştır. Bu süreç Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen derneklerin, legal alanda 

faaliyet göstermesiyle görünür hale gelmiş ve politik parti kurma aşamasında kopuşla 

sonuçlanmıştır. Kopuşun bir diğer nedeni ise Suriye’de yaşanan iç savaştır. Bu iç 

savaş sürecinde herhangi bir tarafa destek vermemeyi tercih eden Hizbullah’a karşı, 

Hizbullah içindeki bazı Selefi kişi ve küçük gruplar Hizbullah’ı tekfir etmek suretiyle 

Hizbullah’tan ayrılmıştır. İki görüşmecinin144 ifade ettiğine göre Hizbullah’tan ayrılan 

bu selefi gruplar, Güneydoğu’da Selefi eğilimli diğer kişi ve gruplarla birleşmiştir. 

Görüşmecilerimize göre bu Selefi gruplar, Suriye’deki iç savaşta El – Nusra, Irak Şam 

İslam Devleti (IŞİD) gibi El – Kaide bağlantılı olduğu iddia edilen örgütlerin safında 
                                                        
143 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  
144 Görüşmecilerin isimleri/müstear isimleri güvenlik gerekçesiyle açıklanmamaktadır.  



 125

savaşmaktadır. Bu grupların oldukça radikal ve tekfirci olduğunu ifade eden bir 

görüşmecimiz, Selefi gruptan birine ‘Siz Hizbullah’a karışıyorsunuz, Hizbullah 

kulağınızı çeker’ demiş, Selefi kişi de ‘kafamızı bozmasınlar, Kutlu doğumda bomba 

patlatırız’ demiştir. Şiddetin yeni yüzleri olarak ortaya çıkan bu algılayışın, İslamcı bir 

yapı olan Hizbullah’ı bile tekfir edip, Kutlu Doğum etkinlikleri gibi yüzbinlerce dindar 

Kürdün katıldığı bir etkinlikte bomba patlatmaktan bahsedebilmesi şiddetin 

varabileceği noktayı göstermesi açısından önemlidir. Nitekim bu grupların Suriye’den 

silah getirdiklerinin bir görüşmeci tarafından ısrarla vurgulanması ve bu silahların 

ileride şiddet eylemlerinde kullanılabileceği ihtimali durumun hassasiyetini 

göstermektedir. Aynı şekilde IŞİD’ın Haziran 2014 itibariyle Irak’ın Musul kenti başta 

olmak üzere pek çok bölgeyi işgal etmesi, Türkiye Musul Büyükelçiliği çalışanları 

başta olmak üzere onlarca Türkiye vatandaşını rehin almış olması ve IŞİD saflarındaki 

Türkiye vatandaşlarının varlığı, gelecekte dini referanslı şiddetin Türkiye’de 

üretebileceği sonuçların öngörülmesi açısından önemlidir.  

Bir başka görüşmecinin verdiği bilgilere göre, Hizbullah’tan sadece Selefi 

eğilimli gruplar ayrılmamış, aynı zamanda Şii eğilimli bazı kişi ve gruplar da kopmuş 

ve bölgelerinde bulunan diğer Şiir eğilimli kişi ve gruplarla birleşmiştir. 

Görüşmecimiz Güneydoğu’nun farklı il ve ilçelerinde örgütlenen bu grupların Şiiliği 

benimsediğini ama takiye yaptıkları için mezheplerini açıklamadıklarını ve 

faaliyetlerini gizli yürüttüklerini ifade etmiştir145.  

Yöntemde yaşanan değişikliklerin yeni kopuşlar ve konumlanmalar yarattığı 

aşikardır. Bu değişim kimi zaman legal alanda yürütülen faaliyetler ve siyasette 

görünür olurken, kimi zamansa geleneksel İslamcı yöntemler tercih edilmektedir. 

Örneğin Şiileşen bir grubun benimsediği yöntem, bir görüşmecimiz tarafından şöyle 

ifade edilmektedir.  

“Mesela diyelim ki şimdi bunların bir kısmı Caferi’dir. Çık meydana söyle 

oğlum. Söyle ben Caferi’yim ya! Ben inanıyorum ki insanları Allah’ın cennetine 

götürecek yol Caferilik mezhebi ve İmam-ı Cafer’dir, de yani. Niye yapmıyorsun 

yani!  

Yani işte ne olur ne olmaz, biz eski günlere döneriz. O korku vardır. Yani biz 

o psikolojiyi aşamamışız. Mesela biz, buradaki İslami hareketler, daha soğuk savaş 

                                                        
145 Şiiliği benimsediği iddia edilen kişiler arasında eski Hizbullah mensuplarının olduğu kabul edilmekle birlikte, 
Şiileştiği düşünülen başat grup Menzil grubuna bağlı olan bazı kişiler ve gruplardır.  



 126

yıllarını yaşıyoruz. Adam mesela hala o yıllardadır, o korkuları yaşıyor. Kendisini 

gizliyor, yani halka kapalı yerlerde adam ders yapıyor. Üç beş kişi bir araya 

geliyor. Niye bunu yapıyorsun? Yani halen o var. Ya ben diyorum sen orda ne 

anlatıyorsun. Senin ordan anlattıklarını imamlar camide cemaate anlatıyor. Senin 

bunu gizlemene gerek yok ki!” 

Legal alanda faaliyet gösterme, Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen yapılar 

için yeni bir yöntemdir. Her ne kadar yöntem aynı olsa da, ideolojik yapı ve amaçlarda 

bir değişimin olmadığı, kendilerini Hizbullah mensubu olarak tanımlayan 

görüşmeciler tarafından sıklıkla tekrarlanmaktadır. Örneğin Hüda-Par Genel Başkan 

Yardımcısı Necat Özdemir’le yaptığımız görüşmede Hüda-Par’ın nasıl bir değişimin 

sonucu olduğu sorulmuştur. Necat Özdemir, Hüda-Par’ın, İslami prensipler etrafında 

hareket ettiğini, tavır ve düşüncelerinin parti politikaları ve açıklamalarında 

görülebileceğini ifade etmiştir146. Yine Yusuf’la yapılan görüşmede, dernekleşme ve 

partileşme sürecinin yeni bir gelişme olmadığı, 1992’den 2004 yılına kadar çeşitli 

baskılardan dolayı bu faaliyetlere fırsat bulunamadığı için legal alanda faaliyetlerin 

oluşamadığı dile getirilmiştir. Yusuf’a göre Hizbullah zaten sivil alandaki 

faaliyetlerini 1992’den önce düğünler, kitapevleri ve pikniklerle gerçekleştirmekteydi. 

Yusuf’a göre 1992 öncesinde STK’ların çok yaygın olmayışı nedeniyle bu alanda 

herhangi bir girişimde bulunulmamıştır. Bugün ise ortam bu faaliyetleri yürütmek için 

uygundur ve insanlara daha hızlı ulaşmak için Kur’an ve sünnete ters düşmeyecek 

şekilde bu imkanlar kullanılmalıdır. Yusuf’a göre Hizbullah bir yapıdır ve 

gerektiğinde yüzbinleri bir araya getirmektedir. Böyle bir ortamda bu kitleyi siyasal 

bir zeminde buluşturmamak ise hatadır. Zira STKlar yoluyla ancak talep düzeyinde 

var olunabilir ama siyasi partiyle muhatap kitlesi genişler ve arzulanan şeylere daha 

kolay ulaşılabilir147.  

Hizbullah’ın değişim kavramına negatif bir anlam yüklediği ve değişmiş olmayı, 

geçmişte hata yapmış olmayla eşdeğer gördüğü, yaptığımız görüşmelerde ortaya çıkan 

temalardan biridir. Gözlemlerimiz ve görüşmelerimiz, Hizbullah’ın değişmemiş 

olmayı istikrarlı olmaya eşdeğer gördüğünü ortaya koymaktadır. Değişimden kasıt, 

Hizbullah ve Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen yapıların ideolojik 

dönüşümüyse, böyle bir değişimin olduğunu söylemek mümkün değildir. Bununla 

birlikte Hizbullah, kuruluşundan itibaren oldukça pragmatik ve örgütlenmede agresif 
                                                        
146 Necat Özdemir’le kişisel görüşme, 03.05.2014.  
147 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  



 127

bir yapılanma modeli benimsemiştir. Bu pragmatizm, Hizbullah’ın dönemsel 

konumlanmalarının sınırlarını yapısal ve değişmez prensipler yerine, stratejik hedefler 

üzerinden çizmesine aracılık etmiştir. Bu bağlamda Hizbullah’ın paragmatik 

konumlanmaları, post-marksist teorist Ernesto Laclau’nun eklemlenme ve hegemoni 

kavramlarıyla açıklanabilir. Şöyle ki iki farklı yapının çeşitli nedenlerle karşı karşıya 

gelmesi ve güçlü olanın hegemonyası ve gücü lehinde yeni bir yapının ortaya çıkması 

anlamına gelen eklemlenme kavramı, taraflar arasında eşit olmasa da bir değişimi 

zorunlu kılar. Buna göre güçlü olmanın göstergesi, karşılaşılan grupların söyleminin 

ne düzeyde lehte dönüştürülebildiğidir (Smith, 1998, s. 84-97). Bu perspektiften 

incelendiğinde Hizbullah’ın kuruluşundan itibaren bir dönüşüm süreci içerisinde 

olduğu aşikardır. Bu dönüşüm, Laclau’nun eklemlenme teorisi doğrular biçimde 

gerçekleşmektedir. Bu bağlamda İran’la ilişkilerde olduğu gibi Hizbullah, kimi zaman 

kendisinden güçlü bir hegomonik merkezin etkisi çerçevesinde dönüşürken, kimi 

zaman da kendisinden daha küçük grupların yöntem ve metodolojisini dönüştüren, 

onları kendi içinde eriten bir yapı olmuştur. İslam devrimini geleneksel ulemanın ve 

modern eğitim alan kitlelerin işbirliğiyle gerçekleştirme arzusuyla ortaya çıkan 

Hizbullah, bu yönüyle İran İslam Devrimi’nin etkisindedir. Bilindiği gibi İran İslam 

Devrimi’nin gerçekleşmesinde de Humeyni gibi Ayetullahlarla birlikte Ali Şeriati gibi 

entelektüellerin işbirliği etkili olmuştur. Ali Şeriati’nin eklektik bir entelektüel olarak 

Marksist söylemle Şia’yı, batı demokrasisi ile İslam’ı düşünce sistematiği içerisinde 

nasıl formüle ettiğini ve bu yeni formülasyonun İran İslam Devrimi’ne giden süreçte 

halk kitleleri üzerinde nasıl etkili olduğunu Hizbullah tarihi bölümünde de 

vurgulamıştık. Hizbullah’ın da benzer bir eklektizm içerisinde pek çok referans, 

söylem ve yöntemi birleştirdiği ifade edilebilir. Hizbullah’ın bu stratejik 

konumlanmaları, onun dönemsel değişimlerinin temel motivasyonu oluşturmaktadır.  

Hizbullah’ın eklemlenme teorisini doğrulayacak bir başka özelliği de ortaya 

çıktığı dönemde şiddetin hegemonik varlığıdır. Bir yandan Kürt meselesi çerçevesinde 

bir yöntem olarak benimsenen devlet şiddeti, diğer yandan İran İslam Devrimi’nin 

yarattığı etki; PKK ile Hizbullah’ın faaliyet alanlarının da aynı bölge olması nedeniyle 

şiddet şeklinde tezahür etmiştir. Bu bağlamda Hizbullah şiddeti, Hizbullah’ın ve onun 

örgütlendiği toplumun sosyolojik ve tarihsel koşulları çerçevesinde şekillenmiştir.  

Hizbullah’ın pragmatik yapısı eski Hizbullah üyeleri tarafından da sıkça dile 

getirilmekte ve Hüseyin Velioğlu’nun ‘fırsatları iyi değerlendiren’ özelliğine vurgu 



 128

yapılmaktadır. Mücahit’e göre Velioğlu, nerede bir imkan bulduysa onu Hizbullah’ın 

amaçları için kullanmaya çalışmıştır. Velioğlu’nun yaşam hikayesinin anlatıldığı 

www.huseynisevda.biz internet sitesinde yer alan biyografide de Velioğlu’nun teorik 

tartışmalardan çok eylemi öncelediği ifade edilmektedir148. Kamuran’a göre yaşanan 

bu geçişler, Hizbullah’ta usul eksikliğinden kaynaklanmaktadır.  

“Usul eksikliği... Yani din eğitimini ciddi anlamda kendi mensuplarına 

veremeyişinden kaynaklı. Çok ciddi anlamda sistematik bir eğitim yok yani. Yani 

derleme, oradan buradan toplanmış, bir şekilde belli noktalara vurgu yapan bir 

sistem. Yani usul eksikliği çok belirgin. Tabi bu siyaseten de seni şeye kaydırıyor. 

Yani nerede, nasıl taraf olman gerekir, kiminle iş tutman gerekir noktasında dahi 

seni bir kafa karışıklığına götürebilir. Onlarda da bu belirgindi. Yani şimdi İran 

Devrimi ile beraber şeyi başladı. Coğrafyamıza etkisi başladı. Yani onların İran’la 

iş tutmaları, biraz da kendilerince biz herkesi kabul ediyoruz, kendi bünyemizde 

barındırıyoruz anlayışıyla hareket etmelerinde kaynaklı. Lakin devlet siyasetinin 

önüne geçemediler artık. Oradaki istihbarat örgütleriyle, buradaki istihbarat 

örgütleriyle ya da başka örgütlerle iş tutmaları o pragmatizmden ziyade, dediğim 

gibi biraz da usul eksikliğinden kaynaklı. Yani hem siyasi, hem İslami hem itikadi 

anlamda bir kafa karışıklığı söz konusuydu.  

Mehmet Kurt – Bu şiddet meselesine kaymanın nedenlerinden biri olarak 

bunu mu görüyorsun? 

Kamuran – Evet. Siyaseten usulsüzlük kendiliğinden pragmatizm denilen 

şeye sebeptir. Yani o anki koşullarınızın anlık getirisi ve götürüsü senin için önemli 

olur. 90lı yılların konjonktürü de biraz bununla alakalıydı. Yani senin kendine dair 

ileriye dönük ciddi anlamda projen yoksa, siyaseten bir usul belirlememişsen ya da 

usulün usulsüzlük ise... Çünkü örgütlü yapıların genelinde bu hastalık var. Örgütlü 

yapıların o kapalı boyutu olur olmaz, bu ve benzeri suiistimallere kapı aralıyor. 

Yani çok rahatlıkla tabanın haberi olmadan üsttekilerin kendince yaptıkları siyasi 

hesaplar başkaları ile işbirliğine götürüyor. Yani devlet olabilir, başka bir örgüt 

olabilir.  

Mehmet Kurt – Senin kişisel kanaatin 90larda devletle nasıl bir ilişki 

kurulmuştu?  

                                                        
148 http://huseynisevda.biz/articles.php?article_id=480, Erişim Tarihi: 16.06.2014.  



 129

Kamuran – Benim kişisel kanaatim, onlar kendince devleti kullanmaya 

çalıştılar. Büyümek için, güçlenmek için. Devlet de onları bir şekilde kullanmaya 

çalıştı.149” 

Kamuran’ın ifadeleri, analiz edilmesi gereken pek çok şeyle birlikte, 

Hizbullah’ın eklektik yapısına dair de önemli tespitler içermektedir. Gözlemlerimiz ve 

görüşmelerimiz de hem İslami kaynak ve referanslar, hem de kullanılan yöntemde 

Hizbullah’ın bu vasfının belirgin olduğunu göstermektedir. Nitekim bu vasıf, 

Hizbullah’ın örgütlenmeyi önceleyen tavrıyla birleşince Hizbullah’ın eklektik bir 

örgüt ve bir sosyal hareket olması kaçınılmaz olmaktadır. Yaptığımız görüşmelerde, 

Kamuran’ın da ifade ettiği gibi, farklı birçok grup ve referanslı aynı anda kullanmak, 

Hizbullah üyeleri tarafından, Hizbullah’ın önyargısız ve eşitlikçi tavrının bir tezahürü 

olarak değerlendirilmektedir 150 . Nitekim Hizbullah’a yakın olduğu iddia edilen 

haftalık Doğru Haber Gazetesi genel yayın yönetmeni Mehmet Göktaş’la yaptığımız 

mülakatta da Hizbullah’ın ve Hizbullah’ın legal kolu olduğu iddia edilen Hüda-Par’ın 

önyargısız yapılar olduğu ifade edilmiştir.  

“Bugün hiçbir örgüt ve İslami yapıda Said-i Nursi ve Humeyni’nin aynı 

anda okunduğunu göremezsiniz. Ama Hizbullah bunu yapıyor. Bunları, Seyyid 

Kutub’u, Hasan El Benna’yı birlikte okuyor. Ben bir Türk İslamcıyla 

konuşuyordum. Seyyid Kutub’tan nefretle bahsediyordu. Bugün Saadet Partisi 

Erbakan hocadan sonra ciddi bir AKP nefreti devraldı. Ama Hüda-Par bunu 

yapmıyor. Onlar seçimde beklentilerinin altında oy almış olsalar dahi, AKP’nin 

başarısına seviniyorlar151.” 

Sonuç olarak denilebilir ki Hizbullah, pragmatik ve eklektik bir örgüttür. Bunun 

bir sonucu olarak amaçları çerçevesinde stratejik dönüşümler yaşayabilmekte ve 

kitlesini de buna göre harekete geçirebilmekte ve dönüştürebilmektedir. Buna direnç 

gösteren gruplar ise, Beykoz Operasyonu sonrasında kişisel ve kitlesel kopuşlar, 

dernekleşme ve partileşme aşamalarında Selefi referanslı kopuşlarda olduğu gibi 

Hizbullah’tan ayrılmakta ve Hizbullah her önemli dönemeçte yeni bir minimal 

homojenlik kazanmaktadır. Minimal homojenlikten kasıt ise, bir grubun belli 

prensipler ve eylemler neticesinde yaşanan kopuş ve/veya katılımlarla homojenleşmesi 

ve aynılık fikrinin baskın hale gelerek eylem potansiyelini arttırmasıdır.  

                                                        
149 Kamuran’la kişisel görüşme, 22.01.2014.  
150 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
151 Mehmet Göktaş’la kişisel görüşme, 02.04.2014.  



 130

Hizbullah değişim kavramını olumsuz bir durum olarak algıladığı için hep aynı 

prensipler çerçevesinde hareket ettiğini iddia etmekle birlikte, Hizbullah tarihi 

incelendiğinde Hizbullah’ın sürekli değişen eklektik bir yapı olduğu görülebilir. Peki 

dönüşümü ve eklektizmini kucaklayıcılık ve önyargısız olmakla temellendiren 

Hizbullah için şiddet ne anlam ifade etmektedir? Şiddet Hizbullah söyleminde nasıl ve 

hangi koşullarda meşrulaştırılmaktadır? Bu durum karşısında Hizbullah’la karşı 

karşıya gelen grupların karşı söylemleri nasıl olmaktadır? Bir sonraki temada şiddetin 

dili ve şiddetin meşrulaştırılması analiz edilecektir.   

 

2.3. Şiddetin Dili ve Meşrulaştırılması 

Dinin Meşrulaştırma Gücü kitabında Okumuş, dinin siyasetten toplumsal 

eşitsizliklerin meşrulaştırılmasına kadar pek çok alanda etkin bir rolü olduğunu belirtir 

(Okumuş, 2005). Araştırma konumuz açısından değerlendirildiğinde Okumuş’un 

bahsettiği anlamda bir meşrulaştırma sürecinin, şiddete öncülük ettiği ifade edilebilir. 

İçkin Teori açısından değerlendirildiğinde şiddet kategorisi, bir önceki başlıkta 

incelediğimiz çatışma alanlarının oluşması, kopuş veya karşılaşmalar, şiddeti 

meşrulaştırıcı bir dilin inşası ve yaygınlaştırılması, şiddeti önlemeye veya engellemeye 

çalışan aracı kurumların çabaları ve şiddetin ortaya çıkması aşamaları çerçevesinde 

incelenebilir. Bu basamaklar İçkin Teori çerçevesinde belirlediğimiz alt konseptler 

kadar (Locke, 2003, s. 39-54), şiddetin tarihsel olarak ortaya çıkması sürecine de 

çizgisel bir çerçeve oluşturmaktadır. Yapılan görüşmelerde de şiddet dilinin, şiddeti 

öncelediği ve belirttiğimiz aşamaları izlediği ortaya çıkmıştır.  

Hizbullah ve çatıştığı gruplar açısından şiddet dilinin ilk meşrulaştırma aracı, 

‘kendini savunma’ söylemidir. Yapılan görüşmelerde, şiddete bulaşmış tüm grupların 

ortak mazereti, kendilerine yönelen şiddete, savunma amaçlı karşılık vermek zorunda 

kaldıkları olmuştur. Örneğin yaptığımız görüşmede Yusuf, 1990lardaki şiddet 

olaylarının temelinde PKK, devlet ve Menzil grubu başta olmak üzere 

‘Rabıtacıların’152 baskıları olduğunu iddia etmektedir. Yusuf’a göre Hizbullah, hiçbir 

zaman ‘tarzını’ değiştirmemiş, tebliği ana amaç olarak belirlemiştir. Yusuf’a göre 

cihat, ihmal edilmeyecek ama gerektiğinde kullanılacak yöntemlerden biridir. Buna 

göre 1990lı yıllardaki şiddet de savunma amaçlıdır ve herhangi bir saldırı amacıyla  

                                                        
152 Vahdet grubu kast edilmektedir.  



 131

gerçekleşmemiştir 153 . Hüda-Par Genel Başkan Yardımcısı Necat Özdemir’le 

yaptığımız görüşmede de, Hüda-Par’ın şiddete başvurma ihtimali sorulmuştur. 

Özdemir, cemaatin meşru müdafaa ve kendini savunma hakkı bulunduğunu ve bunun 

dışında herhangi bir şiddetin yaşanmasının mümkün olmadığını belirtmiştir. Özdemir, 

ayrıca Hizbullah’ın geçmişteki eylemlerinin de kendini savunma refleksi nedeniyle 

oluştuğunu belirtmiştir 154 . ‘İslami bilinçlenmesini’ İhvan hareketiyle başlatan, 

Hizbullah’tan ayrılıp Vahdet grubuyla hareket eden ama Kurdistanî söylemi nedeniyle 

Vahdet grubundan da ayrılan Mücahit’e göre, Vahdet grubuyla Hizbullah arasında 

yaşanan bir kısmı satırlı ve yaralamayla sonuçlanan kavgalarda temel amaç Vahdet 

grubunun kendini savunmasıdır155. Yine Menzil grubundan Hamza’ya göre Hizbullah 

ile Menzil grubu arasında ideolojik bir farklılık yoktur ve her iki grup da aşağı yukarı 

İran ve Müslüman Kardeşlerle ilişki ve onlara bakış konusunda neredeyse birbirinin 

aynısıdır. Hamza’ya göre temel farklılık yöntemde olmuştur. Hamza, Menzil’in 

kaçırılıp öldürülen lideri Fidan Güngör’ün başlangıçtan itibaren şiddete karşı 

olduğunu, yapılan şûralarda karşılık vermeme kararı alındığını ama iş çığırından çıkıp 

bir topyekun bir yok etme boyutuna varınca kendilerini savunmak zorunda kaldıklarını 

ifade etmiştir156. 

‘Herkesin kendini savunduğu’ ama göründüğü kadarıyla ‘hiç kimsenin saldırıda 

bulunmadığı’ on yıllık bir aralıkta binden fazla kişinin ölmüş olması, savunmanın 

gerçek bir nedenden çok meşrulaştırıcı bir araç olarak değerlendirilmesi gerektiğini 

ortaya koymaktadır. 

Şiddetin ortaya çıkışında ikinci aşama, şiddeti meşrulaştırıcı dilin 

zenginleştirilmesi, yaygınlaştırılması ve mekânsal ayrışmalarla birlikte safların 

belirginleşmesidir. Daha öncesinde stratejik birlikteliklerle bir arada veya iletişim 

içinde olan grupların tabanlarının da gruplar arasındaki bu geçişkenlikten dolayı keskin 

bir şekilde konumlanmadığı aşikardır. Fakat şiddeti meşrulaştırıcı dil, tabanın da saf 

belirlemesine aracılık etmiş ve saf belirleme süreçlerinde gruplar arasında taban ve 

örgütlenme merkezli tartışmalar çıkmıştır. Şiddetin fiili olarak ortaya çıktığı başlangıç 

aşaması bu aşamadır. Bu aşamaya paralel bir şekilde çatışmanın önlenmesi için 

girişimler de başlamış ama bu girişimler çatışmaların şiddetlenmesiyle sekteye 

                                                        
153 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
154 Necat Özdemir’le görüşme, 03.05.2014.  
155 Mücahit’le kişisel görüşme, 14.02.2014.  
156 Hamza’yla kişisel görüşme, 23.01.2014.  



 132

uğramıştır. Çatışmaların önlenmesi konusundaki editöryal çalışmalarında Deutsch, 

Coleman ve Marcus çatışma biçimleri ve çözümleri konusunda oldukça kapsamlı 

bilgiler sunmakta ve çatışma çözümü (conflict resolution) süreçlerinin içeriği ve 

metotlarının zaman ve mekana göre farklılık arz edebileceğini vurgulamaktadırlar 

(2006). Konumuz açısından değerlendirildiğinde çatışma çözümleme süreçlerinin 

Hizbullah örneğinde geleneksel dini referanslı müsalahalar 157  şeklinde geliştiği 

söylenebilir. Müsalaha süreçlerine dair yapılan görüşmelerde ortaya çıkan verilere 

göre, taraflar savunma söyleminin aksine saldırıya hazırdır. Nitekim okul ve cami 

kavgaları başta olmak üzere gündelik yaşamın bir parçasına dönüşen kavgalar bir kaç 

yıl içerisinde silahlı çatışmalara ve ölümlü şiddet vakalarına evrilmiş, müsalaha 

girişimleri de sonuçsuz kalmıştır.  

Olayların henüz öldürme boyutuna varmadığı bu dönemde şiddeti meşrulaştırıcı dil 

oldukça yaygınlaşmış ve taraflar birbirlerini düşman olarak itham etmeye başlamıştır. 

Oldukça dindar olan Ahmet’in uzun mülakatımız boyunca, Hizbullah yerine Hizb158 

tabirini kullanması ve bundaki ısrarı, gruplar arasındaki saflaşmanın en tehlikesiz 

olanıdır159. Grupların birbirini tanımlama biçimleri incelendiğinde her grubun, kendi 

ideolojik referansları çerçevesinde karşısındakini, şiddeti meşru kılan bir betimlemeyle 

tarif ettiği görülecektir. Örneğin Hizbullah, Menzil grubuna nifak grubu veya 

münafıklar, Vahdet grubuna rabıtacılar, Suudi destekli, Amerika ve İsrail taraftarı, 

PKK’ye mürted örgüt ve devlete tağuti rejim demektedir. Aynı şekilde PKK, Hizbullah 

için Hizbulkontra demekte ve Hizbullah’ın devlet destekli paramiliter bir örgüt olduğu 

iddiasında bulunmaktadır. Vahdet ve Menzil grupları ise Hizbullah yerine, şeytanın 

partisi anlamına gelen Hizbuşşeytan160 tabirini kullanmaktadır.  

İthamlar sadece rakip veya muhalif gruplar arasında gerçekleşmemekte, aynı 

zamanda çoğunlukla seküler yaşam tarzlarına da yönelmektedir. Bu anlamda 

İzzettin’in Hizbullah mensuplarından biriyle yaşadığı diyalog aydınlatıcıdır.  

“Yani PKK'nın bu tahammülsüzlüğünü biliyoruz. Yani bunu anlamakta bir 

zorluk yok. Güç toplamış, işte yüzyıldır yetmiş yıldır, atmış yıldır 

gerçekleştirilemeyen bir mücadeleyi örgütlemiş ve bir anda buna öykündüğü veya 

                                                        
157 Conflict Resulution kavramı yerine, eski Türkçe’de yer alan ve kavramı tam olarak karşılayan Arapça kökenli 
müsalaha kelimesi kullanılacak ve bu şekilde kullanılması önerilecektir.  
158 Hizbullah tabiri Allah’ın partisi anlamında Kur’an’da geçen bir tabir olmakla birlikte Ahmet, klik, fraksiyon, 
parti anlamına gelen Hizb tabirini kullanmıştır.  
159 Ahmet’le kişisel görüşme, 04.02.2014.  
160 Hizbuşşeytan da Kur’an’da geçen bir ifade olarak, Allah’ın partisinden olmayan ve/veya ona karşıt grupları 
tanımlamak için kullanılmaktadır.  



 133

bunun gölgesinde kendini geliştirdiğini düşündüğü bir yapıyla teması, iktidar dilini 

kullanarak ya da ne bileyim otoritenin dilini kullanarak temas kurma arzusu 

olabilir. Şimdi bu bence Hizbullah'ın şiddete yönelmesini başlatan unsur değil, 

onlar zaten buna niyetliydi. Çünkü şahadet, cihat, harekete geçme, onların yerini 

alma, onlar gibi olma, potansiyel olarak bunu barındırdığı için. Şiddete niyet o 

şiddetin bahanesini üretmekten daha önemli bir şeydir. Bahane her zaman 

üretilebilir. Ben mesela şu anda bile Hizbullah'ın veya gurubunun, farklı isimler 

altındaki yapılarının hala şiddete eğilim taşıdığını düşünüyorum. Niye? Çünkü 

hala kullandığı dil, yarın şiddete tevessül ettiğinde kendi haklılığını güçlendirecek 

argümanları depolamaktır. Hayır, eğer sen bu formda bir hazırlık yapıyorsan senin 

amacın aslında o formda nasıl davranacağını da ortaya çıkarmış oluyorsun. İlla 

senin bunu deklare etmen gerekmiyor. Şimdi bazen bir gençle sohbet ediyoruz. 

İkinci çıkışlarının arifesinde, henüz kamuoyu bilmiyor. 2003'dü. Ya hocam dedi 

tespit etmişler X’de şu kadar fahişe var şu kadar belgeli çalışıyor, şu kadar 

belgesiz çalışıyor falan. Hani bu eski hikayeydi. Her şehrin duyulan efsanelerinden 

birisidir. Dedim herhalde sizin tekrar milleti terbiye niyetiniz var. Şimdi hani genci 

yarın birine dayak attırmaya inandırmanız için önce dayak atılması gereken bir 

duruma inandırmanız lazım. Yani bak bunlar var, öyleyse sen hazırlıklı ol, sana bir 

iş düşebilir. Halbuki fahişe varsa bu bir sistem sorunudur. Bu rejim sorunudur. 

Bunu doğuran fahişenin  kendisi değildir. Bir toplumsal düzen var, bir toplumsal 

hakikat var. Sen bu toplumsal hakikate dokunmadan, ben bu işi çözerime 

inandırıyorsun birini. Yani bu eski alışkanlıklarının kalıntıları da olabilir ama 

bana göre şayet birileri oynamak isterse, yani şu iktidar buna imkan oluşturmadığı 

için böyle bir durumla karşı karşıya değiliz ama diyelim ki bunu istismar etmek 

isteyen eski yapı gibi, Ergenekoncu yapı gibi bir iktidarın olduğunu düşünsek aynı 

sonuçlarla karşılaşabiliriz yani.161” 

İzzettin’in bahsettiği örnek olaydan da anlaşılacağı gibi, şiddetten önce, onun bir 

yöntem olarak uygulanmasını meşrulaştıran argümanların geliştirilmesi gerekmektedir. 

Bu bağlamda yaşam tarzlarına yönelik ithamlar da geçmişte olduğu gibi bugün de 

şiddeti meşrulaştırıcı bir dilin inşası olarak değerlendirilmelidir. Örneğin Hizbullah 

bağlantılı olduğu iddia edilen dernekler ve Hüda-Par tarafından güzellik yarışması, 

konser 162  veya eşcinsellik ile ilgili konferansları sert bir dille ‘protesto etmesi’163 , 

                                                        
161 İzzettin’le kişisel görüşme, 01.02.2014.  
162 http://muhalefet.org/haber-hizbullahtan-duman-grubuna-tehdit-19-6130.aspx, Erişim Tarihi: 167.06.2014.  
163  http://www.radikal.com.tr/turkiye/hizbullaha_yakin_site_yazinca_escinsellik_paneli_iptal_edildi-1187821, 
Erişim Tarihi: 17.06.2014.  



 134

Hizbullah’ın şu anda bir yöntem olarak şiddeti benimsemese de potansiyel olarak 

şiddeti başvurulabilir bir araç olarak gördüğünü göstermektedir.  

Hizbullah yetkilileriyle yapılan yazılı görüşmede Hizbullah’a diğer İslamcı 

gruplar, PKK, cihat, şiddet gibi konularda sorulan soruların cevapları önemli veriler 

sunmaktadır164.  

“İslam’ı referans alan bir cemaat olarak ‘şiddet’ konusunu nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

Bizim silahlı propaganda diye bir yöntemimiz yoktur. Bu konuyla ilgili 

değişik münasebetlerle görüşümüzü beyan etmişiz. Kısaca İslam’ı öğrenme, 

gereğini yaşama ve bunun etrafında örgütlenip insanlara tebliğ etmeye engel 

olunmadığı ve varlığımızı tehdit edecek bir saldırı söz konusu olmadıkça başkasına 

karşı güç kullanma gibi bir düşüncemiz yoktur. 

Cihat hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Cihad; davet, tebliğ, iyiliği emredip kötülüğü sakındırmaktan başlayıp 

mukatele denilen bugünün tabiri ile silahlı savaşa kadar varan geniş anlamlı bir 

kavramdır. Cihattan kastınız mukatele ise zaten yukarıdaki soruların cevabında 

verdik. 

BDP’lilerle yaşanan gerginlikler 165  Cemaatin yeniden silahlı mücadele 

aşamasına geçmesine neden olur mu? 

Biz on yılı aşkın bir süredir PKK ve uzantılarının Müslüman halka yaptığı 

saldırılara rağmen sabrediyor, tekrar doksanlı yıllardaki gibi olayların 

yaşanmaması için elimizden gelen gayreti göstermeye çalışıyoruz. Ancak karşı 

taraftan sürekli saldırı ve tahrikler devam ediyor. Bu duruşumuz ve sabrımız 

saldırıların devamı ve niteliğine bağlıdır. Saldırılar inancımızı yaşamak ve bunu 

gelecek nesillere ulaştırmayı engelleme durumuna gelirse davamızı ve Müslüman 

kardeşlerimizi savunmayı, saldırıları bertaraf etmeyi İslami bir görev ve 

sorumluluk olarak görürüz. 

Sizce Hizbullah cemaati düşünce sisteminde ve eylemlerinde herhangi bir 

hata yaptı mı? 

Hizbullah, düşünce sistemini Kur’an ve sünnetten aldığı için bu konuda bir 

hata ve yanlışlıktan söz etmek mümkün değildir. Bizim düşüncemiz vasat ve 

                                                        
164 Yazılı görüşmenin tamamı ekler bölümünde bulunmaktadır.  
165 2014 yerel seçimleri sürecinde BDP ve Hüda-Par arasında yaşanan gerginlikler kast edilmiştir.  



 135

mutedildir. Kur’an ve Sünneti temel kaynak olarak ele aldığımız için kendimizi 

bunlara göre dizayn etmeye çalışıyoruz. Eylemelere gelince; biz bilerek ve 

isteyerek İslam’a aykırı bir şey yapmadık. Yani cemaatin planlamalarında ve 

çözümlerinde gayri İslamilik söz konusu değildir. Ancak uygulamada bireyler 

eylem icra ederken istenmeyen hatalar olmuş olabilir. Bunlarda istisnai 

durumlardır.” 

Verilen cevaplardan da anlaşılacağı gibi, Hizbullah şiddeti bir yöntem olarak 

inkar etmemekte ve onun savunma amaçlı kullanılabileceğini kabul etmektedir. 

Bununla birlikte 1990larda savunma argümanıyla meşrulaştırılan şiddetin boyutlarının, 

şiddetin tüm muhatapları için savunma sınırını aştığı ortadadır. Aynı zamanda 

Hizbullah’ın geçmişi nasıl algıladığına yönelik sorduğumuz son soru da, Hizbullah’ın 

bilinçli bir hata yapmadığı ama uygulamalarda bireysel hataların olmuş olabileceğini 

iddia etmektedir ki bu da hataları bireysel örnekler, doğruları ise prensipler olarak 

değerlendirme eğiliminin bir uzantısı olarak yaygın bir teamül olarak ortaya 

çıkmaktadır.  

Şiddet dilinin meşrulaştırıcı bir araç olarak kullanımı olgusuna odaklandığımız 

bu başlıkta, ayrıştırıcı ve itham edici bir söylemin, meşrulaştırıcı bir araç olarak 

şiddetin kendisinden önce geldiğini ve bu dilin saflaşma ve kutuplaşmaların 

belirginleşmesini ve keskinleşmesini sağladığını ifade ettik. Bu bağlamda tarafların 

söylemlerinde ortaya çıkan itham edici argümanların, şiddetin ilk basamağı olarak 

ortaya çıktığını, müsalaha araçlarının ise keskin kutuplaşma ve fiili şiddet ortamıyla 

yok olduğunu tespit ettik. Şiddetin başlamasını takip eden süreçte ise ona hız 

kazandıracak örneklerin çoğaldığını ve meşrulaştırıcı argümanlar olarak sıklıkla 

kullanıldığını ortaya koyduk.  

 

3. Grup Aidiyeti, Dini İdeoloji ve Etnik Kimlik: Hizbullah’ta 

Varoluş Biçimleri 

Yapılan görüşmeler sonucunda belirlenen son kategori Hizbullah’ta varoluş 

biçimleridir. Bu varoluş biçimleri üç ana tema çerçevesinde ortaya çıkmakta ve her 

tema farklı referans, bileşen ve motivasyonları barındırmaktadır. Buna göre Hizbullah 

mensuplarında varoluş üç katmanda şekillenmektedir. Birinci katman diğer katmanları 

da önemli oranda etkileyen ve belirleyen Hizbullah bireylerinin grup aidiyetidir. İkinci 



 136

katman, din ve dinin ideolojik bir varoluş biçimi olarak ulus-ötesi bir argüman olarak 

inşasıdır. Üçüncü katman ise etnik kimlik ve etnik kimliğin dini referanslar yoluyla 

İslamcı ideolojik söylem içerisinde meşrulaştırılmasıdır.  

 

3.1. Otorite ve Hegemoni: Hizbullah’ta Grup Aidiyeti  

Zygmunt Bauman, Liquid Modernity kitabında, cemaat (community) fikri ve 

aidiyetinin derinliklerinde herkesin aynı olduğu varsayımının yattığını ve cemaat 

bağlılığını cazip kılan fikrin, kişiye sağladığı bu konfor olduğunu ifade eder (2000, s. 

99). Bauman’ın tespiti, minimal homojenliklerin oluşumu tezimizi de doğrulayacak 

şekilde, aidiyet fikrinin grup üyelerine konfor sağlayıp, grup aidiyetini güçlendirdiğini 

ortaya koyar.  

Yapılan görüşmelerde ortaya çıkan veriler Hizbullah’ta grup aidiyetin, Hizbullah 

mensuplarında üç katmanlı varoluş biçiminin en yoğun ve güçlü çekirdeği olduğunu 

ortaya koymaktadır.  

“Onlarla olmak bir ayrıcalıktı, hele gençler için. Çünkü hem dini anlamda 

kendilerine hitap ediyor hem de o okudukları okul, devlet okulu. Yani bildikleri, 

tanıdıkları dini geleneğe aykırı bir sistem.  

... 

Onların en belirgin özelliği, hedef gösteriyorlar. Şimdi hedef gösterdikleri 

için sen direkt o hedefe yöneliyorsun. Mesela bu hedef, görünür bir hedef. Yani 

tariflere ya da idealizme ya da bir felsefi ideolojiye dayanmıyor. Bu yüzden çok 

çabuk ilerletiliyor. Hedef sistemi değiştireceğiz, yeni bir sistem. Bunun nasıl 

yapılacağı, hangi prensiplere göre bu hedefin gerçekleştirileceği önemli değil. 

Zaten cami derslerinde bunu alıyorsun. Kur’an öğrendikten sonra sana 

peygamberlerin hayatı, siyer anlatılıyor. Ama bununla beraber şöyle bir şey 

oluşturulur sisteme karşı. Yani bu sisteme karşı ol gibi değil. Hak – batıl 

mücadelesi gibi. Habil – Kabil olayında, işte bunlar Habil, bunlar Kabil tarafı. 

İster istemez çocuk görüntü arayacaktır. Habil tarafı kim, Kabil tarafı kim. Yani 

direkt blok çizgiler yapılıyor, sınırlar belirleniyor166.” 

Sermest’e göre Hizbullahçı olmak, özellikle gençler arasında bir ayrıcalığın 

göstergesidir. Hizbullah, bir yandan geleneksel dindarlık biçimleriyle çatışmamakta, 

                                                        
166 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013.  



 137

diğer yandan kişiye bir amaç sunmakta ve onun etrafında örgütlenme imtiyazı 

sağlamaktadır. Bu imtiyaz kişiye bir amaç sunmanın yanı sıra, onda bir özgüven ve güç 

duygusu da oluşturmaktadır. Örneğin Musab başta olmak üzere pek çok görüşmeci, 

Beykoz Operasyonu’na kadar ‘cemaati’ yenilmez kabul ettiklerini ifade etmiştir. 

Musab’a göre Hizbullah, PKK ve diğer gruplarla girdiği ‘savaşlarda’ hep galip 

ayrılmıştır167. Bu galibiyet duygusu, Hizbullah’a mensup bireylerde doğal olarak bir 

özgüven ve güç duygusu oluşturmaktadır.  

Grup aidiyetinden kaynaklanan güç ve otorite duygusu ise bir süre sonra 

Hizbullah bireylerinde, karşılaştığı ‘toplumsal problemleri’ inisiyatif alarak ‘düzeltme’ 

eğilimi doğurmaktadır. Mahallede esrar içtikleri veya hırsızlık yaptıkları iddiasıyla bir 

grupla kavga ettiklerini, karşı gruptan bir, kendilerinden ise ‘iki yaralı verdiklerini’ 

anlatan bir görüşmeci, cemaatten izin almayıp bu eylemi gerçekleştirdikleri için 

cemaatten ‘fırça yediklerini’ ve ciddi bir cezayla karşı karşıya kalmak üzere olduklarını 

ama herkes doğruyu anlattığı için uyarılmayla yetinildiğini anlatmıştır. Bir başka 

görüşmeci, tanıdığı bir Hizbullah üyesinin, ‘açık saçık giyindiği ve evine sık sık 

erkeklerin girdiğini’ gözlemlediği bir kadına, cemaatten herhangi bir emir almaksızın 

şiddet uyguladığını anlatmıştır.  

Hizbullah’ın dağılma sürecine girdiği Beykoz Operasyonu’na kadar, grup 

aidiyeti oldukça güçlüdür ve inisiyatif kullanılarak gerçekleştirilen eylemler, cemaat 

hiyerarşisi içerisinde sorgulanmakta ve ceza verilmektedir. Diğer yandan cami dersleri, 

Hizbullah’a katılabilecek kişilerle ‘alaka’ kurma, cemaat hiyerarşisi içerisinde muhtelif 

görevlendirilmeler, periyodik rapor yazımları yoluyla grup aidiyeti 

güçlen(diril)mektedir. Kişilerin yakın takibi ve kontrolü esasına dayanan bu sistem, 

Durkheim’in mekanik dayanışmacı toplum modeline benzemektedir. Durkheim’e göre 

daha çok sanayi öncesi toplumlarda var olan bu dayanışma biçiminde iş bölümü az; 

dayanışma, benzerlik fikri ve buna bağlı olarak kolektif kimlik ise belirgin ve ön 

plandadır. Ortak bir değer sistemi ve ahlak anlayışı varsayımına dayanan bu 

topluluklarda, grubun değerlerine aykırı ‘suçlar’ şiddetle cezalandırılabilmektedir 

(Aron, 2006, s. 296-298). Hizbullah örneğinde de grup aidiyetinin mekanik 

dayanışmacı toplum modeline benzediğini, ortak değer ve ilkelere bağlılık duygusunun 

güçlü olduğu ve buna aykırı davranışların cezalandırıldığı görülmektedir. Gündelik 

yaşamı analiz ettiğimiz kategoride anlatılan tüm uygulamalar, sonuç olarak grup 

                                                        
167 Musab’la kişisel görüşme, 24.01.2014.  



 138

aidiyetini kişinin yaşamında merkezi bir konuma yükseltmekte ve grup aidiyetine ters 

düşecek tüm eylemler, aile ilişkileri ve algılayışlar ikinci plana itilmektedir. Bu 

anlamda Azad’ın söyledikleri grup aidiyeti ve adanmışlık kültürü bağlamında değerli 

veriler sunmaktadır.  

“Mesela o dönem bir kavram vardı. İbn-i Teymiyye’nin bir sözü: 

‘Düşmanlarım bana ne yapabilir ki! Öldürülmem şehadet, sürdürülmem hicret, 

hapsedilmem halvettir. Bu psikoloji ile hareket ettiğiniz zaman düşmanlarınız size 

hiçbir şey yapamazlar. Sizi öldürseler dahi şehit olacaksınız Allah yolunda.  Ve 

doğal olarak bunun dışında bir alternatif yoktur. Sürekli okuduğunuz kaynaklarda 

Mekke döneminde peygamberin çekmiş olduğu sıkıntıları görürsünüz. 

Babalarından, annelerinden, amcalarından, dayılarından daha farklı insanlardan 

işkence görmüş insanlar görürsünüz.168” 

Benzer veriler, Sermest’le yapılan görüşmede de ortaya çıkmaktadır. Sermest, 

İslam’ın başlangıcında henüz gizlenme dönemi devam ederken gizli toplantı ve 

ibadetlerin yapıldığı Erkam isimli sahabenin evinin (Dar’ul Erkam) güvenlik ve 

gizlilik teması altında sık sık işlendiğini belirtmekte ve o döneme bir eleştiri olarak 

‘sanki peygamberin hayatı sadece Dar’ul Erkam’dan ibaretti’169 demektedir. Veriler 

ışığında değerlendirildiğinde gündelik yaşamın alt temalarından olan güvenlik ve 

gizlilik olgularının, sonuç olarak grup aidiyetini güçlendiren unsurlar olduğu ortaya 

çıkacaktır. Bu grup aidiyeti o denli güçlüdür ki, 1996 yılında PKK’yle çatışmalar 

sonlanıp Hizbullah iç hesaplaşma sürecini (Hizbullah’a sızdığı iddia edilen ajanların 

ve polisle işbirliği yaptığı iddia edilen muhbirlerin tespiti) başlattığında, Azad’a göre 

bir çok kişi doğrudan gidip cemaate teslim olmuştur.  

“Cemaatten bir mesaj gelmişti tüm üyelere. Mesaj şu idi: Biz kendi 

içimizdeki tüm ajanların tespitini yaptık. Ya bu ajanlar gelir bize teslim olurlar ya 

da gelip teslim olmazlarsa, biz bunları öldüreceğiz. Ve size bir ay süre tanıyoruz. 

Gelin teslim olun, teslim olanlara asla karışılmayacaktır. Sadece bilgilerine 

başvurulacaktır, sonra serbest bırakılacaklardır. Bu bir aylık süre zarfında bir 

sürü insanın gidip başvurdukları, içinde bulunmuş olduğu süre zarfında polisin 

onları sıkıştırdığı söylenmişti170.”  

                                                        
168 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
169 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013.  
170 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013. 



 139

Görüldüğü gibi grup aidiyetinin sağlanması gündelik hayatın rutinlerinin 

belirlenmesi ve yakın kontrolü ile sağlanırken, bireylerde kendini feda etme kültürü ilk 

dönem İslam tarihinden örnekler de verilmek suretiyle güçlendirilmektedir. Bu 

bağlamda bedel ödemek, hapis yatmak veya ‘şehit olmak’ Hizbullah mensubu pek çok 

kişinin arzuladığı bir duruma dönüş(türül)mektedir. Kamuran’a göre de ilk dönemlerde 

Hizbullah davası nedeniyle cezaevinde kalmak, Hizbullah üyesine önemli bir karizma 

kazandırmaktadır. Fakat Beykoz Operasyonu’nu takip eden yıllarda cezaevine 

girenlerin sayısı binleri aştığı ve cezaevine girmek adeta bir rutine dönüştüğü için bu 

karizma da ortadan kalkmıştır171. Diğer yandan Hizbullah aidiyeti, üyelerin üzerinde 

ciddi bir otorite olarak tezahür etmekte ve bir oto kontrol ve sansürün uzantısı olarak 

değerlendirilebilecek iç kontrol mekanizmalarına dönüşmektedir. Bu bağlamda 

Hizbullah aidiyetinin sadece gönüllülük esasına dayalı bir temelde ilerlemediği, 

Hizbullah mensubu olunduğu sürece iç kontrol mekanizmalarının katı otoriter bir 

biçimde gerçekleştiği söylenebilir.  

Hizbullah’ta grup aidiyetinin Weberyan anlamda otorite kavramıyla ilişkili 

olduğu açıktır. Max Weber, otoriteyi geleneksel, yasal ve karizmatik otorite şeklinde 

üçe ayırır. Weberyan anlamda meşruiyetin kaynağı geleneksel otoritede geleneklerin 

kutsallığına, yasal otoritede kanunların geçerliliğine, karizmatik otoritede ise önderin 

olağanüstü niteliklerine dayanır (2008, s. 111). Yani tüm otorite tiplerinde esas 

belirleyici olan, iktidarı kullanan kişinin uyruklarınca nasıl değerlendirildiğidir 

(Sennett, 1992, s. 28). Her otorite ilişkisinde otoriteyi elinde bulunduran(lar) ile otorite 

altında olanlar arasında birbirine karşıt iki taraf bulunur. Weber özellikle otorite 

altındaki kişilerin oluşturdukları sübjektif kabul üzerinde durur. Weber’e göre sadece 

emirlere itaat edilmesi otoritenin varlığını göstermez. Ayrıca otoritenin varlığı için, 

itaat edilen otoriteye meşruiyet atfedilmiş olması gerekir (Kızılçelik, 1994, s. 259). 

Diğer yandan Max Weber otorite ve güç kavramını birbirinden ayırır. Eğer kişi kendi 

iradesini başkasının direnmesine rağmen yerine getirebiliyorsa bu gücün (power) 

göstergesidir. Fakat bir emir, emrin muhatapları tarafından içselleştiriliyor ve meşru 

addediliyorsa burada otoritenin varlığı söz konusudur (Weber, 2007, s. 105; Mouzelis, 

2003, s. 17). Dolayısıyla Max Weber’de otorite/egemenlik kavramı yasal ve meşru 

yaptırımı; güç kavramı ise zorla yaptırımı ifade eder. Yaptırım gücü belirsizdir. Akla 

gelebilecek her türlü yöntemle uyruklar itaate zorlanabilir. Otoritede ise meşru bir itaat 

                                                        
171 Kamuran’la kişisel görüşme, 22.01.2014. 



 140

vasfı belirleyici unsurdur (Weber, 2005, s. 28-35; Kivisto, 2008, s. 83). İnsanlar da 

meşru bir sebep bulduklarında iktidara itaat ederler (Turner, 1997, s. 55).  

Hizbullah’ta grup aidiyeti ve otorite bağlamında değerlendirildiğinde, yapılan 

görüşmelerde öne çıkan vurgu, otoritenin şiddet dönemine kadar kişisel motivasyon 

merkezli devam ettiği, şiddet başladıktan sonra ise güvenlik ve gizlilik prensiplerinin 

aidiyet hissini beslediği yönündedir. Güvenlik ve gizlilik ise otoritenin görünür hale 

gelmesine aracılık etmektedir. 1996’da başladığı ifade edilen iç hesaplaşma süreci ise, 

Weberyan anlamda meşru bir otoriteden çok güç hissine dayanmaktadır. Bununla 

birlikte Beykoz Operasyonu, otoritenin yıkıldığı (Weberyan anlamda karizmanın 

yitirildiği) ve grup aidiyetinin parçalandığı bir eşik olmuştur.  

“Azad - Cemaatin kabul etmiş olduğu resmi bilgi Hüseyin Velioğlu 17 Ocak 

2000’de Beykoz’da çıkan bir çatışmada şehit olmuştur. Onun dışındaki hiçbir 

spekülasyona değer vermediler. Açıkçası bu bilgilerin hiçbir zaman doğruluğu 

ispatlanamadı. Doğal olarak ispatlanamıyorsa mevcut var olan bilgileri kabul 

etmek zorunda kalıyorsunuz. Ama Beykoz operasyonu çerçevesinde çok ciddi bir 

şüpheler de vardır.  

Mehmet Kurt – Nasıl şüpheler? 

Azad – Tabi Türkiye tarihinde ender görülen bir operasyon tarzıdır bu. 4 

saat süren bir çatışmanın canlı yayında verilmesi gibi bir olay, sanırım dünyada az 

rastlanan olaylardan biridir. Ben operasyonu baştan sona kadar evde, televizyonda 

kendim izledim. 

Mehmet Kurt – Nasıl hissettiniz? Ne konuştunuz? Polis de bilmiyormuş diye 

söylüyorlar. 

Azad – Biz Hüseyin Velioğlu’na operasyon yapıldığını bilmiyorduk. Sadece  

polisin de bilmediğini söylüyorlar. Operasyon olduğu gün cemaatin üst düzey 

yetkililerine operasyon yapıldığını duyduk. Hemen eve koştuk, televizyonun başına geçtik. 

İşte olayları takip ediyoruz. Operasyon bittikten sonra çatışmada bir kişinin öldüğünü, iki 

kişinin de sağ yakalandığı bilgisi medya ajanslarına düştü. Daha sonra yanılmıyorsam ya 

aynı gündü, ya da bir gün sonraydı çatışmada öldürülenin Hüseyin Velioğlu olduğu 

söylendi. O dönem benim sorumlum olan arkadaşla beraber bizim evdeydik. Ben Hüseyin 

Velioğlu’nun cemaatin üyesi olduğunu bilmiyordum o güne kadar. Kendi sorumluma 

sordum Hüseyin Velioğlu kim diye. O da muhtemelen cemaat içinde komutanlardan 

biridir dedi. O da bilmiyordu. O ifadesinden bu anlaşılıyordu. Dedim peki cemaat 

içindeki bir komutansa bu adam herhâlde büyük bir komutandır ve ciddi bir misilleme 



 141

yapılır hani devlete. Tabi o anda ajanslarda Hüseyin Velioğlu’nun ajanslarda cemaatin 

lideri olduğu sık sık vurgulanıyordu ve bütün haber ajansları ilgili ilgisiz bütün insanlar 

televizyona çıkmış Hizbullah analizi yapıyorlar. Çok ciddi saçmalayan insanlar vardı. 

İstihbarattan olan adamlar konuşuyor, gazeteciler falan. 

Mehmet Kurt – Neler diyorlar?  

Azad – O dönem genelde Hizbullah’ın  devlet bağlantısı üzerinde çok sık 

durmaya çalışıyordular. 90’lı yıllarda PKK ile girmiş olduğu çatışmalar sık sık 

işleniyordu. O gün TV’de Gonca Kuriş meselesini sürekli gündeme getiriyorlardı. Ahmet 

Taner Kışlalı, Uğur Mumcu suikastlarını sürekli gündeme getiriyorlardı. Radikal  İslamcı 

örgütlerin bu eylemleri gerçekleştirdiğini söylüyorlar ki, bu bana sorarsanız, ilgisi 

olmadığını düşünüyorum. Gonca Kuriş işi doğrudur. Hizbullah kaçırdı sonra öldürdü. 

Ama Ahmet Taner Kışlalı, Uğur Mumcu, Bahriye Üçok cinayetlerinin kesinlikle 

Hizbullah’la hiçbir ilişkisi yoktur. Kendini Hizbullah Müslümanı olarak tanıtan insanlar, 

cinayetlerin Hizbullah tarafından işlendiğini söylüyorlar ve biz bu olaylara gülüyorduk o 

esnada. Tabi ki Hüseyin  Velioğlu’nun lider olduğunu düşünmüyorduk o arada. Sabah 

uyandığımızda bize haber geldi. Evet öldürülen kişi Hizbullah’ın lideri Hüseyin 

Velioğlu’dur denildi. O anda bütün dünyamız yıkıldı. Bir an sanki damarlarımızda gezen 

kanlar dondu. Tüylerimiz diken diken oldu. Yani çok ciddi bir şekilde sıkıntı yaşadık o 

esnada. Çünkü her ne kadar tanımasak da onun çabalarıyla kurulmuş bir hareketin bu 

seviyeye gelmesi, çünkü bizim gözümüzde çok ciddi bir seviyeye gelmişti Hizbullah 

hareketi. PKK ile çatışmaya girmiş galip ayrılmış, Menzille çatışmaya girmiş galip 

ayrılmış, Vahdet grubuyla çatışmaya girmiş galip ayrılmış. Kürdistan bölgesinde çok 

ciddi bir otorite diye düşünüyorduk. Devletin bükemediği PKK’nın elini bükmüştü. Çok 

ciddi işler başarmış olduğu deniyordu. Onun yapmış olduğu, çıkarmış olduğu bu 

hareket... ve bundan dolayı bizde bir soğuk duş etkisi yarattı o an, 2-3 günde. O anda 

arkadaşların kendi aralarında hep konuştukları şey cemaat çok ciddi bir misilleme 

yapacaktır. Yani muhtemelen bunun misillemenin karşılığı ancak ve ancak muhtemelen ya 

başbakan olur ya cumhurbaşkanı olur ya genel kurmay başkanı olur ya istihbarat 

başkanı olur; başka türlü onun dengi kimse yoktur. Kısas alınacaksa, bu işte böyle olur. 

Tabi ki yanılmıyorsam 10-15 gün Hüseyin Velioğlu’nun cenazesini Adli Tıp’ta beklettiler. 

Bütün arkadaşlar cenaze gelecek diye Batman’a gidiyordu. Bir türlü cenazeyi teslim 

etmiyordular ve bu çok ciddi bir öfkeye dönüşmüştü cemaat tarafından. Aynı zamanda 

cemaatin bireyleri kendi kafasında eylem yapma potansiyeline sahip değiller. Direk 



 142

üstlerinden emir almadan asla kendi kafalarından hareket etmezler172. Bundan dolayı bir 

eylemsellik de söz konusu değil, sadece bekleyiş. Bu bekleyiş insanı öldürüyor173.” 

Azad gibi pek çok eski Hizbullah üyesi için Beykoz Operasyonu bir milat 

olmuştur. Bu milat, ilk zamanlarda ciddi bir öfke ve intikam duygusu şeklinde ortaya 

çıkmış, zaman geçtikçe pek çok kişi için Beykoz Operasyonu, grup aidiyetinin 

parçalanması sonucunu doğurmuştur. Liderin isminin ilk defa televizyon programında 

duyulduğu ve muazzam bir gizlilik içerisinde yürütülen faaliyetlerin oluşturduğu 

güvenlik algısı ve aidiyet hissi, Beykoz Operasyonu sonrasında ‘cevap bulunamayan 

sorular174’ nedeniyle pek çok kişi için yıkılmış veya ciddi oranda zayıflamıştır.  

 Hizbullah’ta varoluş katmanları açısından en yoğun çekirdek olarak 

betimlediğimiz ve diğer iki katmanı da büyük oranda belirleme ve dönüştürme 

potansiyeline sahip aidiyet hissinin bireysel ve kitlesel olarak bitmesinin yarattığı 

psiko-sosyal durumlar, kopuş biçimleri ve kopuşun travması bölümünde detaylıca 

incelenmiştir. Yeniden kısaca ifade etmek gerekirse grup aidiyetinin bitmesi, diğer 

katmanlara aidiyeti de ciddi oranda etkilemiş, Hizbullah’tan kopanlar arasında, 

Kamuran’ın tanıklığına göre, ‘ateist olanlar, İslami yaşantısını bırakanlar ve ulusalcı 

olanlar’ (Kürt milliyetçisi) çıkmıştır175.  

Bir sonraki başlıkta Hizbullah mensuplarında dini aidiyet ve dini aidiyetin 

ideolojik bir argüman olarak inşası incelenecektir.  

 

3.2. İslamcılığın İdeolojik İnşası ve Hizbullah’ta Dini Aidiyet 

“İnkılabı düşünmek, devrimci düşünmek... Aslında hepimizde bu duygu, bu 

düşünce vardı. Bir gün Türkiye’de biz devrim yapacağız. İslam cumhuriyeti 

kuracağız Türkiye’de. Belki Türkiye’yi bilmiyorduk. Açıkçası kendi açımdan olayı 

ele alırsam, çünkü gördüğüm bir tek yer vardı. Diyarbakır’dı; Bismil’di, Silvan’dı. 

Mardin’di; Nusaybin’di. Çevre il ve ilçeler...176”  

                                                        
172 Her ne kadar Azad, üstlerden emir almadan eylem yapılamayacağını söylese de bunun genel kural olduğu ama 
sansasyonel bazı öldürme eylemleri hariç olmak üzere pek çok alanda Hizbullah mensubu bireylerin kişisel 
inisiyatif alarak kendi başlarına da hareket edebildikleri, verilerin tümü analiz edildiğinde, ortaya çıkmaktadır.  
173 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
174 Bu sorular ağırlıklı olarak Velioğlu’nun öldüğü bir ortamda arşivin neden yok edilemediği, liderin ölümüne nasıl 
izin verildiği ve diğer iki kişinin nasıl sağ çıktığı, medyada yer alan ve pek çok Hizbullah üyesinin bir duyum 
düzeyinde bildiğini söylediği ama ilk defa yüzleştiği şiddet olayları ve infazların Hizbullah tarafından nasıl 
açıklandığı ve son olarak yeni liderin vasfına dair tartışmalar oluşturmaktadır.  
175 Kamuran’la kişisel görüşme, 22.01.2014.  
176 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  



 143

Dini referans alan bir grup olarak Hizbullah’ta dini söylemin ideoloji kavramıyla 

yakın ilişkisi vardır. Marksist kuramda önemli bir yer tutan ideoloji kavramı, Marx’a 

göre bir birey veya toplumsal grubun ‘zihninde egemen olan fikirler ve tasarımlar 

sistemidir’. Marx’ın ideoloji kavramını inceleyen Marksist filozof Althusser’e göre ise 

ideoloji, ‘bireylerin gerçek varoluş koşullarıyla aralarındaki hayali ilişkilerin bir 

tasarımıdır’. Althusser, İdeolojilerin, bireyleri özne olarak adlandırdıklarını ve bu 

özneye sesleniş üzerinden onu ideolojinin bir parçası kıldıklarını ifade eder (Althusser, 

2000, s. 47, 51, 60-71). Hizbullah’ta dini söylemin aynı zamanda ideolojik bir 

söylemin özelliklerini taşıdığı tespiti, İslamcı ideolojilerin benzer yapısı nedeniyle 

şaşırtıcı olmayacaktır. İdeoloji kavramının doğasına uygun olarak, yaşamı soyut 

kategorilere ayıran İslamcılık, temelde bir din olarak İslam’ın siyasal bir kurgu olarak 

inşasından ibarettir (Aktay, 2014).  

Hizbullah tarihi bölümünde açıklanan İslamcılığın bir ideoloji olarak inşası, batı 

sömürgeciliğine verilen bir yanıt olarak yirminci yüzyılın tarihsel ve sosyolojik 

koşulları çerçevesinde gerçekleşmiştir. Diğer yandan, Türkiye’deki, örgütlenmede 

Kürt yoğunluklu pek çok İslamcı grupta olduğu gibi Hizbullah’ta da İslamcı söylem, 

köken olarak Türk İslamcı söylemi içinde gelişmiştir. Hizbullah’ın çekirdek 

kadrolarının Milli Görüş partileri başta olmak üzere MTTB veya Akıncılar gibi 

gruplar içinde yetişmeleri, bu yapıların İslamcı söylemlerinden etkilenmelerine yol 

açmıştır. Bu bağlamda Hizbullah’ta İslamcı politik söylem, çeşitli konularda ‘ithal’ bir 

dil geliştirmiştir 177 . Sinan’a göre ‘Hizbullah’ta Kurdistan meselesine ve Kürt 

kimliğine, Türkiye İslamcılığının etkisi nedeniyle ciddi bir yabancılaşma vardır’178. 

Hizbullah’ta dini ve etnik söylem, bir sonraki başlıkta detaylıca incelendiğinden, 

burada Sinan’ın Türkiye İslamcılığı ile var olan ortak bağa yaptığı vurgu not 

edilmelidir.  

Yapılan görüşmelerde Hizbullah’ta dini söylemin, yukarıda çerçevesi çizilen 

şekilde ideolojik bir argüman olarak kurulduğu ifade edilebilir. Bu bağlamda 

Hizbullah’ta varoluşun ikinci katmanı olarak İslamcılık, ulus-ötesi referanslarla 

kurgulanan bir aidiyet biçimidir. Bu aidiyet biçiminin çeşitli konulara karşı yarattığı 

duyarlılık, İslamcı referanslara dair izler taşımaktadır. Örneğin Yusuf’a göre Hizbullah 

için en önemli hedef Filistin ve Mescid-i Aksa’dır. Coğrafi, tarihsel ve kültürel olarak 

                                                        
177 Dilgeş’le kişisel görüşme, 22.09.2013.  
178 Sinan’la kişisel görüşme, 30.11.2013.  



 144

kendisine daha yakın olan Kürt meselesini birincil ilgi alanı olarak görmek yerine, 

Filistin’i birincil hedef olarak ifade etmek; Sinan’ın ifadesiyle ‘İslamcılığın kendi 

kültürel ve tarihsel benliğine yabancılaştırıcı etkisinin’ bir tezahürü olarak 

değerlendirilebilir. Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen organizasyonların eylem 

ve gösteri spektrumlarında da bu tespitin tezahürlerini görmek mümkündür. Bu 

anlamda Hizbullah’ın eklektik bir grup olduğu tespiti, Yusuf’un Said-i Nursi, 

Müslüman Kardeşler Hareketi ve İran İslam Devrimi’ni Hizbullah’ın üç temel 

referansı arasında saymasında da görünür olmaktadır 179 . İran İslam Devrimi’nin 

yarattığı etkiyi Azad, şu şekilde anlatmaktadır.  

“İran devrimi bütün İslam dünyasında ölen bir ruhun tekrar canlanması gibi 

olmuştu. Mesela Osmanlı’nın çöküşünden sonra İslamcılığın, İslami kesimlerin 

kaybettiği bir şey olduğu gün gibi açıktı. Osmanlı’nın son dönemlerinde dahi 

İslamcılık hareketi Osmanlı’nın ayakta kalmasını sağlamış bir şey değildi. İran 

İslam inkılabı bu ruhu tekrardan yeşerten bir şey olmuştu ve Mısır’da, 

Pakistan’da, Cezayir’de, Kürdistan’da, Irak’ta, Suriye’de ciddi bir hareketlilik söz 

konusuydu ve doğal olarak bütün İslami kesimlerin merkezi haline gelmişti İran. 

İran’a kayıtsız kalmak mümkün değildi İslami hareketler açısından; çünkü 

gerçekleşmiş bir devrim söz konusuydu. Bu devrime kayıtsız kalmak akıl karı 

değildi180.” 

 İran İslam Devrimi’nin İslamcı gruplar arasında yarattığı heyecan, Dilgeş’in 

Hizbullah’ın sınıfsal bir olgu olarak ortaya çıktığı ve Siyonizm, İsrail, Amerika, 

emperyalizm gibi söylemlerde pek çok İslamcı grupla ortak bir söyleme sahip olduğu 

tespitine de yansımaktadır181. Anılan konularda Türkiye’deki diğer İslamcı yapılarla 

aynı söylemi geliştiren Hizbullah, İslami referanslar konusunda da yirminci yüzyıl 

İslamcı ideologlarından etkilenmiştir. Kamuran’ın ifadelerine göre bu kaynaklar, 

Hizbullah tarafından entelektüel bir zeminden değerlendirilmemekte, bu kaynaklara 

daha çok eylemselliğe referans olması açısından başvurulmaktadır. Ona göre 

Hizbullah, teorik tartışmaları gereksiz bulduğu gibi ‘dünyevi şeylerin peşinde koşmayı 

da önemsiz bulur, cemaat işlerini ve tebliğ yükümlülüğünü yerine getirerek Allah’ın 

rızasını kazanmayı önceler’. 182  Bir ‘davanın’ anlatılması esasına dayalı tebliği 

merkeze alan Hizbullah’ın, bunu teorik temelli çözümlemeler yerine eylemsellikle icra 

                                                        
179 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  
180 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
181 Dilgeş’le kişisel görüşme, 22.09.2013.  
182 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  



 145

etmeyi tercih etmesi, Hizbullah’ta dini aidiyetin eylemle ilişkisini göstermektedir. 

Kamuran’a göre Hizbullah’ta ideolojik donanım büyük oranda ‘köylülük’ olarak 

tanımladığı bir zeminde gerçekleşmektedir.  

“Kamuran – Hüseyin Velioğlu bayağı köylülük kokan bir tipti. Çok da bizim 

anladığımız düzeyde sistematiğe oturtulmuş bir düşünce sistemi yoktu. Üç beş tane 

videosu var. Belki siz de izleme fırsatı buldunuz. Bakın yani nasıl bir tip olduğuna. 

Net bir şekilde görülüyor.  

Mehmet Kurt – Köylülüğü nasıl açıklıyorsunuz? Mesela bir köylü ne yapar, 

şehirli ne yapar?  

Kamuran – Köylü kati kanaatlere sahiptir. Yani onun açısından şuurluluk 

yoktur hayatı tarif ederken. Siyah ve beyaz arasındaki tonları çok fazla gözetmez. 

Dolayısıyla kuracağı sistem de tek tipçi olur. Farklılıkları çok fazla gözetmez, katı 

olur, tahammül etmez. Ama bünyesinde barındırdığı samimiyet nedeniyle 

fedakarlık ve dürüstlüğü harmanlar, karakterize eder183.” 

Hizbullah’ı ‘köylü’ ve ‘siyah ile beyaz arasındaki tonları gözetmeyen’ bir yapı 

olarak değerlendiren Kamuran’ın söyledikleri, Hizbullah’ın eylemi önceleyen bir örgüt 

olduğu tespitine de referans teşkil etmektedir. Bu bağlamda Hizbullah’ta İslamcılık da 

eylemi önceleyen bir algılayışla yaşanmaktadır. Azad’ın ‘gördüğüm tek bir yer vardı’ 

ifadesi, İslam devrimi yapma hayalleri ifadesiyle birlikte değerlendirildiğinde eylemi 

önceleyen Hizbullah’ın, kendi toplumsallığına yabancılaşmış olduğunu 

göstermektedir. Bu yabancılaşma Hizbullah mensubunda, hakkında çok fazla şey 

bilmediği ama uğruna savaşılacak düzeyde değerli bulduğu bir dünya sunmaktadır.  

Genel anlamda Hizbullah’ta dini aidiyet, grup aidiyeti içinde belirlenen 

söylemden beslenmektedir. Hizbullah’ta grup aidiyetini etkileyen çekirdek kadronun 

Türkiye’deki İslamcı hareketler içerisinde yetişmeleri nedeniyle benimsedikleri ilkeler 

ise büyük oranda Türkiye İslamcılığıyla paralel şekilde ulus-ötesi bir İslamcı 

söylemdir.  

 

                                                        
183 Kamuran’la kişisel görüşme, 22.01.2014.  



 146

3.3. Bijî Îslam Bimre Koletî: Hizbullah’ta Etnik Kimlik ve Kürt 

Meselesi Algısı  

Sinan’ın deri koltuklarla döşeli ofisine bir aracı yoluyla gidip Hizbullah hakkında 

araştırma yaptığımı ve bilgisine başvurmak istediğimi söylediğimde, Sinan’ın ilk 

sorusu tezimde Kürdistan ismini kullanıp kullanmayacağım olmuştu. Sinan’a göre 

Kürtlerle ilgili yapılan çalışmalarda Kürdistan isminin kullanılması akademik 

özgürlüğün göstergesiydi. Hiçbir zaman Hizbullah’a üye olmadığını ama Hizbullah’ı 

yakından bildiğini ifade eden Sinan’a göre Hizbullah ‘Kurdistanî’ bir örgüttür184.  Aynı 

şekilde Hizbullah üyesi olmamakla birlikte Hizbullah’ı yakından tanıdığını 

gözlemlediğim ve kendini İslamcı bir Kürt olarak tanımlayan Mahmut da Hizbullah’ın 

geçmişte çok hata yaptığını ama ‘Kurdistanî’ bir yapı olduğu ifade etmektedir185 . 

Hizbullah – Vahdet grubu ayrılığında Vahdet grubuna dahil olan ve daha sonra 

‘Kurdistanî’ perspektifi nedeniyle Vahdet grubundan ayrılan Mücahit de Partiya 

İslamiya Kurdistan’a (Kürdistan İslam Partisi – PİK186) olan sempatisini gizlememiştir. 

Hizbullah’tan PKK ve Kürt karşıtı söylemleri ve şiddet eylemleri nedeniyle ayrıldığını 

söyleyen Dilgeş veya yıllar önceki bir olaydan bahsederken kendini ‘em Misilman in, 

em ehlê şerîetê ne û em Kurdistanî ne. Em dawa xelasiya Kurdistanê dikin187’ olarak 

ifade eden  ve Türk devletinin tank ve toplarına teslim olmayıp Kurdistanî kaldığını 

söyleyen Ahmet188, tezde kullanılmak üzere müstear bir isim talep edildiğinde ‘Kürtçe 

bir isim olmasını tercih eden’ Azad 189 , Hizbullah’ın büyük oranda Kürtlerden 

oluştuğunu ifade eden, Kürt meselesini dini bir terminoloji içerisinde tartışan Hizbullah 

mensupları ve Hizbullah’ı yakından tanımış görüşmeciler için Kurdistanîliğin anlamı 

nedir? Gözlemlerimiz, pek çok Hizbullah mensubunun Kürt meselesiyle ilgili bir 

gündemlerinin, tartışmasının ve fikirlerinin olduğu yönündedir. Büyük çoğunluğu akıcı 

düzeyde Kürtçe konuşan ve bir kısmı ‘Kürtçe konuşmayı özellikle tercih eden’ 

Hizbullah eski ve mevcut üyelerinin verdiği bilgilere göre, Hizbullah her zaman 

‘Kürdistan’ı merkez alan Kürt’ bir yapı olmuştur. Hizbullah mensuplarına göre 

                                                        
184 Sinan’la kişisel görüşme, 30.11.2013. 
185 Mahmut’la kişisel görüşme, 15.11.2013.  
186 Muhammed Salih Mustafa tarafından 1979 yılında Mekke’de kurulduğu söylenen ve kuruluş bildirgesinin, 
Türkiye Hizbullah’ını da oldukça etkileyen Suriyeli Kürt İhvancı Said Havva tarafından yazılan PİK’in Türkiye,  
ABD ve Avrupa’da etkin olduğu ifade edilmektedir. Bkz. http://en.wikipedia.org/wiki/Islamic_Kurdistan_Party ve 
http://www.mnyekta.com/modules.php?name=Content&pa=showpage&pid=1040, Erişim Tarihi: 18.06.2014. 
187 Müslümanız, şeriat ehliyiz ve Kurdistanîyiz. Davamız Kürdistan’ın kurtuluşudur.  
188 Ahmet’le kişisel görüşme, 04.02.2014.  
189 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  



 147

Kürtlüğün üç önemli göstergesi Kürtçe konuşmak, Kürt geleneklerinin yaşatılması ve 

İslam dinidir.  

Hizbullah’ın çıkardığı Mizgîn, Şehit, Şehitler Kervanı, Hinariya Kur’an, 

Seyfullah, Mizgîna İslam, Miskîna Jar, Katliama Susa gibi albüm ve albüm serileri 

Kürtçenin yaygın kullanımı ve Hizbullah’ta etnik dini söylemin nasıl inşa edildiğine 

dair oldukça önemli oranda veriler sunmaktadır. Albümlerde olduğu gibi gündelik 

hayatta da Kürtçe, tercih edilen birincil dildir.  

Mahmut başta olmak üzere görüşmecilerin çoğu tarafından Kürtlüğün ikincil 

bileşeni olarak kabul edilen Kürt gelenekleri Hizbullah’ın sosyo-ekonomik koşullarıyla 

birlikte değerlendirildiğinde anlam kazanmaktadır. Görüşmecilerin çoğunun taşra (köy, 

kasaba, küçük şehir) kökenli olması, geleneksel dindar ailelerden geliyor olmaları ve 

bir kısmının aşiret ve aile bağlarına yaptıkları vurgu Kürtlüğü ‘otantik’ bir kurguyla 

algılamalarına neden olmuştur. Mahmut, ‘halen küçük şehirlerde geleneklere uygun 

veya dini giyinmeyen kişilere Türk denildiğini’, seküler yaşamın göstergelerinin 

Türklükle eş anlamlı kullandığını190 ifade etmektedir. Bu anlamda Kürt geleneği olarak 

tanımlanan kültürel kodların büyük çoğunluğu, İslam referanslı davranışlardır ve etnik 

farklılıklar dini ve seküler kodlar üzerinden belirlenmektedir.  

Diğer yandan çekirdek kadroları Milli Görüş çizgisindeki oluşumlarda yetişen, 

Müslüman Kardeşler Hareketi ve İran İslam Devrimi’nden etkilenen Hizbullah için 

Kürtlükle olduğu kadar Türklükle ilişki de incelenmelidir. Milli Selamet Partisinin 

taşra teşkilatında aktif görevler üstlendiğini ifade eden Mahmut, il teşkilatından bir 

grupla bir mitingde attığı ‘bijî İslam, bimre koletî191’ ve ‘Azadî İslam’da’ sloganı 

nedeniyle parti teşkilatı tarafından uyarıldığını söylemekte ve Türkiye’de sadece 

Müslümanlığın ve Kürtlüğün yasak olduğunu ifade etmektedir. Attığı slogan nedeniyle 

MSP parti teşkilatı içinde adının Kürtçüye çıkarıldığını, ‘azadi192’ dediği için ‘bunlar 

komünist söylemleridir, kullanma’ diye uyarıldığını söyleyen Mahmut’a göre yerel 

veya ulusal parti ve gruplarının isimleri Türkçe olsa da kendileri her zaman Kürt 

İslamcı olmuştur193.  

Hizbullah mensubu bireylerde ortaya çıkan Kürtlük vurgusu, söz konusu grup 

faaliyetleri ve kamusal alanda görünürlük olunca ortadan kaybolmaktadır. Örneğin 
                                                        
190 Mahmut’la kişisel görüşme, 08.11.2013.  
191 Yaşasın İslam, köleliğe ölüm!  
192 Özgürlük.  
193 Mahmut’la kişisel görüşme, 08.11.2013.  



 148

Sermest’e göre Kürtlük ile ilgili en küçük vurgu dahi Hizbullah içinde kavmiyetçilik 

ve ırkçılık olarak görülmekte ve eleştirilmektedir194. Azad, cemaat içinde Said Havva 

gibi İhvancı ve Kürt kökenli yazarlara sık sık başvurulmasına rağmen Said Havva’nın 

Kürt olduğunu bilmediklerini ifade etmektedir 195 . Yapılan diğer görüşmeler ve 

gözlemler de göz önünde bulundurulduğunda Hizbullah’ta dini öncelediği düşünülen 

etnik bir söylemin benimsenmediği ve bu yönde söylem geliştirdiği tespit edilen 

kişilerin kınandığı ifade edilebilir. Hizbullah’ın Kürtçeyi müzik albümlerinde ve 

gündelik hayatında yoğun bir şekilde kullanmasını nasıl değerlendirdiğini sorduğum 

Yusuf, ‘Hizbullah’ın Kürdistan’ı merkez alan bir cemaat olduğunu, mensuplarının 

çoğunun Kürt kökenli olduğunu ve Kürtlükle herhangi bir sıkıntısı olmadığını ama 

Hizbullah’ın ümmetçi bir perspektifle hareket ettiğini’ söylemiş ve Hizbullah’ın 

Midyat bölgesindeki mensupları için, yörede konuşulan yerel Arapça Mihelmice ilahi 

kaseti de çıkardığını ifade etmiştir. ‘Ümmetçi bir perspektifle hareket eden 

Hizbullah’ta Türklerin yok denecek kadar az olmasının nedeninin ne olabileceğini’ 

sorduğum Yusuf’a göre ‘Türk İslamcılarda Osmanlı’dan gelen bir abilik duygusu ve 

ancak biz yönetebiliriz fikri vardır. Ayrıca Hizbullah’ın Kürdistan’da ortaya çıkması 

Türk İslamcıların katılımını zorlaştırmaktadır. Zira Türk İslamcılarda dahi Kürt 

deyince böler, ayrıştırır fikri bulunmaktadır. Hizbullah İslami düşünse de Türkler 

tarafından böyle algılanmaktadır 196 .’ Aynı soruya Hizbullah’a yakınlığıyla bilinen 

Doğru Haber genel yayın yönetmeni ve Türk asıllı Mehmet Göktaş şu şekilde cevap 

vermiştir.  

“Bir diğer konu Türk İslamcıların en radikalinin bile altını biraz 

kazıdığınızda altından Türkçülük çıkar. Ülkücüleri demiyorum. İslamcılar böyleler. 

Ben konuştuğumda bana ‘hocam bu Kürdistan sözünü kullanmasanız’ diyorlar. 

Kürtçe ilahilerden, ezgilerden rahatsız oluyorlar. İstanbul Kazlıçeşme mitingi için 

hazırlık çalışmalarında böyle bir intiba oluşmasın diye tüm konuşulacaklar, 

müzikler teker teker kontrol edilmiş. Kürtçe ilahilerden çok meşhur bir iki tane 

dışında (Kani Muhammed) programa dahil edilmemiş. Sonra biri demiş ki yav 

Mehmet Hoca Kürdistan propagandası yapmazsa kimse yapmaz. Ben Türklerin 

İslamcılarının ırkçılıktan çok etkilendiklerini düşünüyorum. Kemalizm’in zehridir 

bu. Aynı zamanda Bir Kürdün öncülüğünde hareket etmek istemiyorlar. 

Küçümsüyorlar. Kürtler hurafe ve bidatlerle uğraşsın istiyorlar. Aynı duygu Türk 

                                                        
194 Sermest’le kişisel görüşme, 27.10.2013.  
195 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
196 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  



 149

solcuları arasında da var. Türk İslamcılar ve solcular konformistler ve halkla 

iletişim kuramıyorlar. Tabana seslenemiyorlar. Ama Kürtlerin İslamcıları bunu 

yapabildi. Hatta PKK tabana seslenebildi. Halkla iletişim kurabildi. Türklerin bir 

kısmı bu potansiyelden nemalanmak istiyor. Ben Allah’ın, İslam’ın sancaktarlığını 

Kürtlere verdiğini düşünüyorum. Bir Türk’e yalan makinası bağlayın ve Arabistan, 

Türkistan, Türkmenistan, Kürdistan, Azerbaycan deyin. Kürdistan dediğiniz anda 

makina tepki verir. Türkler bu konuda önyargılılar197.” 

Yapılan görüşmelerin çoğunda eski veya mevcut Hizbullah mensuplarının, Kürt 

kökenli İslamcıların Türk İslamcılığının milliyetçi yönüne vurgu yaptıkları 

gözlemlenmiştir. Dahası ismini verdiğimiz Kürt İslamcı grupların çoğu, 1980lerde 

Türk İslamcılığından ayrılmıştır. Etnik ayrımcılık olarak değerlendirdikleri durumlar 

nedeniyle Türk İslamcılığından ayrılan ve müstakil örgütlerini kuran bu gruplar, Kürt 

meselesiyle ilişkilenme konusunda ise farklı perspektiflere sahiptir. Burada sadece 

Hizbullah’ın Kürt kimliği ve meselesi ile ilişkisi incelenmiştir. Veri ve gözlemlerimize 

göre Hizbullah etnik kökeni kimlik referanslarında birinci sıraya koymamakla birlikte, 

Kürt meselesiyle de facto olarak ilgili ve ilişkilidir. Bununla birlikte pek çok kültürel 

kodu da, milliyetçilik olarak değerlendirdiği için temkinli bir duruş sergilemektedir. 

Hizbullah yetkilileriyle yaptığımız yazılı görüşmede bu tespitin göstergeleri 

bulunmaktadır.  

“Kürt sorunu hakkında ne düşünüyorsunuz? 

(Cevap verilmedi) 

Mensuplarının önemli bir kısmı Kürt olan bir oluşum olarak Türkiye’de 

Kürt sorunun çözümü konusundaki fikirleriniz nelerdir? 

(Cevap verilmedi) 

Kürt sorununun çözümü konusunda bir programınız var mı? 

(Cevap verilmedi) 

Sivil cumalar hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Sorunuzdaki maksat hutbelerin Kürtçe okunması ise doğrudur. Hutbe 

cumanın bir parçasıdır. Müslümanların haftalık toplantısı anlamına gelen Cuma 

hutbelerinin halkın en iyi anlayacağı bir şekilde okunması doğru olandır. Ancak 

                                                        
197 Mehmet Göktaş’la kişisel görüşme, 03.04.2014.  



 150

namazla ilişkisi olmayan, vakit namazlarını kılmayanların Cuma namazını siyasi 

malzeme olarak kullanmak için bunu yaptıkları açıkça ortadadır. 

Anadilde eğitim konusunda ne düşünüyorsunuz? 

Her insanın eğitimini anadilinde alması tabii haklarındandır. Devlet; 

imkanlarını halkın anadilde eğitim alması için kullanmalıdır. Çok küçük etnik 

gruplara bile talep etmeleri halinde devlet tarafından kendi dillerinde eğitim 

almaları için imkân sunmalıdır. 

Hizbullah ümmetçi bir perspektifi benimsemesine rağmen neden Kürt 

olmayan Müslümanların teveccühünü görmedi? 

Biz bu tespite katılmıyoruz. Ancak çıkış noktamızın Kürdistan olması 

hasebiyle bu bölgede teveccühün, diğer taraflara nispeten daha fazla olması 

doğaldır. 

Hizbullah içinde Kürt olmayan Müslümanların oranı neydi? 

Milliyetçi düşünceleri temel almadığımız için böyle bir oran peşine 

düşmedik. Ancak Türkiye’deki her etnik kökenden kardeşlerimiz vardır198.” 

Menzil, Vahdet ve PKK ile çatışmalarla ilgili sorulara cevap vermeyi tercih 

etmeyen Hizbullah adına sorularımızı cevaplayan görüşmeci, Kürt meselesiyle ilgili 

sorulara da cevap vermemiştir. Elbette sosyal bilim etiğinin bir gereği olarak sorular 

yazılı olarak sunulduğunda, ‘istenilen sorulara cevap verilmeyebileceği’ ifade 

edilmiştir. Bununla birlikte geçmişteki çatışmalar ve Kürt meselesiyle ilgili sorulara 

cevap vermemeyi tercih eden Hizbullah yetkilisinin ‘sessizliği’ altında yatan sebepler 

incelenmelidir. Yusuf’a göre Hizbullah, geçmişteki çatışmalara dair polemiklere 

girmeyi faydasız bulmaktadır199. Diğer yandan Hizbullah tarihi bölümünde Hizbullah 

bağlantılı olduğu iddia edilen Hüda-Par’ın parti programını incelediğimizde, Kürt 

meselesinin çözümü için önerdikleri çözümlerin, bugün BDP-HDP partileri veya 

kısmen de PKK tarafından da önerilen çözümler olduğu görülecektir. Ana dilde 

eğitim, Kürtçe yer isimlerinin iadesi, Kürtler ve Türklerin anayasada kurucu iki halk 

olarak kabul edilmesi, köy yakma ve zorunlu göç olaylarıyla hesaplaşma, Ergenekon, 

JİTEM  ve benzeri yapıların ‘bölgede yaptıkları hukuksuzlukların soruşturulması’ gibi 

önerilerin ‘Barış Süreci’ olarak adlandırılan süreçte PKK tarafından da aynı şekilde 

önerildiği ve/veya kabul edilebildiği görülecektir. Kamuran’a göre bu durum, 

                                                        
198 Hizbullah’la yazılı görüşme, 04.05.2014.  
199 Yusuf’la kişisel görüşme, 23.05.2014.  



 151

partileşme ile birlikte gelişen yeni bir durumdur. Kamuran, geçmişte böyle bir talebin 

konuşulduğuna veya gündemleştirildiğine şahit olmamıştır. Ona göre tabanın talepleri 

parti politikasını belirlemekte ve Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen yapıları 

dönüşüme zorlamaktadır200. Kamuran’ın tespitlerine katılmakla birlikte, iddia edilen 

bu dönüşümün henüz kamusal alanda İslamcı söylemle eşit ağırlıkta dile getirilen bir 

seviyeye erişemediği düşünülmektedir. Bu anlamda Mahmut’un ‘Bizim İslamcılığımız 

merkezdeydi, ama Kürtlüğümüz şakacıktandı201’ sözlerine yer vermek gerekir. Hüda-

Par’ın 2014 yerel seçimleri öncesinde, 27 Mart 2014’te, Bingöl’de gerçekleştirdiği 

mitinge dair gözlemlerin de bu konuya dair faydalı veriler sunduğu düşünülmektedir.  

Kadın ve erkeklerin haremlik ve selamlık olarak ayrıldığı, kadınlarda siyah 

çarşaf, erkeklerde ise sakalın ağırlıklı olduğu bu mitingde konuşmalar başlamadan 

evvel ‘serokê me Muhemmed e202!’ nakaratının kitle tarafından heyecanla paylaşıldığı 

gözlemlendi. Atılan sloganlar, tevhid ve rabia işaretlerinin birlikte yapılması, tekbir 

nidalarına ‘Allahuekber’ şeklinde heyecanla katılım ve Hizbullah halayı olarak bilinen 

halaylarda sayının yüzleri geçmesi adeta varlığını tüm azametiyle göstermek isteyen 

bir toplumsal psikolojinin ürünü olarak değerlendirilebilir. Konuşmacıları takdim eden 

sunucunun bunu Kürtçe (Kurmanji, Zazaki) ve Türkçe yapmasından sonra Kur’an 

tilavetiyle203 başlayan miting konuşmasının sadece başında Hüda-Par’ın ‘Şeyh Said 

Kıyamının’ takipçileri olduğu vurgulanmış, daha sonra büyük oranda dini söylem 

üzerine kurulu bir konuşma yapılmıştır. Konuşmada, dünyanın her zaman hak – batıl 

mücadelesine, Musaların ve Firavunların mücadelesine sahne olduğu vurgulanmıştır. 

Hüda-Par Genel Başkanı Zekeriya Yapıcıoğlu konuşmasında, yola çıkış sebeplerinin 

özgürce İslami yaşam olduğunu, % 99’u Müslüman olan bir ülkede dinlerini özgürce 

yaşamak istedikleri için Hüda-Par’ı kurduklarını belirtmiştir. İnsana bakışlarının 

insanca olduğunu ifade eden ve maymundan gelmediklerini söyleyen Yapıcıoğlu, 

ırkçılığa karşı olduklarını Fars kökenli sahabe Selman-ı Farisi’yi örnek vererek 
                                                        
200 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013.  
201 Mahmut’la kişisel görüşme, 08.11.2013.  
202  Liderimiz Muhammed’dir anlamına gelen bu cümlede ‘serok’ tabirinin özellikle önemli olduğunu 
düşünmekteyim. Hizbullah’ın İslam’ı ideolojik bir söylem biçiminde inşasının bir göstergesi olan bu cümle, 
PKK’nin de Abdullah Öcalan için ‘serok’ tabirini kullanması nedeniyle aynı zamanda bir itiraz ve muhalefet biçimi 
olarak algılanabilir.  
203 Kur’an’ın tecvit kurallarına göre bir kitle önünde okunması için kullanılan tabir. Kur’an’dan seçilen bölümün 
Fetih süresinin ilk bölümleri olması ve Fetih süresinin Medine’den Mekke’ye giden peygamber ve sahabenin 
engellenmesi ve Hudeybiye Barış Anlaşması’nın imzalandığı döneme denk gelmesi, peygambere Mekke’nin 
Müslümanlar tarafından fethedileceğinin müjdesinin ilk defa bu sürede verildiğinin tefsirciler tarafından ifade 
edildiği vurgulanmalıdır. Kur’an’dan özellikle bu bölümün seçilmiş olmasının, henüz güçlü olunmayan ama 
gelecekteki başarıyla müjdelenen bir durumu tasvir ediyor oluşu, kanaatimizce Hizbullah söyleminde ‘güncel 
durumların İslam tarihindeki olaylarla bağının kurulması, meşrulaştırılması ve kitlelerin bu yönde motive 
edilmesiyle ilgilidir.  



 152

vurgulamıştır. Konuşmanın geneli incelendiğinde temel referansın dini söylem olduğu 

rahatlıkla görülmüştür.  

Peki ortaya çıkan bu tablo ne şekilde değerlendirilmelidir? Kanaatimizce 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen Hüda-Par, Kamuran’ın da ifade ettiği gibi, 

tabanın beklentisi ve baskısı neticesinde önceye göre Kürt meselesine daha fazla vurgu 

yapmaktadır204. Politik iddiası olan bir partinin, oy aldığı bölgeye yönelik böyle bir 

söylem geliştirmemesi düşünülemez. Hüda-Par’ın parti programı ve Hüda-Par 

yetkilileriyle yaptığı görüşmeler bağlamında Elitsoy, Hüda-Par’ın, Hizbullah’ın 

geçmiş söylemleri de göz önünde bulundurulduğunda oldukça farklı bir söylem 

geliştirmiş olduğunu tespit etmektedir. Elitsoy’a göre Hüda-Par, Hizbullah’ın geçmişte 

yaptığı eylemlerle hesaplaşma yoluyla Kürtlerin zihnindeki şüpheleri gideremediği 

sürece, Kürtlerin büyük çoğunluğunun güvenini kazanamayacaktır. Aynı zamanda 

Elitsoy’un da söylediği gibi Hüda-Par, Kürt etnik kimliği ile İslamcı ideolojik söylemi 

birleştirebilmesi durumunda rakibi olan BDP seçmeninin ilgisini çekebilir (Elitsoy, 

2013, s. 105-109). Bununla birlikte gözlemlerimiz, Hüda-Par’ın parti programı ve 

resmi açıklamalarında daha sık vurgulansa dahi, henüz etnik referanslı bir söylem 

geliştirmediği yönündedir. Bunun ana nedeni ise, Hizbullah ve bağlantılı 

organizasyonların, PKK söylemiyle aynı zeminde değerlendirilmeme konusunda 

gösterdikleri hassasiyettir. Yıllarca PKK ile çatışmış olduğu ve de facto bir ateşkes 

sürecinin devam ettiği düşünüldüğünde, PKK hakkındaki algının çok da olumlu 

olmayacağı aşikardır. Nitekim yapılan görüşmelerin önemli bir kısmında Kürtlük 

vurgusu, bireysel düzlemde önemli temalardan biri olmuşsa da; PKK karşıtı söylem de 

aynı ağırlıkta var olan bir diğer tema olmuştur. Bu temanın ana bileşenleri ise 

PKK’nin İslam’a ve Müslümanlara karşı davranışları konusundaki kanaatlerdir.  

“PKK’nin hitap edemediği kitle genelde İslami kesimdir. Dini hassasiyetleri 

olan kesime PKK hiçbir zaman hitap edememiştir. Mesela Öcalan, Yalçın Küçük 

ile yapmış olduğu bir röportajda Şeyh Sait’e hain diyor, İngiliz ajanı diyor. 

Bedüizzaman’a hain diyor, İdris-i Bitlisi’ye satılmış diyor. Şimdi siz her fırsatta bu 

toplumun değer atfettiği insana küfrederseniz, hakaret ederseniz bu toplum sizi 

desteklemez. Çünkü Kürdistan toplumunun mayası İslam’dır, 1500 yıllık İslami 

geçmişi olan bir toplumdur. Siz her fırsatta o toplumun dini değerlerine 

küfrederseniz bu toplum sizi desteklemez. Sizi destekleyen Müslüman Kürtler de 

                                                        
204 Tabanın bu beklentisinin oluşturduğu baskının, karar alma mekanizmalarındaki birincil etken olmadığı ikinci 
bölümün sonunda yer alan Hizbullah’ı Anlamak şeması bağlamında değerlendirildi.  



 153

dini kaygıları olmayanlardır. Politik anlamda veya entelektüel anlamda dini bilgisi 

olan birey ciddi şekilde sizi desteklemez.  

… 

Benim dayı oğlum Hizbullah tarafından kafasından satırla yaralanmıştı okul 

çıkışında. On altı dikiş atılmıştı ve bir parmağı yok şu anda. Şu anda Amerika’da 

yaşıyor. Ben Hizbullah’tan ayrıldıktan sonra onunla bir hukukum oluştu; çünkü 

oturup onunla sohbetlerimizde PKK’nin yanlışlarından bahsederdik. Gerçi o 

PKK’nin yanlışlarını kabul etmezdi. Genelde PKK’nin yapmış olduğu hareketlerin 

meşru olduğunu savunurdu, hala da öyledir. Biz de bunların böyle olmadığını 

söylüyorduk; çünkü mesela eğer özgürlüklerden bahsediyorsak kendi dışımızdaki 

unsurların da özgürlüklerinin olduğunu savunmalıyız. Çünkü özgürlük sadece PKK 

ve PKK yanlıları için olmamalıdır. Ben bir Müslüman olarak kendimi PKK olarak 

görmüyorum. PKK benim hiçbir dönemimde de olmayacaktır. Veyahut da bir 

Hristiyan’ın, bir Asuri’nin, bir Keldani’nin özgürlüğü ne olacaktır PKK olarak. 

Yani Kürdistan kurulduğu zaman bunların hakları olmayacak mıdır orada?205” 

Müstear olarak Kürtçe bir ismi tercih eden ve Kürtlüğünü sık sık vurgulayan 

Azad’ın ifadeleri diğer görüşmecilerin ifadelerini desteklemektedir. Buna göre bireysel 

düzlemde Kürt kimliğine İslami bir zeminden vurgu yapan Azad ve diğer 

görüşmeciler, söz konusu PKK olduğunda şüphelerini dile getirmektedirler.  

Sinan’la yapılan görüşmede Hizbullah’ın ilk öldürdüğü PKK’linin Süryani asıllı 

Mikail Bayro olmasının Hizbullah tarafından özellikle yapılmış bir seçim olabileceği 

ifade edilmiştir. Buna göre Hizbullah, bir Kürdü öldürdüğü izlenimi uyandırmak 

istememiş, PKK’nin arka çıkmayacağını düşündüğü Süryani birine yönelmiştir. Şiddet 

eylemleri boyunca 50 civarında Süryani’nin Hizbullah tarafından öldürüldüğünü 

söyleyen Sinan’ın ifadeleri206, Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen kuruluşların 

özellikle seküler etkinlikleri207 hedef alan söylemleri ile birlikte değerlendirildiğinde 

Azad’ın PKK karşıtlığının azınlıkların haklarını savunan bir zeminden çok taktiksel 

                                                        
205 Azad’la kişisel görüşme, 28.10.2013.  
206 Sinan’la kişisel görüşme, 30.11.2013.  
207 Tango ahlaksızlığın en büyüğüdür, diyerek Batman’da tango derslerinin yapılmasının engellenmesi, eşcinsellikle 
ilgili akademik bir konuşmanın sert dille protesto edilmesi sonucunda etkinliğin iptali, bir şarkı sözünde Kur’an’a 
hakaret edildiği gerekçesiyle Duman konserine yönelik açıklamalar bunlardan birkaçı olarak not edilebilir. Bkz. 
http://t24.com.tr/haber/batmanda-tango-yapmak-yasak,69198, http://www.dogruhaber.com.tr/Haber/Iptal-Yetmez-
Bu-Ahlaksizlar-Mardinden-Gitmeli-125261.html ve 
http://www.radikal.com.tr/hayat/duman_grubu_diyarbakirdaki_konserini_verdi-1133140, Erişim Tarihi: 
19.06.2014.  



 154

bir zeminden kaynaklandığını göstermektedir. Buna göre diğer azınlıkların hakları, 

stratejik bir sıkıştırma yöntemi ve karşı argüman olarak inşa edilmektedir.  

Hizbullah için Kürt etnik kimliği, bireysel düzlemde sıkça vurgulanan ama 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen kurum ve kuruluşların söylemlerinde eksikliği 

göze çarpan bir olgudur. Bunun istisnası Hüda-Par’ın parti programı olmakla birlikte, 

büyük oranda Kürt seçmenden oy alan bir partinin Kürt sorunu söyleminin tabanın 

sosyal gerçekliğiyle ilişkisi olduğu açıktır. Bununla birlikte, resmi belgelerde yer alan 

tespit ve öneriler, Hüda-Par’ın parti mitingleri ve basın açıklamalarına yansımamakta, 

bu alanlarda geliştirilen söylem daha çok İslam referanslı olarak gelişmektedir.  

Sonuç olarak Hizbullah’ta varoluş biçimleri merkezde Hizbullah grup 

aidiyetinin olduğu üç katmandan oluşmaktadır. Hizbullah grup aidiyeti, katmanlı 

kimlikler olarak tanımladığımız yapının en yoğun ve diğer katmanları etkileyen 

merkezidir. İkinci katman İslam’ın ideolojik bir söylem şeklinde inşasıdır ve bu 

katman, büyük oranda birinci katmanda edinilen dini formasyon ve politik söylem 

tarafından belirlenmektedir. Ayrıca ikinci katman, teorik temelli bir aidiyet biçimi 

olmayıp, eylemi önceleyen bir yapıya sahiptir. Son olarak etnik kimlik ve Kürt 

meselesi algısı, Hizbullah’ta bireysel görüşmelerde daha sık vurgulanan ama resmi 

kurumların söyleminde daha az yer tutan ‘gevşek’ bir aidiyet biçimidir. Bu aidiyet 

biçimi, daha çok dini referanslı bir etnik söylem şeklinde gelişmekte ve referanslarını 

Şeyh Said gibi figürlerde bulmaktadır.  

 

4. Teorik Soyutlamalar ve Sonuçlar  

Saha araştırmasını önceleyen teorik bir duruş yerine, saha verilerinin ayrıntılı 

analizi, karşılaştırılması ve veriler neticesinde teorik bir soyutlama yapılması 

gerektiğini savunan İçkin Teori (Glaser & Strauss, 1967) çerçevesinde sürdürülen bu 

çalışma, gelinen aşamaya kadar verilerin karşılaştırmalı bir şekilde analizi ve 

kodlanması, tespit edilen kodların konseptlere ve kategorilere dönüştürülmesi, süreç 

boyunca saha notları ve gözlemlerin bulgulara dahil edilmesi (Conrad, 1978, s. 102-

103) aşamalarından geçmiştir.  Karşılaştırma yapmadaki temel amaç, verilerde ortaya 

çıkan benzerlik ve farklılıkların tespitidir. Nitekim bu benzerlik ve farklılık kategoriler 

ve onun alt temaları olarak çeşitli konseptler olarak (Lingard, Albert, & Levinson, 

2008, s. 459-460) karşımıza çıkmıştır. Bu anlamda Glaser ve Strauss’un önerdiği 4 



 155

basamaklı yöntemin ilk üç basamağı uygulanmış ve her kategoriden sonra teorik 

sınırlama ve soyutlamalara (Locke, 2003, s. 39-54) gidilmiştir. Bu başlık altında, İçkin 

Teori’nin son basamağı olan teorinin geliştirilmesi ve yazımı gerçekleştirilmektedir. 

Elbette burada yer alan teorik soyutlama ve sonuçlar, İçkin Teori’de devamlı 

karşılaştırma (constant comparison) ilkesi bağlamında çalışmanın diğer bölümlerinde 

ulaşılan sonuçlarla birlikte değerlendirilip, sonuç bölümünde ayrıca 

değerlendirilmektedir.  

Saha verilerinde ortaya çıkan üç ana kategori birey ve gündelik hayat, sosyal 

segregasyonla bağlantılı olarak gelişen minimal homojenlikler, şiddet ve son olarak 

aidiyet algısıdır. Bu üç kategori altında konseptleştirilen temalar ise birey ve gündelik 

hayat kategorisi için Hizbullah’a katılım ve Hizbullah profilleri, gündelik yaşam 

pratikleri ve aile ile Hizbullah’tan kopuş ve kopuşun psiko-sosyal dinamikleridir. 

İkinci kategori olan sosyal segregasyonun alt konseptleri ise ideolojik kopuşlar, 

mekânsal segregasyon ve geçişkenlikler, Hizbullah’ta yöntemin dönüşümü sonucunda 

yeni kopuşların analizi ile şiddet dili ve şiddetin meşrulaştırma araçlarıdır. Son 

kategori ise Hizbullah’ta kimlik ve aidiyet algısına ve bu aidiyet biçimlerinin temel 

referanslarına odaklanmıştır. Bu bağlamda grup aidiyetinin merkezde olduğu üç 

katmanlı bir kimlik algısının varlığı tespit edilmiş ve bu aidiyet biçimlerinin birbiriyle 

ilişkisi incelenmiştir.  

Verilerin karşılaştırılmalı analizi çerçevesinde ulaşılan teorik soyutlamalar ve 

sonuçlar şu şekilde ifade edilebilir.  

Hizbullah’ta gündelik yaşam katı bir hiyerarşi, belirlenmiş rutinler, güvenlik ve 

gizlilik kaygılarının varlığı eşliğinde devam etmektedir. Aileyle yaşanan gerginliğin 

gündelik yaşam rutinlerinin bir parçası olarak seyrettiği tespit edilmiştir. Hizbullah’ta 

grup aidiyetinin yarattığı belirleyici ve dönüştürücü güçle birlikte değerlendirildiğinde 

gündelik yaşam pratikleri, Jungcu anlamda Hizbullah kimliğinin esas belirleyenidir. 

Başka bir deyişle Hizbullah’ta grup aidiyeti gündelik yaşamın kontrolü ve 

düzenlenmesi aracılığıyla sağlanmaktadır.  

Grup aidiyetinin bireysel veya kitlesel düzeyde bitişi ise gündelik yaşam 

pratiklerinin değişimi ve bu pratiklerin daha önceden oluşturduğu aidiyet, güvenlik ve 

nispi konfor hissinin parçalanması nedeniyle travmatik düzeyde seyretmektedir.  



 156

Hizbullah’ta kimlik algısının büyük oranda çekirdek ve en yoğun kimlik olan 

grup aidiyeti çerçevesinde belirlendiği ve geliştiği tespit edilmiştir. Gündelik yaşam 

kategorisindeki kopuşun travması temasıyla birlikte değerlendirildiğinde, Hizbullah’ta 

kopuşun travmasının aidiyet ve benlik algısına da önemli oranda etki ettiği 

düşünülmektedir. Bir başka ifadeyle gündelik yaşam pratiklerini belirleyen ve grup 

aidiyetinin güçlenmesini sağlayan uygulamalar, gruptan ayrılışla birlikte sağladığı 

destekleyici unsurlar ortadan kalktığı için bireyde bir yabancılaşma duygusu 

oluşturmakta, bu durum da Hizbullah mensubunun kimlik katmanlarını farklı düzey ve 

boyutlarda etkilemektedir. Bu minvalde İslamcı ideolojiden seküler bir yaşam tarzına 

geçişler ile etnik aidiyetin dini aidiyetin önüne geçtiği sonuçlar yaşanmaktadır.  

Hizbullah ve diğer gruplar arasında yaşanan segregasyon, söylemin 

farklılaşmasından şiddete, ideolojik farklılık ve tartışmalardan mekânsal segregasyona 

ilerleyen bir seyir izlemektedir. Çeşitli nedenlerle ortaya çıkan segregasyon, diğer 

yandan grup aidiyetini beslemekte ve ayrışmayı derinleştirmektedir. Ayrışma 

derinleştikçe minimal homojenlikler oluşmakta, Durkheim’in mekanik dayanışmacı 

toplum modeline benzer şekilde, aynılık ve ortak prensiplere inanç, grup aidiyetini 

güçlendirmektedir.  

İçkin teorideki temel sosyal süreçlerin tespiti (Schreiber, 2001, s. 71-72) 

bağlamında değerlendirildiğinde minimal homojenlikler, Hizbullah’ın stratejik 

dönüşümler konusunda karar almasını kolaylaştırıcı etkide bulunmaktadır. Fakat statik 

ve değişmez olmayan minimal homojenlikler, dönüşüm ve eklemlenme kararlarının 

alınmasını kolaylaştırdığı gibi ürettiği sonuçlardan da etkilenmektedir. Daha açık bir 

ifadeyle, eklemlenme ve değişim kararlarını kolaylaştıran minimal homojenlikler, yeni 

çatışma ve tartışma alanları doğurmaktadır ve kopuşlara neden olup daha minimal 

homojenliklere evrilmektedir. 

İstikrarlı bir bölünme ve homojenleşme süreci, grup aidiyetinin gücünün de bir 

göstergesidir. Bu bölünme ve homojenleşme süreci güvenlik ve gizlilik temelli 

ilerlediği sürece grup aidiyeti de gücünü ve dönüştürücü etkisini devam ettirmektedir. 

Nitekim Hizbullah’ın legal faaliyetler dönemine girdiği 2004 yılı sonrasında grup 

aidiyeti, bireyin yaşamında belirleyici etkisini eskiye oranla yitirmiştir.  

Hizbullah özelinde şiddet, kontrol edilemez, beklenmedik zamanlarda ortaya 

çıkan ve herhangi bir amacı olmayan bir süreç değildir. Aksine oldukça sistematik ve 



 157

stratejik bir süreç izleyen şiddet, ilk olarak şiddeti meşrulaştırıcı bir dilin inşası 

şeklinde ortaya çıkmakta, müsalaha araçlarının devreye girdiği bir ara dönem 

yaşadıktan sonra fiili şiddete dönüşmektedir.  

Hizbullah’ın dahil olduğu/başvurduğu şekliyle şiddet, tıpkı bir STK, siyasal parti 

veya yayıncılık faaliyeti gibi araçsal bir göstergedir. Laclau’nun eklemlenme 

kavramıyla açıklanabilecek şekilde pragmatik bir örgüt olan Hizbullah, yapısı itibariyle 

pek çok farklı grup ve anlayışı barındırabileceği gibi, pek çok yöntemi de bir arada 

kullanabilecek bir potansiyele sahiptir. Hizbullah’ın bugün şiddete başvurmuyor oluşu, 

şiddete kategorik bir karşıtlıktan çok stratejik bir araç olarak yaklaşması nedeniyledir. 

Hizbullah için şiddet, stratejik olarak anlamlı bulunduğunda meşrulaştırıcı bir dil 

oluşturulmak suretiyle (kendini savunma gibi) başvurulabilir bir yönteme 

dönüşmektedir.  

Hizbullah’ta kimlik ve aidiyet, katmanlı ve birbirinden belli derecelerde beslenen 

bir özelliğe sahiptir. Hizbullah kimliğinin merkezini teşkil eden çekirdek, grup 

aidiyetidir. Grup aidiyeti ikinci katman olan dinin ideolojik bir argüman olarak 

inşasına aracılık ettiği gibi etnik kimlik algısını da dönüştürür ve onu dini söylem 

üzerinden kabul edilebilir bir forma sokar. Grup aidiyetinin gücü ve dönüştürücü etkisi 

ise gündelik yaşam pratiklerinin nasıl ve ne oranda düzenlendiğiyle yakından 

ilişkilidir. 



 158

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

Hizbullah Hikaye ve Romanlarında Toplumsal Belleğin İnşası 
 

1. Toplumsal Bellek, Tarih ve Söylem  

Uzun yıllar boyunca sessizlik ve gizlilik içerisinde fikirlerini yayan ve 

eylemlerini sürdüren Hizbullah, kamusal alanda sivil toplum kuruluşları, politik parti 

ve pek çok etkinlikle görünür hale geldiyse de, Hizbullah’ın kendi geçmişini kamuoyu 

önünde açıkça konuştuğu söylenemez. Elbette bu tespitten, Hüda-Par sonrasında çeşitli 

platformlarda parti yetkililerinin açıklaması beklenen görüşler ve Hizbullah 

avukatlarının açıklamaları, istisnai bir durum olarak, hariç tutulmalıdır. Önceki 

bölümlerde tezimizin saha araştırması esnasında, Hizbullah üyelerine ulaşmada 

karşılaştığımız zorluklar ve ulaştığımız kişilerin bazı konularda konuşmaya 

isteksizlikleri hakkında açıklamalar yapmış, bu durumun nedenleri üzerine fikirler 

yürütmüştük. Bununla birlikte Hizbullah’ın medya ve sosyal medyada, kamusal alan 

ve yayın dünyasında hızla büyüyen bir etkinliğe sahip olduğu ve bunun analize ihtiyaç 

duyan yeni bir söylem alanı oluşturduğu yadsınamaz.  

Bir yandan sosyal bilimcilere, medyaya ve kamuoyuna konuşmakta çekingen 

davranan Hizbullah, diğer yandan bahsi geçen alanlarda mütevazı ama her geçen gün 

artan üretimler yapmaktadır. Bu alanlardan biri de Hizbullah’ın yayın alanındaki 

etkinlikleridir.  Gazete, dergi, televizyon ve yayın evi aracılığıyla Hizbullah, sosyal 

bilimcilerin göz ardı edemeyeceği oranda veri sunmaktadır. Elbette bu faaliyetlerin 

bütünü, sosyal bilimciler ve kamuoyuyla dolaylı bir konuşma biçimi olarak 

değerlendirilmelidir. Ancak göründüğü kadarıyla bu çaba, dışarıda duran ‘diğerlerine’ 

yönelik olmaktan çok, içeride bulunan Hizbullah tabanına yöneliktir. Bu nedenle bu 

anlatma biçiminin ‘mahremiyetinden’ ve geçmişteki gizlilik politikasının devamı 

olduğundan bahsedilebilir. Elbette bir kişiye veya duymaya istekli bir grubun 

kulaklarına fısıldanan tüm mahrem şeyler gibi bu anlatım biçimi de belli bir söylem 

biçimi çerçevesinde icra edilmektedir. Sonuç olarak bu söylem biçimi bir sosyal dil 

oluşturmaktadır. Paul Gee’nin tanımıyla sosyal dil (social language) belli bir sosyal 

kimliğin uzantısı ve onun çerçevesinde oluşan dil çeşitliliğidir. Bu anlamda sosyal 

diller, kültürel anlamda miras alınan ve öğrenilen şeylerin bütünü ve sonucu olarak 

ortaya çıkmaktadır. Bu çerçevede tıp dili, edebiyat dili, sokak çetelerinin, sosyolojinin, 



 159

hukukun, arkadaşlar arasında gerçekleşen bir akşam yemeğinin sosyal dillerin sonucu 

olarak söylem alanları yarattığı ifade edilebilir (Gee, 2011, s. 156). Kapalı bir sosyal 

kimliğin taşıyıcısı olarak Hizbullah’ın da nevi şahsına münhasır bir sosyal dil 

oluşturduğu yadsınamaz.  

Elbette tüm dil ve söylem alanları gibi bu olgu da ideolojiden bağımsız değildir. 

Dahası, bir metin veya söylem doğası gereği ideolojiden bağımsız olamayacağı gibi ve 

pozitivist anlamda objektif de olamaz. Bu şekliyle dil, sadece gramatik 

formülasyonlarla bir araya gelen bir bütün olmaktan öte, ideoloji ve inancın ortaya 

çıktığı bir saha olarak değerlendirilmelidir (Paltridge, 2006, s. 45). Hizbullah’ın 

oluşturduğu bu doğası gereği ideolojik sosyal dil nasıl analiz edilebilir? Hangi metinler 

bu tür bir analiz için en uygun veriyi sağlar? Bu veriler hangi teorik ve metodolojik 

yöntemle analiz edilebilir?  

Bu bölümde amaç, bir önceki bölümle paralel ve onun bir uzantısı olarak, 

Hizbullah bağlantılı kuruluşların yayın alanında ürettiği metinleri içkin teori, söylem 

analizi ve toplumsal bellek çalışmaları çerçevesinde değerlendirmeye tabi tutmaktır. 

Bu anlamda gazete, dergi, roman, öykü ve diğer basılı eserler, internet sitesi ve sosyal 

medya gibi bir çok alanda üretilen metinler çalışma evrenini oluşturmaktadır. Bu evren 

içinde örneklem olarak tercih edilen yayınlar, Hizbullah’ın yayınladığı öykü ve 

romanlardır.  

Yukarıda sayılan üretimlerin çoğu Hizbullah’ın geçmişi hatırlama, inşa etme ve 

grup aidiyetini sağlama/sağlamlaştırma yolunda bir toplumsal bellek oluşturma çabası 

olarak değerlendirilebilir. Toplumsal bellek çalışmaları (memory studies) sosyal 

bilimlerin son yıllarda artan oranda ilgilendiği alanlardan olmuştur. Sadece kognitif 

psikolojinin konusu olan bireysel bellek yerine sosyal bilimciler, toplumsal bellek 

olgusunun incelenmesi gerektiğini önermektedir. Bu durumdan hareketle bu bölüm, 

Hizbullah hikaye ve romanlarını toplumsal bellek çalışmaları, içkin teori ve söylem 

analizi yöntemleriyle incelemektedir. İçkin Teori, tezin genelinde kullanılan bir 

yöntem olduğu için bu konuya metodolojik çerçeve kısmında yer verilmişti. Bu 

nedenle burada toplumsal bellek çalışmaları ve söylem analizi konularına 

değinilecektir. Amacımız bu konuların derinlemesine bir analizini yapmaktan çok, 

Hizbullah hikaye ve romanlarını inceleyecek teorik araçları anlaşılır kılmaktır.  

Toplumsal kimlik ve tarihi oluşturan şey belleğin kendisidir (Vincent, 1916, s. 

250) ve toplumsal hafıza bir ulusun ve/veya grubun tarih yazımı için oldukça önemlidir 

(Möckel-Rieke, 1998, s. 6). Geçmişin nasıl hatırlandığı şu anda yapılanlar ve gelecekte 



 160

nasıl yaşanacağı üzerinde belirleyici etkiye sahiptir. Kişisel bellek, toplumsal belleğin 

oluşumuna katkısı itibariyle önemli olmakla birlikte, toplumsal bellek kişisel 

belleklerin toplamına indirgenemez. Zira toplumsal belleğin yorumlanması ve analizi 

için din, sınıf, aile gibi pek çok kurum ve değişken de hesaba katılmalıdır ( (Rodriguez 

& Fortier, 2007, s. 8).  

Uzun yıllar boyunca bellek, geçmişin saklandığı bir arşiv odası olarak tasavvur 

edildi. Fakat güncel çalışmalar göstermektedir ki bellek sadece bir arşiv odası değildir 

ve geçmişin tecrübesi bugüne dair değişkenlerden bağımsız hatırlanmaz. Tecrübeyi 

konuşmanın neredeyse tek yolu ise bellektir ve bellek içinde bulunulan zamandan ve 

gelecek tasavvurundan bağımsız değildir. Aynı zamanda hatırlamak, bireysel bir 

aktivite olmaktan çok toplumsal etkenlerin sonucunda oluşan bir olgudur (Rodriguez & 

Fortier, 2007, s. 8). Önceki bellek çalışmalarının aksine, hatırlama (recall) belleğin 

yüklendiği işlevlerden sadece bir tanesidir ve bellek tanıma (recognition),  doğrulama, 

eklemleme, birleştirme ve değerlendirme gibi pek çok işlevi yürütmektedir (Fentress & 

Wickham, 1992, s. 26). Dolayısıyla tarihin kendisi dahi yaşanmış olgulardan çok, var 

olduğu iddia edilen bu olguların hatırlanma ve aktarılma biçimi olarak tanımlanır 

(Rodriguez & Fortier, 2007, s. 11).  

Tarihin sonucu ve tarihsel söylemin yaratıcısı olarak insan, şüphesiz çerçevesi 

çizilen bağlamda bir kayıt cihazı gibi geçmişi kaydedip beynin arşivlerine kaldırmaz. 

Bunun yerine toplumsal ve politik bir varlık olarak onu devamlı inşa eder ve belli bir 

sosyal dilin etkisiyle onu söylem alanına taşır. Bu anlatı neticesinde bir hatıra, 

toplumsal belleğin bir parçası olur ve sosyal alanda yerini alır (Fentress & Wickham, 

1992, s. 47). Anlatı toplumsallığın bir parçası ve sonucudur. Roland Barthes’in de 

söylediği gibi “There does no exist, and never has existed, a people without narratives 

(anlatısı olmayan bir toplum yoktur ve hiç olmamıştır)” (Rodriguez & Fortier, 2007, s. 

8).  

Peki bu anlatı hangi vasıtalarla ortaya çıkar? Modern dünyada toplumsal bellek 

anlatılarının yer bulduğu en geniş alan medya ve yayın dünyasıdır. Bu iki araç modern 

toplumun kültürel belleğinin taşıyıcısı ve büyük oranda oluşturucusu olarak kabul 

edilebilir. Bu nedenle yazılı/görsel medya ve kültürel bellek kavramları iç içedir ve 

medya kültürel belleği inşa eden başlıca araç olarak tanımlanır (Möckel-Rieke, 1998, s. 

8).  

Sonuç olarak toplumsal hafıza, kişisel belleklerin yanı sıra toplumsal kurum ve 

olgulardan etkilenir. Geçmişin şimdi ve gelecekle kesiştiği bir dairede sosyal bir dilin 



 161

aracılığıyla söylem alanına çıkar; tarihin ve muhataplarının algısı çerçevesinde yeniden 

şekillenir. Elbette ortaya çıkan söylem, mutlak ve değişmez bir söylem değildir ve 

içinde doğduğu koşullar çerçevesinde incelenmelidir. Bu bağlamda söylem analizi 

yöntemi, Hizbullah hikaye ve romanlarını incelemek için faydalı araçlar sunmaktadır.  

Söylem analizine dair bir tartışmaya geçmeden önce söylem veya metin 

analizinin toplumsal araştırmalara önemli bir katkı sağladığını ama diğer teorik ve 

metodolojik imkanlarla desteklenmediği sürece eksik kalacağını ifade edilmektedir. 

Fairclough’un da söylediği gibi bu analiz yöntemi, özerklik kazanmış bir analiz 

çerçevesinden, sonuçlanmış bir durumdan çok, bir süreç olarak değerlendirilmeli ve 

disiplinler arası tartışma ve teoriler aracılığıyla güçlendirilmelidir (2003, s. 16). Bu 

nedenle bu bölümde söylem ve metin analizi yöntemi, genel teorik çerçevemiz olan 

içkin teoriyle paralel bir şekilde kullanılmaktadır.  

Öncelikle ifade edilmelidir ki söylem analizi dil ve onu çevreleyen 

toplumsallığın ilişkisi ve analizine odaklanır. Dahası söylemin inşa ediliş biçimi, süreci 

ve söylemin nasıl bir sıra ve düzenle kurulduğu da söylem analizcilerinin ilgilendiği 

konulardandır. Sadece konuşmalar değil, metinler de sosyal ve kültürel pratikler içine 

gömülü bir yapı olarak ele alınır. Bu çabanın tümünde ortak amaç, kelimelerin ötesinde 

bulunan anlam dünyasının keşfi ve analizidir (Paltridge, 2006, s. 2-19). Söylem analizi, 

yazarın veya konuşmacının söylenmeden bıraktığı ve genellikle okuyucu veya 

dinleyicinin anlayacağı varsayılan anlamların da ortaya çıkarılmasını amaçlar. Zira 

yazılı veya sözlü metinler, tıpkı bir buzdağı gibi söylenmek istenenin küçük bir kısmını 

açığa çıkarır. Geriye kalan kısmın, iletişim veya okuma eyleminin sunduğu bağlam 

aracılığıyla, muhatap tarafından anlaşılacağı varsayılır. Elbette bir kişinin veya 

topluluğun yazılı veya sözlü bir metinden tam olarak kastının tüm boyutlarıyla 

anlaşılabilmesi her zaman imkan dahilinde değildir. Dahası kimi zaman kendi metin ve 

söylemlerimiz dahi, derinlikli bir analiz olmaksızın tüm anlam katmanlarını açığa 

çıkarmazlar  (Gee, 2011, s. 8-13). Bu noktada dilin var oluş amacını sorgulamanın tam 

zamanıdır. Pek çok insan dilin tek amacının bilginin aktarılması olduğunu düşünebilir. 

Ancak bizler bunun çok ötesinde işlevlerle dili kullanırız (Gee, 2011, s. 42). Kişi 

konuştuğu veya yazdığı andan itibaren, temel olarak gerçeklik etrafında odaklanan altı 

şeyden birini icra eder.  

1. Maddi dünyanın anlam veya değer perspektifiyle ilgili inşa 

2. Kimlikler ve ilişkiler hakkında icra 

3. Etkinlikler ve onların anlatılması  



 162

4. Politik söylemin yansımalarının sosyal alanda dağılması  

5. Şeyler arasındaki bağlantıların dile getirilmesi  

6. Semiyotik (göstergebilimsel) açıdan semboller sisteminin ve bilginin 

farklı formlarının ne şekilde icra edildiği (Gee, 1999, s. 12).  

Yukarıdaki çerçeveden bakıldığında konuşmacı veya yazarın dili kullanırken 

tercih ettiği sözcükler, kalıplar ve diğer dilsel özellikler, muhatabın zihninde nasıl bir 

resim oluşması istendiğine yöneliktir. Her konuşma veya metin, nasıl bir kimlikle 

anılmak istediğimiz ve o kimliğin bileşenlerinin ne olması gerektiğine yönelik bir 

girişimdir (Gee, 2011, s. 88-92). Elbette insanlar dili, sadece tek ve değişmez bir 

kimliğin inşası için kullanmazlar. Bunun yerine farklı bağlamlarda kolaylık sağlayacak 

alternatif kimliklerin inşası için, dili de farklı biçimlerde kullanırlar. Dünyada yer alan 

her şey çeşitli biçim ve formlarla birbiriyle ilişkilendirilebilir ve dil, bu bağlantıyı 

farklı amaç ve işlevler için yeniden ve yeniden inşa etmenin en önemli aracıdır. Bu 

anlamda dilin icrasında kullanılan her kelime potansiyel anlamlara sahiptir (Gee, 2011, 

s. 110-151). Bizler bu anlamlardan birine veya birkaçına yönelik bir performans 

sergileriz.  

Sözlü veya yazılı bir metni anlamak için ne söylenildiğinin yanı sıra, kimin 

söylediğini de bilmek elzemdir. Bu konuşmacının hangi kimlikle icrada bulunduğunu 

anlamanın keşfi açısından önemlidir (Gee, 2011, s. 156). Bir kişinin sosyal yaşamda 

farklı rol ve statüleri bulunur ve bir anlatımda ortaya çıkan anlam da buna paralel 

olarak şekillenir ve dönüşür (Paltridge, 2006, s. 38). Söylem sadece anlamın 

oluşmasına yönelik bir girişim değildir. Bir söylem içinde ortaya çıkan konuşmacının 

kimliği ve metni yaratanın anlam dünyası da söylem analizi yoluyla incelenebilir 

(Paltridge, 2006, s. 11). 

Dilin icrasında mutlak bir anlamdan bahsetmekten çok durumsal anlamlar 

(situated meeanings) ve kültürel modellerden (cultural models) bahsedilebilir. Bu iki 

kavramın gayesi, dilin icrasındaki varsayımsal mutlak anlam yerine; konuşmacının dili 

spesifik bir durumda, spesifik bir anlamı ifade etmek için nasıl kullandığını analiz 

etmektir. Dolayısıyla anlam stabil ve değişmez değildir. Dahası anlam, farklı 

bağlamlarda kullanılmak üzere çok katmanlıdır. Bu nedenle anlamın oluşumu, yazarın 

ve muhatabın kimliği ve sosyal gerçekliğiyle doğrudan ilintilidir (Gee, 1999, s. 40). 

Elbette sosyal gerçeklik anlamı belirlemede mutlak bir otoriteye sahip değildir. 

Bununla birlikte anlamın kendisi evrensel bir mahiyet arz etmekten çok, yerel bir 

özellik arz eder (Gee, 1999, s. 61). Durumsal anlamların bir diğer özelliği de onun 



 163

geçmişle ve bellekle olan ilişkisidir (Gee, 2011, s. 153). Yazar, durumsal bir anlamın 

okuyucunun zihninde karşılık bulması için toplumsal belleğin ortak öğelerine atıfta 

bulunur.  

Söylem analizinde metin, sözlü ve yazılı olmak üzere iki kısma ayrılır ve her 

birinin farklı analiz yöntemleri vardır. Yazılı metinler, sözlü metinlerin aksine, daha 

fazla anlam katmanı barındırır (Paltridge, 2006, s. 14) ve daha incelikli araçlarla 

analize muhtaçtır. Bir yazılı metin, belli bir sosyal olgunun devamıdır ve her zaman 

başka metinlere ve anlamlara referansla yazılır. Bu nedenle metinlerde anlam, ancak 

metinlerarasılık (intertextuality) olgusu göz önünde bulundurularak değerlendirilebilir. 

Metinlerarasılık çerçevesinden bakıldığında bir metnin, harici ve dahili olmak üzere iki 

katmanlı bir örgüsü bulunur. Harici örgüde sosyal pratikler ve yapılar, metni oluşturan 

ve anlamını belirleyen temel öğeler olarak kabul edilir. Dahası bir metnin, harici 

örgüde başka metin ve ideolojilerle ilişkisi göz önünde bulundurulmalıdır. Harici 

öğelerin analizi için bakılması gereken ana bileşenler ise, metinde bulunan 

temsiliyetler, eylemler ve kimliklerin nasıl inşa edildiğidir (Fairclough, 2003, s. 26-36). 

Elbette bir metne neyin dahil edildiği kadar, bir metinden neyin hariç tutulduğu da 

metin analizi açısından önemlidir (Fairclough, 2003, s. 61).  

Yukarıdaki çerçeve açısından değerlendirildiğinde bir metnin analizi için ana 

bileşenler, o metni sosyal olgu ve ilişkilerin bir sonucu olarak değerlendirmek, bir 

sosyal dil aracılığıyla inşa edildiğinin farkında olmaktır. Dahası metnin diğer metin ve 

sosyal olgularla ilişkisinin metinlerarasılık çerçevesinde değerlendirilmesi, metne dahil 

edilen ve metinden hariç tutulan şeylerin tespiti de göz önünde bulundurulmalıdır. Bu 

şekilde metin, yeni bir muhtemel anlama imkan vermediği aşamaya kadar analiz edilir 

ve metnin varsayımsal, durumsal anlamları bu şekilde tespit edilir.  

Hizbullah hikaye ve romanları, yukarıda çerçevesi çizilen araçlarla bir analize 

tabi tutulmaktadır. Yukarıdaki perspektiften bakıldığında hiçbir metnin tamamen 

kurgudan ibaret olmayacağı, en kurgusal veya fantastik metinlerin dahi bir dereceye 

kadar sosyal gerçekliğin devamı ve yansıması olduğu ortaya çıkacaktır.  

Bununla birlikte Hizbullah’ın hikaye ve roman olarak nitelemeyi tercih ettiği 

metinlerin çoğu, büyük oranda yaşanan olayların Hizbullah’ın sosyal dili üzerinden 

söylem alanına yansımış şeklinden ibarettir. Nitekim görüşmecilerden Yusuf da, bu 



 164

hikaye ve romanlarda anlatılan hikayelerin yaşanmış hikayeler olduğunu ve sadece kişi 

ve yer isimlerinin değiştirildiğini ifade etmiştir208.  

Kurguya dayalı dini metinler, Hizbullah’ın her zaman ilgi duyduğu bir alan 

olmuştur. Kişisel gözlemimiz, 1990lı yıllarda Güneydoğu ve Doğu Anadolu’nun imam 

hatip liselerinde büyük bir etkinlik ve ağırlığı bulunan Hizbullah’ın dini roman ve 

hikayeler aracılığıyla yapıya eleman kazandırmaya çalıştığı yönündedir. Bu amaçla 

çoğunluğu yaşça diğer öğrencilerden büyük Hizbullah üyesi öğrenciler, okula yeni 

gelen öğrenciler veya ‘tebliğ edilebilir kabul ettikleri öğrencilerle’ iletişim kurmak 

adına, onlara dini hikaye ve romanlar verilirdi. Kitap iade edildiğinde, kitabın 

okunduğundan emin olmak için kitabın konusu ve okuyanın duyguları hakkında sohbet 

edilirdi. Böylece kitap alışverişi ile yakınlık kurulmuş olur; o saatten sonra öğrenci 

istisnasız her teneffüs ziyaret edilirdi. Sınıfın kapısından alınan öğrenci tek boş 

zamanını, yaşça kendisinden büyük bu Hizbullah mensubu öğrenciyle 

geçirirdi/geçirmek zorunda kalırdı. Bu yolla öğrencinin sosyal çevresinden yalıtılması 

sağlanır ve yeni bir sosyal çevre oluşturmak adına öğrenci, pikniklere, birlikte ‘top 

oynamaya’, namaz kılmaya ve ev sohbetlerine götürülürdü. Bu süreç boyunca dini 

hikaye ve romanlar okunmaya devam edilir ve öğrencinin tefekkürünün şekillenmesi 

sağlanırdı. Hizbullah, bu amaçla, Türkiye’de dini alanda yayınlanan tüm metinleri 

kullanırdı. Bu metinlerin başında Emine Şenlikoğlu, Hekimoğlu İsmail, Şule Yüksel 

Şenler, Hasan Nail Canat romanları gelirdi. Elbette okunan metinler bunlarla sınırlı 

değildi ve o dönemde henüz Hizbullah tarafından yazılan bir metin olmadığı için, dini 

alanda yazılan tüm öykü ve kitaplar bu amaçlar çerçevesinde kullanılırdı. 1990lı 

yıllarda Hizbullah içerisinde benzer faaliyetler yürütmüş Hüseyin’in ifade ettiğine göre 

bu kitapları okuyup varlığından haberdar olunmayan testi geçen çocuklar, bir sonraki 

aşamada başka etkinlik ve okumaların içine dahil edilirdi. Hüseyin, bu etkinlik ve 

okumaları da yaş ve seviyeye göre ayarlanmış peygamberin (siyer), ve sahabenin 

hayatını anlatan kitaplar, ‘fikir’ kitapları (Ali Şeriati, Hasan El Benna, Seyyid Kutup, 

Mevdudi, Said-i Nursi), piknikler, futbol maçları, ev sohbetleri şeklinde sıralamaktadır. 

Hüseyin’in aktardığına göre fikir kitapları, genelde yaşça daha büyük olanlara verilir 

ve verilen kitaplarda sistematik bir sıralamadan çok eldeki imkanlar ve hedefteki 

öğrencinin durumu gözetilirdi.  

 

                                                        
208 Yusuf’la kişisel görüşme, 03.05.2014.  



 165

“Bunların sonucunda takdir gören, onaylanan öğrencide kendisine sahip çıkan bu 

insanlara karşı bir samimiyet oluşurdu. Bu aşamada kişiye Hizbullah’a katılması 

teklifinde bulunulur ve kişi kabul ederse, gruba özgeçmiş vermesi istenirdi. Bu 

özgeçmişte kişinin yaşamı, ailesi hakkında ayrıntılı bilgi vermesi beklenirdi. Nitekim 

Hizbullah operasyonlarında pek çok kişi bu özgeçmişler nedeniyle yargılandı, hapis 

yattı.209”  

Hüseyin’in anlattıkları ve kişisel gözlemlerimiz, roman ve hikayelerin yapıya 

eleman kazandırma sürecinde kilit rol oynadığını göstermektedir. Elbette bu şekilde 

kitap verilenlerin tümü Hizbullah’a katılmamaktadır. Nitekim Hüseyin’in de 

belirttiğine göre belli bir süre ilgilenilen bir öğrenci, beklentileri karşılamadığı zaman 

onu kollayan kişi tarafından ihmal edilir ve kendi haline bırakılırdı. Kişisel 

gözlemlerimiz bu şekilde ilgilenilen bir öğrencinin sosyal çevresinden yalıtılma 

aşamasında sorun çıkaran arkadaşlarına şiddet de uygulanabildiği yönündedir. 1990lı 

yıllarda Hizbullah’ın ilgilendiği arkadaşlarıyla ilişkilerini devam ettirmek isteyen ama 

Hizbullah’ın tebliğ ve davete uygun görmediği kişilerin bir kısmının okul veya parasız 

yatılıda şiddete maruz kaldığını bizzat gözlemledik. Bu dönemde Hizbullah mensubu 

öğrenciler arasında şiddet oldukça rutin bir uygulamaydı ve grubun istediği şekilde 

hareket etmeyen, karşı çıkan, Hizbullah elemanlarının tabiriyle ‘serserilik yapan’ 

herkes şiddete maruz kalırdı.  

1990ların şiddet dolu günleri geride kaldı. Hizbullah artık liselerde eski 

örgütlenme gücüne sahip değil. Fakat geçen süre zarfında Hizbullah kendi roman ve 

hikayelerini basacak duruma geldi ve tabanını pek çok kulvarda daha da genişletti. 

Çoğunluğu Dua Yayınları tarafından basılan hikaye, roman, ‘fikir’ ve tarih kitapları 

Hizbullah’ın faaliyet alanlarını ne kadar da genişlettiğinin göstergelerinden kabul 

edilmelidir.  

Çalışmada öykü ve romanların örneklem olarak tercih edilmesinin nedeni, doğası 

itibariyle büyük oranda kurguya yaslanan bu iki türün, araştırma konumuz özelinde 

kurgudan çok ‘gerçekliğe’ yaslanmasıdır. Elbette buradaki ‘gerçeklik’ Hizbullah’ın 

söylem alanı içerisinde oluşan gerçekliktir ve yukarıda açıklanan sosyal dil ve 

ideolojiden bağımsız değildir. Bununla birlikte yayınlanan öykü ve romanlar, 

Hizbullah üyelerinin yakın tarihte yaşadığı olayların yine Hizbullah üyelerinin bakış 

açısıyla yazılmasından ibarettir. Yayınlanan eserler belli oranda kurgu içerse de büyük 

oranda gerçek hikayelere dayanmaktadır. Bu durumun güvenirliliğini sağlamak adına, 

                                                        
209 Hüseyin’le kişisel görüşme, 10.11.2013.  



 166

bu literatüre hakim ve kendini Hizbullah’ın bir ferdi olarak tanımlayan Yusuf’la 

kitaplar hakkında ayrıntılı bir görüşme gerçekleştirilmiş ve kendisine her kitabın 

hikayesi ayrı ayrı sorulmuştur. Alınan bilgiler doğrultusunda söz konusu kitaplar 

değerlendirmeye tabi tutulmuş ve kitapların içerikleri içkin teori ve söylem analizi 

çerçevesinde analiz edilmiştir. Bu bağlamda ortaya çıkan kodlamalar konseptlere 

evrilmiş ve aşağıda ayrıntılı bir şekilde incelenen kategoriler ortaya çıkmıştır. Bu 

kategoriler neticesinde varılan teorik sonuçlar ise bölümün sonunda açıklanmıştır.  

Yukarıda da ifade edildiği gibi toplumsal bellek, tarih ve kimliğin oluşumu, bu 

kimliğin gelecek nesillere sosyal dil aracılığıyla aktarımı açısından temel 

belirleyicilerin başında gelmektedir. Bunun önemli oranda farkında olduğunu 

düşündüğümüz Hizbullah, yayınlarıyla bu alanda kayda değer bir etkinlik 

göstermektedir. Bu başlık altında, Hizbullah’ta toplumsal belleğin hikaye ve romanlar 

aracılığıyla nasıl inşa edildiğine odaklanışmıştır. Hizbullah, söz konusu inşa sürecinde 

hangi kaynakları kullanmakta, hangi tema ve olaylar toplumsal belleğin inşa sürecinde 

ön plana çıkarılmaktadır? ‘Kurgusal’ karakterlerde ortaya çıkan ortak özellikler 

nelerdir?  

 

2. Xalê Bekir, Xalet ve Diğerleri: Adanmışlık Kültürü ve İslam’ın 

Fedaileri  

Hizbullah kitaplarında öne çıkan en belirgin temalardan biri, tavizsiz, inanmış, 

adanmış ve davası uğruna şehit olmak isteyen karakterlerdir. Bu karakterler yaşlı 

ihtiyar erkek veya kadın, babasını, kocasını veya kardeşini ‘şehit’ vermiş genç kadın, 

başörtülü küçük kız çocuk, şehit olmak isteyen erkek çocuk gibi pek çok farklı biçimde 

karşımıza çıkmaktadır. Bu karakterler toplumsal cinsiyet, yaş, eylem ve fikir düzeyinde 

farklı özelliklerle ön plana çıkmaktadır. Konuyla ilgili hususlar ilerleyen başlıklarda 

ayrıca incelenmektedir. Fakat bu karakterlerin ortak özelliklerinden en bariz olanının 

adanmışlık kültürü olmasından hareketle, bu başlık altında adanmışlık yönüyle 

temayüz eden karakterlere odaklanılmıştır.  

Mehmet Baran’ın yazdığı ve çoğunlukla Silvan’daki Hizbullah mensuplarının 

yaşam hikayelerine odaklanan Yaşanmışların Hikayesi (2007), okurlarına öykü türünde 

bir eser olarak sunulmakla birlikte, isminden ve içeriğindeki pek çok tarihi olaydan da 

anlaşılacağı üzere, pek de kurgusal bir eser olmadığını adeta ifşa etmektedir. Söz 



 167

konusu öykülerde, Silvan’da yaşayan Hizbullah mensuplarının 1990lardan günümüze 

kadar karşılaştıkları çeşitli olaylar, Hizbullah perspektifinden anlatılmaktadır.  

Söz konusu kitapta dikkate değer ilk karakter Xalê Bekir (Kürtçede Bekir Dayı) 

karakteridir. Yiğit İhtiyar isimli öyküde Xalê Bekir, yaşlanmış, alnı çizgilerle dolu, 

çatık kaşlı bir ihtiyar olarak betimlenmektedir (Baran, 2007, s. 72). Bununla birlikte 

eylemleri ile ilgili anlatıya gelince Xalê Bekir, sahabeden Amr Bin Cemuh’a 

benzetilmektedir. Amr bin Cemuh, yaşı ilerlemiş, zengin Medinelilerden biriydi ve 

ailesi İslam’a katıldıktan sonra kendisi de Müslüman olmuş, Uhud savaşında yaşının 

ilerlemiş olmasına ve sakatlığına rağmen savaşmaya gönüllü olmuş ve hayatını 

kaybetmiştir210. Xalê Bekir ise hikayede 1999 yılının ramazan bayramında Hizbullah 

mensuplarının Susa (Yolaç) Köyü mezarlığını ziyaret etmelerinin engellenmesi 

esnasında yaşanan ve birkaç gün süren Hizbullah mensupları ile polis ve jandarma 

karşılaşmasında 211  gösterdiği tavır nedeniyle anlatıya konu olmaktadır. Bu olaylar 

esnasında üç gün boyunca Hizbullah mensupları güvenlik güçleri tarafından köye 

sokulmamıştır. Bayramın üçüncü gününde Xalê Bekir, güvenlik güçlerinin engellerine 

aldırış etmeksizin ‘emin adımlarla mezarlığa ilerleyişini’ sürdürmüştür. Hikayede ifade 

edildiği şekliyle ‘Xalê Bekir ilerliyordu; çünkü o İslam’ın bir neferiydi’ (Baran, 2007, 

s. 74). Hikayede Xalê Bekir’in karşısına polisler çıkar ve nereye gittiğini sorar. O da 

mezarlığa gittiğini söyleyince polis, bunun yasak olduğunu belirtir ve tartışırlar. 

Tartışma esnasında Xalê Bekir ‘Siz Müslüman değil misiniz? Bayramda ziyaret yolunu 

kapatmak hangi dinde var?’ deyince polisten bir tokat yer ve karşılık verir. Hikayenin 

devamında yere serilen polis nedeniyle Xalê Bekir, diğer polislerin saldırısına uğrar ve 

karakolda da şiddet görmeye devam eder. Sorgusu esnasında Hizbullah’ın güvenlik 

perspektifinin bir uzantısı olan hiçbir doğru bilgi vermez, konuşmaz, kendi isminin de 

Şükrü olduğunu belirtir. Fakat hikayede belirtildiği gibi Xalê Bekir’in bu inadı 

yersizdir, zira polislerin elinde Xalê Bekir’in nüfus cüzdanı bulunmaktadır (Baran, 

2007, s. 75-78). 

İçkin Teori çerçevesinden bakıldığında Xalê Bekir hikayesinde öne çıkan 

konseptler onun yaşlılığına rağmen sergilediği davranışlar ve onun 

kahramanlaştırılarak anlatılmasıdır. Bahse konu olayda hiç kimsenin mezarlığa girmek 

için polisle karşı karşıya gelmeye onun kadar cesaret gösteremediği, polis şiddetine 

karşılık verdiği, Hizbullah’ın gizlilik kurallarından olan kimliğini deşifre etmeme 

                                                        
210 http://www.enfal.de/ecdad84.htm, Erişim Tarihi: 14.05.2014. 
211 http://arama.hurriyet.com.tr/arsivnewsmobile.aspx?id=-90062, Erişim Tarihi: 14.05.2014. 



 168

kuralına ‘absürt’ bir durumda dahi harfiyen riayet ettiği ön plana çıkarılmaktadır. Bu 

konseptlerin ortak teması ise adanmışlık kültürüdür ve Xalê Bekir’in Hizbullah 

mensuplarına örnek olması arzulanmıştır.  

Söylem analizi çerçevesinden incelendiğinde Xalê Bekir’in polise yönlendirdiği 

Müslüman olup olmama ithamı ise, Xalê Bekir’in yasaklama eylemini gerçekleştiren 

emniyet güçlerine bakışını gösterir ve bir Müslümanın bunu yapmayacağı varsayımına 

dayanır. Bu açıdan değerlendirildiğinde Xalê Bekir, inancın biçimi ve performe 

edilmesi açısından da Hizbullah’ın benimsediği bir perspektifle hareket etmektedir. 

Kanaatimizce onun adanmışlık biçimi, hikayesinin ‘yaşanmışlar’ arasında yer 

bulmasında etkili olmuştur.  

Bu başlık altında incelenen ikinci hikaye ise Xalê Bekir’in ‘yaşlı hanımını’ konu 

alan ‘Ve Xalet’ hikayesidir. Bu hikayede, Susa Mezarlığı’na girişin yasaklanmasının 

üçüncü gününde sayıları azalan eylemcilere rağmen Xalê Bekir, ‘yaşlı hanımı’ ve 

çocuklarının Silvan-Susa (Yolaç) köyü arasındaki arazide eylem yapmaya devam 

ettiğini öğrenmekteyiz. Bir yandan eyleme devam etmeleri açısından adanmışlıklarına 

vurgu yapılan aile, diğer yandan Amr bin Cemuh’un eşi Hind’e ve ailenin diğer 

fertlerine örtük bir imada bulunmaktadır. Söylem analizi bölümünde de ifade edildiği 

gibi, söylemin sadece bir kısmı açığa çıkmış, geriye kalan kısım ise ima yoluyla 

okuyucunun hayal dünyasına bırakılmıştır. ‘Ve Xalet’ öyküsünde Xalet’in kim olduğu 

açık bir şekilde yazılmamakla birlikte, bu kişinin Xalê Bekir’in ‘yaşlı hanımı’ olduğu, 

olay örgüsünden kolayca anlaşılmaktadır. Hikayede yaşlı kadın, polisle çatışma 

nedeniyle yaralanmış, yerde yatan bir ihtiyara yardım etmekte, yaralının burnuna denk 

gelen bir taşın açtığı yarayı tedavi etmeye çalışmaktadır. Bu esnada polise taş atan 

siyah çarşaflı genç bir kadından yardım istemekte, genç kadın ise tekbirler eşliğinde 

polise taş attıktan sonra yaşlı kadının yardımına gelmektedir. Genç çarşaflı kadının taş 

atması ve isabet ettirmesi hikayede, Hz. Davut’un Calut’a attığı taş ile 

karşılaştırılmaktadır. Bu esnada yaşlı kadın yarayı kapatmak için genç kadından 

başörtüsünü istemektedir (Baran, 2007, s. 85-90). Yazar burada olayı şu şekilde 

betimlemektedir:  

 

“O anda çarşaflı genç kız, yaşlı kadına doğru geldi. Hala tekbir getirmeye devam 

ediyordu.  

- Teyze, ben dayının intikamını aldım.  

Nefes nefese kalmış, çarşafta görünen gözleri gülüyordu. Anlatmaya devam etti.  



 169

- Bu adam, dayıya taşı fırlatıp isabet ettirirken, yerinde zıplayıp oynamaya başladı. 

Ben onun sevincini kursağında bırakmaya ahdettim kendi kendime. Ona doğru 

yaklaştım. Ben taşımı fırlattım, Rabbi de isabet ettirdi. İşte şimdi görevimi ifa edip 

size yardıma geldim. Aslında ilk seslenişinizde sizi duymuştum.  

- Eline sağlık kızım. Şimdi sen başörtünü çıkar, şu kanı durduralım. Zira başında 

çarşafın var.” (Baran, 2007, s. 86).  

 

Olay örgüsünde ortaya çıkan temalar, yaşlı kadının yaralı ihtiyara yardımı, hem 

genç hem yaşlı kadının olay karşısında göstermiş olduğu ‘cesarettir’. Hikayenin geri 

kalan kısmında yaşlı kadın, bu sefer de geri çekilen bir genç erkek topluluğuna elinde 

büyük bir siyah poşetle yaklaşmakta ve gençlerin polise taş atması için onları teşvik 

etmektedir. Görsel verilerin analizi bölümünde de incelendiği gibi yaşlı kadın, adeta 

cepheye mermi taşıyan yaşlı kadın gibi gençlere taş uzatmakta, onları taşları atmak için 

teşvik etmekte ve dua etmektedir. Yazara göre bu manzaraların şimdiye kadar sadece 

Filistin’de ortaya çıktığı sanılmakta ama aynı sahnenin Silvan’da da gerçekleştiği ifade 

edilmektedir. Yazar burada ‘Ama burası ne Filistin, ne de karşıdakiler Yahudi idi (!)’ 

demektedir (Baran, 2007, s. 88-90).  

Yukarıdaki hikayenin ve metnin analizi yapıldığında ortaya çıkan ana temalar, 

cesaret, risk alma ve kahramanlaştırmadır. Hikayede Xalê Bekir’in hanımı yaşlı 

olmasına rağmen, yaralıların yardımına koşmakta, taş atan gençlere taş taşımakta ve 

onları cesaretlendirmektedir. Bunu yaparken geri çekilen kadınlardan çok fiziki olarak 

erkeklere yakın durmaktadır. Elbette bu fiziki yakınlığın, sembolik bir yakınlığı da ima 

ettiği aşikardır. Zira Hizbullah hikaye ve romanlarında kadınların temsiliyetleri, bu 

imajın aksinedir ve ortaya çıkan bu zıt durum, arzu edilen mesaj çerçevesinde 

yorumlanmıştır. Hikayede yaşlı kadının kendi ismi yerine ‘Xalê Bekir’in yaşlı hanımı’ 

olarak tanıtılması da toplumsal cinsiyet ve cinsiyet eşitliği açısından 

değerlendirildiğinde erkek egemen bazı kodların varlığına işaret etmektedir. Yine genç 

kadının başörtüsü istenirken, ‘ne de olsa çarşafın var’ diye bir meşrulaştırma yoluna 

gidilmesi, böyle bir talebin okuyucularda başörtüsü şartının ihmal edilmediği algısını 

güçlendirmeye yöneliktir. Bu bağlamda mücadele ediyor veya yaralı bir kişiye yardım 

ediyor olsa dahi genç kadının başörtüsünü korumaya devam ettiği mesajı, Hizbullah 

mensuplarının başörtüsü konusundaki algısının boyutları hakkında fikir vermektedir. 

Hikaye’de betimlenen kadın profili, Aretxaga’nın (1997) Shattering Silence isimli 

etnografik çalışmasında incelediği İrlanda’da politik şiddet ve toplumsal cinsiyet 



 170

bağlamındaki tespitlerine benzerlik göstermektedir. Aretxaga, ne kadar aktif olurlarsa 

olsunlar İrlanda’da milliyetçi kadınların eylem ve aktivitelerinin görünmez hale 

geldiğini ve toplumsal cinsiyet bağlamında erkek egemen bir anlayışın baskınlığının 

varlığını tespit etmektedir (1997). Bu tespitlere benzer olarak ve son bölümde 

ayrıntısıyla görüleceği gibi Hizbullah’ta da kadının konumu, tüm etkinliğine rağmen 

belli bir söylem alanına sıkıştırılmış ve eylemleri toplumsal cinsiyet dengeleri 

gözetilerek belli kalıplarda ve erkekleştirilerek/erkekliğe yaslanarak betimlenmektedir.  

İncelenen bir diğer örnek öykü de ‘Başörtülü Değil mi?’ hikayesidir. Bu 

hikayenin ana kahramanı, yedi sekiz yaşlarında ‘başından başörtüsünün hiç düşmediği’ 

bir kız çocuğudur. Hizbullah’ın ‘mürted örgüt’ olarak tanımladığı PKK ile çatışmaları 

devam ediyor olduğu için kız çocuğunun babası evden çıkamamakta, bu nedenle kız 

çocuğu ekmek almak için bakkala gitmektedir. Hizbullah terminolojisinde öteki’nin 

temsili konusuna ilerleyen başlıklarda değinildiği için, burada sadece kız çocuğunun 

temsiline odaklanılmıştır. Hikayeye göre kız çocuğunun başörtüsü nedeniyle onun 

Hizbullahçı bir aileye mensup olduğuna hükmeden birkaç kişi, kız çocuğuna şiddet 

uygulamak için onu takip etmekte, takip esnasında sözlü sataşmaların yanı sıra 

takipçilerden biri silahını çıkarmakta, ama eve yaklaşıldığı için takipçiler geri 

dönmektedir. Eve varan kız çocuğu olanları babasına anlatmakta, babası da ona ‘benim 

küçük gazim’ demektedir. Yazar hikayeyi şu cümlelerle bitirmektedir: ‘Artık o, küçük 

bir gaziydi. Yüzü tebessüm kokan küçük gazi...’ (Baran, 2007, s. 58-62).  

Hikayede ön plana çıkan temalar, kız çocuğunun başörtüsü aşkı, yaşanan şiddet 

ortamı nedeniyle babanın evden çıkamaması ve bunun sonucunda ‘kız çocuğunun’ 

evden çıkıp evin ihtiyaçlarını karşılaması, başörtüsü/inancı nedeniyle kız çocuğunun 

takip edilmesi ama bu kişilerin eve yaklaşmaya korkmasıdır. Burada adeta takipçiler, 

korumasız bir çocuğa güç yetiren kişiler olarak tasvir edilmekte, eve 

yaklaşamamaktadır. Dahası küçük kız çocuğu, artık küçük bir gazi olmakta ve 

Hizbullah içerisinde yaygın bir söylem alanı oluşturan şehadet, gazilik, hicret 

söyleminden payesini almaktadır. Böylece yeni nesillerin aidiyet bağlarının 

güçlendirilmesi sağlanmaktadır. Diğer yandan kız çocuğunun ekmek almak için evden 

dışarı çıkabilmesi, babasının bunu yapamamasına ve meşru bir nedenle kamusal alana 

çıkabilmesine işaret edilmektedir. Bu durum da Aretxaga’ya atıfla yapılan tespitleri 

doğrulayan bir başka unsur olarak değerlendirilebilir.  Buna örnek olarak kadının 

kamusal veya politik alandaki görünürlüğünün erkek egemen kodlar üzerinden 

gerçekleşmesi ve ‘dinen meşru bir nedenle’ kamusal alana çıkabilmek anılabilir. 



 171

Yukarıdaki üç hikaye dışında pek çok hikayede Hizbullah’ın karakterlerinde 

belirgin bir kahramanlaştırma, adanmışlık kültürü nedeniyle oluşan sarsılmaz bir inanç 

ve bu konuda gösterilen olağanüstü fedakarlık temaları ön plana çıkmaktadır.  

 

3. “Şehadet Bir Çağrıdır Nesillere, Çağlara”: Hizbullah 

Söyleminde Şehadet Kültü 

Hizbullah’ın sözlü veya yazılı söyleminde en belirgin unsurlardan biri de şehadet 

söylemidir. İslam terminolojisinde şehadet kavramı, yaygın bir kullanıma sahip 

olmakla birlikte, Hizbullah’ın şehadete yüklediği anlam ve şehadet kavramını 

kullanma sıklığı, pek çok İslami referanslı grup ve cemaate göre oldukça yüksek 

düzeydedir. Bu bağlamda Sünni düşüncede de şehadet söyleminin varlığından 

bahsetmekle birlikte, Hizbullah’ın şehadet söyleminin Şiilikteki şehadet söylemine 

yakın olduğu söylenebilir. Şiilikte şehadet, neredeyse iman esaslarından biri olarak 

kabul edilmektedir. Hizbullah hikaye ve romanları da incelendiğinde şehadet 

kavramının, arzulanan, ulaşılmak istenen bir payeye ve topluluk içinde belirgin bir 

statü kazanmaya karşılık geldiği görülecektir. Elbette bir önceki başlıkta olduğu gibi 

şehadet olgusu da içinde bulunulan toplumsal koşul ve olgulardan bağımsız bir arzu 

biçimi olarak ortaya çıkmamaktadır. Bunun yerine merkezinde erkeklerin ve erkeklik 

olgusunun olduğu bir biçimle şehadet kavramı inşa edilmektedir.  

Bu başlık altında incelenen ilk hikaye, Mehmet Baran’ın ‘Şehid Hanımı’ 

hikayesidir (2007). Bu hikayede beş kız çocuğu olan bir ailede, altıncı çocuğun ‘erkek 

doğması’ nedeniyle ‘ailenin huzuru’ katlanmaktadır. Baran’ın ifadesine göre baba, 

İslam’ın ‘ateşten gömlek’ olduğu bir dönemde bu gömleği giymiş ve ‘kamil insan’ 

olmuştur. Bölgede ‘din düşmanı mürted örgüt dönemi’ vardır ve baba işe giderken 

‘katledilir’. Babanın ‘şehadetinden’ sonra evin huzuru bozulur. Bu aşamada hikayesine 

odaklanılan genç kız, ‘şehitlerin yakın akrabalarına şefaat edebildiği’ düşüncesine 

kapılır ve ‘şehit hanımı olma arzusuyla babasının dava arkadaşlarından biriyle’ 

evlenmek ister. Genç kız bu şekilde ‘Allah’ın rahmet ve affına biraz daha 

yakınlaşabileceğini’ düşünür. Bu düşünceler içerisinde evlenen genç kız, bir erkek 

çocuk sahibi olduktan sonra ‘evladının yetim kalma ihtimali nedeniyle’ kocasının 

ölmesinden çekinir ve kocasının ‘şehit’ olmaması için dua eder. Hikayenin sonunda 

genç kız, çocuğunun babasının kendisine bağışlandığını ama şehid hanımı olma 

düşüncesinin hala gönlünün sultanı olduğunu ifade eder (Baran, 2007, s. 7-11).  



 172

Tematik açıdan yukarıdaki hikayenin devamı kabul edilebilecek ‘Melek 

Kardeşim’ hikayesinde evini ve ailesini terk eden bir babanın geride bıraktığı 

kardeşlerin hikayesi, evin kız çocuğu üzerinden anlatılır. Babanın evi terk etmesinden 

sonra erkek çocuk evin hem reisi, hem ‘davası’ olur. Ne var ki bir süre sonra erkek 

kardeş ‘zalimlerin, katillerin, dinsizlerin kurşunlarına hedef olur ve şehit düşer’. 

Hikayenin başında evi terk eden baba ve yakın akrabalar ‘çarşaf’ giymeleri ve 

‘Müslümanca yaşamaları’ nedeniyle kardeşleri sorumlu tutar ve inançları konusunda 

baskı uygularlar. Bu baskıdan kurtulmak isteyen genç kız, kardeşinin ‘bir dava 

arkadaşıyla’ evlenmek zorunda kalır. Evliliğinin birinci yılı dolmadan genç kızın 

kocası da vurulur ve kadın beş aylık hamileyken dul kalır. Bu süreçte çocuğunun erkek 

olması için devamlı dua eder ve tekrar evlenmemek için direnir. Ona göre ‘onu cennete 

taşıyacak bir ameli yoksa da şehit bacısıdır ve onun şefaatiyle dağılmış aile ahirette 

yeniden bir araya gelir’ (Baran, 2007, s. 12-18).  

‘Melek Kardeşim’de hikayesi anlatılan genç kadının hikayesi ‘Musibet’ 

hikayesinde de devam eder. Bu hikayede genç kadın çevresinin baskılarına dayanamaz 

ve yeniden evlenmek zorunda kalır. Fakat bu sefer huzurlu ve sıcak bir yuvası vardır. 

Bu evliliğinden iki çocuğu daha olur. ‘Mürted örgüt belası’ (PKK ile çatışmalar) 

coğrafyayı kavurmaya devam etmektedir. Genç kadın ‘şehid kardeşinin’, ‘hak-batıl 

mücadelesi dünya var oldukça devam edecektir’ sözlerini hatırlar. Bir süre sonra 

‘Mürted örgüt belası’ ortadan kalkar ama bu sefer de ‘tağut zulmü’ (güvenlik 

güçlerinin operasyonları) ortaya çıkar. Bir sabah kocasını uğurlayan kadının içine 

korku düşer ve kocasına dikkatli olmasını söyler. Kocası da ‘şehadetten mi kaçayım 

istiyorsun!’ diyerek karısını azarlar. Bir süre sonra erkek kardeşi ve ilk kocası gibi 

ikinci kocası da ‘zalimler tarafından şehit edilir’. Yazarın tüm bu olanların arkasında 

gördüğü tek neden ‘ölenlerin suçlarının Müslüman olmasıdır’ (Baran, 2007, s. 19-22).  

Bu üç hikayeyi birlikte incelememizin nedeni, barındırdıkları ortak temalardır. 

Bu temaların birincisi, ‘şehadet’ payesinin neredeyse erkeklere münhasır bir statü 

olmasıdır. Bu durum ‘Şehid Hanımı’ isimli hikayede, genç kızın şehit hanımı olma 

istenciyle evlenmek istemesinde ortaya çıkar. Evlenmek istediği kişinin ölmesini 

istemek, elbette psikoloji disiplini çerçevesinde de tartışılmalıdır. Bununla birlikte, 

kanaatimiz burada ‘şehadetin’ kutsallığına ve önemine vurgu yapıldığıdır. Diğer 

yandan bu ‘kutsal şehadet’, pratik düzlemde erkeklere özel bir durummuş gibi 

anlatılmaktadır. Nedense genç kadın, kendi ‘şehadeti’ yerine, evleneceği kişinin 

şehadetini arzulamaktadır. İkinci hikayede de ölen kişi erkek kardeştir. Evi terk eden 



 173

baba başta olmak üzere yakın akrabalar bu ölümün nedeni olarak, yazarın ifadesine 

göre, ‘çarşafı ve İslami yaşamı’ görürler. Kadın evlenir ama kocası da öldürülür. Bu 

hikayede de evin reisinin ve ‘davasının’ erkek olması, genç kadının, erkek kardeşinin 

bu payesiyle mutlu olması, erkek çocuğunun olmasını istemesi, toplumsal cinsiyet 

açısından incelenmelidir. Bu hikayelerde neden ısrarla ‘erkeklerin şehadeti ve 

kadınların acısı’ temaları belirmektedir? Kanaatimizce bu temaların bu denli belirgin 

biçimde varlıkları, toplumsal cinsiyet açısından kadın ve erkeğe atfedilen rollerle 

ilgilidir. Bu roller o denli benimsenmiştir ki, kardeşi, kocası veya babasını kaybeden 

kadınların bundan mutluluk duyduğu, onların şefaatiyle ahirette yeniden bir araya 

gelecekleri ifade edilmektedir. Bir nevi ‘dava uğruna’ parçalanan aile, ahirette ‘şehit 

olmanın’ bir mükafatı olarak yeniden bir araya gelecektir.  

Erkeklerin de şehadete yüklediği anlam ‘Musibet’ hikayesinde, kocanın karısını 

‘şehadetten mi kaçayım, istiyorsun!’ şeklinde paylamasıyla ortaya çıkmaktadır. 

Kocaya göre yaşam güvenliğini, geleceğini, ailesini düşünmek dahi ‘şehadetten 

kaçmak’ olarak algılanmaktadır.  

Hikayelerde ortaya çıkan bir diğer tema ise, bu denli istenen şehadete rağmen 

yaşanan olayların belirgin bir mağduriyet diliyle ifade edilmesidir. Bu durum ‘tağut 

rejimin zulmü’, ‘mürted örgütün uğursuzluğu, belası, düşmanlığı’ gibi ifadelerde 

ortaya çıkmaktadır. Bir taraftan şehadeti arzulama, diğer yandan zulme uğrama ve 

mağdur olma söylemi birlikte ilerlemektedir.  

İncelenen metinlerde sık sık vurgu yapılan ‘şehadetin’ biçimi ise söylem alanına 

çıkmamaktadır. Bu durum Fairclough’un ‘bir metinde neyin var olduğu kadar neyin 

olmadığı/neyin hariç tutulduğu önemlidir’, tespitinde ne kadar haklı olduğunu ortaya 

çıkarmaktadır (Fairclough, 2003, s. 61). Bu denli vurgu yapılan ‘şehadet’ nasıl 

gerçekleşmiştir? ‘Şehit olanlar’ ne şekilde ve nasıl bir eylem biçimi neticesinde ‘şehit’ 

düşmüştür? Kanaatimizce sorulan soruların cevaplarının metinden hariç tutulup, geride 

kalan kadın ve çocukların mağduriyetine odaklanan anlatım biçiminin amacı, 

‘mağduriyet söylemini’ güçlü ve etkili kılmaktır. Nitekim adanmışlık kültürü temasıyla 

incelenen metinlerde de bu söylem biçiminin belirgin bir şekilde yokluğundan 

bahsetmiştik. Bu söylem biçimi yerine, mücadele edilen ‘zalimin, tağutun ve mürtedin’ 

zulüm ve baskısına odaklanmak tercih edilmiştir.  

Peki bu ifadelerde ortaya çıktığı şekliyle Hizbullah söyleminde öteki nasıl bir 

temsiliyetle tasvir edilmektedir?  

 



 174

4. Mürted, Tağut ve Yahudi: Hizbullah Söyleminde Ötekinin 

Temsili  

Hizbullah hikaye ve romanlarında ötekinin nasıl temsil edildiğini analiz etmek, 

Hizbullah’ın kendisinden farklı ideoloji ve gruplara dair fikirlerini ve bu bağlamda 

onlarla bir arada yaşayabilme potansiyeli taşıyıp taşımadığını gösterecektir. Bunu ifade 

ederken elbette Hizbullah’ın farklı gruplarla geçmişte yaşadıklarını belirleyen olay ve 

eylemlerin iç dinamiklerini göz ardı ediyor değiliz. Bu başlık altındaki amacımız ise, 

bir önceki bölümde değinilen ‘öteki’ algısının Hizbullah hikaye ve romanlarındaki 

izdüşümlerini analiz etmektir.  

Hizbullah hikaye ve romanlarında PKK, ‘mürted’ tabiriyle tanımlanmaktadır. 

Dini terminolojide mürted, daha önce Müslüman olup dinden dönmüş kimseye denir. 

Oxford İslam Sözlüğüne göre mürtede uygulanan ceza, uygulama şekli çeşitli olmakla 

birlikte ölümdür. Bununla birlikte dinden çıkmaya ölüm cezası verilemeyeceğini 

belirten İslam alimleri de bulunmaktadır (Esposito, 2003, s. 22). PKK için mürted 

örgüt tabirinin tercih edilmesi, Hizbullah terminolojisinde şiddet içerikli eylemlere 

meşruiyet kazandırmaktadır. Zira yine geleneksel İslam yorumuna göre hiç Müslüman 

olmamış bir kimse, hukuki haklara sahiptir ve İslam’a karşı savaşmadığı sürece, 

öldürülmesi yönünde herhangi bir hüküm bulunmamaktadır. Fakat mürtedin geleneksel 

şeriat yorumunda hükmü ölümdür. Bu pencereden bakıldığında PKK mensupları ve 

sempatizanlarına mürted denilmesinin, şiddeti meşrulaştırıcı bir araç olduğu ortaya 

çıkacaktır. Nitekim bu şiddetin boyutları 1990lı yıllarda tüm açıklığıyla ortaya çıkmış 

ve ancak yüzlerce kişinin öldürülmesi, böyle bir meşruiyet zemininin yaratılmış olması 

nedeniyle Hizbullah için sorun olmamıştır.  

Yukarıdaki çerçeveden değerlendirildiğinde PKK için mürted tabirinin pek çok 

kaynakta kullanıldığı ve bu tabirin bilinçli bir tercihin sonucu olduğu ortaya çıkacaktır. 

Örneğin Baran’ın Yaşanmışların Hikayesi kitabında, 1990lı yıllar için ‘coğrafyada din 

düşmanı mürted örgüt döneminin olduğu’, ‘mürted örgüt belasının tüm uğursuzluğuyla 

coğrafyayı kavurduğu’, ‘mürted örgütün Müslümanlara karşı açmış olduğu zalimce 

savaş’ (Baran, 2007) tabirleri kullanılmaktadır. Aynı şekilde Naşit Tutar’ın 39. Koğuş 

isimli romanında da cezaevindeki PKK tutukluları ‘mürted örgütün elemanları’ olarak 

(Tutar N. , 2007, s. 222-242) tasvir edilmektedir. Bilal Yararlı’nın Takip isimli 

romanında ise mürted tabiri yerine Marksist tabiri (2012, s. 15-22) tercih edilmektedir.  



 175

PKK için kullanılan benzer tabirlerin Hizbullah söylemindeki yansımalarını 

çoğaltmak mümkündür. Fakat Hizbullah söyleminde PKK imajının nasıl tasvir 

edildiğini daha derinlikli incelemekte fayda vardır. Naşit Tutar’ın Hakikat Yolcuları 

isimli kitabında köy imamı karakteri, PKK hakkında ‘İslam’la alakası olmayan ve 

bozuk fikirleri insanların beynine sokan, İslam hakim olmasın diye yapmadığını 

bırakmayan bir örgüt’ tabirini kullanmaktadır. PKK çevre köyleri basıp insanları 

öldürmekte, kızları kandırıp dağa kaçırmakta, erkeklerle birlikte çatışmalara girmeye 

zorlamaktadır 212 . Köy imamı vatanlarını işgalden kurtarma iddiasıyla ortaya çıkan 

PKK örgütünün, insanları köleleştirdiğini ve bölgeye haddi hesabı olmayan bir zarar 

verdiğini söylemekte, sözlerini ise yegane yol ve kurtuluşun İslam’da olduğunu 

belirterek bitirmektedir (Tutar N. , 2009, s. 43-66). Bu imajın bir uzantısı olarak 

Mehmet Baran’ın ‘Başörtülü Değil mi?’ hikayesinde başörtülü küçük bir kızı takip 

eden PKK taraftarları, ‘burnu kalkık adam, küçük kıza tabancayı doğrultmuş ve 

böğürmeli sesiyle durmasını istemişti’ (Baran, 2007, s. 61) şeklinde tasvir 

edilmektedir. Yine Baran’ın ‘Ahiret Gelini’ hikayesinde benzer kişiler, ‘katillerin 

gözlerinden ateş püskürüyordu. Simaları şeytan yüzünü görmüş gibiydi. İblisle daha 

yeni sofradan kalkmış gibiydiler’ (Baran, 2007, s. 66) şeklinde betimlenmektedir. 

Fakat düşmanın tasvirine karşı Hizbullah’ın kendi mensuplarını, İslami bir adanmışlık 

içinde hareket eden yoksul, cefakar ve nur yüzlü insanlar olarak betimlediğini, bunun 

da belirgin bir şekilde iyi ile kötünün, tanrı ile şeytanın, Allah yolunda olanlar ile 

(Hizbullah) şeytan yolunda olanların (Hizbuşşeytan)  savaşı şeklinde temsil edildiğini 

belirtmekte fayda vardır.  

Verilen örneklerde uyumlu bir paralellikten bahsedebiliriz. Mürted olarak 

tanımlanan bir örgüt ve onların eylemlerinin İslam karşıtı olarak betimlenmesi aynı 

düzlemde gerçekleşen bir fikir örgüsünün ürünleridir. Bu fikir örgüsünün, Hizbullah’ın 

benimsediği İslam yorumundan kaynaklandığı ve 1990larda yaşanan şiddete dini 

meşruiyet kazandırdığı açıktır.  

Hizbullah söyleminde tağuti düzen olarak tanımlanan sistem, Türkiye 

Cumhuriyeti’dir. İslami ilimler literatüründe tağut, Allah’ın hükmüyle hükmetmeyen 

tüm rejimlerin ortak adıdır. Kur’an’da Zümer süresi 17 ve 18inci ayetlerde “Tâğût’tan, 

ona kulluk etmekten kaçınan ve içtenlikle Allah’a yönelenler için müjde vardır. O 

                                                        
212 Köy imamına göre dağlarda kızlarla erkekler aynı mağarada kalmaktadır. ‘ve Xalet’ hikayesinde bir gösteri 
esnasında polisle çatışma esnasında bile başörtüsünün çıkarılmadığının ifade edilmesi ile köy imamı karakterinin 
söyledikleri karşılaştırıldığında, köy imamının dağdaki mağarada haremlik-selamlık beklentisinin ideolojik temelleri 
belirginleşecektir. 



 176

hâlde, kullarımı müjdele!” denilmektedir. Bu ayetin teolojik tartışmalarda ne şekilde 

yorumlandığı konumuz dahilinde olmadığı için, konuyu derinlikli bir incelemeye tabi 

tutmaya gerek görmüyoruz. Bununla birlikte yukarıda da ifade edildiği şekliyle tağut 

tanımlaması, Hizbullah söyleminde ‘hakikatin’ zıttıdır ve bu söylemin nasıl bir 

düşünce ve eylem biçimi yarattığı incelenmelidir. Öncelikle tağut ifadesi, Hizbullah 

hikaye ve romanlarında mürted ifadesi kadar yoğun kullanılmamaktadır. Bunun en 

önemli nedeni, Hizbullah’ın tağut olarak nitelediği devletle karşılaşmaktan çok, mürted 

olarak nitelediği PKK ile ‘mücadele’ etmiş olmasıdır. Bu anlamda Hizbullah’ın 

söylemde karşısında durduğu yapılar çeşitliyken, eylemde belli bazı gruplara 

odaklanmıştır.  

Tağut ifadesi Mehmet Baran’ın Yaşanmışların Hikayesi kitabında ‘tam da bu 

bela (PKK) bitti derken, tağut zulmü ortaya çıktı’ (2007, s. 20-21) şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır. Hizbullah’ın tağut olarak tanımladığı rejim, Hizbullah mensuplarını 

kaçırmakta, onlara işkence etmekte, temel insan haklarının kullanımı konusunda 

engeller çıkarmaktadır. Hizbullah mensupları JİTEM elemanları tarafından 

kaçırılmakta, resmi kayıtlara geçene değin bu kişilere işkence edilmekte, bu kişiler 

itirafçı olmaları için zorlanmakta ve kimi zaman öldürülmektedir. Öldürülenlerden 

kayda geçmeyenler, faili meçhul olarak kalmakta, kayda geçenler ise intihar süsü 

verme gibi çeşitli yollarla örtbas edilmektedir. (Tutar İ. , 2010). Bu bağlamda 

Hizbullah’ın ilk cezaevi koğuşunun hikayesini anlatan 39. Koğuş romanında şöyle 

denilmektedir:  

 

“Bu sistem ilk kurulduğundan beri İslam’a tavır alan bir sistemdir. Zamanında 

alimlerimizi, molla ve şeyhlerimizi az mı darağacında sallandırdılar? Kuran-ı 

Kerim’i yasaklayan, camilerimizi kışlaya çeviren, bazı camilerimizi atların barınağı 

haline getiren bu sistem değil miydi? Şeyh Said ve arkadaşlarının yaptığı kıyamı en 

acımasız şekilde bastıran, onları idam edip sonra da İslam’a ait ne varsa 

yasaklayan da yine bu sistem değil miydi?” (Tutar N. , 2007, s. 41-60).  

 

Hizbullah hikaye ve romanlarında bu örnekleri çoğaltmak mümkündür. 

İncelenecek yeterince veri olduğu için bu örnekle yetinmeyi uygun buluyoruz. Tağut 

olarak tanımlanan devlet, alıntılanan söylemlerde belirgin bir düşman ve zalim imajıyla 

temsil edilmektedir. Sistem karşıtlığı tarihsel referanslarla desteklenmekte ve 

Hizbullah’ın entelektüel ve tarihsel soy ağacı Şeyh Said üzerinden 



 177

anlamlandırılmaktadır. İlginçtir, Hizbullah’ın mürted olarak nitelediği PKK için de 

Şeyh Said karakteri önemli bir karaktere dönüşmüştür ve genellikle Şeyh Said 

mücadelesi etnik referanslar yoluyla anlatılır. Birbirine taban tabana zıt iki yapının 

aynı kişi veya olayı farklı şekillerde yorumlaması ve hangisinin gerçek olduğunun 

ortaya çıkarılması, tarihçilerin alanıdır. Bununla birlikte sosyologlar için birbirine 

tamamen zıt iki yapının söylemde aynı kişi ve olayda birleşmesi incelenmeye değer 

konulardandır.  

Hizbullah söyleminde mürted ve tağut algısına paralel olarak anti-semitik bir 

söylemin izdüşümlerini de bulmak mümkündür. Örneğin ‘İslami dava’ nedeniyle 

görevinden atılan ve İstanbul’da inşaat işleri yapmak suretiyle zengin olan ama 

‘davasını unutan’ bir karakterin hikayesinin anlatıldığı Müteahhit isimli romanda 

Hasan karakteri, devrin cemaat devri olmadığını, herkesin bireysel çıkarlarını 

düşündüğünü söylerken, daha sonra Hasan’ın karakterine benzer bir seyir izleyecek 

olan müteahhit Ahmet ise bunun Yahudilerin bir oyunu olduğunu, kültürel değerlerin 

ortadan kaldırılmak istendiğini ifade etmektedir (Turan, 2009). Yine ‘Ve Xalet’ 

hikayesinde polisle karşı karşıya gelen, polis şiddetine maruz kalan ve polise taş atan 

çoğunluğu kadın kişilerle ilgili anlatımlardan sonra yazar, ‘Bu görüntüler sadece 

Filistin’de beyinlere kazınmıştı. Ama burası ne Filistin ne de karşıdakiler Yahudi idi 

(!)’ (Baran, 2007, s. 88-90) denilmek suretiyle, bu tür bir şiddetin ancak Yahudilere 

uygun bir şiddet olabileceği ima edilmektedir. Polis şiddeti veya kapitalist sistem 

eleştirisi pek çok benzetmeyle açıklanabilecekken, bunun için özellikle Yahudilerin 

seçilmiş olması, Hizbullah hikaye ve romanlarında anti-semitik söylemin varlığına 

işaret etmektedir. Yukarıdaki veriler, Hizbullah’ın çeşitli miting, gösterileri ve 

yayınlarında izi sürülebilecek benzerliklerle desteklenebilir.  

Yukarıda açıklanan Hizbullah söyleminde PKK, devlet ve Yahudi prototipinin 

yanı sıra belirgin bir seküler imajından da bahsedilebilir. Bahsi geçen seküler tipin 

politik veya siyasal anlamda seküler olmasına gerek yoktur. Hizbullah söylemindeki 

seküler, ‘ladini’ olarak tanımlanan her türlü yaşam biçimini sürdüren kişidir. Hatta 

denilebilir ki politik anlamda yukarıdaki üç prototipin de dahil olduğu ve gündelik 

yaşam pratikleri üzerinden İslami bulunmayan herkes, Hizbullah tarafından bu 

kategoriye dahil edilmektedir. Bu tiplemelere en iyi örnek Bilal Yararlı’nın yazdığı 

‘Akıbet Cennet mi Cehennem mi?’ romanıdır. Bu romanda Hizbullahi olarak lanse 

edilen üniversite öğrencisi Orhan ve onun arkadaşı/öğrencisi Mehmet’in dışındaki 

herkes, İslam dışı düşünce ve yaşantıları nedeniyle yargılanmaktadır. Bununla birlikte 



 178

bahse konu olan İslami anlayış o denli dardır ki, Orhan ve onun nezdinde Hizbullah’ın 

perspektifini paylaşmayan herkes dindışı ve sapkın olarak kabul edilmektedir. Hikaye, 

tasvirlerden anlaşıldığına göre Dicle Üniversitesi olması kuvvetle muhtemel bir 

üniversitede geçmektedir. Orhan ve Mehmet bu üniversitede öğrencidir. Öğrenciler 

arasında belirgin gruplaşmalar vardır ve Hizbullah’ın bu grupları ne şekilde 

tanımladığı, yapılan betimlemelerden anlaşılmaktadır. Farklı grup ve fraksiyonlardan 

öğrenciler önce felsefe, daha sonra da tarih dersine girerler ve felsefe dersinde 

öğrenciler arasında doğru bilginin kaynağı üzerine bir tartışma yürütülür. Bu derste 

Orhan’ın argümanları aracılığıyla diğer argümanlara karşı çıkılır. Tarih dersinde 

öğretmen öğrencileri bir arkeoloji gezisine çıkaracağını söyler ve bu gezi esnasında bir 

trafik kazası yaşanır. Kaza sonucunda herkes ölür ve Orhan’ın argümanlarını 

paylaşmayan herkes kabir azabı, sırat köprüsü gibi çeşitli aşamalardan geçip yargılanır 

ve cehenneme gönderilirler. Kitabın büyük kısmı, bu azabın biçimi, kimin hangi azapla 

acı çektiği ve seküler insanların düşünceleri nedeniyle pişmanlıkları konularına 

ayrılmıştır (Yararlı, 2008).  

Hikayedeki öğeleri ayrıntılı bir şekilde analize geçmeden önce hikayenin bir 

üniversitede başlamasına rağmen, sahnelerin ve tartışma içeriklerinin daha çok bir 

liseyi andırdığını, yazarın Orhan’ın argümanları dışındaki argümanlara hakim 

olmadığını ve/veya başlangıç düzeyinde ve taraflı okumalara sahip olduğunu ifade 

etmekte fayda vardır. Kanaatimizce bu durum, Hizbullah mensubu kişilerin karşı 

çıktıkları ‘ötekine’ dair ne düzeyde bilgi sahibi olduğunun önemli göstergelerinden 

kabul edilebilir. Nitekim görüşmecilerimizden eski Hizbullah üyesi Kamuran’ın da 

Hizbullah’ın entelektüel birikimine dair dile getirdiği şüpheler bu veriyi 

doğrulamaktadır.  

Yararlı’nın kitabında Orhan ve Mehmet karakteri dışındaki karakterlerin isimleri 

belli bir politik perspektifi yansıtmaktadır. Örneğin söyleminden materyalist olduğunu 

anladığımız ve hikaye boyunca en fazla azaba maruz kalan karakterin ismi Ruşen’dir 

ve Ruşen’in PKK taraftarı olduğu birçok yerde ima edilmektedir. Karakterlerden ‘entel 

takılan ve batı felsefesini edinerek kendine bir harman oluşturan’ karakterin ismi 

Tarık, ‘ulusalcı düşünceye sahip olan’ karakterin adı Atilla’dır ve yazar Atilla’nın 

derinlemesine bilgi sahibi olmadığını, cahil olduğunu vurgulamaktadır. ‘Kafa 

bulandırmayı kendine adet edinen’ karakterin ismi ise Nejat’tır. Kazadan sonra 

Ruşen’in ailesinin ölü uğurlama merasiminden anlamayan bir aile olduğu özellikle 

vurgulanmış, böylece ailenin Ruşen’in davranış ve ‘imansızlığındaki’ sorumluluğu dile 



 179

getirilmiştir. Diğer yandan Ruşen’in ailesinin bir orta sınıf ailesi olduğu yapılan 

tasvirlerden anlaşılmaktadır. Kanaatimizce Hizbullah mensubiyetinde kuvvetle 

muhtemel sınıfsal bir durum söz konusudur. Hikayenin devamında halk arasında 

yaygın olarak başvurulan çeşitli kaynaklarda tasvir edilen kıyamet, ahiret ve cehennem 

azabı tasvirleri bulunmaktadır (Yararlı, 2008).  

Yararlı’nın romanına paralel olarak Naşit Tutar’ın Hakikat Yolcuları kitabında da 

Yusuf karakteri, üniversite sınavına gittiğinde gördüğü manzaradan iğrenmektedir! 

İğrendiği manzara ‘açık saçık bayanlardan’ başka bir şey değildir. Bunun yerine Yusuf 

karakteri, başörtüsü nedeniyle sınava alınmayan ve başörtüsünü çıkarmamaya karar 

verip sınava girmeyen bir ‘bayanın’ bu durumunda etkilenmiştir. Üniversiteye kayıt 

yaptırma sürecinde de erkeklerle ‘sarmaş dolaş’ olan ve bunu normalmiş gibi gösteren 

‘bayanlar’ Yusuf’un çok zoruna gitmiş ve Yusuf bunlardan iğrenmiştir. Nitekim 

Yusuf, yurtta geçirdiği ilk günde de şortla dolaşan, ‘birbirleriyle argo konuşan’, 

İslamiyetten uzak olan kişilerden hoşlanmamıştır. Yusuf’un bu tür durumlarda kurtuluş 

yeri okulun mescididir ve akıl hocalığını da köyündeki imam yapmaktadır (Tutar N. , 

2009).   

Hizbullah’ın öteki söyleminin özellikle Bilal Yararlı ve Naşit Tutar romanlarında 

belirginleştiğini ifade edebiliriz. Bu söylemde öteki, dejenere olmuş, ahlaki olarak 

zayıf, gayrı İslami yaşantısı nedeniyle azabın en kötüsüne layık, küçük ve ‘dünyevi’ 

menfaatler nedeniyle aklını ve ruhunu esir etmiş kişidir. Bunun aksine Hizbullahçı 

birey, davasına inanan, cefakar ve neredeyse insani hiçbir özelliği olmayan, insan ile 

melek karışımı bir tiplemedir. Bir sonraki başlıkta Hizbullah hikaye ve romanlarında 

Hizbullah’ın kendilik algısına (the perception of self) odaklanılmıştır.  

 

5. Hizbullah Söyleminde Kendilik Algısı 

Hizbullah’ın ötekilik algısını tamamlayan en önemli bileşenlerden biri, 

Hizbullah’ın kendini (self) hikaye ve romanlarda nasıl bir söylemle anlattığıdır. 

Hizbullah’ın kendi hakkında olumlayıcı bir dil kullandığı aşikardır. Bu olumlayıcı 

dilde ortaya çıkan temsiller ve özellikler incelendiğinde, Hizbullah’ın düşünce kodları 

hakkında daha ayrıntılı bir tablo elde etme imkanı bulunmaktadır. Bu başlık altında 

sadece Hizbullah’ın birey algısı değil, ideal toplum modeli olarak tasvir ettiği 

toplumsal yapının özellikleri de ele alınmıştır. Adanmışlık kültürü veya İslam’ın 

Fedaileri alt başlığında, Hizbullah’ın adanmışlığa yüklediği anlama ve bu bağlamda 



 180

oluşan/oluşması beklenen karakter tipine dair bilgiler verilmişti. Bu nedenle, bu başlık 

altında konunun daha önce değinilmeyen yönlerine odaklanılmıştır.  

Bu bağlamda incelenen ilk roman, Hizbullah üyelerinden Cemal Uçar’ın hayatını 

konu alan Cemal’im romanıdır. Görüşmecilerimizden Hüseyin’in aktardığı bilgilere 

göre Cemal Uçar, Mardin’in Nusaybin ilçesinden olup, uzun yıllar Hizbullah lideri 

Hüseyin Velioğlu’nun etrafında yer alan üç dört figürden biri olmuştur. Bu nedenle 

Dicle Üniversitesi matematik bölümündeki eğitimini üçüncü sınıfta bırakmıştır213.  

Romanın kamuoyu açısından en önemli tarafı ise romanda dönemin Diyarbakır 

Emniyet müdürü A. Gaffar Okkan cinayetinin, Cemal Uçar’ın şüpheli 

intiharı/öldürülmesinden sonra bizzat Hüseyin Velioğlu tarafından planlandığının itiraf 

edilmesidir. Romanın son bölümünde aktarıldığına göre, İstanbul’da Cemal Uçar’ın 

şüpheli ölümünü öğrenen Velioğlu, ölümden sorumlu tutulan Gaffar Okkan ve iki 

Hizbullah itirafçısının bizzat öldürülmesi emrini vermiş, kendi ömrü yetmezse bunun 

bir vasiyet olarak uygulanmasını istemiştir (Tutar İ. , 2010, s. 214-215). Kamuoyunun 

bildiğinin aksine, Okkan cinayetinin sadece Beykoz operasyonuyla ilgili olmadığı, bu 

kararın çok daha önceden verildiği, Velioğlu’nun öldürülmesinden sonra ise bu kararın 

Hizbullah tarafından uygulandığı anlaşılmaktadır.  

Romandaki baş karakter Cemal, misafir olduğu evde devletin takip, tehdit ve 

baskınlarını anlatmakta ama kısa bir süre sonra kendisi de JİTEM üyesi olduğu ifade 

edilen bazı kişiler tarafından kaçırılmakta ve uzun bir süre kendisinden haber 

alınamamaktadır. İtirafçı yapılamayan ve işkenceye uğrayan Cemal, doktordan sağlam 

raporu aldırılıp hapishaneye yerleştirilmekte ama itirafçıların da bulunduğu bir 

ortamda, cezaevi müdürünün odasında çıkan bir arbede esnasında öldürülmekte ve 

intihar süsü verilmek suretiyle koğuşuna bırakılmaktadır (Tutar İ. , 2010).  

Anlatımda öne çıkan unsurlardan biri Cemal’in, bu yolda yitip gideceksin diyen 

babasına ‘Babacığım, Allah sana mal ve evlatlar vermiş. Farz et ki ben diğer 

evlatlarının zekatıyım’ demesidir (Tutar İ. , 2010, s. 59-64). Hikayede anlatılan Cemal 

karakteri, Hizbullah’ın idealleştirdiği dava adamı prototipine uygun olarak sabırlı, 

metanetli, tedbirli, İslami yaşamından ve prensiplerinden ödün vermeyen, itirafçı 

olmayı kabul etmeyen bir karakterdir. Onun aksine itirafçı olmayı kabul eden iki kişi 

ise, zayıf karakterli, ahlaki açıdan noksan ve hain olarak tasvir edilmektedir (Tutar İ. , 

2010).  

                                                        
213 Hüseyin’le kişisel görüşme, 10.11.2013. 



 181

Cemal karakteri gibi Naşit Tutar’ın Hakikat Yolcuları’ndaki Yusuf karakteri de 

idealleştirilmiş bir Hizbullah karakteri olarak anlatılmaktadır. Yusuf kendini İslam’a 

adamış, dinin tek başına yaşanamayacağını düşündüğü için grup aidiyetini önemseyen, 

tüm derdi diğer Müslüman kardeşleriyle birlikte insanlara doğru yolu göstermek olan 

ve eylemlerinde bağlı olduğu grupla hareket eden, insanlara yardım etmek için ‘tıp 

fakültesini ilk senesinde kazanmış’, kendisine rehber olarak köy imamını seçmiş ve 

kampüste gördüğü ‘açık saçık, sarmaş dolaş insanları’ gördükçe kurtuluşu mescitte 

bulan bir karakterdir (Tutar N. , 2009). Aynı unsurları Mehmet Ali Gönül’ün Umuda 

Cemre Düştü romanında, cezaevinde olan bir babanın oğluna doğru yolu göstermek 

için yazdığı ve roman boyunca devam eden mektuplarında da görürüz. Mektubun 

başında baba, oğluna cezaevine giriş hikayesini ve Müslümanların mücadele 

anlayışlarını anlatır. Daha sonra İslam’da aile, komşuluk, doğruluk gibi pek çok 

konuda oğluna tavsiyelerde bulunur. Babasıyla tek iletişim aracı mektup olan çocuk da 

hikaye boyunca babasının tavsiyelerinin gündelik yaşamdaki uzantılarını gözlemler ve 

babasının istediği biçimde hareket ederek babasına layık bir çocuk olmaya çalışır 

(Gönül, 2007). Benzer özellikler, önceki bölümde hikayesi anlatılan Yararlı’nın Orhan 

karakterinde de görülebilir (Yararlı, 2008). Mehmet Ali Gönül’ün Derviş romanında 

hikayesi anlatılan Ziya, önceleri gayrı ahlaki olarak tanımlanan faaliyetler içindeyken 

Hizbullah’ın cami faaliyetleriyle tanışıp hidayete erer ve örnek bir kişiliğe dönüşür. 

Hizbullah kaynaklı faaliyetlerinden ötürü birkaç defa göz altına alınan Ziya, işkence 

görmesine rağmen konuşmaz. Bir süre sonra Ziya, kötülük kaynağı olarak gördüğü 

evdeki televizyonu ebeveyninin hoşnutsuzluğuna rağmen kaldırmaya çalışır. 

Hikayenin sonunda Ziya, PKK ile bir çatışmada öldürülür. Bu olayda bir PKK militanı 

da vurulur. Ziya yaralandığında tekbirler eşliğinde ruhunu teslim  ederken, onunla 

birlikte olan Süleyman’ı düşünür. Bunun aksine ‘militanların pos bıyıklı komutanı’, 

hızlarını kesiyor diye yaralı ‘PKK militanının’ öldürülmesini emreder (Gönül, 2010). 

Böylece biri arkadaşını ölürken bile düşünen, diğeri ise kendi menfaati için yaralı 

arkadaşının öldürülmesini emreden iki karakterle Gönül, Hizbullah ve diğerleri üzerine 

bir betimleme yapar.  

Ziya’nın hikayesine paralel olarak Hasan Sabaz’ın Can Laleler Susmasın 

romanında da daha önce hırsızlık yapan, uyuşturucu kullanan Salih karakteri 

Hizbullah’la tanıştıktan sonra hidayete erer ve arkadaşlarıyla birlikte cami 

faaliyetlerinin bir parçası olup örnek bir karaktere dönüşür. Salih karakterinin ailesi 

başlangıçta bu durumdan memnun olmakla birlikte, Salih’in geleneksel İslam 



 182

anlayışının dışına çıkan davranışları nedeniyle ona karşı çıkarlar. Zamanla Salih 

karakteri, bazı olaylara karışır, göz altına alınır, bir Hizbullah mensubunun öldürülmesi 

olayına tanıklık eder. Pek çok Hizbullah hikayesinde ortaya çıktığı gibi aile, 

oğullarının devlet şiddetine uğramasından sonra onun etrafında kenetlenir ve ailede bir 

dindarlaşma eğilimi görülür (Sabaz, 2009).   

Dikkat edildiğinde yukarıdaki tiplemelerin tümü erkektir ve davalarına inanmış, 

grup aidiyeti güçlü, yılmayan ve korkmayan karakterler olarak tasvir edilmektedir. Bu 

karakterlerin önemli kısmı ‘tağut sistemin’ veya ‘mürted örgütün’ baskı, şiddet ve 

yıldırmalarına rağmen ‘davalarından’ geri dönmemişlerdir. Fakat Fairclough’un da 

ifade ettiği gibi, bu metinlerde neyin var olmadığını da sormak, metin analizi açısından 

önem arz etmektedir (Fairclough, 2003, s. 61). Hikayesi anlatılan karakterlerde eksik 

bırakılan şey nedir? Bu kişiler neden korkusuz, toplumsal veya ailevi hiçbir kaygısı ve 

korkusu olmayan insan üstü karakterler olarak tasvir edilmiştir? Yaşanan şiddet ve 

çatışmaların içeriği ve nedenleri neden anlatılmamıştır? Gerçekte cezaevine giren 

karakterlerin tek suçu ‘sadece Müslüman’ olmak mıdır? Söz konusu karakterler 

herhangi bir öldürme, adam kaçırma, işkence ile sorgulama, ölüm emri verme gibi 

suçlar nedeniyle mi cezaevindedir, yoksa yaşadıkları bir kader veya rastlantıdan mı 

ibarettir? Kanaatimizce bu soruların cevapları metinde çizilmek istenen karakterlere 

yakıştırılmadığı için hariç bırakılmıştır. Her ne kadar Hizbullah, yapmış olduğu 

eylemleri üstlense de toplumsal belleğin oluşumunun bir parçası olan hikaye ve 

romanlarda veya diğer tarih yazımlarında bu konulara özellikle değinmemektedir.  

Hizbullah hikaye ve romanlarında tasvir edilen erkek ve kadın karakterlerin 

özellikleri ayrışır. Mehmet Baran’ın Yaşanmışların Hikayesi’nde anlatılan kadınların 

çoğu, erkeklerin ‘şehadeti’ nedeniyle geride kalan kız kardeş, çocuk, eş ve annelerden 

ibarettir. Bu hikayelerde kadınlar da erkekler gibi fedakarlıklar yapsa da yapılan 

fedakarlıkların içeriği erkeklerinkinden farklıdır. Örneğin kadınlar, erkekler gibi 

çatışmaz, infaz ve sorgularda bulunmaz, zorunlu olmadıkça evden dışarı çıkmazlar. 

Bunun istisnalarından biri ‘Ve Xalet’ öyküsünde polise taş atan genç kızken, diğeri de 

‘Küflü Çay’ hikayesinde kocası evden çıkamadığı için yoksulluk yaşayan ve evlerinde 

saklanan diğer Hizbullah mensuplarına bir şey ikram edemediği için suçluluk duyan ve 

kocasıyla birlikte gece nöbeti tutup, misafirlerine nöbet tutturmayan Ayşe karakteridir 

(Baran, 2007). Umuda Cemre Düştü romanında, hapishanede olan baba nedeniyle, 

ailenin tüm sorumluluğu eşe kalır ve eş de çocuklarını ‘davanın arzuladığı şekilde’ 

yetiştirirken, komşu kadınlarla dini dersler yapar ve ‘tebliğ’ faaliyetlerini sürdürür 



 183

(Gönül, 2007). Benzer bir durum, kocası müteahhitlik yoluyla zenginleşip ‘ahlaki 

yozlaşmaya uğrayan’ Saliha için de geçerlidir. Saliha, kocası Ahmet’in ahlaki 

yozlaşmasından etkilenmez ve mahallede sürdürdüğü ders halkalarına devam eder. Bu 

nedenle göz altına alınır ama bir süre sonra serbest bırakılır. Saliha’nın kocası 

zenginleştikten sonra bir villaya taşınmak ister ama Saliha, ders halkasının sekteye 

uğrayacağı gerekçesiyle buna karşı çıkar (Turan, 2009). Muhammed Müfit Yaray’ın 

Amine Sensin romanında İzmir’de bir ilköğretim okulunun başarılı öğrencisi Amine, 

katıldığı bir sohbette peygamber ve sahabe hayatından çok etkilenir ve başını örtmeye 

karar verir. Romanda Amine’nin başörtüsü mücadelesi anlatılmaktadır (2011). Yine 

Ömer Saruhan’ın Yeter ki Kur’an Susmasın romanında 1990’lardaki Hizbullah’ın 

cemaat örgütlenmesi kadın faaliyetleri üzerinden detaylıca anlatılmaktadır (2007).  

Hizbullah hikayelerinde ortaya çıkan kadın ve erkek profiller karşılaştırıldığında 

kadınların daha çok ev dersleri gibi ‘tebliğ’ faaliyetleri, çocukların bakım ve 

sorumluluğu gibi alanlarda etkin olduğu ve kamusal alanda erkekler düzeyinde temsil 

edilmediği görülecektir. Bu durum Aretxaga’nın çalışmasında yaptığı tasvirlere paralel 

ilerlemektedir (1997). Tıpkı Aretxaga’nın çalışmasında olduğu gibi Hizbullah 

anlatısında da kadınlar, etkinliklerine rağmen belli bir söylem ve faaliyet alanına 

mahkum edilmişlerdir. Hizbullah romanlarındaki kadın profillerinin aksine erkekler, 

cami faaliyetleri gibi ‘tebliğ’ faaliyetlerinin yanı sıra, ‘cihattan’ da sorumlu olan, bu 

uğurda hapse giren, işkence gören ve ölen karakterlerdir.  

Yukarıdaki tiplemelere paralel olarak Hizbullah’ın ideolojisini benimseyen 

köylerde sorunların ortadan kalktığı, kan davası ve kız kaçırmaların bittiği, insanların 

eşitlik ve huzur içinde yaşadığı, köyün zengini ile çobanının eşitlendiği bir hikayeyi 

anlatan Naşit Tutar’ın İmana Susayan Gönüller romanı (Tutar N. , 2007), adeta bir asrı 

saadet tablosuyla Hizbullah köyünü aynı düzlemde birleştirmektedir.  

Bu başlık altında şimdiye kadar Hizbullah’ın kendilik algısı bağlamında ideal 

tipler olarak kadın, erkek ve ideal toplum tiplemeleri üzerinde duruldu. Bu tipler aynı 

zamanda, Max Weber’in ideal tiplerini hatırlatmaktadır. Weber’e göre ideal tipler, 

herhangi bir değer yargısıyla ilgisi olmayan, toplumda belli oranlarda var olan ama 

soyutlanmış/saf biçimiyle toplumda var olması çoğu zaman mümkün olmayan, tüm 

özellikleriyle bir olguda bulunması da elzem olmayan soyut bir yapı ve sentezdir. 

Dolayısıyla ideal tip, ahlaki ya da dini açıdan teşvik edilen, “mükemmel” bir yapı 

değildir. O, değer yargısından arınmış zihni bir soyutlamadır. Bir peygamber için 

kullanılabileceği gibi bazı özellikleri nedeniyle bir düşkün için de kullanılabilir 



 184

(Eryılmaz, 2008, s. 44). Weberyan anlamda ideal tip, sadece toplumsal fenomenin 

yorumlanması ve açıklanmasına doğrudan katkı sağlayacak analitik bir araçtır 

(Sennett, 1992, s. 24). Bunun aksine Hizbullah söyleminde ortaya çıkan ideal tipler, 

toplumda bahse konu olan tüm özellikleriyle var olduğu iddia edilen tiplerdir. Bu 

anlamda sadece Hizbullah’ın kendilik algısı değil, ötekilik algısında da ortaya çıkan 

tipler Weberyan anlamda ideal tipler olarak tanımlanabilir. Diğer yandan yaşanan 

şeyler gerçek olaylara dayanmasına rağmen, olayların anlatılış biçimi ve karakterlerin 

tasviri Weberyan anlamda ideal tipler olarak sınıflandırılabilir.  

 

6. Medrese-i Yusufiye: Cezaevi Temsili ve Kimlik  

1990ların başından başlamak üzere Hizbullah mensupları Hizbullah bağlantılı 

suçlar nedeniyle cezaevine girmiştir. 1990’ların ikinci yarısından 2000’lerin ortalarına 

kadar on binlerce Hizbullah üyesi çeşitli suçlamalarla göz altına alınmış, bunların 300 

civarında olanı müebbet hapis cezasına, on bin kadarı ise cami faaliyetleri nedeniyle 

dört yıldan on yıla kadar farklı sürelerle hapis cezasına çarptırılmıştır214 . Peki on 

binlerce üyesi cezaevine girmiş bir yapı için cezaevi ne anlama gelmektedir? Cezaevi 

yaşantısı nasıl düzenlenmekte, Hizbullah ideolojisi cezaevinde ne şekilde 

yaşanmaktadır? Görüşmecilerimizden eski Hizbullah üyesi Kamuran, cami faaliyetleri 

nedeniyle yıllarca farklı cezaevlerinde 215  ve Hizbullah koğuşlarında kalmıştır. 

Kamuran’ın ifadelerine göre Hizbullah üyeleri cezaevlerinde ciddi bir moral 

bozukluğu, psikolojik çöküntü ve umutsuzluk içindedir. Özellikle uzun süreli hapis 

cezası alan üyelerin gelecekten beklentileri ve umutları yoktur216. 

Kamuran’ın ifadelerinin aksine Hizbullah romanlarında cezaevi bir medrese-i 

yusufiye olarak tanımlanmakta, Hizbullah koğuşlarının eylem ve davranışlarıyla 

herkese örnek olduğu belirtilmekte ve bu durum nedeniyle adeta dışarıda olanların 

cezaevine girmek istediği, içeride olanların ise çıkmak istemedikleri bir yapıdan 

bahsedilmektedir. On binlerce kişinin hapis cezası aldığı, bunların bir kısmının 

müebbet hapis olması nedeniyle oluşturulan literatürün mahpuslar için bir umut ve 

motivasyon aracı olarak kullanılması anlaşılır bir durumdur. Nitekim Hizbullah 

                                                        
214  Hizbullah davası avukatlarından Hüda-Par genel başkan yardımcısı Necat Özdemir’le kişisel görüşme, 
03.05.2014. 
215 Kamuran’ın cezaevinde kaldığı süre tam olarak bilinmekle birlikte, kişinin mahremiyeti ve kimliğinin deşifre 
olmaması için bu süre belirtilmemektedir.  
216 Kamuran’la kişisel görüşme, 29.10.2013 



 185

romancılığının sembol ismi olarak tanımlanabilecek Naşit Tutar, kitaplarını cezaevinde 

yazmaktadır.  

Bu başlık altında, cezaevi literatüründe ortaya çıkan cezaevi temsili ve Hizbullah 

kimliğinin cezaevi üzerinden nasıl inşa edildiğine odaklanılacaktır. Bu amaçla 

incelenen ilk roman, Naşit Tutar’ın 39. Koğuş isimli eseridir (2007). 39. Koğuş, 

Hizbullah’ın Diyarbakır D tipi cezaevindeki ilk koğuşudur. Kitap Hizbullah’ın lider 

kadrosundan Selahattin Ürük ile 4 Hizbullah üyesinin cezaevine giriş süreciyle 

başlamaktadır. Yazara göre cezaevine ilk girişte komiser, Selahattin Ürük’ün davranış 

ve konuşma tarzından etkilenmekte ve onun sıradan bir mahkum olmadığını 

anlamaktadır. Selahattin’e göre her şeyde bir hayır vardır ve ‘cezaevine düşmeleri’ 

boşuna değildir. Cezaevine girer girmez bu beş kişi birlikte hareket etme kararı verirler 

ve koğuşta farklılıklarının altını çizen davranış modelleri geliştirirler. Roman 

karakterlerinden Fuat, on yıl sonra ilk defa koğuşta ezan okur. ‘Temizlik imanın 

yarısıdır’ şiarıyla bulundukları yeri temizleyip ibadete uygun hale getirirler. Kitabın 

dördüncü bölümünde cezaevindeki gündelik hayata alışma süreci ve grup ruhunun 

yansıması olarak kabul edilecek davranışlar sergilenmeye başlanır. Bu ‘küçük 

inananlar topluluğu’ her ne kadar ideal bir çerçeveyle anlatılsa da bir kısmının ailesi 

onları ziyaret etmemekte, zira birçoğunun ailesi gibi Hasan karakterinin ailesi de 

‘davasını haklı bulmamaktadır’. Kitabın beşinci bölümünde Hizbullah üyeleri güvenlik 

gerekçesiyle nöbet tutmaya karar vermektedir. Kanaatimizce nöbet uygulaması 

güvenlik kaygısının ötesinde, grup aidiyeti ve kimliğini pekiştiren ve dışarıdaki hayatın 

güvenlik algısını cezaevi üzerinden yeniden üreten bir söylem alanı olarak 

okunmalıdır.  

Kitabın yedinci bölümünde Hasan tahliye olmakta ve Hizbullah’ın ilk tahliyesi 

olması nedeniyle Selahattin’in ona ‘sen bizim dışarıdaki yansımamızsın. Onun için hal 

ve hareketlerine dikkat etmen gerekiyor’ demektedir. Böylece dışarıdaki Hizbullah 

üyelerinin cezaevi imajının inşası yolunda da adım atılmaktadır. Kitabın ilerleyen 

bölümlerinde tutuklamaların artması nedeniyle koğuştaki Hizbullah üyelerinin sayısı 

artmakta, buna paralel olarak cezaevi idaresi tarafından da Hizbullahçıların gücü kabul 

edilmektedir. Yazar dokuzuncu bölümde ise 39. Koğuş’un namının duyulmaya 

başlandığını, herkesin onları konuştuğunu, hatta sırf onları görmek için insanların 

Hizbullah’a katılıp, suç işleyerek kendilerini tutuklattığını ve onları görmeye geldiğini 

anlatmaktadır! Bu abartılı yüceltme biçimi, elbette işlevsel açıdan içeridekilerin 

moralinin yüksek tutulmasına yardımcı olmaktadır. Zamanla artan tutuklamalar ve 



 186

diğer cezaevlerinde bulunan/bulunacak mahkumlar açısından bir motivasyon unsuru 

olarak kullanılan bu abartılı yüceltme biçimi, Hizbullah’ın cezaevi kimliğinin inşası 

sürecinde önemli bir aşama olarak değerlendirilebilir.  

Kitabın onuncu bölümünde Hizbullah üyesi mahkumların sayısının artması 

nedeniyle, Selahattin ve arkadaşları her Pazartesi ve Perşembe günü Hizbullah düğünü 

yapmaya karar verirler. Hizbullah’ın kuruluşundan 1990lı yılların ortalarına kadar, 

Hizbullah düğünleri kimi zaman binlerce sakallı erkeğin kol kola girerek icra ettikleri 

bir halay biçimidir ve bu düğünler, hem Hizbullah’a katılımın sağlanması hem gövde 

gösterisi olması açısından oldukça önemli işlevler yüklenmiştir. Bu davranışın, ortada 

herhangi bir düğün yokken, cezaevinde de tekrar edilmesi başlangıçta absürt 

görünmekle birlikte, içeridekilerin motivasyonu ve güç gösterisi gibi işlevleri açısından 

düşünüldüğünde efektif bir taktik olduğu anlaşılacaktır. Artık Hizbullah, cezaevinde 

kendi yaşam alanını oluşturmuş, ‘zindanın’ duvarlarına dini ayet ve vecizeler içeren 

tablo ve afişler asmaya başlamıştır.  

Kitabın ilerleyen bölümlerinde grubun lideri konumunda bulunan Selahattin 

tahliye olmuş, tutuklamalar arttığı için farklı sosyal ve eğitim arka planlarından 

Hizbullah üyeleri de cezaevine girmiştir. Yazarın özellikle dördü eğitim, ikisi tıp 

fakültesi öğrencisi Hizbullah üyesini vurgulaması ise, adeta Hizbullah kimliğinin 

sınıfsal durumuna bir itirazdır ve eğitimlilerin de Hizbullah üyesi olduğu iması 

taşımaktadır. Kitabın on ikinci bölümünde Hizbullah, ilk defa sayım vermeyerek eylem 

yapmakta, tebliğ amacıyla diğer koğuşlara bazı Hizbullah üyelerinin gönderilmesini 

sağlamakta ama bu misyon başarısızlıkla sonuçlanmaktadır. Hizbullah üyelerinin sayısı 

arttıkça bir tabakalaşma oluşmakta, köylüler, eğitimliler, yeniler, eskiler için farklı ders 

grupları oluşturulmaktadır. Bu arada Hizbullah üyelerinin sayısı altmışa ulaştığı için ilk 

defa Cuma namazı fikri ortaya çıkmaktadır. Şafii mezhebine göre Cuma namazı için 

kırk kişinin toplanması şartı olduğundan, bu davranışın anlamı siyasal anlamda Şii 

refleksleri olan Hizbullah’ın uygulama alanında Sunni-Şafii ekolünü takip ettiğidir. 

Yazar, Cuma namazıyla birlikte cezaevlerinin bir medrese ve eğitim yerine 

dönüştüğünü, gelecekteki kişiler için bir umut kaynağı olduğunu ve artık zindanların 

yaşanılmaz yerler olmayıp, kapıları açık bir cennete dönüştüğünü ifade etmektedir 

(Tutar N. , 39. Koğuş, 2007). Böylece kapıları yüksek güvenlikle örtülü fiziki 

cezaevinden çıkamayan mahkumlar, zihinlerdeki cezaevinin kapısını açmakta ve 

cezaevi, kapıları açık bir cennet olarak tasvir edilerek, mahkumun motivasyonu 

sağlanmakta ve özgürlüğe dair umut ifade edilmektedir.  



 187

39. Koğuş’un tarihsel olarak bir devamı olarak nitelendirilebilecek Yusufî Direniş 

romanı (2013), yine Naşit Tutar tarafından kaleme alınmıştır. Kitap, 39. Koğuş’un 

sonunda Bingöl Cezaevi’ne gönderilen Hizbullah üyelerinin Bingöl Cezaevi’ndeki 

anılarına odaklanmakta, burada cezaevi müdürünün ‘sindirme’ politikalarına karşı, 

‘Yusufî’ olarak tanımlanan direnişlerinin hikayeleri anlatılmaktadır. Kitapta ‘zindanın 

medrese-i yusufiye’ye dönüştüğünü herkes bilir. Bu yüzden tahliye olanlar üzülür, ceza 

alanlar ise sanki bir medreseye, bir üniversiteye gidiyormuş gibi sevinirdi’ 

denilmektedir. Bununla birlikte Bingöl Cezaevi, Hizbullah açısından hasretle yad 

edilecek bir yer değildir. Hizbullah üyeleri, cezaevi müdürünün özel bir misyonla 

görevlendirildiğini ve Hizbullah’ı moral ve motivasyon açısından çökertmek için 

elinden geleni yaptığını ifade etmektedir. Bu kitapta hücre veya koğuş tabiri yerine 

‘medrese’ tabiri kullanılmakta, koğuşlar ‘altıncı veya yedinci medrese’ şeklinde 

tanımlanmaktadır. Özetle kitap, cezaevi müdürünün baskıları ve Hizbullah üyelerinin 

pasif direnişten, sayım vermemeye, son olarak koğuşlara hiç kimseyi sokmamaya 

varan eylemlerini, bu eylemlerin dışarıda yankı bulduğunu ve mahkum yakınlarının 

valiyle görüştüğünü, on beş günlük bir eylem neticesinde yapılan operasyon 

neticesinde mahkumların farklı cezaevlerine dağıtıldığını anlatmaktadır (Tutar N. , 

2013).  

İskender Tutar’ın Cemal’im romanında da cezaevi İbrahim’i yakmayan 

Nemrut’un ateşine benzetilmekte, ‘Müslümanların’ moral ve motivasyonlarının 

cezaevi koşullarından etkilenmediği ifade edilmektedir (Tutar İ. , 2010, s. 126-144).  

Hizbullah’ın cezaevine yüklediği anlam incelendiğinde şu çıkarsamaları yapmak 

mümkündür. Öncelikle cezaevi, Hizbullah’ın söyleminde bir medrese olarak görülme 

eğilimindedir. Her ne kadar görüşmecilerimizden Kamuran, gözlemlediği cezaevi 

koşulları için yukarıda anlatılan romanların içeriğine tam anlamıyla zıt şeyler söylese 

de, Kamuran’ın 39. Koğuş veya Bingöl Cezaevi’nde kalıp kalmadığını bilmediğimiz 

için, bu anlatıların ne düzeyde örtüştüğünü, ne düzeyde zıtlaştığını söylemek güçtür. 

Bununla birlikte Hizbullah’ın cezaevi ve mahkum kimliği açısından Weberyan bir 

ideal tip yaratmak istediği açıktır. Bu ideal tipte cezaevi bir medrese ve eğitim 

yuvasıdır. Dışarıda olanlar dahi cezaevine özenmekte ve mahkum olmak istemektedir. 

Mahkumiyet, ‘dava misyonunda’ herhangi bir yıpranma yaratmamış, bilakis sadece 

eylem alanını değiştirmiştir. Bu anlatıyla söylem alanına çıkan cezaevi tasvirleri, 

Hizbullah’ın Ruşen Çakır’ın da ifade ettiği gibi bir cezaevi örgütü olma ihtimaliyle 

karşı karşıya kaldığı (Çakır, 2011) pozisyon da göz önünde bulundurulduğunda 



 188

anlaşılır bir durumdur. Şiddete bulaşanlar hariç tutulmak üzere, on binlerce kişinin 

cami faaliyetleri veya Hizbullah arşivinde özgeçmişleri bulunduğu gerekçesiyle örgüt 

üyeliğinden mahkum olduğu ve Hizbullah’ın yer altı örgütünden legal alanda faaliyet 

göstermesini zorunlu kılan bir yapıya dönüşmesini sağlayan sürecin en önemli 

bileşenlerinden biri cezaevidir. Bu nedenle cezaevinde Hizbullah kimliğinin 

korunması, oluşan yeni koşullara göre yeniden inşası ve grup aidiyetinin koğuşta nöbet 

tutma, damatsız, gelinsiz düğün yapma gibi aktivite ve eylemler üzerinden korunmaya 

çalışılması elzem görülmüştür.  

Hizbullah’ın hikaye ve romanlarını toplumsal belleğin inşası bağlamında söylem 

analizine tabi tuttuğumuz bu bölümde aşağıdaki sonuçlara varılmıştır.  

1. Hizbullah hikaye ve romanlarındaki anlatılar, geçmişin yeniden inşası ve 

toplumsal belleğin yeni nesillere aktarılması işlevi görmektedir.  

2. Bu bağlamda Hizbullah hikaye ve romanlarında ortaya konan karakterler, 

gerçekte var olduğu iddia edilen ama Weberyan anlamda ideal tipler ve 

soyutlamalardır. Kötüler, ağızlarından salyalar akıtan, vahşi, insafsız, prensipleri 

olmayan karakterler olarak anlatılırken; iyiler insan üstü doğaları itibariyle insan-melek 

karımışı bir yerde durmaktadır. Ötekinin kötülük ve vahşilik sembolü olarak aktarımı 

bu anlamda sadece Hizbullah’ın yaptığı bir şey değildir. Aksine pek çok ulus ve 

ideoloji de ötekini marjinde duran, barbar, insan ile hayvan arası bir tür olarak tasvir 

ederken, kendilerini de insan ve melek arası bir tür olarak betimlemektedir.  

3. Hizbullah hikaye ve romanlarında Fairclough’unda belirttiği şekliyle belirgin 

anlamda göz ardı edilen, söylem alanına çıkmayan durumlardan (2003) bahsedilebilir. 

Kamuoyunda şiddet olgusu üzerinden bilinen Hizbullah, yazılan hikaye ve romanlarda 

bu konuya hemen hemen hiç değinmemektedir. Bu da toplumsal belleğin oluşumunda 

şiddet olgusunun yazılı söylem düzeyine çıkmadığını göstermektedir. Kanaatimizce bu 

söylem alanına çıkmama durumu, oluşturulmak istenen Hizbullah imajı ve 

Hizbullah’ın dönüşüm arzusunun bir gereği olarak okunmalıdır. Diğer taraftan 

Hizbullah’ın dahil olduğu ve/veya kaynaklık ettiği şiddetin, hikaye ve romanlarda 

meşru bir anlatım zemini bulamaması da ihtimal dahilindedir.  

4. Hizbullah için cezaevi söylemi, cezaevinin bir medrese olduğu ve dışarıdaki 

hayatta gerçekleştirilemeyen ideal toplumun cezaevinde gerçekleştirildiği anlatısı 

şeklinde var olmaktadır. Cezaevinde bulunmuş olan ve hala bulunan Hizbullah üyesi 

mahkumların psiko-sosyal durumları göz önünde bulundurulduğunda, Hizbullah’ın 

neden böyle bir söyleme başvurmak istemiş olduğu anlaşılacaktır.  



 189

Hizbullah’ın yazılı metinleri üzerinden oluşturduğu toplumsal belleğin söylem 

analizinin yapıldığı bu bölümden sonra, Hizbullah etkinliklerinin görsel analizine 

odaklanan son bölüme geçilebilir. Bu yolla Hizbullah’ın sözlü, yazılı ve görsel 

analizini tamamlanmış olacaktır.  



 190

BEŞİNCİ BÖLÜM 

Politik ve Dini Bir Grubu Görsel Olarak Çerçevelemek 
 

Neredeyse çeyrek asır boyunca çalışmalarını gizli olarak sürdüren illegal bir 

grup, çalışmalarını legal alanda sürdürmeye başlayınca nasıl bir görsel analiz imkanı 

sunar? Kamuoyunun hakkında çok az bilgi sahibi olduğu bir yapı, kamusal alanı legal 

yollarla kullanmaya başladığında nasıl görünür? Lideri ve üst yönteminin 

fotoğraflarının dahi çok zor elde edilebildiği bir dönemden sonra on binlerce üyesinin 

kamuoyuna açık bir çok etkinlikte görünür hale gelmesi görsel olarak nasıl 

yorumlanabilir? Uzun yıllar boyunca gizli ve tamamen illegal olarak varlığında devam 

eden Hizbullah, sosyal medyayı nasıl kullanmaktadır? 1990lar boyunca yüzlerce 

insanın öldürülmesinden sorumlu tutulan ve bu süreç boyunca kendi üyeleri de 

öldürülen bir yapı, ölüm olgusunu görsel olarak nasıl inşa etmektedir? Bu anlamda 

öldürülen Hizbullah mensuplarının fotoğrafları Hizbullah tarafından nasıl bir politik, 

dini ve estetik çerçevede sunulmaktadır? Hizbullah üyeleri için mekan ve geçmiş nasıl 

bir toplumsal hafızada şekillenmektedir?  Hizbullah’ın politik kolu olduğu iddia edilen 

ve ilk defa 2014 yerel seçimlerine katılan Hüda-Par mitingleri, kitlelerin görsel analizi 

açısından nasıl değerlendirilebilir? Söz konusu kitlesel görsellik, Hüda-Par’ın etkinlik 

gösterdiği Güneydoğu illerindeki diğer partilerin (özellikle BDP ve AK Parti) kitlesel 

görselliğiyle bir benzerlik veya farklılık arz etmekte midir? Öyleyse bu görsellik nasıl 

bir sosyolojik olguya işaret etmektedir? Medya, Hizbullah’ı hangi görsel çerçeve 

içerisinde sunmaktadır? Yeni yeni gelişen Hizbullah medyası, Hizbullah cemaati ve 

uzantılarını (STK, politik parti ve ilgili faaliyet alanları) nasıl bir görsel çerçeve içinde 

sunmaktadır? Ortaya çıkan temsiller, toplumsal cinsiyet, ideoloji, inanç algısı gibi 

boyutlar açısından nasıl değerlendirilebilir?  

Tezin son bölümü, yukarıda sorulan sorulara bir cevap arayışı olarak 

değerlendirilmelidir. Bu bölüm, Hizbullah hareketini metot bölümünde teorik çerçevesi 

çizilen görsel sosyolojinin imkanları çerçevesinde analiz edecektir. Bu analizi yukarıda 

sorulan sorulara da bir cevap arayışı olarak değerlendirilmelidir.  

Bu bölümün hazırlık sürecinde Hizbullah’ın, Hüda-Par’ın internet sitelerinde 

binlerce görsel veri derlenmiş ve başlıklar halinde incelenen konseptler geliştirilmiştir. 

Ayrıca, medyada Hizbullah’ın temsili konusunda ayrıca arşiv taraması yapılmış ve elde 



 191

edilen veriler de bu bölümde değerlendirilmek üzere derlenmiştir. Bunun yanı sıra bu 

bölümde değerlendirilmek üzere tarafımızdan fotoğraflar çekilmiştir. Bu fotoğrafların 

önemli kısmı Hüda-Par’ın 2014 yerel seçim sürecinde düzenlediği mitinglerde 

çekilmiştir. Bu çalışma sürecinde sadece Hüda-Par mitingleri takip edilmemiş, 

karşılaştırmalar yapılmak üzere BDP mitingleri de takip edilmiştir. Son olarak 

Hizbullah’ın ürettiği, yaydığı veya onlar hakkında üretilen afiş, billboard, slogan, kitap 

kapağı gibi görsellere dair araştırmalar yapılmış ve elde edilen veriler bu bölümde 

değerlendirilmek üzere arşivlenmiştir. Çalışma sürecinde oluşturulan arşiv verileri ve 

yapılan analizler neticesinde Hizbullah Cemaati’nin görsel olarak şu alt başlıklarla 

çerçevelenebileceği sonucuna varılmıştır.  

 

1. Ölüm Kültü  

Ölüm olgusu çeşitli boyutlarıyla sosyal ve beşeri bilimlerin ilgilendiği ana 

konulardan biri olmuştur. Sosyolojinin öncülerinden kabul edilen Emile Durkheim’in 

İntihar (2011) isimli çalışması, sosyoloji alanında ölüm olgusunun incelendiği ilk 

çalışmadır. Bu çalışmada Durkheim intihar olgusunun sanayileşen toplumda nasıl bir 

sosyal gerçeklik içerisinde ortaya çıktığını ve hangi sosyal kalıplar içerisinde tekrar 

ettiğini demografik verilerin analizi yöntemiyle incelemiştir. Antropoloji disiplininde 

de ölüm ve kurban ritüelleri antropologların ilgilendiği konulardan olmuştur. Bu 

alandaki önemli çalışmalardan biri Rene Girard’ın kurban ritüellerinin antropolojik 

analizini içeren The Spacegoat/Günah Keçisi (1986) ve Violence and the Sacred/Şiddet 

ve Kutsal (1988) isimli eserleridir. Bu eserlerinde Girard, kurban ritüellerinin izlerini 

pagan dinlerden tek tanrılı dinlere kadar sürer. Kurban etme/edilme ritüellerinin 

başkasının yerine geçme/taklit etme arzusu olarak formüle ettiği mimetic desire 

olgusuyla başladığını iddia eden Girard, bu arzunun taklit etme/özenme derecesi 

yoğunlaştıkça kopyalanan bir rekabete dönüştüğünü (mimetic rivalry) ve kurban 

kriziyle noktalandığını ifade eder.  

Elbette burada amacımız kurban ritüeli veya ölümün farklı toplum ve inanç 

gruplarınca nasıl algılandığını detaylıca incelemek değildir. Son tahlilde biyolojik bir 

olgu olan ölüm, kültür ve inanç gibi pek çok değişken neticesinde biçimi ve yapısı 

itibariyle farklı ritüellerin nesnesi olur. Zira ölüm, ölümün sosyal alanda yarattığı 

değişim ve ölüm öncesi-sonrası ritüeller, toplumsal yaşamda geniş bir yer tutar (York, 



 192

2000, s. 142-161). Söz konusu durum, ölümün doğal yollarla gerçekleşmemesi olunca, 

bu alandaki ritüelleri ve onu anlamaya çalışan literatür de ciddi anlamda genişler.  

Ölümün doğal yollarla gerçekleşmemesi kaza, hastalık gibi nedenlerle 

olabileceği gibi intihar, şiddet ve savaş gibi nedenlerle de olabilir. Bu nedenlerin büyük 

bir kısmı çok geniş anlamıyla ‘beklenmedik ölümler’ şeklinde kategorileştirilebilir. 

Bununla birlikte burada ölüm olgusuna dair ayrıntılı bir analiz yapmaktan çok, 

Hizbullah hareketi mensuplarının şiddet sonucu ölümü ve ölümün görsel temsili 

konusuna odaklanılmıştır.  

Ölüm olgusu Hizbullah hareketinde büyük oranda şehadet kavramı çerçevesinde 

dillendirilmektedir. Şehadete dair cemaat söyleminde belirginleşen ana özellik, arzu 

edilen bir durum olarak şehadete erişmektir. Bu konunun ayrıntılı görsel analizine 

geçmeden evvel, şehadet kavramının nasıl tanımlandığını açıklamak icap eder. Şehadet 

kavramı, İslami  literatürde sıkça karşımıza çıkan bir kavramdır. İslami terminoloji 

içinde şehadet, en kısa tanımıyla Allah yolunda ölmektir. Müslümanların kutsal kitabı 

Kuran-ı Kerim, çeşitli açılardan şehadete atıflar içerir. Örneğin "Allah yolunda 

öldürülenlere "ölüdür" demeyin. Aslında onlar diridirler fakat siz farkında değilsiniz" 

(Kur’an, 2: 154) ayeti şehadet sonucu ölümün, yok olma anlamına gelmediğini ifade 

etmektedir.�"Allah yolunda öldürülür veya ölürseniz, Allah'ın bağışlaması ve rahmeti 

onların topladıklarından daha iyidir" (Kur’an, 3: 157) �ayeti ölümün bir mükafat 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Tevbe süresi 111’inci ayette  ise "Allah, Allah yolunda 

çarpışıp öldüren ve öldürülen müminlerden, karşılığı cennet olmak üzere, mallarını ve 

canlarını satın almıştır. Bu O'nun üzerine, Tevrat, İncil ve Kur'an'da vad edilmiş olan 

bir haktır. Allah'tan daha çok ahdine vefa gösterebilen kim vardır? Şu halde yapmış 

olduğunuz bu alışverişinizden dolayı sevinin. İşte büyük kurtuluş budur" (Kur’an, 9: 

111) denilmek suretiyle Allah yolunda ölmek veya öldürmenin Allah nezdindeki 

karşılığından bahsedilmektedir.  

Kur’an dışında İslam peygamberinin pek çok sözünde/hadisinde de şehadete 

vurgu yapıldığı görülür. Bu hadislerin bir kısmında Allah yolunda ölmek veya 

öldürmek şehadet olarak kabul edildiği gibi (Müslim, s. 1915/165; Ahmed, s. 522; 

Mace, s. 2804; Davud, s. 1/391; Hakim, s. 2/78), vebadan ölmek (Buhari, s. 2673; 

Ahmed, s. 522), karaciğer zarı iltihaplanmasından ölmek (Davud, s. 3111), erken 

doğum nedeniyle ölmek (Darimi, s. 208), yıkıntı altından kalmak suretiyle ölmek 

(Buhari, s. 689), yanarak (Nesai, s. 1846), suda boğularak, malı veya kanı uğruna 

(Davud, s. 4772) ve hatta yatağında şehitliği arzulayarak ölmek (Davud, s. 2541) 



 193

şehitlik olarak değerlendirilmiştir. Elbette burada amacımız şehitlik kavramının 

dindeki yeri hakkında bir tartışma yürütmek değildir. Burada işaret edilen ‘dinî 

malzeme’ Müslüman toplumlarda şehadet kavramına yüklenen anlam ve değerin 

dayanaklarını sergilemesi bakımından önemlidir. Ancak bizim asıl yapmak istediğimiz 

şey, şehadet kavramının nasıl bir toplumsal ve sosyo-psikolojik bağlam içerisinde 

algılandığına dair analiz yapmaktır.  

Yukarıdaki alıntılardan da anlaşılabileceği gibi şehadet kavramı özellikle 

hadislerde oldukça yaygın bir kullanım alanına sahiptir. Bu alandaki literatür 

tarandığında neredeyse bir Müslümanın normal yollarla ölmesinin mümkün olmadığı 

görülecektir. Elbette hadis disiplininde uzman bir kişi, yukarıdaki hadislerin bir 

kısmının metin veya senet açısından problemli olup olmadığının değerlendirmesini 

yapabilecektir. Bir sosyolog olarak bizim amacımız ise yukarıda alıntılanan ayet ve 

hadislerin toplumsal bellekte nasıl karşılık bulduğunu incelemektir. Bu anlamda 

söylenebilecek ilk şey, sosyal psikoloji açısından şehadet kavramının ölen kişinin 

ardında bıraktığı yakınları ve dostları için rehabilite edici bir etkisinin olabileceğidir. 

Ayetlerde çerçevesi çizilen mükafatlandırılma vaadi, pek çok nedenden ötürü hayatını 

yitirmenin şehitlik olarak addedileceği yönündeki hadislerle birlikte 

değerlendirildiğinde, söz konusu literatürün ölen kişiden çok geride kalanlar açısından 

bazı etkileri olabileceğini göstermektedir. Bir yakınını kaybeden Müslüman bireylerin, 

söz konusu hadisler aracılığıyla ölüme travmatik bir tecrübe olmaktan öte anlamlar 

yüklemesi pek doğaldır. Nitekim şehitlik kavramı, seküler kültür içerisinde de karşılığı 

olan bir olgudur. Örneğin ulus-devlet süreciyle birlikte ‘vatan uğruna ölmek’ şehadet 

olarak algılanabildiği gibi, ‘görev şehidi’ olmak da mümkündür. Sol literatürde ise 

şehitlik kavramı karşımıza ‘devrim şehidi’ olarak çıkmaktadır.  

Şehitlik kavramının bir grubun üyelerini bir arada tutma, bir amaç etrafında 

birleştirme ve arzu edilen sonuçları elde etme konusunda hayatı anlamlı kılma veya 

yok sayma motivasyonu oluşturduğu aşikardır. Nitekim Margaret Cormack’ın 

editörlüğünü yaptığı Sacrificing the Self: Perspectives on Martyrdom and Religion/ 

Kendini Kurban Etmek: Şehadet ve Din Üzerine Perspektifler (2002) isimli kitapta 

farklı inanç gruplarının şehadet, kurban ve ölüm kültü algısı hakkında detaylı bilgiler 

verilmektedir. Kitap, aynı zamanda şehadet kavramının farklı inanç grupları arasındaki 

benzerlik ve farklılıklarını karşılaştırmak için de bir imkan sunmaktadır. Bu alanda 

başvurulabilecek bir diğer eser de Daniel Boyarin’in  Dying For God: Martyrdom and 

the Making of Christianity and Judaism kitabıdır. Peygamberinin kendisini ümmeti 



 194

için feda ettiğine inanılan bir inanç olarak tanımlanabilecek Hristiyanlıktaki şehadet ve 

ölüm fikrine dair tarihsel, teolojik ve antropolojik analizlerin bulunduğu kitap 

(Boyarin, 1999) ilgili literatür içerisinde değerli eserlerden biri olarak kabul 

edilmektedir.  

Hizbullah Cemaatinde ölümün (şehadetin) nasıl algılandığı ve temsil edildiği 

konusunda analiz yapabilmek için örneklem olarak kullanılan örnek olay, 25 Haziran 

1992 gününde Diyarbakır’ın Silvan ilçesi Yolaç (Susa) Köyü’nde gerçekleşen cami 

baskını sonrası Hizbullah mensubu 10 kişinin öldürülmesi olayıdır. Söz konusu olay, 

Hizbullah ile PKK arasında çatışmaların yeni başladığı bir dönemde, bir grup silahlı 

kişinin asker kıyafetiyle Susa Camisi’ni basması ve 10 kişiyi öldürmesiyle 

sonuçlanmıştır. Hizbullah’ın şehadet/ölüm olgusuna bakışını bu örnek olay üzerinde 

incelememizin nedeni, Susa olayının zaman içinde Hizbullah için sembolik önemi 

oldukça yüksek bir etkinliğe dönüşmesidir. Dua Yayınları tarafından basılan Susa 

Gülleri isimli kitapta (Zerey, 2013) anlatıldığında göre Susa olayı, PKK’nın asker 

kıyafeti giyerek köy camisine yaptığı baskın sonucunda gerçekleşmiş; yatsı namazı 

kılan cemaatten 10 kişi ölmüş, 5 kişi ise yaralanmıştır. Hürriyet Gazetesinin 07 ve 08 

Temmuz 1999 tarihli217 yazı dizisinde aktarılan haberlere göre ise Susa (Yolaç) Köyü 

Camisi’nin altında bulunan iki hücre, Hizbullah’a ait eğitim merkezi ve işkencehane 

olarak kullanılmaktadır. Aynı zamanda fidye veya başka nedenlerle kaçırılan kişiler, 

haklarında karar verilene veya fidyeleri ödenene kadar burada tutulmaktadır.218 Olayın 

gerçekleştiği gece, Hürriyet Gazetesi haberine göre olayın gerçekleştiği gece, yatsı 

namazını kılan Hizbullah mensupları tebliğ ve silah temizliği faaliyetlerini 

yürütmektedir. Asker kıyafetleri giymiş PKK mensupları, cami cemaatinin dışarı 

çıkmasını talep etmiş, asker tarafından basıldıklarını düşünen Hizbullah mensubu 

kişiler de gelen talep üzerine silahlarını pencereden atıp cami dışına çıkmıştır. 

Gelenlerin asker olmadığını fark eden iki cemaat mensubu, kaçıp silahlarıyla geri 

dönmüş ve PKK mensuplarına ateş açmıştır. Bunun üzerine PKK mensupları da rehin 

aldığı kişileri silahla tarayarak öldürmüştür. Bununla birlikte olay örgüsü Hizbullah 

tarafından bu şekilde anlatılmamaktadır. Gazetedeki anlatı örgüsü ile Susa Gülleri 

kitabındaki anlatı farklılaşmakta, kitapta Hizbullah mensuplarının silahlı olduğuna dair 

herhangi bir anlatıya yer verilmemektedir (Zerey, 2013, s. 7).  

 

                                                        
217 http://arama.hurriyet.com.tr/arsivnews.aspx?id=-90062 (Erişim Tarihi 22.04.2014) 
218 http://webarsiv.hurriyet.com.tr/1999/07/07/129013.asp (Erişim Tarihi 22.04.2014) 



 195

Susa Olayı kısa bir zaman içerisinde, Susa’nın Hizbullah için önemli bir ziyaret 

merkezine dönüşmesi sonucunu doğurmuş, ve hatta zaman içinde başka yerlerde 

öldürülen bazı Hizbullah mensupları da getirilip Susa’ya gömülmüştür. Hürriyet 

Gazetesi’nin aynı tarihli haberine göre 1999 yılında Susa Olayı’nın gerçekleştiği gün 

ve bayram günlerinde mezarlığın binlerce kişi tarafından ziyaret edilmesi bir gövde 

gösterisi olarak algılanmış ve Diyarbakır Valiliği’nin verdiği bir kararla ziyaretçiler 

köye sokulmamış, bu nedenle aynı yılın Ramazan Bayramı’nda birkaç gün süren 

gösteri ve olaylar zuhur etmiştir. Denilebilir ki Susa Olayı, Hizbullah Cemaati’nin 

söyleminde önemli bir temsile dönmüştür. Zira günümüzde de her yıl Susa Olayı’nı 

anma etkinlikleri hem Susa köyünde he başka şehir ve ülkelerde düzenlenmektedir. 

Şekil 2, Susa Olayı 2013 anma etkinlikleri esnasında çekilmiştir. Semiyotik açıdan pek 

çok gösterenle dolu olan bu fotoğrafta, Susa anma etkinlikleri esnasında bir grup insan 

tekbir getirmektedir. Hizbullah etkinliklerinde oldukça sık karşımıza çıkan tekbir 

getirme, grup aidiyetini güçlendiren bir faktör olarak okunabilir. Aynı zamanda Susa 

anması, biçimiyle Türkiye’deki İslami geleneklerin ötesinde bazı göstergelere işaret 

etmektedir. Bildiğimiz kadarıyla Türkiye’de dini cenaze ve anmalar oldukça 

yapılandırılmış, belli geleneklerin takip edildiği ve bu geleneklerin harfiyen 

uygulandığı törenlerdir. Bunun tek istisnası bazı travmatik kazalar ve ölme/öldürme 

olayları olabilir. Bu istisnada dahi kitlesel bir ‘performanstan’ 219  çok, ölenin en 

yakınındaki kişiler (anne, eş, kardeş ve nadiren baba) tarafından, yine taşkınlık ve 

abartıya kaçmamak koşuluyla, icra edilebilmektedir. Bununla birlikte sol gelenekte 

cenaze ve anmalarda slogana rastlama ihtimali daha fazladır. Bununla birlikte bunun 

da abartıya kaçmaması beklenir. Bu anlamıyla Hizbullah’ın taziye ve anma 

gelenekleri, Türkiye’de sol geleneğin cenazelerinde bulunan çeşitli ritüellerle benzerlik 

göstermektedir. Fakat Hizbullah’taki bu geleneğin varlığı sadece sol geleneklerdeki 

muhtemel etki ve ilişki çerçevesinde açıklanamaz. Her ne kadar Hizbullah algısında 

din, sol dünya görüşünde belli anlamlarda sınıf bilinci ve ideoloji kavramlarına denk 

gelen bir yerde duruyor olsa da taziye ve anma toplantılarında Hizbullah’ın büyük 

oranda İran’da Hz. Hüseyin ve Kerbela’yı anma etkinliği olan Taziyeh’den etkilendiği 

iddia edilebilir. Bu etki ilk bakışta belirgin olmamakla birlikte, iki gelenek arasında var 

olan benzerlikler ve sonuç itibariyle yüklendikleri toplumsal işlevler yakından analiz 

edildiğinde fark edilecektir. Kökeni İslam öncesine götürülen ve en iyi formlarını 

                                                        
219  antropolojik gelenekte gündelik hayatta icra edilen davranış bütününe verilen anlamıyla performans kast 
edilmektedir.  



 196

Shahname’de bulabileceğimiz taziyeh parformatif geleneği, İslam sonrasında Hz. 

Hüseyin’in Kerbela’da öldürülüşünün anlatıldığı teatral bir dramaya dönmüştür. Şii 

geleneği ve inancında başat bir yer tutan taziyeh anmalarında bu olay tiyatro 

sahnelerinden sokak ve meydanlara profesyonel ve amatör pek çok kişi tarafından 

sahnelenir ve bu etkinliklerin büyük olanlarında halkın geniş katılımıyla Narges 

Erami’nin belirttiği gibi İslam dünyasının sokaklara taşan ve halkın iştirakiyle yapılan 

tek teatral draması sergilenir220. Bu performanslarının Şii inancında ve halkın dini 

aidiyetinde ciddi anlamda etkili olduğunu bilen Fars sultanları bu geleneği canlı tutmak 

ve dini otorite üzerinden iktidarlarını sağlamlaştırmak için çaba göstermiştir. Bunun 

neticesinde de Saba Mahmood’un Politics of Piety/Adanmışlığın Politikası’nda (2005) 

çerçevesini mükemmelce çizdiği adanmışlığın ortaya çıkmasındaki dinamikler 

gelişmiştir. Bir nevi taziyeh, geçmişte yaşanan acının tekrar tekrar hatırlanması, 

gündeme getirilmesi ve sahnelenmesi yoluyla Şii inancına adanmışlığın tecessüm etmiş 

performansına dönüşmüştür (Chelkowski, 2010). Elbette söylediklerimiz modern Şii 

gelenek ve onun dinamiklerinin tümüne yönelik bir betimleme iddiası taşımamaktadır. 

Bunun yerine bu geleneğin şekli ve toplumda yarattığı etki, Hizbullah’ın etkinlikleriyle 

karşılaştırılmaktadır 221 . Hizbullah geleneğinde de Susa anması başta olmak üzere, 

çeşitli olaylar taziyeh geleneğine benzer şekillerde performe edilmektedir ve ortaya 

çıkardığı sonuçlar da grup bilinci ve aidiyetinin güçlenmesi yönünde olmaktadır. 

Anmalarda getirilen tekbirler, atılan bazı dini sloganlar ve tiyatro yoluyla Susa’yı 

hatırlama ve bilinçlerde canlı tutma etkinlikleri pek çok açıdan taziyeh geleneğinde icra 

edilen ritüellere benzerlik göstermektedir.  

Diğer yandan toplu bir şekilde yapılan bu eylem, sloganların grup aidiyeti 

çevresinde de etkileri olduğunu göstermektedir. Bu etkilerin en önemlisi gruptan 

olmayanlara verilen birlik ve güç mesajıdır. Bu anlamda Hizbullah etkinliklerinde 

konuşmalar sık sık tekbirlerle kesilmekte, zaman zaman etkinliğin sunucusu tarafından 

kitleleri harekete geçirmek amacıyla tekbir komutu verilmektedir. Harper’ın fotoğrafın 

bilimsel okunması olarak tanımladığı durum (Harper, 1988, s. 60-66), bu fotoğrafın 

analizi için imkan sunmaktadır.  

Şekil 1’deki öğeler incelediğinde büyük çoğunluğu beyaz veya açık renkli 

giyinmiş insanlar karşımıza çıkmaktadır. Hizbullah bu tür anma etkinliklerinde 

erkeklerin giydiği hakim rengin beyaz olması, tesadüfi değildir. Beyaz rengi, çoğu 

                                                        
220 Narges Erami’yle kişisel görüşme, 18.04.2013, New Haven/ABD 
221 Görsel bir karşılaştırma için Şekil 3’de taziyeh performanlarının birinde çekilmiş görseli incelenebilir. 



 197

zaman Hizbullah veya başka İslam referanslı gruplarda, kefenle ilintisi nedeniyle, 

şehadetin rengi olarak kabul edilmektedir. Bir nevi dünyanın kirinden arınma ve ölüm 

sonrası hayatın temizleyici olduğu inancına paralel bir anlayış geliştirilmekte, ölen 

kişinin kefeninin beyaz olmasına referansla, onu anan kişiler de ölmeye hazır olduğunu 

ima etmektedir.  

Fotoğrafta dikkat çeken ikinci unsur ise çocukların varlığıdır. Yapılan pek çok 

görüşmede de 35 yaş grubuna kadar olan mülakatçılar, Hizbullah’a katılımda en etkili 

faktörlerden birinin Hizbullah’ın çeşitli anma etkinlikleri veya düğünlerdeki grup ruhu 

olduğunu ifade etmiştir. Bu anlamda ‘şehadet’ etkinlikleri, gruba katılım ve şehit 

olmaya namzet yeni bireylerin yetişmesi açısından bir etki yaratmaktadır.  

Emmison ve Smith’in iki karşıtlıkların incelenmesi (Emmison & Smith, 2007, s. 

66-68) olarak tanımladığı perpektiften fotoğraf incelendiğinde en önemli ikili 

karşıtlığın yaşa bağlı kıdem olduğu görülecektir. Grubun ön tarafında sandalyelerde 

oturan daha yaşlı grup ile arkada sıralanan daha genç grubun varlığı yaşa bağlı kıdemin 

varlığına işarettir.  

Şekil 2: Susa Anması 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 22 Nisan 2014 
Şekil 3: İran'da Taziyeh Geleneği 



 198

 
Kaynak: www.en.wikipedia.org, Erişim Tarihi 25.04.2014 
 

İkili karşıtlıklar açısından Şekil 4, toplumsal cinsiyet açısından önemli 

gösterenlerle doludur. Susa anması esnasında çekilen bu fotoğrafın uzak köşesinde 

kadınlara ayrılmış bir bölüm görülmektedir. Sembolik bir paravanla ayrılmış bu 

bölümde, açık alanda uygulanan bir haremlik-selamlık uygulaması olduğu 

görülecektir. Hizbullah’ın pek çok etkinliğinde haremlik-selamlık uygulamasının 

gözetilmesi İslam referanslı geleneksel yaşamın kamusal alandaki temsiliyetinin 

göstergelerindendir. Kapalı mekanlarda bazı muhafazakar geleneklerde hala icra edilen 

bu uygulama, adeta Hizbullah ile birlikte kamusal alana taşmaktadır. Elbette 

Türkiye’de çeşitli muhafazakar grup ve partilerin buna benzer uygulamalarının olduğu 

bilinmektedir. Ancak gözlemleyebildiğimiz kadarıyla bu uygulamalar kapalı 

mekanlarla sınırlıdır. Açık mekanlarda ise Hizbullah etkinliklerinde olduğu gibi sıkı bir 

ayrım söz konusu değildir. Sosyal bilim literatüründe gender segregation (cinsiyet 

ayrımcılığı) olarak tanımlanan bu olgu (Bridges, 2003, s. 543-546), aşağıdaki 

Fotoğrafta var olan mekânsal ayrışma üzerinden cinsiyet eşitliğinin seviyesini 

gözlemlemek için iyi bir imkan sunmaktadır. Bu duruma paralel olarak, 

gözlemleyebildiğimiz kadarıyla yaşa bağlı kıdem anlayışı (seniority), kadınlar arasında 

geçerli değildir. Bunun en başat göstereni ise yaşlı erkeklere tahsis edilen oturma 



 199

düzeninin kadınlara tahsis edilmemiş olması ve kadınların sıralanışında yaşlı-genç 

ayrımının uygulanmamış olmasıdır.  

Fotoğraflardaki bir diğer gösteren ise erkeklerde sakalın, kadınlarda ise siyah 

çarşafın baskın ağırlığıdır. Denilebilir ki dini kimliğin (Peek, 2005, s. 217-219) 

Hizbullah tarafından en önemli bileşeni erkekler için sakal, kadınlar için çarşaftır. Bu 

durum Peek’in ifade ettiği miras edinilmiş, tercih edilmiş ve deklare edilmiş kimlik 

türleriyle de (Peek, 2005, s. 223-226) paralellik arz etmektedir.  

Şekil 4: Kamusal Alanda Haremlik-Selamlık Uygulaması 

 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 22 Nisan 2014  
 

Şekil 5’te Hizbullah tarafından Şehitlik olarak tabir edilen Susa olayı esnasında 

öldürülen Hizbullah üyelerinin mezarları görünmektedir. Ulaşabildiğimiz kadarıyla 

Hizbullah’ın şehit olarak tanımladığı ölülerin tümü erkeklerden müteşekkildir. Söylem 

düzeyinde şehadet, herhangi bir cinsiyet ayrımcılığına gitmese de pratikte şiddete 

bulaşan ve hayatını kaybedenlerin tümü erkektir. Bu olgunun aksine söylem düzeyinde 

kadın ve çocukları da kapsayan şehadet söylemi nasıl anlaşılmalıdır? Susa Olayı’nda 



 200

hayatını kaybeden 12 yaşındaki Zeki Fidancı’nın annesinden rivayetle söylediği sözler, 

sorumuza cevap olabilir:  

 

“Annesi şöyle anlatıyor; “M. Zeki “Bu sene okula kayıt olacağım, artık köye 

gelmeyeceğim” dedi. Ben “İyidir, hele bir git, kimseyle kavga etme” dedim. 

Kendisi ise “Valla kim bizi döverse biz de onu döveceğiz, başımızı onlara 

eğmeyeceğiz” dedi. “Anne, Allah için bak şehitlere benziyor muyum? ” deyip 

böyle kendisine bakıyordu. Ben de “Hadi git işine ne şehit diyorsun, nerede şehit 

olacaksınız? Nerede kafir var, nerede savaş var ki gideceksiniz” derdim. “Hele 

anneme bak, sanki annem deli gibi. Valla kafir de var, savaş da var, insan da şehit 

düşer”. Bunlar daha küçük olanın söylediğidir, adı Muhammed Zeki idi. ” (Zerey, 

2013, s. 21) 

 

Annesinden naklen 12 yaşındaki M. Zeki’nin dile getirdiği şeyler, söylem 

analizine tabi tutulduğunda belirgin bir şehadet söylemi, savaş ihtimali, müminler (biz) 

ve kafirler (onlar) ayrımı ön plana çıkacaktır. Dikkat edilirse anne, bu söyleme 

katılmamakta ve savaşın veya kafirin (yaşadığı coğrafyada) var olduğuna 

inanmamaktadır. Bu anlamda Hizbullah’a aidiyet M. Zeki’de keskin bir söylem, inanış 

ve adanmışlık yaratmıştır. Annenin söylemi ise daha geleneksel bir dindarlık 

söylemidir ve Zeki’nin söylemi kadar ayrıştırıcı değildir. Dahası anne, Zeki ile 

diyalogunu naklederken ilk cümlelerde sen dilini kullanmakla birlikte “Hadi git işine, 

ne şehit diyorsun, nerede şehit olacaksınız?” derken, Zeki’yi daha büyük bir grubun 

parçası olarak telakki eden bir dil kullanmış ve siz diline geçmiştir. Bunda Zeki’nin 

Susa olayında hayatını kaybeden diğer üç kardeşinin Hizbullah aidiyetine vurgu 

olabileceği gibi, Hizbullah grubunun tümüne yönelik bir söylem de gerçekleşmiş 

olabilir.  

Şekil 5 bağlamında değerlendirildiğinde şehadet söyleminin grup aidiyetini 

sağlama ve adanmışlığa motive etme açısından Hizbullah grubunda önemli bir yer 

tutmuş olduğu ifade edilebilir.  

 

 

 

 

 



 201

Şekil 5: Mekan ve Dava 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 22 Nisan 2014 
 

Şekil 6’da Susa Olayı’nın gerçekleştiği cami görülmektedir. Küçük, tek katlı bu 

yapı Hizbullah mensupları için önemli bir sembole dönüşmüş ve caminin resmi, medya 

ve sosyal medyada sıkça kullanılmaktadır. Artık kullanılmayan harabe bir mekan 

olması, caminin bu haliyle sembolleştirildiğini ve Hizbullah mensuplarında aidiyet 

bilincini yükseltmeye yönelik bir işlev yüklendiğini göstermektedir. Aynı fotoğrafın 

Hizbullah lideri Hüseyin Velioğlu’nun photoshopla eklenmiş versiyonu ise bir 

ideolojik kurgu ve semantik açıdan anlamın genişlemesi amaçlarına matuftur. 

Wagner’ın belirttiği şekliyle fotoğraf, ‘masumane’ bir üretim aracı olmaktan çıkmış, 

muhatapları için bir propaganda aracına dönüşmüştür. Bu nedenle biri 1992, diğeri 

2000 yılında gerçekleşen iki olay, görsel olarak aynı Fotoğrafta buluşmakta ve 

ölüm/şehadet olgusu grubun ideolojik bir aracı olarak kutsanmaktadır.  

 
 
 

 

 



 202

Şekil 6: Mekanın Semantik Dönüşümü 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 22 Nisan 2014 
 

Ölüm ve şehadetin kimlik inşa aracı olarak kullanılmasının en iyi örneklerinden 

biri de Susa Olayını zihinlerde canlı tutmak amacıyla yapılan tiyatro ve müzik 

etkinlikleridir. Meşa Şevê (Gece Yürüyüşü) isimli tiyatro oyunu, pek çok yerde 

sahnelenmiş ve Susa Olayı, sembolik bir değer olarak yeniden üretilmiştir. Şekil 7, 

tiyatro sahnesinden iki kareyi, Şekil 8 tiyatro izleyicilerini ve Şekil 9, İran’da taziyeh 

konulu tiyatrolardan birini göstermektedir.  

Şekil 7: Meşa Şevê/Gece Yürüyüşü 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 23 Nisan 2014 



 203

Şekil 8: İdeolojik Bir Araç Olarak Tiyatro 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 23 Nisan 2014 
 
Şekil 9: İran'da Taziyeh Geleneği 

 
Kaynak: www.english.tebyan.net, Erişim Tarihi: 25.04.2014 
  

Son olarak Hizbullah mensuplarından ölenlerin nasıl bir görsel temsil içerisinde 

sunulduğunu inceleyerek bu bölümü bitirelim. Hizbullah’ın internet sitesi 

www.huseynisevda.biz’de yer alan Şehitler Albümü isimli slaytta bir düzine kadar 



 204

Hizbullah mensubunun Fotoğrafları yer almaktadır222. Gerek Şekil 10’daki Hizbullah 

mensuplarının fotoğraflarında, gerek anılan internet sitesindeki fotoğraflarda ölen 

Hizbullah mensupları yoğun bir biçimde güllerin, su damlalarının, okyanusun, ufuk 

çizgisinin yer aldığı bir çerçeve içerisinde sunulduğu görülmektedir. Emmison ve 

Smith’in de ifade ettiği gibi fotoğrafın nasıl bir çerçeve içerisinde sunulduğu, 

fotoğrafın nasıl anlamlandırıldığı ve bu anlamlandırmada kimin etkisi ve otoritesi 

olduğuyla (Emmison & Smith, 2007, s. 66-68) yakından ilgilidir. Fotoğrafların böyle 

bir çerçeve içerisinde sunulması, Kur’an’daki cennet ve şehadet tasvirleri de göz 

önünde bulundurulduğunda daha iyi anlaşılmaktadır. Zira bu fotoğraflardaki 

çerçevelerde gösterilen şey, ölen kişilerin sonsuz bir hayat yaşamaya başladıkları ve 

Allah yolunda ölmeleri nedeniyle cennetle mükafatlandırıldıkları fikridir. Burada 

yeniden, ölümün/şehadetin adanmışlık, gruba aidiyet, kimlik bilincinin oluşumu ve 

güçlenmesi gibi amaçlarla görsel olarak çerçevelendiği gerçeği karşımıza çıkmaktadır.  

Şekil 10: Şehadetin Görsel Çerçevesi 

 
Kaynak: www.susaningulleri.biz, Erişim Tarihi: 23 Nisan 2014 
 

2. Kamusal Alanda Temsiliyet ve Kitlelerin Ruhu 

Yıllarca gizli bir örgüt olarak varlığını sürdüren ve 17 Ocak 2000 tarihinde lideri 

öldürüldükten sonra tamamen yer altına çekilen Hizbullah, 2003 yılında Mustazaf-Der 

isimli bir dernekle kamuoyunda yeniden görünür hale gelmiştir. Mustazaf-Der,  2003’ü 

takip eden yıllarda çeşitli konferans ve etkinlikle yerel düzeyde etkinliklerini 

sürdürmekle birlikte, Danimarka’da yayınlanan ve birçok ülkedeki Müslüman grubun 

peygambere hakaret gerekçesiyle yasaklanmasını istediği Hz. Muhammed’e yönelik 

                                                        
222 http://huseynisevda.biz/viewpage.php?page_id=3 (Erişim Tarihi: 23 Nisan 2014) 



 205

karikatür krizi esnasında Diyarbakır’da düzenlediği mitingle birlikte ulusal ve 

uluslararası gündeme gelmiştir. Bu etkinlik, Hizbullah’ın legal yapısı olarak ortaya 

çıkan sivil toplum kuruluşunun kamusal alandaki varlığının ilk fark edilişiydi. Peki on 

yıllarca gizli bir örgüt olarak varlığını devam ettiren, yaptığı eylemleri sahiplenmeyen, 

herhangi bir medya çalışması yapmayan Hizbullah, kamusal alanı nasıl 

kullanmaktadır? Kamusal alanda Hizbullah kitlesi görsel sosyoloji açısından nasıl 

incelenebilir? Bu tür etkinliklerde ortaya çıkan temsiller ve grup aidiyeti nasıl 

anlaşılabilir?  

1990lı yıllarda Hizbullah’ın kamusal alandaki en önemli etkinliği Hizbullah 

düğünleriydi. Yapılan görüşmelerde de ifade edildiği gibi, grup içerisinden evliliklerin 

yaygın olduğu Hizbullah, bu evlilikler vesilesiyle düzenlenen düğün törenlerinde adeta 

bir gövde gösterisi yapmaktaydı. Büyük çoğunluğu sakallı, şalvar tipi pantolon giyen, 

kimi zaman sayısı binleri geçen Hizbullah mensubu erkek, mahallenin genişçe bir 

alanında kol kola girer, tekbir ve ilahiler eşliğinde Batman bölgesinde oynanan ve 

Hizbullah’la özdeşleşen sermila halayı çekerdi223. Bu esnada evlerin balkonlarından 

veya uygunsa damlardan çarşaflı kadınlar düğün alanını seyrederdi. Başka bir 

görüşmecimizden öğrendiğimiz kadarıyla bir süre sonra da güvenlik gerekçesiyle 

yasaklandı.  

Mustazaf-Der’le birlikte Hizbullah düğünlerinin yerini, Hizbullah mensuplarının 

benzer bir motivasyonla katıldığı konferanslar, mitingler, mevlitler ve Kutlu Doğum 

etkinlikleri aldı. Bu etkinliklerde elbette halay çekilmiyordu, fakat kitleler bu 

etkinlikleri gövde gösterisi yapmak üzere ciddi bir fırsat olarak değerlendirmekteydi. 

Bir ağızdan söylenen tekbirler, havaya kalkan şehadet parmakları, sloganlar, 

nakaratları kitlelerin katılması için basit tutulmuş akılda kalıcı ilahi, ezgi ve marşların 

tümü, var olduğunu haykırmak isteyen bir kitlenin kullandığı etkili araçlardı. 

Bu başlık altında incelenen görsel veriler, Hizbullah’ın yıllardır düzenlediği 

Kutlu Doğum Etkinlikleri ve Hüda-Par’ın mitinglerinden elde edilen görsellerdir. Bu 

Bu veriler, ayrıca BDP’nin Newroz etkinlikleri, mitingler ve ilk defa 2014 senesinde 

düzenlenmeye başlanan Kutlu Doğum etkinliklerinden elde edilen verilerle 

karşılaştırılmıştır. Bu yolla taraftarları büyük oranda Kürt olan ve aynı bölgelerde 

faaliyet gösteren iki karşıt politik grubun kamusal alandaki görsellikleri analiz 

edilebilmiştir.   

                                                        
223 Yusuf’la kişisel görüşme, 26.04.2014 



 206

Kutlu Doğum, Hz. Muhammed’in doğum gününe denk gelen günlerde kutlanan 

bir etkinlik olarak, uzun bir süre Türkiye’de Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yılda bir gün 

olarak kutladığı bir etkinlik olarak kaldı. Bu etkinliklerde Diyanet’e bağlı müftülükler, 

halka açık bir konferans verir ve Hz. Muhammed’le ilgili konuşmaların yapıldığı bu 

konferanslara cami imamları aracılığıyla cami cemaatlerinin katılımı sağlanırdı. Bu 

etkinliklerde divan edebiyatı geleneğinde Hz. Muhammed’i temsil eden gül, görsel 

açıdan yoğun olarak kullanılan temalardan biriydi. Ayrıca katılımcılara gül ve gül suyu 

ikram edilirdi. Sınırlı sayıda bir kitleye ulaşan bu etkinlikler, özellikle taşrada halkın 

aşina olmadığı, fazlasıyla yapılandırılmış ve akademik içeriği yoğun etkinlikler olarak 

kaldı. 2000li yılların başında Kutlu Doğum, Diyanet tarafından Kutlu Doğum Haftası 

olarak kutlanmaya başlandı. AK Parti’nin iktidara geldiği 2002 yılından sonra Kutlu 

Doğum etkinliklerinin içeriği ve görünürlüğünde fark edilir bir yükselme yaşandı. 

Daha evvel çoğu zaman cami altlarındaki küçük salonlarda kutlanan Kutlu Doğum, 

2011 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı’nın İstanbul Sütlüce Kongre Merkezi’nde 

düzenlediği etkinlikle daha fazla görünür hale geldi. Bu etkinliğe ilk defa dönemin 

CHP lideri Deniz Baykal başta olmak üzere pek çok siyasi parti lideri katıldı. Böylece 

Kutlu Doğum etkinlikleri, siyasal partiler için yeni bir söylem alanı oluşturmaya da 

başladı. Ancak Kutlu Doğumun ne şekilde kutlanacağı, belli denemelerden sonra 

bugünkü halini aldı.  

Siyasal hayatının önemli bir kısmında katı bir laiklik anlayışıyla hareket eden 

CHP eski lideri Deniz Baykal dahi bu yeni söylem ve iktidar alanına sırt çevirememiş 

ve Kutlu Doğum yeni bir iktidar ve söylem alanına dönüştü. Diyanet, bir devlet 

kurumu olarak Kutlu Doğum’u, AK Parti iktidarının oluşturduğu uygun ortam 

sayesinde, politik alanın görmezden gelemeyeceği bir etkinliğe dönüştürmeyi başardı. 

Etkinliklerin cami altlarındaki kötü şartlarda kutlanan yapısını, daha ferah salonlara 

yükseltmeyi başardı. Bir gün olarak kutlanan etkinlikleri Kutlu Doğum Haftası olarak 

kutlamaya başladı ve peygamberin toplumsal yönlerine daha çok vurgu yapan 

temalarda programlar yapılmaya başlandı ama Kutlu Doğum meydanlara ve sloganlara 

Diyanet aracılığıyla taşmadı224.  

Şekil 11 ve 12’de Diyanet İşleri Başkanlığı’nın Ankara ve İstanbul’da 

düzenlediği Kutlu Doğum Haftası Etkinliklerinden iki görsel bulunmaktadır. Geniş bir 

                                                        
224  Bunda Diyanet’in bir devlet kurumu olarak nispeten seçkinci bir din anlayışına sahip olmasının ve halk 
dindarlığına sırt çevirmesinin rolü olabilir. Nitekim halk dindarlığı, devletin diğer kurumları ve politik partiler 
tarafından da çok fazla dikkate alınmadı. 
 



 207

katılımın gözlendiği etkinliklerde dikkat çekici unsur, Kutlu Doğum etkinliğinin  

devlet erkanı ve politik parti temsilcilerinin de katıldığı bir devlet protokolüne 

dönüşmüş olmasıdır. Formu, teması ve icra ediliş biçimi açısından Hizbullah’ın 

düzenlediği etkinliklerden oldukça farklılık arz eden bu etkinlikler, görsel açıdan çeşitli 

vesilelerle düzenlenen devlet törenlerine oldukça benzerlik arz etmektedir. 

Şekil 11: Diyanet İşleri Başkanlığı Kutlu Doğum Etkinliği I 

 
Kaynak: Diyanet İşleri Başkanlığı Basın ve Halkla İlişkileri Facebook Sayfası, Erişim 
Tarihi: 24 Nisan 2014  
 
Şekil 12: Diyanet İşleri Başkanlığı Kutlu Doğum Etkinliği II 

 
Kaynak: Diyanet İşleri Başkanlığı Basın ve Halkla İlişkileri Facebook Sayfası, Erişim 
Tarihi: 24 Nisan 2014 



 208

 

Kendilerini “Peygamber sevdalısı herkesin platformu” olarak tanıtan 225  ve 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen Peygamber Sevdalıları Platformu, küçük köy 

ve kasabalardan il ve ilçelere, Diyarbakır’dan İstanbul’a, Almanya’dan İtalya ve 

Hollanda pek çok yerde Kutlu Doğum programları düzenlemektedir.  

Şekil 13, 19 Nisan 2014 tarihinde Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen 

Peygamber Sevdalıları Platformu tarafından Diyarbakır Newroz alanında düzenlenen 

Kutlu Doğum etkinliğinde çekilmiştir. Peygamber Sevdalıları Platformu yetkililerinin 

400 bin, emniyet kaynaklarının 80 bin kişinin katıldığını söylediği bu etkinliğin görseli 

pek çok açıdan incelenebilir. Öncelikle görsel karşıtlıklar açısından bakıldığında 

(Emmison & Smith, 2007, s. 66-68) Diyanet İşleri Başkanlığı’nın düzenlediği Kutlu 

Doğum etkinliği ile bu etkinlik arasında önemli farklılıklar görülecektir. Yukarıda 

ifade edildiği gibi Diyanet’in programı daha resmi bir görünüm arz ederken, 

Hizbullah’ın etkinliği ise bir miting havasındadır. Bir diğer farklılık, Diyanet’in 

etkinliğinde haremlik-selamlık uygulaması bulunmazken; Hizbullah etkinliğinde 

belirgin bir haremlik-selamlık uygulaması bulunmaktadır.  

Şekil 13: Peygamber Sevdalıları Kutlu Doğum Etkinliği 

 
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24 Nisan 2014 

                                                        
225 http://www.peygambersevdalilari.com/hakkimizda.php (Erişim Tarihi 24 Nisan 2014)  



 209

 

Aynı etkinlikte çekilen Şekil 14 ve 15’te görülen kelime-i tevhid, kelime-i 

şehadet, Allah ve Muhammed isimleri, Bazı İslamcı grupların sıkça kullandığı 

sembollerdendir.  

Şekil 14: Kutlu Doğum ve Semiyotik I 

 
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24 Nisan 2014 
 

Şekil 15’te yer alan siyah zeminli kelime-i tevhid’in ortasında, Peygamber 

Sevdalıları Platformu’nun amblemi bulunmaktadır. Bu amblemin semiyotik açıdan 

gösterileni Hizbullah’ta inancın ideolojik boyutlarıdır. Bir yönüyle taşınan flama inancı 

temsil ederken, bu inancın Hizbullah ideoloji içerisinde ve çerçevesinde şekillendiği 

mesajı görselden elde edilebilir.  

Peki Hizbullah’ın düzenlediği etkinliklere katılan herkesin Hizbullah mensubu 

veya sempatizanı olduğu söylenebilir mi? Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen 

Hüda-Par kurulmadan önce, Kutlu Doğum etkinliklerine katılan kitlenin önemli bir 

kısmının Hizbullah mensubu olduğu iddia edilmiştir. Kesin bir veri olmadığı için, kimi 

zaman sayısı yüzbinleri bulan etkinlikler nedeniyle Hizbullah’ın kamuoyu desteği 

merak konusu olmuştur. Bu anlamda Hüda-Par’ın varlığı ve aldığı oy oranı bu konuda 

sürdürülen tartışmalara cevap niteliğindedir.  30 Mart 2014 yerel seçimlerinde ilk defa 

seçimlere katılan Hüda-Par Türkiye genelinde % 0.2 oranında oy almıştır. Bu oylar 

sayı bazında 90 bin civarındadır. Bu sonuçlar, yukarıda sorunun cevabının olumsuz 

olduğunu ortaya koymaktadır.  



 210

 

Şekil 15: Kutlu Doğum ve Semiyotik II 

 
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24 Nisan 2014 
 

Hizbullah’ın etkin olduğu bölgelerde yaşayan halkın dini hassasiyetinin yüksek 

olduğu kamuoyunca bilinen bir gerçektir. Hizbullah’ın düzenlediği etkinlikler bu 

hassasiyetle örtüşmekle birlikte, etkinliklere katılanların tümüne Hizbullah mensubu 

veya sempatizanı yakıştırması yapmak, zorlama bir yorum olacaktır. Fakat 

Hizbullah’ın bu etkinlikler üzerinden bir meşruiyet zemini yaratmak istediği ifade 

edilebilir. Bununla birlikte Hizbullah’ın politik amaçlı yaptığı mitinglerde ortaya çıkan 

görsellikler de yukarıdaki verilerle karşılaştırılmalıdır. Örneğin Şekil 16, Hüda-Par’ın 

Bingöl yerel seçim mitinginde tarafımızdan çekilmiştir. Gerek fotoğrafta ortaya çıkan 

heterojen görüntü, gerek Hizbullah’ın politik veya dini etkinliklerinde yaptığımız 

gözlemlere dayanarak şu sonuçlara ulaşılabilir: politik amaçlı etkinliklerde görsellik 

açısından daha heterojen bir katılım söz konusuyken, Kutlu Doğum gibi dini 

etkinliklerde ise daha homojen bir görsellik bulunmaktadır. Farklı amaçlarla 

gerçekleştirilen etkinliklerin katılımcılarının da görsellik açısından farklılık arz etmesi, 

iddiamızı doğrulamaktadır.  

 



 211

Şekil 16: Hüda-Par Bingöl Mitingi I 

 
Kaynak: Mehmet Kurt 
 

Şekil 16’da gözlemlenen bir başka durum ise yaşa bağlı kıdem olgusunun 

(seniority) burada da görünür olmasıdır. Bir nevi Hizbullah mensuplarından yaş ve 

bilgi açısından kıdemli olanlar ‘cemaatlerinin’ önünde yer almak suretiyle bu olguya 

işaret etmektedirler. Nitekim Bingöl mitinginde çektiğimiz bu fotoğraf esnasında 

topluluğun önünde duran grubun Bingöl başta olmak üzere cemaatin alim olarak tabir 

edilen kitlesi olduğunu öğrendik. Söz konusu grup miting boyunca aynı noktada 

durmuş ve yapılan konuşmaları, çoğu zaman ellerini önlerinde bağlayarak 

dinlemişlerdir.  

Şekil 17, Diyarbakır Kutlu Doğum etkinliğinde çekilmiştir. Görselde geleneksel 

kıyafetleriyle kadınların, çarşaflılara hakimiyeti göze çarpmaktadır. Etkinlikte göz ardı 

edilemeyecek oranda yoğun bir çarşaflı kadın oranı gözlemlense de, Hizbullah’ın 

politik amaçlı etkinliklerinde olduğu gibi çarşaflı kadın oranı grubun neredeyse 

tamamını oluşturmamaktadır.  

 

 
 
 
 
 



 212

Şekil 17: Diyarbakır Kutlu Doğum Etkinliği 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 23.04.2014 
 

Hizbullah’ın politik amaçlı etkinliklerinde ise yukarıdaki görüntünün yerini Şekil 

18’deki baskın siyah çarşaflı kadın görüntüsü almaktadır. Elbette tüm çarşaflı 

kadınların ideolojik olarak Hizbullah’a yakın olduğunu iddia etmek bir yanılgı olur. 

Özellikle Doğu ve Güneydoğu’nun bazı bölgelerinde çarşaf, geleneksel bir kıyafet 

biçimi olarak ortaya çıkmaktadır. Örneğin Cizre’de çarşaf dini bir kıyafet olmasının 

yanı sıra, şehirli (bajarî) olarak tabir edilen kitlenin geleneksel kıyafeti olarak tercih 

edilmektedir. Dahası bazı Nakşibendi tarikatlarının etkin olduğu bölgelerde de siyah 

çarşaf geleneksel bir kıyafet olarak kullanılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 213

Şekil 18: Hüda-Par Bingöl Mitingi II 

 
Kaynak: Mehmet Kurt 
 

Kutlu Doğum etkinlikleri, aynı zamanda Doğu ve Güneydoğu illerinde politik 

hesaplaşmaların bir parçasına dönüşmüştür. Örneğin BDP, ilk defa Hizbullah’ın 

yaptığı gibi açık alanda bir Kutlu Doğum etkinliği düzenlemiştir. Yukarıdaki bilgilere 

ek olarak söylenebilecek bir diğer şey de politik partilerin bir yandan belli özellikleri 

barındıran bireyleri kendi taraftarı olarak kabul etme eğilimlerini sürdürürken, politik 

bir strateji olarak diğer grubun baskın özelliklerini barındıran bireyleri de kendi 

taraftarı olarak gösterme eğilimi taşımalarıdır. Örneğin İlke Haber Ajansı tarafından 

sunulan Şekil 19, başörtülü olmayan bir genç kadının fotoğrafı olması hasebiyle böyle 

bir motivasyonla ön plana çıkarılmış olabilir. Buna paralel olarak BDP’nin düzenlediği 

Diyarbakır Kutlu Doğum etkinliğinde çekilen Şekil 20’de ise çarşaflı bir kadının PKK 

tarafından sıkça kullanılan yeşil, kırmızı, sarı renkli bir bayrak taşıdığı görülecektir. 

Burada da motivasyon, BDP’nin çarşaflı kadınlar arasında da destek sahibi olduğunu 

göstermektir.  

 

 

 

 



 214

Şekil 19: Semiyotik Savaşları: Hüda-Par Etkinliğinde Başı Açık Kadın 

 
Kaynak: İlke Haber Ajansı, Erişim Tarihi: 23.04.2014 
 
Şekil 20: Semiyotik Savaşları: BDP Etkinliğinde Çarşaflı Kadın 

 
Kaynak: www.haberyurdum.com, Erişim Tarihi: 23.04.2014 
 



 215

Bireysel örnekler ön plana çıkarılmakla birlikte, gözlemler ve incelenen binlerce 

fotoğraftan ortaya çıkan sonuç, çarşaflı kadınların Hizbullah etkinliklerinde daha sık 

görülmesi iken, geleneksel Kürt kıyafetli kadınların ise BDP mitinglerinde daha sık 

görülmesidir. Yine BDP mitinglerinde Hizbullah mitingleri kadar sakallı ve kumaş 

pantolon giyen kişi yoktur. Durum etnik ve dini aidiyet bağlamında 

değerlendirildiğinde Hizbullah mensuplarında dini aidiyetin, BDP seçmeninde ise etnik 

aidiyetin temel olduğu ortaya çıkacaktır.  

Şekil 21, 30 Mart 2014 yerel seçiminde partilerini temsil eden Bingöl Hüda-Par 

ve Bingöl BDP belediye başkan adaylarının tanıtım broşürleridir. “İnanca, Kimliğe, 

Hizmete Oy ver” sloganıyla seçime giren Hüda-Par’a karşı BDP, “Öz Yönetimle 

Özgür Kimliğe” sloganıyla seçime girmiştir. Her iki seçim sloganında da kimlik 

vurgusu bulunmakla birlikte, bu söylemin yansıması olarak kabul edilebilecek miting 

alanlarında Hüda-Par için inanç, BDP içinse kimlik vurgusu ön plana çıkmıştır. Söz 

konusu durum, adayların sunduğu görsel verilerden de anlaşılacaktır. Hüda-Par adayı 

Mehmet Şenlik, takkesi ve Bingöl mitinginde gözlemlediğimiz şalvar tipi pantolonuyla 

geleneksel dini bir imaj çizerken, BDP eş başkan adayı Zarife Karasungur, etnik 

vurgusu yüksek geleneksel bir kıyafetle karşımıza çıkmaktadır.  Takip ettiğimiz Bingöl 

ve Diyarbakır mitinglerinde Hüda-Par Kürt meselesi ile ilgili kayda değer bir söylem 

sergilememiş, etnik meseleler hemen hemen hiç yer bulmamıştır. Bunun tek istisnası 

Şeyh Said Ayaklanmasının bahis konusu yapıldığı bölümlerdir. Şeyh Said 

Ayaklanması’na vurgu yapılırken de ayaklanmanın dini yönü ön plana çıkarılmıştır.  

Şekil 21: Görsel Karşıtlık: Hüda-Par ve BDP Adayları 

  
Kaynak: www.hudapar.org ve BDP Bingöl Facebook Sayfası, Erişim Tarihi: 
24.04.2014 



 216

 

Aşağıdaki fotoğraflardan biri Hizbullah’ın Kutlu Doğum etkinliğinde diğeri 

BDP’nin 2014 Newroz etkinliğinde aynı noktadan çekilmiştir. Bu iki fotoğrafın 

karşılaştırılması üzerinden iki oluşumun politik söylemi daha belirgin olarak ortaya 

çıkacaktır. Soldaki görselde Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen Peygamber 

Sevdalıları Platformu tarafından Diyarbakır Newroz alanında, 19 Nisan 2014 tarihinde 

düzenlenen Kutlu Doğum etkinliğinde elinde kelime-i tevhid taşıyan bir kişi 

görülürken, 21 Mart 2014 tarihinde BDP’nin düzenlediği Newroz etkinliğinde aynı 

noktada çekilen fotoğrafta ise özgür Kürdistan sloganı ve elinde PKK tarafından sıkça 

kullanılan Kürdistan bayrağı bulunan kişiler bulunmaktadır. Denilebilir ki Hizbullah 

kitlesi için etnik söylem ve etnisite merkezli politika öncelikli değilken BDP kitlesi 

için bu söylem oldukça belirleyicidir.  

Şekil 22: İnanç, Kimlik ve Görsellik 

 
Kaynak: www.islam-tr.com ve Mehmet Kurt 
 

Son olarak ifade edilmesi gereken nokta ise kitlelerin mobilizasyonu ve 

ihtiyaçları bağlamında değişen ve dönüşen politik söylemlerdir. Yapılan görüşmelerde 

2000 öncesinde Hizbullah’ın hiçbir etnik söylemi kullanmadığı defalarca ifade 

edilmiştir. Öyle ki zaman zaman örgüt içerisinde etnik kökeni vurgulayan bir söylemin 

dahi dini açıdan uygun bulunmadığı bir ortamın varlığından bahsedilmiştir. Bununla 

birlikte Hizbullah, gündelik hayatta, çıkardığı ilahi, ezgi ve marş kasetlerinde Kürtçe’yi 

yoğun olarak kullanmıştır. Kürtçe’nin bu denli yoğun kullanımına rağmen söylem 

düzeyinde ortaya çıkmaması, Hizbullah için Kürtlüğün etnik değil folklorik bir mesele 

olduğunu düşündürtmektedir. Fakat Hizbullah’ın STKlar üzerinden legal alanda 

görünmesinin ardından Kürtlük ve Kürtlüğe dair ifadeler, söylem düzeyinde 

belirginleşmeye başlamıştır. BDP kadar olmasa da belli oranda baş vurulan bu 

söylemde reel politik ortamın etkili olduğu ifade edilebilir. Nitekim Hizbullah Davası 



 217

avukatlarından Sinan’la yapılan görüşmede de grubun kendisini, eğer illaki etnik bir 

tanımlama kullanılacaksa, Kürt Hizbullah’ı olarak tanımlamayı tercih ettiğini ifade 

etmiştir226. Yapılan gözlem ve mülakatlarda bu söylemin folklorik düzeyi aşmadığı 

gözlemlenmiştir.  

PKK ve politik uzantısı olduğu iddia edilen partiler ise uzun bir süre dini bir 

söylem kullanmayı reddetmiştir. Fakat son yıllarda BDP’nin dindar bazı bireyleri 

kadrosuna alması, Sivil Cuma gibi eylem ve etkinliklere din adamlarının katılması ve 

Kürt meselesini dini bir söylem üzerinden kitlelere izah etme çabası, Abdullah 

Öcalan’ın çağrısıyla 10-11 mayıs 2014 tarihlerinde Demokratik İslam Kongresi’nin 

düzenlenmiş olması, PKK’nin İslam’ı politik söylemine dahil etmeye çalıştığını 

göstermektedir. Diyarbakır ve Van başta olmak üzere pek çok yerde düzenlenen bu 

etkinliklerde amacın, Kutlu Doğum etkinliklerini Hizbullah’ın tekeline bırakmamak 

olduğu BDPliler tarafından ifade edilmiştir. Bu anlamda yasal bir parti olarak ortaya 

çıkan ve ilk defa 2014 yerel seçimlerine katılan Hüda-Par’ın BDP’yi bu etkinlikleri 

düzenleme konusunda etkilediği ifade edilebilir. Diğer yandan Hüda-Par’ın belirmeye 

başlayan etnik referanslı mesajlarının kaynağı da BDP olarak tespit edilebilir. Aynı 

tespit, Hüda-Par’ın, BDP’nin din ve dini etkinlik politikalarını belirlemede etkili 

olduğu konusunda da yapılabilir. Şekil 23’te BDP’nin Van’da düzenlediği Kutlu 

Doğum etkinliğinden iki görsel yer almaktadır. Hizbullah’ın düzenlediği Kutlu Doğum 

etkinliklerinin aksine geleneksel kıyafetli kadınların yoğunluğu, etkinlikte haremlik-

selamlık uygulamasının yapılmaması ve etnik referansların bulunması göze çarpan ilk 

özelliklerdir.  

Şekil 23: BDP Kutlu Doğum Etkinliği 

 
Kaynak: www.aksam.com.tr, Erişim Tarihi: 24.04.2014 
 

                                                        
226 Sinan’la kişisel görüşme, 30.11.2013. 



 218

Aynı durum Şekil 24’te daha net görülmektedir. BDP’nin Şemdinli’de 

düzenlediği Kutlu Doğum mevlidinde çekilen bu görselde Kur’an rahlesinin örtüsü 

yeşil, kırmızı ve sarıdır.  

Tüm bu karşılaştırmalar üzerine denilebilir ki Kürtler arasında çeşitli oranlarda 

tabanı bulunan her iki parti de, kitlelerin mobilizasyonu konusunda pragmatik bir 

siyaset izlemektedir. Bununla birlikte Hüda-Par, etnik söylemi ön plana 

çıkarmamaktadır. BDP ise PKK yapısının ideolojik yapısı nedeniyle uzun süre uzak 

durmayı tercih ettiği dini söyleme gün geçtikçe daha fazla yakınlaşmakta ve daha 

belirgin adımlar atmaktadır.  

Şekil 24: Şemdinli Kutlu Doğum Mevlidi 

 
Kaynak: www.haber7.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 
 

Hizbullah’ın kamusal alanda görsel olarak temsili konusunda yapılabilecek bir 

diğer tespit de Hizbullah’ın geleneksel dini referanslı yaşam tarzını, çoğu zaman 

Türkiye tarihinde ilk defa olmak üzere, kamusal alana taşıdığıdır. Açık alanlardaki 

miting ve toplantılarda uygulanan haremlik-selamlık uygulaması bunun en bariz örneği 

olarak ifade edilebilir. Aynı zamanda Kutlu doğum benzeri etkinliklerle Hizbullah, 

oluşturmaya çalıştığı politik söylem için bir meşruiyet zemini yaratmaya çalışmaktadır. 

1990lar boyunca faili meçhul cinayetler, derin devletle işbirliği, seküler yaşam 

tarzlarına yönelik tehdit ve uygulanan şiddet ile zihinlerde yer eden oluşum, Mustazaf-

Der’le birlikte, kamuoyunun önemli bir kesiminde ortak hassasiyet olarak beliren 

peygambere saygı, Kutlu Doğum gibi etkinlikler aracılığıyla yeni bir söylem alanı ve 

imaj yaratma çabasına girişmiştir. Aynı zamanda Hizbullah, yukarıda anılan etkinlikler 

aracılığıyla uluslararası bağlantılar kurmakta ve farklı Ortadoğu ülkelerinden din 



 219

adamları bu etkinliklere katılım göstermektedir. Yaptığımız mülakatların birinde, 

Hizbullah’ın önemli yayın organlarından birinin başında bulunan görüşmeci de bu 

bağlantıları doğrulamış ve Hizbullah’ın Irak ve Mısır başta olmak üzere çeşitli 

ülkelerden din adamları ve kuruluşlarla iletişim içinde olduğunu ifade etmiştir. 

Diyarbakır 2014 Kutlu Doğum etkinliğinden elde edilen Şekil 25, bu söylemin görsel 

alandaki yansıması olarak değerlendirilebilir. Fotoğrafta Kutlu Doğum etkinliğine 

katılan farklı Ortadoğu ülkelerinden katılımcılar, protokol koltuklarında görülmektedir. 

Kanaatimizce hiç bir ideolojik, politik ve dini grup, küreselleşen dünyada yerel 

kalamadığı için, bu tür girişimler de bu fark edişin bir uzantısı olarak okunmalıdır. 

Belli anlamlarda meşruiyetin zemini, yerelin ötesinde bilinmek ve desteklenmekle 

ilgilidir.   

Şekil 25: Kutlu Doğumun Uluslararasılaşması 

 
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 
 

 

 



 220

3. Bedeni ve Bireyi Yeniden Düşünmek: Görselliğin 

Biyopolitikası  

 

Grup aidiyetinin merkeze alındığı bir hareket olan Hizbullah için bireyin konumu 

nedir? Beden Hizbullah’ın birey anlayışı çerçevesinde hangi anlamları yüklenmekte ve 

nasıl temsil edilmektedir? Grup ve bireyin ihtiyaç ve talepleri karşı karşıya geldiğinde 

hangisi yönünde tercihte bulunulur? Foucault’nun bahsettiği anlamda biyopolitik ve 

biyoiktidarın varlığı (1997, s. 242-244), bu başlık altında incelenen Hizbullah 

mensuplarının görselleri çerçevesinde nasıl değerlendirilmelidir? Toplumu Savunmak 

Gerekir (1997) isimli eserinde Foucault, biyopolitiği iktidarın kendi gücünü nüfusun 

fiziksel ve politik bedenine biyoiktidar olarak tanımladığı araçlarla ve anlam 

katmanları aracılığıyla yayması olarak tanımlar. Buna örnek olarak da iktidarın, 

nüfusun sayı ve davranış açısından kontrolünü politik amaç ve hedefler çerçevesinde  

belirleme arzusunu verir (Foucault, 1997, s. 242-244). Konumuz açısından biopolitik, 

Hizbullah mensuplarının belirli ideal ve arzular çerçevesinde benzer davranış 

kalıplarına bürünmesi ve bu meyanda ortaya çıkan görselliğin temsilidir. Daha açık bir 

ifadeyle, Hizbullah’ın birey ve beden konusunda mensupları üzerinde bir iktidara sahip 

olduğunu, bu iktidarın da biyoiktidar aracılığıyla belirgin bazı tekrarlar yoluyla 

görünür olduğu iddia edilebilir. Buradaki iktidar veya biyoiktidar’dan kasıt, 

Foucault’un iktidarın çeşitli biçimleri ve katmanları olduğu tezine de paralel olarak, 

mensupları üzerinde kontrol kapasitesi olan bir grubun sahip olduğu güçtür. Hizbullah, 

bazı geleneksel ve dini referanslar aracılığıyla mensuplarının gündelik hayatında ve 

yaşam şeklinde Foucauldien anlamda iktidara sahiptir. Örneğin 1990lı yıllarda 

mensuplarının tüm davranışlarını bilme, kontrol etme ve bunu belli bir iktidar 

hiyerarşisine bağlama geleneği, yapılan görüşmelerin bir çoğunda ortak unsurlardan 

olmuştur. Kimi zaman şehir dışındaki bir yakın akrabayı hastalık nedeniyle ziyaret 

etmenin dahi, katı bir izin hiyerarşisi içerisinde gerçekleştiği bu iktidar biçimi, 

ibadetlerden gündelik yaşam rutinlerine kadar pek çok şeyi kontrol etme ihtiyacı 

hissetmiştir. Bunun güvenlik amaçlı bir tedbir olduğu yönünde bir gerekçe üretilse 

dahi, bu kuralın ihlalinin Hizbullah’ın diğer mensuplarına da ders olacak şekilde 

cezalandırılması227 biyo-iktidarın varlığına delil teşkil etmektedir. Bu iktidarın, giyim 

                                                        
227 Fiziki cezalardan çok sosyal baskı unsurlarının devreye girdiği sıkı kontrol mekanizmaları ve bu bağlamda ortaya 
çıkan sembolik şiddet kast edilmektedir. Elbette bu dönemde sembolik şiddet kadar fiziki şiddetin varlığından da 
bahsetmek mümkündür.  



 221

kuşamdan evliliğe ve hatta kiminle evlenileceğine kadar pek çok şeyi kontrol etmek 

istediği aşikardır. Nitekim ortaya çıkan pratik de bu yönde olmuş ve Hizbullah, 

Tönniesçi anlamda bir cemaat olarak grup üyelerinin davranışlarına yönelik yakın ve 

sıkı bir kontrol mekanizması geliştirmiştir. Bu başlık altında incelenen görüntülerde 

ortaya çıkan siyah çarşaf, kız çocuklarına çarşaf ve benzeri kıyafetlerin giydirilmesi, 

miting ve etkinliklerde atılan sloganlar ve söylenen tekbirler, işaret parmağının havada 

olduğu görseller; Tönniesçi anlamda bir cemaatin, geleneksel referansları bir sosyal 

baskı aracına çevirerek bir biyo-iktidar yarattığı ve bunu biyopolitik şekilde uyguladığı 

şeklinde değerlendirilebilir.  

Bu bölümde yapılan analizlerin merkezinde kadın ve çocuk bireyler 

bulunmaktadır.  Bunun sebebi Hizbullah’ın etkinlik ve gösterilerinde dikkat çeken en 

önemli unsurların kadın ve çocuklar olmasıdır. Hizbullah etkinlikleri, özellikle 

çocuklar için, grup aidiyetinin gelişimi için önemli bir etkiye sahiptir. Yapılan 

görüşmelerde de bu etkiyi doğrulayan veriler elde edilmiştir. Bu anlamda Hizbullah’ın 

kayda değer bir kitlesi, daha gençken ve hatta kimi zaman çocuk yaşta Hizbullah’a 

katılmıştır. Yukarıda da ifade edildiği gibi gençler ve çocuklarda bu motivasyonu 

yaratan önemli faktörlerden biri Hizbullah’ın toplu etkinlikleridir. 1990lı yıllarda 

Hizbullah düğünü olarak tanımlanan ve yüzlerce, bazen binlerce kişinin aynı anda 

halay çektiği etkinliklerin, yaptığımız görüşmelerde ortaya çıktığı gibi genç bireylerde 

önemli bir etki yarattığı daha önce ifade edilmişti. Güvenlik gerekçesiyle bu etkinlikler 

1990ların ortalarında Hizbullah tarafından yasaklanmış olmakla birlikte, benzer işlev 

gören etkinliklerin bir önceki bölümde ortaya çıkan çerçeve içinde yeniden görünür 

hale geldiği ifade edilebilir. Bu realitenin bir parçası olarak Hizbullah’ın özellikle 

çocuk bireylerin sunduğu görsel imkanlardan faydalandığı söylenebilir. Elbette burada 

iddia, grubun karar alma mekanizmalarında böyle bir motivasyonun var olduğunu iddia 

etmek değildir. Bunun yerine, grup üyelerinin bir gelecek kurgusu ve umudu olarak 

çocuk bireyleri ön plana çıkardığı de facto bir durum olarak ortaya çıkmış olabilir. Bu 

noktada baş örtüsü takmış, şehadet parmağını yetişkin Hizbullah mensupları gibi 

havaya kaldıran, bayrak veya afiş taşıyan çocukların çokluğu dikkate değerdir. Aşağıda 

yer alan çocuk fotoğraflarının tümünde öne çıkan ortak tema, kız çocukları için 

başörtüsü ve/veya çarşaf ile işaret parmağının slogan amaçlı havaya kaldırılmasıdır. 

Adeta bu iki görüntü, Hizbullah etkinliklerinde yer alan çocuklarla özdeşleşmiştir. 

Çocuklar üzerinden ortaya çıkan bu görsellik, temel olarak dava için gelecek nesillerin 

yetiştiriliyor olduğuna yönelik verilmek istenen mesajdır. Adeta çocuk bir gelecek 



 222

kurgusu, arzu edilen bir neslin yetiştirilmesine yönelik umudun tecessüm etmiş halidir. 

Dahası bu görsellik içerisinde sunulan ve onaylanan çocuk için, gruba aidiyet 

konusunda bir motivasyon sağlanmış olmaktadır. Bir nevi çocuğun aşağıda ortaya 

çıkan görsellik içerisinde kabul edilir, takdir edilir ve onaylanır bir konumu olduğu ima 

edilmektedir. Elbette bu durum çocuk için de beli bir ideal yaratmakta ve onun gruba 

bağlılığı sağlanmış olmaktadır.  

Şekil 26: Hizbullah Etkinliklerinde Çocuk ve Görsellik 

   
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 

 
Kaynak: Mehmet Kurt 
 



 223

Yukarıdaki fotoğraflara benzer binlerce baş örtülü kız çocuğu fotoğrafı 

bulunabilecekken, erkek çocukları için aynı şey söz konusu değildir. Bunda en önemli 

etkinin, erkek çocuklarının görsel açıdan Hizbullah’ın vermek istediği mesaja uyumlu 

bir görsellik sunmamalarıdır. Kız çocukları için baş örtüsü gibi görsellikler üzerinden 

çerçevesi çizilen işlevlerin icrası mümkünken, erkek çocuklar için bu durum söz 

konusu olamamaktadır. Bununla birlikte sınırlı oranda olmakla birlikte başlarında 

tevhid kelimesinin yazılı olduğu yeşil bantlar taşıyan erkek çocuklarına da rastlamak 

mümkündür.  

Şekil 27’de ise, Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen İnzar Dergisi’nin çocuk 

ekinde yer alan bir görselbulunmaktadır. Bu görselin semiyotik açıdan en önemli 

mesajı, Hizbullah açısından ideal bir aile tasviri sunmasıdır.  

Şekil 27: İnzar Dergisi ve İdeal Hizbullah Ailesi 

 
Kaynak: www.inzardergisi.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 



 224

Kız çocuklarının tek tip giyinmiş ve başörtülü kıyafetlerle, korolar halinde ilahi 

ve marşlar söylediği fotoğraflara da sıklıkla rastlanabilir. Kutlu Doğum gibi çeşitli 

etkinliklerin önemli bir parçası haline gelen bu durum, Hizbullah’ın çeşitli illerde 

bulunan Kız Kur’an Kursları ve medreselerinde de sıklıkla gözlemlenmektedir. 2009 

ve 2010 yıllarında Diyarbakır ve Adana’da Hizbullah mensubu olduğu iddia edilen 

bazı aileler, ilköğretim öğrencisi kız çocuklarının okulda başörtülü olarak eğitim 

görmesi yönünde çeşitli girişimlerde bulunmuştur228. Bu döneme denk gelecek şekilde 

Hizbullah bağlantılı Peygamber Sevdalıları ve Kur’an nesli Platformu, kız çocuklarına 

yönelik Batman başta olmak üzere bazı illerde medreseler açmış ve bu çocukların 

mezuniyeti vesilesiyle icazet törenleri düzenlemiştir. Bu konuyla ilgili çeşitli haberler 

zaman zaman medyaya yansımaktadır 229 . Aşağıda yer alan görselde bu icazet 

törenlerinden bir kare bulunmaktadır. Yakın siyasal tarihi başörtüsü krizlerinin 

merkezde olduğu bir çerçevede şekillenen Türkiye için aşağıdaki görsel, alışıldık bir 

tablo değildir. Barthes’in yaklaşımıyla  aşağıdaki fotoğraf studium kategorisinde (1981, 

s. 25-60) değerlendirilerek incelenebilir. Yine Emmison ve Smith’in yaklaşımıyla 

(2007, s. 28-30) bu fotoğraf, Türkiye’deki başörtüsü krizi görselleriyle 

karşılaştırıldığında şu karşıtlıklar ortaya çıkamktadır. Türkiye’nin aşina olduğu 

başörtüsü krizleri genellikle çarşaflı kadınlarla ilgili değildir ve çoğunlukla 

üniversitelere girişte yaşanmıştır. Hizbullah’ın söyleminde ise başörtüsünün yaşı ve 

biçimi daha muhafazakar bir görsellik arz etmektedir. Aynı zamanda devletin kurumsal 

yapılanması içerisinde gerçekleşen alışıldık başörtüsü krizlerinin aksine, Hizbullah’ın 

ortaya koyduğu perspektif, resmi kurumlarla herhangi bir zemin paylaşmamaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                        
228 http://www.ilkehaberajansi.com.tr/haber/kizlari-basortulu-okumak-isteyen-aileye-para-cezasi-zulmu.html, 
(ErişimTarihi 25.04.2014) 
229 http://www.radikal.com.tr/turkiye/batmanda_diploma_toreni_sadece_gozleri_acik-1173505, (ErişimTarihi 
25.04.2014) 



 225

Şekil 28: Hizbullah Medresesi İcazet Töreni 

 
Kaynak: www.yuksekovahaber.com, Erişim Tarihi: 25.04.2014 
 

Wagner’in ortaya koyduğu 5 biçimli fotoğraf okumalarından belgesel 

fotoğrafçılık ve/veya masumane fotoğrafın analizi çerçevesinden (Wagner, 1979, s. 17-

18) incelendiğinde Şekil 28, aşağıda yer alan görsellerle  karşılaştırılabilir. Ortaya 

çıkan tabloda çocukluk aşamasından genç kadınlık aşamasına geçişte Hizbullah’ın 

ideolojik örüntüsünü ‘başarıyla’ gerçekleştirdiği görülecektir.  

Şekil 29: Hizbullah Etkinliklerinde Kız Çocukları 

 
Kaynak: www.islam-tr.com ve www.dogruhaber.com.tr, Erişim Tarihi: 24.04.2014 



 226

Çocukların yanı sıra, kadının ulus-devlet süreçlerinde özellikle önemli bir 

pozisyonu olduğunun farkında olan anlayış, bu süreçlerde kadını ideolojik bir anlatı 

unsuru yapmaktan çekinmemiştir. Yapılan araştırmalar, özellikle çatışma sonrası 

toplumlarda kadının toplumsal cinsiyet açısından eşitliğinin, devletin toplumun stabil 

bir dengede bulunmasına paralel ilerlediğini göstermektedir (Benard, Jones, Oliker, & 

Cathryn Quantic, 2008, s. 7-10). Bu bakımdan kadın  bedeninin ve toplumda üstlendiği 

rolün bir gruptaki eşitlik ve temel insan hakları konusunda iyi bir gösteren olduğu iddia 

edilebilir.  

Diğer yandan kadının ulus devlet süreçlerinde önemli bir pozisyonunun olduğu, 

onun görsel olarak ön saflarda bulunmasının ideolojik söyleme kattığı güç de dikkate 

alınmalıdır. Elbette fiziksel olarak ön saflarda olmak ile iktidarı eşit oranda paylaşan 

bir olgu olarak ön safta olmak birbiriyle karıştırılmamalıdır. Diğer yandan kadının ulus 

inşa süreçlerinde sağladığı görsel imkan, ideolojiler ve pek çok toplumsal hareketlerde 

gözlemlenebilir. Örneğin Şekil 30’daki görsel, Fransız Devrimi’nin (1789) 

sembollerinden birine dönüşmüştür. Fotoğraftaki kadın Fransız bayrağını taşımakta ve 

adeta etrafında kümelenmiş insan grubuna varlığıyla cesaret vermektedir. Bu mesajın 

bir diğer önemli unsuru ise kadının solunda yer alan genç çocuktur. Resim adeta 

devrimin cinsiyet ve yaşla ilgili olmadığını ifade etmektedir.  

Şekil 30: Fransız İhtilali ve Kadın  

 
Kaynak: www.vinography.com, Erişim Tarihi: 27.04.2014 
 



 227

Yukarıda resmin bir benzeri Kurtuluş Savaşı’nda kadının rolünü anlatan 

görseldir. İki görselde de verilmek istenen mesaj ulusal kurtuluş mücadelesi 

sorumluluğunun herkese ait olduğudur.  

Şekil 31: Kurtuluş Savaşı ve Kadın 

 
Kaynak: www.gorselsanatlar.org, Erişim Tarihi: 27.05.2014 
 

Arap Baharı olarak tabir edilen, Tunus, Libya, Mısır, Yemen ve Suriye başta 

olmak üzere pek çok Ortadoğu ülkesinde etkili olan hareketlerde de kadın figürü 

yaygın olarak kullanılmış, Tahrir Meydanı’ndan Yemen sokaklarına kadar her yerde 

kadının sokağa indiği, hak ve özgürlükleri için erkeklerle yan yana mücadele ettiği 

fotoğraflar medyada yer almıştır. Şekil 32, 2012 yılında en iyi fotoğraf ödülü alan ve 

İspanyol bir fotoğrafçı tarafından çekilen Yemenli bir kadına aittir. Yaralı bir tanıdığını 

kollarında tutan çarşaflı kadın imgesi, Arap Baharı olarak tanımlanan sosyal hareketler, 

çatışmalar ve gösteriler sürecinde oldukça rağbet görmüştür. Bu fotoğrafın verdiği 

mesaj açısından yukarıdaki fotoğraflarda konumlandırılan kadın imgesiyle aynı 

motivasyonu taşıdığı söylenebilir. Bu fotoğraflara benzer yüzlerce fotoğraf ve halk 

hareketlerinde sembolleşmiş kadın görüntüsü bulunabilir. Hepsinde de ortak temalar 

idealist, davası için mücadele eden, acı çeken, fedakarlık yapan kadın profilidir. 



 228

Bununla birlikte karar alma mekanizmalarında, yönetim kademelerinde kadının 

temsiliyeti aynı oranda değildir.  

Şekil 32: Arap Baharı ve Kadın 

 
Fotoğraf 42 (Kaynak: www.ibnlive.in.com, Erişim Tarihi: 27.04.2014) 
 

Nitekim Hizbullah etkinlik ve aktivitelerindeki kadın yoğunluğu da benzer bir 

kategoride değerlendirilebilir. Meydanlarda davası için mücadele eden kadın profili, 

yaygın olarak Hizbullah bağlantılı yayın organlarında kullanılsa da kadının karar alma 

mekanizmalarında herhangi bir etkisinin olduğu söylenemez. Bu durumun delili, ilk 

defa 2014 yerel seçimlerine katılan Hüda-Par’ın, hiçbir yerde kadın belediye başkan 

adayı göstermemiş olmasıdır. Partinin genel başkanı ve tüm genel başkan yardımcıları 

erkektir. 45 kurucu üyeden 8’i kadın olmakla birlikte, bunların hiçbirinin daha üst bir 

yönetim kademesinde bulunamaması, tezimizin geçerliliğini kanıtlamaktadır. Bu 

durumun varlığı, Hizbullah’ın söylemini erkeklerin ürettiği, kadınların ise buna tabi 

olduğu bir yapıya çevirmektedir.  

TBMM, kamudaki diğer yönetim kademeleri ve politik partilerin yönetim ve 

temsil kademelerine bakıldığında bu durumun şaşırtıcı olmadığı ortaya çıkacaktır. 

Bunun en yakın örneği 2014 yerel seçimleri sonunda yaşanmıştır. Hizbullah’ın güçlü 

bir tabana sahip olduğu iddia edilen Bingöl’de 2014 yerel seçimleri sonucunda 

belediye başkanı olan AK Partili Yücel Barakazi’nin dahi ilk belediye meclis 



 229

toplantısında ‘dinen ve örfen uygun olmaması nedeniyle kadınlara belediye başkan 

yardımcılığı veya vekalet vermeyeceğini’ söylemesi 230 , kadının siyasal alanda 

temsiliyet probleminin sadece Hizbullah ve/veya Hüda-Par’a münhasır olmadığını 

göstermektedir. Bununla birlikte Hüda-Par yönetim kademeleri ve yerel seçim 

adaylarında hiçbir kadının olmaması, Hüda-Par’ı diğer oluşumlardan ayırmaktadır. 

Nitekim görüşmecilerimizden Yusuf’la yaptığımız bir görüşmede de kadınların aday 

gösterilmemesi “duygusal yapısı nedeniyle kadının başkanlık ve hakimlik yapmasının 

şer’an (şeriat hükümlerine göre) uygun olmaması” gerekçe  gösterilerek uygun 

bulunmamıştır. Bu durumun kadına verilen değerle karşılaştırılmaması gerektiği ve 

belediye meclis üyeliği adaylığı için Hüda-Par’ın adaylarının bulunduğunu ifade 

edilmiştir231. 

Peki yönetim kademelerinde yokluğu belirgin kadın, Hizbullah ve/veya Hüda-

Par etkinlik ve aktivitelerinde ne oranda ve ne şekilde temsil edilmektedir? Daha önce 

ortaya konan görsel verilere paralel olarak Hizbullah aktivitelerinde kadın genellikle 

tüm bedeni siyah çarşafla örtülü olarak karşımıza çıkmaktadır. Başörtüsü konusunda 

oldukça hassas olan Hizbullah için bu durum elbette sürpriz sayılmaz. Şekil 33, 

Diyarbakır Kutlu Doğum etkinliği esnasında çekilmiştir. Fotoğraf incelendiğinde üç 

farklı örtünme biçiminin var olduğu görülecektir: sadece gözleri açıkta bırakan siyah 

çarşaf, gözleri ve yüzün bir kısmını açıkta bırakan siyah çarşaf ve yüzün tamamını 

gösteren siyah çarşaf.  

Şekil 33: Hizbullah ve Tesettür 

 
Kaynak: www.islam-tr.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 

                                                        
230 http://www.radikal.com.tr/politika/baskan_kadin_yardimci_olmaz_dedi_kadin_uye_istifa_etti-1185388, (Erişim 
Tarihi: 27.04.2014). 
231 Yusuf’la kişisel görüşme, 27.04.2014.  



 230

Peki bu üç biçimden en çok hangi çarşaf biçimine rastlanmaktadır? Şekil 34, 

tarafımızdan Hüda-Par Bingöl mitinginde çekilmiştir ve görsel olarak Hizbullah 

mensuplarında en sık karşılaşılan örtünme şekline dair bir fikir vermektedir. Diğer 

yandan siyah başta olmak üzere koyu renkler, Hizbullah mensubu kadınlarda en çok 

tercih edilen renktir. Erkeklerde şehadeti ve kefeni anımsatması nedeniyle daha yoğun 

olarak tercih edilen beyaz rengin aksine (erkeklerin kamusal alanda giydikleri 

kıyafetlerinde kadınlara nazaran daha geniş bir renk çeşitliliği kullanabildiği 

söylenmelidir) siyahın tercih edilmesinin nedeni nedir? Kanaatimizce düşünsel ve 

inançsal bağlamında birbirinin etkisinde veya devamı olan yapılar görsel olarak belli 

bir benzerlik arz etmektedir.  Bu durumu görsel tutarlılık olarak tanımladığımızı daha 

önceki sayfalarda ifade etmiştik.  

Siyah giyinme geleneğinin, geleneksel olarak tesettüre en uygun renk olduğu 

kanaati yaygın olmakla birlikte, Şii gelenekte daha yaygın olduğu ifade edilmelidir. 

Kuruluşu ve gelişiminde İran İslam Devrim’inin ve İran bağlantılarının etkili olduğu 

Hizbullah, bugün bu bağlantılara dair kesin şeyler söylenememekle birlikte, kültürel 

anlamda İran Şii geleneğinden ciddi anlamda etkilenmiştir.  

Şekil 34: Hüda-Par Bingöl Mitingi ve Tesettür 

 
Kaynak: Mehmet Kurt 
 



 231

Bu başlık altında özetle ifade edilebilecek şey, Hizbullah’ın bedenleri ve 

bireyleri belli bir ülkü çerçevesinde kontrol ettiğidir. Elbette buradaki kontrol doğrudan 

bir kontrolden çok çeşitli etkinlikler, geleneksel ve dini referanslar aracılığıyla 

sağlanan cemaat bilinci ve bağlılık duygusu üzerinden gelişmektedir. Özellikle çocuk 

bireylerin bedenlerinin, bir gelecek tasarımı olarak özellikle dikkate alındığını ifade 

etmek gerekir. 1990larda daha doğrudan yollarla yürütülen biyoiktidar olgusu, 2000li 

yıllarda ve özellikle kamusal alanda legal oluşumlar ile birlikte daha karmaşık kontrol 

formlarına kavuşmuştur. Bu doğrultuda kullanılan en önemli araç dini ve geleneksel 

referanslardır. Meydanlarda başörtüsü ve çarşafıyla ‘davasını’ savunan kadın, siyasal 

kademelerde herhangi bir temsil gücüne sahip değildir. Hizbullah ve/veya Hüda-Par’ın 

katı bir erkek egemen söylem tarafından belirlendiği ve yönetildiği, kadınların ise bu 

söylemin muhatapları ve adanmışları olduğu tespiti yerinde olacaktır.   

 

4. Şiddetin Görsel Temsili  

İkinci ve üçüncü bölümlerde 1990larda Hizbullah’ın uyguladığı şiddetten 

ayrıntılı olarak söz edilmiş ve şiddetin temel yöntem olarak benimsendiği yıllarda 

yaşananlar bilgimiz ve görüşmelerde ortaya çıkan veriler çerçevesinde analiz edilmişti.  

Hizbullah, 1990ların başından 2000lerin başına kadar PKK sempatizanı, üyesi 

olduğu gerekçesiyle 500’den fazla kişinin öldürülmesinde sorumlu tutulmaktadır. 

Bunun yanı sıra bölgede bulunan diğer dini gruplar ve bir zamanlar birlikte hareket 

ettiği Menzil grubundan da tam sayısı net olmamakla birlikte, eğer daha fazla değilse, 

yüzden fazla kişi öldürülmüştür. Dahası ajanlık vb. suçlamalarla kendi üyelerine 

yönelik iç infazlar gerçekleştirilmiştir. Son olarak fidye amaçlı kaçırma olayları ile 

gündelik yaşamda başı açık kadınlar başta olmak üzere seküler bir yaşam sürdürenler, 

içki içen, kumar oynayan, uyuşturucu kullanan bireyler, Hizbullah’ın söylemi ve 

iktidarına muhalif davranış ve söylemi olan din adamları Hizbullah’ın uyguladığı yüze 

kezzap atma, satırla veya sopayla yaralama gibi araçlarla şiddete maruz kalmıştır.  

Şiddetin nasıl meşrulaştırıldığı (Okumuş, 2005), bu meşrulaştırma sonucunda 

üretilen şiddete dair görsel bir verinin bulunup bulunmadığı ve varsa bu verilerin nasıl 

analiz edileceği bu başlığın konusunu oluşturmaktadır. Bu bağlamda teorik 

dayanağımız Giorgio Agamben’in Kutsal İnsan (2013) ve Olağan Üstü Hal (2008) 

kitaplarıdır. Kutsal İnsan kitabında Agamben, Roma Hukuku’nda belirli suçları işleyen 

kişilerin tüm vatandaşlık haklarının ortadan kaldırıldığını ve bu kişilerin hukukun 



 232

korumasından çıkarıldıklarını ifade etmektedir. Böylece hukukun korumasından 

çıkarılan kişi, (ironik bir imayla) kutsal insana dönüşmekte ve bunun sonucu olarak 

herkes tarafından hukuki bir sorumluluk olmaksızın öldürülebilmekte ama kurban 

edilememektedir. Agamben bu konuda Zoe ve Bios (çıplak hayat ile değerli yaşam) 

kavramlarından bahseder ve hayatı öldürülebilir ama kurban edilemeyen Zoe ile 

değerli ve hukuka tabi Bios olarak ayırır. Ona göre Zoe, egemenin istisna oluşturma 

gücünü kullanarak hukuk dışına ittiği şeydir. Bu yolla ona uygulanabilecek her türlü 

şiddet meşrulaştırılmış olur. Roma hukukunun artık uygulanmadığını ifade eden 

Agamben, modern dünyada ise vatandaşın, Bios’tan Zoe’ye evrildikçe evrildiğini ve 

iktidarın kamplar, mülteciler ve istisna durumları üzerinden biyopolitikanın tüm 

imkânlarını kullandığını ifade etmektedir (2013).  

Kutsal insan kavramını Carl Schmitt’in egemenlik ve Foucault’un biyoktidar 

kavramlarıyla temellendiren Agamben, egemenliğin en önemli özelliklerinden birinin 

istisna yaratma gücü olduğunu ifade eder. İstisna yaratma, egemenliğin sınırlarını 

belirleme ve egemenliği muhatapları nezdinde pekiştirmenin en önemli yoludur. 

Agamben, Kutsal İnsan kitabında state of exception (olağan üstü hal) kavramına 

değinmekle birlikte, bu konuyu daha sonra yayınladığı Olağan Üstü Hal (2008) 

kitabında ayrıntılı olarak incelemiştir. Agamben’e göre egemenliğin en önemli 

göstergelerinden biri, olağan üstü hal yaratma ve hukukun sınırları içerisinde 

yapamadığı şeyleri, hukuk dışında bir istisna hali yaratarak yapmasıdır. Modern 

iktidarların bu durumu sıklıkla kullandığını belirten Agamben, buna örnek olarak 

mülteci kamplarını ve Guantanamo’yu vermektedir. Agamben’e göre olağan üstü hal, 

uygun koşulların oluşması durumunda bir kurala dönüşme potansiyeline sahiptir ve 

‘uygun’ koşullarda bu potansiyel gerçekliğe dönüşür (2008). Bu aşama, hukuksuzluğun 

hukukileştiği aşamadır.  

Hizbullah için de Agamben’in çerçevesini çizdiği şekilde bir iktidar alanından ve 

bu alanın nasıl olağan üstü haller232 yaratılarak uygulanan şiddeti meşrulaştırdığından 

bahsedilebilir. İslam’ın katı okuma biçimlerinden birini referans alan Hizbullah, 

uyguladığı şiddeti de bu okuma biçimiyle meşrulaştırmıştır. Bu anlamda şiddet 

uygulanan ve/veya öldürülen kişilerin büyük bir çoğunluğu için dini terminolojide 

karşılığını bulan kafir, münafık, zındık gibi terimleri kullanılmış ve insan olmaktan 

                                                        
232 Hizbullah eylemlerine paralel olarak 1990larda yaygın olarak Kürt illerinde uygulanan Olağan Üstü Hal (OHAL) 
uygulamasının teorik olarak Agamben’in söyledikleriyle örtüştüğünü ve Hizbullah’ın da bu dönemde oluşan istisna 
durumunda bir egemenlik alanı oluşturduğunu ifade etmek gerekir.  



 233

kaynaklanan hak ve özgürlükler, katı dini referanslar üzerinden bir istisna alanı 

oluşturmak suretiyle ortadan kaldırılmıştır. Bu hak ve özgürlükler ortadan kalkınca, bu 

davranışları sergileyen insanlara şiddet uygulamak meşru hale gelmiş ve Hizbullah 

mensubunun zihninde yaratılan meşruiyet alanı, Hizbullah’ın egemenliğinin 

yerleşmesine aracılık etmiştir. Bu bağlamda şiddetin ancak belli gerekçelerle 

meşrulaşması durumunda yaygınlık kazanabileceğini ve gruba adanmışlık düzeyinde 

bağlılığın ancak böyle bir ortamda gerçekleşeceğini ifade etmek gerekir. Hizbullah’ın 

uyguladığı şiddetin temelinde, Hizbullah mantalitesinde yatan bu meşrulaştırma 

araçları etkili olmuştur. Elbette burada şiddetin ortaya çıkması, yaygınlaşması 

konusunu tek bir neden yoktur. Yukarıda da ifade edildiği gibi, Hizbullah’ın ve 

Hizbullah’ın ortaya çıktığı politik ortamın ürettiği şiddet biçimleri, tek bir nedenle 

açıklanamaz. Bununla birlikte Hizbullah şiddetinin düşünsel zemininin Agamben’in 

sunduğu teorik çerçeveyle büyük oranda açıklanabileceği tespit edilmiştir.  

Bu teorik tartışmadan sonra cevaplanması gereken ana soru Hizbullah’ın ürettiği 

ve dahil olduğu şiddetin görsel olarak nasıl temsil edileceği ve nasıl analiz edileceği 

sorusudur. Önceki bölümlerde ifade edildiği gibi Hizbullah, işlediği cinayetleri 

kabullenmekle birlikte bunları nefsi müdafaa, ajanlık gibi gerekçelerle 

meşrulaştırmakta ama işlenen cinayetlerin şeklini kabullenmemektedir. Özellikle 

domuz bağı, diri olarak gömme gibi öldürme şekilleri konusunda kamuoyunda var olan 

hassasiyet ve bunun Hizbullah’ın imajı konusunda yarattığı ciddi sorunlar, 

Hizbullah’ın bu öldürme şekillerini reddetmesine neden olmakta ve bunlar ‘delil’ 

olmadığı gerekçesiyle inkar edilmektedir233. Kanaatimizce yerleşim yerlerinde faaliyet 

gösteren bir yapı olarak Hizbullah, öldürdüğü kişileri kimseye fark ettirmeden gömmek 

ve sınırlı bir alanı etkili bir biçimde kullanma motivasyonlarıyla kamuoyunda ciddi 

tepkiye neden olan yollara başvurmuştur. Hizbullah hiçbir zaman bu cinayetlerin bir 

kısmını üstlenmemiş ve/veya işlenme şeklini reddetmiş olsa dahi, hücre ev olarak tabir 

edilen mekanlarda aylarca tutuklu kalmış, işkence görmüş kişilerin tanıklıkları ve 

yapılan operasyonlar neticesinde elde edilen deliller ve ortaya çıkan görüntüler 

Hizbullah’ın bu inkar söylemini zayıflatmaktadır. Örneğin Zehra Vakfı başkanı 

İzzettin Yıldırım’ın kaçırılıp öldürülmesi hadisesinde, İzzettin Yıldırım’ın Türkiye 

kamuoyunda ciddi bir karizmasının olması ve Zehra Cemaati mensuplarının kaçırma 

hadisesinden sonraki ciddi uğraşları, Beykoz Operasyonu’ndan hemen sonra İzzettin 

                                                        
233  http://www.dogruhaber.com.tr/Haber/Hizbullah-Cemaati-ve-HUDA-PARa-Akilalmaz-Iftira-115206.html, 
(Erişim Tarihi: 26.04.2014). 



 234

Yıldırım’ın cesedine ulaşılmasını sağlamıştır. Ancak, Hizbullah’ın İstanbul’daki 

merkezlerinin birinde bulunan İzzettin Yıldırım’ın Hizbullah tarafından sorgulandığı 

Kendi Dilinde Hizbullah kitabında kabul edilmiş ama öldürme eylemi kabul 

edilmemiştir (Bagasi, t.y., s. 232-234). Bununla birlikte TRT Haber’in hazırladığı 

Büyük Takip programının ulaştığı belge ve kaset, İzzettin Yıldırım’ın işkence 

gördüğünü ve işkence altında bir metni okumak zorunda bırakıldığını tespit etmiştir234. 

Hizbullah ana davasının avukatlarından ve Hüda-Par genel başkan yardımcısı Hüseyin 

Yılmaz, domuz bağını delil olmadığı gerekçesiyle reddetmektedir. Önceki bölümlerde 

de ifade edildiği gibi Beykoz Operasyonu ve diğer operasyonlarda ele geçirilen arşivin 

neden devlet tarafından yayınlanmadığı etrafında ciddi polemikler ve şüpheler 

bulunmaktadır. Bir dönem devletin bazı kademeleri ile Hizbullah’ın bazı 

kademelerinin işbirliği içerisinde olduğu kuvvetle muhtemeldir. Kanaatimizce bu 

arşivlerin devlet tarafından yayınlanmak istenmemesinin nedeni, bu bağların deşifre 

olmasına yönelik çekingenliktir. Bu çekingenliğin farkında olan Hizbullah da ısrarla bu 

arşivlerin yayınlanmasını talep etmekte ve esasında zaten bilgi sahibi oldukları bir 

durumu, bu söylem üzerinden örtmeye çalışmaktadır. Bununla birlikte Büyük Takip 

programının ulaştığı itiraf kaseti, vasiyet mektubu ve İzzettin Yıldırım’ın büyük 

ihtimalle domuz bağıyla öldürüldüğüne dair resimler kamuoyunda mevcuttur. Şekil 35, 

İzzettin Yıldırım’ın cesedinin çıkarıldığı anda çekildiği kuvvetle muhtemel iki 

görselden oluşmaktadır. Wright’ın bahsettiği yöntemlerden biri olan fotoğrafın ötesine 

bakmak (Banks, 2001, s. 10) yöntemiyle bu fotoğraflar analiz edildiğinde söz konusu 

fotoğrafların plastik bir albüm içerisinde yer aldığı, dolayısıyla bir arşivden elde 

edildiği düşünülebilir. Fotoğrafın çekildiği mevsimin kış mevsimi olduğu aşağıda yer 

alan fotoğrafta cesedin etrafına toplanmış kişilerin kışlık elbiselerinden 

anlaşılmaktadır. Bu da cesedin bulunduğu 28 Ocak 2000 tarihiyle örtüşmektedir. Bu 

bilgiler ışığında fotoğrafın polis arşivi veya ceset çıkarmaya tanıklık eden medya 

arşivlerinden birinden elde edildiği sonucu çıkarılabilir. Medya arşivlerinin, plastik bir 

dosyada tutulmayacağı düşünüldüğünde birinci ihtimal güçlenmektedir. Harper’ın 

fotoğrafın bilimsel analizi olarak tanımladığı yaklaşım üzerinden (Harper, 1988, s. 60-

66) fotoğraftaki öğeler incelendiğinde maktul İzzettin Yıldırım’ın dizlerinin karnına 

çekik bir vaziyette durduğu görülecektir. Bilindiği gibi ölü beden hangi vaziyette 

                                                        
234  http://supersan.net/videos/tr/video/V4hZ8e6udMQ/Izzettin-YILDIRIM-cinayetini-TRT-aydınlattı-Hizb-ul-
Vahşet-gerçeği-Part-I, http://www.dailymotion.com/video/xqg8wm_2-hizbullah-kurulusu-amaci-buyuk-takip-
trt_news ve http://www.youtube.com/watch?v=p0iWG_-Muio, (Erişim Tarihi: 26.04.2014). 
 



 235

ölmüşse o şekilde katılaşır. Bu da İzzettin Yıldırım’ın domuz bağı yöntemiyle 

öldürülmüş olabileceği ihtimalini güçlendirmektedir. Peki İzzettin Yıldırım, nasıl bir 

motivasyonla öldürülmüş olabilir? Agamben’in sunduğu teorik çerçeveden 

bakıldığında Hizbullah’ın ajanlık ve MİT’le işbirliği suçlamalarını gerekçe göstermesi, 

egemenin yarattığı istisna alanıyla bu cinayeti meşrulaştırdığı tespit edilebilir.  

Şekil 35: İzzettin Yıldırım 

 
Kaynak: www.aktifhaber.com, Erişim Tarihi: 26.04.2014 
 

Yukarıda referans gösterilen videolarda İzzettin Yıldırım’ın MİT ajanı olduğuna 

dair bir ifade kullandığı görülecektir. Nitekim Kendi Dilinden Hizbullah kitabında da 

İzzettin Yıldırım’ın ajanlıkla suçlanan ve ajan olduğunu kabul ettiği ifade edilen 

İbrahim Sarıaltun’un ifadesi üzerine sorgulandığı ifade edilmektedir (Bagasi, t.y., s. 

232-234). İzzettin Yıldırım’ın basına yansıyan sorgu kasetinde bir metni okuduğu, 

konuşmanın akışından çok net bir şekilde anlaşılmaktadır. Şekil 36’da yer alan görsel 

İzzettin Yıldırıma ait vasiyet metninin son sayfasıdır ve burada, İzzettin Yıldırım’ın 

ajanlık suçlamasını kabul etmediği ve kullandığı ifadenin silinmesini talep ettiği 



 236

görülmektedir. İzzettin Yıldırım’ı kişisel olarak tanıyan İzzettin görüşmeci de el 

yazısının İzzettin Yıldırım’a ait olduğunu ama bu metnin hangi koşullar altında 

yazıldığından emin olamayacağımızı, kişisel kanaatinin (videodaki ifadenin 

silinmesine referans olması nedeniyle) bu metnin video kaydından sonra kaleme 

alınmış olabileceğini ifade etmiştir235.  

Şekil 36: İzzettin Yıldırım'ın Vasiyetinden Bir Kesit 

 
Kaynak: www.aktifhaber.com, Erişim Tarihi: 26.04.2014 
 

Hizbullah’ın işlediği cinayetler hakkında ürettiği söylemler incelendiğinde dindar 

kişilerin öldürülmesinde ‘meşrulaştırıcı’ olağan üstü hal, bu kişilerin ajanlık, 

münafıklık ve benzeri şekillerde suçlanmasıdır. Aşağıda fotoğrafı bulunan üç kişi 

(İzzettin Yıldırım, Gonca Kuriş ve Ubeydullah Dalar) dini kimlikleriyle bilinen kişiler 

olup, benzeri ithamlarla Hizbullah tarafından öldürülen kişilerdir.  

 

 

 

 

 

                                                        
235 İzzettin’le kişisel görüşme, 01.02.2014. 



 237

Şekil 37: İzzettin Yıldırım, Konca Kuriş ve Ubeydullah Dalar 

 
Kaynak: www.baweri.com, Erişim Tarihi: 24.04.2014 
 

Burada amaç, bahsi geçen kişilere dair ayrıntılı bilgiler vermek olmamakla 

birlikte sembolik önemleri nedeniyle Şekil 37’de yer alan kişilere dair temel bazı 

bilgiler vermek gereklidir.  

İslamcı feminist bir yazar olarak tanınan Koca Kuriş, seküler ve zengin bir ailede 

doğmuş, 16 yaşında evlenmiş, kayınpederinin talebiyle başını örtmüş ve bu dönemde 

İslam’a ve tasavvufa ilgili duymuş, İran ziyaretinde bulunmuştur 236 . Kuriş’in 

Hizbullah’a üye olduğu ama Hizbullah’ın katı Kur’an yorumlamaları Kuriş’in feminist 

İslamcı görüşleriyle uyuşmadığı için Hizbullah’tan ayrıldığı ve onlara muhalefet ettiği 

bilinmektedir237. Kuriş, 1998 yılında Hizbullah tarafından kaçırılmış ve 1999 yılında 

uzun süreli sorgu ve işkence seanslarından sonra öldürülmüştür238. Soner Yalçın’ın 

Hürriyet için kaleme aldığı yazıya göre Kuriş, 38 gün boyunca sorgulanmış, işkence 

görmüş ve öldürülmüştür239.  

 

“İslam düşmanı ve laik-feminist Konca Kuriş, Allah ve Kuran-ı Kerim karşıtı 

fiilleri ve söylemleri nedeniyle, Hizbullah savaşçıları tarafından kaçırılarak 

üslerimizde sorgulanmıştır. Dinsiz-laik TC'nin resmi din söylemleri ile talimatları 

paralelinde hareket eden ve Siyonistlerce de kullanılan Konca Kuriş, 

                                                        
236 http://www.dha.com.tr/turbanli-bir-annenin-yazilmamis-oykusu_134629.html, (Erişim Tarihi: 26.04.2014) 
237 http://www.hartford-hwp.com/archives/27/029.html, (Erişim Tarihi: 26.04.2014).  
238  http://www.independent.co.uk/news/world/europe/did-turkish-army-kill-the-feminist-konca-kuris-
699643.html?printService=print (Erişim Tarihi: 26.04.2014)  
239  Yalçın, alıntıladığı ifadelerin sorgu ve infaz kasetlerinden mi alındığını veya kaynağının ne olduğunu 
söylememektedir.  



 238

Müslümanları şüpheye sevk edecek fiiliyatlar giriştiği için şeri hükümler gereği 

cezalandırılmıştır.” (Soner Yalçın, Hurriyet, 9 Ocak 2011) 

 

Kuriş’in Hizbullah’ın hedefi haline gelmesinin, bir önceki bölümde tartışılan 

Hizbullah perspektifinde kadının yeri de göz önünde bulundurulduğunda, belirgin bazı 

olgularla ilişkili olduğu aşikardır. Öncelikle katı bir İslam yorumunu benimseyen 

Hizbullah için, Kuriş’in feminist perspektifi hem anlaşılmaz hem de Hizbullah 

anlayışında küfür olarak değerlendirilmiştir. Kuriş’in kaçırıldığı dönem, 28 Şubat 

post-modern darbesinin etkilerinin devam ettiği bir dönemdir ve Hizbullah Kuriş’in 

söylemini, dinsiz-laik olarak tanımladığı devletle ortaklık olarak değerlendirmiştir. 

Dahası Kuriş’i Siyonistlerle işbirliği içinde olmakla suçlayarak onun, Agamben’in 

tasvir ettiği anlamda hukuk dışına çıkması (2013) ve öldürülmesi meşrulaştırılmıştır. 

Diğer yandan Kuriş, Hizbullah’ın idealize ettiği kadın profiline uymamakta ve 

beklentileri karşılamamaktadır. Bu da onun öldürülmesinin Hizbullah mensupları 

üzerinde yaratılması muhtemel etki bakımından oldukça stratejik olduğunu 

göstermektedir. Bu anlamda Kuriş’in öldürülmesinin, Hizbullah mantalitesi açısından 

kontrolsüz bir şiddet göstergesi değildir. Aksine Hizbullah, bu cinayeti oldukça 

stratejik bir şekilde planlamış ve bu cinayet yoluyla keskin bir mesaj vermek 

istemiştir. Bu tespit, bir cinayetin faillerinin zihinsel yapısını sosyolojik ve 

antropolojik açıdan analiz etmeye olanak sağlaması açısından önemlidir. 

Örneklem olarak seçilen bir diğer cinayet de Diyarbakır’da imamlık yapan 

Ubeydullah Dalar cinayetidir. Maktul Molla Ubeydullah Dalar, Mardinli olup bölgede 

iyi bilinen Molla Hadi Dalar’ın oğludur. Dalar’ı tanıyanlar tarafından yaygın olarak 

dile getirilen şeyler onun Arapça, Farsça ve İngilizceye hakimiyeti, mütevazi kişiliği 

ve derin İslami bilgisidir. Dalar’ın öldürüldüğünde hukuk fakültesi son sınıf öğrencisi 

olduğu söylenmekle birlikte, kimi anlatımlarda hukuk fakültesini bitirdiği ortaya 

çıkmaktadır. Araştırma sürecimiz esnasında Dalar’ı yakından tanıyan kişilerle 

görüşme imkanımız olmuştur. Anlatılanların bir kısmında Ubeydullah Dalar’ın 

Hizbullah/ İlim Grubuyla bağlantısı hakkında birbiriyle çelişen ifadeler bulunmakla 

birlikte Dalar’ın Hüseyin Velioğlu’nu bizzat tanıdığı ve bir görüşmecinin ifadesine 

göre; bir dönem Ankara’da ev arkadaşlığı yaptıkları söylenmektedir. Bu ev 

arkadaşlığına dair kesin bir delil olmadığı gibi, Dalar’ın İlim grubuna mensup olduğu 

da kesin değildir. Bir başka görüşmede de Dalar’ın Fidan Güngör’ün başını çektiği 

Menzil grubuna yakın olduğu ifade edilmiştir. Yapılan görüşmelerin birlikte 



 239

değerlendirilmesi neticesinde kanaatimiz, Dalar’ın İslami ve ilmi kimliği nedeniyle 

bölgede tanınan biri olduğu ve Dalar’ın bu sebeple pek çok grupla üyelikten öte kişisel 

ilişkiler nedeniyle tanışıklığının olduğudur. Önceki bölümlerde de ifade edildiği gibi 

Hizbullah, bölgede hakim güç olma planları nedeniyle bilinen din adamlarının 

kendisine biat etmesini talep etmiş, biat etmeyen ve Hizbullah karşıtı söylemler 

geliştiren din adamlarına şiddet uygulamış, ölüm emri çıkartmış ve bir kısmını da 

infaz etmiştir. Bu bağlamda maktul Ubeydullah Dalar da imamlık yaptığı Diyarbakır 

Şehitlik Camisi’nde 240  21 Aralık 1992 tarihinde sabah namazı çıkışında, bir 

göeüşmecinin ifade ettiğine göre ‘çoğu çocuk yaşta olan Hizbullah mensupları 

tarafından çivili sopalarla’ dövülerek öldürülmüştür. Hizbullah’ın erken dönem 

infazlarından kabul edilen bu olay, zamanlaması, yapılış şekli açısından bölgede 

yaşayan diğer din adamları arasında ciddi bir korku yaratmıştır. Nitekim güvenlik 

nedeniyle hakkında bilgi vermeyeceğimiz görüşmecilerden biri, sıranın kendilerine 

geldiğini düşündükleri için bir çok din adamının bölge veya ülke dışına kaçtığını ifade 

etmiştir. Dalar’ın öldürülmesinden sonra gelişen bu durum, Hizbullah açısından 

şiddetin amacına ulaştığını, din adamlarının artık Hizbullah aleyhine bir söylem 

geliştirirken daha dikkatli davrandığını göstermektedir. Nitekim Hizbullah’ın cami 

faaliyetleri de  bu imaj nedeniyle cami imamları tarafından kabul edilmek zorunda 

kalmış, bunun sonucunda da Hizbullah’ın cami faaliyetleri Diyarbakır, Batman ve 

Mardin başta olmak üzere pek çok ilde rahatlıkla yapılabilmiştir. Bu gelişmelerin 

önemli bir kısmının Dalar’ın öldürülmesinden sonra gerçekleştiği düşünülünce, 

Ubeydullah Dalar cinayetinin de stratejik olarak hesaplanmış ve sonuçları açısından 

Hizbullah’ın 1990larda gerçekleştirmek istediği projelere paralel bir seyir izlediği 

söylenebilir.  

Dini referanslarına rağmen dini ve ilmi kişilikleriyle bilinen yukarıdaki üç isim 

gibi pek çok din adamına şiddet uygulamış, bir kısmını öldürmüş bir yapı olarak 

Hizbullah, diğer şiddet eylemleri ve cinayetlerinde meşruiyet yaratmakta sıkıntı 

yaşamamıştır. Hizbullah, 500’den fazla Kürt vatandaşı, PKK taraftarı, sempatizanı ve 

üyesi gerekçesiyle 1990lı yıllarda öldürmüştür. Bu arada kendi mensubu 200’den fazla 

vatandaş da bu çatışmalarda öldürülmüştür. Radikal Gazetesi’nin TBMM’ye sunulan 

MİT raporuna dayandırdığı habere göre Hizbullah toplam 696 öldürme olayından 

sorumlu tutulmaktadır241.  

                                                        
240  Cami Et Balık Kurumu camisi olarak da bilinir.  
241 http://www.radikal.com.tr/turkiye/mitin_gizli_hizbullah_raporu_mecliste-1117965, Erişim Tarihi 27.04.2014. 



 240

PKK-Hizbullah çatışmasına önceki bölümlerde yer verdiğimiz için bu konuyu 

ayrıntılı olarak ele almıyoruz. Yapmak istediğimiz şey, bazı sembolik öldürme 

vakaları üzerinden şiddetin görsel analizini yapmaktır. Bu anlamda inceleyeceğimiz 

ilk vaka Özgür Gündem’de çalışan gazeteci Hafız Akdemir’in öldürülmesi olayıdır. 

Şekil 38’de görülen Hafız Akdemir, uluslararası bir kuruluş olan Gazetecileri Koruma 

Komitesi (Committee to Protect Journalists) kaynaklarına göre242  8 Haziran 1992 

sabahında, Hizbullah hakkında yapmış olduğu bir haberden hemen sonra sokak 

ortasında kafasından tek kurşunla vurularak öldürülmüştür. Kafadan tek kurşunla 

öldürme yönteminin 1990lı yıllarda Hizbullah’la özdeşleştiği ifade edilmişti. Akdemir 

cinayeti 8 yıl faili meçhul olarak kaldıktan sonra Hizbullah Ana Davası dosyasına 

girmiş ve olayın failleri müebbet hapis cezasına çarptırılmıştır. Verilen cezalar 

Yargıtay tarafından onaylanmadan cinayet sanıkları, 1 Ocak 2011’de yürürlüğe giren 

yeni Ceza Muhakemeleri Kanunu neticesinde şartlı tahliye edilmiş, bundan birkaç gün 

sonra sanıkların cezaları onaylansa da, sanıklara bir daha ulaşılamamıştır 243 . 

1990lardaki gazeteci ölümlerini konu alan 2010 yapım tarihli Press filmindeki Faysal 

karakterine de ilham kaynağı olan Akdemir, Hizbullah aleyhine yaptığı haberler ve 

Hizbullah’ı ‘Hizbul-Kontra’ olarak tanımladığı gerekçesiyle öldürülmüştür. Bu şiddet 

olayının analizi yapıldığında da Akdemir’in stratejik olarak seçildiği ve ölümünün 

muhatabı olan kitleye mesaj içerdiği aşikardır.  

Şekil 38: Hafız Akdemir 

 
Kaynak: www.muhalifgazete.com, Erişim tarihi 27.04.2014 
 

                                                        
242 http://cpj.org/killed/1992/hafiz-akdemir.php, Erişim Tarihi 27.04.2014.  
243 http://www.bianet.org/bianet/hukuk/142100-hafiz-akdemir-cinayeti, Erişim Tarihi 27.04.2014.  



 241

Bu başlık altında incelenen son vaka, Demokrasi Partisi (DEP) Mardin 

milletvekili Mehmet Sincar’ın faili meçhul cinayetleri araştırmak üzere gittiği 

Batman’da 4 Eylül 1993 tarihinde öldürülmesidir. Hizbullah ile PKK arasında 

çatışmaların başladığı, faili meçhul cinayetlerin en yoğun olduğu dönemde öldürülen 

Sincar, Batman’da bulunuş amacı ve siyasi konumu göz önünde bulundurulduğunda bu 

cinayetin de stratejik olarak hesap edildiği açığa çıkar. Uzun yıllar faili meçhul olarak 

kalan, daha sonra Ergenekon davasında gizli tanıkların ifadesiyle eski PKK itirafçıları 

ve JİTEM tarafından yapıldığı söylenen Sincar cinayeti, 2013 yılında Hizbullah 

mensubu Cihan Yıldız’ın müebbet hapis cezasına çarptırılmasıyla Hizbullah infazı 

olarak teyit edilmiştir244. Şekil 39’da görülen Sincar, öldürüldüğü dönemde yetkililerin 

verdiği birbiriyle çelişen bilgiler ve Ergenekon ile Hizbullah davasında anlatılan farklı 

cinayet versiyonları nedeniyle önceki bölümlerde izah edilen Hizbullah-Derin Devlet 

olası bağlantısının önemli göstergelerindendir. Dahası biri gazeteci, diğeri siyasetçi 

olan iki örnek ile bu dönemde Hizbullah tarafından işlendiği Hizbullah Ana Davası 

dosyasında kabul edilen diğer gazeteci ve sivil cinayetlerinde ortak temalardan biri, bu 

cinayetlerde dönemin devlet yetkililerinin (polis, asker, yargı vs) gösterdiği ortak 

tavırdır. Bu ortak tavır, cinayetlerin üstünün hemen kapatılmak istenmesi, ölen kişinin 

yakınlarının tehdit ve hakarete maruz kalması245, ölen kişinin hemen defnedilmesi246 ve 

soruşturma dosyalarının hemen kapatılmasına yönelik tavırlar247 olarak özetlenebilir.  

Şekil 39: Mehmet Sincar 

 
Kaynak: www.radikal.com.tr, Erişim Tarihi 27.04.2014 

                                                        
244  http://www.radikal.com.tr/turkiye/mehmet_sincarin_katiline_muebbet_hapis-1135604, Erişim Tarihi: 
27.04.2014. 
245 http://www.bianet.org/bianet/hukuk/142221-namik-taranci-cinayeti, Erişim Tarihi: 27.04.2014. 
246 http://www.bianet.org/bianet/hukuk/141916-cengiz-altun-cinayeti, Erişim Tarihi: 27.04.2014.  
247 http://www.bianet.org/bianet/insan-haklari/142845-oldurulen-gazeteciler-ve-cezasizlik, 27.04.2014.  
 



 242

Harper’ın ifade ettiği gibi sosyolojinin görsel verilerin analizini de içine alması 

gereken yeni bir epistemolojiye ihtiyaç duyduğuna (Harper, 1996, s. 69) katılmaktayız. 

Zira metodoloji bölümünde ifade ettiğimiz gibi bütün fotoğraflar, bir toplumsallığın 

içerisinde yer alır ve tüm fotoğraflar insan eyleminin bir sonucu olarak ortaya çıkar. 

Her bir fotoğraf belli bir seviyeye kadar sosyal ilişkilerin bir uzantısı olarak hayat 

bulur. Bu nedenle görsel bir verinin iyi bir analizi hem içsel hem de dışsal anlatının 

göz önünde bulundurulmasına dayanır (Banks, 2001, s. 79, 11-12). Bu nedenlerden 

ötürü Hizbullah’a dair görsel verileri analiz ederken hem içsel anlatıları hem dışsal 

anlatıları göz önünde bulundurmaya çalıştık ve Hizbullah’ta beden ve birey, yaşam ve 

ölüm, kitleler ve görsellik, şiddet ve şiddetin hangi motivasyonlarla ortaya çıktığı ve 

nasıl temsil edildiği konularına odaklandık. Analizlerimiz esnasında başvurduğumuz 

temel yöntemler Wagner’in tanımladığı şekliyle ‘masumane’ fotoğrafın analizi 

(Wagner, 1979, s. 17-18), Harper’ın bilimsel ve fenomenolojik yaklaşımı (Harper, 

1988, s. 60-66), Barthes’in studium ve punctum ayrımı (Barthes, 1981, s. 25-60) ve son 

olarak Emmison ve Smith’in ikili karşıtlıklar, çerçeveler, türler, tanımlama, anlatısal, 

okuma ve semiyotik (Emmison & Smith, 2007) yöntemleri olmuştur. Bu yaklaşımlar 

neticesinde ulaştığımız sonuçlar şu şekilde özetlenebilir.  

 Görsellik, barındırdığı anlam katmanları ve sosyal mesajlar itibariyle 

Hizbullah tarafından önemsenmekte ve kitlesel etkinliklerde kullanılmaktadır.  

 Bu bağlamda çeşitli anmalarda yapılan gösteriler ve ortaya çıkan 

görsellikler grup ruhunu güçlendirip canlı tutmakta, bu görsellikler ortak hafıza ve 

hatırlama biçimlerinin oluşması açısından değerli kabul edilmektedir.  

 Aynı zamanda görsellikler grubun kendi iç dinamikleri kadar dışarıya 

da bir mesaj içermektedir. Hep birlikte söylenen tekbirler, atılan sloganlar, kamusal 

alanda düzenlenen etkinlikler ve anmalar bir güç ve birlik mesajı verdiği gibi, Kutlu 

Doğum gibi etkinlikler, Hizbullah’ınkamuoyundaki negatif imajının pozitif yönde 

değişmesi için de bir araç olarak tercih edilmektedir. Dahası bu etkinlikler, yeni 

bireylerin gruba kazandırılması için bir imkan olarak da değerlendirilmektedir.  

 Hizbullah, benimsediği İslami perspektif nedeniyle gündelik yaşamı ve 

onun rutinlerini katı bir okuma biçimine sahiptir. Bu okuma biçimi ve onun yarattığı 

otorite, bireylerin bedenleri üzerinden görünür olmaktadır. Bu minvalde birey, 

kendisinden beklenen davranışları sergilediği oranda grubun bir parçası olarak kabul 

edilmektedir. Dahası bireyin bedeni ‘davanın’ imajı ve başarısı için önemli kabul 



 243

edilmekte ve beden biyoiktidarın geleneksel meşrulaştırıcı araçlarıyla kontrol altına 

alınmaktadır. Bunun en önemli göstergesi çocuk ve kadın bedenidir.  

 Aynı zamanda kadın, ‘davanın’ önemli görsel araçlarından biri olarak 

ulus-devlet ve çeşitli özgürlük hareketlerinde olduğu gibi özenle değerlendirilmekte ve 

buna yönelik politikalar üretilmektedir. Bunların Hizbullah açısından en başat 

unsurları, kadınlara yönelik medrese eğitimi ve başörtüsü/çarşaftır. Bununla birlikte 

kadının parti karar mekanizmaları ve diğer güç alanlarında, sembolik bazı isimler 

dışında, herhangi bir otoritesi yoktur.  

 Hizbullah, şiddeti bir araç olarak benimsediği dönemde üstlendiği veya 

üstlenmediği eylemleri, planları, ideolojik amaçları ve politikaları çerçevesinde 

dikkatle seçmiştir. Bu anlamda kamuoyunda bilinçsiz ve hesapsızca cinayet işleyen ve 

hizbul-vahşet olarak tanımlanan Hizbullah imajı, eksik ve yüzeysel bir 

değerlendirmedir. Yakından analiz edildiğinde, Hizbullah’ın kendi örgütsel yapı ve 

planlarını gerçekleştirmek ve bu anlamda muhatap ve rakiplerine bir mesaj vermek 

amacıyla şiddete başvurduğu görülmektedir. Bu nedenle kamuoyunda var olan 

yüzeysel algı yerine Hizbullah’ın eylemleri, incelikle hesaplanmış ve serinkanlılıkla 

uygulanmış şiddet kategorisinde değerlendirilmelidir. Hizbullah’ın yaptığı eylemleri 

üstlenmemesi, tek kurşunla arkadan öldürme, satırla öldürme, hücre evlerde uygulanan 

işkenceler ve domuz bağı, bu imajı güçlendirmek için başvurulan araçlardır.  

 Hizbullah dahil olduğu şiddet eylemleri neticesinde ortaya çıkması 

muhtemel görselliğin ve bunun üzerinden oluşacak Hizbullah imajının, kendi 

otoritesinin tanınması için iyi bir imkan olduğunun farkındadır. Tüm bu tespitlere ek 

olarak 1990’larda bölgede yaşanan şiddet ortamının oluşturduğu sosyolojik gerçeklik, 

yapılacak değerlendirmelerde gözden kaçırılmamalıdır.  



 244

SONUÇ  
 

Türkiye bir eksik yüzleşmeler ülkesidir. Çalışmamızın giriş bölümünde 

belirttiğimiz gibi bu eksik karşılaşma ve hesaplaşmalar, tarihsel meselelerden güncel 

problemlere, gündelik hayattan politik meselelere, akademik tartışmalardan kültürün 

her alanını kuşatan olgulara kadar geniş bir spektrumda yer almaktadır. Hizbullah 

cemaatini sosyolojik bir perspektifle incelemeyi amaç edinen çalışmamız, eksik 

hesaplaşma ve karşılaşmalarla dolu bir meseleyi sosyal bilimin penceresinden 

betimlemiş ve analiz etmiştir. Şüphesiz bu betimleme ve analiz apriori248 bir bilginin 

ürünü olmayıp, metodolojik ve teorik bir perspektif sonucunda elde edilmiştir.  

Bu durumda çalışmada tercih edilen teorik ve metodolojik prensiplere vurgu 

yapmak elzemdir. Çalışmada, kendini dayatan bir tercihin sonucu olarak nitel yöntem 

benimsenmiştir. Kendini dayatan tercihten kasıt, Hizbullah cemaatiyle ilgili bir 

çalışmanın, sahanın doğal bir sonucu olarak nitel yöntem dışında bir yöntemle 

çalışılmaya elverişli olmayışıdır. Tarihinin önemli bir kısmında gizli bir örgüt olarak 

kalmayı tercih etmiş, Ruşen Çakır’ın tabiriyle Türkiye tarihinin en gizemli örgütü 

olarak tanımlanan Hizbullah’la ilgili nicel yöntemi benimseyen bir saha araştırması 

yapmak, öncelikle anket ve istatistiğin görüşmeciler tarafından güvenlik kaygıları 

nedeniyle reddedilmesi ihtimaliyle karşı karşıya olduğu için tercih edilmemiştir. 

Dahası nicel bir araştırma yürütmek, nicel yöntemin ulaşmaya çalıştığı verilerin daha 

büyük bir örneklem grubu gerektirmesi nedeniyle, ‘kapalı’ gruplarda başvurulabilecek 

bir yöntem değildir. Diğer yandan çalışmamız, daha küçük bir görüşmeci grubuyla 

yapılan derinlemesine görüşmeler yoluyla Hizbullah’ta gündelik yaşam, aidiyet, 

kimlik, temsiliyet ve toplumsal belleğin inşası gibi temaların keşfi ve ayrıntılı 

analizini, sayı ve oranlarla ortaya çıkabilecek verilere göre daha vaat edici bulduğu 

için nitel yöntemi benimsemiştir. Bu ifadeden kastımız, Hizbullah hakkında nicel 

yöntemle yürütülecek bir çalışmanın faydasız olacağı değildir. Bununla birlikte, 

ulaşılmak istenen sonucun sayısal verilerle sağlanabildiği, çalışılan konuya aşinalık ve 

geniş bir kitleye ulaşılabilirliğin mümkün olduğu koşullarda tercih edilen nicel 

yöntemin, çalışmamızın doğası göz önünde bulundurulduğunda başvurulacak birincil 

yöntem olmadığı açıktır.  

                                                        
248 TDK sözlüğünde önsel olarak çevrilen bu tabir, tecrübe ve deney olmaksızın insan zihninde var olduğu kabul 
edilen durumlar için kullanılmaktadır.  



 245

Doğrulamaktan (verification) çok keşfi (discovery) esas alan nitel yöntemi 

tercih etmemizin bir nedeni de sayısal verilerle de ulaşılması mümkün olguların 

derinlerinde yatan motivasyonu keşfetmektir. Bu bağlamda çalışılan sahanın kendini 

nasıl anlamlandırdığı ve ‘kendine dair neyi anlatılır düzeyde’ değerli bulduğu ancak 

nitel yöntem benimsenerek erişilebilir duruma gelebilir.  

Nitel yöntemi temel metodolojik araç olarak kabul eden çalışmamızda, böylece 

bilginin çeşitleri ve erişilebilirliği tartışma konusu yapılmış ve çerçevesini çizdiğimiz 

izlek takip edilmiştir. Bu izleğin bir diğer aşaması ise etnografik bir yöntemin esas 

alınmasıdır. Sosyo-Kültürel antropoloji disiplininin ana bileşenlerinden olan 

etnografik yöntem, klasik anlamda geleneksel bir toplumun kuşatıcı şekilde tasviri 

esasına dayanmakla birlikte, günümüzde gelinen nokta itibariyle bu işlevin çok 

ötesinde imkanlar sunmaktadır. Bu anlamda tercih ettiğimiz etnografik yöntemin, 

sosyoloji ile antropoloji arasındaki sömürge dönemi farklılıklarının ortada kalktığı, 

kentleşme, küreselleşme ve neoliberalizm ile birlikte etnografik yöntemin kullanım 

alanının ve araçlarının genişlediği ve çeşitlendiği gerçeğinden hareket etmiş olduğunu 

ifade etmeliyiz. Etnografik yöntemin benimsenmesinin bir diğer nedeni ise 2011-2013 

yılları arasında Amerika Birleşik Devletleri’ndeki Yale Üniversitesi’nde 

yürüttüğümüz doktora çalışmalarımız esnasında, düzenli olarak takip ettiğimiz ve 

Prof. Elijah Anderson öncülüğünde yürütülen Workshop in Urban Ethnography 

çalışmasıdır. Bu çalışma boyunca her hafta farklı bir etnografik çalışmanın 

tartışılması ve burada elde edilen bilgilerin saha çalışmamızda ne şekilde 

kullanılabileceğine dair fikir teatilerimiz, saha çalışmamızda bu yöntemin 

benimsenmesi ve uygulanmasıyla sonuçlanmıştır.  

Bilginin üretimi ve akademyayla ilişkisi sorunsalı temelinde tartıştığımız İçkin 

Teori, sahadan elde edilen verilerin karşılaştırmalı analizi ve teorinin saha 

verilerinden elde edilmesi gerektiği argümanına dayanmaktadır. Teorik bir ön 

kabulün, sahada ortaya çıkabilecek temaların görünürlüğü ve çalışmada eşit oranda 

temsili önünde bir engel olduğunu düşünen İçkin Teori, çalışılan konuya teorik 

tartışmalardan mütevellit belli temalar dayatmak yerine, sahada ortaya çıkan 

temaların sosyal bilimciye ne anlattığına odaklanmak gerektiğini iddia eder ve 

teorinin sahadan elde edilmesi gerektiğine inanır. Bu anlamda teorik soyutlamanın 

araştırma sürecinin sonlarında ortaya çıktığı İçkin Teori, nitel yöntemle elde edilen 

saha verilerinin analizi konusunda yeni bir yol önermekte ve devamlı karşılaştırmalar 

yoluyla elde edilen verilerin teorik soyutlamalarla sonuçlanmasını sağlamaktadır. 



 246

Verilerin analizi konusunda geliştirdiği sistem nedeniyle Amerika ile Avrupa’da 

yapılan sosyolojik çalışmalarda yaygınlıkla kullanılan ve nitel araştırmalara ‘itibar 

kazandırdığı’ kabul edilen İçkin Teori, Türkiye’deki sosyolojik çalışmalarda yeterli 

ilgiyi görmemiştir. Bununla birlikte bu yöntemi tercih etmemizin nedeni, ‘kimsenin 

yapmadığını yapmak’ değildir. Aksine Hizbullah gibi bir konuda çalışıyor olmanın 

yarattığı pratik ihtiyaç, nitel yöntemin bir parçası olarak ABD ve Avrupa’da yaygın 

olarak kullanılan bu yöntemi tercih etmemize neden olmuştur. Söz konusu pratik 

ihtiyaç, Hizbullah’ın kapalı yapısı kadar, medya ve kamuoyunda Hizbullah imajının 

baskın derecede tek yönlü ilerlemesinden kaynaklanmaktadır. Şiddetin merkezde 

olduğu bu anlatı ve imajda eksik olan yönler ise Hizbullah mensuplarının, benlik 

algıları başta olmak üzere Hizbullah’ı ve Hizbullah’ın geçirdiği tarihsel ve toplumsal 

süreçleri nasıl algıladığıdır. Çalışmamız bu algının tespiti ve elde edilen verilerde 

ortaya çıkan tema ve kategorilerin teorik anlamda ne anlattığına yönelik bir girişim 

olarak değerlendirilmelidir.  

Çalışmamızda uyguladığımız bir diğer yöntem ise görsel sosyolojidir. Tüm 

görsel verilerin belli bir toplumsallığın ürünü olduğu ve toplumsal olgulardan 

bağımsız bir görselliğin oluşamayacağını savunan görsel sosyolojinin temel iddiası, 

sosyolojik çalışmaların sadece sözcüklere odaklanarak yapılamayacağıdır. 

Teknolojinin yaygınlığı ve görselliğin söz ve yazıya kıyasla baskın kullanımı göz 

önünde bulundurulduğunda görsel sosyolojinin oldukça anlamlı bir katkı olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Türkiye’de birkaç çalışmada kullanılan görsel sosyoloji metodunu 

çalışmamızda benimsememizin amacı, Hizbullah’ın son on yıldır kamusal alandaki 

etkinliklerinin görsel açıdan önemli veriler sunmasıdır. Onbinlerce kişinin katıldığı 

etkinlik, anma ve buluşmaların görsel açıdan neye tekabül ettiği, tarihinin önemli bir 

kısmında gizli bir örgüt olarak varlığını devam ettiren bir yapının kamusal alandaki 

görünürlüğünün sosyolojik olarak nasıl analiz edileceği kaygısından hareketle 

benimsediğimiz bu yöntem, aynı zamanda yapılan görüşmelerle sözlü ve analiz edilen 

romanlarla yazılı verilerin bir tamamlayıcısı olarak değerlendirilmelidir.  

Türkiye’nin bir eksik yüzleşmeler ülkesi tespitimizden hareketle, kamuoyu ve 

akademyanın Hizbullah’la da henüz tam manasıyla yüzleşmediğini düşünmekteyiz. 

Kamuoyunda var olan bilgilerin neredeyse tamamının sadece Hizbullah şiddetine 

odaklanıp, en azından bu şiddeti üreten motivasyonları bile incelemediği, akademyada 

Hizbullah hakkında yapılmış birkaç çalışmanın neredeyse tamamının polis 

akademilerinde yapılmış olması ve güvenlikçi bir perspektifle yazılmış olması 



 247

Hizbullah hakkındaki eksik yüzleşmelerin göstergeleridir. Geriye kalan birkaç 

çalışma ise Hizbullah’ı anlama konusunda gösterdikleri çaba nedeniyle değerli olsa 

da, tamamlanmış bir yüzleşme için yeterli değildir. Dahası söz konusu çalışmalar, 

Hizbullah’ı çalışmanın doğal güçlüklerinden olan Hizbullah mensubu kişilere ulaşma 

konusunda arzu edilen seviyeye ulaşamamışlardır. Bu açıdan değerlendirildiğinde 

çalışmamız, Hizbullah konusunda önemli bir ihtiyacı belli oranda karşılamaya 

adaydır.  

Şüphesiz her sosyolojik olgu belli bir zaman ve mekan içinde gerçekleşir ve 

onları hakkıyla anlamak ve analiz etmek için tarihsel bir çerçeveye ihtiyaç duyar. Bu 

kaygıyla hareket eden ikinci bölüm, Hizbullah tarihini kişisel tanıklıklar başta olmak 

üzere, yazılı kaynaklar ve Hizbullah’ın ortaya çıktığı dönem ve toplumun sosyolojik 

analizine başvurarak anlama girişimi olarak değerlendirilmelidir. Diğer yandan 

Hizbullah tarihi bölümü, olayların ve tarihlerin sıralandığı kronolojik bir çerçevenin 

ötesinde, Hizbullah’a dair bir sosyal tarih okuması olarak değerlendirilmelidir.  

Hizbullah’ın beslendiği tarihsel ve ideolojik kaynaklar incelendiğinde, 

Hizbullah’ın eklektik bir örgüt olarak pek çok kaynaktan beslendiği ifade edilebilir. 

Bu kaynakların başında Mısır kökenli İhvan Hareketi ve onun Hasan El-Benna, 

Seyyid Kutub gibi yazarları gelmektedir. Diğer yandan Hizbullah Suriye’nin İhvan 

koluna mensup Said Havva’dan da önemli oranda beslenmiştir. Hizbullah’ın 

etkilendiği ikinci kaynak ise İran İslam Devrimi’nin yarattığı atmosferdir. Bunun bir 

parçası olarak Ayetullah Humeyni ve Ali Şeriati, Hizbullah’a etkide bulunmuş 

yazarlar arasındadır. Hizbullah, İran İslam Devrimi’nden sadece teorik düzeyde 

etkilenmemiş, 1980lerin başında İran’la geliştirilen bağlar nedeniyle askeri ve 

ideolojik eğitim gibi konularda da İran etkisine girmiştir.  

İhvan Hareketi yazarlarının etkisi, Türkiye’de 1960ların sonunda başlamış, 

1970lerde yaygınlaşmıştır. 1970lerin kutuplaşmış politik ortamında Güneydoğu ve 

Doğu Anadolu illerinde İslamcı grupların çeşitliliği ve sayısı göze çarpmaktadır. 

Büyük çoğunluğu İhvan etkisinde olan bu gruplar, kökenleri itibariyle Milli Görüş 

hareketi ve partileri içinde yetişmiş, daha sonra müstakil organizasyonlara 

dönüşmüştür. Hizbullah da lider kadrosu itibariyle Milli Görüş çizgisindeki yapılarda 

yetişmiş ve 1970lerin sonuna kadar bu yapılarla organik bağlarını  devam ettirmiştir.  

1979’daki İran İslam Devrimi’nin yarattığı politik rüzgar, pek çok İslamcı yapı 

gibi devrimin gerçekleştiği yılda kurulan Hizbullah’ı da etkilemiştir.  Bu tarihten 

başlayarak yaklaşık on yıl devam eden İran’la ilişkilerde Hizbullah, örgütlenme, 



 248

ideolojik ve askeri eğitim gibi konularda İran’dan destek ve eğitim almıştır. İran etkisi 

nedeniyle pek çok İslamcı grup birbirine yakınlaşmış ve stratejik işbirliğine girmiştir. 

Bu dönemde Menzil grubuyla birlikte hareket eden Hizbullah, grupların rekabeti ve 

tabana dair hesaplar nedeniyle Menzil grubundan ayrılmıştır. Bu ayrılığın bir diğer 

nedeninin ise İslamcı gruplarla ayrı ayrı ilişkilenen İran’ın tavrı olduğu 

söylenmektedir. Kendi rejimini Müslüman ülkelere ithal etmek isteyen İran, destek 

verdiği İslamcı gruplardan Şii mezhebine geçmelerini talep etmiştir.  Hizbullah’ın bu 

talebe sıcak bakmadığı ve Sünni – büyük oranda Şafii yapısını koruduğu  

bilinmektedir. Bu durumun İran’ın Hizbullah’a sırt çevirmesine neden olduğu ve 

Menzil grubuna daha fazla destek verilmesini sağladığı ihtimal dahilindedir.  

1982’de Hafız Esad rejiminin Suriye’nin Hama şehrinde İhvancılara yönelttiği 

katliam ve İran’ın Suriye rejimini desteklemesi, İslamcı gruplar arasında tartışmalar 

ve ayrılıklara neden olmuştur. Hama Katliamı’nı politik bir söylem olarak kullanan 

Hizbullah, İran’la ilişkilerine devam etmiştir. İran’la ilişkilerin ne zaman noktalandığı 

bilinmemekle birlikte bunun 1990ların başına kadar devam etmiş olabileceği, 

Hizbullah – PKK çatışması başlayınca bazı aracı kişilerin çatışmanın durması için 

İran’la görüşmesi de göz önünde bulundurulduğunda ihtimal dahilindedir.  

Hizbullah analizinin önemli bir öğesi de Türkiye’nin laikleşme sürecinde ortaya 

çıkan ‘din karşıtı’ uygulamalardır. Cumhuriyetin ilk dönemlerde benimsenen 

politikalar, İslamcı pek çok yapı gibi Hizbullah’ın devlet karşıtı söylemini oluşturan 

ana etkenlerdendir. İhvancı bir söylem içinde, Allah’ın hükmüyle hükmetmeyen 

devlet rejimini meşru görmeyen bakış açısı, bu yönüyle Türkiye tarihinde söylemini 

güçlendirmek için pek çok ‘delil’ bulan Hizbullah’ın örgütlenme sürecinde bir 

avantaja dönüşmüştür. devletin din politika ve uygulamalarına toplumun verdiği 

tepki, Hizbullah’ın örgütlenme sürecinde bir avantaja dönüşmüştür. Bu anlamda 

Hizbullah, toplumda oluşan din temelli tepkilere, talebin karşılık bulması yönüyle 

‘cevap olmuştur’.  

Tarihsel olarak devlet rejimine din referanslı tepkilerin önemli bir kısmının 

Şeyh Said örneğinde249  olduğu gibi Kürtler arasında etnik-dini referanslarla taban 

bulması, mensuplarının tamamına yakını Kürtlerden oluşan Hizbullah için bir başka 

                                                        
249 Şeyh Said İsyanı’nda etnik ve/veya dini referansların ağırlıkta olduğu tartışmaları bilinmekle birlikte, burada 
Hizbullah’ın Şeyh Said İsyanı’nı ideolojik bir söylem olarak kullandığı tespitinden hareket edilmektedir. Şeyh 
Said İsyanı’nın nasıl bir motivasyonla gerçekleştiği yerine, bunun Hizbullah tarafından söylem düzeyine nasıl 
taşındığına odaklandığımızı belirtmekte fayda vardır. Şeyh Said İsyanı’nın hangi motivasyonlarla gerçekleştiği ise 
tarih disiplininin ilgilendiği bir alandır.  



 249

sosyolojik taban olarak değerlendirilebilir. Kürtlerin tarihsel olarak muhafazakar bir 

toplum olarak betimlendiği göz önünde bulundurulduğunda, Hizbullah’ın mesnetsiz 

bir sosyolojik tabana yaslanmadığı ve süreç içerisinde bir sosyal harekete 

dönüşmesini sağladığı ortadadır.  

Devletin Kürt meselesiyle ‘baş etme biçiminin’ Kürtlerde yarattığı sosyolojik 

durum, Hizbullah’ın gelişiminde de etkilidir. Öncelikle devlet karşıtı tüm söylem 

biçimlerinin Kürtler arasında daha kolay taban bulabileceği, tarihsel koşullar 

değerlendirildiğinde ortaya çıkacaktır. Diğer yandan devlet kaynaklı şiddetin, yerel ve 

tarihsel dinamiklerin bir parçası olarak var olan şiddet kültürünü güçlendirdiği ve 

yaygınlaştırdığı ifade edilmelidir. Bu durumun Hizbullah şiddetini üreten neden 

olmasa da güçlendiren bir etken olduğu vurgulanmalıdır.  

Şiddetin, kendini savunmanın bir aracı olduğunu iddia eden Hizbullah için 

şiddet, amacını gerçekleştirmek için başvurduğu bir araçtır. Bu bağlamda muhalif 

gruplarla yaşanan problemlerde şiddeti bir yöntem olarak uygulayan Hizbullah, 

bölgesindeki diğer İslamcı grupların kendini feshetmesine, Hizbullah’a katılmasına ve 

şiddet yoluyla yok edilmesine neden olmuştur. 1990lara doğru Doğu ve 

Güneydoğu’da örgütlü İslamcı yapılar içinde benimsediği agresif örgütlenme 

politikası ve teorik tartışmalardan çok eylemi önceleyen yapısı nedeniyle Hizbullah, 

bölgedeki en güçlü yapıya dönüşmüştür. Örgütlenme biçimi ve politikası 

değerlendirildiğinde, ideolojik açıdan İslamcı referanslara sahip Hizbullah, 

örgütlenme ve eylemlerde, eklektik yapısına da uygun olarak, bazı sol örgütlerle aynı 

izleği takip etmiştir.  

Hizbullah’ın diğer İslamcı gruplara uyguladığı yöntemlerin, PKK’nin ortaya 

çıktığı dönemde diğer Kürt örgütlerine uyguladığı ‘yöntemlerle’ benzerliği 

vurgulanmalıdır. Biri sol referanslı örgütler arasından sivrilen, diğeri ise İslamcı 

gruplar arasından benzer yöntemlerle sivrilen iki grubun tabanının Kürtlerden 

oluşması, karşılaşmayı ‘kaçınılmaz’ kılmıştır. 1991 yılında başlayan fiili şiddet, 

PKK’den 700’ün250, Hizbullah’tan ise 200’ün üstünde kişinin hayatını kaybetmesine 

neden olmuştur. 1991 – 1996 yılları arasında yoğun olarak devam eden Hizbullah – 

PKK çatışması, Hizbullah tarihinin en karanlık safhalarından biridir. Bir tarafta 

‘varlığına yönelmiş bir tehdide karşı kendini savunmayla’ meşrulaştırılan, diğer 

                                                        
250 Bu rakam Hizbullah tarafından işlendiği bilinen öldürme olaylarını esas almaktadır. 1990larda Güneydoğu’da 
yaşanan bazı faili meçhul cinayetler de katılmak suretiyle bu rakam, kimilerince binlerle ifade edilmektedir. Bu 
konuya dair kesin bilgimiz sınırlı olduğu için, rakamları telaffuz etmekle yetiniyoruz.  



 250

tarafta ise Hizbullah’ın paramiliter bir güç olarak PKK’ye karşı devlet tarafından 

kurulduğu/desteklendiği şeklinde tanımlanan şiddet eylemleri Kürt toplumundan derin 

bir korku ve ayrışmayla sonuçlanmıştır. Devlet tarafından şiddetin her türüne maruz 

kalmış Kürtlerin Hizbullah’ı da devlet şiddetinin bir başka yüzü olarak 

değerlendirmesi şaşırtıcı değildir. Diğer yandan, PKK’de din algısı ve dine karşı 

belirlenen tutum, pek çok dindar Kürdün Hizbullah tarafında yer almasına neden 

olmuştur. Aynı ailede dahi PKK ve Hizbullah mensupları ve/veya sempatizanlarının 

bulunabildiği bir ortamda şiddet gündelik hayatın zorunlu bir parçasına dönüşmüş, 

toplumsal kaos olarak tanımlanabilecek sonuçlar doğmuştur.  

Hizbullah’ın devlet tarafından kurulan ve/veya desteklenen bir örgüt olduğu 

savı, Hizbullah tarihinde tespiti kolay yapılamayacak bir başka unsurdur. Bir yanda 

Kürtler arasındaki yaygın kanaat ve ‘tanıklıklar’, diğer yanda bunu katı bir şekilde 

reddeden ve bağlantılı olduğu iddia edilen JİTEM ve Ergenekon gibi yapıların 

1990larda yaptıkları eylemlerin detaylıca soruşturulmasını parti programına koyan, 

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen, Hüda-Par karşılaştırıldığında, bu duruma 

dair net bir şey söylemenin mümkün olmadığı görülecektir. Hizbullah tarafından 

kabul edilen şey ise, Hizbullah – PKK çatışmasının  devletin işine yaradığı ve çatışma 

başlamadan yapılan görüşmelerde bunun PKK’ye bizzat söylendiğidir. Diğer yandan 

bu dönemin iki grubun hiçbir ‘dış’ etken olmaksızın çatıştığı şeklinde 

değerlendirilmesi bir eksiklik olacaktır. Hizbullah’ın kabul ettiği gibi devletin 

yararlandığı bu dönemden, Hizbullah’ın da güçlenerek çıktığı ortadadır. Dahası 

Hizbullah – PKK çatışmalarının yoğun olarak yaşandığı 1990ların başlarında 

Hizbullah’a yönelik operasyonların azlığı dikkate değerdir. Bu operasyonların 

Hizbullah’ın silahlı şiddetinin neredeyse tamamen bittiği 1990ların sonunda hız 

kazanması, Abdullah Öcalan’ın yakalandığı 1999 yılından sonra artması ve Hüseyin 

Velioğlu’nun öldürüldüğü 17 Ocak 2000 tarihinden itibaren Hizbullah’ın illegal bir 

yapı olarak bitme noktasına gelmesini sağlayan bir aşamaya gelmesi şüpheyle 

karşılanmalıdır. Mevcut tablo, devlet içindeki bazı güçlerin Hizbullah’ın varlığından 

faydalandığını ve PKK’ye karşı savaştığı için tölere edildiği savını güçlendirmektedir. 

Devletin monolitik ve homojen bir varlık olmadığı ve bazen kendi içinde 

çelişen/çatışan ilişkiler bütünü olduğu devleti analiz eden teoriler tarafından sıkça dile 

getirilmektedir. Yine paramiliter grupların doğrudan devletle ilişkili olmak zorunda 

olmadığı ve bu ilişkinin dolaylı ve karmaşık şekillerde gerçekleştiği bilindiğinden, 

Hizbullah – devlet bağlantılarının daha fazla analiz ve çalışma gerektirdiği ortadadır. 



 251

Diğer yandan Hizbullah’ın devletle ilişkisinin olup olmadığına dair net delillerin 

bulunmayışı, Hizbullah eylemlerinin devlete çıkar sağladığı gerçeğinin önüne 

geçemez. Bu tespiti destekleyen yaygın kanının sadece PKK taraftarları arasında 

bulunmadığı, eski Hizbullah üyelerinin önemli bir kısmının da aynı kanıda olduğu 

ifade edilmelidir.  

Beykoz Operasyonu sonrasında birkaç yıl bir dağılma süreci yaşayan Hizbullah, 

2004 sonrasında kamusal alanda Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen STK, 

dershane, platform, miting, gösteri ve konferanslarla yeniden görünür hale gelmiştir. 

Bu dönemin ana özelliği ise daha önce hiçbir eylemini üstlenmeyen ve hiçbir legal 

faaliyette bulunmayan Hizbullah’ın legalleşmesidir. Bu dönemde şiddet, gerektiğinde 

kullanılabilecek bir savunma aracı olduğu sıkça vurgulanarak, Hizbullah’ın 

başvurduğu yöntemler arasından çıkmıştır. Hizbullah’ın bu dönemdeki ana stratejisi 

legal etkinlik, yardımlaşma ve örgütlenme faaliyetleri yoluyla bir taban hareketine 

dönüşmesidir. Bu bağlamda günümüzde Hizbullah’ın geçmişe oranla daha yaygın bir 

örgütlenme ağına sahip olduğu ama bu ağın Hizbullah aidiyetinin geçmişe kıyasla 

daha gevşek olduğu iddia edilebilir. Hizbullah’ın legalleşme aşamasında Lübnan 

Hizbullah’ı, Hamas ve İhvan hareketine benzer şekilde toplumsal tabanda 

örgütlenmeyi ve toplumun devletin sağlamakta yetersiz kaldığı ihtiyaç ve taleplerini 

karşılama yoluyla tabanını genişlettiği söylenebilir.  

Hizbullah bağlantılı olduğu iddia edilen Hüda-Par’ın parti programında yer alan 

Kürt sorunu bölümü, geçmişte neredeyse tüm etnik göstergeleri kavmiyetçilik 

gerekçesiyle reddeden Hizbullah için oldukça yeni ve BDP’yle ortak bir zeminde 

buluşabileceği bir alandır. Tabanın yapıyı dönüştürdüğü savını güçlendiren Kürt 

sorunun çözümü konusundaki talepler, parti yetkililerinin söylemlerinde parti 

programında durduğu ağırlıkta durmamaktadır. Geçmiştekine benzer şekilde daha çok 

İslamcı referanslarla inşa edilen Hüda-Par politik söyleminin Kürtler arasında ne 

düzeyde kabul görebileceğini zaman gösterecektir. Fakat mevcut haliyle Hüda-Par’ın 

politik söyleminin Kürtler arasında yaygın bir kabul görmediği, 2014 yerel 

seçimlerinde alınan toplam 92 bin civarında oy göz önünde bulundurulduğunda 

görülecektir. Mevcut politik söylem ve etkinlikler yoluyla Hüda-Par’ın 200 bin 

civarında oy alma potansiyeline sahip bir parti olarak kalabileceği düşünülmektedir.  

Türkiye’nin bir eksik yüzleşmeler ülkesi olduğu gerçeği, Hizbullah için de 

geçerlidir. Kanaatimizce Hizbullah’ın geçmişle yüzleşmesi ve daha şeffaf bir söylem 

geliştirebilmesi durumunda Kürtler arasında daha yaygın bir meşruiyet zemini 



 252

bulması mümkündür. Bu yüzleşmenin bir yönü geçmişle yüzleşmeyse, bir diğer yönü 

ise gelinen nokta itibariyle ‘kentlileşen’ ve sekülerleşen Kürt toplumunda farklılıklara 

ne düzeyde ‘tahammül’ edileceğidir. Mevcut göstergeler açısından 

değerlendirildiğinde bu yüzleşmenin yapısal olarak çok zor olduğu ifade edilmelidir. 

Bir yanda Hizbullah üyeliği veya şiddet eylemleri nedeniyle cezaevinde yatmış/yatan 

binlerce kişinin varlığının oluşturduğu duygusal yük ve beklenti, diğer yanda 

benimsenen İslamcı perspektifin seküler yaşam merkezli farklılıklara olan 

tahammülsüzlüğü göz önünde bulundurulduğunda Hizbullah’ın mevcut halinden 

farklılaşmasının oldukça zor olduğu görülmektedir.  

Düzenlenen etkinliklerdeki yüksek katılım ve legal alandaki faaliyetler, 

organizasyonlar, kurum ve kuruluşlar göz önünde bulundurulduğunda Hizbullah’ın 

bir sosyal harekete dönüştüğü ortaya çıkacaktır. Aşevlerinden dershaneciliğe, öğrenci 

evlerinden konferans, miting ve gösterilere, sivil toplum kuruluşlarından Hizbullah 

bağlantılı olduğu iddia edilen politik partiye toplumsal tabanda geniş bir temsil 

alanında faaliyet gösteren Hizbullah’ın bir sosyal hareket olarak değerlendirilmesinde 

pek çok açıdan fayda mülahaza edilmektedir. Eksik yüzleşmelere rağmen, 

Hizbullah’ın bir tabanının olduğu ve toplumda beliren bir ihtiyacın karşılığı olarak 

varlığını devam ettirdiği değerlendirilmektedir. Özellikle PKK tabanında Hizbullah’ın 

meşruiyetine dair dile getirilen itirazların yaygınlığı, Kürt toplumunda bir 

kutuplaşmaya neden olmaktadır. Hizbullah ve PKK arasında kalıcı bir ateşkesin 

imzalanmamış olması ve Hizbullah’ı bağlantılı olduğu iddia edilen organizasyonların 

faaliyetlerinin meşruiyetini sorgulayan bakış açısı, Hüda-Par’ın politik alanda var 

olmasıyla birlikte yeni bir gerginlik alanı doğurmaktadır. Nitekim 2014 yerel seçim 

sürecinde Hüda-Par ve BDP tabanı pek çok yerde gerginlikler yaşamış, sonrasında 

bazı Hüda-Par yetkilileri kaçırılmış ve Hüda-Parlı olduğu söylenen bir kişi 

öldürülmüştür. Mevcut tablonun, devam eden ‘barış süreci’ ve Ortadoğu’daki siyasal 

gelişmeler de göz önünde bulundurulduğunda oldukça hassas bir zeminde durduğu 

görülecektir. Bu haliyle ‘barış sürecini’ ve toplumsal dengeleri altüst edebilecek 

potansiyele sahip Hizbullah – PKK ilişkisi, istismara ve yönlendirmeye açıktır. 

PKK’nin, Hizbullah’ın bir sosyal harekete dönüştüğü gerçeğinden kaynaklanan 

gerçekliği kabul etmesinin faydalı olacağı değerlendirilmektedir. Hizbullah’ın 

geçmişle yüzleşmesi ne kadar gerekliyse, yıllarca çatıştığı devletle ‘barış süreci’ 

yürüten PKK’nin de Hizbullah’ın bir sosyal harekete dönüştüğü gerçeğiyle 



 253

yüzleşmesi gerekmektedir. Kalıcı bir barışın koşulları, toplumun çatışmalı tüm 

tabanları arasında gerçekleşmesi halinde mümkün olabilecektir.  

Hizbullah’ı sadece tarihsel olaylar bağlamında okumak, yetersiz bir girişim 

olacaktır. İçkin Teori çerçevesinde Hizbullah’ın kendini nasıl algıladığı ve toplumsal 

belleğini ne şekilde inşa ettiği ve bu süreçte görselliği nasıl oluşturduğu da tezimizin 

odaklandığı ana meselelerden olmuştur. Hizbullah’ta grup aidiyetinin etnik kimlik 

algısı ve dini söylemi belirleyen temel dinamik olduğunu tespit eden çalışmamız, grup 

aidiyetinin de büyük oranda gündelik yaşam pratiklerinin düzenlenmesi ve gündelik 

yaşamın güvenlik ve gizlilik merkezli dizayn edilmesiyle yakın ilişkisini ortaya 

koymuştur. Güvenlik ve gizlilik merkezli düzenlenen gündelik yaşam pratiklerinin 

grup aidiyetini güçlendirirken, söylem ve eylem düzeyinde diğer gruplarla belli bir 

segregasyon yarattığı tespit edilmiştir. Söylem düzeyinde gerçekleşen segregasyon 

sürecinde, gruplar arasında belli oranlarda diyalog devam etmekle beraber şiddeti 

meşrulaştıran söylem yaygınlık kazandıkça segregasyon derinleşmekte, grup aidiyeti 

güçlenmekte ve minimal homojenlikler oluşmaktadır. Farklı nedenlerle yaşanan 

tartışma ve çatışmalar sonucunda oluşan minimal homojenlikler, gruplar arasında 

saflaşmaya ve geçişkenliklerin yok olmasına neden olmaktadır. Bu şekilde benzerlik 

ve aynı prensiplere inanç düzleminde homojenleşen grupların eylem yapabilme ve 

grubu stratejik dönüşümlere ikna etme potansiyeli artmaktadır. Zira bu aşamada grup 

aidiyeti, kendisine benzer pek çok yaşam formunu da dışarıda bırakacak şekilde 

güçlenmiş ve şiddeti meşrulaştıran dil yaygınlık kazanmıştır.  

Şiddet, kontrol edilemez ve öngörülemez bir karaktere sahip olmayıp takibi 

mümkün bazı aşamalardan geçerek fiili şiddete dönüşmektedir. Bu bağlamda fiili 

şiddeti önceleyen ve onun gerçekleştirilebilir olmasını mümkün kılan şey, şiddeti 

meşrulaştıran bir dilin inşası ve yaygınlaştırılmasıdır. Şiddeti meşrulaştıran ana 

argüman ise varlığa yönelmiş tehlikeye karşı kendini savunmadır. Bir toplumsal 

belleğin inşası ve yeni nesillere Hizbullah’ın nasıl bir grup olduğunu anlatmayı 

amaçlayan Hizbullah hikaye ve romanlarında şiddeti meşrulaştıran bir dilin varlığı bu 

savımızı güçlendirmektedir. Hikaye ve romanlarda gerçekleşen bu anlatı Weberyan 

anlamda ideal tipler olarak tanımlanabilecek ve ötekinin şeytani kötücül bir karakter 

olarak tasvir edildiği bir söyleme yaslanmaktadır. Diğer yandan bunun karşısında 

kendini iyiliğin temsilcisi, hatadan münezzeh bir grup olarak tasvir eden bu söylemde 

şiddet, genellikle muğlak referanslarla anlatıya dahil edilmektedir. Şiddetin anlatısının 

hikaye ve romanlardaki bu belirgin yokluğu, söylemde var olan şeyler kadar söyleme 



 254

dahil edilmeyen veya yok sayılan unsurların da incelenmesini gerekli kılmaktadır. Bu 

bağlamda Hizbullah hikaye ve romanlarında şiddet, toplumsal belleğin inşası için 

başvurulan ana referanslar arasında ilk sıralarda yer almamaktadır. Şiddet vurgusu 

yerine feda kültürü ve şahadet anlatıları yoluyla şiddet ima edilmekte, bu yolla bir 

‘bilinç’ kazandırılmaktadır. Saha araştırmalarımız esnasında Hizbullah bağlantılı 

yazılı ve görsel medyada karşımıza çıkan ‘Allah şahadetini kabul etsin’ veya 

diyaloglarda gerçekleşen ve genellikle ‘görüşürüz’ gibi veda sözcüklerinin yerine 

kullanılan ‘Allah seni şehid etsin’ cümleleri, feda kültürünün sınırlarına dair fikir 

vermektedir. Bu feda kültürü içinde, sürgün ‘hicret’, cezaevi ‘medrese-i yusufiye’, 

ölmek ise ‘şehadettir’.   

Hizbullah’ın legal alanda faaliyetlere başlamasıyla, gündelik yaşamın güvenlik 

ve gizlilik temelli yapılanması dönüşmüştür. Bu dönüşüm de Hizbullah aidiyetinin 

geçmişe oranla daha gevşek bir seviyeye inmesine neden olmuştur. Bununla birlikte 

şiddetin ortadan kalkması, daha gevşek bir aidiyet biçimine evrilmekle birlikte, 

Hizbullah tabanının genişlemesine aracılık etmiştir.  

Hizbullah’ta grup aidiyeti, üç katmandan oluştuğunu tespit ettiğimiz aidiyet 

biçimlerinin belirleyici ve dönüştürücü çekirdeğidir. Bu katmanların ikincisi dinin 

ideolojik bir söylem biçimi olarak inşasıdır ve büyük oranda grup aidiyeti 

çerçevesinde üretilen söylem tarafından belirlenmektedir. Bu söylem ise teorik 

tartışmalardan çok eylemselliği önceleyen ve daha genç kitleler arasında cazibesi 

bulunan bir yapı arz etmektedir.  

Grup aidiyeti ve ideolojinin temsil edildiği bir zemin olarak görsel alan, 

Hizbullah tarafından önemsenmekte ve pek çok kulvarda kullanılmaktadır. Kamusal 

alanda gerçekleştirilen etkinliklerde ortaya çıkan görselliğin grup aidiyetini 

güçlendirdiği ve ima ettiği meşruiyet zemini nedeniyle Hizbullah tabanını genişlettiği 

düşünülmektedir. Dışarıya bir ima ve güç göstergesi olarak yansıyan bu durum, 

içeriye ise ‘otoriter bir tavsiye’ olarak yansımaktadır. Bedenin görselliğini dolaylı 

araçlarla kontrol eden bu otorite, Hizbullah kimliği için ‘kabul edilebilir’ formların 

yaygınlaşmasına aracılık etmektedir. Bu anlamda bu otoritenin, sunduğu görsellik 

açısından, en görünür olduğu alan kadın ve çocuk bedenidir. Karar alma 

mekanizmalarında yoklukları veya eksiklikleri ‘nitelik ve İslam hukukunda kadının 

üstlenemeyeceği görevler’ gibi gerekçelerle meşrulaştırılan kadınlar, kitlesel 

gösterilerde ön plandadır. Kadın bedeninin ulus-devlet süreçlerinde ne şekilde biyo-

iktidarın malzemesine dönüştürüldüğü, ilgili bölümde tartışılmıştır. Kanaatimizce 



 255

Hizbullah için de kadın ve çocukların sağladığı görsellik, kadın bedeninin politik bir 

söylemin meşruiyeti için inşasına katkıda bulunmaktadır. Bununla birlikte 

vurgulanması gereken bir unsur da, Hizbullah’ta kadınların gündelik yaşamını ve 

aidiyet biçimlerini merkeze alacak çalışmalara duyulan ihtiyaçtır.  

Hizbullah’ta etnik aidiyet, folklorik bir unsur olarak varlığı gündelik yaşam 

pratiklerine eşlik eden ama İslamcı söylem nedeniyle etnik aidiyete yapılan doğrudan 

vurguların yaftalandığı ve dışlandığı bir yapı arz etmektedir. Bununla birlikte Kürt 

kimliğine vurgunun legalleşme faaliyetleri ile birlikte görünür hale geldiği ve politik 

partinin kuruluşundan sonra Kürt meselesiyle ilgili söylemlerde artışın yaşandığı 

kaydedilmelidir. Diğer yandan bireysel diyaloglarda görünürlüğü ve vurgusu daha 

fazla olan Kürtlük, grup söyleminde aynı oranda yer almamaktadır. Bu nedenle 

bireysel düzlemde var olan bir olgunun, grup söyleminde yeterince temsil edilmediği 

düşünülmektedir.  

Kürt kimliği, Hizbullah söyleminde dini referanslarla ‘kabul edilebilir’ bir 

zemine dönüştürülmektedir. Hizbullah’ta etnik kimliğin Şeyh Said, Selahaddin 

Eyyubi gibi karakterler üzerinden söylem alanına taşındığı düşünüldüğünde, dini 

milliyetçilik olarak tanımlanabilecek emarelerinin varlığından bahsedilebilir. Bu 

bağlamda Hizbullah için etnik kimlik, İslamcı bir dünya görüşünü reddetmediği 

sürece kabul edilebilirdir. Kürt kimliğinin söylem düzeyinde var olması da ancak dini 

referanslara eşlik ettiği sürece mümkündür. 



 256

EK: Hizbullah Yetkilileriyle İnternet Yoluyla Yapılan Yazılı Görüşme 

 

Aşağıdaki metin, Hizbullah’ın resmi internet sitesi olarak kabul edilen 

www.huseynisevda.biz’e gönderilen ve aynı yolla cevapları alınan yazılı görüşme 

metnidir. Soruların bir kısmına, bizim de ‘sorulara cevap verme zorunluluğu 

bulunmadığını’ belirtmemiz neticesinde, cevap verilmemiştir.  

 

 

Bismihi subhanehu  

Hamdele, salvele 

Öncelikle şunu belirtmekte yarar var. Sorduğunuz soruların çoğunun 

cevabını ‘savunmalar’ adıyla yayınlanan kitap, Hizbullah manifestosu, Kendi 

dilinden Hizbullah, Hizbullah Rehberinin yayınladığı mesajlar ve mülakatlarda 

bulabilirsiniz. Ayrıntılar için bu yayınlardan ve mesajlardan istifade etmenizde 

yarar vardır. 

 

1–Hizbullah hakkında genel bir bilgi verir misiniz? 

(Cevap verilmedi) 

2–Hizbullah cemaati nasıl bir cemaattir? 

(Cevap verilmedi) 

3–Hizbullah mensupları genel olarak hangi sosyal ve ekonomik arka plandan 

gelmektedir? 

Hizbullah cemaati içinden çıktığı toplumun tüm sosyal tabakalarını 

bünyesinde barındıran, ancak genel olarak toplumun mustazaf ve orta 

kesiminden olan insanlardan müteşekkildir.  

4–Hizbullah nasıl bir ortamda ve nasıl bir ihtiyaca cevap olarak oluştu? 

(Cevap verilmedi) 

5–Kısa bir sürede Kürt halkının kayda değer bir kesiminin teveccühünü kazanmış 

olma başarısının altında yatan temel nedenler nelerdir? 

Hizbullah Cemaatinin, toplumun inanç, örf, adet ve fıtratına uygun bir alt 

yapısı olduğundan toplumda teveccüh görmesi doğaldır. Bilindiği gibi Hizbullahi 

hareketin yeşerdiği coğrafya bindörtyüz yıldan beridir İslam ile müşerref olan 



 257

bir coğrafyadır. Halkımız Müslümandır. Böyle bir toplumda Hizbullah 

Cemaatinin teveccüh görmesi doğaldır. 

6–İslam’ı referans alan bir cemaat olarak ‘şiddet’ konusunu nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

Bizim silahlı propaganda diye bir yöntemimiz yoktur. Bu konuyla ilgili 

değişik münasebetlerle görüşümüzü beyan etmişiz. Kısaca İslam’ı öğrenme, 

gereğini yaşama ve bunun etrafında örgütlenip insanlara tebliğ etmeye engel 

olunmadığı ve varlığımızı tehdit edecek bir saldırı söz konusu olmadıkça 

başkasına karşı güç kullanma gibi bir düşüncemiz yoktur. 

7–Hizbullah için silah, mücadelesinin bir aracı mıydı? 

Bir önceki soruda bunun cevabı verildi. 

8–Cihat hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Cihad; davet, tebliğ, iyiliği emredip kötülüğü sakındırmaktan başlayıp 

mukatele denilen bugünün tabiri ile silahlı savaşa kadar varan geniş anlamlı bir 

kavramdır. Cihattan kastınız mukatele ise zaten yukarıdaki soruların cevabında 

verdik. 

9–Hizbullah’ın diğer İslami gruplarla çatışmasının nedenleri nelerdir? 

(Cevap verilmedi) 

10–Menzil grubuyla çatışmanın nedenleri nelerdi? 

(Cevap verilmedi) 

11–Vahdet grubuyla yaşadığınız sorunların kaynağı nedeni neydi? 

(Cevap verilmedi) 

12–Zehra grubu hakkında ne düşünüyorsunuz ve Zehra grubuyla yaşanan 

sıkıntının nedeni neydi? 

(Cevap verilmedi) 

13–Türkiye’nin batısındaki İslami grup ve oluşumlar hakkında fikirleriniz 

nelerdir? Onların yarattığı kanaatler ve yaptıkları davranışlar nedeniyle Hizbullah 

cemaatinin zarar gördüğünü düşünüyor musunuz? 

(Cevap verilmedi) 

14–PKK hakkındaki fikirleriniz nelerdir? 

(Cevap verilmedi) 

15–PKK ile çatışma nasıl başladı ve sizce bunun nedenleri neydi? 

(Cevap verilmedi) 

16–PKK ile sona eren çatışma ortamı hakkında ne düşünüyorsunuz? 



 258

(Cevap verilmedi) 

17–Laik rejimi yıkıp yerine Şeriat esaslı bir yönetim kurmayı hedefleyen bir grup 

olarak Hizbullah, yaptığı eylemlerin ne kadarında devletle karşı karşıya geldi? 

Huseynisevda.biz sitesinde yer alan “Polis ve Jitem’in ifsat yöntemleri” ve 

belirttiğimiz diğer kaynaklarda ayrıntılı cevabı vardır. 

18–Hizbullah’ın PKK ile çatışma döneminde dile getirilen ‘derin devletle’ 

işbirliği ithamları hakkında ne düşünüyorsunuz? 

(Cevap verilmedi) 

19–Hizbullah’ın devletle bazı menfaat ilişkileri geliştirdiği ithamları konusunda 

ne söylersiniz? 

Bizim devlet ile menfaat ilişkilerine girdiğimiz konusunda somut bir iddia 

bilmiyoruz. Bu konuda somut bir bilgi varsa iletin. 

20–İran ve Şia hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Biz ehli kıbleyi kardeş biliyoruz. Kardeşler hakkındaki hukuka riayet etmek 

istiyoruz. Bu nedenle mezhep, meşrep, tarikat ve İslami gruplar arasındaki 

farklılıkların konuşulmasından ziyade ortak noktalarda birleşip yardımlaşarak 

ortak amaç ve hedefler için ortak düşmana mücadele edilmesi gerektiğine 

inanıyoruz. Bunun için İslami oluşumlar hakkındaki farlılıklarımızın aleni 

ortamda fitne oluşturacak şekilde tartışılıp gündem edilmesi taraftarı değiliz. 

21–Hizbullah’ın İran’la fikri ve/veya fiziki bir bağı oldu mu? Olduysa bunun 

boyutları nelerdi? 

Bizim fikri yapımız manifestomuzda ilan edilmiştir. Bu çerçevede ehli kıble 

olan herkes ile fikri birlikteliğimiz vardır. İslam ortak paydasında tüm 

Müslümanlar ile yakınlığımız vardır. Ancak Hizbullah bağımsız bir cemaattir 

hiçbir devlet, cemaat, örgüt veya oluşumun, devamı veya oluşturduğu bir cemaat 

değildir. 

22–Menzil grubunun İran bağlantıları hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Bu sorunun muhatabı biz değiliz. Kendilerinin açıklama yapması gerekir. 

23–Suudi Arabistan ve körfez ülkelerinin siyasal ve dini yapısı hakkında 

fikirleriniz nelerdir? 

Suudi ve Körfez ülkelerinin pek çoğu maalesef halklarının iradesine 

dayanan meşru yönetimler değildir. Birinci dünya savaşı sonunda oluşan siyasi, 

askeri ve iktisadi şartlar gözetilerek işgalci devletlerin özellikle İngilizlerin 



 259

oluşturduğu yönetimlerdir. Kendi halkının çıkarlarını korumaktan çok, kendi 

şahsi ikballeri ve batının çıkarları doğrultusunda çalışan yönetimlerdir. 

24–İhvan–ı Muslimin hakkında ne düşünüyorsunuz? 

İhvan, dağılan İslam birliğinin kurulması için başta Mısır’da kurulan daha 

sonra tüm İslam coğrafyasını kapsayan bir İslami ihya hareketidir. Bugün 

dünyada varlığını sürdüren hemen tüm İslami hareketlere ya direk kaynaklık 

etmiş ya da kültürel olarak katkı sunmuştur. Bu anlamda tecrübe ve eserleriyle 

Hizbullah hareketine katkı sağlamıştır. 

25–Hizbullah hangi ilmi ve entelektüel kaynaklardan beslendi? Referans 

aldığınız, özellikle yararlı gördüğünüz yazarlar, kitaplar hangileridir? 

Biz İslam kültür külliyatı içerisinde bulunan eski yeni tüm kaynaklardan 

istifade etmeye çalışıyoruz. Kendimizi belirli kitap ve kaynak ile sınırlamıyoruz.  

26–Kürt sorunu hakkında ne düşünüyorsunuz? 

(Cevap verilmedi) 

27–Mensuplarının önemli bir kısmı Kürt olan bir oluşum olarak Türkiye’de Kürt 

sorunun çözümü konusundaki fikirleriniz nelerdir? 

(Cevap verilmedi) 

28–Suriye’deki iç savaş hakkında ne düşünüyorsunuz? 

(Cevap verilmedi) 

29–Suriye Kürtleri hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Suriye’deki Kürdler baas yönetimi altında çok mağduriyetler yaşadı. 

Kimlikleri ve vatandaşlıkları kabul edilmedi. Sınırın bu tarafındaki kardeşleri 

ile aralarına mayınlar ve dikenli teller döşendi. Bu açıdan bakıldığında bu 

taraftaki kardeşlerinden daha fazla mağdur edildiğini söyleyebiliriz. 

30–Suriye’de Kürtlerin PYD öncülüğünde kanton olarak özerkliklerini ilan etmiş 

olmalarını nasıl değerlendiriyorsunuz? 

(Cevap verilmedi) 

31–El–Kaide ve bağlantılı oluşumlar ile Suriye Kürtleri arasında yaşanan 

gerginlik ve çatışma hakkındaki fikirleriniz nelerdir? 

(Cevap verilmedi) 

32–Beykoz Operasyonu sonrasında cemaat bir özeleştiri sürecine girdi mi? 

Biz Müslüman olarak her gün “bugün Allah için ne yaptım” diyerek 

özeleştiri yapmak gerektiğini düşünüyoruz. Her gün Allah’a karşı görevimizi 

yerine getirdim mi, kulluk görevlerimi ifa ettim mi diye muhasebe yapılmasını 



 260

tüm arkadaşlarımıza tavsiye ediyoruz. Bu bakımdan Cemaat olarak yapmak 

istediklerimiz ve yaptıklarımız hakkında yaşanan olumsuzlukları sürekli 

muhasebe ve muhakeme yapıyoruz. Bir hareket karşılaştığı ve yaşadığı olumlu 

ve olumsuz tüm olayları değerlendirir. Eksiklik ve kusurlar varsa onları telafi 

etmeye çalışır. Yaşananlardan ders ve ibretler çıkarıp bunlardan tecrübe olarak 

istifade eder. 

33–Beykoz Operasyonu sonrasında cemaat herhangi bir zihinsel dönüşüm yaşadı 

mı? 

Cemaat; ilke, prensip, inanç ve düşünceleri açısından zihinsel dönüşüm 

yaşamamıştır. Ancak zaman ve şartların değişmesiyle kendisini yenilemesi, 

strateji ve programlarını zaman ve şartlara göre geliştirmesi de İslami hareket 

ve mücadelenin bir gereğidir. 

34–Sivil Toplum Kuruluşları nasıl bir perspektifle kuruldu? 

Kast ettiğiniz STK hangisi ise bu sorunun muhatabı onlardır. 

35–Siyasal Parti kararı nasıl alındı ve neden partileşme ihtiyacı duyuldu? 

Kastınız Hüda Par ise bu soruyu kendilerinden sorunuz. 

36–Bir siyasal parti olarak HÜDA–PAR’ın hedefleri nelerdir? 

Bu soruyu Hüda Par’a sorunuz. 

37–Yerel seçimler katılacağınız ilk seçimler olacak. Seçimden beklentileriniz 

nelerdir? Nerelerde seçimi kazanma beklentileriniz var? 

Bu soruyu Hüda Par’a sorunuz. 

38–Seçim çalışmaları döneminde BDPlilerle yaşanan gerginlikler hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

Bu soruyu Hüda Par’a sorunuz. 

39–BDP’lilerle yaşanan gerginlikler Cemaatin yeniden silahlı mücadele 

aşamasına geçmesine neden olur mu? 

Biz on yılı aşkın bir süredir PKK ve uzantılarının Müslüman halka yaptığı 

saldırılara rağmen sabrediyor, tekrar doksanlı yıllardaki gibi olayların 

yaşanmaması için elimizden gelen gayreti göstermeye çalışıyoruz. Ancak karşı 

taraftan sürekli saldırı ve tahrikler devam ediyor. Bu duruşumuz ve sabrımız 

saldırıların devamı ve niteliğine bağlıdır. Saldırılar inancımızı yaşamak ve bunu 

gelecek nesillere ulaştırmayı engelleme durumuna gelirse davamızı ve Müslüman 

kardeşlerimizi  savunmayı, saldırıları bertaraf etmeyi İslami bir görev ve 

sorumluluk olarak görürüz. 



 261

40–Yerel ve genel seçimlerde bazı belediyeleri ve milletvekilliklerini almanız 

durumunda nasıl bir politika benimseyeceksiniz? 

Bu soruyu Hüda Par’a sorunuz. 

41–Kürt sorununun çözümü konusunda bir programınız var mı? 

(Cevap verilmedi) 

42–Hizbullah davasından kaç kişi yargılandı, bunların kaçı ceza aldı? 

Hizbullah davasında 1991 yılından itibaren on binlerle ifade edilecek sayıda 

insanımız Hizbullah’a mensup olduğu iddiası ile yargılandı. Bazı kaynaklar 

bunu yirmi dört bin, yirmi beş bin olarak göstermektedir.  

43–Hizbullah davasından kişiler genelde hangi gerekçelerle yargılandı? 

Hizbullah davasında yargılanan insanların yüzde doksandan fazlası 

Hizbullah’a üye olma ve yardım etme gerekçesi ile yargılandı. Hizbullah 

Cemaatine üye olmanın delili olarak da genellikle camilerde ders halkası 

oluşturma, ders alma ve ders verme olarak gösterildi. Camide ders verme ile 

silahlı örgütün dağdaki elemanı aynı statüde kabul edildi. Camide ders verilen 

elifba ve siyer kitapları da suç unsuru kabul edilerek el konuldu. 

44–Şu an cezaevlerinde kaç Hizbullah mensubu yatmaktadır? Bu kişilere isnat 

edilen suçlar nelerdir? 

Şu anda Cezaevine üç yüz civarında Hizbullah Hükümlüsü vardır. Bunların 

üçte ikisi müebbet hapis cezası alan hükümlülerdir. Geri kalanlar Hizbullah 

üyesi iddiasıyla yargılanıp ceza alanlardır. 

45–Sizce Hizbullah cemaati düşünce sisteminde ve eylemlerinde herhangi bir 

hata yaptı mı? 

Hizbullah, düşünce sistemini Kur’an ve sünnetten aldığı için bu konuda bir 

hata ve yanlışlıktan söz etmek mümkün değildir. Bizim düşüncemiz vasat ve 

mutedildir. Kur’an ve Sünneti temel kaynak olarak ele aldığımız için kendimizi 

bunlara göre dizayn etmeye çalışıyoruz. Eylemelere gelince; biz bilerek ve 

isteyerek İslam’a aykırı bir şey yapmadık. Yani cemaatin planlamalarında ve 

çözümlerinde gayri İslamilik söz konusu değildir. Ancak uygulamada bireyler 

eylem icra ederken istenmeyen hatalar olmuş olabilir. Bunlarda istisnai 

durumlardır. 

46–Geriye dönmek mümkün olsaydı Hizbullah neleri yapmazdı? 

Geriye dönmek mümkün olmadığından bu konu üzerinde durmaya gerek 

yoktur. 



 262

47–Sizce devlet neden Beykoz operasyonunda ele geçirilen arşivleri 

paylaşmıyor? 

Beykoz’daki arşivlerin paylaşılmamasının hukuki ve siyasi olarak iki yönü 

var. Hukuki olarak bunların mahkemelere gönderilmemesi kabul edilemez. On 

binlerle ifade edilen sayıda insan bu belgelerde ismi geçtiği için yargılanıp 

cezalandırıldı. Ancak bu deliller şahsın dosyasına ve mahkeme arşivine 

alınmadığı için polis işine geldiği belgeleri suç delili olarak dosyaya aldı, 

istemediğini almadı. Bu şekilde delil ihdas edip bunlar üzerinde oynama yaptı. 

Ancak sanık ve avukatları bunların asıllarına ulaşamadığı için lehine olabilecek 

delillere ulaşmalarına izin verilmedi. Delil dosyaları mahkeme dosyasına 

aktarılmadığı için mahkemeler polislerin fezlekelerde iddia ettikleri üzerinde 

cezalandırmalara gittiler. Polis, savcı, mahkeme ve Yargıtay el birliği ile dosyada 

olmayan deliller ile Hizbullah zanlılarına ceza verip içeri attılar. Sadece bu 

belgelerde ismi geçtiği için insanların malvarlıklarına, dükkânlarına el koydular. 

Bu belgeleri paylaşmamanın siyasi yönü de Hizbullah üzerinde başlattıkları 

kara propagandanın açığa çıkmaması içindir. Zira Hizbullah hakkında her türlü 

hakaret, dezenformasyon ve iftira ile toplumda yanlış algı oluşturmak için 

büyük bir kampanya başlatıldı. İddia ettikleri suçlamaların çoğunu tekzip eden 

bilgi ve belgeler bu arşivlerde mevcuttur. Bunların açığa çıkmaması için hukuka 

ve teamüllere aykırı olarak bunu on beş yıldır mahkemelerden ve kamuoyundan 

saklamaktadırlar. 

Önemli bir nokta daha vardır. Bu da Hizbullah Cemaatinin arşivinde yer 

alan ve devletin kirli yüzünü açığa çıkaracak olan bazı bilgi ve belgelerin ortaya 

çıkmasını engellemektir. Devletin gayri resmi yollarla kaçırma, infaz etme, 

ajanlaştırma, şantaj vb. pek çok uygulamaları vardır ki eğer bu arşiv 

yayınlanmış olsaydı bunlar net olarak ortaya çıkacaktı. 

48–Sizce kamuoyunda ve medyada Hizbullah doğru ve gerçekçi bir biçimde 

anlatılıyor mu? Anlatılmıyorsa doğru anlatılmayan şeyler nelerdir? 

Doksanlı yıllardan beri Doğu Perincek’in aydınlık grubu, sol ve PKK 

medyasının oluşturduğu algı halen Türkiye medyasında hâkimdir. Bölgemizde 

insanların çoğu bizi tanıdıkları için medyadaki karalama amaçlı yayınlara itibar 

etmemektedir. Ancak bölge dışında insanları gerçek bilgiler ile aydınlatma 

imkânı olmadığı için birçok insan bizi aleyhimizdeki medya vasıtasıyla 



 263

tanımaktadır. Bu da hakkımızda toplumda yanlış algı oluşturmaya neden 

olmaktadır. 

49–Hizbullah hakkında yanlış kanaatleri düzeltmek isteseydiniz, neleri 

değiştirmek isterdiniz? Nasıl? 

Hakkımızdaki yanlış kanaatlerin düzeltilmesinin yolu gerçek bilgilerin 

kamuoyu ile paylaşılmasıdır. Kişileri kendilerini tanımladıkları gibi tanımak ve 

bilmek gerekir. Bu nedenle bizim hakkımızda yazı yazan, araştırma yapanların 

bize kin ve düşmanlık besleyen kesimlerin bilgilendirmeleri ile değil, kesinliği 

belli olan deliller ve bilgiler ile çalışmalıdırlar. İnsanlar, tanımadıkları kişi ve 

kesimler hakkında değerlendirme yapmazdan evvel empati yapmaları gerekir. 

İnsanlar temel insani ve ahlaki ilkelere uyarlarsa bir sorun da kalmayacaktır. 

50–Sizce ideal bir devletin yönetim biçimi nasıl olmalıdır? 

Yönetim biçiminde asıl olan hükmün ve kaynağının İslami/Kur’ani 

olmasıdır. Yani İslami bir hükümetin olmasıdır. Bizim tercihimizde İslam’ın 

hakim olduğu bir Cumhuriyet yönetimidir. 

51–İslam ve demokrasi konusunda ne düşünüyorsunuz? 

Demokrasi mevcut beşeri sistemler içinde en ileri ve gelişmiş yönetim şekli 

olabilir. Ancak bizim inancımıza göre İslam’ın insanlığa kazandırdığı ve 

getirdiği adil yönetim şeklinden çok geridir. 

52–Sizce toplumların günümüzde yaşadığı ekonomik, politik ve sosyal sorunların 

nedenleri nelerdir? Bunlar nasıl çözülebilir? 

Farklı sosyal, kültürel, dini, mezhepi toplumlarda sorunlar nispi olarak 

farklılık arz etmekle beraber, genel anlamda ekonomik refah için; Rahman olan 

Allah, yeryüzündeki gelmiş, geçmiş ve gelecek tüm kulları için ihtiyaçlarından 

çok daha fazla rızık vermiştir. Adilce dağıtıldığında hiçbir sorun 

yaşanmayacakken menfaate dayalı beşeri sistemlerle yönetilen günümüz 

kapitalist ülkelerin her şeyi kendilerine pay etmesinden dolayı bu gün tüm 

insanlık içinde ekonomik, politik ve sosyal sorunlar yaşanmaktadır. Bize göre 

günümüz dünyasında yaşanan tüm sorunların çözümü İlahi adalete dayalı 

İslami yönetimdir. 

53–Türkiye’nin uluslararası politikaları hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Komşular ile hatta tüm dünya ile sıfır problem anlayışı güzel olmakla 

beraber pratikte tüm komşularla sorunlu olması bir çelişkidir. Suriye 

konusunda daha temkinli ve sağduyulu hareket edebilseydi iç savaş bu aşamaya 



 264

gelmeden arabuluculuk yapabilecek bir siyasi konumu vardı. Türkiye’nin ABD 

ve AB ile olan ilişkileri denk, bağımsız ve halkımızın yararına değildir. 

54–İsrail’in Orta Doğu’daki durumu hakkında ne düşünüyorsunuz? 

Biz İsrail’i; Siyonist, İşgalci, gayri meşru ve zorba bir terör rejimi olarak 

görüyoruz. Hiçbir şart ve statü talebinde bulunmadan işgal ettiği İslam 

topraklarını terk etmelidir. Bu topraklar İslam toprağıdır. Bu gün bu 

topraklarda kısmi bir etkinlik elde etmiş olsalar da Müslümanların, Allah’ın 

“çevresini mübarek kıldığı” bu toprakları Siyonistlerden kurtaracaklarına 

inanıyoruz. 

55–Amerika ve Avrupa ülkelerinin Orta Doğu politikaları hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

–Bugün İslam coğrafyasında yaşanan sorunların temel nedeni ABD ve 

Avrupa ülkeleridir. Yüzyıllardır göz diktikleri İslam coğrafyasını daha rahat 

sömürebilmek için, sürekli sun’i sorunlar ve kaos üreterek Müslümanları 

birbirleri ile kavgalı hale getirip kukla yönetimlerle birlikte, halkların 

kaynaklarını sömürmekte ve iradelerini de baskı altına almaktadırlar. 

56–Kadınların toplumsal yaşamdaki temsiliyetleri hakkında ne düşünüyorsunuz? 

–Allah insanı bir erkek ile bir kadından yaratmıştır. Beşeriyetin yarısını 

oluşturmaktadırlar. İslam’ın kadınlar için koyduğu ölçülere riayet etmeleri 

şartıyla fıtratlarına uygun her alanda bulunabilir. 

57–Kadınların iş yaşamındaki ideal durumu nasıl olmalıdır? 

–İslam’da özel mülkiyet hakkı vardır. Bu hak çerçevesinde aile içinde 

kadının kendisine özel mal varlığı olabilir. Bu nedenle İslam Hukukunun izin 

verdiği ölçülere riayet edilmek şartıyla ticaret de yapabilir, başka bir kurumda 

da çalışabilir. 

58–İdeal bir çocuk eğitimi nasıl olmalıdır ve neye dayanmalıdır? 

Bu sorunun cevabı için bir kitap yazmak gerekir. Her şeyde olduğu gibi bu 

konuda da İslami ölçü ve Hz. Peygamber efendimizin uygulamaları esas 

alınmalıdır. 

59–Feminizm hakkında ne düşünüyorsunuz? 

–Feminizm, kadının yaratılışına terstir. Başta Siyonizm olmak üzere 

uluslararası emperyalizm kadını asli yapısından uzaklaştırıp ekonomik bir meta 

haline getirmek için ortaya çıkarılan bir akımdır. Kadının yapabileceği ve 

yapamayacağı işler olduğu gibi erkeğin de yapabileceği ve yapamadığı işler 



 265

vardır. Bu bakımdan kadının kendi yaratılışına uygun olmayan işlere 

zorlanması zülüm olduğu gibi erkeğin yaratılışına uygun olmayan işlere 

zorlanması da zulümdür. 

60–Kadın ve erkek eşit midir? Eşitse nasıl, değilse neden eşit değildir? 

–Hukuk önünde ve temel insani haklarda eşittirler. Ancak kadın ve erkeğin 

biyolojik yaradılışları itibariyle eşit olduğunu iddia etmek akıl kârı değildir. Bu, 

üzerinde tartışma yapılamayacak derecede açıktır. Neden eşit olmadığının 

cevabı yaradılışlarındadır. Erkeği de kadını da yaratan Allah her birine ayrı 

görevler ve özellikler bahşetmiştir. Yaradılışta bahşedilen bu özelliklere dikkat 

edilir ve herkes verilen görevlerine riayet ederse hiçbir sorun yaşanmayacaktır. 

61–Emri Bil Ma’ruf Nehyi ‘Anil Münker konusunda ne düşünüyorsunuz? 

İyiliği emretme ve kötülükten sakındırma toplumların ıslahı için Allah 

(cc)’ın Müslümanlara emrettiği bir farizadır. Her Müslüman fert, gücü 

nispetinde bunu yerine getirmekle mükelleftir. Ancak bunu en iyi şekilde devlet 

veya bunun küçük modeli olan Cemaatler gibi organize güçler yapabilir. Çünkü 

fertlerin yapabilecekleri sınırlıdır. 

62–Eşcinsellik hakkında ne düşünüyorsunuz? 

–Eşcinsellik insan fıtratına aykırı, toplumu, aile hayatını ifsat eden, İslami 

otoritenin koruma altına aldığı nesil emniyetini ortadan kaldıran cinsi bir 

sapıklıktır ve hastalıktır. İslam toplumu bu tür sapıklıkların ve hastalığın önüne 

geçmek için gereken her türlü tedbirleri almalıdır.  

63–Hünsalık ve çift cinsiyetli doğma konularında nasıl bir çözüm yolu 

uygulanabilir? 

Hunsalık kişinin kendi tercihi ve iradesi dışında doğuştan olan bir 

durumdur. Bu tür insanlara doğuştan değişik uzuvlarında engelli olarak doğan 

insanlar gibi bakılabilir. İslam fıkhı bu tür insanlar konusunda yüzlerce yıldan 

beri hüküm koymuş ve bu konudaki sorunlara çözümler getirmiştir. Bu 

durumlarda Müslüman hekimler, biyologlar ve İslam âlimleri ilim ve tekniğin 

gelişimini de göz önüne alarak müdahalede bulunabilirler. Bu durumlarda her 

hastanın şartları farklı olabileceğinden genel değerlendirme yapılamaz. 

64–İran cinsiyet değiştirme ameliyatlarının en çok yapıldığı ülkelerden biridir. 

İran’da cinsiyet değiştirme ameliyatlarının dini ve resmi otoritelerin onayıyla 

yapılıyor olması konusunda ne düşünüyorsunuz? 



 266

Cinsiyet değiştirmeden kasıt hünsalık durumunda yapılan tercih 

kastediliyorsa yukarıda dile getirildiği gibi her hastanın kendi durumu dikkate 

alınarak İslam alimleri ve Müslüman doktorların karar vererek yapabilir. 

Ancak tıbbı bir zorunluluk olmadan cinsiyetin değiştirilmesi fıtratın 

değiştirilmesi anlamına geleceği için İslam alimleri buna cevaz vermemişleridir. 

İran’da da bu tür ameliyatlara cevaz verildiğini bilmiyoruz. 

65–Diyanet İşleri Başkanlığı ve Diyanetin din anlayışı hakkında ne 

düşünüyorsunuz? Bu bağlamda devlet ve din ilişkisi hakkındaki fikirleriniz nelerdir? 

Diyanet teşkilatının kuruluş amacı; halkın dinini yaşamasına yardımcı 

olmak değil, dini dizayn etmektir. Halkın fıkhi sorunlarının çözümü için 

araştırma yapma, dini kurumların inşası veya kullanılacak dokümanların temin 

edilmesinde yardımcı olma gibi alanlarda hizmet etmek için bir koordinasyon 

anlamında böyle bir teşkilat olabilir. Ancak Müslümanlara resmi ideoloji ve 

mezhep dayatmada kullanılacak bir teşkilata karşıyız. 

66–Fethullah Gülen cemaati ve onların Hizbullah hakkındaki yaklaşımları 

konusunda ne düşünüyorsunuz? 

Fethullah Gülen Cemaati ve özellikle onlara bağlı polis ve yargı teşkilatında 

bulunan elemanlarından en çok zarar görenin Hizbullah Cemaati olduğunu 

rahatlıkla söyleyebiliriz. Başta kendilerini müdetil islami bir yapı olarak takdim 

ediyorlardı. Ancak devletin kurumlarına yerleştikten sonra devleti ve toplumu 

kendilerine göre düzenlemeye çalıştıkları görüldü. Kendilerinden başka hiçbir 

İslami camia ile işbirliği ve yardımlaşmaya yanaşmadılar. Kendilerine hizmet 

etmeyen ya da kendileri için sakıncalı gördükleri tüm kesimleri değişik 

komplolar ve karalamalar ile etkisiz kılmaya ve devlet gücünü de kullanarak 

bertaraf etmeye çalıştılar.  

67–PKK ve onun din hakkındaki yaklaşımı, fikirleri hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

PKK, dünyadaki diğer Marksist Leninist gruplar gibi materyalist temeller 

üzerinde kurulmuş bir örgüttür. Her ne kadar son birkaç yıla çıkar amacıyla 

İslami bir söylem geliştiriyorsa da seküler bir harekettir. Bu anlamda bir 

Müslümanın böyle materyalist düşünceye sahip bir hareketi tasvip etmesi veya 

hoş görmesi beklenemez. 

68–Sivil cumalar hakkında ne düşünüyorsunuz? 



 267

Sorunuzdaki maksat hutbelerin Kürtçe okunması ise doğrudur. Hutbe 

cumanın bir parçasıdır. Müslümanların haftalık toplantısı anlamına gelen Cuma 

hutbelerinin halkın en iyi anlayacağı bir şekilde okunması doğru olandır. Ancak 

namazla ilişkisi olmayan, vakit namazlarını kılmayanların Cuma namazını siyasi 

malzeme olarak kullanmak için bunu yaptıkları açıkça ortadadır. 

69–Anadilde eğitim konusunda ne düşünüyorsunuz? 

Her insanın eğitimini anadilinde alması tabii haklarındandır. Devlet; 

imkanlarını halkın anadilde eğitim alması için kullanmalıdır. Çok küçük etnik 

gruplara bile talep etmeleri halinde devlet tarafından kendi dillerinde eğitim 

almaları için imkân sunmalıdır. 

70–Hizbullah ümmetçi bir perspektifi benimsemesine rağmen neden Kürt 

olmayan Müslümanların teveccühünü görmedi? 

Biz bu tespite katılmıyoruz. Ancak çıkış noktamızın Kürdistan olması 

hasebiyle bu bölgede teveccühün, diğer taraflara nispeten daha fazla olması 

doğaldır. Bu sorunun cevabı da ilk başta verdiğimiz kaynaklarda doyurucu 

olarak yer almaktadır. 

71–Hizbullah içinde Kürt olmayan Müslümanların oranı neydi? 

Milliyetçi düşünceleri temel almadığımız için böyle bir oran peşine 

düşmedik. Ancak Türkiye’deki her etnik kökenden kardeşlerimiz vardır. 

72–1990’lardaki Hizbullah–PKK çatışması olmasaydı, bugün nasıl bir toplumsal 

durumla karşı karşıya olurduk? 

Bunu ancak Allah bilir. Hizbullah faraziyelerle uğraşmaz. 

73–Hizbullah’ın PKK ile çatışmasında, PKK sayıca daha güçlü olmasına rağmen 

Hizbullah nasıl daha ‘başarılı’ oldu? Hizbullah’ın PKK ile çatışmasında galip 

gelmesinin sırrı neydi? Bu süreçte devletten, devletin bazı unsurlarından herhangi bir 

destek alındı mı? Veya devletin uygun ortam sağlaması, göz yumması gibi durumlar 

söz konusu oldu mu? 

Bu sorunun cevabı da detaylı olarak verdiğimiz kaynaklarda yer alıyor. 

74–Hizbullah’ın silah ve lojistik desteği nasıl sağlandı? Destek sunan herhangi 

bir oluşum oldu mu? 

Hiçbir oluşumun desteği olmadı. Tamamen kendi imkânlarıyla sağlandı. 

75–İdeal bir toplumun tasvirini yapar mısınız? 

İdeal toplum, İlahi adaletin tahakkuku olan İslam ahkamının hâkim olduğu, 

yönetenlerin muttaki ve toplumun salih olduğu toplumdur. 



 268

KAYNAKÇA 
 
Üngör, U. U. (2011). The Making of Modern Turkey: Nation and State in Eastern 
Anatolia, 1913-1950. Oxford, UK: Oxford University Press. 
 
Çakır, R. (2011). Derin Hizbullah İslamcı Şiddetin Geleceği. İstanbul: Metis 
Yayınları. 
 
Çakır, R. (2007). The Reemergence of Hizballah in Turkey. Policy Focus. 
 
Agamben, G. (2013). Kutsal İnsan Egemen İktidar ve Çıplak Hayat. (İ. Türkmen, 
Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
 
Agamben, G. (2008). Olağanüstü Hal. İstanbul: Varlık Yayınları. 
 
Agar, M. H. (1985). Speaking of Ethnography. CA, USA: Newbury Park. 
 
Agar, M. H. (1980). The Professional Stranger: An Informal Introduction to 
Ethnography . New York : Academic Press. 
 
Ahmed. Müsned.  
 
Aktay, Y. (Ed.). (2014). Modern Türkiye'de Siyasi Düşünce İslamcılık (Cilt 6). 
İstanbul: İletişim Yayınları. 
 
Althusser, L. (2000). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. İstanbul: İletişim 
Yayınları. 
 
Ambert, A.-M., Adler, P. A., & Detzner, D. F. (1995). Understanding and Evaluating 
Qualitative Research. Journal of Marriage and Family , 57 (4), 879-893. 
 
Andrews, L., Higgins, A., Andrews, M., & Lalor, J. (2012). Classic Grounded Theory 
to Analyze Secondary Data: Reality and Reflections. The Grounded Theory Review 
, 11 (1). 
 
Aras, R., Boyd, D., Clark, M. M., Kurt, M., Muhaqqeq, S., Gonzalez Perez, C., et al. 
(2013). Documenting and İnterpreting Conflict Through Oral History A Working 
Guide. New York, NY, USA: Columbia University Libraries. 
 
Aretxaga, B. (1997). Shattering Silence Women, Nationalism and Political 
Subjectivity in Northern İreland. New Jersey: Princeton University Press. 
 
Aron, R. (2006). Sosyolojik Düşüncenin Evreleri. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 
 
Atkinson, R. (1998). The Life Story İnterview. Thousand Oaks, CA: Sage. 
 



 269

Aubert, V., & Vale, M. (1974). Methods and Theory in Sociology. International 
Journal of Sociology , 3 (3/4), 72-109. 
 
Bagasi, İ. (t.y.). Kendi Dilinden Hizbullah ve Mücadele Tarihinden Kesitler.  
 
Bailey, C., White, C., & Pain, R. (1999). Evaluating Qualitative Research: Dealing 
with the Tension between 'Science' and 'Creativity'”. Area , 31 (2), 169-178. 
 
Ball, M. S., & Smith, G. W. (1992). Analyzing Visual Data. CA, USA: Newbury Park. 
 
Banks, M. (2001). Visual Method in Social Research. London: Sage. 
 
Baran, M. (2007). Yaşanmışların Hikayesi. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Barthes, R. (1981). Camera Lucida. New York. New York: Hill and Wang. 
 
Bateson, G., & Mead, M. (1942). Balinese Character: A Photographic Analysis. New 
York: New York Academy of Science Publication. 
 
Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity . Malden, MA, USA: Polity. 
 
Becker, H. S., Geer, B., Hughes, E., & Strauss, A. (1961). Boys in White. Student 
Culture in Medical School Publication. 
 
Benard, C., Jones, S., Oliker, O., & Cathryn Quantic, T. (2008). Women and Nation 
Building. Santa Monica, CA: RAND. 
 
Berg, B. L. (2001). Qualitative Research Methods for the Social Sciences. MA, USA: 
Allyn and Bacon. 
 
Berg, B. L. (2008). Qualitative Research Methods for the Social Sciences. Allyn and 
Bacon. 
 
Beyhaki. Sünen.  
 
Bierstedt, R. (1948). The Limitations of Anthropological Methods in Sociology. 
American Journal of Sociology , 54 (1), 22-30. 
 
Blouisten, G. (2003). Introduction: Envisioning Ethnography—Exploring the 
Meanings of the Visual in Research. Social Analysis: The International Journal of 
Social and Cultural Practice , 47 (3), 1-7. 
 
Bourgois, P., & Schonberg, J. (2007). Intimate Apartheid: Ethnic Dimensions of 
Habitus Among Homeles Heroin Injectors. Ethnography , 8 (1), 7-32. 
 
Boyarin, D. (1999). Dying For God: Martyrdom and the Making of Christianity and 
Judaism. Stanford, CA: Stanford Universiy Press. 
 



 270

Boyd, R. D. (1991). Personal Transformations in Small Groups A Jungian 
Perspektive . London: Routledge. 
 
Bridges, w. (2003). Rethinking gender segregation and gender inequality: 
Measures and Meanings. Demography , 40 (3), 543-568. 
 
Bryman, A. (1984). The Debate about Quantitative and Qualitative Research: A 
Question of Method or Epistemology? The British Journal of Sociology , 35 (1), 75-
92. 
 
Buhari. Sahih.  
 
Bulut, F., & Faraç, M. (2000). Kod Adı: Hizbullah Türkiye Hizbullah'ının Anatomosi. 
İstanbul: Ozan Yayıncılık. 
 
Calvert, J. (2013). Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism. New York: 
Oxford University Press. 
 
Cañete, A. M. (2008). Exploring Photography: A Prelude Towards Inquiries into 
Visual Anthropology in the Philippines. Philippine Quarterly of Culture and 
Society , 36 (1/2), 1-14. 
 
Chelkowski, P. J. (Ed.). (2010). Eternal Performance Taziyeh and Other Shiite 
Rituals. London: Seagull Books. 
 
Clarke, A. E. (2005). Situational Analysis: Grounded Theory After the Postmodern 
Turn. London: Sage. 
 
Collier, J. J., & Collier, M. (1986). Visual Anthropology: Photography as a Research 
Method. Albuquerque: University of New Mexico Press. 
 
Conrad, C. F. (1978). A Grounded Theory of Academic Change. Sociology of 
Education , 51 (2), 101-112. 
 
Cormark, M. (Ed.). (2002). Sacrificing the Self: Perspectives on Martyrdom and 
Religion . Oxford: Oxford University Press. 
 
Crehan, K. (2002). Gramsci, Culture and Anthropology. London: Pluto. 
 
Darimi. Sünen.  
 
Davud, E. Sünen.  
 
Delibaş, K. (2009). Conceptualizing Islamic Movements: The Case of Turkey. 
International Political Science Review , 30 (1). 
 
Demant, P. R. (2006). Islam Vs. Islamism The Dilemma of the Muslim World. 
Westport&London: Praeger. 
 



 271

Deutsch, M., Coleman, P., & Marcus , E. (Dü). (2006). The Handbook of Conflict 
Resolution Theory and Practice. San Francisco, CA: Jossey-Bass. 
 
Doğan, A. (2011). JİTEM'i Ben Kurdum. İstanbul: Timaş. 
 
Dora, S. (2004). Büyüyen Fotoğraf Küçülen Sosyoloji. İstanbul: Babil Yayınları. 
 
Dunaway, D. K. (1996). Oral History: An Interdiciplinary Anthology . Altamira, CA: 
Walnut Creek. 
 
Duran, M. (2006). Jitem Tarihi & Osmanlı'dan Şemdinli'ye. Berçem Yayıncılık. 
 
Durkheim, E. (2011). İntihar. İstanbul: Cem Yayınları. 
 
Edwards, E. (1992). Introduction. E. Edwards (Ed.) içinde, Anthropology and 
Photography 1860-1920. New Haven&London: Yale University Press. 
 
Elitsoy, Z. A. (2013). The Changing Dynamics of Islamic and Nationalist Discourse 
Among the Kurds of Turkey . Tel Aviv: Tel Aviv University Department of Middle 
East and African History (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 
 
Ellwood, C. A. (1931). Scientific Method in Sociology. Social Forces , 10 (1), 15-21. 
 
Emmison, M., & Smith, P. (2007). Researching the Visual: Images, Objects, Contexts 
and Interactions in Social and Cultural Inquiry. London: Sage. 
 
Eryılmaz, B. (2008). Bürokrasi ve Otorite. İstanbul: Alfa Yayınları. 
 
Esposito, J. L. (Ed.). (2003). The Oxford Dictionary of Islam. Oxford&New York: 
Oxford University Press. 
 
Fairclough, N. (2003). Analysing Discourse Textual Analysis for Social Research . 
London&New York: Routledge. 
 
Felbab-Brown, V. (2014, June 01). Security Considerations for Conducting 
Fieldwork in Highly Dangerous Places or on Highly Dangerous Subjects. June 25, 
2014 tarihinde www.ssrc.org: http://webarchive.ssrc.org/working-
papers/DSD_ResearchSecurity_03_Felbab-Brown.pdf adresinden alındı 
 
Fentress, J., & Wickham, C. (1992). Social Memory. Oxford&Cambridge, UK&USA: 
Blackwell. 
 
Ferraotti, F. (1993). Culture and Photography: Reading Sociology through a Lens. 
International Journal of Politics, Culture and Society , 7 (1), 75-95. 
 
Foucault, M. (1994). Ethics Subjectivity and Truth. (P. Rabinow, Ed.) New York, 
USA: The New Press. 
 
Foucault, M. (1997). Society Must Be Defended. New York: Picador. 



 272

 
Gönül, M. A. (2010). Derviş. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Gönül, M. A. (2007). Umuda Cemre Düştü. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Gürbüz, M. (2013). Revitalization of Kurdish Islamic Sphere and Revival of 
Hizbullah in Turkey. F. Bilgin, & A. Sarıhan (Ed) içinde, Understanding Turkey's 
Kurdish Question. UK: Lexington Books. 
 
Gürtekin, H. (2008). Hizbullah Terör Örgütü: Yapılanması, Faaliyetleri ve Son 
Durumu. Ankara: Polis Akademisi Güvenlik Bilimleri Enstitüsü (Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi). 
 
Gastil, J. (1993). Democracy in Small Groups Participation Decision Making and 
Communication. Philadelphia : New Society Publishers. 
 
Gee, J. P. (1999). An introduction to Discourse Analysis Theory and Method. 
London&New York: Routledge. 
 
Gee, J. P. (2011). How to do discourse Analysis. New York&London: Routledge. 
 
Girard, R. (1986). The Scapegoat. (Y. Freccero, Çev.) Baltimore: The Johns 
Hopkins University Press. 
 
Girard, R. (1988). Violence and the Sacred. Athlone Press. 
 
Glaser, B. G. (2007). Constructivist Grounded Theory?”. Historical Social Research 
(Supplement, Grounded Theory Reader) (19), 93-105. 
 
Glaser, B., & Strauss, A. (1967). The Discovery of Grounded Theory Strategies for 
Qualitative Research. New Brunswick&London, USA&UK: Aldine Transaction. 
 
Goetz, J. P., & LeCompte, M. D. (1981). Ethnographic Research and the Problem of 
Data Reduction. Anthropology & Education Quarterly , 12 (1), 51-70. 
 
Goldstein, D. M. (2014, March 01). Qualitative Research in Dangerous Places: 
Becoming an 'Ethnographer' of Violence and Personal Safety. June 24, 2014 
tarihinde www.ssrc.org: http://webarchive.ssrc.org/working-
papers/DSD_ResearchSecurity_01_Goldstein.pdf adresinden alındı 
 
Grbich, C. (2004). New Approaches in Social Research . London, Thousand Oaks & 
New Delhi: Sage. 
 
Hüda-Par. (tarih yok). Hüda-Par Parti Programı. 06 05, 2014 tarihinde 
www.hudapar.org: http://hudapar.org/Detay/Sayfalar/205/parti-
programi.aspx adresinden alındı 
 
Hakim. El-Müstedrek.  
 



 273

Harper, D. (2001). Changing Works: Visions of Lost Agriculture. Chicago: 
University of Chicago Press . 
 
Harper, D. (1982). Good Company. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Harper, D. (1996). Seeing Sociology. The American Sociologist , 27 (3), 69-78. 
 
Harper, D. (1988). Visual Sociology: Expanding Sociological Vision. The American 
Sociologist , 19 (1), 54-70. 
 
Have, P. t. (2004). Understanding Qualitative Research and Ethnomethodology. 
London: Sage. 
 
Headland, T. N., Pike, K., & Harris, M. (Ed). (1990). Emics and Etics The 
Insider/Outsider Debate. Newbury Park: Sage. 
 
Heyink, J. W., & Tymstra, T. (1993). The Function of Qualitative Research. Social 
Indicators Research , 29 (3), 291-305. 
 
Ingersoll, F., & Ingersoll , J. (1987). Both A Borrower and A Lender Be: 
Ethnography, Oral History, and Grounded Theory. The Oral History Review , 15 
(1), 81-102. 
 
Jackson, J. P. (2001). Social Scientist for Social Justice Making the Case Against 
Segregation. New York&London: New York University Press. 
 
Jenkins, G. (2008). Political Islam in Turkey Running West Heading East? USA & 
England: New York & Hampshire. 
 
Kızılçelik, S. (1994). Sosyoloji Teorileri 1. Konya: Mimoza Yayınları. 
 
Karasipahi, S. (2009). Comparing Islamic Resurgence Movements in Turkey and 
Iran . Middle East Journal , 63 (1). 
 
Kayalı, H. (1997). Arabs and Young Turks: Ottomanism, Arabism, and Islamism in 
the Ottoman Empire, 1908–1918 . Berkeley, Los Angeles & London: University of 
California Press. 
 
Kivisto, P. (2008). Sosyolojinin Temel Kavramları. Ankara: Birleşik Yayınları. 
 
Lessor, R. (2000). Introduction: Anselm Strauss's Grounded Theory and the 
Study of Work. Sociological Perspectives (Supplement: A Tribute to Anselm 
Strauss) , 1-5. 
 
Lingard, L., Albert, M., & Levinson, W. (2008). Qualitative Research: Grounded 
Theory, Mixed Methods, and Action Research, . British Medical Journal , 337 
(7667), 459-461. 
 
Locke, K. (2003). Grounded Theory in Management Research. London: Sage. 



 274

 
Möckel-Rieke, H. (1998). Introduction: Media and Cultural Memory. American 
Studies , 43 (1), 5-17. 
 
Müslim. Sahih.  
 
Macdonald, M., & Schreiber, R. (2001). Constructing and Deconstructing: 
Grounded Theory in a Postmodern World . R. S. Schreiber, & P. Stern (Dü) içinde, 
Using Grounded Theory in Nursing. New York: Springer Publishing Company. 
 
Mace, İ.-i. Sünen.  
 
Mahmood, S. (2005). Politics of Piety The Islamic Revival and the Feminist Subject. 
Princeton&Oxford: Princeton University Press. 
 
Marshall, G. (2009). Sosyoloji Sözlüğü. (O. Akınhay, & D. Kömürcü, Çev.) Bilim ve 
Sanat. 
 
Morgan, G., & Smircich, L. (1980). The Case for Qualitative Research. The 
Academy of Management Review , 5 (4), 491-500. 
 
Morse, J. M. (2001). Situating Grounded Theory Within Qualitative Inquiry . R. S. 
Schreiber, & P. Stern (Ed) içinde, Using Grounded Theory in Nursing. New York: 
Springer Publishing Company. 
 
Mouzelis, N. P. (2003). Örgüt ve Bürokrasi. Konya: Çizgi Yayınları. 
 
Mumcu, U. (2007). Rabıta. İstanbul: Uğur Mumcu Vakfı Yayınları. 
 
Nesai. Sünen.  
 
Newcombe, J. P., & Conrad, C. (1981). A Theory of Mandated Academic Change. 
The Journal of Higher Education , 52 (6), 555-577. 
 
Okumuş, E. (2005). Dinin Meşrulaştırma Gücü. Özgü Yayınları. 
 
Paltridge, B. (2006). Discourse Analysis An Introduction. New York: Continuum. 
 
Peek, L. (2005). Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity. 
Sociology of Religion , 66 (3), 215-242. 
 
Rodriguez, J., & Fortier, T. (2007). Cultural Memory Resistance Faith and Identity. 
Austin, Texas, USA: Univerty of Texas Press. 
 
Sabaz, H. (2009). Can Laleler Solmasın. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Saruhan, Ö. (2007). Yeter ki Kur'an Susmasın. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 



 275

Schreiber, R. S. (2001). The "How To" of Grounded Theory: A voiding the Pitfalls. 
R. S. Schreiber, & P. Stern (Ed) içinde, Using Grounded Theory in Nursing. New 
York: Springer Publishing Company. 
 
Sennett, R. (1992). Otorite. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
 
Sherman, L. W., & Strang, H. (2004). Experimental Ethnography: The Marriage of 
Qualitative and Quantitative Research. Annals of the American Academy of 
Political and Social Science , 595, 204-222. 
 
Silverstein, B. (2011). Islam and Modernity in Turkey. USA: Palgrave Macmillan. 
 
Smith, A. M. (1998). Laclau and Mouffe The Radical Democratic Imaginary. 
London&New York: Routledge. 
 
Stern, P. N., & Covan, E. K. (2001). Early Grounded Theory: Its Processes and 
Products. R. S. Schreiber, & P. N. Stern (Ed) içinde, Using Grounded Theory in 
Nursing. New York: Springer Publishing Company. 
 
Strauss, A. L., & Corbin, J. (1998). Basics of Qualitative Research: Techniques and 
Procedures for Developing Grounded Theory. London: Sage. 
 
Suddaby, R. (2006). From the Editors: What Grounded Theory Is Not. The 
Academy of Management Journal , 49 (4), 633-642. 
 
Tönnies, F. (1957). Community and Society. (C. P. Loomis, Çev.) New York: Dover 
Publications. 
 
Taheri, A. (2008). The Persian Night: Iran under the Khomeinist Revolution. New 
York: Encounter Books. 
 
Taylor, L. A. (1981). A Brief History of Sociology. International Review of Modern 
Sociology , 11 (1/2), 1-23. 
 
Thomas, G., & James, D. (2006). Reinventing Grounded Theory: Some Questions 
about Theory, Ground and Discovery. British Educational Research Journal , 32 
(6), 767-795. 
 
Toksoy, G. N. (2007). Sosyal Bilimsel Düşünce İçinde Görüntülerin Yeri ve 
Fotoğrafın Potansiyeli. İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 
 
Turan, A. (2009). Müteahhit. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Turner, B. S. (1997). Max Weber ve İslam. Ankara: Vadi Yayınları. 
 
Tutar, İ. (2010). Cemal'im. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Tutar, N. (2007). İmana Susayan Gönüller. İstanbul: Dua Yayıncılık. 



 276

 
Tutar, N. (2007). 39. Koğuş. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Tutar, N. (2009). Hakikat Yolcuları. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Tutar, N. (2013). Yusufî Direniş. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Uslu, E. (2007). From Local Hizbollah to Global Terror: Millitant Islam in Turkey. 
Middle East Policy , XIV (1). 
 
Vincent, G. E. (1916). The Social Memory. Minnesota History Bulletin , 1 (5), 249-
259. 
 
Wagner, J. (1979). Images of Information. Beverly Hills, CA: Sage. 
 
Weber, M. (2005). Bürokrasi ve Otorite. Ankara: Adres Yayınları. 
 
Weber, M. (2008). Sosyoloji Yazıları. İstanbul: Deniz Yayınları. 
 
Weber, M. (2007). Sosyolojinin Temel Kavramları. İstanbul: Bakış Yayınları. 
 
White, J. B. (2002). Islamist Mobilization in Turkey: A Study in Vernacular Politics. 
USA: University of Washington Press. 
 
White, J. (2013). Muslim Nationalism and the New Turks. Princeton&Oxford: 
Princeton University Press. 
 
Wiktorowicz, Q. (2004). Islamic Activism A Social Movement Theory Approach. 
Bloomington: Indiana University Press. 
 
Wynn, J. R. (2009). Digital Sociology: Emergent Technologies in the Field and the 
Classroom. Sociological Forum , 24 (2), 448-456. 
 
Yıldırım, İ. (2012). Hizbullah Terör Örgütünün Şiddet Eylemlerinin Betimsel 
Analizi. Ankara: Polis Akademisi Güvenlik Bilimleri Enstitüsü (Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi). 
 
Yararlı, B. (2008). Akıbet Cennet mi, Cehennem mi? İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Yararlı, B. (2012). Takip. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Yaray, M. M. (2011). Amine Sensin. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
Yavuz, M. H. (2003). Islamic Political Identity in Turkey. Oxford&New York: 
Oxford University Press. 
 
Yelken, R. (2009). Tarih Sosyolojisi. Ankara: Vadi Yayınları. 
 



 277

York, S. (2000). Remembering Well Rituals for Celebrating Life and Remembering 
Death. San Francisco: Jossey-Bass. 
 
Yurtseven, Ö. A. (2006). Türkiye'de Faaliyet Gösteren Dini Bir Terör Örgütü Olarak 
Hizbullah. Gebze: Gebze Yüksek Teknoloji Enstitüsü Sosyal Bilimler Enstitüsü 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 
 
Zerey, F. (2013). Susa Gülleri. İstanbul: Dua Yayıncılık. 
 
 
 
 


