
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ESTİTÜSÜ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

(GÜZEL SANATLAR EĞİTİMİ PROGRAMI) 

 

 

 

 

PLASTİK SANATLARDA ESTETİK ELEŞTİRİ 

(RESİM ÖRNEĞİNDE) 

 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

 

Nami Eren BEŞTEPE 

 

 

 

 

 

 

Ankara 

Aralık, 2005 



 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ESTİTÜSÜ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

(GÜZEL SANATLAR EĞİTİMİ PROGRAMI) 

 

 

 

 

PLASTİK SANATLARDA ESTETİK ELEŞTİRİ 

(RESİM ÖRNEĞİNDE) 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

Nami Eren BEŞTEPE 

 

 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Sıtkı M. ERİNÇ 

 

 

 

 

 

Ankara 

Aralık, 2005 



 

JÜRİ ÜYELERİNİN İMZA SAYFASI 

 

 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 

 

Bu çalışma jürimiz tarafından Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı’nda (Güzel 

Sanatlar Eğitimi Programı) DOKTORA TEZİ ÇALIŞMASI RAPORU olarak 

kabul edilmiştir. 

 

Başkan .………………. (İMZA) ………..……. 

Prof. Dr. Cahit KAVCAR 

 

Üye …………………… (İMZA)………………. 

Prof. Dr. Sıtkı M. ERİNÇ  (Danışman) 

 

Üye ……………………(İMZA) ………………. 

Prof. Dr. Hasip PEKTAŞ 

 

Üye ……………………(İMZA)………………. 

Doç. Dr. Ayşe ÇAKIR İLHAN 

 

Üye ……………………(İMZA)………………. 

Yrd. Doç. Mustafa OKAN  

 

 

Onay  

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

20 / 02 / 2006 

 

 

Prof. Dr. Meral UYSAL 

Enstitü Müdürü  

 

i 



 

 

ÖNSÖZ 

 

 Bu araştırma, plastik sanatlarda estetik eleştiriyi tanımlamak, tanıtmak 

ve estetik eleştiriyi resim sanatı üzerinde uygulayarak örneklemek amacıyla 

yapılmıştır. Bu amaçla, estetik eleştiri, altı sanatçının beşer yapıtına, 

Adorno’nun estetik kuramının temel ilkeleri ölçüt alınarak uygulanmıştır. 

  

Giriş bölümünde araştırmanın problemi açıklanmış; amaç, önem, 

sınırlılıklar, tanımlar ve araştırmanın yöntemi ortaya konmuştur. Birinci 

bölümde eleştiri, eleştiri tarihi, eleştiri türleri ve eleştiri sınıflamaları; ikinci 

bölümde, estetik eleştiri, Adorno’nun genel felsefesi ve estetik kuramının 

temel özellikleri ve Adorno’nun estetik kuramının ölçüt olarak düzenlenmesi; 

üçüncü bölümde, Neşet Günal, Adnan Turani, Burhan Uygur, Francis Bacon, 

Georg Baselitz ve Robert Rauschenberg’in beşer yapıtına uygulanan estetik 

eleştiri örnekleri verilmiştir. Dördüncü bölümde de sonuç ve öneriler yer alır. 

 

Hem doktora sürecinin tüm aşamalarındaki önerileri, desteği ve sabrı 

için hem de bilgi ve düşüncelerini benimle paylaşarak akademisyenlik ve 

sanat açısından gelişmemde önemli rol oynayan hocam ve tez danışmanım 

Prof. Dr. Sıtkı M. ERİNÇ’e çok teşekkür ederim. Her zaman içtenlikli 

desteğini gördüğüm hocam Doç. Dr. Ayşe Çakır İLHAN’a; tez sürecindeki 

desteği ve anlayışı için hocam Prof. Dr. Cahit KAVCAR’a teşekkür ederim. 

Ayrıca farklı noktalarda araştırmama destek veren A.Ü. Güzel Sanatlar 

Eğitimi Bilim Dalı’nda, M.K.Ü. Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü’nde ve M.K.Ü. 

Güzel Sanatlar Fakültesi’nde görevli arkadaşlarıma; çalışmama önemli 

katkıları bulunan dostlarım Nihat GÜMÜŞ’e, Yrd. Doç. Dr. Özlem Sıla 

OLĞUN’a ve Yrd. Doç. Dr. Atilla GÜNEY’e teşekkürlerimi iletmek isterim.  

 

 

 

 

 

ii 



 

ÖZET 

 

PLASTİK SANATLARDA ESTETİK ELEŞTİRİ 

(RESİM ÖRNEĞİNDE) 

 

Beştepe, Nami Eren 

Doktora Tezi, Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı 

(Güzel Sanatlar Eğitimi Programı) 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Sıtkı M. Erinç 

Aralık 2005, VIII - 249 sayfa 

 

Bu araştırmada plastik sanatlarda estetik eleştirinin tanımlanması, 

tanıtılması ve örneklenmesi amaçlanmıştır. Tarama modelinden yararlanılan 

araştırmada, literatür taraması ile kuramsal çerçeve oluşturulmuştur. Estetik 

eleştiri uygulanırken ölçüt olarak, Adorno’nun estetik kuramından 

yararlanılmıştır. Bu amaçla Adorno’nun estetik kuramı irdelenerek, temel 

ilkeleri belirlenmiş ve ölçüt olarak sıralanmıştır. Bu ölçüt kullanılarak, Neşet 

Günal’ın, Adnan Turani’nin, Burhan Uygur’un, Francis Bacon’ın, Georg 

Baselitz’in ve Robert Rauschenberg’in beşer yapıtının estetik eleştirisi 

yapılmıştır. Yapıtlar genel olarak sanatçıların olgunluk dönemi ve sanatçıların 

biçem anlayışlarının temel özelliklerini taşıdıkları düşünülen yapıtları 

arasından seçilmiştir. Yapıtların estetik eleştirileri sonucunda elde edilen 

bulgular; estetik eleştiri, eleştiriyi yapan kişinin güzellik anlayışı ya da bir 

estetik kuramının temel ilkelerinin tamamı ya da bir kısmı ölçüt alınarak bir 

sanatçının, bir yapıtın ya da birden fazla yapıtın değerlendirilmesi olduğunu; 

estetik eleştiri ile tüm sanatçılara ve yapıtlara yaklaşılabileceğini; ele alınan 

ölçütün tüm sanatçıların ve yapıtların eleştirilerinde kullanılabileceğini, ancak 

her birinde aynı sonuca ulaşılamayacağını; yapıtların, ölçütle ne kadar 

çakışıp çakışmadıklarına bakılarak ne kadar estetik olduklarının 

belirlenebileceğini ve estetik eleştiri yapılırken, yapıtların eleştirilerinin yanı 

sıra, ölçüt alınan estetik kuramının da irdelendiğini göstermiştir.  

 

 

iii 



 

SUMMARY 

 

ESTHETICAL CRITICS in PLASTIC ARTS (IN PAINTING) 

 

Beştepe, Nami Eren 

Doctoral Thesis, Department of Educational Sciences  

(Program of Fine Arts Education)  

Advisor: Prof. Dr. Sıtkı M. Erinç 

December 2005, VIII - 249 pages 

 

This study aims to define and introduce the esthetical critics in plastic 

arts by means of examples. General screening model was used for this 

study. The theoretical framework have been constituted based on the 

resources. The esthetical theory of Adorno has been used as criteria for 

esthetical kcritics. The kesthetical ktheory kof kAdorno khas kbeen kanalyzed kand k its 

main principles have been maintained and listed as criteria. These criteria 

have been used for the esthetical critics of the 5 different works of Neşet 

Günal, Adnan Turani, Burhan Uygur, Francis Bacon, George Bazelitz and 

Robert Rauschenberg. The works have been selected among the works of 

these artists that may represent the main characteristics their masterpieces 

and their formative styles.  

The findings carried out that esthetical critics is multi assessment of 

the all or some works of an artist based on the main principles of esthetical 

theory as whole or partly and the beauty concept of critiques. It is possible to 

analyze all the works of artists by esthetical critics. The criteria might be used 

for criticizing the works of artists. However, one should keep in mind that it is 

not possible to reach the same conclusions by using the esthetical critics. It is 

possible to determine how esthetical they are and overlapped in the artworks. 

In esthetical critics, the esthetical theory, which is taken as criteria is 

analyzed besides the critics of works. 

 

 

 

iv 



 

RESİMLER DİZİNİ 

   Sayfa No 

Resim  k   1. k “Kız Kardeşler”, Neşet Günal …………………………. …….102 

Resim  k   2. k  “Korkuluk VII”, Neşet Günal ………………………………….104 

Resim  k   3. k “Sorun – Sorum I”, Neşet Günal………………………. …….105 

Resim  k   4. k “Sorun – Sorum III”, Neşet Günal …………………….. …….107                                       

Resim  k   5. k “Çocuklar”, Neşet Günal ………………………………. …….109 

Resim  k   6. k “Mavi Büst”, Adnan Turani ……………………………………120 

Resim  k   7. k “Keman Çalan Kız”, Adnan Turani …………………………..122 

Resim k   8. k “Dağlar ve Tarlalar”, Adnan Turani ………………………….124 

Resim  k   9. k “Dört Tepeli Köy”, Adnan Turani ……………………………..126 

Resim  k 10. k “İnsansız Kent”, Adnan Turani………………………………..127 

Resim  k 11. k “Saatli Kompozisyon”, Burhan Uygur ………………………..138 

Resim  k 12. k “Uygur Malikanesi”, Burhan Uygur …………………………..139 

Resim  k 13. k “Ey Yalnızlık“, Burhan Uygur …………………………………141 

Resim  k 14. k “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni”, Burhan Uygur….143 

Resim  k 15. k “Kapı”, Burhan Uygur ………………………………………….144 

Resim  k 16. k “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”, Francis Bacon ………...163 

Resim  k 17. k “Hareket Halinde Figür”, Francis Bacon …………………….165 

Resim  k 18. k “Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür”, Francis Bacon …….167  

Resim  k 19. k “Döşeme Üzerinde Kan”, Francis Bacon…………………….169 

Resim  k 20. k “İnsan Bedeni Üzerine Çalışma”, Francis Bacon …………..170 

Resim  k 21. k “Pencereden Dışarı Bakış- Plaj Resmi 7”, Georg Baselitz ..187 

Resim  k 22. k “Demlik ve Portakal”, Georg Baselitz ………………………..189 

Resim  k 23. k “Yatak İçinde Adam”, Georg Baselitz ………………………..190 

Resim  k 24. k “Kızıl Saçlı”, Georg Baselitz …………………………………..191 

Resim  k 25. k “Yanan Değirmen-Richard”, Georg Baselitz ………………..193 

Resim  k 26. k “Kuvvetli Çekiş”, Robert Rauschenberg ……………………..212 

Resim  k 27. k “Cumartesi”, Robert Rauschenberg ………………………….214 

Resim  k 28. k “Sovyet / Amerikan Düzeni I”, Robert Rauschenberg ……...215 

Resim k 29. k “Paskalya Gölü”, Robert Rauschenberg ……………………..217 

Resim   k30. k “Mekik”, Robert Rauschenberg …………………………….....218 

 

v 



 

İÇİNDEKİLER 

 

                                                                                                                       Sayfa No 

JÜRİ ÜYELERİNİN İMZA SAYFASI …………………………………………………i 

ÖNSÖZ ………………………………………………………………………………….ii 

ÖZET ……………………………………………………………………………………iii 

SUMMARY……………………………………………………………………………...iv 

RESİMLER DİZİNİ.. ………………………………………………………………….. v 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………………..vi 

I. BÖLÜM  

    GİRİŞ …………………………………………………………………………………1 

    1.1. Problem …………………………………………………………………………4 

    1.2. Amaç …………………………………………………………………………....6 

    1.3. Önem ……………………………………………………………………………6 

    1.4. Sınırlılıklar ……………………………………………………………………....7 

    1.5. Alanda Yapılan Araştırmalar ………………………………………………….7 

    1.6. Açıklamalar ve Tanımlar……………………………………………………..10 

    1.7. YÖNTEM ……………………………………………………………………...14 

           1.7.1. Araştırma Modeli ……………………………………………………...14 

           1.7.2. Veri Toplama Araçları ve Uygulama ………………………………..17 

           1.7.3. Verilerin Çözümü ……………………………………………………..18 

II. BÖLÜM  

    ELEŞTİRİ …………………………………………………………………………..19 

    2.1. ELEŞTİRİNİN TANIMI………………………………………………………..19 

    2.2. ELEŞTİRİ TARİHİNE KISA BİR BAKIŞ …………………………………...22 

           2.2.1. Dünyada Eleştirinin Gelişimine Kısa Bir Bakış……………..………22 

           2.2.2. Türkiye’de Eleştirinin Gelişimine Kısa Bir Bakış..………………….25 

    2.3. ELEŞTİRİ TÜRLERİ …………………………………………………………28 

    2.4. PLASTİK SANATLAR VE ELEŞTİRİ ………………………………………38 

III. BÖLÜM  

    ESTETİK ELEŞTİRİ ………………………………………………………………49 

    3.1. ESTETİK ELEŞTİRİNİN TANIMI……………………………………………49 

    3.2. TÜRKİYE’DE ESTETİK ELEŞTİRİ ÖRNEKLERİ ………………………...54 

     

 

 

vi 



 

    3.3. THEODOR WIESENGRUND-ADORNO’NUN FELSEFESİ VE 

           ESTETİK KURAMI ……………………………………………………………61 

           3.3.1. Theodor W. Adorno’nun Yaşamı ve Felsefesinin Genel  

                      Özellikleri ………………………………………………………………61 

            3.3.2. Adorno’nun Estetik Kuramı ………………………………………….73 

3.3.3. Adorno’nun Estetik Kuramında “Güzel”in Nitelikleri ……………....87 

3.3.4. Adorno’nun Estetik Kuramının Bir Ölçek Olarak  

          Düzenlenmesi ………………………………………………………....95 

IV. BÖLÜM  

    NEŞET GÜNAL’ın, ADNAN TURANİ’nin, BURHAN UYGUR’un, FRANCİS  

    BACON’ın, GEORG BASELITZ’in ve ROBERT RAUSCHENBERG’in 

    YAPITLARINA ESTETİK ELEŞTİRİNİN UYGULANMASI ………………….. ..99 

    4.1. NEŞET GÜNAL ……………………………………………………………. ...99 

           4.1.1. Neşet Günal’ın Kısa Yaşam Öyküsü ………………………………. 99  

           4.1.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Neşet Günal’ın  

                     Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri …………………………………100 

    4.2. ADNAN TURANİ …………………………………………………………..  118 

           4.2.1. Adnan Turani’nin Kısa Yaşam Öyküsü …………………………..  118 

           4.2.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Adnan Turani’nin  

                     Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri ………………………………...119 

    4.3. BURHAN UYGUR ………………………………………………………….135 

           4.3.1. Burhan Uygur’un Kısa Yaşam Öyküsü …………………………...135 

           4.3.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Burhan Uygur’un  

                     Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri ………………………………...136 

    4.4. FRANCIS BACON ………………………………………………………….156 

           4.4.1. Francis Bacon’ın Kısa Yaşam Öyküsü ……………………………156  

           4.4.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Francis Bacon’ın  

                     Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri ………………………………...159 

    4. 5. GEORG BASELITZ ………………………………………………………..181 

            4.5.1. Georg Baselitz’in Kısa Yaşam Öyküsü …………………………..181 

            4.5.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Georg Baselitz’in  

                      Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri………………………………...183 

    4.6. ROBERT RAUSCHENBERG ……………………………………………..207 

           4.6.1. Robert Rauschenberg’in Kısa Yaşam Öyküsü …………………..207 

           

 

vii 



 

           4.6.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Robert  

                     Rauschenberg’in Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri ……………209 

V. BÖLÜM  

    SONUÇ VE ÖNERİLER…………………………………………………………229 

    5.1. SONUÇ ……………………………………………………………………...229 

    5.2. ÖNERİLER ………………………………………………………………….235 

KAYNAKÇA ………………………………………………………………………...238 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

viii 

 

 



 

 

 

 

I. BÖLÜM 

 

GİRİŞ 

 

İnsanoğlunu diğer canlılardan ayıran pek çok özellik bulunmaktadır. 

İnsanoğlu, çeşitli yönlerden birbirlerine göre farklılık göstermesine rağmen, 

kimi ortak özellikler de taşımaktadır. Bu ortak özelliklerin önde gelenlerinden 

biri olarak “güzele yönelme” söylenebilir. Güzel, güzele ulaşma çabası, güzeli 

ortaya koyma ve izleme insanoğlunun en temel eylemlerindendir. Timuçin 

(2000a: 15), güzelin, insan yaşamının bir yüzü, giderilemez ya da karşı 

konulamaz bir ögesi olduğunu, insanoğlunun her durumda güzelin doğal 

izleyicisi, her insanın şu ya da bu anlamda, şu ya da bu ölçüde güzelin 

kurucusu ve alıcısı olduğunu belirtir. 

 

İnsanoğlu için böylesine önemli olan güzelin, ürüne dönüştüğü ya da 

ulaşıldığı alanların başında sanat gelir. Erinç (1995a: 19)’e göre, sanat, ister 

güzeli yansıtsın, ister yorumlasın, bize ya bilgisel, ya duygusal ya da hem 

bilgisel hem de duygusal düzlemde, daha önce biriktirdiğimiz bilgilerle, 

edinimlerle çakışan, gerektiğinde o bilgilere karşın, görsel etki ile yeni bir bilgi 

verme, yeni bir bilgi katma olanağı, estetik duygularımızı geliştirme, 

değiştirme ve yönlendirme aracı olarak tanımlanabilir.   

 

Çağdaş anlamda sanat; sanatçı, sanat yapıtı ve alıcı olmak üzere üç 

temel öğeden oluşmaktadır. Bu öğelerin aralarındaki ilişkiler sanatsal 

süreçleri belirler. Sanat üzerine düşünme, inceleme, araştırma vb. 

çalışmaların; bu öğe ve süreçleri tek tek ele alarak, bu öğelerin ve süreçlerin 

tamamının ya da bir kısmının birbirleriyle olan ilişkilerine bakarak ve tüm 

belirtilenleri bir bütün olarak ele alarak yapılabileceği  düşünülebilir. 

 

Sanat, yöntem, malzeme, süreç, ürün vb. yönlerden farklılıklar 

gösteren değişik dalları kapsamaktadır. Bu değişik özelliklere sahip sanat 



 2 

dallarını sınıflamaya yönelik pek çok örnek bulunmaktadır. Günümüzden 

birkaç sınıflama örneği şöyle verilebilir: Klasik tanımlara göre, 1) Müzik, 

2)Edebiyat, 3) Tiyatro, 4) Dans, 5) Resim, 6) Heykel, 7) Mimarlık, 8) Sinema. 

Fotoğraf sanatını 5.gruba, televizyonu 8.gruba, anlık ışık ve devinim sanatını 

da 9.gruba sokanlar olduğu gibi, bunları ayrı ayrı değerlendiren düşünürler ve 

sanatçılar da vardır (Erinç, 1995a: 21). Özer (1990: 97) ise sanatları; 1) 

Mekan sanatları (yani ister iç, isterse de dış mekanı ilgilendiren, şu veya bu 

strüktürel sistemle belirli bir mekan düzeni gerçekleştirmeyi amaç edinen 

sanat dalları), 2) Hacim sanatları (heykel sanatını da içeren ve tüm üç 

boyutlu sanat yapıtlarını kapsayan sanat dalları), 3) Yüzey sanatları (başta 

doğrudan doğruya pür resim sanatı gelmek üzere, fotoğrafı da içine alan iki 

boyutlu sanatlar), 4) Ses sanatları (müziğin çeşitli kolları), 5) Eylem sanatları 

(ana malzemesi insan ve toplum aksiyonundan oluşan tiyatro, sinema örneği 

sanat dalları), 6) Dil sanatları (edebiyatın tümü), 7) Hareket sanatları (dans, 

bale gibi içeriğinin ağır basan yönü hareket olan sanatlar, 8) Tat sanatları 

(yemek ve içmekle ilgili sanatlar), 9) Koku sanatları, 10) Dokunma sanatları 

(yani dokunsal, ısısal nitelikleriyle etkili olan yapıtları geliştiren sanat dalları) 

biçiminde sınıflandırır. Bugüne kadar yapılan sınıflamalar incelendiğinde 

ayrıştıkları yönler kadar, çakıştıkları yönler de ortaya çıkmaktadır. Buradan 

hareketle sanat dallarının kapsayıcı dört temel başlık altında da 

sınıflandırılabileceği söylenebilir. Bunlar; 1) Söz sanatları, 2) Ses sanatları, 3) 

Görsel sanatlar ve 4) Karma sanatlar’ dır. Bilindiği üzere bu ana başlıklar 

altında birbirlerine yakın özellikleri olan sanat dalları yer almaktadır. 

Sözgelimi, görsel sanatlar başlığı altında, plastik sanatlar olarak da  

gruplandırılabilen heykel, resim, grafik, seramik, mimarlık gibi sanatların yanı 

sıra  fotoğraf sanatı da yer almaktadır. 

 

Günümüze kadar olan gelişimine bakıldığında, sanatın, değişik 

evrelerden geçtiği ve sanat adına üretilenlerin, yaratılanların yanı sıra, sanatı 

anlamaya, açıklamaya yönelik çabaların da yoğunluğu ortaya çıkar.  

 

Ergüven (2002: 39), sanatın, büyüden ideolojiye kadar, zamana bağlı 

farklı işlevlerine karşın, güzelle kurduğu ilişki açısından, kendi içinde tutarlı 



 3 

bir bütünü ifade eder bir duruma gelmesinin 19. yüzyılda gerçekleştiğini 

belirtir. 

 

Güzel ile ilişkinin göstergelerinden biri de eleştiridir ve bu herkesin 

doğal hakkıdır. Bir de meslek olarak eleştiri vardır ki profesyonel bir 

yaklaşımla yapılabilir. 19. yüzyılda sanata paralel olarak sanat bilimi alanının 

ve disiplinlerinin gelişmeye başlamasıyla eleştirinin de gelişmeye başladığı 

görülür.  

 

Çağdaş sanat eleştirinin gelişimi 19. yüzyılla birlikte belirginleşse de,   

Carloni ve Filloux (2000: 13)’a göre, 1660 yılında Corneille’in Discours’u ile 

Examens’inde tragedya konusunda, sanatın getirdiği somut sorunları iyi 

bilen, meslekten bir kişinin yaptığı, teknik bir inceleme yapılana kadar geçen 

sürede eleştiri olarak kabul edilemeyecek denemelerden söz ederek; 

kusurları, inakçılığı (dogmacılığı), yetersizliği ne olursa olsun, eleştirmenlerin 

varlığı artık bir gerçektir ve 1660’tan sonra, her zaman da olacaktır. 

 

Çağdaş anlamda resim eleştirisi özellikle yazın ve mimari alanlarındaki 

eleştirilere oranla daha geç gelişmiştir. Plastik sanatlarda, özellikle mimaride  

eleştirinin ilk işaretlerine 17. yüzyılda rastlamak olanaklı ise de resim üzerine 

yapılanlar, belki de sanatın diğer alanlarına oranla en geç kalanlardandır. 

 

Carloni ve Filloux (2000: 7), eleştiriyi, eski ya da yeni yapıt ve yazarları 

(sanatçıları) incelemek, onları aydınlatmak, açıklamak, değerlendirmek 

olarak tanımlarlar. 

 

Sanat eleştirisinde çeşitli yöntemlerden söz edilebilir. Bu bağlamda 

sanat yapıtlarının değişik özellikler bakımından da değerlendirildikleri 

görülebilir.    

 

Bilimdeki gelişmeler, daha dizgesel yaklaşımlar ile bilimsel eleştiriyi de 

ortaya çıkarmış ve geliştirmiştir. Teknik Eleştiri, Psikolojik Eleştiri, Estetik 

Eleştiri, Sosyolojik Eleştiri ve Felsefi Eleştiri gibi dallara ayrılan bilimsel 

eleştiri türlerinde, sanat yapıtının niteliklerinin belirlenmesi, nedenlerinin 



 4 

araştırılması, olguların ve bulguların ortaya konması ve açıklanması gibi 

ortak yöntemler bulunmaktadır (Erinç, 1995b: 113). 

 

Ülkemizde genelde eleştiri, özelde de nitelikli sanat eleştirisi sorunu 

uzun yıllardır süregelmektedir. Sanat alanlarına bakıldığında, yazın 

eleştirisine oranla plastik sanatlar eleştirisinde bu sorunun göreceli olarak 

daha öne çıktığı görülmektedir. Hem plastik sanatlar alanında yapılan nitelikli 

eleştirilerin, hem de plastik sanatlar eleştirisi üzerine yapılan araştırmaların 

artmasının gerekliliği düşünülmektedir. 

 

Bu noktadan hareketle araştırmanın adı, eleştiri türlerinden estetik 

eleştiri ele alınarak, Plastik Sanatlarda Estetik Eleştiri (Resim Örneğinde) 

olarak belirlenmiştir. 

 

1.1. Problem 

Sanatta üç temel öge bulunduğuna daha önce değinilmişti. Bunlardan 

sanatçı, kaynağı dış dünyada, çevresinde, içinde yaşadığı toplumda bulunan 

imgelerinden yola çıkarak, yaratım süreçlerinden geçirerek eserini ortaya 

koymaktadır. Bu aşamadan sonra sanat yapıtı bağımsız bir varolan olarak 

karşımızda bulunmakta ve alıcı ile birlikte yeni anlamlar kazanarak, varlığını 

sürdürmektedir. Timuçin (2000a: 16)’e göre , güzeli (sanat yapıtını) izlemek 

yaratmaya katılmaktır. 

 

Sanat yapıtının araştırılması, açıklanması, tartışılması ve 

değerlendirilmesi gerekir. Bu gereksinimin alıcı noktasında bulunan 

eleştirmen tarafından karşılanabileceği söylenebilir. Eleştirmen sanat yapıtını 

açıklayarak tanıtmaya çalışır ve böylelikle alıcı ile yapıt arasındaki ilişkiyi de  

güçlendirir. 

 

İyi bir eleştirmen bizim yapıt karşısındaki yaşantımızı zenginleştirebilir, 

yapıtının öğeleri arasında daha önce görmediğimiz birtakım ilişkileri 

kavramamızı sağlayabilir, bunların meydana getirdiği bir dokuyu farkettirebilir, 

bazı toplum sorunlarına dikkatimizi çekebilir. Böylece yapıta bakışını bize 



 5 

aktarabilmiş, biz de yapıtı bu açıdan görmekle bir şeyler kazanmışsak, 

eleştirmen görevini yapmış demektir (Moran, 1999: 327). Sanatın tüm 

alanlarında eleştiriye ve eleştirmene olan gereklilik açıkça görünmektedir. 

 

Plastik sanatlar eleştirisi üzerine yapılan araştırmaların artması gereği 

daha önce belirtilmişti. Bu araştırmalar, plastik sanatlar eleştirisinin genel 

özellikleri ya da tarihsel gelişimi üzerine olabileceği gibi, eleştiri kuramlarının, 

türlerinin biri ya da birkaçı ile ilişkilendirerek de yapılabilir. Bu araştırmada, 

eleştiri bölümünde üzerinde durulacak olan Erinç (1995a: 59-79)’in, resmi 

amaç olarak kullanan eleştiriler sınıflamasında yer alan “estetik eleştiri” temel 

alınmıştır. 

 

Estetik eleştiriyi gerçekleştirebilmek için bir estetik kuramından ölçüt 

olarak yararlanılabilir. Dolayısıyla pek çok estetik kuramından yola çıkılabilir. 

Ancak bu araştırmada estetik eleştiri uygulanırken 20.yüzyılın önemli 

düşünürlerinden Theodor W. Adorno’nun Estetik Kuramı ölçüt olarak 

alınmıştır.  

 

Tarihsel sürece bakıldığında, güzel ile ilgili her dönem değişik 

ölçütlerin ve bu ölçütlerden hareketle de yargıların ortaya konduğu görülür. 

Güzele ilişkin bu yargıların her dönemin ve her türlü sanat kuramının estetik 

anlayışını oluşturdukları söylenebilir. Bu bağlamda estetik eleştiri yolu ile ileri 

sürülen yargıların, çağın estetik anlayışının oluşmasında da katkı 

sağlayabileceği düşünülebilir. 

 

Buraya kadar belirtilenler doğrultusunda araştırmanın temel 

problemini, plastik sanatlarla olan ilişkisi ile birlikte, estetik eleştiri nedir? 

sorusu oluşturmaktadır. 

 

Bu temel problemden hareketle; 

Estetik eleştirinin resim sanatında uygulanabilme koşulları nelerdir? 

Türkiye’de resim sanatında estetik eleştirinin yeri nedir? 

Farklı biçem anlayışları olan sanatçıların yapıtlarının her birine estetik 

eleştiri ile yaklaşılabilinir mi? Aynı sonucu verir mi?. 



 6 

Estetik eleştiri yapılırken temel alınan ölçütlerin farklı biçem anlayışları 

olan sanatçıların yapıtlarına uygulanabilirliği nedir? 

Sorularına yanıt bulunmaya çalışılmıştır. 

 

1.2. Amaç 

Araştırma, estetik eleştiriyi tanımlamayı, tanıtmayı; resim sanatı 

üzerine estetik eleştiri yöntemini uygulamayı ve örneklemeyi amaçlamaktadır. 

Bu genel amaçtan hareketle aşağıdaki alt amaçlar gerçekleştirilmeye 

çalışılmıştır: 

Estetik eleştirinin tanımını ve işlevini ortaya koymak. 

Türkiye’de resim sanatında estetik eleştirinin yerini belirlemek. 

Farklı biçem anlayışları olan sanatçıların her birine estetik eleştiri ve 

ele alınan ölçütlerle yaklaşılıp yaklaşılamayacağı ve aynı sonucu verip 

vermeyeceğini saptamak. 

Adorno’nun estetik kuramının güzele ilişkin ölçütlerini belirlemek ve 

yapıtlara uygulamak. 

 

1.3. Önem 

Türkiye’de eleştiri ve özellikle plastik sanatlar eleştirisi üzerine yapılan 

araştırmalar kısıtlı sayıdadır. Estetik eleştirinin kuramsal çerçevesinin 

belirlenerek plastik sanatlara uygulanmasının ve eleştiri metinlerinde 

örneklendirilmesinin, ülkemizde az olan  eleştiri araştırmalarına sunmaya 

çalıştığı veriler bakımından önemli sayılabileceği düşünülmektedir. 

 

Yapılan literatür taramasında Adorno’nun estetik kuramının ülkemizde 

plastik sanatlar alanında çok tanınmadığı; Adorno’nun estetik kuramının 

plastik sanatlar üzerine kendisi ya da  bir başkası tarafından yapılan 

değerlendirmelerin ve uygulamaların da yeterince olmadığı görülmüştür. 

Oysa, Adorno’nun estetik kuramının özellikle müzik ve edebiyat alanlarındaki 

değerlendirmeleri bilinmektedir. Bu nedenle Adorno’nun estetik kuramının 

estetik eleştiri aracılığıyla plastik sanatlarla ilişkisini saptamak bakımından da 

araştırmanın önemli sayılabileceği düşünülmektedir. 

 



 7 

1.4. Sınırlılıklar 

Bilindiği üzere, plastik sanatların kapsamına birbirlerine göre özel 

nitelikleri olan farklı alanlar girmektedir. Ancak birbirlerine göre farklılıklar 

gösteren resim, heykel vb. alanlara estetik eleştirinin uygulanmasında 

yöntem olarak belirgin bir farklılık bulunmamaktadır. Bu nedenle estetik 

eleştiri uygulanırken  plastik sanatlar, resim sanatı ile sınırlandırılmıştır. 

Resim sanatı da, 20. yüzyıl sanatından, Francis Bacon, Robert 

Rauschenberg, ve Georg Baselitz olmak üzere üç yabancı ressam; Adnan 

Turani, Burhan Uygur ve Neşet Günal olmak üzere de üç Türk ressam ve bu 

altı sanatçının beşer yapıtı ile sınırlandırılmıştır. 

 

Bu sanatçıların, eleştirilerde örneklendirilecek yapıtlarının sayısı beş 

yapıt ile sınırlandırılmıştır. Bu araştırma kapsamındaki sanatçıların 

yapıtlarının orijinalleri dünyanın dört bir yanına dağılmış olduğundan, bunlara 

ulaşmak olanaklı olamamıştır. Bu nedenle yapıtlar seçilirken, ulaşılabilen 

sanatçı kataloglarına başvurulmuş olup, sanatçıların anlayışlarını ortaya 

koyan resimler içinden, bilgisayar ortamına aktarılırken baskı ve renk kalitesi 

en iyi olanları seçilmeye çalışılmıştır. 

 

Araştırmanın bir diğer sınırlılığı ise, çağdaş estetik kuramlarından 

Adorno’nun estetik kuramının ölçüt olarak kullanılmasıdır.  

 

Ayrıca araştırma ulaşılabilen Türkçe ve İngilizce literatür ile 

sınırlandırılmıştır. 

 

1.5. Alanda Yapılan Araştırmalar 

Ülkemizde yapılan resim eleştirisi araştırmaları sınırlı sayıdadır. Resim 

eleştirisi araştırmalarının azlığıyla birlikte, araştırmanın temelini oluşturan 

estetik eleştiri ile ilgili herhangi bir araştırmaya da rastlanmamıştır.  

 

Resim eleştirisi ile ilgili ulaşılan araştırmalardan ilki, Dal (1980) 

tarafından Hacettepe Üniversitesinde yapılan “1946-1971 Yıllarında 

Türkiye’de Resim Eleştirisi” adlı yüksek lisans tezidir. Dal tezinde 1946-1971 



 8 

yılları arasında  Türkiye’de resim eleştirisinin  durumunu kronolojik olarak 

örneklerle saptamıştır.  

 

Diğer bir araştırma Söylemez (1993) tarafından Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde yapılan ”XIX.ve XX. Yüzyıllarda Resim Sanatı 

Eleştiri Örnekleri” adlı yüksek lisans tezi olup, eleştirinin gerekliliği ve önemi 

vurgulanarak Dünyadan ve Türkiye’den tarihsel sıralı eleştiri örnekleri 

verilmiştir. Ayrıca sanat eleştirmenlerinin toplum ile resim sanatı arasında 

ilişki kuracak ve arttıracak kişiler oldukları vurgulanmıştır. 

 

Erinç’in 1995 yılında yayımlanan “Resmin Eleştirisi Üzerine” adlı 

kitabında resim eleştirisi, resim eleştirisinin temel öğeleri, eleştiri türleri gibi 

konular açıklanmış olup, özellikle eleştirinin resim alanında yerli yerine 

oturtulması bakımından önemli bir açığı kapatmıştır. 

 

Dinçkal (1995), İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nde yaptığı “Sanat Eleştirisinde Öznelliğin Rolü” adlı yüksek lisans 

tezinde, ”yapılması gereken şey, iki öznelliğin etkin olduğu alımlayıcı / sanat 

eseri estetik karşılaşmasını, öznenin nesnenin bilgisine ulaşma çabası olarak 

düşünülebilecek doğal bilimlere ait epistemolojik kategorilerden ayırmak, bu 

şekilde de öznelliğin etkin olabileceği bir sanat eleştirisi teorisine yer 

açmaktır” demektedir. Ayrıca tez, anlamlı sosyal hareketlerin ve dolayısıyla 

tarihin anlaşılma ve yorumlanma problemi üzerine çalışmaların kronolojik 

olarak aldığı yolu incelemek ve Paul Ricoeur’ün tezinin görsel sanatlar 

eleştirisi için düşünüldüğünde ortaya nasıl bir tablo çıkacağını görmeye 

yöneliktir. 

 

Asil (1995) tarafından Mimar Sinan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nde yapılan “1970’den Günümüze Türk Resminde Eleştiri” adlı 

yüksek lisans tezinde de 1970’ler Türkiye’sinin ekonomik, siyasal, sosyal, 

kültürel ve sanatsal ortamının yapısı belirlenmeye çalışılmış, Çağdaş Türk 

Resmindeki yönelişler ve eğilimler açıklanmıştır. Ayrıca Türk resminde 

tartışılan, dolayısıyla eleştirilerde de yer alan ulusallık-yerellik, çağdaşlık-

modernlik-evrensellik, figüratif-soyut, sanat-politika ilişkisi gibi konular 



 9 

incelenmiştir. Sanat yazarlarının ve eleştirmenlerin sanat ortamındaki rolleri 

göz önüne alınırsa en az sanatçı kadar sorumluluk alma aşamasına 

gelmeleri gerektiği görüşü vurgulanmıştır. 

 

Güneş’in (1998), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nde yaptığı “Türk Resim Sanatında Eleştirmen, Sanatçı ve İzleyici 

Arasındaki Etkileşiminin Analizi” adlı yüksek lisans tezinde de, Batılılaşma 

girişimlerinin başladığı dönem olarak bilinen Tanzimat’tan günümüze Türk 

Resim Sanatına nasıl bakıldığı, çağdaş Türk resim sanatının sorunlarının 

neler olduğu, eleştirmen tutumunun ressamlar tarafından nasıl 

değerlendirildiği, eleştirmenlerin eleştiri yöntemlerinin, ilkelerinin neler olduğu 

saptanmaya çalışılmıştır. Araştırmada, “temelde çözüm eğitilmişlikte 

yatmaktadır. ‘Eleştirel göz’ eğitildiği zaman daha sağlıklı yaklaşımlarda ve 

sanatla daha sıcak, samimi ilişkilerde bulunur. Sanatçı, izleyici, eleştirmen  

daima birbirlerini yıpratıcı değil üretken kılıcı, eğitici etkileşimler içerisinde 

birbirleriyle olan bağlarını çok yönlü ve sağlıklı bir biçimde kurmalıdır. 

Eleştirmen yüzyılın sağlamış olduğu tüm iletişim araçlarından faydalanarak, 

toplumun beğenisini bir üst seviyeye taşımalıdır. Aslında bu hem kendisinin 

hem de sanatçının anlaşılması ve sağlıklı, sağduyulu bir toplum oluşması için 

önemlidir” (Güneş, 1998:102) sonucuna varılmıştır.  

 

2000 yılında Seferoğlu tarafından Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nde yapılan “Sanat ve Eleştiri” konulu yüksek lisans tezinde, 

eleştirinin düşünsel anlamdan başlayan çıkış aşamaları ve gelişimi, sanat 

dallarına etkisi, eleştiri yöntemleri ve eleştiri yapacak kişinin taşıması gereken 

nitelikler açıklanmaya çalışılmış, sanat yapıtlarıyla dönemin yanlış 

eleştirilerine maruz kalan sanatçılardan örnekler verilmiş ve eleştiri sonucu 

ortaya çıkan ve gelişen sanat akımlarının bir kısmı incelenmiştir. 

 

Araştırmada ölçüt olarak ele alınan Adorno’nun estetik ile ilgili 

görüşlerinin doğrudan ele alındığı bir araştırmaya rastlanmamıştır. Ancak 

kapsamında Adorno’nun estetik ile ilgili görüşlerine dolaylı olarak yer verilen  

bir araştırmaya rastlanmıştır. Bu araştırma, Erbay (1993) tarafından 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde yapılan “Sanat ve İşlevi 



 10 

Bakımından Platon, Marxizm, Frankfurt Okulu” başlığı altında gerçekleştirilen 

yüksek lisans tezi olup, konunun kapsamındaki düşünürlerle birlikte 

Adorno’nun sanat ve güzele ilişkin görüşleri ele alınmıştır.  

Yapılan literatür taraması sonucunda plastik sanatlar eleştirisi üzerine 

yapılan araştırmaların az sayıda olması dikkati çekmiştir.  

 

1.6. Açıklamalar ve Tanımlar 

Adorno’nun “Güzel” Anlayışı: Tezin, “Adorno’nun Estetik Kuramı” ile 

“Adorno’nun Estetik Kuramında “Güzel”in Nitelikleri” kısımlarında ele alınan 

Adorno’nun güzellik anlayışı, burada bir ön bilgi olarak kısaca özetlenmeye 

çalışılmıştır. 

 

Adorno, estetik kuramında, temel ilkelerden birisi olarak sanat 

yapıtının biçim, içerik ve ideolojik açıdan özerk olmasını savunur. Adorno’ya 

göre, özerk olan sanat yapıtı, verili gerçeklikten kaynaklanmadığı için 

öncelikle biçim olarak ortaya çıkar ve ancak ortaya çıktıktan sonra 

tanımlanabilir.  

 

Adorno, özerk ve öncelikle biçim olarak değerlendirilmesi gereken 

sanat yapıtında “güzel”i üç kavramla ilişkilendirerek açıklar. Bunlar, 

“görünüş”, “tinselleşme” ve “görsellik”tir.   

 

Sanat, varolan düşünce ve kılgı evrenine karşı ve onun içerisinde 

başka bir düşünce ve kılgı evreni yaratır. Böylesi bir sanatsal evren, bir 

yanılsama, görünüş evrenidir. Sanat yapıtının anı, yani yapıtın ifade anı, 

yapıtın dolayımlanmamış bir şey gibi kendi materyalleri düzeyine 

indirgenmesi değil, aksine bu an, tam anlamıyla bir dolayımlanma sürecidir. 

Adorno’ya göre, sanat yapıtı, kendi gerçekliğinin gerçek-dışılığına işaret 

ettiğinde, sözcüğün tam anlamıyla görünüş olur. Görünüş anı gerçekten de 

gözden kaybolan ile korunan arasındaki dengenin paradoksal bir 

bütünlüğüdür.  

 



 11 

Felsefe-bilim yapıtlarındaki bilincin sanat yapıtlarındaki karşılığı tindir. 

Sanat yapıtlarında görünen onların tini, onları görünüş olmaktan daha fazla 

şey yapandır. ‘O, yalnızca, görünüşe çıkan sanat yapıtlarına can veren tin, 

soluk değil, fakat aynı zamanda, yapıtların gücü ya da içsel olan şeyidir, 

onların nesneleşiminin gücüdür’. Tin, ancak ve sadece görüntü kendisini 

biçimlendirdiğinde, görüntüyü biçimlendirir. Yani görünüş tini biçimlendirirken, 

tin de görünüşü biçimlendirir. Tin kendisi aracılığıyla olguların ışıdığı,  

kelimenin en doğurgan anlamıyla bir olguya olgusallık veren parlaklık, ışık 

kaynağıdır. Duyumsal olan ancak tinselleştirildiğinde ve kırılmaya (ışığın 

kırılıp görünmesi anlamında) uğradığında sanat içinde varolur. 

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtının içeriğinin kavrama indirgenemeyeceği 

gibi, estetik görüntü de kendi görselliğine indirgenemez. Bu nedenle, Adorno, 

görselliği sanatın evrensel karakteristiği, belirleyicisi olarak görmemektedir. 

Adorno’ya göre, söylemsel bütünlüğün argümanlarına karşı yapılan kurgusal 

bir protestoda sanat yapıtları kaçınılmaz olarak dışsal kavramlara, yanıtlara, 

çözümlere yönelir. Hiçbir sanat yapıtı artık geleneksel estetik tarafından 

önsel olarak varsayılan saf görselliğin umursamazlığını ve evrensel 

bağlayıcılığını gerçekleştiremeyecektir.  

 

Adorno, estetik kuramında “güzel”e ilişkin önemli bir nitelik ortaya 

koyar: “Estetiksizleştirme” (de-estetizasyon). Adorno’ya göre, 20. yüzyılın ilk 

yarısında Avrupa kültüründe yaşanan çöküş, Birinci ve İkinci Dünya 

Savaşlarında yaşanan vahşet ve insanlığın karşı karşıya kaldığı acılar 

nedeniyle, sanat, artık klasik estetiğin ya da organik güzelin içerdiği gibi 

sadece hoşa giden, zevk veren şeyleri barındırmamalı; insanlığın tanık 

olduğu acıyı, çöküşü ve yıkımı da barındırmalıdır. Bu da sanat yapıtının 

estetiksizleştirilmesidir. 

 

 

Aporetik: “Düşünce ya da tartışmanın, ortaya çıkan bir problem ya da 

güçlükten dolayı, sonuçsuz kalma durumu” (Cevizci, 2002: 81). Antikçağ 

Yunan düşünürü Platon’un, Sokratik diyaloglarına aporetik diyaloglar denir. 

Çünkü bu diyaloglarda Sokrates’in yöntemi gereğince, gerçek, el birliğiyle 



 12 

araştırılır ve sanki bulunamamış gibi konuşma bir çıkmaza götürülüp bırakılır 

(Hançerlioğlu, 2000b, Cilt1). Cevizci (2002: 81)’ye göre de, tartışmalı 

sorunları veya problematik tezleri, hiçbir çözüm önerisinde bulunmadan, 

ortaya koyma tavrı aporetik yöntem diye tanımlanır. 

 

Estetik Eleştiri: Alıcısının güzellik anlayışı açısından sanat yapıtının 

irdelenmesi; başka bir anlatımla eleştiriyi yapan kişinin yapıtı niçin güzel 

bulduğunu ortaya koyması ya da bir estetik kuramının temel ilkelerinden 

birinin, bir kısmının ya da tamamının yapıta uygulanmasıyla yapıtın  

değerlendirilmesidir. 

 

Katastrof Kuramı (Doğal afetler kuramı): Gerçekte bu kuram 

Fransız doğabilimcisi Georges Cuvier tarafından doğabilimsel alanda ileri 

sürülmüştür. Bu kuram, değişik zamanlarda çökelmiş kayaç katmanlarında 

değişik yapıda fosillerin bulunmasını açıklamak için, jeolojik çağlar boyunca 

yaşanan büyük doğal afetlerin yeryüzündeki canlıları yok ettiğini ve sürekli 

olarak yeni türlerin yaratıldığını öne sürer (AnaBritannica, 2004: 355). 

Katastrofun metin içindeki (sayfa 81, 82) ele alınışı ise, sanat yapıtının 

oluşumu, görüntünün yıkıma uğramasıyla gerçekleşebilir, biçiminde 

yorumlanabilir.  

 

 Mandaren: Ulaşılabilen sözlüklerde ve ansiklopedilerde manderen 

başlığı bulunamamış ancak, metindeki anlamına yakın olan “mandarin” 

sözcüğüne ulaşılmıştır. Mandarin sözcüğünün çeviri sırasında “mandaren” 

olarak Türkçeleştirildiği düşünülebilir. Alıntılanan metin içinde mandaren 

sözcüğünün, “sözü dinlenen bilgin ya da devlet adamı; nüfuzlu aydın” 

(Saraç, 1985: 863) anlamında kullanıldığı düşünülmektedir. 

 

Matriks: İçinde birçok biyolojik olayın meydana geldiği, akıcılığı az, 

cansız bir sıvı ortam (TDK Sözlüğü,1998: 1516) 

 

Plastik Sanatlar: Yoğurma ya da yontma, kesme ve biçme 

yöntemleriyle modelleme ya da katı nesnelerin temsili ile ilgili sanatlar (Erinç, 

1995a: 22). 



 13 

  

Resim Sanatı: Görsel sanatlarda çizimden farklı olarak, saydam ya da 

saydam olmayan boyalarla bir ya da birden fazla renkle bir yüzeyde leke ya 

da çizgilerle imge oluşturma sanatı. Kullanılan boya gerecinin sıvı niteliği 

genellikle resmi çizimden ayıran bir koşul olarak kabul edilse de, 20.yy. içinde 

renkli kuruboyalarla ve yapıştırılan gereçlerle (kolaj) elde edilen resim 

niteliğinde işler, bu katı ayrımı ortadan kaldırmıştır (Eczacıbaşı Sanat 

Ansiklopedisi, 1997: 1549). 

 

Sanat Eleştirisi: sanat yapıtını anlamak, anlaşılmasını sağlamak, 

açıklamak ve değerlendirmektir. 

 

Triptik (triptyc): Birbirine bağlı ya da birbirinden ayrı, tuval vb. 

malzeme üzerine yapılmış, aynı temalı üç resim.  

 

Vülger: kaba, ham, eksik bilgililik; bilimsel olmayan anlamında 

kullanılmakla birlikte, halksal anlamında da kullanılır (Hançerlioğlu , 2000d, 

Cilt 3). Cevizci (2000: 357) de vülgerizasyonu; “basitleştirme, herkesin 

anlayacağı bir düzeye indirgeme; çeşitli bilim dallarına ait bilgileri, özellikle 

teknik bilgileri, geniş halk kitlelerinin, gerekli uzmanlıktan yoksun insanların 

anlayabileceği düzeye indirme, onların özünü korumakla birlikte, içlerini 

büyük ölçüde boşaltma eylemi” olarak tanımlar. 

 

Marksizm’de vülgerlik, (vülger Marksizm) Hançerlioğlu (2000c: Cilt 

7)’na göre, Marksizm’de hamlık ya da bir başka ifade ile kabalık ( eksik 

bilgililik, bilim dışılık) kadar büyük ve çok tehlikeli bir kusur olamaz. Çünkü 

Marksizm, bütünsel bir bilgidir. Marksizm’de bir şeyi bilmek için her şeyi 

bilmek gerekir ya da bir şeyi bilmemek bütün öteki şeyleri de bilmemek 

demektir. Rosenthol ve Yudin (1980: 527)‘de, vülger sosyalizmi, “sosyal 

fenomenlerin aşırı basitleştirilmiş bir yorumu” olarak tanımlarlar. 

 

Ayrıca, araştırmada adı geçen estetik kuramının kurucusu Theodor W. 

Adorno , “Adorno” olmak üzere sadece soyadı ile anılmıştır. 

 



 14 

1.7. YÖNTEM 

 

1.7.1. Araştırma Modeli 

Araştırmada tarama modelinden yararlanılmış olup, araştırmanın 

temel amacı doğrultusunda, literatür taraması ile kuramsal çerçeve 

oluşturulmuştur. 

 

Erinç (1995a)’in eleştiri türleri sınıflamasında yer alan, alıcısının 

güzellik anlayışı açısından sanat yapıtının irdelenmesi, değerlendirilmesi; bir 

estetikçi için ise, bu disiplinin ölçütlerini, tarafsız olarak resme uyarlayabilme 

ve verilerini kendi önyargılarından arınık olarak değerlendirebilmesi olarak 

belirlenen estetik eleştiri, araştırmaya temel alınan eleştiri yöntemidir. 

 

Araştırmada literatür taraması sonucu elde edilen veriler 

doğrultusunda estetik eleştirinin tanımı, özellikleri, diğer eleştiri türleri ile olan 

benzerlik ve farklılıkları ortaya konmaya çalışılmıştır. 

 

Araştırmada, estetik eleştiri örneklendirilirken resim sanatından 

yararlanılmıştır. Resim sanatı kapsamında bulunan tüm yapıt ve yapıt 

gruplarına estetik eleştiri uygulanabilir. Ancak, bu araştırmanın temel amacı 

estetik eleştiriyi tanımlamak, tanıtmak ve örneklemek olduğu için resim 

sanatında bir sınırlamaya gidilmiştir. Bu nedenle, sınırlılıklar bölümünde de 

belirtildiği gibi,  20.yüzyıl resim sanatından; Francis Bacon, Robert 

Rauschenberg, ve Georg Baselitz olmak üzere üç yabancı, Adnan Turani, 

Burhan Uygur ve Neşet Günal olmak üzere de üç Türk ressam seçilmiştir. 

Hem Türk Resim Sanatına hem de Dünya Resim Sanatına bakıldığında, 

çağın sanatında yer almış ve iz bırakmış çok sayıda önemli sanatçının 

bulunduğu görülebilir. Doğal olarak bu kadar çok sayıda sanatçının 

yapıtlarının eleştirisinin yapılması olanaklı değildir. Burada amaç, sanatçıların 

yapıtlarının eleştirilmesinden çok estetik eleştirinin örneklendirilmesidir. Bu 

nedenle üç yabancı, üç Türk olmak üzere toplam altı sanatçı seçilmiştir. Bu 

altı sanatçı seçilirken öncelikle sanatçıların farklı biçem anlayışlarına sahip 

olmalarına dikkat edilmiştir. Böylelikle,  estetik eleştirinin yapıtlardaki teknik, 



 15 

konu, biçem vb. farklılıklar karşısında ne tür sonuçları ortaya koyabileceği 

saptanabilmiştir. Ayrıca ölçüt olarak ele alınan estetik kuramının farklı 

sanatçıların yapıtlarında aynı sonucu verip veremeyeceği de görülmüştür. 

 

Seçilen sanatçıların, resim sanatında önemli etki ve izlerinin olduğu 

bilinmektedir. Francis Bacon’ın figürleri, figürleri ile diğer objeler arasındaki 

ilişkiler ve mekan anlayışı, resimlerinin özgünlüğü ile ilgili 

söylenebileceklerden sadece bir kaçıdır. Robert Rauschenberg’in 

resimlerinin, malzeme, biçim zenginliği ve resimde malzemenin 

olanaklarından yararlanma bakımından özgün örnekler oluşturdukları 

düşünülebilir. Georg Baselitz’in resimlerinde, tuvallerinin boyutlarının 

büyüklüğü, geniş yüzeylerde kat kat sürülen boyalarla elde edilmiş doku 

zenginliği, alışılmış konumdan çıkarılarak baş aşağı resmedilen figürler göze 

ilk çarpan özeliklerdir. 

 

Adnan Turani’nin soyutlamaları, Neşet Günal’ın toplumcu gerçekçi 

içerikleri ve Burhan Uygur’un sanatçı öznelliği ve içselliği, bu sanatçıların 

yapıtları ve biçem anlayışları ile ilgili olarak ilk göze çarpanlardır.  

 

Özsezgin (1994: 171,312, 321), Adnan Turani’nin resimlerini, içinde 

taşıdığı gizli doğa cevherini soyutçu analizler düzeyinde işleyip 

zenginleştirdiğini; Neşet Günal’ın yöre resminin toplumsal gerçekçi tabanı 

üzerinde, sosyal içerikli bir sanat anlayışı geliştirdiğini; yine aynı kitabında 

Burhan Uygur’un resimleri hakkında da, resimlerinin içeriksel kurgusuyla 

bütünleşen ve lekeci bir anlayış üzerinde gelişen biçim düzeni oluşturduğunu 

belirtir.  

 

Sanatçıların resimlerinden, araştırmanın amacını gerçekleştirmeye 

uygun biçimde beşer yapıt seçilmiştir. Tez danışmanının seçilen sanatçılara 

ve yapıtlarına ilişkin görüşleri ve onayı alındıktan sonra yapıtların eleştirisine 

geçilmiştir.   

Araştırmada, belirlenen sanatçıların yapıtlarına estetik eleştiri ile 

yaklaşılırken, çağdaş eleştirinin, özellikle bilimsel eleştirinin gereği olan ölçüt 

için Adorno’nun estetik kuramından yararlanılmıştır. 20. yüzyıl pek çok 



 16 

alanda olduğu gibi, düşün, sanat ve estetik alanlarında da önemli görüşlerin, 

düşüncelerin öne sürüldüğü ve çeşitli kuramların oluştuğu bir yüzyıldır. Bu 

kuramlardan biri Adorno’nun estetik kuramıdır. Adorno, 20. yüzyılın düşünce 

alanında önemli etkileri olan ve ileri sürdükleri kimi konular ile hala tartışılan, 

Frankfurt Okulu olarak anılan Frankfurt Toplumsal Araştırmalar Enstitüsü’nün 

önde gelen düşünürlerindendir. Frankfurt Okulu’nun çalışmalarının, geniş bir 

alana dağılmakla birlikte, ağırlıklı olarak kültür, sanat ve estetik alanlarında 

yoğunlaştığı bilinmektedir. Okulun bu konulara daha fazla ilgi göstermesinde 

Adorno’nun büyük payının bulunduğu söylenebilir. Adorno’nun çalışmaları 

konu ve alan bakımından çeşitlilik göstermesine rağmen, çalışmalarında 

sanat ve estetik ile ilgili konuların anlamlı bir yoğunluk sergilediği görülebilir. 

 

Adorno’nun estetik kuramının, tez danışmanının onayı ile bu 

çalışmada ölçüt olarak alınmasında araştırmacının ilgisi de etkili olmakla 

birlikte, Adorno’yu ilginç ve önemli kılan şu nedenler sıralanabilir:  

 

Öncelikle ele alınacak olan estetik kuramın, bir kuram olarak kabul 

görmüş olması gerekmektedir. Adorno’nun tamamlayamadan öldüğü ve 

ölümünden sonra yayımlanan  “Estetik Kuram” adlı yapıtı ve sağlığında 

kaleme aldığı pek çok makale vb. çalışmanın, Adorno’nun estetik kuramını 

bir bütün olarak ortaya koyduğu düşünülebilir. 

 

Adorno Marksist olmakla birlikte, düşünce sistemini, Alman İdealist 

Felsefesi ile Marksist Felsefe üzerine temellendirir. Adorno, bu iki felsefe 

geleneğine kendi bakış açısını ekleyerek Marksizm’e Ortodoks olmayan bir 

yorum getirmiş ve dolayısıyla Ortodoks olmayan bir Marksist Estetik Kuramı 

oluşturmuştur. Döneminde, Lukacs, Brecht, Benjamin vb. düşünürlerle girdiği 

tartışmalar sonucunda, getirdiği yorumlarla Adorno’nun, felsefeye, 

sosyolojiye, Marksizm tartışmalarına ve Marksist Estetiğe Frankfurt 

Okulu’nun diğer düşünürleriyle birlikte önemli katkılarda bulunduğu 

söylenebilir.  

 



 17 

Adorno, düşünürlüğünün yanı sıra, aynı zamanda bir besteci ve müzik 

kuramcısıdır. Adorno’nun estetik kuramını oluşturmasında, besteci ve müzik 

kuramcılığı yönleri önemli rol oynamıştır.  

 

Adorno, modernist bir düşünür olarak döneminin pek çok sanat 

akımının oluşmasını ve gelişmesini desteklemiştir.  

 

Adorno, hem yaşadığı dönemde hem de ölümünden sonra günümüze 

kadarki dönemde, Marksizm, modernizm, post-modernizm, post-yapısalcılık, 

yapı bozumculuk gibi akımlar başta olmak üzere pek çok konuda yapılan 

çalışmalarda, araştırmalarda; kimi zaman dayanak gösterilmiş, atıflarda 

bulunulmuş, kimi zaman tamamen ya da kısmen karşı çıkılıp tartışılmış, kimi 

zaman da ileri sürdüğü kavramlar, terimler aracılığı ile çalışmalara yön  

vermiş;  sonuçta ister dayanak olarak gösterilsin, ister karşı çıkılarak 

tartışılsın, pek çok düşünürün çalışmalarına renk katmış olduğu görülür.   

 

Marksizm’e ve Marksist Estetiğe getirdiği özgün yorumu, modernistliği, 

sanata ilişkin görüşleri, felsefesi ve kişiliği Adorno’yu ilginç kılan özelliklerin 

başında gelmektedir. Bu özellikler ve Adorno’nun Türkiye’de plastik sanatlar 

ortamında yeterince tanınmaması, Adorno’nun estetik kuramının bu 

çalışmada ölçüt olarak alınmasına temel oluşturmuştur.   

 

Araştırmacı tarafından Adorno’nun estetik kuramı incelenerek, 

Adorno’ya göre, bir sanat yapıtında olması gereken nitelikler saptanıp ölçüt 

biçiminde düzenlenmiş ve bu ölçütler tez danışmanının da onayı ile seçilen 

sanatçıların yapıtlarına uygulanmıştır.   

 

1.7.2. Veri Toplama Araçları ve Uygulama 

Literatür taraması ile araştırma kapsamına giren konulara göre Türkçe 

ve İngilizce’deki ulaşılabilen kaynaklar incelenmiştir.  

 

Adorno’nun estetik kuramı irdelenerek, kuramın temel ilkeleri 

belirlenmeye çalışılmıştır. Ölçüt olarak ele alınan bu ilkeler şöyle sıralanabilir:  



 18 

1. Sanat yapıtı içerik açısından özerk olmalıdır. 

2. Sanat yapıtı ideoloji açısından özerk olmalıdır. 

3. Sanat yapıtı biçim açısından özerk olmalıdır. 

4. Sanat yapıtını üreten özne özerk olmalıdır. 

5. Sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir. 

6. Estetiksizleştirme (De-estetizasyon). 

7. Sanat yapıtı görünüştür. 

8. Görünüş olan sanat yapıtı tinselleşmelidir. 

9. Sanatın görselliği evrensel bir nitelik değildir. 

 

 “Adorno’nun Estetik Kuramı” (s. 63-88) başlığında ayrıntılı olarak 

açıklanan bu ölçütler, belirlenen altı sanatçının beşer yapıtına uygulanarak 

estetik eleştiri örneklenmeye çalışılmıştır. 

 

1.7.3. Verilerin Çözümü 

Literatür taraması sonucunda elde edilen veriler ışığında kuramsal 

çerçeve oluşturulmuştur. Bu bağlamda Adorno’nun estetik kuramına ilişkin 

ölçütleri belirlenip, belirtilen ressamların seçilen resimlerine uygulanarak 

yapıtların estetik eleştirileri yapılmaya çalışılmış, uzman görüşlerinden elde 

edilen veriler doğrultusunda da çalışma tekrar gözden geçirilmiştir. 

 

Tüm elde edilenler araştırmacı tarafından bilgisayar ortamına 

aktarılarak, tez haline getirilmiştir.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

II. BÖLÜM 

 

ELEŞTİRİ 

 

 

2.1. ELEŞTİRİNİN TANIMI 

Antik Yunan kültürüne kadar dayanan sanat eleştirisinin, Ortaçağda 

özellikle dinsel kültürün egemenliği nedeniyle bastırıldığı, Rönesans ile 

beraber tekrar canlandığı görülür. Batı’nın, eleştirinin yaşamın her alanında 

etkin kılınması çabalarını Aydınlanma Çağı’ndan itibaren yoğunlaştırarak 

günümüze kadar sürdürdüğü söylenebilir. Kuşkusuz, günümüzde sadece 

Batı değil, hemen her toplumun farklı yaklaşım ve düzeylerde de olsa, 

eleştirinin, eleştirel düşüncenin bireylerinin bir özelliği olarak yer edinmesini 

ve bundan da gelişmişlik adına bir toplumsal yarar sağlama isteğinde olduğu 

izlenebilir. Sözgelimi değişik ülkelerin eğitim-öğretim programlarının amaçları 

içinde eleştirinin, eleştirel düşüncenin yer aldığı bilinmektedir. Eleştirel 

düşünceye sahip olmayan bireylerin, sunulan ile yetinip herhangi bir durumu, 

olayı vb. şeyleri, hatta sunulanı bile sorgulamadan olduğu gibi kabul ettiği; bu 

nedenle içinde bulunduğu topluma da bir şey ekleyemeyeceği, katkıda 

bulunamayacağı düşünülebilir. Bu nedenle eleştiri, pek çok ülkenin bilinçli 

yurttaş yetiştirme etkinliklerinde bir amaç, bir ilke olarak yer almaktadır. Birey 

açısından bakıldığında da,  eleştirinin, kişi olma yolunda temel koşullardan 

biri olduğu görülür.  

  

Ülkemizde, Cumhuriyet öncesi dönemde dogmatik düşüncenin 

egemenliği nedeniyle birkaç zayıf çabanın dışında önem verilmeyen 

eleştiriye, toplumsal yaşamda yer edindirme çabaları Cumhuriyet dönemi ile 

başlar. Toplumumuzun Cumhuriyet öncesi geleneğinde eleştirinin yeterince 

yer almaması, Cumhuriyet döneminde de çağdaşlaşmaya karşı gösterilen 

dirençler, demokrasinin kimi dönemlerde kesintiye uğraması, Köy Enstitüleri, 



 20 

Halkevleri gibi pek çok olumlu uygulamanın engellenmesi, eğitim siteminin 

ağırlıklı olarak ezbere dayalı olması, eleştirinin birey tarafından 

özümsenebilmesinde ve davranışa dönüştürebilmesinde önemli rolü olduğu 

bilinen felsefe ve sanat vb. alanlara, öncelikle okullarımızda ve sonra 

yaşamımız içinde  gereğince yer verilmemesi gibi nedenlerden dolayı 

eleştirel düşüncenin yer edinme çabaları sıkıntılı bir süreç olarak karşımıza 

çıkar.   

 

Eleştiri felsefeden sosyolojiye, siyasetten ekonomiye pek çok alanda, 

fakat en çok da sanatta karşımıza çıkmaktadır. Eleştiri konusundaki 

tartışmaların çoğu (en azından toplumsal yaşama yansımaları açısından) 

sanat alanında yapılmaktadır. Timuçin (2000b:127), eleştirinin felsefeden çok 

sanatta belirginleştiğini, estetiğin bir kolu ya da uygulamaya yönelik bir biçimi 

olarak görülebileceğini belirtir. 

 

Eleştiri iki temel anlamda karşılık bulur. İlki günlük yaşamda da 

kullanıldığı sözcük anlamıdır. Gazete, televizyon gibi yayın organlarında ve 

değişik ortamlarda sıkça rastlanır. “Konuya eleştirel yaklaşılmalıdır”, 

“eleştiriye açığımdır”, “yanlışlarıyla yüzleştiği için eleştiriden hoşlanmaz”, 

“sanki kendi hep doğruymuş gibi herkesi eleştirir durur” gibi anlatımlar eleştiri 

sözcüğünün kullanımıyla ilgili karşılaşılan örneklerden sadece birkaçıdır. Bu 

örneklerden de anlaşılacağı üzere eleştirinin günlük dilde kullanımında 

genellikle olumsuz bir anlam ortaya çıkar. Yanlışların dile getirildiği, 

kötülendiği, yerildiği gibi. Püsküllüoğlu (1995: 544), eleştiriyi, bir inceleme 

sonucu genellikle yanlış görülenleri belirtme işi olarak tanımlayarak, günlük 

dilde kullanımını da ortaya koymaktadır. 

 

Günlük dilde kullanılan eleştirinin sözcük anlamının bir özelliği de 

yukarıdaki örneklerde de olduğu gibi, öznel bir yaklaşımı ortaya koymasıdır. 

Böyle bir eleştiri daha çok kişisel kanıları, yargıları dile getirir. 

 

Eleştirinin sözcük anlamındaki kullanımına bazı farklılıklarla birlikte 

(günlük dildeki eleştiri yüzeyseldir ama felsefede derinliğine bir araştırma ve 

bilgi gerekir) felsefede de rastlanmaktadır. Felsefede eleştiri, “terim olarak, 



 21 

herhangi bir şeyi iyi ve kötü yanlarıyla değerlendirme anlamını kapsadığı 

halde bir şeyin sadece kötü yanını gösterme anlamında da tanımlanmıştır. 

Bu anlamda, felsefede, bir düşünürün yapıtında, kendinden önceki 

düşünceleri çürüten bölümüne eleştirel bölüm denmiş ve bu deyim yapıtın 

kabul edilen düşüncelerden söz eden bölümünü dile getiren olumlu bölüm 

deyimine karşılık tutulmuştur” (Hançerlioğlu, 1977: 33).   

 

İkincisi, kavram olarak eleştiri, günlük dilde kullanılan sözcük 

anlamından önemli farklılıklar göstermektedir. İpşiroğlu (1998: 17)’na göre, 

eleştirinin amacı karşı çıkmak değil, açığa çıkartmak, anlamaktır. Aşağıda 

belirtilen bir kaç tanıma bakıldığında, eleştirinin iki anlamı arasındaki farkların 

hemen anlaşılabileceği düşünülmektedir. 

 

Eleştiri sözcüğü Yunanca “kritike” deyiminden türemiş olup, yargılama 

ve ayırdetme anlamlarını dile getirmektedir (Hançerlioğlu, 2000b: 33). 

 

Osmanlıca’sı “tenkid” olan eleştiri Meydan Larousse’da da edebiyat ve 

sanat yapıtlarını açıklama ve yargılama sanatı olarak tanımlanmaktadır. 

 

İpşiroğlu (1998: 16)’na göre, Aydınlanma döneminde dinsel baskıların 

egemenliğinden kurtulan insan, eleştirel düşünceyi en yüksek değer olarak 

bulgular. Ayrıca, eleştirel düşünce otoritelere körü körüne boyun eğmeyen, 

sorgulayan, kuşku duyan bir akılcılığın ürünüdür. 

 

Püsküllüoğlu (1995: 544)’na göre de eleştiri, amacı, bir yazın ya da 

sanat yapıtını her yönüyle ele alıp açıklamak, anlaşılmasını sağlamak ve 

değerlendirmek olan yazı türüdür. Türk Dil Kurumu (1998: 700)’nun 

sözlüğünde de benzer bir yaklaşımla eleştiri, bir edebiyat ya da sanat yapıtını 

her yönüyle sağlamak ve değerlendirmek amacıyla yazılan yazı türü olarak 

belirtilmektedir. 

 

Timuçin (2000b: 127)’e göre ise, eleştirmek bir yapıtta olumlu ya da 

belirleyici olanla birlikte uyarsız, tutarsız, eksikli, çelişkili olanı göstermek 

demektir. 



 22 

Tunalı da (1979: 33), eleştiriyi, sanat yapıtının sanat değerini 

belirlemek, bu değeri objektif ölçütler içinde çıkarmak olarak tanımlamaktadır. 

 

Son olarak Erinç (1998a: 64)’in tanımında da, eleştiri, bir olgunun, bir 

durumun ya da bir nesnenin, onu o yapan özgün niteliklerinin, belli bir ölçüt 

esas alınarak saptanması ve ortaya konmasıdır. 

 

Verilen tanımlarına göre, eleştiri, sanat yapıtını anlamak, anlaşılmasını 

sağlamak, açıklamak ve değerlendirmektir. Bunlar gerçekleştirilirken de son 

iki tanımda belirtildiği gibi eleştirinin bir “ölçüt”e dayandırılması da, çağdaş 

eleştiri için önemli bir niteliktir. Kısacası eleştiri, günlük dilde kullanıldığı gibi 

sadece yermek ya da övmek olmayıp, sanat yapıtını hem olumlu hem de 

olumsuz yönleri ile birlikte ele alıp, bir ölçüt bağlamında, o sanat yapıtını 

açıklamak, bilmeyenlere tanıtmaktır. 

 

Tanımlarla ilgili olarak, bir nokta daha açıklığa kavuşturulmalıdır. Bu 

da eleştiri ile inceleme arasında bulunan farklılıktır. Tunalı’nın “Denemeler” 

(1979: 34) kitabının “Sanat Eleştirisi Üzerine” adlı kısmında değinildiği gibi, 

inceleme ile eleştiri birbirlerinden farklı şeylerdir . Erinç (1995a: 56) bu ayrımı; 

incelemenin genel, eleştirinin ise özel olması; eleştirinin merkeze bir objeyi, 

incelemenin ise bir alanı alması; eleştiride obje ile teke tek ilişki, yüz yüze 

ilişkinin ön şart, oysa incelemenin genelin bilgisi üzerinden yapılması olarak 

açıklamaktadır.  

 

Eleştiri tanım olarak ortaya konduktan sonra, eleştiri tarihine ana 

hatlarıyla bakmanın yararlı olacağı düşünülmektedir. 

 

2.2. ELEŞTİRİ TARİHİNE KISA BİR BAKIŞ 

 

2.2.1. Dünyada Eleştirinin Gelişimine Kısa Bir Bakış 

Günümüzde anlaşıldığı biçimiyle bilimsel anlamda eleştiri sayılabilecek 

ilk örneklere 17. yüzyılda rastlanmaktadır. 18.yüzyıldan itibaren de geliştiği 

görülmektedir. Ancak eleştirinin gerçek bir tür biçimini alması 19.yüzyılın 



 23 

başlarında gerçekleşir (Carloni-Filloux, 2000: 9). Eagleton (1998a; 11)’a göre, 

“Modern Avrupa’da yapılan eleştiri, saltıkçı devlete karşı verilen savaşımdan 

doğmuştur. XVII. ve XVIII. yüzyılda bu baskı rejimi altındaki Avrupa 

burjuvazisi kendine, içinde yetkeci bir siyasetin merhametsiz fermanlarından 

çok, ussal yargıya ve bilgiye dayalı eleştirinin bulunduğu gidimli ayrı bir uzam 

açmaya başlamıştır”.  

 

17. yüzyıla gelinceye kadar sanat eleştirisini yok saymak oldukça 

güçtür. Sanatın ortaya çıkışıyla birlikte, sanat üzerine düşünme, gördükleri 

üzerine görüşlerini açıklama çabası, sanat ile eş zamanlı gelişmiştir. Bu 

açıdan bakıldığında bugünkü anlamında eleştiri sayılmasalar da, eleştirinin 

temeli sayılabilecek, Antik Yunan Uygarlığı’na kadar uzanan süreçte pek çok 

örneğin bulunduğu söylenebilir. Eleştiri tarihine kısa bir bakış amacıyla bu 

örneklerin belli başlıları belirtilmeye çalışılmıştır. 

 

İlk örneklerin Antik Yunan Uygarlığı döneminde ortaya çıktığı 

söylenebilir. Ersoy (1994: 46)’a göre ilk sanat eleştirmeni M.Ö. 3.yüzyılda 

Platon olup, ilk kişisel eleştiri de yine M.Ö. 3.yüzyılda Atinalı Xenokrates 

tarafından yapılmıştır. Aristoteles’in de özellikle yazın sanatı ve tiyatro 

üzerine yazdıkları bilinmektedir (Erinç; 1995: 56). 

 

Ergüven (1996: 25)’e göre de, “... atölyeler arasında bilgi alışverişiyle 

filizlenen birtakım sorunların, kılavuz kitaplarda yazıya dökülerek, resimde 

konu, doğa vb. gündeme getirmesi elbette eleştiri adına önemli bir gelişme, 

bir ilk adımdır; ancak bu olgu asal gerçeği değiştirmez: Yunan uygarlığında 

ikiye bölünmüştür kuram. Buna göre, bir yanda salt felsefi spekülasyonun 

belirleyici olduğu kavramlar üzerine tartışma yer alırken, diğer tarafta da, 

eleştirinin çekirdeğini içinde taşımasına karşın, özünde zanaata ilişkin 

mesleki bilgileri içeren talimatlar toplamı çıkmaktadır karşımıza. Bir başka 

deyişle, yazını tekeline alan düşünürlerin, ressamı teknisyen olarak görmeleri 

sonucu eleştiriye hiçbir hayat hakkı yoktur artık- eleştiri, olsa olsa, yukarıda 

felsefi spekülasyon, aşağıda yönergedir yalnızca”. 

 

Ersoy (1994: 47), Ortaçağda St. Augustine, Boethius ve 



 24 

Cassiodorus’un isimlerinin sayılabileceğini ve Cassiodorus’un portre 

ressamlığında ruhsal durumun ortaya konduğu yapıtlarda eleştiri etkinliğinin 

devrin yönetiminin sanat politikasına uygunluğundan söz edildiğini belirtir. 

Yine Ersoy’a göre, 14. yüzyılda İtalya’da Ortaçağ kültürünün eleştiri tercihleri 

ve bütün görüşler Dante’nin modern kültür anlayışı etrafındadır ve Pietro 

Aretino da dönemin alaycı eleştirmenidir. 

 

Rönesans döneminin eleştiri anlayışı için Ergüven (1996: 25,26), 

“sanat yapıtı karşısındaki dağınık ve kendiliğinden tepkinin topyekün 

tartışmaya açılıp, yazılı belgeye dönüşebilmesi için, önce belli bir sistem 

dahilinde düşünülmüş ölçütlerin ortaya çıkması gerekir; geçmişe oranla 

Rönesans kültüründe tanık olduğumuz en köklü değişim bu noktada açıklık 

kazanır; bundan böyle, hakkında konuştuğumuz şeye ilişkin birtakım ölçütler 

oluşmaya başlamıştır. (...) Ne var ki eleştiri tarihi açısından burada asıl 

dikkati çeken olgu, ölçütlerin bir değer yargısı olarak gündeme gelmesinden 

ziyade, bu kurallara sahip çıkan sanatçının, yaratma sürecinde kendini 

alabildiğine özgür hissetmesidir. (...) Gelgelelim, görünürdeki bütün bu olumlu 

gelişmelere rağmen, eleştirinin bir kurum olarak ortaya çıkması için gerekli 

sosyo-ekonomik altyapı henüz Rönesans kültürüne büyük ölçüde yabancıdır” 

demektedir. 

 

Rönesans Döneminin önde gelen isimlerinden biri olan Leonardo da 

Vinci’nin resim sanatı üzerine yaptıklarını ve yazdıklarını da (Erinç, 1995: 56), 

eleştirinin gelişim süreci bakımından belirtmek gerekmektedir.   

 

18. yüzyılda sanat yapıtlarının herkes tarafından rahatça izlenebildiği, 

Salon Sergileri olarak adlandırılan genele açık sergiler, eleştiri tarihinde 

önemli bir yer tutar. Ergüven (1996: 26)’e göre, Salon Sergileri ortamında 

resim eleştirisine başlayan Denis Diderot, kısa sürede şaşırtıcı bir yetkinliğe 

ulaşarak, çağdaş eleştirmenin prototipini çizer. Ersoy (1994: 47), Diderot’un, 

resim eleştirisinde mutlak bağımsız hareketle her türlü kuraldan arınmış bir 

sanat kuramını destekleyen bir tavırla ortaya çıktığını, klasik sanat anlayışını 

sarsan bir yaklaşımla pek çok sanatçıyı etkilediğini belirtmiştir. 

 



 25 

Erinç (1995a: 56), 19. yüzyılda estetik biçim ile felsefi içeriği birleştiren 

bir atılımın öncülüğünü yapan Paul Valery’nin çağdaş resim eleştirisinin 

kurucusu olarak kabul edilebileceğini belirtir. 

 

20. yüzyıl ile birlikte eleştiri üzerine yapılan çalışmalar artmış, bu 

sayede değişik kuram ve yöntemler geliştirilmiş, sürekli olarak da 

geliştirilmektedir. 20. yüzyılın sanat akımları bakımından çok zengin bir 

dönem olduğu düşüncesi herkes tarafından paylaşılan bir görüştür. Bu sanat 

akımlarının  gelişmesinde eleştirinin ve eleştirmenlerin desteklerinin önemli 

bir yeri olduğu rahatlıkla söylenebilir.  

 

2.2.2. Türkiye’de Eleştirinin Gelişimimine Kısa Bir Bakış 

Dünyadaki gelişimine oranla eleştiri, Türkiye’de çok daha geç 

gündeme gelir. İlk eleştiri yazıları edebiyat alanında karşımıza çıkar. Ecevit 

(2001a: 54)’e göre, “Türk edebiyatında eleştiri ilk kez 19. yüzyılda 

Batılılaşmayı ilke edinmiş bir reformasyon hareketi olan Tanzimat Döneminde 

ürün verir. Bu dönemin eleştiri yazıları, Divan edebiyatında görülen tezkire 

türünün bir uzantısı niteliğinde olup nesnel ölçütlerden uzak, daha çok övgü 

ya da yergi içeren, genel olarak da leksikal düzlemde dil kullanımı ve gramer 

yanlışları üzerinde yoğunlaşan yazılardır”. 

 

Ecevit (2001a: 55, 2001b: 57)’in ortaya koyduğu verilere göre, Türk 

edebiyat eleştirisi tarihi içinde öne çıkan özellikler ve dönemler şu şekilde 

belirlenebilir: Batı kaynaklı eleştiri metinlerinin Türkçe’ye çevrilmesi, Türk 

eleştirmenlerin, eleştirideki farklı ölçütlerin varlığı konusunda bilgi sahibi 

olmalarını sağlar. Fecr-i Ati döneminde eleştirinin bağımsız bir uğraş olarak 

benimsendiği görülür. 20. yüzyılın ilk on yılı içinde, bir yöntem çerçevesinde 

yapılan çalışmaların yok denecek kadar az olduğu, çoğunlukla izlenimci 

eleştirinin yaygın bir biçimde uygulandığı söylenebilir. İzlenimci eleştiri yakın 

zamana değin pek çok eleştirmenin benimsediği türdür. Altmışlı yıllara kadar 

çoğunlukla öznel beğeni ya da yergi sözcükleri içeren ve eleştirmenin 

“Ben”ini ön plana çıkaran yazılar ağırlıklıdır. Eleştirilerde özellikle ele alınan 

konular ulusallık, yerellik, evrensellik, sanat-toplum ve sanat-birey ilişkileri ile 



 26 

dilin arılaştırılması sorunudur. Eleştiride nesnel ölçütler arayışları ile birlikte 

tarihsel / sosyolojik eleştiri ve Marksist eleştiri yöntemleri 1960’larda 

gelişmeye başlar ve önemli örnekleri ortaya konur. Yine 1960’larla birlikte 

ülkemizde gündeme gelmeye başlayan ve özellikle 1980’lerde yankı bulan 

önemli bir diğer yöntem de metne dönük eleştiridir. Henüz kurumsallaştığı 

söylenemese de postmodernist / yapısalcı eleştiri de 1990’lardan sonra 

eleştiri gündeminde yerini alır. 

 

Resim eleştirisine de kaynaklık ettiği düşünülebilen edebiyat 

eleştirisine kısa bir bakıştan sonra, resim eleştirisi ele alındığında ilk 

örneklerine Türk resim sanatının da gelişmeye başladığı 19. yüzyılda 

rastlanır. 

 

Giray (1996:16)’a göre, “Türk resim sanatı tarihi, Askeri okulda okuyan 

bir avuç gencin ürettikleri doğa görünümleriyle başlar. Saray çevresinin ve 

özellikle Sultanların desteklerini arkalarında hisseden bu gençler, saray 

bahçelerini, öncelikle de Yıldız Sarayı bahçesini durmaksızın resmederler. Bu 

yıllar saray kurallarına duyarlı bir dönemi kapsadığı ve sanatçıların da bu 

çevre içinde üretim yapmaları nedeniyle eleştirilere kapalı geçer”. 

 

Sanayi-i Nefise’nin açılışı ile birlikte, saray dışına taşan resim üretimi, 

topluma yansıyan sanat etkinlikleri, bu olgudan sonra hız kazanır. Bireysel 

sergiler bile açılmaya başlar (Giray,1996: 16). Dal (1996: 26)’ın da belirttiği 

gibi resim eleştirisi, Türkiye’de bu sergilerle birlikte başlar. Bu sergiler ile ilgili 

yazılan eleştirilere bakıldığında; sergilerin duyurulduğu, güzel sanatların 

öneminin vurgulandığı, izlenimcilik akımının tanıtıldığı ve sergilerin genellikle 

olumlu değerlendirildiği gibi özellikler öne çıkar. 

 

1910 yılında yayına giren Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Mecmuası, 

dönemine bakan, sanat etkinliklerini dikkatle izleyen ve ciddi eleştiriler getiren 

içeriğiyle önem kazanır. Mecmua’ da bir taraftan, öğretim sistemine ilişkin 

yenileştirme istemi, Sanayi-i Nefise’ nin sınavları, okulun eğitiminin 

köhnemişliği gibi görüşlerle öncelikle sanat eğitimi konusunda yapıcı 

eleştirilere yer verirken; diğer taraftan, Şeker Ahmet Paşa, Ressam Şevket 



 27 

Bey, Osman Hamdi Bey, Ressam Hasan Rıza, Hoca Ali Rıza, Selvili Ahmet 

Emin gibi sanatçıların kişilikleri, yaşam tarzları ile tanıtılırken, sanat 

anlayışları öncelikle konu seçimi göz önünde tutularak salt armoni 

başarılarına  değinilen eleştirilere yer verilir (Giray, 1996: 17). 

 

Cumhuriyet’in ilanı ile birlikte güzel sanatlarda hızlı bir ilerleme 

kaydedilir. Bir yandan yetenekli gençler yurtdışına değişik sanat dallarında 

öğrenime gönderilirken; diğer yandan müzelerin açıldığı, sayıları giderek 

artan sergilerin düzenlendiği, sanatçı gruplarının oluştuğu ve sanat eğitimi 

kurumlarının açıldığı görülür. 

 

Böyle bir dönemde, Türkiye’de güzel sanatlar alanındaki ikinci dergi 

olan “Ar” yayımlanmaya başlar. Dergi önemli bir noktaya işaret eder. 

“Türkiye’de sanat eleştirmeni yoktur. Bu nedenle ressamlar, sanat yazarı 

olmak ve sanat eleştirileri yapmak zorunda kalmaktadırlar” (Dal, 1996: 27). 

Aynı konuda, Giray da (1996: 18), ressamların yanı sıra, yazar ve şairlerin de 

resim eleştirmenliği yapma durumuna geldiklerini belirtir.  

 

1950’lerden itibaren eleştiri metinlerinde; eski-yeni, klasik-modern, 

akademik-mücerret (soyut) ; Batı’da görülen sanat akımlarının benimsenip 

benimsenmemesi; figüratif-non-figüratif; soyut-somut; resmin kuruluşundaki, 

renk, boya, çizgi vb. değerler; devletin sanat politikası gibi tartışmalar öne 

çıkan konulardır (Dal, 1996: 28-29). 

 

1970’li, 1980’li yıllardaki eleştirileri Erinç (1995b: 121-122) iki ana 

grupta toplamaktadır. İlk grup, ressamların yaptıkları eleştirilerdir. Bu 

eleştirilerin bir kısmı hükümetlerin, belirli kurum ve kuruluşların sanat 

politikaları üzerine ve çoğunlukla yeren yazılardır; geri kalanı ise bir diğer 

ressama dönük olup, övgü ve yergi içerirler. İkinci grup eleştiriler ise, 

sanatseverler ve eleştirmenler tarafından yapılanlardır. Sanatseverlerin 

eleştirileri genel anlamı ile sanat, estetik ve plastik öğelere dönüktür. 

Eleştirmenlerin eleştirileri ise, “belli kalıplar, belli paternler içinde teknik 

tanımlamalardan öte okuyucuya fazla bir şey getirmeyen yazılardır”. 

 



 28 

Resim eleştirisinin başlangıcından bu yana, Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti Mecmuası, Ar, Milli Mecmua, Güzel Sanatlar Mecmuası, Muhit, 

Vakit, Çığır, Ülkü, Hayat Dergisi, Yedigün, Ayda Bir, Varlık, Yeni Adam, 

Kültür Haftası, Arkitekt, Gösteri, Sanat Çevresi, Sanat Olayı, Türkiye’de 

Sanat, Genç Sanat, Adam Sanat, Milliyet Sanat, Sanat Dünyamız vb. dergiler 

eleştiri yazılarına yer vermişlerdir. 

 

Resim eleştirisi günümüze gelindiğinde, başlangıcından bugüne pek 

çok sorunu çözmekle birlikte hala nicelik ve nitelik bakımından istenilen 

noktaya gelememiştir. Nitelikli eleştiri örneklerinin ve eleştiri üzerine yapılan 

tartışmaların her geçen gün çoğalması, eleştirinin istenilen düzeye 

gelebilmesi için çabaların arttığını göstermektedir.     

 

2. 3. ELEŞTİRİ TÜRLERİ 

Resim Sanatı yüzyıllar boyu birikimlerinin üzerine yaptığı eklemelerle 

sınırlarını zorlamış, her yeni dönem yeni anlatım olanakları ve yeni biçimlerle 

günümüze kadar gelmiştir. Resim sanatı kadar köklü olmamakla birlikte, 

resim eleştirisinin de sanat gündeminde yerini aldığından bu yana hızla 

geliştiği görülür. Resim sanatında tek bir bakış açısı nasıl yoksa ve bundan 

dolayı çeşitli akımlar ortaya çıkabiliyorsa, eleştiride de tek bir bakış açısının 

bulunamayacağı düşünüldüğünden, çeşitli eleştiri yaklaşımlarından ve 

türlerinden de söz edilebilir. Zaman içinde çeşitli eleştiri yaklaşımları, 

eleştirinin daha iyi anlaşılabilmesi bakımından sınıflandırılmıştır. Kuşkusuz bu 

sınıflandırmalar yapaydır ve birbirlerine göre farklılık ve benzerlikler 

gösterebilirler. 

 

İlk sınıflama örneği olarak, eleştiri türlerinin sanat türlerine göre 

sınıflanması belki de en yalın sınıflama sayılabilir. “Söz konusu sanat yapıtı 

edebiyat yapıtı ise, eleştiri de edebiyat eleştirisi, resim yapıtı ise, resim 

eleştirisi ya da söz konusu sanat yapıtı müzik yapıtı ise, sanat eleştirisi de 

müzik eleştirisi olacaktır” (Tunalı, 1979: 33). Böyle bir sınıflamada, sanat 

türlerinin özelliklerinin öne çıktığı görülür. 

  



 29 

Tam bir sınıflama sayılmasa da, eleştiri tarihi içinde hemen her 

dönem, hatta günümüzde de önemli tartışmalara neden olan öznel eleştiri - 

nesnel eleştiri ayrımı üzerinde durulmalıdır. Öznel eleştiri - nesnel eleştiri 

ikileminin, eleştirinin öğelerinin, kavramlarının ve ilkelerinin temellendirilmeye 

çalışıldığı 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başlarındaki tartışmalarda yoğunluk 

kazandığı ve o günlerden günümüze kadar da değişik düzeylerde tartışılarak 

geldiği görülür. Bu sınıflandırma, bu ikilem tıpkı “sanat sanat içindir”, “sanat 

toplum içindir” ayrımındaki gibi anlamsızdır. Tansuğ (1988: 30)’a göre eleştiri, 

eğer sanat yapıtı ile katıksız, dürüst, içten bir ilişki kurabilmişse öznel-nesnel 

birliğini kapsar. Tunalı (1979: 34-35) öznellik-nesnellik ilişkisini şöyle açıklar; 

“objektif-rasyonel bir yaklaşımla sanat yapıtının estetik değerine ulaşılamaz. 

Eleştirmen de başka bir bilim adamı gibi, sanat yapıtının objektif niteliklerine, 

üslup niteliklerine aynı rasyonel tavırla eğilecek, ama, bir sınırdan sonra 

sanatsal değere yaklaşmak için, bu objektif- rasyonel tavrı bırakıp sübjektif 

bir tavır alacak, sanat yapıtının değerini bu sübjektif tavır ile yani duyarlık ile 

kavramaya çalışacaktır; çünkü, estetik değer, objektif- rasyonel yaklaşımın 

dışında ancak bir duyarlık objesi olarak ele alınırsa kavranabilir. Estetik 

değer, sanat yapıtının objektif niteliklerine dayalı, ama sübjektif olarak 

kavranan, duyulan bir obje’dir. Bundan ötürü, eleştiricinin, sanat yapıtına 

yaklaşırken bu iki tavrı birbiriyle birleştirmesi gerekir. Rasyonelliği duyarlık ile, 

objektifliği sübjektiflik ile. Duyarlık ve beğeniden yoksun olan bir tavır, bilimsel 

bir tavır olabilir, ama eleştirmen tavrı olamaz. Bundan ötürü, eleştirmenin 

kişiliğinde bilim adamı objektifliği, rasyonelliği ile sanatçı sübjektifliğinin, 

duyarlığının birleşmesi gerekir”. Tunalı’nın açıklamalarından da anlaşılacağı 

gibi, öznelliğin ve nesnelliğin birbirlerine karşıt birer yaklaşım olarak 

değerlendirilmesi yerine, birbirlerini bütünleyen iki yaklaşım biçiminde 

değerlendirilmeleri eleştirinin bütünlüğü açısından daha yararlı sonuçlar 

ortaya  çıkarabilecektir.         

 

Moran (1999), “Edebiyat Kuramları ve Eleştiri” adlı kitabında, eleştiri 

türlerini edebiyat / sanat kuramlarına göre belirler. Moran’ın bu çalışması 

eleştiri alanının temel kitaplarından biri olarak kabul edilmesi, sanat 

kuramlarının eleştiri anlayışlarını ortaya koyması ve ele alınan eleştiri 

türlerinin genelde bilinen eleştiri türleri olması bakımından önemli bir 



 30 

çalışmadır. Ayrıca belirtilmesi gereken bir nokta da, Moran’ın bu 

sınıflamasının, sanat akımlarına, kuramlarına dayandığı için felsefi eleştiri 

kapsamında da ele alınabilecek bir sınıflama oluşudur. Moran’ın kitabı temel 

alınarak, bu eleştiri türleri kısaca şöyle açıklanabilir: 

 

I. Yansıtma Kuramları 

Antik Yunan Uygarlığından başlayıp 18. yüzyıla, 18. yüzyıldan da 

günümüze kadar olan dönemler olmak üzere iki ana grupta toplanabilen 

Yansıtma Kuramları, dış dünyayı, dış gerçekliği merkezine alan kuramlardır. 

Bu kuramlara göre sanatçının görevi dış dünyaya ayna tutmak, yapıtlarında 

dış gerçekliği yansıtmaktır. Gerçeklik nedir? sorusuna verilen yanıtlarda 

Yansıtma Kuramları kapsamındaki eğilimleri belirlemektedir. Moran, 

Yansıtma Kuramları kapsamında incelenebilecek eleştirileri, “Dış Dünyaya ve 

Topluma Dönük Eleştiri” olarak adlandırarak, üç başlıkta ele alır. Bunlar:  

 

a) Tarihsel Eleştiri: Alıcının geçmişte üretilen bir yapıtı anlayabilmesi 

ve değerlendirebilmesi için yapıtın yaratıldığı çağdaki inançlar, dünya görüşü, 

sanat anlayışı ve gelenekler hakkında bilgi sahibi olması gerektiği temel 

ilkesinden hareket eder. Tarihsel eleştirinin en önemli özelliği, yapıtı belli bir 

sanat geleneğindeki yerine oturtmak, o tür yapıtların özelliklerini ortaya 

koymak, yapıtta gözetilen amaçları, yapıta şekil veren ilkeyi belirtmek ve ona 

hangi açıdan bakılacağını bulmaktır. Yapıtın, üretildiği çağdaki koşullar 

bağlamında değerlendirilmesi gereğini savunmaktadır. 

 

b)Sosyolojik Eleştiri: 18. yüzyılda ilk örneklerine rastlanan sosyolojik 

eleştirinin, 19.yüzyılda bilim alanındaki büyük gelişmelerle birlikte 

yaygınlaştığı görülür. Sosyolojik eleştiri, sanatın kendi başına varolmadığı, 

toplum içinde doğduğu ve toplumun bir ifadesi olduğu ilkesinden hareket 

eder. Sosyolojik eleştiri sanat yapıtının oluşmasında rol oynayan nedenleri ve 

yapıtın etkilerini göstermeye çalışır.  

 

c) Marksist Eleştiri: Sosyolojik eleştiri gibi genellikle sanat olayının 

nedenlerini araştıran Marksist eleştiri, sanat olayını ve yapıtını açıklarken, 

ekonomik koşulları ve toplumdaki sınıf çatışmalarını temel alır. Marksist 



 31 

eleştiri kısaca, sanat türlerinin, akımlarının, üsluplarının, ekonomik altyapı ve 

sınıf çatışmalarıyla ilişkilerini belirterek bunların nedenlerini ortaya koymayı 

amaçlar. 

 

II. Anlatımcı Kuramlar 

19. yüzyılın başlarında ortaya çıkan Anlatımcı Kuramlar ile birlikte 

sanatın merkezine sanatçı yerleşir. Bu kuramlara göre, sanat yapıtının en 

belirgin özelliği duyguları anlatmasıdır. Artık sanatın amacı dış dünyaya ayna 

tutmak değil, duyguları anlatmaktır. Moran, bu kuramların eleştiri anlayışı 

olan  “Sanatçıya Dönük Eleştiri” yi iki başlık altında inceler. Bunlar: 

 

a) Sanatçının Psikolojisi ve Kişiliği (Biyografik Eleştiri): Biyografik 

eleştiri sanatçının kişiliği ile yapıtları arasında sıkı bir bağ olduğu ilkesine 

dayanır. Bu tür eleştirinin başlıca iki amaçla kullanıldığı görülür. Bu 

amaçlardan ilki, yapıtları aydınlatmak için sanatçının yaşamını ve kişiliğini 

incelemektir. Böylece sanatçının, yaşamını etkileyen olaylar, aile ortamı, 

eğitimi, başından geçen olaylar vb. şeyler bilinirse, sanatçının dünya görüşü, 

inançları, psikolojik durumu gibi özellikleri saptanabilir. Dolayısıyla yapıtları 

da bu bilgiler ışığında incelenerek sağlam yorumlara ve değerlendirmelere 

varılabilir. 

 

Diğer amaç ise, sanatçının psikolojisini, kişiliğini aydınlatmak için 

yapıtlarını bir belge gibi kullanmaktır. Anlatımcı kurama göre sanat her 

şeyden önce duyguların ve yaşantıların dile getirilmesidir. Anlatımcı kuram ile  

aynı kanıda olan eleştirmenler de, sanatçıya dönerek onun yaşamını, 

psikolojisini ve kişiliğini incelemeye çalışırlar. Sanatçının psikolojisi ve kişiliği 

de en iyi kendi yapıtlarında saptanabilir. Dolayısıyla eleştirmenler de 

sanatçının yapıtlarından hareketle sanatçının psikolojisini ve kişiliğini 

saptarlar. Böylece, bu saptama sayesinde tekrar yapıtlara dönülerek, 

yapıtların daha iyi açıklanması ve değerlendirilmesi sağlanmış olur. 

 

b) Psikanaliz ve Eleştiri: 20. yüzyılda Freud ile birlikte psikanalize 

dayanan yeni bir eleştiri yöntemi, sanat eleştirisinde büyük bir yer tutar. 

Freud’un bilinçaltı ile ilgili buluşlarına dayanan bu yöntemi, bazıları sanatçının 



 32 

psikolojisini, bilinçaltı dünyasını, cinsel komplekslerini vb. ortaya çıkarmak 

için; bazıları aynı zamanda bu buluşları yapıtlarını yorumlamak için 

kullanmış, yine bazıları da yapıtlarındaki kişilerin psikolojisini, davranışlarını 

açıklamak amacıyla bu kişilere uygulamışlardır.  

 

III.Biçimci Kuram 

Bu kurama göre, sanat yapıtının belirleyici özelliği, dış dünya ile, 

sanatçı ile ya da okurla olan ilişkisinde değil yapıtın kendi düzeninde bulunur.  

Biçimci Kuramı temel alan “Esere Dönük Eleştiri” yaklaşımları üç başlıkta 

incelenebilir. Bunlar: 

 

a) Yeni Eleştiri: Yapıtının sanatsal yönünün bir yana bırakılıp, 

sosyoloji, psikoloji ve tarih gibi bilim dallarına dayanarak eleştirisinin 

yapılmasına tepki olarak  ortaya çıkmıştır. Yeni eleştiri için ne sanatçının 

kafasındaki anlam ne de yapıtın anlamının ve değerinin okurdaki etkisi 

önemlidir. Yeni eleştiride yapıt öne çıkar ve tekniği ele alır. Yapıtın tema’sı, 

kişileri, bunların arasındaki çatışma, anlatım tekniği, olay örgüsü, imgeler, 

ton, simgeler, bunların hepsi teknikle ilgili şeylerdir ve yapıtın kendine özgü 

anlamını meydana getirirler. Eleştirmen bu gibi öğelerin arasındaki ilişkiyi, 

yapıtın içinde oynadıkları rolü, bütüne katkılarını araştırarak yapıtın ilk 

bakışta fark edilmeyen yönlerini, ince anlamlarını, zenginliklerini ortaya 

çıkarmaya çalışır. Kısacası yeni eleştirinin amacı, tek tek yapıtlara yönelerek, 

o yapıtın içinde saklı anlamı ortaya çıkarmaktır. 

 

b) Yapısal Eleştiri: Yapısal eleştiri, sanatçı, dış dünya, yaşam vb. ile 

ilgilenmemektedir. Sanat yapıtının değeri ile de ilgilenmemektedir. 

Yapısalcılara göre anlamı üreten yapının kendisinden ibaret olduğu için 

yapısal eleştiri bu yapıyı çözümlemeye yönelir. 

 

c) Arketipçi Eleştiri: Antropoloji, tarih, psikoloji gibi bilim dallarını 

kullanan arketipçi eleştiri, tarihsel eleştiriye, sosyolojik eleştiriye benzemekle 

birlikte, temel amacı açısından yapıta dönük eleştiri yöntemidir. Arketipçi 

eleştiri, yapıtı açıklamak amacıyla yapıta eğilerek eski çağlardan beri 

insanları etkileyen bir takım ölümsüz arketipleri ortaya çıkarmaya çalışır. 



 33 

Yapıtlarda tekrarlanan bu arketiplere örnek olarak, kişiler, imgeler, simgeler, 

durumlar ya da olay örgüleri verilebilir. 

 

IV. Okur (Alıcı, İzleyici) Merkezli Kuramlar 

Bu kuramlarda ise, ne dış dünya ne sanatçının duyguları ne de yapıtın 

kendisi önemlidir. Okur (Alıcı, İzleyici) Merkezli Kuramlar alıcıyı merkeze 

alarak, bir yapıtın başarılı olup olmadığını alıcıda bıraktığı etkilere bakarak 

değerlendirirler. Bu kuramların eleştiri anlayışı olarak kabul edilebilecek 

“Okura (Alıcıya, İzleyiciye) Dönük Eleştiri” anlayışında üç temel eleştiri 

yaklaşımı bulunmaktadır. Bunlar: 

 

a) İzlenimci Eleştiri: İzlenimci eleştiri, dünya, toplum, sanatçı ve yapıt 

üzerinde durmayıp, alıcının, eleştirmenin yapıt ile ilgili izlenimlerini ele alır. 

İzlenimci eleştiride, eleştirmen yapıttan zevk alıp almadığına bakarak, yapıtın 

kendisinde uyandırdığı duyguları ve yaşantıları anlatır. Dolayısıyla eleştirmen 

yapıttan çok kendisinden söz eder. 

 

b) Okur (Alıcı, İzleyici) Merkezli Eleştiri: Alımlama estetiğinin getirdiği, 

izlenimci olmayan bir eleştiri yöntemidir. Bazı modernist sanatçılar alıcıyı 

edilgin durumdan çıkararak, yapıtın yorumlanmasına, anlamlandırılmasına 

katılmasını sağlamak istemişlerdir. Yapıtın böyle yorumlanması, 

anlamlandırılması alıcı açısından bir boşluk doldurmaya benzetilebilir. Bu 

eleştiri anlayışında eleştirmen, boşlukları doldurarak anlamı tamamlamaya 

çalışır. 

 

c) Feminist Eleştiri: Moran, feminist eleştirinin, Marksist eleştiri, 

psikanalitik eleştiri, yazara ya da okura dönük eleştiri türlerini örnek alan 

feministler bulunmasına rağmen, feminist eleştirinin ilk örneklerinde, yazın 

sanatına, kadın okurlar açısından bakılması nedeniyle Okur Merkezli 

Kuramlar arasında incelenebileceğini belirtir. 1960’larda Amerika’da, 

İngiltere’de, Fransa’da toplumsal ve siyasal savaşım olarak yeniden canlanan 

genel feminist hareketin sanat alanına da kaydırılması sonucunda ortaya 

çıkan feminist eleştiri, erkek yazarların yapıtlarında kadına karşı takınılan 

tavrı ortaya koymakla işe başlamış, daha sonra kadın yazarlara yönelerek, 



 34 

onların yapıtlarındaki özellikleri saptamış ve yazın sanatı tarihinde de kadın 

yazarların ayrı bir gelenek oluşturduklarını kanıtlamaya çalışmıştır. 

 

Carloni ve Filloux (2000: 7-9)  “Eleştiri Kuramları”  adlı kitaplarının 

Giriş bölümünde akım eleştirisi ve gazete eleştirisinden söz ederler. Aslında 

kitap biçiminde yayınlanmış ve değişik yazılardan oluşan ama belirli bir tutum 

ve yöntem ortaya koyan kitapları incelediklerinden, bu iki tür eleştiriyi 

çalışmalarının dışında tutmuşlardır. Ancak akım eleştirisi ve gazete eleştirisi 

günümüzde de sıkça karşılaşılan eleştiri türlerindendir. Bu eleştiriler kısaca 

açıklanacak olursa: 

 

Akım Eleştirisi: Çoğunlukla yeni görüşlerini yaymak kaygısında olan 

genç yazarların sürdürdükleri propaganda yazılarıdır. Bu tür eleştirilerde genç 

yazarlar ya kendi ‘mezhep’ lerinden olmayan herkese veryansın ederler ya 

da kendi yapıtları ile arkadaşlarının yapıtlarının başarısı için çalışırlar. Bu 

eleştiri bildirilerle, önsözlerle, yeni dergilerde yayınlanan yazılarla dile gelir 

(Carloni ve Filloux, 2000: 8). 

 

Gazete Eleştirisi: Başkalarının güncel politika ya da ekonomi 

olaylarıyla uğraştığı gibi, bu eleştiri de güncel sanat olaylarıyla uğraşır 

(Carloni ve Filloux, 2000: 9). Bayrav (1975: 112-113)’a göre, gazete eleştirisi, 

17. yüzyılda henüz günlük olmamakla beraber, o dönemde yayımlanmaya 

başlayan gazeteler, başkentlerin sanat olaylarını anlatırken yeni yapıtları 

tanıtmaktan, beğenilip beğenilmediklerini haber vermekten, neden 

beğenildiklerini ya da eleştirildiklerini açıklamaktan geri kalmazlardı. Gün 

geçtikçe, gazetelerin sayısı ve tirajı artmış, geniş okuyucu kitlelerine yol 

gösterme, çağdaş ürünler arasında iyi ile kötüyü ayırma görevini üstlenen bu 

tür eleştiri de önem kazanmıştır. Bu tür eleştiriciler, her dönemde (hatta 

günümüzde bile) çok ün kazanmışlardır. 

 

Öğretme ya da bilgi verme eleştirisi, yukarıda açıklanan izlenimci 

eleştiri, suya sabuna dokunmayan eleştiri ve kavga eleştirisi gibi türlerle de 

sıkça karşılaşılmaktadır. 

 



 35 

Öğretme ya da bilgi verme eleştirisini Erinç (1995b: 113), 

derinlemesine yapılan yargılamalardan çok diğer alıcılara bilgi vermek, 

sanatçıyı ya da sanat yapıtını tanıtmak amacıyla yapılan, yazılan eleştirilerdir 

biçiminde açıklar. 

 

Bilimselliğin / nesnelliğin karşısında olan İzlenimci eleştiride ise, 

önemli olan eleştirmenin tümüyle öznel izlenimleri, düşünceleri ve 

duygularıdır  (Ecevit, 2001a: 56). 

 

Suya sabuna dokunmayan eleştiri, bilgelik ve usçuluk adına yapılan bir 

eleştiri olup, daha çok soyut ve bireysel bir güzellik kavramına dayanarak, ya 

da olumlu-olumsuz bireysel ilişkileri esas alarak yapılan bir yargılamadır 

(Erinç, 1995b: 113). 

 

Sıkça karşılaşılan eleştiri türlerinden bir diğeri de kavga eleştirisidir. 

Kimi zaman bir sanatçın yapıtlarına yönelik ya da sergi gibi bir etkinlik 

üzerine günlük gazetelerde ve dergilerde cepheleşmeye varan eleştirilere 

rastlanır. Bu tür eleştirilerde cepheleşme genellikle yapıtlarla ilgisi olmayan 

başka faktörlere dayanır. Erinç (1995b: 113)’e göre, kavga eleştirisi bir tür 

kişisel arınma (katharsis) aracı durumundadır. Meslektaşların 

(eleştirmenlerin, sanatçıların) birbirleriyle, üstelik okuyucularını, dinleyicilerini 

pek ilgilendirmeyen hesaplaşmalarının yarattığı bir belgesel niteliğindedir.  

 

Buraya kadar açıklanan eleştiri türlerinden izlenimci eleştiri, suya 

sabuna dokunmayan eleştiri, kavga eleştirisi, akım eleştirisi ve gazete 

eleştirilerinin bir kısmı, sanat yapıtı üzerine yapıldığı söylense de sanat yapıtı 

ile pek ilgili değildirler. Bu tür eleştirilerde sanat yapıtı daha çok araç 

konumundadır. Eleştiriyi yapan kişinin öznel yaklaşımları, düşünceleri, 

duyguları verilirken ya da akım eleştirisinde olduğu gibi bir akımın ilke ve 

görüşleri üzerinde durulurken, yapıta ilişkin bilgiler doğrudan verilmemektedir.   

 

Resmi araç olarak kullanan eleştiriler, eleştiri türlerinin bir kısmını 

oluşturmaktadır. Diğer önemli kısmı ise, belki de eleştirinin asıl ilgi alanını 

kapsaması gereken, resmi amaç olarak kullanan eleştirilerdir. Erinç’in “Resmi 



 36 

Amaç Olarak Kullanan Eleştiriler” sınıflaması, ağırlıklı olarak Erinç’in “Resmin 

Eleştirisi Üzerine” (1995a) adlı kitabı temel alınarak açıklanmaya çalışılmıştır. 

 

Resmi amaç olarak kullanan eleştiriler şu başlıklarla gösterilebilir: 

I- Resmi Öğelerine Ayıran Eleştiriler 

   Resmi Biçim Olarak Değerlendiren Eleştiriler 

   Resmi İçerik Olarak Değerlendiren Eleştiriler 

   Resmi Öz Olarak Değerlendiren Eleştiriler  

II- Resmi Bir Bütün Olarak Düşünen Eleştiriler 

a)  Teknik Eleştiri 

b)  Psikolojik Eleştiri 

c)  Estetik Eleştiri 

d)  Sosyolojik Eleştiri 

e)  Felsefi Eleştiri 

  

Yine resmi bir bütün olarak düşünen bir başka gruplama da aşağıdaki 

gibi gösterilebilir: 

1-  Resmi Kendi Ontik Yapısı İçinde Ele Alan Eleştiriler 

2-  Resmi Kendi Grubu İçinde Ele Alan Eleştiriler 

 Bu eleştirilere kısaca bakılacak olunursa; 

  

Resmi Öğelerine Ayıran Eleştiriler: Resmi biçim, içerik ve öz olarak 

ayrıştırarak değerlendiren eleştirilerdir. Ayrıştırmadan amaç, bu öğelerden 

birine ya da ikisine ağırlık vermek, diğerini ya da diğerlerini, önemli olanı 

ortaya koyan bir araç, bir aracı gibi düşünmektir. Resimde bazen biçim, 

bazen içerik ve bazen de öz ön plana çıkmış, kısa bir süre sonra, bazı 

nedenlerle de, söz gelimi biçim, yine söz gelimi yerini içeriğe bırakmıştır ya 

da tam tersi olmuştur.  

 

Resmi Bir Bütün Olarak Düşünen Eleştiriler: Bu tür eleştirilerde resim 

bir bütün olarak ele alınmaktadır. İyi bir eleştiri, bir resmi ve sadece o resmi 

bütün olarak algılayabildiğini, bu algı alanı içinde de kalınabildiğini gösteren 

eleştiridir (Erinç, 1995b: 69). Birinci bölümde de vurgulandığı gibi, 19.yüzyıl 

sonlarındaki bilimsel gelişmelerin sanata, dolayısıyla eleştiriye de yansıdığı 



 37 

ve böylece bilimsel eleştirinin de geliştiği söylenebilir. Dönemin eleştiri 

anlayışında bilimsellik arayışları ile ilgili Taine’in sözleri önemli ip uçları 

vermektedir: ”Benim izlemeye çalıştığım yeni yöntem, insan yapıtlarının 

niteliklerinin belirtilmesi, nedenlerinin araştırılması gereken olgular ve ürünler 

olarak ele almaktır, o kadar. Böyle anlaşılan bilim ne suçlar, ne bağışlar; 

saptar ve açıklar yalnızca” (Carloni-Filloux, 2000: 42). Bilimdeki bu 

gelişmelerin, Teknik Eleştiri, Psikolojik Eleştiri, Estetik Eleştiri, Sosyolojik 

Eleştiri ve Felsefi Eleştiri gibi, sanatbilim alanlarından birini temel alan eleştiri 

türlerine kaynaklık ettiği görülür. Bu eleştiri türlerinden her biri temel aldıkları 

sanatbilim alanlarına göre farklı ölçütler kullanabilirler. Ancak ortak noktaları, 

sanat yapıtını bir bütün olarak değerlendirmeleridir. 

 

Erinç (1995a)’in sınıflamasına göre, bu beş eleştiri türü kısaca şöyle 

açıklanabilir:   

 1. Teknik Eleştiri: Neyi, neyle, nasıl anlatıyor, sorusunun yanıtlarını 

ortaya koymak ve aynı tür diğer resimler arasında bu resmin yerini 

saptayabilmek amacıyla yapılan eleştiridir. Teknik eleştiri, alanın teknik 

bilgilerini gerektirdiği için meslekten olanlar tarafından ya da gerekli bilgiye 

sahip sanatseverler tarafından da yapılabilir. 

  

2. Psikolojik Eleştiri: Sıradan bir alıcının psikolojik eleştirisi her ne 

kadar onun kişisel duygularını açıklarsa da amaç, bu duyguları, bu 

duygularda ortaya çıkan doyumu ifade etmek değil, bu duygulara ve doyuma 

neden olan resimsel öğeleri ortaya koyabilmektir. Uzman için ise psikolojik 

eleştiri, psikoloji biliminin, sanat psikolojisi biliminin verdiği ölçütleri resmin 

çözümlenmesi için kullanmak ve bu yolla resmin psişik öğelerini hem içerik, 

hem de biçim aracılığı ile ortaya koymaktır. 

  

3. Estetik Eleştiri: Alıcısının güzellik anlayışı açısından resmin 

irdelenmesi, değerlendirilmesidir. Bir estetikçi için ise estetik eleştiri, bu 

disiplinin ölçütlerini, tarafsız olarak resme uyarlayabilme ve verilerini kendi 

önyargılarından arınık olarak değerlendirebilmesidir. 

  



 38 

4. Sosyolojik Eleştiri: Resimle ilişki kuran kişinin, daha önceden 

edindiği bir toplumsal ideolojiyi ölçüt gibi kullanarak resmin varlığını 

değerlendirmesidir. Toplumsal ideolojide, ideolojinin kendi bir ölçüt olarak 

anlam taşır, yoksa resim, bir ideolojiyi pekiştirdiği için iyi kabul edilmez. 

Ayrıca sosyolojik eleştiri, ancak sanat sosyolojisinin ilkelerini ve ölçeklerini 

bilenlerce yapılabilir. 

  

5. Felsefi Eleştiri: Genel olarak, insan ve insana bağlı değerler, 

bugünü algılayış ve yarına bakış açısından bir sanat yapıtının ne ilettiğini 

sorgulayarak yapılan eleştiridir. Bu gruba giren eleştiriler, sanat yapıtının 

iletisi açısından değerlendirilmesine dönüktür ağırlıkla. Bu bağlamda felsefi 

eleştiri, sanat felsefesinin ölçütlerinden yararlanmaktadır. Ayrıca felsefi 

eleştiri, eleştiri türleri içinde en çok donanıma gerek duyulan yöntem olup, 

ancak uzmanı tarafından yapılabilecek bir eleştiri türüdür.  

  

Son olarak da resmi ontik yapısı ve kendi grubu içinde değerlendiren 

eleştiriler (Erinç, 1995a) tanımlanmaya çalışılacaktır. 

 1- Resmi Ontik Yapısı İçinde Eleştirme: Resmi hem amaç olarak, hem 

de öğelerine ayrıştırılamayan bir bütün olarak düşündüğümüzde, eleştiri 

yönteminin ilk yükümlülüğü, sanat adını alan varlık-alanını ve resim adını 

alan varolanı anlamaktır. İkinci yükümlülüğü ise, resim denilen varolanın, 

insanın varlık bütünlüğündeki yerini göstermektir. Bunun için ise tek sağlıklı 

yolun, Hartmann’ın tanımladığı resmin ontolojisi ya da varlığının veriliş tarzı 

bakımından resim sanatı analizi olduğu söylenebilir . 

  

2- Resmi Kendi Grubu İçinde Eleştirme: Bir resmin, bağlı bulunduğu 

zaman, mekan, ‘izm’ gibi ölçütler içindeki yerini saptayıp, bu yerde bulunan 

aynı alandaki diğer resimler karşısında konumunu irdelemeye çalışır. 

 

2. 4. PLASTİK SANATLAR VE ELEŞTİRİ 

Önceki bölümlerde belirtildiği gibi, eleştiri, sanat yapıtını açıklamayı ve 

değerlendirmeyi amaçladığından  öz ve işlev bakımından sanat dallarına 

göre bir farklılık göstermemektedir. Ancak sanat dallarının kendilerine özgü 



 39 

nitelikleri göz önüne alınırsa, süreç bakımından bir ayrışmadan söz edilebilir. 

Bunun nedeni genelde, sanat dallarının, kullandıkları araç, gereç, teknik, 

malzeme, yöneldikleri duyu organları, yapıtların algılanmasında anlık ya da 

zamansallıkları ve yapıtların fiziksel sunuluşları bakımından farklılık 

göstermeleridir. Sanat dalları  ses, söz, görüntü, beden gibi çoğaltılabilecek 

pek çok aracın her birini ayrı ayrı ya da bir kısmını bir arada kullanabilirler. Bu 

araç, gereç ve tekniklerle sanat dalları anlatım olanaklarını geliştirmektedirler. 

Sözgelimi yazın, tiyatro, plastik sanatlar, mimarlık vb. sanatlar birbirlerine 

göre kimi ortak özellikleri olmakla birlikte, yukarıda değinilen özellikler 

bakımından birbirlerine göre farklı nitelikler sergilerler. Sözgelimi, yazın 

yapıtlarında duygu, düşünce vb. şeyler anlatılırken sözcüklerden 

yararlanılmaktadır. İster öykü, roman olsun, ister şiir vb. olsun bir yazın 

yapıtının algılanabilmesi, anlaşılabilmesi için yapıtın sonuna kadar okunması 

gerekir, ki bu da belli bir zamanın kullanımını gerektirir. Ayrıca yazın yapıtı 

yazılı ya da basılı olup, genellikle de kitap biçimindedir. Mimarlık alanından 

bir yapıtın anlaşılabilmesi için yapıtın sadece dış cephesine bakılmasının 

yetersizliği hemen fark edilebilir. Bir mimarlık yapıtı, dış cephe, iç mekan, 

yapının yer aldığı çevre vb. öğelerin hepsinin ya da bir kısmının 

incelenmesiyle anlaşılabilir. Bu durum da alıcı açısından bir zamanın 

kullanımını gerektirir. Ancak, bu zaman, yazın da olduğu gibi bir okuma 

eyleminin gerektirdiği zaman yerine, yapının çevresinin, içerisinin 

gezilebilmesi, görülebilmesi için gereken bir zamandır. Yazındaki aracı 

malzeme olan sözcüklerin yerini mimarlıkta, betonarme, çelik konstrüksiyon, 

beton blok, cam, ahşap vb. malzemeler alır. Tiyatroda ise hem yazılı/basılı bir 

metin hem de sahnelenen bir oyun olarak  ikili bir durumdan söz edilebilir. 

Tiyatroda, oyun metni, yönetmen, oyuncular, dekor, kostüm, ışık vb. öğelerin 

yapıtı birlikte oluşturduğu ve metnin özellikleri, yönetmenin yaratıcılığı, 

oyuncuların yaratıcılığı gibi öğelerin de yapıtın niteliğini etkilediği söylenebilir. 

Buraya kadar, sadece üç sanat dalının birkaç özelliği örnek olarak verilmiştir, 

kuşkusuz bu örnekler arttırılabilir. Plastik sanatlara bakıldığında, hem diğer 

sanatlara göre hem de kendi aralarında birbirlerine göre farklılıkları olduğu 

görülür. Bu farklılıklardan İlk akla gelen kullanılan malzemelerdir. Diğer bir 

fark yapıtların boyutlarıdır. Bilindiği üzere plastik sanatlarda iki ve üç boyutlu 

yapıtlar bulunur. Resim, özgün baskı resim gibi dalların yapıtları izlenirken 



 40 

anlık olarak (en azından ilk adım olarak düşünüldüğünde) bir bütün halinde 

algılanabilirken; heykel, seramik gibi dalların yapıtları ilk bakışta bir bütün 

olarak izlenemediğinden, yapıtın çevresinde dolaşılıp tüm yönlerinin 

görülmesi sonucunda algılanabilirler.     

 

Yukarıda verilen birkaç örneğe göre, sanat dallarının kendine 

özgülükleri ortaya çıkmaktadır. Sanat dallarındaki bu farklılıklar ve sanatların 

kendine özgülükleri, eleştiriyi de farklılaştırmaktadır. Bu durum “Eleştiri 

Türleri” bölümünde en yalın sınıflama olarak belirtilen yazın eleştirisi, resim 

eleştirisi, sinema eleştirisi, müzik eleştirisi vb. ayrımlara gidilmesinin bir 

nedeni olarak düşünülebilir.   

  

Bu araştırma resim eleştirisi üzerinde yoğunlaşmaktadır. Resim sanatı 

insanlık tarihinin en eski sanat dallarından biri olarak günümüze kadar 

gelişerek gelmiştir. Resim sanatında değişik tekniklerle, keten bezi, kağıt, 

ahşap, duvar vb. malzemelerin üzerine; değişik boya türleriyle ve kimi hazır 

malzemelerle (kolaj ve asamblajda görüldüğü gibi) yapıtlar ortaya 

konmaktadır. Erinç (1995a: 30), “evrensel sanatta teknik, sanatçının 

özgürlüğü ve özgünlüğü, ürettiği resmin de tekliği ve yeniliği nedeniyle, 

gittikçe artar, gittikçe bilinemez, çözümlenemez bir hale gelir” açıklamasıyla 

evrensel bağlamdaki resmin en önemli özelliklerinden biri  olarak tekniği 

vurgulamaktadır. İki boyutlu olarak algılanabilecek resim, aynı zamanda boya 

dokusu ve kullanılan hazır malzemelerle ya da kompozisyon ve perspektifin 

sağladığı derinlik hissiyle üç boyutlu olarak da düşünülebilir. Çağdaş resim 

sanatı yüzyılların birikimini de arkasına alarak her geçen gün sınırlarını 

genişletmektedir. 

 

Resim eleştirisi, diğer sanat dallarının eleştirilerinde olduğu gibi, genel 

olarak bir nesne - özne ilişkisi biçiminde düşünülebilir. Yani bir tarafta sanat 

yapıtı olarak adlandırılan nesne, diğer tarafta eleştiriyi yapan kişi, özne 

bulunur. Böyle bir nesne-özne ilişkisi sonucunda, eleştirinin sanat yapıtı 

üzerine kuruluyor olması, çağdaş eleştirinin bir ilkesi olarak ortaya çıkar. 

Sanat yapıtını merkezine alan çağdaş eleştiri, yapıt dışı tüm etkenleri de 

eleştirinin dışında tutmaya çalışır. Yücel (1991: 7)’e göre de, eleştiride 



 41 

değişmeyen tek şeyin bir yapıt üzerine kurulmuş olmasıdır.  

 

Resim eleştirisinde, eleştirinin nesnesi olarak ele alınanlar resim 

sanatının kapsamındaki yapıtlardır. Öyleyse, bir resmin sanat yapıtı olarak 

kabul edilebilmesi nelere bağlıdır? Erinç (1995a: 27-28) bir yapıtın sanat 

yapıtı olarak nitelendirilmesini iki ana grupta belirler. Bunlardan ilki “Sanatsal 

Yol” olarak adlandırılır ve  üç ana başlıktan oluşur: 

 

1.  Bir yapıtın sanat tarihi açısından değer taşıması. 

2.  Bir yapıtın antika kavramına uygun bir değer taşıması. 

3.  Bir yapıtın çağdaş ve çağcıl sanat kuramları açısından değer 

taşıması. 

  

Erinç, herhangi bir yapıtta bu üç değerden en az biri varsa ona sanat 

yapıtı denilebileceğini belirtir. 

  

İkinci yol ise, “Sanatsal Olmayan Yol” olarak adlandırılır ve  dört ana 

başlıktan oluşur: 

 

1.  Ekonomik nedenlerle bir yapıta bir değer yakıştırılması. 

2.  Politik nedenlerle bir yapıta bir değer yakıştırılması. 

3.  İdeolojik nedenlerle bir yapıta bir değer yakıştırılması. 

4.  Medya aracılığı ile bir değer yakıştırılması. 

  

Bu dört yolla da (bu değerler yakıştırma değer olup, yapıtın kendi 

özgün değeri değildir) bir yapıt, en azından belli bir zaman dilimi için sanat 

yapıtı olarak adlandırılabilir.  

 

“Genel anlamda sanat yapıtı evrensel olan ile tekil olanın birliği 

şeklinde tanımlanır. Bu birliğin bulunmaması halinde sanat yapıtı tasavvur 

edilemez, ama sanat tarihinin değişik dönemlerinde bu birlik çok farklı 

şekillerde gerçekleştirilmiştir” (Bürger, 2003: 114). Ancak, günümüz sanatına 

bakıldığında bu birliğin kırıldığı, hatta avangard sanatta olduğu gibi 

reddedildiği de karşımıza çıkar. Özellikle 20. yüzyıldaki gelişmelerle birlikte 



 42 

pek çok alışkanlığın kırıldığı, sanatın sınırlarının zorlandığı ve sürekli bu 

sınırların aşıldığı, genişletildiği görülür. Dolayısıyla, tek tip sanat yapıtlarının 

varlığından ya da tek bir sanat yapıtı tanımından söz edilemeyeceği ortaya 

çıkmaktadır. Aslında tam tersi bir durumun sanatın özü ile çelişeceği de 

açıktır.  

 

Sanat yapıtı ile ilgili olarak tek bir tanımdan, yaklaşımdan söz 

edilemese de, hangi sanat anlayışında olursa olsun, yapıttan iki temel işlevi 

yerine getirmesi beklenebilir. Bunlardan ilki, alıcısında estetik kaygı yaratıyor 

olması; diğeri ise, alıcısı ile bir etkileşim içinde olabilmesi için, ona bir 

iletisinin, bir bildirisinin bulunması gerekir (Erinç, 1995a: 39-40).    

 

Ayrıca, her yapıt eleştiriye açık olmayabilir. Bu nedenle bir resmin, bir 

sanat yapıtının eleştiriye açık olup olmadığını belirlemede bir ilk adım olarak 

“Estetik Ontolojiye” başvurulabilir. Estetik ontoloji, yapıt ile ilgili kimi 

özelliklerin belirlenmesinde yardımcı olur. Bu özelliklerle ilgili olarak Tunalı 

(1998: 50), sanat yapıtının bütününe katılan birbirinden farklı beş alanı 

belirtir. Bunlardan ilki, bir yaratma olayı ile ilgili olduğundan, yaratıcı suje olan 

bir sanatçısının olması gerekmektedir. İkinci alan, yaratılan şeyin 

yaratıcısından bağımsız bir varlık alanı olarak sanat yapıtıdır; yani, sanat 

yapıtı bitmiş, tamamlanmış bir varolan olarak ortaya çıkmalıdır. Üçüncü alan, 

alıcıdır. Sanat yapıtı bilinç sahibi bir ben için yaratılmıştır. Bu bilinç sahibi 

ben, sanat yapıtına eğilir, onunla arasında kurduğu belli bir bağ ve ilgi 

sonucunda sanat yapıtı karşısında bir hoşlanma ve bir haz duyar. Sanat 

yapıtı alıcısı ile vardır. Dördüncü alan, değer alanıdır. Estetik hoşlanma belli 

bir estetik değerle değerlendirilir. Beşinci alan ise yargı’dır. Estetik değer bir 

yargı halinde ifade edilir ve estetik yargı da bir alan olarak sanat yapıtına 

katılır. Belirtilen bu beş alan sanat yapıtını  bütünler. Eleştiri, böyle bütün, 

bitmiş, bağımsız bir varolan olarak ortaya konan sanat yapıtı üzerine 

kurulabilir. Çünkü, bir yapıtın eleştirisi yapılırken, o yapıt üzerinden düşünce 

de üretilmektedir. Eksik, taslak vb. bitmemiş işler üzerine eleştiri yapılması, 

yanıltıcı sonuçlara neden olabilir. 

 

Eleştiri bağlamında, sanat yapıtının üzerine eğilen ve onu anlamaya, 



 43 

açıklamaya çalışan iki tür özne bulunur. “Öznelerden ilki, profesyonel 

eleştirmen denmesi belki de daha uygun olan, eleştiriyi bir meslek olarak 

seçmiş kimse, yani eleştirmendir. Diğeri ise, söz konusu sanat olduğuna 

göre, sanattan anlayan, sanata edilgin değil, etkin olarak katılan 

sanatseverdir” (Erinç, 1998 a: 65) . Her iki özne de sanat eseri karşısında 

alıcı konumundadır. Ayrıca, diğer sanatçıların yapıtlarının karşısında alıcı 

konumunda bulunan sanatçı da eleştiri yapabilir ve her iki tür özne içinde de 

yer alabilir. Böyle bir durumda sanatçının yaptığı eleştiriler iki ayrı görünüm 

sunabilir. Bunlardan ilki, sanatçı diğer sanatçıların yapıtlarını, yine diğer 

alıcıların yaptığı gibi izler ve değerlendirir. Diğeri ise, sanatçı aynı zamanda 

benimsediği ve uyguladığı tekniğin, inandığı ve ifade ettiği dünya görüşünün 

bir temsilcisi olduğundan, eleştirilerinde de, uygulamada savunuculuğunu 

yaptığı görüşün dışına çıkamayabilir. Yaptığı eleştiriler, bir tanıtma ya da 

savunma eleştirisi olabileceği gibi diğer bakış açılarını çürütmeye yönelik 

eleştiriler de olabilir. 

 

Eleştiri yapan öznede bazı temel niteliklerin bulunması gerekir. 

Bunlardan ilki, üzerine eğildiği yapıtın niteliklerini, yani o yapıtı tek, yeni 

yapan ve kendi grubu içindekilerden ayıran nitelikleri yakalayabilmek; diğeri 

ise, kimi eleştiri ölçütlerini biliyor ve kullanabiliyor olmaktır (Erinç, 1998a: 65-

66). Eleştirmenin yöneldiği sanat dalının özellikleri, tarihsel bilgisi, geçmişteki 

örnekleri ve bugünkü ürünleri ile ilgili yeterli düzeyde bilgiyle donanmış 

olması gerekir. Eleştirmenin iyi bir genel kültüre ve görgüye sahip olması, 

yapıtlara yaklaşırken bir derinlik sağlayabilir. Önceki bölümlerde de belirtildiği 

gibi, eleştiride bir ölçütün bulunması, eleştirinin neye göre yapıldığının 

bilinmesi çağdaş eleştiri için önemli bir niteliktir. Bu nedenle bir eleştirmen  

kimi ölçütleri bilmelidir. Yukarıda belirtilenleri bir eleştirmenin bilmesi kadar  

kullanabiliyor olması da gerekir. Bir eleştirmenin, yukarıdaki konularda 

bilgilenmesi, bilgisini arttırması kadar bu bilgilerden yararlanabilmesi ve 

eleştiride işe koşabilmesi de önemlidir. Eleştirmen, sanatla ilişkili olduğu için 

ve genel kültür gereği olarak sanatın hemen her dalıyla ilgili bilgilere sahip 

olabilir. Böylesi bir genel bilgiye sahip olmak, eleştirmene  her sanat dalına 

ilişkin söz söyleme hakkını vermez. Çünkü eleştiri derinlemesine bir bilgiyi 

gerektirir. Bu nedenle eleştirmen sınırını bilmeli ve uzman olduğu sanat dalı 



 44 

üzerine eleştirilerini kurmalıdır.   

 

Beardsley (1981: 5)’e göre, iyi bir eleştirmen olabilmek için ilgilenilen 

sanat dalı ile ilgili bir yığın bilgi toplamak ve zengin deneyime sahip olmak 

yeterli değildir. İyi bir eleştirmen, bu bilgileri verimli bir biçimde bir araya 

getirebilmeli ve anlaşılır şekilde ifade edebilmelidir.  

 

Sadece bu bir kaç özellikten bile şu sonuç çıkabilir: eleştirinin bir bilgi 

işi olduğu, dolayısıyla, eleştirmenin de eğitimli ve deneyimli olması gerektiği. 

“Eleştirmen yıllarca süren öğrenme, araştırma ve incelemelerin sonunda 

yetişir. Sanatçı genç de olabilir ama eleştirme kişinin olgunluk döneminin 

eylemidir” (Ersoy, 2001: 16). 

 

“Eleştirmen bir sanat yapıtı hakkında değerlendirme yapıyorsa, onun 

için nedenler göstermesi gerekir. Kuşkuları ortadan kaldıran tartışma değil, 

eleştirmenin en azından yargısının dayandığı nedenlerin belirtilmesidir. 

Nedensiz yargı dogmatiktir ve bilgi vermez” (Beardsley, 1979: 388). Bu 

nedenler nesnel olmalıdır. Yani yapıta dayanmalıdır. Böylece, yapıtın 

kendisine ve değerine dikkati çeker (Beardsley, 1979: 394). Erinç (1998 b: 

121)’e göre, tutarlı eleştiri her zaman ve her yerde yapıttan hareketle 

kanıtlanabilen eleştiridir. 

 

Eleştirmenin sanat yapıtı karşısında nesnel olması ön yargılardan ve 

kişisel kanılardan arınık olması gerekmektedir. Yukarıda belirtilen nitelikler 

eleştirmeni bu konuda desteklemekle birlikte, kişisel kanılardan, 

önyargılardan arınmanın belki de en önemli yolu olarak bir ya da bir kaç 

ölçütün eleştiriye dahil edilmesi düşünülebilir. Sözlükte ölçüt, “bir yargıya 

varmak ya da değer vermek için başvurulan ilke, kıstas” (TDK Sözlük, 1998) 

olarak tanımlanmaktadır. İnam (2000: 228-231)’a göre, ölçüt ile ilgili "sorun, 

felsefede, bilimde, sanat eleştirisinde, günlük yaşayışımızda, 

değerlendirmelerimizde, tavır alışımızda, karar vermelerimizde, 

gerçekleştirdiğimiz mantıksal çıkarımlarımızda, eylemlerimizde ortaya çıkıyor. 

Yaşamımızın hemen her kesimini sarmış durumda. 'Neye göre doğru?', 

'Neye göre güzel?', 'Neye göre bilim?', 'Neye göre anlamlı?'... 'Neye göre' 



 45 

sorusuna vermeye çalıştığımız yanıtların dayandığı temel, ölçütlerimizdedir. 

Belki de ölçütsüz oluşumuzda, ölçütlerimizin bilincinde olmayışımızdadır". 

Yine İnam’a göre, ölçütlerin ortak altı özelliği bulunur. Bu özellikler: 1) Her 

ölçüt bir "alan"ın ölçütüdür. 2) Her ölçüt uygulandığı "alan"da, ölçüte uyanlar 

ve uymayanlar ya da bazı durumlarda ölçüte uyup uymadığı 

belirlenemeyenler olmak üzere bir ayrım yaratır. 3) Ölçüt uygulaması bir 

karşılaştırmadır. 4) Ölçüt uygulama alanı, uygulayıcıyı işe kattığımızda belli 

bir yer ve zaman içindedir. 5) Ölçüt, ölçütün uygulandığı alan, uygun olduğu 

alan arasındaki ilişkiler, mantıkça incelenebilir bir özellik de taşır. 6) Ölçüt, 

ölçütü olduğu alana uygulanabilir bir nitelik taşır.  

 

Bir ölçütün kullanılması kadar doğru kullanılması da önemlidir. Bu 

nedenle eleştirmenin kullandığı ölçütü / ölçütleri iyi biliyor olması gerekir. 

 

Daha önce değinilen sanat yapıtlarının nitelikleri ile ilgili eğilimlerdeki 

farklılıklar eleştiride bir yargı sorununu da beraberinde getirebilir. Ancak, 

sanat yapıtına hangi ölçütle / ölçütlerle yaklaşıldığı, bu ölçütün / ölçütlerin 

nasıl uygulandığı bilinirse bu sorun da ortadan kalkabilir. Sözgelimi, bir yapıt 

başarılı bulunmuşsa, o ölçüte göre başarılıdır; başarısız bulunmuşsa, yine o 

ölçüte göre başarısızdır. Yani bir yapıt bir ölçüte göre başarısız 

bulunabilirken, başka bir ölçüte göre başarılı bulunabilir. Bu durumun, 

eleştirmen, sanatçı ve alıcı tarafından bilinmesi gereken önemli bir nokta 

olduğu düşünülmektedir.  

 

Eleştirinin bir boyutunun da değerlendirme olduğunu söylenebilir. 

Sağlam  (1996: 41)'a göre, " sanat eleştirisini bir bakış sorunsalı durumuna 

indirgemek ve bilgiye dayalı bir zeminde yapıtın dilsel tavrını ayrıştıracak 

saptamalar ve kıyaslamalar eşliğinde  bir değer sorgulaması yaratacak  

biçimde gerçekleştirmek gereklidir". Sanat yapıtının değerinin saptanması 

resim eleştirisinin temel amaçlarından biri olarak kabul edilebilir. Öyleyse 

değerin ne olduğunun belirlenmesi gerekmektedir.  

 

Kuçuradi (1999: 92-99)'ye göre değer, genel olarak o şeyin kendisiyle 

aynı türden şeyler arasındaki özel yeridir; bir sanat yapıtı söz konusu 



 46 

olduğunda bu, o sanat yapıtının ait olduğu alandaki yeri demektir. Kuçuradi, 

sanat yapıtlarını değerlendirmenin üç ayrı tarzda yapılabileceğini belirtir. 

 

Bunlardan ilki, yapıtın alıcı üzerindeki etkisinin sonucudur: Alıcı bir 

yapıtla arasında kurduğu özel bir ilişkiden dolayı, onu beğenir ya da 

beğenmez; sonra da bu duygusunu yapıta değeri olarak atfeder. Ancak bir 

yapıtı değerlendirmenin amacı, onda olan değeri yakalamak ve ortaya 

koymaksa “değer atfetmenin” değerlendirilen yapıtla hemen hemen hiç ilgisi 

bulunmamaktadır. Bu belirli yapıtın o alıcı için belirli bir duyguyu yaratan bir 

vesileden öte bir şey değildir. Böyle bir değerlendirme, değerlendirilen yapıt 

hakkında herhangi bir bilgi sağlamaz, ancak alıcının değer ölçülerini ele verir. 

 

İkinci değerlendirme tarzı, bir yapıta, geçerli bir genel değer yargısına, 

çoğu zaman da moda bir akıma, okula, kurama göre “değer biçme”dir. Bir 

yapıt, değer ölçütleri olarak kabul edilen ilkelere ne kadar uygunsa, o kadar 

iyi, başarılı ya da buna benzer yüklemlerle nitelenmektedir. Daha çok 

eleştirmenlerin değerlendirmeleri olarak karşımıza çıkan böyle bir 

değerlendirmenin de, değerlendirilen yapıtla pek ilgisi bulunmamakta ve aynı 

yapıtın çeşit çeşit, hatta çelişen değerlendirmelerine izin vermektedir. Değer 

atfetmede görüldüğü gibi değer biçmede de, değerlendirmenin bir yapıtın 

değerini ortaya koyma amacı gerçekleştirilememektedir.  

 

Üçüncü tarz değerlendirme ise, “doğru değerlendirme” dir. Bir yapıtın 

doğru değerlendirmesi üç ana aşamadan geçmektedir. Bunlardan ilki, yapıtı 

anlamaktır: ne vermek istediğini, bunu da nasıl ve ne ölçüde başardığını 

kavramak ve ortaya koymaktır. Bu aynı zamanda yapıtın sınırları dışına 

çıkmayan, doğru açıklamasıdır. Değerlendirmede ikinci aşama ise, bir yapıtı 

kendi alanında bir yere oturtmak, yerini belirlemektir. Kendi alanı içinde yapıtı 

özgün kılan nitelikleri yönünden ortaya koymak. Üçüncü aşamada da, yapıtın 

önemini, yani, böyle bir yapıtın yaratılmasının insan için, dünyamız için 

anlamının ne olduğunu göstermek gerekmektedir. Bu üç aşamadan geçen bir 

değerlendirme doğru bir değerlendirme olabilir. 

 

Timuçin (2001: 12), eleştiren ile değer arasındaki ilişkiyi şöyle belirler: 



 47 

“Eleştiri işine davranan insan bir değerler insanı olacaktır. Böyle bir insanın 

gerçek anlamda insan bilgisiyle donanmış olması bir zorunluluktur. Böyle bir 

insanın bir yanı geçmişte bir yanı gelecekte olacaktır. O bir yanda tarihin 

aşamalarını incelerken öte yanda tasarılar oluşturacak. Değerler yaşam 

koşulları içinde durmadan dönüşürler ya da değişirler... İnsan yeterli bilince 

ulaşmış değilse eski bir değeri yeni bir değer olarak ve yeni bir değeri eski bir 

değer olarak belirleyebilir. İşte doğru dürüst eleştirmenle, eleştirmen 

bozuntusu arasındaki ayrım burada kendini gösteriyor. Değerler düzeninin 

dışında yaşayan bir kişi, insanın nereden gelip nereye gitmekte olduğunu 

bilmeyen kişi neyi eleştirecektir? Saldırganlık yetersizliğin, özellikle kendine 

güvenememenin zorunlu sonucudur. Eleştirmek her zaman benimsemekten 

ya da onaylamaktan zordur. Sanat zordur, eleştiri de zordur. Sanatçı da 

eleştirmen de önünde sonunda güzel karşısındaki tutumumuzu belirlemeye 

çalışan, bu çerçevede özellikle heyecanlarımızı eğiten kişiler olacaklardır”.  

 

İpşiroğluna (1998: 19) göre eleştirinin temel koşulu, şu ne demiş bu ne 

demişlere saplanmadan yapıtla “dolaysız-iletişim” kurmaktır. Erinç (1998: 65) 

bir resmi eleştirmek için, mutlaka o resmin aslından, doğrudan kendisinden 

hareket edilmesi gerektiğini belirtir. Kuşkusuz bu iletişim gerçekleştirilirken, 

ön yargıların, çeşitli alışkanlıkların bu sürecin dışında tutulması 

gerekmektedir. 

 

Sanat yapıtının, sanatçısı tarafından bir fildişi şatoda her türlü 

ilişkilerden, ilgilerden uzak olarak yaratılmadığı, tam tersi, pek çok ilişki ve 

ilgiye açık olduğu bilinmektedir. Çünkü sanatçısı bir ilişkiler ağı içinde 

yaşamaktadır ve yapıtlarını oluşturmaktadır. Bu bağlamda, Bayrav (1975: 

46)’ın da söylediği gibi, eleştiride her zaman yapıttan hareket etmenin en 

sağlam yol olduğuna inanılsa da, yapıtın hangi ortamda, ne gibi etkilerle 

üretildiğini bilmekte de yarar vardır. yapıtın oluştuğu ortamın toplumsal, 

politik, ekonomik, teknik özelliklerinin ve estetik yargılarının bilinmesinin 

gerekliliğini Erinç (1995b: 110) şöyle açıklar: “Ancak bu yolla elde edilebilen 

sağlıklı bir kültürel edinim sayesinde gerçek ve doğru sahte ve yanlıştan, ileri 

götüren ket vurandan, kalıcı ile geçici birbirinden ayrılabilir. Yani eleştirinin 

heyecanlar kültürü ile, şuradan buradan elde edilmiş, ufak tefek bilgilerle 



 48 

değil, sağlıklı, bilimsel bir yargı yöntemiyle hem doğabileceği, hem de 

beslenebileceği ön şart olarak kabul edilmelidir”. Böylece, daha önce de 

vurgulandığı gibi, eleştiri için kültürel bir birikimin gerekliliğinin önemi bir kez 

daha karşımıza çıkmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

III. BÖLÜM 

 

ESTETİK ELEŞTİRİ 

 

3.1. ESTETİK ELEŞTİRİNİN TANIMI 

Estetik eleştiri, adında yer alan estetik ve eleştiri kavramlarına 

dayanmaktadır. Eleştiri kavramı önceki bölümde ele alınarak, açıklanmaya 

çalışılmıştır. Bu bölümde eleştiri ile ilgili açıklamalara estetik eleştirinin 

özelliklerinden kaynaklı bazı eklemeler yapılabilir. Sosyoloji, psikoloji, felsefe 

gibi kimi bilim alanlarını temel alan bilimsel eleştiri yaklaşımlarından estetik 

eleştiri de estetik alanını kendine temel alır. Estetik eleştiriye geçmeden önce 

estetik eleştirinin daha iyi anlaşılmasına katkıda bulunabilecek, estetik ile ilgili 

bazı noktalara kısaca değinilmesinde yarar görülmektedir.  

 

Estetik güzel’i araştırır. Güzel’in, felsefe ve sanat gibi alanlar başta 

olmak üzere pek çok alanın önemli tartışma konularından biri olduğu bilinir. 

Antik Yunan’dan bu yana süren “doğal güzel”, “sanattaki güzel” tartışmaları 

bir sonuca ulaşarak, sanattaki güzel çağdaş estetiğin temel konusu olmuştur. 

Bu konuda Timuçin (2000a: 5), “estetiğin alanına girmek sanatın alanına 

girmekse, sanatın alanına girmek de güzelin alanına girmektir. Çağdaş 

estetik sanattaki güzelle ilgilenir ya da ilgilidir”, demektedir. Sanattaki güzel 

söz konusu olduğunda doğal olarak sanat yapıtına odaklanılır. Böylelikle 

doğadaki güzel bir nesne ile sanattaki estetik nesne arasında bir farklılık 

ortaya çıkar. Bu farklılık “ne olursa olsun bir sanat yapıtının apaçık insan 

çabasıyla bile bile yapılmış bir şey” (Beardsley, 1981: 58) olmasından 

kaynaklanır. Bu nedenle çağdaş estetik yapıtın kendisine, yapıttaki güzele 

dayanır. 

 

Tunalı (1998:132)’ya göre, insan nesnelerle ilgisinde onlardan 

hoşlanır, haz duyar ve haz duyan bir varlık olarak da onlara bir değer 

yükleyerek ‘hoş’, güzel ya da yüce demektedir. Felsefe Ansiklopedisi’nde 



 50 

değer, “nesne ve olayların insanca önemini belirleyen niteliği” (Hançerlioğlu, 

2000b: Cilt 1, 275) olarak tanımlanır. Dolayısıyla güzel’in bir değer ve 

nesnenin niteliksel bir özelliği olduğu da söylenebilir. Timuçin (2000a: 45)’e 

göre, “sanat yapıtını sanat yapıtı kılan şey insani gereçle bu gereci bizim için 

anlaşılır kılan dışlaştırma yöntemlerinin uyumudur. Sanat yapıtında karşımıza 

çıkan nitelikler karmaşığı bu uyumun bir ürünü olarak vardır”.  

 

Alıcı, yapıt karşısında bazı yargılar ortaya koyabilir. En yalın biçimiyle 

“bu resim güzel”, “bu resim güzel değil” gibi yargılarda bulunulabilir. Felsefe 

Ansiklopedisi’nde yargı, “herhangi bir şeyi olumlayan ya da yadsıyan 

düşünsel edim” (Hançerlioğlu, 2000c: Cilt 7, 242) olarak tanımlanır. Timuçin 

(2000a: 49) ise bir yargıda bulunmayı “iki ya da daha çok terim arasında bağ 

kurmak ya da daha geniş anlamda iki ya da daha çok kavram arasında 

benzerlik, karşıtlık, azlık-çokluk, kapsamlılık, bağlılık gibi ilişkiler 

belirlemektir”, biçiminde açıklamaktadır. Yine Timuçin (2000a: 49)’e göre, 

“estetik araştırma bir nitelikler araştırması olduğuna göre, bu araştırmada 

ortaya konulacak yargılar da nitelik yargıları olacaktır. Bu yargılar, ayrıca, bir 

varoluşsal durumdan çok bir değer belirlediklerine göre, değer yargıları 

olacaklardır”. 

 

Estetik de eleştiri de yapıt üzerinden gerçekleştirilir. Dolayısıyla 

estetikçi de eleştirmen de tek tek yapıtlar üzerine eğilmek durumundadır.    

Hem estetikçi hem de eleştirmen alıcı konumunda yer alırken, Erinç (1998 b: 

112)’in deyimiyle sanat yapıtı ile teke tek ilişki kuran kimselerdir.  

 

Hem estetiğin hem de eleştirinin temel amaçlarından biri olarak sanat 

yapıtını açıklamak, sanat yapıtının bir takım özelliklerini belirlemek  olduğu 

söylenebilir. Ancak her ikisi de sanat yapıtını açıklarken kendi yöntemlerini 

kullanırlar. Estetik’in ve eleştirinin benzerliklerine rağmen birbiriyle 

karıştırılmaması önemli bir noktadır. Beardsley  (1981: 4) “estetik çalışmak 

sizi eleştirmen yapmaz” demektedir. Kuşkusuz bunun tam tersi de 

söylenebilir. Bir estetikçinin, hem estetik hem de eleştiri ile ilgileniyor 

olmasının, onu eleştirmen yapabileceği düşünülebilir. Timuçin (2000a: 35, 

36)’e göre “estetikle eleştiri arasında büyük bir işbirliği söz konusudur. 



 51 

Estetikle sanat eleştirisi bugün birbirine çok yakın alanlar olarak görünüyor… 

Günümüzde sanat eleştirisinin estetikten, estetiğin sanat eleştirisinden 

nerede ayrıldığını belirlemek güçtür. Belki de estetikçi biraz daha kuramsala, 

eleştirmen biraz daha uygulamaya yönelik olacaktır”. Timuçin (2000a: 36), 

aynı konuda Lalo’dan şunları aktarır: “Eleştirmeci de estetikçi de, biri 

doğrudan doğruya öbürü biraz daha dolaylı olarak belli bir sanat yapıtını ele 

alırlar, her ikisi de bu yapıt üzerinde aynı görüş açısına sahiptirler, onu önce 

açıklarlar sonra yargılarlar. Yalnız biri daha çok genel bilgilere bağlanır, 

öbürü daha çok özgül olgulara bağlanır. İki bakış biçimi arasında soyutlama 

açısından bir derece ayrımı vardır, düşünce yapısıyla ilgili bir tutum ayrımı 

yoktur”. Townsend (2002: 16)’e göre de, “estetik, sanat tarihi ya da sanat 

eleştirisi değildir. Bu alanlar gerekli verileri sağlar ve estetik, bu verilerin 

yardımıyla ne gibi olanakların sunulduğunu, sanat alanında ne gibi 

değerlendirmelerin bulunduğunu anlamaya çalışır”. 

 

Estetik, eleştiri gibi alanların sağladığı verilerden de yararlanarak bir 

takım kurallara ve ilkelere ulaşır. Estetik, bu ulaştığı ilke ve kuralları gerek 

gördüğünde yararlanması için tekrar eleştiriye, eleştirmene sunar. 

 

Estetik eleştiri, “alıcısının güzellik anlayışı açısından yapıtın 

irdelenmesi, değerlendirilmesidir” (Erinç, 1995 a: 70). Estetik eleştiride 

temelde iki grup özneden söz edilebilir. Bunlardan ilki sanat yapıtı ile birebir 

ilişkiye giren herkes, ikincisi ise, profesyonel eleştirmendir. 

 

Tunalı (1998: 259-266), estetik yargının geçerliliği sorununu tartışırken 

estetik ile ilgili edinimlerimizin kaynaklarını da ortaya koymaktadır. Estetik ile 

ilgili edinimlerimizin dayandığı bu kaynakların ilki, içinde yaşanılan çevre, 

toplum yani kültür, ikincisi eğitim ve üçüncüsü de insanın psişik yanları olarak 

sıralanabilir. Bu üç kaynak her insanda şu ya da bu biçimde bir güzellik 

anlayışını, bir estetik beğeniyi ortaya çıkarır. İster kendi kültürünün bir kısmı 

ya da tamamı ile yetinsin, ister değişik kültürlere de açılmış olsun; ister 

eğitimli olsun, ister eğitim almamış olsun, herkesin bir güzellik anlayışı, bir 

estetik beğenisi olduğundan söz edilebilir. Kuşkusuz, diğer kültürlerin sanat 



 52 

ürünlerini tanımaya yönelenlerin, eğitimli olanların daha rafine bir güzellik 

anlayışları olabilir.    

 

Erinç (1995 a: 70), estetik eleştiride, her insanda varolan bu güzellik 

anlayışının bir önyargı gibi iş gördüğünü belirtir. Bir yapıtla ilişkiye geçmeden 

önce varolan güzellik anlayışı, teke tek ilişkiye geçilen  yapıt ile çakışabilir ya 

da çakışmayabilir. Üçüncü olasılık ise, o yapıt, bir önyargı gibi çalışan estetik 

beğeniyi değiştirebilir. Erinç (1995 a: 71)’e göre burada önemli olan, “kişinin 

estetik kuramını bir araç gibi, bir ölçüt gibi kullanarak yapıtı irdeleyebilmesi ve 

ölçeğin sadece bu işe yaradığının bilincinde olmasıdır”. 

 

Profesyonel eleştirmen için estetik eleştiri, estetiğin ilkelerini, 

kurallarını ya da bir estetik kuramını ölçüt olarak ele alıp, bu ölçütü tarafsız 

olarak yapıta uyarlayabilme ve verilerini kendi önyargılarından arınık olarak 

değerlendirebilmedir (Erinç, 1995 a: 71). 

 

Önyargılardan arınık olmanın tüm eleştiri türlerinde olduğu gibi estetik 

eleştiri için de önemli bir ilke olarak düşünülmektedir. Estetik eleştiride yapıta 

önyargısız yaklaşmanın diğer eleştiri türlerine göre zorluğunun biraz daha 

öne çıktığı görülebilir. Yukarıda değinilen, yapıtla bire bir ilişkiye girmeden 

önce alıcıda varolan güzellik anlayışı bunu güçleştirmektedir. 

 

Estetik eleştiride, varılan yargıların niteliği bakımından eleştiriyi yapan 

kişide bulunması beklenen iki temel öğeden söz edilebilir. Bunlardan ilki, 

estetik ile ilgili yeterli bir bilgiye sahip olmaktır. Böyle bilgisel bir donanım, 

eleştirinin niteliği ve amacı bakımından da önemli görülebilir. Prall (1936: 

171)’a göre, ”etkili eleştiri için geleneksel tekniklerin, estetik formların ve 

araçların tarihsel gelişimi hakkında bilgili olmak gerekir. Bununla birlikte 

eleştirmenin çalıştığı alanı algılayabilmesi ve alandaki yeni, farklı, özgün 

yapıtları fark edebilmesi için esnek olması ve taze bilgilere sahip olması 

gerekir. Sanat yapıtındaki özgün duyguları yakalayarak yapılan estetik analiz, 

estetik teorinin de amacı olan sanat için de gerçek bilgi olarak tanımlanabilir”. 

Prall’ın bu görüşleri bir estetik yöntemin geliştirilmesine de uyarlanabilir. Bir 

estetik yöntemin geliştirilmesinde, geleneksel, başka bir deyişle çağımıza 



 53 

kadarki dönemlerin estetik anlayışlarının, estetik kuramlarının, bunların 

gelişimlerinin ve ürünlerinin biliniyor olması; çağdaş estetik kuramlarının ve 

bu kuramların ürünlerinin tanınıyor olması gerekir. Bu bilgiler, estetik 

eleştiride eleştirmene gereken bilgiler olup, eleştirmene, yapıta yaklaşırken 

bir derinlik kazandırabileceği düşünülür.  

 

Diğer öğe ise, ölçüttür. Estetik eleştiride eleştirmen için ölçüt, estetiğin 

sunduğu, bir kural ya da bir estetik kuram gibi ölçütlerdir. Eleştirmenin en az 

bir ölçütü bilmesi ve doğru olarak kullanabilmesi gerekir (Erinç, 1998 a: 66). 

Eleştirmenin, yukarıda belirtilen estetikle ilgili bir donanıma sahip olmasının 

ve en az bir ölçütü biliyor ve kullanabiliyor olmasının, yapıta eğilirken, 

önyargılardan arınık olmasına yardımcı olabileceği gibi, ayrıca, yapıt yerine 

kendinden söz etme riskini de azaltabileceği söylenebilir. Eleştirmen ne kadar 

kendinden uzaklaşabilirse, o denli yapıt üzerinden eleştirisini kurabilir. 

  

Ersoy (1994: 47)’a göre, “yaygın üniversal doktrinler ve içinde bulunan 

durum kişinin düşünme ve yorumlama biçimini oluşturduğu için, estetik 

eleştiri ile ahlak, metafizik ve sosyal eleştiriyi birbirinden ayırmak oldukça 

zordur”. Bu alanların birbirlerinden etkilendikleri, zaman zaman birbirleriyle 

karıştırıldıkları bilinir. Estetik eleştiride, estetiğe dayanan doğru bir ölçütün ele 

alınması ve eleştirmenin bu ölçütün ne işe yaradığını bilerek bilinçli bir 

biçimde yapıtlara uyarlayabilmesinin, estetik eleştirinin diğer eleştiri türleri ile 

karıştırılmasını engelleyeceği düşünülebilir.   

 

Günümüz sanatının ve çağdaş estetiğin geldiği noktada, bir eleştiride 

iyi – kötü, doğru – yanlış, başarılı – başarısız gibi kesin ve tek yönlü 

yargılardan kaçınılması gerekir. Beardsley (1981: 6), “ben, birinin bitirilmiş bir 

yapıta göğüs germesini, onu anlamaya çalışmasını ve ne kadar iyi olduğuna 

karar vermesini merkez olarak alıyorum” demektedir. Dolayısıyla, 

Beardsley’in de belirttiği gibi, yapıtın, ne kadar iyi, ne kadar doğru, ne kadar 

başarılı gibi değerlendirilmesinin eleştirinin amacı bakımından daha sağlıklı 

sonuçlar vereceği düşünülmektedir. Estetik eleştiride de, yapıtın ölçütle ne 

kadar çakışıp çakışmadığına bakılarak, onun ne kadar estetik olduğu 

belirlenmeye çalışılır. 



 54 

 

Belirtilmesi gereken önemli bir nokta da, estetik eleştiride, alıcı yani 

eleştirmen açısından yapıtın, teknik eleştiri ve psikolojik eleştiri 

basamaklarından geçtiğinin kabul edilmesidir. Çünkü, eleştirmen için, teknik 

ve psikolojik anlamda kendisine bir şey ifade etmeyen  bir yapıtın eleştirisini 

yapmak oldukça güçtür. Bir yapıtın güzellik anlayışı bakımından 

eleştirilebilmesi için,  eleştirmene teknik ve psikolojik açıdan anlamlı gelmesi, 

teknik ve psikolojik eleştiri basamaklarından eleştirmen açısından geçmiş 

olması gerekmektedir. 

  

3.2. TÜRKİYE’DE ESTETİK ELEŞTİRİ ÖRNEKLERİ 

Ülkemizde Sezer Tansuğ’un ve Ayla Ersoy’un kimi çalışmalarında 

estetik eleştiriye değindikleri; Sıtkı M. Erinç, Kaya Özsezgin, Jale Erzen, 

Nazan İpşiroğlu vb. eleştirmenlerin estetik eleştiri yaptıkları saptanmıştır. 

Yapılan eleştiriler tarandığında iki tür estetik eleştiri yapılabileceği yargısına 

varılmıştır. Bunlar; 

 

a) Belli bir sanatçının ya da belli bir yapıtın – yapıtların güzellik 

açısından, başka bir ifade ile niçin güzel olduğu açısından yapılan 

eleştirilerde bir estetik kuramının adı verilmemiş, fakat, niçin güzel olduğunun 

özellikleri saptanmıştır. 

 

İlk örnek Jale Erzen’in, “Osmanlı Sanatı ve Mimarisinde Estetik ve 

Duyarlık” (1999) adlı makalesinin bir bölümünden verilecektir. Erzen, bu 

makalesinde Osmanlı sanatının estetiği üzerinde durur ve Mimar Sinan’ın 

yapıtlarından da örnekler verir. 

 

Erzen (1999: 65)’e göre, “16. yüzyıl Osmanlı kültürünün estetik 

karakterini anlamanın anahtarı, esas olarak onun, sanatların canlı, yaşanmış 

ve icracı yönü üzerinde ısrarla durmasında gizlidir. (…) Osmanlı kültürü 

kesinlikle sözel bir kültür olmamasına karşın, sözel kültürlerinkine benzer 

bazı anlatım ve sanatsal üretim biçimlerini sürdürmesi, belleksel ve icracı 

niteliklere olan kuvvetli estetik bağımlılığını ortaya kor”. Erzen (1999: 65), 



 55 

Osmanlı sanatının estetik duyarlılıklarını belirlerken “aisthesis” terimini 

kullanmayı önerir. Burada, aisthesis terimini, algılanmış ya da “estetik” 

şeyden çok, “denenmiş” ve “yaşanmış” şey olarak tanımlamanın yeterli 

olacağını belirtir. Erzen (1999: 65)’e göre, “tekniğin ve sanatın henüz 

birbirinden ayrılmamış yatkınlıklar olduğu bir kültürde, bu yaşanmış ve 

belleksel nitelik, insani üretimlerin  kendi geleneklerini canlandırabilme, 

yeniden yaratabilme ve ona yenilikler getirebilme yoluydu”. 

 

Bu açıdan değerlendirildiğinde, Erzen (1999:65)’e göre, “Sinan’ın 

mimarisinin gücü benzer ilkelerin uygulanmasından gelmektedir. Sinan, 

temelde bazı kalıplar üzerine taslak yapıyordu; onun yaratıcılığı belli bölge ve 

koşullara göre bulabildiği değişik tiplerinde, her kalıba getirdiği biçimsel 

gelişmede idi. O, yeni bir uzam / zaman koşuluna göre bir geleneği yeniden 

yaratır, yeniden formülleştirirdi”.  

 

İkinci örnek  olarak, Sıtkı Erinç’in (1997), Füsun Kavalcı’nın Kare 

Sanat Galerisinde açtığı serginin kataloğundaki değerlendirmesi verilebilir. 

Çünkü, Erinç’in ortaya  koyduğu yargılardan, yapıtları  güzel bulduğuna ve 

neden güzel olduklarına ilişkin bilgiler de çıkarılabiliyor.  Erinç (1997: 2)’in 

Kavalcı’nın yapıtlarına ilişkin değerlendirmesinde vardığı sonuçlardan birkaçı 

şunlardır:  

 

“İzleyici, yapıtlar karşısında, bilgisel edinim ile duygusal doyum 

arasında bir bocalama geçiriyor ki bu da sanat yapıtının işlevi olarak 

tanımlanan estetik kaygının doğmasına doğrudan etki yapıyor”.  

 

“Seramik formlar farklı renklerde sırlanmış; kimi mat kahverengi, kimi 

yeşil, kimi ise mavi… Bu sırlarla cam tüplerden verilen ışığın rengi bazen bir 

uyum, bazen de bir zıtlık oluşturuyor. Fakat her iki yaklaşımda da ortak ilke 

armoni, estetik uyum ve denge…”. 

 

“Çağdaş teknoloji verilerinin sanat yapıtına dönüştürülüvermesi 

sıradan bir olay. Fakat bu dönüştürmenin estetik bir bütünlük içinde 



 56 

gerçekleştirilmesi ise hem güç, hem de sıra dışı bir durum. Bu nedenledir ki 

Füsun Kavalcı, özgün sanat yapıtlarına imza atabilmiş”. 

 

b) Belli bir kuramın ilkeleri açısından bir sanatçının ya da sanat 

yapıtlarının estetik değerlendirmesi. Bu tip eleştiriler genel olarak felsefi 

irdelemelerde ya da o kuramı – kuramcıyı tanıtmaya kullanılan bir yöntem 

olmuştur.  

 

Sözgelimi, Nazan İpşiroğlu “Alımlama Boyutları ve Çeşitlemeleri 

Resim” (2000) adlı yapıtında, resim sanatında alımlama boyutunu, farklı 

özellikleri bulunan sanatçıların yapıtları üzerinde örnekler. İpşiroğlu, kitabın 

sunuş ve giriş kısmında alımlamanın ne olduğunu, alımlamanın bu kitapta 

nasıl ele alındığını Zehra İpşiroğlu ile tartışarak ortaya koyar. Bunlar, resim 

sanatı ile ilişkili olarak kısaca şöyle sıralanabilir (İpşiroğlu, 2000: 8-23): 

 

 “Bu yaklaşım, temelini anlamada bulan yorumbilim kuramına ve onun 

bir uzantısı olarak değerlendirilen alımlama estetiğine dayanır”.  

 

“Özellikle yenilikçi sanat, benimsediği çok anlamlılık, çok seslilik, açık 

biçim nitelikleriyle alımlayanı öylesine etkin kılıyor ki, anlama ancak 

alımlamayla bütünleşerek gerçekleşebiliyor. Bu noktada yaratma ve 

alımlama, üretim ve tüketim birbirinden ayrılmaz bir bütünü oluşturuyorlar”. 

 

Alımlanmaya başlanan resmin bitmiş bir yapıt olması gerekir. Önce 

yapıt bir bütün olarak algılanır. Sonra yapıttaki göstergeler, simgeler, motifler, 

yapıtın anlatım dili çözümlenmeye başlanır. Yapıtı bu ilişki sonucunda 

alımlayan, aşama aşama yapıtın başlangıcına değin geri gider ve bir tür 

geriye dönüş yolu izleyerek yapıtın oluşum sürecini yeniden kurgular. 

 

Bu süreçte önemli olanın gözle ilişkinin kesilmemesi, bütünün gözden 

yitirilmemesi olduğu söylenebilir. 

 

“Alımlama hiç bitmeyen, daha doğrusu hiç bitmeyecek bir süreç. 

Başlangıç noktasına geri dönerken, ya da geri döndükten sonra yerine göre o 



 57 

yapıt sanatçının diğer yapıtları bağlamında ele alınabilir. Türler, metinler, 

konular, kültürler arası etkileşim incelenebilir; geleneklerle bağlantılar ortaya 

çıkarılabilir. Aynı yapıtların alımlanmasında, alımlayan farklı kişiler farklı 

yollardan gidebilir ve farklı sonuçlara varabilirler”. 

 

Böyle bir alımlama sürecine açık olan yapıtların da estetik yapıt olarak 

değerlendirilebilecekleri söylenebilir. 

 

İpşiroğlu’nun bu kitabından, Juan Miro’nun yapıtları üzerine yaptığı  

çalışma örnek olarak alınmıştır. İpşiroğlu (2000: 31-41), Miro’nun 

yapıtlarından “Gece Kadınlar ve Kuşlar”, “Kuşa Taş Atan Kişi”, “Köpek Aya 

Havlıyor” ve “Sabah Yıldızı” adlı yapıtları ele alır. İpşiroğlu, resimlerin 

betimlenmeleriyle birlikte, alımlama süreciyle ilgili değerlendirmelerini de 

ortaya koymaktadır. 

 

Yapıtların betimlenmelerinde, yapıtlarda pek çok simgenin ve işaretin 

kullanıldığı ortaya çıkıyor. “Gece Kadınlar ve Kuşlar” da kadınlar ve kuşlar 

parçalanmış organlar olarak simgeleştirilmişler. Kadın figürü, Miro’nun sıkça 

kullandığı simgelerden biridir. İpşiroğlu (2000:31-33)’na göre, Miro’nun 

resimlerinde “kuş”, özgürlük, kurtuluş, barış, haber, kötülük gibi değişik 

anlamlar taşıyabiliyor: Burada kuşların devingenliği ve bunun kadınların 

devinimiyle uyumlu bir ritm içinde olması belki kadınların özgürlük arayışı 

olarak yorumlanabilir”. “Kuşa Taş Atan Kişi” de, soyutlamanın yanı sıra 

indirgemenin de gözlemlendiğini belirten İpşiroğlu, işarete dönüşen, 

neredeyse figürün gövdesi kadar olan “ayak”a dikkat çeker. İpşiroğlu (2000: 

34-35), başka resimlerinde de görülen bu işaretin anlamının ne olabileceğine, 

toprağa bağlılık mı? Yoksa, kök salmışlık mı? biçiminde soru ile yaklaşır. 

İpşiroğlu (2000: 35-36), “Köpek Aya Havlıyor” da merdiven başta olmak 

üzere, birkaç nokta üzerinde duruyor. “Derinliği olmayan dümdüz bir yüzeyin 

üstündeki bu perspektif oyunu gözü alabildiğine yukarıya, uzaya doğru 

çekiyor. Merdiven özgürlüğe götüren yol mu? Yaşamdan kaçış mı? 

Bilinmeyen, doğaüstü güçlere ulaşma mı? Ruhun bedenden kurtuluşu mu?”. 

İpşiroğlu, resimlerin birlikte yorumlanmasından ortaya çıkan iki ortak 

özellikten söz eder. İlki, hiç beklenmedik yerde kadın ve erkek simgelerinin 



 58 

yer alması; diğeri ise, saldırganlıktır. Köpeğin aya havlaması ve bir insanın 

kuşa taş atması gibi. İpşiroğlu (2000: 36-37), “Sabah Yıldızı”nda, sabah 

yıldızının, ağaran, daha doğmamış olan güneşin kızıllaştırdığı gökyüzünde 

görünmesi yeni bir günün doğuşu, umutlu bir bekleyiş olarak yorumlanabilir 

mi? sorusunu sormaktadır. Aynı resimde, çizgilerin oluşturduğu biçimlerden 

sadece birinin, simgeler çözülerek, kadın olduğunun anlaşıldığını; ayrıca, 

resimde kesişen çizgilerin kuş kanadı, kuş kafası, göz, cinsel organ vb. 

biçimler olabileceğini, kesişen çizgilere farklı açıdan bakıldığında da farklı 

biçimlere ulaşılabileceğini söyler. 

 

İpşiroğlu (2000: 39-41), Miro’nun resimlerinde pek çok simge 

kullanmasına karşın, kadının erkeğe oranla daha çok olmasıyla birlikte, 

hemen her resminde dişi ve erkek simgelerine yer verdiğini saptar. İpşiroğlu, 

bu durumu açıklamak için sanatçının yaşamına yönelir ve birbirini 

destekleyen şu özellikleri belirler: İlki, Miro, genç yaşta evlenir ve evliliği 

yaşamının sonuna değin sürer. Çağdaşları Dali ve Picasso gibi hareketli ve 

renkli bir yaşamı yoktur. İçe dönük bir kişiliği bulunan Miro’nun resimlerinde 

cinselliğe ağırlık vermesi bilinçaltında süren duyguların dışavurumu olarak 

kısmen yorumlanabilir; ancak yeterli değildir. İkincisi, sağlık nedenlerinden 

dolayı bir süre babasının çiftliğinde kalır ve sanatçıdaki doğa duyarlılığının bu 

sıralarda geliştiği düşünülebilir. Sanatçıya çekici gelen özellikle toprağın 

ekilmesi ve bereketidir. Üçüncüsü, Akdeniz kültürlerindeki  bereket 

tanrıçasının öneminden ve simgesinden etkilenir; geleneklere, eski kültürlere 

ve halk sanatına ilgi duyar ve simgelerini yapıtlarında kullanır. Son olarak da, 

Miro, üremeye ve dolayısıyla cinsel ilişkiye evrensel yaratılışın gizil gücü 

olarak bakmaktadır.  

 

Tüm bunlar bir araya geldiğinde, İpşiroğlu (2000: 41)’nun vardığı yargı 

şöyledir: “Yaratılışın gizilgücü üreme ise insanın yaratıcılığının da gizilgücü 

üreme ve üretme demektir. Bu düşünce temeli üstünde üreme, üretme, 

üretim, üretkenlik Miro’nun yaşam felsefesinin temel kavramları haline 

geliyor. Miro üretkenliğin, doğada, çevresinde canlı cansız her varlıkta, 

dolaylı ya da dolaysız olarak ortaya çıkabilecek bir gizilgüç olduğuna 

inanıyor. Onun sanatını bu inanç yönlendiriyor. Ona göre sanat yapıtı, her 



 59 

baktığında izleyiciye yeni bir şeyler söyleyebilmeli. Resim vardır bir hafta 

bakarsın, ama yaşadığın süre onu bir daha düşünmezsin. Resim vardır bir an 

görür, ama bir daha unutmazsın. Bir resmin neyi betimlediği önemli değil, 

önemli olan onun üretkenliği, izleyiciyi üreticiliğe yönlendirmesi, düş gücünü 

dürtmesidir”. İpşiroğlu’nun, Miro’nun bu yapıtlarını, alımlama çeşitliliği 

bakımından zengin bulduğu anlaşılmaktadır.   

 

Tüm bunlar, alımlamayla ilgili başta söylenenlerle ilişkilendirildiğinde, 

Miro’nun bu yapıtlarının alımlama çeşitliliği bakımından zengin oldukları, 

farklı alımlama deneyimlerine olanak sundukları söylenelebilir. Dolayısıyla, 

(İpşiroğlu bu kavramlarla belirtmese de tüm süreç göz önüne alındığında) 

Miro’nun bu yapıtları alımlama bağlamında estetik yapıtlardır. 

 

Bir başka örnek olarak, Eroğlu (1996)’nun, “Ortaçağ ve Rönesans 

Resim Düşünde Renk” adlı makalesi verilebilir. Eroğlu’nun, bu çalışmada 

Ortaçağ ve Rönesans estetiklerinin renk anlayışlarını ve bu renk anlayışının 

gelişim çizgisini ortaya koyar ve dönem sanatçılarının bazılarını bu 

çerçevede değerlendirir. Eroğlu (1996: 65), Ortaçağ estetiğinde rengin yeri ve 

özelliklerini genel olarak şöyle sıralar: 

 

Ortaçağ’daki Bizans resim gelişmelerine bakıldığında, bu resimlerde 

Ortodoks ilkelerin tüm yetkinliğiyle ortaya konulduğu görülür. 

 

Bir ikonografi de sunan bu resimler, hem kiliselerin resimsel dizayn 

şemalarını etkilemiş hem de renk faktörünün Ortaçağ’a özgü bir dil 

kazanımına uğramasını sağlamıştır.  

 

Ortaçağ’da renk faktörü içerik ile ilişkilidir. Sözgelimi, Ortaçağ’da sarı, 

uhrevi bir ışık; daha yalın bir deyişle, Tanrı ile kulları arasında bir köprüdür. 

Ortaçağ resimlerinde fon oluşumları genellikle altın sarısı ile  vurgulanmış ve 

daha sonra İncil’e göre ele alınan konuların hepsi bu fon önünde işlenmiştir. 

Hıristiyanlıkta, mistisizm önemli bir öğedir ve temsilini de lacivert renk 

yapmaktadır. Kırmızı renk ise, Tanrı fikrinin her zaman taze ve güncel 

kalmasını sağlayandır.  



 60 

 

Eroğlu (1996: 65), bu özelliklere göre, renk ve ilişkide olduğu olgu ya 

da kavramların bir dizge oluşturduğunu; bu dizgenin Hıristiyan toplumun 

dizgesi olduğunu ve dolayısıyla faktör olarak rengin bir toplumsallığa da 

hizmet edebileceğini belirtir. 

 

Eroğlu’nun bu çalışmasından Giotto üzerine yaptığı  değerlendirme 

örnek olarak alınmıştır. Hemen belirtilmeli, bu çalışmada kavram olarak 

estetik eleştiri geçmemektedir. Eroğlu, dönemin renk anlayışını ve gelişimini 

ele alır. Ancak bunu yaparken dönemin estetiğine, Ortaçağ ve Rönesans 

estetiklerinin renk anlayışlarına yönelik de bilgiler verir.  

 

Giotto (1266? – 1337), Ortaçağ içi denebilecek bir devrede yaşar. 

Biçimsel yönden, özellikle renk bakımından yapıtlarında  pek çok değişim 

gerçekleştirir. Eroğlu (1996: 66)’na göre, “ Giotto, renge olan bağımlılığı, plan 

olarak geriye az da olsa itmesini bilmiştir”. Bundan kastedilen şudur: “Ortaçağ 

resimleriyle karşı karşıya kalan insanların ilgisi, renk faktörünün içerdiği 

anlamlardan, daha farklı anlamlara da yönelebilmiştir. İşte böylece 

yönelimlerin sayısı da Giotto ile artmaya başlamıştır denebilir”. “Giotto ile 

renk konusunda resim sanatına, gerçek dünya ile ilgili bir takım yaşam 

tınılarının girmeye başladığını, insanların, gökyüzünün altın sarısı yerine 

‘mavi’ olabileceğinin farkına vardırılması gerçekliği de önemli bir yol 

katedicilik olarak nitelendirilebilir. Bu bir uyanıştır, renk faktörü açısından da. 

Bunun adı, bir başka söyleyişle de bir palet çoğulluğudur. Gerçekten, artık 

bundan sonra, oluşum teorisi sanatçıya ait, renk ve karışımları ortaya 

çıkmaya başlayacak, her sanatçının ayrı bir paleti oluşacaktır. Renk 

konusunda da asıl güzel ve aynı zamanda estetik anlam taşıyanı da budur” 

(Eroğlu, 1996: 66).  

 

Estetik eleştirinin bir estetik kurama dayandırıldığı uygulamalarda, 

yapıt kadar o estetik kuramının da tanıtıldığı vurgulanmıştı. Bu açıdan 

bakılınca, Eroğlu’nun makalesinde, Ortaçağ estetiğinde renk anlayışının da 

açıklandığı görülür. Giotto’nun Ortaçağ resminin önemli temsilcilerinden biri 

olduğu söylenirken, Giotto’nun yapıtlarının sadece Ortaçağ estetiğiyle 



 61 

örtüşmeleri değil, aynı zamanda Giotto’nun, bu estetiği geliştirme yönündeki 

katkıları da öne çıkmıştır. Bu belirtilenlerden, Giotto’nun, Ortaçağ resminin, 

estetiğinin ve bu estetiğin geliştirilmesine katkı sağlayan önemli 

temsilcilerinden biri olduğu yargısına varılabilir.  

 

Buraya kadar, estetik eleştiri genel olarak açıklanmaya çalışılmıştır. 

Estetik eleştiri uygulamalarına geçmeden önce, eleştirilerde ölçüt olarak 

yararlanılacak olan Adorno’nun estetik kuramının üzerinde durulmasının 

yararlı olacağı düşünülmektedir.    

     

3.3. THEODOR WIESENGRUND-ADORNO’NUN FELSEFESİ VE ESTETİK 

KURAMI 

 

3.3.1. Theodor W. Adorno’nun Yaşamı ve Felsefesinin Genel Özellikleri  

1903’de Frankfurt’ta doğan Theodor Wiesengrund-Adorno 

(Almanya’dan Amerika’ya geçişinden sonra anne soyunun adı olan Adorno 

soyadı ile anılır), zengin bir şarap tüccarı olan Oscar Wiesengrund ile eski bir 

Cenovalı aileden gelen Maria Calvelli-Adorno’nun tek çocuklarıdır. Ses 

sanatçısı olan annesi ve piyano sanatçısı olan teyzesi Agathe, Adorno’ya 

yaşamı boyunca sürecek bir müzik sevgisi aşılarlar. Müzik ve entelektüel 

alanda kendisini geliştirmesi için yakın çevresi tarafından sürekli desteklenir. 

Adorno on beş yaşındayken aile dostları Siegfried Kracauer öncülüğünde 

Alman klasik felsefesi üzerine çalışmaya başlar. 1921 yılında Frankfurt’taki 

Kaiser Wilhelm Jimnazyumu’nu bitirerek, Johann Wolfgang Goethe 

Üniversitesi’ne başlar. Bu üniversitede ağırlıkla felsefe, toplumbilim, psikoloji 

ve müzikle ilgili dersler alır. 1924 yılında çok genç yaşta felsefe doktoru olur 

(Jay, 2001; 24). 

  

1925 yılında Viyana’ya giderek Alban Berg ve Arnold Schoenberg’in 

yanında kompozisyon çalışır. Viyana’da gördüğü müzik öğrenimi ve özellikle 

Schoenberg’in atonal müziği daha sonraki yıllarda yazacağı pek çok eserine 

çok önemli etkilerde bulunmuştur (Jay, 2001; 25-26).  



 62 

Adorno 1927 yılında bilimsel etkinliklerini sürdürmek için Frankfurt’a 

döner ve bu dönemdeki etkinliklerinin sonucu olarak da “Kierkegard: Estetiğin 

İnşası” başlıklı doçentlik tezi 1933’de yayımlanır (Jay, 2001; 29-30). 

 

Adorno 1937’de Gretel Karplus ile evlenir (Dellaloğlu, 2003; 16). 

 

1938 yılında neredeyse özdeşleştiği Frankfurt Okulu’nun (Toplumsal 

Araştırmalar Enstitüsü’nün) resmi üyesi olur.  Aynı yıl Almanya’da Nazilerin 

iktidarı ele geçirmesi ile birlikte geçici bir süre İngiltere’de mülteci olarak 

yaşar. Oxford’da bulunduğu süreyi Husserl üzerine çalışarak geçirir. 1956 

yılında yayınlanacak olan “Metacritique of Epistemology” adlı kitabının ilk 

taslağını Oxford’ da bulunduğu dönemde yazar. Adorno, bu kitabında 

Husserl’in metinlerinde açıklanamaz gibi görünen boşlukların ve antinomilerin 

altındaki toplumsal temelleri ortaya çıkarmaya çalışmıştır (Jay, 2001; 32). 

 

Nazilerin iktidara gelmesinin ardından Amerika Birleşik Devletleri’ne 

göç eden arkadaşlarından Horkheimer’in çağrısı üzerine 1938’de Amerika’ya 

gider. Adorno çalışmalarını 1938’den 1949’a kadar Amerika’da sürdürür (Jay, 

2001; 35,50). Adorno, Amerika’da bulunduğu dönemde, ağırlıklı olarak, radyo 

yayınları ve kitle kültürü üzerine çalışır. Ayrıca hiçbir zaman benimsemediği 

caz müziğini de yakından inceleme olanağı bulur.  

 

1949’da, Adorno, Horkheimer ve Pollock, Toplumsal Araştırmalar 

Enstitüsü’nü yeniden kurmayı kararlaştırarak Almanya’ya dönerler (Jay, 

2001;50). 1969 yılında ölümüne kadar Adorno, Frankfurt Üniversitesi’ndeki 

öğretim üyeliğini sürdürür.  

 

Adorno, Frankfurt Okulu’nun önde gelen düşünürlerindendir. 

Adorno’nun Frankfurt Okulu’na resmi üyeliği 1938 yılında olmasına rağmen 

Okulun önemli düşünürleriyle, özellikle de Max Horkheimer ve Leo Lowenthal 

ile arkadaşlıkları 1920’li yıllara dayanmaktadır. 1920’li yılların sonlarına 

gelindiğinde de Adorno artık Frankfurt Okulu’nun etrafında toplanan 

entelektüel çevreden sayılmaktadır (Jay, 1989; 29).  

 



 63 

Adorno’nun düşünceleri ele alınırken, kimi zaman Frankfurt Okulu’nun 

ve düşünürlerinin düşüncelerine de başvurulmuştur. Çağımızın önde gelen 

düşünce akımlarından olan Frankfurt Okulu, bir kurum olarak, Şubat 1923’de 

Frankfurt Üniversitesi’ne bağlı Toplumsal Araştırmalar Enstitüsü adıyla 

kurulur. Toplumsal Araştırmalar Enstitüsü adından daha çok Frankfurt Okulu 

olarak anılır. Dellaloğlu (2003; 14,15) Frankfurt Okulu’nun bir okul olarak ele 

alınmasıyla ilgili şunları belirtir: “Düşünce tarihinde ‘Okul’ sözü birbirinden hiç 

de uzak olmayan iki ayrı anlamı gösterir. Bunlardan ilki, içinde eğitim ve 

öğretimin gerçekleştiği kurumu dile getirirken, ikincisi belli bir iç bütünlüğü 

olan bir akımı veya geleneği vurgular. ‘Frankfurt Okulu’ dendiğinde, aslında 

bu iki anlamın birlikteliğinden söz edilmelidir. Çünkü Frankfurt Okulu, bir 

yandan çağımızın en önemli düşünce akımlarından, geleneklerinden biriyken, 

diğer yandan eğitim ve öğretim ağırlıklı olmaktan çok araştırma ağırlıklı olsa 

da, bir kurumsal yapıya da sahiptir”. Enstitü’nün kurulması, bir grup Marksist 

entelektüelin 1920’li yılların başlarına kadar dayanan çalışmalarının 

sonucudur. Bu süreçte önemli aşamalardan ilki 1922’de gerçekleştirilen 

“Birinci Marksist Çalışmalar Haftası” dır. “Bu seminer haftasının amacı, Weil’e 

göre, Marksizm’deki farklı eğilimlerin, bir araya gelip çeşitli sorunları birlikte 

tartışma olanağı bulabilmeleri halinde, ‘gerçek’ ya da ‘arık’ bir Marksizm’i 

oluşturabilecekleri umudu ile bir şeyler yapmaktı” (Jay, 1989; 24). Enstitü’nün 

kurucusu olarak Felix Weil kabul edilirken, ilk müdürü de Carl Grünberg’dir 

(Jay, 1989; 24-29). Frankfurt Okulu üyelerinin, dönemin pek çok solcu 

entelektüeli gibi çeşitli siyasi grup ya da partilere üye olmayıp, bağımsız 

kalmayı tercih ettikleri görülür. Dolayısıyla politik bir tavır almadıkları ve 

eylemden de genellikle uzak durdukları için özellikle Ortodoks Marksistler 

tarafından da eleştirilmişlerdir. “Frankfurt Okulu üyeleri için, işin en başından 

itibaren, teorik çalışmalarda yeni bir şeyler ortaya koymak amacıyla özerk ve 

bağımsız kalabilmek, vazgeçilmez bir ön koşuldur” (Jay, 1989; 23).       

 

Frankfurt Okulu üyeleri arasında Karl August Wittfogel, Franz 

Borkenau, Henryk Grossmann, Friedrich Pollock, Leo Löwenthal, Max 

Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse, Eric Fromm, Walter 

Benjamin, Otto Kirchheimer ve Franz Nevman gibi düşünürler bulunmaktadır. 

Frankfurt Okulu “Rusya’da Bolşevik Devrimin zaferi ve özellikle Almanya’da 



 64 

olmak üzere, merkezi Avrupa devrimlerinin yenilgisiyle üretilen özel şartlarda 

kuruldu. Bu kuruluş, oluşan yeni şartlarda, özellikle kuram ve pratik 

arasındaki ilişkiyi kuracak ve Marksist kuramı yeniden canlandıracak sol 

kanat entelektüeller tarafından hissedilen gereksinime bir karşılık olarak 

görülebilir. Bir anlamda Frankfurt Okulu, bir taraftan ileri kapitalist toplumlarla 

ilişkili olarak, Marksist teorinin farklı, baskın olarak Marksist teorinin Hegelci 

yorumlamalarıyla, diğer taraftan Sovyetler Birliği’ndeki devlet ve toplum 

gelişiminin eleştirel görüşüyle belirlenen ve ‘Batı Marksizmi’ olarak bilinecek 

geniş bir düşünce hareketinin bir kısmını teşkil etmektedir” (Bottomore, 1997; 

8).  

 

Adorno’nun estetik kuramının daha iyi anlaşılabilmesi amacıyla, 

felsefesinin genel özellikleri ve düşünceleri üzerinde kısaca durulmasının 

yararlı olabileceği düşünülmektedir.  

 

Adorno’nun en belirgin özelliklerinden ilki, çalışmalarının, müzik, müzik 

felsefesi, edebiyat sosyolojisi, toplumbilim, felsefe vb. gibi geniş bir alana 

yayılmış oluşudur. Reijen (1999: 9)’a göre, Adorno’nun felsefesi, çağdaşı 

hemen hiçbir filozofta olmadık ölçüde konu çeşitliliği ve heyecan uyandırıcı 

benzetmelerle zengin olup; felsefesinin ana temasını  algılarımızın ve 

deneyimlerimizin yeni düzeni oluşturmaktadır. Ayrıca, Adorno’nun çalışmaları 

çağdaşlarıyla kıyaslandığında perspektif ve konu bakımından süreklilik 

göstermektedir.  

 

Adorno’nun, karamsar ve melankolik ruh halinin yapıtlarına da 

yansıdığı söylenebilir. Kuşkusuz bu karamsar ve melankolik ruh halinin 

önemli bir kısmı Adorno’nun yaşadıklarıyla ilişkilidir. Yaşadığı dönem içinde 

Avrupa’daki karışıklıklar ve özellikle de faşizmin yükselişi Adorno için bir 

yıkım olur. Zeka (1985: 65), Adorno’nun, kolay şaşkınlığa ve dehşete 

düşebilen, saflığını hiç yitirmeyen, hassas biri olduğunu; Nazi iktidarı ve sıkı 

sıkıya bağlı olduğu Avrupa kültürünün yok oluşunun da Adorno’da kolay 

kapanmayan yaralar açtığını dile getirir. Aynı konuda Eagleton, Estetiğin 

İdeolojisi (1998b: 355,356) adlı yapıtında şöyle yazar: “Marks’ın da gördüğü 

gibi, Taş Devri’nden Yıldız Savaşları’na tüm erkek ve kadınları tek bir kumaş 



 65 

içerisinde dokuyan tek bir küresel öykü vardır; ancak bu, başarının değil, 

kıtlığın, baskının ve zulmün tarihidir. Adorno’nun ortaya koyduğu şekliyle, 

kesintisiz bir felaketin masalıdır. Araçsal aklın yarattığı tahribatlara rağmen 

beden, yaşamını sürdürmüştür; ancak Nazi ölüm kamplarında bu tahribat en 

ölümcül noktaya ulaşmıştır. Adorno'ya göre, böyle bir olaydan sonra gerçek 

bir tarihten söz edilemez; insanlık, tam bir sona ulaşmasına rağmen, bu olay 

sonrası alacakaranlıkta devam eden şey, hala kayıtsızca ve bomboş 

akmakta olan zamandan başka bir şey değildir. Adorno gibi bir Yahudi için 

geçerli olan tek şey, o ya da bu şekilde halen yaşamakta olmanın verdiği 

suçluluk duygusuyla iç içe bir gizemden ibarettir” . Soykan (2000, 19)’a göre, 

“Nazi kıyımının kendisinde bıraktığı derin acıların izleri, Adorno’nun 

düşüncesinde emilerek üsluplaşmıştır”.   

 

Jay (2001: 7)’a göre, Adorno’nun entelektüel kariyeri içinde iki temel 

metaforundan söz edilebilir. Bunlardan ilki, karmaşık bir görüngünün dinamik 

ve karşılıklı biçim değiştirimci yapısını oluşturan çekici ve itici yanları 

arasındaki ilişkinin ortaya koyduğu karşılıklı etkileşimi anlatmak için kullandığı 

güçler alanı metaforudur. İkincisi ise, bir ortak paydada toplanmaya, bir temel 

tözde ya da her şeyin kökenini oluşturan bir ilk ilkede toplanıp bunlara göre 

anlamlandırılmaya direnen değişim içindeki öğelerin bir tümlük oluşturmaktan 

çok, karşılıklı yaklaşım içindeki varlıkları ile meydana getirdikleri durumu 

ifade için, Benjamin’den aldığı, astronomiye ait bir terim olan, yıldız kümesi 

metaforudur. Kültürel ve toplumsal görüngüleri incelerken Adorno 

görüngülerin öznel ve nesnel yanları, tikel ve tümel yanları, tarihsel ve doğal 

yanları arasındaki tek bir kalıba dökülmesi olanaksız ilişkileri ifade etmek için 

bu iki metaforu sık sık kullanmıştır. 

 

Jay (2001: 9-21), Adorno’nun, yukarıda belirtilen, kendi yıldız 

kümeleniminde ve kendi güçler alanında, onun düşünsel konumunu 

kavramamızda işe yarayabilecek beş ana ışık ya da enerji odağından söz 

eder. Bunlardan ilki, yıldız kümeleniminin en parlak yıldızı, her şeyin 

başlangıcı durumundaki yıldız sayılabilecek Marksizm; daha doğru bir ifade 

ile heterodoks Batılı Marksizm’dir. 

 



 66 

Adorno’nun ikinci en parlak yıldızı da estetik modernizmidir. Adorno 

bilindiği üzere her modernizm akımını desteklememişse de, klasik ya da 

gerçekçi bir alternatife dönmeyi de hiç düşünmemiştir. Louis Althusser, Ernst 

Bloch ve Galvano Della Volpe gibi diğer Batılı Marksistlerin de 

modernizmden yana olmalarına rağmen, bizzat kendisinin bir modernist 

olduğunu söyleyebilecek olan yalnızca Adorno’dur. Ayrıca Estetik Teori 

üzerine odaklanmış bitirilememiş dev bir çalışma bırakmıştır.  

 

Adorno’nun yıldız kümeleniminin içinde en şaşırtıcısı olan üçüncü 

yıldız ise, kültürel konulardaki mandaren (bkz. tanımlar, sayfa 12) 

muhafazakarlığıdır. Kitle kültüründen hiç mi hiç hoşlanmayışı, bürokratik 

tahakküme karşı duyduğu tiksinti ve teknolojik, araçsallaşmış akla karşı 

duyduğu kuşku Alman mandarenlerinin yaprak dökümü günlerinde oluşmuş 

bir bilincin izlerini taşıyan özelliklerdir. Yine de, Adorno’nun eski 

mandarenlerdeki bu kültürel kırgınlık ve umutsuzluğu, onun en son 

noktasında, pozitif bir yöne çevirmeye çalıştığı da söylenebilir. 

 

Adorno’nun yıldız kümeleniminde yahudi duyarlılığı dördüncü yıldız 

sayılabilir. Aslında Adorno baba sulbü dolayısıyla yarı Yahudi’dir. Dahası, 

vaftiz edildiği anne dini olan katoliklik ile bir ara yakınlığı bile olduğu bilinir. 

Ancak, Nazi Almanya’sından kaçıp başka ülkelere sığındıktan ve daha 

sonraki Yahudi soykırımının ardından içindeki Yahudi kimliğinin bilincine 

varır. Özellikle Almanya’ya kesin dönüş yaptığında geçmişle hesaplaşmaya 

fazla istekli olmayan Alman toplumuyla karşılaştığı andan itibaren, Adorno 

için, Auschwitz hiç unutulmayacak bir olay haline gelir. Ondan sık sık yapılan 

bir alıntıda, Adorno, “Auschwitz’den sonra şiir yazmak barbarlıktır”, 

demektedir.  

 

Son yıldız olarak, Adorno’nun hayatı, tikellerin birbirine 

benzemezliğiyle ve farklılıklarını  koruyabilmeleriyle özdeşleştirmesi 

söylenebilir. Tikel varlıklarını koruyabilen bireylerin gerekliliğini ve böylesi bir 

bireyciliğin değerini her zaman savunmuştur Adorno. Fakat, hiçbir zaman, bu 

ayrı bireylerin üst üste gelen, çakışan, hatta çoğu kez birbirleriyle çelişkin 



 67 

ilişkilerin ve bu ilişkilerin taşıdığı içeriğin bir ürünü olduğunu gözden 

kaçırmayacak kadar da diyalektik düşünebilmiştir.      

 

Adorno için, düşünceleri kadar, tarzı da önemlidir. Kendisinden sonraki 

yıllarda da düşüncelerinin yanı sıra tarzının da üzerinde durulduğu görülür. 

Adorno’nun düşünceleri ile tarzı iç içedir. Jay (2001: 2)’ın da belirttiği gibi, 

“Adorno, düşüncelerin ifade edilişinde kullanılan formdan ayrı tutularak 

içlerindeki anlamın kavranabileceği yolundaki görüş ve girişimlere kuşku ile 

bakmıştır. Düşüncelerini ifadedeki artistik yan, düşüncelerinin, ifade 

edilişindeki tarz ve içerikten etkilenmeksizin tek anlamlı, yalın ve dümdüz bir 

önermeler dizisine indirgenebileceği görüşüne hep karşı çıkmasına neden 

olmuştur”.  Yine Jay (2001: 19), Adorno’nun düşünür kimliğinin önümüze 

koyduğu özgün görüngüyü gücümüzün yettiğince anlatıp açıklayabilmek için, 

onu yazdığı ve söylediği şeyler arasında bir uyum varmış gibi göstermek 

yerine, düşüncelerindeki çözüme ulaşamamışlığın yarattığı gerilimleriyle 

değerlendirmenin gerektiğini vurgulamıştır. 

 

Eagleton da (1998: 354) Adorno’nun tarzını şu şekilde açıklar: 

“Adorno’nun tarzı, nesneyi kavramsal bir çerçeveye oturtan ve fakat böyle bir 

genelleştirilmiş özdeşlikten kurtulmayı sağlayacak bazı yan yollarla da (bazı 

beyinsel akrobasiler yoluyla) göz atmayı başaran bir felsefi tarzdır. Tıpkı 

Benjamin’in tarzı gibi, Adorno’nun tarzı da, takım yıldızsal olarak 

adlandırılabilir; her cümlesi, kendisinden bir sonraki kesinlikle 

çıkarılamayacak olan bir çeşit kristalize bilmece içerir; bir biçimde özerkliğini 

koruyan her bir parçanın, diğerleriyle anlaşılması güç bir şekilde bağlı olduğu, 

nükteli bir plana sıkı sıkıya bağlı unsurlardan oluşan bir tarzdır”. 

 

Adorno’nun tarzına ilişkin şunu da belirtmek gerekir: Her ne kadar 

düşünce ve tarz bütünlüğü içinde ortaya zaten zor metinler çıkıyor olsa da, 

bu zorlukta Adorno’nun, alıcının, okuyucunun  da çaba göstermesi için kasıtlı 

davrandığıdır. Jay (2001: 1, 2)’a göre,  “Adorno’nun yazdığı metinler, bilerek, 

edilgin okuyucunun hiçbir gayret göstermeden okuyup anlayabileceği 

metinler olmaktan uzak metinlerdir. Onun temel inancı odur ki, ‘en iyi büyüteç 

kişinin kendi gözündeki mercektir’. Buna uygun olarak da, Adorno, karmaşık 



 68 

ve ince nüanslarla ifade edilebilecek düşüncelerini, bunların gerektirdiği 

düzeye çıkmaya gayret göstermeyenlerin anlayabileceği basit bir tarzda 

yazmaya, ifade etmeye hiç yanaşmamıştır. Kolay iletişim kurmak için basit ve 

alışılmış tarzda yazmak gerektiğini savunanların bir metindeki can alıcı özü 

iletimlenebilir olana indirgemek istemelerine karşı çıkan Adorno, ısrarla, zor 

ve karmaşık yapılı düşüncelerin gündelik, harcı alem dille ifade 

edilemeyeceğini söylemiştir”. 

 

Felsefeden, sanattan, müzikten, edebiyattan, sosyolojiden bir araya 

gelmiş pek çok konuyu ve problemi zengin bir perspektifle ele alan 

Adorno’nun, mutlak bir sonucu, çözümü hiçbir zaman düşünmediği, belki de 

böylesi bir sonuca ulaşamadığı düşünülebilir. Ancak, bu durum felsefesinin 

gereğidir. Jay (2001:227), “Adorno birbirine zıt alternatiflerden ille de birini 

seçmeyi ya da bunlar arasında ille de uyumlu bir dolayım oluşturmayı ısrarla 

reddetmiştir. Negatif varlık bilgisi ya da tarihselcilik, aşkın ya da içkin eleştiri, 

bağımsız sanat ya da devrimin hizmetine koşulmuş sanat, spekülatif teori ya 

da amprik araştırma-bunlar ve daha nice benzerleri Adorno’nun ille de 

aralarında bir uzlaşma oluşturmaya çalışmadan hep üzerinde durduğu zıt 

ikililer olmuştur” demektedir. 

 

Adorno’nun felsefesinde, ilginç bir ikili olarak karşımıza çıkan idealizm 

ve materyalizm tartışması bulunmaktadır. Bu tartışmanın, bu ikililiğin 

Adorno’nun felsefesinin ana eksenini oluşturduğu söylenebilir. Hemen 

belirtilmelidir ki, Adorno’nun felsefesi, ne biridir ne de diğeridir; ne ikisidir ne 

de hiçbirisidir. “Onun ayaklarının altındaki zemin, İdealizm’in hiçbir çeşidine 

uzak düşmez. Özbeöz idealist kavramlarla ne Adorno ne bir başkası halis 

materyalist felsefe yapabilir. Adorno bir dereceye kadar Marksisttir, ama 

idealist değilse bile materyalist de değildir. Bir ölçüde de olsa Marksist olan 

biri, nasıl olurda materyalist olmaz diye itirazda bulunacaklara, böyle birinin, 

Hegel soyundan gelen Marks’ın bu soy damarlarından beslenebileceğini 

anımsatmak isterim. Habermas’ın işaret ettiği gibi, Adorno’nun felsefe 

yapmada yöntem olarak uyguladığı bilinçli kararsızlık, kendi felsefesinin 

genel karakteri olur” (Soykan, 2000: 14). 

 



 69 

“Adorno ve Horkheimer, özne ve nesneyi mutlak olarak ayıran kaba 

materyalizme ve bu ikisinin özdeşliğine dayanan metafiziğe karşıdırlar. Ancak 

onlar, ne materyalizmi ne de metafiziği reddederler” (Dellaloğlu, 2003: 18). 

Jay (1989:76-77), Horkheimer’ın bu konudaki görüşlerini şöyle açıklar: 

“Horkheimer’ın en önemli ve en şiddetli itirazı, Hegel düşüncesinin ana 

eksenine; yani, bilgi denen şeyin  sonsuz öznenin bilgisi olduğuna, diğer bir 

deyişle, özne ile nesne, akıl ile madde arasında bir özdeşlik olduğu 

yolundaki, mutlak varlığın en son üstünlüğüne dayanan, görüşe karşı 

olmaktadır. Horkheimer’e göre ‘Ruh’, ‘ne doğada ve ne de tarihte kendini 

bilebilir, çünkü ruh sorunlara açık bir açıklama olsa bile, realite ile özdeş 

olamaz. Gerçekten, öyle kendi başına ‘düşünce’ diye bir şey yoktur, olamaz: 

Yalnızca, somut insanların sosyo-ekonomik koşullarından kaynaklanan belirli 

düşünceler vardır. ‘Varlık’ diye kendi başına, soyut bir şey de olamaz: Ancak, 

‘dünyada varoluşların çeşitliliğinden sözedilebilir”. Dolayısıyla, Horkheimer 

için olduğu gibi, Adorno için de bütün özdeşlik teorileri kuşku vericidir.  

 

Adorno’nun yakın arkadaşı olan ve pek çok konuda aynı görüşleri 

paylaşan Horkheimer, “vülger (bkz. tanımlar, sayfa 13) Marksistlerin geçmişte 

idealizmin yaptığına benzer bir biçimde, maddeciliği mutlak kesinlik iddiası 

taşıyan bir bilgi teorisi derecesine yükseltme  eğilimlerinden de hiç 

hoşlanmamaktadır. Horkheimer’a göre gerçek materyalizm, özne ile nesne 

arasındaki hiç kesilmeyen karşılıklı etkileşimi bir süreç olarak görebilecek 

biçimde diyalektik nitelikte olmak durumundadır. Dolayısıyla, Horkheimer, 

diyalektiği insanın denetimi dışında bütünüyle nesnel bir süreç olarak 

fetişleştirmeyi reddetmiş olur” (Jay, 1989: 86). 

 

 “Adorno için özne-nesne ilişkisi, ne mutlak bir ikilem ne de mutlak bir 

birliktir. Nesne ve özne bir anlamda birbirlerinden oluşurlar, fakat hiçbir 

zaman biri diğerine indirgenebilir değildir” (Dellaloğlu, 2003:19). Yani özne ve 

nesne karşılıklı bir ilişki içinde olup bir ikililik durumu oluştururlar. 

 

Adorno, diyalektiği Hegel ve Marks’tan farklı bir biçimde ele alır. Bunun 

sonucunda da Adorno, “Negatif Diyalektik” olarak adlandırdığı bir diyalektiğe 

ulaşır. “Hegel diyalektiğinde, kendine özdeş olan tin ya da ‘ben ile varlığın 



 70 

salt birliği olan aklın’ kendini doğada (başka olan’da) aşmasıyla başlayan 

‘tez-antitez-sentez’ adımlı diyalektik, sonunda tin’in ya da aklın doğadan yine 

kendine dönmesi, böylelikle kendi kendini bilmesiyle, mutlak tin olmasıyla 

ortadan kalkar; başlangıçtaki gibi özdeşlik durumuna varılır. Artık mutlak 

tin’de hiçbir zıtlık, hiçbir çatışma yoktur. Hegel’in bu sistemini Marks da kabul 

ederek, kendi sistemine uyarlamıştır. Marks’ın sisteminde, tin dünyasının 

yerini, insanın somut tarihi dünyası alır. Buna göre başlangıçtaki ‘salt özdeş 

tin’ yerine, ‘ilkel komünal toplum’, sondaki ‘mutlak tin’ yerine de ‘komünist 

toplum’ konulur. Her iki diyalektiğin de ne başında ne de sonunda hiçbir 

çatışma, hiçbir zıtlık, dolayısıyla hiçbir diyalektik yoktur. Her iki şemada da ilk 

ve son arasında kalan çeşitli ‘sentez’ adımları, geçici de olsa olumlu olarak 

nitelenir ve bir gelişme olarak kabul edilir. Adorno, bunların hiçbirini kabul 

etmez. Diyalektikte ‘sentez’ adımı ‘özdeşlik’, ‘tez-antitez’ karşıtlığı da ‘çelişki’ 

olarak anlaşılır. Adorno’nun diyalektiğinde ‘özdeşlik’, ‘çelişki’nin bir başarısı 

değil, tersine günahı, ayıbı olarak görülür. O, doğrunun içindeki yanlış, halis 

olanın içindeki sahte, özgür olanın içindeki özgür olmayış, insani olanın 

içindeki insani olmayan vb.dir. Negatif diyalektik, Hegel-Marks diyalektiği gibi 

başı sonu bağlı değil: O, hep vardı, var olmakta ve var olacak” (Soykan, 

2000: 40,41).  

 

“Adorno’ya göre, ‘özdeşlik savı olmaksızın diyalektik bütün değildir; 

ama diyalektik bir adımda terk edilecek olan bu günah, hiçbir esas günah 

değildir. Negatif diyalektiğin kendini kendinde dindirmemesi onun 

belirleniminde bulunur; onun ola ki bütün olması, onun umut biçimidir’. 

Soykan’a göre, söylemek bile fazla: Bu umut hiçbir zaman 

gerçekleşmeyecektir” (Soykan,2000: 44). 

 

Adorno ve Horkheimer, birlikte yazdıkları “Aydınlanmanın Diyalektiği”n 

de çağımızın en önemli “akıl” eleştirilerinden birini yapmışlardır. Reijen (1999: 

42)’e  göre, Aydınlanmanın Diyalektiği “kendi uyandırdığı kuvvetlerle baş 

edemeyen büyücünün çırağı problemini ele alır. İnsanlık, doğaya hükmetmek 

peşinde geliştirdiği rasyonalitesini, şimdi bir denetim aletine dönüştürmüştür. 

Bu ‘denetim’ çevreyle, doğayla ve yurttaşlarıyla sınırlı kalmayarak, kendi 

doğasına da döner”. Böylelikle, Aydınlanma kendini yok eder. Aydınlanmanın 



 71 

kendini yok edişinde, iki temel neden belirlenebilir. Bunlardan ilki, gelinen 

noktada, bireyin akıl karşısında yok edilişidir. Jay (2001: 40,41)’a göre, 

“araçsal akıl, her şeyin evrensel alış-verişin hizmetinde oluşu ve her şeyin bir 

başka şeyin soyut eşdeğerine indirgendiği değişim ilkesiyle yakından 

bağlantılıydı. Adorno’nun sık sık kullandığı sözcüklerle, niteliksel olarak farklı 

ve özdeş-olmayan varlıklar, zorla, nicel bir özdeşliğe sürüklenmiş 

bulunuyordu. Bu olgunun kurbanlarının en önemlisi ise, burjuvazinin 

yükselmesindeki cesur dönemde oluşmuş bulunan biricikliğe sahip bireydi”. 

İkinci neden ise, araçsallaşmış aklın Doğa’nın tahakküm altına alınması ile 

olan ilişkisidir. “Doğa alemi, niteliksel farklılıkları bilimsel kontrol adına yitirime 

uğratılmış sınıflandırmaya uygun varlıklara indirgendikçe, nesneler üzerinde 

oluşturulan sübjektif tahakküm, öznelerin şeyselleşme aracılığı ile tahakküm 

altına alınmasının da yollarını açmıştır. İnsanın dışındaki doğal dünyanın 

tahakküm altına alınması, insanın kendi içindeki doğal yanların ve giderek 

bütün bir toplumsal dünyanın da denetim altına alınmasına yol açmıştır. 

Horkheimer ve Adorno faşizmin insanın baskılanmış mitik geçmişinin yeniden 

yüzeye çıkışı olduğunu; faşizmin Doğa’nın öç alışı olarak da incelenip 

anlaşılabileceğini söylüyorlardı” (Jay, 2001: 41). 

 

Adorno ve Horkheimer, Aydınlanmanın Diyalektiği’nin “Kültür 

Endüstrisi: Kitlelerin Aldatılması Olarak Aydınlanma” bölümünde, “Geç-

kapitalizm döneminde kültürün şeyleşmesi ve paranın klasik tanımıyla bir 

kültür haline gelmesinden yola çıkılarak bu yeni kavramla bir ‘günlük yaşam’ 

kuramı oluşturmaya çalışırlar” (Dellaloğlu, 2003: 23).  

 

“Adorno ve Horkheimer’ın ‘Kültür Endüstrisi’ dedikleri düzeneklerin 

kullanılmasıyla, kitle bilinci insanların eleştirel düşünebilme yeteneğini 

bütünüyle kazıyıp yok edecek kadar manipüle edebilmekte ve 

çarpıklaştırabilmektedir. Adorno ve Horkheimer’a göre, popüler eğlence ve 

eğlendirim uygulamaları, kavranması zor yol ve yöntemlerle, müşterilerini 

beğenice geriletip düşük düzeylere indirmektedir” (Jay, 2001: 42). 

 

“Kültür Endüstrisi gerçek bir kültür değil, kendiliğindenliği olmayan, 

şeyselleşmiş bir sahte kültür üretmektedir. Modern kitle toplumunda, eski 



 72 

günlerdeki gibi, birbirinden farklı yüksek kültür ve alt-kesimlerin kültürü diye 

iki ayrı kültür de kalmamıştır. Bu farklılık, bu ayrılık bile kitle kültürünün stilize 

barbarlığı içinde erimiş, yok olup gitmiştir. Benjamin’in bir dinlenme ve 

eğlenim olarak hoşgörüyle baktığı popüler sanat bile, Adorno ve 

Horkheimer’a göre, kuşkuyla karşılanması gereken bir pratikti: İşlik-dışı 

zaman ve edimler, artık, bunlar işlikteki yöntem ve araçlardan başka yöntem 

ve araçlarla düzenlenmiş de olsa, işlikteki yaşamın bir uzantısıdır” (Jay, 

1989: 312,313). 

 

Frankfurt Okulu üyeleri, Kültür Endüstrisinin “insanı, geçmiş 

dönemlerdeki tahakküm yöntemlerine ve pratiklerine oranla çok daha etkin 

yöntem ve pratiklerle tahakküm altında tuttuğunu düşünmeye başlamışlardır. 

Evrensel-olan ile tikel-olan arasındaki asılsız uyumluluk, böylesi bir asılsız 

uyumun kurbanı durumundaki kesimde edilginleşmiş bir benimsemenin 

oluşturulmasında etkin bir araç olacağı için, toplumsal çelişkilerin açıkça 

görülebildiği geçmiş dönemlerdeki duruma oranla, çok daha insanlık dışıdır” 

(Jay, 1989: 313). 

 

Horkheimer ve Adorno (1996: 22)’ya göre, “egemen artık, benim gibi 

düşünmelisin ya da ölmelisin, demiyor. Tersine şöyle diyor: Benim gibi 

düşünmemekte serbestsin, yaşamın, malın mülkün sana aittir, ama 

bugünden itibaren sen aramızda bir yabancısın. Uyum sağlamayan her şey 

başına buyruk kişinin acizliğinde devam eden ekonomik bir acizlikle 

cezalandırılır. İşyerinden uzaklaştırılmış bu başına buyruk kişi çok kolay 

yetersizlikle suçlanır. Bugün arz talep mekanizması maddi üretimde çökmeye 

yüz tutarken bu kişi egemenler yararına üstyapıda denetim olarak işlev görür. 

Tüketici olanlar işçiler, memurlar, çiftçiler ve küçük burjuvalardır. Kapitalist 

üretim onları beden ve ruhlarıyla o şekilde içine alır ki, kendilerine sunulan 

şeylere hiç direnmeden kapılırlar”. 

 

Frankfurt Okulu’nun üyelerinin hemen hepsinin ilgi duydukları gibi, 

Faşizm, Adorno’nun da ilgi duyduğu konulardan biridir. Adorno, 

düşüncelerinin genelinde, anti-faşist tavrını hep sürdürmüştür. Frankfurt 

Okulu üyeleri, faşizmi, Ortodoks Marksistlere göre daha farklı 



 73 

değerlendirmişlerdir. “Frankfurt Okulu, faşizmi hiçbir zaman kapitalizmin 

ekonomi politiğinin doğal bir sonucu olarak tanımlamayı yeterli görmemiş ve 

sürekli olarak faşizmin ideolojik ve kültürel boyutu ile ilgilenmiştir. Almanya’da 

Hitler’in iktidara gelişi, kapitalizmin tekelci aşamasının zorunlu bir sonucu 

olarak açıklanamaz. Bu yaklaşım çok kaba ve yukarıdan bakan bir 

açıklamadır. Frankfurt Okulu düşünürleri, daha çok, otoriterliğin aşağıdan 

yukarı doğru nasıl geliştiğini anlamak isterler. Frankfurt Okulu düşünürlerine 

göre, faşizm sadece ekonomik ya da politik bir sorun değildir, aynı zamanda 

bireysel ve ruhsal bir sorundur” (Dellaloğlu, 2003: 24). Adorno, daha önce de 

belirtildiği üzere, Nazilerin iktidara gelmesiyle birlikte, diğer Okul üyeleri gibi 

Almanya’yı terk etmek zorunda kalmıştır.       

 

Adorno, 6 Ağustos 1969 yılında İsviçre’de geçirdiği kalp krizi sonucu 

öldüğünde, geride, “Aydınlanmanın Diyalektiği” (Horkheimer ile birlikte, 

1947), “Yeni Müziğin Felsefesi (1949)”, “Otoriteryan Kişilik (1950)”, “Wagner 

Üzerine Araştırma (1952)”, “Bilgi Kuramının Metakritiği (1956)”, “Negatif 

Diyalektik (1960)”, “Estetik Kuramı (ölümünden sonra yayımlanmıştır,1973” 

adlı yapıtları başta olmak üzere çok sayıda kitap ve makale bırakmıştır. 

Özellikle Estetik Kuramı, Lohman’ın da (1999:86) belirttiği gibi, Negatif 

Diyalektik yanında, Adorno’nun gerçek felsefi mirasıdır.    

 

3.3.2. Adorno’nun Estetik Kuramı 

Adorno’nun çalışmaları içinde sanat ve estetik önemli bir yer tutar. 

Özgün bir sanat anlayışı geliştiren Adorno, Frankfurt Okulu’nun da estetik 

alanındaki en etkili düşünürlerindendir. Adorno, felsefesinde olduğu gibi 

estetik anlayışında da Marksist bir çizgidedir. Ancak, Adorno’nun estetik 

anlayışı, Ortodoks Marksist Estetik geleneğinden farklı, özgün bir yapı olarak 

karşımıza çıkar. 

 

Marksist estetik ile ilgili yaklaşımlar, temelde birbirinden ayrı iki ana 

grupta ele alınabilmektedir. Bunlardan ilki “yüzyılın başlarında estetik 

formalizme karşı savaş için düşünülen, Lenin’in istediği partizan edebiyatı ya 

da partizan sanatı” savunan yaklaşımdır (Jay, 1989: 251). Bu yaklaşımın ana 



 74 

ilkeleri “1934’te toplanan Sovyet Yazarlar Birliği’nin Birinci Kongresi’nde 

saptanmıştır” (Moran, 1999: 53). Bu yaklaşım, siyasal partizanlığı öne 

çıkaran ve giderek ortodoks nitelik kazanan bir estetik anlayıştır. 

 

Marcuse (1997a: 9,15-16), Ortodoksluk ile bir sanat yapıtının nitelik ve 

gerçekliğinin, yürürlükteki üretim ilişkilerinin bütünlüğünün terimlerinde 

yorumu olarak düşündüğünü belirterek, Ortodoks Marksist estetiğin savlarını, 

şöyle sıralar: 

1.  Sanat ve özdeksel temel arasında, sanat ve üretim ilişkileri 

bütünlüğü arasında belirli bir bağıntı vardır. 

2.  Sanat ve toplumsal sınıf arasında belirli bir bağıntı vardır. Biricik 

asıl, gerçek, ilerici sanat yükselen bir sınıfın sanatıdır. Böyle bir 

sanat, bu sınıfın bilincini anlatır. 

3.  Politik olan ve estetik olan, devrimci içerik ve sanatsal nitelik 

çakışma eğilimindedirler. 

4.  Sanatçının yükselen sınıfın çıkarlarını ve gereksinimlerini 

eklemlemek ve anlatmak için bir yükümlülüğü vardır. 

5.  Çöküşte olan bir sınıf ya da temsilcileri “yozlaşmış” sanattan başka 

herhangi bir şey üretemezler. 

6.  Gerçekçilik, toplumsal ilişkilere en yeterli olarak karşılık düşen sanat 

biçimi olarak görülür ve böylece “doğru” sanat biçimidir.  

 

İkinci grupta ele alınabilecek Marksist estetik yaklaşımı ise “sanatı, 

yaratıcısının siyasal niyetlerinden çok, bir sanat ürününün içindeki toplumsal 

anlamlılık ve önem açısından ele alan Engels’in çizgisini izlemektedir. Bu 

ikinci yaklaşım, Sovyet Bloku dışındaki eleştirmenlerce savunulmaktadır” 

(Jay, 1989: 252). Frankfurt Okulu, dolayısıyla Adorno da bu ikinci grup 

anlayış içinde ele alınmaktadır.  

 

1920’lerin 1930’ların zengin tartışma ortamında düşüncelerinin 

temelini oluşturan Adorno’nun, felsefesinde ve dolayısıyla estetik kuramında 

iki kavramı vurguladığı görülür. Bunlardan ilki “dolayımlama” diğeri ise 

“özdeş-olmama” dır. Adorno’nun bu kavramları kullanış biçiminde, şu 

anlamlar ifade edilebilir: Dolayımlama, “dolaylı ile dolaysız arasındaki birliği 



 75 

dile getirip; nesneler arasındaki diyalektik bağımlılığın sonucu olarak, bir 

şeyin başka bir şeyle ilişkisi dolayısıyla tanımlanmasıdır” (Hançerlioğlu, 2000: 

340). Adorno, özdeş-olmama kavramında da,  daha önce de belirtildiği gibi 

bir “ikililiği” kabul eder. Özne ile nesne ne mutlak birlik içinde ne de mutlak 

ayrılık içindedir.  Özne ile nesne karşılıklı ilişki içinde, bir arada, ikililik 

durumundadır.  

 

Adorno’nun estetik kuramı, sanatı, burjuva bireyi için bir sığınak olarak 

görür. Adorno’nun, sanatı sığınak olarak görmesini Tunalı (1998: 126,127) 

şöyle açıklar. “Marksist açıdan değerlendirildiğinde, burjuva toplumu 

doğrulardan yoksun, kötü ve yanlış bir toplum olduğuna göre, sanatın böyle 

bir toplum içindeki yeri Adorno’ya göre bir sığınaktır. Burjuva toplumu, 

sağlıksızdır, doğruluktan yoksun ve yanlış bir toplumdur. Burjuva toplumunun 

bu niteliği, onun bir görünüş özelliği değil, ama, bir yapı karakteridir. Böyle bir 

yapı içinde yer alan her eleman ve her fenomen bu yapısal çarpıklığa ve 

yanlışlığa da katılır. Bütün yanlış olduğuna göre, bu yanlış içinde batıp 

kalmamak için, bu yanlış içinde öyle bir yer aranmalıdır ki, bu yer yanlışa 

ilkece bağımlı olmasın ve çevresinin yanlış olmasına karşın, hakikat 

(doğruluk) savında bulunabilsin. Bu yer sanatın alanıdır. Bu yer Adorno ve 

Marcuse için, ilkin ‘yanlış içinde doğruluğu’ kendi içinde saklar; ikinci olarak, 

bu yanlışı aşmak olanağına sahiptir; böylece sanat, daha iyi bir geleceğin 

modeli olur”. 

 

“Adorno’ya göre, Marksist anlamında burjuva sujesinin kendi üretimine 

ters düşmesinden ve bu nedenle oluşan uzlaşmazlıktan dolayı, içinde 

yaşanan toplum, yanlışın ve bölünmüşlüğün egemen olduğu bir toplumdur. 

Bu uzlaşmazlık sürdükçe, toplumda yanlışlık ve bölünmüşlük de sürecektir. 

Bölünmüşlüğün ve yanlışın ortadan kaldırıldığı bir toplum, bütünselleşmiş, 

doğruluğa (hakikate) kavuşmuş bir toplum olur. Böyle bir bütünselleşmenin 

ve doğruluğun örneğini, Adorno, sanatta bulur. Bundan ötürü sanat, 

yanlışlıklar ve bölünmüşlükler ortasında bir sığınma yeridir, bütünselliğin ve 

doğruluğun ülkesidir. Burjuva toplumunun kurtuluşu da, yine bu sanat 

ülkesinin örnek alınması ile olanak kazanabilir” (Tunalı, 1998: 127). 

 



 76 

Eagleton (1998: 362)’a göre, “Adorno için sanatın tümü, bir ütopya 

barındırır; en arı sanat yapıtında bile, bir ‘başka türlü olabilirdi’ gizlidir. Edebi 

olanlar da dahil tam anlamıyla inşa edilmiş, yapılmış olan nesneler, yani 

sanat yapıtları kendi kaçındıkları bir pratiğe işaret ederler: Adil bir yaşamın 

yaratılmasına. Yapılmış şeyler, sadece bulunuşlarıyla, düşük bir duyusal 

varoluşu askıya alarak ve böylece dünyayı değiştirme arzusunu bilinçsiz 

olarak açığa vurarak, varolmayanın imkanına delil teşkil ederler”. 

 

Bürger (2003: 105), sanatın burjuva toplumundaki rolünü şöyle açıklar: 

“Hayatın her alanına nüfuz eden rekabet prensibi yüzünden gündelik 

yaşamda giderilemeyen gereksinimler sanatta karşılanabilir, çünkü sanat 

yaşam pratiğinden uzaktır. İnsaniyet, sevinç, doğruluk, dayanışma gibi 

değerler yaşamın dışına itilir ve sanat içerisinde muhafaza edilir. Burjuva 

toplumunda sanatın çelişkili bir rolü vardır: Daha iyi bir düzen imgesi yansıtır, 

bu bakımdan mevcut kötü düzene isyan eder. Ama daha iyi bir düzen 

imgesini, sadece bir yanılsama (Schein) olarak kurmacada gerçekleştirerek, 

mevcut toplumun değişime yönelik güçlerinin baskısını hafifletir". 

 

Habermas’a göre de, sanat, burjuva bireyi için bir sığınaktır. “Sanat, 

burjuva toplumunun maddi yaşam sürecinde adeta illegal hale gelen 

ihtiyaçların - sadece sanal bile olsa- karşılanmasını sağlayan bir sığınaktır. 

Bu ihtiyaçlar arasında ‘doğa ile mimetik ilişki’, ‘diğerleriyle dayanışma halinde 

yaşama’, araçsal rasyonalitenin buyruklarından bağımsız, kendiliğinden 

davranışlar kadar hayal gücüne de serbestlik tanıyan bir iletişim 

mutluluğudur” (Habermas, 1972; Burger, 2003: 67). 

 

Frankfurt Okulu üyelerinin geneli de, sanatı burjuva bireyi için bir 

sığınak olarak kabul ederler. Frankfurt Okulu’na göre, “sanat, insanlığın 

bugünkü toplumun ötesindeki ‘diğer’ toplum için duyduğu özlemin varlığını 

koruyabileceği sığınaktır” (Jay, 1989: 259). Kısacası, Adorno için sanat, 

kurtuluşun, özgürlüğün barındırıldığı ve korunduğu son yerdir.  

 

Antik Yunan Kültüründen günümüze kadar, sanatın bir yansıtma 

olduğu görüşü değişik yaklaşımlar ile ele alınmıştır. Adorno’ya göre de sanat 



 77 

bir yansıtmadır. Ancak, Adorno’ya göre, sanat, toplumsal gerçekliği olduğu 

gibi öykünerek değil, onu aşmaya çalışarak yansıtır. Çünkü, Adorno’ya göre, 

“toplumsal gerçeklik, yetkinlikten yoksun, yanlış ve çarpık bir gerçekliktir. Bu 

durumda, toplumsal gerçekliğin sanat için bir örnek oluşturamayacağı açıktır. 

Örnek olma değeri, toplumda değil, sanatta bulunur. Sanat, artık toplumsal 

gerçekliği anlatmayacak, onu yansıtmaya çalışmayacak, tersine, toplum 

gerçeği için örnek oluşturacak, ona yol gösterecektir. Sanat, burjuva 

toplumunun sahip olmadığı bir düzeni ve doğruluğu içerdiği için, sanat, 

toplum gerçekliğini yansıtmayacak, ama, toplum gerçekliğinin yetkin bir 

gerçeklik olması, yani yanlışlıktan ve çarpıklıktan kurtulması için kılavuzluk 

edecektir” (Tunalı, 1998: 127).  

 

Adorno’ya göre sanat, içinde bulunduğu toplumdan kaynaklanır. 

“Sanatın toplumsallığı daha çok topluma karşı olan konumuyla belirir; bu 

konuma da ancak özerk sanat olarak girer. Kendisini geçerli olan toplumsal 

ölçülere uydurmak, ‘toplumsal olarak yararlı’ niteliğini kendine vermek yerine, 

kendini bir kendine özgülük olarak kendi için billurlaştırmasıyla öne çıkar ve 

toplumu salt varoluşuyla eleştirir. Sanatın toplumsal yanı, belli bir toplumun 

belli biçimde olumsuzlanması sürecidir. Sanat kendisini salt toplumsal 

direnme gücüyle ayakta tutar; kendi kendisini şeyleştirmezse de mal olup 

çıkar. Topluma katkısı onunla giriştiği iletişim biçiminde değil, çok dolaylı 

kılınmış bir şeyde, bir karşı koymada belirlenir; bu karşı koymanın içinde de 

estetik-içi gelişme sayesinde toplumsal olan öykünülmeksizin tekrarlanır” 

(Adorno, 1997b: 263, 264).  

 

Adorno’nun estetik kuramında önemli bir yeri bulunan özerklik 

kavramını Timuçin (2000b, 265) “kendi durumunu ve kendi geleceğini kendi 

istemine göre belirleme istemi ve gücü”; Cevizci de (2000: 261) “bir disiplinin 

hiçbir şekilde başka bir disipline indirgenememesi, diğer alan ya da disiplinler 

karşısında mantıksal veya kavramsal bir bağımsızlığa sahip olması durumu” 

biçiminde tanımlarlar. 

 

 “Adorno’nun sanatın toplumsallığı ya da toplumsal içeriği, toplumsal 

bağıntısı dediği şey, asla doğrudan doğruya toplumsal bir şey değildir; daima 



 78 

sanatsal bir şeydir ve ancak sanat yapıtlarının kendisinde bulunup ortaya 

çıkarılacak olan bir şeydir” (Soykan, 2000: 68). 

 

Sanat yapıtı, içinde bulunduğu toplumdan doğmaktadır ama, o 

toplumun toplumsal gerçekliğiyle bir uzlaşma içinde bulunmamaktadır. Sanat 

yapıtı, toplumsal gerçekliğin dışında ve toplumsal gerçekliğe bir karşıtlık 

içinde bulunmaktadır. Adorno (1997b: 265)’ya göre “sanatta toplumsal olan, 

onun topluma karşı kurduğu içkin harekettir, apaçık tavır almak değildir”. 

 

Marcuse (1997a: 19)’ye göre de,“estetik biçim sanatın ‘verili olan’ 

karşısındaki özerkliğini oluşturur. Bununla birlikte, bu ayrılma ‘yanlış bilinç’ ya 

da salt yanılsama değil ama tersine bir karşı bilinç üretir: Gerçekçi-uyuşumcu 

anlığın olumsuzlanması”. 

 

Tunalı (1998: 128), toplumsal gerçeklik ile sanat arasındaki karşıtlığı 

şöyle açıklar: “Gerçekliğin yanlışlığı, toplumsal gerçeklikte onu oluşturan 

öğelerin yanlış düzenlenmesini ifade eder. Buna karşılık, sanat yapıtının 

ütopik başkalığı, onun doğruluğu, öğelerin doğru düzenlenmesini ifade eder. 

Buna göre, toplumsal gerçeklik ve sanat yapıtı ontolojik bir karşıtlık içinde 

bulunurlar. Toplumsal gerçeklik, özellikle burada burjuva toplumu 

düşünülüyor, öğelerin yanlış ve çarpık yapılanmasını gösterdiği halde, sanat 

yapıtı, öğelerin doğru ve düzenli bir yapılaşmasını gösterir. Bu açıdan 

bakınca, sanat yapıtı, toplumsal gerçekliğin bir karşıtı olarak ortaya çıkar. 

 

Tunalı (1998: 128), Adorno’nun, sanat yapıtını toplumsal gerçekliğin 

dışında bir yer olarak belirlemesini; “akıl, toplumsal baskıyı sürdürdüğü halde, 

sanat yapıtı, baskıya dayanmayan bir toplumsal düzen ufkunu açmak ve onu 

açık tutmak gereğindedir. Ancak, sanatın yanlış toplum gerçeğine yeni ufuk 

açması, doğrudan doğruya bir eylem ile topluma müdahale anlamına gelmez. 

Çünkü, Adorno’ya göre, sanatın varlık alanı toplumsal gerçekliğin tümüyle 

dışındadır. Adorno, sanat yapıtını, toplumsal gerçekliğin dışında bulunan bir 

başka şey olarak belirler. Bu anlayış, Adorno’ya model düşüncesini sanatta 

örnekleme olanağını verir. Sanat yapıtını, mümkün uzlaşımların modelidir” 



 79 

şeklinde açıklamaktadır. Dolayısıyla, Adorno’nun, sanat yapıtının içeriğini 

verili toplumsal içerikten bağımsız olarak belirlediği söylenebilir. 

 

Adorno’nun politik tavrı, ortodoks olmayan Marksist bir çizgidedir. 

Adorno, düşüncelerinin sınırlanabileceği kaygısıyla, herhangi bir siyasal 

partiye ya da gruba üye olmayıp, bağımsız kalmayı yeğlemiş; hemen hiçbir 

eyleme katılmayıp, eylemlere uzak duruşuyla da sık sık da eleştirilmiştir. 

Bununla birlikte, Adorno’nun pek çok çalışmasındaki faşizm çözümlemeleri 

ile anti-faşist tavrını da açıkça sergilediği görülmektedir.  

 

Adorno’nun estetik anlayışında da politik bir yön bulunmaktadır. 

Ancak, hemen belirtilmesi gerekir ki, bu politik yön, sanatın dışından 

yüklenen, Ortodoks Marksist Estetikte olduğu gibi, sanatı, doğrudan işçi 

sınıfının hizmetine sunan, toplumda varolan üretim ilişkilerinin yüklediği bir 

sorumluluk değil, tersine sanatın kendi kurallarıyla belirlenen, toplumsal 

gerçekliğin dışında toplumsal dönüşümün sağlanmasında bir ufuk açma, bir 

yol göstermedir. Adorno, angaje sanata karşı çıkıp, sanatın özerkliğini öne 

sürerken; sanatın, dışındaki kurallarla değil öncelikle kendi kurallarıyla 

belirlenebileceğini savunur. 

 

Marcuse (1997a: 21)’ye göre, “sanat verili olanın yasası altında durur 

ve aynı zamanda bu yasayı çiğner. Özsel olarak özerk ve olumsuzlayıcı bir 

üretici güç olarak sanat kavramı sanatı özsel olarak bağımlı, olumlu, ideolojik 

bir işlevi yerine getiriyor, başka bir deyişle, varolan toplumu yüceltiyor ve 

bağışlıyor olarak gören anlayışla çelişir”.    

 

Adorno’nun çalışmalarının içinde estetiğin önemli bir alan olduğu daha 

önce belirtilmişti. Adorno’nun, ileriki yaşlarında da estetik üzerine 

yoğunlaştığı bilinmektedir. Adorno’nun, estetiğe yoğunlaşmasında politik bir 

nitelik belirmektedir. Jay (2001: 216)’a göre, bu politik niteliği kazandıran, 

“Adorno’nun, gerçek sanatın içinde gelecekteki siyasal ve toplumsal 

dönüşümü işaret eden ütopyan bir momentin saklı olduğuna inanmasıdır”. 

 



 80 

Marcuse (1997a: 11) sanatın politika ile ilişkisini şöyle açıklar: “Sanatın 

gerçekliği şunda yatar: Dünya gerçekte sanat yapıtında göründüğü gibidir. Bu 

sav, sanat yapıtının işçi sınıfı için ya da ‘devrim’ için yaratılmış olmakla 

devrimci olduğunu imlemez. Sanat yapıtına ancak kendisine gönderme ile, 

içeriğinin biçim olmasıyla, anlamlı olarak devrimci denebilir. Sanatın politik 

gizilgücü kendi estetik boyutunda yatar. Kılgı ile ilişkisi katı bir biçimde 

dolaylı, aracılı ve düş kırıklığı yaratıcıdır”. “Sanatın devrimi temsil 

edemeyeceğini” söyleyen Marcuse (1998: 93) sadece içinde siyasi içeriğin 

sanatın iç gereklilikleri tarafından yönetilip, siyaset üstü olduğu bir başka 

ortamda devrimi estetik bir biçimde dile getirebileceğini belirtir. Marcuse, 

sanat ve devrim ilişkisini bir karşıtlar birliği olarak görür. “Sanat ve devrim 

dünyayı değiştirmede –özgürleştirmede – birleşir. Ancak sanat kendine ait 

gereklilikleri bırakmaz. Sanatta siyasi hedef sadece estetik biçimde ortaya 

çıkar: Hatta sanatçı kendini adamış bir devrimci bile olsa devrim pekala 

yapıtın içinde olmayabilir” (Marcuse, 1998: 94). 

 

“Adorno’nun sanat anlayışında, sanat belirli siyasal ve didaktik etkiler 

yaratmaya çalıştığı taktirde değerini yitirir. Sanat, bağımsız olduğu ve 

kaynaklandığı görünürdeki gerçekliği yadsıdığı ölçüde eleştireldir. Sanat, 

kendi estetik yapısı içinde toplumsal çelişkileri dile getirmeli ve geleneksel 

anlam örgülerini yeniden biçimlendirmelidir” (Bozkurt, 1995: 242). 

 

Jay (2001: 216)’a göre, Adorno, Sartre ve Brecht’e yönelik angaje ya 

da partizan sanata karşı çıkışı ile açıkça, angaje estetik teoriden yana 

olmadığını belirtir. Adorno, sanatın belli bir ideolojiye hizmet etmesine karşı 

çıkar. Jay (2001: 216, 217) ideoloji  ile ilgili olarak, Adorno’dan şunları aktarır: 

“Günümüzde dayanılmaz boyutlara varan, en küçük fırsatta ideoloji 

kavramını ileri sürme eğilimine karşı özellikle dikkatli olmalıyız. Çünkü ideoloji 

sahih olmayandır-yanlış bilinçtir, yalandır. İdeoloji sanat yapıtlarının 

başarısızlığında ifadesini bulur ve eleştiri bunu gözler önüne serer. Sanat 

yapıtlarının büyüklüğü, yalnız ve yalnız, ideolojinin gözlerden uzak tuttuğu, 

duyulmasını engellediği şeylerin görülmesini, işitilmesini sağlama 

gücündedir”. 

 



 81 

Adorno’ya göre sanat, ancak özerk bir yapıda konumlanabilirse 

herhangi bir angajmana karşı koyabilir. Sanat bu özerkliği sayesinde toplumla 

uzlaşmasını bozabilir, varolanı yadsıyabilir; böylelikle özgür kalabilir ve 

özgürlüğü temsil edebilir. Adorno, karşıt bir durumda ise, varolanın bir 

parçası olarak, varolan tarafından belirleneceğinden, sanatın ne özgür 

olabileceğini ne de özgürlüğü temsil edebileceğini söylemektedir. 

 

Yukarıda belirtilenlerden anlaşılacağı gibi, Adorno, herhangi bir 

ideolojiye karşı bağımsız, özerk olarak konumlandırdığı sanata, tamamen 

kendi estetik bütünlüğünden kaynaklanan ve daha iyi bir toplum, daha iyi bir 

düzen için gerekli olan dönüşüm isteğini taşıyan bir ideolojik görev yükler. 

 

Habermas’a göre, özerklik, “toplumsal bir amaca hizmet etmesi 

yönündeki talepler karşısında sanatın sahip olduğu bağımsızlıktır” 

(Habermas, 1972; Burger, 2003: 66). 

 

Adorno (1985: 247), sanatın özerkliğinin önemini şöyle vurgular: 

“Sanat gerçekliği bir fotoğraf gibi yansıtarak ya da belirli bir perspektiften 

bakarak gerçekliğin bilgisini vermez. Sanat, gerçekliğin büründüğü ampirik 

form’un oluşturduğu şalın altındaki hakiki yüzünü görünür kılarak yapar bunu. 

Sanatın bu işi başarabilmesi ise, ancak, özerk bir konum içinde 

bulunabilmesiyle olanaklıdır”. 

 

Yukarıda değinilen yadsıma, sanatın toplumsal gerçekliğin dışında 

konumlanması ve özerkliği gibi özellikler sanatın bir işlevi olmadığı izlenimi 

vermektedir. Adorno, sanatın işlevinin olmadığını savunmaktadır. Adorno’ya 

göre “sanat yapıtı – hele hele avangard olmak gibi bir kaygı da taşıyorsa – 

işlevsizdir. Sanat yapıtındaki işlevi olamayan her şey, böylelikle salt 

varoluşunun yasasını aşan her şey, ondan uzaklaştırılır. Kendi [sanatın] 

işlevi, salt varoluşu aşmaktan başka bir şey değildir” (Adorno, 1997; Özkaya, 

2000: 72).  

 

Soykan (2000: 69)’a göre, sanat yapıtı, kendi hakikatini kendisinde 

bulunduran, ereği doğruluk değil, fakat güzellik olan yapıttır. Ama bu erek de 



 82 

yine sanatın dışında değil, tersine içindedir. Oysa erek, daima erişilecek, 

dolayısıyla henüz erişilmemiş olan bir şey olarak, ona erişmek isteyenin 

dışındadır. Bu çelişkiyi Kant, güzelliğin tanımını yaparken ‘amaçsız amaçlılık’ 

olarak nitelemiştir”.  Kant, sanat yapıtındaki ‘amaçsız amaçlılık’ nitelemesini; 

“Güzel, nesnede amaç tasarımdan bağımsız olarak algılandığı ölçüde, 

nesnedeki amaçlılık (amaca uygunluk) form’udur”, biçiminde formüle eder 

(Kant, 1980: 80; Altuğ, 1989: 73). Kant’ın bu formülasyonunu Altuğ (1989: 

78) şöyle açıklar: ”Amaçsız amaçlılık, nesnenin, estetik tasarım içinde 

görünüşe çıktığı form’dur. Nesne burada ne yararlılığı çerçevesinde ne 

hizmet ettiği herhangi bir amaca göre, ne de içsel amaçlılığı (mükemmelliği) 

açısından tasarımlanır. Nesne, burada, bütün bu ilgi bağlamlarının dışında, 

salt formal amaçlılığı çerçevesinde kendi özgür varlığı olarak tasarımlanır ve 

değerlendirilir”. Kant’ın, sanat yapıtına ‘amaçsız amaçlılık’ nitelemesinin, 

kısaca da olsa üzerinde durulmasının nedeni, Adorno’nun, sanatın amacı, 

işlevi konusunda, Kant’ın bu nitelemesini temel almasıdır. Herhangi bir şeye 

angaje olmuş sanatta, amaç önceden belirlendiği ve genellikle de bu amaca 

göre sanat yapıtının üretildiği söylenebilir. Adorno, bu şekilde önceden bir 

amaç belirlenmesini benimsemediği gibi, gerçekleştirilmek üzere sanata 

kendi dışından bir görev yüklenmesine de karşı çıkmaktadır. Adorno’ya göre 

sanatın işlevi, sanat yapıtının kendinde olup, bu işlevi sanat yapıtının estetik 

boyutunda, yani, biçimde gerçekleştirdiğini savunmaktadır. Hatta, “önce form, 

anlatım biçimi ortaya çıkar, daha sonra tanımlanır” (Özkaya, 2000: 71). 

Kısacası, Adorno’ya göre, “sanatın işlevi, üretim, kar ya da siyasal eylem için 

duyulan işlevsel ve dolaysız talepler karşısındaki ‘amaçsızlığından’ 

türemektedir” (Lunn, 1995: 342).  

 

Adorno’nun estetik kuramında, “biçim” öne çıkmaktadır. Jameson 

(1997: 63)’a göre, Adorno’nun kuramında,   “sanat yapıtının içeriğinin, eninde 

sonunda  biçimiyle belirlendiği; yapıtın, içinden çıktığı belli toplumsal durağın 

yaşamsal olanaklarına en emin anahtarın, yapıtın gerçekleştirilmiş biçimi 

olduğu görülmektedir”. Marcuse (1997a: 19)’ye göre, “sanatın eleştirel işlevi, 

kurtuluş savaşımına katkısı estetik biçimde yerleşmiştir. Bir sanat yapıtının 

içeriği, toplumsal koşulların ‘doğru’ sunuluşu  dolayısıyla değil, ‘arı’ biçimi 

dolayısıyla da değil, ama içeriğin biçim olması yoluyla asıl ya da gerçektir”. 



 83 

Burada da görüldüğü gibi, bu “biçim” içeriği dışarıda bırakan bir biçim olarak 

düşünülmemelidir. Marcuse (1997a: 41)’nin bir başka ifadesi ile “sanat 

yapıtında biçim içerik olur ve içerik de biçim olur”.  

 

Adorno’ya göre, sanatın özerk olarak konumlanması, sanat yapıtının 

biçiminin de özerk  olması gereğini ortaya çıkarır. Sanat yapıtının biçimsel 

özerkliği ise, bilinen, alışılagelmiş biçim anlayışların dışında, bunlara bağlı 

kalmadan yeni biçim anlayışlarını gerekli kılar. Adorno (Akt. Özkaya, 

2000:68)’ya göre, “sanatsal formun aşılmak istenmesi söz konusudur. Bir 

formdan başka bir şey olmayanın, metafizik boyutunun yakalanmak 

istenmesi… İşte sanatta devrime götüren yol hep buradan geçer. Koyulmuş 

kuralları usta ama kaçınılmaz manevralarla atlamak ve henüz kurallaşmamışı 

ortaya çıkarmak…”. 

 

Sanat yapıtını daha çok, özne ile nesne arasında bir “güç alanı” olarak 

belirleyen Adorno’ya göre, “gerçek sanatta öznel yaratıcılığın kendiliğindenliği 

geçerli bir öğe ise de, bu ancak sanat etkinliğinin kendisini nesneleştirmesi ile 

olur. Ve nesneleşme, kaçınılmaz olarak, varolan toplumsal matriks’in (bkz. 

tanımlar, sayfa 12) içinden süzülmekte olan malzeme ile çalışmak anlamına 

gelir”(Jay, 1989: 257). Yani, sanata, öznelliğin nesneleşimidir, denilebilir. 

“Adorno, sanatçıların taşıdıkları duygulara, kendi sanatlarının teknik sorunları 

üzerinde çalışarak nesnel bir dışsal form kazandırılması gerektiğini vurgular; 

ancak bu içsel estetik faaliyet sayesinde, bu sanatçılar öznel varlıkların içinde 

yer aldıkları daha geniş toplumsal koşulları aydınlatabilirler.  … Kafka üzerine 

yazdığı bir denemede Adorno, ‘Bir nesne haline gelirken zorunlu olarak 

kendisine yabancılaşan saf öznelliğin, kendisini kendi yabancılaşması 

aracılığıyla ifade eden nesnelliğin boyutlarını üstlendiğini” (Lunn, 1995:329) 

belirtir. 

 

Bir başka anlatımla, “sanat yapıtının üretimi öznenin nesnel dünyayı 

özümseyip, kendine mal etme derecesinde kavrayabilmiş olmasına; ama, 

bunu, estetik form’un kendi yasalarına uygun bir tarzda yapabilmiş olmasına 

bağlıdır” (Livingstone ve diğerleri,1985: 221). Adorno, Beethoven’ın ikinci 

dönemine ilişkin değerlendirmelerinde, “sonata allegro” hareketlerini 



 84 

irdelerken vardığı sonuçta, öznenin durumunu şöyle belirler. “ Burada, müzik 

tarihinin herhangi bir başka zamanından daha çok, özerk özne, onun 

eylemlerine yüksek düzeyde karşılık verebilen nesnel bir ‘bütünlük’ içinde 

özgürce varolur. Dışsal olarak dayatılan düzen yerine ‘tekil müziksel 

üretkenlik’ nesnel bir potansiyeli gerçekleştirir” (Lunn, 1995: 322). Adorno’nun 

”bütün, gerçek – olmayandır” (Jay, 2001: 77) saptamasına göre, yukarıdaki 

nesnel bütünlükten,  gerçekliğin yerine konulabilecek olan, olabilir 

uzlaşımların gerçekleştirildiği “görünüş-olan“ sanat yapıtının kastedildiği, 

sonucuna varılabilmektedir.      

 

Buraya kadar belirtilenlerden anlaşılacağı gibi, sanatın öznesi, burjuva 

öznesidir. Bu özne, tahakküm altında olan ve özgür olmayan bir öznedir. Her 

ne kadar kimi düşünürlerce, bu özneye, bireyselliği ve içselliği nedeniyle karşı 

çıkılsa da, Adorno sanattaki geç bireyciliğe yapılan bu tip serzenişleri, 

sanatın toplumsal doğasını göz ardı etmesi nedeniyle acınası bulur. 

Sanatçının “yalnız söylev”i iletişimselden çok toplumsal eğilimlerden dolayı 

varoluyor. Böylesi bir bireyselliğin, salt bireycilikten farkı, bireyden hareket 

ederek topluma ve toplum için olana ulaşabilmesi, bireyciliğin, egoizme 

dönüşmemesidir (Özkaya, 2000:64, 65).  Marcuse (1997a: 39)’ye göre de 

“içsellik ve öznellik bir başka evrenin doğuşu için iç ve dış uzay olabilir. 

Bireyin bir ‘burjuva’ kavram olarak reddedilmesi faşist üstlenimleri anımsatır. 

Dayanışma ve topluluk bireyin soğrulması demek değildir. Tersine, özerk 

bireysel kararda köken bulurlar; kitleleri değil, özgürce bir araya gelen 

bireyleri birleştirirler”. 

 

Adorno’ya göre, özerk sanatı, özerk özne gerçekleştirebilir. Bu özne, 

mutlak ya da romantik bir özne olmayıp, içinde bulunduğu toplum tarafından 

dolayımlanan öznedir. Bu özne, toplumu özümseyip, onu aşmaya çalışan bir 

özne olarak, hem toplum hem de herhangi bir ideoloji karşısındaki 

özerkliğiyle, özerk sanatı üretebilen öznedir.   

 

20. yüzyılın ilk yarısında yaşanan iki büyük savaş ve çok sayıda da 

siyasal, toplumsal ve ekonomik kriz ile karşı karşıya kalan insanlık büyük 

acılara tanıklık eder. Hatta bu acılar öyle noktalara ulaşmıştır ki, insanlığın 



 85 

sınırlarını zorladıkları da söylenebilir. Bu acılardan çok etkilen Adorno’nun 

üzerinde, özellikle Auschwitz’de yaşananlar derin izler bırakır. “Auschwitz 

olayı, ‘yadsınamaz bir biçimde kültürün başarısızlığını ortaya koymuştur. 

Bunun, felsefeye, sanata ve önyargılardan arınmayı hedefleyen bilimlere 

özgü gelenekler ortasında olabilmesi; bunların ve bunlara özgü ruhun, 

insanları kavrama ve onları değiştirme gücünden yoksun olduklarından daha 

fazlasını söylemektedir. O alanların kendilerinde, onlar adına vurgulu olarak 

öne sürülen kendine yeterlikte, gerçekdışılık vardır” (Adorno’dan akt., 

Bernstein, 2003:207). Adorno’ya göre, artık tüm bu yaşananlarla birlikte 

sanat, sadece hoş, zevk veren bir güzelliği değil, acıyı da barındırmalıdır. Bu 

nedenle Beckett, Celan ve Kafka gibi yazarları, yapıtlarının “öznenin modern 

yaşamdaki katline acılar içinde tanıklık etme yürekliliğini gösterdikleri için” 

(Jay,2001: 179) doğru bulmakta ve savunmaktadır. 

 

Adorno, organik güzelliğin varolanın yarattığı acı ve dehşet 

duygularını, sanatı bir yanılsama haline getirerek inkar etme eğiliminde 

olduğu için, modern sanattaki güzelliğin, çirkinleştirilerek pasifleştirmeye karşı 

bir reddiye oluşturması gerektiğini vurgular (Lunn, 1995: 326). 

 

Bu çirkinleştirme de, varolan kalıpların ve anlayışların dışına çıkılarak 

gerçekleştirilebilir. Yaşanan acı ve dehşet duyguları, varolan kalıplarla 

biçimlendirilir ise, izleyicide, kanıksanan duygular üzerinden teselli 

sürdürüleceğinden, sanat yapıtının suç ortaklığı kaçınılmaz olacaktır. Suç 

ortaklığına karşı koyma, acı ve dehşet duygularının duygusallaştırmadan 

sanat yapıtında yer alması, Adorno’ya göre, ancak estetiksizleştirme (de-

estetizasyon) ile gerçekleştirilebilir. Adorno, kendi üretim kökenini teşhir 

ederek halesinden sıyrılabilen; fakat, gene de, kendisine dışsal olan üretici 

güçlerin onun içine sızmasına direnebilen bir sanat olabilmesi nedeniyle 

estetiksizleştirmeyi savunmakta olup; kendi içinde çirkine, uyumsuza yer 

vermesini de, sanatın kendi kendini sorgulama yeteneğinin artışının belirtisi 

olarak kabul etmektedir. Böyle, estetiksizleştirilmiş bir sanat, mutluluk 

duyulamayacak bir dünyayı mutlulandırmayı reddedebilen bir sanat 

olmaktadır (Jay, 2001: 220,221). 

 



 86 

Adorno, böylesi bir sanatı, modernist, avangard eğilimler içinde 

görmekte ve konumlandırmaktadır. “Adorno için avangard sanat, varolan 

durumla her türlü sahte uzlaşmaya karşı koyan radikal bir isyan, dolayısıyla 

tarihsel meşruluğa sahip yegane sanat formudur” (Bürger, 2003: 165). 

Dönemin modernist hareketlerinden biri olan Gerçeküstücülüğe, “hiçbir 

protesto çabası olmaksızın modern hayatın şeyselleşmelerini yansıtmakla 

yetindiği için” karşı çıkarken; bir diğer modernist hareket olan 

Dışavurumculuğu ise, “yönetim altına alınmış dünyanın ütopyanın 

gerçekleştirilmesine  engel oluşturduğunu büyük bir duyarlılıkla fark ettiği için” 

savunduğu görülür (Jay, 2001: 178,180). Adorno, sadece dışavurumcu 

Avusturya ya da Alman modernistleri desteklemekle kalmayıp; Valery gibi 

sembolist şairleri; modernist roman içinde ele aldığı Proust, Gide, Joyce ve 

Beckett’ı; Picasso’nun eleştirel ve parçalı sanatını da destekler. Bu 

sanatçıları desteklemesine neden olan ortak özellikler ise; bu sanatçıların ve 

yapıtlarının, sanat yapıtının içkin diyalektiğindeki aura’nın teknik olarak 

kendisini tasfiye etmesi ve gerek sanat gerekse eleştiride formel zihin 

uğraşına ve öz-dönüşlülüğe duyulan ihtiyacı belirtmeleri; klasik organik 

bütünü, romantik öznelciliği ya da gerçekçi yansıtmayı reddetmeleri; 

doğrunun parçalı, geçişsel ve göreli niteliği üzerinde durmalarıdır (Lunn; 

1995: 338). 

 

Özetlenecek olursa, Adorno’nun estetik kuramında kimi niteliklerin öne 

çıktığı görülür. Bu nitelikler şu şekilde sıralanabilir:  

Adorno’ya göre, sanat özerktir. Bu bağlamda sanat yapıtı, verili olan 

karşısında, içeriksel, biçimsel, ideolojik ve özne açısından özerk bir noktada 

konumlanmalıdır.  

 

Adorno’ya göre, sanat öncelikle biçimdir. Sanat yapıtı alışılagelmiş 

biçimlerin dışında, yeni biçim anlayışlarıyla gerçekleştirilmelidir.  

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir. Adorno, 

öznelliğin önemini vurgularken, bu öznelliğin yapıtta nesneleşmesinin 

gerektiğini belirtir.  

 



 87 

Adorno’ya göre, artık sanatta sadece hoşa giden, zevk veren şeylere 

değil, acıya da yer verilmelidir. Bu da estetiksizleştirme (de-estetizasyon) ile 

sağlanabilir.  

 

Adorno, estetik kuramında, sanatın, sanat yapıtının niteliklerinin yanı 

sıra “güzel”in niteliklerini de belirlemiştir. Adorno’nun “güzel”de belirlediği bu 

nitelikler, ”görünüş”, “tinselleşme” ve “görsellik”tir. Güzel’in bu nitelikleri 

aşağıda ele alınmaktadır. 

 

3.3.3. Adorno’nun Estetik Kuramında “Güzel”in Nitelikleri 

Hunn (2003: 256)’a göre, “Adorno’nun estetik kuramı, öznenin 

ayrımına varmak adına nesneyi yok saymaktansa, hem nesneyi hem de 

özneyi aydınlatmak adına nesne üzerine yoğunlaşır. Estetik yargının nesnesi 

böylece kendisini, ötekiliğindeki öznellik olarak açımlar”. Adorno’ya göre, 

öznellik sanat yapıtında nesnelleştirilir. Adorno’nun, öznelliğin 

nesnelleştirilmesi durumunda da “biçim”e ağırlık verdiği görülür. Adorno’ya 

göre dönüştürücü politik gizilgüç bu biçimdedir. Böylesi dönüştürücü politik bir 

gizilgüce sahip biçim ise, toplumsal gerçeklikten bağımsız, toplumsal 

gerçekliğe karşıt bir konumda belirlenebilir. Dolayısıyla, Adorno, savunduğu 

biçimin, alışılagelmiş kalıpların, anlayışların ve varolan organik güzellik 

anlayışının dışında gerçekleşebileceğini vurgular.   

 

Adorno (Editörler Adorno ve Tiedemann, 1997: 78)’ya göre, doğa 

olduğundan daha fazlasını söyleyebildiği için güzeldir. Sanat düşüncesi de, 

bu fazlayı yakalayabilmektir. İnsan yapımı bu fazla, tek başına sanatın 

metafiziksel özü olarak düşünülmemelidir. Sanat yapıtı, görünenden daha 

fazlasını işaret eder ve bu fazlanın üretimi içinde de sanat yapıtı olur. Sanat 

yapıtları aşkınlığın alanı olmak yerine kendi aşkınlıklarını üretirler. Sanat 

yapıtlarının içinde aşkınlığın gerçek alanı öğeleri arasındaki ilişkidir. Her ne 

kadar bu aşkınlık öznel bir dolayım ise de onun dışa vurumu nesneldir. 

Adorno’ya göre, sanat bu aşkınlığı gerçekleştiremez ise konseptini yitirir; 

sanat olma niteliğini yitirir. Sanat yapıtı bu aşkınlığı gerçekleştirdiğinde, aşkın 

özelliklere sahip fazlayı üretebildiğinde sanat yapıtı olur.  



 88 

 

Marcuse (1997a: 50) sanat yapıtı ile “fazla”yı şöyle ilişkilendirir: “bir 

sanat yapıtının dünyası ‘olgu-dışı’dır. Bu olgu-dışılık, bir kurgusal 

olgusallıktır. Ama, yerleşik olgusallıktan daha az olduğu için değil, tersine 

nitel olarak ‘başka’ olduğu gibi daha çok (fazla) olduğu için de olgu-dışıdır. 

Kurgusal dünya olarak, yanılsama olarak, sanat gündelik olgusallığın 

kapsadığından daha çok gerçeklik kapsar”.   

 

Adorno’nun kullandığı “fazla” sözcüğünün, Türk Dil Kurumu 

sözlüğünde (1998: 766), gereğinden çok, aşırı, daha çok, artmış olan, 

gereksiz, yersiz gibi anlamları bulunmaktadır. Fazla’nın, belirtilen 

anlamlarında bir gereksizlik anlamı ortaya çıkmaktadır. Ancak, Adorno, 

fazla’yı bu anlamlarından farklı kullanarak; fazla’ya, öznenin varolan durumu 

özümseyerek, bu özümseme sonucunda ortaya koyduğu sanat yapıtında 

söylemek istedikleri, gibi bir anlam yüklemektedir. Bu özümseme sürecinde, 

“sanatçı, edilgin bir algılayıcı özne değildir. Sanatçının alımladıkları, sadece 

içerik ve biçim olarak toplumdan ve doğadan gelen veriler değildir. Sanatçı 

onları düşünmeksizin algılayamaz. Bu verilerde içerik ve biçimden fazla bir 

şey vardır. Adorno, bu fazla şey karşısında sanatçının uyarımlanmasına 

fantezi demektedir. Böylece, sanatsal fantezi sanatçıda birikmiş olanı uyarır” 

(Soykan, 2000:67). 

 

Adorno (Ed. Adorno ve Tiedemann 1997: 79), fazla’nın, Gestalt’ın, “bir 

bütün kendisini oluşturan parçalardan daha fazla bir şeydir”, yaklaşımıyla 

tanımlanamayacağını belirtir. Çünkü, fazla, sadece basit anlamıyla 

bileşenlerin bağı değildir. Fakat bu bağ aracılığıyla dolayımlanan ve bu bağ 

tarafından bölündüğü için başka bir şeydir.  

 

Adorno’nun “fazla”yı, sanatın, sanat yapıtının temel öğelerinden biri 

olarak kabul ettiği görülmektedir. Adorno, estetik kuramında sanatsal güzele 

ilişkin üç temel nitelik belirlemektedir. Bunlar, “görünüş”, “tinselleşme” ve 

“görsellik”tir. Adorno, sanatsal güzellik ile fazla arasında bir  ilişki olduğunu 

düşünmektedir. Bu ilişkiyi incelerken de ilk ele aldığı kavram görünüş 

kavramınıdır. 



 89 

 

Görünüş, gözün ilk bakışta ya da zihnin dolaysız olarak algıladığı şey 

ya da gerçeğe uymayan dış görüntü olarak tanımlanabilir (TDK, 1998: 878). 

Hançerlioğlu (2000: 251) ise, görünüşü, “herhangi bir şeyin kendi niteliklerini 

gösterme biçimi” olarak tanımlamaktadır.  

 

Tunalı (1979: 123-126), insanın birbirine karşıt iki evren tablosu içinde 

yaşadığını belirtir. Bunlardan ilki, görünüşler dünyası, diğeri ise, zaman-uzay 

dışı, değişme ve oluşun dışında ve onlara karşıt bir dünya olan düşünsel 

dünyadır. Tunalı’ya göre, konumuzu ilgilendiren görünüş; duyu yetilerimizin, 

görmenin, işitmenin, koku almanın, tat almanın, dokunmanın vb. bize 

sağladığı veri olup, bu nedenle, doğrudan doğruya duyularımıza ve onların 

işlevlerine bağlıdır. Ancak, duyuların sağladığı verilerin, gerçeği bildirip 

bildirmediği kuşkuludur. Dolayısıyla, duyularımızın, gerçekliği mi yoksa 

görünüşü mü yani gerçeklikle aynı şey olmayan bir görünüşü mü verdiği 

sorulabilir. Eğer böyle ise, Tunalı’ya göre, bir görünüş evreni içinde olacağız 

demektir. 

 

Sanat, varolan düşünce ve kılgı evrenine karşı ve onun içerisinde 

başka bir düşünce ve kılgı evreni yaratır. Böylesi bir sanatsal evren, bir 

yanılsama, görünüş evrenidir (Marcuse, 1997b: 181).  

 

Adorno (1985: 244)’ya göre, bu sanatsal evrende, “bağlantısız ve her 

şeyin dışında kalabilirmiş gibi görünen özne ise, bir görünüş-olan’dır. Nesnel 

bir durum olarak, toplumsal totalitenin; yani yabancılaşma aracılığıyla, 

toplumun tezatları aracılığıyla oluşmuş bulunan ve kendini bunlarla yeniden-

üreten bir totalitenin birey’e öngelme durumu sürdükçe, bağlantısız öznenin 

yalnızca bir görünüş olan olma durumu da sürecektir”. 

 

Sanat yapıtının anı, yani yapıtın ifade anı, yapıtın dolayımlanmamış bir 

şey gibi kendi materyalleri düzeyine indirgenmesi değil, aksine bu an, tam 

anlamıyla bir dolayımlanma sürecidir. Adorno’ya göre, sanat yapıtı, kendi 

gerçekliğinin gerçek-dışılığına işaret ettiğinde, sözcüğün tam anlamıyla 

görünüş olur. Görünüş anı gerçekten de gözden kaybolan ile korunan 



 90 

arasındaki dengenin paradoksal bir bütünlüğüdür (Ed. Adorno ve Tiedemann 

1997: 80).  

 

Adorno (1985: 241,242), “Baskı Altında Uzlaşma” adlı çalışmasında 

şöyle der: “Sanat, elbette ki, reel-dünyada varlık kazanır, işlevi de reel-

dünyadadır; bu ikisi, dolayımlayıcı bir yığın bağıntılarla birbirine bağlantılı 

kılınırlar. Ama sanat, içinde yer aldığı dünyada onun antitezi olarak yer alır; 

onun antitezi olarak işlev edinebilir. Felsefe, sanatın bu durumunu görmüştür; 

felsefe sanatı ‘estetik görünüş’ olarak betimler. (…) bir sanat ürününün 

içeriğinin gerçekliği toplumsal realitenin gerçekliği ile aynı değildir. Sanattaki 

görünüş ne sanatın bir büyü gibi akıl almaz bir biçimde oluştuğu dolayımsız 

aktüaliteden nitel anlamda kopabilmiş bir görünüştür, ne dolayımsız 

aktüalitenin ideolojik bir düşüşüdür; ne gerçeklikten tamamen bağımsız 

olarak istediğimiz biçimde oluşturup kurgulayabileceğimiz ve yaşanan 

dünyayı bir yandan yeniden-üretirken, bir yandan da, bu yaşanan dünyanın 

oluşturduğu dolayımsız gerçekliği kendi iç bünyesinde hiç mi hiç taşımadığını 

iddia edebilecek bir işaretler sistemidir”. 

 

Sanat yapıtı, nesnel dünyadaki şeyleri içerir, ama onlardan daha fazla 

bir şeydir. Adorno’ya göre, varolmayanın görüntüsü, sanatın doğruluğuna 

ilişkin sorular sorulmasına neden olur. Sanat sadece biçimi aracılığı ile 

olmayanı vaad eder: Nesnel olarak ve aynı zamanda görüntüyü kırarak, 

varolmayanın görüntüsünün gerçekten varolabileceğini iddia eder (Ed. 

Adorno ve Tiedemann, 1997: 82-84). 

 

Eğer görünüş aydınlatır ve dokunursa, imaj bu en uçucu, en gözden 

kaybolabilecek anı dondurmak için paradoksal bir çaba oluşturur.  Görünüş 

olarak sanat yapıtı, daha çok imajın görünüşünü çağrıştırır. Sanat yapıtı, 

sadece sürekli etkileyecek imajlar üretmeyip, daha çok kendi imaj 

kaynaklarının bütünlüğünü bozuma uğratarak sanat yapıtı olur. Bu nedenle, 

sanat, esas olarak patlamaya benzer (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 84). 

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtı sadece alegori değil, fakat daha çok 

alegorilerin katastrofik (bkz. tanımlar, sayfa 12) tamamlanmasıdır. Bir çok 



 91 

sanat yapıtındaki acı veren şoklar, görüntülerinin patlamalarıdır. Sanat 

yapıtlarının içinde, sanatı önselleyiciliği (a priori) açıkça ortada olan  görüntü, 

içinde özünün ilk kez açıklandığı bir katastrof durumunda görülür. 

Görüntünün yanıp kül olma süreci içinde sanat yapıtı, göz kamaştırıcı bir 

biçimde deneysel dünya ile bağını koparır ve yaşamsal olanın karşı figürüne 

dönüşür. Sanat yapıtında gelişen bu katastrofik çatışma herhangi bir denge 

durumunun oluşmasının imkansızlığıyla sonuçlanır. Tıpkı bilgide olduğu gibi, 

estetik olanın içindeki düşünsel zıtlıklar da uzlaşmaz dünyadan dolayı 

çözülemez hale gelir. Bu çatışan güçlerin içinde imaja dönüştüğü an, bir 

başka deyişle içsel olanın dışsallaştığı an, bir mısır koçanının kabuklarının 

patlayıp içinin görünür olması gibidir. Sanat yapıtlarının görünüş oluşu, onları 

imaj yapan görünür oluş, aynı zamanda onları imaj olarak yıpratır(Ed. Adorno 

ve Tiedemann, 1997: 84, 85).   

 

Önceki bölümde sanat yapıtının toplumsal-tarihsel özelliği belirtilmişti. 

Adorno’ya göre, görünüşün sanat yapıtı içindeki patlaması, özü itibariyle 

tarihseldir. Varolan bir şey olarak sanat yapıtının kendi tarihi vardır. Sanat 

yapıtında görünen işte bu gelişim olarak tanımlayabileceğimiz kendi iç 

zamanıdır. Sanat yapıtı, tözsel özü (monadological nucleus) aracılığıyla 

gerçek tarihle dolayımlanır. Böylece, tarih sanat yapıtının içeriği olur. Sanat 

yapıtını çözümlemek, incelemek, sanat yapıtının içinde tortulanmış olan 

tarihin bilincinde olmaktan başka bir şey değildir (Ed. Adorno ve Tiedemann, 

1997: 86). 

 

Adorno, sanattaki güzeli, sanat yapıtı ile tinselleşme arasındaki ilişki 

bakımından da ele alır.  

 

“Felsefe-bilim yapıtlarındaki bilincin sanat yapıtlarındaki karşılığı tindir. 

Sanat yapıtlarında görünen onların tini, onları görünüş olmaktan daha fazla 

şey yapandır. ‘O, yalnızca, görünüşe çıkan sanat yapıtlarına can veren tin, 

soluk değil, fakat aynı zamanda, yapıtların gücü ya da içsel olan şeyidir, 

onların nesneleşiminin gücüdür’ ” (Adorno, 1970; Soykan, 2000: 69). 

 



 92 

Sanat yapıtının tini onların duyumsal anlarını ve nesnel düzenini 

dönüştüren halihazırda varolan dolayımıdır. Öylesine bir dolayımdır ki bu, 

kelimenin en belirgin anlamıyla sanat yapıtının bütünü ve her bir öğesi açıkça 

kendi “öteki”ne dönüşür. Yani sanat yapıtı olduğundan daha fazla bir şey  

durumuna gelir. Sanat yapıtlarındaki tin, sanat yapıtlarının kendi şeyleşmiş 

konumlarını ve duyumsal olgusallıklarını aşar ve gerçekten de sanat yapıtı 

ancak,  bunlar (şeyleşme ve duyumsal olgusallık), kendisinin birer parçası 

olduğunda varolur (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 88).  

 

Adorno’ya göre, her ne kadar sanat yapıtlarının duyulur öğelerinin 

bileşenleri içinde yer almayan, o konfigürasyondan kaynaklanmayan hiçbir 

şey ölçülemezse de, sanat yapıtındaki duyumsal olan (hissedilen) ancak tin 

tarafından dolayımlandığında sanatsal olur. 

 

Sanat yapıtlarının tini, herhangi bir nesnel ya da öznel tin felsefesine 

bağlı olmaksızın nesneldir; bu tin, sanat yapıtlarının içeriğidir ve sanat 

yapıtları üzerinde hükmü vardır (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 88). 

 

Adorno, tinin, görüntünün varolan kimliği içinde sabitleştirilemeyeceğini 

belirtir. Eğer, tin, görüntünün altında ya da üstünde bir düzey oluşturursa bu 

şeyleşmeden başka bir şey olmaz. Çünkü, tinin konumu görünüşün 

konfigürasyonudur. Tin, ancak ve sadece görüntü kendisini 

biçimlendirdiğinde, görüntüyü biçimlendirir. Yani görünüş tini biçimlendirirken, 

tin de görünüşü biçimlendirir. Tin kendisi aracılığıyla olguların ışıdığı,  

kelimenin en doğurgan anlamıyla bir olguya olgusallık veren parlaklık, ışık 

kaynağıdır. Duyumsal olan ancak tinselleştirildiğinde ve kırılmaya (ışığın 

kırılıp görünmesi anlamında) uğradığında sanat içinde varolur (Ed. Adorno ve 

Tiedemann, 1997: 88). 

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtının öğeleri arasındaki gerilim olarak ve 

kendisine ait bir varlığı olmayan sanatın tini, bir üretim süreci ve dolayısıyla 

yapıtın kendisidir. Bir sanat yapıtını bilmek demek, bu süreci kavramak 

demektir. Ayrıca, sanat yapıtlarının tini kendileriyle özdeş olmadığı için, tin 



 93 

kendisinin içinde (onun aracılığıyla) meydana geldiği nesnel biçimi yıkar; bu 

parçalanma görünüş anıdır (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 88). 

 

Eğer sanat yapıtlarının tini kendi duyulur görünümleri içinde patlayan 

flaş ise, tin aynı zamanda kendisinin olumsuzlanmasıdır (negation); 

fenomenle bütünleşik haliyle tin nesnenin ötekisidir. Yani tin, sanat 

yapıtlarının biçimiyle bağlıdır, ancak tin bu biçimin ötesini işaret ettiğinde 

tindir (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 89).  

 

Sanat yapıtındaki tin, bağlantı kurucu bir  sürecin içine entegre edilir, ki 

bu süreç bir bilinçlenme, sanat yapıtının kendi bilincine varma, kendi için 

olma sürecidir. Tinsellik ve doğadan ayrılma yoluyla sanat, hem çok çektiği, 

kendisine acı veren hem de ilham aldığı, kendisine ilham veren bu ayrılmayı 

ortadan kaldırmaya çalışır. Böylece, tinsellik, sanat yapıtının kendisinde 

dışlanmış olanı yeniden yeni bir biçimde, görünüşte sağlar (Ed. Adorno ve 

Tiedemann, 1997: 91, 92). 

 

Adorno’nun, sanattaki güzel ile ilgili kullandığı üçüncü kavram 

görselliktir. 

 

Kant, Yargının Eleştirisi adlı yapıtının dokuzuncu bölümünde 

görselliğin normlarını formüle etmiştir: “Güzel, bir kavram olmaksızın hoşa 

gidendir”. Adorno, görselliği incelerken, Kant’ın bu görsellik normuna dayanır. 

Burada “bir kavram olmaksızın” terimi, kavram tarafından içerilip vurgulanan 

emek ve çabadan muaf sanat kalitesinin sunuluşuna tekabül ediyor, olabilir. 

Dolayısıyla bu noktada, sanatta, entelektüel çabadan uzaklaşıldığı sonucuna 

varılabilir. Oysa, Adorno’ya göre, görsellik normu sanatın söylemsel 

düşünceye zıtlığına vurgu yaparak, kavramsal olmayan dolayımı bastırır. 

Sanat yapıtının yapısındaki entelektüel dolayımın gelişmesi, sanat yapıtının 

saf görselliğini sınırlamaktadır. Çünkü, sanat yapıtının seyredilebilirliğinde 

entelektüel bir çaba gerekmektedir (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 94). 

  

Adorno’ya göre, kendi kırılganlıkları dikkate alınırsa görsellik sanat 

yapıtlarına ithaf edilemez. Sanat önsel olarak kendi “mış” karakteri 



 94 

aracılığıyla dolayımlanır. Eğer tamamen sezilebilir olsaydı, kendisinin 

reddettiği  deneysel dünyanın bir parçası olurdu. Onun dolayımlanması, 

bütün somut estetik öğeleri içerir. Öyle ki, en algılanabilir öğeler, daima 

yapıtın tiniyle ilişkileri sayesinde sezilebilirler. Bu nedenle, önemli sanat 

yapıtları üzerine yapılan hiçbir çalışma büyük olasılıkla onların saf görselliğini 

ispatlayamayacaktır (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 96). 

 

Sanatın görselliği olarak adlandırılan şey aporetik (bkz. tanımlar, sayfa 

11) bir yapıdır. Öyle ki tıpkı bir sihirli değnek değmişçesine sanat yapıtının 

içsel olarak taşıdığından farklı bir görüntü, aslında yapıta ait olmayan 

kimlikmiş gibi görünüme bürünür. Dolayısıyla, Adornoya göre görsellik 

sözcüğü, söylemsel bilgi kuramından ödünç alınmıştır (Ed. Adorno ve 

Tiedemann, 1997: 96).  

 

Adorno’ya göre, sanatın genel bütünlüğüne ilişkin resmi iddiaların 

tamamı klasik çalışmalar olarak tanımlanan sanat tarafından çürütülebilirdi. 

Klasik sanat yapıtlarında kavramsal olarak dolayımlanan onların birliğinin 

görünüşüdür. Tıpkı emek ile özgürlük arasındaki ikiliğe denk gelir bir biçimde 

görüntü saf biçimiyle görsel olandır, içerik ise kavramsal olandır. Aradaki 

hiçbir kararsızlık tolere edilememektedir. Bu nokta görsellik idealinden kopuş 

için temel noktadır. Çünkü, sanat yapıtının içeriğinin kavrama 

indirgenemeyeceği gibi, estetik görüntü de kendi görselliğine indirgenemez. 

Bu nedenle, Adorno, görselliği sanatın evrensel karakteristiği, belirleyicisi 

olarak görmemektedir (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 97). 

 

Adorno’ya göre, görselliğin arkasındaki hile, tıpkı ölü beden divanda 

kalıp gibi yatarken ruhun göğe doğru yükseldiğine ilişkin cahil inanç gibidir: 

Estetik görünüş çabasız dinlemeyken, gevşemeyken, emek yeniden 

üretimine ve tin sanat yapıtının “mesajı” olarak tanımlanan şeye indirgenir. 

Söylemsel bütünlüğün argümanlarına karşı yapılan kurgusal bir protestoda 

sanat yapıtları kaçınılmaz olarak dışsal kavramlara, yanıtlara, çözümlere 

yönelir. Hiçbir sanat yapıtı artık geleneksel estetik tarafından önsel olarak 

varsayılan saf görselliğin umursamazlığını ve evrensel bağlayıcılığını 

gerçekleştiremeyecektir (Ed. Adorno ve Tiedemann, 1997: 98). 



 95 

 

Buraya kadar, Adorno’nun felsefesi ve estetik kuramı üzerinde genel 

olarak durulmuştur. Bu açıklamalar doğrultusunda, Adorno’nun Estetik 

Kuramı’nın bir ölçek olarak düzenlenmesinin gerekliliği düşünülmektedir.  

 

3.3.4. Adorno’nun Estetik Kuramının Bir Ölçek Olarak 

Düzenlenmesi 

Bu bölümde, yukarıdaki açıklamalara dayanılarak, Adorno’nun estetik 

kuramı bir ölçek olarak düzenlenmeye çalışılmıştır. Adorno’nun estetik 

kuramının bir ölçek biçiminde düzenlenmesi gerekliliğinin iki temel nedenden 

kaynaklandığı düşünülebilir. İlki, birinci bölümde belirtildiği gibi, çağdaş 

yaklaşıma göre bilimsel eleştiri bir ölçeğe dayandırılmalıdır. Bu nedenle, bu 

çalışmadaki eleştirilerin neye göre yapıldığının önceden saptanması 

gerekmektedir. İkincisi ise, önceki bölümlerde, Adorno’nun estetik kuramı 

genel olarak ortaya konmuştur. Ayrıca, Adorno üzerine çalışmalar yapan kimi 

düşünürlerin de belirttikleri gibi Adorno’nun estetik kuramının karmaşık 

olduğu düşünülebilir. Ancak, eleştiride, ölçeğin açıkça belirlenmesi gerektiği 

düşünülürse; hem genel bilginin özelleştirilmesi hem de anlaşılır olabilmesi 

için Adorno’nun estetik kuramının temel niteliklerinin net bir biçimde ortaya 

konması gerekir. Dolayısıyla, çalışmada yer alan altı sanatçının yapıtlarının 

neye göre eleştirileceğini belirlemek üzere, Adorno’nun estetik kuramı bir 

ölçek olarak düzenlenmeye çalışılmıştır.  

 

Adorno’nun estetik kuramının temel nitelikleri birbiriyle iç içe geçmiş iki 

ana grupta ele alınabilir. Bunlardan ilki estetik kuramının genel nitelikleri, 

diğeri ise Adorno’nun doğrudan  güzel’de belirlediği niteliklerdir.  

 

İlk grup, Adorno’nun estetik kuramının genel nitelikleri gibi görünse de, 

sonuçta güzelin varlığı yapıtla da ilişkili olduğundan güzeli de belirleyen belki 

de ön koşul sayılabilecek nitelikler olup, şöyle sıralanabilirler.  

 

Sanat yapıtı özerktir: Adorno’ya göre, sanat, daha iyi bir toplumun, 

daha iyi bir düzenin, “bir başka türlü olabilirin” varolabileceğini ve bunun 

özleminin dile getirilebilmesini, ancak özerk bir konumda gerçekleştirebilir. 



 96 

Adorno’nun estetik kuramında, sanat yapıtının özerkliğini belirleyen, kimi alt 

özerk alanların bulunduğu söylenebilir. Birbirleriyle ilişkili oldukları da 

görülebilecek olan bu özerklik alanları şu şekilde sıralanabilirler: Sanat 

yapıtının içeriksel özerkliği, sanat yapıtının ideolojik özerkliği, sanat yapıtının 

biçimsel özerkliği ve sanat yapıtını üreten öznenin özerkliği. Bunlar kısaca 

şöyle açıklanabilirler. 

 

Sanat yapıtı içerik açısından özerk olmalıdır: Sanatın, sanat yapıtının 

ve sanatçının bulunduğu toplum, varolan burjuva toplumudur. Bilindiği üzere, 

burjuva toplumu yanlış, çarpık bir toplumdur. Sanat yapıtı, varolan toplumsal 

ilişkileri kendinde barındırmamalı, bu ilişkilerin dışında yer almalıdır. Bu 

nedenle sanat yapıtı, varolan toplumsal içeriği tekrarlamamalı, bu toplumsal 

içeriğe hizmet etmemelidir. Bunu da, toplumsal içerikten bağımsız, kendinden 

kaynaklanan, estetik bütünlüğünde yer alan, özerk içeriği ile gerçekleştirebilir. 

 

Sanat yapıtı ideoloji açısından özerk olmalıdır: Sanat yapıtı bilinen 

hiçbir ideolojiye hizmet etmemeli, kendini bu ideolojilerin dışında tutmalıdır. 

Sanat yapıtına, Adorno’nun da ideolojik  bir görev yüklediği bilinir. Ancak, 

Adorno’nun yüklediği ideolojik görev; varolan bir ideolojiye hizmet biçiminde 

değil, fakat, yukarıda belirtilen, daha iyi bir toplum, daha iyi bir düzen için 

gerekli olan dönüşüm isteğini taşıyan ve tamamen kendi estetik 

bütünlüğünden kaynaklanan bir ideolojik görevdir. Bu nedenle, sanat yapıtı, 

varolan tüm ideolojiler karşısında özerk bir konumda bulunmalıdır. 

 

Sanat yapıtı biçim açısından özerk olmalıdır: Adorno’nun sanat 

yapıtına yüklediği ideolojik görev, yapıtın estetik bütünlüğünde, bir başka 

deyişle biçiminde gerçekleştirilir. Dolayısıyla, bu biçim, alışılagelmiş kalıpların 

dışında bir biçim olmalıdır. Adorno’ya göre, sanat yapıtı, tüm varolan 

toplumsal ilişkilerin ve toplumsal gerçekliğin dışında gerçekleştiğine göre, 

önce form, anlatım biçimi olarak ortaya çıkar, daha sonra tanımlanır. Sanat 

yapıtı, toplumsal dönüşüm ümidini, ancak verili olandan özerk bir konumda 

bulunan bir biçim ile taşıyabilir.  

 



 97 

Sanat yapıtını üreten özne özerk olmalıdır: Yukarıda belirtilen sanat 

yapıtının içerik, ideolojik ve biçimsel bakımdan özerk olabilmesi, sanat 

yapıtını üreten öznenin toplum karşısındaki özerkliğine bağlıdır. Bu özne, 

toplumdan kopuk, toplum dışında bir özne değil, tersine, varolan toplumsal 

ilişkileri, düzeni görebilen ve bunu özümseyebilen bir öznedir. Adorno’ya göre 

böyle bir özne, romantik ya da mutlak özne olmayıp, toplum tarafından 

dolayımlanan bir öznedir.  

 

Sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir: Sanat yapıtı öznel yaratıcılığın 

ve bu yaratma etkinliği içinde olan öznenin etkinlik sürecinin 

nesneleştirilmesidir. Yani, sanat yapıtı, öznenin nesnel dünyayı özümseyip, 

kendine mal etme derecesinde kavrayabilmiş olmasına ve bunu estetik 

biçimin kendi yasalarına uygun bir tarzda yapabilmesine bağlıdır.  

 

Estetiksizleştirme (De-estetizasyon): Adorno’ya göre özellikle 

Auschwitz’de yaşananlar, insanlık için acının en üst göstergelerindendir. Bu 

nedenle sanat artık sadece hoş, zevk veren güzelliği değil acıyı da 

barındırmalıdır. Ancak, alışılagelmiş organik güzellik, özü gereği bunu 

gerçekleştiremez. Adorno’ya göre, acı ve dehşet duygularının 

duygusallaştırılmadan, alışılmış kalıpların dışında, sanat yapıtında yer alması 

ancak estetiksizleştirme (de-estetizasyon) ile gerçekleştirilebilir. Böylelikle 

sanat yapıtında çirkine ve uyumsuza da yer verilebilir.  

 

İkinci grup nitelikler ise, ki bunlar doğrudan güzelin nitelikleri olarak 

şöyle sıralanabilirler. 

 

Sanat yapıtı görünüştür: Adorno’nun estetik kuramında en çok 

vurguladığı nokta, sanatın varolan gerçekliğin dışında konumlanması 

gereğidir. Yani sanat varolan düşünce ve eylem evreninin dışında 

konumlanır. Böyle bir evren varolan gerçekliğin dışında, sanatın yarattığı ve 

içinde konumlandığı bir evren olduğuna göre, bu evrenin bir görünüş evreni 

olduğu söylenebilir. Bir sanat yapıtı kendi gerçekliğinin, gerçek-dışılığına 

işaret ettiğinde tam anlamıyla görünüş olur.  

 



 98 

Görünüş olan sanat yapıtı tinselleşmelidir: Tinselleşme, sanat 

yapıtlarının gücü ya da içsel olan şeyi; sanat yapıtlarının nesneleşiminin 

gücüdür. Tinselleşme ile sanat yapıtları, salt görünüş olmaktan uzaklaşarak, 

olduklarından daha fazla bir şey durumuna gelirler. Çünkü tin görünüşün 

konfigürasyonudur. Görünüş tini biçimlendirirken, tin de görünüşü 

biçimlendirir. Duyumsal olan ancak tinselleştirildiğinde ve kırılmaya (ışığın 

kırılıp görünmesi anlamında) uğradığında sanat içinde varolur. Böylelikle 

güzelin görünüşün tinselleşimiyle meydana geldiği söylenebilir.  

 

Sanatın görselliği evrensel bir nitelik değildir:  Çağımız sanatında, 

sanat yapıtının yapısındaki entelektüel dolayımın gelişmesi, sanat yapıtının 

seyredilebilirliğinde entelektüel bir çabayı gerekli kılar. Bu entelektüel 

çabanın sanat yapıtının saf görselliğini sınırladığı söylenebilir. Sanat yapıtının 

içeriği kavrama indirgenemeyeceğine, estetik görüntü de kendi görselliğine 

indirgenemeyeceğine göre, görsellik, sanatın evrensel karakteristiği, 

belirleyicisi olarak düşünülmemelidir.  

 

Sonuç olarak, aşağıda sıralanan basamaklar uygulanarak ele alınan 

bir yapıtın, Adorno’nun estetik kuramına göre değerlendirildiği söylenebilir: 

 

1. Sanat yapıtı içerik açısından özerk olmalıdır. 

2. Sanat yapıtı ideoloji açısından özerk olmalıdır. 

3. Sanat yapıtı biçim açısından özerk olmalıdır. 

4. Sanat yapıtını üreten özne özerk olmalıdır. 

5. Sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir. 

6. Estetiksizleştirme (De-estetizasyon). 

7. Sanat yapıtı görünüştür. 

8. Görünüş olan sanat yapıtı tinselleşmelidir. 

9. Sanatın görselliği evrensel bir nitelik değildir. 

 

 

 

 

 



 

 

 

IV. BÖLÜM 

 

N. GÜNAL, A. TURANİ, B. UYGUR, F. BACON, G. BASELITZ ve 

R. RAUCHENBERG’İN YAPITLARINA ESTETİK ELEŞTİRİNİN 

UYGULANMASI 

 

Bu bölümde Neşet Günal’ın, Adnan Turani’nin, Burhan Uygur’un 

Francis Bacon’ın, Georg Baselitz’in ve Robert Rauschenberg’in beşer 

yapıtının estetik eleştirisi yapılmıştır. Bu sanatçıların yapıtlarının estetik 

eleştirileri yapılırken, Adorno’nun estetik kuramının yukarıda sıralanan temel 

ilkeleri ölçüt alınmıştır. Yapıtlar genel olarak sanatçıların olgunluk dönemi 

resimleri arasından seçilmeye çalışılmıştır.  

 

4.1. NEŞET GÜNAL 

 

4.1.1. Neşet Günal’ın Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Neşet Günal 1923’de Nevşehir’de doğar. 1930 - 1939 yılları arasında 

Şereflikoçhisar’da ilkokulu, Nevşehir’de de ortaokulu bitirir. 1939 yılında 

Nevşehir Belediyesi’nin sağladığı bursla İstanbul Devlet Güzel Sanatlar 

Akademisine girer. Fransız ressam Leopold-Lévy’nin öğrencisi olan Günal 

1946’da Akademiyi bitirir. Okulu bitirdiği yıl Avrupa sınavını kazanarak 

1948’de Paris’e gider. 1946-1948 yılları arasında İstanbul Ses Tiyatrosu’nda 

ve Ankara Devlet Tiyatroları’nda dekor işleri yapar.  

 

 

_____________________ 

 (*) Neşet Günal’ın Kısa Yaşam Öyküsü, Murat Ural tarafından hazırlanan 

“Neşet Günal / Desenler” kataloğu ve Sezer Tansuğ’un “Çağdaş Türk Sanatı” 

adlı yapıtı temel alınarak hazırlanmıştır. 

 



 100 

1948-1954 yılları arasında devlet bursuyla gittiği Paris’te “Ecole 

Nationale Supérieure des Beaux Arts”da fresk ve duvar resmi uzmanlık  

eğitimi görür. Bu yıllarda André Lhote’un atölyesinde ve desen eğitimi için de 

Fernand Léger’in özel akademisinde çalışmalarda bulunur. Yine bu yıllarda 

hastalanarak üç yıl çeşitli sağlık merkezlerinde tedavi görmek zorunda kalır.  

 

1954’de Türkiye’ye dönerek İstanbul Devlet Güzel Sanatlar 

Akademisi’nde asistan olarak göreve başlar. 1957, 1958 yıllarında Hacettepe 

Hastanesi’ne 30 m2, İstanbul Üniversitesi Fen Fakültesi’ne de 22 m2 olmak 

üzere fresk tekniği ile iki ayrı duvar resmi uygular.  

 

1963’de Fransız Hükümeti’nin bursu ile tekrar Paris’e gider. Paris’te 

kaldığı süre boyunca vitray ve ‘Gobelin’ resimsel halı tekniklerinde çalışmalar 

yapar.  

 

1964’de Güzel Sanatlar Akademisi’ne atölye hocası olarak atanır. 

1969’da doçentliğe, 1970’de profesörlüğe atanır. 1975-1980 yılları arasında 

Akademi Resim Bölüm Başkanlığı’nı, 1980-1982 yılları arasında da 

Akademinin Dekanlığı’nı üstlenir. 1983 yılında kendi isteği ile emekliliğe 

ayrılır. 2003 yılında da yaşamını yitirir. Neşet Günal, başta Neş’e Erdok, 

Nedret Sekban, Aydın Ayan gibi isimler olmak üzere pek çok sanatçı ve 

akademisyenin yetişmesine katkıda bulunmuştur. Çok sayıda kişisel ve 

karma resim sergisi açan Neşet Günal, Anadolu insanının yaşamını anlatan 

önemli yapıtlar bırakmıştır.      

 

4.1.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Neşet Günal’ın Beş Yapıtı 

Üzerine Estetik Eleştiri 

Neşet Günal’ın, ilk filizlerini ilkokul çağlarında veren resim tutkusu, 

sanatçının yaşamını belirleyen ana eksen olmuştur. Belli bir dönemi sıkıntı ve 

zorluklarla geçen sanat yaşamı bugün gelinen noktada, Neşet Günal’ı Türk 

resminin, özellikle figüratif resmin hak ettiği biçimde en önde gelen 

sanatçılarından biri yapar.  Neşet Günal, akademisyenliği, sanatçılığı ve 

yapıtlarıyla Türk resminin temel taşlarından biridir. Neşet Günal, toplumsal 



 101 

gerçekçi bir anlayışla, toplumsal gerçeklikleri eleştirel bir tavırla resmettiği 

yapıtlarında Anadolu insanını ve onların yaşamını ele alır.  

 

Neşet Günal’ın bu çalışmada ele alınmasında genel olarak iki 

nedenden söz edilebilir.  Bunlardan ilki, Neşet Günal’ın ve yapıtlarının Türk 

resim sanatında tanınıyor, biliniyor olmasıdır. Bu çalışmanın temel amacı 

estetik eleştirinin tanımlanması, tanıtılması olduğundan, bilinen, tanınan 

örnekler üzerinde gösterilmesinin de, konunun açıklanabilmesine katkı 

sağlayabileceği düşünülmektedir. Diğer neden ise, Neşet Günal’ın 

yapıtlarının, figüratif resimde ve toplumcu gerçekçi resim anlayışında özgün 

bir yere sahip olmalarıdır. Neşet Günal’ın bu özgün konuma, sağlam bir biçim 

–içerik dengesi ile oluşturduğu biçem anlayışı ile ulaştığı görülür. Bilindiği gibi 

Günal, resimlerinde Anadolu insanının yaşam koşullarını anlatır; ancak bunu 

sadece içerik bakımından değil, aynı zamanda sağlam bir desen, dengeli bir 

renk ve kompozisyon anlayışıyla oluşturduğu figüratif biçim anlayışıyla da 

yapar. Böylelikle kişilikli bir biçeme ulaşmıştır. Estetik eleştirinin farklı eğilim 

ve biçemlerde de uygulanmasının yararlı olabileceği düşünülmektedir.     

 

Neşet Günal’ ın yapıtlarından, 1985 ile 1996 yılları arasında değişik 

zamanlarda yaptığı beş resim, Adorno’nun estetik kuramına göre 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bu resimler kronolojik sıra ile, “Kız Kardeşler” 

(Resim 1), “Korkuluk VII” (Resim 2), “Sorun – Sorum I” (Resim 3), “Sorun – 

Sorum III” (Resim 4) ve “Çocuklar” (Resim 5) resimleridir. Bu beş resim 

sanatçının olgunluk dönemi denebilecek zaman diliminden seçilmeye 

çalışılmıştır. Neşet Günal’ın yukarıda değinilen biçem anlayışını temsil 

edebilmeleri, resimlerin seçiminde göz önünde tutulmuştur. Kuşkusuz 

sanatçının pek çok yapıtı bu özelliklere sahiptir; ancak, sınırlılık nedeniyle bir 

örnekleme gerekmektedir. “Kız Kardeşler” ve “Korkuluk VII” sanatçının çok 

çalıştığı çocuklar ve korkuluk resimlerinden seçilmiştir.  “Sorun – Sorum I”, 

“Sorun – Sorum III” ve “Çocuklar” resimleri ise figürlerinin anıtsallaştığının 

görüldüğü sanatçının son dönemine ait resimlerdir.  

 

 

 



 102 

 

 

 

 

 (Resim 1) 

 

 “Kız Kardeşler” (Resim 1) adlı resim, Günal’ın 1985 yılında yaptığı bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin boyutları 124 

santimetreye 75 santimetredir.  

 

İlk bakışta resmin ön planında yer alan hemen hemen aynı boyda olan 

iki kız çocuğu figürü görülür. Kız çocukları poz vermiş gibidirler. Üzerlerine 



 103 

uygun hale getirilmiş gibi duran; soldaki figürde etek bluz biçiminde iki parçalı 

bir elbise, sağdaki figürde ise tek parçalı ve beli büzgülü bir elbise bulunur. 

Her iki kız çocuğunun da ayakları yalınayaktır.  Figürlerde eller, ayaklar ve 

gözler belirgin bir biçimde dikkati çeker. Eller ve ayaklar, kasıtlı olarak 

yapıldıkları düşünülebilecek bir oranda iri resmedilmişlerdir. Her iki figürün 

siyah gözleri, hem boşluğa bakışı hem de bir hüznü anlatıyor gibidirler.   Bu 

iki figürün hemen arkasında toprak bir bahçe ya da tarla sınırı yer alır. Bu 

tarla sınırının iç kısmında dikenler görülür. Resmin en arka planında da 

kerpiçten, topraktan yapılmış bir grup köy evi bulunur. Bahçe duvarı ile evler 

arasında da, ya biçilmiş bir tarlayı ya da boş bir araziyi çağrıştıran geniş bir 

alan yer alır. Köy yeri olmasına rağmen herhangi bir yeşillik görülmemektedir. 

Evlerin konumlanışı, herhangi bir yeşil bitkinin görülmemesi, duvar dibinde 

dikenlerin bulunması, köyün kurak bir bozkırın ortasında bulunduğu izlenimini 

doğurmaktadır. Resme genel olarak bakıldığında, toprak evler, çocukların 

arkasında yer alan duvar ile evler arasında kalan alandaki kuraklık, çoraklık, 

çocukların giysileri vb şeylerden yoksulluk ve terkedilmişlik duygusunun öne 

çıktığı söylenebilir. 

 

Resimde ön planda yer alan kız çocuklarına yoğunlaşılmakta olup, 

bunlar üzerindeki dikkati dağıtacak herhangi bir öğeye yer verilmediği 

görülür. Aynı sadelik, ayıklanmışlık resmin renk anlayışında da 

gözlemlenebilir. Birbirine oranla baskın bir renk bulunmayan resimde, dengeli 

bir biçimde sarı ağırlıklı, pastel renklerin kullanıldığı görülür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 104 

 

(Resim 2) 

 

 “Korkuluk VII” (Resim 2) Günal’ın 1988 yılında yaptığı bir resimdir. 

Resimde, tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılmış olup, boyutları da 165 

santimetreye 78 santimetredir.  

 

Resimde Anadolu’da, köylerde yaygın olarak rastlanan korkuluk konu 

edilir. Resmin ön planında ince ve kalın ağaç dallarından örülmüş bir çit ve 

bu çit  üzerine yerleştirilmiş bir korkuluk görülür. Korkuluk, haç biçiminde 

tutturulan  biri uzun diğeri kısa iki dal parçasının üzerine kurulmuştur. Eski bir 



 105 

cekete benzeyen bir giysi korkuluğun kolları görevini gören kısa dalın 

uçlarından giydirilmiştir. Bu giysinin üzerinden de kumaş parçaları ve ortada 

düğümlenmiş bir ip parçası sarkıtılmıştır. Korkuluğun başı ise, ottan 

oluşturulmuş, otların çevresi ise küçük çuval gibi bir kumaş ile sarılmıştır. 

Açık renk bir kumaş parçası da sanki bir şapka gibi korkuluğun başına 

yerleştirilmiştir. Korkuluğun hemen sağ tarafında çitin üzerinde, büyük 

olasılıkla hayvan kafatası olan kemik parçası bulunur.  

 

Resmin arka planında, biçilmiş bir tarlayı ya da bozkırı çağrıştıran 

geniş bir alan ve bu alanın sonunda da bir tepe yükselir. Bu alan ile tepenin 

birleştiği yerde de bir dizi köy evi bulunur. Köy evlerinin ve orta planda tarla 

olarak düşünülebilecek alanın geniş kurak bir bozkır ile çevrelendiği; bozkırın, 

resimde görüldüğü kadar değil, daha geniş, belki de sonsuz bir bozkır olduğu 

izleniminin uyandığı söylenebilir.  Son olarak da, bulutlu ve biraz kasvetli 

olduğu da söylenebilecek bir gökyüzünün resmedildiği görülür. 

 

Bu resimde de dikkat ön planda yer alan korkuluk üzerinde olup, 

dikkati dağıtabilecek bir öğeye yer verilmediği söylenebilir. 

 

 

(Resim 3) 



 106 

“Sorun-Sorum” dizisinden “Sorun-Sorum I” (Resim 3) Günal’ın 1990 

yılında yaptığı bir resimdir. Resim tuval üzerine yağlıboya tekniği ile yapılmış 

olup, boyutları da 142 santimetreye 195 santimetredir.  

 

Yatay olarak konumlandırılan resimde tarlada çalışmaya ara verip, 

yemek yiyen ve dinlendikleri düşünülen iki kadın ve iki erkek köylü bulunur. 

Resme ilk bakışta dikkati çeken, resmin ön planında yer alan bu dört köylü 

figürüdür. Resmin sol ve orta tarafına doğru iki kadın ve bir erkek figürü yere 

oturmuş ve sağ tarafta kalan figür ise ayakta, sırtı dönük ama bakışı solunda 

kalan diğer figürlere doğru ve elinde dirgen ile resmedilmiştir. Bir aile olarak 

yorumlanabilecek bu figürlerden sol taraftaki kadın ile oturan erkek 

figürlerinin diğerlerine göre daha yaşlı oldukları düşünülebilir. 

 

 Kadın figürlerin başları açık renkli başörtüleri ile örtülü ve  giysileri ise 

tek renk, sade elbiselerdir. Erkek figürlerin giysileri ise, eski oldukları 

düşünülen pantolon, gömlek ve bunlara ek olarak ayaktaki figürün yeleği 

bulunmaktadır. Başlarında şapkaları olan erkek figürlerin ayakları 

yalınayaktır. Oturan figürlerin arkasında, resmin üstüne ve sağına doğru 

uzanan, ağaç parçalarından çatılmış ve üzerine eski bir örtü, kumaş parçası 

atılarak oluşturulmuş bir gölgelik yer alır. Gölgelik oluşturulurken kullanılan 

dal parçalarının çevredeki kuraklığa, yoksulluğa uygun düşecek bir biçimde 

yalın ve budak yerlerinin belirgin olarak yapıldığı görülür. Arka planda görülen 

bir ağaç dışında  gölgelenecek ve dinlenilebilecek tek yer bu gölgeliktir. 

Oturan figürlerin önünde bir örtü üzerinde yemek kabı, su tası, ekmek 

parçalarından oluşan; sade, çeşitsiz, geçiştirilen bir yemek izlenimi veren 

sofra bulunuyor. Gölgeliğin önünde, soldaki kadın figürünün arkasına ve 

yanına doğru su testisi ve birkaç torba; oturan erkek figürünün önünde de bir 

kumaş parçası ve bir ayakkabı teki; ayakta, sırtı dönük olan figürün önünde 

de saman ya da buğday olduğu düşünülebilecek bir yığın bulunur. Figürlerde 

hissedilen yorgunluk, sadece o günkü çalışmanın değil, genel bir yorgunluk 

durumunu anlatıyor gibidir. Saman ya da buğday yığınının küçüklüğüne 

bakılarak ürünün çok da fazla olmadığı düşünülebilir. Resmin sol tarafında 

gölgeliğin yüksekliği sağ tarafta ayaktaki figür ile dengelemektedir.  

 



 107 

Bu resimde de figürlerin ellerindeki ve ayaklarındaki irilik dikkati 

çekmektedir. Bu ellerdeki ve ayaklardaki irileştirmenin, sanatçı tarafından 

kasıtlı olarak yapıldığı düşünülmektedir. Aynı biçimde gözler de dikkati çeker. 

Birer siyah nokta biçiminde resmedilen gözler, bir boşluğa bakışı, bir hüznü, 

bir kabullenişi anlatıyor, gibidirler.  

 

Resmin arka planında da biçilmiş tarlayı çağrıştıran geniş bir alan ve 

hafif bulutlu bir gökyüzü yer alır. Resmin arka planında, ön planda yer 

alanların üzerindeki dikkati dağıtacak bir öğeye yer verilmediği görülür. 

Resmin,  tüm dikkatin ön planda yer alan kompozisyona yönlendirilecek bir 

biçimde tasarımlandığı izlenir. Pütürekli zemin üzerinde pastel renklerin 

kullanıldığı resimde, öne çıkan baskın bir renk görülmemektedir. 

 

 

 

 

(Resim 4) 



 108 

 

 “Sorun-Sorum” dizisinden “Sorun-Sorum III” (Resim 4) Günal’ın 1991 

yılında yaptığı bir resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin 

boyutları 182 santimetreye 143 santimetredir.  

 

Yapıtta bir köylü ailesi resmedilir. Resmin ön planında yere oturmuş 

sağ elini sağ yanağına dayamış, diğer eli dizinde, mavi elbiseli ve başında 

beyaz bir örtü bulunan bir kadın; sağda, ayakta sağ elindeki dirgeni omzuna 

dayamış, diğer eli belinde, başında kasketi olan ve eşi olduğu düşünülen 

oturan kadın figürüne bakan erkek figürü bulunur. Önceki resimde de olduğu 

gibi, figürlerde genel bir yorgunluk hali hissedilmektedir. Her iki figürün de 

ayakları yalınayaktır. Figürlerin elleri ve ayakları belirgin bir biçimde iri 

resmedilmişlerdir. Kadın ve erkek figürlerinin hemen arkasında iri dal 

parçaları ile yapılmış ve üzeri eski kumaş parçaları ile  örtülmüş bir gölgelik 

ve bu gölgeliğe bağlanmış salıncak biçimindeki beşikte yatan bir bebek; 

gölgelik ile erkek figürün arasında bir köpek ve köpeğin hemen arkasında da 

bir sepet yer almaktadır. Tüm bu belirtilenler sonsuz bir bozkırın ortasında 

bulunur ve bu bozkır, resimde görüldüğü kadar değil, çok daha geniş bir 

bozkır izlenimi doğurur. Gökyüzü ise figürlerdeki hüznü pekiştirircesine 

kasvetli, koyu mavi ve bulutludur. Günal’ın, bu resminde de pütürekli zemin 

üzerinde pastel renkleri yeğlediği görülür. 



 109 

 

(Resim 5) 

 

“Çocuklar” (Resim 5), Günal’ın 1996 yılında yaptığı  bir resimdir. Tuval 

üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin boyutları 130 santimetreye 97 

santimetredir.  

 

Resimde bir duvar önünde oturan ve poz vermiş gibi görünen üç kız 

çocuğu resmedilmiştir. Boyları birbirlerine yakın olan ve yere çömelerek 

oturan üç kız çocuğunun giysileri sade elbiseler olup, soldaki ve ortadaki 

çocuğun başı açık, sağdaki çocuğun başı ise örtülüdür. Çocukların ayakları 

ise yalınayaktır. Ayakların sadece parmak uçlarının görünmesine rağmen, 



 110 

hem ayakların hem de ellerin, diğer resimlerdeki figürlerin elleri ve ayakları 

kadar olmasa da iri resmedildikleri söylenebilir. 

 

Çocuklar iç mekanda bir duvarın önündedirler. Duvar toprak bir duvar 

olup, tahtalarla çerçevelenmiş, camsız, naylonsuz yatay, geniş bir penceresi 

vardır. Pencere boşluğunda kumaş parçaları, üç tane ayçiçeği, bir çift eski 

ayakkabı, su kabağı, küçük bir testi ve kuru dal parçaları bulunmaktadır. 

Pencerenin önünde sol ve orta tarafta iki farklı bitkinin yükseldiği görülür.  

 

Bu resimde de çocukların gözleri dikkati çekmektedir; siyah nokta 

biçiminde, sanki boşmuş ya da boşluğa bakıyorlar gibi.  

 

Neşet Günal’ın ele alınan bu beş resmi figüratif anlayışla yapılan 

resimlerdir. Resimlerde yer alan figürlerin, anlatılmak istenenler olduğu 

düşünülüp, kompozisyon oluşturulurken figürlere öncelik verildiği ve daha 

sonra diğer öğelere yer verildiği söylenebilir. Figürlerin sağlam bir desen 

anlayışı ile çok iyi etüt edildikleri görülür. Sancar (2001: 59)’a göre, desen, 

Neşet Günal’ın resimlerinin özüdür.  Neşet Günal, kendisi ile yapılan bir 

söyleşide; deseni, resmin yapıcı, kurucu öğesi olarak benimsediğini belirtir 

(Büyükünal, 1995: 65).  

 

“Korkuluk VII” dışında, dört resimde yer alan tüm figürlerin elleri ve 

ayakları belirgin bir biçimde iri yapılmış ve deforme edilmişlerdir. Ayaklar 

görünmeleri özellikle gerekiyormuş gibi ve yalınayak yapılmışlardır. Neşet 

Günal’ın elleri ve ayakları belirgin bir irilikte yapması ve deforme etmesi 

yorumlanacak olursa, bu yaklaşımı birkaç nedene bağlanabilir: Eller ve 

ayaklar, geçimini topraktan sağlayanlar için temel üretim aracı olduğu 

düşünülmüş olabilir; toprak işlenirken en çok çalışan iki temel organ olarak 

vurgulanmak ya da yorgunluğa ve yıpranmaya rağmen, doğa ile mücadelede 

direnci, direnmeyi gösteren bir sembol olarak kullanılmak istenmiş olabilir. 

Doğaldır ki, bu saptamalar sadece birer yorumdur. Ancak, Günal’ın biçem 

anlayışında ellerin ve ayakların böyle resmedilmelerinin önemli bir yeri 

olduğu da bir gerçektir. 

 



 111 

Beş resimde de yoksulluktan söz edilebilir. Yoksulluk, özellikle “Kız 

Kardeşler”, “Sorun-Sorum I”, “Sorun-Sorum III” ve “Çocuklar” adlı yapıtlarda 

açıkça görülebilmektedir. “Kız Kardeşler” deki çocukların giysileri, arazinin 

kuraklığı; “Sorun-Sorum I” deki, yine figürlerin giysileri, sofranın sadeliği, 

gölgelikte kullanılan örtüdeki yırtık ve örtünün eskiliği; “Sorun-Sorum III”de, 

figürlerin giysileri, gölgelikteki kumaşların eskiliği, resimlerdeki yoksulluğu 

anlatmak için örnek olarak verilebilir. Yoksulluk, bu tek tek örneklerin dışında, 

resimlerin bütününden de bir duygu ve gerçeklik olarak hissedilebilmektedir.  

 

Resimlerde yoksulluğun yanı sıra, bir terkedilmişlikten de söz edilebilir. 

Geniş hatta sonsuz bozkır betimlemelerinde uzakta, geri planda köy evleri ya 

da bu sonsuz bozkırın ortasında köylüler sanki kaderlerine terkedilmişler 

gibidirler.       

 

Yukarıda resimlerde de değinildiği gibi, Günal’ın pastel renkleri 

yeğlediği söylenebilir. Resimlerde birbirlerine göre belirgin bir şekilde öne 

çıkan bir renk görülmemektedir. İnce konturlarla belirlenen figürlerde ve diğer 

öğelerde, açık koyu değer ilişkisi içinde pastel renklerin kullanıldığı görülür. 

Rengi yardımcı öğe olarak benimsediğini belirten Neşet Günal, renkle ilgili 

şunları söyler: “Uzun yıllar yeteneğimi, kişiliğimi sorguladığımda gördüm ki 

akılcı yanım, yapıcı yanım daha güçlü. Renkçi coşkulara açık değilim. En 

renkçi olmak istediğim zaman bile rengi, kendiliğinden yapımın  arkasına 

ittiğimi görüyorum” (Büyükünal, 1995: 65). 

 

Beş resimde de kompozisyonlarda yer alan, özellikle figürlerin dışında 

kalan öğeler açısından çok seçici davranıldığı görülür. Sözgelimi “Sorun-

Sorum III” (Resim 4) adlı yapıtta görülen gölgelik, gölgelikte yatan bir bebek, 

karı koca ve köpek dışında sadece sonsuz bir bozkır vardır. Bu resimde 

figürlere yönelen dikkati dağıtabilecek herhangi bir öğe bulunmamaktadır. 

“Çocuklar” (Resim 5) adlı yapıtta da önceliğin çocuklarda olduğu söylenebilir. 

Diğer resimlere oranla bu resimde daha fazla olduğu görülen toprak 

duvardaki pencerede bulunan ayçiçeği, su kabağı, kuru dallar vb. şeyler 

titizlikle seçilip yerleştirilmiş öğeler olup, bu öğelerin çocukların bulundukları 



 112 

ortamı (köy mü? kent mi? vb.) belirlemeye katkı sağlamak amacıyla 

resmedildiği düşünülebilir. 

 

Buraya kadar Neşet Günal’ın beş yapıtı, hem tek tek hem de ortak 

nitelikleri bakımından betimlenmeye çalışılmıştır.  Günal’ın bu beş yapıtına 

Adorno’nun estetik kuramı açısından yaklaşıldığında, yapıtların öncelikle 

özerklik ilkesi bağlamında irdelenmeleri gerekir. Bilindiği üzere Adorno, 

sanatın, sanat yapıtının özerk olması gereği üzerinde durur. Adorno’ya göre, 

sanat, ancak özerk ise kaynaklandığı toplumu dönüştürebilir. Bu nedenle 

özerklik, sanat yapıtı için bir ön, bir temel koşul niteliğindedir.  

 

Sanat yapıtının özerk olup olmadığını belirleyebilmek için yapıtın, 

Adorno’nun özerklik anlayışının kapsamındaki bazı alt basamaklara göre 

değerlendirilmesi gerekir.  

 

İlk olarak, sanat yapıtının içerik bakımından özerkliğine bakılmalıdır.  

Bir sanat yapıtının içerik bakımından özerk olabilmesi için varolan toplumsal 

ilişkilerin dışında olabilmeli ve varolan toplumsal gerçekliği tekrarlamamalıdır. 

Sanat yapıtı, kendini herhangi bir verili toplumsal gerçeğin dışında tutabildiği 

oranda özerk olabilir; tersi bir durumda varolan bir toplumsal gerçekliğe, 

ilişkiye bağlı, bağımlı olacağı düşünülebilir. Bu bağlamda bakıldığında, Neşet 

Günal’ın seçilen bu beş resminde, genel olarak, Anadolu insanının, köyde 

yaşayan insanların yaşam koşulları ve bu yaşam koşullarının güçlüğü 

anlatılmaktadır. Sözgelimi “Kız Kardeşler” (Resim 1) adlı yapıtta kız  

çocuklarının yoksullukları, arka plandaki kurak arazi; “Sorun-Sorum I” de 

(Resim 3) dört figürün yoksullukları, yorgunlukları, Anadolu insanının 

bereketsiz doğa ile mücadelesi; “Sorun-Sorum III” de (Resim 4) ailenin 

yoksulluğu, yorgunluğu ve bozkırın ortasında terkedilmişlikleri açıkça 

görülebilir. Yapıtların, özgün bir plastik yorum getiriyor olsalar da, bu içerikleri 

ile varolan bir gerçekliği dile getirdikleri ve varolan toplumsal ilişkilerin içinde 

yer aldıkları söylenebilir. Dolayısıyla, Günal’ın bu beş yapıtının içerik 

bakımından özerk olduklarının söylenemeyeceği düşünülebilir. 

 



 113 

İkinci olarak, sanat yapıtının ideolojik bakımdan özerkliğine bakılması 

gerekir. Günal’ın bu beş yapıtında açıkça bir ideolojiye, partiye ya da gruba 

karşı bir bağlanma (angajman) görülmemektedir. Bu konuda Tansuğ (1976: 

132), “Neşet Günal’ın resmi, tüm dramatik temalarına rağmen, sadece 

hümoru yitirme işlevi görebilmiş bir dramsızlıktır. Bu anlamda da toplumsal 

bir bağlanmaya hizmet edebilecek bir programı yansıtmıyor” demektedir. 

Ancak, Adorno sanat yapıtının didaktik etkilerde, düşünsel ve siyasal 

empozelerde bulunmaması gerektiğini belirtmektedir. Bu açıdan bakıldığında, 

Günal’ın beş yapıtında da didaktik etkiler ve düşünsel empozeler bulunduğu 

söylenebilir. Resimlere genel olarak bakıldığında, Anadolu insanının zorlu 

yaşam koşullarının anlatıldığı görülür; sözgelimi, geniş bozkırın ortasında 

verimsiz tarlalar ve bu tarlalardan ürün alma mücadelesi, yoksulluk, 

uzaklarda kaderlerine terkedilmişlik ve tüm figürlerde hatta çocukların 

sakinliklerinde bile hissedilen yorgunluk. Bu nedenle, Günal’ın bu beş 

resminin, Anadolu’da yaşayan insanların yaşamlarını, yaşam koşullarını 

başka insanlara anlatma, aktarma gibi bir işleve sahip oldukları; yukarıda 

belirtilen, açık bir ideolojinin ya da bir grubun amacına hizmet etmek gibi bir 

bağlanmadan söz edilemese de, işlenen temalardan dolayı toplumsal 

gerçeklik bağlamında bir siyasal bağlanma içinde oldukları sonucuna 

varılabilir. Neşet Günal (akt.  www.kuraldisi.com, 2004: 1) resimleri ile ilgili 

olarak şunları söyler: “Resimlerim tümüyle bir toplumsal eleştiridir. Bu 

eleştirinin içinde haliyle politik tavır da vardır. Eğer eleştiri toplumsal bir 

eleştiri ise, toplumsal yaşamın bütün çelişkileri de orada yansıyor demektir. 

Hele Anadolu’nun yaşam gerçeği ile biz kentliler ya da genel bakımdan 

insanların içinde yaşadığı gerçeklikler vurgulanırsa, tümüyle bizim Türk 

toplum yaşamının çelişkileri vurgulanır…”. Neşet Günal’ın beş yapıtında da, 

yapıtların kendi estetik bütünlüğünden kaynaklanmayan, dışarıdan yüklenen 

didaktik ve düşünsel bir işlev bulunduğu için, Adorno’nun estetik kuramına 

göre, bu yapıtların ideolojik bakımdan özerk yapıtlar olmadıkları söylenebilir.   

 

Özerklik irdelemesinde üçüncü olarak, sanat yapıtının biçimsel 

bakımdan özerkliğine bakılmalıdır. Adorno’nun estetik kuramında biçim 

sadece özerklik açısından değil, kuramın temel öğelerinden biri olarak da öne 

çıkmaktadır. Önceki bölümlerde belirtildiği gibi, Adorno’ya göre, sanatın 



 114 

politik gücü, sanatın dönüştürme gücü, sadece estetik biçimindedir. Buradan 

da anlaşılacağı üzere, biçim öncelikli bir konuma sahiptir. Adorno’ya göre 

biçim, organik bütünlüğe sahip,  klasik estetiğin ortaya koyduğu, alışılagelmiş 

kalıplardan oluşan bir biçim değil, tam tersi, organik bütünlüğe sahip 

olmayan, alışılagelmiş, bilinen kalıpların dışında kalan, kalması gereken bir 

biçimdir. Böylesi biçimle sanat yapıtı özerk kalabilir, kendinden herhangi bir 

dış işlevi ya da görevi gerçekleştirmesi beklenmez.  

 

Bu nedenle, Neşet Günal’ın bu beş yapıtının özgün, fakat Adorno’nun 

yaklaşımıyla örtüşmeyen bir biçim anlayışıyla resmedildikleri söylenebilir. 

İrdelenen bu beş resmin biçim anlayışının, içeriğin gerçekleştirilmesine, 

aktarılmasına en çok katkıyı sağlayabilecek, aracılık edebilecek biçim olarak 

tasarımlandığı görülür. Yani, içerik biçime göre daha öndedir. Neşet Günal 

yapıtlarında önce düşüncenin geldiğini kendisiyle yapılan bir söyleşide şöyle 

açıklar: “Bu resimlerin bir mesaj sorunu da var. Bir resmi önce düşünüyorum, 

belli figürler oluşturuyorum. Oturuşu, giyinişi, duruşu, plastik yapısı ortaya 

çıkıyor…” (Büyükünal, 1992: 48). Bir başka yerde de şunları söyler: “Benim 

gerçekliğim doğrudan doğruya resmin içeriğiyle ilgili gerçekliktir. Bu 

gerçeklikten hareket ederek resmimin biçimsel sorunlarını oluşturuyorum. Ve 

bu sorunları başından bu yana belli bir çizgide, sapmalar yapmadan 

oluşturdum ve sonuna kadar geldim” (Şener, 2001: 93). Günal’ın bu 

sözlerinden ve irdelenen resimlerinden anlaşılacağı gibi biçim; Günal’ın 

resimlerine temel olan içeriği aktarmak, iletmek üzere oluşturulan, dolayısıyla 

bir işlev yada görev yüklenen, bu nedenle alışılagelmiş kalıpların içinde yer 

alan  bir biçimdir. Halbuki Adorno’ya göre, yapıt öncelikle biçim olup, ancak, 

bu biçim ortaya çıktıktan sonra tanımlanabilir. Yani, biçim içeriği getirir ve 

belirler. Bu bağlamda, biçim bakımından Neşet Günal’ın bu beş yapıtının, 

hem alışılagelmiş formlar kullanıldığından hem de içeriği iletmek, anlatmak 

gibi bir işlev dışsal bir işlev yüklendiğinden, Adorno’nun biçim anlayışı 

bakımından özerk olmadıkları söylenebilir. 

 

Yapıtların özerkliklerine son olarak da, özne bakımından bakılmalıdır. 

Resimlerden elde edilen veriler ışığında öznenin özerkliği saptanabilir. 

Resimlerin genelinden, Anadolu insanı, onların yaşam koşulları, yoksullukları 



 115 

vb. şeylerin temel düşünce olarak ortaya çıktığı düşünülebilir. Günal’ın 

amacının da bu olduğu söylenebilir; ki sanatçının yukarıda belirtilen resimleri 

ile ilgili kendi görüşleri de bunu doğrulamaktadır. Neşet Günal resimlerinde 

bu gerçeklikleri anlatmak istiyorsa -ki bunu yapıyor- Adorno’ya göre, varolan 

toplumsal gerçeklikten, toplumsal ilişkilerden bağımsız davranmıyor, 

demektir. Çünkü sanatçı olarak, belli bir işlevi, bu içeriği anlatmak görevini 

üstlenmiştir. Bu görev sanatın kendiden değil, toplumdan kaynaklanan bir 

görevdir. Bu nedenle Günal’ın varolan toplumsal gerçekliğe karşı bir 

angajmanından söz edilebilir. Dolayısıyla Adorno’ya göre, toplumsal 

gerçekliği yapıtlarına içerik olarak seçen Neşet Günal’ın, bu toplumsal 

gerçeklik karşısında özerk bir özne olmadığı düşünülebilir. 

 

Yukarıdaki açıklamalar doğrultusunda Adorno’nun estetik kuramına 

göre, Neşet Günal’ın bu beş yapıtı özerk yapıtlar olarak kabul 

edilememektedirler.    

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtı öznelliğin nesneleşimidir. Resimlerinde, 

Neşet Günal’ın  bu içerikleri seçmesi kişisel bir tavırdır. Neşet Günal’ın bu 

beş resminde ele aldığı Anadolu insanının çok iyi bir gözleme dayandığı 

söylenebilir. Neşet Günal’da bu gözlem öznel bir seçicilikten sonra sanatçının 

düşünceleri ile birleşir ve toplumsala döner. Neşet Günal’ın resimlerinde 

görünenler tercih olarak kişisel olmakla beraber, dış gerçekliğe ait 

olduklarından nesneldirler. Adorno’ya göre, sanat yapıtı; öznel olanın, içsel 

olanın, ve bunların öznel yaratıcılık sürecinde nesneleştirilmesi sonucu 

ortaya çıkar. Neşet Günal’ın yapıtları, sanatçının yaratım sürecinin, yukarıda 

da belirtildiği gibi, sanki akıl, düşünce ve kurallardan oluşan nesnel bir süreç 

olduğunu anlatır gibidirler. Yani yaratma anında öznellikten çok, daha 

önceden düşünülmüş, planlanmış nesnel durumların nesneleştirildiği 

söylenebilir. Yani dışsal nesnel olanın, sanatçının düşünce süzgecinden 

geçerek tekrar resimlerde nesneleştiği düşünülebilir.   

 

Adorno’nun estetik kuramının önemli bir ilkesi de estetiksizleştirmedir. 

Sanat yapıtları acıyı, çirkini de barındırmalıdır. Böyle bir estetiksizleştirme de 

bilinen estetik anlayışlarının, biçimlerinin dışında gerçekleştirilebilir. Neşet 



 116 

Günal’ın bu beş resminde, özgün bir anlatımla birlikte, bilinen biçim 

anlayışlarının dışına çıkılıp yeni bir biçim anlayışı geliştirdiğinin 

söylenebilmesi güçtür. Ancak, estetiksizleştirme açısından Neşet Günal’ın 

resimlerinde iki temel nokta öne çıkmaktadır. Bunlardan ilki figürlerdeki 

hüzündür. Figürlerin hemen hepsinde bir hüzün, bir boyun eğiş, kabulleniş 

sezilir. Resimlerin arka planlarında, özellikle “Sorun-Sorum III” de (Resim 4) 

olduğu gibi, geniş bozkır betimlemelerinin terkedilmişliği de ifade ettikleri 

düşünülebilir.  Neşet Günal hüznü ve kötü yaşam koşullarını aktarırken bunu 

duygusallaştırmadan yapmaktadır. Figürlerin bu hüzünlü halleri, Ergüven 

(2002: 253)’in de belirttiği gibi, alıcıda acıma ya da merhamet duygusu 

yaratmayıp, içinde bulunulan durumu sorgulamaya iter. Bu durumlar 

varolanın bir parçası olarak yer alır; kasıtlı bir hüzünlülük hali eklenmemiştir. 

İkinci nokta ise figürlerin el ve ayaklarında belirgin bir deformasyonun 

bulunmasıdır. Sanatçının bu deformasyonla el ve ayakların toprağı işlemede 

temel üretim aracı olarak gördüğü, toprakla ilişkiyi vurgulamak istediği ya da 

doğa ile, yaşam ile mücadelede her şeye rağmen direnmeyi, direnci 

göstermek istediği düşünülebilir. Herhangi bir nedeni de olmayabilir ya da 

sadece biçemsel bir sorun da olabilir. Hangi nedenle olursa olsun, el ve 

ayaklardaki bu deformasyon ve irilik Günal’ın figürlerinin belirgin bir 

özelliğidir. Sonuç olarak el ve ayaklar çirkin denebilecek kadar iri ve 

kabadırlar. 

 

Buraya kadar açıklananlardan Neşet Günal’ın bu beş yapıtının 

düşünce ve eylem evreninin dışında değil, tersine içinde yer aldıkları 

anlaşılmaktadır. Bu resimler, Neşet Günal’ın bu figürlerini tek tek tanımasak 

da, bu insanların, bir yerlerde olduklarını bildirmektedir. Neşet Günal’ın 

figürleri, insanları somutturlar. Resimlerde gerçek dışılığa ilişkin hiçbir şeye 

yer verilmediği görülür. Bu resimler içerikleri, taşıdıkları düşünceleri ile 

somutlaşmaktadırlar. Yapıtların bu nitelikleri, Adorno’nun, sanat yapıtı 

görünüştür, ilkesiyle çelişmektedir. Çünkü, Neşet Günal’ın yapıtları, 

Adorno’nun Estetik Kuramı’na göre, yukarıda betimlenen içerik ve biçimsel 

özellikleri nedeniyle, varolan dış gerçekliğin içinde konumlanmakta 

olduklarından görünüş değil, gerçekliğin kendisidirler. 

 



 117 

Adorno’ya göre, bir tinselleşmeden söz edebilmek için, yapıtların 

görünüş olan olarak belirlenebilmesi gerekir. Çünkü, tinsellik, önceki bölümde 

Adorno’nun estetik kuramında açıklandığı gibi,  görünüş olan sanat yapıtının 

içeriğini oluşturmaktadır. Dolayısıyla Neşet Günal’ın bu beş resmi görünüş 

olan olmadıkları için Adorno’nun belirttiği gibi tinselleşmeden söz 

edilememektedir. 

 

Neşet Günal’ın bu beş yapıtı varolan toplumsal ilişkileri, toplumsal 

gerçekliği özgün bir biçimle ortaya koymaktadır. Ancak, toplumsal gerçekçi 

bir anlayışıyla yapılan bu resimler, çarpıklıkları, çelişkileri ortaya koymaları 

nedeniyle, Adorno’ya göre, bu çarpıklıkları, çelişkileri tekrarladıkları için özerk 

değildirler; dolayısıyla, toplumsal ve siyasal dönüşümün gerçekleştirilmesine 

katkı sağlayabilecek bir niteliği taşımamaktadırlar. Adorno’ya göre, “bir başka 

toplumun olabileceği ütopyası”nın gerçekleşmesi, varolanlarla değil, 

varolanların dışında kalınarak gerçekleşebilir. Ancak bu yapıtlarda dışsal, 

nesnel olan tekrar nesneleşmektedir. Bu nedenle, Adorno’nun estetik 

kuramına göre, Neşet Günal’ın bu beş yapıtının yeni bir estetik anlayış ve  

yeni, özerk bir biçim ortaya koyamadıkları düşünülebilir. 

 

Sonuç olarak tüm bu belirtilenler ışığında, Adorno’nun estetik 

kuramına göre, Neşet Günal’ın “Kız Kardeşler” (Resim 1), “Korkuluk VII” 

(Resim 2), “Sorun – Sorum I” (Resim 3), “Sorun – Sorum III” (Resim 4) ve 

“Çocuklar” (Resim 5) adlı resimleri, estetik bulunamamaktadırlar. 

 

Ancak, resimlerle ilgili belirtilmesi gereken önemli bir nokta daha 

bulunmaktadır. Sağlam desen ve dengeli bir renk anlayışına sahip bu 

resimlerin estetik olan, estetik olabilecek olan bir şeyi gösterdikleri 

söylenebilir. Bunlar, yukarıda da değinilen ve resimlerde de belirgin bir 

biçimde öne çıkan, figürlerin deforme edilmiş, kaba ve çirkin elleri ve 

ayaklarıdır. Bu kasıtlı deforme edilmiş, iri, kemikli, çirkin eller ve ayaklar,  

resimsel değerler bakımından çirkinin de estetik olabileceğini 

göstermektedirler.  

 

 



 118 

4.2. ADNAN TURANİ 

 

4.2.1. Adnan Turani’nin Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Adnan Turani 1925’de İstanbul’da doğar. 1941 yılında ortaokulu 

bitirerek o zamanki adı ile İstanbul Muallim Mektebi’ne yatılı öğrenci olarak 

girer. Adnan Turani, bu okulda hocalarından gördüğü ilgi ve destek 

sonucunda Öğretmenler Kurulu kararınca her gün öğleden sonraları İstanbul 

Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’ne misafir öğrenci olarak devam eder. 1944 

yılında İstanbul Muallim Mektebi’nden mezun olmasıyla birlikte Akademideki 

misafir öğrenciliği de sona erer.  

 

Zorunlu hizmet nedeniyle Milas’ın Ören Köyüne atanır ve burada da 

resim çalışmalarını sürdürür.  

 

1945 yılında Ankara Gazi Eğitim Enstitüsü Resim Bölümü’ne girer. 

1948’de Gazi Eğitim Enstitüsü’nden mezun olur. 1953 yılında açılan sınavı 

kazanarak, burslu olarak altı yıllığına Almanya’ya gider. Almanya’da ilk önce 

Münih Güzel Sanatlar Akademisi’ne, daha sonra Stutgart ve Hamburg 

Akademilerine devam eder. Almanya’da bulunduğu süre içinde Almanya 

dışında bazı ülkeleri, pek çok kenti, müze ve galerileri gezme, ayrıca 

dönemin önemli sanatçıları ile tanışma, arkadaşlık etme ve sanatlarını 

yakından inceleme olanağı bulur. Almanya’da bulunduğu dönem, iyiden iyiye 

soyut sanata yöneldiği yıllardır. Turani, 1958’de Hannover ve Hamburg’da, 

1959’da da Berlin’de olmak üzere üç önemli galeride üç sergi açar. 

  

Adnan Turani, 1959’da Türkiye’ye döner ve Ankara Gazi Eğitim 

Enstitüsü Resim Bölümü’ne atanır. Burada 1970 yılına kadar öğretim üyesi 

olarak çalışır.  

 

______________________ 

(*) Adnan Turani’nin Kısa Yaşam Öyküsü, Halil Akdeniz’in “Adnan Turani, 

Desenler / Boya Resimler” adlı yapıtı temel alınarak hazırlanmıştır. 

 



 119 

1970’den sonra Hacettepe Üniversitesi’ne geçen Turani, 1983’den 

itibaren de kuruluşunda yer aldığı Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi’nde, 1986’dan sonra da Bilkent Üniversitesi’nde çalışır. Bilkent 

Üniversitesi’nden emekli olan Adnan Turani çok sayıda kişisel ve karma sergi 

açmıştır. Turani’nin, sanatçılığının yanı sıra araştırmalarını, deneyimlerini 

paylaştığı ve sanata kuramsal açıdan katkıda bulunduğu on tane kitabı 

yayımlanmıştır. 

 

4.2.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Adnan Turani’nin Beş 

Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri 

Adnan Turani’de, belli bir mantık çerçevesinde sürekli gelişme 

gösteren bir biçem anlayışından söz edilebilir. Turani’nin, biçeminin tutarlılığı 

ve bu tutarlılık çerçevesinde oluşturduğu yapıtları sanat ortamında yakından 

tanınır ve izlenir. Bu biçem anlayışında soyutçu eğilimlerin önemli bir yeri 

bulunmaktadır. 

 

Adnan Turani, boya, renk ve biçim sorunlarını irdeleyen, ağırlıklı olarak 

doğa ve yaşam kaynaklı soyutlamaların izlendiği resimlerinin özgünlüğü ile 

Türk resim sanatının önde gelen sanatçılarından birisidir.  

 

Turani’nin bu çalışmada ele alınmasında genel olarak iki nedenden 

söz edilebilir. İlki, sanatçının oturmuş, tutarlı bir biçeme ve sanat anlayışına 

sahip olmasıdır. Diğeri ise, resimlerinde bir yöntem olarak soyutlamanın 

izlenmesidir. Bunlar estetik eleştirinin uygulanmasının ve ölçeğin 

kullanılmasının farklı eğilimlere sahip sanatçıların yapıtları üzerinde de 

örneklenebilmesi bakımından önemli sayılabilir. 

 

Turani’nin yapıtlarından 1983 ile 1988 yılları arasında ürettiği beş 

resim, Adorno’nun estetik kuramına göre değerlendirilmeye çalışılmıştır. 

Turani’nin sanat anlayışının temel özelliklerinin görüldüğü düşünülen beş 

resim şunlardır: “Mavi Büst” (Resim 6), “Keman Çalan Kız” (Resim 7), 

“Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8), “Dört Tepeli Köy” (Resim 9) ve “İnsansız 

Kent” (Resim 10) adlı resimlerdir. Bu tarihler arasında sanatçının ürettiği çok 

sayıda resim bulunmaktadır. Ancak bu resimler, sınırlılık nedeniyle, bu 



 120 

dönem içinde görülen iki ana tema grubundan seçilmiştir. Resimlerden “Mavi 

Büst” (Resim 6),  ve “Keman Çalan Kız” (Resim 7) figür soyutlamalarına, 

“Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8), “Dört Tepeli Köy” (Resim 9) ve “İnsansız 

Kent” (Resim 10) doğa soyutlamalarına örnek oluşturabilecek resimler olarak 

düşünülmüştür. 

 

 

 

 

(Resim 6) 

 

“Mavi Büst” (Resim 6) Turani’nin, 1983 yılında, tuval üzerine yağlıboya 

tekniği kullanarak yaptığı bir resimdir. Resmin boyutları ise, 50 santimetreye 

50 santimetredir. Resmin genel yüzeyi koyu renk olup, tuvalin yüzeyine 

boyanın kat kat sürülmesiyle hem doygunluk sağlandığı hem de boyasal bir 

dokunun elde edildiği görülür.  

 



 121 

Resmin ortasında mavi geniş bir leke yer alır. Bu geniş mavi leke 

resmin adında belirtilen mavi büsttür. Mavi lekenin izleyene göre sol üst 

kısmında üst üste binmiş daha koyu maviden beş leke bulunur.  Mavi lekenin 

geneli tek tonlu, düz bir mavi değil; beyazın etkisi ve fırça ile ıspatulanın 

serbest kullanımıyla  değişik tonların oluştuğu, koyu zemin üzerinde ışıklı, 

parlak bir mavidir. Mavi zeminin üzerinde, doğrudan tüpten sıkılarak 

kullanılan mavi ile büstün hatları çizgi ile bir kez daha belirlenir. Kimi yerlerde 

kesintiye uğrayan mavi çizgi, büstün çevresini belirlemek için kullanılan bir 

çizgi olmaktan çok, mavi yüzeyin üzerinde resimsel bir öğe olarak bir 

hamlede çizilen bir çizgidir. 

 

Resmin yüzeyindeki koyuluk büstün çevresinde daha da koyulaşır. 

Resmin koyu yüzeyi üzerinde, büstte de olduğu gibi doğrudan tüpten sıkılan 

mavi ile oluşturulan farklı boylarda dört çizgi bulunur. Bu çizgilerden ikisi 

büstün solunda ve sağında yer alır ve büstün hemen hemen omuz 

hizasından başlayıp resmin alt kenarına yakın yerlerde noktalanır. Diğer ikisi 

ise büste dikey olarak, biri büstün solunda diğeri sağında olmak üzere sağa 

eğimlidir. Sağ taraftaki çizgi yönelim olarak, sol taraftaki çizginin devamı gibi 

bir etki de uyandırmaktadır. Büstün solunda yer alan kısa çizginin büste yakın 

ucunun üstünde ikisi solda dördü sağda olmak üzere toplam altı tane yine 

mavi ile çizilen yuvarlak biçim bulunur.  

 

Resmin alt tarafında, büstün önünde birkaç kat sürülen boya ile elde 

edilen renkli bir doku bulunur. Bu lekede ağırlıklı olarak sarı ve beyaz görülür. 

Lekenin solunda ve sağında sarı ile yapılan ve fırçanın dönüşüyle alttaki 

rengin de çıktığı, uçları yukarı doğru açık iki tane dairemsi çizgi bulunur.  

 

Resmin lekesel bir anlayışla yapıldığı görülmektedir. Lekesel anlayışın 

yanı sıra çizginin de, büste mekan kazandırmak açısından resmin bir elemanı 

olarak kullanıldığı izlenebilir. Hem koyu yüzeylerde hem de mavi büst 

yüzeyinde fırça ve ıspatulanın özgürce kullanıldığı, bunun yanı sıra mavi 

çizgilerde de bir kararlılığın gözlemlendiği söylenebilir. Çünkü çizgiler bir 

hamlede ve gerektiği kadar çizilen çizgilerdir. Aynı kararlılık boyanın ve 



 122 

rengin birer araç, malzeme olmasından çok, resmin temel elemanları olarak 

değerlendirilmelerinde de görülür.  

 

 

 

(Resim 7) 

 

“Keman Çalan Kız” (Resim 7) Turani’nin 1988 yılında yaptığı  bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği ile yapılan resmin boyutları 80 

santimetreye 90 santimetredir.  

  

Bir mekan – figür soyutlaması olarak düşünülebilecek resimde, açık-

koyu renk dengesiyle oluşturulan ve her biri biraz daha  resmin sağına ve sağ 

alt köşesine doğru yaklaşacak bir biçimde lekesel anlayışla oluşturulan dört 

plan görülür. En alt plan mor renkli olup, resmin üst kısmında ve kenarlarında 

görülür. Resmin solundaki dikey mor kısım sağdaki mor kısma göre daha 

geniştir. İkinci plan, sol kısmı biraz daha açık olan mavi dikdörtgen yüzeydir. 



 123 

Bu planda, figürün başı hizasında mavi yüzeye geçen mor leke üzerinde 

siyah lekeler bulunur.   

 

Mavi dikdörtgen, mor lekeye  göre sağa doğru kaydığı gibi koltuk 

olduğu düşünülen yeşil leke de mavi dikdörtgen yüzeye göre biraz daha 

sağdadır. Üçüncü planda koyu yeşil ile boyandıktan sonra yeşil yüzey 

üzerine açık bir yeşil çizgi ile koltuğun arkası, yanları ve kol konan yerleri 

çizilmiştir.  

 

Dördüncü planda da yeşil koltuğun sağına doğru, yine lekesel 

anlayışla resmedilmiş, soyutlanmış bir figür yer alır. Figürün başında, yüzü 

olarak düşünülebilecek kısımda beyaz bir leke bulunur. Bu lekenin hemen 

üstünde küçük bir alanda mor ile karışan kırmızı leke, biraz alta beyazla 

karışarak pembeleşen bir leke olur. Beyaz leke biçimindeki yüzün hemen 

altında kalan yerde, boyun ve omuzlar olarak düşünülebilecek koyu mavi 

üçgen bir alan bulunur. Koyu mavi üçgen biçimin altında da beyaz ağırlıklı, 

açık mavi dörtgen bir yüzey bulunur. Figürün parmakları ve dirsek ile bilek 

arası kısımları çizgi ile belirlenip geri kalan kısımlar lekesel bir anlayışla 

boyanmıştır. Figürün kendi içinde de bir açık-koyu renk dengesi görülür. 

Sözgelimi, yüz olarak düşünülen alan beyaz, boyun ve omuzlar koyu mavi, 

göğüs ve karın bölgeleri beyaz-açık mavi karışımı vb. gibi. 

  

Sol el ve kol üzerinde sarı çizgi ile çizilen kemanın orta kısmında sarı 

lekesel bir alan bulunur. 

  

Hem mor ve mavi yüzeylerde yer alan lekelerde hem de figürdeki 

lekelerde renklerin kullanımının ve lekelerin oluşturulmasında fırça 

hareketlerinin resme canlılık kattığı söylenebilir. Çizgi, bu resimde de 

resimsel bir eleman olarak yerini alır. Sözgelimi, figürün el ve kollarında, 

kemanda ve koltukta görüldüğü gibi.  

 



 124 

 

(Resim 8) 

 

“Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8), Turani’nin 1988 yılında yaptığı bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği ile yapılan resmin boyutları 50 

santimetreye 55 santimetredir. 

  

Resme ilk bakışta, geniş koyu gri bir yüzey bu koyu gri yüzey üzerinde 

açık gri bir dikdörtgen ve bu dikdörtgen üzerinde renkli irili ufaklı lekeler ve 

çizgiler dikkati çeker. Resmin üst kısmında soldan sağa uzanan ince bir açık 

mavi leke; bu mavi alanın sağ tarafında koyu mavi, sol tarafında da 

zemindeki maviye göre daha koyu bir mavi leke bulunur. Bu açık mavi 

yüzeyin hemen altında genişçe yer alan ve resmin her iki tarafından da 

aşağıya doğru inen gri bir leke yer alır. Bu lekenin sağ tarafı daha koyu bir gri 

olup, ortasında da bir boşluk, bir pencere gibi, ışıklı bir etki uyandıran açık 

renk bir leke bulunur.  

  

Resmin ortasına yakın bir yerden, gri alanın altından başlayan ve 

tuvalin üst kenarına oranla sol, sağ ve alt kenarlarına daha yakın olan, zemini 

açık gri olan, renkli üç kısımlı bir dikdörtgen görülür. Bu dikdörtgenin solunda 



 125 

yer alan kısmın üst kısmında geniş bir yeşil leke bulunur. Yeşil lekenin 

solunda bir sarı, zemine göre daha koyu iki gri ve dikey koyu mavi leke 

izlenir. Yeşil lekenin sol altında yuvarlak bir sarı leke, altında sarı bir çizgi ve 

bu çizginin solunda da yine sarı lekeler yer alır. Yine yeşil lekenin sağ altında 

da gri zemini çaprazlayan geniş fırça ya da ıspatula ile yapılan gri çizgisel 

lekeler bulunur. Resmin adından anlaşılacağı gibi, bu alanın tarlalar olduğu 

düşünülebilir. 

  

Gri zeminli yüzeyin orta kısmında büyük olasılıkla ıspatula kullanılarak 

oluşturulan kahverengi bir leke görülür. Solda kalan kısım ile kahverengi leke 

arasında bulunan kırmızı bir leke sarı ile de karışarak aşağıya doğru 

çizgileşir. Kahverengi alanın üst kısmından soldaki yeşil alanın üzerine kadar 

altındaki kahverengi ve yeşille de karışan sarı bir çapraz çizgi uzanır. Bu 

çizgiye dik ve çizginin yeşil alan tarafında kalan kısmından başlayan ve 

kahverengi alana geçen daha kısa bir çizgi daha vardır. Kahverengi lekenin 

ortasında sarmal bir kırmızı çizgi yer alır. Kahverengi alanın sağında kalan 

kısımda ise, geniş bir sarı leke, bu sarı lekenin hemen altında da lacivert bir 

leke izlenir. Bu lacivert lekenin sağında da yine sarı bir leke görülür ve bu sarı 

lekeden aşağıya sarı bir çizgi iner. Geniş sarı lekenin kenarından başlayan, 

aşağıdaki sarı lekeye teğet ve gri zeminli alandan dıştaki koyu gri alana 

geçen, tuvalin sağ alt köşesine uzanan lacivert bir çizgi bulunur. 

  

Bu üç parçalı gri yüzeyin üst kısmında, yeşil alandan başlayan, en 

sağda sarı lekenin kenarında biten, alttaki renklerle de karışan ve büyük 

olasılıkla resmin adında da yer alan dağları simgeleyen altı çapraz çizgiden 

oluşan, alt kenarları açık, üçgen yapılar dikkati çeker. Tuvalin en sağında biri 

çapraz ve diğeri gri yüzeye dik iki lacivert çizgi, gri yüzey ile resmin alt kenarı 

arasında kalan yerde de mavi ve lacivert lekeler izlenir.  

  

Turani’nin, bir doğa soyutlaması izlenen “Dağlar ve Tarlalar” yapıtında 

lekesel anlayışın yanı sıra çizginin de belirgin bir biçimde kullanıldığı görülür. 

Resimde dikkati çeken önemli bir nokta da, geometrik biçimlere belirgin 

biçimde yer verildiğidir. Hatta, yer verilmenin ötesinde resmin geometrik 

biçimlerle oluşturulduğu söylenebilir.   



 126 

 

 

(Resim 9) 

 

“Dört Tepeli Köy” (Resim 9) Turani’nin 1986 yılında, kağıt üzerine 

yağlıboya tekniği ile yaptığı bir resimdir. Resmin boyutları ise, 50 

santimetreye 50 santimetredir. 

 

 Resimde genel olarak mavi rengin hakim olduğu ve mavi yüzey 

üzerinde farklı kalınlıklarda lekelerin ve çizgilerin kullanıldığı görülür. 

 

 Resmin ortasında sağa eğimli ve kahverengi ile başlanıp mavi ile 

bitirilen kalın çizgilerle oluşturulan dört üçgen yapı yer alır. Üçgen yapıların 

altında, ortada, biri solda olmak üzere üst üste beş tane koyu mavi leke 

bulunur. Bu lekelerin hemen altında çizgisel küçük bir dikdörtgen biçim 

görülür. Bu küçük dikdörtgen ve lekeler üst kenarı açık bir büyük dikdörtgen 

ile çevrelenir. Resmin sağında koyu yeşil renkli geniş bir leke, solunda da 

mavi yüzey üzerine siyah, kahverengi ve koyu yeşil renkli kalın çizgilerden ve 



 127 

lekelerden oluşan bir yüzey yer alır. Bu alanın hemen üzerinde kırmızı 

yuvarlak bir leke ve resmin en solunda da dikey olarak kahverengi bir leke 

bulunur.  Üçgen yapıların üzerinde yer alan mavi yüzey üzerinde de yuvarlak 

sarı bir biçim yer alır.  

 

 “Dört Tepeli Köy” de, geometrik biçimlerin de kullanıldığı, çizgisel ve 

lekesel bir doğa soyutlamasından söz edilebilir.  

 

 

(Resim 10) 

 

“İnsansız Kent” (Resim 10) Turani’nin 1988 yılında yaptığı bir resimdir. 

Tuval üzerine yağlıboya tekniği ile yapılan resmin boyutları 80 santimetreye 

90 santimetredir. 

 

 Resme ilk bakışta, genel olarak açık mavinin ağırlıklı olduğu yüzey 

üzerinde dikdörtgen ve üçgen yapılar, çizgiler ve irili ufaklı farklı renkli lekeler 

görülür.Resmin üst yarısının yüzeyi açık mavi olup, sol ve sağ köşelerde 

koyulaştığı izlenir. Resmin alt yarısının yüzeyi ise, baskın renk bulunmamakla 

birlikte daha renklidir. Resmin solunda kırmızı ve pembeli bir alan, yanında 



 128 

da açık sarı bir alan, sağ köşede de pembe bir yüzey bulunur. Bu kısmın 

ortasında kalan yüzeyse çok açık bir mavidir.   

 

Resmin ortasında biri yeşil diğeri ise beyaz olan iki dikdörtgen yer alır. 

Bu iki yüzeyin üzerinde kendi renkleri ile çizilen yine birer dikdörtgen bulunur. 

Her iki dikdörtgen alan içinde ikişer tane yuvarlak biçim olup bu biçimlerden 

aşağıya doğru birer kısa çizgi inmektedir.  

  

Yeşil ve beyaz dikdörtgenlerin üst kısımlarında mavi çizgilerle 

oluşturulan üçgen yapılar izlenir. Bu üçgenlerin uç kısımlarından yine mavi 

dikey çizgiler iner. İki üçgen yapının ortasında bulunan yatay ve dikey mavi 

çizgiler iki dikdörtgen yüzeyin arasında da  dikey biçimde bulunur. 

  

Sağdaki beyaz yüzeyin üst kısmında, üçgen yapının üzerinde 

kahverengi bir dikdörtgen daha görülür. 

  

Yeşil ve beyaz dikdörtgen yüzeylerin önünde iki leke grubu ve çizgiler 

yer alır. Lekelerden ilki yeşil yüzeyin hemen altındaki mavi lekedir, diğeri ise, 

dikdörtgen biçiminde çerçevelenmiş lacivert bir lekedir. Lacivert lekenin 

hemen sağında merdiven biçimde yeşil çizgiler bulunur. Bu çizgiler ise, dikey 

olup yeşil alanın önünde lacivert, yeşil ve mavi; beyaz yüzeyin önünde sarı 

ve mavi; yeşil ve beyaz yüzeylerin arasında da mavi renklerindedir. Son 

olarak beyaz yüzeyin önünde yer alan mavi çizginin üst kısmında da mavi bir 

leke görülür.  

  

Bir doğa / kent soyutlaması olan “İnsansız Kent”te geometrik biçimlere 

yer verilirken, bu geometrik biçimlerin oluşturulmasında lekelerden ve 

çizgilerden yararlanıldığı görülmektedir. 

  

Adnan Turani’nin bu beş yapıtında, kimi ortak özelliklerden söz 

edilebilir. Bu özelliklerden ilki, beş yapıtta da soyutlamalara gidilmiş 

olmasıdır. Sözgelimi, “Keman Çalan Kız”da görülen mekan – figür ilişkisi 

soyutlaması, “Dağlar ve Tarlalar” da ve “Dört Tepeli Köy”de görülen doğa 

soyutlamaları gibi.  



 129 

  

Resimlerin lekesel bir anlayışla resmedilmeleri ve bununla birlikte farklı 

kalınlıklarda çizgi değerlerine de yer verilmesi, bir başka ortak özellik olarak 

söylenebilir. Örnek olarak, “Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8) ile “İnsansız Kent” 

(Resim 10) adlı yapıtlardaki  leke ve çizgi değerleri gösterilebilir.  

  

Resimlerdeki bir diğer ortak özellik ise, geometrik biçimlemelere yer 

verilmesidir. “Keman Çalan Kız” (Resim 7) adlı yapıtta ve özellikle doğa 

soyutlamalarının görüldüğü “Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8), “Dört Tepeli Köy” 

(Resim 9) ve “İnsansız Kent” (Resim 10) adlı yapıtlarda geometrik biçimlerin 

kullanıldığı görülür.  

  

Son olarak, boyanın ve rengin sadece birer malzeme ya da araç 

olarak kullanılmadıklarından, bunların resmin temel elemanlarından biri ve 

amaç olarak kullanılmalarından söz edilebilir. Resimlerde lekelerin 

oluşturulmasında boyanın hem renk hem de doygunluğu ve kalınlığından 

yararlanıldığı  görülebilmektedir. Bunlara örnek olarak, “Mavi Büst” (Resim 6) 

adlı yapıttaki yüzeyin doygunluğu, resmin alt bölümünde bulunan renkli leke, 

“Keman Çalan Kız” (Resim 7) adlı yapıttaki mor ve mavi planlar, “Dağlar ve 

Tarlalar” (Resim 8) adlı yapıtta kahverengi leke, bu kahverengi lekenin 

hemen solunda açık gri kalın çizgisel lekeler vb. hemen tüm lekeler verilebilir. 

  

Buraya kadar Adnan Turani’nin beş yapıtı hem tek tek, hem de kimi 

ortak özellikleri bakımından genel olarak betimlenmeye çalışılmıştır. 

Turani’nin bu beş yapıtının, Adorno’nun estetik kuramına göre 

değerlendirilirse, öncelikle kuramın temel ilkelerinden olan özerklik ilkesi 

bağlamında ele alınmaları gerekir.  

 

Adorno, sanatın ve sanat yapıtının özerk olmasını savunmaktadır. 

Yapıtların özerk olup olmadıkları dört basamakta belirlenebilir. İlk olarak, 

yapıtların içerik bakımından özerk olup olmadıklarına bakılmalıdır. Turani’nin 

beş yapıtında da verili toplumsal içeriğe ilişkin bir bilginin taşınmadığı ve 

tekrarlamadığı söylenebilir. Sözgelimi, “Mavi Büst” ya da “Keman Çalan Kız” 

adlı resimlerin, belli bir kişiyi ya da bir kişinin herhangi bir durumu ile ilgili bir 



 130 

şeyi, toplumsal gerçeklikle ilişkili bir konuyu çağrıştırmadıklarından söz 

edilebilir. “Mavi Büst”de bir kadın büstü, portresi; “Keman Çalan Kız” da, iç 

mekan, bir kadın figürü ve bir keman görülüyor. Bu kadın figürünün kemanı 

çalabildiği de resmin adından anlaşılabilmektedir. “Dağlar ve Tarlalar”, “Dört 

Tepeli Köy” ve “İnsansız Kent” adlı resimlerde de doğrudan ya da dolaylı 

olarak varolan toplumsal gerçeklikle ilgili bir içerik görülmemektedir. 

Resimlerin içeriği ile ilgili ilk verinin resimlerin adlarından sağlandığı da 

söylenebilir. “Dağlar ve Tarlalar”da ve “Dört Tepeli Köy”de geometrik 

formların, çizgi ve lekenin kullanıldığı doğa soyutlamaları; “İnsansız Kent”te 

de, aynı şekilde geometrik formların, çizgi ve lekenin kullanıldığı kent/doğa 

soyutlaması görülür. Bu resimlerde yer alan köylerin, dağların, kentin; hangi 

köy, dağ, kent oldukları, neden bunların tercih edildikleri vb. gibi sorularda 

resimlerden yanıt elde edilememektedir. Bu örneklerden anlaşılacağı gibi, 

beş resimde de  toplumsal gerçeklikle, verili toplumsal içerikle ilişki 

kurulabilecek bir içerikten söz edilemeyeceği görülür. Resimlerin tamamen bu 

varolan ilişkilerin dışında gerçekleştirildikleri düşünülebilir. Dolayısıyla bu 

resimler, Adorno’nun estetik kuramına göre içerik bakımından özerk 

yapıtlardır. 

 

İkinci olarak, yapıtların, ideolojik açıdan özerkliklerine bakılmalıdır. 

Turani’nin bu beş yapıtının, yukarıda içerik ile ilgili yapılan açıklamalar da göz 

önüne alındığında, herhangi bir bağlanmanın olmadığı söylenebilir. 

Adorno’ya göre sanat yapıtı ideolojik ya da didaktik bir etkide 

bulunmamalıdır. Bu açıdan bakıldığında, bu yapıtların, herhangi bir varolan 

toplumsal gerçekliği içerdikleri ya da gerçekleştirmek üzere dışardan bir işlev 

ya da amaç yüklendikleri görülmemektedir. Bu nedenle, Turani’nin bu beş 

yapıtının, Adorno’nun estetik kuramına göre, ideolojik bakımdan özerk 

yapıtlar oldukları söylenebilir. 

 

Üçüncü olarak, yapıtların biçim bakımından özerklikleri ele alınmalıdır. 

Adorno’ya göre sanat yapıtları öncelikle biçimdir. Sanat yapıtı varolan 

toplumsal ilişkilerin dışında gerçekleşmesi gerektiğine göre öncelikle biçim 

olarak ortaya çıkar. Bu bakımdan, Turani’nin irdelenen beş yapıtının 

Adorno’nun estetik kuramının bu ilkesi ile örtüştüğü söylenebilir. Çünkü 



 131 

Turani’nin beş yapıtında da biçime ilişkin öğelerin belirgin bir oranda öne 

çıktığı görülür. Beş yapıtta da dikkati çeken, genellikle lekesel bir anlayışın 

yanı sıra çizginin de kullanıldığı; boya ve renkle elde edilen tatların zenginliği 

ve bu özelliklerin harmanlandığı geometrik formların kullanılmasıdır. 

Turani’nin yapıtlarında renk ve boya ile ilgili çözümlemelerin, araştırmaların 

önemli bir yeri olduğu görülür. Geleneksel anlamda boyanın ve rengin bir 

araç olduğu; resmin yapılmasında, resimde bir şeylerin anlatılmasında 

kullanılan bir malzeme olarak görüldüğü söylenebilir. Ancak boya ve renk 

Turani’de biçimin amacı olarak görülür.  Akdeniz (1989: 21)’e göre, Turani’nin  

resimlerinde “renk ve boya sorunları kendiliğinden önem kazanır. Resimde 

renk ve boya, artık bir başka biçimi biçimleme hizmetinde resme giren bir 

araç değil, kendi kendisinin biçimlenmesinde bir unsur haline gelmektedir”. 

 

Bu beş yapıtta yer alan, yapıtların adlarından da anlaşılan, “Mavi 

Büst”teki büst, portre, “Keman Çalan Kız”daki figür, diğer üç resimdeki 

tarlalar, dağlar, köy, kent vb. şeyler, alıcıda doğrudan birine, bir köye, tarlaya 

ya da bir kente ilişkin bilgi sunmamaktadır. Soyutlama ile lekeler, çizgiler ve 

geometrik formlar ile bilinen gerçeklikten uzaklaşılarak, alışılmışın dışında 

oluşturulan biçimler görülür. Yapıtlardaki bu biçimsel yapı, çevremizde 

bulunan pek çok şeyin farklı görülebileceğini, algılanabileceğini 

örneklemektedir. Turani, bu yapıtlarında alışılageldik biçimlerin dışına çıkarak 

toplumsal alışkanlıkların empoze ettiği biçimlerin dışında da bakış açılarının, 

algılayışların anlatım olanaklarının ve biçimlerin olabileceğini ortaya koyar. 

Dolayısıyla Turani’nin bu beş yapıtının, Adorno’nun estetik kuramına göre, 

biçim bakımından özerk oldukları söylenebilir.  

 

Son olarak öznenin özerkliğine bakılmalıdır. Öznenin özerkliğinin ise, 

sanatçının yapıtlarında ortaya koydukları aracılığıyla belirlenebileceği 

söylenebilir. Yukarıda Turani’nin bu beş yapıtının içerik, biçim ve ideolojik 

bakımdan özerk oldukları belirtildiğine göre, bu yapıtlar bağlamında 

sanatçının; verili olandan, varolan toplumsal gerçeklikten bağımsız olduğu ve 

bu bağımsızlığı, özerkliği sayesinde bu yapıtları üretebildiği düşünülebilir. 

Farklı bir ifade ile, Turani, özerk olamasaydı bu özerk yapıtlarını da 

üretemezdi biçiminde bir sonuca da  varılabilir. 



 132 

 

Burada belirtilmesi gereken önemli bir nokta bulunmaktadır. 

Sanatçının doğaldır ki, yaşamında bir politik tavrı, bir dünya görüşü olabilir. 

Sanatçı için önemli olan, kendisini, sanatını ve yapıtlarını varolan toplumsal 

ilişkilerin dışında tutabilmesi, bağlanma içinde olmamasıdır. Adorno’ya göre, 

ancak bu şekilde toplumsal dönüşüme katkı sağlayacak, model 

oluşturabilecek yapıtlar üretilebilir. Bu açıklamalar doğrultusunda, Turani’nin, 

Adorno’nun estetik kuramına göre, özerk özne olduğu söylenebilir. 

 

Özerklikle ilgili bu dört basamakta varılan sonuçlar bakımından Adnan 

Turani’nin bu beş yapıtının özerk yapıtlar olduğu sonucuna varılabilir. 

 

Adorno’nun estetik kuramında, sanat yapıtı öznelliğin nesneleşimidir, 

yaklaşımına göre, Turani’nin bu beş yapıtı üç temel nedenden dolayı bu ilke 

ile örtüşmektedir. Bu nedenlerden birincisi, resimlerdeki öğelerin birbirleriyle 

ilişkileri, lekeler ve renklerin kullanımı, farklı biçimsel anlayış bakımından 

öznel yaratıcılığın görülmesidir. Resimlerde görülenler, içinde yaşanılan 

çevrede, doğada bulunan şeylerdir. Ancak tüm bunların algılanışı ve 

resimlere yansıması öznel bir değerlendirmeyi ortaya koyar. Dışsal, nesnel 

olanın,  (resimlerde doğa ve figürler olarak düşünülebilir) tamamen öznel bir 

görüş, algılayış ve süreç sonucunda resimlerde bambaşka bir doğa olarak 

tekrar nesneleştiği görüldüğü söylenebilir. İkincisi, resimlerin yapılış süreçleri 

bakımından, öznelliğin bu süreçte nesneleşmesinin görünmesidir. 

Yapıtlardan, Turani’nin resimde yapmak istediklerini doğrudan tuval ya da 

kağıt üzerine, tuvale önceden eskiz vb. bir şeyler çizmeden, Adorno’nun 

değimiyle bir patlama anı gibi, uyguladığı düşünülmektedir. Bu duruma, “Mavi 

Büst”de büst yüzeyinde boyanın, fırçanın, ıspatulanın kullanımı ve mavi 

boyanın doğrudan tüpten, spontan bir biçimde tuval üzerine sıkılması; 

“Keman Çalan Kız”da kolların, ellerin, kemanın o an, resmin oluş anındaki 

enerji ile tuvale aktarıldığı izlenimi örnek verilebilir. Üçüncüsü ise, Turani, 

öznel algılayış ve farklı bir bakış açısı ortaya koyar. Sanatçı özne olarak 

özerktir ve bu algılayışını yapıta dönüştürür. Bunlardan dolayı Turani’nin bu 

beş yapıtında öznelliğin nesneleştiği görülebilir.  

 



 133 

Adorno’nun estetik kuramına göre sanat yapıtında sadece hoşa giden 

şeylere değil, aynı zamanda acıya da yer verilmelidir. Bu da Adorno’ya göre 

ancak estetiksizleştirme ile sağlanabilir. Bu açıdan bakıldığında Turani’nin bu 

beş yapıtında acı vb. şeyler görülmemektedir. Soyutlama yolu ile alışılagelen 

görme ve algılama alışkanlıkları kırılarak farklı bir biçim anlayışı ortaya 

konuluyor olsa da, Adorno’nun kastettiği bireyin acılarına tanıklık etme gibi bir 

estetiksizleştirme görülmemektedir.  

 

Adorno, estetik kuramında sanat yapıtının niteliklerinin yanı sıra 

güzele ilişkin üç temel nitelik belirler. Bunlardan ilki “görünüş”tür. Adnan 

Turani’nin bu beş yapıtının, sanatçının algılayış ve biçimleme anlayışına 

dayanan bir gerçeklikleri  bulunur. Yapıtlardaki bu gerçeklik toplumsal 

gerçekliğin dışında, varolan gerçeklikle örtüşmeyen, yapıtların kendilerine 

özgü bir gerçekliktir. Turani bu resimlerinde doğadan hareket ederek 

bambaşka doğa gerçekliğine, bilmediğimiz, alışkın olmadığımız bir doğa 

görüntüsüne, görünüş olan bir doğaya ulaşır. Yapıtlardaki gerçeklik varolan 

gerçeklikle örtüşmediğine göre, varolan gerçekliğin dışındadır, yani 

kurgusaldır. Dolayısıyla bu beş yapıt, Adorno’nun estetik kuramı’na göre, 

görünüştürler. 

 

Adorno’nun güzel ile ilgili belirlediği ikinci nitelik “tinselleşme” dir. 

Turani’nin, bu beş yapıtında insan, doğa gözlemlerini basma kalıp ya da 

olduğu gibi tuvale aktarmayı yeğlemediği görülür. Çünkü Turani’ye göre, 

“yaşamın anlamına varmanın ve yaşama anlam vermenin, ancak yaşamın 

anlamına varmayı engelleyen tabusal beylik düşüncelerin dışında kalmakla 

olasıdır. (…) Yaşamı, kendi gönlümüzün renkliliğine kavuşturmak için, kökü 

Ortaçağ’a hatta daha gerilere doğru uzanan ve bizi kısıtlayıp kör eden kimi 

inanç ve düşünce klişelerini de belleğimizden tamamen silmemiz gerekir” 

(Günel, 1999: 51). Bu nedenle, Turani, yapıtlarında soyutlama yoluyla insan 

ve doğa üzerine değişik bakış açıları geliştirmeye çalışır. Yapıtlarında renk, 

lekeler  ve geometrik formlarla doğayı yorumlamayı, belki de yeniden 

kurmayı dener. Turani’nin yapıtlarında görülen biçim çözümlemelerinin, doğa 

gözlemlerinin, sanatçının öznel değerlendirmelerinden ve düşüncelerinden 

geçerek tuvale yansıyan bir süreç olduğu düşünülebilir. Böyle bir süreç 



 134 

tinselleşme sürecidir. Bu beş yapıtı, salt görünüş olmayıp, insana ve doğaya 

bakış, insanı ve doğayı algılayış açısından düşünce oluşturduğu, seçenekler 

sunduğu için tinselleşmiş yapıtlardır.  

 

Adorno’nun güzelle ilgili belirlediği üçüncü nitelik ise, güzelin evrensel 

bir niteliği olarak görmediği “görsellik”tir.  Görsellik açısından Turani’nin beş 

yapıtı değerlendirildiğinde, bu yapıtların izlenmesinde, algılanmasında 

düşünsel bir çabanın gerektiği söylenebilir. Bu nedenle, bu yapıtlara salt haz 

almak amacıyla bakılamayacağı, yapıtların estetik görüntülerinin salt 

görselliğe indirgenemeyeceği ortaya çıkar. 

 

Sonuç olarak, Adnan Turani’nin  “Mavi Büst” (Resim 6), “Keman Çalan 

Kız” (Resim 7), “Dağlar ve Tarlalar” (Resim 8), “Dört Tepeli Köy” (Resim 9) ve 

“İnsansız Kent” (Resim 10) resimleri, özerk ve öznelliğin nesneleştiği 

yapıtlardır. Bu beş resminde, görünüş olarak farklı bir doğanın 

kurgulanabileceğini görülür. Turani’nin, insana sunulan, dayatılan, 

alışılagelmiş biçimlerin dışında, farklı görüş, algılayış ve düşünüş biçimlerinin 

de  olabileceğini yapıtlarının estetik bütünlüğünde gösterdiği söylenebilir. 

Turani’nin bu beş yapıtında; boya, renk, leke, çizgi ve geometrik formlarla 

oluşturulan insan ve doğa soyutlamalarının ortaya çıkardığı biçimlerin 

estetikliği görülür.  Buraya kadar belirtilenlerin doğrultusunda, Adorno’nun 

estetik kuramına göre, Adnan Turani’nin bu beş yapıtının estetik yapıtlar 

oldukları sonucuna varılabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 135 

4.3. BURHAN UYGUR 

 

4.3.1. Burhan Uygur’un Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Burhan Uygur 1940’da Tirebolu’da dünyaya gelir. Dört yaşında 

babasını kaybeder. On yaşlarındayken ekonomik sıkıntılar çeken ailesine 

katkıda bulunmak için çeşitli işlerde çalışmaya başlar. Orta ve lise öğrenimini 

Trabzon’da tamamlayarak, 1961 yılında İstanbul’a, Güzel Sanatlar 

Akademisi’ne kaydını yaptırmak için gelir. Akademide ilk atölye hocası 

Nurullah Berk’tir. Ancak, kısa bir süre sonra Bedri Rahmi’nin atölyesine 

geçer. Akademiyi neredeyse iki kat sürede, yedi buçuk yılda, 1969 yılının 

Şubat döneminde bitirir. 

  

Burhan Uygur ilk sergisini 1968’de Beyoğlu Sanat Galerisi’nde 

düzenler. Aynı yıl Çağdaş Ressamlar Cemiyeti’nin “Yılın Genç Sanatçısı Jüri 

Özel Ödülü” nü alır ve bu ödül adının duyulmasını sağlar.  

  

Burhan Uygur’un öğrencilik yılları ve öğrencilik yıllarını takip eden bir 

süre ekonomik açıdan çok sıkıntılı yıllardır. Kişilik özelliklerine ek olarak bu 

ekonomik sıkıntılar, onun bohem yaşamını biçimlendirir. 

  

1970 yılında Avusturya Hükümeti’nin bursuyla Salzburg Yaz 

Akademisi’ne gider. Burada ressam Corneille ile bir süre çalışır. 

  

Kısa bir süre Tekirdağ Lisesi’nde yaptığı öğretmenlikten 1975’de 

ayrılarak, serbest çalışmaya başlar. Trakya’da yedek subaylığını yaptığı 

sırada tanıdığı Vesile Hanım ile evlenirler. Bu evlilikle ve Üsküdar’da 

Sultantepe’de bir eve yerleşmeleriyle başlayacak olan yeni yaşam, Burhan 

Uygur’un yıldan yıla olgunlaşan sanatına da damgasını basacak yeni bir 

dönemin başlamasına yol açar.  

 

____________________ 

(*) Burhan Uygur’un Kısa Yaşam Öyküsü, Kaya Özsezgin’in “Burhan Uygur” 

adlı yapıtı temel alınarak hazırlanmıştır. 



 136 

Burhan Uygur 1970’li yılları 1980’lere bağlayan dönemde ve onu 

izleyen yıllarda verimli bir dönem geçirir. 1976’da Uluslararası İstanbul 

Festivali kapsamında, Arkeoloji Müzesi’nin düzenlediği yarışmada ödül 

kazanır. Aynı yıl İstanbul Resim Heykel Müzesi’nin ve derneğinin açık hava 

sergisinde bir başka ödül ve mansiyon daha kazanır. 1978’de Sedat Simavi 

Vakfı’nın Görsel Sanatlar Dalı Ödülü’ne, 1983’de Abdi İpekçi Barış ve 

Dostluk Derneği gösterilerinde mansiyona, 1985’de İzmir Ticaret Odası’nın 

düzenlediği 100.Yıl Resim Yarışmasında birincilik ödülüne ve 1988’de de 

İkinci Uluslararası Asya-Avrupa Sanat Bienali’nde gümüş madalyaya layık 

görülür. 

  

1992’de geçirdiği beyin kanaması sonucunda genç yaşta yaşamını 

yitirir. 

 

4.3.2.  Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Burhan Uygur’un Beş 

Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri 

”Ressam resminin içine bir yağmur damlası gibi düşmeli. Resmin 

içinde gezinmeli. O tadı yakalayamazsan boğazına engerek yılanı dolanır. 

Ben bir gülü, bir kır çiçeğini koklar gibi resim yaparım. Tada tada, kolsuz 

kanatsız uça uça. Fakat trajik bir ağırlık yüklüdür, ruhsal çöküntü ağırlıktadır 

bu resimlerde. Yorucu doruğa çıkmaktan yılmayan ve yok oluş çizgisinde 

özgürce gezinen ve pişmanlık duymayan özgür ruhları da görürsünüz” (Akt. 

Gönenç, 1998:118). 

 

Resim yapış tarzını ve resimlerini bu sözlerle açıklayan Burhan Uygur, 

sanat yaşamının ilk yıllarından itibaren, sanat ortamında artan bir ilgi ile 

karşılanmıştır. Burhan Uygur, yarı soyut figürleri, özgün renk ve leke anlayışı, 

yaşamından süzülenlerle oluşturduğu kompozisyonları ve şiirsellik taşıyan 

yapıtları ile Çağdaş Türk Resmi’nde özgün bir yer edinmiştir.  

 

Burhan Uygur’un bu çalışmada ele alınmasının öncelikli 

gerekçelerinden biri, farklı eğilim gösteren yapıtlar üzerinde de estetik 

eleştirinin uygulanabilmesini örneklemektir. Bir diğer gerekçe ise, Burhan 



 137 

Uygur’un, yarı soyut, yarı hayal ürünü denebilecek yapıtlarının, Uygur’un 

kendi yaşamından kaynaklanan, özellikle bohemliğinin ve bireysel 

öznelliğinin yansıdığı, yapıtlar oluşudur. Son gerekçe olarak da, Uygur’un 

yapıtlarında oturmuş, tutarlı bir biçim ve biçem anlayışının gözlemlenebiliyor 

olması, söylenebilir. 

  

Bu bölümde Burhan Uygur’un olgunluk dönemi denebilecek seksenli 

yıllardan ve yaşamının son yıllarından seçilen beş yapıtı değerlendirilmeye 

çalışılmıştır. Uygur’un sanat anlayışının temel özelliklerinin görülebileceği 

düşünülen beş resim şunlardır: “Saatli Kompozisyon” (Resim 11), “Uygur 

Malikanesi” (Resim 12), “Ey Yalnızlık” (Resim 13), “Al Beni Yanına Anacığım 

Özledim Seni” (Resim 14) ve “Kapı” (Resim 15). Bu beş resmin, Uygur’un 

malzeme, kompozisyon, renk, leke, figür vb. anlayışlarını ve yapıtlarının 

genel biçem özelliklerini  örnekleyebileceği düşünülmektedir. “Saatli 

Kompozisyon”da (Resim 11) ve “Uygur Malikanesi”nde (Resim 12) daha 

koyu renkleri yeğlediği kompozisyon anlayışı; “Ey yalnızlık” (Resim 13) ve “Al 

Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” (Resim 14) adlı resimlerde, parlak 

renklerle birlikte, leke ve çizginin bir arada kullanıldığı görülür. “Kapı”nın  

(Resim 15) ise Uygur’un yapıtları içinde özel bir yere sahip olduğu 

söylenebilir; malzemenin kompozisyonun bir öğesi olarak kullanımına özgün 

bir örnek olarak düşünülebilir. 

 



 138 

 

(Resim 11) 

 

“Saatli Kompozisyon” (Resim 11) Uygur’un 1980 yılında yaptığı bir 

resimdir. Karton üzerine yağlıboya tekniği  kullanılan resmin boyutları 51 

santimetreye  48 santimetredir. 

 

Resme ilk bakıldığında resmin ortasında büyükçe bir saat, hemen 

üzerinde duvarda asılı bir fotoğraf, izleyiciye göre saatin sağında da bir kadın 

figürü görülür. Özsezgin (2000: 33)’e göre buradaki kadın figürü, Uygur’un 

pek çok resminde imge olarak yer alan annesidir. Duvarda asılı fotoğraf da 

bir çiftin evlilik fotoğrafıdır.  

 

Genel olarak resimde renk dokularının yer aldığı lekesel bir anlayış ve 

figürde de bir soyutlama görülür. Yüzeyi gri, siyah olan, resmin üst 

taraflarında beyazın da kullanıldığı ve bu renklerin iç içe girmesiyle değişik 

tonlarda koyu renk dokularının elde edildiği izlenir. Resmin alt kısmında kadın 



 139 

figürünün solunda, saatin altında, masa olarak da düşünülebilecek daha koyu 

bir yüzey bulunur. Bu koyu yüzeyin üzerinde morun belirgin seçildiği renk 

dokularından oluşan küçük lekeler görülür. Kadın figürü, saat ve duvarda asılı 

fotoğraf, aynı renklerin kullanılmasına rağmen, beyazın biraz daha 

belirginleşmesiyle, resmin genelinin koyuluğuna göre daha açık resmedilmiş, 

dengeli bir oranla öne çıkarılmışlardır. Resmin alt tarafında yer alan koyu 

yüzeyin çevresinin belirlenmesinde, saatte ve fotoğrafın çerçevesinde 

fırçanın ters, sivri tarafıyla ya da benzer bir malzeme ile oluşturulan çizgiler 

bulunur. 

 

(Resim 12) 



 140 

 “Uygur Malikanesi” (Resim 12), sanatçının 1980 yılında yaptığı bir 

resimdir. Boyutları 110 santimetreye 51 santimetre olan resimde, duralit 

üzerine yağlıboya tekniği kullanılmıştır. Boyutlarından da anlaşılacağı gibi 

dikey olarak konumlandırılan bir resimdir.  

 

Resmin üst kısmında ağırlıkla sütunlardan oluşan bir ev, evin hemen 

alt kısmında yeşil lekesel bir yüzey; evin sağ tarafında bahçe olarak 

düşünülebilecek yeşil lekesel yüzeyin kenarında açık, parlak renkli küçük bir 

figür izlenir. Resmin aşağıya doğru, neredeyse üçte ikilik kısmı kobalt mavisi 

kullanılan koyu bir yüzeydir. Resmin alt kısmında, bu koyu yüzeyin bitiminde, 

sağ tarafta bir bahçe kapısı, kapının solunda bir elektrik direği, bu elektrik 

direği üzerinde bir sokak lambası ve elektrik telleri bulunur. Resmin alt 

kenarında, bahçe duvarı gibi ince bir çizgi üzerinde de bir kuş yer alır. 

 

Evin yer aldığı resmin üst kısmının yüzeyi, alt tarafta kalan koyu alana 

göre daha açık bir mavidir. Sütunlu resmedilen ev ise, beyazın, siyahın, 

morun ve eflatunun iç içe girdiği renk dokularından oluşur. Evin sağ alt 

kısmında kırmızı ve siyahtan oluşan küçük bir leke görülür. Evin hemen 

önünde fırça dokunuşları ile oluşturulan, bahçe çiti gibi yeşil bir alan yer alır. 

Bu yeşil alan ile resmin alt kenarı arasında kalan kısım siyah bir alandır. Bu 

alanın alt kısmına doğru açık renk bir leke bulunur. Resmin alt kısmında, 

yukarıda belirtilen bahçe kapısı ve duvarı, elektrik direği, sokak lambası ve 

kuş ise koyu zemin üzerinde beyaz, eflatun ve maviden oluşturulmuştur. 

Siyah alan dışında kalan renkler iç içe girmiş renk dokuları halindedirler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 141 

 

 

 

 

(Resim 13) 

 

1992 yılında yapılan “Ey yalnızlık” (Resim 13) adlı yapıtta karton 

üzerine karışık teknik kullanılmış ve boyutları da 33 santimetreye 31 

santimetredir.  

 

Resme ilk bakıldığında birkaç özellik dikkati çeker. Bunlardan ilki 

resmin genelinde sarının yaygın kullanımı; diğeri, renkçe zengin dokular; bir 

başkası, renk dokuları ve lekelerin üzerine kalemle çizilerek oluşturulan 

figürler; son olarak da,  resmin ortalarında yer alan yazıdır.  

 

Resmin sol üst kısmında sarının yoğunlukta olduğu lekeler bulunur. 

Sağ üst tarafında beyaz da belirginleşir. Resmin bu üst tarafında masa 



 142 

etrafında oturan ya da bir mekan içinde oldukları düşünülebilecek iki figür 

bulunur. Bu figürlerden sol taraftakinin, fotoğraflarından bilinen boynunda mor 

atkısıyla Burhan Uygur’un kendisi, sağ taraftakinin de başını ters yöne 

çevirmiş yarı soyut bir kadın figürü olduğu düşünülebilir. Bu figürlerde renk 

dokularının ve çizginin birlikte kullanıldığı görülür. Resimde genel olarak, 

kullanılan renkler kendi tonlarında değil, diğer renklerle karıştırılarak yeni 

tonlar elde edilerek kullanılmışlardır. Sarının parlaklığı ve yaygınlığına 

rağmen, diğer renklerle ve dokularla dengelendiği söylenebilir. 

 

Renk dokularının üzerine kalemle çizilen hayvan figürleri bulunur: 

Burhan Uygur olduğu düşünülen figürün önünde ve resmin sağ alt köşesinde 

birer sırt üstü dönmüş kuş, kadın figürünün önünde bir kedi, sol alt tarafta bir 

kurbağa gibi. Resmin sol alt tarafında çizginin de kullanıldığı çiçekler görülür. 

Bu çiçeklerin üst kısmında biri solda diğeri sağda olmak üzere bitmemişlik 

duygusu uyandıran sanki çala kalem çizilen küçük figürler yer alır. Resmin 

ortasında “Ey yalnızlık nedir senden çektiğim, bilmez misin be kardeşim o 

hüznü”, “çeker gelir her sonbahar gecesinden” yazılıdır. 

 

Resimde çizgiler çıkarıldığında zengin renk dokuları ile oluşturulmuş 

lekeler ortaya çıkar. Bu yapıtta lekenin, çizginin ve el yazısının birbirlerini 

bütünledikleri izlenir. 

 



 143 

 

(Resim 14) 

 

Uygur, 1992 yılında yaptığı “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” 

(Resim 14) adlı yapıtında karton üzerine karışık teknik kullanmıştır. Resmin 

boyutları ise, 37 santimetreye 50 santimetredir.  

 

Resmin geneline kırmızı hakimdir. Bu kırmızı tüpten çıktığı gibi 

kullanılan bir kırmızı değil, tonlamalar ve renk dokularıyla birlikte kullanılan bir 

kırmızıdır. Kırmızının resmin yüzeyinde yoğun kullanılmasına rağmen “Ey 

Yalnızlık” adlı yapıttaki sarıda olduğu gibi, diğer renklerle oluşan dokular, 

lekeler ve bu lekelerin dağılımıyla dengelendiği görülür. Resmin ortasında 

zengin renk dokularıyla ortaya çıkan lekesel alan üzerinde kalemle çizilerek 

oluşturulmuş, büyük olasılıkla Burhan Uygur’un kendisi ve annesi olduğu 

düşünülebilecek üç figür yer alır. Kırmızı yüzey üzerine serpiştirilmiş irili ufaklı 

lekeler ve bu lekelerin üzerlerine çizilmiş, değişik hayvanları çağrıştıran 

çizimler bulunur. Figürlerin alt kısmında, el yazısı ile “İstanbul’u koklamak 

senin gibi”, “Al beni anacığım yanına özledim seni”, “Her zaman koklarım o 

mis amber kokulu yüzünü” yazılıdır. 

 



 144 

 

(Resim 15) 

 

Uygur,  “Kapı” (Resim 15) adlı yapıtında ahşap ve tuval üzerine akrilik 

kullanmıştır. Uygur’un 1988 yılında sergilenen bu çalışmasının boyutları 260 

santimetreye 80 santimetredir.  

 

Uygur, bu yapıtında, Üsküdar’da eskiciden aldığı bir konak kapısıyla 

boyayı buluşturur. İki kanat ve kapının kanatlarının tutturulduğu yanlardaki 

dikmelerle dört parça olan kapıyı, sanatçı, bütün olarak tasarımlayarak 

kullanmıştır. Ancak, “Kapı”, kolaylık sağlayabileceği düşünülerek dört parça 

üzerinden irdelenmiştir.   



 145 

  

Uygur’un, kapıyı sadece üzerine resim yapılabilecek bir malzeme 

olarak değil, resmin birer plastik öğesi olarak kapının ahşap rengini ve 

dokusunu da resme kattığı söylenebilir. Kırmızı, mavi, sarı gibi parlak renkler, 

siyah ve beyaz, ahşabın kahverengisi ve dokusuyla bütünleşmiştir. 

 

Yapıtın geneline yayılmış, irili ufaklı, yarı soyut, bitmemişlik duygusu 

uyandıran ve havada uçuşan, lekesel figürler; bu figürlerin yanı sıra yaşama, 

anılara ilişkin izler; geleneksel kültür öğeleri; çeşitli nesneler ve hayvanlar 

görülür. 

  

Resmi izleyene göre, sol dikmenin üst kısmında sarı ve kırmızı zemin 

üzerinde lekesel iki figür, bu figürlerin sağında da kahverengi zemin üzerinde 

bir yüz bulunur. Bu alanın hemen altında kapının işlemesi olan dikdörtgen 

alanın içi genel olarak kırmızıdır. Bu kırmızı zemin üzerinde lekesel iki figürün 

bulunduğu beyaz-sarı bir yüzey ve bu yüzeyin üst kısmında da açık renk bir 

leke yer alır. Dikdörtgenin hemen sağında kalan koyu renk alan üzerinde 

turuncu bir leke, uzun saçlı bir figür ve en altta renkli yüzey üzerinde de sırtını 

bir yere yaslamış gibi duran beyaz bir figür görülür. Dikmenin orta kısmında 

yer alan kapının kendi işlemesi olan ve çizgilerle birleştirilmiş yuvarlak 

oyukların bulunduğu alan kahverengi ve mor ağırlıklıdır. Bu mor yüzey 

üzerinde sarı lekesel bir figür bulunur. Dikmenin alt kısmında yer alan 

dikdörtgen çerçeve içindeki mor zemin üzerinde ağırlıklı olarak beyaz bir figür 

ve irili ufaklı koyu renk lekeler izlenir. Dikdörtgenin sağında yer alan siyah 

zemin üzerinde de iki kuğu ve lekeler; dikmenin koyu renk olan en alt 

kısmında da  açık renk lekeler görülür. 

  

Kapının her iki kanadında, büyük olasılıkla daha önce cam bulunan 

ikişer dikdörtgen alan bulunur. Üstte yer alan dikdörtgenler daha büyük olup, 

üst kısımları yarım daire biçiminde yukarı doğru çıkıntılıdır. Tuval bezi 

kullanılan dört dikdörtgenin de kahverengi çerçevelerinin kenarları beyaz ile 

belirginleştirilmiştir. 

 



 146 

Kapının sol kanadının üst kısmındaki dikdörtgenin içinde siyah zemin 

üzerinde mavi lekesel bir yüzey ve iki figür yer alır. Bu figürlerden açık renk 

olanı dikey, koyu renk olanı yüzü aşağıya gelecek biçimde yatay konumda 

olup, ayrıca bu alanda açık renk lekeler görülür. Bu dikdörtgen alanın 

çevresine ise irili ufaklı figürler, hayvanlar ve bitkiler resmedilmiştir. 

Dikdörtgenin yarım daire biçimindeki üst kısmının dışında yatan bir figür ve 

bu figürün ayak ucunda bir tavuk figürü; sol tarafında genellikle koyu renk 

zemin üzerinde kahverenginin tonlarında çeşitli lekeler ve biri kadın diğeri 

erkek olduğu düşünülen birbirine sarılmış iki figür; sağ tarafta ise siyah zemin 

üzerinde en üstte oturmuş bir kadın figürü, deniz fenerini çağrıştıran bir leke, 

yatay küçük bir figür, baş kısmı yukarıya doğru olan bir yılan, en altta renkli 

lekesel yüzey üzerinde boşluğa bakarcasına sırtı dönük duran çıplak bir 

kadın figürü yer alır. 

  

İki dikdörtgen alan arasında kalan, kapının çizgi ve oyuk 

yuvarlaklardan oluşan kendi süslemelerinin bulunduğu kısımda sol başta bir 

portre, sağ başta sağa doğru dönük, diz üstü oturmuş ve sağa bakan bir figür 

ve orta kısımda kalan oyuk yuvarlaklı ve çizgili bölümde, çizgiler arasına 

yapılmış solda beyaz ve eflatun, sağda da açık kahverengi olmak üzere ikişer 

küçük figür bulunur. Bu kısmın sağ tarafında süsleme biçiminde bir çiçek 

görülür. Bu orta kısmın yüzeyi koyu renkli olup yuvarlak boşluklar mor, beyaz, 

sarı, açık kahverengi gibi farklı renklerle boyanmıştır. 

  

Altta yer alan dikdörtgenin içinde açık-koyu kırmızı zemin üzerinde 

uzak doğu kültürlerini çağrıştıran bir yüz bulunur. Bu yüzün hemen sağında 

pembe çizgisel lekelerin arasında iki açık renk figür izlenir. Yine bu alan 

üzerinde farklı tonlarda lekeler yer alır. Dikdörtgenin dış çevresinde siyah 

zemin üzerinde küçük figürler ve lekeler, en altta da üzerinde biri kırmızı ve  

hareketli, diğeri ise, beyaz ve oturan bir figür bulunan sarı dikdörtgen bir 

yüzey görülür. 

  

Kapının sağ kanadında da sol da olduğu gibi kapının kendi biçiminden 

kaynaklı alt alta iki dikdörtgen bulunur. Üstteki dikdörtgen alanın zeminine 

önce siyah sonra mavi uygulandığı izlenir. Dikdörtgenin alt kısmında bakışı 



 147 

yukarı doğru olan, uçuyor gibi bir figür bulunur. Siyah ve mavinin üst üste 

kullanılması ile elde edilen dokular üzerinde iki lekesel alan bulunur. 

Bunlardan ilki üstte beyazın ağırlıklı olduğu, yüzeyde bir yırtılma olup alttan 

siyahın göründüğü izlenimi veren bir leke olup, diğeri ise bu lekenin altında 

yer alan siyah ve mavi zemin üzerinde irili ufaklı lekelerdir. 

  

Bu dikdörtgenin dışında üst kısmında gri yüzey üzerinde solda oturan, 

sağda uzanmış birer figür yer alır. Dikdörtgenin sol tarafında en üstte 

kahverengi yüzey üzerinde elinde tef tutan ayı oynatıcısı ve bir ayı görülür. 

Hemen altında sahne perdesini çağrıştıran lekesel bir yüzey ve bu yüzeyin 

altında bir dansöz ve  üzerinde tabakların ve bir şişenin görüldüğü bir masa 

etrafında ellerinde birer çalgının olduğu düşünülen üç figür bulunur. Bu üç 

figürün alt kısmında elindeki tüfekle kuşlara ateş eden bir figür ve bu figürün 

sağında masa başında bir kadın figürü görülür. Bu figürlerin lunaparklarda 

bulunan oyuncak kuşlara, ördeklere ateş edilen oyunların bulunduğu bir 

bölümde oldukları düşünülebilir. Dikdörtgenin sağında kırmızı zemin üzerinde 

irili ufaklı lekelerin yanı sıra, üstte bir kadın figürü ve bir gramofon, altta 

üzerinde yengece ve maymuna benzetilebilecek şekiller bulunan levhaya 

benzetilebilecek bir şey tutan bir kadın figürü, maça ası (iskambil kağıdı) ve 

bunun altında da mavi zemin üzerinde  beyaz iki figür ve bu figürlerden 

soldakinin başının üstünde tuttuğu bebek ya da çocuk olduğu 

düşünülebilecek üçüncü bir figür yer alır.  

  

Kapının orta kısmına gelen süslemeli yerin genelinde bu sefer açık 

kahverengin kullanıldığı görülür. Buradaki oyuk yuvarlaklar, kahverengi, 

beyaz, mavi gibi renklerle boyanmıştır. Bu kısmın sol başında sarı giysili bir 

kız çocuğu figürü beyaz giysili yetişkin kadın figürüne sarılırken, yetişkin 

kadının da kız çocuğuna şefkatle yöneldiği söylenebilir. En sağda da gri 

zemin üzerinde oturan beyaz bir figür görülür. İki dikdörtgenin arasında iki 

sarı balığın bulunduğu siyah yüzey yer alır. 

  

Alttaki dikdörtgenin içinde koyu zemin üzerinde sarı, turuncu ve siyah 

lekelerin yanı sıra, dikdörtgen alana yerleştirilmiş bir kadın figürü görülür. 

Kırmızı giysili ve saçında toka bulunan bu figürün yüz hatları (alın, burun, 



 148 

dudaklar ve çene gibi) belirtilmiş olmakla beraber beyaz boş bir yüzdür. Bu 

figürün hemen yanında masa olduğu düşünülebilecek koyu renkli yüzey 

üzerinde bir demlik bulunur. Bu dikdörtgenin solunda sarı yüzey üzerinde üç 

beyaz lekesel figür ve bunların altında, ele benzetilebilecek yukarıya 

yönelmiş lekeler görülür. En altta da turuncu zeminde irili ufaklı lekeler ve 

düşünceli olduğu söylenebilecek gri lekesel bir figür vardır. Dikdörtgenin 

sağında ise, farklı büyüklükteki lekelerle birlikte, simitçi olduğu düşünülen bir 

figür ve bir köpek bulunur. Dikdörtgenin alt kısmında “Uygur Malikanesi” 

(Resim 12) adlı resimdekine benzer bir bahçe kapısı ve üzerine çiçek 

saksıları dizilmiş balkon ya da veranda izlenir. 

  

Sağ dikmenin üst kısmında yer alan ince dikdörtgenin içinde üst 

kısımda iki lekesel figür, ortalara doğru önünde bir figür ve üstünde de bir kuş 

bulunan sobaya benzetilebilecek bir nesne ve irili ufaklı lekeler bulunur. Bu 

dikdörtgenin dışında üst kısımda mor zemin üzerinde Hacivat ve Karagöz, 

dikdörtgenin sağında da ağırlıklı olarak mor renk olan zemin üzerinde çeşitli 

lekeler ve uçuşan birkaç figür görülür. Dikmenin kahverengi olan orta 

kısmında, oyuk yuvarlakların ve çizgilerin arasında dört figür yer alır. Zemini 

koyu renk  olan alttaki dikdörtgenin içinde açık renk, lekesel bir figür ve çeşitli 

lekeler izlenir.  

 

Burhan Uygur’un bu beş yapıtı genel olarak değerlendirildiğinde, 

yapıtların kimi özelliklerinin öne çıktığı görülür. Yapıtlarda ilk dikkati çeken 

nokta olarak, resimlerin renkçi ve lekeci bir anlayışla resmedildikleri 

belirtilebilir. Yapıtlarda düz bir renk anlayışı yerine lekesel bir yaklaşımla 

kullanılan hem koyu hem de parlak renkler zengin renk dokularını ortaya 

çıkarır. “Ey Yalnızlık” da sarının yoğunluğunun, “Al Beni Yanına Anacığım 

Özledim Seni” de kırmızının yoğunluğunun çok renkli leke dağılımı ile 

dengelendiği söylenebilir. 

  

“Ey yalnızlık” ve “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni”  adlı 

resimlerde, renk dokuları ile oluşturulan lekelerin üzerine kalem ile figürler, 

hayvanlar, çiçekler vb. şeyler doğal, spontane bir biçimde ustaca çizilmiştir. 



 149 

Yine bu resimlerde yazı da görülmektedir. Şiirsel bir anlatımla oluşturulan 

tümcelerin resimleri bütünlercesine kullanıldıkları söylenebilir. 

  

Resimlerde yer alan figürler, yarı soyut, fantastik ve uçuşan figürlerdir. 

İskeletleri yokmuş gibi uçuşan bu özgün figürlerin (“Kapı”da çok daha belirgin 

örnekleri izlenebiliyor) sağlam bir desen anlayışına dayandıkları; her an 

dağılacakmış gibi ya da henüz bitmemiş gibi duran figürlerin, Uygur’un, 

biçimleme anlayışının özgünlüğünü güçlendirdikleri söylenebilir. 

  

Uygur’un, bu beş yapıtında, genel olarak kendi yaşamından imgeler 

bulunmakla birlikte, “Kapı”da yaşamdan ve doğadan kaynaklı imgelere de yer 

verdiği görülür. Sözgelimi, “Saatli Kompozisyon”daki kadın figürü büyük 

olasılıkla anne imgesidir, “Uygur Malikanesi” yaşadığı evlerden biri olabilir; bu 

resminin alt kısmında bulunan kapı imgesi “Kapı”nın sağ kanadında da yer 

almaktadır.  “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” de ölen annesine 

duyduğu özlem yoğunlukludur. “Kapı”da da yukarıda belirtildiği gibi, hem 

kendi yaşamından hem de doğadan, günlük yaşamdan, geleneksel kültür 

öğelerinden imgeler yer alır.      

  

Buraya kadar hem tek tek, hem de tümü genel olarak betimlenmeye 

çalışılan Uygur’un bu beş yapıtına, Adorno’nun estetik kuramı ile 

yaklaşıldığında, öncelikle yapıtların özerk olup olmadıklarına bakılmalıdır. 

Adorno’ya göre, özerk bir konumda olması gereken sanat yapıtının ilk olarak 

içerik bakımından özerk olup olmadığının belirlenmesi gerekir. Bu nedenle 

Uygur’un bu beş yapıtının ilk olarak içerik bakımından özerk olup olmadığı 

irdelenmelidir. Bu bağlamda Uygur’un beş yapıtında içerik olarak iki temel 

eğilim görülür. Bunlardan ilki kendi yaşamı, yaşadıkları, diğeri ise genel, 

günlük yaşamdan kesitler. “Saatli Kompozisyon”, Uygur Malikanesi”, “Ey 

Yalnızlık” ve “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” adlı resimler 

sanatçının kendi yaşamı kaynaklı olup; anı, özlem, geçmişle ilgili hüzün, 

bohem ve melankolik ruh hali gibi duygu ve düşünceler taşıdıkları 

söylenebilir. “Kapı”da ise, diğer dört resme ek olarak günlük yaşamdan, 

doğadan ve geleneksel kültürden öğelerin eklendiği görülebilir. Kuşkusuz her 

sanatçı kendi sanat anlayışı içinde bir şeyleri anlatmak, aktarmak ister. 



 150 

Ancak bu durum Adorno’ya göre içeriğe öncelik vermeden, biçim ile beraber 

oluşabilecek bir içerikle olmalıdır. Bu açıdan bakıldığında Uygur’un beş 

yapıtında da biçimden, biçimlemeden bağımsız bir içerik belirlenebiliyor. 

Sözgelimi, “Saatli Kompozisyon”da duvardaki fotoğraf, saat ve anne imgesi 

olarak düşünülebilecek kadın figürü, zamanın geçmesi, geçmişe özlem, 

anılar; “Ey Yalnızlık” da bunalmış, karmaşık bir ruh hali; “Al Beni Yanına 

Anacığım Özledim Seni” de adından da anlaşılacağı üzere, yitirilen anneye 

duyulan özlem, belki de bunalmış bir durumdayken sığınılabileceği, 

başvurabileceği  annesine özlem gibi duygu ve düşünceler salt içerik olarak 

belirlenebiliyor. “Kapı” da görülen sahne, dansöz ve masa başındaki 

çalgıcılar meyhane ortamına ilişkin ip uçları taşıyor. Sanatçının, burada 

meyhaneleri anlatmak istediği için bu imgeleri kullandığını söylemek güç olsa 

gerek; ancak, Burhan Uygur’un alkolü, meyhane sohbetlerini sevdiği de 

bilinmektedir. Dolayısıyla Uygur’un yaşamına ilişkin imgelerdir. Adorno’nun 

değindiği bir biçimde doğrudan dış gerçekliği, verili toplumsal gerçekliği 

anlatma, tekrarlama gibi bir içeriğe sahip olmasalar da, Uygur’un bu beş 

yapıtının, sanatçının bireysel yaşantısı bağlamında yaşam, günlük yaşantılar, 

bireyin içinde bulunabileceği durumlar ile ilgili içeriğe sahip oldukları 

düşünülebilir. Bu nedenle, Adorno’nun estetik kuramına göre, Uygur’un bu 

beş yapıtına, içerik bakımından özerk yapıtlar değildir, denebilir. 

  

Özerklik bağlamında ikinci olarak, yapıtların ideolojik açıdan özerk 

olup olmadıklarına bakılmalıdır. Yukarıdaki açıklamalar göz önüne 

alındığında, Uygur’un, bu yapıtlarında, sanatçının yaşamından kesitler, 

anılar, hüzün, acı gibi içeriksel öğeler bulunmakla birlikte, yapıtlarda herhangi 

bir ideolojiye hizmet, herhangi bir ideolojiye ilişkin bir şeyler anlatmak ya da 

herhangi bir konuda alıcıda didaktik bir etki uyandırmak, alıcıya doğrudan bir 

şeyler anlatmak ya da bir duygulanım yaratmak gibi bir amaç taşımadıkları 

söylenebilir. Bu bağlamda, Adorno’nun estetik kuramına göre, Uygur’un bu 

beş yapıtına ideoloji açısından özerk yapıtlardır, denebilir.             

 

Üçüncü olarak, yapıtların biçim bakımından özerk olup olmadıklarına 

bakılmalıdır. Adorno’nun estetik kuramına göre sanat yapıtı öncelikle 

biçimdir. Bilindiği üzere bu biçim, içeriği dışarıda bırakan  bir biçim değildir; 



 151 

ama, yine de içerik,  biçimden önce olmayan, biçim ile birlikte oluşan bir 

içeriktir. Uygur’un beş yapıtında da özgün bir biçimleme anlayışından söz 

edilebilir: Kullanılan renkler, renklerle elde edilen dokular, lekeler, çizgiler, 

nesneler, figürler, bu figürlerin özellikleri, şiirsel tümceler vb. gibi. Tüm bunlar 

yapıtlarda görüldüğü, betimlemelerde de belirtildiği gibi Burhan Uygur’a özgü 

bir biçimleme anlayışında bir araya gelmektedirler. Ancak, Uygur’un bu 

biçimleme anlayışının Adorno’nun belirttiği biçim yaklaşımıyla tam olarak 

örtüşmediği düşünülebilir. Adorno’ya göre, yapıt öncelikle biçimdir. Çünkü, 

yapıt öncelikle biçim olarak ortaya konulursa, varolan toplumsal ilişkilerin 

dışında gerçekleşebilir. Dolayısıyla böyle bir biçim de alışılagelmiş biçim 

anlayışlarının dışında yer alabilecek bir biçim ile olanaklıdır. Burhan Uygur’un 

bu beş yapıtında, kendine özgü bir biçimleme anlayışı görülmekle birlikte, 

yapıtlarının bilinen biçim anlayışları içinde gerçekleştirildiği; ayrıca yarı 

düşsel, yarı soyut denebilecek bu yapıtların sanatçının yaşamından kaynaklı 

içeriğin biçimden üretilebilecek ya da biçimleme anında oluşan bir içerik 

olmayıp, yapıtların üretiminde biçim kadar önemli ve belirleyici rol oynadığı 

söylenebilir. Bu nedenle Uygur’un bu beş yapıtının özgün olmakla birlikte 

hem bilinen biçim kalıplarının içinde gerçekleştirildikleri hem de yapıtların 

biçimlerinin içeriklerine de bağlı ve ilişkili olduğundan Adorno’nun estetik 

kuramının biçim anlayışı ile örtüşmeyerek, biçim bakımından özerk 

olmadıkları sonucuna varılabilir.  

 

Dördüncü basamakta da öznenin özerkliği irdelenmelidir. Buraya 

kadarki özerklik ile ilgili üç basmakta Burhan Uygur’un yapıtlarının bir ilkede 

özerk diğer iki ilkede de özerk olmadığı sonucuna varılmıştı. Bu bağlamda 

değerlendirilirse, Uygur’un yapıtlarında herhangi bir ideolojik bağlanmanın 

görülmemesi, yapıtlarına böylesi bir işlev yüklememesi nedeniyle özerk; 

yapıtlarında içerik bakımından kendi yaşamı, günlük yaşantılarıyla ilişkili ve 

bağlı olması ve özgün bir biçimleme yaklaşımıyla birlikte bilinen biçim 

anlayışları içerisinde kaldığı için biçim bakımından özerk olmadığı 

söylenebilir. 

 

Adorno’ya göre, sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir. Burhan 

Uygur’un beş yapıtının da öznel nitelikler taşıdıkları söylenebilir. “Saatli 



 152 

Kompozisyon” daki anne imgesi, zamanın geçişi, belki nostalji ve hüzün; 

“Uygur Malikanesi” büyük olasılıkla yaşadığı evlerden biri; “Ey Yalnızlık” ve 

“Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” adlı yapıtlarında yalnızlık, bunaltı, 

hüzün, acı, ölüm düşüncesi; “Kapı” daki tüm imgeler yaşamından izlerdir. Bu 

konuda Özsezgin (2000: 25) şunları söyler: “Resmi, onun ‘gönlü’dür; o 

gönüldeki fırtınaların dinmemişliği, dinmeyen fırtınaların diyeti, yaşamının 

aynasıdır aynı zamanda: O aynada acı, mezarlık, açlık, şarap, sigarasızlık 

gibi, Burhan Uygur’u yaşamı boyunca içine çekmiş olan sorunların tümü 

izlenebilir”. Burhan Uygur’un resimlerinde; yaşam izlerinin, yaşantıların, 

duyguların tuvale, kağıda, kartona, duralite yansıdığı, somutlaştığı görülebilir. 

Tıpkı, Adorno’nun, bir mısırın patlayıp içindeki beyazın çıkış anı örneğinde 

olduğu gibi. Sözgelimi, “Ey Yalnızlık”, “Al Beni Yanına Anacığım Özledim 

Seni” ve “Kapı”nın yaratım anında imgelerin canlandığı, bunların kağıda ve 

tuvale yansırken renk dokularının, lekelerin oluştuğu ve bu lekeler ile ya da 

lekelerin üzerine kalem ile spontane olarak çizilen figürlerin ya da nesnelerin 

ortaya çıktığı izlenimi doğuyor. Kuşkusuz bir biriktirme ve bunların üzerine 

düşünme söz konusudur; ancak, Uygur’un bu resimlerinde, yarı düşsel 

kompozisyonlar, renkler, lekeler, figürler, nesneler, üretim anının önemini 

ortaya çıkarmaktadır. Bu an da, Burhan Uygur’un öznelliğinin resimlerinde 

nesneleştiği an olarak düşünülebilir. 

 

Adorno’nun üzerinde durduğu önemli bir nokta da, sanat yapıtında, 

alışılmış biçim kalıplarının dışında, sadece hoşa giden duyguların değil acıya 

ve hüzne de yer verilmesi gereğidir. Bu açıdan hareketle Burhan Uygur’un bu 

beş yapıtının Adorno’nun bu görüşüyle örtüştüklerinden söz edilebilir.   

Uygur’un bu beş yapıtında genel olarak hüzün, yalnızlık, acı gibi duygu ve 

düşüncelere de yer verildiği görülür. Burhan Uygur, yaşamına, yaşantılarına 

yapıtlarında tanıklık ederken, bir paylaşma ya da belki de bir yüzleşme 

denilebilecek bir biçimde bunları ortaya koyduğu izlenir. Sonuç olarak hüzün 

ve acının da izlendiği bu yapıtlarda bir estetiksizleştirmenin gerçekleştirildiği 

söylenebilir.   

 

Adorno’nun estetik kuramında güzele ilişkin üç temel nitelik belirlenir. 

Bunlardan ilki “görünüş”tür. Burhan Uygur’un beş yapıtı, sanatçının 



 153 

yaşamından, yaşantılarından kaynaklı olmakla birlikte varolan gerçekliğin 

dışında konumlanır. Bu yapıtlarda sanatçının imgeleminden kaynaklı kendi 

gerçekliklerinin oluştuğu görülür. Sözgelimi “Ey Yalnızlık”ta yalnızlığın, 

hüznün sezinlendiği, görüldüğü düşsel bir gerçeklik görülür. Yarı 

dışavurumcu, yarı soyut figürler ve bu figürlerin etrafında yer alan 

kompozisyonu, sanatçının anlatmak istediklerini tamamlayan lekelerle ve 

çizgilerle oluşturulan hayvanlar, bitkiler, nesneler düşsel bir gerçekliği ortaya 

koyar. “Kapı”da da benzer bir biçimde yapıta özgü bir gerçeklik görülür. 

Bitmemişlik duygusu uyandıran, yarı soyut, uçuşan figürler, günlük yaşamda 

herkesin tanık olabileceği pek çok şey (simitçi, Hacivat-Karagöz, hayvanlar, 

bitkiler, dansöz gibi çeşitli insan figürleri gibi) “Kapı”nın kendi gerçekliğini 

tamamlarcasına yerlerini almışlardır. Burhan Uygur’un diğer yapıtlarında da 

bu özellikler görülebilmektedir. Yukarıda belirtildiği gibi bu yapıtlardaki 

gerçeklik imgesel bir gerçekliktir ve varolan verili toplumsal gerçekliğe ilişkin 

herhangi bir öğeyi taşımadıkları için kendilerinin gerçek-dışılığına işaret 

ettikleri ve dolayısıyla görünüş oldukları söylenebilir. Bu nedenle, bu yapıtlar 

birer görünüş oldukları için Adorno’nun estetik kuramının güzele ilişkin bu 

niteliği ile örtüşmektedirler. 

 

Adorno’ya göre, güzele ilişkin ikinci temel nitelik ise, tinselleşmedir. 

Hemen üstte, Burhan Uygur’un bu beş yapıtının görünüş oldukları belirtildi. 

Bu yapıtların salt görünüş olmaktan daha fazla şeyler oldukları da 

düşünülebilir. Böyle bir durum tinselleşme ile olanaklıdır. Burhan Uygur’un 

resimlerinde izlenenlerin, kendi yaşamından biriktirdiklerinin bir içsel süreçten 

geçerek yapıtlarına yansıdığı düşünülebilir. Uygur’un yaşadıkları, izledikleri, 

biriktirdikleri ile düşünceleri ve yapmak istedikleri bu içsel süreçte bir araya 

geldikleri ve yapıtlarına yansıdıkları söylenebilir. Bu durum bir tinselleşmeyi 

ortaya koyar. Burhan Uygur, resimleri ile ilgili şunları söyler: ”Benim 

resmimde yaşama sevinci ile ölüm, sevda ile acı, mutlulukla kopuşlar hep iç 

içedir. Yaşama sevincini ölüm olmadan anlatamazsın. Sevdayı da acı 

çekmeden nasıl anlatabilir insan? Karşıtlar arasında sürekli bir gelgittir insan 

yüreğinde devinen. Karşıtlar demek de doğru olmaz bence. Çünkü bunlar 

bütünler birbirini. Ben yüzümde yaşama sevincini, ölüm düşüncesinin, kendi 

ölümümün içimdeki hüznü ile birlikte çizdim. İşte bunun için bu hüzün 



 154 

yaşama sevgisinin ta kendisidir” (Gönenç, 1998: 128). Burhan Uygur’un bu 

yapıtlarında duygu ve düşüncenin dengeli bir biçimde birleştiği, imgeleminin 

düşünsel bir süreçten geçtiği söylenebilir. 

 

Burhan Uygur resimlerinin konusuna ilişkin şunları söyler: “İnsanın 

kafasının içindekileri çizmeye çabalıyorum. İnsanın içinden çıkamadığı 

sorunları çiziyorum. İnsanın bilinçaltındaki dertlerine fırça atıyorum. Benim 

resimlerime bakanlar, isterlerse insanların sorunlarını görebilirler” (Sergi 

Kataloğu, 1997: 10). Özsezgin ( 2000: 25)’e göre, Burhan Uygur’un “’insanın 

kafasının içindekiler’ dediği şey, gerçekte insan tinselliğinin gizli kalmış ya da 

dışa vurulmamış içgüdüsel ayrıntılardan başka bir şey değildi. Onun 

çevresinden aldığı izlenimler, bu ayrıntılarla birleşince, resimdeki imgeler 

soyut bir kurgu olmaktan çıkar, insan varlığının somut göstergelerine 

bürünür”. Burhan Uygur bu yapıtlarında da, insana, bireye ilişkin kimi 

durumları imgesel bir gerçeklikte ortaya koyarak, bu durumlarla ilgili bir 

yüzleşme ortamı sunmaktadır. Burhan Uygur’un bu beş yapıtı salt görünüş 

olmayı aşmış, tinselleşmiş resimlerdir. Dolayısıyla, Adorno’nun estetik 

kuramının güzele ilişkin bu niteliğine göre tinselleşmiş yapıtlardır. 

 

Adorno’ya göre, güzelin üçüncü niteliği “görsellik” tir. Önceki 

bölümlerde de belirtildiği gibi, Adorno, görselliği, güzelin evrensel niteliği 

olarak görmez. Burhan Uygur’un değerlendirilen bu beş yapıtına, buraya 

kadar açıklananlar ışığında, salt haz almak amacıyla bakılamayacağı, 

yapıtların çözümlenmesinde, algılanmasında düşünsel bir çabanın gerekliliği  

ortaya çıkar. Bu düşünsel, entelektüel çabanın gerekliliğinden dolayı bu 

yapıtların estetik görüntüsünün, salt görselliğe indirgenemeyeceği sonucuna 

varılabilir. 

 

Sonuç olarak, Burhan Uygur’un “Saatli Kompozisyon” (Resim 11), 

“Uygur Malikanesi” (Resim 12), “Ey yalnızlık” (Resim 13), “Al Beni Yanına 

Anacığım Özledim Seni” (Resim 14) ve “Kapı” (Resim 15) adlı yapıtların, 

Adorno’nun estetik kuramının ilkelerinin kimilerine uydukları, kimilerine de 

uymadıkları görülür. Adorno’nun estetik kuramına göre, bu beş yapıt genel 

olarak özerk olmayan yapıtlar; ancak, öznelliğin nesneleştiğinin ve 



 155 

estetiksizleştirmenin görüldüğü yapıtlar olarak değerlendirilebilir. Bununla 

birlikte birer görünüş olarak değerlendirilebilecek bu yapıtların tinselleşmiş 

yapıtlar oldukları da söylenebilir. Türk resmi içinde, özellikle renk ve figür 

anlayışı ile özgün bir biçimleme yaklaşımı ortaya koyan Burhan Uygur’un bu 

yapıtlarında, yarı soyut, deforme edilmiş ve özellikle bitmemişlik duygusu 

uyandıran figürlerin estetik olabileceği; “Kapı” resminde farklı bir amaçla 

üretilmiş ve kullanılmış bir malzeme üzerine resim yapılabileceği, plastik 

öğelerle bu malzemenin bütünleşebileceği ve böyle bir resmin estetik 

olabileceği; ayrıca, hüznün ve acının da estetik olabileceği görülmektedir.    

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 156 

4.4. FRANCIS BACON 

 

4.4.1. Francis Bacon’ın Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Bacon, 1909 yılında Dublin’de, beş çocuklu bir ailenin ikinci çocuğu 

olarak dünyaya gelir. Ordudan emekli olduktan sonra at eğiticisi olarak 

çalışan babası Edward, sert ve otoriter biridir. Babasından yirmi yaş daha 

genç olan annesi Winifred, eğitimli, sosyal biri olmasının yanı sıra çok neşeli 

bir karaktere sahiptir. 

 

1914 yılında, savaşın patlak vermesiyle, babasının görevi nedeniyle 

aile, Londra’ya taşınır. Ailenin İngiltere ve İrlanda arasında sürekli gidiş-geliş 

yapmaları, kronik astımı ve kasvetli bir ortamda geçen çocukluğu, Bacon’ın 

düzgün ve tam bir eğitim almasına engel olur. Bacon, nispeten disiplinsiz ve 

yalnızlık çektiği şartlarda büyümekle beraber, anne tarafı akrabalarına yaptığı 

ziyaretler, bu akrabaların neşeli yaşam tarzı onu çok etkiler. 

 

Bacon’ın, ergenlik çağı boyunca, eşcinselliğinin farkında olması 

yaşamını biraz daha karmaşık hale getirir. 16 yaşındayken babası onu, 

annesinin iç çamaşırlarını giyerken yakalar ve onu evden kovar. Bacon, tek 

başına yaşamak üzere Londra’ya gider ve geçici işlerde çalışır. 

 

Babası, kendine göre, Bacon’ı zevk düşkünü ve ahlaksız yaşam 

tarzından korumak için, 1927 yılında amcasıyla beraber Berlin’e gönderir. 

Ancak amcasının otoritesinin zayıflığını kullanan Bacon, bu kentin eğlenceli 

yaşam tarzını sürdürmeye devam eder. İki ay sonra, tek başına Paris’e gider. 

Fransızca’yı istekli bir şekilde öğrenir, resimler yapar, dekoratör ve tasarımcı 

olarak yaşamını kurar. Temmuz 1927’de Paul Rosenberg galerisinde 

kendisini çok etkileyen Picasso’nun yapıtlarını izler. 

 

 

_______________________ 

(*) Francis Bacon’ın Kısa Yaşam Öyküsü,  Luigi Ficacci’in “Bacon” adlı yapıtı 

temel alınarak hazırlanmıştır. 



 157 

1928 yılında Londra’ya döner ve bir sonraki yıl, 1929-1932 yılları 

arasında yaşadığı Güney Kensington’da bir garajda kendi stüdyosunu açar. 

Modernist tarzda mobilya ve kilim tasarlar. Bunun yanı sıra, kendisini resim 

sanatıyla tanıştıran ressam Avustralyalı post kübist ressam Roy de Maistre 

ile birlikte ortak çalışmalar yapar. 

 

1930 Kasım’ında, kendi stüdyosunda, Maistre ve Shepard ile birlikte 

ortak bir sergi açarlar. Sergi yeterli ilgi görmediği için, Bacon kendi tasarım ve 

yapıtlarını arkadaşlarınkinden ayırır. Başarısızlığı sonucu cesaretini yitirmiş 

olan Bacon, Fulham Caddesinde yaşamaya başlar ve kendi özel yaşamına 

çekilir. 

 

1933 yılında Londra’da zamanın en önemli avangard galerisi olan 

Mayor Galeri’de gösterilen “Now Art” sergisinde “Curicifixion”ı sergiler. Bacon 

1934 yılının Şubat ayında  ilk kişisel sergisini açar. “The Transition Gallery” 

de açtığı bu sergi tekrar başarısızlığa uğrar. Bunun üzerine resme tekrar ara 

verir ve yapıtlarının bir çoğuna zarar verir. 

 

1937, Bacon’ın ilk destekçilerinden ve hayranlarından biri olan Eric 

Hall, Agnew’in Antik Galerisi’nde “Genç İngiliz Ressamları” adında bir grup 

sergisi düzenler. Bacon’ın (o dönemden) günümüze ulaşabilen nadir 

yapıtlarından biri olan “Figures in the Garden” (Bahçe İçinde Figürler) isimli 

yapıtını sergiler.  

 

1941-43 yılları arasında, astımından dolayı, askerlikten muaf olan 

Bacon, savaş boyunca sivil savunma birliklerinde çalışır. Belirli bir süre, Eric 

Hall ile birlikte kiralık bir barakada birlikte yaşarlar. 

 

1944 ve 1945 yıllarında kendini tamamen resme verir. Kendi 

resimlerini geçen yıllardaki başarısızlığın etkilerinden korumaya çalışır. 1944 

yılında, Nisan 1945’de  Lefevre Galerisinde sergilediği “Three studies for 

Figures at the Base of a Crucifixion” adlı triptik (bkz. tanımlar, sayfa 13) 

resmini yapar. 1946 yılında çeşitli grup sergilerinde yer alır. Bu tarihten 



 158 

itibaren yapıtları, insanların sert tepkilerini çekerken, içten içe de destek 

sağlamaya başlar.  

 

1950 yılında Londra’ya dönüşünden sonra, Royal Sanat Koleji’nde 

birkaç ay hocalık yapar. Bu yıllarda Velasquez’i başlangıç noktası alarak, 

papa temasını geliştirir. 1951 yılı sonlarında, tek kişilik sergisinde “Papa” 

serisinden üç resim sergiler. Arkadaşı Nanny Lightfoot’un ölümüne çok 

üzülen Bacon, Cromwell Place’deki stüdyosunu satar ve çeşitli yapıtlarını 

yarım bırakır. Sonraki 10 yılda, geçici olarak farklı stüdyolarda çalışmalarını 

sürdürür.  

 

1952 yılından itibaren çömelmiş çıplak temalar üzerine çalışmalar 

yapar. Bunlar daha sonra çevresel (peyzaj) resimlere dönüşür ve Afrika’ya 

yapılan yolculuklardan alınan ilhamlar sonucu ortaya çıkan çalışmalarla 

birlikte Hannover Galerisi’nde sergilenir. 

 

1955 yılında Çağdaş Sanat Enstitüsü, Londra’da, Bacon’ın eski 

yapıtlarını sergileyen ilk organizasyonu düzenler. Mayıs’ta New York Modern 

Sanat Müzesi’ndeki sergiye katılır. Bu yıllarda, sanat koleksiyoncuları ile 

yakın arkadaşlarının portrelerini çizer. 

 

1957 yılında, Erica Brausen, Bacon’ın Paris’teki ilk kişisel sergisini 

organize eder. 1958 yılında  İtalya’da ilk sergisini açar. Pittsburgh’daki 

Carnegie Institute’de Büyük Britanya’yı temsil etmek üzere seçilir. 1959’da 

Kassel’deki Dokumenta II’ye ve Sao Paulo’daki Beşinci Bienale katılır.  

 

1963 yılında kendisine ilham kaynağı olabilecek George Dyer ile 

arkadaşlıkları başlar. 1964-65, “Oda İçinde Üç Figür” adlı üçlü resmi (triptiği) 

yapar. Bu triptiğini Paris Ulusal Modern Sanat Müzesi, sonraki yıl 

“Curicifixion” adlı yapıtını da Münih Staatsgalerie Modern Kunts alır. 1966 ve 

1967 yıllarında Paris’te Maeght’te, Milan’da da Toninelli’de kişisel sergiler 

açar. 1968 yılında Marlborough Galeri’deki kişisel sergisi için ilk kez New 

York’a gider. 

 



 159 

1971 Ekim ayında Bacon’ın, Paris Grand Palais’de büyük retrospektif 

sergisi açılır. Bu sergide 100’den fazla resmi, 11 geniş triptiği sergilenir. 

Serginin açıldığı sıralarda George Dyer otel odasında ölü bulunur. Kasım ve 

Aralık aylarında “George Dyer’in Anısı Üzerine” adlı triptiğini yapar. 

 

1975 Metropolitan Müzesi’nde son resimlerinin sergilendiği kişisel 

sergisi için New York’a gider. Andy Warhol ile tanışır. David Sylverter ile 

daha sonra yayınlanacak olan söyleşiyi yapar. 1976 ve 1977 yıllarında 

Marsilya’da, Paris’te ve Meksiko Kentinde; 1978 yılında da, İspanya’da 

Madrid ve Barselona’da birer sergi açar. 1980 yılında son dönem çalışmaları 

New York’ta Marlborough Galeri’de sergilenir. 

 

1981 ve 1983 yıllarında Fransız eleştirmenler Michel Leiris ve Gilles 

Deleuze tarafından eserlerinin yorumları yayımlanır. 1985-86 yıllarında Tate 

Galeri ikinci büyük retrospektif sergisini düzenler. Sonrasında Stuttgart ve 

Doğu Berlin’e seyahat eder. Bu sayede 1926 yılından bu yana ilk kez Berlin’i 

ziyaret eder. 1987 son çalışmaları Paris’te ve Basel’de sergilenir. 

 

1992 yılında 28 Nisan’da Madrid’de bir kalp krizi sonucu yaşamını 

yitirir. 

 

4.4.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Francis Bacon’ın Beş 

Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri 

Bacon’ın resme başlamasında ve ilk resimlerinde 1927 yılında izlediği 

Picasso sergisinin önemli bir yeri bulunur. Çalkantılı yaşamı içinde, değişik 

işlerde çalışan Bacon’ın yaşamında, resim, 1930’lu yıllardan itibaren giderek 

artan bir ağırlık kazanır. Resim yapmaya başladığı ilk yıllarda karşılaştığı 

başarısızlıklar sonucu o yıllarda ürettiği pek çok resmini yok eder; zaman 

zaman da resim yapmaya ara verir.  

 

Resme yoğunlukla yöneldiği ve biçem anlayışının iyice oluştuğu savaş 

sonrası dönem hem toplumsal açıdan hem de sanatsal akımlar ve eğilimler 

bakımından oldukça hareketli bir dönemdir. Bacon, bu dönemde özgün bir 

figüratif resim anlayışı geliştirir. Edgü (1996: 88)’ye göre, “İkinci Dünya 



 160 

Savaşı sonundan başlayarak, soyut resmin yükselişe geçtiği dönemde, bu 

resmin ne yanında ne de karşısında olan Bacon’ın figüratif resmi, gerek o 

ünlü Paris Okulu’nun, gerek Amerikan soyut resminin estirdiği fırtına 

ortamında ortaya çıkar”. 

  

Bacon’ın resminin çok kolay sınıflandırılamadığı söylenebilir. Ragon 

(1987: 97)’a göre, Bacon’ın yirmili yaşlardayken yaptığı ilk resimler gerçekten 

de gerçeküstücülüğe yakındır. Oysa, Bacon, gerçeküstücü şair ve yazarlara 

ilgi duymakla birlikte kendini gerçeküstücü görmez. Archimbaud ile yaptığı 

söyleşide, “1936 yılındaki gerçeküstücüler sergisine katılmak için sunduğu bir 

yapıtını ‘yeterince gerçeküstücü olmadığı’ gerekçesiyle geri çeviren seçiciler 

kurulunu haklı bulduğunu söyler” (Akt. Okyay, 1994: 123). Ragon (1987: 98), 

Bacon’ın resminin 1960’lı yıllarda kabul edilip övülmesinde, Bacon’ın 

dışavurumcu bir figürasyona yönelmesinin etkili olduğunu söyler. Lynton 

(2004: 258)’a göre de, “Bacon’ın ürküntü veren figürlerinin böylesine güzel 

boya pasajlarıyla sunulması, çok sarsıcıdır. Bir ölçüde bu ikileme 

dayanılarak, Bacon, gerçeküstücü gelenekten çok dışavurumcu geleneğe 

yakın bulunabilir”. Başka bir açıdan bakan Edgü (1996: 88)’ye göre de, 

“Bacon, yirminci yüzyıl resim sanatının, tek varoluşçu ressamıdır. Çağımızda 

hiçbir ressam, felsefi anlamda ‘varlık’ı resminde bir özne olarak resmetmek 

gibi bir serüvene atılmamıştır”. Edgü (1996: 90) gerekçesini şöyle açıklar: 

“Varoluş, bireyin çırılçıplak, yaşamla ölüm arasındaki sınırda tüm 

sorunsalıyla, kendini gizlisiz saklısız bir aynanın önünde görmesi ise Sartre’ın 

romanlarından ve oyunlarından çok daha varoluşçu olarak niteleyebiliriz Van 

Gogh’un, Munch’un resimlerini. Tüm bu resimler sanatçının bireyselliğinin en 

uç noktasında ortaya çıkmış olan yapıtları olduğu için Bacon’ın resimleri de 

bu ailedendir. Sözcüklerle değil, renklerle, biçimlerle gerçekleştirdiği özyaşam 

öyküsü’nün, deyim bağışlansın ‘resimli roman’larıdır”. 

  

Germaner (1997: 10)’e göre, “1950’den sonra Londra sanat 

okullarında yeni bir akım dikkat çekmeye başlar. İnsanın özel durumlarıyla 

ilgili konuları, dış dünya bağlamında yorumlayan Francis Bacon’un 

yapıtlarının genç sanatçıları etkilediği görülür. Sanatta günlük yaşama 



 161 

yeniden dönüş isteğinin bu sanatçıları çok yakından ilgilendirdiği 

izlenmektedir”.  

  

Bacon’ın resimlerinde çoğunlukla insanın, insan bedeninin ve insan 

başının yer aldığı görülür. Bu figürler, başka figür ya da objelerle ilişkili ya da 

bağımsız ve devinim halinde resmedilirler. Resimlerinin çoğunda figürlerin 

yanı sıra, günlük yaşama ilişkin kimi objeler de yer alır. Leiris (1996: 52)’e 

göre, Bacon’ın resimlerinde “durmaksızın yinelenen ana motif (laytmotif) 

daima aynıdır: Bazen giyimli bazen çıplak olan, tuvalin bir köşesinde 

soyutlanan ya da eşlikçi figürlerle tanımlanması zor bir ilişki içerisinde 

gösterilen, başka bir köşede kendi yansımasıyla yüzleştirilen bir insan şekli”. 

Bacon’ın resimlerinde yer alan günlük yaşamla ilgili izleri, Edgü (1996: 94) 

şöyle değerlendirir: “Günlük yaşamın gerçekliğini tablolarında yansıtmaya 

özen gösteren, ama bunu, realist ya da hiperrealist bir ressam gibi gözün 

gördüğünü yansıtmakta değil, gözün algıladığından, bellekte oluşan 

anlarından, anılardan, renklerden ve biçimlerden yola çıkarak gerçekleştiren 

Bacon’ın resimlerinde ayrıntı, yaşanmışlığın izlerini taşır. Örneğin, sigara 

izmaritleri, tavandan sallanan soluk ışıklı ampul, bir telefon, lavabo, elektrik 

düğmesi, bir W.C., okunup atılmış bir gazete, dağınık bir yer döşeği, yarı açık 

bir perde”. 

  

Resimlerde yer alan insan bedenin iki temel kaynaktan beslendiği 

söylenebilir. İlki çevresindeki insanlar, yakın dostları ve bunların yaşamları; 

özellikle belirtilmeli bu kişilerin fotoğrafları. Diğeri ise, Amerikalı fotoğraf 

sanatçısı Muybridge’in, hareket fotoğraflarının yer aldığı kataloğudur. 

Bacon’ın çalışma tarzında, fotoğrafın, önemli bir yeri olduğundan söz 

edilebilir. Bacon, “resim yaparken fotoğraftan çok yararlanırım. Ayrıca 

modellerim de yakından tanıdığım kimselerdir. Öylesine tanırım ki onları, 

karşımda durmalarına gerek kalmaz. Zaten yalnız çalışmaktan hoşlanırım 

ben. Çevremde birileri olsun istemem” (Akt. Coşkun, 1996: 46) demektedir.  

  

Bacon’ın, kendisine rağmen sıra başı olduğunu belirten Ragon (1987: 

97)’a göre, “Francis Bacon, kuşkusuz bütün bir nesli en çok büyüleyen 

çağdaş sanatçıdır”. Sontag (1987: 58)’a göre de, “Bacon, geleneksel 



 162 

anlamda ‘büyük’ olan, Batı resminin ‘usta’larıyla (Michelangelo’yla, 

Tiziano’yla, Raphaello’yla, Goya’yla) yakınlıkları olan belki de tek ressamdır. 

Bundan ileri gelir yapıtlarının cüreti. Aynı zamanda yoğun acısı, kıvranması. 

Bacon’ın yapıtları öylesine kişisel, öylesine kendine özgü, öylesine güçlü 

görünürler ki, şimdiden bir klasik olmuştur Bacon. Geleneği sürdüren 

ressamların sonuncusu olarak, Bacon, çağdaş resmin hem merkezinde 

(yapıtlarının kalitesi ve bütünlüğünden ötürü), hem de kenarındadır (yapıtların 

yetkesi, eksizliği, kesinliği, içselliği ve umutsuzluğundan ötürü)”. 

  

Bacon’ın resimlerinde geliştirdiği, dışavurumcu figüratif anlayışı ve 

bununla iç içe geçmiş boya anlayışı ile özgün yapıtlar yarattığı görülebilir. 

Böylelikle resim sanatı tarihinde önemli bir yer edinir. Bu çalışmada, özgün 

bir dışavurumcu figüratif anlayışla ortaya konmuş yapıtlar üzerinde de, estetik 

eleştirinin uygulanabilirliliğinin belirlenebilmesi ve sağlayacağı örnek 

zenginliği bakımından,  Bacon’ın beş yapıtı üzerinde estetik eleştirinin 

uygulanmasının yararlı olabileceği düşünülmüştür.  Bu bağlamda Bacon’ın 

resim anlayışını örneklediği düşünülen beş yapıtı seçilmeye çalışılmıştır. Bu 

yapıtlar: “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu” (Resim 16), “Hareket Halinde 

Figür” (Resim 17), “Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür” (Resim 18), 

“Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19) ve “İnsan Bedeni Üzerine Çalışma” 

(Resim 20). 

 



 163 

 

(Resim 16) 

 

“Resim 1946’nın İkinci Versiyonu” (Resim 16), Bacon’ın 1971’de 

yaptığı bir resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin 

boyutları 198 santimetreye 147,5 santimetredir. 

 

Bacon’ın bu resminde ilk olarak, derisi yüzülmüş, çarmıha gerilmiş gibi 

duran, parçalanmış bir hayvan ve bu et parçalarından bir şemsiye ile ayrılan, 

oturur biçimde bir figür dikkati çeker. İki bacağından gerilen ve omurgasından 

ikiye bölünen hayvanın, eti, kaburgaları, kemikleri, kasları figürün arkasında 

ve üst kısımda yer alır. Figürün solunda ve sağında da yine kemik yapısı da 

seçilebilen iri et parçaları bulunur. Parçalanmış hayvan ve figürün arka 

kısmında koyu renk bir yüzey; bu yüzeye teğet geçen ve hayvanın 



 164 

bacaklarını bağlamak üzere resmin üst kısmından yani tavandan sarkan 

renkli bir ipe ya da süslemeye benzetilebilecek, kalın, renkli ve çizgisel bir 

leke görülür. 

 

Figürün, takım elbiseli, pardösülü, bacak bacak üzerine atmış ve 

oturuşundan dolayı hafif sola eğik resmedildiği izlenir. Oturuşu dengeler gibi; 

figürün sol kolu sandalye olarak yorumlanabilecek çizgisel lekenin arkasına 

sarkmış; figürün sağ bacağı ise diğer bacağın üstüne atılmış ve bacağın 

birkaç hareketi aynı anda iç içe geçmiş biçimde yapılmış gibidir. Kahverengi, 

bağcıklı bir bot bulunan sol ayağın hemen arkasından daha geriye doğru, sağ 

bacağın gölgesi olarak düşünülebilecek koyu bir leke görülür. Figürün sol 

önünde, görünmeyen sağ elin tuttuğu koyu renk bir şapka vardır.  

 

Figürün yüzünün (başının) üst kısmı şemsiyenin gölgesinden dolayı 

görülememekte olup, yüzün görülen alt kısmı ise deforme edilerek pörsümüş, 

büzülmüş bir görünümdedir. 

 

Figür ile et parçası arasında, figürün başını da gölgeleyen, sanki 

figürün, hayvanın etinden kopup düşecek parçalardan korunması için bir 

şemsiye bulunur. 

  

Figür, perspektifle oluşturulmuş bir iç mekanda yer alır. Zemin kirli 

koyu gri/yeşil ve duvarlar sarı renktedir. Resmin üst arka kısmında üç gri 

yüzey bulunur. Sol ve sağdaki gri yüzeylerden birer çizgi iniyor olup ve her iki 

çizginin uçlarında da stor tipi perdeyi açmaya, kapamaya yarayan kulp gibi ya 

da daha az bir olasılıkla elektrik düğmesine benzer birer obje görülür. Figür, 

bu mekan içinde, çevresindeki tırabzana benzeyen  kafesle tekrar çevrelenir.   

 

Figüratif anlayışın öne çıktığı resimde yer alan figürün, deforme 

edilerek, devinim halinde ve yüzün de özellikle belirsizleştirilerek resmedildiği 

izlenir.   

  

Resimde duvar olarak düşünülebilecek yan yüzeyler sarı ve gri olmak 

üzere açık renkli olup; figürün yer aldığı orta kısım farklı renklerin bulunduğu 



 165 

daha koyu bir alandır. Et parçalarında, yukardan sarkan ipimsi lekede ve 

figürün yüzünde kırmızı, beyaz, gri ve mavi; figürde, kahverengi, siyah, 

beyaz, gri ve yeşil; duvarlarda da sarı ve gri renkler resimde görülen ağırlıklı 

renklerdir. 

 

 

(Resim 17) 

 

 “Hareket Halinde Figür” (Resim 17), Bacon’ın 1976 yılında yaptığı bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği ile yapılan resmin boyutları 198 

santimetreye 147,5 santimetredir. 

 

Resmin orta kısmında mat turuncu bir platform üzerinde çıplak bir figür 

görülür. Resme ilk bakışta birden fazla figürün bulunduğu izlenimi 

doğmaktadır; ancak dikkatli incelendiğinde, iç içe geçmiş birden fazla 



 166 

devinimin, aynı anda tek figür üzerinde gösterildiği sonucuna varılabilir. 

Figürün altında, platform üzerinde gazete olduğu düşünülebilecek bir obje 

serilidir. Ayakları olmayan figürün; başının, yüzünün ve bedeninin deforme 

edildiği izlenir. Figür üzerinde iki dairesel yüzey bulunur. Bunlardan ilki, 

figürün sol üst kısmında siyah zeminli ve kalçanın belirginleştirildiği yüzey; 

diğeri ise, yine siyah zeminli olan ve başın etrafındaki dairesel yüzeydir. Yine 

bu platform üzerinde figürün başına yakın bir yerde ok işareti görülür. 

Platform ve figür çizgisel çubuklardan oluşturulmuş bir kafes ile çevrelenir. 

 

Resmin üst ve alt kısımları siyah renkte olup; platform ve siyah 

yüzeyler arasında kalan kısım ise gri bir yüzeydir.  

 

Resmin izleyene göre sağ üst kısmında, platforma yönelik bir biçimde, 

bir at başına benzetilebilecek, açık mor, pembe, beyaz ve gri renklerinin 

seçildiği bir leke bulunur. 

 

Figüratif anlayışla resmedilen yapıtta ağırlıklı olarak siyah, gri, turuncu; 

figürde beyaz, gri, kahverengi ve siyah görülür. 

 

Resimde yer alan iki dairesel yüzeyin (figürün sol tarafında bir kalçanın 

yer aldığı ve sağ tarafta da başın yer aldığı dairesel yüzeyler), figürün sağ 

tarafında bulunan ok işaretinin ve kafesin grafiksel anlatım özellikleri 

taşıdıkları söylenebilir.  



 167 

 

(Resim 18) 

 

 “Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür” (Resim 18), Bacon’ın 1976 

yılında yaptığı bir resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin 

boyutları 198 santimetreye 147,5 santimetredir. 

 

Resmin merkezinde tek ayaklı bir taburede oturan ve masa gibi bir 

yüzey üzerinde yazı yazan bir erkek figürü ve bu figürün aynadaki yansıması 

görülür. 

 

Kas yapısının da görülebileceği biçimde çıplak resmedilen figürün 

deforme edildiği izlenir: Sol bacağın diz altı bölümü, dizin üst kısmının 

kalçaya giden bölümü; sol omuz ve kolun biçimi; sağ omuzun duruşu ve 



 168 

duruşa oranla görünmesi gerekiyormuş gibi kolun uzatılması vb. gibi. Figürün 

yüzü de belirsizleştirilmiştir. Figürün sırt kısmında ve taburenin de bir kısmına 

gelen sarı bir elips çizgi bulunur.  

 

Figürün sağ tarafında duvarda, köşelerinden tutturularak asılmış 

aynada yansıması izlenir – ki, resmin adı da buradan gelir. Ancak, ayna 

yansımalarının simetrik bir yansıma olduğu düşünüldüğünde, aynadaki 

yansımanın bu figürün birebir yansıması olduğundan söz edilebilmesi 

güçleşir. Aynı zamanda, figürün yazı yazdığı kahverengi yüzey tek 

parçayken, aynadan iki ayrı kahverengi yüzey  yansır. Dikkat edildiğinde 

aynadaki yansımanın figürün bir başka olası devinim durumunu gösterdiği 

görülebilir. Kuşkusuz, bu durum bir yanlışlıktan çok, insanı devinim halinde 

resmetmeyi seven Bacon’ın bilinçli bir tercihidir.  

 

Figürün bulunduğu mekan önceki iki resimde de olduğu gibi bir iç 

mekandır. Mekanın, perspektife uygun olarak duvar ve zemin çizgileriyle 

oluşturulduğu izlenirken, masanın konumunda perspektife pek de uyulmadığı 

– zorunlu da değil – görülür. 

 

Zemin gri renkli düzgün bir yüzeydir. Zemin üzerinde iki parça halinde, 

büyük olasılıkla okunmuş bir gazete bulunur. Gazetenin beyaz, gri, açık mor 

yüzeyi üzerinde kırmızı ve siyah harfler vardır. 

 

Figüratif anlayışla resmedilen bu yapıtta sade bir renk kullanımından 

söz edilebilir. Figür, figürün yansıması ve yazı yazılan yüzey ağırlıkla 

kahverengi; ayna, taburenin ayağı ve odanın zemini farklı tonlarda gri ve 

duvarlar ise kirli sarı denebilecek bir renktedir.  

 

 



 169 

 

(Resim 19) 

 

“Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19), Bacon’ın 1986 yılında yaptığı bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlıboya ve pastel kullanılan resmin boyutları 198 

santimetreye 147,5 santimetredir. 

 

Resmin adından ve lamba, elektrik anahtarı gibi objelerden hareketle 

bir oda resmi, yani, yine bir iç mekan resmi olduğu söylenebilir. Odanın 

zemini yeşil ve beyaz kullanılan açık renk, perspektifli bir zemindir. Oda 

biçiminin bu zemin ile sağlandığı görülür. Çünkü duvarların birleşme çizgileri 

çizilmeyip, duvar olarak düşünülen tüm yüzeyler bir bütün halinde turuncu ile 

boyanmıştır. 

 



 170 

Odanın zeminin ortasında sıçrayarak dağılan, resmin adında belirtilen 

kırmızı bir leke görülür. 

 

Resmin sağ üst tarafından aşağıya doğru inen bir kablo ve ucunda da 

duvarda bir elektrik düğmesi yer alır. Resmin üst orta kısmından aşağıya 

beyaz bir kablo ile sarkan sarı bir ampul bulunur. Resmin arka planında yine 

yukarıdan sarkan, “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu” n da(Resim 16) belirtilen 

ucunda tutma parçası olan perde/stor ipine benzer bir obje vardır.  

 

 

(Resim 20) 

 



 171 

“İnsan Bedeni Üzerine Çalışma” (Resim 20), Bacon’ın 1987 yılında 

yaptığı bir resimdir. Tuval üzerine yağlıboya ve pastel kullanılan resmin 

boyutları 198 santimetreye 147,5 santimetredir. 

 

Resmin genel yüzeyinde kirli turuncu bir renk; resmin üst kenarından 

başlayan ve simetri bozularak sol kenara biraz daha yakın olan ve figüre fon 

oluşturduğu düşünülen siyah bir dikdörtgen görülür. Farklı bir açıdan 

değerlendirildiğinde; “Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19) adlı yapıtta olduğu 

gibi, duvarların birleşme çizgileri çizilmeden, tüm yüzeyler kirli turuncu ile 

boyanmış olup; siyah dikdörtgen yüzeyin ise, figürün yer aldığı mekanın açık 

olan yönü olarak da yorumlanabilir.  

 

Yürüyor gibi bir devinimi olan figürün, kaba ve deforme edildiği görülür. 

Diğer yapıtlarda olduğu gibi yüz yine belirsizdir. Çıplak resmedilen figürün 

boyun kısmında gömlek yakası gibi beyaz bir leke bulunur. Bedenin ve yüzün 

genelinde görülen deformasyonla birlikte, figürün sol ayağında belirgin bir 

erime biçiminde deformasyon izlenir. Kahverenginin açık tonlarının ve açık 

morun görüldüğü figürün kol ve bacakları daha açık, sırt kısmı daha koyu 

tonlarda resmedilmiştir.  

 

Biri erimiş gibi boyanan sol ayağın üzerinde, diğeri ise, figürün sırt 

seviyesinde ve figürün sırtını işaret eder gibi iki ok işareti vardır. Bu ok 

işaretlerinden sırt seviyesindeki beyaz, sol ayağın üzerindeki siyah renktedir. 

 

Figürün başı siyah bir dikdörtgen ile çerçevelenmiştir. Resmin geneline 

yüzey olarak bakılırsa, turuncu, siyah ve başın çerçevelendiği yine siyah 

yüzey olmak üzere üç dikdörtgen yüzey görülür. 

 

Bacon’ın bu beş yapıtında kimi ortak özelliklerden söz edilebilir – ki bu 

özelliklerin, Bacon’ın resim anlayışını genel olarak belirleyebileceği 

düşünülebilir. Bu özellikler genel olarak şunlardır: 

 

Yapıtların hepsi, dikey olarak kullanılan, büyük boyutlu resimlerdir. 

 



 172 

Renk açısından bakıldığında, rengin, boyanın, Bacon’ın resimlerde 

önemli bir yeri olduğu söylenebilir. Tülin (1996: 100)’e göre, “Bacon’ın 

resminde imgeden önce pentür gelir. Aksi durumda, yapıtlardaki o çok 

abartılı, ağdalı, trajik gövdesel anlatımlar, bu resmi kolaylıkla ‘kitcsh’ 

düzeyine indirebilirdi. Ama, Bacon olağanüstü bir plastik beceriyle, nerdeyse 

‘arabesk’ öğeler taşıyan bir içeriği, bıçak sırtında bir dengede tutup pentürün 

gerisine itmeyi, koyu, ağır ve derin kılmayı başarmıştır”. Bu resimlerinde 

temelde benzer renklerin kullanıldığı görülmekle birlikte, özellikle figürlerde 

aynı renkler ve tonları görülür. Bu resimlerde genellikle, kahverengi tonları, 

gri, kırmızı, pembe, açık mor, sarı gibi renklerin kullanıldığı izlenir. Ragon 

(1987: 98)’a göre, Bacon’ın kullandığı renkler, tam İngiliz renkleridir. Yani 

açık morlar, yeşiller, mayhoş renkler. Ancak bu beş resimde yeşil pek 

kullanılmamıştır. 

 

Beş yapıtta da belirgin bir özellik olarak sadelik gözlemlenir. Bu 

sadelik, gereksiz hiçbir şeyin bulunmadığı resimlerde, bir ayıklama süreci 

olarak değerlendirilebilir. 

 

Yapıtlarda iki ana yapının bulunduğu düşünülebilir. Bunlardan ilki 

oluşturulan mekan; soyutlama yapılmış, grafiksel anlatımın da görüldüğü ve 

özellikle perspektifin izlendiği bir mekan. Ayrıca, böyle bir mekan içinde,  

“Resim 1946’nın İkinci Versiyonu” (Resim 16) ve “Hareket Halinde Figür” 

(Resim 17) adlı yapıtlarda görülen bir çerçeve ya da kafes de yer alır. Diğeri 

ise, “Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19) adlı yapıt dışında kalan dört 

yapıttaki figüratif yapıdır. Ragon (1987: 98)’a göre de, Bacon’ın resimlerinde, 

bir bakıma resmin yapısını kurduğu, perspektifi yarattığı soyut yapı ile şiddetli 

bir biçimde figüratif yapının görüldüğü iki yapı bulunur. 

 

Figüratif anlayışa sahip resimlerde, Bacon’ın özgün bir anlayış 

geliştirdiği söylenebilir. “Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19) adlı yapıt dışında 

tüm yapıtlarda figür yer alır. Yukarıda da belirtildiği gibi ana motif insan 

bedenidir; bu resimlerde, özellikle erkek bedenidir. Dört resimde yer alan tüm 

figürler devinim halinde olup, belli pozisyonlarda çizilmişlerdir: Figürler; 

“Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”nda  (Resim 16) bacak bacak üzerine 



 173 

atarak oturmuş, “Hareket Halinde Figür”de (Resim 17) yerde uzanmış ve 

devinimin bir kısmında bir bacak yukarı kalkmış, “Aynada Yansımış Yazı 

Yazan Figür”de (Resim 18) taburede oturmuş, ve “İnsan Bedeni Üzerine 

Çalışma”da da (Resim 20) yürür halde boyanmışlardır. Ayrıca, kimi figürlerde 

de  bedenin belli parçaları öne çıkar: “Hareket Halinde Figür” de kalçanın 

vurgulandığı gibi. 

   

Bacon’ın figürlerinin en belirgin özelliği olarak deforme edilmeleri 

söylenebilir. “Hareket Halinde Figür”de olduğu gibi farklı devinimleri bir arada 

gösterirken uyguladığı deformasyonun yanı sıra “İnsan Bedeni Üzerine 

Çalışma” da sol ayakta görünen erime gibi deformasyon da örnek verilebilir. 

Bacon, kendisi ile yapılan bir söyleşide, “kişileri deforme ederek yapıyorum 

resimlerimi; onları oldukları gibi resmedemem ki” der (Sylvester, 1987: 62). 

Deleuze (2002: 2)’a göre, “eğer Bacon’da vücudun ‘yorumlanması’ diye bir 

şey varsa bunu kalkmış kolu veya kalçası orada öyle kemik gibi duran 

uzanmış figürleri, etleri kemiklerin üzerinden sarkıp dökülen bir halde 

resmetmesidir”. Ragon (1987: 98)’a göre, “onun çıplakları bir çeşit sönen 

balonlar, kauçuk toplar, dışplazmalardır”. Bacon’ın figürlerindeki 

deformasyona ilişkin Ertürk (1999: 18) şunları söyler: “Bacon’ın, 

resimlerindeki figürlerin formlarını bozma süreci tamamıyla bambaşka yaratı 

dinamiklerini taşıyor. Soyutlaşmaya kaçmadan, belirsizleşmeye adım kalmış 

dozda fakat halen belirli; neredeyse, belirsizleştirildikten sonra yeniden belirli 

duruma – en asgari düzeyde – getirilmiş görüntü imgeleri Bacon’ın figürleri”. 

Bedendeki deformasyona göre yüzdeki deformasyon biraz daha farklı olarak 

değerlendirilebilir; yüzde daha çok belirginsizleştirme izlenir. Belki de 

Bacon’ın amacı, Deleuze (2002: 1)’un dediği gibi, “suratı silip atmak, suratın 

altında saklı başı (kelleyi) keşfedip yüzeye çıkarmak”tır. 

  

Bacon’ın bu beş yapıtının bir özelliği de, resimlerdeki mekandır. Bu 

yarı soyutlanmış mekan, figürlerin konumunu belirlemeye yönelik bir iç 

mekan olarak düşünülebilir. “Göze çarpmayan bir çevre sadece figürün kendi 

yerini belirleme işlevini üstlenmiştir” (Leiris, 1996: 54). İlk dört resimde 

belirgin bir perspektif görülür. Bu mekanın içinde, “Resim 1946’nın İkinci 



 174 

Versiyonu” ve “Hareket Halinde Figür”de, figürlerin konumları, bir 

tırabzanımsı çerçeve ve çizgisel kafes ile tekrar belirlenir. 

  

Bacon’ın, resimlerinde kaçındığı önemli bir nokta bulunur; dekoratiflik 

ve grafiksellik  (illüstrasyon).  Bacon, Archimbaud (1994: 129) ile yaptığı 

söyleşide, dekorasyonun bir yönden resmin tam karşıtı, antitezi olduğunu ve 

dekorasyon eğilimli resimlerden nefret ettiğini söyler. Yine aynı söyleşide   

(Archimbaud, 1994: 125), illüstrasyonun da kendisini ilgilendirmediği belirtir; 

sık sık da vurgular. Ancak, şaşırtıcı da olsa, Bacon’ın bu kadar kaçınmasına 

rağmen beş resminde de görülen grafiksel özellikler söz konusudur. 

Sözgelimi, tüm yapıtlarda mekanın kurulması; tabure, lamba gibi objeler,  ok 

işaretleri, dairesel ve dikdörtgen yüzeyler,  resimlerdeki simetri vb. gibi. Tülin 

(1996: 100), Bacon’ın bir sergisini gezdikten sonra şunları söyler: “Resimlere 

bakarken sanki sürekli illüstratif olmaktan korkarak, sakınarak çalıştığını 

düşünüyorum. Yine de çözemediğim şey, figürlerin bunca soyutlanmasına 

karşın, mekandaki diğer öğelerin, iskemle, masa, kapı tokmağı, tabla vs. son 

derece grafik bir üslupla anlatılmış olması” dır. Edgü (1996: 96)’ye göre de, 

”Bacon’ın resimlerinde grafik öğeler, hem bolca hem gönüllüce yer alır”. 

  

Bacon’ın bu beş resminde izlenen bir diğer ortak özellik de, günlük 

yaşamda bulunan kimi objeleri resimlerinde kullanmasıdır. Sözgelimi, “Resim 

1946’nın İkinci Versiyonu”ndaki şemsiye, “Hareket Halinde Figür”deki gazete,  

“Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür”deki tabure, gazete ve ayna, ve 

“Döşeme Üzerinde Kan”daki elektrik düğmesi ve lamba gibi. Bu objelerin kimi 

yerlerde “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”n da olduğu gibi, figürün 

belirginleştirilmesinde kullanıldığı da söylenebilir. 

  

Bacon’ın bu beş resminin bu özellikleri tek tek ve bir araya geldiğinde 

resimlerin içeriğine ilişkin kimi bilgileri verirler. Figürler, bu mekanlar içinde 

yalnız, yalnızlaştırılmış ve yalıtılmış figürlerdir. Figürlerin, kapalı yani iç 

mekanlarda resmedilmeleri, insanın günlük yaşamının odalarda, kapalı 

yerlerde geçmesini, insanın yalnızlığını anlatıyor gibidir. Bu figürler yalnız ve 

bunalmış figürlerdir. “Döşeme Üzerinde Kan” da görülen mekanın 

sıkıcılığının, kasvetinin, lambanın cılızlığının, Bacon’ın figürlerinin içinde 



 175 

bulundukları durumlarla ilgili ip uçları verdiği söylenebilir. Bu mekanların, 

figürlerin konumlarını belirlerken, aynı zamanda dış dünyadan koparıp 

yalnızlaştırdıkları da düşünülebilir.  “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”nda 

izlenen et parçaları ve onlardan korunmak ya da saklanırcasına şemsiye 

altına gizlenen figürün günlük yaşamdaki şiddeti ya da parçalanmış etler ve 

bunların önünde, etler kendisine bulaşmadan şemsiye altında oturan figürün 

iktidarı anlattığı varsayılabilir. Bacon neyi amaçlarsa amaçlasın, beş resmin 

de iç açıcı resimler olmadıkları söylenebilir. Leiris (1996: 53)’e göre, Bacon’ın 

resimlerinde, “modern batıya ait bir insan şekli sanrılı bir biçimde kendi 

mutlak yalnızlığında gösterilmektedir”. Bacon’ın resimlerinde, “tam tamına 

yaşamakta olanın yakalanması anlatılmaktadır” (Leiris, 1996: 54). Edgü 

(1996: 96)’ye göre, Bacon resimlerinde ”eşseviciliğin, alkolün, 

uyuşturucuların birleştirici ya da ayrıcı özelliğini, o çırpınan, o parçalanan, o 

bunalan, o kendinden başka tutunacak dal bulamayan, o çıplak ampulün 

altında yalnızlığını yaşayan, o geceleri ya da sabahları lavabolara kusan, o 

kendini kapatılmış (ya da daha korkuncu, boşlukta) duyan, o yüzünü 

(kişiliğini) keşfetmek için aynalarda kendini arayan, o merdivenlerden güçsüz 

bacaklarıyla inen, ve o, hep kan ağlayan insanı, sanatçının kendisini ya da 

benzerlerini görüyoruz”. 

  

Buraya kadar Bacon’ın beş resminin tek tek ve genel betimlemeleri 

yapılmıştır. Bu veriler ışığında, Bacon’ın bu beş resmi, Adorno’nun estetik 

kuramına göre değerlendirildiğinde, öncelikle kuramın, özerklik ilkesi 

bakımından irdelenmelidirler. Bilindiği gibi, Adorno, sanat yapıtının özerk bir 

konumda olması gereğini savunur ve özerkliği sanat yapıtı için bir ön koşul 

olarak görür.  

 

Bu bağlamda, ilk olarak, yapıtların içerik bakımından özerk olup 

olmadıklarına bakılmalıdır. Adorno’ya göre sanat yapıtı verili toplumsal 

gerçekliğin dışında yer almalı ve verili toplumsal gerçekliği tekrarlamamalıdır. 

Sanat yapıtı,  ancak bu sayede özerk kalabilir. Bu açıdan bakıldığında, 

Bacon’ın beş yapıtında da toplumsal gerçeklikten kaynaklı olduğu 

düşünülebilecek kimi noktalar görülebilir. Yukarıdaki betimlemelerde göz 

önüne alındığında; “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”nda şiddet ya da güç, 



 176 

“Hareket Halinde Figür”, “İnsan Bedeni Üzerine Çalışma” ve “Aynada 

Yansımış Yazı Yazan Figür” de yalnızlık, yalıtılmışlık ve “Döşeme Üzerinde 

Kan”da da sıkıntı, bunalım gibi insanın karşı karşıya kaldığı sorunlardan söz 

edilebilir. Tüm figürler gergin figürlerdir; mekanlar ise figürlerin bu gerginliğini 

ve yalnızlığını artıran mekanlardır. Ragon (1987: 98)’a göre, “Bacon’ın 

dünyası aşağılatılmış, panik içinde bir dünya, görünmez bir yıkımın yıldırdığı 

yalnız ve çıplak insanların dünyasıdır”.  Bacon’ın bu beş yapıtında, insanın 

karşı karşıya kaldığı sıkıntılarının, bunalımlarının, yalnızlığının, 

yalıtılmışlığının ve dolayısıyla acılarının izleri görülebilir. Bacon’ın amacının 

doğrudan bunları anlatmak olmadığı düşünülse de, hatta bilinse de, bu 

yapıtların, toplumsal gerçeklikle ilişkili oldukları söylenebilir. Bu nedenle, 

Bacon’ın beş yapıtının da, Adorno’nun estetik kuramına göre, içerik 

bakımından özerk yapıtlar olmadıkları söylenebilir. 

 

İkinci olarak, yapıtların ideolojik özerkliklerine bakılmalıdır. Adorno’ya 

göre, sanat yapıtı ideolojik ya da didaktik etkilerde bulunmamalıdır. Beş yapıt 

da içerik bakımından özerk olmamakla birlikte, ideolojik bir bağlanmadan söz 

etmek de oldukça güçtür.  Çünkü, yapıtların herhangi bir ideolojiye hizmet 

etmedikleri, bağlanmadıkları; gerçekleştirmek üzere dışarıdan bir işlev ya da 

amaç  yüklenmedikleri söylenebilir. Bacon’ın bu yapıtlarda doğrudan bir 

şeyleri anlatmak gibi didaktik bir çabası da söz konusu değildir. Bu beş yapıt 

da, sanatçının bireyselliğinden kaynaklı yapıtlar olup, Adorno’nun estetik 

kuramına göre, ideolojik bakımdan özerk yapıtlardır. 

 

Üçüncü olarak yapıtların biçim bakımından özerk olup olmadıklarına 

bakılmalıdır. Önceki bölümlerde belirtildiği gibi, Adorno’ya göre sanat 

yapıtının varolan toplumsal ilişkilerin dışında gerçekleşmesi gerektiğinden, 

öncelikle biçim olarak ortaya çıkması ve değerlendirilmesi gerekir. Böyle bir 

biçim de alışılagelmiş biçim anlayışlarının dışında olmalıdır. Bu bağlamda 

Bacon’ın bu beş yapıtına bakıldığında, özgün bir biçimleme anlayışından söz 

edilebilir. Beş yapıtın da, soyut ve soyutlama ile figüratiflik arasında bir 

dengede oldukları söylenebilir. Ancak, her ne kadar, özgün bir biçimleme 

anlayışından söz edilebilse de, yapıtların, Adorno’nun belirttiği gibi, öncelikle 

salt biçim olarak değerlendirilebilmeleri de güç görünmektedir. Çünkü bu 



 177 

yapıtların biçiminin içerikle de ilişkili olduğu görülebilir. Sözgelimi, “Resim 

1946’nın İkinci Versiyonu”ndaki parçalanmış etler, “Döşeme Üzerinde 

Kan”daki kan, odanın sıkıcı, bunaltıcı durumu,  “İnsan Bedeni Üzerine 

Çalışma”daki ayaktaki erime; figürlerin yüzlerindeki belirsizlik gibi. Bunlar, 

yapıtta, biçimin ortaya çıkışının ardından gelen bir içeriği değil; yapıtların, bir 

biçim-içerik dengesiyle tasarlandıklarını, boyandıklarını gösterir gibiler. 

Dolayısıyla, Bacon’ın bu beş yapıtının, içerikle, verili gerçeklikle ilişki olduğu 

düşünüldüğünden, özgün bir biçimleme anlayışı olmasına rağmen salt biçim 

olarak değerlendirilemeyeceğinden, biçim bakımından özerk olmadıkları 

söylenebilir.   

 

Son olarak öznenin özerkliğine bakılmalıdır. Sanatçı öznenin özerk 

olup olmadığı, yapıtları üzerinden belirlenebilir. Bacon’ın bu beş yapıtının, 

içerik ve biçim bakımından özerk olmadıkları, ideoloji bakımından özerk 

oldukları yukarıda belirtilmişti. Yapıtların içeriğinin Bacon’ın yaşamından, 

çevresinden kaynaklandığı görülür. Ancak, Bacon’ın, yapıtlarında doğrudan 

bunları anlatmak gibi bir amacı olmadığı söylenebilir. Bacon’ın, başkalarına 

bir şeyler anlatmak gibi bir isteği olduğunu söylemek, yapıtlarındaki  

biçimleme anlayışıyla son derece çelişik olacaktır. Hatta kendi de, açıkça,  

“ben başkaları için resim yapmam, kendim için yaparım” der (Archimbaud, 

1994: 131). Yapıtlarının içeriği yaşamından kaynaklı, günün koşulları gereği 

yaşanılanlardan kaynaklı olmakla birlikte, yukarıda değinildiği gibi, kimseye 

bir şeyler anlatma gibi bir çabası, ideolojik bir bağlanması olmadığı ve 

bireysel yönü ağır basan bir sanatçı olarak, Adorno’nun estetik kuramına 

göre, Bacon’ın özerk sanatçı olduğu söylenebilir. 

 

Özerklik ilkesi bağlamında, Bacon’ın yapıtlarının, içerik ve biçim 

bakımından özerk olmadıkları; ideoloji ve sanatçının genel üslubu 

bakımından özerk oldukları sonucuna varılabilir.   

 

Adorno’nun estetik kuramının önemli bir ilkesi de sanat yapıtının 

öznelliğin nesneleşmesi olarak değerlendirilmesidir. Bu bağlamda, Bacon’ın 

beş yapıtının, kuramın bu ilkesi ile örtüştükleri görülür. İlk neden olarak, öznel 

yaratıcılıktan söz edilebilir. Yapıtlardaki imgelem ve yukarıda değinilen özgün 



 178 

biçimleme anlayışı, sanatçının öznel yaratıcılığının göstergesi olarak kabul 

edilebilir. Bacon’ın bu beş yapıtında dış dünyaya ait olanların, yaşananların,   

içsel olan ile birleştiği; yapıtlarının içeriğinin sanatçının bireyselliğinin, 

öznelliğinin süzgecinden geçtiği söylenebilir. Dolayısıyla Bacon’ın 

yapıtlarında, Adorno’nun estetik kuramına göre öznelliğin nesneleştiği 

görülebilir. 

 

Adorno’nun estetik kuramının bir diğer önemli ilkesi de sanat yapıtının 

estetiksizleştirilmesidir. Bilindiği üzere Adorno’nun estetiksizleştirmeden 

kastettiği sanat yapıtının sadece zevk veren, hoşa giden güzelliği değil, 

insanlığın çektiği, karşı karşıya kaldığı acıları da barındırması gereğidir. 

Adorno’ya göre, 20. yüzyılın ilk yarısında Avrupa kültüründe yaşanan çöküş, 

Birinci ve İkinci Dünya Savaşlarında yaşanan vahşet ve insanlığın karşı 

karşıya kaldığı acılar nedeniyle, sanat, artık sadece hoşa giden, zevk veren 

şeyleri barındırmamalı; insanlığın tanık olduğu acıyı, çöküşü ve yıkımı da 

barındırmalıdır. Bu açıdan bakıldığında, Bacon beş yapıtında da 

estetiksizleştirilmenin gerçekleştirildiği hemen söylenebilir. Resimlerin 

betimlemelerinde değinildiği gibi, beş yapıtta da, insanın yalnızlığından, 

yalıtılmışlığından, sıkıntılarından ve acılarından söz edilebilir. 

Estetiksizleştirme, figürlerin formlarının bozulmasında, çirkinleştirilmelerinde 

de görülebilir. Sontag (1987: 58)’a göre, Bacon resimleri “acı çekme” 

üzerinedir. Bacon resimleri insanın karşı karşıya kaldığı ya da bırakıldığı 

acılara tanıklık eder gibidir. Bacon’ın bu beş yapıtının, hem insanın yalnızlığı, 

acıları gibi noktalar hem de figürlerdeki deformasyon ve çirkinleştirme 

açısından, Adorno’nun estetik kuramının sanat yapıtının estetiksizleştirilmesi 

ilkesi ile örtüştüğü sonucuna varılabilir. 

 

Adorno, estetik kuramında güzele ilişkin üç temel nitelik belirler. 

Bunlar, görünüş, tinselleşme ve görselliktir. 

 

Bacon’ın yapıtları, bu ilkelerden ilk olarak görünüş ilkesi bakımından 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bacon’ın yapıtlarında yer alanlar, dış 

gerçeklikle ilişkili olmakla birlikte, yapıtlarda farklı bir kurgu, farklı bir 

gerçeklikle bulunurlar; kurgulanmış bir gerçekliğin görünüşü gibi. Ancak, 



 179 

dikkatli bakıldığında bu yapıtların salt görünüş olmadıkları, üretim anlarında 

yüklenen daha derinde olabilecek kimi özellikleri de taşıdıkları söylenebilir. 

Bu yapıtların, sanatçının, herhangi birine, herhangi bir şeyi anlatmak için 

değil, kendi için, tamamen bireysel olsa da, yalnızlık, sıkıntı ve acı gibi 

duygular taşıdığı izlenebilir. Bu durumun yapıtların üretim anında salt birer 

görünüş olmalarını engelleyebileceği düşünülebilir. Yapıtlarda görülen duygu 

ve düşüncelerin yapıtların üretim anlarında ortaya çıkan, görünüşün ardından 

gelen duygu ve düşünceler olduklarını söylemek güçtür. Bacon, Sylvester 

(1987: 59) ile yaptığı söyleşide şunları söyler: “Kuramsal olarak, imgenin us-

dışı (irrational) imlerden oluşmasını arzulamama karşın, kafanın ve yüzün 

bazı bölümlerini yapmak için resimleme, kaçınılmaz olarak, işin içine 

giriyordu. Aksi halde, yalnızca soyut bir desen elde edilirdi. Belki de 

söylediklerim, gerçekleştirilmesi olanaksız kuramlarımdan biri. Göz, kulak gibi 

şeyleri koymak gerekiyor kuşkusuz. Ama, yine de elden geldiğince us-dışı bir 

biçimde. Ve bu usdışılığın tek nedeni şu: eğer başarıya ulaşırsa, salt 

görünüşü resimlemekten çok daha güçlü bir biçimde aktarılıyor imge”. 

 

Bacon’ın beş yapıtı, salt görünüş olan yapıtlar olmayıp, aynı zamanda, 

yüklenen duygu ve düşüncelerden dolayı düşünce objesi olarak da 

değerlendirilebilir. Bu nedenle, Bacon’ın bu beş yapıtının Adorno’nun estetik 

kuramının görünüş ilkesi ile örtüşmediği söylenebilir. 

 

Daha önce de belirtildiği gibi, Adorno’ya göre, tinselleşme, sanat 

yapıtlarının nesneleşiminin gücüdür. Sanat yapıtları tinselleşme ile, salt 

görünüş olmaktan uzaklaşarak, olduklarından daha fazla bir şey durumuna 

gelirler. Bir başka ifade ile tin, sanat yapıtı biçimlenirken oluşan içeriğidir. 

Buraya kadarki açıklananlar doğrultusunda, Bacon’ın beş yapıtının salt biçim 

ya da salt görünüş olmadıkları; yapıtlarda, içeriğin, yüklenen duygu ve 

düşüncelerinde öne çıktığı görülür. Kuşkusuz pek çok yapıt için bunlar 

söylenebilir. Ancak, burada yapıtın üretim anı öne çıkar. Böyle bakıldığında, 

üretim anında, yapıt biçimlenirken, yapıtın estetik boyutunda, içeriğin de 

oluşması beklenir. Bacon’ın yapıtlarında yalnızlık, yalıtılmışlık, çekilen acı gibi 

içeriğe ilişkin duygu ve düşünceler, yapıtın biçimi oluşurken ortaya çıkan 

düşünceler değil, önceden sanatçıda varolan, hatta yaşamında varolan 



 180 

duygu ve düşüncelerdir. Bu nedenle, Adorno’nun dile getirdiği, biçimle birlikte 

oluşan bir içerikten söz etmek güçleşmektedir. Tinselleşme görünüş olan 

sanat yapıtının içeriğini oluşturduğuna göre, bu anlamda, Bacon’ın bu beş 

yapıtının, Adorno’nun estetik kuramının tinselleşme ilkesi ile örtüşmediği 

düşünülebilir.     

 

Adorno’nun güzelde belirlediği son nitelik “görsellik”tir. Hemen 

belirtilmeli ki, Adorno görselliği  güzelin evrensel bir niteliği olarak görmez. 

Çünkü, modern sanat yapıtları artık salt görselliğe indirgenebilecek yapıtlar 

değildirler. Bu açıdan bakıldığında, Bacon bu beş yapıtına da salt görsellikle 

yaklaşılamayacağı ortaya çıkar. Bacon’ın yapıtlarının,sadece görsel bir 

doyum, haz almak amacıyla izlenemeyecekleri açıktır; daha ilk bakışta 

resimlerdeki gerginlik, figürlerin formları, alıcıda düşünsel bir çaba ve bilgiyi 

gerekli kılar. Bu nedenle, Bacon’ın bu beş yapıtı salt görselliğe 

indirgenebilecek yapıtlar değildirler. 

 

Sonuç olarak, Bacon’ın, “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu” (Resim 16), 

“Hareket Halinde Figür” (Resim 17), “Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür” 

(Resim 18), “Döşeme Üzerinde Kan” (Resim 19) ve “İnsan Bedeni Üzerine 

Çalışma” (Resim 20) adlı yapıtlarının, Adorno’nun estetik kuramına göre, 

içerik ve biçim bakımından özerk olmadıkları, ideoloji ve sanatçı bakımından 

özerk oldukları; öznelliğin nesneleştiği ve estetiksizleştirilmiş; salt görünüş 

olmayan, aynı zamanda düşünce objesi sayılabilecek ve bu bağlamda bir 

tinselleşmeden söz edilemeyecek ve sadece görselliğe indirgenemeyecek 

yapıtlar oldukları sonucuna varılabilir. Bu noktadan hareketle, bu yapıtlar 

içerik ve biçim özerkliği, görünüş ve tinselleşme  bakımından  estetik yapıtlar 

değildirler. Ancak öznelliğin nesneleşmesi ve Adorno’nun özellikle 

vurguladığı estetiksizleştirme bakımından estetik yapıtlardır. 

 

Ayrıca, Bacon’ın yapıtları ile ilgili olarak söylenmesi gereken bir nokta 

da; bu yapıtlarda çirkinin de estetik olabileceğinin gösterilmesidir.  

 

 

 



 181 

4. 5. GEORG BASELITZ 

 

4. 5. 1. Georg Baselitz’in Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Georg Baselitz, 23 Ocak 1938’de Deutschbaselitz / Sachsen’da Hans-

Georg Kern olarak dünyaya gelir. Babası ilkokul öğretmeni olduğundan bu 

dönemde ailece okulda kalırlar. 

 

1950 yılında ailece Kamenz’e taşınırlar. İlk resim derslerini Gottfried 

Zawadski’den alır. Baselitz, 1955’de Dresden’deki sanat akademisine 

başvurur ama geri çevrilir. 1956 yılında Doğu Berlin’deki Uygulamalı Plastik 

Sanatlar Yüksekokulu giriş sınavında başarılı olur. Burada, Prof. Walter 

Womacka ve Prof. Herbert Behrens-Hangler ile çalışır ve Peter Graf ve Ralf 

Winkler’le (sonraları A.R. Penck olarak tanınmıştır) dostluk kurar. Bu 

okuldan, İki sömestr sonra politik görüşleri nedeniyle uzaklaştırılır. 1957 

yılında, Batı Berlin’deki Plastik Sanatlar Yüksekokulu’na üstün bir dereceyle 

kabul edilir ve Prof.Hann Trier’in sınıfında eğitimine başlar ve burada da, 

Eugen Schönebeck ve Benjamin Katz’la dostluk kurar. 1958 yılında Doğu 

Berlin’den ayrılıp Batı Berlin’e taşınır. 1959 yılında Yüksekokul’daki 

atölyesinden ayrılarak evde çalışmaya başlar ve ilk bağımsız yapıtlarını 

oluşturmaya başlar. 

 

1961 yılından itibaren, yapıtlarında, doğum yerine dayanarak, Georg 

Baselitz adını kullanmaya başlar. Aynı yıl, Baselitz ve Schönebeck, 

çalışmalarını terk edilmiş bir evde sergilemeye başlarlar ve buna ek olarak 

Birinci  Kötü Ruhlar Manifestosu’nu kaleme alırlar.  

 

Elke Kretzschmar’la evlendiği 1962 yılında, Akademideki öğrenimini 

bitirir. Aynı yıl Schönebeck ile İkinci Kötü Ruhlar Manifestosu yayımlar ve pek 

çok sergisini düzenleyecek  Michael Werner’le tanışır. 

_____________________ 

(*) Georg Baselitz’in Kısa Yaşam Öyküsü, Ayça Sabuncuoğlu’nun yayına 

hazırladığı “Bir Baselitz Retrospektifi 1958 – 2001” adlı kitap temel alınarak 

hazırlanmıştır. 



 182 

Baselitz’in ilk kişisel sergisi, 1963 yılında Berlin’deki Werner & Katz 

Galerisi’nde düzenlenir. Sergilenen resimlerden Kovada Büyük Gece 

(1962/63) ve Çıplak Adam (1962) adlı yapıtlarına, müstehcen bulunması 

nedeniyle savcılık tarafından el konulur. Bu dava, 1965’te resimlerin geri 

verilmesiyle sona erer.  

 

Baselitz’in, 1964’ün ilkbaharını geçirdiği Wolfsburg şatosunda levha 

üzerine oyma tekniğiyle yapılmış ilk resimleri ortaya çıkar. 1965’de  

Floransa’daki Villa Roman’da burslu olarak altı ay geçirir. 1966 ortalarına 

kadar “Kahramanlar” serisi altında resimler yapar; bunların arasında ünlü 

kompozisyonu Sıkı Dostlar da vardır. 

 

1966 yılında, Berlin’deki Rudolf Springer Galerisi’nde “Sıkı Dostlar 

Neden İyi Bir Resimdir” sergisi ve manifestosu sunulur. Aynı yıl Worms 

yakınlarındaki Osthofen’a taşınır.  

 

1969 yılında, Louis-Ferdinand von Rayski’nin Wermsdorf Ormanı 

resminden esinlenerek, motifin baş aşağı durduğu ilk resmini yapar: Baş 

Aşağı Orman. Bunu “Arkadaş Portreleri” grubu izler. 

 

1970’den sonraki yıllarda Münih’te bulunan Heiner Friedrich 

Galerisi’nde düzenli olarak sergi açar. Dieter Koepplin Sanat Müzesi’nde ilk 

retrospektif sergisini düzenlenir. Franz Dahlem, Köln’de Linden sokağındaki 

galeride, baş aşağı motifli resimlerden oluşan ilk sergisini düzenler. 

 

1974’de Thordis Möller, Köln’deki Friedrich Galerisi’nde  düzenli olarak 

güncel yapıtlarını sergiler. 1975 yılında Hildesheim yakınlarındaki 

Derneburg’a taşınır. New York’a ilk seyahatini gerçekleştirir. Buradan 

Brezilya’ya geçip XIII. Sao Paulo Bienali’ne katılır. 

 

1976 yılında Floransa’da bir atölye daha edinir ve bu atölyeyi 1981’e 

kadar kullanır. Münih’teki Devlet Modern Sanatlar Müzesi’nde düzenlenen 

retrospektif sergisi kapsamında ilk geniş çaplı resimli kataloğu da yayımlanır. 

 



 183 

1977’de Karlsruhe’deki Devlet Plastik Sanatlar Akademisi’nde görev 

yapar ve 1978’de buradan profesör unvanı alır. Aynı yıl, Doğu Almanya resim 

sanatı temsilcileri arasına katıldığı için, resimlerini “Documenta-6”dan çeker. 

1980’de yönetmenliğini Klaus Gallwitz’in yaptığı Venedik Bienali’ndeki  

Almanya standında ilk heykeli sergilenir: “Bir Heykel İçin Model”. 1987’ye 

kadar Arezzo yakınlarındaki Castiglion Fiorentino’da bir atölye daha kullanır.  

 

1982’de Kassel’deki “Documenta-7”ye katılır. 1983’de Baselitz, Saint 

Louis Sanat Müzesi’nden başlayıp tüm ABD’yi dolaşan “İzlenimler: 

Almanya’dan Yeni Sanat” adlı sergiye katılır. Profesör olarak Karlsruhe’den 

Berlin Sanat Yüksekokulu’na geçer.  

 

1986 yılında Sanatsal başarısından ötürü Goslar Şehri İmparatorluk 

Yüzüğü’nü; 1987’de de Fransız Kültür Bakanı Jack Lang’dan, Sanat ve 

Edebiyat Şövalyesi Nişanını alır. Aynı yıl, İtalyan Riviera’sındaki Imperia’da 

atölye açar.1988’de ayrıldığı Berlin Sanat Yüksekokulu’ndaki profesörlük 

görevine, 1991’de tekrar döner. 

 

1991 yılında,  Jang Lang’dan Sanat ve Edebiyat Subayı Nişanını; 

1999’da Rhenus Sanat Ödülü’nü; 2000’de de Krakov’daki Plastik Sanatlar 

Akademisi’nde fahri profesör unvanını; 2001’de Julio Gonzales Ödülünü; 

2002’de Paris’te Sanat ve Edebiyat Kumandanı Nişanı’nı alır. 

 

Georg Baselitz halen Derneburg’da (Niedersachen) ve Imperia’da 

(İtalyan Rivierası) yaşamakta ve çalışmaktadır. 

 

4.5.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Georg Baselitz’in Beş 

Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri 

Kendisini herhangi bir akımın ya da grubun içinde görmese de Alman 

yeni dışavurumculuk akımının önemli temsilcilerinden biri olarak 

değerlendirilen Baselitz’in, dönemin etkin akımlarının dışında kalarak, farklı 

bir ifade biçimi geliştirmeye çalıştığı; bu çabada da dönemin koşullarının etkili 

olduğu  görülür. Baselitz’in sanatının daha iyi anlaşılabilmesinde, içinde 



 184 

bulunduğu dönemin (sanata başladığı yılların) koşullarının  kısaca belirtilmesi 

yararlı olacaktır.  

 

Baselitz’in sanatı ile yaşamı ve özellikle gençlik yıllarının geçtiği 

dönem arasında önemli bir bağ olduğu düşünülür. II. Dünya Savaşı bittiğinde 

Baselitz henüz yedi yaşındadır. 1945’te savaş sona erdiğinde, Batur (2000: 

273)’un belirttiği gibi, kim olursa olsun, bir Alman’a, hiçbir Alman’a ait bir ülke 

ve devlet kalmamıştır. Sanata yöneldiği ilk yıllarda Doğu Almanya’da bulunan 

Baselitz, burada sosyalist gerçekçiliğin yeğlendiği bir sanat eğitimi alırken 

farklı şeyler yapmak istediğinden okuldan uzaklaştırılır. Batı Almanya’ya 

geçer ve tekrar eğitimine başlar, ancak, eğitimi sıkıntılı sürer. Buradaki 

eğitime de soyut resim anlayışı hakimdir. Soyut resim de yapmak 

istedikleriyle örtüşmemektedir. Baselitz, ne Doğu’daki sosyalist gerçekçiliği 

ne de Batı’daki soyut resmi yeğler; sanatında, bağımsız kalabilmek ve farklı 

bir ifade biçimi yaratabilmek için Almanya’nın o günkü koşullarına 

başvurduğu görülür. Schmied (2002: 18)’e göre, Baselitz’i içten içe 

yönlendiren şey, “ruhen yaşanan bir gerçek olarak Almanya; tarihi, sanatı, 

kaderi, suçları, bu kaderle ve bu suçla başa çıkışıyla Almanya” dır. Lynton 

(2004: 344)’a göre de, “Baselitz’in dünyası, geçmişi ile şimdiki zamanı 

arasında bocalayan bir Almanya’yı, kendi doğal sanat dili üzerindeki 

egemenliğini yitirmiş bir Almanya’yı yansıtır”. Erzen (1996: 1) ise, Baselitz’in 

sanatının kaynağını, “iki Alman kültür geleneğinin arasındaki huzursuz edici 

çelişkilerden büyük ölçüde etkilenmiş olan bir gerilim zenginliği” olarak 

belirler. Baselitz, Sönmez ile yaptığı söyleşide şunları söyler: “İnsanın sanatçı 

olarak bir mesafe koyarak işe başlama şansı yok, bu böyle. Alttan başlıyor 

insan. 16-17-18 yaşlarında, kendi yaşadıklarıyla başlıyor işe. Bu yaşananlar 

da başta aile vb. şeylerle ilgili. O dönemde Almanya bu işin önderiydi diye 

düşünüyorum; her ailede inanılmaz bir direniş vardı. Bir taraftan Doğu 

Almanya’daki Rus, buradaki İngiliz, Fransız ve Amerikan işgaline karşı, diğer 

taraftan ‘sevimsiz’ olduğu bilinen geçmişe karşı bir direniş vardı. Almanların 

yaptıkları her halükarda en çok sanatçıları etkilemişti. Bunlar yaşanmış anılar 

mıydı, bilmiyorum” (Sönmez, 2002: 40).  

 



 185 

O günün sanat ortamı bakımında da yukarıda değinildiği gibi soyut 

resim ve sosyalist gerçekçilik gibi iki büyük akımın hakimiyeti görülür. 

Baselitz her iki akımı da benimsemezken; belki ilk başlarda bir çıkış noktası 

olarak kabul ettiği Alman sanat geleneğini de kırmak istediği, hatta kırdığı da 

söylenebilir.  

 

Baselitz,  Deborah Gimelson ile yaptığı söyleşide; sanatçı olarak 

başladığını, soyut dışavurumculuktan hoşlanmadığını, çünkü soyut resmin 

zaten yapıldığını ve hiçbir gruba ya da ekole dahil olmak istemediğini söyler 

(Akt. Devrim, 2002: 54). Sönmez ile yaptığı söyleşide de, “benim sanatsal ilgi 

alanım – hangi dönem, hangi okul ve hangi içeriklerden kaynaklanıyor olursa 

olsun – resimdir ve tüm bu saydıklarım benim için resim modelleridir” 

demektedir (Sönmez, 2002: 32). 

 

Yine Sönmez ile yaptığı söyleşide, öğrenciyken gittiği Paris gezisini 

şöyle anlatır: “Paris’te binlerce galeri gezdik. Paris Ekolü’nü tanıdık ve neler 

yapıldığını gördük. Ama bu ekol daha iyice yerleşmeden, Paris merkez 

olmaktan çıktı ve Amerika’nın etkisi artmaya başladı. Bu korkunç karışımdan 

bir şeyler yaratılabilirdi. Benim buradan çıkarak geliştirdiğim, çok büyük bir 

öfke, çok büyük bir direniş ve başka türlü olma gereksinimiydi. Onlara 

katılamayacağımı düşünüyordum. Buraya ait değildim, geri çekilmeli, başka 

türlü yapmalıydım” (Sönmez, 2002: 41). Bu direniş, karşı koyma Baselitz’in 

sanatını belirleyen önemli etkenlerden biridir. Bu karşı koyma, direniş, içinde 

bulunduğu toplumun koşullarına, akımlara, ekollere, resme ve neredeyse 

kendinedir. Schmied (2002: 8)’e göre, Baselitz’in yapıtları sürekli bir karşı 

koymadan doğan ve varolmak için buna gerek duyan yapıtlardır: “Bu, iki 

yönlü bir karşı koymadır: Hem zamanla hem de kendi kendiyle, hem 

sanatçıyı dışarıdan etkileyen bir şeyle hem de kendi varlığında saklanan bir 

şeyle yaşanır. Sanatçıyı durmaksızın çalışmaya iten güç, onun aynı zamanda 

içinde yaşadığı zamana, o zamanın ilan ettiği söylemlere, sanatçıya yönelttiği 

taleplere ve kabul etmeye zorladığı sanata karşı cephe almasına neden olur; 

hem de sanatçıyı kendine karşı cephe almaya iter, sanatçının daha önce 

yaptıklarını sorgulamasına, onun kendi işini yaparken edindiği bütün 

güvenden her seferinde vazgeçmesine, bir zamanlar kazandığı dayanak 



 186 

noktalarını bırakmasına yol açar ve ona sanatta daima yeni maceralara 

atılma cesaretini verir”. Bu konuda Baselitz, Sönmez (2002: 33)’e şunları 

söyler: “Çalışmalarım, bir kez yaptıklarıma ve geliştirdiklerime  sıkı sıkıya 

bağlı kalmak anlamında ciddi değillerdi; aksine yaptıklarımdan hemen 

kopmak, ayrılmak istiyordum; devam etmek, daha iyi, daha farklı yapmak, 

tekrar tekrar yapmak istiyordum. Kaçmak her zaman benim ilkem oldu 

aslında”.  

   

Baselitz’in resimlerinde figürün önemli bir yeri olduğu ve bu figürün 

deforme edildiği, belli bir oranda soyutlandığı da bilinir. Özellikle 1969’dan 

sonraki resimlerini baş aşağı yapması ve sergilenmesiyle birlikte hem bu 

figürler hem de resimlerinde yer alan nesneler yeni anlatım olanakları ortaya 

koyarlar. Schmied (2002 : 23-24), Baselitz’in resimlerini baş aşağı yapmasını 

ve sergilemesini şöyle yorumlar: “Resimlerini baş aşağı çevirerek 

Batı’dakilerden olduğu gibi Doğu’da hüküm süren sanat eğilimlerinden de 

aynı oranda kesin bir tavırla uzak durmaya çalışmıştır”. Ergüven (2002: 31), 

Baselitz’iz figürleri ile ters yapılmaları arasında bir ilişki kurar: “ne denli 

soyutlamadan payına düşeni almış olursa olsun, tanınabilirliğini korumakta 

direnen figürün aleni varlığı, karşı-resim için ciddi bir ayak bağıdır sonuçta; 

çünkü dış dünyadaki karşılığına açıkça gönderme yapan bir gösterge, 

doğrudan ya da dolaylı ama mutlaka ‘bir şeyin’ temsilini üstlenmekten  ötürü, 

kendi başına ‘bir şey’ olma şansını yitirmiştir; ve bu da karşı-resim ile kan 

uyuşmazlığı için yeterli nedendir. Böyle bir durumda baş aşağı duran resim 

ise Baselitz’in figür resmine ilişkin sorunları figür ile silip süpürdüğü bir 

sıçrama tahtasıdır hiç şüphesiz”. 

  

Genellikle büyük boy tuvallere yaptığı resimlerinde bir renk 

sınırlamasının olmadığı; fırçanın ise, serbest, sert ve dışavurumcu 

denebilecek hareketlerle kullanıldığı gözlemlenir. 

  

Baselitz’in sanatında, başından beri toplumsal ve sanatsal 

kamplaşmaların dışında, farklı olma, farklı şeyler ortaya koyma isteği ve bunu 

gerçekleştirmeye çalışırken de tutarlı bir tavır sergilediği izlenebilir. Baselitz 

sadece resim alanında değil, grafik ve heykel gibi alanlarda da yapıtlar 



 187 

üretmiş bir sanatçıdır. Sönmez (2002: 32)’e göre, “Baselitz’in elli yılı aşan 

sanat serüveni, uluslararası sanat ortamında bir duruşu, bir konumu 

belirlediği için – kişisel beğenilerin ötesinde – önemli bir potansiyele sahiptir. 

Ergüven (2002: 29)’e göre de, “Baselitz’in resim serüveni – ya da sanatçı 

olarak portresi –, gerçekte kararlı bir duruş’un öyküsüdür; ve hiç kuşkusuz, 

kendi kuşağı içinde uluslararası bir isme sahip olması da her türlü 

beklentiden arınmış bu tutumun armağanıdır ona. 

  

Buraya kadarki açıklamalardan hareketle, sanat çizgisindeki tutarlı 

tavır ve duruşu, resimlerini baş aşağı yaparak resim sanatına getirdiği farklı 

anlatım ve geliştirdiği biçimleme anlayışı ile örnek zenginliği sağlayacağı 

düşünülerek Baselitz’in ve resim anlayışının özelliklerini taşıdıkları düşünülen 

aşağıdaki beş resminin bu çalışmada ele alınmasının uygun olacağı 

sonucuna varılmıştır. Seçilen beş resim, Baselitz’in 1980 sonrası yaptığı 

resimlerden olup, şunlardır: “Pencerenin Dışına Bakış- Plaj Resmi 7” (Resim 

21), “Kahve Termosu ve Portakal” (Resim 22), “Yatak İçinde Adam” (Resim 

23), “Kızıl Saçlı” (Resim 24) ve “Yanan Değirmen-Richard” (Resim 25). 

 

 

(Resim 21) 



 188 

“Pencerenin Dışına Bakış- Plaj Resmi 7” (Resim 21), Baselitz’in 1981 

yılında, tuval üzerine karışık teknik kullanarak yaptığı bir resimdir. Resmin 

boyutları 146 santimetreye 114 santimetredir. 

  

Resme ilk bakışta beyaz çizgilerle baş aşağı  resmedilmiş bir figür ve 

renk dokuları ile oluşturulmuş lekesel yüzeyler görülür. Resmin alt kısmında 

görülen farklı renkler, birkaç kat rengin sonra beyazın ve en üstte de siyahın 

ve bu siyah alanın sağında da sarının uygulandığını gösterir. Kat kat sürülen 

farklı renklerle hem tuvalde bir doygunluk sağlandığı hem de renk dokuları 

bakımından zengin lekesel yüzeyler oluşturulduğu gözlemlenir. 

 

Resmin alt kısmında, siyah ve sarı lekesel yüzeylerin arasında beyaz 

lekeler ve siyah alan üzerinde de beyaz bir dikdörtgen yer alır. 

 

Figür, siyah alanın üzerinde beyaz ile çizgisel bir anlatımla ve baş 

aşağı oluşturulmuştur. Ters yapılan figürün bir kolu başından yukarı doğru 

(resmin alt kısmına doğru) uzatılmış, gövdesi de fırçanın hem elips eksen 

üzerinde sürülmesiyle hem de gövdenin içini belirginleştirmek için 

kendiliğindenlik gösterdiği düşünülen sürüşlerle resmedilmiştir. Figürün yüzü 

resmin adından hareketle pencere olduğu düşünülebilecek beyaz 

dikdörtgenin üzerine gelecek şekilde kontur olarak çizildiği, ayrıca başın alt 

kısmında kırmızı bir leke izlenir.   

 

Resimde ağırlıklı olarak kullanılan renkler siyah, beyaz, sarı ve kısmen 

de sarı yüzeyde görülen kırmızıdır. Resmin genelinde geniş fırça ile dikey 

uygulanan boya, sarı yüzeyde görülen çapraz ve farklı yönlerde, figürün 

gövdesinde de elips eksen üzerinde daha dar fırça boylarıyla uygulanmıştır. 

Fırça hamlelerinde kasıtlı olduğu düşünülebilecek sertlik, kabalık ve 

kendiliğindenlik gözlemlenebilir.     

  

 

 



 189 

 

(Resim 22) 

 

 “Kahve Termosu ve Portakal” (Resim 22),  Baselitz’in 1981 yılında 

yaptığı bir resimdir. Tuval üzerine yağlıboya tekniği kullanılan resmin 

boyutları 146 santimetreye 114 santimetredir. 

  

Resimde ilk dikkati çeken, resmin adında belirtilen mavi bir kahve 

termosu ve çevresi siyah konturla belirlenen turuncu leke biçimindeki 

portakaldır. Termos ters resmedilmiştir; dolayısıyla portakalın da ters olduğu 

düşünülebilir.  

  

Termosun solunda ve alt kısmında kalan geniş yüzeyin rengi, ağırlıklı 

olarak beyaz olmakla birlikte, kat kat uygulanan renkler ile elde edilen doku 



 190 

ve leke zenginliğiyle; termosun yakınında açık maviye, sol alt tarafta da açık 

pembeye yaklaşır. 

 

Zeminde ilk uygulanan rengin gri-mavi olduğu düşünülen resmin üst 

kısmı kırmızı yoğunlukludur. Kahve termosunun bulunduğu tarafta portakal 

olduğu düşünülen  turuncu lekeden hareketle kırmızı leke üzerine turuncu bir 

geçiş görülür. Aynı zamanda turuncu lekenin etrafındaki siyah kontur da 

hemen üstteki siyah lekelerle bir denge sağlar. 

 

Doku ve leke zenginliği gözlemlenen resimde fırça hareketlerinin açık 

renk yüzeyde dikey olarak; üst kısımda da yatay olarak kullanıldığı izlenir. 

 

 

(Resim 23) 

 

 “Yatak İçinde Adam” (Resim 23), Baselitz’in 1982 yılında, tuval 

üzerine yağlı boya tekniğiyle yaptığı bir resimdir. Resmin boyutları 250 

santimetreye 250 santimetredir. 

  

Resmin genel yüzeyi açık renk olmakla birlikte, daha önceden sürülen 

alttaki koyu renkle birlikte renk dokulu bir yüzey elde edildiği söylenebilir. Bu 



 191 

açık renk yüzey üzerinde resmin üst kısmına doğru yatay biçimde bir figür 

bulunur. 

  

Deforme edilerek soyutlanan figüre dikkatli bakıldığında sola doğru 

yattığı; dolayısıyla figürün ters resmedildiği anlaşılır. Figürde siyah, kırmızı ve 

yeşil gibi renklerin kullanılmasının yanı sıra renkli dokular da izlenir. 

  

Figür ile resmin üst kenarı arasında siyah lekesel bir alan yer alır. Bu 

alanın üzerinde kırmızı, kahverengi ve sarı kullanılan bir çember bulunur. 

Figürün bacağı ile resmin üst kısmı arasında, gözlerinde ve gövdenin kimi 

yerlerinde yeşil görülür.  

  

Fırça hareketlerinin, özellikle açık renk olan geniş yüzeyde, her yöne, 

serbestçe ve kendiliğindenliğinden de söz edilebilecek bir biçimde kullanıldığı 

söylenebilir.   

 

 

(Resim 24) 



 192 

 

“Kızıl Saçlı” (Resim 24), Baselitz’in 1982 yılında yaptığı bir resimdir. 

Tuval üzerine yağlı boya kullanılarak yapılan resmin boyutları 250 

santimetreye 200 santimetredir. 

 

Resimde, tuvalin sağ tarafına daha yakın bir konumda siyah yüzey 

üzerine kırmızı ile yapılmış bir figür bulunur.  

 

Siyah yüzeye dikkatli bakıldığında altta daha önceden kırmızı 

sürüldüğü; özellikle resmin sol orta ve alt orta kısımlarında belirgin olarak 

görülür. Genel yüzey üzerinde de kırmızı ve siyahın oluşturduğu dokular 

seçilebilir.  

 

Figür, kolları dirseklerden yukarı doğru kalkmış ve ters olarak 

resmedilmiştir. Figürün genelinde kırmızı kullanılmakla birlikte, baş tarafında 

sarı, beyaz ve kahverengi lekelerde görülebilmektedir. Deforme edilerek 

soyutlandığı izlenen figürde oran-orantı vb. herhangi bir kurala uyulmadığı 

söylenebilir.  

 

Fırça hareketlerindeki sertlik, serbestlik ve kendiliğindenlik figürde 

daha belirginlik olarak izlenebilir.  

 

 



 193 

 

(Resim 25) 

 

“Yanan Değirmen-Richard” (Resim 25), Baselitz’in 1988’de yaptığı bir 

resimdir. Tuval üzerine yağlı boya kullanılarak yapılan resmin boyutları 200 

santimetreye 200 santimetredir. 

 

Resme ilk bakışta dikkati çeken üzerindeki vazoya benzeyen bir nesne 

ile birlikte ters resmedilen kırmızı sandalyedir. Sandalye resmin büyük bir 

kısmını kaplayan siyah zemin üzerindedir. Bu siyah zemin dikkatli 

bakıldığında düz bir siyah olmayıp, alttaki renklerle birlikte dokuların oluştuğu 

bir yüzeydir. Sandalye beyaz ile çevrelenerek siyah zemin üzerinde daha 

belirginleştirilmiştir. 

 



 194 

Sandalyenin sol tarafında mavi bir yüzey; bu yüzeyin üzerinde de 

çizgisel fırça vuruşlarıyla oluşturulmuş, kırmızı, sarı ve siyah ağırlıklı bir 

lekesel alan bulunur. Hareketli olan bu lekesel alan, resmin adında yer alan 

yanan değirmeni çağrıştırır. 

 

Bu alan ile kırmızı sandalyenin bulunduğu siyah alan arasında biraz 

siyahın ama çoğunlukla beyazın kullanıldığı; nokta ve çizgisel fırça 

vuruşlarıyla oluşturulan yukarıdan aşağıya doğru lekesel bir alan izlenir. Bu 

resimde de fırça hareketlerinin serbestliği, dinamikliği dikkati çekmektedir. 

 

Baselitz’in bu beş yapıtı ile ilgili olarak yukarıda yapılan açıklamalara 

genel olarak bakıldığında kimi ortak özelliklerden söz edilebilir. 

 

Bu beş yapıt, Baselitz’in yapıtlarının genelinde olduğu gibi büyük 

boyutlu dev çalışmalardır. Baselitz büyük boyutlu resimler yapmayı, hem 

Almanya’da hem de Fransa’da dekoratif eğilimli soyut resmin zirvede olduğu 

dönemde, karşı bir tavır olarak geliştirir ve günümüze kadar da sürdürür 

(Sönmez, 2002: 32). 

 

Beş yapıtta da figür ya da çeşitli nesneler yer alır. Sözgelimi 

“Pencerenin Dışına Bakış- Plaj Resmi 7” deki çizgisel fırça hareketleriyle 

oluşturulmuş figür, “Yatak İçinde Adam”daki yatan figür, “Kızıl Saçlı”daki 

kırmızı ile oluşturulan figür; “Kahve Termosu ve Portakal”daki termos ve 

portakal, “Yanan Değirmen-Richard”daki sandalye ve vazo (ya da sürahi) 

gibi. Deforme edilen figürlerde ve nesnelerde soyutlamaya da gidildiği 

görülür. Baselitz bu yapıtlarındaki soyutlamalarda, soyut eğilimli bir noktadan 

hareket etmemeye çalıştığı bilinir. Baselitz ne figürde geleneksel anlayışı ne 

de resimde soyut eğilimi benimser; bağımsız, farklı bir figür için gerekenlerin 

peşindedir. “Baselitz’in burada izlediği yol hiçbir kuşkuya yer bırakmaz: Figür, 

çağdaş resim için ayak bağı ise, bunun çözümü soyut resme geçiş değil, 

soyutlamanın taşıyıcı zemini olarak, figürde figürü sorgulamaktır” (Ergüven, 

2002: 35). Ayrıca büyük boyutlu bu resimlerin kompozisyonlarında,  figürlerin 

ilişkilendirilebileceği farklı öğelere yer verilmediği de görülür.  

 



 195 

Baselitz’in bu beş resminin önemli bir özelliği de, 1969’dan sonraki 

resimlerinde de olduğu gibi baş aşağı yapılmaları ve sergilenmeleridir. 

Resimlerini baş aşağı yapma ve sergileme, Baselitz’in, sanatının temel 

özelliklerinin ortaya çıktığı dönem içinde, kendisini ve sanatını, sanat 

ortamındaki genel eğilimlerin dışında tutmanın bir yolu olarak geliştirdiği bir 

karşı tavırdır. Sönmez (2002: 32)’e göre, “Baselitz’in soyut-kavramsal-

performans eğilimli sanat karşısında geliştirdiği en önemli strateji, resimlerini 

‘tepe üstü’ boyaması ve sergilenmesidir”. Schmied (2002: 11-12)’e göre de, 

Baselitz’in 1969’dan bu yana resimlerini baş aşağı yapmasında “muhtemelen 

pek çok etken bir araya gelmiştir. Sanatçıda uzun zamandan beri olgunlaşan, 

gözle görünen dünyaya artık güvenilemeyeceği görüşü muhtemelen bunda 

etkili olmuştur. Elbette ki Baselitz bu deneyimi yaşayan ilk sanatçı değildir. 

Ancak Baselitz bu deneyimi ifade edecek yepyeni, kendine ait bir imkan 

bulmuştur”.  

 

Baselitz’in beş resminin de lekeci bir anlayış ile üretildikleri 

söylenebilir. Resimlerde özel bir renk ya da renk grubunun yeğlenmediği ve  

renklerin tüpten sıkıldığı gibi kendi tonlarında kullanıldığı görülür. Baselitz, 

Henry Geldzahler ile yaptığı söyleşide renk ile ilgili olarak; renklerin 

seçimlerinde genel bir kuralının olmamasıyla birlikte tamamen bilinçli kararlar 

olduğunu belirtir. Her zaman çeşitlilikten yana olduğunu açılayan Baselitz, 

renk duyumunu boyadığı şeylerden bağımsız tutuğunu söyler 

(Akt.Türkdoğan, 2004: 57). Resimlerde, kat kat sürülen renklerle zengin renk 

dokularının, lekelerin elde edildiği; boyanın kat kat, sert ve kaba hareketlerle, 

değişik kalınlıklardaki fırçalarla sürülerek uygulandığı izlenir. 

 

Bu belirtilenler resimlerin birbirinden bağımsız özellikleri olmayıp, 

birbirini bütünleyen, birbirini destekleyen bir biçimde Baselitz’in bu beş 

resmindeki sanat anlayışını ortaya koyan özellikler oldukları düşünülebilir. 

 

Buraya kadar beş yapıt irdelenmeye çalışılmış ve genel olarak ortak 

özellikleri de ortaya konmaya çalışılmıştır. Yukarıda belirtilenler 

doğrultusunda Baselitz’in bu beş yapıtı Adorno’nun estetik kuramına göre 



 196 

değerlendirildiğinde öncelikle kuramın özerklik ilkesi bakımından ele 

alınmalıdırlar.  

 

Bu bağlamda ilk olarak yapıtların içerik bakımından özerk olup 

olmadıklarına bakılmalıdır. Adorno’ya göre sanat yapıtı verili toplumsal 

gerçekliğin dışında yer almalı ve verili toplumsal gerçekliği tekrarlamamalıdır. 

Sanat yapıtında,  bu verili toplumsal gerçeklikle uzlaşma yanılmasını yaratan 

bir içerik bulunmamalıdır. Sanat yapıtının üretim, yaratım aşaması öncesinde 

amaçlanan, yapıta yüklenen herhangi bir içeriğe yer verilmemelidir. İçerik 

ancak yapıt üretildikten sonra onun estetik bütünlüğünden ortaya çıkarılabilir. 

Bu açıdan bakıldığında, beş yapıtın da içerik bakımından özerkliğinden söz 

edilebilir. Şöyle ki, resimlerde yer alanların tanınabilir figürler ya da nesneler 

olmalarına rağmen, izleyene verili gerçeklikle ilişkili bir veri sağlamadıkları 

söylenebilir. Bu resimlerin bir içeriği aktarmak üzere tasarlandıkları söylemek 

güçtür. Figürlerin ve nesnelerin ne olduklarına ilişkin bir kanı oluşmakla 

birlikte, bunların deformasyon, kısmen soyutlama ve özellikle de baş aşağı 

resmedilerek dış gerçeklikten uzaklaştırılıp, resmin plastik yapısı 

çerçevesinde farklı yeni bir gerçeklikle tekrar kurgulandıkları görülür. Bu beş 

resmin bir içerik bağlamında yapılmadıkları; resimlerde yer alan bu figürlerin 

ve nesnelerin kendi gerçekliklerin dışında resmin birer plastik öğesi olarak 

resmedildikleri söylenebilir. Dolayısıyla yapıtların içerikleriyle ilgili verilerin 

resimlerin plastik bütünlüklerinden elde edildiği düşünülebilir. “Kendisinin 

resim yaparken, aynı zamanda da izleyicinin resme bakarken biçimsel olanı, 

resmin kompozisyonunu, renklerin biraradalığını, yüzeyleri ve figürleri daha 

iyi algılaması ve başlangıçta hiçbir şekilde sunuşun içeriğine dikkat etmemesi 

için motiflerini baş aşağı çevirdiğini, ters dönmüş bir şekilde resmettiğini 

sanatçı tekrar tekrar vurgulamıştır” (Schmied, 2002 : 12). Baselitz, Sönmez 

(2002: 38) ile yaptığı söyleşide şunları söyler: “gerçekle resmin, doğayla 

resmin karşılaştırılması da hiç ilgimi çekmedi. Gerçi çoğu kişi bunun resmin 

çıkış noktası olduğunu söylüyor. Ama ben buna inanmıyorum, çünkü 

çocuklar, insan, ağaç ya da uçak resmi görmemiş gibi yapıyorlar bunu. 

Bence resmin çıkış noktası budur: Bilinçsiz değil, bilinçli; ama özgür bir 

biçimde. Ne olduğu sonra yaklaşık olarak söylenebilir”. Baselitz, Henry 

Geldzahler ile yaptığı söyleşide de; “…Daha sonra merak ettiğim ve 



 197 

izleyicilerin üzerinde  düşündükleri bir durumu açıklığa kavuşturdum; eğer 

birisi bir inek, köpek vb. görünüşe yönelsin, insan resmi yapsın, burada 

başka bir şeyler daha olmalı. Resimlerimde anlamdan bağımsız, aynı 

zamanda birlikteliklerden bağımsız bir şeyler olmalı. Bu düşüncenin 

mantıksal sonucu izlendiğinde resmin sadece bir şeye bir ağaca, bir insana 

veya ineğe ihtiyacı olduğu, fakat resim içeriksiz ve anlamsız olduğunda ise 

sadece bir nesnenin ters çevrilmesi olarak görülebilir. Çünkü bu durum 

gerçekten konuyu resmin birlikteliklerinden ayırmakta, resmin içeriğinin 

açıklanmasını eksik bırakmaktadır” (Akt.Türkdoğan, 2004: 58-59) demiştir. 

Özsezgin (1997: 47) Baselitz’in resimlerini baş aşağı konumlandırmasını 

şöyle yorumlar: “Bu yöntem, aslında bir resmi, ait olduğu konunun dışında, 

plastik elemanlarla algılamanın alışılmış bir yoludur: Resimler, baş aşağı 

çevrilir, konunun etkisinden kurtulan izleyici, onu salt plastik elemanların, belli 

bir kompozisyon düzeyinde organize edildiği bir yüzey tasarımı olarak algılar 

böylece. Baselitz, ressamın dışında uygulanan bu yöntemi, bizzat sanatçının 

ifade biçimine dönüştürüyor, yani resmi ‘ters’ bir konumlandırmaya göre 

tasarımlıyor. Bir tür ‘anti-natüralizm’dir bu. Gene kendi deyimiyle ‘bir grafik 

yapılırken, tıpkı bir çizimde olduğu gibi, bir araya gelmeleriyle betimlenmek 

isteneni, örneğin bir bedeni oluşturabilecek çizgi ve taramalara gerek duyulur. 

Burada kullanılan olağandışı anti-natüralizm beni ilgilendiriyor. Bunu yansıtan 

inanç, aktarma, kemikleşme ya da sayfalardaki süs olabilir, böylece içeriğin 

bağladıkları terkedilir’. Burada Baselitz’in salt teknik prosedürlerin çizdiği 

esnek bir doğrultuda, konunun bağlayıcı etkisini aşmayı planladığı 

gözlemlenir”.  

 

 Sonuç olarak bu beş yapıta, verili gerçeklikle bir uzlaşma 

sağlamadıkları, yapıtların tasarım, üretim anlarından önce amaçlanan bir 

içerikleri bulunmadıkları düşünüldüğünden Adorno’nun estetik kuramına göre 

içerik bakımından özerk yapıtlar denebilir. 

 

İkinci olarak Baselitz’in bu beş yapıtının ideolojik yönden özerk olup 

olmadıklarına bakılmalıdır. Adorno’ya göre sanat yapıtı ideolojik ya da 

didaktik etkilerde bulunmamalıdır. Sanat yapıtının kendi yapısı dışından 

yüklenen, izleyene amaçlı bir bilgi sunma ya da herhangi bir ideolojiye hizmet 



 198 

etme gibi bir işlevi olmamalıdır. Olsa olsa yapıt üretildikten, yaratıldıktan 

sonra, yapıtın kendi estetik bütünlüğünden çıkarılabilecek bir işlevden söz 

edilebilir. Bu açıdan değerlendirildiğinde Baselitz’in bu beş yapıtında da 

ideolojik bağlanmaya ilişkin bir yönelme olmadığı gibi, izleyende bir didaktik 

etki uyandırmaya yönelik bir çaba da görülmemektedir. Baş aşağı çevrilerek, 

konu ve içerik bakımından dış gerçeklikten uzaklaştırılmaya çalışılmış bu 

yapıtların kompozisyon özellikleri, renk, leke vb. yönlerden sadece resim 

olarak amaçlandıklarından söz edilebilir. Bu nedenle buraya kadarki  

açıklamalar doğrultusunda Baselitz’in bu beş resminin ideolojik açıdan özerk 

yapıtlar oldukları söylenebilir. 

 

Üçüncü olarak, yapıtların biçim bakımından özerk olup olmadıklarına 

bakılmalıdır. Bilindiği üzere Adorno sanat yapıtında dış geçekliğin, toplumsal 

gerçekliğin yer almamasını, verili gerçekliğin yapıtta tekrarlanmamasını 

savunur. Dolayısıyla, bir içerik bağlamında bulunmadığından sanat yapıtının 

öncelikle biçim olarak ortaya çıkması ve değerlendirilmesi gerekir. Böyle bir 

biçim de alışılagelmiş biçim anlayışlarının dışında olmalıdır. Baselitz’in bu 

beş yapıtına bakıldığında kimi alışılagelmiş geleneksel yaklaşımların izleri 

görülebilir. Sözgelimi resimlerde figür, günlük yaşamdan bilinen nesneler; 

dışavurumcu denebilecek boya ve fırça kullanımı vb. şeyler. Hemen 

belirtilmeli, resimlerde yer alan figürlerin ve nesnelerin içeriksel olarak 

planlanmadıkları, daha doğrusu yukarıda da değinildiği gibi içeriğe ilişkin bir 

işleve sahip olmadıkları söylenebilir. Bunlar biçime ilişkin öğeler olarak 

değerlendirilebilir. Kuşkusuz yapıtların içerik olarak özerk olmaları biçim 

bakımından da özerk olmalarını gerektirmemektedir. Ancak yapıtlarda 

izlenen figürlerdeki deformasyon ve soyutlama tarzı (figürlerdeki 

deformasyon ve soyutlamanın, sadece figürlerin biçimini bozmak için değil, 

figürlerin resmin plastik öğeleri olarak değerlendirilebilmeleri için yapıldıkları 

düşünülebilir), lekelerin geniş planlara serbestçe yayılması, fırçanın fazlasıyla 

serbest, sert ve kaba kullanılması, rastlantısallığa (lekelerin dağılımı, boyanın 

ve fırçanın kullanımındaki serbestliklerden dolayı) yer verilmesi gibi özellikler 

geleneksel yöntemlerin kırıldığını, değiştirildiğini gösteriyor olarak kabul 

edilebilir. Baselitz’in sanat anlayışında ve bu beş yapında da görülen 

alışılagelmiş biçim anlayışlarından asıl kopma resimlerin baş aşağı 



 199 

yapılmaları ve sergilenmeleridir. Böylelikle sanatçı yeni bir biçim ve 

biçimleme anlayışı geliştirirken, sanat ortamındaki genel eğilimlerim 

etkilerinden hem kendini hem de yapıtlarını korumuş olur. Baş aşağı yapılan 

ve hiçbir perspektif kuralına uyulmayan resimlerde, figürler ve nesneler, 

oransız ve kaba saba denilebilecek bir biçimde resmedilerek kendi 

gerçekliklerinden uzaklaştırılarak, bir renk dokusu, leke gibi resmin plastik bir 

öğesi olarak değerlendirilirler. Sözgelimi  “Pencerenin Dışına Bakış- Plaj 

Resmi 7” ve “Kızıl Saçlı” daki figürler; “Kahve Termosu ve Portakal”daki 

nesneler gibi. 

 

Baselitz’in sanat anlayışında, içinde bulunduğu sanat ortamının genel 

eğilimlerinin dışında kalma,  onlara karşı direnme çabası temel tavır olarak 

belirlenebilir. Resimlerin baş aşağı olarak yapılmaları; perspektif kurallarına 

uyulmamasını, figürlerin ya da nesnelerin oransız, kaba saba denilebilecek 

bir biçimde yapılmalarını, boyanın, rengin ve fırçanın serbest ve sert 

kullanılmasını kapsayan ve bütünleyen bir nitelik olarak değerlendirilebilir. 

Başta resimlerin baş aşağı yapılmaları ve sergilenmeleri olmak üzere, belki 

geleneksel anlayışlara dayanan ama bu geleneksel anlayışların kırılarak ya 

da yıkılarak kullanıldığı yukarda sıralanan vb. özelliklerin, Baselitz’in 

alışılagelmiş biçimleme anlayışlarının dışında olduğunu ortaya koyan 

özellikler olarak belirlenebileceği söylenebilir. 

 

Baselitz, Atamert (2002: 30) ile yaptığı  söyleşide şunları söyler: 

“Sanatsal estetik anlayışında genel akımlar, anlayışlar vardır ve ben 

genellikle bunların dışına çıkarım, bunlara aykırı düşerim”.  Baselitz, Sönmez 

(2002: 33) ile yaptığı söyleşide de, kendisi için yöntemin önemli olduğunu ve 

yöntemi  çok yoğun olarak çalıştığını belirtir: sözgelimi puantilist boyamayı ya 

da konturlarla boyamayı, cam pencereleri, renkli bölgeleri doldurmayı ya da 

kalın ve ince boyamayı. Aynı söyleşide “geleneksel boyama yöntemlerini 

değiştirerek kullanırım ve hepsi bir anda yeniden belirirler. İyi olmadılarsa bir 

kenara atarım ve her şeye yeniden başlarım” demiştir.  

 

Heil (2002: 45-46) Baselitz’in resimleri ve yöntemine ilişkin görüşlerini 

şöyle açıklar: “Yana doğru çekilen perdeler, nesneleri baş aşağı döndüren 



 200 

ressamın resimlerinde, daha çok geçmişten geriye kalan bir şey gibi görünür 

ve aldatıcı bir görünüşün peçesini hatırlatır. Ancak üzerlerindeki örtü 

kaldırıldığında, bu resimler kendilerine yönelen bakışları tuvalin boyanan 

zemini üzerinde, yalnızca kendi kendini düşünen ve ifade eden saf resim 

sanatının düz sahnesinde özgür bırakır. Baselitz resimleri kendi keyfine ve 

moral durumuna göre yapan biridir. Bu arada da kendi kendine koyduğu 

engeller yüzünden baskı altına girer. Kendinden ve gelenekten aynı oranda 

ve hiç durmadan kuşkulanırken handikaplar arar; hızlı hızlı değişen tempo, 

motifin baş aşağı dönüşü ve alışmanın her türlüsüne karşı duran diğer zapt 

edilemezlikler, izleyici artık kendi kafasının nerede olduğunu bilemeyinceye 

kadar, oynadıkları oyunu devam ettirir”. 

  

Bu belirtilenler bağlamında, Baselitz’in bu beş yapıtında  

alışılagelmişlerin dışında bir biçimleme anlayışı geliştirdiği düşünülerek, bu 

beş yapıtın biçim bakımından Adorno’nun estetik kuramına göre özerk 

oldukları sonucuna varılabilir. 

  

Son olarak sanatçı öznenin özerk olup olmadığına bakılmalıdır. 

Sanatçının özerk olup olmadığına doğal olarak yapıtları üzerinden karar 

verilebilir. Bu bakımdan Baselitz’in bu beş yapıtı içerik, ideoloji ve biçim 

bakımından özerk bulunduklarına göre, yapıtları üreten sanatçının da, yani 

Baselitz’in de özerk olduğu düşünülebilir. Özerk oldukları düşünülen 

yapıtların özerk olmayan bir sanatçı tarafından yaratılmaları oldukça güç olsa 

gerek. Baselitz’in sanat yaşamının başından bu yana  verili gerçekliklere, 

ilişkilere ve yaygın biçim anlayışlarına uzak durduğu, hatta karşı tavır 

(resimlerin baş aşağı yapılmaları ve sergilenmeleri gibi) geliştirdiği yukarıda 

vurgulanmıştı. Her sanatçı gibi Baselitz’in de pek çok konuda düşünceleri, 

görüşleri vardır. Bu düşüncelerini, birilerine anlatmak için yapıtlarını 

kullanmadığı; sadece resim yapmak için resim yaptığı vurgulanmıştı. Erzen 

(1996: 3), Baselitz’in  “yalnızca kendi kendine motivasyonlarını bulan özerk 

sanat yapıtını aramakta kendisine sadık kaldığını” söyler. Bu açıklamalar 

doğrultusunda içerik, ideolojik ve biçim bakımından beş yapıtının da özerk 

olduğu düşünülen Baselitz’in, Adorno’nun estetik kuramının öznenin özerkliği 

ilkesiyle örtüştüğü, dolayısıyla özerk olduğu yargısına varılabilir.   



 201 

 

Bu dört basamakta gerçekleştirilen değerlendirme sonucunda, 

Baselitz’in bu beş yapıtı Adorno’nun estetik kuramının özerklik ilkesi 

bağlamında özerk yapıtlar olarak kabul edilebilirler. 

 

Adorno’nun estetik kuramının önemli bir ilkesi de, sanat yapıtının 

öznelliğin nesneleşmesi olarak değerlendirilmesidir. Bu bağlamda, Baselitz’in  

beş yapıtının, kuramın bu ilkesi ile örtüştükleri görülür. Bu noktada birbiriyle 

ilişkili üç temel nokta ile karşılaşılır. Bunlardan ilki öznel yaratıcılık, ikincisi 

sanatçının dış dünyayı kavrayabilme düzeyi ve bunu estetik biçimin kendi 

yasalarına göre yapıtta gerçekleştirmesi, sonuncusu da yaratma sürecidir. 

 

Baselitz’in beş yapıtında da görülen, birbirini bütünleyen boya, renk, 

fırça kullanımı ve leke dağılımı ile oluşturulan estetik yapı ve resimlerin baş 

aşağı yapılmasıyla ortaya konan özgün biçimleme anlayışı  öznel yaratıcılığın 

göstergeleri olarak kabul edilebilir.  

 

Baselitz’in yukarıda yaşam öyküsünde ve sanatının özelliklerinin ele 

alındığı yerlerde değinilen; içinde bulunduğu toplumsal durumlara karşı 

duruşu, direnci ve oluşturduğu tavır, sanatının temel özelliklerinin oluştuğu 

dönem ve sonraki dönemlerde olup bitenlere kayıtsız kalmayan bir öznellik 

çerçevesinde dış dünyaya ait olanları, yaşananları,   içsel olan ile birleştirdiği 

ve öznelliğinin süzgecinden geçirdiği söylenebilir. Baselitz, Sönmez (2002: 

32) ile yaptığı söyleşide çalışma tarzını anlatırken şunları söyler: “Berlin’deki 

okulumda  hocam olan Hann Trier de bu yöntemle (informel) resimler 

yapıyordu; ben de bunu deniyordum. (…) Bu yöntemle resim yaparken 

kendimi çok da iyi hissetmiyordum. ‘İçsel’ olanı yakalayamıyordum. Sonra 

bunu bir kenara bıraktım ve içsel olana dönerek ve okulun sisteminden 

koparak başka şeyler yaptım”. 

 

Baselitz’in yapıtlarında, sözü edilen sanatçının dış dünyayı 

kavrayabilme düzeyinin ve öznel yaratıcılığının üretme anında, üretme 

sürecinde devreye girdiği görülür. Tüm bunların üretim anında resimlerde bir 

araya geldiği, yapıtlarda nesneleştiği görülebilir. Baselitz’in sanatında ve 



 202 

dolayısıyla yapıtlarında önemli olanın portakalın, termosun, sandalyenin ya 

da figürlerin resimlerde nesneleşmesi değil, resmin yapıt olarak 

nesneleşmesidir. “Sorun resimdeki nesne değil, resmin nesne olmasıdır. Bu 

bağlamda sanatçının ne ile oyalandığı – iskemle, küp ya da portre – 

sorusunun anlamı yoktur” (Ergüven, 2002: 34). 

 

Erzen (1996: 2) Baselitz’in yapıtlarının nesneleşmesi ile ilgili  

düşüncelerini şöyle açıklar: “Baselitz, süsü ve onun uzantısını aramaktan söz 

etmektedir. Bununla her tür betimleme düşüncesine direnen, tüm kesin 

tanımlardan kurtarılmış bir nesneciliğe yaklaşır. Onun aklında olan, resimden 

nesneyi kaldırmak yerine resmin kendisini salt sanatsal araçlarla nesneye 

dönüştürmektir. Baselitz için önemli olan üzerinde figür ile fonun birbiriyle 

karşılaştığı bir resim gerçeğinin anlaşılması, kendi içinde uyum sağlayan bir 

strüktürü olan, birbirini bütünleyici karşıtlıklarla saptanan, kendine yeten bir 

sistemin resimde biçimlenmesi, tanımlayıcı işlevleri olmayan bir 

organizmanın varlığıdır”. 

 

Bu açıklamalar doğrultusunda, Baselitz’in beş yapıtı, Adorno’nun 

estetik kuramına göre öznelliğin nesneleştiği yapıtlar olarak 

değerlendirilebilir. 

 

Adorno’nun estetik kuramının bir diğer önemli ilkesi de sanat yapıtının 

estetiksizleştirilmesidir. Bilindiği üzere Adorno’nun estetiksizleştirmeden 

kastettiği, sanat yapıtının sadece zevk veren, hoşa giden güzelliği değil, 

insanlığın çektiği, karşı karşıya kaldığı acıları da barındırması gereğidir. Daha 

önce değinildiği gibi, çok önemsediği Avrupa kültürünün çöküş içinde oluşu, 

Adorno’da derin hayal kırıklığı yaratmıştır. Üstelik II. Dünya Savaşı’nda 

yaşanan vahşetin büyüklüğü Adorno’nun hayal kırıklığını onarmayı 

olanaksızlaştırmıştır. Adorno’nun içinde bulunduğu durumu özetlemek için, o 

ünlü sözünü tekrarlamakta yarar görülebilir: “Auscwitch’ten sonra şiir yazmak 

barbarlıktır”. Gelinen noktada insan aklının ürettiği vahşet, insanlığı büyük 

yıkımlarla, acılarla karşı karşıya bırakmıştır. Bu nedenle sanat artık sadece 

hoşa giden, zevk veren şeyleri barındıramaz; sanat insanoğlunun acılarını da 

içinde barındırmalı, tanıklık etmelidir. Bu da, Adorno’ya göre, organik birlik 



 203 

içinde bulunan yapıtlarla ya da klasik estetiğin güzellik anlayışıyla değil, artık 

içinde çirkini de barındıran sanatla, sanat yapıtıyla olanaklıdır.   

 

Bu bağlamda değerlendirildiğinde, Baselitz’in bu beş yapıtında da 

yukarıda kastedildiği gibi bir acı, bir yıkım görülemediği düşünülebilir. Ancak, 

Baselitz’in sanatının temel özelliklerinin oluşmasını da sağlayan savaş 

sonrası ortamının geriliminin beş yapıtta da  izlendiği söylenebilir. Ayrıca 

yapıtların, organik birlik içinde bulunan yapıtlardaki klasik estetiğin güzellik 

anlayışını da taşımadıkları gözlemlenebilir. Alışılagelmiş güzellik 

anlayışlarının dışında gerçekleştirilen; sert fırça hareketleri, lekelerin serbest 

dağılımı, ters resmedilen, kaba saba, oransız figürler vb. şeylerin, yapıtlarda 

çirkinin de yer almasını sağladığı kanısını uyandırıyor. Erzen (1996: 1)’e 

göre, “Alışılagelmiş sanat formlarından neredeyse kol gücünü kullanarak 

kopmuş olması Baselitz’de – bu güne dek – çirkinliğin agresyonlarını serbest 

bırakan, son derece yabancılaştırıcı, ters yönde yaratıcılığın açığa çıkmasına 

neden olmuştur”. Devrim (2002: 54)’e göre, “resimlerinin çirkinliği, 

ürkütücülüğü ve baş aşağı duruşuyla şaşırtmak isteyen” Baselitz; Schmied 

(2002: 10-11)’e göre de, “her yeni seride oluşan resimlerini bilinen bütün 

güzellik türlerinden uzak tutmayı, resimlerini herhangi bir şekilde olabilecek 

en ham haline, bir başlangıç haline geri döndürmeyi ve burada da, yaratıcı bir 

ivmenin ilk ortaya çıktığı ana, oradan başlayarak her şeyin bilincimizde 

yeniden meydana geldiği o üretim anına mümkün olduğu kadar yaklaşmayı 

dener”. Ancak şu da belirtilmeli, Baselitz’in yapıtları kurallara uzak duruşuyla, 

“Kızıl Saçlı”da olduğu gibi hırçınlığı, ürkütücülüğüyle, oransız, kaba saba 

figürleri vb. şeylerle her şeye rağmen, farklı bir estetik anlayışı, güzellik 

anlayışı çerçevesinde, kendi içinde bir denge, uyum ortaya koyarlar. 

 

Baselitz’in bu beş yapıtında Adorno’nun açıkladığı biçimde bireyin 

acılarına tanıklık etme gibi bir estetiksizleştirme görülmemekle birlikte, bu beş 

yapıtın, salt zevk veren, hoşa giden yapıtlar olmadıkları da açıktır. Bu 

yapıtlar, alışılagelmiş güzellik anlayışlarının dışında ortaya konan ve çirkini 

de barındıran yapıtlar olarak düşünüldüğünden, Adorno’nun estetik kuramına 

göre, bir anlamda estetiksizleştirmeden söz edilebilecek yapıtlar olarak 

değerlendirilebilir.  



 204 

 

Adorno, estetik kuramında güzele ilişkin üç temel nitelik belirler. 

Bunlar, görünüş, tinselleşme ve görselliktir. Baselitz’in beş yapıtı, bu üç 

niteliğe göre de değerlendirilmeye çalışılmıştır.  

 

Baselitz’in beş yapıtının da, sanatçının biçimleme anlayışına  dayanan 

bir gerçeklikleri bulunur. Yapıtlardaki bu gerçeklik, sanatçının yaşamından, 

yaşantılarından kaynaklanmakla birlikte, verili içeriğin, dış gerçekliğin ve 

ilişkilerin dışında kurgulanan, yapıtların kendilerine özgü bir gerçekliktir. 

Baselitz’in bu yapıtlarında, sanatçının yaşamının, içinde bulunduğu ortamın 

etkilerinin tuval yüzeyine içerikten, konudan arındırılarak, hatta baş aşağı 

çevrilip bilinen ilişkilerin dışına çıkarılarak, yapıtların kendi estetik yapılarında 

bambaşka bir gerçekliğe, gerçeklik görüntüsüne, yani görünüş olan bir 

gerçekliğe ulaştırıldığı görülür. Yapıtlarda izlenen figürlerin ya da nesnelerin 

ne olduklarının anlaşılmasına rağmen dış gerçekliğe, toplumsal gerçekliğe 

yönelik bir içerikle örtüşmedikleri daha önce vurgulanmıştı.  Dolayısıyla 

yapıtların bir içeriğe, işleve yönelik düşünce objeleri olarak üretilmedikleri de 

söylenebilir. Heil (2002: 45)’e göre, “Baselitz’in yapıtlarında algının yanlış 

yönlendirilmesi söz konusu değildir. Gölge oyunu yapılmaz. Çünkü hiçbir 

yerden nesnelerin üzerine yapay bir ışık düşmez, hiçbir şey olması 

gerekenden farklı bir derinlikte görünmez, her şey yüzeyde olup biter, olduğu 

gibi, derinlerde bir düzlemin üzerinde durduğu gibi görünür”. Böylelikle bu 

yapıtların dış gerçeklikle bir uzlaşma yanılsaması yaratmadıkları, görünüş 

olarak bulundukları düşünülebilir. Bu nedenle, Baselitz’in bu beş yapıtının, 

Adorno’nun estetik kuramına göre, görünüş oldukları sonucuna varılabilir. 

 

Adorno’ya göre, tinselleşme, sanat yapıtlarının nesneleşiminin 

gücüdür. Sanat yapıtları tinselleşme ile, salt görünüş olmaktan uzaklaşarak, 

olduklarından daha fazla bir şey durumuna gelirler. Bir başka ifade ile tin, 

sanat yapıtı biçimlenirken oluşan içeriğidir. Bu bağlamda Baselitz’in 

yapıtlarının tinselleştiğinden söz edilebilir. Baselitz’in beş yapıtında bilinen 

kalıpların dışında, farklı bir biçimleme anlayışıyla ortaya çıktığı 

düşünülebilecek içeriğe ilişkin işaretler saptanabilir. Baselitz’in sanatının, kötü 

geçmişiyle yok edilen Almanya ile savaş sonrası yeniden kurulan Almanya 



 205 

arasında; dönemin önde gelen sanatsal eğilimleri olan soyut sanat ile 

sosyalist gerçekçi sanat arasındaki gerilimlerden etkilendiği görülür. 

Baselitz’in, içinde bulunduğu ortamın sunduğu olanakları reddederek, 

yapıtlarında hem figürü, nesneyi hem de resim sanatının kendisini 

sorguladığı izlenir. Sonuç olarak da, genel kabul gören estetik anlayışlarını 

dışında bir anlayış geliştirerek, hırçın, ürkütücü ve çirkin olduğu kadar plastik 

açıdan da yapıtın kendi estetik yapısında ortaya çıkan bir denge ve uyumun 

gözlemlendiği yapıtlar ortaya çıkar. Baselitz bu yapıtlarında baş aşağı edilmiş 

gerçeklikle alışkanlıkları, gerçekliği algılama biçimlerini sorguladığı ve 

sorgulattığı; gerçekliği, alışkanlıkların dışına çıkarak, resmin estetik yapısında 

plastik bir organizasyon olarak tasarlamaya çalıştığı izlenir. Erzen (1996: 2)’e 

göre, “Baselitz’in nesnelere değişik yönden bakması bizi resmin sanatsal 

objesi hakkındaki bilgimizle aramıza mesafe koymaya zorlar ve formlarla 

renklerin birbirleriyle olan ilişkilerindeki zenginliğin anlaşılabilirliğini 

güçlendirir. Baş aşağı duran bir dünyada yer çekimi anlamını yitirmiştir.  

Alttan ve üstten gelen yayılım yalnızca yer ve gök, karanlık ve aydınlık, iç ve 

dış, ağırlık ve hafifliğe yönelik olmakla kalmayıp simetri ve asimetri, ağırlık ve 

karşı ağırlık, uyum ve uyumsuzluğun da görüntüye katılmasına neden olur”. 

Tüm bunlar, Baselitz’in yapıtlarını salt görünüş olmaktan uzaklaştıran  ve 

yapıtların tinselleşmelerini sağlayan noktalar olarak değerlendirilebilir. 

Buradan hareketle, Adorno’nun güzelde belirlediği tinselleşme niteliği 

bakımından Baselitz’in bu beş yapıtının tinselleşmiş yapıtlar olduğu kararına 

varılabilir. 

 

Adorno, güzelde belirlediği son nitelik olarak görsellik üzerinde durur.  

Adorno, sanatın geldiği noktada salt görsellikten söz edilemeyeceğini 

düşündüğünden, görselliği, artık güzelin evrensel niteliği olarak görmez. 

Adorno’ya göre, modern sanat yapıtları artık salt görselliğe indirgenebilecek 

yapıtlar değildirler. Buraya kadarki açıklamalara bakıldığında Baselitz’in 

yapıtlarının salt görsel bir doyum, haz almak amacıyla izlenebilmelerinin 

oldukça güçtür. Çünkü yapıtların anlaşılabilmesi ve doğru izlenebilmesi için 

alıcıda belli bir bilgi düzeyinin ve  düşünsel bir çabanın olması önemli 

gerekliliklerdir. Dolayısıyla yapıtların anlaşılabilmesinde entelektüel bir çaba 



 206 

gerektiğinden, Baselitz’in bu beş yapıtının salt görselliğe indirgenemeyecek 

yapıtlar oldukları ortaya çıkar. 

 

Sonuç olarak, Georg Baselitz’in “Pencerenin Dışına Bakış- Plaj Resmi 

7”, “Kahve Termosu ve Portakal”, “Yatak İçinde Adam” , “Kızıl Saçlı” ve 

“Yanan Değirmen-Richard” adlı yapıtlarının yukarıda belirtilenler 

doğrultusunda özerk ve öznelliğin nesneleştiği yapıtlar oldukları söylenebilir. 

Bu beş yapıt dış gerçeklikle uzlaşma izleniminin kırıldığı, görünüş ve 

tinselleşmiş yapıtlar olarak düşünülebilirler. Baselitz’in bu beş yapıtı bilinen 

biçim anlayışlarının dışında, farklı bir anlayışla tasarlanan organik birliğin 

bozulduğu yapıtlardır. Bu yapıtlar, Adorno’nun estetiksizleştirmede önemle 

vurguladığı, sanat yapıtında insanlığın karşı karşıya kaldığı acılara yer 

verilmesi gerekliliğini tam anlamıyla gerçekleştiren yapıtlar olmamakla 

birlikte; klasik güzellik anlayışının kırıldığı ve çirkinin de barındırıldığı yapıtlar 

olarak bir anlamda estetiksizleştirmeden söz edilebilecek yapıtlar olarak 

değerlendirilebilirler.  

 

Baselitz’in bu beş yapıtının, estetiksizleştirme ilkesi ile kısmen 

örtüştüğü görülmekle birlikte, diğer ilkelerle örtüştüklerinin düşünülmesi 

nedeniyle, Adorno’nun estetik kuramına göre estetik yapıtlar oldukları 

yargısına varılabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 207 

4.6. ROBERT RAUSCHENBERG 

 

4.6.1. Robert Rauschenberg’in Kısa Yaşam Öyküsü (*) 

Robert Rauschenberg, 22 Ekim 1925’de Port Arthur, Texas’ ta 

dünyaya gelir. Çocukluğu Port Arthur’da geçer. İlk gençlik yıllarında rahip 

olmaya karar veren Rauschenberg, çok sevdiği dansı ve resim yapmayı 

kilisedeki hocası yasaklayınca rahip olmaktan vazgeçer (Baykam, 2002: 20).  

Kısa bir süre Texas Üniversitesi’nde eczacılık okur. II.Dünya Savaşı’nın sona 

ermesiyle Los Angeles’de Balerine Mayo Fabrikası’nda paketleme elemanı 

olarak çalışır. Burada tanıştığı ve desenlerini gösterdiği Pat Pearman adlı 

genç kız, onun sanata karşı yetenekli olduğunu anlatır ve ikna eder (Baykam, 

2002: 20).  

 

Rauschenberg, 1947-48 yıllarında Kansas Kenti Sanat Enstitüsü’ne ve 

1948’de Paris’te Julian Akademisi’ne devam eder. Burada Susan Weil ile 

tanışır. Rauschenberg ile Susan Weil birlikte Kuzey Karolina’daki Black 

Mountain Koleji’ne gitmeye karar verirler. 1948-49 yıllarında Kuzey 

Karolina’daki Black Mountain Koleji’nde Bauhaus’un ünlü hocası Josef Albers 

ile çalışır. Burada Rauschenberg, Merce Cunningham, John Cage ve David 

Tudor ile dostluklar kurar. 1949’da New York’a taşınır ve Sanat Öğrencileri 

Ligine (Art Students League) devam eder. Orada Morris Kantor ve Vaclav 

Vytlacil ile birlikte 1952 yılına kadar çalışır. 

 

1950 yılında evlenen Rauschenberg ve Weil’in, Critopher adlı 

çocukları olur. Rauschenberg ilk sergisini 1951’de New York’da Betty 

Parsons Galerisinde gerçekleştirir. Bundan önce Susan Weil ile birlikte 

fotoğrafik planlarla denemeleri bulunur; sonrasında “Beyaz Resimleri” (White 

Paintings), “Siyah Resimleri” (Black Paintings), “Kırmızı Resimleri” (Red 

Paintings) ve ağaçtan, kayadan ve ipten yapıları üretir.  

 

____________________ 

(*) Robert Rauschenberg’in Kısa Yaşam Öyküsü, Von Armin Zweite “Robert 

Rauschenberg” adlı yapıtı temel alınarak hazırlanmıştır. 



 208 

1953’de New York’a dönene kadar, 1952-53 yıllarında İtalya’da ve 

Kuzey Afrika’da seyahat eder. 1953 yılından itibaren resim ve farklı nesneleri 

(içi doldurulmuş keçi, bir yatak, araba lastikleri) içeren işlerden oluşan 

“Birleştirmelerini” (combines) üretir. Kariyeri boyunca bir deneme ve oyun 

duygusu saptanan Rauschenberg’in çalışmalarının temelinde farklı 

ortamlardaki eylemlerin karşılıklı etkileşimi yer alır. Rauschenberg 1950’lerin 

başından itibaren tiyatro ve dans toplulukları ile dünya turnelerine katılır; 

kendi prodüksiyonlarına ve Merce Cunningham, Paul Taylor, Viola Farber, 

Steve Paxton, Trisha Brown gibi isimlere set ve kostüm tasarlar.  

 

1960’ların ortalarına doğru sanatında elektronik kullanımının 

denemelerini yapar ve 1966 yılında elektronik mühendisi Billy Klüver ile 

birlikte sanatçı ve mühendis dayanışmasını teşvik etmeye yönelik “Sanat ve 

Teknolojide Denemeler”i (Experiments in Art and Technolog – E.A.T.) kurar. 

Bu çalışmaların ürünü olan beş bölümden oluşan “Kahin” (Oracle) yapıtı 

Paris’te Georges Pompidou Merkezinde, “Duyumlar” (Soundings) çalışması 

da Köln’de Ludwig Müzesi’nde bulunmaktadır. 

 

Rauschenberg 1962’de Tatyana Grosman’ın teşvikiyle Islip, New York 

Universal Limited Art Editions (ULAE) da ilk litografilerini yapar ve aynı 

zamanda resimlerine serigrafiyi uygulamaya başlar. Rauschenberg, 1962-

1975 yılları arasında Tatyana Grosman ile birlikte, bir çok stüdyoda 50’yi 

aşkın edisyona imza atar (Baykam, 2002: 30). 1964 yılında ünlü Venedik 

Bienali’nin büyük ödülünü alır. 

 

1984’de başlayan, Rauschenberg Deniz Aşırı Kültür Değişimi (The 

Rauschenberg Overseas Culture Interchange – ROCI) projesi, Meksika, Şili, 

Venezüella, Çin, Tibet, Japonya, Küba, Moskova, Berlin ve Malezya gibi 

birbirlerinden farklı ülkelerin kültürlerinden beslenen ve bu ülkelerdeki sanatçı 

ve zanaatkarların yardımıyla üretilen 200’ü aşkın yapıttan oluşur. Bu küresel 

barış yanlısı sanat ve bilgilenme serüveni, sanatçının dünyanın çeşitli 

kültürlerinin birbirlerinden farklılıklarını ortaya koyan özellikler yansıttığı 

resimlerden, heykellerden, video kayıtlardan, baskı ve fotoğraflardan 

oluşmaktadır. Bu proje kapsamında üretilen işler büyük bir organizasyonla bir 



 209 

araya getirilerek 1991 yılında Washington D.C.’de Ulusal Sanat Galerisi’nde 

sergilenmiştir.  

 

Rauschenberg’in kurup yönettiği “Change I” organizasyonu kar amacı 

gütmeden sanatçılara acil yardım fonları sunmakta ve 1990 yılında kurulan 

Robert Rauschenberg Vakfı da sanatçının temel ilgi alanlarını oluşturan, tıbbi 

araştırmaları, eğitim, çevre, evsizlik, dünyada açlık ve sanatın küresel 

yaygınlaşması konularında toplumun bilinçlenmesine yardımcı olacak 

projelere destek vermektedir. 

 

Rauschenberg’in, Paris’te Musee Maillol tarafından, Dina Vinery 

Vakfı’nda 20. yüzyılı kapatırken son yıllarda ürettiği yapıtları sergilenir. Bu 

sergide yer alan son serilerinden biri olan “Arcadian Retreats” serisinin 

kavramını, sanatçı, 1996 yılında Türkiye’ye yaptığı seyahatte çektiği 

fotoğraflardan yola çıkarak oluşturmuştur (Baykam, 2002: 20). 

  

Sanat yaşamı boyunca önemli ödüller alan Rauschenberg’in, çeşitli 

kişi, kurum ve müze koleksiyonlarında çok sayıda yapıtı bulunmaktadır. 

 

4.6.2. Adorno’nun Estetik Kuramı Bağlamında Robert Rauschenberg’in 

Beş Yapıtı Üzerine Estetik Eleştiri 

Rauschenberg’in, sanat yaşamının ilk yıllarında Soyut Dışavurumcu 

bir eğilim gösterirken, zamanla kimi teknikleri – sözgelimi fırça kullanımı gibi 

– korumakla birlikte bu eğilimden uzaklaştığı görülür. Yeni Dada Hareketi 

içinde de değerlendirilebilinen Rauschenberg Amerikan Pop Sanatı’nın 

gelişmesine kaynaklık eden sanatçıların önde gelenlerindendir. Germaner 

(1997: 13)’e göre, “Pop Sanat Amerika’daki gelişimini Jasper Johns ve 

Robert Rauschenberg’e borçludur. Bu iki sanatçı soyut lirizm ile 1950-1960’lı 

yılların sanatsal ifadeleri arasında gerçek bir köprü oluşturmuşlardır”. 

 

Rauschenberg’in Jasper Johns, John Cage, Merce Cunningham gibi 

sanatçılarla birlikte kimi sanat akımlarının, sanat türlerinin ve tekniklerinin 

gelişmesinde etkili oldukları; resim, heykel, baskı resim, video sanatı, 

fotoğraf, performans sanatı, dans, tiyatro gibi türlerin birlikte kullanılabilme 



 210 

olanaklarını irdeledikleri ve bu olanakları geliştirdikleri söylenebilir. Hopps 

(1997: 20), Raushenberg’in, “resim, heykel, çizim, baskı ve fotoğraf 

alanlarına yenilikler getirdiğini; bunun yanı sıra, dans ve performans sanatına 

çığır açan etkilerde bulunduğunu belirtir”. 

 

Rauschenberg yüksek ve soylu sanata karşı çıkarken, Atakan (1998a: 

22)’a göre, “gerçek yaşamla sanat arasındaki sınırları irdeliyordu. Hem 

Rauschenberg hem de Johns, yapıtlarında gerçek malzemeler kullanarak, 

sanatçının, eşsiz, estetik açıdan son derece güzel el yapımı nesneler yaratan 

bir dahi olduğu düşüncesine karşı çıkıyorlardı”. 

 

Rauschenberg’in yapıtlarında, farklı malzemelerin ve farklı tekniklerin 

aynı anda kullanıldığı gözlemlenir. Günlük yaşamda bulunan pek çok hazır 

nesne kendi işlevinden arındırılarak, yine yaşamdan imgelerle birlikte plastik 

bir eleman olarak kullanıldığı görülür. Rauschenberg’in yapıtlarında, bisiklet 

tekerleği, süpürge, demir ve plastik parçaları, sandalye vb. hazır nesnelerin, 

yaşamdan imgelerle de birleştirilerek, geleneksel boya kullanımının yanı sıra, 

kolaj, asamblaj, çeşitli baskı yöntemleri gibi tekniklerin bir kısmının birlikte 

kullanılarak, kontrplak, alüminyum levha, tuval bezi gibi yüzeylere aktarıldığı 

izlenir. Hopps (1997: 24) Rauschenberg’in ünlenmesiyle ilgili olarak 

söylediklerinde, onun kullandığı malzemeleri şöyle örnekler: ”hazır nesneleri 

cisimsel önemleri ile kullanması; popüler kültürden ve bu kültürün örtük 

referanslardan aldığı spesifik imgeleri birleştirmesi; tam ölçek insan figürü 

kullanması, proto-kavramsal hareketleri, akla gelebilecek her türlü ortam, 

materyal ve tekniği kullanması; bu yenilikler kendisinin kısa bir süre sonra 

ünlü olacağının ilk belirtileridir”. Atakan (1998b: 16), Rauschenberg’in 

yapıtlarının özelliklerini bir diğer açıdan şöyle açıklar: “Geçiciliğe, ortak 

çalışmaya, harekete ve izleyicinin fiziksel varlığına ilgi duyan Rauschenberg, 

sanat ile yaşamı kaynaştırmak istemişti. Sanatçı, gösterilerini gerçek zaman 

içine yerleştirerek, üretim sürecini göstermiş, bedeni hareket halinde sunmuş 

ve izleyiciyi sahnedeki olaylara katmıştır”. 

  

 Rauschenberg bu kadar farklı malzeme ve tekniği kullanırken, 

yapıtlarının oluşmasında rastlantısallıktan yararlandığı da söylenebilir. 



 211 

Atakan (1998b: 15)’a göre “Rauschenberg, her zaman kendiliğindenliğe ve 

rastlantısallığa büyük ilgi duymaktadır”. Baykam (2002: 24)’a göre de, 

Rauschenberg, “ünlü Dadaist Kurt Schwitters’den aldığı iki dersi uygulamayı 

ihmal etmemektedir: Bunlar ‘buluntu nesneler’e verilen önem ve 

‘rastlantısal’ın rolünü ve değerini bilmek” tir. 

  

Sürekli kendini yenileyen, sürekli daha yeniyi arayan Rauschenberg, 

Hopps (1997: 20)’a göre, keşifçi bir doğaya (özelliğe) sahip olup, bunun yanı 

sıra, bir sanatçı ile bir bilim adamının arayışlarının bir arada olduğu bir kişilik 

sergilemektedir. 

  

Buraya kadar yapılan açıklamalar ışığında, Rauschenberg, 

20.yüzyılda, özellikle II. Dünya Savaşı sonrasında, sanatın gelişimine 

kaynaklık eden sanatçıların önde gelenlerinden biri olarak kabul edilebilir. 

Rauschenberg’in yapıtları, tür, malzeme ve teknik bakımından zengin 

örnekler sergilerler. Ayrıca, yapıtlarında, bir biçimleme yolu olarak montajın, 

özgün uygulamaları görülebilir. Bu üç nokta, bu çalışmada estetik eleştirinin 

örneklenmesinde Rauschenberg’in yapıtlarının ele alınmasına temel 

oluşturmuştur.    

  

Rauschenberg’in yapıtlarından, 1984 ile 1990 yılları arasında yaptığı 

beş resim , Adorno’nun Estetik Kuramına göre değerlendirilmeye çalışılmıştır. 

Bu resimler sırası ile, “Kuvvetli Çekiş” (Tug) (Resim 26), “Cumartesi” 

(Saturday) (Resim 27), “Sovyet / Amerikan Düzeni I” (Soviet / American Array 

I) (Resim 28), “Paskalya Gölü” (Easter Lake) (Resim 29), “Mekik” (Shuttle 

Buttle) (Resim 30) adlı yapıtlardır. Yapıtlar, sanatçının diğer sanat türlerindeki 

yapıtları dışarıda bırakılarak; resimlerinden ve resimlerinde kullandığı 

tekniklerden örnekler gösterilebilecek bir biçimde seçilmeye çalışılmıştır. 

Sözgelimi, kullanılan yüzey bakımından, tuval bezi (kanvas), alüminyum 

levha, kontrplak, galvanizli çelik levha gibi; kullanılan boya ve teknik 

bakımından akrilik, fotogravür, ipek baskı ve hazır nesne gibi.  

 

 



 212 

 

(Resim 26) 

 

“Kuvvetli Çekiş” (Resim 26), Rauschenberg’in ROCI projesi 

kapsamında Japonya’da 1984 yılında yaptığı resimlerden biridir. Tuval 

üzerine akrilik kullanılarak yapılan resmin boyutları 193 santimetreye 124,5 

santimetredir. 

 

Tuval yüzeyinde mavi boyanın damlatılıp kendi akmasıyla oluşturulan, 

özellikle alt kısımlarda daha da belirgin olan kirli gri-mavi bir yüzey görülür. 

Resmin üst kısmı açık kahverenginin de kullanıldığı kirli gri bir alandır. Bu 

alanın altında kartal olduğu düşünülebilecek kanatları açık bir kuş; kuşun sağ 

kanadının altına doğru da iki yüzün (portrenin) seçildiği açık-koyu değerde bir 



 213 

leke bulunur. Kuşun kanadı ile resmin kenarı arasında bir zincir halkası ve 

zincir halkasının altında beyaz bir leke; beyaz lekenin hemen alt kısmında da 

pembe bir yüzey bulunur. Pembe yüzeyde sırtı dönük, sağ eli yukarıda, sol 

eliyle kovaya  benzer bir kap tutan ve çalışan biri olduğu düşünülen bir figür 

yer alır 

 

Resmin sağ kısmında ise, kartalın gövdesinin altında süslemelerin de 

görüldüğü kırmızı dikdörtgen bir yüzey bulunur. Bu kırmızı alanın sol üst 

köşesinde boyanın aşağıya doğru akışının da kullanıldığı mor küçük bir 

dikdörtgen yer alır. Kırmızı dikdörtgen alanın altında turuncu dikey bir 

dikdörtgen ve bu dikdörtgenin orta kısmında tuval zemininin renginden  

yararlanılan bir yüzey bulunur. Bunun alt kısmında da yeşil dörtgen bir alan 

izlenir. Yeşil dörtgenin sağında tuval zemini ve turuncu lekeler görülür. 

 

Kartal, iki portrenin yer aldığı açık-koyu renk değerindeki alan, pembe 

yüzeydeki figür, süslemelerin yer aldığı kırmızı dikdörtgen, turuncu ve yeşil 

dörtgen alanların baskı teknikleri ile tuvale aktarıldığı; sonrasında pembe, 

kırmızı ve turuncu yüzeyler üzerinde  beyaz, turuncu ve mor renk kullanılarak 

resmin yüzeyi ile bir ilişkinin kurulduğu; geçişlerin ve hareketin sağlandığı 

görülür. Ayrıca figürün yer aldığı pembe yüzey ve  kırmızı dikdörtgen 

yüzeylerde boyanın saydam, geçişken etkisinden yaralanılarak oluşturulan 

dokular izlenir. 

 

Resmin en alt kısmı kahverengi  bir yüzey olup hemen sol üstünde 

Rauschenberg’in imzası yer alır.  

 

 



 214 

 

(Resim 27) 

 

 “Cumartesi” (Resim 27), Rauschenberg’in ROCI projesi kapsamında 

Venezüella’da 1985 yılında yaptığı resimlerden biridir. Kontrplak panel 

üzerine akrilik kullanılarak yapılan resmin boyutları 125,7 santimetreye 228,9 

santimetredir. 

 

Kontrplak yüzey üzerine baskı teknikleri ile aktarılan, izleyene göre 

solda kırmızı ağırlıklı duvar imgeleri; sağ altta yatak odası, sağ üstte bir bidon 

ve ağaç görüntüleri; ortada ise, iç kısmında bir çocuğun göründüğü, büyük 

olasılıkla demir çubuklarla yapılmış bir kapı bulunur. Ayrıca kapının üst 

kısmında yine dikdörtgen bir kalıpla ağaç dalları görüntüsünün aktarıldığı 

izlenir. 

 

Kapının solunda kalan kırmızı duvar görüntülerinin orta kısmında ve alt 

kısmında boyanın saydamlığından ve geçişkenliğinden yararlanılarak 

dikdörtgen bir alanda bir kat daha kırmızının kullanıldığı ve bu sayede de 

kırmızının değişik tonlarında dokular elde edildiği; yine kapının üst kısmında 

kullanılan ikinci kalıp ve boyanın geçişkenliği ile daha koyu bir doku elde 

edildiği görülür. 

 



 215 

Yukarıda belirtilen imgeler, görüntüler  baskı teknikleri ile resmin 

yüzeyine aktarıldıktan sonra, çeşitli renkler kullanılarak dışavurumcu 

denebilecek fırça hareketleriyle resmin geneli ile ilişkilendirildikleri izlenir. 

Sözgelimi, yukarıda sözü edilen kırmızı yüzey üzerinde, kapının sol üst 

köşesinde ve sağ üst taraflarında fırça ile uygulanan kırmızı, resmin sağ üst 

kısmındaki gri lekesel alandaki fırça hareketleri, kapının sağındaki sarı zemin 

üzerinde ve resmin üst kısmında kullanılan turuncu ve fırça hareketleri. 

 

 

 

(Resim 28) 

 

 “Sovyet / Amerikan Düzeni I”(Resim 28), Rauschenberg’in 1988 

yılında yaptığı bir resimdir.  Fotogravür tekniği kullanılan resmin boyutları 

223,5 santimetreye 134,5 santimetredir.  

 



 216 

Resimde görülen ve fotogravür tekniği ile resim yüzeyine aktarılan 

görüntüler Amerika ve eski Sovyetler Birliği’nin günlük yaşamından aktarılan 

imgelerdir. Resmin üst kısmında önünde iki figürlü anıt heykel bulunan kuzey 

Ortodoks mimarisine ait bir yapının kırmızı ile iki kez yan yana basıldığı 

görülür. Bu kırmızı yüzeyin altında, sol tarafta çocukların bulunduğu sağ 

tarafta, merdivende oturan birinin ve binaların yer aldığı sokak arası, orta 

tarafta ise dikey olarak kullanılan ve yarısı kırmızı yüzeyin üzerinde bulunan 

deniz kenarında, iskele babası üzerine oturmuş, sırtı dönük, mayolu bir 

çocuğun göründüğü, Amerika’dan olduğu düşünülen imgeler görülür. 

 

Resmin sağında orta kısmında, bir kapı önünde (Lenin’in Mozolesinin 

bulunduğu binanın kapısı olduğu düşünülebilir) nöbet tutan iki Sovyet 

askerinin görüntüsünün siyah-beyaz formatta alt alta iki kez; ancak ikinci  

görüntüde kalıbın ters uygulandığı görülür. Bu imgelerin alt kısmında sarı 

renkte Lenin büstü ve hemen altında da Rauschenberg’in imzası yer alır. 

 

Resmin orta kısmında, çamaşır serili bir bahçe, sağında Rusça yazılı 

siyah-beyaz bir pano ve bunların altında da kırmızı kullanılan bir çiçekliğe ya 

da balkon aksesuarına benzeyen günlük yaşamdan imgeler izlenir. 

 

Resmin en altında da yan yana iki kez ve siyah-beyaz uygulanan New 

York’taki İkiz Kuleler bulunur. 

 

İmgelerin yer aldığı kalıpların kimi kısım ve kenarlarının birbirinin 

üstüne gelecek biçimde basılarak değişik dokuların elde edildiği görülür. 

 

 

 

 



 217 

 

(Resim 29) 

 

“Paskalya Gölü” (Resim 29), Rauscehenberg’in 1988 yılında yaptığı bir 

resimdir. Galvanizli çelik levha üzerine parlatıcı boya ve akrilik kullanılan 

resmin boyutları 215,3 santimetreye 276,2 santimetredir. 

 

Resmin genelinde, diğer resimlerde de olduğu gibi, baskı teknikleri ile 

yüzeye aktarılan, günlük yaşamdan, doğadan imgeler izlenir. Resmin sol üst 

kısmında perdesi sağ tarafa toplanmış bir camsız pencere, alt kısmında da 

tavuklar görülür. Sol orta kısımda da dışavurumcu fırça hareketleriyle 

oluşturulmuş siyah bir leke bulunur. 

 

Resmin orta üst kısmında basamaklı bir görüntü, hemen altında 

önünse iki bisikletin ve çeşitli parçaların bulunduğu bisiklet tamircisini 

çağrıştıran bir yapı yer alır. Bisikletlerin altında boyanın yüzeye çarpıp 

sıçramasıyla oluşan siyah bir leke, en altta da, yay olduğu düşünülen bir şeye 

takılı zincirler görülür. 

 

Resmin sağ üst köşesinde çiçekli bir örtü gibi kumaş parçası, sağ alt 

köşede de pembe zemin üzerinde biri beyaz diğeri siyah-beyaz iki kuğu 



 218 

izlenir. Resmin sağ ve orta kısmında ve imgelerin üstlerine de gelecek bir 

biçimde, yine dışavurumcu, serbest fırça hareketleriyle oluşturulan lekeler 

görülür.   

 

 

(Resim 30) 

 

 “Mekik” (Resim 30), Rauschenberg’in ROCI projesi kapsamında 

A.B.D.’de 1990 yılında yaptığı bir resimdir. Ayna gibi alüminyum levha 

üzerinde akrilik, parlatıcı boya, balmumu ve nesne kullanılan resmin 

yüksekliği 184 santimetre, eni 368 santimetre ve derinliği 44,5 santimetredir.  

 

Resmin sağ kısmında, baskı tekniği ile bir mekik’in yan yana iki kez 

basıldığı ve soldaki mekik’in üzerine saydam geçişkenli mavi boya sürüldüğü, 

en sağda da siyah dikdörtgen bir yüzey görülür. 

 

Resmin sol kısmında ise, zeminde, çevresi siyah ile çevrelenmiş ayna 

gibi yansıtıcı ve parlak bir yüzey bulunur. Bunların üzerinde, resmin alt 

kısmına doğru, bir yönü, bir yeri gösterir gibi işaret parmağı öne doğru 

yönelmiş grafiksel bir sol el, elin hemen üstünde de “Bob’s Hand” yazısı yer 

alır. Parlak zeminin, el ve yazının üzeri kobalt mavisi ve kırmızı ile aralıklı 

fırça hareketleri ile boyandığı izlenir.  

 



 219 

Resmin sol üst kısmında da, üst kısmı tel kafes biçiminde metal bir 

hazır nesne bulunur.    

 

Bu beş yapıtın buraya kadarki betimlemelerine genel olarak 

bakıldığında kimi özelliklerin öne çıktığı görülür.   

 

Rauschenberg’in, büyük boyutlu çalışmalar olan bu beş yapıtında, 

resimlerin yapıldıkları yüzey bakımından tek bir malzemeye bağlı kalmadan; 

tuval bezi (kanvas), kontrplak, alüminyum, paslanmaz çelik gibi malzemeler 

kullandığı görülür.  

 

Pek çok yapıtında değişik teknikleri bir arada kullanan 

Rauschenberg’in bu beş yapıtında da, ipek baskı, fotogravür gibi tekniklerin 

yanı sıra, boya ve fırçanın geleneksel kullanımı ve “Mekik” de (Resim 30) 

olduğu gibi hazır nesnenin kullanımı da görülebilmektedir.  

 

Beş yapıtta da genel bir renk yeğlemesinden söz edilememekle 

birlikte; sözgelimi, “Kuvvetli Çekiş” de kırmızı, turuncu, pembe, koyu yeşil, 

“Cumartesi”nde kırmızı, turuncu, mavi, “Sovyet-Amerikan Düzeni I” de 

kırmızı, sarı gibi ağırlıklı olarak parlak renklerin; “Kuvvetli Çekiş”, “Cumartesi” 

ve “Paskalya Gölü” ndeki gibi açık-koyu leke dengelerinin ve son olarak da 

“Sovyet – Amerikan Düzeni I” de ve “Paskalya Gölü”nde olduğu gibi kimi 

baskı tekniklerinde siyah beyazın kullanıldığı görülebilir. Ayrıca hemen tüm 

resimlerde boyanın saydam, geçişken özelliğinden yararlanılarak üst üste 

gelen renklerle değişik dokuların elde edildiği izlenir.  

 

Rauschenberg’in bu beş yapıtının önemli bir ortak özelliği de, 

doğadan, günlük yaşamdan imgelere yer veriliyor, olmasıdır. “Kuvvetli Çekiş” 

teki duvar önünde sol elinde kova tutan sağ eli yukarıda olan sırtı dönük figür 

ve resmin üst kısmında yer alan kartal, “Cumartesi”ndeki arkasında çocuğun 

göründüğü kapı, yatak odası, bidon, ağaçlar, “Sovyet-Amerikan Düzeni I” 

deki hemen tüm imgeler, “Paskalya Gölü”ndeki perdeli pencere, bisiklet, 

tavuklar, kuğular, “Mekik” deki mekik, hemen herkesin çevresinde 

görebileceği, duyabileceği, izleyebileceği, bir biçimde haberdar olabileceği, 



 220 

sıradan görüntülerdir. Söz konusu imgelerin bir kısmının, “Mekik”te, “Sovyet-

Amerikan Düzeni I” de ve “Cumartesi”nde olduğu gibi iki kez yan yana 

basılarak tekrarlandıkları görülür.  

 

Bu imgelerin, birbirinden bağımsız, herhangi bir ortak özellik 

aranmadan (belki, genel olarak günlük yaşamdan seçilmiş olmaları ortak bir 

özellik olarak kabul edilebilir) seçildikleri izlenimi verirler. Germaner de (1997: 

14) Rauschenberg’in yapıtlarını “içine kent yaşantısından referansların 

karıştığı bir imgeler kurgusu” olarak açıklar.  

 

Bu imgeler resim yüzeyine aktarılırken boyutlarının farklı oldukları; yan 

yana ya da üst üste geldiklerinde bir birlerinin boyutlarına göre bir uygunluk 

aranmadığı, hatta tam tersi birbirlerinden bağımsız oldukları söylenebilir. Bu 

görüntüler, imgeler boyutları gibi konu ve anlam bakımından da bağımsız 

parçalardır; parçaların, birbirlerine karşı bağımsız oldukları gibi konu ve 

anlam bakımından bütün karşısında da bağımsız oldukları görülebilir.  

 

Buraya kadar Rauschenberg’in beş yapıtı hem tek tek betimlenmeye 

hem de yapıtların kimi özellikleri genel olarak belirtilmeye çalışılmıştır. 

 

Rauschenberg’in bu beş yapıtına, Adorno’nun estetik kuramı ile 

yaklaşıldığında, öncelikle, yapıtların kuramın temel ilkelerinden özerklik 

ilkesine göre değerlendirilmeleri gerekir. Önceki bölümlerde açıklandığı gibi, 

Adorno, sanat yapıtının özerk bir konumda olması gereğini savunur ve 

özerkliği sanat yapıtı için bir ön koşul olarak görür. Özerklik ilkesi genel 

olarak dört temel basamakta ele alınabilir.  

 

Bu bağlamda Rauschenberg’in beş yapıtına özerklik ilkesi 

uygulandığında ilk olarak yapıtların içerik bakımından özerk olup 

olmadıklarına bakılmalıdır. Adorno’ya göre sanat yapıtı verili toplumsal 

gerçekliğin dışında yer almalı ve verili toplumsal gerçekliği tekrarlamamalıdır. 

Sanat yapıtı,  bu verili toplumsal gerçeklikle bir uzlaşma halinde olmadığı 

sürece özerk kalabilir. İlk bakışta, Rauschenberg’in bu beş yapıtında yer alan 

görüntülerin günlük yaşamdan kaynaklanan  imgeler oldukları; bu nedenle 



 221 

yapıtlarda bilinen, tanınan şeylerin tekrarlandığı düşünülebilir. Ancak, yapıtlar 

ayrıntılı irdelendiğinde bunun tam tersi ortaya çıkar. Günlük yaşamdan alınan 

bu imgelerin, kendi gerçekliklerinden koparılarak tekrar kurgulanıp, varolan 

gerçeklikten bağımsız olarak, yapıtlarda yeni bir gerçekliğe ulaştırıldıkları 

görülür. Aynı yapıtta birbirinden farklı, bağımsız imgelerin kurgulanarak, bir 

arada kullanıldıkları izlenir. Yapıtlarda yer alan parçaların tek bir anlam 

çerçevesinde bir araya getirilmedikleri, bütünden de tek bir anlamın 

çıkarılamayacağı; yapıtlarda yer alan imgelerin bütünü tamamlamadıkları gibi 

bütününde bu parçaları belirlemediği söylenebilir. Bürger (2003: 151)’e göre, 

bu tip yapıtlarda “parçalar, kendisine tabi oldukları bütünden 

‘bağımsızlaşırlar’; artık o bütünün zorunlu unsurları değildirler. Bu, parçaların 

artık zorunluluktan yoksun olduğu anlamına gelir”.  

 

Sözgelimi, “Kuvvetli Çekiş”in bütününden bir anlam çıkarılması güç 

olduğu kadar, parçalardan da bütünü tamamlayabilecek, tanımlayabilecek bir 

sonuca ulaşabilmek de güçtür. Çünkü, yapıtta yer alan kartal, sırtı dönük 

pembe figür, yeşil, turuncu yüzeyler gibi parçaların birbirinden bağımsız 

parçalar olup, yapıtın içeriğine ilişkin bir anlam bütünlüğü  oluşturmadıkları 

görülür. “Sovyet-Amerikan Düzeni I” e bakıldığında da benzer bir durumla 

karşılaşılır. Yapıtta Sovyetler Birliğinden ve Amerika’dan görüntüler, imgeler 

yer alır. Bu imgeler herkesçe bilinebilecek  görüntülerdir. Ancak bu imgeler 

Amerika’ya ya da eski Sovyetler Birliği’ne ilişkin belli bir şeyi anlatmak üzere 

bir araya getirilen imgeler olmayıp; birbirinden bağımsız parçalar oldukları, 

hatta, parçaların değiştirilmesi durumunda yapıtın bütününü çok fazla 

etkilemeyeceğinden söz edilebilir. Diğer üç yapıt için de benzer şeyler 

düşünülebilir. Rauschenberg’in bu beş yapıtının varolan gerçekliği 

tekrarlamadıkları, verili toplumsal içerikten kaynaklanan bir içeriğe sahip 

olmadıkları görülür. Dolayısıyla Rauschenberg’in bu yapıtları, Adorno’nun 

estetik kuramına göre içerik bakımından özerk yapıtlardır.      

 

Adorno’ya göre sanat yapıtı ideolojik ya da didaktik etkilerde 

bulunmamalıdır. Bu nedenle, ikinci olarak, yapıtların, ideolojik açıdan 

özerkliklerine bakılmalıdır. Rauschenberg’in bu beş yapıtının, içerik ile ilgili 

yapılan açıklamalar da göz önüne alındığında, herhangi bir ideolojiye hizmet 



 222 

etmedikleri, bağlanmadıkları; gerçekleştirmek üzere dışarıdan bir işlev ya da 

amaç  yüklenmedikleri söylenebilir. Bu nedenle, Rauschenberg’in bu beş 

yapıtı, Adorno’nun estetik kuramına göre, ideolojik bakımdan özerk 

yapıtlardır. 

 

Üçüncü olarak yapıtların biçim bakımından özerk olup olmadıklarına 

bakılmalıdır. Önceki bölümlerde belirtildiği gibi, Adorno’ya göre sanat 

yapıtının varolan toplumsal ilişkilerin dışında gerçekleşmesi gerektiğinden 

öncelikle biçim olarak ortaya çıkması ve değerlendirilmesi gerekir. Böyle bir 

biçimde alışılagelmiş biçim anlayışlarının dışında olmalıdır. Rauschenberg’in 

irdelenen beş yapıtının, Adorno’nun bu yaklaşımıyla örtüştüğü söylenebilir. 

Bilinen, alışılmış, birlik halinde bulunan resim bütünlüğünün, 

Rauschenberg’in yapıtlarında kırıldığı görülür. Kolaj, asamblaj gibi tekniklerin 

kullanıldığı yapıtlarda, montaj anlayışı ile birbirinden ve bütünden bağımsız 

parçalar resmin kendi plastik, estetik yapısı içinde bir araya getirilir. Ayrıca bu 

parçalarda, kendi işlevlerinden uzaklaştırılarak, bir amaç gözetilmeksizin, bir 

anlam oluşturma kaygısı güdülmeden günlük yaşamdan imgelerin ve 

“Mekik”teki gibi hazır nesnenin bir araya getirildiği izlenir. “Kuvvetli Çekiş”teki, 

kartalın, kartalın kanadının altında yer alan açık-koyu dengeli leke üzerindeki 

portrelerin, pembe yüzeydeki sırtı dönük figürün; “Cumartesi”ndeki duvar 

görüntülerinin, arkasında bir çocuğun göründüğü kapının, yatak odasının, 

ağaçların ve bidonun; “Sovyet – Amerikan Düzeni I” deki eski Sovyetler 

Birliği’nden ve Amerika’dan görüntülerin; “Paskalya Gölü”ndeki perdeli 

pencerenin, bisikletlerin, tavukların, kuğuların; “Mekik”teki mekiğin, grafiksel 

el ve kolun, “Bob’s Hand” yazısının ve resmin sol üst kısmında yer alan hazır 

nesnenin, belli bir anlam ve amaç çerçevesinde ve birlik oluşturabilecek bir 

biçimde bir araya getirilmedikleri görülür. Adorno’ya göre, insan eliyle yapılan 

ve doğa gibi görünmeye çalışan organik sanat yapıtı, insan ile doğanın 

uzlaşmasına işaret eden bir görüntü yansıtır. Oysa, sanat yapıtı, deneysel 

gerçekliğin fragmanlarını içine alıp kopuşu kabullendiğinde, bu kopuşu estetik 

etkiye dönüştürdüğünde, türdeş olmayan bir gerçekliği resmettiği için onunla 

uzlaştırılan sanatın benzerliği / yanılsaması parçalanır (Bürger: 2003: 148). 

 



 223 

Yapıtlarda, hem günlük yaşamdan kaynaklanan imgelerin, 

görüntülerin, hazır nesnenin bağımsız parçalar olarak yer almaları, “Sovyet – 

Amerikan Düzeni I” ve “Mekik”te olduğu gibi yan yana tekrarlanarak 

sıradanlaştırıldıkları düşünülebilecek kimi imgelerin kullanılması, hem de 

yukarıda değinildiği gibi yapıtların kompozisyon, malzeme ve teknik özellikleri 

organik birlik gösteren biçim anlayışlarının dışında farklı bir biçim anlayışını 

ortaya koyar. Her ne kadar Rauschenberg’in yapıtları organik birliğin kırıldığı 

yapıtlar olsa da, Bürger (2003: 155)’e göre, “parçaların bağımsızlığı, yapıt 

bütününden topyekün ayrı olma noktasına varamaz. Sentezin 

olumsuzlanmasının yapısal bir prensip haline geldiği yerde bile, bir birlik 

tasavvur etmek olanaklı olmalıdır”. Bu durum en azından yapıtın plastik, 

estetik yapısında gerçekleşebilir ve özel bir okuma gerektirebilir.    

 

Bu açıklamalar doğrultusunda Rauschenberg’in bu beş yapıtı, 

Adorno’nun estetik kuramına göre, biçim bakımından özerk yapıtlardır.  

 

Son olarak öznenin özerkliğine bakılmalıdır. Sanatçı öznenin özerk 

olup olmadığı, yapıtları üzerinden belirlenebilir. Bu açıdan bakıldığında 

Rauschenberg’in yapıtları içerik, ideoloji ve biçim bakımından özerk 

bulunduklarına göre, bu yapıtları üreten sanatçının, yani Rauschenberg’in de 

özerk olduğu düşünülebilir. Çünkü Rauschenberg’in herhangi bir bilinen, 

varolan biçim ya da içerik anlayışına, ideolojik bir yaklaşıma bağlı olmasının 

ister istemez yapıtlarını da etkileyebileceği söylenebilir. Ancak yukarıdaki 

açıklamalar doğrultusunda yapıtlarda böyle bir etki görülmemektedir. Yaşam 

öyküsünde de değinildiği üzere, Rauschenberg’in sanat yaşamının daha 

yeniyi, daha farklıyı arama, olanakları geliştirme, genişletme çabası içinde 

geçtiği görülür. Hatta kendi sanat anlayışı içinde tekrara düşme, alışkanlık 

edinme gibi durumlardan kaçınarak, yani bir bağlanma kaygısı taşıyarak 

arayışlarını, çalışmalarını sürdürdüğü söylenebilir. Kuşkusuz 

Rauschenberg’in de diğer sanatçılarda olduğu gibi politik, felsefi ve sanatsal 

eğilimleri, görüşleri vardır. Bu eğilimlerin, yapıtların oluşmasında etkisi 

olabilir, ama, yapıtların bu eğilimleri anlatmak amacıyla üretilmedikleri 

düşünülebilir. Tersi durumda bir bağlanma ortaya çıkar ve bu bağlanma 

doğrultusunda yapıtların özerklikleri ortadan kalkabilirdi. Rauschenberg’in, 



 224 

yapıtlarından hareketle, varolan toplumsal gerçeklikle ilgili bir bağlanmasının 

olmadığı, Adorno’nun estetik kuramına göre sanatçının özne olarak özerk 

olduğu sonucuna varılabilir. 

 

Bu dört basamakta gerçekleştirilen değerlendirme sonucunda, 

Rauschenberg’in bu beş yapıtı Adorno’nun estetik kuramının özerklik ilkesi ile 

örtüştüklerinden dolayı özerk yapıtlar olarak kabul edilebilirler.  

 

Adorno’nun estetik kuramının önemli bir ilkesi de sanat yapıtının 

öznelliğin nesneleşmesi olan değerlendirilmesidir. Rauschenberg’in bu beş 

yapıtının, bu bağlamda değerlendirildiğinde, kuramın bu ilkesi ile örtüştükleri 

görülür. Burada genel olarak üç temel nokta ile karşılaşılır. Bunlardan ilki 

öznel yaratıcılık, ikincisi sanatçının dış dünyayı kavrayabilme düzeyi ve bunu 

estetik biçimin kendi yasalarına göre yapıtta gerçekleştirmesi, sonuncusu da 

yaratma sürecidir.  

 

Rauschenberg’in beş yapıtında da öznel yaratıcılık görülür. Yapıtlarda 

kullanılan malzeme, teknikler ve bu tekniklerin kullanımı, resimlerin 

kompozisyon özellikleri, imge ve görüntülerin yer aldığı  parçaların kurgusu, 

dış dünyayı resimlerde ele alışı ve özellikle yeni bir biçim anlayışı üzerinde 

durması öznel yaratıcılığın göstergelerinden sayılabilir. 

 

Rauschenberg’in yapıtları dış dünyadan imgelerden oluşur. Sanatçı 

tarafından dış dünyaya ait ve nesnel olanın, resimlerde yer alan görüntülerin 

ve hazır nesne gibi öğelerin, sanatçının öznel bir görüş ve algılayış süreci 

sonucunda kendi işlevlerinden çıkarılıp, yapıtın kendi estetik biçiminde farklı 

bir gerçeklikle kurgulanıp nesneleştirildikleri söylenebilir. Sözgelimi 

“Cumartesi”nde, duvar imgeleri, yatak odası, arkasında bir çocuğun 

göründüğü kapı, ağaçlar ve bidon dış dünyadaki gerçekliklerinin dışında, 

yapıtta birer plastik öğe olarak yeniden kurgulanmışlardır. Bu kurgulamanın 

bunların içerik olarak anlatılmasından çok yapıtın estetik biçimi olarak 

gerçekleştirildiği görülür. 

 



 225 

Rauschenberg’in bu yapıtlarında, Adorno’nun “resmin anı” ya da 

”patlama anı gibi” dediği üretim süreci gözlemlenir. Dış dünyadan elde edilen 

görsel malzemenin yapıtın üretim anında resmin yüzeyinde bir araya 

getirildikleri düşünülebilir. Rastlantısallığın da izlendiği resimlerde yer alan 

parçaların konu ve  boyut bakımından bağımsızlıkları, “Kuvvetli Çekiş”, 

“Cumartesi”, “Paskalya Gölü” ve “Mekik” örneklerinde olduğu gibi boya 

müdahaleleri, önceden düşünülen içeriksel bir kurgudan çok, resmin üretim 

anında gerçekleştirilen bir biçimleme olarak görülür. 

 

Şahiner (2001: 56)’e göre, “Rauschenberg yapıtlarında, içsel olanla, 

her yerde bulunan sıradan nesneleri aynı yüzeyde buluşturarak, içsel ve 

dışsal olanın göstergesel çekişmesini sağlamıştır”. Rauschenberg, öznel bir 

bakışla nesnel dünyadan topladıklarını tekrar yapıtlarında nesneleştirir. 

Yukarıda belirtilen noktalar bakımından Adorno’nu estetik kuramına göre 

Rauschenberg’in yapıtlarında öznelliğin nesneleştiği sonucuna varılabilir. 

 

Adorno’nun Estetik Kuramının bir diğer önemli ilkesi de sanat yapıtının 

estetiksizleştirilmesidir. Bilindiği üzere Adorno’nun estetiksizleştirmeden 

kastettiği sanat yapıtının sadece zevk veren, hoşa giden güzelliği değil, 

insanlığın çektiği, karşı karşıya kaldığı acıları da barındırması gereğidir. Bu 

bağlamda değerlendirildiğinde, Rauschenberg’in beş yapıtının Adorno’nun 

kastettiği biçimde acıyı barındırmadığı görülür. Hemen belirtilmelidir ki, 

yapıtların, organik birlik içinde bulunan yapıtlardaki klasik estetiğin güzellik 

anlayışını da taşımadıkları gözlemlenebilir. Bu yapıtlarda, farklı boyutlu dış 

dünyadan parçalar farklı ilişki ve kurgu ile bir araya getirilmiş ve alıcıda yeni 

bir izleme ya da okuma alışkanlığı gerektiren bir yapıya ulaştırılmışlardır. Bu 

açıdan bakıldığından bu beş yapıtın, salt zevk veren, hoşa giden yapıtlar 

olmadıkları söylenebilirler. Ancak yine de, Rauschenberg’in yapıtlarında, 

Adorno’nun kastettiği biçimde bireyin acılarına tanıklık etme gibi bir 

estetiksizleştirme görülmemektedir. 

 

Adorno, estetik kuramında güzele ilişkin üç temel nitelik belirler. 

Bunlar, görünüş, tinselleşme ve görselliktir. Rauschenberg’in beş yapıtı, bu 

üç niteliğe göre de değerlendirilmeye çalışılmıştır.  



 226 

 

Rauschenberg’in beş yapıtının da, sanatçının biçimleme anlayışına 

dayanan bir gerçeklikleri bulunur. Yapıtlardaki bu gerçeklik günlük yaşamdan 

kaynaklanmakla birlikte, verili içeriğin, gerçekliğin  dışında kurgulanan, 

yapıtların kendilerine özgü bir gerçekliktir. Rauschenberg’in bu yapıtlarında 

günlük yaşamdan hareket ederek, günlük yaşamda belli işlevleri olan imgeleri 

ve “Mekik”teki nesne gibi hazır nesneleri, bu işlevlerinden arındırıp resmin 

yüzeyinde bir araya getirerek bambaşka bir gerçekliğe, gerçeklik 

görüntüsüne, yani görünüş olan bir gerçekliğe ulaştığı görülür. Yapıtlardaki 

gerçeklik varolan gerçeklikle örtüşmediğine göre, kurgusal bir gerçekliktir. 

Hatta yapıtların yapıt olarak kendileri bile alışılagelmiş organik birliğe sahip 

yapıt anlayışının dışında montaj ağırlıklı kurgusal yapıtlardır. Böylelikle bu 

yapıtların dış gerçeklikle bir uzlaşma yanılsaması yaratmadıkları, görünüş 

olarak bulundukları izlenir.  Dolayısıyla, Rauschenberg’in bu beş yapıtının, 

Adorno’nun estetik kuramı’na göre, görünüş oldukları söylenebilir. 

 

Adorno’ya göre, tinselleşme, sanat yapıtlarının nesneleşiminin 

gücüdür. Sanat yapıtları tinselleşme ile, salt görünüş olmaktan uzaklaşarak, 

olduklarından daha fazla bir şey durumuna gelirler. Bir başka ifade ile tin, 

sanat yapıtının biçimlenirken oluşan içeriğidir. Bu açıdan bakıldığında 

Rauschenberg’in yapıtlarının tinselleştiğinden sözedilebilir. Bu yapıtlarda 

bilinen kalıpların dışına çıkılarak oluşturulan biçimlemeler ile beraber ortaya 

çıktığı düşünülebilecek içeriğe ilişkin ip uçları görülür. Bu yapıtlarda sanat ile 

yaşam arasında kurulan bir ilişki sonucunda günlük yaşamda çoğu zaman 

karşılaşılabilecek, sıradan görüntüler imgeler parçalar halinde resmin 

yüzeyinde bir araya getirildikleri izlenir. Bu parçalar,  barındırdıkları konu ve 

boyutları bakımından birbirlerine ve bütüne karşı bağımsızdırlar. Ayrıca 

“Mekik”te yer alan hazır nesne sanatçının elinden çıkmamış, çevrede 

bulunan ve bir işleve yönelik üretilmiş bir nesnedir. Bu nesne, yapıtta, 

üretilme amacına yönelik bir işlev taşımamaktadır. Yapıtlardan genel olarak 

elde edilen bu veriler şu sonuçlara götürebilir: Öncelikle bu yapıtlar bilinen 

biçim ve anlam kalıplarını kırmışlardır. Sanat yapıtı yaşamdan kopuk değil, 

yaşamla iç içedir; ama, öykünmeden, tekrarlamadan. Günlük yaşamda, 

doğada, çevremizde bulunan hemen her şey sanatın konusu, malzemesi 



 227 

olabilir. Böylelikle yaşamdan kopuk, yüksek sanat anlayışı yıkılabilir. 

Yapıtlarda günlük yaşamdan bir araya getirilen parçaların bağımsızlıkları 

korunarak, bütünün parça üzerindeki denetiminin, baskısının ortadan 

kaldırıldığı gözlemlenir. Tüm bunlar, sanat yapıtının konumunu belirleyen bir 

süreç olarak değerlendirilebilir. Bu sürecin, Rauschenberg’in yapıtlarında 

tinselleşme süreci olduğu düşünülebilir. Bu nedenle Adorno’nun güzelde 

belirlediği tinselleşme niteliği bakımından Rauschenberg’in bu beş yapıtının 

tinselleşmiş yapıtlar olduğu sonucuna varılabilir. 

 

Adorno’nun güzelde belirlediği son nitelik, güzelin evrensel bir niteliği 

olarak görmediği “görsellik”tir . Modern sanat yapıtları artık salt görselliğe 

indirgenebilecek yapıtlar değildirler. Rauschenberg’in bu beş yapıtı görsellik 

bakımından değerlendirildiğinde, bu yapıtların sadece görsel bir doyum, haz 

almak amacıyla izlenemeyecekleri, alıcı açısından düşünsel bir çabanın ve 

bilginin gerekliliği ortaya çıkar. Dolayısıyla Rauschenberg’in bu beş yapıtı salt 

görselliğe indirgenebilecek yapıtlar değildirler. 

  

Sonuç olarak, Robert Rauschenberg’in “Kuvvetli Çekiş” (Resim 26), 

“Cumartesi” (Resim 27), “Sovyet / Amerikan Düzeni I” (Resim 28), “Paskalya 

Gölü” (Resim 29) ve “Mekik” (Resim 30) adlı yapıtlarının yukarıda belirtilenler 

doğrultusunda özerk ve öznelliğin nesnelleştiği yapıtlar oldukları söylenebilir. 

Görünüş olarak bu yapıtlar toplumsal gerçeklikle, verili gerçeklikle uzlaşma 

izlenimini kıran yapıtlardır. Rauschenberg’in bu beş yapıtı bilinen biçim 

anlayışlarının dışında, farklı bir anlayışla, bir yapıtta asamblaj’ın (Mekik’te) 

genellikle de kolajın görüldüğü montaja dayalı, organik birliğin bozulduğu 

yapıtlardır. Bu yapıtlar, klasik anlayışa göre estetiksizleştirmeden söz 

edilebilecek yapıtlar olmakla birlikte, Adorno’nun estetiksizleştirmede önemle 

vurguladığı insanlığın karşı karşıya kaldığı acılara yer verilmesi bakımından 

bir estetiksizleştirme görülmeyen yapıtlardır. Bu beş yapıt doğa ve toplumsal 

gerçeklik ile uzlaşma yanılsamasının ortadan kalktığı; bütünün parça 

üzerindeki baskısının ve belirleyiciliğinin ortadan kalktığı; kendi plastik, 

estetik yapısı içinde yeni bir gerçeklik kurgusu görülen yapıtlardır. 

Rauschenberg’in bu beş yapıtının, estetiksizleştirme ilkesi ile kısmen 



 228 

örtüşmekle birlikte diğer ilkelerle örtüşmeleri nedeniyle Adorno’nun estetik 

kuramına göre estetik yapıtlar oldukları söylenebilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

V. BÖLÜM 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

5.1. SONUÇ 

Sanat eleştirisinin, ilk örneklerinin görüldüğü Antik Yunan kültüründen 

19. yüzyıla kadar kimi zaman bastırılarak, kimi zaman canlanarak geldiği 

bilinir. 19. yüzyılla birlikte bilimsel dayanaklarla desteklenmeye başlanan 

sanat eleştirisinin, özellikle 20. yüzyılda önemli bir noktaya ulaştığı 

söylenebilir. Plastik sanatlar eleştirisinin de, bugünkü anlamıyla, 19. 

yüzyıldan itibaren gelişmeye başladığı ve 20 yüzyılda bilimsel açıdan da 

temellendirildiği görülür. 

 

Kavram olarak eleştiri, sanat yapıtını anlamak, anlaşılmasını 

sağlamak, açıklamak ve değerlendirmek biçiminde tanımlanabilir. Eleştiride, 

öncelikle eleştiriyi yapacak olan bir kişinin; sonra bu kişinin bire bir ilişkiye 

gireceği, üzerinden eleştirinin kurulacağı bir yapıtın olması gerekir. Eleştiriyi 

yapan kişiden, yapıtla girdiği ilişki sonucunda, yapıtı anlaması, açıklaması, 

değerlendirmesi ve bunları ifade etmesi beklenir. Ayrıca, eleştiriyi yapan kişi, 

yapıtı değerlendirmeyi, çağdaş, bilimsel eleştirinin gereği olarak bir ölçüte 

dayandırmalıdır. 

 

Bilim ve özellikle sanat bilimindeki gelişmelerin sanata, dolayısıyla 

eleştiriye de yansıdığı ve böylece bilimsel eleştirinin de geliştiği görülür. Bu 

araştırmanın temel konusu olan estetik eleştiri de, estetik alanının ortaya 

koyduğu verilere ve ölçütlere dayanır.  

 

Plastik Sanatlarda Estetik Eleştiri başlığı ile yapılan bu araştırmanın 

estetik eleştirinin tanımlanması, tanıtılması olan genel amacından hareketle 

aşağıdaki sonuçlara ulaşılmıştır. 



 230 

Estetik Eleştirinin Tanımlanması Bakımından Ulaşılan Sonuçlar: 

Estetik eleştiri bilimsel dayanak olarak estetik alanını temel alır. Estetik 

eleştiri genel olarak, alıcısının güzellik anlayışı açısından yapıtın 

değerlendirilmesi biçiminde tanımlanabilir. Yukarıda değinilen, eleştiriden söz 

edilebilmesi için gereken noktalar estetik eleştiri türü için de geçerlidir. Estetik 

eleştiriyi yapan kişi olarak, alıcı konumundaki eleştirmen ya da estetikçi ve 

eleştirisi yapılacak olan yapıt temel ögelerden ilk ikisidir. Estetik eleştiriyi 

yapan kişi, yapıt üzerine eğilerek elde ettiği verilerle yapıtı değerlendirmeli ve 

bu değerlendirme sonucunu da bir şekilde ifade etmelidir. Estetik eleştiri 

yapan kişi yapıta yaklaşırken en az bir ölçütü de temel almalıdır. 

 

Estetik eleştiride temelde iki grup özneden söz edilebilir. Bunlardan 

ilki, sanat yapıtı ile birebir ilişkiye giren herkes, diğeri ise, profesyonel 

eleştirmendir. Her iki grup özne, yapıtı, güzellik anlayışı bakımından hangi 

bağlamda  değerlendirdiklerini ortaya koymalıdırlar. Ancak, profesyonel 

eleştirmen açısından bakıldığında, eleştiriyi yapan kişinin, estetik’in genel 

ölçütlerinin ya da bir estetik kuramının ileri sürdüğü ilkelerin birini, bir grubunu 

ya da tamamını ölçüt olarak kullanabilecek düzeyde biliyor ve yapıtlara 

uygulayabiliyor olması gerekir. 

 

Estetik eleştiride, diğer eleştiri türlerinde de olduğu gibi, eleştirinin 

yapıt üzerine kurulmasıyla ve kullanılan ölçüt ile olabildiğince 

nesnelleştirilmeye çalışılmasına rağmen, yine de eleştiriyi yapan kişinin 

eğitimi, birikimi, bakış açışı, yapıtla karşılaşmadan önce kendinde varolan 

güzellik anlayışı, yapıta yaklaşımı, yapıtı algılayışı, ölçütü/ölçütleri tanıma ve 

kullanabilme becerisi vb. özellikler bakımından hazır olma düzeyinin eleştiriyi 

etkileyebileceği düşünülebilir. Bu nedenle, bu etkiyi olabildiğince azaltabilmek 

ve önyargılarından arınık olmasını sağlamak  amacıyla, eleştiriyi yapan 

kişinin hem estetik eleştirinin gerekleri bakımından, hem ölçüt bakımından 

hem de eleştirisini yaptığı yapıtların girdiği sanat türü bakımından bir bilgi 

birikimine ve deneyimine sahip olması beklenir. 

 

Eleştirinin amacı, sanat yapıtını anlamak, açıklamak ve 

değerlendirmek olduğuna göre, estetik eleştirinin amacı için de, sanat 



 231 

yapıtının, eleştiriyi yapan kişinin güzellik anlayışı açısından ya da bir estetik 

kuramının ilkeleri bakımından açıklanması, değerlendirilmesidir denebilir. 

Günümüz sanatının, çağdaş estetiğin ve eleştirinin geldiği nokta açısından 

bakıldığında, estetik eleştiri yapan kişi, bir yapıta yönelik iyi – kötü, doğru – 

yanlış, başarılı – başarısız gibi kesin yargılardan kaçınarak, yapıtın ölçütle ne 

kadar çakışıp çakışmadığına bakarak, onun ne kadar estetik olup olmadığını 

belirlemeye çalışmalıdır. 

 

Türkiye’de Resim Sanatında Estetik Eleştirinin Yerine İlişkin 

Ulaşılan Sonuçlar: Türkiye’de yayımlanan resim eleştirileri incelendiğinde, 

sanatçıyı ya da yapıtı tanıtmaya, bilgi vermeye yönelik eleştirilerin ve akım 

eleştirilerinin daha yaygın olduğu söylenebilir. Bilimsel eleştiri türlerinden 

herhangi birini sürekli ve düzenli olarak uygulayan bir eleştirmen 

bulunmamakla birlikte, bilimsel eleştiri türlerinin uygulandığı örnekler 

bulunmaktadır. Estetik eleştirinin resim eleştirileri içinde göreli azlığı dikkat 

çeker. Sezer Tansuğ’un ve Ayla Ersoy’un kimi çalışmalarında estetik 

eleştiriye değindikleri; Sıtkı M. Erinç, Kaya Özsezgin, Jale Erzen, Nazan 

İpşiroğlu vb. eleştirmenlerin estetik eleştiri yaptıkları saptanmıştır. Estetik 

eleştiri örnekleri tarandığında, temelde iki yöntem görülür. Bunlardan ilki ve 

diğerine göre daha fazla örneğine rastlanan; belli bir sanatçının ya da belli bir 

yapıtın güzellik açısından, başka bir ifade ile niçin güzel olduğu açısından 

değerlendirilirken bir estetik kuramının adının verilmediği, fakat, niçin güzel 

olduğunun özelliklerinin belirlendiği yöntemdir. Diğeri ise, belli bir kuramın 

ilkeleri açısından bir sanatçının ya da sanat yapıtlarının estetik 

değerlendirmesinin yapıldığı yöntemdir. 

 

Adorno’nun Estetik Kuramının emel Özelliklerinin Belirlenmesine 

Yönelik Ulaşılan Sonuçlar: Adorno’nun yaşamı, felsefesinin genel özellikleri 

ve estetik kuramı incelenerek, estetik kuramının temel ilkeleri belirlenmiştir. 

Bunlar şöyle sıralanabilir: 

1. Sanat yapıtı içerik açısından özerk olmalıdır. 

2. Sanat yapıtı ideoloji açısından özerk olmalıdır. 

3. Sanat yapıtı biçim açısından özerk olmalıdır. 

4. Sanat yapıtını üreten özne özerk olmalıdır. 



 232 

5. Sanat yapıtı öznelliğin nesneleşmesidir. 

6. Estetiksizleştirme (De-estetizasyon). 

7. Sanat yapıtı görünüştür. 

8. Görünüş olan sanat yapıtı tinselleşmelidir. 

9. Sanatın görselliği evrensel bir nitelik değildir. 

 

Farklı Biçem Anlayışları Olan Sanatçıların Her Birine Estetik 

Eleştiri ile Yaklaşılıp Yaklaşılamayacağı Konusunda Ulaşılan Sonuçlar: 

Eleştiriyi yapan kişi açısından, estetik eleştirisi yapılan yapıtların, teknik ve 

psikolojik eleştiri basamaklarından geçtikleri varsayılır. Estetik eleştiri 

yapılırken sanatçıların farklı biçem anlayışlarının eleştirinin yapılış sürecini ve 

sonucunu etkilemediği görülmüştür. Bu araştırmada irdelenen Neşet 

Günal’ın, Adnan Turani’nin, Burhan Uygur’un, Francis Bacon’ın, Georg 

Baselitz’in ve Robert Rauschenberg’in farklı biçem anlayışları ile yarattıkları 

yapıtlarına estetik eleştiri uygulanmış, eleştirilerde süreç olarak bir farklılık 

saptanmamıştır. Yapılan estetik eleştirilerde, yapıtların ele alınan ölçütlerle 

ne kadar çakışıp çakışmadıklarına ilişkin sonuçlarda farklılıklar ortaya 

çıkmıştır. Bu durum da estetik eleştiri için (ölçütlere dayandırılan tüm 

eleştiriler için) doğal bir sonuç olarak değerlendirilebilir.  

 

Seçilen Yapıtlara, Ele Alınan Ölçütlerle Yaklaşılıp 

Yaklaşılamayacağı Konusunda Ulaşılan Sonuçlar: Araştırmada altı 

sanatçının beşer yapıtının estetik eleştirileri yapılmak üzere, Adorno’nun 

estetik kuramının temel ilkelerinden oluşturulmuş ölçütler uygulanmış, 

yapıtların bu ölçütlerle çakışıp çakışmadıklarına bakılarak, yapıtların ne kadar 

estetik oldukları belirlenmeye çalışılmış ve aşağıda belirtilen sonuçlara 

ulaşılmıştır: 

 

Neşet Günal’ın “Kız Kardeşler”, “Korkuluk VII”, “Sorun – Sorum I”, 

“Sorun – Sorum III” ve “Çocuklar” adlı yapıtlarının, özerklik ilkesinin dört 

basamağı ve öznelliğin nesneleşmesi ilkesi ile güzelin görünüş olma ve 

tinselleşme nitelikleri bakımından estetik olmadıkları; ayrıca yapıtlarda 

izlenen, hüzün, boyun eğiş, kabulleniş, terkedilmişlik duygusu ve kötü yaşam 

koşulları ile figürlerin el ve ayaklarındaki kasıtlı irileştirme, kabalaştırma ve 



 233 

çirkinleştirme bakımından bir estetiksizleştirmeden söz edilebilen ve bu 

bağlamda, çirkinin de estetik olabileceğinin gösterildiği yapıtlar oldukları, 

sonucuna varılmıştır.  

 

Adnan Turani’nin “Mavi Büst”, “Keman Çalan Kız”, “Dağlar ve 

Tarlalar”, “Dört Tepeli Köy” ve “İnsansız Kent” adlı yapıtlarının, özerklik 

ilkesinin dört basamağıyla ve öznelliğin nesneleşmesi ilkesiyle çakıştığı; 

görünüş olarak değerlendirilebilecek bu yapıtların aynı zamanda tinselleştiği 

yargısına varılmıştır. Yapıtlar, çirkinin ve acının da yer alması bağlamında 

estetiksizleştirme ilkesiyle çakışmamaktadırlar. Turani’nin bu beş yapıtının, 

estetiksizleştirme ilkesi dışında, diğer ilkeler açısından estetik yapıtlar 

oldukları sonucuna varılmıştır.  

 

Burhan Uygur’un “Saatli Kompozisyon”, “Uygur Malikanesi”, “Ey 

Yalnızlık”, “Al Beni Yanına Anacığım Özledim Seni” ve “Kapı” adlı 

yapıtlarının, genel olarak özerk olmayan, ancak öznelliğin nesneleştiği ve 

estetiksizleştirmenin görüldüğü yapıtlar oldukları; güzelin nitelikleri 

bakımından da görünüş olarak değerlendirilebilecek bu yapıtların tinselleşmiş 

yapıtlar oldukları; bu bağlamda özerklik ilkesi dışında kalan ilkeler 

bakımından estetik olarak değerlendirilebilecek yapıtlar oldukları sonucuna 

varılmıştır.  

 

Francis Bacon’ın “Resim 1946’nın İkinci Versiyonu”, “Hareket Halinde 

Figür”, “Aynada Yansımış Yazı Yazan Figür”, “Döşeme Üzerinde Kan” ve 

“İnsan Bedeni Üzerine Çalışma” adlı yapıtlarının, içerik ve biçim bakımından 

özerk olmadıkları, ideoloji ve sanatçı bakımından özerk oldukları; öznelliğin 

nesneleştiği ve estetiksizleştirilmiş oldukları; salt görünüş olmayan, aynı 

zamanda düşünce objesi sayılabilecek ve bu bağlamda bir tinselleşmeden 

söz edilemeyecek yapıtlar oldukları söylenebilir. Bu bağlamda, bu yapıtların 

içerik ve biçim özerkliği, görünüş ve tinselleşme  bakımından  estetik 

bulunamayacakları, ancak öznelliğin nesneleşmesi ve Adorno’nun özellikle 

vurguladığı estetiksizleştirme bakımından estetik olarak 

değerlendirilebilecekleri sonucuna varılmıştır. 

 



 234 

Georg Baselitz’in “Pencerenin Dışına Bakış- Plaj Resmi 7”, “Kahve 

Termosu ve Portakal”, “Yatak İçinde Adam”, “Kızıl Saçlı” ve “Yanan 

Değirmen-Richard” adlı yapıtlarının, özerk ve öznelliğin nesneleştiği;  güzelin 

nitelikleri bakımından da görünüş olan ve tinselleşmiş yapıtlar oldukları 

söylenebilir. Bu yapıtlar, klasik güzellik anlayışının kırıldığı ve çirkinin de 

barındırıldığı için bir anlamda estetiksizleştirmeden de söz edilebilecek 

yapıtlar olarak değerlendirilebilirler. Bu yapıtların, estetiksizleştirme ilkesi ile 

kısmen çakıştığı, diğer ilkelerin tamamıyla örtüştükleri düşünüldüğünden, 

estetik yapıtlar oldukları sonucuna varılmıştır. 

 

Robert Rauschenberg’in “Kuvvetli Çekiş”, “Cumartesi”, “Sovyet / 

Amerikan Düzeni I”, “Paskalya Gölü”, “Mekik” adlı yapıtlarının, özerk ve 

öznelliğin nesneleştiği;  güzelin nitelikleri bakımından da görünüş olan ve 

tinselleşmiş yapıtlar oldukları söylenebilir. Bu yapıtlar, klasik anlayışa göre 

estetiksizleştirmeden söz edilebilecek yapıtlar olmakla birlikte, Adorno’nun 

estetiksizleştirmede önemle vurguladığı, insanlığın karşı karşıya kaldığı 

acılara yer verilmesi bakımından bir estetiksizleştirme görülmeyen yapıtlardır. 

Estetiksizleştirme ilkesi ile kısmen çakışmakla birlikte diğer ilkelerin 

tamamıyla  çakışmaları nedeniyle bu yapıtların estetik oldukları sonucuna 

varılmıştır. 

 

Bu altı sanatçının yapıtlarının estetik eleştirileri değerlendirildiğinde, bu 

ölçütle her sanatçıya ya da yapıta yaklaşılabileceği, ancak her birinde aynı 

sonucun alınamayacağı ortaya çıkmıştır. Eleştirilerde, yapıtın ya da 

yapıtların, ölçütün tamamı ya da bir kısmıyla çakıştığı gibi, hiçbirisiyle 

çakışmayabileceği de görülmüştür. 

 

Bu sonuçlar sanatçıların bu yapıtlarından ve bu ölçütle elde edilen 

sonuçlardır. Aynı sanatçının farklı dönem ve eğilimlerde yaratmış olduğu 

yapıtlarında, bu yapıtlara göre farklı sonuçların çıkabileceği olasıdır. 

 

Bu sonuçlar, bu ölçütlere göre ulaşılan sonuçlardır. Başka ölçütlerle 

doğal olarak farklı sonuçların çıkabileceği düşünülebilir. Sözgelimi, 

Adorno’nun estetik kuramına göre, estetik olmadıkları ortaya çıkan Neşet 



 235 

Günal’ın değerlendirilen bu beş yapıtı, toplumcu gerçekçiliğin estetik 

anlayışına göre büyük olasılıkla estetik yapıtlar  olarak 

değerlendirilebilecektir.  

 

Yapılan estetik eleştirilerde ölçüte ilişkin ortaya çıkan bir başka nokta 

da, Adorno’nun estetik kuramının temel ilkelerinin ortaya konmasının ve 

irdelenmesinin, neredeyse, yapıtların eleştirisi kadar öne çıkmış olmasıdır. 

Yani, ölçüt olarak bir kuramın ilkeleri ele alındığında, yapıtların eleştirisi 

kadar, o kuramın temel ilkelerinin de açıkça ortaya konmasının gerekliliği 

ortaya çıkmıştır. Böyle bir gereklilik eleştiriyi yapan kişinin, kullandığı ölçütü 

nasıl yorumladığını ve ele aldığını, dolayısıyla, ölçütü kullanış biçimini de 

ortaya koyacağı düşünüldüğünden eleştiriye katkı sağlayacağı kanısına 

varılmıştır. 

 

5.2. ÖNERİLER 

Araştırmada ulaşılan sonuçlar doğrultusunda aşağıdaki öneriler 

geliştirilmiştir: 

 

1. Güzel kavramı, sanatta ele alınan temel kavramlardan birisi olup;  

sanattaki güzel de estetik’in temel konularından birisidir. Bu açıdan estetik 

kuramlarının ortaya koyduğu güzellik anlayışlarının açıklanabilmesinde ve 

irdelenebilmesinde estetik eleştiri yönteminin yararlı olabileceği 

düşünülmektedir. Bu nedenle estetik kuramlarının irdelenmesi ve hatta 

öğrenilmesinde estetik eleştiri yönteminden yararlanılabilir. 

 

2. Bilindiği gibi, eleştiri yapıt üzerine kurulmalıdır; eleştiriyi yapan kişi 

de görüşlerini yapıta dayandırmalıdır. Estetik eleştiri yapan kişi, kendi güzellik 

anlayışıyla yapıta yaklaştığına göre, eleştirisini yaptığı yapıtı neden güzel 

bulduğunu ya da bulmadığını, ne kadar güzel bulduğunu değerlendirirken, 

kendi güzellik anlayışını bir ölçüt gibi ortaya koyabilmeli ve 

temellendirebilmelidir. Böyle bir ortaya koyma, temellendirme çabasının 

kişinin güzellik anlayışının gelişmesine katkı sağlayabileceği düşünülebilir. Bu 



 236 

açıdan bakıldığında kişinin, kendi güzellik anlayışını ifade edebilmesi ve 

geliştirebilmesi bakımından estetik eleştiriden yararlanılabilir.  

 

3. Sanat eğitimi kurumlarında, öğrencilerin hem estetik dersinde 

verilen bilgileri hem de en az bir estetik kuramını daha iyi anlayabilmelerini 

sağlayacağı düşünüldüğünden, eleştiri derslerinde ve hatta estetik dersinde 

estetik eleştiriye yer verilmesi önerilir. 

 

4. Sanat eğitimi kurumlarında, öğrencilerin kendi güzellik anlayışlarını 

temellendirebilmeleri ve geliştirebilmeleri; en azından öğrencilerin güzellik 

anlayışı geliştirebilmeleri konusunda ilgilerini uyandırabilmek için ilgili 

derslerde estetik eleştiriye yer verilmesi önerilir. 

 

5. Estetik eleştirinin, estetik’e dayandığı düşünüldüğünde, sanat 

eğitimi kurumlarındaki estetik dersi ile eleştiri dersinin estetik eleştiri ile ilgili 

kısmının içerik bakımından birbiriyle ilişkilendirilmesi ve desteklenmesi 

önerilir. 

 

6. Estetik eleştirinin plastik sanatlar dışında kalan sanat türlerinde de 

uygulanabilme koşulları araştırılmalıdır. 

 

7. Estetik eleştiri örnekleri incelendiğinde, bir estetik kuramını ölçüt 

alan eleştirilerin azlığı dikkati çekmiştir. Bu nedenle başka estetik kuramlarını 

ölçüt alan estetik eleştiri örnekleri arttırılmalıdır. 

 

8. Plastik sanatlar alanında bir bilim dalına dayalı eleştiri örnekleri ve 

araştırmaları arttırılmalıdır. 

 

9. Hem plastik sanatların resim dışındaki türlerinde hem de plastik 

sanatlar dışında kalan sanat türlerinde,  Adorno’nun estetik kuramını ölçüt 

alan eleştiri örnekleri ve araştırmaları yapılmalıdır. 

 

10. Pek çok estetikçinin ya da estetik kuramının kimi yayınları 

Türkçeye çevrilmiştir. Türkiye’de felsefe, sosyoloji ve siyaset bilimi gibi 



 237 

alanlarda tanınmasının yanı sıra, sanat alanında da daha iyi tanınabilmesi ve 

tartışılabilmesi bakımından, Adorno’nun “Estetik Kuramı” adlı yapıtının 

Türkçeye çevrilmesinin yararlı olacağı düşünülmektedir.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 238 

 

KAYNAKÇA 

 

Adorno, Gretel. and Tiedemann, Rolf. (Eds.). (1997). Theodor W. 

Adorno, Aesthetic Theory (Art Beauty: Apparition, Spiritualization, 

Intuitability s.78-100) (Çev. Atilla Güney, Nami Beştepe). (Yayımlanmamış 

Çeviri).  Minneapolis: Universty of Minnesota Press.  

 

Adorno, Theodor W. (1985). “Baskı Altında Uzlaşma”. Estetik ve 

Politika. (Editör: Ronald Taylor), (Çev. Ünsal Oskay). İstanbul: Eleştiri 

Yayınevi. 

 

Adorno, Theodor W. (1997b). “Estetik Kuram [XII / Toplum]” (Çev. Enis 

Batur). Modernizmin Serüveni (Hazırlayan: Enis Batur). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

 

Akdeniz, Halil. (1989). Adnan Turani Desenler-Boya Resimler. 

Ankara: Enlem 80 Ltd.Şti. 

 

Altuğ, Taylan. (1989). Kant Estetiği. (Birinci Basım). İstanbul: Payel 

Yayınevi. 

 

Ana Britannica Genel Kültür Ansiklopedisi. (2004). “Doğal Afetler 

Kuramı” (Katastrof Kuramı) Başlığı. Cilt 7, s. 355. İstanbul: Ana Yayıncılık 

A.Ş.  

 

Archimbaud, Michel. (1994). “Bacon’ın Ressamları”. (Çev. Sevin 

Okyay). Sanat Dünyamız. Sayı: 56, s.125-146. 

 

Asil, Lolita. (1995). 1970’den Günümüze Türk Resminde Eleştiri. 

Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Mimar Sinan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul. 

 



 239 

Atakan, Nancy. (1998a). Arayışlar. (Birinci Basım). İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

 

Atakan, Nancy. (1998b). “Rauschenberg’den Hatoum’a..., Robert 

Rauschenberg’in New Guggenheim Müzesi’ndeki, Mona Hatoum’un Yeni 

Çağdaş Sanat Müzesi’ndeki Sergileri Üstüne”. Sanat Dünyamız. Sayı 67, 

s.15-23. 

  

Atamert, Engül. (2002). “Sanatın Provokatörü Georg Baselitz”. 

Hürriyet Gösteri. Sayı: 242, s. 30-31.  

 

Batur, Enis. (2000). “’45’te’: Baselitz İçin XX + Bir Parça”. 

Başkalaşımlar XI – XX. (İkinci Basım). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Baykam, Bedri. (2002). “R.Rauschenberg, İlk Günlerden, Türkiye’den 

Esinlendiği Son İşlerine Kadar”. Skala. Eylül, sayı: 16, s.20-31.  

 

Bayrav, Süheyla. (1975). Filolojinin Oluşumu Çağdaş Dilbilim - 

Eleştiri Sorunları. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları. 

 

Beardsley, Monroe C. (1979). The Classification of Critical Reason. A 

Modern Book of Esthetics : An Anthology. (ed. with introd. and notes by 

Melvin Rader).  New York : Holt, Rinehart and Winston. 

 

Beardsley, Monroe C. (1981). Aesthetics, Problems in the 

Philosophy of Criticism. (Second Print). Indianapolis: Hockett Publishing 

Company, Inc. 

 

Bottomore, Tom. (1997). Frankfurt Okulu (Çev.Ahmet Çiğdem). 

Ankara: Vadi Yayınları. 

 

Bozkurt, Nejat. (1995). Sanat ve Estetik Kuramları. (İkinci Basım). 

İstanbul: Sarmal Yayınevi. 



 240 

 

Bernstein, J.M. (2003). “Görünüşü Kurtarmak Niye? Metafizik Deneyim 

ve Etiğin Olabilirliği”. Cogito. Sayı:36, s.201-233.  

 

Bürger, Peter. (2003). Avangard Kuram. (Çev. Erol Özbek). (Birinci 

Basım). İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Büyükünal, Feriha. (1992). “Neşet Günal ile Söyleşi”. Türkiye’de 

Sanat. Mayıs/Ağustos, Sayı 4, s.45-49. 

 

Büyükünal, Feriha. (1995). “Neşet Günal”. Sanatsal Mozaik. Sayı 4, 

s.60-65. 

 

Carloni, J.C. ve Filloux Jean-C. (2000). Eleştiri Kuramları (Çev. 

Tahsin Yücel). İstanbul: Multilingual. 

 

Cevizci, Ahmet. (2000). Felsefe Terimleri Sözlüğü. (Birinci Basım). 

İstanbul: Paradigma Yayınları. 

 

Coşkun, Ayfer. (1996). “Francis Bacon’ın Paris Rövanşı”. Adam 

Sanat. Sayı. 131, s. 44-50. 

 

Dal, Esin. (1996).  “Türk Resim Eleştirisine Genel Bir Bakış”. Türkiye 

‘de Sanat Plastik Sanatlar Dergisi. Eleştiri Özel Sayısı II, Sayı 24, s.26-30. 

 

Dal, Esin. (1980). 1946-1971 Yıllarında Türkiye’de Resim Eleştirisi. 

Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi Mezuniyet 

Sonrası Eğitimi Fakültesi, Ankara. 

 

Deleuze, Gilles. (2002). Vücut, Et ve Ruh: Hayvanlaşmak. 

http://www.korotonomedya.net/ulus/vücut.html06.03.2002. 

 

Dellaloğlu, Besim. (2003). “Bir Giriş – Adorno Yüz Yaşında”. Cogito. 

Sayı:36, s.13-36.  



 241 

 Devrim, Melishan. (2002). “Georg Baselitz İstanbul’da”. Türkiye’de 

Sanat. Sayı 55, s 54-59. 

 

Dinçkal, Özlem. (1995). Sanat Eleştirisinde Öznelliğin Rolü. 

Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

Eagleton, Terry. (1998a). Eleştirinin Görevi (Çev. İ. Serin). (Birinci 

Basım). Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

 

Eagleton, Terry. (1998b). Estetiğin İdeolojisi (Yayıma Haz. Bülent 

Gözkan). (Birinci Basım). İstanbul: Özne Yayınları.  

 

Ecevit, Yıldız. (2001a). “Türk Edebiyat Eleştirisi”. Varlık. Sayı 1129, 

s.54-61. 

 

Ecevit, Yıldız. (2001b). “Türk Edebiyat Eleştirisi”. Varlık. Sayı 1130, 

57-65. 

Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi Cilt 3. (1997). Resim Sanatı Başlığı. 

(Yayın yönetmenleri Zeynep Rona, Müren Beykan). İstanbul: Yapı Endüstri 

Merkezi Yayınları. 

 

Edgü, Ferit. (1996). “Bacon Resmin Varoluşu”. P: Sanat Kültür 

Antika. Sayı:3, s. 86-96.  

 

Erbay, Adviye. (1993). Sanat ve İşlevi Bakımından Platon, Marxizm 

ve Frankfurt Okulu. Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

Ergüven, Mehmet. (1996). “Eleştirinin Sınırı”. Türkiye’de Sanat 

Plastik Sanatlar Dergisi, Eleştiri Özel Sayısı I. Sayı 23, s.24-32. 

 

Ergüven, Mehmet. (2002). Yoruma Doğru. (İkinci Basım). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları.  



 242 

Ergüven, Mehmet. (2002). “Georg Baselitz”. Bir Baselitz 

Retrospektifi 1958 – 2001. (Yayına Hazırlayan Ayça Sabuncuoğlu). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

 

Erinç, Sıtkı M. (1995a). Resmin Eleştirisi Üzerine. (Birinci Basım). 

İstanbul: Hil Yayınları. 

 

Erinç, Sıtkı M. (1995b). Kültür Sanat Sanat Kültür. (Birinci Basım). 

İstanbul: Çınar Yayınları. 

 

Erinç, Sıtkı M. (1997). “Toprağın Erki”. Füsun Kavalcı Sergi 

Kataloğu. İstanbul: Kare Sanat Galerisi. 

 

Erinç, Sıtkı M. (1998a). Sanatın Boyutları. (Birinci Basım). İstanbul: 

Çınar Yayınları. 

 

Erinç, Sıtkı M. (1998b). Sanat Psikolojisine Giriş. (Birinci Basım). 

İstanbul: Ayraç Yayınları. 

 

Eroğlu, Özkan. (1996). “Ortaçağ ve Rönesans Resim Düşünde Renk”. 

Sanatsal Mozaik. Sayı: 6, s.64-69. 

 

Ersoy, Ayla. (1994). “Sanat Eleştirisinde Yöntem”. Türkiye’de Sanat 

Plastik Sanatlar Dergisi, Sayı12, s.46-47. 

 

Ersoy, Ayla. (2001). “Eleştiri Yazıları Işığında Resim Sanatımıza 

Sosyolojik Bakış”. Türkiye’de Sanat Plastik Sanatlar Dergisi, Sayı 47, 

s.16-23. 

Ertürk, İsmail. (1999). “Ressamın Sinemada Oynanan Kötü Kopyası”. 

Sanat Dünyamız. Sayı: 71, s. 17-20. 

 

Erzen, Jale. (1996). Georg Baselitz Baskı Grafikleri 1965 – 1992. 

21.11. – 10.12.1996 tarihleri arasında Alman Kültür Merkezi’nde açılan  Sergi 

için Tanıtım Yazısı. Ankara: Alman Kültür Merkezi. 



 243 

Erzen, Jale. (1999). “Osmanlı Sanatı ve Mimarisinde Estetik ve 

Duyarlılık”. Sanat Dünyamız. Sayı: 73, s.55-67. 

 

Ficacci, Luigi. (2003). Bacon. Köln: Taschen GmbH 

 

Germaner, Semra. (1997). 1960 Sonrası Sanat. (Birinci Basım). 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

 

Giray, Kıymet. (1996). “Türk Resim Tarihinde Eleştirinin Gelişim 

Çizgisi”. Türkiye ‘de Sanat Plastik Sanatlar Dergisi. Eleştiri Özel Sayısı II, 

Sayı 24, s.16-25. 

 

Gönenç, Turgay. (1998). Burhan Uygur. P: Sanat Kültür Antika. Sayı 

9, s.118-136.  

 

Günel, Burhan. (1999). “Yaptıklarıyla Yetinmeyen Bir Ressam: Adnan 

Turani”. Adam Sanat.  Nisan, sayı 161, s. 48-53. 

 

Güneş, Fikret. (1998). Türk Resim Sanatında Eleştirmen, Sanatçı 

ve İzleyici Arasındaki Etkileşimin Analizi. Yayımlanmamış yüksek lisans 

tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

 

Hançerlioğlu, Orhan. (2000a). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve 

Akımlar. (Cilt 2). (Üçüncü Basım). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Hançerlioğlu, Orhan. (2000b). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve 

Akımlar. (Cilt 1). (Üçüncü Basım). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Hançerlioğlu, Orhan. (2000c). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve 

Akımlar. (Cilt 7). (Üçüncü Basım). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Hançerlioğlu, Orhan. (2000d). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve 

Akımlar. (Cilt 3). (Üçüncü Basım). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 



 244 

Heil, Heinrich. (2002). “Karşı Işık”. Bir Baselitz Retrospektifi 1958 – 

2001.(Yayına Hazırlayan Ayça Sabuncuoğlu). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Hopps, Walter. And Davidson, Susan. (1997). Introduction: 

Rauschenberg’s Art of Fusion (Walter Hopps), (Çev. Okan Karaçay), 

(Yayımlanmamış Çeviri). Robert Rauschenberg: A Retrospective. New 

York: The Solomon R. Guggenheim Foundation. 

 

Horkheimer, Max. Adorno, Theodor W. (1996). Aydınlanmanın 

Diyalektiği II. (Çev. Oğuz Özügül). (Birinci Basım). İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

 

Hunn, Tom. (2003). “Kant, Adorno ve Estetiğin Toplumsal 

Geçişsizliği”. Cogito. Sayı: 36, s.256-275.  

 

İnam, Ahmet. (2000). Yolculuk Hazırlıkları Felsefe Yazıları. (Birinci 

Basım). İstanbul: Pan Yayıncılık. 

 

İpşiroğlu, Zehra. (1998). Eleştirini Eleştirisi. (İkinci Basım). İstanbul: 

Mitos Boyut Yayınları. 

 

İpşiroğlu, Nazan. (2000). Alımlama Boyutları ve Çeşitlemeleri 

Resim. (Birinci Basım). İstanbul: Papirüs Yayınevi. 

 

Jameson, Fredric. (1997). Marksizm ve Biçim ( Çev. Mehmet H. 

Doğan ). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Jay, Martin. (1989). Diyalektik İmgelem. (Çev. Ünsal Oskay). (Birinci 

Basım). İstanbul: Ara Yayıncılık. 

 

Jay, Martin. (2001). Adorno (Çev. Ünsal Oskay). İstanbul: Der 

Yayınları. 

 



 245 

Kuçuradi, İoanna. (1999). Sanata Felsefeyle Bakmak. (Üçüncü 

Basım). Ankara: Ayraç Yayınevi. 

 

Leiris, Michel. (1996). “Francis Bacon”. (Çev. Kıvılcım Sezen). 

Türkiye’de Sanat. Sayı: 24, s. 52-55. 

 

Livingstone, Rodney ve Diğerleri. (1985). “Sunum IV”. (Çev. Ünsal 

Oskay). Estetik ve Politika. (Editör: Ronald Taylor). İstanbul: Eleştiri 

Yayınevi. 

 

Lunn, Eugane. (1995). Marksizm ve Modernizm. (Çev. Yavuz 

Alogan). (Birinci Basım). İstanbul: Alan Yayıncılık. 

 

Lynton, Norbert. (2004). Modern Sanatın Öyküsü. (Çev. Cevat 

Çapan, Sadi Öziş). (Üçüncü Basım). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Marcuse, Herbert. (1997a). Estetik Boyut. Sanatın Sürekliliği: 

Marxist Estetiğin Bir Eleştirisi. (Çev.Aziz Yardımlı). (Birinci Basım). 

İstanbul: İdea Yayınevi. 

 

Marcuse, Herbert. (1997b). Tek Boyutlu İnsan. (Çev.Aziz Yardımlı). 

(Üçüncü Basım). İstanbul: İdea Yayınevi. 

 

Marcuse, Herbert. (1998). Karşıdevrim ve İsyan. (Çev. Gürol Koca-

Volkan Ersoy). (Birinci Basım). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Meydan Larousse.  (1971).  (Eleştiri Maddesi). (Cilt 4).İstanbul: 

Meydan Yayıevi. 

 

Moran, Berna. (1999). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

 

Okyay, Sevin. (1994). “Bıçak Sırtında Francis Bacon”. Sanat 

Dünyamız. Sayı:56, s.121-124. 



 246 

 

Özer, Bülent. (1990). “Sanatı Sınıflandırmada Çağdaş Sistemler ve Bir 

Öneri”. Felsefe ve Sanat. (Birinci Basım). İstanbul: Ara Yayınları. 

 

Özkaya, Serhan. (2000). Sanatta Deha ve Yaratıcılık. İstanbul: Pan 

Yayıncılık. 

 

Özsezgin, Kaya. (1994). Çağdaş Türk Resmi. İstanbul: Remzi 

Kitabevi. 

 

Özsezgin, Kaya. (1997). “Çağdaş Grafiğin Alman Sanatına Yansıyan 

Boyutları ve Baselitz”. Türkiye’de Sanat. Sayı: 27, s.44-47. 

 

Özsezgin, Kaya. (2000). Burhan Uygur. (Birinci Basım). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

 

Prall, D.W. (1936). Aesthetics Analysıs. New York: Thomas Y. 

Crowell Company. 

 

Püsküllüoğlu, Ali. (1995). Türkçe Sözlük. (Birinci Basım). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

 

Ragon, Michel. (1987). Modern Sanat. (Çev. Vivet Kanetti). İstanbul: 

Cem Yayınevi. 

 

Reijen, Willem von. (1999). Adorno Bir Giriş (Çev. Mustafa Cemal). 

İstanbul: Belge Yayınları.  

 

Rosenthol, M. ve Yudin, P. (1980). Materyalist Felsefe Sözlüğü. 

(Çev. Enver Aytekin ve Aziz Çalışlar). (Dördüncü Basım). İstanbul: Sosyal 

Yayınları. 

 



 247 

Sağlam, Mümtaz. (1996). “Sanat Eleştirisinde Tavır ve Düzey 

Sorunları”. Türkiye ‘de Sanat Plastik Sanatlar Dergisi. Eleştiri Özel Sayısı 

I, Sayı 23, s.40-41. 

 

Sancar, Nuray. (2001). “Neşet Günal’ın Desenlerinde Çözülmeyen 

Gerilim”. Evrensel Kültür. Mayıs. Sayı:113. 

  

Saraç, Tahsin. (1985). Büyük Fransızca-Türkçe Sözlük. İstanbul: 

Adam Yayınları.    

 

Schmied, Wieland. (2002). “Georg Baselitz’iz Dünyası”. Bir Baselitz 

Retrospektifi 1958 – 2001.(Yayına Hazırlayan Ayça Sabuncuoğlu). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

 

Seferoğlu, Nurten. (2000). Sanat ve Eleştiri. Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Eskişehir. 

 

Sergi Kataloğu. (1997). Artium Sungur Sanat Evi. 26 Mart-16 Nisan 

1997.  

 

Sontag, Susan. (1987). “Francis Bacon”. Adam Sanat. Sayı 23, s.57-

58. 

 

Soykan, Ömer Naci. (2000). Müziksel Dünya Ütopyasında Adorno 

İle Yolculuk. (İkinci Basım). İstanbul: Bulut Yayınları.  

 

Sönmez, Nemci. (2002). “22 Haziran 2002’de Atölyesinde 

Gerçekleştirilen Söyleşi”. Sanat Dünyamız. Sayı: 84, s.32-43. 

 

Söylemez, Hatice. (1993). XIX.ve XX. Yüzyılda Resim Sanatı Eleştiri 

Örnekleri. Yayımlanmamış yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 



 248 

Sylvester, David. (1987). “Francis Bacon’la Söyleşiler”. (Çev. Deniz 

Ülken). Adam Sanat. Sayı: 23, s. 59-69. 

 

Şahiner, Rıfat. (2001). “1960 Sonrası Sanatın Göstergesel Karakteri”. 

Türkiye’de Sanat. Sayı: 50, s.56-65. 

 

Şener, Dilek. (2001). “Anadolu İnsanının Bitmeyen Öyküsü”. Milliyet 

Sanat. Sayı: 511, 92-93. 

 

Tansuğ, Sezer. (1976). Beş Gerçekçi Türk Ressamı (Turgut Zaim, 

Nuri İyem, Cihat Burak, Neşet Günal, Nedim Günsür). İstanbul: Gelişim 

Basım ve Yayım A.Ş. 

 

Tansuğ, Sezer. (1986). Çağdaş Türk Sanatı. (Birinci Basım). İstanbul: 

Remzi Kitabevi.  

 

Tansuğ, Sezer. (1988). Sanatın Görsel Dili. (Üçüncü Basım). 

İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Timuçin, Afşar. (2000a). Estetik. (Dördüncü Basım). İstanbul: Bulut 

Yayınları. 

 

Timuçin, Afşar. (2000b). Felsefe Sözlüğü. (Üçüncü Basım). İstanbul: 

Bulut Yayınları. 

 

Timuçin, Afşar. (2001). “Eleştirinin Kızgın Dili”. İnsancıl Aylık Kültür 

Sanat Dergisi. Sayı 12, s.12. 

 

Townsend, Dabney. (2002). Estetiğe Giriş (çev. Sabri Büyükdüvenci). 

(Birinci Basım). Ankara: İmge Kitabevi. 

 

Tunalı, İsmail. (1979). “Görünüş ve Ötesi”. Denemeler. İstanbul: 

İktisadi Yayınlar Lt.Şti. 

 



 249 

Tunalı, İsmail. (1998). Estetik. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Tülin, Fatma. (1996). “Bacon’ı İzlerken”. P: Sanat Kültür Antika. 

Sayı:3, s. 86-96.  

 

Türk Dil Kurumu (1998). Türkçe Sözlük. Cilt I, A-J; Cilt II, K-Z. 

(Dokuzuncu Basım). Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

 

Türkdoğan, Tansel. (2004). Çağdaş Sanat. Ankara: Piramit Yayıncılık. 

 

Ural, Murat. (2001). Neşet Günal – Desenler. (Birinci Basım). 

İstanbul: Milli Reasürans T.A.Ş. 

 

Zeka, Nemci. (1985). “Çağdaş Bir Ürperti ‘Adorno’”. Sanat Olayı. 

Sayı:42, s.65.  

 

Zweite, von Armin. (1994). Robert Rauschenberg. (“Biography”, çev. 

Alpagut Yavuz) (Yayımlanmamış çeviri). Köln: DuMont Buchverlag. 

 

Yücel, Tahsin. (1991). Eleştirinin ABC’si. İstanbul: Simavi Yayınları. 

 

http://www.kuraldisi.com. (2004,Ekim). Neşet Günal. 21 Ekim 2004. 

Web:http:// www.kuraldisi.com/kitabevi/guncel/nesetgunal.html 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


