
T.C. 

İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

‘’MODERN TÜRK EDEBİYATINDA ŞİİR VE 

FELSEFE İLİŞKİSİ’’ 

 

 

Kenan SARIALİOĞLU 

2502801786 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Cengiz ÇAKMAK 

 

 

 

 

 

İSTANBUL 2013 

 





 

 

iii 

ÖZ 

 

            Modern Türk Edebiyatında Şiir ve Felsefe İlişkisi, Kenan 

Sarıalioğlu  

           

Bu tezde, konumuz olan "Modern Türk Edebiyatında Şiir ve Felsefe 

İlişkisi"nin açıklanmasında ön-dayanak niteliğinde olan şiir, felsefe ve felsefeye 

yakın kavramlar olan dünyagörüşü ve ideoloji araştırılmış; şiir-felsefe ilişkisinin 

boyutları, şiirde felsefi öğeler değerlendirilmiş, Türk toplumunun ve edebiyatının 

modernite ile karşılaşması süreci açıklanmış ve nihayet modern Türk şiirinde felsefi 

sorunun nasıl işlendiği incelenmiştir.  

"Hikmet" kavramının "felsefe" ve "şiir"i içerdiği belirtilerek, şiirdeki felsefe 

öğesinin şiiri bir "Hikmet Şiiri"ne ulaştırdığı sonucuna ulaşılmıştır. Bu sonuç yapılan 

araştırmayla bağlantılıdır ve eleştirel bir bakış açısını yansıtmaktadır. Felsefe 

etkinliğinin ve içeriğinin evrensel karakter taşıdığı, şiirin ise, başta yazıldığı dilden 

kaynaklanmak üzere kültürel bir yapıya sahip olduğu göz önünde bulundurularak, 

milli olan kültür ile evrensel olan uygarlığın bir sentezini yapabilme başarısını 

yalnızca felsefi şiirin, bir başka deyişle hikmet şiirinin sağlayabileceği savı 

tartışılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Modernite, Şiir, Felsefe, Felsefi Şiir, Çağdaş Türk 

Edebiyatı, Varoluş, Hikmet 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

iv 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

          The Relationship Between Poetry and Philosophy in Modern  

Turkish Literature, Kenan Sarıalioğlu 

 

           In this thesis, an investigation has been made into poetry, philosophy and the 

particular concepts which stand close to philosophy, namely the world views and the 

ideologies, as well as the dimensions of the relation between poetry and philosophy, 

and the philosophical elements in poetry so as to evaluate the subject of the thesis—

“The Poetry–Philosophy Relations In the Modern Turkish Literature”. It was 

explained how the Turkish people and the Turkish literature encountered with 

modernity and finally, how the philosophical matters were handled in the modern 

Turkish poetry. 

With an indication that the notion of “wisdom” (“hikmet”) embraces 

“philosophy” as well as “poetry”, it is concluded in the thesis that by means of the 

philosophical element, poetry could attain the form of a “Poetry of Wisdom”. This 

conclusion is in connection with the research and reflects a critical point of view. 

Since the content and the activities of philosophy have universal characteristics while 

poetry has a specific cultural structure mainly because of the language in which it 

was written, it is argued that a synthesis of the national culture and the universality is 

made possible only through philosophical poetry—the poetry of wisdom. 

 

Key Words: Modernity, Poetry, Philosophy, Philosophical Poetry, 

Modern Turkish Literature, Existence, Wisdom  

 



 

 

v 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Bu tezde ele aldığımız konu “Modern Türk Edebiyatında Şiir ve Felsefe 

İlişkisi” çerçevesinde, önce şiir ve felsefe kavramları üzerinde durulacak şiir-felsefe 

ilişkisinin boyutları değerlendirilecek, ardından Türk edebiyatının Modernite ile 

karşılaşmasının serüveni anlatılacak; Türk şiirinde felsefenin yeri’ne değinmek için 

de ilkin Türkiye’de felsefe çalışmalarının tarihçesi gözden geçirilecek ve geleneksel 

şiirimizde felsefi diyebileceğimiz temalara değinildikten sonra modern Türk şiirinde 

işlenen felsefi temalar irdelenecektir. 

Tezimizde ulaşmaya çalıştığımız nokta ise, aklı ve duyguyu Ruh’un 

bileşenleri olarak kabul eden kadim filozof Aristoteles’e koşut olarak, şiir ve 

felsefeyi de Hikmet’in bileşenleri olarak değerlendirmek; şiiri de Behçet Necatigil’in 

deyişiyle “Hikmet Burcu”na çağırmak olacaktır. 

Çalışmamı sürdürürken bana desteğini esirgemeyen Ali UTKU’ya gönül 

borcumu ifade etmek isterim. Tezimin her aşamasında bana rehberlik eden Prof.Dr. 

Ayhan BIÇAK’a, güveniyle beni yüreklendiren Prof. Dr. Çiğdem DÜRÜŞKEN’e ve 

Doktora tez danışmanım Prof.Dr. Cengiz ÇAKMAK’a özellikle teşekkür ederim.  



 

 

vi 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ iv 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... v 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

1.BÖLÜM: ŞİİR VE FELSEFE .................................................................................. 4 

1.1 Şiirin Tanımı ve Ögeleri ................................................................................... 4 

1.2. Felsefenin Tanımı, İdeoloji ve Dünyagörüşü ................................................ ..8 

1.3. Şiir ve Tahayyül (imgelem): Dünyagörüşü Şiiri, İdeolojik Şiir ve  

Felsefi Şiir ............................................................................................................ 14 

1.4. Şiir-Felsefe İlişkisi......................................................................................... 17 

1.4.1.Şiirle Yapılan Felsefe ............................................................................ 19 

1.4.2.Şiir-Felsefe Çatışması ........................................................................... 35 

1.4.3.Felsefenin Konusu Olarak Şiir ............................................................. 37 

1.4.3.1. Aristoteles ...................................................................................  .. 37 

1.4.3.2. G. W. Friedrich Hegel ..................................................................... 41 

1.4.3.3. Nicolai Hartmann ........................................................................... 43 

1.4.3.4. Gaston Bachelard ........................................................................... 44 

1.4.3.5. Jean-Paul Sartre ............................................................................. 47 

1.4.3.6.E. Michel Cioran ............................................................................. 49 

1.4.4.Şiirle Felsefenin Buluşması ya da Şiirin Felsefi Ögeleri ..................... 51 

1.4.4.1. İdeoloji ve Şiir-İnsani Bir Borç Olarak Şiir ................................... 51 

1.4.4.2. Şiir ve Dil ....................................................................................... 53 

1.4.4.3. Şiir ve Varoluş ................................................................................ 56 

1.4.4.4. Şiir ve Tasa ..................................................................................    57 

1.4.4.5. Şiir ve Tarihsel Zaman ................................................................... 59 

1.4.4.6. Şiirin Özü ....................................................................................... 61 

1.4.4.7. Şiir ve Döngüsel Zaman................................................................. 68 

1.4.4.8. “Zaman”lar Kavuşunca: “Şimdi” ................................................... 71 

 



 

 

vii 

2.BÖLÜM: MODERNİTE VE TÜRK EDEBİYATI ............................................... 73 

2.1.Modernite İle Tanışma ................................................................................... 73 

2.2.Türk Edebiyatında Modernleşme ................................................................... 75 

2.2.1. Öncü Kuşak ......................................................................................... 75 

2.2.2. İkinci Kuşak ........................................................................................ 79 

2.2.3. Ara Kuşak ............................................................................................ 85 

2.2.4. Servet-i Fünun’dan Cumhuriyet’e ....................................................... 87 

 

3.BÖLÜM: TÜRK ŞİİRİNDE FELSEFE ................................................................. 93 

3.1.Modern Türkiye’de Felsefe Çalışmaları .......................................................   93 

3.2.Geleneksel Şiirimizde Felsefi Ögeler ........................................................... 100 

3.3.Modern Şiirimizin Öncülerinde Felsefi Ögeler ............................................ 106 

3.4.Modern Türk Şiirinde Felsefesi Temalar ..................................................... 116 

3.4.1.Varlık ................................................................................................... 117 

3.4.2. Tanrı ................................................................................................... 120 

3.4.3.Zaman .................................................................................................. 127 

3.4.4.Ölüm .................................................................................................... 131 

3.4.5.Yalnızlık .............................................................................................. 134 

3.4.6.Yabancılaşma ...................................................................................... 141 

3.4.7.Hüzün .................................................................................................. 145 

3.4.8.Aşk ...................................................................................................... 152 

3.4.9.Özgürlük .............................................................................................. 161 

3.4.10.Varoluş .............................................................................................. 166 

SONUÇ: HİKMET ŞİİRİNE DOĞRU ................................................................... 175 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 179 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 186 

 

 

 

 

 

 



 

 

1 

GİRİŞ 

 

Bugün, modern şiirimize bir göz attığımızda, -sayılı örnekleri dışarda 

tutarsak-imge yığına dönüşen, imgenin imgeyi boğduğu, belli bir duygulanım yaratsa 

bile ne dediği belli olmayan, yaşamda hangi değeri sahiplendiği belirsiz, şiirden çok 

şiirsellik içeren metinlerle karşılaşıyoruz. Dolayısıyla bu ürünler, okunduktan sonra 

hemen unutulan, kalıcı olamayan dizeler durumunda kalıyorlar. Şiirin ömrünü 

uzatan, yani kalıcılığını sağlayan düşünsel (felsefi) öz eksik olduğundan bu ürünler 

en büyük koruyucu olan toplumsal bellekte yer bulamıyorlar. Bizi bu çalışmayı 

yapmaya iten asıl neden, modern şiirimizin dolduran bu uçucu örneklerin karşısında 

daha kalıcı, söylediği şeyi nasıl biçimlendirdiğini ortaya koyan, öz-biçim 

dialektiğinin somutlayan, akıl-duygu birliğini sağlayan bir “Hikmet Şiiri”nin önemini 

vurgulamaktır. 

Şiir ve felsefe dolayımında ele aldığımız konunun kendine özgü bir 

güçlüğü, belki de bir çelişkiyi barındırdığı ortadadır. Şöyle ki felsefe, irdelediği 

nesneye (konuya) akıl (us, ratio) ile yönelirken, kavramlarla iş görürken, şiir, 

nesnesine sezgi (intuition) ve duygu (sensation) ile yaklaşır ve kendini imgelerle 

(image) kurar, başka bir türlü söylersek, felsefe bilinen kavramlar aracılığı ile 

bilinmeyen nesneyi “açıklama”ya çalışırken, şiir, özneyi sezgi ve duygu yoluyla 

nesneye (evrene) “açar”. Felsefede “açıklama”nın epistemolojik niteliği ağır 

basarken, şiirde “açılma”nın ontik (varlıksal) niteliği ön plana çıkar. Heidegger’le 

birlikte düşünürsek, “şiirde insan, insani gerçekliğinin temeli üzerinde yoğunlaşır. 

İnsan orada dinginliğe ulaşır; ama bu dinginlik eylemsizliğin ve düşünce boşluğunun 

aldatıcı dinginliği değil, bütün güçlerin ve bağıntıların eylemlilik halinde olduğu  

sonsuz dinginliktir.” (Charpier-Ségers, 1956: 673) 

İnsan varlığının salt akli (ussal; rasyonel) varlık değil de, aynı zamanda 

ruhsal bir varlık olduğunu, ruhun da akıl ve duygu bileşenlerinden oluştuğunu 

(Aristoteles) düşündüğümüzde, felsefe ile şiirin, birbirine karşıt gibi görünen, ama 

aslında tek bir kaynaktan, ruhtan beslenen, ruhsal (zihinsel) bir etkinlik olduğunu 

görürüz. Felsefede ruh, düşünme ile işlerken, şiirde tahayyül (imgelem, hayalgücü; 

imagination) ile işlemektedir. Tıpkı, kimi koşullarda tanecik (föton), kimi koşullarda 

dalga özelliğini gösteren “ışık” gibi. 



 

 

2 

Aynı kaynaktan neş’et eden felsefe ile şiirin ayrı karakterler göstermesini, 

bu iki zihinsel etkinliğin söylem biçimlerinin farklı olmasına bağlıyoruz. Bu iki 

söylem türü “felsefi söylem” ve “şiirsel söylem”dir. İkiside bir dil etkinliği olan 

felsefe ve şiir arasındaki temel uzlaşmazlık söylem biçimlerinden doğmaktadır. Şiir, 

felsefe için bir “araç” gibi kullanılırsa, şiirsel söylem’e değil de, felsefi söyleme 

başvurursa, sonuç şiir için de, felsefe için de bir düşkırıklığı yaratır. Ancak, felsefe 

ile şiirin söylem biçimleri farklı olsa da, her iki etkinliğin ortak söylem araçlarını 

kullanabileceğini de belirtmemiz gerekir. Örneğin, iğretileme (metafor) her ne kadar 

şiirsel bir söylem aracı da olsa, felsefi metinler de (Nietzsche’nin Böyle Buyurdu 

Zerdüşt’ü Derrida’nın Felsefenin Kıyıları, Lenin’in Defterler’i, vb.) başarılı bir 

şekilde kullanılmıştır. Demek ki asıl uzlaşmazlık şiir ile felsefe arasında değil, şiirsel 

söylem ile felsefi söylem arasındadır. 

Felsefe ile şiirin aynılığı ve ayrılığı üzerinde yaptığımız bu kısa değiniden 

sonra, çalışmamızı bir sonuca bağlamak için izleyeceğimiz yolu belirtelim: 

Tezimizin Şiir ve Felsefe adlı birinci bölümünde, şiirin tanımı ve ögeleri, 

felsefenin tanımı, ideoloji ve dünyagörüşü kavramları üzerinde durulacak; 

dünyagörüşü şiiri, ideolojik şiir ve felsefi şiirde tahayyül (imgelem) konusu 

irdelendikten sonra, şiir-felsefe ilişkisi ayrıntılarıyla ele alınıp, şiirde felsefi ögeler 

araştırılacaktır. 

Şiir-felsefe ilişkisi ele alınırken, konuyu dört eksen üzerinde irdeleyeceğiz. 

Birincisi, şiirin felsefe için bir araç olduğu durumdur. Bunu, Homeros, Herakleitos, 

Aiskhylos, Sophokles, Euripides, Parmenides ve Lucretius örnekleriyle 

somutlaştırmaya çalışacağız. İkincisi, şiirle felsefenin çatıştığı, birbirini dışladığı 

durumdur. Bunu da Platon örneğiyle göstermeye çalışacağız. Üçüncüsü, şiirin felsefe 

açısından nasıl ele alındığını, ontolojik açıdan (Aristoteles), idealist felsefe açısından 

(Hegel), sanat ontolojisi açısından (Hartmann), fenomenolojik açıdan (Bachelard), 

varoluşçuluk açısından (Sartre) ve nihilist felsefe açısından (Cioran) inceleyip 

göstereceğiz. 

Şiir-felsefe ilişkisinin dördüncü boyutunda ise, şiirin felsefi ögelerle nasıl 

buluştuğuna işaret edeceğiz. Bu çerçevede ideolojilerinin şiire bakış açısının 

karşısında, şiiri “insani bir borç” olarak niteleyeceğiz. Dil, varoluş, tasa, tarihsel 



 

 

3 

zaman, şiirin özü, döngüsel zaman ve “şimdi” gibi ögelerin şiirdeki yerini, şiiri nasıl 

örgütlediklerini göreceğiz. 

Tezimizin Modernite ve Türk Edebiyatı adlı ikinci bölümünde, Türk 

toplumunun modernite ile tanışmasına değinildikten sonra, Türk edebiyatında 

modernleşme süreci, Şinasi’den başlayarak Servet-i Fünun’a ve Cumhuriyet’e gelen 

bir çizgide incelenecektir. 

Tezimizin üçüncü bölümü olan Türk Şiirinde Felsefe adlı bölümde ise, 

önce, modern Türkiye’de felsefe çalışmaları özetle anlatılacak, geleneksel 

şiirimizdeki (Yunus Emre, Fuzuli, Şeyh Galip) felsefi sayabileceğimiz temalara 

değinilecek, ardından, çalışmamızın amacı için en önemli olarak kabul edeceğimiz 

konu, yani “Moden Türk Şiiri ve Felsefe” alanı, daha çok yaşam felsefesinin temaları 

çerçevesinde değerlendirilecektir. Modern şiirimizin öncülerinden Ziya Paşa, Tevfik 

Fikret ve Abdülhak Hamit’ten sonra, modern şiirimizin kurucuları sayılan Ahmet 

Haşim ve Yahya Kemal’in şiirlerindeki felsefi temalara değineceğiz. Günümüze 

yakın ve günümüz şairlerinden örneklerle tezimizi sonuçlandırmaya çalışacağız. 

Edebiyatımızın tarihsel kökenleri ve genişliği bakımından en gelişmiş türü 

olarak kabul edilen şiir alanında yapacağımız bu çalışma belirli bir sınır içinde 

kalacağından, ister istemez eksik olma riskini de taşıyacaktır. Şairler ve şiirleri 

seçerken, amacımıza en uygun gördüğümüz örneklerle yetinmek durumunda 

olacağız. Varacağımız sonuç, kuşkusuz, irdelenmeye, eleştirilmeye açık olacaktır. 

Tezimiz, bundan sonra, bu konuda ya da buna yakın alanlarda yapılacak çalışmalara 

alçakgönüllü bir katkı sağlayabilirse kendimizi mutlu sayacağız.  

 

 

 

 



 

 

4 

                             I. BÖLÜM 

 

1. ŞİİR VE FELSEFE  

Şiir ve felsefe ilişkisinin ayrıntılarına girmeden önce, en eski edebiyat türü 

sayılan şiirin tanımını ve onu oluşturan ögeleri,  felsefenin tanımını, öteki düşünsel 

yapılarla (ideoloji, dünyagörüşü vb.) ilişkisini kısaca gözden geçirip, ardından bu 

bölümün asıl konusu olan şiir-felsefe ilişkisinin boyutlarını ele alacağız. 

 

1.1.   Şiirin Tanımı ve Ögeleri 

Şiirin tanımına geçmeden önce “şiir” sözcüğünün Batı ve Doğu 

etimolojisindeki yerini saptamaya çalışalım. Fransızcada şiir (poéme) sözcüğünün 

kökeni, Grekçede yapmak (faire) anlamına gelen “poieîn”dir. Türkçede kullanılan 

“şiir” sözcüğü, Arapçada (ve Kur’an’da) sezmek, farkına varmak anlamında 

kullanılan Şa’ara’dan kaynaklanır. Eski Türkçedeki “yır” sözcüğü bugün 

kullanılmamaktadır. Bu etimolojik açıklamadan anlaşılacağı gibi, şiir Batı 

literatüründe “yapılan” bir şey, Doğu literatüründe ise “sezilen” bir şeydir. Batıda şiir 

teknik bir işlem iken, Doğuda şiir bir şuur (bilinç) işidir. Buradaki “Batı” ve “Doğu” 

kavramları kısmen coğrafi yönleri içerse de, daha çok kastedilen “zihniyetler” 

arasındaki ayrımdır. Şöyle ki, Batının zihniyet dünyası pozitivist-ilerlemeci, dünya 

üzerinde egemenlik kurucu ve bireyci bir anlayışla biçimlenirken, Doğunun zihniyet 

dünyası rızaya dayalı dingin bir yaşama üslubuyla, dünyaya karşı sezgiyle ve 

hayranlık duygusuyla ilişkilendirilebilir. 

Petit Larousse, şiiri, şiir sanatının (poésie) karakterlerine sahip olan metin 

diye tanımlıyor ve ikiye ayırıyor: Biçimi belirli şiir, düzyazı (mensur) şiir. 

Birincisinin yapısı (kıta ve mısra sayıları, uyakların türü) kurallarla belirlenmişken; 

ikincisi yani düzyazı şiir, şiirsel bir etki gözeten, ancak mısra uzlaşımlarına itibar 

etmeyen kısa, öykülemeli, betimsel  (tasviri) ya da kanıtlayıcı (argumentatif) bir 

metin olarak belirtiliyor. (Petit Larousse, 2006: 836). 

Şiir tanımlamaları sayılamayacak kadar çeşitlidir. Bu yüzden şiirin 

tanımının yapılamayacağı da öne sürülmüştür. Biz birkaç örnekle yetinelim. 



 

 

5 

Abdülkadir Erkal’ın aktardığına göre “sezmek, bilmek, anlamak” gibi 

anlamlara gelen “şiir” sözcüğü Halil b. Ahhmed’in “Kitab’ül – Ayn” adlı eserinde 

“Başkalarının bilmediğini bilen ve farkına varan kimsenin sözü, Şemseddin Sami’nin  

“Kâmus-ı Türkî” adlı eserinde “mevzun ve mukaffa ve manen güzel tahayyülat ve 

tasavvuratı câmi kelam”, Muallim Naci’nin  “Istılâhât-ı Edebbiye”sinde “ beliğ söz” , 

yani güzel ve açık söz olarak tanımlanırken, asıl olanın sözün manzum ya da nesir 

olması değil, edebi olması gereği vurgulanır. Doğan Aksan’ın eski tanımların 

sentezini yaparak vardığı sonuca göre şiir “Gerek içerik ve öz, gerekse söze 

dönüştürme, sunuluş açısından özgün, etkilendirmeye duygulandırmaya yönelik, 

yaratı niteliği taşıyan bir söz sanatı ürünü”dür. (Erkal, 2009: 42-43)  

Bu tanımlama denemelerinden de anlaşılacağı gibi, sezilen, farkına varılan, 

etkileyip duygulanımlara yol açan şeyin niteliği üzerinde kesin ve açık (fasih) bir 

ifadeye yer verilmemektedir. Özgün ve yaratı ürünü olarak belirtilmeye çalışılan 

şiirin “büyü”sü, onun kesin bir biçimde tanımlanamaz oluşundaki en önemli 

özelliktir. Bu “büyü”nün kaynağını da, ta ilk insanlardan beri, insanoğlunun “ölümlü 

bir varlık olduğunun bilincinde olması”nın yarattığı gerilimle, varoluşuna (existence) 

sığmayan “ölümsüzlük”ün ardına düşmesinde ve “sonsuzluk”u (infinité) kendine 

yurt edinme arayışlarında aramak gerekir diye düşünüyoruz. Şiirin mantığının 

gündelik yaşamın mantığına uymamasının nedeni bu olsa gerek. Düzyazı gündelik 

yaşamın kolaylaştırılmasına yönelik mantık ile örülürken, şiir bu yaşama 

“katlanabilme”nin karşı-mantığını yaratmak zorunda kalır. İmge (hayal) şiirin yapı-

taşı olur. 

Her ne kadar tanımı üzerinde bir uzlaşmaya varılamasa bile, şiiri oluşturan 

ögelerden söz edilebilir. Bu ögeleri genel olarak, biçime ve anlama bağlı ögeler 

olarak iki öbekte toplayabiliriz: 

1. Biçime bağlı ögeler: Şiirin düzenleme biçimlerini (mesnevi, gazel, 

kaside, rübai, müstezat, semai, destan, sone, terza rima, serbest nazım vb.) ve şiirdeki 

ölçü (vezin), uyak (kafiye) vb. gibi ögeleri içerir. Konumuzun sınırları gereği 

bunların ayrıntılı bir açıklamasına girmiyoruz. 

2. Anlama bağlı ögeler: Şiirin yarattığı duygu (sentiment), şiirde imge ve 

fikir bu öbekte değerlendirilir. Kısaca belirtelim: 



 

 

6 

Duygu (sentiment) sözcüğü Ötüken Türkçe Sözlük’te şöyle açıklanıyor:  1. 

Duyularla algılama. 2. Bir olayın, nesnenin veya bir kişinin insanın iç dünyasında 

uyandırdığı izlenim. 3. Ahlakî ve güzellik konusu şeyleri değerlendirme ve onlara 

bağlanma yeteneği. 4. İnsanın aklını devre dışı bırakan, iyi veya kötü şeylere karşı 

duyulan eğilim. 5. Kolayca etkilenme eğilimi. 6.Önsezi. (Çağbayır, 2007: 1315) 

Lalande’ın sözlüğünde ise, Cousin’den bir alıntıyla duygunun bir heyecan 

kaynağı olduğu, bilgi kaynağı olmadığı; tek bilme yetisinin ise akıl (raison) olduğu 

belirtilir. Ayrıca, duygunun din ile ilişkisi de Boutroux’nun şu açıklamasıyla 

vurgulanmak istenir: “Din temelini çırılçıplak duyguda buluyorsa, bir ölçüde, hakikat 

ya da hata içerir mi? Duygu bu yüklemlere yeterli midir? Ancak dinin esasında yer 

alan şeyin saf bir duygu değil, daha çok fikir ve tasarımla karışmış, yani sözcüğün 

zihinsel (intellectuel) anlamında hakikatle ilgisi olan bir duygu olduğunu bilmeliyiz.” 

(Lalande, 1980: 985). Duygu (sentiment) ona göre sezgi (intuition) yetisi anlamına 

da gelir: “Sezgi. Dolaysız, genel olarak belirsiz (muğlâk) bir tarzda verilen, ancak ne 

çözümlemesi ne de bu izlenimin (impression) kendisinden farklı bir açıklaması 

(doğrulanması) olan bilgi ya da bilme.” Dinsel tecrübede yaşanılan duyguya, sezgisel 

bilgiye örnek olarak da Flournoy tarafından aktarılan bir gözleme yer verir: “Vecd 

(extase) halindeyken, Tanrı’nın ne biçimi, ne rengi, ne kokusu, ne tadı vardı, kısacası 

onun varolmasının (presence) duygusu hiçbir özel sınırlandırma ile beraber 

olmuyordu… Tanrı görünmez olmasına karşın, hiçbir duyunun (sens) 

boyunduruğuna düşmemesine karşın mevcuttu, benim bilincim onu kavrıyordu.” 

(Lalande, 1980: 986) 

İster izlenim (impression), ister sezgi (intuition) olarak şiirde yaratılan bu 

duygu (sentiment) şiiri şiir yapan en önemli ögelerden biri, belki de birincisidir. 

Şimdi imge (image, hayal) ögesini ele alalım: 

En geniş anlamıyla “dış dünyaya ait nesnel gerçekçiliğin zihinsel tasarımı” 

olan imge, Ramazan Korkmaz’ın ifadesiyle: “Gerçekliğin kaba ve ihlâl edici 

kuşatmasından sıkılan ruhun; sonlu, sınırlı olandan; sonsuz, sınırsız ve aşkın olana 

açılmasıdır. (…) Bu yöneliş, dış dünyaya ait durağanlığın tepkisel itiliminden olduğu 

kadar içimizdeki yaratıcı potansiyelin (…) genişleyerek kendini gösterme 

arzusundan da izler taşır.” (Korkmaz, 2002: 274) 



 

 

7 

Bu tanımlamalardan da anlaşılacağı gibi, imgenin iki yönü, nesnel 

gerçekliğin zihindeki tasarımı (psikolojik yön) ve nesnel gerçekliğin, yine nesnel 

gerçekliğin verilerinden yararlanılarak, zihinde aşılması (estetik yön) söz konusu 

olmaktadır. Şairin yönü, estetik alana doğrudur.  

Doğan Aksan imgeyi şöyle tanımlar: “insanın gözlemlediği nesne, olay ve 

nitelikleri, kendi zihninin süzgecinden geçirerek oluşturduğu, şairin de aynı eğilimle 

şiire aktardığı tasarımlar, kişiye özgü izlenimler.” (Aksan, 2003: 30). Yine, aynı 

yazara göre “imgelerin bir bölümü benzetmeye (teşbih) dayanırken, bir bölümü, 

şairin zihninde oluşmuş gerçek dışı (irréel), kendine özgü olay ve görünümlerin dile 

getirilişi olarak düşünülmelidir.” (Aksan, 2003: 30). Burada sözü edilen gerçek 

dışılık, kendine özgülük kavramları, yukarıda belirttiğimiz ve şiirin yapı taşı olarak 

nitelendirdiğimiz “imge”nin, yaşama katlanabilmenin bir aracı oluşunu da 

açıklamaktadır. 

Fikir ögesine gelince, bir edebiyat eserinde, konu (sujet), tema (théme) ve 

bunlara içkin olarak dünyagörüşü (conception du monde), ideoloji ve varsa felsefi 

tutum arayışları anlaşılır. Bu kavramları kısaca gözden geçirelim: 

Konu, bir edebiyat yapıtına temel olan duygu, düşünce, olay ve durumu 

belirtir. (Özkırımlı, 1983: 761) Konu, bir sanat eserinde en geniş ve en genel alanı 

oluşturur. Hayatta yaşanan veya sanatçının tahayyülünde (imagination) ifade etmek 

istediği her şey, bir sanat eserine konu olabilir. İnsanlararası ilişkilerde, insan-doğa-

toplum ilişkilerinde yaşanan her şey, her “insanlık hali” konu olabildiği için, 

konuların birbirinden üstünlüğü de yoktur. Yüce sayılan konulardan (aşk, özgürlük 

vb.) sıradan konulardan (cinayet, yalnızlık, tembellik vb.) üstün ve değer aşımına 

uğramayan yapıtlar da üretilebilir. Önemli olan, konunun yazar tarafından ne derece 

bireysel ve toplumsal bir duyarlılıkla yansıtıldığı, sıradan olayların bile birey ve 

toplumun bilincinde ne gibi dönüşümler yarattığının, insan yazgısını nasıl 

biçimlendirildiğinin özgün bir anlatımla ifade edildiğidir. 

Tema’yı ise, konu ile karıştırmamak gerekir. “Konu, üzerinde durulan, söz 

söylenen olay, durum, nesne, genellenirse herhangi bir şeydir. Tema ise, konunun 

geliştirilmesinde başvurulan bir ayrıntıdır, bir buluş, bir görüş ya da düşünüştür.” 

(Özkırımlı, 1983: 1115). Örneğin, F. Nafiz Çamlıbel’in Han Duvarları adlı şiirinin 



 

 

8 

konusu, Haydarpaşa garından Orta Anadolu’ya yapılan bir tren yolculuğudur. 

Maraşlı Şeyhoğlu Satılmış’ın öyküsü ise bir temadır. ( Çamlıbel, 2011: 15 ) 

Fikir ögesini oluşturan öteki felsefe, ideoloji ve dünyagörüşü kavramlarına 

ise, aşağıda ele alacağımız için, burada değinmiyoruz. 

1.2. Felsefenin Tanımı, İdeoloji ve Dünyagörüşü 

Çok çeşitli tanımları yapılabilen “Felsefe” kavramını ilk kez İ.Ö.VI. yy. da 

Pythagoras, philos (dost) ile sophia (bilgelik) sözcüklerini birleştirerek 

“bilgiseverlik” anlamına gelen philosophia terimini kullanarak ortaya koydu. XVIII. 

yüzyıla kadar, “ilk ilkeler” ve “ilk nedenler”le ilgili ussal (rasyonel) araştırmalar 

anlamına gelen felsefe için günümüzde çok değişik tanımlar yapılsa da, en genel 

anlamında, “Felsefe, acunu (acun, en geniş anlamında alınmış olarak, yani hem iç 

hem dış acun) rasyonel bir şekilde -başka deyimle aklın araçlarıyla- kavrama 

çabasıdır.” (Hızır,  1936: 101) 

André Lalande da felsefeyi “Sözcüğün en genel anlamında ussal (rationel) 

bilgi, bilim” olarak tanımlar ve şunları ekler: “Bu anlam uzun süre modern 

filozoflarca da benimsenmiştir.” Lalande, Bacon’dan yaptığı bir alıntıyla tanımını 

destekler: “Felsefe bireyleri bir yana bırakır; onların bizde oluşturdukları ilk 

izlenimlere değil de, soyutlama ile elde edilen kavramlara uygun düşer.” (Lalande, 

1980: 774)  

Le Petit Robert’de Felsefe maddesinde şu açıklamalara yer verilir:  

“(Öykü ve şiir sanatına karşıt olarak) Akıl (raison) yoluyla elde edilen tam bilgi. (…) 

Felsefe doğa üzerine rasyonel araştırmayı ve insanın eylemleri üzerine kuram içerir. 

“Felsefe yöneldiği farklı nesnelere aklın uygulanmasından başka bir şey değildir.” 

(d’Alembert) “Boş inanç dünyayı ateşe atar, felsefe bu ateşi söndürür.” (Voltaire) Felsefe 

bugün, ilk nedenleri, mutlak gerçekliği ve aynı zamanda insani değerlerin temellerini 

kavramayı amaçlayan, sorunları en yüksek genellik derecesinde tasarlayan çalışmaların, 

araştırmaların bütününü ifade eder. (…) “Felsefe bütün ışınların özdeş bir ışıkta birbirine 

bitiştiği insani bilginin en büyük demetinin başlangıcı, merkezi alanıdır.” (Renan) (…) 

“Yaşantı bize kendini iki farklı görünümde sunmasaydı, iki bilme tarzına, felsefeye ve 

bilime yer olmazdı.” (Bergson). En geniş anlamıyla, felsefe tümel kavrayış, dünyaya ve 

yaşam sorunlarına az ya da çok yöntemli bir bakışı ifade eder. (Le Petit Robert, 2002: 

1930-1931) 



 

 

9 

 

Voltaire, ünlü Felsefe Sözlüğü’nde filozofu “bilgeliği yani doğruyu seven 

insan” diye tanımlar ve felsefenin doğasının araştırılmasından çok insani değerlerin 

araştırılması olduğunu anlatmak ister:  

“Eski çağlarda hiçbir filozof yoktur ki insanlara erdem örnekleri (…) üzerine ders 

vermemiş olsun. Hepsi de fizik üzerinde yanılmış olabilirler. (…) Doğa yasalarının bir 

bölümünü anlamak için yüzyıllar geçmesi gerekti. İnsanoğlunun ödevlerini bilmek için bir 

bilgeye bir gün yeter.” (Voltaire, 1977: 273) 

Sarp Erk Ulaş ve arkadaşlarının hazırladığı Felsefe Sözlüğü’nde Felsefe için 

şu tanım öne sürülür:  

 

“En genel anlamıyla, “saltık gerçeklik” ile “saltık doğruluk”un en son anlamdaki değişmez 

ilkeleri üstüne düşünen, temelleri ile yasaları başta olmak üzere bütün bir varlık alanını her 

yönüyle araştıran, karşısındaki “gerçekliği” olduğu denli kendi üzerine dönerek kendisini 

de soruşturma konusu yapma yetisi taşıyan bilinen tek düşünme etkinliği; var olan bütün 

bilgi alanları arasındaki en köklü soruşturma alanı. Her durumda en temel ilkelere, doğru 

bilgilere, iyi ve güzel yaşama ulaşmaya yönelik olarak yürütülen ussal ve eleştirel 

sorgulama biçimi.” (Ulaş, 2002: 532) 

Burada, tek gerçekliği “Ruh”ta (tin; spirito; geist) gören, yani 

düşünülemeyen bir varlığın ve gerçekliğin sözkonusu olamayacağını ileri süren 

Benedetto Croce’nin (1866-1952), sanat ve felsefe etkinliklerini de içeren Tin 

felfesine kısaca bir göz atalım: Tin, Croce’ye göre “olmuş, bitmiş, kapanmış, 

eylemsiz bir varlık değildir; tersine hayat gibidir, gelişen bir süreçtir. (…)  Etkinlik 

olan tin’in dışında, tin-dışı bir gerçeklik yoktur. (…) Felsefe, tini inceleyen biricik 

hakiki bilimdir.” (Tunalı, 1973: 5) 

Croce’de, salt bir kavram olan, ama aynı zamanda tümel, somut ve 

expresssiv olan Tin iki biçimde etkimektedir: Teorik olarak ve pratik olarak.  Felsefe 

de, sanat da bu iki özerk alanda ifade edilirler:  

“Teorik etkinlik, bilme etkinliği, sezgi(intuitiv) bilmesine ve zihni(intellectiv) bilmesine 

ayrılır. Sezgi bilmesi, sanattır; zihni bilme felsefedir. Pratik etkinlik de, yani eylem de salt 

ekonomik istek ve ethik(ahlaki) istek olmak üzere ikiye ayrılır. Buradan tinin dört 

biçiminin olduğu sonucu çıkar. (…) Bu dört basamağa dört değer karşılık olur: sezgi 

bilgisine yani sanat veya estetik etkinliğine güzel, zihin bilgisine, yani felsefe etkinliğine 



 

 

10 

doğru (hakikat), ekonomik etkinliğe faydalı, ethik istemeğe de ahlaki olan (iyi) karşılık 

olur.” (Tunalı, 1973: 6-7). 

Croce’nin felsefesinde dikkati çeken nokta, sanatsal yaratımın ilk koşulu 

olan sezginin ilk tinsel etkinlik olduğu, öbür tinsel etkinliklerin ondan sonra 

geldiğidir. Başka deyişle, sezgi olmadan zihin bilgisi, yani kavram olamaz; ancak 

kavram olmadan sezgi olabilir. “Sezgi olgusu, bilen veya eylemde bulunan tinin ilk 

basamağı olup, yalnız insanda ortaya çıkar.” (Tunalı, 1973: 8) 

Gündelik yaşam pratiğinde ya da siyaset alanında çoğu zaman Felsefe ile 

karıştırılan, içeriklerinin farklı olmasına karşın felsefe olarak adlandırılan İdeoloji ve 

Dünyagörüşü (conception du monde) kavramlarının niçin Felsefe ile bir 

tutulamayacağına değinelim. 

İdeoloji terimini A. Lalande, sözlüğünde şöyle açıklıyor:  

“A-(Genel olarak bilinç olguları anlamında) Fikirlerin (idées) araştırılmasını amaçlayan 

bilim; fikirlerin karakterlerini, yasalarını, onları temsil eden imlerle (signes) ilişkisini ve 

özellikle kökenini araştırır. XVIII. yüzyılda Destutt de Tracy İdeoloji’yi böyle tanımladı. 

Bu sözcük, onu özellikle mantıksal anlamıyla ele alan Stendhal tarafından çok sık 

kullanıldı: “Bir İdeoloji kitabı bir küstahlıktır: Siz iyi düşünmediğime mi inanıyorsunuz ?” 

İdeologlar özellikle felsefi ve politik topluluktur, belli başlı temsilcileri Destutt de Tracy, 

Cabanis, Volney, Garat ve Daunou’dur. B- Küçümseyici anlamda, gerçek (reel) olgularla 

ilgisi olmayan boş ve soyut fikirler üzerine çözümleme ya da tartışma. C- Bir yönetimi ya 

da partinin kurucu ilkesi olan öğreti (doctrine). D- Kendine özgü verileri üzerinde soyut 

olarak geliştiğini sanan, ancak gerçekte sosyal olguların, özellikle de ekonomik olguların 

ifadesi olan kuramsal düşünce. İdeolojiyi kuran kimse bu olguların farkında değildir, ya da 

en azından onun düşüncesini bu olguların belirlediğini anlamaz. Marksizm’ de bu anlamda 

çok kullanılmıştır.” (Lalande, 1980: 458-459) 

Afşar Timuçin’in belirttiğine göre:  

“İdeoloji giderek fikirlerin özelliklerini, yasalarını, kökenlerini araştırma anlayışı olmaktan 

çıkarak temel siyasal görüş anlamına alınmaya başladı.(…) İdeoloji her şeyden önce belli 

bir felsefe anlayışına ya da hiç değilse bir dünyagörüşüne bağlı olarak geliştirilmiş bir 

siyaset öğretisini gerektirir.” (Timuçin, 1998: 164) 

Özer Ozankaya Toplumbilim Terimleri Sözlüğü’nde İdeolojiyi “Herhangi 

bir toplumsal kümenin (ulusun, sınıfın, budunun, meslek ya da din kümesinin vb.) 



 

 

11 

yaşamına yön veren ve kendi içinde uyumlu bir düzen oluşturan düşünce, inanç ve 

kendi içinde uyumlu bir düzen oluşturan düşünce, inanç ve düşünüş biçimlerinin 

topu” olarak özetler. (Ozankaya, 1980: 44) 

İster “entelektüel” çevrelerde olsun, ister gündelik yaşamda olsun, en çok 

kullanılan sözcüklerden biri olan “dünyagörüşü” (conception du monde) kavramını 

açıklamaya çalışalım. 

Nermi Uygur Dünya Görüşü adlı küçük fakat önemli incelemesinde, bu 

kavramın anlamını, bu anlamdaki belli başlı özellikleri hem tasvirci hem de eleştirici 

bir açıdan ele aldığını söyler. Biz de Uygur’un programını izleyerek “dünyagörüşü” 

kavramının tarihçesini, tanımını, sunduğu yaşama “üslûbu”nu, etik, bilim ve yaşantı 

ile ilişkisini, doğrulanabilir olup olmadığını, nasıl bir yaşama varsayımı olduğunu, 

“dünyagörüşleri”nin kaç öbekte toplanabileceğini, dünyagörüşünün nasıl bir 

toplumsal güç olduğunu, felsefe ile ilişkisini kısaca gözden geçirelim: 

“Dünyagörüşü” sözcüğünü, ilk kez 18. yüzyılın başlarında “romantik” diye 

adlandıran düşünürlerden Schleiermarcher (1768-1834) “dünya ile ilgili çeşitli 

izlenimlerin bilincin eksiksiz bütünlüğünde yoğunlaşması” olarak tanımlar. Daha 

sonra Dilthey (1833-1911) “dünyagörüşü” kavramına “dünya üzerindeki tüm bir 

anlayış” karşılığı olarak başvurdu ve kavramın edebiyatçılar, politikacılar ve 

filozoflar arasında yayılmasına yol açtı. Nermi Uygur’un aktardığına göre Dilthey 

“dünyagörüşü”nü şöyle tanımlar:   

“Bütün dünyagörüşleri, dünya bilmecesinin tam bir çözümünü vermeye kalkıştıklarında, 

hep aynı yapıyı kapsarlar. Bu yapı, her kez öyle bir bağlamdır ki, içinde bir dünya-

tablosuna dayanarak dünyanın önemi ile anlamı üzerinde sorular karara bağlanır; bundan da 

yaşama tutumu için gerekli ülkü, en yüksek iyi, en üstteki ilkeler türetilir”. Jaspers’in 

(1883-1969) tanımı şöyledir: “ (…) Bütüncü bir şey, evrensel bir şey. Diyelim ki, bilme 

’den söz ediliyor, bu, tek tek uzmanca bilme değil, bir bütünlük, kozmos olarak bilmedir. 

Dünyagörüşü düpedüz bir bilme olmayıp, değerlemelerde, yaşamayı biçimlendirmede, 

kaderde, değerlerin yaşanan sıradüzeninde kendini açığa vurur.” (Uygur, 1963: 10-13) 

“Dünyagörüşü”ndeki dünya bilgisinin denetlenemeyeceğini, bu bilginin tek 

tek bilimlerdeki bilimce bilgi olmadığını, doğruluğunun ya da yanlışlığının 

belgelenemeyeceği için bilimsel bilgiye erişemeyeceğini belirten Nermi Uygur, 

nesnel bir bilgi yolu olmayan “yaşantı”nın dünyagörüşüne kaynaklık ettiğini, 



 

 

12 

yaşantının da aslında dünya ile belli bir duyumlamadan, algıdan başka bir şey 

olmadığını söyler. Ancak şunu da özellikle vurgular:  

“Dünya görüşlerinin kuruluşuna büyük ölçüde etkiyen algıların kendisini oluşturan 

etmenlerden biri de dünyagörüşleridir. (…) Algı ile dünyagörüşü gerçeklikleri, dolayısıyla 

kavranmaları bakımından birbirlerinden ayrılamazlar. (…) Belli, bir dünyagörüşüne 

vardıran algılar çok kez belli bir dünyagörüşü ortamında gerçekleşebilen algılardır.” 

(Uygur, 1963: 28) 

Her insanın bir birey olduğundan, algılamalarında başka bireylerden 

ayrıldığından dolayı her insanın kendine özgü bir dünyagörüşü olabileceğini, ancak 

bu çokluk karşısında dünyagörüşlerinin yine de birkaç öbekte toplanabileceğini 

anlatan Uygur, Dilthey’in klasikleşmiş sınıflamasına değinir: 

“Dilthey, bütün dünyagörüşlerini üç öbekten birine sokar. (…) Bu öbeklerden biri 

“doğalcılık” (natüralizm), öbürü “özgürlük idealizmi”, ötekisi de “nesnel idealizm”dir. (…) 

Doğalcılık, Dilthey’e göre materyalizm, empirizm, pozitivizm gibi çeşitli görüşlerin 

toplandığı üstün düşünme gücündeki yaratışa dayanan; bilmede, yapıp etmelerinde insanın 

çevresine biçim veren etken bir varlık olduğuna inanan dünyagörüşüdür. Platon, Kant, 

Schiller, Fichte vb. böylesine bir idealizmden yanadır. Nesnel idealizme gelince, bu, 

kişideki duygu ve yaratmaların kişi-dışı dünya gerçekliğine yayılıp her şeyi kuşatan bir 

duygudaşlığa varmasıdır. Dünyaya daha çok seyirci bir davranışla yönelmek, dünyanın 

şaşırtıcı bir güzellik ve yücelikteki organizmasına karışıp ortada erimek gibi mistik bir 

tutumu vardır. Herakleitos, Stoacılar, Spinoza, Leibniz, Shaftesbury, Goethe, Schelling bu 

görüşün temsilcileridir.” (Uygur, 1963: 29-30). 

“Dünyagörüşü”nün bize dünya hakkında bilimsel bir bilgi sunmaması, 

dolayısıyla doğruluğunun belgelenebilir olmaması; her insanda farklı olan yaşantılara 

ve algılamalara dayanması vb. nedeniyle dünyagörüşünün gereksiz olduğu sonucunu 

çıkarmamalıyız. Tek tek bilimlerin bize sağladığı bilgiler hayatın yönetimi için 

yeterli olsaydı dünyagörüşüne elbette yer olmazdı. Ancak bilimin dışında, 

insanoğlunun gereksinimlerinden türeyen sanat,  din, felsefe vb. var.  Bu “bilim-dışı 

uğraşıların insan yaşamasında kendine göre bir önemi olduğu yadsınamaz.” (Uygur, 

1963: 34). Dünyagörüşü de böyledir, insanın dünyaya tutunması, yaşamına biçim 

vermesi, kendine yaşama dayanağı bulması için, bilme-dışı bir yönelime ihtiyacı 

vardır; dünyagörüşü işte bu ihtiyacı karşılar; bundan dolayı da asla lüks sayılamaz. 



 

 

13 

“Dünya görüşlerini, ne kerte canlı olursa olsun bir duygu, bir eğilim, bir gönül-kımıldanışı 

olmaktan kurtaran, böylece onları kişi-üstü dayanaklılığa ulaştıran, onların nesnel direnç ve 

çekicilik kazanmasını (…) sağlayan toplumdur hep.” (Uygur, 1963: 36) 

Dünyagörüşü ve Felsefe ilişkisine gelince, dünyagörüşlerinin “felsefe” adı 

altında tanınmasına karşın, bu iki alanın örtüştüğünü ileri süremeyiz. Her ne kadar 

filozoflar dünyagörüşlerini en çok işleyen insanlar olsa da onları filozof yapan 

yalnızca bu çabaları değildir; çünkü dünyagörüşleriyle hiç ilgilenmeyen filozoflar da 

vardır. Nermi Uygur’un sunduğu ve bizim de paylaştığımız bu görüşe göre: 

“(…)Bir filozofun filozofluğu dünyagörüşcü oluşundan başka bir yönde pekişir. (…) Bu 

yönde, filozof (…) dünyagörüşlerini de katalım, dilsel kılıktaki her çeşit anlamları 

çözümleyip eleştirmekle uğraşır. İşte dünyagörüşçüleri kadar, daha da çok, bu çözümleyip 

eleştirici tutumdaki filozoflara başvurmak zorundayız.” (Uygur, 1963: 38). 

Özetlemek gerekirse, yukarıda söylediğimiz gibi, dünyagörüşü bilimsel bir 

bilgi sunmasa, felsefe ile bir tutulmasa bile, dünyagörüşünün psikoloji, sosyoloji ve 

felsefe ile ilişkisi üzerine şunları belirleyebiliriz: 

“Dünyagörüşünün kuruluşunda payı olan etmenler, sözgelişi bedensel altyapıyla kişilik 

düzeni psikolojinin konusuna girer. Toplumsal bakımdan, tek tek dünyagörüşlerinin 

işbaşında uygulandığı ortamlarla bağıntısını araştırmak sosyolojiye düşen bir ödevdir. 

Dünyagörüşü felsefesine gelince, bu felsefe, filozoflarca da önerilen dünyagörüşlerini 

psikoloji ve sosyoloji gibi dünyagörüşleriyle uğraşan bilimlerin verilerinden yararlanarak, 

anlam yapısı ve geçerlik değeriyle incelemek yetkisindedir.” (Uygur, 1963: 39).                                             

Böylece şiirin ögeleri üzerinde dururken (biçime ve anlam’a bağlı ögeler), 

şiir-felsefe ilişkisinin doğası gereği, daha çok anlam’a bağlı ögelere (duygu, imge ve 

fikir) yer verdik. Anlam’a bağlı ögelerin içinde yer alan “fikir” ögesi içinde konu, 

tema ve bunlara içkin olan dünyagörüşü, ideoloji ve felsefe kavramlarına değindik. 

“Şiir-Felsefe ilişkisi” başlığı altında “Şiirde Felsefi Ögeler” alanına hazırlık olması 

için bu ön-araştırmayı gerekli gördük. 

Şimdi, şiirin hangi tahayyülle (imgelem, imagination) yazıldığı, 

dünyagörüşü şirinin, ideolojik şiirin ve felsefi şiirin ne anlama geldiğini incelemeye 

çalışalım: 

 



 

 

14 

1.3.  Şiir ve Tahayyül (imgelem): Dünyagörüşü Şiiri, İdeolojik Şiir ve  

Felsefi Şiir 

Şiirin tahayyülle (imgelem) yazıldığını biliyoruz. Ancak tahayyülün ne 

olduğuna dair modern zamanlara özgü anlayışla, antikçağın, özellikle Aristoteles’in 

anlayışına dikkat çekmek durumundayız. Modern anlayış René Descartes’tan bu 

yana, “res cogitans” (düşünen şey) ve “res extensa” (yer kaplayan şey) ayrımına 

koşut olarak bugün de egemenliğini sürdüren anlayışa göre, tahayyül duyusallığa 

(sensitivité) aittir ve insan ancak duyguları aracılığı ile bir imgelemde (tahayyülde) 

bulunabilir. Burada temel öge duyu verileridir. Oysa “Aristoteles’e göre, tahayyül 

gücü, duyusal nesne yok olduktan sonra iş görmeye başlayan bir düşünme biçimidir. 

Ancak ona göre tahayyülü harekete geçiren arzu yetisidir.” (Kayıran, 2007: 20). 

Görülüyor ki, tahayyülün modern yorumunda temel öge “duyu verileri” iken, 

Aristoteles’te bu öge “arzu yetisi” olmaktadır. 

“Arzu yetisi ise Aristoteles’e göre rasyonel ve irrasyonel arzu olmak üzere ikiye ayrılır: 

Rasyonel arzu gelecekteki iyiyi hedeflerken, irrasyonel arzu ise görünüşteki mevcut hazzı 

hedefleyen arzudur. Ona göre arzu ve tahayyül ilişkisi tek taraflı bir belirlenimden çok 

döngüsel bir yapıda çalışır; yani arzu da, tahayyül tarafından kışkırtılır.” (Kayıran, 2007: 20). 

Modern anlayış tahayyülü, insanın varoluşsal durumuna aşkın 

(transcendant) olarak yorumlarken, Aristoteles’in anlayışı tahayyülü, insanın 

varoluşsal durumuna içkin (immanent) olarak yorumlamaktadır: Buna göre, 

tahayyülün kaynağı, duyu verilerinin de kaynağı olan dış dünya, nesneler dünyası 

değil, arzu yetisinin kaynağı olan iç-dünyamızdır. Aristoteles’in bu tahayyül 

(imgelem) anlayışı, Kartezyen görüşün egemen olduğu günümüzün modern 

evreninde bile, imgenin oluşumu ve işlevini açıklamak için daha uygun görünüyor: 

Yukarda imge kavramını incelerken saptadığımız gibi, imge sadece “dış dünyaya ait 

nesnel gerçekliğin zihinsel tasarımı” değildi, aynı zamanda “ içimizdeki yaratıcı 

potansiyelin genişleyerek kendini gösterme arzusundan da izler taşıyordu”. İşte, 

imgelem’in (tahayyül) ana maddesi olan imgenin (hayal) bu modern açıklamasında 

yer alan bu “arzu”, yaratıcı potansiyelin bu önlenemez isteği, Aristoteles’in tahayyül 

anlayışında dile gelen “arzu yetisi” ile örtüşmektedir. Modern poetikanın önemli bir 

kavramı olan imgenin (dolayısıyla, imgelem’in) açıklanmasında, yeniçağın 



 

 

15 

Kartezyen yorumuna değil de, antik çağın Aristotelesçi yorumuna başvurulmasının 

günümüz poetik sorunlarını aşmak için sağladığı olanak konumuz olan şiirin temel 

sorununun epistemolojik değil ontolojik nitelikte olduğunun da bir göstergesidir diye 

düşünüyoruz. 

Aristoteles’e göre tahayyülü harekete geçiren arzu yetisi, gelecekteki iyiyi 

isteme ve şimdiki hazzı arzulama olarak iki şekilde işler. Peki, tahayyülün bu şekilde 

harekete geçirilmesi, Yücel Kayıran’ın da ifadesiyle, şiirde nasıl bir sonuca yol 

açmaktadır? Kayıran’ın belirlemesi şudur: 

“İkinci durumun dünyagörüşüyle, birinci durumun da ideolojiyle ilgili olduğunu ileri 

süreceğim. Yani, dünyagörüşüne dayalı şiir, tahayyülün şimdiki hazzı arzulaması tarafından 

harekete geçirilmesiyle ilgiliyken; ideolojiye dayalı şiir ise, tahayyülün gelecekteki iyiyi 

istemesi tarafından harekete geçirilmesiyle ilgilidir.” (Kayıran, 2007: 20) 

Bu açıklamalardan sonra, sırasıyla dünyagörüşüne dayalı şiirin, ideolojik ve 

felsefi şiirin neliğine bir bakalım: 

Dünyagörüşü Şiiri: Burada bizim kullandığımız “dünyagörüşü” kavramının, 

ideoloji ve felsefe ile bir tutulan, birbirinin yerine geçen içerikle değil de, “kişinin 

yaşantıları sonucunda ulaştığı ve söz konusu kişiye dünyaya ve hayata ilişkin bir 

bakış tarzı kazandıran içerik anlamında” (Kayıran, 2007: 22) ele alındığını belirtelim. 

Yukarıda, dünyagörüşü kavramını açıklamaya çalıştığımız bölümde söylediğimiz 

gibi, dünyagörüşü yaşantıya dayanır; yaşantı da algıda temellenir. Böyle olunca, 

dünyagörüşüne dayalı şiirin de “beden”le, bedenin halleriyle, istediği şeyle 

buluşamayan bedenin sonuçsuz kalacak olan arzularıyla ilgili olduğunu; kısacası bu 

şiirin bedenin dramını dile getirdiğini söyleyebiliriz. 

İdeolojik Şiir: ideoloji kavramını burada 18. yüzyılda kullanıldığı anlamda 

(fikirlerin “idées” araştırılmasını amaçlayan bilim anlamında) değil de, belli bir 

toplumsal kümenin yaşamına yön veren düşünce, inanç ve düşünüş biçimlerinin 

bütünü anlamında ele aldığımızı belirtelim. İdeolojik şiir de böylece, şairin, 

tahayyülünü ait olduğu toplumsal kümenin yaşamına kılavuz olan düşüncede, 

düşünüşten hareketle kurduğu şiir olmaktadır. Yücel Kayıran’ın deyişiyle: “İnsanın 

ne olduğuna ilişkin bir imgeyi değil, insanla ilgili bir tasarımın imgesini dile getirir.” 

(Kayıran, 2007: 30). 



 

 

16 

İnsanı birey olarak değil de özne olarak ele alan ideoloji, etkinliğini yitirdiği 

zaman, o ideolojinin şiirinin de, deyim yerindeyse, modası geçmiş olur. 

Felsefi Şiir: Öncelikle şunu belirtmeliyiz ki, felsefi şiir deyince, 18. yüzyılın 

başlarında Schiller’in temsil ettiği ve “düşünce şiiri” adı verilen, duygu derinliğine 

değil de düşünce yüceliğine dayanan, amacı “kendisi için bir gerçek değeri taşıyan 

bu ideal dünyaya diğer insanları da ulaştırmak, onları bu geçici hayatın dar ve sıkıcı 

bağlarından kurtararak daha iyi bir yeryüzünde Tanrılara ulaştırmak” (Batıman, 2011 

: 11) olan bir şiir anlayışını kastetmiyoruz: Böyle bir şiir anlayışı, yukarıda da ifade 

ettiğimiz gibi felsefi şiire değil, bir dünyagörüşü (Schiller’de bu dünyagörüşü 

özgürlük idealizmidir) şiirine dahildir. 

Bizim çalışmamızda felsefi şiir, merkezinde dünyagörüşünü ve ideolojiyi 

değil, insanın yüzyüze geldiği bir “aporia”, bir çıkışsızlık durumunu gösterir. Ancak 

Yücel Kayıran’ın da belirttiği gibi: 

“(…) Felsefi şiir, felsefi bir durumu, felsefi bir problemi gösteren bir şiirdir. Felsefi 

terimlerle yazılmış veya herhangi bir filozofun argümanlarına dayalı bir şiir değil, ama 

felsefi bir gerilimi gösteren bir şiir. Felsefi gerilim veya felsefi bir durum, bir çıkışsızlık 

durumunun oluşturduğu bir gerilim halidir. Bu nedenle, felsefi şiir, şiirde konuşan öznenin, 

bir tür çıkmazda kaldığı, çözümlenemez bir varoluş haline geldiği ve bir çıkış yolu 

bulamadığı durumun şiiridir. Ama bu çözüm sunan bir şiir olmadığı gibi, bir çözümsüzlük 

sunan bir şiir de değildir; ama bunu gösteren bir şiirdir. Felsefi şiir, varoluş probleminin 

şiiridir, varoluşun değil” (Kayıran,  2007: 37-38). 

Peki, bu şekilde tanımlamaya çalıştığımız felsefi şiir, bir çıkışsızlığı 

gösteren şiir, bize nasıl bir olanak sağlar?  İçsel (tinsel) alanda yaşanılan bu gerilim, 

kişinin içinde yaşadığı bir varoluş durumundan; kültürel, siyasal, sınıfsal, ahlaksal 

çelişkilerin şekillendiği bir gerçeklikten kaynaklanır. İşte bu gerilimi yaşayan özne, 

karakterinin ona göstereceği yöne doğru tercih ettiği yeni insan olanağı ile buluşur, 

kendi varoluşunu kurar. 

Dünyagörüşü şiirinde özne bir arzu halini dile getirirken, ideolojik şiirde 

özne insana ve dünyaya ait belli bir tasarının içinden konuşurken; felsefi şiir de, ne 

dünyagörüşünün ne de ideolojinin çözümleyebildiği bir insani durumun, tinsel bir 

gerilimin şiiri olur. 



 

 

17 

Felsefi şiir kavramı içinde yer alan felsefe tasavvurundan, felsefenin soyut 

ve kavramsal bir işlem olarak sunulduğu ortaçağın ve modern zamanların anlayışını 

değil, Antik Yunan’da aklı ve duyguyu birbirinden ayırmayan, bu iki yetiyi ruhun 

bileşenleri olarak değerlendiren (Aristoteles) bir anlayışa bağlı olduğumuzu da 

belirtmemiz gerekir. 

Kısacası, “felsefi şiir”deki felsefe, varlığın neliğini araştıran soyut ve 

kavramsal bir felsefe değil, insani varoluşun neliğini araştıran bir yaşama 

felsefesidir, insan felsefesidir; insanın varlık ile ilişkisinde yaşadığı bir çıkmaz 

durumun, insani durumun çözümsüzlüğünü gösteren felsefedir, bu ölçüde somut bir 

felsefedir. 

1.4. Şiir- Felsefe İlişkisi  

Felsefe tarihinden öğrendiklerimiz, felsefi düşüncenin eski Yunan’da şiirsel 

söylem üzerinden yapılan zihinsel bir etkinlik olduğunu gösteriyor bize. Sokrates-

öncesi filozoflardan Herakleitos’un, Parmenides’in, daha sonra Romalı şair ve filozof 

Lucretius’un yapıtları şiirle dile getirilen felsefe ve doğabilim yazıları olarak önemli 

örneklerdir. Homeros’un İlyada’sı da hem şiir, hem de Truva savaşının tarihidir. 

Felsefenin, doğa bilimlerinin ve tarihin aynı söylem üzerinden, şiir söylemi 

üzerinden kurulduğu Antik çağda, ilk kez Platon şiirle felsefenin yollarını kesin bir 

şekilde birbirinden ayırır. (Yavuz, 2011) 

Bilindiği gibi, Platon, Devlet adlı yapıtında ideal olarak tasarladığı sitesinde 

sadece tanrılara söylenen ilahilere ve iyi insanları öven şiirlere yer verir. Ona göre 

felsefe ile şiir arasındaki çatışma çok eskidir; filozoflar ortak aklın temsilcisi iken, 

şairler “efendisine havlayan köpek”lerdir, onların sadece “akılsızların 

gevezeliklerinde adları büyük” tür, onlar “sivri akıllılar takımı”dır. Şairler, ancak 

sitenin yönetim anlayışını benimseyip bunu kanıtlayabilirlerse sitede yer alacaklardır. 

(Platon, Devlet, 1973: 607a, vd.) Bu ideolojik tutumun yanında, Platon, felsefenin 

ortak akıl ürünü, şiirin ise tanrısal bir esin olduğu görüşüyle şiir ve felsefe arasında 

Hilmi Yavuz’un deyişiyle “söylem rejimleri” yönünden de bir ayrım yapar. Felsefe 

Sokrates’ten (ya da Platon’dan) sonra, artık şiirden ya da mitostan farklılaşmış ve 

kendine ait söylem rejimi kurmuştur. (Yavuz, 2011).Felsefe, bundan sonra soyut ve 

genel düşünce nesneleri olan “kavram”larla, şiir de somut ve tikel düşünce nesneleri 



 

 

18 

olan “imge”lerle ve onların dile getiriliş biçimleri olan “metafor”larla (eğretileme; 

istiare) yapılacaktır. (Yavuz,2011).  

Çağımızda şiir ve felsefeyi aynı akış yatağında birleştirmeye çalışan Martin 

Heidegger, Metafiziğe Giriş’te (“Introduction à La Métaphysique”) felsefenin ne 

bilimden itibaren ne de bilim sayesinde başladığını söyler. Ona göre, felsefe 

bambaşka bir alanda yer alır ve bambaşka bir tinsel varoluş tabakasına sahiptir. 

Felsefe ve felsefi düşünceyle aynı düzende (ordre) olan sadece şiirdir. Heidegger’in 

şiir- felsefe ilişkisi üzerine düşüncelerine ilerde ayrıntılı olarak değineceğiz. Şimdi, 

şiir ve felsefe ilişkisini bu tarihsel bağlamının yanında, sistematik açıdan da 

irdelemeye çalışalım. 

Alain Badiou Sonsuz Düşünce (“Infinite Thought: Truth and the return of 

Philosophy”) adlı eserinde “Yunanlılardan itibaren, şiirle felsefe arasındaki bağın 

olası üç düzeni” nden söz eder ve bunları “ kaynaşma”, “mesafe” ve “dahil edilme” 

olarak adlandırır. Özetleyerek alıntılayalım:  

“1.Parmenides’çi olduğunu söyleyebileceğimiz birinci düzen, şiirin öznel otoritesi ile 

felsefi olduğu kabul edilen sözcelerin (ifadelerin) geçerliliği arasındaki kaynaşmayı 

düzenler. “Matematik” (bilimsel) kesintiler bu kaynaşma koşulları içinde kendilerine yer 

bulsa da dile getirmenin kutsal aura’sına, “derin” değerine, sözcesel meşruiyetine 

(törelliğine) mutlak olarak tabidirler. İmge dilin muğlaklığı ve metafor doğrunun sözüne 

eşlik eder. (...). Sahicilik dilin teninde yatar. (...). Bu durumda felsefe şiiri ister. 

2.Platon’cu olduğunu söyleyebileceğimizi ikinci düzen, şiir ile felsefe arasındaki mesafeyi 

düzenler. Şiir, bozguncu bir büyülenme, bir ayartma mesafesi içinde tutulurken, felsefe ise 

ele aldığı konuyu şiirin de onun yerine ele almasına izin vermez. (…). Bu durumda felsefe 

şiiri dışlar. 

3. Aristoteles’çi olduğunu söyleyebileceğimiz üçüncü düzen, şiirin bilgisinin felsefeye 

dahil edilmesini düzenler, felsefede bilgilerin bilgisi olarak temsil edilebilir. Şiir nesne 

kategorisi içine alınır.(…). Şiirin bu bölgeselliği, estetik halini alacak olan şeyi 

temellendirir.(…). Bu durumda felsefe şiiri sınıflandırır.(Badiou,2006: 58-59). 

Badio’nun sözkonusu ettiği bu üç düzene, biz dördüncü bir ilişkiyi, “şiirle 

felsefenin buluşması”nı eklemek istiyoruz. Gerçi, Badiou bu ilişkiyi Heidegger’den 

hareket ederek “şairlerin sözü ile düşünürlerin düşüncesini deşifre edilemez bir 

biçimde eleştirip Kutsal’ın yeniden aktif hale getirilmesine dair içi boş kehanetler” 

(Badiou, 2006: 61) olarak niteler, ama biz Heidegger’in belirlemelerinin hiç de “içi 



 

 

19 

boş” olamadıklarını, tersine bunların şiirle felsefenin buluşmasında kehanetten öte 

varoluşsal bir nitelik taşıdıklarını dile getirmeye çalışacağız.  

Yukarıda belirttiğimiz gibi, şiir ve felsefe ilişkisinin dört düzenini, sırasıyla; 

1.Şiirle yapılan felsefe,  

2.Şiir-felsefe çatışması, 

3.Felsefenin konusu olarak şiir, 

4.Şiirle felsefenin buluşması 

başlıkları altında incelemeye çalışalım. 

 

1.4.1. Şiirle Yapılan Felsefe   

Bu bölümde felsefenin şiirle dile getirilişini irdeleyeceğiz. Felsefenin ana 

yurdu olarak kabul edilen Yunan’da başat yazı türü olan şiirsel söylem, aynı 

zamanda antik felsefe metinlerinin de biçimiydi. Mecaz ve metaforlarla yüklü olan 

bu dil “logos”un ayırıcı, sınıflandırıcı ve tanımlayıcı niteliğinden farklı, insanın 

insanla, doğa ve doğa ötesi ilişkilerini metaforik (eğretilemeli) bir üslupla 

açıklamaya çalışan bir dil olduğundan ilk felsefi metinler olarak kabul 

edebileceğimiz metinler de, Lucretius’un deyişiyle “şiirin tatlı balı” nı içeriyordu. 

Felsefe tümüyle şiirle destekleniyordu. 

Romalı şair ve düşünür Lucretius De Rerum Natura (“Evrenin Yapısı 

Üzerine”) adlı, edebiyat (şiir) gücüyle bilimsel düşünüşün büyük ölçüde kaynaştığı 

eşsiz yapıtında, sadece doğayı maddeci bir görüşle (atom öğretisiyle) açıklamaya 

çalışmamış, aynı zamanda, insanın bu dünyada yersiz korkulardan kurtulması 

gerektiğini, doğanın insana sunduğu yaşama sevincinin değerini bilmemiz 

gerektiğini, vb. yalın bir şiir diliyle ve içtenlikle dile getirmiştir. 

Alain Badiou’nun deyişiyle, “Tarihte eşi benzeri olmayan, şiir ile felsefenin 

bu tekil kaynaşması” (Badiou, 2006:67) niteliğindeki yapıtını Lucretius, niçin “şiir 

dili”yle yazdığını şöyle açıklar (Evrenin Yapısı, IV,1-20): 

“Musalar’dan daha önce kimsenin ayak basmadığı 

Piera’daki yurdunun dolambaçlı yollarında 

İlerlemeye çalışıyorum yaktığım ışıkla. 

Erden kaynaklar bulmak ne güzel, sulardan içmek! 

Ne güzel çiçekler toplamak ve yeni çayırlardan 



 

 

20 

Musalar’ın hiçbir şaire takmadıkları 

Bir çelenk derlemek başıma! 

İnsanı eğitmenin ödülü bu işte yüce konularda, 

Bağnazlığın boyunduruğundan kurtarmaya çalışmanın;  

Her şeyi Musalar’ın kıvılcımıyla aydınlatan 

Renkli ışınlarını bu türkünün, karanlığa tutmanın 

Evet, amaçsız değil benim şiirim 

Hekimler, hintyağı verdiklerinde, önce nasıl 

Şöyle bir sıvarlar çanağın ağzını duru balla. 

Acı yudumu yutar çocuk, kapılıp balın tadına. 

Kandırılmış olur, ama aldatılmış sayılmaz  

Yeniden kavuştuğuna göre sağlığına. 

Bizim öğreti de acı geliyor ilk kez tadana 

Ve çoğunluk tatmaya hiç yanaşmıyor. 

Onu şiirin büyülü sesiyle sunmam bundandır; 

Musalar’ın tadına doyulmaz balıyla sıvamam.” (Lucretius, 2000: 127) 

 

Bu dizelerden anlaşılacağı gibi, Lucretius “şiiri kendi felsefesinin 

sergilenme buyruğu olarak meşrulaştırma işine girişir. Nedir onun argümanları? 

Esasen üç argümanı vardır: 

Öncelikle, kitabın “karanlık bir şey”i işlediğini söyler Lucretius. Bu 

karanlık şeyi sunmak için şiirin ışıklı dizeleri gerekir. 

Sonra, Lucretius tini dinin sıkı bağlarından kurtarmaya çabalar. (Bunu 

gerçekleştirmek) için, esin tanrıçalarının (Musalar) üzerimize saçtığı bir söyleme 

gücü, bir prestij gerekir. 

Son olarak çıplak hakikat, kendi yerini işgal etmeden önce, esasen hüzünlü 

görünür.  Hazzın bu şekilde azledilişi,  Lucretius’un deyişiyle, “şiirin tatlı balı”nın 

hazzıyla desteklenmelidir.” (Badiou, 2000: 68). 

Bu şekilde, şiir kendini felsefenin sunumuna açmış olur: Dilsel gövdesinden 

yayılan ışıklı dizeleriyle; esin tanrıçalarının saçtığı bir söyleme gücüyle; hakikat’in 

uzaktan bakıldığında hüzünlü görünen yüzünü, “şiirin tatlı balı”yla sıvayarak başarır 

bunu. 



 

 

21 

Konuyu, Antik Felsefede doğa ve insan üzerine kullanılan bir takım felsefi 

kavramların şiirle nasıl dile getirildiğini birkaç örnekle göstermeye çalışarak 

irdeleyelim. 

 Atomlar-Sonsuz “Oluş”: Lucretius’un şiirinden bazı bölümler alarak, 

onun evrenin yapısını oluşturan atomlar üzerine, evrendeki sonsuz “oluş” üzerine, 

İlkçağdan günümüze ışık tutan öngörülerinden örnekler sunalım. 

Atomların (“bölünmez parçacıklar”) evreni nasıl oluşturduğunu şöyle 

anlatır Lucretius (Evrenin Yapısı, I, 1020-1030): 

 

 

“Elbet bir amaç güderek almadılar şu düzeni, 

Sağduyularını kullanarak atomlar, ne de 

Tek tek, devinimlerine belli bir koşul koydular. 

Ama o sonsuz boşlukta binlercesi 

Hiç durmamacasına koşturduklarından, binlerce 

Değişikliğe uğradıklarından çarpışmalar sonucu, 

Her devinimi, bağlantıyı denedikten sonradır ki 

Şu özel kalıba dökülmüşlerdir, dünyamızı yaratan. 

Yaradılışına uygun çark kurulduktan sonra 

Yıllar yılı süregelmiştir dünyamız.” (Lucretius, 2000: 47-48) 

 

Evrendeki olayların tarihselliğini (başlangıç-süreç-son) ve “oluş”u da şu 

dizelerle betimlemeğe çalışır (Evrenin Yapısı, II, 568-580): 

“Yıkıcı-devinim, önceliği alamaz hiçbir zaman 

Alt edemez diriliği asla. Çoğaltan güçler de 

Bir kez yarattıklarını koruyamazlar sonsuza kadar. 

Demek baştan beri süregelen savaşı ögelerin 

Eşit koşullarda sürüyor. Şurada kazanırken 

Yaşama gücü, bakıyorsun, yenik düşüyor şurada. 

Ağlanırken, yas tutulurken bir yanda. 

Gözlerini güneşli dünyaya açan bebelerin 

Çığlıkları karışıyor ağıtlara. 

Gün geçmiyor ki, gece geçmiyor ki, karışmasın 

Bu bebe çığlıkları ağıt seslerine, 

Acıyla sevinç çatışmasın birbiriyle.” (Lucretius, 2000: 69-70) 



 

 

22 

 Logos, Evrenin ve Yaşamın Klavuzu: Efesli filozof Herakleitos, “Bir-

olan” ya da Logos olarak betimlediği Ateş’ten, “sürekli oluş halindeki bir Evren” 

ilkesini oluşturdu. Bu anahtar kavram karşıtların savaşı ve birliğini simgeliyordu. 

Yapıtlarından günümüze sadece birkaç parçanın ulaştığı Herekleitos, yalnızlığı 

seven, insanların kusurlarını sert sözlerle yüzlerine haykırmaktan çekinmeyen bir 

bilge idi. 

Diogenes Laertius’un (İ.S. III.yy.) Ünlü Filozofların Yaşamları ve 

Öğretileri adlı eserinde anlattığına göre, Yunan lirik şairi Skythinos, onun tavrını şu 

dizelerle anlatır: 

“Herakleitos’um ben! Niçin beni oraya buraya çekiştiriyorsunuz ey cahiller!  

Sizler için uğraşmadım ki bunca, sözüm anlayana,  

bir kişi gözümde bin kişi, metelik vermem kalabalığa! 

Bunu bilir bunu söylerim, ah Persephone’nin huzurunda da!”1 

Cengiz Çakmak, Herakleitos’un Fragmanlar’ında yazdığı giriş yazısında 

ona ait olduğu düşünülen ve elimizde olan fragramların kopya metinlerden alıntı 

yapan yazarlar aracılığıyla, kopyaların kopyası biçiminde kalabildiklerini belirtir. 

Yine aynı yazıda, Herekleitos’un fragmanlarda yalnızca bir filozof olarak değil, aynı 

zamanda bir şair ve dinleyicilerini uyarmak isteyen bir peygamber tavrı ile 

konuştuğunu dile getiren Çakmak Herakleitos’un, sözlü şiir geleneğinin hâlâ hüküm 

sürdüğü bir dönemde, görüşlerini düz yazıyla anlatmasına karşın, onun şiir diliyle 

düzyazı olanaklarını ustaca harmanlayarak akıcı, akılda kalıcı ve şaşırtıcı bir üslup 

kullandığını ifade eder. (Herakleitos, 2005: 20-23). Herakleitos’un felsefesini, bizim 

“şiirle yapılan felsefe” bölümünde incelememizin nedeni de, onun anlatısının bugün 

“düzyazısal şiir” dediğimiz bir türe benzeyen ve mecazlar, sözcük oyunları, derin 

etimolojik ilişkiler, ses benzerlikleri, cinaslarla dolu bir şiirsel söylem niteliği taşımış 

olmasıdır. 

Şimdi, etkileri modern felsefeye kadar uzanan Herakleitos felsefesine, 

Fragmanlar’ı Türkçeye çevirip yorumlayan Cengiz Çakmak’ın çalışmasından da 

yararlanarak özetlemeye çalışalım: 

                                                 
 Persephone: Yer altı dünyasının tanrıçası. Cehennemler tanrısı Hades, onu cehennemler kraliçesi 

yapmak için kaçırmış. 
1 Bkz. Herakleitos, Fragmanlar, Çev. Cengiz Çakmak, İstanbul, Kabalcı 2005, s.11. 



 

 

23 

“Bu her zaman mevcut olan logos’u insanlar yalnızca işitmeden önce değil işittikten sonra 

da anlamıyorlar. Her şey bu logos’a göre olup bittiği ve her şeyi doğasına göre ayırt ettiğim 

ve nasıl olduğunu bildirip açıkladığım halde, söylediklerimle ve yaptıklarımla 

karşılaştıklarında acemi gibi davranıyorlar. Uykudayken ne yaptığını unutan diğer insanlar 

gibi bunlar da uyanıkken ne yaptıklarının farkında değiller.”  (Aktaran: Sextus Empiricus, 

“Adversus Mathematicas”, VII. 132). 

Herakleitos, lego (legein) (söylemek, anlatmak, konuşmak) fiilinden 

türetilen logos terimini fragmanlarında üç temel anlamda kullanır: (1) söz, söyleme, 

söylem; (2) yasa, kural, ölçü, ilke ve miktar; (3) saygınlık ve ün. 

Filozof, burada genel olarak insan türünün değil sadece gerçeğe kulak 

tıkamış insanların logos’u bilemeyeceklerini söylemektedir. Çoğunluğu oluşturan bu 

insanlar Herakleitos’un sözlerinde dile gelen, hem de kozmos’ta her zaman mevcut 

olan logos’u anlamıyorlar. İkinci cümlede, sözlerinin “gerçek” e, yani logos’a uygun 

olduğunu belirten Herakleitos, birinci cümlecikte her şeyin logos’a yani “belirli bir 

ölçü ve kural” a göre olup bittiğini vurgularken, ikinci cümlecikte her bir nesneyi 

doğasına göre ayırıp tanımlamakta ve sözlerinin nesnelerin yapısına uygun olarak 

düzenlenmiş olduğunu belirtmektedir. Herakleitos logos’u gerçeği kendi sözleriyle 

ve tavırlarıyla açıklamış, gözler önüne sermiş olmasına karşın böyle bir söyleme 

alışkın olmayan insanlar, onun neyi kastettiğini anlayamamış bir acemi gibi şaşırıp 

kalmışlardır.  

Üçünü ve son cümlede, logos’u bir türlü anlayamayan insanları “uykuda 

olmak”la, gerçeğe sırt çevirmekle suçlayan Herakleitos’a göre, bunlar varlığın 

çağrısına kulaklarını tıkamış, bilinçsiz insanlardır.  

“Logos her şeye ortak olmasına karşın, çoğunluk sanki kendilerine özel düşünceleri varmış 

gibi yaşar” (Aktaran: Sextus Empiricus, “Adversus Mathematicas”, VII. 133). 

Her şeyin kuralı ve yasası olarak düşünülen logos, burada her şeye ortak, 

her şeyde bulunan bir şey olarak değerlendirilir. Hakikatin bilgisi bu nesnel logos’a 

dayanmakla elde edilir. Oysa insanların çoğunluğu nesnel olana uygun davranmak 

yerine kendi dar ilgileri, özel fikirleri ile olayları yorumlar. Bu logos’a göre değil de 

kendi özel fikirleri ile olayları yorumlayan şairlerin aktardıkları bilgi de, bundan 

dolayı logos’a göre düşünen filozofların bilgisi kadar değerli değildir. 



 

 

24 

 Doğruluk-Duyguların Aldatıcılığı: Elea okulunun ve eski Yunan 

metafiziğinin önderi olan Parmenides, Tanrı’nın Bir’liğini savunan Ksenophanes’in 

öğrencisiydi. Ona göre varlık sürekli ve bölünmez’di. İnsanın duyuları aldatıcı 

olduğundan “değişme” bir aldanıştan ibaretti. Gerçeği idrak eden akıl, varlığın tek ve 

değişmez olduğunu kavrar. Gerçek varlık duyularla değil, ancak akıl’la kavranabilir. 

Buradan, “düşünmekle, varolmak aynı şeydir” sonucu varılır. 

Bu düşünceler, çağdaşı Herakleitos’un düşünceleriyle taban tabana zıt 

düşüncelerdir. Walther Kranz Antik Felsefe adlı incelemesinde Parmenides hakkında 

şöyle yazar:  

 

“Bir vahiy gibi ona şu düşünce iniyor: doğruyu yalnız akıl verir ve bu akıl meydana-

gelmeyi (oluş), değişmeyi, hareketi, yani var-olan bir şeyin (henüz) var-olmayan bir şey 

haline geçmesini ve bunun tersini kavrayamaz, var-olmayan diye bir şeyin olduğunu 

düpedüz yadsımak zorundadır. (…) Doğruluk tanrıçasının ona öğretiyi açtığı ışık-ülkesine 

götürülüşünü tasvir eden şiir, baştan aşağı tanrıçanın ona söyledikleri (sözlerdir). Eski-

hellen devrinde bu çeşit vahiy-şiirlerinin iyice yerleşmiş edebi şekil haline geldiklerini 

kabul etmek zorunda olduğumuz (halde), Parmenides’in şiir değeri olan bir şiir yazmadığını 

anladığımız halde, yine eseri bu yüzden etkisinden hiçbir şey yitirmez: objektif doğrunun 

kendisinin konuştuğunu işitir gibi oluruz (…)” (Kranz, 1948: 57). 

 

Doğruluk tanrıçası, onu sessizce dinleyen Parmenides’e öğretilerini iki 

bölüme ayırarak sunmaktadır:  

1. “Doğruluğun sarsılmaz yüreği”,  

2.  İnsanların “görünüş”le ilgili düşünceleri (öyle-sanışları); yani Hakikat 

Yolu ve Görünüş Yolu… 

Şimdi, Parmenides’in “Nesnelerin Yaratılışı Üzerine” (Peri physeos) adlı 

şiirinde yer alan felsefî temalara bakalım. Doğruluk tanrıçası bir vahiy gibi seslenir 

Parmenides’e: 

“(……) İmdi senin her şeyi öğrenmen gerek: 

Hem doğruluğun iyice-yuvarlak sarsılmaz yüreğini 

Hem de ölümlülerin öyle-sanışları, gerçek güven olmayan.”(Kranz, 1948: 61) 



 

 

25 

Walther Kranz, buradaki “doğruluğun iyice-yuvarlak sarsılmaz yüreği”ni 

şöyle açıklar: 

“Doğruluk, düşünce, var-olma ülkesinde yalnız şu nitelikler geçerlidir: Meydana gelmemiş, 

geçip gitmez, bölünmez, sürekli, hareketsiz-değişmez, aynı şeyde aynı şey, kendinde, toplu, 

bir bütün.(…) Burada matematik bir ruhun konuştuğu görülüyor; bundan dolayı ona göre 

gerçeklik “iyice yuvarlak” ve var-olma dünyası “her yandan aynı”dır, “iyice yuvarlak bir 

küre yığınına benzer” Parmenides’in dünyası hep aynı olan idea’nın dünyası’dır. (…) Var-

olmayandan var-olanın meydana gelişi (ve bunun tersi), duyular dünyası düşten daha 

gerçek değildir. İnsanların sözünü ettikleri renk değiştirme, yer-değiştirme gibi şeyler 

“sadece ad”dırlar.” (Kranz, 1948: 58) 

 

Kranz’ın bu açıklamasının ışığında Parmenides’in şiirini izlerken onun 

ezeli-ebedi bir felsefi sorun olan varlık-yokluk karşıtlığının temellerini nasıl 

kurduğunu görelim: 

“Haydi bakalım, ben söyleyeceğim-sen de cankulağıyla dinle- 

Hangi araştırma yollarının düşünüleceğini yalnız: 

Biri var-olmanın olduğu, var-olmamanın olmadığıdır, 

Bu inandırma yoludur-doğruluğun ardından yürür çünkü- 

Öteki, var-olmama, var-olmamanın zorunlu olduğudur; 

Hiç bulunmaz olduğunu söylüyorum sana bu patikanın; 

Ne tanıyabilirsin var-olmayanı-yapılamaz çünkü bu- 

Ne de bildirebilirsin; aynı şeydir çünkü düşünmekle var-olmak.” 

…….………………………………………………………… 

“Hiç ise yoktur; bunları düşünmeni istiyorum. 

Seni uzaklaştırdığım ilk araştırma yolu budur işte. (Kranz, 1948: 61-64) 

Parmenides Herakleitos’un düşüncesinin tam karşı kutbunda yer alır ve onu 

şöyle eleştirir: 

“Fakat sonra bir de hiçbir şey bilmeyen ölümlülerin 

Sallandıkları yol var, iki-başlıların; çaresizlik yönetir çünkü 

Göğüslerinde sallanan düşünüşü, sürüklenir giderler 

Hem dilsiz hem körler, şaşkınlar, kararsız kişiler, 

Var-olmakla olmamayı aynı şey sananlar 

Hem de aynı şey değil, onlarca geriye-döner her şeyin yolu.” (Kranz, 1948: 61-64) 



 

 

26 

Duyuların aldatıcılığına güvenilmemesi gerektiğini söyleyen Parmenides, 

tanrıçanın ağzından bizi uyarmaya devam eder: 

“Kullanma bakışsız gözü, uğuldayan kulağı 

Ve dili, logosla bağla karara çok-kavgalı kanıtı 

Benim anlattığımı. Yalnız bir yolun anlatılışı 

Kalıyor daha, o da varlığın;  vardır bu yolda 

Pek çok işaret, çünkü doğmamış olduğundan yok-olmazdır da, 

Yapısı bütündür, sarsılmaz ve hedefsizdir.” 

………………………………………………. 

“Bir-olan, toplu-şey. Nasıl bir doğuş bulacaksın ona? 

Nasıl, nerden yetişmiştir?... 

…. Söylenemez düşünülemez çünkü 

Var-olmadığı. Nasıl bir gerçeklik zorlamış ola onu 

Sonradan yahut önceden hiçten başlayarak doğmağa? 

Böylece ya büsbütün olması gerek yahut olmaması. 

Hem de var-olmayandan bırakmaz inanma gücü 

Kendinden ayrı bir-şeyin doğmasını. (Kranz, 1948: 61-64) 

Burada, amacımız Parmenides’in felsefi öğretisini ayrıntılarıyla vermek 

değil, onun şiir dilini kullanarak nasıl felsefe yaptığının ipuçlarını sergilemek 

olduğundan, birkaç dize daha sunup bitirelim: 

“Aynı şeydir düşünmekle var-olma düşüncesi 

Çünkü içinde söylenmiş olarak bulunduğu var-olansız 

Bulamazsın düşünmeyi. Değildir ve olmayacaktır çünkü 

Başka şey var-olanın dışında, çünkü Kader bağlamıştır 

Bütün ve hareketsiz olmağa. Bu yüzden hepsi ad olacak 

İnsanlara koyduklarının, gerçek olduğunu inanarak: 

“Meydana-gelmek” de, “yok olmak” da, var-olmak da olmamak da, 

Yer değiştirmek ve parlayan rengi başkalaştırmak da. 

Fakat son bir sınır olduğundan bütünleşmiştir 

Her yandan, iyice tekerlek bir küre yığını gibi, 

Ortadan dışa her yanda bir-ağırlıkta.” (Kranz, 1948: 61-64) 

Parmenides’in bu düşünceleriyle Batı metafiziğinin temelini kurduğunu, 

Ortaçağın Skolastik felsefesinin önemli problemi olan “tümeller”in varlığı 

meselesinde, genel kavramların gerçek (real) olduğunu savunan “Realizmin” (burada 



 

 

27 

sözü edilen kavram realizm’dir) öncüsü sayılabileğini, Descartes’ta simgeleşen 

Yeniçağ rasyonalizminin de esinleyicisi olduğunu söyleyebiliriz. 

 Yaşamın Değeri-Değersizliği/Kader: Homeros, insan yaşamının değerine-

değersizliğine değinen İlyada’sında insanın kaderini şöyle betimler: 

“Talihsiz ölümlülere tanrılar şu kaderi dokudu: 

Yaşayacak insanlar acı içinde. 

Ama ölümsüzlerin hiçbir kaygısı yok. 

İki tane küp durur Zeus’un eşiğinde, 

Biri kötü, biri iyi bağışlarla dolu. 

Zeus karıştırır bunları, sunar ölümlülere, 

İyisinden de, kötüsünden de pay alır insanoğlu. 

Ama yalnız kötü bağıştan pay alırsa bir adam, 

Yoksul olur, hor görülür, 

Zorlu açlıkla sürünür Tanrısal toprak üstünde, 

Tanrılar, insanlar bakmaz yüzüne. 

Parlak armağanlar verdi tanrılar Peleus’a  

Doğduğu günden ta bugüne dek, 

Peleus tekmil insanları geçerdi mutlulukta,  

Myrmidon’ların başına kral olmuştu,  

Ölümlüydü ama vermişlerdi koynuna bir tanrıçayı.” (Homeros,1975:575-576). 

İnsan hayatı, gelip geçicidir: 

“Yeryüzünde yürüyen ve soluk alan yaratıklar arasında  

insandan daha güçsüz bir yaratık beslemez ana toprak.” (Homeros,1978:319). 

“Yapraklar gibidir insan soyu. 

Bir yandan rüzgar bakarsın onları döker yere, 

Bir yandan da bakarsın bahar gelir, 

Yenilerini yetiştirir, yeşerir orman, 

Böylece soyların biri göçer, biri doğar.” (Homeros,1975: 189). 

Burada Herakleitos’un karşıtlar kuramı özlü bir şekilde dile gelir. Karşıt 

olanlar birbiri ile uzlaşmaz olan ve farklı yönlere giden öğelere karşılık gelir. Bu 

uzlaşmaz ve birbirinden ayrı duran öğeler bir araya gelerek bir bağlam veya uyum 

(harmonia) oluşturur. Herakleitos’ta bağlamı ve uyumu oluşturanlar, birbiriyle 

uyumlu ve uzlaşan öğeler değil, tersine uyumsuz ve uzlaşmaz olan öğelerdir. 



 

 

28 

Evrenin düzenini “Bir-olan” ın, logos’un etkinliğine, karşıtlıkların çatışması 

ve uzlaşmasından doğan oluş’a: insanın mutluluğunu da logos’a uygun olarak 

düşünmeye ve davranmaya dayandıran Herakleitos, görüşlerini bu “ana-fikir”in 

türevleri sayılabilecek olan şu düşüncelerle dile getirmeye çalışmıştır: 

“Bağlanışlar; bütünler ve bütün olamayanlar, bir arada duran ve ayrı duran, birlikte 

söylenen ve ayrı söylenen. Her şeyden bir, bir’ den her şey.”  (Aktaran: Aristoteles, “De 

mundo”, 5.396 b20). 

“Aynı ırmaklara girenlerin üzerinden farklı sular akar.” (Aktaran: Arius Didymus: 

Eusebius, “Praeparatio Evangelica”, XV.20.2 de). 

“Bütünün kendisi olan bu kozmos’u ne bir Tanrı ne de bir insan meydana getirmiştir. O, 

daima belli ölçülere (logos) göre yanan, belli ölçülere göre sönen ezeli ve ebedi ateştir.” 

(Aktaran: Clemens Alexandrinus, “Stromateis”, V.105[11.396.10]). 

  “Yasa, Bir’ in kararına uymaktır.” (Aktaran: Clemens Alexandrinus,” Stromateis”,V.116). 

“Bilgelik tektir; her şeyi her şeyle yöneten düşünceyi bilmektir.” (Aktaran: Diogenes 

Laertios, IX.1). 

“Bütün yollarını yürüsen de ruhun sınırlarına ulaşamazsın, öylesine derindir ruhun 

logos’u.” (Aktaran: Diogenes Laertios, IX.7). 

“Yay’ın adı yaşam’dır, ama işi ölümdür.” (Aktaran: Ethymologicum genuinum:bios). 

“Aynı ırmaklara gireriz ve girmeyiz. Biziz ve biz değiliz.” (Aktaran: Herakleitos, 

“Allegoriae Homericae”,24). 

“Beni değil logos’u işiterek her şeyin bir olduğunu kabul etmek bilgeliktir.” (Aktaran: 

Hippolytos,”Refutatio”, IX.9.1) 

“Uzlaşmaz şeylerin kendi aralarında nasıl uzlaştığını anlamazlar. Karşıt dönüşlerin uyumu; 

yay ve lirdeki gibi.” (Aktaran: Hippolytos,”Refutatio”, IX.9.2) 

“Savaş her şeyin babası ve kralıdır: kimini tanrı, kimini insan olarak ortaya çıkarır: kimini 

köle, kimini özgür kılar.” (Aktaran: Hippolytos,”Refutatio”, IX.9.4) 

“İnen ve çıkan yol bir ve aynıdır.”  (Aktaran: Hippolytos,”Refutatio”, IX.4) 

“Ölümsüzler ölümlü, ölümlüler ölümsüz. Biri diğerinin ölümünü yaşar, diğeri de ötekinin 

yaşamını ölür.” (Aktaran: Hippolytos,”Refutatio”, IX.10.6) 

“Savaşın her şeyde ortak ve adaletin çatışma olduğu ve her şeyin zorunluluk sonucu o 

çatışmayla meydana geldiği bilinmelidir.” (Aktaran: Origenes, Contra Celsum VI.42) 

                                                 
 Herakleitos, burada sözcüklerin anlamlarıyla oynuyor. Yunancada bios sözcüğü, birinci heceye 

vurgu yapıldığında “yaşam”, ikinci heceye vurgu yapıldığında ise “yay” anlamına gelir. Herakleitos, 

şairlerin bilgisine güvenmez, ama dili de şairce kullanmaktan hoşlanır. 
 Küçük t ile yazılan tanrı burada bilge olmakla ruhunu arındırıp ölümsüz yönünü ortaya çıkaran kişi; 

insan ise sıradan kalabalıklar arasında bir yaratık anlamında kullanılıyor. 



 

 

29 

Nihayet, Herakleitos’un şairlerin dilini kullanmasına karşın şairler 

hakkındaki şu deyişine de değinelim: 

“Nedir ki onların anlayışı ve düşüncesi? Halk ozanlarına inanıyorlar. Çoğunluğun kötü, 

azınlığın ise iyi olduğunu bilmeden yığını öğretmen kabul ediyorlar.” (Aktaran: Proclus, 

“in Alcibiadem”, 1.525.21) 

İşte, modern birey için bir “yaşam kılavuzu” olabilecek özdeyiş:  

“İnsanın karakteri kaderidir.”2 (Aktaran: Plutharkos,”Quastiones Platonicae”, 999E). 

 

 Acıya Dayanma-Mutluluk: Homeros’un, Odysseus’un diliyle insanlara 

sunmak istediği örnek davranışın özünde, yüzyıllar sonra Stoacılara, oradan 

Senancour’a3 Nietzsche’ye4 ve günümüze dek gelen “acıya dayanma” ilkesini görürüz: 

“Gene de acı çektirecekse ölümsüzlerden biri 

Şarap rengi denizin üstünde bana,  

Ne yapayım, o acıya da katlanacağım, 

Göğsümdeki yürek öylesine dayanıklı. 

Neler çekmiş, nelere göğüs germişim 

Denizlerde, savaşlarda bundan önce. 

Hazırım bundan sonra gelecek acılara da.” (Homeros,1978:111). 

Hayvanca “haz”zı insanca “mutluluk”tan ayıran Herakleitos’a göre 

mutluluk, bedeni tatmin etmekle değil hakikati bilerek ve ona uygun yaşayarak ruhu 

tatmin etmekle elde edilebilir. 

“Mutluluk bedensel hazlardan kaynaklanmış olsaydı, öküzler yemek için burçak  

bulduklarında, onlara mutlu varlık derdik.” (Aktaran: Sextus Empiricus, “Adversus 

Mathematicas”, VI. 401). 

                                                 
2 18.yy. Fransız Ahlakçı yazarlarından Chamfort şöyle diyecektir: “Talih, karakterimin boyun 

eğdireceği engelleri aşarak bana ulaşacaktır.” Bkz. Chamfort, Soğuk Kül, Çev. Kenan Sarıalioğlu, 

İstanbul, Gendaş Kültür, 2003, s.67 
3 Senancour (1770-1846) “Oberman” adlı romanında şöyle diyordu: “L’homme est perissable. İl se 

peut: mais perissons en resistant et, si le néant nous est réservé, ne faisons que ce soit une justice.” 

(İnsan, ölümlü olabilir, ama biz direnelim yine de; bize reva görülen hiçlik de olsa, biz direnmeyi bir 

hak olarak görelim.) Aktaran: Elias Canetti, İnsanın Taşrası, Çev. A.Cemal, İstanbul, Payel, 2004, 

s.267. 
4 Neitzche, son dönem yapıtlarında, Amor fati (Kaderini Sev) ilkesini, biçimsel akılcılığa karşı 

duygunun ve yaşamın üstünlüğünü dile getirmek için kullandı. 



 

 

30 

İnsanın yaşamı üzerine görüşlerini ifade ederken, onun yaşadığı gerçeği 

yalın bir üslupla şöyle dile getirir Euripides (Bakchai [“Bakkhalar”], 902): 

“Mutludur denizdeyken kopan fırtınadan 

Kurtulan, limana varan; 

Mutludur acıları yenen de. 

Biri ötekine herhangi bir şekilde 

Üstün olabilir zenginlikte, kudrette. 

Sayısızdır hâlâ insanlar için ümitler, bir takımı 

Getirirler beklenen mutluluğu, 

Başkaları aldatırlar insanı. 

Bugün’ünü kim ki neşeyle yaşar 

Mutludur o, mutlu…” (Kranz, 1948:168) 

Lucretius, insanın mutluluğunu doğa’nın verdiği yaşama sevincinde bulur. 

(Evrenin Yapısı, II, 17-33): 

“Anlamıyor musun, iki amacı var doğa’nın: 

Bedenin acı çekmemesi, erince varması ruhun, 

Tadından korkmaması haz veren duyumların. 

Gerçekten azdır bedenimizin gereksinmeleri. 

Tümünün de amacı kaçınmaktır acıdan. 

Tatları art arda sıralamak artırabilir 

Yaşamanın keyfini kimi zaman. Ne olmuş yani 

Görkemli yontulardan yoksunsa sarayımız 

Meşalelerle gece şölenlerimize ışık tutan! 

Ne olmuş yani gümüşle pırıldamıyorsa 

Altınla yanıp tutuşmuyorsa soframız, 

Lirin sesiyle çınlamıyorsa tavanımızın süsleri 

Dostluğu koyultup yayıldı mı insan çimenlere, 

Bir derenin yanı başına, duldasına bir ağacın, 

Ayaklar altına daha ucuzunu serer aynı güzelliğin doğa. 

Hele bir de havanın yüzü gülüyorsa ve mevsim 

Çiçeklerle beziyorsa yemyeşil çayırları!”  (Lucretius, 2000: 51-52) 

 Tanrı Kokusu: Trajik olanı (trajikliği) insan zekasıyla uzlaştırılamayan 

karşıtlık olarak niteleyen Walter Kranz’a göre, Avrupa trajedesinin yaratıcısı olan 

Aishkylos, bu trajik karşıtlığı Tanrı (Zeus) ile insanoğlu (Prometheus) arasında 



 

 

31 

olduğu gibi, genel olarak iyi ile kötü, haklı ile haksız arasındaki insan dünyası 

boyunca uzanıp gelen karşıtlıkta bulmaktadır. Onun trajedisi, insanoğlunun karanlık 

ve karışık yaşamında yine de bir ışık gibidir. Aishkylos, bu karmaşanın çözümünü 

iyi-yüreklilikte, yetingenlik ve ölçülü olmada bulur. (Kranz, 1948:159). 

Trajedilerden birkaç dize almakla yetinelim (Agamemnon, 160): 

“Zeus’tur insanlara akıl yolunu gösteren, 

Acıdan öğrenme kuralını 

Her zaman için koyan.” (Kranz, 1948:161-162) 

Yine Agamemnon’dan bir bölüm (1327): 

“Zavallı insanların işleri. Mutsuzluklarını 

Bir gölge çevirebilir; mutluluklarıysa 

Unutulur yaş süngerin sildiği resim gibi.” (Kranz, 1948: 163) 

Aiskhylos, korkunun insan yüreğini uyanık tuttuğunu, düşünceli olmak 

gerektiğini, her şeyin ölçüsünün Tanrı’da olduğunu, özgürce yaşamın değerini, yürek 

sağlığının en büyük sağlık olduğunu, açgözlülüğün cezasız kalmayacağını 

Eumenides’te şöyle anlatır (516): 

“Bazan korku veren şey de iyidir, 

Yürekte gözcü olarak 

Oturup beklemesi gerekir. 

Yararlıdır dar durumda düşünceli olmak. 

Hangi insan, hangi devlet 

Yüreğini beslemezse tanrı korkusuyla, 

Hakkı saymakta devam eder? 

Ne hiçbir başa bağlı olmayan hayatı 

Ne de zor altındaki uşaklığı öv. 

Her şeyin ortasına Tanrı verir başarı, 

Bunu bu, şunu şu yola çevirse de. 

Uygundur söyleyeceğim şu söz: 

İmansızlığın çocuğudur gerçekte küstahlık, 

Yürek sağlığından gelir herkesçe özlenen, 

Tanrılardan dilenilen bereket. 

Her işin içindir şu sözüm: 



 

 

32 

Mihrabını say hakkın; 

Kazanç gözetip çiğneme onu dinsiz ayağınla 

Geç kalmaz cezası zira.” (Kranz, 1948:164) 

 Dine Karşı Hayat: Atina’nın ikinci büyük trajedi şairi olan Sophokles’e 

göre, dinin asıl varlığı tanrıların cevabı, rahiplerin sözü, eskiden süregelen tapım, 

tanrılar mythos’unun kuşaktan kuşağa geçen şekli idi. İnsanın yaşarken ve ölümden 

sonra övülmesine yol açan eudaimonia’yı, yani iç mutluluğu, ancak bu gelenek 

dinine bağlı olmakta gören Sophokles, insanın başına gelebilecek korkunç olayları 

bile, tanrıların dileği olduğu için iyi olarak kabul ediyor, bu mutlak “tevekkül”ün 

insanı tüm yaşayışı içinde alçak gönüllülüğe zorlaması gerektiğine inanıyordu. 

(Kranz, 1948:159-160). 

Sophokles, Troya efsaneleri arasında yer alan bir öyküyü işlediği Aias adlı 

eserinde, kahramanının ağzında şöyle konuşur (1036): 

“Ben bu alınyazısını da, bütün ötekilerini de  

Tanrıların düşündüğünü söyleyeceğim insanlara. 

Aklına bu düşüncem uygun gelmeyen varsa 

O kendi inancına bağlansın, ben de buna.” (Kranz, 1948:165) 

Thebai efsanelerine dayanan Kral Oidipus (“Oidipus tyrannos”) adlı 

tragedyasında, Thebai kentinin kurtarıcısı ve hükümdarı olan Oidipus’un bilmeden 

işlediği bir suçun ortaya çıkmasıyla kendini kör edişini anlatan Sophokles, kralın 

sözleriyle şöyle seslenir insanlara (1168): 

“Vah ölümlülerin nesilleri! 

Nasıl da hiçle bir tutuyorum 

Yaşayan sizleri! 

Hangi, hangi insan 

Mutluluğa erişti 

Kendini kandırdığından daha çok  

Ve kurtuldu kendini kandırmaktan? 

Seni örnek olarak gören, 

Senin korkunç talihini, senin 

Ey zavallı Oidipus, bahtlı saymaz 

İnsanların hiç birini.” (Kranz, 1948:166-167) 



 

 

33 

 Açgözlülük ve Sömürü: Antikitenin trajedi şairleri içinde çok özel bir yeri 

olan Euripides, Kranz’ın anlatımıyla, “sahnenin filozofu” diye anılan, dramlarına 

“düşüncelerin savaş meydanı” denilen, zamanın bütün sorunlarını, özellikle din-

ahlak ilişkisini yalın ama derin-anlamlı bir mythos içinde soruşturan, insan ruhunun 

derinliklerinde patholojik olanı ustaca betimleyen bir şair olarak modern psikolojinin 

ve felsefenin aydınlatıcı bir öncüsüdür. O, şiiriyle gerçeği arıyor, mythos örtüsü 

altında olsa bile, hayatı olduğu gibi, çıplak ve gerçek olarak göstermeye çalışıyordu. 

Aiskhlos ve Sophokles gibi birlikli bir din inancında huzur bulamayan Euripides, 

döneminin “aydınlanmış” insanlığın dokunaklı bir örneği oldu. (Kranz, 1948:160) 

Euripides’in, trajedilerinde işlediği temalara bir göz attığımızda, onun 

düşüncelerinin modern edebiyat ve felsefe için ne denli ufuk açıcı, yol gösterici 

olduğunu belirleyebiliriz: 

Alkestis; ölümü bile göze alarak seven bir kadının kral olan kocası 

karşısında ahlaksal üstünlüğünü anlatır. Medeia; ihanete uğrayan kadının öz 

çocuklarını öldürmeye kadar varan korkunç öç alma duygusunu göz önüne serer. 

Hippolytos, Hekabe, Andromache ve Hikedites tutku temasını işlerler. Elektra; bir 

annenin öldürülmesini buyuran Delphoi tapınağı tanrısının hükmünü bilgece ve adil 

olmamakla suçlar, tanrı yargısını eleştirir. Herakles; tanrıları suçlarken, insanları 

yüceltir. Trades (“Troyalı Kadınlar”) hem yenileni, hem yeneni aynı oranda 

etkileyen savaşın dehşetini, acımasızlığını anlatır. 

“Euripides, özellikle kadın karakterlerinde, usta bir psikolog ve gerçekçi bir karakter 

betimleyicisi olarak göze çarpar; onun kişileri, efsanedeki bağlayıcı konumları 

dikkate alınmaksızın, sınır-durumlarda kendi yazgılarına kendi sorumlulukları 

altında biçim veren canlı insanlar olarak karşımıza çıkar. (…) Patolojik tragedyanın 

kurucusu olarak (Aristoteles, ona haklı olarak “şairlerin en trajik olanı” adını verir) 

sonraki kuşakları onun kadar etkileyen başka hiçbir Atinalı tragedya yazarı yoktur.” 

(Çalışkan, 1987:39:40) 

Walther Kranz’ın aktardığı metinlerden birinde (Fragman 286), Euripides, 

bugün kayıp olan Bellerophontes adlı trajedisinde şöyle diyor: 

“Söyler elbette biri, gökte tanrıların bulunduğunu. 

Yokturlar, yokturlar. İnsanlar arasından bir budala 



 

 

34 

Çıkıp da eski masalı tekrarlarsa, o başka.” (Kranz, 1948:168) 

Sophokles’in düşüncesine karşı çıkan Euripides “Çirkinlik işleyen tanrılara 

Tanrı denemeyeceğini” (Fragman 292) söyler; insanca erdemin tanrı erdeminden de 

üstün olabileceğini söylemekten çekinmez (Herakles, 342): 

“Erdemde üstünüm bir ölümlüyken, büyük tanrıya… 

Budala bir tanrısın, ya da adil değilsin.”  (Kranz, 1948:168) 

 

İçgüdünün akıl yetisinden daha güçlü olabileceğini kabul etmeyen 

Sokrates’in tersine, Euripides’in Medeia adlı kahramanı şöyle der (Medeia, 1078): 

“Farkındayım yapacaklarımın fenalığının. 

Oyuncağı aklım, kabaran hırslarımın.” (Kranz, 1948:169) 

Bilicilere (kâhinlere) şiddetle karşı çıkan Euripides, bilimlerin en iyisinin, 

önceden düşünüp hesaplamak olduğunu vurgular (Fragman 795): 

“Neden geleceği-bildirenlerin tahtında oturarak 

Yemin ediyorsunuz tanrıların dileğini bildiğinize? 

Böyle düşüncelere yetmez gücü insanların. 

Tanrılar üzerine bilgim var diye övünenin 

Koşarak kandırmaktan fazla bir şey değildir bildiği. 

Önceden düşünüp hesaplamak, en iyisidir bilimlerin. (Kranz, 1948:169) 

Kan kokan zenginlikleri, zenginliklerin kaynağındaki acımasız ve ölümcül 

sömürüyü de anlatmaktan çekinmeyen Lucretius, kendi döneminde, “sükut suikastı” 

diyebileceğimiz kasıtlı bir tutumla unutturulmak istenmiş, ama o, çağımıza ulaşmayı 

başarmıştır. Şu dizeler, ne yazık ki, günümüze dek ulaşan çağların huzursuzluğunu 

anlatıyor bize (Evrenin Yapısı, III, 56-63):  

“Bir de o acınası, açgözlü kişilere bak; 

Ün, para hırsı, gerektiğinde suç ortaklığına,  

Maşalığa bile iter onları; gece gündüz demeden 

Mal-mülk hesabı yaparlar kara bir tutkuyla. 

Temelde ölüm korkusudur besleyen, 

İçten kemiren bu açık yaraları. 



 

 

35 

……………………………………. 

Öz kardeşinin ölümünü sevinçle karşılarlar, 

Korku ve nefret doldurur içini 

Kandaşlarının cömert yürekle açtığı sofra…” (Lucretius, 2000: 60) 

Çağının sosyo-ekonomik düzenini de gözlemleyen şairin betimlemeleri, 

günümüzde hâlâ geçerliliğini sürdürmektedir (Evrenin Yapısı, VI, 806-814): 

“Topraktan ürer kükürt, kokulu zift donar. 

İnsanlar izlerken altın ve gümüş damarlarını, 

Kazmalarla girerken toprağın bağrına 

Ne dumanlar yükselir Skaptensula’dan! 

Yüz çizgilerine, renklerine bir bak 

Bu işlere zorunluk sonucu katlananların: 

Dirim güçleri tükenir, ölürler genç yaşta.” (Lucretius, 2000:245) 

1.4.2. Şiir – Felsefe Çatışması (Platon) 

 Genel olarak şairlerin düşmanı olarak düşünülen Eflatun (Platon), onları 

Devlet’ten çıkarmak istiyordu. Her ne kadar, şairleri “ilahi bir yetenek”in 

mutemetleri olarak yüceltse de, onlara belli sınırlar da koyduğu doğrudur; ilk önce, 

onları dehalarından sorumsuz olmakla yargıladığı için; ardından, onları, kendilerine 

özgü alandan başka alanlarda kendilerini geliştirmeye elverişsiz, ‘uzmanlaşmış 

insanlar’ olarak gördüğü için (Charpier-Segers, 1956: 28). 

Yukarıdaki açıklamaları doğrulamak için Sokrates’in Ion’la diyaloğuna bir 

bakalım: 

“Büyük epik şairlerin tümü, güzel şiirleri sanatla değil, tanrısal esinle, tanrısal telkinle 

yaratırlar; büyük şairler de öyle Korybantların ancak kendilerinden geçtiklerinde raks 

etmeğe başlamaları gibi, lirik şairler de herkesin bildiği o güzel türküleri bestelerken 

kendilerinde değillerdir; müzik ve ritmin hareketine kapılır kapılmaz başları dönmüş, 

kendilerinden geçmişlerdir; tıpkı akılları başlarındayken değil de ancak kendilerinden 

geçtikleri zaman ırmaklardan süt ve bal çeken Bakkhalar gibi. Kendilerinin de itiraf ettiği 

gibi, lirik şairlerin ruhunu etkileyen de aynı sarhoşluktur. Gerçekten de şairler, bal 

pınarlarından bal aldıklarını, şiirlerini Musaların bahçelerinden ve ormanlık vadilerden 

arılar gibi bir çiçekten öbürüne uçarak topladıklarını söylerler; doğrudur da bu söyledikleri. 

Çünkü şair, hafif kanatlı, kutsal bir şeydir ve esinlenmeden, kendinden geçmeden, aklı 

başından gitmeden yaratamaz. Bu tanrı vergisini almadıkça hiç kimse mısra kuramaz, 



 

 

36 

kehanette bulunamaz. İşte şairler konuları üstüne bütün o güzel şeyleri sanatla değil tanrısal 

bir vergiyle buluğ söyledikleri için, senin yalnız Homeros üstüne başarılı olman gibi onların 

da her biri ancak Musa’nın kendisini yönettiği türde başarılı olabilir; kimi hyporkhemes’te, 

kimi dthyrambos’ta, kimi panegyrikos’ta epos’ta, kimi iambos’ta başarı gösterir. 

Mısralarını esinleyen sanat değil tanrısal bir güç olduğu için, her biri öbür türlerde pek 

başarılı değildir, gerçekten de bir konuyu sanatla işlemeyi bilselerdi, bütün öbür konuları da 

işleyebilirlerdi. Tanrı peygamberleri ve esinlenmiş Kâhinleri yaptığı gibi, şairleri de 

akıllarını başlarından alarak, sözcüleri haline getiriyorsa, onları dinleyen bizler, bu kadar 

güzel şeyleri söyleyenin, akılları başlarında olmadığına göre, onlar değil tanrı olduğunu; 

onların ağzından tanrının konuştuğunu anlayalım diyedir bu. Kimsenin dilinden düşmeyen, 

lirik şiirlerin belki de en güzeli ve Musa’ların bir buluşu olan ‘paion’ dışında hatırlanmaya 

değer hiçbir şey bırakmayan Khalkis’li Tynnikhos bu söylediklerime en iyi kanıttır. 

Gerçekten de tanrı bu şair aracılığıyla, bu güzel şiirlerin insanoğluna ait olmadığını, tanrılar 

tarafından yapılmış olduğunu; şairlerin de, bir tanrının etkisi altında bulundukları için tanrı 

tercümanlarından başka şey olmadıklarını bize göstermek istemiştir sanırım (Eflatun, 

Ion,1973: 219-221).  

Sokrates, savunmasında, bir gün, (Tanrı’ya danışmak için insanların 

başvurduğu, Tanrı sözcüsü rahiplerin de insanların sorularına cevap verdiği) Delphoi 

tapınağına gidip, Tanrı’ya, kendisinden daha bilgili bir insanın olup olmadığını 

sorduğunu ve Tanrı-sözcüsünün de, ondan daha bilgili insan olmadığı cevabını 

aldığını anlatır. Sokrates, kendisinden daha bilgili birini bulmak için uğraşıp durmuş, 

devlet adamlarına, zanaatkârlara ve şairlere başvurmuş, ama aradığını bulamamış. 

Şairler hakkında düşüncelerini şöyle özetlediğini Platon’un eserinden biliyoruz: 

“Anladım ki, şairler eserlerini bilgiyle değil, bir çeşit içgüdüyle, Tanrı esiniyle 

yazıyorlar, tıpkı bir sürü güzel şeyler söyleyip de dediklerinden bir şey anlamayan 

Tanrı-sözcüleri, biliciler gibi. Onlar, kendilerinde şairlik var diye, bilmedikleri 

şeylerde insanların en bilgini olduklarını sanıyorlar.” (Sokrates’in Savunması, 1973: 

172-175). 

Sokrates aracılığıyla kendi düşüncelerini ortaya koyan Platon’a göre 

“Şairlerin yarattıkları, gerçek değil, birer gölgedir” (Devlet, 1973: 383/599). 

Genel çizgileriyle Efaltun’un estetiğini özetlemek gerekirse, bu estetiğin 

İdealar kuramına dayandığını söyleyebiliriz. İdealar, değişmez; ezeli ve ebedidir. 

                                                 
 Paion:  Apollon’u övmek için söylenen ve özel bir vezni olan türkü. 



 

 

37 

İdeaları göz önünde tutmamız gerektiğine göre, onlara uymamız gerektiğine göre, 

sanatlarında onlar gibi değişmez gerçekler olması zorunludur. Gerçekten de Eflatun 

şiirde ve öteki sanatlarda hiçbir yenilik kabul etmez. İdeal bir kez ele geçirildikten 

sonra, sürekli olarak kopya edilmeli ve olduğu gibi canlandırılmalıdır. Zaten sanatın 

(şiirin de) amacı ahlaka ve siyasete hizmet etmektir. Bundan ötürü Eflatun, sadece 

bazı müzik çeşitlerinin (insan ruhuna uyuşukluk ve rehavet vermeyen makamların) 

değerli olduğunu ileri sürmüş; insan ruhunu yumuşatan tragedyaları ve ağırbaşlılığa 

aykırı düşen komedyaları eleştirmiş, çok sevdiği Homeros’u bile, Tanrıları insanlar 

kadar ahlaksız olarak canlandırdığı için İdeal devletin dışında bırakmıştır 

(Hilav,1973: 15). 

 

1.4.3. Felsefenin Konusu Olarak Şiir 

 

1.4.3.1. Aristoteles (İ.Ö.384-322)  

Felsefe tarihinin en önemli düşünürlerinden biri olan Aristoteles, hocası 

Platon’un aksine şiiri bir sanat, şairi de aklın kılavuzluk ettiği bir sanatçı olarak kabul 

eder. Bu anlayışla şiir sanatının türlerini belli kurallara bağlar. Şiir yeteneğinin 

insana verilmiş olduğunu, sonradan kazanılmış olmadığını, bir şiir yaratmak için 

sadece tekniğin yeterli olmadığını düşünür. Ona göre şiir sanatı bir yalan değildir, ya 

da şairin genel bir hakikati ifade etmek için özel bir alanda yalan söylemeye hakkı 

vardır (Charpier-Seghers, 1956: 30). 

Düşünce tarihinde sanat olayını ilk kez felsefi olarak araştıran eser 

Aristoteles’in Poetika’ sıdır. Aristoteles’ten önce hocası Platon Büyük Hippias, 

Symposion, Phaidon ve Politeia adlı diyaloglarında sanat üzerine önemli düşünceler 

ortaya koyduysa da onun asıl çabası “güzellik ideası”nın metafizik karakterini 

açıklamaktı. Ona göre “güzel ideası” var olduğu için sanat eserleri bu ideadan pay 

alırlar (methexis) ve bundan dolayı “güzel” görünürler. Oysa Aristoteles 

varolan’ların (to on) dışında, yani aşkın (transcendent) bulunan bir idea’nın varlığını; 

buna koşut olarak da, sanat eserinin dışında aşkın bir güzellik ideasını kabul etmez. 

Ona göre, güzellik-ideası var olduğu için güzel bulduğunuz nesnelerle sanat eserleri 

bir varlık kazanmıyor, tersine, sanat eserleri var oldukları için güzellik kavramından, 

güzel nesneler olduğu için nesnelerin güzelliğinden söz edebiliyoruz. Aristoteles’in 



 

 

38 

çıkış noktası metafizik, aşkın bir güzellik ideası değil, daha çok forma-materia 

kompozitomu (form-madde birliği) olan tek tek sanat eserleridir, sanat eseri denen 

ontik bütündür. Sanat eserinin bir “varlıksal bütün” olarak belirlenmesi, bu varlıksal 

bütün’ü belirleyen kategorilerin araştırılması, artık bir metafizikle değil, daha çok bir 

varlıkbilimle, bir sanat ontolojisi ile ilgilidir (Tunalı, 1976: 7-8). 

Aristoteles’in Poetika’sı 26 bölümden oluşmaktadır. Şiir sanatı açısından 

bizim için önemli olan özellikle Birinci, İkinci, Üçüncü, Dördüncü, Dokuzuncu, 

Onyedinci, Ondokuzuncu ve Yirmibeşinci bölümleridir. Bu bölümlerde Aristoteles 

şiir sanatı hakkında düşüncelerini özetle şöyle ifade eder: 

I. Bölüm: “Önce epos, tragedya, komedya, dithrambos şiiri ile flüt, kitara 

sanatlarının büyük bir kısmının genel olarak taklit (mimesis) olduklarını belirtmek 

gerekir. Ancak bu sanatlar, taklit etmede kullanılan araç bakımından, taklit edilen 

nesneler bakımından, taklit tarzı bakımından üç bölüme ayrılırlar. Bazı sanatçılar 

renkler ve figürler aracılığıyla; bazı sanatçılar ise ses aracılığıyla taklit ederler, buna 

göre de genel olarak taklit ya ritm, ya söz, ya da armoni aracılığıyla gerçekleştirilir. 

Bu üç araç ayrı ayrı yada birlikte kullanılır.  

II. Bölüm: “Taklit ettikleri nesneler bakımından sanatçıları ele alırsak, 

örneğin; ozanların ya ortalama insandan daha iyi ya da kötü veya ortalama insanların 

hareketlerini taklit ettiklerini görürüz. Aynı şeyi ressamlarda da görürüz: Polygnotos 

daha iyileri, Pauson daha kötüleri, Dionysos ise gerçeğe uygun olanları taklit 

etmişlerdir.  

III. Bölüm: “Sanatlar nesnelerini taklit etme tarzlarına göre de farklılık 

gösterirler. Aynı taklit araçlarıyla aynı eserler farklı tarzda taklit edilebilirler. Bu da 

bir yandan hikaye etme yoluyla; hikaye etme ise, ya Homeros’un yapmış olduğu gibi 

bir başka kişi adına ya da kendi üzerine başka hiçbir rol almadan doğrudan yine 

kendi adına yürütülür. Öte yandan da taklit edilen bütün kişileri hareket halinde ve 

eylem içinde gösterme yoluyla olur. Bunlar başta söylendiği gibi üç ayrı taklit etme 

şeklidir. Bu ayrılıklar da taklidin kullandığı araç, yöneldiği nesne ve taklidin tarzı 

bakımındandır.  

IV. Bölüm: “Şiir sanatının kökeninde iki neden bulunur ve bunlar varlığını 

insanın doğasına borçludur: Bunlardan biri, taklit eğilimidir ve insanlarda doğuştan 

vardır; insanlar öteki yaratıklardan özellikle taklit etmeye olağanüstü yetili 



 

 

39 

olmalarıyla ayrılır ve ilk bilgilerini de taklit yoluyla kazanırlar. İkinci neden ise, 

insanların taklit ürünleri (sanat nesneleri) karşısında duydukları hoşlanmadır. 

Gerçekte hiç hoşlanmadığımız bir nesne, bir sanat nesnesi (örneğin bir resim) haline 

geldiğinde hoşlandığımız bir nesne olur. 

Taklit eğilimi insanlarda doğuştan var olduğuna göre ve aynı şey harmoni 

ile ritmin uyandırdığı duygular için de doğru olduğuna göre, o halde oldum olası 

bunlara yetisi olan ve bu yetiyi yavaş yavaş geliştiren insanlar doğaçlamalardan 

hareket ederek şiir sanatını ortaya çıkarmışlardır.  

Şiir sanatı ozanların karakterlerine göre iki yön alır: ağırbaşlı ve soylu 

ozanlar, ahlakça iyi ve soylu kişilerin hareketlerini taklit ederken; hafifmeşrep 

karakterli ozanlar ise bayağı insanların hareketlerini taklit ederler. Homeros ahlaksal 

iyiyi konu yapan gerçek bir ozan olduğu gibi (çünkü o sadece güzel şiirler yazmamış, 

aynı zamanda dramatik hareketleri de betimlemiştir), öte yandan küçük düşürücü 

alayı değil de, gülünç olan’ı dramlaştırmakla komedyanın temel biçimlerini de ilk 

olarak o göstermiştir.  

IX. Bölüm : “Ozanın işi, gerçekten olan şeyi değil, tersine olabilir olan şeyi, 

yani olasılık veya zorunluluk yasalarına göre mümkün olan şeyi anlatmaktır. Tarihçi 

ve ozan, biri düzyazı öteki nazım yazdığı için birbirinden ayrılmazlar. (Çünkü 

Heredotos’un eseri, nazım biçiminde de olsa, o bir tarih eseridir. Fark şuradadır: 

Tarihçi ‘gerçekten olanı’, ozan ise ‘olabilir olanı’ anlatır.  

Şiir bundan dolayı tarih eserine göre daha felsefi olduğu gibi, daha üstün 

olarak da değerlendirilebilir. Çünkü şiir daha çok genel olanı, tarih ise ancak tek 

olanı ele alır. 

XVII. Bölüm: “Ozan, öykünün düzenlenmesinde ve yazar olarak eserini 

işlemesinde, olayları mümkün olduğunca göz önünde bulundurmalıdır. Olayları, 

sanki gerçekten meydana gelirken onlarla birlikteymişçesine apaçık tasarlarsa, o 

zaman uygun olanı bulabilir ve çelişkiden uzak kalabilir. Bundan sonra ozan, 

mümkün olduğunca, sahnede eserini oynayacak kişilerin yapacakları hareketleri, 

eserini yazarken, kendisi yaparak bunları denetlemelidir. 

XIX. Bölüm: Tragedyada ‘düşünceler’ ve ‘ifade tarzı’ konusunda şunlar 

söylenebilir: Düşüncelerin yeri retorik üzerine yazılmış kitaplar olmalıdır. 

‘Düşüncelerin oluşturduğu alana, akla dayanan söz aracılığıyla ortaya konan her şey 



 

 

40 

girdiği gibi, kanıtlama ve çürütme, korku, kızgınlıkla bu çeşit duyguların 

uyandırılması ve bundan başka olayların büyütülüp küçültülmesi de girer.  

‘İfade tarzı’ alanına giren şeylerden ilki, konuşma biçimlerinin (cümle 

şekilleri, kiplikler) araştırılmasıdır. Bunların bilgisi ise daha çok konuşma sanatının 

konusunu oluşturur; örneğin emir nedir, arzu yahut öykü ya da tehdit yahut soruyla 

cevap nedir? Buna benzer şeyler… Bunların bilinmemesinden ötürü şiir sanatına 

karşı önemli bir yergide bulunulamaz.” 

XXV. Bölüm: “Burada, peotik sorunlar ve çözümleri, bu sorunların sayıları 

ve çeşitleri üzerine ışık tutmak gerekiyor: Ozan da tıpkı ressam vb. taklit edici bir 

betimleyici olduğuna göre, şu üç olanaktan belli birini zorunlulukla taklit etmesi 

gerekir. Ya nesneleri oldukları gibi, ya mithoslara yahut insanların inançlarına göre, 

ya da nasıl olmaları gerekiyorsa, o şekilde betimlemelidir. 

Şiir sanatında iki türlü yanlış vardır: Şiir sanatının özüyle ilgili olan ve 

sadece dışa ilişkin olan yanlış: Bir ozan bir şeyi yetisizliğinden ötürü doğru olarak 

taklit edemezse, buradaki yanlış ‘şiir sanatının özüyle ilgili yanlış’tır. Buna karşılık, 

konusunu doğru kavrayamamış bir ozanın olanaksız olanı betimlemesi ‘şiir sanatının 

özüyle ilgili olmayan bir yanlış’tır. Şiir sanatı, olanaksız olanın betimlenmesiyle 

ereğine ulaşıyorsa, bu doğru sayılır.  

Söz konusu olan şey, ‘bir sözün, bir hareketin ahlak yönünden iyi yahut iyi 

olmaması’ ise, o söz yahut hareketi ortamından soyutlamamak, kime nerede 

söylendiğini ve hareket edildiğini dikkate almak gerekir.  

Şiirde ‘olanaksız olan’ ya kaba gerçeğin üstüne çıkmak ereğine dayanarak 

ya da baskın olan kamu görüşüne dayanarak açıklanmalıdır. Çünkü şiirde inanılabilir 

olan olanaksız, inanılır olmayan bir olanağa üstün tutulmalı; ‘akla aykırı olan şeyler’ 

de kamu görüşüyle açıklanmalıdır. Bir takım şeylerin olasılığa aykırı olarak ortaya 

çıkabileceğini de unutmamalıdır.” (Aristoteles, 1976: 11-72; Charpier-P.Segers, 

1956: 30-40). 

Fransız denemeci Tzveton Todorov’a göre, Aristoteles’in Poetika’sının 

konusu edebiyat değildir. Bu eser (o dönemde kesinlikle var olan) şiirle ilgilenmez, 

epik ve dramın özelliklerini betimler (Todorov, 2001: 18-19). Orhan Okay ise 

Poetika’nın ‘sınırları belirli bir şiir kuramı olduğunu’ ifade eder. (Okay, 2005: 20) 

 



 

 

41 

1.4.3.2. G.W. Friedrich Hegel (1770-1831) 

Felsefeyi, düşüncenin kendi karşıtlıklarıyla çelişerek ilerlemesinin bilimi 

olarak niteleyen, şiiri de tinsel dünyanın dışavurumu olarak ele alan, şiirin gerçek 

(reel) olanı betimlemesi değil, onu canlı kılması gerektiğini, eşyanın (choses) edilgin 

dışavurumuna ve soyut düşünceye yabancı olan şiir sanatının kendine özgü ve ulusal 

karakteri olan somut varlıkta ete-kemiğe bürünmesi gerektiğini ileri süren idealist 

filozof Hegel’e göre: 

 

Şiirsel yapıt özgürlüğe dayanır; o sadece kendi yasasına boyun eğen canlı bir organizmadır. 

Şiirin hem derin birliği, hem onu oluşturan bağımsızlığının kaynağı budur. Onun evrensel 

yaşama katılması ve koşula da bağlılığının olmaması bundan dolayıdır. İşte, şair varoluşu 

(existence) ve özü (essence) uzlaşık olan bir dünya ortaya çıkararak, bu özgürlükle bu 

bağımlılığın bir sentezini yapmak durumundadır” (Charpier-Segers, 1956: 227). 

Bu açıklamayla şiir anlayışını kısaca özetlediğimiz Hegel’in poetikasının 

ayrıntılarına girmeden, onun üç temel tip olarak ele aldığı sanat konusuna bir 

bakalım ve ardından sanatlar dizgesi içinde şiirin yerini irdeleyelim.  

Hegel Estetik adlı yapıtında sanatın üç temel tipini ele alıyor ve şöyle diyor: 

 “… Kısaca İde’nin bütünü gibi Güzel İdesi de, ne ise öylece kendilerini gerçekleştirmek ve 

görünüşe sunmak zorunda olan temel farklılıkların bir bütünlüğüdür. Biz onlara sanatın 

özel biçimleri deriz. Onlar “İdea” kavramının içinde saklı olanın gelişmesidirler ve sanat 

aracılığıyla varlığa gelirler. 

…Burada sanatın belli başlı üç biçimini ele alacağız. İlk önce sembolik form. Bu simgesel 

biçim içinde İdea hâlâ kendi hakiki sanatsal anlatımını arar, zira o henüz sınırlanmamıştır 

ve kendi içinde soyuttur ve bu nedenle de tam uygun ve uyumlu bir dışsal görünüme henüz 

kendi içinde hem hazır değildir, hem sahip değildir.  

… İkinci olarak İde, kendine sonsuz özgür nesnellik olup bu durumu kendi etkinliği içinde 

Tin (Geist) olarak kavrar. Oysa Tin, özgür bir özne olarak kendi içinde ve kendisi 

tarafından belirlenmiştir; bu öz belirlenim kendini belirleme içinde Tin, kendi içkin 

gerçekliği ile birleşebildiği tam uygun dışsal biçimine de sahip olur. Biçimin ve içeriğin bu 

tam uygun salt birliği üzerinde sanatın ikinci biçimi olarak klasik form yükselir (…) işte bu 

aşamada sanat yalnız kendi kavramına ulaşır, yani kendi maddesel gerçekliği içinde hemen 

kendisiyle uyuşup anlaşan ve tinsel bireysellikten başka bir şey olmayan İde’yi yetkin bir 

biçimde temsil eder. 



 

 

42 

…Üçüncü aşamada, Tin olarak yalnız kendinde hakiki varlığına sahip olan ve kendi için 

özgür ve salt Tin olarak kendisini kavradığı zaman Güzel İdesi, artık dışsal unsurda yetkin 

bir biçimde gerçekleşmiş olarak bulunmaz. İmdi Güzel İdesi, dışsal görünümün ve 

içselliğin, klasik birliğini eritir ve yeniden kendine döner. İşte bu da Romantik Sanatın 

temel tipini yaratır; bu biçim içinde, özgür tinselliği nedeniyle, kendi içeriği, bedensel-

maddesel ve dışsal bir tasarım sunamaz, biçim içeriksiz bir dışsallık olur; böylece Romantik 

Sanat, Sembolik Sanatta var olan bu ayrılığı, karşıt bir anlamda, biçimin ve içeriğin 

ayrılığını ortadan kaldırır. 

Kısacası, Sembolik Sanat dışsal biçimin ve içsel anlamın bu yetkin, tamamlanmış birliğini 

ararken; Klasik Sanat duyusal sezgi için özsel bireyselliğin tasarımında bulur bu birliği; 

Romantik Sanat ise, o kendi egemen ve başat tinselliği içinde bu birliğe ulaşır ve onu aşar” 

(Hegel, 1982: 114-117). 

Hegel’e göre sanatların içinde devindikleri genel olan doğa’nın şeylerinin 

ve dışsallaşmış tinin duyusal biçimidir; bu genel alanda devinen sanatlar sembolik, 

klasik ve romantik formlardır. Şiir, yani söz sanatı, müziğin ve plastik sanatların uç 

sınırlarını yüksek bir düzeyde ve kendinde birleştiren bütünselliktir, aynı zamanda 

tinsel içselliğin alanıdır. Gerçekten şiir, bir yandan müzik gibi içsel olanı içsel olarak 

kavrar, (bu ilke resimde, heykelde ve mimaride görülmez); öte yandan da içsel 

duygunun, sezginin ve tasarımın alanı içinde, resmin ve heykelin sonlu, sınırlı 

niteliğini tümüyle yitirmeyen nesnel bir dünyayı ortaya çıkarır; ayrıca şiir, herhangi 

bir başka sanattan daha yetkin biçimde bir olayın bütünselliğini açığa çıkarmak, onu 

serimlemek, tüm olarak dile getirmek gücüne de sahiptir (Hegel, 1982: 136-138).  

Dram şiirin ve sanatın en üstün derecesi sayılmalıdır. Çünkü Hegel’e göre 

dramatik şiir, biçim ve içerik ile birlikte tamamlanmış bir bütünselliğe ulaşmıştır. 

Öteki duygusal maddelerle (taş, tahta, renk ve ses gibi: mimarinin plastik sanatların 

ve müziğin maddeleridir bunlar) karşılaştırıldığında, yalnız konuşma, söylem Tin’i 

açıklamaya, serimlemeğe değer tek öğedir; söz sanatının diğer özel türleri arasında 

da dramatik şiir, destan türünün nesnelliği ile lirik şiirin öznel ilişkisini kendi içinde 

birleştirir. 

Dramatik şiir, tüm sanat yapıtına yaşayan, canlı ve hakiki bir nitelik vermek 

için, sahne üzerinde oynanmayı, yani canlandırılmayı zorunlu kılar (Hegel, 1982: 141). 

Sanat eseri hoş ve sevimli bir oyuncak değildir, evrensel tarih içinde 

Hakikat’in açılımıdır. Şöyle ki, sanatta, sonlunun içeriğinden ve biçimlerinden 



 

 

43 

bağımsızlaşarak kendini özgür kılan Tin’i (Geist), yani görünür ve duyusal alandaki 

mutlak’ın uzlaşmasını ve varlığını görmek gerekir; işte burada, kendini doğal tarih 

içinde tüketmeyen, ama güzel yanını oluşturduğu evrensel tarih içinde açığa çıkaran 

Hakikat’in bir açılımı söz konusudur (Hegel, 1982: 141). 

1.4.3.3. Nicolai Hartmann 

Estetik obje dediğimiz sanat eserini konu alan Sanat Ontolojisi’nin önemli 

isimlerinden biri olan Nicolai Hartmann’a (1882-1950) göre “real dünya” dört varlık 

katmanından oluşan bir bütünüdür: Birinci katman, inorganik, yani cansız nesneler 

katmanı; Fizik bu alanı inceler. İkincisi, canlı, yani organik varlıklar katmanı; bu 

alanı da Biyoloji konu edinir. Üçüncü katman, tini olan, bilinçli varlık alanıdır; 

Psikoloji bu alanla ilgilenir. Dördüncüsü, tinsel varlıkların, zihinsel süreçlerin 

oluşturduğu alandır; bu alanla da Felsefe uğraşır. Bu dört varlık katmanı nitelik 

bakımından birbirinden ayrıdır, ama birbirinden kopuk, bağlantısız da değildir. Her 

üst katman alt katmanlara gereksinim duyar. Birinci katmanı oluşturan “madde” algı 

ile, ikinci katmanı oluşturan “yaşam” sezgi ile, üçüncü katmanı oluşturan “bilinç” 

tanıma ile, dördüncü katmanı oluşturan “tin” bilme kavramıyla karşılanır. Buna göre 

madde alanı bir katmanlı, bitkiler alanı iki katmanlı, hayvanlar alanı üç katmanlı, 

insan alanı ise dört katmanlıdır. Hartmann’a göre, tinsel alan en özgür, ancak en 

zayıf nitelik gösterir. En geniş varlık alanı, işte bütün insan başarılarını, uygarlık 

ürünlerini, kısacası, “kültür”ü içeren bu alanıdır. 

İnsan da, bir “kişi” olarak bu tinsel varlık alanında ortaya çıkar. Kişi, bu 

özgürlük ortamında kendi kendini belirleyebilir, tinsel alanın altında bulunan üç 

varlık katmanını inceleme konusu yapabilir. Sadece insana özgü olan bu alanda, tin 

üçe ayrılır: 

1. Belli bir insan tini olan “kişisel tin”,  

2. Bireylerin üstünde bir toplumun oluşmasını sağlayan “nesnel tin”, 

3. İnsan yaratmalarının oluşturduğu bir süreç niteliğinde olan, kişisel tini de 

gerekseyen “nesnelleşmiş tin”. 

Sanat varlıklarını içeren alan, işte bu nesnelleşmiş tin ile bağlantılıdır. Bu 

tin de iki katmandan oluşur: 

1. Real ön planı olan alan,  



 

 

44 

2. İrreal arka planı olan alan. 

Bu varlık katmanlarına göre, sanat eserinin bir “iç”, bir de “dış” olmak 

üzere iki öğesi vardır. Dış öğe araç-gereç kısmıdır, iç öge ise yapıtın özünü, anlamını 

oluşturur. (Sanat eserindeki öz-biçim sorunsalına ontolojik yaklaşımın getirdiği 

açıklama budur.) 

Real dünya ile ideal dünya arasındaki uçurumu, boşluğu kapayacak bir 

varlık vardır, o da İnsandır. İnsan bir yanıyla real dünyaya, gerçeklikler dünyasına, 

yaşayan ve yaşanan somut dünyaya, öbür yanıyla da ideal bir dünyaya, düşünülen bir 

dünyaya, bir düşünce ve anlam dünyasına bağlıdır, soyut bir varlık alanıyla 

bağlantılıdır. (Tunalı, 1971: 21-24) 

1.4.3.4. Gaston Bachelard (1884-1962) 

Çağdaş Fransız filozoflarından G. Bachelard, şiirsel imgelem sorunlarını 

incelemek isteyen bir filozofun, sahip olduğu bilgileri unutması, tüm felsefi 

alışkanlıklarını bir yana bırakması, yani bir imgelem fenomenolojisi (phénoménologie de 

I’imagination) çerçevesi içinde konuya yaklaşmasını önermektedir. Uzamın 

Poetikası (“La Poétique de I’espace”) adlı eserinin “Giriş” bölümünde Bachelard, 

şiirsel imge ile bilinçaltının derinliklerinde uyuyan bir arketip arasındaki bağıntının 

nedensel bir bağıntı olmadığını belirtir. Ona göre şiirsel imge bir itkinin etkisinde 

kalmaz, bir geçmişin yankısı değildir. Tam tersidir daha çok: bir imgenin 

parlamasıyla bu geçmiş yankılanmalarla titreşir. Şiirsel imge bunun için Dolaysız 

ontoloji alanında yer alır; bu yankılanmada bu varlık tınısı kazanır. Şair bize 

imgesinin geçmişini açmaz, ama yarattığı imge içimizde kök salar. İşte ontoloji 

açısından önemli olan bu tekil imgenin iletilebilirliğidir. Şiirsel imge fenomeni, 

edimselliği içinde ele alınan insan yüreğinin, insan ruhunun, varlığının dolaysız bir 

ürünü olarak bilinçte ortaya çıktığı anda incelenmelidir. 

Bir imge fenomenolojisinin özgüllüğünü iyi belirleyebilmek, imgenin 

düşünceden önce geldiğini belirleyebilmek için, şiirin bir tin fenomenolojisi, daha 

çok bir “ruh fenomenolojisi” olduğunu söylemeliyiz. Şiirin çoğu kez “ruhun 

yükümlülük altına girmesi” olduğunu kabul etmek gerekir. Ruhla birleşen bilinç daha 

dingindir, tin’e ilişkin fenomenlerle birleşen bilinçten daha az yönelimlidir 

(intentionnele). Şiirde, bir bilginin devrelerinden geçmeyen güçler ortaya çıkar. İki 



 

 

45 

kutup, yani ruh ve tin ile esinin ve yeteneğin diyalektikleri aydınlanmış olur. Ruh ve 

tin, şiirsel imge fenomenlerinin incelenmesi için, şiirsel imgenin düşlemlenmesinden 

gerçekleşmesine kadarki evrim aşamalarının izlenebilmesi için vazgeçilmez bir 

öneme sahiptirler. Tin gevşeyebilir, ama şiirsel düşlemde ruh dingin ve etkindir, 

gözünü kırpmaz. Eksiksiz, iyi yapılanmış bir şiir yazabilmek için tin’in bu şiiri 

tasarılar çerçevesinde önceden biçimlendirmesi gerekirken, yalın bir şiirsel imge için 

tasarı gerekmez, ruhun bir devinmesi yeter. Ruh varlığını şiirsel imge ile ortaya 

koyar. 

Burada, şair Pierre-Jean Jouve’un: “Şiir bir biçimin kapısını açan bir ruhtur” 

cümlesini fenomenelojisi için destekleyici bir düşünce olarak alan G. Bachelard, 

“biçim”in sıradan yerlerde tanınmış, algılanmış, yontulmuş olsa da, tin açısından 

içten gelen şiirsel ışıktan önce, basit bir nesne olduğunu, ruhun gelip biçimin kapısını 

açtığını belirtir.  

G. Bachelard, fenomenolojik çözümlemesinde iki önemli terim kullanır: 

Titreşim ve yankılanma. Titreşimler dünyadaki yaşamımızda farklı düzlemlere 

dağılır, yankılanma bizi kendi varoluşumuzu (éxistence) derinleştirmeye çağırır. 

Titreşim söz konusu olduğunda şiiri duyarız, yankılanmada ise şiiri dil gibi 

konuşuruz, bizim olmuştur. Yankılanma varlığımızda bir dönüşe yol açar. Şiirin 

varlığımızı böyle ele geçirişinde fenomenolojik bir yan vardır ki işte bu da bizi 

aldatmaz. Bir şiirin taşkınlığı ve derinliği her zaman, titreşim-yankılanma çiftinin 

doğurduğu fenomenlerdir. Şiir taşkın yanıyla derinlerde ne varsa canlandırır adeta. 

Dolayısıyla, bir şiirin yol açtığı psikolojik etkiyi kavrayabilmek için fenomenolojik 

çözümlemenin iki eksenini, yani ruhun derinliklerine ve tinin taşkınlıklarına giden 

çizgiyi izlemek gerekir.  

Yankılanma sözcüğünün şiirsel imgelem alanlarında basit bir fenomenolojik 

kimliği vardır. Burada tek bir şiirsel imgenin yankılanmasıyla okurun ruhuna işleyen 

gerçek bir şiirsel yaratının uyanışını belirlemek söz konusudur. Şiirsel imge bizi 

konuşan varlığın kökenine götürür. Bu yankılanmayla bir anda her tür psikoloji ya da 

psikanalizin ötesine geçeriz. İçimizdeki duygusal titreşimleri, yansımaları, geçmişi-

mizle ilgili anıları işte bu yankılanmadan sonra hissederiz. Okuduğumuz şiirin bize 

sunduğu imge köklerini içimizden alır, o kendi dilimizin bir varlığı olup çıkar. 



 

 

46 

İnsanda özgül anlamda insanca olan her şeyin logos olduğunu savunan 

Bachelard’a göre psikolog veya psikanalist, kullandıkları yöntemden dolayı imgeye 

entelektüel boyut yüklüyor, ona bir bağlam, bir nedensellik atfedip onu şiirsel 

logostan başka bir dile çeviriyorlar: “Traduttore, traditore!” Bundan dolayı psikoloji 

ya da psikanaliz gibi köklü bir biçimde nedensel öğretiler şiirselliğin ontolojisini pek 

belirleyemez: Şiirsel imgeyi hazırlayan, kuran hiç bir şey yoktur. 

Şiirsel imgenin temelinde bir fenomenolojinin bulunduğunu belirten 

Bachelard’a göre, konuşan özne, kendini sakınmadan vermediğinde imgenin şiirsel 

uzamına da giremez. Şiirsel imge, yaşanan dilin en basit deneyimlerinden biridir ve 

bilincin kökeni olarak kabul edilirse, temelinde bir fenomenolojinin bulunduğu da 

ortaya çıkar. 

İmgenin ontolojik incelenmesini bir yana bırakan psikanalist, bir insanın 

tarihini eşelemeye başlar, şairin çektiği gizli acıları görür, göstermek ister. Böyle 

yaparak, çiçeği gübreyle açıklamış olur. Oysa fenomenoloğa göre imge oradadır, 

şairin sözü onunla konuşur. Onun sunduğu söz mutluluğuna sahip olmak için, onun 

çektiği acıları yaşamaya hiç gerek yoktur. Şu bir gerçektir ki, yaşanan hangi dramı 

örneklemek zorunda kalırsa kalsın, şiirin kendine özgü bir mutluluğu vardır. 

Madde ve Bellek (“Matière et mémoire”) adlı eserinde imge kavramını 

geniş olarak ele alan Bergson’u, imgelemi bir “oyun” olarak kabul ettiği için 

eleştiren Gaston Bachelard’a göre, bu filozofun anlayışında imgeler “tinin doğa 

karşısında edindiği birer özgürlük” olup çıkar. Ama bütün bu özgürlüklerin varlığı 

bağlamadığını, dile bir artış getirmediğini, dili üstlendiği yararcı rolün dışına 

taşımadığını söyler. Ona göre, imgelemin ürettiği imgeleri anılarla özdeşleştiremeyiz. 

İmgelem, sergilediği capcanlı eylemlerle, bizi geçmişten de, gerçeklikten de 

koparıp kapılarını geleceğe açar. Geçmişin bize öğrettiği gerçek olanın işlevine, yine 

bunun kadar olumlu olan gerçekdışı olanın işlevini de eklemek gerekir. 

Gerçekdışının işlevinde ortaya çıkabilecek bir zayıflık üretici psişizmi engeller. 

Ancak, insan psişizminin iki işlevi olan gerçeğin işlevi ile gerçekdışının işlevinin 

birlikte çalışmasını sağlamadan, şiirin bize sunduğu psişik kazanıma ulaşma olanağı 

yoktur (G. Bachelard, 2008: 5-27). 

 



 

 

47 

1.4.3.5. Jean-Paul Sartre (1905-1980)  

Yirminci yüzyılın en önemli yazar ve düşünürlerinden biri olan Jean-Paul 

Sartre “Qu’est-ce-que la littérature?” (“Edebiyat nedir?”) adlı eserinde “sözcüklerle 

çalışma” açısından şair ile düzyazı yazarını birbirinden ayırmaktadır. Ona göre şiirle 

düzyazı sözcüklerden aynı şekilde yararlanmıyor, hatta şiir sözcüklerden hiç 

yararlanmıyor, tersine o sözcüklere yararlı oluyor. Ozanlar dili kullanmayı reddeden 

kişilerdir; onların doğruyu seçmeye ya da ortaya koymaya çalıştıklarını sanmamak 

gerekir. Onlar dünyayı adlandırmayı (nommer) da düşünmezler. Ozanlar konuşmaz, 

susmazlar da. Ozan araç dilden tümüyle kendini kurtarmıştır, ta başından sözcükleri 

birer im (signe) değil, birer nesne (chose) olarak seçmiştir. Çünkü im’in iki-

anlamlılığı (ambiguïté), insanın (konuşan insanın ya da yazarın) dilediği zaman onu 

bir cam gibi bakışlarıyla delip geçmesine ve onun içinden imlenen (signifiée) şeyi 

izlemeye devam etmesine veya (şair olarak) bakışlarını bu im’in gerçekliğine 

(realite) çevirip onu bir nesne olarak kabul etmesine yol açar. Konuşan insan 

sözcüklerin ötesinde, nesnenin yakınındadır; ozan ise sözcüklerin berisindedir. 

Konuşan (ve yazar) için sözcükler evcilleşmiş, ozan için ise hala yabanıldırlar. 

Konuşan kimse sözcükleri yararlı birer anlaşma aracı olarak kullanırken, ozan 

sözcükleri yeryüzündeki bir bitki ya da ağaç gibi doğal şeyler olarak kabul eder.  

J.-Paul Sartre, ozanın sözcüklerde durup bunun ötesine gitmemesini, ozanın 

sözcükleri her türlü imlemden (signification) sıyrılmış olarak gördüğü anlamına 

gelmediğini de vurgular; çünkü gerçekten de sözcüklere sözsel (verbale) birliklerini 

kazandıran ancak ve ancak imlemdir. İmlem olmasa sözcükler birer ses ya da 

mürekkep izi halinde dağılıp giderdi. Yalnız burada imlemin kendisi de 

doğallaşmıştır. Sözcüğe sinmiş, yoğunlaşmış, o da artık yaratılmamış, ölümsüz bir 

nesne olmuştur. Ozana göre dil bir dış dünya yapısıdır. Konuşan kişi dilin içine 

yerleşmiş, sözcükler tarafından kuşatılmışlardır; dil onun kıskaçları, araçları, 

gözlükleridir; sözcükleri kendi vücuduymuş gibi hisseder. Ozan ise dilin dışındadır, 

sözcükler sanki insani durumun içinde değilmişler gibidir. Nesneleri önce adlarıyla 

tanıyacağına, sanki nesnelerle önce bir sessizlik içinde karşılamakta, sonra kendisi 

için başka türlü bir şey olan sözcüklere doğru yönelip, onları tutup yokladığı zaman, 

onlarda kendilerine özgü bir ışıklık, toprak, gök, suyla ve bütün yaratılmış şeylerle 

özel bir yakınlık bulmaktadır. Sözcükten dünyasal bir görünüşün (un aspect du 



 

 

48 

monde) im’i gibi yararlanamadığı için, onda bu görünüşlerden birinin imgesini 

(image) bulmaktadır. İmgelerin yaratımını böyle açıklayan Sartre’ a göre örneğin, 

ozanın söğüt ya da dişbudağa benzediği için seçtiği sözsel imge (image verbale) ille 

de bizim bu nesneleri belirtmek için kullandığımız sözcük değildir. Sözcükler ozanın 

dışında birer nesne gibi olduklarında, ozanı kendi dışına, nesneler arasına atacak 

birer gösterge (indicateur) olacakları yerde, o bunları kaçak gerçekliği yakalamaya 

yarayacak birer tuzak olarak görür. Kısacası dil, ozan için “Dünyanın Aynası”dır 

(Miroir du monde). 

Burada M. Heidegger’in, dili “varlığın evi” olarak kabul eden görüşüyle, 

Sartre’ın, dili “varlığın (dünyanın) aynası” olarak kabul eden görüşünü 

karşılaştırmak gerekir: Heidegger’de varlık dil’e sığınırken, dil içinde var olurken; 

Sartre’da varlık dil karşısında, kendisi gibi nesne olan bir şey karşısında yansımakta, 

görünür olmaktadır. Heidegger’de dil (dolayısıyla, insan) dünyasal bir varlık olurken, 

Sartre’de dil (insan) bir ayna olarak yansıttığı dünyanın karşısında yabancılaşmıştır. 

Sartre’a göre ozan, sözcükleri “kaçak gerçekçiliği” yakalamaya yarayacak birer 

“tuzak” olarak görürken, Heidegger’e göre insan, dünyada ancak “ozanca” tutunur. 

J.-Paul Sartre yazara yüklediği bağlanma (engagement) görevini ozana 

yüklemez. Düzyazı söz üzerine kurulmuştur, kullandığı gereç imlemlidir, bir şey 

anlatır, açıklar; yani sözcükler öncelikle birer nesne değil, nesnelerin belirtilmesidir. 

Düzyazı bundan dolayı yararcıdır ve yazarını da bağlar, yükümlülük altına koyar. 

Oysa, ozanın şiirinde toplumsal kızgınlık, siyasal nefret olsa bile bunlar şiirde aynı 

şekilde dile gelmezler. Ozan bu tutkuları imlemez, anlatmaz. Duygulanım (émotion) 

nesneleşmiş, eşyalaşmıştır artık. Okuyucu şiir karşısında insanlık durumunun ötesine 

yerleşir; Tanrının bulunduğu tarafa geçer. Sartre sorar: “Peki şimdi, okuyucuyu 

insanlık durumundan dışarı çekip aldığımız ve onu, Tanrı’nın gözlerini takınarak dile 

tersinden bakmaya çağırdığımız halde, nasıl olur da onun siyasal öfke ya da 

coşkusunu kışkırtmayı umabiliriz acaba?” Ardından konuya şöyle açıklık getirir: 

Yazar insanoğlunun resmini (portrait) çizer, şiir ise onun mytos’unu yaratır. 

Bu mytos’un özü başarısızlıktır. Sonu gelmez tasarılarını bir sinema perdesi gibi 

olduğu yerde durdurarak insanoğlunu, bütün katkısızlığıyla, kendi özüne döndüren 

yalnızca başarısızlıktır. Şiir “yitiren kazanır” oyunudur. Gerçek ozan da kazanmak 

için ölünceye dek yitirmeyi seçer. Ama burada söz konusu edilen çağdaş şiirdir. 



 

 

49 

Ozanın ille de bağlanmasından söz edilecekse, kendini yitirmeye adayan adamdır, 

diyebiliriz ozan için. Ozan insan girişiminin toptan başarısızlığa uğrayacağından 

emindir ve kişisel yenilgisiyle insanlığın genel yenilgisini ortaya koymak üzere, 

kendi öz yaşamında bozguna uğrayacak biçimde davranmaktadır (J.-Paul Sartre, 

1982: 17-28). 

1.4.3.6. E. Michel Cioran (1911-1995)  

Rumen asıllı Fransız düşünür E. M. Cioran, insani ve toplumsal durumlarda 

takındığı “nihilist” tavrını elbette sanata ve şiire de yansıtmıştır. Ona göre, yaşamak 

çamur gibi yapar insanın ağzını. Cioran şöyle der: “Büyük hakikatler, kapıların 

eşiğinde, tam ayrılmak üzereyken konuşulur. (…) Herkesi memnun edebilecek bir 

formülün peşinde olan doğa, seçimini – bunun aslında öngörülmesi gerekirdi – 

hiçkimseyi tatmin etmeyen ölüm’den yana yaptı” (Bott,  2006: 110 ). 

İnsanın bir cennet felaketzedesi olduğunu, her gerçek müziğin cennetten 

çıktığını ve müziğin dışında her şeyin – vecd’in bile – yalan olduğunu söyleyen 

Cioran, tıpkı Nietzsche gibi “müzik ve gözyaşı arasında bir ayrım yapamam” der. 

Nietzsche gibi muzdarip ve mutlu (tragique et gai) olan Cioran’ın nihilizmini onun 

şu cümlesi en iyi biçimde özetliyor sanırız: “Hiçbir şeyin olmadığını anladığımızda 

kurtulmuş oluruz ve ebediyen mutsuz!” (Vuarnet,  1994: 35-38 ). 

Cioran, büyük şiirin veya büyük olmayan şiirin, şairin yeteneğiyle ilgili 

olmadığını savunur. Yetenekli bir şairin eseri parlak, dikkat çekici, şiirsel olabilir. 

Ancak eylemlerin kökenini oluşturan derin olan şeyden yoksun ise, şiiri yukarıdaki 

niteliklerden ibaret kalır, büyük şiir olamaz. Ama daha az yetenekli bir şair daha 

büyük şair olabilir. O, bizim gözümüzden kaçan, dahası kendi gözünden de kaçan bir 

şeyi başka bir bağlam içinde görebildiğinde bir dehadır, yani bir yetenekten ötedir 

(Jakob, 1994: 18-27). 

Şiirsel tarzı düzyazının virüsü olarak nitelendiren E.M. Cioran’a göre, bu 

tarz düzyazıyı eklemlerinden koparır. Şiirsel düzyazı kötü bir düzyazıdır. Üstelik her 

zaman modası geçer bunun. Düzyazı tutanak niteliğinde olduğu için, düzyazı yazarı 

ilk duygularına egemen olmalıdır, içtenlik eğiliminden kendini korumalıdır. Bütün 

beğeni kusurları “kalp”ten gelir (Cioran, 2001: 117). 



 

 

50 

Modern olgunun her şeyden önce “zeki sanatçının ortaya çıkmasıyla 

oluştuğunu söyleyen Cioran, sanatçıların eskiden yöntem araştırmalarına, doktrinlere 

dalmadan yapıtlarını yarattıklarını, oysa şimdi sanatçıların bir “estetikçi” oldukları, 

şiir düşüncesinin onların şiir tarzı, esin kaynağı olduğunu, onların “kendi” şiirlerini 

dile getirdiklerini söyler. Bunun büyük zayıflık, şiirsel anlamsızlık olduğunu belirten 

Cioran, şiirin şiir sanatıyla yapılamayacağını, çünkü sadece kötü sanatçının sanattan 

hareket ettiğini, gerçek sanatçının tarzını başka yerden, bizzat kendinden çıkarması 

gerektiğini ifade eder (Cioran, 2001:127). 

Şiirden sorularımıza bir yanıt vermesini ya da özsel bir esin sağlamasını 

beklememeliyiz, onun “gizem”inin başka bir değeri vardır, diyen Cioran, şiirin 

“olumsuz saatler”imizin içindeki “mutlak” olduğunu belirtir. Ona göre, şair 

kurtuluşunu sözcükle deneyen aykırı bir yaratıktır, evrenin boşluğunu aynı boşluğun 

simgesiyle doldurmaya çalışır. Biz ötekiler, şiirden beklediğimiz, bizi sözün 

zulmünden, acılarından kurtarmasıdır. Bunu başarırsa kurtuluşumuzu sağlar, ancak 

“bir an için….”  

Karşıt nedenlerden ötürü, dil sadece yığınlara ve şairlere yararlıdır. 

Sözcüklerin üzerinde uyumakta ya da onlarla savaşmakta bir yararımız varsa da, 

onlardaki yalanı açığa çıkarmak için onları yoklamakla bir tehlikeyi de göze alırız: 

Herhangi bir sözcüğü alın, defalarca yineleyin bunu, inceleyin; sönüp gidecektir. 

Sonra başka bir sözcük alın ve aynı şeyi yapın. Adım adım, boşluğunuzun baş 

döndürücü noktasına, söz ustalığından çok ötelere düşeceksiniz (Cioran, 2001: 183-

184). 

Cioran, şiir ve şairler üzerine düşüncelerini aforizmalarında da dile getirir:  

“Kendini öldürdüğünü düşünmeden, Kleist’ten tek satır okumak mümkün değil. Sanki, 

intiharı yapıtından önceydi…” 

“Kötü şairleri daha da kötü yapan, bir Botanik ya da Jeoloji kitabından daha çok 

yararlanacakları halde, onların sadece şairleri okumalarıdır (Kötü filozofların, filozoflardan 

başka bir şey okumamaları gibi)”. 

“Eleştirmenlerden, hele hele biz filozoflardan daha iğrenç bir şey yoktur. Şair olsaydım 

Dylan Thomas gibi yapardım: Hani, şiirleri yüzüne karşı eleştirildiğinde olduğu yere 

çöküveren ve yüzünü buruşturan şair gibi.” 

“Şiir hesabı kitabı önceden tasarlamayı reddeder: Şiir bitmemişliktir, önsezidir, uçurumdur. 

Ne mırıldanan geometri, ne de soluk sıfatların art arda gelişidir. Hepimiz “uğraş”a daha 



 

 

51 

fazla değer veremeyecek kadar yaralıyız, günahkârız, yorgunuz ve yorgunluğumuz içinde 

barbar insanlarız.” 

“Boğazlanmak üzere olan, başka bir şey anlamayan, her an sırasını bekleyen bir kurban 

olduğunu “hisseden” zavallı bir adamcağız, bir metafizikçi ya da bir şairin ancak bir 

yıkılma ya da bir mucize sayesinde sezdiği şeyi yaşar…”  

“Nedeni bilinmiyor, eğer Rimbaud yazmayı sürdürebilseydi (Ecce Homo’dan sonraki 

yapıtlarında, bir Nietzsche’nin başına geldiği gibi), sonunda gerileyip yola gelecek, kendi 

taşkınlıklarını yorumlayıp açıklayacak, kendini de açıklayıp ele vermiş olacaktı.” 

 “Ardına düştüğümüz her şey, acı gereksinimindendir. Kurtuluşu aramak, bu arayışın 

kendisi, en etkili ve en iyi gizlenmiş bir acıdır” (Cioran, 2001: 55-208).  

 

 

 

1.4.4. Şiirle Felsefenin Buluşması ya da Şiirin Felsefi Ögeleri 

1.4.4.1. İdeoloji ve Şiir- İnsanî Bir Borç Olarak Şiir 

Sanat ontolojisinin nesnel bir bakış açısıyla aydınlatmaya çalıştığı sanat 

olgusunu, ideolojiler bir amaç ya da bir araç olarak kullanmak isterler. İdeolojiler 

için sanat (şiir) bu kullanım (yararlılık) değerinden ötürü önemlidir. Modern 

ideolojilerin tutumu ile ilkel toplulukların yaşama biçiminde sanata yükledikleri 

gündelik ve metafizik işlevleri arasındaki derin ve örtük bir ilişki söz konusu olabilir 

diye düşünüyoruz. Öyle ki çağımızın en belirgin ve önemli iki ideolojisi olan 

Nasyonal Sosyalizm ile Marksizmin, daha doğrusu Ortadoks Marksizim’in bakış 

açıları bu konuda bize bir fikir verebilir. Walter Benjamin’in Pasajlar’da naklettiğine 

göre, politikayı estetize etmeye çalışan, “papatyalar üstündeki kan lekesi”ni 

ülküselleştiren Faşizm için “sanat olsun da, dünya batarsa batsın!” (Fiat ars, pereat 

mundus!”) ilkesine karşı, estetiği politize etmek bir çare olabilir. Bir romantik olan 

ve sanatın aurasını, halesini, büyüsünü korumak isteyen Benjamin, bu konuda 

tekniğin çoğaltıcı, yaygınlaştırıcı, kitleselleştirici gücünden yararlanmak ister. Çok 

acı çektiği faşizmden kurtuluş için, sanatın kitlelerce benimsenmesini arzular. 

(Benjamin,1993: 70) 

Politikayı estetize etmeye çalışan ve böylece “sanat sanat içindir” anlayışını 

ülküselleştiren ve bir şekilde doruğa ulaştıran Nasyonel Sosyalizm ile estetiği politize 



 

 

52 

etmeye çalışan ve böylece “sanat toplum içindir” anlayışını koymaya çalışan Ortodoks 

Marksizm arasında, sanat ve estetik için başka bir bakış açısı düşünülemez mi? 

Bize göre, bu iki görüşün de yetersiz ve eksik oluşunun ardında, sanat 

eserinin, birinci görüş tarafından, yani Nasyonal Sosyalizm tarafından 

ülküselleştirilmesi, bir “amaç” olarak düşünülmesi; ikinci görüş, yani Marksizm 

tarafından ise bir “araç” yerine konulması yatmaktadır. Oysa yine bize göre, sanat 

eseri, ne bir ülkü, bir idealdir, ne de bir araçtır. Sanat eseri, bu konumlamaların 

dışında, insanın ontik, varoluşsal niteliğinden ve metafizik konumundan kaynaklanan 

bir yaratma, daha doğrusu bir “doğurma” ürünüdür. İlk çağların kaya resimlerine ve 

edebiyat eserlerine kadar ortaya konan ürünlerdeki temalar yakından incelenirse, 

sanatın, belli dönemlerinde dinsel ve politik, hatta ekonomik araç olarak da, bir amaç 

olarak da üretilmiş olsa, bu durum, yine de sanatın ontik ve metafizik niteliğini 

örtemez, örtse de bunu ortadan kaldıramaz. Tam tersine, sanat,  ontik niteliği ve 

metafizik konumu olmasaydı ne bir amaç, ne bir araç olarak düşünülebilir. 

Burada şu soru sorulabilir elbette: Ontik niteliğe sahip olan ve metafizik 

konumda bulunan genel olarak insandır, sadece yaratıcı olan sanatçılar değil. O 

halde, niçin bütün insanlar sanatçı bireyler değildir? 

Bu soruya şöyle yanıt verilebilir: Her insan estetik bir yaratıcı olmayabilir; 

ancak, nesnelleşmiş tin alanını oluşturan kültür dünyasında, bütün insanlık, bu 

yaratıcılığın hazırlayıcı, doğurucu ve kabul edici ortamını oluşturur. Kısacası, her 

insan, bizatihi sanatçı olsun olmasın, bu yaratıcılığa ortaktır. Bir estetik objenin, yani 

bir sanat eserinin, onu yaratan bir özne kadar, onu alımlayan, estetik bir algı ile sanat 

nesnesini sanat eserine yükselten “başka bir özneye”, bir “öteki”ne gereksinmesi 

olgusunun kaynağında da, sanırız bu özneler-arası ilişkinin varlığı yatmaktadır. Tam 

da bu noktada “başka özne”lerden, “öteki”nden söz etmişken, yaratma olgusunun 

anlamından, hakikatinden konuşabiliriz, diye düşünüyoruz. Yukarda değinmiştik: 

İnsan bir yanıyla reel dünyaya, bir yanıyla da ideal dünyaya, bir anlam dünyasında 

bağlıdır. Burada, Jacques Lacan’dan ödünç aldığımız “simgesel borç” kavramından 

yararlanmak istiyoruz: 

“Lacan’ da bu borç, insanın bir sözleşme ile üstüne aldığı bir borç değildir, ama yinde de 

bunu ödemek zorundadır. En azından bu borç öteki (vurgu benim, K.S.) kuşaklardan 



 

 

53 

edinilmiştir; insan varlığının yazgısı Öteki’nin borçlarını silmektir, borcu sorun olarak 

ödemek için ötekinin yerini almaktır: İnsan varlığı ilkin işte bu “borç” yüzünden 

oluşturulmuştur.” (Nasio, 2008: 368) 

Bir yazar, bir şair, bir ressam, vb. işte bu borç yüzünden, üstelik hiçbir 

zaman ödenemeyecek bir borç yüzünden yaratmaktadır. Sanatçı, kendi geçmişinden, 

tarihinden, mitolojisinden, kısacası, insan olarak kendi mahrecinden, en derin 

eksiztansiyel köklerinden edindiği bu borcu ödemek için eserini yaratmaktadır. Ne 

bilimin, ne dinin, ne de felsefenin, insanoğlunun köklerine dair, geçmiş serüvenine 

dair kesin, egzakt bilgiler verememesi, bize göre, bu etkinliklerin yetersiz 

oluşlarından değil, daha çok, “zaman” denen ve asla tanımlamayan “akış”ın 

metafizik niteliğinden dolayıdır. Çünkü “zaman, Heidegger’in ifadesiyle söylersek, 

Varlık’ın hakikatinin ilk adıdır; Zaman, her Varlık anlayışının mümkün ufkudur.” 

(Heidegger, 1991: 18). Böyle olunca, yani geçmişimizin boyutları ölçülebilir 

olmaktan çıkıp varoluşsal (existentiel) bir nitelik gösterdikçe, borç da “ödenecek” bir 

borç olmaktan çıkıp “yaşanacak” bir borç olmaktadır. 

Burada, nesnel bir bakış açısına sahip olan Felsefenin (Sanat ontolojisi), 

şiiri varlık alanında nasıl konumlandırdığına; yanlı tavır takınan ve değer yargılarıyla 

kurulan İdeolojinin ise şiiri nasıl “kullandığına” değindik. Araç ya da amaç olarak 

görülen şiirin, aslında, kendini “öteki” yerine koyan ve “öteki”nin borcunu ödemek 

üzere oluşturulan insan varlığının (burada, şairin) hiçbir zaman sona ermeyecek olan 

bir borç ödeme işi olduğunu söyledik. 

1.4.4.2. Şiir ve Dil  

Şimdi, aralarında ontik ya da varoluşsal bir bağ olduğunu düşündüğümüz 

Felsefe ile Şiiri, önce dil bağlantısı içinde ele alalım. Heidegger’e göre, şiir düşünme 

(felsefe) ile karşılaştırıldığında, onun çok daha başka ve seçkin bir tarzda dilin 

hizmetinde olduğu görülür. “Düşünme ile şiirsel yaratı arasında gizli bir akrabalık 

vardır, çünkü her ikisi de dilin hizmetinde, dil için kullanır ve harcarlar kendilerini. 

Aynı zamanda bir uçurum bulunur bu ikisi arasında, apayrı dağları mesken 

edinmişlerdir çünkü.” (Heidegger,1990: 46) 

Düşünürün söz söylemesi ile şairin adlandırmasının aynı kökenden 

geldiğini vurgulayan Heidegger, “aynı alanın ancak “farklı” olan olarak aynı 



 

 

54 

olduğundan şiir ve düşünce de söze dikkat etmede en saf şekilde aynı olduklarından 

dolayı, her ikisinin de aynı zamanda kendi özlerinde birbirlerinden çok uzak 

olduklarını da belirtir. 

“Düşünür Varlığı söyler. Şair kutsal olanı adlandırır. Tabi ki Varlığın özünden 

çıkarak düşünüldüğünde şiir, şükran ve düşünmenin birbirleriyle nasıl ilişkide 

oldukları ve aynı zamanda nasıl birbirlerinden ayrıldıkları soruları burada açık 

kalmalıdır. 

(…) Gerçi felsefenin şiir yazma sanatı ile ilişkisi hakkında bir şeyler bilinir fakat 

“en uzak tepelerde birbirine yakın oturan” şairler ve düşünürler arasındaki karşılıklı 

konuşma hakkında bizim hiçbir bilgimiz yoktur.” (Heidegger, 1991: 51-52) 

Burada sözü edilen “en uzak tepeler” den biri, varlık hakkında kavramlarla 

düşünmeyi temsil eden felsefe, öbürü de varlık hakkında imgelerle düşünmeyi temsil 

eden şiirdir. Dil, felsefede düşünceyi kavramlarla yetkinleştirirken, şiirde imgelerin 

taşıdığı farklı düşünsel parıltılarla (şiir nesnesi) yetkinleştirmektedir. (Cengiz, 2010: 22) 

Şiirleriyle duygudan çok insanların aklına seslenen Alman şair ve estetikçi 

Friedrich von Schiller (1759-1805), felsefe- şiir ikilemi içinde nasıl bocaladığını 

şöyle anlatır: 

“Aklım her olayı sembolize ederek yaratmak yoluna sapıyor ve ben kavram ile gerçek, ilke 

ile duygu, teknik bir kafa ile deha ve hayal gücü arasında bocalayıp duruyorum… Felsefe 

yapmak istediğim zaman karşıma şiir çıkıyor; şiir söylemem gerektiği zaman da felsefi 

düşünce önüme dikiliyor. Hayal gücümün abstre (soyut) düşüncelerime engel oluşu veya 

kuru aklın şairlik duygularıma el uzatması sık sık karşılaştığım bir olay…” (Schiller, 2001: 10) 

Schiller’in “Ne mutlu o şaire ki halkın sesi şiirin ruhunu açık bir şekilde ona 

yansıtıyor; ne mutlu o şaire ki o yaşamın içinde dışarıdadır, günümüz şairinin pek 

göremediği, kalbinde hissedemediği göksel kutsallık ona ulaşabiliyor!” (Charpier-

Sghers, 1956: 208) cümlesinden de anlaşıldığı gibi, o, şairin duygu-akıl birliğine 

önem vermesini; ahlakı, erdemi şiirinde amaç edinmesini istemektedir. 

Taylan Altuğ da “Schiller’de Estetik Özgürlük İdesi, Oyun ve Görünüş” 

adlı yazısında, insanı yapan akıl ise, ona yön verenin de duygu olduğunu 

vurgulayarak, Schiller’in “Yirminci Mektup”unda şu sözleri aktarır: 



 

 

55 

“Zihin kavramını, algılamanın ve düşünmenin irrasyonel süreçlerini de içine alacak şekilde 

genişletmek [gerekir]. Şunu unutmamak gerekir ki, insan bir bilinç varlığı olmadan önce bir 

duygu varlığıdır ve insanın duygusal doğasının bu zamansal önceliğinde insan 

özgürlüğünün tüm tarihinin anahtarı bulunabilir.” (Altuğ,1993) 

Dilin, felsefe ve şiir olarak çatallaştığı bu düzlemde, Jean-Paul Sartre da 

“sözcüklerle çalışma” açısından şair ile düzyazı yazarını (filozofu) birbirinden 

ayırmaktadır. Sartre, ozanların dili kullanmayı reddettiklerini, onların sözcüklerden 

yararlanmadıklarını, tersine sözcüklere yararlı olduklarını; oysa düzyazı yazarlarının, 

dili kıskaç gibi, bir araç gibi kullandıklarını belirtir. Bu görüşüyle Sartre, düzyazı 

yazarını (dolayısıyla, filozofu) kullandığı dilin yararcı oluşu nedeniyle bağlar, 

yükümlülük altına koyar (engagement). Ozanın durumu böyle değildir; o, dilden 

tümüyle kendini kurtarmıştır, ta başından sözcükleri birer im (signe) değil, birer 

nesne (chose) olarak seçtiği için, dili bir dış dünya yapısı olarak gördüğü ve kendisini 

dilin dışına attığı için söz konusu “bağlanma”dan ötededir. Ozanın ille de 

bağlanmasından söz edilecekse, onun için, “kendini yitirmeye aday insan”, en uygun 

belirleme olur Sartre’a göre. (Sartre, 1982: 17-28). Dil, dünyanın aynasıdır (Miroir 

du monde), der Sartre; oysa Heidegger, dilin varlığın evi olduğunu söyler, ona göre 

insan dünyada ancak “ozanca” tutunur. 

Buraya kadar, açıkladığımız gibi, ikisi de bir dil etkinliği olan Felsefe ve 

Şiir arasında bir anlatım köprüsü olarak kullanılan İğretileme’nin (metaphor) işlevine 

de kısaca değinelim. 

Enis Batur Şiir ve İdeoloji adlı kitabında, asıl uzlaşmazlığın şiir ile felsefe 

arasında değil de, şiirsel söylem ile felsefi söylem arasında olduğunu belirtir. Bu 

uzlaşmazlık, her birinin sürüp gidebilmesi açısından da önemlidir. Buradan, şiirin 

felsefeden, dünya görüşünden, dünyaya bakıştan; felsefenin de şirden, şiirsel olandan 

arıtılması sonucu çıkmaz. Tersine, bu iki söylem kipi uyuşmaz oldukları için 

uzlaşmazlığa düşmek durumundadırlar. 

Batur, Hilmi Yavuz’un Nietzsche’nin Böyle Buyurdu Zerdüşt adlı eserini 

Zerdüşt iğretilemesi bağlamında bir edebi metin saymasına, Nietzsche’yi filozoftan 

çok bir şair olarak kabul etmesine karşılık, felsefi metinlerde de pekâlâ eğretilemenin 

kullanılabileceğini söyler. Örnek olarak da, Marx’ın Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Katkı ve Kapital’in ilk bölümünde kullanılan eğretileme yöntemlerine dikkat çeker. 



 

 

56 

Ayrıca Jacques Derrida’nın Felsefenin Kıyıları’nda, Lenin’in Defterler’de 

eğretilemenin payının az olmadığını örneklerle gösterir. 

Eğretileme, Batur’a göre, şiir ile felsefe arasında gözle görülür bir köprü 

kurmaktadır. Ancak bir köprü iki kıyıyı birleştirmekle kalmaz, bu iki kıyının 

ayrıldıklarını da gösterir: çağdaş şiir, felsefi söz için bir “araç” olarak kullanıldığında 

bir düşkırıklığı yaratır; ancak felsefeye, düşünceye, dünyagörüşüne “kendi dili” 

içinde açılırsa, felsefi söyleme değil de şiirsel söyleme başvurursa felsefe-şiir 

uzlaşmazlığı söz konusu olmayacaktır. (Batur,1979: 66-70) 

1.4.4.3 Şiir ve Varoluş 

Felsefe ve şiir arasındaki bu araçsal ilişkinin (felsefe, sözünü ettiğimiz 

metafor aracından başka imge, karşılaştırma, fabl, mesel gibi kurmaca unsurlarını da 

kullanabilir, Platon ve Nietzsche’de olduğu gibi.) ötesinde, Heidegger’in Dasein 

adını verdiği ve Orhan Tekelioğlu’nun önerdiği Türkçe karşılıkla Temel İnsanlık 

Hali dediği bir durum çerçevesi içinde, daha derin bir ilişki vardır. 

Nedir Dasein? Sözlük anlamı “oradaki-varlık”; yani “insan varlığı”, her 

insan tekinin olduğu üzere, kendine özgü bir varlık türü olarak hem kendisini, hem 

de öteki bütün varlıkların varlığını açığa vuran özel varlık. (Ulaş, 2002:658-659) 

Orhan Tekelioğlu Haller, Şiir Hali ve “Dasein” adlı incelemesinde şöyle yazar: 

“Heidegger’e göre insan, “ortaya çıkabilecek” (“aletheia”) Dasein hallerinden kuşkusuz 

çok özel, ama yine de yalnızca bir tanesidir. Dasein insan’ı da kapsayan, temel insani 

haldir. Gündelik yaşamında insan, hem sınırlı haller içindedir, hem de hakikatini kolayca 

yitirebilecek bir konumdadır. Bir insanın gündelik yaşamında neyi, nasıl yapması, neye 

inanması gerektiği üstüne konuşabilse de, katıksız benlik ile toplumsal benlik’i kolayca 

karıştırılabilir. İşte o karıştırılma anında “insan”, birdenbire hakikiliğini (özünü) yitirir ve 

anonim bir insana dönüşür, insani varlığa ilişkin hakikatin üstünü örter, onu yoksar ve onu 

bir anlam boşluğuna düşürür. Boşluğa düşmenin öteki gündelik göstergeleri, insanlarla 

ilgili “anlamsız” meraklanma ve sonu gelmeyen boş konuşmalarla da yakalanabilir.” 

(Tekelioğlu, 1995: 40-41) 

Burada, Tekelioğlu Rilke’nin Düino Ağıtları’ndan “Sekizinci Ağıt” ı örnek alır:  

“Bizlerse: Seyirci, her zaman, her yerde, 

Bizler her şeye dönük, hiç dışına çıkmadan! 



 

 

57 

Ağzımıza dek doluyuz. Düzenliyoruz. Parçalanıyor. 

Düzenliyoruz yine, biz parçalanıyoruz.” (Rilke, 1993: 61) 

İşte burada, insan hayatı karşımıza “hakiki olmayan” varoluş (Heidegger’in 

deyimiyle, “Alltäglichkeit”, yani günlük hayat) ve “hakiki varoluş (Heidegger’in 

deyimiyle, “Entschlossenheit” yani kararlı hayat) olarak aşamalı olarak çıkmaktadır. 

Yukarda alıntıladığımız parça ile Rilke’nin şiiriyle desteklediğimiz bölüm, bize 

“hakiki olmayan” varoluş’u, günlük yaşamı açıklamaktadır. “Günlük yaşayan insanın 

ancak toplumsal bir işlevi vardır. O bir gezgin, bir tüccar, bir işçi… dir ve sadece 

odur. Hem yalnız başkalarının gözünde değil, kendi gözünde de budur. Bu aşamada 

insan, yine insandır, fakat tam hayatını yaşayamayan bir varlık, onun için de adsız 

(anonim) bir gücün etkisi altında bir insandır; bu güç ona hareketlerini dikte eder.” 

(Hızır, 1976: 77) 

 

1.4.4.4 Şiir ve Tasa 

Toplumsal (yani günlük) yaşamında insan, varlığa ilişkin hakikatin, yani 

“zaman”ın üstünü örter; bu “zaman”, “insani varlığın katıksız, tarihsel toplumlardaki 

varoluşunun ötesindeki zamandır. “Varoluş” biçimi olarak “katıksız zaman”, ne bir 

saatin “ölçerek” gösterdiği, ne de bir tarihi, bir toplumsallığı imgeleyen zamandır. 

Çünkü insani varoluşun hakiki zamanı yalnızca saf bir zamansallığı (zeitlichkeit) 

imler: “şimdi”nin, “geçmiş” in, “gelecek”in eşzamanlı bir durumu ya da, amaç ve 

beklentilerimizin biçim verdiği, “ortaya koyduğu” öznel bir zamandır varlığın 

zamanı. Diğer bir deyişle, varlığın zamanı, insani varoluşun anlamı ile varoluş 

anlamının örtüştüğü ortak zemindir.” (Tekelioğlu, 1995: 4) 

Zamansallığının, yani “ölüme doğru” bir varlık olduğunun bilincine varan 

insanı bekleyen, şimdi, “hakiki” bir varoluştur, yani “kararlı” bir hayattır. İnsan, 

burada “endişe”yi (tasa, “Angst”) kabul eder. Günlük yaşamda maskelenen endişe, 

kararlı hayatta, bir açık görüşlülükle, kahramanlıkla benimsenir. (Hızır, 1976: 80) 

Rilke’nin “Altıncı Ağıt”ı, bu kahramanı bize şöyle anlatır: 

“Bir başka yakındır yiğit genç ölülere. Sürüp gitmek onun usunu çelmez. Yükselişi 

varlıktır: aralıksız alıp götürür kendini ve değişmiş yıldız burcuna girer sürekli tehlikesinin. 

Orada az kimse onu bulurdu. 



 

 

58 

Oysa bizi, 

bizi kapkaranlık susan, apansız coşmuş yazgı onu ezgisiyle taşır uğuldayan dünyasının 

fırtınasına. Duymuyorum kimseyi onun gibi. Ansızın içimde esiyor kararmış tınısı akıp 

giden havayla.” (Rilke,1993: 45-46) 

Endişe (Angst), fiziksel ölümden farklı olan varoluşsal ölümün, varlıkla 

içsel ilişkisinde dışavurumudur. (Tekelioğlu,1995: 42). Burada endişe ile korkuyu 

(Furcht) ayırt etmek gerekir. Korku içindeki insan “bu dünyada” bir şeyden 

korkmaktadır; korkunun belli bir nesnesi vardır. Oysa endişenin kaynağı yaşanılan 

dünyadır, onun belli bir konusu yoktur, ontolojiktir. Endişe Hiç’in yaşanmış 

deneyidir, varlığın yaşanmasıdır. “Yaşanılan dünya” “yeryüzün”den farklıdır 

Heidegger’e göre: Yeryüzü (çevre) bir barınma, koruma alanı iken, “dünya” 

yeryüzünü çevreleyen bir boşluk, bir metafizik alan gibi düşünülür. Bundan ötürü, 

hayvanların “çevresi”, insanların “dünya”sı vardır, diyebiliriz. İnsan, varoluşsal 

anlamda, ancak bu endişe (tasa) ile “özgür” olabilir. 

William Barrett, Bryan Magee ile yaptığı bir söyleşide, kaygının insan olma 

durumunun bir parçası olduğunu, Heidegger’in bir yazısında: “kaygının türlü türlü 

biçimleri vardır: kimi biçimlerinde kaygı, yaratıcı bir özlemin dinginliğini taşır” 

cümlesine gönderme yaparak, kaygı olmasaydı hiçbir zaman yaratıcı 

olamayacağımızı ifade eder. (Magee,1979:117) 

Barrett, Heidegger’in şiir sanatıyla teknolojiyi bir madalyonun iki yüzü 

olarak gördüğünü de vurgular. Ona göre “Heidegger, tarihin şu özel döneminde, 

teknolojiden yana ya da teknolojiye karşı olmanın hiçbir anlam taşımadığını söyler. 

Tekonolojinin elindeyiz. Onu ortadan kaldırırsak bütün uygarlık çöker. Bu, 

oynadığımız varoluş kumarının (vurgu benim) bir kozudur.” (Magee,1979:121) 

Barrett’e göre, çağımızdaki teknik düşüncenin yaygınlaşması, kimi 

filozofların dil’e biçimsel bir hesap işi olarak, yönetilebilir ve denetlenebilir bir araç 

olarak bakmalarına neden olmaktadır. Heidegger ise, şiirin istencimizin buyruğu 

altına girmemesini (teknolojinin tersine) belirleyici nokta olarak görür. (Magee, 

1979:122) 

Kaygıdan kaynaklanan, oradan beslenen yaratıcılığın bir ürünü olan şiir, has 

şiir, günlük yaşamda dile gelen günlük dili reddetmesi bakımından “kararlı yaşam”ın 

alanında yer alan Şair’in “sahici (authentic) insanlık hali” ni temsil eder. 



 

 

59 

 

1.4.4.5. Şiir ve Tarihsel Zaman 

Heidegger’in bir diğer has şairi Hölderlin Ekmek ve Şarap adlı dokuz 

bölümlük şiirinde, günümüz (modern) insanına şu acı soruyu sorar: 

(…) neye yarar ozanlar yoksunluk zamanında?  

Ama onlar, diyorsun, şarap tanrısının  

Kutsal rahipleri gibidir, kutsal gecede ülke ülke dolaşan. (Hölderlin, 1997:101) 

Bu soruya cevap alanı arayacağımız yoksunluk (mahrumiyet) zamanı, şu 

anda yaşadığımız çağın zamanıdır. Orhan Tekelioğlu, Heidegger’in “Poetry, 

Language, Thought” adlı eserinden yaptığı alıntılarla, bu yoksunluk çağının 

niteliklerini aktarmaya çalışır: 

 

“Yeryüzünün kadim döneminde insanlar tanrı(lar)ın ışıltısında yaşardı. İnsanların 

kendileriyle, kendi hakikatleri (varoluşun hakikati) arasında bir engel yoktu. Başat düşünce 

şiirsel, yaşam şairane, şiirin kendisi ise tek geçerli sözdü. Ama ne olduysa oldu ve zaman 

değişti, mahrumiyet devri geldi. Teknoloji ile kimlik bulan araçsal düşünce (“Batı 

Metafiziği”) başat oldu ve bunun üzerine tanrı(lar) ve mesih yeryüzünü terk etti. Mesihin 

kendisini kurban ettiği o günden beri yeryüzü iyice karanlığa gömüldü.(…) Hakikati 

görebilmemizi sağlayan, “zaman” yok artık .(...) yeryüzü artık tanrının bir unutkanlığına, 

bir ihmaline dönüştü. Tanrı(lar) terk ederken kutsal ışık da yok olup söndüğünden, tanrının 

ihmali bile görünmez oldu. İnsani varoluşun zemini bile görünmüyor artık. Sahici insan 

eylemi, varoluşun hakikati görünmediğinden olanaklı değil “nursuz” yeryüzünde, bu 

mahrumiyet zamanında” (Tekelioğlu, 1995: 45)  

Rilke, bu yoksunluk zamanını Orpheus’a Soneler’in 1. Bölümündeki 19. 

Şiirle şöyle betimler: 

alabildiğine hızla değişiyor dünya 

bulutlar nasıl değişirse havada 

ne varsa mükemmel olan 

dönüyor başlangıca. 

Değişimden ve gidişten öte 

daha öte ve daha serbestçe 

henüz direniyor söylediğin öncü şarkın, 

elinde lir tutan Tanrı. 



 

 

60 

Ne olduğu kavranmamış acıların,  

sevgi öğrenilmemiş  

ve ölümde bizi uzaklaştıran 

nedir, sırrı çözülmemiş. 

Yalnızca ülkede söylenen şarkı 

takdis ediyor ve kutluyor. (Rilke, 2009: 43) 

Çağımızın “mahrum” insanı böyle bir boşluğa, bir uçuruma doğar:  

“Zeminsiz bir boşluğa atılma durumu, diyor Tekelioğlu, metaforu zorlarsak, uçurum dipsiz 

olduğundan, aslında havada durma, boşlukta asılı kalma halidir. Tasa, modern insanın her 

gün yaşadığı bir dipsizlik hali ve bunun umarsız boşluğudur.” (Tekelioğlu,1995: 46) 

Burada günümüz şairlerinden Kenan Sarıalioğlu’nun şu kısa şiirini 

anımsamak uygun olabilir: 

 

Canbaz, canı ağzında 

Fısıldanıyordu, duydum: 

Keşke, diyordu, sonsuz olsa 

Düşeceğim uçurum… (Sarıalioğlu, 2007: 218) 

Şiirdeki “canbaz” metaforu, “canıyla oynayan”, ölüme doğru bir varlık 

olduğunu bilen “şair”i imler. Ancak, şair, aynı zamanda toplumsal bir kişidir de, 

günlük yaşamın içinde, yeryüzündedir; sıradan bir ip canbazı da olabilir, düşüp 

yeryüzüne parçalanabilir. Dağılıp yok olmaktansa, sonsuz bir uçurumda “varoluşsal 

bir ölüm”e razıdır. Tekelioğlu’nun dediği gibi: “şairanelik, sahici bir insanlık hali de 

olsa insanlık hallerinden yalnızca biridir ve bu nedenle herkesin her zaman (vurgu 

benim) yaşayabileceği bir olanaktır da .” (Tekelioğlu, 1995: 47) 

Zemini olmayan, dolayısıyla nesnesi de olmayan ve sonsuz olan uçurumdan 

kurtulmak için bir olanak yoksa da, en azından bir “çaba” olanaklıdır. Kurtuluş için 

Tanrı’nın yardımı söz konusu olamaz, çünkü boşlukta kalma “insani” bir durumdur, 

çaresi de bir başka insani hal içinde olanaklıdır. Hölderlin Mnemosyne adlı şiirinde 

bunu anlatır: 

Göksel güçler  

her şeyi yapamazlar. Ölümlülerdir, 



 

 

61 

sonunda uçuruma varacak olan. Olacaktır 

dönüş de onlarla. Uzun 

olan zamandır, ama hakikati kendinde 

ortaya çıkan. (Hölderlin, 1977: 36)  

Şair de, yeryüzünde barınır, öteki insanlar gibi, ama o şiirsel düşünce ile bu 

yeryüzünde kendi yurdunu kurar. Türk dillerinde “yurt”, konar-göçerlerin her 

yolculukta kurup-söktükleri “geçici” mekanlardır. Demek ki bu “yurt”, varlığın 

kendini açığa çıkarabildiği, başka Dasein’larla ilişkisinde “kendi hakikatini” 

görebildiği bir mekandır; ancak bu yer, aynı zamanda varlığın kendini kapattığı, 

unuttuğu yerdir. Modern insan yalnız boşluğa değil, unutuluşa da fırlatılmıştır. 

“yoksunluk” (mahrumiyet) zamanının öteki ve görünmeyen yüzü, “unutuluş”tur. 

(Tekelioğlu, 1995: 47-48) 

Sen ne yaparsın, Tanrı, ben ölünce? 

Testin olan ben, kırılıp dökülünce? (Rilke, 1997: 41) 

diye soran Rilke, burada, yeryüzünü terk etmiş olan Tanrı ile söyleşirken, modern 

dünyada yoksunluk içindeki varlığın, insanoğlunun yaşadığı boşluğu, unutulmuşluğu 

dile getirmektedir. Onun sorusu, modern zamanın “yoksunluk”u ile ilgilidir. 

Modern insanın çıkmazını (aporia) dile getiren, göçüp giden tanrılarla, 

henüz gelmemiş Tanrı arasındaki boşluğu, insanın yaşadığı “eksik varoluş”u 

sorgulayan şiirsel düşünce varlığın tarihsel yönünü ortaya koyar. 

 

1.4.4.6. Şiirin Özü 

“Şiirin Özü” sorununu “Hölderlin ve Şiirin Özü” adlı yazısında irdeleyen 

Heidegger, şiirin özünü göstermek için, bu özü yapıtlarında gerçekleştiren 

Homeros’u, Sofokles’i, Virgilius’u, Dante’yi ya da Shakespeare’i, Goethe’yi değil 

de, niçin Hölderlin’in yapıtını seçtiğini şöyle anlatır: 

“(…) Peki şiirin evrensel özü, genellikle bir tek ozanın yapıtından çıkarılabilir mi? 

Evrenseli, yani birçoklarınca geçerli olanı, ancak bir karşılaştırma süreciyle elde edebiliriz. 

Bunun için, olabildiğince çeşitli şiir türlerinin örneği gerekir. Bu bakımdan Hölderlin’in 

şiiri de başka nice şiirden biridir ancak. Şiirin özünü tanımlamada tek başına hiç de yeterli 

bir ölçü olamaz. (…) Elbette- biz “şiirin özünden”, her şiir için aynı şekilde geçerli evrensel 

bir kavramda toplanmış olanı anlamış olduğumuz sürece… Oysa, bütün tikeller için geçerli 



 

 

62 

olan bu evrensel, her zaman geçersiz olandır, hiçbir zaman özel olmayan “öz”dür. Bizim 

aradığımız ise özün bu özel öğesidir; şiiri ciddiye alacak mıyız, alacaksak nasıl alacağız, 

(…)- işte bu konuda bizi karara zorlayan öğedir bizim aradığımız.” (Heidegger,1979:1-2) 

Heidegger’i karara zorlayan Hölderlin’in şiiridir. Çünkü “Hölderlin’in 

şiirine özellikle şiirin özünü yazmak görevi ozanlık yazgısınca verilmiştir(…). Üstün 

bir anlamda ozanın ozanıdır Hölderlin (…). Karara zorlaması bundandır.” 

(Heidegger,1979:2) 

Hedidegger, şiirin özünü göz önüne getirmek için Hölderlin’in şiirlerinden 

seçtiği beş klavuz sözün belirgin düzenini ve onların iç bağlantısını göstermeye 

çalışır: 

“1. Şiir yazmak: “Bütün uğraşların en masumu” (III,377.) 

Hölderlin annesine yazdığı bir mektupta bu cümleyi kullanır. Şiir oyun 

kılığında çıkar ortaya. Bu oyun her zaman bir suç yaratabilen kararların ciddiliğinden 

kaçınır. Zararsız ve yararsızdır, çünkü bir söyleme ve konuşma olarak kalır. Gerçeği 

bir eylem gibi değiştiremez; bir düş gibidir. Öyleyse, salt sözden daha az tehlikeli ne 

olabilir ki? Uğraşların en masumu olan şiirin özünü bu niteliğiyle henüz kavramış 

değiliz, ama bu özü nerde aramamız gerektiğini de görürüz. Dil’dir burası. Şiir, 

yapıtlarını dil ülkesinde ve dil “gerecinden” yaratmaktadır. Hölderlin’in dil üzerine 

ne söylediğine bakalım şimdi. 

2. “Mülklerin en tehlikelisi dil bunun için verildi insana… kendisinin ne olduğuna tanıklık 

edebilsin diye…”(IV.246) 

Heidegger’in yorumuna devam edelim: 

“Uğraşların en masumu”nun alanı dil, nasıl oluyor da “mülklerin en 

tehlikelisi” oluyor? Bu sorunun yanıtından önce, şu üç ön soru üzerinde durmalı:1. 

Dil kimin mülküdür? 2. O ne ölçüde mülklerin en tehlikelisidir? 3. O hangi anlamda 

gerçekten bir mülktür? 

Hölderlin, doğanın öbür varlıkları karşısında insanın kim olduğunu anlatan 

bir şiir taslağındaki bir bölümün başında şöyle der: “Ama kulübelerde barınır insan”. 

İnsan kimdir? – ne olduğuna tanıklık etmesi gerekendir. Tanıklık etmek, 

bildirmek demektir; şu anlama da gelir: Bildirimde, bildirilmiş olanın güvencesini 



 

 

63 

vermek. İnsan kendisi olandır, hele tam kendi varoluşuna tanıklık ederken. Bu 

tanıklık etme insanın varoluşunu açıklığa kavuşturur. İnsan kendisinin yeryüzüne ait 

olduğuna tanıklık edecektir. İnsan mirasçıdır ve bütün nesnelerin öğrencisidir. 

Nesneler ise çatışma durumundadır. İnsan varlığına tanıklık ve bununla insanın asıl 

tamamlanması karar özgürlüğü ile olur. Bu özgürlük zorunluyu kavrar ve kendini bir 

yükümlülükle bağlar. Bütün var olanlara ait olmaya tanıklık, tarih olarak gerçekleşir. 

Tarihin mümkün olabilmesi için de, dil verilmiştir insana. Dil, insanın mülklerinden 

biridir. 

Buradan ikinci ön-soruya geçelim: Dil ne ölçüde “mülklerin en tehlikelisi” 

dir? Dil, tehlike olanağını yarattığı için, tehlikeliler tehlikelisidir. Tehlike, var olanın 

varoluşu tehdididir. Ama insan ancak dil yoluyla açık olana açılır ve bu açık olan, 

“var olan” olarak, insanı “varoluşunda” sıkıntıya sokar, “var olmayan” olarak da 

aldatır, onu düş kırıklığına uğratır. Varoluşa yönelik tehdit ile kargaşanın açık 

koşullarını yaratan ve böylece varoluşun yitmesi olanağına, yani tehlikeye yol açan 

da dildir. Ama dil yalnızca tehlikeliler tehlikelisi değildir, kendinde zorunlu olarak 

kendisi için de sürekli bir tehlike saklar. Dile, var olanı işleyişinde açığa çıkarma ve 

onu koruma görevi verilmiştir. En katkısız ve saklı olanla karmaşık ve sıradan olan, 

dilde, sözlerle dile gelir. Özel söz bile, anlaşılacak ve böylece ortak bir mülk 

olacaksa, kendini orta malı kılmalıdır. Katkısız olan da, sıradan olan da, söz olarak, 

özden ya da düzmece bir söz olduğuna doğrudan doğruya bir güvence veremez. 

Tersine, “özden” bir söz, yalınlığı içinde, çoğu zaman “özden olmayan” bir söz gibi 

görünür. Böylece dil, en kendine özgü olanı, yani öz sözü tehlikeye düşürmek 

zorunda kalır. 

Üçüncü ön-soru: Bu en tehlikeli şey, yani dil hangi anlamda insanın 

mülklerinden biridir? Dil onun kendi malıdır, bildirmeye yarar; deneylerini, 

kararlarını ve ruh durumlarını iletme amacı için insanın buyruğundadır. Buna 

elverişli bir araç olarak “mülk”tür dil. Ama dilin özü sadece bir bildirme aracı olmak 

mıdır? Hayır, bu tanım onun özsel özüne dokunmaz bile, özünün bir sonucunu 

gösterir ancak. Dil insanın nice araçlarından biri değildir sadece; tersine var olanın 

açıklığında yer alma (yani varoluş olma) olanağını ancak dil bağışlar. Ancak dil olan 

yerde “dünya” vardır. Ancak “dünya”nın ağır bastığı yerde vardır tarih. Dil daha 

temel bir anlamda mülktür. İnsanın tarihsel var olabileceğine güvence verir. Dil 



 

 

64 

insanın emrinde bir araç değildir, insanın varlığının üstün olanağını düzenleyen 

olaydır daha çok. Şiirin eylem alanını ve onunla birlikte şiirin kendisini 

kavrayabilmek için, her şeyden önce, şiirin bu özünden emin olmalıyız. Dil nasıl 

gerçekleşir? 

3. “Çok şey öğrenmiştir insan. 

Göklülerden nicesini adlandırmıştır o, 

Biz bir söyleşi olalı 

Ve birbirimizden işitebileli” (IV.343.) 

Biz-insanlar- bir söyleşiyiz. İnsanların varlığı söz-içre temellenmiştir; fakat 

bu da ancak “söyleşi” ile gerçekleşir. Ama söyleşi, dilin etkinlik alanına konma 

“biçimi” değildir yalnızca, daha çok, dil ancak “söyleşi” olarak “özden”dir. Bizim 

genellikle dilden anladığımız şey, yani sözler topluluğuyla söz dizimi kuralları, dilin 

bir eşiğidir ancak. Peki, “söyleşi” nedir? Bir şey hakkında başkalarıyla konuşma 

eylemi. Demek ki, konuşma da bir araya gelme sürecini doğuruyor. İşitebilme, 

sadece birbiriyle konuşmanın bir sonucu değildir; konuşabilme işitebilme eşit ölçüde 

temellidir. Biz bir söyleşiyiz, biz birbirimizi işitebiliriz, demektir, bu da: biz biricik 

söyleşiyiz, anlamına gelir. Fakat söyleşinin birliği, özsel sözde her zaman açık olarak 

“bir ve aynı şey” in bulunmasından oluşur; biz bu şey üzerinde anlaşmaya varır ve 

onun temeli üzerinde birleşerek “özden” kendimiz oluruz. Söyleşi ve onun birliği 

bizim “varoluş”umuzu taşır. 

Hölderlin “biz bir söyleşiyiz” demiyor sadece, “Biz bir söyleşi olalı…” 

diyor. Biz ne zamandan beri bir söyleşiyiz? Nerde biricik bir söyleşi olacaksa, özsel 

sözün bir ve aynı olana sürekli bağlanması gerekir. Bu bağlantı yoksa, tartışma da 

olanaksız olur. Fakat bir ve aynı olan ancak sürekli ve kalıcı bir şeyin aydınlığında 

açığa çıkabilir. Kalıcılık ve süreklilik de “zaman” açıldığı uzadığı anda olur. Sürekli 

bir şey üzerinde anlaşma olanağı, “yırtıcı zaman” şimdiye, geçmişe ve geleceğe 

bölündükten sonra doğar ancak. Zaman zaman olalı biricik söyleşiyiz; zaman ortaya 

çıkalı biz tarihsel olarak varız. “Biricik söyleşi” ve “tarihsel varoluş” aynı şekilde 

eskidirler, birbirlerinden ayrılmaz ve aynıdırlar.  

Dil söyleşi olarak sahiden gerçekleşeli, Tanrılar ad edinmiş ve bir dünya 

görünmüştür. Ancak, yine de dikkat edilmeli: Tanrıların varlığı ve dünyanın 



 

 

65 

görünmesi, dilin geçekleşmesinin sadece bir sonucu değildir, onlar dilin 

gerçekleşmesi ile zamandaştırlar. Zaten, biz olan gerçek söyleşi de asıl bundan, 

Tanrıların adlandırılmasından ve “dünyanın söze dönüşmesinden” oluşur. 

İşte, “Biz bir söyleşi olalı” dizesi, böylece, Tanrılar bizi söyleşiye sokalı, 

zaman “zaman” olalı, anlamına gelir. İşte o andan beri varoluşumuzun temeli söyleşi 

olmuştur. “Dil insan varlığının üstün bir olayıdır” cümlesi, anlamını ve temelini 

bununla kazanmıştır. 

 Ancak, yeni sorular gelir: Biz olan söyleşi nasıl başlar? Tanrıların bu 

adlandırılışını kim tamamlar? Yırtıcı zamandaki kalıcı bir şeyi kim kavrayıp söz-içre 

yerleştirir? Hölderlin cevap verir: 

4. “Fakat kalıcı olanı ozanlar kurar” (IV.63) 

Bu söz, şiirin özüyle ilgili sorumuza ışık tutar. Şiir, sözle ve söz-içre 

kurmadır. Böyle kurulan, kalıcı olandır. Peki, “kalıcı olan” kurulabilir mi? O her 

zaman, “hazır” bulunan değil midir? – Hayır! Kalıcı olanın bile çekip gitmeye 

bağlanması; yalın olanın karışılıktan koparılması gerekir; oransıza oran koymak, var 

olanı bütünüyle taşıyan ve ona egemen olanın açık olması gerekir. Var olanın 

görünebilmesi için, varlığın açılması gerekir. Ama bu kalıcı olanın kendisi, geçici 

olandır. Fakat kalsın diye “emanet edilir ozanların bakım ve hizmetine” (IV.145). 

Ozan Tanrıları ve nesneleri oldukları gibi adlandırır. Bu adlandırma sadece şu “ad 

bulma” denilen şeyden oluşmaz; daha çok, ozan “özsel” sözü konuştuğunda, var olan 

bu adlandırma ile “neyse o olarak” adlandırılır. Var olan olarak bilinir böylece. Şiir 

varlığın sözle kurulmasıdır. Kalıcı olan demek ki, hiç bir zaman geçici olandan 

çıkarılamaz. Temel’i hiçbir zaman dipsiz olanda bulamayız. Varlık hiçbir zaman “var 

olan” değildir. Fakat varlık ve nesnelerin özü hiçbir zaman hesaplanamayacağı için, 

hazır bulunan çıkarılamayacağı için bunların özgürce yaratılması, konulması ve 

verilmesi gerekir. Kurma, budur.  

Ama tanrılar kaynakta adlandırılırken ve nesnelerin özü ad alırken, böylece 

nesneler ilk kez ışırken (şiirde), insan varoluşu sağlama alınır ve ona bir temel 

sağlanır. Ozanın sözü sadece özgürce ad verme anlamında kurma değil, insan 

varoluşunu temeli üstünde sağlamca oturtma anlamında kurmadır. Şiirin bu özünü 



 

 

66 

varlığın sözle kurulması olarak kavradığımızda, Hölderlin’in sözünün doğruluğunu 

da biraz sezmiş oluruz. 

5. “Erdem dolu, yine de ozanca barınır 

İnsan bu yeryüzünde” (VI.25). 

İnsan üzerinde çalıştığı ve uğraştığı şeyi kendi çabalarıyla elde eder ve ona 

layık olur. Ancak, diyor Hölderlin, bütün bunlar insanın yeryüzünde barınmasının 

özüne dokunmaz, insan varoluşunun temeline ulaşmaz. İnsan varoluşu “Temelden 

ozanca”dır. Fakat biz şiiri, Tanrıların ve nesnelerin özünün kurucu adlandırılması 

olarak anlıyoruz. “Ozanca barınmak”, tanrıların huzurunda bulunmak ve nesnelerin 

özünün yakınlığına sokulmak demektir. 

Şiir varoluşa eşlik eden bir “süs” değildir, gelgeç bir coşku, bir heves 

değildir. Şiir, tarihi taşıyan temeldir; kültürün bir görünüşü, bir “kültür ruhu”nun 

yalnızca “dile geliş”i hiç değildir.  

Hölderlin, andığımız ilk kılavuz-sözde, şiir için “bütün uğraşların en 

masumu” demişti. Şiirin şimdi açıkladığımız özü ile bunu nasıl bağdaştırabiliriz? 

Daha önce bir yana bıraktığımız bu soruyu cevaplandırırken, aynı zamanda şiirin ve 

ozanın özünü göstermeye ve iç-gözün önüne getirmeye çalışacağız: 

Önce, şiirin eylem alanının dil olduğunu gördük. Demek ki şiirin özünü 

dilin özüyle anlamak gerekir. Sonra şiirin, varoluşun ve bütün nesnelerin özünün 

kurucu adlandırılışı olduğunu belirledik. Şiirin herhangi bir deyiş değil, günlük dilde 

tartıştığımız ve kendisiyle iş gördüğümüz bütün şeyleri ilk kez açığa çıkaran deyişi 

olduğunu, şiirin dili hiçbir zaman hazır madde olarak ele almadığını, daha çok şiirin 

dili önceden mümkün kıldığını gördük. Şiirin tarihsel bir halkın ilkel dili olduğunu, 

öyleyse, yukarıdaki saptamanın tersine, dilin özünü şiirin özüyle anlamak gerektiği 

sonucuna vardık.  

İnsan varoluşunun temelinin, dilin sahiden bir gerçekleşmesi olan söyleşi 

olduğunu saptadık. Ama ilkel dil, varlığın kurulması olan şiirdir. Dil ise “mülklerin en 

tehlikelisi”dir. Şiir, böylece en tehlikeli, aynı zamanda da en masum bir uğraş oluyor. 

İşte şiirin özünü, ancak bu iki tanımı birleştirdiğimizde ve onları tekmiş gibi 

düşündüğümüzde bütünüyle kavrayabiliriz. 

Peki şiir gerçekten tehlikeli midir? 



 

 

67 

Hölderlin bir dostuna şöyle yazıyordu: “Önceleri yeni bir gerçekle, 

üstümüzde ve çevremizde olanın daha iyi kavranmasıyla coşabilirdim; şimdiyse 

korkuyorum, Tanrılardan sindirebileceğinden fazlasını almış o eskilerin 

Tantalos’unun başına gelen, sonunda benim de başıma gelecek diye” (VI,321). Bir 

yıl sonra delilikle sarsılmasının ardından aynı dostuna şunları yazmıştı: “O zorlu öge, 

göğün ateşi ve insanların sessizliği, doğadaki yaşamları, sınırları ve doygunlukları, 

sürekli kavramıştır beni; kahramanlar için anlatıldığı gibi, ben de rahatça diyebilirim 

ki beni Apollon vurdu!” (V.327). Aşırı parlaklık karanlığa sürmüştür ozanı. 

“Uğraşı”nın en büyük tehlike olduğunu göstermek için başka kanıt gerekir mi? 

Şiir yine de “uğraşların en masumudur”. Ozan gündelik yaşamdan “atılmış” 

olmasa ve ona karşı uğraşının görünüşteki zararsızlığı ile korunmasa, bu en tehlikeli 

yapıt nasıl gerçekleşir ve saklanırdı? 

Şiir oyuna benzer ama oyun değildir. Oyun, insanları bir araya getirir ve 

orada kendilerini unutturur. Oysa şiirde varoluşunun üstünde bütünlenir insan. 

Şiir yazma, Tanrıların kaynakta adlandırılmasıdır. Fakat şiirsel söz, ancak 

Tanrılar bizi dile getirdikleri zaman güç kazanır. 

Varlığın kurulması Tanrıların işaretlerine bağlıdır. Şiirsel söz de, aynı 

zamanda “halkın sesi”nin yalnızca yorumudur. Halk’a varlığın tümüne ait olduğunu 

hatırlatan deyişleri, Hölderlin, “halkın sesi” diye adlandırır. 

Şiirin özü, Tanrıların işaretlerinin ve halkın sesinin birbirine yönelen ve 

birbirinden uzaklaşan yasalarıyla birleşir. Ozan da, öncekiler, yani Tanrılarla, 

sonrakiler yani halk arasında durur. Ozan o araya, Tanrılarla insanlar arasına 

atılmıştır. O, sadece ve ilk kez bu Ara’da karara bağlanır, insanın kim olduğuna ve 

varoluşunu nereye yerleştireceğine karar verir: “ozanca barınır insan bu 

yeryüzünde.” 

Hölderlin şiirin özü üstüne şiir yazıyor, ama zaman dışı geçerliği olan bir 

kavram anlamında değil. Şiirin bu özü belirli bir zamana aittir. Hölderlin şiirin özünü 

kurarken önce yeni bir zamanı belirler: Uçup gitmiş olan Tanrıların ve gelmekte olan 

                                                 
 Tantalos: Yunan mitolojisinde Lidya kralı. Tanrıların sofrasında kendisine sunulan ambrosios’u 

çalarak ölümlülere tattırmak istedi. Öz oğlu Pelops’u boğazlayarak Tanrılara sununca Zeus tarafından 

meyve dolu ağaçların altında bir göle atıldı. Ancak su içmek isteyince sular çekiliyor, meyve yemek 

isteyince uzandığı dallar uzaklaşıyordu. Buna Tantalos İşkencesi adı verildi. Bayraklı’da (İzmir) 

Tantalos’a ait olduğuna inanılan bir mezar vardır. 



 

 

68 

Tanrıların zamanıdır bu: Yoksunluk zamanıdır, çünkü çift eksiklik ve çift 

olumsuzluk altında bulunmaktadır: Uçup gitmiş Tanrıların Artık – Olmayışı ve 

gelmekte olan Tanrının Henüz- Gelmemişliği… 

Hölderlin’in kurduğu şiirin özü en yüksek anlamda tarihseldir, çünkü 

tarihsel zamanı ön almaktadır; ama tarihsel bir öz olarak biricik özsel- özdür o.” 

(Heidegger,1979: 2-11). 

1.4.4.7. Şiir ve Döngüsel Zaman 

Rilke’de, Hölderlin’de ve birçok modern şairde “boşluk”un ve 

“yoksunluk”un, şiirin itici gücü olan bu yaşantıların (deneyimler) kaynağını, 

“zaman” ın çizgiselliğine ya da başka bir deyişle tarihsel zamanı kullanan Batı 

Metafiziğine bağlamak, onunla ilişkilendirmek uygun olur, düşüncesindeyiz. 

Teknoloji ile kimlik bulan Batı Metafiziği’nin egemen olmasıyla Tanrılar yeryüzünü 

terk ettiği için, hakikati görmemizi sağlayan “zaman” ortadan çekildi: Boşluk, 

yoksunluk, unutulmuşluk başat oldu. Tanrının krallığı yerine Tasa’nın krallığı hüküm 

sürmeye başladı. Bundan kurtulmak için de bir olanak yoktu. Anlamlı olan sadece 

“çaba” idi, çünkü boşlukta kalma, yoksun olma ve unutulma “insani” durum, insani 

bir yazgı olarak kabul edildi. 

Peki, Doğuda zaman nasıl işliyordu? 

Söz ettiğimiz elbette saatin ölçtüğü zaman değil, insani varoluşun hakiki 

zamanıdır. 

Bilindiği gibi, İslam’ın vahyi (Kur’an), kendisinden öncekileri (Tevrat, 

İncil) reddetmemektedir. İslam’ın (Ortodoks İslam) zaman anlayışı, önceki vahiyleri 

içeren hiyerarşik zaman anlayışıyla belli bir uygunluk gösterir: Yaratılıştan eski 

Ahit’e (Tevrat), Eski Ahit’ten Yeni Ahit’e (İncil), ondan da Kur’an’a ve Kıyamete 

dek uzanan bir süreç söz konusudur. “Her üç dinde de insan kendisine tanınan bir 

süre içinde var olmaktadır.” diyen Reha Çamuroğlu Dönüyordu/ Bektaşilikte Zaman 

Kavrayışı adlı yapıtında bu üç göksel (semavi) dinin zaman anlayışı ile modern 

düşünceyi şöyle ilişkilendirir: 

“... (insana tanınan) bu süre iyi değerlendirilmelidir, çünkü Yargı Günü gelip çattığında 

kendisini bu süre içinde muğlak bir şekilde üretmiş olan insan, bu ürününün değerine göre 

ceza ya da ödüle layık bulunacaktır. Zaman elden kaçabilir (vurgu benim). Vakit nakittir. 



 

 

69 

Geçmişe sık sık bakılması bir ön muhasebe yapma çabasıdır. Her ne kadar üç dinde insana 

tanınan bu süre tam anlamıyla “insana ait” olmadığı için “tarihsel zaman” hüviyetine sahip 

değilse de, modern düşüncenin “tarihin ürünü olan insan” anlayışına çok benzer bir 

anlayışıyla karşı karşıyayız. Modern düşünce sık sık tarihe duyulan garip bir güvenle, “tarih 

beni beraat ettirecektir” derken, inanan da (mü’min) Yargı Günü’nde beraat edeceğini 

ummaktadır. İdeolojilerde kazanılan öz de vahiylerle kazanılan öz gibi tarih ya da tanınan 

süre içinde gerçekleşir.” (Çamuroğlu, 1972: 23-24). 

Bu üç kitaplı dinin zaman anlayışı ile insana ait zamanın son derece belirsiz 

olduğu, insan eylemlerinde özgürlükten çok bir kayıtsızlığın söz konusu olduğu 

Hinduizm’in (tümünün değil daha çok popüler Hinduizm) zaman anlayışı birbirine 

tam karşıt bir nitelik gösterir. Oysa üç göksel dinin (Yahudulik, Hristiyanlık ve 

İslam) içinden gelişen “heterodoks” akımlar (Kabala, Katharlar- bogomiller, 

Tasavvuf vb.) zaman anlayışları açısından bu iki karşı kutbun ortasında yer alırlar. 

(Çamuroğlu, 1972: 24) Şöyle ki, (burada Yahudi ve Hristiyan heterodoksisini bir 

yana bırakırsak) heterodoks İslamın en etkin ve yaygın akımlarından Bektaşilikte 

kilit-söz olan “Dem bu demdir, dem bu dem!” ifadesi, hem bir döngüselliği,  hem de 

bu vurgusuyla “şimdi”yi işaret eder. “Şimdi”, tarihsel şimdidir, ancak geçmiş ve 

geleceği kuran zamanın niteliğidir. “Şimdi” aynı zamanda “dönen zaman”ın 

(döngüselliğin) çevresinde döndüğü merkez noktadır, “an”dır; yukarda dile 

getirdiğimiz gibi insani varoluşun hakiki zamanıdır, Dasein’in zaman halidir. 

Şimdi yaşanan “ölüm” ve özellikle “doğum”, Reha Çamurluğu’nun 

anlattığına göre,  adeta tarihsel insanda meydana gelen bir kopmadır. Eski Mısır’da 

ve Taoizm’de çocuğa atfedilen kutsallığı doğrularcasına, her yeni çocuk, kutsal 

zamanın tarihsel zamanın karşısına çıkardığı “henüz uyuşmamış” bir biriciktir: 

“Tarihin koşullarıyla henüz uyuşmamış” olmayı da döngüsel olan “kutsal zaman” 

sağlamaktadır. Çamuroğlu şöyle diyor: 

“Eski Mısır’da erişkinlerin ve özellikle de rahiplerin belirli bir mekanda oynayan çocukları 

onlara hiç hissettirmeden izlemeleri, oyunlarından, oyun sırasında çıkardıkları seslerden, 

ötekine ilişkin işaretler çıkarmaya çalışmaları bilinen bir uygulamadır. Anadolu’da yaygın 

bir şekilde söylenegelen “bebekler melektir” deyişi, adeta onların “kutsal zaman”dan ya da  

“öteki”nden yeni geldiklerini vurgulamaktadır.” (Çamuroğlu, 1972: 27) 

                                                 
 Dem, Arapça kan, Farsçada soluk, nefes,  an, vakit, zaman, içki anlamlarına gelir. 



 

 

70 

Kenan Sarıalioğlu’nun bir şiirinde ifade ettiği gibi: 

“Bebecik, Tanrı’nın en yalın hali 

Körpecik, pembecik eli, ayağı… 

Gülüyor yazgısından habersiz 

Zaman: 

Tek 

Ve kırık Oyuncağı !” (Sarıalioğlu, 2006:156) 

Tarihsel zamanın çizgisi, burada doğum karşısında bir yerden kırılmakta, 

döngüsel zaman karşısında çizgisini kapalı bir hale getirememektedir. 

Adı bilinmeyen bir şairin “Al haberin sıhhatin etfalden” şeklinde dile 

getirdiği (Soykut, 1968: 1075) atasözümüz: “Çocuktan al haberi” ifadesi de 

“hakikat”in kutsal “döngüsel zaman” ile ilişkisine değinmesi bakımından dikkate 

değer bir işarettir, diye düşünüyoruz. 

Çizgisel “tarihsel zaman” ile döngüsel “kutsal zaman” ı bir arada yaşayan 

Bektaşiliğin zaman konusunda iki kilit kavramı daha vardır: “İbn’ül vakt” (Zamanın 

oğlu) ve “Eb’ul vakt” (Zamanın babası). “İbn’ül vakt” kavramıyla anlatılmak 

istenen, zamanın bir uydusu, kölesi oluş, zamanın koşullarına teslim oluş değil, 

zamanın koşularının bilincinde oluş, bu koşulların ve gerekliliklerin rehberliğiyle 

döngüsel zamanın bağrında olan kendi hakikatimize ulaşmanın yolunu arayıştır. 

Tasavvuf ehlinin, Hint mistiklerinin kayıtsız ve edilgin yaşam biçimlerinin tam 

tersine, toplumda bir iş ve uğraş sahibi olup son derece uyanık ve bilinçli bir yaşamı 

tercih etmelerini bu kavramın ışığında değerlendirebiliriz. “Eb’ul vakt” (zamanın 

babası) kavramı da, tarihsel zamana teslim olmamayı, “zaman”ın sahibi olmayı, 

insanın zamana kendi-damgasını vuruşunu, yaşamı bir “aşk” a dönüştürmesini, onu 

“şiir”leştirmesini, “şimdi”de sonsuz’u yaşamasını, Tanrı’yla selamlaşıp O’nun 

soluğuyla “nefeslenmesini” anlatır: 

“Kaf u nun hitabı izhar olmadan 

Biz bu kainatın ibtidasıyız 

Kimseler vasıl-ı didar olmadan 

Ol kaabekavseynin evednasıyız.” (Özkırımlı, 1983: 420) 

Edip Harabi (1853-1915) bu “nefes”inde diyor ki: “Kûn!” (Ol!) emri henüz 



 

 

71 

ortaya çıkmadan önce, biz bu evrenin başlangıcıyız. Hiç kimse onun yüzünü 

görmeden, biz ona iki kaş arasından daha yakınız! (Miraç gecesinde Hz. 

Muhammed’in Allah’a olan yakınlık derecesine gönderme). 

Eb’ul vakt (zamanın babası) olmak, “zamanın sahibi” olmaktan ötürü, aynı 

zamanda “Tanrı gibi yalnız” olmayı göze almak anlamına da gelir. Behçet Necatigil 

Yıldızlar adlı şiirinde şöyle diyor: 

(…….)  

Seneler geçer gider büyürsün 

Bir gün olur hepsi biter 

Endişeler o çocuk üzüntün 

Hepsi biter 

Aydınlanır sevinçten geceler 

Güneş gibi görünürsün! 

Biraz sabır, küçük çocuk, biraz sabır 

Ama Allah’ın koyduğu yerde 

Yıldızlar daima yalnızdır. (Necatigil, 1976:83) 

 

1.4.4.8. “Zaman”lar Kavuşunca: “Şimdi” 

Buraya kadar anlattıklarımızdan şöyle bir yargıya ulaştığımızı ifade 

edebiliriz: Batı Metafiziğinde söz konusu olan “Tanrısal sürekliliğin kopuşundan 

doğan bir unutulmuşluk, bir “yoksunluk” (mahrumiyet), Heidegger’in değişiyle 

“şairler çağı”nın temel karakteri olurken, Tanrı’yı kendisine “şah damarından daha 

yakın” (Kur’an:50/16), “iki kaş arasında” hisseden Doğu Metafiziğinde, özellikle 

Bektaşi tasavvufunda, böyle bir kopuş ya da unutulmuşluk söz konusu olmadı. 

Heidegger’in has şairleri (Rilke, Hölderlin, Trakl, vb.) Zaman’da “kopuş”un 

“unutulmuşluk”un acısını dile getirirken, Doğunun şairleri çizgisel “tarihsel zaman”a 

direnen döngüsel “kutsal zaman”da ifade ettiler kendilerini. Belki, bundan dolayı, 

Batı Metafiziğine karşı kendini kuran varoluşçuluk felsefesi (existentialisme) ve 

onun dünya görüşü (conception du monde) bizim modern şairlerimizde de etkisini 

göstermiştir, diyebiliriz. Örneğin Albert Camus’de de “şimdi” kavramının özel bir 

yeri ve önemi vardır: 



 

 

72 

“Camus, “öğle düşüncesi” adını verdiği tarihten ve tarihsellikten uzak bir “şimdi”ye bağlar 

insanın gerçek ve anlamlı yaşamını. Ona göre, insanın “yarından” bir şeyler “umut” etmesi, 

şimdiyi ve şimdinin tüm olanaklarını kaybettirir. Camus’nün şimdide yaşama tutkusu 

Bektaşi’nin maddi yaşamı hor görmemesi ve Ortodoks İslam’ın gelecekte düşlediği “Asrı 

saadet”i aklından bile geçirmemesi ilginç benzerlikler sunmaktadır. Bu karşılaştırmada ve 

yakınlaştırmada eğer haksız değilsek, geleneksel kültür ve sanatımızın, bugün bize modern 

olarak sunulan bir çok bakış açısını köklerinde barındırdığını ( …) kabul etmek de uygun 

olur kanısındayız. Bunu döngüsel zamanın tarihsel zamanı zorlayarak kendini anımsatması 

olarak da yorumlayabiliriz.” (Sarıalioğlu, 1994: 15). 

Edip Cansever Umutsuzlar Parkı’ında, şimdi’de yaşadığı binlerce yılı, 

öldüklerini- doğduklarını anlatır: 

“Binlerce ama binlerce yıldır yaşıyorum 

Bunu göklerden anlıyorum, kendimden anlıyorum biraz 

İnsan, insan, insandan; ne iyi ne de kötü 

Kolumu sallıyorum yürürken, kötüysem yüzümü buruşturuyorum 

Çok eski bir yerdeyim, çürüyen bir yerimden geliyorum 

Öldüklerimi sayıyorum, yeniden doğduklarımı 

(……) 

Böyle iken akıp gidiyorum bir nehir gerçeği gibi 

Sanki ben upuzun bir hikaye” 

(……) (Cansever, 1958:Kırk bir) 

Şiirde belirtildiği gibi, somut olarak yaşanan “şimdi” (başka türlü de olmaz 

zaten; çünkü geçmiş ve gelecek yaşanmaz, ancak “yaşantılanır”) binlerce yılı 

biriktirir; bu birikimi göklere öteki insanlara ve oradan “ben” e ulaştırarak, ben’i 

çürürken yeşeren, ölürken doğan ve doğuran bir varoluşa dönüştürür. Ben (şair) 

hakikati akıp gitmek olan bir nehir gibi, kendi hikayemin (yaşantımın) akışı olurum. 

 

 

 

 

 

 

                                        



 

 

73 

 

II. BÖLÜM 

 

2. MODERNİTE VE TÜRK EDEBİYATI  

 

2.1. Modernite ile Tanışma 

Bu çalışmada, odaklandığımız konu Modern Türk Şiirinde Felsefe olduğu 

için, Modernizm’in felsefi dayanağı olan Aydınlanmanın tarihi ve kavramı üzerinde 

kısaca durmamız gerekecek. 

Bilindiği gibi, 19. yy.da parçalanmalar ve paylaşımlarla birtakım yeni 

oluşumlar çağına giren dünya, o zamana kadar eşi görülmeyen bir hızla teknolojik 

gelişmelere sahne olmuş ve bu gelişmelerin biçimlendirdiği modern bir yaşam biçimi 

bütün ulusları etkilemiştir. Bu olgunun arka planında Rönesans hareketleri yatıyordu. 

15. yy.daki önemli tarihsel ve sosyal olaylar (İstanbul’un fethi, deniz ve kara ticaret 

yollarının Türklerin egemenliğine geçmesi, Kilisenin insan aklına ve iradesine karşı 

yetkisini Tanrı’dan aldığını ileri sürerek uyguladığı dogmatik baskılar, vb.) 

karşısında Batı dünyası kökten bir tavır geliştirdi. Antik Çağ’ın hümanist 

düşüncelerine dayanarak ve böylece kendine tarihsel ve ontolojik bir kaynak bularak 

gelişen Rönesans, dünya üzerinde etkisini ve kalıcılığını da sağlamış oldu.  

Antik Çağ’ın Akıl’ı ve Birey’i esas alan hümanizma düşüncesi, 17. ve 

18.yy.larda Aydınlanma’nın temsilcileri olan Bacon, Hobbes, Voltaire, Montesquieu 

ve Kant gibi düşünürlerin rasyonel bir dünya kurma girişimleriyle Sanayi Devrimini 

doğurdu. Dünya artık işlenebilecek bir hammadde yığını olarak tasarlandı; dünyaya 

egemen olma düşüncesi insan özgürlüğünün temeli gibi düşünüldü. “İşte 19.yy. 

sistematik bir biçimde gelişerek yayılan bireyci, ulusçu, akılcı akımların yarattığı 

somut değişimlerin yanı sıra; sanayileşen ulusların ekonomik pazar edinme çabaları 

ve yeni dünya düzeniyle iyice artan sömürgecilik faaliyetlerinin de asıl meyvelerini 

verdiği bir paylaşım çağı oldu” (Korkmaz, 2007:15). 

Tarihsel kökenlerini İlkçağ’ın hümanizmasından alan Rönesans 

hareketlerinin aklı ve bireyi temel değerler sayan nitelikleriyle beslenen Aydınlanma, 

insanoğlunun aşkın (transcendantale) ve göksel (ilahi) değerlerini geçersiz saydı; 



 

 

74 

Pozitivizm (olguculuk) bir din mertebesine yükseltildi. Öyle ki Auguste Comte 

(1798-1857) “olgucu anlayışa dayanarak yeni bir dinin kurulmasının gereğine dikkat 

çekerek yepyeni bir o denli de aykırı, olgucu bir din tasarısını ileri sürdü. Hiçbir 

aşkın varlığı gerektirmeyen bu yeni dinde kendisine tapılacak tek güç yine insanlığın 

kendisi olacaktır” (Ulaş, 2002:304). 

Immanuel Kant (1784-1804) Aydınlanmma’yı şöyle tanımlamaktadır: 

“Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin olmama durumundan 

kurtulmasıdır. Bu ergin olmama durumu ise, insanın kendi aklını bir başkasının 

kılavuzluğuna başvurmaksızın kullanamayışıdır. İşte bu ergin olmayışa insan kendi suçu ile 

düşmüştür; bunun nedeni de aklın kendisinde değil, fakat aklını başkasının kılavuzluğu ve 

yardımı olmaksızın kullanmak kararlılığını ve yürekliliğini gösteremeyen insanda 

aramalıdır. Sapere aude! (Aklını kendin kullanmak cesaretini göster!”) sözü şimdi 

Aydınlanma’nın parolası olmaktadır”. (Kant, 1983:139). 

İşte tarihsel ve düşünsel nitelikli bu üç veriyi (İlkçağ’ın hümanizması, 

Yeniçağ’ın Rönesansı ve Yakın Çağ’ın Aydınlanması) temel alan Modernizm’le 

parçalanma döneminde karşılaşan Osmanlı Devletinde ve toplumunda derin 

sarsıntılar dönemi de başlamış oldu. Modernizm, sanatta “gerçekçi estetik” 

anlayışına karşı bir tepki olarak, felsefede “öznelcilik” anlayışının estetik bir kolu 

olarak, epistemolojide “klasik özne-nesne ayrımının bir kırılması olarak 

görülmesinin yanında , “zamanın teknolojik, politik ve ideolojik değişimlerini ve 

gelişmelerini etkilemiş, ayrıca onlar tarafından etkilenmiş, oldukça geniş kapsamlı 

bir entelektüel harekettir” (Marshall, 1999:508). 

Modernizm aynı zamanda, yeniliğe ve tüketime dayalı bir yaşam biçimi, 

üretimde endüstriyalizm anlamlarına gelir. 

Bireyin iradesini ortaya koyan ve çoğulcu katılım sürecini yaratan 1789 

Fransız Devrimi, Osmanlı Devleti’ni parçalayacak olan sürecin de başlangıcı oldu. 

Bu devletin ağır işleyen kurumları ve modern silahlardan yoksun olan ordusu, 

Batı’nın sosyal ve endüstriyel gelişimi karşısında adeta çaresiz kaldı; devlet ayakta 

kalabilmek için önce ordusunu modernize etmeye çalıştı ama teknolojiyi oluşturacak 

                                                 
 Sapere aude: “Bilmek ve tanımak yürekliliğini göster!” 1736 yılında Alman Aydınlanmasının önemli 

bir çevresini oluşturan Doğrunun Dostları Topluluğunun benimsemiş olduğu bu özdeyiş Romalı şair 

Horatius’un bir şiirinden alınmıştır. 



 

 

75 

bilgiyi üretecek uygun eğitim kurumlarına sahip olmadığı için, Osmanlı’nın dışında 

gelişen bu modern süreç onun parçalanmasına yol açtı. Modernizmin etkin gücüyle 

karşılaşan Türk toplumu, M. Kemal Atatürk’ün öncülüğünde yarattığı Türk 

Rönesansı ile bir ulus-devlet olarak tarih sahnesinde yeniden yerini aldı.  

Osmanlı Devleti’nin parçalanmasından başlayıp, modern bir Türkiye 

Cumhuriyeti’nin inşasına ve oradan bugüne değin gelişen tarihsel ve sosyal süreç, 

doğal olarak Türk Edebiyatının da modernleşmesinin tarihi oldu. 

 

2.2. Türk Edebiyatında Modernleşme     

2.2.1. Öncü Kuşak: Şinasi-N.Kemal- Ziya Paşa-Ahmet Midhat 

Türk edebiyatında, genel olarak modern şiirin başlangıcı sayılan Ahmet 

Haşim ve Yahya Kemalden önceki yenileşme sürecini bir hazırlık dönemi niteliğinde 

kabul edebiliriz. Bu dönemin en etkili isimleri Şinasi (1826-1871), Namık Kemal 

(1840-1888), Ziya Paşa (1825-1880) ve Ahmet Midhat Efendi’dir (1844-1913). Bu 

aydınlar arasında, şair olmaktan daha çok pozitivist düşünceyi yücelten bir bürokrat 

olan Sadullah Paşa’yı (1838-1890) ve özellikle, aşkın ve metafizik düşünceleri 

reddeden, realizmi “hakikuyyun” diye tanımlayan, Fizik ve Kimyadaki düzeneğin 

aynısının hayat ilminde de var olduğunu savunan Beşir Fuad’ı (1857-1887) da 

saymak gerekir (Okay, 1973:106). 

Şair olmasının yanı sıra önemli bir fikir adamı sayabileceğimiz Tevfik 

Fikret de (1867-1915) şiirlerinde kullandığı pozitivist kavramlar ve radikal imgeler 

dolayısıyla Türk modernleşmesinin öncüleri arasında yer alır (Korkmaz, 2007:38). 

Yenileşmenin birinci kuşağı olarak nitelendirebileceğimiz Şinasi- Namık 

Kemal- Ziya Paşa-Ahmet Midhat Efendi çizgisinin edebiyatımızdaki yerini biraz 

daha ayrıntılı olarak ele almalıyız: 

“Tanzimat’tan sonra Türk Edebiyatı muhtevadan başlayarak önce sınırlı, sonra genişleyen 

bir çerçevede değişir. İlk örneklerde, İbrahim Şinasi, Ziya Paşa, Namık Kemal ve Ahmet 

Midhat’ın temsil ettiği birinci nesilde şekil ve teknik hususlar eskinin önemli ölçüde 

devamı olarak varlığını sürdürür. Klasik Türk Edebiyatında olduğu gibi gazeller, kasideler, 

murabbalar, kıt’alar, muhammesler, terci ve terkib-i bendler; tevhidler, münacatlar, nat’lar, 

mersiyeler yazılır. Bununla birlikte 1839’da ilan edilen Tanzimat Fermanı’yla Batıya 

resmen yönelen İmparatorlukta pek çok alanda olduğu gibi, edebiyat sahasında da yeni 



 

 

76 

batılı fikirler ve bu fikirlere bağlı teklifler çerçevesinde muhtevadan başlayarak üslup, şekil 

ve teknikte zamanla önemli değişmeler olur” (Gariper, 2007: 41). 

Bu genel açıklamadan sonra, söz konusu kuşağın önemli şahsiyetlerinden 

biri olan İbrahim Şinasi’nin yeni edebiyatımızdaki öncü işlevinin özelliklerine kısaca 

değinelim:    

Klasik Türk şiiri adını verebileceğimiz geleneksel Divan şiirinin içeriğinde 

ilk önemli değişiklik Şinasi ile başlamıştır. Yirmi üç yaşında Avrupa’da tanıdığı bazı 

oryantalistlerle ve Alphons de Lamartin gibi şairlerle yakınlıklar kuran Şinasi’nin 

yurda dönüşünde Reşit Paşa için yazdığı şiirlerden birkaç örnek beyit olarak, onun o 

zamana dek Türk şiirinde pek kullanılmayan birtakım kavram ve temaları nasıl 

kullandığına bakalım: 

“Dilin iradesini başta akl eder tedbir  

Ki terceman-ı lisandır anı eden takrir”   

Günümüz diliyle söylersek: “Gönlün istek ve arzularını akıl yönlendirir; 

onu güçlendiren de dilin tercümanıdır”. 

“Ziya-yı akl ile tefrik-i hüsn ü kubh olunur” 

Yani: “İyi-kötü, güzel-çirkin ancak aklın ışığı ile ortaya çıkar”. 

“Kavi zaifi eder kahr u cebr ile teshir 

Bu cebr-i men’ için akl-ı beşer kodu kanun  

Ki ettiler ana hükmünce adl u hak ta’bir” 

Anlamı: “Güçlü güçsüzü zorla, eziyetle ele geçirir; insan aklı bunu önlemek 

için kanun koydu; hak ve adaletin hükmü de böyledir dediler”. 

“Bu adl u hakkın adusı yine beşerdendür 

Olur muhafızı amma ki hame vü şemşir” 

“Bu hak ve adaletin düşmanı da yine insandır, diyor Şinasi, ancak kalem ve 

kılıçla korunur bunlar”. 

“Kader dedikleri halkın murad-ı haktır kim 

Ezelde etti bizi her umurda tahyir” 



 

 

77 

“Kader denilen şey insanın seçişleridir; Tanrı ezelden beri bizi 

seçimlerimizde serbest bırakmıştır” diyor bu beyit bize. Şinasi’nin bu düşüncesi 

yaklaşık yüzyıl sonra “İnsan kendi kendini seçer” (Sartre, 1985: 65) diyen Sartre’in 

ilkesine çok yakındır.  

“Vahdet-i zatına aklımca şehadet lazım 

Can ü gönlümle münacat ü ibadet lazım” 

“Tanrı’nın birliğini aklımla onaylamam gerekir; bütün varlığımla, ruhumla 

O’na yalvarıp ibadet etmem gerekir” 

Bu örneklerde göze çarpan akıl, aklın ışığı, kanun, adalet ve hak, kader ve 

seçim gibi kavramlar Osmanlı şiirinde o zamana dek az kullanılan kavramlardır. 

Aydınlanma felsefesinin Türk edebiyatında etkileri yavaş yavaş ortaya çıkmaktadır. 

Namık Kemal, Şinasi’nin açtığı yolda yürüyerek şiirlerinde vatan ve 

hürriyet gibi kavramları kullanan ilk şairlerden biri oldu. Sanatını, toplumsal ve 

politik konulardaki fikirlerini açıklamak için bir araç olarak değerlendirdi. Mehmet 

Emin Yurdakul (1869-1944) ve Tevfik Fikret’e (1867-1915) gelene dek, vatan 

temasını işleyen en büyük isim olarak beliren Namık Kemal, aynı dönemin şairleri 

gibi Klasik biçimlere (gazel, kaside, kıt’a, vb.) bağlı kalmış, ancak yarattığı 

heyecanla halk kitlesi üzerinde derin etkiler bırakmıştır. Onun şiirlerindeki özne 

“ben” değil, “biz”dir; konu ise “vatan” ve “millet”tir. 

Namık Kemal’in yeni Türk edebiyatındaki öncü işlevi, sadece şiirin 

konusuna yukarda belirtilen temaları sokmakla kalmamıştır. Batı edebiyatının nesir 

örneklerinin hemen hemen tümünü, bizde ilk kez o kaleme almış ve mektup, makale, 

tiyatro, roman, biyografi, eleştiri gibi eserlerle de yeni kuşaklara örnek olmuştur.  

Kısaca söylersek: 

 “Vatan, millet, hürriyet ve istiklal kelimelerini fikir hayatımıza ve edebiyatımıza sokan, 

bunları bir sistem halinde ifade eden ilk düşünürümüz Namık Kemal’dir. Ondan önce bu 

kelimeler ya ayrı anlamda kullanılıyor, ya da millet-hürriyet kelimelerinde olduğu gibi hiç 

bilinmiyordu. Bunlara ilk defa Namık Kemal, bugün anladığımız anlamları vermiştir.” 

(Dizdaroğlu, 1995: 16). 



 

 

78 

Yeni edebiyatımızın öncü adlarından Ziya Paşa (1825-1880) Şinasi ve 

Namık Kemal’le birlikte, estetikte Divan edebiyatı zevkini devam ettirmiş, içerikte 

yeni fikirlere ve temalara sanatını belirli ölçüde açan bir şair ve fikir adamı olmuştur. 

 “Duygularıyla daha çok klasik zevkin dairesinde yer alan, aklıyla batılı fikirlere gitme 

çabası içinde görünen şair, yenileşme dönemi Türk edebiyatında gönlüyle aklı arasındaki 

tezadı derinliğine yaşayanlardandır. Onun iç dünyasında ortaya çıkan bu tezat çatışma 

sanatında da geniş yansıma alanı bulacak, eserinin ikili şekilde yürümesine yol açacaktır. 

Bu yönüyle denebilir ki Ziya Paşa, yenileşme döneminin düalitesini geniş ölçüde yansıtan 

sanatkarı olur” (Gariper, 2007: 49). 

Ziya Paşa’nın şiirini geleneksel Divan şiirinden ayıran ve ona bir “yenilik” 

karakterini kazandıran özellik, Divan şiirinin soyut bir sevgiliye kavuşamama acısına 

karşılık, onun somut olarak ıstırap çeken insanı konu edinmesidir. Ziya Paşa, 

kuşakdaşı olan Namık Kemal’in dışa dönük, eylemci bir dava adamının şiirlerinde 

duyulan yüksek sesine karşılık, o insanın sessiz ve derin psikolojik sorunlarına 

değinmiştir. 

Şinasi’nin evrene ve hayatın sorunlarına karşı kılavuz olarak gördüğü akıl, 

Ziya Paşa’nın şiirlerinde yetersizlik içindedir. O, aklın anlama gücünden kuşku 

duyar; bu kuşku da onda “hayret” halini doğurur. 1859 yılında yazdığı ünlü eseri 

Terci-bend şu beyitle başlar: 

“Bu kârgâh-sun’ aceb dershânedir 

Her nakş bir kitâb-ı ledünden nişânedir”   

Bu üretim yeri çok tuhaf bir dershanedir; burada her nakış, her resim 

Tanrı’nın sırlar kitabından bir nişandır, bir işarettir.” diye söze başlayan Ziya Paşa 

evrenin sırlarına karşı aklın acziyet içinde kaldığını, hayrete düştüğünü anlatır. Onu 

asıl ilgilendiren, onu hayat karşısında kötümserliğe iten de, “insanların durumu, 

hayatın mantık dışı, tezatlı, ıstırap verici ve kötü oluşu meselesidir.” (Kaplan, 1978: 

56-67). 

Türk aydınının Batı uygarlığı yani modernite karşısında duyduğu ezilmişlik 

ve parçalanmışlık psikolojisini en veciz bir şekilde dile getiren Ziya Paşa’nın: 

“Diyar-ı küfrü gezdim beldeler kâşâneler gördüm 

Dolaştım mülk-i İslâmı bütün vîrâneler gördüm” 



 

 

79 

diye başlayan gazeli, onun aynı zamanda toplum olarak hangi uygarlığa doğru 

yönelmemizin gerektiğini de anlatmak ister gibidir. 

Yenileşme döneminin birinci kuşağında, kendisinden söz etmemiz gereken 

bir aydın da romancı, hikayeci ve çevirmen olan Ahmet Midhat Efendi’dir. 

Çalışmamız “şiir ve felsefe” merkezinden yayılıp yine aynı merkeze doğru 

toplanacağı için, bir şair olmayan Ahmet Midhat Efendi’nin yenileşme dönemi Türk 

Edebiyatındaki rolünü, onun bu sürece katkısını kısaca belirlemekle yetineceğiz. 

“Tanzimat romanının kurucularından olan Ahmet Midhat, matematikten askerliğe, öykü ve 

romanda edebiyatın bütün türlerine kadar telif, tercüme ikiyüze yakın yapıt vermiştir. İlk 

yerli öykü ondan gelir, hemen her türde roman yazıp Türk Edebiyatına konu bolluğu 

getiren de odur. Macera, gezi ve fen, korku romanları ya da tarihsel, duygusal, gerçekçi, 

natüralist romanlar yazarken hep halka bir şeyler öğretmek amacını güder. Onu 

çağdaşlarından ayıran yan, romancı oluşu ya da romanı hepsinden iyi tanıyışı değildir, 

romancılığı iş olarak benimsemiş olmasıdır. Tanpınar’ın dediği gibi: “Bir zamanlar attar 

çıraklığı yaptığı Mısır çarşısı esnafının içinde, onlarla yarenlik edermiş gibi yazar… Onun 

sanatı yoktur, daima halka yönelen iyi niyetleri vardır.” (Özkırımlı, I, 1982: 59). 

Onun 1875 yılında yazdığı Felatun Bey ile Rakım Efendi adlı romanının, 

Doğu-Batı kutupluluğu üzerine kurulan ve Türk toplumunda Tanzimat’tan sonra 

başlayan Batılılaşmanın eleştirisini yapan ilk roman oluşu, sadece bu olgu bile, 

Ahmet Midhat Efendi’nin modern edebiyatımızı hazırlayan önemli simgelerden biri 

sayılmasına yeter, kanısındayız. 

2.2.2. İkinci Kuşak: Ekrem-Hamid-Sezai Okulu 

Edebiyatı (ve şiiri) toplumu aydınlatmanın bir aracı olarak ele alan birinci 

kuşak yazarlarının (Şinasi, N.Kemal, Ziya Paşa, vb.) aksine, yenileşmenin ikinci 

kuşağı olarak adlandırabileceğimiz Recaizade Mahmut Ekrem (1847-1914), 

Abdülhak Hamid Tarhan (1852-1937) ve Sami Paşazade Sezai (1860-1936) için 

edebiyat ve sanatın amacı insanda değişik duygular uyandıran güzellikleri dile 

getirmektir; edebiyat ve sanatın toplum, politika ve ahlak kurallarıyla ilgilenmesine 

de gerek yoktur. 



 

 

80 

Bu temel ayrışmanın arka planını irdeleyen Ali İhsan Kolcu’ya göre, 

aristokrasinin zevk anlayışı ve kişisel mizaç farklılıkları söz konusu yazarları, 

kendilerinden önceki kuşakla karşı karşıya getirmiştir. Kolcu’nun saptamasına göre: 

 

 “(…) Esas itibariyle Ekrem, Hamid ve Sezai Bey’ler aristokrat ailelere mensuptur. Aileleri 

birkaç nesilden beri saraydan nemalanmaktadır. Sezai Bey’in babası Sami Paşa’dır. 

Hamid’in dedesi padişahın hekimbaşısıdır. Ekrem ve ailesi saraya yakın duran ve üst 

derecede memuriyetlerde bulunmuş bir asilzadedir. Birincilerden birkaç batın evvel sarayla 

ilişki kurmuş bir ailenin mensubu olan Namık Kemal dışında Şinasi’nin ve Ziya Paşa’nın 

ailesi sıradan halktan kimselerdir. Taşıdıkları unvan ve rütbeler kişisel gayretleri 

neticesinde elde edilen payelerdir. Halbuki Ekrem, Hamid ve Sezai Bey’ler daha doğuştan 

gelen talihleriyle hayata bir adım önde başlamışlardır. Doğal olarak bu hayat tarzı 

eserlerine de yansımış ve aşırı gitmemek kaydıyla birer salon adamı olarak tebarüz 

etmişlerdir (…). Ekrem- Hamid-Sezai mektebine damgasını vuran unsur birincilerde 

olduğu gibi tamamen ortak mizaca sahip olmalarıdır. Her üç edibin de ortak mizacı sakin 

ve rahat bir hayatı tercih etmeleridir.” (Kolcu, 2007: 82-83). 

Tanpınar da Abdülhak Hamid’in ihtiyatlı tutumu hakkında şöyle der: 

“Hürriyet için mücadele yaptığı söylenen Hamid Liberte’sini hürriyetin ilanından 

sonra neşretmiştir. Bu kadar sigortalı bir cesaret-i medeniye bir istisna olmasa 

gerektir.” (Tanpınar, 1977: 57). 

İki kuşak arasındaki topluma ve sanata bakış açılarının farklılığının 

nedenlerinden biri olarak kabul edebileceğimiz bu mizaç meselesinin yanında, 

dönemin siyasi ve toplumsal karakterinin özelliklerini de göz önünde tutmamız 

gerekir. Padişah Abdülaziz’in (öl.1876) yerine geçen V. Murat’ın ardından 

Meşrutiyet’i kabul eden II. Abdülhamit döneminde Ruslar 1877 yılında Osmanlılara 

savaş açmış, birçok vatan toprağı yitirilmiş ve bazı bölgelerde de muhtariyetlerini 

(özerkliklerini) ilan etmişlerdi. Bu sıkıntılı sürecin sonunda II. Abdülhamit 

Anayasayı askıya alıp meclisi kapatmış ve baskıcı bir yönetim uygulamaya 

başlamıştı. Birinci kuşak yazarları da etkinliklerini yitirmişti. Sansür artmış, dış 

yenilgiler toplumun ruhunda derin sarsıntılar yaratmıştı. İşte, ikinci kuşak dediğimiz 

Ekrem, Hamid ve Sezai Bey’ler bu karamsar ortamda kendi karamsar benliklerinin 

dışa vurumu olarak şiirler yazdılar; bu şairler kuşağı böyle bir ortamda doğdu. 



 

 

81 

Recaizade Mahmut Ekrem yeni Türk edebiyatının önemli simgelerinden 

biridir. O edebiyatın hemen her türünde eserler vermiş, bunun yanında edebiyat 

tarihimizde öteden beri eksikliği hissedilen kuramcı yokluğunu bir dereceye kadar 

gidermiş, ardıllarına da bir edebi ve estetik miras bırakmış bir yazardır. Zemzeme III 

adlı şiir kitabı için yazdığı önsözde ve Takdir-i Elhan ile Pejmürde’de edebiyat 

kuramı ile ilgili düşüncelerini dile getiren Ekrem’e göre, muhteva ile üslup 

güzelliğini (biçim-içerik bütünlüğü) bir arada ve bir bütün olarak düşünmek gerekir. 

Fransız şairlerinden Boileau’dan (1636-1711) çok etkilenen Ekrem, onun Art 

Poétique (Şiir Sanatı) adlı eserini Abdülhak Hamid’e de önermiştir. Konumuzun 

sınırları gereği Ekrem’in roman, piyes, tercüme, öykü, eleştiri ve edebiyat tarihi 

alanlarındaki çalışmalarına değinmedik. Tanpınar’ın ifadesiyle “Filhakika Arabın 

‘bedi ve beyan’ ve ‘belagatı’yla ilk hesaplaşmamız onunla başlar” (Tanpınar, 

1982:496) dediği Recaizade M. Ekrem’in şiir hakkındaki düşüncesini “Zerrattan 

şümüsa (Zerrelerden güneşlere) kadar her güzel şey şiirdir” cümlesi çok iyi 

açıklamaktadır. (Ekrem, 1886:9). Bu özet- deyişten de anlaşılabileceği gibi şiiri bir 

güzellik nesnesi olarak gören Ekrem, Batı edebiyatıyla ilgilenmiş, çeviriler yapmış, 

değişik temalara yönelerek edebiyatımıza konu zenginliği getirmiş, şiirlerinde Tanrı, 

doğa, güzellik, kader, ölüm, metafizik düşünce, aşk, hüzün ve melali kendine özgü 

yorumlarıyla yansıtmıştır (Kolcu, 2007: 84-86). 

Burada, onun şiir anlayışını özetleyen Bu Da Bir Şi’r-i Muhzi-i Diger 

başlıklı uzun şiirinden bölümler alalım: 

Ey taleb-i kâr-ı enfes-î eş’ar! 

Eyle dikkatle fevk u zire nazar 

Şi’rdir hep o gördüğün â sâr, 

Şi’rdir hep o duyduğun sesler 

Rûh-perver…lâtif.. hüzn-âver 

Yerde bir kız… semâda bir ahter 

Her biri bir bediâ-yı diger! 

………………………..… 

Alıp âgûşa genç bir mâder 

Emzirirken yetimini meselâ 

Eyledikçe melek tebessümler 

Akıtır mâderi sirişk-i sefâ 



 

 

82 

Rikkat-efzâ-yı sâkinân-ı semâ 

Bu da bir başka levha-yî ulyâ! 

Bu da bir şi’r-i bih-ter-î dîger! 

………………………..… 

Câ-yı tenhâdâ bir hakir mezâr 

Bir kadınla yanında bir ma’sûm 

Kadın ağlar-sabi güler oynar 

Ağlayan zevcedir gülen mahdûm 

Nev-teehhüldü gaaliba merhûm 

Zağlar nevha-ger.. hevâ mağnûm! 

Bu da bir şi’r-i mubki-yî dîiger! 

………………………..… 

Muhtazır nev-resîde bir şâir 

Bin güzel söz bulup hayalinde 

Yazamaz… nutka da değil kaadir! 

Ne hazindir anın bu hâlinde 

O bakış çeşm-i zî-meâlinde! 

O gülüş rû-yi infiâlinde! 

Bu da bir şi’r-i fâni-yî dîger! … (Akyüz, 1985: 102-104) 

Yenileşme hareketinin ikinci kuşağının en ilginç simgesi Abdülhak 

Hamid’dir. Özel hocalarla ilk eğitimine başlayan Hamid, İnci Enginün’ün aktardığı 

bilgilere göre, Hoca Tahsin Efendi’nin dersleriyle felsefe dünyası ile tanıştı 

(Enginün, 1994: 25). 

Ahmet Hamdi Tanpınar, Abdülhak Hamid için şu değerlendirmede bulunur: 

“Abdülhak Hamid hakkında ilk hatıra gelen düşünce onun sanatkarlar ve bilhassa şairler 

arasında pek az tesadüf edilecek derecede talihli bir adam olmasıdır. Ölümüne kadar bütün 

hayatına yol gösteren, hep aynı mesut yıldızdır. Hiçbir zaman idealle hakikatin çıplak ve 

haşin yüzü arasında kalan büyük bedbahtların ızdırabını tatmadı. Onun için, eserinde insani 

zaafların yokluğu ilk göze çarpan eksikliktir. 

Kibar ve zengin, derin ve talihin cilvelerini gayet iyi bilen bir aile içinde doğdu ve doğar 

doğmaz bütün bir an’aneyi beşiğinin ucunda, küçük hediyesini! takdim için el pençe divan 

buldu ve hayatının bütün istasyonları bir talih istiaresine benzeyen kelimeler oldu: Yalı, 

rütbe, mansıp, sefirlik, ayan azalığı vesaire… Acemceyi öğrenmesi lazım geldiği zaman, 

babası İran’a sefir olur, Fransızcayı Paris’te, İngilizceyi Londra’da ilerletir. 

Sanatı da aşağı yukarı aynı talihi takip eder; eskinin mukavemeti onu pek az karşıladı. 

Dostları (onu) bir ilah yavrusu gibi şımarttılar. Kendisinden sonra gelenlerin ilk işi, 



 

 

83 

dehasını teslim oldu. Hemen her nesilde istidatsız ve zevksiz bir veya birkaç hayranı ve 

mesut ilhamı onu tasavvurla ibdaın(yaratmanın) arasında, o korkunç cehennemde bir an 

bile bırakmadı.” (Tanpınar, 1977:253). 

Abdülhak Hamid’in saygınlığını, onun “istidatsız” ve “zevksiz” sosyal 

çevresine bağlayan, eserini de “şüphenin ateşinde pişmemiş olmanın verdiği nakise 

(eksiklik, kusur)” ile niteleyen Ahmet Hamdi Tanpınar’ın (a.y. 253) bu saptamasına 

karşın, İlhan Berk Hamid’i “birkaç dizesiyle” bile “yapmacıklığı içinde” bile baş tacı 

eder ve o çağın içinde şair olarak Abdülhak Hamid’i görür. Berk’e göre yeni şiiri o 

kurcalamış, eski edebiyatla arayı asıl o açmıştır. Şinasi, Namık Kemal ve Ziya 

Paşa’nın asıl sorunları hürriyettir, yani bir eylem adamlığı söz konusudur; şiir ise 

onlar için sadece bir araçtır (Berk, 1998:17). 

Merkezine özneyi ve onun şiirini alan modern şairin tutumunu örnek alarak, 

Şinasi,  Namık Kemal ve Ziya Paşa’yı şair kabul etmeyen İlhan Berk’in bu görüşünü 

haklı bulamıyoruz: Söz konusu kişiler “modern şair” değildirler, ancak modern 

uygarlığın temel bazı kavramlarını Türk düşünce hayatına getirmeleri bakımından 

modern edebiyatın yaratımında önemli katkıları olmuş şairlerdir. Unutmamalı ki, 

toplumların ortak bilincini değiştirip geliştirmede, toplum önderlerinin bilincini ve 

buluncunu (vicdanını) biçimlendirip derinleştirmede şairlerin işlevi yadsınamaz. 

Örneğin; modern Türkiye’nin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk’ün en çok 

etkilendiği düşünür ve şairler arasında, İlhan Berk’in şairden saymadığı Namık 

Kemal ve Tevfik Fikret de vardır. Bu şairlerin gücü “manzume”den değil, “şiir”den 

kaynaklanıyordu. 

Tekrar Hâmid’e dönelim. Onun şiir haritasının hatları, henüz yirmi iki 

yaşında yazdığı Garam adlı eserinde belirir. Mehmet Kaplan’ın yazdığına göre 

“Garam, kompozisyon itibariyle Hamid’in birçok eserlerinin prototipini teşkil eder. 

Bu kompozisyon, bir vaka üzerine işlenmiş romantik duygular ve felsefi fikirler 

olarak formüle edilebilir” (Kaplan, 1976:302-303). Onun savruk da olsa ve belli bir 

dizgeye dayanmasa da, şiirlerinde ele aldığı bir takım felsefi fikirler, yenileşme 

dönemi edebiyatımız için öncü sayılabilecek bir husustur. Hamid’in daha sonra 

kaleme alacağı Makber, Ölü, Hacle, Belde ve Sahra gibi eserlerinde iman-şüphe 

gerginliği, hayat-ölüm karşıtlığı, doğaya karşı hayranlık, medeniyete karşı tabiatın 

iyiliği gibi felsefi ve sosyal temalar yer alır. Onun şiirinin en önemli özelliği, bir 



 

 

84 

zıtlıklar karmaşası olarak gördüğü toplumsal ve doğasal düzeni kendi ruh halinin bir 

aynası olarak göstermesidir.  

“Ten ve tin çatışması”, Hamid’i ifade edebilecek en açık anlatım olsa gerek. 

Onun Gazûb Bir Şair başlıklı şiirinden aldığımız şu dizeler, nasıl bir “halet-

i rûhiye” içinde olduğunu, derinliğinde nasıl yoğun bir çatışma ve gerilim içinde 

yaşadığını göstermektedir: 

Seneler varki yazmadım bir şey, 

Hâdisat işlemekte pey-der pey, 

Yeter insan kanıyla yazmak için… 

Yiyerek sanki bir köpek na’şı, 

Olmuşum bir behimeden vahşi, 

Müterakkıb kudurmak, azmak için. 

Develer kini bende kîn-i adem, 

Hayyelerden zehirlidir handem, 

Olurum ağlayınca bir timsâh 

Ben ki tufanı yoldaşım sanırım 

Bahr-ı ummânı gözyaşım sanırım 

Ve bahrın içindeyim sebbâh, 

Zulmet-î şeb yegâne hem râzım, 

Olacaktır çıkınca âvâzım 

Ufk-î mahşerde Sûr-i İsrâfil 

O kadar çarpmışım ki eflâke, 

Bilirim kâinât iner hâke, 

Beni bî-rûh edince Azrâil. 

……………………………. 

Adem olmaktacümle mevcûdât, 

Buna şâhid değil mi meşhûdât, 

İns ü cin hep yemekte birbirini. 

Ya niçin devri böyle dünyânın? 

Yaşasak haşre dek bu ru’yânın 

Bulmak imkânı yok muabbirini.… (Akyüz, 1985:176) 

Recaizade Ekrem ve Abdülhak Hamid’le birlikte yenileşmenin ikinci 

kuşağını oluşturan Samipaşazade Sezai, bu kuşak içinde şair olmayan tek sanatçıdır. 

Onun en başarılı sayılan ve adıyla birlikte anılan romanı Sergüzeşt, bir çocuğun 

gözüyle cariye olan annenin hayatını betimlemesi açısından dikkat çekicidir. 



 

 

85 

Romanın kahramanı, genç kız Dilber’in intiharıyla, Sezai Bey köleliğin mubah 

olduğu topluma karşı vicdani bir tepki gösterir. Küçük Şeyler adını verdiği ve Tevfik 

Fikret ile Halit Ziya’nın son derece övdükleri hikaye kitabı, Batılı anlamda küçük ve 

çarpıcı öyküleri içeren başarılı bir eserdir. 

“Samipaşazade Sezai küçük yaşından beri Namık Kemal’in etkisinde 

kalmış ve ömrünün sonuna kadar onun fikirlerinin yılmaz bir savunucusu olmuştur. 

Sanat alanındaki yeteneği ölçüsünde ustasına sadık kalmıştır, denebilir. Onun 

politikayla yakından ilgilenmesi kendisini Ekrem ve Hamid’den uzaklaştırırken 

Namık Kemal’e yaklaştırır” (Kolcu, 2007:106). 

 

2.2.3. Ara Kuşak          

“Ara Kuşak”, Mehmet Kaplan’ın ifadesiyle “Ara Nesil” kavramı, ilk kez 

onun 1946 yılında yayınladığı Tevfik Fikret ve Şiiri adlı çalışmasıyla gündeme geldi. 

Türk edebiyatında yenileşme döneminin ikinci kuşağı ile Servet-i Fünun arasında, 

daha çok 1884-1896 yılları için de yoğun olarak edebi bir faaliyette bulunan ve bu iki 

dönem arasında bir köprü görevi yapan, ortak bir sanat anlayışları olmayan bu 

kuşağın edebiyat alanında ortaya koyduğu faaliyetleri de dikkate almak gerekir 

(Gariper, 2007: 109). 

Mehmet Kaplan’ın yaptığı sınıflamaya göre, Batı etkisinde gelişen ve 

yenileşme çabasına girişen Türk Edebiyatı Servet-i Fünun’a kadar üç devreye ayrılır. 

Kaplan, Şinasi-Namık Kemal-Ziya Paşa-A.Midhat Efendi çizgisini oluşturan birinci 

kuşak dönemine “Siyasi ve Sosyal Fikirler Devri”, R.Mahmut Ekrem-A.Hamid-

Samipaşazade Sezai çizgisini oluşturan ikinci kuşak dönemine “Ferdiyetçilik, Büyük 

İhtiraslar ve Izdıraplar Devri” ve bu bölümde sözünü ettiğimiz “Ara Kuşak” 

dönemine de “Küçük ve Günlük Hassasiyetler Devri” adını vermektedir. (Kaplan, 

1946: V,9). 

Yine Kaplan’ın vurguladığına göre, birinci kuşağı üç-dört, ikinci kuşağı 

dört-beş kişi temsil etmesine karşın, Ara Kuşak’ın temsilcilerinin sayısını tam olarak 

belirleyemiyoruz. Daha çok gençlerin oluşturduğu bu kuşakta öne çıkan isimler 

Menemenlizade Mehmet Tahir (1862-1903), Nabizade Nazım (1864-1893), Mehmet 

Celal (1867-1912), Nigar Hanım (1862-1918), Fatma Aliye Hanım (1862-1936) ve 

Beşir Fuad’dır (1852-1887). 



 

 

86 

Birinci ve ikinci kuşağın faaliyetleri daha çok gazeteciliğe dayanmasına 

karşılık, bu kuşak, yarısından çoğu edebiyatla ilgili, elliden fazla dergide 

etkinliklerini sürdürmüşlerdir. Daha çok Ekrem ve Hamid’in devraldıkları bireysel 

duyguları ve duyarlılıkları Servet-i Fünun kuşağına aktaran bu kuşakta 

santimantalizm adeta bir hastalık halini alır (Kaplan, 1971: 10). 

Sultan II. Abdülhamit’in ilk yönetim yıllarında, zorlu koşullarda eser veren 

Ara Kuşak mensuplarını “Klasik Edebiyatı Sürdürmek İsteyenler”, “Eski ile Yeni 

Arasında Yer Alanlar” ve “Yenilikçiler” olarak üç gruba ayıran Cafer Gariper, ilk 

gruptaki yazarları yaşama tarzı ve hayat anlayışı bakımından eskinin temsilcileri 

olarak niteler. Eskiyi sürdürmek isteyenler (Şeyh Vasfi, Elhac İbrahim Efendi, Hoca 

Hayret Efendi, vb.) eski ile yeni arasında bir denge kurmak isteyen Muallim Naci 

çevresinde toplanmak isterler. Yenileşme hareketinin tedbirli ve dikkatli 

yürütülmesinde etkili olmaya çalışırlar. Gariper’e göre, ikinci gruptaki yazarlar, 

sentezci anlayışla eskinin üzerine yeni unsurlar ekleyerek eskiyi kendi içerisinde 

yenileme çabası içinde görünürler. Doğu-Batı ayrımı yapmadan ve taklide düşmeden 

başka edebiyatlardan yararlanmak gerektiğini ileri süren Muallim Naci, bu 

düşüncesiyle oldukça etkili olmuştur. Ahmet Rasim, Ali Kemal, Recep Vahyi gibi 

adlar bu gruptaki yazarlardandır. Üçüncü grup olan Yenilikçiler ise, yeniliği ileri 

düzeyde temsil etmek ve daha ileriye götürmek isteyen sanatçılardır. Bunlar daha 

çok Recaizade M. Ekrem-Abdülhak Hamid okuluna bağlı genç insanlardır. Servet-i 

Fünun’u hazırlayan grup bu yazarlardan oluşur (Tevfik Fikret, İsmail Safa, Mehmet 

Tahir, vb.). 

Bu dönemin şairleri, eserlerinde bir yandan ince duyguları dile getirmeyi 

çalışırken, öte yandan hayatın basit ve sıradan gerçekliğini ifade alanına taşırlar. 

Böylece insanın iç dünyası ve doğa ön plana çıkar.  

Ara Kuşak sanatçıları yenileşme dönemi ikinci kuşağının bir devamı olarak 

eserlerinde daha çok bireysel temaları işlemişlerdir. Bu temaların başında ise “Aşk” 

ve “Ölüm” teması gelir. 

Batı’dan yapılan çevirilerle Türk edebiyatına giren mensur şiir genç 

şairlerce ilgiyle karşılanır.   

Şiirden başka, bu kuşak yazarlarından Nabizade Nazım (1862-1893) hikaye 

ve romanlarında (özellikle Karabibik’te) realist-natüralist okulun ilkelerine bağlı 



 

 

87 

kalır. Zehra (1896) onun dikkate değer ilk psikolojik romanıdır. Fatma Aliye Hanım 

(1862-1936) Muhadarat (1892) adlı romanında evlilik, mutluluk, toplumsal baskı 

gibi konuları işlemiş ve döneminde yankı uyandırmıştır.  

Ara Kuşak yazarlarının etkinlikleri arasında Edebiyat Kuramı ve Eleştiri de 

önemli yer tutar. Eleştiride psikolojik, fizyolojik ve çevreye ait bilgilerden 

yararlanılması gerektiğine vurgu yapılır. Batı’da ortaya konan eserlerin Türkçeye 

çevrilmesi önerilir. 

1880’li yılların başından itibaren Muallim Naci-R. Mahmut Ekrem etrafında 

gelişmeye başlayan eski-yeni tartışmaları yeni yetişen bu genç kuşağın da ilgi alanını 

oluşturur. Ara Kuşak, aynı zamanda Türk Edebiyatında romantizm-realizm 

karşıtlığını da tartışan yazarlar kuşağıdır. Eski-yeni tartışmasının yanında, 

yenilikçilerin başlattığı bu romantizm-realizm (Hayaliyyun-Hakikuyyun) 

hesaplaşması (Özellikle Beşir Fuad ile Mehmet Tahir arasında) edebiyat eleştirisi 

tarihimiz bakımından önemlidir.  

Ara Kuşak’tan Servet-i Fünun’a geçiş sürecinde ortaya çıkan dekadanlık 

tartışması da ilginç eleştirir faaliyetleri arasındadır. Ahmet Midhat Efendi tarafından 

yenilikçi şairleri kötüleme amacıyla 1 Mart 1985 tarihli “Sabah” gazetesinde 

yayımlanan “Dekadanlar” başlıklı makale ile başlayan tartışmanın temelinde, elbette 

Servet-i Fünun topluluğunu oluşturacak genç yazarlarla yerli edebiyatı savunanlar 

arasında zihniyet farkı vardır.   

Sonuç olarak, arayışlar dönemi olarak değerlendirebileceğimiz Ara 

Kuşak’ın Türk Edebiyatının yenileşmesi ve Batılılaşmasında önemli bir işlevi 

olduğunu, biçim, içerik ve üslup yönüyle Batı tarzında bir edebiyatın oluşmasında 

etkili olduğunu, yenileşmenin ikinci kuşağı ile Servet-i Fünun arasında köprü görevi 

gördüğünü ve yeniliği geliştirerek Servet-i Fünun okulunun eşiğine kadar getirdiğini 

belirtmeliyiz. Yenilik hareketi Servet-i Fünun’la artık toplu ve güçlü bir harekete 

dönüşür (Gariper, 2007: 110-120). 

2.2.4. Servet-i Fünundan Cumhuriyet’e 

Yukarıda da belirtildiği gibi, Servet-i Fünun kuşağı Tanzimat’ın birinci 

kuşak yazarlarından çok Hamid-Ekrem-Sezai okulu diye bilinen ve “Büyük İhtiras 

ve Izdıraplar Devri” olarak da nitelendirilen yazarlar kuşağının hazırladığı edebiyat 



 

 

88 

ortamının bir ürünüdür. Sanatın işlevini sosyal ve pragmatik bir anlayıştan bireysel 

ve estetik bir düzeye çeken Servet-i Fünun oluşumunu hazırlayan genel koşulları 

şöyle özetleyebiliriz: 

 Devletin son yüzelli yıldır gerileme, toprak kaybı vb. nedenler 

yüzünden yaşadığı büyük sarsıntılar, o dönemin hassas ruhlarında ve yazarların 

bilinçdışı dünyalarında büyük ve derin acılar yaratmıştır. Osmanlı’ya yakıştırılan 

“Hasta Adam” nitelemesi, adeta çağın yazarlarını da betimliyordu. 

 Osmanlı – Rus Savaşının (1876) sarsıntıları ve Meclis-i Mebusan’ın 

kapatılarak sansür dönemine girilmesi nedeniyle yazarlar kendi iç dünyalarına 

kapanmışlardı. 

 Sansür yüzünden bocalayan gazeteciliğin yerine, daha çok bireysel 

duyarlıkların ifade aracı olan dergiciliğe geçiş olmuş gazetenin halka yakın dili, 

Sevet-i Fünun dergisinde ağdalı bir dile dönüşmüştü.  

 Kırk yıllık Batılılaşma deneyimlerine dayanan ve okullarda eğitim 

gören Servet-i Fünuncular Batı Edebiyatıyla doğrudan temas kurmuşlar ama 

kendilerini de toplumdan soyutlamışlardı. 

 Recaizade M. Ekrem’in Batı’dan esinlenerek oluşturduğu: “Her 

mevzun (vezinli) ve mukaffa (uyaklı) lakırdı (söz) şiir olmak lazım gelmez… her şiir 

mevzun ve mukaffa bulunmak iktiza etmediği gibi” (Ekrem, 1886:10) ; “Kafiye 

basar (göz) için değil sem (kulak) içindir” (Parlatır, 1995:277) ve “Zerrattan 

(zerrelerden) şumusa (güneşlere) kadar her şey şiir konusu olabilir” (Ekrem, 1886:9) 

gibi görüşler Servet-i Fünun şiirini oluşturucu/kurucu yönde etkilemişlerdi 

(Korkmaz, 2007:127). 

1891 yılında Ahmet İhsan (Tokgöz) tarafından kurulan, arada birçok 

kesintilerle, 1944 yılına kadar (2464 sayı) yayınını sürdüren Servet-i Fünun dergisi 

etrafında toplanan yazarlar kuşağı Modern Türk Edebiyatının öncüleri oldular. 

Recaizade M. Ekrem’in 1896 da Tevfik Fikret’i Servet-i Fünun’un başına 

getirmesiyle Edebiyat-ı Cedide’nin (Yeni Edebiyat) yolu da açılmış oldu. Cenap 

Şahabeddin’le birlikte Servet-i Fünun’un en önemli şairi olan Tevfik Fikret “Sanat 

sanat içindir” ilkesi doğrultusunda 1900’e kadar yazdığı bireysel, melankolik 

şiirlerden sonra toplumsal, siyasal ve evrensel konulara yönelmiş, hem biçim hem 

içerik bakımından eski şiir anlayışlarından uzaklaşmıştır. Cenap Şahabeddin de 



 

 

89 

çağının önemli akımlarından Sembolizmin etkisi altında kalmış, ama insan öğesinden 

yoksun sadece sözcüklerin müziğinden yararlanan söylemiyle “sembolizm”den de 

gereğince yararlanamamıştır. 

“Servet-i Fünun şiirini, biçimsel ve izleksel anlamda tek başına temsil 

edebilecek olan Tevfik Fikret” (Korkmaz, 2007:128) dönemin kaotik yapısı ve düşsel 

yolculukların şiirini yazar, öte yer özlemini dile getirir. İnanmak ihtiyacını duyan 

ama bunu gideremeyen, topumda ve dünyada kendini “evinde” hissedemeyen, kendi 

kültür değerlerine olan inancı sarsıldığı için yaşama olan inancı da sarsılan, nesnel 

dünya, değerler dünyası arasındaki kopuşun acısını tüm varlığıyla yaşayan Tevfik 

Fikret’in şiiri, geleneğin ruh-beden, dünya-öte dünya, birey–toplum gibi psikolojik, 

ontolojik, sosyolojik gerilimleri yatıştıran ve yumuşatan şiirine karşın bu çatışmaları 

dile getiren söylemiyle bizim modern şiirimize doğru hareketin de ilk adımlarından 

biri olur. Bu yönelimde, şairlerin mizaçları ve dönemin karakterinin etkisinin 

yanında belki de bunlar kadar hatta daha da çok etkili olan Batı uygarlığına özgü 

pozitivist düşünce biçiminin de işlevi vardır. Bireysel güçsüzlüğün, toplumsal 

güvensizliğin ve evrensel hiçlik duygusunun egemen olduğu ama bunların yanında, 

dünyanın yine de insanla cennete döneceği inancının hala canlı tutulduğu bu edebiyat 

ortamında doğacaktır Modern Türk Şiiri. 

Meşrutiyet döneminde Edebiyat-ı Cedide’ye bir tepki olarak doğan ve 

Ahmet Haşim, Celal Sahir (Erozan), Hamdullah Suphi (Tanrıöver), Refik Halit 

(Karay), Ali Canip (Yöntem), Faik Ali (Ozansoy), Fazıl Ahmet (Aykaç), Fuat 

Köprülü, Yakup Kadri vb yazarlar çevresinde oluşan Fecr-i Ati (Geleceğin Şafağı) 

topluluğu “Sanat şahsi ve muhteremdir” düşüncesiyle yola çıktı. Bu yazarlar dergi 

çıkaramayıp Servet-i Fünun’da bir araya geldikleri için, ayrıca her biri ayrı görüşlere 

sahip oldukları ve Servet-i Fünun şiirini aşamadıkları için bir akım oluşturamadılar 

ve Edebiyat-ı Cedide’nin bir devamı sayıldılar. Savaş yıllarında gelişen Türkçülük ve 

Milli Edebiyat akımları da bu değişmede etken oldu (Özkırımlı, 1983:492). 

Yahya Kemal ile birlikte Modern Türk Şiirinin kurucusu sayılagelen Ahmet 

Haşim, işte bu ortamda doğdu. 

Bu tarihsel açıklamanın yanında, bizim modern şiirimizin kaynaklarını 

ortaya çıkarmak için çok önemli olan özel bir olgudan da söz etmemiz kaçınılmaz 



 

 

90 

olacaktır. 

Bu olgu şair Nedim ve Şeyh Galip gerçeğidir. Bu şairler Divan 

Edebiyatımızın özgün ve öncü şairleri oldukları gibi modern şiirimizi de derinden 

etkilemişlerdir. Nedim’in yaşam karşısındaki neşeli ve şakacı üslubu, Şeyh Galip’in 

mazmundan yepyeni bir imge anlayışına sıçrayan ve Batı’da Baudelaire’den yüz yıl 

önce başlattığı simgeci bir dil tavrıyla beslediği bu süreç, modern şiirimizin önemli 

akımları olan Garip (1.Yeni) ve İkinci Yeni hareketini de beslemiştir. 

Çağdaş şairlerimizden Gülseli İnal, “Türk Edebiyatında Gelenek ve 

Kopma” adlı makalesiyle bu olguya bir açıklık getirmiş ve Batı’nın modernizmi ile 

bizim modern şiirimizin ilişkilerine bir ışık tutmuştur. Söz konusu makaleden bazı 

bölümleri alıntılayarak bu bölümü bitirelim: 

“(…) Batı modernizmini tamamlamış gibi gözüküyor, edebiyatta 19.yy.da Batı, modern 

ustaları yetiştirmiş ve örneklerini vermiş bir uygarlık olarak beliriyor. Ancak bizde durum 

ve edebiyatın süreçleri biraz daha farklıdır. Şimdilerde Batıda sanat; teknik araç ve 

gereçlerin, ileri teknolojik aletlerin neredeyse bir kölesi olmaya yüz tutması, Batının post 

modern dönüşümü içinde yer alır; ancak bizler bu değişimi şimdilik hiç yaşamadık… 

(…) Batıda birey Greko-Romen kültürden, somut tanrılardan gelmektedir, Doğuda ise birey 

soyut tanrılardan gelir (…) İslami yaşantı tarzında yüceleştirilen maddi bir beden hiçbir 

zaman olmamıştır (…) Tapınılan varlık doğa ötesindedir. İşte tam da bu nedenle mistik 

süreç ve yüksek zihin hali Doğunun baş serüvenidir, düşüce kalıplarını oluşturur, yaşamı 

düzenler (…). Batılı birey maddeciliğin yoğunluğunda nefsini yaratır, Doğuda ise birey 

kendi kadim varlığını arar. Bu iki ayrı paradigmanın birbirlerine uyum sağlaması 

olanaksızdır ve gereksizdir de. 

(…) Şu soru kültür ve devlet adamlarını Tanzimat’ta yakından ilgilendirmektedir: Bizde 

nasıldı, Batıda nasıl? Kurulacak olan yeni toplumda ve kültürde bütün aktivite bu soruya 

bağlıydı. Buna bir tez ve antitez sorunu olarak bakılıyordu. Tanzimat’la başlayan bu soru 

hala açık… 

(…) Divan Edebiyatı geleneği içinde özgünlüğünü korumuş iki büyük şair bugün varlığını 

sürdürmekte olan yazın akımlarını ya da bireysel edebiyatı etkilemiştir (…). Ahmet Hamdi 

Tanpınar Nedim’i şöyle betimler: “Gözün, kulağın, derinin verimlerini bir motif olarak 

kullanmaz, onları yaşar, görür, duyar, derisinde duyumsar”. Bize bir modern ruh gibi 

görünmesi bu nedenledir (Altını ben çizdim, K.S). 

(…) Bugün Cumhuriyet Edebiyatı içinde etkilerini açıkça gördüğümüz lirik şair Şeyh 

Galip’in en belirgin özelliği, dili bilinçli bir çabayla kullanmasıdır (…). Bir düşçü ve 

romantik olan Galip sembolik diller kullanarak kurar şiirini (…). Batı şiirinde 19.yy.da 



 

 

91 

başlayan sembolizm akımının çok önceden başlatıcısıdır. Divan Edebiyatının ilk ve son 

aşaması olan Galip, gizemli dili ve sembolleriyle yepyeni bir üslup yaratarak bugün 

20.yy.ın ikinci yarısında Türk Edebiyatının önemli şiir akımları olan Garip ve İkinci 

Yeni’nin kaynağını oluşturur (…). Yirminci yy.da Türk Edebiyatında gerek Garip akımı 

gerekse İkinci Yeni Şeyh Galip’in yaptığı yeniliğin etkisinde kalarak ondan yöntem 

aldıkları kesindir. Batı etkisiyle yazılmış hiçbir şiir doğru dürüst ayakta kalacak gücü 

gösterememiştir (…). Belki bireysel şiir yazan Haşim, Yahya Kemal ve Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ı da etkileyen süreç Şeyh Galipten kaynaklanan süreçtir. 

(…) Batı 20.yy.ın ortalarına dek modern ustalarını yetiştirmişken, Türk Edebiyatında 

görünümün başkalığı hemen göze çarpar. Baudelaire modern edebiyatın ilk söylemcisi 

olarak Şeyh Galip’ten tam yüzyıl sonra ortaya çıkar. Batının modern büyük ustaları 

Baudelaire, Valery, Mallarme, Rimbaud, Lautreamount varlık yorumları son safhalarda 

bireyci bir ifade kazanmışken, modernizmin şartlarında kişinin kendini sonsuzca ifade 

edebilme gücüne ulaşmışlardır. Türk Edebiyatında ise daha köklü bir etkileşim 

yaratamamasının tek nedeni Galip’in yeterince anlaşılamaması ve değerlendirilememesidir. 

Modernizmde kendini yaratma kültürü yaratıcının (sanatçının, K.S) sonsuzca kendini 

ifadesinden geçmektedir. Galip’in Türk Edebiyatı üzerindeki etkisi derinden ve gizlidir. 

Tanzimat’la birlikte bölünen duyarlıklar, kültür ve yazınla uğraşanların gözlerini Batıya 

çevirmelerini bir paradoks olarak saptayabiliriz. Edebiyat dili bir yerde ulusal olduğu kadar 

da evrenseldir. Ve bir yazın adamının bütün kültürlerden etkilenmesi doğaldır. Ancak ne 

var ki Batı, modern ustalarını birer ışık gibi öne sürerken, Türk Edebiyatı belki gelenekten 

belki mistik dünya ile daha yakın ilişkiler içinde olduğundan gizli etkileşimleri seçmiş ve 

toplumda modernizmin yapay bir biçimde oluşu nedeniyle utangaç bir tavır almıştır. Bu şu 

demek değil, Batının en doğusunda olan bu ülke, Batının etkisiyle onun izleğinden 

gidecektir. Bu bakımından Türk Edebiyatçıları başka bir gelenekten gelmektedir ve 

tavırlarını ancak 20.yy.ın son çeyreğinde bozmuşlardır (İnal, 1992: 219-223). 

 

İnal’in saptadığı gibi, Batı sanatının bugün bizim henüz yaşamadığımız 

post-modern süreçte geliştiğini; Batılı bireyin maddeciliğin yoğunluğunda nefsini 

yaratmasına karşın, Doğulu bireyin kendi kadim varlığını aradığını; Tanzimat’la 

birlikte kurulacak toplumda bir Batı-Doğu sentezinin kurulmaya çalışıldığını; 

temelini Divan edebiyatının iki büyük temsilcinde, Nedim ile Şeyh Galip’te bulan 

“yaşama sevinci” ve “kendini ifade edebilme derinliği”nin yeterince 

değerlendiremediğini kabul ediyor ve şunları ekliyoruz: 

Divan edebiyatından gelip, Tanzimat’tan geçerek günümüze ulaşan modern 

Türk şiirinin evrensel şiirde yerini alabilmesi için şairlerimizin ulusal kültürde 



 

 

92 

biçimlenen evrensel ögeleri, yani “insallik halleri”ni, insanlığın ortak algısını kendi 

dilinde ifade etmesini başarabilmesi gerekir. Bunun için de, etik olan “iyi”nin, estetik 

olan”güzel”in, metafizik olan bir “hakikat” arayışı içinde anlamlı ve kalıcı olacağına 

dair bir inancın yaşamı iyi, güzel ve hakiki kılacağını düşünüyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

93 

III. BÖLÜM 

 

3. TÜRK ŞİİRİNDE FELSEFE 

3.1.  Modern Türkiye’de Felsefe Çalışmaları 

Tanzimat’la başlayan Batı Edebiyatı ve fikir dünyasına yönelişin felsefe 

alanında da etkisini göstermesi kaçınılmazdı. Bu dönemde gelişen felsefe 

hareketlerinin sergilenmesinden önce 19.yy.a kadar Türklerde ve Türkiye’de felsefi 

düşüncenin serüvenine kısaca göz atmamız gerekecek. 

Tanzimat’a ve oradan Cumhuriyet’e dek uzanan süreci özetlemek istersek 

şöyle bir tablo ortaya çıkmaktadır: 

İ.Ö. 4000-3500 yılları arasında Altaylardan Mezopotamya’ya göçüp 

yerleşik bir yaşam düzenine geçen Sümerler ilk yazıyı icat ettiler, kentler kurup 

Aritmetik, Geometri, Astronomi ve Tıp gibi bilim alanlarında varlık gösterdiler. Çek 

bilgin Hrozny’ye dayanarak insanlık kültürünün Asya’da Pamir-Altay-Hazar 

üçgeninden yayılıp geliştiğini ileri süren Mübahat Küyel’e göre Şamani-Altay 

kozmogonileri, Orhun Kitabeleri, Oğuz Destanı ve Dede Korkut hikayeleri üzerinde 

yapılan araştırmalar, Türklerin evren-toplum-insan arasındaki düzen ve adalet 

üzerine toplu bir görüşe sahip olduklarını gösterir. Yusuf Has Hacib’in Kutadgu-

Bilig (Kutsal Bilgi) adlı ünlü eserinin de (1060), İslamiyet’ten sonra yazılmış 

olmasına karşın, Türklerin kadim bilgeliğinin bir ürünü olduğu bellidir (Ulaş,2002: 

1444). 

Yunan felsefi düşüncesi anlamında Türklerin felsefe ile ilk ilgisinin 

İslamiyet’ten sonra başladığını söylemek gerekir. İslamiyet’in “altın çağ”ı olarak 

kabul edilen 9, 10 ve 11. yy.larda felsefe alanında Farabi, İbni Sina gibi filozoflar, 

bilim alanında da Harezmi ve Biruni gibi önemli isimler yetişti. 

Selçuklular döneminde felsefi araştırmaların önü büyük ölçüde kesilmiş 

oldu. Nizamülmülk’ün kurduğu medreselerde okutulan Fıkıh’ın yanında akli 

bilimlere ve hatta Kelam ilmine bile pek yer verilmedi. Bu süreçte Batınilerin suni 

inanç temelleri için yıkıcı kabul edilen görüşlerine karşı Gazali’nin (öl.1111) felsefe 

hakkında geliştirdiği olumsuz tavrın önemli bir etkisi oldu. 

Osmanlılardaki medrese eğitimi de Tanzimat’a kadar dinsel bir karakter 



 

 

94 

taşıyordu. Hukuk, Mantık ve Felsefe ile ilgili çalışmalarda Aristoteles’in biçimci 

düşüncesinin İslam ile bağdaştırılması söz konusuydu. Felsefe alanında çok önemli 

bir etkinlik görülmedi. Devletin siyasal yapısı ve toplumun geleneksel karakteri de 

felsefenin ortaya çıkıp gelişmesine çok uygun değildi. Tanrının egemenliğini temsil 

eden Hükümdarın sahiplenici ve belirleyici iradesi, gidimli (discursif) düşünceye 

dayanan felsefe için değil sezgisel çıkarımlarla beslenen mistik ve gizemli bir ortam 

için kaynak oluşturuyordu. Ancak 15.yy.da yaşayan Şeyh Bedrettin’in 

düşüncelerinde felsefi bir özellik bulunduğu söylenebilirse de sistematik bir 

felsefeden söz edilemezdi. 

Batıyı tanıma çabasının Tanzimat’tan önceki ilk belirtileri Lale devrinde 

başlamıştı. 28 Çelebi Mehmet Efendi’nin (?-1732) Sefaretname’si Batıya karşı 

zihniyetin değiştiğini gösteren ilk belge olmuştu. Yine bu devirde Yanyalı Esat 

Efendi’nin (öl.1736) Aristoteles’in Fizik adlı yapıtını Yunancadan Arapçaya 

çevirmesi Yunani felsefeye gösterilen bir ilginin de ilk işaretlerinden biriydi. Lale 

devrinden Tanzimat’a (1839) kadar geçen yüz yıl, Batının Osmanlı Devleti ve 

toplumu karşısındaki üstünlüğünün iyice anlaşıldığı bir dönem oldu (Ulaş, 

2002:1445). 

Tanzimat’la birlikte ilk kez Antik Yunan sonrası Avrupa felsefesine ilgi 

duyulmaya başlandı. Bu süreçte katkıları olan kişileri ve etkinliklerini kısaca gözden 

geçirelim: 

Ahmet Vefik Paşa (1823-1891) Darülfünun’da verdiği derslerin özetini ilk 

gazete olan Tasvir-i Efkar’da Hikmet-i Tarih (Tarih Felsefesi) adıyla yayımladı. Ziya 

Paşa (1829-1880) J. Jacques Rousseau’dan Emile’i çevirdi. Münif Paşa (1828-1910) 

Fontenelle ve Fenelon’dan çevirdiği diyologlardan oluşan Muhaverat-ı Hikemiye 

(Felsefe Konuşmaları) adlı kitabı yayımladı. Ali Suavi (1839-1878) Türkiye’de ilk 

tarihi felsefe bilgisini kendi gazetesinde Tarih-i Efkar (Düşüncelerin Tarihi) adıyla 

verdi. Dilde sadeleşmenin öncülerinden oldu, felsefe terimlerinin Türkçeleşmesi için 

ilk çabayı gösterdi. Ahmet Mithat Efendi (1844-1912) Batı felsefesinin sorunları 

üzerinde ilk düşünenlerden biri oldu. Schopenhauer’i eleştiren küçük bir kitap yazdı. 

Bir felsefe tarihi denemesi olan Tarih-i Hikmet’i kaleme aldı. Baha Tevfik (1881-

1914) İdealist felsefeyi daha çok tutan Ahmet Mithat’a karşı maddeciliği savundu; 

Ahmet Nebil’le birlikte Buchner’den Madde ve Kuvvet adlı kitabı ve Alfred 



 

 

95 

Fouille’den iki ciltlik Felsefe Tarihi’ni çevirdi; çıkardığı ilk felsefe dergisinde ilk kez 

felsefe sözlüğü çalışmasını yayımladı. Rıza Tevfik (Feylesof Rıza, 1868-1949) 

Ulum-u içtimaiye ve İktisadiye (Toplum Bilimleri ve Ekonomik Bilimler) adıyla 

çıkardığı dergide pozitif düşünce ürünlerine yer verdi; Abdülhak Hamid’in şiirlerini 

felsefe açısından yorumlayan bir kitap yazdı. Ahmet Rıza (1858-1930), bizde 

Auguste Comte’un felsefesiyle asıl ilgilenen yazar oldu. Pozitivist felsefe etkisini 

Cumhuriyet döneminde de gösterdi, Atatürk’ün de pozitivist felsefeye ilgi gösterdiği 

anlaşılmaktadır.  

Birçok yazar ve düşünür arasında maddeci, pozitivist ve natüralist 

felsefenin çilesini çeken adam ise Beşir Fuad’dır (1852-1887). Bilim-din, Batı-Doğu 

çatışmasından doğan ruhsal bunalımı ilk olarak o yaşadı, sonunda kendine kıydı.  

1885 yılı felsefenin en önemli kitaplarından biri olan modern felsefenin 

öncüsü Descartes’in Yöntem Üzerine Konuşma adlı eserinin İbrahim Ethem isimli 

genç bir Mülkiye mezunu tarafından ilk kez Türkçeye çevrildiği yıldır. Ethem, bu 

kitabın önsözünde “Bilimsiz felsefe, felsefesiz bilim olmaz” diyordu. Bu girişim, 

bizde “modern felsefe”nin başlangıcı sayılabilir.  

Servet-i Fünun’un yazarı Ahmet Şuayip (1876-1910) Hayat ve Kitaplar 

başlığı altında 19.yy. Fransız felsefesini anlattı. Matematikçi Salih Zeki (1864-1921) 

Alexis Bertrand’dan Felsefe-i İlmiye’yi (Bilim Felsefesi), Henri Poincaré’den İlmin 

Kıymeti’ni dilimize kazandırdı.   

1900 yılında Darülfünun’da Felsefe Bölümü açıldı; felsefeye bağlı olarak 

sosyoloji, psikoloji ve eğitim dersleri verilmeye başladı. 

Hüseyin Cahit (Yalçın 1874-1957) Oğlumun Kütüphanesi adını verdiği 

yayınları arasında felsefe çevirilerine önemli ölçüde yer verdi.  

O sıralarda önemli bir ticaret ve kültür kenti olan Selanik’te Yeni Felsefe 

adında bir dergi çıkmaya başladı. Dilde sadeleşme çabası gösteren yazarlar Genç 

Kalemler dergisinde etkinlikleri sürdürdüler.  

Darülfünun’da Profesör Ahmet Naim (1872-1934) Fransızca bir psikoloji 

kitabından yaptığı çevirinin sonunda yüz sayfalık bir sözlük yayımladı. İkinci 

Meşrutiyet döneminde sürdürülen bu çalışmaların yanında, Maarif Nezareti de 

(Eğitim Bakanlığı) yayımladığı “Telif ve Tercüme Kütüphanesi” dizisinde yerli ve 

yabancı eserlere yer verdi. 



 

 

96 

Abdullah Cevdet (1869-1932) çıkardığı İçtihat dergisiyle pozitivist, 

maddeci ve ateist düşünceleri savundu; İçtihadın Kitapları dizisinde Gustave Le 

Bon’dan ve Voltaire’den yapılan çeviri eserlere yer verdi. Bu maddeci ve pozitivist 

düşüncelere karşı eleştiri kitapları yayımlandı: Ahmet Hilmi (1856-1913) Huzur-u 

Akl-ü Fende Maddiyun Meslek-i Delaleti’ni (Akıl ve Bilim Karşısında Maddeci 

Felsefenin Yanlışları), İsmail Fenni de (1855-1946) Maddiyun Mezhebinin İzmihlali 

(Maddeci Görüşün Çöküşü) adlı eseri kaleme aldı. Önemli bir felsefe eleştirisi kitabı 

da Mehmet Ali Ayni’nin (1869-1945), okullarda ders kitabı olarak okutmak için 

Abbe Barbe’dan çevrilen Felsefe Tarihi’ni eleştirdiği İntikal ve Mülahazalar 

(Eleştiriler ve Düşünceler) adını verdiği eserdir. Telif felsefe tarihleri arasında 

Mehmet Emin (Erişirgil)in (1891-1965) Darülfünun’da verdiği derslerden oluşan 

eseri dikkati çeker. Ayrıca Paul Janet’den çevrilen Tarih-i Felsefe, Metalip ve 

Mezahip (Felsefe Tarihi, Sorunlar ve Akımlar) adlı eser de o dönemde Medrese’de 

ve Darülfünun’da okutuluyordu. Çeviriler arttıkça eski genel sözlüklerin yetmediği 

görüldü. Rıza Tevfik ve İsmail Fenni felsefe sözlüğü hazırladılar. 

Ziya Gökalp (1876-1924) Osmanlı Devleti’nin son yıllarında olduğu kadar 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında da düşünceleriyle toplumu etkiledi. Aslında sosyolog 

olan Gökalp, yazılarında başta Durkheim olmak üzere birçok Batı felsefecisinden 

alıntılar yaparak Türkiye’nin sorunlarını inceledi. Bizde Sosyoloji okulunu kuran 

Gökalp’i İ. Hakkı Baltacıoğlu, Z. Fahri Fındıkoğlu vb izledi. 

Cumhuriyetin ilk yıllarında, William James ve John Dewey’in temsil ettiği 

ve Türk aydınları için sorunlardan çıkış yolu olarak kabul edilebilecek pragmacı 

felsefeye ilgi duyuldu. (M. Emin Erişirgil, Avni Başman, vb). Aynı dönemde 

Bergson’un felsefesi de, bir “yaşam atılımı” (elan vital) özlemini duyan aydınlarımız 

için umut kaynağı oldu. Mustafa Şekip Tunç (1883-1958) çeviri ve yazılarıyla bu 

akımın Türkiye’ye gelmesinde öncü oldu. Şekip Tunç daha sonra Freud’ü çevirecek 

ve Freudçülüğü tanıtacaktır. 

O dönemin yeni fikir hareketlerinden biri de, Konya’da Yeni Fikir dergisini 

çıkaran Naci Fikret (1891-1948) ile Namdar Rahmi Karatay’ın (1896-1953) temsil 

ettikleri “Enerjetizm Okulu” idi. Madde ile hatta ruhla ilgili her şeyi enerji ile 

açıklayan bu akıma ve progmacılığa karşı felsefi idealizmi savunan Mehmet İzzet 

(1891-1930) ve onun asistanı Orhan Sadettin, Karl Vorlander’in üç ciltlik Felsefe 



 

 

97 

Tarihi’ni çevirdiler. 

Bilim felsefesi açısından önemli olan Einstein’in “Görelilik Kuramı” ile 

ilgili kitapların da bu dönemde yayımlanması gecikmedi (1922 ve 1925’te iki eser 

çıktı). 

Cumhuriyet dönemi felsefe etkinliklerinde, Latin harflerinin kabulü (1928) 

etkili oldu. Felsefe kitaplarının yayımlanışında önemli bir artış oldu. 1930 yılında 

başlayan “Dil Devrimi” ile felsefe çalışmalarının da dilinde Türkçenin etkinliğinin 

kanıtlanmasında önemli başarılar sağlandı. 

1933 yılında üniversite reformu yapıldı. Yazı devrimi, dilde yenileşme ve 

yeni tarih bilinci tüm yurtta etkili oldu. Aynı yılda Almanya’dan bilim felsefesi 

uzmanı Hans Reichenbach Türkiye’ye çağrıldı, asistanlığını ve çevirmenliğini Nusret 

Hızır (1899-1980) yaptı. O yıllarda ancak Lojistik (Mantık Bilimi) adlı eseri 

çevrilebildi. Bilimsel Felsefenin Doğuşu 1980’de dilimize kazandırılabildi. 1934 

yılında yayıma başlanan Lise Felsefe Derslerine Yardımcı Kitaplar adlı dizide 

Spinoza, Leibnitz, Kant, Berkeley, Bergson, Ernst Mach, Russell gibi filozofların 

düşüncelerine yer verildi.  

Bakanlığın ve üniversitenin dışında da felsefe ile ilgili yayınlar yapıldı. Bu 

konuda, Haydar Rıfat’ın (1877-1942) yönettiği ve elliye yakın kitabı içeren Dün ve 

Yarın dizisinin (1934) önemli olduğunu söylemek gerekiyor. Bu dizide Herakleitos, 

Aristoteles, Young, Heidegger, Lenin, Kautski, Stalin, Buharin, Kropotkin gibi 

düşünür ve yazarların siyasal ve toplumsal konulu eserleri yer alıyordu.  

1936 yılında Alman filozof Ernst Von Aster İstanbul Üniversitesine 

getirildi. Nazi baskısı yüzünden ülkesini terk eden Von Aster 1948’de ölümüne dek 

Üniversitedeki görevini sürdürdü. Ders notlarından oluşan Felsefe Tarihi, Bilgi 

Teorisi ve Mantık, Hukuk Felsefesi Dersleri kitap olarak yayımlandı. Ona göre 

“felsefenin en önemli işi bilimlerin yöntemlerini denetlemekti. Felsefenin nasıl 

bilimleri birleştiren bir işlevi varsa, değişik milli görüşleri birleştiren bir işlevi de 

olmalıydı”. Von Aster, bu düşünceyle üniversitede İslam felsefesinin bir yeri 

olmasını istedi. İslam felsefesi kürsüsü Hilmi Ziya Ülken’e (1901-1974) verildi. 

Ülken bu kürsüde verdiği dersleri İslam Düşüncesi adıyla yayımladı.  

Eski Yunanca uzmanı Valter Kranz 1945-50 yılları arasında Antik Felsefe 

dersleri verdi. Antik Felsefe Dersleri yayımlandı. İki Alman Profesörü, Kant uzmanı 



 

 

98 

Heinz Heimsoeth ve varoluş felsefesi uzmanı Joachim Ritter İstanbul’a geldiler. 

Heimsoeth’un Ahlak Denen Bilmecesi (1957) ve Felsefenin Temel Disiplinleri (1952) 

dilimize çevrildi. J. Ritter Varoluş Felsefesi konusunda konferanslar verdi (1954). 

Yeni bir üniversitenin özellikle dil ve tarih çalışmaları için yararlı olacağı 

düşüncesiyle Ankara’da Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi kuruldu. Felsefe bölümüne 

Nusret Hızır getirildi. 

Hasan Ali Yücel’in (1897-1961) Milli Eğitim Bakanlığına getirilmesinden 

(1939) sonra Liselere felsefe dersleri konuldu. 1940’tan 1946’ya kadar Doğu-Batı 

klasiklerinden yapılan çeviriler arasında çok sayıda felsefe kitapları yayımlandı. 

Bakanlığın yayınları 1950’den sonra niteliğini yitirmiş oldu (Kaynardağ, 1982: 73-82). 

Modern toplum düzeninin simgesi kabul edilen “Demokrasi”nin ülkemizde 

önü açılmasının tarihi olarak belirlenen 1950 yılına kadar, felsefenin öyküsünü dile 

getirmeye çalıştık. Bu tarihten sonra da Türkiye’de gerek üniversitelerde, gerek 

üniversitelerin dışında felsefi etkinlikler sürdü; telif ve çeviri çok sayıda eser 

yayımlandı. Konumuzun sınırları gereği, bu süreci ayrıntılarıyla ele alamayacağız. 

Ancak, Nermi Uygur’un ifadesiyle “kuşatıcı, özden sarıcı, tek sözle evrensel bir 

konu olan; din, edebiyat, bilim, politika ve benzeri yaşayıp eyleme, düşünüp duyma 

kesimleri gibi, insanın insan olmasında rol oynayan bir etkinlik olan felsefe’nin 

(Uygur, 1974:164) bizim toplumda oynadığı rolün, öteki kurumsal etkinlikler gibi, 

köklerini toplumumuzun yapısından ve tarihsel koşullardan aldığı açıktır. 

Bilindiği gibi, bugün modern felsefenin kaynağı olarak kabul edilen Yunan 

Felsefesi, iş bölümünü geliştirmiş, bireyin topluma karşı düşüncesini ortaya 

koyabildiği köleci toplumun ürünüdür. Kölenin ürettiği artı değere el koyan, onunla 

yaşamını sürdürebilen Yunanlı birey felsefe için uygun ortamı ve zamanı 

değerlendirebilmiştir. Toplumun mitlerinden ve dinsel inançlardan kendini 

soyutlayabilen birey ancak evren hakkında özgür ve eleştirel bir tavır takınabilir ki, 

felsefenin Yunan’da ortaya çıkmasını açıklayan en önemli etken de bu toplumsal ve 

tarihsel koşullardır. Toplumun düşünme biçimlerinden ve içeriklerinden bağımsız 

olarak düşünebilen filozof da böyle ortaya çıkar. 

Selahattin Hilav, Yakın-Doğu ve Anadolu toplumlarında bu koşulların ve 

ortamın olmadığını dile getirir: 

 



 

 

99 

 

“Anadolu Türk Toplumu insanla tam anlamıyla birlik ve bütünlük teşkil ettiği bir toplum 

değildir. Böyle bir topluma, ancak ilkel topluluk ya da aşiret dediğimiz kuruluşlarda 

rastlıyoruz. Ama Anadolu Türk Toplumu, köleci, feodal ya da kapitalist toplumlar gibi 

sınıfların birbirinden kesin olarak ayrıldığı ve fertlerin tam anlamıyla ortaya çıktığı bir 

toplum da değildir; ilk sınıflı toplumlar kategorisine giren bir toplumdur. İlkel toplum ile 

Batı toplumlarından aynı uzaklıkta bulunan bir toplumdur. Bu toplumda, fert ile toplum 

arasındaki kaynaşmışlık ve birlik tamamen kopmamıştır; ama fert kendini topluma 

bağlayan göbek bağını da tamamen kopartmamıştır (…). Tek tek sınıflara karşılık, 

toplumun bütünlüğü ağır basmaktadır. (Batıdakinin aksine) belli sınıflara mensup fertlerin 

bir başka sınıfa geçmesi daha kolaydır. Bu toplumda “kendinde” (en soi) sınıflar vardır; 

“kendisi-için” (pour soi) sınıflar söz konusu değildir. Toplumun birlik ve bütünlük olarak 

ağır basması ve sınıf mücadelelerinin iktidara yönelmiş bir ölüm-kalım meselesi haline 

gelmemiş olması, Anadolu toplumuna mensup ferdin de Batıdaki gibi bir “fert” haline 

gelmemesi sonucunu doğurmuştur (Hilav, 1975, 140-141). 

Bu açıklamalar, Osmanlı ülkesinde Tanzimat dönemine kadar felsefenin 

niçin ortaya çıkamadığını da dile getirir. Yönetim alanında Osmanlı Devleti’nin 

gösterdiği “akılcılık” pragmatist tutumlar için bir araç olarak kullanıldı ve yukarda 

sözü edilen toplumsal yapı ve koşullar yüzünden “felsefe” için uygun ortam 

gelişmedi. Ancak dış koşulların etkisiyle de olsa, Batı düşüncesiyle tanışan Tanzimat 

dönemi aydınlarının gerek edebiyatta, gerek felsefede gösterdikleri etkinlikleri, 

ülkenin parçalanma endişesini de yaşayan bu öncülerin çabalarını “taklit” diye 

küçümsemenin ve “Tanzimat kafası” olarak nitelendirmenin çok haklı bir eleştiri 

olmadığı kanısındayız. Bir eleştiri yapılacaksa, siyasal birliğini kazanmış ve varoluş 

güvencesini elde etmiş Cumhuriyet aydınlarının felsefe alanında Doğu-Batı ikilemini 

aşamamış ve özgün fikirler ve yapıtlar üretememiş olmalarından söz etmek gerekir. 

Kuşkusuz bunun da nedenleri vardır. Tanzimat döneminin “ıslahat” hareketleri de, 

Cumhuriyet döneminin “devrimler”i de, yani Batılılaşma etkinliklerimiz iç 

dinamiklerden yoksun üst-yapı etkinlikleri olduğu için, ekonomik ve toplumsal 

etkilerden kaynaklanmadığı için “ithal” çareler aranmış, yönetici kadroların yasa ve 

buyruklarıyla kültürel yaşamımız biçimlendirilmek istenmiştir. Kapitalistlerle 

işbirliği yapan ticaret burjuvazisi ve bununla bütünleşen yönetici sınıfların 

“ideoloji”sinin egemenliği, özgür ve özgün düşüncenin etkinlik alanı olan 

“felsefe”nin ortaya çıkıp gelişmesini engellemiştir. İmparatorluğu parçalamaktan 



 

 

100 

kurtaramayan “Islahat” hareketlerinin yarattığı “hayal kırıklığı” ile Cumhuriyet’in 

benimsediği yarı-kapitalist ve liberal ekonomik modelin ve buyruklarla 

yönlendirilmek istenen modernitenin toplumda yarattığı “tatminsizlik” ve 

“tedirginlik”in nerdeyse müzminleştiğini gören Türk aydınlarının, özellikle 

felsefecilerin önündeki bütün yollar kapanmış değildir. 

Doğu-Batı kavşağında bulunan yurdumuzun yazarları ve felsefecileri bu 

ikilemin ve bölünmüşlüğün bilincinde olduklarından (bu bilinç “yaralı bilinç de olsa) 

eleştiri ve yapıcı bir tutumla bir senteze varabileceklerdir. Hegel’in belirttiği gibi 

“Minerva’nın Baykuşu yalnızca akşamın alacakaranlığında açar kanatlarını”. 

Minerva’nın Baykuşuna gönderme yapan “Hegel, felsefeyi kuran ya da yapan öz 

bilinçli düşünmelerin ancak geçmekte olan yaşamın ve akmakta olan zamanın yeterli 

bir biçime ya da ana gelmesiyle ortaya çıkacağını söylemektedir” (Ulaş, 2002:986). 

Bundan böyle, özgün bir Türk Felsefesi de Tanzimat ve Cumhuriyet dönemi boyunca 

çalkalanan düşüncelerin bir “töz” olarak birikmesiyle oluşacaktır kanaatindeyiz. 

  

3.2. Geleneksel Şiirimizde Felsefi Ögeler 

Yaşam felsefesinin önemli kavramlarından aşk, ıstırap, yalnızlık, benlik, 

tanrı, yaşama sevinci, doğa, sorumluluk, ruh beden, vb. temalara değinen ve modern 

şiirimize öncülük ettiklerini düşündüğümüz şairlerimizden birkaçına, çalışmamızın 

sınırları içinde, bir göz atmak yararlı olacaktır. Modern felsefe ile ancak 19. yüzyılda 

buluşan toplumumuzda, bugün felsefi diyebileceğimiz bazı terimlerin söz konusu 

döneme kadar “hikmet”li sözler olarak algılanıp benimsendiğini düşünürsek 

geleneksel şiirimizde aradığımız felsefi kavramların da “hikmet” dairesi içinde yer 

aldıklarını belirtmemiz gerekecektir.  

“Hikmet” teriminin tanımı ve içeriği üzerine ayrıntılara girmeden, bu 

kavramın üç bileşenden, deneyim (tecrübe; yaşantı), akıl ve sezgiden oluştuğunu 

belirtelim. Hikmet, ilim ve akılla gerçeği bulma şeklinde açıklandığında, bu terimin 

şiir ve felsefe ile ilgisinin yakınlığına da değinilmiş olur. 

Bu kısa açıklamadan sonra, hikmet sahibi bir şairin, Anadolu’nun neredeyse 

“ortak bilinç”i kabul edilen Yunus Emre’nin (1240? – 1320?) şiirin “can damarı” 

olan “Aşk” ve hikmetin (felsefe) temel aracı olan “Akıl” üzerine söylediklerine kulak 

verelim: 



 

 

101 

Aşk (Işk): Yunus Emre’de aşk, evren yaratılmadan önce, ta ezelden var olan 

her şeyin yaratılış sebebi olan bir töz’dür(cevher): 

Evvel yir-gök yoğidi varidi aşk bünyâdı  

Aşk ezelden kadimdir aşk geturdi ne varın (Tatçı, 1990: 251)  

Yunus, dünyaya kavga için sevmek için geldiğini, gönüller yapmaya 

geldiğini söyler: 

Ben gelmedim da’vi içün benim işim seviyiçün    

Dostun evi gönüllerdür gönüller yapmaya geldüm (Tatçı, 1990: 252) 

Aşk, Yunus’a göre, zaman ve mekân üstüdür, ayı, yılı, yeri yoktur aşkın; 

gencin de, yaşlının da gönlüne girebilir: 

Niçeler eydür Yünus’a çün kocaldun aşkı koğıl 

Rûzigâr uğramaz aşka aşkun ne ay u yılı var (Tatçı, 1990: 252) 

Şunu da unutmamak gerekir ki, aşkın kaynağı insanda değil, Allah’tadır. 

Allah’ın soluğu ile hayat bulan her cânda aşk, gizli ya da açık, vardır: 

Yûnus sen anı sanma bu aşk sana sendendûr 

Can kamuya andandur Allah görelüm neyler (Tatçı, 1990: 890) 

Hakikat her vücudun cânı aşkdur 

Ne cân kim cân içinde cânı aşkdur 

Bu cân cismümi kâyım tutar ancak 

O cân kim zâhir ü pinhân-ı aşkdur (Tatçı, 1990: 104) 

Yunus’a şiirini söyleten de aşktır; o aşk ateşiyle dilini tutamaz olur. Seven – 

sevilen arasındaki sırrı dil de dile getiremez: 

Yunus’a bu aşk kızgını komaz dilini tutmağa 

Âşıkla ma’şuk razını dürüst diyemeye lisân (Tatçı, 1990: 261) 

Akıl: Yunus Emre’de “akıl” kavramı nefs, yani bedensel arzu ile gönül, 

yani vicdan arasında olumsuz yönde de, olumlu yönde de etkin olabilen bir güçtür. 

Akıl, nefs’e yöneldiğinde olumsuz, gönül’e yöneldiğinde olumludur. Gönül, akla 

kılavuzluk, önderlik etmediği zaman, akıl öfkenin buyruğuna girer, nefs uğruna, yani 



 

 

102 

bedensel arzuların peşinde yıkıcı olur. Akıl, ancak hikmet sahibi, gönül ehli kişilerde, 

yaşam tecrübesini sezgi ile zenginleştiren duygu sahibi insanlarda yapıcı olur, 

öfkenin elinden kurtulur; vücut denen kalenin sultanı olur. Akıl ile vücut arasında bir 

hazine olan gönül’ün bekçisi de aşk’tır: 

İş bu vücut bir kal’adur akıl içinde sultânı 

İş bu gönül bir hazinedir aşk tutmuş bekler anı (Tatçı, 1990: 291) 

Nihayet, aşka gönül veren kişinin aklı başından gider, şaşkın kalır, başı 

döner bu dünyada; onun küfrü de imân olur: 

Aklı gide hayran ola dünyede sergerdân ola 

Küfrü anun imân ola aşka gönül viren kişi (Tatçı, 1990: 293)  

Kerbela’da doğup orada ölen Fuzulî’ye (1480-1556) göre, aşk şiirinde, 

evrenin de özüdür; evrende ne varsa aşktır, aşkın dışında kalan bilim ancak dedikodu 

sayılır: 

Aşk imiş her ne var âlemde 

İlm bir kıyl-ü kaal imiş ancak (Gölpınarlı, 1985, 4) 

Aşkın yanında şiiri ören, bütünlüğe kavuşturan ikinci öge ise ıstıraptır. 

Tanpınar’ın söylediği gibi: “Fuzuli, şiiri sadece kalbe ait bir mâcera telakki eder ve 

ıstırabı şair için yaşanacak tek iklim gibi görür.” (Özkırımlı, 1983: 514). Seven insan 

bütün varlığıyla kendini sevdiği kimseye adamıştır, ancak sevilen kimsede 

yoğunlaşan sevgi tanrısal varlığı erek edinmiş derin bir özlem niteliğindedir. Sevilen 

insan bir araç, onun varlığında görünüş alanına çıkan Tanrı, tek erektir. Fuzulî burada 

Yeni-Platonculuktan beslenen tasavvufun insan-Tanrı anlayışına bağlı kalarak 

“varlık birliği” (vahdet-i vücûd) görüşünü işlemiştir. Gerçek varlık Tanrı’dır. Evren 

(kâinat) Tanrı’nın bir görünüş (zuhur) alanıdır. Bu nedenle yaratılış, tanrısal varlığın 

görünüş alanına çıkışı bir ışık (nûr) olan Tanrı özünden dışa taşmasıdır (südûr). 

Fuzuli “evren insanın gizli olan özünden var olmuştur; onun kudret denizlerinin dibi, 

sonu yoktur, görünen dalgalardır sadece” diyor:  

Zihnî zatın nihân u ol nihandan mâsivâ peydâ 

Bihâr-ı Sun’una emvâc peydâ ka’r nâ-peydâ (Gölpınarlı, 1985: 10) 



 

 

103 

Fuzulî’nin şiirlerinde en önemli temalardan biri de yalnızlıktır. Ona kendi 

gönlündeki ateşten başka yanan olmaz; sabah rüzgarından başka kapısını açan olmaz: 

Ne yanar kimse bana âteş-i dilden özge 

Ne açar kimse kapım bâd-ı sabâdan gayri (Gölpınarlı, 1985: 146) 

“Ancak, Fuzulî’nin şiirlerindeki “ben”, salt Fuzulî’nin öznesi olan “ben” 

değildir: “ben” sözcüğünün nerdeyse her beyitte karşımıza çıkması, şairin bireysel 

bir tavra büründüğünü göstermez. Tersine, onun “ben”i ortak bir kaderin yansıdığı 

toplumsal psikolojinin bileşkesidir. Fuzuli, 

Perişân hâlin oldum sormadın hâl-i perîşânım 

Gamından derde düştüm kılmadın tedbir-i dermânım 

Ne dersin rüzgârım böyle mi geçsün güzel hânım 

Gözüm cânım efendim sevdiğim devletlü sultânım 

derken kendi perişanlığını yansıtır belki. Ama yüzyıllar ötesinden bugüne 

seslenebilmesi, genel anlamda insanı, bir yanından yakaladığını gösterir.” (Özkırımlı, 

1983: 516) 

Alevi-Bektaşi geleneğinin “Yedi Ulu Ozan”ından biri (öteki ozanlar Hatayi, 

Nesimi, Pir Sultan Abdal, Kul Himmet, Yemini ve Virani’dir) kabul edilen Fuzuli, 

Tanrı’da aşkı, aşkta Tanrı’yı bulan her hikmet sahibi şair gibi, Tanrı ile ilişkisini 

kaygı ve korkudan öte bir yakınlık, bir içtenlik ilişkisi olarak kurar. Tanrı’yla 

söyleşir: “Sorgu gününde Tanrı’dan kuluna sevgi göstermesini, hesapta merhamet 

etmesini isterim; dünya evinde birkaç gün oturduk diye konuktan hesap alması layık 

mıdır ?” diye konuşur: 

Yevm-üs Hazret’e arz eyleyeme ger 

Eltâf ü merhametle kulundan hesap ala 

Dünya evinde konduk oturduk bir iki gün 

Lâyık mıdır Kerîm’e konuktan hesap ala (Maden, 2002: 148)    

Divan edebiyatının son büyük şairi sayılan Şeyh Galip (1757-1799), 

tasavvufu şiirlerinde sindirmiş, anlamı sözün önüne çıkarmış, yeni mazmun ve 

deyişlerle renklendirmiş, zengin imge ve hayal dünyasıyla modern şiirimizi de 

etkilemiş bir şairdir: 



 

 

104 

Bir şu’lesi var ki şem-i cânın 

Fânusuna sığmaz âsmânın (Okçu, 1993: 415) 

Can mumunun öyle bir alevi var ki gökkubbeye bile sığmaz, diyen Şeyh 

Galip’in şiir anlayışını, Tanrı’nın kulu bile olsa, onun insana nasıl bir ayrıcalık 

tanıdığını, Atilla Şentürk-Yusuf Çotusöken şöyle anlatıyor: 

“Şeyh Galip’in şiir eksenini aşk oluşturuyor. Şeyh Galip bu dünyaya ait bir aşkı anlatıyor 

görünse bile, gerçekte Mevleviğin etkisiyle tanrısal aşkı dile getirmektedir. İnsan Tanrı 

sevgisine ve adaletine muhtaçtır. Gerçek mutluluk, insanın gönlünde böyle bir sevgiyi 

oluşturmasıyla mümkün olabilir. Şeyh Galip, her ne kadar insanı kul yapıyorsa da, insanda 

çok özel ayrıcalıkların bulunduğunu da vurgulamaktadır.” (Şentürk-Çotuksöken, 1993-

1994: 56) 

Şeyh Galip’e göre, insan kutsal bir varlıktır, ama gamla, hüzünle doludur; 

viranedir, yıkıktır, ama tılsımlı bir define gibidir de. Tanrı meleklerine, insana secde 

etmelerini buyurmuştur, çünkü o her varlıktan daha üstündür. İsa, nasıl ki Cebrail’in 

Meryem’e üfürmesiyle babasız doğmuşsa, insan da Tanrı’nın soluğuyla topraktan 

yaratılmıştır. İnsan, âlemin özüdür; ateş, su, hava ve topraktan süzülmüştür, özetidir 

tüm evrenin; o bütün yaratılmışların göz bebeğidir: 

Ey dil ey dil niye bû rütbede pür gamsın sen 

Gerçi vîrâne isen genc-i mutalsamsın sen 

Secde-fermâ-yi melek zât-ı mükerremsin sen 

Bildiğin gibi değil cümleden akvamsın sen 

Rûhsun nefha-i Cibril ile tev’emsin sen 

Sırr-ı Hak’sın mesel-i Îsi-i Meryem’sin sen 

Hoşça bak zatına kim zübde-i âlemsin sen 

Merdüm-i dide-i ekvân olan âdemsin sen (Gölpınarlı, 1971: 10) 

Behçet Necatigil’in deyişiyle “Yeni imajlarla Divan şiirinin artık daralan 

ufkunu genişletmiş, yoğun hayal düşünce ve tasvire önem verip bir başka dille 

konuşarak bu şiiri son çizgisine ulaştırmış” (Özkırımlı, 1983: 1076) olan Şeyh Galip, 

ünlü Hüsn ü Aşk (Güzellik ve Aşk) mesnevisinde mecazi bir aşk öyküsü anlatır: 

Aşk adlı delikanlı Hüsn’e vurulmuştur; onu kendinden ayrı sanmaktadır. 

Ona kavuşmak için Kalb kalesindeki kimyayı (iksir) getirmesi gerekir. Edep 



 

 

105 

mektebinde, her türlü kayıtlardan kurtulmuş Delilik Mollası’ndan ders almıştır. bu 

cezbeye eriştikten sonra kâmil bir mürşid olan Suhan (söz), ona yardımcıdır. 

Yolculuğunda, aşılmaz belleri aşan, gidilmez yollara düşen, nefis vadilerinde 

kuyulara hapsolan, hayallere çatan, çeşitli belalara uğrayan, şehvet ateşinden süzülüp 

geçen Aşk’a Gayret (sabır) arkadaşlık eder. Resimlerle bezenmiş bulunan, girilince 

kapısı sırrolan şehir varlık şehridir; karşısına çıkan Hüşrübâ adlı kız, nefistir; nefis 

aleminde kendi hayallerine kapılan Aşk, cezbe ateşiyle, Tanrı’nın onu mânevi aleme 

çekmesiyle, bu şehri yakmış, suretlerden, hayallerden kurtulmuş, hakikat sabahı 

doğmuştur. Aşk, böylece Aşk’ın Hüsn’den, Hüsn’ün Aşk’tan başka bir şey 

olmadığını anlamış, vahdet (birlik) sırrına erişmiştir. (Gölpınarlı, 1968 : 38) 

Aşk, Şeyh Galip’te (ve tasavvufta), güzelden güzelliğe, bireyden topluma, 

belirme yerinden (mazhar) belirmeğe (zâhir), kuldan Hakk’a, başka bir deyişle, 

çokluktan birliğe bir yol izler. Zahirî ve mecazî aşk, insanı gerçek aşka götüren bir 

yoldur. Gerçek aşkta, seven (âşık) ve sevilen (mâşuk) vahdet (birlik) denizinde, 

Tanrı’nın varlığında bir olurlar: Kim sevilirse sevilsin, sevilen aslında O’dur. 

Aşk’ı, Güzellik’e ulaşma yolunda türlü belalardan ve yanılgılardan kurtaran 

Söz  (Sühan), Şeyh Galip’te, Hakk’ın insana bir armağanıdır. Allah söze 

başvurmadan konuşur (kelîm), noksansız, ölümsüz olarak kadimdir. Onun sağladığı 

söz bereketinin sonu olmayacağı için yeni mazmunların da (gizli mâna) sonu 

gelmeyecektir, yani şiir hiçbir zaman tüketilemeyecektir. 

Tanrı, feleklerden de önce yarattığı Söz ile adlandırmıştır varlığı: Söz, her 

hâlini belirler insanın, onu hâlden hâle de sokar, mutlu da kılar onu, mutsuz da. Söz, 

hem gönül yıkar, hem gönül yapar. Ölümle yaşamı cân ve cânân eder, savaşın yolunu 

barışla keser. Alim de, şair de, sofu da, büyücü de gücünü sözden alır. Keder de onun 

buyruğundadır, zevk de. Gözyaşı ister sevinçten, ister üzüntüden aksın, sözden 

etkilenir. Kısacası herkes muhtaçtır ona, insanın yaşayışı ancak sözle biçimlenir: 

Muhtaç ana cümle halk-ı âlem 

Anınla bulur hayâtı âdem (Gölpınarlı, 1968: 89)  

Şeyh Galip’i günümüzün şiiri ve yaşam felsefesi için önemli kılan, onun 

sınır tanımaz hayâl (imge) dünyasıyla şiire sağladığı zenginliklerin yanında, bir 

iletişim varlığı olan insanın, yaşamı boyunca karşılaşabileceği her durumdan, her 



 

 

106 

duruma ayna olabilen söz’ün gücüyle, yeni olanaklar yaratabileceğini, onun, evrenin 

özü, özeti olması dolayısıyla hoşça değerlendirilmesi gereğini vurgulamış olmasıdır. 

Kısacası, yeni söz-yeni insan olanağının hiçbir dönemde, hiçbir koşulda göz ardı 

edilmemesi, günümüz şair ve felsefecileri için de ufuk açıcı bir dilek olabilir, diye 

düşünüyoruz.  

 

3.3. Modern Şiirimizin Öncülerinde Felsefi Ögeler 

Türk şiirinde Ahmet Haşim ve Yahya Kemal’de belirginleşen modern 

çizgiden önce, geleneksel şiirimizden kopmaların uç verdiği dönemin şairlerinden 

Ziya Paşa’yı, Tevfik Fikret’i ve Abdülhak Hamit’i burada anmak yerinde olacaktır. 

Batı felsefesiyle de tanışan bu kuşağın şiirlerinde, toplumsal gerilimlere koşut olarak 

bir takım felsefi ögelere yer verildiğini görüyoruz. 

Ziya Paşa (1826-1880) : Öncelikle, şairi sıradanlıktan ayıran, onu özel bir 

varlık olarak değerlendiren Ziya Paşa, 

Çün hürr olarak gelir vücuda 

Güçtür koma şairi kuyuda 

Çokluk anı bağlamaz akaid 

Teshir edemez anı fevaid (Kolcu, 2009: 16) 

dizeleriyle, şairin özgür olarak doğduğunu, onun kayıt ve koşullara 

bağlanamayacağını, hiçbir çıkarın onu etkileyemeyeceğini anlatır. Ancak, şairin 

sarsılmaz, dizginlenemez bu yapısına karşın, sıradan insan için bu dünya da zevkiyle, 

elemiyle sıradandır; ecel derdinin devası yoktur, gelen elbette gidecektir: 

Gördüm feleğin vefası yoktur 

Zevk u elemin bekası yoktur 

Bin yıl yaşasan yine cihan bu 

Gerdiş bu zemin bu asüman bu 

Bir kaidedir bu cavidane  

Elbette gider gelen cihane 

Bu aleme itimad olunmaz 

Derd-i ecele deva bulunmaz (Kolcu, 2009: 28) 

Ziya Paşa, bir kıt’asında (dörtlük) Tanrı’ya yakınır, varlığın kadehine zehir 



 

 

107 

koyduğundan söz eder, O’nun kudret denizinden hiçbir şey eksilmeyeceği halde, 

hayatın tadını niçin bozduğunu sorar. Kendisine bağışlanan düşünme yetisi (akıl) 

yüzünden bu dünyada acı çektiğini, dert ve gam belasından kurtulmadığını söyler: 

Yarab ne eksilirdi derya-yı izzetinden 

Peymane-i vücuda zehr-ab dolmasaydı 

Azade-ser olurdum asib-i derd ü gamdan 

Ya dehre gelmeseydim ya aklım olmasaydı (Kolcu, 2009: 75) 

Burada dile getirilen akıl-mutluluk karşıtlığı, bilginin mutluluk için bir 

kılavuz olduğunu söyleyen Sokrates’in tersine, düşünen, akıl sahibi insanın 

trajedisini, onun mutsuzluğa yazgılı olduğunu dile getirir. Benzer bir duyumsamayı 

IV.Terkib-i Bend’inde de ifade eden Ziya Paşa, Yokluk’un (fena) kan dolu 

çeşmesinden bir damla içen insanın bela yağmurundan başını alamayacağını, 

dünyaya gelenin yazgının taşından kurtulamayacağını, dolayısıyla dünyaya gelişi 

elinde olmayan insanın huzur bulamayacağını söylerken, “Doğmuş olmamak, sadece 

onu düşünmek, ne mutluluk, ne özgürlük!” (Cioran, 2001: 31) diyen ve acı bilgiyi 

“Bilinç, ele batan bir kıymıktan çok, vücutta bir hançerdir!” (Cioran, 2001: 58) 

cümlesiyle ifade eden günümüzün nihilist düşünürlerinden E.Michel Cioran’a çok 

yakın görünür: 

Bir katre içen çeşme-i pür-han-ı fenadan 

Başın alamaz bir dahi baran-ı beladan 

Asude olam dersen eğer gelme cihane 

Meydana düşen kurtulamaz seng-i kazadan (Kolcu, 2009: 81) 

Ziya Paşa, ahlak anlayışını “Ancak, aynı zamanda genel bir yasa olmasını 

isteyebileceğin maksime göre eylemde bulun.” şeklinde özetleyen ve eylerken hiçbir 

koşul kabul etmeyen Immanuel Kant’ın (1724-1804) eylem ilkesinin (Kant, 1982: 

38) aksine, insanları incitmeme gereğini, kendisinin incinmemesi için ifade eder: 

İncinmemek istersen eğer mülk-i fenada 

Bir kimseyi incitmemeğe hasr-ı meram et (Kolcu, 2009: 89) 

Özgürlük (hürriyet) kavramını da dünya sorunlarına karşı ilgisizlik olarak 

değerlendiren, özgürlük-sorumluluk diyalektiğini kavrayamayan Ziya Paşa, bu 



 

 

108 

görüşünü V.Terkib-i Bend’inde şöyle dile getirir: 

Hürr olmak ister isen olma cihanın 

Zevkinde cefasında gamında kederinde (Kolcu, 2009: 82) 

Ziya Paşa’nın yaşadığı dönemin, Osmanlı toplumunun Batı karşısında 

duyduğu eziklikle malul olduğu ve modern dünya karşısında sarsıntılı bir süreçten 

geçildiği göz önünde bulundurulursa –zihinlerde henüz felsefi düşünme 

alışkanlığının yokluğunu da buna ekleyelim-, şairimizin ele aldığı akıl, dünya, hayat, 

özgürlük, vb. kavramların onun şiirlerinde niçin felsefi bir gerilim olarak değil de, bir 

ıstırap psikolojisi olarak yansıdığını daha iyi anlayabiliriz. 

Tevfik Fikret (1867-1915): Biçim ve içerik yönünden Türk şiirine öncülük 

eden en önemli şairlerimizden Tevfik Fikret, Kierkegaard’ın mezar taşındaki 

cümlesiyle ifade edersek, “O, bir bireydi” diyebileceğimiz, kendine özgü kişiliğiyle, 

ödün vermeyen karakteriyle, kimseden kol-kanat dilenmeyen, kendi ufkunda uçmaya 

çalışan, boyun eğmeyi tutsaklık zincirinden bile ağır olarak kabul eden, fikri, irfanî, 

vicdanî hür bir şairdir: 

Kimseden ümmid-i feyz etmem, dilenmem perr ü bal 

Kendi cevvim, kendi eflakimde kendim tairim 

İnhina tavk-i esaretten girandır boynuma 

Fikri hür, irfanı hür, vicdanı hür bir şairim.(T.Fikret, 2004:259) 

Yaşadığı dönemin toplumsal ve siyasal koşullarını göz önünde 

bulundurduğumuzda, Tevfik Fikret gibi sert ve bükülmez bir kişiliğin, son derece 

hassas bir ruhun sonunda yaralanacağını, şiirlerinde de hep bu yaranın izini, daha 

doğrusu, bu yaranın içini göstereceğini bilmemiz gerekecektir. 

Tevfik Fikret’in şiirlerini tüm yönleriyle ele almak, bu eserlerin sosyal, 

psikolojik, siyasal kökenlerini incelemek, tezimizin amacı ve sınırları gereği 

çalışmamızın dışında kalacaktır. Ancak, Fikret’in şiirlerinde ele aldığı genel 

çizgileriyle İnsanlık Durumu, Ölüm-Yaşam, Tefekkür, Keder-Sevinç, Hayal-Hakikat, 

Tanrı, İnanç, İnanmak-Aldanmak, vb. yaşama felsefesine özgü birtakım kavramların, 

ruhsal ve zihinsel gerilimlerin, onun şiirini nasıl örgütlediğini göreceğiz. 

Şairimiz Tarih-i Kadim (Eski Çağlar Tarihi) adlı eserinde, Tarihin, 



 

 

109 

egemenlerin tarihini yansıttığını, gelecek günlerin geçen gecelerden bir farkı 

olmayacağına bizi inandırmaya çalıştığını, insanların ordularıyla birbirini ezdiğini, 

yenenin haklı, yenilenin utanması gerektiğini, ezmeyenin ezileceğini, dinin şehit, 

göklerin kurban istediğini, insanoğlunun felaketli bir ömrü sürdüregeldiğini anlatıp 

durduğunu söyler. Çizdiği karayazılardan bıktığını ve sabah olmasını istediğini 

haykıran Tevfik Fikret, Tarihin, kahramanlık diye sunduğu şeylerin aslında kan ve 

vahşet olduğunu, her zaferin bir harabe yarattığını, ülkeleri mezarlığa çevirdiğini, 

hiçbir duanın Allah’a ulaşmadığını, bize bir ortağı olmadığı anlatılan Tanrı’nın 

yeryüzü denen şu bataklıkta nice ortağı olduğunu, onların da emirleri, yasaları, 

saltanatları, söz verilen cennetleri, peygamberleri, vb. olduğunu; ama kendisinin 

şüphe içinde kaldığını, aldanmanın belki de hayatta bir ihtiyaç olduğunu, belki de bir 

şüphe ile “var”ı yok, “yok”u var sandığını, böyle olsa bile, şüphenin bir nûra doğru 

koşmak, gerçeği aydınlatmanın akıl sahipleri için bir hak olduğunu ifade eder: 

Beşerin köhne sergüzeştinden 

bize efsaneler terennüm eden 

bize en doğru, en güzel örnek 

diye geçmiş zamanı göstererek: 

Gelecek günlerin geçen geceden 

farkı yok hükmü yok zehabı veren: 

Ne zaman geçse bir ketibe-i şan 

daima rehgüzara hün-efşan 

Sonra artık alay alay üsera 

Mutlaka bir muzaffer, on mağlüb 

Çiğneyen haklı, çiğnenen mağyüb. 

Hakk kavinin demek, şeririndir 

en celi hikmet: Ezmeyen ezilir! 

Din şehid ister, asuman kurban 

her zaman, her tarafta kan, kan, kan! 

Söyler, inler, sayıklar: elhasıl 

beşerin anlatır ne yolda, nasıl  

bu sakametli ömrü sürdüğünü. 

Yetişir çizdiğin hutüt-i siyah 

Biz sabah isteriz sabah, (…) 

Kahramanlık… Esası kan, vahşet 

Beldeler çiğne, ordular mahvet! 



 

 

110 

Her zafer bir harabe, bir medfen 

Ey cihangir, utan şu makbereden! 

 (…) ve söyle hangi dua  

müstecab olmuş? Ey ilahi sema! 

Seni aba-i din olanlardan  

dinledim: Bi-şebih ü bi-noksan” 

Diye vasf eyliyorlar. En parlak 

Sıfatın “La şerikeleh!” ken bak, 

Şu bataklıkta kaç şerikin var? 

Hepsi kayyüm ü kadir ü kahhar.  

Hepsinin “La şerikeleh” sıfatı. 

Hepsinin emrü nehyi, saltanatı 

Hepsinin bir behişt-i mev’üdu 

Hepsinin bir vücudu, bir ademi, 

Hepsinin bir nebi-yi muhteremi 

Ben ki hepsinden iştibâh ederim 

Kime sorsam, diyor ki: “Yok haberim” 

Kim bilir, belki hepsi vehmiyyât, 

Belki aldatmak ihtiyâc-ı hayat?  

Bi-haber kendi sehv-i hissimden 

Varı “yok” bilmek istedim, yoku “var”, 

İştibâh… işte töhmetim, ne zarar? 

Şübhe, bir nura doğru koşmaktır, 

Hakkı tenvir ukûl için hakktır ! (T. Fikret, y.y.: 16-24) 

“Şüphe”yi, Descartes gibi, kesin bilgiye ulaşmada bir araç olarak kullanan 

Tevfik Fikret,  Halûk’un Âmentüsü adlı şiirinde, bütün varlıkları yaratan bir kudrete 

“vicdan”ıyla inandığını söyler. İnsanın, ancak yeryüzünü vatan bütün insanlığı millet 

olarak düşündüğünde insan olacağını, şeytanın da, meleğin de insanda olduğunu, 

dünyayı da ancak insanın cennete çevireceğine, şu mezar hayatının mutlu bir sonuçla 

biteceğine olan inancının kesin olduğunu açıklar:  

Bir kudret-i külliyye var ulvi ve münezzeh 

Kudsî ve muallâ, ona vicdanla inandım. 

Toprak vatanım, nev’i beşer milletim… insan 

İnsan olur ancak bunu iz’anla, inandım. 

Şeytan da biziz cin de, ne şeytan ne melek var; 



 

 

111 

Dünya dönecek cennete insanla, inandım. 

Elbet şu mezar ömrünü bir haşr-i ziyâhıyz 

tâkib edecektir, buna îmanla inandım. (T. Fikret, t.y.: 86) 

Rıza Tevfik, Fikret’in Kartezyen görüşünü şu cümlelerle ifade eder: 

“Mâlûmdur ki felsefede sübjektivizmin müessisi olan Descartes’in şekk usulü (le doute 

méthodique) diye vaz’ettiği usul bu idi. Bu feylozof-ı müceddid, evvel-emirde herşeyden 

iştibah edebilmiş ve nihayet kendi benliğine, yani vicdanına inanmakta Reybîlik 

(scepticisme) uçurumuna düşmekten kendini kurtarmıştı. “ Düşünüyorum, öyleyse varım” 

(Cogito, ergo sum =Je pense, donc je suis) düsturu ile felsefenin temel taşını vaz’etmişti. 

Fikret dahi - tıpkı Descartes gibi – evvela herşeyden şüphe ediyor; ve şüpheden müteneffir 

olup korktuğu için âlem-i âfâkiden çekiliyor. Kendi vicdanına toplanıyor (il se recueille). 

Vicdanında bir “inanmak ihtiyacı” hissediyor ki mevcudiyet-i zâtiyesinin zımân-ı kavisidir. 

Binaenaleyh Fikret’in düsturu “inanıyorum, öyleyse varım” (= credo, ergo sum) cümlesiyle 

sâdıkâne edâ edilebilir.” (Rıza Tevfik, 2005: 89-90) 

Burada, Tevfik Fikret, bilginin değeri konusunda Kartezyen bir tutumla 

“şüphe” den hareket eder, ancak, Descartes’in aksine “akıl”ın güvence altına aldığı 

bilgiye değil de, -Bir düşünür olmaktan çok, bir şair olmasının tavrıyla- kendi 

inancına, vicdanına toplanır, inanmak ihtiyacına sığınır: 

Kesâfetten ibâret bir tecelli arzeder elyâ 

hakikat zâhir olmaz dîde-i idrake bir zerre 

Bu vehm-âlüd bir zulmet ki benzer zulmet-i kabre 

İnanmak… İşte bir şehrâh-ı  nûrânî o zulmette. (T. Fikret, t.t.: 368) 

Tevfik Fikret, Tarih-i Kadim’e Zeyl (Eski Çağlar Tarihine Ek) adlı, Mehmet 

Akif’e cevap olarak yazdığı şiirde, bir ateist değil, daha çok bir panteist olduğunu 

sezdirir bize. Onu panteizmin kurucusu sayılan Spinoza ile karşılaştırmak ilginç 

olacaktır. Spinoza ile Tevfik Fikret’in kişiliklerinde ve yaşama biçimlerinde şaşırtıcı 

benzerlikler vardır: İkisinin de para pulda gözü yoktur. İkisi de düşünce 

özgürlüğünden yanadır. Spinoza, bir yazarın yazdığına göre “hakikati bulacağına 

inandığı sessiz bir yalnızlığa çekilmişti”, Fikret de Aşiyan’a sığınmıştır. Spinoza, 

ihtiyacı olduğu halde, baba mirasını büyük bir cömertlikle kız kardeşlerine 

                                                 
 Galatasaray Lisesi, Boğaziçi Üniversitesi ve Aşiyan Müzesi yetkilileriyle yaptığımız görüşmelerde, 

Tevfik Fikret’in Spinoza okuyup okumadığını saptayamadık. 



 

 

112 

bırakırken, Fikret, uzun zaman ödenmediği için biriken maaşlarını, bir iş görmediği 

gerekçesiyle reddetmiştir. Spinoza da, Fikret de çok iyi gözlemcidirler, ikisi de 

ressamdır. Spinoza, örümcek ağındaki sineklerin yaşama çabasına dalıp giderken, 

Fikret bir örümceğin onu Hakk’a ulaştırdığını düşünmüştür. Ve nihayet, Spinoza 

öldüğünde kırkdört, Tevfik Fikret ise kırksekiz yaşındadır.5 Biz, benzer fikirlerin 

kişilik yapılarından kaynaklanıp kaynaklanmadığı sorusunu bir yana bırakıp, 

Fikret’in panteizmle ilişkisine dönelim. Yukarda andığımız şiirinde şairimiz şöyle 

diyor: 

Sevdim Allah’ı da, peygamberi de 

O alay kaldı bu gün hep geride 

Anladım çünkü, hakikat başka, 

başka yoldan varılırmış Hakk’a. 

Ben ne mağbûd, ne mûbid bilirim 

Kendimi hilkate âbid bilirim. 

Bir minik kuşla biriz tapmakda 

Ben de tehlil ederim, ishak da… 

Düşünüp işlemek âyinimdir 

Yaşamak dini benim dînimdir. 

Mü’minim: Varlığa imanım var, 

her kanat bir melek eyler ikrar. 

Enbiyâdan yaşarım müstağni, 

bir örümcek götürür Hakk’a beni… 

Kitabım sahn-ı tabiat kitabı 

Bendedir hayr ile şerr esbâbı. 

Din-i Hakk, bence bu gün din-i hayat, 

Sen ne dersin buna, ey Molla Sırât ! (Tevfik Fikret, t.y.: 378-380) 

Tevfik Fikret, üst-başlığı Hayal-Hakikat olan Süha ve Pervin adlı, hikaye 

gibi kaleme aldığı şiirinde, hayal-hakikat karşıtlığını ortaya koyarak kendi kuşağını 

eleştirir. Süha, burada hayal’i temsil eden erkek âşıktır, Pervin ise hakikat’i temsil 

eden kadındır. Ancak, şunu belirtelim ki, Fikret “hayal” kavramıyla, yaratıcı 

hayalgücünden (imagination) değil, kuruntu, melankoli anlamındaki mâlihulyâ’dan 

söz etmektedir. “Hakikat” kavramı ise, şiirde, bilginin nesnesine uygunluğu olarak 

                                                 
5 Spinoza’nın yaşam öyküsü için bkz: Philosphes, SPINOZA, Sa vie, Son oeuvre, Sa philosophie, 

Paris, Presses Universitaires deFrance, 1950, s 1-15. 



 

 

113 

değil, gerçeklik (realite) olarak ele alınmaktadır. Karşıtlık, kuruntu ile gerçeklik 

arasındadır. Pervin gerçekliğin, toplumsal ve doğal olanın, Süha ise kuruntunun, 

hayali olanın, salt duyguların timsalidir. 

Bu şiiri, aynı zamanda, karşılığı, nesnesi olmayan sevgi ile yaşama sevinci 

arasındaki karşıtlık olarak okuduğumuzda, şiiri yaşam’a egemen kılmak yerine, şiiri 

yaşamdan damıtmak, yaşamı şiirin kaynağı olarak değerlendirmek gereğini 

hissederiz. 

 Süha’nın: 

Fakat bilir misiniz? Ben hakikaten mübrim 

Bir ihtiyâc-ı teessürle dâimâ severim. (T. Fikret, t.y: 282) 

sözlerine karşılık, Pervin’in: 

-Evet, şâirâne hulyânız 

fakat ne çâre ki ben şimdi şi’re muğberrim…(T. Fikret, t.y.: 282)  

diye cevap vermesi ve oradan geçen neşeli topluluğa karışarak Süha’yı terk etmesi, 

yaşama sevincinin ütopik sevgiye üstün geldiğini gösterir.   

Süha ve Pervin Şiirinin medeniyet bağlantısıyla da ilgisine değinen Seval 

Şahin, bu şiiri “Yeni Türk Şiirinin bir Kurucu Ögesi Olarak” değerlendirdiği yazısını 

şöyle bitirir: 

(…) Fikret bu şiirde, sadece hakikat rolünü kadına vererek değil, hakikati temsil eden bu 

kadını bir Şarklı yaparak da (…) Tanzimat şairlerinden bir adım daha ileri gider. (…) Fikret 

neden bu rolü kadına vermişti? Çünkü medeniyeti temsil eden kadındı. (…) Hayali değil 

terakkiyi ve romantik sözleri bir tarafa bırakıp hep hayalde kalan bu kadını hülyalı ve 

teatral şairin karşısına getirerek ona bir cisim verdi ve artık bu cismin hülyalardan 

sıkıldığını göstermek istedi” (Şahin, 2007: 142) 

Abdülhak Hamit Tarhan (1852 – 1937): Abdullah Uçman, Rıza Tevfik 

tarafından kaleme alınan Abdülhak Hâmid ve Mülâhazât-ı Felsefiyyesi adlı esere 

yazdığı giriş yazısında, Rıza Tevfik’in şair hakkındaki şu düşüncelerine yer verir: 

“(…) Abdülhak Hâmid’in Türk edebiyatına yaptığı en büyük hizmetlerden biri, Osmanlı 

şiirini kalenderlikten ve harâbâtilik neş’esinden kurtarıp ayıltmış olmasıdır. (…) Osmanlı 

şiir tarihinde hakiki manasıyla “şiir dehâsı” ile dünyaya gelen tek şair Hâmid’dir ve Türk 



 

 

114 

edebiyatı gerek zevk bakımından, gerekse tasavvur bakımından ancak onunla Avrupalı 

olabilmiştir. (R. Tevfik, 1984: 2) 

Yine, Rıza Tevfik’e göre, “Osmanlı âlim ve şairleri arasında felsefe, din ve 

psikolojnin esas meselesini teşkil eden ölüm meselesi üzerinde Abdülhak Hâmid 

kadar kafa yoran ve dağınık da olsa buna cevap arayan başka kimse” yoktur.  (R. 

Tevfik, 1984: 7) 

Başta ölüm teması olmak üzere, ruh, Tanrı, varlık-yokluk, dünya ve ötesi 

(âhiret), vb. kavramlarla şiirini örgüleyen Abdülhak Hâmid’e göre, ölüm karşısında 

insan çaresizliğinin ve sınırlarının farkına varır: 

Ben neyliyeyim büyükse devrân?  

Taksîri nedir küçükse insan? (A. Hâmid, 1944: 32) 

Kenan Akyüz’ün anlatımıyla, eşi Fatma Hanım’ın Beyrut’ta arkasında iki 

çocuk bırakarak ölmesiyle, şairin ruhunda büyük tepkiler oluşur; yukarıdaki dizeleri 

aldığımız Makber adlı eser böyle meydana gelir. “Bu eserle şair, kökleri aynı 

kaynakta, ölüm ekseni etrafındaki metafizik düşüncelerde bulunan yeni bir ilhamın 

akıntısına kapılır.” (Akyüz, 1985: 120) 

Hâmid, sadece insanın, yani ruh sahibi varlığın değil, canlı cansız bütün 

varlıkların da Tanrı’ya karşı görevlerini yerine getirdiğini söyler: 

Hüdâ önünde gerek bir vazife insâne, 

Ki bilmeden bunu ifâ eder o bigâne. 

Ben ol vazifeyi zî-rûha münhasır görmem, 

Şümûlü vardır onun hem de cism-i bîcane. 

Tûyur nağme, şecer neşv ile, su cuşiş ile, 

Hacer sebât ile, bir tarz ile garîbane. (Akyüz,1985: 161) 

Aynı şiirin (“ölü”) devamında, Abdülhak Hâmid, cihanda bir ân’a 

sonsuzluk veren Tanrı’nın, bizim fikrimizin yaşamına niçin son vereceğini, insanın 

bu aşağılık yeryüzünde ortaya çıkışının ne gereği olduğunu, unutuluş ülkesinde 

boğulup gidecekse bu yaşam kavgasının ne anlamı olacağını sorar, cevabını verir, 

ancak bu hesabın Rahmân’ın hesabına uyup uymadığını bilemeyeceğini de ekler: 

 



 

 

115 

Niçin hayâtına versin zevâl fikrimizin, 

Veren bugün edebbiyet cihanda bir âne? 

Nedir lüzum-i zuhûrum bu hâk-i esfelde, 

Garîk olup gideceksem muhit-i nisyâne, 

Hayır, giden ebedîdir zalâm-ı mâzîye; 

Evet, gelen ezelîdir fezâ-yı devrâne. 

Benim, fakat, bu buluş kendi aklımın buluşu 

Uyar mı fikr ü hisabım hisâb-ı Rahmân’e?(Akyüz, 1985: 161-162) 

Kenan Akyüz din ile özgür düşünme arasında şairin yaşadığı gerilimi şöyle 

açıklamaktadır: 

“Dinle ilgisini kesemeyen bir düşünüş, ergeç bir agnostizme düşmeye mahkûmdur. Serbest 

düşünüşe doğru Ziya Paşa’dan ve Ekrem’den daha geniş hamleler yapmasına rağmen, 

kâinatın büyük sırları önünde Hâmid de onlar gibi şaşırıp kalmış; insan ömründe biricik ışık 

olan “akıl”ın, sonsuz boşlukların karanlığı içinde küçücük bir kandilden farksız olduğunu 

görmüş, aklı idare eden prensiplerle kâinatı idare eden prensiplerin birbirine uymadıkları 

sonucuna varmıştır. Bu korkunç hakikat, şairi, büyük şeyin üstünde bir kuvvetin varlığına, 

yani Allah fikrine götürür.” (Akyüz, 1985: 128) 

 Abdülhak Hâmid, sanat ve aşk ilişkisini de Gazûb Bir Şair adlı Şiirinde ele 

alır: Ezelî olan tabiatın sergisinde, sanatın tahtında hep egemen olan kuvvetin şehvet, 

yani tümüyle aşk olduğuna, aşkın her değişimde, her inkılâbda imzası olduğuna 

değinir. Güzellik de aşk gibidir, o da şehvettir aslında. Aşk olmasa evren bir fâcia, 

mehtap gecesi cinayet olur, seherin kanlı yüzü bir yamyama döner; ne hakikat kalır, 

ne hak, ne düş, ne hayal; geceler başı sonu olmayan bir seferberlik, günler de öyle 

dağınık kafilelere benzer; bütün yaratılış bir saçmalık olur, rahmet ve şefkat hissi 

mahvolur, ibadet de kalmaz, ibadet edilen de; din de, iman da aşktır zaten, canlı fakat 

ruhsuz bir beden de varlıktan sayılmaz elbette: 

. . . . . . 

Ezelî meşher-i tabiatte 

En büyük taht-gâh-ı sanatte 

 Daimi hükm-rân o kuvvettir. 

Ya’ni şehvet, ki aşktır mahzâ, 

İnkılabâta vâz’ul imza. 

 Aşk şehvet, hüsün de şehvettir. 

Âlem onsuz bütün fecâat olur, 



 

 

116 

Şeb-i mehtâb bir cinâyet olur, 

 Demevî çehre-yi seher yamyam. 

Ne hakikat, ne hak, ne düş, ne hayâl 

Bî-ser ü bün seferberi-yi leyâl 

 Bî-ser ü bün kavâfil-i eyyam. 

Bir abes şekl alır bütün hilkat 

Mahv olur hiss-i rahmet ü şefkat 

 Ne ibadet kalır, ne bir ma’bûd 

Dîn ü imân aşktır zâten, 

Canlı olmakla ruhu yok bir ten 

 Olmaz elbet vücûdtan ma’dûd. (Akyüz, 1985: 177) 

Hâmid, “Dîn ü îmân aşktır zâten” derken, tüm evreni “Aşk”ın zuhurundan 

ibaret sayan Mevlâna’nın görüşünü benimsemiş olduğunu gösterir. 

Şairimiz “hayat” konusunu da ölü’nün V. Bendinde şöyle özetler: 

Hayât nâmı verilmiş, nedir bu zıll-i sübut? 

Ölüm deriz, o hakikat ne hâb şeklinde? 

Sükûttur çıkacak secdeden, salâlardan… 

Gönül tanîn ededursun rübâb şeklinde. (Akyüz, 1985: 162) 

Abdülhak Hâmid, yaşama istenci kuvvetli bir şair olsa da, onun hayat-ölüm 

çelişkisini yaşarken, sonuçta duyduğu bir coşkudan daha çok bir sükûnet halidir. 

“Küçük hakikat”’in (insan varlığı) “Büyük hakikat”’in (mutlak varlık) içinde, 

kendine bulabildiği varlık alanı ise ümitten ibarettir.  

3.4. Modern Türk Şiirinde ve Felsefi Temalar 

Tezimizin amacımızla en yakından ilgili olduğunu düşündüğümüz bu 

bölümünde, daha çok egzistansiyel temalar olmak üzere, genellikle Varlık, Varoluş, 

Zaman, Yalnızlık, Yabancılaşma, Aşk, Tanrı, Özgürlük, Ölüm, Hüzün vb. temaların 

önce felsefi içeriklerine değinilecek, sonra bu temaların modern şiirimizde nasıl 

işlendiği -sınırlı, ancak yeterli olabileceğini düşündüğümüz- örneklerle anlatılmaya 

çalışılacaktır.  

         Önce, felsefenin ve felsefi şiirin temel sorunlarından biri olan Varlık (être) 

sorununun şiirimizde nasıl işlendiğini görelim: 

 



 

 

117 

3.4.1.Varlık 

Sözlükte “var olma durumu; bir gerçekliği olma; mevcudiyet” (Çağbayır, 

2007: 4091) olarak tanımı yapılan bu terim, felsefe sözlüğünde şöyle açıklanıyor: 

“Felsefenin olmazsa olmaz kavramlarından biri olarak, felsefenin ne tanımlanmaya ne de 

dillendirmeye gelen en çetrefil kavramlarından biri olarak, felsefenin tüm var olanları 

kapsayan en genel kavramı olarak, felsefenin “dil”den kaçan -“dil”e direnen-   kavramı 

olarak, felsefenin en “çokyüzlü” kavramı olarak, felsefenin değme demirbaşı olarak varlık / 

Varlık / VARLIK, en genel anlamda “olmak”tır. Yerleşik felsefe dilindeyse varlık, yokluk 

ve hiçlik karşıtı olarak var olan her şeyi (…) imlerken; oluş ile yok oluşun karşıtı olarak 

değişmeden kalan gerçekliği,(…) “kendilik”i karşılamaktadır.” (Ulaş, 2002:1512) 

Yahya Kemal, Bir Yıldız Aktı başlıklı şiirinde, bir muamma olarak yaşadığı 

Varlık ve hilkat duygusunu, bir yıldızın akıp gidişiyle karşılaştırır ve bir gelip-

geçicilik içinde yaşayan saf insanın, kendine bir bekâ (kalıcılık), bir ebedilik 

aradığını dile getirir. 

Sandık ki uçtu gitti bir altın kanatlı kuş. 

Bir yıldızın zevâlini gördük de böylece; 

Yârab; dedik, nedir bu muammâsı hilkatin? 

Fânîlik ortasında yüzer sâde-dil beşer 

Herhangi bir şekilde umar bir bekaa buluş. (Yahya Kemal, 1974:113-114) 

 Necip Fazıl, Varlık-Yokluk ikilemini, O’nun Sanatı şiirinde anlatır: 

(Yok) bir (var)dır; 

    Geçit vermez; 

    Dar mı dardır ! 

(Yok) bir (yok)tur; 

    Akıl ermez  

    Ne de çoktur ! 

(Var) bir (Yok)tur; 

    Yusyuvarlak 

    Dönen oktur. 

(Var) bir (Var)dır. 

    O’na varmak… 

    Bu kadardır! (Kısakürek, 1969: 26) 

Şair şiirin son bendinde, eski Yunan filozoflarından Parmenides’in Varlık 



 

 

118 

hakkında dile getirdiğini “ontos on” (Varlık vardır) fikrini onaylarcasına, “varlık”ın 

daha fazla tanımlanamayacağını, şiirini sonlandırarak, yani susarak söyler. “Yokluk” 

kavramını da, 

Yokluk, o donduran buz, o söndüren karanlık; 

Büsbütün bilgisizlik ve tam bir unutkanlık…(Kısakürek,1969: 88) 

olarak niteleyen Necip Fazıl, “Yokluk”u var olan nesnelerle duyumsatmaya çalışır, 

ancak tam bir bilgisizliğe, bir unutkanlığa gömülmekten kurtulamaz. 

Asaf Halet Çelebi, “Varlık”ı kendi iç dünyasında adeta eriterek, onu nesnel 

gerçekliğinden soyutlayarak sunar, varlıkların göründükleri gibi olmadıklarını 

hissettirmeye çalışır. Örneğin, Sidharta adlı şiirinde: 

“niyagrôdha”  

koskoca bir ağaç görüyorum 

ufacık bir tohumda 

O ne ağaç ne tohum 

“om mani padme hum” (3 kere) 

Sidharta budha 

ben bir meyvayım 

ağacım âlem 

ne ağaç 

ne meyva 

ben bir denizde eriyorum 

“om mani padme hum” (3 kere) (Çelebi,1983: 49) 

Varlık kavramını, hep insanla ilişkisi içinde yorumlayan, “varlık”ın 

neliğinden çok, insanın varlık içindeki hâlini soruşturan Fazıl Hüsnü Dağlarca, bunu 

en açık bir şekilde, Varlık şiirinde gösterir: 

Biz dert bulduk kendimize 

Daldan düşen yaprak için. 

Allahımız kıyar bize 

Bir avuçluk toprak için. 

                                                 
 Niyagrôdhâ; om mani padme hum: Budistlerin, insanın ruhunda dinsel veya şiirsel derinlik etkisi 

yaratmak için kullandıkları ve “mantra” adını verdikleri hece ya da kalıplaşmış sözcüklerden oluşan, 

belirli bir anlamı olmadığı için hep yorumlanagelen sözler. 



 

 

119 

Rüzgâr, gökte bir gezinti; 

Üşürüz her akşam vakti. 

Ne sıcak vücutlar gitti 

Toprağı ısıtmak için. (Dağlarca, 1966: 241) 

Fazıl Hüsnü, hemen hemen tüm şiirlerinde ele aldığı insan-doğa-varlık 

bütünlüğünü Yeti'nin Ardında adlı şiirinde işlerken, insanı neredeyse doğa ile yaşıt ya 

da doğa gibi ölümsüz gördüğünü, onun doğa'dan doğduğunu, ancak, çağların 

sonunda, yani günümüzde insanın ulaştığı yerde onun en temel karakteristiği olan 

evrensel yalnızlığını da yitirdiğini şöyle anlatır: 

Sen Yeti karadam 

Himalaya'nın mağaralarında buz 

Ta ilk yaratıklarla yaşıyorsun 

Buzul soluğunu 

………................... 

Öyle öncesin ki yok gibisin 

Yeşilden bile önce 

........................... 

Hem de ölümsüzlüğün ta içindesin 

Sevinir seninle çevrendekiler 

Beşikten gömüte dek 

Bir sensin Tanrı olmadan kalıcı 

.......................... 

İlkel bir düzeyde anan baban su 

Anan baban suyun binlerce kez üşüdüğü bir uzak 

Parlar korkun ak uzanılarda 

Bıraktığın korkunç oyuklardan 

  

Yeti öyle kopmuşsun ki  

Soylardan anlamlardan sıcaklıklardan 

Yaklaşamaz sana artık 

Dört milyar kişi netse neylese 

Her gün her gece 

Yaşıyorum Yeti 

                                                 
 Yeti: Tibet dilinde efsanevi insanımsı yaratık; “Korkunç Karadam” Yeti'nin Himalaya dağlarında 

yaşadığı varsayılır. 



 

 

120 

Çırılçıplak 

Senin evren yalnızlığını (Dağlarca,1967: 291-293) 

 

3.4.2. Tanrı (Dieu) 

Felsefenin ve sanatın temel kavramlarından biri olan ''Tanrı'', bizim hem 

geleneksel hem de modern şiirimizin önemli temalarından biri olmuştur. 

Temel dayanaklarından birini Hristiyanlık dininin oluşturduğu Batı 

dünyasının Tanrı kavramına nasıl baktığını, André Lalande’ın Felsefe Sözlüğü'ne bir 

göz atarak görelim. Terimi ontolojik, mantıksal, fiziksel ve ahlaksal açıdan ele alan 

Lalande, sözlüğünde şu açıklamalara ve alıntılara yer veriyor: 

''A.Ontolojik görüş açısından: 1° Varlıklara içkin töz olarak: ''Tanrı ile mutlak olarak 

sonsuz varlığı,  yani sonsuz sayıda sıfatlardan ibaret olan tözü anlıyorum.'' (Spinoza, 

Etique, І, Tanım 6).'' Varolan her şey Tanrı'dandır, hiçbir şey Tanrı olmadan ne var olabilir, 

ne de tasarlanabilir.'' (Spinoza, Etik, Önermeler 15)'' 2° Kendisinin dışında dünyayı yaratan 

aşkın neden olarak: ''Bir tek Tanrı'ya inanıyorum, Yeri ve Gökleri, görünen görünmeyen 

herşeyi yaratan Kadirimutlak Baba'ya. ''(Symbole du concile de Nicée).'' 3° Aristoteles’in 

devinmeyen devindirici (Metafizik, XI, 7, 1072)  olarak nitelediği, evrenin ereği olarak: 

''Tanrı sadece nesneler türünde ve düzeninde değil, mutlak olarak Üstün İyilik'tir. Arzu 

edilen bütün yetkinlikler, onların ilk nedeni olarak ondan kaynaklandığı için İyilik Tanrı'ya 

atfedilir.'' (S. Thomas D'Aquin, Summa theol., qu.6, art.2). 

Yukardaki üç düşünce Vacherot tarafından şöyle özetlenir: ''Tanrı varlıkların varlığı, 

nedenlerin nedeni, ereklerin ereğidir: Onun Mutlak Hakikat olmasının açıklaması budur.'' 

(Le Nouveau Spritualisme, s.389). 

B. Mantıksal görüş açısından: Dünyada düzenin, insanda aklın ve düşünce ile nesneler 

arasındaki uygunluğun üstün ilkesi. '' Hakikatin ezeli-ebedi olarak varlığını sürdürdüğü ve 

herzaman kesin-kararlı olduğu bir varlığı kabul etmek zorundayım. Bu ezeli-ebedi olarak 

hakikattir, hakikatin kendisidir. ''(Bossuet, Conn. de Dieu de soi-même, IV.5.). 

C.Fiziksel görüş açısından: Buyruklar veren ve vaatlerde bulunan, dua edilen ve isterse 

duaları kabul eden, insanlığın üstünde, özel varlık. 

D.Ahlaksal görüş açısından: Zekâsı ve iradesiyle en üstün ilke ve ahlaksallığın teminatı 

olan özel varlık. ''Ahlaksal düzen, ahlaksal dünya, tek diri ve egemen olan Varlık'ta, Tanrı 

olan o Varlık'ta bir temeli, dayanağı ve sonunda gerçekleşmesi olmasaydı ne olabilirdi?'' 

(Renouvier et Prat, Nouv. monadologie, 460.) (Lalande, 1980: 229-231). 

Lalande'ın kategorik olarak, Tanrı hakkında verdiği bu açıklamalardan 

sonra, İslam literatürünün Tanrı (Allah) kavramı hakkında şu özet tanımlaması ile 



 

 

121 

yetinelim: 

''Var olmak, varlığının başlangıcı ve sonu olmamak, başka bir şeye benzememek, kendisine 

özgü olup benzerleri bulunmamak, başkasına muhtaç olmamak, ortağı ve dengi 

bulunmamak; hayat, ilim, kudret,  irade, işitme, görme, söyleme ve yaratma 

nitelikleri Allah'a vacip ve bütün bunların zıddı olanaksızdır.'' (Akseki, 1958: 69) 

 Yukardaki alıntıdan da anlaşılacağı üzere, İslamiyet, Tanrı'nın ''ne olduğu''nu 

değil, daha çok ''ne olmadığı''nı ifade etmeye çalışmaktadır. Tanrı'nın kendisini ''Ben 

kulumun zannına göreyim.'' diye ifade ettiği Kutsal Hadis de nesnel bir tanımlamanın 

olanaksızlığını gösterir. 

Asaf Halet Çelebi Misafir adlı şiirinde, Hz. Muhammed’in “Bu dünyada 

garip bir yolcu gibi ol.” hadisini hatırlatırcasına, yolcunun varacağı menzili, misafirin 

ağırlanacağı konağı, yani dinginliğin, huzurun son durağı olan Tanrı'yı düşündürür: 

sana bakarak 

bütün yüzleri unutmak 

kendimden 

 ve arap saçı olmuş 

 bir sürü 

 hikayelerden bıkarak 

sana misafir geliyorum  

denizlerin sesi içinde 

ve gündüz güneşlerinde 

 şaşırmış 

sana misafir geliyorum 

biraz daha uykuya yakın 

 biraz daha dalgın 

 biraz daha başka şeylerden uzak (Çelebi, 1983: 58) 

Necip Fazıl Kısakürek “Nur bize Allah'ım nur!” diye seslendiği şiirde 

Tanrı'yı sonsuzluk, ölümsüzlük ve sonsuz bir nur kaynağı olarak anar: 

................ 

Bir renk bize öteden 

Ve bir ses, o besteden; 

Nur bize Allah'ım nur! 

................ 



 

 

122 

Sonsuzluk ölümsüzlük, 

Bitmez, tükenmez düzlük; 

Nur bize Allah'ım, nur! (Kısakürek, 1969: 24) 

Ziya Osman Saba, Rabb'ine kavuşmayı, yaşama çilesinin sonu olarak, 

göçüp giden yakınlarıyla huzur içinde buluşmanın umudu olarak değerlendirir: 

Rabbim, nihayet sana itaat edeceğiz... 

Artık ne kin, ne haset, ne de yaşamak hırsı, 

Belki bir sabah vakti, belki gece yarısı, 

Artık nefes almayı bırakıp gideceğiz... 

Ben artık korkmuyorum, her şeyde bir hikmet var. 

Gecenin sonu seher, kışın sonunda bahar. 

Belki de bir bahçeyi müjdeliyor şu duvar, 

Birer ağaç altında sevgilimiz, annemiz. 

Gece değmemiş sema, dalga bilmeyen deniz. 

En güzel, en bahtiyar, en aydınlık, en temiz 

Ümitler içindeyim, çok şükür öleceğiz... (Saba, 1961: 27) 

Cahit Sıtkı Tarancı “Allah'ı Beklerken” de, günahlarına rağmen, kendine en 

yakın Tanrı'yı bulduğunu, ikiyüzlülükten ve yalandan uzak bir insan olarak onu 

istediğini, sadece onu özlediğini şöyle anlatır: 

Bilirim ne yapsam hata, 

Yanlış attığım her adım; 

Ellerim elma dalında; 

Adem'le Havva ecdadım. 

Belli ne birdir ne iki; 

Günahım başımdan aşkın. 

Yarab sen de bilirsin ki 

Bir sen varsın bana yakın. 

Yaşaran gözlerime bak, 

Ben yalan söylemek bilmem. 

Her şeyim güneşte çıplak; 

Nedamet bende cehennem. 

Ben ne geceleyin yıldız, 

Ne kelebeğim gündüzün. 



 

 

123 

Bana ben gibi riyasız 

Yüzün gerek Yarab yüzün. 

............. 

Bende senden gayri hasret 

Değmez gözyaşı dökmeğe, 

Medet büyük Allah medet, 

Kulunu saran geceye. (Tarancı, 1964: 38-40) 

Sezai Karakoç, İslam inanışına göre Mehdi'nin gelişiyle başlayan Kıyamet 

öncesi dönemini Hızırla Kırk Saat adlı uzun şiirinin 40. bölümünde anlatırken, 

“Bütün” ya da “Varlık” adını verdiği Tanrı kavramını da şöyle açımlar: 

Konuşacak Mehdi 

Geldi derleniş günü  

Derleniş toparlanış vakti 

Artık her gün her gece 

Bir kadir günü ve gecesi 

Kur'an iniyor dağlardan tepelerden 

Yağmur onun yedeğinde 

Horozlar en keskin sesleriyle ötmede 

Koyunlar ışıldıyor yünlerinde 

.......................................... 

Dağlarda bir başka coşkunluk çağlıyor 

Menekşede çiğde kekikte ses var 

Bir vahiy uğultusu arılarda 

Karıncalarda hikmet suskunluğu 

Barışı ve çalışkanlığı sağduyunun 

Derleniş toparlanış diriliş saati 

Geldi 

Yükseldi bir ağartı müslüman ufuklardan 

Müslüman mevsim ve iklimlerden 

Kelimeler sıçradı yıllarca beklemişlerdi taşlarda 

Bir başkalaşım oldu yazılarda 

....................................... 

Büyük dönüş başlamadan önce 

Kendini bırakarak evrenin koştuğu o Bütüne 

Bir kanat çırpmasıyla karıştığı Varlığa  

Düzeltip dünyayı yeniden  



 

 

124 

Toplumu dirilten insanı erdiren 

Şeytanı bir duvar ucunda sıkıştıran 

Dam saçaklarında koğalayıp 

Eski sınırına iten 

Kentlere mutluluğu 

Bir ikindi anıtı gibi getiren 

....................................... 

Süt verin süt verin çocuklara 

Alarak nar incir gibi yemişlerden 

....................................... 

Tükenin var olun varlığıyla Varlığın 

Ki göreceksiniz kesin kesin  

Yüzünüzü nereye çevirirseniz çevirin 

O'dur var olan var eden 

Biçim veren değiştiren 

Dağıtan toplayan 

Hiç olmamışa çeviren 

Bir çırpıda gelip  

Geçmişe döndüren zamanı 

Sesi seslendiren yeri yerlendiren 

Sonra açıp yeli yürüyen bir kabir gibi 

İçine yeri yerleştiren gömen 

Bir kan pıhtısından meniden 

Bir insan türeten 

Sonra onu büyüten 

Sözüne kulak yapan ağız yapan 

İşine onda bir yetenek özü mayalandıran 

İnanış veren sabır veren 

Kur'an'a da şeytana da 

Eş yapan yoldaş yapan sırasında 

Bir örtü gibi birden açan dünyayı 

Sonra birden toplayan ortalığı 

En büyük koleksiyon sahibi 

Kafataslarından kemiklerden 

Güneşten aydan yıldızlardan 

Cennet ve cehennemlerin  

Kaybolduğu doğduğu girdabından 

Her çağ bir başka ses 



 

 

125 

Duyulan muzrabından 

Doğmamış ve ölmeyen 

Gelmemiş ve gitmeyen (Karakoç, 2003: 293-296) 

Fazıl Hüsnü Dağlarca Çocuk ve Allah adlı eserindeki birçok şiirinde, “Ve 

Allahtır gönlümün bütün duyduğu” dizesini çoğaltır adeta: 

 Ve senin duaların varsa, 

 Benim de vardı, 

 Çocuğum geceleri dua et 

 İnsan uzaklaşabilir Allah’tan (Dağlarca, 1966: 96) 

dizeleriyle “dua”nın insan – Allah ilişkisindeki önemine değinir. Toprak adlı şiirinde 

toprağın, ağaçların, suların, çiftçilerin çabasının ve bunun ardından gelen uykuların, 

kısacası yaşamanın ve sevmenin, düşe kalka bir ömrün sırrını da Tanrı'da bulduğunu 

söyler: 

Var Allah’ım bir şey var bu toprakta 

Ağaçlar büyür ansızın. 

Bitmez tükenmez sular çıkıyor 

Ki kalbe lahzalar taşımakta. 

…………………………. 

Çiftçiler durmadan ne aramakta 

Ve uykular ve yaşamak ve sevmek. 

Çocuklar niçin daima düşer; 

Var Allah’ım, bir şeyler var bu toprakta. (Dağlarca, 1966:113-114) 

Allah’ın büyüklüğünü ekinlere, kuşlara, denizlere, bulutlara bakıp sezmeğe 

çalışan Dağlarca, ruhunda Allah’la karşılaşmış olmasını şükran duygularıyla dile 

getirir: 

Allah ne kadar büyüktür, 

Ekinlere güneş verir çocuğum. 

Beni mavi sabahlara devreder, 

Mavi güller gibi uykum. 

Allah ne kadar büyüktür, 

Kuşlar gönderir dallarımıza. 

Karanlıklar kalbe dolduğu vakit, 

Nasibi terk ederiz bir yıldıza. 



 

 

126 

Allah ne kadar büyüktür, 

Yol verir gemimize denizler üstünden. 

Garip sonsuzluklar duyarız 

Sular akarken, bulutlar yürürken. 

Ve Allah ne kadar büyüktür, çocuğum, 

Şükrolsun ruhumuz şimdi 

Nihayetsiz asırlar içinde 

Bizi resadüf ettirdi. (Dağlarca, 1966: 129-130) 

Allah’ın ve insanın yalnız, başbaşa olduğu bir ülke özlemini: 

Bir ülke arıyorum,  

Düşünceden geçen ıtır 

Bir ülke ki sükun mavi 

Bir gül gibi açacaktır 

O mavimsi zamansızlık, 

O mavimsi akan asır 

Bir ülkedir ki Allahı 

İnsanı, yalnız bırakır. (Dağlarca, 1966: 135) 

dizeleriyle dışavuran Dağlarca, Tanrı’nın, yarattığı gök ile insana sonsuzluk 

bağışladığını, kalbin bu uçsuz bucaksız, her an kendini yenileyen sonsuzlukla 

rahatladığını anlatır: 

Rabbim bir gök verdin ki bizlere 

Rahatlanır kalbimiz her an yeniliğinden. 

O kadar sade, aydınlık, sonsuz,  

O kadar kendiliğinden. 

Rabbim bir gök verdin ki bizlere 

Anlamaz sadakatini düşünceler. 

Bunca yıl bizi memnun etti 

Daha da eder. (Dağlarca, 1966:305) 

 

 



 

 

127 

3.4.3.Zaman (Temps)  

“Zaman” kavramı da “varlık” kavramı gibi, felsefenin en zorlu, 

tanımlaması, betimlemesi en güç kavramlarından birisidir. Elbette, bizim burada ele 

alacağımız “zaman”, tarihsel ve bilimsel niteliğiyle değil, felsefede özellikle Henry 

Bergson'un temsil ettiği ve temel hakikatleri kavrama da “zekâ”nın (intelligence) 

karşısına “sezgi”yi (intuition) öne süren “intuitionnisme”in “zaman” kavramıdır. 

André Lalande, felsefe sözlüğünde, “zaman”ı, “ şimdinin onunla geçmişe dönüştüğü 

sürekli değişim” olarak tanımlarken H. Bergson'dan (L'Evolution Créatrice, ch. I, p. 

50) ve A.Fouillée'den (Esquisse d'une interprétation du monde, ch. V, p. 54) yaptığı 

alıntılarla tanımını destekler. Bergson'a göre: 

“Zekâ (intelligence) akıp giden şeyden tiksinir ve dokunduğu her şeyi katılaştırır. Biz 

gerçek zamanı düşünmeyiz, fakat yaşarız, çünkü hayat (yaşam) zekâyı aşar.” (Lalande, 

1980:1110)  

A.Fouillée de “zaman”ı şöyle dile getirir: 

“Zaman, bütün öteki değişimlerde, örneğin zevkten acıya, eylemden dinlenmeye doğru 

değişimlerde bulunan bir değişim türü olarak algılanmıştır hep.” (Lalande,1980:1111) 

Bu açıklamalardan sonra konumuza dönelim. Şiir ve zamandan söz edilince, 

Ahmet Hamdi Tanpınar'ın Ne içindeyim Zamanın başlıklı şiiri, ilk akla gelen şiir 

olur: 

Ne içindeyim zamanın, 

Ne de büsbütün dışında; 

Yekpâre, geniş bir ânın 

Parçalanmaz akışında 

......................... 

Başım sükûtu öğüten 

Uçsuz, bucaksız değirmen; 

İçim muradına ermiş 

Abasız, postsuz bir derviş; 

Kökü bende bir sarmaşık 

Olmuş dünya sezmekteyim, 

Mavi, masmavi bir ışık 



 

 

128 

Ortasında yüzmekteyim. (Tanpınar,1961:7) 

Ahmet Hamdi Tanpınar, “zaman”ı bölünmez, parçalanmaz, tek-parça geniş 

bir ân olarak dile getirirken, zamanın ne içinde ne dışında olduğunu, zamanlaşan 

“yaşam ve zaman” anlayışıyla, insan hakikatine tüm çıplaklığı ile ulaşıldığını 

söyleyen şair, bu dünya görüşüyle, yeryüzünü “dünya”ya çeviren varlığın da insan 

varlığı olduğunu ifade eder. Bu üslûp, Mehmet Kaplan'ın da belirttiği gibi, “ Varlığı 

bütünü ile seven ve her şeyi birbirine bağlı gören bir kâinat anlayışının ifadesidir.” 

(Kaplan, 2011: 85) 

Tanpınar, Yavaş Yavaş Aydınlanan adlı şiirinin bir bölümünde de, “Her şey 

akar” (Panta rei) diyen İlkçağ Yunan Filozofu Herakleitos'u anımsatır: 

Bilirim kimse içemez 

Üst üste aynı pınardan, 

Bir veda gibi her nefes 

Alışılmış kıyılardan. 

....................... 

Ey eşiğinde bir ânın 

Durmadan değişen şeyler! 

Başucunda her rüyânın 

Bu aydınlık oyun bekler...(Tanpınar,1961:112) 

Necip Fazıl Kısakürek Geçen Dakikalarım başlığını taşıyan şiirinde, 

“Zaman”ın akışından değil de, parça parça düşüp kaybolduğundan söz eder, bu 

parçalı zamanla, dakikalarla yeniden karşılaşma umudunu sorgular: 

Kimbilir nerdesiniz, 

Geçen dakikalarım? 

Kimbilir nerdesiniz? 

Yıldızların, korkarım,  

Düştüğü yerdesiniz; 

Geçen dakikalarım? 

Siz benim yüzümsünüz 

Eğilip suya baksam, 

Görünür mü yüzünüz? (Kısakürek,1969: 135) 

Şair, Zaman şiirinde de, “Zaman”ı, kendisi görünmeyen ancak eşyada 



 

 

129 

(nesnelerde) izi kalan bir hırsıza benzetir: 

Belki de bir hırsız; 

İzi, lekesi var. 

Belki de bir hırsız; 

O yok, gölgesi var. (Kısakürek,1969:136) 

Aynı şiirin başka bölümlerinde, “Zaman”ın göstergeleri olan akrep ve 

yelkovanın (Güneş ve Dünya ?) hem Varlığın nabzında döndüğünü, hem de 

Yokluğun ağzında giderek söndüğünü, kısacası “Zaman” denen döngünün Evren ve 

Hayat biçiminde iç-içe değirmiler çizerek insanın varlık önündeki kaderine dokunur: 

Akrep ve yelkovanı 

Varlığın nabzında. 

Akrep ve yelkovan 

Yokluğun ağzında. 

……….......  

Kime kaçsam ondan; 

Ha yakın, ha ırak? 

Kime kaçsam ondan; 

Ya semâ, ya toprak... (Kısakürek,1969: 137) 

Fazıl Hüsnü Dağlarca Gün ihtiyacı'nda “Zaman”ın aydınlık yüzü olan 

günlerden söz eder: 

…………….... 

Günler, sevgiyle, istekle, hasretle; 

Ve günler bilinmeyen bir denizin dalgaları.  

Yüze semaların gölgesini düşürür 

Öğle vakitlerinin görünmeyen çınarı. 

  

Günler, birbirini çeken kafiyelerdir, 

Aşkın kâinatında yaşatır anlayanları. 

Avuçlardan bir gölge gibi uçar seneler 

Bir iki gündüz kadardır ömrün bütün varı. 

  

Aksisedalar gibi sonu uzar günlerin, 

Başlar gelecek günlerin şarkıları. 

Öyle damlalar gibi elmastan ve semadan 



 

 

130 

Günler, Allah'ın damlayan pınarı. 

 

Ve günler bir ihtiyaçtır ki 

Çiçekler ve yağmurlarla verir uzakları. 

Açar ölmemek isteyen ruhuma 

Hayat denen diyarı. (Dağlarca,19966: 296) 

Cahit Sıtkı Tarancı Otuz Beş Yaş Şiiri'nde “Zaman”ı, metafizik kaygılardan 

uzak, tarihsel ve toplumsal çevrenin dışında, salt öznel bir tavırla ele alır. Mehmet 

Kaplan onun bu şiirini şöyle değerlendirir: 

“Otuz Beş Yaş Şiiri'nde ne varlık ötesi âlem fikri, ne Tanrı, ne de insanı fânilik ve yalnızlık 

duygusundan kurtaran tarihi ve sosyal çevre vardır. Cahit Sıtkı vücudunda ve hayatında 

vukua gelen değişikliği, fâni bir varlık oluşunu ve ölümünü, ızdırap duyarak, fakat hiçbir 

metafizik fikre kapılmadan ve teselli aramadan âdeta çıplak bir gözle seyrediyor. 

Fenomenolojik görüş tarzı adını verebileceğimiz bu bakış, Türk edebiyatında çok yenidir.” 

(Kaplan, 2011:101) 

Zamanı, kendine biçilen bir ömür çizgisinde değerlendiren, bu geçiciliğin 

acısını duyan Cahit Sıtkı, hayatın gerçeğini ancak biriken yılların tecrübesiyle 

kavrayacaktır: 

Yaş otuz beş! Yolun yarısı eder. 

Dante gibi ortasındayız ömrün. 

Delikanlı çağımızdaki cevher, 

Yalvarmak, yakarmak nafile bugün, 

Gözünün yaşına bakmadan gider. 

…..................................... 

Zamanla nasıl değişiyor insan! 

Hangi resmime baksam ben değilim. 

Nerde o günler, o şevk, o heyecan? 

Bu güler yüzlü adam ben değilim; 

Yalandır kaygısız olduğum yalan. 

Hayal meyal şeylerden ilk aşkımız; 

Hatırası bile yabancı gelir. 

Hayata beraber başladığımız 

Dostlarla da yollar ayrıldı bir bir; 

Gittikçe artıyor yalnızlığımız. 



 

 

131 

Gökyüzünün başka rengi de varmış! 

Geç farkettim taşın sert olduğunu. 

Su insanı boğar, ateş yakarmış! 

Her doğan günün bir dert olduğunu, 

İnsan bu yaşa gelince anlarmış. 

................ 

Neylersin ölüm herkesin başında. 

Uyudum uyanamadın olacak. 

Kimbilir nerde, nasıl kaç yaşında? 

Bir namazlık saltanatın olacak, 

Taht misali o musalla taşında. (Tarancı, 1964:158-160) 

 

3.4.4.Ölüm (Mort) 

Ölüm, yaşanan bir tecrübe olmadığı için, başka bir deyişle, hep başkaları 

öldüğü için; başkaları öldüğünde, yaşayanlara ölüm ve ötesine ait bir nesnellik, bir 

gerçeklik sunulamadığı için, ölüm hakkında üretebileceğimiz sadece bir fikir (idée), 

bir korku olacaktır. Bu fikir ve korku, bizim de öleceğimiz fikri ve ölümle birlikte 

yok olmanın ya da ölümden sonra bizi neyin beklediği sorusunun yarattığı korkudur. 

Felsefe Sözlüğü'nde, “Ölüm düşüncesi” maddesinde söyle yazar: 

“Konuyla kapsamlı bir biçimde ilgilenen ilk Batılı filozof Schopenhauer (...) “Ölüm 

olmasaydı, insan felsefe yapamıyor olacaktı” diyerek ölümün felsefe yapmadaki çoğunlukla 

göz ardı edilen değerine dikkat çekmiştir. Nitekim Kierkegaard'dan başlayarak günümüze 

gelene dek hemen bütün varoluşçu filozoflar, (…) Schopenhauer’in bu görüşünü 

destekleyen görüşler ortaya koymuşlardır. Bu durum en iyi anlatımlarından birini Albert 

Camus'nün Sisyphos Söylemi'nde dillendirildiği “tek bir felsefe sorusu varsa o da ölümdür” 

sözünde bulmaktadır.” (Ulaş, 2002:1090) 

Biz, Schopenhauer'in yukarıdaki düşüncesini elbette paylaşıyoruz; ancak, 

sadece felsefenin değil, tüm kültürel ve teknik ürünlerin, daha da genişçe 

düşünürsek, “yaşam”ın da varlığını ölüm olgusunda gördüğümüzü belirtelim. Şöyle 

ki, ölüm olmasaydı hiçbir insani etkinliğe, hatta kımıldamaya bile gerek kalmazdı. 

Her an ölünebileceğine dair bir korku kalmayacağı için, hiçbir çabanın yarım ya da 

başarısız olma kaygısı da kalmayacak, kısacası, sonsuz yaşam kımıltısız, amaçsız 

sonsuz bir ölüme dönüşecekti. Kenan Sarıalioğlu bir şiirinde:  



 

 

132 

Hangi rüzgar ardınca sürükler bizi? 

Dağlar mı eskitir gençliğimizi? 

Hangi derin sularda saklı 

Varoluştan önceki zamanın izi? 

Ey yaşamı baldan tatlı kılan ölüm 

Anlat geçmişimizi, geleceğimizi... (Sarıalioğlu, 2007: 67) 

derken, yaşama sevincinin, varoluş duygusunun kaynağında ölüm acısının, yok oluş 

sorununun yattığını, geçmişin ve geleceğin kuşattığı yaşam alanının ancak ölüm 

olgusuyla bir anlam'a büründüğünü anlatır. 

Nazım Hikmet, ölümü, dünyadan ayrılırken evrenle kucaklaşmanın bir anı 

olarak değerlendirir: 

Ayrılık yaklaşıyor her gün biraz daha, 

güzelim dünya elveda, 

ve merhaba 

K a i n a t ... (N.Hikmet, 2011: 735) 

 

Şair, bu şiirde, bir yandan dünyaya veda etmenin hüznünü dile getirirken, 

öte yandan, “yaşadım” diyebilmenin sevincini ve huzurunu, kainata tanık olmanın 

erincini anlatır. 

Nazım Hikmet'e göre ölüm, doğal bir olaydır, hiçbir dramatik yanı yoktur; 

her şey ontolojik bir çerçevenin içindedir. Masalların Masalı'nda böyle betimlenir 

ölüm: 

..................... 

Su başında durmuşuz 

Çınar, ben, kedi, güneş, bir de ömrümüz, 

Suda suretimiz çıkıyor, 

çınarın, benim, kedinin, güneşin, bir de ömrümüzün. 

Suyun şavkı vuruyor bize 

çınara, bana, kediye, güneşe, bir de ömrümüze 

Su başında durmuşuz. 

Önce kedi gidecek 

kaybolacak sureti. 

Sonra ben gideceğim 

Kaybolacak suda suretim. 



 

 

133 

Sonra çınar gidecek 

Kaybolacak suda sureti. 

Sonra su gidecek 

güneş kalacak, 

sonra o da gidecek. 

Su başında durmuşuz 

Çınar, ben, kedi, güneş, bir de ömrümüz. 

Su serin 

çınar ulu 

ben şiir yazıyorum 

kedi uyukluyor 

güneş sıcak 

çok şükür yaşıyoruz. 

Suyun şavkı vuruyor bize 

çınara, bana, kediye, güneşe, bir de ömrümüze. (N.Hikmet, 2011:1633) 

Ölümü, şairin kendi ölümünü, sıradan bir olay gibi sunan Nazım Hikmet, 

gündelik yaşamın dekoru içinden, sıkıntısıyla, sevinciyle süregiden bir hayat tablosu 

da çizer: 

Bizim avludan mı kalkacak cenazem? 

Nasıl indireceksiniz beni üçüncü kattan? 

Asansöre sığmaz tabut, 

merdivenlerse daracık. 

Belki avluda diz boyu güneş ve güvercinler olacak, 

belki kar yağacak çocuk çığlıklarıyla dolu, 

belki ıslak asfaltıyla yağmur. 

Ve avluda çöp bidonları duracak her zamanki gibi. 

....................... 

Bakacak arkamdan mutfak penceremiz. 

Balkonumuz geçirecek beni çamaşırlarıyla. 

Ben bu avluda bahtiyar yaşadım bilemediğiniz kadar. 

Avludaşlarım, uzun ömürler dilerim hepinize... (N.Hikmet, 2011:1858) 

Nazım'ın, öldükten sonra ceketinin cebinden çıkan sekiz, dizelik şiir, onun 

yaşam, aşk ve ölüm üzerine, bu dünyadaki serüveni üzerine yazdığı bir mezar taşı 

yazıtı gibidir: 



 

 

134 

Gelsene dedi bana 

Kalsana dedi bana 

Gülsene dedi bana 

Geldim 

Kaldım 

Güldüm 

Öldüm (N.Hikmet, 2011: 1868) 

Ahmed Haşim için ölmek, hüsran çukuruna düşmektir. Hiçbir beklentiye 

karşılık vermeyen bu hayatta, kederin doruğuna yükselip varlığın seslerinin yerini 

sessizliğe, yokluğa bıraktığı “ölüm”e düşmek isteyen şair Ölmek adlı şiirinde 

duygularını şöyle dile getirir. 

Firâz-ı zirve-i Sînâ-yı kahra yükselerek 

Oradan, 

Oradan düşmek, ölmek istiyorum 

Cevf-i ye's-âşinâ-yı hüsrâna... 

........................................... 

O dem ki refref-i hestiye samt olur kaim 

ve bir günün dem-i âlâyiş-zevâlinde 

Sürüklenir sular âfâka şû'le halinde, 

O dem ki kollar açar cism-i nâ-ümmîde adem 

Bir derin sesle “Haydi!” der uçurum, 

O dem, 

Firâz-ı zirve-i Sînâ-yı kahra yükselerek 

Oradan, 

Savt-ı ümmîd-i kalbi dinlemeden 

Cevf-i hüsrâna düşmek istiyorum. (A.Haşim, 2011: 208) 

Bu şiirde Haşim'in, kederin doruğunu, en yüksek noktasını “zirve-i Sina” ile 

nitelemesi, -Sînâ'nın, Tanrı'nın Musa Peygamber'e buyruklarını verdiğine inanılan 

dağ olduğunu düşündüğümüzde – söz konusu kederin kaynağının da tanrısal 

olduğunu hissettirmek içindir; bu keder yazgısıdır insanın, demek ister şair. 

3.4.5.Yalnızlık (Solitude) 

İster sosyo-psikolojik anlamda bir yalnızlık, bir yalıtılmışlık (isolement) 

duygusu olsun, ister ontolojik ya da varoluşsal (existentiel) anlamda yalnızlık hali 



 

 

135 

olsun, bir ayrılık (séparation) olgusu yaratan bu duygu insanoğlunun belki de en 

temel duygusudur. Yalnızlık kavramı, sosyo-psikolojik boyutuyla insanın öteki 

insanlarla yaşadığı bir iletişimsizlik, bir kopukluk sorununu ifade ederken, ontolojik 

ya da varoluşsal boyutuyla insanın en temel karakteristiğini dile getirir. 

 Tekbaşınalıktan, öteki insanlardan ayrı olmaktan, dolayısıyla insanı 

insanileştiren insanlararası ilişkilerin – ünsiyetin – kopması ya da zayıfllamasından 

kaynaklanan yalnızlık korkusu (autophobia), Erich Fromm'a göre dinsel törenlerden 

cinsel birleşmeye, toplumsal işbölümünden birlikte eğlenmeye, yaratıcı eylemden 

(sanat) sevgi eylemine kadar bütün insani etkinliklerin kaynağındaki temel olgudur: 

''(...) insanın en büyük ihtiyacı bu ayrılığı yenmek, yalnızlığın hapishanesinden 

kurtulmaktır. 

(...)Her çağda, her kültürde insanoğlunun karşısına bir tek, o aynı sorun çıkmıştır hep: 

Yalnızlıktan kurtulma, birleşme, kendi kişisel yaşamını aşıp bütünlüğe ulaşma. 

Mağaralarda yaşayan ilkel insan, sürülerini güden göçebe, Mısırlı köylü, Fenikeli satıcı, 

Japon derebeyi, çağdaş memur ya da fabrika işçisi için de sözkonusu aynı sorun. Sorun 

aynıdır, çünkü onu doğuran nedenler değişmez: bu nedenler insanın durumu, insan 

varlığının içinde bulunduğu koşullardır. Oysa sorunun çözüm yolları değişiktir. Bu yollar 

hayvanca bir tapınma, insanca özveriler ya da askeri kuşatmalar, lükse kapılma, her şeyden 

el etek çekme, delicesine çalışma, Tanrı'ya yönelme, insan'ı sevme biçimleri alabilir.'' 

(Fromm, 1979:1718) 

Yukarda değindiğimiz gibi, yalnızlık duygusu sanatsal yaratmanın (burada 

siirin) temel güdüsü olabildiği gibi, bu eylemin nesnesi, konusu da olabilir. Başka 

deyişle, yalnızlıktan kaynaklanan şiir yalnızlığı da anlatır. Nazım Hikmet'in Tuna 

Üstüne Söylenmiştir başlıklı şiirinde yazdığı gibi:   

Gökte bulut yok 

söğütler yağmurlu 

Tuna'ya rastladım 

akıyor çamurlu çamurlu 

hey Hikmet'in oğlu, Hikmet'in oğlu 

Tuna'nın suyu olaydın 

Karaorman'dan geleydin 

Karadeniz'e döküleydin 

mavileşeydin mavileşeydin mavileşeydin 



 

 

136 

geçeydin Boğaziçi'nden 

başında İstanbul havası 

    çarpaydın Kadıköy iskelesine 

çarpaydın çırpınaydın 

varpura binerken Memet'le anası. (N.Hikmet,2011: 1659) 

Necip Fazıl Kısakürek Otel Odalarında adlı şiirinde yalnızlığın en dramatik 

hali olan kimsesizliği şöyle anlatır: 

Bir merhamettir yanan, daracık odaların, 

İsli lâmbalarında, isli lâmbalarında. 

Gelip geçen her yüzden gizli bir akis kalmış, 

Küflü aynalarında, küflü aynalarında. 

Bir sırrı sürüklüyor terlikler tıpır tıpır 

İzbe sofalarında, izbe sofalarında. 

Atıyor sızınların, çıplak duvarda nabzı 

Çivi yaralarında, çivi yaralarında. 

Ağlayın, âşinasız, sessiz can verenlere, 

Otel odalarında, otel odalarında. (Kısakürek, 1969: 54) 

Sosyo-psikolojik bir yalnızlık durumunu anlatan bu tür şiirlerden sayısız 

örnek verilebilir. Biz, birkaç şiir daha sunduktan sonra, ontolojik yalnızlık halini 

ifade eden yapıtlar üzerinde duracağız. 

Cahit Sıtkı Tarancı, Garip Kişi'de şöyle dile getirir yalnızlığı: 

Bu akşam ilk olarak ağladım, 

Bekâr odamın penceresinde. 

Hani ev bark? Hani çoluk çocuk? 

Ne geçti elime bu hayatın 

Meyhanesinde, kerhanesinde? 

Yatağım her gece böyle soğuk. 

Saadet bu ömrün neresinde? (Tarancı, 1964:144) 

Yirmi iki yaşında kan boğmasından ölen Rüştü Onur, Yalnızlık şiirinde tam 

bir soyutlanmışlık halini anlatır: 

Ne varsa içimde 



 

 

137 

Aşktan gayri attım 

Ne varsa dışımda 

Şapkadan potinden gayri 

Sattım. 

Ne varsa odamda 

Yatak yorgandan gayri 

Üstünde yattım... 

Ve bir tuşluk vakti 

İnsan ayağı değmemiş 

Bir yola saptım. 

.................... 

Artık ben, 

Ne dost başı 

Ne düşman ayağı düşünebilirim (Onur, 1956: 50-51) 

Ziya Osman Saba, asıl yalnızlığını mihnet dolu bir ömrün sonunda 

yaşayacağını söyler Yalnız adını verdiği şiirinde: 

Kalbim, seninle bir gün yalnız kalacağız, 

Şu daha birkaç yıllık mihnetin sonunda 

Bir dere kenarında, çimenler koynunda, 

Seninle hayallere, yalnız dalacağız. 

Kalbim, sen çocuk kaldın, tanımadın kini, 

Memnun olacağım senden bir baba kadar 

Derken, ürperecek bir rüzgârla kavaklar, 

-Seher! Dinleyeceğiz, sonsuz, musikini... (Saba, 1961: 82:) 

Yahya Kemal Beyatlı, Atik-Valde'den İnen Sokakta başlıklı şiirinde, 

toplumsal sıcaklıktan, geleneklerden uzak kalmanın ruhunda yarattığı derin ürpertiyi 

ve yoğun yalnızlık duygusunu şu dizelerle yansıtmaya çalışır: 

İftardan önce gittim Atik-Valde semtine, 

Kaç def'a geçtiğim bu sokaklar, bugün yine, 

Sessizdiler. Fakat Ramazan mâneviyyeti 

Bir tatlı intizâra çevirmis sükûneti; 

Semtin oruçlu halkı, süzülmüş benizliler, 

Sessizce çarşıdan dönüyorlar birer birer; 

Bakkalda bekleşen fıkarâ kızcağızları 



 

 

138 

Az çok yakında sezdiriyor top ve iftarı. 

Meydanda kimse kalmadı artık bütün bütün; 

Bir top gürültüsüyle bu sâhilde bitti gün. 

Top gürleyip oruç bozulan lâhzadan beri, 

Bir nurlu neş'e kapladı kerpiçten evleri. 

Yârab nasıl ferahlı bu âlem, nazıl temiz! 

Tenha sokakta kaldım oruçsuz ve neş'esiz. 

Yurdun bu iftarından uzak kalmanın gamı 

Hadsiz yaşattı rûhuma bir gurbet akşamı. (Yahya Kemal, 1974: 34-35) 

Yalnızlık duygusunun sosyo-psikolojik boyutlarını dile getiren bu 

örneklerden sonra, şimdi, ontolojik yalnızlık dediğimiz, insanın toplumsal ve 

psikolojik koşullarının ötesinde sadece ''insan'' oluşundan kaynaklanan ve onun temel 

karakteristiği olduğunu düşündüğümüz ''Dasein'' halinin, dünyaya atılmışlığının, 

onun dünya varlığı oluşunun ifadesi olan şiirler üzerinde duralım. 

Cahit Zarifoğlu'nun Çağın Küçük Bulanığı adlı şu kısacık şiiri, bu tür 

anlatımların bir önsözü ya da bir ön-deyişi gibidir: 

-ah yalnızlık 

kemik gibi 

ne yanına dönsen batar. (Zarifoğlu, 1989:247) 

''Yalnızlık paylaşılmaz / Paylaşılsa yalnızlık olmaz.'' diyen Özdemir Asaf, 

Yalnız'ın Durumları'nda, insanı en yalnız haliyle, yalnızı en soyut haliyle anlatır: 

............. 

Penceresi 

Dışına kapanmıştır, 

Kapısı 

İçine örtük. 

   

Yalnız 

Bin yıl yaşar 

Kendini 

Bir an'da. 

............... 

Yalnız 

Sürekli dinleyendir 



 

 

139 

Söylememiş bir sözü. 

................  

Yalnız 

Duymuş olduğunun sağırı, 

Görmüş olduğunun körüdür. 

................ 

Duyduklarını unutur, 

Duyacaklarını düşünür. (Ö.Asaf, 1984:268-274) 

Edip Cansever, Umutsuzlar Parkı'nda, dünyada bir sığınakçı olduğunu, 

dünyada olma halinin bir zar atımındaki belirsizlikte biçimlendiğini şöyle anlatır: 

Kızmayın ben sığınakçı 

Oldu olacak 

Bir çift tavla zarıyım aydınlıkta 

Nasıl atarsanız atın öyleyim 

Ne gelirsem geleyim 

Budur en uygun olanı dünyaya (Cansever, 1958: 69) 

Ancak, herkes gibi olmak insana yetmemektedir. İnsanın son sığınağı 

kendisidir, kendi yalnızlığıdır: 

Herkesin oldugu yerde biz de oluyoruz 

En değerli yüzler halinde   

Sonra hep beraber sığınmak 

Nereye? 

Kendimize. (Cansever, 1958: 76) 

Cansever, ''Bir ayakkabı çivisi gibi kendine batar'' diye betimlediği 

yalnızlığı, şairin kanayan yüzünde de görür:  

Yüzüdür şairin kanarsa yalnızlıktan 

Bir yüz ki upuzun kadınsız günler gibi 

Ve nasıl bir acıdır ki, acıyla anlatılmaz (Cansever, 1961: 15) 

Şairin, elbette, sosyo-psikolojik yalnızlık ile ontolojik yalnızlığı iç-içe 

yaşadığı durumlar da vardır. Bir şehirden sıkılıp başka bir şehre doğru yola çıkmak, 

kısacası gitmek, ''yürüyen'' yalnızlıktır bir bakıma. Metin Altıok'un Öndeyiş şiirinde 



 

 

140 

yazdığı gibi: 

Yeni bir ülke yoktur, 

Diyor o ünlü şair; 

Ne de yeni denizler. 

Nereye gitsen bu kent 

Seni peşinden izler. 

Ama gitmektir benim 

Yenilmezliğim dünyada. 

Ve ben durmaz giderim, 

Bu can tende durdukça. (Altıok, 2006: 13) 

Yalnızlığı, içindeki yaşadığı eksikliğidir insanın, gittiği yere onu da götürür; 

yurdu da, sınırları belirsiz, ''sıkıntı''nın vatanıdır. Altıok, şöyle anlatır bunu: 

-Söyle bana ey yolcu, nedir senin gittiğin? 

-Yola düşkün azgın bir at gibidir yanımda eksikliğim. 

-Söyle bana ey yolcu, senin yurdun neresi? 

-El kadar beyazlığı bir sigara paketinin, 

 Sabaha kadar sıkıntıyla çizdiğim. (Altıok, 2006: 37) 

Turgut Uyar, Yalağuz adlı şiirinde, doğada, toplumda ve kendinde yalnızlığı 

anlatır. En yalın ve en yalnız haliyle betimler insanı: 

Bektaş yüce dağ başında -yalağuz-du. 

Bektaş zaten doğduğundan beri -yalağuz-du... 

Bir sopa, üç be koyun, bir köpek, 

Bulutların içinde kendi kendine -yalağuz-du... 

 

Mintanı ile yalnızdı, çarığı ile yalnızdı, 

Bilinmez düşünceleri, Tanrısı ile yalnızdı... 

Köyde, şehirde, kasabada, dağda 

Beş on kelimesi, diliyle. 

Yalnız insanların o garip halitle; 

Yalnızdı Bektaş, yapayalnızdı... 

   

Bektaş mayıs böceği kadar yalnızdı, 

Esaretinde, hürriyetinde, sevdasında, 



 

 

141 

Üç yaşında da yalnızdı, on beşte de, seksende de, 

Yağmurların altında, bulakların kenarında. 

Türküsünde, koşmasında, şarkısında, 

Tamamda da noksanda da, 

Papatya gibi yalnızdı, kusyemi gibi yalnızdı. 

............................................ 

İğneden ipliğe işte Bektaş, yapayalağuzdu... (Uyar, 2010: 19) 

 

Turgut Uyar’ın bu şiirde Bektaş’ı “yalağuz” ve “yalnız” terimleriyle ifade 

etmesi ilginçtir. Doğada tekbaşınalığı “yalağuz” ile toplumsal soyutlanmışlığı 

“yalnız” sözcükleriyle dile getiren şair, şiirdeki öznenin hem ontolojik yalnızlığına, 

hem de sosyo-psikolojik yalnızlığına değinmektedir. Son dizede de görüldüğü gibi, 

ontolojik yalnızlık kuşatıcı, varoluşsal bir insanlık durumudur. 

 

3.4.6. Yabancılaşma (Aliénation) 

Burada ele alacağımız yabancılaşma kavramı, marksist literatürde 

sözkonusu olan, ''insanın kendi emeğinin ürününe yabancılaşması''nın ötesinde ve 

daha geniş anlamıyla, insan varlığının kendine yabancı kılındığı süreç anlamında 

çalışmamıza konu olacaktır. 

Le Petit Robert, bu terimi şöyle açıklar: 

''Bireyi kendisine ve normal bir toplumsal yaşamı sürdürmesinde yetersiz olduğu topluma 

yabancı kılan, geçici ya da sürekli, zihinsel karmaşıklık. Felsefi anlamda yabancılaşma, 

toplumsal (ekonomik, politik, dinsel, vb.) koşullar yüzünden insanlığından yoksun kalmış 

ve sıkıştırılmış bireyin durumunu ifade eder.'' (Le Petit Robert, 2002: 64-65). 

Sarp Erk Ulaş ve arkadaşlarının hazırladığı Felsefe Sözlüğü de 

yabancılaşmayı: ''Aslında birbirleriyle uyum içinde, yerli yerinde duran şeylerin 

birbirinden ayrılmasını, koparılmasını, ufalanmasını niteleyen her türden toplumsal 

ya da ruhbilimsel kötülüğün adı'' (Ulas, 2002: 1563) olarak anlatır. 

Bu açıklamalardan da anlaşılacağı gibi, yabancılaşma durumundaki birey, 

toplumsal ya da ruhsal bir yetersizlik, bir sıkıştırılmışlık içinde hisseder kendini. 

Sanat (burada şiir), hem bu durumu dışavurmanın hem bu durumdan bir çıkış yolu 

aramanın bir biçimi olur. 



 

 

142 

 Özdemir Asaf'ın Bir Adam'ı, doğa'nın yılmaz savaşçısıdır, ama kendine 

yeniktir, bir başkasına yeniktir, gövdesi ve gölgesiyle ikiye bölünmüştür: 

 

Korku dağlarının yürekçisi, 

Ölüm denizlerinin kürekçisi; 

Öyle suskun oturuyor şişesinin başına, 

İçtiğinin hem hırsızı, hem bekçisi, 

Onu kırmış olmalı yaşamında birisi. 

Dinledikçe susması, düşündükçe susması... 

Tek başına iki kişi olmus kendisiyle gölgesi, 

Heykelini yontuyor yalnızlığın ustası.    (Ö.Asaf, 1984:221) 

Turgut Uyar, Sonsuz ve Öbürü adlı şiirinde, doğa'nın nasıl işlediğine dair 

kendisine öğretilenlere karşın, insan ilişkileri bilgisinin öğretilemediğini; nesneyi 

dışardan bilgilerle tanıma olanağına karşın, insanın ancak içerden, kendisinden 

hareketle tanınabilecegini, doğa ve insan arasındaki bu yabancılık durumunu 

anlatırken, ''kendinde'' (en soi) nesne ile '' kendi için” (pour soi)varlık olan insan 

arasındaki ayrımı da ortaya koyar: 

en değerli vakitlerinizi bana ayırdınız 

   sağolunuz efendim 

gökyüzünün sonsuz olduğunu bana öğrettiniz 

   öğrendim 

yeryüzünün sonsuz olduğunu öğrettiniz 

   öğrendim 

hayatın sonsuz olduğunu öğrettiniz 

   öğrendim 

zamanın boyutlarının sonsuzluğunu 

ve havanın bazen kuşa döndüğünü öğrettiniz 

   öğrendim efendim   

ama sonsuz olmayan şeyleri öğretmediniz 

   efendim 

baskının zulmün kıyımın açlığın 

bir yerlere kıstırılıp kalmanın susturulmanın 

aşk mutluluğunun ve eski hesapların 

aritmetiğin bile 



 

 

143 

bunları bulmayı bana bıraktınız 

   size teşekkür ederim (Uyar, 2010:596) 

Toplum alışılagelen ve olağan işleyişi içinden devinirken, insan 

alışkanlıklarla üstesinden gelemediği bir tedirginlik yaşar. Onu yabancılaşmaya iten 

bu tedirginliğin kaynağında; bir ''insan'la dolma''ya, bir ''insan’a dolma''ya bir türlü 

olanak sağlamayan toplumsal düzenin barikatları vardır. Turgut Uyar Kim Nasıl 

başlıklı şiirinde de bu olguya değinir: 

...... 

otobüsler çalışıyor işte 

bakkallar fırınlar da 

dağsa dağ denizse deniz 

bonolar ve senetler gidip geliyor işte 

küçük bir kız şato yapıyor kıyıda  

zeytinler yatırılıyor salamuraya 

yani değişen ne var ortalıkta 

   

vakit öğle de olsa akşam da  

işte tedirgin kendisi  

neden 

  

kim nasıl nerden 

kimbilir hangi aşkın hangi dizesinden  (Uyar, 2010:615) 

Ancak, şair bahara da söyleyecek sözü vardır elbette: Her türlü sınıfsal 

ayrılığın, emek yabancılaşmasının ortadan kalktığını, insan -toplum- doğa 

bütünlüğünün ışıl ışıl parladığını düşlemekten de alıkoyamaz kendini. Turgut Uyar, 

Bahar İçin Dediğim başlığını taşıyan şiirinde dışavurur bu dileğini: 

..... 

Tut elimi, yum gözünü, aç gözünü 

Ne Hint'te, ne Çin'deyiz 

Bir ben, bir dilenci, bir köprü, bir sabah 

Işıl ışıl bir bahar içindeyiz.. (Uyar, 2010: 114) 

''Ya alkol olmasaydı. Bir uzun bardaklarımız vardı. Herkes birbirinden 

artardı.'' diyen Edip Cansever kişilerarası yabancılaşmayı ve bunun doğurduğu 

yalnızlığı vurgular: 



 

 

144 

Derin, sessiz, iyi böylece 

Güz, ölülerini bırakan kuşlar 

Yer kalmadı acıya ülkemizde 

Derin, sessiz, iyi böylece 

Gün ortası alacakaranlık bakışlar. 

Bir buluşma yeridir şimdi hüzünlerimiz 

Biz o renksiz, o yalnız, o sürgün meduzalar 

Aşar söylediklerimizi çeker gideriz 

Ülkemiz, toprağımız, her şeyimiz 

Kıyısında camların bozbulanık rakılar.  

Çizeriz yeryüzünü kaygısız ayaklarla 

Yüzümüzdür bir yağmur ağırlığınca düşer 

Sonra pek anlamadan içkiler ne çabuk biter 

Ne kadar konuşursak o kadar bir sessizlik olur 

Adımızı sorarız birine, o bize adını söyler. (Cansever, 1961: 10) 

Edip Cansever, Ne Gelir Elimizden İnsan Olmaktan Başka adlı uzun 

şiirinde, bir şeyin -o şey her ne ise- başka bir şey olmadığını, bu tuhaf algının âdeta 

bir mutluluk hissi de yarattığını, sonuçta, insan olmaktan başka çâremiz olmadığını 

anlatır: 

...... 

Bir oyun başka olamaz oyundan gibi 

Bir söz başka olamaz sözden gibi 

Bir şey başka olamaz bir şeyden gibi 

Tam öyle gibi, varıyor gibi bir mutluluğa 

Ne gelir elimizden insan olmaktan başka 

Ne gelir elimizden insan olmaktan başka (Cansever, 1961: 28) 

 

Sığınak adlı şiirinin son bölümünde, ölümü yaşamanın içinde gören 

Cansever, yeni şeylere doğru hücumu savunur: 

...... 

Hücum öyleyse 

Yeni başlayan şeylere 

Hücum ! 

Daha doğmamış çocuklara 

Hücum ! 

Dallardan önce köklere 



 

 

145 

Ve hücum !  

Yaşamaktaki ölmeye...(Cansever, 1961: 74-75) 

 

Metin Altıok, Sondeyiş'inde, kendine yabancılaşan, kendine yük haline 

gelen insana çıkış yolunu gösterir: 

Kendine yük haline gelince, 

Koru kendini asıl kendinden. 

Kekik bile kendince kokarken; 

Bir tortu kalmıştır geriye, 

Ben bildiğin o senden. 

Sen de saygılı ol kendine, 

Çık yola bir sabah erkenden. 

Ya hiç bir yerde görünme, 

Ya da geç aynı anda üç yerden. (Altıok, 2006: 46) 

 

3.4.7. Hüzün (Tristesse) 

Bir kavram olarak ''Hüzün'' kavramına yakın görünen terimler vardır: acı, 

keder, üzüntü, sıkıntı, tasa, endişe, vb. Gündelik dilde bu sözcükler, hüzün sözcüğü 

ile aynı şeyi ifade edecek şekilde kullanılabilirler. Ancak bir yaşam felsefesi terimi 

olarak ele alacağımız hüzün kavramı, yukarda sözü edilen kavramlardan farklı 

içeriktedir. Le Petit Robert, hüzün (tristesse) teriminin karşılığında şu açıklamaya yer 

verir: 

''Sâkin ve sürekli, üzücü duygusal durum; bilincin bir acıya, bir tatminsizliğe ya da nedeni 

anlaşılamayan bir sıkıntıya bürünmesi.''(Le Petit Robert,2002:  2687) 

Yaşar Çağbayır'ın Ötüken Türkçe Sözlük'ünden ise hüzün: 

''Üzüntü; iç sıkıntısı; keder; gönül üzgünlüğü. Tasavvuf: sevince ulaşabilmek için gerekli, 

Allah'tan ayrı kaldığı için gönülde derin acı duyma basamağı.''(Çağbayır, 2007: 2025) 

olarak belirtilmektedir. Süleyman Uludağ'ın Tasavvuf Terimleri Sözlüğü'nde:'' Elde 

edilmesi imkânsız olandan ötürü tasalanma''(Uludağ,2001:176) ifadesi yer alır. Meydan 

Larousse'un açıklaması ise terimin daha çok Tasavvuf'taki anlamıyla ilgilidir: 

''Mutasavvıflara göre hüzün insanın gerçek varlık olan Tanrı'dan ayrı kalması sonucu 

gönlünde duyduğu acıdır. İnsanda gerçek olan ruhtur. Ruh insan varlığının ilâhi kaynaktan 



 

 

146 

ayrılıp bedene giren özüdür. Bu yüzden bedende bulunduğu süre boyunca geldiği kaynağa 

karşı derin bir özlem duyar, acı çeker. Bu özlemden doğan acıya, üzüntüye ''hüzün'' denir. 

Ölüm sonucu, ruhun (...) geldiği kaynağa dönmesiyle hüzün sona erer, sevinç ve mutluluk 

başlar.''(M.Larousse, 1971: 6.Cilt, 99). 

Bu açıklamalardan da anlaşılacağı gibi, hüzün kavramında, bu kavrama 

benzeyen öteki kavramlardan farklı olarak, bir sükûnet ve süreklilik hâli; elde 

edilmesi imkânsız olandan (Tanrı, ya da toplumsal veya bireysel bir değer) dolayı 

duyulan gönül üzgünlüğü sözkonusudur. Bir bıkkınlığı, usanmışlığı ve bundan dolayı 

bir mahzunluğu ifade eden ''melâl'' kavramı ''hüzün''e en yakın bir terim olarak kabul 

edilebilir. Gurbet ve yurt özlemi duygusunu ifade eden ''da'üssıla'' ve vatansızlığın, 

yurtsuzluğun acısını yaşatan duygu da (apatridie) hüznün bir başka biçimidirler. 

Kısaca söylersek hüzün, sosyo-psikolojik boyutundan ontolojik boyutuna 

kadar, bir ''ev sahibi'' olamamayı, sürekli bir ''kiracılık'' durumunu anlatır. Bu dünya 

toprağında ''garip bir yolcu''(Hz. Muhammet) olan, bu dünya konağında hep bir kiracı 

olan insanın, yani hüzünlü insanın acısı, rahmeti gazabından büyük olan Varlığa 

ulaşmasıyla ancak sona erebilecektir. 

Şimdi birkaç örnekle, hüznü anlatan birkaç şiirle bu duyguyu 

somutlaştırmaya çalışalım. 

Ahmet Haşim, O belde adı şiirinde, aşkı şehvet sanan, melâli anlamayan 

bugünün insanına yabancı olduğunu, muhayyel bir yurt özleminin içinde dünya 

sürgününe ve ayrılığa mahkûm olduğunu anlatır: 

 . . . . …………. 

Ne sen, 

Ne ben 

Ne de hüsnünde toplanan bu mesâ, 

Ne de âlâm-ı fikre bir mersâ 

Olan bu mâi deniz 

Melâli anlamayan nesla âşinâ değiliz. 

Sana yalnız bir ince taze kadın 

Bana yalnızca eski bir budala 

Diyen bugünkü beşer 

Bu sefil iştihâ, bu kirli nazar, 

Bulamaz sende bende bir mânâ, 

Ne bu akşamda bir gam-ı nermîn 



 

 

147 

Ne de durgun denizde bir muğberr 

Lerze-i istitâr ü istignâ 

Sen ve ben 

Ve deniz 

Ve bu akşam ki lerzesiz sessiz 

Topluyor bû-yi rûhunu gûyâ,  

Uzak 

Ve mâi gölgeli bir beldeden cüdâ kalarak 

Bu nefy ü hicre müebbed bu yerde mahkûmuz. 

 O belde  

Durur menâtık-ı dûşize-i tahayyülde; 

Kadınlar orda güzel, ince, saf, leylîdir, 

Hepsinin gözlerinde hüznün var 

Hepsi hemşîredir veyâhûd yâr 

Dilde tenvîm-i ıztırâbı bilir 

 O belde  

Hangi bir kıt'a-i muhayyelde? 

Hangi bir nehr-i dûr ile mahdûd? 

Bir yalan yer midir veyâ mevcûd 

Fakat bulunmayacak bir melâz-ı hulyâ mı? 

. . . . . . 

Bu nefy ü hicre müebbed, bu yerde mahkûmuz  (A.Haşim, 2011: 122-126) 

Yahya Kemal, Duyuş ve Düşünüş adlı şiirinde, artık görüşemeyeceği 

dostlarının, sevdiklerinin acısıyla, ''Gidecek her gelen nesil!'' diye avunmaya çalışır, 

ama hüzün kalır: 

Sevdiklerim göçüp gidiyorlar birer birer. 

Ay geçmiyor ki almayayım gamlı bir haber. 

Kalbim zaman zaman bu haberlerle burkulu; 

Zihnim düşünceden dağınık, gözlerim dolu. 

. . . . . . 

Çok şey bilen diyor:'' gidecek her gelen nesil! 

Ey sâde-dil! Bu bahsi hayatında böyle bil! 

Hiç durmadan hayât öğütür devreden bu çark. 

Ölmek sırayladır, sıralanmakta varsa fark!'' 

İlmin derin görüşleri, aklın hükümleri 



 

 

148 

Doldurmuyor boşalmış olan hisli bir yeri. (Beyatlı,1974: 108-109) 

Yahya Kemal, kalbin unuttuğu bir sevginin hatırlanmasının bile şu hicranlı 

ömrün tek lezzeti olduğunu dile getirdiği Hatırlatan başlıklı şiirinde hüznün tadını da 

duyar: 

Hicran, gün ortasında öten bir horoz gibi, 

Seslendi pek vakitsiz.. İçim yandı ansızın. 

. . . . . . 

Hicran gün ortasında neden böyle seslenir, 

Birden hatırlatır unutan kalbe sevgiyi? 

Keskin bir özleyişle hayâl-ettiren nedir, 

Bir devre varsa insanın ömründe en iyi? 

Ey sevgi anladım bu uzaktan sadâ ile, 

Ömrüm yegâne lezzetidir hâtıran bile. (Beyatlı, 1974: 139-140) 

Toplumsal koşulların ezdiği insan ölüme, ömrün kısalığına katlanmaya râzı 

olsa da, bir yudum mutluluğu tatmış olmamanın hüznünü, burukluğunu hep bir 

sitemle anacaktır. Nazım Hikmet bir rübaisinde anlatır bunu: 

Ölümü, ömrün kısalığını tatlı bir kederle düşünerek 

şarap içmek lâle bahçesinde, ayın altında ... 

Bu tatlı keder doğduk doğalı nasibolmadı bize: 

Bir kenar mahallede, simsiyah bir evde, zemin katında... (N.Hikmet, 2011: 741) 

Hüznün bir başka kaynağı da, şaire göre, '' büyük insanlık'' adına girişilen 

mücadelelerin çoğu zaman yenilgilerle sonuçlanması, deyim yerindeyse ''mâkus 

talih''in bir türlü önüne geçilememesinin yarattığı burukluktur. Nazım Hikmet Şeyh 

Bedreddin Destanı'nda anlatır bunu: 

Hep bir ağızdan türkü söyleyip 

hep beraber sulardan çekmek ağı, 

demiri oya gibi işleyip hep beraber, 

hep beraber sürebilmek toprağı, 

ballı incirleri hep beraber yiyebilmek, 

yârin yanağından gayri her şeyde 

     her yerde 

    hep beraber! 



 

 

149 

   diyebilmek için  (N.Hikmet, 2011: 498) 

 

savaşan, ancak mutluluğa yol vermeyen dünyanın koşulları yüzünden mağlup olan 

kahramanlar hatırlandıkça hüzün de çiseler yağmur gibi: 

Yağmur çiseliyor, 

korkarak 

yavaş sesle 

bir ihanet konuşması gibi. 

Yağmur çiseliyor, 

beyaz ve çıplak mürted ayaklarının 

ıslak ve karanlık toprağın üstünde koşması gibi. 

Yağmur çiseliyor, 

Serez'in esnaf çarşısında 

bir bakırcı dükkânının karşısında  

Bedreddin'im bir ağaca asılı. 

Yağmur çiseliyor, 

Gecenin geç ve yıldızsız bir saatidir. 

Ve yağmurda ıslanan 

yapraksız bir dalda sallanan şeyhimin 

    çırılçıplak etidir. 

Yağmur çiseliyor. 

Serez çarşısı dilsiz, 

Serez çarşısı kör. 

Havada konuşmamanın, görmemenin kahrolası hüznü. 

Ve Serez çarşısı kapatmış elleriyle yüzünü. 

Yağmur çiseliyor. (N.Hikmet, 2011: 510) 

Necip Fazıl Kısakürek, hayatın eksik bir hayat olduğundan, boş vatandan 

söz ettiği Hayat, Mayat şiirinde, hayatla dalga geçerken mi hüzünlenir, yoksa 

hüznüyle mi dalga geçer, pek anlaşılmaz: 

Hayat, mayat diyorlar; 

Benim gözüm mayat'ta. 

Hayatın eksiği var: 

Hayat eksik hayatta. 



 

 

150 

Takınsam, kanat, manat; 

Kuş, muş olsam seğirtsem. 

Bomboş vatana inat, 

Matan'a doğru gitsem... (Kısakürek, 1969: 206) 

ama yaşanacak başka bir hayatın, vatan olacak başka bir dünyanin özlemiyle bir 

hüzün içinde olduğu açıktır. 

Hilmi Yavuz'a ''hüzün ki en çok yakışandır bize / belki de en çok 

anladığımız '' (Yavuz, 1993: 90) dizelerini esinleyen Behçet Necatigil, Işığı Kesen 

Duvarlar adlı şiirinde, geçici gülüşlerden sonra hüznün hemen yetistiğini, aslında 

insanın mayasının hüzünle yoğrulduğunu, hüznün insanın varoluşu (existence) 

olduğunu anlatır: 

Birden inen bir bulutla karardı yüzün 

Böyledir 

Biraz gülecek olsan vay sen misin gülen 

Hemen yetişir hüzün 

. . . . . ………………...   

Çünkü hüzün eski dost baş tacı 

Onunla yoğrulmuş mayamız 

Gelsin 

Biz onsuz olamayız. 

Çünkü sevinç geçici 

Düşün günün tasa dert, düşün sonun ölüm 

Eskiler gülmüşler mi 

Bunca kitap okudun. 

Dağıtamazsın ne yapsan 

Sevince çöken bulutu 

Gizli kaynaklardan sızan 

Hüzünle bulanık içtiğin az su (Necatigil, 1976: 180-181) 

Metin Altıok, hüznünü bir yangınla söndüren şair, hüznün insan yaşamını 

içten içe, usulca ördüğünü, bir kuş gibi uçucu olduğunu; zamanın, doğanın ve insanın 

hep bir hüznü dokuduğunu, Bir Hüznün Dokusu'nda dile getirir:  

Farkına bile varılmaz öyle usul ki, 



 

 

151 

Bir ses biriktirir gizlice kulağında 

Yitik bir siren gibi duyulan içten içe. 

Rüzgâr kımıldarken dalların arasında 

Değiştirir senin de sesini, 

Bir akşam vakti iniltili ağaçlarla. 

Tüylenir sıcaklığı hüzünle nefesinin, 

Bir kuş olur hohlasan avuçlarında. 

Öyle uslu ki farkına bile varılmaz, 

Kurar yuvasını o üzgün ağaçlarda. 

Rüzgâr, ağaç ve insan, bir de kuş vardır artık, 

Bir hüznün karmaşık dokusunda. (Altıok, 2006: 44) 

Özdemir Asaf, Sevinç İle Hüzün adlı şiirinde, Sevinç ile Hüzün'ün birer 

sevgili gibi, birbirini arayıp bulduktan sonra hemen yitirdiğini, Hüzün'ün sürekli 

Sevinç'in peşinden gittiğini, bir görünüp bir kaybolan Sevinç’in hüznün gerçek 

kimliği olduğunu anlatır: 

Sevinci kapıştılar taşımayı bilmeden, 

Şimdi bilen yok nerede oturuyor. 

Köyün delisi Hüzün, yalnız kaldı yollarda 

Adam-adam sınayor, arayor yoldaşını.. 

Kıskandıran özlemi, yüzünden okunuyor. 

Görünüp siliniyor o günden beri 

Sevinç bir an gözlerde, dudaklarda, 

Yerini sevgilisi Hüzün'e bırakıyor.. 

Sevinç'se uzaklarda, hep uzaklarda, 

Şöyle bir görünüyor, hemencecik uçuyor. 

İşte o günden beri gözlerde, dudaklarda 

Hüzün, aramaktadır, yitik yavuklusunu, 

O günden beri Sevinç yerinde durmaz 

Ve kişiliğini ararken uzaklarda 

O günden beri kimliksiz hüzün olmaz.  (Ö.Asaf, 1984: 253) 

Öleceğini bilen, ancak ölüm ile kendisini neyin beklediğini bilmeyen insan 

için, hüzün kaçınılmaz, varoluşsal bir duygudur; ancak, bilemediği şeyi inancıyla 

inşa eden insan için ölümün yok edemediği, ölümün ötesindeki güzellik de bir umut 



 

 

152 

nedeni olur. İşaretlerini (âyetlerini) dünyada gösteren Tanrı'ya kavuşmakla hüzün 

biter, sevinç ve mutluluk başlar. Sezai Karakoç, Alınyazısı Saati adlı uzun şiirinin 

son bölümünde bu güzellikten, bu sevinçten söz eder: 

Kopyadan taklitten dönmek 

Ölümden dönmekten daha zor ama 

Varolmanın tek şartı 

Kaderin kaderle çarpışması 

Kaderin kaderi ertelemesi 

Kaderin kaderi yenmesi 

Yeniden varolmanın sırrı 

Dirilmek ve diriltmek görevi 

Ölümün çürütemediği güzellik 

Ben o güzelliği söylüyorum 

Ölümün ötesindeki güzellik 

Ben o güzelliği söylüyorum 

Sonbaharın kızıl yapraklarındaki baharı 

Ben o güzelliği söylüyorum 

Açlık ve susuzluktan sonraki sofraları 

Yakıcı çölün derinliğindeki ırmak 

Yatır örtüsündeki yeşil sükûnetin bal peteği 

Balın içindeki geometri vahyin kanıtı Cebrail izi 

Cebrail'in gölge gibi geçerken bıraktığı iz gecede 

Ben hep o güzelliği söylüyorum (Karakoç, 2003: 678) 

 

3.4.8. Aşk (Amour)  

Doğu olsun, Batı olsun, bütün dünya edebiyatının, ilkçağdan günümüze her 

dönem ve her tür edebiyatın ana teması olan Aşk duygusu yaşam felsefesinin de en 

önemli kavramlarından biridir. Yoğun bir duygu çağrışımı yaratan, ancak 

tanımlanamaya pek olanak vermeyen, adeta kutsanmış bir yaşantı halini dile getiren 

Aşk, kimilerince de insanı somut bir tutkuya dönüştürdüğü için sakınılması, 

sağaltılması gereken bir hastalıktır. 

Latinlerin şu eski sözü Aşk hakkında bir doğruluğu gösterir niteliktedir: 

“Qoues res in se neque consilium, neque modum habet ullum, eam cosilio regere non 

potes.” (Schopenhauer, 1977: 46). Kendine ne ölçü ne düzen bulunan bir şeyi akılla 



 

 

153 

yönetemezsin, anlamındaki bu özdeyişe, biz, bu şeyin akıl yoluyla 

tanımlanamayacağını da ekleyelim. Çünkü Aşk her kişide başka biçimde yaşanır, 

etkisi başka türlü olur, olumlu ya da olumsuz başka sonuçlar yaratır. 

Kesin bir tanım için elverişli olmayan, ancak taşıdığı sonsuz anlam 

zenginliğinden dolayı filozoflarca da değerlendirilmeye çalışılan Aşk kavramı 

hakkında Lalande’ın Sözlük’ü şu açıklamalara yer verir: 

“A. Bütün çekici eğilimlerin, özellikle bu eğilimler maddi bir ihtiyacı karşılamaya yönelik 

olmadıklarında, ortak adı. (Evlat aşkı, vatan aşkı, dayanışma, meslek aşkı, vb.)  

B. Her şekli ve her derecesiyle cinsel eğilim. Aşk sözcüğü tek başına kullanıldığında bu 

anlamı ifade eder. 

C. Özü bakımından bencilliğe karşıt olan eğilim: 1.Manevi bir kişiliğin iyiliğini amaçlayan 

aşk (mutsuz insanlara, yakınlara duyulan sevgi, vb.) 2.Bir fikir karşısında kişiyi kendi 

çıkarından ve bireyselliğinden özveride bulunmayan yönlendiren aşk (bilim aşkı, sanat 

aşkı, adalet aşkı, vb.) “Gerçek aşk her zaman bireysel iyilikten vazgeçişi amaçlar.” –

Tolstoy, De la vie, 177.” (Lalande, 1980: 46-47).” 

Bu açıklamadan da anlaşılacağı gibi, Aşk duygusunda iki temel karakter 

kendini gösterir: Birine ya da bir nesneye tutkulu bir bağ(ım)lılık ve adanmışlık. 

Schopenhauer Aşkın Metafiziği adlı yapıtında, Aşk’ın temelinde, biz insanların cinsel 

varlıklar olduğumuz gerçeğinin yattığını söyler. Ona göre, Aşk doğanın bir hilesidir 

ve asıl amaç türün devamlılığını sağlamaktır: 

“Gerçekten de, en incelmiş ve yücelmiş bir aşk bile, kaynağını yalnız ve yalnız cinsel  

içtepide bulur. Daha doğrusu, her aşk, daha belirlenmiş, daha özelleştirilmiş ve en dar 

anlamıyla daha bireyselleştirilmiş bir cinsel içtepidir ancak (…) Bütün aşk serüvenlerinin 

son amacı, gelecek kuşağın ortaya çıkması’ndan, yaratılmasından başka bir şey değildir. 

(…) Bu durum binlerce yıldan beri, şairlerin bıkıp usanmadan sayısız örneklerde dile 

getirdikleri gönül serüvenlerinin yüce ve iç burkucu kaynağıdır.” (Schopenhauer, 1977: 12-14). 

Spinoza Etika’sında Aşk’ı, “Bir dış nedenin fikriyle (idea) birlikte bulunan 

bir sevinç” (Spinoza, 1984:203) olarak tanımlarken, Tanrı’ya karşı zihinsel aşkı da 

“neden olarak Tanrı fikriyle birlikte bulunan bir sevinci bize yaşatan Tanrı aşkı” 

(Lalande, 1980: 49) olarak tanımlar. 

André Lalande Sözlük’ünde  “saf aşk”ı, Fénélon’dan yaptığı bir alıntıyla 

şöyle tanımlar ve şu açıklamayı ekler: 



 

 

154 

“Hiçbir çıkar güdüsünün, hiçbir korku veya umudun söz konusu olmadığı, sadece Tanrı’ya 

duyulan aşk, saf aşktır ya da tam bir tanrı aşkıdır” (Fénélon, Maxime des Saints, chap.I). 

Bu aşk, çıkara, umuda, hatta bir rüçhan beklentisine karşıttır, kendinden çok Tanrı’yı 

sevmeye dayanır, ancak bu durumun bir avantaja dönüşünü de içerir.” (Lalande, 1980: 49). 

İslam felsefesindeki Tasavvuf öğretisinin tümüyle aşk anlayışına 

dayandığını söyleyebiliriz. Bu çalışmamızda, Tasavvuf’un aşk anlayışını enginliğine 

ve derinliğine ele almamızın olanağı ve gereği olmadığını, özet bir açıklama ile 

yetineceğimizi belirtelim. 

Tasavvufa göre, evrenin yaratılışı “Kenz-i mahfi” (Gizli hazine) hadisine 

dayanır. Mutasavvufların savunduğu bu hadise göre, Allah “gizli bir hazine iken 

tanımayı, kendi güzelliğini seyretmeyi” istediği için yaratmıştır. Bundan dolayı 

evrenin varoluş nedeni “bilgi” ve “sevgi”dir. Sarp Erk Ulaş, vd.nin hazırladığı 

Felsefe Sözlüğü’nde Aşk konusunda şu açıklamalara yer verilmektedir: 

“(…) Evren de Allah’ın güzelliklerini yansıtan bir aynadır. Dolayısıyla güzele aşık olan 

insan da aslında Allah’a , evrende yansımasını bulan Allah’ın saltık güzelliğine aşık 

olmaktadır. 

Buradan yola çıkan mutasavvıflar aşk-ı mecazi (“geçici aşk”) ile aşk-ı hakiki (“gerçek 

aşk”) arasında bir ayrıma giderler. “Gerçek aşk”a götürecek bir köprü işlevi gören “geçici 

aşk”, Allah’ın güzelliklerinden yalnızca bir tanesine (…) gönlünü kaptırmaktır. (…) 

“Geçici aşk”ta yaşantılanan tümüyle adanmışlık duygusu, kendini karşılıksız bırakış (…) 

“tevhid” (Allah’ın birliği) için bir ön hazırlık niteliğindedir. Bu duygunun olgunlaşıp 

evrilmesiyle kişi tek bir güzelden tek tek güzellere, tek tek güzellerden de güzelliğe, yani 

“gerçek aşk” aşamasına (Allah aşkına) geçer.” (Ulaş, 2002: 120). 

Bu genel açıklamalardan da anlaşılacağı gibi, Aşk iki temel boyutuyla, yani 

bedensel çekiciliğin söz konusu olduğu “tensel aşk” ve bir ideye, soyut bir varlığa 

bağlanmışlık ve adanmışlıkla ortaya çıkan “tinsel aşk” boyutuyla kendini 

göstermektedir. Aşk duygusu, temelinde, ister insan türünün devamını sağlayan 

tensel güdü olsun, ister insanı, onu yaratan Varlığa (Tanrı) ulaştırmanın arzusu olsun, 

aşkın ne olduğunu anlatmaya çalışan felsefeden daha çok, onun nasıl göründüğünü, 

onu yaşayan insanın durumunu göstermeye çalışan sanatın (tiyatro, roman, şiir, vb.) 

konusu olur. 

Şimdi, aşk temasının modern şiirimizde nasıl işlendiğini, sınırlı örneklerle 



 

 

155 

de olsa, göstermeye çalışalım. 

Ahmet Haşim, Parıltı adlı şiirinde, birbirini seven iki ruh arasında 

kavuşmayı engelleyen, olanaksız kılan bir ateş ırmağından söz eder; o halde kaçmak, 

uzaklaşmak gerekir demek ister. Çünkü onulmaz bir yaradır aşk: 

Ateş gibi bir nehr akıyordu 

Rûhumla o rûhun arasından, 

Bahs etti derinden ona hâlim 

Aşkın bu onulmaz yarasından. 

Vurdukça bu nehrin ona aksi 

Kaçtım o bakıştan o dudaktan 

Bakdım ona sessizce uzaktan 

Vurdukça bu aşkın ona aksi… (A.Haşim, 2011: 214) 

Yine Ahmet Haşim, Gece şiirinde, vefasız bir aşkla kavuşma hülyasına 

kapılmaktansa, kalbi bitmeyen, sürekli bir aşka açmayı önerir: 

…………… 

Sanki hülyâ-yı vasla müstagrak 

Sebi bir ıtr-ı hisle doldurarak 

Dolaşan, titreşen kadınlardı… 

Sanki bir savt-ı gaib ü mühtez 

Kalbe bir aşk-ı bi-vefâ yetmez 

“seviniz, muttasıl sevin!” derdi. (A.Haşim, 2011: 262) 

Yahya Kemal Beyatlı, Vuslat başlıklı o ünlü şiirinde, tensel aşkın en yoğun 

çağrışımlarını dile getirirken, aynı zamanda aşk uykusundan uyanmanın kederini de 

anlatır: 

Bir uykuyu cânanla berâber uyuyanlar, 

Ömrün bütün ikbâlini vuslatta duyanlar, 

Bir hazzı tükenmez gece sanmakla zamanı, 

Görmezler ufuklarda şafak söktüğü anı. 

Gördükleri rü’yâ, ezelî bahçedir aşka; 

Her mevsimi bir yaz ve esen rüzgârı başka, 

Bülbülden o eğlencede feryâd işitilmez. 

Gül solmayı, mehtâb azalıp bitmeyi bilmez, 

Gök kubbesi her lâhza bütün gözlere mâvi, 

Zenginler o cennette fakirlerle müsâvi; 



 

 

156 

Sedâları hülyâlı havuzlarda serinler, 

Sonsuz gibi bir fıskiye âhengini dinler. 

Bir rûh o derin bahçede bir def’a yaşarsa,  

Boynunda onun kolları, koynunda o varsa, 

Dalmışsa, onun saçlarının râyihasiyle: 

Sevmekteki efsûnu duyar her nefesiyle; 

Yıldızları boydan boya doğmuş gibi, varlık. 

Bir mû’cize hâlinde, o gözlerdedir artık; 

Kanmaz o uzun pûseye, öptükçe susuzdur. 

Zira susatan zevk o dudaklardaki tuzdur; 

İnsan ne yaratmışsa yaratmıştır o tuzdan. 

Bir sır gibidir az çok ilâh olduğumuzdan 

Onlar ki bu güller tutuşan bahçededirler, 

Bir gün, nereden, hangi tesadüfle gelirler? 

Aşk onları sevk ettiği günlerde, kaderden, 

Rüzgâr gibi bir şevk alır oldukları yerden; 

Geldikleri yol… ömrün ışıktan yoludur o; 

Âlemde bir akşam ne semâvi koşudur o! 

………………………………………….… 

Bir uykuyu cânanla beraber uyuyanlar, 

Varlıkta bütün zevki o cennette duyanlar, 

Dünyâyı unutmuş bulunurken o sularda, 

Zâlim saat ihmâl edilen vakti çalar da 

Bir an uyanırlarsa lezîz uykularından, 

Baştan başa, her yer kesilir kapkara zindan  

Bir fâciadır böyle bir alemde uyanmak, 

Günden güne hicranla bunalmış gibi yanmak. 

Ey tâlih! Ölümden de beterdir bu karanlık; 

Ey aşk! O gönüller sana mâl oldular artık; 

Ey vuslat! O âşıkları efsûnuna râm et!  

Ey tatlı ve ûlvi gece! Yıllarca devâm et! (Beyatlı, 1974: 127-129) 

Nazım Hikmet Şehvet adlı şiirinde önüne geçilmeyen tensel arzunun 

yoğunluğunu şöyle anlatır: 

Dallarda süzülüp batarken güneş, 

Ormanda kayboldu şehvetin kızı… 



 

 

157 

Bir kucak çalıdan yaktı bir ateş, 

Elleri kırmızı, yüzü kırmızı… 

Birden tâ omzunda parladı alev, 

Boynunda çift örgü düşüp sallandı. 

Kapladı ruhunu ateşten bir dev, 

Sokuldu… Sokuldu… Sokuldu yandı… (N.Hikmet, 2011: 1948) 

Bir insan neden sevdiğini, daha doğrusu neden hoşlandığını bilir de, neden 

aşık olduğunu, sevdasının nedenini bir türlü kavrayamaz; aşk budur işte. Nazım 

Hikmet de Dört Sevgilim Var başlığını taşıyan şiirinde bu duyguyu anlatır:  

Birbirinden güzel dört sevgilim var: 

Acı bir haz ile her gece gönlüm 

Birinden boşalır, biriyle dolar… 

Birincinin bilmem henüz adını. 

Aşkıma ne cevap verecek diye 

Merakım seviyor bu genç kadını. 

İkinci diyor ki: Delikanlı, sen 

Gönlümün en mesut sahibi oldun! 

Okşanan gururum onu sevdiren… 

Üçüncü: Kalbimde bir hiçsin! diyor. 

Dizinde ağlayıp reddolundukça, 

Ezilen gururum onu seviyor! 

-Ne kadın!- diyorlar dördüncüsüne, 

Onda âsabımdır vurulmuş olan 

Güzel vücudunun bütün süsüne. 

Birbirinden güzel dört sevgilim var; 

Fakat hâlâ gönül, bilinmez neden, 

Evvel zamandaki sevdayı arar? (N.Hikmet, 2011: 1980) 

Orhan Veli Kanık, anlatamadığı Aşk’ı, Anlatamıyorum başlığı altında, 

anlamını kimsenin bilemediği, - belki kendisinin de – (moro romantico) ibaresiyle 

anlatmaya, hissettirmeye çalışır; ancak kelimeler yetersiz kalacaktır: 

Ağlasam sesimi duyar mısınız, 

Mısralarımda; 



 

 

158 

Dokunabilir misiniz, 

Gözyaşlarıma, ellerinizle? 

Bilmezdim şarkıların bu kadar güzel, 

Kelimelerinse kifayetsiz olduğunu 

Bu derde düşmeden önce. 

Bir yer var, biliyorum; 

Her şeyi söylemek mümkün; 

Epeyce yaklaşmışım, duyuyorum; 

Anlatamıyorum. (Orhan Veli, 1992: 55) 

Ahmet Mahip Dıranas, başlıksız bir şiirinde, kusursuz bir yaratış olarak 

değerlendirdiği sevgilisiyle sonsuzluğa gönderme yapar, onu ''kalbi Allah'a ulaştıran 

yol''un başlangıcı olarak görür, kısacası tinsel aşkın, hakikî aşkın bir aracı olarak 

sevdiğini anlatır: 

Son bulur sıyrılınca üstünden 

Beyaz alevden bütününle sen 

Hayalimde belirmeden daha 

Gece, yeryüzü varıp uykuya 

Issızlıkta ay inince suya 

Benzedin odamda bir sabaha. 

Aman, dur! ve hiç kıpırdama ki, 

Kusursuzluğunda başlar belki 

Kalbi ulaştıran yol, Allah'a 

Sonsuzsun bu ak güzelliğinle! 

Ölüp, ölüp de her an sevginle 

Dirilmek... bir, bir daha, bir daha...  (Dıranas, 1974: 7) 

Asaf Hâlet Çelebi, Kunâla şiirinde, şu gelip geçici dünyada sevmek 

gerektiğini, ancak  bir gün göçüp gidecek tensel varlığın ardında bir güzelliğin de var 

olduğunu dile getirir: 

vakit geldi kunâla 

dünyayı göreli çok oldu 

tam kırk yılda seni buldum kunâla 

bu can tenden geçmeden 



 

 

159 

 bu dünyadan göçmeden 

  bir kerecik sevmek çok değil 

simsiyah saçların var kunâla 

kemiklerine yapışık etlerin var 

 bir gün dökülecek 

kunâla kuşu gibi gözlerin var  

 bir gün sönecek 

 kunâla 

bu etlerin arkasında güzelliklerin var 

 benden başka kimse bilmeyecek 

. . . . . ………………….. 

bu can benden geçmeden 

 bu dünyadan göçmeden  

  bir tek seni sevmek çok değil (Çelebi, 1983: 61) 

Dıranas, bir başka şiirinde, Olvido'da, sade bir hayatı ancak aşkın 

güzelleştirdiğini, ancak bu güzelliğin de sona ereceğini, aldanışın kaçınılmaz 

olduğunu anlatır. Macera bitmiştir; bu kaderden kurtulmanın tek yolu da unutuştur: 

Söylenmemiş aşkın güzelliğiyledir 

Kâğıtlarda yarım bırakılmış şiir; 

İnsan yağmur kokan bir sabaha karşı 

Hatırlar bir gün camı açtığını, 

Duran bir bulutu, bir kuş uçtuğunu, 

Çöküp peynir ekmek yediği bir taşı... 

Bütün bunlar aşkın güzelliğiyledir. 

Ebedi âşığın dönüşünü bekler 

Yalan yeminlerin tanığı çiçekler 

Artık olmayacak baharlar içinde. 

Ey, ömrün en güzel türküsü aldanış! 

Aldan, gelmiş olsa bile ümitsiz kış; 

Her garipsi ayak izi kar içinde 

Dönmeyen âşığın serptiği çiçekler. 

Ey unutuş! kapat artık pencereni 

Ey unutuş!  kurtar  bu gamlardan beni. (Dıranas, 1974: 50-51) 

Aşkın halleri anlatmakla bitecek gibi değildir. Sayılamayacak kadar çok 

yazılan, insanlığın ilk çağlarından günümüze, hâla yazılagelen, dilden dile dolaşan 



 

 

160 

şiirler aşk konusunun bir sınır tanımadığını gösterir bize. Aşk, yukardaki örneklerle 

sunmaya çalıştığımız gibi, ister yoğun bir tensel tutkuyu, bu tutkunun doğurduğu 

onulmaz bir yarayı, nedeni bilinemeyen bir arayışı ifade etsin, ister somut bir 

güzellikteki gerçekliğin ardında aranan Hakikat'i işaret etsin, kökeninde, yalnızlık 

duygusunun, insanın varoluşsal (ontolojik) boyutlarından en önemlisi ve asla yok 

edilemeyecek olan ontolojik yalnızlık durumunun yattığını düşünüyoruz. Aşk arayışı 

bu yalnızlıktan kurtulma çabasıdır; geçiciliği kabul etmeyen insan ruhunun -çünkü 

bu ruh, geçici olmayan Allah'ın soluğundan bir parçadır; parça Bütün'e ulaşmak 

istemektedir -kendi öz-yurduna- Hakikat'e, yanı Allah'a ulaşma arzusudur. 

Sezai Karakoç, Zamana Adanmış Sözler'in 1/IV. Bölümünde ''En sevgili'' 

diye nitelediği Tanrı'ya şöyle seslenir: 

Senin kalbinden sürgün oldum ilkin 

Bütün sürgünlüklerim bir bakıma bu sürgünün bir süreği 

Bütün törenlerin şölenlerin ayinlerin yortuların dışında 

Sana geldim ayaklarına kapanmaya geldim 

Af dilemeye geldim affa lâyık olmasam da 

Uzatma dünya sürgünümü benim 

Bütün şiirlerde söylediğim sensin   

Suna dedimse sen Leylâ dedimse sensin 

Seni saklamak için görüntülerinden faydalandım 

    Salome'nin Belkıs'ın 

Boşunaydı saklamaya çalışmam öylesine âşikârsın, bellisin 

Kuşlar uçar senin gönlünü taklit için 

Ellerinden devşirir bahar çiçeklerini 

Deniz gözlerinden alır sonsuzluğun haberini 

Ey gönüllerin en yumuşağı en derini 

Sevgili 

En sevgili 

Ey sevgili 

Uzatma dünya sürgünümü benim 

Ülkendeki kuşlardan ne haber vardır 

Mezarlardan bile yükselen bir bahar vardır 

Aşk cellâdından ne çıkar madem ki yar vardır 

Yoktan da vardan da öte bir Var vardır 

Hep suç bende değil beni yakıp yıkan bir nazar vardır 



 

 

161 

O şarkıya özenip söylenecek mısralar vardır 

Sakın kader deme kaderin üstünde bir kader vardır 

Ne yapsalar boş göklerden gelen bir karar vardır 

Gün batsa ne olur geceyi onaran bir mimar vardır 

Yanmışsam külümden yapılan bir hisar vardır 

Yenilgi yenilgi büyüyen bir zafer vardır 

Sırların sırrına ermek için sende anahtar vardır 

Göğsünde sürgününü geri çağıran bir damar vardır 

Senden umut kesmem kalbinde merhamet adlı bir çınar vardır 

Sevgili 

En sevgili 

Ey sevgili (Karakoç, 2003: 431-434) 

Böyle bir Aşk'ın muhatabıdır Sevgili, sürgünün kaynağı da, sürgünden 

kurtarıcı da O'dur; her şiirde seslenilen, her baharda çiçeğini sunan, sonsuzluğun 

haberini veren O'dur; yoktan, vardan öte Var olan, kaderin üstünde kader olan, son 

karar olan, karanlığı ağartan O'dur; her yenilgiyi zafer için biriktiren, sırların sırrına 

anahtar olan, sürgünü anayurduna çağıran, kalbinde merhamer çınarı olan işte bu 

sevgilidir, '' En Sevgili'' odur. 

  

3.4.9. Özgürlük (Liberté) 

Bu kavram, tanımlanması zaten en zor olan insan varlığının en başat 

niteliklerinden, ama aynı zamanda en problematik özelliklerinden biridir. Sınırlı bir 

varlık olan insan için, özgürlüğün de sınırlı olduğunu, onun “kader”ine mahkûm 

olduğunu dile getiren geleneksel felsefeye karşı, özgürlüğün ya da kaderin mutlak 

olmadığını, özgürlük ile zorunluluğun birbirine bağımlı olduğunu, doğal ve 

toplumsal koşulların bilgisine ulaşıldıkça özgürlük alanının da genişleyeceğini 

anlatan diyalektik felsefenin yanında, insan varoluşunun (existence) öz’ünden 

(esence) önce geldiğini, insanın “özgürlüğe mahkûm” olduğun savunan çağdaş 

felsefeler de sözkonusudur. Bu kısa açıklamadan da anlaşılacağı gibi, özgürlük, 

niteliği ve sınırları ne olursa olsun, insan ve onun etkinlikleri tartışıldığında, her 

zaman irdelenecek olan en önemli kavramlardan biri olarak karşımıza çıkacaktır. 

Biz bu çalışmamızda, özgürlük kavramının, politik (keyfi yönetimlere karşı 

yetkin tavır alma) ve ahlaksal (başkalarına zarar vermeden her şeyi yapabilme gücü) 



 

 

162 

içeriğinden daha çok, felsefi içeriği ile yani: 

“Varlığın bireysel ve ifade edilmez temelinin onunla ortaya çıktığı ve edimlerinde 

kendisinin kısmen yaratıldığı güç, (…) özellikle de içinde belirleme (détermination) 

fikrinin tüm anlamını yitirdikleri bir olgular düzenini karakterize eden güç” (Lalande, 

1980: 563-564) 

olarak, bir yaşam felsefesi kavramı olarak, modern şiirimizde nasıl işlendiğini birkaç 

örnekle sunmaya çalışacağız. 

Nazım Hikmet, emeğinin ürününe yabancılaşan insanın, kendisini bir insanî 

değer olarak yaşamasını engelleyen sınıflı toplumlarda özgürlüğünü de, yaşamak bir 

yana, tanımadığını, Hazin Bir Hürriyet adlı şiirinde şöyle anlatır: 

Satarsın gözlerinin dikkatini, ellerinin nurunu, 

bir lokma bile tatmadan yoğurursun 

bütün nimetlerin hamurunu. 

Büyük hürriyetinle çalışırsın el kapısında, 

ananı ağlatanı Karun etmek hürriyetiyle, 

hürsün! 

Sen doğar doğmaz dikilirler tepene, 

işler ömrün boyunca durup dinlenmeden yalan 

değirmenleri, 

Büyük hürriyetinle parmağın şakağında düşünürsün 

vicdan hürriyetiyle, 

hürsün! 

………………………. 

Ne demir, ne tahta, ne tül perde var hayatında, 

hürriyeti seçmene lüzum yok 

hürsün. 

Bu hürriyet hazin şey yıldızların altında. (N. Hikmet, 2011: 154-955) 

Behçet Necatiği, Esaret adlı şiirinde, sabırla beklediği özgürlükten söz eder; 

tutsaktır yaşadığı yerde, iç sıkıntısından kurtulmak için bir özgürlük diyarının 

özlemini çeker hep: 

Ne denir ki bahtım beni mıhlamış 

Bu cüceler, bu devler ülkesine. 



 

 

163 

Sığınmışım ıssız gölde bir kamış 

Gibi küskün, sabrın gölgesine. 

Her an yadırgamaktayım yerimi 

Uzakta kendim gibilerin vehmi 

Yok mi hâlâ demir alan bir gemi 

Bu karışık diyarın ötesine? (Necatigil, 1976: 41) 

Turgut Uyar için özgürlük, sıradan insanların sıradan mutluluklarındadır. 

Şair, Söyle Küçük Saadetini adlı şiirinde, çok az şey istediğimiz bu dünyada, 

özgürlüğün de tadının çıkarılabileceğini dile getirir: 

Söyle saadetini, çekinme 

Bir ekmek, bir kadın, birkaç çocuk. 

Tatlı gerinmelerin peşisıra sabahleyin 

Evinle işin arasında bir tatlı yolculuk… 

Cigara içerken alacakaranlıkta 

Kapını çalmışsın. 

Alınterin, göz nurun, el emeğin, karın. 

Turfanda portakal görüp çarşıda 

Tadımlık birkaç tane almışsın… 

Alırsın kardeşim, almalısın 

Dünyadan o kadar az ki, istediğimiz 

Senin, benim, hepimizin, çocuklarımızın 

İki olmamalı bir dediğimiz. (Uyar, 2010: 73) 

Necati Cumalı, Hürriyete Övgü adlı şiirinde, özgürlüğün yasaların da 

üstünde, insanî bir hak olduğunu, tek ölümsüz aşkın, yarası acımayan tek aşkın 

özgürlük aşkı olduğunu söyler: 

Boşuna değil dökülen kan 

Hâtıran daha aziz çıkacaktır 

Bu felâket senelerinden 

Asırlardır bu böyledir 

Bütün kötülükler geçer 

Yaşar iyi ve güzel olan 

Sen çalışmanın ve düşünmenin hakkısın 

Kanunların, nizamların üstünde 



 

 

164 

Talihisin insanlığın 

Her sevgi hayatla biter 

Yalnız senin aşkın kalır 

Genç çocuğa babadan 

……………………… 

Boşuna değil dökülen kan 

Tarihin akışından anlıyorum 

Kuvvet zamanla yıkılır 

Yalnız senin uğrunda ölür insan 

Yarası acımadan. (A. Necdet, 2000: 369-370) 

Nazım Hikmet Kuvâyi Milliye’nin bir bölümünde birey ve toplum 

arasındaki özgürlük ilişkisinin, insanın insana kulluğunun yok edilmesiyle özgürlük 

– kardeşlik ilişkisine döneceğini, bu hasretle yaşadığını dile getirir: 

Kapansın el kapıları, bir daha açılmasın, 

yok edin insanın insana kulluğunu, 

bu dâvet bizim… 

Yaşamak bir ağaç gibi tek ve hür 

ve bir orman gibi kardeşçesine, 

bu hasret bizim… (N. Hikmet, 2011: 612) 

Işığın (aydınlanmanın) ve özgürlüğün İktidar sahiplerince tehlikeli 

sayıldığını, ancak her ne kadar bir düş gibi görünse de, “gerçek”ten daha doğru olan 

özgürlük aşkının “gelecek”i kuracak somut bir varlık olduğunu, tarihsel akışa yön 

veren emekçilerin dünyamıza özgürlük getireceğini söyleyen Oktay Rifat, Elleri Var 

Özgürlüğün adlı şiirinde, özgürlüğün kapısının işte bu umut olduğunu, doğa’nın da 

bu umudu sonsuz ufkuyla desteklediğini anlatır: 

…….. 

5 

Işık kör edicidir, diyorlar, 

Özgürlük patlayıcı. 

Lâmbamızı bozan da 

Özgürlüğe kundak sokan da onlar. 

Uzandık mı patlasın istiyorlar, 

Yaktık mı tutuşalım. 

Mayın tarlaları var, 



 

 

165 

Karanlıkta duruyor ekmekle su. 

 

6 

Elleri var özgürlüğün, 

Gözleri, ayakları; 

Silmek için kanlı teri, 

Bakmak için yarınlara, 

Eşitliğe doğru giden. 

…… 

 

8 

Özgürlük sevgisi bu, 

İnsan kapılmayagörsün bir kez; 

Bir urba ki eskimez, 

Bir düş ki gerçekten daha doğru. 

 

9 

Yiğit sürücüleri tarihsel akışın, 

İşçiler, evren kovanının arıları, 

Bir kara somunun çevresinde döndükçe 

Dünyamıza özgürlük getiren kardeşler. 

…… 

 

10 

Bu umut özgür olmanın kapısı; 

Mutlu günlere insanca aralık. 

Bu sevinç mutlu günlerin ışığı, 

Vurur üstümüze usulca ürkek. 

Gel yurdumun insanı görün artık, 

Özgürlüğün kapısında dal gibi; 

Ardında gökyüzü kardeşçe mavi! (A. Necdet, 2000: 367-368) 

Fazıl Hüsnü Dağlarca, Haydi adlı yapıtının ilk dörtlüğünde, özgürlük adını 

hiç kullanmadan, ama özgür olmanın bilinciyle, her türlü tasayı, sıkıntıyı aşmağa, 

“bir önceki” durumundan kurtulmaya, sonsuz olanaklar noktasında bulunduğumuz 

yerden başlamaya çağırır insanı: 

 



 

 

166 

Abartılmasın tasalar yaslar haydi 

Kurtulmak biraz öncesinden haydi 

Haydi sevgide karanlıkta nerde olursan ol 

Haydi bulunulan yerden başlamak (Dağlarca, 1968: 7) 

 

Dağlarca, aynı yapıtındaki Dışarı Çıkmak başlığını taşıyan şiirinde, ise, 

özgürlük mücadelesinde son bir hedefin sözkonusu olmadığını, bu arayışta insanın 

varoluşsal (existentiel) bir niteliğinin bulunduğunu, deyim yerindeyse özgürlüğün 

metafiziğini dile getirir: 

İnsanlar 

Kocaman duvarların içine kapatılmışlardır hep 

Delerler yıkarlar aşarlar çıkarlar hep 

Duvarları yaşamak üzre (Dağlarca, 1968: 178) 

Çoğu zaman bir “kuş” imgesiyle dile getirilen özgürlük, yeryüzünde 

konacak yer bulamazken, düşüp parçalanmak üzereyken, son umut, bir bebeğin 

beşiğine konacaktır: umut hep yeni doğan, yeniden doğan insandadır çünki. Fazıl 

Hüsnü Dağlarca, Özgürlük Kuşu Der Ki adlı şiirinde anlatır bunu: 

Dolanıyorum nice yıldan beri ben 

Bütün yurdu nice yüzbin kanat 

Konacak yer nerde? 

Damlarına alanlarına bakıyorum kentlerin 

Hayır sığamam ki 

Konacak yer nerde? 

Karanlıklardan yoruldum artık 

Düşüp parçalanmak üzereyim 

Konacak yer nerde? 

İşte işte konacak yer: 

Beşiği 

Doğan çocuğun. (Dağlarca, 1979: 24) 

 

3.4.10.Varoluş (Existence) 

Sözlük anlamıyla, var olma durumu, yaşam, yaşama biçimi, vb. olguyu 



 

 

167 

ifade eden varoluş (existence) terimi, felsefe alanında, özellikle varoluşçuluk 

(Existentialisme) alanında çok özel bir anlama sahiptir. Parmenides’ten beri 

süregelen idealist felsefede varlık “gerçek” olarak, varoluş ise “görüntü” olarak kabul 

edilirken, diyalektik ve tarihsel maddecilikte varlık (être), varoluşu (existence) dile 

getiren en soyut bir kavramdır: Varlıksız varoluş, varoluşsuz bir varlık olamaz. 

Varlığı varoluştan üstün tutan idealizme ve varlıkla varoluşun birliğini savunan 

materyalizme karşı olarak, varoluş felsefesi (varoluşçuluk, existentialisme) gerçek 

varoluş olarak insanı kabul eder ve “varoluş öz’den önce gelir” savıyla, insanın bir 

öz olarak var olmadığını, özünü kendisinin yarattığını ya da kurduğunu ileri sürer. 

İnsan özünü kendisi tasarladığı için sorumludur; hem kendinden, hem bütün 

insanlardan. İnsanın yaşadığı bunaltının kaynağı da işte bu sonsuz sorumluluk 

(responsabilité) duygusudur; insan “mahkûm” olduğu özgürlüğün sorumluluğuyla 

insan olur. Kısaca söylersek, insanın varoluşu, onun özgürlüğü ve sorumluluğundan 

kaynaklanan bir “bunaltı”dır; ancak bu bunaltı “bizi eylemden ayıran bir perde 

değildir (…), tersine bizi eylemle birleştiren, harekete götüren bir olaydır, eylemin 

bir parçasıdır.” (Sartre, 1989: 69) 

Lalande’ın Sözlük’ünde: “En geçerli anlamda, yaşayan ve yaşanan 

gerçeklikte (réalité) kuramlara ve soyutlamalara karşıt” (Lalande, 1980: 318) olarak 

açıklanan varoluş terimi, Sarp Erk Ulaş, vd.’nin hazırladığı Felsefe Sözlüğü’nde daha 

açık bir biçimde ortaya konmaktadır: 

“En genel anlamda “varolma durumu”: somut olarak olma ya da bulunuş; bir gerçekliği 

olma ya da gerçekleşmiş olarak varolma; gizilgüç olarak değil de etkin olarak bir varlığa 

sahip olma; varlığın doğasını kuran “öz”ün karşıtı olarak bir şeyin ne olduğu ya da nasıl 

olduğu olgusu değil de o şeyin varolduğu olgusu.” (Ulaş, 2002: 1521) 

Temelini, varoluş (existence) terimine yüklediği bu içerikle kuran 

varoluşçuluk (existentialisme), muhaliflerince hep kötümserlikle, cesaret kırıcılıkla, 

umutsuzlukla, bunaltıcılıkla suçlandığı gibi, bizim modern edebiyatımızda önemli bir 

yeri olan ve üstgerçekçi (surréaliste) sanat akımlarından, özellikle de varoluşçu 

felsefeden esinlenen “İkinci Yeni” akımı ve onun şairleri de hemen hemen aynı 

suçlamalarla karşılaşmışlardır. Ancak, kimi eleştirmenler, toplumsal durumu göz 

önünde tutarak “bireyin toplumla çatışmasının, yabancılaşmanın, yerleşik değerlerin 



 

 

168 

bireyi bunaltmasının ve dış dünyayla, insanlarla kurulan ilişkilerin yozlaşmasının 

İkinci yeni’yi beslediği”ni (Özkırımlı, 1981: 432) söylemişlerdir. 

İkinci Yeni şairlerinin varoluş temasını en çok işleyen şairler olmasının, 

toplumsal koşullar ve insanlararası ilişkilerle bağlantılı olmasının yanı sıra, bireysel 

durumların, Jaspers’in sözünü ettiği “sınır-durum”ların da etkin olduğunu belirtmek 

gerekir: “Ölüm”, “Acı çekme”, “Korku” vb. gibi sınır-durumların en önemlisi bizzat 

insanın kendi “varoluş”udur; bu sınır – durum aşılamaz, bunun için de varolduğunu 

anlar insan. Romancı ve deneme yazarı Simone de Beauvoir’a atfedilen “Biz 

varoluşçuların hayat damarlarından biri hep kesiktir” cümlesini hatırladığımızda, 

İkinci Yeni şairlerinin dünya görüşleri de daha bir açıklık kazanır. Örneğin, İlhan 

Berk, Ece Ayhan, Cemal Süreyya ve Sezai Karakoç çok yoksul ailelerin çocuklarıdır. 

Bu yoksulluğun “korku”yu beslediği unutulmamalıdır. İlhan Berk ve Ece Ayhan 

babasız, Cemal Süreya anasız büyüdüler. Şairler bu yıkımların içinde yetiştiler. 

Böyle bir acının içinden erginlik çağına ulaşan Macar Psikanalist Sándor Ferenczi de 

annesine yazdığı bir şiirde “felâket”ini şöyle dile getirir: 

Yeni bir yaşamın eşiğinde 

Selam sana benim annem 

Başka kimse değil, yalnız sen 

Sen anlıyorsun beni ağladığımda 

Yakıcı gözyaşları, yakıcı hakikat 

Uzanmışlar buraya, tabut içinde 

Ben, yirmidört yaşımda! (Nasio, 2008: 95) 

Bir makalesinde de “bir yıkım yaşayan ve ölüm endişesi duyan, gizli kalmış 

ya da henüz kuşatılmamış bir takım eğilimleri birdenbire harekete geçiren bir 

çocuğun tepkisi”nden (Nasio, 2008: 125) söz eden ve “bir kuşun gagasıyla 

yaralandığında çok çabuk olgunlaşan meyveleri hatırlatan Ferenczi, travmatik şokun 

heyecan ve zihin planında kişiliğin bir bölümünü birdenbire olgunlaştırabileceğini 

gösterir.” (Nasio, 2008: 125-126). Böylece, “varoluş” şiirinin toplumsal ve psikolojik 

(bireysel) kaynaklarına değindikten sonra, birkaç somut örnekle bitirelim: 

Nazım Hikmet, yaşamı maddi etkenlerin, özellikle ekonomik ilişkilerin 

biçimlendirdiğine inanan “materyalist” şair de, varoluş durumunu derinden hisseden 

biridir. Şairin Bir Dakika Tembelliği’nde yaşar bu duyguyu: 



 

 

169 

…… 

Dumandan atlara binmiş 

   dumandan süvariler 

kanımda küreyvatı hamraya kurdular pusu. 

Beynimde vurdu yat borusu… 

 

Parmaklarımda kurşunkalem 

   uzadı 

       büyüdü 

           kalınlaştı 

aldı bir süpürge sapı biçimini 

İhtiyar bir sokak süpürücüsü oldu elim, 

dayandı süpürgesine 

uyudu!!! 

 

Deeee… 

Diiiii… 

     Duuuu…. 

 

Renkler seslerin omzuna binmiş 

ışıklar gölgelerin kucaklarında. 

akıyorlar…… (N. Hikmet, 2011: 131) 

Bir sınır-durumun eşiğinde, hapislik arifesinde, dış dünya ile bağlantısını 

koparmak istemeyen şair, Arife adlı şiirinin son bölümünde, bu dinginliği dile getirir: 

…… 

Ve bu gece değilse 

yarın 

gece 

gireceğim kodese… 

İçimde yaprak kımıldamıyor.. 

Ellerimi başımın altına koyuyorum.. 

Denizi duyuyorum.. 

Uyuyorum… (N. Hikmet, 2011: 210) 

Necip Fazıl Kısakürek, ona varoluşunu duyumsatan duvarlardan şikâyetçi 

değildir; yarasına ilaç bulunmasa da, yükünü – yükümlülüğünü ölçecek terazi olmasa 



 

 

170 

da, düşecek bir yol bulamasa da yeryüzünde, Allah’a giden yolu varoluşun tek 

gerçeği olarak görür. Bendedir başlıklı şiiri bunu anlatır: 

Ne azap, ne sitem bu yalnızlıktan, 

Kime ne, aşılmaz duvar bendedir. 

Süslenmiş gemiler geçse açıktan 

Sanırım gittiği diyar bendedir. 

Yaram var, havanlar dövemez merhem; 

Yüküm var, bulamaz pazarlar dirhem. 

Ne çıkar, bir yola düşmemiş gölgem; 

Yollar ki, Allah’a çıkar, bendedir. (Kısakürek, 1969; 42) 

İnsan, bazen bir boğuntu, bitmez bir can sıkıntısı, bıkkınlık verici bir 

tekdüzelik olarak yaşar varoluşunu. Ahmet Muhip Dıranas, Bitmez Tükenmez Can 

Sıkıntısı duyar bu yüzden: 

Bir bıçak saplı durur göğsünde, 

Hangi su tasına uzansan boş; 

Hangi pencereye koşarsan koş 

Aynı siyah güneş gökyüzünde. 

Aynı siyah güneş, aynı siyah, 

Aynı susayış, aynı koşuş, aynı… 

Of… hep aynı şey, aynı şey, aynı şey, 

Aynı, aynı, aynı, aynı, aynı… (Dıranas, 1974: 149) 

Behçet Necatigil, Ölü Çizgi adlı şiirinde, yaşamın zehir biriktirdiğini, 

çöküntünün insanı beklediğini, hayata sarılmanın anlamsızlığını, kitapların 

yararsızlığını, sokakların iğrençliğini, aşkların maske olduğunu, bütün bunların bizi 

tutsak eden dünyanın sınır-çizgileri olduğunu anlatır. Ancak “Yaşamak gibi var mı?” 

diyerek, sınır durumların başlıcası olan “insanın kendi varoluşu”nu kutsamaktan da 

alıkoyamaz kendini: 

Bir zehir 

Birikir odalarda, 

Almaz ki veresin rüzgâra 

Rüzgâr deli değil. 



 

 

171 

Birden yayılır kanda 

Kararır dört yan. 

Bir çöküntü başlar yaşamanda 

Her şeyin değersizleştiği an. 

……………….… 

Yaşamışım kaç para 

Mezar taşları neci? 

Deli gibi sarılsam da hayata 

Kalacak nesi var ki? 

Kitaplar seslenir, yüksekten, mağrur: 

- Gel bize, kurtul, gel! 

Almanızla bırakmanız bir olur. 

Böyle daha güzel. 

Sokaklar seslenir, akpak, temiz: 

- Hadi gel, avunursun! 

Bütün sokaklardan iğrenirsiniz, 

Avunmak şöyle dursun. 

Aşklar seslenir, çekingen, tatlı 

Ama inanma, maske! 

Övünülür bir tarafım kalmadı 

Düşmanlarım sevinsinler, daha ne! 

Ölü çizgileri dünyanın 

Biz sizin esiriniz, 

İster bırakın 

Öldürün isterseniz! 

Derken kalkar perde: 

Bu ırmaklar benimçin bir daha akar mı? 

Özledim hani nerde 

Yaşamak gibi var mı? (Necatigil, 1976: 100-101) 

Us (akıl, ratio) bir şeyin ne olduğunu ya da nasıl olduğunu açıklamaya 

çalışırken, bir şeyin varolduğu olgusuna (varoluşa) işleyemez, ona müfuz edemez: 

Turgut Uyar, Çok Üşümek adıl şiirinde, çeşitli yaşam an’larından geriye kalan ve 

“Bir” adını verdiği, us’la kavranılmayan, ancak yaşanan somut bir gerçekliğin 

(varoluşun) izini (anısını) dile getirir: 

 



 

 

172 

Bir kalır, uzun resimlerde anısı sakallarımızın 

Urban içinde Üşüyüp Üşüyüp kaldığımızın 

Bir Kalır yanık yağlar kokusu şehirlerde 

Uzun nehirlere binip uzaklaşmadıkça 

Bir Kalır yabancı yataklarda o oteller 

Meydanlar heykeller sizin olmadığınız o her yer 

O çok yalınç gerçekli gelip gitmeler 

Bir Kalır uzun duvarlar ve onların dipleri 

Bir Kalır Yılgın Adamların hep “Evet” dedikleri 

Çok üşürdük hep üşürdük üşümekti bütün yaşadığımız 

Üşürdü ellerimiz aşkımız sonsuz uzun sakallarımız 

Tükenir dağınık diriliği kaşıntımızın bir gün 

Bir Kalır uzun kitaplarda anısı çok Üşüdüğümüzün (Uyar, 2010: 203) 

Edip Cansever, Ben Ruhi Bey Nasılım adlı yapıtında “Ruhi Bey” 

karakteriyle, insanî varoluşun çeşitli momentlerine dokunur: Kendisini ne’yin 

beklediğini düşünür, ama 

Böyle sığ hayallerle oyalanmak yerine 

Kısacık bir zaman olmalıydı elimde (Cansever, 1976: 9) 

diyerek, kendi varoluş (existence) ânını yaşamak istediğini vurgular. 

………………………… 

Sizinle görüşelim Ruhi Bey 

vaktim yok, vaktim yok 

Ruhi Bey görüşelim 

Vaktim yok görüşmeye kimseyle 

Ruhi Bey! 

Kendimle bile, kendimle bile. 

(olmaz ki, kimse kimseyi sevemez. 

Ama hiç kimse.) (Cansever, 1976: 27) 

dizeleriyle kişilerarası iletişimin, -kendi kendisiyle bile- olanaksızlığını anlatır. 

Ölümle yaşam arasında bunalır: 

 



 

 

173 

…… 

Şimdiki Ruhi Bey ölüme daha yatkındır 

Yaşamaya da 

Ölümle yaşam arasında bunalır bunalır (Cansever, 1976: 31) 

İnsan toplumsal rolüyle kendi varoluşundan uzaklaşır, ona yabancılaşır, 

“kendi zamanı”nı yaşayamaz: 

Anlamadığım şu 

Ben neden bir otel katibiyim 

Eskiyim, renksizim, kimsesizim 

…… 

Ve nedendir ki ben 

Sararmış bir sürahide kirli bir su gibi bekletilirim. 

Günlerden ne? Pazartesi! İyi bilirim 

Ama gün nedir bilmem 

Çiğlerle çiçeklerle çamlarla doldurulmuş gün 

Göğsü bir martı göğsü gibi denizlere değen 

Parklarda bahçelerde göz dolduran gün 

Bir çocuğun gözlerinden gözyaşı içen 

Sesini bir ayin gibi uzaklardan duyduğum 

Gün nedir. (Cansever, 1976: 70-71 

Kendi zamanını yaşayamayan, değil öteki insanlarla kendisiyle bile 

görüşemeyen, yaşam – ölüm arasında bunalan, “gün”leri sayan ama “gün” nedir 

bilemeyen insan, ancak yaklaşan ölüm duygusuyla aralayabilir “varoluş” perdesini. 

Yaşarken “özgür” olduğunu o zaman duyabilir: 

Ölüler ki bir gün gömülür 

İçimizdeki ölüler, dışımızdaki ölüler 

İnsan yaşıyorken özgürdür 

İnsan 

yaşıyorken 

özgürdür. (Cansever, 1976: 105) 

 

“Varoluş” şiirlerinin örnekleri, elbette bunlarla sınırlı değildir. İlhan Berk’in 

doğayı tanıyarak insan’a vardığını anlatan Yavaş Yavaş Geçtim Kalabalıkların 



 

 

174 

Arasından adlı şiirini (Berk, 1978: 9); Ece Ayhan’ın, us ile us-dışı arasında gidip – 

gelerek “varoluş”u aradığı Bakışsız Bir Kedi Kara’sını (A. Necdet, 2000: 537); Sezai 

karakoç’un, acımayı da, sevmeyi de bilmeyen insanların ötesinde “gerçek insanlığı” 

aradığı Festival (Karakoç, 2003: 90) şiirini; her ölümü erken bulan Cemal Süreya’nın 

Üstü Kalsın (A. Necdet, 2000: 363) dediği şiiri, vb. gibi birçok şiiri de hatırlatmak 

gerekir. 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

175 

     

   

SONUÇ: HİKMET ŞİİRİNE DOĞRU 

 

Tezimizde ele aldığımız Şiir – Felsefe ilişkisi konusunun tezimizin amacına 

uygun olarak işlenmesi için izlediğimiz çerçevede, önce şiirin sınırlı ve kesin bir 

tanımının yapılamadığını, şiirdeki “büyü”nün insandaki sonluluk bilinci – sonsuzluk 

özlemi geriliminden kaynaklandığını belirttik. İmgenin (hayal) şiirin yapıtaşı 

olduğunu, yaşama katlanabilmenin bir aracı olduğunu ifade ettik. Felsefe terimini 

irdelerken, onun bireysel izlenimlere (imge) değil, soyutlama ile edilen kavramlara 

uygun düştüğünü, gündelik yaşam pratiğinde ya da siyaset alanında kullanılan 

İdeoloji ve Dünyagörüşü kavramlarıyla karıştırılmaması gerektiğini dile getirdik. 

Dünyagörüşü şiirinin; ideolojik şiirin ve felsefi bir gerilimden kaynaklanan şiirin 

özelliklerine değindik. Felsefi şiirin varoluşun değil, varoluş sorununun şiiri 

olduğunu göstermeye çalıştık. 

Şiir ve Felsefe arasındaki ilişkiyi daha somutlaştırmak için dört olası 

bağıntıyı ele aldık: Şiirle yapılan, şiirle desteklenen felsefe için, Antik çağ Yunan 

yazarlarının bir takım felsefi temaları nasıl işlediğini örneklerle gösterdikten sonra; 

Platon örneğinden hareketle Şiir ve Felsefenin nasıl çatıştığını anlattık; Felsefenin 

Şiiri nasıl konu edindiğini ontolojik açıdan (Aristoteles), idealist felsefe açısından 

(Hegel), sanat ontolojisi açısından (Hartmann), fenomenolojik açıdan (Bachelard), 

varoluşçuluk açısından (Sartre) ve nihilist felsefe açısından (Cioran) inceleme 

çabasında bulunduk; son olarak da Şiir ile Felsefenin nasıl buluştuğunu, idolojilerin 

sanatı (şiiri) nasıl kullandıklarını, amaç ve araç yerine konulan şiirin aslında insanın 

varoluşsal niteliğinden kaynaklanan bir “yaratma”, bir “insanî borç” ürünü olduğunu 

dile getirmek istedik. Aralarında ontik ya da varoluşsal bir bağ olduğunu 

düşündüğümüz Felsefe ile Şiiri dil bağlantısı içinde ele aldık; Felsefe ile Şiir 

arasındaki uzlaşmazlığın dilin kullanılışı açısından sözkonusu olabildiğini, yani 

şiirsel söylem ile felsefi söylemin uzlaşmaz olduğunu, yoksa şiirin felsefeden, 

felsefenin de şiirden arıtılması gerekmediğini anlattık. Çünkü iki etkinlik de Ruh’tan 

kaynaklanır; felsefe ruhun akıl ögesiyle, şiir duygu ögesiyle etkinleşir. 



 

 

176 

Felsefe ile şiir arasında bu araçsal ilişkinin ötesinde, Heidegger’in “Dasein” 

adını verdiği ve bizim de benimsediğimiz Türkçe karşılıkla “Temel İnsanlık Hali” 

çerçevesi içinde daha derin bir ilişki olduğunu belirttik; yaşam felsefesinin önemli bir 

kavramı olan tasa’nın yaratıcılığın bir ürünü olan şiir’in de kaynağı olduğunu, günlük 

dili reddeden şairin “sahici insanlık hali”ni temsil ettiğini ifade ettik. 

Modern insanın tarihsel (çizgisel) zaman süresinde yaşadığı yoksunluk 

(mahrumiyet) çağında, teknoloji ile kimlik bulan araçsal düşünce (“Batı Metafiziği”) 

başat oldu ve bunun üzerine tanrı(lar) yeryüzünü terk edince insani varoluşun zemini 

bile görünmez oldu. Tasa, modern insanın hergün yaşadığı bir dipsizlik hali ve bunun 

umarsız bir boşluğu oldu. Şunu da gösterdik ki, modern insan yalnız boşluğa değil, 

unutuluşa da fırlatılmıştır; yoksunluk zamanının öteki ve görünmeyen yüzü 

“unutuluş”tur. Modern insanın çıkmazını (aporia) dile getiren, göçüp giden tanrılarla, 

henüz gelmemiş Tanrı arasındaki boşluğu, insanın yaşadığı “eksik varoluş”u 

sorgulayan şiirsel düşünce varlığın bu tarihsel (çizgisel) yönünü ortaya koymaktadır. 

Şiirin özü meselesi de, Batı Metafiziğinin tarihsel çizgisindeki “yoksunluk” çağında 

böylece ortaya çıkar: Göçüp giden tanrıların ve gelmekte olan Tanrı’nın zamanıdır 

bu çağ. Şairin yeri de bu Ara’dadır. Yani tanrılarla insanlar arasına atılmıştır o. 

Ancak, Ortodoks İslam’ın zaman anlayışı önceki vahiyleri içeren hiyerarşik 

zaman anlayışıyla belli bir uygunluk gösterdiği, ayrıca modern düşüncenin “tarihin 

ürünü olan insan” anlayışına çok benzediği halde – modern insan kurtuluşu için 

Tarih’e güvenirken, inanan da (mü’min) Yargı Günü’nde beraatini ummaktadır- 

heterodoks İslam’ın etkin akımlarından olan Bektaşilikte zaman anlayışı “Dem bu 

demdir!” ifadesiyle “şimdi”yi ifade eder. Bu “şimdi”, geçmiş ve geleceği kuran 

zamanın niteliğidir, aynı zamanda “dönen zaman”ın (döngüselliğin) çevresinde 

döndüğü merkez noktadır, insani varoluşun hakiki zamanıdır, Dasein’in zaman 

halidir. 

Heterodoks İslam’ın (Bektaşiliğin) zaman anlayışı, tezimizin “Gîriş” 

bölümünde belirttiğimiz gibi, “Hikmet Şiiri”nin önemini vurgularken bize rehberlik 

edecek olan bir husustur. Şöyle ki, “Hikmet” kavramı içinde yer alan “yaşantı” 

(tecrübe), “akıl” ve “sezgi” ögelerinin, Bektaşiliğin iki kilit kavramında, yani “İbn’ül 

vakt” (zamanın oğlu) ve “Eb’ul vakt” (zamanın babası) kavramlarında bulunduğunu 



 

 

177 

gösterdiğimizde, aradığımız “Hikmet Şiiri”nin zamansal bir varlık olan insan için 

nasıl bir varoluşsal değeri olacağını da göstermiş oluruz. 

Tezimizde Bektaşiliğin çizgisel “tarihsel zaman” ile döngüsel “kutsal 

zaman”ı bir arada yaşadığını belirttik. İnsan, “İbn’ül vakt” (Zamanın oğlu) 

niteliğiyle, zamanın koşullarına teslim oluşu değil, zamanın koşullarının bilincinde 

olarak, “Hikmet” kavramının ögeleri olan “yaşantı” (tecrübe) ve “akıl” rehberliğinde 

döngüsel (kutsal) zamanın bağrında olan kendi hakikatine ulaşmanın yolunu, 

çabasını ifade eder. “Eb’ul vakt” (Zamanın babası) boyutuyla da, tarihsel zamana 

teslim olmamayı, “zaman”ın sahibi olmayı ve yine “Hikmet” kavramının bir ögesi 

olan “sezgi” ile yaşamı bir “aşk”a dönüştürmeyi, onu “şiir”leştirmeyi, “şimdi”de 

sonsuz’u yaşamayı temsil eder. Ancak, şunu da belirtelim ki, şairin, yaşamı bir 

“aşk”a dönüştürmesiyle birlikte, “zamanın sahibi” olmaktan ötürü “Allah’ın koyduğu 

yerde yıldızlar gibi yalnız” olmayı da göze alması gerekir. 

Tezimizin birinci bölümünde yer alan yukardaki açıklamalardan sonra, 

ikinci ve üçüncü bölümlerde, Türk toplumunun Modernite ile nasıl tanıştığını, bu 

tanışmanın edebiyatımızı nasıl etkilediğini, modern felsefe çalışmalarının nasıl 

yürütüldüğünü özetlemeye çabaladık. Gösterdik ki, Tanzimat dönemine kadar 

modern edebiyatın ve felsefenin ortaya çıkmadığı toplumumuzda, dış koşulların 

etkisiyle de olsa, Batı düşüncesiyle tanışan Tanzimat aydınlarının etkinliklerini 

“taklit” diye küçümsemek haklı bir eleştiri olmaz. Haklı bir eleştiri, belki, siyasal 

birliğini kazanmış ve varoluş güvencesini elde etmiş olan Cumhuriyet aydınlarının 

edebiyat ve felsefe alanında Doğu – Batı ikilemini aşamamış, yeterli özgün fikirler 

ve yapıtlar üretememiş olmaları konusunda olabilir. Bu geçiş döneminin 

alacakaranlığını yaşayan toplumumuz ve onun aydınları için “Minerva’nın Baykuşu” 

kanatlarını açacak, yeni bir “Hakikat”i, dillendirmeye çalışan yeni bir felsefe ve yeni 

bir şiir, “aykırı bir gelenek”in patikalarının keşfedilmesiyle ortaya çıkacaktır, diye 

düşünüyoruz. Bu keşif çabasının anlamı da, bu menzile varmak değil, daha çok 

“yolda olmak”, yolcu olmak, tarihin içinde Hakikat yolcusu olmaktır. “Aykırı bir 

gelenek”ten kasıt ise, siyasi ya da kültürel iktidarların döşedikleri hazır-yollara 

sapmadan, zamanın hakikî oğlu ve babası olmayı üstlenen “aykırı” insanların 

yoludur. 



 

 

178 

Bu bölümde, tezimizin odaklandığı “Modern Türk şiirinde Felsefi Temalar” 

konusuna geçmeden önce, geleneksel şiirimizde hangi felsefi temaların nasıl 

işlendiğini, modern şiirimizin öncü sayabileceğimiz temsilcilerinde birtakım felsefi 

ögelerin nasıl ele alındığını irdeledik. Görüldü ki, yaşam felsefesinin bazı önemli 

temaları modern şiirimizden önceki dönemlerde de azımsanmayacak bir ölçüde ve 

yoğunlukta ele alındılar. Ne var ki, bu şairlerin kaygısı şiirin kendisinden daha çok 

toplumsal ve politik nitelikli olduğu için, bireyi ve onun dramını işleyen modern şiir, 

Batı’nın da etkisiyle, bizim edebiyatımızda ancak geleneksel şiirle arayı açmaya 

çalışan, bunu bir ölçüde başaran, ama kültürünün ve dilinin kökeninden de kopmayan 

şairler aracılığıyla varlık kazandı. Şiir bireysel bir yaratımın ürünüdür, ancak onun 

sığındığı ve yaşadığı alan toplumsal bellek olduğundan, imgelerin çarpışmasının 

yarattığı “titreşim” kolektif bilinçte yankılanıyor olmalıdır. Bizim “Hikmet Şiiri”ni 

çağırmamız tam da bu noktada sözkonusu olur. “Yaşantı” (deneyim, tecrübe) 

süreçlerini “akıl” yordamıyla anlamlandıran ve “sezgi”nin (hayalgücünün, imgenin) 

dünyayı aracısız, doğrudan kavrama olanağı ile bunu birleştiren “Hikmet Şiiri”, 

felsefe ile şiirin birlikte soluklandığı yeni bir “söz”e dönüşür. 

Yeni söz, yeni insan olanağının mümkün ufku olur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

179 

     

KAYNAKÇA 

 

 

Abdülhak Hamid:  Makber, İstanbul, Kanaat Kitabevi, 1944. 

Ahmed Haşim:  Bir Günün Sonunda Arzu, Bütün Şiirleri, Haz. 

Kemal Bek, İstanbul, Can Yayınları, 2011. 

Ahmet Necdet:  Tematik Türk Şiiri Antolojisi, İstanbul, Papirus,  

  2000. 

Aksan, Doğan:  Cumhuriyet Döneminden Bugüne Örneklerle Şiir 

Çözümlemeleri, Ankara, Bilgi Yayınevi, 2003. 

Akseki, A. Hamdi:   İslam Dini, Ankara, 1958. 

Akyüz, Kenan:   Batı Tesirinde Türk Şiiri Antolojisi, İstanbul, İnkılap

 Kitabevi, 1985. 

Altıok, Metin:   Bir Acıya Kiracı, İstanbul, Kırmızı Yayınları, 2006. 

Altuğ, Taylan:  “Schiller’de Estetik Özgürlük İdesi, Oyun ve Görünüş”, 

Seminer Felsefe, İzmir, Ege Üniversitesi, 1993, s. 8. 

Aristoteles:   Poetika, Çev. İsmail Tunalı, İstanbul, Remzi Kitabevi, 

1976. 

Bachelard, Gaston:   Uzamın Poetikası ("La Poetique de L'espace"), Çev. 

Alp Tümertekin, İstanbul, İthaki, 2008. 

Badiou, Alain:    Sonsuz Düşünce, Çev. Işık Erdügen, Tuncay Birkan, 

İstanbul, Metis, 2006. 

Batıman, Burhanettin:    "Giriş", Felsefe ve Şiir. Schiller, İstanbul, Yaba 

Yayınları, s. 11, 2011. 

Batur, Enis:   Şiir ve İdeoloji, İstanbul, Derinlik Yayınları, 1979. 

Benjamin, Walter:    Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, İstanbul YKV, 1993. 

Berk, İlhan:    Kül, İstanbul, Ada Yayınları, 1978. 

Berk, İlhan:    Kült Kitap, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 1998. 

Bott, François:    "Kapı Eşiğinde Cioran" Hiçliğin Doruklarında  

  Cioran, Çev. K. Sarialioğlu - S. Er, Ankara, Bilim ve 

  Sanat, s. 1140, 2006. 

Cansever, Edip:    Umutsuzlar Parkı, İstanbul, Yeditepe Yayınları, 1958. 

Cengiz, Metin:    Felsefe ve Şiir, İstanbul, Şiirden Yay., 2010. 

Chamfort:    Soğuk Kül, Çev. Kenan Sarıailoğlu, İstanbul, Gentaş 

 Kültür, 2003. 



 

 

180 

Charpier J. - Segers P:   L'art Poetique, Paris, 1956. 

Cioran, E. Michel:    Doğmuş Olmanın Sakıncası Üzerine, Çev. Kenan 

Sarıalioğlu, İstanbul, Gendaş Yayınları, 2001. 

Cioran, E.M. :    Doğmuş Olmanın Sakıncası Üzerine, Çev. Kenan 

Sarıalioğlu, İstanbul, Gendaş, 2001. 

Cioran, E.M. :    Varolma Eğilimi, Çev. Kenan Sarialioğlu, İstanbul, 

  Gendaş, 2001. 

Çağbayır, Yaşar:    Ötüken Türkçe Sözlük, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

A.Ş., 2007. 

Çalışkan, Aziz:    Türk ve Dünya Edebiyatçıları, C.II, İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 1987. 

Çamlıbel, F. Nafiz:    Han Duvarları, İstanbul, YKY, 2011. 

Çamuroğlu, Reha:    Dönüyordu / Bektaşilikte Zaman Kavrayışı, İstanbul,  

  Metis, 1992. 

Çelebi, Asaf Halet:    Om Mani Padmetlum, İstanbul, Adam, 1983. 

Dağlarca, Fazıl Hüsnü:    Âsû, İstanbul, Kitap Yayınları, 1967. 

Dağlarca, Fazıl Hüsnü:    Çocuk ve Allah, İstanbul, Kitap Yayınları,  1966. 

Dağlarca, Fazıl Hüsnü:    Çukurova Koçaklaması / Özgürlük Alanı, İstanbul, 

  Cem Yayınevi, 1979. 

Dağlarca, Fazıl Hüsnü:    Haydi, İstanbul, Kitap Yayınları, 1968. 

Dıranas, A. Muhip:    Şiirler, İstanbul, İş Bankası Kültür Yayınları, 1974. 

Diogenes Laertius:    Ülkü Filozofların Yaşam ve Öğretileri, Çev. Candan 

  Şentuna, İstanbul, YKY, 2003. 

Dizdaoğlu, Hikmet:    Namık Kemal, İstanbul, Varlık, 1995. 

Eflatun:    Devlet, Çev. Hüseyin Demirhan, İstanbul, Hürriyet 

  Yayınları, 1973. 

Eflatun:    İon, Çev. Tanju Gökçöl, Hürriyet Yayınları, İstanbul, 

  1973. 

Eflatun:    Sokrates'in Savunması, Çev. Niyazi Berkes,  

  İstanbul, Hürriyet Yayınları, 1973. 

Enginün, İnci:    Abdülhak Hamid'in Hatıraları, İstanbul, Dergah, 

  1994. 

Erkal, Abdülkadir:   Divan Şiiri Poetikası, Ankara, Birleşik, 2009. 

Fromm, Erich:   Sevme Sanatı, Çev. Yurdanur Salman, İstanbul, De 

  Yayınevi, 1979. 

Gariper, Cafer:    "Yenileşmenin Başlangıcı ve Öncüleri", Yeni Türk

  Edebiyatı El Kitabı 1839-2000, Ankara, Grafiker, 2007. 



 

 

181 

Gölpınarlı, Abdülbaki:    Fuzuli Divanı, İstanbul, İnkılap Kitabevi, 1985. 

Gölpınarlı, Abdülbaki:    Şeyh Galib Divanı'ndan Seçmeler, İstanbul, M.E.B.,

  1971. 

Gölpınarlı, Abdülbaki:    Şeyh Galib, Hüsnü Aşk, İstanbul, Altın Kitaplar 

  Yayınevi, 1968. 

Hegel, G.W.F. :    Estetik, Çev. N. Bozkurt, İstanbul Say., 1982. 

Heidegger, Martin:    "Hölderlin ve Şiirin Özü", Çev. A. Turan Oflazoğlu, 

  Çeviri Dergisi, Ankara, Kültür Bakanlığı, 1979 / 1, s. 1-7. 

Heidegger, Martin:   Metafizik Nedir? / Was is metaphysik?, Çev. Yusuf 

  Örnek, Ankara, Türkiye Felsefe Kurumu, 1991. 

Heidegger, Martin:    Nedir Bu Felsefe, Çev. Dürrin Tunç, İstanbul, Lagos 

  Yay., 1990. 

Heraklitos:   Fragmanlar, Çev. Cengiz Çakmak, İstanbul, Kabalcı 

  Yay., 2005. 

Hızır, Nusret:    Felsefee Yazıları, İstanbul, Çağdaş Yay., 1976. 

Hilav Selahattin:    Edebiyat Yazıları, İstanbul, YKY, 1993. 

Hilav, Selahattin:    Eflatun'un Estetiği, İon'un İçinde, İstanbul, Hürriyet 

  Yayınları, 1973. 

Hilav, Selahattin:    Felsefe El Kitabı, İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1975. 

Homeros:    İlyada, Çev. Azra Erhat, A. Kadir, İstanbul, Sonder 

  Yay., 1975. 

Homeros:   Odysseia, Çev. Azra Erhat, A. Kadir, İstanbul, Sonder

  Yay., 1978. 

Hölderlin, J. Ch. F.:    Seçme Şiirler, Çev. A. Turan Oflazoğlu, İstanbul, İz 

  Yay., 1997. 

İnan, Gülseli:    "Türk Edebiyatında Gelenek ve Kopma", Littera,  

  İstanbul, Kars Yay., 1992. 

Jakob, Michael:    “Leçons de Sagesse”, Magazine Litteraire, Paris,  

 Aralık 1994. No: 327, s. 18-27.  

Kant, Immanuel:    Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, Çev. İonna 

  Kuuçradi, Ankara, Hacettepe Üniversitesi Yay., 1982. 

Kant, Immanuel:    "Aydınlatma Nedir?: Sorusuna Yanıt", Çev. Nejat  

  Bozkurt, Yazko Felsefe Yazıları 6. Kitap, 1983, s. 139. 

Kaplan Mehmet:    Tevfik Fikret, Devir-Şahsiyet-Eser, İstanbul, 1971. 

Kaplan, Mehmet:    Şiir Tahlilleri 2, Cumhuriyet Devri Türk Şiiri,  

  İstanbul, Dergah Yayınları, 2011. 

Kaplan, Mehmet:    Şiir Tahlilleri I, İstanbul, 1978. 

Kaplan, Mehmet:    Tevfik Fikret ve Şiirleri, İstanbul, 1946. 



 

 

182 

Kaplan, Mehmet:    Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar I, İstanbul, 

  Dergah, 1976. 

Karakoç, Sezai:    Gün Doğmadan, İstanbul, Diriliş Yayınları, 2003. 

Kayıran, Yücel    Felsefi Şiir, Tinsel Poetika, İstanbul, Yapı Kredi Yay.,

  2007. 

Kaynardağ, Aslan:    "Türkiye'de Felsefesinin Öyküsü", Felsefe Yazıları I, 

  İstanbul, Yazko Yay., 1982. 

Kısakürek, Necip Fazıl:    Şiirlerim, İstanbul, Fatih Yayınları, 1969. 

Kolcu, Ali İhsan:    "Yenileşmenin İkinci Kuşağı", Yeni Türk Edebiyatı 

  El Kitabı 1839-2000, Ankara, Grafiker, 2007. 

Kolcu, Ali İhsan:    Ziya Paşa'nın Poetikası, Erzurum, Salkımsöğüt  

  Yayınları, 2009. 

Korkmaz, Ramazan:    "Servet-i Fünun Edebiyatı", Yeni Türk Edebiyatı El 

  Kitabı 1839-2000, Ankara, Grafiker, 2007. 

Korkmaz, Ramazan:    İkaros'un Yeni Yüzü: Cahit Sıtkı Tarancı, Ankara, 

  Akçay, 2002. 

Kranz, Walther:     Antik Felsefe, Çev. Suad Y. Baydur, İstanbul Üniv. 

   Ed. Fak. Yay., 1948. 

Kranz, Walther:    Antik Felsefe, Çev. Suad Y. Baydur, İstanbul Üniv. 

  Ed. Fak. Yay., 1948. 

Kur'an-ı Kerim ve Açıklamalı Meali: Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

  2007. 

Lalande, Andre:    Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 

  Paris, Presses Universitaires de France, 1980. 

Lucretius:    Evrenin Yapısı, Çev. Turgut Uyar, Tomris Uyar,  

  İstanbul, İyişeyler, 2000. 

Maden, Sait:    Fuzuli, Bugünün Diliyle Seçmeler, İstanbul, Çekirdek

  Yay., 2002. 

Magee, Bryan:    "Heidegger ve Çağdaş Varoluşçuluk", W. Barett İle 

  Söyleşi, Çev. Ülker Gökberk, Yeni Düşün  

  Adamları'nın İçinde, Ankara, M.E.B. Yay., 1979. 

Marshall, Gordon:    Sosyoloji Sözlüğü, Çev. Osman Akınhay, Derya  

  Kömürcü, Ankara, Bilim ve Sanat, 1999. 

Meydan Larousse:    İstanbul, Meydan Yayınevi, 6. cilt, 1971. 

Nasio, J.D. :    Psikanalizin Yedi Büyüğü, Çev. Kenan   

  Sarıalioğlu, İstanbul, Kırmızı, 2008. 

Nazım Hikmet:    Bütün Şiirleri, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2011. 

Necatigil, Behçet:    "Devrimci Şiir", Poetika Gazetesi, 3 Ekim 1976. 



 

 

183 

Necatigil, Behçet:    Sevgilerde, İstanbul, Hürriyet Yay., 1976. 

Okay, M, Orhan:    Poetika Dersleri, İstanbul, Hece, 205. 

Okay, Orhan:    İlk Türk Pozitivisti ve Naturalisti; Beşir Fuat,  

  İstanbul, Dergah, 1973. 

Okçu, Naci:    Şeyh Galib, Hayatı, Edebî Kişiliği, Ankara, Kültür 

  Bakanlığı Yayınları / 1453, Türk Klasikleri Dizisi 21, 

  II. cilt, 1993. 

Onar, Rüştü:    Şiirleri, Yazıları, Haz. Salah Binel, İstanbul,  

  Yeditepe, 1956. 

Orhan Veli:    Bütün Şiirleri, İstanbul, Adam Yay.,1992. 

Ozankaya, Özer:    Toplumbilim Terimleri Sözlüğü, Ankara, Türk Dil 

  Kurumu Yayınları, 1980. 

Özdemir Asaf:    Yalnızlık Paylaşılmaz, İstanbul, Adam, 1984. 

Özkırımlı, Atilla:    "Türk Yazın Tarihinde Akımlar", Türk Dili, Ocak  

  1981, s. 349, 432. 

Özkrımlı, Atilla:      Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, İstanbul: Cem Yay., 1983. 

Petit Larousse İllustre:    Paris, Larousse, 2006. 

Petit Robert:    Paris, Dictionnaires le Robert, 2002. 

R. Mahmut Ekrem:    Takdir-i Elham, İstanbul, 1302/1886. 

Rıza Tevfik:    "Sanatta Sübjektivizm ve Tevfik Firket'in Şiiri", Tevfik

  Fikret, Düşünce Dergisi, Nüsha-i Mahsusa, 1918,

  İstanbul, Kitap Yayınevi, 2005, s. 77 - 91. 

Rıza Tevfik:    Abdülhak Hâmid ve Mülâhazât-ı Felsefiyyesi, Haz. 

  Dr. Abdullah Uçman, İstanbul, İstanbul Üniversitesi  

  Yayınları, 1984. 

Rilke, Maria:    Seçilmiş Şiirler / Duino Ağıtları, Çev. Turan  

  Oflazoğlu, İstanbul, İz Yay., 1997. 

Rilke, R. Maria:    Duino Ağıtları, Çev. Can Alkar, İstanbul, İyi Şeyler 

  Yay., 1993. 

Rilke, R. Maria:    Orpheus'a Soneler, Çev. Yüksel Özoğuz, İstanbul, 

  YKY, 2009. 

Saba, Ziya Osman:    Geçen Zaman, İstanbul, Varlık Yayınları, 1961. 

Sarıalioğlu, Kenan:    "Burada Başlar Dönen Dervişlerin Hikayesi",  

  Cumhuriyet Kitap İçinde, İstanbul,  13 Ekim 1994, s. 15. 

Sarıalioğlu, Kenan:    Metafizik ve Gülümseme, İstanbul, Yom Yayınları,

  2007. 

Sarıalioğlu, Kenan:    Yalağuz / Toplu Şiirler, İstanbul, Kırmızı Yay., 2007. 



 

 

184 

Sartre, Jean - Paul:    Varoluşçuluk (Existentialism), Çev. Asım Bezirci, 

  İstanbul, Say Yay., 1989. 

Sartre, Jean-Paul:    Varoluşçuluk (Existentialisme), Çev. Asım Bezirci, 

  İstanbul, Say, 1985. 

Sartre, Jean-Paul:    Edebiyat Nedir?, Çev. Bertan Onaran, İstanbul, Payel, 

  1982. 

Schiller, Friedrich van:    Felsefe ve Şiir, Çev. Burhanettin Batıman, İstanbul, 

  Yaba Yay., 2001. 

Schopenhauer, A.:    Aşkın Metafiziği, Çev. Selahattin Hilav, İstanbul, 

  Sosyal Yayınlar, 1977. 

Soykut, İ. Hilmi:    Türk Şiirinde Tasavvuf, Hikmet ve Felsefeyle Dolu 

  Unutulmaz Mısra'lar, İstanbul, Sönmez Neşriyat, 1968. 

Spinoza, Baruch de:    Etika, Çev. H. Ziya Ülken, İstanbul: Ülken Yay.,1984. 

Şahin, Seval:    "Yeni Türk Şiirinin Bir Kurucu Öğesi Olarak Süha ve 

Pervin", Bir Muhalif Kimlik: Tevfik Fikret, Haz. 

Bengisu Rona, Zafer Toprak, İstanbul, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2007, s. 142. 

Şentürk, Atilla - Çotuksöken, Yusuf : "İslami Türk Edebiyatı", Thema Larousse, 

  İstanbul, Milliyet Yay., 6. cilt, 1993-1994, s. 56. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi :  Şiirler, İstanbul, Yeditepe Yayınları, 1961. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi :  XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul, Çağlayan 

  Kitabevi, 1982. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi : Edebiyat Üzerine Makaleler, İstanbul, Dergay, 1977.  

Tarancı, Cahit Sıtkı:    Otuz Beş Yaş, İstanbul, Varlık Yayınevi, Dokuzuncu 

  Basılış, 1964. 

Tatçı, Mustafa:    Yunus Emre Divanı, İnceleme, Ankara, Kültür  

  Bakanlığı Yayınları, 1990. 

Tekelioğlu, Orhan:     "Haller, Şiir Hali ve Dassein", Defter, İstanbul, 1995, 

  Sayı 25, s. 39-63. 

Tevfik Fikret:    Bütün Şiirleri, Haz. İsmail Parlatır - Nurullah Çetin, 

  Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 2004. 

Tevfik Fikret:    Rübâb-ı Şikeste ve Diğer Eserleri, Tertip ve Telif 

  Eden: Fahri Uzun, İstanbul, İnkılap Yayınevi, t.y. 

Tunalı, İsmail:    Aristoteles'in Poetika'sına Önsöz, İstanbul, Remzi 

  Kitabevi, 1976. 

Tunalı, İsmail:    Croce Estetik'ine Giriş, İstanbul, İ.Ü. Edebiyat  

  Fak. Yay.,1973. 

Tunalı, İsmail:    Sanat Ontolojisi, İstanbul Üniv. Ed. Fak. Yay., 1971. 



 

 

185 

Timuçin, Afşar:    Felsefe Sözlüğü, İstanbul, İnsancıl, 1998. 

Ulaş, Sarp Erk:    Felsefe Sözlüğü, Ankara, Bilim ve Sanat, 2002. 

Uludağ, Süleyman:    Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kabalcı  

  Yayınları, 2001. 

Uyar, Turgut:    Büyük Saat, İstanbul, YKY, 2010. 

Uygur, Nermi:    Dünya Görüşü, İstanbul, Elif Yay., 1963. 

Voltaire:    Felsefe Sözlüğü, Çev: Lütfi Ay, İstanbul, İnkılap ve 

  Aka, 1977. 

Vuarnet, Jean-Noel:    L'Ecole du vertige, Paris: Magazine Litteraire, No: 

  327, Aralık 1994, s. 35-38. 

Yahya Kemal:    Kendi Gök Kubbeniz, İstanbul, Yahya Kemal  

  Enstitüsü Yayımları, No: 4, 1974. 

Yavuz, Hilmi:    "Şiir ve Felsefe İlişkisi Üzerine Notlar: Metafor ve  

  Hakikat", Türkiye Felsefe Kurumu  

  Konferanslar Dizisi, İstanbul, 15.01.2011. 

Yavuz, Hilmi:    Gülün Ustası Yoktur, Toplu Şiirler: 1, İstanbul, Can

  Yayınları, 1993. 

Zarifoğlu, Cahit:    Şiirler, İstanbul, Beyan Yayınları, 1989. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              



 

 

186 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kenan Sarıalioğlu; 1946’da Trabzon – Of’ta doğdu. Kimya Mühendisliği 

önlisans eğitiminden sonra İstanbul Üniversitesi Felsefe Bölümü’nü “Materyalizm ve 

Ahlak” teziyle bitirdi. İlk şiiri Yeditepe dergisinde yaımlandı (1972). Şiir, deneme ve 

çevirileri Kıyı, Dergah, Yeni Biçem, Nar, Güldiken, Edebiyat ve Eleştiri, İnsan, 

Bahçe, Kül, E, Adam Sanat, Ada, Mavi Portakal, İnsancıl, Uç, Agora, Kaşgar, Ada, 

Sincan İstasyonu, deliler Teknesi, Cumhuriyet gibi dergi ve gazetelerde yer aldı. 

Polonyalı Türkolog Elzbieta Szcyiet onun şiirleri hakkında bir master tezi hazırlardı. 

Bazı şiirleri Varlam Nikoladze tarafından Gürcüceye çevrilip yayımlandı. 

Trabzon’da Serander Yayınlarının kurucusu. 

Yapıtları; Şiir: Metafizik ve Gülümseme, Aynı Rubaileri, Kara Zaman 

Şiirleri, İçdeniz, Fosil ve Toz, Yalağuz (Toplu Şiirler) 

Felsefe/Deneme; Issız İnsan Ormanında, Materyalizm ve Ahlak 

Çeviri/Derleme; Bir Çöl Rüzgarı Ömrümüz (Ömer Hayyam), Uykusuz Aştık 

Geceyi (Sadi), Hiçkimse ve Dolunay (Mevlana), Yüzünde Işır İki Cihan (Hafız), 

İnsan: Çoğul ve Tekbaşına (Nietzsche), Doğmuş olmanın Sakıncası Üzerine 

(Cioran), Varolma Eğilimi (Cioran), Tebessüm, Sırıtma ve Farkındalık Üzerine 

(Cioran üzerine, S. Erol Er ile), Soğuk Kül (Chamfort), Haikular (Cevat Çapan ile), 

Kahraman Sokrates: Nietzsche (M. Guerin), Gün Doğmadan (J. Derrida), Aşk ve 

Güzellik (Şeyh Galip), Ya Hazreti Hak, Ya Hazreti Aşk (Nesimi), Abydoslu Gelin (G. 

Byron), Yeşil Acı, Sarı Hüzün (Çeviri Şiirler), Gülistan (Sadi), Can Yücedir 

Göklerden (Mevlana), Müslüman Meryem (M. Dousse), Estetik Bilinçdışı (J. 

Ranciere), Aşkın 100 yüzü (P. Bourget), Teselliler (Seneca), Nietzsche (Nietzsche 

üzerine, M. Batmankaya ile), Psikanalizin Yedi Büyüğü (J.D. Nasio), Ali’nin Selamı 

Var (Hazreti Ali’den Seçmeler), Heyecanlar Üzerine (J.P. Sartre, hazırlanıyor), Bir 

Hoş Seda (Baki, hazırlanıyor), Sıcak Gözyaşları (J. Prevert, hazırlanıyor), Spinoza: 

Bir İspinozun Sevgi Çağrısı (Spinoza, hazırlanıyor), Sartre: Özgürlüğün Soğuk Yüzü 

(Sartre üzerine, hazırlanıyor), Kum ve Köpük (H. Cibran, hazırlanıyor), Bir Zamane 

Çocuğunun İtirafları (A. De Museet, hazırlanıyor). 


