
T.C.  
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI 
 
 
 
 

MANEVİYAT ALGISI VE DİĞERKÂMLIKLA İLİŞKİSİ 
(Kan Bağışı Örneğinde Türkiye ve Amerika 

Karşılaştırmalı Nitel Bir Araştırma) 
 
 

 
 

Sevde DÜZGÜNER 
 
 
 

DOKTORA TEZİ 
 
 
 

Danışman 
Prof. Dr. Abdülkerim BAHADIR 

 
 

 
 

Konya – 2013 



 
 

ii 

 
 



 
 

iii 

 
 



 
 

iv 

 
T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 
 

Adı Soyadı Sevde DÜZGÜNER 

Numarası 088102073001 

Ana Bilim / Bilim Dalı Felsefe ve Din Bilimleri / Din Psikolojisi 

Programı Tezli Yüksek Lisans                           Doktora  

Tez Danışmanı 

 
Prof. Dr. Abdülkerim BAHADIR 

   
   

   
   

   
 Ö

ğr
en

ci
ni

n 

Tezin Adı 
Maneviyat Algısı ve Diğerkâmlıkla İlişkisi  
(Kan Bağışı Örneğinde Türkiye Amerika Karşılaştırmalı 
Nitel Bir Araştırma) 

 
 

ÖZET 
 

Maneviyat kavramı, son zamanlarda dikkatleri daha çok üzerine çekmiş ve 

dinden ayrı bir kavram olarak ele alınmaya başlamıştır. Bu süreçte, din ve 

maneviyatı zıt kutuplara yerleştiren veya birbirinden ayrı olmakla birlikte bu iki 

kavramının sıkı ilişki içerisinde olduğunu ileri süren yaklaşımlar gibi çeşitli 

yaklaşımlar ortaya çıkmıştır.  Genel olarak maneviyatın, bireysel inanç ve 

uygulamalar; kutsal olana ve evrene bağlı olma hissi; benliğin ve kişisel 

potansiyellerin gelişimi; anlam arayışı ve hayat memnuniyeti gibi konularla 

ilişkilendirildiği söylenebilir. Ancak maneviyatın tanımı noktasında bir uzlaşma 

olduğundan bahsetmek mümkün değildir. Diğer taraftan, “herhangi bir harici ödül 

beklentisi olmaksızın bir başkası yararına yapılan gönüllü davranış” olarak 

tanımlanabilen diğerkâmlık, bilimsel araştırmaya çoğu kez konu olmuştur. Çok 

sayıda çalışma gerçek diğerkâmlığın olup olmadığını tartışsa da, bir başka insan, 

grup veya neden için gönüllü olarak yapılan her eylem diğerkâm olarak 

değerlendirilebilir.  

Bu çalışma maneviyat kavramının Türk ve Amerikan kültürlerinde nasıl 

algılandığını ve maneviyat-diğerkâmlık ilişkisini ortaya koymayı amaçlamıştır. 



 
 

v 

Bunun için öncelikle konu ile ilgili kavramsal bir çerçeve sunulmuştur. Bu bölümde 

Türkçe ve İngilizce literatürde maneviyat kavramına yüklenen anlamlar kronolojik 

olarak ortaya konmuştur. Diğerkâmlık kavramı ise farklı yaklaşım türleri ve 

maneviyatla ilişkisi açısından incelenmiştir.  

Araştırma bölümünde ise nitel yöntemlere başvurulmuştur. Araştırmada, 

“kuram oluşturma” ve “kültür analizi” desenleri esas alınarak “görüşme” ve 

“gözlem” yöntemleri kullanılmıştır. Diğerkâmlık, kan bağışı örneğinde ele alınmış 

ve Türkiye’de 80, Amerika’da 60 kan bağışçısı ile yarı-yapılandırılmış görüşme 

formuna dayalı mülakatlar yapılmıştır. Gözlemler ise “not alma” ve “fotoğraf 

çekme” yöntemleriyle kaydedilmiştir. Elde edilen verilere “içerik analizi” 

uygulanmıştır. Bu çalışma, konu ile ilgili ayrıntılı literatür taramasını ve yapılan 

araştırmanın sonuçlarını içermektedir.     

Dizin terimleri: Maneviyat, Ruhsallık, Tinsellik, Spiritualite, Dindarlık, 

Diğerkâmlık, Özgecilik, Kan Bağışı, Nitel Araştırma, Kültürler Arası Çalışma  

 



 
 

vi 

T.C. 
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 
 

 
Adı Soyadı Sevde DÜZGÜNER 

Numarası 088102073001 

Ana Bilim / Bilim Dalı Felsefe ve Din Bilimleri / Din Psikolojisi 

Programı Prof. Dr. Abdülkerim BAHADIR 
Tez Danışmanı 

 
Sevde DÜZGÜNER 

   
   

   
   

   
 Ö

ğr
en

ci
ni

n 

Tezin İngilizce Adı 

The Perceptions Of Spirituality And Its Relationship To 
Altruism 
(A Qualitative And Comparative Research On Blood 
Donation In Turkey And The United States) 

 
 

SUMMARY 
 

 
Recently, spirituality has attracted increasing attention and is becoming 

conceptualized as a separate construct from religion. Several approaches have 

emerged during this period, some of them placing the terms “religion” and 

“spirituality” into opposite poles while others have asserted them to be distinct but 

closely interrelated. Generally spirituality is related to individual beliefs and 

practices such as the sense of being connected to the sacred and the universe, 

development of self and personal potentials, and the search for meaning and 

satisfaction with life. However, there is no consensus on the definition of 

spirituality. On the other hand, altruism, which is commonly defined as “voluntary 

behavior that is carried out to benefit another person without the anticipation of 

external reward”, has become a subject matter of scientific inquiry. Although 

dozens of studies debate whether or not real altruism exists any activity in which 

time is given freely to benefit another person, group or cause might be considered 

altruistic behavior. 

This study aims to reveal individuals’ perceived spirituality and its 

relationship to altruism in Turkish and American culture. A conceptual framework 



 
 

vii 

is presented first. The meanings given to the term spirituality in Turkish and 

English literature are given chronologically in this part. Finally, altruism is 

investigated from the point of different approaches to the concept and its 

relationship to spirituality. 

A Qualitative approach is used for the research that involved. “Interviews” 

and “observation” as the main methods of this study are based on grounded theory 

and culture analysis. Altruism is investigated in the case of blood donation. 80 

blood donors in Turkey and 60 blood donors in the United States have been 

interviewed with the help of semi-structured interview protocol. Observations have 

been documented by means of “field notes” and “photography”. Content analysis 

has been conducted to the data. This study includes the detailed literature review 

and the results of the research.  

Keywords: Spirituality, Religiosity, Altruism, Blood Donation, Qualitative 

Research, Cross-cultural Study 

 



 
 

viii 

ÖNSÖZ 

 

İnsanın kutsal olarak kabul ettiği varlıkla ilişki kurma ihtiyacı, çeşitli inanç 

sistemlerinin ortaya çıkmasında etkili rol oynamıştır. Tarih boyunca pek çok bilim 

dalı, bu inanç ve ilişki biçimlerini din kavramıyla ele almıştır. Herhangi bir dini 

geleneğe bağlanmayı tercih etmek veya etmemek, bireyi derinden etkileyerek onun 

hayatına anlam verme şeklinden günlük davranışlarına kadar kendini hissettiren bir 

durumdur. İnsanı anlamaya yönelik girişimler de, bireyin inanç ile ilgili tercihlerini 

ve bu tercihin onun hayatındaki tezahürlerini göz önünde tutmak durumundadır. Bu 

nedenle gerek Türkiye’de gerekse dünyada bireylerin dini yaşantıları üzerinde pek 

çok çalışma yapılmış, çeşitli kuramlar ileri sürülmüştür. Ortaya çıkan zengin 

literatür, çeşitli sorulara cevap verdiği kadar her geçen gün yeni sorular da 

üretmekte ve yeni araştırma alanları da oluşturmaktadır.  

Diğer taraftan zaman içerisinde ortaya çıkan bireysel, sosyal ve küresel 

değişimler, insan kutsal varlık ilişkisine yönelik farklı yaklaşımların ortaya 

çıkmasında etkili olmuştur. Örneğin sekülerleşme, küreselleşme ve postmodernizm 

gibi yakın geçmişte yaşanan değişimler, insanın kutsal olanla ilişkisine yeni bakış 

açıları getirmiştir. Psikoloji alanında bu güncel durumun, din / dindarlık ile 

maneviyat kavramlarına yüklenen anlamların değişmesi şeklinde ortaya çıktığı 

söylenebilir. Özellikle Avrupa ve Amerika’da maneviyat, son zamanlarda daha çok 

öne çıkan ve yeniden tanımlanma sürecine giren bir kavramdır. Maneviyat 

genellikle, bireysel inanç ve uygulamalar, kutsalla ve evrenle bağlı olma hissi, 

benliğin gelişimi ve kişisel potansiyellerin gerçekleşmesi, anlam arayışı ve hayat 

memnuniyeti gibi konularla ilişkilendirilmiştir. Yapılan araştırmalar bireylerin din 

ve maneviyat kavramlarına birbirine yakın ancak farklı anlamlar yüklediklerine dair 

sonuçlar ortaya çıkarmıştır. Bu noktada ise maneviyat kavramına birbirinden farklı 

yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bunlardan ilki, dini maneviyatı da kapsayacak şekilde 

ele alan yaklaşımdır. İkincisi, maneviyatı dini de kapsayacak şekilde daha geniş bir 

kavram olarak ele alan yaklaşımdır. Diğer bir yaklaşıma göre ise bu iki kavram 

birbirinden farklı ancak kuvvetli bir şekilde ilintilidir. Ayrıca din ve maneviyatı zıt 

kutuplara yerleştiren ve dinden tamamen bağımsız bir maneviyattan bahseden bir 

yaklaşım da söz konusudur.  



 
 

ix 

Diğerkâmlık kısaca, karşılık beklemeden yapılan yardım davranışı olarak 

tanımlanabilir. Literatürde diğerkâmlığa yönelik farklı yaklaşım türleri 

bulunmaktadır. Örneğin diğerkâmlığın tamamen insani bir erdem olduğunu ileri 

süren çalışmalar olduğu gibi özgeci davranışın temelinde egoist veya hedonist 

ihtiyaçların giderilmesi olduğunu iddia eden araştırmalar da olmuştur. Bunların 

yanı sıra diğerkâmlığı empati, sosyal öğrenme veya sosyal norm gibi yaklaşımlarla 

açıklayan araştırmacılar da olmuştur. Diğerkâmlığın en belirgin özelliği gönüllülük 

temeline dayanmasıdır. Kişinin kendi isteğiyle bir başka bireye yardım etmesi 

genellikle dini inançla ilişkilendirilmiştir. Bununla birlikte kişinin kendi dışındaki 

alana yönelmesi, diğerkâmlık ile maneviyatın kesiştiği noktadır.  

Çalışmamız, maneviyat ve diğerkâmlık kavramlarının Türkiye ve Amerika 

kültürlerinde nasıl algılandığı ve birbirleriyle olan ilişkisine yöneliknitel bir 

araştırmadır. Çalışmamız, giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Kavramsal bir 

çerçeve sunan ilk bölümünde maneviyatın, Batı ve Türkiye literatüründeki 

karşılıkları ve yeri incelenmiştir. Bu nedenle öncelikle Batı literatüründe kavrama 

yüklenen anlamların tarih içerisindeki değişimi, din ile maneviyat kavramlarına 

bakış açıları, kavramla ilgili güçlük ve eleştirilere yer verilmiştir. Ardından 

maneviyat kavramının Türkiye literatüründeki geleneksel ve modern anlamlarına 

değinilerek kavramla ilgili güçlük ve eleştiriler dile getirilmiştir. Bu bölümde ayrıca 

diğerkâmlık kavramının sözlük ve terim anlamlarına yer verilmiştir. Diğerkâmlığa 

yönelik psikolojik yaklaşımlara değinildikten sonra diğerkâmlıkla diğer yardım 

türleri arasındaki ilişki incelenmiştir. Kan bağışının oldukça güçlü diğerkâm 

motivasyonlara sahip olduğuna dair çalışmalara yer verilmiş ve diğerkâmlık ile 

maneviyat arasındaki ilişkiye yönelik literatüre dayalı bir inceleme yapılmıştır. 

İkinci bölüm, yapılan araştırmanın yöntemi hakkında bilgiler içermektedir. 

Görüşme ve katılımlı gözlem yöntemlerinin esas alındığıaraştırmamızın desenleri 

kuram oluşturmave kültür analizidir. Araştırmanın örneklemini, Türkiye ve 

Amerika’daki kan bağışçıları oluşturmaktadır. Görüşmeden elde edilen veriler, 

yarı-yapılandırılmış görüşme soruları aracılığıyla; gözlemden elde edilen veriler 

ise not alma ve fotoğraf çekme şeklinde toplanmış ve kaydedilmiştir. Bu verilere 

içerik analizi uygulanmıştır. 



 
 

x 

Çalışmamızın üçüncü bölümü Türkiye ve Amerika’da yapılan görüşme ve 

gözlemlerden elde edilen verilerin analizleri ve bulgulardan elde edilen sonuçların 

değerlendirilmesinden oluşmaktadır. Bu bölümde, ilk olarak katılımcıların 

demografik özelliklerine yönelik bulgu ve yorumlara yer verilmiştir. Ardından kan 

bağışı ve diğerkâmlığa yönelik bulgu ve yorumlara değinilmiş ve son olarak da 

maneviyat algısı ve bu algının diğerkâmlıkla ilişkisine yönelik bulgu ve yorumlara 

temas edilmiştir.  

Bu çalışmada, akademik anlamda bir kavram karmaşasının içinde olan 

maneviyat terimine yüklenen anlamları, kültürel açıdan karşılaştırmalı olarak 

sunarak kavramın kapsamını netleştirmeye yönelik bir adım atmayı amaçladık. 

Ayrıca bu algının diğerkâmlıkla olan ilişkisini değişik açılardan ele almayı da 

hedefledik. Çalışmamızın, literatüre katkı sağlamasını ve yeni çalışmalar için ufuk 

açıcı olmasını ümit ediyoruz.  

 

Sevde DÜZGÜNER 

Konya 2013 
 



 
 

xi 

TEŞEKKÜR 

Araştırma yöntemleri kitapları, nitel araştırmanın çok fazla zaman ve emek 

harcamayı gerektirdiğinden bahseder. Elinizdeki çalışma bu ifadenin bizzat tecrübe 

edilmiş halidir. Konuyu çalışmaya başladığım ilk günden son noktayı koyduğum 

ana kadar bu çalışmada pek çok kişinin katkısı olmuştur. Bu nedenle çalışmamın 

diğer bölümlerinde olduğu gibi teşekkür bölümünü de Amerika’daki araştırma ve 

Türkiye’deki araştırmada emeği geçenler olarak ikiye ayırmak istiyorum.  

Türkiye’de teşekkür borçlu olduklarım arasında adını zikredeceğim ilk 

isimler Beyza Ersoy, Doç. Dr. Asiye Şenat ve Doç. Dr. Huriye Martı’dır. Gerekse 

çalışmaya motive olmamda gerekse araştırma ve yazma aşamalarında yaptıkları 

değerli katkılar için onlara minnet borçluyum. Ayrıca araştırmanın her aşamasında 

bana yardımcı olarak adeta ikinci danışman gibi görev yapan Doç. Dr. Ali Ayten ile 

bu çalışmayı yapmamda beni gayretlendiren ve desteğini hissettiren Prof. Dr. Ali 

Köse’ye teşekkür ederim. Çalışmamın araştırma bölümü ile ilgili olarak da kan 

bağışçılarıyla mülakat yapmam için izin veren Konya Kızılay Kan Bağış Merkezi 

Müdürü Dr. Kaya Levent’e, kan çadırında geçirdiğim saatler boyunca bana kendi 

mesai arkadaşları gibi davranan Kızılay Kan Bağış Merkezi sağlık ekibine, 

mülakatların bilgisayar ortamına aktarılmasında çok hızlı ve kusursuza yakın iş 

çıkaran Kamil Remzi Düzgüner, Abdullah Erkul ve Yağız Doğan’a, bulguların 

yorumlanmasında kıymetli görüşlerini benden esirgemeyen Büşranur Kocaer ve 

Gökhan Çolak’a, özellikle maneviyat kavramının ayrıntılarında kaybolduğumda 

diğer disiplinlerin bakış açılarıyla bana farklı perspektifler kazandıran 

MaşideKamit, Feyza Demir, Ali Çoban, Ömer Faruk Erdem ve Yusuf Daşdemir’e, 

çalışmanın yazılı metin haline gelmesinde emeği geçen Mustafa Erden’e teşekkürü 

bir borç bilirim.  

Amerika’da çalışma imkanımı en ince ayrıntısına kadar hazırlayan ve 

araştırmamın her aşamasında bana önderlik eden Prof. Dr. Ralph Hood’a 

minnettarlığımı ifade edecek kelime bulmakta güçlük çekiyorum. Gerekli izinlerin 

alınması ve araştırma ekibinin kurulmasında çok emeği geçen arkadaşım Dr. 

Christopher Silver ve yaptığım araştırmanın direktörlüğünü de yapan Tommy 

Coleman’a sonsuz teşekkür ediyorum. Türkiye ile Amerika arasındaki yazışmalarda 

ve araştırmamın bütün resmi işlemlerinde her an yardımcım olan Susan Long, Pam 



 
 

xii 

Charlisle ve Kristin Labs’a minnettarım. Araştırmanın Blood Assurance kan 

merkezlerinde yapılması için gerekli izni veren doktor Liz Culler ve merkezlerin 

sağlık personeline teşekkür ediyorum. Şüphesiz çalışmanın Amerika’daki 

bölümünde en büyük emek araştırma ekibime aittir. Bu nedenle, okul ve iş 

tempoları arasında bu araştırmaya vakit ayırarak gönüllü olarak çalışan Evan Smith, 

Joshua Lang, Allison Baker, Christopher Vance, Derek Giamundo, Rachel Iroff, 

Erin Catellano ve Ahmad Itani’ye sonsuz teşekkür ederim. İngilizce metinlerin 

bilgisayar ortamına aktarılmasında Suzanne Gagliano, Jessica Wigley ve Mahmut 

Aytekin teşekkür borçluyum. Amerika’da kaldığım süre boyunca çalışmama maddi 

manevi çok büyük destek sağlayan Mohammad Faleh ve ailesi Amal, Hossain, 

Tarıq ve Bassam Faleh’e ne kadar teşekkür etsem azdır.  

Çalışmamın Türkiye bölümünde Yurtiçi Doktora Burs Programı, Amerika 

bölümünde ise Yurtdışı Araştırma Burs Programı ile araştırmama iki kez destek 

sağladığından dolayı TÜBİTAK'a teşekkür ederim.  

Değerli fikir ve projeleriyle akademik çalışma motivasyonumu artıran 

meslektaşlarım ve arkadaşlarım Zuhal Ağılkaya, Eyüp Ensar Öztürk, Ayşe Şentepe, 

Gülüşan Göcen, Metin Güven, Kenan Sevinç ve Serhan Tanrıverdi’ye teşekkür 

borçluyum. 

Çalışmamın her aşamasında beni dinleyip destek olan danışmanım Prof. Dr. 

Abdülkerim Bahadır’a şükranlarımı sunarım. Değerli görüşleriyle çalışmama 

katkıda bulunan Prof. Dr. Öznur Özdoğan, Doç. Dr. Adem Şahin ve Doç. Dr. 

Hakan Sarı’ya teşekkür ederim.  

Şüphesiz hayatım boyunca benden desteğini esirgemeyen ailemin de bu 

çalışmada büyük katkısı olmuştur. Onlara da en içten minnettarlığımı sunarım.  

 

Sevde Düzgüner 

Konya 2013 

 



 
 

xiii 

İÇİNDEKİLER 

 

Bilimsel Etik Sayfası .............................................................................................. ii 

Doktora Tezi Kabul Formu.................................................................................... iii 

Özet ...................................................................................................................... iv  

Summary............................................................................................................... vi 

Önsöz.................................................................................................................. viii 

Teşekkür ............................................................................................................... xİ 

İçindekiler .......................................................................................................... xiii 

Tablolar Listesi ................................................................................................. xvii 

Şekiller Listesi .................................................................................................. xviii 

Resim ve Fotoğraflar Listesi ............................................................................... xix 

Kısaltmalar........................................................................................................... xx 

 

Giriş ....................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu ………………………………………… ........................... 1 

2. Araştırma Problemleri ……………………………………….............................. 3 

3. Araştırmanın Amacı ve Önemi …………………………………. ....................... 4 

4. Araştırmanın Sınırları …………………………………………........................... 5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1. Maneviyat Kavramı, Tarihsel Arka Planı ve Gelişimi ......................................... 7 

1.1. Maneviyat Kavramı Sözlük Anlamları.................................................. 8 

1.1.1. Maneviyat Kavramının Türkçe Sözlük Anlamı....................... 8 

1.1.2. Maneviyat Kavramının İngilizce Sözlük Anlamı .................. 11 

1.2. Batıda Maneviyat Kavramına Yüklenen Anlamlar ve Gelişim Süreci . 15 

1.2.1. Maneviyata Yönelik İlginin Temel Dinamikleri ................... 15 

1.2.2. Maneviyata Yüklenen Anlamların Tarihi ............................. 20 

1.2.3. Kronolojik Din ve Maneviyat Tanımları .............................. 22 

1.2.4. Literatürde Maneviyat Algısının Değişim Süreci.................. 30 



 
 

xiv 

1.2.4.1. 1970-2000: Kavram Kargaşası ve Tanım Çeşitliliği.. 32 

1.2.4.2. 2000 sonrası: Sınıflama ve Ayrışma Dönemi............ 43 

1.2.5. Maneviyatla İlgili Güçlük ve Eleştiriler................................ 54 

1.3. Türkiye’de Maneviyat Yüklenen Anlamlar ve Gelişim Süreci ............ 58 

1.3.1. Türkiye’de Sosyal Değişme ve Maneviyat ........................... 59 

1.3.2. Türkiye’de Din ve Dindarlık ................................................ 63 

1.3.3. Türkiye Literatüründe Maneviyat ......................................... 71 

1.3.3.1. Geleneksel Yaklaşım................................................ 71 

1.3.3.2. Modern Yaklaşım..................................................... 73 

1.3.4. Türkiye Örnekleminde Maneviyat Çalışmaları ..................... 83  

1.3.5. Türkiye’de Maneviyatla İlgili Güçlük ve Eleştiriler.............. 99 

 

2. Diğerkâmlık Kavramı, Temel Yaklaşımlar ve Maneviyat................................ 104 

2.1. Diğerkâmlık Kavramı....................................................................... 104 

2.2. Literatürde Diğerkâmlık .................................................................. 107 

2.2.1. Diğerkâmlık ve Prososyal Davranış ................................... 111 

2.2.2. Diğerkâmlığa Yönelik Yaklaşımlar .................................... 115 

2.2.2.1. Evrimsel Yaklaşım................................................. 115 

2.2.2.2. Bencillik Temelli Yaklaşım.................................... 117 

2.2.2.3. Empati Yaklaşımı................................................... 120 

2.2.2.4. Sosyal Öğrenme Yaklaşımı .................................... 123 

2.2.2.5. Sosyal Norm Yaklaşımı ......................................... 125 

2.3. Diğerkâmlık ve Gönüllülük .............................................................. 127 

2.4. Diğerkâmlık ve Kan Bağışı .............................................................. 131 

2.5. Diğerkâmlık, Dindarlık ve Maneviyat .............................................. 141   

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

 

1. Araştırmanın Modeli ...................................................................................... 149 

1.1. Gözlem ............................................................................................ 152 

1.2. Görüşme .......................................................................................... 152 



 
 

xv 

2. Katılımcılar .................................................................................................... 152 

2.1. Türkiye’de Yapılan Araştırma .......................................................... 153 

2.2. Amerika’da Yapılan Araştırma .......................................................... 153 

3. Verilerin Toplanması ............................................................................. ........... 154 

3.1. Türkiye’de Yapılan Araştırma .......................................................... . 154 

3.2. Amerika’da Yapılan Araştırma .......................................................... 155 

4. Verilerin Analizi ............................................................................................... 157 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BULGU VE YORUMLAR 

 

1. Katılımcıların Demografik Özelliklerine Yönelik Bulgu ve Yorumlar ............ 159 

1.1. Katılımcıların Cinsiyetine Yönelik Bulgu ve Yorumlar .................... 159 

1.2. Katılımcıların Yaşlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar ....................... 160 

1.3. Katılımcıların Mesleklerine Yönelik Bulgu ve Yorumlar.................. 161 

1.4. Katılımcıların Eğitim Durumlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar....... 162 

 

2. Kan Bağışı ve Diğerkâmlığa Yönelik Bulgu ve Yorumlar............................... 163 

2.1. Kan Bağışı Sürecine Yönelik Bulgu ve Yorumlar............................. 165 

2.1.1. Model Alma .................................................................................. 165 

2.1.2. Bilişsel Tutum.................................................................... 167 

2.1.3. Duygusal Tutum ................................................................ 168 

2.1.4. Gönüllülük......................................................................... 170 

2.1.5. Zihinsel Arka Plan ............................................................. 173 

2.1.6. Eylem Türü........................................................................ 175 

2.1.7. Kan Bağışı Sıklığı .............................................................. 179 

2.2. Kan Bağışı Motivasyonlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar ............... 182 

2.2.1. Diğerkâmlık ...................................................................... 183 

2.2.2. Empati / Tevazu ................................................................. 186 

2.2.3. Dini Nedenler .................................................................... 189 

2.2.4. Kişisel Sorumluluk............................................................. 191 

2.2.5. Sosyal Sorumluluk ............................................................. 193 



 
 

xvi 

2.2.6. Acı Tecrübe ....................................................................... 197 

2.2.7. Sıkıntıya Tanık Olma ......................................................... 199 

2.2.8. Pekiştireç ........................................................................... 201 

 

3. Maneviyat, Din ve Diğerkâmlığa Yönelik Bulgu ve Yorumlar........................ 203 

3.1. Maneviyat Tanımlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar ........................ 203 

3.1.1. Tanrı’ya / Yüce Güce İnanç ............................................... 204 

3.1.2. Tanrı / Yüce Güçle Kurulan İlişki ...................................... 207 

3.1.3. Dinin / Amacın Gereği Olan Yaşantı.................................. 210 

3.1.4. Duygu / İç Dünya............................................................... 212 

3.1.5. Değer ve Diğerkâmlık ........................................................ 214 

3.1.6. Huzur / Zihnen ve Vicdanen Rahatlık................................. 216 

3.2. Maneviyat – Din İlişkisine Yönelik Bulgu ve Yorumlar ................... 218 

3.3. Maneviyat – Diğerkâmlık İlişkisine Yönelik Bulgu ve Yorumlar...... 227 

 

DEĞERLENDİRME ......................................................................................... 232 

SONUÇ.............................................................................................................. 242 

ÖNERİLER........................................................................................................ 244 

KAYNAKÇA..................................................................................................... 245 

EKLER .............................................................................................................. 270 

EK 1:  Amerika’daki Araştırma Ekibi Görev Yerleri ve Çalışma Saatleri 

Ek 2: University of Tennesee at Chattanooga Fakülte Etik Kurulu Araştırma 

İzin Belgesi (Instutional Review Board) 

Ek 3: University of Tennesee at Chattanooga Fakülte Etik Kurulu Araştırma 

İzin Belgesi (Instutional Review Board) Bir Bölümü Türkçe Çevirisi 

Ek4: Amerika’daki Kan Bağışçıları İçin Araştırmaya Katılma Kabul Formu 

Ek 5: Amerika’daki Kan Bağışçıları İçin Araştırmaya Katılma Kabul 

FormuBirBölümüTürkçe Çevirisi 

 

 



 
 

xvii 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1. Maneviyat Kavramının Farklı Dillerdeki Karşılığı .................................  11 

Tablo 2. Kronolojik Sıra İle Din Tanımları .......................................................... 23 

Tablo 3. Kronolojik Sıra İle Maneviyat Tanımları ............................................... 25 

Tablo 4. Psyc Info ve Medline Veri Tabanlarında Yer Alan Maneviyat Anahtar 

Sözcüğünü İçeren Yayınların Yıllara Göre Dağılımı ............................. 31 

Tablo 5. Din ve Maneviyat Tanımları İçin Kriterler ............................................. 42 

Tablo 6. Zıt Kutuplar Olarak Din/Dindarlık ve Maneviyat.................................... 47 

Tablo 7. İngilizcesi “Spirituality” Olan Kavramın Türkçe Kullanımları ............... 74 

Tablo 8. Din ve Spiritualite Arasındaki Farklılıklar .............................................. 82 

Tablo 9. Diğerkâmlığın Diğer Dillerdeki Kullanımları........................................ 105 

Tablo 10.  Diğerkâmlık Kavramının Türkçe Literatürde Farklı Kullanımları....... 106 

Tablo 11. Diğerkâmlık Tanımları ....................................................................... 108 

Tablo 12. Kan Vermeme Nedenleri .................................................................... 140 

Tablo 13. Pozitivist ve Yorumlayıcı Paradigmaların Özellikleri.......................... 148 

Tablo 14. Çalışmanın Amerika’daki Araştırma Ekibi Görev Dağılımı ................ 155 

Tablo 15. Araştırmanın Geçerlilik ve Güvenirliği ............................................... 158 

Tablo 16. Katılımcıların Cinsiyete Göre Dağılımı............................................... 159 

Tablo 17. Katılımcıların Yaşa Göre Dağılımı ..................................................... 160 

Tablo 18. Katılımcıların Mesleğe Göre Dağılımı ................................................ 161 

Tablo 19. Katılımcıların Eğitim Seviyesine Göre Dağılımı ................................. 162 

Tablo 20. Kan Bağışına İlişkin Temalar.............................................................. 164 

Tablo 21. Katılımcıların Kan Bağışı Sıklığı ........................................................ 179 

Tablo 22. Türkiye ve Amerika Örnekleminin Maneviyat Tanımları.................... 204 

Tablo 23. Din ve Maneviyat İlişkisi.................................................................... 219 

Tablo 24. Amerika’daki Katılımcıların Kendilerini Dindar ve/veya Manevi Yönden 

Güçlü Olarak Algılama Oranları......................................................... 226 

Tablo 25. Maneviyat Diğerkâmlık İlişkisi........................................................... 228 

 

 



 
 

xviii 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1. Geleneksel Tarihsel Anlayışta Din Maneviyat ve Sağlık ......................... 29 

Şekil 2. Modern Anlayışta Din Maneviyat ve Sağlık ............................................ 36 

Şekil 3. Modern Anlayış – Totolojik Versiyonunda Din Maneviyat ve Sağlık ...... 40 

Şekil 4. Din ve Maneviyat 1 ................................................................................. 47 

Şekil 5. Din ve Maneviyat 2 ................................................................................. 47 

Şekil 6. Hemşirelik ve Sağlıkla İlişkili Literatürde Maneviyat .............................. 49 

Şekil 7. BireyselleştirimişTeistik ve Ateistik Maneviyat ....................................... 50 

Şekil 8. Modern Anlayış – Sadece Klinik Uygulamada Din Maneviyat ve Sağlık . 52 

Şekil 9. İyilik Hali Çemberi’nde Din ve Maneviyat .............................................. 85 

Şekil 10. Yardım etme, Prososyal Davranış ve Diğerkâmlık İlişkisi.................... 113 

Şekil 11. Empati-Diğerkâmlık Teorisi ................................................................ 122 

Şekil 12. Gönüllük Türleri.................................................................................. 129 

Şekil 13. Kan Bağış Süreci ................................................................................. 133 

Şekil 14. Yönetimin Kan Bağışına Etkisi Örneği ................................................ 141 

Şekil 15. Nitel Araştırma Süreci ......................................................................... 150 

 

 



 
 

xix 

FOTOĞRAFLAR LİSTESİ 

Fotoğraf 1: Küçük Esnaf İşyerinde Sadaka Kutusu / Türkiye ............................. 172 

Fotoğraf 2: Küçük Esnaf İşyerinde Kanser Çocuklara Destek Aparatı / Amerika 172 

Fotoğraf 3: Büyük Bir Markette Yarım Şemsiyesi / Amerika ............................. 173 

Fotoğraf 4: Türkiye Konya Kızılay Kan Bağış Çadırı ........................................ 178 

Fotoğraf 5: Amerika Chattanooga Blood Assurance Kan Bağış Merkez Binası .. 178 

Fotoğraf 6: Bir Kurabiye Paketi Üzerinde Kan Bağışı Reklamı .......................... 181 



 
 

xx 

 

KISALTMALAR 

 

APA : AmericanPsychologyAssociation (Amerikan Psikoloji 

Derneği) 

AÜİFD : Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Bkz.  : Bakınız 

Çev.  : Çeviren 

ÇÜİFD : Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

DEÜİFD : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.  : Editör 

Eds.  : Editörler 

İÜİFD  : İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

MEB  : Millî Eğitim Basımevi 

OMÜİFD : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü  

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

Trans.  : Translator (çeviren) 

tsz.  : Tarihsiz  

UÜİFD: : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

vb.   : Ve benzeri 

vd.  : Ve devamı 

ve diğ.  : Ve diğerleri 

Vol.  : Volume (cilt) 

WHOQOL : World HealthOrganizatıon-Qualityof Life (Yaşam Kalitesi Ölçeği) 

Yay.  : Yayınları  



 
 

1 

GİRİŞ 
 

1. Araştırmanın Konusu  

Maneviyat, din psikolojisi alanında son zamanlarda öne çıkan ve yeniden 

tanımlanma sürecine giren bir kavramdır. 1900’lü yılların sonlarına kadar 

literatürde kimi zaman din kimi zaman ise dindarlık ile eş anlamlı kullanılan 

maneviyat terimi, XXI. Yüzyılın başlarından itibaren farklı bir bağlamda ele 

alınmaya başlamıştır. Literatürde maneviyat çeşitli şekillerde tanımlanmıştır. 

“Kişinin dünyada faaliyette bulunma şeklini etkileyen bir yüce güçle kurulan ilişki 

(Armstrong, 1995: 3), “bireysel varoluşsal anlam arayışı” (Doyle, 1992: 302) ve 

“kutsalın öznel tecrübesi” (Vaughan, 1991: 105) bunlardan bazılarıdır.  

Genel olarak maneviyat, bireysel inanç ve uygulamalar, kutsalla ve evrenle 

bağlı olma hissi, benliğin gelişimi ve kişisel potansiyellerin gerçekleşmesi, anlam 

arayışı ve hayat memnuniyeti gibi konularla ilişkilendirilerek açıklanmıştır. Din ve 

maneviyat kavramlarına yönelik birbirinden farklı yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. 

Yaklaşımlardan bazıları bu iki kavramı zıt kutuplara yerleştirirken bazıları ise, bu 

iki kavramın birbirinden farklı ancak güçlü bir şekilde ilintili olduğunu ileri 

sürmüştür (Mattis and Jagers, 2001; Zinnbauer and Pargament, 2005). Diğer 

taraftan bazı araştırmacılar dinin maneviyatı da kapsayacak kadar geniş bir kavram 

olduğunu iddia ederken (Pargament, 1999; Streib and Hood, 2008) bazıları da 

maneviyatın dini de içine alacak ve onu aşacak kadar geniş olduğunu iddia 

etmişlerdir (Rose, 2001; Hood, Hill and Spilka, 2009; Moberg, 2010). Maneviyat 

ile dindarlığın birbirinden farklı olduğunu iddia eden görüşe göre bu farkın temel 

çıkış noktası, maneviyatın daha çok kişisel ve içsel tecrübelerle ilgili iken dinin 

daha çok kurumsal bağlılık ile ilgili olduğu fikridir. Bu noktadan hareketle 

literatürde maneviyatın bireyselliği ve deruni tecrübelerle dindarlıktan farklı olduğu 

yönünde bir yaklaşım ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla maneviyat, sosyal bağlamdan 

bir derece uzak kalmıştır. Kendi terminolojisini oluşturma sürecindeki Din 

Psikolojisi alanında maneviyat, farklı bakış açıları, farklı dinler ve farklı kültürler 

bazında ele alınmaya ihtiyaç duyan ve resmi henüz çizilmekte olan bir kavramdır. 



 
 

2 

Diğerkâmlık, en temelde “Harici ödül beklentisi olmaksızın başkası yararına 

yapılan gönüllü davranış” (Bar-Tal, 1976:4) şeklinde tanımlanmıştır. Çok sayıda 

çalışma, gerçek diğerkâmlığın olup olmadığını tartışsa da (Batson, 1989; Flescher 

and Worthen, 2007) bir başka kişi veya grup için karşılık beklemeksizin yapılan her 

davranış ve/veya bu davranışın motivasyonu diğerkâm olarak nitelendirilebilir. 

Diğerkâm davranışın ardında yatan süreçlerle ilgili çeşitli çalışmalar yapılmış ve 

teoriler ileri sürülmüştür. Psikanalizin öncüsü Freud’a göre insan görünüşte 

diğerkâm bir davranış sergilese de yardımda bulunurken aslında çıkarlarını düşünür 

ve bencilce davranırlar. Ona göre bu tür davranış, bastırılmış olan olumsuz 

duyguların ve saldırganlığın yansımasıdır. Watson ve Skinner gibi ilk dönem 

davranışçı psikologlar insanı, etkiye karşı tepki veren bir organizma olarak ele 

aldıkları için diğerkâmlık gibi ahlaki davranışların ardında da pekiştirme süreci 

olduğunu ileri sürerler. Onlara göre insan, karşılığında olumlu bir pekiştireç alarak 

veya olumsuz bir pekiştireçten sakınarak diğerkâm davranmayı öğrenir ve sürdürür. 

Psikolojide üçüncü büyük ekol olarak kabul edilen hümanist psikolojiye göre ise, 

insan doğuştan iyi bir tabiata sahip olduğu için tamamen insani bir eylem olarak 

diğerkâm davranışlarda bulunur. Dahası onlara göre insanın diğerkâm davranışlar 

sergilemesi, onun kendini gerçekleştirmesi için gerekli olan kendini aşması ile 

ilişkilidir (Bkz. Ayten, 2009).  

Hemen bütün dinler tarafından övüldüğü için diğerkâmlık genellikle 

dindarlıkla ilişkilendirilmiştir (Cascio, 2003). Ancak diğerkâmlık ve dindarlık 

ilişkisinde manevi bir boyut da öne çıkmaktadır. Bu nedenle maneviyatın bireyselci 

ve kişi merkezli bir eğilim mi yoksa diğerkâmlık gibi içselleştirilmiş prososyal bir 

değer mi olduğu tartışılmıştır (Saroglou, 2006). Literatürdeki araştırmalar 

maneviyatın, gönüllü ve diğerkâm davranışın bir yordayıcısı olduğu yönünde 

bulgulara ulaşmıştır (Praetorius and Machtmes, 2005; Saroglou, 2006).  

Literatürde genellikle bireysel boyutta ele alınan maneviyat, kişinin hayata 

bakışı, onu anlamlandırışı, kutsal olanla ilişki içinde olma şekli ve doruk 

deneyimleriyle ilişkilendirilmiştir. Herhangi bir dini geleneğe bağlı bulunmadığını 

ancak kendisinin manevi duygu ve tecrübeler yaşadığını, dolayısıyla da dindar değil 



 
 

3 

ancak manevi yönden güçlü olduğunu ifade eden kişilerin varlığı maneviyatın 

evrensel bir boyutta ele alınmasına neden olmuştur. Ancak bu farkı ifade ederken 

ortaya konan birey vurgusu, maneviyatın sosyal boyutunu kısmen gölgede 

bırakmıştır. Nitekim hayata anlam yükleme ve davranışları motive etme gibi 

özellikleri göz önünde tutulduğunda maneviyatın insanı aşarak diğer insan ve 

varlıklara yönelen bir boyutunun olduğunu ifade etmek de gerekmektedir. Kişinin 

kendi dışındakini düşünmesi söz konusu olduğunda, karşımıza ilk çıkan 

kavramlardan birisi şüphesiz diğerkâmlık olmaktadır.  

Gerek maneviyat algısı gerekse diğerkâmlık belli bir kültürün içinde ortaya 

çıkmaktadır. Kültürel özelliklerin bireylerin kişilik sistemleri ve bakış açıları 

üzerindeki etkisi göz önünde tutulduğunda  (Akgül, 2002: 21) maneviyat ve 

diğerkâmlık konusunda da kültür önemli bir rol oynamaktadır. 

Çalışmamızın konusunu, maneviyat algısı ve diğerkâmlıkla ilişkisinin farklı 

kültürlerde ortaya çıkış şekli oluşturmaktadır. Maneviyat algısını belirlemek için 

ona değişik açılardan yaklaşan görüşlere ulaşılması planlanmıştır. Bu noktada 

diğerkâmlık önem kazanmaktadır. Çünkü hem maneviyatı din ile ilişkilendiren hem 

de ilişkilendirmeyen insanların çoğu ortak bir tutum olarak diğerkâm davranışlara 

önem vermektedir. Dolayısıyla diğerkâm davranış ekseninde yapılacak bir 

araştırmanın maneviyata yönelik çeşitli yaklaşımlara ulaşma imkanı sunacağı 

öngörülmüştür. Konu çerçevesinde diğerkâm olması kuvvetle muhtemel olan kan 

bağışçılarıyla mülakatlar yapılmıştır. Maneviyat algısı ve diğerkâmlıkla ilişkisinin 

kültürel boyutu ise Türkiye ve Amerika’da yapılan araştırma sonuçlarının 

karşılaştırılmasına dayanmaktadır. 

 

2. Araştırma Problemleri 

Araştırmanın temel problemi, maneviyat kavramının algılanış biçimlerine 

göre çözümlenmesi ve diğerkâmlıkla ilişkisinin kan bağışçıları örnekleminde psiko-

kültürel olarak ortaya konmasıdır.  

Araştırmanın başlıca soruları şu şekilde sıralanabilir: 
                                                
 İngilizce’de “I am not religious but spiritual” şeklindeki ifade, Türkçe’ye “dindar değilim ama 
manevi yönden güçlüyüm” şeklinde tercüme edilmişir.  



 
 

4 

1. Kan bağışının temel motive edici faktörleri nelerdir? 

2. Kan bağışının diğerkâm motivasyonları var mıdır? 

3. Türkiye ve Amerika’da kan bağışçıları maneviyat kavramına hangi 

anlamları yüklenmektedirler? 

4. Türkiye ve Amerika’daki maneviyat algısında benzer ve farklı noktalar 

nelerdir? 

5. Türkiye ve Amerika’da kan bağışçılarının maneviyat ve diğerkâmlık 

ilişkisine yönelik düşünceleri nelerdir?  

 

3. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Din ile maneviyatın birbirinden ayrı olgular olarak ele alınması, çoğunlukla 

Amerika ve Avrupa’da yürütülen çeşitli çalışmalarla desteklenmiştir. Türkiye’de 

ise yeniden ele alınmış haliyle maneviyat kavramı bilim dünyasının gündemine 

henüz girmiştir. Diğer pek çok bilimsel çalışmada olduğu gibi maneviyat ile ilgili 

çalışmalarda da büyük oranda yurt dışındaki çalışmaların referanslarının 

kullanılması halinde kültürel farklılıkların göz ardı edilme riski vardır. Bu nedenle 

çalışmamız, farklı kültürel, sosyal ve dini arka plana sahip kişilerin gerek 

maneviyat algılarında gerekse maneviyat diğerkâmlık ilişkisine bakışlarında 

benzerlik ve farklılıkları ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bir başka deyişle bu 

araştırma, maneviyat algısını ve özgeci olduğu öngörülen kan bağışı davranışının 

motivasyonlarını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Ayrıca araştırma, bağışçıların 

zihninde diğerkâmlık ile maneviyat algılarının ilişkisini ortaya koymayı da 

hedeflemektedir.  

Çalışmamız Türkiye’de maneviyatla ilgili yapılan nitel araştırmaların 

ilklerinden olması nedeniyle önem taşımaktadır. Nitekim literatürde maneviyat 

genellikle Batı merkezli ele alınmıştır ve diğer kültürlerdeki maneviyat algısına dair 

araştırma sayısı oldukça azdır. Ayrıca çalışmamız maneviyat algısı konusunda 

kültürlerarası bir karşılaştırma sunması açısından da önemlidir. Amerika, 

çoğunluğu Hıristiyan olan kozmopolit bir Batı ülkesiyken Türkiye çoğunluğu 

Müslüman olan ve Doğu ile Batı arasında köprü görevi yapan bir konumdadır. Bu 



 
 

5 

iki kültürden de örnekler alarak karşılaştırma yapan çalışmamız araştırma konusuna 

daha geniş bir perspektiften bakma imkanı sunması açısından da önem taşımaktadır.    

 

4. Araştırmanın Sınırları  

Maneviyat ve diğerkâmlık gibi iki geniş kavramı ele alan çalışmamız, 

aşağıdaki sınırlar içerisinde gerçekleştirilmiştir.  

1. Çalışmamızda diğerkâm davranış, kan bağışı davranışı ile sınırlıdır. 

Kan bağışçıları kime yardım ettikleri bilgisine sahip değillerdir. Bu nedenle 

kan bağışı davranışının diğer yardım türlerine oranla diğerkâm bir davranış olma 

ihtimali daha yüksektir. Ayrıca yapılan çalışmalar kan bağışında dindarlığın 

belirleyici olmadığını ortaya koymuştur. Bu da kan bağışçıları arasında dindar olan 

ve olmayan kişilerin olduğu anlamına gelmektedir. Dolayısıyla bu davranış, 

maneviyata yönelik algının belirlenmesinde önemlidir. Çünkü maneviyat dinle 

ilişkilendirildiği gibi ondan ayrı da görülebilmektedir. Maneviyata yönelik algıyı 

genel olarak belirleyebilmek için farklı yaşam tarzları olan kişilerin bir araya 

geldiği bir ortam olan kan bağışçıları tercih edilmiştir. Ayrıca kan bağışı 

diğerkâmlığı incelemek için de güzel bir örnek teşkil etmektedir.  

2. Çalışmamız, literatür taraması ve nitel araştırmalardan gözlem ve mülakat 

ile sınırlıdır.  

Maneviyat kavramı, son yıllarda yeniden tanımlanma sürecine girmiş bir 

kavramdır. Dolayısıyla literatürde halen maneviyatın tanımı ve kapsamına ilişkin 

tartışmalar devamlılığını sürdürmektedir. Konuya çok farklı yaklaşımlar ortaya 

çıkmakta ve her yeni görüş kısa bir süre sonra eleştirilerek başka bir görüşe kapı 

aralanmaktadır. Konunun bu kadar dinamik oluşu ve maneviyatın tanımına ilişkin 

bir dereceye kadar dahi ulaşmanın olmaması bu kavramın çalışılmasını da 

zorlaştırmaktadır. Bu nedenle çalışmamızın kavramsal çerçevesi, gerek batı gerekse 

Türkiye literatüründeki ilk çalışmalardan en güncel olanlarına kadar hepsini mercek 

altına aldığı için büyük bir hacme sahip olmuştur. Diğer taraftan literatürdeki bu 

çeşitliliğin sosyal hayatta karşılığı olup olmadığını ölçmek amacıyla çalışmamızın 



 
 

6 

araştırma bölümünde nicel bir araştırma yapılamamıştır. Dolayısıyla araştırmamız 

gözlem ve mülakat yöntemleriyle sınırlı tutulmuştur.  

3. Araştırmamız Türkiye’de Konya, Amerika’da Chattanooga’da yapılan 

mülakatlarla sınırlıdır.  

Kültürler arası karşılaştırma yapabilmek için Türkiye ve Amerika’dan birer 

şehir seçilmiştir. Türkiye’de Konya genel olarak muhafazakarlığıyla ün yapmış bir 

şehirdir. Benzer şekilde Amerika’da da Chattanooga muhafazakar olarak tanınan 

bir şehirdir. Literatüre göre maneviyat ile din birbirinden ayrışan kavramlardır. İki 

muhafazakar şehirde maneviyat algısı ile ilgili yapılacak bir çalışmanın, 

literatürdeki eğilimin sosyal hayata ne kadar yansıdığını test etme imkanı sunacağı 

düşünülmüştür. Bu nedenle bu iki şehir örnek olarak seçilmiş ve konu buralardan 

elde edilecek verilerin incelenmesiyle sınırlandırılmıştır.  

4. Araştırmamız, Türkiye’de 80, Amerika’da 60 olmak üzere toplam 140 

katılımcıdan elde edilen veriler ile sınırlıdır. 

Araştırmamızın Türkiye’de 80, Amerika’da 60 mülakat ile sınırlı olmasının 

sebebi, verilerin bu kadar mülakatçıdan gelen cevaplarla doygunluğa ulaşmasıdır.  

5. Araştırmamız boylamsal değil, kesitseldir. Dolayısıyla araştırmanın 

yapıldığı zaman dilimi le sınırlıdır.  

6. Katılımcılar, ülkelerin kan bağışı politikalarına bağlı olarak Türkiye’de 18-

65 yaş aralığıyla, Amerika’da ise 18 ve üzeri yaşlar ile sınırlıdır. 



 
 

7 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

1. Maneviyat Kavramı, Tarihsel Arka Planı ve Gelişimi 

Tüm dünyada yapılan pek çok teorik ve uygulamalı çalışma sayesinde yeni 

bilgi, kavram ve bakış açıları geliştiren psikoloji, bireysel, sosyal ve aşkın 

yönleriyle insanı ele almaktadır. Elde ettiği bu bilgi birikimi, bir taraftan insanı 

anlamaya yönelik yeni çalışmalara ışık tutarken diğer taraftan da değişen şartlardan 

etkilenen insanın ortaya koyduğu yeni tutum ve algıları incelemektedir. Çünkü 

insan, içinde bulunduğu dönemin özellikleri; sağlık, teknoloji gibi diğer alanlardaki 

gelişmeler ile sosyal çevre ve kültürün etkisi altında olduğu kadar kendi iç 

dinamiklerinin etkisinin de altındadır. Bu etkileşimin sebep ve sonuçları, psikolojik 

çalışmalarla incelenmektedir. Sosyal hayat ve akademik literatürde giderek daha 

çok ilgiyi üzerine çeken maneviyat kavramı ve psikoloji literatüründe maneviyata 

yönelik çalışmalardaki dramatik artış, bu etkileşimi gösteren bir örnek olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

Literatürde maneviyatla ilgili çalışmaların artması ve maneviyat kavramının 

yeni anlamlar yüklenmesi, alana bir hareket getirmiştir. Farklı kültürlerde yapılan 

çalışmalar yeni bakış açıları kazandırmıştır. Bu nedenle kültürler arası 

karşılaştırmalı çalışmalar daha da önem kazanmıştır. Dolayısıyla Türkiye’de 

yapılan çalışmalar literatüre büyük katkılar sağlama potansiyeline sahiptir. Bunun 

için de Türkiye’de yapılan çalışmaların uluslararası literatüre sunulması önem 

taşımaktadır.  

Diğer taraftan farklı ülkelerde yapılan çalışmaların bir arada ifade edildiği 

ortam olan uluslararası akademik platformun ortak dilinin İngilizce olduğu açıktır. 

Dolayısıyla alandaki yeni bilimsel gelişmeleri takip etmek için İngilizce 

literatürden haberdar olmak gerektiği gibi diğer dillerde yapılan çalışmalar da alana 

katkı sağlayabilmesi için İngilizce’ye çevrilmesi gerekmektedir. Bu durumda 



 
 

8 

Türkiye’de çalışma yapan bir araştırmacı, bir taraftan içinde bulunduğu kültürün ve 

bu kültürde yetişmiş insanların dili, yaşam stilleri, algılama biçimleri, değer 

yargıları ve benzerini iyi bilemeli, diğer taraftan da dünya literatürüne hâkim 

olmalıdır. Çünkü bilgi, içinde üretildiği toplumun kültürel özelliklerini de 

yansıtmaktadır. Belli bir bölgede yapılan bir çalışmanın dünya literatüründeki 

yerinin saptanabilmesi içinse sadece iki dili bilmek yeterli değildir. Bu dillerin 

konuşulduğu kültürün yapılarının benzeşen ve ayrılan yönlerinin bilincinde olmak 

da gereklidir.  

Yukarıda anlatılan nedenlerden dolayı bu bölümde, maneviyat kavramının 

hem Türkçe hem de İngilizce sözlük anlamlarına değinilecektir. Ancak bu anlamlar 

içerisinde fiziksel bir nesneye işaret edenlere çalışmamızın kapsamı dışında olması 

nedeniyle değinilmeyecektir. Maneviyatın terim anlamı içinse kavramın Batı 

literatürü ile Türkçe literatüründeki kullanım şekilleri ve tanımları ortaya 

konacaktır. İki kültürde maneviyata yönelik atıflar karşılaştırılarak, konu ile ilgili 

çalışmalarda dikkat edilmesi gereken hususlar belirtilerek bölüm sonlandırılacaktır.  

 

1.1. Maneviyat Kavramının Sözlük Anlamları 

1.1.1. Maneviyat Kavramının Türkçe Sözlük Anlamı 

Günümüzde psikoloji literatürü içerisinde yeniden tanımlanma sürecinde 

olan maneviyat kavramı, Türkçe’de farklı anlamlarda kullanılmaktadır. Aslen 

Arapça bir kelime olan maneviyat, Türk Dil Kurumu sözlüğüne göre iki anlama 

gelmektedir. Bunlardan ilki, “maddi olmayan, manevi şeyler” şeklindedir. Tanımda 

geçen manevi sözcüğünün anlamı ise “görülmeyen, duyularla sezilebilen, soyut, 

ruhani, tinsel, maddi karşıtı” olarak verilmiştir. Maneviyat kelimesinin Türk Dil 

Kurumu sözlüğünde yer alan ikinci anlamı ise, “Yürek gücü, moral”dir (Toparlı, 

2005: 1339).  

Şu halde isim olarak kullanılan maneviyat kelimesi, sıfat olan manevi 

kelimesiyle ilişki içindedir. Manevi kelimesi ise mana kökünden türetilmiştir. Bu 



 
 

9 

nedenle mana, manevi ve maneviyat şeklindeki üç kavrama birden açıklama 

getirmek yerinde olacaktır.  

Mana, sözlükte “demek istemek, kastetmek” anlamındaki a-n-y (inayet) 

kökünden türediği için  “denilmek istenen, kastedilen şey” anlamına gelir. Nahiv 

ilminde lafzın karşılığı olarak kullanılan mana, “sözle anlatılmak istenen şey” 

olarak tanımlanmıştır. Mantık disiplininde ise mana, benzer bir açıklama ile “vaz’ 

yoluyla lafızdan zihne yansıyan tasavvur” şeklinde tanımlanır. (Şensoy, 2003: 555) 

 

Mana, sözlük anlamı olarak “kastedilen şey” (maksûd) demek ise de terim 

olarak belli bir kelimeyle kastedilen şeye denir (Kara, 2005: 242). Diğer bir deyişle 

mana, belli bir kelimeyle kastedilen şeyler bakımından akılda meydana gelen 

suretler ve lafızlar karşılığında konulan zihni suretlerdir. Mananın dört farklı yönü 

vardır (Cürcani, 215: 307): lafzın akılda hasıl olması mefhumdur.  

1. “Bu nedir” sorusunun cevabı onun mahiyetidir. 

2. Hariçte sabit olması yönüyle hakikattir. 

3. Diğer şeylerden ayrıldığı yönüyle hüviyettir.  

 

Yukarıdaki açıklamalara dayanan manevi kavramı da bunlara paralel olarak 

“bir kelimenin taşıdığı mana ve mefhumla ilgili” (Ayverdi, 2005: 1931) şeklinde 

açıklanmıştır. Ancak manevi ifadesi, belli bir kavramı ifadeden ziyade “dilin 

kendisinde payı olmayıp kalple bilinen manadan ibaret olan” her şey için 

kullanılmıştır (Cürcani, 215: 307). Genel bir tanımlama yapılacak olursa manevi 

kelimesinin “madde ile alakası olmayıp, ruha, batına, manaya, içe ait olan; cismani 

ve maddi olmayan” şeylere tekabül ettiği söylenebilir (Topsakal ve Çelik, 1996: 

1898). Şu halde bu kavram, gözle görülüp elle tutulamayan, madde ve cisimle ilgisi 

bulunmayan her şeyi kapsamaktadır (Ayverdi, 2005: 1928). Bu kadar geniş bir 

alanı tanımlamak için de çoğunlukla “soyut, maddi olmayan; içlek, tinsel; içe değin, 



 
 

10 

içle ilgili; anlamla ilgili” (Tuğlacı, 1979: 1844), “ancak duyularla sezilebilen, içsel 

olan” (Püsküllüoğlu, 2004: 657) gibi açıklamalar kullanılmıştır.  

Belli bir kelime söz konusu olduğunda onun manasına, genel olarak ise her 

şeyin özüne, ruhuna işaret eden bu terimin  (Yeğin, 1992: 382), sözlüklerdeki 

anlamı itibariyle beş temel unsuru barındırdığı söylenebilir: (1) manaya ait, mana 

ile ilgili; (2) maddi olmayan, mücerret; (3) fikri, hissi; (4) zahiri olmayan, içe/öze 

ait, batıni ve (5) ruha ait, ruhi, ruhani (Doğan, 2001: 876; Tuğlacı, 1979: 1844; 

Ayverdi, 2005: 1928). Bu beş unsur, maneviyat kelimesinin içeriğini belirlemesi 

açısından önem taşımaktadır.   

Maneviyat, “manevi şeyler, madde ile alakalı olmayan; düşünce ve zihinle 

ilgili olan şeyler” (Topsakal ve Çelik, 1996: 1898); “maddi olmayan, içsel olan, 

kişinin iç dünyasıyla ilgili olan şeyler” (Püsküllüoğlu, 2004: 657) ve “maddi 

olmayan doğaüstü güçler, kuvvetler” (Tuğlacı, 1979: 1844) anlamlarına 

gelmektedir. Başka bir kaynakta maneviyat, “madde ve cisimle alakası bulunmayan, 

ruh ve mana ile ilgili olan hususlar, manevi şeyler-çeşitli güçlükler tehlikeler 

karşısında inanç ve ahlaki değerlere bağlılıktan doğan dayanma gücü, ruh kuvveti, 

moral” (Ayverdi, 2005: 1931) şeklinde tanımlanmıştır. Burada dikkati çeken nokta, 

tanıma “maddi olmayan, dinden imandan ve mukaddesattan gelen kuvvet” (Yeğin, 

1992: 382) şeklindeki bir açıklamanın eklenmiş olmasıdır. Nitekim manevi şeyler, 

genellikle “ruha ve hisse; buna bağlı olarak da inanca ait şeyler” (Doğan, 2001: 876) 

şeklinde tanımlandığından maneviyat kelimesi, kişinin iç dünyasını, duygu ve 

düşüncelerini, moral ve ruh halini (halet-i ruhiye) yani psikolojisini ve inanç ve 

ahlaki değerlerini, dolayısıyla da dinini kapsayan bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  

Genel olarak sözlüklerde yer alan bu açıklamaların yanı sıra maneviyat 

kelimesi için hemen her sözlükte yer alan bir diğer anlam da “moral kuvveti, yürek 

gücü, cesaret” gibi açıklamalardır. Bu ifadelere bakılarak maneviyat kavramının, 

dinin, psikolojinin, ahlakın ve tasavvufun kesiştiği bir alana sahip olduğunu 

söyleyebiliriz. Diğer yandan bu farklı anlamlar, maneviyatın çok boyutlu ve çok 

yönlü bir kavram olduğunu ortaya koymaktadır.  



 
 

11 

1.1.2. Maneviyat Kavramının İngilizce Sözlük Anlamı 

Türkçe literatürdeki bu çeşitlilik göz önünde tutulduğunda kavramların 

dünya literatüründeki sözlük anlamlarına yer vermek gerekmektedir. Kelime kökü, 

kelimenin sıfat hali ve isim hali şeklindeki bir sıralamada şu bilgilere ulaşılmaktadır: 

Tablo 1. Maneviyat Kavramının Farklı Dillerdeki Karşılığı  

DİL Kelime 
Kökü 

Sıfat Hali  İsim Hali 

İngilizce spirit spiritual spirituality  

Fransızca esprit spirituel  spiritualité 

Almanca geist  geistig 
(geistlich)  

geistigkeit 

Arapça روحانیة  روحي  روح  

Türkçe ruh 

tin  

mana 

ruhsal 

tinsel 

manevi 

ruhsallık 

tinsellik 

maneviyat 

 

Maneviyat (spirituality) kelimesinin İngilizce kökü olan spirit,  temel olarak 

“nefes, cesaret, kuvvet, ruh, hayat” anlamlarına gelmektedir. Webster (1957) 

sözlüğüne göre ise kelime oldukça fazla anlama gelmektedir. 1. a) Aslen nefesin 

etkisiyle harekete geçirici güç olarak kabul edilen veya bir tanrı tarafından verilen 

özellikle insandaki hayat prensibi; b) Ruh (the soul). 2. İnsanın, çoğunlukla 

bedeninden ayrı tutulan, düşünen, motive eden, hisseden tarafı; zihin; zeka. 3. 

(büyük S ile de kullanılır) Hayat, irade, bilinç, düşünce gibi maddi olmayan şeyler. 

4. Doğa üstü varlık, özellikle de hayalet gibi bir kişiye, eve vb. musallat olduğu ve 

onu ele geçirdiği yada melek, şeytan, cin, peri gibi belli bir yerde yerleşmiş olduğu 

ve iyi veya kötü özelliğe sahip olduğu düşünülen varlık. 5. Belli niteliklere sahip 

olduğu veya bu nitelikleri gösterdiği düşünülen bir kişi veya kişilik. Ör: O cesur 



 
 

12 

biriydi (She was a brave spirit) 6. (çoğunlukla çoğul) Düşünce yapısı, mizaç, ruh 

hali, huy. Ör: yüksek moral, keyif (high spirits); mutsuz, depresif (out of spirits) 7. 

Canlılık, cesaret, güç, coşku vb. Ör: Coşkuyla karşılamak (answer with spirit) 8. 

Coşkulu bağlılık, ör. Okul (takım) ruhu (school spirit) 9. Gerçek anlam, asıl niyet, 

lafzın tersi. Ör: Kanunun lafzına değilse de ruhuna uydu (he followed the spirit if 

not the letter of the law). 10. Yayılarak canlılık veren prensip, belirgin yada 

karakteristik özellik veya hakim temayül yada tutum. Ör: Rönesans ruhu (The spirit 

of the Renaissance). 11. Canlılık veren ilahi etki yada ilham. Bu anlamların dışında 

kelime The Spirit şeklinde büyük harfle kullanıldığında “Kutsal Ruh” ve “Tanrı” 

anlamlarına gelmektedir (Webster, 1957: 1405-1406). 

Webster’dan daha kapsamlı olan The Random House (Stein, 1967) 

sözlüğünde, spirit kelimesi için çok daha fazla anlam bulmak mümkündür. Bazıları 

şu şekildedir: 1. Bilinçli hayat prensibi; bedeni canlandıran veya bedenle ruhun 

iletişimini sağlayan, insandaki hayati prensip. 2. İnsanın cismani olmayan yönü. Ör: 

ruhta olan ama bedende olmayan (present in spirit though absent in body). 3. Ölüm 

anında beden ayrıldığı düşünülen ruh. 4. Bilinç, cisimsiz varlık, maddenin tersi. Ör: 

ruh dünyası (the world of spirit). 5. Doğaüstü, cisimsiz varlık, özellikle bir yer yada 

nesnede yerleşmiş olan veya belli bir özelliği taşıyan. Ör: kötü ruh (evil spirits). 6. 

Peri, hayalet, cin. 7. Melek veya iblis. 8. Düşünce, duygu veya harekete ilham veren, 

onu canlandıran yada yayılan tutum yada prensip. Ör: Reform ruhu (the spirit of 

reform). 9. (büyük harfle) insanın kalbinde ortaya çıkan ilahi etki. 10. İlahi, ilham 

veren yada canlandıran varlık yada etki. 11. (büyük harfle) Üçlemenin üçüncü 

elemanı; Kutsal Ruh. 12. Duygu ve düşüncelerin yeri olan veya harekete geçiren 

ruh yada kalp. Ör: kalbi kırık adam (a man of broken spirit). 13. Spirits, sevinçli 

veya depresif duygular yada ruh hali. Ör: neşesiz (low spirits), keyfi yerinde (good 

spirits). 14. Güç, cesaret ve metanet açısından mükemmel mizaç veya tutum, 

yiğitlik. Ör: Yürek budur. (That ‘s the spirit). 15. Huy yada mizaç. Ör: alçak 

gönüllü (meek in spirit). 16. Belli bir tutum, mizaç, karakter, hareket vb.yle 

nitelendirilmiş birey. Ör: Tehlikeyle yüzleşecek çok az cesur kişi kaldı (a few brave 

spirits remained to face the danger).  17. Birşeyin baskın eğilimi veya karakteri. Ör: 

Çağın ruhu (the spirit of the age). 18. Bir gruba yönelik güçlü bağlılık hissi. Ör: 



 
 

13 

kolej ruhu (college spirit). 19. Bir ifade evrak ve benzerinin genel anlamı yada 

maksadı. (lafzın zıddı): kanun ruhu (The spirit of the law).  

Bu bilgilere göre Türkçe’deki ruh kelimesi, İngilizce’deki spirit kelimesi ile 

bir çok yönüyle örtüşmektedir. Kelimenin sıfat hali olan spiritual, Webster sözlükte 

şu anlamlara gelmektedir. 1. Çoğunlukla dini veya ahlaki açıdan bedenden ayrı olan 

ruh (the spirit or the soul) ile ilgili. 2. Akıl veya zihnin daha iyi, daha yüksek 

parçası olduğu düşünülen şeyden gelen veya onunla ilgili. 3. Cismi olmayan ruhtan 

(the spirit) oluşan veya ruhla ilgili. 4. Ruhun egemen olmasıyla canlandırılan; 

duygu ve düşüncede çok incelik göstermek. 5. Papaz veya kilise ile ilgili; kutsal 

(sacred), iabdetle ilgili veya kiliseye ait; laik yada dindışı olmayan. 6. Ruhçuluk 

veya doğa üstü ile ilgili (Webster, 1959: 1406).  

Aynı kelime The Random House sözlüğünde şu şekilde açıklanmıştır: 1. 

Ruhsal, ruh ile ilgili, ruhtan oluşan, cisimsiz. 2. Fiziksel doğadan ayrı olarak ruhsal 

veya ruhla ilgili. Ör: hayata ruhsal (manevi) bir yaklaşım (a spiritual approach to 

life). 3. İlgi, tutum, dış görünüş vb.de çok yakın olmak. Ör: profesörün edebiyat 

alanındaki manevi mirasçısı (the professor’s spiritual heir in linguistics). 4. Ruhlar 

veya ruhçularla ilgili, doğaüstü. 5. Ruhun baskınlığını gösteren veya onun 

tarafından nitelendirilmiş olan, ince veya arıtılmış. Ör: kaba kardeşinin aksine o çok 

daha ince ruhludur (she is more of a spiritual type than her rowdy brother). 6. 

Ahlaki veya dini doğanın bir parçası olarak ruhsal veya ruhla ilgili. 7. Kutsal şeyler 

veya durumlarla ilgili, dini, ibadetle ilgili, kutsal. 8. Kilise veya papaz ile ilgili veya 

ona ait olan. Ör: (lords spiritual and temporal). 9. Bilinçli düşünce ve duygularla 

ilgili (Stein, 1967). 

Maneviyat kelimesinin karşılığı olan spirituality, kelimesine gelince şu iki 

açıklama dizisi yeterince aydınlatıcıdır. Kelime Webster sözlüğünde şu anlamlara 

gelmektedir. 1. Manevi (ruhsal) karakter, nitelik veya doğa; beş duyu ile 

algılanabilenlerin ve maddiliğin tersi. 2. (çoğunlukla çoğul) kilise veya papaza ait 

hak, yetki ve vergi vb. 3. Manevi (cisimsiz) olma hali (Webster, 1959: 1406).  



 
 

14 

Spirituality, the Random House sözlüğünde ise şu anlamlara karşılık 

kullanılmıştır: 1. Ruhsal olma niteliği veya durumu. 2. Cismani veya maddi 

olmayan doğa. 3. Düşünce, hayat vb.deki baskın ruhsal (manevi) karakter. Ör: 

manevi yönelim veya tavır. 4. (Çoğunlukla çoğul) kilise veya papazın resmi görevi 

nedeniyle elde ettiği mülk veya gelir (Stein, 1967).   

Spirituality, bazen Spiritism ve onun eş anlamlısı spiritualism ile karıştırılır. 

Oysa spiritualism şu anlamlara gelmektedir: 1. Ölünün ruh olarak varlığını 

sürdürdüğüne ve özellikle de medyum adı verilen üçüncü bir kişi aracılığıyla 

yaşayanlarla iletişim kurduğuna olan inanç. 2. Bu inançtan kaynaklanan tüm 

uygulamalar. 3. Tüm gerçekliğin hakikatte ruhsal (manevi) olduğu yönündeki 

felsefi doktrin, idealizm. 4. Maneviyat; manevi (ruhsal) nitelik vb. (Webster, 1959: 

1406). Diğer sözlükte spiritualism şöyle betimlenmiştir: 1. Ölülerin ruhlarının 

dünya hayatından sonra varlıklarını sürdürerek yaşayanlarla iletişim 

kurabildikleri/kurdukları ve bu iletişimin de özellikle ruhların etkisine açık kişiler 

(medyumlar) aracılığıyla sağlandığı yönündeki inanç veya doktrin. 2. Bu inançla 

ilgili uygulama veya olgular. 3. Tüm gerçekliğin (reality) ruhsal (manevi) olduğu 

yönündeki inanç. 4. Metafizikte, idealizm. 5. Ruhsal (manevi) nitelik veya eğilim. 6. 

Felsefe veya dinde olduğu gibi varlıkların manevi (ruhsal) yönü üzerinde durmak 

(Stein, 1967).   

Sözlük anlamı itibariyle spirit-spiritual-spirituality kelime dizisinin tam 

karşılığı ruh-ruhsal-ruhsallıktır. Aynı anlama gelen tin-tinsel ve tinsellik ise daha 

çok felsefi gelenekte kullanılmaktadır. Türkçe’de, özellikle de sosyal hayatta 

ruhsallık kelimesi yaygın bir kullanıma sahip değildir. Diğer taraftan sözlük 

tanımlara bakıldığında, maneviyat kelimesini spirituality kelimesinin yerine 

kullanmak uygun görünmektedir. Ancak kelimenin akademik ve sosyal hayattaki 

kullanımı bu kıyası yapmada çok daha önemlidir.  Türkiye’de hem sosyal hayatta 

hem de akademik alanda spirituality ile anlam itibariyle örtüşen maneviyat kelimesi 

yoğun olarak kullanılmaktadır. Bu nedenle tezde de bu kelime tercih edilmiştir. 

Bununla birlikte doğrudan alıntı yapılan bölümlerde yazarın kullandığı kelime 

korunmuştur. Sonraki bölümde maneviyat kavramının, akademik anlamda yeniden 



 
 

15 

tanımlandığı batı kültüründeki gelişimine ve ona yüklenen anlamlara yer 

verilecektir.  

 

1.2. Batıda Maneviyat Kavramına Yüklenen Anlamlar ve Gelişim 

Süreci 

Maneviyat, genelde sosyal bilimler özelde ise psikolojisi alanında son 

zamanlarda öne çıkan ve yeniden tanımlanma sürecine giren bir kavramdır. 1900’lü 

yılların ikinci yarısına kadar literatürde din ve dindarlık ile eş anlamlı kullanılan 

maneviyat terimi, sonraki yıllarda farklı bir kapsam ve bağlamda ele alınmaya 

başlamıştır. Yapılan alan araştırmalarda bireylerin din ve maneviyat kavramlarına 

birbirine yakın ancak farklı anlamlar yüklediklerine dair sonuçlar ortaya çıkmıştır. 

Bulgular arasındaki farklılıklar, din ve maneviyat kavramlarının yeniden gözden 

geçirilerek ve ayrışan ve örtüşen taraflarının incelenmesine yönelik bir ilgi 

uyandırmıştır. Zaman içinde ortaya çıkan geniş literatür, din ve maneviyatı zıt 

kutuplara yerleştirenlerden bu iki kavramın birbirinden ayrı olamayacağını 

savunanlara kadar oldukça geniş bir alana yayılmıştır. Konuya yaklaşımları ne 

olursa olsun, maneviyata yönelik çalışmaların giderek artması, alana dinamizm 

getirmiş ve onun yönünü değiştirecek kadar büyük bir etki uyandırmıştır. Söz 

konusu gelişmelerin bu kadar büyük ivme kazanmasının ardındaki en büyük neden, 

manevi olana yönelmek şeklindeki temayülün zamanın ruhuna (zeitgeist)  uygun 

olmasıdır. Akademik araştırmada yaşanan bu hareketliliği anlamlandırmak için 

diğer alanlardaki gelişmeleri iyi okumak gerekmektedir. 

 

1.2.1. Maneviyata Yönelik İlginin Temel Dinamikleri 

Erol Güngör’ün (1986; 9 vd.) ifade ettiği gibi toplumsal olayların o toplumu 

oluşturan bireylerin duygu, düşünce ve davranış şekilleriyle döngüsel bir ilişki 

içinde olması kaçınılmazdır. Nitekim kültürel sistemler kadar kişilik sistemleri de 

sosyal sistem üzerinde doğrudan etkiye sahiptir. Toplumdaki kişiler arası 



 
 

16 

bütünleşme ve farklılaşma, üç temel sistem olan kültürel sistem, kişilik sistemi ve 

sosyal sistem arasındaki uyuşma veya uyuşmazlıktan kaynaklanmaktadır. Çünkü 

toplum, kültürel değerleri sosyal sistem içerisinde kurumsallaştıran ve ardından 

değer, norm ve kuralları kişilik sistemleri içinde içselleştiren bir bütünlüktür (Nakl. 

Akgül, 2002: 21). Dolayısıyla sosyal, ekonomik, dini ve bireysel gibi pek çok farklı 

alanda ortaya çıkan değişimler, maneviyat kavramına yönelik ilgilini zaman 

içindeki artışına zemin teşkil etmektedir. Paradigmaların değiştiği bu dönemde 

maneviyat da farklı bakış açılarına göre farklı şekillerde tanımlanmıştır. Zaman 

içerisinde ise bu tanımların içeriği ve boyutları da değişim furyasından nasibini 

almıştır. Maneviyatın popülaritesinin, bireyciliğe (individualism) değer veren bir 

kültürde ortaya çıkması ve geleneksel otorite ve kültürel normların reddedildiği bir 

dönemde artması tesadüf değildir  (Berger, 1967; Hood, 2003; Roof, 1993. Nakl. 

Zinnbauer ve Pargament, 2005: 28). 

Modern anlamda maneviyata yönelimin temellerinin 18. ve 19. yüzyıl 

aydınlanma felsefesine dayandığını söylemek mümkündür. Nitekim o dönemde 

küresel norm; Japon, Çin, Hindu, İslam, Bizans ve Ortaçağ Avrupa 

medeniyetlerinde görüldüğü gibi Tanrı merkezli (teosentrik) dünya görüşü içinden 

gelen geleneksel medeniyetlerdi. İnsanı her şeyin ölçüsü haline getirmek suretiyle 

Tanrı merkezli dünya görüşünün yerine insan merkezli dünya görüşünü koyarak bu 

normdan ayrılan ortaçağ sonrası Avrupası olmuştur. Aklın, vahiy ve sezgiden 

kopması, hümanizm, rasyonalism, emprisizm ve naturalizme yönelik bir vurgu ile 

birlikte ortaya çıkmıştır. Bu süreç de, bilgelikten ziyade güç üzerine kurulu yeni bir 

bilimin ortaya çıkışı da dahil yeni gelişmelere yol açmış ve Avrupa’nın dünya 

çapında genişleyerek diğer medeniyetler üzerinde baskın bir konuma gelmesini 

sağlamıştır. Bu durum, sanayi devrimi, modern teknoloji ve modern tıbbının ortaya 

çıkış kaynağı olmuştur (Nasr, 2002: 310). Ancak diğer taraftan Tanrının varlığını 

kesin olarak kanıtlamanın imkansızlığını açıkça ifade eden aydınlanma felsefesi, 

katı akılcılığa karşı bir tepki olarak içselliğin, duygusal yaşamın değerinin her şeyin 

üstünde gören romantizmi doğurmuştur (Tüzer, 2006: 41). James ve Otto gibi 

dönemin önde gelen düşünürlerinin görüş birliği içinde oldukları konu, dinin en 

özgün biçiminin bireysel dinsel tecrübe olarak görülmesi; buna bağlı olarak da 



 
 

17 

dinin kurumsal ve belli bir sisteme sokulmuş yönünün ikincil oluşunun 

vurgulanmasıdır. Bu bakış açısı da, dini tecrübenin özel bir duygu yaşantısı olarak 

betimlenmesinin, bu duygusal yaşantıda ilahi olanın doğrudan sezilmesinin, bu 

dinsel bilince akıldan daha büyük değer atfedilmesinin ve bu tecrübenin tüm 

kültürlerde aynı olduğunu iddia ederek evrensel olduğunun savunulmasına yol 

açmıştır (Tüzer, 2006: 42). Kurumsal dini yapıdan kendini ayıran maneviyatın ilk 

temellerinin bu yaklaşım olduğu ancak o dönemde maneviyat henüz 

kavramsallaşmadığı söylenebilir. Bu konuya ileride daha ayrıntılı olarak 

incelenecektir.  

Aydınlanma ile gelen sanayileşme de bireysel ve sosyal değişime etki 

etmiştir. Sanayi toplumuna geçiş şehirli nüfusun artışını, din dışı yaşamın 

yüceltilmesini, kadın hareketlerinin doğuşunu ve hızlanmasını, pozitivist bilimsel 

düşüncenin kabulünü ve mutlak akılcılığı beraberinde getirmiştir. Tüm bunlar 

Hıristiyanlığın temel inanç esaslarının ve ahlâkî değerlerinin akıl öncülüğünde 

eleştirilmesi durumunu ortaya çıkarmıştır. Kuşkusuz bu süreçte Protestanlık 

kurumsal dindarlık yerine bireysel dindarlığı ve maneviyatı ön planda tutarken, 

klasik Katolik anlayış kurumsal dindarlığı yüceltmeye devam etmiştir. (Yapıcı, 

2007: 27). Protestanlık, “büyü”yü ortadan kaldırarak, ritüel ve sembolizmin 

önemini sınırlayarak ve kutsal ile seküler olanın arasını açık bir şekilde ayırarak 

eski kutsal evreni yıkmıştır. (Turneri 1991: 206. Nakl. Subaşı, 2004: 71). Bu 

dönüşümden sonra din ve dini kurumlara karşıt seslerin yükseldiği dönemde 

maneviyat, biraz da aranan şeylerin bir ifadesi olmuştur (Bkz. Johnes ve diğ., 1986: 

xxv).  

Küreselleşme, din algısında değişiklik meydana getiren bir diğer unsurdur. 

Hayatın hızlı akışı ve bilginin çok geniş bir dolaşım ağının bulunması, insanları 

başka insanlar, din ve kültürler konusunda bilgilendirmekte, bu da onlara 

bağlanacakları değerleri seçme özgürlüğü sunmaktadır. Küresel dünyada insanlar, 

kendilerine dikte edilen özel bir formdaki bir dine bağlanmaktan ziyade farklı 

dinler arasından seçimde bulunabilmektedirler. Hak, adalet, özgürlük, eşitlik gibi 

evrensel anlama ve öneme sahip kavramlar öne çıkmakta (Düzgün, 2012: 130-131) 



 
 

18 

ve kişi farklı dinlerden kendine ve bu kavramlara uyan unsurları seçip benimseme 

şansına sahip olmaktadır. Özellikle Doğu din ve gelenekleriyle tanışma,  dini 

konularda olduğu kadar sağlık gibi alanlarda da alternatif düşünce üretmiştir. 

Anlam arayışının çok net hissedildiği bu dönemde, söz konusu alternatif düşünceler 

ilgi toplamıştır (Zarcone, 2006; Çayır & Kahraman, 2007). Ancak diğer taraftan 

küreselleşme, insanda güvensizlik, anksiyete ve görecelik hissi yaratarak insanın 

kimliğini yeniden sorgulaması yönünde ısrar etmektedir. Bu süreç yapıcı olduğu 

kadar yıkıcı da olabilmektedir (Düzgün, 2012: 131). 

Bu başlık altında değinilmesi gereken bir diğer unsur ise şüphesiz 

sekülerleşme ve onun din algısına etkisidir. Sekülerleşme ve modernleşme 

kuramcıları, genel anlamda, modern değer ve kuramları benimseyen toplumlarda 

dinin sosyal alanda ortadan kalkacağını bireysel planda ise dini kurallara bağlılığın 

azalacağını savunmuşlardır (Küçükcan, 2005: 110). Ancak 21. Yüzyıl itibariyle 

bunun olmadığının sıkça dile getirildiği günümüzde artık sosyal bilimciler daha çok 

dinin zaman içinde ortadan kalkıp kalkmayacağını değil, dinin bireysel ve 

toplumsal yaşam üzerindeki etkilerinin hangi hal ve şartlarda azalıp artacağını 

tartışmaya başlamışlardır (Akgül, 2002: 12). Şu bir gerçektir ki dinin varlığını 

sürdürmesi, gelişmiş ülkelerde kurumsal anlamda çok etkin olmasa bile bireysel 

bilinç ve vicdan düzeyinde mümkün olmuştur (Küçükcan, 2005: 115). Bu da dinin 

bireysel boyutunu ön plana çıkarmış ve maneviyatın tezahürüne katkıda 

bulunmuştur. Burada belirtmek gerekir ki kendini seküler olarak tanımlamanın, 

birey vurgulu maneviyatla eş anlamlı olduğuna dair bir izlenim ortaya çıkmıştır. 

Eğer seküler insanlar kendilerini manevi yönden güçlü olarak tanımlıyorlarsa ve 

eğer sekülerleşme dindarlığın zıt kutbu olarak görülüyorsa (yani az dindar demek 

çok seküler demekse) sekülerleşmeyi kavramlaştırmak için dindarlığın yokluğunun 

dışında başka boyutlara da ihtiyaç vardır. Dahası, sekülerleşme ve dindarlığı ölçme 

parametrelerine daha geniş ve farklı açılardan yaklaşılırsa bu tutum, modern çağda 

maneviyatın daha iyi anlaşılmasına kapı aralayacaktır (Gross, 2006: 425). 

Modern anlamda maneviyatın ortaya çıkışında yukarıda değinilen hususların 

etkili olduğu aşikardır. Ancak maneviyatın asıl tetikleyici dinamiğinin,  bu süreçle 



 
 

19 

beraber gelen post-modernizm olduğunu söylemek mümkündür. Temelde 

modernizmin eleştirisi olarak ortaya çıkan post-modernizm, sanat alanından 

başlayarak felsefe, sosyal bilimler ve teknik bilimlerde kendini hissettirmiştir. 

Aydınlanma döneminin bir ürünü olarak görülen modernizm, insanın aklını ön 

plana çıkarıp bireyi toplum karşısında daha önemli hale getirirken post-modernizm, 

tam da bu noktada modernizmi eleştirmiş ve onu insan aklını tek bir boyuta 

indirgeyerek kapasitesini daraltıp tarihselliğini yitirmesine neden olmakla 

suçlamıştır. Post-modernizme göre 19.yy’da özellikle İngiltere’de ortaya çıkan 

modernizmin ortaya koyduğu tekçil akıl 20. yy’da yerini çokcul akıla bırakmalıdır. 

Böylece modernizme göre anormal olan, post-modernizme göre farklılık olarak 

adlandırılmıştır (Cirhinlioğlu ve Cirhinlioğlu, 2011: 396 vd.). Post-modernizmin 

kitlesel boyuttaki etkisi bireysel planda da kendini hissettirmiş ve özellikle insanın 

zihinsel ve duygusal dünyasına yönelik yeni bakış açıları getirmiştir. Post-modern 

dönemde birey, geleneksel yapılardan kopmuş ve aile de dâhil olmak üzere 

toplumsal gruplaşmalardan uzaklaşarak bireyselleşmiş, dolayısıyla da 

yalnızlaşmıştır. Bu durum bireyi dış etkilere daha açık hale getirmiştir. 

Öngörülemez riskler, işsizlik, terör, medya, ailelerin parçalanması vb. gibi olaylar 

yalnız kalan bireylerde büyük kaygılara neden olmuştur.  Stresle başa çıkmada 

etkin bir araç olan toplumsal bağlardan kopan bireyin kaygı düzeyi artınca 

psikolojik rahatsızlıklar da beraberinde gelmiştir (Cirhinlioğlu ve Cirhinlioğlu, 

2011: 404-405). Bu durum şu önermenin ileri sürülmesine neden olmuştur: 

Maneviyat postmodernizmin açık bir örneğidir. Acı, çaresizlik, yabancılaşma ve 

depresyonun baskın olduğu Postmodern çağda maneviyat, yeni bir ışık yakabilir ve 

yeni bir mesaj verebilir. Postmodernizmin karakteristik özelliği rasyonalizmle gelen 

hayal kırıklığı ve rasyonel olanı aşan bağlamsal kültürel faktörün tercih edilmesidir. 

Dindarlığın özelleştirilmesi ve bireyselleştirilmesi eğilimlerinin artmasına eşlik 

eden postmodern çağda maneviyatla ilgili araştırmaların yaygınlık kazanması, 

sekülerleşme sürecinin doğrudan sonucudur. Araştırmacılar maneviyatın duygusal, 

rasyonel, bilişsel ve bilinçdışı (unconscious) sembolik alanlarla ilişkili olduğunu 

tespit etmişlerdir (Gross, 2006: 425).  



 
 

20 

Maneviyat akımı, çoğunlukla, kurumsallaşmaya karşı ve bireyselleşme 

yönünde gelişen sosyokültürel bir trendin bir parçası olarak görüldüğü için bu 

değişimde hümanizmin etkisi de yadsınamaz. Hümanist psikolojilerin çokça 

vurguladığı insanın biricikliği olgusu, maneviyat ile ilgili araştırmaların etkisiyle 

daha da öne çıkmıştır. Tüm bu yaşanan süreç, aynı zamanda dindarlığın (dinselliğin, 

religiosity) bütünlüğüne meydan okuyarak dindarlık alanında da büyük 

değişiklikler yapmıştır (Gross, 2006: 425). Pargament (1999: 6-7) maneviyata 

yönelik yeni yaklaşımların, dinin güncel tanımlanma ve uygulanmasında eksik bir 

şeylerin olduğunun göstergesi şeklinde yorumlamıştır.  

Özetle denilebilir ki modern anlamda maneviyatın yeni anlamlar 

yüklenmesi ve gittikçe dinden ayrılmasında bir dizi sosyokültürel hareket etkili 

olmuştur. Ortaya çıkmasını kolaylaştıran şartlar sağlandığında da maneviyat, hem 

halk arasında hem de akademik dünyada ayrı bir kimlik kazanmıştır. Bu kimliğin 

ortaya çıkışı ise aşağıdaki başlıkta anlatılan şekilde bir tarihi arka plana sahiptir.  

 

1.2.2. Maneviyata Yüklenen Anlamların Tarihi 

Maneviyat (spirituality) kelimesinin Latin kökeni olan spiritus, nefes, soluk 

anlamına gelmektedir. Milattan sonra 5. Yüzyılda spiritualitas ifadesi Tanrı, Kutsal 

Ruh’un, insan hayatına etkisini anlatmak için Hristiyanlığa yapılan açık bir 

referansla kullanılmıştır. Zaman içinde farklı anlamlar yüklenen kelime, 12. 

yüzyılda insanın bedensel veya cismani yönünün aksine psikolojik olarak 

adlandırabileceğimiz yönünü ifade etmek için kullanılırken 15 ve 16. yüzyıllarda 

eklesiyastik yani kilise ile ilgili kişi, özellik veya gelir anlamında kullanılmıştır 

(Wakefield, 1988: 361-363; Wulff, 1997: 5; Cook, 2004: 539). Maneviyat 

kelimesinin modern anlamdaki ilk kullanımı, felsefi bir akım olan dingincilik 

(quietism) taraftarlarına karşı küçük düşürücü bir ifade ile de olsa mistisizm ve dua 

ile ilişkilendirilerek 17. Yüzyılda Fransa’da ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda, tespit 

edildiği kadarıyla kelimeyi güncel anlamıyla ilk kullanan isim olan Madam 

Guyon’un la Nouvelle Spiritualité isimli eseri, maddi ve insani gerçeklikten uzak 



 
 

21 

manevi bir atmosferde yaşanan Hristiyan hayatına yol açtığı için eleştirilmiştir 

(Wakefield, 2005). Katolik Kilisesi’ni eleştiren bir mistik olan Madam Guyon’nun 

duaya yönelik benimsediği sade ve derin yaklaşımı ile Tanrı’yla bir olma şeklindeki 

amacı, düşmanca bir tepki toplayarak olumsuz anlamda kullanılmak suretiyle ilgi 

görmüştür (Cook, 2004: 539-540). Bununla birlikte 18. ve özellikle de 19. Yüzyılda 

maneviyat, herhangi bir olumsuz yükleme olmaksızın, züht (piety) ve riyazet 

(asceticism) uygulamaları anlamında kullanılmaya başlamıştır ve giderek, 

tanımlamaya kalkışıncaya kadar anlamı net görünen çok değerli bir kelime halini 

almıştır (Brooks, 1975. Nakl. Wakefield, 2005). Bu dönemde maneviyat, zahid 

veya mistiklerin fikirlerine gönderme yaparak züht şekillerini betimlemek için 

kullanılmıştır (Chadwick, 1975: 205). Görüldüğü üzere maneviyat kelimesi, 

eskiden kendine yüklenen olumsuz imalardan uzaklaşıp zaman içinde değeri 

giderek artan bir kavrama dönüşmüştür.  

Maneviyatın modern dönemde yüklendiği anlam, tüm sosyal bilimlerde 

olduğu kadar sağlık literatüründe de büyük yankı uyandırmıştır ve manevi bakım 

(spiritual care) ifadesi alanın temel terimleri arasına girmiştir. Tarihsel arka plana 

bakıldığında ise şöyle bir özet yapmak mümkündür. İnsanların, ruhun fonksiyonları, 

hayatın anlamı gibi varoluşsal konular etrafındaki sorulara cevap arayışları her 

daim var olduğundan manevi bakım da çok eski çağlardan beri hemşirelik tarihinin 

bir parçası olmuştur. Bununla birlikte 1900’lü yılların sonlarında, tamamen bilim 

tabanlı yaklaşımlar, kronik ağrı ve benzeri problemleri ifade etmekte yetersiz 

kaldığı için manevi söylem yeniden güç kazanmıştır. Dahası insanlar, huzur, anlam 

ve bağlı olma hissi gibi konularda cevap aramaya başlamış ve giderek artan bir 

oranda alternatif bakım uygulamalarına yönelmişlerdir (Tanyi, 2002: 500-501). 

Maneviyat önceleri daha çok geleneksel dinlerin takipçileri tarafından kullanılırken 

1960’larda Hindistan ve Asya gibi doğudan gelen din öğreticileri ile kavrama 

yönelik yeni bir ilgi oluşmuştur. Özellikle II. Dünya Savaşı’ndan sonra yükselen 

bilimsel sekülerleşmeye yönelik tepkilerin ve maddi şeylerin mutluluk ve 

memnuniyet getirmediği hissinin bir bölümüdür (Bash, 2004: 11).   Ayrıca modern 

bilimin dramatik tecrübeler sonucu kişinin yaşadığı anlam krizine çözüm 

getirememesi, sosyal ve kültürel problemlerin çözüme ilişkin cevap arayışları, 



 
 

22 

huzurlu ve anlamlı bir hayat ve ilişkiler ağı ihtiyacı, bu yönelimin nedenleri 

arasında sayılabilir (Yılmaz, 2011: 61-62).  

Dönemin genel özelliği olan alternatif düşüncelere yönelik merak ve bir 

önceki bölümde değinilen dinamikler, kişileri bir arayışa itmiştir. Aslında 

maneviyat, biraz da aranan şeylerin bir ifadesidir. 1967’de Durham’da düzenlenen, 

bir yıl sonra da basılan Spirituality for Today isimli sempozyum, dönemin 

arayışlarının tespitini yaparken maneviyata yönelik yeni bakış açılarının ilk 

örneklerini sunması nedeniyle önemlidir (Bkz. Johnes ve diğ., 1986: xxv).  

20. yüzyılda tatmin edici bir tanımı bulunmamakla birlikte maneviyat 

teriminin, pek çok dilde dini ve dini olmayan bağlamlarda kullanımı oldukça 

yaygındır (Wakefield 1988: 362; Wulff, 1997: 5; Cook, 2004: 540; Yılmaz, 2011: 

61). Henüz tanımı konusunda uzlaşma sağlanmamış bir terim ile ilgi çok yüksek 

sayılara ulaşan yayınlarda, araştırmacıların takındığı üç temel tutum şu şekilde 

sıralanabilir: 

1. Konuyu göz ardı edip terimi tanımsız bırakmak. 

2. Ampirik veya teorik temele dayalı kendine ait ve işine yarayan tanımını 

geliştirmek. 

3. Çalışma yaptığı örneklemin anlayışlarına göre bir tanım ileri sürmek.   

 

Bununla birlikte üçüncü seçenekteki tutum baz alınarak yapılan araştırmalar, 

hem oldukça çeşitli hem de kültürel olarak özgül anlayışları ortaya çıkarmıştır 

(Cook, 2004: 540).  

 

1.2.3. Kronolojik Din ve Maneviyat Tanımları  

Maneviyata yönelik yenilenen ilgiye rağmen, oldukça öznel ve kişisel 

doğasından dolayı bu kavramın tanımına dair bir uzlaşma olduğunu söylemek 



 
 

23 

mümkün değildir (Dyson et al. 1997, Martsolf & Mickley 1998, McSherry & 

Draper 1998, George et al. 2000. Nakl. Tanyi, 2002: 501). Maneviyat kelimesi 

değişik açılardan ele alınmış ve literatürde açıkça görülen maneviyata yönelim 

ciddi bir kavram karmaşasına dönüşmüştür. Bu nedenle Spilka (1993. Nakl. 

Zinnbauer et al. 1997: 549) maneviyat kavramını “belirsizliğe tutkuyla sarılmış 

bulanık (fuzzy) bir kavram” olarak betimlemiştir. 

Psikoloji literatüründeki güncel temayül, dindarlık ile maneviyatın 

birbirinden ayrı kavramlar olduğu yönündedir. Son zamanlardaki çalışmalar 

maneviyatı, dine oranla çok daha esnek, daha bireysel ve geleneğe daha az bağlı 

olarak ele almaktadır (Pargament, 1999: 13-14). Bu da, maneviyat kelimesinin 

zaman içinde anlam değişikliğine uğradığı psikoloji literatüründe yeni bir terim 

olarak ele alınmaya başlandığı yorumlarının yapılmasına neden olmuştur. Ancak 

maneviyat ile ilgili çalışmalar dikkatlice incelendiğinde sürecin daha farklı 

boyutları ortaya çıkmaktadır. Çünkü dindarlıkla maneviyatı karşılaştıran 

çalışmalardaki din ve dindarlık tanımları da zaman içerisinde farklılaşmıştır. Din 

psikolojisinin kurucu babası olma unvanıyla anılan William James’in din tanımının 

günümüzdeki hakim din tanımından farklı olduğu açıktır. Zaman içinde din 

tanımlarındaki değişimin daha net bir şekilde görülebilmesi için aşağıdaki tabloda 

din tanımları kronolojik olarak verilmiştir.  

Tablo 2. Kronolojik Sıra İle Din Tanımları  

Bireylerin ilahi olduğunu düşündükleri herhangi bir şey ile kendilerini ilişki 

içinde görmeleri bakımından tek başlarına yaşadıkları duygular, eylemler ve 

tecrübeler (James, 1902/1961: 42) 

Mutlak bağlılık hissidir (Schleiermacher, 1928: 12-16). 

Bir grup insanın nihai problemlerle başa çıkma aracı olan inanç ve uygulama 

sistemidir (Yinger, 1957: 8-10) 

Bireyin, bir Aşkın Varlık (a Beyond) hissettiğinde yaşadığı ve özellikle birey 



 
 

24 

hayatını o Aşkın Varlık ile ahenkli kılmak için fiili girişimde bulunduğunda 

davranışı üzerinde etkisi açıkça gözlemlenen deruni bir tecrübe (Clark, 1958: 22) 

En geniş ve en temel haliyle din, nihai ilgidir (Tillich, 1959: 8) 

İnsanı, varoluşunun nihai koşullarına bağlayan bir dizi sembolik şekil ve eylemler 

(Bellah, 1970: 21) 

Bireylerin kendi yalnızlıklarında yaptıkları şeylerdir. Din ayrıca insanın iç 

dünyasının sanat ve teorisidir (Whitehead, 1974: 16) 

İlahi veya insanüstü bir güce duyulan inançlardan ve böyle bir güce yapılan ibadet 

fiillerinden veya diğer ayinlerden oluşan bir sistem (Argyle ve Beit-Hallahmi, 

1975: 1) 

Takipçilerinin kutsal kitapları, sır ayinleri ve ahlaki davranışları da dahil olmak 

üzere ilahi olana (the divine) ilişkin inanç ve mukabelede bulunma sistemleri 

(O’Collins ve Farrugia, 1991: 203) 

Bizim ve bizim gibi olan başkalarının canlı olduğumuzun ve öleceğimizin farkında 

olmamız sebebiyle karşı karşıya kaldığımız meselelerle yüzleşmek için bireyler 

olarak yaptığımız her şeydir (Batson, Schoenrade ve Ventis, 1993: 8) 

Belli geleneklere has inanç ve fiillere gösterilen bağlılıklar (Peteet, 1994: 237) 

Kutsal arayışını güçlendiren öğreti ve anlatıları olan ahit ve inanç cemaati 

(Dollahite, 1998: 5) 

Kutsal veya aşkın olana (Tanrı, yüce güç veya nihai gerçeklik) yakın olabilmek 

için geliştirilmiş organize inanç, uygulama, ritüel ve sembol sistemidir (Koenig ve 

diğ., 2001) 

Nihai ilginin ifadesi olan semboller, mitler, doktrinler, ahlak ve ritüeller sistemidir 

(Carmody ve Brink, 2002: 1) 

 



 
 

25 

Yukarıdaki tanımlarda da görüleceği gibi geleneksel olarak psikologlar, dini, 

“geniş” (broad-band) bir kavram olarak ele almışlar ve onu maneviyattan açıkça 

ayırmamışladır. Bu açıdan bakıldığında, dinî ve manevî fenomenler, dini yapının 

geniş şemsiyesi altında sınıflandırılmıştır veya din ve maneviyat terimleri bir 

birinin yerine kullanılmıştır (Spilka & McIntosh, 1996. Nakl. Zinnbauer ve 

Pargament, 2005: 22). Ancak zaman içerisinde din ve buna bağlı olarak da 

dindarlık tanımları içerik açısından daralmaya uğramıştır. Çünkü önceleri dindarlık, 

hem bireysel hem de kurumsal unsurları içeren geniş bir yapı olarak ele alınmıştır. 

Sonrasında ise maneviyat, bireysel bir fenomen olarak ele alınmaya başlamış ve 

bireysel aşkınlık, bilinçüstü duyarlılık ve anlamlılık gibi konularla 

özdeşleştirilmiştir. Bunun aksine din de, formel bir yapı olarak daha dar bir 

çerçevede betimlenmiş, dini kurumlar aracılığıyla tanımlanmış ve teoloji ve 

ritüelleri belirleyen unsur olarak ele alınmıştır (Zinnbauer et al., 1997: 551). Din ve 

maneviyat tanımlarının zaman içerisindeki değişimi görmek için maneviyat 

tanımlarına da yer vermek gerekmektedir. Bu tanımlar, 20. Yüzyılın ikinci 

yarısından günümüze uzanan dönemde maneviyat tanımlarının içeriğine ve ortaya 

çıkan farklı temayüllere dair ipuçları vermektedir. Aşağıdaki tabloda kronolojik 

olarak maneviyat tanımlarını görmek mümkündür. 

Tablo. 3 Kronolojik Sıra İle Maneviyat Tanımları 

Nihai hedefler, yüce varlıklar, Tanrı, aşk (sevgi), merhamet ve amaçla ilgili geniş 
insan potansiyeli (Tart, 1975: 4).  

İnsan tecrübesindeki aşkın boyut. Kişisel varoluşun anlamına ilişkin bireysel 
sorular ve kendini (self ) daha geniş bir ontolojik bağlama yerleştirme çabaları 
esnasında birden keşfedilen aşkın boyut (Shafranske ve Gorsuch, 1984: 231). 

Aşkın bir boyutun farkına varılmasıyla ortaya çıkan ve kişinin kendisi ile, hayatla 
ve Nihai gördüğü şeyle ilişkili olarak tanımlanabilir bazı değerler tarafından 
karakterize edilen oluş ve tecrübe ediş biçimi (Elkins ve diğ., 1988: 10).  

Tanrı’nın Kendisiyle ilişki kurulmasına yönelik merhametli (gracious) çağrısına 
insanın cevabı (Benner, 1989: 20) 



 
 

26 

Bireydeki İlahi benlik (the Self) veya beşeri benlik (the self) içindeki ilahi varlıkla 
iletişime geçme ile alakalı şey (Fahlberg ve Fahlberg, 1991: 274).  

Kutsalın öznel tecrübesi (Vaughan, 1991: 105). 

Vaoluşsal anlam arayışı (Doyle, 1992: 302). 

Kişinin inancını günlük hayatında yaşama şekli, bir kimsenin varoluşun nihai 
koşullarıyla ilişki kurma şekli (Hart, 1994: 23).  

Kişinin dünyada faaliyette bulunma şeklini etkileyen bir Yüce Güçle (a Higher 
Power) olan bir ilişkinin varlığı (Armstrong, 1995: 3). 

Ötede olana yönelik inanç ve ona ulaşma arzusunun doğruluğunu kabul eden ve 
bunu destekleyen zihniyettir. Maddenin nihai gerçeklik olduğu doktrinine inanç 
anlamına gelen maddeciliğin zıddıdır (Mathew, 2001: 40 ve 43). 

Hayat, anlam ve kutsal olanla ilişki içinde olmak ile ilgili nihai soruların 
cevaplarını anlamaya yönelik kişisel arayıştır ve bu arayış, dini ritüellerin ve 
toplumun oluşmasının gelişmesine yol açabileceği gibi yol açmayabilir de. Ayrıca 
bunlardan da ortaya çıkabileceği gibi çıkmayabilir de (Koenig ve diğ., 2001) 

Maneviyat, doğaüstü dünyayı kabul etmeyerek materyalist veya natüralist dünyada 
gözle görülemeyen tüm zihinsel durumları (sevgi, güzellik, güçlü, aşkın gibi) 
kapsar ve gözle görülebilen tüm fiziksel nesneleri (yemek, su gibi) dışarda bırakır 
(Baggini, 2008: 41). 
Maneviyat, bir kişi aşağıdaki durumları yaşadığı zaman ortaya çıkan duygusal 
doruk deneyimdir: 

(a) Bir kişi, nesne veya fikre özgü karakteristikleri anladığı, bunlara değer 
verdiği ve bunları takdir ettiği 

(b) Bu karakteristikleri kendiyle karşılaştırıp o kişiyi daha güçlü veya o sanatı 
yapılabilecekten daha güzel veya o fikri ulaşılabilecekten daha harika 
bulduğu 

(c) Sonrasında o kişi, nesne veya fikre kendini yakın hissettiği (bağlandığı) ve 
(d) Olağan tecrübenin ötesine geçen duygusal bir tecrübe de ona eşlik ettiği 

zaman ortaya çıkan doruk duygusal tecrübedir (Cicirelli, 2011: 126). 

 



 
 

27 

Görüldüğü gibi maneviyat tanımları aşkın boyut ve öznel tecrübe konularına 

vurgu yapmaktadır. Maneviyatın dinden ayrı bir fenomen olduğu görüşünün hızla 

benimsenmekte olduğu psikoloji alanı, kurucu babası sayılan James’den bugüne 

oldukça farklı tanım ve yönelimlere ev sahipliği yapmıştır. Özellikle James’in din 

tanımında dinin ritüel veya kurumsal yönlerine hiç değinilmediği hatta Tanrı veya 

ilahi varlıktan dahi söz edilmediği göz önünde tutulursa bu din tanımının, 

günümüzdeki maneviyata yüklenen anlama çok yakın olduğunu söylemek 

mümkündür. Nitekim James dinin tarihsel bir olgu olduğuna vurgu yaparak inancın 

bireysel ve öznel ihtiyaçlara cevap veren niteliğini öne çıkarmaktadır. Onun din 

anlayışında iki unsur bulunmaktadır. Bunlardan ilki, öznelliğin yeterince derin ve 

evrensel olduğu yer ve zamanlarda kişinin kendi ihtiyacını çevreye empoze 

etmesinden kaynaklanan ahlaki arzudur. Burada ahlaki arzu, dünyada iyiliğin 

hakim olabilmesi için iyilik davasına aşkla bağlı kişilerin olması gerektiğini ifade 

etmektedir. Diğer unsur ise güvenlik ve emniyet anlayışıdır (Erdem, 2012: 99). 

 İlginçtir ki James’in kişisel inancı hakkında bilgi edinmemiş olan bir kimse 

onun iyi bir dindar olduğunu düşünebilir ancak James belli bir dinden ziyade din ve 

inanç olgularını savunmuş, tüm dinlere saygıyla yaklaşmıştır. Dindarlığın söz 

konusu dinin dogmalarını kabul, kutsal kitabını otorite görme ve ibadetlere bağlılık 

olduğu şeklindeki bir kabul, James’in dindar olarak nitelendirilmesi için yeterli 

değildir. 1904 yılında James B. Pratt’ın William James’le yapmış olduğu bir 

ankette o, “kişisel olarak din size göre ne anlama gelmektedir” sorusunun 

seçeneklerine şu yorumları yapmıştır.  

“Pratt: Bazı şeylerin varlığına dair bir inanç? 

James: Evet 

Pratt: Duygusal bir tecrübe? 

James: Çok güçlü değil fakat buna rağmen halen sosyal bir gerçeklik 

Pratt: Tanrı ve erdemlilik hakkında genel bir tutum? 

James: O bunları içerir 



 
 

28 

Pratt: Ya da bunlardan başka bir şey mi? Eğer birçok unsuru var ise sizce 

bunların en önemlileri hangileridir? 

James: Bir şeyler yanlış gittiğinde doğrulama ve teselli için sosyal bir 

cazibe merkezi. 

Pratt: Size göre Tanrı evrenin bir düşüncesi midir? 

James: Evet fakat daha şuurlu. Bana göre Tanrı, sadece kendisine 

inanılacak ruhani bir gerçeklik değildir. Öncelikle din, dünyevi pratikleri 

çevreleyen ruhani ilişkiler evrenidir. Din sadece değerlerin ilişkileri değil 

vasıtaları ve aktiviteleridir”  (James, 1920: 213. Nakl. Erdem, 2012: 105). 

 

Görüldüğü gibi James’in din algısı psikolojinin bugün geldiği noktadaki din 

algısında açıkça farklıdır. Nitekim James, din denilince akla ilk gelen kelimelerden 

biri olan ibadetler konusunda da farklı görüşlere sahiptir. İbadetlerin aptalca ve suni 

olduğunu düşünen James, dua ve ibadet etmediğini dile getirmiştir. O, 

Hıristiyanlığın kurumsal ibadetlerini doğal ve kabul edilebilir bir olgu olarak 

görmemektedir  (James, 1920: 214. Nakl. Erdem, 2012: 110). Benzer şekilde İncili 

bir otorite olarak kabul etmediğini açıkça dile getiren James, İncil’i okuduktan 

sonra onu yazanın Tanrı olduğunun düşünülmesini hayret verici bulmuştur (James, 

1920: 214. Nakl. Erdem, 2012: 105). Bu bilgilere dayanarak, aradan bir asır 

geçmeden James’in din ile ilgili fikirlerinin, dini bir bağlamdan ziyade maneviyat 

konuları içerisinde ele alındığını ifade etmek mümkündür.  

Bu dönemi geleneksel tarihsel anlayış olarak nitelendiren Koenig, (2008: 

350) din, maneviyat, zihinsel ve fiziksel sağlığı şu şekilde şematize etmiştir:  

 



 
 

29 

Şekil. 1. Geleneksel Tarihsel Anlayışta Din Maneviyat ve Sağlık 

 

Kaynak: Koenig, 2008: 51. 

 

Ancak zaman içerisinde din ve maneviyatın kapsamı değişmiştir. Groos’un 

(2006: 424-425) ifadesiyle, güncel temayüle göre ise dindarlık ile ilgili çalışmalar 

esas olarak, dindarlığın davranışsal yönüne odaklanmıştır. Bu da dindarlık 

kavramının alanını sınırlandırarak, insanın pozitivist tanıma meydan okuyan 

manevi dünyası içinde bilinmeyen bir alan bırakmıştır. Dahası bu durum, dini 

davranış kalıplarına uymayan kişinin “seküler” vb. olarak adlandırıldığı dikatomik 

(iki parçalı) tanımlardan oluşan monolitik (tek parçalı) bir sistem ortaya çıkarmıştır. 

Ancak modern toplum, farklılaştırmayı desteklemektedir. Maneviyat, hem dindar 

hem de seküler kişilerde ortaya çıkabilmektedir. Dolayısıyla maneviyat teriminin, 

sadece dinin yokluğunda ortaya çıkan bir olgu olarak değil, maneviyatın çeşitli 

alanlarını kapsayan bağımsız bir öz olarak yeniden tanımlama ihtiyacı doğmuştur. 



 
 

30 

Genel olarak ortaya çıkan resme bakarak, dindarlık ve maneviyatın 

anlamlarına yönelik tanımlamalarda şu şekilde bir değişim sürecinin yaşandığı ileri 

sürülebilir. Öncelikle din, inananların yapmakla yükümlü oldukları bir ibadetler 

sistemi ve kurumsal bir yapı olarak algılanmaya başlamıştır. Buna bağlı olarak da 

dindarlık da, namaz kılmak veya kiliseye devam gibi şekle bağlı ibadetleri yerine 

getirmek ve kurumsal yapıya hizmet etmek şeklinde tanımlanmaya başlanmıştır. 

James’in ifade ettiği kadar geniş dini tecrübe bu ölçütlerle sınırlandırılınca, bunlar 

dışında kalan alanları ifade etme ihtiyacı doğmuş ve maneviyat kelimesi bu ihtiyaca 

cevap verir bir konuma gelmiştir. Diğer bir ifadeyle dini tecrübe eskiden çok daha 

geniş bir kavramken zaman içinde sınırları daralmış, bu sınırlar dışında kalan 

alanlar ise maneviyat kelimesiyle ifade edilmeye başlanmıştır. Dolayısıyla psikoloji 

alanında maneviyata yönelik yoğun ilginin ardında yatan nedenleri iyi tespit 

edebilmek için din ile dindarlık algılarını ve bu algıdaki değişimleri iyi 

çözümlemek gerekmektedir. Nitekim maneviyat, karşısına veya yanına konulan din 

veya dindarlığın tanımına göre şekil almaktadır. Diğer bir deyişle ister zıt kutup 

olarak konumlandırılsın isterse de birbiri ile ilgili ancak birbirinden farklı olarak 

değerlendirilsin maneviyat ve dinin tanımlanma şekli bir diğerini etkilemektedir.   

 

1.2.4. Literatürde Maneviyat Algısının Değişim Süreci 

Literatürde maneviyatın yerini tespit etmenin en hızlı yolu veri 

tabanlarındaki yayınlarda tarama yapmaktır. Bu yöntem, konu ile ilgili yapılan 

çalışmaların çok uzun zaman dilimlerine göre dağılımını vererek güncel yaklaşım 

ve gelecek yönelimlere dair ipuçları verir. Maneviyatla ilgili literatür de böyle bir 

taramaya tabi tutulduğunda ilginç tespitler ortaya çıkmaktadır.  

Religion Index’te maneviyata yapılan atıflar, 1940 ve 1950’lerden 

günümüze kadar önemli derecede artmıştır ve maneviyat, ölçme ve ölçek geliştirme 

açısından psikolojinin artan ilgisinin odağı olmuştur. Maneviyatla alakalı konular 

hakkında yazılmış ve sayısı gittikçe artan piyasa kitaplarında görüldüğü üzere 



 
 

31 

popüler kullanımda da maneviyat dindarlıkla yer değiştirmiştir. (Zinnbauer ve 

Pargament, 2005: 24). 

1922’den 2001’e kadar olan süreçte, PsycINFO veri tabanında anahtar 

kelimesinde maneviyat olan toplam 3231 adet yayın; MEDLINE veri tabanında ise 

694 adet yayın tespit edilmiştir. Bu yayınların yıllara göre dağılımı şu şekildedir:   

(Cook, 2004: 541-542) 

 

Tablo. 4. PsycINFO ve MEDLINE Veri Tabanlarında Yer Alan ve 

Maneviyat Anahtar Sözcüğünü İçeren Yayınların Yıllara Göre Dağılımı 

 

Kaynak: Cook, 2004: 541. 

 

Cook (2004), bu veri tabanlarındaki kitaplardan sadece çalıştığı konu olan 

bağımlılıkla ilgili olan 265 yayını seçip incelemiştir. Bunların % 12’sinde (n=30) 

maneviyat terimi açıkça tanımlanmıştır. % 32’inde (n=84) maneviyatla ilgili bir 

betimleme önerilmiş, % 11’inde (n=30) ise maneviyat değil, insan ruhu veya 

manevi sıfatını taşıyan isimler gibi maneviyatla alakalı kelimeler tanımlanmıştır. 

Bununla birlikte yayınların % 42’sinde (n=110) tanımsız bırakılmıştır (Cook, 2004: 



 
 

32 

543). Tabloda görüldüğü üzere maneviyata yönelik ilgi 2000 yılına kadar hızla 

artarken kavramın tanımlanma güçlüğü de devam etmiştir. 

 

1.2.4.1. 1970-2000: Kavram Kargaşası ve Tanım Çeşitliliği 

Yaklaşık 1970-2000 yılları arasına tekabül eden otuz yıllık sürecin en 

belirgin özelliği, maneviyat ile din kavramlarının kapsamlarının değişmesidir. 

Maneviyatın dini aşacak kadar geniş bir kapsama sahip olduğu düşüncesi gündeme 

gelirken yapılan alan araştırmaları da bu algının yerleşmesinde büyük rol 

oynamıştır. Birbirine çok yakın zamanlarda ortaya çıkan bu çalışmalar dünyanın 

farklı yerlerinde yapılmıştır. İlk olarak Roof (1993), 1599 kişilik örneklemle baby 

bommer kuşağı1  ile yaptığı çalışmasında kurumsal dinden uzaklaşma ve kişisel 

manevi tecrübelere yapılan vurguyu ortaya koymuştur. Ardından Bibby (1995) 

Kanada’da 1713 kişinin katılımıyla yaptığı manevi ihtiyaçları belirlemeye yönelik 

ulusal bir araştırmada örneklemin % 52’si din ile ilgili terimleri kullanırken diğer 

bölümü insan ruhu, meditasyon, tefekkür, bir olma hissi gibi konuları dile 

getirmiştir. Bu çalışmalar, kişilerin kendi kimlik tanımlamalarında din ve 

maneviyatı nasıl kullandıklarına dair ilginç veriler sağlamıştır. Ancak insanların bu 

ikisi arasındaki benzeşen ve ayrılan noktalar hakkındaki düşüncelerini 

içermemektedir (Hill ve diğ., 2000: 61). Bu iki kavram arasındaki ilişkiye dair 

araştırmayı yapanlar Zinnbauer ve diğerleri  (1997) olmuştur ve bu çalışma alanda 

büyük yankı uyandırmıştır. 

Maneviyat ve dindarlığa yönelik tanımlarda farklılığın olduğu gözlenirken 

Zinnabuer ve diğerlerinin (1997) bu iki kavramla ilgili yaptığı nitel çalışma alana 

yeni bir bakış açısı kazandırmıştır. Literatürdeki tanımlar bu kadar çeşitliyken 

bireylerin kendi cümleleriyle ifade ettikleri maneviyat tanımları bunlardan daha çok 

çeşitlilik içermektedir (Hall, 2001: 7). Zinnbauer ve diğerlerinin (1997) yaptığı 

çalışmada farklı kilise, kurum ve yaş gruplarının yanı sıra sağlık görevlileri, 

                                                
1  Baby Boomer kuşağı, İkinci Dünya Savaşı’ndan sonraki 20 yıl içerisinde Amerika’da doğan 
bebeklerin oluşturduğu kuşaktır. Bu kuşağın din ve maneviyat ile ilgili düşünceleri ve psikoloji 
alanına etkisi ile ilgili bkz. Roof, 1993; Hood ve diğ., 1996.  



 
 

33 

öğrenciler ve yeniçağ (New Age) akımları üyelerini kapsayan 11 ayrı örneklem 

oluşturulmuş ve toplamda 112 erkek ve 234 kadın katılımcıya ulaşılmıştır. 

Katılımcılardan kendi dindarlık ve maneviyat tanımlarını yapmalarının yanı sıra 

5’li derecelendirme ölçeğinde kendilerini ne kadar dindar ve manevi yönden güçlü 

hissettiklerini işaretlemeleri istenmiştir. Aşağıdaki ifadelerden kendilerini en iyi 

tanımlayan bir tanesini seçmelerine yönelik talep de sorular arasındadır. Bu ifadeler 

sonraki yıllarda büyük yankı uyandıracak olan dört seçenekten oluşmaktadır:  

1. Dindarım ama manevi yönden güçlü değilim. (% 4) 

2. Manevi yönden güçlüyüm ama dindar değilim (% 19) 

3. Hem dindarım hem manevi yönden güçlüyüm (% 74) 

4. Dindar değilim, manevi yönden güçlü de değilim (% 3) 

 

Bulgulara göre katılımcıların %93’ü kendini maneviyatı güçlü olarak 

tanımlarken ancak %78’i kendini dindar olarak tanımlamıştır (Zinnbauer et al., 

1997: 555) 

Söz konusu çalışma, dindarlık ve maneviyat terimlerinin kapsamına dair bir 

bölüm de içermektedir. Bu bölümdeki seçenekler ise şu şekildedir: 

1. Maneviyat, dindarlığı da içine alacak şekilde ondan daha geniş bir 

kavramdır. (%38,8) 

2. Dindarlık, maneviyatı da içine alacak şekilde ondan daha geniş bir 

kavramdır. (%10,2) 

3. Dindarlık ve maneviyat birinden farklıdır ve birbiri ile örtüşmez. (%6,7) 

4. Dindarlık ve maneviyat aynı kavramlardır ve birbiri ile tamamen örtüşür. 

(%2,6) 



 
 

34 

5. Dindarlık ve maneviyat birbiri ile örtüşür ama aynı kavram değildir. 

(%41,7) 

 

Katılımcıların kendi tanımlarına uygulanan içerik analizi sonucunda 

maneviyat tanımlarında şu kategoriler ortaya çıkmıştır:  

“Tanrı veya yüce güçle ilişki halinde olma hissi” (% 36), “Tanrı, yüce güç 

veya kişisel değerlere inançta olduğu gibi kişisel inançlar” (% 34), kodlanamayan 

bölüm (% 17), “kişinin inanç ve değerlerini günlük hayatındaki davranışlarına 

entegre etmesi, kişinin hayatından Tanrı’nın iradesini takip etmesi vs.” (% 5.5) 

(Zinnbauer et al., 1997: 556) 

 

Dindarlık tanımları ise şu şekilde sıralanmıştır:  

“Tanrı, yüce güç veya kişisel değerlere inançta olduğu gibi kişisel inançlar” 

(% 22), “kilise üyeliği, ritüellere katılma gibi kurumsal uygulama ve eylemler” (% 

21), “kurumsal inançlara bağlanma veya kurumlara dayalı inanç sistemleri yada 

dogmalara bağlılık” (% 16), kişinin inanç ve değerlerini günlük hayatındaki 

davranışlarına entegre etmesi, kişinin hayatından Tanrı’nın iradesini takip etmesi 

vs.” (% 13), Kodlanamayan bölüm (% 12), “dua, İncil okuma, meditasyon gibi 

kişisel ibadet ve uygulamalar” (% 8) (Zinnbauer et al., 1997: 556-557). 

 

Tanımlar daha az oranlarla devam etmektedir. Buraya kadar verilen bilgilere 

göre bu çalışmadan elde edilen sonuçlarda maneviyat ve dindarlık tanımları, tek bir 

temada toplanamayacak kadar çeşitlik göstermiştir. Üstelik kodlanamayan bölümün 

oranı da oldukça yüksektir. Genel olarak çalışmadan ortaya çıkarılan üç temel 

sonuç şu şekildedir (Zinnbauer et al., 1997: 561 vd.): 



 
 

35 

1. Dindarlık ve maneviyat terimlerinin bir dereceye kadar farklı kavramları 

betimlediğini ileri sürmek için çeşitli sebepler vardır. Dindarlık, 

otoriteryanizm, dini ortodoksi, iç kaynaklı dindarlık, ebeveynin dini 

benimseme, doğruluk ve kiliseye devam ile ilgilidir. Maneviyat ise, 

mistik tecrübe, New Age inanç ve uygulamaları, yüksek gelir, rahipler 

tarafından incitilmiş olma tecrübesi ile ilgilidir.  

2. Bu iki terim birbirinden farklı kavramlar olarak betimlense bile 

birbirinden tamamen bağımsız değildir. Kişilerin kendilerini 

değerlendirdikleri dindarlık ve maneviyat dereceleri birbiri ile orta 

derecede ama anlamlı bir korelasyona sahiptir (r = .21) ve katılımcıların 

çoğu kendini hem dindar hem de maneviyatı güçlü olarak tanımlamıştır 

(% 74). Ayrıca hem dindarlık hem de maneviyat yapılan duanın sıklığı 

ile ilişkilidir. 

3. Katılımcıların % 93’ünün kendini manevi yönden güçlü, % 78’inin 

kendini dindar olarak tanımlamalarına rağmen kendilerini 

değerlendirdikleri dindarlık ve maneviyat derecelerinde ve bu terimlere 

yaptıkları tanımlarda grup farklılıkları vardır. Diğer bir deyişle, 

örneklemin büyük bir bölümü kendini manevi yönden güçlü, çoğu da 

kendini dindar olarak değerlendirirken bu kavramlara farklı anlamlar 

atfedilebilmektedirler.  

 

Bu çalışma, alanda büyük yankı uyandıran ilk araştırmalardan biridir. 

Özellikle bu çalışmayla birlikte gündeme gelen ve büyük bir hızla yayılan dörtlü 

kategori (+ - dindar / + - manevi) bugün psikoloji alanındaki çalışmaların 

demografik değişkenler bölümünde sıkça kullanılmaya başlanmıştır. Maneviyata 

yönelik ilgiyi bir anlamda ateşleyen çalışmalar, kendilerini “maneviyatım güçlüdür 

ama dindar değilim” şeklinde tanımlayan kişilerin ifadeleri üzerine 

temellendirilmiştir. Bu bakış açısı maneviyatın dinden daha geniş olduğu fikrine 

temel oluşturmuştur. Bu yaklaşımı “modern anlayış” olarak nitelendiren Koenig 

(2008: 53) düşüncelerini şu şekille ifade etmiştir: 



 
 

36 

Şekil 2. Modern Anlayışta Din Maneviyat ve Sağlık 

 

Kaynak: Koenig, 2008: 53. 

 

Tanyi (2002), 1970’lerden itibaren otuz yıllık bir süreçte, Biomedical 

Cllection, Nursing Collection, Medline, ATLA Religious iındex gibi on tane veri 

tabanında maneviyat tanımı içeren kitap ve makaleleri ve bireylerin iyi oluş ve 

sağlıkları için maneviyatın anlamını ele alan araştırmaları taramıştır. Yaptığı 

taramada 76 makale ve 19 kitabı yeniden gözden geçiren Tanyi, yaptığı kavram 

analizi sonucunda yazarların bu kavramı çok boyutlu olarak ele aldıklarını ama 

belli bir tanımda uzlaşmadıklarını ifade etmiştir. Hemşirelik alanındaki yazarlar, 

belli bir tanımda uzlaşmasalar bile kendi tanımlarında şu unsurlara sıkça yer 

vermişleridir: Aşkınlık, ortaya çıkan gizem, bağlanmışlık (connectedness), hayata 

dair anlam ve amaç, yüce güç ve ilişki içinde olma. Dindarlık ve maneviyat 

kavramları birbirinin yerine kullanılsa da bazı yazarlar (LaPierre 1994, Horsburgh 

1997, Thoresen 1998, Walsh 1999. Nakl. Tanyi, 2002: 501), dinin çeşitli ritüeller, 



 
 

37 

değerler, uygulama ve Tanrı veya yüce bir güce olan inançları kapsayan kurumsal 

bir yapı arz ettiğini belirtmişlerdir. Dinler aynı zamanda tanımlanabilir sınırlara 

sahiptir ve inananlarına bir kılavuz sunmaktadır (Walsh 1999. Nakl. Tanyi, 2002: 

501). Ellerinde hazır bir kılavuz bulunan kişiler de buna uyarak veya uyduklarını 

düşünerek, gerçeği arama ihtiyacı hissetmeyebilmektedirler. Dolayısıyla insanların 

amaç ve anlam arayışlarının bu inanç ve uygulamalar nedeniyle kaybolabileceği 

tartışılmıştır (Cawley 1997, Miller & Thoresen 1999. Nakl. Tanyi, 2002: 501). Bazı 

insanlar maneviyatlarını dini değer, ritüel ve inançlarla ifade etse de (Stoll 1989), 

bir dine mensup olmanın otomatik olarak manevi olarak güçlenmek anlamına 

gelmediği de ileri sürülmüştür (Long 1997. Nakl. Tanyi, 2002: 501). 

Bunların aksine pek çok yazar da maneviyatın, “bireyin anlam, bütünlük, 

huzur, bireysellik ve harmoni arayışı” (Burkhardt 1989,  Fitzgerald 1997, 

Tloczynski et al. 1997, Walsh 1999, O’Leary 2000. Nakl. Tanyi, 2002: 503) 

olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca maneviyatın,  insan olmanın biyolojik ve entegre 

bir parçası olduğu da ileri sürülmüştür (Heyse-Moore 1996, Narayanasamy 1999a, 

Wright 2000. Nakl. Tanyi, 2002: 503). Maneviyat ayrıca, “bir oluş şekli” 

(Macquarrie 1972, Ellison 1983. Nakl. Tanyi, 2002: 503), “potansiyellerini açığa 

çıkarmak için insanları harekete geçiren güç” (Goddard 1995, 2000. Nakl. Tanyi, 

2002: 503), “dünyayı daha anlamlı ve geniş bir bakış açısıyla görmek” (Dawson 

1997. Nakl. Tanyi, 2002: 503) olarak da tanımlanmıştır.  

Dahası maneviyat, meditasyon ve müzik tutkusu gibi kimi kişisel 

mekanizmalar aracılığıyla da açıklanmıştır (Stoll 1989, Aldridge 1998. Nakl. Tanyi, 

2002: 503). Dolayısıyla, bazı kişiler için maneviyat din ile ilgili ise de diğerleri için 

böyle olmayabilir (Oldnall 1996, Dyson et al. 1997). Örneğin bir atesit veya 

agnostik, Tanrı’ya inanmaktan ziyade kendi seçtiği değer ve amaçlara bağlılık 

yönünde bir inancı merkeze alabilir. Bu tür inançlar, söz konusu kişilerin 

hayatlarında itici güç olabilir (Burnard 1988. Nakl. Tanyi, 2002: 503).  

Bu dönemdeki literatüre göre, hayattaki anlam ve amaç, bağlanmışlık 

(connectedness), içsel güç (inner strength), benliği aşma (self-transcendence), inanç 

(belief and faith) ve huzur, maneviyatın unsurlarıdır (Tanyi, 2002: 503-504). İnanç, 



 
 

38 

Tanrı veya yüce bir güce yönelik olduğu gibi, kişinin hayatında önem verdiği 

ilişkilere, kendi seçtiği değer ve amaçlara, Tanrı’nın var olduğunu kabul etmeksizin 

dünyaya yönelik inanç da olabilir (Burnard 1988, Carson 1989. Nakl. Tanyi, 2002: 

504). İçsel güç ve huzur, bir inanca ve inanç sistemine sahip olmaktan kaynaklanır. 

Bağlanmışlık ise kişinin, kendine, yüce bir amaç veya anlama, yüce bir güce veya 

önemli ilişkilere ne kadar bağlı olduğudur (Bellingham et al. 1989, Golberg 1998, 

Newshan 1998. Nakl. Tanyi, 2002: 504). Stoll’a (1989) göre bağlanmışlığın yatay 

ve dikey olmak üzere iki boyutu vardır. Dikey boyut, kişinin Tanrı veya yüce güçle 

olan ilişkisini, yatay boyut ise kişinin kendisi, çevresi ve diğer insanlarla olan 

ilişkisini ifade etmektedir (Nakl. Tanyi, 2002: 504). Bağlanmışlık, dua, ilişki 

halinde olunan varlığın karşısında bulunma hissi veya fiziksel temas gibi 

aktivitelerle ifade edilebilir  (Dossey 1996, Golberg 1998. Nakl. Tanyi, 2002: 504). 

Bağlanmışlık duygusunun, hayatta daha derin bir anlam bulmaya yol açabileceği de 

iddia edilmiştir (Bellingham et al. 1989. Nakl. Tanyi, 2002: 504). Bu bilgilere 

dayanarak, maneviyatın inanç sistemlerinin bazı formlarını kapsadığı anlamı 

çıkarılabilir (Tanyi, 2002: 504). 

Cook (2004: 543) da, katılımcıların kendi maneviyat tanımlarını yaptıkları 

beş ampirik çalışmayı baz alarak yaptığı kavram analizinde, maneviyat tanım ve 

betimlemelerinde 13 temel unsur, tespit etmiştir:  

1. Bağlılık: Kişiler arası ilişkiler 

2. Aşkınlık: hayatta aşkın bir boyut olduğunu kabul 

3. İnsanlık: İnsanlığın ayırt edici özelliği 

4. Öz / Güç / Ruh: Kişinin içsel özü/gücü veya ruhu 

5. Anlam / Amaç: Hayatta anlam ve amaç 

6. Gerçeklik / hakikat: Gerçeklik ve hakikat 

7. Değerler: Değerler, önem ve kıymet 



 
 

39 

8. Maddiyatın zıddı: Maddinin zıddı olarak manevi 

9. Dindarlık (zıddı): Din ile aynı veya dinin zıddı olarak maneviyat 

10.   Bütünlük: Bütüncül sıhhat, birlik veya sağlık 

11. Kendini Tanıma: Kendini tanıma ve kendini gerçekleştirme 

12. Yaratıcılık: İnsanın yaratıcılığı 

13. Bilinçlilik: Bilinçlilik ve farkındalık 

 

Böylece maneviyatla ilgisi kurulan ana temalar ortaya çıkmaya başlamıştır. 

Tanyi (2002: 506), ise söz konusu dönemde yayınlanan çalışmalara yönelik yaptığı 

kavram analizi sonucunda konuya şöyle bir açıklama getirmiştir:  

“Maneviyat, dinle ilgili olsun yada olmasın, hayatta kişisel bir anlam ve 

amaç arayışıdır. Maneviyat, hayata anlam veren, dolayısıyla da bireylere 

olabilecekleri en iyi kişi olma yolunda ilham veren ve onları motive eden, 

kişi tarafından seçilmiş veya din kaynaklı inanç, değer ve uygulamalarla 

kurulan bağlantıyı içine alır. Bu bağlantı, inanç, umut, huzur ve güçlülüğü 

de beraberinde getirir. Sonuçta da neşe, kendini ve başkalarını kapsayan 

affedicilik, zorluk ve ölümlülüğün farkında olma ve kabulü, yüksek derecede 

fiziksel ve duygusal iyi oluş ve varoluşun zayıf yönlerini aşma istidadı 

ortaya çıkmaktadır.” 

 

Maneviyat tanımlarında, insanın kutsal ve aşkın olarak gördüğü gücün yanı 

sıra affedicilik gibi pozitif psikolojinin, bağlanmışlık ve iyi oluş gibi psikolojik 

sağlığın alanına giren ifadelerin yer alması, bu kavramı daha farklı bir boyuta 

taşımıştır. Koenig (2008: 53) bu yaklaşımı gereksiz tekrar yapan modern anlayış 

olarak nitelendirmiş ve şu şekille açıklamıştır:  



 
 

40 

Şekil. 3. Modern Anlayış – Totolojik Versiyonunda Din Maneviyat ve 

Sağlık 

 

Kaynak: Koenig, 2008: 54.  

 

2000’li yıllara kadar olan bu dönemin, maneviyat kavramına yüklenen yeni 

anlamın temellerinin atıldığı dönem olduğu söylenebilir. Öncesinde din ile eş 

anlamlı ve iç içe kullanılan maneviyat kavramı 2000’li yılların başına gelindiğinde 

dinden ayrı bir kavram olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Bununla birlikte söz 

konusu dönemde maneviyata yapılan atıflar, henüz onun dinden tamamen 

farklılaştırılmadığı, ancak alanının genişletildiği yönündedir. Bu dönemde 

maneviyatın, tanımı, içeriği, sınırları hakkında bir görüş birliği olmasa bile kavrama 

yönelik akademik ilgi artmaya devam etmiştir. Rose (2001), “Is the Term 

'Spirituality' a Word that Everyone Uses, But Nobody Knows What Anyone Means 

by it?” (Maneviyat Terimi Herkesin Kullandığı ama Kullanan Kişinin Bununla Ne 

Kastettiğini Kimsenin Bilmediği Bir Kelime midir?) isimli makalesinde 



 
 

41 

literatürdeki bu popülerlik ve karmaşaya dikkat çekmiştir. Bu çalışmasında Rose, 

farklı dini geleneklerden gelen 57 kadın ve erkek liderlere (papaz, haham, imam vb.) 

açık ve kapalı uçlu sorulardan oluşan bir anket uygulamıştır. Değerlendirmesinde 

Rose, farklı dini geleneklerden gelen liderlerin tanımları farklı içeriğe sahip olsa da 

sonuçta, maneviyatın dinden bağımsız olmaktan ziyade dini tecrübe, uygulama ve 

sevgi ile ilişkili olduğunu ileri sürmüştür. Rose’un dindar bir örneklemle çalıştığı 

göz önünde tutulursa bu tespit, doğal bir sonuçtur. Diğer taraftan dindar olmadığı 

halde maneviyatının güçlü olduğunu ifade eden gruba yönelik akademik merak, din 

ve maneviyat kavramlarının tanımıyla birlikte birbirlerine karşı konumlarını da 

inceleyerek konuya yaklaşmıştır. 

Maneviyat ve dindarlık tanımlarında yaşanan bu değişimler, bu iki kavramın 

ve/veya birbirleriyle olan ilişkinin sınırlarının giderek belirsizleşmesine yola 

açmıştır (Koenig ve diğ, 2001). Çeşitli araştırmacılar tarafından bu muğlak zemine 

dikkat çekilmiş ve bu kavramlardan ne kastedildiğinin net bir şekilde ortaya 

konması için yapılan çağrılar literatürdeki yerini almıştır. Bu ihtiyacı çok net bir 

şekilde dile getiren isimlerden birisi Pargament’tir (1999: 15):   

“Disiplin olarak, din ve maneviyat tanımları üzerine bir kavganın eşiğinde 

olduğumuzu düşünüyorum. Biz bunun dışında, bu terimlerle ne 

kastettiğimizi konuştuğumuz bir platformda olmalıyız. Geniş kapsamlı din 

ile dar kapsamlı din arasında fark olduğunu, dinin kurum, dogma ve ritüel 

ile eş anlamlı olmadığını ve dinin kuru, statik, açmaz bir yapı olmadığını 

netliğe kavuşturmak zorundayız. Alanımızın maneviyat ve kutsal ile ilgili 

her konu ile son derece ilgili olduğunu netleştirmek zorundayız.” 

 

Genel olarak alanda kendini hissettiren netlik ihtiyacı, bu çağrılar 

aracılığıyla somut hale gelince cevaplar ve çözüm arayışları da bir bir ileri 

sürülmüştür. Bireysel girişimlerin yanı sıra (Hall, 2001) psikologların bir araya 

gelerek yaptıkları yayınlar da bu ihtiyaca cevap vermeyi hedeflemiştir. Örneğin 

alanın önde gelen isimlerinden Peter C. Hill, Kenneth I. Pargament, Ralph W. Hood, 

Michael E. McCoullough, James P. Swyers, David B. Larson ve Brian J. 



 
 

42 

Zinnbauer’in (2000: 52) ortaklaşa yayınladıkları “Conceptualizing Religion and 

Spirituality: Points of Commonality, Points of Departure” (Din ve Maneviyatı 

Kavramlaştırma: Ortak ve Farklı Olan Noktalar) isimli makalenin amacı, din ve 

maneviyatın tek ve kapsamlı bir tanımını yapmaktan ziyade, temel düzeyde bu iki 

kavramın ana karakteristiklerini betimleyerek örtüşen ve ayrışan noktaları tespit 

etmek olarak belirlenmiştir. Makalede her iki kavramın da çok boyutlu olduğu ifade 

edilerek din ve maneviyatı tanımlamak için dikkat edilmesi gereken bir takım 

kriterleri şu şekilde tablo haline getirmişleridir (Hill ve diğ., 2000: 66):  

 

Tablo 5. Din ve Maneviyat Tanımları İçin Kriterler 

Maneviyat için kriterler 

A. Kutsal arayışından kaynaklanan duygu, düşünce, tecrübe ve davranışlar. 

“Arayış” terimi, tespit etme, dile getirme, sürdürme veya dönüştürme 

girişimlerine tekabül etmektedir.. “Kutsal” terimi ise, birey tarafından 

algılandığı şekliyle bir ilahi varlık, ilahi nesne, Nihai Gerçeklik veya 

Nihai Hakikat anlamına gelmektedir.  

Din için kriterler 

A. Kutsal arayışından kaynaklanan duygu, düşünce, tecrübe ve 

davranışlar. “Arayış” terimi, tespit etme, dile getirme, sürdürme veya 

dönüştürme girişimlerine tekabül etmektedir.. “Kutsal” terimi ise, birey 

tarafından algılandığı şekliyle bir ilahi varlık, ilahi nesne, Nihai 

Gerçeklik veya Nihai Hakikat anlamına gelmektedir.  

B. Kutsal olmayan amaç arayışı (kimlik, aidiyet, anlam, sağlık veya sıhhat 

gibi) 

C. Belli bir grup insandan gelecek onay ve destek arayışının araç ve 

yöntemleri (örneğin ritüeller veya kurallarla belirlenmiş davranışlar) 



 
 

43 

Yazarlar ayrıca, bu kriterlerde yer alan anahtar kavramaları şu şekilde ifade 

etmişlerdir: (1) kutsal kavramı (2) arayış süreci (3) kutsal olmayan kavramı (4) 

arayış sürecinin topluluk tarafından desteklenme oranı (Hill ve diğ., 2000: 66). Bu 

çalışma grubu, dini maneviyattan daha geniş bir kavram olarak ele alarak 

geleneksel bakış açısını sürdürme eğilimindedir. Diğer taraftan literatürde 

maneviyatı hızla daha geniş bir kavram olarak tanımlama temayülü devam 

etmektedir. Özellikle dindar olmayan bireylerin de hayatın anlam ve amacı ile ilgili 

manevi ihtiyaçları olacağı konusu gündeme gelmiştir. Yukarıda değinildiği üzere 

dindarlıkla maneviyat arasında bu tarz bir ayırım yapılması, maneviyatın dinden 

daha geniş bir kavram olduğu düşüncesini savunan yayınları artırmıştır (Burnard 

1988, Narayanasamy 1993, Miller ve Thoresen 1999, Walsh 1999. Nakl. Tanyi, 

2002: 503) 

2000’li yıllara gelindiğinde maneviyatla ilgili oldukça fazla sayıdaki 

çalışma literatürdeki yerini almıştır. Ortaya çıkan tablo genel olarak şöyledir. 

İnsanla yüce varlık(lar), somutla soyut, insanla Tanrı arasındaki bağlantıyı ifade 

ettiği için maneviyat, büyük ölçüde dindarlıkla ilişkilendirilmiştir. Böylece 

maneviyat, Tanrı’ya yakınlık, kurumsal inançlar ve dini pratikler gibi bilindik 

dindarlık ölçekleri ile incelenmiştir. Bununla birlikte maneviyat, insanın kontrol 

altında olan alanın ötesinde bir yere konumlandırılmış olan yüce bir güce 

yaklaşmak için can atmasını ifade etmek için de kullanılmıştır. Nitekim bu insani 

temayül, onun hayvanlardan daha yüksek bir mertebede olduğu için varoluşsal 

anlamdaki biricikliğinin göstergesi olarak ileri sürülmüştür.  Maneviyat, insanın 

varoluşsal anlamda seküler veya dini varlığını oluşturan soyut yönünde ortaya 

çıkmaktadır (Gross, 2006: 424-425). 

 

1.2.4.2. 2000 sonrası: Sınıflama ve Ayrışma Dönemi 

Maneviyatı ele alan ve artık sayısı binleri aşan çalışmalar, 21. Yüzyılın ilk 

yıllarının adeta simgesi olmuştur. Bu artan bilgi tabanına bakılarak, psikologlar 

arasında dindarlık ve maneviyatın doğası ve tanımına dair net bir görüş birliği 



 
 

44 

(konsensüs) olduğu zannedilebilir. Ne yazık ki durum böyle değildir. Günümüzde 

din psikolojisi, anahtar kavramlarının anlamı hakkında karmaşanın tam ortasındadır 

(Zinnbauer ve Pargament, 2005: 21). Bununla birlikte ortaya çıkan zengin veri 

birikimi artık maneviyatla ilgili çalışmaların sınıflandırılmasına ve yaklaşım 

farklılıklarının belirlenmesine yetecek kadardır. Bu sınıflandırmalardan ilk olarak 

öne çıkanı, dindarlık ve maneviyat kavramlarının kapsamına yönelik olmuştur.  

Groos’a (2006: 424) maneviyatın alanının genişlemesinin dinamiklerini şu 

şekilde dile getirmiştir.  

“Literatüre bakıldığında maneviyata yönelik üç yaklaşım olduğu görülür. (1) 

Maneviyatı dindarlığın içinde bir bölüm olarak görenler, (2) maneviyatı 

dindarlıktan ayrı bir olgu olarak ele alanlar ve (3) dindarlıkla maneviyatı 

eşanlamlı olarak kullananlar. Post modern çağda Batı kültür ve 

medeniyetinde süregelen epistemolojik ve ontolojik değişimler gibi 

nedenlerin yanı sıra, maneviyatla iligli çalışmaların artmasında modern 

dünyada dini ve seküler kavramların tek boyutlu olarak tanımlanması yer 

alıyor olabilir. Farklı yönelim ve tanımların varlığı, maneviyat kavramına 

yönelik bir kafa karışıklığı olduğunun göstergesidir ve maneviyat 

tanımlarının alanının genişletilmesi ihtiyacını ortaya koymaktadır”. 

 

Kavramların kapsamlarına yönelik sınıflamalar farklı şekillerde ele 

alınmıştır. Farklı görüşleri savunun Zinnbauer ve Pargament (2005) görüşlerini bu 

sınıflama içerisinde temellendirmişlerdir.  

 

Daha Geniş Bir Kavram Olarak Dindarlık 

Pargament’e göre maneviyat bir kutsal arayışıdır. Dindarlık ise kutsalla bir 

şekilde bağlantılı olan önem (significance) arayışını ifade eder. Bağlamlarına 

dayanarak dindarlıkla maneviyatı birbirinden ayıran ilk tanımların aksine bu tanım 

dizisi, arayış sürecinin amaç ve araçlarında kutsalın yeri bakımından bu iki kavramı 



 
 

45 

birbirinden ayırmaktadır. Her arayış, nihai bir hedef noktası, bir önem ve hedefe 

götüren bir yoldan oluşmaktadır. Maneviyat, kutsalın nihai hedef olduğu bir arayışı 

ifade etmektedir. Kutsal arayışında insanlar, dua, meditasyon, kilise, sinagog veya 

camiye devam, oruç, dini metin çalışması ve manastır hayatından ormanda bir 

yürüyüş, yorgancılık, cinsellik, sosyal eylem, psikoterapi ve bir senfoni dinlemeye 

kadar geleneksel ve geleneksel olmayan pek çok yol deneyebilir. Bu farklı yolların 

ortak yönleri varış noktasıdır: kutsal (the sacred). (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 

36). 

Maneviyatı dindarlıktan daha geniş bir kavram olarak sunmak, terimleri bu 

şekilde karakterize eden inananlar ve psikologların güncel eğilimlerini takip etme 

avantajına sahiptir. Bu, halkla ve disiplin içi iletişimi kolaylaştırmaktadır. Ayrıca 

bu yaklaşım, din psikolojisindeki çalışmaların (scholarship) uzun tarihi hakkında 

bilgi vermeksizin manevi fenomenleri incelemeye başlayan psikoloji alanındaki 

diğer gelişmelerle (örneğin pozitif psikoloji, iyilik, maneviyat ve tıp, erdemlerin 

çalışılması) bir bağ kurma potansiyeline de sahiptir (Park, 2003). (Zinnbauer ve 

Pargament, 2005: 37).  

Dindarlığı daha geniş bir oluşum olarak ele almak, din psikolojisinde bir 

asırdır devam eden araştırma ve çalışmaları (scholarship) devam ettirme avantajına 

sahiptir. Bu aynı zamanda dış kaynaklı dindarlık (extrinsic religiousness) çalışmayı 

sağlayarak alanın genişliğini korumaktadır. Dindarlığı geniş ve kapsayıcı şekilde 

tanımlayarak, seküler amaçlarla yönelinen kutsal yollar, açıkça, psikolojik 

araştırma fenomenleri içerisine dahil edilmiştir. (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 

37). 

 

Daha Geniş Bir Kavram Olarak Maneviyat 

Zinnbauer’e göre maneviyat, kişisel veya grup halindeki kutsal arayışı 

(search for the sacred) olarak tanımlanmıştır. Dindarlık ise, geleneksel ve kutsal 

bir bağlam içerisinde açıklanan, kişisel veya grup halindeki kutsal arayışı şeklinde 

tanımlanmıştır. Bu tanımlara göre dindarlık ve maneviyat bağlam içerisinde 



 
 

46 

gömülüdür ve bu bağlamın doğası da ikisini birbirinden ayırmak için kullanılabilir. 

Her iki kavram da tek bir önemli ilgi (significant concern) çeşidine 

yönlendirilmiştir: Kutsala (the sacred) (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 35). 

Maneviyatın dinden ayrı bir olgu olarak ele alınmaya başlaması, ilk olarak 

bu ikisi arasında daha az bağlantı kurulmaya başlanmasına neden olmuştur. Bu 

yaklaşım, dini ile maneviyatı birbirinden ayırmakla kalmayıp bu iki kavramı zıt 

kutuplara yerleştiren bakış açılarının ortaya çıkmasına yol açmıştır. Maneviyatı 

tanımlamak için dinden farkını dile getirme gerekliliği, bu iki kavrama değer biçme 

şekline dönüşünce olumlu kıymet ifade eden ibre dinden maneviyata doğru 

kaymaya başlamıştır. Son olarak, maneviyatın “iyi” dinin ise “kötü” olarak ikiye 

ayrılması, diğer teorilere yöneltilmiş olan eleştirileri hatırlatmaktadır: 

Değerlendirmeler betimlemelerle karıştırılmıştır (Hood et al., 1996). Bunun 

sonucunda da din ile maneviyatı zıt kutuplara koyan sınıflandırmalar ortaya 

çıkmıştır. Oysa bir dizi inanç veya uygulamanın olumlu veya olumsuz sonuçlara 

yol açıp açmadığının belirlenmesi ampirik olarak araştırılması gereken bir sorudur. 

Kavramların yapı itibariyle iyi yada kötü olarak tanımlamak, psikolojik araştırmayı 

ciddi bir şekilde sınırlar ve bilgi temelli analizden ziyade sadece bir önyargıyı 

yansıtabilir. (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 28). 

En uç şekliyle, bu iki terim katı bir düalist çerçevede tanımlanmıştır. En 

ekstrem örnekler, özsel, statik, kurumsal, nesnel, inanç temelli “kötü” dindarlığı, 

işlevsel, dinamik, kişisel, öznel, tecrübe temelli “iyi” maneviyatın karşısına 

konumlandıranlardır. (Bkz. Zinnbauer ve Pargament, 2005: 24). 

 



 
 

47 

Tablo. 6 Zıt Kutuplar Olarak Din/Dindarlık ve Maneviyat 

DİNDARLIK MANEVİYAT 

Kurumsal  

Toplu / Cemaat 

Statik 

İnanç temelli 

Öze dayalı 

Olumsuz 

Kişisel 

Bireysel 

Dinamik 

Duygu/Tecrübe temelli 

İşlevsel 

Olumlu 

 

Bu bakış açısı akademik alanda olduğu kadar sosyal alanda da oldukça 

taraftar bulmuştur. Özellikle internet ve sosyal paylaşım sitelerinde şu tür imgeler 

oldukça yaygındır.  

 

Şekil 4. Din ve Maneviyat 1   Şekil 5. Din ve Maneviyat 2

     

“Din böler maneviyat birleştirir”  “Din cehennemden korkanlar içindir 

      Maneviyat zaten orada olanlar için” 



 
 

48 

Maneviyatla ilgili sınıflandırmalar genelde onun dine göre konumuna atıfta 

bulunurken, diğer taraftan literatürde farklı maneviyat betimlemeleri de ortaya 

çıkmıştır. Bunlar içindeki en belirgin nokta, pozitif psikoloji, ahlak, sağlık, iyi oluş 

gibi insanın tüm olumlu yönlerinin maneviyat olarak nitelendirilmesi ve evrensel bir 

olgu olduğu vurgusudur. Maneviyatın doğuştan gelen insani bir olgu olduğunun 

genel olarak kabulüyle birlikte  (Heyse-Moore 1996, Benjamin & Looby 1998, 

Wright 2000. Nakl. Tanyi, 2002: 503), önceki yıllara göre kapsamı genişleyen 

maneviyat, neredeyse hayatın her yönüne yayılmıştır. Dolayısıyla 2000’lerin 

ortalarında artık yeni maneviyat formları ve ifadeleri ortaya çıkmıştır. Maneviyat 

artık dinin geleneksel ilgilerinden çok daha fazlasını kapsamaktadır (Bash, 2004: 11).  

Groos’a  (2006: 425) göre maneviyat, insanların bilgi ve anlam inşa etme 

yollarından birisidir. Manevi kimlik ise, içinde hayata dair nihai soruların 

yöneltildiği çerçeve olarak kabul edilir. Aslına bakılırsa, literatüre göre maneviyat, 

en temelde, iyi oluş hali (well-being) ile ilgili evrensel insan kapasitesidir. 

Maneviyat, psikolojinin yeni bir alanı olan pozitif psikoloji bağlamında incelendiği 

zaman bu yaklaşım çok daha geniş bir anlam üstlenir. Pozitif psikolojinin amacı, 

psikolojiyi kötü olgularla uğraşan bir disiplinden insanın sağlığı ve onu artıran 

(salutogenic) yönüne vurgu yapan bir disiplin haline getirmektir. Umut ve 

mutlulukla ilgili olduğu için maneviyat da pozitif psikolojinin içinde yer aldığı 

söylenebilir. 

Şüphesiz maneviyatın en çok yankı bulduğu alan sağlık alanı olmuştur. 

Maneviyatın “iyi oluş” ile ilişkilendirilmesi ve hayatın anlam ve amacı ile sıkı 

ilişkili olarak ele alınması, maneviyatı sağlık alanının temel konularından biri 

yapmıştır. 1983-2005 yılları arasında, on tane sözlük, on üç tane de veri tabanında 

yer alan yayınları tarayan Sessanna ve diğerleri (2007: 256 vd.) maneviyatın 

tanımının dört ana tema etrafında toplandığını bildirmektedir: Birinci tema “dini 

inanç ve değerler sistemi olarak maneviyat”, ikinci tema “yaşamın anlamı, amacı ve 

başkaları ile bağlantı halinde olma olarak maneviyat”, üçüncü tema “dini olmayan 

değer ve inançlar sistemi olarak maneviyat” ve dördüncü tema “metafiziksel ya da 

aşkın fenomenler olarak maneviyat”  şeklinde sıralanmıştır.  



 
 

49 

Şekil 6. Hemşirelik ve Sağlıkla İlişkili Literatürde Maneviyat 

 

Kaynak: (Sessanna ve diğ. 2007: 256) 

 

Şekil 4’te görüldüğü üzere bu çalışmada maneviyat, din, din dışı, hayatın 

anlam ve amacı ve metafizik boyutun kesiştiği nokta olarak ele alınmıştır. Yine 

sağlık alanında Baldachino’ya (2008: 555) göre ise maneviyat bir kesişim kümesi 

olmaktan ziyade insanın diğer boyutlarını kapsayan bir düzlem şeklindedir.  

 



 
 

50 

Şekil 7. Bireyselleştirimiş Teistik ve Ateistik Maneviyat 

 

Bu iki şekilden de anlaşılacağı gibi maneviyatın en sık kullanıldığı sağlık 

literatüründe de farklı yaklaşım ve sınıflandırmalar dikkat çekmektedir.  

Buraya kadarki bölümde değinildiği üzere maneviyat kavramının içeriğinin 

giderek genişlemesi aslında onun dini aşan ayrı bir olgu olduğunu vurgulamaktadır. 

Günümüzde ise sınırları belirsiz olan bu kavramın içeriğinin belirginleştirilmesine 

ilişkin yeni girişimler göze çarpmaktadır. Bu noktada maneviyatı, dini ve din dışı 

olmak üzere ikiye ayıran Cicirelli’ye (2011) değinmek yerinde olacaktır:  

1. Dini Maneviyat: Dindarlığın üç temel gereği vardır: Tanrı’nın varlığına 

olan inanç, Tanrı’yla ahiretin muhtemel olduğuna dair inanç, Tanrı’yla 

ilişki kurma yolu olarak duanın gücüne olan inanç. Dinlerin diğer 

boyutları ve uygulamaları bu üç temel inanca göre ikincil sıradadır. Bu 

bağlamda maneviyat, en güçlü, en bilgili ve en şefkatli Tanrı’ya 

bağlanma anlamına gelmektedir. Dolayısıyla dini maneviyat, doğaüstü 

bir Tanrı’ya ve onunla yaşayacağı bir ahiret hayatına bağlandığında 

kişinin deneyimlediği olağan duygusal tecrübenin ötesine uzanan doruk 

duygusal tecrübedir. Sonuç olarak da dini maneviyat tecrübeleri, iman 

(inanç) kriterine dayanır (Cicirelli, 2011: 127). 

 



 
 

51 

2. Dini Olmayan Maneviyat: Bu tür maneviyat ise kişinin,  

a. Kendinden daha güçlü gördüğü herhangi bir kişi yada şeyle, 

b. Kendisinin ürettiği herhangi bir nesneden daha güzel bir 

nesneyle, 

c. Kendinin ileri sürdüğü herhangi bir fikirden daha aydınlatıcı bir 

fikirle  

karşılaştığında ortaya çıkan ve olağan tecrübenin ötesine uzanan doruk 

deneyimdir. Dini olmayan maneviyat, bilimsel inanca dayanır (Cicirelli, 

2011: 129).  

 

Maneviyat tanımlarında yer alan bağlanmışlık hissine yapılan vurgu, 

maneviyatın çok farklı platformlarda da ele alınmasını beraberinde getirmiştir. 

Örneğin oldukça güncel bir yayın olan makale, sosyal medya aracılığıyla iletişim 

kurmanın bir çeşit maneviyat sayılıp sayılamayacağını ele almaktadır.  Çocuk ve 

Ergenlerde Manevi Gelişim Merkezi’ne (The Center for Spiritual Development in 

Childhood and Adolescence) yaptığı atıfla Yust ve diğ. (2010: 291), manevi 

gelişimin anahtar temasının bağlanma ve aidiyet olduğunu ifade etmiştir. Formel 

olmayan, gönüllü ve seve seve bir araya gelen gençler için sosyal medya, 

toplanmak için alternatif bir yer sunarak gençlerin bu ihtiyaçlarına cevap 

vermektedir. Ayrıca manevi olanın en genel özelliği dinamik olmasıdır. Sosyal 

paylaşım siteleri dünyanın farklı yerlerindeki insanların birbiriyle iletişimini 

sağladığı için dinamik bit yapıya sahiptir. Maneviyat aynı zamanda hem bireysel 

hem de topluluk halinde da tanımlanabilir. Siber iletişimde bireysellik çok net 

görülebilirken sanal alemde oluşturulan bir grubun gerçek bir grup olarak 

nitelendirilip nitelendirilemeyeceği tartışma konusudur. Sosyal medya üzerinden 

biri ile iletişim kurmak onunla bağlı olduğunu hissini mi yoksa ondan ne kadar ayrı 

olduğu hissini mi uyandırır? Siber maneviyatın sahte bir maneviyat olup olmadığı 

hala bir soru işaretidir (Yust et al., 2010: 292-293). 



 
 

52 

Örneklerden anlaşılacağı üzere son dönem maneviyat tanımları, anlam, 

amaç ve bağlanmışlık hissi başta olmak üzere pek çok konuyu içine almıştır. 

Maneviyatı bu kadar geniş bir açıdan ele alan yaklaşımı Koenig (2008: 54) modern 

anlayışın sadece klinik uygulamada mümkün olan hali olarak nitelendirmiştir. 

 

Şekil. 8. Modern Anlayış – Sadece Klinik Uygulamada Din Maneviyat 

ve Sağlık 

 

Kaynak: Koenig (2008: 54) 

 

2000’li yıllarda maneviyatla ilgili çalışmalar, artık tanım tartışmalarının 

ötesine geçerek daha spesifik konuları ele almaya başlamıştır. Bir zeka çeşidi olarak 

maneviyat (Emmons, 2009), sosyal hizmetlerde maneviyat (Scott, 2011; Hall, 201), 

eğitim alanında maneviyat (Woodburn ve Berge, 2011) İslam’da maneviyat (Hall, 



 
 

53 

2011), işyeri maneviyatı (Milliman ve diğ., 2003), kuantum bilinci bağlamında 

bilim ve maneviyat (Dennis, 2010) gibi konular birkaç örnek olarak verilebilir.  

Söz konusu alanlardaki maneviyata yönelik ilgi, bu dönemde pek çok el 

kitabı yayınlanmasında açıkça görülebilmektedir. The Palgrave Handbook of 

Spirituality and Business (Palgrave Maneviyat ve İşletme Elkitabı) (Bouckaert ve 

Zsolnai, 2011), International Handbook of the Religious, Moral and Spiritual 

Dimensions in Education (Eğitimde Dini Ahlaki ve Manevi Boyutlar Uluslararası 

El Kitabı) (de Souza ve diğ., 2006), Handbook of Spirituality and Worldview in 

Clinical Practice (Maneviyat El Kitabı ve Klinik Uygulamada Dünya Görüşü) 

(Josephson ve Petee, 2008) ve  Handbook on Spirituality: Belief Systems, Societal 

Impact and Roles in Coping (Maneviyat üzerine El Kitabı: Başa Çıkmada İnanç 

Sistemleri, Toplumsal Etki ve Roller) (Stark ve Bonner, 2012) bunlardan bazılarıdır. 

Maneviyatın pek çok konu ile ilişkilendirilmesi, onun din psikolojisi alanı 

içindeki yerini de belirlemeye başlamıştır. Maneviyatın dinden ayrı bir konu olarak 

ele alınması, terim olarak maneviyatın alanla ilgili eserlere eklenmesine neden 

olmuştur. İlk dönem din psikolojisi kitaplarında maneviyat kelimesi din veya 

mistisizm ile eş anlamlı kullanıldığından kelimenin modern anlamına değinmezken 

(Meadow ve Kahoe, 1984), 2000’li yılların başlarından itibaren maneviyatı kitap 

içerisinde bir başlık altında tartışan kitaplar yazılmıştır (Hood ve diğ., 1996; Wulff; 

1997). Örneğin oldukça kapsamlı bir eser olan Crystal L. Park ve Raymod F. 

Paloutzian editörlüğünde 2005 yılında yayınlanan kitap, Handbook of the 

Psychology of Religion and Spirituality (Din ve Maneviyat Psikolojisi El Kitabı) 

ismini taşımaktadır. Böylece maneviyat, kitap başlığında dinin yanında ayrıca yer 

alarak din psikolojisi alanındaki maneviyat vurgusu netleşmiştir. 2012 yılında ise 

The Oxford Hanbook of Psychology of Spirituality (Oxford Psikoloji ve Maneviyat 

El Kitabı) yayınlanmıştır. Bu eserlerin ikisi de din ve maneviyatla ilgili konuları 

psikolojik açıdan ve farklı farklı yönlerden ele alan oldukça kapsamlı eserlerdir. 

Literatürde devam eden bu tartışmaların zaman içerisindeki değişimi, alanda 

öncü konumunda olan Amerikan Psikoloji Derneği’nin Din Psikolojisi Bölümü’nde 

yaşanan gelişmelerle somut bir örnek olarak karşımızda durmaktadır. Bölümün 



 
 

54 

2003’te yapılan resmi toplantısında “Din Psikolojisi” olan ismin “Din ve Maneviyat 

Psikolojisi” olarak değiştirilmesi gündeme gelmiştir. 2004 yılındaki toplantıda 

bölümün isminin resmen değiştirilmesi teklif edilmiş ancak yapılan oylama 

sonucunda bu isim değişikliği reddedilmiştir. Diğer taraftan 2008 yılında, Din ve 

Maneviyat Psikolojisi adlı resmi dergi yayın hayatına başlamıştır. 2011 yılındaki 

toplantıda ise bölümün isminin “Din ve Maneviyat Psikolojisi Derneği” (Society 

fort he Psychology of Religion and Spirituality) olarak değiştirilmesi % 82 gibi 

büyük bir oranla kabul edilmiştir. 2013 yılında ise APA Handbook of Psychology, 

Religion and Spirituality (APA Psikoloji, Din ve Maneviyat El Kitabı) 

yayınlanmıştır. Din ve maneviyatı farklı açılardan ele alan makalelerden oluşan bu 

iki ciltlik kapsamlı esere Kenneth I. Pargament editörlük yapmıştır. Literatürde var 

olan makale ve kitapların yanı sıra arka arkaya yayınlanan bu el kitapları 

maneviyatın bugün geldiği noktaya ışık tutmaktadır.  

Söz konusu gelişmeler, din ve maneviyatın birbirinden ayrı olduğunun genel 

olarak kabulünün yanı sıra resmi olarak da kabul edildiğinin göstergesidir. Bugün 

maneviyat psikoloji literatüründe kendine has bir alan oluşturmuş ve araştırmacılar 

tarafından benimsenmiş görünmektedir. Bununla birlikte maneviyatın tanımı ve ne 

anlama geldiği ile ilgili tartışmalar, teorik çalışmaların yanı sıra farklı araştırma 

yöntemleri kullanılarak uzun süre devam etmiştir. Maneviyat ve dindarlığın tanımı 

ve birbirine göre konumunun hala tartışılmaya devam ettiği 2013 itibariyle dahi 

alanda bir netlik söz konusu değildir. Çünkü bir yaklaşım ileri sürüldükten çok kısa 

bir süre içerisinde farklı eleştiriler almaktadır. Bu kadar çok sayıdaki yayının 

ardından hala belirsizliğin devam etmesinde ise, maneviyat konusu çalışılırken 

ortaya çıkan güçlükler ve bunlara çözüm üretme imkanlarının sınırlılığı etkili 

olmaktadır. 

 

1.2.5. Maneviyatla İlgili Güçlük ve Eleştiriler  

Yukarıda değinildiği üzere maneviyat kavramı, modern anlamda ortaya 

çıkışından bu yana oldukça farklı anlamlar ve değerler yüklenmiştir. Ayrıca 



 
 

55 

kapsamı da oldukça genişlemiş ve hayatın hemen her alanına yayılmıştır. Ancak bu 

yaklaşımlar çeşitli güçlükleri beraberinde getirmiştir.  

Alan için belirgin zorluklardan ilki, çeşitli bireysel algı farklılıklarına da 

duyarlı kalarak dindarlık ve maneviyatın tanımlarına ilişkin bir dereceye kadar 

profesyonel görüş birliği sağlamaktır. Oldukça fazla sayıdaki popüler tanım, farklı 

grup ve seslerin çeşitliliğine saygı gösterirken (Moberg, 2002) psikolojik araştırma 

alanı içinde tutarlılık yoksunluğu sorun teşkil edebilir. Emmons ve Paloutzian 

(2003, s. 381) tarafından da ileri sürüldüğü gibi “bir bilim dalında ilerleme 

kaydedilebilmesi için temel kavramlar ve bunların ölçümlerine dair minimum 

düzeyde bir uzlaşmanın olması gerekir”. (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 30). 

Güçlüklerden bir diğeri, dindar ve manevi kelimelerinin örneklemin 

zihninde birbirinden farklı olarak algılanmasında ortaya çıkmaktadır. Nitekim 

yapılan araştırmalar bu iki kavranma yapılan atıfların farklı olduğunu (Bibby, ; 

Scott, ; Zinnbauer ve diğ., 1997) dolayısıyla da her ikisinin de çok boyutlu yapılar 

olduğunu ortaya koymuştur (Tanyi, 2002: 501; Hill ve diğ., 2000; Moberg, 2002. 

Nakl. Zinnbauer ve Pargament, 2005: 22 ). Dolayısıyla kişilerin kendilerini ne 

kadar dindar ve/veya manevi yönden güçlü hissettiklerini ele alan çalışmalar 

yapılmıştır. Ne var ki bu araştırmalar, bazı güçlükleri de beraberinde getirmiştir. 

Örneğin dindarların, yine inançları gereği mütevazilik yaparak kendilerini açık ve 

net bir şekilde dindar olarak tanımlama konusunda çekingen davranmalarıdır. Din 

ile ilgili konularda çok da hassas olmayan bir başka kimse ise kendisini dindar 

olarak tanımlama noktasında tereddüt göstermeyebilmektedir (Yapıcı, 2007).  

Kişilerin kendilerini değerlendirdikleri çalışmalardaki güçlük, sadece algı 

farklılığı ile sınırlı değildir. Maneviyatı inceleyen bazı araştırmacılar bu kavramı 

sadece bireyselci inanç ve uygulama açısından ele almışlardır. Oysa maneviyat 

çoğu zaman bir bağlam içerisinde ortaya çıkmaktadır. Yani kültür, toplum, topluluk, 

aile ve gelenek, maneviyatın ortaya çıktığı pota olabildiği gibi maneviyatın 

farklılaştığı bir arka plan da olabilmektedir. Dindarlık gibi maneviyat da geleneksel 

bir bağlamda ortaya çıkabilir. Böyle bir durumda maneviyat takipçileri, dindarlık ve 

maneviyat terimleri arasında büyük farklar olduğunu ileri sürmeyeceklerdir. 



 
 

56 

Maneviyat aynı zamana geleneksel olmayan, yeni çıkmış ve gelişmekte olan 

bağlamlarda da ortaya çıkabilir. Hood’un (2003) ele aldığı “manevi mistikler” ile 

Zinnbauer ve diğerlerinin (1997) tespit ettiği “manevi ama dindar değil” görüşünün 

savunucuları gibi maneviyat takipçileri, dindarlıkla maneviyat arasında daha büyük 

bir ayrım yapabilir ve kendi kutsal arayışlarını bir dereceye kadar geleneği 

reddetme olarak nitelendirebilir. (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 35-36). 

Dindarlığı sadece sosyal bağlamla sınırlamak ve bireyle onun bağlantısını 

kesmek, her büyük dinî kurumun temelde kişisel inanç, duygu, davranış ve 

tecrübelerle ilgili olduğunu gözden kaçırmak demektir. Bazı araştırmacılar, dinî 

örgütlerin birincil hedefinin bireyleri Tanrı’ya daha yakın hale getirmek olduğunu 

yazmışlardır (Carroll, Dudley, & McKinney, 1986). Benzer şekilde maneviyatı 

sadece kişisel bir fenomen olarak kavramlaştırmak da, bu kavramın içinden çıktığı 

kültürel bağlamı göz ardı etmektir. Bireysel bir ifade olarak maneviyat, kültürden 

bağımsız olmadığı gibi sosyal bir boşluk (a social vacuum) içerisinde yorumlanmaz 

ve ifade edilmez. Bireyciliğe (individualism) doğru bir hareket (bkz. Hood, 2003; 

Roof, 1993, 1998), geleneğe karşı bir başkaldırı veya hiyerarşik olarak düzenlenmiş 

sosyal örgütlere bir tepki olarak maneviyat, hala kültürel bir bağlamın içerisine 

gömülü haldedir. (Zinnbauer ve Pargament, 2005: 27) 

Maneviyat kavramının kapsamının genişlemesi özellikle alan 

araştırmalarında çeşitli karışıklıklara neden olmuştur. Bu konuda en belirgin zorluk, 

maneviyatın tanımları üzerine kurulan ölçeklerle fiziksel ve/veya psikolojik sağlıkla 

ilişkisini ele alan çalışmalarda ortaya çıkmıştır. Alemida ve Koenig (2006: 843), 

literatürdeki maneviyatla ilgili ölçeklerin, psikolojik iyi oluş, psikolojik sağlık, 

hayatın anlam ve amacı ve özgeci değerler gibi psikolojik sağlığın öncülleri 

sayılabilecek konularla ilgili madde içermeleri nedeniyle maneviyat-sağlık ilişkisini 

ortaya koymak için kullanılmasını doğru bulmamışlardır. Bir anlamda bu tutum, 

psikolojik sağlıkla psikolojik sağlık arasındaki korelasyona tekabül ettiği için 

anlamsızdır. İyi oluş, hayatın anlamı veya özgeci eylemler gibi yapılar, çoğunlukla 

maneviyatla ilgilidir ama bu ilişki zorunlu bir ilişki değildir. Bu nedenle söz konusu 



 
 

57 

yapıların maneviyat tanımlarında yer alması sorgulanabilir niteliktedir (Alemida ve 

Koenig, 2006: 843) 

Maneviyat konusundaki kavram karmaşasına yönelik en belirgin 

eleştirilerden birisinde Matthew (2010: 285), kavramın yüklendiği anlamı şu 

şekilde sorgulamıştır:  

“Sonuçta bizler ruh ve bedenin birleşiminden ibaret varlıklar değil aksine 

psikosomatik bir bütünlük arz eden varlıklarız. Fiziksel ve zihinsel, insanın 

her yönünü dikkate alan sağlık yaklaşımı övülmeye layıktır. Bununla birlikte 

bireysel tecrübe ve anlayışa vurgu yaparak maneviyat terimini, insanın 

duygusal, yaratıcı, hayal kuran yani aslında anlamlı yönünü tanımlamak 

için kullanmak şaşırtıcıdır. Şurası açıktır ki manevi olan fikri, kişisel gelişim 

literatürünün, alternatif tıbbın ve alternatif dinlerin gelişmesiyle 

delillendirilmektedir. Ancak eğer fiziksel olmayan her şey manevi ise 

maneviyatın yaşlanma süresine ne gibi bir katkısı olabilir? Günlük hayatın 

detayları olan anlamlı bir iş bulma, ilişkileri kuvvetlendirme, hayal kurma, 

müzik, şiir, yaratıcılık ihtiyacını geliştirme gibi konular insanlığımızın 

entegre bir parçası olmasından ziyade manevi olarak nitelendirerek, bu 

gündelik insan ihtiyaçlarını sonradan eklenen, aslında değerli ama zorunlu 

olmayan ve maddi bir sıkıntıda ilk olarak terk edilmesi gereken bir 

kategoriye yerleştirmiyor muyuz?”   

 

Batı’da maneviyata yüklenen anlamların tarihine değindiğimiz bu bölümün 

sonunda özet olarak diyebiliriz ki, psikoloji bir bilim dalı haline geldiği dönemlerde 

din, maneviyatı da içine alacak kadar geniş bir kavramken sonrasında anlam 

daralmasına uğramıştır. Din kelimesinin kurumsal yapıyı çağrıştırması, maneviyat 

kavramına yüklenen anlamları etkilemiş ve bu kavram giderek dini de içine alacak 

kadar geniş bir alana yayılmıştır. İnsanın neredeyse bütün olumlu özellikleri için 

kullanılmaya başlayan maneviyat kavramı alana yeni bakış açıları getirdiği kadar 



 
 

58 

çeşitli tartışma konularının açılmasına da neden olmuştur. Kavramın tanımı ve 

kapsamıyla ilgili tartışmalar halen devam etmektedir.  

 

1.3. Türkiye’de Maneviyat Yüklenen Anlamlar ve Gelişim Süreci 

Maneviyat terimi etrafında Batıda yaşanan sürecin, dünyanın diğer 

bölgelerine yansıdığını ve yansımaya devam edeceğini öngörmek zor değildir. 

Özellikle Batıda hızla yayılan Doğu geleneklerine yönelik ilginin, modern anlamda 

maneviyatın ortaya çıkış sebepleri arasında olduğu ve yoga, meditasyon gibi doğu 

geleneği uygulamalarının maneviyat tasvirleri içerisinde sıkça yer aldığı göz 

önünde tutulursa maneviyatın Doğu toplumları içerisinde yeniden değerlendirilmesi 

gerekmektedir. “Ancak Doğu geleneklerinin söz konusu Batılı süreci bazen hiç 

yaşamamış olması, bazen farklı biçimlerde yaşaması ve bazen de kendine özgü 

biçimlerde yaşaması, maneviyatın anlamını hem Batı’da hem Doğu’da ele almayı 

gerekli hale getirmektedir” (Mehmedoğlu ve Mehmedoğlu, 2012:163). Dünyada bu 

değişimler olurken Doğu ve Batı’nın birbiri ile karşılaştığı Türkiye’de neler 

yaşandığına bakmak gerekmektedir. Diğer taraftan maneviyat teriminin 

tanımlanması ve incelenme metotları tartışması Batıda hala devam ederken konuya 

bir de kültürel farklılıklar eklenince ortaya çıkan resim çok daha karmaşık bir hal 

almaktadır (Gorsuch ve Miller, 1999: 48). 

Belli bir toplum içerisinde kullanılan kelimenin yüklendiği anlamların, 

içinde bulunduğu kültürün yerel özelliklerinde göre şekil alması kaçınılmazdır. 

Psikolojik olarak ele alınan fenomenlerin yapısı ve işleyiş sürecindeki temel 

kanunlar evrensel olmakla birlikte, bu fenomenlerin içinde bulunduğu toplumun 

entelektüel birikim, problem ve ihtiyaçlarından doğan bilgiler olduğu 

unutulmamalıdır. Dolayısıyla Batı kültüründe ele alınan bir fenomenin Türk 

toplumundaki karşılığı daha farklı olabilmektedir. Özellikle sosyal değişme, aile 

yapısı, çatışma ve çözüm üretme şekilleri gibi konularda daha çok görülen bu farklı 

yaklaşımları belirlemek ve olası yanlış aktarmaları önlemek için Türk kültürü 



 
 

59 

içerisinde yapılacak çalışmalardan elde edilecek model ve teoriler ileri sürmek 

gerekmektedir  (Arkonaç, 1998: 20-21).  

Sosyal değişme, kişisel ve kişilerarası ilişkiler ve aşkın varlıkla kurulan bağ 

gibi konularla ilişkilendirilen maneviyat da Türkiye şartlarında kendine has 

anlamlara bürünmüş ve zaman zaman dönüşüme uğramıştır. Türk-İslam 

geleneğinde maneviyat kavramı oldukça köklü bir geçmişe sahiptir. İlk dönem 

eserlerden günümüzde basılmış yayınlara kadar çeşitli alanlardan pek çok eserde 

mana-manevi-maneviyat terimlerinden en az birine rastlamak mümkündür. 

Günümüzde dahi literatürde ve sosyal hayatta sıkça kullanılan maneviyat teriminin,  

İngilizcede olduğu gibi Türkçede de farklı anlamlar yüklenmesi nedeniyle genel bir 

tanımlamasını yapmak kolay değildir. Çünkü bireyler, yaşadıkları şartlar ve çevreye 

göre maneviyata yönelik farklı bakış açısı kazanabilmektedirler (Dyson ve diğ., 

1997: 1184). Türkiye’de maneviyata yönelik yaklaşımların belirlenebilmesi için 

öncelikle bugünkü dini ve kültürel ortamı oluşturan etmenlere değinmek 

gerekmektedir.  

 

1.3.1. Türkiye’de Sosyal Değişme ve Maneviyat 

Gerek dünyada gerekse Türkiye içerisinde yaşanan sosyal değişimler, 

insanların hayatı algılama biçimlerinden yaşam tarzlarına kadar bireysel boyutta 

güçlü etkilere sahiptir. Bu bölümde sosyal değişimlerin muhtemel psikolojik 

etkileri incelenecektir.   

Kısaca insanı ve bilimi, Tanrı ve dinin yerine ikame etme çabası olarak 

özetlenebilecek olan Batı aydınlanma hareketi, modernleşme sürecinin ilk adımı 

sayılmaktadır. Başlangıçta Batı’nın tarihsel koşulları içerisinde modernlik, kilisenin 

hayata dair totaliter tutumuna karşı bir itirazı temsil ettiğinden olumlu tepkiler 

almıştır. Diğer yandan modernliğe eşlik eden teknolojinin, sanayileşmenin, sosyal 

hakların gelişimi, sadece Avrupa’da değil dünyanın diğer bölgelerinde de olumlu 

karşılanmıştır. Bu süreçte, Osmanlı’dan itibaren modernlikle tanışan Türkiye’nin en 

temel problemi ise “İslam’ın modernleşmesi” olmuştur. Dolayısıyla modern 



 
 

60 

zamanlarda İslam’ın yeniden konumlandırılması gerekmiştir. Öncelikle Batı’da 

kutsal - dindışı ayrımından beslenen temel perspektifin, özelde Türkiye’de dinin 

konumlandırılmasında bir sorun olarak ortaya çıkmıştır (Tekin, 2011; 10).  

Modernleşme sürecinin devamında Türkiye, 20. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren, hızlı bir kentleşme, sanayileşme dönemine girmiş, nüfus artışı, göç ve iş 

olanaklarının artması gibi unsurların da etkisiyle nitelik ve nicelik olarak önceki 

dönemlerden ayrılan bir değişim tecrübesi yaşamıştır. Bu değişimin etkileri halen 

hissedilmekte, ekonomik, kültürel, sosyal değişimin birey ve toplumun hayatına 

yansımaları, psikolojik ve sosyolojik araştırmaların konusu olmaktadır (Çelik, 2004: 

216). Söz konusu sosyokültürel değişme süreci, dinamiklerini kendi özgün 

konumundan alan yeni kültürel oluşum ve yapılanmalarını ürettiğinden Türk 

toplumu, özgül bir değişim tecrübesi yaşamıştır (Yapıcı ve Yıldırım, 2003: 119-120; 

Nakl. Çelik, 2004: 219). Ancak rasyonalizm ve pozitivizm ekseninde gelişen 

modernleşme ile bilim, teknoloji, laiklik ve feminizm gibi konuları beraberinde 

getiren sanayileşmenin Türkiye tecrübesi oldukça sıkıntılı olmuştur. Bu noktada 

Hristiyan-Müslüman kültür farkından doğan farklı bakış açıları etkili olmuştur 

(Yapıcı, 2007: 26). 

Teknolojik gelişmelerin büyük rol oynadığı küreselleşme, Türkiye’de diğer 

Müslüman ülkelere kıyasla daha farklı bir yapıda ortaya çıkmıştır. Kendi içinde pek 

çok farklı etnik, siyasi ve kültürel grupları barındıran Türkiye'de, İslami değerleri, 

Türklüğü, batılılaşmayı, çağdaşlaşmayı ve laikliği ön planda tutan yaklaşımların, 

küreselleşmeyi farklı şekilde anlamlandırıp ondan farklı şeyler bekledikleri 

söylenebilir (Yapıcı, 2003: 128). Dolayısıyla bu farklı düşünce gruplarının din ve 

maneviyata bakışları da farklı olduğu için Türkiye tam bir mozaik olma özelliğine 

sahiptir.  

Türkiye’deki moderniteye geçişi ve sekülerleşmenin etkisiyle ortaya çıkan 

siyasal ve yapısal dönüşümleri tarihsel bir bütünlük ve devamlılık içinde anlamak 

gerekir. Cumhuriyet öncesi başlayan dönüşümler, Cumhuriyet’in ilanından sonra 

artarak devam etmiştir. Şüphesiz laikliğin bir devlet ilkesi olarak benimsenmesinin 

Türk modernleşmesinde etkisi büyüktür.  Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin 1924 



 
 

61 

yılındaki ilk anayasasında “devletin dini İslâm’dır” ilkesi 1928 yılında çıkarılmış ve 

1937 yılında anayasaya “Türkiye Cumhuriyeti Devleti laik bir devlettir” ilkesi 

konulmuştur. Aynı ilke 1961 Anayasası’nda Cumhuriyet’in temel nitelikleri 

arasında sayılmış, 1982 Anayasası’nda ise bu ilke, “değiştirilemeyecek ve 

değiştirilmesi teklif edilemeyecek” ilkeler arasına alınmıştır. Diğer taraftan anayasa, 

herkesin din ve vicdan hürriyetine sahip olduğunu belirtmiştir (Küçükcan, 2005: 

118). Böylece seküler temeller üzerine kurulan Türkiye’de din, otomatik olarak 

siyasetin konusu olmuştur. Din, bireysel ve toplumsal alanların yanı sıra kamusal 

alan bağlamında da tartışılmış ve bir dönem dinin kamusal alana girmesi 

engellenmiştir (Yaşar, 1999: 123).  Türkiye’de sekülerleşme siyasi alanda bu 

şekilde tezahür ederken bireysel boyutta farklı bir tecrübe yaşanmıştır. Tanrı’yı 

hem içkin hem de aşkın bir varlık olarak tasavvur eden Müslümanlar O’nun kendi 

hayatlarına müdahale eden bir varlık olarak kabul etmektedirler. İslam’ın hayatın 

her alanını kuşatan bir yapı olarak algılamaları Batı anlamında bir sekülerleşme 

ortaya çıkarmamıştır (Yapıcı, 2007: 26).  

 “Sadece siyah ya da beyaz yoktur, gri alanlar da vardır” sloganıyla gelen 

postmodernizm, dünyada gri alanların her yeri kaplaması sonucu siyah ve beyazın 

iyice silikleşmesi şeklinde ortaya çıkmıştır. Postmodernizm, özellikle tüketim 

kültürü bağlamında Türkiye’de etkili olsa da Türkiye’nin dini hayatını henüz güçlü 

bir biçimde “postmodern” şeklinde etiketlemek mümkün değildir. Ancak 

postmodernliğin temel karakteristiklerinin zihniyet düzeyinde kendisini göstermeye 

başladığını ve bazı pratiklerde yansımalarını bulduğunu söylenebilir. Diğer metinler 

gibi Kur’an metninin de bizatihi hakikat içermekten ziyade okumalar sırasında 

gerçekliğin inşa edildiği fikri, zaman ve mekan bütünselliğinin bozularak isteğe 

göre bağımsız parçaların bir araya getirilmesi ve gündelik hayattaki ayrıntıların öne 

çıkarılması gibi örnekler bu bağlamda öne çıkmaktadır (Tekin, 2011: 18 vd.). ancak 

bu yaklaşımlar, kitlesel bazda tabandan gelmemekte çoğunlukla üst tabaka olarak 

nitelendirilen aydın kesimden aşağı yayılmaktadır.  

İnsanın biricikliğine vurgu yapan hümanist felsefenin Türkiye özelinde öne 

çıkan ilk örnekleri Mevlana Celaleddin Rumi ve Yunus Emre gibi mutasavvıfları 



 
 

62 

hümanizmin öncüleri olarak ele alan yaklaşımlar olmuştur (Irmak, 1973; Melikoff, 

1983). Diğer taraftan, bir önceki bölümde değinildiği üzere yeni bir anlam arayışı, 

bütünlük arzusu ve aşk, sevgi gibi duygulara vurgu yapan manevi yönelim, 

Mevlana’nın fikirlerine ilgi duymuş ve onu kendi ihtiyaçlarına cevap vermesi 

yönüyle ona ilgi göstermiştir (Çayır & Kahraman, 2007: 165). Batıdaki 

bireyselleşme temayülünden beslenen bu ilgi Türkiye’de Mevlana ve Yunus 

Emre’yi hümanist olarak nitelendirme ile yaklaşımı ile uyum içindedir. Ancak bu 

bakış, hümanizmin yapı itibariyle tasavvufun özüyle uyuşmayacağı ileri sürülerek 

eleştirilmiştir. İnsana değer vermekle birlikte tasavvufun merkezinde Allah inancı 

ve aşkı vardır (Schimmel, 2005: 189).  

Batı’da yaşanan süreç ile genelde İslam dünyası özelde ise Türkiye’de 

yaşanan süreç aynı kavramları içerse de tecrübe olarak farklıdır. Bu farkı 

Yapıcı (2009: 3-4)  şu şekilde dile getirmiştir:  

“Osmanlı Devletinin son yüzyılında siyasal ve sosyal hayatta ciddi anlamda 

değişim ve dönüşümler yaşanmaya başlamış, bu durum Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurulmasından sonra daha da hızlanarak devam etmiştir. 

Bu süreçte Müslüman Türk toplumunda yaşanan değişim ve dönüşümlerin 

Batı’dan hareketle ve Batı’ya doğru bir seyir izlediği bilinen bir gerçektir. 

Çünkü ilhamını evrensel kabul edilen Batılı değerlerden alan modernleşme 

cabalarında yerellik ve kültürel öznellik ikinci plana itilmiştir. Modernitenin 

temelini oluşturan rasyonalizm, pozitivizm ve sekülerizmin etkileri siyasal 

ve sosyal hayatla birlikte dini hayatta da kendisini açıkça hissettirmiştir. 

Esasen bunun böyle olması da doğaldı. Çünkü İslam hayatın her tarafına 

müdahale eden ya da ettiği kabul edilen bir din olduğu için siyasal ve 

toplumsal hayatı düzenlemeye yönelik düşünce ve eylemler şu ya da bu 

şekilde dini anlama, algılama ve yaşamaya da etki etmekteydi.”  

 

Kısaca denilebilir ki, batıda yaşanan sosyal değişimler, Türkiye’ye de 

yansımış ancak Türkiye kendi özel tecrübesini yaşamıştır. Dünya çapında etkili 



 
 

63 

olan sekülerleşme, küreselleşme gibi eğilimler ve modernite, postmodernite gibi 

paradigma değişimleri Türkiye’de de çeşitli değişimlere yol açmıştır. Bu süreçte 

Türkiye’deki din ve maneviyat algısı da bu dönüşümden etkilenerek yeni 

dindarlık/maneviyat tipolojilerinin ortaya çıkmasına öncülük etmiştir.  

 

1.3.2. Türkiye’de Din ve Dindarlık 

Türkiye literatüründe de, dünyada çok sayıda dinin var olması ve bir dinin 

mensuplarınca da farklı şekillerde algılanması nedeniyle üzerinde uzlaşma sağlanan 

ortak bir din tanımı yapmanın mümkün olmadığı hususunun altı çizilmiştir 

(Yaparel, 1987: 403; Arslan, 2010: 252 vd.). Nitekim literatürde yer alan din 

tanımları, tanımlayan kişinin amacına, alanına ve bakış açısına göre değişmektedir 

(Arslan, 2010: 254; Fırat, 1989: 34). Diğer taraftan dindarlık kavramının kapsamı 

ile ilgili olarak belli bir dereceye kadar uzlaşının olduğu söylenebilir. Genel olarak 

“bireysel”lik ile çerçevelenen dindarlık, “dinin insan hayatına nüfuz derecesi” 

şeklinde de tanımlanmıştır (Tekin, 2004: 53). “Kelimenin önüne herhangi olumsuz 

ya da değer düşürücü bir sıfat eklenmeksizin, genel olarak, bir kimsenin dindar 

olduğunun vurgulanması, onun dini içselleştirdiği; dinî emir, tavsiye ve yasaklara 

bireysel düzlemde uyduğu; dini, gündelik hayatında toplumsal denetleyici olarak 

kabul ettiği ve kendi yaşayışının bir göstergesi haline getirdiği anlamına gelir” 

(Subaşı, 2004: 43). Dindarlıkta bireyselliğin yanı sıra başka boyutların varlığı da 

yadsınamaz. Çünkü “dindarlık, insanın iman-amel temelinde ortaya koyduğu dinî 

tutum, deneyim ve davranış biçimini, yani dinî yaşantıyı veya dindarca hayatı; 

inanılan dinin emir ve yasakları doğrultusunda yaşamayı ifade eden ve inanç, bilgi, 

tecrübe/duygu, ibâdet, etki, organizasyon gibi boyutları olan bir olgudur” (Okumuş, 

2006: 21). 

Bu bilgilere dayanarak dindar kişinin “mensubu olduğu dinin inanç, ilke, 

pratik ve sembollerini içselleştirip bunları tutum ve davranışlarında sergileyen kişi” 

(Kurt, 2009: 2) olduğu ileri sürülebilir. Ancak belli bir din mensuplarının o dinin 

gereklerini yerine getirmesi beklenir şeklinde bir ön kabul olsa da dinin bireylerde 



 
 

64 

tezahürü diyebileceğimiz dindarlık, duygu, düşünce ve davranış boyutlarında farklı 

yoğunluklara sahiptir. Kişisel olarak dini yaşama şekillerinin dışında bir de 

insanların zihinlerinde kodlanmış bir dindarlık algısı vardır. Bu algının ortaya 

konması da araştırmalarla sağlanmaktadır.  

Kullanılan ölçeklerinde ayrı olarak dindarlık algısının farklı olabileceğine 

dikkat eden araştırmacılar, örnekleme dindarlığın anlamına ilişkin sorular da 

yöneltmişlerdir. Yaptığı alan araştırmasında Yapıcı (2006) ideal bir Müslüman’ın, 

‘dinini yaşayan’ ve ‘inançlarının gereğini yapan’ kişiler olarak algılandığını (% 83) 

bulmuştur. Ona göre bu durum, Müslüman kimliğinin tanımlanmasında dindarlığın 

çok önemli bir yere sahip olduğunu ortaya koymaktadır (Yapıcı, 2006: 252). 

Diğer taraftan inancının gereğini yapmak ifadesinin insanların zihninde net 

ve aynı olduğunu söylemek mümkün değildir. Nitekim yaptığı çalışmaya dayanan 

Arslan’ın (2011: 50) ifadesine göre dindarlığın halk arasında “beş vakit namazı 

kılan, abdestli-namazlı, camiye giden, çok ibadet eden” şeklinde algılandığını 

düşünenler (S=44, %35) az değildir. Burada dinin ibadetten ibaret olduğu yönünde 

bir algının ipuçları görülmektedir. Dolayısıyla din, tanımı itibariyle farklı boyutları 

içerse de insanların zihinlerinde tek veya birkaç boyutlu olarak algılanabilmektedir. 

Akgül’ün Konya Organize Sanayi Bölgesinde yaptığı araştırmada ise, hangi tip 

insanlar daha güvenilir insanlardır sorusuna verilen cevaplar % 55 oranında dürüst 

ve ahlâklı olanlar iken % 30 oranında dindar olanlar şeklindedir (Akgül, 1991: 

146). Sinanoğlu’nun (2002: 66) Elbistan’da yaptığı araştırmada ise katılımcıların % 

66.4’ünün din ve ahlak arasında ilişki kuramaması, bu sonucu destekler niteliktedir. 

Görüldüğü gibi Türkiye’de yaşayanların zihninde bir dine mensup olmak aynı 

zamanda ahlaklı olmak anlamına gelmemektedir.  

Bu verilere dayanarak denilebilir ki, Türkiye’de din ve dindarlık tanımları 

reel hayatta algılanandan farklı olabilmektedir. Ayrıca bu toplumda yaşayan 

insanların dindarlık algıları birbirinden farklıdır. Bu farklı anlayışlar farklı dindarlık 

tiplerinin temelini oluşturmaktadır. Bu tiplerin ortaya çıkmasında kişisel bilgi 

düzeyi, ihtiyaç ve algılamalar etkili olduğu kadar sosyal olaylar ve hakim 



 
 

65 

paradigmaların etkili olduğunu da bir gerçektir.  Batıda yaşanan değişimin İslam 

kültüründe aldığı şekli Yapıcı (2007: 27) şu şekilde ifade etmiştir:  

“Batı’da yaşanan sosyal değişim ve bunun İslâm dünyasındaki yansımaları 

bir yandan kurumsal ve bireysel dindarlık tiplerinin varlığını sürdürmesine 

imkân verirken öte yandan yeni dindarlık tiplemelerinin ortaya çıkmasına 

zemin hazırlamıştır. Artık günümüzde bazen değer yüklü bazen de 

tanımlayıcı anlamda geleneksel dindar ve modern dindar tiplerinden 

bahsedilmektedir. Dolayısıyla sosyal değişme ve modernleşmeyle beraber 

dinî yaşayış biçimlerinin de değiştiğini ifade eden bu tür yaklaşımlara 

dayanarak dindarlığın günümüzde geleneksel-muhafazakâr ve yenilikçi-

modern olmak üzere iki temel görüntü içerisinde kendisini gösterdiği 

söylenebilir. Taklidî dindarlık, halk dindarlığı ve kurumsal dindarlıkla 

birlikte İslâmî düşünce ve uygulamaları tarihsel süreçte aldığı şekillere 

göre kabul edip içselleştirenler geleneksel dindar kategorisinde 

değerlendirilebilir. Bunun karşısında ise modern dindar tipi yer almakta 

olup, bunlar İslâm’ı çağdaş değerlerle yorumlama arzusu ve gayreti 

içerisindedirler. Ancak radikal dinî söylemlere dayalı bir din algısına sahip 

olanların geleneksel ya da modern dindar tipi içinde yer almadığını 

söylemek durumundayız. Zira bunlar selefî bir tutumla geleneği pek çok 

yerde bidat düşüncesiyle eleştirirken, Batılı değerlerle de ciddi bir 

hesaplaşma içerisindedirler.”  

 

Geçmişten getirdiği gelenek ile modern ve post modern akımların ikisinin 

etkisine de açık olan Türkiye, dindarlık konusunda farklı algı ve uygulamaları 

içinde barındırmaktadır. Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinden başlayarak 

bugüne uzanan süreçte Türkiye, devlet politikalarının da etkisiyle günlük hayat da 

dahil olmak üzere pek çok boyutta kendini hissettiren modernleşmeci bir deneyim 

yaşamıştır. Bu süreç, Türkiye’de farklı din anlayışları ve yeni dindarlık 

tipolojilerinin ortaya çıkması şeklinde devam etmiştir (Köroğlu, 2012: 83). 



 
 

66 

Türkiye’deki dindarlık tipolojileri üzerine tespit edilen ilk çalışmanın sahibi 

Taplamacıoğlu (1962: 141-151), Türkiye genelinde ulaştığı örneklemden edindiği 

verilere dayanarak insanların dini tutumlarını 5 kategoriye ayırmıştır (Köroğlu, 

2012: 92-93). 

1. Gayrı Âmil Zümre (Non Pratiquantes): Namaz kılıp oruç tutmadığı 

gibi cenaze törenleri dışında hiçbir törene katılmayan topluluktur. 

2. İdarei Maslahatçı Zümre (Opportunistes). Bu topluluk, içinde 

bulunduğu toplumun ve ortamın fertlerine göre şekil almaktadır.  

3. Dini Bütün Ve Âmil Zümre (Pratiquants): Namaz ve oruç gibi dini 

ödevlerini yerine getiren, fakat ibadet dışında iş güçleriyle uğraşan 

yardımsever ve dürüst topluluktur.  

4. Sofu Zümresi (Pieux): Dinin gereklerine dünyalık işlerden daha çok 

önem verip farzların yanı sıra bolca nafile ibadet eden çoğunlukla 

yaşlıların oluşturduğu topluluktur. 

5. Sofu Zümresi (Bigots): Yeniliklere kapalı, dini katı kurallar içinde 

algılayıp hemen herkesi de eleştiren topluluktur. 

 

Taplamacıoğlu’nun tipolojisi 1960’ların Türkiye’si hakkında gelen bir bilgi 

vermesi sebebiyle önemlidir. Görüldüğü üzere bu tipolojide modernleşme, 

sekülerleşme gibi sosyal değişimlerin etkisi henüz dini alanda tam olarak 

hissedilmemektedir. 1990’ların sonlarına doğru Türkiye’deki dini hayatın 

görünümleri de değişmeye başlamıştır. Dindarlık tipolojisi söz konusu olduğunda 

en değerli çalışmalardan birisini yapan Günay (1999), dini yaşayışların şiddeti ve 

biçimine göre iki ayrı tipoloji geliştirmiştir. İlk tipolojide 5 kategori yer almaktadır 

(Köroğlu, 2012: 92 vd.):   

1. Ateşli Dindarlar: Dini inançlara tam bir teslimiyetle bağlı, dini 

uygulamaları düzenli olarak yerine getiren ve toplumsal 



 
 

67 

davranışlarında dinden kaynaklanan inanç, düşünce ve kanaatlere 

titizlikle uyan grup.  

2. Alaca Dindarlar: Dini inanç ve gerekliliklere saygılı ve içten bağlı 

oldukları halde, dini uygulamalara aynı oranda bağlı olmayan grup.  

3. Mevsimine Göre Dindarlar: Dini inançlara az çok saygılı olmakla 

birlikte, dini pratiklere yalnızca toplumsal baskının daha yoğun 

hissedildiği zaman katılan grup.  

4. Beynamaz Dindarlar: Dine Az çok saygılı olmakla birlikte dini 

pratiklerin yaşamlarında daha az yer tutan, içinde bulundukları ortama 

uyan grup.   

5. Dine Karşı İlgisizler: Dini inançlara karşı saygılı ve çok az bağlı, pratik 

yaşamda dine hiç yer vermeyen grup.  

 

Günay’ın (1999), biçim yönünden dindarlık tipolojisi ise şu şekildedir:   

1. Geleneksel Halk Dindarlığı: Şekilcilik, gelenekselcilik, taklitçilik ve 

ritüalizm ve derin teolojik konulara yer vermemek. Gelenek kaynaklı 

inançların din ile içi içe geçmesi.  

2. Seçkinlerin Dindarlığı: Geleneksel halk dindarlığı içerisinde, 

“hurafeler” ve “batıl itikatlar”dan uzak olan, belli bir dini kültüre 

sahip olmak. 

3. Laik Dindarlık: Özellikle modern çevreler ve belli bir kültür ve 

öğrenime sahip bulunan kişiler arasında yaygın olan dinin Tanrı ile 

kul arasında kalması ve kamusal alana yansımamasını arzu eden 

dini yaşayış tipi.  

4. Tranzisyonel Dindarlık: Geleneksel dindarlık tipiyle modern 

dindarlık tipi arasında geçiş teşkil eden dindarlık tipi. Bu tür 

dindarlık anlayışına sahip olanlar bazı konularda dini görmezlikten 

gelirken bazılarında ise dini olana daha fazla önem vermektedirler.  



 
 

68 

Günay’ın (1999) tipolojisinde kırsal kesimin yanı sıra kentlerin orta ve alt 

tabakalarında görülen dindarlık çeşidini betimlemek için şekilci, taklitçi ve derin 

teolojik konulara yer vermeyen ritüalistik bir tip yer almaktadır (Çelik, 2004: 217). 

Sonraki yıllarda dindarlığın daha çok kurumsal ve şekle dayalı yönlerinin ön plana 

çıkmasının temelinde yatan nedenlerden birinin bu algı olduğunu söylemek 

mümkündür. Ayrıca laik dindarlık da çeşitli formlarda varlığını sürdürmeye devam 

edecektir.  

Türkiye’deki dindarlık türevlerini sosyo-kognitif açıdan ele alan Yapıcı 

(2002) ise dört sınıflamadan oluşan bir tipoloji geliştirmiştir:  

1. Liberal Dindarlar: Genellikle inançlı ve kutsal metinlere karşı 

saygılı ancak günlük yaşamlarında dinin pek etkisinin görülmediği 

dindarlar.   

2. Muhafazakâr Dindarlar: İnançlı ve kutsal metinlere karşı oldukça 

saygılı ve günlük yaşamlarında dinin kendisini açıkça hissettirdiği 

dindarlar.   

3. Dogmatik Dindarlar: İnançlı ve kutsal metinlere saygılı, 

hayatlarında dine merkezi bir yer veren ancak dini meselelere ve 

diğer insanlara karşı dikatomik yaklaşım sergileyen dindarlar.  

4. Fanatik Dindarlar: Dinî dogmatizmin biraz daha ileri noktasındaki 

zihinsel anlamda son derece katı dindarlar.  

 

Yapıcı’nın tipolojisi ile Günay’ın tipolojisinin ortak noktası dini inanca 

sahip olduğu halde günlük hayatında uygulamayan ve dini kişisel bir olgu olarak 

gören gruptur. Bu bakış açısındaki bireysellik vurgusu, modern anlamda 

maneviyatın ortaya çıkışı ile örtüşmektedir.  

Bu bölümde zikredebileceğimiz bir diğer çalışma Arslan (2003) tarafından 

yapılmıştır. O, popüler din kavramını hem eski dönemden (yani evrensel dinler 



 
 

69 

öncesi toplumlardan) kalan günümüzdeki yaygın dini inanışları, hem de evrensel 

kitabi dinlerin (örneğin İslamiyet) bazı ilke ve uygulamalarının halk arasındaki 

ifadesini kapsayan bir olgu anlamında kullanmıştır. Arslan’a göre popüler dindarlık, 

modern öncesi geleneksel toplumlarda ortaya çıktığı için, çoğunlukla geleneksel 

formlar altında karşımıza çıkmaktadır. Bu da onun daha çok geleneksel bir form 

olarak algılanmasına sebep olmaktadır. Halbuki popüler din, farklı biçimleri 

içerisinde barındıran bir olgu olarak modern ve post modern (örneğin, astroloji, 

scientology, pagan nitelikli yeni kült hareketleri, ruhçuluk vb.) formlar altında da 

karşımıza çıkabilmektedir. 

Popüler dini geleneksel formlardan ayıran Arslan (2004), iki dindarlık 

çeşidinden bahsetmiştir. Popüler dindarlık, derin dini bilgisi olmayan normal halk 

tabakasındaki yaygın dini inanışları ifade etmede kullanılan bir terim olup, daha 

çok sosyo-kültürel yapıdaki alt-üst tabakalaşma farklılıklarına göre oluşmaktadır. 

Böylelikle okumuş, yüksek din bilgisine sahip insanların oluşturduğu din yorumunu 

ifade etmek için resmi-kitabi dindarlık; yüksek düzeyde dini bir eğitim almamış 

geniş toplum kesiminin oluşturduğu dini tarzı ifade için de popüler dindarlık 

kavramı kullanılmaktadır. Geleneksel dindarlık ise, daha çok modern dönem 

öncesindeki geleneksel toplum tipinde ortaya çıkmış ve bir takım temel özelliklerini 

kazanmış bir dindarlık şeklidir. Geleneksel dindarlık, hem kitlelerde yaygın olan 

eski döneme ait dini inanışları hem de modern öncesi dönemlerde resmi-kitabi 

dinde yapılan yorumları içerisine almaktadır. Görüldüğü gibi, geleneksel dindarlık 

popüler dindarlığa nazaran daha geniş kullanıma sahip bir kavramdır ve belli bir 

dönemdeki (modern öncesi) bütün dindarlık tarzlarını, örneğin popüler dindarlık ve 

kitabi dindarlığı içine almaktadır. 

Bu teorik temelde Popüler Dindarlık Ölçeği geliştirerek uygulayan Aslan 

(2003: 97 vd.), yaptığı faktör analizi sonucunda, halk arasındaki popüler dini 

inanışların, temel İslami inanç ve uygulamalardan ayrı bağımsız bir yapı 

oluşturduğu sonucuna ulaşmıştır. Böylece popüler dindarlık da, Türkiye 

literatüründeki dindarlık tipolojileri arasındaki yerini almıştır.  



 
 

70 

Kayıklık (2006) ise Türkiye’deki dindarlık tiplerini genel olarak iki 

kategoriye ayırmıştır: Ona göre “dinsel yaşayış için geleneksel yaşam biçimlerini 

sürdürmeyi tercih edenlerin dindarlığı geleneksel dindarlık olarak adlandırılabilir. 

Daha çok öznel özellikleriyle ön plana çıkan bir dindarlık tarzını benimseyen ve 

modern yaşam koşullarının getirdiği şartlara uygun bir dindarlık yaşayanların 

durumu ise bireysel dindarlık olarak adlandırılabilir” (Kayıklık, 2006: 164). 

Bu tipolojilere bakarak Türkiye’deki dini yaşayışın görüntülerine dair bir 

izlenim edinmek mümkündür. Kişiler tarafından bazen dinin inanç ve/veya 

uygulama bölümüne bazen ise sadece bireysel veya sosyal boyutuna diğer boyutlara 

nazaran daha çok önem atfedilebilmektedir. Aslında “farklı dinler, farklı toplumlar 

ve farklı sosyo-kültürel coğrafyalarda yerine ve durumuna göre bazen geleneksel 

kurumsal dindarlığın, bazen bireysel kurumsal dindarlığın, bazen sadece 

maneviyatçılığın bazen de kurumsal referansları kuvvetli bireysel maneviyatçılığın 

geliştiği söylenebilir.” (Yapıcı, 2012: 5) 

Türkiye’deki dindarlık tipolojilerinin bazı kategorileri, yeni yüzüyle 

maneviyatın kapsamına girmektedir. Örneğin din veya dindarlığı kurumsal ve şekle 

dayalı olarak ele aldığı için bireysel ve içsel bir tecrübe olarak maneviyatı öne 

çıkaran yaklaşımların yaptığı kategorize etme faaliyeti, sosyolojik bir kavram olan 

popüler dindarlık kavramını akla getirmektedir. Zira popüler din, büyük ölçüde dini 

kurumların otoritesi dışında kalan ya da merkezi öğretiye uzak dini inanışlar, 

ibadetler ve uygulamalar bütününü ifade etmektedir (Yel, 1995: 50. Nakl. Çelik, 

2004: 224) Kavram genel anlamda “yüksek tipli, organizeli, kitabi dinlerle bir arada 

yaşayan, kurumsal ve ortodoks olmayan inanç, ritüel ve pratikler”i tanımlamak 

üzere kullanıldığı (Çelik, 2004: 224) için de toplumda hakim dini inancı aşan bir 

boyutunun varlığı da dikkat çekmektedir. Şu halde Batıdaki modern haliyle 

maneviyatı genel anlamda din/dindarlık özel anlamda ise popüler din/dindarlıktan 

ayıran tek yön herhangi bir dini inancı olmayan kişilerin tecrübe ettiği manevi 

boyutun varlığı gibi görünmektedir. Bununla birlikte çok büyük bir kesimi 

Müslüman olan Türk toplumunda bu sınıflandırmalar yapılırken daha dikkatli 

olmak gerekmektedir. Nitekim bu toplum için maneviyat, toplumsal değişimin 



 
 

71 

ürünü olan yeni bir kavram değil, tarihi çok daha eskilere dayanan köklü bir 

terimdir. Yine de globalleşme, sekülerleşme ve yeni manevi akımların etkisi 

altındaki toplumda, maneviyat kelimesine yüklenen anlamlarda değişim var olduğu 

da sosyal bir gerçekliktir. Bu durumda konuya yaklaşırken, tıpkı din ve dindarlık 

gibi (Akgül, 2002: 12) maneviyat kavramının da zaman içinde sosyal değişimle 

paralel olarak farklı anlamlar yüklenme sürecine girdiği şeklinde bir yorumu 

benimsemek daha mantıklı görünmektedir. 

 

1.3.3. Türkiye Literatüründe Maneviyat 

Önceki bölümlerde, Batıda din ve maneviyat kavramına yönelik 

tanımlamaların değişim sürecine değindikten sonra Türkiye’de din ve dindarlık 

algıları ortaya konmuştur. Bu durumda Türkiye’de maneviyat kelimesine yüklenen 

anlamlara değinilebilir. Maneviyat Türkiye literatüründe oldukça köklü bir geçmişe 

sahiptir. Türkiye’de de maneviyat kavramına yönelik farklı yaklaşım türlerinin 

zaman içinde ortaya çıktığını söylemek mümkündür. Günümüzde Batı’da 

kullanıldığı haliyle maneviyatın ortaya çıkışından önceki dönemlerde maneviyata 

yüklenen anlamları geleneksel yaklaşım, yeni anlayışları ise modern yaklaşım 

olarak nitelendirmek mümkündür. Bunun için literatürde yer alan kaynaklarda 

manevi ve maneviyat kelimesine yüklenen anlamlara bakmak yerinde olacaktır.  

 

1.3.3.1. Geleneksel Yaklaşım 

Gerek edebi ve akademik alanlarda gerekse halk arasındaki günlük 

kullanımda maneviyat kelimesi farklı anlamlara gelmektedir. Yapılan literatür 

taraması sonucunda bu bakış açılarında şu üç temel unsurun öne çıktığı tespit 

edilmiştir: Din, tasavvuf ve ahlak. Bunların dışında Batıda ortaya çıktığı şekliyle 

yeni modern kavram olan maneviyat da Türkçe literatürde yerini almıştır. Bu 

bölümde maneviyata yüklenen anlamlara birer örnek üzerinden değinilecek 

sonrasında batıdaki şekliyle maneviyat incelenecektir. 



 
 

72 

Din 

Türkçe eserlerde maneviyat kelimesinin din ile eş anlamlı kullanımı oldukça 

yaygındır. Süleyman Hayri Bolay’ın İşçilerimizle Maneviyat Sohbetleri başlığını 

taşıyan kitabının iman esasları, İslam’ın beş şartı, temizlik, ibadetler, haramlar ve 

diğer dinlerle İslam’ın kıyası şeklindeki altı bölümlerden oluşması, eserin bir nevi 

küçük bir ilmihal özelliği taşımasına neden olmuştur. Şu halde maneviyat kelimesi 

dini öğreti ve uygulamalarla eş anlamlı kullanılmış; eserde İslam’ın bâtıni yönüne 

ise oldukça az yer verilmiştir (Bolay, 1981). 

 

Tasavvuf  

Manevi Gelişimin Önündeki Engeller isimli kitabında Karzuk (2006), 

şeytanın etkisi, aile ve toplumun etkisi ve yanlış pratiklerin etkisini ele almaktadır. 

Manevi gelişimden bahsederken tasavvufa çok yer vererek bu iki kelimeyi adeta eş 

anlamlı kullanmaktadır. Ona göre (Karzuk, 2006: giriş):  

“Hayat bizatihi değerli ve ya değersiz değildir. Hayata değer biçen, hayatın 

kendisi değil, ona yüklenen anlamdır. Hayat ise tam anlamını, Allah’a 

kullukta bulur. Söz konusu kulluk ise, manevi gelişim olmadan mümkün 

değildir. Zira kulluk önce gönül ikliminde meydana gelir. Daha sonra 

davranışlar olarak varlık dünyasına yansır. İnsanın yaratılış ve kabiliyetine 

en uygun olan davranış ise, maddi ve manevi yaşam arasında bir denge 

kurmaktır. Ancak bu dengeyi kurabilmiş insanlar hayatı dolu dolu ve 

yaşamaktadır.”  

 

Ahlak 

Çubukçu (tsz, 20), maneviyatın ahlak ile aynı anlamda kullanıldığına örnek 

olan şu ifadeleri kullanmıştır: 



 
 

73 

"İnsan zaman zaman kızar, kin güder, kıskanır yahut başkalarını incitir. 

Hele insan iyi eğitilmezse ve ahlaken olgunlaşmış hale gelmezse yalan 

söyler, hak yer, adaleti çiğner veya yalnızca kendini ve menfaatini düşünür. 

Oysaki bu fiillerin hiçbirisi insanı mutlu etmez. İnsanın mutlu olabilmesi ve 

olgunlaşması için manevi hayatını zenginleştirmesi gereklidir. İnsanda 

manevi hayat zenginleştikçe kötülükler azalır ve yerlerini iyiliğe terk 

ederler"  

 

Soysaldı (2006), Kalbin Manevi Hastalıkları isimli kitabında cimrilik, 

gıybet/dedikodu, haset/çekememezlik, iftira, israf, kibir/büyüklenme, riya/gösteriş, 

yalan, zan şeklinde sıraladığı hastalıkların tanımlarını, Kur'an ve hadislerde geçen 

şekillerini, sebep ve zararlarının yanı sıra bunlardan kurtulma yolları anlatmaktadır.  

Şu halde geleneksel olarak literatürde maneviyatın, din, tasavvuf ve ahlakın 

kesiştiği noktada olduğu söylenebilir. Bununla birlikte maneviyatın bizatihi yaşama, 

diğer bir deyişle bir çeşit tecrübeyi çağrıştırdığı da ifade edilmiştir. Örneğin 

Yaran’a (2009: 26-27. Nakl. Hemşinli, 2009: 128) göre “dini tecrübe, dinin 

maneviyat boyutudur. Bu tecrübe olmadığı zaman, dinin iman, amel, ibadet ve 

ahlak boyutu olabilir ama maneviyat boyutu ya yok ya da çok zayıf demektir”. 

dolayısıyla Yaran maneviyatı, dinin alt boyutlarından biri olarak ele almaktadır. 

Diğer taraftan maneviyatın akademik anlamla bugün yüklendiği anlam, 

Türkiye’deki çalışmalarda da kendini göstermiş ve dinden geniş olduğunu ifade 

eden araştırmacıların sayısı giderek artmıştır. Bu konuya ileride ayrıntılı bir şekilde 

değinilecektir. 

 

1.3.3.2. Modern Yaklaşım 

20. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren Batı’da hızla artan ve pek çok alana 

yayılan maneviyatla ilgili çalışmalar, akademik platformda yeni bir gündem 

oluşturmuştur. Özellikle çeviri faaliyetleri aracılığıyla bu gündem diğer kültür ve 



 
 

74 

ülkelere yayılmıştır. Türkiye’de ise maneviyatın 2000’li yılların başlarında ilgi 

toplamaya başladığını ve bu ilginin giderek arttığını söylemek mümkündür. 2010 

yılından sonra ise pek çok alanda, maneviyatla doğrudan veya dolaylı olarak ilgili 

olan yayınlar literatürdeki yerini almıştır. Bu yayınlarda ilk dikkati çeken husus, 

İngilizcesi “spirituality” olan terimin Türkçe literatürde sadece tanımlanma şeklinin 

değil, kullanımının da farklılık göstermesidir. Büyük çoğunluğu Batı kaynaklı 

eserlerin çevirisine bağlı olan eserler, “spiritual” ve “spirituality” terimleri için 

farklı terimleri kullanmayı tercih etmişlerdir. Aşağı yukarı aynı kavramı ifade 

etmek için kullanılan kavramlar ve bu kavramların kullanıldığı yayınlardan 

örnekler şu şekildedir:  

Tablo 7. İngilizcesi “spirituality” Olan Kavramın Türkçe Kullanımları  

 Türkçe 

Kavram 

Kullanıldığı Yayın 

1 Manevi-

maneviyat 

Cerrahi Hemşirelik Bakımının Manevi Boyutu (Aştı ve diğ., 

2005) 

Temel Duygulanım Sistemlerinin Maneviyatla İlişkisi: Türk 

ve Amerikan Normlarının Kıyaslanması (Özkarar ve diğ., 

2012) 

2 Ruhsal-

ruhsallık 

Öğretmenlerin Ruhsal Liderlik Algıları İle Motivasyonları 

Arasındaki İlişkinin İncelenmesi (Özgan ve diğ, 2013) 

Kadim Bir İlgiden Beslenen Meydan Okuma: Ruhsallık 

(Spirituality) (Mehmedoğlu ve Mehmedoğlu, 2012) 

3 Tinsel-tinsellik Tinsel Anlayışın Psikolojik Danışmadaki Rolü (Karaırmak, 

2004) 

Kronik Hastalıklarla Başetmede Tinsellik (Tuncay, 2007) 



 
 

75 

4 Spiritual-

Spiritualite 

Holistik Bakımın Bir Boyutu: Spiritualite, Doğası ve 

Hemşirelikle İlişkisi (Yılmaz, 2011) 

5 Spiritüel-

spiritüalite 

Stigma, Spiritüalite ve Konfor Kavramlarının Meleis’in 

Kavram Geliştirme Sürecine Göre İrdelenmesi (Aslan ve 

Konuk Şener, 2009) 

6 Spiritüal- 

spiritualizm 

Hemşirelik Bakımının Spiritüel Boyutu (Akgün Kostak, 

2007) 

 

Meleis’in kavram geliştirme sürecini baz alarak yaptıkları çalışmada Aslan 

ve Konuk Şener (2009: 55), spiritüalite ile maneviyat kelimelerinin ve spiritual ile 

manevi sıfatlarının birbiri yerine kullanılabileceğini ifade etmişlerdir. Diğer taraftan 

burada açıklanması gereken bir diğer nokta, spiritualizm kelimesinin İngilizce’deki 

spirituality kelimesi ile eş anlamlı olmadığıdır (bkz. Birinci bölüm). Kavramla ilgili 

Psikoloji literatüründe de muhtemel anlam karmaşasına dikkat çekilmiştir 

(Pargament ve Saunders, 2007: 903). Aslında 19. Yüzyılında ruhçuluk (spitualism), 

20. Yüzyılda sürrealizm (surrealism), 21. Yüzyılda ise maneviyat (spirituality) 

şeklinde ortaya çıkan kültürel hareketlerin ortak noktası, sosyal hayatın 

geliştirilmesi ve iyileştirilmesine insan ruhunu entegre etme faaliyeti olmasıdır 

(Corbett, 2009: 339). Aynı kültürel yönelimle ortaya çıksa bile spiritualism ile 

spirituality aynı olguya işaret etmemektedir.   

Çevirisinde böyle bir çeşitlilik olsa da Batıda maneviyata yüklenen güncel 

anlam da, Türkçe literatürdeki yerini almaya başlamıştır. Sosyal Hizmetler (Seyyar, 

2009), Sanat (Çelikkan, 2013), İşletme (Ayrancı ve Semerciöz, 2011), Eğitim 

(Miller, 2005), Psikoloji (Karaırmak, 2004) Din Psikolojisi (Ok; 2006; Özdoğan, 

2006; Türkyılmaz, 2008) gibi alanlarda da bulunmakla birlikte konuya en çok ilgili 

gösteren ve yayın üreten alan sağlık bilimleri, özellikle de hemşirelik bölümü 

(Ergül ve Bayık, 2004; Aştı ve diğ., 2005; Çetinkaya ve diğ., 2007; Akgün Kostak, 



 
 

76 

2007; Aslan ve Konuk Şener, 2009; Yılmaz ve Okyay, 2009; Yılmaz, 2011) 

olmuştur.   

Maneviyat kavramı, Türkiye’de pek çok alanda çalışılsa bile en büyük 

yankıyı sağlık alanında ve çoğunlukla da hemşirelik literatürü içerisinde bulmuştur. 

Bunda hastalık tanımının maneviyatın kapsamına giren konuları içermesinin etkisi 

büyüktür. “Hastalık sadece doku ve hücrelerde yapısal ve işlevsel olarak anormal 

değişikliklerin yaşanması değildir. Hastalık, hasta için fiziksel, sosyal, manevi 

çevresel, ailesel, psikososyal çok boyutlu bir olgudur, bir yaşam, kimlik ve varoluş 

krizidir” (Bostancı Daştan ve Buzlu, 2010: 74) Hastalığın bu şekildeki tanımı, 

kişisel, sosyal ve var oluşsal pek çok boyutları dikkate alındığında maneviyatın 

neden sağlık literatüründe daha çok ele alındığını açıklar niteliktedir. Ayrıca son 

zamanlarda öne çıkan bütüncül (holistik) bakımın yaygınlık kazanması da bunda 

etkili olmuştur. Bütüncü sağlık yaklaşımı bireyin fiziksel, zihinseli, ruhsal ve sosyal 

olarak bir bütün olduğunu ve her bireyin bir diğerinden farklı özellikleri göz 

önünde tutularak bireye has sağlık hizmeti verilmesi gerekliliği üzerine kurulmuştur. 

(Akgün Kostak, 2007: 106). Dolayısıyla sağlık literatüründeki genel temayül, her 

insanın manevi bir boyutu olduğu yönündedir (Ergül ve Bayık, 2004; Aştı ve diğ., 

2005; Çetinkaya ve diğ., 2007; Yılmaz, 2011). Diğer boyutların yanı sıra insanın 

bir de manevi boyutunun olduğu göz önünde tutulması gerektiği düşüncesi 

dikkatleri maneviyat kavramına çekmiştir. Maneviyat ve manevi bakım genellikle, 

bütüncül bakımın bir parçası olarak görülmüş ve bu nedenle önemli olduğunun altı 

çizilmiştir (Daşdan ve Buzlu, 2010: 74; Akgün Kostak, 2007: 106).  

Önemini kabul konusunda bir uzlaşma varken sağlık alanı içinde maneviyat 

kavramın tanımına dair bir uzlaşı olduğunu söylemek güçtür. Çünkü Batı 

literatüründeki birbirinden çok farklı hatta zaman zaman birbiriyle çelişen tanımlar, 

çeviriler aracılığıyla Türkçe’ye mutlak tanım gibi geçmiştir (Bkz. Kelleci, 2005; 

Daştan ve Buzlu, 2010). Bu süreçte yaşanan güçlüklere bir sonraki bölümde 

değinilecektir.  

Maneviyatın tanımına ilişkin kavram analizi yapan nadir çalışmalardan 

birisi Aslan ve Konuk Şener’e (2009) aittir. Yazarlar, hemşirelik disiplininin alt 



 
 

77 

yapısını oluşturmak adına ilgili kavramları açıklamak ve tanımlamak üzere 

Meleis’in kavram geliştirme sürecini baz alarak yaptıkları çalışmada maneviyat 

(spiritüalite) kavramını incelemişlerdir. Meleis’in geliştirdiği bu süreç, tanımlama, 

ayırt etme, öncekileri ve sonuçları betimleme, örnekleme, karşılaştırma ve 

sentezlemeyi içeren bütünleştirilmiş yaklaşım odaklıdır. Buna göre maneviyat, 

bireyin kendisi ve diğer insanlarla ilişkilerini, evrendeki yerini, yaşamın anlamını 

anlama ve kabul etme çabasıdır. Maneviyat aynı zamanda yaşam boyu kazanılan 

bilgilerin bir sonucudur ve yaşamın amacını oluşturan, bireye anlamlı gelen 

unsurları içerir (Çetinkaya, Altundağ ve Azak 2007; Kostak 2007. Nakl. Aslan ve 

Konuk Şener, 2009: 54). Maneviyat söz konusu olduğunda “anlam” vurgusu da ön 

plana çıkmaktadır. İnsanların anlam arayışını onun maneviyatı olarak gören bu 

yaklaşıma göre maneviyatın evrensel bir olgu olması doğal bir sonuç olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Nitekim anlam arayışı evrensel olduğu için (Bahadır, 

2000:191) maneviyatın evrensel olduğu vurgusu literatürde sıkça yapılmaktadır. 

Diğer taraftan anlam arayışı evrensel olsa bile anlam yükleme oldukça kişisel bir 

olgudur, aktarılamadığı gibi zorla devşirilemez de (Bahadır, 2000: 191). 

Sağlığın diğer boyutları gibi manevi sağlığın algılanmasının da bireysel 

olarak farklılıklar gösterdiği belirtilmiş (Akgün Kostak, 2007: 107) ancak bu 

konuda yapılan çalışmalar henüz kayda değer sayıya ulaşmamıştır. Örneğin Yılmaz 

(2011: 63) maneviyatın kişi ve topluma göre değişik anlamlar yükleneceği 

konusunda şu ifadelere yer vermiştir:   

“Spiritulite kişinin yaşadığı toplum şartlarında gelişmektedir. Bundan 

dolayı kişiler maneviyata yaşadıkları şartlar ve çevreye göre farklı spiritual 

bakış açısı kazanabilir. Birey yaşadığı çevrede diğer kişilerle kurduğu ilişki 

ile başkalarına sevgi gösterme ve sevgi görme, bağışlanma, dokunma, 

güven ilişkisi kurma gibi spiritual gereksinimini karşılar. Bu nedenle kişinin 

başkaları ile olan ilişkisi spiritual boyutun esası olarak görülmektedir 

(Dyson et al. 1997).” 

 



 
 

78 

Ancak Yılmaz bu çalışmasında maneviyatın Türkiye’deki görünümüne 

atıfta bulunmamış, maneviyat tanımlarının büyük çoğunluğunu yurt dışındaki 

literatürden almıştır. Şunu da belirtmek gerekir ki, maneviyat gibi evrensel olduğu 

kabul edilen bir olgunun tanımlarının evrensel olarak verilmesi doğaldır. Ancak 

birey ve topluma göre değişme vurgusu, en azından diğer çalışmalarda bu konuların 

araştırılması gerektiğini hatırlatmaktadır.  

Çalışmamızın bu bölümünde Türkiye literatüründe din ve maneviyata 

yönelik yaklaşımlara değinmek yerinde olacaktır. Batı’da olduğu gibi Türkçe 

literatürde de maneviyat, inanç ve din kavramlarıyla karşılaştırılmıştır.  

Modern anlamda kullanılan maneviyat teriminin din ile farklı anlamlara 

geldiğinen değinen yayınların ilklerinden sayılabilecek olanı Özdoğan’a (2005a, 

2005b) aittir. Din ve maneviyat kavramlarını karşılaştırmalı olarak ele aldığı 

çalışmasında Özdoğan (2005a: 70), maneviyatı “insanın varedenle olan bağı” 

şeklinde tanımlamış ve ilahi kaynaklı olduğuna vurgu yapmıştır. Ona göre insan 

kendisiyle iletişim kurduğunda ilahi olanla iletişim kurmuş olur. Bu çalışmada 

maneviyat dinden daha geniş bir kavram olarak ele alınmıştır. Benzer bir düşünceyi 

Ok (2006) da dile getirmiştir. Ok (2006: 449-450), maneviyatın dinden daha 

kapsayıcı olduğunu ifade ederek Din Psikolojisi alanının isminin “inanç psikolojisi” 

veya “maneviyat psikolojisi” olarak değiştirilmesi önerisinde bulunmuştur. 

““Din” kelimesi bugün “kurumlaşmış” “yerleşik” “birikerek çoğalmış” ve 

“geleneksel” değer sistemlerini isimlendirmek için kullanılan bir kavramdır. 

Oysa din psikologları, alanın sadece kurumsal bir dine mensup kişilerin 

psikolojilerini değil (…) aynı zamanda kurumsal dinden ayrılan (deconverts) 

ya da tamamen kurumsal bir geleneğin dışında maneviyat (spirituality) 

geliştiren (sayıları az da olsa) “inanç”larını yada değer yönelimlerini de 

kapsadığını iddia ederler. Bu yüzden akla, alanın isminde geçen “din” 

kelimesinin daha kapsamlı bir isimle değiştirilmesi düşüncesi gelmektedir. 

Bu çalışmada muhtemel alternatiflerden biri olarak din kelimesinden daha 

genel bir kavram olan “inanç psikolojisi” yada “mane-vi-yat psikolojisi” 

isimleri önerilebilir. (birincisinin “iman” olarak algılanması halinde 



 
 

79 

kurumsal dinlere özgü bir kavram olarak algılanacak olmasından dolayı) 

özellikle ikincisi baz alındığında, kurumsal bir gelenek içinde veya dışında 

olsun bireyin anlam-yapmalarında (veya alam-oluşturmalarında) yer alan 

zihinsel, davranışsal ve ilişkisel her eylem bu kelimenin içeriğine dahil 

olmuş olacaktır. Böylelikle din psikolojisi ismi anlam yapmanın / 

maneviyatın belirli bir biçimini (yani kurumsal dinlere bağlı olarak anlam-

yapmayı) dayatma durumunda kalmayabilir.” 

 

Maneviyatın kelime kökü hakkında açıklama yapan Ok (2006: 450), onun 

anlam –yapma özelliğine vurgu yaparak konuyu daha çok zihinsel açıdan ele 

almıştır. Bilişsel şemalar ve bu şemaların oluşma şekilleri farklı olduğu için 

maneviyat bireysel ve kültürel olarak farklılar arz etmektedir. 

Maneviyat ve din kavramlarının farklı olduğu vurgusuna sağlık 

literatüründe çok daha fazla rastlanmaktadır. Ergül ve Bayık’a (2004: 37) göre 

geçmişte bireylerin ruhsal boyutu sadece dinsel alanla sınırlıyken sağlık alanındaki 

bütüncül yaklaşımın etkisiyle maneviyat dini inançlardan daha geniş olarak ele 

alınmış ve manevi bakım uygulamaları bu temele oturtulmuştur. Bu görüşü 

destekleyip bir adım daha öteye taşıyan Tuncay (2007) ise, “Kronik Hastalıklarla 

Başetmede Tinsellik” adlı makalesinde maneviyatın bütüncül sağlıktaki önemini 

teorik olarak ele almıştır. Makalesi tamamen Batı kaynakları üzerine tasarlanmış 

olan Tuncay, maneviyatı dinden daha geniş ve evrensel bir olgu olarak ele almış ve 

onun tedavi sürecindeki önemine değinmiştir. Batı literatüründeki maneviyatla ilgili 

tanım ve bakış açısı çeşitliliği göz önünde tutulduğunda bu eserin maneviyatı çok 

geniş bir kavram olarak ele alması doğal bir sonuçtur. Şu ifadeler onun bakış açısını 

net bir şekilde yansıtmaktadır (Tuncay, 2007):  

“Kronik hastalıklarla tinsel olarak başetme din ve inanç kriteri 

gözetmeksizin, tüm insanlık için evrensel bir nitelik taşır. Bu anlamda 

tinsellik, ne yalnızca sinagogda, kilisede, camide, tapınakta, ne sadece 

yıldızlarda, ne müzikte, dansta, ne doğanın güzelliğinde ya da bir sevgi 



 
 

80 

ilişkisinde olmayıp, her yerde, bireyin sıradan gündelik hayatının her 

anında vardır.”  

 

“Dolayısıyla tinsellik, teolojik alanla sınırlı olmayan, bilimsel bir perspektif 

kullanılarak yeniden inşa edilmeli ve sağlık profesyonellerinin mesleki 

uygulamalarında etkin biçimde kullanabileceği uygun bir araç olmalıdır” (Tuncay, 

2007) ifadesiyle de o, maneviyatı yeniden inşa etmeye yönelik bir çağrı 

yapmaktadır. Bu örnekte görüldüğü gibi maneviyatın dinden ve maneviyat 

çalışmalarının da din bilimlerinden ayrı olarak ele alınması gereği sağlık 

literatüründe sıklıkla vurgulanmıştır. Dahası bu ayrımın yapılmaması ve 

maneviyatla dinin birbiri ile eş anlamı kullanılması da bütüncül sağlık hizmeti 

verilmesinin önünde bir engel olarak görülmüştür. (Tuncay, 2007). Yılmaz ve 

Okyay (2009: 42) da Dyson ve diğerlerine (1997) atıf yaparak maneviyatı 

tanımlamada en önemli engelin onun din ile bağdaştırılması olduğunu ileri 

sürmüşlerdir. 

Hemşirelik literatüründe inanç, din ve maneviyat kavramlarının sınırlarının 

belirlenmesine dair özet bilgiliyi Akgün Kostak (2007: 108-109) şu şekilde 

vermiştir: 

“Kelime anlamıyla inanç, bir düşünceye bağlı bulunma, bir dine inanma, 

görüş ve öğreti gibi anlamlara gelmektedir. İnançlar duygulara etki ederek 

davranışlara rehberlik eder (Akgün Kostak, 2007: 107). Din ve maneviyat 

sıklıkla aynı anlamda kullanılmasına rağmen iki kavram arasında fark 

vardır. Din, yaygın anlamda inanç sisteminde kutsal ve metafizik değerlere 

ya da tanrı fikrine yer veren ve inananlara bir yaşam biçimi öngören sistem 

olarak tanımlanır (Gündüz, 1998). Din organize bir inanç sistemi, ibadet ve 

uygulamalar yoludur. Din kelimesi, bir dine mensup kişilerin inanç biçimi, 

dua, ayin gibi özel dini uygulamalarını da ifade eder (Nelson, 2002, Potter 

ve Perry, 1995). Din spiritüaliten farklı olarak geleneksel, törensel ve 

spesifik bir öğretidir. Grekçe, İbranice ve Latinceden gelen spirit sözcüğü 

ise; ruh, can, nefes, hava, cesaret, bilinçlilik gibi kelimelerle anlatılabilen, 



 
 

81 

tanımlanması zor, soyut bir kavramdır. Literatürde pek çok farklı tanımları 

yapılmıştır. Spiritüalizm (ruhçuluk, tinselcilik), evrenin ruhsal bir temele 

dayandığı, varlığın bedenden bağımsız ruhsal bir yapı olduğu inancına 

dayanan, metafizik bir görüşü dile getirir. Spiritüalite, insanın ilahi bir 

ruhla ilişki araması ve bunu ifade etmesi anlamına da gelir (Baker, 2003; 

Salladay ve McDonnell,1989). Spiritüalizm, dini uygulamalardan daha 

kapsamlıdır ancak dini uygulamaları da içerebilir. Tüm insanlar formal 

olarak dinsel uygulamaları yerine getirsinler ya da getirmesinler spiritüel 

bir boyuta sahiptirler. Spiritüel boyut, yaşamın, sağlığın, hastalığın, acının, 

ağrının ve ölümün anlamının bulunmasında bireylere yardımcı olur (Baker, 

2003; Nelson, 2002; Öz, 2004b; Potter ve Perry, 1995; Salladay ve 

McDonnell, 1989). Geçmişte bireyin spiritüel boyutu, yalnızca dini 

fonksiyonları ile sınırlı olarak değerlendirilmekteydi. Oysa spiritüel 

gereksinimler tüm insanlar için temeldir. İnsanlar bu gereksinimlerini insan 

ilişkileri yoluyla ya da tanrıyla ilişki kurarak karşılayabilirler (Baker, 2003; 

Ergül ve Bayık, 2004). Spiritüel sağlık skalası geliştiren Elison, 

spiritüalizmi, beden ve ruhu etkileyen ve aynı zamanda beden ve ruhtan 

etkilenen “birleştirici güç” olarak tanımlamıştır (Baker, 2003). Sağlığın 

spiritüel boyutu, bireyin bütünlüğünü ve sürekliliğini tehlikeye sokan fiziksel 

ve duygusal tehditler olduğunda bireyi destekler ve rahatlatır. Sağlığın 

anlamını açıklaştırmak ve sağlık değeri oluşturmak için fırsat sağlar. 

Sağlığın spiritüel boyutu; bir kişinin yaşamının anlamını, ölümün kabulünü 

ve yüksek bir güçle bireysel bir ilişkiyi vurgular (Baker, 2003; Nelson, 

2002).”  

Maneviyatın anlamı ve manevi bakımın içeriği hakkındaki bu yaklaşım, 

literatürdeki çoğu çalışma için geçerlidir. Örneğin Aslan ve Konuk Şener’e (2009: 

54-55) göre temelde, bir düşünceye bağlı bulunma anlamına gelen inanç, insanın 

bilişsel yönünde yer almaktadır. Din ise, Tanrı veya doğaüstü güçlere inanmayı ve 

tapınmayı sistemleştiren bir kurum, kurallar ve semboller düzeni ve inanan kişiye 

bir yaşam biçimi ön gören sistemi olarak tanımlanmıştır. Maneviyat ise, bireyin 

materyalin ötesinde ilişkili olduğu her şey ve bunların temel anlamlarına ilişkin 



 
 

82 

içsel kaynaklarının toplamıdır. Maneviyat; dini bir bağlılığın ötesinde herhangi bir 

tanrısal inanç olmadan yaşamın anlamı, amacı, iç huzur için çaba sarf etme olarak 

da tanımlanabilir (Aslan ve Konuk Şener, 2009: 54-55).  

Maneviyatı, dini inanç ve uygulamalarla sınırlandırılamayacak kadar geniş 

bir kavram olarak ele alan yazarlar dinin kurumsal boyutunu öne çıkaran bir tanımı 

benimsedikleri için dinin maneviyattan ayrılan en temel noktanın dinin kişiye 

geleneksel, törensel ve spesifik bir öğreti verdiği gerçeği olduğunu ileri 

sürmüşlerdir. Ayrıca güçlü dini inançları olmayan insanların da spiritüel 

boyutlarının olduğunu ifade etmişlerdir (Aslan ve Konuk Şener, 2009: 55). “Teorik 

olarak tüm insanlar spiritual varlıklardır ancak dini varlıklar değildir. Bu bağlamda 

bireysel spiritualite ve bireysel din de eş anlamlı değildir” görüşü de burada kayda 

değerdir (Como, 2007. Nakl. Yılmaz, 2011: 64).  

Görüldüğü üzere genel temayül maneviyatın dinden geniş olduğu 

yönündeki vurgudur. Diğer taraftan Batıdaki din ve maneviyatı kutuplaştıran 

yaklaşımlar da çeviriler aracılığıyla Türkçe literatürde de yerini almıştır. Yılmaz’ın 

(2011: 65), Baldacchino ve Ross’a (2007) yaptığı atıfla din ve maneviyat farkına 

dair şu tabloya makalesinde yer vermesi bunun örneklerinden biridir. 

Tablo 8. Din ve Spiritualite Arasındaki Farklılıklar 

Din  Spiritualite 
Toplum odaklı ∙Bireysel 
∙Gözlemlenebilir, ölçülebilir, objektif ∙Daha az görülebilir, daha az 

ölçülebilir, daha 
∙Formal, organize subjektif 
∙Davranışa yönelik, dışa dönük 
uygulamalar 

∙Daha az formal, daha az sistematik 

∙Davranış açısından otoriter ∙Emosyonel amaçlı, içe dönük 
uygulamalar 

∙İyiyi kötüden ayıran doktrin ∙Otoriter değil, çok az sorumluluk 
 ∙Birleştirici, doktrinlere yönelik değil 

Kaynak: Baldacchino ve Ross (2007). Nakl. Yılmaz (2011: 65). 



 
 

83 

Hemşirelik alanında manevi bakımı konu alan çalışmaların hemen hepsinde 

değinilen nokta, manevi bakım sağlaması beklenen hemşirelerin maneviyatın din ile 

karıştırmaları ve çoğu zaman eş anlamlı kullanmalarıdır. Bu çalışmalar, manevi 

gereksinimlerin genellikle dini fonksiyonlarla denk tutulduğu için de manevi 

bakımın hemşirelik bakımında yer alan diğer rutin uygulamalar arasında 

kaybolduğuna dikkat çekmektedir. Sağlık literatüründeki hakim algılayışa göre 

maneviyat ile din birbirinden farklı olgulardır ve hemşireler bu konularda eğitime 

tabi tutulmalıdır (Ergül ve Bayık, 2004; Aştı ve diğ. 2005; Akgün kostak, 2007; 

Bostancı Daştan ve Buzlu, 2010; Yılmaz, 2011). Bu araştırmacıların büyük bir 

kısmı, Batılı bilim adamları tarafından ortaya atılan tanımları kullanmışlar ve 

maneviyatın dindarlıktan daha geniş olduğunu diğer bir deyişle dini içine aldığını 

ifade etmişlerdir (Altınlı, 2011: 25). 

 

1.3.4. Türkiye Örnekleminde Maneviyat Çalışmaları  

Türkiye literatüründe maneviyata yaklaşımlar genel olarak yukarıda 

verilmiştir. Akademisyen ve bilim adamlarının bu yaklaşımlarının Türk 

toplumundaki karşılığını bilebilmek için kültürel yapı, sosyal hayat ve bireysel 

bakış açılarının dikkate alınması gerekmektedir. Akademik planda bu görüşler ileri 

sürülürken Türkiye’deki maneviyat algısına dair izlenimler ve Türkiye’de yaşayan 

insanlardan oluşan örneklemle yapılan alan araştırmaları da genel olarak Türk 

toplumunun konuya yönelik düşünce ve tutumlarını ortaya koymaktadır. Bu 

çalışmalardan bazıları çok yüzeysel bazıları metodolojik açıdan problemli olsa da 

yepyeni bir anlamla terim haline gelme sürecinde olan maneviyatı yerel bir 

bağlamda ele alması açısından önem taşımaktadır. 

Modern anlamda maneviyatı konu alan ve Türkiye’deki bir örnekleme 

uygulanmış çalışmalardan tarafımızdan tespit edilenlerin ilki, Eser’e (1999) aittir. 

Bu çalışma bir yaşam kalitesi ölçeğinin Türkçeye standardizasyonundan 

oluşmaktadır. Türkiye’de konu ile ilgili alan araştırmalarının yıllara göre oranı ve 



 
 

84 

gelişim seyrini tespit edebilmek amacıyla bu bölümde, söz konusu araştırmaların 

kapsam ve sonuçlarının kronolojik bir sıra ile verilmesine özen gösterilmiştir.   

Dünya Sağlık Örgütü (World Health Organization, WHO), insanların iyilik 

hallerini ölçmek için kültürler arası karşılaştırmalara dayalı bir çalışma sonucunda 

Yaşam Kalitesi Ölçeği (World Health Organizatıon – Quality of Life, WHOQOL) 

geliştirmiştir. Bu ölçeğin kısa formu (WHOQOL-BRIEF-TR) Eser ve diğerleri 

(1999) tarafından Türkçe’ye çevrilerek geçerlilik ve güvenirliği sağlanmıştır. 

Yaşam Kalitesi Ölçeği, uzun formunda (WHOQOL-100) 6, kısa formunda 

(WHOQOL-BRIEF) 4 alandan oluşmaktadır ve manevi (ruhsal) alan, her iki 

ölçekte de bulunmaktadır. Din, maneviyat ve kişisel inançlar şeklinde tanımlanan 

bu alanı kapsayan ölçek, sonraki yıllarda Türkiye’de pek çok çalışmada 

kullanılmıştır (Birkaç örnek için bkz. Eşit Üstün ve Karadeniz, 2006; Düzgün Çelik, 

2006; Okyay ve diğ., 2012). Bunların içerisinde Eser ve diğerlerinin (2005) yaptığı 

araştırma, Türk örneklem algısını yansıtması açısından önemlidir. “Sağlıkla ilgili 

genel bir yaşam kalitesi ölçeği olan Dünya Sağlık Örgütü Yaşam Kalitesi Ölçeği 

Yaşlı Modülünün (WHOQOL-OLD) oluşturma sürecinde yaşlıların algılanan sağlık 

ve yaşlılıkla ilgili olarak önceden belirlenmiş alanlara ilişkin tutum ve 

düşüncelerini ortaya koymak, eksik kalan boyutlar ile ilgili önerileri almak” (Eser 

ve diğ., 2005: 170) şeklinde belirlenen amacı gerçekleştirmek için araştırmacılar, 

62-85 yaş aralığında bulunan yaşlılardan oluşan 4 adet odak grup görüşmesi 

yapmışlardır. Araştırmacılar, katılımcıların üzerinde uzlaştığı unsurları belirleyerek, 

yaşlılar tarafından “çok önemli”, “biraz önemli” ve “hiç önemli değil” şeklinde 

algılanmasına göre gruplandırmışlardır. Bu araştırmanın sonuçlarına göre örneklem 

için “din/maneviyat/kişisel inançlar”, “çok önemli” bölümde yer almaktadır (Eser 

ve diğ., 2005: 175). Türk toplumunda din ve maneviyata önem atfedildiği için 

bunların hayatın diğer alanlarını etkilemesi öngörülmektedir.  

Yaptığımız tarama sonucunda ulaşabildiğimiz kadarıyla Türkiye’de din ve 

maneviyat kavramlarını birbirinden bağımsız olarak ele alan ilk alan araştırması 

Doğan’a (2004) aittir. İyilik hali kavramını ele alan çalışmasında Doğan, Witmer ve 

Sweeney (1991; 1992) tarafından geliştirilen bütüncül modeli esas almıştır. Bu 



 
 

85 

model, çeşitli klinik ve alan uygulamaları sonucunda geliştirilerek İyilik Hali 

Çemberi ismini almıştır (Myers, Sweeney ve Witmer, 2000),. 

 

Şekil 9. İyilik Hali Çemberi’nde Din ve Maneviyat 

 

Kaynak: Myers, Sweeney ve Witmer, 2000. Nakl. Doğan, 2004: 35.   

 

Bu modeli esas alan Doğan (2004: 13-14) maneviyat tanımını şu şekilde 

vermiştir:   

“Maneviyat (Spirituality), İnsan varlığının fiziksel ve materyal yönünün 

ötesine geçen, bireyin kişiliğinde somutlaşan bir güç veya varlık bilinci, 

evrene derin bir bağlılık ve bütünlük duygusu olarak tanımlanabilir. 



 
 

86 

Maneviyat kavramı bizimle birlikte bütün varlıklarla bağlantılı büyük bir 

gücü; umut ve iyimserliği; yaşamın anlamı ve amacını; sevgi ve sevecenliği; 

ahlak ve etik değerleri içerir (Sweeney ve Witmer, 1991: Witmer ve Sweeney, 

1992; Witmer ve Young 1996; Myers, Sweedy ve Witmer, 2000)”. 

 

Kendi ise bu tanımlama şu ifadeleri eklemiştir (Doğan, 2004: 36): 

“Görüldüğü üzere maneviyat Tanrı inancını, bireyin kendini evrenin bir 

parçası olarak görmesini ve onunla bütünleşmesini, diğer bir deyişle 

bireyin iç dünyasını kapsamaktadır”.  

 

Doğan (2004) bu çalışmasında, Myers ve diğerleri (1993) tarafından İyilik 

Hali Çemberi modeli esas alınarak geliştirilen The Wellness Evaluation of Lifestyle 

(WEL) isimli ölçeği İyilik Hali Ölçeği (İHÖ) adı altında Türkçe’ye çevirerek 

geçerlililk ve güvenirliğini yapmıştır. Ayrıca 936 üniversite öğrencisine bu ölçeğin 

Türkçe formunu uygulayarak öğrencilerin iyilik hali düzeylerinin bazı değişkenlere 

göre farklılık gösterip göstermediğini incelemiştir. Ölçeğin, alt ölçekleri arasında 

Maneviyat Ölçeği de bulunmaktadır.  

Söz konusu araştırmanın kişisel bilgi formu bölümünde katılımcılardan 

kendi dindarlık algılarıyla ilgili olarak “inanırım”, “inanırım ama gereğini 

yapmam” ve “inanmam” şeklindeki üç seçenekten birini seçmeleri istenmiştir. 

Örneklemin % 65,8’i “inanırım ama gereğini yapmam”, % 26,4’ü “inanırım” ve % 

7,7’si ise “inanmam” cevabını vermiştir. Uygulanan Tukey testi sonuçlarına göre 

(alfa=0.01) “inandıklarını” belirten öğrencilerin Maneviyat puan ortalamaları diğer 

iki gruptan anlamlı düzeyde yüksektir. Ayrıca “inanırım ama gereğini yapmam” 

diyenlerin Maneviyat puan ortalamaları da “inanmam” diyenlerden anlamlı 

düzeyde yüksektir. Dolayısıyla “genel olarak öğrencilerin dindarlık düzeyi arttıkça 

“Maneviyat” iyilik hali puan düzeylerinde de bir yükselme olduğu 



 
 

87 

gözlemlenmektedir” (Doğan, 2004: 165-166). Bu sonuç yazar tarafından şu şekilde 

yorumlanmıştır (Doğan, 2004: 200):  

““Maneviyat” boyutunun önemli öğelerinden biri dini inançtır. Bireyin dini 

faaliyetlerinde “maneviyat” yönü ortaya çıkmaktadır. Bu nedenle dini 

inançları yüksek olan öğrencilerin “Maneviyat” alt ölçek puan 

ortalamalarının daha az inanan öğrencilere göre yüksek olmasının şaşırtıcı 

bir durum olmadığı söylenebilir”.  

Her ne kadar “inanırım” ve “inanmam” seçeneklerinin dini faaliyetleri ne 

ölçüde kapsadığı ve “inanırım” ile “inanırım ama gereğini yapmam” seçeneklerinin 

dini inanç yüksekliği göstergesi olarak yorumlanabilirliği tartışmaya açık olsa da bu 

çalışma, Batı’daki maneviyat anlayışına dayalı bir modeli Türkiye’de uygulayan ve 

din ile maneviyata yaklaşımına dair net bir açıklama yapan ilk çalışmalardan biri 

olması nedeniyle önemlidir. Bu araştırmaya göre Türkiye’de yaşayan insanların 

dini inançları ile maneviyatları arasında sıkı ilişki vardır. 

Aynı yıl yayınlanan bir diğer esere göre Köse ve diğ. (2004), yaşları 18-75 

arasında değişen 683 sağlıklı bireyin katılımıyla, Cloninger (1993) tarafından 

geliştirilen The Temperament and Character Inventory (TCI) isimli ölçeğinin 

Türkçe geçerlilik ve güvenirliliğini test etmişlerdir. “Mizaç ve Karakter Envanteri 

(Türkçe TCI): Geçerlik, Güvenirliği ve Faktör Yapısı” başlığıyla yayınlanan 

makalede Türkiye’de ulaşılan sonuçlar, başta Amerika olmak üzere dünyanın farklı 

ülkelerinde yapılan çalışmadan elde edilen sonuçlarla karşılaştırılmıştır. 

TCI 240 maddeden oluşan bir kendini değerlendirme ölçeğidir. 7 üst sıra 

ölçekten oluşan TCI, sebat etme boyutunda tek ölçeği kapsarken, mizaç boyutunda 

Yenilik Arayışı, Zarardan Kaçınma, Ödül Bağımlılığı ve karakter boyutunda ise 

Kendini Yönetme, İşbirliği Yapma ve Kendini Aşma alt ölçeklerini içermektedir. 

Kendini Aşma Ölçeği de, Kendilik Kaybı, Kişiler Ötesi Özdeşim ve Manevi 

Kabullenme şeklindeki üç alt ölçeklerden oluşmaktadır. Kendini aşma, kişinin 

kendini ne ölçüde evrenin bütünleşmiş bir parçası olarak hissettiği ile 

ilişkilendirilmiştir (Cloninger ve diğ., 1993).  



 
 

88 

Köse ve diğerlerinin (2004) elde ettikleri bulgulara göre Kişiler Ötesi 

Özdeşim’in Türk toplumunda elde edilen alt ölçek puanları, Amerika toplumundan 

anlamlı olarak yüksek olduğu saptanmıştır (p<0.001).  Kendini Aşma ile Manevi 

Kabullenmenin puanları ise, Amerikan toplumu ortalamalarından anlamlı olarak 

düşük bulunmuştur (p<0.001).  (Köse ve diğ., 2004: 110). Ortaya çıkan bu 

farklılıkları yazarlar, “kültürel farklılıklar ve bu kavramların tanımının Batılı 

olmayan toplumlarda farklı değerlendirilmesi” şeklinde yorumlamışlardır. Ayrıca 

“örneklem grubunun farklı oluşturulmasının ve orijinal çalışmanın alışveriş 

merkezine gelenleri içerme ve Türkiye’deki örnekleme oranla daha az miktarda 

gençlerden oluşmasının da etkili olabileceğini ileri sürmüşlerdir (Köse ve diğ., 2004: 

116). Yazarlara göre “bireyselliğin değil de birbirine bağımlı olmanın yüceltildiği, 

kolektivist yönelimli bir toplum olan Türk toplumunda, Manevi Kabullenme 

puanlarının düşük oluşunu açıklamak” zordur. Bu noktada yazarlar, “bu 

kavramların tanımlarının Batılı olmayan toplumlarda farklı değerlendirilmesinden 

kaynaklanabileceğini düşündüklerini” yinelemişlerdir (Köse ve diğ., 2004: 116). 

Batıda algılanan şekli üzerine geliştirilen maneviyat ölçekleri, Türkiye 

örnekleminde farklı algılanıyorsa bunun sebepleri ve muhtemel sonuçlarının 

araştırılması önem arz etmektedir. Yapılan analizlerin sonucunda Türkçe Mizaç ve 

Karakter Envanteri’nin geçerlilik ve güvenirliği sağlaması ve iç tutarlık katsayısı 

ve yapı geçerliliğinin de bunu desteklemesi nedeniyle ölçeğin Türk toplumunda 

Cloninger’in yedi-faktörlü kişilik modelini ölçebileceği belirtilmiştir (Köse ve diğ., 

2004: 119). Bu ölçek Türkçe’ye kazandırıldıktan sonra çeşitli çalışmalarda 

maneviyat/ruhsallık ölçeği olarak kullanılmıştır.   

Arkar ve diğ. (2005) de, TCI’nın Türkçe gecelik-güvenirlik ve faktör 

yapısını, 470 sağlıklı gönüllü ve 544 psikiyatri hastasından oluşan bir örneklemde 

test etmişlerdir. Maneviyat ölçeği olarak da kullanılan Kendini Aşma Ölçeği’yle 

ilgili olarak ulaşılan sonuçlardan önemli iki tanesine değinmek yerinde olacaktır. 

Bunlardan ilki, “psikiyatri hastalarında (ort. = 17.21), normallere (ort. = 18.09) 

kıyasla, Kendini Aşma anlamlı olarak daha az” olduğudur (Arkar ve diğ., 2005:199). 

İlginç bir sonuç olan ikincisi ise, Kendini Kabullenme’nin, Kendini Aşma’ya negatif 



 
 

89 

olarak yük vermiş olmasıdır (Arkar ve diğ., 2005: 201). Bu çalışmada yazarlar 

Türkiye örnekleminin karakteristiklerine dair bir yorum yapmamışlardır.  

Maneviyatın Türkiye özelinde nasıl ele alınabileceğine dair tespit ve 

önerilerde bulunan ilk isimlerden biri olan Özdoğan’a (2005a: 65) göre İslam, 

dünya literatüründe sıkça atıf yapılan kurumsal din yapısından çok maneviyat 

olarak nitelendirilen yapıyla uyumludur. O, Türkiye’de maneviyatın psikoloji 

uygulamalarına katılması noktasındaki düşüncelerini şu şekilde ifade etmiştir 

(Özdoğan, 2005a: 70-71):  

“Öz niteliklerimizi, yani ilahi yanımızı ne kadar fark eder ve yaşarsak, o 

kadar Yaradanımızı tanırız, anlarız, biliriz. Biz özümüzle iletişime 

geçemediğimizde, gerçekte ilahi olanla da iletişime geçememiş oluyoruz. 

Ruhsal sorunları yaşadığımız süreçte, özümüzle olan iletişimin kopukluğu 

söz konusudur. Bu sorunların çözümünde, insanın maddesel ve ruhsal 

boyutunu birlikte değerlendiren, yani psikoloji biliminin verilerini ilahi 

öğretiyle bütünleştiren yaklaşım etkili olabilir.” 

 

Özdoğan, yukarıda değinilen bakış açısı ışığında Ankara Ulucanlar Ceza ve 

Tutukluevi kadın koğuşundaki 16 tutuklu ve mahkumla tema odaklı grup 

toplantıları ve ikili danışmanlık seansları gerçekleştirmiştir. Bu görüşmelerde o, 

psikoloji kaynaklarının yanı sıra dini kaynaklara da atıflar yaparak maneviyat ile 

ilgili konulara değinmiştir. Ön test – son test sonuçlarına göre tutuklu ve 

mahkumların, öfke kontrolü, kendini affetmek, geleceğe umutla bakmak gibi 

konularda pozitif yönde anlamlı fark tespit edilmiştir (Özdoğan, 2005a: 276-277). 

Bu çalışma, maneviyata ilişkin konuların psikolojik uygulamada kullanılmasının 

Türkiye’deki ilk örneklerinden olması açısından önem taşımaktadır.  

2000’li yılların başlarında Türkiye’de yeni oluşmakta olan maneviyata 

yönelik gündemin Batı-Türkiye / Hristiyanlık-İslam ayrımına dikkati çeken diğer 

bir isim olan Ok (2006: 449), Türkiye’de yaşayan insanların maneviyatı çoğunlukla, 

yaygın geleneksel din olan İslam’la isimlendirdikleri öngörüsünde bulunmuştur. Bu 



 
 

90 

öngörünün araştırmalarla test edilmesi daha sonraki yıllarda ancak mümkün 

olmuştur.  

Dindarlık ve maneviyatı aynı çalışmada ele alan araştırmalardan birinde 

Türkyılmaz (2008), dini ve manevi yönelimlerle genetik yapı arasındaki ilişkiyi 

incelemek amacıyla 17-52 yaşları arasında 60 tane tek yumurta ve çift yumurta 

ikizine anket uygulamıştır. İkizlerin tek yumurta mı yoksa çift yumurta mı ikizi 

olduklarını (zigositelerini) belirlemek için Zigosite Testi, dindarlık düzeylerini 

ölçmek için Uysal (1995) tarafından geliştirilen İslami Dindarlık Ölçeği; ikizlerin 

maneviyat ya da maneviyata dair yönelimlerini belirlemek için ise Mizaç ve 

Karakter Envanteri’nin karakter boyutu alt ölçeklerinden biri olan “kendini aşma” 

alt ölçeği kullanılmıştır. Bu çalışmada örnekleme, kendi dindarlık durumlarını nasıl 

algıladıkları sorulmuş ve “dindar olmayan”, “az dindar”, “dindar”, “çok dindar”, 

şeklinde 1’den 4’e kadar seçenekler sunulmuştur. “Sizce dindarlık ne derece 

önemlidir” şeklindeki soruya örneklemin 1 ile 4 arasında bir cevap vermesi talep 

edilmiştir. Çalışmadan elde edilen sonuçlara göre örneklemin büyük bir kısmı 

kendini “dindar” olarak algılamakta (art. Ort. 3,05), dine de oldukça fazla önem 

vermektedir (art. Ort. 3,54). Diğer taraftan öznel dindarlık algısı yüksek olmasına 

rağmen, ölçekten edinilen bulguya göre örneklem, dindarlığın bilgi ve ibadet 

boyutlarında daha düşük dindarlık eğilimi sergilemiştir (Türkyılmaz, 2008: 112). 

Bu bilgi, örneklemin dindarlık kelimesine farklı anlamlar yüklediği şeklinde de 

yorumlanabilir. Dindarlığın inanç ve etki boyutuna giren tutum ve davranışların ise 

diğer boyutlardaki tutum ve davranışlara göre daha yoğun olduğu saptanmıştır 

(Türkyılmaz, 2008: 111) ve bu durum, bireylerin sahip oldukları dini inançları 

doğrultusunda davranmaya çalıştıkları ve bu nedenle de dinin bireysel planda 

olduğu kadar toplumsal etkiler de yaptığı şeklinde yorumlanmıştır (Türkyılmaz, 

2008: 112). 

Söz konusu çalışmada katılımcıların dine önem verme dereceleri ile 

maneviyata önem verme dereceleri (art. Ort. 3,54) arasından bir eşitlik söz 

konusudur (Türkyılmaz, 2008: 86, 89-90). Ancak maneviyatın alt boyutları ile dinin 

inanç boyutu arasındaki ilişki pozitif yönde olmasına rağmen bu ilişki anlamlılık 



 
 

91 

düzeyine ulaşmamıştır. Bu sonuç yazar tarafından, “maneviyat ölçeğinde yer alan 

ifadelerin ya kültürel farklılıktan dolayı farklı anlamlandırılmasıyla ya da 

örneklemde değişik mistik çağrışımlara sebep olmuş olmalarıyla açıklanabilir” 

şeklinde değerlendirilmiştir (Türkyılmaz, 2008: 99). Benzer şekilde dindarlığın etki 

boyutu ile maneviyatın boyutları arasında düşük düzeyde ilişkiler olmakla birlikte 

bu ilişkiler anlamlı bir düzeyde bulunmamıştır. Diğer bir deyişle, kişilerin 

dindarlıklarını günlük hayatta uygulama konusundaki gayretleri ile manevî 

eğilimleri arasında anlamlılık düzeyine erişen bir ilişki gözlenmemiştir (Türkyılmaz, 

2008: 99). Bu bulgu, maneviyatın kişinin günlük hayatına ve hayatının her alanına 

daha çok kutsallık katması anlamına da geldiğini ileri süren literatürle uyumlu 

değildir. Çalışmanın diğer bölümlerinde dindarlığın bazı alt boyutlarıyla 

maneviyatın bazı alt boyutları arasında tek yumurta ve çifti yumurta ikizlerinde 

anlamlı ilişkiler saptanmıştır. Diğer taraftan dindarlık ve maneviyat kavramlarının 

alt boyutlarıyla ilgili literatürle paralellik arz etmeyen sonuçlar da elde edilmiştir. 

Örnek olarak “bazen başkalarına karşı sözcüklerle açıklayamadığım bir bağlantı 

hissederim” maddesi üzerinden yapılan yorum şu şekildedir (Türkyılmaz, 2008: 

114). 

“(Bu maddenin) Türk katılımcılardaki karşılığı, toplumsal yapıları daha 

seküler ve din ile maneviyata bakış açıları daha bireysel olan toplumlardaki 

kişiler ile aynı olmayacaktır. Bilindiği gibi Batı toplumunda günden güne 

yaygınlık kazanan Yeni Çağ dinleri, daha bireysel bir maneviyat vurgusu 

yapmakta ve pek çok Batılı bu manevi dinleri benimsemese bile bu dinlerin 

kendi kültürlerine dahil ettiği kavramlara aşina olmaktadır”  

 

Türkiye örnekleminde maneviyat algısının Batı’dakinden farklı 

olabileceğine dair yorumlar, alan araştırmalarına dayalı olarak devam etmektedir. 

Benzer şekilde din ve maneviyatın birbirine göre konumlandırılışı da kültürel 

olarak değişebilmektedir. Bu konuyla ilgili olarak, “Modernleşme ve sekülerleşme 

Sürecinde Türk Gençliğinin Anlam Dünyasında Dinin Yeri” isimli makalesinde 

Yapıcı (2009), farklı fakültelerden 593 öğrenciyle yaptığı çalışmasında gençlerin 



 
 

92 

din algılarına ilişkin açık uçlu soruya verdikleri cevaplar kümelendirilmiştir. Elde 

edilen sonuca göre din ile ilgili en çok ifade edilen üç tema, “iman ve inanç” (% 

24.95), “ruhsal huzur ve manevi mutluluk” (% 14.59) ve “Allah ve Allah’a iman” 

(% 14.20) şeklindedir (Yapıcı, 2009: 11). “İman ve inanç” ifadesinin “Allah ve 

Allah’a iman” ifadesinden daha fazla belirtilmiş olması ve ruhsal/manevi huzurun 

da ikinci sırada büyük bir orana sahip olması, bugün batı literatüründe maneviyat 

adı altında ele alınan konuların Türk gençliğinin zihninde din kelimesi ile 

çağrıştırıldığı anlamına gelmektedir. Dolayısıyla bu örneklem grubunun zihninde 

din ve maneviyatın sıkı ilişki içinde olduğu söylenebilir. Dahası çalışmasının 

sonunda Yapıcı, Türk gençliğine göre inanç olmadan dinden bahsedilemeyeceğini 

ancak dini tanımlamak için de inancın yeterli olmayacağını dile getirmiştir. 

Elindeki verilere dayanarak Yapıcı (2009: 28), “bir inancın din olarak 

kavramlaştırılabilmesi için bir takım emir ve yasakların, bu bağlamda dua ve 

ibadetin var olması, böylece Allah ile insan arasındaki ilişkinin tesis edilmesi 

gerekir. Bu da dinin sadece bir maneviyattan ibaret olmadığı, aynı zamanda onun 

müesses bir yapı ve sekil içermesi gerektiği” şeklinde bir yorum getirerek Türk 

gençliğinin zihninde dinin maneviyatı kapsayan bir kavram olduğunu ima etmiştir.  

Yapıcı’nın Batıdaki kurumsal dine bağlı olamadan inanmaya devam etme 

olgusu ile Türk gençliğinin din algısı üzerinden yaptığı şu çıkarım da konuyu ışık 

tutmaktadır (Yapıcı, 2009: 28):  

“Batıda “aidiyetsiz inanmak” (Davie, 1996) seklinde ön plana çıkan 

yaklaşımların dönüşen dindarlıkların temel görüntülerinden birisi olduğu 

da vurgulanmaktaydı. Anlaşılan o ki Türk gençleri arasında “aidiyetsiz 

inanmak” denilen şey henüz belirgin bir şekilde ortaya çıkmamıştır. Dini; 

“manevi duygular” ve “ruhsal gıda” seklinde ifade eden, yani onu bireysel 

maneviyata indirgeyenlerin sayısının oldukça düşük olması bu hususu teyit 

edici mahiyettedir”. 

 



 
 

93 

Bu durumda din kelimesinin örneklime maneviyatı çağrıştırdığı ileri 

sürülebilir. Türkiye’de yapılan çalışmalarda tersi de söz konusudur. Yılmaz ve 

Okyay’ın (2009), hemşirelerin maneviyat ve manevi bakıma ilişkin görüşlerinin 

belirlenmesi amacıyla 333 kişilik bir örnekleme uyguladıkları anket sonuçlarına 

göre hemşirelerin % 8.3’ü maneviyatı, “insanın iç dünyasına ait her şey”, % 4.5’i 

“insanın dini duygu ve uygulamaları” ve % 4.2’si se “insanın alışkanlıkları, sevdiği, 

hoşlandığı her şey” olarak tanımlamıştır. Örneklemin % 73’ünün maneviyat 

kavramını, % 93.4’ünün manevi bakım kavramını tanımlamamayı tercih etmişlerdir 

(Yılmaz ve Okyay, 2009: 45).  Yazarlar tarafından bu sonuç, hemşirelerin, 

maneviyat ve manevi bakım kavramları hakkında yeterli bilgi, görüş ve 

uygulamaya sahip olmadıkları şeklinde yorumlanmıştır. (Yılmaz ve Okyay, 2009: 

49).  

Uysal ve Ayten (2009) ise, 277 kişilik üniversite öğrencilerinden oluşan 

örneklemde maneviyat ile umutsuzluk ilişkisini ele almışlardır. Araştırmada veri 

toplama aracı olarak, Beck Umutsuzluk Ölçeği ve Cloninger tarafından geliştirilen 

Mizaç ve Karakter Envanteri’nin “Kendini Aşma alt ölçeği kullanılmıştır. Elde 

edilen verilere göre yazarlar, “ölçeğin orijinalinde yer alan bazı maddelerin Türk 

örnekleminde farklı çağrışımlara yol açtığı, özellikle İlahiyat eğitimi alan 

örneklemde, “ruhsallık” şeklinde ifade edilen özelliklerin “manevi ve ahlaki” değer 

gibi algılandığı” sonucuna ulaşmışlardır (Uysal ve Ayten, 2009: 329). Ulaşılan bu 

bilgi, Türk örneklemde “ruhsal ve ruhsallık” ifadesinden ziyade “manevi ve 

maneviyat” kelimelerinin tercih edilebileceğini göstermektedir. Ayrıca yazarlar 

genel olarak “mistik düşünce, bütünlük algısı, özdeşim hissi” boyutlarına giren 

ruhsallık eğilimleri ile umutsuzluk arasında ters orantı bulmuşlardır (Uysal ve 

Ayten, 2009: 329). Bu ifadeler, çalışmamızda manevi ve maneviyat kavramlarını 

tercih etmemizi desteklerken maneviyat ölçeklerindeki maddelerin farklı 

algılanmasının altını bir kez daha çizmektedir. 

Maneviyat ölçeği ve dindarlık söz konusu olduğunda Bedel’in (2009) 

çalışması kayda değer niteliktedir. Araştırmasında Bedel (2009), Yaşları 20 ile 80 

arasında değişen 713 kişilik bir örneklemde Delaney’in (2005) Spirituality 



 
 

94 

Scale’inin Türkçe geçerlilik ve güvenirliliğini yapmaya çalışmıştır. Bu 

çalışmasında Bedel, örneklemin dini inancını sormanın yanı sıra dindar sözcüğü 

onlara neyi ifade ediyorsa onu baz alarak kendilerini ne kadar dindar hissettiklerini 

1 (Hiç dindar değilim) ile 6 (Çok dindarım) arasını gösteren bir cetvel üzerinde 

belirtmelerini istemiştir. Benzer şekilde maneviyat sözcüğü onlara neyi ifade 

ediyorsa onu baz alarak maneviyata ne kadar önem verdiklerini 1 (Maneviyata hiç 

önem vermem) ile 6 (Maneviyata çok önem veririm) arasını gösteren bir cetvel 

üzerinde belirtmelerini istemiştir. Örneklemin % 70,5’i dininin İslam olduğunu 

söylerken %19,1’i bir din belirtmemiştir. Katılımcıların % 2,7’si ateist, % 

2,7’siYahudi, % 1,8’i deist, % 1,5’i Hıristiyan ve % 1,3’ü agnostik olduğunu ifade 

etmiştir. Geniş örneklem hacmi ve farklı inançlardan kişileri içinde bulundurması 

nedeniyle bu çalışma Türkiye’de yapılmış maneviyat ve dindarlık çalışmaları 

açısından önem taşımaktadır. Bedel (2009: 115), maneviyat ve dindarlığın aynı mı 

yoksa ayrı mı algılandığını bulmak için algılanan maneviyat puanları  (M = 4.42, 

SD = 1.37) ile algılanan dindarlık puanlarını (M = 2.92, SD = 1.37) T testi ile 

karşılaştırmıştır. Test sonucuna göre bu iki kavramın algılanma şekli arasında, 

alfa .01 düzeyinde istatistiksel olarak anlamlı fark bulmuştur (t (712) = 27.84, p < 

0.01). Diğer bir ifadeyle katılımcıların için bu terimler farklı anlamlara gelmektedir. 

Diğer taraftan algılanan dindarlık ile algılanan maneviyat arasında anlamlı bir ilişki 

de saptanmıştır (p < 0.01). Bu bulgu, Türkiye’deki dindarlık ve maneviyatla ilgili 

çalışmalar için oldukça hayati bir noktadır.  

Delaney’in (2005) geliştirdiği ölçeğin Türkçe versiyonu olan Maneviyat 

Ölçeği’nin Türkiye örnekleminde uygulanması için geçerli ve güvenilir olmadığı 

sonucuna ulaşan Bedel (2009), bu sırada elde ettiği analiz sonuçlarını şu şekilde 

yorumlamıştır (Bedel, 2009: 162).  

“Türkiye’de yaşayan insanlar maneviyatı dindarlıktan farklı olarak 

algılasalar bile çoğu, bu iki kavram arasında doğal bir bağ olduğunu 

düşünmektedir”.  

 



 
 

95 

Ayrancı ve Semerciöz (2011), Türkiye’nin 500 büyük sanayi kuruluşu 

yöneticileriyle yaptıkları nicel çalışmada manevi liderlik, maneviyat ve dindarlık 

ilişkisini incelemişlerdir. Yazarlar, Spiritual Lidership Scale (Ruhsal Liderlik 

Ölçeği, Fry ve diğ., 2005), Index of Core Spiritual Experience (INSPIRIT, Temel 

Manevi Tecrübe Endeksi, Kass ve diğ., 1991) ve The Integrated Spiritual 

Intelligence Scale (ISIS, Birleşik Manevi Tecrübe Ölçeği, Amram ve Dryer, 2008) 

ölçeklerinden seçtikleri maddeleri Türkçe’ye çevirerek elde ettikleri anketi, 408 

tane üst düzey yöneticiye uygulamışlardır. Bu çalışmanın sonuçlarına göre 

katılımcılar, dindarlık ve maneviyatla ilgili konuları birbirinden ayırma 

eğilimindedir çünkü dindarlıkla maneviyatın birbirine bağlı olmadığı bulgusuna 

ulaşılmıştır. Yapılan faktör analizi de bu iki teriminin birbirine karıştırılmadığını 

ortaya koymuştur (Ayrancı ve Semerciöz, 2011: 142-143). Bununla birlikte 

yazarlar Türkiye’de geliştirilmiş maneviyat ve dindarlık ölçeklerine ihtiyaç 

olduğunu, özellikle kavramlara yönelik kültürel ve sosyal atıfların belirlenmesi 

gerektiğini ifade etmişlerdir (Ayrancı ve Semerciöz, 2011: 143). 

Kavramlara yönelik kültürel ve sosyal atıfların belirlenebilmesi için 

araştırmaya katılanların kişisel düşüncelerinin de alınması gerekmektedir. Böyle bir 

çalışma yapan Altınlı (2011), 220 üniversite öğrencisinden dindarlık ve maneviyatı 

tanımlamalarını istemiştir. Ayrıca dindarlığı ölçmek için Kısa İslami Dindarlık 

Ölçeği (Ayten, 2009) ve maneviyatı ölçmek için de Cloninger tarafından geliştirilen 

Mizaç ve Karakter Envanteri’nin “Kendini Aşma alt ölçeğini (Cloninger et al, 2005) 

kullanmıştır. Bu çalışmanın sonucuna göre örneklemin % 42’si din ile maneviyatı 

aynı şekilde tanımlamıştır. % 12’si maneviyatın, iletişim, bağlılık ve Allah’a 

yakınlık ve Allah’ı aramak ile ilgili olduğunu belirtmiştir. % 23,6’sı ise din ve 

dindarlığa bağlı bir terim olmadığını belirtmişlerdir (Altınlı, 2011: 35). Örnek 

olarak seçilen tanımlar ise şu şekildedir:  

“maneviyat, tüm dinlerden veya bir dine bağlı olmayan insanların Tanrı’ya 

olan bağlılıklarıdır” (28 yaşında, kız, İlahiyat Fakültesi öğrencisi)  

“maneviyat, kişinin kendini Allah’a teslim etmesidir” (23 yaşında, erkek, 

Psikoloji Bölümü öğrencisi) 



 
 

96 

“maneviyat, din, inanç, ahlak ve sevgiyi içeren geniş bir kavramdır” (20 

yaşında, kız, İlahiyat Fakültesi öğrencisi) 

 

Katılımcıların dindarlık tanımları ise birbirine benzemektedir. Bunlar 

arasında “Allah’ın emirlerini isteyerek yerine getirme”, “her zaman ve her yerde 

Tanrı’ya saygı duymak”, “Yaratıcı’ya tam bağlılık”, “itaatkar olmak”, 

“duraksamadan dini uygulamak”, “baskı altında hissetmeden manevi değerler 

doğrultusunda bir hayat yaşamak” ve “Müslüman olmak ve Kur’an ve hadis 

rehberliğindeki dini uygulamak” sayılabilir. Sadece bir kişi bu soruya farklı bir 

yanıt vermiştir (Altınlı, 2011: 35): “Dindarlık, dini liderler tarafından bazı 

insanları istismar etmek için kullanılan bir araçtır” (29 yaşında, erkek, Psikoloji 

Bölümü öğrencisi) 

Altınlı’ya (2011: 36) göre maneviyat algıları üç kategoride toplanabilir:  

1. Maneviyat, Allah’a bağlılıktır 

2. Maneviyat din ile ilişkidir 

3. Maneviyat dindarlıkla ilgili olmayan duygulardır.  

 

Örneklemin % 42’si maneviyatı açıklarken dine atıf yaparken % 24’ü 

yapmamıştır. Maneviyatı açıklarken dine atıfta bulunanların büyük kısmı 

maneviyatın “Allah’a saygı”, “Allah rızası için ve onun emirleri doğrultusunda bir 

hayat yaşamak” ve “İslam’ı samimi olarak uygulamak”. Maneviyatı açıklarken dine 

atıfta bulunmayanların cevaplarında ise şu kategoriler öne çıkmıştır: “Tanrı’yı 

arama sürecinde ulaşılan huzur”, “samimiyettir”, “ruhu değerlerle zenginleştirmek” 

(Altınlı, 2011: 36). 

Bu çalışmanın sonucunda Altınlı, Türkiye’de maneviyat algısının dindarlık 

kavramından tamamen bağımsız olmadığı sonucunu çıkarmıştır. Kullandığı 



 
 

97 

dindarlık ve maneviyat ölçeklerinden elde ettiği verilere korelasyon analizi 

uygulayarak ulaştığı, bu iki yapının arasında anlamlı bir ilişki olduğu yönündeki 

bulgusu da bu tespiti destekler niteliktedir (Altınlı, 2011: 42). Diğer taraftan 

örneklemin %24’ü gibi azımsanmayacak bir bölümü, maneviyat tanımlarında din 

ile ilgili kavramlara değinmezken ölçeklerden elde edilen yüksek korelasyon, kendi 

maneviyat tanımlarında din ile ilgili kavramlara yer vermeseler bile örneklemin 

maneviyat ve dindarlık eğilimlerinin birbiri ile sıkı ilişki içinde olduğu şeklinde 

yorumlanmıştır  (Altınlı, 2011: 43). 

Bu bölümde değinilen alan araştırmalarına bakıldığında, Türk-Müslüman 

kültürü içerisinde yaşayan insanların zihinlerinde din ve maneviyatın yakın yerlere 

kodlandığını ve Batı’da oldukça yaygın olan “dindar değilim ancak maneviyatım 

güçlüdür” şeklindeki tanımlamanın henüz belirgin olmadığını söylemek 

mümkündür. Ayrıca Türkiye’de maneviyata yönelik çalışmalarda ciddi bir artış 

olduğu gözlenmektedir. Bu çalışmalar bir katkı da İstanbul Nöropsikanaliz Çalışma 

Grubu’ndan gelmiştir. Bu ekibin kurucusu ve temsilcisi Özkarar Nöropsikanalizi şu 

şekilde açıklamıştır (Özkarar, 2007: 56):  

“Zihin odalı ruh bilimi bir yandan, beden odaklı sinir bilimi diğer yandan 

gelişmiş ve büyümüştür. 21. yüzyılda alt dalların tekrar bir araya 

getirilmesi ve biriken verilerin bütünleştirilmesi için bir çaba belirmiştir. 

Bütünleşmiş bilim adına oluşturulan yeni akımlardan biri de 

Nöropsikanalizdir. Nöropsikanaliz, psikanaliz ve sinirbilimin ulaştığı 

bilgileri birleştirmeyi amaçlayan disiplinler arası bir kuramdır”.  

 

İstanbul Nöropsikanaliz Çalışma Grubu, Davis ve diğerleri (2003) 

tarafından geliştirilen The Affective Neuroscience Personality Scale isimli ölçeğin 

Türkçe standardizasyonu Afektif Sinirbilim Kişilik Ölçeği adı altında yapmıştır 

(Özkarar ve diğ. 2009). Ölçek, Maneviyat isimli bir alt ölçek içermektedir. Bu grup 

daha sonra Temel Duygulanım Sistemlerinin Maneviyatla İlişkisi: Türk ve Amerikan 

Normlarının Kıyaslanması ismini verdikleri çalışmayı 12. Uluslararası 



 
 

98 

Nöropsikanaliz Kongresi’nde Berlin’de (Özkarar ve diğ. 2011), 17. Ulusal Psikoloji 

Kongresi’nde ise İstanbul’da (Özkarar ve diğ. 2012) sunmuşlardır. Özkarar’la mail 

yoluyla kurulan iletişimde maneviyat ölçeğinin Türk ve Amerika toplumlarında 

farklılık göstermediği bilgisine ulaşılmıştır. Özkarar, “böylece maneviyatın 

evrensel bir olgu olduğunun bir kez daha altının çizildiğini” ifade etmiştir. Çalışma 

grubu bu yıl içerisinde makaleyi yayına hazırlamaktadır. Dolayısıyla konu ile ilgili 

ayrıntılı bilgiye önümüzdeki günlerde ulaşmak mümkün olacaktır.  

Buraya kadar değinilen konulara bakılarak şunları ifade etmek mümkündür. 

2013 itibariyle genel olarak Türkiye’de halk arasında olmasa bile akademik 

camiada yeni yüklendiği anlamla maneviyat bilimsel araştırmanın ilgi odağı 

olmuştur. Ancak bu çalışmalar büyük ölçüde Batı’daki maneviyat tanımlarına 

dayanmaktadır. 

Akademik alandaki hareketlilik politik planda da yankı bulmuştur. 

24.05.2012 tarihinde Ankara’da Sağlık Bakanlığı’nın öncülüğünde, Aile ve Sosyal 

Politikalar Bakanlığı, Diyanet İşleri Başkanlığı, Toplum Ruh Sağlığı Derneği ile 

Palyatif Sağlık Hizmetleri Derneği’nin katılımıyla I. Ulusal Din Psikolojisi ve 

Manevi Bakım Çalıştayı, düzenlenmiştir. Bu çalıştay sonucunda hastanelerde görev 

yapmak üzere manevi bakım uzmanlarının yetiştirilmesi için yüksek lisans ve 

doktora düzeyinde programlar açılmıştır (http://www.tkhk.gov.tr/TR,197/i--ulusal-

din-psikolojisi-ve-manevi-bakim-calistayi.html).  

Diğer taraftan sosyal alanda da maneviyata yönelik ilginin izleri görülmeye 

başlamıştır. Spiritüel yaşam koçluğu gibi destek hizmetlerinden 

(http://www.spirituelyasamkoclugu.com/), içinde spiritüel renkler ifadesi geçen 

dekorasyon dergilerine (Maison Francaise, 2011); Kozmik Mutluluk ve Bütünsel 

Kişisel Gelişim Yolu gibi kitaplardan (Soran, 2007), spiritüel dersler isimli seminer 

programlarına (http://www.sayaka-okul.com/programlar/spirituel-dersler/) kadar 

pek çok formda modern maneviyat türevlerine rastlamak mümkündür.   

 

 



 
 

99 

1.3.5. Türkiye’de Maneviyatla İlgili Güçlük ve Eleştiriler 

Batı literatüründe maneviyat kavramına yönelik yoğun ilgi, Türkiye’de de 

kendini hissettirmeye başlamıştır. İnsanın manevi yönünü ve maneviyatı ele alan 

çalışmalar hızla artarken Din Psikolojisi’nin odak noktasındaki dindarlık 

kavramının incelenmesinde karşılaşılan güçlüklerin (Bkz. Köroğlu, 2012) 

benzerleri maneviyat kavramı için de ortaya çıkmaya başlamıştır. Söz konusu 

güçlüklere bir de farklı dil ve kültürlerde maneviyat kelimesine yüklenen anlamın 

değiştiği gerçeği de eklenince ortaya çıkan tablo oldukça karışık görünmektedir. 

Maneviyatı konu alan çalışmaların sayısındaki ciddi artış göz önünde tutulursa, 

kavramsal anlamdaki bu kargaşanın bir dereceye kadar netliğe kavuşturulması da 

daha önemli hale gelmektedir. Bunun için maneviyat çalışmalarında karşılaşılan 

güçlükleri sınıflandırmak ilk adım sayılabilir: 

Sosyal bilimlerde kazandığı yeni anlamıyla maneviyat teriminin Türkçe 

literatürdeki kullanımında karşılaşılan güçlüklerin başında tanım zorluğu 

gelmektedir. Arkonaç’ın (1998: 21) belirttiği gibi sosyal bilimlerde “yapılan tarifler 

genelde, çözdüklerinden daha fazla problem yaratırlar. Bu tariflerin her zaman 

içinde çok dikkatli bir şekilde incelenmeye ihtiyaçları vardır”.  Gerek Batı 

literatüründe gerekse Türkiye literatüründe maneviyatın çok çeşitli tanımlarına 

önceki bölümlerde değinilmişti. Bu çeşitliliğin temelinde maneviyat kavramının, 

farklı anlamlarda kullanılabilen nesnel yapısı, kompleks ve belirsiz nitelikte 

olmasının yattığı söylenebilir. Çoğu çalışma şümullü bir tanım yapılmasının 

zorluğunu dile getirerek bu konuda bir fikir birliğinin olmamasını doğal 

karşılamışlardır (Yılmaz, 2011: 62). 

Tanımlama noktasında yaşanan güçlüklerde maneviyatın göreceli yönünün 

etkisi büyüktür. Bireyler tarafından yüklenen farklı anlamlar nedeniyle maneviyat, 

tanımı kolayca yapılan ve gerek halk arasında gerekse akademik çevrelerde anlamı 

üzerine mutabık olunan bir kavram olmaktan uzaklaşmaktadır. Bu durum ise 

kavramın, farklı bakış açılarını da yansıtacak şekilde kapsayıcı bir şekilde ele 

alınmasını güçleştirdiği gibi psikolojik yöntemlerle araştırılmasını ve ölçülmesini 

de büyük ölçüde zorlaştırmaktadır.  



 
 

100 

Kişisel algı farklarının yanı sıra maneviyatın kişiye, gruba, topluma, kültüre 

ve dine göre farklı şekillerde tezahür etmesi de yaşanan güçlüklerden birisidir. 

Nesnel yapısı çok ön planda olan maneviyat bireysel bir örüntüde 

anlamlandırılmaktadır. Bireysel dünya ise sosyal ve kültürel ortamla sürekli 

etkileşim halindedir. Dolayısıyla sosyal gerçeklik ve kültür gibi sürekli değişim 

halindeki bir olgunun bilimsel araştırmaya konu olması, bir anlamda kaygan bir 

zeminde bilgi üretmeye çalışmaktır. Bu nedenle özellikle sosyal alanlarda 

kavramsal temellerin atılması dahi uzun bir süre almakta, sosyo-kültürel alanda 

yaşanan değişim etkisini, bu kavramlara yüklenen anlamlarda hissettirmektedir. 

Dolayısıyla bu alanlarda kullanılan kavram ve özellikle de araçların eleştirel ve 

işlemsel bir süreçten geçmesi gerekmektedir (Çelik, 2004: 217). Maneviyat 

kavramı da böylesi bir sürecin içerisindedir. Çalışmaların sağlam zeminlere 

oturmaması halinde kavramın tanımlanması, ölçülmesi ve nitelendirilmesi de 

problemli olmaktadır. 

Türkiye’deki maneviyat çalışmaları ile ilgili bir diğer güçlük, maneviyat 

kavramının dindarlıkla göstermiş olduğu ilişkidir. Nitekim bizatihi dindarlık 

kavramı ve ölçülmesi netliğe kavuşmuş değildir. Dindarlık bireyin hem formel 

ibadetlerinde hem de bütün davranışlarında sergilediği öznel bir kulluk göstergesi 

olarak tanımlansa da onun öznelliği, bu kulluk derecesinin empirik ölçütlerle 

tespitinde pek çok açmazın da ortaya çıkmasına yol açmaktadır (Subaşı, 2004: 61; 

Kurt, 2009: 3). Benzer bir durum dini tecrübe için de geçerlidir (Tüzer, 2006: 37). 

Maneviyat kavramı da çoğunlukla dindarlık ve dini tecrübe kavramlarının 

niteliklerine göre şekil aldığı için bu iki kavramın sınırlarının net olmayışı 

maneviyat çalışmalarını da güçleştirmektedir. Bu nedenle dindarlık ve maneviyatın 

benzeşen ve ayrışan yönlerini belirlemek önem arz etmektedir (Yapıcı, 2012: 5). 

Ancak ne Batı literatüründe ne de Türkiye’de böyle bir netliğin henüz 

yapılamadığını söylemek mümkündür. Özellikle Türkçe’deki çeviri farklılıkları da 

duruma eklendiğinde din/dindarlık ve maneviyat kavramlarının bir süre daha açık-

seçik olamayacağı öngörüsünde bulunulabilir.  



 
 

101 

Spirituality kavramının Türkçe’ye altı ayrı şekilde çevrilmiş olması 

(maneviyat, ruhsallık, tinsellik, spiritüalite, spiritualite, spiritualizm) çeviri kaynaklı 

güçlüklerin karmaşasını ortaya koymaktadır. Bu çeşitlilik sadece spirituality 

kelimesinin anlaşılmasına dair bir güçlük değildir. Beraberinde diğer terimlere 

yüklenen anlamların karmaşasını da getirmektedir. Örneğin Bostancı Daştan ve 

Buzlu’nun (2010), makale özetinin ilk cümlesi, onların manevi ve ruhsal 

terimlerine ayrı anlamlar yükledikleri imajını vermektedir: “Genel olarak 

hastalıklar; bireylerin fiziksel, emosyonel, ruhsal ve sosyal gereksinimleri yanı sıra 

manevi gereksinimlerini de artırırlar” (Bostancı Daştan ve Buzlu, 2010: 73). 

Görüldüğü gibi ruhsal ifadesi daha çok insanın psikolojik yönünü belirtmektedir. 

Yazarlar maneviyat kelimesini kullanmayı tercih ederek bu iki kavramı 

ayırmışlardır ancak literatürdeki eserlerde bu karmaşa varlığını sürdürmektedir. 

Ruh sağlığı, ruhsal hastalıklar gibi kavramların psikolojik vurgu için kullanılması 

yaygınken maneviyat kelimesine yeni yüklenen anlamı kastetmek için kullanılan 

ruhsal kelimesi anlam kapalılığına neden olabilmektedir. 

Maneviyatla ilgili olarak Türkiye’deki bir diğer güçlük ölçme problemidir. 

Batının bu kavramlara yüklediği anlam üzerine bina edilmiş ölçeklerle Türkiye’de 

araştırma yapmanın kişiyi gerçek veri ve çıkarımlara götürüp götürmeyeceği 

konusu tartışmaya açıktır. Yapıcı (2011:26) “Müslüman insan tipi ve dindarlığı 

dikkate alınmadan, Batıda şekillenen insan tipleri ve dindarlık modelleriyle 

gerçekleştirilen çalışmalar, Müslüman Türk insanını ne kadar tahlil edebilir?” 

sorusunu sorarak bu noktayı ruh sağlığı dindarlık çalışmaları üzerinden irdelemiştir. 

Benzer bir problem maneviyat ile ilgili çalışmalar için de geçerlidir. Özellikle de 

Türkiye’de maneviyata yüklenen anlamların farklı olabileceğine dair bulgular elde 

edildiyse evrensel yapıların yerel görünümlerinin belirlenmesi gereklidir.  

Bu konuya benzer şekilde maneviyatla ilgili güçlüklerde bir tanesi Batı’da 

üretilen bilgilerin eleştirilmeden alınması meselesidir. Batı literatüründen 

faydalanılan çalışmalarda, maneviyata farklı yaklaşımların olduğu göz önünde 

tutulmadığı takdirde ciddi bir kavram karmaşası ortaya çıkmaktadır. Örneğin 



 
 

102 

Yılmaz ve Okyay (2009: 42) şu ifadeleriyle maneviyatın dini de içine alacak kadar 

geniş bir yapı olduğunu söylemektedirler:  

“Günümüzde ise spiritualitenin, dini içine alan ancak dinle sınırlı olmayan, 

din kavramından daha geniş boyuta sahip, yaşamın anlamını ve amacını 

aramayı içeren bir kavram olduğu vurgulanmaktadır (Gordon 1982, 

Hutchinson 1997, Mcsherry ve Draper 1998, Baldacchino ve Draper 2001, 

Narayanasamy ve Owens 2001).”  

 

Aynı yayında örneklemin, Maneviyat ve Manevi Bakım Derecelendirme 

Ölçeği’nin dinsellik alt boyutundan yüksek puanlar alması değerlendirilirken şu 

ifadeye yer verilmiştir (Yılmaz ve Okyay, 2009: 50):  

“Din, organize inançlar sistemi ve bireyin uyguladığı ibadet biçimleri 

olarak tanımlanmaktadır (Gordon 1982). Dinin pek çok özelliği maneviyat 

kavramında, maneviyat kavramının pek çok özelliği de dinde bulunabilir. 

Ancak dinde şart koşulmuş davranışlar ve belirli dini uygulamalara 

katılma, çağdaş maneviyat düşüncesine ters gelebilir (Seybold ve Hill 

2001).”  

 

Görüldüğü gibi burada da din ve maneviyatın birbiri ile kesişen ancak aynı 

zamanda farklı olan yönlerinin de bulunabileceği dile getirilmiştir. Dolayısıyla 

yabancı literatürde var olan maneviyata yöenlik farklı yaklaşımlar belirtilmeksizin 

atıf yapılınca ifade kapalılığına yol açılmaktadır. Eser, çok sayıda maneviyat tanım 

ve açıklaması içermesine rağmen yazarların maneviyata yükledikleri anlamı 

çıkarmak kolay olmamaktadır. 

Benzer şekilde bir diğer ifade kapalılığı örneğinde ise zıt kutuplar kafa 

karıştırıcı bir şekilde sunulmuştur. Bostancı Daştan ve Buzlu, (2010: 74) 

makalelerinde önce şu cümleye yer vermiş:  



 
 

103 

“Maneviyatın  sağlık literatüruüde farkı tanımları vardır. Bunlardan 

bazıları; manevi bir oluş, daha yüce bir güç, enerji veya kendinden daha 

büyük gerçekliği olan Tanrı ile ilişkide olma, inancınla ilgisi olmayan ama 

daha yüce hissetmeni sağlayan bağlılık veya geciş, maddesel dünyanın var 

olmadığı var oluşluk, yaşamdaki anlam ve amacı araştırma, fiziksel 

olmayan yollarla (dua, meditasyon, dini inançlar gibi) iyileşme, iç huzur ve 

iyi oluş duygusudur. Maneviyat, kişisel olarak Tanrı ya da daha yüce bir 

güçle bağlılık duygusunu somutlaştırır ve inançtan daha büyük bir durum 

olarak düşünülür” (Chochinov 2006; Delgado 2005; Levine ve Targh 2002; 

Thoresen 1999)”. 

 

Ardından ise bakış açısı farkına değinmeden şu cümleyi alıntılamışlardır 

(Bostancı Daştan ve Buzlu, 2010: 74): 

“Maneviyat, Ross tarafından (1995) baslıca 3 alanda tanımlanmıştır: 

anlam ve amaç, yaşama isteği, kendine/diğerlerine ve Tanrı’ya güven. 

Maneviyat organize olan dini inancın bir kısmıdır, dini inanç daha geniş bir 

kavramdır (Chiu 2000; Delgado 2005; Thoresen 1999; Woods ve Ironson 

1999)”. 

 

Yazarlar bir cümlede maneviyat dinden geniş; diğer cümlede din 

maneviyattan geniştir düşüncesini paylaşmışlardır. Bu tür problemler, Türkçe’de 

kullanıldığı haliyle maneviyat terimini açıklamaktan ziyade daha da karmaşık hale 

getirdiği için pek çok güçlük oluşturmaktadır.  

 

Özetle denilebilir ki; Türkiye literatüründe maneviyatla ilgili güçlükler, 

tanım zorluğu, algı farkı, dini ve kültürel farklıklar, ölçüm problemleri, 

çevirilerdeki anlam kayması ve eleştirel incelemeye başvurmama gibi noktalardan 

kaynaklanmaktadır. Genelde sağlık bilimleri ve sosyal bilimler özelde ise Din 



 
 

104 

Psikolojisi’nin anahtar kavramlarından biri haline gelme yolunda hızla ilerleyen 

maneviyat kavramına pek çok farklı açılardan yaklaşabilmek ve bireysel-kültürel 

benzerlik ve farklılıklara dikkat etmek gerekmektedir.  

 

2. Diğerkâmlık Kavramı, Temel Yaklaşımlar ve Maneviyat 

Diğerkâmlık, psikoloji literatüründe uzun süredir üzerine çalışılan bir konu 

olmakla birlikte özellikle pozitif psikolojinin etkisiyle son zamanlarda daha çok 

ilgi odağı olmuş bir kavramdır. Çalışmamızın bu bölümünde diğerkâmlık kavramı 

incelenmiştir. Kavrama yönelik psikolojik yaklaşımlar ifade edilmiş ve 

maneviyatla ilişkisine dair kavramsal bir çerçeve sunulmuştur. 

 

2.1. Diğerkâmlık Kavramı 

 Türk Dil Kurumu Güncel Türkçe Sözlüğü diğerkâm ve diğerkâmlık 

kavramlarının karşılığını özgeci ve özgecilik şeklinde vermiştir (www.tdk.gov.tr). 

Aynı sözlüğe göre özgeci, “Kişisel yarar gözetmeksizin başkasına yararlı olmaya 

çalışan (kimse), diğerkâm” şeklinde açıklanırken özgecilik “Özgeci olma durumu, 

diğerkâmlık” ifadesiyle açıklamıştır (www.tdk.gov.tr). 

Diğerkâmlığın diğer dillerdeki kullanımları şu şekildedir: 



 
 

105 

Tablo 9. Diğerkâmlığın Diğer Dillerdeki Kullanımları 

DİL Kelime 

Kökü 

Sıfat Hali  İsim Hali 

İngilizce alter (Lat.) alturist alturism 

Farsça diğer diğerkâm             diğerkâmlık  

Osmanlıca diğer diğerkâm             diğerkâmlık  

Türkçe  özge 

el 

 özgeci(l)  

elsever 

özgecilik 

elseverlik 

 

Özgecilik kavramının terim anlamı farklı disiplinlerde benzer şekillerde ele 

alınmıştır. Türk Dil Kurumu’nun Eğitim Terimleri Sözlüğü kavramı şu şekilde 

açıklamıştır: “1. Çıkar gözetmeksizin başkalarının iyiliği için özveride bulunmayı 

bir ilke olarak benimseyen ahlak tutum ve görüşü. 2. Her kişinin asıl 

yükümlülüğünün, kendisini başkalarına, topluma adamak olduğu düşüncesine 

dayanan ve A. Comte ile Spencer'in temelini attıkları ahlak görüşü”. Felsefe 

Terimleri Sözlüğü, “başkalarının iyiliğini yaşama ve eyleme ilkesi yapan görüş. Bu 

terimi felsefeye kazandıran Auguste Comte'dur. Ona göre özgecilik, insanlığın 

ahlak ve kültür bakımından gelişmesinin koşuludur.” Açıklamasını yapmıştır. 

Benzer şekilde Ruhbilim Terimleri Sözlüğü, “bencillik ve ben tutkusu yerine 

sevginin başkalarına yönelmesi durumu” ifadesine yer verirken Toplumbilim 

Terimleri Sözlüğü, “başkalarının yararına kişisel çıkarlardan vazgeçmeye, 

başkalarına bencil olmayan güdülerle yardım etmeğe hazır olma durumu” ifadesini 

kullanmıştır (www.tdk.gov.tr).  

Diğerkâmlık kavramının Türkçe literatürde farklı kullanımlarına 

rastlanmaktadır.  



 
 

106 

Tablo 10.  Diğerkâmlık Kavramının Türkçe Literatürde Farklı Kullanımları 

 Türkçe Kavram Kullanıldığı Yayın 

1 Diğerkâm – 

diğerkâmlık  

İyilik Halkasına Ait Bir Kavram: Diğerkâmlık ve Eğitimi 

(Arslan, 2012) 

2 Diğergam – 

diğergamlık  

Hz. Peygamber’in Erdemli İnsan Yetiştirme Bağlamında 

Îsâr (Diğergamlık) Kavramına Verdiği Önem (Sancaklı, 

2006) 

3 Özgeci – 

özgecilik  

Prososyal Davranış Ekseninde Özgecilik Üzerine Teorik Bir 

Çözümleme. (Karadağ, 2009) 

4 Elsever – 

elseverlik  

Elseverlik (Alturizm) ve Benseverlik (Egoizm) Ölçeğiyle 

İlgili Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması. (Topses, 2012) 

5 Altürist –

altürizm  

Sosyal Psikolojiye Giriş. (Bilgin, 1995) 

 

Her ne kadar tabloda diğerkâmlıkla eş anlamlı kullanılan kavramlara yer 

verilmişse de literatür bu kullanımlarla sınırlı değildir. Özgeciliğin Türkçe 

literarürdeki çeşitliliğini Karacaoğlu ve Güney (2010: 139) şu şekilde ifade 

etmişlerdir. Diğerkâmlık, “alan yazında genel olarak özgecilik veya yardımlaşma 

davranışı olarak nitelendirilmiştir. Bu boyutu bazıları özgecilik, kişiler arası 

yardımlaşma, iş arkadaşlarına yardım, iş arkadaşlarıyla yardımlaşma ve işbirliği 

olarak isimlendirmiştir. Alan yazında farklı olarak isimlendirilen bu boyut kimi 

çalışmalarda "yardımseverlik" kimilerinde "diğerlerini düşünme" kimilerinde ise 

"özverili olmak" şeklinde Türkçeye çevrilmiştir.” 

Diğerkâmlıkla sıklıkla eş anlamlı kullanılan bir diğer kavram ise 

fedakarlıktır (Bkz. Hablemitoğlu ve diğ. 2010). Oysa fedakarlık ile diğerkâmlık 

arasında ince bir farktan söz edilebilir. Diğerkâmlık, çoğunlukla bir diğerini 



 
 

107 

düşünmeye işaret ederken fedakarlıkta, çevre baskısı vb.nin etkisiyle kişinin 

kendini feda etmesi söz konusudur. Diğer bir ifadeyle diğerkâmlıkta gönüllük ve 

kişisel tercih öne çıkarken fedakarlıkta kişinin içinden gelmese bile verici 

davranması söz konusu olabilmektedir (Özdoğan, 2005a: 178). 

Alan yazın tarandığında yukarıda belirtilen kavramlardan ayrı olarak bir de 

isar kavramı göze çarpmaktadır. Diğerkâmlık ile isar eş anlamlı olarak 

kullanılmakla birlikte (Bkz. Sancaklı, 2006) terim anlamı açısından ikisi arasında 

ince bir ayrım bulunmaktadır. İsar genellikle,  “bir kimsenin, kendisi ihtiyaç 

içerinde bulunsa bile sahip olduğu imkânları başkalarının ihtiyacını karşılamak 

üzere kullanması, başkasının yararı için fedakarlıkta bulunması” (Çağrıcı, 2000: 

490) anlamına gelmektedir. Diğer taraftan bir davranışın diğerkâm olarak 

nitelendirilebimesi için yardım olarak verdiği şeye kendisinin fiilen ihtiyacının 

olmasının şart olmadığı not olarak düşülse de (Çağrıcı, 2000: 490; Durmuş, 2003: 

19) isarın diğerkâmlığın bir alt boyutu, ahlaki açıdan da bir üst noktası olduğunu 

söylemek mümkündür. Bizim çalışmamızda, literatürde yaygın kullanıma sahip 

olan diğerkâm/diğerkâmlık ile özgeci/özgecilik eş anlamlı olarak kullanılmıştır. 

 

2.2. Literatürde Diğerkâmlık  

Tablo 9 da görüldüğü üzere altruism kelimesi, Latince bir kök olan ve 

“diğer” anlamına gelen alter kelimesinden türemiştir. 1830’larda bu kelimeyi, 

diğerlerini umursamak, kaale almak (care others) anlamında genel bir terim olarak 

kullanan ilk isim Auguste Comte olmuştur (Green, 2005: xi; Karadağ ve Mutafçılar, 

2009: 43). Bu anlamıyla diğerkâmlık sosyoloji alanı içerisinde ortaya çıkmış olsa 

da bugün akademik alanda diğerkâmlık, disiplinleri aşan bir yapıya sahiptir. Çünkü 

o, evrimsel biyoloji, sosyoloji, psikoloji, ekonomi, felsefe ve din gibi alanlarda 

kullanılmaktadır. Bu disiplinlerin hiçbirisi, insanın diğerlerinin faydasına olacak 

davranışlar sergilediğini inkâr etmez. Ancak birbirinden farklı teorik yönelimleri 

nedeniyle bu disiplinler, söz konusu davranışı ve onun motivasyonlarını açıklama 

noktasında net bir şekilde birbirlerinden ayrılır (Green, 2005: xi). Sosyal Psikoloji, 



 
 

108 

Kişilik Psikolojisi, Gelişim Psikolojisi ve Ahlak Psikolojisi gibi Psikolojinin 

değişik alanları da diğerkâmlığı ele almış ve konu ile ilgili pek çok terim 

geliştirmiştir. Bazı temel uyuşma noktaları olmakla birlikte literatürde 

diğerkâmlıkla ilgili olarak ele alınan bakış açıları ve süreçler birbirinden farklılık 

arz etmektedir (Dovidio, Piliavin, Schroeder, ve Penner, 2006; Mikulincer ve 

Shaver, 2010. Nakl. Saroglou, 2013: 439).  

Farklı bakış açıları ve farklı disiplinlerde ele alınan diğerkâmlığın tanımları 

da doğal olarak çeşitlilik arz etmektedir (Piliavin  ve Charng, 1990: 29; Karadağ ve 

Mutafçılar, 2009: 42). Bu tanımlardan bir kaçı aşağıdaki tabloda verilmiştir: 

Tablo 11. Diğerkâmlık Tanımları 

“Harici ödül beklentisi olmaksızın başkası yayarına yapılan gönüllü davranış” 
(Bar-Tal, 1976:4). 

“Nihai hedefi diğerinin iyiliğini artırma olan motivasyon” (Batson, 1991: 6).  

“Yardım etmek veya paylaşmak gibi bilinçli olarak kendi çıkarını gözetmeksizin 
diğerlerinin iyiliğini artıran davranış” (Hoffman, 1978: 326).  

“Diğer insanların yararı için yapılan ve yapan kişiye bedeli olan davranış” 
(Wilson, 1975: 578). 

 “Dış ödüller beklemeksizin, bir diğerine yarar sağlamak amacıyla yapılan 
davranışlar” (Maculay ve Berkowitz, 1970: 3. Nakl. Akbaba, 1994: 17). 

 “Herhangi bir biçimde ödüllendirme beklentisi (belki iyi bir şey yapmış olmanın 
verdiği duygu dışında) olmaksızın bir başkasına yardım etme” (Freedman ve diğ., 
2003: 312).  

“Bir diğerinin faydasını amaçlayan davranış” (Snyder ve Lopez, 2007: 266). 

“Özgeci davranış, belki insanlara iyilik yapmış olmanın verdiği doyum dışında, 
hiçbir karşılık yada ödül beklentisi olmaksızın bir başkasına yardım etmek için 
gönüllü olmaya verilen addır” (Schroeder ve diğ., 1995. Nakl. Taylor, 2007: 379).  



 
 

109 

Karadağ ve Mutafçılar (2009: 43), çeşitli tanımlara bakarak diğerkâmlığın 

anlamına dair şu çıkarımda bulunmuşlardır:  

“Özgeciliğin en popüler kavramlaştırılması, süreç veya olaydan fayda 

gören/görecek kişinin ödülü için, fayda sağlayan davranışı sergileyen 

kişinin kendisini düşünmeden harekette bulunmasıdır. Bu durum en basit 

anlatımı ile gerçekleştirilen yardımsever hareketten, özellikle ödül ve kişisel 

çıkar beklenmemesidir.”  

 

Psikologların yaptıkları diğerkâmlık tanımlarındaki farklılıklar, iki faktör 

üzerine yapılan göreli vurguları içermektedir: niyetler ve aktöre fayda veya zarar 

sağlama miktarı (Krebs 1987. Nakl. Piliavin ve Charng, 1990: 29). Dolayısıyla 

özgecilik tanımlarında dikkati çeken nokta, davranışın özgeci olup olmadığının 

yardım edenin niyetine bağlı oluşudur (Taylor, 2007: 379). Bu noktada motivasyon 

– davranış ayrımı ortaya çıkmaktadır. Örneğin Latane ve Darley’e göre, güdülere 

bakılmaksızın, ihtiyacı olan bir kimseye yarar sağlayıcı herhangi bir davranış, 

diğerkâm bir davranıştır  (Maculay ve Berkowitz, 1970: 2. Nakl. Akbaba, 1994: 17). 

Diğerkâm davranış konusunda iki farklı yaklaşım vardır. Bazı teorisyenler, 

özgecilik teriminin, sadece faydalanan kişinin refahı için yapılan davranışlara işaret 

ettiğini söylerken (Batson, 1991; Batson, Bolen, Cross ve Neuringer-Benefiel, 1986; 

Cialdini, 1991. Nakl. Bedosky, 2005: 16) diğerleri, bizatihi eylemin önemli 

olduğunu ve onu yapan kişinin faydasına olan şeylerin eylemin nasıl 

yorumlandığıyla alakası olmadığını ileri sürmüşlerdir (Bar-Tal ve Raviv, 1982. 

Nakl. Bedosky, 2005: 16). Bazı araştırmacılar ise bu iki bakış açısını birleştirerek 

çoğulcu bir yaklaşım benimsemektedirler (Eisenberg, 1991; Sober ve Wilson, 1998. 

Nakl. Bedosky, 2005: 16-17).  

Sober (1988), asıl olarak yardım eden ve edilen için ortaya çıkan sonuçlara 

vurgu yapan “evrimsel diğerkâmlık” (evolutionary altruism) ile “lafzi diğerkâmlık” 

(vernacular altruism) ismini verdiği, diğerlerinin faydasına olanı yapma güdüsüyle 

ilgili olan diğerkâmlık arasında temel farklılıklar olduğunu ileri sürmüştür. Diğer 



 
 

110 

bir ifadeyle, ona göre bizler, hem “evrimsel diğerkâmlık” hem de “lafzi 

diğerkâmlık” mekanizmalarına sahip olabiliriz. Diğerkâmlığın evrimsel çeşidi, çok 

ilkel olabilir ve acil durumlarda dürtüsel tepkilere (impulsive responding) yol 

açabilir. Lafzi diğerkâmlık ise, muhtemelen çok daha yaygındır ve kalıtsal unsurları 

olsa bile daha karmaşık bir şekilde geliştirilmiştir (Nakl. Scott and Seglow, 2007: 

40; Piliavin ve Charng, 1990: 31).  

Aslında davranış temelli düşünenler hariç teorisyenler arasında 

diğerkâmlığın, diğer kişi merkezli olduğu ve diğerinin refahını yükseltmek amaçlı 

eyleme doğru bireyi motive ettiği konusunda görüş birliği vardır (Bedosky, 2005: 

17). Davranışı güdüleyen unsur ile davranışın kendisini birbirinden ayırarak özgeci 

olup olmama konusundaki bu farklı yaklaşımlardan genel olarak şöyle bir sonuca 

ulaşılabilir. Diğerkâm motivasyon, “insanın kendi refahına zararı olmasına rağmen 

başkalarının refahını artırma arzusu”; diğerkâm davranış da, “diğerkâm bir 

motivasyonun yeterli neden sunduğu eylem” şeklinde tanımlanabilir (Elster, 2007: 

120). 

Yukarıda değinilene benzer bir ayrım ise bir eylemin diğerkâm olarak 

addedilebilmesi için yardım eden kişinin bir bedel ödeyip ödememesinin gerekliliği 

noktasında ortaya çıkmıştır. “Bazı araştırmacılar, yardımı alan kişinin faydasına ve 

yardım eden kişinin zararına olan ve diğer kişiler için yapılan her türlü eylemin 

diğerkâm olarak değerlendirilmesi gerektiğini iddia etmişlerdir (Ör. Sigmund & 

Hauert, 2002). Onlara göre eğer bu etkileşimde her iki taraf da kazanç içindeyse bu, 

diğerkâmlık değil işbirliğidir. Monroe (1996: 6) de diğerkâmlığı, “aktörün kendi 

iyiliğinden feragat etmesini gerektirse bile diğerinin faydası için yapılan davranış” 

şeklinde tanımlamıştır. Bununla birlikte “Batson (1991),  diğerkâmlık söz konusu 

olduğunda, kişi kendinden feragat edebileceği gibi diğerkâm motivasyonun zorunlu 

olarak bu feragati gerektirmediğini ileri sürmüştür. Ona göre, kendinden feragat 

etmeyi (self-sacrifice) diğerkâmlığın tanımına dahil etmek, yardım eden kişinin 

ödediği bedel artınca daha çok kendi faydasına olması ihtimalini göz ardı ederek 

dikkati motivasyonlardan  sonuçlara çekmektir” (Haski-Leventhal, 2009: 272).  



 
 

111 

Karşılık beklemeden yardım eden kişinin bir bedel ödememesi halinde 

diğerkâm değil, prososyal davranış olduğunu savunun bir görüş de vardır. “OSD 

(olumlu sosyal davranış, prososyal davranış), bireylerin diğerlerine faydalı ve bazen 

de kendileri için maliyetli faaliyetleri icra ettiklerinde gerçekleşmektedir (Twenge 

vd., 2007:58). Birçok yardım etme davranışı prososyal olarak sınıflandırılabilir ve 

sık sık iki kategoriye bölünebilir. Birinci kategoride özgeci davranışlar, ikinci 

kategoride ise diğerlerini dikkate alan davranışlar yer alır. Özgecilik, OSD’ın bir 

türüdür fakat yardım eden kişi diğer bireye yardım etmek vasıtasıyla bir maliyetle 

karşılaşmaktadır (De Wall, 2008:281). Aksine diğerlerini dikkate alan davranış 

bireylerin kendilerine bir maliyeti olmaksızın diğerlerine yardım etmesi durumu 

anlamına gelir (Burkart vd., 2007).” (Yıldız ve diğ., 2012: 219).  

 

2.2.1. Diğerkâmlık ve Prososyal Davranış 

Freedman ve diğ. (2003: 312), yardım etme davranışı ile yardım etmeyi 

amaçlayan davranış ayırımı yaparak özgeci davranışı genel anlamdaki yardım 

etmeden ayırmışlardır. Genel anlamda yardım etme davranışı ise prososyal davranış 

başlığıyla incelenmiştir. Olumlu sosyal davranış olarak da kullanılan prososyal 

davranış (pro-social behavior) terimi, 1960’lı yıllarda anti-sosyal davranışın (anti-

social behavior) zıddı olarak tüm yardım etme davranışlarını içine alacak şekilde 

geniş bir terim olarak kullanılmaya başlanmıştır (Bilgin 1995; 274).  

Diğerkâmlık ile prososyal davranış birbirinden farklı olsa da bu iki 

kavramın eşanlamlı olarak kullanıldığı pek çok çalışmaya rastlamak mümkündür 

(Eisenberg ve Miller, 1987; Einolf, 2006. Nakl. Ayten, 2009: 51). Şu halde 

prososyal davranış ile diğerkâm davranışın kapsamına göz atmak yerinde olacaktır.  

“Herhangi bir emre dayalı olmayan, örgüt için fayda sağlayan davranışlar 

ve hareketler, çalışanların biçimsel rol davranışlarından farklılık gösterir. Biçimsel 

olmayan davranışlar şeklinde ele alınan bu davranışlar literatürde, prososyal 

davranış veya fazladan rol davranışı olarak adlandırılmaktadır” (Moorman ve 

Blakely, 1995; Smith ve diğ., 1983; Organ, 1988. Nakl. Karadağ ve Mutafçılar, 



 
 

112 

2009: 52). Carlo ve diğerlerine (2003:108) göre, “başka bir insanın ya da bir grup 

insanın yararına olabilecek, kişinin baskı altında olmadan ve kendi isteğiyle 

sergilediği davranışlar” prososyal davranış kapsamına girmektedir. 

Yardım etme davranışı oldukça geniş bir alana sahiptir. Çünkü o, İşbirliği / 

dayanışma, sosyal sorumluluk olarak addedilen etkinliklerde yer alma ve diğerkâm 

davranışların yanı sıra çıkar amaçlı yardım davranışlarını da içine alan kapsayıcı bir 

yapıdır. Bu özelliği de onun bölünmez bir yapı olmakta ziyade çok boyutlu bir yapı 

olarak ele alınmasına neden olmuştur (Benson ve diğ., 1980. Nakl. Ayten, 2009: 

16). Olumlu toplumsal davranış bir anlamda, en saf haliyle tamamen diğerkâm olan 

davranışlardan çıkar amacı taşıyan bencil yardım davranışına kadar uzanmaktadır 

(Taylor ve diğ., 2007: 379). Yardım etme davranışının çok boyutlu yapısına farklı 

bir açıdan yaklaşan Duru’ya göre ise bu boyutların bir ucunda işbirliğine yönelik 

yardım davranışlarını, diğer ucunda ise diğerkâm davranışları koymak mümkündür. 

Bu ikisi arasındaki farkı ise o şu şekilde açıklamıştır (Duru, 2004: 31):  

“İşbirliği, ortak hedeflere ulaşmaya katkıda bulunan prososyal davranıştır. 

Örneğin, birlikte öğrenim gören iki öğrenci, eğer bilgilerini paylaşıyorsa, 

ortak etkinlikleri için zaman ve enerji harcıyorlarsa işbirliği içinde 

oldukları söylenebilir. Diğerkâmlıkta ve işbirliğinde katılan için bir bedel 

söz konusudur ancak diğerkâmlıkta farklı olan, davranışın kişisel kazanç 

beklentisi olmadan yapılmasıdır.”  

 

Bierhoff (2005: 9) ise yardım etme davranışı, prososyal davranış ve 

diğerkâm davranışı birbirinden şu şekilde ayırmış ve şematize etmiştir:   

“Yardım etme, kişiler arası tüm destek türlerini kapsayan geniş terimdir. 

Prososyal davranış, eylemin yardımı alanın durumunu geliştirme niyetiyle 

yapılmış olması, yardım edenin mesleki zorunluluğu yerine getirme ile 

güdülenmemiş olması ve yardım alanın bir kurum değil kişi olması 

nedenleriyle yardım etmeye nispetle daha dar bir kavramdır. 



 
 

113 

Diğerkâmlık, ise ilave bir kısıtlamayla yardım edenin motivasyonunun 

perspektif edinme ve empati tarafından belirlenmiş olması anlamına gelen 

prososyal davranıştır.”  

Şekil 10. Yardım etme, Prososyal Davranış ve Diğerkâmlık İlişkisi 

 

Kaynak: Bierhoff (2005: 9). 

Diğerkâmlık, yardım etme, sorumluluk üstlenme ve bağış yapma gibi birçok 

olumlu sosyal davranışla sıkı ilişki içindedir. Ancak her olumlu sosyal davranışın 

diğerkâm davranış olarak nitelendirilebileceğini söylemek mümkün değildir. Çünkü 

karşılık bekleyerek veya zorla yapılan yardım, çıkar amaçlı işbirliği gibi durumlar 

olumlu sosyal davranış olsalar bile diğerkâm davranış olarak addedilemez (Akbaba, 

1994: 17). Monroe’ye göre bilimsel planda diğerkâmlığı, vermek, paylaşmak, 

yardımlaşmak/işbirliği yapmak ve derin sevgi gibi onunla yakından alakalı diğer 

prososyal davranışlardan ayırt etmek gerekmektedir (Monroe, 2002: 107, ayrıca 

bkz. Monroe, 1994: 862-863). Bu nedenle ileri sürdüğü kapsamlı tanımında o şu 

unsurlara dikkat çekmiştir:  

“Geleneksel olarak diğerkâmlık, kendinden fedakarlık etmesi gereken bir 

durum olduğunda dahi kişinin bir diğerinin yararına yönelik eylemlerde 

bulunmasını ifade etmektedir. Bu kavramlaştırma, çeşitli kritik noktalara 

işaret etmektedir.  



 
 

114 

1. Diğerkâmlık, eylem içermelidir. İyi niyetler ve iyi niyetli düşünceler 

yeterli değildir.  

2. Bu eylem, bilinçli olsun olmasın bir hedefe sahip olmalıdır. 

3. Bu hedef, bir diğer kişiye yardım etmeye yönelik olmalıdır. Eğer 

diğer insanın refahı, kişinin kendi refahını geliştirmek için yaptığı bir 

davranışın istemeden ortaya çıkan veya ikincil bir sonucu ise bu eylem 

diğerkâm değildir. 

4. Sonuçlar, niyetlerden daha önemsizdir.  

5. Diğerkâmlık, şartlara göre değişmez. Diğerkâm eylemin amacı, bir 

başka insana yardım etmektir. Diğerkâm olan kişi için ödül beklentisi söz 

konusu değildir.  Diğerkâmlık kavramlaştırmaları çoğunlukla bu beş 

noktaya ilaveten bir altıncısını da içermektedir. 

Diğerkâmlık, aktörün refahını azaltma riski taşımalıdır. Hem aktörün hem 

de diğerinin refahını geliştiren eylemler genellikle, kolektif eylem 

sayılmaktadır. Bu bakış açısı geniş bir biçimde sosyal bilimlerde 

tartışılmıştır ancak diğer beş madde kadar üzerinde durulmamıştır”. 

 

Hangi yönüyle ele alınırsa alınsın diğerkâmlıkla ilgili olarak Piliavin  ve 

Charng (1990: 29) şu tespitte bulunmuşlardır. Sosyoloji, ekonomi, siyasi bilimler 

ve sosyal psikolojiden elde edilen veriler, diğerkâmlığın insan doğasının parçası 

olduğunu göstermektedir. İnsanlar “başkasını önemseme duyusu”na sahiptirler, 

kendilerinin çok az faydasına olan işlerle kamu yararına katkı sağlarlar, çocukları 

hatta ilgileri olmayan başkaları için fedakarlık yaparlar.   

 

 

 



 
 

115 

2.2.2. Diğerkâmlığa Yönelik Yaklaşımlar 

Diğerkâmlık kavramına yönelik bakış açıları ve kavramın genel yapısına 

dair görüşlerin çeşitliliği, konu etrafında dinamik bir ortam oluşturmuştur. Farklı 

kavramlaştırmalar ve özgeciliğin diğer-yönelişli yapısı görüş ayrılıkları ve 

iddiaların yanı sıra yeni soruların sorulmasına da kapı aralamıştır. Diğerkâmlıkla 

ilgili tartışmaların yol açtığı soruları Green (2005: xi) üç ana temada toplamıştır:  

1. “İnsanlar gerçekten başkasının faydasına olan bir davranışı sergileme 

kapasitesine sahip mi yoksa bu davranışlar kişinin kendine yönelik 

ilgisinin bir diğer şekli midir?  

2. Diğerine yönelik (other-directed) davranış doğuştan mı gelir yoksa 

sonradan mı öğrenilir?  

3. Diğerlerinin refahına yönelik davranışları şekillendiren genetik, 

biyolojik, psikolojik ve bilişsel mekanizmalar nelerdir?” 

 

Bu sorulara verilen cevaplar, teorisyen ve araştırmacılar arasında 

diğerkâmlığa yönelik farklı yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Çalışmamızda, “evrimsel ve içgüdüsel yaklaşım”, “bencillik-diğerkâmlık 

karşılaştırma yaklaşımı”, “empati yaklaşımı” ve “sosyal öğrenme ve sosyal norm 

yaklaşımı” olmak üzere öne çıkan dört temel yaklaşıma yer verilecektir. 

 

2.2.2.1. Evrimsel ve İçgüdüsel Yaklaşım 

Evrime dayalı teoriler, insan davranışlarını açıklayan girişimlerin kayda 

değer olanlarındandır. Diğerkâmlığın doğuştan getirildiğini savunarak onu 

açıklamaya yönelik yaklaşımlar da çoğunlukla, farklı hayvan türlerinde de özgeci 

olarak nitelendirilebilecek davranış kalıplarının tespitine dikkat çekmektedir. 

Örneğin Wilson (1975), insanlardaki özgeci davranışın genetik olarak belirlendiğini, 



 
 

116 

bu tür davranışların insan doğasının doğal bir parçası olduğunu dolayısıyla da 

içgüdüsel olduğunu ileri sürmüştür. Böylece o, diğerkâmlığın sonradan 

öğrenilmediğini de iddia etmiştir. Buna gerekçe olarak da hayvanlarda görülen 

yuvanın veya sürünün menfaati için kendini feda etmeye varan davranışları 

göstermiştir. Onun bu görüşü, insan doğasının sadece saldırganlık gibi olumsuz 

özelliklerden oluşmadığını, iyi özellikleri de barındırdığını savunan hümanist 

psikologların yaklaşımıyla uyumludur (Freedman ve diğ., 2003: 312-313).  

Özgeciliğin içgüdüsel olduğu iddiası ileri sürülünce şu tür açıklamalar 

ortaya çıkmıştır. İnsanlar da dahil tüm canlılarda, kendi türündeki diğer canlılarla 

dayanışma içinde yaşama güdüsü vardır. Çünkü böyle yaptığı takdirde kendinin 

hayatta kalma ihtimali artar ve kendini güvende hisseder (Akbaba, 1994: 19). Bu 

açıklama canlının kendi türüne karşı diğerkâm olduğu sonucunu doğurmuştur. Bu 

fikrin savunucularına göre “nasıl hayvanlar kendi türlerini korumak için kendi 

türünden olanlara yardım ediyorsa, insanlar da yardım ederken aralarındaki kan 

bağını gözetir ve akrabalarını tercih ederler. Çünkü bu durum onların genlerinin 

bir sonraki nesle aktarılması ihtimalini artırmaktadır” (Clarke, 2003: 16-17; 

Franzoi, 2000: 482; Grant, 2001: 4-5. Nakl. Ayten, 2009: 21). Ancak Wilson (1975) 

tarafından geliştirilen ve kendi klanını koruma içgüdüsü olarak nitelendirilen bu 

akraba seçimi (kin selection) teorisi, birbirleriyle ilişkisi olmayan kişilerin 

arasındaki süreci açıklamada yetersiz kaldığı ifadesiyle eleştirildiği gibi (Bilgin, 

1995: 276) insanların hangi nedenlerle bazı durumlarda özgeci davranırken bazı 

durumlarda böyle davranmadığını açıklamadığı gerekçesiyle de eleştirilmiştir 

(Freedman ve diğ., 2003: 314).   

Tam bu noktada ortaya çıkan kavram ise karşılıklı diğergamlık (reciprocal 

altruism) kavramıdır. Bu kavram, evrimci teorisyenler tarafından klan veya aile dışı 

yardımlaşmayı açıklamak için geliştirilmiştir. “Karşılıklı özgecilik, bir kişinin 

diğerine bu davranışın bir gün geri döneceği ihtimali ile sonuçlanabilecek bir 

davranışta bulunması ihtimali sayesinde yaşar” (Karadağ ve Mutafçılar, 2009: 48). 

Diğer bir deyişle “bu ilkeye göre insanlar gelecekte herhangi bir zamanda ve 

şekilde muhtaç olacağı veya yaptığı iyilik karşılığında bir menfaat elde edeceği 



 
 

117 

kimselere yardım ederler. Ancak karşılıklı yardımlaşmanın olabilmesi için 

bireylerin birbirine yardım etme imkânını bulacağı sosyal grup yaşamı ve karşılıklı 

güven ortamının bulunması; bireyler arasında katı üstünlük hiyerarşisinin olmaması 

gerekmektedir” (Trivers, 1994: 82-86; Wilson, 1978: 33-35. Nakl. Ayten, 2009: 21-

22). Dolayısıyla her ne kadar ilk bakışta insanın doğuştan getirdiği olumlu 

özellikleri olabileceği görüşü ile paralel gibi görünse de evrimci görüşün özgecilik 

konusunda vardığı nokta yine bencilliktir. “Dawkins’in ifadesiyle “gen bencildir” 

ve özverili eylemlerin ardında da bencillik yer almaktadır” (Dawkins, 1995: 12-15. 

Nakl. Ayten, 2009: 22). 

 

2.2.2.2. Bencillik-Diğerkâmlık Karşılaştırma Yaklaşımı 

İnsanların davranışlarının ardında yatan sebepleri açıklamada psikolojik 

hazcılık ve bencillik öne çıkan teorilerdendir. En genel anlamıyla hazcılık 

(hedonism), hazza yanaşma acıdan kaçınma motivasyonu olarak açıklanırken, 

bencillik, kişinin kendi çıkarına en uygun şekilde hareket ettiği iddiasıyla 

açıklanmıştır (Snare, 1992. Nakl. Bedosky, 2005: 54). Diğerkâmlığın temelinde de 

bu iki dürtünün yattığı iddiasının mantık örüntüsü şu şekildedir. Schein’e (1980) 

göre, insanın sadece kendi ihtiyaç, istek, doyum ve hayatta kalma gibi amaçlar için 

maddi bir ödülle motive olduğunu iddia eden bir ekonomik insan (economical man) 

algısı vardır. Bu nedenle, felsefe, psikoloji, sosyoloji, sosyo-biyoloji ve ekonomi 

alanlarındaki pek çok araştırmacı, kişinin kendi faydasına odaklı olduğunu 

açıklamak için diğerkâmlığın altını çizmiş ancak diğerkâmlığa benmerkezci 

yaklaşmışlardır. Bu yaklaşıma göre her diğerkâm eylem, gelecekte ortaya çıkacak 

bir fayda veya işbirliği için yapılır ve bir kişiyi diğerlerine yardım etmeye motive 

eden unsurlar, kişinin doğrudan veya dolaylı olarak elde edebileceği somut veya 

kişi tarafından algılanan faydalardır. Dolayısıyla bu bakış açısı, gönüllülük ve 

prososyallikte diğerkâm motivasyonlar olabileceğini ve yardım eden kişinin 

yaşadığı duygusal süreçleri göz ardı eder  (Haski-Leventhal, 2009: 273).  



 
 

118 

İnsanın en temelde egoist bir güdülenmeye sahip olduğu yönündeki görüş, 

Rönesans ve sonrası dönemde Thomas Hobbes, Adam Smith, David Hume gibi 

isimlerde net olarak görülmektedir. Bu dönemin yaygın görüşüne göre insan 

doğasında var olan özellik, onun kalıtsal olarak bencil ve çıkarcı olmasıdır. Diğer 

bir deyişle insanın doğasından gelen bir bencillik söz konusudur. Hatta bu yönü ile 

o, kapitalist toplumun itici gücü konumundadır (Kağıtçıbaşı, 2002. Nakl. Topses, 

2012: 61). İnsanın doğası gereği bencil olduğunu savunan filozof ve teorisyenler, 

sosyal davranışı da bireylerin yaptığı çıkar hesabının bir ürünü olarak ele 

almışlardır. Onlara göre “insanlar, bir davranışı sergilemeden önce, o davranışın 

muhtemel maliyet ve yararlarını hesaplamaktadırlar. Sonrasında ise kendi 

yararlarına olduğunu düşündükleri davranışlara güdülenmekte ve eyleme 

dökmektedirler. Dolayısıyla bu bakış açısında, insan özü itibariyle bencil 

olduğundan özgeciliğin var olduğunu iddia etmek mümkün değildir, kişi için 

kazanç, çıkar ve rekabet asıldır (Masters, 1978; Batson ve diğ., 2005. Nakl. Ayten, 

2009: 2; Karadağ ve Mutafçılar, 2009: 45). Dolayısıyla, her ne kadar özgecilik 

bencilliğin zıddı olarak kullanılsa da yardım etme davranışının karşılık beklemeden 

yapılabileceğini kabul etmeyen teorisyenler vardır. Bunlara göre insanlar 

başkalarına bir şekilde kişisel kazanç elde etmek için yardım ettiklerinden gerçek 

diğerkâmlık gibi bir olgunun varlığından söz edilemez (Manneri Luce, Neuberg ve 

Cialdini, 2002. Nakl. Eubanks, 2008: 51).  

Gerçek diğerkâmlığın olmadığına dair görüşler açısından psikoloji 

literatüründe değinilmesi gereken ilk isim şüphesiz Freud’dur. O, Civilization and 

Its Discontents (1930, Medeniyet ve Hoşnutsuzlukları) adlı kitabında bireysel 

gelişmeyi, mutluluk çabası (egoizm) ve toplumdaki diğer insanlara yönelik dürtü 

(diğerkâmlık) etkileşimin bir ürünü olarak açıklamıştır. Süper ego, suçluluk 

duygusunun bir sonucu veya çocukluk döneminde öğrenilmiş değer ve sosyal 

standartların bir ürünü olarak bencil ihtiyaçları bastırır ve diğerkâmlık gelişir 

(Haski-Leventhal, 2009: 274-275).  

1980’lerden sonraki on yıl içinde, sosyal psikoloji başta olmak üzere 

sosyoloji, ekonomi, siyasi bilimler ve sosyo-biyoloji alanlarındaki diğerkâmlık ile 



 
 

119 

ilgili literatürü tarayan Piliavin  ve Charng (1990: 27), bu alanlarda bir paradigma 

değişimi yaşanmakta olduğu sonucuna varmışlardır. Onlara göre diğerkâm 

davranışın egoist güdülerin bir yansıması olarak ele alındığı algıdan; başkasının 

faydasını amaçlayan gerçek diğerkâm davranışın var olduğu ve bu davranış 

kalıbının da insan doğasının bir paçası olduğu yönündeki yeni algıya doğru bir 

geçiş söz konusudur. Zaten diğerkâmlık insan doğasıyla ilişkilendirildiği zaman bu 

sonuç otomatik olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Carl Rogers ve Abraham 

Maslow gibi hümanist psikologlar insan doğasının iyi olduğu dolayısıyla da 

özgeciliğin insanın kendi içinde bulunduğunu ileri sürmüşlerdir (Bernal, 1976; 

Kağıtçıbaşı, 2002. Nakl. Topses, 2012: 61). Bu bakış açısı sonraki yıllarda da farklı 

biçimlerde benimsenmiş ve kendi teorilerini ortaya koymuştur. Bunlardan birisinin 

geliştiricisi olan Hoffman (1978), insanların sadece bencil olarak değil aynı 

zamanda bazı şartlarda kendinden özveride bulunması gerekse bile başkalarına 

yardım etmek üzere de programlandığını savunmuştur. Diğerkâm motivasyonun 

gelişimi teorisinde o, diğerkâm motivasyonun çeşitli aşamalarla bebeklik 

döneminde geliştiğini ileri sürerek gelişimsel bir teori ortaya koymuştur (Haski-

Leventhal, 2009: 275).   

Batson (1991) ise bencillik ve özgeciliği doğası açısından değil de 

davranışın ardındaki nihai hedef açısından ele almıştır. Ona göre bencilliğin nihai 

hedefi kişinin kendi refahını artırmasıyken özgeciliğin nihai hedefi diğerinin 

refahını artırmaktır. Böylece diğerkâmlığı, hem insanın doğası hem de motivasyon 

boyutundan farklı olarak nihai hedef boyutunda açıklayan Batson (1991, Nakl. 

Bedosky, 2005: 55-56), özgecilikle bencillik arasındaki benzerlik ve farklılıkları 

altı maddede toplamıştır: 

1. Bu iki kavram arasındaki fark niteldir; motivasyon gücü konusunda 

değil nihai hedef noktasında birbirinden ayrılır.  

2. Yalnız başına bir motivasyon hem özgeci hem bencil olamaz. 

3. Bu terimler, refleksif veya otomatik tepkiler değildir.  

4. Aktörün nihai hedefin farkında olup olmadığı önemli değildir.  



 
 

120 

5. Bu motivler pek çok davranışa neden olabileceği gibi bir davranışa 

itmeyebilir de. 

6. Kişinin kendi veya başkasının yararına yol açan ancak özgeci veya 

bencil olmayan motivler de olabilir.  

 

2.2.2.3. Empati Yaklaşımı 

Diğerkâmlık ile ilgili çalışmaların büyük bir bölümünde yer alan kavram 

empatidir. Empati, alan yazında farklı şekillerde tanımlanmıştır. Bunların bazıları 

duygusal boyuta vurgu yaparken diğerleri bilişsel yönü öne çıkarmıştır. Bu temel 

ikilemde, bir tarafta duygusal tepkilerin paylaşan (hedef kişininkilere benzer 

duyguları tecrübe eden) gözlemci diğer tarafta kendini karşıdaki kişinin yerine 

koyarak onun düşünce ve hislerini anlayan kişi vardır (Bierhoff, 2005: 107).  

Benzer bir ayrım sempati ve empati kavramları arasında vardır ancak yıllar içinde 

sempati kavramı, bilimsel tartışmalarda neredeyse tamamen gözden kaybolmuştur. 

Bu da empati kavramının fazladan anlamlar yüklenmesi şeklinde sonuçlanmıştır 

(Bierhoff, 2005: 107). Genel olarak empati, “bir diğerinin duygusal durum ve 

şartından kaynaklanan ve onun duygusal durum ve şartı ile uyumlu olan duygusal 

tepki” (Eisenberg ve Strayer, 1987: 5) şeklinde tanımlanmıştır.  

Empati ve diğerkâmlık arasındaki ilişki hakkında pek çok araştırma 

yapılmıştır (Batson et al. 2002; Mikulincer and Shaver 2005; Steele et al. 2008; 

Duru, 2004). Bu çalışmaların öncü isimlerinden ilki Hoffman’dır. Empati 

diğerkâmlık ilişkisi ile ilgili çok sayıda çalışmaya imza atan Hoffman (1978: 332) 

şu dört sonuca ulaştığını belirtmiştir:  

1. Empatik uyarılma, yardım etme davranışından önce ortaya çıkmaktadır.  

2. Kurbanın acısı ne kadar çoksa gözlemcinin empatik uyarılması da o 

kadar şiddetlidir.  



 
 

121 

3. Empatik uyarılmanın şiddeti, sistematik olarak onu takip eden yardım 

davranışını belirler. 

4. Empatik uyarılım, yardım etme eyleminin ardından azalır. 

 

Hoffman, empatik uyarılımın yardım etme davranışının motivasyonu 

olduğunu varsaymadan bu sonuçları açıklamanın zor olacağını ifade etmiştir. Ona 

göre empati, bencillik ile özgecilik arasındaki boşluğu doldurmak için eşsiz bir 

olgudur. Çünkü o, diğer insanın talihsizliğini kişinin kendi sıkıntısı haline getirir. 

Dolayısıyla da bu sıkıntıyı gidermenin en iyi yolu o kişiye yardım etmektir. 

Empatik sıkıntı aktör için rahatsız edici olduğundan ve bu rahatsız edici durum 

yardım ederek giderildiğinden Piliavin ve diğerleri (1969), Gaertner ve Dovidio 

(1977) gibi bazı yazarlar empatik sıkıntıya bencil güdü muamelesi yapmışlardır 

(Hoffman, 1978: 333). Hoffman’nın çıkarımını eleştiren Eisenberg (1987) ise 

empati ile genel olarak yardım etme davranışının nedensel bir ilişki içinde ele 

alınmaması gerektiği konusunun altını çizmektedir. Ona göre prososyal davranışlar 

üzerinde empatik eğilimlerden ziyade sosyalleşme sürecinin etkisi vardır. Bununla 

birlikte şunu da belirtmek gerekir ki, paylaşma ve işbirliği gibi davranışlarda 

sosyalleşme daha çok öne çıkarken diğerkâmlık ve sosyal destek gibi duyguların 

aktif rol oynadığı durumlarda empatinin etkisinin daha büyük olması beklenebilir 

(Duru, 2004: 32).  

Empati ve diğerkâmlık ilişkine dair çalışmalar yapan öncü isimlerden bir 

diğeri, sosyal psikolog Batson’dır. O, empatinin yardım etme davranışına dönüşme 

sürecine ve empatinin diğerkâm davranış için bencil ve diğerkâm motivasyonlardan 

hangisini sunduğuna dair önemli bir teori geliştirmiştir (Ayten, 2009: 65). Ona göre 

empati, “bir diğer kişinin acı çekiğine şahit olunması sonucunda ortaya çıkan 

diğeri-merkezli ilgi, merhamet ve duyarlılık hisleri” bütünüdür (Batson ve diğ., 

1987: 181). Onun geliştirdiği empati–diğergamlık teorisi’ne (empathy-altruism 

theory) göre “birey, acı çeken, yardıma muhtaç ya da başı dertte biriyle 

karşılaştığında iki tür duygusal tepki geliştirir (Batson ve diğ., 2005: 488-489). 



 
 

122 

Bunlardan birincisi kişisel sıkıntıdır (personal distress). İkinci tepki ise empati 

kurmaktır. Yardıma muhtaç insanı gören kişide ona karşı şefkat ve merhamet 

duyguları kabarır. Bu süreçte birey, kendisini karşıdakinin yerine koyarak onu 

anlamaya çalışır. Batson’a göre kişi, yardıma muhtaç biriyle karşılaştığında ya 

kendi durumuna ve kişisel sıkıntısına ya da muhtaç kişinin durumuna odaklanır. Bu 

iki durumda da davranış olarak farklı sonuçlar ortaya çıkabilir. Empati, bireyin 

başkalarına yardım etmesi konusunda “diğergam bir motivasyon” sağlarken, 

bireysel sıkıntı yardım etme sürecinde bireye bencil bir motivasyon sağlar” (Ayten, 

2009: 65-66; Batson ve diğ., 1988: 65-68; Batson ve diğ., 2005: 360). Empati-

diğerkâmlık teorisini Ayten (2009: 66) şu şekilde şematize etmiştir.  

Şekil  11. Empati-Diğerkâmlık Teorisi 

 

Kaynak: Ayten, 2009: 66. 

Yapılan araştırmalar göstermiştir ki eğer empati, kişisel bir sıkıntıyı azaltma 

isteği uyandırıyorsa insanlar kaçmanın daha kolay olduğu durumlarda daha az 

yardım etme eğilimi göstermektedirler. Eğer empati, bir başkasının acı çekmesini 

azaltma isteği uyandırıyorsa yardım etme konusunda oradan kaçmanın kolay olup 

olmamasının bir etkisi yoktur. Emapti-diğerkâmlık öngörüsü pek çok ayrı 

çalışmada desteklenmiştir (Batson et al 1981, Batson et al 1988, Batson et al 1983. 

Nakl. Piliavin  ve Charng, 1990: 36-37).  

Buraya kadar genellikle diğerkâm davranışla ilgili süreçlerin 

açıklamalarında bireysel etmen ve farklılıklarına değinilmiştir. Oysa diğer 

insanlarla girilen etkileşim sırasında ortaya çıkan özgeci davranış üzerinde bireysel 



 
 

123 

olduğu kadar çevresel ve kültürel faktörler de etkilidir (Duru, 2004: 32). Evrimsel 

genetik yaklaşımını eleştirenler, insanların prososyal davranışlarının biyolojik 

etmenlerden ziyade toplumsal etmenlerin çok daha etkin olduğunu ileri 

sürmüşlerdir (Taylor, 2007: 382). Genellikle sosyal psikoloji alanında ortaya çıkan 

bu tür çalışmalar, diğer davranışlar gibi yardım etme dolayısıyla da diğerkâm 

davranışlar kişinin içinde bulunduğu çevreyle olan etkileşiminin bir sonucudur 

(Haski-Leventhal, 2009: 277). Bu çalışmalarda öne çıkan iki yaklaşım, insanın 

içinde bulunduğu sosyal ortamda diğerkâmlığı öğrendiği iddiası ile bireylerin 

sosyal normların etkisiyle diğerkâm davrandığı şeklindeki iddiadır.   

  

2.2.2.4. Sosyal Öğrenme Yaklaşımı 

İnsan toplum içinde yaşayan bir varlık olduğu için sürekli çevresiyle 

etkileşim halindedir. Bu etkileşim, onun kişisel boyutunu göz ardı edilmeksizin 

sosyal boyutunun da tutum ve davranışlarının açıklanmasında dikkate alınması 

gerektiği sonucuna götürmektedir. Ergün’e göre sosyal öğrenme “çevresindeki 

sosyal problemlerin farkında olarak, çevre içinde kendi durumunu bilerek, 

başkalarıyla ilişki kurarak, sosyal örgü içinde başkalarına yardım ederek yaşama; 

karşılıklı iletişim ve etkileşim yoluyla öğrenme”yi ifade etmektedir  (Ergün, 2007. 

Nakl. Onatır, 2008: 38).  

Sosyal öğrenme kuramı (Social Leanring Theory) Bandura (1969) 

tarafından geliştirilmiştir. Teoriye göre davranışlar, “model” olarak addedilen 

kişileri gözleyerek öğrenilir (Bandura 1977. Nakl. Piliavin  ve Charng, 1990:41). 

Diğer taraftan birey, sadece çevresini gözleyerek şahit olduğu davranış kalıplarını 

taklit etmez. Bilişsel olarak da edindiği verileri işleyerek o, çeşitli çıkarımlarda 

bulunur (Gözüm ve Bağ, 1998: 35). Sosyal öğrenme kuramına göre,  saldırgan 

davranışlarda olduğu gibi özgeci davranışlar da çevrenin etkisiyle şekillenir ve 

dolayısıyla öğrenilmiş davranışlardır. Bu kuram savunucularına göre öğrenme ödül, 

ceza ve model alma prensiplerine göre gerçekleşir (Aşkın, 1986; Mussen ve 

Eisenberg, 1977. Nakl. Ümmet, 2012: 28-29).  



 
 

124 

Özgeci davranış da sosyal olarak öğrenilen bir olgu olduğuna göre sosyal 

öğrenmenin ilk olarak gerçekleştiği yer olan ailede çocuklar, anne ve babalarından 

yardım gören aldıkları gibi diğerlerine de yardım etmeyi de öğrenmektedirler. 

Diğerkâm davranış sergileyen ve bu tür davranışı pekiştiren ebeveynlerini model 

alan çocukların ileriki yaşlarda diğerkâm oldukları ileri sürülmüştür (Bilgin, 1995: 

290). Hoffman (1975) annelerin benimsediği diğerkâm değerlerin kız çocukların, 

babaların benimsediği diğerkâm değerlerin ise erkek çocukların diğerkâmlıkları ile 

ilişkili olduğunu ortaya koymuştur (Nakl. Bierhoff, 2005: 94).  

 “Piliavin and Charng (1990) ise, çocukluktan itibaren yaşam boyunca insan 

büyüdükçe empati ve sosyal sorumluluk duygularının artmasına bağlı olarak diğer 

insanlara yardım etme yeteneğinin de arttığını literatüre dayanarak açıklamışlardır. 

Bandura’nın (1963, 1977) sosyal öğrenme teorisine dayanarak Piliavin (2000), 

öğrenme ve ebeveyni modelleme yoluyla diğerkâmlığın geliştiğini ileri sürmüştür. 

Böylece kendilerine diğerkâm davranış sergilenen çocukların kendileri de bu tür 

davranışları sergileme eğiliminde olurlar. Dahası, çocukların diğerkâmlığı 

öğrendikleri en etkili yolu uygulayarak öğrenmedir. Bu nedenle ebeveynin 

diğerkâm ve gönüllü faaliyetleri ve okuldaki gönüllülük faaliyetlerine çocukların 

katılımı, diğerkâm bir benlik gelişiminin erken yaşlarda ortaya çıkmasına yol 

açabilir”  (Haski-Leventhal, 2009: 275-276). 

Yapılan araştırmalar, ister doğuştan olsun ister sonradan kazanılsın 

diğerkâmlığın yaşla birlikte geliştiğini de ortaya koymuştur (Bkz. Akbaba, 1994: 20 

vd.). yapılan çalışmalar gelişim aşamalarının özgeci davranışı açıkladığını ortaya 

koymuştur (Karadağ ve Mutafçılar, 2009: 49-50). Ahlaki bir tutum olarak ele alınan 

özgecilik, Piaget ve Kohlberg’in ahlaki gelişim kuramları doğrultusunda 

incelenmiştir. Bu kuramlar, ahlaki gelişimde bireysel farklılıklara vurgu yaparak 

her bireyin aynı özgecilik düzeyinde olmamasına açıklık getirmektedir (Bkz. Ayten, 

2009: 63-64; Ümmet, 2012: 32 vd.). 

Sosyal öğrenme teorisini üzerinde ısrarla durduğu aile içi etkileşim zaman 

içerisinde sınırlarını genişletmektedir. Çünkü anne ve babalar sadece çocuklarına 

diğerkâm ve diğer olumlu sosyal davranışlar konusunda model olmakla kalmaz 



 
 

125 

aynı zamanda onlara yaşadıkları toplum içindeki istendik olumlu sosyal 

davranışlarla ilgili kültürel norm ve değerleri de öğretirler (Kumru ve diğ., 2004: 

111). 

 

2.2.2.5. Sosyal Norm Yaklaşımı 

Norm, bir grup tarafından tasvip edilen ve üyeleri tarafından da yapılması 

beklenen algı, tutum ve davranışlardır (Baron, Kerr, andMiller 1992. Nakl. Fisher 

ve Ackerman, 1998: 263). Dolayısıyla toplum, bireylerin ahlaki güdülerini hakim 

kültürde önem arz eden norm, değer ve uygulamalara yönlendirmeye çalışır (Bkz., 

Whiting ve Edwards, 1988. Nakl. Kumru, 2004: 111).  

Cialdini ve diğerleri (1981), diğerkâmlığın gelişiminde üç aşamalı bir süreç 

olduğu ileri sürmüşlerdir: sosyalleşme-öncesi, diğerlerinin diğerkâm davranışlara 

değer verdiğinin farkına varılması ve diğerkâm normların içselleştirilmesi (Piliavin  

ve Charng, 1990:41). Diğer normlar gibi diğerkâm normlar da, sosyal olarak verilen 

ödül ve cezalar aracılığıyla toplum içerisinde pekiştirilir  (De Ridder, Schruijer, and 

Tripathi 1992. Nakl. Fisher ve Ackerman, 1998: 263). Bu davranış toplum için ne 

kadar önemliyse toplumdaki bireylerin o davranışı yapmaları yönündeki beklenti de 

o kadar güçlü olmaktadır (Fisher ve Ackerman, 1998: 263).  

Elster’a (2007: 125) göre hayır kurumuna yapılan yardım veya kan bağışı 

gibi pek çok farklı şekilde özgeci davranışa rastlanabilir ama bir davranışın özgeci 

olması, özgeci motivasyona sahip olduğu anlamına gelmez. Örneğin kolektivist 

toplumlarda sıkıntı çeken birine yardım etmeye karşı sosyal normlar vardır. Bu 

nedenle maddi bir karşılık almaksızın yardım etme eyleminin övgü alma arzusu mu 

yoksa suçlamalardan kaçınma isteğini mi yansıttığını söylemek zordur. Bu sosyal 

normlardan iki tanesi diğerkâmlıkta özellikle etkilidir. Bunlar, “kaynakların hakça 

dağıtımıyla ilgili” toplumsal adalet (hakkaniyet) kuralı ve “bize bağımlı olanlara 

yardım etmemizi emreden” toplumsal (sosyal) sorumluluk kuralıdır (Taylor, 2007: 

383).  



 
 

126 

Toplumsal adalet kuralı, kaynakların hakça dağıtımıyla ilgili bir kuraldır. 

Buna göre bir işe eşit katkı sağlayan kişiler eşit karşılık almalıdır. Eğer biri 

diğerinden fazla alırsa hakkaniyetin sağlanması hususunda bir baskı duyacaktır. 

İlginç olanı daha az para alan, daha çok para alan veya olayın dışındaki bir 

gözlemcinin üçünün de az alana para vermeye güdülenebilmektedir. Hayır 

kurumlarına para vermek gibi günlük yaşam içerisinde ortaya çıkan dezavantajlı 

durumda olana yardım etme gibi eylemler toplumsal adalete katkı sağlama 

güdüsüne sahip olabilir (Taylor, 2007: 383).  

Sosyal sorumluluk, sosyal kurallara ve rol beklentilerine uyma olarak 

tanımlanabilir. Sosyal roller, kuralları geniş bir sosyal ve kültürel normların 

yansıması, ya da diğer bireylere kişisel taahhütleri sonucu şeklinde tanımlamaktadır. 

Dolayısıyla bu kurallar, sosyal rollerin kıymetli oluşu sayesinde varlığını 

korumaktadır (Wentzel, 1991: 2). Bireylerin kendi kişisel normları da bu eksende 

oluşur. Kendine sorumluluk yükleyen kişilik yapısına sahip bireylerin, kişisel 

normları doğrultusunda hareket etmeleri daha muhtemeldir. Örneğin Schwartz 

(1970), kemik iliği bağışı hakkında güçlü kişisel normlara ve kendine sorumluluk 

yüklemede yüksek puanlara sahip olanlar, ilik donör havuzuna katılma konusunda 

anlamlı farkla gönüllü oldukları bulgusuna ulaşmıştır (Piliavin and Charng, 1990: 

31).  

Diğerkâmlığa yönelik yaklaşımların her biri, bu kavramı kendi açısından ele 

almıştır. Kavrama yönelik tanım ve yaklaşım farkı ve çeşitliliği diğerkâmlığın çok 

boyutlu ve karmaşık yapısını ortaya koymaktadır. Dolayısıyla özgecilik, kavrama 

ve etkiye, kişisel düşünceye, değerlere, hislere, amaçlara, davranışlara ve bazı 

durumlarda davranışın sonuçlarına işaret eden insan fonksiyonlarının hepsini 

kapsamaktadır (Karadağ ve Mutafçılar, 2009: 63). Diğerkâmlık, insanın yapısında 

vardır. Bu yapı, genlerde kodlanmış haldeyse de, sosyalleşme aracılığıyla 

öğrenildiyse de, sosyal normlara dayanıyor olsa da sonuç değişmez. Tipik bir birey, 

başkalarının veya daha geniş anlamda toplumun yararına olan sosyal yardım ile 

ilgili işlere katılma ihtiyacı hissetmektedir (Piliavin ve Charng, 1990: 58). Bağışta 

bulunma, acil durumlarda yardımseverlik, gündelik durumlarda yardımseverlik ve 



 
 

127 

fedakarlık, bu ihtiyacın görünümleri arasındadır. Tüm diğerkâm davranışların ortak 

özelliği ise, gönüllülük ilkesi çerçevesinde ortaya çıkmasıdır (Yavuzer ve ark. 2006. 

Nakl. Kaçar Banbal, 2010: 5).  

 

2.3. Diğerkâmlık ve Gönüllülük 

Gönüllülük (volunteering), Latince voluns (seçme) veya velle (isteme) 

köklerine dayandığı için gönüllülüğü belirlemede yardım etmeyi seçme ve isteme 

kavramları temel teşkil etmektedir. Bu nedenle gönüllülük tanımları, maddi bir 

çıkar beklemeksizin yardım etme üzerine odaklanırken yardım eden kişinin özgür 

iradesiyle yaptığı seçimin altını çizmektedir (Haski-Leventhal, 2009: 272).   

Gönüllülük, kısaca, “bir başka kişi, grup veya neden için isteyerek zaman 

harcanan tüm eylemler”, yani “kamusal iyilik amacı taşıyan her türlü faaliyet” 

şeklinde tanımlanmıştır (Wilson, 2000: 215). Halihazırda var olan gönüllük 

tanımlarından yola çıkarak Palabıyık (2011: 91) şu kapsamlı tanımı ileri sürmüştür: 

“Gönüllülük, bireyin maddi karşılık beklemeden ya da başka bir çıkar beklentisi 

olmadan insanların genel anlamda yaşam kalitesini arttırmak, kamu yararı amacına 

ulaşmak için doğru olduğuna ve yapması gerektiğine olan inançla bir toplumsal 

girişime, bir sivil toplum kuruluşu ya da gönüllü katılıma olanak sağlayan hukuki, 

kurumsal yapılar bünyesinde etkinliklere destek olması”dır. Tanımdan da 

anlaşıldığı üzere gönüllük ile diğerkâmlık arasında sıkı bir ilişki vardır. Ancak 

gönüllülüğün her çeşidi özgeci olmadığı gibi özgeciliğin her çeşidi de gönüllü 

değildir.(Haski-Leventhal, 2009: 271).  

Gönüllülük, yardım etme davranışının bir bölümüdür. Gönüllülük, anında 

yapılan yardım davranışına oranla eyleme daha çok bağlılık gerektirmektedir ve 

aile ve arkadaşlara gösterilen itinaya oranla da daha dar bir alana sahiptir (Wilson, 

2000: 215). Gönüllülük ile tipik yardım etme davranışı arasındaki fark, birinin 

ileriye etkili (proaktive) diğerinin anında etkili yani tepkisel (reactive) olmasıdır. 

Örneğin eşi tarafından şiddet gören bir kadına rastladığında olaya müdahale ederek 

kadına yardım etme, tipik yardım etme davranışıyken şiddet gören kadınlara 



 
 

128 

psikolojik destek sağlayan bir merkezde hafta sonları kendi isteğiyle çalışma 

gönüllülük kapsamına girmektedir. Aslında bu iki eylem de yardım davranışıdır 

ancak ilki planlanmamış bir eylemken ikincisi planlı bir eylemdir (Eubanks, 2008: 

7).  

Gönüllüğün öne çıkan dört temel özelliği, zorunlu olmaması, bedel karşılığı 

olmaması, kurumsal yapı içinde gerçekleşmesi ve kamu yararı amacını taşıması 

şeklindedir. Diğer taraftan kurumsal yapı içerisinde gerçekleşmeyen gönüllük 

türleri de vardır (Dekker ve diğ., 2003. Nakl., Palabıyık, 2011: 90). Gönüllük, 

formel ve enformel olmak üzere ikiye ayrılır. “Enformel gönüllülük, aile üyeler, 

arkadaşlar veya yabancılar gibi kişisel ilişkiler etrafında şekillenirken (Burr, Choi, 

Mutchler, & Caro, 2005) formel gönüllülük, çoğunlukla belli bir kuruma (yardım 

ve koruma dernekleri vb.) yardımcı olma şeklinde ortaya çıkar” (Eubanks, 2008: 7).  

Formel gönüllülük, karşılık beklemeden yardım etme davranışı olan 

diğerkâmlığın uzun vadeli ve örgütlü hali olarak özetlenebilir (Haski-Leventhal, 

2009: 271). Bu noktada bir kurumda gönüllü olmak ile gönüllü bir kurumda aktif 

katılımcı olmanın arasındaki farkı netleştirmek gerekmektedir. Buradaki en büyük 

fark, gönüllü kurumların aktif katılımcıları, kurumun daha etkin bir şekilde işlev 

görmesi için sadece o kurumun üye ve örgütlerine yardım eder. Bunlarla aynı 

kurum içerisinde çalışsalar bile program gönüllüleri, sadece örgüte yardımdan 

ziyade halka yönelik yardım yapar. Bir derneğin genel kurulunda gönüllü olarak yer 

alan birisi ile o derneğin faaliyetlerinde gönüllü olarak çalışan birisi bu ayrıma 

örnek teşkil eder. Bu ayrım sorgulanabilir nitelikte olsa da kendi örgütleri için 

çalışmak anlamındaki örgüt gönüllüğü ile örgüt adına çalışmak anlamındaki 

program gönüllülüğünü birbirinden ayırmak önem arz etmektedir (Wilson, 2000: 

216). 

Bu bilgilere dayanılarak gönüllük türleri şu şekilde şematize edilebilir.  



 
 

129 

Şekil 12. Gönüllük Türleri 

 

Gönüllü davranış, bireysel ve örgütsel düzeyde çeşitli motivasyonlara 

sahiptir. Öne çıkan motivasyonlar, eğitim, sivil toplum kuruluşu üyeliği, kültür ve 

dini inançlardır. Bunların dışında rasyonel bir düşünce ve mantıksal çıkarım da 

gönüllü davranışın itici gücü olabilir (Palabıyık, 2011: 91). Ayrıca geniş bir sosyal 

ağa sahip olma ve daha önce gönüllü bir faaliyette bulunmuş olma da gönüllülük 

eğitimi artıran unsurlardandır (Jackson ve diğ., 1995. Nakl. Palabıyık, 2011: 92).  

Gönüllülüğüm motivasyonları konusunda bir de işlevsel yaklaşımdan 

bahsetmek gerekmektedir. Bu yaklaşıma göre gönüllü davranışın altında çeşitli 

motive edici unsurlar olabilir ve aynı gönüllü davranış, farklı bireyler için farklı 

işlevlere hizmet edebilir. Clary ve diğerleri (1996. Nakl. Haski- Leventhal, 2009: 

280), gönüllü hizmet için altı büyük motivasyon tespit emişlerdir.  

1. Değerlerin ifadesi (insanlara yardım etmenin önemine olan inanç üzere 

eyleme geçmek) 

2. Anlayış (diğer insanları veya kendini anlamak) 

3. Kariyer (kariyer olanaklarını ve yeteneklerini geliştirmek) 

4. Sosyallik (insanların normatif beklentilerini yerine getirmek) 

5. Özgüven (kendini iyi hissetmek) 

6. Koruyucu motiv (olumsuz veya kaçınmacı duygulardan kurtulmak veya 

kaçmak) 



 
 

130 

Gönüllülüğü farklı ülkelerde ele alan çalışmaların sonuçları, uzun vadeli 

prososyal davranışın ülkeler arasında büyük farklılıklar gösterdiğini ortaya 

koymuştur (Bierhoff, 2005: 43; Alessandrini, 2007: 307). Konu ile ilgili kültürler 

arası çalışmalar için Haski-Leventhal (2009: 283-284), şu bilgilere yer vermiştir:  

“Kültürlerarası çalışmalar göstermiştir ki farklı ülkelerdeki insanlar, 

gönüllülüğün ne olduğuna ve kimin gönüllü olduğuna ilişkin farklı algılara 

sahiptir (Handy ve diğ., 2000; Meijs ve diğ., 2003). Yerel kültürler, politik 

hava, hükümet politikası, tarih ve normlar, belli bir ülkedeki gönüllülüğü 

etkileyebilir. Anheier ve Salamon’un (1999) da açıkladığı gibi gönüllülük, 

kültürel ve ekonomik bir fenomendir ve toplumların örgütlenme, sosyal 

sorumluluğa yer ayırma ve vatandaşlardan bunu ne ölçüde beklediklerinin 

sınırları içinde yer alır. Yazaralar, farklı ülkelerde ve farklı politik 

rejimlerde insanlar farklı oranlarda ve farklı nedenlerle gönüllü 

olmaktadır.”  

Kültür farkı gönüllük üzerinde etkili olduğuna göre ülkemizin bu konudaki 

tablosuna göz atmak gerekmektedir. Diğer ülkelerde olduğu gibi Türkiye’de de 

formel gönüllüğün resmi kayıtlara işlenmesi söz konusu değildir. Tüm ülkedeki 

formel gönüllülük haritasının çıkarılabilmesi için geniş çaplı bir alan araştırması 

yapılması yardımcı olabilir. Kayıt altına alınması görece daha kolay olan enformel 

gönüllülük ile ilgili ise Türkiye için şöyle bir tablo çizilmektedir. Dernek üyeliği 

hakkındaki raporunda Avrupa Komisyonu Türkiye ile ilgili şu bilgilere yer 

vermiştir (Bkz. Palabıyık, 2011: 101):  

 “2010 yılı itibariyle Türkiye’de üyelerinin % 83,9’unun erkeklerin 

oluşturduğu, toplam 7.330.184 kişinin üyesi olduğu toplam 86.011 dernek 

bulunmaktadır. Ülkemizde dernek üyelerinin toplam nüfusa oranı %10,1 

olurken faal dernekler arasında en önde dini hizmet amaçlı dernekler 

gelmektedir (15.336). Bunu spor (14.779) ve yardımlaşma (14.569) amaçlı 

dernekler izlemektedir. Derneklerin %10’u hemşeri dernekleridir. Yine 

derneklerin %35,4’ü Marmara bölgesindedir. Bununla birlikte genelde 

hayır amaçlı 4 binden fazla vakıf da bulunmaktadır.”  



 
 

131 

Türkiye’de sivil toplum kuruluşları, genel olarak vatandaşların 

hayırseverliğine dayanmaktadır. Türkiye Üçüncü Sektör Vakfı (TÜSEV) tarafından 

yapılmış olan araştırmaya katılanların üçte biri (% 33) vakıf ve derneklere yapılan 

yardımın nedeni olarak dini yükümlülükleri belirtmiştir. Bunu, geleneklerin etkisi 

(% 25) ve topluma hizmet isteği (1/9: % 1) takip etmektedir (Palabıyık, 2011: 102). 

Görüldüğü üzere Türkiye’de enformel gönüllüğün örgüt ve program gönüllüğünün 

ikisinde de dini inanç ve tutumlar önemli yer tutmaktadır. Diğer taraftan genel 

olarak sivil topluma katılım ve gönüllük oranlarının düşük olduğu söylenebilir. 

Gönüllülük, bağış ve üyelik oranlarından da düşüktür. Türkiye Değerler Anketi 

1999 sonuçlarına göre Türkiye’de gönüllü faaliyetlere katılan insanlar, nüfusun % 

1,5 gibi küçük bir bölümünü oluşturmaktadır. Gönüllü faaliyetlere katkı sağlanan 

kurumların başında % 26’lık oranla dini kuruluşlar gelmektedir. Bunu % 13’le 

siyasi partiler, % 9’la spor kulüpleri izlemektedir. Dolayısıyla Türkiye’de genel 

olarak, yakın ve akrabaya yardım gibi formel yardım eğilimine kıyasla sivil toplum 

kuruluşlarına bağış yapma ve üye olma gibi enformel yardım oranları düşüktür 

(Palabıyık, 2011: 103). 

 

2.4. Diğerkâmlık ve Kan Bağışı 

Kan bağışı, gönüllü ve kan bağışına uygun bir bağışçıdan çeşitli kan 

ürünleri elde etmek amacıyla kan merkezleri tarafından kan alınmasıdır (Cevizci ve 

diğ., 2010: 86). Dünya Sağlık Örgütü tarafından kan bağışçıları, üç grupta 

tanımlanmıştır: gönüllü ve karşılıksız kan bağışçıları, akraba/tanıdık için bağışta 

bulunanlar (kana kan bağışçısı) veya replasman (hastane stoğunu yerine koyma) 

için bağış yapanlar ve para veya paraya dönüşebilecek değerler karşılığı bağışta 

bulunanlar  (Cantürk ve diğ, 2013: 87). 1970 yılında yayınladığı Hediye İlişkisi 

(The Gift Relationship) adlı kitabında ise Titmus daha değişik bir sınıflama 

yapmıştır. Sekiz kategori halinde ele alınan kan bağışçı grupları harflerle 

isimlendirilmiştir (Nakl. Hablemitoğlu,2010: 69). 



 
 

132 

“Tip A (paralı bağışçı) kanını piyasa durumuna göre belirlediği bir bedel 

karşılığında satan bireyi; Tip B (profesyonel bağışçı) para ya da izin gibi 

ödülü almak için düzenli aralıklarla kanını satan bireyi; Tip C (paralı veya 

yönlendirilmiş bağışçı) kanını satan ancak para olmasa da kanını 

verebilecek bireyi; Tip D (sorumluluk bedeli bağışçısı) kendisine kullanılan 

kan için kendisinden belli bir para alınan bu kişinin bu parayı ödememek ya 

da geri almak için kendisinin kan vermesini ya da verecek birini bulması 

durumunda kan veren bireyi; Tip E (aile kredi bağışçısı) ileride kendisi ya 

da ailesine kan gerektiğinde kan bulabilmek için önceden belli aralıklarla 

(yılda en az 1 kez) kan bağışlayan bireyi; Tip F (zorunlu bağışçı) bulunduğu 

sosyal konum gereği kendisinden kan bağışlaması istenildiğinde ret 

edebilme şansı olmayan bireyi; Tip G (ödüllendirilmiş bağışçı); kan bağışı 

karşılığında para dışında verilen ödülü alabilmek için kan bağışında 

bulunan bireyi; Tip H (gönüllü toplumsal kan bağışçısı) teşvik edici ödül, 

para ve baskı olmaksızın tamamen kendi özgür iradesi ile kan bağışlayan 

bireyi tanımlar (http://www.gata.edu.tr). Bu bağlamda kan bağışı ve kan 

bağışçısı tipleri bireylerin tutum, davranış, inanç, değer, yönelim ve bu 

davranışa yönelik güdüleyiciler bağlamında açıklanmaktadır”.  

 

Kan bağışının psikolojik açıdan incelenmesi için iki temel sebep vardır: 

teorik nedenler, pratik nedenler. İlk olarak belirtilmelidir ki kan bağışı periyodik 

olarak devam eden bir süreçtir. Yani bağışçılar kan verdikten bir süre sonra tekrar 

kan vermektedirler. Bu da, sağlıkla ilgili pek çok teorik modelin yordayıcılığını 

incelemek için eşsiz bir fırsat sağlar. Diğer bir deyişle, donörleri ilk bağışa iten, 

bunu tekrar yapmasını sağlayan ve bu eylemi yapmaya devam etmesine yol açan 

faktörleri incelemek için bağış kariyerleri takip etmek mümkündür. İkinci olarak 

ise, pratik açıdan, insanları kan bağışlamaya teşvik eden ve kan vermeye devam 

etmelerini sağlayacak yeni girişim önerileri, çoğu sağlık hizmetlerinin ilgisini 

çekecektir (Ferguson, 1996: 287-288).  

 



 
 

133 

İnsanların kan bağışı yapmaları ve bunu devamlı hale getirmeleri gelecek 

için oldukça önem taşımaktadır. Çünkü “tıp ve teknoloji alanındaki tüm gelişmelere 

rağmen kan, kan bileşenleri ve kandan elde edilen ürünlerin yerine geçebilecek 

alternatif bir tedavi aracı bulunamamıştır. Bu nedenle dünyada kan hizmetleri 

sistemli bir şekilde yürütülmektedir. Bu hizmetlerden biri olarak… kan bankacılığı; 

gönüllü, düzenli, bilinçli, karşılık beklemeksizin güvenli bir şekilde kanın 

toplanmasını; toplanan kanlara gerekli laboratuvar işlemlerinin yapılmasını, kanın 

saklanmasını ve hastanelere ulaştırılmasını içermektedir” (Hablemitoğlu, 2010: 68).  

Şekil 13. Kan Bağış Süreci 

 

Kaynak: Ferguson, 1996: 289.  



 
 

134 

Yaşamın devam etmesi için vazgeçilmez bir unsur ve alternatifsiz bir tedavi 

aracı olması nedeniyle kan, hayati öneme sahiptir. Bu nedenle özellikle modern 

toplumlarda kan bağışı hakkında farkındalık oluşturma ve buna dair politikalar 

geliştirme her zaman güncel konular arasında yer almıştır. İstatistiksel verilere göre 

örneğin Amerika’da halkın %95’inin yaşamında kan nakline ihtiyaç duyacakları 

belirlenmiştir (Piliavin ve Callero, 1991. Nakl. Bierhoff, 2005: 100). Diğer taraftan 

bugünkü belirlemelere göre Amerika’da nüfusun % 5’i düzenli olarak kan veren 

gönüllülerden oluşmaktadır. Bu oran, Türkiye başta olmak üzere pek çok ülkeye 

kıyasla oldukça yüksek olduğu için çoğu araştırmacılar tarafından takdir edilmiştir. 

Ancak Steele ve diğerleri bunun da istenen düzey olmadığını ifade etmişlerdir. 

Onlara göre Amerika’daki kan talebini karşılamak için yeni bağışçılar bulma ve 

bağış yapmış olanların bunu devamlı hale getirmesini sağlamam yönünde artan bir 

ihtiyaç vardır. Çünkü kan vermeye müsait olanların küçük bir bölümü bağış 

yapmaktadır ve daha az oranlarda bağışçı ikinci bir kez kan vermek için 

başvurmaktadır. Dolayısıyla donörleri kan bağışlamaya yönlendiren etmenleri daha 

iyi anlamak ve bilmek gerekmektedir (Steele ve diğ., 2008: 43).  

Toplumun kan ihtiyacını karşılamak için çoğu zaman devlet bazında yeni 

politikalar geliştirilmesi gündeme gelmiştir. Bu noktada devletlerin birbirinden 

farklı politikalar benimsediği görülmektedir. Örneğin Amerika, bağışçıların kendi 

istekleriyle gelip kan bağışında bulunup bunun karşılığında maddi bir miktar elde 

etmedikleri toplumsal sorumluluk sistemini benimsemiştir. Polonya’da iki ayrı 

sistem mevcuttur. Bunlardan ilkinde, kan bağışçılarına ödeme yapılmazken 

işyerinde ücretli olarak bir gün izinli sayılmak gibi farklı şekillerde 

ödüllendirmenin yapıldığı gönüllülük sistemi uygulanmaktadır. Diğerinde ise 

bağışçılara belli bir miktar para verilen ödeme sistemidir. Bağışları artırmak için 

bağışçılara belli bir miktar para verme şeklindeki uygulamalar mevcuttur. Bu 

uygulama, kısa vadede bağışları artırsa bile uzun vadede olumsuz etkiler ortaya 

çıkaracağı iddiasıyla eleştirilmiştir (Bierhoff, 2005: 101). “Belçika, İngiltere, 

Danimarka, Fransa, Yunanistan, İrlanda gibi ülkelerde gönüllü kan bağışçılığı 

sistemi yaygın olarak uygulanırken, Almanya, İtalya ve Portekiz’de paralı kan 



 
 

135 

bağışçılığı sistemi de uygulanmaktadır” (Solaz, 1997. Nakl. (Yıldız ve diğ., 2006: 

54).  

Diğer pek çok sosyal davranış gibi kan bağışı da farklı motivasyonlara 

sahiptir. Kişileri kan bağışlamaya yönlendiren psikolojik nedenlerin öne çıkanları 

şunlardır: Alışkanlık oluşturma, pekiştirilmiş olma, model alma, planlayarak ve akıl 

yürüterek karar verme (Ferguson, 1996: 296 vd.). Genel olarak kan bağışı nedenleri 

iki temel kategoride ele alınmıştır (Piliavin ve Callero, 1991. Nakl. Bierhoff, 2005: 

100).   

1. İçsel motivler: insanın içinden gelen ve onun değerleri, ilgileri ve 

sorumluluk hissinden kaynaklanan nedenler.  

2. Dışsal motivler: diğerlerinin eylemleri ve sosyal dünya yapısına dayalı 

nedenler.  

 

Kan bağışı davranışını açıklayan pek çok psikolojik teori ileri sürülmüştür. 

Bunlardan, karşıt süreç teorisi, alışkanlık kazanma ve pekiştirme teorileri gibileri 

öğrenme teorilerine dayanırken, modelleme, atıf teorisi ve akla dayalı davranış 

teorisi gibi diğerleri sosyal psikolojiye dayanmaktadır (Ferguson, 1996:289-296). 

Kişileri kan bağışlamaya güdüleyen faktörlerin ele alındığı pek çok çalışma, 

fedakârlık ve diğerkâmlığın motive edici gücüne vurgu yapmaktadır (Gillespie and 

Hillyer, 2002: 128; Healy, 2000: 1658; Penning, 2005; Piliavin, 1990. Nakl. 

Hablemitoğlu, 2010: 70). Ayrıca kan bağışı aracılığıyla birilerine yardım ederek 

yaşanan hoş duygular ve manevi tatmin gibi iç etkenlerin bu davranışı açıklamada 

yeterli olmadığını savunanlar da vardır  (Severy, 1974; Sober and Wilson, 1998. 

Nakl. Hablemitoğlu, 2010: 70). Çalışmamızın sosyal normlarla ilgili bölümünde de 

değinildiği üzere kişilerin kendilerine atfettikleri sorumluluk duygusu da kan 

bağışında rol oynamaktadır. Staub’a göre kişi, sorumluluk hissetmekte, başkalarını 

önemsemekte ve böylece diğerkâm bir şekilde kan bağışlamaktadır (Staub, 1991. 

Nakl. Hablemitoğlu, 2010: 70).  



 
 

136 

Kan bağışı nedenleri gibi sonuçları hakkında da teoriler ileri sürülmüştür. 

Özellikle düzenli kan veren bir kişi, bir süre sonra kendilerini toplumun iyiliği için 

yardım eden biri olarak algılayarak bu yönde bir kimlik geliştirebilmektedir. 

Düzenli kan bağışlama yönünde benimsenen tutum ve davranışlar kişisel kimliğin 

bir parçası haline gelmektedir. Sonunda da diğerkâm bir kişilik oluşmaktadır 

(Bierhoff, 2005: 101). 

Kan bağışı ile ilgili geniş ölçekli alan araştırmaları yapılmıştır. Bunlardan 

biri Amerika’da diğeri ise Avrupa’da yapılmış olan iki tanesine değinmek konuyu 

aydınlatacaktır. Steele ve diğerlerinin (2008) Amerika Birleşik Devletleri’nin 

muhtelif bölgelerinde kan bağışçılarının diğerkâmlık, empati ve sosyal 

sorumluluklarını ele aldıkları çalışma 12.064 kişilik bir örneklem hacmine sahiptir. 

Araştırmada ölçme aracı olarak, Özbildirim Özgecilik Ölçeği (the Self-Report 

Altruism Scale) sorularından oluşan bir dizi, Empatik İlgi Ölçeği (Empathetic 

Concern Scale) ve Sosyal Sorumluluk Motivasyon Ölçeği (Social Responsibility 

Motivation Measure) maddeerinden dört tanesi kullanılmıştır. Elde edilen sonuçlara 

göre donörlerin çoğunluğu, sosyal sorumluluk nedeniyle bağış yapan ve yüksek 

derecede empatik ve diğerkâm insanlardır (Steele ve diğ., 2008: 52). Diğer taraftan, 

aktif kan bağışçısı olanlar ile son iki yılda kan bağışlamamış olanlar arasında 

diğerkâm davranış açısından anlamlı fark çıkmamıştır.  

Aslında kan bağışı, diğerkâm davranışlardan sadece bir tanesidir. Bir donör, 

zaman bulamayışı, son kan verme tecrübesinde yaşadığı olumsuzluklar gibi 

nedenlerle kan vermeyi bırakmış olabilir. Diğer taraftan bu kişi başka şekillerde 

diğerkâm davranmaya devam edebilir. Ayrıca kan veren çoğu insan, bağış 

yapmalarındaki en büyük faktör diğerkâmlık olmasa da kendi hayatlarında zaten 

yüksek düzeyde diğerkâm davranış sergiliyor olabilir. Kan bağışçılarının empati 

ölçeğinden nerdeyse tam puan aldıkları göz önünde tutulursa empati ile 

güdülendiklerini söylemek mümkündür. Ayrıca sosyal sorumluluk da önemli bir 

yordayıcıdır. Halihazırda bağışçı olanlar, son iki yılda kan vermemiş olanlardan 

anlamlı derecede farkla sosyal sorumluluk sahibi çıkmıştır (Steele ve diğ., 2008: 

50). Dahası yüksek diğerkâmlık ve sosyal sorumluluk puanlarına sahip olan 



 
 

137 

bağışçılar, çoğunlukla son beş yıl içerisinde ortalamanın üstünde kan vermişlerdir. 

Yazarlar bu bulguları, “diğerkâmlık, empati ve sosyal sorumluluk değerlerine 

değinerek kan vermeye teşvik eden mesajlar, en azından bir kere kan vermek için 

insanları yüksek prososyal kişilik yapısı geliştirmelerinde önemlidir. Bununla 

birlikte onların tekrar bağış yapmalarını sağlamada bu mesajların etkisi, kişinin 

önceki bağış tecrübesi veya bağış alanına ulaşım şartlarının değişmesi gibi diğer 

faktörler tarafından azaltılabilir (Steele ve diğ., 2008: 51). 

Konu ile ilgili diğer bir çalışmada ise Alessandrini (2007) Avustralyalı 6879 

kişi le yaptığı çalışmada bağışçıları, kan bağışında bulunmamış olanlar, bir yıl 

öncesinde bağışta bulunmuş olanlar (geçmiş bağışçılar) ve son bir yıl içerisinde 

bağışta bulunmuş olanlar olarak gruplandırmıştır. Elde edilen sonuçlara göre kan 

bağışçıları, okul, hayır kurumları gibi yerlerde de gönüllü olarak görev aldıklarını 

belirtmişlerdir. Gönüllü olarak çalışanların % 51,5’i halen bağışçı, % 47,8’i 

önceden bağış yapmış olanlar ve % 38,1’i bağışçı olmayanlardan oluşmaktadır. 

Halen bağışçı olan ve önceden bağış yapmış olanlar, sivil toplum kuruluşlarına üye 

olma konusunda da bağışçı olmayanlardan daha yüksek oranlara sahiptirler. Bu 

sonuç yazar tarafından, kan bağışının gönüllülükte olduğu gibi diğerkâm bir eylem 

olarak görüldüğü savını desteklediği şeklinde yorumlanmıştır. Bununla birlikte 

yazar, yabancılara kan vermeyi, birisine hediye verme eyleminden ayırılması 

gerektiğini ifade etmiştir (Alessandrini, 2007: 310).  

Bu araştırmanın ulaştığı bir başka sonuca göre diğerlerine yardım etme 

sorumluluğu olduğunu düşünenlerin çoğunluğu (% 38,5) halen bağışçı olanlardan 

oluşmaktadır. Bu grupta yer alanlar, önceden bağışçı olanlar (% 34,3) ve bağışçı 

olmayanlardan (% 31,6) anlamlı derecede fazladır (Alessandrini, 2007: 312). Bu 

çalışmada araştırmacı, kan bağışçılarına dini ve manevi inançları ile ilgili sorular da 

yöneltmiştir. Bunlardan elde edilen bulgulara göre okula giderken dini bir gruba 

üye olanların büyük bölümü halen bağışçı olan (% 23,1) ve eskiden bağışçı 

olanlardan (% 23,5) oluşmaktadır. Bağışçı olmayanların sayısı ise diğerlerin göre 

azdır (Alessandrini, 2007: 311). Bu araştırmada kan bağışçılarının daha dindar 

olduklarına dair bir bulguya rastlanmamıştır. Aynı durum gönüllük için de 



 
 

138 

geçerlidir. Bu sonuç, Avusturalya toplumunun dini yönelimle ilgisi olmayan güçlü 

yardımsever bağları olduğu şeklinde açıklanmıştır. Sonsöz olarak da bireylerin kan 

vermeye devam etmelerini sağlayan unsurların,  diğerkâmlık ve genel anlamda 

toplumun yararı olma isteği olduğu yorumuna yer verilmiştir (Alessandrini, 2007: 

313). 

Türkiye’de ise kan bağışının önemine yapılan vurgu gün geçtikçe 

artmaktadır. 6-12 Mayıs tarihleri arasında kan haftası kutlanmakta ve çeşitli 

bilinçlendirme kampanyaları bu tarihlerde yoğunlaşmaktadır. Türkiye’de ilk kan 

merkezleri 1957 yılında İstanbul ve Ankara’da Kızılay Derneği tarafından 

açılmıştır. Ülkemizde bir yılda elde edilen kan miktarının yarısı Kızılay’ın temin 

ettiği kandan oluşmaktadır. Kızılay dışında Sağlık Bakanlığı hastaneleri ve 

üniversite hastaneleri kan bağışlanan merkezlerdir (Yıldız ve diğ., 2006: 55). 

“Türkiye’de 2006 yılın da Türk Kızılayı ile Milli Eğitim Bakanlığı arasında 

“Gönüllü Kan Bağışçısı Eğitimi ve Kazanım Faaliyetlerinin Yürütülmesi ” ile ilgili 

bir protokol imzalanmış; bu amaçla “Toplumda Kan Bağışı Bilincinin 

Oluşturulması Projesi ” başlatılmıştır. Bu proje ile güvenli kanın, gönüllü 

bireylerden sağlanabilmesi için motive edilmeleri, farklı meslek gruplarına mensup 

bireylerin kan bağışı konusun da bilgi ve davranışlarının iyileştirilmesi 

hedeflenmiştir (Cevizci ve diğ., 2010: 87) 

Türkiye’de kan bağışını konu edinen araştırmaların sayısı azımsanmayacak 

kadar çoktur. Bunlardan bazıları elde edilen kanı tıbbi açıdan ele alırken bazıları da 

kan bağışı davranışını psikolojik ve sosyolojik açılardan incelemişlerdir. 

Hablemitoğlu ve diğerleri (2010), öğretmenlerin özgeci tutumları ile kan bağışlama 

durumlarını cinsiyet ve yaş değişkenleri üzerinden ele alan bir alan araştırması 

yapmışlardır. Yaşları 21 ile 61 arasında değişen 176 öğretmene Fedarklık Ölçeği 

kullanarak yaptıkları çalışmanın sonuçlarına göre öğretmenlerin % 65,3’ü kan 

bağışında bulunmamıştır. Ayrıca kan bağışlayanlar, bağışlamayanlara göre “bir 

hayır kurumuna para vermek”, “birisi için asansör bekletmek” gibi bir dizi yardım 

                                                
 Yazarların Türkçe’ye Fedakarlık Ölçeği olarak çevirdikleri ölçeğin orijinal ismi Altruism Scale 
şeklindedir. Bizim çalışmamızda özgecilik ve diğerkâmlık kelimeleri tercih edildiği için bu çalışma 
ile ilgili bölümlerde de bu kelimeler kullanılmış ancak ölçeğin ismi korunmuştur. 



 
 

139 

davranışını daha çok yerine getirdiği tespit edilmiştir. Ulaştıkları sonuçlara göre 

yazarlar, kan bağışlama durumunun ve yaşın öğretmenlerin fedakârlık tutumları 

üzerinde anlamlı bir yordayıcı (p < .05) olduğunu  ifade etmişlerdir. Cinsiyetin 

özgeciliğin belirleyicileri arasında olmadığı ve hem kan bağışlayan hem de 

bağışlamamış olan öğretmenlerin diğerkâmlıklarının yüksek olduğuna da dikkat 

çekilmiştir (Hablemitoğlu, 2010: 71 vd.) 

Türkiye’de kan bağışının motivasyonlarına değinen araştırmaların en geniş 

çaplılarından biri Yıldız ve diğerleri (2006) tarafından “Neden Kan Bağışlamıyoruz. 

Mersin İli’nde Yaşayanlarda Kan Bağışına Genel Bakış: Anket Çalışması” başlığı 

altında yayınlanmıştır. Farklı meslek gruplarından 3479 kişiye uygulanan anketin 

ilk soru olan “kan bağışında bulunmak ister misiniz” sorusuna verilen “evet” yanıt 

oranı %31,3 iken, son soruda bu oran % 43,5’e çıkmıştır (p < .05). (Yıldız ve diğ., 

2006: 41). Dolayısıyla anket içeriğinin bir nevi kısa süreli eğitim olarak 

değerlendirildiği bu çalışma, insanların kan bağışı hakkındaki düşüncelerinin 

olumlu yönde değişebileceğini göstererek daha büyük çaplı girişimlerle toplum 

geneline ulaşmanın önemini ortaya koymuştur (Yıldız ve diğ., 2006: 53). “Kan 

bağışının yan etkisi var mı” sorusuna verilen cevaplar, kan vermenin önündeki 

engellere ışık tutmuştur. Soruyu yanıtlayanların % 55’i kan bağışının yan etkisi 

olduğunu, % 33’ü kilo aldırdığını % 26’sı kilo kaybı yaptığını % 13’ü bağımlılık 

yaptığını düşünmektedir. Bunlar gibi kulaktan dolma bilgiler kişilerin ve dolaylı 

olarak da çevresindekilerin kan vermesine engel olmaktadır (Yıldız ve diğ., 2006: 

51). “Düşündüğünüz halde hiç kan vermemişseniz sizce bunun nedeni ne olabilir” 

şeklinde doğrudan sorulan sorunun cevapları ise % 61,4 oranında ihmal ettikleri 

ifadesine yoğunlaşmıştır. Dolayısıyla kan vermeme nedenlerinin büyük bölümünü 

yanlış bilgi ve ihmal gelmektedir (Yıldız ve diğ., 2006: 44 vd.).  



 
 

140 

Tablo 12. Kan Vermeme Nedenleri 

 

(Yıldız ve diğ., 2006: 49). 

Tablo 10’da örneklemin kan vermeme nedenleri yer almaktadır. Bunlar 

arasında üzerinde en çok uzlaşılan husus, “yakınlarım dışındaki insanların hayatına 

önem vermiyorum” maddesine katılmama (% 88,5) olmuştur. Bu madde bir bakıma 

diğerkâmlığı açıklamaktadır. Veriye dayanarak, insanların kan vermeseler de 

kendilerini diğerkâm olarak algıladıklarını söylemek mümkündür.  

Çalışmamızın bu bölümüne kadar kan bağışlamanın veya bağışlamamanın 

bireysel boyuttaki nedenlerine değinilmiştir. Yapılan çalışmalar, bunun ötesinde,  

kan bağışına iten veya kan bağışlamaktan alı koyan başka nedenlerin olduğunu da 

ortaya koymuştur. Healy’e göre kurumların da, kan tedarik etmede sorumluğu 

vardır. Kan bağışının ne anlama geldiğini ve kan bağışı konusunda diğerkâm 

olmanın önemini anlatmak ve kan bağışı için gerekli şartları sağlamak gibi görevler 

üstlenmesi gerekmektedir. Diğerkâmlık kan bağışında belirleyici bir faktör olmakla 

birlikte lojistiğin önemi de yadsınamaz. Bireysel güdüler önemlidir ama yönetim 

bazında yapılan küçük değişiklikler kan bağışı üzerinde büyük etkiler meydana 

getirebilir (Alessandrini, 2007: 308). Ne var ki bu etki çoğu zaman olumlu olmakla 

birlikte nadiren de olumsuz olabilmektedir. Üst kurulda alınan bir kararın halka 

yansımasında ne derece etkili olabileceğine dair etkili bir örnek yakın geçmişte 

yaşanmıştır. Kızılay Başkanı Ahmet Lütfi Akar’ın elde edilen kanın ilaç üretiminde 

kullanılması hakkında yaptığı basın açıklaması bir gazetelerde “Kızılay'dan 'helal 

kan' atağı” ve benzeri manşetlerle verilmesi 

(www.radikal.com.tr/turkiye/kizilaydan_helal_kan_atagi-1142464, 21.07.2013), 

bazı tepkilere de neden olmuştur. Habere yapılan yorumlardan bir tanesi söz konusu 



 
 

141 

etkileşimi göstermektedir. Yönetime kızan bir bağışçı kan vermeme kararı alıyorsa 

bireylerin olduğu kadar kurumların sorumlulukları olduğu ortadadır.  

Şekil 14. Yönetimin Kan Bağışına Etkisi Örneği  

 

Sonuç olarak denilebilir ki; kan bağışı farkındalığı ülke ve kültürlere göre 

farklılık göstermektedir. Bunda bireysel algı ve kurumsal uygulamaların etkisi 

vardır. Kan bağışı engelleri arasında ihmalkârlık öne çıkarken kan bağışı nedenleri 

arasında diğerkâmlık öne çıkmaktadır.  

 

2.5. Diğerkâmlık, Dindarlık ve Maneviyat  

Alandaki çalışmalara bakıldığında diğerkâmlığın, özellikle pozitif 

psikolojinin etkisiyle psikoloji literatüründe daha yoğun olarak ele alınmaya 

başladığı görülür. Diğerkâmlık genellikle sosyal psikoloji içerisinde incelenmiş ve 

ona sosyal davranış teorileri bağlamında açıklamalar getirilmiştir. Din psikolojisi 

içerisinde ise diğerkâmlık çoğunlukla dindarlıkla ilişkilendirilmiştir. Bunda, 

nerdeyse bütün dinlerin özgeciliğe değer vermesi etkili olmuştur (Cascio, 2003). 

Aslında dinlerin çoğu, sadece diğerkâmlık değil genel olarak ahlaki prensiplerin 

önemine vurgu yapmaktadır. Bunlardan evrensel olarak önemi kabul edilen iki 

prensip, diğerlerini sevmek ve onlara ilgi ve özen göstermektir (Salem, 2012: 2-3).  

Dindarlık diğerkâmlık ilişkisini konu edinen teorik çalışmaların çoğu bu 

ikisi arasında pozitif bir ilişkinin olacağını öngörmüştür. Bununla birlikte söz 

konusu teorileri test eden empirik çalışmalar, birbirinden farklı sonuçlara ulaşmıştır. 

Örneğin, Batson ve Ventis’in (1982) araştırmasında, ihtiyacı olan birine yardım 

etmede dindar olanlarla olmayanlar arasında anlamlı farklılık çıkmazken Saroglou 

ve diğerlerinin (2005) yaptıkları araştırmada dindarlığın, prososyal davranışın 



 
 

142 

dolaylı olarak açıklayıcı faktörü olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bununla birlikte pek 

çok araştırma diğerkâmlık ile dindarlık arasında pozitif ilişki tespit etmiştir 

(Langford and Langford, 1974; Batson, 1989). Konu ile ilgili olarak yapılan pek 

çok araştırmaya dayanarak ortaya konan ve bugün psikoloji alanında genel olarak 

kabul gören husus ise dindarlıkla, aynı dine mensup kimselere karşı diğerkâm 

olmak arasında güçlü bir ilişki olmasına rağmen ait olunan dini grup dışındakilere 

karşı diğerkâmlık konusunda dindarlığın belirleyici bir faktör olmadığı yönündedir 

(Saroglou, 2013: 439).  

Dini inançlara bağlılık, diğer insanlara yardım etmeye güdülese bile bazı 

durumlarda tersi de söz konusu olabilmektedir. Genel olarak kan bağışı, yardım 

etme davranışı olarak ele alınmaktadır. Ancak Yehova Şahitleri’nin yardım etmenin 

diğer türlerinde olmasa bile kan bağışı konusunda farklı bir yaklaşımı vardır. Bu 

inanca göre her ne sebeple olursa olsun bireyler arası kan aktarımı dinen uygun 

değildir. Dolayısıyla bu inanca mensup kişiler hayati bir tehlike olması durumunda 

bile kan transferini kabul etmeyerek ölümü tercih edebilmektedirler (Gohel et al., 

2005: 3 vd). Dolayısıyla böyle bir dini inancın kan bağışını güdülemesi de mümkün 

değildir. 

Dindarlık ile diğerkâmlık arasındaki ilişkide manevi bir boyut da kendini 

hissettirmektedir. Literatürde maneviyatın bireysel ve ben-merkezci bir eğilime mi 

yoksa diğerkâmlıktaki gibi içselleştirilmiş prososyal değerlere mi tekabül ettiği 

tartışılmıştır (Saroglou, 2006: 3). Diğerkâmlık maneviyat ilişkisine ilişkin 

yayınlanmış çalışmalar sayıca az olmakla birlikte bunların içinde hem torik hem de 

pratik olanlarına rastlamak mümkündür. Bu konuda bir teori ileri süren Morrison ve 

Severino (2007), “ne kadar insan olursak, biz ve dünyamız da o kadar diğerkâm 

olur” önermesini esas almışlardır. Onlara göre diğerkâmlık, hepimizin birbirine 

bağlı olduğu bilincinden doğmaktadır. İletişim şekillerimiz diğerlerinin olumlu 

veya olumsuz olarak etkiler ve diğerkâmlık ilişkileri daha yükseğe taşırken iltimas 

ve bencillik bu ilişkilere zarar verir. Onların kavramlaştırmalarına göre diğerkâmlık, 

maneviyatın bir boyutudur. Çünkü maneviyat, hepimizin insanlığın parçası 

olduğunun farkına varmamızı sağlayan bir dizi değişikliğin bilinç (consciousness) 



 
 

143 

ve bende (self) ortaya çıkmasıyla kendini gösterir (Morrison and Severino, 2007: 

26). Burada belirtmek gerekir ki yazarlar ben (self) kavramına da farklı bir yorum 

getirmişlerdir. Psikoloji açısından ben, bizim varlığımızın merkezi olarak ele 

alınmıştır. Maneviyat açısından ise ben varlığın merkezi değildir. Bilakis, bir yaşam 

kuvveti, –yaratılışın gücü, içimizde olan ama aynı zamanda daha da büyük olan 

güç- gerçek merkez olarak addedilmiştir. Hem psikolojik hem de manevi olarak ben, 

temel insani bir araçtır ki bunun aracılığıyla insanlar birbirlerini tanıyıp tecrübe 

ederler. Bir bene sahip olmanın amacı nihayetinde onun ötesine geçerek kamil 

insan doğasına, kamil diğerkâm doğaya ulaşmaktır. Bu seviyeye ise, ben ve 

diğerinin birleşerek Ben haline geldiği manevi gelişimin ikili olmayan bilinç 

seviyesinde ulaşılır (Morrison ve Severino, 2007: 29). Maneviyatı bu şekilde 

açıklayan yazarlar, din maneviyat ilişkisi konusunda popüler söylemi benimsemiş 

ve dini kurumsal, maneviyatı da bireysel bir olgu olarak ele almışlardır. Böylece 

maneviyatın çoğunlukla psikolojik dini ise sosyolojik olduğunu ileri sürmüşlerdir 

(Morrison ve Severino, 2007: 33). Çalışmalarının sonunda ise şu çıkarımlarda 

bulunmuşlardır (Morrison ve Severino, 2007: 36-37):  

1. Diğerkâmlık ile ilgili kavramlaştırmamızın ilki sağlık (fiziksel ve 

psikolojik) ile ilgilidir. Diğerkâmlığı ortaya çıkaran süreç bağıntılı bir 

süreçtir. Bir kişinin sağlığı herkesin sağlığını belirler. 

2. Diğerkâmlık ile ilgili kavramlaştırmamızın ikincisi din ile ilgilidir. Din, 

diğerkâm ahlak sistemini temsil eden kutsal semboller ve bu ahlak 

sistemini uygulamaya geçirecek araçlar sunar. Dolayısıyla dinin rolü, 

insanların diğerkâm yetilerini geliştirmesine olanak sağlayan ahlaklı 

toplumun ortaya çıkmasını sağlamaktır.   

3. Diğerkâmlık ile ilgili kavramlaştırmamız, tüm toplumun yükselmesini 

gerekli kılan kültürün ana rolünü daha net hale getirmektedir.  

4. Diğerkâmlık ile ilgili kavramlaştırmamızın muhtemelen en güçlüsü 

şudur: her birey, daha diğerkâm olmak için kendi fizyolojik, psikolojik 



 
 

144 

ve manevi yönünü değiştirebilir. Bireysel olarak daha diğerkâm hale 

gelmek, diğerlerini de etkiler.  

5. Diğerkâmlık ile ilgili kavramlaştırmamızın, maneviyatla ilgili ilerideki 

çalışmalar ve kamil insan olmanın ne anlama geldiğinin açıklanması için 

de çıkarımları vardır. Kavramlaştırmamız, bilincin manevi seviyelerini 

ve benin manevi gelişimlerini çalışmak için bir çerçeve sunmaktadır.  

 

Yukarıda değinilen çıkarımlar, diğerkâmlık, kültür, dindarlık ve 

maneviyatın ne kadar sıkı ilişki içerisinde olduğunu göstermesi açısından önemlidir. 

Bu maddelere kültürün üzerine bina edildiği temel felsefe de eklenebilir. Örneğin 

diğerkâmlık ve maneviyat ile ilgili çalışmasında Menon (2007), Upanişadlar, 

Bhagavad Gita ve Mahabharata gibi Hint felsefe metinlerine dayanmış ve Hint 

felsefesi ile güncel sosyo-biyolojik yaklaşımın diğerkâmlığı ele alışını 

karşılaştırmıştır. Yazarın anlatımına göre Hint felsefi düşüncesi, genel olarak, 

kolektif olarak bir arada var olmaya dayanmaktadır. Onun sanat, metafizik, 

soterioloji, hatta mantık ve epistemoloji hakkındaki teorileri, tüm yaşam 

formlarının birbirine bağlı olduğunu kabul etmektedir. Bu birliktelik Upanişad 

literatüründe farklı bir şekilde ifade edilmiştir ve saf varoluş (pure existence), saf 

bilinç (pure consciousness) ve saf neşe (pure bliss) olarak vurgulanmıştır. 

Varoluşun özü, hayırseverlikle (benevolence) özdeştir (Menon, 2007: 137).  Ona 

göre bu bağlamda diğerkâmlık, üzerine çalışma yapmanın kıymetli olduğu insan 

hasletidir. Çünkü diğerkâmlık, evrenseldir ve aşkın bir doğası vardır (Menon, 2007: 

139). Bu temel noktayı baz alan Menon, manevi diğerkâmlık (spiritual altruism) 

kavramını geliştirmiştir (Menon, 2007: 140).  

“ ‘Manevi diğerkâmlık’ (spiritual altruism) şeklindeki yeni kavramı, bencil 

ve diğerkâm davranışı anlama alanını genişletmek ve tartışmaları, sınırlı 

(ama önemli) olan sosyo-biyolojik bakış açısının ötesine geçerek beden 

                                                
 Soterioloji: Teolojinin sevap ve kurtuluş ile ilgilenen dalı, kurtuluş bilimi.  



 
 

145 

(body), zihin (mind) ve ruhun (spirit) iyiliğine önem veren açıklamalara 

uzanmak için ileri sürüyorum.” 

Menon’a göre günümüzde özgecilik üzerine yapılan büyük tartışmalar, bu 

kavramı evrimsel veya sosyal faydaları öne çıkaran bir davranış olarak ele almıştır. 

Diğerkâmlığın bir kişi tarafından sergilenen bir fenomen olduğu nerdeyse göz ardı 

edilmiştir. Diğerkâmlığı psikolojik hedonizm ve sosyo-biyolojiyle sınırlamak, bu 

fenomenin kompleks yapısını görmezden gelmek demektir. Esas olan, kendi 

hoşnutluğumuza iten dürtüden, bu hoşnutluğu diğerlerinin faydasına olan işler 

yaparak yaşayacağımız inancına geçtiğimiz psikolojik süreçlere bakmaktır. Hint 

düşüncesinin özgeciliği, kendini düşünmeme (selflessness) ve benliği boşaltma 

(self-space) bağlamında ele aldığını ifade eden Menon, bu iki kavramın doğasını 

manevi diğerkâmlık olarak nitelemesini nedeni şu şekilde açıklamıştır: “kendini 

düşünmemenin bir olma şekli olduğunu düşünüyorum. Bu da doğrudan bilincin 

dönüşümüne, merhamet, empati ve sosyal iyiliğe bağıldır” (Menon, 2007: 150). 

Görüldüğü gibi Menon, bireysel olan ile sosyal olanı, maneviyat ile diğerkamlığı 

birbirine bağlayarak Hint felsefesinde olduğu gibi ikinin birleşmesiyle oluşan 

birliğe gönderme yapmıştır.  

Evrenin birbiri ile bağlılığı vurgusunu yapan bir diğer teorik çalışma Elkins 

ve diğerlerine (1988) aittir. Onlar maneviyatın, hayatın kutsallığına hayranlık ve 

maddenin harmonik yapısını görmeyi kapsadığını ileri sürmüşlerdir. Onlara göre 

maneviyat, kişinin tanıdıklarına yönelik diğerkâmlığını, daha iyi bir dünya ümidini 

ve hayatın trajik bir boyutunun olduğu bilgisini de içine almaktadır.  

Diğerkâmlıkla maneviyat ilişkisi, bazı araştırmalarına da konu olmuştur. Bu 

ikisinin etkileşimine dair alan araştırmalarının ilklerinden sayılan çalışma 

Greenwald ve Harder (2003) imzasını taşımaktadır. Maneviyatın boyutlarını 

belirmek amacıyla yazarlar, 147 katılımcıya kendilerini manevi yönden nasıl 

gördüklerini, onlara verilen 122 sıfatı esas alarak değerlendirmelerini 

istenmişlerdir. Çalışmanın sonucunda ortaya çıkan dört manevi faktör şu şekildedir: 

diğerlerine bağlı olma sevgisi, kendini geri planda tutan diğerkâmlık, mutlu 

aşkınlık ve dindarlık/kutsallık (Greenwald and Harder, 2003: 975 vd). Yazarlara 



 
 

146 

göre diğerkâmlık, maneviyatın boyutlarından biridir ve dolayısıyla da diğerkâmlık 

ve maneviyat birbiri ile sıkı ilişki içindedir. Benzer maneviyatın, gönüllü ve 

diğerkâm davranışın yordayıcılarından birisi olduğunu ileri süren çalışmalar da 

vardır (Praetorius and & Machtmes, 2005; Saroglou, 2006). Örneğin gönüllü 

danışmanlık hizmeti verenlerin motivasyonları üzerine yapılan nitel bir araştırmaya 

göre maneviyat ana temayı oluşturmaktadır. Katılımcılar manevi motivasyonu 

çeşitli şekillerde ifade etmişlerdir: “geri verme” arzusu (diğerkâmlık), kişinin kendi 

hayatına ve algılanan güçlük ve engellere yeni bir bakış getirmesi ve insan olmanın 

anlamına dair daha derin bir anlayış, sosyal dokunun parçası olarak birbirine bağlı 

olma” (Praetorius and & Machtmes, 2005) bunların bazılarıdır.  

İnternet üzerinden yaptığı küçük çaplı anket çalışmasında ise Salem (2012), 

maneviyatla prososyal davranışı arasında olumlu bir ilişki olduğu hipotezini 

kurmuştur. Bu çalışmada yazar katılımcılardan kendilerini ne kadar diğerkâm 

gördüklerini ve kendilerini manevi yönden ne kadar güçlü hissettiklerini 1’den 10’a 

kadar dereceli bir soruda belirtmelerini istemiştir. Diğerkâmlıkla ilgili ölçekte 5’in 

altında cevap veren olmamıştır. Katılımcılar, kendilerinin faydasını değil sadece 

diğer insanların faydasını düşünerek yardımda bulunduklarını belirtmişlerdir. Diğer 

taraftan maneviyat derecelendirmesinde 9’dan yüksek puan veren olmamıştır. 

Birkaç kişi ise bu soruya 0 vererek hiçbir şekilde maneviyatla ilgileri olmadığını 

ima etmişlerdir. Yaptığı analiz sonucunda iki kavram arasında korelasyon 

bulamayan yazar, maneviyatın diğerkâmlığı açıklamadığı ve diğerkâmlığın 

motivasyonları arasında da bulunmadığı sonucuna ulaşmıştır (Salem, 2012: 15). 

Burada belirtilmesi gerekir ki bu çalışmada dindarlık ve maneviyat ayrımına 

değinilmediği için katılımcılar kendi maneviyat derecelerini dindarlık derecesi 

olarak düşünerek cevaplamış olabilirler. Aslında maneviyat ile ilgili bir soru, 

örneklem tarafından dini bağlılık gibi algılanıyorsa bu da konu üzerinde daha derin 

çalışmalar yapılması gerektiğini göstermektedir.  

Saslow ve diğerleri (2013) “The Social Significance of Spirituality: New 

Perspectives on The Compassion-Altruism Relationship” (Maneviyatın Sosyal 

Önemi: Merhamet-Özgecilik İlişkisine yönelik Yeni Bakış Açıları) isimli 



 
 

147 

makalelerinde dindarlık ve maneviyatı iki ayrı kavram halinde ele almışlardır. 

Yazarlar, maneviyat (spirituality), dindarlık (religiosity), merhamet (compassion) 

ve diğerkâmlık (altruism) hakkındaki kapsamlı bir modeli test etmek amacıyla 

dindarlık ve maneviyatın, merhamet ve diğerkâmlık üzerindeki bağımsız etkilerini 

beş ayrı çalışmada incelemişlerdir. Onlar bu iki kavramın merhamet ve diğerkâmlık 

ile ilişkilerinin birbirinden farklı ve kendilerine özgü olacağını varsaymışlardır. İlk 

iki çalışmanın sonuçlarına göre manevi yönden daha güçlü olan bireylerin daha çok 

merhamet göstermektedir. Ancak maneviyatın etkisi kontrol altına alınınca 

dindarlıkla merhamet arasında anlamlı bir ilişki çıkmamıştır. Bu veri yazarlar 

tarafından merhamet insanları bencil güdüleri aşmaya güdülediği için de dindarlık 

değil ama maneviyatın diğerkâm davranışı yordadığı ve merhametin de bu ilişkiyi 

açıklamada yardımcı olduğu şeklinde yorumlanmıştır. Diğer çalışmalarda da 

manevi yönden daha güçlü olanların daha çok merhamet hissi yaşadıkları ve daha 

diğerkâm davrandıklarına dair veriler elde eden yazarlar, dindar bireylerde benzer 

sonuçlar elde etmemişlerdir. Sonuç olarak ise dindarlığın ötesinde maneviyatın, 

daha çok merhametli olma ve yabancılara karşı daha çok özgeci davranma ile ilgili 

olduğunu ifade etmişlerdir (Saslow et al., 2013: 210 vd).  

Özetle denilebilir ki, geleneksel olarak diğerkâmlık dindarlık ile 

ilişkilendirilmiştir ve genellikle bu ilişkinin olumlu olduğunu gösteren yayınlar 

yapılmıştır. Son yıllarda literatürde maneviyatın yeni bir anlam yükleme şeklindeki 

eğilim diğerkâmlık ile ilgili çalışmaları da etkilemiştir. Zaman içerisinde 

dindarlıktan ayrı bir olgu olarak görülen maneviyatın diğerkâmlıkla olan ilişkisini 

ele alan çalışmalar da ortaya çıkmıştır. Ancak maneviyatın, belli bir dereceye kadar 

üzerine uzlaşma sağlanmış bir tanımının olmaması, insanların ve araştırmacıların 

maneviyata farklı anlamlar yüklemesi ve maneviyat algısının kültüre göre 

değişmesi gibi konuların da etkisiyle maneviyat ile diğerkâmlığı ele alan 

çalışmalarda birbirinden farklı sonuçlar elde edilmiştir. Dolayısıyla bu iki kavramın 

çok boyutlu yapısını ve kültürel bağlamını göz ardı etmeden yapılacak çalışmalara 

ihtiyaç duyulmaktadır. Önümüzdeki yıllarda ileri sürülecek tanım, teori ve 

araştırmaların katkısıyla konuya ilişkin yeni perspektiflerin kazanılacağı 

düşünülmektedir.  



 
 

148 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

Bilimsel araştırmada hâkim paradigma pozitivist yaklaşımdır. Bu 

yaklaşıma göre bilimsel çalışmalarda, nesnel yöntemler kullanarak ölçme 

yapmalıdır. Çünkü gerçeklik dışsal ve nesneldir (Altunışık ve diğ., 2005: 4). 

Bununla birlikte sosyal bilimler alanında son yıllarda ortaya çıkan bir paradigma 

dönüşümü söz konusudur. Nicel çalışmalara daha çok vurgu yapan pozitivist 

paradigmadan post-pozitivizm (yorumlayıcı), eleştirel teori ve inşacılık gibi 

alternatif paradigmalara doğru bir yönelim vardır (Kuş, 2007: 20). Bunlardan en 

çok öne çıkan yorumlayıcı yaklaşıma göre ise kuramlar doğadan elde edilmez. 

Çünkü düşünce ile gerçeklik arasında bir oluşum ya da kuruluş ilişkisi vardır 

(Altunışık ve diğ., 2005: 8). Pozitivist paradigma ile yorumlayıcı paradigmanın 

özellikleri şu şekilde karşılaştırılabilir. 

Tablo 13. Pozitivist ve Yorumlayıcı Paradigmaların Özellikleri 

Pozitivist Paradigma’nın Özellikleri Yorumlamacı Paradigma’nın Özellikleri 

Gerçeklik basittir. Gerçeklik karmaşıktır.  

Hiyerarşi düzenin ilkesidir.  Heterarşi ilkedir.  

Evren mekaniktir.  Evren holografiktir 

Gelecek ve yön belirlidir.  Gelecek ve yön belirsizdir.  

Nedensellik ilişkisi 
İlişkiler doğrusal (linear) değildir ve 

karşılıklı nedensellik vardır.  

Değişim niceldir ve birikim 

şeklindedir.  
Değişim morfogenetiktir 

Nesnellik zorunluluktur.  
Gözlemci belirli bir perspektife sahip 

katılımcıdır.  

 

Kaynak: Yıldırım ve Şimşek, 2011:31. 



 
 

149 

Pozitivist yaklaşımın yansıması, nicel araştırma yöntemlerini, 

yorumlamacı yaklaşımın yansıması da nitel araştırma yöntemlerini ortaya 

çıkarmıştır. Bir araştırmada anket ve ölçek kullanılması nicel çalışmaya, gözlem, 

görüşme ve dokümantasyon incelemesi yöntemlerinin kullanılması da nitel 

çalışmaya örnek verilebilir. Aynı çalışmada bu yöntemler tek tek kullanıldığı gibi 

karma metotla ikisi bir arada da kullanılabilir. (Altunışık ve diğ., 2005: 56) Burada 

önemli olan araştırmanın konusu ve amacına uygun yöntemi belirlemektir.  

 

1. Araştırmanın Modeli  

Çalışmamızda, bir durumu var olduğu şekliyle betimleyerek ortaya 

koymaya çalışan tarama modeli (Karasar,1984,79) benimsenmiştir. Buna bağlı 

olarak da nitel araştırma yöntemlerine başvurulmuştur. Üzerine uzlaşı sağlanmış tek 

bir tanımı olmamakla birlikte nitel araştırma, “gözlem, görüşme ve doküman analizi 

gibi nitel veri toplama yöntemlerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal 

ortamda gerçekçi ve bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir 

sürecin izlendiği araştırma” (Yıldırım ve Şimşek, 2011: 39) şeklinde tanımlanabilir.  

Nitel araştırma süreci aşağıdaki şekilde verilmiştir. 



 
 

150 

Şekil 15. Nitel Araştırma Süreci  

 

Kaynak: Yıldırım ve Şimşek, 2011: 84. 

 

Nitel araştırmanın döngüsel yapısı, konunun farklı açılardan ele alınmasına 

imkan vermektedir. Diğerkâmlık ve maneviyatı ele alan çalışmamızda nitel 

araştırma yapmamızın nedenleri şunlardır:  

1. Araştırmamızın amaçlarından ilki, Türkiye ve Amerika’da iki farklı 

kültürde yaşayan insanların maneviyat algıları arasındaki benzer ve 

farklı yönlerin tespitidir. Diğer bir amacı ise diğerkâm davranışın 

motivasyon ve sonuçlarının belirlenip bunların maneviyatla 

ilişkisinin incelenmesidir. Dolayısıyla bu çalışma en temelde 



 
 

151 

kültürler arası karşılaştırmaya dayanmaktadır. Gerek bireysel 

gerekse kültürel boyuttaki algının benzerlik ve farklılıklarını ortaya 

koymak için nitel çalışmalar daha uygundur.  

2. Batı psikoloji literatüründe maneviyat ile ilgili çeşitli ölçekler 

geliştirilmiştir ancak ülkemizde çeviriler hariç Türkiye merkezli bir 

maneviyat ölçeği bulunmamaktadır. Batıda maneviyat giderek 

dinden ayrı bir kavram olarak ele alınırken Türkiye’de yaşayan 

insanların din ve maneviyat algılarını doğrudan inceleyen çalışmalar 

çok sınırlı sayıdadır. Bu nedenle insanların görüşlerine başvurulması 

ve gözlemlerle bir izlenim edinilmesi tercih edilmiştir.   

3. Batıdaki ve Türkiye’deki özgecilik ölçekleri, belirli yardım etme 

davranışlarının sıklığına göre dizayn edilmiştir. Oysa bizim 

çalışmamız tek bir yardım etme davranışını (kan bağışı) ele alarak 

bu davranışı motivasyonları ve sonuçları açısından derinlemesine 

incelemeyi hedeflemiştir. Bu amaç için nitel araştırma daha 

uygundur.   

 

Araştırmamızın desenleri, kültür analizi ve kuram oluşturmadır. Kültür 

analizi, “bireysel algı ve davranışın olduğu kadar toplumsal davranış, yapı, işleyiş, 

değerler, normlar gibi kültürel ögelerin tanımı ve analizi üzerine odaklanır” 

(Yıldırım ve Şimşek, 2011: 70). Çalışmamızda Türk ve Amerikan kültürleri 

diğerkâmlık ve maneviyatın ortaya çıktığı ortam olma açısından incelenmiştir. 

Kuram oluşturma (gömülü teori) ise, anlamlara ve yaşantılara odaklanarak olgulara 

ilişkin kuramlar ortaya koymayı kapsamaktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2011: 76).  

Çalışmamızda iki ayrı ülkeden elde edilen veriler karşılaştırılarak bir kuram 

oluşturma hedeflenmiştir. Bu hedef doğrultusunda iki temel nitel araştırma 

yöntemine başvuruluştur.   

 

 



 
 

152 

1.1. Gözlem  

Yardım etme davranışının gerçekleştiği ortamın yanı sıra bu ortamın 

içinde bulunduğu kültürün diğerkâmlık ve maneviyata bakışına dair izlenimler 

edinmek amacıyla araştırma boyunca Türkiye ve Amerika’da katılımlı gözlem 

yapılmıştır. Gözlem verileri not alma ve fotoğraflarla kaydedilmiştir.   

1.2.  Görüşme 

En genel haliyle karşılık beklemeden yardım etme davranışı olarak 

tanımlanan diğerkâmlığı konu edinen çalışmamızda yardım etme davranışında 

bulunmuş bireylerle mülakatlar yapılmıştır. Konu ile ilgili literatürün yanı sıra Self-

Report Altruism Scale (Özbildirim Özgecilik Ölçeği) (Rushton, Chrisfohn and 

Fekken, 1981), the Spirituality Scale (Maneviyat Ölçeği) (Delaney, 2003) and the 

Spiritual Well-Being Scale (Manevi İyi-Oluş Ölçeği) (Paloutzian and Ellison, 1982) 

ölçeklerinden de faydalanılarak yarı-yapılandırılmış mülakat soruları 

oluşturulmuştur.  

 

2. Katılımcılar 

Çalıştığımız konu ile ilgili zengin verilere ulaşmak için ölçüt örnekleme 

yönteminden yararlanılmıştır. Bu yöntemin temel anlayışı, araştırmanın amaçlarına 

uygun olan bir dizi ölçütü karşılayan durumların çalışılmasıdır (Yıldırım ve 

Şimşek, 2011: 112). Kan bağışçılarının, verdikleri kanın kime gittiği bilgisine sahip 

olmamaları göz önünde tutularak görece daha yüksek oranlarda diğerkâm bir 

şekilde güdülendikleri öngörsüne bulunulmuş ve araştırmamızda, kan bağışı yapmış 

olmak ölçütü koyulmuştur. Örneklemin büyüklüğü ise kuram oluşturma deseni 

üzerine kurulmuş çalışmalarda kullanılabilen kuramsal örnekleme yaklaşımı esas 

alınmıştır. “Glaser ve Strauss’un (1967) ortaya attıkları bu kavram, araştırma 

sorusunun yanıtı olabiliecek kavramların ve süreçlerin tekrar etmeye başladığı 

aşamaya (doyum noktası) kadar veri toplamaya devam edilmesini gerektiren bir 

örnekleme yaklaşımına işaret eder” (Yıldırım ve Şimşek, 2011: 115). 



 
 

153 

2.1. Türkiye’de Yapılan Araştırma 

Evrenini kan bağışçılarının oluşturduğu çalışmamızın Türkiye’deki 

katılımcıları, 13-14 ve 20-21 Ekim 2012 tarihlerinde 12.00-18.00 saatleri arasında 

Konya Zafer Meydanı’ndaki Kızılay çadırında kan bağışlayan gönüllülerden 

oluşmaktadır. Belirtilen tarihlerde 86 tane bağışçı ile mülakat yapılmaya 

başlanmıştır. Ancak çeşitli dışsal nedenlerden dolayı 3 mülakat yarım kalmıştır. Bu 

nedenler, bir bağışçıyla mülakat esnasında diğer bir bağışçının bayılmasının 

ardından çadırda yaşanan hareketlilik, çadıra çekilen elektrik kontağından dolayı 

çadır kumaşının tutuşması üzerine çıkan alevlerin söndürülme girişimleri ve 

mülakat yapılan bağışçının telefonla veya bizzat ailesi vey arkadaşları tarafından 

çağırılması gibi nedenlerdir. 3 mülakat metni de yeterli veri olmadığı için araştırma 

dışında tutulmuştur. Geriye kalan 80 mülakat analize tabi tutulduğu için 80 kan 

bağışçısı, bu çalışmanın Türkiye’deki örneklemini oluşturmuştur. Katılımcıların 

demografik özellikleriyle ilgili ayrıntılı bilgi, çalışmanın bulgu ve yorumlar 

bölümünde verilmiştir.  

 

2.2. Amerika’da Yapılan Araştırma 

Evrenini kan bağışçılarının oluşturduğu çalışmamızın Amerika’daki 

katılımcılarını Ek 1’de belirtilen tarih ve saatlerde Tennessee eyaleti Chattanooga 

şehri Blood Assurance (özel bir kan bağışlama merkezi) binalarında kan bağışlayan 

gönüllülerden oluşmaktadır. Toplamda 64 bağışçı ile görüşme yapılmış, bunlardan 

1 tanesi mülakatın yarım kalması nedeniyle, 2 tanesi ise yetersiz veri içermesi 

nedeniyle araştırma dışında tutulmuştur. 1 bağışçı ise bünyesindeki bir hastalık 

nedeniyle kan vermek zorunda olduğunu ifade etmiştir. Bu kişinin verdiği kan, 

başkaları tarafından kullanılamadığı için bu kan verme eylemi kan bağışı olarak 

sayılmamış ve onun mülakatı da analizlere dahil edilmemiştir. Böylece toplamda 60 

kan bağışçısı ile görüşmeler tamamlanmıştır.   

 

 



 
 

154 

3. Verilerin Toplanması 

3.1. Türkiye’de Yapılan Araştırma 

İki bölümden oluşan araştırmamızın ilk bölümü, Türkiye’nin Konya ilinde 

gerçekleştirilmiştir. 7 Ekim 2012 tarihinde Konya Kızılay Kan Bağış Merkezi 

Müdürü Dr. Kaya Levent ile görüşülüp araştırma ile ilgili bilgi verilmiş ve kan 

bağışçıları ile mülakat yapabilmek için kendisinden izin istenmiştir. Bağışçıların 

kan bağışlama işlemi bittikten sonra genellikle kendilerine kek ve meyve suyu 

ikram edildiğini ve bir süre daha bağışın yapıldığı yerde bulunduklarını ifade eden 

Levent, bu süre zarfında bağışçılarla görüşebileceğimizi ifade etmiştir. Bunun 

üzerinde 13-14 ve 20-21 Ekim 2012 tarihlerinde yaklaşık 12.00-18.00 saatleri 

arasında Konya Zafer Meydanı’nda bulunan Kızılay kan bağışlama çadırında 

araştırma yapılmaya başlanmıştır. Görüşmelerin tamamı tarafımızdan yapılmıştır. 

Bir bağışçı genellikle, kan verme işlemini gerçekleştirdikten sonra yan tarafta 

bulunan sandalyelere geçerek bir süre dinlenmekte ve kendisine Kızılay 

görevlilerince verilen ikramları almaktadır. Araştırmamız bu süre zarfında 

yapılmıştır. Öncelikle bağışçıya araştırma hakkında bilgi verilmiş ve mülakata 

katılmak isteyip istemediği sorulmuştur. Katılmayı kabul eden bağışçılara 

görüşmenin kaydedileceği, isim, adres, telefon numarası gibi özel bilgilerin 

sorulmayacağı ve görüşmenin sadece araştırmacı tarafından analiz edileceği bilgisi 

verilmiştir. Ardından bağışçıların sözlü rızaları esas alınarak kendilerine mülakat 

soruları yöneltilmiş ve görüşme ses kayıt cihazı aracılığıyla kaydedilmiştir. 

Katılımcı seçiminde ise şu süreç takip edilmiştir: Çadır, aynı anda dört kişinin kan 

verebileceği donanıma sahiptir. Dolayısıyla kimi zamanlarda bir-iki-üç veya dört 

kişi aynı anda kan vermiştir. Bunların içerisinde kan verme işlemi ilk tamamlanan 

kişiye araştırmaya katılmak isteyip istemediği sorulmuştur. Kabul etmemesi halinde 

ikinci kişinin bu süreci tamamlaması beklenmiştir. Bir bağışçı mülakata katılmayı 

kabul ettiğinde ise görüşme tamamlanana kadar diğer bağışçılarla iletişim 

kurulmamıştır. Dolayısıyla bir görüşme devam ederken kan verme sürecini 

tamamlayan ve yapılan görüşme bitmeden çadırdan ayrılan diğer bağışçılar 

örneklemde yer almamıştır. Araştırma süresince gözlemler yapılmış ve 

kaydedilmiştir.  



 
 

155 

3.2. Amerika’da Yapılan Araştırma  

Araştırmanın Amerika’daki bölümü ile ilgili proje Prof. Dr. Ralph Hood’a 

anlatılmış ve hocanın daveti üzerine TÜBİTAK desteğiyle University of Tennessee 

at Chattanooga’ya gidilmiştir. Oradaki kan bağışçılarına ulaşmak için gerekli işlem 

basamakları belirlenmiştir. Ardından Prof. Dr. Ralph Hood, Dr. Christopher Silver 

ve Tommy Colemann’dan oluşan çekirdek kadroyla mülakatların İngilizceye 

çevrilmesi ve Amerika kültürüne uyarlaması yapılmıştır. Oradaki kan bağışçılarının 

kendilerini daha rahat ifade etmelerini sağlamak amacıyla mülakatların Amerika’da 

yaşayan ve mülakat yapma konusunda bilgi sahibi kişilerce yapılmasının daha 

uygun olacağı kararlaştırılmıştır.  Ardından kan bağışçılarına mülakatları yapmak 

üzere, nitel ve nicel araştırma yöntemleri dersi almış lisans ve yüksek lisans 

öğrencilerine araştırma projesi anlatılmıştır. Gönüllük esasına dayalı olarak, bu 

uluslararası projede yer almak isteyen öğrencilerin başvuruları değerlendirilmiş ve 

on bir kişilik bir araştırma ekibi oluşturulmuştur. Araştırma ekibi görev dağılımı şu 

şekildedir: 

Tablo 14: Çalışmanın Amerika’daki Araştırma Ekibi Görev Dağılımı 

Sorumlu Araştırmacılar Sevde Düzgüner 

Dr. Ralph Hood J. 

Christopher F Silver 

Proje Direktörü Thomas J. Coleman III 

Proje Asistanları Christopher Vance 

Evan Smith 

Derek Giamundo 

Joshua Lang 

Allison Baker 

Rachel Iroff 

Suzanne Gagliano 

Erin Catellano 

Ahmad Itani 

 



 
 

156 

Üniversite’den resmi izin alabilmek için de bu araştırma, bir proje haline 

getirilerek çalışmanın konusunu, önemini, amacını, yöntemini, işleyiş sürecini ve 

muhtemel katkılarını açıklayan bir rapor hazırlanarak Fakülte Etik Kurulu’na 

(Institutional Review Board) sunulmuştur. Gerekli incelemenin ardından kuruldan 

izin alınmıştır. (Bkz. Ek 2-3) Bu süreçte Chattanooga şehri ve çevresinde kan bağış 

merkezleri araştırılmıştır. O bölgede kan bağışlarının, Blood Assurance isimli, k�r 

amacı gütmeyen, tam hizmet veren özel kan merkezleri aracılığıyla yapıldığı 

bilgisine ulaşılmıştır. Mülakatların bu merkezlerde yapılabilmesi için merkezin 

medikal direktörü Dr. Liz Culler ile görüşülerek proje hakkında bilgi verilmiştir. 

Dr. Culler, Chattanooga ve civarında bulunan üç kan bağış binası içerisinde 

mülakatların yapılabileceğini söylemiş ve bu üç kan bağış merkez sorumlularını 

arayarak araştırma ekibinin mülakatlarını yapabilmesi için uygun ortam 

hazırlamalarını rica etmiştir.  

Yukarıdaki süreçle eş zamanlı olarak araştırma asistanları gruplar halinde, 

projenin içeriği hakkında ve kan bağışçılarıyla diğerkâmlık ve maneviyat ile ilgili 

mülakatları nasıl yapacakları konusunda tarafımızdan eğitime tabi tutulmuştur. 

Örneğin, yönlendirici sorulardan kaçınmak için takım, mülakat boyunca 

diğerkâm/diğerkâmlık kavramlarını kullanmamaları konusunda uyarılmıştır. 

Ardından asistanlardan tanıdıkları herhangi bir kan bağışçısıyla örnek bir mülakat 

yaparak tarafımıza göndermeleri istenmiştir. Bu kayıtlar tek tek dinlenerek geri 

bildirimlerde bulunulmuştur. Bu sürecin sonunda mülakatlar sırasında dikkat 

edilmesi gereken noktaları içeren bir rehber, son halini alan görüşme soruları ile 

birlikte takım üyelerine gönderilmiştir. Ayrıca asistanlara telefon ve mail adres 

bilgileri verilerek her an iletişim halinde olma imkanı sunulmuştur. Mülakatların 

sağlıklı bir şekilde yapılabilmesi için gerekli koşullar sağlanınca araştırma ekibine 

kan merkezlerinin ulaşım bilgileri gönderilmiş ve okul ve iş hayatı gibi zorunlu 

olarak çalıştıkları saatler dışında bu merkezlerde istediklerinde mülakatları 

yapmaları istenmiştir. Proje direktörü Coleman, asistanların hangi tarih ve saatlerde 

hangi kan merkezinde bulunacaklarını gösteren programı yapmıştır (Bkz. Ek 1). 

Mülakatlar, kan bağışlanan ortamın çıkış kapısı yakınındaki küçük 

kafeteryada yapılmıştır. Kan verme işlemi bittikten sonra bağışçılara, burada 



 
 

157 

yiyecek ve içecek ikram edilmektedir ve her bağışçı dışarı çıkmak için bu 

mekandan geçmek zorundadır. Mülakatların uygulanmasında şu basamaklar 

izlenmiştir. Araştırma ekibi tarafından öncelikle bağışçılara çalışma ile ilgili bilgi 

verilmiştir. Araştırmaya katılmayı kabul eden bağışçılar, proje direktörü ve 

tarafımızca hazırlanmış olan kabul formunu imzalamışlardır (Bkz. Ek 4-5). Bu 

formda bağışçılara, katılımın tamamen gönüllü olduğu, diledikleri zaman sorulara 

cevap vermeyi bırakabileceklerinin yanı sıra ihtiyaç duyarlarsa bize ulaşabilecekleri 

bilgisi verilmiştir. Araştırma sorumluları ve Fakülte Etik Kurulu’nun telefon ve e-

mail bilgilerine de formda yer verilmiştir. Katılımcı formu imzaladıktan sonra 

kendisine asistanlar tarafından mülakat soruları yöneltilerek görüşme ses kayıt 

cihazına kaydedilmiştir. Asistanlar birkaç mülakatı tamamlayınca tarafımıza 

göndermişlerdir. Hepsi dinlenerek tekrar geri bildirim yazılmıştır. Bu şekilde 

mülakat süreci sürekli kontrol altında tutulmuştur. Ayrıca sık sık kan merkezlerine 

gidilerek asistanlarla yüz yüze görüşmeler de yapılmıştır.  

Diğer taraftan Amerika’da geçirilen süre boyunca gerek kan bağış 

ortamına gerekse o kültürde diğerkâmlık ve maneviyat algısına ilişkin gözlemler 

yapılarak not alma ve fotoğraf çekme aracılığıyla veriler kayıt altına alınmıştır.  

 

4. Verilerin Analizi 

Her iki ülkede de yapılan görüşmeler ses kayıt cihazları aracılığıyla 

kaydedilmiştir. Bu kayıtlar bilgisayara aktarılmış ve her bir mülakat kaydına bir 

numara verilmiştir. Araştırma tamamlandıktan sonra ses kayıtları Word belgesi 

formatında yazıya geçirilerek analize hazır hale getirilmiştir. Toplamda 363 sayfa 

olan verilere içerik analizi uygulanmıştır. İçerik analizinde temel amaç toplanan 

verileri düzenli bir hale getirerek anlamlı kavram ve ilişkilere ulaşmaktır (Yıldırım 

ve Şimşek, 2011: 39). Bunun için mülakat metinlerindeki cümle ve ifadeler tek tek 

kodlanarak kodlama anahtarları oluşturulmuştur. Bu anahtarda kodların yığıldığı 

temalar belirlenerek analize dair ilk çerçeveye ulaşılmıştır. Ardından Türkçe 

mülakatlar için Doç. Dr. Ali Ayten ile İngilizce mülakatlar için Prof. Dr. Ralph 

Hood’dan orijinal mülakat metinlerini kodlamaları istenmiştir. Ortaya çıkan kod ve 



 
 

158 

temalar karşılaştırılmış, söz konusu uzmanlarla yapılan istişareler neticesinde 

analizin sistematik sunumuna son şekli verilmiştir. 

Araştırmanın geçerlik ve güvenirlik çalışmaları dört aşamada yapılmıştır. 

Bu aşamaları aşağıdaki tabloda görmek mümkündür:  

Tablo 15. Araştırmanın Geçerlilik ve Güvenirliği 

İnandırıcılık 
(İç Geçerlik) 

Çeşitleme ve Uzman incelemesi 
GEÇERLİLİK 

Aktarılabilirlik 
(Dış Geçerlilik)  

Ayrıntılı betimleme (doğrudan alıntı) 

Tutarlık 
(İç Güvenirlik) 

Tutarlık incelemesi 
GÜVENİRLİK 

Teyit Edilebilirlik 
(Dış Güvenirlik) 

Teyit incelemesi 

 

Nicel araştırmada kullanılan iç geçerlik kavramı nitel araştırmada 

inandırıcılık kavramıyla; dış geçerlik kavramı aktarılabilirlik kavramıyla, iç 

güvenirlik kavramı tutarlık kavramıyla ve dış güvenirlik kavramı ise teyit 

edilebilirlik kavramıyla ifade edilmektedir (Bkz. Yıldırım ve Şimşek, 2011: 264). 

Araştırmamızın inandırıcılığını sağlamak amacıyla ilk olarak çeşitleme 

(triangulation) yöntemine başvurulmuştur. Görüşme yöntemiyle elde edilen 

bulgular gözlem yöntemiyle ulaşılan verilerle desteklenmiştir. İkinci olarak ise 

analiz aşamasında uzman incelemesine başvurularak çalışmanın inandırıcılığının 

artırılması hedeflenmiştir. Aktarılabilirlik ilkesi için ayrıntılı betimleme yapılmıştır. 

Bunun için bulgular bölümünde katılımcıların ifadelerine doğrudan yer verilmiştir. 

Araştırmanın tutarlığının sağlanması için tutarlılık incelmesi, teyit edilebilmesi için 

teyit incelemesi yapılmıştır. Verilerin toplanması, analizi ve sonuçlarının bir bütün 

halinde gözden geçirilmesini kapsayan bu incelemeler, Prof. Dr. Abdülkerim 

Bahadır ve Prof. Dr. Ralph Hood tarafından da gerçekleştirilmiştir.  



 
 

159 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BULGU VE YORUMLAR 

 

Türkiye ve Amerika’daki kan bağışçıları ile yapılan mülakat metinlerine 

uygulanan içerik analizi sonucunda elde edilen temalar üç ana başlık altında 

toplanmıştır. Bunlar, kan bağışı ve yardım davranışı ile ilgili düşünceler, dindarlık 

ve maneviyat ile ilgili düşünceler ve bu kavramların ilişkilerine dair düşünceler 

şeklindedir. Bu üç başlık,  incelenirken Türkiye ve Amerika örnekleminin konu ile 

ilgili duygu, düşünce ve tutumlarına yer verilmiştir. Katılımcıların ifadelerine yer 

verilirken demografik değişkenler sırasıyla cinsiyet, yaş, meslek ve eğitim durumu 

olmak üzere parantez içinde verilmiştir. Bulguların ifade edilmesinin ardından 

literatüre dayalı yorumlar yapılarak Türkiye ve Amerika örnekleminden elde edilen 

veriler karşılaştırılmıştır.  

1. Katılımcıların Demografik Özelliklerine Yönelik Bulgu Ve Yorumlar  

1.1. Katılımcıların Cinsiyetine Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Tablo 16. Katılımcıların Cinsiyete Göre Dağılımı  

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

Kadın  11 14 30 50 

Erkek  69 86 30 50 

 

Türkiye’deki katılımcıların % 14 ü (n=11) kadın, % 86’sı (n=69) erkek kan 

bağışçısından oluşmaktadır.  

Amerika’daki katılımcılarda eşit bir dağılım söz konusudur. Örneklemin 

yarısı kadın (n=30), yarısı (n=30) erkek kan bağışçısıdır.  

 

Bulgulara göre Türkiye’de kan bağışçılarının çoğunluğunu erkekler 

oluştuturken Amerika’da eşit bir dağılım vardır. Amerika’da kan bağışı ile ilgili 

diğer çalışmalarda da kadın ve erkek oranı birbirine yakın bulunmuştur (Glynn ve 



 
 

160 

diğ., 2002: 9). Ancak burada dikkat çeken husus Türkiye’deki katılımcıların 

dağılımı ile gili ortaya çıkmıştır. Erkek bağışçıların sayısı kadınlara oranla oldukça 

yüksektir. Bu durum diğer çalışmalar için de geçerlidir. Örneğin Cantürk ve 

diğerlerinin (2013: 90) kan bağışı ve gönüllülük ile ilgili çalışmalarında, örneklem 

kan bağışçılarından oluşmaktadır. Bu örneklemin % 85’i (n=236) erkek, % 15’i 

(n=41) kadın bağışçıdan oluşmaktadır. Ayrıca  Kızılay kan merkezi verileri de kan 

bağışlayanlarda erkek oranının % 94 ile % 75 arasında değiştiğini göstermektedir 

(Cantürk ve diğ., 2013: 91).  Türkiye’de kadınların daha az kan verme sebeplerinin 

başında bağış yapmaları için gerekli kan değerlerine sahip olmamarı 

gösterilmektedir. Nitekim kan ve kan ürünleri yönetmeliğine göre kan verebilmek 

için hemoglobin düzeyinin bayanlar için 12,5 gr/dl ve üzeri erkekler için 13,5 gr/dl 

ve üzeri olması gerekmektedir (Katrancı, 2012: 58). Bunun yanı sıra kan bağışı 

sonrası kilo verme veya kilo alma korkusu gibi yanlış bilgilerin de bu sonuçta etkili 

olması öngörülmektedir (Cantürk ve diğ., 2013: 91).  

 

1.2. Katılımcıların Yaşlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar  

Tablo 17. Katılımcıların Yaşa Göre Dağılımı 

 TÜRKİYE AMERİKA 

En Küçük Yaş 18 18 

En Büyük Yaş 57 76 

Ortalama Yaş 28 48 

 

Araştırmamızın Türkiye’deki bölümünde katılımcıların yaşlarının en 

küçüğü 18, en büyüğü 57 ve ortalaması 28’dir. 

Amerika’daki bölümde ise katılımcıların yaşlarının en küçüğü 18, en 

büyüğü 76 ve ortalaması 48’dir.  

 

Türkiye ve Amerika genelinde kan bağışçıları ile iğli yapılan araştırmalar da 

bu bulgular ile örtüşmektedir. Örneğin Türkiye’de 1735 kan merkezi ve 

hastanelerde yapılan geniş çaplı bir araştırmada örneklemin yarıdan fazlasını 18-40 

yaşlarındaki bağışçılar oluşturmaktadır (Ersan ve diğ., 2011: 87). Amerika 



 
 

161 

genelinde yapılan araştırmada ise örneklemin yarıdan fazlası 36-55 yaş 

aralığındadır (Glynn ve diğ., 2002: 9). Amerika’ya kıyasla Türkiye’de kan 

bağışçılarının daha genç donörlerden oluştuğu söylenebilir. Bu sonucun ortaya 

çıkmasında her iki ülkenin kan bağışına yönelik resmi uygulamasının etkili olduğu 

ileri sürülebilir. Çünkü Türkiye’de kan verecek bireylerin 18 ile 65 yaşları arasında 

olması şartı vardır (Katrancı, 2012: 58). 65 yaş üzerinin kan verebildiği Amerika’da 

kan bağışçılarının görece daha yaşlı kişilerden oluşması doğal bir sonuçtur. Bu 

durumda ayrıca Türkiye’deki genç nüfusun Amerika’dakinden daha çok olmasının 

bir neticesi de olabilir.  

 

1.3. Katılımcıların Mesleklerine Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Tablo 18. Katılımcıların Mesleğe Göre Dağılımı 

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

Öğretmen / Akademisyen 6 7,5 2 3 

Öğrenci  28 35 5 8 

Memur / Teknisyen 13 16 11 18 

Emekli 2 2,5 16 27 

Serbest meslek 24 30 23 38 

Ev Hanımı   2 3 

Rahip   1 2 

 

 

Yaptığımız araştırmalarda kan bağışçıları ile ilgili çalışmalarda örneklemin 

meslek bilgilerine yer veren bir araştırmaya rastlanmamıştır. Bu nedenle bizim 

çalışmamızdaki bulgular, literatür ile kıyaslanamamıştır. Ancak burada belirtmek 

gerekir ki diğer çalışmaların büyük çoğunluğu nicel araştırmalardan oluşmaktadır. 

Kan bağışı ile ilgili olarak da meslek grupların arasında bir fark veya ilişki hipotezi 

kurulmadığı için bu bilgiye yer vermemiş olmaları muhtemeldir. Oysa bizim 

çalışmamız nitel bir araştırmadır ve toplumun her kesiminden veri elde etmeyi 

amaçlamıştır. Bu bulgulara yer vermemizin nedeni, araştırmamızda yaş ve eğitim 



 
 

162 

durumunun yanı sıra meslek grupları içerisinde de ne kadar farklı kesimlere 

ulaştığımızı ortaya koymak içindir. Daha açıklayıcı olması için verilerin analizleri 

bölümünde atıfta bulunulan katılımcının mesleği doğrudan verilmiştir.   

 

1.4. Katılımcıların Eğitim Durumlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Tablo 19. Katılımcıların Eğitim Seviyesine Göre Dağılımı 

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

İlkokul 10 12   

Ortaokul 6 7,5   

Lise 38 47,5 22 37 

Ön lisans / yüksekokul 4 5 19 32 

Lisans 14 17,5 12 20 

Lisansüstü 3 4 6 10 

 

Elde edilen bulgulara göre Türkiye’deki katılımcıların % 12’si (n=10) 

ilkokul, % 7,5’i (n=6) ortaokul, % 47,5’i lise, %5’i (n=4) ön lisans veya yüksekokul, 

% 17,5’i (n=14) lisans mezunudur. Katılımcıların % 4’ü (n=3) ise lisansüstü 

eğitimini tamamlamıştır.  

Amerika’daki katılımcılar arasında ilk ve ortaokuldan sonra eğitim hayatına 

son vermiş kimse yoktur. Örneklemin % 37’si (n=22) lise, % 32’si (n=19) ön lisans 

veya yüksekokul, % 20’si (n=12) lisans mezunuyken % 10’u (n=6) lisansüstü 

eğitim almıştır.  

 

Amerika’daki kan bağışçılarıyla ilgili çalışmalar bulgularmızla benzerlik 

içermektedir. Glynn ve diğerlerinin (2002: 9) geniş çaplı araştırmalarında 

örneklemin % 85’i yüksekokul / ön lisans veya üzeri eğitim seviyesine sahiptir. 

Diğer taraftan Türkiye’deki kan bağışçılarını ele alan literatürde birbirinden farklı 

verilere rastlamak mümkündür. Ersan ve diğerlerinin (2011: 87) çalışmasında 



 
 

163 

örneklemin %47’si (n=940) ilkokul mezunuyken, % 35’i (n=700) lise mezunudur. 

Üniversite eğitimini tamamlamış bağışçıların oranı ise %18’dir (n=360). Cantürk 

ve diğerlerinin (2013: 90) çalışmasında ise örnekleminin % 47’sinin (n=131) 

üniversite mezunu, % 32’si (n=88) lise, % 13’ü (n=35) ortaokul ve % 8’inin (n=23) 

ilkokul mezunu olduğu belirtilmiştir. Bu durumda bulgularımızın literatürdeki diğer 

çalışmalardan bazı farklılıklar içerdiği söylenebilir. Sonuçların birbirinden farklı 

olarak ortaya çıkmasında, araştırmaların Kızılay kan merkez binalarında, Kızılay 

kan bağış çadırlarında veya hastanelerde yapılmasının etkili olduğu düşünülebilir. 

Nitekim yol üstündeki bir çadıra o sırada oradan geçmekte olan ve eğitim durumu 

çeşitlilik arz eden kişilerin gelmesi muhtemeldir. Kan merkezi binaları ve 

hastanelerde yapılan kan bağışlarının daha bilinçli ve planlı yardımlar olduğu 

düşünülürse bu farkı yardım türüne bağlı olarak ortaya çıktığı da düşünülebilir.  

 

2. Kan Bağışı ve Diğerkâmlığa Yönelik Bulgu ve Yorumlar  

Kan bağışçılarıyla yapılan görüşmelerden elde edilen temalar genel olarak 

iki şekilde sınıflandırılmıştır. Bunlardan ilki, kan bağışı sürecine ilişkin, ikincisi ise 

kan bağışı motivasyonlarına ilişkin duygu,  düşünce ve tutumlardan oluşmaktadır. 



 
 

164 

Tablo 20: Kan Bağışına İlişkin Temalar  

TÜRKİYE AMERİKA  

N  % N  % 

Model Alma 15 19 33 55 

Bilişsel Tutum 16 20 14 23 

Duygusal Tutum 13 16 11 18 

Gönüllülük 12 15 49 82 

Zihinsel Arka Plan 20 25 1 2 

Planlı 7 9 60 100 

Ey
le

m
 T

ür
ü 

Plansız 14 17,5 

 

- - 

26 32.5 3 5 

15 19 3 5 

22 27.5 12 20 

Kan Bağışı Süreci  

K
an

 B
ağ

ış
 S

ık
lığ

ı İlk  

Yeni  

Düzensiz 

Düzenli  16 20  42 70 

 

Diğerkâmlık  59 74 45 75 

Empati / Tevazu 34 42.5 17 28 

Dini Nedenler  25 31 19 32 

Kişisel Sorumluluk 20 25 27 45 

Sosyal Sorumluluk 14 17.5 22 37 

Acı Tecrübe 12 15 12 20 

Sıkıntıya Tanık Olma  12 15 10 17 

Kan Bağışı Motivasyonları 

Pekiştireç 9 11 10 17 

 

 



 
 

165 

2.1. Kan Bağışı Sürecine Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Bireyi genel anlamda yardım etmeye, özel anlamda ise kan bağışına 

yönelten bir dizi süreçten bahsedilebilir. Bu süreç, yardım etme davranışının / kan 

bağışının önemli olduğunu öğrenme, bunu fark ve kabul etmeden başlayıp 

uygulamaya geçmeye kadarki süreyi kapsamaktadır. Kan bağışçılarıyla yapılan 

görüşmeler, onların kan bağışı sürecine ilişkin tutumlarında aşağıdaki konuları öne 

çıkardıklarını ortaya koymuştur.  

 

2.1.1. Model Alma  

Kan bağışına yönelik bir farkındalığın oluşması, kan bağışı davranışından 

çok öncesine uzanabilmektedir. Bu nedenle katılımcılara “önceden veya şimdi 

ailenizde kan veren kimse var mı” sorusu yöneltilmiştir. Türkiye örnekleminde 

cevaplar çoğunlukla “hayır” seçeneğinde yoğunlaşırken (n=22, %27.5), “evet” 

seçeneğini dile getiren bağışçıların oranı da (n=15, %19) kayda değer ölçüdedir. 

Ailesinde başka kan bağışçısı bulunan katılımcıların ifadelerinde en çok yer alan 

model baba (n=6, %7.5) olmuştur. “Ailenizde kan veren kimse var mıydı” sorusuna 

bir katılımcı, “var tabi. Babam” (erkek, 28, kuaför, ortaokul) şeklinde cevap 

vererek kan bağışının aile içinde doğal bir davranış olduğuna dikkat çekmiştir.  

Amerika örnekleminde ise ailede başka bağışçı bulunma oranı görece daha 

yüksektir. Çünkü görüşme yapılan kişilerin yarıdan fazlası (n=33, %55) ailenin 

herhangi bir üyesinin kan verdiğini dile getirmiştir. Bu örneklemde de en çok 

değinilen model baba olurken (n=11, %18) annenin etkinliği de sıkça dile 

getirilmiştir (n=8, %13).  Bunu açıkça ifade eden bir örnek şu şekildedir: 

“Annem, hem hastane içinde hem de dışında görev yapan bir fizyoterapist. 

Dolayısıyla kan bağışının önemini iyi biliyor ve bunu bize de aşılıyor” 

(kadın, 20, dadı ve öğrenci) 

 



 
 

166 

Literatürde, özelde kan bağışı, genelde ise prososyal davranışta model 

almanın önemli bir etken olduğuna dair teori ve bulgulara değinen pek çok çalışma 

vardır. Yardım etme davranışının kişinin içinde bulunduğu çevreyle olan 

etkileşiminin bir sonucu olduğu özellikle sosyal psikologlar tarafından 

vurgulanmıştır (Haski-Leventhal, 2009: 277). Sosyal ortamda gerçekleşen öğrenme 

teorilerinden öne çıkanı şüphesiz Bandura’nın sosyal öğrenme teorisidir. Teoriye 

göre davranışlar, “model” olarak addedilen kişileri gözleyerek öğrenilir (Bandura 

1977. Nakl. Piliavin ve Charng, 1990: 41). Bireyin etkileşime girdiği ilk ortam olan 

aile de bu noktada kilit rol oynamaktadır. Anne babalarından yardım etme 

davranışını gören çocukların ileriki yaşlarda yardım etmeye eğilimli oldukları ileri 

sürülmüştür  (Bilgin, 1995: 290). Bu araştırmaları destekler nitelikte bir bulgu ise 

Amerikalı bir kan bağışçısın sözlerinde yer almıştır. Kendisi 60 yaşına geldiği halde 

kan bağışında babasının etkili olduğunu şu şekilde dile getirmiştir:  

“Babam her zaman kan bağışlardı. Her sekiz haftada bir düzenli kan 

veriyordu ama bir gün ona artık kan bağışı yapamayacağını söylemişler. 

Eve geldi ve ağladı. Bu onun için çok önemliydi sanırım; çünkü nadir 

bulunan bir kan grubu vardı ve 2. Dünya Savaşı’na katılmıştı. Hepsinin 

ötesinde bu onun yapmaya alıştığı bir şeydi. Bu sahne benim de kan 

bağışlama sebep oldu.” (kadın, 60, serbest meslek, yüksekokul) 

Kan bağışı ile ilgili yapılan araştırmalar model almanın etkinliğini ortaya 

koymuştur (Ferguson, 1996: 296 vd.). Araştırmamızda da model olma veya model 

almaya dair bir temanın ortaya çıkması, var olan literatürle uyum halindedir. Çok 

yüksek olmasa da Türkiye ile Amerika arasında orataya çıkan fark, kan bağışının 

toplumun genelinin gündeminde bir konu olup olmaması ile açıklanabilir. Diğer bir 

deyişle toplum genelinde kan bağışı duyarlılığın yüksek olması, bir sonraki nesle de 

etki etmekte ve kan bağışının devamlılığını sağlamaktadır. Türkiye’deki 

örneklemin ifadelerinde anne modeli hiç yer almazken Amerika’da yer alması ise 

Türkiye’de kadınların erkeklere göre daha az oranlarda kan bağışı yapmalarının bir 

sonucu gibi görünmektedir. Kendisiyle yaptığımız görüşmede Doktor Figen Özkök, 

bu sonucun ortaya çıkmasında Türkiye’deki kadınların kan değerlerinin erkeklerden 

daha düşük olması nedeniyle bağış yapamamalarının rol oynadığını dile getirmiştir.  



 
 

167 

2.1.2. Bilişsel Tutum  

Katılımcıların ifadelerinde kan bağışının önemine dair farklı tutumlar yer 

almıştır. Bu tutumlarda öne çıkan bir tanesi kan bağışının bilişsel çıkarımın bir 

sonucu olduğudur. Türkiye örneklemindeki katılımcıların bir bölümü (n=16, %20) 

kan verme ile ilgili bilişsel süreçlere işaret etmişlerdir. Bu temada yer alan bulgular 

genellikle kan bağışı üzerine düşünüp çeşitli çıkarımlarda bulunduktan sonra 

bilinçli bir tercih ile bağış yapma konusu etrafında toplanmaktadır. Kişi, o güne 

kadar edindiği bilgi ve yaşadığı tecrübelerden yola çıkarak kan bağışlamanın 

önemli olduğu, dolayısıyla kendisinin de bağışlaması gerektiği sonucuna 

gidebilmektedir. Bu konuda iki örnek şu şekildedir:  

“Bugün dünyada çok değişik olaylar yaşanıyor ve Türkiye de bu olayların 

içinde sürekli var. Değişik kazalar falan görünce insan bir can kurtarabilir 

miyim diye bağışta bulunmayı düşündüm” (erkek, 32, öğretmen, yüksek 

lisans) 

“Bağış için. Kaza yapan insanlar olsun, doğal afetlerde olsun insanlarımız 

hayatlarını kaybediyorlar. Kan bağışının ülkemizde çok az olduğunu 

düşünüyorum. Geçenlerde de benim akrabama kan lazım oldu bulunmadı. 

Bugün başkasınaysa yarın bize olabilir, akrabalarımıza olabilir. Belki bizim 

kanımız da hasta insanlara ulaşabilir, onların hayata tutunmasını 

sağlayabilir” (erkek, 19, öğrenci, lise) 

Elde ettiğimiz bulgulara göre kan bağışına yönelik tutumlarda öncesinde 

bilişsel arka planı zayıf olsa da sonradan güçlenmesi söz konusu olabilmektedir. Bir 

örnek bu durumu açıklamaktadır. 

“Ben kan vermeye lise yıllarında başladım, okulda arkadaşları topluyorduk 

çıkıyorduk kan vermeye gidiyorduk. Maksat o zaman dersten kaçmaktı ama 

daha sonra bunun iyi neticelere vardığını öğrendik, sonra biraz daha 

bilinçlendik. Biraz daha mutlu edici bir hal aldı. O zaman aklımız haytalığı 

yatıyordu” (erkek, 23, kargo görevlisi, lise) 

 



 
 

168 

Türkiye’de elde edilen bulgulara benzer bir tablo da Amerika örnekleminde 

tespit edilmiştir. Katılımcıların çoğunluğu (n=14, %23) kan verme davranışı ortaya 

çıkmadan önceki bilişsel süreçlere işaret etmişlerdir. Kendileri mantıklı bir şekilde 

düşünerek bu kararı aldıklarını ifade edenlere bir örnek şu şekildedir:  

“(Kan bağışı yapmamda aile dışından kimsenin) çok etkili olduğunu 

söyleyemem. Çünkü ben zaten insanların bağışlanan kana ihtiyaçları 

olduğunu ve bize “benim için bağışta bulundun mu” sorusunu sorma 

hakları olduğunu biliyorum. Bunu yapabiliyorsam yapmaya devam 

edeceğim” (erkek, 72, emekli öğretmen, lisans)  

 

Literatürde yukarıda değinilen bulguyla örtüşen çalışmalar vardır. Örneğin 

Ferguson (1996: 296 vd.), akıl yürüterek karar vermenin kan bağışının ardındaki 

psikolojik süreçler içinde olduğunu ifade etmiştir. Bu sonuçlar bireylerin, 

kendileriyle doğrudan ilgisi olsun veya olmasın bir şekilde bir sıkıntıya şahit olunca 

mantıksal bir çıkarım olarak çözüm için arayışlara girdikleri şeklinde 

yorumlanabilir. Yaşanan bu farkındalığın sorumluluk bilincinin gelişmesinde de 

önemli olduğu söylenebilir. Amerika örnekleminin Türkiye örneklemine oranla 

daha yüksek oranda bilişsel yaklaşım sergilemesi, Amerika’daki katılımcıların kan 

bağışına planlayarak gelmesi etkili olmuş olabilir. Bilişsel yaklaşımla ilgisi olan 

planlı yardım davranışı ve sorumluluk duygusu, ileride daha ayrıntılı bir şekilde ele 

alınacaktır.  

 

2.1.3. Duygusal Tutum  

Kan bağışı öncesinde yaşanan psikolojik süreçlerden bir diğeri ise duygusal 

tutum başlığı altında toplanabilir. Türkiye örnekleminde yardım etme öncesinde 

bilişsel bir muhakemeden geçen katılımcıların yanı sıra daha çok duygusal 

süreçlere ifade eden katılımcılar (n=13, %16)  da mevcuttur. Bu temada toplanan 

ifadeler çoğunlukla “sevdiğim için kan verdim” veya “içimden geldi” gibi duygu 

yüklü ifadeleri içermektedir. Burada dikkat edilmesi gereken nokta, duyguların 



 
 

169 

yönelim noktasının eylemin kendisinin olmasıdır. Örnek olarak şu ifadelere yer 

verilebilir: 

“Birilerinin hayatını kurtarmayı seviyorum. Sürekli de sağlıklı uğraşmak 

istiyorum ama bir türlü kısmet olmadı. Yardım etmeyi seviyorum. Hayat 

kurtarmayı seviyorum” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

“İçimden geldiği için. Ayrıca bende acıma duygusu biraz fazla olduğu için 

böyle şeylerde etkileniyorum” (erkek, 18, öğrenci, lise) 

“İçimden öyle geldi, Allah bir insana bir yol gösterirse biz de o yoldaysak 

ne mutlu bize. Birilerine yardımcı olmak çok güzel bir duygu” (kadın, 21, 

öğrenci, lise) 

 

Amerika örnekleminde de benzer bulgular elde edilmiştir. Mülakat 

metinlerinden çıkarılan kodlar duygusal yaklaşım temasına işaret etmiştir. 

Örneklemin azımsanmayacak bir bölümü (n=11, %18) kan bağışı ve yardım etme 

davranışına yönelik duygu yüklü ifadelere değinmiştir.  

 “Özel bir sebebi yok. İnsanlara yardım etmeyi seviyorum ve kan bağışı da 

bunun önemli bir parçası” (kadın, 58, dağıtım firma görevlisi, lisans) 

“İnsanlara yardım etmeyi seviyorum ve yalnızlıktan, birilerine yalnız 

görmekten nefret ediyorum. Bu beni gerçekten rahatsız ediyor. Şu an 

yapmam gereken çok şey var ama buradayım” (kadın, 66, emekli, lise) 

 

Literatürde yer alan çalışmalara bakıldığında olumlu sosyal davranışın 

ardındaki duygusal süreçlere dikkat çektiği görülür. Bunlardan öne çıkan 

çalışmanın sahibi olan Batson’a göre birey, acı çeken, yardıma muhtaç ya da başı 

dertte biriyle karşılaştığında kişisel üzüntü, şefkat, merhamet gibi duygular geliştirir. 

Bir sıkıntı ile karşı karşıya kaldığı zaman yaşadığı üzüntüyü gidermek için yardım 

girişiminde bulunur ve konuyu çözebilirse veya çözümüne katkı sağlarsa bu sefer 



 
 

170 

de kişisel rahatlama ve mutluluk yaşar ve bu eylemi yapmaya devam eder (Batson 

ve diğ., 2005: 488-489; Batson ve diğ., 1988: 65-68; Ayten, 2009: 65-66). Yardım 

etme ve diğerkâm davranışın duygusal arka planının söz konusu süreci pek çok 

çalışmada ortaya çıkmıştır (Piliavin  ve Charng, 1990: 36-37). Araştırmamızda elde 

edilen bulguların bu açıdan literatürü desteklediğini söylemek mümkündür. Kan 

bağışçıları çeşitli duygusal yönelim içinde olduklarını ifade etmişlerdir. Bununla 

birlikte şunu da belirtmek gerekir ki duygusal ve bilişsel süreçleri birbirinden kesin 

sınırlarla ayırmak mümkün değildir. Amerika örnekleminde yer alan bir 

katılımcının şu ifadesi kan bağışının bilişsel ve duygusal süreçlerinin girift oluşuna 

bir örnektir:   

“Bir sebepten dolayı kan veremeyen pek çok insan gördüm. Benim ise 

oldukça fazla kanım var, damarların sağlıklı, fazla zamanımı almıyor ve 

bunu yapmayı da seviyorum” (erkek, 63, emekli işçi, lise) 

 

2.1.4. Gönüllülük  

Model alma ve kişisel yaklaşımlar neticesinde yardım faaliyetinin hangi 

çeşidine katılım olduğuna dair sorulardan elde edilen bulgular şu şekildedir. 

Türkiye’deki katılımcıların bir bölümü (n=12, %15) çeşitli kurum ve kuruluşlara 

gönüllü destek verdiklerini ifade etmişlerdir. Amerika’daki katılımcılarda ise bu 

oran çok daha yüksektir (n=49, %82). Diğer taraftan, araştırmamızın enformel 

gönüllük ve plansız ani yardım ile ilgili bölümünde, Türkiye’de dört katılımcı (n=4, 

%5), Amerika’da üç katılımcı (n=3, %5) dışındaki hemen herkes bir şekilde bu tür 

eylemler yaptıklarını dile getirmişlerdir.  

 

Türkiye’deki formel gönüllüğü ele alan çalışmalar, bu gönüllülük türününe 

nüfusun yüzde 1,5 gibi küçük bir bölümünün katıldığını ortaya koymuştur. Gönüllü 

olarak faaliyetlerine katkı sağlanan kurumların başında % 26’lık oranla dini 

kuruluşlar gelmektedir. (Palabıyık, 2011: 103). Amerika örnekleminde formel 

gönüllük daha yüksek olsa da bu tür gönüllülükte dini kurumların tercih edilmesi, 



 
 

171 

Türkiye ile benzeşmektedir. Nitekim araştırmamızda Amerika’daki katılımcıların 

kayda değer kadarı (n=23, %38) gönüllü olarak kilise faaliyetlerinde yer aldıklarını 

belirtmiştir. Şu halde enformel gönüllülüğe katılımda dini kurumların daha çok 

tercih edildiği söylenebilir. Ancak formel gönüllülüğe katılım noktasında Türkiye 

ile Amerika arasında büyük bir fark vardır. Gerçekte dünya genelinde yapılan ve 

gönüllülüğü farklı ülkelerde ele alan çalışmaların sonuçları, uzun vadeli prososyal 

davranışın ülkeler arasında büyük farklılıklar gösterdiğini ortaya koymuştur 

(Bierhoff, 2005: 43; Alessandrini, 2007: 307). Bu farkın ortaya çıkmasında, siyasi 

durum, hükümet politikası, tarih, normlar gibi etmenlerin yanı sıra yerel kültürler 

de etkili olmaktadır (Haski-Leventhal, 2009: 283-284).  

Şu halde Türkiye ve Amerika arasında çıkan fark için her iki kültürde ortaya 

çıkan formel veya enformel yardım görünümleri önem kazanmaktadır. Türkiye ve 

Amerika kültüründe enformel gönüllülük ve genel olarak yardım davranışına ilişkin 

olarak yaptığımız gözlemin sonuçları da yukarıda değinilen bulguları destekler 

niteliktedir. Yukarıda değinilen kan bağışı ile ilgili bulgu ve yorumlarımızın genel 

olarak diğerkâmlık ve yardım davranışı için geçerli olduğunu söylemek 

mümkündür. Gönüllülükle ile ilgili olarak Amerika’da, Türkiye’de çok fazla 

uygulanmayan bir işleyiş biçimi vardır. İş başvurularında adayın daha önce 

katıldığı gönüllü faaliyet çeşidi ve gönüllü olarak çalıştığı saat toplamı göz önünde 

tutulmaktadır. Dolayısıyla istediği bir işe girebilmek için insanların özgeçmişlerine 

gönüllü faaliyetlerini yani yaptıkları formel yardımları yazmaları ve bunları 

belgelemeleri gerekmektedir. Bu uygulamanın bireysel anlamda bir teşvik sağladığı 

bire bir ilişkilerde de gözlenmiştir. Aslında bu farklı uygulama kurumsal düzlemde 

de gerçekleşmektedir. Amerika Birleşik Devletleri, gönüllü olarak sosyal 

sorumluluk projelerinde yer almaları halinde şirket ve kurumlara vergi indirimi 

uygulama politikasını benimsemiştir. Bunun da doğal olarak yardım kuruluşları ile 

ticari kuruluşlar arasında bir köprü kurulmasını kolaylaştırdığı gözlenmiştir.  

Enformel yardım konularında farklı uygulama ve algılar olsa da Konya ve 

Chattanooga’da genel olarak yardımsever bir atmosferden bahsetmek mümkündür. 

Örneğin her iki şehirde de küçük esnaf işyerlerinde yardım kumbarası uygulaması 

vardır.  



 
 

172 

Fotoğraf 1: Küçük Esnaf İşyerinde Sadaka Kutusu / Türkiye 

 

Fotograf 2: Küçük Esnaf İşyerinde Kanser Çocuklara Destek Aparatı / 

Amerika 

 

 

Büyük alış veriş merkezlerinde de benzer uygulamalara rastlamak 

mümkündür. Az miktarlarda paraların toplanarak yardım derneklerine iletildiğine 

dair bu uygulamalar insanların farklı mekanlarda da diğerkâmlıkla yüz yüze 

gelmelerini sağlamaktadır.  



 
 

173 

Fotoğraf 3: Büyük Bir Markette Yardım Şemsiyesi / Amerika  

 

Son olarak ise kültürde enformel yardımın yerine değinmek yerinde 

olacaktır. Yapılan gözlemler, Konya ve Chattanooga’da insanların birbirlerine karşı 

yardımsever olduklarına işaret etmektedir. Ağır bir çantayı taşımak veya bozulan 

bir eşyayı tamir etmek gibi konularda her iki şehirde de oldukça fazla sayıda 

yardımlaşma faaliyeti gözlenmiştir. Bu noktada yardım teklifi üzerinde değişik 

etmenlerin rol oynadığına dair gözlemler de yapılmıştır. Konu ile ilgili daha fazla 

çıkarımda bulunmak için ayrıntılı araştırmalara ihtiyaç vardır.  

 

2.1.5. Zihinsel Arka Plan  

Araştırmamıza katılan bağışçıların genel anlamda yardım davranışına ilişkin 

tutumlarına yukarıda değindikten sonra özel anlamda kan bağışı ile ilgili 

tutumlarına yönelik bir inceleme yapıldığında ortaya çıkan ilk konulardan birisi 

bağışçıların zihinsel arka planlarında kan bağışının yer alışıdır. Kişinin bir şekilde 

kan bağışı ile ilgili farkındalık geliştirmesi ve bunu zihninde taşıması anlamına 

gelmektedir. Özellikle Türkiye’de yapılan mülakatlarda bağışçılar, bir süredir kan 

vermeyi düşündükleri yönündeki ifadelere başvurmuşlardır. Türkiye 

örneklemindeki katılımcıların dörtte bir (n=20, %25) gibi büyük bir bölümü 



 
 

174 

kendilerinden doğrudan bu konu ile ilgili soru solmamasına rağmen uzun zamandır 

kan vermeyi düşündüklerini dile getirmişlerdir.  

“Ne zamandır düşünüyordum ama kendim de hemşirelik okuduğum için 

ihtiyaç var. Kendim vermeden başkalarından istemem yanlış diye 

düşünüyorum o yüzden. Bugüne kısmetmiş. Normalde daha önce vermeyi 

düşünüyordum ama bugün böyle oldu arkadaşlarımdan cesaret aldım 

diyebilirim” (kadın, 19, öğrenci, lise) 

“Ben bunu uzun zamandır düşünüyordum. Bulunduğumuz yer küçük, 

arkadaşlar gelmiş ama benim haberim olmadı. Uzun zamandır bağış 

yapmayı istiyordum. Bağış yapmak hem insan vücudu için iyiymiş. Birine de 

yardımcı oluyorsun ki kendine de yardımcı oluyorsun. Aslında çok iyi bir 

şey fakat bilinçli değiliz, bilmiyoruz bunları. Böyle bir şey yaptığım için içim 

çok daha rahat” (erkek, 30, hidrografik kaplama, lise) 

 

Amerika örnekleminde ise böyle bir tema ortaya çıkmamıştır. Diğer bir 

deyişle Amerika örnekleminde, “uzun zamandır düşünüyordum ancak fırsat 

bulabildim” şeklinde bir tutum ortaya çıkmamıştır.  

 

Bir şekilde yardım etmeye karar vermiş kişinin bu davranışı 

gerçekleştirmesi arasında geçen süre uzayınca bu temayı dile getirdiği göz önünde 

tutulursa Amerika’daki bağışçılar için bu sürenin kısa olduğu söylenebilir. Türkiye 

örneklemin çoğunu ilk defa kan bağışlayanlar, Amerika örnekleminin çoğunu ise 

düzenli kan bağışçılarının oluşturduğu göz önünde tutulursa bu temanın Türkiye 

örnekleminde ortaya çıkması doğal bir sonuçtur. Nitekim Amerika örnekleminin 

çoğunluğu bir fırsat bulduklarında değil düzenli aralıklarla kan bağışladıkları için 

bu sonuç gayet anlamlıdır. Türkiye’de kan bağışçıları ile yaptıkları araştırmada 

Yıldız ve diğ. (2006: 44 vd.), kan bağışı yapılmamasının nedenleri arasında ilk 

sıralarda yer alan ihmalkarlığın yer aldığını bulmuşlardır. Araştırmamızda ortaya 

çıkan kan bağışının önemini bilme, kan vermeye karar verme ama bir süre 



 
 

175 

geçmesine rağmen bunu yapmamış olmaya tekabül eden bir temanın çıkması bu 

araştırma bulguları ile örtüşmektedir.  Bununla birlikte kan merkezine gelecek 

imkanı bulamamak bu durumda etkili olmuş olabilir. Nitekim bizim araştırmamızda 

da katılımcıların dile getirdiği gibi merkeze uzak köylerde ikamet etmek, gece-

gündüz uzun mesaisi olan işlerde çalışmak gibi nedenlerle de kan vermeyi 

ertelemek söz konusu olabilir.  

 

2.1.6. Eylem Türü  

Katılımcıların ifadelerinden mülakatın yapıldığı gün ve saatte bağış 

yapmaya karar verme süreçlerinin planlı veya plansız yardım şeklinde olduğu 

sonucu ortaya çıkmıştır. Türkiye’deki bağışçıların büyük kısmı (n=14, %17.5) 

önceden kan verme planı yapmadıklarını, çadırı görünce birden kan vermeye karar 

verdiklerini belirtmişlerdir.  Bu konuyla iligili iki örnek şu şekildedir: 

“Zaten aklımdaydı. Bir süredir veremiyordum, 6 aya yakın olmuştu. 

Çocuklarla buradan geçerken çadırı görünce ben de kan vereyim dedim” 

(erkek, 38, devlet memuru, lisans) 

“Çarşıya gelmiştim, bir işim vardı. Buradan da sürekli geçiyorum evim bu 

güzergahta olduğu için çadırı da görünce kan vereyim dedim bir vatandaşa 

faydası olsun. Öyle bir düşüncem oldu yani” (erkek, 53, emekli, eğitim 

durumu belirtmemiş) 

Diğer taraftan Zafer meydanına kan vermek amacıyla geldiklerini belirtenler 

(n=7, %9) de vardır. Bağışçılardan bir tanesi, kan bağış merkezini özellikle sorarak 

bulduğunu ifade etmiştir.   

“Şimdi hadis var bu kan verme hakkında. Geçen gün okudum, kısmet… 

Sınavdan geliyorum, otobüs vardı onu gördüm, oradaki arkadaşlara sordum 

burayı tarif ettiler, öyle… Kısmet oldu” (erkek, 27, serbest meslek, 

ortaöğretim)  

 



 
 

176 

Amerika örnekleminde ise böyle bir ayrım yapmak mümkün olmamıştır. 

Bağışlar kan merkezi binasında yapıldığı için bütün katılımcılar oraya planlayarak 

gelmişlerdir.  

 

Yardımın planlanarak veya planlanmadan yapılmasına dair bulgular 

literatürde de yer almaktadır. Uzun yıllar süren çalışmaları sonucunda 

oluşturdukları sınıflandırmada Pearce ve Amato (1980: 367-368) içerik açısından 

yardım davranışının türleri arasında planlı ve plansız yardıma yer vermişlerdir. 

Planlı ve plansız bir yardımın ortaya çıkışında çeşitli faktörler etkili olmaktadır. 

“Eğer söz konusu olan plansız acil bir yardım ise, yardım edenin o anki ruh hali ve 

herhangi bir meşguliyetinin olmaması gibi durumsal faktörler, dindarlık, kişilik 

özellikleri gibi diğer durumsal olmayan faktörlere göre daha etkilidir. Ancak planlı 

bir yardım etme davranışında ise bireyin kişilik özellikleri, empati yeteneği, 

dindarlık durumu gibi durumsal olmayan faktörler daha etkilidir (Ayten, 2009: 36). 

Genel olarak Türkiye’deki kan bağışında durumsal faktörlerin öne çıktığı bizim 

çalışmamızda da bulgulanmıştır. Amerika’daki kan bağışçılarının ise durumsal 

olmayan süreçlere atıflar yaptığı da tespit edilmiştir.  

Türkiye ve Amerika’daki bağışçıların planlı veya plansız olarak kan bağışı 

yaptıklarına dair ifadeler, kan bağışı ortamı ile yakından alakalıdır. Kan bağışı 

ortamlarına dair yaptığımız gözlemler ile araştırmadan elde edilen bulgular 

birbirine paralellik arz etmektedir. Edindiğimiz gözlem sonuçlarını şu şekilde 

açıklamak mümkündür:  

Türkiye’nin diğer illerinde olduğu gibi Konya’da da kan bağışı, çok büyük 

oranda Kızılay Kan Merkezi tarafından organize edilmektedir. Hastanelerde kan 

bağışı yapmak mümkünse de Kızılay kan merkezi şubeleri, kan toplama araçları ve 

belli zamanlarda kurulan kan bağış çadırları, kan bağışının en yoğun yapıldığı 

yerlerdir. Araştırmamızın Türkiye ayağında yürütülen çalışma, Konya’nın merkezi 

sayılabilecek Zafer meydanında kurulan Kızılay kan bağış çadırında 

gerçekleştirilmiştir. Araştırmanın Amerika ayağı ise Tennessee eyaleti Chattanooga 

şehrinde bulunan Blood Assurance isim kan toplam merkezine ait ana binada 



 
 

177 

hayata geçirilmiştir. Araştırmanın yapıldığı ortamlara dair ilk gözlem çadır ve bina 

ayrımına ilişkindir. Konya’daki Kızılay kan bağış çadırı işlek bir cadde üzerine 

kurulmuştur. Özellikle hafta sonları insanların yoğun olarak gezdiği bir mekanda 

çadırın bulunması daha çok “kan bağış imkanının insanların ayağına getirilmesi” 

şeklinde yorumlanabilir. Diğer taraftan Chattanoga ulaşımın çok büyük ölçüde özel 

araçlarla sağlandığı bir şehirdir. Kan bağış binası da ana cadde sayılabilecek bir 

caddede olmasına rağmen şehrin tam merkezinde yer aldığını söylemek güçtür. 

Buraya gelerek kan bağışı yapmak ise “insanların planlı bir şekilde kan bağışına 

gelmeleri” şeklinde yorumlanabilir.  

Kızılay, devlete bağlı bir kurumken Blood Assurance özel bir kurumdur. 

Aslında Amerika’nın diğer bölgelerinde Kızılhaç isimli devlet kurumu kan 

toplamada oldukça etkin bir rol oynarken Tennessee bölgesinde kan bağışı sadece 

Blood Assurance üzerinde yapılabilmektedir. Dolayısıyla Chattanooga’da kan 

bağışı yapmayı planlayan bir kişinin zihninde devlet kurumu veya özel kurumu 

diye bir ayrım yoktur. Diğer taraftan kurumun devlete bağlı ve özel olması onun 

sahip olduğu imkanları etkilediği gözlenmiştir.  

Kızılay kan bağış çadırı, aynı anda en fazla dört kişinin bağış yapabileceği 

kadar donanıma sahiptir. Çadırda genellikle bir doktor, beş kişiye kadar sağlık 

görevlisi ve bir veya iki kişilik de destek ekibi bulunmaktadır. Blood Assurance kan 

bağış binası ise aynı zamanda kurumun merkez binasıdır. Giriş kat, kan bağışı için 

ayrılmıştır ancak bina dört katlıdır. Kan bağışı bölümü, aynı anda on kişinin kan 

verebileceği donanıma sahiptir. Ayrıca bu bölümde kan bileşenleri (plazma vs.) ile 

ilgili bağışlar da yapılabildiği için çalışan görevli sayısı görece fazladır. Aynı bina 

içerisinde farklı birimler de bulunduğu için yönetim departmanı yetkilileri, 

doktorlar ve sağlık görevlilerine ulaşmak daha kolaydır.  

 



 
 

178 

Fotoğraf 4: Türkiye Konya Kızılay Kan Bağış Çadırı  

 

 

Fotoğraf 5: Amerika Chattanooga Blood Assurance Kan Bağış 

Merkez Binası 

 

 

Her iki bağış merkezinde yer alan görevlilerin de bağışçılara karşı, ilgili 

ve güler yüzlü oldukları gözlenmiştir. Kan verme işlemi öncesinde bağışçıya 



 
 

179 

psikolojik olarak destek verme, bağışçının kan vermeye dair çekinceleri varsa 

onları dinleme ve doğru bilgiyi açıklama ve olası bir acil durumda olaya hemen 

müdahale etme gibi durumlara her iki merkezde de sıkça rastlanmıştır. Konya’da 

kan bağışının çadırda yapılmasının getirdiği bir farklılık olarak çadır görevlilerinin 

teşviklerinin etkili olduğunu belirtmek gerekir. Çadırın önüne çıkan bir görevlinin, 

“kan bağışı acil değil sürekli ihtiyaçtır”, “kan verin hayat kurtarın” gibi sloganlarla 

yoldan geçen insanların hem dikkatlerini çekmesi hem de onları kan bağışına teşvik 

etmesinin insanların kan bağışı kararı almalarında etkili olduğu gözlenmiştir.   

 

2.1.7. Kan Bağışı Sıklığı  

Katılımcıların kaçıncı kez kan verdiklerine dair sorunun yanıtları aşağıdaki 

tabloda sunulmuştur:  

Tablo 21: Katılımcıların Kan Bağışı Sıklığı  

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

İlk  26 32.5 3 5 

Yeni  15 19 3 5 

Düzensiz 22 27.5 12 20 

Düzenli  16 20 42 70 

 

Tablo 15’da görüleceği gibi Türkiye’deki kan bağışçılarının büyük 

çoğunluğu ilk (n=26, % 32.5) ve yeni bağışçılardan (n=15, % 19) oluşmaktadır. 

Hayatlarında bir kez kan bağışlamış olanlar ilk bağışçı, 2-5 kez kan bağışlamış 

olanlar yeni bağışçılar olarak isimlendirilmiştir. 5’ten fazla kan bağışlayanlar ise 

düzensiz veya düzenli kan bağışçısı olarak sınıflandırılmıştır. Türkiye’de bir kişi en 

erken 3 ayda bir kan verebilmektedir. Ancak her üç ayda bir düzenli kan verenleri 

sayısı az olduğu için yılda toplan ikiden fazla kan vermiş olanlar düzenli kan 

bağışçısı olarak etiketlenirken yılda ikiden az veya sadece ihtiyaç olduğunda veya 

kendi istediğinde kan verenler de düzensiz kan bağışçısı olarak nitelendirilmiştir.  



 
 

180 

Amerika’da ise katılımcıların ezici çoğunluğu (n=42, % 70) düzenli kan 

bağışçısıdır. Bunu, beşte birlik bir oranla düzensiz kan bağışçıları (n=12, % 20) 

takip etmektedir. Yeni kan bağışçıları (n=3, % 5) ile ilk defa kan bağışlayanlar (n=3, 

% 5) ise azınlıkta kalmaktadır. Amerika’da insanların kan verebilme sıklığı 

konusunda genel geçer bir uygulama yoktur. Bu ideal süre kişiye göre 

belirlenmektedir. Kan değerleri özellikle demir seviyesi yüksek olan bağışçılar her 

ay kan verebilmektedir. Ayrıca kan bağışında bileşenlerine göre bağış da 

yapılmaktadır. Bu uygulamaya göre bir kişinin kan bileşenleri sadece kanser 

hastaları için veya sadece yeni doğmuş bebekler için kullanılmaktadır. Dolayısıyla 

donörün kan bağışlama sıklığı bu durumların hepsi göz önünde tutularak 

belirlenmektedir. Araştırmamızda düzenli ve düzensiz ayrımı yapılırken 

katılımcıların, kendilerine has olarak belirlenen kan verebilecekleri en kısa süre baz 

alınmış ve bu sıklığı yerine getirip getirmemelerine göre düzenli veya düzensiz 

olarak isimlendirilmiştir.   

 

Elde ettiğimiz bulgulara göre Türkiye’deki kan bağışçılarının büyük 

bölümünü ilk defa kan verenler oluştururken Amerika’dakilerin çoğunluğunu uzun 

yıllar boyunca düzenli kan veren kimseler oluşturmaktadır. Böyle bir sonucun 

ortaya çıkmasında araştırmanın yapıldığı yer ve zaman kuşkusuz etkili olmuştur. 

Bu farka dair gözlemlere daha önceki bölümde değinilmişti. Bununla birlikte bir 

ülkede insanların düzenli kan bağışçısı olmaları aynı zamanda o kültürün kan 

bağışına bakışının izlerini taşımaktadır. Türkiye ve Amerika’da kan bağışının 

sosyal hayattaki temsiline ilişkin gözlemlerimiz, araştırmadan elde ettiğimiz 

bulguları açıklar niteliktedir. Bu gözlemler şu şekilde ifade edilebilir:  

Gerek Türkiye’de gerekse Amerika’da kan bağışının kamunun gündeminde 

tutulmasına ilişkin girişimler gözlenmiştir. Bunlardan ilk göze çarpanı şüphesiz 

televizyon, internet ve halka açık alanlarda yer alan reklamlardır. Konya’da dönem 

dönem otobüs durakları, billboardlar, otobüs içi afişler vb. yardımıyla kan bağışı 

teşvik reklamları yer almaktadır. Ancak şehrin hemen her yerinde yer alan rekalm 

ve tanıtım tabelaları arasında kan bağışı ile ilgili olanların dikkat çekmeme 



 
 

181 

ihtimalinin yüksek olduğu da gözlenmiştir. Diğer taraftan Chattanooga’da büyük 

reklam panolarının ve afişlerinin Konya kadar yaygın olmadığı söylenebilir. 

Aslında bu şehirde ticari amaçlı tabela kullanımı çok katı kurallara tabi olduğu ve 

düzenli olarak teftiş edildiği için reklamlardan ziyade görsel anlamda kalabalık 

oluşturan unsurlar azdır. Dolayısıyla az reklam panoları az sayıda olsa dahi oldukça 

dikkat çekicidir. Buralarda da Blood Assurance reklamlarına rastlamak mümkündür. 

Diğer taraftan genel olarak Amerika’da kan bağış reklam ve kampanyalarının 

sadece ilgili kurum tarafından değil, diğer kurumların teşvikiyle de yapıldığı 

gözlenmiştir. Örneğin markette gittiğinizde bir bisküvi markasının ambalajı üzerine 

kan bağışını hatırlatan cümle ve şekillerin yer aldığını görmek şaşırtıcı değildir.  

Fotoğraf 6: Bir Kurabiye Paketi Üzerinde Kan Bağışı Reklamı 

 

“İyi bir kurabiye ol ve bugün kan ver” (Kızılhaç) 

 

Kamu spotu tarzı kampanyalar Türkiye’de kan bağışını gündeme taşımada 

etkili olsa bile Konya’da genel olarak kan bağışının gündemde bir konu olduğundan 

bahsetmenin zor olduğu gözlenmiştir. İnsanların konuştukları konular arasında kan 

bağışını rastlamak güçtür. Bir sosyal temsilin oluşması için kamunun gündelik 

yaşamları içerisindeki paylaşım konularına bakmak gereklidir ve Konya’da kan 



 
 

182 

bağışına ilişkin net olarak görülen bir sosyal temsilden bahsetmek mümkün 

görünmemektedir. Diğer taraftan Chattanooga’da kan bağışının, insanlar arasında 

her zaman bir gündem maddesi olduğu ifade edilebilir. Çünkü cadde, sokak, park 

gibi ortak yaşam alanları dahil hayatın akışı içerisinde karşılaşılan insanların kan 

bağışı ile ilgili konulardan çok sıradan, gündelik hayatın içinden bir konuyu 

konuşurmuş gibi konuştukları gözlenmiştir. İnsanlar arasında kan bağışı yaygın 

olduğu için gündelik hayat içerisinde birbirleri ile bu tecrübelerini de 

paylaşmaktadırlar. Bu durumun o kültürde kan bağışı yapmanın zaten yapılması 

gereken sıradan bir iş şeklinde algılandığına dair izlenimler elde edilmiştir. 

Amerika’da kaldığımız süre boyunca kan bağışı yapmamış veya böyle bir girişimde 

bulunmamış kişiye neredeyse hiç rastlamamış oluşumuz da bu bağlamda 

değerlendirilebilir. Ancak burada belirtmek gerekir ki Chattanooga’da kan 

bağışının güncel ve sıradan bir konu olması bir yönden olumsuz değerlendirmeler 

de almaktadır. Amerika’da gönüllü bir eylemde yer almak, yardım kampanyalarına 

destek vermek veya kan bağışı yapmak gibi hususlar kişilere sosyal ortamlarda bir 

prestij de sağlamaktadır. Kan bağışında bulunan kimselerin bunu kendi kimlikleri 

haline getirerek diğer insanlar içerisinde ifade etmeleri kimileri tarafından hoş 

karşılanmamaktadır. Onların tabiri caizse “hava atmak için kan bağışladıkları” 

şeklinde eleştirildikleri de gözlemlerimiz arasındadır. Konya’da ise kan vermiş 

olmanın, toplum içerisinde saygınlık kazandıran eylemler listesinin alt sıralarında 

yer aldığı izlenimi oluşmuştur.  

 

2.2. Kan Bağışı Motivasyonlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Araştırmamızın temel problemlerinden biri olan kan bağışının nedenlerine 

dair yapılan analizler bireylerin çoğu zaman birden fazla motivasyon tarafından 

güdülendiğini ortaya koymuştur. Katılımcıların genel olarak yardım davranışına 

bakışları ile kan bağışı motivasyonları birbiri ile paralellik arz etmektedir. Bu 

konular ilgili ifadelerinde on temel temanın vurgulandığı tespit edilmiştir. Kan 

bağışının motivasyonları arasında öne çıkan ilk tema diğerkâmlık olmuştur.  

 



 
 

183 

2.2.1. Diğerkâmlık  

Genel olarak insanlara yardım etme ve özel olarak da kan bağışı nedenleri 

ile ilgili sorulara verilen cevapların oldukça büyük bir bölümü “bir insana yardımcı 

olmak, birine faydası dokunmak” temasına işaret etmiştir. Türkiye’deki katılımcılar 

(n=59, %74) bu düşüncelerini şu ifadelerle dile getirmişlerdir. 

“Takdir Allah’ın. Kötü birisine de gitse sonuçta bir can. Canın iyisi kötüsü 

olmaz.”(erkek, 32, elektrik teknisyeni, lise) 

 “Sonuçta onlar da bazılarının evladı, bazılarının kardeşi. Belki de kan 

kaybından ölebilirler. En azından bunu en aza indirmek istiyoruz. O yüzden 

kan bağışlıyoruz.” (erkek, 19, işsiz, lisans) 

Kan bağışçıları, ayrıca, diğerkâm tutumlarını bir başka açıdan daha dile 

getirmişlerdir. Azımsanmayacak kadar katılımcı (n=10, %12.5) ifadelerinde, 

diğerkâmlığın zıddı olan bencilliği eleştirerek diğerkâmlığın önemine dikkat 

çekmişlerdir. Mülakat esnasında bağışçılar sadece kendi motivasyonlarına dair 

görüşler ileri sürmemiş aynı zamanda bencillik ve duyarsızlık gibi konulara 

eleştiriler getirerek o konu hakkındaki duruşlarını belirtmişlerdir.  

“İnsan sadece kendisi için yaşamamalı bence, yaratılanı yaratandan ötürü 

sevmek felsefesiyle hareket etmeli, diğer insanları da düşünmeli, 

bencillikten biraz uzak olmalı. Diğer insanlara bir nebze katkım olsa bu 

benim için büyük bir şey belki. Sonuçta yüzlerce binlerce kan bekleyen 

insanlar vardır. Acil vakâlarda sürekli kan anonsları filan yapılıyor, onlar 

için bir hayat vermek bizim için ne büyük bir mutluluk” (erkek, 24, öğrenci, 

lise) 

“Dinin gerektirdiği bir şey gibi. Müslüman’ız biz de, çoğu insanın 

umurunda değil. Yerde ölen adam gördüğünde, arkasını dönüp gidiyor. Bu 

olmaz! Sen Müslümansan Müslümanlığın gereğidir. Yardıma ihtiyaç 

insanlara yardım etmen lazım yani. Farz gibi bir şeydir. Şimdi günümüzde 

bakıyorsun, şurada birisi ölse bir kişi kaldırıp kardeşim ne oldu bile demez” 

(erkek, 21, işsiz, lisans) 



 
 

184 

Amerika’da mülakata katılan bağışçılar da motivasyon bağlamında çok 

büyük oranda (n=45, %75) diğerkâm bir motivasyona değinmişlerdir. Kan 

bağışlama nedenlerinin diğer insan merkezli olduğunu ise şu ifadelerle dile 

getirmişlerdir:   

“Sadece insanlara yardım etmek için” (kadın, 30, öğrenci, lise) 

“Benim için çok önemli değil ve diğer insanlara büyük faydası var. Öyleyse 

neden olmasın?” (erkek, 32, biyolog, yüksek okul)  

“Sadece birilerine yardım ettiğim biliyorum. Onların kanser mi yoksa başka 

hastalığa mı sahip olduklarını bilmiyorum. Tek bildiğim birisine yardım 

ettiğimdir. Onu tanıyıp tanımamam da önemli değil. Onlara yaşamak için 

bir şans daha verdiğimi biliyorum ki işte gerçekten yapmak istediğim budur. 

Bu nedenle kan bağışlıyorum. Çünkü onların bundan başka şansları 

olmayabilir. (…) Daha iyi bir insan olmaya çalışıyorum ve gece yatağa 

yattığımda kendime bugün iyi bir şey yaptığım diyebiliyorum. Herkesten 

faydalanan ama karşılığında bir şey vermeyen biri olmak istemiyorum. 

Benim, sadece bir kişiye değil pek çok kişiye bir şey verme yolum da bu.” 

(kadın, 23, özel öğretim öğretmeni, lisans) 

 

Örneklerde görüldüğü gibi katılımcılar bir başkasını düşünerek kan 

verdiklerini gerek diğerkâmlık içeren ifadelerle gerekse bencilliği eleştirerek dile 

getirmişlerdir. Burada dikkati çeken bir nokta daha vardır. Türkiye örnekleminde 

(n=23, %29) ve Amerika örnekleminde (n=27, %45) azımsanmayacak kadar 

katılımcının, verdikleri kanın bir insanın hayatını kurtarmasını önemsemenin 

ötesinde, muhtaç konumunda olan bir insanın yardımına koşmanın önemine vurgu 

yapmış olmalarıdır. Türkiye’deki bir bağışçının şu ifadeleri burada kayda değer bir 

örnektir: 

“İlk başta düşündüm, tabii ki kan vereyim falan ama sonradan düşündüm ki 

kana ihtiyacı olan çok insan var Türkiye’de. Faydası olsun hasta insanlar 

için” (erkek, 19, işsiz, ortaokul) 



 
 

185 

Benzer bir ifade ise Amerika örneklemine örnek gösterilebilir: 

“İhtiyacı olan birisine yardım ettiğim için mutluyum. O kişinin dindar olup 

olmaması, homoseksüel olup olmaması ve kanunen bir suç işleyip 

işlememesi önemli değil. Sağlık söz konusu olduğunda herkesin yardım 

edilemeye ihtiyacı var” (kadın, 64, satış temsilcisi, yüksek lisans) 

 

Kan bağışçıları, verdikleri kanın iletildiğinden haberdar olmalarına rağmen 

kanın kime iletildiği hakkında bilgi sahibi olmamaktadırlar. Dolayısıyla bu davranış 

ilk etapta diğerkâmlığı çağrıştırmaktadır. Kişileri kan bağışlamaya güdüleyen 

faktörlerin ele alındığı pek çok çalışma, diğerkâmlığın motive edici gücüne vurgu 

yapmaktadır (Gillespie and Hillyer, 2002: 128; Healy, 2000: 1658; Penning, 2005; 

Piliavin, 1990. Nakl. Hablemitoğlu, 2010: 70). Bir tane örneğe değinecek olursak 

Steele ve diğerlerinin (2008) kan bağışçılarının diğerkâmlık, empati ve sosyal 

sorumluluklarını ele aldıkları çalışmadan bahsedilebilir. Geniş çaplı bir araştırma 

olan bu çalışmanın sonuçlarına göre donörlerin çoğunluğu, yüksek derecede 

diğerkâm insanlardır (Steele ve diğ., 2008: 52). Dolayısıyla bulgularımızın literatür 

ile uyumlu olduğu söylenebilir. 

Katılımcıların diğerkâmlıkla ilgili düşüncelerinde vurgulanan önemli bir 

nokta ise genel olarak insana yardımın bir alt boyutu sayılabilecek bir dürtü olan 

muhtaç durumda olan kişiye yardım isteği de yüksektir. Bir kişinin karşısındakinin 

ihtiyacı olduğunu düşünerek bir eylemde bulunması da diğerkâmlık olarak 

addedilebilir. Ayrıca bu yaklaşım merhamet duyguları ile de açıklanabilir. Nitekim 

kan bağışçıları birilerinin hayatta kalması için kana ihtiyacı olduğunu düşündükleri 

anda yardım etmeye karar verdiklerini ifade etmişlerdir. Bu bulguyla paralel olarak 

da empatik ifadelere sıkça yer vermişlerdir. 

Kan bağışçılarının, ihtiyaç sahibi olan birlileri olduğu gerçeği ile karşı 

karşıya kalmalarının ardından merhamet hissetmeleri ve empati yapmaları, 

Batson’un deneysel çalışma sonuçları ile paralellik arz etmekte ve yine onun 

geliştirdiği empati-diğerkâmlık teorisine uygunluk göstermektedir. Bu konu ayrı bir 



 
 

186 

tema olarak ortaya çıkan empati / tevazu başlığı altında daha ayrıntılı 

incelenecektir.   

 

2.2.2. Empati / Tevazu  

Kan bağışını nedenleri arasında sıklıkla zikredilen temalardan bir diğerinin 

ise “kana ihtiyacı olan kişinin yerinde ben de olabilirdim/olabilirim” düşüncesi 

olduğu tespit edilmiştir. Türkiye’deki katılımcıların yarıya yakını (n=34, %42.5) bu 

tür ifadelere yer vermişlerdir.   

“Ben de ölebilirim yani, çok şükür ailemden kimseye bir şey olmadı şehit 

olsun asker olsun. Ama seneye abimin okulu bitince askere gidecek. 

Görüyoruz yani yaralı şehit askerler falan da var. Hem de onları 

düşünüyorum. İlla ki insanların ihtiyacı oluyor, nerede olursa olsun. Bir 

insanın hayatı önemli, hayata tutunuyorsa bizim sayemizde Allah’a şükür 

yani. Sevaptır. Yarın bizim de başımıza gelebilir” (erkek, 21, işsiz, lisans)” 

“Yardım ihtiyacı olan insanlar olur, herkesin ailesi, ablası, karısı, kocası, 

sevdiği insanlar var bizim de var aynı şekilde bizim de başımıza gelebilir o 

yüzden ben veriyorum, herkes de versin yani” (kadın, 19, öğrenci, lise) 

 

Amerika’daki katılımcıların da kayda değer bir bölümü (n=17, %28) söz 

konusu temaya değinmiştir. Bu örnekleminde ise şu tür ifadelere rastlanmıştır:  

“Bir gün benim de kana ihtiyacım olursa birilerinin de bana kan vereceğini 

tahmin ediyorum” (erkek, 53, yazılım geliştirici, lisans) 

“Eğer benim kana ihtiyacım olsa, benim ona ihtiyacım varken birileri kan 

vermese bundan nefret ederdim.” (kadın, 27, ev hanımı, lise) 

 



 
 

187 

Görüldüğü gibi insanların ifadelerinde hasta konumunda olan kişilerle 

özdeşleşme vardır. Dolayısıyla bu yaklaşımın empatik olduğu söylenebilir. Diğer 

taraftan bir gün kendisi veya sevdiği birsinin de muhtaç konumuna düşme 

ihtimalini göz önünde tutma söz konusudur. Bu bakış açısı da şu an sağlıklı yani iyi 

bir durumda olsa bile bir gün hasta konumuna yani kötü bir duruma düşme 

ihtimalini içerdiği için tevazu ile de örtüşmektedir. Bu nedenle temaya empati 7 

tevazu ismi verilmiştir. Ancak burada dikkat çeken bir husus da, insanların bir gün 

kendilerinin de aynı konuma düşme ihtimallerini göz önünde bulundurmalarının 

bencil bir yaklaşım olup olmadığı sorusudur.  

Bencillik, kişinin kendi çıkarına en uygun şekilde hareket ettiği iddiasıyla 

açıklanmıştır (Snare, 1992. Nakl. Bedosky, 2005: 54). Diğerkamlığa bencillik 

temelli bir yaklaşım sergileyen araştırmacılara göre her diğerkâm eylem, gelecekte 

ortaya çıkacak bir fayda veya işbirliği için yapılır ve bir kişiyi diğerlerine yardım 

etmeye motive eden unsurlar, kişinin doğrudan veya dolaylı olarak elde edebileceği 

somut veya kişi tarafından algılanan faydalardır. Dolayısıyla bu bakış açısı, 

gönüllülük ve prososyallikte diğerkâm motivasyonlar olabileceğini ve yardım eden 

kişinin yaşadığı duygusal süreçleri göz ardı etmektedir  (Haski-Leventhal, 2009: 

273). Daha önceki bölümlerde açıkladığımız üzere kan bağışında kişilerin tecrübe 

ettikleri duygusal süreçler etkili rol oynamaktadır. Ayrıca insanların bir gün kana 

ihtiyaçları olup olmayacağı konusu net olmadığı için burada salt çıkarcılıktan 

bahsetmek mümkün değildir. Bu bakış açısının bencil olmadığının altını çizen 

katılımcılardan bir tanesi bu hususu net bir şekilde dile getirmiştir:  

“Katılımcı: İnsanız sonuçta birbirimize yardımcı olmalıyız. Yarın bir gün 

başımıza gelmeyeceği ne malum, aynı duruma düşürsek en azından bize de 

yardımları olabilir insanların. 

Mülakatçı: Ben hasta olunca kolay kan bulayım diye mi kan verdiniz? 

Katılımcı: Öyle bir şey yok. Sonuçta insan insana lazım her zaman. 

Mülakatçı: İnsan olmakla mı alakalı sizin zihninizde? 



 
 

188 

Katılımcı: İnsan dünyada yaşayan en üst varlık. O durumdan yola çıkarsak; 

bugün bir insanın kana ihtiyacı olabilir, yarın bir organa ihtiyacı olabilir. 

Bunlara yardımcı olmak lazım (erkek, 27, öğretmen, lisans) 

 

Diğerkâmlık ile empati arasında sıkı bir ilişki olduğu konusu literatürde 

sıkça ele alınmış bir konudur (Batson et al. 2002; Mikulincer and Shaver 2005; 

Steele et al. 2008; Duru, 2004). Bu çalışmaları yapan öncü isimlerde ilki olan 

Hoffman’a göre empati, bencillik ile özgecilik arasındaki boşluğu doldurmak için 

eşsiz bir olgudur. Çünkü o, diğer insanın talihsizliğini kişinin kendi sıkıntısı haline 

getirir. Dolayısıyla da bu sıkıntıyı gidermenin en iyi yolu o kişiye yardım etmektir. 

Empatik sıkıntı aktör için rahatsız edici olduğundan ve bu rahatsız edici durum 

yardım ederek giderildiğinden Piliavin ve diğerleri (1969), Gaertner ve Dovidio 

(1977) gibi bazı yazarlar empatik sıkıntıya bencil güdü muamelesi yapmışlardır 

(Hoffman, 1978: 333). Batson tarafından geliştirilen empati-diğerkâmlık teorisine 

göre de “birey, acı çeken, yardıma muhtaç ya da başı dertte biriyle karşılaştığında 

iki tür duygusal tepki geliştirir (Batson ve diğ., 2005: 488-489). Bunlardan birincisi 

kişisel üzüntü (personal distress) dür. İkinci tepki ise empati kurmaktır. Yardıma 

muhtaç insanı gören kişide ona karşı şefkat ve merhamet duyguları kabarır. Bu 

süreçte birey, kendisini karşıdakinin yerine koyarak onu anlamaya çalışır. Batson’a 

göre kişi, yardıma muhtaç biriyle karşılaştığında ya kendi durumuna ve kişisel 

sıkıntısına ya da muhtaç kişinin durumuna odaklanır. Bu iki durumda da davranış 

olarak farklı sonuçlar ortaya çıkabilir. Empati, bireyin başkalarına yardım etmesi 

konusunda “diğergam bir motivasyon” sağlarken, bireysel sıkıntı yardım etme 

sürecinde bireye bencil bir motivasyon sağlar” (Ayten, 2009: 65-66; Batson ve diğ., 

1988: 65-68; Batson ve diğ., 2005: 360). Görüldüğü gibi empatik eğilim ile 

bencillik arasında ince bir fark vardır. Oysa burada kritik bir önemle sahip olan 

nokta yardım eden kişinin zihninde ben ve öteki kavramlarını algılayış şeklidir. 

Çünkü empatik eğilimde kişinin kendi ile başkası arasındaki ilişkide sınırlar esnek 

hale gelmektedir. Bir süre sonra ben ve öteki arasındaki sınırlar bulanıklaşıp tek 

kişi haline gelince empati de daha yüksek boyutlarda yaşanmaktadır. Diğerkâmlığın 



 
 

189 

en üst noktası olarak addedilen bu bakış açısı (Arslan, 2009: 539-540) Türkiye’den 

bir bağışçının dilinden şöyle ifade edilmiştir:  

“Aynı yere kendimi koyduğum zaman benim de başka birinin kanını 

kullanarak kendi hayatımı kurtardığını düşünüyorum” (erkek, 37, 

muhasebeci, ilkokul) 

 

2.2.3. Dini Nedenler  

Yapılan mülakatlarda kan bağışının güdüleyicileri arasında dini inancın 

önemli bir yere sahip olduğu ortaya çıkmıştır. Katılımcılar diğer yardım türlerinde 

olduğu gibi kan bağışında da dini inançlarının ve bu inançlarının kendilerinden 

yerine getirmelerini istediği davranış kalıplarının etkili olduğunu dile getirmişlerdir. 

Türkiye’deki bağışçıların önemli bir kısmı (n=25, % 31) kan bağışı yapmalarının 

ardında dini motivasyonların olduğunu belirtmişlerdir. Bunlardan iki tanesi 

Kur’an’ı kerimden ayet, iki tanesi de hadis-i şerif örnek vererek bunu dile 

getirmişlerdir.  

“Kuran-ı Kerim’de biliyorsunuz; bir insanı kurtarmak bütün insanlığı 

kurtarmak gibidir, bir insanı öldürmek bütün insanlığı öldürmek gibidir 

diye ayetimiz var” (erkek, 38, öğretmen, lisans) 

“Eğer bu benim kanımla birisine yararı olacaksa ben bunu vermediğim 

zaman tabi ki Allah bunun hesabını bana soracaktır muhakkak neden 

yardım etmedin diye çünkü verebilecek boyuttayım” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

“Müslüman olarak bunun sorumluluğu var bizde, bir insan zor 

durumdayken bizim de yardım etmemiz lazım” (kadın, 19, işsiz, lisans) 

 

Katılımcıların küçük bir kısmı din ve maneviyat ayrımı yapsalar da 

Amerika’daki katılımcılar da kayda değer ölçüde (n=19, %32)  kan bağışlarıyla 



 
 

190 

ilgili olarak dini gerekçeler ileri sürmüşlerdir. İlgili örneklerden iki tanesi şu 

şekildedir: 

“(Kan bağışı) Hristiyan olmanın bir fonksiyonudur. Gerçekte hayır 

yapmadan Hristiyan olunabileceğini sanmıyorum. Meşhurdur “senin sevgin 

ve hayırseverliğin var”.  Bakalım, iman sevgi ve hayırseverlik. En büyük 

hediye hayırseverliktir. Bunun merkezidir. Bence eğer Hristiyan’san 

hayırseversin demektir.” (erkek, 68, emekli, yüksek okul)  

“İsa bu dünyadayken insanlara şifa dağıtarak onlara yardım etmişti. Kan 

bağışı da şifa dağıtmanın bir çeşididir” (kadın, 60, emekli öğretmen, 

yüksek lisans) 

 

Literatürde kan bağışının motive edici unsurları arasında dini inancın 

olduğuna bir çalışmaya rastlanmamıştır. Ayrıca dindar olanlarla olmayan arasında 

kan bağışı yapma açısından anlamlı bir fark da bulunmamıştır (Alessandrini, 2007: 

313). Benzer bir tablo genel olarak yardım davranışı ve dindarlık ilişkisinde ortaya 

çıkmıştır. Batson ve Ventis’in (1982) araştırmasında, ihtiyacı olan birine yardım 

etmede dindar olanlar olmayanlar arasında anlamlı farklılık çıkmazken Saroglou ve 

diğerlerinin (2005) yaptıkları araştırmada dindarlığın, prososyal davranışın dolaylı 

olarak açıklayıcı faktörü olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bununla birlikte pek çok 

araştırma diğerkâmlık ile dindarlık arasında pozitif ilişki tespit etmiştir (Langford 

and Langford, 1974; Batson, 1989). Dahası dini inançların gönüllü davranışın 

motivasyonları arasında yer aldığını ileri süren çalışmalar da mevcuttur (Palabıyık, 

2011: 91).  Elde ettiğimiz bulgulara ve literatüre dayanarak diyebiliriz ki dindarlık 

seviyesi ile ilişkili olmasa da dini inançlar, doğrudan veya dolaylı olarak kan 

vermeye yönlendirmekte, dolayısıyla da kan bağışı ve diğerkâm davranışın 

motivasyonları içerisinde yer almaktadır.  

 

 



 
 

191 

2.2.4. Kişisel Sorumluluk  

Kan bağışçılarının çok büyük bölümü kan bağışı ve yardımlaşma konusunda 

kişisel sorumluluk duygusuna vurgu yapmışlardır. Bu temada yer alan ifadelerde 

dikkati çeken husus Türkiye örnekleminde katılımcıların genellikle kişisel 

sorumluluklarını insan olmaya, Amerika örneklemindekiler ise daha çok 

kendilerine ait bir özelliğe bağladıkları tespit edilmiştir. Bununla birlikte her iki 

durumda da kişinin kendini sorumlu görmesi söz konusu olduğu bu tema kişisel 

sorumluluk adı altında ele alınmıştır.   

Türkiye’deki katılımcıların dörtte birinin (n= 20, % 25) mülakat kayıtları, 

kan vermenin insan olmanın bir gereği olduğu yönündeki ifadelerini içermektedir. 

Neden kan verdikleri sorusuna gelen cevaplar arasında insan olmak sıkça tekrar 

edilmiştir. Örnekler şu şekildedir: 

“İnsanız sonuçta birbirimize yardımcı olmalıyız” (erkek, 27, öğretmen, 

lisans) 

“Birilerine yardımcı olmak insanlık görevi” (erkek, 20, öğrenci, hafızlık) 

 

Diğer taraftan Amerika’daki katılımcıların büyük bir bölümü (n=27, %45) 

kendilerinin görevi olduğunu, kan verebiliyor olmalarını veya nadir bulunan bir kan 

grubuna sahip olmalarını ileri sürerek kan bağışında bulunduklarını ifade 

etmişlerdir.   

“İnsanlara yardım etme konusunda üstüme düşeni yapıyorum” (kadın, 32, 

şube müdürü, iki adet yüksek lisans) 

“(Kan bağışı yapmanın) Tanrı’nın bir lütfu olduğunu düşünüyorum ve 

insanlara yardım etmeye çalışmanın benim sorumluluğum olduğunu 

hissediyorum.” (erkek, 47, satış temsilcisi, yüksek lisans) 

Bu temanın altında belirtilmesi gereken bir durum daha ortaya çıkmıştır. 

Türkiye örnekleminde kendini çok da hissettirmeyen bir bakış açısı Amerika 



 
 

192 

örnekleminde ortaya çıkmıştır. Kendine sorumluluk atfeden katılımcıların oldukça 

büyük bir bölümü (n=20, % 33) kan bağışlama nedeni “çünkü bu yapılması doğru 

olan bir şey” (just because it is right thing to do) şeklinde açıklamıştır. Dolayısıyla 

Amerika’daki katılımcıların kendilerine sorumluluk yükleme kaynaklarının, 

temelde iki noktaya işaret ettiği bulunmuştur. Bunlardan ilki kendilerine ait bir 

özelliğin gereği olması, ikincisi ise evrensel olarak doğru olduğu kabul edilen bir 

davranış olması şeklinde ifade edilmiştir.   

 

Kişilerin kendilerine atfettikleri sorumluluk duygusu da kan bağışında rol 

oynamaktadır. Alessandrini’nin (2007: 312) kan bağışçılarıyla yürüttüğü 

araştırmada, diğerlerine yardım etme sorumluluğu olduğunu düşünenlerin 

çoğunluğu (% 38,5) halen bağışçı olanlardan oluşmaktadır. Bu grupta yer alanlar, 

önceden bağışçı olanlar (% 34,3) ve bağışçı olmayanlardan (% 31,6) anlamlı 

derecede fazladır. Yaptığı çalışmadan çıkardığı sonuca dayanan Staub’a göre de 

kişi, sorumluluk hissetmekte, başkalarını önemsemekte ve böylece diğerkâm bir 

şekilde kan bağışlamaktadır (Staub, 1991. Nakl. Hablemitoğlu, 2010: 70). Benzer 

bir bağış türü olan kemik iliği bağışçıları üzerine yaptığı çalışmasında Schwartz 

(1970), kemik iliği bağışı hakkında güçlü kişisel normlara ve kendine sorumluluk 

yüklemede yüksek puanlara sahip olanların, ilik donör havuzuna katılma konusunda 

anlamlı farkla gönüllü oldukları bulgusuna ulaşmıştır (Piliavin and Charng, 1990: 

31). Diğerkâm motivasyonun oldukça yüksek çıktığı çalışmamızda kişisel 

sorumluluğun ayrı bir tema haline gelmesi, literatürdeki diğer çalışmalarla 

örtüşmektedir.  

Araştırmamızda, Türkiye ile Amerika’daki katılımcıların kendilerine 

sorumluluk yükleme şekilleri arasında fark tespit edilmiştir. Türkiye’deki 

katılımcıların çoğu kendilerine yükledikleri sorumluluğu insanlığın bir gereği 

olarak görürken Amerika’daki katılımcıların büyük kısmı ise davranışın 

doğruluğuna vurgu yaparak ve bireysel atıflarla kendilerine sorumluluk 

yüklemişlerdir. Bu farkın anlamlandırılabilmesi için bu iki kültürde kendini 

hissettiren hakim temayüllere bakmak yerinde olacaktır. Nitekim pek çok sosyoloji 



 
 

193 

ve psikoloji yayını, son yıllarda yaşanan sosyal ve psikolojik değişimden 

bahsederken Amerika başta olmak üzere Batı toplumlarında bireyselleşme yönünde 

gelişen sosyokültürel bir hareket olduğunu ifade etmektedir (Gross, 2006: 425).  

Türkiye ise bu süreci Batı ile eş zamanlı yaşamadığı için bireyselleşme 

yönünde bir kitlesel değişimin henüz tüm halk çapında yaşandığını söylemek 

mümkün değildir. Kişinin sorumluluğu insanlığına veya bizzat kendi tercihine 

atfetmesi içinde bulunduğu sosyal yapı ile alakalı görünmektedir. Türkiye’deki 

sosyal hayatta “hayır yapmak” veya toplumsal anlamda bir iyilik yapmak 

kavramları genel olarak “insaniyet namına” veya “insanlık ölmedi” gibi sloganik 

cümlelerle ifade edildiğinden bu algının kan bağışı nedenleri arasında yerini aldığı 

söylenebilir. Diğer taraftan özellikle Amerika’da kendini hissettiren “doğru olduğu 

için yaptım” ifadesi ise bir anlamda seküler ahlak anlayışının güncel hayata 

yansıması şeklinde yorumlanabilir. Bulgulara göre Amerika’daki katılımcılar, 

herhangi bir dini referans göstermeksizin doğru kabul ettikleri davranışı 

gerçekleştirme sorumluğuna sahip olduklarını dile getirmişlerdir. Bu durum, 

Batı’da yaşanan bireyselleşme, hümanizm, küreselleşme ve sekülerleşme gibi 

sosyal değişimlerin bireylerin hayatlarına ve kullandıkları günlük dile nüfuz etmesi 

şeklinde açıklanabilir (Batı’da yaygınlaşan seküler ahlak anlayışı ve günlük hayata 

yansıması için bkz. Aydın, 2011; Doğan, 2012). Dolayısıyla kişisel sorumluluk algı 

farkının kültürel dinamiklerle açıklamak mümkündür. Nitekim Amerika’da 

bireylerin kendi seçtikleri değerlere bağlı oldukları yönünde giderek artan sosyal bir 

hareket vardır (Tetlock, 2003: 320). 

  

2.2.5. Sosyal Sorumluluk  

Mülakatlarda sıkça dile getirilen bir diğer motivasyon türü sosyal 

sorumluluk olmuştur. Bu temada, bireylerin kan verme ve yardım etme 

nedenlerinin insanın sosyal bir ortamda yaşamasına bağladıkları düşünceleri yer 

almaktadır. Türkiye örneklemindeki genel görüşe göre (n=14, %17.5) insanlar bir 

arada yaşamaktadırlar. Diğer bir deyişle insanlar birbirlerine bağlıdırlar. Bu sosyal 

ortamda düzenin sağlanması için birbirine saygı göstermek gibi sorumluluklar 



 
 

194 

vardır ve dayanışma da bunlardan biridir. Katılımcı ifadelerinde bu tema şu şekilde 

yer almıştır.  

“Sonuçta toplu olarak yaşadığımız için o yüzden diğer insanları göz önünde 

bulundurmamız lazım. Diğer insanlarının yardımına koşmamız lazım 

gerektiğinde” (erkek, 24, öğrenci, lise) 

“Sağlığı elveren bu tür şeylerde herkesin biraz düşünceli olmasında fayda 

var... İnsanlar birbirine bağımlıdır diye düşünüyorum. Herkes birbirine 

yardım etmeli ki bir şeyler en azından doğru gitsin” (erkek, 34, optisyen, 

lise) 

Kendi kardeşi, gerekli kan bulunamadığı genç yaşında vefat eden bir 

bağışçının şu sözleri sosyal sorumluluğa güzel bir örnektir:  

“Kardeşim geri gelmeyecek ama burada herkes kardeştir. Biz de kardeş 

olduğumuzu bildiğimiz için ayrıca asker olduğum için bu kanı vermem 

gerekiyordu. Her nerede olursam olayım bu kanı vermeye devam edeceğim. 

Son damlama kadar vermeyi düşünüyorum. Ne zaman çağırırlarsa ne 

zaman gerekirse vermeye hazırım” (erkek, 22, tesisatçı, ortaokul) 

 

Amerika örnekleminin büyük bir kısmında da (n=22, %37) de benzer 

bulgular elde edilmiştir. Katılımcılar genel olarak herkesin elinden geldiği kadar 

sorumlu olduğunu ve yapabildiklerini yapmaları gerektiğin dile getirerek sosyal 

sorumluluğa işaret etmişlerdir. 

 “Hepimiz insan ırkının bir parçasıyız ve birbirimize yardım etmek 

durumundayız” (erkek, 47, kargo görevlisi, yüksek okul)  

“Herkesin bir şeyler yapması gerekiyor. Benim yapabildiğim de bu.” (erkek, 

59, elektrik mühendisi, yüksek okul) 

 



 
 

195 

Kaza geçirdiğinde Kızılay’dan kan aldığı için şimdi borcunu ödemeye 

geldiğini ifade eden bir katılımcı hariç Türkiye’deki mülakatlarda rastlanmayan bir 

bulguya Amerika’daki mülakatlarda rastlanmıştır. Oradaki katılımcıların kayda 

değer bir kısmı (n=15, %25) sosyal sorumluluk temasında, topluma geri verme (to 

give back to community) ifadesine yer vermiştir. Bu ifade Türkçe’ye “topluma 

katkı yapmak” gibi çevrilebilir ancak aradaki nüansa değinmek gerekmektedir. 

Topluma geri verme ifadesinde topluma karşı kendini borçlu hissetmeye dair bir 

gönderme vardır. Bu konuyu şu örnek özet olarak açıklamaktadır.  

“(Kan bağışının) yaşattığı hissi seviyorum. Topluma geri verme fikrini 

(topluma katkı sağlama fikrini) seviyorum. Çünkü bilirsiniz, herkes gibi ben 

de toplumdan çok şey alıyorum ve topluma geri vermek güzel bir şey” 

(kadın, 27, öğretmen ve yüksek lisans öğrencisi, lisans) 

 

Literatürde yer alan prososyal davranış, gönüllülük ve kan bağışı ile ilgili 

çalışmaların büyük bir bölümünde sosyal sorumluluğa değinilmektedir. Örneğin 

Elster’a (2007: 125) göre hayır kurumuna yapılan yardım veya kan bağışı gibi pek 

çok davranışın ortaya çıkmasında “bize bağımlı olanlara yardım etmemizi 

emreden” toplumsal (sosyal) sorumluluk kuralı şeklindeki sosyal norm etkili 

olmaktadır (Taylor, 2007: 383). Kan bağışçıları üzerine araştırma yapan Steele ve 

diğerleri (2008: 50) de sosyal sorumluluğun kan bağışının önemli bir yordayıcısı 

olduğunu ve ayrıca kan bağışlamaya devam etme davranışı ile paralel gittiğini de 

ifade etmişlerdir. Nitekim onların araştırmalarında halihazırda bağışçı olanlar, son 

iki yılda kan vermemiş olanlardan anlamlı derecede farkla sosyal sorumluluk sahibi 

çıkmıştır. Dolayısıyla mülakatlardan elde ettiğimiz bulgular literatürle benzerlik arz 

etmektedir. Bu bulgulara ve diğer çalışmaların sonuçlarına dayanarak insanların bir 

arada yaşamalarından doğan bir sorumluluk duygusuna sahip oldukları söylenebilir. 

Bu duygu en temelde, bir arada yaşayan insanları bir bütünün parçaları olarak 

görme ve bu parçalardan birinin yardıma ihtiyacı olması halinde diğerlerinin ona 

yardım eli uzatma sorumluluğu olduğu düşünmeye dayanmaktadır.  



 
 

196 

Sosyal sorumlulukla ilgili olarak Türkiye ve Amerika’dan elde edilen 

bulgular arasında iki temel fark göze çarpmaktadır. Bunlardan ilki Amerika’daki 

katılımcıların ifadelerinde sosyal sorumluluk temasına görece daha fazla yer 

verdiğidir. Bu vatandaşlık bilincinin ve ulusal kimliğin Amerika’nın ulus devlet 

politikası ile paralel olduğunu ileri süren çalışmalar vardır. Köse’nin (2003: 31) 

ifadesiyle “devlet eksenli çözümlerin ve arayışların düğüm noktasını oluşturan 

anlayış kurum olarak ulus devlet, ideoloji olarak ulusçuluk, birey olarak ulusal 

kimlikle örtüşmüştür”. Kolektif kültürel kimliğin bir türü olarak tanımlanan ulusal 

kimlik, tarihsel ve kültürel koşulların ortaya çıkardığı psikolojik aidiyet olarak da 

ele alınmıştır (Giddens, 2000. Nakl. Şimşek ve Ilgaz, 2007: 194). 

Yaptığımız gözlemler de Amerika’daki insanların “biz bilinci” geliştirdiği 

yönündedir. İçinde yaşadıkları toplumu ve ülkelerini sahiplenmek ve ona hizmet 

etmek için çalışmak yönündeki vurgulara mülakatlarda da sıkça rastlanmıştır. 

Aşağıdaki örnekte toplumun kan ihtiyacını “bizim ihtiyacımız” şeklinde dile getiren 

bir katılımcı vardır:  

“Bence herkes bir şekilde topluma katkı sağlamalı. Yapay kan üretilemiyor. 

Bu nedenle kanın bir insandan alınması şart. Herkes kan verse kan 

bulmakta güçlük çekmeyiz. Dolayısıyla ne kadar çok kişi kan verirse o 

kadar iyi. Benim yaptığım ise bunun çok küçük bir bölümü. Dilerim herkes 

bunu yapar.” (erkek, 41, yönetici, lise) 

Sosyal sorumlulukla ilgili olarak Türkiye ve Amerika’dan elde edilen 

bulguların farklı olduğu bir diğer nokta ise Amerika’dakilerin ifadelerinde topluma 

geri verme / topluma katkı sağlama isteğinin sıkça yer almasıdır. “Topluma geri 

verme” (giving back to community) kalıbı, Amerika kültüründe sıkça kullanılan ve 

bir anlamda otomatik olarak söylenen bir ifadedir. Yaptığımız gözlemlerin yanı sıra 

Amerikalı olan araştırmacı ve halktan kimselerin açıklamaları da bu yorumu 

desteklemektedir. Dolayısıyla bu kalıbı kullanmak her zaman için onu bilişsel 

olarak sorgulayarak kendi hayatında uygulamaya geçirmek anlamına gelmeyebilir. 

Diğer bir ifadeyle bu ifadeyi kullanan katılımcı sayısının yüksek çıkması herkesin 

kendini topluma karşı borçlu hissettiği anlamına gelmeyebilir. Amerika’daki eğitim 



 
 

197 

sistemi ve dini eğitim veren kurumlar bu ifadeyi sıkça kullanarak bir sonraki nesle 

öğretmektedir. Bir katılımcının bu yorumu destekleyen açıklaması şu şekildedir: 

 “Anne babam, arkadaşlarım ve öğretmenlerim, toplumumuza katkıda 

bulunmanın (topluma geri vermenin) önemini öğrettiler ve bunu yapmanın 

yollarını anlattılar. Lise hayatı boyunca yılda iki kez okulumuzda kan bağış 

etkinliği düzenlenirdi. Böylece kan verdik ve bunun önemini öğrendik” 

(kadın, 23, öğretmen, lisans) 

Son olarak belirtmek gerekir ki literatürde, topluma geri verme arzusunun 

diğerkâmlık ile eş anlamlı olduğunu ileri süren çalışmalar da vardır. Ancak bu 

konuya maneviyatın ele alındığı bölümde değinilecektir.  

 

2.2.6. Acı Tecrübe  

Yapılan mülakat sonucunda bağışçıların önceki yaşamlarında tecrübe 

ettikleri acı hatıraların da kan vermeleri üzerinde etkili olduğu bulgulanmıştır. 

İnsanların kendileri veya sevdiklerine kan ihtiyacı olması veya bir şekilde çaresiz 

durumda kalmaları, kan arama telaşını yaşamış ve çare bulmak için çabalamış 

olmaları onları kan vermeye itmiştir. Türkiye örnekleminin bir bölümü (n=12, %15) 

bu motivasyona değinmişlerdir. Bir örnek şu şekildedir:  

 “Canımdan çok sevdiğim kardeşim bir damlacık kan için gözümüzün 

önünde can çekişerek öldü. Anlamadığım bir nokta vardı. Doktorların büyük 

bir çabasına rağmen kanı bulamadılar, ellerinde yeterli kan yoktu. Bunun 

sebebine de ben; milletin duyarsızlığına bağlıyorum ama yine olsun 

diyorum ve ben yine vermeye hazırım... O yüzden biz de nerede çadır görsek 

nerede yardım görsek veriyoruz, ne zaman olursa veriyorum”(erkek, 22, 

tesisatçı, ortaokul) 

Güdüleyici acı tecrübe, yukarıdaki örnekte görüldüğü üzere, doğrudan kan 

ihtiyacı şeklinde ortaya çıkabildiği gibi herhangi bir başka sağlık problemi şeklinde 

de görülebilmektedir:  



 
 

198 

“Benim de yatalak özürlü bir çocuğum var 2 yıldır yatıyor. Ben hayatımda 

bu sıkıntıları defalarca yaşadım, çocuğumdan kaynaklanan sıkıntıları 

yaşadım. Birileri hiç tanımadığım insanlar geldi benim çocuğumu hayata 

döndürdü. Mutlaka Allah’ın izni olacak ama insanlarda da sebep olacak. 

Ben gördüğüm zaman hiç tanımadığım insanlar benim çocuğuma hayat 

verdi diyebilirim… İnsanların ihtiyaç duyduğu anda bulamadığı değerler 

oluyor. Sağlık gibi. Televizyonlarda görüyoruz; şu hastanede şu kana 

ihtiyaç vardır diye. Bu kan ihtiyacı belki benim kanımla kurtulur hayata 

döner umuduyla kan veriyorum” (erkek, 41, serbest meslek, lise) 

 

Amerika örnekleminde de benzer bulgulara rastlanmıştır. Konuyu 

aydınlatan bir örnek şu şekildedir: 

“Krystal, oğlumun kız arkadaşı, çocukken kanser olmuştu. 20 yaş civarında 

kemik iliği nakli yapıldı. Kemik iliği nakline uygun olup olmadığını anlamak 

için yapılan test normalde çok pahalıydı ama eğer kan bağışı yaparsanız bu 

test bedava yapılıyordu. Bu olay yaklaşık 14 yıl önceydi. Kemik iliği nakli 

başarılıydı ama bulaşan bir virüs yüzünden Krystal öldü. O günden beri 

onun anısına düzenli kan bağışlıyorum” (kadın, 66, emekli, yüksek okul) 

 

Son örnekte de görüldüğü gibi yaşanan travmatik bir olay, bağışçının uzun 

yıllar kan vermesine neden olabilmektedir. Aslında bu durum empatinin gerçekten 

yaşanmış hali gibidir. İnsanlar zor durumda olanların yerine kendilerini kolayca 

koyabilmektedirler çünkü bir süre önce o sıkıntıyı bizzat çekmişlerdir. Dolayısıyla 

empati bölümünde yaptığımız açıklamalar bu bölüm için de geçerli olmaktadır. 

Diğer taraftan bu temada belirtilmesi gereken bir husus daha vardır. O da bir 

kimsenin yardım alan konumuna düştükten sonra yardım eden konumuna gelmesi 

halinde bir çeşit sorumluluk duygusu yaşamasıdır. Bu duygu şu örnekte görüldüğü 

gibi doğrudan kişi tarafından tecrübe edilebilir.  



 
 

199 

“Bence bir sorumluluk meselesi. Ben de daha önce hastanede kaldım, ben 

de hiç tanımadığım birisinin kanını aldım. Benim kaşımda iki tane platin var. 

Motosiklet kazası yaptım. Aynı şekilde ben onu birinden borç aldım ama 

kimden aldım bilmiyorum. Şimdi ben borcumu ödemeye geldim” (erkek, 30, 

hidrografik kaplama, lise) 

Diğer bir örnekte ise bireyin bir yakını üzerinden yaşadığı çaresizlik 

duygusunun motive edici gücü görülebilir:   

“Bir arkadaşım daha önce kaza geçirmişti bulunan bir kan olmasına 

rağmen o gün bulamadık gece geç saatlere kadar neredeyse ölecekti. Bende 

kendime dedim bundan sonra kan vereceğim” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

 

2.2.7. Sıkıntıya Tanık Olma  

Görüşme kayıtlarında kan bağışı motivasyonları arasında bir sıkıntıya tanık 

olarak ondan etkilenme durumu da bir tema olarak ortaya çıkmıştır. Türkiye’deki 

bağışçıların bir bölümü (n=12, %15) kan verme kararını almalarında trajik olaylara 

bir şekilde şahit olmalarının etkili olduğunu belirtmişlerdir. Televizyonda görülen 

olaylar, hastane gibi ortamlarda karşılaşılan manzaralar ve trafikteyken görülen 

kazalar bunlar arasındadır. Şu örnekler konuya ışık tutmaktadır:  

“Ben çok duygusal bir insanım. Hastanelere gittiğim zaman hastaları 

gördüğüm zaman kendi kendime duygusallaşıyorum o yüzden böyle aklıma 

da geldi” (erkek, 32, elektrik teknisyeni, lise) 

“Ben adliyede çalışıyorum. Adliye personeli olarak otopsilere gidiyorum. 

Kan yetişmediğinden mesela can kaybına uğruyor. O insanı tanımıyorum o 

anda benden o kanı alıp da aktarım yapabilecek birisi olsa o anda veririm. 

Bu duyguları yaşayarak gördüm daha çok gördüm. Her zaman keşke kan 

kaybından öleceğine o anda birileri bizden birileri o kanı alsa biz veririz” 

(erkek, 30, adliyede görevli, lise) 



 
 

200 

“Uzun yıllar öncesinde yaşadığım kazalardan aldığım görüntülerden dolayı 

insanlara faydalı olabilmek, amacım başka hiç bir şey değil yani” (erkek, 

34, satış temsilcisi, lise) 

 

Burada zikredilen gerekçelere benzer diğerleri de Amerika’daki 

katılımcıların bir bölümü (n=10, %17) tarafından ileri sürülmüştür.  

“Blood Assurance sayesinde kanın az yada çok bir şekilde bu toplum 

içerisinde kalıyor. Günlük gazetelere baktığında bir araba kazasında feci 

şekilde yaralanmış ve birkaç ünite kana ihtiyacı olan kişiler görebilirsin. 

Kan bağışı yapmak güzel bir histir çünkü benim kanım onların hayatlarını 

kurtarabilir. Benim kanımın o kimselere gidip gitmediğini bilmesem de 

gitmiş olma ihtimali hep vardır. Kan bağışı bu yüzden önemlidir.” (erkek, 

41, yönetici, yüksekokul)   

 

Kan ihtiyacına bir şekilde şahitlik etme durumunun kan bağışını motive 

etmesi, ilk etapta merhamet duygularını çağrıştırmaktadır. Kişiler bir sıkıntıyla 

karşı karşıya kaldıkları zaman içlerinde acıma hissi uyanmakta ve onun çözümü 

için bir şeyler yapma ihtiyacı hissetmektedirler. Bu konuyu literatürde en sistematik 

şekilde ifade eden empati diğerkâmlık teorisiyle Batson olmuştur (Bkz. Empati / 

Tevazu bölümü yorumlar kısmı). Burada ilginç olan husus, kan vermenin iyi bir 

davranış olduğunu genel olarak bilmenin onun motive etmede yetersiz kalabileceği 

gerçeğidir. Kan vermenin veya insanlar yardım etmenin kıymetli ve gerekli bir 

davranış olduğu gerçeği genel olarak insanların üzerine uzlaşma sağladıkları bir 

konudur. Ancak şu da bir gerçektir ki; bir sıkıntıya ve onunla beraber gelen 

çaresizliğe bizzat şahit olmak zihinde var olan doğru eylem algısını teoriden pratiğe 

dökmekte oldukça etkilidir.  

 

 



 
 

201 

2.2.8. Pekiştireç  

Yukarıda değinilen motivasyonlar kan bağışının ilk veya daha fazla ayrımı 

yapmaksızın hepsi için geçerlidir. Ancak görüşme kayıtları analizine göre ilk 

bağıştan sonra kişinin tekrar kan vermeye karar vermesinde yukarıda değinilen 

etmenlerin yanı sıra öne çıkan bir başka etmen daha vardır. Bu da kişiyi tekrar kan 

vermeye motive eden pekiştireçlerdir. Kızılay’ın uygulaması kan bir hastaya 

nakledildiği zaman bağış yapan kişiye durumu bildiren ve teşekkür eden bir mesaj 

göndermek şeklindedir. Ayrıca düzenli bağışçılara verilen bronz, gümüş ve altın 

madalyalar da bir diğer pekiştireçtir. Türkiye’deki bağışçıların bir kısmı (n=9, % 11) 

Kızılay’ın gönderdiği mesajlar ve düzenli kan bağışçılarına verdiği madalyaların 

onları daha çok motive ettiğini şu örneklerde görüldüğü gibi ifade etmişlerdir.  

“Zaten 65 yaşa kadar alıyorlar, o güne kadar vereceğiz. 5 daha verirsem 

gümüş madalya alacağım. Bronz madalyamı aldım. İnşallah 35 tane olursa 

altın madalya alacağım” (erkek, 57, emekli, ilkokul) 

“Katılımcı: Aslında yoğunum aradan çıksın dedim ders falan çalışmam 

lazımda… 

Mülakatçı: Ders çalışmamak için mi verdiniz? 

Katılımcı: Yok geçen gün mesaj gelmişti de hafta sonu iken vereyim dedim. 

Mülakatçı: Daha önce kan verdiniz mi? 

Katılımcı: Evet bundan önce 2 kez verdim. 

Mülakatçı: Bundan sonra vermeyi düşünüyor musunuz? 

Katılımcı: Evet mesaj geldikçe veririm. 

Mülakatçı: Mesaj sizi motive etmiş gördüğüm kadarıyla. 

Katılımcı: Evet başlarda mesaj yoktu ama daha sonradan düzenli vermeye 

başladım” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

 



 
 

202 

Amerika’da ise Blood Assurance tarafından sunulan pekiştireçler görece 

daha çeşitlidir. Bağışçıya gönderilen mesajların yanı sıra mail ve telefon ile irtibat 

da sağlanmaktadır. Bu görüşmelerde kan ihtiyacına dair bilgiler verilmekte ve kan 

verebilecek süreyi doldurmuş bağışçılar tekrar kan vermek üzere merkeze davet 

edilmektedir. Örneklemin bir bölümü (n=10, %17) geri bildirimin motive edici 

gücünü şu şekilde dile getirmiştir:  

“Bu ikinci kan verişim. Bu sefer beni aradılar ve kan grubumdan ellerinde 

az miktarda kan kaldığını söylediler. O yüzden geldim.” (erkek, 19, lise, 

yarı zamanlı bir işten yeni ayrılmış) 

“Verdiğim kanın kime gideceğini bilmiyorum ama büyük ihtimalle bir 

hikaye duyacağım. Blood Assurance kanımız birisine gönderildiğinde bize 

haber veriyor. O maili aldığımda kendimi harika hissediyorum.” (69, kadın, 

lise, emekli) 

 

Diğerkâm davranışın pekiştirilerek devam ettiğine ilişkin bulgular 

literatürde de yer almıştır. Ancak bu çalışmalarda değinilen pekiştireç büyük ölçüde 

yardım davranışının sosyal olarak verilen ödül ve cezalar aracılığıyla toplum 

içerisinde pekiştirildiği şeklindedir (De Ridder, Schruijer, and Tripathi 1992. Nakl. 

Fisher ve Ackerman, 1998: 263). Bizim bulgularımız, diğerkâmlığa sosyal norm 

yaklaşımı benimseyen psikolog ve sosyologların sıkça kullandığı pekiştireçlerden 

biraz daha farklıdır. Bu anlamda pekiştireç kavramından bahseden bir diğer çalışma 

ise Ferguson’a (1996: 296 vd.) aittir.  Kan verme davranışının toplum içerisinde 

pekiştirilmesinin yani diğer insanlar tarafından onaylanmasının kültürel ortamla 

ilgisi vardır. Önceki bölümlerde değindiğimiz üzere Amerika’da kan bağışı sosyal 

ortamda bir prestij sağlıyor olsa bile Türkiye için bu çıkarımı yapmak güçtür. 

Ayrıca katılımcılar da aldıkları geri bildirimin kendi üzerlerindeki duygusal 

etkilerine özellikle dikkat çekmişlerdir. Aslında kişinin verdiği kanın bir ihtiyaç 

sahibine iletilmiş olmasının yanı sıra bu mesajların başka etkileri de olabilmektedir. 

Birisine yardım etmiş olmanın getirdiği olumlu duyguların yanı sıra hatırlanılmış 



 
 

203 

olmak gibi duygular da tecrübe edilebilmektedir. Mesajların etki gücü yardımın 

yerine ulaşmış olmasıyla sınırlı olmadığına dair bir örnek de şu şekildedir:  

“Güzel bir duygu. En azından şöyle söyleyeyim, doğum günümü kimse 

hatırlamıyor, Kızılay hatırlıyor” (erkek, 23, kargo görevlisi, lise) 

 

 

3. Maneviyat Algısı ve Diğerkâmlığa Yönelik Bulgu ve Yorumlar  

Kan bağışçıları ile yapılan mülakatlarda onları yardım etmeye iten 

etmenlerden sonra maneviyata ilişkin düşüncelerini paylaşmaları istenmiştir. Kendi 

maneviyat algılarını açıkladıktan sonra ise katılımcılara maneviyat din ilişkisi ve 

kendi inancına veya dünya görüşüne sahip olmayan insanların maneviyatlarına 

ilişkin bir dizi soru yöneltilmiştir. Bu sorulara gelen cevaplar, maneviyat algısı, din 

maneviyat ilişkisi ve diğerlerinin maneviyatı başlıkları altında sunulmuştur.  

 

3.1. Maneviyat Tanımlarına Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Kan bağışçılarıyla yapılan görüşmeler sırasında onlardan maneviyat ile ilgili 

duygu ve düşüncelerini açıklamaları istenmiştir. Elde edilen verilere uygulanan 

içerik analizi sonucunda maneviyat tanımlarının şu temalar etrafında toplandığı 

ortaya çıkmıştır.  



 
 

204 

Tablo 22: Türkiye ve Amerika Örnekleminin Maneviyat Tanımları  

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

Tanrı’ya / Yüce Güce İnanç  7 9 25 42 

Tanrı / Yüce Güçle Kurulan İlişki  5 6 21 35 

Dinin / Amacın Gereği Olan Yaşantı  20 25 7 12 

Duygu / İç dünya  19 24 6 10 

Ahlak ve Diğerkâmlık  17 21 11 18 

Huzur / Zihnen ve Vicdanen Rahatlık 11 13 5 8 

 

 

3.1.1. Tanrı’ya / Yüce Güce İnanç  

Genel olarak tüm örneklem göz önünde tutulduğunda “sizce maneviyat 

nedir” sorusuna verilen cevapların en büyük bölümü Amerika’daki katılımcılar 

tarafından Tanrı, yüce bir güç veya bir amacın varlığına olan inanç temasında 

toplanmıştır. Bu tema ile ilgili konulara Türkiye’deki örneklemin değinme sıklığı 

ise oldukça düşük düzeyde kalmıştır (n=7, %9). Konu ile ilgili iki örnek şu 

şekildedir: 

“Bağlılık ve inanç.” (erkek, 34, optisyen, lise) 

“İyi yaşamaktır, Allah’a peygamberlere inançtır.” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

 

Diğer taraftan maneviyatın tanımı konusunda Amerika’daki katılımcıların 

yarıya yakınının (n=25, % 42) üzerine ittifak ettiği bir husus vardır. Onlara göre 

maneviyat, Tanrı’nın veya yüce gücün veya kişinin kendini aşan bir varlığın veya 

hayatın her alanına yayılan bir amacın var olduğu hissine kapılmak, onun varlığını 

fark etmek ve ona inanmaktır. Konuyu daha açık hale getirecek örnekler ise şu 

şekildedir: 



 
 

205 

“Kendin dışında bir şeylere inanmak”  (erkek, 60, sigortacı, yüksekokul) 

“Maneviyat, sana öğretilen veya kendi çabalarınla ulaştığın inançlardır. O, 

daha yüce bir güç ve birden anladığın bir şeydir. O, sadece senin 

kurabileceğin ilişkidir.” (kadın, 20, dadı ve öğrenci, lise) 

“Cennette, her şeyi yaratan, bizi kutsayan, bize imkanlar veren, 

yürüdüğümüz yolu belirleyen bir tanrı olduğunu bilmek.” (erkek, 50, eğitim 

alanında müdür, meslek okulu) 

“Bence maneviyat, yüce bir güce inançtır. Görebildiğin ve dokunabildiğin 

her şeyin dışında olana yönelik bir inançtır. Kişisel olarak bizzat senin 

inandığındır. Bu, Buda’ya, İsa’ya, karmaya veya şeytana yönelik bir inanç 

olabilir. Her neye inanıyorsan odur. İnsan olan bizlerin üzerinde olan bir 

şeylerle ilgili inancın ve düşüncendir.” (kadın, 23, öğretmen, lisans)  

 

Diğer sosyal bilim dallarında olduğu gibi psikoloji alanında da son 

zamanlarda büyük bir ivme ile ele alınan maneviyat kavramı, literatürde farklı 

şekillerde tanımlanmıştır. Bunlar içerisinde aşkın bir gücün / amacın var olduğunu 

fark etme konusu da çalışmalarda sıkça yer almıştır. Aşkın güç veya yüce varlık 

ifadeleri maneviyat tanımlarında kullanılmıştır. Örneğin (Elkins ve diğerleri (1988: 

10) maneviyatı şu şekilde tanımlamışlardır: “Aşkın bir boyutun farkına varılmasıyla 

ortaya çıkan ve kişinin kendisiyle, hayatla ve Nihai gördüğü şeyle ilişkili olarak 

tanımlanabilir bazı değerler tarafından karakterize edilen oluş ve tecrübe ediş 

biçimi”. Benzer şekilde literatürdeki maneviyat tanımlarını tarayan Tanyi’de (2002: 

501) maneviyatın aşkın olanın varlığını fark etme şeklinde tanımlandığına dikkat 

çekmiştir. Alan araştırmalarında da bu bakış açısı kendini hissettirmiştir. Maneviyat 

hakkında en kapsamlı çalışmalardan birini yapan Zinnbauer ve diğerlerinin (1997: 

556) Amerika’da yaptıkları nitel bir çalışma da katılımcıların % 34’ü maneviyatı 

“Tanrı, yüce güç veya kişisel değerlere inançta olduğu gibi kişisel inançlar” 

şeklinde tanımlamışlardır. Araştırmamızda elde ettiğimiz bulgular literatür ile 



 
 

206 

örtüşmektedir. Bizim çalışmamızda katılımcılardan iki tanesi tabiat ana ifadesini 

kullanmıştır.    

Burada dikkat çeken husus Tanrı kavramının yanı sıra, yüce güç, aşkın 

varlık veya nihai amaç gibi kavramların da günlük hayatta insanlar tarafından 

kullanılan kavramlar olmasıdır. Bu da Tanrı kavramı ile yüce güç kavramının 

Amerika kültüründe farklı anlamlara geldiği şeklinde yorumlanabilir. Aslında 

dindar bir Hıristiyan için bu ikisi aynı varlığa tekabül etse de yüce güç ve benzeri 

kavramların kilisenin Tanrı’sından daha geniş olduğu kabulü de yaygındır. Nitekim 

Amerika’da yaptığımız gözlemler de bu bulguyu desteklemektedir. Chattanooga 

gibi muhafazakarlığı ile tanınan bir şehirde insanlar bu kavramları günlük hayat 

içerisinde kullanmaktadırlar. “Tanrı’ya inanmak” ifadesi daha çok kilisenin 

öğretilerine uymak anlamına gelirken “yüce bir güç, aşkın bir varlık veya nihai bir 

anlamın var olduğunu fark etmek” ifadesi aslında bilişsel ve duygusal bir sürece 

işaret etmektedir. İnsanın kendi içinde bu dünyayı aşan bir boyut olduğunu fark 

etmesi bireyselliği de beraberinde getirmektedir. Dolayısıyla bu bakış açısında yüce 

güç daha çok, kişinin onu nasıl algıladığı ile ilgilidir.  

Bu tema altında dikkat çeken bir diğer nokta da Amerika’daki katılımcıların 

(n=9, %15) “fiziksel alemi aşan varlık” ifadesini sıkça vurgulamış olmalarıdır. 

Bulgularda da değinildiği gibi Amerika’daki katılımcıların maneviyat algısının 

temelinde bu fiziksel olanı aşan varlık vardır. Bu bakış açısının Hıristiyan 

teolojisindeki Baba-Oğul-Kutsal Ruh üçlemesinin bir uzantısı olduğunu söylemek 

de mümkündür. Zaten İngilizcedeki “spirituality” kavramı “spirit” kökünden 

türediği için maneviyat, kutsal ruhla ilişkilendirilmiştir. Amerikalı bir katılımcının 

şu ifadeleri oldukça aydınlatıcıdır:  

“Manevi olmak demek Kutsal Ruh tarafından yönlendirilmek demek. Olayın 

tümü bundan ibaret. Ruh, kafanın içinde var olan ve sana ne yapman 

gerektiğini söyleyen o kısık sestir. Bazen dua etmeye başlarım ve Tanrı bana 

belli bir sebep için dua etmemi söyler yada insanlar benden para 

dilendiğinde Tanrı bana bazılarına vermemi, bazılarına vermememi söyler. 

O kısık sesi ne kadar çok dinlersen ses o kadar yükselir. Maneviyat, dünyayı 



 
 

207 

duymazdan gelmek ve manevi (ruhsal) aleme kulak vermektir. Dünya çok 

dikkat dağıtıcı olabilir. Bu dünyada var olmak, bütün radyo istasyonlarını 

aynı anda dinlemek gibi bir şey. Eğer manevi olursanız diğer radyo 

istasyonlarının hepsi gider sadece Tanrı’nın radyosu açık kalır ve sadece 

onu dinlersiniz” (kadın, 56, ofis yöneticisi, lise) 

 

Görüldüğü gibi Amerika’daki katılımcılar, kilisenin Tanrı’sını kabul etseler 

de etmeseler de içkin olan bir güçten bahsetmektedirler. Bu da, Tanrı kavramını 

kullanmayı kabul etmeyenlerin yüce gücü nihai anlam anlamında, kabul edenlerin 

ise Tanrı’nın isteklerini kendilerine ileten bir iç ses anlamında kullandıkları 

şeklinde yorumlanabilir.  

Türkiye’de yapılan mülakat metinlerinde bireylerin kendi inançları söz 

konusu olduğunda Allah ile yüce güç diye bir ayrım yapmadıkları görülmüştür. 

Ancak diğer insanların inançlarından bahsederken “her neye inanıyorlarsa” veya 

“onlar için amaç ve anlam yüklü olan varlık her neyse” gibi ifadelere 

başvurmuşlardır. Bulgulardan da görüldüğü üzere yüce bir güce olana inancın 

ötesinde Allah inancı dahi Türkiye örnekleminin maneviyat tanımları içerisinde 

sıkça yer almamıştır. Batı gerek akademik alan yazında gerekse halk arasında 

kullanımı bu kadar yaygın olan bir hususun Türkiye örnekleminde kendine çok yer 

bulmuş olması maneviyat kavramına yönelik algıların farklı olması ile açıklanabilir. 

İleride dinin / amacın gereği olan yaşantı başlığı altında da inceleneceği üzere 

Türkiye’deki katılımcılar için maneviyat bir inanç konusu olmaktan ziyade 

uygulama konusu gibi görünmektedir.  

 

3.1.2. Tanrı / Yüce Güçle Kurulan İlişki  

Mülakat metinlerine uygulanan analiz sonucunda kendisine en çok atıfta 

bulunulan ikinci tema Tanrı / yüce güçle kurulan ilişki olmuştur. Bu tema, 

bireylerin maneviyat algılarının kendilerinin aşkın bir varlık veya nihai amaç olarak 



 
 

208 

algıladıkları bir gerçekle kurdukları iletişimi, onunla her an beraber oldukları 

hissini ve onunla bir oldukları duygusunu içermektedir. Bazı katılımcıların 

ifadelerinde ise Tanrı / yüce güçle kurulan ilişkinin yanı sıra insan ve çevre 

ilişkilerine dair ifadelere de rastlanmıştır. Türkiye örnekleminde bu tema oldukça 

az bir oranda (n=5, %6) yer almıştır. Bir örnek şu şekildedir: 

“Maneviyat, bizi ayakta tutan şeydir. Benim Allah ile olan ilişkimi sağlar, 

bu dünya ile olan ilişkimi sağlar, insanlarla olan ilişkimi sağlar yani, 

maneviyat olmadan ben olmam öyle söyleyebilirim. Maneviyat benim Allah 

ile ilişkimdir.” (erkek, 38, öğretmen, yüksek lisans) 

 

Amerika örnekleminin de en sık başvurduğu (n=21, %35)  ikinci tema olan 

bu temada katılımcılar maneviyatın, varlığı fark ettikleri Tanrı yada yüce güç ile 

aralarında kurdukları ilişki olduğunu ifade etmişlerdir. Bu varlıkla bir olma ve onun 

hep yanında hissetme şeklindeki ifadeler genel olarak ibadet şeklinde de dile 

getirilmiştir. Şu ifadeler konuya örnek verilebilir.  

 “İnandığın varlık, yüce güç veya amaç her neyse onunla ilişki kurmak için 

yapılan her şey manevi olmak anlamına gelir. Dolayısıyla en temelde bir 

şeylere ibadet etmek diyebiliriz” (erkek, 32, biyolog, yüksek okul) 

“Bence maneviyat, ne şekilde olursa olsun vaktini Tanrı ile geçirmektir. Bu 

dua ve meditasyon da olabilir, yaratılmışlığa minnettarlık duyma da olabilir, 

yaratılmışlara hizmet etmek de. Aslında o, sevdiklerimiz başta diğer 

insanlarla ilişkilerde, dini grup ve cemaatlerde ilişkilerde, daha ötesinde iyi 

bir komşu olmakta ve herkese iyi davranmaktadır. Bunların ötesinde 

insanlar olarak bizlerin birbirimize karşı sorumluluğu olduğunu 

düşünüyorum. Aramızdaki manevi bağ gerçektir ve bu bağ korunmalı ve 

saygı duyulmalıdır. Sonuçta hepimiz tek bir kandan geliyoruz. Bütün 

doğalar, ırklar, diller, cinsiyetler, inanç ifadeleri… Hepimiz biriz” (erkek, 

62, rahip, doktora) 

 



 
 

209 

Maneviyatın kişinin inandığı varlıkla kurduğu ilişki olduğu yönündeki 

görüşlere maneviyat tanımları arasında rastlamak mümkündür. Örneğin Hart (1994: 

23) maneviyatı, “kişinin inancını günlük hayatında yaşama şekli, bir kimsenin 

varoluşun nihai koşullarıyla ilişki kurma şekli” olarak tanımlamıştır. Benzer şekilde 

Armstrong (1995: 3) da “kişinin dünyada faaliyette bulunma şeklini etkileyen bir 

Yüce Güçle (a Higher Power) olan bir ilişkinin varlığı” şeklinde bir tanım ileri 

sürmüştür. Alan araştırmalarında da bu tema literatürdeki yerini almıştır. Cook 

(2004: 543), katılımcıların kendi maneviyat tanımlarını yaptıkları beş ampirik 

çalışmayı baz alarak yaptığı kavram analizinde, maneviyat betimlemelerinde aşkın 

bir boyutla kurulan ve kişiler arasında olan ilişkilerin yer aldığını ortaya koymuştur. 

Katılımcıların kendi ifadelerine dayanan başka bir araştırmada da maneviyat, % 36 

gibi yüksek bir oranla “Tanrı veya yüce güçle ilişki halinde olma hissi” şeklinde 

ifade edilmiştir (Zinnbauer et al., 1997: 556). Bulgularımızca da desteklenen bu 

sonuca göre Batı kültüründe maneviyat kavramının Tanrı veya yüce güçle ilişki 

içinde olma, onu hep içinde hissetme ve onunla bir olduğu tecrübesini yaşama 

şeklinde algılandığını söyleyebiliriz.  

Bash’a (2004: 12) göre bu bakış açısı maneviyata yönelik teistik yaklaşıma 

tekabül etmektedir. Bu yaklaşımda “üstün güç” vurgusu vardır. Dolayısıyla 

maneviyat bireyin kendi varlığından ayrı bir güçtür çünkü kişinin tanrı / üstün bir 

güç ile kurduğu iletişim söz konusudur. Bu yaklaşıma göre maneviyat, yüce gücün 

yanı sıra diğer canlılar veya evrenle bir olma hissini de içermektedir. Dolayısıyla 

maneviyat, “bireyin kendisi ve diğer insanlarla ilişkilerini, evrendeki yerini, 

yaşamın anlamını anlama ve kabul etme çabası” içermektedir (Çetinkaya, Altundağ 

ve Azak 2007; Kostak 2007. Nakl. Aslan ve Konuk Şener, 2009: 54). Bu durumda 

halihazırda bir ilişkiler ağının varlığından bahsedilebilir. Bu da bir çeşit 

bağlanmışlık duygusuna yol açmaktadır. Stoll’a (1989) göre bağlanmışlığın yatay 

ve dikey olmak üzere iki boyutu vardır. Dikey boyut, kişinin Tanrı veya yüce güçle 

olan ilişkisini, yatay boyut ise kişinin kendisi, çevresi ve diğer insanlarla olan 

ilişkisini ifade etmektedir (Nakl. Tanyi, 2002: 504). Bulgularımızda da bu vurguyu 

net bir şekilde görmek mümkündür.  



 
 

210 

Türkiye örneklemi için durum Amerika’da olduğundan daha farklıdır. Her 

ne kadar Türkiye ortamında maneviyat kavramı da Allah’a ibadet etmek ile ilgili 

olsa da katılımcılar bunu farklı şekillerde dile getirmeyi tercih etmişlerdir. Nitekim 

Hıristiyanlığın hakim olduğu bir kültürde Tanrı’yla bir olma, onunla konuşma gibi 

ifadeler çok kişisel ilişkilere işaret eden ifadelerdir. Bu ifadelerin İslam’ın hakim 

olduğu bir kültürde farklı anlamlara geldiği muhakkaktır. Allah’la bir olma ifadesi 

ancak tasavvufi anlayışların konu edinildiği platformlarda kullanıldığı için günlük 

hayat içerisinde bu tarz söylemlere rastlamamak bir anlamda doğaldır. Oysa 

Amerika’daki kültürün özellikle de din ve dilin etkisiyle bireyler Tanrı’yla 

doğrudan konuştuklarını sıkça ifade etmektedirler. Bu da bir anlamda onların 

kişisel ilişki dedikleri olguya tekabül etmektedir. Dolayısıyla Türkiye ile Amerika 

arasındaki bu fark birkaç ayrı boyutta ortaya çıkmaktadır. Bunlardan bir diğeri 

aşkın-içkin Tanrı anlayışıdır. Örneklerde de görüldüğü üzere Amerika’daki 

katılımcıların zihninde daha çok içkin bir Tanrı / yüce güç varken Türkiye 

örnekleminde Allah hem aşkın hem de içkindir (Yapıcı, 2007: 26).  

 

3.1.3. Dinin / Amacın Gereği Olan Yaşantı  

Katılımcıların maneviyat ile ilgili düşüncelerinde değindikleri bir diğer tema 

dinin veya benimsediği amacın gereklerine yerine getirmek şeklindedir. 

Türkiye’deki katılımcıların dörtte birinin (n=20, %25) dile getirdiği bu tema, 

yaratılış amacına uygun davranma, Allah’ın emirlerini yerine getirme, din 

doğrultusunda yaşama gibi konuları içermektedir. Bu örneklemden örnekler şu 

şekildedir:  

“Maneviyat, insanların kendi hayatında çizdiği rota. Bütün insanlar belli 

amaç için dünyadalar. Bu amacın gereğini yerine getirmek de bizim 

maneviyatımızdır” (erkek, 38, öğretmen, lisans) 

“İnsanın bir noktada sürekli başka bir şeyler araması değil de her hangi bir 

sıkıntıda her hangi bir şey de “eline kalbine kolunu Allah’ı bul” derler ya 

hep bu şekilde olması bence maneviyat ve moralim bozulduğu zaman başka 



 
 

211 

birini aramak değil de direkmen ellerini açıp Allah’a dua etmek 

maneviyattır” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

 

Amerika örnekleminde ise bu temaya oldukça az (n=7, %12) kişi tarafından 

atıf yapılmıştır. Bir örnek şu şekildedir: 

“Bir Hıristiyan olarak diyebilirim ki maneviyat, Mesih’le ilişki içinde 

olmaktır. Sevgiyi yaşayarak ortaya çıkarmanın daha önemli olduğunu 

düşünüyorum. Yani onu yaşamanız lazım. Hiç kimseye “ben çok iyi bir 

insanım” dememeliyim. Onlar bunu benim karakterimde görmeli.” (erkek, 

47, kargo görevlisi, lise) 

 

Batı literatürdeki maneviyat tanımları ve maneviyatla ilgili yapılan alan 

araştırmaları büyük ölçüde yaşanan içsel tecrübelere değinmektedir. Bu da onun 

daha çok bilişsel ve duygusal boyutta ele alınması anlamına gelmiştir. Önceki 

bölümlerde de değinildiği gibi maneviyat Batı’da kişinin ötesine geçen bir varlığın 

farkına varılması ve bu varlıkla kişisel bir iletişim kurulmasına bağlı olarak 

insanların ilahi bir bağlam olsun veya olmasın doruk deneyimler yaşaması şeklinde 

algılanmaktadır. Amerikalı bir katılımcının şu ifadesi konuya açıklık getirmektedir. 

Kendisinden maneviyatıyla ile ilgili bir örnek vermesi istendiğinde şöyle cevap 

vermiştir: 

“Maneviyat bir eylemden ziyade histir. Huzur ve Tanrı’nın seninle olduğu 

hissi.” (kadın, 76, emekli, lisans) 

 

Araştırmamızda Amerika’daki katılımcıların kayda değer bir bölümü (n=13, 

%22)   maneviyatın çok kişisel ve özel bir konu olduğunu dile getirmişlerdir. bu 

kadar sübjektif olan bir olgunun kendisiyle ilgilenen tüm takipçilerini kapsayacak 

bir yaşam biçimi sunması mümkün değildir. Zaten maneviyatı dinden ayıran en 

önemli nokta da burasıdır. Diğer taraftan Türkiye’deki katılımcıların maneviyata 



 
 

212 

bakış açıları, Batı literatürüne göre daha çok dindarlığı çağrıştırmaktadır. Çünkü 

dinin takipçilerine yaşam biçimi sunan bir tarafı vardır (Gündüz, 1998). Aslan ve 

Konuk Şener’e (2009: 54-55) göre “din, Tanrı veya doğaüstü güçlere inanmayı ve 

tapınmayı sistemleştiren bir kurum, kurallar ve semboller düzeni ve inanan kişiye 

bir yaşam biçimi ön gören sistemi olarak tanımlanır. Maneviyat ise, bireyin 

materyalin ötesinde ilişkili olduğu her şey ve bunların temel anlamlarına ilişkin 

içsel kaynaklarının toplamıdır. Maneviyat; dini bir bağlılığın ötesinde herhangi bir 

tanrısal inanç olmadan yaşamın anlamı, amacı, iç huzur için çaba sarf etme olarak 

da tanımlanabilir. Bu araştırmadan elde ettiğimiz bulgularda böylesi bir ayrım 

ortaya çıkmamıştır. Buna dayanarak Türkiye’deki katılımcıların zihinlerinde din ve 

maneviyat kavramlarının birbiriyle çok sıkı ilişki içinde olduğu ve maneviyatın 

büyük ölçüde, kültürel ve ahlaki değerleri de içine alacak şekilde dini inancını 

hayatına tatbik etmek olarak algılandığını ifade edebiliriz.     

 

3.1.4. Duygu / İç Dünya  

Araştırmamızın maneviyatın içeriğine yönelik bölümünde ortaya çıkan bir 

diğer tema ise katılımcıların iç dünyaları, duyguları ve kalplerinden geçenlerle ilgili 

ifadelerin birikiminden oluşmaktadır. Türkiye örnekleminin çeyreğine yakını (n=19, 

% 24) maneviyat kavramının kendi içlerinde yaşadıkları hislere tekabül ettiğini dile 

getirmişlerdir. Örnekler konuyu daha açık hale getirmektedir.  

 “İnsanın içinden gelmesi bence. Duygusu ne ise onu yapması.” (erkek, 30, 

adliyede görevli, lise)  

“İçten ve kalpten gelen yardımla, sözle ve ya duyguyla birlikte belirtilen en 

güzel şeydir.” (erkek, 20, öğrenci, ilkokul) 

“İnsanın duygusal yönden kendini tatmin edebilmesi, kendini tatmin eden 

şeyleri aramasıdır.” (kadın, 19, öğrenci, lise)  

 



 
 

213 

Amerika’daki katılımcılar ise maneviyata yönelik atıflarında görece daha az 

oranlarda (n=6, %10) insanın iç dünyası anlamına geldiğini ifade etmişlerdir. Bir 

örnek şu şekildedir: 

“Bence maneviyat bir şey yaptığında nasıl veya ne hissettiğindir.” (kadın, 

19, laborant, lise)  

 

Araştırmamızın literatür kısmında ayrıntılı bir şekilde belirtildiği üzere 

Batı’da bazı yazarlar tarafından maneviyat, inanç temelli dinin karşı kutbu olarak 

duygu ve tecrübe temelli bir olgu olarak ele alınmıştır (Bkz. Zinnbauer ve 

Pargament, 2005: 24). Araştırmacılar maneviyatın rasyonel, bilişsel ve bilinçdışı 

(unconscious) alanlarla olduğu kadar duygusal alanla da ilişkili olduğunu tespit 

etmişlerdir (Gross, 2006: 425). Cicirelli’ye göre (2011: 126) dini bir bağlamı olsun 

veya olmasın maneviyat, kişinin bir şekilde yaşadığı duygusal doruk deneyimdir.  

Araştırmamızdan elde edilen bulgulara göre Türkiye’deki katılımcıların 

azımsanmayacak bir bölümü bu temaya değinirken Amerika’daki katılımcıların az 

bir kısmı, maneviyat tanımlarında duygu ve iç dünya konularına yer vermiştir. 

Dolayısıyla Türkiye’deki çalışma literatür ile uyumluyken Amerika’daki çalışma 

uyumlu değil gibi görünmektedir. Ancak araştırma bulgularının geneli göz önünde 

tutulduğunda karşımıza daha farklı bir tablo ortaya çıkmaktadır. Çünkü önceki 

bölümlerde de değinildiği üzere Amerika örnekleminin büyük bir bölümü 

maneviyat ile ilgili düşüncelerinde “yüce bir gücün var olduğu hissine bir anda 

kapılmak” ve “her an Tanrı ilişkili halinde olduğun hissi” gibi ifadelerle yer 

vermiştir. Bu ifadeler literatür ile uyumludur.  

Türkiye’deki katılımcıların duygu ve iç dünyaya değinmeleri önceki 

çalışmaların sonuçları ile uyumludur. Nitekim Yılmaz ve Okyay’ın (2009), 

Türkiye’de yaptıkları bir çalışmada katılımcıların % 8.3’ü maneviyatı, “insanın iç 

dünyasına ait her şey” olarak tanımlamıştır. Bu tema, çalışmada elde edilen en 

yüksek orana sahiptir. Çünkü örneklemin % 73’ü maneviyat kavramını 

tanımlamamayı tercih etmiştir (Yılmaz ve Okyay, 2009: 45). Araştırmamızda elde 

ettiğimiz bulgular da bu sonuçla örtüşmektedir. Ayrıca Türkiye’deki 



 
 

214 

örneklemimizin maneviyatın mahiyeti konusunda büyük oranda yaşantılara vurgu 

yapması maneviyat algılarındaki vurgunun davranış olarak ortaya çıkması anlamına 

gelmektedir. Bu nedenle insanın duygusal yönünü ve iç dünyasını ayrıca belirtme 

ihtiyacı hissetmiş olabilirler. 

 

3.1.5. Değer ve Diğerkâmlık  

Yapılan analizler sonucunda katılımcıların maneviyat ile ilgili 

düşüncelerinde öne çıkan temalardan bir diğeri ise, iyi bir insan olmak yani 

değerlerle ilgilidir. Türkiye’den katılımcıların dörtte biri (n=17, %21) maneviyat ile 

ilgili düşüncelerinde bu temaya değinmişlerdir.  

“İnsanın sahip olabilecek bütün ahlakların toplamıdır tam bir bilgim yok 

ama şu an için öyle tanımladım.” (erkek, 20, öğrenci, lise) 

“İçinden geçen şeydir, vicdanının sesini dinlemek, başkasına yapılmasını 

istemediğiniz şeyi kendisine yapılmasını istemeyen insan manevi anlamda 

düzgün insandır.” (erkek, yaş ve meslek belirtmemiş, lisans) 

 

Bu temada en çok dile getirilen doğru davranış çeşidi ise özellikle de diğer 

insanlara karşılıksız yardım etme yani diğerkâmlık olmuştur. 

“Yardımlaşmadır dayanışmadır zor dutumda gördüğümüz insanlara yardım 

etmektir.” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

“Başkalarına iyi davranmak. İyi  bir insan olmak demek maneviyat demek.” 

(erkek, 18, öğrenci, lise) 

 

Amerika’daki katılımcılar da değerlere maneviyat tanımlarında yer 

vermişlerdir (n=11, %18).  



 
 

215 

“Maneviyat, kalbinle, İsa Mesih’in kurtarıcın olduğunu kabul etmenle, 

ahlaki konularla ve İncil’e inanmanla ilgilidir.” (kadın, 52, muhasebeci, 

yüksek okul)  

“Maneviyat bence ortak yarar için doğru olanı yapmaktır.” (erkek, 24, 

solunum terapisti, yüksekokul)  

 

Maneviyatın iyi bir insan olmakla ilişkilendirilmesine literatürde de 

rastlamak mümkündür. Özellikle maneviyat kavramına modern yaklaşımın net bir 

şekilde ortaya çıkmasından itibaren bu ilişkilendirme de daha somut hala gelmiştir. 

Çünkü bu temayülde maneviyat, ahlaki konular dahil pozitif psikoloji, iyi oluş gibi 

insanın tüm iyi yönleriyle beraber anılmaya başlanmış ve iyi bir insani öz olarak ele 

alınmıştır (Heyse-Moore 1996, Benjamin & Looby 1998, Wright 2000. Nakl. Tanyi, 

2002: 503). Bu açıdan dinin geleneksel ilgilerinden çok daha fazlasını kapsadığı 

iddia edilen maneviyat (Bash, 2004: 11), seküler ahlak ile de açıklanmaya 

başlamıştır. Bu temadaki ahlak kavramı hem dini hem de seküler ahlakı kapsadığı 

için insanların maneviyatı her iki durumda da genel olarak ahlaka bağladığı ileri 

sürülebilir. Türkiye’deki katılımcıların Amerika’dakilere göre görece daha yüksek 

oranlarda bu ifadelere yer vermeleri, bir önceki bölümde ele alınmış olan 

maneviyatın bir yaşantı biçimi, yani bir davranış olarak algılanmasının bir sonucu 

olabilir. 

Literatürdeki modern maneviyat, diğer bir deyişle dini olmayan maneviyat 

kavramı üstün bir güce değil bir topluma ait olmayı öne çıkarmaktadır. bu bakış 

açısına göre, insani bir öz olan maneviyat, diğer insanlara yardım etmeyi öngören 

içgüdüsel bir farkındalıktır (Bash, 2004: 12). Ancak araştırmamızdaki bulgulara 

göre maneviyatın yardım etme üzerinden anlamlandırılması böyle bir ayrım 

olmaksızın ortaya çıkmıştır. Her iki örneklemde de başkalarına yardım etmek ile 

ilgili örneklerin öne çıkması ise bu araştırmanın zemini olan kan bağışı yapmış 

olmakla ilgili olduğunu düşündürmektedir. Birilerine yardım etme eyleminin 

hemen ardından bu davranışları ile ilgili soruların yer aldığı bir araştırmaya 



 
 

216 

katılmaları, doğal olarak akıllarına ilk olarak bu tür örneklerin gelmesine neden 

olmuş olabilir. Diğer taraftan gerek dini hassasiyetleri olan gerekse dini bir bağlılığı 

bulunmayan insanların ortak olarak değer atfettikleri eylemlerin genel olarak en sık 

dile getirileninin yardım olduğu da burada göz önünde tutulmalıdır.    

 

3.1.6. Huzur / Zihnen ve Vicdanen Rahatlık  

Katılımcıların maneviyat ile ilgili düşüncelerinde öne çıkan bir diğer tema 

ise “kendini huzur içinde hissetmek” konusu öne çıkmıştır. Buna bağlı olarak 

manevi yönden güçlü olmanın derin bir huzur duygusu ile özdeş olduğu dile 

getirilmiştir. Türkiye’deki katılımcıların kayda değer bir bölümü (n=11, %13) 

maneviyatla ilişkin ifadelerinde bu temaya yer vermişlerdir. Örnekler şu şekildedir: 

“Ölümden sonraki hayat ile şu an dünya ile arasındaki bağlantıyı kurarak 

oradaki dengeyi kurduktan sonraki huzuru keşfetmesi, ona göre yaşaması” 

(kadın, 20, öğrenci, lise) 

“Maneviyat, iç huzur diye düşünüyorum. Nasıl bir iç huzur derseniz? 

İnsanın kendi ile alakalı olur, tanrıyla alakalı olur, değişik sebeplere 

bağlanabilir” (erkek, 27, öğretmen, lisans) 

 

Amerika’daki katılımcılar ise bu temaya görece daha az oranlarda 

değinmişlerdir (n=5, %8). Maneviyat ile huzur bağını bir katılımcı şu şekilde dile 

getirmiştir.  

 

“Maneviyat, senin Tanrı’yla arandaki kişisel ilişkindir. Ben hayatımın daha 

başlarındayken Hıristiyan oldum. Bu, her zaman için hayatımın bir parçası 

oldu. Birisine yardım etmen veya kendin için bir şeyler yaparak günü 

geçirmen, gece olunca da elinden gelen her şeyi yaptığını düşünmen manevi 

bir tatmindir.” (erkek, 66, ön lisans, emekli)   



 
 

217 

Literatüre göre maneviyata yönelik ilginin ortaya çıkmasında, modern 

hayatta maddi refahın sağlanmasına rağmen anlam ve huzur arayışının devam 

etmesinin büyük rol oynadığına değinilmiştir (Tanyi, 2002: 500-501). Örneğin 

Yılmaz’a (2011: 61-62) göre modern bilimin travmatik tecrübeler sonucu kişinin 

yaşadığı anlam krizine çözüm getirememesi, sosyal ve kültürel problemlerin 

çözüme ilişkin cevap arayışları, huzurlu ve anlamlı bir hayat ve ilişkiler ağı ihtiyacı, 

maneviyat konusuna yönelimin nedenleri arasında sayılabilir. Maneviyat üzerine 

yapılan çalışmaların kayda değer bir kısmı onun, “bireyin anlam, bütünlük, huzur, 

bireysellik ve harmoni arayışı” (Burkhardt 1989,  Fitzgerald 1997, Tloczynski et al. 

1997, Walsh 1999, O’Leary 2000. Nakl. Tanyi, 2002: 503) olduğunu ifade etmiştir. 

Maneviyatın, herhangi bir tanrısal inanç olmadan yaşamın anlamı, amacı, iç huzur 

için çaba sarf etme şeklindeki tanımı (Aslan ve Konuk Şener, 2009: 54-55) ise 

maneviyat huzur ilişkisini dinden ayrı bir bağlamda olduğunu vurgulamıştır. Bunun 

tam aksine maneviyatın hayattaki anlam ve amaç, bağlanmışlık (connectedness), 

içsel güç (inner strength), benliği aşma (self-transcendence), inanç (belief and faith) 

ve huzur gibi unsurlardan oluştuğunu ileri süren yazarlara göre ise içsel güç ve 

huzur, bir inanca ve inanç sistemine sahip olmaktan kaynaklanır (Bellingham et al. 

1989, Golberg 1998, Newshan 1998. Nakl. Tanyi, 2002: 504).  

Kaynağı konusunda farklı görüşler olsa da literatüre göre maneviyat, huzur 

ve zihnen rahat olmak ile alakalıdır. Araştırmamızdan elde edilen bulgulara göre 

Türkiye’deki katılımcıların azımsanmayacak bir bölümü bu temaya değinirken 

Amerika’daki katılımcıların az bir kısmı maneviyat tanımlarında huzur ve vicdani 

rahatlık konularına yer vermiştir. Amerika’da bu temaya az temas edilmesinin 

nedeni, katılımcıların büyük oranlarda vurguladıkları “yüce güçle kurulan ilişki” 

şeklindeki temanın huzurlu olma hissini içermesi olabilir. Katılımcılar zihnen rahat 

olmayı Türkiye örneklemi kadar vurgulu bir şekilde ifade etmemiş olsalar da 

değindikleri temalarda huzura da işaret etmişlerdir. Aşağıdaki örnekte katılımcı 

maneviyatın Tanrı ile birey arasındaki ilişki olduğunu iade ederken huzuru 

anımsatan cümlelere de yer vermiştir.  

 



 
 

218 

“Manevi olmam demek, Tanrı ile benim aramdaki kişisel ilişkinin farkında 

olmam demektir. Bu da Hıristiyan olman çağrısından başka bir şey değildir. 

Bu sadece kendi içinde yaşadığın bir tatmindir.” (erkek, 66, emekli, ön 

lisans) 

 

Örneklemin Türkiye’deki bölümünden elde edilen bulguları yorumlamadan 

önce ülkemizde yapılmış bir diğer çalışmaya değinmekte yarar vardır.  Farklı 

fakültelerden 593 öğrenciyle yaptığı çalışmasında gençlerin din algılarına ilişkin 

açık uçlu soruya verdikleri cevaplar kümelendiren Yapıcı (2009: 11). elde ettiği 

sonuca göre din ile ilgili en çok ifade edilen temalardan birinin “ruhsal huzur ve 

manevi mutluluk” (% 14.59) olduğunu bulgulamıştır (Yapıcı, 2009: 11). 

Araştırmamızda bu bulgu ile benzeşen bir sonuç maneviyat ile ilgili düşüncelerde 

ortaya çıkmıştır. Ayrıca yine Türkiye’de yapılan bir başka araştırmada ise Altınlı 

(2011: 36), katılımcıların maneviyat tanımlamalarında “Tanrı’yı arama sürecinde 

ulaşılan huzur” temasının öne çıktığını bulmuştur. Araştırmamızın bulguları bu 

çalışmaların sonuçları ile örtüşmektedir. Ayrıca Türkiye’deki çalışmalara genel 

olarak bakıldığında din ile maneviyat kavramlarının birbirine yakın olduğu ve 

huzurun ikisinin ortak noktasında bulunduğu şeklinde bir yorum yapılabilir.  

 

3.2. Maneviyat – Din İlişkisine Yönelik Bulgu ve Yorumlar 

Yapılan mülakatlarda katılımcıların maneviyat tanımlarında din ile ilgili 

olan ve olmayan konulara değindikleri gözlenmiştir. Bu nedenle onlara din ve 

maneviyat ilişkisine yönelik sorular yöneltilmiştir. Maneviyatın din ile aynı anlama 

geldiğini düşünenler ile ayrı anlamlara geldiğini düşünenlerin oranları tabloda 

verilmiştir. 



 
 

219 

Tablo 23. Din ve Maneviyat İlişkisi 

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

Din = Maneviyat  10 12.5 16 27 

Din ≠ Maneviyat  26 32.5 36  60 

 

Türkiye’deki katılımcıların bir bölümü (n=10, % 12.5) din ile maneviyat 

kavramlarını aynı anlamda kullandıklarını ifade etmişlerdir. Diğer taraftan daha 

büyük bir bölümü ise (n=26, % 32.5) din ile maneviyat kavramlarının aynı anlama 

gelmediğini dile getirmişlerdir. Bu iki farklı yaklaşıma dair örnekler şu şekildedir: 

“Mülakatçı: Sizce maneviyat nedir? 

Katılımcı: Maneviyat deyince insanın aklına İslamiyet geliyor ve ya 

İslamiyet ile ilgili şeyler geliyor 

Mülakatçı: Sizce maneviyat ile İslam aynı şey midir? 

Katılımcı: Tabii, kesinlikle. 

Mülakatçı: Müslüman olmayan birisinin maneviyatı yok mudur? 

Katılımcı: Benim litaratürümde İslamiyet'tir bence ama başka anlamı varsa 

onu bilmeyeceğim.” (erkek, 30, hidrografik kaplama, lise) 

“Din ile maneviyat ayrıdır. Çünkü din insanların yaşaması için kurallar 

manzumesidir. Bu kurallar manzumesi de yaratılan tarafından insanlara 

gönderilmiş bir şey. Kurallara uymak maneviyattır” (erkek, 38, öğretmen, lisans) 

 

Amerika’daki katılımcıların da bir bölümü (n=16, %27) din ile maneviyatın 

aynı kavrama karşılık geldiğini dile getirmişlerdir. Bununla birlikte daha büyük bir 



 
 

220 

bölümü (n=36, %60) din ile maneviyatı birbirinden ayırmışlardır. İki örnek şu 

şekildedir:   

“Bence maneviyat Tanrı’ya inanmaktır ve diğer her şey buna bağlıdır. Din 

ile maneviyat birbiri ile aynıdır.” (erkek, 66, emekli, lise) 

“Bazı insanlar dindar olduklarını düşünüyor ve İsa’yla kişisel bir ilişki 

kurmuyorlar. Onlar kiliseye gidince kurtulacaklarını düşünüyorlar. Oysa 

maneviyat İsa’yla kurulan kişisel bir ilişkidir ve bu ilişkiyi kendi içinizde kurmak 

durumundasınız.” (erkek, 59, emekli, yüksek okul)   

 

Çalışmamızın ilk bölümünde ayrıntılı olarak ifade ettiğimiz gibi literatürde 

din ile maneviyatın ayrı kavramlar olduğu yönünde bir temayül vardır. Avrupa ve 

Amerika’da yapılan pek çok çalışma bu iki kavrama yüklenen anlamları incelemiş 

ve oldukça farklı yaklaşımlar tespit etmiştir. Alan araştırmaları da sadece 

akademisyenler arasında değil halk içinde de bu iki kavrama, birbirine benzeyen ve 

benzemeyen pek çok anlam yüklendiğini göstermiştir (Hall, 2001: 7; Zinnbauer et 

al., 1997: 555). Din ve maneviyat ile ilgili yorumlara geçmeden önce şu noktaya 

değinmekte fayda vardır. Yukarıdaki tabloda da görüldüğü üzere Türkiye’deki 

katılımcılardan din ve maneviyat ile ilgili sorulara cevap veren kişi sayısı oldukça 

düşüktür. Bunun sebebi, din ve maneviyat gibi konularda konuşmak istememeleri 

veya konuya ilişkin bilgiye sahip olmadıkları için cevap vermemeleri olabilir. Diğer 

taraftan Yılmaz ve Okyay’ın (2009: 45) çalışmasında da örneklemin % 73’ü 

maneviyat kavramını tanımlamamayı tercih etmişlerdir. Türkiye’de yapılan iki 

çalışmanın benzer sonuçlar elde etmesi, araştırmanın yapıldığı kültürün, din ve 

maneviyata bakışının ne yönde olduğu sorusunu öne çıkarmaktadır. Bu noktada her 

iki ülkeden yaptığımız gözlemlere değinmek yerinde olacaktır.  

Psikolojinin en güncel konulardan biri olan dindarlık ve maneviyat 

kavramlarının belli bir kültürde ne anlama geldiğine dair bir çıkarımda bulunmak 

şüphesiz zor bir iştir. Ancak sosyal etkileşim ağının, belli oranda bu kavramlara 

yönelik algının izlerini taşıdığı da bir gerçektir. Konu ile ilgili gözlemlerimize dair 



 
 

221 

söylenecek ilk husus şüphesiz Konya ve Chattanooga’nın, o ülkede yaşayan tüm 

insanlar tarafından dindar-muhafazakar bir şehir olarak algılanması yönündedir. 

Gözlemlerimiz de bu iki muhafazakar şehirde din ve maneviyat konularına 

yaklaşımın ne yönde olduğu üzerine yoğunlaşmıştır. Katılımcıların ifadelerinde de 

bu gözlemi destekler nitelikte ifadelere rastlanmıştır. Din ile maneviyat ile ilgili 

düşüncelerde çevrenin etkisini görmek mümkündür. “sizce maneviyat nedir” 

sorusuna cevaben Türkiye’den bir katılımcı şu sözleri dile getirmiştir: 

“Açıkçası Konya’da olduğu zaman direk din geliyor ama Konya’da 

olmadığım zaman insanlara yardım etmek falan geliyor.” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

Amerika’dan bir katılımcı ise Chattanooga’nın içinde bulunduğu Tennessee 

eyaleti için şu ifadeleri kullanmıştır: 

“Malum burası Tennessee. Her yerde dine maruz kalıyorum.” (erkek, 23, 

öğrenci, lise) 

Dini semboller açısından da konuya ve Chattanooga birbirine 

benzemektedir. Konya’da cami binası, ezan sesi veya ev ve işyerlerinde Allah ve 

Muhammed yazan levhalara rastlamak oldukça kolaydır. Benzer şekilde 

Chattanooga’da da kilise, çan sesi veya ev ve işyerlerinde İsa ve Meryem 

figürlerine, haç işaretlerine sıkça rastlanır. Hatta Metodist, Baptist, Presbiteryan 

gibi Hıristiyanlığın farklı kollarına ait kiliseleri aynı cadde üzerinde art arda yer 

almakta ve adeta kiliseler koridoru şeklinde uzun bir alanı kaplamaktadır. Pazar 

günleri bu cadde üzerinde park yapacak alanın kalmadığı gözlenmiştir.  

Türkiye’de dini faaliyetler çoğunlukla Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde 

veya dini düşünce ekollerinin etkinlikleri çerçevesinde yapılmaktadır. Bunlar 

arasında mübarek gün ve gecelere yönelik kutlamalar ve kermes gibi yardım amaçlı 

organizasyonlar sayılabilir. Amerika’da ise kiliselerin faaliyet alanlarının oldukça 

geniş olduğu gözlenmiştir. Maddi imkanları ölçüsünde hemen her kilise Pazar 

günleri yemek dağıtmakta ve halka açık din içerikli mini konserler düzenlemektedir. 

Diğer taraftan kiliselerde İngilizce öğrenmek isteyenlere ücretsiz ders verilmektedir. 



 
 

222 

Köprü, park ve çay bahçeleri gibi alanlarda bazı kiliselerin insanlara İncil dağıttığı 

ve insanları kendi mezheplerine davet ettikleri de yapılan gözlemler arasındadır.  

İki şehrin ortak yaşama alanlarında dini hatırlatan semboller göze çarparken 

bir şekilde devlet veya kurumlara dayanan alanlarda aynı durum söz konusu 

değildir. Laik bir devlet düzenine sahip olan Türkiye’de bireysel tercihlerin 

dışındaki alanlarda dini hatırlatan unsurlara rastlamanın görece daha zor olduğu 

gözlenmiştir. Ayrıca insanlar arasında din ile ilgili konuların konuşulmasına 

yönelik bir hassasiyet olduğu da gözlenmiştir. Amerika’da ise durum daha farklıdır. 

Bu konuya en açık örnek banknot üzerinden verilebilir. Amerikan dolarının 

üzerinde “In God we trust” (Tanrıya güveniyoruz) yazması önemli bir farklılıktır. 

Konunun siyasi ve sosyolojik pek çok açıklaması yapılabilse bile bizim ilgimiz 

konunun psikolojik boyutudur. İnsanlar günlük hayatları içerisinde din ile 

sembollere sadece banknot üzerinde değil pek çok farklı şekilde karşılaşmaktadır. 

Amerika’da kullanımı oldukça yaygın olan tebrik kartlarını hemen her market ve 

dükkanda bulmak mümkündür ve mezuniyet, doğum günü, evlilik yıldönümü gibi 

özel günleri kutlama kartların dini içerikli olanlarına kolayca rastlanmaktadır. Diğer 

taraftan reklam panolarında veya medyada yer alan ürün reklamlarında da dini 

içeriklerin olduğu gözlenmiştir. Bir sandviç reklamında dindar yaşlı teyze, dış sesi 

Tanrı’nın sesi olarak algılamaktadır (bkz. 

http://www.youtube.com/watch?v=uHiXvojn1oo). Burada verilen örneklerle 

paralel olarak Chattanooga’da insanların din ile ilgili konuları her ortamda 

rahatlıkla konuştukları ve hatta esprileri ve eleştirilerine dahil ettikleri gözlenmiştir.  

Özelde maneviyat kavramına ilişkin gözlemlerde de her iki kültürde çeşitli 

benzeyen ve farklı olan noktalar tespit edilmiştir. Konya’da maneviyat kavramına 

oranla ruhsallık, spiritüalite, tinsellik kavramlarının kamunun gündelik konuşmaları 

içerisinde sıklıkla yer almadığı gözlenmiştir. Ancak yeni çıkan kitap, dergi ve 

filmlerde maneviyatın bu türevlerine daha sık rastlanmaya başlamıştır. 

Chattanooga’da ise spirituality ifadesi hayatın oldukça içinde yer almaktadır. Bir 

cadde üzerinde birbirine çok yakın mesafelerde yoga, meditasyon ve diğer enerji 

uygulamalarının olduğu mekanlar yer almaktadır. Manevi hayatın önemine vuygu 

yapan reklam filmleri tekrar tekrar yayınlanmaktadır 



 
 

223 

(http://www.youtube.com/watch?v=xmdhAM273pc). Üniversite ortamından pazar 

yerine kadar her yaş ve eğitim düzeyinden insanın “I am spiritual” (manevi yönden 

güçlüyüm) gibi ifadeleri kullandıkları gözlenmiştir. Daha da önemlisi Chattanooga 

gibi muhafazakarlığıyla meşhur bir şehirde insanlar dindarlık ile manevi yönden 

güçlü olmayı birbirinden daha kolay ayırdıkları gözlenmiştir.  Üniversite 

öğrencileri başta olmak üzere kilisenin hiçbir etkinliğine katılmayan ancak yoga, 

meditasyon gibi uygulamalara giderek manevi yönden güçlendiği dile getiren 

insanlara hemen her yerde rastlanmıştır. Kilise korosunda yer alıp din içerikli bir 

konserde görev alan bir müzisyenden, kendini iyi bir Hıristiyan olarak tanımlasa 

bile kiliseyi sert bir dille eleştirip hemen her gün yoga yapan ev hanımına kadar bu 

yelpazeyi genişletmek mümkündür. Diğer taraftan Konya’da yeni çıkan dergi, kitap 

veya medya organlarında din ile maneviyatın ayrı olgular olarak ele alındığına dair 

örnekler bulunsa bile konunun kamu gündeminde henüz taşınmadığı gözlenmiştir. 

Din ve maneviyat gibi konular Türkiye’de sosyal hayatta sıkça konuşulan konular 

arasında yer almasa bile araştırmamızdaki katılımcıların bazılarının konu ile ilgili 

net düşünceleri vardır. Amerika’da ise konu zaten sosyal bir temsile sahip olduğu 

için katılımcılar düşüncelerini açıkça ifade etmişlerdir.  

Araştırmamızda elde ettiğimiz bulgulara göre her iki ülkede de 

katılımcıların bir bölümü din ve maneviyat kavramalarının aynı anlama geldiğini 

dile getirmişlerdir. Bu sonuç özellikle dini bir bağlılığı bulunan kişilerin 

zihinlerinde din ve maneviyat kavramlarının eşanlamlı olduğu şeklinde 

yorumlanabilir. Çünkü bu katılımcılar mülakat boyunca kendi dini inançlarına sıkça 

atıfta bulunmuşlardır.  

Din ile maneviyatın ayrı kavramlar olduğu düşüncesi ise, aslında kendi 

içinde çok farklı yaklaşımları barındırmaktadır. Türkiye’deki katılımcılar için din 

ile maneviyatın birbirinden ayrı olma sebepleri değişebilmektedir. Aşağıdaki 

örnekte din ile maneviyatın birbirinden ayrı algılanmakla birlikte maneviyatın 

temelde dine dayandığını görmek mümkündür: 

“Din biz gelen emirler çerçevesinde oluşan bir şeydir. Ama maneviyat o dini 

hissedebilmektir bence.” (erkek, 19, öğrenci, lise) 



 
 

224 

Diğer taraftan Türkiye’deki bir başka katılımcı maneviyatın dini de içine 

alacak kadar geniş bir kavram olduğunu şu şekilde ifade etmiştir:  

 “Mülakatçı: Sizce maneviyat nedir? 

Katılımcı: Maneviyat, bağlılık ve inançtır. 

Mülakatçı: Din gibi bir şey mi? 

Katılımcı: Bunun içine her şeyi alabilirsiniz. Sadece dini almak sadece biraz 

kısır döngü olur. Her şeyi içine almak lazım. Din sadece insanın hayatını 

şekillendiren yaşam biçimini belirleyen bir şey. Bunun içinde de önemli bir sembol. 

İnsanın kendisini laik hissetmesinin en temel öğelerinden bir tanesi. 

Mülakatçı: Maneviyat bundan farklı mıdır? 

Katılımcı: Maneviyat büyük ölçüde bunu içine alıyor zaten. Din kendi içinde 

alıyor ama maneviyatın sadece din ile sınırlandırılması çok doğru değil. Dinsiz de 

olabilirsiniz ama her zaman bir maneviyatınızın olması lazım” (erkek, 34 optisyen, 

lise) 

 

Görüldüğü gibi Türkiye’de din ve maneviyat ile ilgili konularda yapılacak 

bir araştırmanın büyük bir titizlikle yürütülmesi gerekmektedir. Katılımcıların 

verdikleri cevapların ayrıntılarında farklı yaklaşımlar olabilmektedir. Bu noktada 

genel bir değerlendirme olarak Türkiye’de din ile maneviyat kavramlarının birbiri 

ile sıkı ilişki içinde algılandığını söylemek mümkündür. Yukarıda değinildiği gibi 

farklı yaklaşımlar olsa da Türkiye örnekleminde dine olumsuz bir anlam yükleyen 

ve maneviyatı tamamen ondan soyutlayan bir katılımcıya rastlanmamıştır. Bununla 

birlikte, bir katılımcının maneviyat hakkında konuşurken Mevlana Celalettin 

Rumi’ye değinmesi maneviyat algısında din ve kültürün etkisini ortaya 

koymaktadır. 

Araştırmamızın Amerika’daki bölümünde elde ettiğimiz bulgular ise 

Türkiye’den daha farklı bir manzarayı karşımıza çıkarmıştır. Katılımcıların din ve 



 
 

225 

maneviyat ile ilgili konulara aşina oldukları gözlenmiştir. Amerika’da genel olarak 

“dindar değilim ama maneviyatım güçlüdür” şeklinde isimlendirilmiş olan düşünce 

hareketi, mülakatlarda kendini göstermiş ve bazen eleştirilmiştir. Bu konunun 

güncelliğini dile getiren bir örnek şu şekildedir:  

“Bugünlerde çok moda bir konu bu. Bazı insanlar “hiçbiri” sınıfında yer 

aldıklarını söylüyorlar. Bu demektir ki onlara, Müslüman mı, Yahudi mi, 

Hristiyan mı, Baptist mi yoksa Roman Katolik mi olduklarını sorsanız 

bunların hiçbiri olmadıkları için “hiçbiri” sınıfında yer aldıklarını 

söyleyeceklerdir. Diğer bir kısım ise manevi olduklarını ama dindar 

olmadıklarını söylerler ki bununla tipik olarak, şu an herhangi bir kurumsal 

dine olmadıkları veya olmak istemediklerini kastederler. Yıllar önce hizmet 

ettiğim kilisenin bir üyesi bana gelip dini ile ilgili problemler yaşadığını 

söylemişti. Çünkü ona göre kendisi manevi bir insandı ama kilise olup biten 

her şeyi sevmiyordu. Ona “kilisede olan her şeyi sevdiğimi de nerden 

çıkardın” dedim. “Ben de sevmediğim bazı şeyler görüyorum”. İnsanların 

bazen dini kurumları neden hedef tahtası haline getirdiğini anlayabiliyorum. 

Ancak ben manevi ve dini bir varlığım ve kendi kendime manevi olarak 

sağlıklı olmakta zorlanıyorum. Bir toplum içerisinde, diğer ruhlar ve iyi 

ruhlar bir arada olmaya ihtiyacım var. Bu yüzden kurumsal din içindeki 

bazı kusurlara müsamaha gösteriyorum. Çünkü bu kusurlarıyla dahi beni 

diğer insanlar ve onların ruhlarına yakınlaştırıyor.” (erkek, 62, rahip, 

doktora) 

 

Diğer taraftan literatürde olduğu gibi kurumsal dini bağlılığı reddederek 

kendini manevi yönden güçlü hissedenler de katılımcılar arasındadır. Kendini 

dindar değil ama manevi yönden güçlü olarak tanımlayan bir katılımcının sözleri 

konuya ışık tutmaktadır:  

 “Kurumsal dinleri sevmiyorum. Katolik olarak büyüdüm. Onların kitabı 

değiştirdiklerini gördüm. Hani o kitapta okunan ana metinde olduğu gibi. 

Ne dendiğini unuttum. “Ben Katolik’im vs”. Sadece belli şeyleri görmenizi 



 
 

226 

istiyorlar. Tamam ne saklıyorlar bakalım. İlk sorum: neden sadece küçük 

bir bölüm öğretiyorsunuz? Hangisinin öğretileceğine kim karar veriyor? O 

kitap sıradan bir adam tarafından yazıldı. İyilik etrafından dolaşırsan ve 

çevrendeki insanları hatta hiç tanımadıklarını bile önemser ve onlara özen 

gösterirsen Yüce güç seni koruyacaktır. Kibar biri ol. Birilerine birazcık 

sevgi göster. Gülümse. Bu kendi başına güzel bir şey. İlla “Ben bir 

Hıristiyan’ım vs vs” demek zorunda değilsin. Tamam sen Hıristiyan’sın 

ama beni cehenneme mahkum ediyorsun ki bizatihi bu günahtır” (kadın, 30, 

elektrikçi, lise) 

 

Bununla birlikte Amerika’da din ve maneviyat kavramlarının birbirinden 

tamamen bağımsız algılandığını söylemek mümkün değildir. Yapılan araştırmalar 

din maneviyat ilişkisinde farklı yaklaşımlar olduğunu ortaya koymuştur ancak din 

ile maneviyatı yakın kavramlar olarak algılayanların oranı halen yüksektir. Nitekim 

araştırmamızın Amerika’daki bölümünden elde ettiğimiz şu bulgular da bu yorumu 

destekler niteliktedir. Türkiye’den farklı olarak Amerika’daki katılımcılardan 

kendileri dindarlık ve manevi yönden güçlü olma bakımından değerlendirmeleri 

talep edilmişti. Ulaştığımız sonuçlar tabloda verilmiştir:  

Tablo 24. Amerika’daki Katılımcıların Kendilerini Dindar ve/veya 

Manevi Yönden Güçlü Olarak Algılama Oranları  

 AMERİKA 

 N % 

Dindar ve Manevi Yönden Güçlü 35 58 

Manevi Yönden Güçlü ama Dindar Değil 14 23 

Dindar ama Manevi Yönden Güçlü Değil 2 3 

Hiçbiri 4 7 

 



 
 

227 

Görüldüğü gibi kendini hem dindar hem de manevi yönden güçlü 

hissedenlerin oranı yarıdan fazladır. Yine de manevi yönden güçlü olduğunu 

düşündüğü halde dindar olmadığını belirten kişilerin oranı azımsanmayacak kadar 

fazladır. Muhafazakar bir şehir olduğu söylenen Chattanooga’da dahi böyle bir 

oranın çıkmış olması Amerika’da sosyal hayatta din ile maneviyat kavramlarına 

yönelik algıya dair ipuçları vermektedir. Katılımcılar içinde 3 ateist, 2 agnostik, 2 

dinsiz, 1 kararsız, 1 de Yahudi katılımcının olduğu göz önünde tutulursa 

Amerika’daki maneviyat algısının farklı oluşu daha anlaşılır hale gelmektedir.  

Genel olarak bir yorum yapılacak olursa din ve maneviyat kavramlarına 

hem aynı ülke içerisinde hem de Türkiye ve Amerika karşılaştırmasında farklı 

anlamlar yüklendiği söylenebilir. Türkiye’de maneviyat dinle sıkı ilişkili olarak 

algılanmaktadır. Din ile maneviyatı ayrı olgular olarak görenler dahi maneviyatı 

açıklarken dini referanslara yer vermişlerdir. Amerika’da ise din ile maneviyat 

ilişkili olsa bile dinin tamamen olumsuz maneviyatın ise olumlu bir olgu olduğunu 

dile getirenler ve din ile maneviyatı birbirinden net bir şekilde ayıranlara 

rastlanmıştır. Bu bakış açısına sahip kişiler dini kurallar bütünü olarak görüp 

maneviyatın ondan bağımsız olduğunu dile getirmişlerdir. Türkiye ile Amerika 

kültürlerinde din ve maneviyat ilişkisine yönelik en temel ayrım da bu noktada 

ortaya çıkmaktadır. Türkiye’de din bir inanç konusu, maneviyat bir uygulama 

konusuyken Amerika’da tam tersi bir algı ortaya çıkmıştır.  

  

3.3. Maneviyat – Diğerkâmlık İlişkisine Yönelik Bulgu ve Yorumlar  

Mülakat metinlerine yapılan analiz sonucuna göre hem Türkiye hem de 

Amerika’daki katılımcıların diğerkâmlık, yardım etme ve değer gibi konuları 

maneviyat ile ilişkilendirdikleri görülmüştür. Katılımcılara doğrudan bu ilişkileri 

esas alan bir soru yöneltilmemesine rağmen gerek kan bağışı ve yardım etme 

üzerine konuşurken gerekse maneviyat hakkında konuşurken bu kavramlar arasında 

ilişkiler kurdukları tespit edilmiştir. Bu ilişkiler birbirine çok yakın olan üç başlık 

altında toplanmıştır. Bunlar doğrudan kan bağışının maneviyat ile ilişkili olduğunu 

dile getirenler, diğerkâmlığın maneviyat ile ilişkili olduğunu dile getirenler ve genel 



 
 

228 

olarak ahlakın yani iyilik yapmanın maneviyat ile ilişkili olduğunu dile getirenler 

şeklinde sıralanmıştır.  

Tablo 25. Maneviyat Diğerkâmlık İlişkisi   

 TÜRKİYE AMERİKA 

 N % N % 

Diğerkâmlık ↔ Maneviyat  16 20 12 20 

Kan Bağışı ↔ Maneviyat 7 9 3 5 

Değer ↔ Maneviyat 7 9 5 8 

Toplam 30 37,5 20 33 

 

Türkiye’deki katılımcıların büyük bir kısmı (n=16, % 20) karşılıksız olarak 

yapılan yardımın maneviyat ile ilişkili olduğunu dile getirmişlerdir. Aslında 

diğerkâmlık içerisinde değerlendirilebilse de konumuzla doğrudan bağlantılı olduğu 

için kan bağışı ile ilgili bulguları ayrı bir maddede topladık. Buna göre 

Türkiye’deki örneklemin bir kısmı (n=7, % 9) kan bağışı ile maneviyatın ilişkili 

olduğunu ifade etmiştir. Aynı oranda katılımcı da (n=7, % 9) iyi bir insan olmanın 

maneviyat ile ilişkili olduğuna dikkat çekmiştir. 

“Maneviyat, birliktelik demektir. Kan bağışındaki gibi kanı hediye, armağan 

olarak düşünürsek paylaşma gibi düşünebiliriz maneviyat bu şekilde. 

Maneviyat maddiyata bağlanamaz tabi ki. Kişinin kendisinde olacak bir şey. 

Herkesin kişilik yapısı farklıdır” (erkek, 21, öğrenci, lise) 

“Kalp taşıyan herkesin bir maneviyatı vardır bence. Âmâ bir insanı karşıya 

geçirmek, yaşlı bir teyzeye yardım etmek vs.” (kadın, 19, işsiz, üniversite) 

 



 
 

229 

Amerika’daki katılımcılar da benzer ilişkiler kurmuşlardır. Ulaştığımız 

bulgulara göre örneklemin büyük kısmı (n=12, % 20) diğerkâmlık ile maneviyatın 

ilişkili olduğunu ifade etmiştir. Daha az oranlarda katılımcı (n=3, % 5) kan bağışı 

ile maneviyat arasında ilişki kurmuştur. Benzer oranda (n=5, % 8) katılımcı da 

genel anlamda iyilik etme ile maneviyat arasında bağ olduğunu dile getirmiştir.  

“Bence, herhangi bir maneviyatın veya manevi grupların temel özelliği, 

bazen diğerlerini kendinden öncelikli görmesidir.” (erkek, 53, yazılım 

geliştirici, lisans) 

“Manevi olmak demek, bugün buraya gelmek gibi bir şey. Bunu yapmak 

zorunda olduğum için yapmadım. Beni buna kimse zorlamadı. Bunu sadece 

insanların iyiliği için yaptım. İnsanlar için bir şeyler yapmak, kişiye de 

genel bir mutluluk sağlıyor. Bunun belli bir din ile ilgili olduğunu 

düşünmüyorum. Bence bu, genel bir maneviyat.” (kadın, 27, ev hanımı, lise) 

 

Literatürde diğerkâmlık ve maneviyat ilişkisini ele alan teorik ve pratik 

çalışmalar vardır. Bunların birkaç tanesine değinmek yerinde olacaktır. Morrison ve 

Severino’ya (2007), göre diğerkâmlık, hepimizin birbirine bağlı olduğu bilincinden 

doğmaktadır. Dolayısıyla da diğerkâmlık, maneviyatın bir boyutudur. Çünkü 

maneviyat, hepimizin insanlığın parçası olduğunun farkına varmamızı sağlayan bir 

dizi değişikliğin bilinç (consciousness) ve bende (self) ortaya çıkmasıyla kendini 

gösterir (Morrison and Severino, 2007: 26). Analizlerin kan bağışı ile ilgili 

bölümde de değinildiği gibi katılımcılar kan bağışı yapma nedenleri arasında 

birbirine bağlı olmayı sıkça gerekçe göstermişlerdir. Literatürdeki maneviyata 

yönelik yaklaşımlardan bir tanesi de kişinin kendini evrenle bütünleşmiş hissi 

yaşaması şeklindedir. Dolayısıyla bu duygunun genel olarak diğerkâmlık ve 

maneviyatın ortak yönü olduğu ileri sürülebilir. Bu durum alan araştırmalarında da 

kendini göstermiştir. Örneğin Greenwald ve Harder (2003: 975 vd.) maneviyatla 

ilgili olarak yaptıkları nitel çalışmada diğerkâmlığın, maneviyatın boyutlarından bir 

tanesi olduğu sonucuna varılmıştır. Buna göre bulgularımızın literatür ile uyumlu 

olduğu söylenebilir.  



 
 

230 

Bir önceki başlıkta araştırmamıza katılan bağışçıların maneviyat kavramını 

farklı şekillerde algıladıkları ortaya konmuştur. Bu bölümde elde edilen bulgular ise 

maneviyat algısının, maneviyatla diğerkâmlığı ilişkilendirme noktasında belirleyici 

olabildiğine dair izler taşımaktadır. Nitekim maneviyatın yüce bir gücün var 

olduğunu fark etme veya Tanrı’ya inanç şeklinde algılanması bireyi belli bir 

davranışa güdülemekten uzak görünmektedir. İlginçtir ki yapılan mülakatlarda kan 

bağışı ile maneviyatın birbiri ile ilişkili olmadığını açıkça dile getiren tek kişi bir 

rahiptir ve şu ifadeleri kullanmıştır:  

“Kan bağışı için manevi bir sebebin olup olmadığını sormak ne kadar 

mümkün bilmiyorum. Bir rahip olmama rağmen ben kan bağışı ile 

maneviyatı birbiri ile ilişkilendirmem. Bu daha çok fiziksel bir ihtiyaç. Ben 

konuya daha çok tıbbi açıdan yaklaşıyorum.” (erkek, 66, emekli rahip, 

yüksekokul)  

Aynı kişi maneviyatı, “kişinin Tanrı’yla kurduğu kişisel ilişki” olarak 

tanımlamış ve maneviyatın içsel bir his ve tecrübe olduğunu ifade etmiştir. Diğer 

taraftan maneviyatın dini bir yaşantı veya genel bir iç huzuru şeklinde 

algılanmasının, onun diğerkâmlıkla ilişkilendirmesini kolaylaştırdığı ileri 

sürülebilir. Çünkü bir başkasına yardım etmek aynı zamanda dini bir kuraldır. 

Dolayısıyla maneviyatı dini kurallara uymak olarak gören bir kimsenin zihninde 

diğerkâmlık ve maneviyat birbiri ile ilişkilidir. Diğer taraftan maneviyata dini bir 

atıfta bulunmayıp onun iç huzuru olduğunu düşünen bir katılımcı için de maneviyat 

diğerkâmlıkla ilişkili olabilmektedir. Çünkü yardım davranışı veya kan bağışı 

sonunda yaşanan iç huzuru o kişinin zihninde maneviyata tekabül etmektedir. Bu 

noktada maneviyatın hayatın hemen her alanına nüfuz edebilen akışkan bir kavram 

olduğu yorumu yapılabilir. Maneviyatın bu esnek yapısı, onun diğerkâmlıkla 

ilişkilendirilmesini kolaylaştırabilmektedir. Verilen örnek, bu konuyu 

aydınlatmaktadır:  

“Mesela şuanda kan veriyoruz, ben bunda maddiyat düşünebiliyor muyum? 

Ya da kan verdim bunun karşılığında ben bir şey istiyor muyum? Eğer ki 

istiyorlarsa bu maddiyata dayalıdır. Onun da örneğini verebilirim; böbrek 



 
 

231 

satışı var biliyorsunuz. İnsanlar organlarını bağışlayabilir, maneviyata 

dayalıdır, kişinin kendisine bağlıdır ama parasızlıktan pulsuzluktan 

böbreğini ve başka uzuvlarını satan insanlar var bu maddiyattır. Ben öyle 

düşünmüyorum bütün her şey maneviyattır. İnançlar, kişilik, davranışlar ve 

kalbi yaptığı davranışlar diyebilirim.” (erkek, 28, askeriyede memur, 

yüksekokul) 



 
 

232 

DEĞERLENDİRME 

Maneviyat algısı ve diğerkâmlıkla ilişkisini konu edinen araştırmamız, kan 

bağışı davranışını esas almış ve bu davranışın ardında yatan süreçleri ortaya 

koymaya çalışmıştır. Ayrıca kan bağışçılarının maneviyat ile ilgili düşüncelerine de 

yer vermiş ve maneviyat ile diğerkâmlık arasında ne tür bir ilişki olduğunu 

incelemiştir. Bunun için öncelikle literatür taranarak maneviyat ve diğerkâmlık ile 

ilgili çalışmalar gözden geçirilerek konuya ilişkin farklı bakış açıları mercek altına 

alınmıştır. Yapılan taramalarda maneviyat kavramının üzerine uzlaşma sağlanmış 

bir tanımının olmadığı görülmüştür. Böyle bir uzlaşmanın henüz sağlanmamış 

olmasında şu faktörlerin etkisi olduğu tespit edilmiştir: 

1. Önceden genellikle din / dindarlıkla eş anlamlı kullanılırken maneviyat 

kavramı son dönemde daha farklı anlamlar yüklenmiştir. Bu fark 

geleneksel yaklaşım ve modern yaklaşım olarak ifade edilmiştir. 

Maneviyatın modern yaklaşımla değerlendirilmesi onun yeniden 

tanımlanmasını gündeme getirmiştir ancak maneviyata yüklenen 

anlamların değişmeye devam ettiği süreçte bu pek mümkün olmamıştır.   

2. Maneviyat oldukça kişisel bir kavramadır. Dolayısıyla bireylerin 

maneviyata bakışları değişebilmektedir. Maneviyatın oldukça öznel bir 

yapıya sahip olması onun çok farklı şekillerde ifade edilmesine neden 

olmaktadır. 

3. Maneviyat hayatın her alanına nüfuz edebilecek bir özelliğe sahiptir. 

Maddi boyutla alakası olmayan hemen her konu maneviyat içerisinde 

değerlendirilmektedir. Bu da kavramının alanını çok genişletmekte ve 

tanımlanmasını zorlaştırmaktadır.  

4. Dini hassasiyetleri olan kişiler maneviyatı genellikle din ile ilgili 

konularla ele alırken belli bir dine bağlılığı olmayan kişiler için 

maneviyat dinden tamamen bağımsız olarak algılanmaktadır. Bu da 

farklı –hatta kimi zaman zıt- yaklaşımların aynı tanım üzerinde 

uzlaşmasını güçleştirmektedir.  



 
 

233 

5. Bireysel bir olgu olduğu vurgusu literatürde sıkça yer alsa da maneviyat, 

içinde bulunduğu kültürün yapısına göre şekil almaktadır. Dolayısıyla 

genel geçer bir tanım elde edebilmek için kültürler arası çalışmalar 

yapılması gerekmektedir.  

 

Tanımı ve içeriği konusunda net bilgiler olmadığı için çalışmamızda 

öncelikle maneviyata yönelik anlam dönüşümünün izi sürülmüş ve bu süreç 

kronolojik olarak ortaya konmuştur. Kültür farkının maneviyat üzerindeki etkisi 

nedeniyle yapılan incelemeler Batı kültürü ve Türk kültürü şeklinde 

sınıflandırılmıştır. Genel olarak Avrupa ve Amerika’yı kapsayan Batı kültüründe 

zamanla maneviyat kavramının dinden ayrı bir olgu olarak ele alınmaya başlandığı 

görülmüştür. Maneviyatın dinden ayrılması ise onun din ile zıt kutuplara 

yerleştirilmesine kadar uzanmaktadır. Maneviyatı din ile eş gören yaklaşımdan, 

maneviyatı iyi ama dini kötü bir olgu olarak gören yaklaşıma kadar çeşitli bakış 

açıları literatürdeki yerini almıştır. Maneviyatla ilgili teorik ve araştırmaya dayalı 

yayınların sayısı arttıkça kavrama yönelik bakış açılarının sayısı da artmıştır. 

Zamanla maneviyatın kapsamının giderek genişlediği ve neredeyse insan olmakla 

eş anlamlı kullanılmaya başlandığı tespit edilmiştir. Bununla birlikte 2013 itibariyle 

Batı psikoloji literatüründe maneviyatın tanımı konusunda olmasa da dinden ayrı 

bir olgu olduğu konusunda bir dereceye kadar görüş birliği olduğu söylenebilir. 

Bunun en belirgin örnekleri Amerikan Psikoloji Derneği’nin Din Psikolojisi 

bölümünün ismini Din ve Maneviyat Psikolojisi olarak değiştirme kararı alması, 

Din ve Maneviyat Psikolojisi El Kitabı şeklinde kapsamlı eserlerin art arda 

yayınlanmasıdır. Artık Batı’da yapılan psikoloji ve sosyoloji araştırmalarında şu 

dörtlü ifade, demografik değişkenler arasındaki yerini almış durumdadır:  

1. Dindarım ama manevi yönden güçlü değilim. 

2. Manevi yönden güçlüyüm ama dindar değilim.  

3. Hem dindar hem de manevi yönden güçlüyüm. 

4. Dindar olmadığım gibi manevi yönden güçlü de değilim.  



 
 

234 

Batı literatüründe teorik çalışmaların yanı sıra alan araştırmalarını da 

maneviyat kavramına farklı yaklaşımlar sergilediği ortaya konmuştur. Bunlar 

içerisinde öncelikle nitel araştırmalarla maneviyat algısına dair çalışmaların 

yapıldığı, ardından ise maneviyat ölçeklerinin geliştirildiği tespit edilmiştir. Alan 

araştırmalarında maneviyatın sağlık literatüründe büyük yer kapladığı da ulaşılan 

sonuçlar arasındadır. Bu çalışmalardaki genel temayül maneviyatın psikolojik ve 

fizyolojik sağlığı olumlu etkilediği yönündedir. 

Batı literatüründe maneviyat kavramıyla ilgili sözü edilen gelişmelerin 

yaşandığı tespit edildikten sonra Türkiye literatüründe kavramın kullanımı 

incelenmiştir. Kütüphane ve veri tabanı taramaları neticesinde Türkçe literatürde 

maneviyat kavramına yönelik hem geleneksel hem de modern yaklaşımların yer 

aldığı tespit edilmiştir. Geleneksel yaklaşımda maneviyat terimi din, tasavvuf ve 

ahlak gibi kavramlarla eş anlamlı kullanıldığı sonucuna varılmıştır. Maneviyata 

yönelik modern yaklaşımın ise büyük ölçüde çeviriler aracılığıyla literatüre 

kazandırıldığı tespit edilmiştir. Bunun en belirgin göstergesi de maneviyat 

kavramının farklı terimlerle çevrilmiş olmasıdır. Türkçe literatürde maneviyat, 

ruhsallık, spiritüalite, tinsellik gibi terimlerle ifade edilmiştir. Teorik çalışmaların 

çoğundaki maneviyat tanımları, çeviriler aracılığıyla Batı’dan alınan tanımlara 

dayanmaktadır. Alan araştırmalarının da genellikle Batı’da maneviyatla ilgili olarak 

geliştirilen ölçeklerin Türkçe geçerlilik ve güvenirliklerinin sağlanması neticesinde 

Türkiye örnekleminde kullanılması şeklinde yapıldığı tespit edilmiştir. Türk 

kültüründe maneviyat algısına yönelik nitel çalışmaların sayısı ise yok denecek 

kadar azdır. Bu çalışmaların büyük çoğunluğu da aslında nicel çalışma olup 

içerisinde maneviyata yönelik açık uçlu bir soru bulunduran çalışmalardan 

oluşmaktadır. Söz konusu araştırmalar, Türkiye’deki katılımcıların maneviyatı 

dinden tamamen bağımsız bir kavram olarak görmedikleri sonucuna ulaşmıştır. 

Maneviyat kavramının Türkiye literatürde bu şekilde ele alınması, çeşitli güçlükleri 

beraberinde getirmiştir. Bunlar şu şekilde sıralanabilir.  

1. Çeviri farklılıkları nedeniyle, sadece tanımı değil kavramın kendisi ile 

ilgili bir uzlaşma bulunmamaktadır.  



 
 

235 

2. Batı literatürü kendi içerinde maneviyatla ilgili çok farklı bakış açıları ve 

tanımlar barındırdığı için bu çalışmalar baz alınarak Türkiye’de yapılan 

yayınlar kimi zaman çelişkili ifadeler içermektedir.  

3. Batı kaynaklı ölçeklerin Türkiye’deki maneviyat algısını ölçme 

kapasitesi ile ilgili soru işaretleri güncelliğini korumaktadır. 

4. Maneviyat kültüre göre şekil alan bir kavram olduğu için Batı’daki 

çalışmaların Türk kültürüne uygunluğunun test edilmesi noktasında 

çeşitli problemler varlığını sürdürmektedir.   

 

Kavramsal çerçeve bölümünde tartıştığımız üzere diğerkâmlık kavramı 

kendine yakın anlamlara sahip olan isar ve fedakarlık kavramları ile birbirine yerine 

kullanıldığı tespit edilmiştir. Ayrıca diğerkâmlık kavramının Türkçe literatürde 

elseverlik, özgecilik, altürizm gibi farklı kullanımlarının olduğu da ortaya 

konmuştur. Yine literatüre dayanarak kan bağışının güçlü diğerkâm motivasyonlara 

sahip olduğu sonucu çıkarılmış ve az sayıda yayında değinilen diğerkâmlıkla 

maneviyat arasında bir ilişki olduğu tespit edilmiştir.  

Çalışmamızın araştırma bölümünde Türkiye ve Amerika’da kan 

bağışçılarıyla gerçekleştirilen mülakatlardan elde edilen veriler ve bunların 

analizlerine değinilmiştir. Verilere uygulanan içerik analizi sonucunda elde edilen 

bulgular üç başlık altında toplanmıştır. Katılımcıların demografik özellikleri ile 

ilgili bulgularda cinsiyet, yaş, meslek ve eğitim durumlarına değinilmiştir. 

Türkiye’deki kan bağışçıları büyük oranda erkeklerden oluşurken Amerika’daki 

bağışçıların eşit dağılım gösterdiği sonucuna ulaşılmıştır. Türkiye’de kadınların kan 

bağışına daha az oranlarda katılmalarının kan değerlerinin düşük olması ve kan 

bağışıyla ilgili yanlış bilgilerle ilişkili olabileceği ileri sürülmüştür.  

Türkiye’deki kan bağışçılarının yaş ortalamasının 28, Amerika’dakilerin ise 

48 olduğu bulgusuna ulaşılmıştır. Böyle bir yaş farkının ortaya çıkmasında kan 

bağışına yönelik politikaların ve nüfusun genel yapısının etkili olabileceği ifade 

edilmiştir.  



 
 

236 

Araştırmaya katılan bağışçıların çok çeşitli meslek gruplarına ait oldukları 

tespit edilmiştir. Bu durum, araştırmamızın oldukça farklı kesimlerden kişilere 

ulaşması ve onların görüşlerine ulaşma imkanı sunması açısından önem arz 

etmektedir. Benzer bir durum eğitim seviyesi için de  geçerlidir. Türkiye’de 

ilkokuldan doktora seviyesine Amerika’da ise liseden doktora seviyesine uzanan bir 

katılımcı grubuna ulaşılmıştır. Bu farkın ortaya çıkmasında da nüfusun genelinin 

eğitim seviyesinin etkili olduğu söylenebilir.  

 Araştırmamızın bulgu ve yorumlar bölümünde demografik değişkenlerin 

ardından kan bağışı davranışı ile ilgili düşünce ve tutumlara yer verilmiştir. Bu 

bölüm, kan bağışı süreci ve kan bağışı motivasyonları başlıkları altında 

incelenmiştir. Bireyin, kan bağışlama davranışını gerçekleştirene kadarki süreci 

inceleyen ilk bölümde kan bağışı ve yardım davranışını öğrenmede model almanın 

önemli etken olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Katılımcıların ailelerinde kan 

bağışlayan başka bireylerin bulunma oranı, Amerika’daki katılımcılarda 

Türkiye’deki katılımcılardan hayli yüksek oranda çıkmıştır. Bu durumun, kan 

bağışının Amerika’da daha yaygın oluşunun doğal bir sonucu olabileceği ile 

açıklanmıştır. Kan bağışı ve yardım davranışına yönelik bilişsel ve duygusal 

tutumlar olabileceği bulgusuna ulaşılmıştır. Kan bağışı yapan kişilerin diğer 

gönüllü faaliyetlere katılma oranlarında Amerika, Türkiye’den oldukça yüksek bir 

orana sahiptir. Yaptığımız gözlemler neticesinde Amerika’da gönüllülüğün oldukça 

yaygın olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Gerek devlet desteğiyle gerekse kamu spotu 

denilebilecek kampanyalarla gönüllüğün teşvik edilmesinin bunda etkili olabileceği 

düşünülmektedir.  

Kan bağışçıların özelde kan bağışı genelde ise yardım davranışı ile ilgili 

tutumlarının model alma, bilişsel tutum, duygusal tutum ve gönüllüğe katılım gibi 

aşamalarından sonra kan vermeye karar vermesi de yeni bir süreci başlatmaktadır. 

Türkiye’deki katılımcıların bir kısmının kan vermeye karar vermeleri ile bu eylemi 

gerçekleştirmeleri arasında zaman geçtiği sonucuna ulaşılmıştır. Bu durumda 

bireyin bir davranışa önem atfetmesiyle onu doğrudan motive etmesi arasında bir 

fark olduğu söylenebilir. Türkiye’deki katılımcıların çoğunluğu için kan bağışı, 



 
 

237 

plansız bir yardımken Amerika’dakilerin hepsi için bu bağış, planlı bir eylemdir. 

Dolayısıyla bu zaman farkı Amerika’da değil Türkiye’de çıkmıştır.  

Türkiye’deki katılımcıların çoğunluğu ilk defa kan bağışlayanlardan 

oluşurken Amerika’dakilerin çoğunluğu, düzenli kan bağışçısından olmaktadır. Bu 

durumun, Amerika’da kan bağışının sosyal hayatta güncel tutulmasına yönelik 

girişimlerin etkisiyle ortaya çıkmış olabileceği düşünülmektedir. Bireysel, sosyal ve 

politik pek çok tutum bu sonucun ortaya çıkmasında etkili olabilmektedir.  

Mülakat metinlerine uygulanan içerik analizi neticesinde bireyleri kan 

bağışına güdüleyen etmenler ortaya konmuştur. Bu temalardan en yüksek orana 

sahip olanı diğerkâmlıktır. Dolayısıyla kültür farkı olmaksızın bireylerin kan 

bağışlama motivasyonları arasında bir diğerine yardım etme isteğinin belirleyici 

olduğu ileri sürülmüştür. Dolayısıyla kan bağışı davranışının, büyük ölçüde 

diğerkâm bir davranış olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

Kan bağışında, empati ve tevazunun da motive edici gücü olduğu ortaya 

çıkmıştır. Nitekim katılımcılar, kana ihtiyacı olan kişinin yerine kendilerini sıkça 

koydukları görülmüş ve merhamet duygularıyla kan bağışlamaya karar verdikleri 

tespit edilmişdir.  

Kan bağışı nedenleri arasında dini gerekçelerin de etkin olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. Katılımcıların bir bölümü dini inançlarının kan bağışlamaya karar 

vermelerinde etkili olduğunu ifade etmişlerdir. Diğer taraftan Yehova Şahitleri 

örneğinde olduğu gibi dini inançların kişiyi kan bağışlamaya güdülediği gibi, ondan 

alıkoyabildiği sonucuna da ulaşılmıştır. Yine de dinlerin hemen hepsinin 

diğerkâmlığa önem atfettiği için büyük ölçüde kan bağışını da motive ettiği 

sonucuna ulaşılmıştır.  

Bireylerin kendilerine sorumluluk yüklemeleri kan bağışında etkili olan bir 

diğer tema olarak karşımıza çıkmıştır. Bu noktada Türkiye örnekleminde kişisel 

sorumluluk genellikle, “insan olmanın gereği”ne atfdilirken, Amerika’da bu 

sorumluluk bireysel tercih şeklinde ortaya çıkmıştır. Ulaşılan bu sonuçta bireysel ve 

kolektif kültür farkının rol oynadığı yorumuna yer verilmiştir. Nitekim 



 
 

238 

Amerika’daki katılımcıların bu temaya Türkiye’deki katılımcılardan daha yüksek 

oranlarda değinmiş olması, bu yorumu destekler niteliktedir.  

Kişisel sorumluluğun yanı sıra sosyal sorumluluğun da kan bağışı 

motivasyonları arasında yer aldığı tespit edilmiştir. Bu temada öne çıkan toplu 

halde yaşama bilinci ve birbirimize bağlı olduğumuz düşüncesi, bireyin içinde 

yaşadığı topluma kendini ait hissederek “biz bilinci” geliştirmesiyle doğru 

orantılıdır. Amerika’da bu oranın yüksek çıkmasının, ulus kimlik ile açıklanabilir.  

Bireylerin, gerekli kanın bulunamaması yüzünden bir yakınını kaybetmeleri 

gibi acı bir tecrübe yaşamış olmalarının da kan bağışlamalarında etkili olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca bizzat kendi yakınları olmasa dahi televizyonda bir 

kaza haberi görmek gibi sıkıntıya tanık olma durumlarının da kan bağışını 

güdülediği bulgusuna ulaşılmıştır. Aslında bireyin bir şekilde sıkıntıya tanık olması 

ve ken vermeye güdülenmesinin yine empatik eğilimlerle açıklanabilir. 

İlk defa kan bağışlamaya karar verme noktasında olmasa bile kan bağışına 

devam etme noktasında öne çıkan tema ise pekiştireçlerin etkisi olmuştur. Kan 

merkezi tarafından donöre gönderilen mesajlar gibi pekiştireçler, onları tekrar kan 

vermeye güdülemiş görünmektedir.  

Araştırmamızın ikinci bölümü olan maneviyat algısına yönelik düşüncelerde 

oldukça ilginç sonuçlara ulaşılmıştır. Maneviyata yapılan atıflar belirlendikten 

sonra ortaya çıkan temaların büyük çoğunluğunda Türkiye ile Amerika arasında 

yaklaşım farkı tespit edilmiştir. Bu temalardan ilki, maneviyatın bir tanrı veya yüce 

güce yönelik inanç olduğu şeklindeki temadır. Amerika’da maneviyat çoğunlukla 

aşkın bir varlığın farkına varma ile ilişkilendirilirken Türkiye’deki maneviyat 

açıklamaların bu temanın oldukça az zikredildiği sonucu elde edilmiştir. Benzer 

şekilde Amerika’da maneviyat, büyük oranda tanrı veya yüce güçle kurulan ilişki 

olarak açıklanırken bu oran Türkiye’de oldukça düşüktür. Bu sonuçlara göre 

Amerika’daki katılımcılar için maneviyat, yüce bir güç ve bu güçle kurulan ilişki 

üzerine yoğunlaşmaktadır. Türkiye’deki katılımcılar ise maneviyatın büyük ölçüde, 

dinin veya kişinin inandığı değerler her neyse onların gereği olan yaşantıya karşılık 

geldiğini ifade etmişlerdir. Ancak buna çok yakın oranlarda da maneviyatın kişinin 



 
 

239 

iç dünyası ile ilgili olduğunu dile getirmişlerdir. Bu sonuçlar maneviyat kavramına 

yüklenen anlamların kültüre göre değişebileceğini ortaya koymaktadır. Her iki 

ülkedeki katılımcıların da yakın oranlarda değindikleri tema ise, ahlak ve 

diğerkâmlık olmuştur. Diğer bir deyişle gerek Amerika gerekse Türkiye’deki 

katılımcıların zihinlerinde maneviyat iyi ve doğruyu tercih etmek ile ilişkilidir. 

Nitekim maneviyat diğerkâmlık ilişkisine yönelik bulgular da bu sonucu 

desteklemektedir.  

Türkiye ve Amerika’daki katılımcıların din ve maneviyat ilişkisine yönelik 

farklı tutumları olduğu tespit edilmiştir. Her iki örneklemde de din ile maneviyatın 

aynı olguya karşılık geldiğini düşünenler vardır. Ancak bundan daha yüksek bir 

oranlardaki katılımcılar bu iki kavramı birbirinden ayrıma eğilimi göstermişlerdir. 

Bununla birlikte din ile maneviyatın birbirinden ayrı olarak algılanmasının tek bir 

düşünce şeklini ifade etmediği ortaya konmuştur. Genel olarak Türkiye’deki 

katılımcılar din ile maneviyatın birbirinden ayrı ama sıkı ilişki içinde olduğunu dile 

getirirlerken Amerika’daki katılımcıların büyük bir kısmı bu ilişkiyi dile getirmekle 

birlikte bazıları dine karşı olumsuz, maneviyata karşı olumlu tutumlar da 

sergilemişlerdir. Araştırmamız neticesinde içinde bulunulan kültür ve o kültürde 

yaygın olan sosyal temsilin din ve maneviyat kavramlarına yüklenen anlamlarda 

belirleyici olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

Buraya kadar değinilen sonuçlara dayanarak maneviyat algısında kültürler 

arasında değişen ve benzeşen yönlerin olduğunu söylemek mümkündür. 

Dolayısıyla psikoloji alanında oldukça rağbet gören maneviyatla ilgili teorilerin 

evrensel olduğunu iddia ederken bir kez daha düşünmek gerekebilir. Benzer şekilde 

belli bir kültür içerinde yapılan alan araştırmalarına dayanarak sonuçların 

genelleştirilmesi yoluna gitmenin de eleştirilebilir bir tutum olduğunu söylemek 

mümkündür.  

Çalışmamız başında değindiğimiz araştırma sorularının cevapları 

araştırmamızın özeti niteliğinde aşağıda sunulmuştur:   

1. Kan bağışının temel motive edici faktörleri nelerdir? 



 
 

240 

a. Araştırmamızda kan bağışı motivasyonları arasında diğerkâmlık, 

empati / tevazu, dini nedenler, kişisel sorumluluk, sosyal sorumluluk, 

acı tecrübe, sıkıntıya tanık olma ve pekiştireç öne çıkan temalar 

olmuştur. 

2. Kan bağışının diğerkâm motivasyonları var mıdır? 

a. Evet, kan bağışının en belirgin güdüleyicisi diğerkamlıktır. Bu 

nedenle kan bağışı diğerkâmlığa güzel bir örnek teşkil etmektedir.  

3. Türkiye ve Amerika’da kan bağışçıları maneviyat kelimesine hangi 

anlamları yüklenmektedirler? 

a. Maneviyat kelimesine yüklenen anlamlar arasında, tanrı / yüce güce 

inanç, tanrı / yüce güçle kurulan ilişki, dinin / amacın gereği olan 

yaşantı, duygu / iç dünya, ahlak ve diğerkâmlık, huzur / zihnen ve 

vicdanen rahatlık temaları öne çıkmıştır.  

4. Türkiye ve Amerika’daki maneviyat algısında benzer ve farklı noktalar 

nelerdir? 

a. Genel olarak Amerika’da maneviyat algısı yüce güce inanç ve 

onunla kurulan ilişki şeklindeki bir tecrübeye karşılık gelirken 

Türkiye’de maneviyat bir tecrübeden ziyade yaşam şekline ve genel 

olarak iç dünyada yaşanan her şeye karşılık gelmektedir.  

5. Türkiye ve Amerika’da kan bağışçılarının maneviyat ve diğerkâmlık 

ilişkisine yönelik düşünceleri nelerdir?  

a. Her iki ülkede de diğerkâmlık ve maneviyat birbiri ile 

ilişkilendirilmiştir. Ancak bu ilişki kimi zaman doğrudan kurulurken 

kimi zaman dolaylı olarak kurulduğu ifadesine yer verilmiştir.  

 

  

Son olarak Amerika’dan bir katılımcının şu sözlerine değinmek yerinde 

olacaktır. Nitekim bu ifade, çalışmamız boyunca ele aldığımız dört temel kavram 

olan maneviyat, diğerkâmlık, empati ve kültür farkını güzel bir şekilde 

özetlemektedir: 



 
 

241 

“Hıristiyanlıkla büyüdüm ve bazı diğer dinlere de aşinalığım oldu. Ancak 

Hıristiyanlık içime işlediği için maneviyata bir Hristiyan gözüyle ve İsa ve 

onun yaptığı fedakarlık açısından yaklaşma eğilimi gösterdim. Ancak başka 

dinler de vardır ve bunların çoğu da iyi işler yapmaya yönlendirilmektedir. 

Dolayısıyla bence, bu dünyada yalnız olmadığımızı, diğer insanlara 

ihtiyacımız olduğunu ve onlara yardım etmemiz gerektiğini fark etmemizde 

derinlerde gizli bir empati var.” (erkek, 53, yazılım geliştirici, lisans) 



 
 

242 

SONUÇ 

Türk ve Amerikan kültürlerindeki maneviyat algısı ve diğerkâmlıkla 

ilişkisini kan bağışı örneğinde ortaya koymayı amaçlayan çalışmamız kapsamında, 

250’den fazla akademik yayın gözden geçirilmiş ve ulaşılan bilgiler sistematik bir 

şekilde sunulmuştur. Görüşme ve gözlem yöntemlerine dayalı araştırmamızda ise 

konunun sosyal hayattaki temsili incelenmiş ve elde edilen bulgular tartışılarak 

ortaya konmuştur. Gerek çalışma süresince yapılan ayrıntılı literatür taramasına 

gerekse yürütülen uygulamalı araştırmaya dayanarak şu sonuçlara ulaştığımızı 

söyleyebiliriz:  

Maneviyat algısı, içinde bulunduğu kültüre göre şekil alan bir yapı arz 

etmektedir. Batı’da maneviyat giderek artan bir şekilde dinden ayrı bir olgu olduğu 

yönündeki yaklaşımlar öne çıkarken Türkiye’de durumun kısmen daha farklı 

olduğunu söylemek mümkündür. Batıda artık kabul gören bir söylem olan “dindar 

değilim ancak maneviyatım güçlüdür” şeklindeki ifadenin Türkiye’de henüz 

belirgin bir düşünce akımı haline gelmediği sonucuna ulaşılmıştır. Türkiye’de 

maneviyat genellikle dinden farklı ancak onunla sıkı ilişki içerisinde olan bir olgu 

olarak algılanmaktadır. Dolayısıyla Türkiye’de maneviyatı ele alan çalışma ve 

uygulamalarda dinin özellikle de İslami inanç ve uygulamaların göz önünde 

tutulması gerekmektedir. Çünkü yaptığımız çalışmaya göre Amerika’da maneviyat, 

daha çok duygu yüklü bir tecrübeye karşılık gelirken Türkiye’de maneviyat, büyük 

ölçüde inancın gereği olan yaşantılara karşılık gelmektedir. Türkiye özelinde 

maneviyatın, içselleştirilmiş inanç, uygulama ve değerler bütünü ve bunlar 

aracılığıyla ulaşılan iç huzurun çevre ve Allah ile olan ilişkilere yansıması olarak 

algılandığı söylenebilir. Diğer bir deyişle Türkiye’de maneviyat çoğunlukla, kişinin 

inancın gerektirdiği şekilde yaşaması, bunu iç dünyasında hissetmesi, evrensel 

değerlere sahip olması ve bunların neticesinde kendiyle, çevresiyle ve Allah’la 

barışık olmasıdır.  

Çalışmamızda ulaştığımız sonuca göre maneviyat kavramı, din kavramına 

göre şekil almaktadır. Özellikle Batıda din, kurumsal ve kurallara dayalı bir öğreti 

şeklinde ele alınmaya başlayınca maneviyat daha duygu temelli bir tecrübe şeklinde 



 
 

243 

ortaya çıkmıştır. Bu noktada kiliseye dayalı inanç ve uygulamalara yönelik tepkiler 

etkili olmuştur. Maneviyat bir anlamda, kilisenin otoritesi dışında yüce varlıkla 

doğrudan ilişki kurma ihtiyacının bir neticesi olan bireysel bir duygulanım olarak 

tercih edilmeye başlanmıştır. Oysa Türk kültüründe ve İslam’ın yapısında benzer 

bir durumdan söz etmek mümkün değildir. Çünkü Türkiye’de İslam ve dindarlık 

halen öznel yapısını koruyan bir kavramdır. Türkiye’deki maneviyat algısının, en 

genel anlamıyla “Allah’la ilişki içinde olmak” şeklinde tanımlanan dindarlık 

kavramıyla sıkı bir ilişki içinde olmasında İslam’ın Hristiyanlığa oranla daha az 

kurumsal ve daha çok bireysel olması vardır.  

Maneviyat algısının ardından çalışmamızın diğerkâmlıkla ilgili bölümünde 

ulaşılan sonuçlara değinmek yerinde olacaktır. Bu sonuçlara göre kan bağışı, büyük 

ölçüde diğerkâm motivasyonlara sahip bir davranıştır. Kan bağışına güdüleyici 

etkisi olan unsurlar, Türkiye ve Amerika’da birbirine benzemektedir ancak kişilerin 

bu motivasyonlara sahip olma şekil ve frekansları, kültüre göre farklılık arz 

etmektedir. Dolayısıyla bir ülkedeki bireylerin hem fiziksel bir ihtiyaçlarının 

giderilmesi hem de sosyal dayanışmanın sağlanması gibi hayati öneme sahip olan 

kan bağışı konusunda etkili yöntem ve politikaların geliştirilmesi gerekmektedir. 

Kan bağışının sosyal hayat içerinde sürekli gündemde kalan ve bir noktadan sonra 

hayatın bir parçası haline gelen bir olgu olması, bu eyleme katılımı artırdığı kadar 

bir ülkenin geleceğine yatırım yapılması anlamına da gelmektedir. Bunun için 

bireysel, sosyal ve politik boyutta farkındalık oluşturulması ve diğerkâmlığa ilişkin 

mesajların verilmesi gerekmektedir.  

Çalışmamızda elde edilen bilgiler, içinde bulunduğu sosyal ortamda insanı 

daha iyi tanımaya yönelik bir adımdır. Fiziksel, bilişsel, duygusal, sosyal vb. 

boyutlarının yanı sıra insanın manevi boyutuna dair araştırma yapmak, onu 

bütüncül olarak anlamayı sağlayacaktır. İnsanı konu edinen sosyal bilimler, eğitim 

bilimleri, sağlık bilimleri gibi alanlar için de çalışmamızda ortaya konan bulgu ve 

sonuçlar önem taşımaktadır. Bu alanlarda geliştirilecek olan teoriler, eğitim 

programları ve sağlık stratejilerinde insanın manevi yönü ve benimsediği değerlerin 

göz önünde tutulması, daha etkin sonuçların elde edilmesine yardımcı olacaktır.  



 
 

244 

ÖNERİLER 

Çalışmamızda ortaya konan bilgi, bulgu ve sonuçlardan yola çıkarak şu 

önerilerde bulunmak mümkündür: 

1. Maneviyat terimiyle ilgili literatürdeki kavram karmaşasını çözmeye 

yönelik bir öneri olarak şu fark dile getirilebilir: Kavramın din ve Allah/Tanrı/Yüce 

Güç ile ilişkili anlamı için maneviyat kavramı, din ile ilişkili olmayan boyutlarını 

kastetmek için ruhsallık kavramı tercih edilebilir. 

2. Türkiye’de maneviyat büyük ölçüde dini inanç ve uygulamalarla 

ilintilidir. Dolayısıyla manevi bakım, pastoral psikoloji ve dini danışmanlık gibi 

uygulamalarda bireylerin dini inanç ve tutumları göz önünde tutulmalıdır. Bu 

alanlarda hizmet verecek kişilerin gerekli donanıma sahip olmaları için bu kişileri 

yetiştiren eğitim müfredatlarına din ve maneviyat ile ilgili derslerin konulması 

önerilebilir. 

3. Yapılan araştırmada maneviyat algısı kan vermiş kişilerin ifadelerine 

dayanmaktadır. Maneviyatın insan hayatının hemen her alanına yayıldığı göz 

önünde tutulursa konu ile ilgili diğer alanlarda yapılacak çalışmalara ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu noktada bireysel, sosyal ve aşkın bağlamlarda maneviyat ile 

ilgili araştırmaların yapılması önerilmektedir. 

4. Bu araştırma Türkiye ve Amerika’daki birer şehir ile sınırlı tutulmuştur. 

Konuya daha geniş bir açıdan bakılabilmesi için diğer şehir ve ülkelerde benzer 

çalışmaların yapılması önerilebilir.  

5. Kan bağışının artırılması için çeşitli kampanyaların artırılmasının yanı 

sıra kan bağışlamaya özendirici pekiştireçlerin çeşitlendirilmesi önerilmektedir. 

Bunun için Kızılay Kan Merkezi’nin kan bağışçılarına ger bildirimde bulunma 

çeşidi ve sıklığı artırılabilir, televizyon ve internet reklamları daha etkin hale 

getirilebilir ve kan bağışının önemini vurgulayan devlet politikaları geliştirilebilir. 

   



 
 

245 

KAYNAKÇA 

Akbaba, Sırrı (1994). Grupla Psikolojik Danışmanın Sosyal Psikolojik Bir Kavram 

Olan Özgecilik Üzerindeki Etkisi. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Atatürk 

Üniversitesi SBE Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı, Erzurum. 

Akgül, Mehmet.(1991). Sanayileşme ve Din, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya.  

Akgül, Mehmet (2002). Türkiye’de Din ve Değişim, İstanbul: Ötüken Yay. 

Akgün Kostak, Melahat (2007). Hemşirelik Bakımının Spiritüel Boyutu. Fırat 

Sağlık Hizmetleri Dergisi, 2 (6), 105-115. 

Alessandrini, Megan (2007). Community Volunteerism and Blood Donation: 

Altruism as a Lifestyle Choice. Transfusion Medicine Reviews, 21 (4), 307-

316. 

Almeida, Alexander and Koenig, Harold G. (2006). Retaining the Meaning of the 

Words Relgiousness and Spirituality: A Commentary on the WHOQOL 

SRPB Group’s “A Cross-cultural Study of Spirituality, Religion and 

Personal Beliefs as Components of Quality of Life” (62: 6, 2005, 1486-

1497). Social Science & Medicine, 63, 843-845.   

Altunışık, Remzi; Coşkun, Recai; Bayraktaroğlu, Serkan ve Yıldırım, Engin (2005). 

Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri, Sakarya: Sakarya Kitabevi.  

Amram, J. Y. and Dryer, C. (2008). The Integrated Spiritual Intelligence Scale 

(ISIS): Development and Preliminary Validation. Paper presented at the 

116th Annual Conference of the American Psychological Association, 

Boston, MA. 

Arkar, Haluk; Sorias, Oya; Tunca, Zeliha; Şafak, Cennet; Alkın, Tunç; Binnur 

Akdede, Berna; Şahin, Seda; Akvardar, Yıldız; Sarı, Özden; Özerdem, 

Ayşegül ve Cimilli, Can (2005).  Mizaç ve Karakter Envanteri’nin Türkçe 

Formunun Faktör Yapısı, Geçerlik ve Güvenilirliği. Türk Psikiyatri Dergisi, 

16(3) 190-204. 



 
 

246 

Arkonaç, Sibel (1998). Sosyal Psikoloji, İstanbul, Bursa ve Şanlıurfa: Alfa Yay. 

Arslan, Hasan (2010).  Dinle İlgili Düşünce, Tanım ve Algılamalar. Hikmet Yurdu, 

3 (5), 251 – 270.   

Arslan, Mustafa (2003). Popüler Dindarlık Ölçeğinin Geliştirilmesi: Geçerlik ve 

Güvenirlik Çalışması. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi,  3 (197), 

97- 116.   

Arslan, Mustafa (2004). Türk Popüler Dindarlığı (Çorum Örneği), İstanbul: DEM 

Yay. 

Arslan, Z. Şeyma (2012). İyilik Halkasına Ait Bir Kavram: Diğerkâmlık ve Eğitimi. 

1. Ulusal İyilik Sempozyumu, Elazığ, 538-546.  

Aslan H. ve Konuk Şener D. (2009). Stigma, Spiritüalite ve Konfor Kavramlarının 

Meleis’in Kavram Geliştirme Sürecine Göre İrdelenmesi, Maltepe 

Üniversitesi Hemşirelik Bilim ve Sanatı Dergisi, 2 (1), 51-58. 

Aslan, Hasan (2011). Dindarlık Boyutları Algılamaları ve Uygulamaları. Hikmet 

Yurdu, 4 (7), 39-61. 

Aştı, Nesrin; Pektekin, Çaylan ve Adana, Filiz (2005). Cerrahi Hemşirelik 

Bakımının Manevi Boyutu. Hemşirelik Dergisi, 54, 27-34. 

Aydın, İbrahim Hakkı (2011). Seküler Ahlak Bağlamında Din-Ahlâk İlişkisi. 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 35, 1-23. 

Ayrancı, Evren ve Semerciöz, Fatih (2011). The Relationship between Spiritual 

Leadership and Issues of Spirituality and Religiosity: A Study of Top 

Turkish Managers. International Journal of Business and Management, 6 

(4), 136-149. 

Ayten, Ali (2009). Prososyal Davranışlarda Dindarlık ve Empatinin Rolü 

Yayınlanmamış Doktora Tezi. Marmara Üniversitesi SBE İlahiyat Anabilim 

Dalı Din Sosyolojisi Bilim Dalı, İstanbul. 



 
 

247 

Ayverdi, İlhan (2005). Misalli Büyük Türkçe Sözlük, 2, İstanbul: Kubbealtı.  

Baggini, J. (2008). The Lost Rewards of the Spiritual Life. Free Inquiry, 28(4), 41–

43. 

Bahadır, Abdülkerim  (2000). Hayatın Anlam Kazanmasında Psiko-Sosyal 

Faktörler ve Din. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi, 6, 185-230. 

Baldacchino Donia R. (2006). Nursing Competencies for Spiritual Care. Journal of 

Clinical Nursing, 15 (7), 885-896. 

Baldacchino Donia R. (2008). Teaching on the Spiritual Dimension in Care to 

Undergraduate Nursing Students: The Content and Teaching Methods. 

Nurse Education Today, 28, 550-562. 

Bandura, Albert (1969). Social Learning Theory of Identificatory Processes. 

Handbook of Socialization: Theory and Research, Ed. David A. Goslin, 

Chicago: Rand McNally.  

Bar-Tal, D. (1976). Prosocial Behavior. Washington D.C.: Hemisphere Publishing 

Corporation. 

Bash, Anthony (2004). Spirituality: The Emperor’s New Clothes?. Journal of 

Clinical Nursing, 13(1), 11–16. 

Batson, Carl Daniel (2002). Addressing the Altruism Question Experimentally. 

Altruism and Altruistic Love: Science, Philosophy and Religion in Dialogue, 

Ed. S. Post, L. G. Underwood, J. P. Schloss, and W. B. Hurlbut. New York: 

Oxford University Press, 89–105. 

Batson, Carl Daniel, Nadia Ahmad, D. A. Lishner, and J. Tsang (2002). Empathy 

and Altruism. Handbook of Positive Psychology. Ed. C. R. Snyder and S. J. 

Lopez. New York: Oxford University Press, 485–498. 

Batson, Carl Daniel (1991). The Altruism Question: Toward a Social-Psychological 

Answer. New-Jersey: Lawrence Erlbaum Associates Publishers.  



 
 

248 

Batson, C. (1989). Religious Prosocial Motivation: Is it Altruistic or Egoistic?. 

Journal of Personality and Social Psychology, 57 (5), 873-884. 

Batson, C.D.; Fultz, J. And Schoenrade, P.A. (1987). Distress and Empathy: Two 

Qualitatively Distinct Vicarious Emotions with Different Motivational 

Consequences. Journal of Personality, 55, 21-39.  

Batson, C.D., and Ventis, W.L. (1982). The Religious Experience: A Social-

Psychological Perspective. New York : Oxford University Press. 

Bedel, Gonca (2009). The Validity and Reliability Study of the Turkish Version of 

the Spirituality Scale. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Bilgi 

Üniversitesi SBE Psikoloji Bölümü, İstanbul.  

Bedosky, J. Christopher (2005). Motivators of Altruistic Bahevior, Unpublished 

Dissertation. Union Institute & Univeristy / Clinical Psychology, Ohio.  

Berger, P. L. (1979). The Heretical Imperative: Contemporary Possibilities of 

Religious Affirmation. Garden City, NY: Anchor Press. 

Bierhoff, Hans-Werner (2005). Prosocial Behaviour, New York: Taylor & Francis 

e-Library. 

Bilgin, Nuri (Ed.) (1995). Sosyal Psikolojiye Giriş, İzmir: İzmir Kitaplığı.  

Bolay, Süleyman Hayri (1981). İşçilerimizle Maneviyat Sohbetleri, İstanbul: Emek 

Matbaacılık. 

Bostancı Daştan, Nihal ve Buzlu, Sevim (2010). Meme Kanseri Hastalarında 

Maneviyatın Etkileri ve Manevi Bakım, Maltepe Üniversitesi Hemşirelik 

Bilim ve Sanatı Dergisi, 3 (1), 73-78.   

Bouckaert, Luk and Zsolnai, Laszlo (eds.) (2011).  The Palgrave Handbook of 

Spirituality and Business. Hampshire and New York: Palgrave Macmillan. 



 
 

249 

Cantürk, Ecem; Ceylan, Serdar; Akgün, Uğur Yasin;  Kulular, Ali Yavuz;  Kurtuluş, 

Yücehan; Alnawajha, Abedalazeze; Şengelen, Meltem ve Aslan, Dilek 

(2013).“Gönüllülük” Kan Merkezlerine Başvuruda Fark Yaratır Mı? 

Ankara’da Seçilmiş Kan Merkezleri Başvuruları Üzerinden Bir 

Değerlendirme. Turk J Public Health, 11(2), 86-95. 

Carmody, Denise Lardner and Brink, T.L. (2002). Ways to the Center: An 

Introduction to World Religions, Belmont, CA: Wadsworth. 

Cascio, Toni (2003). Religious Foundations of Charity. Religious Organizations in 

Community Services: A Social Work Perspective, Eds. Terry Tirrito and 

Toni Cascio. New York: Springer Publishing Company, 3-20.  

Cevizci, Sibel; Erginöz, Ethem ve Yüceokur, Ahmet (2010). Gönüllü Kan 

Bağışçılığı ve Kan Verme Davranışını Etkileyen Faktörler. Türkiye 

Klinikleri J Cardiovasc Sci, 22 (1), 85-92. 

Chadwick, Owen (1975). Indifference and Morality. Chiristian Spirituality: Essays 

in Honour of Gordon Rupp. Ed. Peter Brooks, London: SCM Press. 

Cirhinlioğlu, Zafer ve Cirhinlioğlu, Fatma Gül (2011). Postmodern Sağlığın 

Yükselişi ve Düşüşü, Beden Sosyolojisi, Ed. Kadir Canatan, İstanbul:  

Açılım Kitap, 395-412. 

Cloninger C.R., Svrakic D.M., and Przybeck T.R. (1993). A Psychobiological 

Model of Temperament and Character. Archives of General Psychiatry, 50, 

975–990. 

Cloninger C.R., Przybeck T.R., Svrakic D.M., and Wetzel R.D. (1994). The 

Temperament and Caracter Inventory (TCI): A Guide to Its Development 

and Use. St. Louis, MO: Center for Psychobiology and Personality, 

Washington University.  

Cook, Christopher C. H. (2004). Addiction and Spirituality. Addiction, 99, 539-551. 



 
 

250 

Corbett, J. Martin (2009). Invoking Spirits In The Material World: Spiritualism, 

Surrealism, And Spirituality at Work. Management & Organizational 

History, 4 (4), 339-357. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf, (1997) Kitâbu’t-Ta’rîfât, Arapça - Türkçe Terimler Sözlüğü. 

Çev. Arif Erkan. İstanbul: Bahar Yay. 

Çağrıcı, Mustafa (2000). Îsâr, DİA, 22, 490.  

Çayır, Celal ve Kahraman, Bayram (2007). Yirmibirinci Yüzyılda 

Manevi/Spiritüalist Dini Yönelimlerin ve Mevlana’ya İlginin Sebepleri. 

Uluslararası Mevlana ve Mevlevilik Sempozyumu Bildirileri, 2, 161-168.   

Çelik, Celaleddin (2004). Türk Halk Dindarlığında Değişim ve Süreklilik. Ziyaret 

Fenomeni Örneği. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4 (1), 

215-241.   

Çetinkaya, Bengü; Altundağ, Sabahat ve Azak, Arife (2007). Spiritüel Bakım ve 

Hemşirelik. ADÜ Tıp Fakültesi Dergisi, 8 (1), 47-50. 

Çubukçu, Agah (tsz). İslam’da Ahlak ve Manevi Vazifeler, Ankara: DİB Yay. 

Davis, Kenneth L.; Panksepp, Jaak and Normansell, Larry (2003). The Affective 

Neuroscience Personality Scales: Normative Data and Implications.  

Neuropsychoanalysis, 5, 57-70.  

Dennis, Kingsley L. (2010). Quantum Consciousness: Reconciling Science and 

Spirituality Toward Our Evolutionary Future(s), World Futures, 66, 511-

524.  

Doğan, D. Mehmet (2001). Büyük Türkçe Sözlük, Ankara: Vadi Yay. 

Doğan, Sedat (2012). Sokağı Büyülemek: Gündelik Hayatın Seküler Temelleri 

Üzerine Bir Soruşturma. İnsan & Toplum, 2 (4), 83-117. 



 
 

251 

Doğan, Türkan (2004). Üniversite Öğrencilerinin İyilik Halinin İncelenmesi, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.  

Doyle, D. (1992). Have We Looked beyond the Physical and Psychosocial?. 

Journal of Pain and Symptom Management, 7, 302-311. 

Durmuş, Zülfikar (2003). Sosyal Dayanışmanın Sağlanmasında Kur’an’nın 

Öngördüğü İdeal Model: Îsâr. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 3 

(1), 17-27.  

Duru, Erdinç (2004). Öğretmen Adaylarında Empati -Yardım Etme Eğilimi İlişkisi 

ve Yardım Etme Eğiliminin Bazı Psikososyal Değişkenler Açısından 

İncelenmesi, Pamukkale Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 15, 31-41. 

Düzgün, Şaban Ali (2012). Çağdaş Dünyada Din ve Dindarlar, İstanbul: Lotus.  

Düzgün Çelik, Hanife (2006). Omurilik Felçlilerinde Engellilik Durumunun ve 

Yaşam Kalitesinin Değerlendirilmesi, Yayınlanmamış Uzmanlık Tezi, Şişli 

Etfal Eğitim ve Araştırma Hastanesi, Fiziksel Tıp ve Rehabilitasyon Kliniği, 

İstanbul. 

Eisenberg, N. and Strayer J. (1987). Critical Issues in the Study of Empathy. 

Empathy Its Development, Ed. N. Eisenberg and J. Strayer, Cambridge: 

Cambridge University Press, 3-13. 

Elkins, D., Hedstrom, L., Hughes, L., Leaf, J. and Saunders, C. (1988). Toward a 

Humanistic Phenomenological Spirituality. Journal of Humanistic 

Psychology, 28, 5-18. 

Elster, Jon (2007). Sosyal Davranışı Açıklamak, Çev. Olcay Sevimli ve Macide Ö. 

Karaduman, Ankara: Phoenix Yay. 



 
 

252 

Emmons, Robert A. (2000). Is Spirituality an Intelligence? Motivation, Cognition, 

and the Psychology of Ultimate Concern. International Journal for the 

Psychology of Religion, 10 (1), 3-26. 

Erdem, Ömer Faruk (2012). William James’e Göre Dini Tecrübe ve Epistemolojik 

Değeri, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

Ergül, Şafak ve Bayık, Ayla (2004). Hemşirelik ve Manevi Bakım. Cumhuriyet 

Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu Dergisi, 8 (1), 37–45. 

Ergül, Şafak ve Bayık, Ayla (2007). Maneviyat ve Manevi Bakım Dereceleme 

Ölçeği’nin Türkçe Formunun Geçerlilik Ve Güvenilirliği. Ege Üniversitesi 

Hemşirelik Yüksek Okulu Dergisi, 23(1), 75-87. 

Ersan, Gürsel; Liv, Fatma ve Köse, Şükran (2011). Blood Donation: Survey Results. 

Turk J Hematol, 29, 87-88. 

Eser E., Fidaner H., Fidaner C. (1999). WHOQOL-100 ve WHOQOL-BREF’in 

Psikometrik Özellikleri. 3P Dergisi (Psikiyatri Psikoloji Psikofarmakoloji 

Dergisi), 7 (2), 23-41.  

Eser, Erhan; Sultan, Özyurt; Beyhan Cengiz ve Fidaner Caner (2005). Perception 

Of Quality Of Life By A Sample Of Turkish Older Adults: WHOQOL-OLD 

Project Turkish Focus Group Results. Turkish Journal of Geriatrics, 8 (4), 

169-183. 

Eşit Üstün, Meltem ve Karadeniz, Gülten (2006). Hemodiyaliz Tedavisi Gören 

Hastaların Yaşam Kalitesi ve Bilgilendirici Hemşirelik Yaklaşımının Önemi. 

Fırat Sağlık Hizmetleri Dergisi, 1 (1), 33-43.  

Eubanks, Alecia C. (2008). To What Extent Is It Altruism? An Examinatıon Of How 

Dimensions Of Religiosity Predict Volunteer Motivation Amongst College 

Students. Unpublished Dissertation. Southern Illinois University at 

Carbondale Psychology Department, Carbondale.  



 
 

253 

Ferguson, Eamonn (1996). Predictors of Future Behaviour: A Review of The 

Psychological Literature on Blood Donation. British Journal of Health 

Psychology, 1, 287-308.  

Fırat, Erdoğan (1989). Din Psikolojisinde Konu ve Metot Problemi, DEÜİFD, 5, 

33-43. 

Fisher, Robert J. ve Ackerman, David (1998). The Effects of Recognition and 

Group Need on Volunteerism: A Social Norm Perspective. Journal of 

Consumer Research, 25 (3), 262-275. 

Flescher, A.M., & Worthen, D.L.  (2007). The Altruistic Species. Philadelphia and 

London: Templeton Foundation Press. 

Freedman, J.L.; Sears D. O. ve Carlsmith, J. M. (2003). Sosyal Psikoloji, Çev. Ali 

Dönmez, Ankara: İmge Yay.  

Fry, L. W., Vitucci, S., and Cedillo, M. (2005). Spiritual Leadership and Army 

Transformation: Theory, Measurement, and Establishing a Baseline. The 

Leadership Quarterly, 16, 835–862. 

Gece Çelikkan, Şule (2013). Örtüsüz Gerçeklik: Wassily Kandinsky’nin Yeni 

Realizmi. Fatih Sultan Mehmet İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri 

Dergisi, 1, 127-135. 

Glynn, Simone A.; Williams Alan E.; Nass, Catharie C.; Bethel, James; Kessler 

Debra; Scott Edward P.; Fridey Joy; Kleinman Steven H. and Schreiber, 

George B. (2002). Attitudes toward Blood Donation Incentives in the 

United States: Implications for Donor Recruitment. Transfusion, 43, 7-16. 

Gohel, M.S.; Bulbulia, R.A.; Slim, F.J.; Poskitt, K.R. and Whyman, M.R. (2005). 

How to Approach Major Surgery Where Patients Refuse Blood Transfusion 

(Including Jehovah’s Witnesses).  Annalls of the Royal College of Surgens 

of England, 87 (1), 3-14. 



 
 

254 

Goldberg, R.S. (1990). The Transpersonal Element in Spirituality and Psychiatry. 

Psychiatric Residents Newsletter, 10, 9. 

Gorsuch, R.L. and Miller, W.R. (1999). Assessing Spirituality.  Integrating 

Spirituality into Treatment: Resources for Practitioners, Ed. W.R. Miller,  

Washington: American Psychological Association, 47-64.  

Gözüm, Sebahat ve Bağ, Beyhan (1998). Etkin Sağlık Eğitiminde Sosyal Bilişsel 

Öğrenme Kuramının Kullanımı. Atatürk Üniversitesi Hemşirelik 

Yüksekokulu Dergisi, l (2), 32-43.  

Green, William Scott (2005). Introduction: Altruism and the Study of Religion. 

Altruism in World Religions, Ed. Jacob Neusner ve Bruce Chilton. 

Washington: Georgetown University Press, ix-xiv. 

Greenwald, Deborah F. and Harder, David W. (2003). The Dimensions of 

Spirituality. Psychological Reports, 92, 975-980. 

Gross, Zehavit (2006). Spirituality, Contemporary Approaches to Defining. 

Encyclopedia of Religious and Spiritual Development, Ed. Elizabeth M. 

Dowling and W. George Scarlett. Thousand Oakss, London, and New Delhi: 

Sage Publications, 424-425.  

Günay, Ünver (1999). Erzurum ve Çevresinde Dini Hayat, İstanbul: Erzurum 

Kitaplığı. 

Güngör, Erol (1986). Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, İstanbul: Ötüken Yay. 

Hablemitoğlu, Şengül; Özkan, Yasemin ve Yıldırım, Filiz (2010). Bir Fedakâkarlık 

Örneği Olarak "Kan Bağışı". Aile ve Toplum, 5 (20), 67-77.  

Hall, Imogen E. (2001). Dimensions of Religiosity and Spirituality and Their 

Relation with Optimism, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, The 

Universty of Windsor,Windsor. 



 
 

255 

Hall, Ronald E.; Livingston, Jonathan N.; Brown, Camille J. and Mohabir, Jessica 

A. (2011). Islam and Asia Pacific Muslims: The Implications of Spirituality 

for Social Work Practice.  Journal of Social Work Practice, 25 (2) 1-11. 

Haski-Leventhal, Debbie (2009). Altruism and Volunteerism: The Perceptions of 

Altruism in Four Disciplines and Their Impact on The Study of 

Volunteerism. Journal for the Theory of Social Behaviour 39 (3), 271-299. 

Hemşinli, Hakan (2010). Dini Tecrübenin Nesnelliği Üzerine. AÜİFD, 33, 119-144.  

Hill C. Peter; Pargament, Kenneth I.: Hood, Ralph W.; McCoullough,  Michael E.; 

Swyers, James P.; Larson, David B. ve Zinnbauer Brian J. (2000). 

Conceptualizing Religion and Spirituality: Points of Commonality, Points of 

Departure, Journal for the Theory of Social Behavior, 30 (1), 51-77. 

Hoffman, M.L. (1978). Psychological and Biological Perspectives on Altruism. 

International Journal of Behavioral Development, 1(4), 323–339. 

Hood, Ralph .W., Hill, Peter.C., and Spilka, Bernard (2009). The Psychology of 

Religion, New York and London: The Guilford Press. 

Hood, Ralph W.; Spilka, Bernard; Hunsberger, Bruce and Gorsuch, Richard (1996). 

The Psychology of Religion: An Empirical Approach, New York and 

London: Guilford.  

Horozcu, Ümit (2010). Tecrübî Araştırmalar Işığında Dindarlık ve Maneviyat ile 

Ruhsal ve Bedensel Sağlık Arasındaki İlişki. Milel ve Nihal, 7 (1), 209-240.  

Irmak, Sadi (1973). Mevlâna Hümanizminin Özellikleri, Bildiriler, Ed. Mehmet 

Önder, Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yay., 94-109. 

James, William (1920). The Letters of William James, Ed. Henry James, Boston: 

The Atlantic Monthly Press. 

Jones, Cheslyn; Wainwright, Geoffry and Yarnold Edward S.J., (1986). The Study 

of Spirituality, Oxford, New York, and Toronto: Oxford Universty Press.  



 
 

256 

Josephson, Allan M. and  Petee, John R. (Eds.) (2008). Handbook of Spirituality 

and Worldview in Clinical Practice, Arlington: American Psychiatric 

Publishing. 

Kaçar Banbal, Güliz (2010).  Hemşirelik Öğrencilerinin Özgecilik Düzeyleri, 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 

Kara, İsmail (2005). Bir Felsefe Dili Kurmak: Modern Felsefe ve Bilim 

Terimlerinin Türkiye’ye Girişi, İstanbul: Dergah Yay. 

Karacaoğlu, Korhan ve Güney, Y. Soner (2010). Öğretmenlerin Örgütsel 

Bağlılıklarının, Örgütsel Vatandaşlık Davranışları Üzerindeki Etkisi: 

Nevşehir İli Örneği. Öneri, 9 (34), 137-153. 

Karadağ, Engin ve Mutafçılar Işıl (2009). Prososyal Davranış Ekseninde Özgecilik 

Üzerine Teorik Bir Çözümleme. Flsf Dergisi, 8, 41-70.  

Karaırmak, Özlem (2004). Tinsel Anlayışın Psikolojik Danışmadaki Rolü. Türk 

Psikolojik Danışma ve Rehberlik Dergisi, 3 (22), 45-55. 

Karasar, N. (1984).  Bilimsel Araştırma Metodu. Ankara: Hacetepe Taş Kitapçılık. 

Kass, J.D., Friedman, R., Laserman, J., Zuttermeister, P.C., and Benson, H. (1991). 

Health Outcomes and a New Index of Spiritual Experience. Journal of 

Scientific Study of Religion, 30, 203–211. 

Katrancı, Nilgün (2012). Türkiye’de Kan Bağışı Durumu ve Kan Bağış 

Devamlılığını Etkileyen Faktörler. Fırat Sağlık Hizmetleri Dergisi, 7 (21), 

53-63. 

Kayıklık,  Hasan (2006). Değişen Dünyada Birey, Din ve Dindarlık. Dindarlığın 

Sosyo-psikolojisi, Ed. Enver Günay ve Celaleddin Çelik, Adana: Karahan 

Kitabevi. 

Kelleci, Meral (2005). Kanser Hastalarının Umudunun Geliştirilmesine Yönelik 

Hemşirelik Girişimleri. Anadolu Psikiyatri Dergisi, 6, 41-47. 



 
 

257 

Koenig, H. G., McCullough, M., and Larson, D. B. (2001). Handbook of Religion 

and Health: A Century of Research Reviewed. New York: Oxford 

University Press. 

Koenig, Harold G. (2008). Concerns About Measuring “Spirituality” in Research. 

The Journal of Nervous and Mental Disease, 196 (5), 349-355.  

Köroğlu, Cemile Zehra (2012). Türkiye’de Dini Hayatın İncelenmesi: Bütüncül Bir 

Yaklaşım. Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (2), 82-102. 

Köse, Samet; Sayar, Kemal; Ak, İsmail; Aydın, Nazan; Kalelioğlu, Ülgen; 

Karapınar, İsmet; Reeves, Robert A.; Przybeck, Thomas R. ve Cloninger, C. 

Robert (2004). Mizaç ve Karakter Envanteri (Türkçe TCI): Geçerlik, 

Güvenirliği ve Faktör Yapısı. Klinik Psikofarmakoloji Bülteni, 14, 107-131.  

Köse, H. Ömer (2003). Küreselleşme Sürecinde Devletin Yapısal ve İşlevsel 

Dönüşümü. Sayıştay Dergisi, 49, 3-46.  

Kristeller, Jean L. and Johnson, Thomas (2003). Cultivating Loving-Kindness: A 

Two-Stage Model for the Effects of Meditation on Compassion, Altruism 

and Spirituality. presented at the conference, Works of Love: Scientific and 

Religious Perspectives on Altruism, Villanova University, Villanova, PA. 

June 3, 2003.  

Kumru, Asiye; Carlo, Gustavo ve Edwards, Carolyn P. (2004). Olumlu Sosyal 

Davranışların İlişkisel, Kültürel, Bilişsel ve Duyuşsal Bazı Değişkenlerle 

İlişkisi. University of Nebraska – Lincoln Faculty Publications, Department 

of Child, Youth, and Family Studies. Paper 71. 

http://digitalcommons.unl.edu/famconfacpub/71, 23.07.2013. 

Kuş, Elif (2007). Sosyal Bilim Metodolojisinde Paradigma Dönüşümü ve 

Psikolojide Nitel Araştırma. Türk Psikoloji Yazıları, 10 (20), 19-41.  

Kurt, Abdurrahman (2009). Dindarlığı Etkileyen Faktörler. UÜİFD, 18 (2), 1-26. 



 
 

258 

Küçükcan, Talip (2005). Modernleşme ve Sekülerleşme Kuramları Bağlamında 

Din, Toplumsal Değişme ve İslâm Dünyası. İslâm Araştırmaları Dergisi, 

13,109-128. 

Langford, B., and Langford, C. (1974). Church Attendance and Self-Perceived 

Altruism. Journal for the Scientific Study of Religion, 13 (2), 221-222. 

Machalek, Richard and Martin, Michael (1976). Invisible Religions: Some 

Preliminary Evidence. Journal for the Scientific Study of Religion, 15 (4), 

311-321. 

Maison Francaise (2011). Duyular & Duygular Sayısı.  

Mathew, Roy J. (2001). The True Path: Western Science and the Quest for Yoga, 

Cambridge and Massachusetts: Perseus Publishing.  

Matthews, Pia (2010). Religion and the Secularization of Spirituality: A Catholic 

Perspective on Spirituality in the Care of the Elderly. Journal of Religion, 

Spirituality & Aging, 22 (4), 283-290. 

Mattis, J., and Jagers, R. (2001). A Relational Framework for the Study of 

Religiosity and Spirituality in the Lives of African Americans.  Journal of 

Community Psychology, 29 (5), 519-539. 

Meadow, Mary Jo and Kanoe, Richard D. (1984). Psychology of Religion, New 

York: Hareper & Row Publishers. 

Mehmedoğlu, Ali Ulvi ve Mehmedoğlu Yurdagül (2012). Kadim Bir İlgiden 

Beslenen Meydan Okuma: Ruhsallık (Spirituality). Gnostik Akımlar ve 

Okültizm Sempozyumu, 25-27 Mayıs, Malatya, 147-166. 

Melikoff, Irene (1983). Batı Hümanizmasının Karşısında Mevlâna’nın 

Hümanizması, Mevlâna-Bildiriler, Ed. Feyzi Halıcı, Konya: Ülkü Basımevi, 

65-74.  



 
 

259 

Menon, Sangeetha (2007). Basics of Spiritual Altruism. The Journal of 

Transpersonal Psychology, 39 (2), 137-152. 

Mikulincer, Mario, and Philip R. Shaver (2005). Attachment Security, Compassion, 

and Altruism. Current Directions in Psychological Science, 14 (1), 34–38. 

Miller, Lisa J. (2012). The Oxford Handbook of Psychology and Spirituality, 

Oxford and New York: Oxford University Press. 

Miller, Ron (2005). Bütüncül Eğitimin Felsefi Kaynakları. Değerler Eğitimi 

Dergisi, 3 (10), 33-40. 

Milliman, John; Czaplewski, Andrew J. and Ferguson, Jeffery (2003). Workplace 

Spirituality and Employee Work Attitudes: An Exploratory Emprical 

Assessment, Journal of Organizational Change Management, 16 (4), 426-

447. 

Moberg, D.O. (2010). Spirituality Research: Measuring the Immeasurable?. 

Perspectives on Science and Chiristian Faith, 62 (2), 99-114. 

Monroe, Kristen Renwick (2002). Explicating Altruism. Altruism and Altruistic 

Love: Science, Philosophy and Religion in Dialogue, Ed. S. G. Post, L. G. 

Underwood, J. P. Schloss, and W. B. Hurlbut. Oxford: Oxford University 

Press, 106-122. 

Monroe, Kristen Renwick (1994). A Fat Lady in a Corset: Altruism and Social 

Theory, American Journal of Political Science, 38 (4), 861-893. 

Morrison, Nancy K. and Severino, Sally K. (2007). Altruism: Toward A 

Psychobiospiritual Conceptualization. Zygon, 42 (1), 25-39.  

Nasr, Seyyed Hossein (2002). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity, 

New York: Harpercollins. 

Okumuş, Ejder (2006). Gösterişçi Dindarlık. Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 6 (2), 17-35. 



 
 

260 

Okyay, Pınar; Atasoylu, Gonca; Önde, Mete; Dereboy, Çiğdem; ve Beşer, Erdal 

(2012). Kadınlarda Yaşam Kalitesi Anksiyete ve Depresyon Belirtilerinin 

Varlığında Nasıl Etkileniyor? Kesitsel Bir Alan Çalışması. Türk Psikiyatri 

Dergisi, 23(3), 178-188. 

Onatır, Melahat (2008). Öğretmenlerde Özgecilik İle Değer Tercihleri Arasındaki 

İlişki, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Yeditepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

Özdoğan, Öznur (2006). İnsanı Anlamaya Yönelik Bir Yaklaşım: Pastoral Psikoloji, 

AÜİFD, 47 (2), 127-141. 

Özdoğan, Öznur (2005a). İsimsiz Hayatlar: Manevi ve Psikolojik Yaklaşımla 

Arınma ve Öze Dönüş, Ankara: Lotus.  

Özdoğan, Öznur (2005b). Ruhsal Yaklaşım ve İnsan: Türkiye’de Bir Uygulama 

Örneği. Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, 6 (15), 137-152.  

Özgan, Habib; Bulut, Lola; Bulut, Ayhan ve Bozbayındır Fatih (2013). 

Öğretmenlerin Ruhsal Liderlik Algıları İle Motivasyonları Arasındaki 

İlişkinin İncelenmesi, Uşak Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 6 (1), 70-

83.  

Özkarar, F. G., Scherler, N., Köksal, F., İçöz, F.J. ve Çetinkaya, H. (2012). Temel 

Duygulanım Sistemlerinin Maneviyatla İlişkisi: Türk ve Amerikan 

Normlarının Kıyaslanması. 17. Ulusal Psikoloji Kongresi, İstanbul, Turkey. 

Özkarar, F.G., Scherler, H.N., Köksal, F. ve Çetinkaya, H. (2011). Temel Afektif 

Sistemlerin Maneviyatla İlişkisi: Türk ve Amerikan Normlarının 

Kıyaslanması. 12. Uluslararası Nöropsikanaliz Kongresi, Berlin, Almanya. 

Özkarar, F.G., Scherler, H.N., ve Köksal, F. (2009). Afektif Sinirbilim Kişilik 

Ölçeğinin Türkçe Standardizasyonu. 10. Uluslararası Nöropsikanaliz 

Kongresi, Paris, Fransa. 



 
 

261 

Özkarar, Fatma Gökçe (2007). Nöropsikanaliz: Zihin ve Beden İkilemine Bir Barış 

Çağrısı. Türk Psikoloji Bülteni, 13 (40), 56-66.  

Palabıyık, Hamit (2011). Gönüllülük ve Yerel Hizmetlere Gönüllü Katılım Üzerine 

Açıklamalar. Yönetim Bilimleri Dergisi, 9 (1), 83-114. 

Pargament, Kenneth I. and Saunders, Stephen M. (2007).  Introduction to the 

Special Issue on Spirituality and Psychotherapy. Journal of Clinical 

Psychology, 63 (10), 903-907. 

Pargament, Kenneth I. (1999). The Psychology of Religion and Spirituality? Yes and 

No. The International Journal for the Psychology of Religion, 9 (1), 3–16. 

Park, Crystal L. and Paloutzian,  Raymod F. (Eds.) (2005). Handbook of the 

Psychology of Religion and Spirituality, New York and London: The 

Guilford Press. 

Paloutzian R.F. and Ellison C.W. (1982). Loneliness: A Sourcebook of Current 

Theory, Research and Therapy. New York: Wiley. 

Patton, M.Q. (2001). Qualitative Research & Evalution Methods. Thousand Oaks, 

London, and New Delhi: Sage Publications. 

Perry, Ralph Barton (1996). The Thought and Character of William James, Vol. 2, 

Nashville and London: Vanderbilt University Press. 

Piliavin, Jane Allyn and Charng, Hong-Wen (1990). Altruism: A Review of Recent 

Theory and Research.  Annual Review of Sociology, 16, 27-65.  

Praetorius, R.T. and Machtmes, K. (2005). Volunteer Crisis Hotline Counselors: 

An Expression of Spirituality. Social Work & Christianity, 32 (2), 116-132. 

Püsküllüoğlu, Ali (2004). Arkadaş Türkçe Sözlük, Ankara: Arkadaş Yay.  

Roof W.C. (1993). A Generation of Seekers: The Spiritual Journey of The Baby 

Boom Generation. San Francisco: Harper.  



 
 

262 

Rose, Stuart (2001). Is the Term 'Spirituality' a Word that Everyone Uses, But 

Nobody Knows What Anyone Means by It?. Journal of Contemporary 

Religion, 16 (2), 193- 207. 

Rustoen, Tone and Hanestad Berit Rokne (1998). Nursing Intervention to Increase 

Hope in Cancer Patients. Journal of Clinical Nursing, 7,19-27. 

Salem, M. (2012). The Role of Spirituality in Altruistic Behavior. Retrieved from: 

http://www.sonoma.edu/users/v/vannuysd/320/sampleapapaper.pdf, 

01.12.2011.  

Sancaklı, Saffet (2006). Hz. Peygamber’in Erdemli İnsan Yetiştirme Bağlamında 

Îsâr (Diğergamlık) Kavramına Verdiği Önem. Tasavvuf: İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi, 7 (17),  29-56. 

Saroglou, Vassilis (2013). Religion, Spirituality and Altruism, APA Handbook of 

Psychology, Religion and Spirituality, Ed. Kenneth I. Pargament, New York:  

American Psychological Association, 439-450. 

Saroglou, Vassilis (2006). Religion’s Role in Prosocial Behavior: Myth of Reality?. 

Psychology of Religion Newsletter, 31 (2), 1-8. 

Saroglou, V.; Pichon, I.; Trompette, L.; Verschueren, M. and Dernelle, R. (2005). 

Prosocial Behavior and Religion: New Evidence Based on Projective 

Measures and Peer Ratings. Journal for the Scientific Study of Religion, 44, 

323-348. 

Saslow, Laura R.; John, Oliver P.; Piff, Paul K.; Willer, Robb; Wong, Esther; 

Impett, Emily A.; Kogan, Aleksandr; Antonenko, Olga; Clark, Katharine; 

Feinberg, Matthew; Keltner, Dacher and Saturn, Sarina R. (2013). The 

Social Significance of Spirituality: New Perspectives on The Compassion–

Altruism Relationship. Psychology of Religion and Spirituality, l5 (3), 201-

218. 



 
 

263 

Sessanna, Loralee; Finnell, Deborah ve Jezewski, Mary Ann (2007). Spirituality in 

Nursing and Health-Related Literature: A Concept Analysis. Journal of 

Holistic Nursing, 25 (4), 252-262.  

Seyyar, Ali (2009). Çalışma Hayatında ve İşyerinde Maneviyat. Kamuda Sosyal 

Politika, 3 (11), 42-52.  

Schimmel, Annemarie (2005). Türkiye’de Tasavvuf ve Manevi Hayat, DEÜİFD, 

Çev. Süleyman Gökbulut, 22, 185-195. 

Schleiermacher, Friedrich, (1928). The Chitistian Faith, Trans. H.R. Mackintosh 

and J.S. Stewart. Philadelphia: Fortress. 

Scott, Daniel (2011). Spirituality and Social Work, International Journal of 

Children's Spirituality, 16 (1), 62-64. 

Scott, Niall and Seglow, Jonathan (2007). Altruism, Berkshire and New York: Open 

University Press.  

Sessanna, Loralee; Finnell Deborah and Jezewski, Mary Ann (2007). Spirituality in 

Nursing and Health-Related Literature : A Concept Analysis, Journal of 

Holistic Nursing, 25, 252-262. 

Segall, M.H.; Dasen, P. R.; Berry, J.W. and Poortinga, Y.H. (1999). Human 

Behavior in Global Perspective: An Introduction to Cross-Cultural 

Psychology. Needham Heights: Allyn & Bacon Publications. 

Sinanoğlu, Ahmet Faruk (2002). Toplumsal Bütünleşme ve Dinî Hayat, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,  Erzurum. 

Smith, P. B.; Bond, M. H. and Kağıtçıbaşı, Ç. (2006). Understanding Social 

Psychology across Cultures: Living and Working in a Changing World. 

London: Sage Publications. 



 
 

264 

Snyder, C., and Shane J., Lopez (2007). Positive psychology: The Scientific and 

Practical Explorations of Huma Strength. California: Sage Publications.  

Soran, Sönmez (2007). Kozmik Mutluluk ve Bütünsel Kişisel Gelişim Yolu, İstanbul: 

Kavim Yayıncılık.  

Soysaldı, Mehmet (2006). Kalbin Manevi Hastalıkları, Ankara: Bizim Büro 

Basımevi,  

de Souza, M.; Durka, G.; Engebretson, K.; Jackson, R. and McGrady, A. (Eds.) 

(2006). International Handbook of the Religious, Moral and Spiritual 

Dimensions in Education, Dordrech: Springer.  

Stark, Cleveland A.  and Bonner, Dylan C. (Eds.) (2012). Handbook on Spirituality: 

Belief Systems, Societal Impact and Roles in Coping, e-kitap: Nova Science 

Publishers. 

Steele, Whitney Randolph;  Schreiber, George B.; Guiltinan, Anne; Nass, Catharie; 

Glynn, Simone A.; Wright, David J.; Kessler, Debra; Schlumpf, Karen S.; 

Tu, Yongling; Smith, James W. and Garratty, George (2008). The Role of 

Altruistic Behavior, Empathetic Concern, and Social Responsibility 

Motivation in Blood Donation Behavior. Transfuiıon, 48, 43-54. 

Stein, Jess (Ed.) (1967). The Random House Dictionary of The English Language,  

New York: Random House. 

Streib, Heinz and Hood, Ralph. W. (2008). Research on “Spirituality”: New 

Perpectives from Reconsidering the Classics on Religion. Paper for the 

Annual Meeting of the American Academy of Religion 2008 in Chicago. 

Retrived 01 02, 2012, from: http://www.uni-

bielefeld.de/(en)/theologie/forschung/religionsforschung/publikationen/open

_access.html 

Subaşı, Necdet (2004). Gündelik Hayat ve Dinsellik, İstanbul: İz Yay.  



 
 

265 

Şensoy, Sedat (2003). Mâna, DİA, 27, 555-557.  

Taplamacıoğlu, Mehmet (1962). Yaşlara Göre Dini Yaşayışın Şiddet ve Kesafeti 

Üzerinde Bir Anket Denemesi. Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, 10, 141-151.  

Taylor, Shelley E.; Peplau, Letitia Anne ve Sears, David O. (2007). Sosyal 

Psikoloji, Çev. Ali Dönmez, Ankara: İmge Kitabevi.  

Tekin, Mustafa (2011). Türkiye Toplumunun Dinî Hayatında Postmodern 

Tezahürler. İÜİFD, 25, 5-28. 

Tekin, Mustafa (2004). Dindarlık Bağlamında Amel-i Salih Kavramına Sosyolojik 

Bir Yaklaşım, Dindarlık Olgusu (Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri), 

İstanbul: Kurav Yay.  

Tetlock, Philip E. (2003). Thinking The Unthinkable: Sacred Values and Taboo 

Cognitions. Trends in Cognitive Sciences, 7 (7), 320-324. 

Tillich, Paul (1959). Theology of Culture, New York: Oxford. 

Toparlı, Recep (Ed.) (2005). Türkçe Sözlük, Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Topsakal, Harun Reşit ve Çelik, İbrahim (1996). Örnekleriyle Türkçe Sözlük, 

Ankara: MEB Yay. 

Topses, Gürsen (2012). Elseverlik (Alturizm) ve Benseverlik (Egoizm) Ölçeğiyle 

İlgili Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması. International Journal of New 

Trends in Arts, Sports & Science Education, 1 (2), 60-71.  

Tuğlacı, Pars (1979). Okyanus Ansiklopedik Sözlük, 4, İstanbul: Cem Yayınevi. 

Tuncay, Tarık (2007). Kronik Hastalıklarla Başetmede Tinsellik. Sağlık ve Toplum 

Dergisi, 2, 13-20 (27.05.2013 tarihinde şu adresten ulaşılmıştır: 

http://www.ssyv.org.tr/sdetay.asp?did=108) 



 
 

266 

Türkyılmaz, Nuray (2008). Davranış Genetiği Bağlamında Dini ve Manevi 

Eğilimler, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi SBE, 

İstanbul.  

Tüzer, Abdüllatif (2006). Dini Tecrübe ve Mistisizm, İstanbul: Dergah Yay. 

Uysal, Veysel (1995). İslami Dindarlık Ölçeği Üzerine Bir Pilot Çalışma. İslami 

Araştırmalar, 8 (3-4), 263-271. 

Uysal, Veysel ve Ayten, Ali (2009). Ruhsallık Umutsuzluğu Azaltır mı? Ruhsallık-

Umutsuzluk İlişkisi Üzerine Ampirik Bir Araştırma.  16. Ulusal Sosyal 

Psikiyatri Kongresi - Kongre Kitabı, Safranbolu, Karabük, 1-4 Temmuz 

2009, 318-330. 

Ümmet, Durmuş (2012). Üniversite Öğrencilerinde Özgecilik Davranışının 

Transaksiyonel Analiz Ego Durumları ve Yaşam Doyumu Bağlamında 

İncelenmesi. Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Van Til, J. (1988). Mapping the Third Sector: Voluntarism in a Change Social 

Economy. New York: The Foundation Center. 

Vaughan, F. (1991). Spiritual Issues in Psychotherapy. Journal of Transpersonal 

Psychology, 23, 105-119.  

Wakefield, Gordon S. (2005). Spirituality, Christian. The Blackwell Encyclopedia 

of Modern Chiristian Thought, Ed. Alister E. McGrath. 15.06.2013 

tarihinde şu adresten ulaşılmıştır: 

http://www.blackwellreference.com/public/tocnode?id=g9780631198963_c

hunk_g978063119896321_ss13-4#citation 

Wakefield, Gordon S. (1988). A Dictionary of Christian Spirituality. London: SCM. 

Webster (1957). Webster’s New World Dictionary of The American Language, 

Cleveland and New York: The World Publishing Company.  



 
 

267 

Wentzel, Kathryn R. (1991). Social Competence at School: Relation Between 

Social Responsibility and Academic Achievement. Review of Educational 

Research, 61 (1), 1-24. 

Whitehead, Alfred North, (1974). Religion in the Making, New York: New 

American Library. 

Wilson, E. 0. (1975). Sociobiology: The New Synthesis. Cambridge: Harvard 

University Press.  

Wilson, John (2000). Volunteering. Annual Review of Sociology, 26, 215-240. 

Woodburn, Julie A. ve Berge, Zane L. (2011). The Use of Spirituality in Training 

and Adult Education. International Journal on New Trends in Educationand 

Their Implications, 2 (2), 1-8.  

Wulff, David M. (1997). Psychology of Religion: Classic and Contemporary, New 

York: Wiley. 

Yaparel, Recep (1987). Dinin Tarifi Mümkün mü?. DEÜİFD, 4, 403-419. 

Yapıcı, Asım (2011). Kuramdan Yönteme “Ruh Sağlığı-Din” Çalışmalarında 

Karşılaşılan Güçlükler, ÇÜİFD, 11 (2), 25-61. 

Yapıcı, Asım (2007). Geleneksellik ile Modernlik Arasına Sıkışan Din Anlayışları 

ve Dindarlık. DEM Dergi, 1 (2), 24-29.  

Yapıcı, Asım (2006), Algısal Açıdan Müslüman Kimliği ve Dindarlık. Dindarlığın 

Sosyo-Psikolojisi, Ed. Ü. Günay ve C. Çelik, Adana: Karahan Kitabevi. 

Yapıcı, Asım ve Yıldırım, Mustafa (2003). Küreselleşme Sürecinin Dini Kimliklere 

Etkisi: Sosyal Psikolojik Bir Araştırma. Dini Araştırmalar, 6 (17), 119-121.  

Yaran, Cafer Sadık (2009). Dini Tecrübe ve Meunet, Sıradan İnsanların Sıradışı 

Dini Deneyimleri, İstanbul: Rağbet Yay.   



 
 

268 

Yaşar, Ahmet (1999). Türkler, Türkiye ve İslâm: Yaklaşım, Yöntem ve Yorum 

Denemeleri,  İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yeğin, Abdullah (1992). Yeni Lügat, İstanbul: Hizmet Vakfı Yay.  

Yel, A. Murat (1995). İslam’da Büyük ve Küçük Gelenekler. Bilgi ve Hikmet, 10, 

40-62. 

Yıldırım, Ali ve Şimşek Hasan (2011). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma 

Yöntemleri, Ankara: Seçkin.  

Yıldız, Çilem; Emekdaş, Gürol; Kanık, Arzu;  Tiftik, Naci;  Solaz Nuri; Aslan, 

Gönül;  Tezcan, Seda;  Serin, Mehmet S.;  Erden, Sema; Helvacı İlter ve 

Otağ, Feza (2006). Neden Kan Bağışlamıyoruz Mersin İli’nde Yaşayanlarda 

Kan Bağışına Genel Bakış: Anket Çalışması. İnfeksiyon Dergisi, 20 (1), 41-

55. 

Yıldız, Sebahattin; Taştan Boz, İlknur ve Yıldırım, Bahadır Fatih (2012). Kişilik 

Tipi İle Olumlu Sosyal Davranış Arasındaki İlişki: Marmara Üniversitesi 

Öğrencileri Üzerinde Bir Araştırma. Atatürk Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, 26 (1), 215-233. 

Yılmaz, Meryem (2011). Holistik Bakımın Bir Boyutu: Spiritualite, Doğası ve 

Hemşirelikle İlişkisi. Anadolu Hemşirelik ve Sağlık Bilimleri Dergisi, 14 (2), 

61-70.  

Yılmaz, Meryem ve Okyay, Nesrin (2009). Hemşirelerin Maneviyat ve Manevi 

Bakıma İlişkin Görüşleri, Hemşirelikte Araştırma Geliştirme Dergisi, 3, 41-

52.  

Yinger, J. Milton (1957). Religion, Society, and the Individual: An Introduction to 

the Sociology of Religion, New York: Macmillan.  



 
 

269 

Yust, Karen-Marie; Hyde, Brendan ve Ota, Cathy (2010).  Cyber Spirituality: 

Facebook, Twitter, and the Adolescent Quest for Connection. International 

Journal of Children's Spirituality, 15 (4), 291-293. 

Zarcone, Thierry (2006). Sözlü Gelenek ve Yazım Arasında Sufizm’in Yeri, Çev. 

Hülya Küçük ve Sevde Düzgüner. Bilgi Yolu, 9, 133-140. 

Zinnbauer, Brian J. and Pargament, Kenneth. I. (2005). Religiousness and 

Spirituality. Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality, Eds. 

Raymond F. Paloutzian and Crystal L. Parks. New York: The Guilford 

Press, 21-42. 

Zinnbauer, Brian; Pargament, Kenneth I.; Cole, Brenda; Rye, Mark S.; Butter, Eric 

M.; Belavich, Timothy G.; Hipp, Kathleen M.; Scott, Allie B. and Kadar, 

Jill L. (1997). Religion and Spirituality: Unfuzzying the Fuzzy. Journal for 

the Scientific Study of Religion, 36 (4), 549–564. 

 

Elektronik Kaynaklar 

http://www.tkhk.gov.tr/TR,197/i--ulusal-din-psikolojisi-ve-manevi-bakim-

calistayi.html 

http://www.spirituelyasamkoclugu.com/ 

http://www.sayaka-okul.com/programlar/spirituel-dersler/ 

http://www.radikal.com.tr/turkiye/kizilaydan_helal_kan_atagi-1142464, 21.07.2013



 
 

270 

EK 1:  Amerika’daki Araştırma Ekibi Görev Yerleri ve Çalışma Saatleri 

 Temmuz Ağustos 
Asistan Adı Soyadı  17 18 23 24 25 26 27 29 30 1 2 6 7 
Christopher Vance   M 9-12     M 9-12 M 2-5 M 10:30-1 M 4-6    

Derek Giamundo  
M 11.30-
12.30  M 9-12           

Evan Smith  M 3-6           M 2-5 M 2-5 
Rachel Iroff     M 12-3        H 3-5  
Allison Baker  M 3-6         M 3-5:15 M 2:30 - 5   
Erin Catellano      M 3-6 M 3-6 O 10-1 M 4-6 M 4-6     
Joshua Lang  M 11.30-12  M 11-12 M 11-12 M 11-12         
Ahmad Itani   M 12-6            
 
Suzanne Gagliano  Mülakat metinleri yazım ve tashihinde görev aldı 
               
Kan Merkez Binaları 
ve Adresleri  Kod             
Main Blood Assurance 
(M) 705 East 4th Street 
Chattanooga, contact 
Carrie Releford  M             
               
Fort O' location (F) 
2720 Layfayette Rd. Ft. 
O, contact Becky 
Caldwell  O              
               
Hixson location (H) 
1920 Northpoint Blvd. 
contact Melissa Shaw   H             

 



 
 

271 

Ek 2: University of Tennesee at Chattanooga Fakülte Etik Kurulu 

Araştırma İzin Belgesi (Instutional Review Board)  

 
 

FORM A: 
  

APPLICATION FOR REVIEW OF RESEARCH INVOLVING HUMAN 
SUBJECTS 

 
 
Investigator’s Assurance:  By submitting this protocol, I attest that I am aware of 
the applicable principles, policies, regulations, and laws governing the protection of 
human subjects in research and that I will be guided by them in the conduct of this 
research. 
 
Title of Research Spirituality and Altruism: A Study with Blood Donors in Turkey 
and the U.S. 
 
  Dept 
Principal 
Investigator 

Sevde Düzgüner 
Dr. Ralph Hood J. 
Christopher F Silver 

Psychology 

Project 
Manager 

Thomas J. Coleman III Psychology 

Research 
Assistants  

Christopher Vance,  
Rachel Nolen,  
Sara Hall,  
Joshua Hill,  
Evan Smith,  
Derek Giamundo,  
Joshua Lang,  
Allison Baker,  
Rachel Iroff,  
Suzanne Gagliano,  
Erin Catellano,  

      

Faculty 
Advisor (for 
student apps) 

            

 
 
Please check that all of the following items are attached (where applicable) 
before submitting the application: 

 Any research instruments (any tests, surveys, questionnaires, protocols, or 
anything else used to collect data) 

 All informed consent documents (see www.utc.edu/irb for sample informed 
consent documents) 



 
 

272 

 Permission from applicable authorities (principals of schools, teachers of 
classrooms, etc.) to conduct your research at their facilities 

 Appropriate permission and signatures from your faculty advisor (if 
applicable). 

 Please be sure the entire application is filled out completely. 
 
**All student applications must be signed by the faculty advisor then scanned 
and submitted electronically, OR submitted directly by the faculty advisor. 
 
All applications should be submitted by email to instrb@utc.edu. 
 
Anticipated dates of research project: June 15 through July 15 ? 
Please allow 2 weeks for IRB processing from date of submission. 
Please be aware that you cannot begin your research until it has been officially 
approved by the IRB. 
 
Type of Research: 
  Dissertation/Thesis  
 X  Faculty Research (Please see information at the bottom of this form if this 
research pertains to a grant opportunity) 
  Other (please explain):  
 
 
Purpose/Objectives of Research: (Briefly state, in non-technical language, the 
purpose of the research and the problem to be investigated.  When possible, state 
specific hypotheses to be tested or specific research questions to be answered.  For 
pilot or exploratory studies, discuss the way in which the information obtained will 
be used in future studies so that the long term benefits can be assessed.) 
 
This project aims to investigate the perceptions of spirituality and its relationship 
with altruistic behavior by a qualitative and a quantitative research in both Turkey 
and in the United States. 
 
The research questions for the qualitative part of the project are as follows: 
1. What are the main motivating factors for donating blood? 
2. Are there any altruistic reasons for donating blood? 
3. Are there religious and / or spiritual reasons among the motivations for 

donating blood altruistically? 
4. Does donating blood cause spiritual experiences? 
5. How do the blood donors define religiosity and spirituality? 
6. What are the similarities and differences of the perceptions of spirituality of 

blood donors who have different cultural, social and religious backgrounds?  
 
These questions are to be answered by analyzing the replies and statements of the 
interviewees. The same interview protocol has been completed with the Turkish 
sample with the permission of both Necmettin Erbakan University and the Red 



 
 

273 

Crescent in Turkey. After the process of content analysis based on grounded theory 
is completed the results from the two countries will be compared.  
    
The main research questions for the quantitative portion of the project are as 
follows: 

1. What are the demographics that relate to spiritual well-being, helping 
attitudes, and empathy? 

2. Are there any significant difference between blood donors and non-donors 
from the point of helping attitudes, spiritual well-being and empathy?  

3. Do empathic concerns relate to helping attitudes? 
4. Do helping attitudes relate to spiritual well-being? 
5. Are there any significant difference between religious well-being and 

existential well-being from the point of helping and empathy? 
 
We plan to answer these questions by using the data collected from the three scales. 
(See in the appendix) This data will be analyzed via SPSS 21 program by the 
coordinators of the study. The results which stem from both parts will be published 
both in Turkish and in English in the future.     
 
Relevant Background and Rationale for the Research:  (This section should 
present the context of the work by explaining the relation of the proposed research 
to previous investigations in the field. Include citations for relevant research.) 
 
This project consists of two main concepts, spirituality and altruism. Recently, 
spirituality has attracted increasing attention and is becoming conceptualized in the 
field as being a separate construct from religiousness. Several approaches have 
emerged during this period, some of them placing these terms into opposite poles 
while others have asserted them to be distinct but closely interrelated (Mattis and 
Jagers, 2001; Zinnbauer and Pargament, 2005). In addition to this, some of them 
alleged that religion is the general term which comprises spirituality (Pargament, 
1999; Streib and Hood, 2008) while others claim that spirituality covers a wider 
spectrum of activities then the term religion (Rose, 2001; Hood, Hill and Spilka, 
2009; Moberg, 2010). 
Literature asserts that spirituality denotes “the search for universal truth” 
(Goldberg, 1990), “the individual search for existential meaning” (Doyle, 1992) 
and “a subjective experience of the sacred” (Vaughan, 1991).  Generally it can be 
said that spirituality is related to individual beliefs and practices, the sense of being 
connected to the sacred and the universe, development of self and personal 
potentials, and the search for meaning and satisfaction with life. Altruism which is 
commonly defined as “voluntary behavior that is carried out to benefit another 
person without the anticipation of external reward” (Bar-Tal, 1976) has been 
regarded as a moral character and has become a subject matter of scientific inquiry. 
Although dozens of studies debate whether or not real altruism exists (Batson, 
1989; Flescher and Worthen, 2007), any activity in which time is given freely to 
benefit another person, group or cause might be considered altruistic behavior. 
Wilson (2000) makes the issue clearer by expressing that “volunteering is part of 



 
 

274 

helping behaviors, entailing more commitment than spontaneous assistance but 
narrower in scope than the care provided to family and friends”. 
 
Altruism is generally associated with religiousness because it is appreciated by 
almost every religion (Cascio, 2001). A spiritual dimension has become prominent 
in the relationship between religiousness and altruism. Thus, it is also discussed if 
spirituality is an individualistic and self-centered tendency or implies highly 
internalized prosocial values such as altruism (Saroglou, 2006). Emerging 
researches show that spirituality is one of the predictors of volunteer and altruistic 
behavior (Praetorius and Machtmes, 2005; Saroglou, 2006). This project will 
contribute to the literature by testing the findings of previous studies and comparing 
the attributions of spirituality and altruism in two different countries?  
 
The importance of the study could be summarized as follows:  
1. The U.S. is a Western and cosmopolitan society most of whom are Christian 

while Turkey is a bridge between Eastern and Western cultures and consists 
mostly of Muslims. The project is important because it will comparatively 
present data from different cultures. 

2. A glance to the literature shows that spirituality is always investigated as a 
personal phenomenon including self-connectedness with the sacred and 
personal emotional experiences. It is important to focus on the social dimension 
of spirituality which includes not only being connected to others but also being 
responsible and altruistic. 

 
References 
 
Bar-Tal, D. (1976). Prosocial Behavior. Washington: Hemisphere Publishing 

Corporation. 
 
Batson, C. (1989). Religious Prosocial Motivation: Is it Altruistic or Egoistic?. 

Journal of Personality and Social Psychology, Vol. 57 (5), 873-884. 
 
Cascio, T. (2003). Religious Foundations of Charity. In T. Tirrito & T. Cascio 

(Eds.), Religious Organizations in Community Services: A Social Work 
Perspective, (pp. 3-20) New York: Springer Publishing Company. 

 
Doyle, D. (1992). Have We Looked beyond the Physical and Psychosocial?. 

Journal of Pain and Symptom Management, Vol. 7, 302-311. 
 
Flescher, A.M., & Worthen, D.L.  (2007). The Altruistic Species. Philadelphia & 

London: Templeton Foundation Press. 
 
Goldberg, R.S. (1990). The Transpersonal Element in Spirituality and Psychiatry. 

Psychiatric Residents Newsletter, Vol. 10, 9. 
 
Hood, R.W., Hill, P.C., & Spilka, B. (2009). The Psychology of Religion, New 

York & London: The Guilford Press. 



 
 

275 

 
Mattis, J., & Jagers, R. (2001). A Relational Framework for the Study of 

Religiosity and Spirituality in the Lives of African Americans.  Journal of 
Community Psychology, Vol. 29 (5), 519-539.  

 
Moberg, D.O. (2010). Spirituality Research: Measuring the Immeasurable?. 

Perspectives on Science and Chiristian Faith, Vol. 62 (2), 99-114. 
 
Pargament, K.I. (1999). The Psychology of Religion and Spirituality? Yes and No. 

The International Journal for the Psychogy of Religion, Vol. 9 (1), 3-16.  
 
Praetorius, R.T., & Machtmes, K. (2005). Volunteer Crisis Hotline Counselors: An 

Expression of Spirituality. Social Work & Christianity, Vol. 32 (2), 116-132. 
 
Rose, S. (2001). Is The Term ‘Spirituality’ a Word that Everyone Uses, But 

Nobody Knows What Anyone Means by it?. Journal of Contemporary 
Religion, Vol. 16 (2) 193-207. 

 
Saroglou, V. (2006). Religion’s Role in Prosocial Behavior: Myth of Reality?. 

Psychology of Religion Newsletter, Vol. 31 (2), 1-8. 
 
Streib, H., & Hood, R.W. (2008). Research on “Spirituality”: New Perpectives 

from Reconsidering the Classics on Religion. Paper for the Annual Meeting of 
the American Academy of Religion 2008 in Chicago. Retrived 01 02, 2012, 
from: http://www.uni-
bielefeld.de/(en)/theologie/forschung/religionsforschung/publikationen/open_ac
cess.html 

 
Vaughan, F. (1991). Spiritual Issues in Psychotherapy. Journal of Transpersonal 

Psychology, Vol. 23, 105-119.  
 
Wilson, J. (2000). Volunteering. Annual Review of Sociology, Vol. 26, 215-240. 
 
Zinnbauer, B.J., & Pargament, K.I. (2005). Religiousness and Spirituality. In R.F. 

Paloutzian & C.L. Parks (Eds.), Handbook of the Psychology of Religion and 
Spirituality, (pp. 21-42). New York: The Guilford Press. 

 
Methods/Procedures:  (Briefly discuss, in non-technical language, the research 
methods which directly involve use of human subjects. Discuss how the methods 
employed will allow the investigator to address his/her hypotheses and/or research 
question(s).) 
 
In order to investigate the relationship between spirituality and altruism we plan to 
conduct both qualitative and quantitative researches with blood donors.  
 

1. Semi-structured qualitative interview protocol consists of questions about 
altruism and spirituality which were derived from the Self-Report Altruism 



 
 

276 

Scale (Rushton, Chrisfohn and Fekken, 1981), the Spirituality Scale 
(Delaney, 2003) and the Spiritual Well-Being Scale (Paloutzian and Ellison, 
1982) as well as the literature.  

2. The Helping Attitudes Scale (Nickell, 1998), the Spiritual Well-Being Scale 
(Paloutzian and Ellison, 1982) and the Empathic Concern (EC) scale (Davis, 
1980) will be used for the quantitative part of the project.   

The interview protocol and the scales are in the appendix A-D. 
 
Once a blood donor accepts to participate in this survey the researcher will conduct 
an interview utilizing the questions in the protocol. Then the donor will be asked to 
participate in the quantitative portion of the survey. The scales will be given to the 
participants as a printed sheet to be answered on their own.  
 
Subject Population:   (List the size of population be used, and check if any of the 
populations listed apply to the study.  Discuss criteria of selection or exclusion, 
population from which they will be selected, and duration of involvement.  NOTE: 
Federal guidelines require selection of subjects be equitable within the exclusions, 
and subjects meeting the criteria cannot be discriminated against for gender, race, 
social or financial status, or any other reason.) 
 
Describe Sample:  Blood Donors in the United States   
 
Approximate Number of Subjects:  80-100 
 
Subjects Include (check if applicable):   

Minors (under 18)     
Involuntarily institutionalized   
Mentally handicapped     
Health Care Data/Information   

 
IF YOU HAVE CHECKED THE BOX PERTAINING TO HEALTH CARE 
DATA, BE SURE YOU HAVE COMPLETED ANY NECESSARY HIPAA 
FORMS AS WELL. 
 
Informed Consent: Describe the consent process and attach all consent 
documents. See www.utc.edu/irb for sample informed consent forms and complete 
information regarding informed consent. 
All research must be conducted with the informed consent (signed or unsigned, 
as required) of all participants: 
 
Participants will certify their consent by signing an informed consent (see 
Appendix E). They will also be provided with contact information should they wish 
to contact the principal research or the UTC IRB.  

 
 
Incentives:  What incentives will be offered, if any?  (Indicate whether or not 
subjects are to be paid, how and when they will be paid, amount, and the rationale 



 
 

277 

for payment.  The proposed payment should be commensurate with the time 
required for participation, travel expenses, and/or inconvenience assumed by the 
subject, but should not be so great as to constitute undue influence on an individual 
to assume risks of study participation that would not otherwise be undertaken.)  
 
The subjects will not be paid. Participants will be asked to volunteer and informed 
that there will be no incentives for participation.  
 
 
Risks/Benefits to Participants and Precautions to Be Taken:  (This section 
should discuss all possible risks and discomforts from participation in the study, 
indicating both severity and likelihood of occurrence for each.  Risks may range 
from the physical to the psychological.  Inconvenience, travel, or boredom may also 
be considered risks of participation in the study.  The methods that will be used to 
minimize these risks should also be discussed.  Many studies hold the potential for 
loss of privacy and confidentiality.   These concerns should be noted in this section. 
If subjects are vulnerable populations, or if risks are more than minimal, please 
describe what additional safeguards will be taken.)  
 
As this research includes a qualitative study, participant data including 
communication exchanges between research and potential participant will be kept 
confidential until their research interview is complete. Afterward the interview will 
be transcribed and all personal identifiers removed. All previous identification data 
will be destroyed upon receipt of quality transcription data.  Once the transcription 
quality is determined acceptable by the judgment of the principal investigator and 
project advisors, the audio files and any identifying information will be destroyed.  
 
Access to this system will be regulated through usernames and passwords 
controlled by Sevde Düzgüner, Dr. Ralph W. Hood Jr., and Christopher F. Silver. 
While risk is minimal, should something occur prior to the removal of personal 
information, the team would contact participants via email to inform them of the 
breach of security. Christopher F. Silver has over 15 years’ experience in the 
Information Systems industry both in networking and security. Therefore the risk to 
participants should be minimal. 
 
 
In your opinion, do benefits outweigh risks? X  Yes   No  
 
 
 
Privacy/Confidentiality:  (Please describe whether the research would involve 
observation in situations where subjects have a reasonable expectation of privacy.  
If identifiable existing records are to be examined, has appropriate permission been 
sought, i.e. from institutions, subjects, and physicians?  What provision has been 
made to protect the confidentiality of sensitive information about individuals?  Are 
research records anonymous?  If not, there should be discussion of how records will 
be coded, and where and how they will be stored.  It should also note where and 



 
 

278 

how signed consent forms will be maintained.  If video or audio tapes will be made 
as part of the study, disposition of these tapes should be addressed.  In general, the 
IRB recommends that research tapes be destroyed as soon as the needed data are 
transcribed, and that only restricted study personnel be allowed access to the tapes.  
List the names of individuals who will have access to names and/or data. If other 
procedures are proposed [for example, retaining tapes for future use, allowing 
individuals other than study investigators access to the tapes] justification should be 
presented and separate.) 
 
All participants will complete an informed consent prior to participation and will be 
debriefed following the completion of the survey. The participants will be informed 
of the potential risks of qualitative type studies prior to the interview. This will 
include the potential exposures explained to the participants. While our team will 
be mindful and cautious of the risks involved, each of us is committed to protecting 
participant information. 
 
Audio data will be collected via digital recorder and stored at UTC on the 
psychology office standalone computer noted above. Any transcribers contracted 
under this project must sign a confidentiality agreement related to participant 
information. Upon signing this form, they will be transmitted securely small 
amounts of encrypted files with the interviews embedded within them. To open 
these files, they must enter two sets of passwords follow the SANS method of 
password encryption. As each interview transcription is completed, the transcriber 
will be sent the next file. This is to minimize risk to our interview participants 
should there be a breach of confidentiality or technology failure in our security. All 
audio data will be destroyed upon successful completion of transcription. 
Transcribers will be required to sign a completion of work statement which also 
notes that all privacy procedures were ensured.  
 
Once the interview has been conducted, any contact information obtained related to 
research participants including email and phone number information will be 
destroyed. We have a commitment to ensure we protect our participants and will do 
everything we can to do so. Within the interviews, all identifying words or phrases 
will be removed or replaced with general non-identifying terms for participant 
protection. 
 
 
 
 
 
 



 
 

279 

Signatures: ** If submitted by a faculty member, electronic (typed) signatures 
are acceptable. If submitted by a student, please print out completed form, 
obtain the faculty advisor’s signature, scan completed form, and submit it via 
email. Only Word documents or PDF files are acceptable submissions. 
 
Sevde DUZGUNER 
Dr. Ralph W. HOOD Jr.  
Christopher SILVER 

 

      
Principal Investigator or Student  Date 
   

      
 

      
Faculty Advisor (for student applications)  Date 
 
If this research pertains to a grant opportunity: 
 
Grant submission deadline: September 27, 2013 
Funding Agency and ID Number: The Scientific and Technological Research 
Council of Turkey (TUBITAK) 
 
Students:       
Graduate  Undergraduate  



 
 

280 

Ek 3: University of Tennesee at Chattanooga Fakülte Etik Kurulu Araştırma 
İzin Belgesi (Instutional Review Board) Bir Bölümünün Türkçesi 
 

FORM A: 
  

İNSAN DENEKLERİ İÇEREN ARAŞTIRMALARIN GÖZDEN 
GEÇİRİLMESİ İÇİN BAŞVURU 

 
 
 
Araştırmacının Teminatı: Bu belgeyi sunarak, araştırmadaki insan deneklerin 
korunmasını düzenleyen yürürlükteki prensip, politika, düzenleme ve kanunların 
farkında olduğumu ve bu araştırmanın yürütülmesinde onların yönlendirmelerini 
esas alacağımı bildiririm.  
 
  
Araştırma Başlığı: Maneviyat ve Diğerkâmlık: Türkiye ve Amerika’daki Kan 
Bağışçıları Üzerine bir Çalışma 
 
 

  Bölüm 
Sorumlu Araştırmacılar Sevde Düzgüner 

Dr. Ralph Hood J. 
Christopher F Silver 

Psikoloji 

Proje Direktörü Thomas J. Coleman 
III 

Psikoloji 

Proje Asistanları Christopher Vance 
Evan Smith 
Derek Giamundo 
Joshua Lang 
Allison Baker 
Rachel Iroff 
Suzanne Gagliano 
Erin Catellano 
Ahmad Itani 

 

Fakülte Danışmanı 
(öğrenci başvuruları için) 

  

 
Başvurunuzu yapmadan önce aşağıdaki maddelerin araştırmanıza uygun 
olanlarını belgelerinize ekleyin: 

 Araştırma Araçları (bütün test, ölçek, anket, form veya veri toplamada 
kullanılan digger tüm araçlar) 

 Tüm bilgilendirici olur formları (örnek formlar için bkz. www.utc.edu/irb) 
 İlgili yetkililerden alınan izin (okul müdürleri, sınıf öğretmenleri vs.) 
 Fakülte danışmanınızın izin ve imzası (eğer gerekliyse). 
 Lütfen tüm başvuru formunun eksiksiz doldurulduğundan emin olun. 



 
 

281 

Ek 4: Amerika’daki Kan Bağışçıları İçin Araştırmaya Katılma Kabul Formu 
 

Title of study: Spirituality: A Study with Blood Donors in Turkey and the U.S. 
 

Principal investigator  
Sevde Duzguner 
 

 

Faculty Co-investigator  
Dr. Ralph Hood Jr.  

School: University of Tennessee at Chattanooga 
 

INTRODUCTION: 
 

You are being asked to participate in a study investigating the spirituality of blood 
donors in the United States. For the portion you are about to participate in, 
researchers would like to explore some of your reasons for donating blood and 
what spirituality means to you. This will be accomplished by an interview with 
you and will examine your attitudes and beliefs associated with spirituality. The 
results of this study will be made available to the University of Tennessee at 
Chattanooga and Principal Investigator to Sevde Duzguner. 
 
PURPOSE OF THIS RESEARCH STUDY 

 

This project aims to investigate the perceptions of spirituality and its relationship to 
other behaviors by a qualitative research in both Turkey and in the United States.  
 
PROCEDURES 

 

In this study we will ask you to participate in a short interview related to questions 
about spirituality. This interview will last between 10 minutes to an hour 
depending on how much you wish to contribute. Many people find interviews 
interesting and fun as they get to express opinions and ideas. Following your 
participation you will debriefed fully on the purpose of the survey. Your interview 
will be audio-recorded to ensure your responses are accurate in the final paper and 
any identifying information will be held in the strictest of confidence. 
 
POSSIBLE RISKS 

 

There are no foreseeable risks involved in this study. The results of the study will 
be made available on the following website within a couple of months: 
http://spiritualityresearch.net/ 
While this interview will be audio-recorded, the data will be stored in a secure 
computer in the psychology office at UTC, accessible to our research team. Your 
name will not be given in the paper or shared with anyone else. Once your 
interview has been transcribed, we will remove information which could identify 
you. Additionally, the audio identifiers 
of your personal contact information from this interview will be destroyed. 



 
 

282 

 
RIGHT OF REFUSAL TO PARTICIPATE AND WITHDRAWAL 
You are free to choose to participate or not participate in the study. You will not 
be penalized in any way, should you refuse to participate. You may also 
withdraw any time from the study and may also refuse to answer some or all the 
questions. 
 
CONFIDENTIALITY 

 

The information provided by you will remain confidential. Nobody except the 
principal investigators will have an access to it. Your name and identity will also 
not be disclosed at any time. 
 
CONTACT INFORMATION OR REGISTER A CONCERN 

 

If you have any further questions you may contact Sevdenur Duzguner or 
Christopher Silver at (423) 425-2267 or Ralph Hood at 423-425-4274 or to 
register a concern or file a complaint related to this research you may contact the 
UTC IRB by email at instrb@utc.edu or through the IRB Chairman, Dr. Bart 
Weathington at 423-425-4289. Please note you must be 18 years of age or older 
to participate. 

 

AUTHORIZATION 
 

I have read and understand this consent form, and I volunteer to participate 
in this research study. I understand that I will receive a copy of this form. I 
voluntarily choose to participate, but I understand that my consent does not take 
away any legal rights in the case of negligence or other legal fault of anyone 
who is involved in this study. I further understand that nothing in this consent 
form is intended to replace any applicable Federal, state, or local laws. Finally I 
also understand that I must be 18 years of age or older. 
Participant’s Name (Printed or 
Typed): Date: 
 
Participant’s Signature or thumb 
impression:  
Date: 
 
Research Assistant’s 
Signature: Date: 
 
The Institutional Review Board of the University of Tennessee at Chattanooga 
IRB # 13-089 



 
 

283 

Ek 5: Amerika’daki Kan Bağışçıları İçin Araştırmaya Katılma Kabul Formu 
Bir Bölümünün Türkçesi 
 
Çalışmanın Başlığı: Maneviyat: Türkiye ve Amerika’daki Kan Bağışçıları 

Üzerine bir Çalışma 
 

 

Sorumlu Araştırmacı 
Sevde Düzgüner 

 
 

Fakülte Ortak Araştırmacı 
Dr. Ralph Hood Jr. 

Okul: University of Tennessee at Chattanooga 
 

GİRİŞ: 
 

Bu formda Amerika’daki kan bağışçılarının maneviyatını inceleyen bir çalışmaya 
katılmanız rica edilmektedir. Çalışmada, sizin kan bağışı yapma nedenleriniz ve 
maneviyatın size ne ifade ettiği araştırılmaktadır. Bunun için sizinle mülakat 
yapılacak ve maneviyatla ilgili tutum ve inançlarınız incelenecektir. Çalışmanın 
sonuçlarına the University of Tennessee at Chattanooga’dan ve sorumlu 
araştırmacı Sevde Düzgüner’den ulaşılabilecektir. 
  
 
ARAŞTIRMANIN AMACI 

 

Bu proje, Türkiye ve Amerika’daki maneviyat algısı ve bu algının diğer 
davranışlarla ilişkisini nitel bir araştırma ile incelemeyi amaçlamaktadır.  
 
 
PROSEDÜR  

 

Bu çalışmada sizden maneviyatla ilgili sorulardan oluşan kısa bir mülakata 
katılmanız rica edilmektedir. Mülakat, çalışmaya ne kadar katkı sağlamak 
istediğinize bağlı olarak 10 dakikadan 1 saate kadar sürebilir. Kendi görüşlerini 
ifade etme imkanı buldukları için çoğu kişi mülakata katılmayı ilginç ve eğlenceli 
bulmaktadır. Çalışmaya katılmanızın ardından size araştırmanın amaçları hakkında 
ayrıntılı bilgi verilecektir. Görüşme, final raporunda cevaplarınızın eksiksiz bir 
şekilde yer aldığından emin olmak amacıyla ses kaydına alınacak ve kişisel 
bilgileriniz tam bir gizlilik içinde tutulacaktır.  
 
 
MUHTEMEL RİSKLER  
Çalışmada, öngörülen bir risk söz konusu değildir. Çalışma sonuçları birkaç ay 
içerisinde aşağıdaki adreste yayınlanacaktır:  

 

http://spiritualityresearch.net/ 


