
T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN SOSYOLOJİSİ BİLİM DALI 

GELENEĞİN YENİDEN ÜRETİMİNDE DİNİN ROLÜ: 

İSTANBUL ÜNALAN MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

Doktora Tezi 

Ayşe ŞALLI 

İstanbul, 201� 



T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN SOSYOLOJİSİ BİLİM DALI 

GELENEĞİN YENİDEN ÜRETİMİNDE DİNİN ROLÜ: 

İSTANBUL ÜNALAN MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

Doktora Tezi 

Ayşe ŞALLI 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ali COŞKUN 

İstanbul, 201� 





GENEL BİLGİLER 

İsim ve Soyadı : Ayşe Şallı 
Anabilim Dalı  : Felsefe ve Din Bilimleri 
Bilim Dalı  : Din Sosyolojisi 
Tez Danışmanı : Prof. Dr. Ali Coşkun 
Tez Türü ve Tarihi : Doktora - Haziran 2013  
Anahtar Kelimeler : Modernleşme, Gelenek, Din, Nitel Araştırma 

ÖZET 

GELENEĞİN YENİDEN ÜRETİMİNDE DİNİN ROLÜ: İSTANBUL 

ÜNALAN MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

Batı’da Aydınlanmayla birlikte ortaya çıkan yeni bakış açısı geçmişten bir an 

evvel uzaklaşmayı esas almaktadır. Bu bakış açısı, bilimsel yaklaşımlar üzerinde de 

etkili olmuştur. Bu etki sosyoloji biliminde ön planda yer alan paradigmalardan biri 

olan Modernleşme Kuramı’nda da net bir şekilde görülmektedir. Modernleşme 

Kuramı’nın yapmış olduğu çift kutuplu modernleşme yaklaşımı geçmişten öylesine 

bir kaçışı dile getirmektedir ki ‘şimdi’ ve ‘geleceği’, ‘geçmiş’ten bağımsız kurma 

çabasını yansıtmaktadır. Modernleşme Kuramı tarafından ‘gelenek’ şeklinde 

kavramsallaştırılan bu geçmiş ayni zamanda dini de içeren bir geçmiştir. Ancak 

ilerleyen zaman farklı gelişmeleri beraberinde getirmiştir. Geçmişten bağımsız bir 

şimdi ve gelecek inşa edilemeyeceğini ortaya koymuştur. Bu inşa surecinde din de 

etkin bir aktör olarak yer almıştır. Şimdi ve gelecek ‘geleneğin yeniden üretimi 

sureci’ olarak ele alınmıştır. Bu süreçte dinin oynadığı rol, İstanbul’un Üsküdar 

ilçesine bağlı Ünalan mahallesinde 15 katılımcıyla yapılan nitel araştırmalar 

çerçevesinde ortaya koyulmaya çalışılmıştır. Böylelikle geleneğin yeniden üretimi 

surecinde dinin rolü, düğün, cenaze törenleri, çocuğa isim verme, doğum törenleri, 

dini bayramlar, seklindeki pratikler ekseninde tasvir edilmiştir. Araştırma verileri ele 

alınan pratikler üzerinde dinin etkin bir role sahip olduğu göstermiştir. Böylece bu 

nitel araştırma sonucunda geleneğin yeniden üretilme surecinde dinin etkin bir role 

sahip olduğu hipotezine ulaşılmıştır. 



GENERAL KNOWLEDGE 

Name and Surname : Ayşe Şallı 
Field  : Philosophy and Religious Sciences 
Subfield : Sociology of Religion 
Supervisor  : Professor Ali Coşkun 
Degree Awarded and Date : Doctorate - June 2013 
Keywords : Modernization, Tradition, Religion, Qualitative 

Research 

ABSTRACT 

THE EFFECT OF THE RELIGION IN THE PROCESS OF REPRODUCING 

TRADITION: IN CASE OF ÜNALAN QUARTER ISTANBUL 

The idea, which is based on a new perspective, that emerged with the 

Enlightenment in the West , has the purpose to move away from the past as soon as 

possible. This perspective has been influential on scientific approaches. We can see 

this influence on the theory of modernization, which is one of the major paradigms of 

sociology. The modernization approach with double pole, reflects the efforts to make 

'past' independent from 'now' and 'future'. The past conceptualized by the 

modernization theory as tradition has also including the religion. However in course 

of time, the experiences brought different developments. It has revealed that man can 

not built a present and future independent from past. Religion has been involved as 

an effective actor in this building process. Present and future has discussed in this 

study therefore in the context of 'reproduction process of the tradition'. In this process 

the role that the religion played is tried to exhibit within the framework of the 

qualitative research, which is achieved in the quarter Ünalan of district Üsküdar in 

İstanbul with 15 informants. Thus in the 'reproduction process of tradition’ the role 

of religion has depicted in the frame of weddings, funerals, child naming, birth 

ceremonies and religious festivals. Research data has shown that the religion has an 

active role on the practices under consideration. Accordingly, as a result of the 

qualitative research it is concluded the hypothesis, that the religion has an active role 

in the process of reproducing tradition. 



i 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... i 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

I. BÖLÜM: KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVE ................................... 5 

1.1 Modernlik ............................................................................................................. 7 

1.1.1. Modern Olan Nedir? ................................................................................. 8 

1.1.2. Modernleşme Kuramı ve Modernlik ...................................................... 12 

1.1.3. Modernleşme Kuramının Eleştirisi ve Süreklilik Ekseninde Gelenek-

Modernlik ......................................................................................................... 14 

1.2 Gelenek ................................................................................................................ 20 

1.2.1. Gelenek Kavramı .................................................................................... 20 

1.2.2. Geleneğin Yeniden Üretimi .................................................................... 21 

1.3 Muhafazakarlık .................................................................................................. 24 

1.4 Sekülerleşme ....................................................................................................... 27 

1.4.1. Sekülerleşme Paradigmaları Çerçevesinde Din ve Modernlik ............... 27 

1.4.1.1. Klasik Sekülerleşme Paradigması: Modernite-Din Karşıtlığı .... 29 

1.4.1.2. Yeni Paradigma: Moderniteye Rağmen Varlığını Koruyan Din 30 

1.4.1.3. Eklektik Paradigma: Modernite-Din Sentezi ............................. 32 

1.5 Küreselleşme ....................................................................................................... 36 

1.5.1. Küreselleşme Paradigmaları ................................................................... 36 

1.5.1.1. Kültürel Homojenleşme Olarak Küreselleşme ........................... 37 

1.5.1.2. Yerel-Küresel Etkileşimi Ekseninde Küreselleşme ................... 39 



ii 

II. BÖLÜM: YÖNTEM ........................................................................................... 42

2.1. Araştırmanın Amacı ve Kuramsal Çerçevesi ................................................. 43 

2.2. Araştırmanın Yöntemi ve Tekniği ................................................................... 45 

2.3. Örneklem Seçimi ............................................................................................... 46 

2.4. Araştırmanın Sınırlılıkları ............................................................................... 49 

2.5. Araştırmanın Sayıltı ve Varsayımları ............................................................. 50 

2.6. Rehber Görüşme Formunun Tanıtılması ....................................................... 52 

2.7. Rehber Görüşme Formunun Uygulanması ve Gözlem ................................. 53 

III. BÖLÜM: ALAN ARAŞTIRMASI VERİLERİ

VE DEĞERLENDİRİLMESİ ................................................................................. 56 

3.1. Araştırma Alanının Tanıtılması ...................................................................... 57 

3.2. Araştırma Grubunun Genel Özellikleri .......................................................... 60 

3.3. Geleneğin Yeniden Üretimi Sürecinde Fiziki Ortamda Meydana Gelen 

Değişim ...................................................................................................................... 65 

3.4. Geleneğin Yeniden Üretimi Sürecinde Mahalle Hayatında Meydana Gelen 

Bariz Değişimler ....................................................................................................... 68 

3.5. Geleneğin Yeniden Üretiminde Geçmişe Karşı Tutum ................................. 70 

3.6. Komşuluk İlişkileri Bağlamında Geleneğin Yeniden Üretimi ...................... 72 

3.7. Mahalle Sakinleri Arasındaki Sosyal İlişkilerin Niteliği Bağlamında 

Geleneğin Yeniden Üretimi ..................................................................................... 78 

3.8. Dernekleşme Olgusu Bağlamında Geleneğin Yeniden Üretimi .................... 79 

3.9. Geleneğin Yeniden Üretimi Bağlamında Dinin Yeniden Üretimi ................ 87 

3.9.1. Dini Bilgi Edinmede Kaynak ................................................................. 89 

3.9.2. Kutsal Gün ve Geceler ............................................................................ 93 

3.9.3. Kuşaklararası Farklılaşma ve Etkileşim Bağlamında Dinin Yeniden 

Üretimi .............................................................................................................. 95 

3.10. Geleneğin Yeniden Üretimi Bağlamında Din ............................................... 98 

3.10.1 Düğünler ................................................................................................ 98 



iii 

3.10.1.1. Evlilik Törenleri  ...................................................................... 98 

3.10.1.2. Sünnet Törenleri ..................................................................... 122 

3.10.2. Cenaze Törenleri ................................................................................. 129 

3.10.3. Çocuğa İsim Verme ............................................................................ 137 

3.10.4. Doğum Törenleri ................................................................................ 143 

3.10.5. Dini Bayramlar ................................................................................... 149 

SONUÇ .................................................................................................................... 155 

EKLER: REHBER GÖRÜŞME FORMU ........................................................... 164 

EK 1: Birinci Kuşağa Yöneltilen Sorular ....................................................... 165 

EK 2: İkinci Kuşağa Yöneltilen Sorular ......................................................... 169 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 172 



 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

Modernlik söylemi, sosyoloji bilimi literatüründe geniş bir yere sahip 

olmuştur. Modernleşme Kuramı, bu noktada sosyoloji biliminin temel yaklaşımını 

doğrudan etkilemiştir. Bu etkinin bir sonucu olarak modern teori tarafından yapılan 

‘gelenek-modernlik’ şeklindeki çift kutuplu değişim modeli, bilim çevrelerince 

yaygın bir şekilde benimsenmiştir. Bu değişim modeline göre; 19. yüzyılda 

Avrupa’da meydana gelen köklü değişimler ve bunların meydana getirdiği yeni 

durum ‘modern’ olarak nitelendirilirken, hem bu yeni durumun öncesi hem de bu 

duruma ilişkin unsurlar ‘gelenek’ olarak nitelendirilmiştir. Böylece meydana gelen 

söz konusu değişim süreci, bir tür tarihsel kırılma yaklaşımı ile ele alınmaya, 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Bu yaklaşımın bir uzantısı olarak ‘din’ olgusu da 

‘gelenek’ kapsamına dahil edilmiştir. Modernlik, gelenek ve din arasında kurulan bu 

ilişki, sosyoloji biliminde ‘sekülerleşme’ tartışmalarına kapı aralamıştır. Aynı 

yaklaşım doğrultusunda gerçekleştirilen bu tartışmalar, dinin modernleşme ile 

beraber hem kurumsal hem de bireysel boyutta etkinliğini kaybettiği fikrini ortaya 

çıkarmıştır. Fakat 1980’li yılların ortalarından itibaren, beklentilerin aksine dinin 

hâlâ dimdik ayakta durduğu, içerisinde bulunulan sosyal, siyasal, ekonomik vs. 

süreçlerle sürekli etkileşim halinde olduğu şeklindeki yaklaşım dillendirilmeye 

başlamıştır. 

Bu çerçevede Modernleşme Kuramının “Gelenek-Modernlik” yaklaşımına bir 

eleştiri kapsamında yer alan  bu çalışmada değişim süreci ‘geleneğin yeniden 

üretimi’ biçimde anlamlandırılmaktadır. Aynı zamanda  bu çalışmada, söz konusu 

değişim sürecinde dinin sahip olduğu rolün tasvir edilmesi amaçlanmaktadır.  

Bu amaçla çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde literatür 

taramasına dayalı veriler kullanılarak çalışmanın kavramsal ve kuramsal temeli 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bölümde öncelikle ‘Modern’ kavramı üzerinde 

durulmuştur. Çünkü bu çalışma, Modernleşme Kuramı’nın eleştirisi üzerinde 

yükselmektedir. Söz konusu kuram da, ‘gelenek’i tanımlarken, ‘modern’ olanın 

tanımlanmasından hareket etmektedir. Çalışmada, ‘modern’ kavramı ile birlikte, 

‘gelenek-modernlik’ şeklindeki yaklaşım ve bu yaklaşıma getirilen eleştiriler de ele 

alınmıştır. Ardından bu eleştiriler esas alınarak ‘gelenek’ kavramı yeniden 



 3 

tanımlanmıştır. Söz konusu tanımlamada, ‘gelenek’in yeniden üretilen bir yapıya 

sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Akabinde, ‘Gelenek-Modernlik’ tartışmalarının 

bir uzantısı olan ‘Muhafazakarlık’ kavramı da aynı perspektifle ele alınmıştır. Daha 

sonra  ise ‘Modernleşme’ tartışmalarında dine ilişkin öngörüler ve nitelendirmelerin 

ele alındığı ‘Sekülerleşme’ tartışmaları üzerinde durularak ‘Din’ olgusuna karşı 

sergilenen yaklaşım ortaya konulmuştur. Böylece Modernleşme Kuramı’nın 

‘Modernlik-Gelenek-Din’ arasında kurmuş olduğu ilişki eleştirel bir yaklaşımla 

incelenmiştir. Bu bölümün son kısmında ise yine ‘Modernleşme’ tartışmaları 

sonucunda ortaya çıkan ‘Küreselleşme’ tartışmaları üzerinde durulmuştur. Bu 

çerçevede ‘Küreselleşme’ olgusunun bir tür homojenleşmeden ibaret olmadığı, yerel 

ile küresel arasında geçişlilik ve etkileşim olduğu sonucuna varılmıştır. Genel hatları 

ile bu bölümde, Modernleşme Kuramı’nın iddiasının aksine,  geleneğin yeniden 

üretilebilme potansiyeline sahip olduğu, gelenek kapsamına dahil edilen dinin aktif 

ve diğer sosyo-kültürel alanlarla etkileşim halinde olduğu, yerel ve küresel kültürel 

unsurlar arasında da etkileşimin bulunduğu şeklindeki argümanlar üzerinde 

durulmuştur.  Böylece yapılan nitel araştırmada benimsenen bakış açısı ve elde 

edilen verilerin üzerinde durduğu teorik alt yapı ortaya konulmaya çalışılmıştır.  

Çalışmanın İkinci Bölümünde ise; araştırmanın yöntemine ilişkin bilgilere yer 

verilmiştir. Bu bilgiler; araştırmanın kuramsal çerçevesi, kullanılan yöntem ve 

teknik, örneklem seçimi, araştırmanın sınırlılıkları, rehber görüşme formunun 

tanıtılması, araştırmanın sayıltı ve varsayımları, rehber görüşme formunun 

uygulanması ve gözlem şeklindeki başlıklar altında ele alınmıştır.  

Çalışmanın Üçüncü Bölümünde ise; nitel araştırma sonucunda elde edilen 

veriler ve bunların değerlendirilmesine yer verilmiştir. Bu veriler, ‘Geleneğin 

yeniden üretimi’, ‘Dinin yeniden üretimi’ ve ‘Geleneğin yeniden üretiminde dinin 

rolünün olup olmadığı’ noktalarından hareketle değerlendirilmiştir. Derinlemesine 

görüşmelerden elde edilen bu veriler, katılımcıların ifadelerinin aslına sadık 

kalınarak kaleme alınmış ve mümkün olduğunca onların bakış açıları yansıtılmaya 

çalışılarak değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Ayrıca gerekli görülen yerlerde 

araştırma sırasındaki gözlemlerden elde edilen verilere de yer verilmiştir.  



 4 

Bu nitel araştırma sonucunda, ‘Geleneğin yeniden üretilen bir unsur olduğu’, 

‘Dinin yeniden üretilen bir unsur olduğu’ ve ‘Geleneğin yeniden üretiminde dinin 

etkin bir role sahip olduğu’ tezlerine ulaşılmıştır. Bu çalışmanın temel problematiğini 

teşkil eden ‘Geleneğin yeniden üretiminde dinin rolünün ne olduğu’ sorusu elde 

edilen veriler ışığında tasvir edilmiştir.  

 

 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE KURAMSAL 

ÇERÇEVE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

Bağımsız bir bilim olarak sosyolojinin doğuşunda o dönemde Avrupa’nın 

karşılaştığı sorunların, bu yeni durumların anlaşılma çabalarının ve ortaya çıkan yeni 

sorunlara çözüm arayışlarının önemli bir payı olmuştur. Bu nedenle Sosyoloji 

biliminde “yenilik”, “değişim”, “modernleşme” ve “gelişme”  söylemleri temel 

konular arasında yer almıştır. Sosyoloji bilimi, yaşanan bu süreçte ortaya çıkan yeni 

toplumsal formları, yeni durumları açıklama girişimiyle kimlik kazanmıştır. Bu 

dönemde söz sahibi olan ‘pozitivist’ ve ‘evrimci’ paradigma çerçevesinde Auguste 

Comte, Karl Marx, Max Weber gibi öncü isimler ve bunların belirli oranda 

takipçileri olan kimseler tarafından yapısalcılık, fonksiyonalizm, modernleşme 

kuramı gibi bir takım yaklaşımlar geliştirilmiştir. Avrupa şartlarında ortaya çıkan 

yeni durum ‘modern’ olarak nitelendirilirken, ‘modern olmayan’ bir öteki yaratılarak 

buna ‘gelenek’ adı verilmiştir. Bu iki kavram arasındaki ötekileştirmenin, modern ve 

modern öncesi arasındaki ‘kırılma’ eksenli yaklaşımın reddi çalışmamızın temel 

noktalarından birini teşkil etmektedir. Temel argümanımız ise, ‘geleneğin, modern 

olarak nitelenen olgunun ortaya çıkışıyla birlikte geçmişte kalmadığı, ortaya çıkan 

yeni faktörlerle etkileşime girerek yeniden üretildiği ve bu yeniden üretim sürecinde 

dinin önemli faktörlerden biri olduğu’ şeklindedir.  

Bu nedenle öncelikle kendisini gelenek karşısında konumlandıran 

‘modernlik’ söylemi üzerinde durulacaktır. Ardından ‘gelenek’ kavramı ele alınarak 

‘süreç’ eksenli bir tanımlama yapılmaya çalışılacaktır. Daha sonra ‘gelenek-

modernlik’ tartışmasının sonuçlarından biri olarak ortaya çıkan ‘muhafazakârlık’ 

kavramına yer verilecektir. Çalışmamızda ‘süreç’ merkezli olarak yapılan ‘gelenek’ 

tanımlaması, küreselleşme olgusunun çalışmamız kapsamında yer almasını zorunlu 

kılmaktadır. Ayrıca ‘Aydınlanma’ ile birlikte ortaya çıkan süreçte hep gündemdeki 

yerini koruyan ‘dinin, gelenek ve modernlik bağlamında konumunun ne olduğu?’ 

sorusu, ister istemez bizi ‘sekülerleşme’ tartışmalarına götürmektedir. Ayrıca 

modernliğin, uluslararası boyuttaki yankılarının tasvir edilmeye çalışılma çabaları 

‘küreselleşme’ tartışmalarını beraberinde getirmiştir. Bu nedenle, ‘Küreselleşme’ 

kavramı çerçevesinde yerel kültürel unsurların konumuna dair tartışmalar da çalışma 

kapsamına dahil edilmiştir. Böylece, ‘yerel-küresel’ arasındaki etkileşim ve geçişlilik 

üzerinde durularak, ‘geleneğin yeniden üretimi’ şeklinde tasvir edilen süreç daha 



 7 

anlaşılır hale getirilmeye çalışmıştır. Sınırsız bir literatüre sahip olan bu temel 

başlıkların bütün yönleriyle tek bir çalışmada ele alınmasının mümkün olmadığı 

âşikârdır. Bu nedenle söz konusu kavramlara, çalışmamızın sınırları çerçevesinde yer 

verilecektir.  

 

1.1. Modernlik 

Batı Avrupa’da ‘Rönesans ve Reform Hareketleri’ ile birlikte meydana gelen 

gelişmeler, “Aydınlanma” ve nihayet Fransız İhtilali ile devam eden sürecin temeline 

bakıldığı zaman, “eski rejime”e (Ancien Régime), düşünce yapısına, inanç sistemine 

karşı geliştirilmiş bir reaksiyon olarak ortaya çıkmıştır. Bu süreçte ortaya çıkan 

düşünce yapısı, fikir akımları ve yönetim biçimi gibi unsurlar eski düzenin 

değiştirilmek istendiği istikamete işaret etmektedir. Belirlenen bu yeni istikamet, 

eskiyi de tanımlama ihtiyacını gündeme getirmiştir. Kendisinden uzaklaşılmaya 

çalışılan her şey bu eski olan kategorisinde değerlendirilmiş ve ‘geleneksellik’ olarak 

nitelendirilmiştir. Buna göre, bilgisizlikten kilise egemenliğine, dini toleranssızlıktan 

mevcut sosyal hiyerarşiye, servet dağılımındaki eşitsizlikten eskiye ait olan 

kurumlara kadar her şey ‘geleneksel’ olanın kapsamına dahil edilmiştir.1 Meydana 

getirilen bu iki kutupluluğun temelinde artık rasyonalite ve empirik gözleme dayanan 

bilimsel bilgiye olan sarsılmaz inanç bulunmakta idi. Bu inanç, bütün baskıcı 

otoriteleri reddederek özgürleşmeyi ve insani faaliyetlerin, aydınlanmanın getirdiği 

düşünce ile üretilen bilimsel bilgi tarafından yönlendirilmesinin gerekliliğini 

dayatmaktadır. Kilisenin dogmaları da aynı reaksiyona maruz kalarak bunlar da 

gelenekle özdeşleştirilmiştir.2 Gelinen bu noktadan sonra ‘modern’ adı verilen 

kavramın nasıl ele alındığı üzerinde durabiliriz:  

 

                                                              
1 Edward Shills, “Gelenek”, İnsan Bilimlerine Prolegomena, (der.ve çev.) Hüsamettin Arslan, 
2 Edward Shills, a.g.e., İstanbul, 2002, s. 149.  



 8 

1.1.1. Modern Olan Nedir ?  

‘Modern’ olarak nitelenen olgunun ne zaman başladığı, hangi özelliklere 

sahip olduğu noktasındaki tartışmalar hâlâ gündemdeki yerini korumaktadır. 

Modernliğin başlangıcı için belirlenen tarih, Avrupa’da akıl merkezli yaklaşım süreci 

için milat kabul edilen dini içerikli karmaşaların başladığı XV. yy.3 gibi erken bir 

döneme kadar uzanabilmektedir. Diğer farklı yaklaşımlarda ise bu tarih için XVI. yy. 

ile XX. yy. arasındaki zaman aralığında farklı tarihler üzerinde durulmaktadır.4 

“Modern”’in başlangıç tarihi noktasındaki belirsizlik ‘modern’ olgusunun kendi 

içindeki belirsizliğe işaret etmektedir.5 Başka bir ifade ile ‘Modern’ olgusu için 

başlangıç tarihi netleştirme noktasındaki belirsizlik durumu, bu olgunun 

özelliklerinin neler olduğu, nasıl tanımlanması gerektiği noktasında da kendisini 

göstermektedir. Batı Avrupa toplumunun içerisinde bulunduğu ve ‘modern’ olarak 

nitelendirilen bazı unsurlar bir takım krizleri de beraberinde getirmiştir. Bu durumu 

analiz etme çabasının bir sonucu olarak ‘sosyoloji’ bilimi ortaya çıkmıştır.6 

Giddens’ın da ifade ettiği gibi sosyolojinin konusu temelde modern toplum 

olmuştur.7 Gerek Batı Avrupa’da yaşanan ‘aydınlanma’ ve beraberinde gerçekleşen 

sanayileşme, kentleşme gibi olgular gerekse bu durumların ortaya çıkardığı yeni 

sosyal dokuyu açıklama girişimleri “değişim”e yapılan vurguyu beraberinde 

getirmiştir. Çünkü ‘modern’ nitelendirmesi değişen bir şeyleri, ortaya çıkan yeni 

olguları işaret etmekte idi.  Bu durum, hem değişimin esas alındığı bir toplumsal 

yapıyı hem de ‘değişim’in idealleştirilmesine kadar varacak olan bir benimsemeyi 

beraberinde getirmiştir. Modern olanı özgün kılan şey, doğasında barındırdığı 

                                                              
3 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, ‘modernlik’maddesi, Paradigma Yay., İstanbul, 1999.  
4 The Social Science Encyclopedia, “modernity”ed. Adam Kuper and Jessica Kuper, Second ed. , 
Routledge, 2003; Roos Poole, Ahlâk ve Modernlik, çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yay., İstanbul, 
1993, s. 10; Zygmunt Bauman, Modernlik ve Müphemlik, (çev.) İsmail Türkmen, Ayrıntı Yay., 
İstanbul, 2003, s. 12-13; Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, ‘modernlik’maddesi, Paradigma Yay., 
İstanbul, 1999; Marshall Berman, Katı Olan Her şey Buharlaşıyor, İletişim Yay., İstanbul, 1994, s. 
13.  
5 John Tomlinson, Küreselleşme ve Kültür, (çev.) Arzu Eker, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2004, s. 54-55.  
6 Peter Berger and Brigitte Berger, Sociology: A Biographical Approach, Penguin Books, 1981, s. 
27.  
7 Anthony Giddens, Modernliğin Sonuçları, (çev.) Ersin Kuşdil, 2. bs., Ayrıntı Yay. İstanbul, 1998, 
s. 21.  



 9 

değişim idi.8 Değişime, farklılaşmaya yapılan bu aşırı vurgu tarihi bir kopma 

yaklaşımının üretilmesine kapı aralamıştır. Buna göre; Batı’da Rönesans, Reform ve 

Aydınlanma ile devam ederek Fransız İhtilali’ne kadar yaşanan bu süreç tarihi 

kırılmalar şeklinde gerçekleşmiştir. Asırların yerleştirdiği taşlar dönüşü olmaksızın 

yerinden çıkmış, yeni bir dünya görüşü, yeni bir yaşam biçimi ortaya çıkmıştır. 

Ortaya çıkan bu yeni durum “modern” veya “modernlik” olarak nitelendirilerek 

özellikleri belirlenmeye çalışılmıştır. Bu doğrultuda pek çok tanımlama yapılmıştır.  

 “Modern” olan tanımlanmaya çalışılırken üzerinde durulan noktalara 

bakıldığı zaman, özgürlük, otoritelerin kontrolünden kurtulma, yeni olma, 

Skolastik’in ve Ortaçağ’ın zıddı olma, aklın ürünü olan bilimin ve rasyonel 

örgütlenmenin egemen kılınmaya çalışıldığı bir toplum ve katılımcı siyasetin 

geliştirildiği bir yönetim tarzı9 gibi söylemlerle karşılaşılmaktadır 

“Modernlik” kavramında ise; bir durumdan başka bir duruma geçiş, yeni bir 

durumun meydana gelmesi, insan merkezcilik, sekülerizm, demokrasi, dinin yerine 

akıl ve bilimin geçmesi, eski ve geçmişte kalandan üstün olduğuna inanılan yaşam ve 

bilinç tarzı, mevcut yaşamın insanlığın en yüksek standarda ulaşmış yaşam tarzı 

olduğu düşüncesi10 gibi noktaların vurgulandığı görülmektedir. Bunların yanı sıra 

farklı “modernlik” tanımlarına göz atmak, karmaşanın ne kadar fazla olduğunun ve 

ortaya konulan yaklaşımlar arasındaki temel vurgu farklarının gösterilmesi 

bakımından dikkate değerdir: 

“Modernlik”, Batı Avrupa’da XVII. yy.’daki bir dizi derin toplumsal, yapısal 

ve entelektüel dönüşümle başlayan ve aydınlanmanın gelişmesiyle kültürel bir proje 

olarak; Kapitalist ve daha sonra da komünist endüstri toplumunun gelişmesiyle de 

toplumsal olarak kurulan bir yaşam biçimi olarak olgunluğa erişen tarihsel bir 

dönemdir.” 11 Bu tanımlamada  Batı Avrupa’nın içinden geçtiği süreç vurgulanarak 

                                                              
8 S.N.Eisenstadt, Modernleşme: Başkaldırı ve Değişim, (çev. Ufuk Coşkun), Doğu Batı Yay. 
Ankara, 2007, s. 72.  
9 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, ‘modern’maddesi, Paradigma Yay., İstanbul, 1999.  
10 Ali Seyyar, Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü, ‘modernlik’ mad., Değişim Yay., 2007. 
11 Zygmunt Bauman, Modernlik ve Müphemlik, çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2003, 
s. 12-13.  



 10 

bu gelişmeler sonucunda ortaya çıkan yaşam biçiminin kimlik kazandığı dönemi 

nitelendirmek amacıyla ‘modernlik’ kavramı ele alınmaktadır.  

Diğer bir tanımda ise, Batı Avrupa’nın içinden geçtiği sürecin ortaya 

çıkardığı şartların diğer toplumları da etkilemesi veya etkileyeceğinin varsayılması 

temel alınmaktadır. Bu, aynı zamanda ‘modernlik’in küreselleştirici etkisinin 

olduğuna ilişkin bir vurguyu da içermektedir: “ ‘Modernlik’ terimini, Batı Avrupa’da 

XVII. ve XVIII. yüzyıllarda ortaya çıkmaya başlayan, örnek tezahürünü Kuzey 

Amerika’da bulan ve o zamandan bu yana dünyanın geri kalanına yayılan veya 

dayatılan toplum biçimini kapsayacak şekilde kullanıyorum.” 12  

Ele alınan “modernleşme” kavramı ise, sosyal değişme sürecinin doğrusal 

olarak ilerlediği sosyo-kültürel denge durumunu ve bu denge durumuna doğru devam 

eden süreci  ifade etmek üzere kullanılmaktadır:  “Modernleşme, değişen toplum 

fertleri tarafından faydalı, kaçınılmaz veya arzu edilen denge durumu olarak kabul 

edilen uzun-vadeli bir kültürel ve sosyal değişme süreci olarak kabul edilmektedir. ” 

13  

Başka bir tanımda da “modernleşme”, söz konusu sosyal değişim sürecinde 

ortaya çıkan unsurlara vurgu yapmaktadır: “Tarihi bir kavram olarak modernleşme, 

ekonominin endüstrileşme veya fikirlerin sekülerleşmesi gibi değişmenin belirli 

boyutlarını içermektedir, ancak bunlarla sınırlı değildir. Coğrafi ve sosyal 

hareketliliğin dikkate değer bir artış göstermesi, seküler, bilimsel ve teknik bilginin 

yaygınlaşması, atfedilmiş statünün yerini kazanılmış statünün alması, yaşam 

standartlarındaki malzemelerin artışı ve pek çok ilişkili olan ve ikinci derecede 

bağımlı olanlar.” 14 Diğer bir tanımda da aynı noktanın vurgulandığı görülmektedir: 

Modernleşme, sınırları genişleyen kapitalist dünya pazarının hızlandırdığı bilimsel ve 

teknolojik keşiflerle yeniliklerin, sanayideki ilerlemelerin, nüfus hareketlerinin, ulus 

                                                              
12 Roos Poole, Ahlâk ve Modernlik, çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yay., İstanbul, 1993, s. 10.  
13 Robert E. Ward / Dankwart A. Rustow, “Introduction”, Political Modernization in Japan and 
Turkey, (ed.) Robert E. Ward and Dankwart A. Rustow, Princeton University Press, 1968, s. 3.  
14 Robert E. Ward / Dankwart A. Rustow, a.g.e., 1968, s. 3-4.  



 11 

devletleri ve kitlesel hareketlerin doğuşuyla birlikte ortaya çıkan sosyoekonomik 

değişimler bütünüdür. 15  

Diğer tanımlara bakıldığı zaman ise, ‘gelişme’ ve ‘ilerleme’ fikrinin ön 

planda tutulduğu, geçmişte olandan bir tür kaçışın, ulaşılmaya çalışılan ideal bir 

noktanın  temel alındığı tanımlama biçimleriyle karşılaşılmaktadır: “Modernleşme, 

çağın gereklerini benimseme, uyma ve kullanma biçimleridir. Zamana ve bugün 

geçerli olan değerlere uymak/ geri kalmış toplumların iktisat, bilim, teknoloji, kültür, 

sosyal sistem vb. alanlarda gelişmiş seviyeye ulaşma çabalarıdır.” 16 Şu tanımda ise 

ilerlemeci ve evrimci bakış açısı tüm çıplaklığı ile gözler önüne serilmektedir: 

“Sosyal modernleşme; genellikle geleneksel veya az gelişmiş kurumlardan gelişmiş 

toplumların özelliklerine doğru gerçekleşen bir hareket olarak gözlemlenen bir 

toplumdaki veya sosyal kurumdaki değişim sürecidir. Modern toplumlar, kent, okur-

yazarlık ve sanayi ile anılırlar. Modern toplumlar, geniş aile sisteminden çok 

çekirdek aile, yoğun ekonomik katılım, yoğun ticaret, gelişmiş taşıma sistemleri, 

yaygın medya sistemleri, nüfus içinde yeterli beslenme, düşük doğum ve ölüm 

oranları, buna bağlı olarak uzun yaşam beklentisi gibi özelliklerle karakterize 

edilmektedir. ” 17 

Yapılan ‘Modern’, ‘modernlik’, ‘modernleşme’ tanımları, ‘modernlik’ 

olgusunun Rönesans ve Reform hareketlerinin başlangıcından itibaren devam eden 

sürecin ve bu süreci analiz etme çabalarının içinde bulunduğu eklektik yapıyı gözler 

önüne sermektedir. Yapılan tanımları karşılaştırmalı olarak gözden geçirmeye 

kalkıştığımızda, ‘Aydınlanma’ öncesi ve sonrasındaki gelişmelere özgü nitelikler tek 

tek görülmektedir. Bir taraftan “modernlik”in, paket halinde, bir bütün olarak 

geleneğin zıddı formunda ortaya çıkan bir olgu olmadığı görülürken, diğer taraftan 

tarihi ve sosyal süreçlerin kendi bütünlüğü ve devamlılığı içerisinde ortaya çıkarak 

yeni formlara ortam hazırlayan, geçmişle gelecek arasında köprü görevi görmeye 

devam eden bir olgu olduğu görülmektedir. Bauman’ın dile getirdiği, üzerinde 

                                                              
15 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, ‘modernleşme’maddesi, Paradigma Yay., İstanbul, 1999.  
16 Ali Seyyar, Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü, ‘modernleşme’ mad., Değişim Yay., 2007.  
17 Encyclopedia of Sociology, “social modernization”, The Dushing Publishing Group, Second 
Edition, 1974.  



 12 

duruldukça muğlaklaşan, ikircikli bir yapı kazanan ‘modernlik’18e bu perspektifle 

bakılması halinde durumun daha iyi anlaşılacağı kanaatindeyiz.  Belki de 

‘modernlik’i böylesine muğlak hale getiren de geçmişle gelecek arasında bir ‘köprü’ 

niteliği taşımasıdır; bir bütün halinde değerlendirilmesi gereken ‘geçmiş-şimdi-

gelecek’ formunun birbirlerinden soyutlanarak ele alınmasıdır.  

Bu araştırmada da modernliğin bu köprü olma boyutuna vurgulayan bir bakış 

açısı benimsenmiştir. ‘Geçmiş-şimdi-gelecek’ formu bir bütün olarak ele alınmaya 

çalışılmaktadır. İleriki kısımlarda da görüleceği üzere ‘Geleneğin yeniden üretimi’ 

söylemi, bu bakış açısının bir yansımasıdır. Şimdi ele alınacak olan bölümde ise bu 

bakış açısını tamamen yanlışlayan Modernleşme Kuramı’nın ‘modernlik’ 

kavramsallaştırması ve bu kavramsallaştırmaya yöneltilen eleştirilere yer 

verilecektir:  

 

1.1.2. Modernleşme Kuramı ve Modernlik 

1950’li yıllardan itibaren bilimsel bir kimlikle Amerikan Sosyolojisi’nde 

egemen bir paradigma olarak ortaya çıkan ‘Modernleşme Kuramı’, modernleşmeyi, 

geleneksel toplumları modernliğe ulaştıran küresel bir süreç olarak açıklamayı esas 

almaktadır.19 Kuramın geliştirilmeye başladığı 1940’lı yıllara kadar, ekonomik 

gelişmişlik toplumsal gelişmişliğin ölçüsü olarak kabul edilmiştir. Bu yıllardan sonra 

ise, ‘gelişmişlik’ kapsamında sosyal ve kültürel boyutlara da yer verilmiştir. Bu 

dönemden itibaren Amerika’nın etkinleşen konumuyla birlikte ‘modern prototipi’ 

olarak Amerika üzerinde durulmaya başlanmıştır. Bu tarihlere kadar ‘barbar’ olarak 

nitelendirilen toplumlar için “geleneksel”, “az gelişmiş”, “gelişmekte olan” gibi 

nitelendirmeler kullanılmaya başlanmıştır. Aynı zamanda bu durum, artık bu 

toplumların da gelişebilme potansiyeline sahip olduklarının kabul edilmesi anlamına 

                                                              
18 Zygmunt Bauman, Modernlik ve Müphemlik, çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2003, 
s. 12-13.  
19 Nicholas Abercrombie, Hill ve Turner, Dictionary of Sociology, “Modernization” md., Penguin 
Books, 1988.  



 13 

geliyordu. 20 Kuram, modernlik olgusu üzerinde dururken ‘modern-geleneksel’ 

kutuplaşması temeline dayanan, geçmişi bütün unsurlarıyla reddetme, ânı da bütün 

unsurlarıyla yüceltme eksenli bir yaklaşım geliştirmiştir. Yani Modernlik, tarihi ve 

sosyal süreçler bağlamında ele alınmamış, bir öteki tanımlanarak kavramsal bir 

temele oturtulmak istenmiştir. Ancak gelinen bu nokta, çeşitli eleştirileri beraberinde 

getirmiştir.  

Modernleşme Kuramı’na yapılan eleştirilere geçmeden önce değinilmesi 

gereken bir nokta da, 19. yy.’da sömürgeleştirme siyaseti çerçevesinde bir tutumla 

yaklaşılan toplumlara, 20. yy.’dan itibaren Modernleşme Kuramı çerçevesinde bir 

perspektifle yaklaşılmaya başlanmış olması, ancak geliştirilen bu yeni yaklaşımın, 

mutlak anlamda bir yenilik olmadığıdır. Kuram, ‘Aydınlanma’ ve ‘Klasik Sosyolojik 

Kuram’ın öncüleri olan Marx, Weber, Durkheim, Tönnies ve özellikle Parsons’un 

ortaya koyduğu, bir takım yaklaşımların da temsilcisi olmuştur. Örneğin 

‘Aydınlanma’ düşüncesinin ön planda tuttuğu akla olan sarsılmaz güven, ilerlemeci 

tarih yaklaşımı, dinin merkezi konumunun sarsılması, özgürlük gibi unsurlar, 

Modernleşme Kuramınca da ön planda tutulmuştur. 

Ayrıca Modernleşme Kuramı, klasik sosyolojinin vurguladığı ‘gelişme’ -‘Batı 

ile sınırlı’ bile olsa-, bireyler arası ilişkilerin samimiliği, işbölümünün gelişmişliği, 

toplumun homojenliği,  sosyal sınıflar arası ilişkilerin niteliği gibi unsurlara dayalı 

olarak yapılan modern toplum analizi ve çalışmamızda temel noktalardan biri olan 

‘modern-geleneksel’  şeklindeki iki kutuplu yaklaşıma merkezi bir konum 

atfetmiştir. Örneğin Tönnies’in ‘cemaat-cemiyet’, Durkheim’ın ‘Mekanik ve Organik 

Toplum’ sınıflamaları bunun en güzel örneklerindendir. Bu yaklaşım doğrultusunda 

Modernleşme Kuramı, Klasik Sosyolojik Kuram gibi, Batı Toplumlarının içerisinde 

bulunduğu ‘modernlik’ durumunu bütün toplumların zorunlu olarak yaşayacakları 

süreç sonunda ulaşacakları yegâne durum olarak nitelendirmektedir. Ancak bu 

noktada onları farklı kılan temel noktalardan bazıları: Modern Batı profilinin tam 

karşılığı olarak Amerika’nın ele alınması ve örneklik vasfının Amerika’ya verilmesi; 

Batı dışındaki diğer toplumların da ‘modernleşme’ sürecinden geçebilecekleri öne 
                                                              

20 Peter Wagner, Modernliğin Sosyolojisi, (çev.) Mehmet Küçük, Doruk Yayıncılık, İstanbul, 2003, 
s. 88.  



 14 

sürülerek bunun Amerika öncülüğünde gerçekleştirilebileceğinin kabul edilmesidir. 

Modernleşme Kuramı temsilcileri arasında bulunan Daniel Lerner’in ‘Geleneksel 

Toplum-Geçiş Toplumu ve Modern Toplum’ şeklinde yapmış olduğu 

kategorizasyon, Aleks Inkeles’in ‘modern insan’ı tanımlama girişimleri, 

Eisenstadt’ın modernleşmekte olan toplumlar üzerinde durarak modernleşmeye karşı 

direnen veya modernleşmeyi kolaylaştırarak sürecin daha hızlı ilerlemesini sağlayan 

unsurları belirlemeye çalışması, ‘geleneksel –modern’ kutuplaşmasının temsil 

edilmesi ve Batı modernlik deneyimi sürecinin diğer toplumlar tarafından da 

yaşanacağı iddiasının pekiştirilme gayretlerinden ibarettir.  

 

1.1.3. Modernleşme Kuramının Eleştirisi ve Süreklilik Ekseninde Gelenek-

Modernlik 

Modernleşme Kuramı’nı daha tutarlı hale getirmek amacıyla yapılan 

eleştirilerde, ‘modernlik’in ulaşılması gereken bir ideal olarak kabul edilmesi, Batı 

dışındaki toplumların bu ideale ulaşma yolunda oldukları gibi noktalar göz önünde 

tutulduğunda, kuramdan ciddi anlamda bir uzaklaşmanın söz konusu olmadığı 

görülmektedir. Reinhard Bendix ve J. R. Gusfield tarafından Modernleşme 

Kuramı’nın ‘gelenek-modernlik’ şeklindeki kutuplaşma temelli yaklaşımına yapılan 

eleştiriler ve ‘gelenek-modernlik’ ilişkisine ‘süreklilik/süreç’ merkezli bir bakış 

açısına kapı aralayıcı bir biçimde geliştirilen yaklaşımlar çalışmamız açısından 

dikkate değerdir. Çünkü daha önce de dile getirildiği gibi bu çalışma kapsamında 

yapılan nitel araştırma, ‘süreklilik’ eksenli bir perspektifi esas almaktadır.  

Modernleşme Kuramı’nın, ‘modernlik-gelenek’ eksenli iddialarına ve bunlara 

yapılan eleştirilere dönecek olursak; Gusfield tarafından yapılan eleştiriler ve ortaya 

konulan yeni yaklaşım formu, ‘gelenek-modernlik’ zıt kutuplu yaklaşımını reddeden, 

‘süreklilik/süreç’ merkezli yeni bir yaklaşıma kapı aralamaktadır. Özellikle 

Gusfield’ın “Toplumsal Değişim Araştırmalarında Yersiz Kutuplaşma: Gelenek ve 



 15 

Modernite”21 adlı makalesi çalışmanın temel noktalarından biri olan ‘gelenek-

modernlik’ zıt kutuplu yaklaşımının reddi konusunda dikkate değerdir. Gusfield bu 

çalışmasında gelenek-modernlik zıt kutuplu yaklaşımının temellendirildiği noktalar 

üzerinde tek tek durmakta, farklı toplumlardan yola çıkarak yaptığı 

örneklendirmelerle kendi yaklaşımını temellendirmektedir. O, karşı karşıya kaldığı 

işgallerle sürekli değişen bir yapı içerisinde varlığını sürdüren Hindistan toplumunu 

örnek vererek Geleneksel/Gelişmekte olan toplumların durağan, değişmeden kalan 

toplumlar oldukları yönündeki yaklaşımı reddetmektedir. Bir toplumda, farklı sosyo-

kültürel ortamlarla farklı inanç ve uygulamaların, farklı kültürel unsurların varlığında 

şüphe olmadığını, ‘halk’ ile ‘entelektüel’ kesim arasında dini farklılıklar olduğunu, 

yazılı kaynaklardaki verilerin bütün toplumda müşterekmiş gibi algılanmasının doğru 

olmadığını dile getirerek geleneksel kültürün tek düze normlar ve değerler bütünü 

olmadığını ileri sürmektedir. Yine Hint toplumundan ve Weber’in ‘Protestan etik’ 

söyleminden örnek veren Gusfield, bunların hiçbirinin homojen olmadıklarını, farklı 

grupları ihtiva ettiklerini, bu farklı grupların kendilerine özgü gelenekleri devam 

ettirme imkanı elde edebildiklerini dile getirerek, geleneksel toplumların homojen 

oldukları varsayımını reddetmektedir. ‘Eski’ ile ‘Yeni’ kültürlerin yer değiştirdikleri, 

‘yeni’nin ‘eski’nin yerini aldığı şeklinde yaklaşımı eleştiren Gusfield, bunlar 

arasında bir çatışma olması gerekmediği, aynı anda bir arada bulunabilecekleri, 

yeninin alternatif olarak değerlendirilebileceği, modernleşme ile geleneksel unsurlar 

arasındaki ilişkinin birbirini destekleme formunda olabileceğini dile getirmektedir. 

O, geleneksel ile modernin her zaman çatışma ilişkisi içinde oldukları iddiasını 

reddederek, söz konusu değişmeye direnen geleneksel formlar bulunabildiği gibi 

değişimi kolaylaştıran geleneksel formların da bulunabileceğini çeşitli örneklerle 

ortaya koymaktadır. Yine Hint toplumundan yola çıkan Gusfield, geniş aile yapısının 

çeşitli sınai kuruluşlarının canlanması ve gelişmesi üzerindeki olumlu etkisi ile kast 

sisteminin katı yapısının, eşitlikçi eğitim anlayışının desteklenmesi ve statü 

yükseltebilmenin bir aracı olarak kabul edilmesi nedeniyle beşeri bilimlere artan 

talebin temel nedenleri arasında bulunduğuna değinerek, modernlik ve geleneğin 

                                                              
21 Joseph R. Gusfield, “Toplumsal Değişim Araştırmalarında Yersiz Kutuplaşma: Gelenek ve 
Modernite”, (çev.) Bilal Canatan, Muhafazakar Düşünce Dergisi, Kadim Bilgeliğin Kutsal 
Yolculuğu Gelenek, yıl 1, sayı 3, kış 2005, s. 58-66.  



 16 

birbirini dışladığı şeklindeki yaklaşımı eleştirmektedir. Son olarak  Gusfield, 

modernleşmenin, kuşaktan kuşağa aktarılan değerleri ve uygulamaları zayıflattığı, 

bunların yerini yeni değerlerin, kültürel pratiklerin aldığı şeklindeki yaklaşımı22 

eleştirerek, modernleşmenin geleneği zayıflatmadığını, kitle iletişim araçlarının ve 

ulaşım olanaklarının gelişmesiyle birlikte çeşitli kast gruplarının daha geniş 

organizasyonlar oluşturabildiklerini dile getirmektedir. 23  

Bendix ise “Tradition and Modernity Reconsidered” başlıklı makalesinde,  

sosyolojik söylemde ‘gelenek-modernlik’ tartışmalarında konuya iki kutuplu bir 

bakış açısıyla yaklaşmanın bir abartı ve basitleştirme anlamına geldiğini, bu abartı ve 

basitleştirmenin ortaya konularak birinden diğerine geçişin niteliği noktasındaki 

genellemelerin temellerinin de büyük oranda sosyal evrim teorilerine dayandığını 

dile getirmektedir. Ona göre aslında bu, özgünlük-evrensellik tartışması temeline 

dayanan basit bir soyutlamadan ibarettir. Yapılacak analizler için bu şekilde 

soyutlamaların kullanılması doğru değildir. Çünkü toplumların çeşitliliği göz ardı 

edilemeyecek bir şeydir ve toplumlarda bir takım süreklilikler vardır. Bu 

sürekliliklerin sonuçlarından bir şeyler barındırmayan bir toplumun bulunması 

mümkün değildir. Bu noktada çözüm üretmek amacıyla, ‘önce’ ile ‘sonra’ arasındaki 

zıtlıktan uzaklaşarak bunların birinden diğerine geçiş sırasındaki değişime yönelmek 

gerekmektedir. Böylece ideal tipe dayalı bir kutuplaşma yerine, ard arda devam eden 

güncel sürecin temel alındığı bir yaklaşım benimsenmelidir. 24 Bendix’in değindiği 

bu noktalar da, çalışmamızda temel noktalardan biri olan ‘süreksizlik merkezli’ bir 

inceleme yerine ‘süreklilik/süreç merkezli’ bir inceleme için kapı aralamaktadır. 

Çağdaş sosyal bilimcileri egemen bakış açılarının bir sonucu olarak sosyal yapının 

bir boyutunu ifade eden geleneğin üzerini örtmekle itham eden Edward Shills de, 

aynı noktaya işaret ederek, geleneğin söz konusu sürekliliğin varlığı için yegâne 

unsur olduğunu ifade etmektedir. Ona göre; çağdaş sosyal bilimciler, kültür, 

                                                              
22 S.N.Eisenstadt, Modernleşme: Başkaldırı ve Değişim, (çev. Ufuk Coşkun), Doğu Batı Yay. 
Ankara, 2007, s. 41.  
23 Joseph R. Gusfield, “Toplumsal Değişim Araştırmalarında Yersiz Kutuplaşma: Gelenek ve 
Modernite”, (çev.) Bilal Canatan, Muhafazakar Düşünce Dergisi, Kadim Bilgeliğin Kutsal 
Yolculuğu Gelenek, yıl 1, sayı 3, kış 2005, s. 58-66.  
24 Reinhard Bendix, “Tradition and Modernity Reconsidered”, Comparative Studies in Society and 
History, Vol. 9, No. 3, (Apr., 1967), Cambridge Univesity Pres, pp. 292-346. 
http://www.jstor.org/stable/177869 (ulaşım 17/12/2008), s. 313-314.  



 17 

sosyalizasyon, asimilasyon, akültürasyon gibi fenomenleri incelerken, geleneği göz 

ardı etmişlerdir. Onlar gelenek stokunu göz ardı ederek, yetişkin deneyimini dikkate 

almadıkları gibi kuşaktan kuşağa aktarılan gelenek parçacıklarını ve bu parçacıkların 

daha geniş parçalardan oluşan ağların parçaları olduğunu da görmezden gelmişlerdir. 
25 

‘Gelenek-modernlik’ ilişkisinin zıt kutuplu bir eksende  ele alınmasını 

eleştiren Gusfield de, gelenekle modernlik arasındaki ‘süreksizliğe dayalı’ ilişkiyi 

reddederek, ‘süreklilik/süreç’ eksenli bir yaklaşım sergilemektedir. O, geliştirilen zıt 

kutuplu yaklaşımın gelenek karşıtlığı haline getirildiğini, sosyal hayatta yaşanan 

uzlaşı ve karışımları, geleneğin gelecek için gerekli olan dayanak olma potansiyelini 

göz ardı ettiğini dile getirmektedir. Gusfield’ın ifadesiyle “İnsanlar ve uluslar sınırsız 

varyasyonlar üretme ve zıtlıkları buluşturma kapasitesine sahiptir. ” 26  

Görüldüğü gibi ‘gelenek’, kırılma olarak nitelendirilen bir dönemin öncesinde 

kalanı, sadece geçmişe ait olanı temsil etmemektedir. Tarihi ve sosyal süreçler böyle 

bir yaklaşımı desteklememektedir. Tarihi ve sosyal gerçeklik, birbirinden 

yalıtılmışlık, kırılma, zıt kutupluluk gibi söylemlere kapıları sıkıca kapatmaktadır. 

Sürekli bir değişim halinde olan sosyal gerçeklikler, eklemlenme/süreklilik temeli 

üzerinde yükselmektedir. ‘Geçmiş’ten bağımsız bir ‘şimdi’, ‘şimdi’den bağımsız bir 

‘gelecek’ tasarlamak ve inşa etmek mümkün değildir. “Geçmiş, geleneği yaratır; 

gelenek de geleceği. Gelenek, geçmişin gelecek üzerindeki tahakkümüdür. Gelecek, 

geçmişin kendiliğinden işleyişidir. Doğal olarak, gelecek de geçmişin bir parçasıdır; 

onunla iç içedir. Her toplumun, kendini var eden, kendini kutsallıklarla örülü 

alanlarda yücelten geleneksel kültleri, tabuları, efsaneleri, bağları ve bağlılıkları 

vardır. Bu geleneksel olguların gücü; “dün”den yola çıkan, “bugün”e anlam veren, 

“yarın”ı anlatan mitolojik bir evren kurgulama kapasitesindedir. Bu yüzden gelenek, 

yaşayanları öldürmeye değil, ölüleri yaşatmaya çalışır. Gelenek, yaşayanları ölülerin 

ruhunda, ölüleri de yaşayanların bedeninde yeniden var eder. İnsanlara, hiç 

                                                              
25 Edward Shills, “Gelenek”, (çev.) Hüsamettin Arslan, Modernliğin Gölgesinde: Gelenek, Doğu-Batı 
Dergisi, yıl 7, sayı: 25, Ankara, 2003, s. 105, 107.  
26 Joseph R. Gusfield, “Toplumsal Değişim Araştırmalarında Yersiz Kutuplaşma: Gelenek ve 
Modernite”, (çev.) Bilal Canatan, Muhafazakar Düşünce Dergisi, Kadim Bilgeliğin Kutsal 
Yolculuğu Gelenek, yıl 1, sayı 3, kış 2005, s. 71-72.  



 18 

bilmedikleri, tanımadıkları insanların yaptıklarının doğru olduğuna inandıran güç de 

budur.” 27  

Batı Avrupa’nın -1950 sonrasında Amerika’nın- modernlik deneyiminin diğer 

toplumlar için prototip niteliğinde olduğu, diğer (geleneksel) toplumların da aynı 

süreçten geçmeleri, Batı’yı model almaları halinde modernleşebilecekleri yönündeki 

yaklaşımlar, Batı’nın modernleşme için öncü konumunda olduğu 28 anlamına 

gelmektedir. Ancak bu yaklaşım, Batı ile özdeşleştirilen bir ‘modernlik’ yerine 

‘çoğul modernlikler(multiple Modernities)’29, ‘Batı-dışı modernlik’30 gibi söylemler 

için kapı aralamıştır. Geliştirilen bu kavramlar, diğer toplumlar tarafından özgün 

modernliklerin deneyimlenmesi  olgusunun imkanını vurgulamaktadır.  

Modern olanın tanımlanmasına yönelik son tartışmalar, modernliğin 

müphemlik ve küreselleşme eksenli olarak ele alındığı bir zemin yaratmıştır. 

Bauman’ın söylemiyle gelinen nokta; “varoluş, düzen ve kaos olarak çatallaştığı 

ölçüde moderndir; varoluş, düzen ve kaos alternatiflerini içerdiği ölçüde 

moderndir.”31 Berman modernlik üzerinde dururken, Batı merkezli bir yaklaşımdan 

uzaklaşmaktadır. Ona göre modernlik, bütün insanlık tarafından paylaşılan 

deneyimler bütününü ifade etmektedir. Bu anlamda modernlik coğrafi, dini, milli, 

etnik sınırları aşan bir tür dönüşme ve dönüştürme sürecine karşılık gelmektedir. Bu 

sınırlar ötesi birlik, aynı zamanda bölünmüşlüğe tekabül etmektedir. Bu, sürekli 

parçalanmanın, mücadelenin ve belirsizliğin egemenliğinde ortaya çıkan 

bölünmüşlüktür ve herkesi elinde olanı kaybetmekle tehdit etmektedir. 32 Berman, 

fizik bilimlerinde büyük keşifleri, sanayileşmeyi, hızlanan demografik hareketleri, 

hızlı kentleşmeyi, kitle iletişim sistemlerini, ulus-devletleri, kitlesel hareketleri ve 

dünya çapında etkin olan kapitalist pazarı modernliğin kaynakları olarak ele 

                                                              
27 Halis Çetin, “Ezelden Ebede Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu: Gelenek”, Muhafazakar 
Düşünce Dergisi,  Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu Gelenek, Yıl 1, Sayı 3, Kış 2005, s. 156.  
28 John Tomlinson, Küreselleşme ve Kültür, (çev.) Arzu Eker, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2004, s. 94.  
29 S.N. Eisenstadt, “Multiple Modernties”, Daedalus, Winter, 2000, 129.  
30 Nilüfer Göle, “Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 
Modernleşme ve Batıcılık, C. 3, İletişim Yay., İstanbul, 2002.  
31 Zygmunt Bauman, Modernlik ve Müphemlik, çev. İsmail Türkmen, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2003, 
s. 16.  
32 Marshall Berman, Katı Olan Her şey Buharlaşıyor, İletişim Yay., İstanbul, 1994, s. 11.  



 19 

almaktadır. Berman, modernliği bir tür ‘girdap’33 olarak nitelendirerek, bu girdabın 

ortaya çıkarak süreklilik kazanmasını sağlayan süreçleri “modernleşme” olarak 

nitelendirmektedir. 34 Modernlik, süreçler bütünü sonucunda ortaya çıkan bir olgu 

niteliği taşımaktadır. Bu nokta bizi, modernliğin ortaya çıkışının geçmişten bağımsız 

olamayacağı sonucuna götürmektedir. Berman’ın yaklaşımı, hem modernliğin 

süreklilik eksenli olarak ele alınması hem de ‘küreselleşme’ söylemini içermesi 

bakımından dikkate değerdir. Ayrıca “modernlik, bilimsel sorgulamanın saygınlığı 

ve yaygınlığı, teknolojik icatlar, siyasi demokrasi modelleri ve ulus-devlet sınırları 

ve kişisel olarak kendini geliştirme arayışı sayesinde dünyanın dört bir tarafındaki 

kadın ve erkekler tarafından paylaşılan bireysel ve sosyal bir deneyim modeli olarak 

kavramsallaştırılabilir. Modernlik, küreselleştirici bir doğaya sahiptir.” 35 şeklinde 

yapılan tanımlama, 1980’li yıllarda dile getirilmeye başlayan ‘küreselleşme’ 

olgusunu, modernlik kapsamında ele almaktadır. Yani modernlik, küreselleşme 

olgusu için de ortam hazırlamış, kapı aralamıştır. 

Görüldüğü gibi ‘Aydınlanma’ düşüncesinden miras kalan; ‘geçmişin reddi-

yeni olanın, akıl ve insan ürünü olanın yüceltilmesi’, ‘insanlığın hep daha iyi olana 

doğru ilerlediği şeklindeki evrimci yaklaşım’ modern için bir öteki oluşturulmasına 

ve modern olanın insanlık için en mükemmel olanı ifade ettiği sonucuna varılmasına 

neden olmuştur. Modernin varoluşu ve meşrulaştırılışı için ötekileştirilen ‘gelenek’ 

kavramı ve kavram etrafında oluşturulan kuramsal yapı, “geleneğin modernlik ürünü 

bir fenomen olduğunu ve ancak modernlik aracılığıyla kavramsallaştırılabileceği”36ni 

göstermektedir. Kavram üzerinde yapılan tartışmalar ve sosyoloji literatüründe 

geliştirilen kuramlar da bu durumu destekler mahiyettedir. Modernlik üzerinde bu 

şekilde durduktan sonra çalışmamızın temel kavramlarından biri olan ‘gelenek’i, 

konumuzla ilintili olan boyutları ile ele alınması çalışmamız açısından zaruridir: 

 

                                                              
33 Berman’ın bu nitelendirmesi Weber’in modernliği ‘demir bir kafes’ olarak nitelendirmesini 
anımsatmaktadır.   
34 Marshall Berman, Katı Olan Her şey Buharlaşıyor, İletişim Yay., İstanbul, 1994, s. 12.  
35 The Social Science Encyclopedia, “modernity”, ed. Adam Kuper and Jessica Kuper, Second ed. , 
Routledge, 2003.  
36 Mehmet Aysoy, Geleneksel Sonrası Toplum Üzerine, Açı Kitaplar, İstanbul, 2003.  



 20 

1.2. Gelenek    

1.2.1. Gelenek Kavramı 

Gelenek (tradition) kavramı (Latince ‘traditio’, ‘aktarma eylemi’) daha çok; 

aktarma, nesilden nesile taşıma  anlamı ön planda olan bir kavramdır. Kavramın 

(tradition) İngilizce köküne bakıldığı zaman “tradere” ifadesi ile karşılaşılmaktadır. 

Bu ifade ‘bir başkasına geçirmek’, ‘teslim etmek’, ‘birine vermek’ anlamlarına 

gelmektedir. 37 Ayrıca “tradere” kelimesi Roma hukukunda bir çeşit miras aktarımı 

için kullanılmaktadır. 38 Aynı köke atıfta bulunularak “traditum” ifadesi de 

kullanılmaktadır. Bu ise, geçmişten günümüze intikal eden, miras olarak aktarılan 

herhangi bir unsuru ifade etmek üzere kullanılmaktadır. Bu ifade kapsamında 

aktarılan unsurun niteliğine ilişkin bir sınırlandırma mümkün değildir. Bariz olan 

şey, düşünce ve muhayyile ürünü bir insan eylemi olması ve kuşaktan kuşağa 

aktarılmasıdır. Traditum, geçmişte var olmuş, gerçekleştirilmiş, inanılmış olan veya 

geçmişte gerçekleştirildiği, varolduğu ve inanıldığı kabul edilen unsurdur. 

‘Traditium’’un çoğulu olan ‘tradita’, geçmişe ait olması nedeniyle kendisine karşı 

bağlılık gösterilen, gerçekleştirilmeleri veya inanılmaları için makul mutlaklıklar 

olarak kabul edilmeleri gereken unsurlardır. 39 Yani gelenek, bir taraftan geçmişten 

aktarılan sosyal inanç ve pratikler bütününü ifade ederken diğer taraftan geçmişten 

gelmesi nedeniyle otorite olarak kabul edilmekte ve geçmişin deneyim ve 

bilgelik/hikmet (wisdom)ini de kapsamaktadır.40  O, kendisine bağlılık ve itaat 

gerektiren bir yetki kaynağının güvenilirliğinin kesinliğini de ifade etmektedir. 41  

Ancak bu, geleneğin, alışkanlık(habit) ve âdet(costum) kelimeleri ile aynı anlama 

geldikleri şeklinde anlaşılmamalıdır. Çünkü âdet ve alışkanlık olarak yapılan bir 

davranış, düşünme ve derin bir tasavvurun etkili olmadığı davranıştır. Oysa ‘gelenek’ 

bir tercih durumunu ifade etmektedir, imkân dahilinde olan şeyler arasında yapılan 

                                                              
37 Fernand Schwarz, Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, (çev. )Ayşe Meral Aslan, İnsan Yay., İstanbul, 
1997, s. 302.  
38 Edward Shils, “Gelenek”, (çev.) Hüsamettin Arslan, Modernliğin Gölgesinde: Gelenek, Doğu Batı 
Dergisi, yıl 7, Sayı 25, Ankara, 2003, s. 115. 
39 Edward Shils, a.g.e., Ankara, 2003, s. 110 - 111.  
40 “Tradition and Traditionalism”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, (ed.) Edward Craig, 
London and New York, 1998.  
41 “Tradition”, Encyclopedia of Religion, (ed.) Lindsay Jones, second ed., Thomson Gale, 2005. 



 21 

bir tercih. Bu nedenle geleneğin dayandığı herhangi bir haklı neden, bir gerekçe, bir 

düşünce mutlaka vardır.42 Durkheim’ın yaptığı gelenek tanımı43, âdet ve alışkanlık 

kapsamında bulunmakta, geleneğin ifade ettiği ‘tercih durumunu göz ardı etmekte, 

bireyleri olduğu gibi aktarıcı, düşünmeden davranışta bulunan kimseler konumuna 

indirgemektedir. Oysa ki gelenek, nesilden nesile aktarılarak yaşamaya devam eden 

ve kendisine güvenilerek bağlılıkla itaat edilen sosyal inançlar ve pratikleri ifade 

etmektedir.  

Ancak geleneğin nesilden nesile aktarılması, yaşamaya devam etmesi 

geçmişte, şimdide ve gelecekte değişimden bağımsız olmayı, ait olduğu zaman ve 

şartlardan bağımsız olmayı ifade etmemektedir. Gelenek, içinde yer aldığı zaman 

dilimi ve sosyal, fiziksel, ekonomik vs. şartlar çerçevesinde özgün bir kimlik 

kazanmaktadır. Geleneğin sahip olduğu bu potansiyel, bu çalışmada ‘geleneğin 

yeniden üretimi’ olarak nitelendirilmektedir. Şimdi de farklı boyutları ile geleneğin 

sahip olduğu bu potansiyel üzerinde durulacaktır:  

 

1.2.2. Geleneğin Yeniden Üretimi 

‘Gelenek’ kavramının ifade ettiği aktarma, eskiye ait birikimlerin basitçe, 

olduğu şekliyle bir kuşaktan diğerine iletilmesinden ibaret değildir. Bu aktarma, 

eskiye ait unsurların, yeni yaşam şartları ve düşünce biçimlerinde ortaya çıkan 

unsurlarla bir araya getirilerek, yeni olanı eski olana bir tür uyarlamayı, 

bütünleştirmeyi içermektedir. Yani önceden var olan, yeniden var edilme sürecine 

maruz kalmaktadır, böylece bir tür diyalektik gerçekleşmektedir. Bu  noktada 

geleneğin iki boyutundan söz etmek mümkündür: Bir taraftan geçmişten âna 

aktarılan unsurlar muhafaza edilirken, diğer taraftan ortaya çıkan yeni sosyo-kültürel 

şartların etkisi sonucu ortaya çıkan değişim meydana gelmektedir. Geçmişten âna 
                                                              

42 Zygmunt Bauman, In Search of Politics, Polity Press, 2000, s. 132-133.  
43 “Geleneksel davranış, genellikle ‘anlamlı olarak’ yönlendirilen bir etkinlik diye nitelenebilecek olan 
şeyin kesinlikle sınırında ve çoğu kez de bu sınırın dışında kalır. Gerçekten de geleneksel davranış, 
çoğu kez, alışılmış uyaranlar karşısında yine alışkanlık durumuna gelmiş, duygusuz, donuk ve hep 
önceden edinilmiş bir tutum doğrultusunda direten bir tepkide bulunma yolundan başka bir şey 
değildir.” Max Weber, Toplumsla ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı, (çev.) Özer Ozankaya, İmge 
Kitabevi, Ankara, 1995, s. 45. 



 22 

aktarılan unsurlar ile  yeni şartların getirisi olan değişim arasında bir sentez 

yaratılmakta ve yeni bir oluşum meydana gelmektedir. Bu, geleneğin aktif bir forma 

sahip olması demektir. 44 Bu olguyu “geleneğin yeniden üretimi” olarak 

nitelendirmek mümkündür. Yani gelenek, geçmişten gelen unsurları muhafaza ve 

yeni olanı bunlara uyarlama boyutları vasıtasıyla yeniden üretilmekte, sabit, 

değişmez bir şekilde kalmamaktadır. Delanty’nin, modernliğin ‘geleneksel 

sonrası/post-traditional’ olarak nitelendirilmesinden yola çıkarak geleneği, yeniden 

canlandırılma ve yönlendirilme potansiyeline sahip olarak nitelendirmesi de  bu 

noktada dikkate değerdir.45 Schwarz’ın, geleneğin aktif bir forma sahip olduğu 

şeklindeki argümanı ile Delanty’nin geleneğin yeniden canlandırılma ve 

yönlendirilme potansiyeline sahip olduğu şeklindeki argümanı bu çalışmada, 

‘geleneğin yeniden üretimi’ söyleminin dayandığı temel noktalardandır. Bu 

çalışmada, ‘geleneğin yeniden üretimi’ olgusu bu bağlamda anlaşılmalıdır.  

Bu çift boyutlu yeniden üretim sürecinde, bireylerin ihtiyaçlarının 

karşılanması, yani pratik yararının göz önünde bulundurulması da söz konusudur. 

Buna Hobsbawm’ın ifadesiyle “temayüller” adını verebiliriz. Geleneğin rutine dayalı 

yapısında temayüller, bir nevi gelenekten uzaklaşma gibi görünmektedir.46 Oysa ki 

pratik yararla yapılan bu ilişkilendirme bir tür meşrulaştırma zemini oluşturarak 

temayüllerle gelenek arasında uzlaşma için zemin hazırlayarak ‘yeniden üretim 

süreci’nde etkin bir rol almaktadır. Ancak bu bütün uygulamaların pratik yarar esas 

alınarak gerçekleştirildiği anlamına gelmez.  

Geleneğin sahip olduğu değişim potansiyelinin aktif hale geldiği noktaya 

baktığımız zaman göreneklerle karşılaşırız. Toplumdaki herhangi bir uygulamanın 

düzenlilik olasılığı bulunması ve toplumdaki bireyler tarafından uygulanması 

durumunda ‘görenek’ten söz etmek mümkündür.47 Görenekler, bu noktada ‘moda’yı 

da içermektedir. Çünkü, ‘moda’nın temel niteliği ‘yeni olması’dır. Yeni olması 

                                                              
44 Fernand Schwarz, Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, çev. Ayşe Meral Aslan, İnsan Yay., İstanbul, 
1997, s. 302-303.   
45 Gerard Delanty, Modernity and Postmodernity, Sage Publications, 2000, s. 42.  
46 Eric Hobsbawm / Terence Ranger, Geleneğin İcadı, (çev.) Mehmet Murat Şahin, Agora Kitaplığı, 
İstanbul, 2005, s. 4-5. 
47 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay, Derya Kömürcü, Bilim ve Sanat 
Yay., Ankara, 1999, s. 279.   



 23 

nedeniyle uygulanmaya devam edilmesiyle moda, görenek haline gelmeye 

başlamaktadır. Bir taraftan yeni olan, daha düzenli bir uygulanma formu kazanırken, 

diğer taraftan eski ile uyumlu bir bütünleşme sürecine girmiştir. Yani görenekler, 

değişime engel olmamakta, gerçekleşmesi istenen değişimin geleneklerle uyumlu 

olarak gerçekleşmesi noktasında etkin durumdadırlar. Bir nevi görenekler, 

gerçekleşmesi istenen değişime ‘devamlılık’ bahşetmektedir.48 Yani görenekler bir 

taraftan değişim için imkan yaratırken diğer taraftan değişimi sınırlandırmaktadırlar. 

Böylece hem süreklilik hem de değişim aynı anda gerçekleşebilmektedir. 

Gelenek, bir taraftan geçmişte kalanı âna taşırken, diğer taraftan geleceği inşa 

etmektedir. Yani bir tür eklemlenme meydana gelmektedir. Geçmişin temelleri 

üzerinde gelecek oluşmakta, başka bir ifadeyle gelenek vasıtasıyla “yaşayanlar 

ölülerin ruhunda, ölüler de yaşayanların bedeninde yeniden hayat bulmaktadır.”49  

Geleneğin içerdiği pratikleri gelenekle özdeşleştirmek, geleneği çok fazla 

sınırlandırma anlamına gelecektir. Çünkü sadece pratikler değil düşünme biçimleri 

de geleneğe ait unsurlardan ibarettirler. Gelenek, “yeniden hayata 

geçirmeye/yasalaştırmaya kılavuzluk eden model/tarz’dır.” Bir nevi bu model/tarz 

geleneğin özünü ifade etmektedir. 50 Bu çizgide bir yaklaşım bizi geleneği, değişime 

daha az açık olan “değerlerin, davranış kalıpları içindeki devamlılığı” şeklinde 

tanımlamaya ulaştırmaktadır.51 Burada dikkate değer olan nokta, değerler ve davranış 

kalıpları arasındaki doğrudan ve bağımlılık ifade eden ilişkidir. Yani gelenek, 

değerler ve pratiklerden oluşan bir bütünü ifade etmektedir.  

Oluşturulan çerçeve doğrultusunda gelenek şu şekilde tanımlanabilir: 

Gelenek; bir toplumda gerçek ya da hayali geçmişle sürekliliği bulunan, deneyimin 

bir ürünü olması nedeniyle kendisine güvenilen, zaman içerisinde değişen şartlara 

uyum sağlayabilme kapasitesine sahip, bu kapasite sayesinde nesilden nesile 
                                                              

48 Eric Hobsbawm / Terence Ranger, Geleneğin İcadı, (çev.) Mehmet Murat Şahin, Agora Kitaplığı, 
İstanbul, 2005, s. 3. 
49 Halis Çetin, “Ezelden Ebede Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu: Gelenek”, Muhafazakar 
Düşünce Dergisi,  Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu Gelenek, Yıl 1, Sayı 3, Kış 2005, s. 156.  
50 Edward Shils, “Gelenek”, (çev.) Hüsamettin Arslan, Modernliğin Gölgesinde: Gelenek, Doğu Batı 
Dergisi, yıl 7, Sayı 25, Ankara, 2003, s. 129.  
51 “Kenan Gürsoy ile Değerlerin Muhafazası Üzerine” (Mülakat), Muhafazakar Düşünce Dergisi, 
Değişim: Niçin Nasıl Nereye?, yıl 1, sayı 4, Bahar, 2005, s. 162-163.  



 24 

aktarılarak varlığını devam ettiren, normlar, değerler, inançlar, semboller ve 

ritüellerle ilişkili pratikler bütününü ifade etmektedir.52 Bu bağlamda gelenek, yerel 

kültürel pratikleri ve toplumdaki değerler, semboller, inançlar, normlar ve ritüellerin 

bir bütün oluşturduğu, özgün bir örüntüyü ifade etmektedir.  

Bu çalışmada da nitel araştırmanın yapıldığı Ünalan Mahallesi sakinlerinin 

katılımcı grubuna dahil edilen bireyleri tarafından, kendilerinin dahil olduğu bu söz 

konusu yeniden üretim sürecine dahil olma biçimleri tasvir edilmeye çalışılmaktadır.  

Modern olan tanımlanmaya çalışılırken üretilen ‘gelenek’ söylemi gibi 

‘muhafazakarlık’ da ‘modernlik’ olgusu üzerindeki tartışmaların bir sonucudur. Bu 

nedenle ‘muhafazakarlık’, ‘modernlik-gelenek’ tartışmaları ile doğrudan ilişkili 

kavramlardan biridir ve bu nedenle çalışmamızda ele alınmasının yerinde olacağı 

kanaatindeyiz: 

 

1.3. Muhafazakarlık  

Muhafazakarlık (conservatism), sosyal, ekonomik, yasal, dini, siyasi veya 

kültürel düzendeki yıkıcı etkiye sahip değişime karşı olma tutumu şeklinde 

tanımlanmaktadır.53 Söz konusu yıkıcı etki kapsamında modernliğe işaret 

edilmektedir. Çünkü gelenek gibi ‘muhafazakarlık’ da modern söylemle birlikte 

ortaya çıkmış bir kavramdır. Kavram için iki uç nitelendirme ortaya çıkmıştır. İlk 

yaklaşıma göre muhafazakarlık, ‘reaksiyoner gericiliği’ ifade etmek üzere 

kullanılmaktadır. Diğerine göre ise  muhafazakarlığı, ‘reaksiyoner gericilik’e 

indirgenmesi mümkün değildir.54 Çünkü muhafazakarlık, geleneğin modernlik 

                                                              
52 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay / Derya Kömürcü, Bilim ve Sanat 
Yay., Ankara, 1999, “gelenek, gelenekler” maddesi; Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma 
Yay., İstanbul, 1999, “gelenek” maddesi; Ali Feyyar, Toplum ve İnsan Bilimleri Terimleri: 
Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü, Değişim Yay., İstanbul, 2007; “Tradition and 
Traditionalism”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, (ed.) Edward Craig, London and New 
York, 1998; “Tradition”, Encyclopedia of Religion, (ed.) Lindsay Jones, second ed., Thomson Gale, 
2005. 
53 “Conservatism”, International Encyclopedia of Social Science, (ed.) David L. Sills, The 
Macmillan Company & The Free Pres, Vol. 3, United States of Amerika, 1968. 
54 A. Baran Dural, “Muhafazakarlığın Tarihsel Gelişimi ve Muhafazakar Söylem”, Muhafazakâr 
Düşünce Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık Sayı 1, Yaz 2004, s. 121. 



 25 

tarafından reddedilmesine, eskiye, geçmişe hapsedilmesine bir tepki olarak geleneğin 

savunusunu ifade etmektedir. Ancak bu savunu, değişen şartlar bağlamında geleneğe 

ait unsurların geçmişten günümüze, günümüzden de geleceğe aktarılmasını 

içermektedir.55 Batı’da muhafazakarlık konusunda kendisine atıfta bulunulan, 

Fransız Devrimi’ne yaptığı eleştirilerle  muhafazakarlık söylemine ilk olarak farklı 

bir biçimde yaklaşan Edmund Burke’nin ele aldığı muhafazakarlık biçimi de bu 

iddiaları doğrular mahiyettedir. Burke, 1789 Fransız Devrimini ve modernleşme 

yaklaşımlarını, geçmişin reddedilmesini, geçmişten günümüze taşınan unsurları yok 

sayarak modernitenin paradigması doğrultusunda yapılmaya çalışılan değişiklikleri 

şiddetle eleştirmektedir. Ona göre moderniteyle birlikte toplumun merkezine soyut 

aklın konulması, gelenek, örf-adet, bir takım davranış ve norm kalıplarının 

reddedilmesi sonucu meydana getirilecek yapı problemli bir niteliğe sahip olacaktır. 

Çünkü toplum fertleri bu reddedilen unsurlar vasıtasıyla hayatı algılamakta, 

anlamlandırmakta ve belirli bir bütünlük içerisinde sistematize etmektedir. Bunlar 

vasıtasıyla kuşaklar arası süreklilik sağlanmaktadır. Burke, geleneği savunurken 

statik bir yapıyı ön plana çıkarmamaktadır, o değişime de atıfta bulunmaktadır ama 

bu değişim tedrici, geleneksel toplumsal dokunun zedelenmediği, kırılmaların 

yaşanmadığı bir niteliğe sahiptir.56     

Muhafazakarlık, kendine özgü olmanın, zaman içerisinde oluşan geçmişin 

sosyo-kültürel birikiminin kuşaktan kuşağa aktarılmasının yanında, bu birikimin yok 

sayılarak yerine silbaştan yeni bir sistemin getirilmesinin karşısında bir tutum 

sergilemeyi ifade etmektedir. Çünkü toplumda oluşmuş olan her türlü pratikler, 

alışkanlıklar, normlar, kalıplaşmış kurallar, yaşam biçimi formları o topluma özgü bir 

niteliğe sahiptir ve bunlar sosyalleşme sürecinde bireylere aktarılarak varlığını 

sürdürmektedir. Bu yapının yok sayılması toplum için büyük bir kırılmayı ifade 

edecektir. Bu devamlılığın savunulması ise muhafazakarlığın temelini 

oluşturmaktadır.57 Yani muhafazakarlık, ‘devrim’e karşı ‘evrim’i ve ‘geleneğe 

                                                              
55 Bengül Güngörmez, “Muhafazakâr Paradigma: ‘Dogma’ ve ‘Önyargı’ ”, Muhafazakâr Düşünce 
Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık, Sayı 1, Yaz 2004, s. 11-30. 
56 Fatih Duman, “Edmund Burke: Muhafazakarlık, Aydınlanma ve Siyaset”, Muhafazakâr Düşünce 
Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık Sayı 1, Yaz 2004, s. 31-53. 
57 Halis Çetin, “Muhafazakarlık: Kaosa Karşı Kozmos”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Gelenekten 
Geleceğe Muhafazakarlık Sayı 1, Yaz 2004, s. 87, 92-104. 



 26 

saygılı ilerlemeyi’ temel almaktadır.58 Aydınlanma aklı ve Fransız Devrimi’ni 

şiddetle eleştiren Edmunde Burke’nin de yaklaşımında görüldüğü üzere 

muhafazakarlıkta esas olan, tedrici bir değişimin gerçeklemesidir. Bu nedenle 

muhafazakarlık, ne pahasına olursa olsun eski olana bağlılığı, değişim karşıtlığını 

ifade etmemektedir.59 

“Muhafazakar olmak belli biçimlerde düşünme ve davranma eğiliminde 

olmaktır; belli tür davranışları ve beşeri durumların şartlarını diğerlerine tercih 

etmektir; belli tür seçimleri yapmaya eğilim göstermektir.”60 Muhafazakar olmak, 

aşina olunanı bilinmeyene, denenmişi denenmemişe, gerçeği gizeme, fiili olanı olası 

olana, elverişliyi mükemmele ve şu anki gülüşü hayalî neşeye tercih etmektir.”61 Bu 

noktada, Bauman’ın yapmış olduğu geleneğe dayalı davranış tanımlaması ile 

muhafazakarlık arasında paralellik olduğu görülmektedir. Bauman da geleneğe 

dayalı davranışın, imkanlar dahilinde olan şeyler arasındaki bir tercihin, bir haklı 

nedene dayandırmanın sonucu olduğunu vurgulamaktadır.  

Yukarıdaki bölümlerde de dile getirildiği üzere ne gelenek değişmeden 

geçmişte kalan unsurları ifade etmekte ne de muhafazakarlık, bu değişmeden 

geçmişte kalan unsurlara kuru kuruya bağlılığı ifade etmektedir. Gelenek; geçmiş-

şimdi-gelecek köprüsünün önemli bir unsurunu temsil ederken, muhafazakar ise bu 

köprünün unsurlarının  birbiriyle daha ilintili bir  formda ortaya çıkmasına katkı 

sağlamaktadır. Bu çalışma da söz konusu köprünün, Ünalan Mahallesi’nde 

araştırmaya katılımcı olarak dahil edilen bireyler çerçevesinde ortaya çıkan sosyo-

kültürel izlerini sürmeyi amaçlamaktadır.  

Gelenek-modernlik tartışmaları çerçevesinde gelenek kapsamına dahil edilen 

‘din’ olgusu da temel unsurlardan birisi olmuştur. Modernleşme olarak nitelendirilen 

süreçte dinin konumu noktasındaki yaklaşımlar ‘sekülerleşme’ adı altında yer 

                                                              
58 A. Baran Dural, “Muhafazakarlık: Düşünce Kalıbı mı, İdeoloji mi?”, Avrupa ve Türkiye’de 
Muhafazakarlık, Muhafazakar Düşünce Dergisi, Sayı 9-10, Yaz 2006, s. 59.  
59 Fatih Duman, “Edmunde Burke: Muhafazakarlık, Aydınlanma ve Siyaset”, Muhafazakâr Düşünce 
Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık Sayı 1, Yaz 2004, s. 31-53.  
60 Michael Oakeshott, “Muhafazakar Olmak Üzerine”, (çev.) İsmail Seyrek, Muhafazakar Düşünce 
Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık Sayı 1, Yaz 2004, s. 55.  
61 Michael Oakeshott, a.g.e., 2004, s. 56.  



 27 

almıştır. Bu nedenle sekülerleşme tartışmalarının ele alınması çalışmamız açısından 

temel bir öneme sahiptir. Çalışmamızda temel unsurlardan birisi ‘din’ olgusudur. 

Durum böyle olunca, söz konusu ‘sekülerleşme’ tartışmalarının genel hatları ile ele 

alınmasının aydınlatıcı olacağı kanaatindeyiz:  

 

1.4. Sekülerleşme 

Batı Avrupa’da ‘Aydınlanma’-öncesi yaşanan gelişmelerle bireye, akla ve 

bilime merkezi bir rolün atfedilmesi gibi temel noktalar, ‘din’ fenomeninin 

sosyolojik olarak ele alınmasında bir tür milat olarak değerlendirilebilir. Çünkü bu 

gelişmeler, kilisenin siyasi, ekonomik ve toplumsal konumu açısından bir dönüm 

noktası olmuştur. Artık kiliseye ve temsil ettiği role karşı farklı bir tutum 

sergilenmeye, kilisenin kutsalları sorgulanmaya başlanmıştır. Bu tarihsel düzlemin 

yarattığı paradigmayı göz önünde bulundurmaksızın, sosyoloji biliminin ‘din’e 

ilişkin yaklaşımı üzerinde durmanın mümkün olmadığı kanaatindeyiz.  

Sosyoloji literatüründe ‘modernlik’ kavramı üzerinde devam eden tartışmalar 

çerçevesinde modernlik-din ilişkisi üzerine farklı yaklaşımlar geliştirilerek 

‘sekülerleşme’ teorilerini meydana getirmiştir. Şimdi bunlar üzerinde durulması 

çalışmamız açısından temel bir noktadır:  

 

1.4.1. Sekülerleşme Paradigmaları Çerçevesinde Din ve Modernlik 

Sosyoloji biliminde dine karşı ortaya konulan temel yaklaşıma baktığımız 

zaman öncelikle “sekülerleşme” söylemi ile karşılaşılmaktadır. Bu kapsamda 

geliştirilen yaklaşımlar, ‘modern toplumda dinin yeri’ üzerine yapılan tartışmaları 

içermektedir.62 Kavram, sosyal bilimlere uyarlanmadan önce de; ‘bir dönemin ruhu’, 

‘dış dünya’, ‘Tanrı’yla uyuşmayan bir hayat şekli’, sivil hukukla kilise hukukunu, 

sivil mülkiyetle kilise mülkiyetini ayırt etmek olmak üzere farklı anlamlarda 
                                                              

62 Encyclopedia of Religion and Society, (ed.) Jr. William Swatos, “Modernism” erişim tarihi 
10.02.2009 ) http://hirr.hartsem.edu/ency/Modernism.htm.  



 28 

kullanılmış ve bu farklı kullanımlar çerçevesinde sosyal bilimlere uyarlanmaya 

çalışılmıştır.63 Sosyoloji literatüründe her ne kadar kavram ilk olarak Max Weber 

tarafından kullanılmış64 olsa da söylemin temellerini Aydınlanma dönemine kadar 

geriye götürmek mümkündür. Çünkü Comte, Weber, Marx gibi kurucu sosyologların 

dine karşı tutumları, Aydınlanma düşüncesinin temel unsurları olan akla, bilime ve 

insan merkezli yaklaşıma yapılan vurguyu yansıtmaktadır. Buna göre Comte, 

toplumun kendisi tarafından oluşturulacak bir insanlık dinini tanımlamaya çalışırken; 

Marx beklentisi içinde olduğu proleterya devrimi için engel niteliğinde olan bir din 

tanımlamasını gündeme getirmiştir. Ona göre din, bir tür ‘afyon’dur. Weber ise, 

kutsaldan arınmakta olan bir dünyayı ifade etmek üzere “büyü bozumu” söylemini 

kullanmıştır. Ona göre sekülerleşme, ‘eylemin rasyonelleştirilmesi süreci’ni65 ifade 

etmektedir.  

Kurucu sosyologlar tarafından geliştirilen bu yaklaşımlar, özellikle 1960’lı 

yıllara gelinene kadar sosyologların dine karşı tutumlarında temel belirleyicilerden 

biri olmaya devam etmiştir. Bu yıllara kadar, akıl, bilim ve insan merkezlilikle 

özdeşleştirilen ‘modernlik’, sosyal yapıda etkin hale geldikçe dinin gerileyeceği ve 

hatta tamamen ortadan kalkacağı öngörülerinde bulunulmuştur. Kurucu 

sosyologların takipçisi olarak aynı yönde görüşler ileri süren, görüşlerini çeşitli 

verilerle destekleme çabası içerisinde olan sosyologlar arasında özellikle Bryan 

Wilson, Steve Bruce ve Karel Dobbelaere gibi isimler ön plana çıkmaktadır. Bunlar, 

dinin hem kurumsal hem de bireysel boyutta gerileyeceği noktasında hem fikirdiler.  

Ancak 1960’lı yıllara gelindiği zaman, klasik sekülerleşme paradigması66 

olarak nitelendirilen bu yaklaşımın eleştirilmesine ilişkin ilk adımlar atılmaya 

başlanmıştır. Hatta bu eleştiri ‘sekülerleşme’ kavramının sosyoloji literatüründen 

tamamen çıkarılmasını istemeye kadar ileri gitmiştir. 1990’larda ise sekülerleşme 

teorisine karşı yapılan eleştirilerin netleşme eğilimi gösterdiği bir süreç başlamıştır. 

2000’li yıllara gelindiğinde ise din-modernlik tartışmalarında eski paradigmanın 

                                                              
63 William H. Swatos / Kevin J. Christiano, “Sekülerleşme Teorisi: Bir Kavramın Serüveni”, (der. ve 
çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 98-99.  
64 William H. Swatos / Kevin J. Christiano, a.g.e., 2002, s. 96.  
65 William H. Swatos / Kevin J. Christiano, a.g.e., 2002, s. 99.  
66 ‘Paradigma’ kavramı, Thomas Kuhn’un tanımladığı çerçevede kullanılmaktadır.  



 29 

eleştirileri net hatlarla ortaya konulmaya başlamıştır. Eski paradigmayı eleştiren 

sosyologlar arasında Grace Davie, Rodney Stark, Daniel Hervie-Leger ve K. Jeffrey 

Hadden gibi isimler ön plana çıkmaktadır. Geliştirilen bu yeni yaklaşım, din ve 

modernlik ilişkisinin zıt kutuplu bir yaklaşımla ele alınmasını eleştirerek, 

‘toplumların modernleştikçe sekülerleşecekleri’ öngörüsünü çeşitli verilerden yola 

çıkarak kabul edilemez olarak nitelendirmektedirler.  

Eski paradigmayı reddederek geliştirilen yeni paradigma da eleştiriye maruz 

kalmıştır. Bu paradigmanın temel tezi ise, din ve modernitenin birbirleri ile etkileşim 

içerisinde olduklarıdır. Bu yaklaşımın temsilcileri arasında Marks Chaves, David 

Yamame, Conrad Oswalt ve Jose Casanova gibi isimler bulunmaktadır. Böylece 

kurucu sosyologların temellerini attığı ‘sekülerleşme’ söylemi üç farklı paradigma 

kapsamında gündeme getirilmiştir. 

Çalışmamız açısından din-modernite ilişkisini anlamlandırmada kat edilen 

mesafeyi ve gelinen son noktayı görmek amacıyla, geliştirilen bu üç paradigmanın 

temel iddialarına kısaca yer vermenin faydalı olacağı kanaatindeyiz :  

 

1.4.1.1. Klasik Sekülerleşme Paradigması: Modernite-Din Karşıtlığı 

Genel hatlarıyla klasik sekülerleşme tezi, modernleşmenin ilerlemesiyle 

birlikte dinin otoritesinin hem kurumsal hem de bireysel boyutta gerileyeceği ve en 

sonunda tamamen ortadan kalkacağı öngörüsünde bulunmaktadır. 67 Bunun yanı sıra, 

dinin gerilemesinde bilimin etkin bir faktör olacağı, sekülerleşmenin geri dönüşü 

olmayan bir süreç olduğu ve bu sürecin yalnızca Hıristiyanlık değil İslamiyet ve 

Yahudilik olmak üzere diğer dinleri de kapsayacağı şeklindeki öngörüler de klasik 

sekülerleşme tezinin iddiaları arasında bulunmaktadır.68 Bu paradigmanın 

savunucuları hipotezlerini desteklemek amacıyla özellikle ‘kiliselere devam’ 

oranlarındaki düşüşler üzerinde durmaktadır.  

                                                              
67 Gordon Mashall, Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay, Derya Kömürcü, Bilim ve Sanat Yay., 
Ankara, 1999, s. 646.  
68 Rodney Stark, “Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 
Sorgulanıyor, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 36-41.  



 30 

 

1.4.1.2. Yeni paradigma: Moderniteye Rağmen Varlığını Koruyan Din 

Klasik sekülerleşme tezinin argümanlarının kabul edilemez olduğu iddiasıyla 

2000’li yıllarda kesin hatlarla belirlenmiş yeni bir paradigma geliştirilmiştir. Bu 

paradigmaya göre, ABD’de hızla artış gösteren YDH (yeni dini hareketler), Rusya ve 

Japonya’da meydana gelen dinin yükselişi olguları klasik sekülerleşme 

paradigmasının iddiasını desteklememektedir; Elde edilen veriler dinin insanlık için 

hâlâ vazgeçilmez bir unsur olduğunu, moderniteye rağmen varlığını korumaya 

devam ettiğini göstermektedir. Kurumsal dinde –özelde kiliseye devam durumu– 

meydana gelen gerileme, dinin gerilemesi olarak nitelendirilmemelidir.  

Daha önce klasik sekülerleşme tezi savunucuları arasında bulunan, daha sonra 

yeni paradigma kapsamında yaklaşımlarını dile getiren Peter L. Berger, modernleşme 

sürecinde kiliselere devam olgusundaki gerilemenin ‘sekülerleşme’ olarak 

nitelendirilmemesi gerektiğini vurgulamaktadır. Ona göre yaşanan süreç dinin 

gerilemesi, yok olması değil; aksine kurumsal dinden bir tür uzaklaşma ile ‘dinin yer 

değiştirmesi’dir.69 Aynı noktayı vurgulayan Thomas Luckmann da, modern 

toplumda kurumsal boyutundaki gerilemeye paralel olarak  bireysel boyutta 

yoğunlaşması olgusunu ‘görünmeyen din’ şeklinde nitelendirmiştir.70 Bu 

paradigmanın önde gelen isimlerinden olan Grace Davie ise, 1945 sonrası Britanya 

örneği üzerinde durmakta ve kurumsal dininden uzaklaşma sürecini “ait olmadan 

inanma” şeklinde nitelendirerek, dinin sosyal hayattaki varlığının devam ettiğini 

vurgulamaktadır.71 Klasik sekülerleşme paradigmasının ‘dinin gerileme/yok olma ’ 

ile karşı karşıya olduğu şeklindeki yaklaşımdan ‘klasik sekülerleşme paradigması’nın 

eleştirisine geçilmesini Peter L. Berger ‘Dinin krizinden sekülerizimin krizine’ geçiş 

olarak nitelendirmekte, aynı şekilde klasik sekülerleşme paradigmasının artık 

öldüğünü vurgulayan Rodney Stark da ‘Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme’ ifadesini 

                                                              
69 Peter L. Berger, “Sekülerizmin Gerilemesi”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, 
Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 22.  
70 Thomas Luckmann, Görünmeyen Din: Modern Toplumda Din Problemi, (çev.) Ali Coşkun / 
Fuat Aydın, Rağbet Yay., İstanbul, 2003.  
71 Grace Davie, Religion in Britain Since 1945: Believing Without  Belonging, Blackwell, Oxford, 
1999.  



 31 

kullanmaktadır. Ayrıca Stark, klasik sekülerleşme tezinin temel argümanları arasında 

bulunan ‘Avrupa’nın modernleşme öncesi daha dindar olduğu’ yönündeki yaklaşımı 

Ortaçağ Avrupa’sına ait çeşitli tarihi verilerden yola çıkarak eleştirmektedir.72 

Yeni paradigma kapsamında değerlendirilebilecek olan Jeffrey Hadden klasik 

sekülerleşme teorisini belirli bir sistematiğe sahip olmadığı gerekçesiyle bir ‘ideoloji’ 

olarak nitelendirmektedir. Ayrıca o, kurumsal dinin gerilediği yerlerde yeni dini 

hareketlerin yükselişi ve reformların, devrimlerin yapıldığı toplumlarda din ile bu 

yapılanlar arasında gerilimin ortaya çıkması olgularını klasik sekülerleşme 

paradigmasını yanlışlayan olgular olarak değerlendirmektedir.73 

Klasik sekülerleşme paradigmasını ilk eleştiren isimlerden biri olan David 

Martin74, Avrupa merkezli bir tutumla sekülerleşme paradigmasının ele alınması 

noktasına değinerek, Avrupa’nın dünyanın merkezi olmadığını, yapılması gerekenin 

belirli kültürel bölgeler75in kendi özgün nitelikleri de göz önünde bulundurularak ele 

alınması olduğunu söylemektedir.76 Martin’in bu yaklaşımı Avrupa-merkezli 

yaklaşımdan uzaklaşılması ve kültürel özgünlüğe dikkat çekmesi bakımından dikkate 

değerdir.  

Mark Jüergensmeyer, dinin gerilemesi veya yok olması öngörüsünü 

eleştirirken  dinin bir tür milliyetçilik formunu aldığını vurgulayarak, ‘dini 

milliyetçilik (religious nationalism)’in artık yadsınamaz bir olgu olduğunu dile 

getirmektedir.77  

Görüldüğü gibi yeni paradigma ‘dinin modernleşme ile birlikte gerileyeceği 

ve tamamen yok olacağı’ iddiasını şiddetle eleştirerek ‘dinin diğer dönemlerde 

                                                              
72 Rodney Stark, “Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 
Sorgulanıyor, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002.  
73 Jeffrey Hadden,  “Sekülerizmden Dönüş”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, Ufuk 
Kitapları, İstanbul, 2002, s. 103, 125.  
74 David Martin, “Sekülerleşme Sorunu”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, Ufuk 
Kitapları, İstanbul, 2002, s. 189.  
75 Martin’e göre üç kültürel bölge bulunmaktadır: Kuzey Amerika, Latin Amerika ve İslamî Ortadoğu.  
76 David Martin, a.g.e., 2002, s. 196-197.  
77 Mark Juergensmeyer, “Anti-Fundamentalizm”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, 
Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 246.  



 32 

olduğu gibi modern dönemde de insanlık için vazgeçilmez bir unsur’ olduğunu temel 

yaklaşım haline getirmiştir.   

 

1.4.1.3. Eklektik Paradigma: Modernite-Din Sentezi 

Daha önce ele aldığımız iki paradigma, din ve modernite ilişkisi yaklaşımları 

bakımından birbirine zıt kutupları ifade etmektedir. Geliştirilen üçüncü ve son 

paradigma ise geliştirdiği yaklaşımla bu zıt kutupluluğa son vererek bir sentez formu 

meydana getirmiştir. Buna göre modernite ve dinsellik birbirlerine karşıt olgular 

değildir, ikisi aynı anda bir arada bulunabilmektedir. Bu bir aradalık ilişkisi, din ve 

modernite arasındaki etkileşimin varlığını temel almaktadır. ‘Eklektik paradigma’78 

olarak da isimlendirilen bu paradigma yaklaşımlarını, Batı-dışı toplumlardaki 

modernleşme-din ilişkisi verilerini kullanarak desteklemektedir.  

Çalışmamız bağlamında ‘modernlik-din’ ilişkisinin ele alınış tarzına bakıldığı 

zaman, ‘gelenek’ ile ‘modernlik’ arasında kurulan zıt kutuplu yaklaşımın bir benzeri 

ile burada da karşılaşılmaktadır. Gelenek-modernlik tartışması bağlamını 

hatırlayacak olursak; ‘din’ –özelde Hıristiyanlık üzerinde durulurken, daha sonra 

diğer dinler de bu kapsamda değerlendirilmiştir- ‘gelenek’ kapsamında ele alınarak 

‘modernlik’in zıddı bir fenomen haline getirilmişti. ‘Modernlik-gelenek’ ilişkisinin 

zıt kutuplu bir yaklaşımla ele alınmasını eleştiren Gusfield, Mataragnon’ın 

‘modernlik-din’ ilişkisi yaklaşımı için de model olmuştur. Mataragnon, 

‘Modernization and Religon: Must They Move in Different Direction?’79 adlı 

makalesinde modernlik-din ilişkisini ele alırken kutuplaşma değil etkileşim eksenli 

bir yaklaşım ortaya koymaktadır. Yani o, bir tür ‘klasik sekülerleşme paradigması 

eleştirisi’ yaparak, eklektik paradigma çizgisinde bir noktada yer almaktadır. 

Mataragnon’un temel argümanlarını şu şekilde sıralamak mümkündür: 

                                                              
78 Mehmet Özay, Sekülerleşme ve Din, İz Yayıncılık, İstanbul, 2007.  
79 Rita H. Mataragnon, “Modernization and Religon: Must They Move in Different Direction?”, The 
Many Faces of Religion and Society, (ed.) M. Darrol Bryant / Rita H. Mataragnon, A New Era 
Book, 1985.  



 33 

1. Gelişmekte olan toplumlar statik ve değişmeden kalan toplumlar olmadığı 

gibi her kültür sürekli bir değişme süreci içerisindedir. Aynı şekilde din de, zaman 

içerisinde ortaya çıkan farklı güçlerden etkilenmektedir. Bu anlamda modernlik de, 

dini ortadan kaldırmamakta, onun üzerinde etkili olmaktadır.  

2. Geleneksel kültür kendi içerisinde tutarlı ve homojen bir yapıda olmadığı, 

çeşitli sosyal sınıflarda farklılıklar görüldüğü gibi, bir kültürdeki aynı dine mensup 

bireyler arasında da pratikler ve inançlar noktasında farklı varyasyonlara rastlamak 

mümkündür. İşte bu farklı varyasyonların bulunduğu nokta modernlik ile dinin bir 

arada bulunduğu noktayı temsil etmektedir.  

3. Aynı zamanda pratikler ve inançlar noktasında farklı kültürel 

varyasyonlara rastlandığı gibi aynı dinin çatısı altında farklı marjinal gruplar da 

bulunmaktadır.   

4. Eski gelenekler ile yeni olanların yer değiştirmesi değil, eski ile yeni bir 

arada olduğu gibi, din ile bilim de okullarda yan yana öğretilmektedir. Meydana 

gelen etkileşim sonucunda bir tür yayılma ve iç içe geçme söz konusu olmaktadır.  

5. Geleneksel ve modern formlar daima çatışma halinde olmadığı gibi, 

modern formlarla din de çatışma halinde değildir. Bilakis, iletişim ve taşıtların 

modern formları dini aktivitelere katılmayı daha kolay hale getirmektedir.  

6. Din ve modernlik karşılıklı olarak birbirlerini dışlayan sistemler değildir. 

Bu yanlış yaklaşım, dine ekonomik gelişmeyi engelleyici olarak bakılmasından ve 

ekonomik gelişmemişlikten sorumlu tutulmasından kaynaklanmaktadır. Bu 

yaklaşımın sebebi ise, dinin geleneğin bir yansıması olarak tanımlanmasından 

kaynaklanmaktadır. Mataragnon, bu noktada Hindistan’daki kast sistemine karşı 

takınılan abartılı tavrı örnek göstererek iş gücündeki uzmanlaşmanın ve kast 

içerisindeki hareketliliğin gelişmeyi hızlandırıcı olarak nitelendirildiğini dile 

getirmektedir.  



 34 

7. Modernleşme süreci gelenekleri zayıflatmamaktadır. Aksine, 

modernleşmiş yapılar –örneğin yaygın medya- toplumda kabul gören, yaygın olan 

herhangi bir değeri daha güçlü ve daha yaygın bir hale getirebilmektedir.  

Mataragnon’un 1985 yılında yayınlanan bu makalesi, ‘eklektik paradigma’nın 

daha 1980’li yıllarda söylemleştirilmeye başladığını göstermektedir. Yani iddia 

edilenin aksine modernleşme-din ilişkisinin etkileşim eksenli olarak ele alınmaya 

başlaması henüz 2000’li yıllara gelinmeden önce gerçekleşmiştir.  

Sekülerleşme paradigmalarında gelinen son noktaya bakıldığı zaman, artık 

dinin varlığını devam ettirip ettiremeyeceğine ilişkin tartışmalar yerini, ‘dinin 

varlığına devam ederken sosyal, siyasal, ekonomik vs. diğer süreçlerle girdiği 

etkileşimde ortaya çıkan yeni formların niteliği’ üzerindeki tartışmalara bırakmıştır. 

Örneğin Repstad, din sosyolojisinde artık bir paradigma değişiminin olduğunu ve bu 

yeni paradigmanın din ile çoğulculuk arasında bir zıtlığın varlığından söz etmediğini, 

aksine çoğulculuk ve dini gelişmeyi merkeze aldığını dile getirmektedir.80 

Sekülerleşme tartışmalarının ilk ortaya çıktığı dönemde eski paradigma çerçevesinde 

görüşler ileri süren Peter Berger de son çalışmalarında yeni paradigma doğrultusunda 

bir yaklaşım geliştirmiştir. O ne dinin ne de sekülaritenin mutlak bir zaferinin 

şimdilik mümkün gözükmediğini, din ve sekülaritenin çoğulcu “pazar” şartlarında 

birlikte var olmaya devam edeceklerini dile getirmektedir.81 Benzer şekilde Oswalt 

da dini kurumların da diğer seküler kurumlar gibi görevler yerine getirdiğini 

vurgulayarak, bu noktadan sonra yapılması gereken şeyin din, sekülerleşme ve 

kültürel formların, karşılıklı etkileşim çerçevesinde aynı düzlemde ele alınmasının 

gerekliliği üzerinde durmaktadır. Ona göre din, kültürel dokuya yayılmış bir formda 

yaşamaya devam etmektedir.82 

Din ile sosyal, ekonomik, siyasî vb. diğer unsurlar arasındaki etkileşim 

sonucunda ortaya çıkan yeni formlar bizi, din olgusundaki değişim gerçeğine 

                                                              
80 Pal Repstad, “Introduction: A Paradigm Shift in the Sociology of Religion”, Religion and 
Modernity, (ed.) Pal Repstad, Scandinavian University Press, 1996, s. 1.  
81 Peter Berger, “Dinin Krizinden Sekülerizmin Krizine”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 
Sorgulanıyor, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 92.   
82 Conrad Oswalt, Seküler Çan Kuleleri, Laik Ama Kutsal, (der.) Ali Köse, Etkileşim Yay., 
İstanbul, 2006, s. 47, 55.  



 35 

götürmektedir. Bu noktada Swatos ve Christiano’nun yaklaşımları dikkate değerdir. 

Onlara göre , sekülerleşme teorisi, dinin sabit, değişmeyen bir şey olduğu temeli 

üzerinde yükselmektedir. Bu nedenle din sosyologları, dinin anlamlandırma ve 

kırılganlık boyutlarını göz ardı etmektedirler. Oysa dinler, maddi kültür, sosyal yapı, 

kültürel sistemler ve bireylerle sürekli ilişki içindedirler. Bu anlamda dinin 

kavramları da değişime açık bir yapıya sahiptir ve dinin değişken bir unsur olarak 

alınması zorunludur.83 

Bu veriler, modernleşme ile birlikte dinin hâlâ aktif bir şekilde hayatta 

olduğunu, toplumun sosyal, siyasal, ekonomik vs. boyutları ile etkileşim halinde 

olduğunu, böylece bir taraftan dinin bizzat kendisinin sürekli bir değişim süreci 

içinde olduğunu diğer taraftan geleneğin yeniden üretimi sürecinde aktif bir unsur 

olduğunu göstermektedir. Söz konusu nitel araştırmamız da ‘geleneğin yeniden 

üretimi’ adı verilen süreçte dinin rolünü tasvir etmeyi amaçlamaktadır.  

Sekülerleşme tartışmalarında gelinen son noktayı bu çerçevede dile 

getirdikten sonra çalışmamız açısından önemli olan küreselleşme tartışmalarına 

değinmenin yerinde olacağı kanaatindeyiz. Geleneğin değişim ve süreklilik eksenli 

yaklaşımla ele alınması, modernlik tartışmalarının bir sonucu olarak ortaya çıkan 

küreselleşme tartışmalarına da yer verilmesini zorunlu kılmaktadır. Çünkü 

küreselleşme tartışmaları, modernliğin küreselleştirici bir etkiye sahip olduğu 

iddiasını içermektedir.84 Bu iddianın irdelenmesi, bu çalışmada elde edilen nitel 

verilerden yola çıkarak yapılacak olan sosyo-kültürel tasvir ve anlamlandırma 

açısından önemlidir. Bu irdeleme suretiyle, nitel araştırmamız kapsamındaki yerel 

kültürel unsurların hangi perspektifte değerlendirileceğine ilişkin soru işaretlerini 

ortadan kaldıracağı kanaatindeyiz:   

 

                                                              
83 William H. Swatos / Kevin J. Christiano, “Sekülerleşme Teorisi: Bir Kavramın Serüveni”, (der. ve 
çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2002, s. 115. 
84 Roos Poole, Ahlâk ve Modernlik, çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yay., İstanbul, 1993, s. 10. 



 36 

1.5. Küreselleşme 

1990’lı yıllardan itibaren Marshall McLuhan’ın ‘global village’ söylemi ile 

birlikte yaygın olarak üzerinde durulmaya başlanan bir kavramdır ‘küreselleşme’.85 

Kavrama, ekonomiden siyasete, sağlıktan, ekolojiye kadar pek çok alanda yer 

verilmektedir. Kavramda esas olan nokta, coğrafi faktörlerin etkinliğini kaybederek 

coğrafi ve ulusal sınırların aşılması ve sınırlar-üstü bir ilişkiler ağının ortaya 

çıkmasıdır.86 Çalışmamız açısından küreselleşme tartışmalarında yerel kültüre ilişkin 

geliştirilen söylemler dikkate değerdir.  

 

1.5.1. Küreselleşme Paradigmaları 

1980’lerden itibaren üzerinde durulmaya başlayan küreselleşme söylemi, 

öncelikle ekonomik boyutlu bir küresel etkileşime vurgu yaparak ortaya çıkmıştır. 

Ancak daha sonra söylem, kültür, siyaset, teknoloji vb. farklı alanlar için de kullanılır 

hale gelmiştir. Bu nedenle tek boyutlu bir ‘küreselleşme’ olgusu yerine çok boyutlu 

bir fenomen olarak küreselleşme ile karşı karşıya bulunulmaktadır.87 Bu durumunda 

Tomlinson’un önerdiği yönde bir eğilim sergilemenin yerinde olacağı kanaatindeyiz. 

O, “küreselleşmenin çokboyutluluğunun bilincinde olarak tek bir boyut üzerinde 

yoğunlaşma”yı88 önermektedir. Çalışmamızda ‘küreselleşme’ olgusunun “kültürel 

boyutu”89 üzerinde durulacaktır. Bu bağlamda üzerinde durulacak temel nokta, “yerel 

ile küresel ekseninde yerel kültür” olarak nitelenebilir.  

 

                                                              
85 “Küreselleşme”, Kavram Sözlüğü: Söylem ve Gerçek, (der.) Fikret Başkaya, Özgür Üniversite 
Kitaplığı, Ankara, 2005.  
86 “Küreselleşme”, Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay / Derya Kömürcü, 
Bilim ve Sanat Yay., Ankara, 1999.  
87 John Tomlinson, Küreselleşme ve Kültür, (çev.) Arzu Eker, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2004, s. 26.  
88 John Tomlinson, a.g.e., 2004, s. 32.  
89 Peter L. Berger, “Küreselleşmenin Kültürel Dinamikleri”, Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, (der.) 
Peter L. Berger / Samuel P. Huntington, (çev.) Ayla Ortaç, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2003, s. 10.  



 37 

1.5.1.1. Kültürel Homojenleşme Olarak Küreselleşme 

Bu paradigmanın temel yaklaşımına göre ‘küreselleşme’ olgusu, dünya 

çapında kapsamlı homojen bir kültürün oluşma süreci olarak tanımlanmaktadır. Bu 

homojen kültürün öncüsü ise ABD’dir. Bu noktada Peter L. Beger kavrama yüklenen 

bu anlamı şu ifadelerle ele almaktadır: Kavram, “tehditkâr bir biçimde Amerika’nın 

ekonomik ve siyasal egemenliğini, bunun kültürel sonucu olarak da metastazla her 

yere yayılmış bir tür Disneyland’ı andıran türdeşleşmiş bir dünyayı (bir Fransız kamu 

görevlisinin harika deyişiyle “kültürel Çernobil”i) akla getirmektedir.”90 Ayrıca 

Berger, ABD öncülüğünde gerçekleşen küreselleşme sürecinin 4 boyutta ele alınması 

gerektiğini ileri sürmektedir. Ona göre bu dört boyut şunlardır: Davos kültürü, 

Akademisyenler Kulübü, Evanjelik Hıristiyanlığı ve popüler kültürdür. Davos 

kültürü, dünya ülkeleri bir araya getiren Davos Zirvesi’ kapsamında Batı –özelde 

ABD- eksenli bir davranış ve tüketim biçimi –kullanılan teknoloji, giyim kuşam 

biçimi, yapılan espriler vs.- bu zirve vasıtasıyla diğer ülkelerin liderlerince de 

benimsenmesini ifade etmektedir.  Akademisyenler Kulübü ise, üniversite camiasının 

kendi aralarında oluşturdukları kendilerine özgü gündem ve düşünce biçiminin diğer 

toplumlara da aynı kanalla ulaşmasını ve oralardaki akademik yapıyı da 

yönlendirmesini ifade etmektedir. Evanjelik Hıristiyanlığı ise, Hıristiyanlığın bu 

formunun ABD merkezli olarak dünya çapında bir yayılma süreci yaşamasını ifade 

etmektedir. Popüler kültür ise, Coca Cola tüketimi, Jean giyme vs. gibi ABD 

kültürünün bir parçası olan unsurların dünya çapında yaygınlaşmasını ifade 

etmektedir.91  

 James Davison Hunter ve Joshua Yates, MTV, Sierra Kulübü, Ford Vakfı 

gibi çeşitli dünya çapında çalışmalarını sürdüren büyük Amerikan kuruluşlarının 

yöneticileri üzerinde “Küreselleşmeye Öncülük: Küreselleştirici Amerikan Dünyası” 

başlıklı bir araştırma yapmışlardır. Çalışmada, bu kuruluşların küresel arenaya 

sundukları ürünler vasıtasıyla bir tür standartlaşma meydana getirdikleri iddia 

                                                              
90 Peter L. Berger, a.g.e., 2003, s. 10. 
91 Peter L. Berger, “Küreselleşmenin Kültürel Dinamikleri”, Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, (der.) 
Peter L. Berger / Samuel P. Huntington, (çev.) Ayla Ortaç, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2003; Peter L. 
Berger, “Küresel Kültürün Dört Yüzü”, Laik Ama Kutsal, (der.) Ali Köse, Etkileşim Yay., İstanbul, 
2006.  



 38 

edilmektedir. Bu Amerikan kuruluşları vasıtasıyla Amerika’nın, küreselleşmenin 

öncüsü olduğu dile getirilmektedir.92  

Bu paradigma çatısı altında bulunan isimlerin önde gelenlerine bakıldığı 

zaman öncelikle Marshall McLuhan (Global Village), George Ritzer 

(McDonaldlaştırma) gibi isimlerle karşılaşılmaktadır. Ayrıca Samuel P. Huntington, 

Batı öncülüğünde, Batılı/ABD kültürün yaygınlaşması şeklinde yaşanan 

küreselleşme sürecinin, Batı ile diğer medeniyetler arasında çatışma ilişkilerinin 

ortaya çıkmasına kapı aralayacağı kanaatindedir.93 Yani küreselleşme bir tür 

medeniyetler çatışmasına gebedir.  

Küreselleşme olgusuna bir tür kültürel homojenleşme olarak yaklaşan 

isimlerden birisi de Peter L. Berger’dir. Berger, yükselen bir küresel  kültürün 

varlığından söz etmektedir ve bu yükselen kültürün ortaya çıkmasında etkili olan 

faktörler arasında öncelikle ‘Dil/İngilizce’ üzerinde durmaktadır. İngilizce 

aracılığıyla Amerika, kendi kültürünü dünya çapında yaygın hale getirmektedir. 

Çünkü diller kullandıkları kelimeler, kavramlar ve kendilerine özgü mantıkları 

vasıtasıyla kültürel unsurların, değerlerin, inançların taşıyıcısı haline gelmektedirler. 

Berger, küresel kültürün ortaya çıkmasında etkili olan faktörlerden biri olarak da 

‘Davos Kültürü’ üzerinde durmaktadır. Yılda bir defa düzenlenen Davos Ekonomik 

Zirvesi, dünya siyasetine ve ekonomisine yön veren ülkelerin temsilcilerini bir araya 

getirerek kendine özgü bir kültür meydana getirmektedir. Bu zirvede oluşan gündem 

ve alınan kararlar dünya çapında etki yaratmaktadır. Berger’in üzerinde durduğu 

diğer bir faktör de ‘Akademisyenler kulübü kültürü’dür. O, bu ifadeyi üniversiteler, 

vakıflar, sivil toplum kuruluşları, devletlere özgü ve devletlerarası kuruluşlar 

çerçevesinde oluşan ağlar üzerinde batılı akademisyenlerin belirleyiciliğini ifade 

etmek üzere kullanmaktadır. Bu ağın bir parçası olmak isteyenler, bu kültürü 

öğrenmek ve uygulamak zorunda kalmaktadırlar. Berger, ‘popüler kültür/Tüketim 

                                                              
92James Davison Hunter / Joshua Yates, “Küreselleşmeye Öncülük: Küreselleştirici Amerikan 
Dünyası”, Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, (der.) Peter L. Berger / Samuel P. Huntington, (çev.) 
Ayla Ortaç, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2003.   
93 Samuel P Huntington, “Medeniyetler Çatışması mı?” (çev.) Mustafa Çalık, (der.) Kudret Bülbül, 
Yerel Kimliklerden Küresel Stratejilere Küreselleşme, Kültür Medeniyet, Orient Yay., Ankara, 
2007, s. 311.  



 39 

kültürü’nü de aynı kapsamda değerlendirerek bu alanın içeriğinin de Amerika 

tarafından belirlendiğini ve tüm dünyada yaygınlaştırıldığını dile getirmektedir. 

Berger son olarak ‘Halk hareketleri’ üzerinde durmaktadır. Ona göre feminist, 

çevreci halk hareketleri, insan hakları adı altında ortaya çıkan İnsan Hakları Evrensel 

Birliği gibi çeşitli oluşumlar yükselen küresel kültürün dünya çapında yaygın hale 

gelmesinde etkili olan önemli bir unsurdur.94 

 

1.5.1.2. Yerel-Küresel Etkileşimi Ekseninde Küreselleşme 

Kültürel boyutuyla küreselleşmeyi bir  tür ‘homojenleşme süreci’ olarak ele 

alan yaklaşımların yanı sıra, bunlara eleştiri mahiyetinde olan yaklaşımlar da 

bulunmaktadır. Bu yönde tutum sergileyen isimlerden birisi John Tomlinson’dur. 

Tomlinson küreselleşmeyi tanımlamak üzere “karmaşık bağlantılılık” (Complex 

connectivity) ifadesini kullanmaktadır. Bu kavram, modern yaşam biçimine özgü 

olan karşılıklı bağların ve bağımlılıklar ağının her geçen gün biraz daha gelişerek 

yoğunlaşmasını ifade etmektedir.95 O, tüketim kültürüne temel alınarak geliştirilen 

‘küreselleşmenin, kültürel bir homojenleşme’ olduğu şeklindeki yaklaşımı şu 

ifadelerle eleştirmektedir:  

“Homojenleşme tezinin gerçek olup olmadığına karar vermek içinse, 

havaalanın güvenli ortamından dışarı çıkmayı göze almanız ve dışarıdaki kültürün 

tehlikeli derinliklerine doğru ilerlemeniz gerekir. Çünkü gerçek kültürel pratiklerin 

karmaşıklığı ve kendine has özellikleriyle yüz yüze gelmek homojenleşme tezi gibi 

genel soyutlamalarla oluşturulan tezler için tehlikelidir. Nestor Garcia Canclini farklı 

disiplinlerdeki kuramsal soyutlama eğilimlerine dikkat çekerken üzülerek şöyle 

demektedir: Antropolog şehre yaya, sosyolog ana otoyoldan arabayla, iletişim 

uzmanı uçakla gelir. Kültürün küresel çapta homojenleştiğini iddia etmek, şehre 

uçakla gelip havaalanından hiç çıkmayarak tüm vaktini duty-free mağazalardaki 

küresel markalar arasında geçirmeye benziyor biraz… İşadamları için birbirinden 

                                                              
94 Peter L. Berger, “Küreselleşmenin Kültürel Dinamikleri”, Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, (der.) 
Peter L. Berger / Samuel P. Huntington, (çev.) Ayla Ortaç, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2003. 
95 John Tomlinson, Küreselleşme ve Kültür, (çev.) Arzu Eker, Ayrıntı Yay., İstanbul, 2004, s. 12.  



 40 

uzak yerler kültürel olarak yakındır; çünkü bu yerlerdeki düzenlemeler 

halledilebilecek olan işe göre yapılır: Otelin toplantı odasının uluslar arası 

standartlara uygunluğu, belki de, gece düzenlenen eğlencedeki yerel bir süsle cazip 

hale getirilir.”96  

Tomlinson, ‘karmaşık bağlantılılık’ olarak nitelendirdiği küreselleşme ile 

kültürün dönüşmesi arasındaki ilişkiyi açıklamak için ‘yersiz-yurtsuzlaşma’ ifadesini 

kullanarak şöyle bir sonuca varmaktadır: “Benim bundan anladığım, karmaşık 

bağlantılılığın kültürün mekana olan bağlılığını zayıflattığıdır. Bu, uzaktaki güçlerin 

yerel dünyalara nüfuz edişini içine alan ve gündelik anlamları yerel çevreye 

“demirleyen” bağları yerinden söken, birçok açıdan alt-üst edici bir olgudur….Benim 

için bölgesizleştirme küresel bağlantılılığın en önemli kültürel etkisidir.”97  

“Modern kültürün merkezinde küreselleşme, küreselleşmenin merkezinde de 

kültürel pratikler yatar. 98” Biz de Tomlinson’un yaptığı gibi küreselleşme’nin 

merkezine kültürel pratikleri koyuyoruz. Ancak bir adım daha ileri giderek bu 

pratikleri gelenek ve din olgusu eksenli bir okumaya tabii tutmayı amaçlıyoruz.  

Yerel kültür bağlamında küreselleşme olgusunun bir tür homojenleşme olarak 

ele alınmasını eleştiren isimlerin önde gelenlerinden biri de Roland Robertson’dur. 

O, ‘küreselleşme’ olgusunu ele almak için geliştirdiği modeli ‘esnek bir küresellik’ 

biçiminde nitelendirmektedir. Robertson küreselleşmeyi, tikelciliğin evrenselleşmesi 

ile evrenselciliğin tikelleşmesi şeklindeki bir tür kurumsallaşma süreci olarak 

nitelendirmektedir. Ona göre bu kurumsallaşma “toplumsallaştırma, bireyleştirme, 

uluslararası toplumlar sisteminin pekişmesi ve insanlık durumunun somutlaşması” 

şeklindeki birbirine geçmiş süreçlerde daha iyi görülmektedir.99 Robertson, 

küreselleşmenin, dünyanın bir bütün olarak algılanmaya başlanması ve bu bütün 

içerisindeki çeşitliliğin kabul edilmesi anlamında küresel kültür benzeri bir olgunun 

ortaya çıktığını kabul etmektedir.100 Ancak ona göre bu durum, homojen bir kültürün 

                                                              
96 John Tomlinson, a.g.e., 2004, s. 18-19.  
97 John Tomlinson, a.g.e., 2004, s. 48.  
98 John Tomlinson, a.g.e., 2004, s. 11.  
99 Roland Robertson, Küreselleşme, Toplum Kuramı ve Küresel Kültür, (çev.) Ümit Hüsrev 
Yolsal, Bilim ve Sanat Yay., Ankara, 1999, s. 170-173.  
100 Roland Robertson, a.g.e., 1999, s. 222.  



 41 

oluşumundan ziyade kültürel farklılıkların daha çok ön plana çıkmaya başladığı bir 

süreci ve  yerel kültürel unsurların ‘müzeleştirilmesi’ veya ‘gönüllü nostaljinin 

yükselişi’ olarak nitelenen olguyu ifade etmektedir. Aynı zamanda küreselleşme bu 

olguların kaynağını meydana getirmektedir.101 Çünkü Robertson’a göre 

küreselleşme, küresel ve yereli diğer bir ifade ile evrensel ve tikelin birbirine 

girmişliğini yani geçişkenliğini içermektedir. Küreselleşme ile küçülen dünya, 

yerelliklerin bağlantısını da bünyesinde barındırmaktadır. Böylece Robertson, 

homojenleşme ve heterojenleşme olguları arasında anlamlı bir ilişki kurmaktadır.102 

Yukarıdaki verilerde de görüldüğü üzere modernleşme adı verilen süreç, 

küresel boyutta homojen bir kültür üretme potansiyeli taşımamaktadır. Ancak bu 

süreçte ortaya çıkan bir takım sosyal, ekonomik, siyasal unsurların –Belirli bir dil, 

giyim kuşam, yönetim biçimi vs.- küresel boyutta yaygınlık kazanması söz 

konusudur. Bu durum, yerel kültürlerin özgün karakterlere sahip olmalarını 

engellememektedir. İşte bu noktada bizim çalışmamızda da, geleneğin yeniden 

üretimi biçiminde nitelendirilen süreçte, hem yerel kültürde meydana gelen değişim 

hem de bu süreçteki dinin konumu tasvir edilmeye çalışılmaktadır.  

                                                              
101 Roland Robertson, a.g.e., 1999, s. 246, 252.  
102 Roland Robertson, “Glocalization: Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity”, (ed.) Mike 
Featherstone / Scott M. Lash / Roland Robertson, Global Modernities Theory, Culture, Sage 
Publication, 1995, s. 29,35,40.  



 42 

 

 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM 

YÖNTEM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 43 

2.1. Araştırmanın Amacı ve Kuramsal Çerçevesi  

Araştırma “gelenek” ve “din” kavramları temeli üzerinde yükselmektedir. 

Çalışmanın daha önceki bölümünde ‘gelenek’; bir toplumda gerçek ya da hayali 

geçmişle sürekliliği bulunan, deneyimin bir ürünü olması nedeniyle kendisine 

güvenilen, zaman içerisinde değişen şartlara uyum sağlayabilme kapasitesine sahip, 

bu kapasite sayesinde nesilden nesile aktarılarak varlığını devam ettiren, normlar, 

değerler, inançlar, semboller ve ritüellerle ilişkili pratikler bütününü ifade 

etmektedir.103 Bu bağlamda gelenek, yerel kültürel pratikleri ve toplumdaki değerler, 

semboller, inançlar, normlar ve ritüellerin bir bütün oluşturduğu, özgün bir örüntüyü 

ifade etmektedir. şeklinde tanımlanmıştı. Bu çalışmada ‘gelenek’ kavramına hem söz 

konusu tanım dikkate alınarak hem de P. Bourdieu’nun ‘habitus’ söylemi ile bazı 

noktalarda örtüşen bir anlamda yer verilmektedir. Habitus, toplumsal yapılar ile 

toplumsal pratik (ya da toplumsal eylem) arasındaki bağı oluşturan bir dizi edinilmiş 

düşünce, davranış ve beğeni kalıplarını ifade etmektedir. Aynı zamanda habitus, 

kendisi daha önceden biçimlendirilmiş ve biçimlendirme kapasitesine sahip olan 

kurucu yapıları ifade etmekte ve aktarılabilir eğilimler ve kurallar üretmektedir. 

Habitus’un biçimlendirme kapasitesi ve onun ürettiği eğilim ile kurallar bütünü 

bilinçli bir amaçla önceden tahmin edilebilen bir niteliğe sahip değildir. Habitus, 

tamamen kolektif bir bütün olarak kimlik kazanmaktadır. Değişim ve tahmin 

edilemeyen gelişmelerle karşılaşılması durumunda kullanılacak stratejileri de yine 

habitus içermektedir. Bu stratejiler geçmişte ortaya çıkan şartlarda üretilmektedirler 

ve üretilmiş olan mevcut yapıları zaman içerisinde yeniden üretme eğilimine 

sahiptirler. Söz konusu yeniden üretim de gelecekte ortaya çıkacak şartların 

etkisinden bağımsız değildir.104 ‘Habitus’ söylemi, hem Modernleşme Kuramı’nın 

‘gelenek-modernlik’ zıt kutuplu yaklaşımına getirilen eleştirileri desteklemekte hem 

                                                              
103 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay / Derya Kömürcü, Bilim ve Sanat 
Yay., Ankara, 1999, “gelenek, gelenekler” maddesi; Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma 
Yay., İstanbul, 1999, “gelenek” maddesi; Ali Feyyar, Toplum ve İnsan Bilimleri Terimleri: 
Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü, Değişim Yay., İstanbul, 2007;  “Tradition and 
Traditionalism”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, (ed.) Edward Craig, London and New 
York, 1998; “Tradition”, Encyclopedia of Religion, (ed.) Lindsay Jones, 2. Baskı, Thomson Gale, 
2005. 
104 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, (trans.) Richard Nice, Cambridge University 
Press, 1990, s. 72-73.  



 44 

de ‘geleneğin yeniden üretimi’ olgusunu açıklamaktadır. Ayrıca Schwarz’ın daha 

önceki bölümde yer verilen, geleneğin aktif bir forma sahip olduğunu dile getiren 

argümanı da ‘geleneğin yeniden üretimi’ olgusuna işaret etmektedir. Bu nedenle, 

Modernleşme Kuramı’na getirilen eleştiriler, Bourdieu’nun ‘habitus’ söylemi ve 

Schwarz’ın, geleneğin aktifliğine yapmış olduğu vurgu bu çalışmadaki ‘geleneğin 

yeniden üretimi’ ifadesinin temellerini teşkil etmektedir.  

Bourdieu, yukarıda özelliklerine kısaca değindiğimiz habitus kavramını, 

belirli bir sınıfa aidiyet temelinde ele alarak, farklı sınıfların habitusları olduğundan 

bahsetmekte ve bu noktada habitus’un bir tür üslup birliğini ifade ettiğini dile 

getirmektedir. Bu anlamda habitusun sahip olduğu aktarılabilirlik kapasitesi,  bir 

sınıfa özgü niteliklerin aynı sınıfın sonraki kuşaklarına aktarılabilir olmasını ifade 

etmektedir. Bu, herhangi bir sınıfa özgü aktarılabilir unsurlar, sınıfların ayrı ve 

ayrıştırıcılığını da ifade etmektedir.105 Ancak bu çalışmada ‘habitus’ söylemi, belirli 

bir sınıfa özgü olma niteliği göz ardı edilerek tanımlanmaktadır.  Bu kapsamda 

habitus, soyut bir nitelik taşımaktadır. Bireylerin çeşitli pratikleri, habitusun ihtiva 

ettiği soyut kolektivite bağlamında gerçekleşmektedir. Habitus ve pratiklerden 

meydana gelen bütün ise ‘gelenek’ olarak nitelendirilmektedir.  

Habitus’un ihtiva ettiği unsurların geçmişte üretilmiş olması ve gelecekteki 

şartlarda yeniden üretilme eğiliminde olması çalışmamız açısından temel bir öneme 

sahiptir. Çünkü bu durum geçmişle gelecek arasındaki ardıllığa işaret ederek, sürece 

dayalı yani süreklilik eksenli bir yaklaşımı zorunlu kılmaktadır. Bu çalışmanın 

birinci bölümünde de dile getirildiği gibi Modernleşme Kuramı’nın kırılma eksenli 

yaklaşımına getirilen eleştiriler de sürekliliğin esas alındığı bir bakış açısını destekler 

mahiyettedir.  

Bu bağlamda ‘geleneğin yeniden üretiminde dinin rolü’ başlığı ile çalışmanın 

amacı, ‘gelenek’ şeklinde kavramsallaştırılan habitusun ve kültürel pratikler 

bütününün hem kuşaktan kuşağa aktarılma sürecinde hem de ortaya çıkan yeni şartlar 

çerçevesinde nasıl yeniden üretildiğinin ve bu yeniden üretim sürecinde dinin nasıl 

bir role sahip olduğunun tasvir edilmesidir. Aynı zamanda bu tasvirler, yeniden 
                                                              

105 Pierre Bourdieu, Pratik Nedenler, (çev.) Hülya Tufan, Kesit Yayıncılık, İstanbul, 1995, s. 23.  



 45 

üretilmeye devam eden geleneğin yanında dinin de bir tür yeniden üretim süreci 

içerisinde olduğu varsayımını içermektedir.  

 

2.2. Araştırmanın Yöntemi ve Tekniği 

Bu çalışma,  bir nitel araştırma yöntemi örneğidir ve nitel araştırma 

desenlerinden etnografya(kültür analizi)’dır. Etnografya, “bireysel algı ve davranışın 

olduğu kadar toplumsal davranış, yapı, işleyiş, değerler, normlar gibi kültürel 

ögelerin tanımı ve analizi üzerine odaklanmaktadır.”106  Yapılan araştırma da bir tür 

kültür analizidir.  Bütün nitel araştırmalarda olduğu gibi çalışmamız için de 

belirlenmiş, sınanmaya çalışılan bir hipotezden söz etmek mümkün değildir. Bu 

anlamda araştırma bir tür hipotez oluşturma sürecidir.107 Çünkü nitel araştırmalarda 

belirli bir teori bağlamında çalışma yapılmasına sıcak bakılırken, belirli bir hipotez 

doğrultusunda çalışma yapılmasına genellikle sıcak bakılmamaktadır. Zira hipotez 

veya hipotezlerin olması, araştırma sırasında araştırmacının ön yargılarının ön plana 

çıkmasına ve gerçek bilginin üzerinin kapalı kalmasına sebep olduğu iddia 

edilmektedir. Henüz araştırmanın başında iken, katılımcıların anlam örüntüleri 

araştırmacı tarafından tanımlanmamıştır. Bu nedenle araştırmanın başında 

hipotezden söz etmek mümkün değildir. Esas olan tikel anlamlara, katılımcıların 

araştırmaya dair bilgilerine ulaşılarak bu noktadaki kapalılığın giderilmesidir.108 

Nitel araştırmalarda kullanılan yorumsamacı yaklaşım da bunu gerektirmektedir ve 

bu araştırmada da yorumsamacı yaklaşım temel alınmıştır.109 Zira araştırmada dar 

alanda, derinlemesine, insanların gerçekliğe yükledikleri anlamı, olayları, süreçleri, 

kavrayış ve anlayışları tasvir etmeyi amaçlamaktadır. Bu nedenle nitel veriler elde 
                                                              

106 Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 76.  
107 Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, “What is Qualitative Research? An Introduction To 
The Field”, A Companien to Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines 
Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004, s. 9.  
108 Werner Meinefeld, “Hypotheses and Prior Knowledge in Qualitative Researh”, A Companien to 
Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, 
Sage Publication, 2004, s. 153-154.  
109 Akt. Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, 
Bağlam Yay., İstanbul, 2008, s. 39; Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, “What is 
Qualitative Research? An Introduction To The Field”, A Companien to Qualitative Research, (ed.) 
Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004, s. 9.  



 46 

edilmeye çalışılmıştır.110  Elde edilen bu tanımlayıcı ve ayrıntılı veriler kullanılarak 

anlamlı bir bütün oluşturulmuştur. Bu anlamlı bütün çerçevesinde yapılan 

betimlemeler ‘geleneğin yeniden üretiminde din etkin bir faktördür’ hipotezine 

ulaşılmasını sağlamıştır.  Dolayısıyla araştırma söz konusu hipoteze ulaşılması ile 

son bulmuştur. 111 

Nitel verilerin oluşturulmasında “rehber bir görüşme formu kullanılarak 

yapılan derinlemesine görüşme”112 tekniği kullanılmıştır. Bu form sayesinde hem 

görüşme sırasında ortaya çıkması muhtemel eksikliklerin giderilmesi hem de 

görüşme süresini en verimli şekilde kullanma imkanı elde edilmiştir. Verilerin 

oluşturulması sırasında kullanılan bir diğer teknik de ‘doğrudan gözlem’113dir. Bu 

gözlemler vasıtasıyla hem elde edilen görüşme verilerini destekleme hem de yeni 

verilere ulaşma imkanı elde edilmiştir.  

 

2.3. Örneklem Seçimi  

Bu araştırma yapılmak üzere sosyo-kültürel, fiziki ortam olarak sınırları 

belirlenmiş en küçük yerleşim birimlerinden birisi olan Ünalan Mahallesi seçilmiştir. 

Ünalan Mahallesi İstanbul’un Üsküdar İlçesine bağlıdır. Mahalle dört bir tarafını 

kuşatan ana yollar ve çevre yolları ile fiziki bakımdan çevresindeki yerleşim yerleri 

ile doğal bir sınıra sahiptir. Mahalle sakinleri yörelerinden çeşitli gerekçelerle göç 

ederek gecekondulaşma sürecinde mahalleye yerleşmişlerdir. Geldikleri yöre ile 

yerleştikleri mahallede oluşturdukları sosyo-kültürel yapının kesiştiği bir ortamda 

yaşamlarını sürdürmektedirler. Bu yapısı ile Ünalan Mahallesi araştırma verilerinin 

elde edilmesi için uygun bir özelliktedir.  

                                                              
110 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 47; Bruce L. Berg, Qualitative Research Methods For The Social Science, 
4th Edition, Allyn & Bacon, 2001, s. 3; Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, “What is 
Qualitative Research? An Introduction To The Field”, A Companien to Qualitative Research, (ed.) 
Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004, s. 3.   
111 Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 53, 55.  
112 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 75.  
113 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 131.  



47 

Araştırmacı tarafından çalışma öncesinde yaklaşık 5 yıl ikamet edilmiş ve 

çalışma süresince de ikamet edilmeye devam ediliyor olması, araştırma alanı olarak 

Ünalan Mahallesi’nin tercih edilmesinde en önemli etkenlerden biri olmuştur. Çünkü 

araştırma öncesindeki bu süreçte yapılan gözlemler ve araştırma yapılacak alanın 

sakinleri ile kurulan ilişkiler, çalışmanın bu alanda yapılıp yapılamayacağını 

göstermesi, bunun yanı sıra çalışmanın sınırları, niteliği ve kapsamına ilişkin 

öngörüler  sunması bakımından önemlidir.114 Ayrıca veri toplama sürecinde 

katılımcılarla yakın ilişkilerin kurulmasına olan ihtiyaç, araştırma öncesi deneyimleri 

daha da önemli kılmaktadır. Çünkü “araştırmacılar, görüştükleri kişilerle yakın, 

kişisel ve duygusal ilişkiler kurarlar. Bu ilişki araştırmanın zeminini oluşturur.”115 

Ayrıca “Kültür, gözlenir, yaşanır, hissedilir. Bu nedenle etnografya yaklaşımı ile 

araştırma yapan bir araştırmacının çalıştığı kültürü birey ya da gruplar üzerindeki 

etkilerini ayrıntılı ve derinlemesine anlayabilmesi için alanda uzun zaman kalması ve 

yoğun bir veri toplama sürecine içine girmesi gerekir.”116 Diğer bir önemli nokta ise, 

katılımcılar içerisinde ulaşılması en zor olan Alevi katılımcının, araştırmacının kiracı 

olarak kaldığı binada oturması ve araştırmacının oturduğu evin sahibi olması çalışma 

açısından dikkate değerdir.  

Ünalan Mahallesi’nde önceden ikamet edilen süre, nitel araştırmalarda önemli 

rol oynayan “gatekeeper”lara ulaşılmasını sağlamıştır. Bu kişiler nitel verilerin bizzat 

kendisine veya verilerin ulaşılabileceği kişilere ulaşılmayı sağlamaktadır. 

“Gatekeeper”lar sayesinde gerçek bilginin araştırmaya aktarılması ve katılımcıların 

istekli bir şekilde araştırmaya katılmalarını temin etmektedir. Zira nitel 

araştırmalarda bilginin ulaşılabileceği kişilere ulaşmak ve onları araştırmaya istekli 

bir şekilde katılmalarını sağlamak çok önemlidir.117 Dolayısıyla araştırma alanının 

114 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 101.  
115 Kimberly Hart, Modernliği Dokumak: Bir Batı Anadolu Köyünde Hayat, Aşk, Emek, (çev.) 
Elçin Gen, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, s.14.  
116 Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 77.  
117 Hans Merkens, “Selection Prosedures, Samplıng, Case Construction”, A Companien to 
Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, 
Sage Publication, 2004, s. 166, 169.  



 48 

belirlenmesinde en önemli kriterlerden birisi, “araştırmacının, alandaki bireylerle 

güvene dayalı ve etkili bir iletişim kurabiliyor118 olmasıdır.  

Çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanıldığı için, örneklem seçiminde 

temel kriter ‘temsil edici’ olma vasfından ziyade, nitel verilerin elde edilmesini 

sağlayacak bir kitleye ulaşmak olmuştur. Çünkü yapılması amaçlanan bir tür 

keşfetme ve anlamadır.119 Bu nedenle veri elde etme bakımından en verimli 

katılımcılara ulaşılmaya çalışılarak örneklem grubu oluşturulmuştur.120 Ayrıca bütün 

nitel araştırmalarda olduğu gibi bu araştırmada da “ ‘analitik genelleme’ yani hipotez 

veya hipotezler oluşturma şeklinde ortaya çıkabilecek genelleme” esas alınmıştır.  

Dolayısıyla nicel araştırmalarda olduğu gibi “örneklemden evrene yapılan bir 

genelleme” söz konusu değildir.121 Bu anlamda bu araştırma, seçilen örneklemin 

Ünalan Mahallesi’ni temsil ettiği iddiasını içermemektedir.  

Aynı zamanda çalışmamız derinlemesine bir araştırma olduğu için 

örneklemin büyüklüğü değil, verilerin elde edilmesi ön planda tutulmuştur. Bu 

nedenle, ‘amaçsal örneklem’ -araştırma amacına yönelik olarak, belirli kriterler 

doğrultusunda oluşturulan örneklem-122 ve ‘kartopu örneklem’ - kaynak kişilerden 

yola çıkılarak, onların yönlendirmeleri ile her adımda biraz daha büyümeye devam 

eden örneklem -123 olmak üzere iki örneklem belirleme tekniğinden yararlanılmıştır. 

Elde edilen verilerin hacim bakımından büyük olması ve derinlemesine bir içeriğe 

sahip olması nedeniyle örnekleme dahil olan katılımcı sayısı mümkün olduğunca 

azaltılmaya çalışılmıştır. Bu nedenle katılımcı sayısı 15 ile sınırlandırılmıştır. Aksi 

halde ayrıntılı ve derinlemesine verilerin elde edilmesi konusunda zorluklarla 

karşılaşılacağı sonucuna varılmıştır. Çünkü ele alınan kaynaklardan birinde bir nitel 

                                                              
118 Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 95.  
119 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 96-97,  Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, “What is Qualitative 
Research? An Introduction To The Field”, A Companien to Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / 
Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004, s. 9.  
120 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 97-98.  
121 Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 370.  
122 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 99;  ; Akt. Bruce L. Berg, Qualitative Research Methods For 
The Social Science, 4th Edition, Allyn&Bacon, 2001, s. 32.  
123 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 99;  ; Akt. Bruce L. Berg, a.g.e., 2001, s. 33.  



 49 

araştırmada her katılımcı ile ikişer saat görüşmenin yapıldığı bir araştırmada 

katılımcı sayısının 20 olabileceği dile getirilmektedir.124 Buna uygun olarak bu 

araştırmada da her bir katılımcı ile her birinin en az 1,5 saat sürdüğü 4 farklı görüşme 

gerçekleştirilmiştir.  Çalışma derinlemesine bir araştırma örneği olduğu için katılımcı 

sayısını çok sınırlı tutabilmek ve incelenen sosyal süreçleri anlama amaçlandığı 

için125 niteliksel araştırmalarda kullanılan ‘amaçsal örneklem’ tekniği kullanılmıştır. 

Amaçsal örneklem tekniğinden faydalanılırken katılımcıların belirlenmesinde 

dikkate alınan kriterler şunlardır: 

i. Mahallenin ilk yıllarından itibaren yaşanan yeniden üretim sürecini bir 

bütün olarak tasvir edebilmek amacıyla mahalleye ilk yerleşen  sakinler, örneklem 

grubuna dahil edilmeye çalışılmıştır.  

ii. Kuşaklararası farklılaşmaları daha net hatlar ile tespit edebilmek amacıyla, 

çocukları çok küçükken mahalleye yerleşen ve çocuk sahibi olan sakinler,  

iii. Geleneğin yeniden üretiminde dinin herhangi bir rolünün olup olmadığı ve 

eğer varsa bu rolün tasvir edilebilmesi amacıyla dini hassasiyetlere sahip sakinler,  

iv. Farklı dini pratikler ve algılama biçimlerine sahip bireyleri biraraya 

getiren mahalle sakinlerinin birbirleri ile etkileşimlerini ve kendi içlerinde 

yaşadıkları yeniden üretim sürecini tasvir edebilmek amacıyla bir Alevi katılımcı da 

örneklem grubuna dahil edilmiştir. 

 

2.4. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışma nitel bir araştırma olduğu için katılımcılar tarafından temsil 

edilmesi gereken bir evrenden söz etmek mümkün değildir.126 Bu çerçevede 

araştırmanın yapıldığı yerleşim birimi İstanbul İli Üsküdar İlçesine bağlı olan Ünalan 

Mahallesi ile sınırlıdır.  
                                                              

124 Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 51, 143.  
125 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 102.  
126 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 30,102.  



 50 

Araştırma grubunu oluşturan katılımcılar, karı-koca aynı anda görüşmeye 

alınan 7 çift ile sınırlıdır. Derinlemesine görüşmelerin her bir katılımcı ile 4 farklı 

zamanda görüşülerek tamamlanması, 2. kuşak katılımcıların sadece 2 tanesinin 

örnekleme dahil edilmesine neden olmuştur. Çünkü 2. kuşak genelde evli ve anne 

babalarından farklı apartmanlarda yaşamaktadır.  Aynı zamanda bu kuşağın iş 

hayatında aktif bir şekilde yer alıyor olmaları, katılımcıların araştırma için yeterli 

zaman ayırmalarını olumsuz etkilemiştir. Nitel araştırmaların en önemli 

özelliklerinden biri de katılımcıların yeterli vakite sahip olmalarıdır.127 Bu noktada 

yaşanan sıkıntı nedeniyle de 2. kuşak katılımcıların sayısı iki ile sınırlı kalmıştır.  

Araştırma Şubat 2009-Ağustos 2010 yılları arasında yapılan derinlemesine 

görüşme ve gözlemler sonucunda ulaşılan nitel verilerle sınırlıdır.  

Bu araştırmadan elde edilen veriler, söz konusu katılımcıların yukarıda dile 

getirilen yıllar arasında verdikleri cevaplar ve gözlem yapılan çeşitli pratiklerden 

elde edilen verilerle sınırlıdır.  

 

2.5. Araştırmanın Sayıltı ve Varsayımları  

Kapsamı gereği bu araştırma iki sayıltı grubunu ihtiva etmektedir. Bunlar,  

geleneğin yeniden üretimine ilişkin sayıltılar ve dinin yeniden üretimine ilişkin 

sayıltılardır.   

I. Geleneğin yeniden üretimine ilişkin sayıltılar: 

i. Evlenme töreni, sünnet töreni, cenaze töreni, çocuğa isim verme, kabir 

ziyareti pratiklerinin geçmiş dönemde yapılış biçimi ile araştırmanın yapıldığı zaman 

diliminde yapılan biçimi arasındaki farklılaşmalar, 

ii. Bu pratiklerin uygulanması ve tutumlarda ortaya çıkan kuşaklar arası 

farklılaşmalar, 
                                                              

127 Hans Merkens, “Selection Prosedures, Sampling, Case Construction”, A Companien to 
Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, 
Sage Publication, 2004, s. 169.  



 51 

iii. Sosyo-kültürel ve fiziki ortamda değişen şartlar bağlamında meydana 

gelen farklılaşmalar, 

iv. Düşünce ve değer kalıplarında zaman içerisinde meydana gelen 

farklılaşmalar, geleneğin yeniden üretimine ilişkin göstergelerdir.  

II. Dinin yeniden üretimine ilişkin sayıltılar ise:  

i. Katılımcıların dini pratikler ve algılamalarında meydana gelen değişim, 

ii. Dini pratikler ve algılamalarda kuşaklar arası farklılaşmalar,  

iii. Dini bilgi edinmeye kaynaklık eden unsurlarda meydana gelen değişim, 

dinin yeniden üretiminin göstergeleridir.  

Nitel araştırma özelliği taşıyan bu çalışma sonucunda128 ‘Geleneğin yeniden 

üretiminde din etkin bir faktördür.’ şeklinde temel bir varsayıma ulaşılmıştır.  

Bu temel varsayım da ulaşılan şu alt varsayımları ihtiva etmektedir: 

i. Evlilik töreni geleneğinin, 

ii. Sünnet töreni geleneğinin,  

iii. Cenaze töreni geleneğinin,  

iv. Çocuğa isim verme geleneğinin,  

v. Kabir ziyareti geleneğinin yeniden üretiminde din etkin bir faktördür.  

 

 

 

 
                                                              

128 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 37.  



 52 

2.6. Rehber Görüşme Formunun Tanıtılması 

1. kuşak ve 2. kuşak katılımcılara uygulanmak üzere iki farklı rehber görüşme 

formu düzenlenmiştir. Rehber görüşme formunda düzenlenen sorular açık uçlu 

niteliktedir.  

Birinci kuşak için hazırlanan rehber görüşme formu üç bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölümde yaş, cinsiyet, eğitim durumu, mahalleye gelinen yöre, 

gelinen yıl gibi katılımcıların kişisel özelliklerine ilişkin sorulara yer verilmektedir. 

İkinci bölüm 8 sorudan oluşmaktadır. Bu bölümde mahallenin dünü ve bugünü 

arasında karşılaştırmalar yapmayı sağlayacak, gelinen yöreye ilişkin tutumları tasvir 

edici, olası kuşaklararası çatışmaların ilk akla gelenlerini tespit edici mahiyette 

veriler elde edilmesi amaçlanmaktadır. Son bölüm ise alt başlık soruları da içeren 7 

grup sorudan oluşmaktadır. Bu bölümde evlilik, sünnet, cenaze, doğum törenleri, 

çocuğa isim verme, dini bayramlar, dine ilişkin bilgi ve pratiklerin gelinen yöre ile 

mahalledeki formları arasındaki farklılaşmalar esas alınarak tasvir edilmesi 

amaçlanmaktadır. Bunların yanı sıra bu bölümde mahalle sosyal dokusunda ortaya 

çıkan dernekleşme olgusunu ve dernekler çevresinde oluşan ilişki biçimlerini tasvir 

etmeyi amaçlayan bir soru grubu da yer almaktadır.  

İkinci kuşak için hazırlanan rehber görüşme formu da 3 bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölümde yaş, cinsiyet, eğitim durumu, gelinen yöre gibi veriler 

elde etmeyi amaçlayan sorular yer almaktadır. İkinci bölüm, önceki kuşakların 

mahallenin ilk yıllarına dair izlenimlerinden ikinci kuşağa aktarılanlara, ikinci 

kuşağın mahalle sakinleri ve komşularla olan ilişkilerine ve önceki kuşak ile olası 

çatışmalarına dair veriler elde etmeyi amaçlayan 5 sorudan oluşmaktadır. İkinci 

kuşağa yönelik rehber görüşme formunun son bölümünde ise alt başlık soruları da 

içeren 7 grup soru yer almaktadır. Bu bölümde ikinci kuşağın evlilik, sünnet, cenaze, 

doğum törenleri, çocuğa isim verme, dini bayramlar, dine ilişkin bilgi ve 

pratiklerinin tasvir edilmesi amaçlanmaktadır. Bunların yanı sıra bu bölümde 

mahalle sosyal dokusunda ortaya çıkan dernekleşme olgusunu ve dernekler 

çevresinde oluşan ilişki biçimlerini tasvir etmeyi amaçlayan bir soru grubu da yer 

almaktadır.  



 53 

2.7. Rehber Görüşme Formunun Uygulanması ve Gözlem 

Araştırmacının araştırma öncesi yaklaşık 5 yıl Ünalan Mahallesi’nde ikamet 

etmiş olması ve bu durumun araştırma boyunca devam etmesi, verilerin elde edilmesi 

noktasında çok büyük katkılar sağlamıştır. Araştırmacı tarafından 2006 yılında 

tamamlanan ‘Kentleşme Sürecinde Ahlâki Değerler’129 başlıklı çalışmanın 

anketlerinin uygulanması sırasında, araştırma alanındaki bireylerle kurulan ilişki 

eksikliğinden kaynaklanan pek çok sıkıntı ile karşı karşıya kalınmıştır. Gerek 

katılımcı olunmak istenmemesi, gerekse verilen cevapların kaçamak ve gelişi güzel 

olması yabancıya dolayısıyla araştırmacıya karşı güven eksikliğinin bir sonucu 

olarak karşımıza çıkmıştır. Bu  nedenle nitel verilerin elde edilmeye çalışıldığı bu 

araştırmada mahalle sakini olmak ve daha önce mahallede geçirilen azımsanmayacak 

5 yıl gibi bir sürenin bulunması oldukça dikkate değer bir noktadır. Bu nokta 

sayesinde mahallede iletişim halinde olunan bireylerin yardımına başvurulmuş, 

araştırma öncesinde potansiyel katılımcıların evlerine küçük hediyeler130 de alınmak 

suretiyle defalarca ziyaretler gerçekleştirilmiştir. Ayrıca araştırmacının Kur’an kursu 

öğreticisi olması, başörtüsü takıyor, pardüse giyiyor olması dini hassasiyetlere sahip 

katılımcı grubunun, daha samimi davranmalarına ve rahatça kendilerini ifade 

etmelerine katkı sağlamıştır. Kimberly Hart, yapmış olduğu alan araştırmasında bu 

noktanın önemini şu ifadelerle dile getirmektedir: “Saha çalışmasıyla ilgili 

değerlendirmelerimin en başında bu konuyu gündeme getiriyorum, çünkü giyim 

tarzının önemsiz bir mesele olduğunu düşünmüyorum... köylülerin çoğu şalvar giyip 

başörtüsü takmamı olumlu karşılayınca, bunun doğru karar olduğunu gördüm. Asla 

bir köylü ‘olmayacaktım’ dışardan birinin hem ‘gavur’ hem de ‘yabancı’ olan birinin 

aralarında yaşayacak olmasının yarattığı kaygıları bu şekilde dindirebilirdim.”131 

Ayrıca olası katılımcılarla yapılan ön görüşmeler sırasında aynı mahallede ikamet 

edildiği sık sık vurgulanmıştır. Böylece araştırmacı ile olası katılımcılar arasındaki 

güvene dayalı ilişki kurulmasına katkı sağlanmıştır. Güven probleminin çözülmesi, 

                                                              
129 Ayşe Uygun (Şallı), Kentleşme Sürecinde Ahlaki Değerler, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
İstanbul, 2006.  
130 Kimberly Hart, Modernliği Dokumak: Bir Batı Anadolu Köyünde Hayat, Aşk, Emek, (çev.) 
Elçin Gen, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, s.14. 
131 Kimberly Hart, Modernliği Dokumak: Bir Batı Anadolu Köyünde Hayat, Aşk, Emek, (çev.) 
Elçin Gen, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011, s.16. 



 54 

araştırmaya ilişkin pek çok problemin çözümünü de beraberinde getirmiştir. Bunları 

şu şekilde ifade etmek mümkündür:   

i. Bu karşılıklı güven aracılığı ile nitel araştırmalarda önemli bir nokta olan 

araştırmacının kabulü ve tanınması problemi132 çözümlenmiştir.  

ii. Nitel araştırmalar için zaruri olan araştırmacı ile araştırılan arasındaki aktif 

ve doğrudan etkileşim sağlanmış,133 ve bu ilişkinin bir sonucu olarak araştırma 

verileri ortaya çıkmıştır.134  

iii. Bu durum, verilerin elde edilmesi sırasında katılımcının görüşlerini rahat, 

doğru ve samimi olarak dile getirmesi135 noktasında katkı sağlanmıştır.  

iv. Nitel araştırmaların derinlemesine olması gerekliliği nedeniyle duyulan 

zaman ihtiyacı136, katılımcıların verdikleri randevular doğrultusunda gerek akşam 

gerekse gün içinde her bir katılımcı ile 4 defa görüşülmek suretiyle, rahat bir şekilde 

karşılanmıştır.  

v. Derinlemesine görüşmelerin, nitel araştırmalar için en uygun ortam olan 

evlerde137 yapılması sağlanmıştır. Aynı zamanda bu durum katılımcıların 

yaşamlarının belirli bir kesimini gözlemleme imkanı da sağlamıştır.  

vi. Görüşmeler sırasında kayıt cihazı kullanılmayarak138  olası tedirginliklerin 

ve çekingenliklerin önüne geçilmeye çalışılmıştır. Araştırma verileri, görüşme 

sırasında araştırmacı tarafından eş zamanlı olarak katılımcıların ifadelerinin yazıya 

geçirilmesi suretiyle derlenmiştir.  

vii. Katılımcıların sünnet düğünlerine, mahalle sohbetlerine ve yıllık 

düzenlenen dernek programlarına katılma tekliflerine icabet edilerek, katılımcılarla 

                                                              
132 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 194.  
133 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 29; Akt. Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel 
Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 95.  
134 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., İstanbul, 2008, s. 42.  
135 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 72.  
136 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 188.  
137 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 192.  
138 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 193-194.  



 55 

yapılan ön görüşmeler ve derinlemesine mülakatlarda gözlemler yapma imkanı elde 

edilmiştir.  

Araştırmacının bayan olması da derinlemesine görüşmelerin rahat, samimi ve 

doğal bir akış içerisinde gerçekleştirilmesine katkı sağlayan bir başka unsur 

olmuştur. Bayan olan araştırmacının erkek katılımcılardan daha rahat, doğal ve 

samimi olarak veri elde edebilmesini sağlamak amacıyla erkek ve bayan katılımcılar 

eş olarak aynı ortamda ve aynı zamanda bir araya getirilerek görüşmeler 

gerçekleştirilmiştir. Böylece hem görüşme için doğal bir ortam sağlanmış hem de 

karı koca arasındaki diyaloglarla sürecin daha akıcı, sürükleyici geçmesi 

sağlanmıştır. Ayrıca bu durum vasıtasıyla, görüşmenin karşılıklı hatırlatmalarla da 

zenginleştirilmesine ortam hazırlanmıştır. İmkanlar dahilinde bu ortama ailenin 

ikinci kuşağından olan katılımcının da dahil edilmesine çaba sarfedilmiştir. Üç 

katılımcının da bir arada olduğu durumda ise kuşaklar arası çatışma ve uyumun 

bulunduğu noktaların doğrudan tespit edilmesi sağlanmıştır.  

Araştırma sonunda elde edilen veriler, araştırmacı tarafından yorumlanmıştır. 

Bu yorumlamalar sırasında katılımcıların kendi anlamlandırmaları esas alınmış ve 

kendi ifadelerine sadık kalınmıştır. Bunun yanı sıra bu ifadeler doğrudan alıntılar 

biçiminde yorum metnine dahil edilmiştir.139 Ayrıca yorumlama sırasında elde edilen 

veriler arasındaki benzerlik ve farklılıklar da açıkça vurgulanmıştır.140 

 

 

                                                              
139 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 44.  
140 Belkıs Kümbetoğlu, a.g.e., 2008, s. 169.  



 56 

 

 

 

 

 

 

 

III. BÖLÜM 

ALAN ARAŞTIRMASI VERİLERİ 

VE DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 57 

3.1. Araştırma Alanının Tanıtılması 

 

Ünalan Mahallesi, İstanbul’da Üsküdar ilçesine bağlıdır. Mahalle, E-5 Karayolu, 

Acıbadem, Küçük Çamlıca, Bulgurlu, Libadiye Caddesi arasında kalan alanda bulunmaktadır. 

2007 yılında yapılan sayım sonuçlarına göre 62.500 kişiden oluşan bir nüfusa sahiptir. 

Günümüzde ise mahalle nüfusunun 65.000 ile 70.000 arasında olduğu tahmin edilmektedir.  

 

Mahalle sınırları içerisinde olup, mahallenin güney kısmında Soyak Siteleri, Site 59 ve 

Boğaziçi Siteleri ile mahallenin batısında KİPTAŞ Blokları bulunmaktadır. Söz konusu bu 

siteler, mahalle sınırları içerisinde olmalarına rağmen, gerek mahallenin merkezinde 

olmamaları gerekse sakinlerinin çeşitli kamu kuruluşları ve özel kuruluşlarda çalışıyor 

olmaları, ekonomik durum bakımından da diğer mahalle sakinlerine kıyasla daha iyi durumda 

olmaları, eğitim seviyelerinin yüksek olması gibi nedenlerle mahalleden daha çok 

soyutlanmış bir yapı sergilemektedirler. Mahalle muhtarının ifadesiyle “onlar, sosyal 

demokrat bir yapıya sahipler.” Siteleri çevreleyen tel örgüler, mahallenin diğer kısımları ile 

iletişim noktasında da bir tür soyutlanma vasıtası haline gelmiştir.  

 

Mahalle sakinlerinden ev hanımlarından çalışanların büyük çoğunluğu evlere 

temizliğe gitmekte, çocuk bakmakta, çeşitli özel kurumlarda yemek, temizlik, çaycılık, 

kasiyerlik işleri yapmaktadırlar. Ayrıca çok fazla olmamakla birlikte öğretmenlik, polislik 

gibi mesleklere sahip kadınlar da bulunmaktadır. Bütün verilerin yanı sıra Ünalan 

Mahallesi’nde kadınların iş hayatına aktif bir şekilde katıldığı bir sosyal ortamdan söz etmek 

mümkün değildir. Erkekler ise genellikle marketlerde, çeşitli mağazalarda, fabrikalarda ve 

belediyelerde işçi statüsünde çalışmaktadır. Mahallede esnaf olan kesim ise ekonomik olarak 

daha rahat olan kesimi temsil etmektedir.  

 

Mahalle içerisinde belirli bir bölgeye veya belirli bir dini gruba mensup insanların bir 

arada bulundukları homojen noktalardan bahsetmek çok zor. Aynı durum, göç edilip gelinen 

yöre için de geçerlidir. Bu anlamda oldukça homojen bir yapının varlığından söz etmek 

mümkündür. Mahalle muhtarından edinilen bilgilere göre mahallenin en fazla göç aldığı iller 

sırası ile Ordu, Sivas, Çankırı, Kars, Çorum, Sinop, Kastamonu şeklindedir.  

 



 58 

Mahalle sakinleri arasında ekonomik durum bakımından çok büyük bir uçurumun 

varlığından söz etmek mümkün değildir. Ancak bazı kesimlerde daha dar gelirli kimselerin 

ikamet ettikleri tespit edilmiştir. Özellikle Derem, Ömer Akkaya, Mektepyolu, Murat, Barut 

ve Ceylan Sokakta ikamet eden ailelerin daha dar gelirli oldukları gözlenmektedir. 

 

Mahalle içerisinde akrabalık, komşuluk, hemşehrilik ve dini gruplara mensubiyet 

eksenli birliktelikler çok canlı bir yapıya sahiptir. Özellikle dini gruplar ve hemşehri 

dernekleri bu noktada ciddi bir önem taşımaktadır. Mahallede Adıyaman Cemaati, Mahmut 

Efendi Cemaati, Nur Cemaati ve Alevi Cemaati, ön plana çıkan dini grupları temsil 

etmektedir. Bu cemaatlere ait üyelerin mahallede ikamet ettikleri sınırlı bir muhitten veya 

sokaktan söz etmek mümkün değildir. Ancak Ayazma Caddesi, Serdar, Görgülü, Seyran, 

Erenler, Şensoy isimli sokakların sakinlerinin dindar olarak nitelendirilen kimselerin yoğun 

olarak bulunduğu noktalar oldukları dile getirilmektedir. Ayrıca söz konusu homojenliğe 

rağmen, Tepeüstü mevki, Hakim, Derem, Ömer Akaya, Mektepyolu, Ünver, Esenlik Sokak 

noktalarında Alevi grubuna mensup kimselerin yoğun bir nüfusa sahip oldukları dile 

getirilmektedir.  

 

Araştırmanın katılımcıları arasında bulunan ailelerden bazılarının her bir ferdinin 

farklı bir dini cemaate üye olmaları da dikkate değerdir. Özellikle katılımcı çiftlerden birisinin 

Adıyaman Cemaati’ne, diğerinin Mahmut Efendi Cemaati’ne, çocuklarından birinin Nur 

Cemaati’ne, bir başka çocuklarının da Mahmut Efendi Cemaati’ne mensup olmaları dini 

cemaatlerin mahalle içerisindeki aktif yapılarını ve her bir aile ferdine farklı kanallardan 

ulaştıklarını dile getirmesi bakımından dikkate değerdir.  

 

Mahalle muhtarından, kendisi de Alevi olan ev sahibimiz Fatma Teyze’den ve çeşitli 

şekillerde iletişim halinde bulunduğum komşulardan aldığım bilgilere göre, Alevi gruba 

mensup olanlar, diğer mahalle sakinleri tarafından kimi zaman ötekileştirmeye maruz 

kalmaktadırlar. Ancak  mahallenin ilk sakinlerinden olan mahalle muhtarı ile yapılan 

görüşmeler ve nitel araştırmadan elde edilen veriler, son zamanlarda bu ötekileştirmenin biraz 

daha hafiflediğini ve mahalle sakini ile komşu olma eksenli olarak iletişim kanallarının 

açıldığını göstermektedir. Mahalledeki Alevi bireylerle komşuluk ilişkisi bulunmayan 

kimselerin ötekileştirme yaklaşımı içerisinde oldukları gözlenmiştir.  



 59 

 

Mahallede resmi olarak 22 dernek bulunmaktadır. Bunların neredeyse tamamı 

hemşehri dernekleridir. Ancak bazıları kahvehane ve kafe gibi kullanılmakta olup, ciddi 

anlamda sosyo-kültürel faaliyetlerin yapılmadığı merkezlerdir.  

 

Bunlardan, sosyo-kültürel etkinlik ve üyeler arası ilişkilerin yoğunluğu bakımından ön 

planda olan sadece 8 dernek hakkında sınırlı düzeyde bilgi elde edilebilmiştir. 22 derneğin 

pek çoğunun üzerine dernek tabelası yerleştirilmiş kahvehane ve kafe olarak kullanıldığı 

tespit edilmiştir.  

 

Ayrıca dini grupların –kendi ifadeleriyle- daha rahat hareket etmek amacıyla dernek 

adı altında kullandıkları oluşumlar da bulunmaktadır. Buralarda da söz konusu grupların 

üyeleri toplanmakta, faaliyetlerini gerçekleştirmekte, boş vakitlerini geçirmektedir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 60 

3.2. Araştırma Grubunun Genel Özellikleri  

 

 

 

 

 

 

Ç 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Çalışmanın yöntem bölümünde de dile getirildiği gibi, araştırma grubu 

toplam 7 katılımcı çiftinden oluşmaktadır. Ancak derinlemesine görüşmeler, her bir 

çift ve ikinci kuşak katılımcı ile eş zamanlı olarak yapılmıştır. Derinlemesine 

görüşmelerin yapıldığı ortamda, hem eşler hem de ikinci kuşak katılımcı bir arada 

yer almıştır. Derinlemesine görüşmeler sırasında din, derinlemesine görüşmelerin 

Sıra Yaş Eğitim Gelinen Yöre Mahalleye Geliş 

Yılı 

1 65 

71 

 

Okur Yazar Değil 

Okur Yazar 

Sivas İli İmranlı 

İlçesi Başlıca 

Köyü 

1974 

2 63 

72 

Okur Yazar 

Okur Yazar 

Sivas İli Suşehri 

İlçesi Erence 

Köyü 

1973 

3 40 

 

İlkokul 3. Sınıftan 

Ayrılmış 

Sivas İli Suşehri 

İlçesi Erence 

Köyü 

1987 

4 66 

73 

 

Okuma Yazma 

Kursu 

İlkokul 

Ardahan İli Posof 

İlçesi 

1975 

5 76 

78 

 

Okur Yazar Değil 

Okur Yazar 

Kars İli Selim 

İlçesi 

1969 

6 73 

67 

 

Okur Yazar 

Okur Yazar 

Kars İli Ortakale 

İlçesi 

1972 

7 56 

     61 

İlkokul 

İlkokul 

Ordu İli Mesudiye 

İlçesi 

1971 



 61 

yapılmasını olumsuz etkileyen unsurlardan biri olmuştur. Katılımcılardan birinin eşi, 

dini hassasiyetlerini gerekçe göstererek, araştırmacının bayan olması nedeni ile 

görüşmeye katılmamıştır. Ayrıca, araştırma grubunun ikinci kuşak bireyleri, yoğun 

bir iş ve aile yaşamına sahiptir. Derinlemesine  görüşmeler için geniş bir zaman 

dilimine ihtiyaç duyulması, ikinci kuşak katılımcıların sayısının 2 ile sınırlı olmasına 

sebep olmuştur. Nitel araştırmaları sınırlayan noktalardan birisi olan ‘katılımcıların 

araştırma için gerekli vakitlerinin olması şartı’141 araştırmadaki ikinci kuşak 

katılımcıların istenilen sayıya ulaşamamasına neden olmuştur.  

Araştırma verilerinin değerlendirilmesi açısından katılımcıların biraz daha 

yakından tanınmasını gerekmektedir.  Bu amaçla katılımcılar arasında bulunan her 

bir çift Araştırma Grubunun Genel Özellikleri’ni gösteren tablonun ilk sütununda yer 

verilen 1,2,3,4,5,6,7 şeklindeki rakamlarla kodlanmıştır. Bu rakamlar araştırma 

verilerinin değerlendirildiği katılımcı ifadelerinin yer aldığı bölümlerde kullanılarak 

hangi ifadelerin hangi katılımcıya ait olduğunun anlaşılmasına imkan sağlayacaktır. 

Katılımcılar için kullanılan isimler, katılımcıların özel hayatlarına dair gizliliğin 

sağlanması amacıyla araştırmacı tarafından verilmiştir.142 Katılımcılar için kullanılan 

‘Amca’-‘Teyze’ biçimindeki ifadeler, katılımcı-araştırmacı arasındaki ilişki düzeyi 

dikkate alınarak kullanılmıştır. Araştırmadaki katılımcılara ait söz konusu bilgiler şu 

şekildedir:  

1. Fatma Teyze ve Ali Amca Sivas İli İmranlı ilçesi Başlıca Köyü’nden 

gelmişler Ünalan Mahallesi’ne. İlk olarak Ali Amca 1971 yılında tek başına gelmiş. 

Ali Amca şu anda 71 yaşında ve emekli. Vakitlerini daha çok evi ile aynı sokakta 

bulunan mahalle kahvehanesinde geçiriyor. Fatma Teyze ise Ali Amca’dan  2 yıl 

sonra gelmiş Ünalan Mahallesi’ne. Fatma Teyze ev hanımı, okuma yazma bilmiyor 

ve şu anda 65 yaşında. Ali Amca ve Fatma Teyze çifti, Evli olan iki oğlu ve torunları 

ile beraber Ünalan Mahallesi’nde bulunan aile apartmanında farklı dairelerde 

yaşamaktadırlar. Bu katılımcı çift, Alevi inanç ve pratikleri doğrultusunda 

                                                              
141 Hans Merkens, “Selection Prosedures, Samplıng, Case Construction”, A Companien to 
Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, 
Sage Publication, 2004, s. 169. 
142 Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 122-123.  



 62 

yaşadıklarını iddia ediyorlar ve aynı sokakta bulunan komşuları tarafından Aleviler 

olarak biliniyorlar. Ali Amca her yıl Nisan ayının ilk günlerinde tek başına köyüne 

gitmektedir. Haziran ayında Ünalan Mahallesi’ne gelerek eşini de köye 

götürmektedir. Fatma Teyze Ağustos ayı sonunda mahalleye geri dönmekte, Ali 

Amca ise Kasım ayı başında mahalleye geri dönmektedir.  Araştırma sırasında Ali 

Amca ve Fatma Teyze ile yapılan derinlemesine görüşmelerden sadece bir tanesine 

oğullarından biri ve onun eşi de beklenmedik bir şekilde katılmıştır. Bu ikinci kuşak 

bireyler, sadece bir görüşmede yer aldıkları ve bütün görüşme soruları üzerinde 

konuşma imkanı elde edememeleri nedeniyle ayrı bir katılımcı olarak 

değerlendirilmemiştir. Ancak söz konusu sohbet ortamının oluştuğu görüşme 

sırasında anne ve babalarının anlattıklarına dahil olmaları ve araştırma açısından 

dikkate değer açıklamalar yapmış olmaları sebebiyle bu ikinci kuşak katılımcıların 

ifadelerine de yer verilmiştir.  Bu ifadeler, verilerin değerlendirildiği kısımda ikinci 

kuşak oldukları belirtilerek ele alınmıştır.  

2. Ahmet Amca Sivas ili Suşehri ilçesi Erence Köyü’nden 1972 yılında 

gelmiş Ünalan Mahallesi’ne. İnşaat işçiliğinden kazandığı para ile kendi 

gecekondusunu yapınca bir yıl sonra ailesini de getirmiş mahalleye. Ahmet Amca şu 

anda  emekli, 72 yaşında ve okur-yazar düzeyde eğitim sahibi. Vakitlerini evinin 

yakınında bulunan camide geçiriyor. Camide namazlarını kılarak camii lokalinde 

hemşehri ve mahalleli arkadaşları ile bir araya gelmektedir. Ahmet Amca’nın eşi 

Emine Teyze ise şu anda 63 yaşında ve ev hanımı. Ahmet Amca ve Emine Teyze 

çifti evli olan 3 oğlu ve yine evli olan bir kızı ile aile apartmanında farklı dairelerde 

yaşamaktadırlar. Bu katılımcı çift her yıl Mayıs ayında köylerine gitmekte ve Ekim 

Ayına kadar orada kalmaktadırlar.  

2.1. Katılımcılardan Nermin Hanım, Ahmet Amca ve Emine Teyze’nin 35 

yaşında bekar olan kızları. Nermin Hanım araştırma içerisindeki ikinci kuşak iki 

katılımcıdan biri. O, Ünalan Mahallesi’nde doğup büyümüş, İlahiyat Fakültesi 

mezunudur. Aynı zamanda İstanbul Müftülüğüne bağlı bir Kur’an kursunda 

öğreticilik görevi yapmaktadır. Görev yerinin Ünalan Mahallesi’ne uzak olması 

nedeniyle çalıştığı yerde bulunan görevli lojmanında tek başına yaşamaktadır. 



 63 

Haftasonu tatilleri ve diğer resmi tatil günlerinde  anne-babasının yanına gelerek 

günlerini onların yanında geçirmektedir.  

3. Esma Hanım Sivas ili Suşehri ilçesi Erence Köyü’nden evlilik yoluyla 

gelin olarak 1987 yılında gelmiş Ünalan Mahallesi’ne. Esma Hanım babasının ışrarı 

üzerine İlkokul 3. Sınıfta bırakmış eğitimi. Kendisi şu anda 40 yaşında ve ev hanımı. 

Esma Hanım’ın eşi Dursun Bey’in sadece ismini duydum araştırma boyunca. Esma 

Hanım’ın aktardıklarına göre, araştırmacının bayan olması nedeniyle dini 

hassasiyetlerinin bir sonucu olarak araştırmaya dahil olmak istememiştir. Bu nedenle 

Dursun Bey’in bu araştırmada katılımcı olması sağlanamamıştır. Esma Hanım ve 

Dursun Bey evli olan 4 kardeşi ve anne babası ile aile apartmanında farklı dairelerde 

yaşamaktadır.  

4. Emine Teyze ve Mehmet Amca Ardahan ili Posof İlçesi’den gelmişler 

İstanbul’a. İlk olarak hemşehrilerinin yönlendirmesi ile 1970 yılında Mecidiyeköy’e 

gemişler. 1975 yılında da Ünalan Mahallesine yerleşmişler. Mehmet Amca ilkokul 

mezunu. Kendisi şu anda emekli ve 73 yaşında. Emine Teyze ise, ev hanımı, okur-

yazar düzeyde eğitim sahibi ve şu anda 66 yaşında. Bu katılımcı çift, evli olan bir 

oğlu ve bir kiracıları ile beraber aile apartmanında farklı dairelerde yaşamaktadır.  

5. Bilal Amca ve Ayşe Teyze çifti Kars ili Selim ilçesinden gelmişler Ünalan 

Mahallesi’ne. İlk olarak Bilal Amca 1967 yılında gelmiş mahalleye. 1969 yılında 

ailesini de getirmiştir. Bilal Amca okur-yazar düzeyde eğitim sahibi. Bilal Amca şu 

anda emekli ve 78 yaşında. Eşinden 2 yıl sonraya mahalleye gelen Ayşe Teyze şu 

anda 76 yaşında, ev hanımı, okuma-yazma bilmiyor. Bilal Amca ve Ayşe Teyze çifti 

evli olan bir oğlu ve 3 kiracısı aile apartmanında farklı dairelerde yaşamaktadır.  

6. Veli Amca ve eşi Zeynep Teyze Kars ili Ortakale ilçesi’nden bütün aile 

aynı anda gemişler İstanbul’a. Ortakale’de kardeşler arasında çıkan ve her geçen gün 

daha şiddetli hale gelen arazi kavgaları nedeniyle topraklarından kopup gelmişler. İlk 

olarak 1968 yılında İstanbul’un Üsküdar ilçesi’ne bağlı Acıbadem’e hemşehrilerinin 

yardımıyla yerleşmişler. 1972’de ise Acıbadem’e çok yakın olan Ünalan 

Mahallesi’ne yerleşmişlerdir. Veli Amca şu anda okur-yazar düzeyinde eğitime sahip 



 64 

ve 73 yaşında. Veli Amca’nın eşi Nazmiye Teyze de okur-yazar düzeyde eğitime 

sahip ve ev hanımı.  

6.1. Katılımcılardan Asım Bey, Veli Amca ve Nazmiye Teyze’nin oğlu. Asım 

Bey İstanbul’a 1 yaşında iken gelmiş, şu anda 43 yaşında. İstanbul’daki bir devlet 

hastanesinde ortopedi bölümü doktoru olarak görev yapmaktadır. 2 yıl öncesine 

kadar anne-babası ve kardeşleri ile beraber kendilerine ait aile apartmanında 

oturmaktalarmış. Ancak 2 yıl önce eşi ve 2 çocuğunu da alarak kendi aldığı dairesine 

taşınmıştır.  Sık sık yapılan anne-baba ziyaretleri şeklinde aile ilişkileri devam 

etmektedir. Asim Bey, araştırma içerisinde bulunan ikinci kuşak katılımcılardan 

birisidir.  

7. Hayrettin Amca ve Ayşe Teyze Ordu ili Mesudiye ilçesi’nden gelmişler 

Ünalan Mahallesi’ne. İlk olarak Hayrettin Amca 1969 yılında gelmiş, daha sonra 

1971 yılında ailesini de getirmiş. Hayrettin Amca ilkokul mezunu. Şu anda emekli ve 

61 yaşında. Eşi Ayşe Teyze de ilkokul mezunu ve ev hanımı.  

Yukarıda her birisine bir numara verilmek suretiyle tanıtılan katılımcılardan 

elde edilen veriler ele alınırken bu rakamlar kullanılarak kodlanmaktadır. Böylece 

aktarılan ifadelerin kime ait olduğunun daha rahat anlaşılması amaçlanmaktadır.  

Böylece katılımcılar, 8 Kadın ve 7 erkek olmak üzere toplam 15 kişiden 

oluşmaktadır. Bu katılımcı sayısı, “derinlemesine görüşme” tekniğinin kullanılmış 

olması, ikinci kuşak her bir katılımcı ile 2 defa, birinci kuşak 13 katılımcı ile 4 defa  

ve her defasında yaklaşık 1,5-3 saat görüşülmüş olması ve araştırma için gerekli 

verilerin elde edilmesini sağlamış olması bakımından yeterlidir143. Elisabeth 

Özdalga’nın 3 adet katılımcıyı dahil ederek yaptığı çalışması bu noktada önemli bir 

örnektir.144 Her bir görüşme grubuna ilişkin veriler, çiftler halinde tabloya 

yerleştirilmiştir. Katılımcıların kişisel bilgilerinin başkaları tarafından bilinmemesini 

                                                              
143 Ali Yıldırım/Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, genişletilmiş 9. 
Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013, s. 142-143. 
144 Elisabeth Özdalga, Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu: Resmi Laiklik ve Popüler İslam, 
(çev.) Yavuz Alogan, Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1998.  



 65 

sağlamak145 amacıyla, ikinci kuşak katılımcıların bilgilerine tablo 1 içerisinde yer 

verilmemiştir.  

Bu araştırmadaki temel noktalardan birisi olan süreklilik eksenli yaklaşım 

çalışmanın yapıldığı fiziki ortamda meydana gelen değişim sürecinin incelenmesinde 

de ön planda tutulmaktadır. Bu nedenle mahalledeki fiziki ortamda meydana gelen 

değişim de bir tür yeniden üretim kapsamında değerlendirilecektir. Çünkü sürekli 

değişim süreci içerisinde bulunan fiziki şartlar, hem mahalle sakinlerinin geçmişteki 

deneyim ve beklentileri hem de değişen mevcut şartların kesişim noktasında 

meydana gelmektedir. Şimdi dile getirilen bu çerçevede araştırmanın yapıldığı 

ortamda meydana gelen fiziki şartlar, katılımcıların ifadeleri doğrultusunda tasvir 

edilmeye çalışılacaktır:  

 

3.3. Geleneğin Yeniden Üretimi Sürecinde Fiziki Ortamda Meydana 

Gelen Değişim 

İstanbul ili Üsküdar ilçesine bağlı Ünalan Mahallesi günümüzde, Anadolu’da 

henüz kentleşmeye başlayan, hem nüfus hem de fiziki bakımdan karmaşık yapılı 

küçük bir ilçeyi anımsatmaktadır. Mahallenin güneyinde bulunan Soyak Siteleri ile 

Batısında bulunan Kiptaş Konutları, buradaki fiziki ve sosyal ortamdan soyutlanmış, 

farklılaşmış bir yapı sergilemektedir. E-5 karayolu, Libadiye Caddesi ve Ankara-

İstanbul Otobanı bağlantı yolunun çepe çevre kuşattığı, köşeye sıkışmış bir 

coğrafyaya sahiptir.  

Köylerinden çeşitli sebeplerle ayrılarak mahalleye yerleşen bu insanlar, zor 

şartlarda hayata tutunmaya çalışmışlardır. Bu tutunma çabası, geldikleri yörenin 

kültürü ve sıkıntıları ile geldikleri yeni ortamın kültürü ve sıkıntıları arasındaki 

kesişim noktasında bulunan, literatürde ‘gecekondulaşma’ şeklinde yer verilen yeni 

bir yaşam formu ortaya çıkarmıştır. Mahallede nüfusun yerleşmeye başladığı yıllarda 

klasik gecekondulaşma süreci yaşanmıştır. O yıllarda burası, İstanbul şehrinin 

                                                              
145 Belkıs Kümbetoğlu, Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma, Bağlam 
Yay., İstanbul, 2008, s. 107.  



 66 

refahından nasiplenmemiş, sıkıntı ve yoklukların diz boyu olduğu, yerleşik bir 

düzeni dahi olmayan karmaşık bir köyü anımsatmaktadır. O yılları ve mahallenin 

ortaya çıkmaya başladığı fiziki ortamı katılımcılar şöyle tasvir etmektedirler:  

Susuzluk, ışıksızlık, elde çamaşır yıkanması. Tankerlerden su çekerdik. Elde 

bez yıkama vardı. Gaz ocağında yemek yapılırdı. Gecekondular vardı etrafta. 

Tavuklar, inekler vardı. Daha düne kadar süt alıyorduk inekten. Boş alanlarda 

meyve ağaçları vardı. (7) 

Pazarcılık yapıyorduk geldiğimizde, 10-15 tane ev ancak vardı. Çamlıca’dan 

Ormanbağı’ndan su getirirdik sırtımızda. Burada her taraf tarla idi, buğdaylar 

ekilirdi. (6) 

At arabasında taşınan sularla, sırtımızda taşınan sularla evlerimizi yaptık. 

Burada çok zorluk çektik. Üsküdar’daki pazarda, boşalan sandıkları kırardık, 

toparlar buraya kadar taşırdık evde yakmak için. (6) 

Su yok, sel yok, heç bir şey yok, yol yok, iz yok. Yol var mı ki otobüs olsun. 

Fikirtepe’den işe gidiyordum. Suyu derelerden alıyorduk. Sağır’ın pompa suyu vardı, 

Sucu Memet vardı, ondan alıyorduk suyu. At ve bidonlarla getiriyordu Sucu Memet 

suyu bize. Biz, işten başka bir şey bilmezdik. Hoşumuza giden bir şey yoktu. 2 göz bir 

yer vardı, böyle betonun üstünde oturuyorduk. Tabak yok, sini yok. Buraya 1971’de 

geldim. 1973’te evimiz yapılmış oldu, baraka. Su yoktu, su almaya bizim karı bir 

gittiğinde dövmüşler. (2) 

Suyumuz yoktu, su tankerlerle geliyordu. Bidonlarla, bidonları sıraya 

dizerdik doldururken. Elektrik yoktu, jeneratörü olurdu komşunun, biz de 

faydalanırdık. Küçük tüplerin başına lüks takılırdı, onu yakardık bazen. Yağ 

kuyruğuna girerdik, Acıbadem’deki Et-Balık Kurumu’na gider, et falan alırdık. Sana 

yağı, tüp, hepsi kuyrukla alınırdı. Ecevit’in zamanıydı, sıkıntılar vardı. (4)  

Buraya geldiğimizde bu arada 5 ev vardı. 2-3 tane ineğimiz vardı. 7 sene 

lamba yaktık, elektrik yoktu. Kömür yakıyorduk. (1) 



 67 

Mahallenin alt kısmında büyük mandra vardı. Çamlıca’nın alt kısımları 

büyük ormandı. Ankara asfaltında çeşme vardı, eve oradan su getirirdik. Evlerde su 

yoktu. İSKİ mahalleye çeşme kurunca sevindik. (1) 

Genel hatları ile bu şekilde tasvir edilen fiziki çevre, sürekli değişim 

sürecinden nasibini almıştır. Mahalle ortamı zamanla daha yaşanılabilir şartlara sahip 

olmaya başlamıştır. Katılımcılar, mahalleye yeni yerleştikleri yıllarda meydana gelen 

değişimlerden ilk akıllarına gelenler arasında şunlara yer vermektedirler:  

Celepler146 vardı burada ilk yıllarda. Soyak Sitesi’nin olduğu yerde mandıra 

vardı. Mahallede de inekleri olanlar vardı. Mahalle çoğaldıkça komşular şikayet 

ettiler, kokuyor diye. Gitti işte yavaş yavaş. Akşamları gaz lambası kullanıyorduk. 

Mum vardı ama mum pahalı geliyordu. Jeneratörü vardı komşunun daha sonraki 

yıllarda, orada parası ile bize elektrik veriyordu. 1975’ten sonra mahallenin derneği 

kuruldu, onun sayesinde elektrik geldi mahalleye. (2) 

O zamanlar aynı köy gibiydi. Sonra işyerleri kuruldu.(7) 

Burada ekin ekiliyordu, çeşmeler vardı, çobanlar vardı. Biz de ‘burası bizim 

köy gibi ya’ diyorduk. Kaynak suları vardı, kurudu hep. Ondan sonra yerleşim 

büyüdü, önce her yer köydü, biz oralardan sebze alırdık. Buraya gelirken 5 

çocuğumuz vardı. İlk önceleri gaz lambası ile aydınlanıyorduk. Sonra piknik tüpünün 

tepesine lüks kafası koyup onu yakıyorduk. (6) 

Çok sonraları evimizin altında bakkal vardı, meyve de satıyorduk bakkalda. 

(6) 

İlk yıllarda mahallede bu şekilde sıkıntılar yaşanmış, bu sıkıntıların aşılmaya 

çalışıldığı bir yaşam biçimi hakim olmuştur. İlerleyen yıllarda da bariz değişimler 

devam etmiştir. Şimdi bu değişimleri genel hatları ile tasvir etmenin yerinde olacağı 

kanaatindeyiz:  

 

                                                              
146 Koyun sürüsü. 



 68 

3.4. Geleneğin Yeniden Üretimi Sürecinde Mahalle Hayatında Meydana 

Gelen Bariz Değişimler 

Yukarıdaki bölümde de anlatıldığı gibi mahalle ortamında hızlı bir 

gecekondulaşma süreci yaşanmıştır.  Ortaya çıkmaya başlayan bu yeni kentsel yaşam 

formunda bireyler, hem fiziki hem de sosyal bakımdan ‘geçmiş, şimdi ve gelecek 

sürekliliği’147 ekseninde bir sosyal ve fiziki ortamda yaşamlarını sürdürmeye 

çalışmışlardır. Devam eden değişim sürecinde mahalle sakinleri yaşanan söz konusu 

değişimin hem nesnesi hem de öznesi konumunda yer almışlardır.  Bu karşılıklı 

etkileşime dayanan süreçte ön plana çıkan değişimler katılımcılar tarafından şöyle 

dile getirilmektedir:  

Değişti, şöyle değişti. Köyde doğru dürüst camimiz yoktu, medrese yoktu, 

bayram namazına başka köye giderdik. Köyümüz baraj oldu bölündü. Burada, 

Ordulu, Trabzonlu, Sinoplu herkes bir araya geldi, camiler yaptık, biz geldiğimizde 

hiç cami yoktu. Şimdi 6 tane cami var mahallede. Kadınlarımız, kızlarımız dinlerini 

öğrendiler, dine tarikata karıştılar. Dini şeyleri yapıyorlar. (1) O zamanlar aynı köy 

gibiydi. Sonra işyerleri kuruldu. Önceleri sohbetler, Kur’anlar yoktu, onlar oldu 

artık . (7) 

 Görüldüğü gibi bireylerin mahalleye gelişiyle beraber dini hayatlarında bariz 

bir canlanma meydana gelmiş ve bu anlamda imkanlar artmıştır. Mahalle, farklı 

yörelerden gelen insanların bir araya gelerek yeni bir sosyal çevre oluşturduğu bir 

yapı kazanmıştır. Bu anlamda bireyler, mahalledeki sosyal-fiziksel çevrenin öznesi 

olmuşlardır. Oluşturulan bu ortamda alınan dini eğitim ve yeni oluşan sosyal çevreye 

adaptasyonları onları değişimin nesneleri haline getirmiştir. Böylece bireyler, söz 

konusu değişimin hem öznesi hem de nesnesi olmuşlardır. Yani karşılıklı bir 

etkileşim söz konusu olmuştur.  

Mahalle hayatı bireylere, refah seviyelerini yükseltme, çocuklarının daha iyi 

bir geleceğe sahip olmaları için yeni  imkanlara kapı aralamıştır.  Bu imkanlar 

katılımcılar tarafından şöyle dile getirilmektedir:   

                                                              
147 Geleneğin yeniden üretimi.  



 69 

Köyde hiçbir şey yoktu, ekmeğe kavuşamıyorduk. 11 kişi evde çalışırken un 

bitiyor, ekmek bitiyor, yetmiyordu. Buraya gelince şükür Allah’a kazancımız arttı. 

Köyde üç inek olunca komşu görürse, nazardan inek düşüverirdi. Burada trilyonların 

olsa kimse bilmiyor, ilgilenmiyor. Köye gezmeye gideceksin, kışın durmayacaksın 

orada. Yazın gezip döneceksin. Yazın akan soğuk suların haddi hesabı yok, buz gibi. 

Ama geçim, gelir yok oralarda. Ben gece gündüz zengin olmak için çalıştım, karım 

da öküzle çift sürerdi. Fakat karşılık yok, boşa oldu her şey. Bırak satmayı, yemeye 

yetmiyor çalıştığın. Çok şükür burası iyi, burası. 5 çocuğum var, geçim sahibi hepsi. 

Bizim orada olsalar acından ölürlerdi. (2) 

Zaten biz köyde kalsak bize 1’er metre tarla düşmezdi. Herkes birbirini yerdi. 

Buraya geldik, herkes kendi derdine düşüp geçimini sağladı. Köyde olsak 

çocuklarımızı da okutamazdık, iyi ki geldik buraya. (6) 

Mahalle, köyden farklı bir yaşam formu meydana getirmiştir. Köyde daha çok 

tarıma ve hayvancılığa dayalı bir ekonomi var iken mahalleye yerleşilmesi ile 

beraber erkekler, inşaat, fabrika gibi farklı iş alanlarında çalışmaya başlamışlardır. 

Bu gelişmeler, kadın nüfus için de yeni bir hayat formunu beraberinde getirmiştir:  

Yaşantımızda değişiklik olmadı, kapalı geldik aynı böyle işte. Köylerde iş, 

tarla, çayıra gidiyorduk, hayvana bakıyorduk. Tabi köyde buradaki gibi temizlik 

yapamıyorduk, burada yapıyoruz şimdi. Ev işleriyle daha çok vakit geçirir olduk, 

zaten dışarıda işimiz yoktu. Bizler gündeliğe falan gitmedik başkaları gibi. (4) 

Her yer boşluktu, kapı önlerinde oturuyorduk. Şimdiki gibi kapalılık da yoktu, 

nerde gölge varsa oturuyordun. İş yerleri yoktu, etrafta erkekler çok azdı. Başka 

yerlere çalışmaya giderlerdi. Çay demleyip etrafa yeşilliğe içmeye giderdik. Gündüz 

doktora gidecek olsan erkek yoktu gidecek. (7) 

Burada 7 sene boyunca hiç dışarıya çıkmadım. Ev ortamı iyiydi, çünkü. 

Köyde yoksul büyüdük. Burada daha sonraları arkadaşlarla gidip gelmeye, 

alışverişler yapmaya başladım. Köyde böyle şeyler yoktu tabi. Ekmeğimizi bile 

kendimiz yapıyorduk. (3) 



 70 

Mahalle sakinleri, ilk mahalleye geldikleri yıllarda özellikle nüfusun az 

olmasından dolayı daha samimi ilişkiler kurmuşlardır. Bu samimiyetin bir sonucu 

olarak köy hayatında olduğu gibi, birbirlerinden gelmesi muhtemel tehlikeleri 

düşünmeden, daha güvenli bir ortamda yaşama imkanı bulmuşlardır. Katılımcılardan 

birinin şu ifadeleri bu durumu gözler önüne sermektedir: Biz evvel hiç kapımızı 

kilitlemezdik. Boynumda altınlarla korkmadan gezerdim. (1) 

Mahalleye gelişle beraber sosyal hayatta meydana gelen değişimlerden bir 

diğeri de, farklı dilleri konuşan bireylerin bir araya gelmesi olmuştur. Mahallede 

yaygın olarak konuşulan Türkçe, Türkçe konuşmayı bilmeyen kimseler tarafından da 

öğrenilmiştir: Türkçe’yi hiç bilmiyordum, Türkçe’yi öğrendim. Kürtçe biliyordum. 

Çocuklar okula gitti, ordan öğrendik, komşulardan öğrendik. (1) 

Mahalleye yerleşmeye başlayan mahalle sakinleri, yeni bir hayat formu 

oluşturmaya ve bu forma adapte olmaya başlamışlardır. Ancak onlar, geldikleri 

yöreye ait bir takım unsurları arkalarında bırakırken, bazılarını da yöresel yiyecekler, 

giyim kuşam, kültürel pratiklerde yer alan uygulamalarla mahalleye de taşımışlardır. 

Gerek mahalledeki yaşamlarına aktardıkları gerekse orada bırakmak zorunda 

kaldıkları veya memnuniyetle bıraktıkları bu unsurlar bizzat katılımcılar tarafından 

dile getirilmektedir. Şimdi bu unsurlara ilişkin tasvirlere yer verilmesi yerinde 

olacaktır:  

 

3.5. Geleneğin Yeniden Üretiminde Geçmişe Karşı Tutum 

Köylerinden mahalleye gelerek yeni bir hayata başlayan mahalle sakinleri 

yaşamlarının bir parçası olan pek çok unsuru arkalarında bırakmışlardır. Bunlardan 

hâlâ özlemini duydukları, zihinlerinin bir köşesinde yaşamaya devam eden unsurlar 

da bulunmaktadır. Bunlar arasında ilk göze çarpanlar şunlardır:  

Yayıkta ayran yapmayı, davar bakardık, sağardık onları özlüyorum. Havasını 

özlüyorum. (1) 



 71 

Vatanımızı, gezdiğimiz yerleri özlüyoruz. Yaz olunca genç kızlarla tarlaya 

giderdik, çapa yapardık. Yaylalarımız olurdu, seyran/eğlence yapardık öyle. Akraba, 

komşu, birlikte olurduk, neşeli, eğlenceli olurdu. Buralara geldik, kimse kimseyi 

tanımıyor, alışana kadar gariplik çekiyorsun. Yaşlandıkça insan uzaklaşıyor, orada 

kimsemiz, büyüklerimiz de kalmadı. 25 yıldır gitmiyoruz. Köylerde bizim yaylamız 

vardı, annemle 10 sene yaylaya çıktım. Onları özlerim, gezdiğim yerleri özlerim. (4) 

Köyün  havasını, suyunu, yağını, peynirini özlüyoruz. (6) 

Suyunu, havasını, ortamını özlüyoruz. Bağ bahçe yapıyorduk, şimdi onları 

yapamıyorsun. (7) 

Geldikleri ortamın fiziksel unsurlarının yanı sıra, sosyal unsurlarına karşı 

duyulan bir özlem de söz konusudur. Samimi ve daha yoğun sosyal ilişkiler mahalle 

ortamında yerini daha sınırlı ve seyrek ilişkilere bırakmıştır. Yaşanan bu değişim 

bireyler açısından rahatsızlık kaynağı olabilmektedir:  

Köyün her şeyini özledim. Ben burada mesela akşamı edemiyorum, köyde 

olsam istediğime giderim, selamun aleykum, aleykum selam. Burada olsa, bu adam 

nereden geldi derler. Nasıl gireceksin herifin evine izinsiz. Köyde vurursun kapıyı 

girersin. (2) 

 Mahalle ortamı, bir taraftan ayrılınarak gelinen coğrafyaya ilişkin özlemler 

üretirken, diğer taraftan refah seviyesinde zamanla meydana gelen olumlu değişim 

bakımından da cazibe merkezi olmuştur. Bu nedenle mahalle ortamının yerleşim yeri 

olarak benimsendiği, katılımcılar tarafından çeşitli şekillerde dile getirilmektedir:  

Su taşımaktan kurtulduk onu özlemiyorum, işler çok olurdu. Şimdi evlerde var 

ama. (1)  

Ben buraya alıştım artık, yazın biraz gider gelirim. Kışın gitmem, yollar kötü, 

ulaşım yok, doktor yok. (1) 

Köyün hiçbir şeyini özlemedim. Çocukluğu çok zahmetli geçti. Gitmek de 

istemiyorum. 10 senede bir özlüyorum. (3) 



 72 

Yukarıda pek çok boyutuyla tasvir edilen, mahalleye yerleşme ve ortaya 

çıkan sıkıntıları aşmaya çalışma sürecinde komşuluk ilişkileri önemli bir rol 

oynamıştır. Şimdi geleneğin yeniden üretimi çerçevesinde komşuluk ilişkileri, kendi 

içerisinde yaşadığı dönüşüm de dikkate alınarak incelenecektir: 

 

3.6. Komşuluk İlişkileri Bağlamında Geleneğin Yeniden Üretimi  

Yeniden üretilmeye devam eden sosyal ve fiziksel ortamıyla mahalle hayatı, 

komşuluk ilişkilerinin de yeniden üretilmeye devam ettiği bir boyuta sahiptir. 

Mahalle ortamı, hem gelinen yöreye ilişkin komşuluk ilişkilerini yeniden üreterek 

dönüştürmüş hem de kendine özgü yeni komşuluk ilişkileri meydana getirmiştir. 

Katılımcılar, geldikleri yöreye özgü komşuluk ilişkilerini şu ifadelerle tasvir 

etmektedirler:  

Köyde komşularla birbirimize gider gelirdik, otururduk. Mısır, patates 

ekerdik, birbirimize ırgatlığa, çapaya giderdik. Düğünlerde yakın komşular, 

akrabalar yardım ederlerdi. Cenaze olunca misafirleri ağırlamaya, düğünlerde 

yardımlaşmaya katılırdı komşular. Baş sağlığına gelirler, teselli ederlerdi. Orası 

kendi köyümüz, doğduğumuz yer. Burada o Sivaslı, o Sinoplu, o Erzincanlı; ne kadar 

komşuluk olacak. Meraba, meraba; hepsi o kadar. 5-10 senede tanışınca ancak gidip 

gelmeye başlayabiliyorsunuz. Komşuluk ilişkileri burada da çok iyi. (4) 

Tasvirlerde de görüldüğü gibi mahallenin kozmopolit yapısı, komşuluk 

ilişkilerini olumsuz yönde etkilemektedir. Söz konusu kozmopolit yapı nedeniyle 

komşularla irtibat kurmak vakit almakta, komşuluk ilişkilerinin sıklık ve samimiyet  

düzeyi düşük olmaktadır.  

Mahalle ortamında her geçen gün biraz daha kozmopolitleşme şeklinde 

meydana gelen yeniden üretim sürecinde de komşuluk ilişkileri kan kaybetmiştir. 

Katılımcılar tarafından, mahalledeki sosyal dokunun yeni oluşmaya başladığı 

yıllarda, mahalle sakinleri arasında daha samimi ve sürekli ilişkilerin olduğu dile 

getirilmektedir:  



 73 

İlk yıllar komşuluk daha iyi idi. Çorumlular, Çankırılılar hepimiz toplanır, 

ceviz ağacının altında otururduk. Elimizde ne varsa paylaşırdık. Apartman olunca 

komşuluklarımız zayıfladı. Eskiden akraba bağlılıkları da daha iyiydi. Yine iyiyiz 

ama kimse bize bir kötülük yapmadı. Eskiden uzaktaki komşular bile gider gelirlerdi, 

azdık çünkü. Şimdi ailelerimiz genişledi burada, uzaktaki komşular şimdi görüşemez 

oldular. Çok kalabalık olduk. (5) 

Komşularla meraba meraba geçiyoruz, ölüyor bilmiyorsun. Eskiden amcamın 

oğlu kaza geçirmişti ayağı kırıldı, yarım saat sonra bütün mahalle hastaneye geldi. 

Şimdi yok ki o yakınlık, komşun ölüyor bilmiyorsun. (6) 

Mahalleye yerleşimin olduğu ilk yıllarda komşuluk ilişkilerini olumlu 

etkileyen unsurlardan birisi de mahalle sakinlerinin birbirlerine olan ihtiyaçları 

olmuştur. Katılımcıların ifadelerine göre, ihtiyaçları beraber karşılama amacıyla 

mahalle sakinleri arasında bir tür dayanışma ve birliktelik ortaya çıkmıştır. Bu 

durum, komşuluk ilişkilerinin samimi ve dinamik bir yapı kazanarak yeniden 

üretimini sağlamıştır:  

İlk geldiğimizde komşuluk ilişkisi çok iyiydi, herkes garibandı, şimdi kimsenin 

kimseye ihtiyacı kalmadı. Apartmanlar yoktu. Hep yeni yerleşim, kömür alsak, su 

getirsek, çay içsek hep birlikte yapardık. Günde 2-3 tane keçi kesip satıyorduk. (6) 

Bebekleri olunca komşulara oturmalarımız oluyor. Daha çok akrabalarla 

oluyoruz. Herkes biryerden gelme, olmuyor öyle içli dışlı. Çocuklar, torunlar olunca 

akrabalar da ihmal edilmeye başlandı, eski samimiyet kayboldu. Köyde alıp verme 

vardı. Burada bakkalda da var diyorsun, komşuya istemeye utanıyorsun. Alıp verme 

kalmadı. Burada kibar insanlar, hal hatır soranlar çok oluyor. Burayı ondan daha 

çok seviyorum. Onlar (köydekiler) çok kaba. (3) 

Mahallenin, yeniden üretim sürecinde kozmopolitleşen sosyal ve fiziki 

ortamının da, çoğu zaman komşuluk ilişkilerini hemşehriler ve akrabalarla sınırlı bir 

forma soktuğu gözlemlenmektedir. Böylece ilişki içerisinde bulunulan bu iki grup 

dışındakiler ötekileştirilmektedir:  



 74 

Daha çok köylülerimizle görüşüyoruz, akrabalarımızla görüşüyoruz. Yoksa 

nasıl gideceksin başkasının evine, nasıl gireceksin. (2) 

Kulaktan kulağa aktarılarak gelen yaşanmış olaylar da söz konusu 

ötekileştirme ve bu kapsamda meydana gelen sosyal ilişkilerin niteliğini 

etkileyebilmektedir. Çünkü söz konusu ötekileştirme, kozmopolit sosyal ortamdaki 

güven eksikliği olgusunu tetikleyebilmektedir:  

Köylü köylüye gidip geliyor, herkes kendi akrabasıyla temas kuruyor. Fazla 

samimilik de iyi değil. Adam vardı bir, 2 arkadaş içerlermiş, vardı adamın karısını 

aldı geldi. (2) 

Mahalle hayatının yeniden üretimi sürecinde yaşanan gelişmelerden biri de 

kadınların ev dışında çalışma hayatına aktif katılımları olmuştur. Katılımcıların 

ifadeleri de bu olguyu doğrular mahiyettedir: 

Şimdi çalışınca komşularla pek gidip gelmiyoruz. Çalışma hayatından dolayı, 

çocukların dersleri var. Yazın yazlığa gidiyoruz, orada komşuluk ilişkileri var. 

Burada çalışmadan dolayı komşuluk ilişkileri olmuyor. (1) 

Mahalle hayatının yeniden üretimi sürecinde kozmopolitleşmenin yanı sıra 

televizyon unsuru, bu hayatın bir parçası haline gelmiştir. Katılımcıların ifadelerine 

göre söz konusu bu unsur da komşuluk ilişkilerinin zayıflamasına katkıda 

bulunmuştur:  

Eskiden mahallede insanlar daha azdı, ilişkiler daha samimi idi. Şimdi 

sadece düğünde, cenazede gidip geliyoruz. Televizyonun da etkisi var. Televizyona 

takılınca komşuya ihtiyaç duymuyorlar. Televizyon komşuluğu olumsuz etkiledi. (1) 

Mahallede sosyal ve fiziki ortamın devam eden yeniden üretim süreci, bu 

sürece farklı unsurların dahil olması şeklinde devamlılık kazanmıştır. Söz konusu bu 

unsurlardan birisi de bilgisayar ve internet olmuştur. Katılımcılardan birinin 

ifadelerine göre bu gelişmenin bir sonucu olarak komşu çocuklarının sosyal ilişkileri 

yeni bir form kazanmıştır. Bu yeni formda paylaşılan sosyal ve fiziki ortam yerini 

sanal ortama bırakmıştır:  



 75 

Biz küçükken beraber dışarıda top oynuyorduk. Şimdi herkes bilgisayar 

başında oyun oynuyor, dışarıda oynamıyor. Arkadaşlarla internette karşılaşıyoruz 

artık. (1) 

Mahallenin sosyal ve fiziki ortamında devam eden yeniden üretim sürecine 

dahil olan unsurlardan birisi de dini cemaatler olmuştur. Bu süreçte, çeşitli 

sektörlerde çalışan erkek bireyler emekli olmuşlar, mahallenin ve ailelerinin sosyo-

kültürel ortamına daha aktif katılma imkanı elde etmişlerdir. Meydana gelen bu 

dönüşüm süreci, komşuluk ilişkilerinde yeni formların ortaya çıkmasına kapı 

aralamıştır:  

Önceleri oturma ortamı vardı. Şimdi herkesin çoluk çocuğu var, eşleri emekli 

oldular, oturmaya gidilmiyor. Önceleri beyler işte oluyordu, gidiliyordu. Şimdi 

Kur’anlara sohbetlere gidiyoruz komşularla. (7) 

Katılımcılardan birisinin bu ifadelerinde de görüldüğü üzere, emeklilik 

kültürü ve mahallede zamanla yaygınlaşan dini cemaatlerin faaliyetleri komşulararası 

ilişkilere ilişkin pratikleri dönüştürmüştür. Evlere gidilerek devam eden komşuluk 

ilişkileri azalmıştır. Bunun yerini mahallede zamanla etkin olan dini cemaatlerin 

sohbetlerine katılma almıştır. Eskiden birbirlerine daha sık gidip gelen komşular, hep 

beraber bu sohbetlere gitmeye başlamışlardır. Komşuluk geleneğinin, dini 

cemaatlerin sohbetleri biçimindeki din tarafından yeniden üretildiği görülmektedir. 

Kent hayatına özgü olan emeklilik, kırsal formdaki komşuluk ilişkilerini etkilemiştir. 

Bu ilişkiler, dini sohbetler aracılığıyla yeni bir form kazanmıştır. Bu nokta komşuluk 

geleneğinin yeniden üretiminde dinin etkin rolüne işaret etmektedir.  

Mahallenin kozmopolit yapısı, farklı illerden yapılan göçlerin yanısıra farklı 

dini yaklaşımlara sahip bireylerin bir arada bulunmasına da ortam hazırlamıştır. 

Mahallede farklılığı en bariz şekilde vurgulanan dini yaklaşıma mensup kitleyi 

Aleviler teşkil etmektedir. Farklı dini cemaatlere mensup bireyler birbirlerini daha az 

ötekileştirirken, Alevilere karşı yapılan ötekileştirme keskin hatlara sahiptir. 

Mahallenin kozmopolit yapısı, geleneğin içerisinde barındırdığı Alevilere ilişkin 

ötekileştirmeyi daha çok gün yüzüne çıkarmıştır. Alevilerle daha önce bir araya 



 76 

gelme imkanı elde etmemiş olan mahalle sakinleri geldikleri yöreden, geleneğin 

içerisinde kodlanmış olan ön yargılarını da mahalleye taşıyarak göç etmişlerdir. 

Mahallenin sosyo-kültürel ortamında devam eden yeniden üretim süreci, bu ön 

yargıların zamanla yumuşayarak bir parça kaybolmasına sebep olmuştur. Bu noktada 

mahallede devam eden yeniden üretim süreci, Aleviler ve diğerleri arasında üretilen 

ilişkileri de zaman içerisinde yeniden üretmiştir. Alevi bir katılımcının şu ifadeleri bu 

bilgileri doğrular mahiyettedir:  

Biz geldiğimizde Ordulular ‘merhaba’ etmiyorlardı. Alıştılar, mevlüdümüze 

geldiler, ‘siz, bizden iyiymişsiniz ’ diyorlardı. 5-6 yılda alıştılar. Buraya uyum 

sağladık. Gelenekleri çok yapmaya çalışmadık. (1) 

Biz ayrım yapmıyorduk. Komşularımızla hamur, erişte yapıyorduk. 

Ordulularla yapıyorduk. İlk geldiğimizde ‘bunlar Kürt, Alevi, mum söndü 

yapıyorlar’ diyorlardı. İnek bakıyorduk, aleviyiz diye bizden süt almıyorlardı. Bir 

oğlum geldi : ‘Anne, biz pis Kürt değiliz, de mi?’ dedi. (1) 

Bu Alevi bayan katılımcının, Amerika’da yaşayan Adanalı bir gelini 

bulunmaktadır. Gelini, katılımcının Amerika’da bilgisayar mühendisliği yapan oğlu 

ile orada tanışmışlar ve evlenmeye karar vermişler. Evlilik gerçekleşmeden önce 

gelin adayı tanışmak için katılımcıyı aradığı zaman katılımcı: ‘kızım biz Aleviyiz’ 

demiş, böyle bir açıklama yapma ihtiyacı hissetmiş. Anlaşılan o ki; Alevi olmayan 

birisinin kendi oğullarıyla bilerek evlenmeyebilecekleri düşüncesini taşıyorlardı. 

Demek ki İstanbul’da yeni dahil oldukları sosyal ortamda yaşadıkları dışlanmanın 

etkileri hep varlığını korudu. Bu noktada geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin 

bir rol aldığı gözlemlenmektedir. Ötekileştirilmiş olan Alevilik, mahalle komşuları 

arasındaki sosyal ilişkileri olumsuz etkilemiş, Alevilik inancına sahip komşuların 

dışlanmasına sebep olmuştur. Böylece komşuluk ilişkilerinin daha geç gelişmesine 

sebep olmuştur. Ancak şurası da bir gerçek ki, mahalle ortamında devam eden 

yeniden üretim süreci, geleneğin barındırdığı Alevilerin ötekileştirilmesi sürecinde 

de bir tür yeniden üretim meydana getirmiştir. Söz konusu ötekileştirme daha esnek 

bir form kazanmıştır. Bu yeni form, mevcut ön yargıları yanlışlama ve ötekileştirilen 



 77 

tarafların birbirlerini daha yakından tanıma fırsatı sunmuştur. Bu tanışma süreci, 

geleneğin yeniden üretimi boyunca da devam etmektedir.  

Alevi komşularımız var, onlarla çok iyiyiz, birbirimize hiç geri çekil demedik. 

Bir gün Alevilere 1-2 kilo şeker aldık başsağlığına gittik. Cenaze evinde Kur’an 

okunmaya başladı, herkes dağıldı hemen, kimse kalmadı. Bir defa kurbanlarını ben 

kestim, kurban sahibi alevi komşu öyle bir dua okudu ki, şaşırıp kaldım, çok uzun, 

çok güzeldi duası. Bir kurbanda da deri topluyoruz, cami için, aleviler derilerini 

camiye vermediler, Kızılay’a verdiler, camiye vermeyiz dediler. Ramazan’da oruç 

yediklerini hiç görmedim. Onlar da Müslümandır da. Bizimkiler sigara içiyor, 

ağzına-yüzüne üflüyor, onların oruç tutup tutmadıklarını bile anlamıyorsun. Aleviler 

çok hürmetlidir. (6) 

Araştırmacı, görüşmelere ve gözlemlere gittiği zaman kendini tanıtırken aynı 

mahallede oturduğunu söylemekte idi. Bunun üzerine katılımcılar araştırmacının 

oturduğu sokağı da soruyorlardı. O da kimin evinde oturduğundan bahsedince, 

katılımcılar -eğer Alevilerle çok fazla bir araya gelme imkanı olmamış, onlara yakın 

noktalarda oturmamış kimselerse- bu duruma çok şaşırıyorlardı. Onların nazarında 

Alevilerin evinde dini hassasiyetlere sahip, başörtülü kimselerin oturması, onlarla 

diyalog içinde olması kabullenilmesi zor bir şeydi. Öyle ki, katılımcılardan bazıları, 

kendi tanıdıkları çevrelerinden ev bulmak suretiyle araştırmacıya yardımcı olmaya 

çalışmışlar, Alevilerin evinden çıkması konusunda telkinlerde bulunmuşlardır. Bu 

veriler, mahalle içerisinde Alevilere daha uzak noktalarda oturanların bir tür Alevi 

ötekileştirmesine sahip olduklarını göstermektedir. 

İlk yıllarda daha az kozmopolit bir yapıda olan mahalle, sakinlerinin daha 

yakın ilişkiler içerisinde olduğu bir sosyal dokuyu üretmiştir. Bu sosyal dokuda 

mahalle sakinleri arasındaki ilişkilerde meydana gelen yeniden üretim sürecinin 

tasvir edilmesinin yerinde olacağı kanaatindeyiz:  

 

 



 78 

3.7. Mahalle Sakinleri Arasındaki Sosyal İlişkilerin Niteliği Bağlamında 

Geleneğin Yeniden Üretimi  

Mahalledeki sosyo-kültürel ortamın yeniden üretimi süreci, mahalle sakinleri 

arasındaki daha üst ilişkilerin niteliğini etkilemiştir. Her geçen gün biraz daha 

kalabalık ve kozmopolit hale gelen mahalle, aynı mahallede yaşıyor olmanın ortaya 

çıkardığı dayanışma ve birlikteliğe dayalı ilişkileri olumsuz etkilemiştir. Mahalle ilk 

kurulduğu yıllarda mahalleli olma düzeyinde daha samimi ve sıkı ilişkiler 

sürdürülürken, söz konusu yeniden üretim sürecinde bu ilişkiler de yeniden üretilerek 

daha az samimi ve daha seyrek bir form kazanmıştır. Katılımcıların şu ifadeleri bu 

durumu doğrular mahiyettedir:  

İlk yıllar komşuluk daha iyi idi. Çorumlular, Çankırılılar hepimiz toplanır, 

ceviz ağacının altında otururduk. Elimizde ne varsa paylaşırdık. Apartman olunca 

komşuluklarımız zayıfladı. Eskiden akraba bağlılıkları da daha iyiydi. Yine iyiyiz 

ama kimse bize bir kötülük yapmadı. Eskiden uzaktaki komşular bile gider gelirlerdi, 

azdık çünkü. Şimdi ailelerimiz genişledi burada, uzaktaki komşular şimdi görüşemez 

oldular. Çok kalabalık olduk. (5) 

Komşularla meraba meraba geçiyoruz, ölüyor bilmiyorsun. Eskiden amcamın 

oğlu kaza geçirmişti ayağı kırıldı, yarım saat sonra bütün mahalle hastaneye geldi. 

Şimdi yok ki o yakınlık, komşun ölüyor bilmiyorsun. (6) 

Mahalle ortamında mahalle düzeyindeki ilişkiler artık kalmamıştır. Daha çok 

akrabalarla ve yer yer yakın komşularla sürdürülen ilişkiler hakimdir. Mahalle 

sakinleri arasındaki birlik ve beraberlik zamanla kaybolmaya yüz tutmuştur. Aynı 

mahallenin sakini olmak, aynı yerel idarenin bir mensubu olma ilişkisine 

dönüşmüştür. Katılımcıların şu ifadeleri de bu durumu doğrular mahiyettedir:  

Mahallenin belli bir programına katılmıyoruz. Bazen kültür merkezine 

sanatçılar gelir, oraya gideriz. (4) 

Mahalledekilerle ilişki yok. Akrabalarla var, o da bayramdan bayrama. (2.1) 



 79 

Mahalle sakinleri arasındaki samimi ilişkilerin her geçen gün azaldığı ve hatta 

yok denilecek düzeye ulaştığı bu sosyal dokunun, mahallede yeni birlik ve beraberlik 

formlarının güçlenmesine katkı sağladığı söylenebilir. Hemşehri dernekleri, bu birlik 

ve beraberlik formlarından biridir. Bu oluşumlar, geleneğin yeniden üretimi 

sürecinde köy ve kent hayatının kesiştiği mahalle ortamında ortaya çıkmıştır. 

Hemşehri derneklerinin yaygınlaşmasına kadar geçen süreci tasvir bakımından 

dernekleşme olgusunun ele alınmasının yerinde olacağı kanaatindeyiz.  

 

3.8. Dernekleşme Olgusu Bağlamında Geleneğin Yeniden Üretimi 

Daha önce de ifade edildiği gibi Ünalan Mahallesi, sosyoloji literatüründe 

‘gecekondulaşma’ şeklinde kavramsallaştırılan bir süreçte İstanbul şehrine 

eklemlenmiştir. İlk yıllarda 4’ü 5’i geçmeyen hane sayısı zamanla hızla artmıştır. 

Mahalle, Çoğu zaman arazi mafyalarından satın alınan, mahalleye önce gelenin 

istediği miktarda istediği noktadaki yeri sahiplenmesi ve belirlediği alana yerleşmesi 

ile ortaya çıkmıştır. Bu süreçte mahallenin ilk sakinleri arasında şiddetli kavgalar da 

gerçekleşmiştir. Katılımcılardan birisi bu durumu şu ifadelerle tasvir etmektedir: 

Mahalle ilk kurulurken mafya vardı, devlete ait alanı sahiplenip satıyorlardı 

buraları. Arsayı zapt ediyorlardı, tapu yerine gidip tapularını çıkartıyorlardı. Kapan 

kapana gidiyordu, herkes kazmaları alıp koşturuyordu sabah olunca erkenden. Kim 

nereyi zapt edebilirse onun oluyordu orası. (6) 

Çeşitli gerekçelerle köylerini terk ederek mahallede hayata tutunmaya çalışan 

ilk sakinler bu süreçte birbirlerine destek olmuşlar, her konuda birbirleriyle 

yardımlaşmışlardır. Mahallenin oluşmaya başladığı ilk yıllarda yol, su, elektrik, 

market, doğalgaz, ekmek fırını gibi her türlü imkandan yoksun bir hayat 

sürmüşlerdir. Katılımcılardan birinin mahallenin ilk yıllarında işe gitme sürecine 

ilişkin tasvirleri dikkate değerdir: 

Her yer kışın çamur oluyordu. Uzun bir yürüyüşten sonra anayola iniyorduk 

çizmelerle. Günde 2-3 minibüs ancak geçerdi. Buradan yola varınca çizmeleri 



 80 

çıkarır, işte giyeceğimiz ayakkabıları giyerdik. Yoksa minibüse almazdı şoförler. 

Çizmeleri orada bırakır, akşam dönüşte yine giyerdik. (5) 

Bu süreçte karşılaşılan sıkıntıları aşmak amacıyla 1975 yılında mahallede ilk 

sakinler tarafından bir dernek kurulmuştur. Mahalle sakinlerinin henüz birbirlerini 

tanıdığı, bir şekilde iletişim halinde olduğu, mahalleyi kendi köyleri gibi algıladıkları 

dönemde hemşeri dernekleri henüz bulunmamaktadır. Bunun yerine gecekondulaşma 

şeklinde oluşmaya devam eden bu yerleşim yerinin temel ihtiyaçlarını karşılamak 

amacıyla mahalleli el ele vererek mahalle derneği çatısı altında kurumsallaşmıştır. 

Bu durumu katılımcılardan birisi şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Akşamları gaz lambası kullanıyorduk. Mum vardı ama mum pahalı geliyordu. 

Jeneratörü vardı komşunun daha sonraki yıllarda, oradan parası ile bize elektrik 

veriyordu. 1975’ten sonra mahallenin derneği kuruldu, onun sayesinde elektrik geldi 

mahalleye. (2) 

1970’li yılların ortalarında Bulgurlu Mahallesi muhtarlığına bağlı bir mahalle 

konumunda yer almıştır. Daha sonra 1979 yılında muhtarlık kimliğini kazanmıştır. 

Her geçen gün mahalle biraz daha kalabalık ve kozmopolit hale gelmiştir. Bir 

katılımcının şu ifadeleri bu kozmopolitleşme ve kalabalıklaşma sürecini tasvir 

etmektedir:  

O  zaman hep Karslılar vardı burada, dolma yoktu. (6) 

Katılımcının bu ifadeleri, kendilerinden sonra mahalleye gelen ve Karslı 

olmayanlar için bir ötekileştirmeyi içermektedir. Katılımcı bu sakinleri ‘dolma’ 

olarak nitelendirmektedir.  

Mahallenin her geçen gün biraz daha kozmopolit ve karmaşık hale gelmesi, 

mahalle sakinleri arasında hemşerilik, akrabalık ve dini cemaatlere mensubiyet 

temelli  ilişkilerin yoğunlaşmasına sebep olmuştur. Özellikle hemşerilik temelli 

ilişkiler ‘hemşeri dernekleri’ çatısı altında kurumsallaşarak sürdürülmüştür. Bu 

dernekler il bazlı olabildiği gibi ilçe veya belirli bir köy bazlı da olabilmektedir. Bu 



 81 

derneklerin alt yapısını oluşturan hemşeriliğe atfedilen değer, katılımcıların şu 

ifadelerinde açık bir şekilde kendini göstermektedir:  

Mahalleli olarak çok bir arada olup bir şeyler yapılmıyor. Ama kendi 

köylünle, akrabanla oluyor bazen. (7) 

Daha çok köylülerimizle görüşüyoruz, akrabalarımızla görüşüyoruz. Yoksa 

nasıl gideceksin başkasının evine, nasıl gireceksin. (2) 

Köylü köylüye gidip geliyor, herkes kendi akrabasıyla temas kuruyor. 

Yabancılarla fazla samimilik de iyi değil. Adam vardı bir, 2 arkadaş içerlermiş, 

vardı adamın karısını aldı geldi. (2) 

Burada da konu komşu pek bırakmaz cenaze evini. Burada çok oturunca 

komşuyla köylü gibi oluyorsun. (4) 

Katılımcıların ifadeleri arasındaki özellikle son cümle, akraba ile 

kurulabilecek ilişkiden sonra önceliğin köylü yani hemşeri ilişkisi olduğunu gözler 

önüne sermektedir.  

Görüşme sırasında aynı ortamda bulunan katılımcılardan birinin oğlu sosyal 

ilişkilerdeki derneğe dayalı değişimi şu ifadelerle dile getirmektedir:   

Mahalle sakinlerinin meydana getirdiği bir ortak birliktelik yok artık. Ancak 

dernekleşme var işte. Komşuluk ilişkilerinin yerini, dernek üyeliği üzerinde oturan 

ilişkiler almıştır. (6.1) 

Katılımcıların şu ifadeleri kurulan hemşeri derneklerinin fonksiyonlarını ve 

işleyiş biçimlerini tasvir etmektedir:  

Derneğimiz var, Kars, Ardahan, Iğdırlılar Derneği. Cenazemiz olunca herkes 

derneğe gidiyor, yemek veriliyor. Taziyeler orada kabul ediliyor, cenaze oradan 

gönderiliyor. Yozgatlılar çok samimi derneğe sahipler. Bizim oğlanlar, gelinler 

derneğe giderler. Karslılardan birisi ölünce cenazesiyle dernek ilgileniyor. (6) 



 82 

Derneğe çocuklar üyeler. Senede bir pikniğe gidiyoruz. Mangal yapıyoruz. 

Muhabbet ediyorlar, halay çekiyorlar. Cenazeleri derneğe götürüyoruz, cemevine 

götürüyoruz. Düğün olur, cenaze olur, yerimiz dardır diye üye olduk. Birlik olalım 

diye üye olduk. Bizim köyün derneğine cenazeler götürülüyor. Evlerde toplanmak zor 

oluyor. Düğünlerini de çoğu zaman dernekte yapıyorlar. Dernek köyde ev yapmış, 

giden istediği zaman kalabiliyor. Dernek adına arsa bile alınabilmektedir. Dernekte 

birlikte olduğumuz arkadaşlarla ev oturmaları da yapıyoruz. Bir araya geliyoruz. (1) 

Dernek pikniğine katılıyoruz, Posofluların derneğine. Karşıda o dernek, bizi 

de davet ediyorlar Ümraniye tarafına piknik yapmaya gelince. Biz de gidiyoruz. 

Mahallenin belli bir programına katılmıyoruz. Bazen kültür merkezine sanatçılar 

gelir, oraya gideriz. Dernekler, lahmacun gibi şeyler yaptırıp cenazeye gelen 

misafirlere veriyorlar bazen. Akrabalar sipariş ederler, misafirlere verilir. Cenazesi 

olan derneğe üye ise dernek yemek, pide gönderebiliyor. Derneğe üye değiliz. 

Muhitimizde yok, her ay gideceksin, yardım yapacaksın, para vereceksin. Yakında 

olsa üye olurdum. Düğünün, cenazen olunca dernek ilgileniyor, üye olurdum tabi. (4) 

Derneğe üye değilim. Bizim oğlan köy derneğine üye. Ben köyün derneğine 

üye olmuştum da ayrıldım. Fakir adamın cenazesi olmuş, araba tutmamışlar. Zengin 

adamın cenazesine 7-8 araba tutmuşlar. Bu dernekler fakir için kuruluyor dedim, 

ayrıldım ben de. Yönetici adam olacak, ileri gelen adam olacak. Sünnet düğünü de 

neymiş, ben oğullarıma sünnet düğünü yapmadım. Dernekte çocuğunu 

kestiremeyenler gelsin dediler, doktor 25 çocuğu keseyim dedi, götürdüm kestirdim. 

(2) 

Dernek kuracağız diyorlar, herkes toplanıyor, seçim yapılıyordu. Dernekler, 

köylerin sorunlarıyla ilgilenir. Cenaze kalkacak dernek üstlenir. Dernekte bir düğün 

yapılacağında veya köylülerden birinin düğünü olacağında dernek üyeleri davet 

edilir. Dernek üyelerine köylülerden birisi ölünce de haber verilir. Bizim dernek, 

Derence Köyü derneği. Derneklerde yazın pikniğe gidiyoruz, kuruluş 

yıldönümlerinde yemekler veriliyor, üyeler davet edilir, hepsine yemek verilir. (2) 



 83 

Sohbetli yaptık nişanı, köy derneğinde yaptık. Derneğe para veriliyor. Dua da 

yapıldı. Meyve suyu, kuru pasta verildi misafirlere. Burada sünnette, sünnet önceden 

yapılıyor. Bir hafta sonra da yemek yapılıyor evde, hanımlar çağırılıyor. Kur’an 

okunuyor, kendi aramızda bitiriyoruz. Bazıları da daha büyük yapıyor, salon tutuyor 

veya dernek gibi bir yerde yapıyor. Bayan hoca buluyoruz kendi aramızda, 

tanıdığımız hocalardan çağırıyoruz. (3) 

Eşim derneğe üye, köy derneği. Cenaze olunca, köy pikniği olunca, doğan 

olunca mesaj atılır. Herkesin haberi olur. Üyeysen olur. Para yatırılır oraya. Her 

şeyden haberin oluyor. Maddi olarak madursan yardımlaşma oluyor. Büyük ocaklar, 

kazanlar dernekten karşılanıyor. Cenaze sahibiyle ilgileniyorlar.  İyi oluyor, komşu 

gibi oluyor. (3 ) 

Sivas, Koyulhisar Küplüce derneğine üye çocuklar. Mecbur üye oluyorsun. 

Ayda bir dernekte toplantı oluyor. Bizim dernek büyük. Senede bir sefer pikniğe 

gidiyoruz. Köye gezmeye gidiliyor. Önceleri nişan, kına gecesi, düğün de 

yapılıyordu. Şimdi yerleri küçük. Derneğe üye olanlar kendi aralarında da gidip 

geliyorlar. ( 7) 

Hemşeriler arası mesafeyi kapatmak için derneğe üye oldum. Dernekler 

siyasi kararlarda da etkili oluyor. Derneğe üye olanlar, toptan karar alınınca 

muhalif olanlar da pasif durumda kalmak zorunda kalıyorlar. Dernekte arada bir 

kahvaltılı toplantılar oluyor. Özellikle seçim öncesinde strateji belirlemek için onlara 

katılıyorum bazen. Kendi çocuklarımın da derneğe üye olmalarını isterim, o tarz 

aktivitelere onları da götürmeye çalışıyoruz. Dernekteki ilişkilerimiz dernek bazında 

kalıyor, aileler arası olmuyor. ( 6) 

Katılımcıların bu ifadelerine göre hemşehri derneklerinin her biri, kozmopolit 

ve karmaşık bir yapı kazanan mahallede mahalle sakinleri için bir tür sığınak 

olmuştur. Bu dernekler, mahalle sakinlerinin kopup geldikleri köylerinde iken 

içerisinde bulundukları sosyo-kültürel dayanışma ve iletişim ağlarını burada da tesis 

etme çabasının bir ürünüdür. Bu anlamda hemşehri dernekleri, geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde ortaya çıkan yeni şartların bir sonucudur. Robertson’un ifadesiyle 



 84 

‘tikelciliğin evrenselleşmesi, evrenselciliğin tikelleşmesi’ biçiminde tanımlanan 

küreselleşme sürecinin bir tür yansımasıdır.148 Katılımcıların yukarıdaki ifadelerde 

değindikleri fonksiyonlara bakıldığı zaman bu açıkça görülmektedir. Bu dernekler, 

düğünlerin, nişanların, cenaze sırasında taziyenin, taziyeye katılan misafirlere 

ikramın, yılda bir kez de olsa düzenlenen pikniklerin, üyeleri arasındaki sürekli 

irtibatın sağlandığı ve hatta ortak siyasi kararların alındığı sosyo-kültürel ortamlar 

olmuştur.  

Mahallede aktif olan Ünalan Mahallesi Kars-Ardahan-Iğdır İlleri Sosyal 

Yardımlaşma-Dayanışma ve Kültür Derneği tarafından her yıl ‘geleneksel kaz 

şöleni’ adı altında bir etkinlik yapılmaktadır. Mahalle muhtarı da bu dernekte aktif 

rol almaktadır. Çalışma sırasında yardımlarından faydalanılan muhtarın daveti 

üzerine 2010 yılında düzenlenen ‘Geleneksel Kaz Şöleni’ etkinliğinde gözlem yapma 

imkanı elde edilmiştir. Bu süreçte elde edilen veriler çalışmamız bakımından dikkate 

değer bilgiler içermektedir:  

Ümraniye’de yaklaşık 20 katlı dev bir binanın teras katında bulunan büyükçe 

bir düğün salonu kiralanmıştı. Salona çıkarken 5-6 kişiden oluşan gruplar halinde 

misafirler asansöre biniyorlardı. Araştırmacıda,  tek başına olmanın ve süreç 

hakkında tam olarak bilgi sahibi olmamanın verdiği bir tür tedirginlik hakimdi. 

Araştırmacı, misafirlerin ‘dernek şölenine değil mi’ şeklinde birbirlerine yönelttikleri 

sorular yardımıyla gruplardan biri ile söz konusu salona ulaştı. Salonun giriş 

kapısında derneğin yöneticileri oldukları sonradan öğrenilen kimseler misafirleri 

karşılıyorlardı. Gelen misafirler, salona yerleştirilmiş olan yuvarlak masaların 

çevresine yerleştirilen 6-7 kişilik gruplar halindeki sandalyelere oturuyorlardı. 

Salonda bir sahne ve sahnenin dört bir tarafını kuşatmış masa ve sandalyeler 

bulunuyordu. Sahnenin arka kısmında bir Türkiye bayrağı ve Atatürk portresi ve bu 

ikisi arasında “Ünalan Mahallesi Kars-Ardahan-Iğdır İlleri Sosyal Yardımlaşma-

Dayanışma ve Kültür Derneği” ifadesinin yer aldığı bir pankart bulunuyordu. 

Sahnenin sağ köşesinde ise, otlar içerisinde koşan bir siyah at, Kars’ın yukarıdan 

                                                              
148 Roland Robertson, Küreselleşme, Toplum Kuramı ve Küresel Kültür, (çev.) Ümit Hüsrev 
Yolsal, Bilim ve Sanat Yay., Ankara, 1999, s. 170-173.  



 85 

çekilmiş bir fotoğrafı –bu fotoğrafta otlayan inek sürüleri de var- ve bir grup kazın da 

bulunduğu büyükçe bir fotoğraf olmak üzere 3 tane fotoğraf bulunuyordu.  

Yaklaşık yarım saat gibi bir süre bekledikten sonra salonda aşağı-yukarı 200-

300 kişilik bir misafir grubu oluşmuştu. Bu arada 13-14 yaşlarında 4-5 tane kız 

çocuğu, ellerinde kurdelalarla süslenmiş küçük sepetlerle salonda dolaşmaya 

başladılar. Bu küçük sepetlerde minik çikolatalar bulunuyordu. Bunları tanesi 5 Türk 

lirasına dernek yararına satıyorlardı. Bunlardan alanlar arasında yapılacak kura ile 3 

kişiye çeyrek altın hediye edilecekmiş.   

Bu arada sahneye bir sunucu çıkarak ‘kaz şöleni’nin açılış konuşmasını yaptı. 

Ardından bağlama eşliğinde türküler söyleyen bir sanatçı çıktı sahneye. Türküler 

bitince sahneye sırayla derneğin yönetim kurulu üyeleri davet edildi. Her bir üyenin 

sahneye davet edilmesi ile salonda alkış sesleri yükseliyordu. Bütün üyelerin sahneye 

çıkışı tamamlandıktan sonra dernek başkanı Kars’ın kültürel özgünlüğüne, bu 

özgünlüğün yaşatılması ve tanıtılmasının önemi noktasına vurgu yapan bir konuşma 

yaptı.  

Ardından Kars’tan getirilen 13 adet kaz, açık artırma ile satıldı. Kazlar, tanesi 

500 tl olmak üzere dernek yararına, “bir kaz falana, bir kaz filana yazdım” denilmek 

suretiyle satıldı.  

Daha sonra sahneye Kars’ın bir köyünden getirildiği söylenen el dokuması bir 

halı çıkarıldı. Bu da açık artırma usulü ile 4500 Türk lirası karşılığında satıldı. Daha 

sonra Kars ilinin güzelliklerini anlatan bir şiir okundu. Davet edilen başka bir sanatçı 

yine bağlama eşliğinde türküler söyledi. Dev halay kuyrukları oluşturularak kadın-

erkek, kapalı- açık aynı halaya giren insanlar eğlendiler. Sanatçı Kürtçe türküler de 

söyledi. Sanatçı, Kürtçe türküleri söylemeye başlamadan önce sanatın, dili, dini ve 

ırkı olmadığını belirterek temkinli davrandı. Programın sonuna doğru bir âşık geldi. 

Bağlaması ile kars ilinin güzelliklerini, Kars iline olan sevgilerini dile getiren 

uyarlamalar yaptı. Bu uyarlamada Sarıkamış şehitlerine, milli mücadele sırasındaki 

çabalara, çok farklı etnik yapıdaki insanların barış içinde yaşadıklarına, bunun her 

yereye örnek olması gerektiğine vurgular yapıldı özellikle.  



 86 

Program sonunda ise, tabaklarda birer parça kaz eti, yanında bulgur pilavı, 

salata ve gazlı içecek bulunan yiyecekler servis edilmeye başlandı. Bu kazlar da 

Kars’tan özel olarak getirtilmişti. Programda kaz etine verilen önem, özel misafirler 

için mutlaka kaz kesildiği üzerinde durularak ele alındı. Son olarak sahne alan âşık 

eşliğinde kazlar yenilerek, daha sonra konuklar salondan yavaş yavaş ayrılmaya 

başlamışlardır.  

İşte bu gözlem, Karslı, Ardahanlı, Iğdırlının İstanbul’a gelirken kendi 

yöresinin vazgeçilmezi olan ‘kaz’ı da beraberinde getirdiğini göstermektedir. Söz 

konusu geleneksel kaz şöleni kazın gelişini tasvir etmesi bakımından dikkate 

değerdir. Geldiği yeni ortamda kaz çok farklı bir anlam kazanmıştır. Gelinen yöreye 

olan özlemin, hemşehriler arası ilişkilerin devamlılığının, kent hayatının kozmopolit 

yapısında devam eden varlık mücadelesinin bir tür temsilcisi haline gelmiştir. 

Geldikleri yöre ile doğrudan ilişkisi ve bağlantısı kalmayanlar için de, senede bir kez 

de olsa memlekete özgü o tadı damaklarda tekrar hissetme vesilesi haline gelmiştir.  

‘Geleneksel kaz şöleni’ etkinliğine ilişkin bu tasvirler, geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde ortaya çıkan hemşehri derneklerine ilişkin aydınlatıcı veriler 

içermesi nedeniyle  bu çalışma açısından dikkate değerdir. Ayrıca Robertson’un 

küreselleşmeyi, Küyerelleşme (glocalization) yani tikelciliğin evrenselleşme, 

evrenselciliğin tikelleşmesi şeklinde tanımlayarak, kültürel homojenleşme 

yaklaşımını reddetmekte idi. Robertson’un dile getirdiği bu süreç, ‘geleneksel kaz 

şöleni’ etkinliği biçiminde karşımıza çıkmaktadır. Kars’a özgü olarak ‘kaz’a verilen 

değer, geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘geleneksel kaz şöleni’ etkinliğini ortaya 

çıkarmıştır.  

Çalışmanın buraya kadar olan kısmında geleneğin yeniden üretimi olgusu 

farklı boyutlarla ele alınmaya çalışılmıştır. Söz konusu bu süreçte din olgusunun da 

bir tür yeniden üretim süreci yaşamakta olduğu göz ardı edilmemelidir. Bu anlamda 

dinin yeniden üretimi olgusu ile karşılaşılmaktadır. Bu olgunun araştırma verileri 

içerisindeki yansımalarına değinmek çalışmamız açısından zaruridir. Çünkü 

geleneğin yeniden üretimi olgusu, dinin yeniden üretimi olgusundan bağımsız olarak 



 87 

ele alınamaz. Özellikle bu çalışmacının amacı olan dinin, geleneğin yeniden üretimi 

sürecindeki rolünü tasvir etme noktasında elzemdir.  

 

3.9. Geleneğin Yeniden Üretimi Bağlamında Dinin Yeniden Üretimi 

Mahalleye yerleşen bireyler, sosyal ve fiziki bakımdan olduğu kadar dini 

bakımdan da geldikleri yöreden farklı bir ortamda yaşamaya başlamışlardır. 

Geldikleri yörede dini bilgi noktasında yoksulluk yaşayan mahalle sakinleri, birlik ve 

beraberlik içerisinde bu sıkıntılarına da çözüm üretmeye çalışmışlardır. Bu bölümde 

mahallede yaşanan dinin yeniden üretimi süreci katılımcıların ifadeleri ışığında tasvir 

edilmeye çalışılacaktır.  

Katılımcılardan birisi tasvirlerini şu sözlerle dile getirmektedir:  

Bizler köyde hoca olmadığı için cahil kaldık. Kel İsmet149 hocaları öldürmüş 

hep. Askerler gelip başımızı açtırmışlar, eteklerimizi kesmişler. Köyde düğünde 

Kur’an nasıl olacak, kim biliyor Kur’an okumayı. Şimdi çocuklarımız hep Kur’an 

okuyor şükürler olsun, eskiden var mıydı ki. Bize Ramazan’da Artvin’den hocalar 

gelirdi. Onlar teravih namazı kıldırırlardı 1 ay boyunca. Fitrelerimizi ona verirdik, 

giderlerdi sonra, köyde 2-3 kişi namaz kılardı. O dönemde yetişen öğretmenlerin 

düşünceleri hiç değişmemiştir, din düşmanı onlar. (6) 

Katılımcının bu ifadeleri belirli bir dönemde dini unsurlar üzerindeki 

müdahaleyi dile getirmektedir. Katılımcıya göre söz konusu bu uygulamalar dini 

unsurların toplumsal hayatta yaygınlaşmasını ve uygulanması olumsuz etkilemiştir. 

Aynı katılımcının şu ifadeleri bu çalışmada ‘dinin yeniden üretimi’ şeklinde 

nitelendirilen süreci tasvir etmesi bakımından dikkate değerdir:  

Bizim hoşumuza gitmeyen davul, zurna, çalgı. Bizim istediğimiz, dualı olsun, 

kadın-erkek ayrı olsun, dualı olsun. Biz gitmiyoruz öyle olmayınca. Çocukların 

sünnetinde kapının önüne çadır kurdurduk, davul-zurna çaldırdık. Cahildik o zaman, 

                                                              
149 İsmet İnönü. 



 88 

bilmezdik. Eskiden köyde nişanda kadın erkek karışık eğlenirdi, şimdi din gelişti, 

artık karışık değil. (6) 

Katılımcı dinin yeniden üretimi sürecinde dini algılama ve pratiklerinde 

meydana gelen değişimin farkındadır. O, bu değişimden önceki süreyi ‘cahiliye 

dönemi’ olarak nitelendirmektedir.  

Başka bir katılımcı dinin yeniden üretimi sürecine işaret eden şu ifadelere yer 

vermektedir:  

Burada ben açık gelinlik giydim, saçım açık oldu. Köyde dini şeyleri 

bilmiyordum. Şimdi olsa açmazdım. Annemler de bir şey bilmiyordu ki. (3) 

Diğer bir katılımcı ise mahallede şu ifadelere yer vermektedir:  

15 yıl önce verilen şeylerin sonucu olarak böyle düğünler150 yapılmaya 

başlandı. Benim yengem düğünde açıktı meselâ. O zamanlar tesettür, cemaat yoktu, 

düğünde öyle olunacak diye bilinirdi. (2.1) 

Başka bir katılımcı da aynı şekilde bu süreci şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Dini yaşantımız değişti, şöyle değişti. Köyde doğru dürüst camimiz yoktu, 

medrese yoktu, bayram namazına başka köye giderdik. Köyümüz baraj oldu bölündü. 

Burada, Ordulu, Trabzonlu, Sinoplu herkes bir araya geldi, camiler yaptık, biz 

geldiğimizde hiç cami yoktu. İlk geldiğimizde küçük, pirketten bir mescit yapmıştık 

Cübbeli Camiinin yerinde. Merkez camiinin yerinde de pirketten, üstü sac bir 

gecekondu vardı. Şimdi 6 tane cami var mahallede. Mahalleye önce Mahmut Efendi 

kadın sohbetçi gönderdi, sonra cübbeli hocanın sohbetleri başladı. Kadınlarımız, 

kızlarımız dinlerini öğrendiler, dine tarikata karıştılar. Dini şeyleri yapıyorlar. Allah 

için ne yapmışsak o kalacak bize. (6) 

Bu ifadeler dinin yeniden üretimi sürecinin mahalle ölçekli bir biçimde nasıl 

adım adım gerçekleştiğini gözler önüne sermektedir. Anlaşılan o ki,  gelinen yörede 

                                                              
150 Dualı, Kur’an’lı, kadın ve erkeğin ayrı mekanlarda bulunduğu, gelinlerin saçlarının kapalı olduğu 
düğünler.  



 89 

dini bilgi ve pratik edinme ve bunları uygulama noktasında yoksulluk yaşanmıştır. 

İlk yıllarda mahalle sakinleri, diğer sıkıntılarda olduğu gibi bu sıkıntılarını da 

beraberce giderme çabası içerisine girmişlerdir. Onların bu çabalarına dini 

cemaatlerin faaliyetleri de eşlik etmiştir. Diğer bir katılımcı mahalle düzeyinde 

yaşanan bu süreci şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

 İlk  zamanlar aynı köy gibiydi. Sonra işyerleri kuruldu. Önceleri sohbetler, 

Kur’anlar yoktu, onlar oldu artık . (7) 

Yukarıdaki ifadeler, mahalle ölçekli olarak dinin yeniden üretimi sürecini 

tasvir etmektedir. Bu sürecin farklı noktalarda da devam ettiğinden söz etmek 

mümkündür. Şimdi ele alınacak olan başlıkta dini bilgi edinmeye kaynaklık eden 

unsurlar ve bu unsurların oynadıkları rollerde meydana gelen değişim üzerinde 

durulacaktır: 

3.9.1. Dini Bilgi Edinmede Kaynak 

Dinin yeniden üretimi sürecinin hem öznesi hem de nesnesi olan 

katılımcıların bu süreçte dini bilgi edindikleri merciler değişmiştir. Hem geldikleri 

yörede hem de mahallede dini bilgilerine kaynaklık eden unsurları tasvir eden 

ifadeleri bu gerçeği gözler önüne sermektedir. Öncelikle Alevi katılımcının 

ifadelerine bir göz atacak olursak:  

Büyüklerden öğrendik. Aleviler eskiden her şeyi bilirlerdi. Büyükler bilirlerdi. 

Dedem, babam, amcam Kur’an okumayı biliyordu. Burada da Cem evlerinden, 

hocalardan öğreniyorum. (1) 

Katılımcının ifadelerine göre gelinen yörede dini bilgilerin kaynağı daha çok 

aile büyükleri olmuştur. Mahallede ise, kurumsal bir kimlik kazanan ve Alevi 

bireyleri bir araya getiren ortamlar haline gelen cemevleri, dinin yeniden üretimi 

sürecinde dini bilgi edinme noktasında kaynak haline gelmiştir.  

Diğer bir katılımcı ise şu ifadelere yer vermektedir:  



 90 

Dini bilgileri evde annem öğretti. Hocaya da çok uzun süre gitmedik. Sonra 

burada camiye, Kur’an kursuna gittim. Burada evin altında ders veren bir kadın var 

ona gideceğim. Kur’an okutmaya onu sesleriz. 25 senedir tanıyoruz, ona gideceğiz. 

İlerletmek istiyorum okumamı. Sıkılganım, kursta geliştiremedim kendimi. Ölümlü 

dünyada, dünya malına ne kadar uğraşsan boş. Biraz da öbür dünya için çalışmak 

lazım. Rahmetli anamız namaz surelerini okurdu, biz de onu tekrar ederek öğrendik. 

Biraz da kursta ilerlettim. Dini sorularımızı Ramazanda hatime gittiğimiz hocaya, 

evlerde Kur’an okuttuğumuz hocaya soruyoruz. Kitaplardan çok inceleyemiyorsun. 

(4) 

Görüldüğü gibi katılımcı geldiği yörede iken dini bilgilerini annesinden 

edinmiştir. Mahallede dinin yeniden üretimi sürecinde etkin olan dini cemaatler ve 

resmi Kur’an kursları, dini bilgi edinmede kaynaklık etmiştir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerini yaparken şu ifadelere yer vermektedir:  

Köyde iken, eskilerden, büyüklerden, imamdan göre göre öğrenirdik. Burada 

sohbetlerden, sohbet yerlerinden öğrendik. Oğlan, kötü işlerle uğraşmaktansa 

sohbete gidiyor. Adam oluyor işte öylece. İlimsizlikten, bilinçsizlikten kötü alışkanlık 

gelir. Dini şeyleri sohbet yerlerinden öğreniyorum. Hayırlı bir hocadan öğreniyoruz. 

(2) 

Katılımcının ifadelerine göre geldiği yörede dini bilgiler büyüklerden ve cami 

imamlarından öğrenilmektedir. Mahallede ise cemaat sohbetleri, hem dini bilgi 

edinmede kaynak hem de çocukları çevrede bulunan kötü alışkanlıklardan uzak 

tutma noktasında bir tür sığınak olarak algılanmaktadır. Yine bu durum da dini 

yeniden üretimi sürecine işaret etmektedir.  

Başka bir katılımcı ise geldikleri yörede dini bilgilerden ne kadar mahrum 

kaldıklarını ve mahallede bu mahrumiyetten nasıl kurtulduklarını şu ifadelerle 

aktarmaktadır:  

Köyde namaz bilmiyorduk. Babam önceleri erkek kardeşlerimin oruç 

tutmalarına izin verdi. Namaz kılmadıktan sonra oruç tutsanız da olmaz zaten, 



 91 

orucunuz kabul olmaz derdi. Babam köyde dualardan öğretmişti, unutmuştuk biraz. 

Burada sohbetlere gittik, orada duaları öğrettiler. Namazı da burada öğrendik, 

burada kılmaya başladık. İşten güçten, tarladan namaz kılamıyorduk. Bir sürü 

hayvan, bir ucu bir yerde diğer ucu bir yerde kocaman ahırlar, 300-400 koyun. (5) 

Katılımcının bu ifadelerine göre mahalle hayatında, köy hayatındaki yoğun iş 

temposundan uzaklaşılması dini bilgi edinme ve edinilen bilgileri uygulama 

bakımından daha elverişli bir ortamın oluşmasına kapı aralamıştır. Dini cemaatler de 

bu oluşan ortamda etkin olarak rol almıştır.  

Başka bir katılımcı ise, geldiği yörede iken yeterli dini bilgiye niçin sahip 

olamadığını şu gerekçelerle dile getirmektedir:  

Eskiden din vardı, edep hayâ vardı, ilim yoktu. Hükümet hocaları kesmişti, 

kitapları yaktılar, dini kaybediyorduk İnönü döneminde. Baş vergisi vardı, 

havyaların her biri için vergi alınırdı. Vergi vermeyeni demir yolunda çalıştırırlardı. 

Eskilerden bir kadın anlattı: bir adam sağı solu takip eder, Tanrı uludur, Tanrı 

uludur deyip içeriye kaçarmış hemen, dini kaybetmeye çalışmışlar. Okul yok, bir şey 

yok, anne-babada bir şey yok ki, bu kadar olduk şükürler olsun. Hocaları kestiler, 

gelen de öğretemiyordu, öğretenin başını kesiyorlardı. Hocalar hayvan ahırlarında 

okutuyorlardı. Babam namazlı abdestli idi, anneme “abdestsiz ekmek yapmayın, 

yemek pişirmeyin” derdi. İşten güçten bize öğretemiyordu babam. Mahmut Efendi 

cemaatindenim, hocahanım Cuma günleri Kur’an okuyor, sohbet yapıyor. Dini bir 

konuda merak ettiklerimizi cami hocasına, vaiz hocasına soruyoruz. (6) 

Katılımcının ifadelerine göre gelinen yöre, bireylerin sahip oldukları dini 

bilgiler bakımından çok yetersiz kalmıştır. Mahalle hayatında ise bu eksiklik camiler 

ve çeşitli dini cemaatlere mensup hocalar vasıtasıyla karşılanmaya çalışılmıştır.  

Başka bir katılımcı ise tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Kur’an’ı görümcem öğretti, sohbetlere gittim, oradan. Köyde namaz 

kılıyordum ama, bilmeden, farkında olmadan kılıyorduk. Burada camide sohbetlerde 

öğrendim, komşumun birisi gösterdi. Ordan buradan öğrendim işte. Annem, 



 92 

kardeşinin çocuklarının camiden öğrendiklerini onlara okuturmuş, dinlermiş, 

onlardan aklında kalanlarla namaz kılıyordu. Babam da camide başkalarıyla 

yaparken öğrenmiştir. Ben de burada sohbetlerde öğrendim, fazla bilmiyordum 

zaten. Köyde bir köy hocası vardı, dini bilen yoktu. Dini şeyleri sohbet hocalarına 

soruyoruz. Derslerde eğitim almışlar, onlara soruyoruz. (3) 

Aynı şekilde bu katılımcının ifadeleri de gelinen yörede iken karşı karşıya 

kalınan dini bilgi eksikliğini ve bu eksikliğin mahallede dini cemaatlere mensup 

hocalarca karşılandığını göstermektedir. Aşağıda sözlerine yer verilen katılımcının 

tasvirleri de bu yönde veriler içermektedir:  

Daha önce bildiklerimi köy hocasından öğrenmiştim. Kur’an okumayı 

mahallede hocalardan öğrendim. Cemaat hocalarından öğrendim. Dini olarak 

merak ettiklerimi hocalardan, arkadaşlardan öğreniyorum. (7) 

İmam-hatip lisesi ve ilahiyat eğitimi almış ikinci kuşak katılımcı, sahip 

olduğu dini bilgilerin kaynağı noktasında şu tasvirlere yer vermektedir:  

Dini bilgilerim, imam-hatipten, cemaat ortamından, Nur derslerinden, 

Mahmut Efendi grubundan. Sonradan Mahmut Efendi grubu bana çok katı geldi. 

Sohbetlere gitmez oldum. Mesela tuvaletten çıkarken sabun kullanılmasının israf 

olduğunu söylediler sohbette. Eller 3 defa yıkanınca zaten temiz olurmuş, bence 

olmaz öyle şey. Merak ettiğim soruların cevaplarını diyanet ilmihalinden öğrenirim. 

Mızraklı ilmihalden vazgeçtim artık, akla yatmayan şeyleri kabul etmiyorum, hem 

din hem akıl olacak. Mesela vatka kullanmayı, topuklu ayakkabı giymeyi küfür 

sayıyor. Sana öyle omuz vermiş, öyle boy vermiş O’nun yarattığını düzeltmek 

oluyormuş, tımbırlent ayakkabı, kocakarı pardüseleri çok giydik, şimdi asla giymem. 

(2.1) 

Annesi Mahmut Efendi Cemaati’ne mensup olan katılımcının ifadeleri, bu 

çalışmada dinin yeniden üretimine ilişkin süreci ortaya koyan bir yapıdadır. 

Katılımcı bu ifadeleri ile hem kendisinden önceki kuşağı hem de kendisinin geçmişte 

yaşadığı deneyimlerini eleştirmektedir. Böylece hem kuşaklararası farklılaşma hem 



 93 

de bireylerin kendi yaşamlarında zaman içerisinde meydana gelen değişim 

biçiminde, dinin yeniden üretimi sürecine çift boyutlu olarak tanık olunmaktadır.  

Mahalle sakinleri, zamanla hem fiziki şartlar hem de bilgi birikimi 

bakımından daha rahat bir ortamda yaşamlarını devam ettirmeye başlamışlardır. Bu 

şartların bir sonucu olarak, kutsal gün ve gecelere ilişkin bilgileri ve bu günlerde 

yaptıkları uygulamalarda bir takım değişimler ortaya çıkmıştır. Bu çalışma 

kapsamında söz konusu değişimler dinin yeniden üretimi sürecini ifade etmektedir. 

Müteakip başlıkta bu noktaya ilişkin tasvirlere yer verilecektir:  

 

3.9.2. Kutsal Gün ve Geceler 

Bu çalışmada dinin yeniden üretimi adı verilen sürecin tasvir edildiği 

olgulardan bir diğeri de Kandil Geceleri, Cuma geceleri gibi kutsal kabul edilen gün 

ve gecelere ilişkin bilgilerde ve bu günlerde yapılan uygulamalarda meydana gelen 

değişimdir. Katılımcıların tasvirleri ışığında dinin yeniden üretimi olgusunun bu 

boyutu üzerinde de durulacaktır:  

İlk katılımcı bu süreci şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Neler yapılacağını hocadan öğreniyorum. Onlar söyleyince aklımda tutup 

gelip yapıyorum. Sohbet ortamına gidiyoruz. Ben evde namaz kılıyorum, orda 

yapacaklarımı evde yapıyorum. Köydeyken bilmiyorduk ki zaten. Helva yapılırdı bir 

Kadir gecesinde sadece. Başka Kandil gecesi bilmiyorduk. Kayınvalidemlerle 

beraberken köydeki gibi dini şeyleri bazen yapıyordum. Onlardan ayrıldıktan sonra 

sohbetlere gittim. Orada öğrendim Kandil gecelerini, çarşafı giydim. (3) 

Katılımcının ifadelerine göre gelinen yörede kutsal gün ve gecelere ilişkin 

dikkate değer uygulamalar bulunmamaktadır. Yine burada da dinin yeniden üretimi 

süreci ve bu süreçte dini cemaatlerin etkin rolü burada da karşımıza çıkmaktadır. 

Başka bir katılımcı kutsal gün ve geceler hakkında şu bilgileri vermektedir:  



 94 

Regaip Kandili, Miraç Kandili, Berat Kandili vardır. Köyde Kadir 

gecelerinde akşam üzeri ikindiden sonra bişi151 dağıtılırdı. Kur’an bilmiyorduk ki 

Kur’an okuyalım. Şimdi Kadir gecesi olunca helva yapıyoruz, hocamız öğretiyor ne 

yapacağımızı. Namaz kılarız, Kur’an okuruz, geçmiş namaz kılarız, tesbih çekeriz. 

Dün gece Mirac Kandili’nde helva yaptım, namaz kıldım, Kur’an okudum, tespih 

çektim, öyle işte. Köyde bir şey yapmıyorduk, burada camiye, sohbete gidiyoruz. 

Çocuklar sevinsin diye gelirken de çikolata, şeker getiririz. (6) 

Hayatımız dini bakımdan epey değişti, gençler de gidiyor artık camiye. Din 

vardı ama bilinç yoktu, cahillik vardı. Köylerde de kimse kalmadı ki. Burada eğitim 

almışlar, yazın köye gidenler hep namaza gidiyor camiye. Köydekiler namaza 

gitmiyor. Eskiden de çok gidilmezdi. Ecevit’in döneminde yasakladı devlet. Kel 

İsmet152 zamanı gibi değil şimdi. Daha anasından doğar doğmaz öğreniyor gençler 

artık. Soyak153’ta çok gayr-i Müslim var. -O sırada aynı ortamda bulunan 

katılımcının eşi söze karışır- :Asortik onlar, gayr-i Müslim değil. (6) –Katılımcı 

sözlerine şöyle devam eder- Dinsiz değildik köyde, ama şimdiki gibi yapamıyorduk. 

Köyde cami yoktu ki zaten. Annem, taharet almadan, temizlenmeden ekmek, yemek 

yapmazdı, tabaklara dokunmazdı. Ama dini bilgimiz yoktu. (6) 

Katılımcının bu ifadeleri dini bilgi ve uygulamalar bakımından gelinen yöre 

ile mahalle arasındaki bariz farklılığı gözler önüne sermektedir. Mahalle hayatı, dinin 

yeniden üretimi süreci noktasında mahalle sakinleri için bir tür milat olmuştur.  Bu 

katılımcının ifadelerinde de dini cemaat mensubu hocaların bu süreçteki aktif rolü ön 

plana çıkmaktadır.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu sözlere yer vermektedir:  

Köylerde Kandil geceleri falan bilmezdik. Bayramlar vardı, orucu 

tutuyorduk. Doğru dürüst hoca yoktu ki, hocasız, bilgisiz olmaz. Kadir gecesi, Miraç 

gecesi vardır. Bu gecelerde, üç aylarda oruç tutuyoruz. 3 ayların 3 başında, 3 

                                                              
151 Yağda kızartılmış mayalı hamur.  
152 İsmet İnönü.  
153 Mahalleye dahil olan ancak mahallenin tam sınırında mahalleden yalıtılmış bir yaşam biçimine 
sahip yerleşim sitesi.  



 95 

ortasında tuttuk. Köyde de 3 aylar orucu tutardık. Köyde yaşlılar yapıyordu. Şimdi 

bilinçli, bilen, öğrenen yapıyor şimdi. Bu /bizim adam, desteyi toplarken abdest alır 

namazını kılardı. Eskiden şimdiki kadar yapılmazdı. Hocalar geceleri toplanıyorlar, 

tespihler çekiyorlar. Köyde bu kadar yoktu, önemli günlerde pişi yapardık. Şimdi 

mahallede daha çok şey öğreniyoruz. Şimdi Mustafa Karataş154 Hocanın sohbetleri 

de var. (2) 

Bu katılımcının ifadeleri de daha önceki katılımcının ifadeleri ile 

örtüşmektedir. Dinin yeniden üretimi sürecinde kutsal gün ve geceler hakkındaki 

bilgiler ve uygulamalar yaygınlık kazanmıştır. Bu başlık altında ifadelerine yer 

vereceğimiz son katılımcı da bu bilgileri doğrular mahiyette tasvirler yapmaktadır:  

Bu gecelerde namaz kılıyoruz, sohbetlere gidiyoruz. Önceleri bilmiyorduk ki, 

namaz niyaz bile yoktu doğru dürüst. Ben daha çok mahallede öğrendim, önce pek 

bilmezdik. (7) 

Bu çalışma eksininde dinin yeniden üretimi sürecine ilişkin göstergelerden 

biri de kuşaklararası farklılaşma ve etkileşimdir. Şimdi elde edilen veriler ışığında bu 

nokta üzerinde durulacaktır:  

 

3.9.3. Kuşaklararası Farklılaşma ve Etkileşim Bağlamında Dinin Yeniden 

Üretimi 

Daha önceki başlıklarda tasvir edilen dinin yeniden üretimine ilişkin unsurlar, 

kuşaklar arası farklılaşmaları da beraberinde getirmiştir. Farklı şartlarda sosyalleşen 

sonraki kuşaklar, dini bilgi ve uygulama bakımından farklı bir karaktere sahip 

olmuştur. Bu farklılaşma, sonraki kuşakların dini bakımdan daha bilgili ve hassas 

olduğu şeklinde bir kanaate de ortam hazırlamıştır. Bu durum çoğu zaman, sonraki 

kuşakların önceki kuşakları etkilemelerine hatta önceki kuşağın çok daha pasif 

kalmasına dahi sebep olabilmiştir. Katılımcıların tasvirleri, bu değerlendirmeyi haklı 

çıkaran ifadeler içermektedir:  

                                                              
154 Özel televizyon kanallarında dini programlar hazırlayan ilahiyat fakültesi öğretim görevlisi.  



 96 

Yeni bir şey öğrenince bilmediğini söylemiyorsun, artık böyleymiş diyorsun. 

Şimdiki gençler bizden bilgili gibi görünüyorlar. Mesela onlar, girip çıkıyorlar, 

okuyorlar, bilgileri daha çok oluyor. Gençlerle fazla diyaloğa giremiyorsun. Bazen 

oluruna gidiyoruz, şimdiki gençlerde pek saygı olmuyor. (4) 

Katılımcının bu ifadeleri, gençlerin dini bilgi bakımından kendisinden iyi 

durumda olduklarını düşündüğünü göstermektedir. Katılımcı bu durumu gençlerin 

eğitim almaları ve daha aktif bir sosyal hayata sahip olmaları ile ilişkilendirmektedir. 

Katılımcının, dini bilgi bakımından gençlerle kendisi arasında farklılık olduğunu dile 

getirmesi, bu çalışma açısından dikkate değerdir. Anlaşılan o ki, dinin yeniden 

üretimi sürecinde gençler, dini bilgi bakımından daha donanımlı hale gelme 

imkanına sahiplerdir.  

Başka bir katılımcı ise dini bilgi noktasında kendisini o kadar eksik 

hissetmektedir ki sözlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Ben çok bir şey bilmediğim için tartışmam. Olmuyor, bilmiyorum ki 

farklılıklar olsun. Kur’an’ı burada öğrendim zaten. Gençler daha bilgili dini 

bakımdan. (3) 

Başka bir katılımcı ise gençlerin dini bilgi birikimleri ile kendisi kıyaslayarak 

şu ifadelere yer vermektedir:  

Onlar okudu, ben okumadım diyorum. Onları okuturken ben de okusaydım 

olurdu. (3) 

Katılımcının ifadeleri kendisine yönelik bir tür eksiklik eleştirisinden 

ibarettir. O, gençlerin kendilerinden daha bilgili olduklarını ima ederek, bu eksikliği 

gideremediği için pişmanlık duymaktadır.  

İlahiyat fakültesi eğitimi almış olan ikinci katılımcı dini bilgi, uygulama ve 

algılama bakımından aile büyükleri ile arasındaki farklılıkları şu ifadelerle tasvir 

etmektedir:  



 97 

Her zaman sabah başörtüsüz yemek yenmez derler. Eniştemlerle, yaşın 

verdiği bir rahatlık galiba, daha iki defadır beraber yemek yiyoruz. Önce daha 

katılık vardı. Mahmut Efendi Cemaatinden dolayı yemezdik. Evde pijamalı 

gezemezdik. Babamın yanında pijamalı durmazdım, şimdi duruyorum. Hastayken 

oruçlu olmuyoruz, bunun için Ramazan’da hastayken biz yiyoruz, onlar yemiyorlar. 

Eteğin dar olmasını sevmezler, kısa kollu sevmezler. Ama ben giyerim bunları. Onlar 

büyüklerin etkisinde büyümüşler, onlara göre yaşamışlar. Büyüklerin yanında 

çocuklarını sevmezler. Onların eşleriyle birlikte olduklarını bile dede takip edermiş. 

Dede: ‘onun odasında suyu azaltın, çok beraber olmasınlar, çok işte çalışamıyor 

yoksa’ diyormuş. (2.1) 

İkinci kuşak katılımcının bu ifadeleri, hem aile büyükleri ile kendisi 

arasındaki farklılıkları göstermekte hem de katılımcının bizzat kendisinin dini 

hayatında meydana gelen dönüşümü tasvir etmektedir. Bu noktalar göz önünde 

bulundurulduğunda dinin yeniden üretimi süreci, çift boyutlu olarak gözler önüne 

serilmektedir. Aynı zamanda katılımcının ifadelerinde aile büyüklerinin tutum ve 

algılarına yönelik bariz bir eleştiri de söz konusudur. Bu farklılaşma ve eleştiriler 

dinin yeniden üretimi sürecine işaret etmektedir.  

Diğer bir ikinci kuşak katılımcı ise dinin yeniden üretimi sürecinde kuşaklar 

arası farklılaşmanın farklı bir boyutuna vurgu yapmaktadır:  

Ben Konya’da tıp okurken İskenderpaşa cemaatine girdim, ailem de benden 

sonra değişti. (6.1) 

Katılımcının bu ifadelerinde eğitim alarak cemaatlerle tanışan sonraki 

kuşağın, önceki kuşakları etkilemesi söz konusudur. Dini bakımdan farklı bir ortamla 

etkileşime geçen birey, yaşamış olduğu değişime aile fertlerini de dahil etmiştir. Bu 

etkileşim, aile büyüklerinde dini konularda hassasiyet, dini bilgiler edinme ve 

uygulama noktasında etkileyerek motive etmiştir. Mahallede yaşanan gelişmeler 

doğrultusunda bu durumun da katkısı ile baba ‘Adıyaman Cemaati’ne, anne ise 

‘Mahmut Efendi Cemaati’ne mensup aile büyükleri ortaya çıkmıştır. 



 98 

Yukarıdaki bölümde geleneğin yeniden üretimi ve dinin yeniden üretimi 

olguları, elde edilen veriler  doğrultusunda tasvir edilmeye çalışılmıştır. Şimdi ele 

alınacak olan bölümde ise, geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolünün niteliği 

tasvir edilmeye çalışılacaktır. Bu amaçla evlilik, sünnet, cenaze törenleri, doğum, 

çocuğa isim verme ve dini bayramlar ele alınacaktır.  

 

3.10. Geleneğin Yeniden Üretimi Bağlamında Din 

Ünalan’a yerleşen bireyler için mahalle, yeni bir hayat tarzının başlangıcı 

olmuştur. Bu hayat tarzı, ne geldikleri yöreden, ne oraya ait deneyimlerinden ne de 

mahallenin kendine özgü yapısından bağımsız olamamıştır. Geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde bir taraftan bir şeyler yeniden üretilerek âna ve geleceğe 

aktarılırken diğer taraftan ortaya çıkan yeni şartlar biçiminde gerçekleşen yeniden 

üretim nedeniyle ân ve gelecek özgün bir formda inşâ olmaktadır. Bu bölümde, 

kültürel pratiklerden yola çıkılarak söz konusu ân ve gelecek inşası geçmişle 

karşılaştırılarak tasvir edilmeye çalışılacaktır. Aynı zamanda çalışmamızın temel 

problematiği olan dinin nerede, nasıl durduğu, rolünün ne olduğu noktalarına bu 

tasvirler kapsamında işaret edilecektir.  

 

3.10.1. Düğünler  

Geleneğin yeniden üretimi bağlamında dinin konumunun ne olduğu sorusuna 

öncelikle düğünler başlığı altında, evlilik ve sünnet törenlerinin tasvir edilmesi 

suretiyle cevap aranacaktır.  

 

3.10.1.1. Evlilik Törenleri  

Bu bölümde geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolü, katılımcıların 

ifadeleri doğrultusunda tasvir edilmeye çalışılacaktır.  



 99 

Alevi katılımcı, geldikleri yörede düğün yapma biçimlerini genel hatları ile 

anlatırken şu ifadelere yer vermektedirler:  

Gelin atla gelirdi. Düğün 2-3 gün sürerdi. Saz çalınır oyun oynanırdı. Kadın 

erkek karışık halay çekilirdi. Yemek verilirdi. Gelini ata bindirirler. Evin girişine 

gelini götürürlerdi. Damat ve sadıç evin damına çıkarlar, buradan gelinin üzerine 

elma, şekerleme, bozuk para gibi şeyler atarlardı. Başa fes gibi bir şey takılırdı, 

giyinme farklıydı. (1) 

Mahallede, düğün pratikleri daha çok düğün salonlarında 

gerçekleştirilmektedir. Bir taraftan bu pratiklerin uygulanma biçimi, diğer taraftan 

uygulandığı yerin değişime uğraması, devam eden yeniden üretim sürecinde sonraki 

kuşaklar tarafından eleştiri konusu haline gelebilmektedir. Katılımcının oğlunun söze 

karışmasıyla dile getirilen şu ifadeler bu gerçeğin bir yansımasıdır:  

Şimdi evlendirme daireleri daha iyi, düğün salonları insanları sömürüyor, 

kafa şişiriyor. (1) 

Alevi katılımcıların düğün pratiklerinde ‘Musayiplik’155 adı altında bir 

uygulama bulunmaktadır. Onlar bu uygulamayı şu ifadelerle tasvir etmektedirler: 

Damadın musayibi olur, musayibin karısı, gelinin musayibi olur. Musayip, 

anne-babaya bir şey olursa, kendi çocuğu gibi bakar. Anne babanın sorumluluğu 

musayibe geçer. Kardeşten öte bir şey musayiplik. Musayip, kardeşten daha 

önemlidir. Musayip ve evlenen kimsenin iyi günde, kötü günde bir arada olmaları 

gerekir. Bunların çocukları arasında evlenme olabilmesi için yedi kuşak geçmesi 

gerekir. Bunların âhirette hesapları beraber sorulacakmış. Bir de Dede156lerin 

soyundan olanlarla evlenilmez, onlar bizim “Takiplerimiz”157 olurlar. Bize takiplerle 

evlenmeme çok mantıklı gelmiyor. (1) 

Mahallede devam eden geleneğin yeniden üretimi bağlamında, düğünlerde 

yer verilen başlık parası uygulamasının kalktığı görülmektedir:  
                                                              

155 Alevi katılımcı musayipliğin  kendi anlayışlarındaki sadıçlık olduğunu belirtmektedir. 
156 Alevi dedesi.  
157 Katılımcının ifadesiyle ‘bir tür mürid’.  



 100 

Başlık vardı eskiden. Başlığın ne kadar olacağına kızın annesi babası karar 

verirdi. Zengin aileye gelin gidecekse çok isterler, fakir aile ise az istenirdi. (1) 

Eskiden başlık vardı, beni 2 milyona verdiler. Ben köydeki en pahalı 

gelindim. (1) 

Annem, babamla kaçmış, kaçtı diye anneme babam 4,5 milyon lira ödemiş, 

başlık parası biriktirmeye gitmiş, çalışmış. (1) 

Gelinen yörede bulunan ve mahalleye geldikten sonra da yaşamaya devam 

eden uygulamalardan bir diğeri de ‘süt hakkı’dır. Katılımcılar, bu uygulamayı şu 

ifadelerle tasvir etmektedirler:  

Süt hakkı: Erkek tarafından kızın anne babasına, kardeşlerine, varsa 

kardeşlerin eşlerine  hediye verilir. Süt hakkı olarak ne verileceğine erkek tarafı 

kendisi karar verir. Biz oğlanlara sadece süt hakkı verdik, başlık vermedik. 

İstanbul’da kalkmış, başlık almayı ayıp görüyorlar artık. (1) 

Katılımcı, içinde yaşadığı İstanbul’u ötekileştirmiş, geldiği yöredeki 

uygulamaların burada bulunmadığını dile getirmektedir. Onlar da bu farklı ortamda 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu farklılıkları kanıksamışlardır. Söz konusu 

uygulamalarda görülen değişim, bu kanıksamanın bir göstergesidir.  

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde eş seçimi biçimi de değişime uğramıştır. 

Daha önce, ‘görücü usulü’ adı verilen, daha çok aile büyüklerinin kararları 

doğrultusunda eş seçimi gerçekleştirilirken, zamanla eş olan tarafların kendilerinin 

verdiği karar formuna girmiştir. Ayrıca kültürel dokunun biçimlenmesinde etkin bir 

unsur olarak televizyonun varlığına da dikkat çekilerek, buradaki ilişki biçimlerinin 

eş seçimi konusunda örneklik teşkil ettiği katılımcılar tarafından dile getirilmektedir:  

Bizde seven sevdiğini alır. Şimdi kız-erkek birbirini beğenince “Allah’ın 

emriyle” istenir. Çok yerel bir özelliği kalmadı. Zaten televizyonda da görüyoruz 

hepsini.(1) Bu arada aynı ortamda bulunan katılımcının oğlu söz alır: Eskiden, kız-

erkek birbirini görmeden münasip görülürmüş, evlenirlermiş. (1) 



 101 

Katılımcı, düğünlere ilişkin uygulamaları anlatırken şu detaylara yer verir: 

Gelinin gözlerini örterlerdi, yüzüne karton kapatırlardı, nereye gittiğini görmezsin. 

Bu arada söze karışan oğul: Anneme de aynısını yapmışlar, annem düğün gecesinden 

önce babamı hiç görmemiş. Düğünde yüzünü kendi  anlattığı gibi kapatmışlar, 

almışlar götürmüşler babamın köyüne. Eve varıp odaya konulunca kaçmak istemiş 

ama, yüzü kapalı gelirken köylerinin ne tarafta kaldığını bilemediği için kaçamamış. 

(1)şeklindeki ifadelere yer vermektedir. Oğul bu sözleri sarf ederken hem annesi hem 

de eşi kahkahalarla katıla katıla gülmektedirler. Bu durum gelenek içerisinde büyük 

bir titizlik ve dikkatle uygulanan bir takım pratiklerin yeniden üretim sürecinde 

komik olgular haline gelebildiğini göstermektedir.  

Düğün sonrası gelin ile diğer aile fertleri arasındaki ilişkilerin niteliği de 

yeniden üretim sürecinden nasibini almıştır. Bu gerçek, katılımcı tarafından şu 

ifadelerle dile getirilmektedir:  

Eskiden gelin perdenin arkasından konuşurdu, dışarı çıkmazdı. Gelinin 

başına 1-2 ay boyunca sarı, beyaz, portakal rengi örtü konulurdu, kızın annesi 

hediyesiyle gelince, o örtüyü atardı. Eskiden 3-4 sene boyunca gelin, 

kayınvalidesiyle, kayınpederiyle oturup yemek yiyemez, konuşamazdı. Şimdi, 

evlendiği gün onlarla oturup yemek yiyorlar. (1) 

Katılımcıya, mahalledeki düğünlerde hoşuna gitmeyen şeyler olup olmadığı 

sorulunca şu cevap alınmaktadır: 

Oynuyorlar çıplak çıplak hoşumuza gitmiyor. Doğru dürüst giyerlerse 

severiz. (1) 

Diğer bir katılımcı, eş seçimi konusunda dikkate alınan kriterleri gündeme 

getirmektedir. Bu kriterler içerisinde dini unsurlardan birisi olan ‘namaz’ yer 

almaktadır. Bu katılımcının ailesine gelin olarak almak istediği kimsenin 

özelliklerinden birisi de dini yaşantıya ilişkin olan ‘namaz kılıyor’ olmasıdır.  



 102 

İşini gücünü bilen, büyüğüne küçüğüne saygılı, namazını niyazını, evinin 

geçimini bilen. Gelin saygılı olur, işini gücünü bilir, geçimini bilir. Gelinin iyisi de 

odur. Evinin sırrını dışarı vermeyecek, beyiyle geçimleri iyi olacak. (4) 

Katılımcının bu ifadeleri, geleneğin yeniden üretiminde dinin rolüne işaret 

etmektedir. Önceki katılımcının ifadelerinde olduğu gibi burada da daha önce 

evliliklerin görücü usulü ile olduğu ifade edilmektedir. Geleneğin yeniden üretimi 

sürecinde bu uygulama yerini eş olacak tarafların kendi kararlarının etkin olduğu bir 

forma bırakmıştır. Şu ifadeler de bu gerçeğe ışık tutmaktadır:  

Önceden ‘görücü’ usulüyle olurdu, anne baba görür isterdi. Kızı, anne baba 

verirdi, gelini anne baba seçerdi, kendi karar vermezdi. Gelin ve damat birbirlerini 

toplantıda, çeşme başında görürler veya arkadaşlar aracı olur kızı-oğlanı 

birbirlerine gösterirlerdi. Kızın oğlanın arkadaşları olursa onlar aracı olurlardı. 

Başlık parası vardı. Oğlana da dışarıdan gösterirlerdi. Şimdi oğlanla kız isteyince 

çingenenin kızı da olsa alıyorsun. Yaşayacak olan onların kendileri. (4) 

Gelinen yörede daha önceleri yapılan düğün öncesi pratiklerine bakıldığı 

zaman katılımcının şu ifadeleri ile karşılaşılmaktadır:  

Kız istemeye giderken şeker götürürlerdi. Nişana giderken de 10-15 kişi 

giderlerdi, bu kişilere ‘nişancılar’ denirdi. Nişancıların hepsine gömlek, bir çift 

çorap koyardık. Nişancılar tepsiye para koyarlardı, bu para toplanırdı, geline ‘yüz 

görümlüğü’ olarak verilirdi. Kadınlar kendi aralarında evin içinde kendileri söyler 

oynarlardı. Erkekler dışarıda olurdu. Şimdiki gibi kadın erkek bir arada olmazdı. 

Bazen de davul zurna dışarıda çalar, kadınlar içeride oynarlardı. Erkekler dışarıda 

olurdu. Halay çekerken de kadın erkek karışık olmaz, kadınlar içeride oynarlardı. (4) 

O zamanlardaki düğün pratikleri tasvir edilirken de şu ifadelere yer 

verilmektedir:  

Bazen Perşembe, bazen Cuma günü akşamları kına gecesi yapılırdı, hayırlı 

gün diye. (4) 



 103 

Dini olarak değerli kabul edilen Perşembe veya Cuma günü kına gecesinin 

yapılması, dini inançların düğün pratikleri üzerindeki etkisini açıkça göstermektedir. 

Kına gecesinde çay tabaklarına bisküvi, leblebi, kuru üzüm konur dağıtılırdı. Kına 

gecesine erkekler gelmezdi, kadınlar arasında olurdu. Oyun oynanırdı, gelinin kınası 

yakılırdı. Kınada oğlan tarafından bir ‘yenge’, kız tarafından bir ‘yenge’ olurdu. 

Oğlan tarafından gelen ‘yenge’ çerezi getirirdi. Uzaktan gelmişse o ‘yenge’ o gece 

orada kalırdı. ‘Yenge’nin beyi de gelirdi. Sabah gelen misafirlere yemek verilirdi. 

Kazanlarla yemek pişerdi. Dindarlar tekbirlerle, dua ile gelini evden çıkarırlardı. 

Dindar olmayanlar bazen dua da yapmazdı. Düğünde davul zurna olurdu, şimdiki 

gibi saz yoktu zaten. Damat gelin almaya gelmezdi. Kaynatası, kaynanası, akrabalar 

gelirdi. Sadıçla damat bacada(çatıda) beklerler. 3 atla alınırdı gelin. Öndeki atta 

oğlanın yengesi, ortada gelin, arkada gelinin yengesinin bindiği at olurdu. Gelin, 

damadın evine varınca attan inmezdi, kurban kesilirdi. Nazar değmesin diye 

parmakla alnına kurban kanı sürülürdü. Şimdi burada da kurban kesenler oluyor. 

(4) Bu tasvirlere göre; dini inançlar, dini hassasiyetleri olan ailelerin düğün 

pratiklerinde kendisini göstermektedir. Gelin, eve geldiği zaman kurban kesme 

pratiği geleneğin yeniden üretimi sürecinde mahallede de uygulanmaya devam 

edilmektedir. Böylece gelinen yöreye ilişkin uygulamalardan birisi mahallede devam 

eden geleneğin yeniden üretimi sürecine olduğu gibi uygulanarak dahil olmuştur. 

Katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam eder: 

Gelin eve girince oturmazdı, ayakta beklerdi, ‘gelin oturmuyor’ derlerdi. 

Geline, oturması için tarla, öküz gibi şeyler verirlerdi. Verilen şey 3 kere söylenirdi, 

gelin sonra otururdu. O gece imam nikahı yapılırdı. (4) 

Düğün pratiklerine ilişkin unsurlardan birisi de ‘dini nikâh’tır. Geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde dini nikâhın yapılma zamanı noktasında farklılıklar ortaya 

çıkmıştır. Bu farklılıklar katılımcı tarafından şu ifadelerle dile getirilmektedir:  

Köyde kızla erkek pek bir araya gelmez nişanlıyken. Köyde imam nikahı 

düğünden sonra eve çekilince yapılırdı.  Buralarda gezmeye çıkıyorlar, el ele 

tutuşuyorlar, günah olmasın diye erken yapıyorlar. Bazıları da bir araya gelmesinler 



 104 

diye imam nikahını düğünden önce yapmıyorlar. Dini bilgiler öğrenildikçe imam 

nikahı önce yapılmaya başlandı. (4) 

Mahallede bir taraftan nişanlıların el ele sokakta gezen çiftler olarak yer 

almaları şeklinde yeni bir olgu ile karşılaşılırken, diğer taraftan dini duyguların rolü 

ile ortaya çıkan kaygı kendini göstermektedir. Bu iki farklı boyutun bir araya 

gelmesiyle birlikte henüz nişanlılık aşamasında iken dini nikah yaptırma uygulaması 

ortaya çıkmaktadır. Katılımcılar, mahalleye gelmeden önce dini bilgi bakımından 

belirgin bir donanıma sahip değillerdir. 

Dinin yeniden üretimi kapsamında değerlendirebileceğimiz bu donanım 

edinme süreci, dini nikâh konusunda yeni bir uygulamayı da beraberinde getirmiştir. 

Ancak bu uygulamanın sadece dini algılardaki değişimle ilişkilendirilmesinin 

yerinde olmayacağı kanaatindeyiz. Çünkü gelinen yöreye ilişkin gelenekte, nişanlı 

çiftlerin bir arada sık sık bulunmaları, bu şekilde umuma açık ortamlarda rahat bir 

şekilde dolaşmaları söz konusu değildir. Farklı faktörlerin de etkin olduğu yeniden 

üretim sürecinde katılımcıların bu uygulamalara hem özne hem de nesne konumunda 

tanık oldukları görülmektedir. Bu birkaç boyutlu gelişmelerin sonuçlarından birisi 

olarak, düğün öncesinde dini nikâh yapılması uygulaması ön plana çıkmaya 

başlamıştır. Söz konusu farklılaşma süreci, geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin 

rolüne işaret etmesi bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcının ifadelerine göre mahalleye gelmeden önceki yıllarda resmi 

nikâhın yapılması konusunda acele edilmiyordu. Katılımcı tarafından bu durum, 

tarafların birbirlerine karşı duyduğu güven ile ilişkilendirilmektedir. Anlaşılan o ki, 

yerel olarak etkin olan sosyal kontrol mekanizmasına sahip olunması sonucunda, 

resmi nikâh yasal bir zorunluluk olarak algılanmamıştır. O zamanlar, çocuk doğması 

gibi bir zorunluluk olmadığı sürece buna ihtiyaç duyulmadığı görülmektedir. Ancak 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde resmi nikâhın yapılmasına öncelik verilmeye 

başlanmıştır. Katılımcının ifadelerine göre meydana gelen bu değişim, yaygınlaşan 

ayrılık olaylarına karşı önlem alınması çabasının bir sonucudur:  



 105 

Benim resmi nikahım 2 sene sonra yapıldı. Milletin birbirine güveni vardı, 

ayrılmaz diye düşünülürdü. Eskiden bazıları çocuğu olana kadar resmi nikah 

yapmıyorlardı. Şimdi ayrılmalar artınca resmi nikah hemen yapılır oldu. Şimdi 

ayrılma moda oldu. (4) 

Katılımcı, gelinen yörede eskiden yapılan düğünleri anlatmaya şu ifadelerle 

devam etmektedir:  

İki tane şahit olurdu, biri kız tarafından biri erkek tarafından. Kız, kendi 

tarafından olan şahidine söylerdi, evet kabul ettim diye. Kıza takılacak takıya anne 

baba karar verirdi, utanma, saygı vardı. (4) Bu ifadelerden de anlaşıldığı üzere nikâh 

sırasında gelinin kabul ettiğini bizzat kendisinin söylememesi, kendisine takılacak 

takıya karar verme yetkisini anne-babasına bırakması katılımcı nazarında utanma ve 

saygı göstergelerindendir.  

Gelinin takısının hepsi nişanda götürülürdü. Düğün sabahı duvak düğünü 

için gelinin yüzüne tekrar duvağı örtülür. Açılınca tanıdıklar, takılarını takarlardı. 

Düğün sabahı millet dağılmadan önce gelinin sandığındaki çeyize bakarlardı herkes. 

Yakın akrabalara bohça hazırlanırdı. 2 taraf da hazırlardı. Gelin geldikten 15-20 

gün sonra gelinin yakın akrabaları gelini görmeye giderler hediye alıp. O gece 

gelinin evinde kalırlardı. Giderken de gelini kendi evine el öpmeye götürürlerdi. 

Gelin 1 ay sonra ancak giderdi.  Damadın sadıcı olur, gelinin de yengesi olur. 

Bunlar gelin ve damadı sahiplenirler, yardımcı olurlar. (4) 

Köylerde düğünden sonra sadıçla damat kız tarafına el öpmeye giderlerdi. 

Damatla sadıç 1-2 gün kızın evinde kalırlardı. Gelinin anne-babasının evine yapılan 

bu ziyarette giderken gelin götürülmezdi. Erişte makarnası diye kesme makarna 

yapılırdı, dökerek mi yiyecek, dökmeden mi yiyecek diye bakılırdı. Gelin, damat 

tarafından çocuk da gelse ayağa kalkardı. (4) 

Yukarıdaki ifadelerle tasvir edilen, gelinen yörede önceden yapılan 

düğünlerin uygulanma biçimi, geleneğin yeniden üretimi sürecinde mahallede 

farklılaşmıştır. Bu farklılıklar katılımcı tarafından şöyle tasvir edilmektedir:  



 106 

Biz 15 gün içinde söz taktık, 2 ay sonra nişan yaptık. Söz yaparken çikolata, 

çiçek aldık. Bir de söz yüzüğü alıyorsun o kadar. Sadece aile arasında sözü taktık. 

Nişanda elbise alıyoruz, bohça hazırlıyoruz. ‘Süt hakkı’ derler, anne-babaya bohça 

hazırlanır. Kardeşlere, yengelere de ufak tefek bir şeyler alınır. Gelin de, bütün aile 

fertlerine, eşinin kardeşlerine, halalarına, ayrı ayrı bohça hazırlar. Gündüz Kur’an 

okundu, takılarımızı taktık, yemek verildi gelenlere. Başlık parası yok şimdi. (4) 

Daha önceki katılımcının ifadelerinde karşılaşılan ‘süt hakkı’ uygulaması 

burada da karşımıza çıkmaktadır. Aynı şekilde diğer dikkat çekici noktalardan bir 

diğeri de daha önce uygulanmaya devam edilen ‘başlık parası’ uygulamasının 

ortadan kalkmış olmasıdır. Burada daha önce yapılan tasvirlerde rastlanmayan bir 

durum göze çarpmaktadır. Nişan sırasında Kur’an okunmasının yeni ortaya çıkan bir 

olgu olduğu görülmektedir. Mahallenin sosyo-kültürel hayatında etkin bir role sahip 

olan din olgusu, düğün pratiğine bu şekilde rengini vermektedir. Daha önceleri nişan 

törenlerinde Kur’an okunması uygulaması yer almazken, artık bu uygulamanın 

bulunduğu görülmektedir. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde din, etkin 

faktör olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Düğünde salon kiraladık, davetiye bastırdık, akrabalara, komşulara, 

tanıdıklara verdik. Karslılar gelen hediyeyi yazıyorlar, onlar da aynısını götürdüler. 

Oyunlu, çalgıcılarla oldu düğün. Buradakilerin çoğu Kur’anlı, mevlütlü yapıyorlar. 

Hayırlı çocuklar olsun diye dua ediyorlar. Baba evinden çıkarken ve eve girilirken 

dua yapılıyor. Duvak düğünü falan olmuyor şimdi. Salondan getirince düğün bitti. 

‘Sadıçlık’ ve ‘kirvelik’158 devam ediyor hâlâ. (4) 

Bu ifadelerde de geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘sadıçlık’ uygulaması 

devam ederken, ‘duvak düğünü’ adı verilen uygulama ortadan kalkmış, davetiye 

bastırıp dağıtma, düğünün salonda yapılması gibi yeni uygulamaların ortaya çıktığı 

görülmektedir. Dikkat çekici olan bir diğer nokta ise mahalle ortamında Kur’an 

okunarak, mevlüt okunarak yapılan düğünlerin yaygınlığının dile getirilmesi ve 

                                                              
158 Sünnet düğünü kısmında yer verilecektir.  



 107 

gelinin baba evinden alınması ile gelin olarak geldiği eve girişi sırasında dua 

okunması, geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin etkin rolüne işaret etmektedir.  

Şimdi gelin salondan alınıp gidiyorlar. Bazen, akrabalar düğünden 10-15 

gün sonra göz aydına gelirler. Hayırlı olsun derler. (4) 

Yapan yine çarşafa bakma yapıyor. Ancak buralarda pek kalmadı ama. 

Artvinliler yapıyorlar bazen. Ben, kendi aralarında, kocası bilir zaten, günah değil 

mi, ayıp değil mi dedim. (4) 

Diğer bir katılımcının geldiği yörede eskiden yapılan düğünlere ilişkin 

tasvirlerine bakıldığı zaman şu ifadelerle karşılaşılmaktadır:  

 Eskiden gelinlik kızı başlık parasıyla alırlardı. Bizim gelini bir arsa parasına 

aldık. 3 yıl boyunca istemeye gittik, her gittiğimizde fiyat arttı, en sonunda 3. senede 

300 liraya getirdik. Genelde oğlanın annesi-babası alınacak kıza karar verirdi. Ben 

bunu istemem diyemezdi oğlan veya kız. Kız evine haber verirler, 2-3 kişi birleşip bir 

şey götürmeden istemeye gidilirdi. Kız verilince 2-3 hazırlık yapılır, erkek tarafı 

erzak, kuru yiyecek götürür ve kız tarafında şerbet içerlerdi. Kız tarafı 3-4 ay sonra 

nişan için erzak ister erkek tarafından, nişan yemeği vermek için. Erzak, bir çuval 

şeker, koyun, fasulye, nohut, bulgur, pirinç, yağ falan olurdu. Nişan gündüz 

yapılırdı. Herkese yemek verilir, nişanda bir araya gelinir, kadınlar halay çekerler 

oynarlardı. Bazen davul-zurna da çalınırdı. Kadınlar içeride, erkekler dışarıda 

oynarlardı. (2) 

Katılımcının bu ifadelerinde, daha önceki katılımcılarda da rastlanan ‘başlık 

parası’ ve ‘görücü usulü’ uygulaması göze çarpmaktadır.  

İyi iş yapan, babayiğit (kalıplı, çalışkan, terbiyeli), annesi-babası beğenilen 

kızlar çok beğenilirdi. Eskiden erkeği beğenme yoktu, gelince veriyorlardı. Şimdi işi 

nasıl, para tutumu nasıl, evcimen mi, iş yerine, girip çıktığı yerlere kadar 

araştırılıyor. Şimdi kızla erkek geziyorlar, tozuyorlar, anlaşıyorlar, beğenmezlerse 

bırakıyorlar. Şimdi işin yoksa kaldın ortada. Köyde, düğün bittikten sonra akşam 

hoca getirilip “hoca nikahı” kıyarlardı. Belediye nikahı düğünden 15 gün önce 



 108 

yapılırdı. Düğün sabahı veya ondan sonraki sabah köylüler düğün evine gelirdi. 

Gelenlere şeker dağıtılırdı. Gelinin annesi tarafından yapılarak gelinin sandığına 

konulan helva doğranarak gelen kadınlara dağıtılırdı. Kadınlar kendi aralarında 

oynarlar, eğlenirler sonra dağılırlardı. Buna duvak düğünü denilirdi. (2) 

Görüldüğü üzere katılımcı, geleneğin yeniden üretimi sürecinde ortaya çıkan 

eş olarak seçilecek erkeğin değerlendirilmesi ve evlenecek çiftlerin evlilik öncesi bir 

araya gelmelerini üstü kapalı bir şekilde eleştirmektedir. 

Şimdi  burada kız istemeye giderken, çiçek, çikolata alıp giderler. Nişanda 

pasta alınır, damada-kıza elbise alınır, altın bilezik takarlar. Bir kahvede veya evde 

yapılıyor nişan, yerin müsait olmasına göre. Akrabaları, tanıdıkları çağırıyorsun. 

Düğünde kına gecesinde kınayı yoğurana erkek tarafı para verir. Düğünden önce ev 

temizliğine kız tarafından katılanlara küçük bir para verilir.  Düğünde alışveriş 

yapılıyor, takı alınıyor, salon tutuluyor, oynanıp zıplanıyor, takı takılıyor. Kızın ev 

eşyası olarak istediği ne ise alıyor babası, imkanı yoksa erkek tarafına yüklüyor. (2) 

Bu katılımcının ifadelerine göre onun sosyal çevresinde düğünler genelde 

düğün salonlarında müzik ve oyun eşliğinde yapılmaktadır.  

Önceki katılımcının mahalleye geldikten sonra doğan ve şu anda 35 yaşında 

olan kızı mahallede yapılan düğünleri şöyle tasvir etmektedir:  

Dernekte, salonda veya camide yer tutulur. 10 yıl önce Kur’anlı, mevlitli 

olurdu. Şimdi hem Kur’anlı mevlitli hem de oyunlu oluyor. Kınada oynamalı olursa, 

sabah salonda veya camide mevlit okunur/yani Kur’an okunur. Genelde Mahmut 

Efendi grubundan hocalar geliyor. Köy adetleri yapılmıyor. 15 yıl önce verilen 

şeylerin sonucu olarak böyle düğünler yapılmaya başlandı. Benim yengem kendi 

düğününde açıktı meselâ. O zamanlar tesettür, cemaat yoktu, düğünde öyle olunacak 

diye bilinirdi. (2.1) 

Katılımcının bu ifadeleri mahallede kendi sosyal çevresinde yapılan 

düğünlerde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından önemlidir. Yapılan bu 

tasvirlerden yola çıkarak katılımcının tanık olduğu sosyo-kültürel ortamda bir 



 109 

taraftan geleneğin yeniden üretimi gerçekleşirken, diğer taraftan da dinin yeniden 

üretimi süreci yaşanmış ve yaşanmaya devam etmektedir. Ayrıca düğün geleneğinin 

yeniden üretiminde dinin etkin rolü de bariz bir şekilde ortaya çıkmaktadır.  

Katılımcı ifadelerini şu sözlerle sürdürmektedir:  

Aydınlı bir arkadaşın düğününe gittim, harikaydı. Bütün geleneklerini 

yapıyorlar. Kazanlarla yemek pişiyor. Belirli yemekleri var. Herkese yemek veriliyor. 

Kendi usullerine göre özel yemekleri var. (2.1) 

İkinci kuşak katılımcının bu ifadeleri, yöresel uygulamalara ilişkin bir tür 

beğeni içermektedir. Aynı zamanda mahallede artık neredeyse uygulamadan kalkan 

düğünde misafirlerin tamamına yemek verilmesi katılımcı tarafından 

beğenilmektedir. 

Kadın-erkek karışık düğüne karşıyız. Bizim Sivaslıların düğünleri davul zurna 

horonlu olur. Biz gitmeyiz. Yakın akrabaların öyle düğünü olursa ancak uğrar 

döneriz hemen. Annemler oyun ortamı istemezler, ben oyun ortamı isterim mesela, 

kadın erkek ayrı olacak tabi. (2.1) 

Katılımcının bu ifadeleri ise, geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü 

göstermektedir. Hemen önceki ifadelerinde yöresel uygulamalara karşı beğeni 

sergileyen katılımcı aynı tutumu kendi hemşehrilerinin yöresel düğünlerine karşı 

sergilememektedir. Katılımcının ifadelerine göre hemşehrilerinin düğünleri kadın-

erkek karışık, oyunlu yapılmaktadır. Bu uygulama katılımcı ve ailesinin dini 

yaklaşımlarına uygun değildir. Bu nedenle katılımcının hem ailesi hem de kendisi bu 

düğünlere katılmak istememektedir. Bu detay, geleneğin yeniden üretiminde dinin 

etkin rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir. Ancak dikkat çeken diğer bir 

nokta ise katılımcının ailesinden farklı olarak kadın-erkek karışık olmamak kaydıyla 

kendi düğününde oyun oynanmasını istemesidir. Bu durum da dini yaklaşım 

bakımından iki kuşak arasında farklılığı göstermektedir. Bu çift boyutlu farklılaşma 

hem geleneğin ve dinin yeniden üretimini hem de geleneğin yeniden üretimi 

sürecinde dinin rolünü gözler önüne sermektedir.  



 110 

Katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Kuru pastayla düğün olmamalı, ziyafet, yemek olmalı düğünde. Mahmut 

Efendi cemaatinde gelinlik giydirmiyorlar, beyaz elbise giyiyorlar. Ben gelinlik 

isterim, gelin belli olmalı. Akrabalar, arkadaşlar bulunmalı düğünde. Tanıdıklarla 

beraber yemek yenilmeli. (2.1) 

Katılımcı bu ifadelerinde mahallede yaygın olarak uygulanmaya devam 

edilen kurabiye ve içecek ikram edilmesi şeklindeki düğünleri eleştirmektedir. 

Bunun yerine misafirlere yemek ikram edilmesi gerektiğini düşünmektedir. 

Katılımcının diğer bir eleştirisi ise dini cemaatlerden birisinin düğünlerinde 

gelinlerin gelinlik giymemeleridir. O, kendi düğününde gelinlik giymek istemektedir. 

Mahallede etkin olan bu cemaatten kendisini soyutlamış olan bu katılımcı, sahip 

olduğu dini yaklaşım biçimi farklılığından kaynaklanan farklı isteklere sahiptir. Bu 

nokta ise geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından 

dikkate değerdir.   

Başka bir katılımcının tasvirlerine göz atıldığı zaman şu ifadelerle 

karşılaşılmaktadır:  

Anne-baba verirdi kızı, kız da giderdi. Damat gelsin de kızla konuşsunlar 

yoktur bizde öyle. Düğünde bile gelini damadın arabaya bindirmesine, evden 

almasına izin vermedik kızımın düğününde. Arabaya gelini dayısı indirdi ve arabaya 

bindirdi. Şimdi geziyorlar, kol kola, el ele. O zaman ar, namus, saygı vardı, nerede 

şimdi. (5) 

Bu katılımcının ifadelerinden de ‘görücü usulü’ uygulamasının eskiden 

uygulandığı anlaşılmaktadır. Katılımcı bir taraftan kendi düğünlerindeki 

hassasiyetlerini dile getirirken diğer taraftan çevresinde gördüğü kendisini rahatsız 

eden uygulamaları tasvir etmektedir. O, çevresinde karşılaştığı bu uygulamaları ar, 

namus ve saygıdan yoksunluk olarak nitelendirmektedir.  

Katılımcı, geldiği yöredeki düğünleri şöyle tasvir etmektedir:  



 111 

Bizim zamanımızda ‘şah bezeme’159 vardı. Artık yok ama. Gelin, kına gecesi 

öncesinde sabah sadıcın evine götürülürdü. Sadıcın evinde şah bezenirdi. Sonra 

gelini kızlar, kadınlar babasının evine getirirdi. Şah sökülür, gelin sökülen meyveleri 

alırdı, şah’ın parasını damat tarafı sadıca verirdi. Akşam kına yakılır, davul-zurna 

ile eğlence olurdu. Kız evinin yemeği kına gecesinde olurdu. Etli yemek, pilav, 

komposto hazırlanır, gelen herkes kız evinde yemek yerdi. Kadın-erkek karışık, davul 

zurna ile düğün olurdu. (5) 

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘şah bezeme’ uygulaması ortadan 

kalkmıştır.  

Sabah olunca, damat tarafı kız almaya gelince, gelinin kapısı kız tarafından 

birisi tarafından kapatılır, hediyesi/para verilince açılırdı. Gelinin beline abisi veya 

kardeşi hediye alarak kurdela bağlardı. Gelini götürürlerdi erkek tarafına. Gelin 

öküz arabası veya atla götürülürdü. Gelenlere yemek verilir ve geline takı takılırdı. 

(5) 

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Kızı ondan bundan sorarız, istemeye gideriz. Ailesi temiz olanı almaya 

çalışırlar. Bizde daha çok akraba evliliği var. Hala da devam ediyor. Önceden 

yabancıya verilmezdi kız, şimdi biraz var ama, yine de akrabalara verme daha çok. 

Çalışkan, terbiyeli, açık saçık olmayan, Kur’an okuyan, abdestli namazlı olanlar 

tercih ediliyor. Anası-babası nasıl, içkisi kumarı var mı, kötü yolda mı diye sorarız. 

Köylerimizde içki kumar yoktu zaten. (5) 

Katılımcının ifadelerine göre, istenmeye gidilecek olan kız ve ailesi hakkında 

çevreden bilgi alınmaktadır. Daha önceleri akraba evlilikleri yapılmasına dikkat 

edilirken geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu noktada bir parça esneme olmuştur 

ama yine önemini korumaktadır. İstenilecek kıza karar verilirken daha çok dini 

esasların dikkate alındığı bir yaklaşımla karşılaşılmaktadır. Bu nokta, geleneğin 

yeniden üretiminde dinin etkin konumunu göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

                                                              
159 İki çıta, artı şeklinde birbirine geçirilmektedir. Bu çıtaların uçlarına iplerle mevsimin meyvesi 
asılmaktadır. Aynı zamanda bu düzenek yeşil dallarla da süslenmektedir.  



 112 

Katılımcı, kız isteme ve nişan pratiklerine dair tasvirlerine şöyle devam 

etmektedir:  

Kız istemeye giderken hediye götürmüyorduk. İstedikten sonra ‘behime’ 

götürürüz. Giyecek, sebze meyve, aileye hediye, anne-babasına, gelinlerine, 

kızlarına, amcalarına, onların eşlerine hep hediyeler alınırdı. Şimdi kız istemeye 

giderken anne-baba gidip kıza bakıyor. Sonra damat bakmaya gider. İstemeye gittik, 

şeker, kolonya aldık, takı taktık geline. 15 gün sonra nişan gelecek dedi kız evi. 

Nişanda, akrabalardan hepimiz 14 bohça yaptık, hepsinde takımlar, terliğine varana 

kadar, başörtüsü falan da. Kız evi yemek verdi. Bohçaları kadınlar götürmüştü. 

Erkekler de altın taktılar. Gelin de Kur’anlı, babası hacı, annesi ehramlı, kız terli 

terbiyeli. (5) 

Katılımcının bu ifadelerinden, hâlâ ‘görücü usulü’ eş seçimi uygulamasını 

devam ettirdikleri anlaşılmaktadır. Anne-baba tarafından istenilmesi düşünülen kıza 

bakılıyor, onların uygun bulması halinde kız damada da gösteriliyorlar. Geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde gelinen yörede yapılan kız beğenme ve isteme 

uygulamalarının aynen devam ettiği görülmektedir. Dikkati çeken diğer bir önemli 

nokta ise kızın Kur’an okumayı bilmesi, anne-babasının hacca gidip gelmiş olması 

gibi dine ait unsurların beğeni ve övgü ifadeleriyle dile getirilmesidir. Geleneğin 

yeniden üretimi bağlamında bu duruma bakıldığı zaman, istenilecek kızı beğenme 

noktasında bir kriter olarak kabul edilen dine ilişkin özelliklerin belirleyiciliği dikkat 

çekmektedir. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde din, etkin bir faktör 

olarak karşımıza çıkmaktadır.   

Katılımcının değindiği noktalardan birisi de ‘yüz aklığı’ adını verdikleri 

uygulamadır: 

Gerdek gecesi gelinin altına bez sererler, sabah 4-5 kadın gelir, bezdeki 

âdete/kana bakarlar. Yüzü ak gelmiş derler, şimdi kalktı bu. (5) 

Önceki katılımcılarda da olduğu gibi gelinen yörede daha önce yapılan bu 

uygulama, geleneğin yeniden üretimi sürecinde artık ortadan kalkmıştır.  



 113 

Başka bir katılımcı, düğün pratiklerine dair şu bilgileri vermektedir:  

Eskiden gelinde, zenginliğe, halı dokuma, yemek yapma bilip bilmediğine 

bakılırdı. Ben de mesela gittim gelinimin evde iş yapmasına baktım beğendim. Köyde 

de burada da namusa sahip çıkan, ailesine bakan, çalışkan olan, tutumlu olan, içkisi 

kumarı olmayanlar beğenilir, şimdi yine aynı özellikler aranıyor. Şimdi abdestinde 

namazında olmasına, çoluk çocuğuna kazanıp yediriyor mu ona bakıyoruz. (6) 

Eş seçiminde dikkate alınan kriterlere bakıldığı zaman ‘içki’ ve ‘kumar’ 

alışkanlıklarına sahip olunmaması, ‘abdest’ ve ‘namaz’ pratikleri karşımıza 

çıkmaktadır.  Bu durum çalışmamız bakımından dikkate değerdir. Eş seçiminde 

dikkate alınan kriterler arasında dine ilişkin unsurların yer aldığı görülmektedir. Bu 

anlamda eş seçimi noktasında geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin bir unsur 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu katılımcı düğünler hakkındaki tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Bizim hoşumuza gitmeyen davul, zurna, çalgı. Bizim istediğimiz, dualı olsun, 

kadın-erkek ayrı olsun, dualı olsun. Biz gitmiyoruz öyle olmayınca. (6) 

Görüldüğü üzere katılımcı, düğünlerde davul, zurna, çalgı olmasından 

şikayetçidir. Onun beklentisi ise daha çok dini anlayışına uygun düğünler olmasıdır. 

Bu durum da geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü bariz bir şekilde 

göstermektedir.  

Katılımcı, mahalleye gelmeden önce köylerinde yapılan düğünleri tasvir 

ederken şu ifadelere yer vermektedir:  

Köy düğünü 3-4 gün sürer. Gelin almaya gelenleri köylü 1’er 2’şer misafir 

ederler. İnek kesilir, yemek yapılır. Herkesten sini ile para toplanırdı. Şimdi takı 

diyorlar işte. Gelin kaynata evine gelince gelinin önünde kurban keserler, burada da 

yapılıyor hâlâ. Evde yemek verilirdi, burada da veriliyor. Davetiyeye yazıyorlar, 2 

kişi gelsin, biz onu sevmedik. En iyisi nikâh salonunda yapılacak, evde koyun kesip 

akrabalara yemek vereceksin. Köyde topraktı, ahır vardı, yemek yaparken pisliği 

temizlerdi toprak, burada zor oluyor. Her yer taş, beton, fayans. (6) 



 114 

Katılımcı, eskiden yapılan köy düğünlerini anlatırken günümüzde yaptıkları 

düğünlerle karşılaştırmalara da yer vermektedir. Özellikle şu anda mahallede yapılan 

düğünlerde davetiyelerin iki kişiye yönelik olarak hazırlanması katılımcı için rahatsız 

edici bir unsur olmuştur. Ayrıca misafirlere yemek ikramı noktasında ortaya çıkan 

zorluklar da dile getirilmektedir. Geleneğin yeniden üretimi kapsamında meydan 

gelen değişim açısından bu ifadelere bakıldığı zaman, eski düğünlerde sini ile para 

toplanmasının yerini ‘takı’ uygulamasının alması, gelinin kaynata evine gelişi 

sırasında kurban kesilmesi uygulamasının hâlâ devam etmesi dikkate değerdir.  

Katılımcı, yerleştikleri ilk yıllarda mahallede yaptıkları düğünleri şu 

ifadelerle tasvir etmektedir:  

Eskiden anne-baba kız bulurdu, seni evlendirecem derlerdi. Eskiden anne-

babanın sözü dinlenirdi. Şimdi “Ata binen çarpıyor”, yani gücü, imkanı eline 

geçiren benim diyor. Şimdi herkes kendi beğeniyor, geziyor, tozuyor, isteyelim diyor, 

yazılmışsa oluyor. Eskiden kız istemeye kuruyemiş, meyve götürürdük. Şimdi çiçek 

var, tatlı var. İstenirken sözde şerbet içilir, nişan tarihi belirlenir. Eskiden köyde 

nişanda kadın erkek karışık eğlenirdi, şimdi din gelişti, artık karışık değil. (6) 

Katılımcı, geleneğin yeniden üretimi sürecinde ortaya çıkan farklılaşmayı 

bariz bir şekilde tasvir etmektedir. Katılımcının ifadelerinde yer alan ‘yazılmışsa 

oluyor’ ve ‘şimdi din gelişti, artık karışık değil’ ibareleri, geleneğin yeniden 

üretiminde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Düğünde evin önüne çadır kuruyorduk, davul zurna çalıyorduk. Şimdi düğün 

salonları var, o zaman davul zurna çalıyorduk, silah atılırdı pat pat.  Başlık parası 

alınırdı.  İlk kızımı verirken bu (katılımcı eşini işaret ediyor), ben başlığı 

kaldırıyorum dedi. O zaman hep Kars’lılar vardı burada, dolma  yoktu. Çoğu yerde 

‘mehir’ diyorlar o başlığa. “Koyun, inek satar gibi olur mu öyle.”  

Geleneğin yeniden üretimi bağlamında ilk yıllarda, gelinen yöreye ilişkin 

unsurların düğün pratiklerinde daha çok ön plana çıktığı görülmektedir. ‘Başlık 



 115 

parası’ uygulamasının ise reddedilerek uygulamadan kaldırılmaya çalışılması dikkati 

çekmektedir. Dinin yeniden üretimi sürecinde bireyler ‘mehir’160 kavramını 

öğrenmişlerdir. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde, ‘mehir’ kavramı ile geleneğin 

barındırdığı ‘başlık’ olgusu karşılaştırılarak anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu noktada 

din, bir tür meşrulaştırma aracı olarak algılanmıştır. Bu anlamda da geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde dinin etkin rolü gözler önüne serilmektedir.  

Biz, imam nikâhını düğün sırasında veya düğünden hemen sonra kıyıyoruz. 

Düğünden önce imam nikâhı yapılmasını onaylamıyorum. Eskiden de şimdi de 

akraba evliliği var bizde daha çok. Ama komşu olunca yaklaşınca, karışınca 

tanışıyorsun, evleniyorsun işte. (6) 

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde komşulararası diyaloglar, akraba evliliği 

formatında yerleşmiş olan uygulamanın zaman zaman değişmesine, akraba dışı 

evliliklerin de gerçekleşmesine ortam hazırlamıştır.  

Eskiden kayınbaba tarafı bu kadar şey yapamazdı. Eskiden bir kat yatak, 

birkaç tabak o kadardı. Büyük gelinim ablamın kızı idi 20 yıl birlikte oturduk. 

Eskiden kına gecesinde oğlan tarafı davul-zurna çal, oynat, patlat olurdu. Şimdi 

gençlerle bir araya geliyoruz, kına yapıyoruz, ağıt yakıyoruz, dağılıyoruz. (6) 

Kars’ta ‘şah bezeme’ töreni var yine ama burada yapılmıyor, o âdet kalktı. 

Herkes düğün salonunda, nikâh salonunda yapıyor. Şimdi nikah şekeri yapıyorlar, o 

zaman da başına şeker dökerlerdi, aynısı oluyo işte. (6) 

Gelin, kayınbabasının evine geldiği zaman kapıda başına şekerlemeler, 

çerezler dökülürmüş. Katılımcı, geldiği yörede tanık olduğu bu uygulamayı, nikâh 

salonlarında yapılan düğünlerdeki ‘nikâh şekeri’ dağıtılması ile özdeşleştirmektedir. 

Bu ifadeler, geleneğin yeniden üretimi sürecinde meydan gelen değişimlerin 

kabullenilmesi ve yaygınlaşmasını bu özdeşleştirmelerin hızlandırmış olabileceğini 

düşündürmektedir.  

                                                              
160 İslam dinine göre evlilik aşamasında kadının isteği doğrultusunda erkeğin kadına vermekle 
yükümlü olduğu maddi değeri olan para, altın, arsa vb.  



 116 

Katılımcı, ifadelerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Gelin kızın sadıcı olur, gelin kınadan önceki gece sadıcın evinde kalırdı. 

Sabah, sadıç, gelin ve kız arkadaşları şah bezerlerdi. O şahın önünde gençler 

oynayıp güreşirken kızı annesinin evine getirirlerdi. Şah, artı şeklinde bir tahta. 

Sadıç, şahı kızın annesinin evinde bozardı. Yiyecekleri, meyveleri torbaya doldurur, 

erkek tarafına verir. Akşam, kına gecesinde erkek tarafı da kız tarafı için bir şah 

bezerdi. Akşam kına yapılırdı, kadın erkek karışık oynarlardı. Misafirlere börek 

verilir, oğlan tarafında gelenlere yemek verilir. Erkek tarafı da şah bezer, düğün 

sonunda o şahı da gelinle damat bozarlar. Duvak düğünü yok. (6) 

Daha önceki katılımcıların ifadelerinde rastladığımız ‘şah bezeme’ olgusu, 

onlar gibi Karslı olan bu katılımcı da karşımıza çıkmaktadır. Katılımcının da dile 

getirdiği gibi bu uygulama mahalle ortamında ortadan kalkmıştır.  

Yozgatlılar, Çankırılılar börek çörek yapıp kızı görmeye gelirler düğün 

sabahı. Bizde öyle şey ayıp görülür. Eskiden, gelin-damat kız evine 1 ay sonra, 6 ay 

sonra, 1 yıl sonra giderdi. Şimdi 1 hafta sonra gidiyorlar burada. Eskiden kaynana-

kaynata izin verecek de anne-babasını görmeye gidecek kız, ne kadar zor bir şey. (6) 

Mahallede geleneğin yeniden üretimi sürecinde farklı yörelerden gelerek aynı 

mahalleye yerleşen bireyler, bir tür ötekileştirme süreci içerisine de girmişlerdir. Bu 

bağlamda uygulama farklılıkları bariz bir şekilde ortaya çıkmış ve bireylerde bir tür 

farkındalık yaratmıştır. Katılımcının bu ifadelerinde bu farkındalık ve eleştiri ile 

karşılaşılmaktadır. Aynı zamanda geçmişte yapılan uygulamaların eleştirilmesi de 

söz konusudur. Bu noktalar da geleneğin yeniden üretimi olgusuna işaret etmektedir.  

Köyde herkes birbirini tanıyordu. Burada şimdi kalabalık, telâşede kimse 

birbirini görmüyor. Düğüne gelenleri ve neler taktıklarını yazıyorlar. O sana ne 

almışsa sen de ona alıyorsun. Düğünde yemek verilmezse ayıp olur. Hem köyde hem 

burada. Leventten düğüne gelmişsin, aç mı göndereceksin. (6) 

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde düğünde misafirlere yemek ikram 

edilmesi bir gereklilik olarak algılanmaktadır.  



 117 

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Düğünde kadın-erkek karışık oynarsa ayıp olarak karşılanır, köyde de 

öyleydi. Şimdi davul-zurna çaldırmayı sevmiyorum. Sohbet yapılınca, Kur’an 

okununca seviyoruz. Davul-zurnalı düğünlere gitmiyoruz. Cübbeli Hoca, sen davul-

zurna ile oynarken şeytan da senin omzunda oynuyor diyor. Köyde düğünlerimizi 

davul-zurna ile yapardık. (3) 

Katılımcının bu ifadeleri, geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolünü 

bariz bir şekilde gözler önüne sermektedir. Bu süreçte öğrenilen dini bilgiler, dini 

deneyimler zaman içerisinde içselleştirilmektedir. Böylece bunların, sahip olunan 

kültürel kodları, kültürel pratikleri etkileyerek dönüştürücü bir etkiye sahip olduğu 

söylenebilir.  

Başka bir katılımcı düğün pratiklerine dair tasvirlerine şu ifadelerle 

başlamaktadır:  

Evlenilecek kıza anne baba karar veriyordu ama yine de köy yerinde kapıda 

bacada kız erkek birbirlerini görüyordu zaten. Yırtık bir oğlan olursa, babasına-

annesine bana şu kızı alın diyordu. (3) 

Erkek evinden kızı istemeye birkaç kere gidilince, kız verilince erkek evinden 

en küçük olan kalkıp herkesin elini öpüyordu, sevinince iş bozulmasın diye. El 

öpülünce kız tarafının istekleri soruluyor, kız tarafı istediği bileziği, saçuyu (nişan 

yemeği) kesiyor. Ne kadar yağ, pirinç, etlik hayvan ise onlar belirlenirdi. Nişanda, 

keşkek, pilav, sütlaç, çorba, etli yemek, tatlı yapılırdı, gelenlere yemek verilirdi. 

Yemekten önce herkese şerbet dağıtılırdı, köyün hocası yemekten evvel dua yapardı. 

Sonra yemek ikram edilirdi. Müzik yoktu, kadınlar kendi aralarında şarkı söyleyip 

oynuyorlardı. Nişanda da kalbur tutulurdu gelenlere, gelenler vereceklerini 

atıyorlardı içine. Geline takılan altınlar taşımaviboncukların161 arasına takılırdı. 

Köyde gelinlik yoktu, herkesin kullandığı bir elbise vardı, başlık parası vardı o 

zamanlar. (3) 

                                                              
161 Mavi renkli boncuk.  



 118 

Kına gecesinden itibaren davul çalınmaya başlanıyordu düğün evinde. 

Yemekler yapılıyordu. Oğlan tarafından gelenler yemek yerlerdi kız evinde. Gelinin 

başına makarna veya gübre poşetinin içine çalçaput doldururlardı. Bunu gelinin 

başına iple bağlarlardı. Gelinin ayaklarına kadar inen ipek örtüyü de onun üzerine 

örtüyorlardı. Araba yoktu o zamanlar, atla götürüyorlardı gelini. Gelin evden 

çıkacağı zaman kuşak bağlanırdı. Kapı kösleme162 vardı, kapıyı kösleyen para alırdı 

damattan. Kızın kardeşi varsa sandığın üzerine oturur, o da para verilince kalkardı. 

Ondan sonra gelin kız kardeşi ata biner, para almadan inmezdi. Gelin, damat 

tarafına getirilince kaynana kaynata çağırılır. Damada çerez verilir, damat bacada 

bekler. Kaynanası geline ne veriyor denilir, o da bir öküz verirdi. Kayınbabası bir 

inek veriyorum, bir de oğlumu veriyorum derdi. Çerezle bekleyen damadın yanında 

sadıcı da olur. Damadın elinde bir de mendil olurdu, bu mendille ağzını kapatırdı. 

Sonra damat gelinin başına şeker, çerez atardı. Çocuklar şeker ve çerezleri 

toplarlardı. Gelin evden içeri girerken eşiğe sopa veya çul atarlar bakalım gelin iyi 

yetiştirilmiş mi diye; iyi ise o atılan şeyi yerden kaldırırdı. Sonra oğlan evinin aşçısı 

büyük ağaç kepçesiyle gelir ‘hoş geldin kızım der’ geline sarılır. Kepçesini alır, 

duvağın altından kepçesini uzatır, gelin kepçeye para bırakırdı. Gelinin kucağına 

bebek veriliyordu, gelin de çocuğa çorap veriyordu. Oğlan evinde yenilip içiliyor 

akşama kadar, akşama doğru hoca getiriliyor, imam nikahı kıyılıyordu. Gelin alıp 

getirme sırasında damat gelini göremez, gelini kolundan tutamaz, böyle olursa ayıp 

sayılırdı. Burada gelinlerin gelinliğini tutarak geliyor damat. (3) 

Katılımcının ifadelerine göre eskiden, gelinen yörede erkeğin evlenmek 

istediği kıza kendisinin karar vermesi olumsuz bir olgu olarak değerlendirilmektedir. 

Katılımcı, damadın gelini alma sırasındaki davranışına dikkat çekmektedir. Bu 

noktada yapılan karşılaştırma, geleneğin yeniden üretimi sürecinde gelinen noktayı 

göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Sadıç, gelinle damadı el ele tutuşturuyormuş. Düğün sabahı duvak düğünü 

yapılırdı. Kadınlar evde toplaşıp oynayıp zıplıyorlardı, müzik olmadan kadınlar 
                                                              

162 Damadın içeriye girmesine izin vermemek için kapıyı kapatmak.  



 119 

oynarlardı. Duvak düğünü sonunda bir kadın elinde kalburla gelenlerin içinde 

dolaşır, gelenler, para, başörtüsü ne getirmişlerse atarlar ona. Gelin evden çıkarken 

beraberinde konulan helvanın birazını gelin ve damat düğün akşamı yerler, kalanı 

da sabah duvak düğününde gelenlere dağıtılırdı. (3) 

Katılımcı, mahalleye gelin olarak gelmesi ile köy ortamından ayrılmıştır. Bu 

bağlamında kendi düğününü şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Burada ben açık gelinlik giydim, saçım açık oldu. Köyde dini şeyleri 

bilmiyordum. Şimdi olsa açmazdım. Annemler de bir şey bilmiyordu ki. Beni 3 yılda 

alabildiler. Her yıl başlığa 100 lira zam yapıldı. Sonunda 300 liraya beni aldılar. 

Kayınvalidemle biz amca çocuklarıyız. Akraba evlilikleri eskiden de çoktu, hâlâ da 

var. (3) 

 ‘Ben kızımı nikahtan göndermem, dul karı mı veriyorum’ dedi babam. Şimdi 

olsa ya dini sohbetli salon tutardım ya da nikahtan giderdim. Salonda caf caf 

müzikler, kısa kollu gelinliğim üzerimde. Biz çoktan beri düğün salonuna gitmiyoruz. 

Bir defa olacak diye ablam kızının düğününü gösterişli yaptırdı. Köyden gelince 

hemen yaşımı büyülttüler. Orada ‘kocalığa kabul ediyor musun’ dediler. Evet dedik, 

nikah bitti. Ben, başlıkla gelen son gelinim. Kız köyden olunca başlıkla oluyor, kız 

çalışıyor, eve kazanç getiriyor, eve kazandırıyor, kız evlenince eve getirdiği kazanç 

azalmış oluyor. İmam nikahımız akşam düğünden sonra yapıldı. Duvak düğünümde 

gelin sabahı apartmandaki insanları, komşuları çağırdılar. Aslında burada duvak 

düğünü yokmuş ama kaynanam yaptı yine de. Duvak düğünü köydeki gibi olmadı. 

Köyde müziksiz olarak kadınlar kendi aralarında eğlenirlerdi. Burada gelenlerle bir 

teyip açtılar, oynadılar. Onlara köyden gelen helva ile çerez ikram edildi. Kalbur 

tutma olmadı, İstanbul’a geldik diye olmadı, köyde olsa olurdu mutlaka. (3) 

Katılımcı, daha önce olağan karşıladığı kendi düğününün yapılış biçimini 

şimdi eleştirmeye başlamıştır. Bu eleştiri, geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin 

rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde 

bireylerin din algılarının formatı değişmiştir. Yani dinin yeniden üretimi süreci 

gerçekleşmiştir. Bu değişimin, geleneğe ilişkin diğer pratiklerdeki farklılaşmayı da 



 120 

beraberinde getirdiği görülmektedir. Karşımıza çıkan diğer bir nokta ise, ‘başlık 

parası’ uygulamasıdır. Dikkat çekici olan diğer bir nokta ise katılımcının köyünde 

uygulanan ‘duvak düğünü’163nün mahallede de uygulanmış olmasıdır. Böylece 

geleneğin yeniden üretiminde ‘duvak düğünü’ uygulamasının mahalleye de taşınması 

söz konusudur. Ancak bu taşınmada, o dönemde müzik âleti olarak kullanımı 

yaygınlaşan teybin duvak düğünü uygulamasına dahil olduğu görülmektedir. Böylece 

köyün geleneğine ait bir unsur olan ‘duvak düğünü’ uygulamasına geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde ‘teyp’ dahil olmuştur.  

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Kendi gelinimi alırken, gelini önce ben gittim gördüm. Boylu poslu güzel kız 

dedim. Arkadaşım/hocamız kız aradığımı biliyordu. O söyledi ‘git, bak ’ dedi. Ağır 

başlı, iş bilir kız dediler, boyuna posuna, eline ayağına baktım, beğendim işte. Bizim 

oğlanı da sormuşlar, soruşturmuşlar zaten. Sonra oğlumu götürüp gösterdim. 

Beğenip beğenmediklerini birbirlerine mesaj attılar. Telefonlarını almışlar. Kafede 

görüştüler. Eşim ‘en namuslucası evde görüşmektir’ dedi. Çikolata aldık, baba, dede, 

kaynatam, eşim, amcası, istemeye gittik. Tamam denince o çikolata açılıp yenir. (3) 

Katılımcı, oğlunun evleneceği kızı arkadaş çevresinin tavsiyeleri sonucunda 

önce kendisi bulmuştur. Daha sonra oğlunun görüşünü sormuşlardır. Bu veriler, 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘görücü usulü’ adı verilen eş bulma biçiminin 

hâlâ devam ettiğini göstermektedir. Ancak uygulamada evlenecek taraflara söz hakkı 

tanındığı görülmektedir. Yine bu süreçte yaygınlaşan cep telefonunun ve kafelerin 

sürece dahil olduğu görülmektedir. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde 

evlenecek eşlerin bir araya gelmeleri yeni bir form kazanmıştır. 

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

 Köyde bir şey götürülmezdi. Falancanın kızı falancanın oğluna verilmiş, 

falan gün şerbeti var denirdi. Şerbet içilirdi. Bende bağırıldığı zaman yüzüm 

kızarmıştı, utanmıştım. Nişandan önce, istemeden sonra altın işi kesilir. Nişanda 

                                                              
163 Düğün sonrası gecenin sabahında yapılan eğlence.  



 121 

abiye aldık, çamaşırlar aldık. Kızın akrabalarına bohça hazırlandı. Sohbetli yaptık 

nişanı, köy derneğinde yaptık. Derneğe para veriliyor. Dua da yapıldı. Meyve suyu, 

kuru pasta verildi misafirlere. Yakınlaşmasınlar diye ‘kızıma’ eşim imam nikahı 

yaptırmadı. Yaklaşırlar derdi. Düğün bitince ilk gecesi yapıldı kızımın imam nikahı. 

Kıza olmadı işte. Oğlanda incelemedik. Oğlumun imam nikahı nişandan hemen 

sonra babası oğluma ‘imamı al git, nikah yap, çok gidip geliyorsun’ dedi. İmam 

nikahı yapıldı. Köyde imam nikahı olmuyordu. Ben imam nikahı olduğunu burada 

duydum. Eşim dedi ki: ‘kızım, imam nikahı yaptırmayalım. Nikahlı eşim der adam, 

istediği yere götürür, bir şey diyemeyiz.’ düğünde salon tuttuk caminin altında, 

yemekli, sohbetli oldu. Gelinlik giydi gelin. Oyun, çalgı olmadı salonda. Kına 

gecesinde sohbet oldu, çerez dağıtıldı. Aile yakınlarıyla oynama, zıplama oldu. Şimdi 

gençleri durduramıyorsun. Bizim gelinin annesine ‘süt hakkı’ dediler 1 bilezik aldık.  

(3) 

Katılımcının bu ifadeleri, nişan ve düğün pratikleri içerisinde dini unsurların 

ön plana çıktığını göstermektedir. Gerek nişan ve düğünün dualı, dini sohbetli olması 

gerekse dini nikâh noktasında gösterilen özen, geleneğin yeniden üretiminde dinin 

etkin rolünü gözler önüne sermesi bakımından dikkate değerdir. Katılımcının 

ifadelerinde dikkati çeken diğer bir nokta ise, mahalle hayatı ile birlikte ortaya çıkan 

hemşehri derneklerinin nişan ve düğün gibi pratiklerinin uygulandığı mekanlar haline 

gelmesidir. Böylece geleneğin yeniden üretiminde ortaya çıkan hemşehri dernekleri 

ve bunlara ait mekanların nişan, düğün gibi pratiklerde kullanılması olguları 

karşımıza çıkmaktadır.  

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Köyde sadıç vardı, kızı banyo yaptırır, hazırlar. Oğlanın sadıcı evli olur. 

Erkeğin sadıcının karısı geline yardımcı olur. Korkma falan der. Köyde gelinle 

damat akşama kadar birbirini görmezlerdi. Akşam düğünden sonra imam nikahı olur 

odaya atarlardı. Nişanlılıkta imam nikahı olmaz köyde. (3) 

Bu ifadelerde, daha önceki katılımcıların ifadelerinde karşılaştığımız ‘sadıç’ 

uygulaması ile karşılaşılmaktadır. Ayrıca evlenecek taraflar arasındaki ilişkilerin 



 122 

gelinen yörede daha sınırlı ve seyrek olduğu görülmektedir. Dikkat çeken diğer bir 

önemli nokta ise gelinen yörede düğün öncesinde ‘dini nikah’ yapılmamasıdır. 

Mahallede geleneğin yeniden üretimi sürecinde aktif bir etkiye sahip olan din, kendi 

içerisinde yeniden üretilmiştir. Bu karşılıklı etkileşimin bir sonucu olarak nişanlılık 

döneminde dini nikah yapılması olgusunun ortaya çıktığı görülmektedir. Bu nokta, 

geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından dikkate 

değerdir.  

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde evlilik törenlerinde meydana gelen 

değişim ve bu süreçte dinin rolünün tasvir edilmeye çalışıldığı bu bölümden sonra, 

sünnet törenlerinin aynı çerçeve ile ele alınmasının yerinde olacağı kanaatindeyiz. 

 

3.10.1.2. Sünnet Törenleri 

Mahalleye yerleşme ve sonrasında ortaya çıkan yeni yaşam formuna ilişkin 

farklılaşmalar sünnet törenlerinde de kendisini göstermektedir. Bu nokta katılımcının 

tasvirlerinde daha detaylı olarak gözlemlenebilmektedir. 

Tasvirlerine yer verilen ilk katılımcı, ifadelerine şu sözlerle başlamaktadır:  

Bir hafta önce çocuğu sünnet ettirdik, kirve164 geldi, çocuklara takı taktık. 

Kirvelikte de 7 kuşak evlilik olmuyor. Kirve çocuğun masraflarını karşılar, ev 

halkına hediyeler getirir. Ev halkı da onun yaptığı masrafların 2 katını öder geriye, 

kirveye. Artık kirvelik yavaş yavaş bitmeye başladı. Şimdi hastaneye gidip yaptırıyor 

herkes. Komşular geldi, yemek verdik. Candoğan’ın sünnetinde davullu zurnalı, 

düğünlü, yemekli sünnet düğünü yaptım. Köyde de sünnet düğünü yapıyorduk. Davar 

keserlerdi, yemek yaparlardı, kirve hediye getirirdi. Çocuğun anne babası daha 

fazlasını geri verirdi. Hem köyde hem burada dua da yapılırdı. (1) 

                                                              
164 Sünnet sırasında çocuğa destek olan, çocuğun velisi gibi davranan kimse. Kirvelik, çocuğun ailesi 
ile kirvenin ailesi arasında bir tür hukuk ihdas etmektedir. Bu hukuka göre, sünnet olan çocuk ile 
kirvenin çocukları kardeş gibi olmaktadırlar.  



 123 

Düğünde çocuğun kirvesi gelir, yemek yer, hediye getirir. Düğünü olan 

kişinin maddi durumu iyi değilse düğün masraflarını karşılar. (1) 

Katılımcının ifadelerine bir bütün olarak bakıldığı zaman hem gelinen yörede 

hem de mahallede yapılan sünnet uygulamalarında bariz bir farklılaşmanın olmadığı 

görülmektedir. Çalışma bakımından dikkat çekici diğer bir nokta ise sünnet pratiği 

içerisinde ‘dua’ uygulamasının yer almasıdır. Bu nokta geleneğin yeniden üretiminde 

dinin rolünü göstermesi bakımından anlamlıdır. Aynı zamanda geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde ‘kirvelik’ olgusunun yavaş yavaş uygulamadan kalkmaya başladığı 

dile getirilmektedir.  

Diğer bir katılımcı sünnet düğünlerini şöyle tasvir etmektedir:  

Kirve olurdu. Kirve kestirirdi. 1 hafta sonra kirvesi ile hanımı gelir çocuğa 

hediyeler getirir. Çocuğun anne-babası, kirve ve eşine hediyeler alırdı. Çocuklar 

iyileşmeye başlayınca Kur’an okunur, hediyeler gelirdi. Düğün gibi yapanlar da 

oluyordu. (4) 

Katılımcının ifadelerinde daha önceki katılımcıda olduğu gibi ‘kirve’ 

uygulaması karşımıza çıkmaktadır. Diğer bir önemli nokta ise sünnet töreninde dini 

bir uygulama olan Kur’an-ı Kerim okunmasının gerçekleştirilmesidir.  

Katılımcı mahallede yapılan sünnet pratiklerini şu ifadelerle tasvir 

etmektedir:  

Burada da salon tutuluyor. Salona yatak düzülüp hediyeler getiriliyor. Düğün 

yapılıyor. Köyde de yatak süsleme vardı. Durumu iyi olanlar yatak süslerdi. Dışarıda 

olanlar, yurt dışına gidip gelenler yaparlardı. Dışarı görenler yaparlardı. Fakirler 

kestirip geçerlerdi. Hatırı sayılanlar törenle yaparlardı. Fakir olunca köy yerinde de 

düşük  kalıyorsun. (4) 

Şimdi burada başkaları kirvelik bilmez. Bizde kirvelik var yine, kirvesi olur. 

Bizim torunun da kirvesi olur, kurbanı kesilecek. Doğumunda da kurban kesmiştik. 

Bizim geleneklerimiz eskiden nasıl ise yine öyledir. Hastanede kestirir duasını evde 

yaptırırız. Duada yemek verilir, Kur’an okunur, kesilen kurban pilavla yenir. Tatlısı 



 124 

alınır, konu komşuya sesleriz. Sünnet için kına gecesi yok bizde. Burada 

çocuklarımın sünnetinde de Kur’an okutmuştum küçük bir şey de olsa. Burada birkaç 

senedir Kur’an okuma işi daha fazla oluyor. (4) 

Katılımcı, mahallede yaptıkları sünnet pratiklerinde de Kur’an okunduğunu 

dile getirmektedir. Bu nokta sünnet geleneğinin yeniden üretiminde dinin etkin 

rolüne işaret etmesi bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcı, geleneğin yeniden üretiminde yaşamaya devam ettirilen ‘kirvelik’ 

uygulamasının kendi gelenekleri içerisindeki konumunu şu ifadelerle tasvir 

etmektedir:  

Çocukların sünneti evlerde kesilirdi eskiden, kirve çocuğu tutardı. Kirve, 

çocuğa kıyafetler alırdı. Kişi, kirvesinin çocuklarıyla evlenemez. Kirvenin çocukları 

kardeş sayılıyor. Kirvesi, kişinin akrabası gibi olur, gelip gitmeler olur. Sadıçlıkta 

böyle bir ilişki olmaz. Düğünden sonra o yakınlık sona erer. (4) 

Diğer bir katılımcı ise şu bilgileri aktarmaktadır:  

Sünnet düğünü yapılmazdı köyde. Kaleden bağırırlardı sünnetçi geldi diye. 

Sünnet düğünü de neymiş, ben oğullarıma sünnet düğünü yapmadım. Dernekte 

çocuğunu kestiremeyenler gelsin dediler, doktor 25 çocuğu keseyim dedi, götürdüm 

kestirdim. (2) 

Torunların 2’sini hastanede kestirdik, diğerlerini de belediyenin yaptığı şeyde 

kestirdik. Hastanede doktorlarla köy kömbesine165 sözleşerek kestirdik. Poğaça ve 

meyve suyu da aldım. Şimdi gelinler hastaneye götürüyorlar. Sünnet düğününü 

Kürtler halayla yaptırıyorlar, kimisi mevlüt okutuyor. Kesildikten sonra gelinler 

şöyle bir pilav yapıp komşuları çağırdılar. Köylerde böyle bir şey hiç yoktu. Böyle 

bir gelenek olmuş işte. Dindar olanlar Kur’an okutuyor, tören yapıyor. (2) 

Katılımcı hem köyde iken hem de köyden mahalleye ilk geldikleri zaman 

kendi oğullarının sünnetlerinde herhangi bir kutlamanın, düğünün yapılmadığını ve 

                                                              
165 Mayalı hamurun fırında pişirilmesi ile elde edilen poğaça benzeri yiyecek.  



 125 

böyle bir beklentilerinin de olmadığını dile getirmektedir. Aradan yıllar geçmiş ve 

dünyaya gelen torunların sünnetlerinde gerçekleşen bu uygulamalarda değişiklikler 

ortaya çıkmıştır. Bir taraftan sünnetler hastanelerde yapılmaya başlarken diğer 

taraftan sünnet sonrasında misafirlerin davet edilmesi, misafirlere ikramda 

bulunulması, Kur’an-ı Kerim okunması gibi uygulamalar yapılmaya başlanmıştır. 

Katılımcının bu ifadeleri, geleneğin yeniden üretiminde ortaya çıkan yeni sünnet 

uygulamalarını ve bu uygulamalar içerisinde dinin etkin rolünü gözler önüne 

sermektedir. 

Henüz evli olmayan bir katılımcı ise çevresinde tanık olduğu sünnet 

pratiklerini şöyle tasvir etmektedir:  

Çocuklar cemaate götürüldü. Yeğenlerim toplu olarak kestirildi. Çocuk 

iyileşince pilav, et yaptık, Kur’an okundu dağıtıldı. (2.1) 

Katılımcının ifadelerinde yine sünnet sonrasında misafirlerin davet edilmesi, 

misafirlere ikramda bulunulması ve Kur’an-ı Kerim okunması karşımıza 

çıkmaktadır.  

Katılımcı bu uygulamalara ilişkin beklentilerini şu ifadelerle dile 

getirmektedir:  

Takı takacak olanlar birbirlerine karşı kendilerini zorunlu hissediyorlar, bu 

olmamalı. Herkesin kendi durumuna göre olmalı. Sevinçli anlarda ikram mutlaka 

olmalı. Pilavüstü tavuk ve tatlı olur genelde. (2.1) 

Diğer bir katılımcı geldikleri yöredeki sünnet uygulamalarını şöyle tasvir 

etmektedir:  

Sünnette, davul, zurna olurdu, yemek verilirdi. Sünnette de sini gezdirilirdi 

para toplamak için. (6) 

Mahalleye yerleştikten sonra yapılan sünnet uygulamaları ise şöyle tasvir 

edilmektedir:  



 126 

Biz büyük oğlanlara evin önünde çadır kurduk, koyun kestik, yemek yaptık. 

Torunları hastanede ve eve berber çağırıp yaptırdık. Şimdi 1 ay evvel sünnet 

yapılıyor, sonra düğün yapılıyor. Yahu 1 ay evvel sünnet oldu çocuk!! Bizim 

torununkini hastanede kestirdik, eş-dost akrabaları telefonla çağırdık, yemek verdim, 

hoca-müezzin geldi, dua ettiler. Gelenler takılarını taktılar. Şimdi sünnetler 

geçiştiriliyor. 1 ay önce kestirip, davetiye dağıtıp sünnet yapıyor. Eskiden filan ağa 

10 lira attı, 20 lira attı denilirdi, şimdi yok onlar! (6) 

Gelinen yörede yapılan sünnet kutlamaları ile mahalleye gelinen ilk yıllarda 

yapılan sünnet kutlamalarının birbirine çok benzediği görülmektedir. İlerleyen 

yıllarda torunların sünnetlerinde de yine misafirlerin davet edildiği ve ikram 

yapıldığı görülmektedir. Ancak çalışmamız bakımından dikkate değer olan ise, 

torunların sünnetlerinde davul, zurna gibi çalgılarla eğlencenin olmaması ve duaların 

yapılmasıdır. Yaşanan bu dönüşümü katılımcının şu ifadeleri de bariz bir şekilde 

gözler önüne sermektedir:  

Bizim hoşumuza gitmeyen davul, zurna, çalgı. Bizim istediğimiz, dualı olsun, 

kadın-erkek ayrı olsun, dualı olsun. Biz gitmiyoruz öyle olmayınca. Çocukların 

sünnetinde kapının önüne çadır kurdurduk, davul-zurna çaldırdık. Cahildik o zaman, 

bilmezdik. (6) 

Söz konusu ifadeler, geleneğin yeniden üretiminde dinin rolünü göstermesi 

bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcı, sünnet kutlamalarında yer alan ‘kirve’ uygulamasına da şu 

ifadelerle yer vermektedir:  

Çocuğun annesi babası kirveyi belirlerdi. Şimdi herkes hastaneye gidip 

kestiriyor. Kirvelik var yine, kirve en büyük takıyı takıyor, çocuğa bakıyor. (6) 

Görüldüğü gibi geleneğin yeniden üretimi sürecinde çocuğun sünnetinin 

yapıldığı yer, sünnet kutlamalarının yapıldığı zaman ve yapılış biçimi gibi 

uygulamalarda değişiklikler meydana gelmesine rağmen ‘kirve’ uygulaması 

yaşamaya devam etmektedir.  



 127 

Diğer bir katılımcı sünnetle ilgili uygulamaları şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Köyde sünnetçi geliyordu köye, kesip gidiyordu. Kardeşim büyümüştü bâyâ, 

annem ‘kestirelim’, babam ‘dursun’ diyordu. Kardeşim babama ‘gel beni kestir, 

babası olmayınca kesmiyorlar diyorlar’ dedi. Öyle Kur’an okuma falan yoktu. (3) 

Katılımcının ifadelerine göre sünnet olgusu sıradan bir şey olarak 

algılanmaktadır. İlk fırsatta, yeri ve zamanı dikkate alınmadan, sadece 

gerçekleştirilmesine odaklanılarak yapılan bir işlemden ibarettir. Mahalleye 

geldikten sonra yapılan sünnet uygulamalarına bakıldığı zaman katılımcı şu bilgileri 

aktarmaktadır:  

Burada sünnette sünnet önceden yapılıyor. Bir hafta sonra da yemek 

yapılıyor evde, hanımlar çağırılıyor. Kur’an okunuyor, kendi aramızda bitiriyoruz. 

Bazıları da daha büyük yapıyor, salon tutuyor veya dernek gibi bir yerde yapıyor. 

Bayan hoca buluyoruz kendi aramızda, tanıdığımız hocalardan çağırıyoruz. 

Bazılarının kızı oluyor, o kendi kızına okutabiliyor. (3) 

Katılımcının ifadeleri, mahallede yapılan sünnet uygulamalarında dine ne 

kadar yer verildiğini göstermektedir. Köydeki sünnet pratiğinde ne sünnet 

kutlamaları ne de kutlamalar içerisinde dini uygulamalardan söz etmek mümkün 

değildir. Mahallede geleneğin yeniden üretiminde sünnet pratiğinin bir tür kutlamaya 

dönüştüğü ve bu kutlama içerisinde dini unsurların ön plana çıktığı görülmektedir. 

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Dini olmayan sünnet düğünleri yine salonda, çalgılı oyunlu oluyor. Davul 

çalınıyor, içki içiyorlar. Davul çalıyor gece yarısına kadar, biz de polise şikayet ettik 

gizlice. Tekirdağlıların düğünüydü, kadın açıktı, akrabalar toplandı, kadın erkek 

toplanıp içtiler. Ama namazlarını kılıyorlar, Kur’an’larını okuyorlar onlar. 

Düğünlerini de öyle yapıyorlar. (3) 

Katılımcı, bu kez ifadelerinde çevresinde gördüğü, dini unsurlara yer 

verilmeyen sünnet pratiklerini  bir taraftan eleştirmekte diğer taraftan da tasvir 

etmektedir. Katılımcı bu sünnet kutlamasını kendine özgü üslubuyla ‘dini olmayan 



 128 

sünnet düğünü’ şeklinde tanımlamaktadır. Onun tasavvurunda sünnet düğünlerine 

ilişkin ikili bir tasnif olduğu görülmektedir: Dini olan sünnet düğünleri ve dini 

olmayan sünnet düğünleri. Ayrıca geleneğin yeniden üretiminde çeşitli kutlamalar 

için salonların tahsis edilmesi uygulaması sünnet pratiğinde de görülmektedir. Ortaya 

çıkan bu yeni durumla beraber eğlencelerde, gelinen yöreye ait bir unsur olan 

davulun yer aldığı görülmektedir.  

Başka bir katılımcı geldikleri yörede yapılan sünnet pratiklerini şu ifadelerle 

tasvir etmektedir:  

Köyde sünnetçi gelirdi, kestirirlerdi. Sünnet düğünü ne gezer, dua falan da 

yoktu. (7) 

Katılımcının sözleri mahalledeki sünnet uygulamalarının tasviri ile şöyle 

devam eder:   

Burada hastanede kestiriliyor. 3-4 gün sonra konu komşu toplanıyor, Kur’an 

okutuyoruz, gelenlere meyve suyu, tatlı, dolma, et gibi şeyler ikram ediliyor. 

Misafirlerden de hediye getirenler oluyor. (7) 

Bu ifadelere göre gelinen yörede sünnet pratiğine yönelik herhangi bir törenle 

karşılaşılmamaktadır. Mahallede ise sünnet, davet edilen misafirler, misafirlere 

yapılan ikramlar ve Kur’an-ı Kerim okunması biçiminde bir tür kutlama karakterini 

kazanmıştır. Bu veriler hem geleneğin yeniden üretimi sürecini hem de bu süreçte 

dinin etkin rolünü gözler önüne sermesi bakımından dikkate değerdir.  

Sünnet pratiğinin ele alındığı bu bölümden sonra cenaze töreni geleneğinin 

yeniden üretimi süreci ve bu süreçte dinin rolü, katılımcıların ifadeleri doğrultusunda 

tasvir edilmeye çalışılacaktır.  

 

 

 



 129 

3.10.2. Cenaze törenleri 

Düğün ve sünnet törenleri gibi cenaze törenleri de Ünalan Mahallesi’nin 

sosyal dokusu içerisindeki ön plana çıkan önemli olgulardan birisidir. Cenaze töreni 

olgusu da geleneğin ve dinin yeniden üretimi süreçlerinde çift boyutlu bir etkiye 

maruz kalmaktadır. Bu kısımda ise söz konusu süreç çerçevesinde cenaze 

törenlerinin durumu, katılımcıların ifadeleri doğrultusunda tasvir edilmeye 

çalışılacaktır.  

Alevi olan katılımcı, cenaze defin işlemleri ve sonrasındaki uygulamaları şu 

ifadelerle tasvir etmektedir:  

Burada cenazeyi cemevine götürüyoruz, yıkıyoruz. Eskiden cemevleri yoktu, 

herkes kendi kapısında yıkıyordu. Cenaze namazı kılıyoruz, ayetler, dualar okunuyor, 

kaldırış şekli aynıdır. Köyde iken helva pişirirdik. Davar keserdik, yemek verirdik, 

Kur’an okutuyorduk. Köyde iken ağıtçı oluyordu, ağlıyorlardı. Burada da yapıyoruz. 

Toplanıyorlar ağlıyorlar. Alevi hocalar cenazeyi yıkarlardı. Çevrede hoca kim varsa 

o gelirdi. Her gün yemek pişer yenirdi. 7’nci günün, 40’ının, 52’sinin Kur’an’ı 

okunurdu. Burada da yapıyoruz aynısını. Cenazeye gelen misafirleri, evlere götürüp 

yemek yediriliyordu. Eskiden bir gece ölü beklenirdi. Ağıt yakılırdı. Ağıt yakma hâlâ 

var. Bazen cemevinde, bazen evlerde oluyor, kadınlar arasında oluyor. (1) 

Katılımcının ifadelerinde de görüldüğü gibi, gelinen yörede yapılan cenaze 

törenleri ile mahallede yapılanlar arasında çok bariz bir farklılaşma 

görülmemektedir. Katılımcı da sürekli ‘burada da aynısını yapıyoruz’ ibaresine yer 

vermektedir. Geleneğin yeniden üretiminde cemevlerinin kurularak aktif hale 

gelmeye başlamasıyla birlikte, cenaze törenlerinin bu merkezlere kaydırıldığı 

anlaşılmaktadır. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde cenaze törenlerine, 

cemevi unsurunun dahil olduğu görülmektedir.  

Katılımcı ifadelerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Cenaze sahibine fakir de olsa zengin de olsa yardım verilir. Bu, cenaze 

masrafları için verilir. Zenginse cenaze sahibine para yine toplanır, o da derneğe 



 130 

falan bağışlar isterse. Bu gelenektir denilerek cenaze yakını olmayan birisi para 

verenleri tek tek yazarak para toplar, liste ve para cenaze sahibine teslim edilir. 

Cenazeye katılanların masrafları da bu paradan karşılanır. Cenaze işleriyle cenaze 

sahibi değil, yakın akrabalar ve tanıdıklar ilgilenirler. Cenaze törenlerimiz 

değişmedi. 3’üncü gün cenazeye ait ne varsa çıkarılır, yıkanır, kaldırılır, evde yemek 

yenir. Cenazenin bütün eşyaları  toplanır, kullanılmaya devam edilmez. Eskiden, 

ölenin bir günde yediği-içtiği her şey tepsiye hazırlanıp komşu evlere her gün 1 eve 

olmak üzere dağıtılarak, dağıtılan ev sayısı 40’a tamamlanırdı. Şimdi ise, 40 gün 

boyunca ölünün harcadığı şeyler bir defada alınarak tek eve bırakılıyor. Hayat 

şartları nedeniyle böyle oldu. Kur’an okumayı bilen birisi 40 gün boyunca ölünün 

ruhuna Kur’an okur, 40 gün boyunca her gece ölünün ruhuna yemek verilir. 40’ında 

cemevinde yemek veriliyor. 52’sinde de mezar başında ‘et kemikten ayrılıyor’ 

denilerek Kur’an okunur ve yemek verilir. Eskiden köyde yemek kabir başında idi, 

şimdi 52’si evlerde yapılıyor. 40’ında kalabalık olduğu için cemevinde yapılıyor. 

Haziran-Temmuz ayları mezar ayıdır. Bu aylarda, o yıl içinde ölenlerin mezarları 

yaptırılır. Mezar ayı denilir bunlara. Bu, mezar yapımı sırasında da yemek verilir. 

Cenaze gömüldükten 3 gün sonra mum yakılıyor.  Ondan sonra istediğin zaman 

gidip ziyaret ediyorsun. (1) 

Görüldüğü gibi cemevleri, kent hayatının ortaya çıkardığı fiziki ortam sorunu 

için bir tür çözüm olmuştur. Hem aynı dini anlayışa mensup bireyleri bir araya 

toplayan, hem de dini pratiklerin uygulandığı bir ortam olma niteliğine sahiptir.  

Başka bir katılımcı ise cenaze törenlerini şöyle tasvir etmektedir:  

Eskiden evde ölü olunca yemek pişirilmezdi, konu komşu getirirdi yemeği. 

Komşular misafirleri evlerine götürürlerdi. Konu komşu destek olmazsa, düğün 

olsun, cenaze olsun komşuların desteğiyle olur. Öyle olmazsa insan tek başına bir iş 

yapamaz ki. Şimdi hastanede yıkatıp geliyorlar, kapıda helallik alıyorlar, arabadan 

indirmeden camiye götürüp, mezarlığa götürüyorlar. Komşular, 7’si okunana kadar 

hergün giderler cenaze evine, 7’sini okuturlar. Sonra 40’ını okuturlar. Burada da 

konu komşu pek bırakmaz cenaze evini. Burada çok oturunca komşuyla köylü gibi 

oluyorsun. (4) 



 131 

Bu ifadelerde gelinen yörede, cenaze pratikleri sırasında komşuların ne kadar 

aktif rol aldıkları görülmektedir. Aynı durumun mahalleye yerleştikten sonra da 

devam ettiği görülmektedir. Mahalle sakinlerinin organize ettikleri hemşehri 

dernekleri de, geleneğin yeniden üretimi sürecinde mahalleye geldikten sonra ortaya 

çıkmış bir unsurdur. Bu dernekler, hem çatısı altında bir araya gelen hemşehrilerle 

hem de sahip olduğu fiziki ortamla cenaze törenleri sırasında da önemli bir işleve 

sahiptir. Katılımcının şu sözleri bu gerçeğe işaret etmektedir:  

Dernekler, lahmacun gibi şeyler yaptırıp misafirlere veriyorlar bazen. 

Akrabalar sipariş ederler, misafirlere verilir. Cenazesi olan derneğe üye ise dernek 

yemek, pide gönderebiliyor. (4) 

Katılımcı şu sözlerle tasvirlerine devam etmektedir:  

7’sinde Kur’an okunurdu, öldüğü günden başlanır, 52’sine kadar Kur’an 

okunurdu. 3’üncü günde 7’sinde yemek verilirdi. 40’ını okutur yemek verilirdi. 

52’sini okutur yemek verilirdi. Burada veren de var, vermeyen de var. Cenaze 

mezarına gelenlere para dağıtılırdı. Burada o adet yok, bizim oralarda da kalmamış 

artık. 52’sinden sonra istedikleri zaman Kur’an okuturlar artık. Ölünün yüzüne yakın 

akraba bakar, namahrem olan bakamaz ki. Köyde iken mezarlara şeker götürürdük, 

mezara koyardık, çocuklara şeker dağıtırdık hayır dua okusunlar diye. Mezara su 

dökerdik. Giderken hoca götürür okuturduk. Bayramlarda, ölen akrabalarla  ilgili 

rüya gördüğünde  mezara gider Kur’an okutursun. (4) 

Başka bir katılımcı cenaze pratiklerine ilişkin şu tasvirleri yapmaktadır:  

1-2 kişi mezar eşer, köylü olarak birkaç kişi gidip gömerlerdi. Köyden 

mezarlığa kadar sırtta götürülürdü, hoca Kur’an okurdu. Köyde ağlama, bağırma 

olmazdı. O, Karslılarda var. Onlar şuraya bir karı koyarlar. O söylüyor, onlar 

ağlıyor. 7’sine kadar Kur’an okunur, verilir, bir tören. Buralarda da aynısı oluyor, 

değişen bir şey yok. Çocuklar, yakınlarının mezarı yapılmamışsa, kötü yapılmışsa 

onu güzelleştirmeyi borç sayıyorlar. (2) 



 132 

Mahallede geleneğin yeniden üretiminde ortaya çıkan kozmopolit sosyo-

kültürel yapı farklılıkların farkında olma, bir tür ötekileştirmeyi beraberinde 

getirmiştir.  Bu farkındalık kişilerin kendi kültürleri ile ‘öteki’leştirilmiş kültür 

arasındaki farklılıkları kolayca algılamayı sağlamaktadır. Katılımcının ifadelerinde 

yer alan Karslılara ilişkin ifadeleri bu noktayı gözler önüne sermektedir.  

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir: 

Köyde cenaze olunca, o akşam cenaze eve konur, köylü sabaha kadar bekler 

ölüyü. Sabah olunca su ısıtılır, kadınsa cenaze, yaşlı bir kadın yıkar, erkekse köyün 

hocası yıkar. Eskiden 7. gün dolunca bir yemek verilirdi. Bu yemekte 7 ayrı yemek 

yapılırdı şimdi yine 7’nci gününde mevlüt okunuyor ama ayranla pilav veriliyor. 

Burada ölü evinde 7 gün Kur’an okunuyor, belli sayıda tesbih çekiyorlar. 7’nci 

günün sonunda birkaç kişilik bir yemek veriliyor. (2) 

Karslılarda bir adet varmış, kan bedeli verilmesi gerekirmiş. Bizden de 

inşaatta çocuklarının başına malzeme düştü diye 20 milyon o zaman bir daire parası 

istediler. O parayı vermezsek kan güderlermiş, biz de verdik, büyükler barıştırdılar. 

Aldıkları para ile ölen çocukları için 15 gün boyunca et alıp yedirdiler herkese. Et 

kazanları 15 gün boyunca kaynadı. Ne gerek var ki, bizde 1-2 gün tanıdıklar başın 

sağolsuna gidip gelirler bitti. Bizde başsağlığına gelip gidene ikram yoktur. 

Başsağlığı dilenir, 10-15 dk. Durulur, gidilir. Onlar hem yas tutuyor ağlıyorlar hem 

de geçip yediriyorlar. Bizde ağlamaktan, yas tutmaktan, yemek içmekten kesiliriz. 

Onlara vazgeçin bu işten dedim. (2) 

Eskiden sadece bayramlarda kabir ziyareti vardı. Şimdi hem Cuma akşamları 

hem de bayramlarda gidiyorlar. Bildiğin duaları okursun, gelmiş geçmişin ruhuna 

hediye edersin. (2) 

Burada da kozmopolit mahalle yapısı içerisindeki farklılıkların 

eleştirilmesinin devam ettiği görülmektedir. Ayrıca gelinen yörede iken sadece 

bayramlarda yapılan kabir ziyaretleri artık Cuma günleri de yapılmaya başlanmıştır. 

Bu durumu geleneğin yeniden üretimi ve dinin yeniden üretimi şeklindeki çift 

boyutlu süreçle ilişkilendirmek mümkündür. 



 133 

Başka bir katılımcı cenaze pratiklerini şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Cenaze evine yemek pişirilip götürülür. Komşular destek olurlar. Hanımların 

ağlamalarına fırsat vermeden Kur’an okumaya çalışırım. Ağlanmasını, yüksek sesle 

ağlanmasını sevmem. Hazır yemek ikram edenler de var cenazelerde. 7’sinde, 

40’ında, 52’sinde mutlaka hatim duası yapılıyor. Hepsinde yemek yedirilir. (2.1) 

İlahiyat eğitimi almış olan bu ikinci kuşak katılımcı, dini anlayışının bir 

sonucu olarak cenaze uygulamaları sırasında ağlanmasının özellikle yüksek sesle 

ağlanmasının uygun olmadığı kanaatindedir. Bu nedenle de bunu engelleme çabası 

içerisine girdiğini dile getirmektedir. Bu nokta, geleneğin yeniden üretiminde dinin 

etkin olma potansiyelini göstermesi bakımından anlamlıdır.  

Başka bir katılımcı cenaze pratiklerine ilişkin tasvirlerinde şu ifadelere yer 

vermektedir:  

Cenazelerimizde 40’ını, 52’sini veririz. Cenaze evinde köyde 3 gün boyunca 

yemek çay vermek haramdır. Cenaze evinde 3 günden sonra yemek verilir gelenlere. 

Başsağlığına gelenler olurdu, 2-3 paket şeker getirirlerdi gelirken. Gelenlere 

kuruyemiş verilirdi. 40’ında, 52’sinde etli, yemekli, kompostolu yemek verilirdi. 

Kabir ziyaretine giderdik, Yasin okutur gelirdik. Eskiden cenaze için daha çok kişiye 

yemek verilirdi. Şimdi bir akşam birkaç kişiye yemek veriliyor o kadar. Başsağlığı ve 

yemek işleri daha kısa sürüyor. (5) 

Başka bir katılımcı ise cenaze pratiklerini şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Eskiden cenaze olunca kapalı bir yerde kazanda su ısıtılır, imam çağırılır, 

cenaze yıkanır, kefenlenir tabuta konulur, camiye götürülür. Cenaze namazı kılınır, 

mezarlığa götürülürdü. Şimdi evde ölünce, hemen Karacaahmet’teki morga, 

gasılhaneye götürülüyor, oradan da mezarlığa. Cenaze defnedilinceye kadar 70.000 

tesbih çekilir, Yasin okunur, sureler okunur, kalabalık kimse varsa hep beraber 

hatim okunur. Cenaze kabre indirilirken, okunan dualar bağışlanır. Defnedildikten 

sonra misafirlere ikram verilir. Kapının önünde yemek verme, bunlar yeni töre oldu 

şimdi. Eskiden taziyeye gidenler şeker, çay getirirlerdi. Komşular 3 gün yemek 



 134 

getirirlerdi, şimdi yok bunlar. Ölü evinde 3 gün yemek pişmezdi, hep komşular 

getirirdi, şimdi yemek, çay; herif ölüsünün kahrını mı çeksin, yemek çay mı versin 

ohooo. Cenaze törenlerinde kapının önünde yemek veriliyor. Bu bize tuhaf geliyor, 

olmamalı aslında. Adam cenazesiyle, acısıyla mı uğraşacak, yemekle mi uğraşacak. 

(6) 

Katılımcının ifadelerine göre, geleneğin yeniden üretimi sürecinde cenazenin 

ilk günlerinde cenaze evinde misafirlere yemek hazırlanması uygulaması ortaya 

çıkmıştır. Bu durum katılımcıyı rahatsız etmektedir. Çünkü katılımcı için bu, yeni bir 

olgudur ve onun genel-geçer uygulamalarına zıttır.  

Katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Dini öğrendiler ki ağlamak çok günahtır. Ağladın mı sessiz ağlayacakmışsın. 

(6) 

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde meydana gelen dinin yeniden 

üretiminde bireyler yeni dini bilgiler edinmişlerdir. Cenaze yakınlarının ağlaması 

konusunda dile getirilen ifadeler bu gerçeği yansıtmaktadır.  

Katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Eskiden 3’ünü, 7’sini verirlerdi. Şimdi hocalar sen ne zaman istersen ver 

diyorlar. 40’ında, 52’sinde, senesi gelince de Kur’an okunur, yemek verilir, helva 

yaparlardı. (6) 

40 gün boyunca evde Kur’an okunur veya hocaya 40 gün boyunca okuma 

yaptırılır. 40’ncı günde hoca ölü evine gelip duasını yapıyor ve herkese yemek 

veriliyor. Ölünün 3’ü,7’si ve 40’ında ölü evinde yemek veriliyor. 7’sinde mezar 

kazanlar davet edilip yemek verilirdi. Yıl dönümlerinde de yemek verilir. 

Düğünlerimiz gibi değil, cenazemiz hiç değişmedi hep aynıdır. Babasının hayrına 

yemek verir. Mezar ziyaretinde hocalar; “kadın mezar ziyaretine gitmez, 7 kat bez 



 135 

koyun166, kabre inince ölüler sizi çırıl çıplak görürler, kendinizi koruyun” diyorlar. 

Eskiden böyle bir şey bilmiyorduk. (6) 

Katılımcının bu ifadelerinde de yine geleneğin yeniden üretimi ve dinin 

yeniden üretimi şeklinde çift boyutlu bir değişim süreci ile karşılaşılmaktadır.  

Kabir ziyaretine bayramlarda gideriz, cenaze olup da gidersek babamızın 

mezarına da gideriz. Köydeki gibi mezarlık köyün yanında değil. Çıkacaksın, 

gideceksin otobüsle zor iş. (6) 

Kent yaşamının karmaşık ve kalabalık yapısı Ünalan Mahallesi’nde de 

kendisini hissettirmektedir. Bu durum, mezarlık alanlarının yerleşim yerlerine daha 

uzak noktalarda olmasını beraberinde getirmiştir. Katılımcının ifadelerine göre, bu 

nedenle kabir ziyaretlerinin sıklığı istenilen düzeyde gerçekleşememektedir.  

Diğer bir katılımcı cenaze pratiklerine ilişkin tasvirlerine şöyle başlamaktadır:  

Eskiden herkesin kendi kapısının önünde yıkanır kefenlenirdi. Yüksek bir 

tahtanın üstüne konuyordu. İnsanlar birikip omuzlara alınıyordu. Cenaze gidince 

para dağıtılırdı köydeki herkese. ‘Iskat’ denirdi ona. Çocuklar ‘falan kişi de ölse 

para alsak ’ demişler. Hoca duymuş çocukları. Allah sevinenin duasını kabul eder, 

bu işi bırakalım, dualar kabul oluyor, cenazeniz oluyor sürekli dedi hoca. Ondan 

sonra köyde ‘ıskat’ işi kalktı. (3) 

Burada dinin yeniden üretiminde cami imamının öncülük ettiği 

görülmektedir. Katılımcının ifadelerine göre, yıllardır yapılmaya devam edilen bir 

uygulamanın böylece kalktığı görülmektedir.  

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Akrabalar destek olurdu köyde. Evde 3 gün yemek pişmez, komşular, 

akrabalar getirir, yenirdi beraber. Burada da bir hafta yemek pişmez. Komşular, çok 

yemek getiriyorlar, hep beraber yeniyor. (3) 

                                                              
166 Üzerine konulan 7 kat bezle cinsel organın kapatılması.  



 136 

Katılımcının ifadelerine göre gelinen yörede yapılan uygulamaların aynı 

şekilde devam ettiği görülmektedir. Üç gün olan uygulama yerini bir haftaya 

bırakmıştır.  

Katılımcı tasvirlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Şimdi evden morga gidiyor cenaze. Kavuşacak birileri varsa morgta 

bekletiliyor. Dindar, akıllı olanlar hemen kaldırıyor. Morgta beyin donuyormuş, 

cevap veremiyormuş cenaze. Sohbetlerde öyle duydum. Yıkama yerinde cenaze 

yıkanıyor. Evin kapısına getiriliyor, hakkı helal etme oluyor kapıda. Camide namaz 

kılınıp mezarlığa gidiliyor. (3) 

Katılımcının bu ifadelerinde de yine dinin yeniden üretimi ile 

karşılaşılmaktadır. Katılımcı, dinlemiş olduğu mahalle sohbetlerinden öğrendikleri 

doğrultusunda dini fikirlerini dile getirmektedir.  

Katılımcı tasvirlerine şöyle devam etmektedir:  

7 gün durmadan bayanlar arasında Kur’an okunur. 7’nci gün Kur’an okunur, 

yemek verilir. 40 gün sonra hatim oluyor, yemek veriliyor. 52’nci gecesinde de 

mevlüt okunuyor, Kur’an okunuyor, yemek veriliyor. Senesi gelince okumalar, 

yedirmeler yapanlar oluyor yine istedikleri gibi yapıyorlar. Köyde 7’si yoktu, Kur’an 

bilen de çok yoktu zaten. Köyde 40’ında 52’sinde imam çağrılır, Kur’an okunurdu. 

Yemek de verilirdi. Sene başlarında yine yapılırdı bazıları tarafından. (3) 

Katılımcının ifadelerine göre mahallede dinin yeniden üretimi 

gerçekleşmiştir. Köyde Kur’an-ı Kerim okumayı bilen pek fazla kimse yok iken, 

mahallede öğrenenler yaygınlaşmıştır.  

Kabir ziyaretlerinde Yasin okunuyor, bildiğimiz sûreleri okuyoruz. Köyde de 

bilmiyorsan yanında bilen birisini götürüyorsun, ya da bildiklerinden okuyorsun. 

Mezarlığa ziyarete bayramlarda gidiliyor. (3) 

Başka bir katılımcı ise cenaze pratiklerini şöyle tasvir etmektedir:  



 137 

Cenazede konu komşu akraba geliyor. Hastanede ölü yıkanıyor, kapının 

önüne geliyor. Evde bekletmiyorlar artık. Duası kapının önünde yapılıyor. Mezarlığa 

götürülüyor sonra. Köyde cenaze evde olurdu, cenaze evde kapının önünde yıkanırdı. 

Cenaze günü gelenlere yemek verilirdi. Köylüler, akrabalar gelirdi cenazeye. 7 gün 

boyunca evde Kur’an okunuyor. Bu okunan günlerde gelenlere yemek verilir. Diğer 

günlerde de gelenlere ikramda bulunulurdu. Köyde hoca gelir okurdu, şimdi 

herkesin evinde kendi okuyanı var. Yasinler, Tebarekeler, süreler okunur. (7) 

Kabir ziyaretlerinde duâlar, Yasinler okuyoruz, bilen bildiğini okuyor işte. 

Eşimin öldüğü ilk zamanlarda çok sık gidiyordum, şimdi haftada bir ancak 

gidebiliyorum. Mezar burada ise bayramda da gidiyorsun. Köyde ise mezar her 

bayramda olmuyor tabi, zor gitmek. (7) 

Katılımcının ifadelerinde dikkati çeken nokta, gelinen yörede iken cenaze 

törenleri sırasında Kur’an-ı Kerim’in köyün imamı tarafından okunmasıdır. Çünkü o 

dönemde köyde Kur’an-ı Kerim okumayı bilenlerin sayısı yok denecek kadar azdır. 

Mahalleye gelinmesiyle birlikte geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin yeniden 

üretimi de gerçekleşmiştir. Mahallede zamanla oluşan aktif dini sosyal yapı, daha 

çok sayıda bireyin Kur’an-ı Kerim öğrenmesini, dini bilgiler edinmesini sağlamıştır.  

Cenaze törenlerine ilişkin bu tasvirlerden sonra şimdi, geleneğin yeniden 

üretiminde dinin rolünün tespit edilmeye çalışıldığı çocuğa isim verme olgusu, aynı 

çerçevede ele alınacaktır.  

 

3.10.3. Çocuğa isim verme 

Geleneğin yeniden üretiminde dinin rolünü tasvir etme noktasında, çocuklara 

verilen isimlerin önemli bir gösterge olduğu kanaatindeyiz. Çocuğa isim verme 

geleneğinin yeniden üretim sürecinde geçirdiği dönüşüm ve bu dönüşüm sırasında 

dinin nerede nasıl durduğu tasvir edilmeye çalışılacaktır. Bu amaçla katılımcılara 

yönelttiğimiz sorularda elde edilen verilere aşağıda yer verilmiştir: 

Alevi olan katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  



 138 

Eskiden çocuğa ismini dedesi, nenesi verirdi. Ölen büyüklerin isimleri 

verilirdi. (1) 

Katılımcının oğlu annesinin ifadelerini şu sözlerle keser:  

Bizler şimdi hoşumuza giden, kulağımıza hoş gelen isimleri koyuyoruz 

çocuklarımıza. ‘Şilan’ kuşburnunun kürtçesidir, yeni konulmaya başlandı. Cansu, 

Candoğan benim çocukların isimleri. (1) 

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

Kafalarına göre veriyorlar.  Şimdi anne baba kendisi takıyor, eskiden anne 

babaya sorulmadan verilmezdi. Hangi isim hoşumuza gitti onu veririz. Müslüm Akın, 

Musa Kazım, Zeynel var. (1) 

Mülâkat sırasında çekingen tavırlar içerisinde tasvirler yapan bu Alevi 

katılımcının çocuklarının isimlerine bakıldığında katılımcının mensup olduğu dini 

anlayışın yansımaları ile karşılaşılmaktadır:  Musa Kazım ve Zeynel. Bu isimler, 

Alevi kültürünün önde gelen karakterlerine ait isimlerdir.167 Katılımcı, tasvirlerinde 

bu hassasiyetlerini dile getirmemektedir. Ancak elde edilen bu veriler, geleneğin 

yeniden üretiminde dinin etkisini gözler önüne sermektedir.  

Ayrıca katılımcının ifadeleri, geleneğin yeniden üretimi sürecinde önceleri 

aile büyükleri olan dede ve ninelerin çocuklara isim verirken, zamanla anne-

babaların kendileri tarafından çocuklara isim verilmeye başlandığını göstermektedir.  

Diğer bir katılımcı ise tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Çocuklara dede adı konulurdu, ninenin ismi de konulurdu. Şimdi yine dede-

nine, amca, dayı isimleri konulur, dinden gelen adlar konulur. (5) 

Katılımcının ifadeleri, geleneğin yeniden üretiminde önceden uygulanan 

dede, nine isimlerinin çocuklara verilmesi uygulaması ile birlikte, dini hassasiyetler 

dikkate alınarak verilen isimlerin de olduğunu göstermektedir. Bu durum, mahallede 

                                                              
167 Ethem Ruhi Fığlalı, Türkiye’de Alevilik ve Bektaşilik,  Selçuk Yay.,  Ankara, 1990, s. 238-273. 



 139 

yaşanan dinin yeniden üretimi süreci ile ilişkilendirilebilir. Böylece geleneğin 

yeniden üretiminde dinin etkin rolü ile karşılaşılmaktadır.  

Başka bir katılımcı sorularımızı şu ifadelerle yanıtlamaktadır:  

Bana halamın ismini koymuşlar babamlar. Halam Rusya’da kalmış 93 

harbinde, onun ismini koymuşlar bana. Çocuklardan büyüğünü eşimle biz koyduk, 

Bülent. Ecevit başta olduğu için koyduk. Diğerini de amcamın damadı koydu. Şimdi 

kimisini gençler kendi isteklerine göre veriyorlar. Bazen Kur’an’a göre Kur’an’dan 

isimler veriyorlar. Kur’an’dan konulan isimlere de dikkat etmek lazım. Çocuklara 

Muhammet ismi veriyorlar, Muhammet isimli çocuğa küfrediyorlar. Bu isimler 

verilmemeli, verilirken dikkat edilmeli. Büyük babasının ismini koyanlar da oluyor. 

Köyde, yaşlılar, büyükler koyardı isimlerini. Büyüğe saygı vardı. Bizim adam 

büyüklerinin yanında çocuğunu kucaklayamazdı. Çocuklarına babanın annenin ismi 

konulurdu, şimdi öyle bir şey yok. (4) 

Katılımcının ifadeleri, geleneğin yeniden üretimi sürecinde aile büyüklerinin 

isimlerinin çocuklara verilmesi uygulamasının ortadan kalktığını göstermektedir. 

Ayrıca bu süreçte bir taraftan dönemin siyasi liderlerine ait isimlerin, diğer taraftan 

dini hassasiyetler doğrultusunda belirlenen isimlerin verildiği görülmektedir. Dini 

referans alan isimlerin çocuklara verilmeye başlanmış olması, geleneğin yeniden 

üretiminde dinin etkin rolüne işaret etmesi bakımından anlamlıdır.  

Diğer bir katılımcı ise şu ifadelere yer vermektedir:      

Köyde iken doğan ilk çocuğun adını büyükler ‘Dursun’ koydular. Dursun’dan 

önce 2 tane düşük, 3 tane de birer yaşında çocuğum öldü. Bundan dolayı büyükler 

onun adını ‘Dursun’ koydular. Büyük oğlan koydu öteki oğlanların ismini, 

sanatçılara heveslenmiş, Ayhan, Orhan koydu. (2) 

‘Yeni yetmeler’, dindar olanlar Kur’andan koyuyorlar. Şimdi gençler 

koymuyorlar babanın, ananın adını. Gelin, ‘öleni mi diriltelim’ diyor bana. Eskiden 

büyükler koyardı torunların adını, şimdi gençler bırakmıyorlar. Sohbetlere gide gele, 

mahalle sohbetlerinde, ‘çocuğun anne-baba üzerindeki görevi’ diyorlar, oradan 



 140 

öğrendik. Bizim gelin, Enes koydu, Hasan-Hüseyin koydu o da iyi. Geline ‘Hamza 

koy’ dedim. Gelin Kur’an okuyor, ama oğlanın dinden haberi yok. Kız dedim, 

‘Hamza koy, bereketli olsun.’ (2) 

Katılımcının ifadeleri, çocuklara isim verme sürecinde dinin etkin rolünü 

bariz bir şekilde göstermektedir. Gerek köyde iken katılımcının sürekli çocuk 

kaybetmesi sonucunda çocuklardan birine ‘Dursun’ isminin verilmesi, gerekse 

gelinleri tarafından katılımcının torunlarına dini referans alan isimlerin 

verilmesinden duyulan hoşnutluk, bu gerçeği gözler önüne sermektedir. Dikkat 

çekici olan diğer bir nokta ise, katılımcının ilk oğluna, o dönemde tanınmış olan ünlü 

isimlerini diğer oğullarına vermesine izin vermesidir. Katılımcı dinin yeniden üretimi 

sürecinde, dini referans alan isimlerin verilmesini tavsiye eden bir yaklaşıma sahip 

olmuştur. Bu nedenle bu ifadeler hem dinin yeniden üretimi, hem de geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde dinin etkin rolünü bariz bir şekilde göstermektedir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Annem komşusuna koydurmuş benim ismimi. O zamanlar komşuluk ilişkileri 

samimiymiş. Şimdi eskiden de yaygın olan isimleri koyuyorlar. Bazıları kulağa hoş 

gelenleri koyuyor. Biz küçükken sanatçılara göre konulurmuş. Şimdi modern isimler 

konuluyor, Semanur, Ebrar, Enes gibi. Yeğenlerimin isimleri bunlar. Aslında cemaat 

liderlerinin isimlerini takmak daha iyidir. Ya da Üstad’a yakın bir talebenin ismini 

takmak da iyidir. (2.1) 

Katılımcının ifadeleri, geleneğin yeniden üretimi olgusunu gözler önüne 

sermektedir. Çocuklara isim verilirken samimi komşuluk ilişkilerinin etkin olması, 

gelinen yörede iken konulan isimlerin yine konuluyor olması bu açıdan anlamlıdır. 

Çalışmamız açısından dikkate değer olan nokta, katılımcının ‘modern’ olarak 

nitelendirdiği isimlerin dini referans alan isimler olmasıdır. Aynı zamanda 

katılımcının mensubu olduğu dini cemaat liderini, çocuklara isim vermede referans 

olarak göstermesi dikkat çekicidir. Bu durum, geleneğin yeniden üretiminde dinin 

etkin rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  



 141 

Anamın ilk çocuğu ölmüş, ben olunca, ‘bu benim ümitimdir’ demiş, adımı 

‘Ümit’  koymuş işte. Çocuklarımın adını babamla annem koydu, kardeşim koydu. 

Kızım Gülsüm’ü hanım koydu. Kızım Gülay’ı Sabri Hoca168  koydu. Köyde çocuklara 

rasgele isim verilirdi. Müslüman ismi verilirdi. 50 yıl önce hükümetin başına kim 

gelirse onun ismini koyma adeti başladı. Bundan önce hep peygamber isimleri 

konuluyordu. Burada, hele son 20 seneden bu yana herkes kitaplardan Kur’an’da 

buldukları isimleri koyuyorlar. Çocuklarımın ismini kaynatam, kardeşim koydu. 

Cihangir, oğlumun adı, babam koydu, bir padişah varmış, onun adıymış. (6) 

Katılımcının ifadeleri, hem gelinen yörede hem de mahallede çocuklara isim 

verilirken dini hassasiyetlerin ön plana çıktığı göstermektedir. Özellikle katılımcının 

vurguladığı son 20 yıl içindeki gelişme, dinin yeniden üretimi ve bu durumun 

çocuklara isim verme sürecine yansıması bakımından dikkate değerdir. Diğer bir 

nokta ise, geleneğin yeniden üretimi sürecinde çocuklara isim verilirken yönetime 

gelen ön plandaki siyasi isimlerin referans alınmasıdır.  

Başka bir katılımcı çocuklara isim verme pratiği konusunda şu ifadelere yer 

vermektedir:  

Köyde İslam’ı bilen insanlar çocuklarına peygamber isimleri koyarlardı. 

Hangi günde olmuşsa, bayramda bayram, Ramazan’da Ramazan. Mesela annem 

kardeşimin kızı olurken rahmet yağıyor dedi, adı yağmur olsun dedi öyle. Oğlu 

olmayanlar, kızlarının adını ondan sonraki erkek olsun diye ‘döndü’ koyarlardı. 

Adını ‘Döndü’ koydukları çocuğun eşini169 tersine çevirmiş ebe, toprağa gömmüş. 

Böyle yaptıkları için 6 kızdan sonra erkek çocukları olmuş. Bunu, birkaç kişiye 

denemişler, olmuş. Çocuğu durmayan, hemen ölenlere ‘Dursun’ adı verilirdi. (3) 

Katılımcının ifadeleri, geldiği yörede iken çocuklara isim verme pratiğinde 

dini inançların ne kadar etkin bir role sahip olduğunu göstermektedir.  

Katılımcı sözlerine şu ifadelerle devam etmektedir:  

                                                              
168 Mahallede kez Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı olarak görev yapan ilk imam.  
169 Göbek kordonu.  



 142 

Burada, dini isimler veriyoruz çocuklarımıza. Eşim çocukların kulağına ezan 

okudu, 3 kere ismini söyledi. Öylece adını koyduk. Kardeşlerinin adını eşim vermiş, 

artistlerin adını vermiş. Kayınların isimleri Ayhan (Ayhan Işık), Orhan (Orhan 

Gencebay). Oğlumun adını dayısı İsa koydu. Kızımın adını da ‘ipek’ veya ‘Aslı’ 

olacak demişti eşim. Sonra dine dönünce çocuğuna verdiği isimden dolayı anne-

babanın vebali olacağını öğrenince 7 yaşında iken ‘Aslı’nın ismini ‘Büşra’ yaptık. O 

zamana kadar çocuğun kimliği yoktu zaten, kimlikle birlikte adı da değişmiş oldu. 

Dine döndükten sonra hep dini isimleri koyduk. İsa, Büşra, Sümeyye, Rumeysa, 

Ahmet Ömer çocuklarımın isimleri. Kayınbaba, torununa babasının ismini koymak 

istedi. Ama koymadılar, ‘Enes’ koydular. (3) 

Katılımcının ifadelerinin, dinin yeniden üretimine ilişkin veriler bakımından 

oldukça zengin olduğu görülmektedir. Bu tasvirlere göre katılımcının eşi, 

evlenmelerinden önce dini inançların çok fazla yönlendirici olmadığı bir hayat 

sürmektedir. Bu dönemde kardeşlerine ünlü film oyuncularının isimlerini, doğan 

çocuğuna da dini referanslı olmayan bir isim vermiştir. Evlendikten birkaç yıl sonra 

edinilen dini bilgiler doğrultusunda katılımcının eşi ciddi bir dönüşüm geçirmiştir. 

Dinin yeniden üretimi olarak nitelendirdiğimiz bu süreçten geçen katılımcının eşi, 

daha önce çocuğuna verdiği ismi değiştirmiş, ondan sonra olan çocuklarına da dini 

referanslı isimler vermiştir. Ortaya çıkan bu tablo, geleneğin yeniden üretiminde 

dinin etkin rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Dikkat çekici olan diğer bir nokta ise geleneğin yeniden üretimi sürecinde 

kayınpederin torununa isim vermek istemesidir. Ancak bu süreçte meydan gelen 

değişim bu ilişkileri de etkilemiş ve kayınpederin bu girişimi başarısız olmuştur.  

Katılımcının ‘Dindar insanlar ‘öldüğümüzde isimle uyanılacak’ diyorlar. 

Dini şeyler koyuyorlar.’ (3) şeklindeki ifadeleri de geleneğin yeniden üretiminde 

dinin etkin rolüne işaret etmektedir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Eşim kendisi koymuştu. Kendi ismine uygun olsun diye koymuş. Eşimin ismi 

Hayrettin. Çocuklarım Nurettin, Fahrettin. Kızımın adını Tülay koydu, o zamanlar 



 143 

dinde, Kur’an’da var diye bilinmezdi. Sonra küçük kız olduğunda dindarlaşmıştık, 

Peygamberimizin kızının adı diye küçük kıza Rukiye dedi. Dinde, Kur’an’da olan 

isimler konulmaya çalışılıyor artık. Onun ismi, bunun ismi pek denilmiyor. (7) 

Bu katılımcının tasvirlerinde de bir önceki katılımcının durumuna benzer bir 

durum söz konusudur. Katılımcının ‘dindarlaşmıştık’ ibaresi dinin yeniden üretimini 

ifade etmektedir. Sonradan mahallede edinilerek içselleştirilen dini bilgiler, bir süre 

sonra çocuklara isim verme olgusunu etkilemeye başlamıştır. Bu durum da yine 

geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü göstermesi bakımında önemlidir.  

Çocuğa isim vermenin yanı sıra çocuk sahibi olma, doğum öncesi ve 

sonrasında yapılan uygulamalarla sosyal hayatta önemli bir olgu olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu olguda meydana gelen değişim 

ve bu süreçte dinin konumunun tasvir edilmesi, bu çalışma için önemli veriler 

içermektedir.  

 

3.10.4. Doğum Törenleri 

Gelinen yörede iken doğum öncesi ve sonrasında yapılan uygulamaları 

katılımcılardan biri şu ifadelerle tasvir etmektedir:  

Çocuk, 40’ı çıkmadan dışarıya çıkarılmazdı. 40’ında 40 kaşık su dökülürdü 

elek üzerine ve ondan sonra dışarıya çıkarılırdı. Çocuğun boynu, boyu güzel olsun 

diye ayaklarından ve başından havaya kaldırılırdı. Torunları hep böyle yaptım. 

Çocuğun dişleri çıkınca ‘hedik’ yapıyorduk. Pişmiş buğdaya fındık, fıstık 

karıştırıyorduk. Şimdi, çocuğun dışarı çıkması için 40 gün beklenmiyor. 40’ından 

çıkma yine yapılıyor. Elek üzerinden çocuğun başından su döküldükten sonra elek 

yere atılırdı, eleğin ağız kısmı yere kapalı gelirse ‘çocuk kısmetli’ denilirdi. (1) 

Mülâkat ortamında bulunan katılımcının kendisi ile aynı köyden gelen gelini 

şu ifadelerle söze karışır:  

Babaanne yaptı bizim çocuklarda bunları, bana komedi gibi geliyor. (1) 



 144 

Katılımcının ifadelerine bu şekilde eşlik eden gelini, katılımcının büyük bir 

dikkat ve önemseme tutumuyla anlattığı bu pratikleri çok fazla önemsememekte, 

hatta bu uygulamaları ‘komedi’ olarak nitelendirmektedir. Bu durum, geleneğin 

yeniden üretimi sürecini kuşaklar arası farklılaşma biçiminde ortaya koymaktadır.   

Katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam etmektedir:  

Çocuk büyüyünce börek pişirilirdi. Tepsiyi bir kişi koşarak evin etrafında 

dolandırır, gençlerden bir başkası da onun peşinden giderdi. Sonra evde yenirdi 

börek. Şimdi sadece evde yapıp yiyoruz böreği. (1) 

Bu ifadeler de görüldüğü gibi mahallede geleneğin yeniden üretimi sürecinde 

yeni doğmuş çocuk için yapılan söz konusu uygulamanın, sadece börek yaparak 

yeme kısmı uygulanmaya devam edilmektedir. Bu durum da geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde ortaya çıkan dönüşümü göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Katılımcı sözlerine şöyle devam eder: 

Doğum yapan kadının başında 3 gün boyunca gençler, gelinler lohusanın 

yanında kalırlardı. Yeni doğum yapmış kadın erk [Kürtçe’de cin, peri gibi şeyler] 

gelmesin diye beklenirdi. Bazen hem doğum yapan kadınlar, hem de bebekler ölürdü, 

o zaman ‘erk götürmüş’ derlerdi. Mosmor olur ölürdü kadınla çocuk. (1) 

Katılımcının bu sözlerine binaen aynı gelini tekrar söze girer:  

Eskiden doktor yok, bir şey yok, sarılık olup ölüyor, kan kaybından ölüyor, 

cin bastı diyorlar işte. (1) 

Katılımcının gelini kullandığı ifadelerle, katılımcı tarafından metafizik, 

görünmeyen varlıklara dayalı olarak yapılan açıklamayı ciddiye almamaktadır. O, 

fiziki verilerden yola çıkarak bebek ve anne ölümlerine ilişkin yeni açıklamalar 

geliştirmektedir. Söz konusu bu açıklama, geçmişte yapılan açıklamayı dışlayarak 

küçümsemektedir. Bu durum, geleneğin yeniden üretimi sürecinde ortaya çıkan 

kuşaklar arası çatışmayı gözler önüne sermektedir.  



 145 

Başka bir katılımcı doğumlara ilişkin uygulamaları şu ifadelerle tasvir 

etmektedir:  

Hazırlık yaparız, bez dikerdik. Hazır bez yoktu. İçlik dikerdik. Köyde 40’ı 

çıkana kadar pek sokağa çıkarılmaz. Loğusa kadına yemek yaptırmazlardı. O 

çocuğuyla uğraşır, lohusadır, kirlidir diye yemek yaptırmazlardı. Burada, evde 

kimsesi olmayınca her işi görecek mecburen, köyde önceden yaşlılar öyle yaparlardı. 

(4) 

Katılımcı, daha önce köyde yapılan uygulamayı tasvir etmekte, ardından 

mahalle hayatında ortaya çıkan zorunluluk nedeniyle bunun uygulanmadığını dile 

getirmektedir. Mahallede ortaya çıkan yeni durumda köyde yapılanların 

sürdürülmesinin mümkün olmadığı katılımcı tarafından kabullenilmiştir. Böylece 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde söz konusu uygulamaya ilişkin değişimler için 

kapı aralanmıştır.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Köyde erkek olunca ‘helva yapın da yiyelim’ derlerdi, kızlara yapılmazdı. 

Ben hiç ayırt etmedim. Helva yapılırdı. Gelen giden yerdi. Şimdi kurban kesiyorlar. 

Cemaat sohbetlerinden öğrenerek kurban kesilmeye başlandı. (2) 

Bu ifadeler, her ne kadar katılımcı uygulamamış olsa da köyde iken kızlara 

çok fazla değer verilmediğini göstermektedir. Çalışmamız açısından dikkate değer 

olan diğer bir nokta ise, mahallede doğan çocuklar için kurban kesilmesidir. Bu 

uygulamanın dinin yeniden üretimi sürecinde cemaat sohbetlerinin etkisiyle 

yaygınlaşması anlamlıdır. Bu durum, geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin etkin 

rolüne işaret etmesi açısından önemlidir.   

Bu arada aynı ortamda bulunan katılımcının bekâr ve ilahiyat fakültesinde 

eğitimini tamamlamış olan kızı söze karışır:  

Kıyafet hazırlıkları yapılması pek iyi karşılanmıyor. Beşiği de çocuk olunca 

alınıyor. Ben alırdım ama önceden, gelenekleri uygulamazdım. Ben ihtiyacım olanı 



 146 

alırdım. Kurban kestirirdim, vakfa gönderirdim. Mevlit tarzı bir şey yapardım. 

Lohusa şerbeti deniyor, ben onu yapmazdım. (2.1) 

Katılımcının kızının bu ifadeleri, çevresinde kabul görerek uygulanmaya 

devam edilen pratiklere bir tür eleştiri niteliği taşımaktadır. Kuşaklar arası bu 

farklılaşma, geleneğin yeniden üretimi sürecinde doğum öncesi pratiklerdeki 

değişime işaret etmektedir. Aynı zamanda çocuğu olması halinde kurban 

kestireceğini, mevlit yaptıracağını söylemesi, geleneğin yeniden üretimi sürecinde 

dinin rolünü göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Hazırlıkları doğum yapacak olanların anneleri yaparlar, beşik, belek 

yapıyorlar. Şimdi hastane, doktor ayarlıyorlar. Şimdi doktora gidiliyor hemen. 

Eskiden kadınlar çocuk doğana kadar doktor bilmezmiş. Doğumda da eski yaşlı 

kadınlar doğum yaptırırdılar. (6) 

Katılımcı, doğuma kadar olan sürecin doktor kontrolünde geçirilmeye 

başlandığına değinmektedir. Daha sonra katılımcı tasvirlerine şu sözlerle devam 

etmektedir:  

Eskiden hocalar buğdayın her birine kulhuvallahi ehat okurlardı, suya 

atarlardı. O su ile hem doğum yapan hem de çocuk yıkanırdı. Çocukları toprakla 

büyütürdük. Pudra, krem yoktu. Toprağı ateşte kavururduk, onu sarardık çocuğun 

altına. Şimdi Kur’an okuturuz, yemek yeriz. Bebeğe altın, para takılır, giyim 

getirirler. Torunun 40’ı bayramda dolacak. Bize getirecekler 40’ında Kur’an 

okuyoruz, suya buğday arpa atıyoruz, onu toprağa gömüyoruz. Çocuk doğunca 40 

gün sonra Kur’an okuturuz, hediye getirirler. (6) 

Katılımcının bu ifadeleri, doğuma ilişkin pratiklerde dinin etkin rolünü 

göstermesi bakımında dikkate değerdir. Ayrıca bu tasvirler, mahalleye gelmeden 

önceki  yıllarda çocuk bakımına ilişkin bilgiler de içermektedir. Katılımcı sözlerine 

şöyle devam eder: 



 147 

Doğum günü yapıyorlar çocuklara, küçük gelin yapar. Oğlum sevmez ama. O 

da alışkanlıktan yapılıyor. Ben anne-babadan görmedim ki çocuklarıma yapayım 

doğum günü. Sonraki kuşak daha dindar, daha çok dikkat ediyor. Köyde çocuk 

doğunca bazen kurban keserlerdi, mevlit okuturlardı, bazıları burada da yapıyor. 

Şimdi doğum günü var, babalar günü var. (6) 

Katılımcı, çocuk doğduğu zaman hem köyde hem de mahallede kurban 

kesme, mevlit okutma gibi dini uygulamaların yapıldığını dile getirmektedir. Bu 

durum, geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü göstermektedir. Buna göre 

din, doğum pratikleri içerisinde yer almaya devam etmektedir. Ayrıca katılımcı 

mahallede karşılaştığı ‘doğum günü’ kutlamasını eleştirerek, geçmişinde olmadığı 

için uygulamadığını dile getirmektedir. O sırada aynı ortamda bulunan evli ve 

çocukları olan katılımcının oğlu şöyle söze karışır:  

Şehir hayatında sentezleniyor, İslam’a aykırılığı da yoktur, ne var ki 

yapılmasında. (6.1) 

Bu müdahale, geleneğin yeniden üretimi sürecinde kuşaklar arası çatışmayı 

ve  pratiklerdeki muhtemel yeniden üretime kapı aralayan potansiyelin bir 

yansımasıdır. Söz konusu olası yeniden üretim sürecinde dinin aktif rolü de burada 

karşımıza çıkmaktadır. Çünkü muhtemel yeniden üretim sürecinde birey, dini 

inancını göz önünde bulundurmaktadır. Yani birey, uygulanması muhtemel pratiğin 

kendi dini inancına uygun olup olmadığını sorgulamaktadır. Dine uygun olması 

halinde her türlü değişime açık olunduğu ve söz konusu değişim potansiyeli 

anlamına gelmektedir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Doğmadan önce hazırlık yapılır. Doğduktan sonra Kur’anlı, dualı toplantı 

yapıyoruz. İkram oluyor gelenlere, kurban kesilir. Köyde erkek çocuk için helva 

yapılırdı sadece. Kıza o da yapılmazdı. Kız çocuğunu ayırırlardı. (3) 

Katılımcının ifadeleri, gelinen yöre ile mahallede yapılan doğum 

uygulamaları arasında ciddi bir farklılaşmanın olduğunu görülmektedir. Ayrıca kız 



 148 

çocuk ile erkek çocuğun nasıl bir ayrıma tabi tutulduğu da görülmektedir. Mahallede 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde bir taraftan doğum pratikleri noktasında 

çocuklar arasındaki kız-erkek ayrımına rastlanmazken, diğer taraftan dini unsurlar bu 

pratikler içerisinde geniş bir şekilde yer almıştır. Ortaya çıkan bu farklılaşma, 

pratikler içerisinde dinin etkin bir role sahip olduğunu göstermektedir. 

Katılımcı şu ifadelerle tasvirlerine devam etmektedir:  

Çocuk 15 günlükken yarı kırkını çıkaralım diyoruz. Süzgecin üstünden su 

döküp bu suyla hem çocuğu hem de anneyi yıkıyoruz, çocuğun yarıkırkını 

çıkarıyoruz. 40’ında da aynısını yapıyoruz. 40’ı tamamen çıktı diyoruz. Köyde iken 

de aynıydı. Çocuğun yattığı yerde 40 gün ışık söndürülmez, ‘al basması’ olabilir. 

Bebeğe, anneye al basması olurmuş. Bana da olmuştu. Bir sıkıntı, bir fenalık oluyor. 

40’ı dolunca artık korkulmaz. Al basması olmasın diye yastığın başına veya altına 

bıçak konulur ya da Kur’an veya cevşen konulur. (3) 

Bu ifadeler, köyde iken sahip olunan inançların ve bu inançlar doğrultusunda 

yapılan uygulamaların aynen devam ettiğini göstermektedir. Kur’an-ı Kerim ve 

Cevşen gibi dini nesnelerin bu inanışların bir parçası olarak kullanıldığı 

görülmektedir.  

Katılımcı devam eden tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Eve gelen yeni çocuğun eli boş gönderilmez, mutlaka bir şey verilir. Eskiden 

bir tane yumurta, bir ekmek verilirdi köyde. Şimdi kıyafet daha iyidir. Hep evde hazır 

bulundururuz, nasip olana veririz. Yumurta kırılır, olur, verilir mi hiç. Kısmetsiz 

olmasın diye verilirdi böyle. (3) 

Bu ifadeler de köyde yapılan bu inanç ve uygulamanın mahallede de 

yapılmaya devam ettiğini göstermektedir170. Ancak geleneğin yeniden üretimi 

                                                              
170 Bu katılımcıya son kez mülâkata gittiği zaman araştırmacının kızı 2 aylıktı. Araştırmacı kızı ile 
gittiği bu mülâkatı tamamlayıp evden ayrılacağı zaman ‘yumurta ekmek olmaz şimdi’ deyip onun 
eline bir paket tutuşturulmuştur. Böylece katılımcı mülâkat sırasında anlattığı uygulamalarına 
araştırmacıyı da dahil etmiş, araştırmacının kızı için küçük bir hediye konulmuştur. Israrla, kabul 
edilmezse çok ayıp olacağı söylenmiştir.  



 149 

sürecinde bu uygulamada kullanılan nesneler farklılaşmıştır ve ortaya katılımcının 

dile getirdiği form çıkmıştır.  

Başka bir katılımcı da tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Eskiden her şeyi kendimiz dikerdik. Yıkamaya çok kıyafet yoktu ki. Evde 

doğum yapıyorduk, köy ebeleri geliyordu. 40 gün boyunca çocuğu kucağa alıp dışarı 

çıkma olmuyordu. Zamanında büyükler öyle derlerdi. Şimdi öyle değil, kimse bunu 

gözetmiyor. Çocuğun kırkı dolunca 40’lıyorduk. Süzgecin 40 gözü varmış, anne 

çocuk banyo yapınca, süzgeç üzerinde gezdirilerek bir de onun içinden su dökülürdü. 

40 gün boyunca çocuğu ayaklarından sarkıtırdık, boyu uzasın, boynu düzgün olsun 

diye. Şimdi de aynı şeyleri yapıyoruz. (7) 

Katılımcının ifadelerine göre geleneğin yeniden üretimi sürecinde doğum 

yapma biçimi ve ilk kırk gün boyunca bebek ve annenin evden dışarıya çıkmaması 

uygulaması değişime uğramıştır. Ancak kırk günlük olan bebek ve anne için yapılan 

uygulamaların devam ettiği görülmektedir.  

Doğum öncesi ve sonrasında gerçekleştirilen pratikler bu şekilde ele 

alındıktan sonra,  şimdi geleneğin yeniden üretimi sürecinde dini bayramların 

durumuna ilişkin tasvirlere yer verilecektir.  

 

3.10.5. Dini Bayramlar 

Kendi yörelerinden ayrılarak mahalleye gelen bireylerin, geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde dini bayramlara ilişkin pratiklerinde değişim olup olmadığını 

irdelemek çalışmamız bakımından önemlidir. Bu irdelemenin, hem geleneğin 

yeniden üretimi hem de dinin yeniden üretimi sürecinde dini bayramlar noktasında 

ortaya çıkan tablonun görülmesini sağlayacağı kanaatindeyiz:  

İlk katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  



 150 

Bayram namazını kılar gelirsin. Sabah namazından sonra bayram namazını 

kılar öyle gelirler. Eve gelip kahvaltı yaparlar. Büyükleri görüp gelirler. Ölüsü olan 

mezarlara gider. Kurban bayramında camiden gelince kahvaltıdan sonra kurban 

kesilir. Komşulara etten pay dağıtırız. Kurbanı 3’e böleriz, birazını kesmeyenlere 

veririz, birazını kesmeyen akrabalara verirsin, gerisini de evde çoluk çocuğunla 

yersin. Ramazan bayramında baklava börek yaparlar. Uzaktan gelenlere yemek 

falan verilir. Köyde de aşağı yukarı aynıydı. Köyde hamur işine çok özen 

gösterirlerdi. Köyde komşu, akraba çok oluyordu. 2-3 gün bayram gezmesi olurdu. 

Burada ilk günü bitiyor hemen. Köylerde, camiden çıkılınca fakirler evlere 

götürülürdü, yemek yedirilirdi. Şimdi gençler bayramda akrabaya gidip gelmiyorlar. 

Onlar da katılsın akrabaya istiyoruz ama. Şimdiki gençler bayrama, düğüne 

katılmazlar. Evlendikten sonra biraz gidiyorlar, kendi arkadaşları ile birlikte 

oluyorlar daha çok. (4) 

Katılımcının ifadelerinde, dini bayramlara ilişkin pratikler bakımından 

gelinen yöre ile mahalle arasında çok ciddi bir farklılaşmanın olmadığı 

görülmektedir. Gelinen yörede daha geniş ve samimi sosyal bağların bulunduğu 

görülmektedir. Gerek akraba gerekse komşuluk biçiminde bireylerin birbirleriyle 

daha çok etkileşim içinde olduğu, yerleşim yeri sakinleri arasında daha yakın 

ilişkilerin olduğu ve bu ilişkiler nedeniyle bayram coşkusunun yaşandığı gün 

sayısının fazla olduğu görülmektedir. Bayram sabahı, fakirlerin kahvaltıya alınması 

da bu yakın ve kuşatıcı ilişkilerin bir göstergesidir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Bayramlarda yemek yapılır, sarma, üç çeşit yemek yapılır, gelen giden yerdi. 

Evde kayınpeder-kayınvalide gibi bir büyük varsa daha fazla gelip giden olurdu. 

Şimdi bir tatlı bir iki sarma o kadar, eskiden gelene sofra konurdu, kurban eti 

pişirilerek gelen gidene ikram edilirdi. (2) 

Katılımcının ifadelerinde, gelinen yörede iken bayramlarda gelen bütün 

misafirlere yemek ikram edildiği, mahallede bu uygulamanın yapılmadığı, 

misafirlere daha küçük ikramlar yapıldığı görülmektedir. Bu durum, geleneğin 



 151 

yeniden üretimi sürecinde ortaya çıkan değişimi göstermesi bakımından önemlidir. 

Katılımcı tasvirlerinde şu cümleye de yer vermektedir:  

Yılbaşında171 eskiden şekerli hamur yapılır, içine düğme atılırdı, düğmeyi 

bulan kısmetli sayılırdı. (2) 

Başka bir katılımcı şöyle tasvirler yapmaktadır:  

Baklava yaparız, sarma yapılır, ev temizliği yapılır. Hoşaf yapılır. İşe 

başladıktan sonra artık çok fazla yapamıyorum. Bunlar beklenir mutlaka. Kurbanda 

kavurma olmalı. Akraba ziyaretleri var. Bir tane yaşlı amca var, ona gideriz. Umre 

arkadaşlarıma giderim. (2.1) 

Katılımcının ifadelerinden, bayram öncesi yapılması beklenilen hazırlıkların 

iş hayatına başlanmasıyla birlikte sekteye uğradığı anlaşılmaktadır. Geleneğin 

yeniden üretiminde etkili olmaya başlayan çalışma hayatı, bayram öncesi 

hazırlıkların aksamasına sebep olmaktadır. Ayrıca, akraba ve komşu ziyaretlerinin 

yanı sıra dini bir pratik olan umrenin oluşturduğu sosyal çevrenin bayram 

kutlamalarına da dahil olduğu görülmektedir. Umre arkadaşları da bayramlarda 

ziyaret edilmektedir. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde oluşmaya devam 

eden sosyal çevrenin belirlenmesinde din, etkin bir faktör olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Katılımcı, bayram günlerinin kendisini nasıl etkilediğini şu ifadelerle 

tasvir etmektedir:  

Bayram sabahı birlikte olunması, büyüklerin herkesi toplaması hoşuma 

gidiyor. Büyükler olduğu için o eve toplanılıyor zaten. Ebem172 varken Gebze’den 

dahi misafirler gelirdi. Orda akrabalar var. (2.1) 

Başka bir katılımcı dini bayramlarını şu şekilde tasvir etmektedir:  

Bayramlarda tatlı, kete, helva yaparız, bol yemek yaparız. Bayramlarda 

bütün gelenlere yemek verilir. Burada da aynı. (5) 

                                                              
171 1 Ocak’ta.   
172 Babaanne.  



 152 

Bu katılımcı, geldiği yörede olduğu gibi mahallede de, bayramlarda gelen 

bütün misafirler için yemek hazırlamaya devam etmektedir.  

Başka bir katılımcı tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Kurban bayramında Arefe günü kabir ziyaretine gidiyoruz. Mezar üstünde 

okuyoruz, okutuyoruz. Oruç bayramında Arefe günü de bayram günü de kabir 

ziyaretine gidebiliyoruz. Çünkü kurbanda ertesi gün et olacak, misafirler gelecek, 

telâşe olacak. Akrabalar, çocuklar kendimize yetiyoruz. Eskiden oruç bayramında 

börek çörek sütlaç yapardık; çocuklarımızın eline kına yakardık, şimdi torunlar 

sevmiyorlar, kınalı ellerimizden kaçıyorlar, koyamıyoruz ellerimize. Bol bol kurban 

eti dağıtılırdı, kurban kesilince bir günde biterdi bayram. Burada 3-4 gün sürüyor 

gelen giden. Burada kurban kesme sırası bile 3-4 günde geliyor. Oruç bayramında 

da Kurbanda da köyde kete yapardık, burada sarma yapıyoruz. Bizde lahana, yeşillik 

yoktur, burada gördük sarmayı, burada yapıyoruz. Misafirlerle ilgileniyoruz, 

misafirlerin Allah eksikliğini vermesin. (6) 

Katılımcının ifadeleri, mahallenin gelinen yöreye nispetle daha kalabalık ve 

karmaşık olması nedeniyle kurban bayramlarında kurban kesiminin daha çok vakit 

aldığını göstermektedir. Diğer bir önemli nokta ise, gelinen yörede bayram ikramları 

içerisinde yer verilmeyen ‘sarma’ yemeğinin mahallede öğrenilerek bayram 

sofralarının olmazsa olmazları arasına dahil edilmiş olmasıdır. Geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde bu değişimlerin gerçekleştiği görülmektedir.  

Aynı katılımcı, dini bayramlarda yeni nesile karşı şu beklentiler içerisindedir:  

Gençler delikanlı gibi giyinir, büyüklerin elinden öperse severiz. Ortada 

çapkınlık yaparsa biz de sevmeyiz onu. (6) 

Başka bir katılımcı yaşadıkları dini bayramları şöyle tasvir etmektedir:  

Dolma, tatlı yapılır, eş dostla bayramlaşılır. Kurbanda 1. gün etle uğraşılır. 

2. gün anne babaya, akrabaya, mezarlığa gidilir. Ramazan bayramında mezarlığa 1. 

gün gidilir. Kurbanda 2.-3. gün gidilir. Arefe günü gidilmez. Köyde Ramazan 

bayramında 1. gün herkes mezarlığa giderdi. (3) 



 153 

Katılımcının ifadelerine göre gelinen yörede yaşanan dini bayramlar ile 

mahallede yaşananlar arasında fark gözlenmemektedir.  

Başka bir katılımcı ise tasvirlerinde şu ifadelere yer vermektedir:  

Börek, tatlı, dolma yapıyoruz, kurbanda et oluyor. Akrabalara, büyüklere, 

komşulara ziyarete gidiyoruz. Mezar ziyaretlerine gideriz. Arefe günü, bayram günü 

gidilir mezarlığa. Gençler, onlar istedikleri gibi yapıyorlar bayramlarını da  işte. (7) 

Katılımcı, büyüklerin yeni nesil üzerinde etkin role sahip olmadığını 

vurgularcasına gençlerin bayramlarını istedikleri gibi geçirdiklerini dile 

getirmektedir.  

Alevi katılımcı ise kendilerine özgü dini günlerde yaptıkları pratikleri, şu 

ifadelerle tasvir etmektedir:  

Muharrem ayında 12 gün oruç tutulur. Aşure pişiririm, kurban kesiyoruz. 

Lüks şeyler yiyip içme yok, İmam Hüseyin yası bu. Aslında hiç içilmemeli ama, yine 

az içenler var. Benim arkadaşım var, muharrem ayı boyunca alışveriş yapmaz. Şubat 

ayının son haftası Hızırellez orucu tutarız. Bunda 3 veya 7 gün oruç tutulur. 

Ramazanda tutulduğu için Hızır Elyas’ın 3’ncü gününde bayram olur. Şimdi biz de 

şeker bayramında bayram yapıyoruz. Hızır Elyas’ın 3’ncü gününde oruç açılınca 

börek, ekmek yapılır. 17 martta Fakir Baba gibi yerlere ziyarete giderdik. Bahar 

geldi diye yapılırdı. Ramazan, Kurban bayramında ziyaretlere gidiyorduk. 

Köydeyken de gidiyorduk. Aleviler kadar barışçıl insanlar yoktur. (1) 

Mülakat sırasından çekingen ve rahat olamayan tavırlarla sorularımızı 

cevaplayan bu katılımcı, gelinen yörede bulunan ‘Fakir Baba’ ismini verdiği yeri 

ziyaret etme dışındaki bütün dini pratiklerini uyguladıkları görülmektedir. Aynı 

zamanda Ramazan ve Kurban bayramlarında da bir tür sevinç havası yaşayarak 

ziyaretler yaptıkları görülmektedir. Katılımcı bu durumu, insanlar arasındaki barışı 

tesis etme noktasında Alevilerin bir gayreti olarak değerlendirmektedir. Bu 

değerlendirme, dini anlayış farklılıklarından kaynaklanan karşılıklı bir 



 154 

ötekileştirmenin varlığına işaret etmektedir. Katılımcı, Alevilerin bu ötekileştirmeyi 

ortadan kaldırma gayreti içerisinde olduklarını ima eder gibi görünmektedir.  

 

 



 155 

 

 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 156 

İnsanoğlu doğduğu andan itibaren sürekli değişim halinde bulunan bir sosyal 

ve fiziki ortamın içerisinde bulunmaktadır. Zaman içerisinde insanın ve bu şartların 

etkileşimi neticesinde karşılıklı bir değişim süreci devam etmektedir. Hem şartlar 

hem de insanın bizzat kendisi söz konusu değişimin hem nesnesi hem de öznesi 

konumunda yer almaktadır. Bu süreç, geçmiş-şimdi-gelecek sürekliliği ekseninde 

devam etmektedir. Modernleşme Kuramı’nın iddia ettiği gibi geçmişe hapsedilmiş 

bir gelenek ve her şeyin silbaştan oluşturulduğu geçmişten bağımsız bir gelecekten 

söz etmek mümkün değildir. Bu, geçmişe ait bütün birikimleri ve bu birikimlerin 

‘şimdi’ ve ‘gelecek’e uzanan kollarını yok saymak anlamına gelecektir ki; bu da 

sosyal süreçler açısından gerçekleşmesi mümkün olmayan bir iddiadır. Aynı 

zamanda homojen bir kültür oluşturma iddiasını yerine getiremese dahi küreselleşme 

olgusu da geçmiş-şimdi-gelecek arasındaki sürekliliğe dahil olmaktadır. Ayrıca 

küreselleşme, yerel sosyo-kültürel ve fiziki dokunun özgün olarak biçimlenmesinde 

rol almaktadır. Olgular incelenirken süreklilik eksenli bakış açısının esas alındığı bu 

çalışmada, elde edilen veriler de bu yaklaşımı doğrular bir karakter sergilemektedir.  

Bu nitel araştırma sonucunda ‘Geleneğin yeniden üretiminde din etkin bir 

role sahiptir’ biçiminde ifade edilebilecek olan teze ulaşılmıştır.  

Araştırma çerçevesinde geleneğin yeniden üretiminde dinin konumunun 

tasvir edilebilmesi amacıyla ‘Evlilik törenleri’ ve ‘sünnet törenleri’ biçiminde iki alt 

başlık altında ele alınan ‘düğünler’ ile beraber, ‘cenaze törenleri’, ‘çocuğa isim 

verme’, ‘doğum törenleri’ ve ‘dini bayramlar’ şeklindeki pratikler üzerinde 

durulmuştur. Bu pratiklerin incelenmesi ile elde edilen verilerin ayrı ayrı ele 

alınmasının, konunun daha sistemli bir şekilde değerlendirilmesini sağlayacağı 

kanaatindeyiz.  

Düğün geleneğinde dinin rolünün neler olduğuna bakıldığı zaman şu 

sonuçlarla karşılaşılmaktadır: 

i.  Alevilik kültüründeki ‘musayiplik’ uygulamasının geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde hâlâ varlığını devam ettirdiği görülmektedir. Düğünlerde 

uygulanmaya devam edilen bu pratiğe göre kişinin musayibi ve onun ailesinden yedi 



 157 

kuşak ile evlenmesi yasaktır. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde sonraki kuşakların 

‘musayiplik’ uygulamasını devam ettirmesine rağmen söz konusu bu yasağı çok 

makul karşılamadıkları gözlenmiştir. Bu uygulama, kültür ve din pratiklerinin iç içe 

geçtiği Alevilik’te dinin derindeki etkisine işaret etmektedir. 

ii. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘görücü usulü’ evliliklerin kısmen de 

olsa gerçekleşmeye devam ettiği görülmektedir. Bu süreçte, eş seçiminde aile 

büyüklerinin ‘namaz kılan’ bir kimseyi tercih etmeleri söz konusudur.  

iii. Mahalle ortamında geleneğin yeniden üretimi sürecinde evlilik öncesi 

kadın erkek ilişkilerinde meydana gelen değişim ve dinin yeniden üretimi sürecinde 

dini bilgi ve algılarda meydana gelen değişim yeni bir etkileşim formunu ortaya 

çıkarmıştır. Bir taraftan evlilik öncesi eş adaylarının daha sık ve daha yakın ilişkiler 

içerisine girmeleri diğer taraftan helaller ve haramlar konusunda gösterilmeye 

çalışılan özen neticesinde nişanlılık öncesi veya sonrasında dini nikâhın kıyılması 

uygulamasının ortaya çıkarak yaygınlaşmaya başladığı verisine ulaşılmıştır.  

iv. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde evlenme törenlerinde dini 

cemaatlerin bariz etkisi görülmektedir. Bu araştırmada ‘dinin yeniden üretimi’ 

şeklinde nitelendirilen bu etki evlilik törenlerinde de kendisini göstermektedir. Buna 

göre mahallede yapılan düğünler mevlitli, Kur’an’ı Kerim ve sohbet eşliğinde 

gerçekleştirilmektedir. Böylece bu araştırmada, oyunlu ve müzikli düğün 

eğlencelerinin geleneğin yeniden üretimi sürecinde ya kadınlar arasında yapılan kına 

gecelerinde uygulanır hale geldiği veya tamamen uygulamadan kaldırıldığı sonucuna 

ulaşılmıştır. 

v. Geleneğin ve dinin yeniden üretimi sürecinde, düğünlerde giyilen 

gelinliklerin de  söz konusu değişimden nasibini aldığı, tesettürlü gelinliklerin daha 

çok kullanılmaya başladığı sonucuna ulaşılmıştır. 

vi. Dinin yeniden üretiminin sonuçlarından biri olarak, kadın ile erkeğin aynı 

ortamda bir arada bulunduğu düğünlere katılım konusunda çok istekli olunmadığı 

hatta çoğu zaman da bu düğünlere gidilmediği sonucuna ulaşılmıştır.  



 158 

vii. Dinin yeniden üretimi sürecinde mahalleye gelmeden önce yapılan 

davullu zurnalı düğünlerin azalması ve böyle düğünlere dini gerekçelerle katılmak 

istenilmemesi durumu söz konusu olmuştur.  

Evlilik törenleri noktasında yukarıda yer verilen veriler, geleneğin yeniden 

üretimi sürecinde dinin etkin rolünü dile getirmektedir.  

Geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolünün tasvir edilmeye çalışıldığı 

sünnet töreni pratiği noktasında yapılan araştırma sonucunda şu verilere ulaşılmıştır:  

i. Nitel araştırma sonucunda geleneğin yeniden üretimi sürecinde sünnet 

törenleri sırasında dualara yer verilmeye başlandığı gözlenmiştir.  

ii. Sünnet törenleri sırasında Kur’an-ı Kerim okunmasının mahalle hayatı ile 

birlikte ortaya çıktığı ve yaygınlaşmaya başladığı gözlenmiştir. 

iii. Bazı katılımcıların mahalleye gelmeden önce sünnet töreni yapmadıkları, 

mahalleye geldikten sonra yapmaya başladıkları görülmektedir. Bu törenler de daha 

çok sohbet, Kur’an-ı Kerim okunması ve misafirlere ikramda bulunulması şeklinde 

gerçekleştirilmektedir.  

iv. Daha önceki yıllarda davul zurna eşliğinde müzikli ve misafirlere 

ikramların yer aldığı sünnet törenleri yapılırken, daha sonra bu uygulamaların 

cahillik olarak nitelendirildiği ve bunun yerine dini sohbetlerin yapıldığı, Kur’an-ı 

Kerim’in okunduğu sünnet törenleri yapılır hale gelmiştir.  

Sünnet törenleri pratiğine ilişkin olarak elde edilen yukarıdaki bu veriler, 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından 

dikkate değerdir.   

Geleneğin yeniden üretiminde dinin rolünün tasvir edilmeye çalışıldığı 

pratiklerden biri de cenaze törenleridir. Cenaze törenlerinde dinin etkin rolü ise şu 

verilerle karşımıza çıkmaktadır: 



 159 

i. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘Cemevleri’nin ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu sosyal ve fiziki ortamlar dini ritüeller için de kullanılmakla 

beraber, daha ziyade defin öncesi ve sonrası cenaze işlemlerinin yapıldığı yerler 

haline gelmiştir.  

ii. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde cenaze törenlerinde önemli bir yeri 

olan komşuluk ilişkileri önemini korumuştur. Aynı süreçte ortaya çıkan hemşehri 

derneklerinin, cenaze törenleri için hem fiziki hem de sosyal ihtiyaçların karşılandığı, 

hemşehri ilişkine dayanan yardımlaşma faaliyetlerinin gerçekleştirildiği mekanlar 

haline geldiği gözlenmektedir. Bu çerçevede yapılan cenaze törenlerinin, hemşehri 

dernekleri şeklinde ortaya çıkan, geleneğin yeniden üretimi sürecinde etkin bir role 

sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

iii. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde farklı dini anlayışların bir arada 

bulunduğu bir sosyal ortam karşımıza çıkmaktadır. Bu, farklı bir dini sosyal yapının 

var olması anlamına da gelmektedir. Aynı zamanda bu durum, bireylerin bir tür 

‘ötekileştirme’ kültürüne yönelmelerinde etkili olmaktadır. Böylece geleneğin 

yeniden üretiminde ortaya çıkan dini sosyal dokunun etkisi karşımıza çıkmaktadır. 

iv. Dinin yeninde üretimi kapsamında gerçekleşen, ‘cenaze törenlerinde 

ağlamanın uygun olmadığı’ şeklindeki bilginin edinilmesi, cenaze törenlerinde 

gerçekleştirilen ‘yas tutma’ geleneğinin uygulanmasını olumsuz yönde etkilediği 

verisine ulaşılmıştır. Bu durum da geleneğin yeniden üretiminde dinin rolünü 

göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

v. Dinin yeniden üretimi sürecinde edinilen ‘kadınların kabir ziyaretine 

gitmelerinin uygun olmadığı’, ‘gitmeleri halinde cinsel organlarının üzerini 7 kat 

bezle örtmeleri gerektiği’ şeklindeki yeni bilgilerin cenaze törenlerinin uygulanışı 

üzerinde etkili olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

vi. Dinin yeniden üretimi sürecinde bireylerin, Kur’an-ı Kerim okumayı 

öğrendikleri ve dini konularda bilgi sahibi oldukları görülmektedir. Bu gelişmeler, 

cenaze törenlerinde cemaat hocası veya cami hocası merkezli uygulamaların yerine, 

cenaze yakınlarının da törenlere daha fazla dahil olması sonucunu doğurmuştur. Yine 



 160 

bu durum, geleneğin yeniden üretiminde dinin etkin rolünü göstermesi bakımından 

önemlidir.  

Cenaze törenleri geleneğinin yeniden üretimi sürecinde dinin rolünün tasvir 

edilmesini sağlayan yukarıdaki sonuçlardan sonra ‘Çocuğa İsim Verme’ geleneğinin 

yeniden üretiminde dinin sahip olduğu rol şu sonuçlarda karşımıza çıkmaktadır:  

i. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde ‘çocuğa isim verme’ pratiğinde 

çocuğa isim veren mercilerdeki değişim göze çarpmaktadır. Daha önceleri çocukların 

isimleri nine-dede gibi aile büyükleri tarafından verilirken günümüzde anne-babalar 

tarafından verildiği görülmektedir.  Alevi katılımcının çocuklarına isimleri aile 

büyükleri tarafından verilmişken, katılımcının çocukları, çocuklarına isimlerini 

kendileri vermişlerdir. Katılımcının çocuklarına Alevi inanç sisteminde önemli bir 

yeri olan Musa Kazım, Zeynel gibi isimlerin verildiği görülmektedir. Bu durum 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolüne işaret etmesi bakımından 

önemlidir.  

ii. Elde edilen veriler, geleneğin yeniden üretimi sürecinde nine-dede 

isimlerinin çocuklara verilmesinin yer yer uygulandığını göstermektedir. Geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde meydana gelen değişim neticesinde edinilen dini bilgiler 

doğrultusunda çocuklara isim verildiği de görülmektedir.  

iii. Katılımcıların, devlet yönetimine gelen çeşitli siyasetçilerin isimlerini de 

çocuklarına verdikleri bilgisine ulaşılmıştır. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu 

uygulamanın edinilen dini bilgilerin etkisiyle değişime uğradığı ve böylece çocuklara 

dini içerikli isimler verildiği görülmektedir.  

iv. Çeşitli dönemlerde ön plana çıkan ünlü sanatçı isimlerinin de çocuklara 

verildiği görülmektedir. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu uygulamanın yerini 

de, çocuklara dinin referans alındığı isimlerin verilmesi almıştır.  

v. Birkaç defa hamilelik yaşamasına rağmen ilk bebeğini ard arda kaybeden 

ailelerin ilk bebeklerine ‘Dursun’ gibi isimler verdikleri görülmektedir. Geleneğin 



 161 

yeniden üretimi sürecinde bu uygulamanın yerini de din referanslı isimlerin 

çocuklara verilmesi almıştır. 

vi. Erkek çocuğu olmadan ard arda birkaç tane kız çocuğu olanların, erkek 

çocuk sahibi olabilmek amacıyla kız çocuklarına ‘Döndü’ ismini verdikleri 

görülmektedir. Elde edilen veriler, geleneğin yeniden üretimi sürecinde bu 

uygulamanın da yerini, dinin referans alındığı isimlere bıraktığını göstermektedir.  

vii. Bireylerin bilgi birikimleri ve düşünce biçimlerinde meydana gelen 

değişim şeklinde kaşımıza çıkan dinin yeniden üretimi süreci, çocuklara isim verme 

noktasında dikkate değer bir veri ile karşımıza çıkmaktadır. Katılımcılardan birisinin 

dini bilgi ve deneyiminde meydana gelen değişimden sonra 7 yaşına gelmiş olan 

kızının ismini dini gerekçelerle değiştirdiği verisine ulaşılmıştır. Bu durum da 

geleneğin yeniden üretimi sürecinde dinin rolünü göstermesi bakımından dikkate 

değerdir.  

viii. Çocuklara verilen din referanslı isimlerin yanı sıra, isim verme sırasında 

çocuğun kulağına ezan okunarak ve dua edilerek isminin verilmesi de, çocuklara 

isim verme uygulamasında dinin rolünü göstermektedir.  

Çalışma içerisinde yer verilen ‘Doğum Törenleri’ başlığı altında yer alan 

doğum öncesi ve sonrasında yapılan uygulamalara bakıldığı zaman elde edilen 

veriler ışığında şu sonuçlara ulaşılmıştır: 

i. Çocuk doğduktan sonra 40 gün boyunca dışarı çıkarılmaması, dışarı 

çıkarılmadan önce ilk kuşak katılımcılar tarafından 40’ından çıkma ritüellerinin 

yapıldığı ve bu ritüeller içerisinde yer alan bazı pratiklerin inanç haline getirildiği 

görülmektedir. Bu uygulamaların ikinci kuşak katılımcılar tarafından ‘komedi’ 

olarak algılanması söz konusudur. Bu durum, geleneğin yeniden üretimi sürecinin 

kuşaklararası farklılaşma biçiminde ortaya çıktığını göstermesi ve bu anlamda çeşitli 

inançlarda meydana gelen değişimi göstermesi bakımından dikkate değerdir.  

ii. Bebek ve annenin 40 günü tamamladıkları zaman eskiden yapılan ritüellere 

ilişkin bazı unsurların uygulanmaya devam ettiği, ancak Kur’an-ı Kerim okunması, 



 162 

dua yapılması gibi dini pratiklerin de bu ritüellere dahil olduğu görülmektedir. Bu 

durum geleneğin yeniden üretiminde dinin rolüne işaret etmesi bakımından dikkate 

değerdir.  

iii. İlk kuşak katılımcılar tarafından çocuk doğduktan sonra 40 gün boyunca 

bebek ve annesinin yanında birisinin kalması gerektiğine inanıldığı görülmektedir. 

Aksi takdirde ‘al basması’ veya ‘erk gelmesi’ adı verilen anne ve bebeğin ölümüne 

sebep olabileceği kabul edilen olağan üstü bir varlık inancı mevcuttur. İkinci kuşak 

katılımcı tarafından bu inancın eleştirildiği görülmektedir. Bu eleştirinin anne-bebek 

ölümlerinin arka planındaki tıbbi nedenlerin bilinmediği ve bu şekilde olağan üstü 

güçlere dayalı açıklamalar yapıldığı şeklinde olduğu görülmektedir.  

iv. Yine ilk kuşak katılımcılar tarafından yeni doğum yapmış kadının ‘kirli’ 

olduğuna inanıldığı ve bu nedenle yemek yaptırılmadığı görülmektedir. Geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde meydana gelen değişimle beraber mahallede bu 

uygulamaların artık gündemde olmadığı verisine ulaşılmıştır.  

v. Mahalleye gelmeden önce erkek çocuk sahibi olmaya değer verildiği ve bu 

nedenle kız çocuk doğunca mutluluğu temsil eden herhangi bir şey yapılmaya teşvik 

edilmezken, erkek çocuk olunca ‘helva’ yapılıp yenildiği görülmektedir. Geleneğin 

yeniden üretimi sürecinde bu uygulama, edinilen dini bilgilerin de etkisiyle doğan 

çocuk için kurban kesme biçimini almış ve kız-erkek çocuk ayırımı yapılmamıştır.  

vi. Mahalleye gelmeden önce çocuk doğmadan beşik alınması gibi 

hazırlıkların yapılmaması gerektiği inancı esas alınırken, geleneğin yeniden üretimi 

sürecinde bu inancın ortadan kalktığı görülmektedir.  

 vii. Elde edilen veriler, çocuklar için ‘doğum günü’ kutlaması şeklindeki 

uygulamanın ilk kuşak katılımcılar tarafından eleştirildiğini göstermektedir. İkinci 

kuşak katılımcıların ise, dini herhangi bir yasaklamanın bulunmadığı gerekçesi ile bu 

eleştiriye cevap verdikleri görülmektedir. Böylece ortaya çıkan yeni bir pratiğe dini 

temellendirmelerle uygulanabilirlik ve yaygınlık kazandırmaya kapı aralanmaktadır. 

Bu durum, ‘doğum’ ritüellerine ilişkin gelenek değişiminde dinin etkin rolünü 

göstermesi bakımından dikkate değerdir.  



163 

viii. Araştırma verileri, herhangi birisinin evine ilk kez gelen bebeğe ‘ekmek

ve yumurta’dan oluşan bir hediye verilmesi gerektiğine dair bir inanç bulunduğunu 

göstermektedir. Geleneğin yeniden üretimi sürecinde, kırılma vs. gibi gerekçelerle bu 

uygulamanın giyecek bir şeyler verme şeklini aldığı ve bu şekilde uygulanmaya 

devam edildiği görülmektedir.  

Araştırma kapsamında ele alınan son pratik olan ‘dini bayramlar’ hakkında 

yapılan araştırma neticesinde şu sonuca ulaşılmıştır: 

Bayram denilince katılımcılar tarafından daha çok bayram namazı, bayram 

sırasında ikram edilen yiyecekler ve akraba, komşu, arkadaş ziyaretlerinin anlaşıldığı 

görülmektedir. Mahalleye yerleşmeden önce gündemde olmayan ‘Umre’ye gitme 

olgusu neticesinde oluşan sosyal çevrenin bayramda ziyaret edilen sosyal çevreye 

dahil edildiği görülmektedir. Böylece geleneğin yeniden üretimi sürecinde ortaya 

çıkan dini olguların, dini bayramlarda gerçekleştirilen uygulamaları da doğrudan 

etkilediğini göstermektedir. 



164 

EKLER: REHBER GÖRÜŞME FORMU 



 165 

 

EK 1: Birinci Kuşağa Yöneltilen Sorular 

Yaş:    Cinsiyet:     Eğitim durumu:    Gelinen Yıl:         Gelinen 

Yöre: 

1. Mahalleye ilk geldiğiniz zaman nasıl bir ortam vardı, gördüğünüz 

şeylerden hangileri sizleri çok şaşırttı?  

2. Mahalleye ilk geldiğinizde ne tür sıkıntılarla karşılaştınız, bu ortama 

alışmanız zor oldu mu, özellikle hangi noktalar sizi rahatsız etti? Yine mahalleye ilk 

geldiğinizde karşılaştığınız güzel şeyler de oldu mu, varsa ilk aklınıza gelenler neler?  

3. Mahalleye geldikten sonra yaşantınızda herhangi bir değişiklik oldu mu, 

bunlardan ilk aklınıza gelenler neler?  

4. Geldiğiniz yöredeki neleri çok fazla özlüyorsunuz, neleri hiç 

özlemiyorsunuz, iyi ki görmüyoruz, yapmıyoruz diyorsunuz?  

5. Komşularınızla daha çok hangi ortamlarda birlikte oluyorsunuz, onlarla 

neleri paylaşma imkanınız oluyor? Zaman içerisinde bu ilişkilerde değişiklikler oldu 

mu? Mahallede komşuluk ilişkileri bakımından geldiğiniz yöreden farklılıklar var 

mı, varsa nelerdir?  

6. Mahalle sakinleri olarak birlik-beraberlik içinde olduğunuz, el ele 

verdiğiniz durumlar oluyor mu, varsa neleri paylaşma imkanınız oluyor?  

7. Sizden sonraki kuşakların sizleri eleştirdiği noktalar oluyor mu?  

8. Sizden sonraki kuşaklarda karşılaştığınız hoşunuza gitmeyen şeyler var mı?  

 

 

 



 166 

Birinci Kuşak Pratikler 

1. Düğünler  

1.1. Burada evlenilecek kızın/erkeğin beğenilmesi, istenilmesi, nişan ve 

düğün işlemlerini nasıl yapıyorsunuz? 

1.2. Buradaki düğünlerde yapıldığını gördüğünüz, sizi rahatsız eden şeyler 

var mı?  

1.3. Mahalleye gelmeden önce düğün törenlerinde neler yapardınız, burada 

yaptığınız düğünlerden farklı olan yönleri var mı?  

1.4. Burada sünnet düğünlerinizi nasıl yapıyorsunuz?  

1.5. Sünnet düğünlerinizi mahalleye gelmeden önce nasıl yapardınız, burada 

yaptığınız sünnet düğünlerinden belirgin farklılıklar var mı?  

 

2. Cenaze Törenleri 

2.1. Mahallede cenaze törenlerinizi nerede, nasıl yapıyorsunuz, bu törenlerde 

kimler, ne şekilde cenaze  yakınına destek oluyor, kısaca anlatır mısınız?  

2.2. Mahalleye gelmeden önce cenaze törenlerinizi nasıl yapardınız, kimler, 

ne şekilde cenaze yakınına destek olurlardı, kısaca anlatabilir misiniz?  

2.3. Vefat eden yakınlarınız için defin işleminden sonraki günlerde neler 

yapıyorsunuz? 

2.4. Mahalleye gelmeden önce vefat eden yakınlarınız için defin işleminden 

sonraki günlerde neler yapardınız, kısaca anlatır mısınız? 

2.4. Kabir ziyaretlerinde önemsediğiniz, özellikle yapmaya özen gösterdiğiniz 

şeyler var mı? Mahalleye gelmeden önce de aynı mıydı? 



 167 

2.5. Yakınlarınızın kabirlerini hangi sıklıkta ziyaret edersiniz, mahalleye 

gelmeden önce de aynı mıydı? 

 

3. Çocuğa İsim verme 

3.1. İsminizi büyükleriniz neyi kriter alarak vermişler biliyor musunuz? 

3.2. Çocuklarınız var mı? Varsa isimleri neler? Çocuklarınıza isimlerini, 

hangi kriterleri göz önde bulundurarak kim verdi?  

3.3. Çevrenizde insanlar hangi kriterleri göz önünde bulundurarak 

çocuklarına isim veriyorlar, dikkatinizi çeken noktalar var mı? 

 

4. Doğum Törenleri 

4.1. Çocuğunuz doğmadan önce özel olarak yaptığınız şeyler var mı? 

4.2. Çocuğunuz doğduktan sonra neler yapıyorsunuz? 

4.3. Eskiden çocuğunuz doğmadan önce ve doğduktan sonra yaptığınız daha 

farklı şeyler de var mıydı?  

 

5. Dini Sosyal Hayat 

5.1. Şimdiye kadar sahip olduğunuz dini bilgilerinizi nereden öğrendiniz?  

5.2. Dini bir konuda merak ettiğiniz şeyleri öğrenmek için nereye 

başvurursunuz?  

5.3. Sizden sonraki kuşaklarla dini konularda farklı düşünceleriniz, onların 

sizi eleştirdiği noktalar oluyor mu?  



 168 

5.4. Dini olarak değerli kabul edilen gün ve gecelerden ilk aklınıza gelenlerin 

birkaç tanesini söyleyebilir misiniz?  

5.5. Bu geceleri nerede, neler yaparak değerlendiriyorsunuz?  

5.6. Mahalleye gelmeden önce bu gecelerde neler yapardınız, kısaca anlatır mısınız? 

5.7. Mahalleye geldikten sonra dini hayatınızda herhangi bir değişiklik oldu mu?  

 

6. Dini Bayramlar 

6.1. Ramazan/Kurban bayramında neler yapıyorsunuz? Özellikle neleri 

yapmaya özen gösteriyorsunuz? 

6.2. Mahalleye gelmeden önce Ramazan/Kurban bayramlarında neler 

yapıyordunuz, kısaca anlatır mısınız? 

 

7. Dernekleşme Olgusu 

7.1. Herhangi bir derneğe üye misiniz ?  

7.2. (Evet ise )Niçin bir derneğe üye olma ihtiyacı hissettiniz?   

7.3. Dernekte neler yapıyorsunuz, orada yaptığınız neler hoşunuza gidiyor? 

7.4. Diğer dernek üyeleri ile ilişkileriniz nasıl? Dernek dışında da bir araya 

gelme imkanınız oluyor mu ? 

 

 

 

 



 169 

EK 2: İkinci Kuşağa Yöneltilen Sorular 

Yaş:    Cinsiyet:        Eğitim durumu:     Gelinen 

Yöre: 

1. Büyükleriniz mahalleye ilk geldikleri dönemlerde yaşadıkları sıkıntılardan, 

hoş olan şeylerden veya çevrelerindeki insanlarla olan ilişkilerinden bahsediyorlar 

mı?  

2. Komşularınızla daha çok hangi ortamlarda birlikte oluyorsunuz, onlarla 

neleri paylaşma imkanınız oluyor? Zaman içerisinde bu ilişkilerde değişiklikler oldu 

mu?  

3. Mahalle sakinleri olarak birlik-beraberlik içinde olduğunuz, el ele 

verdiğiniz durumlar oluyor mu, varsa neleri paylaşma imkanınız oluyor?  

4. Sizden önceki kuşakların sizleri eleştirdiği noktalar oluyor mu?  

5. Sizden önceki kuşaklarda karşılaştığınız hoşunuza gitmeyen şeyler var mı?  

 

İkinci Kuşak Pratikler  

1. Düğünler 

1.1. Evlenilecek kızın/erkeğin beğenilmesi, istenilmesi, nişan ve düğün 

işlemlerini nasıl yapıyorsunuz, kısaca anlatabilir misiniz? 

1.2. Sünnet düğünlerinizi nasıl yapıyorsunuz, kısaca anlatabilir misiniz? 

 

2. Cenaze Törenleri  

2.1. Mahallede cenaze törenlerinizi nerede, nasıl yapıyorsunuz, bu törenlerde 

kimler, ne şekilde cenaze  yakınına destek oluyor, kısaca anlatır mısınız?  



 170 

2.2. Vefat eden yakınlarınız için defin işleminden sonraki günlerde neler 

yapıyorsunuz? 

2.3. Yakınlarınızın kabirlerini hangi sıklıkta ziyaret edersiniz, kabir ziyareti 

yaptığınız belirli günler var mı? 

2.4. Kabir ziyaretinde neler yapıyorsunuz? 

 

3. Çocuğa İsim verme 

3.1. İsminizi büyükleriniz neyi kriter alarak koymuşlar biliyor musunuz? 

3.2. Çocuklarınıza isimlerini, hangi kriterleri göz önde bulundurarak kim 

verdi/verirdiniz?  

3.3. Çevrenizde insanlar hangi kriterleri göz önünde bulundurarak 

çocuklarına isim koyuyorlar, dikkatinizi çeken noktalar varsa kısaca anlatır mısınız?  

 

4. Doğum Törenleri 

4.1. Çocuğunuz doğmadan önce özel olarak yaptığınız şeyler var mı/ 

çocuğunuz doğmadan önce özellikle neleri yapmayı isterdiniz, kısaca anlatır mısınız?  

4.2. Çocuğunuz doğduktan sonra neler yapıyorsunuz/çocuğunuz doğduktan 

sonra neler yapmak isterdiniz, kısaca anlatır mısınız? 

 

5. Dini Sosyal Hayat 

5.1. Şimdiye kadar sahip olduğunuz dini bilgilerinizi nereden öğrendiniz?  

5.2. Dini bir konuda merak ettiğiniz şeyleri öğrenmek için nereye 

başvurursunuz?  



 171 

5.3. Sizden önceki kuşaklarla dini konularda farklı düşünceleriniz, onların 

sizleri bu konuda eleştirdiği noktalar oluyor mu? 

5.4. Dini düşünce ve yaşantınızda zaman içerisinde değişim oldu mu? 

 

6. Dini Bayramlar 

6.1. Ramazan/Kurban bayramında neler yapıyorsunuz? Özellikle neleri 

yapmaya özen gösteriyorsunuz? 

6.2. Ramazan/Kurban bayramlarında büyüklerinizin özellikle yapmanızı veya  

yapmamanızı istediği şeyler de oluyor mu, varsa kısaca anlatır mısınız?  

 

7. Dernekleşme Olgusu 

7.1. Herhangi bir derneğe üye misiniz ?  

7.2. Evet ise: Niçin bir derneğe üye olma ihtiyacı hissettiniz? 

7.3. Dernekte neler yapıyorsunuz, orada yaptığınız neler çok hoşunuza 

gidiyor? 

7.4. Diğer dernek üyeleri ile ilişkileriniz nasıl? Dernek dışında da bir araya 

gelme imkanınız oluyor mu ?  

 

 

 

 

 



 172 

 

 

 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 173 

Aysoy, Mehmet. Geleneksel Sonrası Toplum Üzerine, İstanbul: Açı Kitaplar, 2003. 

Başkaya, Fikret (der.). Kavram Sözlüğü: Söylem ve Gerçek, Ankara: Özgür 

Üniversite Kitaplığı, 2005.  

Bauman, Zygmunt. In Search of Politics, Polity Press, 2000. 

Bauman, Zygmunt. Modernlik ve Müphemlik, (çev.) İsmail Türkmen, İstanbul: 

Ayrıntı Yay., 2003, s. 16. 

Bendix, Reinhard. “Tradition and Modernity Reconsidered”, Comparative Studies 

in Society and History, Vol. 9, No. 3, (Apr., 1967), Cambridge Univesity Pres, pp. 

292-346. http://www.jstor.org/stable/177869 (ulaşım 17/12/2008), s. 313-314.  

Berg, Bruce L. Qualitative Research Methods For The Social Science, 4th 

Edition, Allyn & Bacon, 2001. 

Berger, Peter / Brigitte Berger. Sociology: A Biographıcal Approach, Penguin 

Books, 1981, s. 27. 

Berger, Peter L. “Sekülerizmin Gerilemesi”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, , 2002.  

Berger, Peter L. “Dinin Krizinden Sekülerizmin Krizine”, (der. ve çev.) Ali Köse, 

Sekülerizm Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002.  

Berger, Peter L. “Küreselleşmenin Kültürel Dinamikleri”, Bir Küre Bin Bir 

Küreselleşme, (der.) Peter L. Berger, Samuel P. Huntington, (çev.) Ayla Ortaç, 

İstanbul Kitap Yayınevi, 2003. 

Berman, Marshall. Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor, İstanbul: İletişim Yayınları, 

1994. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice, (çev.) Richard Nice, Cambridge 

University Press, 1990. 

Bourdieu, Pierre. Pratik Nedenler, (çev.) Hülya Tufan, İstanbul: Kesit Yayıncılık, 



 174 

1995. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yay., 1999. 

Çetin, Halis. “Muhafazakarlık: Kaosa Karşı Kozmos”, Muhafazakâr Düşünce 

Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık, Sayı 1, Yaz 2004. 

Çetin, Halis. “Ezelden Ebede Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu: Gelenek”, 

Muhafazakar Düşünce Dergisi,  Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu Gelenek, Yıl 

1, Sayı 3, Kış 2005. 

Davie, Grace. Religion in Britain Since 1945: Believing Without Belonging, 

Oxford: Blackwell, 1999. 

Hunter, James Davison / Joshua Yates. “Küreselleşmeye Öncülük: Küreselleştirici 

Amerikan Dünyası”, Bir Küre Bin Bir Küreselleşme, (der.) Peter L. Berger / 

Samuel P. Huntington, (çev.) Ayla Ortaç, İstanbul: Kitap Yayınevi, 2003. 

Delanty, Gerard. Modernity and Postmodernity, Sage Publications, 2000. 

Duman, Fatih. “Edmunde Burke: muhafazakarlık, Aydınlanma ve Siyaset”, 

Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık, Sayı 1, Yaz 

2004, s. 31-53. 

Dural, A. Baran. “Muhafazakarlık: Düşünce Kalıbı mı, İdeoloji mi?”, Muhafazakar 

Düşünce Dergisi, Avrupa ve Türkiye’de Muhafazakarlık, Sayı 9-10, Yaz 2006. 

Eisenstadt, S.N. “Multiple Modernities”, Daedalus, Winter, 2000. 

Eisenstadt, S.N. Modernleşme: Başkaldırı ve Değişim, (çev.) Ufuk Coşkun, 

Ankara: Doğu Batı Yay., 2007. 

Feyyar, Ali. Toplum ve İnsan Bilimleri Terimleri: Ansiklopedik Sosyal Bilimler 

Sözlüğü, İstanbul: Değişim Yay., 2007. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. Türkiye’de Alevilik ve Bektaşilik,  Ankara: Selçuk Yay., 

1990. 



 175 

Flick, Uwe / Ernst von Kardorff / Ines Steinke. “What is Qualitative Research? An 

Introduction To The Field”, A Companien to Qualitative Research, (ed.) Uwe 

Flick / Ernst von Kardorff / Ines Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 

2004. 

Giddens, Anthony. Modernliğin Sonuçları, (çev.) Ersin Kuşdil, 2. baskı, İstanbul: 

Ayrıntı Yay., 1998. 

Göle, Nilüfer. “Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: Modernleşme ve Batıcılık, C. 3, İstanbul: İletişim Yay., 2002. 

Gusfield, Joseph R. “Toplumsal Değişim Araştırmalarında Yersiz Kutuplaşma: 

Gelenek ve Modernite”, (çev.) Bilal Canatan, Muhafazakar Düşünce Dergisi, 

Kadim Bilgeliğin Kutsal Yolculuğu Gelenek, Yıl 1, Sayı 3, Kış 2005. 

Güngörmez, Bengül. “Muhafazakâr Paradigma: ‘Dogma’ ve ‘Önyargı’”, 

Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık, Sayı 1, Yaz 

2004, s. 11-30. 

Hadden, Jeffrey. “Sekülerizmden Dönüş”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002. 

Hart, Kimberly Hart. Modernliği Dokumak: Bir Batı Anadolu Köyünde Hayat, 

Aşk, Emek, (çev.) Elçin Gen, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2011. 

Hobsbawm, Eric / Terence Ranger. Geleneğin İcadı, (çev.) Mehmet Murat Şahin, 

İstanbul: Agora Kitaplığı, 2005. 

Huntington, Samuel P. “Medeniyetler Çatışması mı?” (çev.) Mustafa Çalık, (der.) 

Kudret Bülbül, Yerel Kimliklerden Küresel Stratejilere Küreselleşme, Kültür 

Medeniyet, Ankara: Orient Yay., , 2007. 

Juergensmeyer, Mark. “Anti-Fundamentalizm”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002. 



 176 

Kümbetoğlu, Belkıs. Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve 

Araştırma, İstanbul: Bağlam Yay., 2008. 

Luckmann, Thomas. Görünmeyen Din: Modern Toplumda Din Problemi, (çev.) 

Ali Coşkun / Fuat Aydın, İstanbul: Rağbet Yay., 2003. 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü, (çev.) Osman Akınbay / Derya Kömürcü, 

Ankara: Bilim ve Sanat Yay., 1999. 

Martin, David. “Sekülerleşme Sorunu”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm 

Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002. 

Mataragnon, Rita H. “Modernization and Religon: Must They Move in Different 

Direction?”, The Many Faces of Religion and Society, (ed.) M. Darrol Bryant / 

Rita H. Mataragnon, A New Era Book, 1985. 

Meinefeld, Werner. “Hypotheses and Prior Knowledge in Qualitative Researh”, A 

Companien to Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines 

Steinke, (trans. by) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004. 

Merkens, Hans. “Selection Prosedures, Samplıng, Case Construction”, A 

Companien to Qualitative Research, (ed.) Uwe Flick / Ernst von Kardorff / Ines 

Steinke, (trans.) Bryan Jenner, Sage Publication, 2004. 

Oakeshott, Michael. “Muhafazakar Olmak Üzerine”, (çev.) İsmail Seyrek, 

Muhafazakar Düşünce Dergisi, Gelenekten Geleceğe Muhafazakarlık, Sayı 1, Yaz 

2004. 

Oswalt, Conrad. Seküler Çan Kuleleri, Laik Ama Kutsal, (der.) Ali Köse, 

İstanbul: Etkileşim Yay., 2006. 

Özay, Mehmet. Sekülerleşme ve Din, İstanbul: İz Yayıncılık, 2007. 

Özdalga, Elisabeth. Modern Türkiye’de Örtünme Sorunu: Resmi Laiklik ve 

Popüler İslam, (çev.) Yavuz Alogan, İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1998. 



177 

Poole, Roos. Ahlâk ve Modernlik, (çev.) Mehmet Küçük, İstanbul: Ayrıntı Yay., 

1993. 

Repstad, Pal. “Introduction: A Paradigm Shift in the Sociology of Religion”, 

Religion and Modernity, (ed.) Pal Repstad, Scandinavian University Press, 1996. 

Robertson, Roland. “Glocalization: Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity”, 

(ed.) Mike Featherstone / Scott M. Lash / Roland Robertson, Global Modernities 

Theory, Culture, Sage Publication. 

Robertson, Roland. Küreselleşme, Toplum Kuramı ve Küresel Kültür, (çev.) 

Ümit Hüsrev Yolsal, Ankara: Bilim ve Sanat Yay., 1999. 

Schwarz, Fernand. Kadim Bilgeliğin Yeniden Keşfi, (çev.) Ayşe Meral Aslan, 

İstanbul: İnsan Yay., 1997. 

Seyyar, Ali. Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü, Değişim Yay., 2007. 

Shils, Edward. “Gelenek”, (çev.) Hüsamettin Arslan, Modernliğin Gölgesinde: 

Gelenek, Doğu Batı Dergisi, Yıl 7, Sayı 25, Ankara, 2003. 

Stark, Rodney. “Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme”, (der. ve çev.) Ali Köse, 

Sekülerizm Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları, 2002.  

Swatos, William H. / Kevin J. Christiano. “Sekülerleşme Teorisi: Bir Kavramın 

Serüveni”, (der. ve çev.) Ali Köse, Sekülerizm Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk 

Kitapları, 2002. 

Tomlinson, John. Küreselleşme ve Kültür, (çev.) Arzu Eker, İstanbul: Ayrıntı Yay., 

2004. 

Uygun (Şallı), Ayşe. Kentleşme Sürecinde Ahlaki Değerler, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2006. 

Wagner, Peter. Modernliğin Sosyolojisi, (çev.) Mehmet Küçük, İstanbul: Doruk 

Yayıncılık, , 2003.  



 178 

Ward, Robert E. / Dankwart A. Rustow (ed.). Political Modernization in Japan 

and Turkey, Princeton University Press, 1968. 

Weber, Max. Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı, (çev.) Özer 

Ozankaya, Ankara: İmge Kitabevi, , 1995. 

Yıldırım, Ali / Şimşek, Hasan. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 

genişletilmiş 9. Baskı, Seçkin Yayınları, Ankara, 2013. 

“Tradition”, Encyclopedia of Religion, (ed.) Lindsay Jones, 2 baskı, Thomson Gale, 

2005. 

“Tradition and Traditionalism”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, (ed.) 

Edward Craig, London and New York, 1998. 

“Modernism”, Encyclopedia of Religion and Society, (ed.) Jr. William Swatos, 

erişim tarihi 10.02.2009 ) http://hirr.hartsem.edu/ency/Modernism.htm. 

 “Conservatism”, International Encyclopedia of Social Science, (ed.) David L. 

Sills, The Macmillan Company & The Free Pres, Vol. 3, United States of Amerika, 

1968.  

“modernity”, The Social Science Encyclopedia, (ed.) Adam Kuper and Jessica 

Kuper, 2. Baskı, Routledge, 2003.  

“social modernization”, Encyclopedia of Sociology, The Dushing Publishing Group, 

2 Baskı, 1974. 

“Kenan Gürsoy ile Değerlerin Muhafazası Üzerine” (Mülakat), Muhafazakar 

Düşünce Dergisi, Değişim: Niçin Nasıl Nereye?, Yıl 1, Sayı 4, Bahar, 2005. 

Nicholas Abercrombie, Hill ve Turner, “Modernization”, Dictionary of Sociology, 

Penguin Books, 1988. 

 

 


