
 

 

T. C. 

Ġstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Kamu Hukuku Anabilim Dalı 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

MICHAEL S. MOORE’UN 

METAFĠZĠK REALĠZM TEMELLĠ 

DOĞAL HUKUKÇU YORUM KURAMI 

 

 

Uğur Dinç 

 

2501090486 

 

Tez DanıĢmanı 

Prof. Dr. Yasemin IĢıktaç 

 

Ġstanbul 2013





iii 

 

ÖZ 
 

MICHAEL S. MOORE‘UN METAFĠZĠK REALĠZM TEMELLĠ 

DOĞAL HUKUKÇU YORUM KURAMI 

Uğur Dinç 

Bu çalıĢmada çağdaĢ bir hukuk filozofu olan Michael S. Moore‘un Doğal Hukukçu 

Yorum Kuramı incelenmiĢtir. 20. Yüzyılda yaĢanan Doğal Hukuk Rönesansı 

sonrasında, H.L.A. Hart ve Joseph Raz‘ın çalıĢmalarıyla birlikte toparlanma evresine 

giren hukukî pozitivizm karĢısında Ronald Dworkin‘in geliĢtirdiği ve doğal hukukçu 

izler taĢıyan inĢâî-yorumsal hukuk kuramı ile John Finnis‘in Thomistik geleneği 

sürdüren pratik akıl temelli kuramı hukuk felsefesinde doğal hukuka yönelik ilgiyi 

canlandırmıĢtır. Fakat 1970‘lerden itibâren hukuk felsefesine yönelik olarak gittikçe 

geniĢleyen bu ilgi yalnızca doğal hukukla sınırlı kalmamıĢ, Marksizm eğilimli 

EleĢtirel Hukuk ÇalıĢmaları hareketinde somutlaĢtığı üzere, postmodern düĢüncenin 

hukuka da sirayet ettiği görülmüĢtür. Bu dönemde etkisini gösteren bir diğer akım ise 

felsefî hermenötik, yani yorum problemidir. Dolayısıyla ortada genel olarak üç 

problem vardır: Hukukî pozitivizm karĢısında doğal hukukun durumu, postmodern 

anlayıĢların gölgesindeki değer rölativizmi, hermenötik etkisindeki hukukî yorum. 

Böylesine belirsiz bir ortamda, 1980‘lerde doğal hukukçu savunmasına baĢlayan 

Michael S. Moore, döneminin ahlâkî değer rölativizmine ve bunun en somut Ģekilde 

yansımasını bulduğu hukukî yorum ve belirlilik problemine karĢı, felsefî arka planı 

metafizik realizm olan doğal hukukçu bir hukukî yorum kuramı geliĢtirmiĢtir. 

Moore‘un bu amaçla gerçekleĢtirmeye çalıĢtığı Ģey, ahlâkî bir gerçekliğin var 

olduğunu ve hukuk önermelerinin geçerliliğinin ve doğruluğunun bu gerçekliğe bağlı 

olduğunu ispatlamak ve bu iddiasının yalnızca kuramsal bir savunmasının yanında, 

ayrıca bu doğal hukukçu hukukî doğruluk kuramını, mevcut hukukî algılayıĢ ve 

uygulamalara yeni bir yön vermek için, hukuk ve gerçeklik arasındaki sınır 

çizgisinde bulunan yorum problemine uygulayarak bir hukukî yorum kuramı ortaya 

koymaktır.  

 



iv 

 

ABSTRACT 
 

MICHAEL S. MOORE‘S NATURAL LAW THEORY OF 

INTERPRETATION BASED ON METAPHYSICAL REALISM 

Uğur Dinç 

The subject matter of the thesis is Michael S. Moore‘s Natural Law Theory of 

Interpretation, based on Metaphysical Realism, As it is clear in the title of the thesis, 

there are three subtopics to be analysed herein: 1) Metaphysical Realism; 2) Natural 

Law; 3) Legal Interpretation. After the decline of Legal Positivism in the post-War II 

era, the interest towards Natural Law has risen again. Legal positivism that started to 

pull itself together with the well-respected works of H.L.A. Hart and Joseph Raz 

faced with the attacks of Ronald Dworkin‘s constructive interpretative theory and 

John Finnis‘ revival of Thomistic Natural Law tradition. But by the time, there are 

not only positivistic rivals, but also hermeneutic approaches to law and 

postmodernist movements, i.e. critical legal and feminist studies of 1970‘s. Then, for 

a natural lawyer, there are three major problems: Natural Law‘s status vis- à -vis 

legal positivism, value relativism caused by postmodernism, legal interpretation 

under the shadow of hermeneutics. In this penumbral period, Moore‘s struggle is to 

save metaphysical debate of law and morality from the sceptic convictions and their 

legal interpretation methods as a practical repercussion of their more general 

philosophical project(lessness) and to show that law is metaphysically and 

semantically determinate. On the purpose, over the last three decades, he has 

developed a natural law theory based on metaphysical realism, and a legal 

interpretation method based on realist metaethics and realist semantics as a practical 

reflection of his general jurisprudence. Therefore, the thesis will consist of three 

chapters. In the thesis his natural law ontology and then his theory of legal 

interpretation will be examined in the context of contemporary literature. 

 

 



v 

 

ÖNSÖZ 
 

Bu çalıĢmada çağdaĢ hukuk kuramcılarından biri olan Michael S. Moore‘un, realist 

metafizik ve doğal hukuk kuramı üzerinden temellendirdiği Doğal Hukukçu Yorum 

Kuramı incelenmiĢtir 

 

Moore‘un kuramının bir çalıĢma konusu olarak tercih edilmesinin sebebi, 

kuramını klasik Thomistik doğal hukuk felsefesinden oldukça farklı bir Ģekilde, bir 

ilâhiyat doktrini ya da metafizik apaçıklık ya da insan doğası üzerine değil, yeni bir 

temel, realist semantik kuram üzerine kurmuĢ olmasıdır. ÇağdaĢ dil felsefesindeki 

yeni yaklaĢımları temel alan bir hukuk kuramı ortaya koyan Moore, Saul A. Kripke 

ve Hilary Putnam öncülüğünde doğan ve baĢka isimlerin katkısıyla giderek geliĢen 

realist semantik kuram temelinde yeni bir doğal hukuk kuramı ortaya koymuĢtur. Bu 

yeni semantiğe dayanarak hem realist bir metafizik hem de realist bir meta-etik 

kuram geliĢtiren Moore‘un temel iddiası hukukî sorunlara verilebilecek tek bir 

cevabın bulunduğu, hukukun metafizik olarak belirli olduğudur. Realist metafizik ve 

semantik kurama dayanarak Moore, mantıkçı pozitivizmle artık felsefenin dıĢına 

itilen ahlâkî ve hukukî doğruluk problemlerini yeniden hukuk felsefesinin gündemine 

taĢımıĢ, bu temel üzerinden de hukuk uygulamasını en çok ilgilendiren, kanunî 

metinlerin tek bir doğru cevap üretmek için, nasıl yorumlanması gerektiğine dair 

doğal hukukçu bir hukukî yorum kuramı geliĢtirmiĢtir. Moore‘un kuramının 

ayrıntılarının daha iyi aktarılabilmesi için çalıĢmada karĢılaĢtırmalı bir yöntem 

izlenmiĢ, bu amaçla onun görüĢleri, konuya iliĢkin genel semantik, metafizik, doğal 

hukuk, ahlâkî ve hukukî doğruluk ve hukukî yorum tartıĢmaları bağlamında 

aktarılmaya çalıĢılmıĢtır. 

 

Bu çalıĢmanın gerçekleĢmesinde değerli görüĢ ve önerilerini paylaĢan birçok 

hocamdan arkadaĢlarıma, çalıĢmamı malî olarak destekleyen Ġstanbul Üniversitesi 

Bilimsel AraĢtırma Projeleri Birimi‘ne (Proje No: 25343) teĢekkür borcum 

bulunmaktadır. Fakat en büyük teĢekkür alacağı, Ģüphesiz, sürekli olarak sabrının 

hudutlarında gezindiğim, buna rağmen bana duyduğu güvenini en baĢından sonuna 

dek, cömertçe hissettiren, tezin planının oluĢturulması ve içeriğine dair tavsiye ve 



vi 

 

görüĢleriyle tezin ortaya çıkmasına en büyük desteği sunan DanıĢmanım, Sayın Prof. 

Dr. Yasemin IĢıktaç‘a aittir. Ayrıca, hukuk felsefesine yönelme konusundaki 

tereddütlerimi gideren Eyüp Süzgün; tez konusu belirleme sürecinde bana yardımcı 

olan ArĢ. Gör. Halit Uyanık; araĢtırma ve yazma sürecindeki çeĢitli sohbetlerimizde 

bana ikinci danıĢmanlık ve bununla birlikte abilik yapan Yrd. Doç. Dr. Sercan 

Gürler; yoğun çalıĢmaları arasında çalıĢmamın bölümlerini titizlikle okuyup, değerli 

görüĢlerini benimle paylaĢan M. Ġkbal Ġmamoğlu; bu süreçte verdikleri moral destek 

sebebiyle Prof. Dr. Ahmet Ulvi Türkbağ ile arkadaĢlarım ArĢ. Gör. Muzaffer Dülger 

ve F. Zafer Topsakal; ve tabii ki maddî ve manevî desteklerinin yanında, sırf 

varlıkları sebebiyle Ailem bu çalıĢmanın ortaya çıkmasına katkıda bulunan isimler 

olarak özellikle zikredilmeyi hak ediyorlar. ÇalıĢmanın bir bölümünü University of 

London, Institute of Advanced Legal Studies‘de gerçekleĢtirmeme aracı olan 

Ġstanbul Ticaret Üniversitesi Avrupa Birliği Uygulama ve AraĢtırma Merkezi‘ne, 

birçok kaynağa ulaĢmamı mümkün kılan Ġstanbul Ticaret Üniversitesi Kütüphanesi 

çalıĢanlarına ve yöneticilikten ziyâde, abilikleriyle öne çıkan Prof. Dr. Yücel Oğurlu, 

Yrd. Doç. Dr. Abdülkadir Akıl ve Doç. Dr. Ayhan Ceylan‘a olan teĢekkür borcumu, 

bu vesileyle ödemek isterim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 
 

ÖZ ......................................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT .......................................................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................................. v 

ĠÇĠNDEKĠLER .................................................................................................................................... vii 

KISALTMALAR .................................................................................................................................. ix 

GĠRĠġ ..................................................................................................................................................... 1 

I. ĠKĠ ÇAĞDAġ DOĞAL HUKUK ....................................................................................................... 5 

A. Genel Olarak ................................................................................................................................. 5 

B. Yeni Doğal Hukuk ......................................................................................................................... 8 

1. Problem: Mütekâmil Ġnsan ve Toplum ....................................................................................... 9 

2. Çözüm: Pratik Akıl Temelli Doğal Hukukçu Ahlâk Kuramı ................................................... 14 

3. Yeni Doğal Hukukçu Olarak Finnis ......................................................................................... 27 

C. Semantik Doğal Hukuk ............................................................................................................... 54 

1. Problem: Hukukî Belirlilik ve Objektiflik ................................................................................ 55 

2. Çözüm: Nedensel Gönderge Kuramı........................................................................................ 80 

3. Semantik Doğal Hukukçular Olarak Moore, Brink, Stavropoulos ........................................... 93 

II. MICHAEL S. MOORE‘UN DOĞAL HUKUK KURAMI ........................................................... 100 

A. Doğal Hukuk Kuramının Temeli Olarak Metafizik Realizm .................................................... 100 

1. Genel Olarak Metafizik Realizm ............................................................................................ 100 

2. Michael S. Moore‘a Göre Metafizik Realizm ........................................................................ 107 

a. Realist Ontoloji ................................................................................................................... 108 

b. Uygunluk Doğruluk Kuramı .............................................................................................. 109 

c. Klasik Mantık Kuramı ........................................................................................................ 110 

d. Doğruluk KoĢullu Cümle Anlamı Kuramı ......................................................................... 110 

e. Nedensel Gönderge Kuramı ............................................................................................... 112 

3. Realist Hukukî Realizm ......................................................................................................... 114 

B. Doğal Hukuk Kuramı ................................................................................................................ 119 

1. Genel Olarak Doğal Hukuk Kuramı ....................................................................................... 119 

2. Michael S. Moore‘un Doğal Hukuk Kuramı .......................................................................... 126 

a. Realist Tez .......................................................................................................................... 131 

(1) Ahlâkî ġüphecilik ......................................................................................................... 133 

i. GayribiliĢselcilik ......................................................................................................... 134 

ii. Hata Kuramı ............................................................................................................... 136 

(2) Ahlâkî Ġdealizm ............................................................................................................ 138 

i. Subjektivizm ............................................................................................................... 139 

ii. Konvansiyonalizm ..................................................................................................... 140 

(3) Ahlâkî Realizm ............................................................................................................. 140 

b. ĠliĢkisel Tez ........................................................................................................................ 153 



viii 

 

III. MICHAEL S. MOORE‘UN DOĞAL HUKUKÇU YORUM KURAMI .................................... 174 

A. Genel Olarak ............................................................................................................................. 174 

B. Yorumsal Araçlar ...................................................................................................................... 183 

1. Kelimeler ................................................................................................................................ 183 

2. Emsâl Kararlar ....................................................................................................................... 187 

3. Kanunkoyucunun Niyeti ........................................................................................................ 191 

4. Değerler .................................................................................................................................. 195 

C. Doğal Hukukçu Yorum Kuramının BileĢenleri ......................................................................... 197 

1. Kelimeler ................................................................................................................................ 197 

2. Emsâl Kararlar ....................................................................................................................... 203 

3. Kanunkoyucunun Niyeti ........................................................................................................ 207 

4. Değerler .................................................................................................................................. 212 

D. Doğal Hukukçu Yorum Kuramının MeĢrûiyeti ......................................................................... 215 

SONUÇ .............................................................................................................................................. 223 

KAYNAKÇA ..................................................................................................................................... 230 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

KISALTMALAR 
 

 

ed.  : edition (baskı) 

Ed. by  : Edited by (Derleyen) 

et. al.  : et alia (ve diğerleri) 

fr. n.  : fragman numarası 

Ibid.   : Ibidem (Aynı eser/yer) 

in  : (içinde: tek bir yazara ait makalelerden müteĢekkil  derleme 

eserlerde) 

infra  : (bakınız aĢağıda) 

n.  : note (dipnot) 

No.   : Number/Issue (Sayı) 

op. cit.  : opus citatum (adı geçen eser) 

p./pp.   : page/pages (sayfa/sayfalar arası) 

passim : (eserin bütününe atıf) 

supra  : (bakınız yukarıda) 

Trans. by  : Translated by (Çeviren) 

V./v.  : Verbie Gratia (Bakınız) 

Vol.   : Volume (Cilt) 



1 

 

GĠRĠġ 

 

Bu çalıĢmada, yirminci yüzyıl hukuk felsefesindeki hukukî pozitivizm egemenliğine 

karĢı 1970‘lerden itibâren yükselen doğal hukukçu seslerden birisi olan Michael S. 

Moore‘un doğal hukuk kuramı incelenecektir.  

 

19. Yüzyılda ortaya çıkan ve 1850-1950 arasında hâkim düĢünce olan hukukî 

pozitivizmin II. Dünya SavaĢı‘ndan sonra düĢüĢe geçiĢinin ardından en eski hukuk 

ekolü olarak doğal hukuka yönelik ilgi yeniden artmıĢ, bu dönem Doğal Hukuk 

Rönesansı olarak nitelenmiĢtir. H.L.A. Hart‘ın ve Joseph Raz‘ın eserleriyle yeniden 

toparlanma evresine giren hukukî pozitivizm bu kez Ronald Dworkin‘in kurallar 

modeli olarak isimlendirdiği, hukukun kurallardan ibâret olduğunu ileri süren ve 

ahlâk ile hukuk arasında zorunlu bir bağlantının bulunduğunu reddeden anlayıĢa 

karĢı çıkması, yine John Finnis‘in Thomas Aquinas‘çı doğal hukuk geleneğini 

sürdüren çağdaĢ bir doğal hukuk kuramı geliĢtirmesiyle 1980‘lerden itibâren doğal 

hukuka yönelik ilgi artarak devam etmiĢtir.  

 

Fakat 1970‘lerden itibâren hukuk felsefesine yönelik olarak gittikçe 

geniĢleyen bu ilgi yalnızca doğal hukukla sınırlı kalmamıĢ, Marksizm eğilimli 

eleĢtirel hukuk çalıĢmaları ve feminist hukuk felsefesi hareketlerinde somutlaĢtığı 

üzere, postmodern düĢüncenin hukuka da sirayet ettiği görülmüĢtür. Bu dönemde 

etkisini gösteren bir diğer akım ise, felsefi hermenötik, yani yorum problemidir. 

Dönemindeki felsefi anlayıĢlarından berî kalamayan ve bunları kendisiyle 

uyumlaĢtıran hukukta da bu sebeple 1980‘lerden itibâren gittikçe geliĢen bir hukukî 

yorum literatürü oluĢmuĢtur.  

 

Dolayısıyla ortada genel olarak üç problem vardır: hukukî pozitivizm 

karĢısında doğal hukukun durumu, post modern anlayıĢların gölgesindeki değer 

rölativizmi, Kıta Avrupası hermenötiğinin gölgesindeki hukukî yorum. Böylesine 

belirsiz bir ortamda, 1980‘lerde doğal hukukçu savunmasına baĢlayan Michael S. 

Moore, döneminin ahlâkî değer rölativizmine ve bunun yansımasını en somut Ģekilde 



2 

 

bulduğu hukukta yorum problemine karĢı, felsefî arka planı metafizik realizm olan 

doğal hukukçu bir hukukî yorum kuramı geliĢtirmiĢtir. Moore‘un bu amaçla 

yapmaya çalıĢtığı Ģey, ahlâkî bir gerçekliğin var olduğunu ve hukuk kurallarının 

geçerliliğinin ve doğruluğunun ahlâkî gerçekliğe bağlı olduğunu, hukukun metafizik 

olarak belirli olup, her türlü hukukî soruna doğru bir cevabın bulunduğunu 

göstermek; bu gerçekliğin yalnızca kuramsal bir savunmasının yanında ayrıca bu 

doğal hukuk kuramını mevcut hukukî algılayıĢ ve uygulamalara yeni bir yön vermek 

için, hukuk ve gerçeklik arasındaki sınır çizgisinde bulunan yorum problemine 

uygulayarak bir hukukî yorum kuramı ortaya koymaktır. 

 

ÇağdaĢ hukuk felsefesi ve ceza hukuku felsefesinin önde gelen 

kuramcılarından olan Michael S. Moore, son otuz beĢ yılda geliĢtirdiği hukukî yorum 

kuramını,  tutkulu bir Ģekilde savunduğu doğal hukuk kuramı üzerine, doğal hukuk 

kuramını ise realist metafizik kuramı üzerine bina etmektedir. Esasında çoğu konuda 

Ģüpheci olan ve aslında felsefi söylemde genel-geçer bir anlama sahip bulunan 

realizm etiketini tarihsel bir kaza sonucu, haksız bir Ģekilde kendi Ģüpheci 

kuramlarına mal eden hukukî realistler ve onların varisleri olarak 1970‘lerin sisli 

postmodern atmosferinde ortaya çıkan eleĢtirel hukuk çalıĢmaları hareketi 

temsilcileri gibi Ģüpheci hukuk kuramcılarının olumsuz etkilerini fazlasıyla 

gösterdiği, John Austin‘in ilkel analitik hukukî pozitivizminin hatalarına düĢmeyen 

ve daha sofistike kuramlar ortaya koyan H.L.A. Hart ve Joseph Raz gibi pozitivist 

hukukçuların egemenliği altındaki hukuk felsefesi akademisinde bu iki geleneğe 

karĢı Moore realist metafizikten güç alarak doğal hukukun çağdaĢ bir savunusunu 

üstlenmiĢtir. Bu amaçla çağdaĢ meta-etik, zihin felsefesi ve semantikteki geliĢmelere 

kendi doğal hukuk kuramında yer veren Moore, hukuk gibi pratik bir bilgi alanını 

sadece kuramsal olarak destekleyen ve genellikle akademi çevresiyle sınırlı kalan 

kuramsal mülâhazalardan ziyâde, hukuk uygulamasını en iyi Ģekilde 

yönlendirebilecek, arka plandaki normatif tezlerin pratiğe aktarılmasını sağlayacak, 

hukuk felsefesinin hukuk pratiğini en ileri düzeyde ilgilendiren, hukukî metinlerin 

nasıl yorumlanacağı problemine kendi doğal hukuk kuramının tezlerini iĢlemiĢ, her 

yorum pratiğinde karĢılaĢılan, hukukî kelimelerde geçen kelimelerin anlamları, 

kanunkoyucunun niyeti, emsâl kararların ağırlığı ve değerlerin rolü gibi yorumsal 



3 

 

araçların nasıl anlaĢılması ve uygulanması gerektiğine dair çözüm önerileri sunan bir 

hukukî yorum kuramı geliĢtirmiĢtir. 

 

ÇalıĢmanın asıl konusunu Moore‘un, doğal hukukçu yorum kuramı 

oluĢturmasına rağmen, bu kuramın çözüm getirmeye çalıĢtığı problemlerin ve 

içerdiği alt kuramların çokluğu, onun öncesinde diğer problemlerin ve kuramların 

incelenmesini gerektirmektedir. Bu amaçla, öncelikle, Moore‘un geliĢtirdiği yorum 

kuramına öngelen realist-doğal hukuk kuramının, geleneksel, Thomistik kuramların 

ilâhî rehberlik temelinde geliĢtirdikleri ahlâk kuramlarıyla bir ilgisinin bulunmaması 

sebebiyle, onun yeni yaklaĢımının geleneksel yaklaĢımı sürdüren çağdaĢ 

kuramcılardan hangi noktalarda ayrıldığının tespit edilmesi gerekmektedir. Bu 

sebeple, çalıĢmanın I. bölümünde Moore‘un semantik doğal hukuk kuramı ile çağdaĢ 

doğal hukukta bir diğer öncü kuramcı olan John Finnis‘in, revizyona tâbi tuttuğu 

geleneksel, Thomistik kuramı arasındaki ele alınan problem ve bu probleme 

getirdikleri çözüm önerilerinin farklılığı ve tüm bu iddiaların temelinde yatan 

metafizik bağlılıkların ayrıĢtığı noktalar vurgulanmaya çalıĢılmıĢtır. Bu minvâlde, 

Finnis‘in kuramının öncelikle doğal hukukçu bir ahlâk kuramı iken, Moore‘un 

kuramının ise doğal hukukçu bir hukuk kuramı olduğu gösterilmeye çalıĢılmıĢtır. 

Kendi kuramıyla Moore‘un gerçekleĢtirmeye çalıĢtığı amaç, çağdaĢ Ģüpheci ve 

konvansiyonalist görüĢlerin iddia ettiklerinin aksine, hukukun metafizik ve semantik 

olarak belirli ve objektif olduğunu, hukukî sorulara verilecek, tek bir doğru cevabın 

var olduğunu göstermektir. Bu amaçla, hukukî belirlilik ve objektiflik problemi ele 

alınmıĢ, ardından bu problemin çözümü Moore‘un (ve diğer semantik doğal hukukçu 

isimlerin) dayandığı kuram olarak realist semantik (ya da nedensel gönderge) kuramı 

incelenmiĢtir. ÇalıĢmanın II. bölümünde, yukarıda da belirtildiği üzere, öncelikle, 

Moore‘un doğal hukuk kuramının temelinde yer alan realist metafizik kuram, bunun 

ardından ise, realist doğal hukuk kuramının unsurları olarak Moore‘un ahlâkî 

doğruluk (realist tez) ve hukukî doğruluk (iliĢkisel tez) kuramları; III. ve son 

bölümde ise, çalıĢmanın asıl konusunu teĢkil eden doğal hukukçu yorum kuramı ele 

incelenmiĢtir. Tüm bu konular ele alınırken, ilgili tartıĢmalar bağlamında, 

karĢılaĢtırmalı yöntem benimsenmiĢtir. 

 



4 

 

 Hukukî metinlerin nasıl yorumlanacağına dair yüksek tansiyonlu, —hukukî 

olmaktan ziyâde siyâsî— tartıĢmaların yaĢandığı ülkemizde bu ihtiyacın aksine 

hukukî yorum konusunda yeterince zengin bir literatürün oluĢmaması, hukukî yorum 

konusunun çoğunlukla hukuka giriĢ düzeyindeki eserlerde, herhangi bir hukuk 

siyâseti amacı taĢınmaksızın lafzî yorum, gaî yorum, sistematik yorum gibi çok genel 

baĢlıklar altında ve oldukça kısa bir Ģekilde geçiĢtirildiği, kuramsal zemine sahip 

bulunmayan Türkçe literatüre
1
, Moore‘un çağdaĢ meta-etik, zihin felsefesi ve 

semantikteki geliĢmelere yer veren ve oldukça geniĢ hacimli makaleleriyle 

geliĢtirdiği doğal hukukçu yorum kuramının önemli bir katkısı olabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1
 Türkçe‘deki hukukî yorum literatürüne dair tasvirî ve eleĢtirel bir değerlendirme için v. Ertuğrul 

Uzun, "Yorum Yöntemlerini Bilmek Yorum Yapabilmek Ġçin Yeterli midir? Hukuk Doktrini, Klasik 

Yorum Yöntemleri ve Hukuki Argümantasyon Teorisi", Hukuk Felsefesi Ve Sosyolojisi Arkivi, Ed. 

by Hayrettin Ökçesiz, Gülriz Uygur, Saim Üye, Vol. 25, 2010, pp. 72-96, passim. 



5 

 

I. ĠKĠ ÇAĞDAġ DOĞAL HUKUK 

A. Genel Olarak 
 

“Doğal hukuk, tıpkı bir fahişe gibi, herkesin emrine âmâdedir. Doğa 

yasasına başvurularak tanımlanmazsa bu ideoloji var olmaz. Sahiden, 

bunun aksi nasıl olabilir ki? Çünkü her doğal hakkın nihaî temeli özel, 

doğrudan bir kavrayışta, âşikâr bir düşüncede, sezgide yatar. Fakat 

benim sezgim neden sizinki kadar iyi olmasın? Doğruluk ölçütü olarak 

âşikârlık metafizik tezlerin tümüyle keyfî karakterini ortaya koyar. Onları 

kişilerin denetimden uzak tutar ve kapıyı ardına kadar sayısız icat ve 

dogmalara açar.” 

       Alf Ross
2
 

 

“Common law bulutlar üzerinde engin hülyalara dalmak değil, fakat gözle 

görülür bir egemen ya da yarı-egemenin ayân beyânıdır.” 

               O.W. Holmes Jr.
3
 

 

Doğal hukukun uzun ve çeliĢkili tarihi Ross‘un bu tespitini ve tepkisini pek de haksız 

çıkarmaz, fakat kirlenmiĢ banyo suyunu dökerken fıçının içinde bir bebeğin 

unutulmuĢ olabileceğini de unutmamak gerek. Günümüzde ‗siyâsî meĢrûiyet‘, ‗insan 

hakları‘ gibi kavramların evrenselliği hakkında konuĢabiliyorsak eğer, bunu ne 

Amerikan ne de Ġskandinav menĢeli, nesebi gayrisahih, [Ģüpheci] realizmlere değil, 

doğal hukuka borçluyuz. 

 

Doğal hukuk kavramı metafizik, ahlâk, siyâset ve hukuk felsefesi alanlarında, 

her birisi için derin felsefe tarihi araĢtırmalarının konusu olabilecek bir çok-

anlamlılığa sahiptir
4
. Gerek teorik akıl açısından metafizik ve teolojik, gerekse pratik 

akıl açısından ahlâkî, hukukî ve siyâsî doğal hukuka sistematik Ģeklini ilk veren 

paradigmatik düĢünür Aziz Thomas Aquinas olmasına rağmen, Platon, Aristoteles ve 

özellikle Çiçero‘nun düĢüncelerinde de bu düĢüncenin bazı nüveleriyle 

karĢılaĢılabilir. Henüz pozitivist düĢüncenin bayrağı devralmadığı
5
 Rönesans dönemi 

boyunca da Fransisco Suarez, Hugo Grotious, Samuel Pufendorf, John Locke, Jean-

Jacques Rousseau gibi isimlerin çalıĢmalarında doğal hukuk düĢüncesi yine teolojik, 

                                                           
2
 Alf Ross, On Law and Justice, Berkeley, University of California Press., 1959, p. 261. 

3
 Hâkim Holmes‘ün Amerikan Yüksek Mahkemesi‘nin Southern Pacific Co. v. Jensen kararıdaki aksi 

görüĢü, 1917. 
4
 V. infra, n, 415. 

5
 Bu konuda Ockham‘lı William önemli bir istisnadır. V. Charles Covell, The Defence of Natural 

Law: A Study of The Ideas of Law and Justice in The Writings of Lon L. Fuller, Michael 

Oakeshot, F.A. Hayek, Ronald Dworkin, and John Finnis, Wiltshire, Macmillian Press, 1992, p. 8. 



6 

 

ahlâkî, siyâsî ve hukukî konularda önemli bir Ģekilde tartıĢılıyordu
6
. Bu felsefenin 

pratik etkisini gösterdiği ihtilal dönemi Amerikan ve Fransız örnekleri saklı kalmak 

kaydıyla, Thomas Hobbes, David Hume ve Jeremy Bentham‘ın pozitivist 

felsefelerinin gölgesinde neredeyse dört yüzyıla yakın bir süre boyunca sesi kısılan 

doğal hukuk düĢüncesi, katliam çağı yirminci yüzyılda –bir nebze zarûreten– yeniden 

popüler hâle gelmiĢtir. II. Dünya SavaĢ sonrası yaĢanan bu geliĢmelerde Thomistik 

geleneği izleyen yeni-skolastik bir akım doğduğu gibi, Lon L. Fuller gibi bu 

gelenekle iliĢkisi olmayan seküler doğal hukukçular da ortaya çıkmıĢtır. 

 

Bu tarihsel evrimi boyunca doğal hukuk düĢüncesi
7
, çağının siyâsî 

ihtiyaçlarına göre farklı roller üstlenmiĢtir. Bazen özel olarak yerleĢik bir dinle 

iliĢkilendirilirken, daha genel olarak ise statükonun koruma kalkanı iĢlevi görmüĢ, 

ihtilal zamanlarında ise radikal bir değiĢimi savunanlar tarafından silâh olarak 

kullanılmıĢtır. Klasik doğal hukukun sorduğu sorular ―Ġnsan nasıl bir hayat 

yaĢamalı?, Ahlâkî hayatın kaynağı nedir?, Siyâsî sistemlerin meĢrûiyet ölçütü, bu 

sistemlerin görevi ve bu görevin sınırları nedir?, Bu sistemlere itaat yükümlüğü var 

mıdır, eğer varsa bu temel nedir ve bu yükümlülüğün istisnaları nelerdir?‖ 

örneklerinde görüldüğü gibi oldukça çeĢitli olup, kadîm problemlere karĢılık gelen 

bu sorular çağdaĢ hukuk tartıĢmalarının da gündemini oluĢturmaya devam 

etmektedir. ÇağdaĢ kuram açısından farklı olan husus ise, klasik geleneğin aksine, 

onun görkemli metafizik iddialardan kaçınması ve bir taraftan geleneksel 

problemlerin üzerine giden, diğer taraftan da özel olarak hukukun problemlerine 

eğilen kuramcıları da içermesidir. 

 

Doğal hukukçu hukuk felsefesi tarihi vermek gibi tarihsel bir amaç 

taĢımadığımız çalıĢmamızın bu bölümünü bir hukuk düĢüncesi olarak çağdaĢ doğal 

hukuk düĢüncesi oluĢturmaktadır. Fakat kapsam her ne kadar ‗çağdaĢ‘ kuram ile 

                                                           
6
 Brian Bix, ―Natural Law: The Modern Tradition‖,  The Oxford Handbook of Jurisprudence and 

Philosophy of Law, Ed. by Jules Coleman, Scott Shapiro, New York, Oxford University Press, 2002, 

pp. 61-103, p. 62; Bu isimlerin doğal hukuk düĢüncesine sundukları katkılar için v. Cennet Uslu, 

Doğal Hukuk ve Doğal Haklar: Ġnsan Haklarının Felsefî Temelleri, 2nd ed., Ankara, Liberte 

Yayınları, 2011, passim; Ayrıca, Doğal Hukukun geçirdiği tarihsel evrimi ayrıntılı olarak ele alan bir 

çalıĢma için v. Michael Bertram Crowe, The Changing Profile of The Natural Law, Netherlands, 

Martinus Nijhof Publishers, 1977, passim. 
7
 Doğal hukuk kavramının ontolojik evrimi için v. infra pp. 120-6. 



7 

 

sınırlı olsa da burada bir çağdaĢ doğal hukuk antolojisi verecek de değiliz
8
. Bu 

kuramı günümüzde çok çeĢitli Ģekillerde iĢleyen, örneğin doğal hukukun temellerinin 

insan doğasına dayandığını ileri sürerek ‗insan doğacısı‘
9
 bir doğal hukuk görüĢüne 

taraftar olan Lloyd Weinreb, Alan Gewirth‘in ahlâk kuramının üzerine bir doğal 

hukuk kuramı inĢâ eden Deryck Beyleveld ve Roger Brownsword, Thomistik 

gelenek içinde yer alan bir baĢka isim olarak Mark C. Murphy gibi zikredilmeye 

değer diğer doğal hukukçu isimler vardır
10

. Fakat, bizim bu bölümde incelemeyi 

tercih edeceğimiz doğal hukuk kuramları Aristoteles ve Aquinas geleneğini sürdüren, 

‗pratik akıl‘ temelli bir ahlâk kuramı çerçevesinde gözetilmesi gereken bazı temel 

iyileri tespit ederek, bunların gerçekleĢtirilmesinde hukuka da rol biçen ve ortak bir 

teĢebbüs görünümü arz eden ‗Yeni Doğal Hukuk‘ kuramı ile; hukukta ‗anlam‘ 

problemini öne çıkararak kanunî metinlerin yorumu konusunu ele alan, hukukun 

semantik ve metafizik olarak belirli olduğunu iddia eden, fakat öncekinin aksine bir 

grup teĢebbüsü olmayan, buna rağmen yöntemleri sebebiyle aynı çatı altında 

anılabilecek ‗Semantik Doğal Hukuk‘ kuram[lar]ıdır. ÇağdaĢ doğal hukuk kuramları 

arasında böyle bir tercihte bulunmamızı haklı kılan bir sebep, ‗Yeni Doğal Hukuk‘un 

kendisini, ‗doğal hukuk‘ denince akla gelen ilk isimler olan Aristoteles ve 

Aquinas‘ın mirasçıları olarak klasik doğal hukuk geleneğinde konumlandırırken, bu 

geleneğin tezlerini çağdaĢ analitik felsefenin taleplerine uygun Ģekilde, yeni bir 

makyajla sunması ve temel probleminin bu geleneğin ele aldığı problemlerden birisi 

–ahlâkî yaĢam– olmasıdır. ‗Semantik Doğal Hukuk‘un gündemini ise, bu gelenekle 

karĢılaĢtırıldığında nispeten yeni –hukukî realizmin doğumuyla ortaya çıkan, 

takrîben yüzyıllık– ve hukuk kuramına özgü bir problem –hukukta belirlilik ve 

objektivite– oluĢturmaktadır. Dolayısıyla doğal hukuk hakkındaki bir çalıĢmanın, bu 

okulun büründüğü çağdaĢ bir formu —bu çalıĢmadaki form olarak, semantik doğal 

hukuk— incelerken kadîm geleneği görmezden gelmesi düĢünülemez. Ġkinci 

                                                           
8
 Böyle bir amaç taĢıyan, çağdaĢ doğal hukuka giriĢ niteliğindeki baĢvuru eserleri için v. Natural Law 

Theory: Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, Paperback ed, New York, Oxford 

University Press, 1994; Natural Law, Liberalism and Morality: Contemporary Essays, Ed. by 

Robert P. George, New York, Oxford University Press, 1996. 
9
 Bu tür doğal hukuk görüĢünü Moore ‗insan doğası doğalcılığı‘ olarak isimlendirmektedir. Michael S. 

Moore, ―Moral Reality Revisited‖, Michigan Law Review, Vol. 90, 1992, pp. 2424-2533, p. 2427; 

Biz de bu çalıĢmada bu terimi Moore‘dan ödünç olarak kullanmayı tercih ediyoruz. 
10

 Brian Bix, Jurisprudence: Theory and Context, 5th ed., United States of America, Carolina 

Academic Press, 2009, p. 79. 



8 

 

sebebimiz ise, denize ağ serildiğinde takılan balıkların aynı cinsten olmasıdır. Çünkü 

yeni ve semantik doğal hukukçuların, her iki grubun da ayrı olarak, temel 

problemlerinin, amaçlarının ve bunun için kullandıkları yöntemin benzerlik 

göstermesi bu iki okulu, birçok tekil hukuk kuramının karĢısında öne çıkarmaktadır. 

Bu amaçla, aĢağıda her iki kuramın incelenmesi açısından gözetilecek yöntem bu 

kuramcıların ele aldıkları problemin tespiti, kendilerine öngelen kuramsal öncüler ve 

bireysel hukuk kuramları sırasını izleyecektir. 

 

B. Yeni Doğal Hukuk 
 

‗Yeni doğal hukuk‘ ibâresi 20. yüzyılda yaĢanan doğal hukuk rönesansı sürecinde 

ortaya çıkan birbirinden farklı doğal hukuk kuramları arasından, Thomistik gelenek 

içinde yer aldığını açıkça belirten bazı ilâhiyat ve hukuk kuramcıları tarafından 

geliĢtirilen, belirli bir doğal hukuk versiyonuna iĢaret etmek için kullanılmaktadır. Ġlk 

tohumunu bir Katolik ilâhiyatçı olan Germain Grisez‘in (1929-) 1960‘larda attığı bu 

hareketin geliĢiminde rol oynayan diğer öncü isimler Joseph Boyle, Olaf Tollefsen, 

John Finnis (1940-), Robert P. George‘dur
11

. Bu isimlerin görüĢlerinin ‗yeni‘ 

ibâresiyle anılması bu hareketin mensuplarının bilinçli tercihlerinin sonucu olmayıp, 

bir baĢka doğal hukuk kuramcısı olan, neo-skolastik Russel Hittinger‘in bu hareketi 

eleĢtiren eserine
12

 verdiği isimden kaynaklanır ve bu niteleme George
13

 tarafından da 

benimsenmiĢtir
14

. Bu çalıĢmadaki temel amacımız birer hukuk kuramcısı olarak yeni 

doğal hukukçuların tezlerinin genel bir tasvirini sunmak olduğu için, burada 

öncelikle, bu türden doğal hukukçuların temel problemi tespit edilecek ve bunun 

çözümüne yönelik tezlerini besleyen bir ahlâk kuramı olarak yeni doğal hukuk 

kuramının tarihsel ve kuramsal temelleri ortaya çıkarılmaya çalıĢılacaktır. 

 

 

                                                           
11

 Christopher Tollafsen, ―The New Natural Law Theory‖, Lyceum, Vol. 10, No. 1, 2008, pp. 1-18, p. 

1. 
12

 Russel Hittinger, A Critique of The New Natural Law Theory, Notre Dame, Indiana, University 

of Notre Dame Press, 2000, p. 5. 
13

 Robert P. George, ―A Defense of The New Natural Law‖, in In Defense of Natural Law, New 

York, Oxford University Press, 2004, pp. 17-30, passim. 
14

 Nicholas Bamforth, David A. J. Richards, Patriarchal, Religion, Sexuality, and Gender: A 

Critique of New Natural Law, New York, Cambridge Unıversity Press, 2008, p. 1,  n. 1.  

http://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Nicholas+Bamforth%22
http://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22David+A.+J.+Richards%22


9 

 

1. Problem: Mütekâmil Ġnsan ve Toplum 

Hem felsefenin hem de antropolojinin evrende bulunan türler arasında insanın sahip 

olduğunu kabul ettiği ve onu diğer türlerden ayıran en belirleyici nitelik, onun akıl 

sahibi (ya da akıl yürütmeye
15

 muktedir) bir tür olduğudur. Bu niteliği sayesinde 

insan türü, varlık âleminde, canlılar sınıfı içinde kendisine diğer canlı türleri olan 

bitki ve hayvanlardan ayrı bir yer bulabilmiĢtir. Aristoteles ve onu izleyerek Kant 

insanın bu niteliğini teorik/spekülatif akıl ve pratik akıl olarak ikiye ayırmıĢ, bu 

ayrım 20. yy. analitik felsefesi nezdinde de kabul görmüĢtür. Bunlardan ilki olan 

teorik akıl (yürütme) var olan farklı farklı olgu durumları üzerine eğilen ve bunların 

birbirleri arasındaki iliĢkilere yönelik olarak —normatif değerlendirmelerde 

bulunmaksızın— tasvirî açıklama getirmeye çalıĢan, öncüllerden hareketle geçmiĢte 

ne olduğuna dair çıkarımlarda ya da gelecekte ne olacağına dair öngörülerde bulunan 

ve asıl olarak doğal ve sosyal bilimlere egemen olan akıl yürütme tarzı iken; pratik 

akıl (yürütme) olgu durumları ya da onların açıklanmasıyla değil, insanın gelecekteki 

eylemini odağına alan, onun henüz gerçekleşmemiş farklı alternatifler arasından 

hangisini seçip eylemesi gerektiğini, hangi eylem tarzının en iyi ya da arzu edilir 

olduğunu araĢtıran, olası eylemlere öngelen sebepleri meĢrûiyet açısından tartan ve 

değerlendiren, esas olarak ahlâk ve siyâset felsefesine özgü normatif bir akıl yürütme 

tarzıdır
16

. Teorik akıl yürütmenin konusu olarak doğan ve yirmi altı yüzyıllık 

tarihinin ilk yüzyılını tümüyle var olan üzerine spekülasyonda bulunarak geçiren 

felsefenin ilgi alanına Sokrates‘le birlikte pratik akıl yürütmenin konusu olan ahlâk 

felsefesi de dâhil olmuĢtur
17

.  

 

Varlık sebebi, bir ahlâkî fail olarak insanın eylemlerine rehberlik edecek, 

onları meĢrûlaĢtıracak eylem sebepleri sunmak olan ahlâkın ve ona iliĢkin yapılan 

akıl yürütme olarak etiğin tarihi göstermektedir ki, gerek kozmolojik, gerek dinî, 

gerek deneyci metafizikler bir Ģekilde insanın bu ihtiyacını karĢılamaya çalıĢmıĢtır. 

                                                           
15

 Ġngilizce ‗reasoning‘ fiilinin karĢılığı olarak Türkçe‘de genel olarak akıl yürütme, muhakeme, 

uslamlama fiilleri kullanılmaktadır. Bu çalıĢma boyunca bu üç karĢılık birbirini ikame edebilir Ģekilde 

ve herhangi bir anlam farklılığı güdülmeksizin kullanılmıĢtır. 
16

 R. Jay Wallace, ―Practical Reason‖, (Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/practical-reason/, 

13.09.2012. 
17

 Ahmet Cevizci, Etiğe GiriĢ, 2nd ed, Ġstanbul, Paradigma Yayınları, 2008, p. 33. 

http://plato.stanford.edu/entries/practical-reason/


10 

 

Antik Yunan ahlâk felsefesine bakıldığında bu dönemin önemli isimlerinin ahlâk 

kuramlarının insana doğayla uyumlu bir Ģekilde yaĢamayı öğütleyen ve ona kendi 

doğası hakkındaki bazı hakikatleri keĢfettiği takdirde eylemlerini yönlendirecek 

ahlâkî eylem sebeplerini elde edebileceğini söyleyen, ahlâkı kozmolojik ve/veya 

antropolojik açıdan temellendiren kuramlar ortaya koydukları görülür. Genel olarak, 

insanı amaçsal bir varlık olarak gören bu kuramlara göre bu amaç iyi, âdil ve erdemli 

yaĢamak olup, ancak failin kendi insanî iĢlevlerini aklının önderliğinde tam bir ahenk 

içinde kullanarak erdemli bir hayat sürdürmesiyle gerçekleĢebilir
18

. Örneğin insan 

eylemlerinin nihaî amacı olarak belirlediği mutlu bir hayatı elde edebilmek için 

kendisini iyi tanıması, kendi doğasını, kendi yeteneklerini, zaaflarını, amacını, onu 

harekete geçiren güdüleri bilip kendi doğasına uygun ve bu bilgiye sahip olarak 

erdemli davranması, bunun için ruhuna özen göstermesi gerektiğini savlayan 

Sokrates‘in
19

; insanın ahlâkî yaĢamında izlemesi gereken en yüksek iyi ideası olarak 

mutluluğu belirleyen ve bu iyiyi hayatlarında gerçekleĢtirmek için kendine hâkim 

olma, cesaret, bilgelik ve adâlet Ģeklinde dört temel erdeme sahip olunması 

gerektiğini ileri süren Platon‘un
20

 ve bu filozoflar gibi insanın nihaî amacının 

mutluluk olduğunu söyleyen fakat sonuncusunun aksine kendi ahlâk kuramını soyut 

bir insan ideasına değil, fakat metafizik ve antropolojik spekülasyonlara, diğer bir 

deyiĢle dünyevî ve insanî olgulara dayandıran ve insanın varoluĢunu doğma, 

büyüme, beslenme Ģeklinde bitkisel; duyumsama, hareket etme, güdülenme Ģeklinde 

hayvanî ve düĢünme Ģeklinde insanî olmak üzere üç boyutlu olarak gören ve sürekli 

bir mutluluk hâli için bunlardan sonuncusunun ilk ikisini denetim altında tutması 

olduğunu söyleyen Aristoteles‘in
21

 ahlâk kuramları insanın eylemlerine rehberlik 

edecek nihaî amacın mutluluk olduğu konusunda birleĢmiĢlerdir. 

 

Ahlâkın temellendirilmesini kutsal metinlerde yer alan Tanrısal buyruklar 

üzerinden yapan dinler de insanın eylemini yönlendirecek belirli ilkeler her zaman 

                                                           
18

 Ibid., p. 34. 
19

 Ibid., pp. 38-9. 
20

 Doğan Özlem, Etik: Ahlâk Felsefesi, Ġstanbul, Ġnkılâp Kitabevi, 2004, p. 34. 
21

 Ibid., pp. 50-3. 



11 

 

vaz‘etmiĢtir. Bunlardan Musevilik‘te On Emir
22

, Hıristiyanlık‘ta ―Tüm kalbin, ruhun 

ve aklınla Tanrı‘yı seveceksin, ve komĢunu kendin gibi seveceksin.‖
23

, ―Ġnsanların 

size nasıl davranmasını istiyorsanız, siz de onlara öyle davranın.‖
24

, ―Kötülükten 

sakınıp, iyilik yapın.‖
25

 gibi Ġncil pasajları, Ġslamiyet‘te ―Peygamber onlara iyiliği 

emreder, onları kötülükten alıkoyar.‖
26

, ―Allah, size adâleti, iyilik yapmayı ve 

yakınlara bakmayı emreder; hayâsızlıktan, fenalıktan ve azgınlıktan nehyeder.‖
27

 gibi 

Kur‘an ayetleri örnek olarak gösterilebilir. 

 

Aydınlanma çağına gelindiğinde ise modern bilimin yükseliĢiyle eski 

dogmalar yerle bir edilmiĢ, klasik çağın amaçsal dünya görüĢü, doğal dünyada bir 

amaçlılık, plan, düzen ve değer bulunduğunu ileri süren metafizik ya da bu 

metafiziğe paralel bir antropoloji temelli antik Yunan ahlâk kuramları ile Tanrısal 

otoriteyi temeline alan dinî ahlâk ilkelerinin geçerliliği anlayıĢı yıkılmıĢtır. Bu çağın 

genel etik karakteristiğine göre ahlâkî ya da erdemli bir yaĢam için gerekli olan 

eylem sebeplerinin kaynağı doğa üzerine yapılan teorik spekülasyonlar ya da en üst 

noktasında Tanrının bulunduğu hiyerarĢik bir varlık anlayıĢından türetilemez. 

Ahlâkın temeli artık kozmik doğa düzeni ya da Tanrısal buyruklarda değil, insanın 

kendisinde, onun biyolojik ya da antropolojik yapısındadır
28

. Bu dönem 

düĢünürlerinden örneğin David Hume klasik ahlâkî temellendirmeleri alt üst 

edercesine ―Akıl tutkuların kölesidir ….ve hiçbir zaman onlara hizmet etmekten ve 

boyun eğmekten baĢka bir görev üstlenemez.‖
29

 diyerek ahlâkî davranıĢlardaki tek 

güdülenim kaynağının doğa ya da akıl değil, tutkular olduğunu ileri sürmüĢtür. 

                                                           
22

 1-Tanrı‘n benim. BaĢka Tanrı‘n olmayacak; 2- Kendin için yontma put yapmayacak, hiçbir Ģeyin 

resmini yapıp tapmayacaksın; 3- Tanrı‘nın adını boĢ yere ağzına almayacaksın; 4- Cumartesi gününü 

daima kutsal hatırlayıp, onu kutsal bileceksin. Haftanın altı gününde çalıĢacak, yedinci gününde 

dinleneceksin. Cumartesi Rabbine tahsis edilmiĢ, genel dinlenme günüdür. O gün ne sen, ne oğlun, ne 

kızın, ne hizmetçilerin ne de hayvanların bir iĢ yapacaktır; 5- Babana ve annene hürmet edeceksin; 6- 

Öldürmeyeceksin; 7- Zina yapmayacaksın; 8- Çalmayacaksın; 9- KomĢuna karĢı yalancı Ģahitlik 

yapmayacaksın; 10- KomĢunun evine tamah etmeyeceksin, komĢunun eĢine, kölesine cariyesine, 

öküzüne, eĢeğine, hiçbir Ģeyine göz dikmeyeceksin. V. Mısırdan ÇıkıĢ, 20: 2-17; Yasanın Tekrarı, 5: 

6-21.  
23

 Matta, 22: 37-39. 
24

 Matta, 7: 12. 
25

 Petrus‘un 1. Mektubu, 3: 11. 
26

 Araf, 7/157.  
27

 Nahl, 16/90. 
28

 Cevizci, op. cit, p. 95. 
29

 David Hume, Ġnsan Doğası Üzerine Bir Ġnceleme, Trans. by Ergün Baylan, Ankara, Bilgesu 

Yayıncılık, 2009, p. 278. 



12 

 

Ahlâkî sebep temellendirmesini insan biyolojisi ve psikolojisi üzerinden yapan fakat 

antik Yunan düĢünürlerinin aksine herhangi bir amaçsallık vurgusunda bulunmayan 

ve mutluluğu sadece bireysel değil, toplumsal bir temel iyi olarak gören faydacı 

etiğin kurucusu Jeremy Bentham‘a göre ise ―Doğa insanı iki egemen efendinin 

yönetimine bırakmıĢtır: Acı ve Haz. Sadece bu ikisi ne yapacağımızı belirlediği gibi, 

ne yapmamız gerektiğini de gösterir. Bir yandan doğru ve yanlıĢ standartları, diğer 

yandan sebep ve sonuç zinciri bunlara tâbidir. Tüm edimlerimizde, tüm 

söylemlerimizde, tüm düĢünmelerimizde bize hâkimdirler.‖
30

 Kendisine kadarki etik 

tarihinde tüm arayıĢın bir temel iyiye –ki bu genellikle mutluluk iyisi olmuĢtur– 

yönelmiĢ olmasına rağmen Immanuel Kant, üzerinde hiçbir uzlaĢım bulunmayan 

böyle bir en yüksek iyi düĢüncesini reddetmiĢtir
31

. Etik tarihinin böylesine derin bir 

yanılgı içine saplandığını düĢünen Kant böylece –kavramın müellifi G.E. Moore 

olmasına rağmen ondan önce– bir tür doğalcılık yanılgısı itirazında bulunmuĢ 

oluyordu. Ġnsan özgürlüğünü ahlâkî davranıĢ olasılığının olmazsa olmaz koĢulu 

olarak kabul eden Kant‘a göre böyle bir davranıĢ için gerekli olan eylem sebebini bu 

özgürlüğü sınırlayıcı, nedensellik ilkesinin varlık alanı olan doğal belirlenimler 

dünyasındaki haz, acı gibi doğal nitelikler değil, ahlâkî failin kendisinin iradî 

biçimde ve a priori, yani yalnızca kendi aklının ürünü olarak ortaya koyduğu bir 

ahlâk yasası verebilir. Bunun için Kant‘ın öngördüğü iki sınırlamadan ilki ‗bu 

yasanın sadece kendisi için değil, bir doğa yasası gibi tüm insanlık için geçerliliğinin 

arzu edilebildiği‘
32

 Ģeklindeki Ģeklî evrensellik testini geçmesi ve ikincisi ise 

eylemde bulunurken rasyonel, özgür seçimde bulunabilme yeteneğine sahip bir 

varlık olarak insanın sahip olduğu onuru korumak amacıyla ‗kendisi dâhil, hiçbir 

kimseyi bir araç olarak görmemesi, tüm diğer amaçlardan bağımsız Ģekilde, herkesi 

kendi baĢına değerli bir amaç olarak görmesi‘dir
33

. Ahlâkî fail, koyduğu bu yasaya 

bir görev güdüsüyle uyduğu takdirde ahlâken meĢrû bir eylemde bulunmuĢ olur. 

 

                                                           
30

 Jeremy Bentham, An Introduction to The Principles of Morals and Legislation, New York, 

Oxford University Press, 1996, p. 11. 
31

 Özlem, op. cit, pp. 69-71. 
32

 Immanuel Kant, Ahlâk Metafiziğinin Temellendirilmesi, Trans. by Ġonna Kuçuradi, 4th ed., 

Ankara, Türkiye Felsefe Kurumu, 2009, 38. 
33

 Ibid., 45. 



13 

 

20. yüzyıla gelindiğinde ise analitik yöntemi iktisap eden ahlâk felsefesi 

insanların eylemlerini yönlendirecek, meĢrûlaĢtıracak normatif ilkeler, gözetilmesi 

gereken temel ya da en yüksek iyileri tespit etmekten vazgeçmiĢ, ahlâkî söylem 

analizini kendisine görev edinmiĢtir
34

. Böylece ahlâk felsefesi artık pratik akıldan 

ziyâde, teorik aklın konusu olarak görülmeye baĢlanmıĢtır.  Sezgicilik, duyguculuk, 

kuralkoyuculuk gibi meta kuramlar, kullanılan ahlâkî dili analiz ederek ahlâkî 

kavramların anlamını açıklamayı, böyle bir dilin kullanımıyla ahlâkî niteliklere dair 

ontolojik bağlılıkları açığa çıkarmayı hedeflemiĢtir. 

 

Fakat bir ara dönem görünümü arz eden bu meta-etik çağı, özellikle 

1960‘lerden itibaren, yerini normatif ahlâk kuramlarına bırakmıĢtır. Modern ahlâk 

kuramları olarak hem Bentham ve ardılı J.S. Mill çizgisindeki klasik faydacılığın, 

hem de Kantçı deontolojik etiğin yeniden canlandırıldığı bu dönemde bu ikisi 

arasındaki açmazın aĢılması gerektiğini düĢünen Alan Donegan, Elizabeth 

Anscombe, Peter Geach, Alasdair MacIntyre ve Germain Grisez gibi kimi düĢünürler 

bu ikilemin ancak modern öncesi ahlâk kuramlarına baĢvurularak çözülebileceğini 

düĢündüler. Bu düĢünürlerin meydana getirdiği hareket etik kuramının tarihsel 

kaynaklarına yönelen bir dönüĢe iĢaret etmek amacıyla ihyâcılık (recoverism) olarak 

anılmıĢtır. Bu tarihsel köklere gidildiğinde, bu çağdaĢ düĢünürlerin antik Yunan‘dan 

Platon ve Aristoteles‘i ve yine bu isimlerden beslenen Hıristiyan etikçilerden Aziz 

Augustine ve Aziz Aquinas‘ı referans aldıkları görülür
35

. Bu kuramcılardan konumuz 

açısından önemli olan ve birer hukuk kuramcısı olarak yeni doğal hukukçuların 

kuramlarına kuramsal temel oluĢturan isim olan Germain Grisez, 1970‘lerden 

itibâren baĢlayan Joseph Boyle ve John Finnis ile birlikte yeni bir doğal hukuk 

projesi ortaya koymuĢtur. AĢağıda, hukuk akademisince pek tanınmasa da, yeni 

doğal hukukçuların kuramsal öncüsü olan Grisez‘in öncelikle bir ahlâk kuramı olarak 

doğal hukuk kuramı ele alınacaktır. 

 

                                                           
34

 Bu dönemdeki analitik ahlâk felsefesini derinlemesine inceleyen bir çalıĢma için v. Hakan Poyraz, 

Dil ve Ahlâk, Ankara, Vadi Yayınları, 1995, passim. 
35

 Theodore P. Rebard, ―Germain Grisez‘s Natural Law Theory: A Thomistic Critique‖ 

(YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Boston College The Graduate School of Arts and Sciences 

Department of Philosophy, Boston, 1988, p. vii. 



14 

 

2. Çözüm: Pratik Akıl Temelli Doğal Hukukçu Ahlâk Kuramı 

Bir ahlâk kuramı olarak doğal hukuk geleneği, genel-geçer kabul edildiği Ģekliyle 

evrensel, yerleĢik bir düzenin var olduğunu, bu düzen üzerine ve/veya onunla 

uyumlu olduğu/olması gerektiği varsayılan insan doğası ya da salt insan doğası 

üzerine eğilen teorik aklın metafizik ve/veya antropolojik spekülasyonlarıyla belirli 

ahlâkî normları ve bunların doğruluğunu keĢfedebileceği Ģeklindeki Aristotelesçi 

görüĢleri de benimseyen Thomas Aquinas‘ın kuramını takip ettiği düĢünülür. Bu 

görüĢe göre Thomistik doğal hukuk, tüm bu normların nihaî kaynağı olarak ve 

objektifliği sağlamak amacıyla, insan doğasını ve dolaylı olarak onu yaratan ve bu 

sebeple ahlâkî kural koyucu olarak iĢlev gören ilahî kanunkoyucuya baĢ rolü vermiĢ 

olsa da, tüm kültürlerdeki insanların Tanrı‘ya doğrudan baĢvurmaksızın, kiĢisel ve 

müĢterek deneyimin de yardımıyla kendi doğaları üzerine düĢünüp, kendi 

varoluĢlarının ne tür eğilimler taĢıyıp taĢımadığını fark ederek doğal hukukun 

bilgisine ulaĢabileceğini de kabul etmiĢtir. Burada bu akım mensupları genel olarak, 

insanlar arasında kültürler, tarihler, kiĢilikler arasındaki reddedilemez farklılıklara 

rağmen evrensel bir insan doğasının var olduğu ve bu varoluĢun gerçek bilgisine 

eriĢmeye izin veren realist epistemolojinin mümkün olduğu varsayımına dayanırlar
36

. 

Fakat aydınlanma çağıyla birlikte geleneksel doğa ve insan tasarımı köklü bir 

değiĢime uğramıĢ, bu konulardaki Aristotelesçi görüĢler de terk edilmiĢtir. Bu 

dönemin bilimsel devrimleriyle birlikte Newton‘un mekanik evren anlayıĢı ile 

Darwin‘in daha zayıfı yok eden daha güçlünün hayatta kalacağını söyleyen evrimsel 

biyolojisi Aristoteles‘in amaçsal evren ve insan tasarımıyla bezenmiĢ dinî yaradılıĢ 

öğretilerinin yerini almıĢtır. Bunun dıĢında, David Hume‘un yine evren ve insana 

iliĢkin olarak getirilen teorik açıklamalardan pratik ahlâkî davranıĢ ilkelerine yönelen 

çıkarımları lanetleyen kendi ismiyle marûf yasa
37

 da klasik doğal hukuk kuramlarının 

yirminci yüzyılda artık geçerliliği kabul görmeyen, sürdürülemez temellerini terk 

ederek, revizyona gitmelerini gerektirmiĢtir. 

 

                                                           
36

 Joseph W. Koterski, S.J., ―On The New Natural Law Theory‖, Modern Age, Vol. 42, No. 4, 2000, 

pp. 415-418, p. 415. 
37

 Hume, op. cit, p. 316. 



15 

 

Bu revizyonu gerçekleĢtirmek için yeni doğal hukukçuların ilk yapmaya 

çalıĢtığı Ģey Thomas Aquinas‘ı bu suçlamalardan aklamaya çalıĢmak olmuĢtur. Bu 

kuramcılara göre Stoacı doğal hukukçular, Aquinas‘ı izlediklerini ileri süren geç 17. 

yüzyıl yeni-skolastik doğal hukukçuları ve özellikle Fransisco Suarez, Hume yasasını 

çiğneyerek böyle bir doğalcılık yanılgısına kapılmıĢ olabilir, fakat Aquinas bu suçu 

iĢlememiĢtir. Bu kuramcılara göre Aquinas‘ın etiği, spekülatif aklın gözlemlerinden 

yola çıkarak doğalcılığa ya da metafizik amaçsal yorumlara değil, iyiye iliĢkin pratik 

aklın ürünü olan apaçık, çıkarımsal olmayan sezgilere dayanmaktaydı
38

. Bu 

doğrultuda yeni doğal hukukçuların genel-geçer yanlıĢ bir algının ürünü olan bu gibi 

problemleri çözmek için önerdiği yöntem doğal hukuk kuramının temelini, 

Aquinas‘ta da olduğu üzere, metafizikten pratik akla kaydırmaktır. Bu kuramcılara 

göre insan doğası felsefesi gibi teorik bir akıl yürütme ile bir olması gerekeni bir 

olandan elde etmeye çalıĢmaktansa, pratik akıl yürütme üzerine yoğunlaĢılmalıdır. 

Bu sebeple, daha çok ahlâkî görecelilik lehine bir argüman olarak kullanılan insan 

doğası hakkındaki büyük iddialardan kaçınmak gerektiği Ģeklindeki çağdaĢ Ģüpheci 

etiğin ve analitik felsefenin taleplerine cevap verebilmek için, yeni doğal 

hukukçuların bagajlarında daha az metafizik yük bulundurmaları gerekmektedir
39

. 

 

Bunun dıĢında, bu kuramcılara göre böyle bir yaklaĢım, en temel ilkeleri ve 

temel normları ahlâk öncesi ve bu sebeple pratik aklın iĢleyen varsayımlarının 

parçası olarak ele almakla ahlâkî faillerin ihtiyaç duyacağı özgürlüğün savunusunu 

daha iyi bir Ģekilde yapmaktadır. Yeni doğal hukukçuların temel iddiası, önemi 

apaçık olan ve baĢka bir teorik bilgiden elde edilme ihtiyacı olmayan bir dizi temel 

ve ölçümlenemez (incomensurable) iyilerin var olduğudur. Bu iyiler insanın 

doğumundan ölümüne kadarki hayat evresindeki her eylemini meĢrûlaĢtırabilecek 

apaçık bir öneme sahip ve tercihe Ģayan değerler olup, bir failin eylemde bulunması 

için yeterli sebepler olarak iĢ görebilirler
40

. Böylece yeni doğal hukukçuların 

yapmaya çalıĢtığı Ģey, Aquinas‘ın kuramından Aristotelesçi insan doğacısı görüĢleri 

                                                           
38

 David Michael Elliot, ―A Theological Assessment of The New Natural Law Theory‖, 

(YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) University of St. Michael’s College Regis College 

Department of Theology of The Toronto School of Theology, Toronto, 2010, p. 6-9. 
39

 Koterski, op. cit, p. 416. 
40

 Ibid. 



16 

 

tahliye ve Kantçı özgürlük görüĢünü ithâl ederek
41

 doğal hukukun kuramının 

temelini pratik akla dayandırmaktadır. 

 

ÇalıĢmanın bu baĢlığı altında yeni doğal hukukçuların temel ilgi alanındaki 

mütekâmil insan ve toplum problemini inceleyeceğimiz için burada doğal hukukçu 

hukuk kuramcılarını büyük ölçüde etkileyen Germain Grisez‘in hem meta-etik hem 

de etik yönleri olan doğal hukukçu ahlâk kuramının incelenmesi gerekmektedir.  Bir 

doğal hukuk kuramına vücut verecek olan temeli insan doğasının sağlayabileceği 

görüĢünü reddettiğini daha önce de belirttiğimiz Grisez‘e göre böyle bir doğanın 

kapsamı en baĢından belirlenmiĢ değildir; dolayısıyla, Hume yasasının bu yöndeki 

bir çabayı akim bırakacak olmasının yanında, böyle bir doğal öncülden hareketle 

geliĢtirilebilecek bir ahlâk kuramının olasılığı dahi yoktur
42

. Hâlbuki baĢından beri 

böylesine deterministik bir doğaya sahip olmayan insanın hayatına yön verecek 

birçok olasılık vardır. ĠĢte bu olasılıklar sebebiyledir ki, bir doğal hukuk kuramı 

insanın statik bir doğal gerçekliği sayesinde değil, kendisine organik olarak en yakın 

canlı varlıklar olarak bitkilerden ve eyleyen-canlı varlıklar olarak hayvanlardan farklı 

olarak düĢünen bir varlık olması ve bu sebeple belirli yatkınlıkları taĢıması 

itibariyledir ki, bu olasılıkları gerçekleĢtirebilir
43

.  

 

Fakat yukarıda da belirtildiği gibi, her alanda geliĢtirilen her türlü kuram 

belirli olasılıkları bünyesine dâhil ederken bazılarını ise dıĢarıda bırakmaktadır. 

Dolayısıyla hiçbir ahlâk kuramı insanın sayısız olasılıklarının tümünü 

meĢrûlaĢtıracak bir zemin oluĢturmaya çalıĢmamakta; aksine hepsi kendi 

çerçevesinden bir taraftan iyi ya da doğru olduğunu düĢündüğü belirli hedeflere 

                                                           
41

 Elliot, op. cit, p. 46; ―Savunduğumuz ahlâkî pozisyona göre, teleolojik kuramlardan farklı olarak 

fakat deontolojik kuramlarda olduğu gibi, ahlâken iyi olan özgür seçimler insanların en üst düzeyde 

iyi olması için temel öneme sahiptir.‖ V. Germain Grisez, Joseph Boyle, John Finnis, ―Practical 

Principles, Moral Truth, and Ultimate Ends‖, American Journal of Jurisprudence, Vol. 32, 1987, 

pp. 99-151, p. 101; ―Bu sebeple kuramımızın birkaç metafizik ve felsefî antropolojik varsayımları 

vardır: Örneğin, insan aklı materyal gerçekliklere indirgenemez; fakat özellikle, insanlar özgür 

seçimde bulunabilmeye muktedirler.‖ V. ibid., p. 100. 
42

 Grisez, et. al., op. cit, p. 114. 
43

 ―Bütünsel insan tekâmülü idealinin sunacağı eylem rehberi ahlâkî failin eylemlerini gereksiz Ģekilde 

sınırlamaktan kaçınmayı, onun çeĢitli iyilere karĢı açık kalmasını sağlamayı amaçlamaktadır.‖ V. 

Germain Grisez, The Way of The Lord Jesus: Christian Moral Principles, Vol. 1, Chicago, 

Franciscan Herald Press, 1983, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html, 06.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html


17 

 

insanı yönlendirmeye çalıĢırken, diğer taraftan onun bu olasılıklarından bazılarını ise 

dıĢarıda bırakarak yasaklamaktadır. Grisez de kendi kuramını bu Ģekilde insanların 

eylemde bulunurken gözetmeleri gereken birtakım apaçık, fayda hesabına gelmez 

temel iyileri tespit ederek oluĢturmaya baĢlar. Ona göre diğer doğal entitelerden 

farklı olması sebebiyle, özgür seçimler için aklî normlar sağlaması gereken Ģey verili 

hâliyle insan doğası değil, tüm ahlâk felsefesi tarihinin arayıĢı içinde olduğu ve iyi 

insanların ‗mutluluk‘la kast ettiği en büyük amaç olan bir ‗bütünsel insan 

tekâmülüdür‘
44

. ĠĢte temel iyiler, bu amaç doğrultusunda hareket eden insanların 

gözetmeleri gereken, ahlâkî değil, fakat ahlâka öngelen pratik akıl ilkelerdir ve insan 

tekâmülünün gereği olarak bunlar her türlü eylem için gerekli olan nihaî 

meĢrûlaĢtırıcı sebebi verirler
45

. Fakat yukarıda da belirtildiği gibi, yeni doğal 

hukukçuların ilk yapmaları gereken iĢ, selefleri olan Aquinas‘ın doğalcılık 

yanılgısına saplanmadığını ortaya koymaktır. Bu sebeple, ilk önce Summa 

Theologiae‘nin ilgili pasajına baĢvurmamız gerekmektedir.  Aquinas‘a göre: 

 

―(1) Temel kanıtlama ilkelerinin teorik akılla iliĢkili olması gibi, aynı Ģekilde doğal hukukun 

öğretileri de pratik akılla iliĢkilidir, çünkü her ikisi de apaçık ilkeler setidir. (2) Fakat bir Ģeye 

iki anlamda apaçık denilebilir: Ġlkinde, objektif olarak; ikincisinde ise bize göreceli olarak. 

Eğer yüklemi öznesinin aklîliğinde yer alıyorsa, her önermenin objektif olarak apaçık olduğu 

söylenebilir. Fakat öznenin aklîliğini bilmeyen bir kimse için böyle bir önerme apaçık 

olmayacaktır. Örneğin, İnsan rasyoneldir önermesi sadece kendi baĢına ele alındığında 

apaçıktır, çünkü insan demek rasyonel demektir. Fakat insanın ne olduğunu bilmeyen bir 

kimse için bu önerme apaçık olmayacaktır. Sonuç olarak, … , herkes için genel olarak apaçık 

olan kesin aksiyomlar ya da önermeler vardır. Bu sınıfın içinde, terimlerini herkesin anladığı 

önermeler yer alır –örneğin, ―her bütün, kendi parçasından daha büyüktür‖, ― bir üçüncü Ģeye 

eĢit olan iki Ģey, birbirine eĢittir‖. Fakat yalnızca, önermedeki terimlerin ne anlama geldiğini 

anlayan eğitimli kiĢiler için apaçık olan önermeler de vardır. Örneğin, meleklerin 

gayricismanî olduğunu anlayan kimse için, onların mekânda bulunmadıkları apaçıktır, fakat 

                                                           
44

 Teleolojik ahlâk felsefeleri insanın eylemlerinde taĢıması gereken nihaî hedefi bu dünyada 

gerçekleĢtirilebilecek bir ‗amaç‘ olarak görürken, Grisez‘in belirlediği ‗bütünsel insan tekâmülü‘ 

hedefi bu Ģekilde bir amaç değil, ancak idealdir. Çünkü ona göre bu hedef insan çabasıyla elde 

edilebilecek bir amaç değildir. Bütünsel insan tekâmülü ideali ancak Tanrı‘nın eylemiyle 

gerçekleĢebilir. Ġnsanlar bu ideali ancak ve ancak Hz. Ġsa‘nın aracılığıyla Tanrı‘yla iĢbirliği yaparlarsa 

bunu gerçek bir amaç olarak görebilirler. Bu sebeple bütünsel insan tekâmülü yalnızca insanî bir 

çabayla gerçekleĢtirilebilecek bir Ģey olarak düĢünüldüğünde bu sadece bir ideal olarak kalır, kendi 

hayatlarında gerçekleĢtirilebilecek bir Ģey değildir. Fakat bir ideal olmasına rağmen bu hedef yine de 

insana eylem rehberi sunabilmektedir. V. Ibid., in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-8-I.html, 

03.09.2012; Katolik bir ahlâk kuramcısı olan Grisez kendi kuramının çeĢitli yönlerini, sürekli biçimde 

Ġncil pasajları ve Hz. Ġsa ve havarilerinin hayatlarıyla iliĢkilendirmektedir. Fakat bu çalıĢmada temel 

amacımızın, bir hukuk kuramcısı olarak John Finnis‘in kuramına temel oluĢturan ahlâk kuramını 

açıklamak olması ve konunun bu boyutlarına iliĢmenin çalıĢmanın kapsamını aĢacağı gerekçesiyle 

Grisez‘in kuramının dinî boyutlarını ele almıyoruz. Grisez‘in kuramının bu yönünü inceleyen 

kapsamlı bir çalıĢma için v. Bamforth, Richards, op. cit, pp. 67-72. 
45

 Grisez, Boyle, Finnis, op. cit, pp. 110-4. 

http://www.twotlj.org/G-1-8-I.html
http://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Nicholas+Bamforth%22
http://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22David+A.+J.+Richards%22


18 

 

bu veri bu noktayı kavrayamayan eğitimsiz kiĢiler için apaçık değildir. (3) ġimdi, herkesin 

kavrayıĢına açık olan Ģeyler arasında kesin bir ayrıcalık düzeni vardır. Çünkü herkesin 

kavrayıĢında yer alan Ģey bir varlıktır ve varlığın anlaĢılması kesinlikle herkesin kavradığı 

her Ģeyin içine dâhildir. Bu sebeple birincil kanıtlanamaz ilke Ģudur: Onaylamak ve aynı 

zamanda reddetmek olası değildir. Bu ilke varlığın (ve varolmayıĢın) aklîliğine dayanır ve 

tüm diğer ilkeler bu ilkeye dayanır. … (4) Fakat tıpkı varlığın zihnin (teorik aklın) sınırsız 

kavrayıĢında yer alan ilk Ģey olması gibi, iyi de pratik aklın –yani bir iĢe yönlendirilen aklın 

kavrayıĢında yer alan ilk Ģeydir, çünkü her fail bir amaç namına hareket eder ve amaç iyinin 

aklîliğini içerir. (5) Bundan çıkan sonuç, pratik aklın ilk ilkesi iyinin aklîliği üzerine 

kuruludur –yani: Ġyi, her Ģeyin kendisine yöneldiği Ģeydir. Bu sebeple bu, hukukun ilk 

ilkesidir: İyi yapılmalı ve gözetilmeli, kötüden kaçınmalı. Doğa hukukunun tüm diğer 

öğretileri bu öğretiye dayanır. Pratik aklın insan iyileri ve bunların karĢıtları olarak doğal 

olarak kavradığı yapılması ve kaçınılması gereken tüm Ģeyler doğa hukukunun öğretileri 

arasında yer alır. (6) Ġyinin amacın aklîliğine ve kötünün amaca aykırılık aklîliğine sahip 

olmasından çıkan sonuç, aklın doğal olarak insanın doğal eğilimlerinin tüm hedeflerini, 

yapılması gerekenler olarak iyileri ve bunların karĢıtı olarak kaçınılması gereken kötüleri 

kavramasıdır. Bu sebeple doğa hukukunun tüm öğretilerinin düzeni, doğal eğilimlerin 

düzenine göredir. (7) Ġlkin, insanda onun tüm diğer maddelerle ortaklaĢa olarak sahip olduğu 

doğasının bu yönüne dayanan bir eğilim vardır –yani, her Ģey kendi varlığını korumak için 

kendi doğasına göre eğilimlidir. Bu eğilime uygun olarak, insan yaĢamının kendisi 

aracılığıyla korunduğu ve yaĢama yönelik tehditlerin alt edildiği Ģeyler doğal hukukun içinde 

yer alır. Ġkincisi, insanda diğer hayvanlarla paylaĢtığı doğasının bu yönüne dayanan belirli 

daha sınırlı iyilere yönelik bir eğilimi vardır. Bu eğilime uygun olarak, aralarında erkek ve 

diĢi birliği, çocuk büyütme vb.nin yer aldığı tüm hayvanlara doğanın öğrettiği Ģeylerin doğal 

hukuka iliĢkin olduğu söylenir. Üçüncüsü, insanda kendisine özgü olan doğasının rasyonel 

yanına dayanan iyiye yönelik bir eğilim vardır. Örneğin, insanın Tanrı‘ya iliĢkin gerçekliği 

bilebileceği, bir toplum içinde yaĢayabileceğine dair eğilimi vardır. Bu eğilime uygun olarak, 

bu türden bir eğilimle iliĢkili olan Ģeyler doğal hukuka dairdir. Örneğin, insanın cahillikten 

kaçınması, birlikte yaĢadığı kiĢileri kırmaması gereği ve diğer noktalar bu eğilimle 

iliĢkilidir.‖
46

 

 

Grisez‘e göre Aquinas, (1)‘de açık olduğu üzere, doğal hukuku insan doğası üzerine 

değil, yalnızca pratik aklın apaçık ilkeleri üzerinde temellendirmektedir ve ―iyi 

yapılmalı ve gözetilmeli, kötüden kaçınmalı‖ Ģeklindeki pratik aklın ilk ilkesi ise yine 

türev bir ilke olmayıp, teorik aklın ilk ilkesi olan ‗çeliĢmezlik ilkesi‘nde olduğu gibi, 

en ilkel anlama yetimiz tarafından belirlenmiĢtir
47

. Aquinas olması gerekenin 

olandan türetilebileceğini değil, bunun yerine türetilmemiĢ apaçık ilkelerin içinde 

bulunduğunu ileri sürmüĢtür. Bu ilke hiçbir Ģekilde ona öngelen diğer ilkelerden ya 

da insan doğasından türetilmemektedir; nasıl ki, teorik muhakemede bulunmak için 

türev bir ilke olmayan, fakat apaçık bir Ģekilde var olan çeliĢmezlik ilkesine uymak 

gerekiyorsa, pratik muhakemede bulunurken de pratik aklın ilkesine uyma gerekliliği 

apaçık bir Ģekilde vardır. Bu ilkenin varlığı sayesindedir ki, pratik muhakemede 

                                                           
46

 Orijinali latince olan bu pasajın Ġngilizce tercümesi farklı eserlerde farklı Ģekilde yapılmıĢtır. Bizim 

burada esas aldığımız Ġngilizce tercüme ise Grisez‘inkidir. V. Germain G. Grisez, ―The First Principle 

of Practical Reason: A Commentary on the Summa Theologiae, 1-2, Question 94, Article 2‖, Natural 

Law Forum, Vol. 10, 1965, pp. 168-201, p. 170-1. 
47

 Ibid., p. 175. 



19 

 

bulunabilmek mümkündür
48

. Ayrıca Aquinas‘ın (7)‘deki doğal hukukun diğer 

öğretilerinin türev ilkeler olduğu Ģeklinde de bir iddiası olmamıĢtır. Pratik aklın 

ilkesinin apaçık olduğu kadar, yatkın olduğumuz diğer Ģeyler de aynı Ģekilde 

apaçıktır. Çünkü iyinin aklîliğinin anlamı, her Ģeyin yönelmiĢ olduğu Ģeydir ve belirli 

amaçlara yönelik bir eğiliminin bulunduğu ve bu amaçların iyi olduğu apaçık bir 

durumdur. Bu sebeple, ―Bilgi iyidir ve gözetilmelidir.‖ Ģeklindeki bir doğal hukuk 

öğretisini kavrayabilmek için bunun diğer öğretilerden ya da insan doğasından 

türetilmesi gerekmemektedir. Bu konuda Finnis‘e göre ―Ġyinin ne olduğunu 

araĢtırırken akıl tarihsel, bilimsel ya da metafizik olanı araĢtıran akıldan farklı bir 

Ģekilde, farklı bir mantıkla iĢler. Fakat sonuncusunun ilkinden daha rasyonel bir 

Ģekilde iĢlediğini öne sürmek için iyi bir gerekçe yoktur
49

.… Aquinas‘a göre neyin 

ahlâken doğru ya da yanlıĢ olduğunun ölçütü insan doğasıyla olan uyumluluk değil, 

akla uygunluktur
50

.‖ Dolayısıyla, Grisez‘e ve Finnis‘e göre, hangi iyinin gözetilmesi 

ya da hangi kötüden kaçınılması gerektiğini kavrayabilmek için onun insan doğasına 

uygunluk sınavıyla sınanması gerektiği Ģeklindeki pozitivist söylem gerçeği 

yanıstmamaktadır
51

. 

 

 Pratik aklın doğal hukukun temeli olması konusunda Aquinas‘ı takip eden 

Grisez, pratik aklı iki düzeyde inceler: Pratik aklın ilk ilkelerini içeren ilk düzey, 

insanın ‗ne yapabileceği‘ ile ilgili olan pratik kısımla ilgilidir ve iyi ya da kötü olsun 

her insan ne yapacağını düĢünürken pratik aklın ilkelerini kullanır ve bunlar insan 

seçimlerinden hangilerinin ahlâken iyi ya da kötü olduğunun belirlenmesiyle 

ilgilenmez. Bunlar ahlâkî davranıĢ için, aralarında bir seçim yapılmasını gerektiren 

olduğu olasılıkları ortaya koyarlar
52

. Pratik aklın ikinci düzeyinde yer alan ahlâk 

ilkelerini içeren kısmı ise onun ‗ne yapması gerektiği‘ ile ilgili olan ahlâkî kısımla 

ilgilidir. Yine Aquinas‘la birlikte Grisez de, bunlardan ilk düzey olan pratik aklın ilk 

                                                           
48

 Shalina Stilley, ―Natural Law Theory and The "Is"-"Ought" Problem: A Critique of Four 

Solutions‖, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Marquette University Faculty of the Graduate School, 

Milwaukee, Wisconsin, 2010, pp. 142-3. 
49

John Finnis, Natural Law and Natural Rights, 2nd ed., New York,Oxford University Press, 2011, 

p. 34. 
50

 Ibid., p. 36 
51

 Stilley, op. cit, p. 143; Finnis, op. cit pp. 33-6. 
52

 Germain Grisez, The Way of The Lord Jesus: Christian Moral Principles, in (Çevrimiçi) 

http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html, 01.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html


20 

 

ilkesini ―Ġyi yapılmalı ve gözetilmeli, kötüden kaçınmalıdır.‖ olarak belirler. Ne 

neyin ahlâken iyi ya da kötü olduğuna belirleyen, ne de bunlara dair bir tanım getiren 

bu ilke ahlâkî faillere yalnızca bir eylem yönergesi sunmaktadır ve bu hâliyle 

esasında ahlâkî olmayan seçimleri ve bunların gerçekleĢtirilmelerini de 

kapsamaktadır; çünkü gayriahlâkî seçimler bile, getirdiği argümanlar aklî 

olmamasına rağmen, yine de bir seçim olmaları itibariyle anlaĢılabilirdir. Bunun 

sonucu olarak pratik aklın ilkesinin yaptığı Ģey pratik muhakemenin temelini ortaya 

koymaktır
53

. Ona göre bu ilke pratik aklın iĢleyiĢine içkindir ve bu ilke ne insan 

doğasına iliĢkin teorik bir bulgudur, ne de ahlâkî tercihleri yönlendiren ahlâkî bir 

ilkedir
54

. Bu, yalnızca pratik aklın iĢleyiĢ tarzını tasvir eden türevsel değil, fakat 

apaçık bir olgudur. 

  

 Grisez‘e göre pratik aklın ilk ilkesinin temel amacı ise insan düĢüncesini, 

kendisini ancak eylemlerle gerçekleĢebilecek olan tekâmüle yönlendirmektir. Olası 

bir eylemi çekici ve gerçekleĢtirilmeye değer kılan ya da itici kılan ve 

gerçekleĢtirilmekten kaçınılmasını gerektiren tüm faktörlere iliĢkin insanın pratik 

muhakemesinde bu ilke yönlendiricidir. Bir failin eyleyebileceği olasılıklar hakkında 

düĢünürken, bu olasılıklarla ilgili olan iyi ve kötü düĢüncesini tümüyle göz ardı 

etmesi imkânsızdır. Failin pratik muhakemesine daima hâkim olan pratik aklın ilk 

ilkesi bu sebeple apaçık bir gerçekliğe sahiptir
55

. 

 

 Fakat tüm apaçıklığına rağmen, bu hâliyle bu ilke henüz insan davranıĢını 

yönlendirebilecek güce sahip değildir. Deyim yerindeyse tüm ahlâk felsefesi tarihi 

hangi eylemin doğru eylem olduğunun belirlenmesi kadar bir yandan da bu ‗iyi‘nin 

ve ‗kötü‘nün ne olduğunun belirlenmeye çalıĢılmasının tarihidir. Bu tarih boyunca bu 

soruya çok çeĢitli cevaplar verilmeye çalıĢılmıĢtır fakat gelinen noktada her türlü 

çaba, G.E. Moore‘un ‗açık soru argümanı‘na takılmaktadır ve pratik muhakemenin 

bu ilk ilkesinin gerçek hayat durumlarına uygulanabilmesi için bu belirsizliğin biraz 

daha giderilmesi gerekmektedir. Bu durumda yapılabilecek Ģey belki de ‗iyi‘ ve 

                                                           
53

 Ibid., in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-C.html, 01.09.2012. 
54

 Hittinger, op. cit., p. 39. 
55

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-C.html, 01.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-7-C.html
http://www.twotlj.org/G-1-7-C.html


21 

 

‗kötü‘nün tanımını analitik olarak sınırlayacak çabalara giriĢmektense
56

, birer iyi 

örnekleri olarak birtakım ‗iyiler‘in tespit edilmesine çalıĢmak olabilir. Grisez‘in 

yapmaya çalıĢtığı Ģeyin de esasında böyle bir Ģey olduğu söylenebilir. O bu konuda 

da, pratik aklın ilk ilkesinden baĢka öğretileri de bulunduğunu söyleyen Aquinas‘ın 

yolundan gitmektedir
57

. Fakat Grisez‘in belirlediği bu iyilerin neler olduğunun 

belirlenmesinden önce ‗iyi‘nin farklı kullanım anlamlarına dair bazı analitik 

ayrımların yapılması gerekmektedir. 

 

 Grisez ilk olarak ‗iyi‘ ve ‗kötü‘nün merkezî anlamını tespit etmeye çalıĢır. 

Fakat kendisinin ahlâkî iyi ve kötünün ne olduğuna dair bir anlayıĢ geliĢtirmeye 

çalıĢmasına rağmen, Grisez ahlâka öngelen insan iyileri ile ahlâkî normlar arasındaki 

iliĢkiyi açıklamak için ‗iyi‘ ve ‗kötü‘nün merkezî anlamlarını ahlâkî iyi ve kötünün 

anlamlarından ayırmaktadır. Ona göre ‗iyi‘ bir varlığın tekemmül etmiĢ hâlidir. 

Varlıklar var oldukları hâliyle, baĢından itibâren mutlak bir tekâmül hâline sahip 

değildir, fakat bu yaĢam sürecinde daha ileri bir noktaya varabilmek için kendi tür ve 

durumlarına, spesifik ve aktüel olanaklarına göre bu tekâmülü gerçekleĢtirme 

potansiyeline sahiptir. Fakat her potansiyelin gerçekleĢtirilmesi iyi değildir. ‗Ġyi‘lik 

sürekli daha ileri bir seviyede olmaya götüren potansiyellerin gerçekleĢtirilmesinde 

yatar. Örneğin canlı bir organizma için sağlık, tekâmül umudunu yükseltmesi 

sebebiyle iyi bir Ģeydir.  Kötülük ise bu tekâmülün bulunmadığı bozucu, yıkıcı, 

bozucu, zarar verici bir durumdur ve iyiliğin aksine kendi baĢına bir doğaya sahip 

olmayan, parazitik bir yapıdadır ve bir Ģeyin kendi tür ve durumuna göre tekâmülünü 

engelleyen ‗ölü bir amaç‘tır. Örneğin, kanser hastalığı, ona yakalanan kiĢi için 

yıkıcıdır ve sağlıklı bir insan için mevcut bulunan tekâmül olasılığı onda 

bulunmamaktadır
58

. 

 

 ‗Ġyi‘ ve ‗kötü‘nün merkezi anlamını tekâmül ettirip ettirmeme ayrımına göre 

belirleyen Grisez, yukarıda da belirttiğimiz gibi bunlara dair tüketici bir tanım 

vermeye çalıĢmamakta, bu sebeple pratik aklın ilk ilkesindeki tekil kullanımın 

                                                           
56

 Finnis, op. cit,pp. 114-5. 
57

 Rebard, op. cit, p. 51. 
58

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-5-A.html, 01.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-5-A.html


22 

 

aksine, genellikle çoğul bir Ģekilde ‗iyiler‘den bahsetmektedir. Bu amaçla p, insan 

doğasının karmaĢık yapısı ve tek güdülenim kaynağının duygular olduğunu ileri 

süren Hume‘a cevap vermek amacıyla yine ‗iyi‘ ve ‗kötü‘nün merkezî olmayan, 

ikincil anlamları arasında duyusal-aklî iyiler ayrımı yapar. Ona göre duyusal iyiler 

duygu nesneleri iken, aklî iyiler yargı nesneleridir. Ġnsan, doğası gereği, hem duyusal 

hem de aklî bir varlıktır. Onun duyusal doğası diğer hayvanlarla ortak yönünü 

meydana getirmekteyken, aklî doğası ve özgür seçimde bulunabilme yetisiyle 

donatılmıĢ olması onu diğer hayvanlardan ayırır. Duygular, canlı bir organizma 

olarak insana neyin uygun olup neyin olmadığına dair duyusal farkındalıktan 

kaynaklanıyorken, özgür seçimler insanı bir bütün olarak tekâmül amacına neyin 

ulaĢtıracağı neyin bundan alıkoyacağına dair aklî yargılara dayanarak yapılır. Fakat 

ne kadar karmaĢık olursa olsun ahlâkî fail olarak insanın tek bir kiĢiliği, tek bir 

dünyası vardır ve davranıĢını bu dünyanın gerçekliğinin tüm yönlerine uyarlamalıdır. 

Bu sebeple, kendisinden beklendiği üzere insanın dıĢarıya yansıyan davranıĢı onun 

hem duyusal hazza yönelen duygusal yönü hem de aklî tekâmüle yönelen iradî yönü 

tarafından güdülenir ve birçok durumda duygu ve irade bir ahenk içinde hareket eder. 

Duygular olasılıklar geliĢtirir, bu olasılıkların birden fazla olması hâlinde bunlar 

arasında bir seçimde bulunmak durumunda olan akıl, hareket etmek için gerekli olan 

meĢrû eylem sebepleri üzerine düĢünür, irade ise bu eylemi gerçekleĢtirir. Bu sebeple 

fail bir seçim doğrultusunda eylediğinde bazı duygusal dürtüler de eylem güdüleri 

olarak eyleme dâhil edilmiĢ ve eğer eylem baĢarılı olursa tatmin edilmiĢ olurlar. 

Örneğin, eğer diyette olan bir insan öğün için mükellef bir sofrayı tercih ederse, 

yemeğe iliĢkin duygusal tercihini tatmin etmesine rağmen, yakındığı obezitesine 

iliĢkin duygusal isteksizliğini göz ardı etmiĢ olur.  Böylece, iyileĢtirici bir süreç 

lehine olacak aklî bir iyiyi duyusal bir kötüye tercih etmeyen böyle bir kimse 

zayıflama rejimini bozmakla duygusal biri iyi doğrultusunda hareket etmesine 

rağmen, aklî bir kötüye hizmet etmiĢ, dolayısıyla tekâmülü akim kılan bir tercihte 

bulunmuĢ olur
59

. 

 

                                                           
59

 Ibid., in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-5-B.html, 01.09.2012; Grisez, et. al.,op. cit, p. 104; 

Rebard, op. cit, p. 34. 

http://www.twotlj.org/G-1-5-B.html


23 

 

 Grisez‘in ‗iyiler‘e dair yaptığı bir diğer ayırım araçsal-amaçsal iyiler 

ayrımıdır. Bazı iyiler, onları gözeten insanlara bunu neden yaptıkları sorulduğunda 

daha üstün bir sebebe dayanan bir açıklama yapılması ihtiyacını doğuran eylem 

sebepleridir. Örneğin, bir eylem sebebi olarak bir yarıĢma sonucunda ödül kazanma 

isteği failin güdülenmesini açıklayacak daha üstün bir eylem sebebini gerektirir. 

Buradaki daha önemli sebep kiĢinin ödülü niçin kazanmak istediğini içerir bir sebep 

–ödülün sarf edileceği amaç
60

– olacaktır. Buradaki ödül kazanma iyisi bir ‗araçsal 

iyidir‘. Fakat, bazı eylem sebepleri bu Ģekilde daha önemli bir sebebi 

gerektiremeyecek kadar önemlidirler ki, bu sebepler bundan daha ileriye gidilmesi 

sonsuz bir döngüyü önleyecek kadar nihaî niteliktedir. Bu tür eylem sebepleri daha 

önemli meĢrûlaĢtırıcı bir sebebi gerektirmeyen, kendi baĢına önemli olan ve her tür 

amacın altında yatan amaçsal iyilerdir. Bazı eylemlerse sırf bu iyilerden bir ya da 

daha fazlası tarafından güdülenir
61

. Örneğin, bir hastayı tedavi eden bir hekimin ―Bu 

iĢi neden yapıyorsun?‖ sorusuna vereceği cevap onu iyileĢtirmek ya da hayatını 

kurtarmak amacından baĢka bir gerekçe gösterilmesini gerektirmeyecektir. Araçsal 

iyiler ise, kiĢisel tekâmül için yalnızca dolaylı birer araçtırlar, fakat amaçsal iyiler ise 

kiĢisel tekâmüle doğrudan katkıda bulunmaları sebebiyle sırf kendileri için 

gözetilirler
62

. 

 

 ĠĢte bu ikili ‗iyi‘ ayırımlarından sonuncuları olan amaçsal ve aklî iyiler 

Grisez‘in ‗insan iyileri‘ (human goods) dediği pratik aklın ilk ilkesinin gösterdiği 

doğrultuda insanı tekâmüle götüren, doğal hukukun apaçık öğretileridir. Fakat bu 

iyiler henüz ahlâkî iyiler değildirler çünkü bunlar ahlâkî faile neyi yapması, neyden 

kaçınması gerektiğini doğrudan bildirmez. Fakat bu iyiler ahlâkî ilkelerin de temelini 

oluĢtururlar; çünkü, bu ilkeler faili tüm bu iyilerin önem ve değerini gözeterek 

yargıda bulunmaya, bunun ardından da eylemeye yöneltir
63

. 

 

                                                           
60

 Ya da çoğu kaybeden yarıĢmacının kliĢeleĢmiĢ veda konuĢmasında belirttiği amaç: ―Önemli olan 

yarıĢmaktı.‖ 
61

 Grisez, et. al.,op. cit, p. 103. 
62

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-5-D.html, 01.09.2012. 
63

 Ibid., in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-5-N.html, 01.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-5-D.html
http://www.twotlj.org/G-1-5-N.html


24 

 

 Peki bu iyilerin elde edilme yöntemi nedir? Grisez‘in kuramının bu soruya 

cevabı onun tuttuğu epistemolojik pozisyonu da açığa çıkarmaktadır. Yukarıda 

belirtildiği gibi, yeni doğal hukukçular kuramlarını ne evrene iliĢkin metafizik, ne de 

insana iliĢkin antropolojik ya da biyolojik bir tasarımdan yola çıkarak, fakat temele 

pratik aklı koyarak oluĢturmaktadırlar. Temel insan iyilerinin tespit edilme yöntemi 

de bu sebeple bu yönteme uygun olmak zorundadır. Bu noktada klasik Ġslâm 

mantıkçılarının kabul ettiği bir mantık ilkesini hatırlamak yardımcı olabilir. Bu ilke, 

―Teselsül batıldır.‖ diyerek sebepler zincirinin sonsuza dek geriye götürülmesinin 

önünü kesmektedir. Benzer bir yöntem kullanan Grisez‘e göre de bu tür soruların 

ısrarla sorulması sonucunda çeĢitli türlerde bir dizi temel sebebe ulaĢılır ve artık 

burada durulması zorunludur. Ona göre de, temel insan iyilerinin dolaysız biçimde 

açığa çıkarılmasını sağlayacak yöntem ―Bunu niçin yapıyorsun?‖, ―Bunu neden 

yapmalısın?‖ Ģeklindeki pratik sorulara verilecek amaçsal ve aklî cevapların 

tespitidir
64

. Bu iyilerin belirlenmesi bir yandan da insan güdülerinin tespit 

edilmesiyle mümkündür. Grisez‘e göre, bireysel ve toplumsal olarak bir ahlâkî failin 

pratik muhakemesine içkin olan varsayımların farkına varılmasıyla bu iyiler tespit 

edilebilir. Bu iyilerin asıl olarak bu Ģekilde pratik akıl tarafından belirlendiğini öne 

süren Grisez‘e göre insanlar doğal olarak eğilimli oldukları tekâmül hâllerini ‗iyi‘ 

olarak kavrarlar ve böylece her doğal eğilime karĢılık gelen bir doğal hukuk öğretisi 

olarak temel iyiler vardır
65

. Ayrıca, insanları neyin motive ettiğinin gözlenmesiyle 

insan iyilerinin elde edildiği bu yöntem, teorik çalıĢmaların verileriyle de desteklenir. 

Deneysel psikoloji ve felsefî antropolojinin ortaya koyduğu insanın doğal 

eğilimlerine iliĢkin veriler tespit edilen bu iyileri destekler. Örneğin Freudyen 

psikoloji, yapısal ve kültürel antropoloji, davranıĢçılık kendi baĢlarına ne kadar 

yetersiz olsalar da, bir bütün olarak ele alındıklarında insanın hayatta kalma, sağlıklı 

olma, bilme, iyi iĢ çıkarma ve oyun, arkadaĢlık, kendisiyle ve dıĢ gerçeklikle barıĢık 

olma gibi eğilimlerini doğrular. Bu deneysel verilerle desteklenen temel iyilerin 

reddedilmesi ise bilimsel verilere de aykırılık oluĢturur. Nihaî olarak söylenebilir ki, 

bu temel insan iyilerinin çeĢitliliği hem bireylerde hem de çeĢitli topluluk yapılarında 

                                                           
64

 Grisez, et. al.,op. cit, pp. 106-7. 
65

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-D.html, 01.09.2012. 

http://www.twotlj.org/G-1-7-D.html


25 

 

beliren insan doğasının karmaĢıklığına, insan tekâmülünün çeĢitli yönlerine tekabül 

etmekte ve bunlar bilimsel gerçekliklerle de uyuĢmaktadır
66

. 

 

Ġnsanın iyiliği, onun tekâmülüne bağlı olduğu için, onu neyin iyi bir insan 

olmaya götüreceğinin ve onu tekâmüle nasıl ulaĢtıracağının bilinmesiyle mümkün 

olabilir. Varlığın tekemmül etmiĢ hâline karĢılık gelen, insanları tekâmül ettiren bu 

‗iyiler‘ çeĢitlidir ve nihaî eylem sebepleri olarak temel iyilerin tümü gerçek bir 

mütekâmil hayat için zarurîdir. Bazıları insanın varoluĢsal yönünü, diğerleri insanın 

diğer yönlerini geliĢtirir
67

. Hem pratik aklın ilk ilkesi hem de onun daha özel 

belirlenimleri olan bu temel iyiler, pratik aklın ilk düzeyi olan ‗ahlâkî faillerin ne 

yapabileceği‘ ile ilgilidir. Fakat bunun yanında, yukarıda Grisez‘e göre pratik aklın 

bir ikinci düzeyinin daha olduğunu belirtmiĢtik. Yukarıda belirlenen pratik aklın ilk 

ilkesinin görünümleri olan temel iyiler bütünsel insan tekâmülüne ulaĢtıracak zorunlu 

araçların varlığının yanında ahlâkî failin seçimlerinin yön vereceği bu araçların nasıl 

kullanılması gerektiğini gösterecek bir yol haritasına da ihtiyaç vardır, ki bu eylem 

sebeplerini içerecek bir müzakere sonucunda gerçekleĢtirilecek, temel iyiler lehine 

ya da aleyhine olan tercihler bu eylemlere iyi ya da kötü bir ahlâkî karakter 

kazandırabilsin. Çünkü pratik aklın ilk düzeyinin aksine, ahlâk çeĢitli olasılıklar 

arasında ne yapılabileceğiyle değil, ne yapılması gerektiğiyle ilgilidir ve ahlâken iyi 

davranıĢa yöneltecek bir ilk ahlâk ilkesine ihtiyaç vardır. Böyle bir ilk ahlâk ilkesi, 

insan tekâmülüne yönelecek tercihleri yönlendirecek bir rehber sağlamalıdır
68

. 

 

Grisez bu noktada Katolik ahlâkın ilk ilkesine iliĢkin olarak Thomas 

Aquinas‘ın ve II. Vatikan Konsili‘nin belirlemelerine atıfta bulunur. Bu cümleden 

olarak, Aquinas ―Tüm kalbinle, tüm ruhunla ve tüm aklınla Tanrıyı seveceksin ve 

komĢunu kendini kendin gibi seveceksin.‖, Ģeklindeki Ġncil pasajını
69

, Konsil ise 

―Ġnsan eylemlerinin kuralı Ģudur: Ġlahî plan ve irade ile uyumlu olmak için insan, 

eylemlerini insan ırkının gerçek iyiliği ile uyumlaĢtırmalı ve ona hem birey hem de 

toplum üyesi olarak kendi eğilimlerini öne çıkarmayı ve gerçekleĢtirmelerine imkân 

                                                           
66

 Grisez, et. al.,op. cit, p. 107, 113. 
67

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-5-N.html, 01.09.2012. 
68

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html, 03.09.2012. 
69

 Matta, 22: 37-39. 

http://www.twotlj.org/G-1-5-N.html
http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html


26 

 

tanımalı.‖
70

 Ģeklindeki Gaudium Et Spes hükmünü belirlemiĢtir
71

. Fakat Grisez‘e 

göre ahlâkın ilk ilkesi ahlâken iyi bir hayata bir bütünlük ve yön verirken, aynı 

zamanda tüm insan toplumunun tekâmülüne katkıda bulunacak yaĢam biçimlerini de 

dıĢarıda bırakmaksızın bütünsel insan tekâmülünü sağlayacak ahlâkî tercihlere zemin 

sağlayacak Ģekilde tasarlanmalıdır. Bu sebeple, pratik ahlâkî yargılar için bir ilk kural 

formülasyonu ahlâkî tercihte bulunma ihtiyacını doğuran temel insan iyilerine de yer 

açmalı; dolayısıyla, ahlâkın ilk ilkesi de pratik aklın ilk ilkesi ile iliĢkili biçimde 

tasarlanmalıdır
72

. Çünkü ahlâkın ilk ilkesinin asıl iĢlevi, olası durumlardaki 

seçimlerin hangilerinin ahlâken iyi hangilerinin kötü olduğunu belirlemeye yardımcı 

olacak ölçütler sunmaktır
73

. 

 

 Bu ihtiyaçları karĢılayacak Ģekilde Grisez ahlâkın ilk ilkesini Ģu Ģekilde 

formüle etmektedir: ―Gönüllü bir şekilde insan iyileri için eylerken ve onlara aykırı 

olan olanlardan kaçınırken kişi, sadece ve sadece istenmesi bütünsel insan 

tekâmülüne yönelen bir irade ile uyumlu olan olasılıkları seçmeli, bu mümkün 

olmuyorsa istemelidir.‖
74

 Pratik aklın ilk ilkesinin aksine, bu ilk ahlâk ilkesi ahlâkî 

eylemler konusunda bireye seçim olanağı da sunmaktadır. Pratik aklın ilk ilkesi 

seçimin gerekmediği, kendiliğinden gerçekleĢen eylemlerde de iĢlerliğe sahip iken, 

ilk ahlâk ilkesi ise yalnızca bir seçimde bulunulmasını gerektiren durumlarda 

devreye girer. Bu sebeple ilk ahlâk ilkesi, ahlâkî sorumluluğun doğumunda ve 

farklılaĢmasında hayatî bir öneme sahiptir
75

.  

 

Fakat olası insan eylemleri açısından pratik aklın ilk ilkesi ne kadar belirli ise, 

ahlâken iyi eylemler açısından ahlâkın ilk ilkesi de ancak o kadar belirlidir. Yani, bu 

hâliyle ilk ahlâk ilkesi, ahlâkî eylem rehberi olmak için hâlâ oldukça fazla geneldir. 

Bu sebeple, pratik aklın ilkesi ve temel iyiler ile bütünsel insan tekâmülü arasındaki 

                                                           
70

 V. (Çevrimiçi) http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html, 6.09.2012. 
71

 William E. May, ―Germain Grisez on Moral Principles and Moral Norms‖, Natural Law and 

Moral Inquiry: Ethics, Metaphysics, and Politics in The Work of Germain Grisez, Ed. by Robert 

P. George, United States of America, Georgetown University Press, 1998, pp. 3-35, p. 9. 
72

 Grisez, op. cit, 1983, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html, 03.09.2012. 
73

 May, op. cit, p. 9. 
74

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html, 03.09.2012. 
75

 Grisez, op. cit, in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html, 03.09.2012. 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
http://www.twotlj.org/G-1-7-E.html
http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html
http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html


27 

 

iliĢkinin kurulabilmesi, somut ahlâkî problemlerdeki rehberlik görevini daha açıkça 

yapabilmesi için, bu ilkenin de pratik aklın ilkesinde olduğu gibi özelleĢtirilmeye 

ihtiyacı vardır
76

. Grisez, ahlâkın ilk ilkesinin bu özelleĢtirilmiĢ araçlarını ‗sorumluluk 

modları (modes of responsibility)‘ olarak isimlendirir. Çünkü, ona göre bunlar ahlâkî 

sorumluluk açısından gerekli olan iradeye yön vermektedirler. Bu modlar ilk ilke ve 

somut durumlardaki seçimleri yönlendiren tümüyle özel kurallar arasında orta 

noktada yer alan ara ilkelerdir ve asıl iĢlevi, gayriahlâkî olarak nitelediği bütünsel 

insan tekâmülü ile uyumlu olmayan iradî eylemleri dıĢarıda bırakarak birincil ahlâkî 

ilkeleri açıkça saptamaktır
77

. 

 

 Grisez‘in önerdiği yedi temel iyi pratik aklın ilk ilkesini belirginleĢtiren, 

insanları hem bireyler olarak hem de birer toplum üyesi olarak mükemmelleĢtiren ve 

onların tekâmülüne katkıda bulunan temel iyilerken; sekiz adet sorumluluk modu ise 

ahlâkın ilk ilkesini belirginleĢtiren, insana seçim hakkı tanıyarak, onu temel iyilerin 

yörüngesinde onu bütünsel insan tekâmülü idealine götürecek eylem rehberidir. 

Grisez‘in belirlediği bu iyiler ve sorumluluk modları, Finnis‘in belirlediği temel 

iyilerle ve pratik makuliyet gereklilikleri ile büyük oranda örtüĢmektedir. Finnis‘in 

kuramında bu iyiler ve gereklilikler aĢağıda incelenecektir. Bu sebeple burada, 

Grisez‘in sunduğu genel kavramsal çerçeveyi sunmakla yetiniyoruz. 

 

3. Yeni Doğal Hukukçu Olarak Finnis 

―Benim ahlâk kuramımı hakkıyla anlayan diğer akademisyenler de tıp etiği, hukuk 

etiği, iĢ ve ticaret etiği gibi alanlarda kendi kuramlarını geliĢtirmekte zorluk 

çekmeyeceklerdir.‖ der Grisez kendisiyle yapılan bir röportajda
78

. Bu bölümde 

incelemek istediğimiz ve ‗yeni doğal hukuk‘un geliĢimine katkılarını hukuk kuramı 

cephesinden sunan yeni doğal hukukçulardan John Finnis kendi kuramının oluĢumu 

ve geliĢiminde, ortaya koyduğu doğal hukukçu ahlâk kuramıyla kendisini etkileyen 

                                                           
76

 Rebard, op. cit, p. 61. 
77

 Ibid., in (Çevrimiçi) http://www.twotlj.org/G-1-7-G.html, 03.09.2012. 
78

 Russell Shaw, ―Pioneering The Renewal in Moral Theology‖, Natural Law and Moral Inquiry: 

Ethics, Metaphysics, and Politics in The Work of Germain Grisez, Ed. by Robert P. George, 

United States of America, Georgetown University Press, 1998, pp. 241-271, pp. 246-7. 

http://www.twotlj.org/G-1-7-G.html


28 

 

Grisez‘in hakkını teslim etmektedir. ‗Doğal Hukuk ve Doğal Haklar (Natural Law & 

Natural Rights)‘ isimli eseriyle doğal hukuk düĢüncesini çok güçlü bir Ģekilde çağdaĢ 

Anglo-Sakson hukuk felsefesinin gündemine getiren ve eserin yayınlandığı tarihten 

bu yana, özellikle seküler doğal hukuk felsefesinin en önemli isimlerinden olan 

Finnis, bu eserinde Plato, Aristoteles ile Aquinas‘ın öğretilerine ve özellikle 

geliĢtirdiği ahlâk kuramının doğrudan doğruya Grisez‘in felsefesine dayandığını ilan 

etmektedir
79

. Yeni doğal hukukçu ahlâk kuramını çeĢitli eleĢtirilere karĢı savunan ve 

onu kürtaj, ötenazi, eĢcinsel evliliği gibi hukuk siyâsetini ilgilendiren pratik konulara 

uygulayan George da kendi görüĢleri üzerinde Grisez‘in etkisini açıkça 

belirtmektedir
80

. 

 

Her ne kadar Finnis, Grisez‘in doğal hukuk kuramını kendi ahlâk kuramına 

temel alsa da ikisinin görüĢleri arasında bazı farklılıklar da vardır. Grisez kendi doğal 

hukuk kuramını Katolik ahlâk teolojisi üzerine kurup ve ayrıca onunla 

desteklerken
81

, bir hukukçu olan ve daha çok seküler akademiye hitap eden Finnis 

kendi kuramını Tanrının varlığı, doğası ya da iradesine baĢvurmaya ihtiyaç 

duymayacak bir Ģekilde tasarladığını belirtmektedir
82

. Grisez‘in ‗temel iyiler‘ ve 

‗sorumluluk modları‘ kavramları Finnis‘te kılık değiĢtirerek ‗temel pratik ilkeler‘ ve 

‗pratik makuliyet gereklilikleri‘ ismini alır ve her iki sistem arasında bazı farklılıklar 

da vardır. Ayrıca, Finnis‘in sunduğu listeler Grisez‘inkine göre daha sade bir 

görünüm sunmaktadır. Fakat temel iyilerin ahlâka öngelmesi, elde edilme yöntemi, 

bunların metafizik evren ya da antropolojik-biyolojik bir insan tasarımına 

dayanmamaları, bunların apaçıklığı ile aralarında hiyerarĢi yokluğu ve ölçüme tâbi 

                                                           
79

 Finnis, op. cit, p. vii; Finnis bu eserinde kendi kuramının Germain Grisez ve Russel Shaw‘un 

‗Beyond The New Morality: The Responsibilities of Freedom (Notre Dame, London, University of 

Notre Dame Press, 1974)‘ daki kuramlarına benzediğini kabul etmektedir. V. Ibid p. 98; Ayrıca v. 

John Finnis, Aquinas: Moral, Political, and Legal Theory, New York, Oxford University Press, 

1998, p. viii. 
80

 Robert P. George, ―Introduction‖, in In Defense of Natural Law, New York, Oxford University 

Press, 1999, p. 1. 
81

 Bu tespitin doğruluğu müellifin yukarıda çokça atıf yaptığımız eserinin adında da hâlihazırda 

barizken, Grisez bunu teyid eder Ģekilde kendi ahlâk kuramının doğuĢ koĢullarını Ģu Ģekilde 

açıklamıĢtır: ―II. Vatikan Konsili temel inanç doğruluklarıyla ilgili olarak kutsal kitaplara dayanan, 

Hıristiyanlık merkezli ve hem cennetteki tekâmüle hem de bu dünyadaki ıslahata odaklanan bir 

Hıristiyan hayatının bu iki yönü arasında bir denge gözeten yeni bir ahlâk teolojisi talep etti. Konsil‘in 

ihtiyaç duyduğu yeni ahlâk teolojisi gerçekten çok yenidir. Onun bu istediği daha önce hiç 

gerçekleĢtirilmemiĢti.‖ V. Shaw, op. cit, pp. 241-2. 
82

 Finnis, Natural Law and Natural Rights, p. 49. 



29 

 

tutulamamaları, birey ve toplumları nihaî hedef olarak bütünsel insan tekâmülüne 

yönelik bir rehber vazifesi görmeleri gibi konularda her iki isim de hemfikirdir. 

 

Finnis, baĢyapıt eserinin daha ilk paragrafında, geliĢtirmek istediği doğal 

hukuk kuramının özünü ve amacını vermektedir
83

: 

 

―Bazı insan iyileri vardır ki bunlar yalnıza beĢerî hukuk kurumlarıyla korunabilir ve yine bazı 

pratik makuliyet gereklilikleri vardır ki bunlar yalnızca bu tür hukuk kurumları tarafından 

karĢılanabilir. Bu kitabın konusu bu iyilerin ve pratik makuliyet gerekliliklerinin belirlenmesi 

ve böylece hukuk kurumlarının nasıl ve hangi koĢullarda meĢrûiyetini koruduğu ve bunların 

meĢrûiyetinin hangi Ģekillerde eksildiğini göstermektir.‖ 

 

Bu girizgâhta açık olduğu üzere Finnis‘in doğal hukuk kuramı öncelikle bir ahlâk 

kuramı önermekte, fakat bu kuramın öğretilerinin gerçekleĢmesini sağlayacak 

koĢullar ancak toplumsal bir hayatta var olabileceği için onu koruyacak bir hukuk 

sistemine de ihtiyaç duymaktadır. AĢağıda Finnis‘in ahlâk kuramına öncelik 

verilecek, ardından bu kurama hukukun edeceği hizmet ve bu ikisinin birleĢiminden 

ortaya çıkan ‗müĢterek iyi‘ düĢüncesi açıklanacaktır. 

 

 Finnis ‗doğal hukuk‘ kavramından ne anladığını kabaca üç tezle 

özetlemektedir. Ona göre bu ilkeler sadece doğal hukukçu ahlâk felsefesinin değil, 

aynı zamanda bu türden bir hukuk felsefesinin de –örneğin, hukukun otoritesi ve 

hukukî yargılamanın meĢrûlaĢtırılması gibi konularda– genel hatlarını çizmektedir. 

Bir toplumdaki otorite kullanımını meĢrûlaĢtıran bu ilkeler, Finnis‘e göre otoritenin 

‗hukukun üstünlüğü‘ ilkesine uygun Ģekilde ve adâletin gerekliliklerini yerine 

getiren, insan haklarına riayet ederek ve böyle bir riayeti gerektiren ‗müĢterek iyi‘nin 

sağlanması amacı doğrultusunda kullanılmasını gerektirir. Buna ek olarak bu ilkeler, 

pozitif hukuk kurallarının yükümlülük getirme anlamındaki zorlayıcılığına dair de bir 

îzâhât sunar
84

. Buna göre doğal hukuk (1) bir takım genel ahlâkî standartlar 

oluĢturmayı mümkün kılan, (2) elde edilen sonuçlar ne kadar hatalı olursa olsun, ne 

yapacağını düĢünen herkesin Ģu ya bu Ģekilde kullandığı ve gözetilmesi ve 

gerçekleĢtirilmesi gereken iyiler olarak insan tekâmülünün temel formlarına iĢaret 

eden bir takım temel pratik ilkeler ve (3) doğru pratik düĢünüĢü doğru olmayandan 

                                                           
83

 Ibid., p. 3. 
84

 Ibid., pp. 23-4. 



30 

 

ayıran ve tümü dikkate alındığında (daima ve tüm özel durumlarda) tümüyle makul 

eylemleri (sadece belirli bir amaca özgü değil, fakat) tümüyle makul olmayanlardan, 

yani ahlâken doğru eylemleri ahlâken yanlıĢ olanlardan ayıracak ölçütleri veren bir 

takım (insan tekâmülünün temel formlarından birisi olarak) pratik makuliyeti 

mümkün kılan temel yöntemsel gereklilikler birliğidir
85

. 

 

 Finnis‘in belirlediği temel iyiler (ya da temel pratik ilkeler) Grisez‘de olduğu 

gibi, belki de tesadüfen, yedi adettir, fakat içerik olarak onunkilerden biraz farklıdır. 

Bu iyiler hayat, bilgi, oyun, estetik tecrübe, sosyallik (ve arkadaĢlık), pratik 

muhakemede bulunabilme ve dindir. Finnis bir taraftan bu iyileri tüketici bir Ģekilde 

sınırlamadığını söylerken, bunun ardından söylediğiyle bunun aksini ima etmektedir. 

BaĢka birçok iyi formunun da bulunduğunu kabul eden Finnis, bununla birlikte bu 

diğer iyi formlarının son tahlilde yedi temel iyi formundan birisine ya da birkaçının 

kombinasyonuna tekabül ettiğini belirterek, aslında sınırlı olanın iyi formları değil, 

[temel] iyi formları olduğunu ileri sürmektedir. ĠĢte, insanların eylemlerinde 

taĢıdıkları amaçların en rafine hâli olmaları ve Ģu ya da bu Ģekilde tüm ahlâkî 

yargıların özünde yer almaları sebebiyle Finnis bu yedi iyi formunu ‗temel‘ sıfatıyla 

vasıflandırmaktadır
86

.  

 

 Temel iyiler kuramını, bu iyilerin varlığı, apaçıklığı (ya da elde edilme 

yöntemi) ve aksinin kanıtlanamazlığı, ahlâka öngelmeleri, bunların kullanıldığı 

pratik muhakemenin iĢleyiĢi tartıĢmasını Finnis ‗bilgi‘ iyisi üzerinden yürütür. Bu 

sebeple bu konuda biz de onu izlemeyi uygun buluyoruz. Amaçsal-araçsal iyi 

ayrımını Grisez gibi tematik değil de, paradigmatik olarak yapan Finnis‘in bilgi 

temel iyisiyle kast ettiği bilgi türü sırf merak güdüsü ve saf bilme arzusuyla, kendisi 

hatırına, baĢka herhangi bir amaç için araç olarak görülmeksizin doğruluğu elde 

etmek için istenen bilgidir
87

. Örneğin bilimsel araĢtırmalarla elde edilen, öğrenilen 

yeni bilgiler çoğunlukla aĢağıda ele alınacak olan diğer iyi formlarına –örneğin 

çoğunlukla hayat iyisine hizmet eden tıbbî araĢtırma ya da sosyal politikaların 

                                                           
85

 Ibid., p. 23. 
86

 Ibid., pp. 59, 90-2. 
87

 Ibid., pp. 59-60. 



31 

 

belirlenmesinde kullanılabilecek sosyolojik araĢtırma sonuçları– dâhil olsa da, 

özellikle felsefenin metafizik Ģubesinin araĢtırma kapsamında yapılan ontolojik ve 

antropolojik araĢtırmalar sonucu elde edilen bilgiler, bu tür bilgiye örnek olarak 

verilebilir. Örneğin ―Evrenin ilk yapıtaĢı nedir, evren kaç yaĢındadır, bir baĢlangıcı 

ve sonu var mıdır, evren sürekli mekânsal olarak geniĢliyor mu? Darwin‘in evrim 

kuramı gerçekten doğru mu?‖ gibi sorularda güdülebilecek herhangi bir pratik amaç 

görünmemektedir. Bu sorular yalnızca verilecek cevap hatırına sorulmaktadır. 

―Neden bu soruları soruyorsun, eline ne geçecek?‖ Ģeklindeki bir soruya verilecek 

cevap ―Herhangi baĢka bir amaç için değil, sırf merak ettiğim için bilmek istiyorum.‖ 

Ģeklinde olacaktır. Bu saf merak dürtüsü insan eylemlerine öngelen sebep 

soruĢturmasında kiĢiyi nihaî noktaya taĢımaktadır ve bu sebeple bu merakın konusu 

olan ve insanı tekâmül idealine yardımcı olan ‗bilgi‘ formu temel bir iyidir. Buradan 

çıkan sonuç, temel iyi formlarının araç görünümünde hizmet ettikleri söylenebilecek 

tek amaç, gerçek insanın tekâmülüdür. 

 

 Bu sebeple, bu amaca hizmet eden bilgi iyisi Finnis‘e göre gerçek bir iyidir 

ve ahlâkî faillere gerçek bir aklî eylem sebebi sunar ve bundan Ģüphe etmek için 

yeterli bir sebep verilemez. Bilginin gerçek bir iyi formu oluĢu apaçık ve kesindir.  

Kanıtlanabilir olmayan bu apaçıklığın buna ihtiyacı dahi yoktur; çünkü bunun aksini 

kanıtlamak için ileri sürülecek her argüman kendi tezinin değerli bir bilgi olduğunu 

ileri sürerek aslında yapmak istediği Ģeyin aksini ima etmek, dolayısıyla kendi 

kendisini tekzip etmek durumunda kalacaktır
88

. Fakat tüm apaçıklığına rağmen, 

herkesin bilginin değerini takdir ettiğini, bunun doğuĢtan gelen bir yeti olduğunu da 

düĢünmemektedir Finnis. Ona göre insanın yeryüzündeki yaĢamı süresince 

gerçekleĢtirebileceği olasılıklara dürüst bir Ģekilde dikkat kesilen, sorgulama merakı 

olan, daha ötede sorulmamıĢ soruların var olabileceğinin farkında olan, açık fikirli 

kimseler bilginin (ve tüm diğer temel iyilerin) değerini hakkıyla bilebilir
89

. Hume 

çatalının (Hume‘s fork) uyarısına sıkı sıkıya riayet eden Finnis, bilgi değerinin 

gerçek bir iyi olduğu bilgisini olgusal açıklamalardan çıkarılamayacağını ileri 

sürmektedir. Bu konuda örneğin ‗tüm insanların bilmeyi arzuladığı‘ Ģeklinde, bilgiye 

                                                           
88

 Ibid., pp. 74-5. 
89

 Ibid., pp. 64-5, 71-3. 



32 

 

yönelik eğilimin psikolojik kökenleri olduğunu reddetmektedir. BaĢvurulabilecek yer 

Finnis‘e göre, Aquinas‘ın da teorik aklın ilkesi ve pratik aklın ilkesine iliĢkin yaptığı 

karĢılaĢtırmada olduğu gibi, teorik araĢtırmalardaki doğru deneysel yargılara ve 

bunların rasyonalitesine iliĢkin ilkeler olabilir. Teorik aklın kullandığı dedüktif 

çıkarım formları, daha basit, muhtemelen daha baĢarılı ve daha güçlü açıklamaların 

diğerlerine tercih edildiği kuramsal açıklamalar, kendisiyle çeliĢen tezlerin 

terkedilmesi gereği ne kadar açıksa, kısacası teorik rasyonellik ilkeleri ne kadar 

apaçık olabiliyorsa bilginin temel bir iyi olduğu Ģeklindeki pratik ilkenin bilgisi de o 

kadar apaçıktır. Teorik çalıĢmalarda kanıtlayıcı olarak kabul gören, dünyaya iliĢkin 

bir tasvirde bulunmayan, bilimsel yöntemlerle doğrulanamayan fakat bu tür 

yargılarda bulunan kimseler için apaçık olan rasyonellik ilkeleri ne kadar 

kanıtlanabilirse, ‗bilgi‘nin bir temel iyi oluĢu da ancak o kadar kanıtlanabilirdir ve 

bunun geçerliliği, öncekilerde olduğu gibi bir konvansiyon konusu değildir; hiç 

kimsenin sübjektif yargılarına bağlı olmaksızın, objektif bir Ģekilde kendi baĢına bir 

varlığa ve değere sahiptir ve bu sebeple türev olmayan bir ilkedir ve ne aklîliği ne de 

eylem sebebi verme yetisi daha öte bir meĢrûlaĢtırmayı gerektirmektedir. Ona göre, 

insanlar arzu ettikleri bilginin peĢine düĢmezler, bilgi temel bir iyi olduğu, cehâletten 

daha iyi olduğu, insanı refaha ve tekâmüle ulaĢtıracak potansiyellerinden birisi 

olduğu için onu arzu ederler
90

. 

  

 Finnis bilgi iyisi için geçerli olan apaçıklık, türev olmama, kanıtlanamama, 

ahlâka öngelme, ahlâkî faillere nihaî eylem sebebi sunma, insan tekâmülünün 

görünümlerinden birisi olma gibi durumlar diğer altı temel iyi formu için de geçerli 

olduğunu belirtir. Tüm bunlar akılda tutularak, aĢağıda, Finnis‘in sıralaması 

doğrultusunda diğer temel iyilere iliĢkin açıklamada bulunulacaktır. Fakat, Ģimdiden 

belirtilmesi gereken bir husus olarak bu iyiler arasında herhangi bir hiyerarĢinin 

varlığını, birinin diğerine indirgenebilirliği gibi faydacı bir yaklaĢımı Finnis‘in 

reddettiğine de değinmiĢ olalım. 

 

                                                           
90

 Ibid., pp. 68-72; Finnis‘in bu biliĢsel tutumu ahlâkî doğruluk konusuna gayribiliĢsel yaklaĢan John 

Mackie‘nin ‗hata kuramı‘ndaki tutumuyla karĢılaĢtırılarabilir. V. infra, pp. 136-8. 



33 

 

 Finnis‘e göre insan tekâmülünün bir diğer görünümü olan temel iyi formu 

‗hayat‘tır. Ġnsanın ahlâklı olabilmesi için öncelikle var olması metafizik bir 

zorunluluktur, dolayısıyla hiçbir ahlâk kuramının hayatı temel bir iyi olarak 

görmemesi olası değildir. Finnis bu terimi bedensel (ve zihinsel) sağlık, tıp okulları, 

tıbbî iĢbirliği, yol güvenliği kanunları, açlıkla mücadele, tarımcılık, evlilik
91

, 

üreyerek hayatın yeni insanlara aktarımı gibi canlılığın tüm formlarını koruyacak 

tüm durum ve tedbirleri içerecek anlamda kullanmaktadır
92

. 

 

 ―All work and no play makes Jack a dull boy.‖
93

 Bir film sahnesinden alıntı 

olan bu sözler, üzerinde çalıĢtığı yeni kitabına vakit ayırmak için uzun süreli bir 

izolasyon altında kalacağı bir iĢ teklifini kabul eden bir yazarın, eĢi ve çocuğu 

dıĢında bir dördüncü kiĢinin bulunmadığı dağ baĢındaki devasa bir oteldeki 

yalnızlığının, psikolojisi üzerinde meydana getirdiği etkiler sonucu, daktilosunda 

zihin dünyası yerine ruhsal dünyasını yansıtan bir ifâdedir. Finnis‘in de ‗oyun‟ (play) 

düĢüncesini insan tekâmülünün bir tezâhürü olarak bir temel iyi olduğunu ileri 

sürmesindeki sebep de insanın ruhsal boyutunun kırılganlığına yapmak istediği bir 

vurgu olabilir. Ona göre kimi ahlâk felsefecileri bu iyinin önemini takdîr edemese de 

de, bir antropolog insan kültürünün bu önemli ve indirgenemez unsurunu göz ardı 

etmeyecektir. Ġnsanın bu hayatta baĢka bir amaç gütmeksizin sırf keyiflendirici 

faaliyette bulunmaya, ciddiyetten sıyrılmıĢ anlar yaĢamaya da hakkı vardır
94

. Finnis, 

                                                           
91

 Ibid., p.447; Finnis, eserine ilk yayınlanıĢından itibâren otuz yıl sonra yapılan ikinci baskısına 

eklediği zeylinde evliliğin ayrı bir temel iyi olduğunu ileri sürmektedir. 
92

 Ibid., p. 86; Bu iyinin kürtaj, klonlama, intihar gibi  konularla iliĢkili olarak Finnis‘in görüĢleri için 

v. Sevtap Metin, ―Yeniden Doğal Hukuk Modellemesi: John Finnis‖, Ġstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Mecmuası, Vol. LXII, No. 1-2, 2004, pp. 165-207, pp. 179-81.  
93

 The Shining, Directed by Stanley Kubrick, Warner Bros Pictures, United States of America, 1980; 

Aslında bir Ġngiliz atasözü olan bu cümlenin mealen tercümesi Ģudur: ―Tüm gün çalıĢma, hiç oyun 

oynamama insanın canını sıkar.‖ Filmin konumuzla ilgili bir diğer sahnesi Ģu Ģekildedir: 

Otel Müdürü: Otelde kalacağınız tüm kıĢ boyunca biraz izole olacaksınız. 

Jack: ĠĢte bu tam da aradığım Ģey. Yeni bir proje üzerine çalıĢıyorum. BeĢ aylık bir sessizlik tam 

olarak istediğim bir Ģey. 

Otel Müdürü: Fakat ıssızlık, yalnızlık bazıları için sorun olabiliyor. 

Jack: Benim için değil. Ailem de buna bayılacaktır. (Fakat olaylar Jack‘in umduğu gibi geliĢmez, ve 

kendisi ruh sağlığını yitirir.) 
94

 Finnis, op. cit, p. 87; Ġnsan tekâmülünün temel bir yönü olarak oyun kavramını ele alan antropolojik 

bir çalıĢma için v. Johan Huizinga, Homo Ludens: Oyunun Toplumsal ĠĢlevi Üzerine Bir Deneme, 

Trans. by Mehmet Ali Kılıçbay, Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2010, passim. 



34 

 

zeylinde, bu iyiyi hem oynanan ‗oyun‘da hem de yürütülen ‗iĢ‘te mükemmeliyet 

göstermek Ģeklinde güncellemiĢtir
95

. 

 

 Ġnsan tekâmülünün gereklilikleri olan temel iyilerden dördüncüsü ‗estetik 

tecrübe‘dir
96

. Ġnsan, hayatında baĢka herhangi anlamda –yararlı, baĢarılı gibi 

konvansiyonel anlamlarda– değil, fakat estetik felsefesinin konusu olmak anlamında 

güzellik denilen bir deneyim yaĢar. Bu tecrübenin konusu, insan ürünü bir sanat eseri 

olabileceği gibi, kendi katkısı bulunmayan bir doğa manzarası ya da insan bedeni de 

olabilir. Finnis‘e göre tekâmülün bir gereği böyle bir estetik nesneyi güzellik 

açısından değerlendirebilecek, onun karĢısında estetik bir tavır alabilecek estetik bir 

özne olabilmektir. Bu amaç doğrultusunda insanın herhangi bir eylemde bulunmasını 

gerektirmeyen böyle bir tavır onda en üst düzeyde bir entelektüelliği gerektirir. 

 

 Aristoteles‘in artık sloganlaĢmıĢ, ―Ġnsan, doğası gereği sosyal bir hayvandır. 

Böyle olmayan bir varlık ya insandan aĢağı bir hayvan ya da ona aĢkın bir tanrıdır.‖ 

Ģeklindeki tespiti Finnis‘in listesinde kendisine yer bulur. O bunu 

‗sosyallik/arkadaşlık‘ Ģeklinde formüle etmektedir. Bu temel iyinin gerçekleĢmesi 

insanın yaĢamında asgarî düzeyde bir barıĢ ve ahengin varlığını gerektirir. Ġnsanların 

birbirleri arasındaki iĢbirliği onların kendi yaĢamlarını sürdürmesi için zorunlu olan, 

bu anlamda amaçsal bir görünüm de arz edebilen sosyalliğin ötesinde, birbirleriyle 

daha yakın iliĢkiler geliĢtirerek birbirlerinin iyiliğinden baĢka bir amaç taĢımaksızın 

eylemeleri gerçek bir iyidir
97

. 

 

 Aydınlanma düĢüncesinin parolası hâline gelen Kant‘ın ―Kendi aklını kendin 

için kullanma cesaretini göster.‖ özdeyiĢi neredeyse tümüyle Finnis‘in ‗pratik 

makuliyet‘ temel iyisinin içeriğini vermektedir. Finnis‘e göre ahlâkî failin kendi 

eylemlerini yönlendirme, kendi yaĢam tercihini belirleme ve böylece kendi 

karakterini kendi baĢına oluĢturması, kendisini tekâmüle ulaĢtıracak kararlarını kendi 

baĢına alabilmesi gerçek bir iyidir. Bu iyi, bir yandan kiĢinin özgürlüğüne bir sınır 

                                                           
95

 Finnis, op. cit, p. 448. 
96

 Ibid., pp. 87-8. 
97

 Ibid., p. 88; Bu iyinin Türk kültüründeki yansıması çok bilinen bir atasözüyle kendisini gösterir: 

―ArkadaĢ hatırına çiğ tavuk bile yenir.‖ 



35 

 

çizerken, diğer yandan kiĢinin eylem, alıĢkanlık ve ortak tavırlarını makul bir düzen 

içine sokmasını gerektirir. Bu düzen dâhilî ve haricî olmak üzere iki boyutludur: (1) 

Dâhilî kısım: kiĢinin duygu ve eğilimlerini, haricî bir tıbbî ilaç kullanmaksızın ya da 

bir dıĢ baskıya (telkin, zorlama, vs.) maruz kalmaksızın kendisini iç huzura 

kavuĢturacak Ģekilde bir ahenk içine sokması; (2) Haricî kısım: KiĢinin eylemlerini 

sahici kılması, özgürce yön verdiği değerlendirmeleri, tercihleri, umutları ve 

özerkliğinin tam anlamıyla gerçekleĢmesi. Yeni doğal hukukçuların kuramlarını 

üzerine oturttukları ve aĢağıda ‗pratik muhakemede bulunmayı mümkün kılan temel 

yöntemsel gereklilikler‘ kısmında daha ayrıntılı ele alınacak olan bu iyi, bu hâliyle 

dahi son derece karmaĢıktır ve kiĢinin tüm eylemlerinde aklî, özgür, bütünsel, ve 

sahici olmasını gerektirmektedir
98

.  

 

 Her ne kadar Marx, ―Din insanların afyonudur.‖ dese ve pozitivist bilim ve 

felsefe anlayıĢı yüzyılımızda hâlâ hâkimiyetini sürdürse de, Finnis bu kavramı da 

temel iyiler listesine dâhil etmekten çekinmez. Bu durum, ilk bakıĢta, yukarıda 

belirtildiği üzere Finnis‘in kendi kuramında tanrının varlığına ihtiyaç duymayıĢıyla 

çeliĢiyor olabilir, fakat din ve tanrı kavramının birbirini gerektirmemesi ve ayrıca 

Finnis‘in din kavramına yüklediği anlam bu pürüzü gidermektedir. Kimi zaman 

bireysellik kimi zaman iĢbirliği gerektiren hayat, bilgi, oyun (ve iĢ), estetik tecrübe, 

sosyallik, ahenk, sahicilik, özgürlük gibi değerler gerçek iyilerdir ve insanın 

tekâmülüne yardımcı olacak olmaları daima gözetilmeleri, onların aleyhine 

davranıĢlardan kaçınılması gerekmektedir. Fakat hayat gerçekten bu iyilerden ibâret 

midir? DüĢünen bir insanın sorabileceği tüm sorulara bunlar yeterli bir cevap 

verebilir mi ya da bunlar insana yeryüzünde cenneti verebilir mi? Ucunu bucağını, 

baĢını sonunu bilmediğimiz bir evrende yaĢıyoruz, doğumla birlikte olmayan bir Ģey 

var oluyor, ölümle bu var olan yok oluyor. Tüm varlık düzeni içinde yer alan tikeller 

bir düzene ya da bir amaca sahip midir? Finnis‘e göre bu noktada sorulması gereken 

iki soru ortaya çıkar: (i) Ġnsan var olukça var olan, yok olunca anlamsızlaĢan bu iyiler 

düzeninin varlık düzeniyle arasındaki iliĢki nasıldır? (ii) Ġnsan özgürlüğünün, insan 

aklını, insan tekâmülünü, insan özgürlüğünü mümkün kılan, özgür, akıllı, mütekâmil 

                                                           
98

 Ibid., p. 88. 



36 

 

bir Ģeye göre tâlî konumda olması olası mıdır? Bu sorulara cevap aramak, Finnis‘e 

göre, illâ ki insan ve ilahî bir Tanrı arasında iliĢki kurmayı gerektirmemektedir. Fakat 

Ona göre evrenin varlığı ve insan aklı ve özgürlüğüne iliĢkin sorular üzerinde biraz 

olsun düĢünmek, bunlara verilecek cevap ne olursa olsun —örneğin bu cevaplar 

kiĢiyi agnostizme ya da inkâra götürebilir— oldukça makul bir çabadır. Ve eğer 

gerçekten varlık düzeninin ya da insan özgürlüğü ve aklının aĢkın bir kaynağı var ise, 

bilinebilen ya da en azından hakkında bir kanı oluĢturulabilen bu aĢkın düzenin 

bilgisinden yoksun, kendi eylemini onunla uyumlaĢtırmaya çalıĢmayan kiĢinin hayatı 

ve eylemleri büyük bir yanlıĢlığa saplanmıĢ olabilir. Yeryüzüne ‗savrulmuĢ‘ 

insanlardan kimisinin derdi hayat, oyun, arkadaĢlık gibi iyilere indirgenemeyen, bir 

Ģeye, baĢka türde bir sorumluluk düĢüncesine iliĢkin olabilir. Bu tür soruların cevabı 

herkesin idrakini aĢmaktadır
99

. 

 

 Finnis‘e göre bu yedi iyinin tümü apaçık bir Ģekilde iyidir ve insanın iyiliği 

için var olan, onun tekâmülünü gerçekleĢtirecek araçlardır. Bunlar insanların 

eylerken sahip olabilecekleri amaçların tümünü içermektedir; bir iyinin kapsamına 

doğrudan girmeyen amaçlar dolaylı olarak da olsa mutlaka bir ya da birkaç iyinin 

birden kapsamına girecektir. Fakat bunlardan hiçbirisi bir diğerine analitik olarak 

indirgenebilir ya da onun için araçsal önem taĢıyor değildir, çünkü Finnis‘e göre 

bunların hiçbiri ile bir diğeri arasında gözetilmesi gereken objektif bir öncelik 

sıralaması yoktur. Bu iyilerden her biri aynı derecede, biri diğerinden daha fazla 

olmayan Ģekilde temeldir ve aralarında hiçbir hiyerarĢi bulunmamaktır. Yukarıda da 

belirttiğimiz gibi, Yeni doğal hukukçuların yapmak istediği Ģey kendilerinin çok 

üstün bilgelikleri sayesinde hayatta güdülmesi gereken biricik temel iyiyi –örneğin, 

antik Yunan filozoflarındaki mutluluk, faydacılardaki fayda ilkesi gibi– 

kanunkoyucu edasıyla tespit edip, ahlâkî faillerin hizmetine sunup onları bu bir tek 

iyiye kanalize etmek, hayatlarının merkezine yerleĢtirmelerini istemek ve hayattaki 

diğer seçeneklere karĢı gözlerini kapatmak değil; bir anlamda Kantvari bir tarzda 

formel ahlâk iyilerini tespit ederek, insanın kendi tekâmülüne kendisinin aldığı 

kararlarla ulaĢmasına yardımcı olmaktır. Fakat belirledikleri bu formel ilkeler 

                                                           
99

 Ibid., pp. 89-90. 



37 

 

Kant‘ınkilerden sayıca fazladır ve her bir ahlâkî fail bu ilkelerden her birisini kendisi 

için makul bir Ģekilde en önemli olarak görmekte serbesttir. Örneğin hayatını bilgiye, 

doğruluğun ve gerçekliğin keĢfine adayan bir akademisyen bu bağlılığının 

gerekliliklerini hayattaki diğer temel iyilere örneğin sosyallik, arkadaĢlık, oyun, 

estetik tecrübeye ya da dine tercih etmekte özgürdür. Her bir kimsenin önceliklerini 

kendisinin belirlediği, temel iyilerden birisini öne çıkaran bir yaĢam planı vardır. Bu 

sebeple bu akademisyen bilimsel araĢtırmalarına ara verip, ilgisini Afrika‘daki 

çocukları tedavi etmeye, açlıkla savaĢmaya ya da hep hayalini kurduğu ressamlığa 

yönlendirirse bilginin hayata ya da estetik tecrübeye nazaran daha değersiz 

olduğunu; ya da iĢinde en üst noktalara gelmesine rağmen bir gün sahip olduğu her 

Ģeyden vazgeçerek kendisini mistik tecrübeye adayan bir Julian Mantle (nam-ı diğer 

‗Ferrari‘sini Satan Bilge‘) dinin ‗iĢ‘in göre daha değerli olduğunu fark etmiĢ değil, 

farklı iyiler arasında bir tercihte bulunarak yaĢam planında bir değiĢikliğe 

gitmiĢlerdir. Her bir bireyin temel iyiler arasında kendi düzenlediği sübjektif bir 

öncelik düzeni vardır; mizaç, yetiĢtirilme tarzı, yetenekler, fırsatlara bağlı olarak 

tercih edilen yaĢam planına göre kiĢi bunlar arasında ayrım yapmakta özgürdür
100

. 

 

 Fakat, Finnis‘in temel iyiler epistemolojisini metafizik ve antropolojiden 

kaçarak ‗apaçıklık‘ diye isimlendirilen sezgisel/aklî bir kavram üzerine kurması 

kendisine yöneltilebilecek yeni itirazlara kapı aralamaktadır. Ross‘un epigraftaki 

itirazının gücü de esas olarak bu noktada hissedilir
101

: ―Neden benim sezgim sizinki 

kadar iyi olmasın?‖ Finnis özellikle eserini yazıp yayımladığı ˈ70 ve ˈ80‘li yıllarda 

oldukça popüler olan postmodernizme rağmen bu iddiasının geçerliliğini neye 

dayanarak söyleyebilir? Benzer Ģekilde doğal hukukun ilkelerini keĢfetmek için 

kendi aklına/sezgisine baĢvuran iyi niyetli baĢka bir kiĢinin Finnis‘inkilerden daha 

farklı, hatta onlarla çeliĢebilen iddialarda bulunması pekâlâ olasıdır. Ayrıca apaçıklık 

kavramı iyi bir sicile de sahip değildir. Descartes kendi rasyonel epistemolojisinde 

bu kavramı doğruluğun ölçütü olarak kabul etmiĢtir, fakat Kant‘la beraber analitik-

sentetik ayrımını ve doğrulanabilir ilkesini esas alan Yeni-Kantçı pozitivist felsefe 

                                                           
100

 Ibid., pp. 92-3. 
101

 Bu konudaki benzer bir diğer itiraz Mackie‘nin ‗epistemolojik tuhaflık argümanı‘dır. V. J.L. 

Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, London, Penguin Books, 1990, pp. 38-42. 



38 

 

öznellik içerdiği gerekçesiyle bu kavramın doğruluğunu reddetmiĢ, bunun yalnızca 

analitik önermeler için gerekli olabileceğini kabul etmiĢtir
102

. Felsefenin yanında 

ayrıca gündelik hayatta dahi kendinden menkul ‗apaçıklık‘, ‗kanıtlanamazlık‘ gibi 

iddialar genellikle ebedî hakikatlerden haber veriyormuĢ gibi yapıp da aslında kendi 

arzu, çıkarlarını pazarlayan Ģarlatanlarla da özdeĢleĢtirilebilmektedir. Dolayısıyla 

tüm ahlâk kuramını bu epistemoloji üzerine kuran Finnis‘in evrensellik iddiası ilk 

bakıĢta pek cazip görünmemektedir. Fakat Finnis‘in bu noktada gösterdiği tevâzu 

onu bu tür iddialardan berî kılmaktadır. Ona göre kendisinin insanın tekâmülünün 

çeĢitli yönlerini belirlemeye yönelik bu çabası, ―Evrensel bir insan doğası var mıdır, 

varsa bunun karakteristikleri nelerdir?‖ sorusunu soran antropolog ve psikologların 

çabalarına paralel, fakat yine de onlarınkinden oldukça farklı bir Ģekilde, bir anlamda 

insanın kendi karakteri ve doğasını anlamaya yöneliktir ve bizden kendimize 

sormamızı istediği soru Ģudur: ―Kendi refahımın temel özellikleri nelerdir?‖ Bu 

soruyu soran her bir kimse pratik muhakemenin temel ilkeleri olarak kanıtlanamaz, 

apaçık temel iyilerin kavranmasında kendi kendisiyle baĢ baĢadır. Bu kavrayıĢ ve 

empati yeteneğini bu amaçla kullanan kimse insanların eylemlerinin, karakterlerinin, 

yaĢam tarzlarının, kültürlerin gözetilmesi gerekenler olarak neye önem vermeleri, 

neyden kaçınmaları gerektiğini keĢfedebilirler. Verilen cevaplar açısından da Finnis 

tevâzusunu korur: ―… kendi baĢına iyidir. Sen de böyle düĢünmüyor musun?‖
103

 

 

 Bu sebeple kendi listesinin de tüketici, nihaî bir liste olmadığını, bu tür baĢka 

listelerin de hazırlanabileceğini düĢünen Finnis bu listedeki iyilere özellikle evlilik 

ve üreme iyilerinin bir temel iyi olarak ekleyip eklememe konusunda kararsızdır ve 

yıllar içinde gerek kendi baĢına
104

 gerekse Grisez ve Boyle ile birlikte yaptığı ortak 

çalıĢmalarda
105

 bu listesini güncellemiĢtir
106

. Fakat kendi listesinin bu hâliyle yeterli 

                                                           
102

 Abdülbaki Güçlü, Erkan Uzun, Serkan Uzun, Ümit Hüsrev YoldaĢ, ―Apaçıklık‖, Felsefe Sözlüğü, 

Bilim ve Sanat, 2nd ed., Ankara, 2003, pp. 75-76., pp. 75-6. 
103

 Finnis, op. cit, pp. 80, 85-6. 
104

 John Finnis, ―Natural Law and Legal Reasoning‖, Natural Law Theory: Contemporary Essays, 

Ed. by Robert P. George, Paperback ed, New York, Oxford University Press, 1994, pp. 134-157, p. 

135. 
105

 Grisez, Boyle, Finnis, op. cit, pp. 107-8. 
106

 Finnis, ―Natural Law and Natural Rights‖ın 2011 yılı baskısındaki zeylinde kendisine göre 

hazırladığı en iyi listenin 1997‘de yazdığı ―Commensuration and Public Reason‖de yer alan ve evlilik 

iyisine hak ettiği önemi veren liste olduğunu düĢünmektedir. V. Finnis, Natural Law and Natural 

Rights, p. 448; Ġçlerinde en günceli olması bu listenin de burada verilmesini gerektirmektedir: (1) 



39 

 

olduğunu ve belirlediği temel iyilerin tüm olası diğer iyileri de içerebilecek, tüm 

insan eylemlerine nihaî sebepleri verdiğini düĢünen Finnis, antropolojik ve psikolojik 

çalıĢmaların da kendi tespitini desteklediğini ileri sürer. Ona göre farklı 

coğrafyalardaki kültürlerin tüm insanlar için apaçık olduğunu söylemeye izin 

vermeyecek Ģekilde çok çeĢitli ve birbirleriyle çeliĢen tercihler, güdüler ve 

değerlendirmeler içerdiği, bu sebeple her yer ve zaman için geçerli olan pratik ilke ve 

değerlerin var olamayacağı varsayımını güncel antropolojik çalıĢmalar 

doğrulamamaktadır. Bu varsayımlar göstermektedir ki, tüm kültürler insan hayatının 

değerini takdir eder: Kendi hayatını koruma güdüsü tüm toplumlarda doğru bir eylem 

sebebi olarak kabul görür ve hiçbirisinde meĢrûlaĢtırıcı bir sebep olmaksızın bir 

diğerini öldürme hoĢ görülmez ve tüm toplumlar yeni bir insan dünyaya getirmeyi, 

çok özel istisnaların bulunmadığı hâllerde, kendi baĢına bir iyi olarak görür. Yine 

tüm toplumlarda cinsel aktiviteler bir Ģekilde sınırlandırılmıĢ, ensest, hafifmeĢreplik, 

tecavüz yerilmiĢ, bu tür iliĢkilerde sadakat ve süreklilik övülmüĢtür. Her kültürde 

hem teorik hem de pratik konularda yeni nesillerin eğitimine önem verilir. Tüm 

insanlar yalnızca kendilerini yetiĢtiren çekirdek aile sınırları içinde değil, bunu aĢan 

bir toplum içinde yaĢar ve tüm toplumlar iĢbirliğine, arkadaĢlığa, bireyler arası 

yükümlülüklere, karĢılıklı iliĢkilerde adâlete, ciddî ve kurallara bağlı olsun, ya da 

rahat ve eğlence amaçlı olsun iĢ ve oyuna önem verir. Tüm kültürlerde Ģu ya da bu 

Ģekilde insanüstü güçlere yönelik büyük bir ilgi vardır ve bu sebeple farklı formlarda 

olsa bile din evrenseldir
107

. Fakat, Finnis‘e göre, bu teorik çalıĢmalar temel iyilerin 

kendilerinden çıkarıldığı, onların varlığını kanıtlayan kaynaklar olarak değil, ancak 

bu apaçık iyileri teyîd edici çalıĢmalar olarak görülmelidir
108

. 

                                                                                                                                                                     

Gerçekliğin Bilgisi (Finnis, Estetik tecrübeyi de buraya dâhil etmektedir.); (2)  ĠĢ ve oyunda Becerikli 

performans, (3) Bedensel hayat ve bunun en iyi hâlinin gereklilikleri olarak sağlık, güç ve enerji, 

güvenlik; (4) Arkadaşlık ya da insanlar arası çeĢitli iliĢkilerde ahenk ve iĢbirliği; (5) Hem eĢler 

arasında gerekli olan bir arkadaĢlığı hem de dünyaya çocuk getirmeyi ve onları yetiĢtirmeyi 

içermesine rağmen bunlara indirgenemeyen ve bu sebeple ayrı bir temel iyi olarak kabul edilmesi 

gereken, bir amaca ve paylaĢılan bir yarara sahip, erkek ve kadının cinsel iĢbirliği olan Evlilik; (6) 

KiĢinin hisleri ve yargıları arasında (dâhilî bütünlük) ve kiĢinin yargıları ile davranıĢları arasında 

(sahicilik) ahenk bulunması demek olan Pratik muhakemede bulunabilirlik; (7) Anlam ve değeri de 

içerir Ģekilde, tüm gerçekliğin en geniĢ amaçları ve kaynağı ile ahenk içinde olma. V. John Finnis, 

―Commensuration and Public Reason‖, Incommensurability, Incomparability, and Practical 

Reason, Ed. by Ruth Chang, United States of America, Harvard University Press, 1997, pp. 215-233, 

n. 25. 
107

 Finnis, Natural Law and Natural Rights, pp. 84-5. 
108

 Ibid., p. 81. 



40 

 

 Pekâlâ, temel iyiler bunlardır ve bütünsel
109

 insan tekâmülü idealini 

gerçekleĢtirecek olan formlar olarak insan eylemlerine nihaî meĢrûlaĢtırıcı sebepleri 

sağlarlar. ―Niçin bunu yapıyorsun?‖ sorusuna verilecek ―Sadece ve sadece …(hayat, 

bilgi, oyun, estetik haz, arkadaĢlık ya da din)… iyisi hatırına yapıyorum.‖ Ģeklinde 

bir cevap yeterli olup, bundan da öte bir gerekçe gerektirmezler. Fakat tekrar 

hatırlamak gerekir ki, Finnis‘e göre temel iyiler aĢamasında henüz ahlâkî yargıda 

bulunabilecek donanıma sahip değiliz, çünkü temel iyi formlarına iyi denmesiyle 

belirli insan eylemlerini doğru ya da yanlıĢ Ģeklinde yargılıyor değiliz. Bu iyiler 

objektif ahlâkî değerler değildir, sadece insanın tekâmülünü gerçekleĢtirecek olan 

formlardır. Dolayısıyla, bu durumda temel iyilerin temel iĢlevi ahlâkî eylemler 

açısından yalnızca ―Niçin?‖ sorusuna cevap vermek iken, ―Nasıl?‖ sorusu cevapsız 

kalmakta, bu ilkeler bir eylemin nasıl ahlâkî olabileceği konusunda rehberlik iĢlevi 

görememektedir. Tekâmül ideali için gözetilmesi gereken ilkeler bellidir, fakat bu 

iĢin hangi yöntemle gerçekleĢtirileceği belirsizdir. Bu sebeple, ―Kem âlât ile kemâlât 

olmaz.‖dan mülhem, bu kemâlât için hüsnü âlâta ihtiyaç vardır. Bu âlât, pratik 

makuliyet gereklilikleridir. 

 

 Ġnsan tekâmülünün ayrı ayrı yönlerine tekabül eden bu iyilerin tümü 

gerçekleĢtirilmeye layıktır ve her birisinin gerçekleĢtirilmesinde çok çeĢitli yöntem 

ve yaklaĢımların olması olasıdır. Hiçbir temel iyinin göz ardı edilebilmesi için yeterli 

bir gerekçe yoktur. Fakat, aynı zamanda bir kimsenin tüm iyileri hayatında 

gerçekleĢtirmesi, yaĢam süresinin kısalığı sebebiyle pek olası da değildir. Bu sebeple, 

kendi hayat planımızı belirlemekle belirli iyileri öne çıkarırken, bazılarını da 

mecbûren dıĢarıda bırakıyoruz. Fakat, Finnis‘e göre, bu iyiler arasından hiçbir 

Ģekilde göz ardı edilemeyecek bir iyi vardır ki, ahlâkî faile neyin yapılmasını, neyin 

yapılmamasını gerektiğini gösterecek bir rehber görevi görmektedir. Bu iyi ‗pratik 

makuliyet‘ iyisidir. Temel iyi formları ahlâka öngelen ilkeler olmaları sebebiyle tikel 

tercihlerde, kararlarda ya da eylemlere aktarılmadıkça ahlâkî güce sahip değildir. 

Pratik makuliyet ilkesi bu temel ilkelerin tikel karar ve eylemlere aktarılmasıyla 

                                                           
109

 Bu sıfatı, Finnis‘in Grisez ve Boyle ile birlikte ortak çalıĢması olan ―Practical Principles, Moral 

Truth, and Ultimate Ends‖deki son formülasyonları dolayısıyla burada kullanıyoruz. V. Grisez, at. 

al.,op. cit p. 128. 



41 

 

ilgilenen, insanın hayat planını, bağlılıklarını, tercihlerini, kararlarını yönlendirmede, 

onun diğer iyilere katılımında etkin bulunan, bu doğrultuda ona rehberlik yapan, son 

tahlilde onları makul kılan bir ilkedir
110

.  

 

ĠĢte bu pratik makuliyet ilkesinin yöntemsel gereklilikleridir ki, kiĢinin ne 

yapması, nasıl düĢünmesi gerektiğini, pratik makuliyet temel iyisinin 

gerçekleĢtirilmesi için nasıl bir kimse olması gerektiğini açıklayıp, rasyonelliğin 

ölçütünü verir ve hem insan tekâmülünün bir yönü olması hem de diğer iyilere 

katılımın gerçekleĢmesinde etkin olması sebebiyle bu ilkenin gereklilikleri tüm 

yönleriyle insan tekâmülünün gerçekleĢmesinde kurucu bir role sahiptir. Temel 

iyilerde olduğu gibi, Finnis bu gerekliliklerin her birinin türev olmayan, birbirine 

indirgenemez ve böylece aralarında hiyerarĢik bir iliĢki bulunmayan, eĢit derecede 

temel olduğunda ısrar eder. Bu derece öneme sahip bu gerekliliklere uygun olarak 

yaĢamak, ona göre ahlâklı ve akla uygun bir hayat yaĢamak için zorunludur
111

. ġimdi 

Finnis‘in dokuz farklı önerme Ģeklinde belirlediği bu yöntemsel gerekliliklerin 

incelenmesine geçelim. 

 

Bunlardan ilki, kiĢinin (i) tutarlı bir yaşam planının bulunmasıdır. Böyle bir 

kimsenin kendi hedeflerinin bunlar için gerekli olan olanaklarının farkında olan, 

kendi dürtülerini, arzularını, eğilimlerini denetim altına alabilen ve bunları makul bir 

Ģekilde ve bir ahenk içinde yönetebilen, gelip geçici heveslere kapılmayan, rüzgârın 

estiği yöne doğru sürüklenmeyen, Sokrates‘in öğüdüne tutunarak kendini tanıyan, 

yaĢamını sorgulayan bir karaktere sahip olması gerekir. Temel iyiler doğrultusunda 

bütünsel tekâmülünü amaçlayan kimsenin, hayatını bir bütün olarak görerek rasyonel 

bir plan dâhilinde yaĢaması, irrasyonel, bu ideal aleyhine olan türden tercihlerde 

bulunmaksızın, zaten kısa olan ömründe eline geçireceği fırsatları değerlendirmesi 

gerekir
112

. Bu doğrultuda kiĢinin, belirlediği (v) hedeflerine sadakat göstermesi, 

bunları gerçekleĢtirebilmek için bilinen, konvansiyonel yöntemlerin dıĢına çıkma 

cesareti göstererek yeni ve yaratıcı çözümler geliĢtirmesi gerekir. Fakat, bununla 

                                                           
110

 Ibid., pp. 100-1. 
111

 Ibid., pp. 102-3. 
112

 Ibid., p. 104. 



42 

 

birlikte, kiĢinin belirlediği hedeflerine olan bağlılığı noktasında ölçülü olması da 

gerekmektedir
113

. KiĢinin bu hayattaki tekâmülü yalnızca bir ya da iki temel iyinin 

güdümünde değildir, bu idealin bütünsel olması için kiĢinin bütün temel iyilere karĢı 

muhabbetinin olması gerekmektedir. Öngörülemeyebilecek Ģekilde değiĢebilen 

yaĢam koĢulları karĢısında (iv) hedeflerini gözden geçirmesi, bunlar ile kendisi 

arasına mesafe koyabilmeyi de bilmesi gerekir. KiĢinin belirli bir hedefe körü körüne 

bağlanması, gerçekleĢtiremediği takdirde hayata küseceği bir hedefe iliĢkin arabesk 

bir tavır alması sahicilik iyisine aykırıdır ve bunda hiçbir rasyonel yön yoktur
114

. Bu 

doğrultuda kiĢinin hedeflerini güncellemeyi, yeni hedefler belirlemeyi bilmesi, belirli 

bir hedefine atfettiği önemde kantarın topuzunu kaçırmaması gerekir. 

 

Tutarlı bir yaĢam planı olan her bir kimse kendi hâl ve Ģartlarına, eğilimlerine 

ve yeteneklerine göre illa ki temel iyi formlarından bir ya da birkaçını bu planda öne 

çıkarırken, bazılarını kısa ya da uzun süreli olarak mecbûren ikinci plana itecektir. 

Ġmkânları kısıtlı olan insan türü için bu zarurîdir. Bir akademisyenin ilminde 

derinleĢebilmesi için bazı Ģeyleri feda etmesi, örneğin sosyallik ya da estetik tecrübe 

ihtiyacında geride kalması anlaĢılabilir bir durumdur, fakat bu kimsenin kendi yaptığı 

iĢi, bilgi iyisini yüceltip, diğerlerini küçümsemesi, örneğin oyun ya da dinin değerini 

göz ardı etmesi rasyonel bir durum değildir. Dolayısıyla temel iyiler konusunda ifrat 

ile tefrit arasında gidip gelmek, Finnis‘e göre tekâmül idealini zora sokmaktadır. Bu 

sebeple onun pratik makuliyete aykırı olan bu tür tutumları dıĢlayan yöntemsel 

ilkenin adı (ii) temel iyiler arasında keyfî tercihlerde bulunmamadır
115

.  

 

Keyfiyet yasağının bir diğer görünümü de (iii) insanlar arasında keyfî 

tercihlerde bulunmamayı gerektiren üçüncü makuliyet ilkesidir. Ahlâkî failin kendi 

tekâmülü için kendi hayatını, refahını, ilgilerini diğer kimselerinkine göre öne 

çıkarması gayet makul bir durumdur, fakat bu makuliyetin sebebi kiĢinin kendi 

tekâmülünün diğerlerininkine göre daha önemli olması değil, o kiĢinin bir benlik 

düĢüncesine sahip olması ve makuliyetin gerektirdiği, pratik aklın ilk ilkelerini 

                                                           
113

 Ibid., p. 110. 
114

 Ibid. 
115

 Ibid., pp. 105-6. 



43 

 

oluĢturan temel iyi formlarının değerini kabul etmenin ve onları gerçekleĢtirmenin 

ancak kendisini Ģekillendiren temel iyilere kendisinin katılımıyla mümkün olmasıdır. 

Bu sebeple, bencillik, çifte standart, ikiyüzlülük, diğer kimselerin tekâmülüne karĢı 

kayıtsızlığa kapı açmamak Ģartıyla, makul bir noktaya kadar kiĢinin kendisini öne 

çıkarmasına cevaz vardır. Finnis‘in bu sınırı aĢmamak için baĢvurduğu ölçüt ―Kendin 

için istemediğini, baĢkası için de isteme; kendin için istediğin Ģeyi ise baĢkalarından 

esirgeme.‖ Ģeklindeki ‗altın kural‘ olarak da bilinen ahlâk ilkesidir
116

. 

 

Yeni doğal hukukçuların ahlâk anlayıĢlarının en önemli ve onları Kantçı 

deontolojik çizgiye yaklaĢtıran yönü, her biri tekâmül idealinin farklı yönlerine 

tekabül eden temel iyiler arasında bir hiyerarĢinin var olmadığını, onların fayda 

hesabına sokularak birinin diğerine indirgenemeyeceğini ileri süren, böylece sonuççu 

ahlâk anlayıĢlarını reddeden ölçümlenemezlik ilkesini kabul etmeleridir. Ġnsanın 

baĢtan belirlenmiĢ, biricik bir hedefi ya da iĢlevi olduğu Ģeklindeki Aristotelesçi, ve 

onun tüm eylemlerinin, farklı farklı amaçların kökeninde ortak bir sebep olarak 

arzuların tatmininin bulunduğunu söyleyen Humecu görüĢü reddeden Finnis, temel 

iyiler birbirleriyle karĢılaĢtırılabilir olmadıkları için bir ahlâkî muhakeme türü olarak 

bir ya da birkaç iyinin maksimizasyonunu savunan sonuççuluğu irrasyonel bulur
117

. 

Çünkü sonuççuluğun, Finnis‘e göre, hangi sonucun bir diğerine, örneğin neden bir 

kimsenin bencil değil de özgecil olmasını, neden bir gencin savaĢta vatan 

savunmasına katılmayı değil de hasta annesine bakmayı tercih etmesi gerektiğine 

dair getirebileceği meĢrûlaĢtırıcı bir sebebi yoktur. Bu sebeple bu tür bir 

maksimizasyon hedefi makul bir pratik muhakeme için yeterli bir ilke olamaz. Bu 

amaçla, ahlâkî failin belirlediği (vi) makul hedefler için seçeceği makul ve etkili 

araçları seçmesi, fakat bu noktada eyleminin sonuçlarına sınırlı bir önem atfetmesi 

gerekmektedir
118

. 

 

Finnis‘e göre sonuççu hesaplamaları reddeden bu gerekliliğin beraberinde 

getirdiği bir diğer gereklilik apaçık bir Ģekilde kendisini gösterir: (vii) Her eylemde 

                                                           
116

 Ibid., pp. 107-8. 
117

 Ibid., p. 113. 
118

 Ibid., p. 117. 



44 

 

tüm temel iyilere hürmet etmeli, kasten ya da daha yüksek bir iyiye götürecek bir 

araç sâikiyle onların gerçekleştirilmesine veya onlara katılmaya engel olmak veya 

zarar vermekten başka bir şey getirmeyen eylemleri tercih etmemeli (eylememeli, bu 

konuda plan yapmamalı)
119

. Getireceği olumlu sonuçların olumsuz olanlara ağır 

bastığı gerekçesiyle bu eylemde bulunmaktan çekinmeyen bir fail, her birisi eĢit 

derecede temel ve birbirine indirgenemez olan iyileri fayda hesabına sokmuĢ olur. 

Bu zeminden hareket edilirse, örneğin, rehineleri kurtarma amacıyla masum bir 

kimsenin öldürülmesi meĢrû kabul edilebilir. Fakat sonuççu muhakemenin tümüyle 

keyfî olduğunu düĢünen Finnis‘e göre temel hayat iyisine doğrudan zarar veren böyle 

bir eylem insanî duygularla mazur görülebilse de, aklen hiçbir Ģekilde 

meĢrûlaĢtırılamaz. Akıl, her eylemde, tüm temel iyilere –yapılıp gözetilemese bile en 

azından– saygı duyulmasını gerektirir. Temel iyiler ve onları yaĢama geçiren pratik 

makuliyet ilkeleri failin sahip olduğu tek rehberdir. Eğer, pratik aklın ilkesinin (iyi 

yapılmalı ve gözetilmeli) gereği her zaman en iyi sonuçlara odaklanma Ģeklinde 

anlaĢılırsa, temel iyiler birer amaç değil, araç olarak muamele görmüĢ olur. Fakat 

insanın bütünsel tekâmülünün yönlerinden herhangi birisi hiçbir plan ya da amaç 

uğruna feda edilemez. Hiçbir insan hakkı yoktur ki, duygular tercihlerin yönetimine 

geçirildiğinde ya da temel iyilerin gözetilmesine fayda-maliyet hesabı yapıldığında 

çiğnenmesin. Böylece bu ilke, kendisinden iyinin sadır olacağı bir kötüye cevaz 

vermeyerek, araç-amaç iliĢkisinde makyavelist tutumları reddetmektedir. Finnis 

burada, ‗koĢulsuz buyruğa‘ atıf yaparak Kantçı duruĢunu perçinlemektedir: ―Öyle 

hareket et ki, kendin ya da bir baĢkası olsun, insanlığı bir araç olarak değil, daima bir 

amaç olarak gör.‖
120

 

 

Finnis‘in listesindeki pratik makuliyet gerekliliklerinden bir diğeri, (viii) 

kişinin kendi toplumunun „müşterek iyi‟si lehine hareket etmesi, onu 

güçlendirmesidir
121

. Ġlk bakıĢta ‗müĢterek iyi‘ kavramının yaptığı çağrıĢım ‗en fazla 

sayıda kiĢinin en yüksek iyisi‘ Ģeklindeki faydacı öğretidir. Fakat Finnis‘in bu 

kavramdan anladığı Ģey, ‗bir grup veya toplum mensuplarının az çok paylaĢılan ve 

                                                           
119

 Ibid., p. 118, 454. 
120

 Ibid., pp. 119-22. 
121

 Ibid., p. 125. 



45 

 

makul hedeflerine eriĢme, bu amaçla toplumsal yaĢantının doğal bir sonucu olarak 

ortaya çıkan ve ayrıca uğruna birbirleriyle iĢbirliğinde bulundukları birtakım 

değerleri makul bir Ģekilde gerçekleĢtirmelerini mümkün kılan bir dizi koĢullar 

birliğidir‘
122

. Bu iyi, temel iyilerden biri olarak örneğin iki arkadaĢ arasında, kendi 

amaçları uğrunda birbirlerine yardım etmek, sevgi, bilgi gibi iyilerde paylaĢımda 

bulunmak ve böylece hayatı paylaĢarak karĢılıklı Ģekilde birbirlerinin tekâmüllerini 

sağlamaktır. Buradaki müĢterek iyinin gereği, bir kimsenin kendi çıkarlarını korumak 

kaygısıyla, diğerini bir tür araç olarak görerek onunla paylaĢımda bulunması değil, 

sırf diğerinin hatırı için böyle yaparak birbirlerine katkıda bulunmaktır. Buna göre 

arkadaĢının refahı ve tekâmülü, kiĢinin kendi tekâmülünün de temel bir bileĢenidir. 

Eğer, bu Ģekilde, bir grup veya toplum üyeleri diğerlerinin iyiliğini kendi iyilikleri 

olarak gördükleri takdirde, arkadaĢlık/toplumsallık iyileri gerçek anlamda hayata 

geçirilmiĢ olur
123

. Bu Ģekilde yürütülen, sosyalliğin en temel ve yoğun formunu 

meydana getiren, karĢılıklı tekâmüle götüren arkadaĢlık iliĢkileri sosyallik temel 

iyisinin de özünü oluĢturur
124

, fakat toplumsallığın bütün formlarını oluĢturmaz. Bir 

toplumda arkadaĢlık iliĢkilerinin yanında doğal, ekonomik, kültürel, toplumsal, siyâsî 

vb. çok çeĢitli ihtiyaçların doğurduğu ailevî, meslekî, ekonomik, sportif vb. çok 

çeĢitli iliĢki örnekleri de toplumsallığa dâhildir. Bu sebeple sadece ‗arkadaĢlık‘ 

kapsamındaki toplumsal iliĢkiler tekâmül ideali için gerekli zemini oluĢturamaz. 

Bunun için, diğer iliĢki türlerini de içine alan, bireylerin, ailelerin ve çok farklı 

türdeki birlikteliklerin faaliyet ve örgütlenmelerinin koordine edildiği, Finnis‘in 

adlandırmasıyla, ‗komple bir toplum‘ ihtiyacı hâsıl olur. Böyle çok yönlü bir 

toplumun amacı tüm insanların tekâmülünü sağlayacak ortamı hazırlamak, bu 

doğrultuda her bireyin kiĢisel geliĢimini
125

 destekleyecek, kolaylaĢtıracak ve 

güçlendirecek birliktelik formlarını, maddî ve diğer koĢulları güvence altına 

almaktır
126

. MüĢterek iyinin gerekliliklerinin yerine getirildiği böyle bir toplumda, 

Finnis‘e göre, aynı zamanda adâlet değerinin gereklilikleri de yerine getirilmiĢ 

                                                           
122

 Ibid., pp. 153-5. 
123

 Ibid., pp. 141-4. 
124

 Peter French Ryan S.J., ―The Natural Law Jurisprudence of John Finnis: The Advantages of A 

Theory of Law Founded on Basic Human Values‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Gonzaga 

University Department of Philosophy, Washington, 1985, pp. 47-8. 
125

 Buna ailevî, dostluk, iĢ ve oyunu da içeren toplumsal tekâmül görünümleri de dâhildir. 
126

 Finnis, op. cit, p. 147. 



46 

 

olur
127

. Böyle bir ortamın varlığı bireysel-tutarlı yaĢam planlarının çapını aĢan, 

komple bir yapılanmayı gerektirir. AnlaĢılacağı üzere, hukukun resme dâhil olmaya 

baĢladığı bu noktada, Finnis‘in ahlâk kuramında özel bir yere sahip olan ‗müĢterek 

iyi‘ kavramı hukukun düzenleme alanı açısından da bu önemini muhafaza 

etmektedir. Bir otorite olarak hukuka olan ihtiyaca ve onun meĢrûiyetine, iĢleyiĢ 

Ģekline, düzenleme sınırlarına olan iliĢkin îzâhâtında Finnis için bu kavram anahtar 

önem taĢımaktadır. Fakat bu konuya iliĢkin açıklamalara aĢağıda yer verilecektir. 

 

Son gereklilik, Finnis‘e göre, bir anlamda diğer tüm gereklilikleri özünde 

barındırmaktadır: (ix) Son tahlilde, her şey, tüm temel iyiler ve pratik makuliyet 

gereklilikleri dikkate alındığında yapılmaması gerektiği kanısına varılan, düşünülen, 

veya hissedilen şey yapılmamalı, kendi vicdanına uygun hareket etmeli
128

. Bu 

noktada Finnis, kiĢisel vicdanın ahlâkî eylemleri yargılayacak son makam olarak 

görmektedir. Bir öncekinde olduğu gibi, burada Finnis bir baĢka isme, bu kez 

Aquinas‘a atıf yapmaktadır: ―Eğer bir kimse, son tahlilde, makul olmadığını 

düĢündüğü bir Ģeyi yapmayı veya son tahlilde, makul olduğu kanısına vardığı bir Ģeyi 

yapmamayı tercih ederse, vicdanî yargılarında ne kadar hatalı olursa olsun, bu kiĢinin 

tercihi akla aykırı ve yanlıĢtır.‖
129

 

 

Pratik makuliyet gerekliliklerinin bu birliğinin ortak meyvesi Finnis‘in doğal 

hukuk kuramının iki ayağından ilki olan doğal hukukçu ahlâk kuramıdır. Özgürlük 

ve akıl temel değerlerinin birer tezâhürü olan
130

 bu gerekliliklerin her birisinin 

rasyonel tercih ve eylemler, yargılar ve karakter özelliklerinin oluĢturulması ve en 

nihayetinde, tüm bunların Ģekillendireceği rasyonel bir hayatın yaĢanmasında ayrı bir 

                                                           
127

 Ibid., pp. 161, 164-5. Buradaki amacımız Finnis‘in hukuk kuramında hukukun amaçlarından birisi 

olarak, aynı zamanda hem bireysel hem de toplumsal tekâmülün bir gereği olarak adâlet iyisinin 

gerçekleĢme koĢulunun, ‗müĢterek iyi‘nin bir toplumda hayat bulması olduğuna değinmekle yetiniyor, 

Finnis‘in adâlet kuramının unsurları göz ardı ediyoruz. Bunun için v. Finnis, op. cit, p. 161-197; 

Ayrıca v. Metin, ―Yeniden Doğal Hukuk Modellemesi: John Finnis‖, pp. 192-4. 
128

 Finnis, op. cit, p. 125. 
129

 Ibid., pp. 125-6; Wittgenstein‘da da benzer bir düĢünceye rastlanır: ―ġunu söylemek kesinlikle 

doğrudur: Vicdan, Tanrı‘nın sesidir. Örneğin, filanca kimseyi kırdığımı düĢünmek beni mutsuz kılar. 

Bu benim vicdanım mıdır? Birisi diyebilir mi ki: ―Nasıl olursa olsun, vicdanına göre hareket et.‖? 

Mutlu yaĢa!‖ V. Ludwig Wittgenstein, Notebooks: 1914-1916, Trans. by G.E.M. Anscombe, Ed. by 

G.H. von Wright, G.E.M. Anscombe, New York and Evanston, Harper Torchbooks, 1961,  p. 75e. 
130

 Özgürlük ve akıl temel iyilerinin yeni doğal hukukçuların birer metafizik ve antropolojik varsayımı 

olduğunu yukarıda belirtmiĢtik. V. supra n. 41. 



47 

 

yeri ve önemi vardır
131

. Finnis‘in kuramında ne temel iyiler, Antik Yunan veya 

pozitivist ahlâk kuramlarının yaptığı gibi, yaĢamda gözetilmesi gereken biricik değer 

olarak tek bir ‗mutluluk‘ ya da ‗fayda‘ iyisine; ne de bunları yaĢama geçiren pratik 

makuliyet gereklilikleri Aquinas‘ın ‗iyi-kötü‘ veya Kant‘ın ‗araç-amaç‘ skalası ile 

yaptığı gibi, ahlâkî eylem rehberi tek bir ilkeye indirgenir. Metafizik ve antropolojik 

yüklerini doğal hukukun sırtından atan Finnis, analitik yöntemin, etiğin meta 

düzeyinde kullanıldığı son yüzyılda, bu yöntemden yararlanarak normatif bir ahlâk 

kuramı ortaya koyar ve bu kuramında hukuka da özel bir rol verir. 

 

Bu amaçla ilk yapılması gereken iĢ, hukuk kavramından ne anlaĢıldığının 

açıklığa kavuĢturulmasıdır. Gündelik dilde ‗hukuk‘ kelimesi farklı anlamları içerir 

Ģekilde kullanılmaktadır. Örneğin, ilkel hukuk, ulusal hukuk, uluslararası hukuk, 

arkadaĢlık hukuku, örf-âdet hukuku, çete hukuku vesaire. Bu kullanımlar içinde dahi 

farklı nitelemelere konu olabilen kullanımlar vardır. Bunun için Finnis bu farklı 

kullanım-anlamlarına iliĢkin olarak ‗merkezî durum‘ (central case) ve ‗çevresel 

durum‘ (peripheral case) ayrımı yapar
132

.  Örneğin, Nazi dönemi Alman devletindeki 

hukukî teĢkilatlanma da bir hukuk devleti, anayasal hükümet kavramlarına birer 

örnek teĢkil eder, fakat bu dönemki sistemi savaĢ sonrası Alman devletindekinden 

ayıran bir ölçüt de olmalıdır. Bu örnekte Finnis, ‗Nazi hukuku sistemi‘ ‗Nazi 

anayasal devleti‘ ibârelerini hukuk ve devlet kavramlarının çevresel kullanımları, 

savaĢ sonrası sistemdeki hukuk, hukuk sistemi, anayasal devlet kavramlarının 

kullanımlarını ise merkezî durum olarak kabul etmektedir.   

 

Tam da noktada, bu kavramların merkezî anlamlarına açıklık getirmek için 

Finnis‘in devreye soktuğu kavram, yukarıda bahsedilen, ‗komple toplum‘ 

kavramıdır. Finnis‘e göre hukuk ve hukuk sistemi gibi kavramların merkezî 

anlamları ancak komple bir toplumda hayat bulabilir
133

. Hukukun tüm ayırt edici 

özellikleri, postülaları, kullandığı araçların varlık sebebi bireylerin, ailelerin, bir 

toplumda gerçekleĢen çeĢitli birlikteliklerin faaliyetlerini, pratik makuliyetin iĢaret 

                                                           
131

 Finnis, Natural Law and Natural Rights, pp. 126-7. 
132

 Ibid., p. 11. 
133

 Ibid., p. 148. 



48 

 

ettiği Ģekilde, koordine edilmesi ihtiyacıdır
134

 ve hukukî Ģeyler, meĢrûiyetini onun 

gerekliliklerine uygunluğundan alır. Pratik makuliyet iyisi insanlar arasında ve temel 

iyiler arasında keyfî tercihlerde bulunmama ve tüm temel iyilere açık olma 

gereklilikleriyle iliĢkilidir. Bir pratik makuliyet konusu olarak, ancak, komple bir 

toplum idealinin gösterdiği doğrultuda koordine edilecek türlü iliĢkiler ağında 

bireyler, tüm temel iyilere katılabilmelerini sağlayacak koĢulları önlerinde 

bulabilirler. Çünkü, ancak böyle bir toplumda insanlar bilgi iyisini elde etmek için 

gerekli koĢulları bulabilir, yaĢam standartları yüksek olan bir toplumda hayat iyisine 

katılabilir, gerekli sportif ortamların var olduğu, giriĢimciliğin önünün kesilmediği 

bir ortamda oyun ve iĢte zirveye oynayabilir, senfoni müziği gibi estetik tecrübenin 

ileri düzeylerini tadabilir. Bunun için, tüm temel iyilere katılmanın mümkün olduğu, 

müĢterek iyinin geliĢtirilebileceği bir sosyal iĢbirliğinin, kurumsal örgütlenmenin 

gerçekleĢtiği hayli kompleks bir yapılanmaya gidilmesi kaçınılmazdır
135

. 

Hayatımızda süreli veya sürekli ihtiyaçlarımızın karĢılanması ve hedeflerimizi 

gerçekleĢtirebilmemiz için temel iyilere aykırı olmayacak Ģekilde, makuliyet 

gerekliliklerinin çizdiği sınırlar içinde yaĢam alanlarının, insan iliĢkilerinin bir 

düzene kavuĢturulması, herkesin kendi belirlediği yaĢam planlarını hayata 

geçirmelerinin önündeki engellerin kaldırılması gerekir. Bu amaçla, sınırlı doğal 

kaynakların kullanımının yönetilmesi, temel iyiler ve pratik gerekliliklere aykırı 

eylemlerin önünün alınması, çatıĢan karĢılıklı çıkarların uzlaĢtırılması, kamu düzeni, 

kamu sağlığı gibi ihtiyaçların karĢılanması gerekir. Finnis, çözüm gerektiren tüm bu 

hususlara ‗koordinasyon problemleri‘ adını verir
136

. Bu problemlerin her birisi için 

birden fazla makul çözüm yolu vardır. Tutarlı bireysel yaĢam planlarını aĢan, tutarlı 

bir toplumsal yaĢam planına sahip olabilmek için toplumun müĢterek iyisi 

doğrultusunda kararlar alınması, bu koordinasyon problemlerinin Ģu ya bu Ģekilde, 

fakat makuliyet gerekliliklerine uygun Ģekilde çözülmesi, bunu gerçekleĢtirecek 

karar mekanizmalarının oluĢturulmasını gerektirir. 

 

                                                           
134

 Ibid., p. 149. 
135

 Neil Maccormick, ―Natural Law Reconsidered‖, Oxford Journal of Legal Studies, Vol. 1, No. 1, 

1981, pp. 99-109, p. 104. 
136

 Finnis, Natural Law and Natural Rights, p. 232. 



49 

 

Finnis‘e göre koordinasyon problemlerini halledecek karar mekanizmaları, 

üçüncü bir seçenek olmaksızın, yalnızca iki adettir: (1) Oy birliği; (2) Otorite. 

Bunlardan ilkini Finnis, özgürlüğü temele aldığı, herkese kendi yaĢam planını 

oluĢturmasına imkân tanıyan ‗komple toplum‘ kuramında, bu problemlerin çözümü 

konusunda tüm toplum üyelerinin fikir birliğinde olamayacağı gerekçesiyle reddeder. 

Ona göre, hiçbir bireysel tekâmülü göz ardı etmeyen siyâsî topluluklarda böyle bir 

oybirliğine ulaĢmak pratik olarak imkânsızdır; gerçeklikte, aklî iyiler aleyhine 

bencilce yapılan tercihler buna engel teĢkil eder. Finnis‘e göre de, insanların belirli 

bir otonomiye sahip olmaları gerçek anlamda bir iyidir ve kendi tekâmüllerine 

öncelik vermeleri anlaĢılabilirdir, fakat bu durum onun kuramında kabul 

görmemektedir. Çünkü, ona göre, arkadaĢlık ve sosyallik iyilerine kiĢilerin sırf kendi 

tekâmülleri için çalıĢarak veya kendi çıkarları için diğerlerinin tekâmülüne katkıda 

bulunarak tikel amaçlarla değil, ancak tümel müĢterek iyi gözetilirse katılabilinir. Bu 

sebeple, bireylerin ve çeĢitli birliklerin tekâmülü ancak komple bir koordinasyon 

altında tutulursa müĢterek iyiye/tekâmüle katkıda bulunabilir
137

.   

 

Oybirliği ihtimâlinin mümkün olmadığı böyle bir durumda, dolayısıyla, 

koordinasyon problemlerini çözmeye aday ikinci seçenek olarak otorite ihtiyacı daha 

belirgin bir Ģekilde hissedilir. Finnis‘e göre karakter zayıflıkları, toplumlarına olan 

hürmet ve sadakat duyguları geliĢmiĢ olan daha yetenekli ve daha zeki kiĢilerin 

müĢterek iyiye sunacakları katkılar da otoriteyi oybirliğinin önüne geçiren bir diğer 

sebeptir. Çünkü bu tercih aynı zamanda beĢinci pratik makuliyet gerekliliğinin bir 

gereğidir. Böyle kimselerin otorite sahibi olmaları durumunda koordinasyon 

problemlerinin çözülmesi, müĢterek iyinin gerçekleĢmesi için daha iyi ve daha etkin 

yollara baĢvurulacaktır
138

. Böylece, yukarıda de belirtildiği üzere, Finnis hem otorite 

ihtiyacını hem de otoritenin meĢrûiyetini, iĢleyiĢini ve sınırlarını ‗müĢterek iyi‘ 

düĢüncesi üzerinde temellendirir
139

. 

 

                                                           
137

 Ibid., p. 233. 
138

 Ibid., p. 231. 
139

 Ibid., p. 236, 249.  



50 

 

Koordinasyon problemlerinin çözümünde eğer oybirliği mümkün değilse, bu 

amaçla yetkilendirilecek kimseler toplumdaki oy sahiplerinin geneli adına karar 

alacaklardır. Bir, birkaç veya daha fazla kiĢinin böyle bir makamda olabileceğini 

kabul eden ve bu noktayı tartıĢmayan Finnis açısından önemli olan husus, otorite 

sahibi kimselerin sayısı değil, böyle bir yetkiye sahip bir makamın bulunmasıdır. Bu 

sebeple Finnis ne bir monarĢi ne de bir parlamenter sistemden değil, sadece 

‗iktidar‘dan bahseder. Ona göre, hem bireysel hem de müĢterek iyiyi gözeten 

insanların yaĢadığı toplumlarda, hem bireysel hem de toplumsal tekâmül amacı için 

gerekli olan, birbiriyle çatıĢan araç bolluğu karĢısında koordinasyon problemlerini 

hızlı ve kesin bir Ģekilde halledecek bir muktedir makam ihtiyacı kendini açıkça 

gösterir. Böyle bir toplumdaki koordinasyon problemleri etkili yöntemler 

kullanabilen bir otorite tarafından çözülebilir
140

. Finnis‘e göre bu otorite ihtiyacıdır 

ki, hukuk ve hukuk sistemi denen Ģeylerin ortaya çıkmasını sağlar ve iktidarın 

otoritesi, müĢterek iyinin gereklerini yerine getirebilmesine ve bu cümleden olarak 

özellikle menfaat ve sorumlulukların paylaĢılmasında âdil bir dengeyi kurabilmesine 

bağlıdır
141

. Eğer hukuk, müĢterek iyiye ya da pratik makuliyet gerekliliklerinden 

herhangi birisine aykırı Ģekilde iĢlemeye baĢlarsa bu otoritesini yitirir
142

. 

 

Finnis‘e göre hukuk ve hukuk sistemi kavramları için merkezî durum, komple 

bir toplumda, insan davranıĢlarını kuĢatıcı ve buyurgan bir Ģekilde yönlendirmek ve 

o toplum mensuplarını etkileyen diğer normatif düzenlemelere hukukî geçerlilik 

bahĢetmek için otorite sahibi olmayı amaçlayan, böyle bir toplumun hukuku ve 

hukuk sistemidir
143

.  Bu merkezî anlama göre, koordinasyon problemlerini çözmek 

amacıyla hukuk, öncelikle cezalandırıcı yaptırımlarla, tâlî olarak önleyici 

müdâhaleler ve sınırlamalarla zorlayıcı yüzünü gösterir. Fakat, Ģu hâliyle Kelsenci 

bir görünüm arz eden hukukî otoriteye, onun bu yüzünün dıĢında, bu tür bir zor 

kullanmasını gerektirecek, müĢterek iyi düĢüncesinden sapma eğilimi gösteren 

kiĢilerin bulunmadığı bir toplumda dahi, Finnis‘e göre, ihtiyaç vardır
144

. Hukukun 

                                                           
140

 Ibid., pp. 245-6, 252, 289. 
141

 Ibid., p. 263. 
142

 Ibid., pp. 359-60. 
143

 Ibid., p. 260. 
144

 Ibid., pp. 266-7. 



51 

 

otoritesi müĢterek iyi ve adâlet ideallerine tâbidir, fakat yaĢadığımız dünyada bu 

ideallerin korunması hukukun zor kullanmasını da gerektirir
145

, çünkü bir toplumdaki 

pratik problemlerin çözümü yalnızca pratik muhakeme ile gerçekleĢmemekte, bunun 

ilke ve yöntemlerini gözetecek bir otorite ihtiyacını da doğurmaktadır
146

. Bu 

ihtiyacın sebepleri, Finnis‘in belirlediği, toplumsal koordinasyonu Ģekillendiren, 

destekleyen ve geliĢtiren bir hukuk düzeninin ayırt edici özellikleri olarak Ģu 

hususlarda yatar: (1) Hukuk, ortaya koyduğu kurallar ve bunlarla meydana getirdiği 

ve yine kural koyan, onların kapsamını, iĢleyiĢini belirleyen ve onları uygulayan, 

kaçınılmaz olarak bir tür hukukî döngü içinde, hukukî kurumlar sistemi aracılığıyla 

insan iliĢkilerine belirlilik, açıklık, öngörülebilirlik ve istikrar getirir; (2) Bir kuralın 

geçerliliği onun belirli bir zamanda, bir kanunkoyucunun, mahkemenin ya da yetkili 

bir kurumun bir eyleminin, o zamanda yürürlükte olan kurallara göre geçerli ve bu 

sebeple uygulanabilir bir kural koyma edimi olarak görülmesi ve bu Ģekilde ortaya 

çıkan bu kuralın o zamandan beri ne kendi içindeki bir hükümle ne de onu 

yürürlükten kaldıran, yürürlükteki baĢka bir kural tarafından yürürlükten 

kaldırılmamasına bağlıdır; (3) Hukukî kurallar, kural ve kurumların meydana 

getirilmesi, uygulanması ve yönetilmesini düzenlemenin yanında, gerçek kiĢilerin 

evlilik, satıĢ, devir, Ģirket sözleĢmesi gibi birçok hukukî muamelelerde bulunabilmesi 

için gerekli koĢulları hazırlar; (4) Hukuk insan iliĢkilerine açıklık ve öngörülebilirliği 

özel bir teknikle, kiĢilere kanunkoyucuların, mahkemelerin kamusal ya da özel 

otoritelerin geçmiĢteki eylemlerini, kendilerinin gelecekteki eylemleri için yeterli ve 

dıĢlayıcı eylem sebepleri vererek getirir; (5) Bu teknik, her tür soru ya da 

koordinasyon probleminin çözümünde kimin ya da hangi kurumun harekete 

geçeceği, hangi prosedürün izleneceğinin, her açıdan eski hukukî kararlarla belirleniĢ 

olduğu Ģeklindeki ‗boĢluksuzluk‘ postülasıyla pekiĢtirilir
147

. 

 

                                                           
145

 Ibid., p. 260. 
146

 Ibid., p. 289. 
147

 Ibid., pp. 268-9. Finnis bu sonuncunun yalnızca hukukun ilk dört özelliğinin pekiĢtirilmesi 

açısından bir önem taĢıyıp, kurgusal olduğunu, yoksa bu postülanın mecazî değil de gerçek anlamda 

ele alındığında yanıltıcı olduğunu ve hukukun geliĢimini, gereksiz bir Ģekilde, teĢriî olmayan araçlarla 

sınırlamak anlamına geldiğini ileri sürer. Bununla ilgili olarak Finnis ‗doğru cevap tezi‘ni reddeden 

görüĢleri için v. Metin, ―Yeniden Doğal Hukuk Modellemesi: John Finnis‖, p. 190. 



52 

 

Hukukun bu formel özelliklerinin daha bir somutlaĢması, Fuller‘ın sekiz 

ilkesini hatıra getirir Ģekilde, fakat ondan farklı olarak bir sistemin hukukîlik niteliği 

kazanmasında değil, bu niteliğe zaten sahip bir sistemin
148

 iyi bir Ģekilde çalıĢtığını 

gösteren ve ayırt edici bir erdemi olarak ‗hukukun üstünlüğü‘ değerine vücut veren 

sekiz ilke sayesinde mümkün hâle gelir. Bir hukuk sisteminin bu iyiye katılabilmesi 

için kurallarının (i) geçmiĢe değil, geleceğe dönük olması, (ii) taleplerine riayetin 

imkânsız olmaması, (iii) ilân edilmesi, (iv) açık ve (v) birbirleriyle tutarlı olması, (vi) 

içeriğinin bilgisinin, öngörülebilirlik amacıyla, insanlara rehberlik edebilecek Ģekilde 

yeterince istikrarlı olması, (vii) o sistemdeki yetkili kimselerce verilen, göreceli 

olarak sınırlı durumları kapsayan karar ve hükümlere bu Ģekilde ilân edilmiĢ, açık, 

istikrarlı, ve göreceli olarak genel kuralların rehberlik etmesi, (viii) kural koymak ve 

uygulamakla resmî Ģekilde yetkilendirilmiĢ kimselerin hukuku tutarlı ve genel 

anlamıyla uyumlu Ģekilde uygulaması ve bu eylemlerinin bu kurallara uygunluğu 

sebebiyle hesap sorulabilir durumda olması gerekir
149

. Görüldüğü üzere, içerikten 

bağımsız olan tüm bu prosedürel ilkeler ancak arkasında bir hukukî otorite bulunan 

yargısal kurumlar tarafından doğru dürüst bir Ģekilde gözetilebilir.  

 

Tüm bu açıklamalar sonunda Finnis derli toplu bir hukuk tanımına ulaĢır. Ona 

göre hukuk, –çevresel örnekleri dıĢlayan bir Ģekilde– merkezî durumda, komple bir 

toplum için belirli etkin bir otorite tarafından düzenleyici hukuk kurallarına uygun 

olarak yapılan ve kurallar rehberliğinde iĢleyen yargısal kurumlarca uygulanan 

yaptırımlarla desteklenen kurallara, toplumun müĢterek iyisi için, koordinasyon 

problemlerini pratik makuliyetin temel gerekliliklerine uygun ve makul bir Ģekilde 

çözmek için var olan bu kural ve kurumlar birliği anlamına gelir
150

. Bu merkezî 

duruma uygun Ģekilde hukuk üreticisi ve uygulayıcıları (yargı, yasama ya da 

                                                           
148

 Bu noktada Finnis‘in, ‗hukuk sistemi‘ kavramının anlamına dair yaptığı merkezî durum ve çevresel 

durum ayrımını hatırlamakta yarar var. 
149

 Finnis, op. cit, pp. 270-3. 
150

 Finnis, op. cit, p. 276; merkezî ve çevresel durum ayrımı burada Finnis‘i olası pozitivist 

eleĢtirilerden berî kılmaktadır. Çünkü Finnis bu tanımla, hukuk kavramının anlamını analitik olarak 

sınırladığını, hukukun formel karakterlerini yerine getirmekte baĢarısız kalan hukuk sistemlerinin 

hukukîlik payesini hak etmediğini iddia etmemekte, bu tür örneklerin yalnızca hukuk kavramının 

yaygın kullanımının dıĢında kalan çevresel alanda kaldığını, fakat merkezî anlamda hukukun var 

olabilmesi için yukarıda belirtilen tüm formel özelliklere sahip olması gerektiğini belirtmektedir  V. 

Finnis, op. cit, p. 277. 



53 

 

yürütme) bir konvansiyon ya da duygu ifâdeleri olmayan, objektif makuliyetin 

gerekliliği olan ahlâkî ilke ve kuralları kendilerine rehber edinmelidir. Ancak bu 

ahlâkî normlar sayesindedir ki, pozitif hukuk kural ve kurumları meĢrûiyet 

kazanır
151

. 

 

Böylece Finnis, temel iyileri pratik makuliyet gereklilikleri ile bu 

gerekliliklerin meydana getirdiği doğal hukukçu ahlâkı hukukun otoritesiyle 

iliĢkilendirerek Austin‘le baĢlayan hukukbilimi geleneğinin kabulü olan hukuk 

metodunda değer-tarafsızlığını idealini reddetmiĢ olmaktadır.  Ona göre, dünyada var 

olan hukuk denen Ģeye yeterince bir açıklama getirebilmek için onun araçsal 

doğasına bakılmalı, hizmet ettiği amaç özgülleĢtirilmelidir. Hukukun varlık sebebi ve 

iddia ettiği otoritenin dayanağı, hizmetkârı olduğu temel iyiler ve bunları korumak 

için uyması gereken yöntem pratik makuliyet gereklilikleridir. Böylece Finnis, 

hukukun tasvir edilmesi ile, amaç ve hedeflerinin değerlendirilmesi arasında kesin 

bir ayırım yapılması gerektiğini ileri süren, Bentham ile baĢlayan ve Hart ile devam 

ettirilen pozitivist ayrılık tezini de reddetmiĢ olur
152

. 

 

Görüldüğü üzere, Finnis‘in doğa hukuk kuramı belirli aksiyomlardan belirli 

özelleĢtirmelerin yapıldığı bir ahlâk anlayıĢıdır ve bu hâliyle Ross‘un sillesinden 

kurtulamamaktadır. AĢağıda ve özellikle II. bölümde incelenen Michael S. Moore‘un 

doğal hukuk kuramı ise böylesine temelci ve sezgici bir epistemolojiye dayanan, 

tartıĢmasız önkabulleri içeren bir kuram değildir. Daha sade bir metafiziğe dayanan 

Moore‘un kuramı aĢağıda da görüleceği üzere Finnis‘in kuramından, özellikle bu 

noktada büyük ölçüde farklılaĢmaktadır. 

 

                                                           
151

 Finnis, op. cit, p. 290; Hukuk ile bireyler ile arasındaki otorite-itaat iliĢkisine burada yalnızca 

hukuk açısından, —hukukun otorite iddiası,— baktığımız bu resme ek olarak, Finnis‘in hukukun bu 

iddiasının bireyler üzerinde bir itaat yükümlülüğü doğurup doğurmadığına iliĢkin, yani hukukun 

otoritesinin hukuk açısından değil, fakat birey açısından temellendirme giriĢimi için v. Sercan Gürler, 

Hukuka Ġtaat Yükümlülüğü ve Sınırları: Birey ile Hukuk Arasındaki ĠliĢkinin Ahlâki Niteliği 

Üzerine Bir Ġnceleme, Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2011, pp. 273-77. 
152

 Hart, Finnis‘in kuramını anti-pozitivist bir rakip olarak görmektense bir çok açıdan kendi kuramını 

tamamlayıcı olarak görmeyi tercih eder, fakat Finnis‘in hukukun merkezî anlamını ahlâkî meĢrûiyetle 

belirlemesinin keyfî bir tercih olduğunu, merkezî anlamın Marxist bakıĢ açısından pekâlâ egemen 

ekonomik sınıfın çıkarlarının gözetilmesi Ģeklinde de belirlenebileceği Ģerhini düĢer. V. H.L.A. Hart, 

―Introduction‖, in Essays in Jurisprudence and Philosophy, pp. 1-18, pp. 10-2. 



54 

 

C. Semantik Doğal Hukuk 
 

Bilgi alanları içinde bir dinî metinler, bir de hukukî metinler insanın eylemleri 

üzerinde pratik otorite iddiasında bulunur. Bu ikisi dıĢındaki bilimler insana en fazla 

öneride bulunabilecek, ondan kendilerine en fazla inanmalarını bekleyebilecekken, 

onu belli Ģekilde düĢünmeye, belli Ģekilde eylemeye zorlayamaz. Fakat, dinî ve 

hukukî metinler insanların tercihlerine çok fazla önem vermez, onlardan sadece 

kendilerine inanmalarını değil, ayrıca inanmasalar bile uymalarını ister ve onların 

eylemleri üzerinde tek otorite olmak iddiasını taĢır. Bu sebeple dil kullanımının, dili 

anlamak ve yorumlamanın en riskli olduğu alan yeryüzü için hukuk dili iken
153

, 

ebedî âlem için ise —tabi ki bu, söz konusu dinin sunduğu metafiziğe göre değiĢir—

din dilidir. Bu sebeple, dinî metinlerin yorumu, doğru anlaĢılıp doğru uygulanması 

itikadı olanlar açısından ne kadar önemliyse, hukukî metinlerin doğru anlaĢılıp doğru 

uygulanması da hukuk-birey arasındaki iliĢkinin sağlıklı olabilmesi için bir o kadar 

öneme sahiptir. Hatta seküler hukuk sistemlerinde hukukun taleplerine riayetsizliğin 

yaptırımının da dinin aksine, dünyevî olması sebebiyle hukukta yorumun doğru 

yapılması ihtiyacı diğerine göre daha âcil bir ihtiyaçtır. 

 

 Semantik doğal hukukçular olarak bu baĢlık altında kuramlarına değinilecek 

olan Moore, Brink ve Stavropoulos‘un da amaçları da, yanlıĢ bir semantik kurama 

dayanan geleneksel hukuk kuramı ve uygulamasının yol açtığı yorum yanlıĢlıklarını 

doğru bir semantik temelinde çözmeye çalıĢmaktır. Önlerinde bulunan problem, 

hukukî metinler nasıl yorumlandığı takdirde hukukta tek bir doğru cevaba 

ulaĢılabileceğidir. Bu amaçla temel iddiaları ise, benimsenecek yeni bir semantik 

kuram ile hukukta belirlilik ve objektifliğin sağlanabileceği, doğru cevaplara 

ulaĢılabileceği Ģeklindedir. Bu semantik kuram Kripke ve Putnam‘ın geliĢtirdiği 

nedensel gönderge kuramıdır. Bu amaçla aĢağıda öncelikle hukukî belirlilik ve 

objektiflik problemi ele alınacak, ardından ise hukukta doğru cevap problemine deva 

olacağını iddia ettikleri nedensel gönderge kuramı incelenecektir. 

 

                                                           
153

 Mehmet Tevfik Özcan, ―Hukuk ve Dil-1: Oturum BaĢkanı AçılıĢ KonuĢması‖, Ankara Barosu 

Uluslararası Hukuk Kurultayı 2010 Bildirileri, Ankara, 2010, pp. 165-166, pp. 165-6. 



55 

 

1. Problem: Hukukî Belirlilik ve Objektiflik 

Evrensel ve kadîm bir ahlâk meselesi olarak yeni doğal hukukun gündemindeki 

tekâmül probleminin aksine, özellikle kodifikasyon dönemi sonrasına dair modern 

bir problem olarak, ‗belirlilik‘ düĢüncesinin hukukî bir problem ortaya çıkması, 

genellikle hukuk dıĢında, diğer alanlarda geliĢmeleri hukukun tam olarak 

karĢılayamamasından kaynaklanmaktadır. Doğal ve sosyal bilimlerde yaĢanan maddî 

ilerlemeler ile, bu bilimlerin yöntem anlayıĢlarının ve birbirleriyle yarıĢan siyâsî 

ideolojiler arasındaki rekabetin hukuka taĢınmak istenmesiyle hukuk kuramında yeni 

bir tartıĢma konusu açılmıĢtır. Özellikle yirminci yüzyıldaki Ġngilizce yapılan hukuk 

felsefesi tartıĢmalarında baĢat rol oynayan bu probleme verilen cevaplarla tartıĢmaya 

ana eksenini veren Sosyolojik Hukukbilimi, Amerikan Hukukî Realizmi, EleĢtirel 

Hukuk ÇalıĢmaları, H.L.A. Hart‘ın ‗asgarî belirlilik kuramı‘, Ronald Dworkin‘in 

‗yorumsal doğru cevap kuramı‘ gibi birbirinden farklı ve birbirleriyle çatıĢan hukuk 

okulları ve kuramları ortaya çıkmıĢtır. Bunlar arasında özellikle son yüzyılın ilk 

çeyreğindeki Hukukî Realizm ile son çeyreğindeki EleĢtirel Hareketler 

mensuplarının hukukun belirliliği problemine yönelik Ģüpheci tutumları bu 

tartıĢmanın Ģekillenmesinde öne çıkmaktadır. Özellikle, çoğunlukla uygulamacı 

hukukçulardan oluĢan hukukî realistlerin gösterdiği gibi, hukukî belirlilik problemi 

hukukun doğası, hukuk-ahlâk iliĢkisi ve sair hukuk felsefesinin diğer teorik 

problemlerinin aksine esasında pratik bir problemdir. Fakat belirsizlik iddiasının 

taraftarları ilgi alanlarını bu pratik boyutun ötesine taĢımıĢ ve teorik bir problem 

olarak, hukukun doğası itibariyle, metafizik olarak da belirsiz olduğunu ileri 

sürmüĢlerdir. Bu iddiaya karĢı belirlilik lehine ileri sürülen tezler ise Hart tarafından 

kelime anlamları açısından semantik, Dworkin tarafından hukukun kaynakları 

açısından epistemolojik düzeyde savunulmuĢtur
154

. Bu ayrımlar, ilgili kuramcıların 

tezleri aĢağıda açıklanırken daha da netleĢtirilecektir. Fakat, bundan önce hukukî 

belirsizlik probleminin hukuk felsefesi literatüründe genel olarak nasıl çağrıĢımlar 

yaptığını açıklamaya gerek var. 

                                                           
154

 Belirliliğe dair yapılan metafizik, semantik ve epistemolojik Ģeklindeki bu elveriĢli ayrımı 

Anderson‘dan ödünç alıyoruz. V. Scott Alan Anderson,, ―Legal Indeterminacy in Context‖, 

(YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), The Graduate School of The Ohio State University, Ohio, 2006, p. 

8. 



56 

 

Hukukî belirsizlik probleminin doğumuna yol açan pratik ihtiyaç, hukuk 

düzenlerinin ürettiği (kanunî metinler: anayasa, yasa, yönetmelik gibi) yazılı hukuk 

kaynaklarının olası her tür hukukî uyuĢmazlığa, mahkemeler tarafından karar 

verilmeden önce verilmiĢ tek bir doğru cevabının bulunup bulunmadığı, hukukun 

öngörülebilirliği meselesidir. TartıĢmalar en geniĢ hâliyle ―doğru cevap 

vardır/yoktur‖ sonucu etrafında Ģekillenmesine rağmen verilen cevabı desteklemek 

için getirilen argümanlar –‗hukuk‘ ile neyi kast ettiğimize bağlı olarak– tartıĢmayı 

zorunlulukla mantık, ahlâk, sosyoloji, psikoloji, siyâset kuramı, metafizik, dil 

felsefesi, epistemoloji gibi baĢka alanlara sürüklemektedir. Bu gerçeğin bir gereği 

olarak, hukukun son kertede metafizik, semantik ya da epistemolojik olarak belirli 

olup olmadığına dair verilen cevaplara öngelen argümanları da, kabaca, teorik ve 

pratik argümanlar olarak ikiye ayırmayı uygun buluyoruz.  

 

Teorik belirlilik aleyhine ileri sürülebilecek argümanlar genellikle teĢriî 

boyutta olup, bunlardan ilki hukukun çoğunlukla bir yasama meclisi tarafından 

üretildiği modern hukuk sistemlerinde çıkarılan yasaların yetkinliği meselesidir: 

Belirli bir tarihsel döneme ait kanunların ileriki tarihlerde gerçekleĢebilecek olası 

hukukî uyuĢmazlıkları öngörüp bunlara uygun çözümler getirebilme kapasitesi; bu 

amacı gerçekleĢtirmek için kanunkoyucuların olabildiğince sayısız olası 

uyuĢmazlıkları kapsaması güdüsüyle, kanunlarda kaplamı geniĢ kelimeleri tercih 

etmesi ve bu hususun, ironik bir biçimde, kanunların somut vak‘alarla eĢleĢtirilme 

olasılığını azaltması; kanunlarda bazı konuların bilinçli olarak düzenlenmemesi ya da 

aynı konuya dair birden fazla ve birbirleriyle çeliĢir düzenlemeler içermesi, farklı 

hukukî sonuçlara götürecek emsâl kararların bulunması ve genel olarak emsâl 

kararların bağlayıcı kısımlarının belirsizliği;  hukukî iletiĢimin yegâne aracı olan ‗dil‘ 

fenomeninin belirsiz olması ve özellikle mülkiyet, hak, sözleĢme, ahlâk, suç gibi dıĢ 

dünyada fiziksel karĢılıkları bulunmayan kelimelerin hukukta fazlaca yer iĢgal 

etmesi, yasaların hâkimler üzerindeki bağlayıcılık iddiasının
155

 ve bu durumun 

hukukî ve siyâsî idealler üzerindeki etkisi. Pratik belirlilik aleyhine ileri sürülen 

argümanlar ise genellikle yargısal düzeyde karĢılaĢılan problemlere iliĢkindir. 

                                                           
155

 Bu argüman, yasama düzeyinde özellikle siyâset kuramı açısından teorik nitelikli iken, yargısal 

düzeyde bu iddiaya karĢı yargıçların takındığı tavır açısından bakıldığında pratik bir argümandır.  



57 

 

Bunlardan ilki somut bir vak‘aya iliĢkin olarak hukukî kaynaklar çerçevesinde 

getirilebilecek hukukî yorumların farklılığı, doğru bir yoruma ulaĢmak için yorum 

kuramında hangi faktörlere ağırlık verilmesi gerektiğinin belirsiz olmasıdır. Özel 

olarak; hâkimlerin hukukî uyuĢmazlıklar hakkında karar verirken yasaların normatif 

rehberlik talebine riayet dereceleri, bu süreçte hâkimin kararına etki eden –yine, 

‗hukuk‘ kavramından ne anladığımızla bağlantılı olarak– ahlâkî, siyâsî, psikolojik, 

sosyolojik nitelikli diğer faktörlerin muharrik gücü ve bunlar ile kanunî faktörler 

arasındaki rekabet gibi.  

 

Hem teorik hem de pratik argümanların ileri sürülmesiyle ‗hukukî belirsizlik‘ 

Ģeklinde bir problemin doğumuna yol açan temel hareketin Amerikan Hukukî 

Realizmi olduğunu belirtmiĢtik. Fakat her Ģey zıddı ile kaimdir. Bu sebeple, bir 

antitez olarak bu akımın doğuĢ Ģartlarına ve kendilerini karĢısında 

konumlandırdıkları tezin ne olduğuna da değinilmesi gerekir. Bu tez, bir hukukî 

muhakeme formu olarak ‗formalizm‘ düĢüncesidir ve içinde bulunulan koĢullarda 

sosyoloji ve psikoloji bilimleri popülerdir. 

 

ÇağdaĢ literatürde genel olarak kabul edildiği hâliyle, bir yargılama kuramı 

olarak formalizmin
156

 temelinde, mahkeme kararlarının bir kural rehberliğinde 

verilmesi düĢüncesi yatar
157

. Hart‘a göre ―Eğer, birçok insanın, daha fazla detaya 

inmeksizin anlayabileceği Ģekilde, belirli durumlarda belirli davranıĢlarda 

bulunmalarını gerektiren genel standartlarla iletiĢim kurmak mümkün olmasaydı, 

bugün hukuk olarak bildiğimiz Ģey var olamazdı.‖
158

 Bu doğrultuda tartıĢılmaz bir 

varsayım olarak kabul edilmesi gerektiğini dikte ettiren ‗yasaların genelliği‘ ve 

‗kiĢilerin değil kanunların idaresi‘ Ģeklindeki hukukun üstünlüğü idealleri sebebiyle 

formalizm düĢüncesi modern hukuk sistemi kavramının anlamına analitikliğe varır 

düzeyde sinmiĢ bir ilke olmasına rağmen, yaklaĢık bir asırdır Amerikan hukuk 

                                                           
156

 Michael S. Moore, ―The Semantics of Judging‖, Southern California Law Review, Vol. 54, 

1980-1981, pp. 151-294, p. 154. 
157

 Frederick Schauer, ―Formalism‖, The Yale Law Journal, Vol. 97, No. 4, 1988, pp.509-548, p. 

510. 
158

 H.L.A. Hart, The Concept of Law, 2nd ed., New York, Oxford University Press, 1994, pp. 124. 



58 

 

düĢüncesinde aĢağılayıcı bir îmâ içermektedir
159

. Hukuk felsefesi literatüründe 

genellikle ele alındığı Ģekliyle formalizm, hukuku faaliyet gösterdiği siyâsî ya da 

toplumsal bağlama ya da ahlâkî mülâhazalara baĢvurmaksızın tümüyle kanunî 

(anayasa, yasa, yönetmelik, emsâl karar) kaynaklardan, a priori Ģekilde oluĢturulmuĢ, 

en somut olanlarına dek diğer ilke ve kuralların yalnızca dedüktif mantıkla, temelde 

bulunan az sayıdaki soyut kavramlardan oluĢan aksiyomlardan elde edilebildiği, 

rasyonel olarak düzenlenmiĢ ilkeler seti olarak görülür
160

. Bu hukuk görüĢünün 

önerdiği hukukî muhakeme ise, böyle bir hukukî yapı içinde adâlet ya da diğer 

ahlâkî, sosyolojik ve sair mülâhazaların çatıĢan talepleriyle yüz yüze gelen 

hâkimlerin bu tür mülâhazalara baĢvurmaksızın, yalnızca formel ve dedüktif bir 

muhakeme olup; böyle bir muhakeme ile böylesine boĢluksuz, kapsayıcı ve tam olan 

bir hukukî yapıdan her tür hukukî uyuĢmazlık için kesin olarak belirlenmiĢ doğru 

cevapların elde edilmesi mümkündür
161

. 

 

 Herhangi bir müellife sahip olmamasına rağmen genel olarak bu Ģekilde 

eskizi çizilen ve bu hâliyle doğal hukuk kuramına benzer bir görünüm arz eden 

formalizm
162

, hukukî realistler tarafından hedef tahtasına geçirilmiĢ ve böyle bir 

karikatürle özdeĢleĢtirdikleri Christopher Columbus Langdell (1826-1906) bir 

anlamda günah keçisi ilan edilmiĢtir
163

. Bilinçli bir Ģekilde formel bir hukukî 

muhakeme tarzı geliĢtirme çabasına girmeyen, bunun yerine yeni bir hukuk eğitimi 

modeli ortaya koymak isteyen Langdell‘in
164

 temel inancı hukukun bir bilim olduğu 

idi ve bu amaçla o, bilimsel bir hukuk çalıĢmasının sınırlarını belirlemeye çalıĢtı. 

Fakat bunun için seçtiği model, kendisini doğal hukukçu bir çizgiye çekecek, klasik 

                                                           
159

 Hukukî yorum kuramında metinselciliği savunan Amerikan Yüksek Mahkeme Yargıcı Scalia‘nın 

bu eleĢtiriye karĢı cevabı Ģu Ģekildedir: ―Metinselcilik aleyhine getirilen eleĢtirilerden en ahmakçası 

onun formalist olduğudur. Buna cevabım Ģudur: Tabi ki formalisttir. Hukukun üstünlüğü formalizmi 

gerektirir. … Bu, idareyi kiĢilerin değil, yasaların idaresi yapan Ģeydir.‖ V. Antonin Scalia, A Matter 

of Interpretation: Federal Courts and The Law, Princeton, New Jersey, Princeton University Press, 

1997, p. 25. 
160

 Gerald J. Postema, A Treatise of Legal Philosophy and General Jurisprudence: Legal 

Philosophy in The Twentieth Century: The Common Law World, Vol. 11, New York, Springer, 

2011, p. 49. 
161

 Ibid. 
162

 Anthony J. Sebok, Legal Positivism in American Jurisprudence, Cambridge Universirty Press, 

1998, p.48, 88. 
163

 Gilmore bu konuda çarpıcı bir itirafta bulunmaktadır: ‖Eğer Langdell hiç yaĢamamıĢ olsaydı bile, 

biz onu yaratmak zorundaydık.‖ V. Ibid., p. 3, 57, 84. 
164

 Ibid., p.48, 57, 83. 



59 

 

hukuk eğitimi modeline benzer Ģekilde, belirli temel aksiyomlardan dedüktif bir 

Ģekilde sonuçların elde edilebildiği matematik ya da geometri gibi mantıkî bilimler 

modeli değil, emsâl kararlara büyük önem atfeden common law geleneğine mensup 

bir hukukçu olarak, tümelliği değil, tikelliği öne çıkaran, döneminin popüler bilim 

anlayıĢı olan evrimsel biyolojinin modeli idi
165

. Bilimden rasyonel olarak 

düzenlenmiĢ, sistematik olarak tanzim edilmiĢ bir dizi genel ilke ve öğretiyi anlayan 

Langdell‘e göre hukuk biliminin ilke ve öğretileri, biyologların biyoloji biliminin 

ilkelerini laboratuvarda keĢfetmeleri gibi davalarda keĢfedilebilirdi
166

. Ona göre 

hukuk bilimi bir hukuk ilkesini örnekleyen az sayıdaki önemli davaların 

araĢtırılmasına indirgenebilir: ―Bu temel hukuk öğretilerinin sayısı genel kanının 

aksine oldukça azdır.‖
167

 Ona göre, mahkeme kararlarında bulunan gerçek hukukla 

desteklenmeyen bir ilke doğru bir hukuk önermesi olamaz
168

. Hukukçunun görevi 

gaipten hukukî ilkeler uydurmak değil, bu davalarda yerleĢik olan ilkeleri bulup 

çıkarmaktır
169

. Ona göre ―Hukuk (otonom ve teknik) bir bilimdir ve bu bilimin tüm 

malzemeleri yargısal görüĢleri içeren düsturlarda bulunur. Fizikçi ya da kimyacılar 

için üniversite laboratuvarları ne ise, hukukçu için de kütüphaneler odur.‖
170

 Hukukî 

ilke ve öğretiler, baĢka türlü de olabilecek olumsal olguların ürünüdür
171

 ve 

hukukçunun iĢi hukuku olduğu Ģekliyle araĢtırmaktır; olgusal boyutun ötesine geçen 

değerlendirici bir hukuk düĢüncesi ise, hukukçuları ilgilendirmemektedir
172

. 

Langdell‘e göre hukuk teorik akıl aracılığıyla, gerçekliği tartıĢılmaz bir takım 

aksiyomlardan değil; davaların, tıpkı bir biyolog gibi, dikkatli bir Ģekilde incelenerek 

kategorize edilmesiyle bilinebilir. Bu Ģekilde, spekülatif ya da aĢkın değil, fakat 

tümüyle pozitif kaynaklardan endüktif yöntemle elde edilen hukukî ilke ve öğretiler 

her türlü hukukî uyuĢmazlığa doğru cevap verebilecek niteliktedir
173

. Bu Ģekilde 

common law bazlı olarak elde edilen hukukî ilke ve öğretiler hâkimleri hukuk 

                                                           
165

 Postema, op. cit, p. 50; Sebok, op. cit, p. 92, 96. 
166

 Bix, Jurisprudence: Theory and Context, pp. 191-2. 
167

 Sebok, op. cit, p. 84. 
168

 Ibid., p. 92. 
169

 Postema, op. cit, p. 50. 
170

 Sebok, op. cit, p. 84, 106. 
171

 Ibid., p. 96. 
172

 Michael Lobban, A Treatise of Legal Philosophy and General Jurisprudence: A History of the 

Philosophy of Law in the Common Law World, 1600–1900, Vol. 8, New York, Springer, 2007, pp. 

205-6. 
173

 Postema, op. cit, p. 51; Sebok,, op. cit, pp. 109-10. 



60 

 

yaratmaktan alıkoyar ve yalnızca olan hukuku uygulamalarına izin verir
174

. Yukarıda 

hazırladığımız skalada bu resim epistemolojik belirlilik kapsamına girmektedir. Bu 

tezin daha geliĢmiĢ bir versiyonunun ise Dworkin‘in kuramında yer aldığını aĢağıda 

göreceğiz. 

 

 Belki Blackstonecu bir doğal hukuk anlayıĢına karĢı yapılsaydı daha isabetli 

olabilecek olan formalizm eleĢtirisini hukukî realistler —bir nevi yıkmak için kendi 

elleriyle putlarını yontmuĢlar ve— gerçekte pozitivistlik açısından kendileri ile 

arasında pek de bir fark bulunmayan Langdell‘i kendi görüĢleri ile değil, daha önceki 

muhayyel formalizm tasarımı ile özdeĢleĢtirerek eleĢtirmiĢlerdir. Dikkatleri hukukî 

realizmin bu yönüne çekmek isteyen Sebok, formalizmi bir hukuk kuramı olmaktan 

ziyâde, antiformalist hukukî realistlerin hukuka Ģüpheciliği getirmek Ģeklindeki daha 

genel amaçlarını gerçekleĢtirmek için oluĢturdukları bir bostan korkuluğu, bir kurgu 

olarak görmeyi önerir
175

. Hukukî realistlerin genellikle entelektüel öncüleri olarak 

kabul ettikleri isim Oliver Wendell Holmes Jr.‘dır (1841-1935). Ona göre ―Hukuk 

hayatı (yukarıdaki muhayyel formalizm tasarımının aksine) mantıkî değil, tecrübî 

olagelmiĢtir. Ġnsan davranıĢlarını yönlendirecek kuralların belirlenmesinde tasımdan 

ziyâde zamanın ihtiyaçları, hâkim ahlâkî ve siyâsî kuramlar, kamu düzeni, hatta 

bilinçli ya da bilinçsizce hâkimlerin önyargıları daha belirleyicidir. Hukuk bir 

milletin yüzyıllara yayılan geliĢiminin hikâyesinin bir tezâhürüdür ve sadece bir 

matematik kitabının aksiyom ve sonuçlarından ibâretmiĢ gibi görülemez.‖
176

 Gerçek 

hukukî uyuĢmazlıkları çözerken kendi hayat deneyimlerine dayanmak zorunda olan 

hâkimlerin bu yargısal faaliyeti teorik düzeyde değil, pratik düzeyde, davayla ilgili 

olduğu düĢünülen her tür verinin dikkate alınmasıyla gerçekleĢir.
177

 Holmes bu 

iddiasını hukukun, bir mahkeme karar verinceye kadar belirlenmiĢ olmadığına dek 

götürür
178

 ve bu sebeple, ona göre hukukçuların bu konuda yapabileceği iĢ en iyi 

                                                           
174

 Sebok,, op. cit, , p. 110. 
175

 Ibid., p. 3, 57. 
176

 Oliver Wendell Holmes Jr., The Common Law, Cambridge, Massachusetts, London, The Belknap 

Press of Harvard Univesity Press, 2009, p. 3. 
177

 Anderson, op. cit, pp. 1-2. 
178

 John C. Gray bu iddiayı ―Bir yasa bile, bir mahkeme onu yorumlayana dek hukuk değildir.‖ 

diyecek kadar ileri boyuta taĢımĢtır. V. M.D.A. Freeman, Lloyd’s Introduction to Jurisprudence, 

8th ed., London, Sweet & Maxwell, 2008, p. 989. 



61 

 

ihtimâlle, mahkemenin belirli bir dava hakkında vereceği karara dair öngörüde 

bulunmak olabilir
179

. 

 

 Böylece, hukukun metafizik olarak belirsiz olduğunu ileri süren Holmes‘ün 

mirasını devralan Amerikan hukukî realistleri bu tezi teorik ve pratik argümanlarla 

desteklemiĢlerdir. Bu hareketin baĢını çeken Karl Llewellyn, Jerome Frank, 

Underhill Moore, Felix Cohen gibi isimler hâkimlerin davaları karara bağlarken 

takındıkları tutuma ‗realist‘ bir Ģekilde yaklaĢtıklarını düĢündüler. Bu harekete göre 

hâkimleri, verdikleri kararları vermesine yönelten sâikler belirli sonuçları öngören 

kanunlar ya da emsâl kararlar değil, baĢka Ģeylerdir. Teorik belirsizlik 

argümanlarında realistler meĢrû kabul edilen yasa, emsâl karar gibi hukuk 

kaynaklarının ve bu kaynaklardan yapılan açık anlam, kıyas gibi yorum ve 

muhakeme faaliyetinin belirsiz olduğunu ileri sürerler. Bu belirsizliğin sebebi, onlara 

göre, bir konuda verilecek yargısal karara dayanak oluĢturacak yasa ve emsâl 

kararlar ya nicelik olarak yetersizdir ve bu sebeple bir karar sebebi teĢkil edecek 

hukukî kaynak kıtlığı vardır ya da bunun aksine, belirli bir konuya dair birden çok 

sayıda ve birbirleriyle çeliĢen yasa ve emsâl kararın, birbiriyle çeliĢen sonuçlara yol 

açması sebebiyle olayı karara bağlayacak tek bir doğru cevaba meĢrû kabul edilen 

dairede ulaĢılması mümkün değildir
180

. Teorik belirsizlik sadece hukukun kaynakları 

düzeyinde kalmamakta, bir kararın ortaya çıkması için bu kaynakların uygulanacağı 

hukukî uyuĢmazlık konusu maddî vak‘alar düzeyinde de kendisini göstermektedir. 

Bu vak‘aların kendi gerçekliğini teklifsiz bir Ģekilde yorumcuya sunmaması ve bir 

durumun birden çok tasvire açık olması da hukukun belirsizliğinde etkilidir. Böyle 

bir durumda hukukî kaynaklar belirli olsa bile vak‘aların belirsizliği sebebiyle bu 

uyuĢmazlığa uygulanacak hukuk yine belirsizdir
181

. Dolayısıyla hâkimlerin önlerine 

gelen hukukî uyuĢmazlıkları nasıl karara bağladıklarının cevabı mantıkî-Ģeklî 

süreçlerde değil, bilinçli ya da bilinçsiz olarak edinilen, çeĢitli psikolojik ve 

sosyolojik faktörlerde yatar. Onlar yalnızca kurumsal bir fail olarak, zaman ve 

                                                           
179

 Oliver Wendell Holmes Jr., ―The Path of Law‖ Harvard Law Review, Vol. 10, No. 8, 1897, pp. 

457-478, p. 461. 
180

 Brian Leiter, ―American Legal Realism‖, A Companion to Philosophy of Law and Legal 

Theory, Ed. by Dennis Patterson, 2nd ed., United Kingdom, Wiley-Blackwell, 2010, pp. 249-266, p. 

253. 
181

 Ibid., p. 254. 



62 

 

mekândan bağımsız, hukukî kuralların otomatik birer uygulayıcısı değildiler; aynı 

zamanda birer psikolojik ve sosyolojik failler olarak bunların dıĢındaki psikolojik 

hâller, karakter özellikleri, toplumsal-tarihsel koĢullar ya da siyâsî ideolojiler gibi 

faktörlerin de etkisindedirler ve verdikleri kararlar çoğunlukla bu faktörlerin bir 

sonucudur. Dolayısıyla, böyle bir durumda verilen bir karar yalnızca ‗hukuk‘ ürünü 

değil, onunla birlikte diğer, çeĢitli faktörlerin bir bileĢkesidir
182

. Bu faktörler, hukukî 

realistlerin hukukî belirlilik aleyhine olan bu pratik argümanlarına da vücut verir. 

Buna göre hukuk kaynaklarının hâkimlerin verdikleri bir karara nasıl ulaĢtıklarına 

dair getiremediği nedensel açıklamayı psikolojik ve sosyolojik faktörler getirir. 

Jerome Frank (1889-1957) ve Joseph Hutchson (1879-1973)‘a göre her bir hâkimin 

psikolojisi ya da kiĢiliğine dair özellikler bu konuda belirleyici bir rol oynar. Hukuk 

kaynakları hâkimin bir karara ulaĢmasında bir dereceye kadar etkindir, fakat bu 

süreçteki asıl muharrikler onun kiĢisel özellikleri, alıĢkanlıkları ve yatkınlıklarıdır
183

. 

Karl Llewelyn (1893-1962), Felix Cohen (1907-1953) ve William Underhill Moore 

(1879-1949) gibi isimler ise yargısal kararlara öngelen hukuk harici muharriklerin 

bireysel değil, toplumsal özellikler olduğunu ileri sürerler
184

.  

 

Hukukun ne mantıkî-epistemolojik olarak tümüyle belirli, ne de metafizik 

olarak tümüyle belirsiz olduğunu, fakat semantik açıdan kısmen belirli olduğunu ileri 

süren H.L.A. Hart‘a (1907-1992) göre ―Formalizm ve kural Ģüpheciliği yargılama 

kuramının Scylla ve Charybdis‘idir.‖
185

 Ona göre hem ‗formalizm‘in hem de 

‗realizm‘in çizdiği resimler dili yanlıĢ anlayan, abartılı yaklaĢımlardır ve tutulması 

gereken doğru yol bu ikisinin arasındadır
186

. Toplumsal kontrolün temel aracı olacak 

davranıĢ kurallarının her bir bireye ya da olaya yönelik özel talimatlar Ģeklinde değil, 

genel kurallar ve ilkeler olarak formüle edilmesi, getirilecek düzenlemelerin yalnızca 

insan, eylem, vak‘a ya da koĢul sınıflarına yöneltilmesi modern hukuk sistemlerinin 

                                                           
182

 Ibid., p. 249, 252. 
183

 Ibid., pp. 258-9. 
184

 Ibid., p. 259. 
185

 Hart, The Concept of Law, p. 147. 
186

 Ibid., p. 147; Brian Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, New York, Oxford University 

Press, 1993, p. 7; Andrei Marmor, ―Introduction‖, Philosophical Foundations of Language in The 

Law, Ed. by Andrei Marmor, Scott Soames, New York, Oxford University Press, 2011, pp. 1-13, pp. 

2-3. 



63 

 

bir gereğidir
187

. Fakat, hukukî iletiĢimin bu Ģekilde, genellik düzeyi yüksek olan 

kurallarla gerçekleĢtirilmesi, uygulama kapsamı açısından avantaj sağlamakla 

birlikte, kurallar dilindeki belirsizliği de attırır
188

 ve bu belirsizlik, Hart‘a göre, 

hukukun hukukî uyuĢmazlık sınıflarına çözüm getirirken genel sınıflandırıcı terimleri 

kullanması karĢılığında ödenmesi gereken, kaçınılmaz bir bedeldir
189

. Çünkü, 

formalizmin iddia ettiğinin aksine, bir kuralın belirli bir duruma uygulanıp 

uygulanmayacağı sorusunun peĢinen çözüldüğü ve karĢılaĢılabilecek yeni olasılıklar 

arasında ex post facto bir tercihin önünü kesecek kadar detaylı Ģekilde hazırlanacak 

bir kurallar sistemi idealine insanî açmazlarımız sebebiyle ulaĢılması mümkün 

değildir. Gelecekteki tüm olası durumlara iliĢkin bilgimizin eksikliği buna engel 

olmaktadır. Ġçinde yaĢadığımız dünya, tüm bilgisine sahip olduğumuz sınırlı sayıdaki 

özelliklerle karakterize edilememekte; bu sebeple, onun ancak gelecekte göstereceği, 

bilmediğimiz yönleri hakkında önceden peĢin hüküm vermek de mümkün 

olamamaktadır
190

.  

 

Her ne kadar hukuk, Hart‘a göre, mekanik bir hukukbiliminin taleplerine 

uygun Ģekilde belirli olmasa da, hukukî realistlerin iddia ettiği kadar belirsiz de 

değildir. Ona göre hâkimler, realistlerin iddialarını aksine, hukuk kurallarını birer 

kestirim aracı olarak değil, göz ardı etmekte özgür olmadıkları ve bu sebeple karar 

verirken uydukları, içerdikleri tüm muallâklıklara rağmen yine de yeterince belirli 

olan ve takdir yetkilerini sınırlayan, fakat yasaklamayan standartlar olarak 

görürler
191

. Bununla beraber, ayrıca, yüksek mahkemede görev yapanlar dâhil olmak 

üzere her hâkim, doğru bir yargısal karar için gerekli olan standartları sağlayacak 

kadar yeterince belirli kurallara sahip bir toplumsal sistemin parçasıdır. Göreve gelen 

her bir hâkim, bir gelenek olarak yerleĢmiĢ ya da o görevin yürütülmesi konusunda 

bir standart olarak kabul edilmiĢ, her bir hâkime bir yandan takdir yetkisi 

kullanmalarına izin verirken, diğer yandan da onların bu konudaki yaratıcılıklarını 

                                                           
187

 Hart, op. cit, p. 124. 
188

 Ibid., p. 134. 
189

 Ibid., p. 128. 
190

 Ibid., p. 128. 
191

 Ibid., p. 147. 



64 

 

bir sınır getiren bir kuralı karĢılarında bulur
192

. Bu kural, o hukuk sisteminde neyin, 

nihaî olarak, hukuk olup, neyin olmadığına karar veren tanıma kuralıdır. Tanıma 

kuralı ne kadar belirliyse, hukuk da o kadar belirlidir. 

 

Hukukun asgarî düzeyde belirli olduğunu söylemesine izin veren semantik 

yaklaĢımını Hart, Friedrich Waismann‘dan ödünç aldığı ‗dilin açık dokululuğu‘ 

(open texture) tezi üzerinden kurar. Bu tezin ilk varsayımı, doğal dillerde bulunan 

genel sınıflandırıcı kelimelerin açık dokulu olduğudur. Açık dokululuk, Waismann‘a 

göre, deneysel kavramların, kaçınılmaz bir özelliği olarak, ileride karĢılaĢılabilecek 

tikel olgulara uygulanıp uygulanamayacağı ya da nasıl uygulanması gerektiğinin açık 

olmadığı, öngörülemeyen olgu-durumlarına dair belirsizlik olasılığının her zaman 

mevcut olduğu anlamına gelir
193

. Ona göre, deneysel bir kavrama iliĢkin getirilen bir 

tanım, yalnızca öngörülebilen, o ana dek tanıĢık olunan durumlar üzerinden, o 

kavramın uygulamasının uygun olduğu ölçütlerin bir araya toplanmasıdır; fakat, bu 

kavramın kullanabileceği tüm olası durumları öngörebilme imkânı da hiç kimsenin 

elinde bulunmamaktadır. Bu sebeple, böyle bir kavrama iliĢkin getirilen 

uygulanabilirlik ölçütleri, kavramın öngörülemeyen durumlara uygulanıp 

uygulanamayacağına dair doğru bir cevabı önceden veremez
194

.  

 

Doğal dillerdeki genel sınıflandırıcı kelimelerin bu belirsizliği, kendisi için 

özel bir dil ortaya koymayan ve toplumsal failler arasındaki hukukî iletiĢimin 

gerçekleĢmesini sağlamak için doğal dilden baĢka bir aracı da bulunmayan, ayrıca 

böyle genel kelimeleri çokça kullanan hukuka da sirayet eder.  Bu sebeple, Hart‘a 

göre, gerçek hayatta karĢılaĢılabilecek tikel hukukî uyuĢmazlık örneklerini, içerdiği 

genel terimlerin uygulanabileceği somut örnekler olarak görmeyi isteyen tüm hukuk 

kurallarının somut olaylara tartıĢma götürmez Ģekilde uygulanabildiği berrak, 

merkezî durumlar bulunduğu gibi; böyle bir kuralın olaya uygulanmasının hem 

lehine hem de aleyhine ileri sürülebilecek argümanların bulunduğu diğer çevresel 

                                                           
192

 Ibid., p. 145. 
193

 Leslie F. Stevenson, ―Open Texture‖, The Oxford Companion to Philosophy, Ed. by Ted 

Honderich, New York, Oxford University Press, 2005, p. 671,  p. 671. 
194

 W. Kent Wilson, ―Open Texture‖, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Ed. by Robert 

Audi, New York, Cambridge University Press, 1999, pp. 562-563, p. 562. 



65 

 

durumlar da vardır
195

 ve maddî uyuĢmazlık vak‘alarını soyut genel kurallarla 

eĢleĢtirirken karĢılaĢılabilecek olan, hukukun belirli olduğu kesin, çekirdekte kalan 

durumlar (core cases) ve elimizde bu belirliliğin giderek azaldığı Ģüpheli, loĢta kalan 

durumlar (penumbral cases) ikilemine son verecek araçlar bulunmamaktadır. Bu 

mahrumiyet tüm hukuk kurallarına bir belirsizlik ya da açık dokululuk katar
196

. 

Hukuk hayatında birbirine benzer bağlamlarda, sürekli olarak karĢılaĢılan, 

kanunlardaki genel terimlerin olaya uygulanması için yorum ihtiyacının baĢ 

göstermediği, genel terim örneklerinin otomatik bir Ģekilde bilinebildiğinin 

düĢünüldüğü uyuĢmazlık türlerinde hukuk kurallarındaki genel ifâdeler açık bir 

Ģekilde ilgili olaya uygulanabilir niteliktedir. Böyle açık durumların bazı özelliklerini 

paylaĢan, fakat diğer bazı özelliklerini paylaĢmayan ve o ana dek karĢılaĢılmamıĢ 

yeni durumlarda bu genel ifâdeler somut olaya, öncekindeki rahatlıkla uygulanamaz. 

Bu sonuncu türden olan durumlarda genel terimi ilgili olaya uygulamamızın hem 

lehine hem de aleyhine olan güçlü gerekçeler vardır ve hiçbir katı konvansiyon ilgili 

genel terimin Ģu ya da bu Ģekilde uygulanmasını ya da uygulanmamasını kesin 

Ģekilde yönlendiremez
197

. Hem hukukun hem de konvansiyonların söz konusu olaya 

çözüm getirmekte yetersiz kaldığı böylesi sınır durumlarda (borderline cases) bir 

karar vermek zorunda olan hâkimin Ģüpheleri gidermek için yapabileceği tek iĢ, 

mevcut alternatifler arasında, ancak ex post facto bir seçimde bulunmak olabilir. 

Onun bu konudaki bir imkânı, bu seçimi yaparken önündeki uyuĢmazlık vak‘alarıyla 

mevcut konvansiyonlar arasında azamî derecede bir benzerlik iliĢkisi aramak olabilir; 

fakat, hâkimin vereceği karar her ne kadar tümüyle keyfî ya da irrasyonel olmasa 

da
198

, iĢin esasına bakıldığında, bu seçim, bir kanunkoyucu olarak yasama organının 

                                                           
195

 H.L.A. Hart, ―Positivism and Separation of Law and Morals‖, in Essays in Jurisprudence and 

Philosophy, New York, Clarendon Press, 1983, pp. 49-87, p. 63; ―Her hukuk kuralı bazı noktalarda 

Ģüpheye açık olsa bile, tüm noktalarda Ģüpheye yer bırakmaması var olan bir hukuk sisteminin zorunlu 

bir koĢuludur.‖ V. Hart, The Concept of Law, p. 152. 
196

 Hart, The Concept of Law, p. 123; Hukukî kavramların bu özelliğini belirtmek için Hart, The 

Concept of Law‘dan daha önce, —bu tür kavramların doğru kullanımı için gerekli ve yeterli 

koĢullarını her zaman için belirlemenin mümkün olmadığını ima etmek amacıyla— tagyîrî 

(defeasibility) kelimesini tercih etmiĢtir. V. H.L.A. Hart, ―The Ascription of Responsibility and 

Rights‖, Proceedings of The Aristotelian Society, New Series, Vol. 49, 1948-1949, pp. 171-194, p. 

175, n. 2. 
197

 Hart, The Concept of Law, pp. 126-7. 
198

 Çünkü Hart‘a göre, o hukuk sistminde neyin hukuk olup neyin olmadığına nihaî olarak karar veren 

‗tanıma‘ kuralı, hâkimin mevcut altrenatifler arsındaki seçim serbestliğini, yani takdir yetkisini 

sınırlar. V. Ibid., pp. 145-8. 



66 

 

değil, hâkime aittir. Bu seçim ise, hukukun belirsizleĢtiği bu loĢ durumda, hâkim 

tarafından kullanılan bir ‗takdir yetkisi‘dir
199

. Böylece hâkim, bu yetkisini kullanarak 

verdiği kararla bir anlamda kural koyucu bir iĢlev yerine getirmiĢ olur: Önündeki 

uyuĢmazlık öncesinde sıklıkla karĢılaĢılan ve bir konvansiyona vücut veren, genel 

terimlerle iliĢkilendirilecek olgu özelliklerine bir yenisini ekleyerek mevcut 

konvansiyonu bir adım öteye götürür
200

 ve yeni bir durumla karĢılaĢana dek
201

 

hukuku belirgin kılar. 

 

Ġngilizce dilinde yapılan çağdaĢ hukuk felsefesi literatüründe hukukun belirli 

olup olmadığı ya da her tür hukukî uyuĢmazlığa verilebilcek tek bir doğru cevabın 

bulunup bulunmadığı sorusuna verilen ‗Hayır!‘‘ cevabının Hukukî Realistler (ve 

onların çağdaĢ torunları EleĢtirel Hukuk ÇalıĢmaları Hareketi) ile özdeĢleĢtirildiği 

kadar, ‗Evet!‘ cevabı da bir o kadar Ronald Dworkin‘in (1931-2013) ismiyle 

özdeĢleĢtirilir ve son kırk yıldır bu konudaki çoğu tartıĢma da onun ‗doğru cevap 

kuramı‘ üzerinden yapılagelir. Fakat Dworkin‘in erken zamanlarındaki doğru cevap 

tezinin içeriği zamanla keskin bir mutasyona uğrar. Bu değiĢimde temel rol oynayan 

âmil, Dworkin‘in kuramını, özellikle, karĢısında konumlandırdığı asgarî belirlilik 

tezinin müellifi Hart‘ın —ölümünden sonra— Hukuk Kavramı (The Concept of 

Law)‘na ek olarak, Dworkin‘in tezlerine olan cevaplarını içeren Zeylinin (Postscript) 

yayınlanmasıdır. AĢağıda görüleceği gibi, bu değiĢim Dworkin‘in kuramını 

‗epistemolojik belirlilik‘ten uzaklaĢtırıp, önceleri karĢı çıktığı ve Hart‘ı tutunmakla 

itham ettiği ‗semantik belirlilik‘ tezini savunmaya götürür. Dahası, Dworkin‘in yeni 

görüĢünde tercih ettiği semantik kuram, —burada Dworkin, Hart‘ın tutunduğunu 

iddia ettiği semantik kurama karĢı itirazında istikrarlıdır,— onu ‗metafizik belirlilik‘ 

tezine de fazlasıyla yaklaĢtırır. Bu sebeple, Dworkin‘in birbirine zıt olan bu iki 

görüĢü —epistemolojik belirlilik / semantik belirlilik— aĢağıda sırasıyla 

incelenecektir. 

 

                                                           
199

 Ibid., p. 127. 
200

 Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, p. 10; Hart‘ın kuramından çıkan sonuca göre, 

hukukî kuralların açık dokulu yapısı, böylece, hâkime bir hukuk kuralında kullanılan bir genel terimin 

anlamını belirleme iznini de vermiĢ olur. V. Anderson,,op. cit, p. 22. 
201

 Eğer Moore‘un diliyle söylersek, ―mevcut hukuka göre verebiceğimiz cevaplar tükenene dek.‖ 



67 

 

Genel olarak hukukî pozitivizm, özel olarak ise Hart‘ın kuramına karĢı bir 

saldırı baĢlatan Dworkin‘in erken çalıĢmalarındaki hedefini özellikle Hart‘ın dile, 

hukuk dilinin açık dokulu olduğuna ve yargısal takdire iliĢkin görüĢleri 

oluĢturuyordu
202

. Dworkin‘e göre pozitivist kuramlar hukuk uygulamasında 

karĢılaĢılan —bir emsâl karar ya da bir kanun hükmünün neyi içerdiği gibi— hukuk 

üreticilerinin geçmiĢte, aslında ne söyledikleri konusunda yaĢanan anlaĢmazlıkları 

yalnızca empirik anlaĢmazlıklar olarak, bu konudaki teorik anlaĢmazlıkları ise olan 

hukuka dair değil, olması gereken hukuka dair sözde anlaĢmazlıklar olarak görmekle 

büyük bir yanılgı içindedirler. Bu pozitivist görüĢe göre hukukun, bir davanın 

hukukunun ne olduğu, hukukî kavramların anlamları belirli, özel ölçütlerle 

sabitlenmiĢtir ve bu anlamı belirleyen bu ölçütlere karĢı ileri sürülen bir iddia ilgili 

mevzû hukuk hakkında değil, ancak onunla ilgisi olmayan baĢka bir Ģey hakkında 

olabilir. Hem hukukta avukatlar, hâkimler olarak hem de diğer söylem alanlarındaki 

iletiĢimlerimizde kelime kullanırken, farkında olsak da olmasak da, belirli kuralları, o 

kelimenin anlamını belirleyen müĢterek-konvansiyonel ölçütleri izleriz. Bu 

kelimelerin anlamlarını, yani farkında olmadan izlediğimiz ölçütleri açıklamak 

hukuk felsefecilerinin iĢidir. Hukukçuların içine düĢtükleri anlaĢmazlıklar, ancak bir 

kelime hakkında aynı ölçütleri kabul etmeleri ve izlemeleri hâlinde makul sınırlar 

içinde gerçekleĢebilir; aksi durumda ise, deyim yerindeyse, herkesin ayrı telden 

çaldığı durumlarda ise görünürdeki anlaĢmazlık sözde kalır
203

. Dworkin, 

pozitivistlerin böyle bir ölçütsel semantiğe (criterial semantics) tutunmakla düĢtüğü 

bu hatayı ‗semantik iğne‘ ibâresiyle kavramlaĢtırır ve literatüre sokar
204

. Ve bu hatalı 

anlam kuramının gösterdiği Ģekilde hukuk kurallarında (yasa, emsâl karar ve sair 

yazılı metinler) yer alan kelimelerin anlamlarına dair yerleĢmiĢ ölçütler izlendiği 

takdirde, hâkim somut uyuĢmazlığı yazılı kuralların gösterdiği Ģekilde rahatlıkla 

çözer (çekirdekte kalan durumlar). Fakat, Dworkin‘e göre, bu ölçütlerin 

karĢılamadığı yeni durumlarla karĢılaĢıldığında ise, hâkim yazılı metinlerin dıĢına 

çıkarak karar verecektir (loĢta kalan durumlar). Dolayısıyla bu ölçütsel semantik 

kuram hem hukukî metinlerde kullanılan dilin açık dokulu olduğu, hem de kuralların 

                                                           
202

 Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, p. 78. 
203

 Ronald Dworkin, Law’s Empire, Cambridge, Massachusetts, London, The Belknap Press of 

Harvard University Press, 1986, pp. 31-2, 45. 
204

 Ibid., p. 45 



68 

 

konvansiyonel-ölçütsel anlamlarının tüketildiği durumlarda herhangi bir hukukî 

kuralının rehberliğinde olmaksızın, yargısal takdirin serbestçe kullanılabileceği 

durumları gündeme gelmektedir
205

.  

 

Fakat, Dworkin‘e göre ise, hukukta yaĢanan anlaĢmazlıkların çoğu, 

pozitivistlerin iddia ettiğinin aksine semantik değil, teoriktir. Hukuk uygulayıcıları, 

tabiri caizse, körler ve sağırların birbirini ağırladığı gibi, kelime anlamlarına dair 

belirli ölçütleri robotik bir Ģekilde izlemezler. Hukuk uygulaması, diğer birçok sosyal 

fenomenden farklı olarak, argümantatif bir yapıya sahiptir
206

 ve bu uygulamaya 

katılanlar hukukun neyi gerektirdiğine dair çeĢitli gerekçelerle destekledikleri çeĢitli 

iddialar ileri sürerler
207

.  Hukuk uygulaması çoğunlukla belirli hukuk önermelerinin 

kullanılması ve savunulmasından oluĢur ve bu uygulamaya katılan herkes hukukun 

neyi gerektirdiği ya da neye izin verdiğinin, yalnızca uygulama içinde 

anlamlandırılabilen bu önermelerin doğruluğuna bağlı olduğunun farkındadır
208

. 

Dolayısıyla, hukuka dair ölçütsel-semantik yaklaĢım, hem hukuktaki teorik 

uyuĢmazlıkları göz ardı etmesi, hem de bu yanlıĢ semantik seçiminin sonucunda 

ortaya çıkan güçlü yargısal takdir kullanımına izin vermesi, dolayısıyla hukukun 

dıĢına çıkarak hukukî belirsizliğe yol açması sebebiyle hatalıdır. 

 

Fakat, ölçütsel-semantiği böylece reddeden Dworkin, kendi doğru cevap 

kuramı için bunun yerine yeni bir semantik kuram öneriyor da değildir. Bunu, 

aĢağıda göreceğimiz gibi, Hukuk Kavramı‘nın Zeyl‘inin yayınlanmasından sonra 

Hart‘a vereceği cevabında yapacaktır. Fakat Zeyl öncesinde Dworkin, hukukî 

belirsizlik problemi açısından ne dilin sınırlamalarını ve karmaĢıklığını ciddî bir 

problem olarak görür, ne de bu problemin çözümü için önerilen semantik kuramları 

bu problemin çözümü için yeterli bulur. Onun getirdiği çözüm önerisi, mevcut 

pozitivist-hukuk epistemolojisinde meĢrû olarak kabul edilen hukuk kaynaklarının 

                                                           
205

 Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 

1978, p. 17, 34; Pozitivist takdir kullanımı, Dworkin‘in Ģemasında ‗güçlü takdir‘ türüne denk gelir. V. 

Ibid. p. 33; Ahmet Ulvi Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin’in Hukuk 

Kuramı, 2nd ed., Ġstanbul, Derin Yayınları, 2010, p. 85. 
206

 Dworkin, Law’s Empire, p. 13. 
207

 Scott J. Shapiro, ―The ‗Hart-Dworkin‘ Debate: A Short Guide for the Perplexed,‖ Ronald 

Dworkin, Ed. by Arthur Ripstein, Cambridge: Cambridge University Press, 2007, pp. 22-55, p. 35. 
208

 Dworkin, op. cit, p. 13. 



69 

 

geniĢletilmesidir. ‗Kurallar modeli‘ olarak adlandırdığı, hukuk kaynaklarını bir 

soyağacı testine tâbi tutan pozitivist yaklaĢımın iddia ettiğinin aksine, ona göre bu 

testi geçen kaynakların tükendiği noktada hâkime yol gösterecek bir rehberin 

bulunmadığının ve bu sebeple hâkimin güçlü bir yargısal takdirle baĢ baĢa 

bırakıldığının kabulü mevcut hukuk uygulamasıyla çeliĢir. Bu argümanında 

mahkeme retoriğine baĢvuran Dworkin‘e göre, mevcut (Amerikan özelinde) hukuk 

uygulaması hukukî uyuĢmazlık taraflarının, mahkeme salonuna girdikleri anda, 

hâlihazırda önceden sahip oldukları bir takım haklarının bulunduğu, hâkimlerin 

verdikleri kararlarla geçmiĢe dönük olarak, bir kanunkoyucu edâsında, ex post facto 

haklar ve sorumlulukları preskriptif olarak bahĢetmedikleri, bunun aksine, yalnızca 

mevcut durumda ex ante facto sahip oldukları hak ve sorumluluklarını tasvirî olarak 

açıkladıkları anlayıĢına dayanır. Dworkin‘in haklar tezinin de çekirdeğini oluĢturan 

bu anlayıĢa göre hiçbir yazılı hukuk kuralı davanın sonucunu öngöremese de, bir 

tarafın davayı kazanma hakkı vardır. Davanın sonucuna dair kanunî ve semantik 

rehberliğin sona erdiği böyle davaları zor davalar (hard cases) olarak isimlendiren 

Dworkin‘e göre, yargısal sürece katılan faillerin bu hakların ne olduğu konusunda 

emin olamamaları, taraflardan birisinin davayı kazanma hakkının önceden 

bulunmadığı anlamına da gelmez
209

. Taraflar, zor davalarda hâkimin yargısal 

takdirine boyun eğerek sonucu peĢinen kabullenmezler; bunun aksine, hukukun 

argümantatif yapısı gereğince, sahip olduklarını iddia ettikleri hakların resmen karar 

altına alınması için çeĢitli argümanlar ileri sürerler. Bu gerçeği göz ardı eden farklı 

yaklaĢımların baĢarısızlığının altında yatan sebep Dworkin‘e göre, hukukbilimsel 

konuların temelde ahlâkî-ilkesel değil, kanunî olgu/kaynak meselesi olduğunu 

düĢünmeleridir
210

. Ona göre hukuk kuramının rayına girebilmesi için, bu pozitivist 

epistemoloji aĢılmalı, yazılı olmayan ilkelerin de hukukun meĢrû kaynaklarından 

olduğu kabul edilmelidir. Çünkü, —diğer kuramcıların, temel kaynağının dilin 

belirsizliği olduğunu düĢündükleri,— hukukî belirsizliğin gerçek kaynağı bir 

yorumun diğerine tercih edilmesini meĢrûlaĢtıran çekiĢmeli siyâsî değerleridir
211

. 

Kanunî metinler zor davalarda belirli bir sonucu öngöremese ve hukukun 

                                                           
209

 Anderson, op. cit, pp. 25-6. 
210

 Dworkin, Taking Rights Seriously, p. 7. 
211

 Anderson, op. cit, p. 35. 



70 

 

tıkanmasına yol açsa bile, olaya iliĢkin kanunî düzenlemeleri ve bunların geçmiĢ 

yorumlarını, ilgili emsâl karar ve diğer yasalarla birlikte arkaplanda bulunan siyâsî 

ahlâk ilkelerini harmanlayan inşâî yorum (constructive interpretation) faaliyeti 

Dworkin‘e göre zor davalarda hukukî belirsizliğin aĢılmasını, tek bir doğru cevaba 

ulaĢılmasını sağlayacaktır. Bunun için yorumcu hâkimin edinmesi gereken temel 

düstur, bir taraftan hukuk kaynaklarını —ki bunlara artık sadece soyağacı testini 

geçmiĢ olanlar değil, böyle bir testten muaf olan ilkeler de dâhildir— maddî dava 

vak‘alarıyla iliĢkilendirirken, diğer taraftan da içinde yaĢadığı toplumun siyâsî 

kurumlarını bir bütün olarak en iyi Ģekilde meĢrûlaĢtırmaya çalıĢmak olmalıdır. 

Bunun için takip etmesi gereken iki ölçüt ise, bir yandan yapacağı inĢâî yorumu 

kurumsal ve formel olarak sınırlayan geçmiĢ hukuk uygulamalarına uygunluk
212

, 

diğer yandan bu uygulamayı olabileceğinin en iyisi olmasını sağlayacak olan 

ahlâkîliktir
213

. 

 

Hukukun epistemolojik kaynaklarının geniĢletilmesiyle zor davalara doğru bir 

cevabın bulunabileceğini ileri süren Dworkin böylece bir yandan da Ġngilizce dilinin 

hukuka iliĢkin kelime dağarcığına da karĢı çıkmıĢ olur. Onun bu konudaki argümanı 

hukuk ve kanun terimleri için diğer bazı dillerde farklı kelimelerin bulunmasına 

karĢılık Ġngilizcenin böyle bir imkândan yoksun bulunmasıdır. Buna göre, Dworkin, 

bir tipin (type) somut örnekleri (token)
214

 olan tikeller ile bu sonuncuların içinde yer 

aldığı üst baĢlık olan bir tümeli birbirinden ayırmak için, konumuz içinde (hukuk 

teriminin örneği olarak) ‗kanun‘ terimini, bunun gibi her bir örneğin çatısı altında yer 

aldığı üst tip olan ‗hukuk‘ teriminden ayıran farklı kelimelere sahip olan Türkçe
215

, 

Fransızca ve Almanca gibi dillerin tümelci-realist kelime dağarcığının aksine, hem 

kanun ve hem de hukuk anlamına gelen law kelimesinin diğer dillerdeki bu imkânı 

yaratmak için yalnızca a / the artikellerini kullanan, fakat farklı kelimeler üretmeyen 

Ġngilizce dilinin tikelci-nominalist dağarcığına da itiraz etmektedir
216

. Dworkin‘in bu 

itirazı Tükçe hukuk dilinin bu ikisini birbirinden ayırmakla doğal hukukçu kimliğini 

                                                           
212

 Dworkin, Law’s Empire, p. 67. 
213

 Ibid., p. 53. 
214

 Tip-örnek (type-token) ayrımı için v. infra n. 470. 
215

 Tabii ki Dworkin‘in örnek dilleri arasında Türkçe değil, örnekteki diğer iki dil vardır. 
216

 Örneğin a law yerine Fransızca‘da loi, Almanca‘da gesetz, the law yerine Franszıca‘da droit, 

Almanca‘da recht terimleri vardır. V. Dworkin, Taking Rights Seriously, p. 38. 



71 

 

ortaya koyduğu ―Kanun boĢluğu vardır, fakat hukuk boĢluğu yoktur.‖ ilkesiyle de en 

vecîz Ģekilde ifâde edilebilir
217

. Ona göre hukuk açık dokulu bir yapıda olmayıp, 

dikiĢsiz bir dokuma görünümündedir
218

. 

 

Hukuk Kavramı‘nın Zeyl‘ine cevap verdiği ―Hart‟ın Zeyl‟i ve Siyâset 

Felsefesinin Amacı‖ baĢlıklı makalesinde hukukî kavramların anlamlarına dair ileri 

sürdüğü yeni bir argümanla Dworkin, Zeyl‘den önceki kuramının en ayırd edici 

özelliği olan, inĢâî yorumun uygunluk ölçütünden ödün verir
219

 ve bu ödünü, onu 

daha önceden reddettiği semantik hukuk kuramlarına, özellikle aĢağıda incelenecek 

olan semantik doğal hukukçuların izlediği yönteme de, daha önce hiç olmadığı kadar 

yaklaĢtırır
220

. Burada da o, tüm hukukî kavramların anlamlarının bir takım 

konvansiyonel ölçütler tarafından belirlendiğini öne süren ölçütsel–semantik 

yaklaĢımı reddetmeye devam eder; örneğin kitap gibi bazı sun‘î kavramlar için 

geçerli olabilen böyle bir yaklaĢım adâlet, eĢitlik, özgürlük, demokrasi, vatanseverlik 

gibi siyâset (ve hukuk) felsefesinin en önemli bazı kavramları açısından geçerli 

değildir
221

. Haklarında büyük görüĢ farklılıkları bulunan bu tür kavramların 

anlamları bir toplumdaki çoğunluğun onlar hakkında neler düĢündüğüne, doğru 

kullanımı belirlediği düĢünülen bir takım paylaşılan arkaplan varsayımlarına değil; 

tümüyle farklı bir arkaplan varsayımına, anlamın söz konusu kavramın temsil ettiği 

gerçeklik tarafından sabitlendiği ve bu anlama dair yaygın bir yanılgının olabileceği 

varsayımına bağlıdır
222

.  

 

                                                           
217

 Türkbağ, op. cit, pp. 116-7. 
218

 Dworkin, Taking Rights Seriously, pp. 115-6., Fakat bu konuda Dworkin‘in bazı çekinceleri 

vardır. Çünkü onun doğru cevap kuramının uygulanabilirliği geliĢmiĢ hukuk sistemleriyle sınırlıdır ve 

böyle sistemlerde bile bir hukukî yuĢmazlıktaki her iki tarafın da kazanma hakkının eĢit olduğu, 

dolayısıyla doğru bir cevabın olmayabileceği durumlar da olasıdır. Dworkin bu durumu Ģöyle açıklar: 

―Hukuk dikiĢsiz bir dokuma gibi olmayabilir; fakat davacının Herkül‘den onu sanki öyleymiĢ gibi 

muamele etmesini isteme hakkı vardır.‖ V. Ibid, p. 116. 
219

 Dennis Patterson, ―Dworkin on The Semantics of Legal and Political Concepts‖, Oxford Journal 

of Legal Studies, Vol. 26, No.3, 2006, pp. 545-557, p. 556. 
220

 YaklaĢtırır diyoruz, çünkü Dworkin‘in yorumsal hukuk kuramının da bir semantik kuram 

önerdiğini düĢünen yazarlar da vardır. Bu konuda örneğin Green, Dworkin‘in kuramına ―yorumsal 

anlam kuramı‖ adında bir semantik kuram atfeder. V. Michael Steven Green, ―Dworkin's Fallacy, or 

What the Philosophy of Language Can't Teach Us about the Law‖, Virginia Law Review, Vol. 89, 

2003, pp. 1879-1952, pp. 1913-4. 1923. 
221

 Ronald Dworkin, ―Hart‘s Postscript and the Point of Political Philosophy‖, in Justice in Robes, 

United States of America, The Belknap Press of Harvard University Press, 2006, pp. 140-186, p. 151. 
222

 Ibid., p. 151-2. 



72 

 

Buradaki yeni yaklaĢımında Dworkin, ayrıntılarına aĢağıda yer verilecek olan 

doğal türler semantiğinin yardımına baĢvurur. Bu semantiğe göre altın, kaplan, su 

gibi insanın sun‘î katkısı olmaksızın doğada kendi baĢına var olan doğal türlerin 

kimyevî, biyolojik ya da fiziksel yapıları, bu türleri isimlendiren kelimelerin doğru 

kullanımını, yani anlamını belirler. Ġnsanların bu türler hakkındaki düĢünceleri 

bilimsel olarak yanlıĢlanmaya açıktır ve bilimsel ilerleme arttıkça bu türlerin 

doğalarına ve anlamlarına dair bilgimiz de paralel Ģekilde artar. Dworkin doğal türler 

ile kendisinin siyâsî türler dediği siyâsî kavramlar arasında kıyas yaparken, bu kıyasa 

imkân veren benzerliğin doğal fiziksel bir benzerlik olmadığının, filozofların eĢitlik, 

adâlet, özgürlük gibi siyâsî tür kavramların anlamlarının bilimsel analizlerle 

keĢfedilebileceği gibi saçma bir iddiada bulunuyor değildir
223

. Fakat ona göre, bu iki 

tür arasında öğretici benzerlikler vardır
224

. Doğal türlerin gerçeklik, varoluĢları ve 

sahip oldukları niteliklerin hiç kimsenin yaratmasına, inancına, kararına bağlı 

olmama, dıĢ görünüĢleri itibariyle kendilerini tanımamıza imkân veren yüzeysel 

özellikleriyle birlikte, yalnızca erbâbınca bilinebilen diğer niteliklerini ele veren 

genetik profil ya da moleküler karakter özelliklerini içinde barındıran, derin bir 

yapıya sahip olma gibi özellikleri vardır. Örneğin, masa üzerinde bir bardağın içinde 

duran renksiz, kokusuz, Ģeffaf sıvının gerçekte iki hidrojen ve bir oksijen atomundan 

müteĢekkil kimyasal bir bileĢik olduğunu bilim ortaya çıkarır. Doğal türlerin bu 

özelliklerine siyâsî türlerin de sahip olduğunu ileri süren Dworkin‘e göre, siyâsî (ve 

hukukî) değerler de aynı Ģekilde gerçek değerlerdir. Özgürlüğün bir değer olarak 

varoluĢu ve karakteri, hiç kimsenin onu icat etmesine, ona iliĢkin inancına ya da 

kararına bağlı değildir ve bu kavram, somut tecellilerini açıklığa kavuĢturan derin bir 

yapıya
225

 sahiptir. Örneğin, artan oranlı bir vergi tarifesi âdil değilse eğer, bu durum, 

âdil kurumların daha genel ve temel bir özelliğinden bu vergi türünün yoksun olması 

sebebiyledir
226

. Ġki tür arasındaki fark doğal türlerin derin yapısının fiziksel bir 

özellik olmasına karĢılık, siyâsî türlerinkinin derin yapısının onların normatif 

                                                           
223

 ―Özgürlüğün DNA‘sı yoktur.‖ V. Ibid., pp. 152-3. 
224

 Ibid., p. 154. 
225

 Benzer bir kavramlaĢtırmayı —Dworkin‘den yaklaĢık yirmi yıl kadar önce Michael Moore 

yapmaktadır: ―söylenmesi gereken Ģey yalnızca, ahlâkî kelimelerin doğal tür kelimelerdekine benzer 

Ģekilde ‗semantik bir derinlik‘lerinin bulunduğudur.‖ V. Michael Moore, ―Moral Reality‖, Wisconsin 

Law Review, 1982, pp.1061-1156, p. 1145; Ayrıca v. infra p. 151. 
226

 Dworkin, ―Hart‘s Postscript and the Point of Political Philosophy‖, p. 154. 



73 

 

özelliğinde bulunmasıdır. Tıpkı bir bilim insanının temel fiziksel özelliklerini 

bilimsel yöntemlerle analiz ederek kaplan, altın ya da suyun derin yapısını ifĢa ediĢi 

gibi, siyâset (ve hukuk) felsefecisi de özgürlük değerinin normatif özünü ortaya 

çıkararak onun derin yapısını ifĢa edebilir
227

. Siyâsî ve hukukî kavramların zihin ve 

konvansiyonlardan bağımsızlığını vurgulamasıyla Dworkin, böylece inĢâî yorum 

kuramının ilk bileĢeni olan uygunluk ölçütünün —hukukî kavramlara geçmiĢ hukuk 

uygulamalarını dikkate alarak anlam yükleme— rolünü azaltmıĢ, hukukî 

uyuĢmazlıklara doğru cevabı sağlayacak olan hukukî yorumun geçmiĢ yorumlar 

ıĢığında değil, ilgili hukukî ve siyâsî kavramların göndermede bulunduğu Ģeyin 

gerçek doğasına uygun Ģekilde yapılması gerektiğini söyleyerek kendisini, aĢağıda 

incelenecek olan semantik doğal hukukçuların realist semantik ve realist metafiziğine 

yaklaĢtırmıĢ, hukukî yorumu neredeyse tümüyle yorumun ikinci bileĢeni olan ahlâkî 

meĢrûlaĢtırmaya indirgemiĢtir
228

. 

 

ÇağdaĢ hukuk felsefesinin hukukî belirlilik problemiyle yakından iliĢkili olan 

bir diğer problemi de hukukun objektif olup olmadığıdır. ÇağdaĢ yaklaĢımlar 

arasında bu iki problemi birbiriyle eĢitleyen yazarlar bulunduğu gibi
229

, bu ikisini 

birbirinden dikkatlice ayırmak gerektiğini, objektifliğin belirlilikten bir sonraki adım 

olduğunu söyleyen isimler de vardır
230

. Bu sonunculara göre hukukî objektifliğin 

                                                           
227

 Ibid., p. 155. 
228

 Patterson, ―Dworkin on The Semantics of Legal and Political Concepts‖, p. 547, 556; Postmodern, 

antirealist bir isim olan Patterson, Dworkin‘in bu yeni görüĢüne yönelik hayal kırıklığını Ģu sözlerle 

dile getirir: ―Doğal türlerden hiç bahsetmeseydi daha iyiydi.‖ V. Ibid. p. 557. 
229

 Örneğin, Greenawalt: ―Eğer her hukukî soruya doğru bir cevap varsa, belirli cevapları içermek 

anlamında hukuk tümüyle objektiftir.‖ V. Kent Greenawalt, Law and Objectivity, New York, Oxford 

University Press, 1992, p. 207; Ayrıca, Leiter: ―Böyle bir eĢitleyici tutum tartıĢmaya açık olmayıp, 

aksine, hukukun objektifliğine dair merkezi metafizik soruları aydınlatmaya yardımcı olur. Yani, 

hukukun objektif olup olmadığı sorusu sorulduğu zaman aynı zamanda objektif olarak doğru 

cevapların var olup olmadığı, yani hukukun belirli olup olmadığı sorusu da sorulmuĢ olur.‖ V. Brian 

Leiter, ―Objectivity and the Problems of Jurisprudence‖, Texas Law Review, Vol. 72, 1993-1994, pp. 

187-209, p. 197. 
230

 Örneğin Coleman-Leiter: ―Objektifliği belirlilikle karıĢtırmamak gerekir. Hukukun belirli 

olduğunu söylemek, hukukî uyuĢmazlıklara verilecek doğru bir cevabın bulunduğunu söylemektir. Bir 

cevap, eğer konuyla ilgili hukukî olgu (hukuk kaynakları) ile uyuĢuyorsa doğrudur. … Objektiflik 

meselesi ise, hukukî olguların bulunduğu durumlarda bu olguların statüsüyle ilgilenir. Bu olgular 

birçok hâkim ve avukat onları öyle kabul ettikleri için mi vardır, yoksa onların düĢüncelerinden 

bağımsız mıdır?‖ V. Jules L. Coleman, Brian Leiter, ―Determinacy, Objectivity, and Authority‖, Law 

and Interpretation: Essays in Legal Philosophy, Ed. by Andrei Marmor, Paperback Edition, New 

York, Oxford University Press, 1997, pp. 203-278, p. 246; Ayrıca, Stavropoulos: ―Objektifliği 

belirlilikle özdeĢleĢtirmek hatalı olur. Hukukta belirlilik zorunlulukla objektiflikle bağlı değildir, hatta 



74 

 

temel meselesi, hukukî belirliliğin hukukî sorular için var olduğunu iddia ettiği doğru 

cevapların doğruluğunu belirleyen ölçütün ne olduğudur
231

. Biz burada sonuncu 

yaklaĢımı benimseyecek ve hukuk felsefecilerinin görüĢlerini bu açıdan tahlil 

edeceğiz. Fakat bundan önce, bir hukuk felsefesi meselesi olmaktan ziyâde, genel 

olarak metafizik ve epistemolojinin bir meselesi olan objektifliğin felsefî açıdan ne 

anlama geldiğine değinmek gerekir. Bunun ardından, hukuk felsefecilerinin hukukî 

belirliliğe iliĢkin görüĢlerinin bu resmin neresinde durduğuna kısaca değinilecektir. 

 

Objektiflik, Ģeylerin varlığı, onlara iliĢkin bilgimiz ve bu bilginin doğruluğu 

konusuna dair öznel-nesnel tutumlar zıtlığında bunlardan sonuncusunu öne çıkaran, 

öznelerin bireysel duyguları, arzuları, önyargıları, inançları ve sair zihnî 

durumlarından bağımsız Ģekilde, kendisinin dıĢında var olanın varoluĢunu, buna dair 

bilgisini ve bu bilginin doğruluğunu, herhangi bir öznel değerlendirmede 

bulunmaksızın, yalnızca ve yalnızca tasvir etmek amacını taĢıyan açıklamaların bir 

özelliğidir
232

. Buna göre objektifliğe dair temel felsefî sorular üç ayrı alt baĢlık 

hâlinde incelenir: (1) Metafizik objektiflik, (2) Epistemolojik objektiflik, (3) 

Semantik Objektiflik
233

. 

 

(1) Metafizik objektiflik, temel problem olarak, bir entite sınıfının 

varoluĢunun ve karakterinin öznelerin zihin durumlarına, Ģeylere dair bilgilerine, 

yargılarına, inançlarına, algılarına ne ölçüde bağlı olduğuyla ilgilenir ve bu tür zihin 

durumlardan tümüyle bağımsız olan yargıların metafizik açıdan objektif olduğunu 

kabul eder
234

. Zihinden bağımsızlığa hayatî bir önem atfeden bu yaklaĢım, bu ölçütü 

tür açısından a) nedensel, b) yapısal ve c) biliĢsel bağımsızlık olmak üzere üçe; 

bunlardan sonuncusunu, yani biliĢsel bağımsızlığı da kapsam açısından i) 

                                                                                                                                                                     

onun varlığının habercisi olmaz bile.‖ V. Nicos Stavropoulos, ―Objectivity‖, The Blackwell Guide to 

The Philosophy of Law and Legal Theory, Ed. by Martin P. Golding, William A. Edmundson, 

Blackwell, Pbublishing, 2005, pp.315-323, p. 315. 
231

 Brian H. Bix, ―Objectivity‖ maddesi, in A Dictionary of Legal Theory, New York, Oxford 

University Press, 2004, p. 151. 
232

 Güçlü, et. al, ―Nesnellik‖ Maddesi, op. cit., pp. 1034-1035, p. 1034. 
233

 Brian Leiter, ―Law and Objectivity‖, in Naturalizing Jurisprudence: Essays on American Legal 

Realism and Naturalism in Legal Philosophy, New York, Oxford University Press, 2007, pp. 257-

275, p. 257. 
234

 Ibid. 



75 

 

sübjektivizm, ii) asgarî objektivizm, iii) ılımlı objektivizm, iv) azamî objektivizm 

olmak üzere dörde ayırır. Tür açısından zihinden bağımsızlığa göre bir entitenin 

varoluĢu ve karakteri eğer, a) onu varlığa getiren nedensel sürece insan zihni dâhil 

değilse, nedensel olarak
235

; b) bir zihnin ürünü ya da bir zihne özdeĢ değilse, yapısal 

olarak
236

; c) hiçbir öznenin bilme durumuna ya da farkındalığına bağlı değilse, 

bilişsel olarak
237

 insan zihninden bağımsızdır
238

. BiliĢsel bağımsızlığın temel 

varsayımı bir Ģeyin varlığı ve karakterine iliĢkin olarak bir kimseye, bir insan 

grubuna ya da tüm insanlığa göre doğru görünen Ģey ile gerçekten doğru olan Ģey 

arasında bir farklılığın, bir mesafenin bulunduğudur. Bu tür bağımsızlığa göre 

doğruluğu belirleyen Ģey eğer i) bilen kiĢiye doğru görünen Ģey, onun inancı ise 

subjektivizm; ii) bir bilenler topluluğuna doğru görünen Ģey, o toplumda paylaĢılan 

inançlar ise asgarî objektivizm (ya da konvansiyonel objektivizm); iii) uygun ya da 

ideal koĢullara sahip bilen kiĢilere doğru görünen Ģey ise ılımlı objektivizm söz 

konusu iken; iv) bilen kiĢilere doğru görünen Ģey hiçbir zaman doğruluğu 

belirleyemiyorsa güçlü objektivizm söz konusu olur
239

. Bunlardan ilki ve sonuncusu, 

yani sübjektivizm ve güçlü objektivizm felsefe tarihindeki klasik bir kutuplaĢmanın 

konusudur. ―Ġnsan her Ģeyin ölçüsüdür.‖ diyen Protagoras‘ın felsefesine göre evren 

ve onun içindeki hiçbir Ģeyin varlığı ve karakteri insan zihninden bağımsız olmayıp, 

bunların kendi baĢına bir gerçekliği yoktur: Her bir kimsenin doğru olduğunu kabul 

ettiği Ģey ona göre doğrudur. Tüm bu Protagorasçı önermelerin mantıkî değili ise, 

karĢı kutupta yer alan Platon‘un realist metafiziğini oluĢturur. Ona göre ise, evrenin 

ve onun içindeki hiçbir Ģeyin varlığı ve karakteri hiçbir koĢulda, insanların ona 

iliĢkin düĢüncelerine bağlı değildir
240

. Asgarî ve ılımlı objektivizmler ise, bu iki uç 

nokta arasındaki gri bölgede kendilerine yer edinirler. Asgarî objektivizme ya da 

                                                           
235

 Örneğin, bir çift ayakkabının varlığı ve özellikleri onu tasarlayan ve üreren kunduracının zihnî 

durumlarına bağlı iken, dünyaynın varlığı ve karakteri hiçbir kimsenin ona iliĢkin düĢüncelerine bağlı 

değildir. 
236

 Örneğin, Berkeley ve Hegel‘in evrenin yapısl olarak insanî ya da tanrısal zihne bağlı olduğunu ileri 

süren idealist yaklaĢımlar bu ölçütü reddederken, Locke gibi deneyci düĢünürler tüm bilginin 

deneyime bağlı olduğunu kabul eder. 
237

 Bilme durumu (cognizing state) evrenin karakter özelliklerini algılayan ve ona iliĢkin bilginin 

potansiyel bir kaynağı olan bir yetidir. Buna göre, biliĢsel açıdan metafizik objektifliğe sahip bir Ģey 

her hangi bir bireyin ve herkesin inancından ya da inanmakta onu haklı kılan Ģeyden bağımsızdır. 
238

 Leiter, op. cit, pp. 257-8. 
239

 Ibid. p. 259. 
240

 Ibid. 



76 

 

konvansiyonalizme göre Ģeylerin varlığı ve karakteri belirli bir toplumda paylaĢılan 

düĢüncelere bağlıdır. Sübjektivizmden farklı olarak, burada Ģeylerin varoluĢu her bir 

birey tekine değil, birey gruplarına görecelidir
241

. Ilımlı objektivizm ise, Ģeylerin 

varlık ve karakterinin bireylere ve birey gruplarının düĢüncelerine değil, yalnızca ve 

yalnızca tam bir rasyonellik ve tam bir bilgiye eksiksiz olarak sahip olmak gibi biliĢ 

için ideal koĢullara sahip ideal bir kimsenin bilme durumuna bağlı olduğunu savunur. 

Bu görüĢün varsayımı ideal koĢullara sahip olan her bir kimsenin Ģeylere dair aynı 

bilgiye ulaĢabileceğidir
242

.  

 

Diğer iki objektiflik türünden (2) epistemolojik objektiflik, metafizik 

objektifliğe yardımcı bir görev üstlenir. Metafizik olarak objektif olan Ģeylere dair 

elde edebileceğimiz bilginin kapsamıyla ilgilenen
243

 bu türden bir objektiflik önyargı 

gibi öznenin biliĢsel yetisini zaafa uğratan etkenlerden berî olmayı, dünyaya iliĢkin 

inançlarımızın oluĢmasını sağlayan biliĢsel süreç ve mekanizmaların, Ģeylerin 

temsilinin, tıpkı oldukları gibi, doğru bir Ģekilde oluĢturulmasına yöneltecek Ģekilde 

yapılandırılmasını gerektirir
244

. (3) Semantik objektiflik türü ise, ilk ikisinden farklı 

olarak, Ģeylerin ya da biliĢsel mekanizmaların değil, belirli bir söylem alanına ait 

önermelerin bir özelliğidir. Buna göre bir önerme doğruluk-yanlıĢlık gibi bir 

doğruluk değeri almaya elveriĢli ise, o söylem alanının semantik objektifliği taĢıdığı 

söylenir
245

. 

 

Felsefî açıdan bu Ģekilde ele alınan objektifliğin hukuktaki izdüĢümü ne 

olabilir? TartıĢmayı hukukî zemine çekmek için yapılabilecek ilk iĢ, hukuk 

evrenindeki entitelerin saptanması, ardından da yukarıda sayılan objektiflik türlerini 

bu evrene uyarlamak olabilir. Hukuk evrenine ait entitelerden tartıĢma götürmez 

olanları anayasa, yasa, yönetmelik gibi kanunî metinler ve emsâl kararlar iken, 

meĢrûiyeti üzerinde uzlaĢılamayanlar ise ahlâkî değerlerdir. Bundan sonraki iĢ ise 

yukarıdaki objektiflik türlerini bu entitelerin varlığı ve karakteri açısından 

                                                           
241

 Ibid. pp. 259-60. 
242

 Ibid., p. 260. 
243

 Ibid., p. 257. 
244

 Ibid., p. 261. 
245

 Ibid., p. 262. 



77 

 

incelemektir. Bu incelemeyi yaparken akılda tutulması gereken temel nokta ise 

hukukî objektiflik probleminin konusunu, hukuku belirli kılan doğru cevapların 

doğruluğunu neyin belirlediğinin oluĢturduğudur. Buna göre hukukî objektiflik üçe 

ayrılır: (1) Hukuk metafiziği açısından objektiflik; (2) Hukuk epistemolojisi 

açısından objektiflik; (3) Hukuk semantiği açısından objektiflik. Hukuk metafiziği 

açısından objektiflik, hukukî entiteler sınıfının varoluĢunun ve karakterinin hukukun 

uygulanmasına katılan faillerin zihin durumlarına, Ģeylere dair bilgilerine, 

yargılarına, inançlarına, algılarına olan bağımlılığıyla ilgilidir ve bu tür zihin 

durumlarından tümüyle bağımsız olan yargıların metafizik açıdan objektif olduğu 

kabul edilir. Hukukî entitelerin varlığının zihinden bağımsızlığı üç Ģekilde 

gerçekleĢir: Bu varoluĢ ve karakter eğer a) onu varlığa getiren nedensel sürece hukuk 

öznelerinin zihnî durumları dâhil değilse nedensel olarak; b) bir hukuk öznesinin 

zihninin ürünü ya da bir zihnine özdeĢ değilse yapısal olarak; c) hiçbir hukuk 

öznesinin bilme durumuna ya da farkındalığına bağlı değilse bilişsel olarak insan 

zihninden bağımsızdır. ÇeĢitli hukuk sistemlerinde bağlayıcı olduğu kabul edilen 

dikey ve yatay emsâl karar uygulamalarının hukukî entiteler sınıfına nedensel ve 

yapısal olarak katkıda bulunmasının meĢrû kabul edilmesi sebebiyle, hukukî 

objektiflik tartıĢmaları açısından asıl öneme sahip olan bağımsızlık türü biliĢsel 

bağımsızlıktır. Bunun temel varsayımı, hukukî sorulara verilen doğru cevapların 

doğruluğunun bir kimseye, bir insan grubuna ya da tüm insanlığa göre doğru 

görünen cevap ile gerçekten doğru olan cevap arasında bir farklılığın, bir mesafenin 

bulunduğudur. Bu mesafenin kapsamı da, yine felsefî objektifliğe paralel olarak dört 

ayrı Ģekilde ele alınabilir. Buna göre hukuken doğru cevapların doğruluğunu 

belirleyen Ģey eğer i) bilen hukukî özneye doğru görünen Ģey ya da onun kiĢisel 

inancı ise hukukî subjektivizm; ii) bir hukukî topluluğa doğru görünen Ģey, o 

toplumda paylaĢılan inançlar ise hukukî asgarî objektivizm; iii) uygun ya da ideal 

koĢullara sahip hukukî öznelere doğru görünen Ģey ise hukukî ılımlı objektivizm söz 

konusu iken; iv) bilen hukukî öznelere doğru görünen Ģey hiçbir zaman doğruluğu 

belirleyemiyorsa hukukî güçlü objektivizm söz konusu olur. (2) Hukukî epistemolojik 

objektiflik ise önyargı, kiĢisel arzular gibi hukukî-biliĢsel yetiyi zaafa uğratan 

psikolojik ve sair etkenlerden berî olmayı, dünyaya iliĢkin inançlarımızın oluĢmasını 

sağlayan hukukî-biliĢsel süreç ve mekanizmaların, hukukî entitelerin temsilinin 



78 

 

doğru bir Ģekilde oluĢturulmasına yöneltecek Ģekilde yapılandırılmasını gerektirir
246

. 

(3) Son olarak, eğer hukukî söylem alanına ait önermeler doğruluk değeri almaya 

elveriĢli ise hukukî semantik objektiflikten bahsedilebilir. Bu objektiflik türü de 

hukuk semantiğinin doğruluğunu belirleyen ölçüt açısından dörde ayrılabilir. Buna 

göre hukukî önermelerde bulunan kelimelerin anlamlarının doğruluğunu belirleyen 

Ģey i) bilen hukukî özneye doğru görünen Ģey ya da onun kiĢisel inancı ise hukukî 

subjektivizm; ii) bir hukukî topluluğa doğru görünen Ģey, o toplumda paylaĢılan 

inançlar ise hukukî asgarî objektivizm; iii) uygun ya da ideal koĢullara sahip hukukî 

öznelere doğru görünen Ģey ise hukukî ılımlı objektivizm söz konusu iken; iv) bilen 

hukukî öznelere doğru görünen Ģey hiçbir zaman hukukî önermelerde yer alan 

kelimelerin anlamlarını belirleyemiyorsa hukukî güçlü objektivizm söz konusu olur. 

 

Peki, yukarıda incelediğimiz formalizm, hukukî realizm ile Hart ve 

Dworkin‘in görüĢleri hukukî objektiflik açısından ne anlam ifâde edebilir? Daha 

önce de belirtildiği gibi, hukukî objektiflik meselesi hukukî belirlilik meselesinin bir 

uzantısıdır. Dolayısıyla, hukukun objektif olduğunun ileri sürülebilmesi öncelikle 

onun belirli olduğunun kabulünü gerektirir.  

 

Resme bu açıdan bakıldığında bu yetkiye sahip olan isimler Langdell, Hart ve 

Dworkin‘dir. Mahkeme kararlarının verilmesinde (1) hukukî entitelerden yapılacak 

tasımdan ziyâde (2) zamanın ihtiyaçları, hâkim ahlâkî ve siyâsî kuramlar, kamu 

düzeni, hatta bilinçli ya da bilinçsizce hâkimlerin önyargılarının, sezgilerinin 

belirleyici olduğunu söyleyen Holmes‘ün Ģahsında hukukî realizm, hukukî entitelerin 

belirleyiciliğini ve dolayısıyla doğruluk ölçütlüğünü reddetmesiyle metafizik, 

bunlardan boĢalan koltuğa psikolojik ve sosyolojik faktörleri oturtması sebebiyle 

epistemolojik sübjektivizme yaklaĢır: Çünkü ―Hâkim ne söylüyorsa, hukuk odur.‖
247

  

Langdell‘in gönülsüz formalizmine
248

 göre ise, tümüyle hukukî entitelerden endüktif 

yöntemle elde edilen hukukî ilke ve öğretilerin her türlü hukukî uyuĢmazlığa doğru 

                                                           
246

 Ibid., p. 261. 
247

 Holmes, ―The Path of Law‖, p. 461. 
248

 Postema, op. cit, p. 51. 



79 

 

bir cevap getirebileceğini öne sürmesi sebebiyle hukuk, metafizik ve epistemolojik 

açıdan güçlü Ģekilde objektiftir. 

 

Bu iki belirlilik anlayıĢı arasında bir denge gözeten Hart ise objektiflik 

konusunda da yine orta bir yolu tercih eder. Ona göre hukukî entitelerin orijininde 

bulunan tanıma kuralı, o toplumun hukuk uygulamalarında üretilen hukukî 

önermelerin doğruluğunu, yani objektifliğini belirleyen asıl ölçüttür
249

. Bir yandan 

hukukî entitelerin kaynağı olan bu ölçütün tümüyle toplumsal bir konvansiyonun 

ürünü olması (asgarî metafizik biliĢsellik), diğer yandan hukukî belirliliği sağlayan 

semantik kuram olarak konvansiyonel-ölçütsel semantik kuramı benimsemesi (asgarî 

semantik biliĢsellik) sebebiyle Hart‘ın kuramına göre hukuk hem metafizik hem de 

semantik açıdan asgarî objektifliğe sahiptir.  

 

Ortaya koyduğu hukukî muhakeme kuramında, hukukî entiteler sınıfına 

ilkeleri de dâhil ederek hem hukuk kaynakları hem de hukuk semantiği bakımından 

saf bir konvansiyonalizm kolaycılığından uzak duran, dolayısıyla hâkimin 

omuzlarındaki yükü ağırlaĢtıran Dworkin zor davalara doğru cevap bulabilecek, 

tarafların sahip oldukları haklarını tespit edecek bir insanüstü, bilge ve filozof hâkim 

prototipi olarak Herkül‘ü yaratır
250

. Hâkim Herkül, hukukî cevapların doğruluk 

koĢullarını ne güncel konvansiyonların yüzeyselliğinde ne de kurumsal tarihten 

tümüyle bağımsız kozmolojik spekülasyonlarda bulur. Doğru cevapların doğruluğu, 

hâkim Herkül‘ün mevcut hukukî entitelerle birlikte içinde bulunulan toplumun siyâsî 

kurumlarını en iyi Ģekilde meĢrûlaĢtıran inĢâî hukukî yorumuna bağlıdır. Dolayısıyla 

böylece idealize edilmiĢ bir hâkimin yapacağı yorumun objektifliği, yukarıdaki 

Ģemada ılımlı metafizik objektifliğe denk düĢer
251

. Fakat, Hart‘ın zeyline verdiği 

cevabında hukukî önermelerde yer alan siyâsî ve hukukî kavramların anlamlarının, 

doğal türlere benzer Ģekilde, zihin ve konvansiyonlardan tümüyle bağımsız olduğunu 

ileri sürmesiyle yeni Dworkin, bir taraftan güçlü semantik objektivizmi, diğer 

                                                           
249

 Hart‘ın hukukî önermelerin doğruluğuna iliĢkin görüĢleri için v. infra pp. 157-9. 
250

 Dworkin, Taking Rights Seriously, p. 105. 
251

 Coleman, Leiter, op. cit, pp. 274-6. 



80 

 

taraftan da, bu semantiğin metafizik bağlılıkları sebebiyle, güçlü metafizik 

objektivizmi benimser
252

. 

 

YapmıĢ olduğu bu U dönüĢüyle Dworkin‘in vardığı durakta, yaklaĢık yirmi 

beĢ yıldır, Michael S. Moore‘un öncülüğünde
253

 semantik doğal hukukçular 

bulunmaktadır. Moore‘un yöntemini benimseyen David O. Brink ve Nicos 

Stavropoulos‘un içinde yer aldığı bu grup, hukukî belirlilik ve objektiflik 

problemlerine, Saul A. Kripke ve Hilary Putnam‘la birlikte anılan nedensel gönderge 

kuramına (causal theory of reference) dayanan metafizik realist yaklaĢımlar 

getirdiler. Bu kuramcılara göre doğru bir metafiziğe dayanan Kripke-Putnam (K-P) 

semantiği hukukî yorum kuramı ve burada karĢılaĢılan hukukî belirlilik ve objektiflik 

problemlerini çözebilecek yegâne semantik kuramdır
254

. Fakat, bu kuramcıların 

görüĢlerine geçmeden önce, kuramlarını dayandırdıkları K-P semantiğine 

değinilmelidir. 

 

2. Çözüm: Nedensel Gönderge Kuramı 

Belirlilik problemine getirdiği semantik yaklaĢımını Hart, farazî bir hukuk kuralı 

üzerinden tartıĢır: ―Parka taşıt girmesi yasaktır.‖ Gündelik hayatta sıkça 

karĢılaĢılabilen ve uygulanmasında tereddüt doğurabileceği pek de 

düĢünülmeyebilecek böylesine kanıksanmıĢ, harcıâlem bir kuralın, buna rağmen, 

hukukun belirsizleĢip loĢta kalmasına yol açması da olasıdır. Bu kuralın bir 

otomobili kapsadığı konusunda hiç kimsenin Ģüphesi önemsenmez, fakat bisiklet ya 

da kaykay taĢıt kelimesinin kapsamına girip girmediği konusunda çözüm o kadar 

kolay değildir. Bu belirsizliği giderecek Ģekilde, Hart‘ın deyimiyle, ―Oyuncak bir 

arabanın ―Bu kuralın amacına göre ben bir taĢıtım.‖ ya da bir patenin ―Ben bir taĢıt 

değilim.‖ deme ihtimâli (de) yoktur.‖
255

  Kaldı ki, hukuk kuralları taĢıt gibi, 

                                                           
252

 ―Tercih edilen anlam kuramı, metafizik bağlılıkları da ele verir.‖ V. Michael Dummet, Truth and 

Other Enigmas, 6th ed., Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 1996, p. xl. 
253

 Moore, doğal terimler ve ahlâkî terimler arasındaki benzerliği ilk defa ―Yargılamanın Semantiği‖ 

isimli makesinde kurmuĢtur. V. Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 204. 
254

 Brian H. Bix, ―Can Theories of Meaning and Reference Solve the Problem of Legal 

Determinacy?‖, Ratio Juris, Vol. 16, No. 3, 2003, pp. 281-295, p. 281. 
255

 Hart, ―Positivism and Seperation of Law and Morals‖, p. 63. 



81 

 

göndergesi beĢ duyudan birisince algılanabilen kelimelerin yanında, çoğunlukla bu 

yetilerin eriĢmekte yetersiz kaldığı iyi niyet, kusur, nedensellik bağı, yükümlülük, 

ahlâka aykırılık gibi dıĢ dünyada fiziksel anlamda bir karĢılığı bulunmayan 

kelimelerden oluĢur. Bu sebeple Hart, Hukuk Kavramı‘nın önsözünde, amaçlarından 

birinin ―kelimelere dair keskin bir bilincin, hukuk olgusuna dair algımızı da 

keskinleĢtirebileceği‖ inancıyla semantik sorular sormak olduğunu belirtir
256

. Onun 

bu amaçla kullandığı yöntem hukuk kurallarında yer alan kelimelerin konvansiyonel-

standart kullanımlarını incelemektir. Semantik doğal hukukçuların amacı ise, bu 

konvansiyonların ötesine geçen, hukuk kurallarında yer alan kelimelerin göndermede 

bulunduğu gerçekliğe iliĢkin farkındalığımızı artırmaktır
257

. Sordukları soru ise, bir 

kelimenin anlamını belirleyen Ģey, semantik literatürde geçtiği Ģekliyle, ‗anlam‘ın 

anlamını belirleyen Ģey nedir? 

 

 Dil felsefesi tarihinde bu soruya cevap vermek için geliĢtirilen kuramlar 

genellikle ‗Aristoteles‘, ‗Everest Dağı‘ gibi özel adlar, ‗bu masa‘ gibi tekil 

gönderimler ya da ‗su‘ gibi göndergesi fiziksel bir nesne olan, genel ve doğal tür 

kelimelere
258

 iliĢkindir. Dolayısıyla bu kuramların temel tezleri hukukta kullanılan 

kelimelerin anlamlarını aydınlatmak açısından aslında doğrudan doğruya elveriĢli 

değildir. Yukarıda da belirttiğimiz gibi, hukuk kurallarını meydana getiren kelimeler 

daha çok hak, borç, yükümlülük, dürüstlük, iyi niyet, meĢrûiyet gibi göndergesi 

fiziksel nesneler olmayan kelimelerdir. Fakat semantik doğal hukukçuların temel 

besin kaynağı nedensel gönderim kuramı olduğu için, bu kuramın neye karĢı çıkıp, 

yeni ne söylediğinin anlaĢılması karĢıt kuramlara da kısaca değinilmesini gerekir. 

Çünkü, nedensel gönderge kuramının karĢı çıktığı anlayıĢlara semantik doğal 

hukukçular da zımnen ya da sarîhen, karĢı çıkmaktadır. Bunun için yapılabilecek ilk 

ayrım, bir anlama sahip, en küçük linguistik ifâdelerin yalnızca kelimeler olduğunu 

savunan Locke gibi kelime atomcuları ile yalnızca cümlelerin anlamlı olduğunu 

                                                           
256

 Hart, The Concept of Law, p. v. 
257

 AĢağıda da, özellikle Moore‘un kuramında görülecek olduğu üzere, Semantik Doğal Hukukçuların 

temel iddiası kelimelerin göndermede bulunduğu gerçekliğin metafizik statüsüne iliĢkindir, yoksa bu 

statünün bilgisine ulaĢtıracak yeni bir epistemolojiye değil. 
258

 Bu çalıĢma boyunca ‗kelime‘ ve ‗terim‘ kelimeleri teknik açıdan herhangi bir anlam farklılığı 

güdülmeksizin, birbirlerinin yerini alabilir Ģekilde kullanılacaktır. 



82 

 

savunan Frege ve Russel gibi cümle atomcuları arasındaki farklılığa dairdir
259

. 

Konumuzla doğrudan ilgisi olmayan atomcu yaklaĢımların yanında asıl önemli olan 

ayrım, anlamın anlamına dair getirilen yaklaĢımlar arasındaki ayrımdır. Bu tür 

yaklaĢımlar genel olarak ikiye ayrılabilir: (1) Kelime anlamını bireysel ya da 

toplumsal zihin durumlarıyla özdeĢleĢtiren zihinselci yaklaĢımlar (2) Kelimelerin 

dünyadaki mevcut ya da olası olgu durumlarına gönderme yaparak bir anlam 

kazandığını ve Ģeyleri böylece temsil eden kelimelerin bir araya gelerek bir cümleye 

anlamını verdiğini ileri süren göndergeci yaklaĢımlar. 

 

Tarihsel olarak John Locke (1632-1704) ile birlikte anılan zihinselci 

yaklaĢıma göre bir iĢaretler ya da sesler dizisi olarak bir kelimeye anlamını veren Ģey 

bir kimsenin zihninde bulunan yalın ya da karmaĢık bir idedir. Yani, bir kelimenin 

anlamlı olması bu iĢaretin, konuĢmacının zihnindeki bir duruma, bir düĢünce, bir 

resim ya da inanca karĢılık gelmesidir
260

. Diğer insanlarla iletiĢime girmek ihtiyacı, 

zihindeki bu idelerin karĢılıklı olarak aktarılması, bunları temsil edecek kelimelerin 

oluĢturulmasını gerektirmiĢtir. Kelimeler, onu kullanan kiĢinin zihnindeki idelerin 

iĢaretleridir
261

. Böyle bir yaklaĢımın çağdaĢ bir savunusunu yapan H. Paul Grice‘a 

(1913-1988) göre ise bir kelime ancak, onu kullanan kimsenin bir düĢüncesi ya da 

niyetini ifâde etmesi sebebiyle bir anlama sahip olabilir. ‗KonuĢmacı-anlamı‘ 

(speaker-meaning) kavramlaĢtırmasını yapan Grice‘a göre göre anlam, belirli bir 

ortamda belirli bir önerme üreten bir konuĢmacının dinleyicisine iletmeye 

niyetlendiği Ģeydir
262

. Anlama dair bu zihinsel göreceliliğin kapsamını toplumsala 

yayarak geniĢleten Wittgensteincı (1889-1951) ‗kullanım kuramı‘na göre, anlam 

bireysel değil, toplumsaldır. ‗Dil oyunları‘ olarak da bilinen bu görüĢe göre 

kelimeler, bir kural rehberliğindeki konvansiyonel uygulamalarda hareket imkânı 

sağlayan birer oyun taĢı gibidir
263

. 

 

                                                           
259

 Atakan Altınörs, Dil Felsefesine GiriĢ, Ġstanbul, Ġnkılâp Kitabevi, 2003, p. 48, 58. 
260

 William G. Lycan, Philosophy of Language: A Contemporary Introduction, 2nd ed., New 

York, London, Routledge, 2008, pp. 66-7. 
261

 Altınörs, op. cit, p. 59, 100. 
262

 Lycan, op. cit, pp. 86-7. 
263

 Ibid., pp. 76-8. 



83 

 

Sübjektif yaklaĢıma nazaran daha yaygın olan bir diğer yaklaĢım, kelimelerin 

dünyadaki Ģeylerin yerini tutmakla, onları temsil etmekle bir anlama sahip olduğunu 

ileri sürer. Buna göre kelimeler etiket gibidir, dünyada var olan nesneleri temsil 

etmek, isimlendirmek, onlara gönderme yapmak için var olan sembollerdir. Genel 

olarak ‗göndergecilik‘ çatısı altında toplanan bu yaklaĢımlar bu temel tezde 

birleĢmekle beraber, ayrıntılarda farklılaĢırlar. Anlam kuramına göndergeci bir 

yaklaĢım getiren ve felsefe tarihinde tikel Ģeylere gönderme yapmak için kullanılan 

kelimelerin (özel adların) anlamına dair ilk defa kapsamlı bir kuram geliĢtirmiĢ olan 

Gottlob Frege (1848-1925) bir kelimenin insan zihninde yarattığı sübjektif 

çağrıĢımların o kelimenin anlamını belirlediği görüĢüne karĢı çıkar
264

. Frege, anlamı 

gönderge ile özdeĢleĢtirmez de; o burada bir özel adın anlamı (Sinn) ve göndergesini 

(Bedeutung) özenle birbirinden ayırır. (ÖzdeĢleĢtirici bir yaklaĢımı, aĢağıda 

görüleceği üzere, Bertrand Russel savunur.) Ona göre ―Bir kelimenin göndergesi ve 

anlamı, o kelimeyle iliĢkilendirilen düĢünceden ayrılmalıdır.‖
265

 Çünkü, düĢünceler 

sübjektiftir ve bir kimsenin bir kelimenin anlamına dair düĢüncesi bir diğerininkiyle 

aynı değildir. Hâlbuki, kelimelerin anlamlarının sübjektif olmaması sayesindedir ki, 

insanlar birbirleriyle iletiĢim kurabilmektedir. Frege‘e göre, bir özel adın göndergesi 

o ad aracılığıyla iĢaret ettiğimiz nesnenin kendisidir, fakat o nesneye iliĢkin sahip 

olduğumuz düĢünce ise tümüyle sübjektiftir. ĠĢte bu ikisinin arasına Frege, anlamı 

yerleĢtirir: Anlam,  ne düĢünce gibi sübjektiftir ne de nesnenin bizzat kendisidir. Bu 

tezini daha açık kılabilmek için o, bir teleskop benzetmesi yapar. Bu benzetmede bir 

teleskop ile ayı gözleyen bir gözlemcinin retinasında beliren imge, düĢünceyi; 

gözlem nesnesi olan ay, göndergeyi; ay ve göz arasında bulunan, teleskobun merceği 

üzerindeki imge ise anlama karĢılık gelir
266

. Frege‘e göre ―Bir özel ad/kelime (bir 

yandan) anlamı dile getirir, (diğer yandan da) göndergesine gönderme yapar/onu 

temsil eder. Bir kelime aracılığıyla hem onun anlamını dile getirir, hem de onun 

göndergesine gönderme yaparız.‖
267

 

                                                           
264

 Ġlhan Ġnan, Dil Felsefesi, EskiĢehir, Anadolu Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi Yayınları, 2012, 

p. 26; Joseph Salerno, Frege’ye Dair, Trans. by Ayhan Dereko, Ankara, BirleĢik Yayınevi, 2011, p. 

42. 
265

 Gottlob Frege, ―On Sense and Reference‖, Meaning and Reference, Ed. by A. W. Moore, New 

York, Oxford University Press, 1993, pp. 23-42, pp. 25-6. 
266

 Ibid., p. 26. 
267

 Ibid., p. 27. 



84 

 

Görüldüğü üzere, Frege‘in kuramına göre kelime ile gönderge arasındaki 

iliĢki, dil ile dünya arasında kurulan doğrudan bir iliĢki değildir. Ona göre bu ikisinin 

arasında ‗anlam‘ yer alır ve kelimeler daima bu anlamları aracılığıyla gönderme 

yapar. Peki bu anlamı belirleyen nedir? Bu açıdan Frege hâlâ tam olarak açık 

değildir; fakat bu noktada, bu konudaki düĢüncelerine bir kapı aralayacak Ģekilde, 

kuramına yeni bir kavramı dâhil eder: Nesnelerin kendilerini sunuĢ hâli (mode of 

presentation). Frege‘e göre nesnelerin bize kendilerini sundukları yönlerinin yanında, 

bir de göstermedikleri yönleri vardır. Bir nesne sonsuz biçimde kendisini bize 

sunabilir ve bir nesnenin kendisini belirli bir sunuĢ hâli üzerinden o nesneye bir ad 

verildiğinde, o sunuĢ hâli o nesnenin, o adın anlamı hâline gelir
268

. Kuramını 

açıklamak için Frege, Venüs gezegeni örnek olarak kullanır. Bu gezegen, kendisini 

gün doğumundan hemen önce en son görülen parlak gök cismi olarak sunduğu gibi, 

—ki buna sabahyıldızı ismi verilir,— aynı zamanda günbatımından hemen sonra 

görülen parlak gök cismi olarak da sunar, —bu sunuĢ hâli de akĢamyıldızı olarak 

isimlendirilir. Hem sabahyıldızı hem de akĢam yıldızı adlarının göndergesi Venüs 

gezegeni olduğu hâlde, bu gezegen kendisini her iki durumda farklı açılardan 

sunması sebebiyle bu iki adın anlamları farklıdır
269

. Frege‘in kuramında anlam iĢte 

nesnelerin bu kendilerini sunuĢ Ģekline, bu sunuĢun dil kullanıcıları tarafından tasvir 

ediliĢ Ģekline, nesnelerin kendisi ise göndergeye karĢılık gelir. Buradaki sunuĢ 

Ģeklinin, anlamı belirlemesi, yani gün doğumundan hemen önce görülen parlak gök 

cismi tasviri Frege‘e göre sübjektif bir tutum değildir. Bu hususu açıklamak için 

Frege, bir baĢka çalıĢmasında, bir adın anlamının düĢüncenin bir parçası olduğunu 

belirtir
270

; fakat, bu düĢünce sübjektif olmayıp, nesilden nesile aktarılan, birçok 

insanın ortak malı olan bir düĢünceler birikimi olan bir tasvirdir
271

. Bu sebeple, 

Frege‘in kuramı göndergeci yaklaĢımların yanında tasvirî anlam kuramı olarak da ele 

alınır. 

 

                                                           
268

 Ġnan, op. cit, p. 41. 
269

 Frege, op. cit., p. 24, 28; Ġnan, op. cit, p. 41; Altınörs, op. cit, p. 64. 
270

 Gottlob Frege, ―Letter to Jourdain‖, Meaning and Reference, Ed. by A. W. Moore, New York, 

Oxford University Press, 1993, pp. 43-45, p. 44. 
271

 Frege, ―On Sense and Reference‖, p. 26; Ayrıca v. Hilary Putnam, ―The Meaning of ‗Meaning‘‖, 

in Philosophical Papers: Mind, Language and Reality, Vol. 2, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1975, pp. 215-271, p. 218. 



85 

 

Fakat, tasvirî kuramla özdeĢleĢtirilen isim Frege‘den ziyâde, Bertrand 

Russel‘dır (1872-1970). Russel, tasvirî anlam kuramında Frege‘in anlam ile 

gönderge arasında yaptığı ayrıma karĢı çıkar ve bir kelimeye (kuram özelinde bir 

özel ada) anlamını veren Ģeyin o kelimenin göndergesine iliĢkin olarak yapılan bir 

tasvir olduğunu söyler
272

. Örneğin ‗Platon‘un öğrencisi‘ ya da ‗Büyük Ġskender‘in 

Hocası‘ gibi belirli tasvirler ‗Aristoteles‘ adının anlamını belirler. Ona göre bir 

kelimenin anlamı o kelimenin göndergesiyle aynıdır; fakat, söz konusu göndergenin 

bilgisine doğrudan vâkıf da olmayız. Bu tezinin ardında ise, Russel‘ın anlam 

kuramının temelinde bulunan deneyci epistemolojisi yatar. Ona göre bir önermenin 

anlamının kavranabilmesi için onun her bir parçasının bilgisine sahip olmamız 

gerekir. Bu kelimelerin göndermede bulunduğu Ģeylerin bilgisine ulaĢmak ise ancak 

iki yolla mümkündür: (1) Doğrudan tanıĢıklık (knowledge by acquaintance), (2) 

Dolaylı tasvir (knowledge by description). Doğrudan tanıĢıklık yoluyla elde edilen 

bilgi dilin yardımına baĢvurmaksızın, herhangi bir kavramsal araç kullanmaksızın 

elde edilen bilgidir ve insanın bu yolla elde edebileceği yegâne bilgi kendi zihni 

hakkındaki bilgidir. Dolaylı olarak elde edilen tasvir yollu bilgi ise doğrudan tanıĢık 

olmadığımız dıĢ dünyadaki Ģeylerin bilgisidir ve bu türden bilgi zihin ile dıĢ dünya 

arasındaki iletiĢimi sağlayacak bir araç olarak dilin varlığını gerektirir. Buna göre, 

örneğin, karĢımızda duran bir masanın bilgisini doğrudan tanıĢıklık yoluyla değil, 

ancak dolaylı tasvir yoluyla elde edebiliriz. Çünkü masanın kendisiyle değil, fakat 

onun zihnimizde bıraktığı izler olan, renk, Ģekil, boyut, koku gibi duyu verileriyle 

doğrudan tanıĢık olabiliriz. Ancak duyu verilerinden yapacağımız bir çıkarım 

sayesindedir ki, yani karĢımızda duran nesnenin zihnimizde bıraktığı duyu verilerinin 

bir nedeni olarak masanın bir tasvir edilmesi sonucunda o nesnenin bilgisini dolaylı 

olarak, tasvir yoluyla elde edebiliriz. Fakat bu yöntemle doğrudan tanıĢık 

olmadığımız nesneleri bilebilmek için ayrıca, bu tikel veriler arasındaki 

benzerliklerden yapılacak soyutlama ile tümellere geçilmesi de gerekmektedir. 

Russel‘a göre dıĢ dünyada bulunan tüm nesnelerin bilgisinin edinilmesi ancak 

doğrudan tanıĢık olunan duyu verileri ve tümeller üzerinden yapılacak bu dolaylı 

                                                           
272

 Michael Devitt, Kim Sterelny, Language and Reality: Introduction to Philosophy of Language, 

Cornwall, Blackwell Publishers, 1999, p. 45. 



86 

 

tasvir yoluyla mümkündür
273

. Doğrudan algılayabildiğimiz duyu verileri ve bu 

verilerin soyutlamaları olan tümeller sayesinde doğrudan algılayamadığımız, 

zihnimiz dıĢındaki dıĢ dünyaya ait nesneleri, örneğin karĢımızda duran masayı 

kahverengi, dikdörtgen, katı bir cisim olarak tasvir etmek mümkün olabilir
274

. Buna 

göre doğrudan tanıĢık olmadığımız Aristoteles adının ya da masa kelimesinin 

anlamını belirli tasvirler verir ve söz konusu özel ad ya da kelimeler, Russel‘a göre, 

bu tasvirlerin bir kısaltmasıdır
275

. Bu kelimeler Russel‘ın tasvir kuramına göre, 

doğrudan göndergeye değil, bir dil kullanıcısının o kelime ile iliĢkilendirdiği tasvirî 

içeriğe gönderme yapar. Bu tasvirin içeriği ise bir kimseden diğerine farklılaĢabilir; 

fakat, böyle bir tasvirin ilgili dil kullanıcısı açısından o kelimenin göndergesini 

belirlediği kabul edilir
276

. Buna göre Aristoteles kelimesi, kimine göre Metafizik‘in 

yazarının, kimine göre ise Lise‘nin kurucusunun ya da Venüs kelimesi gün 

doğumundan hemen önce görünen parlak gök cisminin gibi ya da daha değiĢik 

tasvirlerin bir kısaltmasıdır. Bu tasvirler ilgili kelimenin anlamını belirler, fakat bu 

anlam Frege‘in iddia ettiğinin aksine göndergeden bağımsız olmayıp, ona özdeĢtir. 

 

Konumuz açısından asıl öneme sahip olan ve semantik doğal hukukçuların 

kuramlarına temel teĢkil eden anlam kuramı ise, yukarıdaki kuramların tümüne karĢı 

çıkan nedensel gönderge kuramıdır (causal theory of reference). Saul A. Kripke‘nin 

(1940-) tasvirî özel adlar kuramları aleyhine, katı imleyici (rigid designator) özel 

adlar ve doğal türleri isimlendiren genel terimler lehine, Hilary Putnam‘ın (1926-) ise 

özellikle zihinselci görüĢler aleyhine ve doğal tür terimler lehine, birbirlerinden 

bağımsız olarak geliĢtirdikleri, fakat ulaĢtıkları sonuçların benzerliği sebebiyle K-P 

semantiği olarak da anılan bu kuramın temel tezi, anlamın göndergeyi değil,  

göndergenin anlamı belirlediğidir. 

 

Kripke özel adların katı imleyici olmadıklarını, aksine özel adların, 

göndergelerine iliĢkin olarak kiĢiden kiĢiye, toplumdan topluma farklılaĢan 

                                                           
273

 Ġnan, op. cit, pp. 59-60. 
274

 Ibid., p. 62. 
275

 Ibid. ,p. 65. 
276

 Marga Reimer, ―Reference‖, (Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/reference/, 18.12.2012, 

(pdf versiyonu, pp. 4-5). 

http://plato.stanford.edu/entries/reference/


87 

 

tasvirlerinin birer kısaltması olduğu ya da onlarla eĢ anlamlı olduğunu savunan Frege 

ve Russel‘a karĢı çıkarak, özel adların anlamlarının böylesine izafî olmadığını ve bir 

adın anlamının, belirli bir tasvirle belirlenmediğini ileri sürer
277

. Bu tezini açıklığa 

kavuĢturmak için öne sürdüğü, içinde yaĢadığımız dünyaya alternatif olan ‗mümkün 

dünyalar‘ (possible worlds) argümanı modal bir argümandır. Mümkün bir dünya bir 

teleskop vasıtasıyla gözlemleyebileceğimiz, gidip görebileceğimiz, gerçekte var olan 

bir gezegen olmayıp, kuramsal bir araçtır
278

. Bu argümana göre, tasvirî kuramların 

iddia ettiği gibi eğer Aristoteles adı ‗Metafizik‘in yazarı‘ tasviriyle eĢanlamlı ya da 

bunun bir kısaltması ise, bu tasvirin mümkün dünyalarda Aristoteles‘ten baĢka bir 

kimseye gönderme yapması da olasıdır. Çünkü böyle bir tasvirin göndergesi, diğer 

bir mümkün dünyada yaĢayan, Nikomakhos‘a Etik ve Politika‘nın müellifi olan 

kimse değil de, Devlet‘in yazarı Platon da olabilirdi ya da Aristoteles adında bir 

filozof hiç var olmayabilirdi. Ya da muhayyel paralel evrenlere seyahat etmeden 

gerçek dünyada kalalım ve Spinoza adını ‗Tractatus‘un yazarı‘ tasviri ile eĢitleyen 

bir kimse ile, aynı tasviri Wittgenstein adının anlamı ile eĢitleyen bir kimsenin 

durumuna bakalım. Bu durumda a = b ve b = c‘nin, a = c‘nin de doğruluğunu 

gerektirmesi sebebiyle, ―Spinoza, Wittgenstein‘dır.‖ gibi saçma bir sonucun da 

doğruluğu kabul edilmelidir. Bu dünyada ‗Metafizik‘in yazarı‘ tasviri Aristoteles 

ismine tekabül edebilir, fakat Ģeylerin seyri tarihte baĢka yönde akmıĢ olabilir ve 

Aristoteles, Metafizik kitabını hiç yazmamıĢ, ona isnâd ettiğimiz Ģeylerin hiçbirisini 

yapmamıĢ olabilirdi; yani, bunun böyle olmasını gerektiren metafizik bir zorunluluk 

bulunmuyordu
279

. Buradan Kripke‘nin vardığı sonuç adlarla iliĢkilendirilen 

tasvirlerin arızî oldukları, oysaki adların farklı dünyalarda farkı Ģeylere gönderme 

yapabilen gevĢek imleyiciler değil, kiĢiden kiĢiye, bir topluluktan diğerine 

değiĢmeyen katı imleyiciler oldukları, dolayısıyla olası her dünyada aynı Ģeye 

göndermede bulunduğudur
280

. Bu sonuç kısaca Ģu Ģekilde de ifâde edilebilir: Adlar 

katı, tasvirler ise gevĢek imleyici oldukları için birbirlerinin yerini alamazlar
281

. 

                                                           
277

 Saul A. Kripke, Naming and Necessity, 12th ed., Cambridge, Massachusetts, Harvard University 

Press, 2001, p. 58. 
278

 Ibid., p. 44. 
279

 Ibid., p. 75. 
280

 Ibid., p. 48. 
281

 Alper Yavuz, ―On The Rigidity of General Terms‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) 

Boğaziçi Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü, Ġstanbul, 2012, p. 8. 



88 

 

Eğer ki, tasvirler özel adların göndergelerini belirlemiyorsa, yani belirli bir 

kimseye ya da tikel bir nesneye, onunla iliĢkilendirilen bir tasvir aracılığıyla değil de, 

doğrudan ilgili kimse ya da nesnenin kendisine gönderme yapılıyorsa, bunu sağlayan 

koĢullar nelerdir? Yani, Aristoteles‘e Metafizik‘in yazarı ile gönderme yapılmıyorsa, 

bu ad ile bu adın sahibi olan Antik Yunanlı filozofa gönderme yapmamızı sağlayan 

koĢullar nelerdir? Kripke, bu amaçla ‗adlandırma töreni‘ (baptism ceremony) 

argümanını ileri sürer. Bu argümana göre, bir özel adın bir dilde kullanılmaya 

baĢlanması bir adlandırma törenini takip eder
282

. Bir kimsenin ya da bir nesnenin 

adlandırılması iki yolla gerçekleĢir: (1) Gösterimle (ostension) adlandırma, (2) 

Göndergenin bir tasvirle sabitlenmesi
283

. Örneğin, bir ebeveynin, normal olarak, yeni 

doğmuĢ bebeklerine bir ad vermeleri bunlardan ilkini örnekler. Ebeveynin, verdikleri 

adı nüfus siciline kaydettirmeleri, ziyaretlerine gelen akraba ya da arkadaĢlarına 

bebeğin isminin Ali olduğunu söylemeleriyle bebeğin adı tedavüle sokulur ve çeĢitli 

vesilelerle bu ad, bir zincir gibi halka halka yayılır. Zincirin son halkasındaki kimse 

bu adı ilk defa kimden duyduğunu hatırlayamasa ve Ali‘nin özelliklerine dair hiçbir 

fikri olmasa bile Ali‘ye göndermede bulunabilir. Kripke‘ye göre adların kullanımına 

dair böyle bir iletiĢim zinciri vardır ve bu zincirin ilk halkası Ali‘ye adını veren ilk 

kimseye kadar geri gider. Nedensel gönderim kuramının da özünü oluĢturan bu teze 

göre asıl önemli olan husus, bu nedensel iletiĢim zinciridir
284

. Doğrudan 

gösterilebilip de ―Bunun adı …olsun.‖ Ģeklinde adlandırılamayan nesneler için 

geçerli olan diğer bir yol ise tasvirle adlandırmadır. Neptün gezegeninin keĢfinden 

önce, onun varlığın dolaylı olarak çıkarılmasını Kripke, bu tür adlandırmaya örnek 

olarak gösterir. Bu gezegenin varlığı, teleskobik imkânların yeterince geliĢmediği bir 

zamanda, varlığı gözlemlenebilen diğer bazı gezegenlerin yörüngesel hareketlerinde 

sapmaya yol açmasından yola çıkarak, buna sebep olan baĢka bir gezegen olarak, 

ancak varsayılabiliyordu. Bu durumda Neptün adının göndergesi ‗diğer gezegenlerin 

yörüngesel hareketlerinde sapmaya yol açan gezegen‘ tasviriyle belirlenmiĢti
285

. 

Fakat bu tasvirin iĢlevi, Kripke‘ye göre —tasvir kuramlarından farklı olarak— 

                                                           
282

 Ġnan, op. cit, p. 87. 
283

 Kripke, op. cit, p. 96. 
284

 Ibid., pp. 91-3. 
285

 Ibid., p. 79, n. 33. 



89 

 

Neptün gezegenin anlamını belirlemek ya da onunla eĢanlama gelmek değil, en 

iyisinden ancak ve ancak, göndergeyi sabitlemek olabilir
286

. 

 

Kelimelerin katı imleyiciler olduğu tezini özel adların anlamı açısından 

yukarıdaki Ģekilde savunan Kripke bu iddiasını doğal tür terimlere de teĢmil eder. 

Aristoteles, Venüs gibi sadece tek bir tikele gönderme yapan ve tek bir tikele 

uygulanan özel adların aksine, uygulanma alanı bunlara göre daha geniĢ olan altın, 

kaplan, su gibi genel doğal tür kelimeler de aynı Ģekilde katı imleyicilerdir. Bu 

konuda geleneksel tasvirî görüĢü temsil eden isim ise, Kant‘tır287: 

 

 ―ĠĢte bu nedenle bütün analitik önermeler, kavramları deneysel olsa da, a priori yargılardır, 

örneğin "altın, sarı bir metaldir" önermesi; çünkü bunu bilmek için benim bu cismin sarı ve 

metal olduğunu içeren altın kavramından baĢka bir Ģeye ihtiyacım yoktur. Bu, benim 

kafamdaki altın kavramını oluĢturmaktaydı ve bana onu —baĢka yerlerde aramama gerek 

kalmadan— öğelerine ayırmaktan baĢka yapacak bir Ģey kalmıyordu.‖ 

 

Doğal tür terimlerle bu Ģekilde iliĢkilendirilen bir takım tasvirî özelliklerin —altın 

örneğinde, Kant‘a göre metallik ve sarılık özelliklerinin— analitik düzeyde 

kavramların anlamına ait olduğu görüĢüne Kripke karĢı çıkar ve bu tür terimlerin 

anlamlarının, yüzeysel sözlük tanımlarınca belirlenmediğini ileri sürer. Kripke bunun 

için bir düĢünce deneyi ortaya atar. Buna göre bir gün, Ģimdiye dek, altın 

madenlerinin bolca bulunduğu Güney Afrika‘daki birtakım, tuhaf atmosferik 

özelliklerin altının rengini sarı olarak görmemizi sağlayan optik bir illüzyona yol 

açtığı, fakat bu atmosferik tuhaflık ortadan kalkıp da bu illüzyon sona erdiğinde 

altının gerçek renginin mavi olduğu gerçeğiyle karĢılaĢabilmemiz olasıdır
288

. Bu 

durumda, geleneksel görüĢe, altın kavramının analitik anlamının değiĢmiĢ olması 

sebebiyle, onun aslında sarı değil de mavi bir metal olduğu, bu sebeple de 

sözlüklerdeki altın maddesinin tanımının değiĢtirilmesi gerektiği düĢünülebilir. Aynı 

durum dört ayaklı, siyah çizgili, sarımsı tüylere sahip, kedigillerden, büyük, vahĢi bir 

hayvan olarak tanımlanan kaplan kelimesi için de geçerlidir. Eğer bu lûgavî tanım, 

                                                           
286

 Ibid., p. 106, 96, n. 42. 
287

 Immanuel Kant, Gelecekte Bilim Olarak Ortaya Çıkabilecek Her Metafiziğe Prolegomena, 

Trans. by Ioanna Kuçuradi, Yusuf Örnek, 3rd ed.,Ankara Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2002, p. 

15. 
288

 Kripke, op. cit, p. 118. 



90 

 

kaplan kelimesinin anlamını, zorunlu ve yeterli özellikleri içerir Ģekilde belirliyorsa, 

bu durum bizi siyah çizgisi olmayan, fakat diğer tüm özelliklere sahip bir hayvanın 

kaplan olmadığı sonucuna da götürmelidir
289

. Fakat böyle bir tutumu reddeden 

Kripke‘ye göre altın ya da kaplan teriminin anlamı böylesine, dıĢ görünüĢlere iliĢkin 

tasvirlerden yola çıkarak yapılan yüzeysel tanımlarla tüketilemez. O, özel adlar için 

ileri sürdüğü adlandırma töreninin doğal tür terimler açısından da geçerli olduğunu 

belirtir. Buna göre, doğal türleri isimlendiren kelimeler de böyle bir törenden sonra 

kullanıma girmiĢ ve halka halka iletiĢim zinciri içinde günümüze dek ulaĢmıĢ 

olabilir. Bu töreni gerçekleĢtiren kimseler doğada karĢılaĢtıkları altın, kaplan gibi tür 

örneklerini diğerlerinden ayırmak için belirli tanımlar getirmiĢ olabilirler; fakat, bunu 

yaparken onların niyetlerinin, bu kelimelerin doğru kullanımını sağlayacak zorunlu 

ve yeterli koĢulları belirlemek değil, sadece göndergeyi sabitlemek olduğunu, yoksa 

tüketici bir tanım vermeyi amaçlamadıklarını varsaymak gerekir
290

. Onlar altın 

kelimesinin göndergesini sarı renkte, eriyebilir, metal bir cisim olarak sabitlemiĢ 

olabilirler, fakat altını diğer türlerden ayıran en ayırd edici özelliği olarak atom 

numarasının 79 olduğunun henüz farkında değillerdir. Metafizik zorunluluk olarak 

kendisini sunan bu bilginin keĢfi ise, yüzeysel tasvirlerle değil, bilimsel yöntemle 

mümkündür
291

. Hâlbuki, görünüĢü itibariyle sarılık, eriyebilirlik, metallik gibi tasvirî 

nitelikleri hâiz, fakat atom numarası 79 olmayan bir cisim, böyle bir türü 

örneklendirmez
292

. Benzer Ģekilde, doğada karĢılaĢılan bir canlının ilk bakıĢta kaplan 

göndergesini saptayan özelliklere sahip olmasına rağmen, yine de durumun böyle 

olmaması olasılığı bulunduğu gibi, bunun aksi de, yani aynı Ģekilde ilk olarak onları 

tarif ettiğimiz özelliklerin hiçbirine sahip olmayan bir canlının aslından bu türü 

örneklemesi de mümkün olabilir
293

. Ve bu, yeni karĢılaĢılan, âĢinâ olunmayan 

durumların bilim tarafından keĢfedilmesi, ilgili terimin anlamını da değiĢtirmez 

Kripke‘ye göre
294

. Adlandırma törenine katılanlar kaplanların gerçek içsel yapısını, 

genetik kodunu bilmeseler de, onun birtakım ayır edici özelliklere sahip bir tür 

olduğunu düĢünerek ona kaplan adını vermiĢlerdir. Ve Kripke‘ye göre türlerin gerçek 

                                                           
289

 Ibid., p. 119. 
290

 Ibid., p. 135. 
291

 Ibid., p. 128. 
292

 Ibid., p. 125. 
293

 Ibid., p. 121. 
294

 Ibid., p. 119, 138. 



91 

 

doğalarına dair keĢiflerin her zaman için olası olması baĢlangıçtaki adlandırma 

giriĢimine de mündemiç idi
295

. Nihaî olarak Kripke‘nin vardığı sonuç, doğal tür 

terimlerin de özel adlar gibi katı belirleyiciler oldukları ve onların göndergelerine 

iliĢkin bireysel ya da toplumsal tasavvurların anlamı sabitlemediğidir. 

 

Kripke‘ninkine benzer bir projesi olan Hilary Putnam (1926-) ise, kuramında 

özellikle doğal türler semantiği üzerine yoğunlaĢır. Temel amacı ise mantıkçı 

pozitivizmin, bir kelimenin anlamıyla iliĢkilendirilen tasvirî özelliklerin, yani 

içleminin o kelimenin doğru olarak kullanılabileceği nesneleri, yani kaplamını 

belirlediği Ģeklindeki doğrulamacı semantiğinin yanlıĢ olduğunu ispatlamaktır. O da 

bu amaçla, ilk olarak mümkün dünyalar argümanını kullanır ve bunun için bir bilim-

kurgu önerir. Bu kurguya göre Samanyolu galaksisinde bir yerde, tek bir fark hariç, 

coğrafi özellikler, insanların konuĢtukları diller vs. tümüyle dünyaya benzeyen,  Ġkiz 

Dünya (Twin Earth) adında, baĢka bir gezegen vardır. Aradaki tek fark ise Ġkiz 

Dünya‘daki okyanusları, ırmakları dolduran, gökyüzünden yağan, Ġkiz Dünya 

insanlarının baĢlıca içeceği olan ve ‗su‘ diye adlandırdıkları sıvının kimyasal formülü 

dünyadakinin aksine H2O değil, XYZ‘dir. Ġkiz suya iliĢkin yüzeysel bilgiler, örneğin 

tadı, kokusu, rengi normal sıcaklık ve basınç altında, Dünya‘daki su ile aynıdır. Her 

iki gezegen arasında yapılan karĢılıklı seyahatlerde insanların normal olarak 

beklentisi, kendi gezegenlerinde su diye adlandırdıkları ve içlemsel özellikleri 

renksizlik, kokusuzluk ve tatsızlık olan sıvının bu özelliklerini diğer gezegende de 

karĢılayan sıvıyla aynı kaplama sahip olduğu Ģeklindedir. Fakat su kelimesinin 

içleminin her iki dünyada da farklı göndergelerinin bulunduğunun —Ġkiz Dünya 

insanlarının mevcut bilgilerinin aksine, suyun Dünya‘da H2O diye bir göndergesinin 

de bulunduğunu öğrenmeleri, aynı Ģekilde Dünya insanları için de XYZ—

keĢfetmeleri üzerine Dünya‘daki suyun Ġkiz Dünya‘daki ikiz su ile aynı olmadığı ve 

aynı Ģekilde Ġkiz Dünya‘daki ikiz suyun Dünya‘daki su ile aynı olmadığı ortaya 

çıkar. Bu tespit ise, suyun ne Dünya‘da H2O, ne de Ġkiz Dünya‘da XYZ olduğunun 

henüz keĢfedilmediği üçyüz yıl öncesinde, her iki dünyadan da insanların her iki 

dünyada da renksiz, kokusuz ve tatsız olan su kelimesini kullandıklarında aslında 

                                                           
295

 Ibid., p. 120, 138. 



92 

 

farklı nesnelere, yani tek bir içlemle farklı kaplamlara gönderme yaptıkları, bu durum 

ise, aslında bir kelimeyle iliĢkilendirilen bireysel ya da toplumsal tasvirlerin 

göndergeyi belirlemediği anlamına gelir
296

. 

 

Bu tezini savunmak için Putnam‘ın kullandığı bir diğer örnek yine altın 

kelimesidir. Örneğin bir kuyumcuya giren bir kimsenin, vitrinde bulunan ve tümüyle 

altının yüzeysel özelliklerini taĢıyan bir maddeye iĢaret ederek, —bu maddenin 

aslında altın suyuna batırılmıĢ bir gümüĢ olduğunu bilmemesi varsayımında,— ―ġu 

gördüğün cisim altındır.‖ demesindeki niyeti, bu maddenin altın maddesinin derin 

yapısal özelliklerini paylaĢtığını düĢünmesi sebebiyledir. Yoksa, onun gerçekte bir 

altın olmadığını öğrenmesi hâlinde bir önceki iddiasının kabul edilmesini 

çocuğundan beklememektedir. Putnam‘a göre de, yüzeysel özellikleri karĢılamasına 

rağmen, bir nesnenin gerçekte altın olup olmadığının belirlenmesi, bir bilimsel 

araĢtırmanın konusudur. Fakat, bu konuda verilen en kesin olduğu düĢünülen 

bilimsel cevaplar da değiĢime tâbidir
297

. Bu sebeple, ikibin yıllık bilimsel geliĢme 

sayesinde, altının neliğini belirleme teknikleri oldukça geliĢse de, ne Archimed‘in 

yaĢadığı çağda ne de günümüzdeki insanlar altın kelimesini kullanarak gerçekte 

altının bu derin yapısını paylaĢmayan metallere gönderme yapma niyeti taĢırlar. 

Dolayısıyla ikibin yıldır, insanlar farklı yüzeysel özelliklere sahip olsalar ya da 

konvansiyonel tanımları karĢılasalar da —örneğin, günümüzdeki beyaz altın— 

gerçekte yalnızca altın olan, onun saklı doğasını paylaĢan nesneleri kast ederler
298

. 

Buradan çıkan sonuç, hiçbir genel-geçer tanımın (operational definition) bir 

kelimenin doğru kullanımı için zorunlu ve yeterli koĢulları belirlemediğidir. Günün 

bilimsel düzeyi itibariyle bu tür tanımlar kullanımda olabilir; fakat, hiçbir doğal tür 

kelime böyle bir tanım ya da tasvirî özelliklerin bir kısaltması değildir. Bu tür 

kelimelerin kullanımında sahip olunan niyet, onun doğasını paylaĢan her ne ise 

zorunlu olarak ona gönderme yapmaktır
299

. Bir nesnenin bir doğal tür sınıfına ait 

olup olmadığını yalnızca gerçek dünyada değil, tüm olası dünyalarda bu saklı doğa 

                                                           
296

 Putnam, ―The Meaning of ‗Meaning‘‖, pp. 223-4. 
297

 Ibid., p. 225. 
298

 Ibid., p. 235. 
299

 Ibid., p. 238. 



93 

 

belirler
300

. Putnam, bu tezini sun‘î tür
301

 ve ahlâkî tür
302

 terimlerin anlamlarına da 

teĢmil eder. 

 

3. Semantik Doğal Hukukçular Olarak Moore, Brink, Stavropoulos 

Peki, bu özel adlara ve doğal türlere iliĢkin olarak geliĢtirilen anlam kuramlarından 

günümüz hukukçularının istifâde etmeye hakkı var mıdır? Eğer ortaya koydukları 

kuramların arkaplanlarına bakılırsa, hukuk kuramcılarının da ait oldukları çağın 

geist‘ından berî olamadıkları, kendilerini hâkim felsefî öğretilerin hukuk Ģubelerini 

açmaya adadıkları, hukuku bir anlamda yaygın teorik tartıĢmaların pratiğe aktarılma 

sahası olarak gördükleri rahatlıkla görülebilir. Örneğin Langdell‘in, döneminin 

semantik literatüründen ziyâde, evrimsel biyoloji anlayıĢından etkilendiği ve benzer 

bir yöntemi hukukun bilim hâline getirilmesi amacıyla kullandğı yukarıda belirtildi. 

Dönemlerinin davranıĢsal psikoloji anlayıĢından etkilendikleri bariz olan Llewelyn, 

U. Moore gibi bazı hukukî realistlerin Leonard Bloomfield, Charles Morris, Charles 

L. Stevenson gibi isimlerle anılan, —fakat, Michael S. Moore‘un kuramı için ihtiyaç 

duyduğumuz semantik Ģema sebebiyle değinmediğimiz,— bir kelimenin anlamını 

belirli bir bağlamda dinleyicide uyandırdığı tepkinin belirlediğini ileri süren 

davranışçı anlam kuramını, Kelsen‘in ahlâkî ve psikolojik unsurları saf dıĢı bırakan 

kuramının mantıkçı pozitivizmin doğrulamacı anlam görüşünü, gündelik dilci 

filozofların etkisinde kalan Hart‘ın ölçüt-mantıksal anlam görüşünü benimsediği ileri 

sürülebilir. 

 

 Fakat, nasıl ki yirminci yüzyıldaki bilimsel geliĢmelerin tanıdığı imkânla 

nesnelerin yüzeysel özelliklerinin ötesinde, derinliklerine de vâkıf olunabileceği 

inancı Kripke ve Putnam ve onları izleyen isimlerin kuramları özelinde semantik 

algıları değiĢtirdiyse, bu yeni semantik kuram da etkisini kimi hukukçuların 

kuramları üzerinde de göstermiĢtir. ĠĢte çağdaĢ doğal hukukçu isimlerden Michael S. 

Moore ve onu izleyen David O. Brink ve Nicos Stavropoulos da K-P semantiğinin 

                                                           
300

 Ibid., p. 241. 
301

 Ibid., pp. 242-3;  
302

 Hilary Putnam, ―Language and Reality‖, in Mind, Language and Reality: Philosophical Papers, 

Vol. 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1975, pp. 272-290. p. 290. 



94 

 

hukukî terimler açısından uygulanabileceğini ileri sürerek hukuka iliĢkin bazı çağdaĢ 

problemlere bu semantik kuram temelinde yeni yaklaĢımlar sunarlar. Hukukî yorum 

ve hukukî belirlilik problemlerine, hukukî metinlerde yer alan kelimelerin 

anlamlarına dair doğru bir semantik kuram ile yaklaĢılması gerektiğini iddia eden bu 

kuramcılara göre hukukta kullanılan kelimelerin anlamları, onlara dair bireysel ya da 

toplumsal kavrayıĢlarla değil, bunlardan bağımsız olan metafizik gerçeklik tarafından 

belirlemiĢtir
303

. K-P semantiğinin Brink ve Stravropoulos‘un kuramlarına etkisi 

Moore‘unkine göre daha sınırlı iken, Moore bu semantik kuram temelinde, hem bir 

realist meta-etik kuram hem de yeni bir hukukî muhakeme kuramı önermektedir. 

Michael S. Moore‘un kuramının çalıĢmamızın asıl konusunu oluĢturması sebebiyle 

bu baĢlık altında öncelikle diğer iki isme yönelelim. 

 

 David O. Brink (1958-) de semantik kuramlar ile hukukî yorum ve hukukî 

belirliliğe iliĢkin sorular arasındaki bağlantıyı kabul eden ve K-P semantiğini 

benimseyen isimler arasında yer alır
304

. Ona göre birçok pozitivist hukuk kuramının 

yanlıĢ olmasının sebebi, bu kuramların hatalı bir, deneyci semantiği 

benimsemelerinde yatar. Geleneksel, deneyci semantik kuramın, Brink‘e göre, iki 

tezi vardır: (i) Bir kelimenin anlamı, dil kullanıcılarının o kelime ile iliĢkilendirdiği 

özellikler ya da tasvirler kümesinden oluĢur; (ii) Kelime anlamı (içlem), göndergeyi 

(kaplam) belirler
305

. Kelimelerin anlam ve göndergesini sarîhen ya da zımnen 

bireylerin ya da birey gruplarının zihinsel durumlarıyla özdeĢleĢtiren kuramlar, 

Brink‘e göre, makul insanların belirli bir kelimenin anlamı hakkında anlaĢmazlığa 

düĢmelerini ve aynı Ģey hakkında konuĢan, ayı Ģeye gönderme yapan bireylerin ya da 

birey gruplarının bu konuda sahip olabileceği inanç farklılıklarını açıklamakta 

yetersizdir
306

. Sırf bu eksiklikleri sebebiyle bile geleneksel kuramların reddedilmesi 

gerektiğini ileri süren Brink‘e göre, hukukî terimler de dâhil olmak üzere, 

kelimelerin anlam ve göndergeleri zihinsel durumlardan ziyâde, Ģeylerin dıĢ 

dünyadaki oluĢ hâlleriyle belirlenir. Ona göre, kelimelerin gönderme yaptığı Ģeylerin 

                                                           
303

 Bix, ―Can Theories of Meaning and Reference Solve The problem of Legal Determinacy?‖, pp. 

281-2. 
304

 Ibid., p. 284. 
305

 David O. Brink, ―Legal Theory, Legal Interpretation, and Judicial Review‖,  Philosophy and 

Public Affairs, Vol. 17, No. 2, 1988, pp. 105-148, pp. 112-3. 
306

 Ibid., p. 116. 



95 

 

gerçek doğasının keĢfedilmesinde, mevcut kuramların en iyisi dayanmaktan baĢka 

bir çıkar yol yoktur
307

. Böyle bir yaklaĢım, kanunî metinlerdeki kelimelerin 

anlamlarına dair yaĢanan anlaĢmazlıkların varlığını daha iyi bir Ģekilde 

açıklamaktadır. Buna göre hukukçuların, bir taraftan, ‗âdil yargılanma‘, ‗zalimâne ve 

sıra dıĢı ceza‘ gibi hukukî kavramlar üzerinde farklı inançları sebebiyle 

anlaĢamamaları, diğer taraftan da aynı Ģey kast ediyor olmaları mümkündür
308

. 

Brink‘e göre, böyle bir sonuç, zor davalara verilecek doğru cevap konusunda 

hukukçuların anlaĢamamaları sebebiyle, onları hukukun belirsiz olduğunu sonucuna 

varmaktan da alıkoyar
309

. Fakat, doğru bir semantik kuramın radikal hukukî 

belirsizlik lehine argümanları etkisizleĢtirebileceğine inanmasına rağmen, Brink bu 

semantik kuramın tüm hukukî belirsizlik problemlerine son vereceği iddiasında da 

değildir. Ona göre, bu tür konularda aĢırı uç noktalardan kaçınmak gerekmektedir; 

çünkü, bir hukukî metnin semantik içeriği, o metnin nasıl yorumlanması gerektiği 

meselesini tümüyle, tek baĢına çözmekte yetersizdir. Brink, kendi görüĢünün, hukukî 

belirlilik ve objektifliğin imkânına dair güçlü bir bağlılığı gerektirse de, hukukta tam 

bir objektiflik ve belirliliğin sağlanamayacağını da itiraf etmektedir
310

. 

 

 Kripke ve Putnam‘ın kuramlarının yanı sıra, Tyler Burge‘den de yararlanan 

Nicos Stavropoulos, hukuk kuramına kimi noktalarda Brink ve Moore‘a benzer, kimi 

noktalarda onlardan ayrılan bir yaklaĢım getirir. Ona göre, doğal türlerdekine benzer 

Ģekilde, hukuk açısından da doğru olan semantik kurama göre, hukukî kelimelerin 

anlamları, bu kelimelerin paradigmatik kullanımlarına dair geliĢen iyi kuram 

tarafından belirlenir
311

. Dikkatlerin, hukukî kelimelerin kullanımı üzerinde 

yoğunlaĢtırılması, bu uygunluğu gözler önüne sürecektir. Bir hukukî kelimenin 

somut bir olaya uygulanması, bu kelimenin paradigmatik kullanımlarını bir araya 

getiren belirli bir niteliği dair esaslı iddiaların kontrolündedir. Bu iddialar, ölçütsel 

semantik kuramların aksine Ģekle değil, esasa iliĢkindir; çünkü, gelecekte 

                                                           
307

 Ibid., p. 117, 123. 
308

 Ibid., p. 119. 
309

 Ibid. 
310

 Bix, ―Can Theories of Meaning and Reference Solve The problem of Legal Determinacy?‖, pp. 

284-5. 
311

 Ibid., p. 285. 



96 

 

karĢılaĢılabilecek her bir yeni duruma göre değiĢme ihtimalini içerir
312

. 

Stavropoulos‘a göre, nasıl fiziksel kavramların doğaları itibariyle semantik bir 

derinliği varsa, aynı Ģekilde hukukî kavramlar da benzer bir analizi mümkün kılacak 

Ģekilde, yeterince derin ve zihinden bağımsız semantik içeriğe sahiptir
313

. Ona göre, 

kelimelerin anlamlarına dair olarak, mevcut hukukî uygulama için getirilebilecek en 

iyi açıklama gösterir ki, hukukçular hukukî nitelikleri, bunların anlamı hakkında 

yalnızca kendilerinin değil, tüm toplumun, hatta kanunkoyucunun dahi yanılıyor 

olabileceği, gerçek nitelikler olarak görürler
314

. Ona göre, bir hukukî kelimenin 

anlamının ve doğru kullanımının belirlenmesi için, tipik kullanımları içeren hukukî 

uygulamadaki veriler temelinde —ki, burada Burge‘ün konvansiyonalist tezinin 

etkisi görülür—, ilgili hukukî kavramın doğası hakkında kuramlar geliĢtirmelidir. 

Fakat, Stavropoulos da, böyle bir yöntemin tam bir hukukî yorum kuramı için yeterli 

olmadığını, semantik kuram haricinde emsâl kararların rolü ile yasal ve anayasal 

yorum farklarına dair de bir îzâhât getirilmesi gerektiğini kabul etmektedir
315

. 

 

 Hem Brink‘in hem de Stavropoulos‘un kuramlarında eksikliğini fark ettikleri 

unsurlar Michael S. Moore‘un (1942-) kuramında birer bileĢen olarak kendilerine 

ayrı bir yer bulurlar. Brink ve Stavropoulos‘un hukukî yorumda kullanılabilecek yeni 

bir semantik kurama iĢaret etmekle yetindikleri hâlde, Moore‘un projesi daha 

kapsamlı olup, hukukî yorum ve belirlilik problemiyle sınırlı değildir. Komple yeni 

bir hukukî muhakeme tarzı önerdiğini ileri süren Moore‘un kuramının pratik yönü 

olan hukukî yorum kuramının temelinde, realist metafizik üzerinde yükselen doğal 

hukuk kuramı bulunur. 

 

Son otuz yılı aĢkın bir süredir yapmıĢ olduğu çalıĢmalarda istikrarlı bir 

Ģekilde metafizik realizmi savunan Moore, hukuk kuramı ve uygulamasının da bu 

felsefî pozisyon doğrultusunda değiĢtirilmesi gerektiğini savunur. Hukuka dair kesin, 

yerleĢmiĢ, tartıĢma götürmez olarak düĢünülen birçok konuya iliĢkin olarak, yaygın 

kanıların aleyhinde hukukun, ahlâkın, hukuk dilinin ve nihayetinde gerçekliğin 

                                                           
312

 Nicos Stavropoulos, Objectivity in Law, New York, Oxford University Press, 1996, p. 46. 
313

 Bix, ―Can Theories of Meaning and Reference Solve The problem of Legal Determinacy?‖, p. 285. 
314

 Stavropoulos, Objectivity in Law, p. 46. 
315

 Bix, ―Can Theories of Meaning and Reference Solve The problem of Legal Determinacy?‖, p. 286. 



97 

 

doğasına dair mevcut algılayıĢın terk edilip, yerine realist metafizik temelinde yeni 

bir hukuk uygulamasını savunarak, yaygın hukuk algılayıĢına karĢı küresel çapta 

meydan okumaktadır ve bu anlamda onun çalıĢması genel hukukbiliminin 

kapsamında yer alır. Onun iddiası, kendi kuramı kabul edildiği takdirde yaĢanacak 

basübadelmevt sonrasındaki anayasal ve yasal yorum yöntemlerinin ve yargısal 

muhakeme tarzının bugünkünden çok farklı olacağıdır
316

. Amacı yalnızca bir hukukî 

yorum kuramı değil, yeni bir hukukî muhakeme kuramı geliĢtirmek, yeni bir hukukî 

düĢünüĢ tarzı önermektir. 

 

Bu çalıĢmanın konusu, Moore‘un Doğal Hukukçu Yorum Kuramıdır. Fakat, 

onun hukukî muhakeme kuramı yalnızca hukukî yorumdan ibâret olmayıp, buna 

öngelen baĢka kuramları da içerir. Ona göre, bir hukukî muhakeme kuramını 

meydana getiren beĢ ayrı kurama ihtiyaç vardır: (1) Doğru bir hukuk kuramı: Böyle 

bir kuram hâkimlere, otoriter hukuk önermelerinin hangileri olduğunu, karar verirken 

görevlerinin gereği olarak ne tür standartlara baĢvurmaları gerektiğini söylemelidir. 

Örneğin hukukî önermelerin doğruluğunun bir sosyal olgu meselesi olarak gören 

hukukî pozitivistler ile değer yargılarının da iĢin içine dâhil edilmesi gerektiğini ileri 

süren doğal hukukçular arasındaki tartıĢma böyle bir alt kurama dairdir. (2) Bir olgu 

kuramı: Böyle bir kuram, hukukî karar verme sürecinde hâkimin önündeki davaya 

iliĢkin olarak ―neyin vuku bulduğuna‖ dair hangi olgu tasvirlerin meĢrû olduğunu 

belirlemelidir. (3) Bir yorum kuramı: Böyle bir kuram, hâkimlerin hukuku hayat 

olaylarına uygularken otoriter-hukukî önermelerinde yer alan ifâdeleri nasıl 

anlamaları gerektiği, bu faaliyetinde dikkate almaları gereken diğer yorumsal 

araçların hangileri olduğunu belirlemelidir. (4) Bir mantık kuramı: Böyle bir kuram 

hukukî muhakemede kullanılacak mantığın rolünü belirlemelidir. (5) Bir değer 

kuramı: Hukukî yorum sonucunda verilecek kararın değer-yüksüz olmasının yol 

açacağı aĢırı gayrimakuliyeti önlemek için bir güvenlik valfi iĢlevi görecek bir değer 

kuramına ihtiyaç vardır
317

. 

                                                           
316

 Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, p. 133. 
317

 Michael S. Moore, ―The Need For a Theory of Legal Theories: Assessing Pragmatic 

Instrumentalism‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays in Jurisprudence, New York, 

Oxford University Press, 2000, pp. 193-218, pp. 207-8; Michael S. Moore, ―A Natural Law Theory of 

Interpretation‖, Southern California Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 277-398, pp. 283-4. 



98 

 

Ona göre dört baĢı mamûr bir hukukî muhakeme kuramı bu beĢ alt-kuramdan 

her birini içermek zorundadır. Çünkü her yargısal karar bir hâkimin zorunlu olarak 

ilgili hukuku araĢtırmasını, davanın olgularını tespit etmesini, yasada kullanılan 

kelimeler aracılığıyla hukuku davanın olgularına bağlamasını ve dedüktif bir Ģekilde 

ulaĢılan kararı meĢrûlaĢtırması için bir mantık kuramını kullanmasını gerektirir
318

.  

 

Moore‘un felsefî realist olarak nitelediği hukuk kuramında bu alt-

kuramlarının her birinin bir yeri vardır. Fakat bu realist hukuk kuramını ortaya 

koymadan önce adım adım realist metafizik kuramını inĢâ eden Moore, bunun 

ardından ve bu temel üzerine geliĢtirdiği doğal hukuk kuramında hem bir değer 

kuramı olarak realist meta-etiğini (realist tez) hem de bununla iliĢkilendirdiği hukukî 

doğruluk kuramını (iliĢkisel tez) geliĢtirir. Realist metafizik ve doğal hukuk kuramı 

üzerine oturttuğu hukukî yorum kuramıyla da Moore, hukukî muhakeme kuramını 

tamamlamıĢ olur. 

 

Kuramının böylesine analitik yapısı ortaya konulduktan sonra neden 

Moore‘un bir çalıĢma konusu olarak tercih edildiğinin cevabı da kendiliğinden ortaya 

çıksa gerektir. O, Amerikan Hukukî realizminin ve EleĢtirel Hareketler‘in 

gölgesinde, tümüyle bir bataklığa saplanmıĢ olduğunu düĢündüğü hukuk 

uygulamasının kurtarılması için yeni bir çözüm sunmaktadır. Ġleri sürdüğü 

argümanlarla Moore, hem güçlü bir felsefî pozisyon olan metafizik realizm 

temelinde özgün bir doğal hukuk kuramı geliĢtirmekte hem de ‗yorum çağı‘ olan, 

hermenötikçilerin etkisinde kalan hukukî yorum kuramına doğal hukukçu bir 

yaklaĢım getirmektedir. Genel olarak liberalizm eleĢtirisiyle birlikte gelen hukukun 

radikal Ģekilde belirsiz ve değerlerin de kiĢilere ve toplumlara göreceli olduğu 

Ģeklindeki yaygın anlayıĢın aksine, —Dworkin‘in yaptığı gibi, fakat ondan farklı 

olarak pratik argümanlarla değil, teorik argümanlarla ve mevcut hukuk 

uygulamasının kuramını yapıp onu meĢrûlaĢtırmaya çalıĢarak değil, onu 

değiĢtirmeye çalıĢarak,— Kripke ve Putnam‘ın realist semantik kuramlarının da 

desteğiyle hem ahlâkın hem de hukukun metafizik olarak belirli ve objektif 

                                                           
318

 Moore, ―The Need For A Theory Of Legal Theories: Assessing Pragmatic Instrumentalism‖, p. 

208.  



99 

 

olduğunu, ahlâkî ve hukukî sorulara verilecek tek bir doğru cevabın bulunduğunu 

tutkulu, istikrarlı ve taviz vermez Ģekilde savunur
319

. Ona göre hukukî metinlerde yer 

alan kelimeler, anlamı kiĢiden kiĢiye, toplumdan topluma değiĢir Ģekilde izafî 

olmayıp, ardında yer alan bir gerçekliğe iĢaret etmektedir. Moore‘un bu semantik 

tezinin, —hukukun otoritesi açısından birtakım problemler taĢımakla beraber,— 

kendi hukukî yorum kuramının unsurları olarak hem kelimelerin anlamları, hem 

kanunkoyucuların niyeti, hem de değerlerin (burada dolaylı olarak emsâl kararların 

da) rolü açısından önemli sonuçları vardır.  

 

Kabaca bu Ģekilde yeni ve özgün bir hukuk kuramı ortaya koyan Moore‘un 

yaklaĢımı çağdaĢ literatürde ilginç tepkilerle karĢılaĢmıĢtır. Moore, Smith‘e göre 

metafizik konularla uğraĢan birkaç kuramcıdan birisi
320

, Rorty‘ye göre toplumun 

sağlığı açısından tehlikeli olduğunu düĢünerek pragmatizm karĢısında ahlâkî realizmi 

savunan müstesna bir isim
321

, Levinson‘a göre Sokratik bir evrende iyinin ve 

doğrunun bilgisini arayan bir âvâre
322

, Bix‘e göre ise sahte bir peygamberdir
323

. 

Onun bu farklı yaklaĢımının ayırd edici noktaları müteâkip bölümlerde ayrıntılı 

Ģekilde incelenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
319

 Bunu söylerken, Dworkin‘in, inĢâî-yorumsal hukuk kuramını uzun süre sonra semantik hukuk 

kuramına dönüĢtürdüğünü ve Brink ve Stavropoulos‘la birlikte Moore‘un kervanına katıldığını da 

aklımızda tutalım. 
320

 Steven D. Smith, Law’s Quandary, Cambridge, Massachusetts, London, Harvard University 

Press, 2004, p. 3. 
321

 Richard Rorty, ―The Banality of Pragmatism and The Poetry of Justice‖, Southern California 

Law Review, Vol. 63, 1989-1990, pp. 1811-1819, p. 1813. 
322

 Sanford Levinson, ―What Do Lawyers Know (and What Do They Do with Their Knowledge)? 

Comments On Schauer and Moore, Southern California Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 441-458, p. 

455, 458. 
323

 Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, p. 133. 



100 

 

II. MICHAEL S. MOORE’UN DOĞAL HUKUK KURAMI 

A. Doğal Hukuk Kuramının Temeli Olarak Metafizik Realizm 
 

“Derinlik kelimesi  

Bu bapta işimize yarıyor  

Şimdi size  

Hüsnü Yusuf`tu o  

Güzellik timsaliydi desem  

Bilirim söylediğim tartışma açmaktan öteye geçmez  

Kime göre güzellik?  

Çağlar içinde konulmuş mu bir kanun?  

Hem nerede görülmüş  

Tek başına güzellik  

Kendi ayakları üzerinde dursun?  

… 

Derinlikti Yusuf`u güzel kılan  

Gerçekte Adem soyuna ait olmayan  

Ve sanki bir yeminle onlara hep bağlı kalan  

Derinlik.  

Derinlikti Yusuf`la varoluşun bağını kuran  

Bu çocuğun yüzünden başka yüzlere yansıyan şey  

O bir engin ezinti, bir terennüm gibi  

Devam  

Diyordu devam etsin devam etse gerek  

Derinlikten cayılmasın  

Kopsun kıyamet.”  

Ġsmet Özel
324

 

 

“Gerçeklik, söylemden zengindir.” 

J.L. Austin
325

 

1. Genel Olarak Metafizik Realizm 

Realizm kavramı, önüne baĢka bir sıfat, örneğin ahlâkî, bilimsel, semantik gibi 

sıfatlar getirilmediğinde felsefe literatüründe genellikle metafizik bir pozisyona 

iliĢkin olarak kullanılır. Michael S. Moore‘un hukuk kuramını ortaya koyarken bu 

kavramı neden metafizik kavramıyla beraber kullandığının açıklaması aĢağıda (3. 

Realist Hukukî Realizm) yapılacaktır. Bu baĢlık altında metafizik kavramının doğası 

kısaca, ardından metafizik realizm kavramı incelenecektir. 

 

Neliği hakkında var olana iliĢkin bir araĢtırma, nihaî gerçekliğin bilimi, bir 

bütün olarak dünyanın bilimi, ilk ilkelerin bilimi gibi, birbiriyle kolay kolay 

bağdaĢmayan tezlerin ileri sürüldüğü, felsefenin en sorunlu dalı olan ve farklı 
                                                           
324

 Ġsmet Özel, Bir Yusuf Masalı, Ġstanbul, ġule Yayınları, 2004. 
325

 J. L. Austin, ―A Plea for Excuses‖, Proceedings of the Aristotelian Society, Vol.: 57, 1956, pp. 1-

30, p. 21. 



101 

 

çağlarda farklı filozoflar tarafından farklı anlamlarda kullanılan
326

 metafiziğin açık 

ve genel olarak kabul görmüĢ bir tanımı, konusu, kapsamı ve bölümlenmesi hakkında 

bir uzlaĢmanın bulunmasını beklemek gerekmemektedir. Onun uzun bir tarihe sahip 

olması bu uzlaĢımsızlığın sebeplerinden birisidir. Filozofların ikibin yıldan fazla bir 

zamandır adına ‗metafizik‘ dedikleri Ģey hakkında oldukça farklı tezler ileri sürmüĢ 

olmaları sonucunda çok çeĢitli araĢtırma alanları ve yaklaĢımlar ortaya çıkmıĢtır. 

Metafiziğe özgü olan bir araĢtırma alanı ve metodolojinin belirlenmesindeki 

güçlüğün bir diğer sebebi, onun ne olduğuna dair ilk araĢtırmalarda dahi bulunan 

belirsizliklerdir.  

 

Farklı çağlarda farklı kutuplaĢmalara sahne olan bu kavrama iliĢkin 

tartıĢmalar farklı merkez noktalarından ele alındığında oldukça fazla sayıda 

örneklendirilebilir. Bunlardan en bilinenleri olarak tümellerin varlığını reddeden ve 

yalnızca tikellerin var olduğunu ileri süren nominalistler (Ockham‘lı William) ile 

tümellerin varlığını kabul eden realistler (Platon, Aristoteles) arasındaki tümeller 

tartıĢması; varlığın yalnızca ya zihinden (idealizm: Berkeley) ya da maddeden 

(materyalizm: Hume, Marx) oluĢtuğunu ileri süren monistler, gerçekliğin birbirine 

indirgenemeyen zihin ve madde olmak üzere iki ayrı tözden oluĢtuğunu ileri süren 

düalistler (Kartezyenizm: Descartes) ile gerçekliğin birbirine indirgenemeyen birçok 

entiteden meydana geldiğini savunan pluralistler (mantıkî atomculuk: B. Russel; 

monadoloji: Leibniz) arasındaki tartıĢma; gerçekliğin, dünyayı kavrayıĢımızın ve 

bilimsel kuramların zihinden bağımsız olduğunu savunan realistler ile bunun aksini 

savunan konvansiyonalistler (Poincaré, ikinci döneminde Wittgenstein) ile idealistler 

(Berkeley) arasındaki, var olan gerçekliğin zihinden bağımsız olup olmadığına dair 

tartıĢma; gerçekliğin bilinip bilinemeyeceğine dair realistler ile Ģüpheciler arasındaki 

tartıĢma –tüketici olmayacak Ģekilde– gösterilebilir. 

 

Metafizik kavramının kullanım anlamı Sokrates öncesi doğa filozoflarının 

kuramlarında doğa felsefesi ve dolayısıyla ontoloji kapsamına girerken, Platon‘da bu 

kavram görünüĢün ötesindeki gerçek var oluĢun bilimi, Aristoteles‘te ise varlığı 

                                                           
326

 Ahmet Cevizci, Felsefeye GiriĢ, 2nd ed,, Bursa, Sentez Yayıncılık, 2007, pp. 96-7. 



102 

 

varlık olarak ele almak bakımından yeniden ontoloji anlamında kullanılmıĢtır
327

. 

Ortaçağ boyunca ilâhiyat olarak, Kant‘ta epistemoloji olarak anlaĢılan bu kavram 19. 

ve 20. yüzyıl pozitivist düĢünürleri için anlamsızlık alanı olarak kullanıldı. Fakat, bu 

kavram etrafında yukarıdaki gibi birçok tartıĢma bulunmasına rağmen, bundan sonra 

tezin bu baĢlığı altında ele alınacak konular Michael S. Moore‘un doğal hukuk 

kuramını besleyen metafizik realist öncüller ve aksini öne süren antirealist tezlerle 

(Ģüphecilik, idealizm) sınırlandırılacaktır. Böyle bir sınırlama hem tezde iĢlenen asıl 

konunun bütünlüğünün korunmasına, hem de sınırlı bir alanda da olsa tartıĢmaların 

hakkınca yapılabilmesine imkân sunacaktır.  

 

Metafizik bir pozisyon olarak realizm
328

 genel olarak dıĢ dünya, tümeller, 

zihinler, matematiksel nesneler, nedensel iliĢkiler, ahlâkî ve estetik nitelikler gibi 

çeĢitli entitelerin, objektiflik, doğruluk, yanlıĢlık gibi yargıların varlığına dair olumlu 

bir taahhüdü içeren felsefî bir tavırdır. Realizm tartıĢmasının felsefe tarihindeki ilk 

görünümü gerçek var oluĢa duyular evreninde bulunan tikellerden ziyâde, idealar 

evreninde kendi varlık sahaları bulunan tümellerin sahip olduğunu savunan Platon ile 

tümellerin varlığını reddetmeyen, fakat yeryüzündeki Ģeylerin içine yerleĢik 

bulunmaktan baĢka bir varlık sahasına sahip olmadığını öne süren öğrencisi 

Aristoteles arasındaki tümellerin uzamsal statüsüne dair tartıĢmadır
329

. Realist 

metafiziğe dair ikinci bir tartıĢma alanı ise ortaçağ boyunca büyük felsefî tartıĢmalara 

sebep olan, tümellerin insan iradesinden bağımsız, gerçek bir varoluĢa sahip 

olduğunu savunan realistler ile böyle bir varoluĢu reddeden ve bir tümelin bir 

deneyim kategorisine verilen bir isimden ibâret olduğunu ileri süren nominalistler 

arasındaki tümellerin ontolojik statüsü etrafında Ģekillenir
330

. Takip eden yüzyıllarda 

                                                           
327

 Henry Walsh, Bruce Wilshire, ―Metafizik Nedir‖, Metafiziğe GiriĢ, Ed. and Trans. by Ahmet 

Cevizci, Ġstanbul, Paradigma, 2001, pp. 1-120, p. 4. 
328

 Tezin geri kalanında bu kavrama iĢaret etmek için  kimi zaman bir sıfat tamlaması olarak metafizik 

realizm ibâresi kullanılırken, kimi zaman yalnızca realizm kavramı kullanılmıĢtır. Realizm kavramının 

önüne baĢka bir sıfat –ontolojik, bilimsel, ahlâkî gibi– gelmedikçe kavramın göndergesi olarak 

metafizik realizm kavramına iĢaret etmek istenmiĢtir. 
329

 John W. Carroll, Ned Markosian, An Introduction to Metaphysics, New York, Cambridge 

Unıversity Press, 2010, pp. 231-3; Nicholas Bunnin, Jiyuan Yu, ―Realism‖, The Blackwell 

Dictionary Of Western Philosophy, Oxford, Blacwell Publishing, 2004, pp. 590-591, p. 591; Güçlü, 

et. al, ―Gerçekçilik‖ Maddesi, pp. 594-595, p. 595. 
330

 Ahmet Cevizci, ―Tümeller Kavgası‖, ParadigmaFelsefe Sözlüğü, 7th ed., Ġstanbul, Paradigma 

Yayınları, 2010. pp. 1548-1551, p. 1548; Timothy Williamson, ―Realism and Anti-Realism‖, The 



103 

 

da realizme yönelik ilgi nedensellik, ahlâkî değerler ve fiziksel nesnelere iliĢkin 

olarak devam etmiĢtir
331

. 

 

ÇağdaĢ realizm tartıĢmalarında ise, realistler ile antirealistler arasındaki 

tartıĢmaların çok çeĢitli olması, kendilerini realist olarak adlandıran kimselerin 

bağlılıklarının farklılıklar göstermesi realizmin tam bir fotoğrafının çekilmesine 

imkân tanımamaktadır
332

. Birçok çağdaĢ düĢünür realizmin gerekli ve yeterli 

koĢullarının neler olduğu konusunda ilgili koĢulları tespit etmeye çalıĢmıĢtır. Bu 

fırsattan istifâde edilerek, bu konuda ilk elden yapılabilecek Ģey kimi düĢünürlerin 

realizme iliĢkin getirdikleri tanımlardan kısaca bahsetmek olabilir. Üzerinde 

uzlaĢılan ve Michael Devitt tarafından da önerilen geleneksel tanıma göre realizm, 

savunulan söylem alanına özgü olarak hangi entitelerin var olduğuna ve bu var 

oluĢun zihinden bağımsızlığına iliĢkin bir iddiadır
333

. Simon Blackburn ise, benzer 

Ģekilde, bu kavramın bir söylem alanına dair bir realistin pozisyonunu karakterize 

eden bazı inançlar kümesinin tasvir edilmesiyle anlaĢılabileceğini belirtmektedir. 

Ona göre realizm, belirli bir söylem alanındaki tezlerin mutlak ve gerçek bir Ģekilde 

doğru olabileceğini, bu tezlerin dünyayı tasvir ettiğini, belirli bir türe ait keĢfedilen, 

fakat inĢâ edilmeyen gerçekliklere karĢılık gelen ontolojik ve metafizik taahhütlerde 

bulunduğunu varsayar ve bir realist, tezlerini doğru ya da yanlıĢ kılan gerçekliklerin 

zihinden bağımsız ve baĢka bir söyleme indirgenemez olduğuna inanır
334

. 

 

Geleneksel realizm tartıĢmasının aldığı seyir Anglo-Amerikan analitik 

felsefesinin etkisiyle son elli yılda büyük bir değiĢikliğe uğramıĢ, realizm ve 

                                                                                                                                                                     

Oxford Companion to Philosophy, Ed. by Ted Honderich, 2nd ed., New York, Oxford University 

Press, 2005, pp. 787-789, p. 788. 
331

 Christian Miller, ―The Conditions of Realism‖,The Journal of Philosophical Research, Vol. 32, 

2007, pp. 95-132, p. 101. 
332

 Alexander Miller, ―Realism‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/archives/sum2010/entries/realism/, 24.01.2012; William Ferraiolo, 

―Metaphysical Realism‖, Diálogos, Vol. 77, 2001, pp. 1-28, p. 7; Stuart Brock, Edwin Mares, 

Realism and Anti-Realism, Durham, Acumen Publishing, 2007, p. 2; Michael Devitt, Realism and 

Truth, 2nd ed,, Princeton-New Jersey, Princeton University Press, 1997, p. 23. 
333

 Devitt, Realism and Truth, p. 14. 
334

 Simon Blackburn, ―Options for The World‖, 1989 yayınlanmamıĢ el yazmasından aktaran Brian 

Bix, ―Michael Moore's Realist Approach to Law‖, University of Pennsylvania Law Review, Vol. 

140, pp. 1293-1331, p. 1296. 

http://plato.stanford.edu/archives/sum2010/entries/realism/


104 

 

antirealizm tartıĢması artık semantik çizgiler etrafında sürdürülmeye baĢlamıĢtır
335

. 

Realizmin belirli türdeki bir entitenin var oluĢu ve zihinlerden bağımsız olmasından 

ibâret olmadığını, bu sebeple geleneksel tanımdan vazgeçilerek bu tartıĢmaya bir dil, 

doğruluk ve anlam kuramları açısından yaklaĢılması gerektiğini ileri süren ve bu 

konuda birçok çağdaĢını etkileyen düĢünürlerden Michael Dummett‘a göre realizm, 

çok fazla belirsiz olmadıkça her önermenin kesin olarak ya doğru ya da yanlıĢ 

olduğunu savunan iki değerliliğin koĢulsuz bir Ģekilde benimsenmesini gerektiren 

semantik bir tez iken
336

, Hilary Putnam‘ın tanımında realizm bu Ģekilde monolitik bir 

öğreti olmayıp, dil ile gerçeklik, doğruluk ile bilgi ya da haklılaĢtırılabilir inanç 

arasındaki iliĢkiler hakkında birbirleriyle yakın bir iliĢki içine bulunan felsefî 

fikirlerden meydana gelen
337

, daha açık bir Ģekilde ifâde etmek gerekirse doğruluğu 

bir uygunluk meselesi olarak gören uygunluk-doğruluk kuramı ve zihinden 

bağımsızlık, iki-değerlilik ve biriciklik (gerçekliğe dair tam ve doğru tasvirin tekliği) 

Ģeklinde, doğruluğa dair birbirleriyle yakından iliĢkili olan birtakım felsefî tezlerin 

birliğidir
338

. Konuya objektiflik açısından yaklaĢan Crispin Wright‘a göre ise 

realizm, birbirinden ayrılabilir birçok varsayım ve tutumun birliğinden meydana 

gelen gevĢek bir örüntüdür
339

. Buna göre Wright, realizmin ayırd edici tezleri olarak 

Ģu üç özelliğinden bahseder: (1) Doğruluğun Objektifliği: Bir önermeler sınıfı, 

doğruluk değerlerinin belirlenmesi biliĢsel yetilerimizin kapasitesini aĢmasına 

rağmen tümüyle kavranabilir olabilir. Böyle önermelerin doğruluğu insan 

kurgusunun ürünü değildir; (2) Anlamın Objektifliği: Bir önermenin anlamı bizleri 

bağlayan gerçek bir sınırlamadır. Bu önermenin doğruluk değerine iliĢkin yargılar, 

önerme hakkında ne düĢündüğümüzden bağımsız olarak, objektif bir Ģekilde 

                                                           
335

 Christian Miller, ―The Conditions of Realism‖, p. 102. 
336

 Michael Dummett, The Seas of Language, New York, Oxford University Press, 1996 , p. 230; 

Michael Dummett, ―Realism‖, Metaphysics: An Antalogy, Ed. by Jaegwon Kim, Ernest Sosa, 

Cornwall,Blackwell Publishing, 2004, pp. 561-590, p. 561;  Michael J. Loux, ―Realism And Anti-

Realism: Dummett's Challenge‖, The Oxford Handbook of Metaphysics, Ed. by Michael J. Loux, 

Dean W. Zimmerman, New York, Oxford University Press, 2003, pp. 633-664, p. 634; Brock, Mares, 

op.cit., p. 7. 
337

 Bob Hale, Crispin Wright, ―Putnam‘s Model-Theoretic Argument against Metaphysical Realism‖, 

(Çevrimiçi) 

http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g9780631213260_chunk_g9780631

21326019, 31.01.2012. 
338

 Hilary Putnam, Representation and Reality, Cambridge Massachusetts London, The MIT Press 

1991, p. 107; Devitt, Realism and Truth, pp. 13-4; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2432. 
339

 Crispin Wright, Realism, Meaning And Truth, 2nd ed., Oxford, Blackwell, 1993, pp. 3-4. 

http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g9780631213260_chunk_g978063121326019
http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g9780631213260_chunk_g978063121326019


105 

 

önermenin doğruluk değeriyle örtüĢebilir ya da örtüĢmeyebilir. Anlamın objektifliği, 

doğruluğun objektifliğinin açık bir sonucudur; (3) Yargının Objektifliği: Bu, bir 

önermenin, gerçek dünyanın elveriĢli biliĢsel yetilere sahip herkes tarafından fark 

edilebilen özellikleri tasvir edildiğinde ya da edilmediğinde sahip olduğu 

objektifliktir. Bu önermelerin ―gerçek olgusal‖ bir konusu vardır
340

. 

 

Görüldüğü üzere, çağdaĢ felsefede realizm kavramına getirilen klasik tanım 

varoluĢsal tez ve zihinden bağımsızlık tezi Ģeklindeki iki tezin birlikteliğini öne 

sürerken, linguistik bir formda kendisini sunan 20. yy. analitik filozoflarına göre ise, 

bu iki teze ek olarak —realistler ile antirealistler arasındaki tartıĢmayı daha 

aydınlatıcı kılacağı gerekçesiyle— doğruluğa (ve anlama) özel bir vurgu yapılmalı 

ve realizm tanımına semantik tezler de dâhil edilmelidir. Fakat, bu Ģekildeki, 

günümüz felsefesinin önde gelen düĢünürlerinin realizme dair açıklamalarında bir 

birlik bulunmuyor oluĢu bu konu hakkında konuĢurken akılda tutulması gereken 

standart bir açıklama sunulmasına da engel teĢkil etmemelidir. Çünkü böyle bir 

açıklama hem metafizik realizme, hem de daha spesifik realist söylem alanlarına 

iliĢin genel bir bilgi edinmeye imkân sağlayabilir. Bu sebeple aĢağıda realizme dair 

genel açıklamalarda bulunulmaya devam edilecek, ardından Moore‘un realizm 

anlayıĢı îzâh edilecektir. 

 

Metafizik realizm, en geniĢ anlamıyla (a) gerçek nesnelerin var olduğunu, (b) 

bu var oluĢun onlara iliĢkin deneyimlerimizden ve bilgimizden bağımsız olarak 

gerçekleĢtiğini ve (c) kendilerini anlamamıza yardımcı olan kavramlardan ve onları 

tasvir ederken kullandığımız doğal dillerden bağımsız olarak belirli niteliklere sahip 

olup, belirli iliĢkiler içine girdiklerini ileri süren
341

, içinde birçok alt realizmi –

ontolojik, bilimsel, ahlâkî, semantik– barındıran çatı bir felsefî pozisyondur. 

Yukarıda verilen klasik tanımda da görüldüğü üzere realizmin diğer felsefî 

pozisyonlara nisbetle –Ģüphecilik, idealizm– ayırd edici yönü Ģeylerin varoluĢu ve 

bunun zihinden bağımsızlığına iliĢkin iki tezdir. VaroluĢsal teze göre bir realist, dıĢ 

                                                           
340

 Ibid., pp. 5-6. 
341

 Panayot Butchvarov, ―Metaphysical Realism‖, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Ed. by 

Robert Audi, New York, Cambridge University Press, 1999, pp. 562-563, p. 562. 



106 

 

dünya, evrenseller, matematiksel nesneler, kuramsal entiteler, nedensel iliĢkiler, 

zihinler, ahlâkî ve estetik nitelikler gibi çeĢitli nesne ve niteliklere objektif bir 

varoluĢ atfeder. Bu entiteler kendilerine yönelen herhangi bir gözlemci olmasa da 

varlıklarını devam ettirirler. Bu doğrultuda masalar, türler, sayılar, elektronlar, 

niyetlilik, iyilik gibi entiteler bir varlığa sahiptir ve bu tez gereğince düĢünmenin ve 

bilgi edinmenin temeli, bütün yapıp etmelerin tek ölçütü olarak düĢünen özneye 

karĢılık asıl belirleyici olan dıĢarıdaki gerçekliğin kendisine gidilmelidir
342

. 

Bağımsızlık tezine göre ise, ilgili söylem alanındaki belirli problematik türlere 

yönelen realist bir gözlemci, bilse de bilmese de bu entitelerin kendisinin zihinsel ya 

da içinde bulunduğu toplumun konvansiyonel bir kurgusu olmadığını, bunların kendi 

zihninden ve toplumsal konvansiyonlardan bağımsız olarak var olduğuna inanır
343

. 

Örneğin uzayda kaç gezegenin bulunduğu, bir zamanlar gezegen olarak addedilen 

fakat artık bu kategoriden çıkarılan Plüton‘un gezegenliği bizim geliĢtirdiğimiz 

kuramlara bağlı değildir. DıĢ gerçekliğin elde edilmesi yolundaki epistemik 

yetersizlikler realist için herhangi bir problem teĢkil etmemektedir. Ona göre, 

zamanla bilgisinin sınırları geniĢlettikçe, insanın kendisi ile gerçeklik arasında 

bulunan mesafe kısalacaktır, fakat bir realist gerçekliğe dair sahip olduğu bilgi ile 

gerçekliğin kendisinin her zaman örtüĢmeyebileceğinin farkındadır. 

 

Metafizik realizmi belirleyici kılan bu iki tez, onun Ģemsiyesi altında 

topladığı diğer realist felsefî disiplinler için de varlığını muhafaza eder. Ontolojik
344

, 

                                                           
342

 Ahmet Cevizci, ―Realizm‖, Paradigma Felsefe Sözlüğü, 7th ed., Ġstanbul, Paradigma Yayınları, 

2010, pp. 1323-1325, p. 1324; Güçlü, et. al, ―Gerçekçilik‖ Maddesi, op. cit, pp. 594-595, p. 594. 
343

 Bunnin, Yu, ―Realism‖, op. cit, pp. 590-1. 
344

 Esasında metafizik kavramına tarihsel olarak yüklenen anlamların –ilk çağda ontoloji olarak, 

ortaçağda ilâhiyat olarak, yeni çağda episteme-ontolojik olarak, yirminci yüzyılda varoluĢ olarak 

metafizik kullanımları- bir bütünlük sunmamasının sebep olduğu anlam belirsizliği, bu kavram ve 

onun bir alt dalı olarak görmeyi tercih ettiğimiz ontoloji kavramı arasında da bir sınır probleminin 

doğumuna yol açmaktadır. Özelllikle yirminci yüzyılın baĢlarında pozitivist felsefenin yükseliĢiyle 

kullanımı ilk kelime anlamına –meta-physis (fizikten sonra gelen)– rücu ettirilip ilgilenilmeyen ve 

tahkir edilen metafizik kavramının günümüzdeki kullanımı daha çok bir tercih meselesi olarak 

görülmektedir. Bu konuda birkaç felsefeye giriĢ niteliğindeki kitabın içeriğine bakmak dahi bir fikir 

sahibi olunmasında yardımcı olabilir. Örneğin Cevizci, Felsefeye Giriş kitabında baĢlık 

bölümlendirmesinde metafizik kavramını tercih etmiĢ ve ontolojiye dair bir baĢlık açmayıp yalnızca 

tarihsel farklı kullanıĢlara değinmiĢken,  Arslan ise Felsefeye Giriş kitabında bunun tersini tercih 

etmiĢtir. Benzer Ģekilde Appiah da Çağdaş Felsefeye Giriş isimli kitabında ilgili konu alanına dair 

açıklamalarını metafizik baĢlığı altında toplamıĢtır. V. Cevizci, Felsefeye GiriĢ, p. 5; Ahmet Arslan, 

Felsefeye GiriĢ, 13rd ed., Ankara, Adres Yayınları, 2010, p. vi, Kwame Anthony Appiah,Thinking It 



107 

 

epistemolojik, semantik, matematiksel, zihinsel, bilimsel, ahlâkî, estetik gibi çeĢitli 

formlarda kendisini gösteren realist metafizik, kendisini bu alanlardan birisine bağlı 

hisseden bir kimsenin, örneğin bir bilimsel realistin bir diğer realist pozisyonu, 

örneğin ahlâkî realizmi de savunmasını gerektirmemektedir. Örneğin fiziksel 

dünyaya aĢırı realist bir tutumla yaklaĢan fizikalistlerin çoğunun –Alfred Ayer gibi–  

ahlâk konusundaki yaklaĢımlarının antirealist olduğu bilinmektedir. Benzer Ģekilde, 

fiziksel dünyaya ve ahlâka yönelik ilgisi realist olan bir kimsenin matematik ya da 

estetik alanda da aynı tavrı göstermesi beklenmemektedir. 

 

2. Michael S. Moore’a Göre Metafizik Realizm 

Yukarıda da görüldüğü üzere, metafizik realizme yönelik çağdaĢ yaklaĢımlar 

ontolojik teze vurgu yapan geleneksel yaklaĢımlar ile anlam ve doğruluk problemine 

ağırlık veren semantik yaklaĢımlar Ģeklinde iki baĢlık altında toplanabilir. 

Metafiziğin ana konusunu, var olana iliĢkin bir araĢtırma, yani esas olarak ontoloji 

olarak
345

 gören Moore ise, bu tartıĢmadaki yerini her iki yaklaĢımı da içerecek 

Ģekilde, fakat önceliği ilkine vererek belirlemektedir
346

. Ona göre metafizik realizm 

öncelikle dil ile dıĢ dünya arasındaki iliĢkiyi öne çıkaran bir yaklaĢım olarak değil, 

özne karĢısında dünyayı öne çıkaran tezleriyle anlaĢılmalıdır. Bunun ardından gelen 

ise, dilsel ifâdeler ile gerçeklik arasındaki iliĢkiyi ele alan semantik unsurdur. Daha 

açık bir Ģekilde belirtmek gerekirse, Moore‘un metafizik realizm anlayıĢı birbiriyle 

iliĢkili olan ontolojik tez ve bu tezin doğal sonucu olarak doğruluk, mantık, anlam ve 

göndergelere iliĢkin semantik tezlerden meydana gelir. Bu doğrultuda Moore, safkan 

bir realist metafiziğin Ģu beĢ alt kuramın birleĢiminden meydana geldiğini ileri sürer: 

(1) Ontolojik kuram; (2) Doğruluk kuramı; (3) Mantık kuramı; (4) Cümle anlamı 

kuramı; (5) Cümlelerde kullanılan kelimelerin anlamına dair kuram
347

. AĢağıda 

                                                                                                                                                                     

Through: An Introduction to Contemporary Philosophy, New York, Oxford University Press, 

2003, p. vii.  
345

 Michael S. Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, in 

Educating Oneself in Public: Critical Essays in Jurisprudence, New York, Oxford University 

Press, 2000, pp. 335-423, p. 337, n. 6. 
346

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2432-3. 
347

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 338. 



108 

 

sırasıyla bu unsurlara ve içerdikleri alt tezlere değinilecek, ardından Moore‘a göre 

realist bir hukukçunun hukukî düĢünüĢünde yaĢayacağı mutasyon açıklanacaktır. 

 

a. Realist Ontoloji 

Moore‘a göre ontoloji, neyin var olduğuyla ilgilenir. Metafizik realizmin bir unsuru 

olarak realist ontoloji ise iki tezin birleĢiminden meydana gelir: (1) VaroluĢsal tez; 

(2) Bağımsızlık tezi. Bunlardan ilki, ilgili söylem alanındaki entitelerin –

elektronların, sayıların, hukukî hakların, zihinsel durumların, ahlâkî niteliklerin– 

varlığını kabul eder. Diğeri ise, söz konusu entitelerin varoluĢunun bir gözlemcinin 

zihnine (inancına) ya da gözlemciler grubunun zihinlerine (paylaĢtıkları inançlara) 

bağlı olmadığını ileri sürer. Buna göre, kendileri hakkında bir düĢünceye sahip 

olunmasa, hatta onlara yönelen hiçbir gözlemci var olmasa bile elektronlar varlığını 

sürdürmeye devam edecektir
348

. 

 

Kendisini, biri Ģüphecilik, diğeri idealizm olmak üzere iki farklı metafizik 

pozisyon karĢısında konumlandıran realist ontoloji, bunlardan ilkini varoluĢsal tez 

açısından gayribiliĢselcilik (non-cognitivism) ve hata kuramı (error theory); 

sonuncusunu ise bağımsızlık tezi açısından subjektivizm ve konvansiyonalizm olmak 

üzere ikiĢer alt baĢlığa ayırır. VaroluĢsal tezi reddeden gayribiliĢselciliğe göre ilgili 

söylem alanına gösterilecek dikkatli bir yaklaĢım, bu alana iliĢkin olarak kullanılan 

dilin göndergesel olmadığını ortaya koyacaktır. Bu sebeple de, ilgili alana iliĢkin 

entitelerin varlığının reddedilmesiyle daha yanlıĢ bir bildirimde bulunmuĢ olunmaz. 

Dolayısıyla, kasıtlı bir Ģekilde gönderme yapılan entitelerin gerçekten var olup 

olmadığı sorunu gereksizdir. Realizmin varoluĢsal tezine dair olarak, 

gayribiliĢselciliğin aksine, biliĢselci bir tavır alan hata kuramına göre ise doğal diller 

birtakım varlıklara gönderme yapmak için, kasıtlı olarak göndergesel gibi 

kullanılmasına rağmen, görünüĢte gönderme yapılan entiteler aslında bir varlığa 

sahip değildir. Bu görüĢe göre, ilgili entite sınıfına dair sahip olduğumuz yaygın 

                                                           
348

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2433; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A 

Turn for The Worse?‖, p. 338, 342. 



109 

 

düĢüncelerimiz hatalıdır
349

. VaroluĢsal tezi kabul eden, fakat bağımsızlık tezini 

reddeden antirealistlerden subjektivistlere göre ilgili söylem alanına dair entitelerin 

varlığı her bir bireysel zihne dair düĢüncelere bağlı iken,  konvansiyonalistler bu 

konuda, söz konusu entitelerin varlığının bir grup insanın konvansiyonlar denilen, 

paylaĢtıkları inançlara bağlı olduğunu savunurlar
350

. 

 

b. Uygunluk Doğruluk Kuramı 

Köklerini antik Yunan felsefesinde bulan ve güncelliğini çağdaĢ felsefede de 

koruyan kadîm doğruluk problemi, bir kimsenin ―… doğrudur.‖ ya da ―… yanlıĢtır.‖ 

derken aslında ne söylediğine dair açıklama getirilmeyi amaçlar. Bilimler tek tek 

tikeller üzerinden giderek neyin doğru olduğunu araĢtırırken, felsefe bir tümel olarak 

doğruluğun kendisinin ne olduğunu, onun anlamını, bilgisel değer ifâde eden bir 

önermeye ‗doğrudur‘ yükleminin atfedilmesinin ne anlama geldiğini soruĢturur. Bilgi 

felsefesi tarihinde bu soruya doğruluğun dıĢ dünya ile uygunluk, apaçıklık, 

önermeler arası tutarlılık, özneler arası uzlaĢım, yararlılık Ģeklinde oldukça farklı 

cevaplar verilmiĢtir
351

. 

 

Realist metafizik kuramının baĢına realist ontolojiyi koyan Moore‘a göre 

doğruluk problemi, zihin ve konvansiyonlardan bağımsız olarak dıĢ dünyada var olan 

Ģeyler ile bu var olanı tasvir etmek için kullanılan önermeler arasındaki iliĢkiyi 

kendisine konu edinir. Bu açıdan realist bir metafiziğin doğruluk kuramı, ona göre, 

bir iddiaya iliĢkin olarak ‗doğrudur‘ yüklemiyle yapılan onaylamanın, zihinden ve 

konvansiyondan bağımsız olan dıĢ dünyadaki olgulara olan uygun olduğu anlamına 

geldiğini ileri süren uygunluk doğruluk kuramı olmalıdır. Bu kurama göre ‗doğrudur‘ 

yüklemi, diğer inançlar, mevcut deliller ya da toplumsal konvansiyonlar ıĢığında, 

emin bir Ģekilde ileri sürülebilirlik (warranted assertability) anlamına gelmez. Yani, 

uygunluk-doğruluk kuramına göre, üretilen bir önerme ona iliĢkin her türlü inançtan 

                                                           
349

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2433, 2456.  
350

 Ibid., p. 2434. 
351

 Bu konuda ayrıntılı açıklamalar için V. Harun Tepe, Platon’dan Habermas’a Felsefede 

Doğruluk ya da Hakikat, 2nd ed., Ankara, Ġmge kitabevi, 2003, pp. 109-220; Ahmet Cevizci, Bilgi 

Felsefesi, Ġstanbul, Say Yayınları, 2010, pp. 35-43; A. Kadir Çüçen, Bilgi Felsefesi, Bursa, Asa 

Kitabevi, 2001, pp. 36-41. 



110 

 

bağımsız, objektif bir gerçekliğe tekabül eder ya da etmez. Örneğin ―4‘ün 2‘den 

büyük olduğu doğrudur.‖ önermesindeki ‗doğrudur‘ yüklemi, önermede bahsedilen 

Ģekilde bir 4 ve bir 2 sayısının, bu rakamlar arasında bir büyüklük iliĢkisinin, 4 

sayısının iliĢki içine girdiği 2 sayısına göre büyük konumda oluĢunun var olduğunu 

ve ―4, 2‘den büyüktür.‖ önermesinin dıĢ dünyadaki bu olgu durumu yansıttığını 

bildirir
352

. 

 

c. Klasik Mantık Kuramı 

Safkan bir metafizik realistin kabul etmesi gereken üçüncü alt kuram, iki değerlilik 

ve sabitlik ilkelerini içeren, Aristoteles mantığı olarak da bilinen klasik mantık 

kuramıdır. Ġki değerlilik tezine göre tüm p önermeleri için p ya doğrudur ya da 

yanlıĢtır. Sabitlik ilkesine göre ise tüm p önermeleri için p, eğer yanlıĢ değilse 

doğrudur. Bu kurama göre bir önermenin doğruluk ve yanlıĢlık dıĢında üçüncü bir 

doğruluk değeri alması söz konusu değildir. Yalnızca düĢünce yasası olmaktan ibâret 

kalmayan, ayrıca ontolojik sonuçları da olan bu kuramın en önemli sonucu ise, belirli 

bir söylem alanında bir doğru cevap tezine bağlılığı da beraberinde getirmesidir. 

Buna göre, klasik mantığın ilkelerinin kabul edildiği bir söylem alanındaki tüm 

anlamlı sorulara ilke olarak bir ―doğru cevap‖ vardır, çünkü tüm anlamlı cümleler iki 

değerlilik ilkesi gereğince ya doğrudur ya da yanlıĢtır
353

. 

 

d. Doğruluk KoĢullu Cümle Anlamı Kuramı 

Gündelik dil ya da bilimsel dil kullanılarak iletiĢimin sağlandığı bir ortamda 

karĢılıklı anlam aktarımları kelimeler ve sentaktik bir yapı içerisinde bir araya gelen 

kelime birlikleri olan cümleler üzerinden gerçekleĢtirilir. Fakat karĢılıklı 

anlaĢmaların gerçekleĢebilmesi için, bu iliĢkide kullanılan cümlelerin taĢıdıkları 

anlamın ne olduğunun da tespiti gerekmektedir. Örneğin ―Kar beyazdır.‖ cümlesinin 

                                                           
352

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2432-3; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: 

A Turn for The Worse?‖, p. 342; Michael S. Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, 

in Educating Oneself in Public: Critical Essays in Jurisprudence, New York, Oxford University 

Press, 2000, pp. 247-293, p. 248. 
353

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2437-8; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A 

Turn for The Worse?‖, p. 338, 342; Moore, ―Metaphysics, Epistemology And Legal Theory‖, p. 248. 



111 

 

aktarmak istediği anlamın belirlenmesi için, bir cümlenin anlamının ne olduğunun 

belirlenmesi gerekir ve dünyaya realist bir çerçeveden bakan ve ontolojik realizm ve 

uygunluk-doğruluk kuramını benimseyen realist bir gözlemcinin bu durumda dil ile 

dünya arasındaki iliĢkide anlamın temel iki taĢıyıcısından birisi olan cümlelerin 

anlamına dair bir kurama daha ihtiyacı vardır. Realist ontoloji kiĢinin belirli 

entitelerin zihin ve konvansiyondan bağımsız olarak var olduğunun, uygunluk 

doğruluk kuramı ise cümleler ve zihinden bağımsız dünya arasında bir iliĢkinin 

(uygunluğun) var olduğunun kabul edilmesini gerektirir. ĠĢte bu noktada realistin, 

cümlelerin zihinden bağımsız dünya ile bu uygunluk iliĢkisine girmesini sağlayan 

anlamın ne olduğuna dair ihtiyaç duyduğu kuram Moore‘a göre doğruluk koşullu 

cümle anlamı kuramıdır (truth-conditional theory of meaning for sentences). Bu 

kuramın karĢılayacağı ihtiyaç, bir cümlenin anlamının tüm sözcelem 

konvansiyonlarından ve tüm psikolojik kavrayıĢ koĢullarından korunmasıdır. Buna 

göre, bir cümleye anlam atfedilebilmesi için o cümlenin bir doğruluk değerine sahip 

olduğu koĢulların belirlenmesi gerekir. 

 

Doğruluk koĢullu cümle anlamı kuramına göre ne uygun sözcelem 

konvansiyonları ne de insan zihninin yetersizlikleri anlamı etkilemektedir. Bu 

sebeple, zihinden ve konvansiyonlardan bağımsız anlamın taĢıyıcısı olarak cümleler, 

yine zihinden ve konvansiyonlardan bağımsız gerçekliğe karĢılık gelebilir
354

. Anlam, 

ne insanların zihinlerindeki düĢünceler ya da diğer psikolojik durumlardır, ne de 

linguistik bir topluluğun vardığı bir uzlaĢımdır. Buna göre ―Kar beyazdır.‖ önermesi, 

ancak ve ancak ‗kar‘ kelimesinin, göndergesi ‗beyazdır‘ yükleminin kaplamına 

girdiği takdirde bir doğruluk değerine sahiptir ya da bir diğer deyiĢle, ―Kar 

beyazdır.‖ cümlesinin doğruluk koĢulu, ‗kar‘ kelimesinin göndergesinin ‗beyazdır‘ 

yüklemini tam olarak karĢılıyor olmasıdır
355

. Yani, bir cümlenin anlamı ile onun 

doğruluk koĢulları birbiriyle özdeĢleĢtirilmekte, bu cümlenin doğru olması için sahip 

                                                           
354

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2438; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A 

Turn for The Worse?‖, p. 339; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, p. 248. 
355

 Michael Glanzberg, ―Truth‖,  (Çevrimiçi)  http://plato.stanford.edu/entries/truth/, 07.02.2012; 

William G. Lycan, ―Philosophy of Language‖, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Ed. by 

Robert Audi, New York, Cambridge University Press, , 1999, p. 673-676, p. 673-4; John R. Searle, 

―BirleĢik Devletler‘de ÇağdaĢ Felsefe‖ Kutadgubilig Felsefe-Bilim Arastırmaları Dergisi, Trans. 

by Mehmet Atalay, vol::8, 2005, pp. 125-149, p. 143; Dennis Patterson, Law and Truth, New York, 

Oxford University Press, 1996, p. 5. 

http://plato.stanford.edu/entries/truth/


112 

 

olması gereken koĢullar, o cümlenin anlamını vermektedir
356

. Buradan hareketle 

varılacak sonuç, doğruluğun anlama öncelendiği böyle bir kurama göre, bir cümlenin 

anlamı, doğruluk açısından ele alınmalıdır
357

. Üretilen önermelerin doğruluğuyla 

bağlantılı olmayan gündelik sözcelem formlarının ele alınması iĢi ise, pragmatiğin 

görevidir
358

. 

 

e. Nedensel Gönderge Kuramı 

Safkan bir realistin, doğruluk koĢullu cümle anlamı kuramından sonra kabul etmesi 

gereken ikinci bir semantik kuram, bir cümlenin kendilerinden meydana geldiği 

cümle bileĢenleri olarak kelimelerin anlamına dair bir kuramdır. Realizmin, bir 

cümlenin anlamının zihin ve konvansiyonlardan bağımsız olarak anlaĢılması 

gerektiği Ģeklindeki tezinin doğal bir sonucu, bir cümlede yer alan kelimelerin 

anlamlarını bireylerin ya da grupların düĢünceleri ya da konvansiyonlarıyla değil, dıĢ 

dünyayla iliĢkili olarak gören bir anlam kuramını da ayrıca kabul etmesi gereğidir. 

Böyle bir imkânı realiste sağlayacak olan anlam kuramı ise, Moore‘a göre, nedensel 

gönderge kuramıdır
359

.  

 

Bu kuramın isminde taĢıdığı nedensellik kelimesi, kuramın mahiyeti hakkında 

da bir fikir vermektedir. Öncelikle kuram iki sebeple nedenseldir: Ġlk olarak, bir Ģeyi 

temsil etmesi için onun, doğal dillerde yer alan bir takım harflerin bir araya 

gelmesiyle oluĢturulan özel bir sembol verilmesi, —ki, bu sembolün seçimi tamamen 

keyfî ya da konvansiyonel olabilir,— yani bir Ģeyin isimlendirilmesi nedensel bir 

olgudur. Örneğin altın kelimesi, bu kelimenin temsil ettiği metali isimlendirmesi için 

Türkçenin erken kullanıcıları tarafından tercih edilmiĢ bir semboldür. Nedensellik 

iliĢkisinin ikinci boyutu, bu Ģeyin, bu örnekte altın kelimesinin temsil ettiği metalin 

isimlendirilmesi ihtiyacıdır. Buna göre bu Ģeyi ilk kez isimlendiren dil kullanıcıları, 

doğada karĢılaĢtıkları ve belirli özsel niteliklere sahip olduklarını düĢündükleri bir 

                                                           
356

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 339; Moore, ―Moral 

Reality Revisited‖, p. 2438; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, p. 248. 
357

 Claire Horisk, ―Truth, Meaning, And Circularity‖, Philosophical Studies: An International 

Journal for Philosophy in The Analytic Tradition, Vol. 137, No. 2, 2008, pp. 269-300, p. 286. 
358

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2438. 
359

 V. supra pp. 86-93. 



113 

 

Ģey sınıfını ya da türünü ortak bir isimle isimlendirme ihtiyacını hissetmiĢler ve bu 

sebeple metale altın ismini vermiĢlerdir
360

. Böylece, altın kelimesini kullanarak 

yalnızca diğer örnekleriyle aynı özsel doğaya sahip altın türüne dâhil olan bir tikele 

gönderme yapmak istemektedirler. Altın kelimesiyle isimlendirilen bu türün özsel 

doğasının ne olduğu ise sosyo-linguistik bir araĢtırmayla, yani dilin toplumsal 

kullanımının bir analiziyle değil, bu metalin yapısal özelliklerini araĢtıran bilimler —

altın örneğinde kimya bilimi— tarafından belirlenir
361

. Kısacası, doğada kendi baĢına 

var olan doğal türlerin varlığı dil kullanıcılarının onları ortak bir isimle 

isimlendirmelerine neden olur ve bu kelimelerin anlamı, bu türün sahip olduğu doğa 

tarafından belirlenmiĢtir. 

 

Nedensel gönderge kuramına göre bu doğa, bir kullanım gerçekliği değil, 

fakat dünyadaki nesneler hakkındaki bir gerçekliktir. Dolayısıyla bir doğal türü 

isimlendiren bir kelimenin anlamını, bu kelimenin zihinlerde
362

 ya da 

konvansiyonlardaki
363

 belirlenimleri değil, dıĢ dünyada bulunan göndergesi 

belirler
364

. Bu Ģekilde doğal türlerin varlığının kabul edilmesi, tümeller tartıĢmasında 

yalnızca tikellerin varlığını kabul edip tümellerin varlığını reddeden nominalistlerin 

ile var olanın düĢünceden ibâret olduğunu ileri süren idealistlerin karĢısında bir 

realistin pozisyonunu muhkemleĢtirmektedir. 

 

DüĢünceden bağımsız bir gerçekliğin varlığı konusunda bu kadar ısrarcı olan 

Moore, epistemoloji konusunda ise bir o kadar mütevazı olmak gerektiğinde ısrar 

eder. Çünkü, ona göre, gerçekliğin kendisinin bireysel ya da içinde bulunduğu 

                                                           
360

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 343. 
361

 Hilary Putnam, Mind, Language and Reality, Cambridge, Cambridge Unıversity Press, 1997, pp. 

140-1; Devitt, Sterelny, op. cit, p. 86; Searle, op. cit, pp. 140-41. 
362

 Daha çok pragmatikle iliĢkili olan bu türden anlam yaklaĢımı için sözceleyicinin anlamı (Grice 

tarafından), konuşmacının anlamı (Schiffer tarafından) terimleri önerilmiĢtir. V. H. P. Grice, 

―Meaning‖, The Philosophical Review, Vol. 66, No. 3, 1957, pp. 377-388. 
363

 Bu tür anlam yaklaĢımının en açık örneği Wittgenstein‘ın Ģu fragmanlarında görülür: fr. no: 43: 

―Bir kelimenin anlamı, onun dil içindeki kullanımıdır.‖ Ludwig Wittgenstein, Philosophical 

Investigations, Trans by G.E.M. Anscombe, Singapore, Blackwell Publishing, 2009, p. 25; ―Bir 

kelimenin anlamını bilmek istediğinizde, kendinize bakmayın, kelimenin yaĢam biçimimizdeki 

kullanımına, nasıl hareket ettiğimize bakın.‖ in Wittgenstein, Directed by Derek Jarman, Channel 

Four Television and British Film Institute, Zeitgeist Films, Japan, United Kingdom 1993. 
364

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2438-9; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: 

A Turn for The Worse?‖, p. 339, 343; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, p. 

248; Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 205. 



114 

 

toplumun müĢterek tasavvurunun ürünü olarak görmeyen bir realist, kendisi ile 

gerçeklik arasında ne farkına varılabilecek, ne de kavranabilecek doğrulukların 

bulunabileceğine de inanmalıdır. Onun yapabileceği tek Ģey, ilgili —bilimsel, ahlâkî 

vs.— söylem alanlarındaki gerçekliklere, geliĢtireceği en iyi kuramlarla bir adım 

daha yaklaĢabilmekten ibârettir. Bu sebeple Moore, bir metafizik kuram olarak 

uygunluk-doğruluk kuramı ile epistemolojik bir kuram olarak tutarlılık-meĢrûiyet 

kuramının birbiriyle uyumsuz olduğunu düĢünmemektedir
365

. Kendisine bu açıdan, 

bu geçekliğin bilgisine nasıl ulaĢılabileceği Ģeklinde getirilebilecek epistemolojik 

itirazların
366

 da farkında olan Moore, kendi kuramının temelinde ontolojinin asıl, bu 

ontolojiye ulaĢtıracak epistemolojik yolların ise ikincil konumda olduğunu belirterek 

daha baĢtan bu eleĢtirileri savmaktadır
367

. 

 

3. Realist Hukukî Realizm 

Realist projesinin metafizik temellerini yukarıdaki Ģekilde atan Moore‘un bundan 

sonraki hedefi, böyle bir bakıĢ açısına sahip bir hukukçunun portresini çizmektir, ki 

bu da çalıĢmamızın asıl konusu oluĢturmaktadır. Bu türden bir metafiziği 

benimseyen bir hukukçuyu bir hukukî realist
368

 olarak isimlendiren Moore‘a göre, 

henüz embriyo hâlindeki bu hukukî realistin, yukarıdaki ontolojik ve semantik 

kuramları hukukî entiteler açısından da kabul etmelidir. Bunun dıĢında hukukî 

                                                           
365

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 341. 
366

 Örneğin v. Bix, Law, Language and Legal Determinacy, p. 150. 
367

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 312, 371; Michael S. Moore, ―Precedent, 

Induction, and Ethical Generalization‖, Precedent in Law, Ed. by Laurence Goldstein, New York, 

Oxford University Press, 1987, pp. 183-216, p. 199, 205; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern 

Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 344; Michael Moore, Objectivity in Ethics and Law: Essays in 

Moral and Legal Ontology, Aldershot, Ashgate Publishing, 2004, p. xi. 
368

 Fakat Moore‘un hukukî realizme ve  hukukî realiste yüklediği anlam, BirleĢik Devletler‘de 

yirminci yüzyılın ilk çeyreğinde ortaya çıkan ve temel düsturu kural Ģüpheciliği olan, metafizik karĢıtı 

hukukî realizm hareketiyle karıĢtırılmamalıdır. Bu akım için böyle bir metafizik pozisyonu 

isimlendiren bir etiketin tercih edilmesinin yanlıĢlığına dair, kendisi de bir hukukî realist fakat felsefî 

anlamda Ģüpheci olan ve ayrıca hukukî realistlerin inşâî şüpheciler (constructive skeptics) olarak 

yeniden isimlendirilmesinin daha uygun olacağını ileri süren bir ismin tanıklığı için v. Jerome Frank, 

―Legal Thinking in Three Dimensions‖ Syracuse Law Review, Vol. 1, 1949-1950, pp. 9-25, pp. 9-10; 

Hukukî realizmin çağdaĢ bir ihyacısı olan Leiter de, ilk hukukî realistlere dair, bu görüĢtedir. V. 

Leiter, ―American Legal Realism‖, p. 249; Bu çalıĢma boyunca, hukukî realizm ibâresi, aksi 

belirtilmedikçe, Moore‘un geliĢtirdiği ve temelinde metafizik realizm bulunan bir hukuk kuramını, 

hukukî realist ibâresi ise aynı zamanda bir metafizik realist olan, Moore‘un ortaya koyduğu yeni 

hukukçu prototipini isimlendirmek için kullanılacaktır. Amerikan hukukî realistlerinden ayırmak için, 

metafizik realist hukukçu ‗hukukî realist‟ biçiminde, italik olarak verilecektir. 



115 

 

realist, hem bilimsel hem de ahlâkî söylem alanlarında bu realizmi benimseyecektir. 

Yani hukukî realist, daha hukukî söyleme geçmeden önce, hâlihazırda birçok entite 

açısından –elektronlar, niyetlilik, adâlet, iyilik gibi– metafizik realist çizgiyi 

tutacaktır. Bunun ardından böyle bir hukukçu, bilimsel ve ahlâkî realizmini bir hukuk 

sisteminde bulunan kanunlarda yer alan önermeler, kelimeler ve entitelere 

uygulayacaktır. Bunun için o (1) nedensel iliĢki, niyetlilik ve ahlâksızlık gibi 

Ģeylerin, onlar hakkında herhangi bir kiĢinin ya da topluluğun ne düĢündüğüne bağlı 

olmaksızın var olduğuna
369

; (2) bu türden entitelerle ilgili doğrulukların, üretilen 

cümleler ve Ģeylerin gerçek var oluĢ hâlleri arasındaki bir uygunluk ya da örtüĢme 

meselesi olduğuna; (3) tüm bilimsel sorulara ve ahlâkî ikilemlere dair bir doğru 

cevabın bulunduğuna; (4) bilimsel ve ahlâkî entiteler içeren cümlelerin anlamının, bu 

cümleleri doğru kılan koĢullar tarafından verildiğine; ve (5) nedensellik, niyet, 

suçluluk gibi hukukî metinlerde geçen kelimelerin anlamlarının, doğal dillerin 

konvansiyonel kullanımı tarafından değil, bu kelimelerin gönderme yaptığı Ģeylerin 

gerçek doğası tarafından belirlendiğine inanacaktır
370

. 

 

Moore‘un, realist metafiziği böylesine ayrıntılı bir Ģekilde hukukî söyleme 

uyarlama çabasının önemi, ancak son yüzyılda hukukî düĢünüĢe hâkim olan iki 

hukuk okulunun —metafizik konvansiyonalizm (hukukî pozitivizm) ve metafizik 

Ģüphecilik (hukukî realizm
371

)— öne çıkan tezlerine —yapılan metafizik tercihlerin 

                                                           
369

 Böyle bir realist örneğin, bazı hukuk kurallarının (1)  ―doğal türler‖ olarak adlandırılan bir şeyler 

sınıfına gönderme yaptığına inanır; bu minvalde, haksız fiil sorumluluğunun ya da cezai yaptırımların, 

davalı tarafın eylemlerinin bir kiĢinin yaralanmasına sebep olduğunu kabul etmesi, benzer Ģekilde, 

bazı özel hükümlerin bazı bitki soğanlarının ithâlâtını yasaklaması (Doğal Çiçek Soğanlarının 

Sökümü, Üretimi ve Ticaretine ĠliĢkin Yönetmelik), elektrik kullanım ücretinin düzenlenmesi, nakil 

anında vericinin ölü olması hâlinde organ nakline izin vermesi gibi; (2) zihinsel türler olarak 

isimlendirilen bir baĢka Ģeyler sınıfına gönderme yaptığına inanır; örneğin, akdî, cezaî ya da haksız fiil 

sorumluluğunun davalının gerçekten kasıtlı olarak hareket ettiği zamanlarda doğması; suçlunun, 

mağdurun kimi doğal durumlarını –örneğin hamileliğini- bilmeden hareket ettiği hâllerde, bu 

durumları bilerek hareket edeceği hâllere göre daha az ceza alması gibi (TCK m. 30) ; (3) ahlâkî 

türlere gönderme yaptığına inanır; örneğin vatandaĢlık baĢvurusunda bulunan bir yabancının iyi bir 

ahlâka sahip olmasının (TVK m. 11/1/d) gerekmesi, ahlâksızlık içeren suçlar iĢleyen yabancıların sınır 

dıĢı edilmesi gibi. 
370

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, pp. 345-6. 
371

 Bu ibâre, yirminci yüzyıl baĢlarında BirleĢik Devler‘de ortaya çıkan ve Ģüpheci metafiziği 

benimseyen hukuk kuramcılarıyla iliĢkilendirilen gevĢek birliğe iĢaret etmek için kullanılmıĢtır. V. 

Ahmet Ulvi Türkbağ, ―Amerikan Hukukî Realizm Akımı‖, Ġstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Mecmuası, Vol. 58, No. 1-2, 2000, pp. 79-95, p. 80. 



116 

 

hukuk uygulamasına yapacağı doğrudan etkilere kısaca da olsa değinmek için— 

bakıldığında daha iyi anlaĢılabilir.  

 

Hukuka konvansiyonalist metafizikten bakan bir hukukçuya göre, hukukî 

kurallarda yer alan doğal ve ahlâkî türlere gönderme yapan kelimeler toplumsal 

konvansiyonlardan bağımsız bir anlama sahip olmayacaktır. Ona göre, bu türden 

kelimelerin anlamını belirleyen Ģey, kelimelerin göndergelerinin gerçek doğası değil, 

ilgili toplumlarda oynanan dil oyunları tarafından belirlenir
372

. Buna göre, örneğin iyi 

bir ahlâkî karakter, âdil yargılanma hakkı, nedensellik, ölüm gibi kelimelerin anlamı, 

ilgili topluluklarda taraf olunan uzlaĢımlarla belirlenir. Böyle bir hukukçuya göre 

ayrıca, yasal ya da anayasal metinlerde yer alan bu türden kelimelerin konvansiyonel 

anlamlarının somut olaya iliĢkin çözümü kotardığı ‗yerleĢik‘ durumlar ve bu 

konvansiyonların tükendiği, anlamın ‗loĢ‘ta kaldığı belirsiz durumlar bulunmaktadır. 

Hâkime neyin yol göstereceğinin belirsiz olduğu böyle bir durumda sorun, belki 

hâkime, sınırları belli olmayan bir takdir yetkisi tanınarak aĢılabilir
373

. ġüpheci 

metafiziği benimseyen bir hukukçu ise konvansiyonalistin yaĢadığı bu türden bir 

problemi yaĢamayacaktır. Çünkü ona göre, hukuk kurallarında yer alan kelimelerin 

konvansiyonel anlamlarının yanında, bizzat hukuk kurallarının otoritesi dahi—

kuvvetler ayrılığı Ģeklindeki demokrasi ilkesini de hiçe sayarcasına— tartıĢmalıdır. 

Mahkeme kararlarının oluĢmasında hukuk kurallarından baĢka her Ģey (örneğin, 

hâkimin karar anında yaĢadığı sindirim sorunları, yanlıĢ yapılmıĢ bir kahvaltı tercihi, 

çevre koĢulları, karakter farklılıkları, kiĢisel menfaatler, cinsel dürtüler, ideoloji 

farklılıkları vs.) etkilidir
374

. Ne gerçeklik ne de konvansiyonlar tarafından kendisini 

                                                           
372

 Murat Baç, ―Wittgenstein ve Anlamın Ortalıkta DolaĢması‖, Felsefe TartıĢmaları, Vol. 28, 2001, 

pp. 47- 60, p. 50.  
373

 H.L.A. Hart, ―Positivism and Separation of Law and Morals‖, Harvard Law Review, Vol. 71, 

1958, pp. 593-629, pp. 606-11. 
374

 K. N. Llewellyn, ―On Reading and Using The Newer Jurisprudence‖, Columbia Law Review, 

Vol. 40, No. 4, 1940, pp. 581-614, p. 592; Türkbağ, ―Amerikan Hukukî Realizm Akımı‖, p. 90. Bu 

konuda akla iki film sahnesi gelmektedir: 

(Ġlk sahne) 

Avukat Jay: Bu sabah Fleming'leyim. 

Avukat Arthur: Ona sevgilerimi ilet… Bu arada kravatını beğendim. 

Avukat Jay: Fleming'in en çok sevdiği renk… 

(Ġkinci sahne) 

Hâkim Fleming: Sanık kürsüsüne kaç defa çıktınız Bay Wenke? 

Sanık Wanke: Üç defa, Sayın Hâkim. 



117 

 

sınırlanmıĢ hisseden bu türden bir Ģüpheci hukukçu, hukuk kurallarının hukukî 

uyuĢmazlıkları çözmede bir iĢlev görmediğine, hukukî ortamın tümüyle belirsiz 

olduğuna inanır ve hukukî metinleri ―bir bukalemuna dönüĢtürerek‖ istediği anlamı 

verecek Ģekilde yorumlar
375

. Ona göre hukuk kuralları hâkime, ancak iĢi kılıfına 

uydurma konusunda yardımcı olabilir. 

 

Realist metafiziği benimseyen bir hukukçunun ise, hukukî metinlerde bulunan 

ve ahlâkî ve doğal türleri isimlendiren kelimeleri somut dava olaylarına uygularken 

ihtiyaç duyacağı yol gösterici, kiĢisel kaprisleri ya da toplumsal konvansiyonlar 

değil, benimsemiĢ olduğu bilimsel ve ahlâkî realizm olacaktır. Moore‘a göre böyle 

bir bakıĢ açısı hukukçuyu, hukuku –kanunları, anayasayı, emsâl kararları– 

Ģüphecilere ve konvansiyonalistlere göre oldukça farklı Ģekilde uygulamaya 

yönlendirecektir. Buna göre, hukukî metinlerin içinde doğal ve ahlâkî tür kelimelerle 

karĢılaĢan realist hukukçu bu kelimeleri, göndergelerinin gerçek doğası hakkında 

ulaĢabileceği en iyi kuram ıĢığında yorumlayacaktır. Böyle bir tutum, hukukî 

realistin yasal ve anayasal yorum kuramına, diğer kuramlara kıyasla iki bakımdan 

farklılık getirecektir. Ġlk olarak, bu terimleri tanımlamayı amaçlayan hukukî, 

linguistik, bilimsel ya da ahlâkî konvansiyonlar bulunsa ve bu konvansiyonlar bazı 

davaların çözümünü kotarsa bile, hukukî realist hukuk metinlerini yorumlarken bu 

konvansiyonlara saplanıp kalmayacaktır. Ona göre bu tür konvansiyonlar, ilgili 

kelimelerin göndergelerinin gerçek doğası hakkında daha iyi bir kuram 

geliĢtirildiğinde bir kenara bırakılması gereken geçici kuramlar ya da yardımcı 

araçlardır. Ġkinci olarak, daha önce karĢılaĢılmamıĢ, yeni bir duruma iliĢkin davalarda 

hukukî, linguistik, bilimsel ve ahlâkî konvansiyonlar tükenmiĢ olsa bile, bir realist 

olarak gerçekliğin tükenmediğine inanan bu hukukçuya göre bu kelimelerin 

                                                                                                                                                                     

Hâkim Fleming: Bir defasında saldırı, bir defasında kundakçılık, bir defa da soygun yüzünden… Ve 

Ģimdi de teĢhircilikten… Sizin derdiniz ne? Büyüyünce ne olacağınıza karar veremiyor musunuz? ... 

Söyleyeceğiniz bir Ģey var mı? 

Sanık Wanke: Evet, Sayın Hâkim … Ben sadık bir Colt hayranıyım. 

Hâkim Fleming: Aynı zamanda, bir böcek gibi ezilmesi gereken, isyankar, aĢağılık bir serserisin! 

Avukat Jay: Sayın Hâkim, itiraz ediyorum. Müvekkilim henüz suçlu bulunmadı! 

Hâkim Fleming: Kesinlikle haklısınız Sayın Avukat. ġimdi bakalım… Saat Ģu anda 9:40...  9:41'e 

geldiğinde ise onu suçlu bulacağım… (bu arada duvar saatinin yelkovanı 41. dakikayı vurur) Sanık 

suçlu bulundu. Cezaya daha sonra karar verilecek. V. And Justice for All, Directed by Norman 

Jewison, Columbia Pictures, 1979. 
375

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, pp. 351-2. 



118 

 

anlamları tükenmeyecek ve dolaysıyla loşta kalan durumlar bulunmayacaktır. Çünkü 

bu kelimelerin anlamını sabitleyen Ģey geçici konvansiyonlar değil, gerçekliğin 

kendisidir
376

. 

 

Moore‘a göre realist bakıĢ açısının sadece yasal düzeyde değil, anayasal 

düzeyde de doğrudan sonuçları olacaktır. Buna göre hukukî realist anayasal nitelikli 

hukukî metinleri —anayasa, haklar bildirgesi ve sair hukukî metinler—  hazırlayan 

kurucu iradenin de realist olduğunu kabul edecek ve bu metinlerdeki düzenlemelerin 

insanların pozitif hukuktan ve konvansiyonlardan bağımsız olarak sahip bulunduğu 

ahlâkî haklara doğrudan göndermede bulunduğunu, bu sebeple de ne bu hakların 

varlığını sınırlayacak bir tanımlamada bulunmayı amaçladıklarını, ne de bu hakların 

kendi niyetlerine, anlayıĢlarına, yaĢadıkları çağın toplumsal konvansiyonlarına göre 

yorumlanmasını istediklerini varsayacaktır. Bunun yerine, konvansiyonel tanımların 

gerçekliği ıskalayabileceğinin bilincinde olan bir ahlâkî realist, anayasal nitelikli 

hukuk kurallarını hangi tipte cezaların insanlık onuruna aykırı olduğu, düĢünce hangi 

koĢullarda gerçekten özgür olduğu konusunda geliĢtireceği en iyi ahlâkî kurama göre 

yorumlayacaktır
377

. Fakat bu çalıĢmanın temel konusunun Moore‘un ‗Metafizik 

Realizm Temelli Doğal Hukukçu Yorum Kuramı‘ olması sebebiyle, Ģimdi bu yorum 

kuramının iki ayağından ikincisi olan Moore‘un Doğal Hukuk Kuramı incelenecek, 

realist metafiziğin etkide bulunacağı yasal ve anayasal yoruma dair diğer problemler 

–gündelik anlamların, kanunkoyucunun niyetinin, emsâl kararların, değerlerin rolü– 

çalıĢmanın üçüncü bölümünde ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
376

 Ibid., p. 346. 
377

 Ibid., p. 347. 



119 

 

B. Doğal Hukuk Kuramı 

1. Genel Olarak Doğal Hukuk Kuramı 

Hukuk felsefesinde ―Hukuk nedir?‖ sorusuna getirilmeye çalıĢılan cevap arayıĢında, 

metodoloji problemi etrafında Ģekillenen tartıĢmalarda Jeremy Bentham, John 

Austin, Hans Kelsen ve H.L.A. Hart‘ın mensubu bulunduğu, kuramsal kökenini 17. 

yüzyıl felsefî ve bilimsel devrimleriyle ortaya çıkan deneyciliğin yükseliĢinde bulan 

hukukî pozitivist gelenek, hukuk felsefesi tarihinde büyük bir kopuĢ ve yeni bir 

baĢlangıcın ifâdesidir. Bu kopuĢun anlamının daha iyi anlaĢılabilmesi için hukukî 

pozitivizm yok iken, neyin var olduğuna bakılmalıdır. 

 

On dokuzuncu yüzyıla kadar hukuk felsefesi tarihinde hukuk, insan yaĢamını 

düzenleyen diğer dinî ve siyâsî kurumlardan ayrı bir varlığa sahip bulunmuyordu. 

Dolayısıyla hukuk üzerine yapılan felsefe, ahlâk ve siyâset felsefesinin konuları 

arasında yer alıyordu. 19. yüzyıla gelindiğinde ise, bilimlerin metafizik 

spekülasyonlardan kaçınmak için felsefeden ayrılarak bağımsızlıklarını elde etme 

sürecinde, hukukun bilimselleĢtirilmesi görevini Austin deruhde etmiĢti. Hukuka 

yönelik araĢtırma alanlarını analitik hukukbilimi ve normatif hukukbilimi Ģeklinde 

ikiye ayırarak, kendi çalıĢmasını bunlardan ilkine özgüleyen Austin, böylece 

kendisinden önceki gelenekten ayrılan, yeni bir geleneğin baĢlatıcısı oluyordu. 

Hegel‘in aynı isimli eserinin ardından yaygınlaĢmaya baĢlayan ‗hukuk felsefesi‘ 

ibâresinin yaptığı metafizik çağrıĢımlardan
378

 kaçınmak için Austin, o zamana dek 

pozitif hukukî metinlere veya mevcut kanunlara iliĢkin bilgi, dava bilgisi, içtihat 

anlamlarına gelen ve daha pozitif çağrıĢımlara sahip olan jurisprudence
379

 kavramını 

kullanmıĢ, sonrasında bu kavram ‗hukuk felsefesi‘, ‗hukuk kuramı‘ ibâreleriyle 

                                                           
378

 Michel Troper, Hukuk Felsefesi, Trans. by IĢık Ergüden, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 2011, 

pp. 13-4.   
379

 Mark van Hoecke, ―Jurisprudence‖, The Philosophy of Law: An Encyclopedia, Ed. by 

Christopher Berry Gray, Vol. I, New York & London, Garland Publishing, 1999, pp. 692-698, p. 692; 

(Çevrimiçi) http://www.merriam-webster.com/dictionary/jurisprudence, 26. 02. 2012 ; (Çevrimiçi)  

http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=jurisprudence&searchmode=no

ne, 26. 02. 2012; Radbruch da benzer Ģekilde ‗philosophy of law‘  ve ‗jurisprudence‘ ayrımına iĢaret 

etmektedir. V. Gustav Radbruch ―Anglo-American Jurisprudence Through Continental Eyes‖, Law 

Quarterly Review, Vol. 52, 1936, pp. 530-545, p. 530. 

http://www.merriam-webster.com/dictionary/jurisprudence
http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=jurisprudence&searchmode=none
http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=jurisprudence&searchmode=none


120 

 

birbirlerini ikame edebilir, hukuka iliĢkin sistematik kuramsal düĢünce anlamını da 

içerecek Ģekilde kullanılagelmiĢtir. 

 

Ortaya çıkıĢıyla birlikte hukuk felsefesi tarihinde derin bir bölünmeye ve 

birbirine karĢıt iki kutbun oluĢmasına yol açan hukukî pozitivizmin kendisini 

karĢısında konumlandırdığı gelenek ise, izleri antik Yunan düĢüncesinde de 

bulunabilecek uzun bir geçmiĢe sahip olan ve 18. ya da 19. yüzyıla dek tek hukuk 

kuramı olarak varlığını koruyan doğal hukuk okuluydu. Fakat hukukî pozitivizmin 

aksine bilimselleĢme iddiası taĢımayan bu okul, tarihi boyunca ve günümüzde de 

varlığını sürdürdüğü Ģekliyle, hukuku otonom bir disiplin olarak görmekten 

kaçınmıĢ, onu daha büyük felsefî —metafizik, ahlâkî, siyâsî— sistemlerin bir alt 

unsuru olarak kabul edegelmiĢtir. Bu sebepledir ki, hukukî pozitivizmin hüküm 

sürdüğü 20. yüzyılda kimi hukuk kuramcıları tarafından bu hükümrânlığa eleĢtiri 

olarak ortaya atılan doğal hukuk kuramlarının aksine, klasik anlamda ‗doğal hukuk‘ 

ibâresi, bir hukuk kuramı olmaktan ziyâde metafizik, ahlâkî ve siyâsî kuramlara 

iĢaret etmek için kullanılmıĢtır
380

. Ġbârenin kullanım alanlarının farklılığı ise, ileri 

sürülen doğal hukuk kuramlarının farklılığına yol açıyordu. Hukuka iliĢkin bir doğal 

hukuk kuramı anlamını ancak 20. yüzyılda kazanan ibâre, geri planda kendisine dinî, 

siyâsî ya da ahlâkî payanda aramayı da sürdürmüĢtür. 

 

Herhangi bir spesifik söylem alanına özgüleme amacı güdülmeden ortaya 

konacak bir doğal hukuk ontolojisinin paradigmatik formülasyonu her ne kadar 13. 

yüzyılda yaĢamıĢ hıristiyan ilâhiyatçı Thomas Aquinas‘ın metafizik sisteminde 

görülse de
381

, her çağdaĢ bilimsel çalıĢmada süregelen bir âdet olduğu üzere doğal 

hukukun kökenine iliĢkin bir arkeoloji çalıĢması yapılacak olursa bu konuda antik 

Yunan düĢünürlerine kadar uzanabilmek mümkündür. Bu köken araĢtırmasına yol 

açan temel etken, Aquinas‘ın, dörtlü yasa sisteminde sonuncu sırada yer alan ‗insan 

ürünü hukuk‘un geçerliliğinin ölçüleceği daha üstün bir ölçüt olarak ‗doğal hukuk‘u 

                                                           
380

 Bix, ―Natural Law: Modern Tradition‖, p. 63; Freeman, op. cit, p. 84; John Finnis, ―History of The 

Philosophy of Law‖, The Oxford Companion to Philosophy, Ed. by Ted Honderich, New York, 

Oxford University Press, 2005, pp. 497-500, p. 497. 
381

 Mark P. Murphy, Philosophy of Law: The Fundamentals, Malden, Oxford, Victoria, Blackwell 

Publishing, 2007, p. 38; Mark P. Murphy, Natural Law in Jurisprudence and Politics, New York, 

Cambridge University Press, 2007, p. 1. 



121 

 

göstermiĢ olması ve bu koĢullamanın doğal hukuk ibâresinin anlamı için 

paradigmatik bir durum
382

 oluĢturması sebebiyle, benzer koĢullamalarda bulunan 

diğer düĢünürler de hukuk felsefesi tarihçileri tarafından doğal hukukçu olarak 

nitelendirilebilmektedir. Bu doğrultuda örneğin, ―… bütün insan yasaları tanrısal 

olandan beslenir. Bu tanrısal yasa her Ģeyi dilediğince yönetir ve her Ģeye fazlasıyla 

yeter.‖ diyen Herakleitos‘ta
383

, Sofokles‘in ünlü oyununda, kendisine karĢı savaĢmıĢ 

kardeĢinin cezalandırılması amacıyla gömülmesini yasaklayan Kral Kreon‘un emrine 

karĢı gelerek ―… Ne Zeus ne de Adâlet denen Tanrıça buyurmuĢ böyle bir Ģey 

insanlara. Senin emrinin bir ölümlüye Tanrıların kâğıda geçmeyen, dünden bugüne 

değiĢmeyen ezelî, ebedî yasalarına karĢı gelme gücünü vereceğine inanmıyorum.‖ 

diyerek kendisini savunan Antigon‘da
384

, ―… yasalar, tüm toplumun ortak çıkarına 

hizmet etmedikçe gerçek yasa değildir.‖ diyen Platon‘da
385

 da geniĢ anlamda doğal 

hukukçu anlayıĢın izleri görülebilir. Geleneksel doğal hukukta ele alınan birçok 

temanın ve Aquinas‘tan önceki doğal hukukçu görüĢlerin en vecîz hâlde tasviri ise 

Romalı hukukçu Çiçero‘da görülür: ―Gerçek hukuk doğa ile uyumlu olan doğru 

akıldır; hiçbir zaman değiĢmez, ebediyete kadar evrensel olarak uygulanabilirliğe 

sahiptir. Herkesin bu yüksek hukukun standartlarına akıl yoluyla eriĢimi 

mümkündür. … Onun herhangi bir kısmını yürürlükten kaldırmaya giriĢmeye izin 

verilemez, ve bu doğal hukuku değiĢtirmeye çalıĢmak günahtır, onu tamamen 

ortadan kaldırmak mümkün değildir. Yalnızca âdil olan hukuk, hukuk ismini almayı 

hak eder. Tüm milletler ve tüm zamanlar için ebediyete kadar geçerliliğe sahip 

olacak ve değiĢtirilemez olandan baĢka ne Ģimdi ne de gelecekte, ne Roma‘da ne de 

Atina‘da farklı hukuk olacaktır. Ve yalnızca bir tek efendi ve hükümdar olacaktır, 

yani herkesin üstünde olan, bu hukukun yaratıcısı ve uygulayıcı hâkimi olan 

Tanrı.‖
386

 

 

                                                           
382

 V. AĢağıda 3. Bölüm paradigma-durum anlam kuramı infra pp. 184-5. 
383

 Herakleitos, Fragmanlar, Trans. by Cengiz Çakmak, 2nd ed., Ġstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2009, p. 

265, fr n. 114. 
384

 Sofokles, ―Antigone‖, Eski Yunan Tragedyaları, Vol. 1, Trans. by Güngör Dilmen, 3rd ed., 

Ġstanbul, Mitos-Boyut Tiyatro Yayınları, 2005, pp. 67-121, p. 86. 
385

 John Finnis, Philosophy of Law: Collected Esasays, Vol. IV, New York, Oxford University 

Press, 2011, p. 159. 
386

 Bix, Jurisprudence: Theory and Context, p. 68. 



122 

 

Görüldüğü üzere, genellikle doğal hukukla iliĢkilendirilen yukarıdaki 

düĢünürlere göre ‗doğal hukuk‘ ibâresindeki ‗doğal‘ kelimesinin göndergesinin ne 

olduğu konusunda bir birlik bulunmamaktadır. Hukuk standartlarının ‗insan 

doğası‘ndan (insanın özü, amacı) türetilmeleri sebebiyle mi, bunlara insanın doğal 

yetenekleri (akıl, vicdan) aracılığıyla eriĢilebilir olması sebebiyle mi, bunların 

fiziksel, doğal dünyada ifâde edilmiĢ olmaları sebebiyle mi ya da bunların herhangi 

bir kombinasyonu sebebiyle mi doğal hukuka uygun olduğu noktası açık değildir
387

. 

Yasaların kaynağı olarak Tanrı‘ya verilen rol ise retorik bir göndermeden öte bir 

öneme sahip görünmemektedir
388

. Orta çağ Hıristiyan doğal hukuk düĢüncesinde ise 

doğal kelimesi, anlamını son kertede Hıristiyanlığın Tanrı‘sının emirlerine 

uygunlukta bulur. Örneğin, Aziz Augustine‘e göre insanlığı yöneten yasalar doğa 

hukuku (the law of nature) ve gelenek (custom) olmak üzere iki adettir. Kutsal 

metinlerde (scripture) ve Ġncil‘de (gospel) belirtilmiĢ bulunan doğal hukuk, 

kendisiyle çatıĢması durumunda gelenekleri ve diğer yasaları geçersiz kılacak güce 

sahiptir
389

. Doğal hukuk düĢüncesinin klasik formülasyonunu ortaya koyan Thomas 

Aquinas‘ın yasa türlerini dört farklı grupta topladığı, siyâsî sonuçları olan, ilâhiyat 

temelli metafizik-ahlâkî sisteminde Tanrı‘nın evrene iliĢkin planını içeren ve 

yalnızca kendisi tarafından bilinen ebedî hukuk (lex aeterna), yeryüzünde rasyonel 

varlıklarda tezâhür ettiği, akıl aracılığıyla keĢfedilebilen doğal hukukun (lex 

naturalis) kaynağını teĢkil eder. Bu hukuk her ne kadar akılla keĢfedilebilir olsa da, 

günlük problemleri çözmede yeterli olmayacağı için insan ürünü olan bir hukuka (lex 

humana) daha ihtiyaç vardır. Bu sonuncu hukukun geçerlilik kaynağı ise, en iyi 

Ģekilde yalnızca bilgeler tarafından anlaĢılabilen doğal hukuktur
390

. Aquinas‘ın bir 

hukuk kuramı ortaya koyduğu sanısıyla sıklıkla kendisine atfedilen ―Âdil olmayan 

hukuk, hukuk değildir.‖
391

 önermesini Finnis, hukuk kuramına ya da hukukun 

                                                           
387

 Ibid., p. 69.   
388

 Stephen Guest, Adam Gearey, James Penner, Wayne Morrison, Jurisprudence and Legal 

Theory, London, University of London Press, 2004, p. 65, (Çevrimiçi) 

http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_resources/laws/subject_guides/juri

sprudence/juris_chs1to4.pdf, 02.03.2012. 
389

 Raymond Wacks, Understanding Jurisprudence: An Introduction to Legal Theory, 2nd ed., 

New York, Oxford University Press, 2009, p. 18.  
390

 Ibid.; Bix, Jurisprudence: Theory and Context, p. 76. 
391

 Bu ifâdenin esasında Aquinas‘a değil, Augustine‘e ait olduğu, Aquinas‘ın buna atıf yaptığı fakat 

böyle bir düĢünceyi onaylamadığı ifâde edilmiĢtir. V. Finnis, Natural Law and Natural Rights, p. 

http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_resources/laws/subject_guides/jurisprudence/juris_chs1to4.pdf
http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_resources/laws/subject_guides/jurisprudence/juris_chs1to4.pdf


123 

 

anlamına dair değil, ahlâk ya da siyâset kuramına dair bir tez olarak 

yorumlamaktadır. Buna göre, âdil olmayan yasalar ahlâken ve sonuç olarak siyâseten 

itaat yükümlülüğü getirmemektedir
392

. 

 

Avrupa düĢünce tarihinde kilise otoritesinin zayıflayarak akıl çağının 

yaĢandığı, siyâsî yapının feodaliteden ulus devletlere doğru evrildiği ve 

anayasallaĢma hareketlerinin görüldüğü daha sonraki yüzyıllarda (16. ve 17. 

yüzyıllar), doğal hukuk düĢüncesi de orta çağ boyunca kendisine hâkim olan dinî 

arka plandan bağımsız bir görünüm kazanmıĢtır. Ele aldığı problemlerle evrene 

iliĢkin genel bir tasarım ve ahlâkî bir sistem sunmaktan ziyâde bir siyâset kuramı 

hâline gelen doğal hukukun bu sekülerleĢmesi süreciyle en çok iliĢkilendirilen 

düĢünür olan Hugo de Grotius‘a göre, kaynağını akılda bulan doğal hukuk Tanrının 

varlığı yok sayılsa bile aynı içeriğe ve bağlayıcılığa sahipti. Siyâsî iktidarlar üzerinde 

bireysel haklar temelli sınırlamaların bulunduğunu ileri süren Grotius böylece daha 

sonraki liberal doğal hukuk kuramlarının önünü açıyordu
393

. Doğal hukukun 

sekülerleĢmesi ve Avrupa‘daki siyâsî sistemlerin uluslaĢması süreci, ilâhî bir 

otoritenin yokluğunda hukukun ve siyâsî iktidarların ihtiyaç duyacağı meĢrûiyetin 

nasıl sağlanacağı problemini doğuruyordu
394

. Bunun sonucu olarak Thomas Hobbes, 

John Locke ve Jean-Jacques Rousseau tarafından geliĢtirilen toplum sözleĢmesi 

kuramlarında yer alan doğal hukuk ve doğal haklar düĢünceleri metafizik ya da 

ahlâkî bir amaçtan ziyâde, yeni siyâsî sistemler için bir meĢrûiyet ve varlık zemini 

olma amacını taĢımıĢlardır. 

 

                                                                                                                                                                     

363-4; Mark C. Murphy, ―Natural Law Jurisprudence‖ Legal Theory, Vol. 9, 2003, pp. 241-267, p. 

245, n. 21. 
392

 Finnis, Natural Law and Natural Rights, pp. 363-66; Philip Soper, ―In Defense of Classical 

Natural Law in Legal Theory: Why Unjust Law is No Law at All‖, Canadian Journal of Law & 

Jurisprudence, Vol. 20, 2007, p. 201-23, p. 202; Philip Soper, "Some Natural Confusions about 

Natural Law", Michigan Law Review, Vol. 90, No.: 8, 1993, p. 2393-2423, p. 2396; Philip Soper, 

―Legal Theory and Problem of Definition‖ University of Chicago Law Review, Vol. 50, 1983, pp. 

1170-1200, pp. 1173-75.  
393

 Bix, Jurisprudence: Theory and Context, p. 73; Wacks, Ibid., p. 20; Ian Mcleod, Legal Theory, 

2nd ed., New York, Palgrave Macmillian, 2003, p. 54. 
394

 Mcleod, op. cit, p. 55; Bix, ―Natural Law: The Modern Tradition‖,  p. 67. 



124 

 

David Hume‘un, birçok doğal hukukçu ahlâk kuramcısında gördüğü a priori 

akıl yürütmeye karĢı çıkması
395

 ve bilimsel araĢtırmaların soyut spekülasyonlardan 

kurtarılarak deneysel gözlemler ile olgular arasındaki nedensel iliĢkiler üzerine 

yoğunlaĢması, olgusal konuların her türlü subjektif değer yargılarından arındırılması 

gerektiği Ģeklindeki Hume çatalı olarak da bilinen olgu-değer ayrımı tezi
396

 ve 

Jeremy Bentham‘ın doğal hukuk eleĢtirisinden güç alan analitik hukukî pozitivizmin 

19. yüzyıldan itibaren (John Austin, Hans Kelsen) yüzyılı aĢan egemenliğinin 

ardından, II. Dünya SavaĢı sonrasında ortaya çıkan ve uluslararası belgelerle 

pozitifleĢen insan hakları düĢüncesi, Nuremberg SavaĢ yargılamaları, Rudolf 

Stammler ve Giorgio Del Vecchio ve Gustav Radbruch‘un Neo-Kantist 

yaklaĢımlarıyla doğal hukuk düĢüncesi yeniden yükseliĢe geçmiĢtir
397

. Fakat, 

temelde ahlâk ya da siyâset kuramcıları olan klasik doğal hukukçular ―Bir kiĢi nasıl 

ahlâkî biçimde hareket eder,  bir vatandaĢ ya da kamu görevlisi olarak bir kimsenin 

devlete olan yükümlülükleri nelerdir, devlet faaliyetlerinin meĢrû sınırları nelerdir? 

vb. günümüzde genel olarak anlaĢıldığı Ģekliyle hukukla doğrudan iliĢkili olmayan 

sorular sordukları hâlde; 20. yüzyıldaki doğal hukukçu düĢünürler dar anlamda 

toplum ya da hukuk kuramcıları olup, sordukları sorular toplumu ve hukuku 

açıklamaya ve anlamaya yöneliktir
398

. Bu Ģekilde, daha dar kapsamlı bir amaç 

taĢıdıkları görülen 20. yüzyılın ikinci yarısındaki doğal hukukçuların bu tutumu hem 

ortaya koydukları hukuk kuramlarının varlığa iliĢkin metafizik bir soruĢturma 

içermemesi hem de hukuku ve iliĢkili olduğunu iddia ettikleri ahlâkı temelci bir 

anlayıĢla ele almamalarında görülebilir
399

. 

                                                           
395

 Austin Chinhengo, Essential Jurisprudence, 2nd ed., London, Cavendish Publishing, 2000, p. 24. 
396

 Mark Tebbit, Philosophy of Law: An Introduction, 2nd ed., London and New York, Routledge, 

2005, p. 17. 
397

 Bu bölümde güdülen amaç doğal hukuk kavramından ne anlaĢıldığının açıklanması olduğu için, 

doğal hukukun yeniden diriliĢine yalnızca tarihsel bir olgu tespiti olması sebebiyle değinilmiĢ, bu 

yüzden bu sebeplerin üzerinde ayrıntılı olarak durma gereği görülmemiĢtir. Fakat dünya çapında 

sosyal ve ekonomik istikrarda görülen genel düĢüĢ, devlet kurumunun faaliyet alanlarının geniĢlemesi 

ve hukuk aracılığıyla vatandaĢların özel yaĢam alanlarına müdâhale etmesi, kitle imha silâh 

teknolojilerinin geliĢmesi ve küresel çapta gittikçe artan Ģekilde kullanılması, insani sorunların tespiti 

ve bunlara yönelik çözüm arayıĢında empirik bilimlerin kullanımı ve etkililiği konusunda Ģüphelerin 

ortaya çıkması gibi çok genel birkaç sebepten bahsedilmesi mümkündür. V. Chinhengo, op. cit, p. 24; 

Wacks, op. cit, pp. 27-8; Yasemin IĢıktaç, Hukuk Felsefesi, 2nd ed., Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2006, p. 

300. 
398

 Bix, ―Natural Law: The Modern Tradition‖,  p. 63.  
399

 Hamide Topçuoğlu, XX. Yüzyılda Tabiî Hukuk Rönesansı, Ankara, Ġstaklâl Matbaacılık ve 

Gazetecilik Kollektif Ortaklığı, 1953, p. 2. 



125 

 

Bu dönemdeki doğal hukuk-hukukî pozitivizm tartıĢmasının ajandasını 

belirleyen ve günümüzde de güncelliğinden ve öneminden bir Ģey kaybetmeyen 

tartıĢma, H.L.A. Hart ile Lon L. Fuller arasındaki hukuk ile ahlâk arasında zorunlu 

bir iliĢkinin var olup olmadığına dair tartıĢmadır
400

. Döneminin pozitivist anlayıĢının 

getirdiği yıkıma karĢı duran ve benzer Ģekilde klasik doğal hukuk kuramına da 

antipatiyle yaklaĢan Fuller
401

, bu tartıĢmadaki yerini hukuk ile ahlâk arasındaki 

pozitivist ayrılık tezini reddederek ve bunu tanrısal ya da dinî temelden bağımsız, 

seküler bir Ģekilde ortaya koyarak belirlemiĢtir
402

. Hukukun iliĢkili olduğu ahlâkın 

içeriğine dair ne kesin bir etik duruĢ sergileyen, ne de bu konuda meta-etik bir 

yaklaĢım da getiren Fuller, geleneksel yaklaĢımdan ayrılarak maddî içeriği olan bir 

doğal hukuk kuramından ziyâde, liberal bir yasama kuramı olarak adlandırılması 

daha uygun olabilecek, hukukun yapılıĢ ve uygulanıĢ yöntemini öne çıkaran 

prosedürel bir doğal hukuk kuramı geliĢtirmiĢtir. Tikel hukuk kurallarından ziyâde, 

hukuk sistemi üzerine yoğunlaĢan Fuller‘ın ―ġeyler doğru yöntemde yapıldığında, 

doğru Ģeyler yapılmıĢ olur.‖ Ģeklindeki inancı doğrultusunda —Kant‘ın ortaya 

koyduğu formel ahlâk ilkelerini hatırlatacak Ģekilde— belirlediği ve hukukun dâhilî 

ahlâkîliğini oluĢturduğunu belirttiği sekiz ilke,
403

 bir sistemin hukukîlik niteliğini 

kazanmasında kurucu rol üstlenmektedir
404

. ÇağdaĢ hukuk felsefesinde öne çıkan 

doğal hukukçu olarak John Finnis ise, birinci bölümde görüldüğü üzere, hukuku ve 

hukuk kuramını daha büyük ahlâkî projesinin küçük, entegre bir parçası görmektedir. 

Bu bakımdan Finnis‘in temel ilgi alanındaki sorular bir insan nasıl yaĢamalıdır, onu 

tekâmüle ulaĢtıracak hayat tarzı nasıldır Ģeklindeki etik ve bu soruya nasıl ya da 

hangi yöntem ile cevap verilebileceği Ģeklindeki meta-etik sorudur. Aquinas‘ın doğal 

hukuk kuramına çağdaĢ bir yorum getirerek geleneksel doğal hukuk felsefesine 

                                                           
400

 Hart, ‗Positivism and The Separation of Law and Morals‘, passim; Lon Fuller, ‗Positivism and 

Fidelity to Law - A Response to Professor Hart‘, Harvard Law Review, Vol.71, 1958, pp. 630-672, 

passim. 
401

 John Finnis, Natural Law and Natural Rights, p. 18. 
402

 Tebbit, op. cit, p. 44. 
403

 Bu ilkeler Ģunlardır: Genellik, ilan edilme, geriye yürümezlik, açıklık, çeliĢmezlik, 

uygulanabilirlik, süreklilik, ilan edilen kurallar ve resmi görevlilerin eylemlerinin uyuĢması. V. Lon L. 

Fuller, The Morality of Law, Revised ed, New Haven, London, Yale University Press, 1964, p. 46; 

Bu konunun ayrıntılı bir incelemesi için v. Sururi AktaĢ, Prosedürel Doğal Hukuk: Lon L. Fuller’ın 

Hukuk Kavramı, Ġstanbul, On Ġki Levha Yayıncılık, 2011, passim. 
404

 Jeffrie G. Murphy, Jules l. Coleman, Philosophy of Law: An Introduction to Jurisprudence, 

Revised ed., Colorado, London, Westview Press, 1990, p. 38.  



126 

 

dönüĢ yapan Finnis‘in kuramında hukuka verdiği rol, belirlediği yedi temel iyiden 

birçok insanın iĢbirliğini gerektiren bazı sosyal iyilerin ve bazı diğer iyilerin 

gerçekleĢtirilmesinin kolaylaĢtırılması için araçsal bir görev üstlenmektir. Yani, 

Finnis‘in hukuka dair görüĢleri kendisinin temel ilgi alanı olan etiğe göre ikincil 

konumda kalmaktadır
405

. 

 

2. Michael S. Moore’un Doğal Hukuk Kuramı 

Görüldüğü üzere, doğal hukuk kavramı tarih boyunca kimi zaman metafizik, kimi 

zaman ahlâkî, kimi zaman da siyâsî, fakat ancak 20. yüzyılda hukuka özgü bir 

öğretiyi isimlendirmek için kullanılmıĢtır. Fakat tarihsel süreç içinde değiĢmeyen 

Ģey, insan ürünü metafiziğin, ahlâkın, siyâsetin ötesinde, mevcut kurumların 

eleĢtirilmesi, bunlara bir meĢrûiyet zeminin aranmasında doğal hukukun her zaman 

için münbit bir kaynak vazifesi görmüĢ olmasıdır. Mevcut tarihsel doğal hukuk 

kuramlarında günümüzde anladığımız Ģekliyle hukukun geri planda kalmıĢ olmasına 

karĢılık, profesyonel anlamda 19. yüzyılda ortaya çıkan dogmatik hukuk bilimini öne 

çıkaran doğal hukuk kuramları 20. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkmıĢtır. 

Bentham ve ardılı Austin‘in çabalarıyla hukuka iliĢkin metafiziğin elenmesinin 

ardından, hukukun kadîm mihmândârlarından geriye kalan ahlâk ve siyâsetten 

sonuncusu daha çok 1970‘lerde ortaya çıkan EleĢtirel Hukuk ÇalıĢmaları Hareketi 

ile, kısmen ve biraz daha geniĢ anlamıyla Ronald Dworkin‘in hukukî yorum 

kuramında gündeme gelmiĢtir. 20. yüzyıldaki hukukî pozitivizm ve hukuka iliĢkin 

doğal hukuk kuramı arasında sınır problemini oluĢturan hukuk-ahlâk iliĢkisi ise 

doğal hukuk ibâresinin geçtiği çağdaĢ hukuk felsefesi tartıĢmalarında akla ilk gelen 

çağrıĢımdır. 

 

                                                           
405

 Bix, Jurisprudence: Theory and Context, p. 77; Philip Soper, ―Legal Theory and The Problem 

of Definition‖, University of Chicago Law Review, Vol. 50, 1983, pp. 1170-1200, p. 1173; Michael 

Moore, ―Law as a Functional Kind‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays in 

Jurisprudence, New York, Oxford University Press, 2000, pp. 294-332, p. 320. Bu sebeple 

Simmonds, Finnis‘in doğal hukuk kuramını kitabının ‗Hukuk‘ bölümünde değil, ‗Adâlet‘ bölümünde 

incelemiĢtir. V. Nigel E. Simmonds, Central Issues in Jurisprudence: Justice, Law and Rights, 3rd 

ed., London, Sweet & Maxwell, 2010, passim. 



127 

 

Günümüzde 'doğal hukuk‘ ibâresi, ikisinin birbiriyle bağlantılı olmasının 

zorunlu olmadığı hem bir ahlâk kuramına, hem de bir hukuk kuramına gönderme 

yapar. Bir ahlâk kuramı olarak doğal hukuka dair tartıĢmalar, yukarıda görüldüğü 

üzere daha uzun bir geçmiĢe sahip olup, klasik Yunan ve Romalı filozoflar, orta çağ 

ilahiyatçıları ve çağdaĢ ahlâk kuramcıları arasında taraftarlarının bulunduğu, doğal 

hukuk hakkındaki literatürün büyük çoğunluğunu teĢkil eder. Bu çalıĢmaların çoğu, 

doğa yasalarının keĢfedilmesi ile insan doğası üzerine düĢünerek ahlâk yasalarının 

keĢfedilmesi arasında bir benzerlik iliĢkisine vurgu yapar. Bu vurgu, bir ahlâk 

kuramını doğal hukuk kuramı yapan iki özelliğe —ahlâkî ilkelerin akıl aracılığıyla 

keĢfedilebilirliği ve objektif olarak geçerliliğine— iliĢkindir
406

. Fakat bu hâliyle, 

gayribiliĢselci ve idealist ahlâk kuramları dıĢında, birçok objektivist, biliĢselci ahlâk 

kuramı, örneğin, Kant‘ın deontolojik kuramının yanında, Bentham‘ın faydacı ahlâk 

kuramı da doğal hukuk Ģemsiyesi altında girebilir. Bu durumda kıyasen, bir hukukî 

pozitivist olan ve faydacı ahlâkın objektif doğruluğuna inanan Austin de bir doğal 

hukukçu sayılabilir
407

. Burada, bir kimsenin hem ahlâkî sorunlara iliĢkin doğru 

cevapların bu Ģekilde doğal hukukçu bir ahlâk kuramıyla çözülebileceğine, hem de iĢ 

hukuk felsefesine geldiği zaman, hukukun bu ahlâktan ayrı bir Ģekilde ele alınması 

gerektiğine inanmasında yadırganacak bir durum olmayabilir. 

 

Bu Ģekilde birçok etik kuram doğal hukukçu nitelemesini alabileceği gibi, 

birçok meta-etik kuram da, benzer Ģekilde bu ibâreyi kendisine mâl edebilir. 

Örneğin, ahlâkî nitelikleri haz ve acı ikileminde doğal niteliklere indirgeyerek, bir 

eylemin objektif ahlâkî doğruluğuna eylemin meydana getireceği faydanın 

ölçülmesiyle ulaĢılabileceğini ileri süren faydacı etik anlayıĢına karĢı çıkan ve bu 

tutumu doğalcılık yanılgısı olarak niteleyerek ontolojik bir itirazda bulunan G.E. 

Moore, ahlâkî niteliklerin gayritabii olduğunu, objektif ahlâkî doğruluklara sezgi 

yoluyla eriĢilebileceğini ileri sürmüĢtür
408

. Fakat bu durumda sezgici doğal hukukçu 

ahlâk kuramcısını, J.L. Mackie‘nin tuhaf ilişkiler argümanı (the argument from 

                                                           
406

 Soper, "Some Natural Confusions about Natural Law", p. 2394; Soper, ―Legal Theory and The 

Problem of Definition‖, pp. 1174-5. 
407

 Moore, ―Moral Reality‖ p. 1066, n. 10; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2425. 
408

 G.E. Moore, Principia Ethica, 2nd ed., Cambridge University Press, 1993, p. 62. 



128 

 

queerness) Ģeklinde isimlendirdiği epistemolojik itiraz beklemektedir
409

. Buna göre, 

bir ahlâkî yargıda bulunma imkânı verecek, her ikisi de farklı varlık alanlarına sahip 

olan, gözlemlenebilir dünyadan tamamen farklı bir varlık sahasında bulunan ahlâkî 

entiteler ile doğal entiteler arasındaki iliĢki, ahlâkî bilgiye hangi yolla ulaĢılacağı 

konusu sorunludur. Bunların yanı sıra, doğal hukuk ibâresi, ahlâkî doğrulukların 

objektif varlığını iddia eden bir diğer meta-etik kuram olan insan doğası hakkındaki 

evrensel ve somut doğrulukların, objektif ahlâkî doğrulukların içeriğini belirlediğini 

ileri süren insan doğası doğalcılığına da gönderme yapabilir
410

. Bu tezi bekleyen 

itiraz ise, olandan olması gerekene geçilmesinin ihtiyaç duyacağı epistemolojik 

meĢruiyeti sorgulayan Hume çatalıdır
411

. Doğal hukuk ibâresini kendisine mal 

edebilecek bir diğer meta-etik kuram ise dinî temelli kuramlar olup, bunlara göre 

ahlâkî bir niteliğin doğruluğu ve objektifliği Tanrı tarafından vaz‘ edilmelerine 

bağlıdır
412

. Aydınlanma geleneğinin ve onun temelindeki bilimsel anlayıĢın 

egemenliğindeki 20. yüzyılda dinî temelli ahlâk kuramlarının pek popülerliğinin 

kalmadığı hususu ise, îzâhtan vârestedir. 

 

Doğal hukuk ibâresi, benzer Ģekilde, kimi zaman hukuk ile ahlâk arasında 

zorunlu bir iliĢkinin var olduğunu iddia eden her türlü hukuk kuramına da izafe 

edilebilecek geniĢlikte kullanılabilmektedir. Bu Ģekilde ele alındığında, hukukun 

iliĢkili olduğu iddia edilen ahlâka iliĢkin olarak zihin ve konvansiyonlardan bağımsız 

objektif ahlâkî doğrulukların varlığına iliĢkin bir bağlılığı içermese de, geliĢtirdiği 

hukukî yorum kuramına hiç de insanüstü olmayan, idealize edilmiĢ konvansiyonel 

ahlâkı dâhil eden ve doğal hukuk etiketini benimsemekte pek de istekli görünmeyen 

Ronald Dworkin
413

 de, ahlâkı bireysel tasarımlardan ibâret gören bir duygucu olan ve 

                                                           
409

 J.L. Mackie,,Ethics: Inventing Right and Wrong, pp. 40-1. 
410

Aristoteles, Nikomakhos'a Etik, Trans. by Saffet Babür, Ankara, Bilgesu Yayıncılık, 2009, 

passim.; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2426. 
411

 Hume, op. cit., passim. 
412

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2427. 
413

 Ronald A. Dworkin, ――Natural‖ Law Revisited‖, University of Florida Law Review, Vol. 34, No: 

2, 1982, pp. 165-188, p. 165; Dworkin, Taking Rights Seriously, pp. 125-6, 129, 163; Ronald 

Dworkin, ―A Reply‖ Ronald Dworkin and Contemporary Jurisprudence, Ed. by Marshall Cohen, 

Oxford, Oxford University Press, 1984, p. 279; Dworkin, Law’s Empire, p. 83; Ronald Dworkin, A 

Matter of Principle, 9th ed., Cambridge, Massachusetts, London, Harvard University Press, 2000, p. 

174; Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin’in Hukuk Kuramı, p. 99. 



129 

 

hukuk ile ahlâk arasındaki iliĢkinin varlığını yadsımayan Jeremy Waldron
414

 da bu 

anlamda bir doğal hukukçu sayılabilir. 

 

Görüldüğü üzere, ne tür kuramların doğal hukuk kuramı sayılacağı hususunda 

bir kesinlik bulunmamaktadır. Tarihte, doğal hukuk ismiyle sınıflanan birçok farklı 

kuram, kendisini doğal hukukçu olarak isimlendiren, ya da bu Ģekilde isimlendirilen 

birçok farklı kuramcı vardır
415

. Fakat açık olan bir husus vardır ki, o da paradigmatik 

formülasyon olan, Aquinas‘ın kuramıyla karĢılaĢtırıldığında çoğu çağdaĢ doğal 

hukuk kuramlarının, eski kuramlar kadar sert değil, daha ziyâde ılımlı tezler 

içermeleridir. Eserlerinin ―Doğal Hukukun Yeniden YükseliĢi‖ baĢlığı altında, bu 

doğrultuda bir saptamada bulunan Murphy-Coleman, doğal hukukçu olarak nitelenen 

çağdaĢ kuramcıların büyük metafizik iddialarda bulunmadıklarını, tam bir ahlâk 

kuramı ortaya koyup bunu hukuk kuramına bağlamaya çalıĢmadıklarını ileri 

sürmektedirler
416

. Yukarıda görüldüğü üzere, bu tespitin Fuller, Dworkin, Finnis gibi 

kuramcılar açısından doğruluğu söz konusu olabilirken
417

, söz konusu çağdaĢ doğal 

hukuk kuramcısı Michael S. Moore olduğu takdirde, bu tespitin geçerliliği tartıĢmalı 

hâle gelecektir. Çünkü, hukuku pozitivistlerin aksine, otonom olmaktan ziyâde, 

müsteîr bir disiplin olarak gören Moore‘a göre hukuk, ilk elde ahlâktan, nihayetinde 

metafizikten ödünç alan heteronom bir yapıdadır
418

. Bu bağlılığının da kolayca ifĢa 

edeceği üzere, bu doğrultuda geliĢtirdiği doğal hukuk kuramının temeline, bir önceki 

baĢlıkta ele alındığı üzere, genel felsefî konumu olan metafizik realizmi yerleĢtiren 

Moore, geliĢtirdiği realist, doğalcı meta-etik kuramı da hukuk kuramına 

                                                           
414

 Jeremy Waldron, ―Moral Truth and Judicial Review‖, American Journal of. Jurisprudence, Vol. 

43, 1998, pp. 75-97, p. 75; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2426. 
415

 White-Patterson bu durumu Wittgenstein‘ın ‗aile benzerliği‘ kavramlaĢtırmasıyla açıklamaktadır: 

―ÇeĢitli hukuk kuramları arasında bir aile benzerliği olduğunu varsayarız. Yani, nasıl bir aile üyeleri 

birbirlerine benziyorsa, farklı farklı doğal hukuk felsefeleri de birbirine benzerdir. Bir ailenin hiçbir 

iki üyesi tüm açılardan birbirine benzemez, fakat bu ailenin tüm üyeleri tarafından paylaĢılan birtakım 

benzerlikler de yok değildir.‖ V. Jefferson White, Dennis Patterson, Introduction to Philosophy of 

Law: Readings and Cases, New York, Oxford University Press, 1999, p. 3. 
416

 Murphy, Coleman, op. cit, p. 37.  
417

 Fuller ne etik, ne de meta-etik bir kuram geliĢtirmiĢ, sadece belirlediği ilkelerin hukukun dâhilî 

ahlâkını oluĢturacağını belirtmekle yetinmiĢ; Dworkin, hukuka ağırlık verip meta etik ya da etikten 

bahsetmemiĢ; Finnis ise, bu isimlerin aksine, ağırlığı bu sonunculara vererek hukukun rolünü, etiğin 

gerçekleĢmesine yardımcılık etmek olarak görmüĢtür. 
418

 Michael S. Moore, Act and Crime: The Philosophy of Action and its Implications for Criminal 

Law, Paperback ed., New York, Oxford University Press, 2010, p. vii.  



130 

 

bağlamaktadır. Böylece, Murphy-Coleman‘ın yukarıdaki tespitindeki üç önermenin 

de doğruluk değeri Moore açısından yanlıştır. 

 

Yukarıda belirtilen sebeplerle, bir kuramcının doğal hukukçu olup 

olmadığının, kendisi dıĢındaki bir takım kullanım örneklerinden yararlanarak tespit 

edilmeye çalıĢılmasından ziyâde, kuramcının kendisini ve ortaya koyduğu kuramı 

nasıl tanımladığına önem verilmesi, yapılacak tartıĢmalarda yanlıĢ nitelemelerden 

kaçınmak için daha elveriĢli bir yoldur. Sonuçta, doğal hukuk ibâresinin içinde geçen 

doğal kelimesi doğa bilimlerinin incelediği fiziksel doğada var olan anlamda doğal 

bir türün dıĢındaki bir türe iĢaret etmek için kullanılmakta, her kuramcının bu 

kavrama yüklediği anlamlar farklılaĢabilmektedir. Bu konuda en iyi yol gösterici, 

kuramcının kendisinin doğal hukuk ibâresine yüklediği anlamdır. Pozitivist 

ithamlarla uzun süre istenmeyen ilan edilmiĢ olan bu kavramın çağdaĢ savunusunu 

en tutkulu Ģekilde yapan Moore, farklı nitelemelerin önünü kesecek Ģekilde doğal 

hukuk kavramı ile neyi kast ettiğini iki önerme ile ortaya koymaktadır
419

:  

 

(1) Realist Tez: Objektif ahlâkî doğruluklar vardır. 

(2) ĠliĢkisel Tez: Her hukuk önermesinin doğruluğu, en azından kısmî 

düzeyde, zorunlu olarak ilgili bir ahlâkî önermenin doğruluğuna bağlıdır. 

 

Moore‘un doğal hukuk kuramının bu bileĢenleri, aĢağıda iki ayrı baĢlık hâlinde 

ayrıntılı olarak ele alınacaktır. Onun ilk tezle gerçekleĢtirmeye çalıĢtığı amaç, çağdaĢ 

ve yaygın ahlâkî Ģüpheciliği çürütmek, bunu yaparken hem doğalcıların ahlâkî 

nitelikleri doğal niteliklerle özdeĢleĢtirerek düĢtükleri doğalcılık yanılgısına 

düĢmeden, hem de sezgicilerin iddia ettikleri üzere ahlâkî niteliklerin içinde 

yaĢadığımız deneyimlenebilir dünyadan farklı bir varlık alanına taĢıyıp, onlara hangi 

vasıtayla ulaĢılabileceği itirazıyla karĢılaĢmadan ahlâkî realist tezin doğruluğunu 

savunmaktır. ĠliĢkisel tezin amacı ise doğal hukuk ile hukukî pozitivizm arasındaki 

                                                           
419

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2425; Michael S. Moore, ―Law as a Functional Kind‖, 

Natural Law Theory: Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, Paperback ed, New York, 

Oxford University Press, 1994, pp. 188-242, pp. 189-90; Moore, ―Law as a Functional Kind‖ p. 295; 

Michael S. Moore, ―Law as Justice‖, Natural Law and Modern Moral Philosophy, Ed. by Ellen 

Frankel Paul, Fred D. Miller, Jr., Jeffrey Paul, United States of America, Cambridge University Press, 

2001.  pp. 115-145, p. 115. 



131 

 

sınır probleminde hukuk ve ahlâkın, metafizik zorunluluk sebebiyle birbirleriyle 

iliĢkili olduğunu ve ahlâkî doğrulukların hukukî doğruluklarda pay sahibi olduğunu 

göstermektir. 

 

a. Realist Tez 

Metafizik realizme dair yukarıda
420

 verilen standart tanıma paralel Ģekilde, ahlâkî 

realizm için de benzer, geçici bir tanımın verilmesi mümkündür. Ahlâkî realizm, 

genel olarak, ahlâkî niteliklerin var olduğunu, bu var oluĢun insanların 

düĢüncelerinden bağımsız olarak gerçekleĢtiğini, ahlâkî niteliklerin doğal niteliklerle 

çeĢitli iliĢkiler içine girdiğini, ahlâkî inançların ve yargıların doğru ya da yanlıĢ 

olabileceğini ve ahlâkî objektifliğin mümkün olduğunu ileri süren, birçok farklı etik 

kuramını içinde barındırabilecek geniĢlikteki bir meta-etik kuramıdır
421

. Fakat bu 

hâliyle bu tanım diğer meta-etik kuramları da alacak geniĢliktedir. Öyle ki, bir realist 

ahlâk kuramının diğer ayırd edici ontolojik, semantik ve epistemik tezleri de ayrıca 

belirtilmedikçe, savunulan realist pozisyonun diğer realist ahlâk kuramlarıyla 

karıĢtırılması riski bulunmaktadır. Çünkü ahlâkî niteliklerin varlık alanının doğal 

dünyanın haricinde bulunduğunu ve bunlara sezgi yoluyla ulaĢılabileceğini ileri 

süren bir meta-etik kuramı olarak sezgicilik ve ahlâkî niteliklerin doğal niteliklere 

özdeĢ olduğunu ve bunlara gözlem yoluyla ulaĢılabileceğini ileri süren bir diğer 

meta-etik kuramı olarak doğalcılık da birer realist kuramdır
422

. Diğer taraftan ahlâkî 

bir bilginin epistemolojik meĢrûiyetini kendisinden Ģüphe edilemeyen apaçık ilk 

ilkelerden dedüktif bir yöntemle elde edilebilmesinde bulan rasyonalist etik 

kuramları ya da ahlâkî bilginin kaynağını ve doğruluğunu dinî metinlerde geçen 

ahlâkî emir ve yasaklara koĢullayan dinî ahlâk kuramları da realist sayılabilir. 

 

Moore‘un realist meta-etik kuramı açısından ilk söylenmesi gereken Ģey ise, 

kendisinin yukarıda tartıĢılan realist metafizik kuramına vücut veren tezlerin ahlâkî 

                                                           
420

 V. supra p. 105. 
421

 David O. Brink, Moral Realism and The Foundations of Ethics, New York, Cambridge 

Univesity Press, 1989, p. 14. 
422

 Ahmet Cevizci, ―Ahlâki Realizm‖, Paradigma Felsefe Sözlüğü, pp. 37-38, p. 38. 



132 

 

nitelikler ve ahlâkî söylem açısından da geçerli olduğudur
423

. Bu doğrultuda 

Moore‘un realist ahlâk metafiziği, realist metafiziğin ontolojik, doğruluk-koĢullu, 

semantik ve epistemik tezlerinin birleĢiminden meydana gelmektedir
424

. Yani (1) 

Ġyilik, doğruluk, âdillik gibi ahlâkî nitelikler vardır ve bu nitelikler, doğal türlerde 

olduğu gibi, dünyada var olan bir gerçekliğe gönderme yapar (realist ontoloji); (2) 

Ahlâkî söylem alanında üretilen, örneğin ―Sırf eğlenmek amacıyla bir kediyi benzin 

dökerek yakmanın yanlıĢ olduğu doğrudur.‖ gibi bir ahlâkî önermede kullanılan 

doğrudur yüklemi, kiĢilerin bu duruma iliĢkin sahip oldukları bireysel inançlara ya 

da bir topluluk üyeleri tarafından paylaĢılan inançlara değil, dıĢ dünyada var olan bir 

gerçekliğe olan uygunluğu anlamına gelir (uygunluk-doğruluk kuramı); (3) Ahlâkî 

önermelerin doğruluk değeri vardır ve bunlar doğruluk ve yanlışlık olmak üzere iki 

adettir ve bu sebeple her türlü ahlâkî soruya verilecek doğru bir cevap vardır (klasik 

mantık kuramı); (4) Bir ahlâkî önermeyi içeren bir cümlenin anlamı, onun doğruluk 

koĢullarıyla özdeĢtir; yani, ―Sırf eğlenmek amacıyla benzin dökerek kedi yakmak 

yanlıĢtır.‖ cümlesinin anlamını, sırf eğlenmek amacıyla kedi yakmak öznesinin 

anlamını, yanlıştır yükleminin kaplamına girdiği doğruluk koĢulları belirler 

(doğruluk koĢullu cümle anlamı kuramı); (5) Doğal dillerdeki iyilik, doğruluk, âdillik 

gibi kelimelerin varlığı rastlantısal olmayıp, bir ihtiyaç sonucudur. Bu adlandırma 

olayı ise doğada bu kelimelerin gönderme yaptığı bir ahlâkî Ģeyler sınıfının var 

olduğuna delildir. Bu kelimelerin anlamını belirleyen tek Ģey ise, bunların saklı, 

gerçek doğasıdır (nedensel gönderge kuramı)
425

. Daha açık ifâde etmek gerekirse, 

Moore‘un ahlâkî realizm kuramına göre, ahlâkî nitelikler vardır (varoluĢsal koĢul) ve 

bu ahlâkî niteliklerin varlığı, hiçbir kimse ya da grubun onların varlığına iliĢkin 

inançlarına bağlı değildir (zihinden bağımsızlık koĢulu); ahlâkî önermelerin bir 

doğruluk değeri vardır ve bu önermelerin doğruluk değeri hiçbir kimse ya da grubun 

onların doğruluğuna iliĢkin inancına bağlı değildir
426

. Bu realistin bu ahlâkî 

                                                           
423

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2443; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal 

Theory‖, p. 250; Moore, Objectivity in Ethics and Law: Essays in Moral and Legal Ontology, pp. 

ix-x. 
424

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2440. 
425

 Ibid., p. 2532; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, p. 252. 
426

 Michael S. Moore, ―Good Without God‖, Natural Law, Liberalism and Morality: 

Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, New York, Oxford University Press, 1996, pp. 221-

270, p. 222. 



133 

 

gerçekliğin bilgisinin meĢrûlaĢtırılması için ihtiyaç duyacağı epistemik kuram ise 

tutarlılıkçı meĢrûiyet kuramıdır. 

 

Ayırd edici yönünü ontolojik ve semantik tezlerin meydana getirdiği 

Moore‘un realist ahlâk kuramının karĢısında yer alan antirealist kuramlar ise ahlâkî 

realizmin ontolojik tezinin varoluĢsal koĢulunu reddeden şüphecilik ve zihinden 

bağımsızlık koĢunu reddeden idealizmdir
427

. Fakat her iki antirealist pozisyonun da 

Moore‘un ahlâkî realizminin semantik ve epistemik tezlerine karĢı çıktığı noktalar 

bulunmaktadır. Moore‘un realist ahlâk kuramının tezlerinin daha iyi anlaĢılabilmesi 

için, öncelikle bu antirealist kuramlar ele alınacak, ardından Moore‘un ahlâkî realizm 

savunusu açıklanacaktır. 

 

(1) Ahlâkî ġüphecilik  

Ahlâkî Ģüphecilik, ahlâkî niteliklerin varlığı ve ahlâkî bilginin olanağı hakkında 

farklı düzeylerde ya da bir bütün olarak Ģüpheci bir tavır sergileyen her türlü meta-

etik görüĢe verilen addır
428

. Genellikle tanımlandığı üzere bu görüĢ, ahlâkî 

niteliklerin dünyada bir göndergesinin bulunduğunu reddeden, ahlâkî bilginin 

yokluğunu ya da imkânsızlığını, değerlerin nesnel değil, öznel olduğunu, değer 

seçimlerinin rasyonel değil keyfi bir temelde gerçekleĢtiğini, ahlâkî terimlerin tasvirî 

bir iĢlevlerinin bulunmaması sebebiyle ahlâkî yargıların bir doğruluk değerine sahip 

olmadığını, ahlâkî kavramların kendi baĢına bir anlamlarının bulunmayıp psikolojik 

düzeye indirgenebileceğini, ahlâkî ilkelerin somut olayları çözüme 

kavuĢturamayacak kadar soyutluk içerdiğini ve genellikle birbirleriyle çatıĢtığını ileri 

sürer
429

.  

 

Burada görüldüğü gibi, ahlâkî konular hakkındaki Ģüpheler ontolojik, 

epistemolojik, antropolojik, mantıkî ve semantik düzeylerde gerçekleĢmekte, bu 

                                                           
427

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2433-4. 
428

 Walter Sinnott-Armstrong, ―Moral Skepticism‖, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Ed. 

by Robert Audi, New York, Cambridge University Press, 1999, pp. 589-90, p. 589. 
429

 Moore, ―Moral Reality‖ p. 1063.  



134 

 

durum farklı farklı ahlâkî Ģüpheciliklerin varlığına yol açmaktadır
430

. Ahlâkî 

realizme yöneltilen eleĢtiriler ahlâkî niteliklerin varlığına yönelik olduğunda 

ontolojik Ģüphecilik, ahlâkî bilginin kaynağı ve meĢrûiyetine yöneldiğinde 

epistemolojik Ģüphecilik, ahlâkî değerlerin varlığını kabul edip, fakat kiĢilere ya da 

toplumlara göreceli olduğunu ileri sürdüğünde antropolojik Ģüphecilik ortaya 

çıkmaktadır. Bu bölümdeki ahlâkî antirealizm tartıĢması Moore‘un ahlâkî realizm 

tanımının ontolojik bileĢenleri –varoluĢsal koĢul ve zihinden bağımsızlık koĢulu- 

çerçevesinde Ģekillendirileceği için burada yalnızca ahlâkî realizmin varoluĢsal 

koĢulunu reddeden gayribilişselcilik ve hata kuramı ele alınacak,  ahlâkî niteliklerin 

varlığını kabul eden fakat zihinsel bağımsızlığını reddederek bireylere ya da birey 

gruplarına göreceliliğini ileri süren subjektivizm ve konvansiyonalizm ise idealizm 

baĢlığı altında iĢlenecektir. 

 

i. GayribiliĢselcilik 

20. yüzyılın ikinci çeyreğinde ortaya çıkan mantıkçı pozitivist felsefe anlayıĢının 

yürüttüğü, felsefenin metafizikten arındırılması faaliyetinin ahlâk metafiziği 

alanındaki yansıması olan gayribiliĢselcilik, sezgici realist meta-etiğin metafizik ve 

epistemolojik iddialarına itiraz eden tezlerle ortaya çıkan, ahlâkî kavram ya da 

terimlerin dünyada ya da sezgicilerin iddia ettikleri baĢka bir varlık alanında var 

olduklarını reddeden antirealist kuramları içeren bir meta-etik pozisyondur. 

Genellikle duyguculuk ve kuralkoyuculuk formlarında ortaya çıkan gayribiliĢselci 

kuramlar, analitik felsefenin temel yöntemi olan dil analizinin kullanılmasıyla ahlâkî 

tezlerin ve ahlâkî söylem alanının karakter itibariyle biliĢsel olmadığının ortaya 

çıkarılabileceğini ileri sürerler
431

. Bu kuramlara göre ahlâkî inanç, yargı ve akıl 

yürütme biçimleri bilimsel inanç, yargı ve akıl yürütme biçimlerinden tümüyle farklı 

                                                           
430

 Moore ―Moral Reality‖ baĢlıklı makalesinde Ģüphecilerin kullandığı dokuz farklı argüman tespit 

etmektedir. Bunlar: (1) Mantıkî Argüman: değerler nihaî olarak meĢrûlaĢtırılamaz; (2) Semantik 

Argüman: Ahlâkî gerçeklik diye bir Ģey yoktur, çünkü ahlâkî kelimeler tasvirî bir iĢleve sahip 

değildir; (3) Ontolojik Argüman: Ahlâkî nitelikler ve entiteler var değildir; (4) Antropolojik Argüman: 

Ahlâkî konular hakkında anlaĢma hiçbir zaman için olmamıĢtır; (5) Tarihsel Argüman: Değerlerimiz 

sürekli değiĢmiĢtir ve değiĢmeye devam edecektir; (6) Kökensel Argüman: Ahlâkî inançlar keyfi 

faktörlerce belirlenir; (7) Belirsizlik ve ÇatıĢma Argümanı: Ahlâkî kurallar somut ahlâkî ikilemlere 

çözüm üretemezler; (8) Psikolojik Argüman: Ahlâkî realizmin psikolojik varsayımları yanlıĢtır; (9) 

HoĢgörü Argümanı: Mutlak değerlere olan inançlar hoĢgörüsüzlüğe yol açar. V. Ibid., pp. 1072-1105. 
431

 Brink, op. cit, p. 3.  



135 

 

özellikler gösterir. Ġyi, doğru, âdil gibi ahlâkî terimler bilimsel terim ve yüklemlerin 

aksine, doğada bulunan ve doğrulanabilirlik ilkesinin gereği olan gözlem yöntemiyle 

incelenebilecek varlıklara göndermede bulunmadıkları gibi, ne de matematik ve 

mantık bilimlerindeki yargılarda kullanılan kanıtlama yöntemiyle kanıtlanabilirler
432

. 

Dolayısıyla ahlâkî önermeler ne sentetik ne de analitik önermeler kategorisine 

girdiklerinden, biliĢsel ve doğrulanabilir değildirler. 

 

GayribiliĢselci kuramcılardan A.J. Ayer‘in geliĢtirdiği duyguculuğa göre, 

ahlâkî önermelerde bulunan kimselerin bu Ģekilde yaptıkları iĢ, herhangi bir ahlâkî 

niteliğe göndermede bulunmak değil, kendilerinin beğeni, ilgi ve isteklerini, yani 

duygularını ifâde etmek ve karĢılarındaki kimseleri de aynı Ģekilde davranmaya ikna 

etmeye çalıĢmaktır
433

. Ahlâkî niteliklerin varlığını reddeden bir diğer gayribiliĢselci 

kuramcı R. M. Hare tarafından geliĢtirilen kuralkoyuculuğa göre ise ahlâkî dil 

kullanımı, insanların kendilerine ya da baĢkalarına belirli bir yönde hareket etmeyi 

öneren normatif eylem rehberi olmak amacını taĢımaktadır
434

. Her iki gayribiliĢselci 

kuramın vardığı ortak sonuca göre etik ifâdelerin anlamı, bu ifâdelerin yerine 

getirdiği iĢlevin analiz edilmesiyle elde edilebilir. Buna göre, ahlâkî önermelerin 

yerine getirdiği iĢlev ahlâkî niteliklere göndermede bulunmak değil, duyguların ifâde 

edilmesi, belli bir Ģekilde davranmak için karĢıdaki kimseyi ikna etmek ya da bu 

konuda kural koymaya yönelik, tasvirî olmayan bir faaliyettir. Örneğin ―Boğa güreĢi 

yanlıĢtır.‖, ―Kölelik âdil değildir.‖ Ģeklinde bir ahlâkî önerme üretildiğinde olgusal 

bir durumun ahlâkî niteliğine iliĢkin tasvirde bulunuluyor gibi bir izlenim doğsa da, 

aslında ya kendi duygularımızı ifâde ediyor, ya karĢımızdaki kiĢileri de aynı Ģekilde 

davranmaya ikna etmeye çalıĢıyor ya da bu konuda bir öneride bulunuyoruz. Ahlâkî 

önermelerin tasvirî olmayan bu iĢlevlerinden çıkan antirealist sonuç, bir ahlâkî 

gerçekliğin, ahlâkî bilginin ve ahlâkî doğruluğun var olmadığıdır. Hiçbir Ģeyi tasvir 

etmek için kullanılmayan, dolayısıyla göndergesi bulunmayan ahlâkî nitelikler ve 

                                                           
432

 Cevizci, Etiğe GiriĢ, p. 348. 
433

 Alfred Jules Ayer, Dil, Doğruluk, Mantık, Trans. by Vehbi Hacıkadiroğlu, 3rd ed., Ġstanbul, 

Metis Yayınları, 2010, pp. 84-5;  Geoffrey Sayre-McCord, ―Introduction: The Many Moral Realisms‖, 

Essays on Moral Realism, Ed. by Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell 

University Press, 1988, pp. 1-23, p. 8.; Sercan Gürler, Ahlâk ve Adâlet: ÇağdaĢ Ahlâk Felsefesi ve 

Adâlet Sorunu, Ġstanbul, Legal Yayıncılık,  2007, pp. 27-8. 
434

 Brink, op. cit, p. 19; Sayre-McCord, ―op. cit, p. 4, 8. 



136 

 

kaplamı bulunmayan ahlâkî yüklemlerle meydana getirilen ahlâkî önermeler 

doğruluk ve yanlıĢlık değeri alamaz ve bu sebeple de doğrulanabilir, gerçek bilginin 

taĢıyıcısı olamazlar
435

. 

 

ii. Hata Kuramı 

Ahlâkî realizmin ontolojik boyutunun ilk koĢulu olan ve iyi, doğru, âdil gibi ahlâkî 

niteliklerin varlığını olumlayan varoluĢsal koĢulun doğal bir sonucu ya da uzantısı, 

içinde ahlâkî tür terimlere yer veren önermelerin, ―Bu masa ahĢaptan yapılmıĢtır.‖ 

gibi ahlâkî olmayan önermelerde olduğu gibi insanın kendi zihninin dıĢında var olan 

bir gerçekliğe iĢaret ettiği, yani dıĢ dünyayı resmeden, tasvirî bir önermede 

bulunduğu, bunun kiĢinin sadece kendisi için değil, baĢkaları için de geçerli, yani 

objektif olduğu ve bu önermenin bir doğruluk değeri alabileceği Ģeklindeki bir dizi 

bir tezi de öngörmesidir. Yukarıdaki gayribiliĢselciler gibi, realist varoluĢsal koĢulu 

reddeden, fakat gayribiliĢselcilerin aksine bu var olmayıĢın bilinebilir olduğunu ileri 

süren bir diğer anti-realist kuram ‗hata kuramıdır‘ (error theory). J.L. Mackie 

tarafından geliĢtirilen bu kuram, ahlâkî söylemin görünüĢte göndergesel olarak ve bir 

doğruluk değerine sahipmiĢ gibi kullanıldığını kabul etmesine rağmen, getirdiği 

antropolojik, metafizik ve epistemolojik itirazlarla, görünürde gönderimde bulunulan 

ahlâkî niteliklerin var olmadığını, tüm ahlâkî söylem alanının derin bir yanlıĢlık 

içinde bulunduğunu, ahlâkî önermelerin tümünün doğruluk değerinin yanlış 

olduğunu ileri sürer. 

 

Ahlâkî realizm aleyhine getirilen en yaygın itirazlardan birisi olan 

antropolojik argümana göre, bireyler ile toplumlar arasındaki ahlâkî anlaĢmazlıkların 

çokluğu ve derinliği, bireysel ve toplumsal ahlâkî kodların zaman ve mekân 

bakımından gösterdiği çeĢitliliğe iliĢkin tikel gerçeklikler, ahlâkî realistlerin iddia 

ettiği ahlâkî gerçeklik hipotezinin aksine bir ahlâkî gerçekliğin değil, farklı yaĢam 

                                                           
435

 Moore, ―Moral Reality‖ pp. 1079-1086; Moore, ―Good Without God‖, p. 223; Bunnin, Yu, ―Non-

cognitivism‖, op. cit, pp. 475-6; Michael Devitt, ―Moral Realism: A Naturalistic Perspective‖, Croatian 

Journal of Philosophy, Vol. 4, 2002, pp. 1-15, p. 5. 



137 

 

tarzlarının var olduğunu gösterir
436

. Örneğin bir ahlâkî mesele olarak tek eĢlilik 

konusunda bazı toplumlar, varsayılan böyle bir gerçekliği elde edip hayatlarını buna 

göre yönlendirmiĢken, diğer toplumların her nasılsa bu gerçekliği elde edememiĢ 

olmasına dair getirilebilecek en iyi açıklama, bu durumun bir ahlâkî gerçeklik 

meselesi olup olmamasından ziyâde farklı yaĢam tercihlerini yansıttığı Ģeklinde 

olmalıdır. Buna göre, insanlar tek eĢliliği ahlâken onaylamaları sebebiyle tek eĢli bir 

yaĢam tarzlarını seçmekten ziyâde, tek eĢli bir yaĢam tarzını seçmeleri sebebiyle tek 

eĢliliği onaylamaktadırlar
437

. Çünkü insanların yaĢamlarında öncelikli olan Ģey, 

varsayımsal ahlâkî gerçekliğin kendileri üzerindeki egemenliği değil, kendi iradeleri 

doğrultusunda belirledikleri yaĢam tercihleridir. 

 

Mackie‘nin ahlâkî realizme yönelik ikinci eleĢtirisi, ahlâkî niteliklerin 

metafizik statüsüne ve onların bilgisine ulaĢılma yöntemlerine iliĢkin olan tuhaflık 

argümanıdır (the argument from queerness). Bunlardan ilkine metafizik tuhaflık 

diyen Mackie‘ye göre objektif ahlâkî değerlerin varlığına iliĢkin bir bağlılık, evrende 

var olan diğer her Ģeyden tümüyle farklı ve bunlara oldukça yabancı türden entite, 

nitelik ve iliĢkilerin varlığını kabul etmeyi gerektirir. Ayrıca böyle tuhaf varlık ya da 

niteliklerin varlığı kabul edilse bile, bunların doğal varlıklarla olan iliĢkilerinin nasıl 

olacağı belirsizdir. Örneğin, sırf eğlenmek amacıyla bir canlıya acı vermek eyleminin 

kastî acımasızlık örneği olması Ģeklindeki doğal olgu ile bu eylemin yanlıĢ olduğu 

Ģeklindeki ahlâkî olgu arasındaki bağlantının ne olduğu belirsizdir
438

. Bunun 

ardından gelen üçüncü bir belirsizlik ahlâkî niteliklerin bilgisinin nasıl elde edileceği 

Ģeklindeki epistemolojik belirsizliktir. Doğal olaylara iliĢkin olarak normal bilgi elde 

etme yöntemlerimiz duyusal algı, bunlara iliĢkin açıklayıcı hipotezlerin oluĢturulması 

ve doğrulanması, matematik bilimleri sahasında öncüllerden yapılan çıkarımlar, 

mantıkî yapılar ya da kavramsal analizler ya da bunların herhangi bir kombinasyonu 

ile gerçekleĢmesine rağmen, bu yöntemlerden hiçbirisi objektif ahlâkî değerlerin 

bilgisine ulaĢmamızda bize yardımcı olamaz. Bu sebeple, eğer objektif ahlâkî 

                                                           
436

 Mackie, op. cit,; J.L. Mackie, ―The Subjectivity of Values‖, Essays on Moral Realism, Ed. by 

Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell University Press, 1988, pp. 95-118, pp. 

109-10. 
437

 Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, p. 36. 
438

 Ibid., p. 41. 



138 

 

değerler var ise, bu değerler bilgisinin elde edilmesi tüm normal bilgi elde etme 

yöntemlerinden farklı olan, özel bir ahlâkî kavrayıĢ ya da sezgi aracılığıyla 

olmalıdır
439

. Fakat Mackie‘ye göre bir tür doğaüstü güce sahipmiĢçesine ―oturup, 

sezgi aracılığıyla ahlâkî yargılarda bulunulduğu ya da ahlâkî problemlerin çözüldüğü 

Ģeklindeki bir epistemolojik cevap kusurlu ve tuhaf bir ahlâkî düĢünüĢ Ģeklidir‖
440

.  

Duyusal olmayan ahlâkî entite ya da niteliklerin varlığına iliĢkin bir kabul, altından 

kalkılamaz ontolojik ve epistemolojik maliyetler çıkarmaktadır. Bu sebeple, ahlâkî 

yargıların açıklaması için, elde edilemeyecek bir ahlâkî entite ya da niteliklere 

inanılmasına da ihtiyaç yoktur. Ahlâkî söylem ile varsayılan ahlâkî olgulardan 

kaçınılarak, var olana iliĢkin genel bir kavrayıĢa daha ölçülü bir ontoloji ve daha sade 

bir epistemolojiyle ulaĢılabilir
441

. 

 

(2) Ahlâkî Ġdealizm 

Ahlâk felsefesinde realizm-idealizm karĢılaĢtırması yapıldığında temel olarak 

tartıĢılan nokta, realizm-Ģüphecilik karĢılaĢtırmasında olduğunun aksine, ahlâkî 

niteliklerin varlığına iliĢkin bir tartıĢma olmamaktadır. Ġdealist yaklaĢımlar bu 

tartıĢmada realistlerde olduğu gibi biliĢselci bir tavır sergilemeleri, dolayısıyla ahlâkî 

niteliklerin varlığını ve ahlâkî önermelerin bir doğruluk değerine sahip olabileceğini 

kabul etmelerine rağmen, tartıĢma bu türden varlıkların ve önermelerin varoluĢu ve 

doğruluk koĢullarında zihinlerin bir rol oynayıp oynamadığı noktasında 

düğümlenmektedir. Realistlere göre ahlâkî niteliklerin varlığı ve ahlâkî önermelerin 

doğruluk koĢullarında zihinlerden bağımsızlık temel bir koĢul iken (ontolojik tez-

zihinden bağımsızlık koĢulu), idealistler ise bu varlıkların ve bunların yüklendiği 

önermelerin doğruluk koĢullarının bir kimsenin, bir toplumun ya da Tanrı‘nın 

düĢüncesine bağlı olduğunu ileri sürerler. Bu koĢullamaların tek tek bireylerin 

düĢüncelerine bağlı olduğunu ileri sürenler subjektif idealist, bir insan grubunun belli 

                                                           
439

 Ibid., pp. 38-9. 
440

 Ibid., p. 38. 
441

 Sayre-McCord, op. cit, p. 13; Moore, ―Moral Reality‖ pp. 1087-8; Moore, ―Good Without God‖, p. 

223. 



139 

 

bir ahlâkî konu hakkındaki anlaĢmalarına bağlı olduğunu ileri sürenler 

konvansiyonalist idealistler olarak adlandırılır
442

. 

 

i. Subjektivizm 
 

Subjektivizme göre, ahlâkî niteliklerin varlığı ve ahlâkî terimleri içeren önermelerin 

doğruluk değerleri bireylerin subjektif durumlarından bağımsız değildir. Ahlâkî 

iddiaların tümü doğruluk ya da yanlıĢlık değerlerinden birisine sahiptir; fakat bu 

değer, bireylerin zihinlerine bir Ģekilde bağlıdır. Bir kimsenin, eylemin ya da 

kurumun iyi, doğru ya da âdil olup olmadığı önermede bulunan kimsenin, o eylem ya 

da kuruma yönelik tutumuna, hislerine ya da düĢüncelerine bağlıdır
443

. 

GayribiliĢselci görüĢleri reddeden bu türden bir idealizme göre, ahlâkî ifâdelerin 

iĢlevi, duyguların ifâde edilmesi olmayıp, olgusal bir gerçekliği tasvir etmektir, fakat 

bu gerçeklik objektif değil, subjektiftir. Örneğin ―Boğa güreĢi âdil değildir.‖ 

Ģeklindeki bir ahlâkî önerme, ―Köpek ıslaktır.‖ olgusal önermesinde olduğunun 

aksine dıĢ dünyada var olan bir nesneyi ya da dıĢ dünyada var olan bir niteliği tasvir 

etmemekte, nesne karĢısında özneyi öne çıkararak konuĢmacının zihinsel durumuna 

göndermede bulunmaktadır
444

. Bu ahlâk anlayıĢına gösterilebilecek bir tanık olarak 

Thomas Hobbes‘a göre ―Bir insanın iĢtahı veya arzusunun yöneldiği Ģey, o insan 

bakımından iyi bir Ģeydir. Onun nefret ve istikrahının yöneldiği nesne kötü, 

istihfafının nesnesi ise süflî ve değersizdir. Çünkü iyi, kötü ve değersiz sözcükleri, 

onları kullanan kişinin bakış açısından kullanılır: mutlak ve basit olarak iyi, kötü ve 

değersiz olan hiçbir şey yoktur. … iyinin ve kötünün ne olduğu hakkında, nesnelerin 

kendi doğalarından alınabilecek herhangi bir genel kural da yoktur.‖
445

 Değer 

yargıları, bu yargıda bulunan kimsenin arzuları, tercihleri ve amaçlarına göreceli 

olarak anlamlıdır. Örneğin ―… iyidir.‖ iddiası, ―…benim için iyidir.‖ olarak 

                                                           
442

 Sayre-McCord, op. cit, p. 7; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2434; Moore, ―Good Without 

God‖, p. 223. 
443

 Sayre-McCord, op. cit., p. 16; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2444. 
444

 Sayre-McCord, op. cit., p. 16; Moore, ―Moral Reality‖, p. 1075; Moore, ―Good Without God‖, p. 

223. 
445

 Thomas Hobbes, Leviathan veya Bir Din ve Dünya Devletinin Ġçeriği, Biçimi ve Kudreti, 

Trans. by Semih Lim, 10th ed., Ġstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2012, p. 50. 



140 

 

görülebilir ve bu iddia, yargılamada bulunan kimsenin arzu, tercih ve amaçlarına 

bağlı olarak doğru ya da yanlıĢlık değeri alabilir
446

. 

 

ii. Konvansiyonalizm 

Bir diğer idealist ahlâk anlayıĢı da ahlâkî konvansiyonalizmdir. Fakat bir öncekinden 

farklı olarak, burada ahlâkî niteliklerin varoluĢu ve bu önermelerin doğruluk değeri 

tek tek bireylerden ziyâde birey gruplarına, toplumlara, kültürlere göreceli anlayıĢ 

farklılıklarına bağlanmaktadır. Buna göre kendi baĢlarına bir doğaya sahip olup 

kendilerini dayatan mutlak ahlâkî kodlar bulunmayıp, ahlâkî nitelikler ve önermeler 

varoluĢ ve doğruluk koĢullarını belli bir insan grubunun onlar hakkında ne 

düĢündüklerine, onlar hakkında vardıkları uzlaĢımlara borçludur
447

. Bu anlayıĢa göre 

örneğin yamyamlık ilkel ya da günümüzdeki belirli toplumlar için doğru olabilir ama 

bugünkü Avrupa toplumu için yanlıĢtır; ya da kölelik kurumu 18. yüzyıl Amerikan 

toplumunda adâletsiz bir uygulama olarak görülmezken, onların yirminci yüzyıldaki 

torunları bu kurumun adâletsizliği konusunda hemfikirdir. Ya da ―Boğa güreĢi 

yanlıĢtır.‖ Ģeklindeki bir ahlâkî önermenin doğruluk değeri Ġspanyol toplumu için 

yanlış olabilirken, Arap toplumu için doğru olabilir. Ġyinin, doğrunun ya da âdilin ne 

olduğunun kavranabilmesi için belirli bir toplumda paylaĢılan ahlâkî inanıĢların 

tespit edilmesi gerektiğini söyleyen konvansiyonalizme göre, bu toplumsal 

uzlaĢımlar dıĢında evrensel bir öze sahip, aĢkın ve objektif ahlâkî nitelikler ve 

doğruluklar bulunmamaktadır. 

 

(3) Ahlâkî Realizm 

Ahlâkî niteliklerin varlığını ve ahlâkî önermelerin doğruluk değerine sahip 

olabileceğini reddeden ya da bunların var olma imkânının bireysel ya da toplum 

içinde paylaĢılan düĢüncelere bağlı olduğunu savunan yukarıdaki anti-realist 

kuramlarla karĢılaĢtırıldığında Moore‘un meta-etik kuramının bu kuramların tümüyle 

karĢıtlık içinde olduğu görülür. Ortaya koyduğu realist meta-etik kuramıyla hem bu 

                                                           
446

 Sayre-McCord, op. cit., p. 17. 
447

 Ibid., p. 18; Moore, ―Moral Reality‖ p. 1078; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2444; Moore, 

―Good Without God‖, p. 223. 



141 

 

yaklaĢımlara karĢı cephe alan hem de diğer realist kuramlardan ahlâkî niteliklerin 

varlık alanını duyulur dünyadan baĢka bir varlık sahasında konumlandırarak 

ontolojik problemler doğuran sezgici etiğin metafizik düalizmi ile ahlâkî terimlerin 

anlamını doğal niteliklerle özdeĢleĢtirerek semantik sorunlara yol açan doğalcı etiğin 

analitik indirgemeciliğine karĢı çıkan Moore, bunu kendi kuramında çağdaĢ 

epistemoloji, semantik ve zihin felsefesindeki geliĢmelere kuramında yer vererek 

yapmaktadır. 

 

Yukarıda da belirtildiği üzere aynı zamanda bir bilimsel realist olan Moore‘a 

göre, ahlâkî niteliklerin var oluĢu ve ahlâkî önermelerin doğruluk koĢulları doğa 

bilimlerinin doğal dünyaya iliĢkin olarak kullandığı varoluş ve doğruluk 

kelimelerinin taĢıdığı anlama paralel bir anlama sahiptir
448

. Ahlâkî niteliklerin varlık 

alanı içinde yaĢadığımız doğal dünyadır ve temel doğabilimsel yöntem olan gözlem 

yoluyla olgusal gerçekliklere ulaĢılabildiği gibi, aynı yöntemle ahlâkî gerçekliğe de 

ulaĢılabilir. Bu yöntemsel deneyciliği ve tek dünyacılığı sebebiyle Moore, kendi 

meta-etik kuramını doğalcı ahlâkî realizm olarak isimlendirmektedir
449

. 

 

Kuramının ontolojik temellendirmesini yaparken sezgiciliğe yöneltilen 

tuhaflık eleĢtirisinden ve doğalcılığın maruz kaldığı doğalcılık yanılgısı itirazından 

kaçınabilmek için Moore, analitik felsefe geleneği içinde yer alan bir düĢünür olarak 

kendi kuramında, Saul A. Kripke ve Hilary Putnam tarafından doğal dillerdeki doğal 

türleri isimlendiren kelimelerin anlamına iliĢkin olarak geliĢtirilen nedensel (ya da 

realist) gönderge kuramına
450

 merkezî bir yer verir. Fakat, ahlâkî niteliklerin 

varlığını temellendirme probleminin çözüme kavuĢturulması ve muhatapların ahlâkî 

gerçeklik konusunda ikna edilmesi, fiziksel bir varlığın, örneğin bir taĢın ya da bu 

taĢın sahip olduğu niteliklerden birisi olarak renginin varlığının temellendirilmesi 

kadar kolay olmadığı için, ahlâkî niteliklerin anlamlarının bir semantik kuram 

temelinde zihinler ve konvansiyonlardan bağımsızlığının savunulmasından önce, 

subjektif ya da konvansiyonel ya da bunlardan bağımsız olup olmaması 

                                                           
448

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2492. 
449

 Ibid., p. 2441; Moore, ―Moral Reality‖, p. 1153. 
450

 V. supra pp. 86-93.  



142 

 

önemsenmeksizin iyilik, doğruluk, âdillik gibi ahlâkî niteliklerin, daha genel olarak 

bir ahlâkî gerçekliğin var olup olmadığı konusunda bir temellendirme yapılmalıdır. 

Zira karĢımızda duran bir taĢın var olup olmadığının tartıĢıldığı bir ortamda, taĢı 

görüyor olmamızın yeterli hissedilmemesi hâlinde, taĢın tekmelenmesi sonucu 

ayağımızda hissettiğimiz acı sebebiyle taĢın varlığı konusunda bir dereceye kadar 

ikna olunabilmesine rağmen, ahlâkın göreceliliği düĢüncesinin egemen olduğu 

postmodern bir çağda, aleyhine birçok argümanın getirildiği ahlâkî gerçekliğin 

temellendirilmesi daha zordur ve salt gözlem ile ahlâkî niteliklerin varlığının 

kavranabileceği tezinin dıĢında ahlâkî algılarımızın nasıl Ģekillendiğine iliĢkin 

argümanlar gerektirir. Bu noktada Moore, ―A iyi bir insandır‖, ―Bu Ģekilde 

davranman yanlıĢtır.‖ gibi gündelik konuĢmada sıklıkla baĢvurulan, ahlâkî yargılarda 

yer verilen ahlâkî niteliklerin varlığını bu tür yargılara öngelen, hem Ģüphecilerin 

hem de idealistlerin varlığını yadsımadıkları ahlâkî inançlar üzerinden 

temellendirmekte, ayrıca bunu ahlâkî realizm hakkındaki çağdaĢ felsefî tartıĢmalarda 

(esasında bilimsel realizm savunusu için geliĢtirilen fakat bazı düĢünürler tarafından 

ahlâkî realizm aleyhine olarak) kullanılan en iyi açıklamayı veren çıkarım (inference 

to the best explanation) argümanı ile desteklemektedir
451

. Moore‘un, metafizik 

realizm tanımının bir izdüĢümü olarak ahlâkî realizminde de önceliği semantik 

tezden ziyâde ontolojik teze vermesi sebebiyle, burada öncelikle ahlâkî realizmin 

ontolojik yönünü vurgulayan en iyi açıklamayı veren çıkarım argümanı ele alınacak, 

ardından iliĢkin realist gönderge kuramı ahlâkî niteliklerin anlamlarına 

uygulancaktır. 

 

Ġlk olarak Charles S. Peirce tarafından abdüksiyon
452

 olarak, daha sonrasında 

Gilbert H. Harman tarafından en iyi açıklamayı veren çıkarım
453

 olarak yeniden 

isimlendirilen, geleneksel mantıkî çıkarım yöntemleri olan dedüksiyon ve 

endüksiyondan farklı olduğunu iddia eden bu yeni çıkarım türü, belirli bir konu 

                                                           
451

 Moore, Objectivity in Ethics and Law: Essays in Moral and Legal Ontology, p. xi. 
452

 Igor Douven, ―Peirce on Abduction‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/abduction/peirce.html, 18.04.2012; Bu konuda yazılmıĢ Türkçe bir 

eser için v. Nazlı Ġnönü, ―Yeni Bir Çıkarım Türü: Geriçıkarım‖ (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), 

Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2006, p. 14. 
453

 Gilbert H. Harman, ―The Inference to The Best Explanation‖ The Philosophical Review, Vol: 74, 

No: 1, 1965, pp. 88-95, pp. 88-9. 

http://plato.stanford.edu/entries/abduction/peirce.html


143 

 

hakkında yarıĢan birden fazla hipotezden birisinin, mevcut deliller çerçevesinde ilgili 

konuya dair getirdiği açıklamanın diğerlerinin getirdiklerine göre daha iyi olması 

durumunda doğru olduğu sonucuna varmaya imkân tanır
454

. Geçerli bir Ģekilde 

yapıldığı takdirde öncüllerde saklı olan zorunlu sonuçların ayrıca açıkça 

belirtilmesinden öteye mevcut dağarcığımıza yeni bir bilgi eklemeyen dedüktif 

çıkarımın ve her zaman için eksik kalmaya mahkûm olan endüktif çıkarımın yanında, 

bilimde ve gündelik hayatta oldukça fazla kullanılan bu çıkarım türü, öncekilerin 

aksine, sadece kapalı bir sistem içinde ya da gözlemlenen düzenliliklerin istatiksel 

olarak bir araya getirilerek mekanik bir Ģekilde çıkarımda bulunmanın haricinde, 

açıklayıcı mülâhazaları da içermektedir
455

. Örneğin, konak sahibesinin öldürüldüğü 

bir cinâyet yargılamasında hâkimin, katilin kimliğine dair savunma makamı 

tarafından sunulan ve müstakbel damada iĢaret eden kamera kayıtları, tanık ifâdeleri 

delillerine karĢılık, savunma makamı tarafından sunulan ve uĢağa iĢaret eden kan 

lekesi, parmak izi, ayak izi, saç örneği gibi delilleri diğer delillerle birlikte 

değerlendirerek uĢağı mahkûm etmesi durumunda katilin kimliğine dair ileri sürülen 

hipotezlerden birisini, –hâkimin olaya hiçbir doğrudan Ģahitliğinin bulunmamasına 

rağmen, mevcut delillere göre– olayı daha iyi açıkladığı, daha makul göründüğü ve 

daha az Ģüpheye yer bıraktığı gerekçesiyle diğerine tercih ettiği durumda yaptığı 

çıkarım bu türden bir çıkarımdır. Bilimsel araĢtırmalarda da çokça baĢvurulan temel 

bir çıkarım yöntemi olan abdüksiyonun kullanıldığı bir örnek olarak, yakın zamana 

kadar fotoğrafı çekilemeyen atomun
456

 varlığına dair antirealist bir yaklaĢım 

sergileyerek, duyu izlenimlerine dayanmayan böyle varsayımsal bir kavramın 

göndermede bulunduğu bir gerçekliğin varlığına inanan meslektaĢlarına tepki olarak 

                                                           
454

 Ibid., p. 89; Bunnin, Yu, ―Inference to The Best Explanation‖, op. cit, p. 345; David H. Sanford, 

―Inference to The Best Explanation‖, The Oxford Companion to Philosophy, Ed. by Ted Honderich, 

New York, Oxford University Press, 2005, p. 434; Geriçıkarım, hipotez yöntemi, hipotetik çıkarım, 

eleme yöntemi, eleyici endüksiyon, teorik çıkarım gibi ibârelerle de isimlendirilen bu çıkarım türüne 

iĢaret etmek için bu çalıĢmada abdüksiyon ve en iyi açıklamayı veren çıkarım ibâreleri cümle akıĢına 

uyum sağlamak amacıyla birbirlerinin yerine geçebilecek Ģekilde, farklı anlamlar yüklenmeden 

kullanılmıĢtır. 
455

 Peter Lipton, ―The Inference to The Best Explanation‖, A Companion to The Philosophy of 

Science, Ed. by W.H. Newton-Smith, Cornwall, Blackwell Publishers, 2001, pp. 184-193, p. 184; 

Douven, op. cit. 
456

 8 Mart 2012 tarihinde Rob Waugh imzasıyla geçilen ―Extreme close-up: Scientists capture first 

image of two atoms vibrating INSIDE a molecule‖ baĢlıklı habere göre Ohio Üniversitesi‘ndeki bir 

araĢtırmacı grubu bir molekülün içinde hareket eden iki atomun fotoğrafını çekmeyi baĢardı. 

(Çevrimiçi) http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-

capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html, 21.04.2012. 

http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html
http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html


144 

 

mesleğinden vazgeçmeyi göze alan, Viyana Çevresi‘nden ünlü fizikçi filozof Ernst 

Mach‘a
457

 karĢılık, maddeler arası etkileĢimleri açıklamada atomların ve atomaltı 

parçacıkların varlığının artık tartıĢma konusu edilmediği çağımızda, elektronun 

varlığını keĢfetmesi sebebiyle Nobel Fizik Ödülüne layık görülen J.J. Thomson‘un 

tanıklığına baĢvurulabilir458: 

 

 ―Katot ıĢınlarının negatif elektrik yükü taĢıyorlarmıĢ gibi, negatif bir Ģekilde 

elektriklenmiĢcesine elektrostatik bir güç tarafından yönlerinin değiĢtiriliyor olması ve tıpkı 

manyetik bir gücün —elektriklenmiĢ bir yapıyı,  bu ıĢınlar boyunca hareket ederek 

etkileyecek olduğu Ģekilde— etkisinde kalmaları sebebiyle, bu ıĢınların aslında madde 

parçacıkları (elektronlar) tarafından taĢınan negatif elektrik yükleri olduğu sonucuna 

varmaktan kendimi alamıyorum.‖ 

 

Her iki örnekte de, katilin uĢak olduğu ve katot ıĢınlarının negatif olarak yüklenmiĢ 

parçacıklardan oluĢtuğu sonucu, elde edilen deneysel sonuçlardan, yan yana dizilen 

istatistiklerden yapılacak dedüktif ya da endüktif çıkarımla elde edilememektedir. 

Fakat buna rağmen, hem hâkim uĢağın katil olduğu sonucuna varmaktan (aksi hâlde 

yeterli Ģüphe oluĢmaması sebebiyle mahkûmiyet kararı vermeyecektir) hem de 

bilimadamı elektronun varlığını kabul etmekten baĢka çıkar yol görememektedir; 

çünkü varılan sonuç, eldeki verilere dair verilebilecek en iyi açıklamayı 

sunmaktadır
459

. Bu noktada abdüksiyon, aslında doğru bilgiye ulaĢma sürecinde 

epistemolojik bir araç olarak iĢlev görmesine rağmen, nihayetinde ontolojik 

envanterimizde belirli entitelere yer açmamızı da gerektirmektedir. Buna göre, doğal 

dünyanın var olduğunu kabul ettiğimiz diğer özellikleri hakkında getireceğimiz en 

iyi açıklamasında bir entitenin zorunlu bir yere sahip olduğuna karar verilmesi 

durumunda, o entitenin varlığı da dolaylı, abdüktif olarak kabul edilmiĢ 

olmaktadır
460

. Örneğin, bir eylemin uyuĢturucu madde etkisi altındayken 

gerçekleĢtirildiği hâl ile iradeyi etkileyen böyle bir unsurun bulunmadan 

                                                           
457

 Ernst Mach, “Die Leitgedanken meiner naturwissenschaftlichen Erkenntnislehre und ihre 

Aufnahme durch die Zeitgenossen‖, Scientia: Internationale Zeitschrift für wissenschaftliche 

SynThese, Bd. VII, Anno IV, 1910, Nr. 14‘e atıf yapan Ömer Naci Soykan, ―Resim Felsefesine 

Kuramsal Bir GiriĢ: Açıklama ve Ġğretileme‖, in Türkiye’den Felsefe Manzaraları, Vol. 1, 4th ed., 

Ġstanbul, Ġnsancıl Yayınları, 2003, p, 22. 
458

 Peter Achinstein, The Book of Evidence, Oxford, New York, Oxford University Press, 2003, p. 

17. 
459

 Douven, op. cit; Ayıca, Neptün gezegenin varlığının abdüktif olarak kanıtlanması için v. supra pp. 

88-9. 
460

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2491-2. 



145 

 

gerçekleĢtirildiği hâl arasındaki farkı açıklarken niyetlilik Ģeklindeki zihinsel sürecin; 

elementlerin atomdan daha küçük parçalara ayrılamadığını kabul eden Dalton atom 

modelinin öngördüğünün aksine, yüksüz bir vakum tüpünde üretilen katot ıĢınlarının 

manyetik alan etkisine maruz kalması durumunda kırılmasını açıklarken bu ıĢınları 

meydana getiren negatif yüklü atomaltı parçacıkların, yani elektronların varoluĢuna 

yalnızca doğrudan gözlemle değil, fakat birincil delillerden çıkarımsal olarak 

bağlanmayı sonuçlamaktadır. 

 

Atomaltı parçacıklarda olduğu gibi, gelecekte ahlâkî entitelerin de 

fotoğrafının çekilip çekilemeyeceği hususu Ģimdilik meçhûl! olsa da, doğalcı ahlâkî 

realizmin, var olduğunu iddia ettiği bu niteliklerin varoluĢunun öncekilerde olduğu 

gibi abdüksiyon yöntemini kullanarak kanıtlayabilmesi için kalkıĢ noktasını deneysel 

bir temele dayandırması zorunludur. Bu zorunluluğun sorduracağı soru ise, realist 

ahlâkî söylemin, yani iyilik, doğruluk, adâlet gibi ahlâkî niteliklerin –diğer 

hipotezlerle karĢı karĢıya geldiğinde– en iyi Ģekilde açıklayabileceği, var olduğundan 

kuĢku duyulmayan bu deneysel –doğal– temelin/fenomenin ne olduğudur. Bir 

deneyci olduğunu sıklıkla vurgulayan Moore, bu temeli genel olarak eylemler, 

kurumlar ya da insanlara iliĢkin olan tümel iyilik, doğruluk ve âdillik Ģeklindeki 

genel ahlâkî inançlardan ziyâde, deneyci meĢrûiyet ölçütünü sağlamak için belirli bir 

tikel eylem, kurum ya da insan hakkında üretilen bir ahlâkî önermenin içerdiği tikel 

ahlâkî inanç üzerinden sağlamaktadır. Moore‘a göre bu tikel ahlâkî inançların 

varlığıdır ki, daha derinde bulunan ahlâkî gerçekliğin güvenilir delilini 

sunabilmektedirler
461

. Bu sebeple, bu konuda ilk olarak yapılması gereken Ģey ahlâkî 

inançların kökenine iliĢkin bir açıklama getirmektir. 

 

Bu açıklamayı yaparken Moore, çağdaĢ ahlâkî realizm-antirealizm 

tartıĢmalarında sıklıkla kullanılan belirli bir ahlâkî gözleme iliĢkin bir örneği
462

 

kullanarak bu tartıĢmalara katılır. Bu örneğe göre, bir çıkmaz sokakta, on yedi 

                                                           
461

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, pp. 2508-9. 
462

 Gilbert Harman, The Nature of Morality: An Introduction to Ethics, New York, Oxford 

University Press, 1977, pp. 6-9; Warren S. Quinn, ―Truth and Explanation in Ethics‖, Ethics, Vol. 96, 

No. 3, 1986, pp. 524-544, pp. 536-7; Nicholas L. Sturgeon, ―Moral Explanations‖, Essays on Moral 

Realism, Ed. by Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell University Press, 1988, 

pp. 229-255, p. 232. 



146 

 

yaĢlarında iki çocuk, kasten, bir kediyi üzerine benzin dökerek ateĢe vermektedir. 

Çocukların bu eylemi gerçekleĢtirmekteki amaçları tümüyle sadistiktir: Kedinin can 

havliyle, acılar içinde kıvrandığını görerek eğlenmek istemektedirler
463

. Böyle bir 

eylemi gören birçok kimsenin bu konuda yapacağı ilk Ģey çoğu kez ―Bu eylem 

yanlıştır.‖ Ģeklinde bir ahlâkî değerlendirmede bulunmaktır. Fakat, ahlâkî realizm 

tartıĢması açısından önemli olan husus, böyle bir eylemi yanlıĢ olarak 

nitelendirebilme kadirĢinâslığını göstermek değil, bu önermede dile getirilen ahlâkî 

inancın kiĢiyi, eylemin taĢıdığı bir özellik olarak ‗yanlıĢlık‘ Ģeklindeki bir ahlâkî 

niteliğin, kiĢilerin o eylem hakkındaki tutumlarından bağımsız bir varoluĢa sahip 

olmak konusunda ontolojik bir bağlılığa götürüp götürmediğidir. Böyle bir ahlâkî 

inanç hakkında bir duygucu, aslında bu önermenin, kiĢinin sahip olduğu duyguların 

bir ifâdesi olduğunu; bir kuralkoyucu, bu önermede bulunan kiĢinin, karĢısındakini 

de kendisi gibi düĢünmesi için ikna etmeye çalıĢtığını ya da onun da böyle 

düĢünmesi gerektiğini; bir hata kuramcısı, kiĢinin tercih ettiği yaĢam tarzı sebebiyle 

hayvanlara ya da insanlara gereksiz yere acı vermenin yanlıĢ olduğuna inandığını; bir 

subjektivist, bu konuda kendi düĢüncelerini belirttiğini ve buna göre eylemin kendisi 

açısından yanlıĢ olduğunu fakat bir baĢkasına göre yanlıĢ olmayabileceğini; bir 

konvansiyonalist, bu önermeyle, sırf eğlenmek amacıyla kedi yakmanın, içinde 

bulunduğu toplumun üyelerinin paylaĢtığı düĢüncelere göre yanlıĢ olarak 

nitelendiğini belirtmektedir. 

 

ÇağdaĢ ahlâkî antirealistlerden Harman‘a göre, bir bilimsel kuramı 

destekleyen bir gözlemin gerçekleĢmesini açıklamak için belirli fiziksel olgular 

hakkında varsayımlarda bulunmak gerekir. Örneğin, bir fizikçinin laboratuvar 

ortamında gerçekleĢtirdiği sun‘î bir bulut odasında gördüğü buhar izine, orada kendi 

kuramını doğrulayan, bir protonun sebep olduğunu ve bu sebeple orada bir protonun 

gerçekten var olduğunu varsayması, bilimsel gözlemini kendi psikolojik durumuna 

göre daha iyi açıklamaktadır. Oysaki, Harman‘a göre, ―Sırf eğlenmek amacıyla kedi 

yakmak yanlıĢtır.‖ Ģeklindeki ahlâkî gözlemi açıklamak için herhangi bir ahlâkî 

                                                           
463

 Harman, The Nature of Morality: An Introduction to Ethics, p. 6. Gilbert Harman, ―Ethics and 

Observation‖, Essays on Moral Realism, Ed. by Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, 

Cornell University Press, 1988, pp. 119-124, p. 120. 



147 

 

gerçeklik hakkında varsayımda bulunmaya gerek yoktur: Söylenebilecek tek Ģey, bu 

gözlemde bulunan kiĢinin psikolojisi ya da ahlâkî duyarlılığı hakkında varsayımlarda 

bulunulabileceğidir
464

. Bir baĢka antirealist düĢünür olan Warren S. Quinn‘e göre, 

ahlâkî gözlem ve inanç açıklanmalarında ahlâkî olgulara sık sık yer verebilmemize 

rağmen, aslında onları kullanmaya ihtiyacımızın olmaması da aynı derecede 

makuldür. Zeki ve düĢünceli bir kimse, bu tür açıklamalarda ahlâkî olguların yerine, 

insanların ahlâkî inançları ve tutumları hakkındaki psikolojik hipotezlerle birlikte 

dünyaya iliĢkin ahlâkî olmayan hipotezleri koyabilir ve böylece daha bilgilendirici ve 

güçlü bir açıklama getirmiĢ olur
465

. Açıktır ki, bu açıklamaların –ahlâkî hipotezlerin– 

hiçbirisi yanlış diye isimlendirilen bir ahlâkî niteliğinin varoluĢunu kabul etmeye 

götürmemektedir. Aksi durumda, bir eylemin sahip olduğu ahlâkî niteliğin bir 

gözlemci tarafından bilinebilmesi ahlâkî nitelikler ile ahlâkî inançlar arasında var 

olan, aĢina olduğumuz bilimsel gözlemde var olanın aksine tuhaf bir nedensel 

iliĢkinin de varlığını kabul etmeyi gerektirecektir
466

. 

 

Oysa ki, ahlâkî inançlara dair Moore‘un ortaya koyduğu doğalcı ahlâkî 

realizmin getireceği realist açıklamaya –hipoteze– göre, ahlâkî bir gözlemcide 

çocukların eyleminin yanlıĢ olduğu Ģeklindeki ahlâkî inancın doğumuna sebep olan 

Ģey, eylemin –taĢıdığı bir özellik olarak– yanlışlığıdır
467

. Bu özellik ne doğalcılığın 

iddia ettiği gibi doğal nitelikler ile ahlâkî nitelikler arasında bulunan bir analitik 

iliĢkinin, ne de sezgiciliğin iddia ettiği gibi iki farklı varlık alanı arasında gerçekleĢen 

tuhaf bir iliĢkinin sonucudur. Ahlâkî inançlar ile bu inançların kökeninde bulunan 

ahlâkî nitelikler arasındaki nedensel iliĢkiyi Moore, çıkarımsal olmayan doğal 

olguları tasvir eden bir algısal inançlar kümesinden baĢlattığı bir çıkarım zinciri 

aracılığıyla kurmaktadır. Yukarıdaki örnek üzerinden kurulan bu çıkarım zinciri Ģu 

Ģekilde gerçekleĢmektedir
468

: 

 

                                                           
464

 Harman, ―Ethics and Observation‖, pp. 121-2. 
465

 Quinn, op. cit., p. 529. 
466

 Harman, The Nature of Morality: An Introduction to Ethics, p. 8; Mackie, Ethics: Inventing 

Right and Wrong, p. 39. 
467

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2511. 
468

 Ibid., pp. 2514-5. 



148 

 

(A) kümesi: On yedi yaĢlarında iki çocuk, üzerine benzin döktükleri bir kediyi 

kibrit çakarak yakarlar. Kedi çığlık çığlığa bağırır ve kıvranırken yanarak 

ölür. Her iki çocuk da kedinin yanarak ölüĢünü izler ve bu durumdan gayet 

keyif alırlar. 

 

Bu çıkarımsal olmayan algısal inançların sonucunda (B) kümesinde yer alan Ģu 

inançlar elde edilir: 

 

(B) kümesi: Çocukların gözlemlenen hareketleri iradî hareketlerdir; bu 

hareketler kedinin acı çekmesine ve ölmesine sebep olur; kedinin acı çekmesi, 

yanması ya da ölmesi sayesinde, bu gerçekleĢen kötülükten daha büyük bir 

kötülüğün gerçekleĢmesi engellenmemiĢtir; bu eylemlerdeki güdülenim, 

yalnızca kedinin yanması ve acı çekmesine yöneliktir; kedi korkunç Ģekilde 

acı çeker; bu eylemlerde çocuklar tarafından baĢka hiçbir güdülenim 

taĢımaksızın sırf kedinin acı çekmesi Ģeklindeki sadistik bir arzu 

güdülmüĢtür; çocuklar yaĢlarının gerektirdiği temyiz kudretine sahiptirler ve 

çocukların bu yetileri alkol ve diğer uyuĢturucu ve sair maddeler tarafından 

zaafa uğratılmamıĢtır; çocuklar bu eylemi gerçekleĢtirirken ikrah altında da 

değillerdir. 

 

(B) kümesinde yer alan çıkarımsal inançlardan (C) kümesindeki Ģu inançlar elde 

edilir: 

(C) kümesi: (1) Bu eylem gönüllü olarak gerçekleĢtirilmiĢ, gayrimeĢrû, elem 

dolu bir olgu durumuna yol açmıĢ bir eylemdir; (2) Failler bu eylemi 

mazeretsiz bir biçimde, ve telafisi mümkün olmayan bir güdülenmeyle, kasıtlı 

olarak gerçekleĢtirdiler. 

 

(C) kümesindeki çıkarımsal inançlardan son olarak (D) kümesindeki ahlâkî inanç 

çıkarılır: 

(D) kümesi: Bu eylem yanlıĢtır. 

 



149 

 

Bu çıkarım zincirinde görüldüğü üzere ahlâkî inançlar ve ahlâkî nitelikler arasındaki 

nedensel iliĢki, hata kuramcılarının iddia ettiği üzere tuhaf bir iliĢki değil, tamamen 

doğal bir nedensel-algısal çıkarım zincirinin sonucudur. Moore‘a göre çocukların 

gerçekleĢtirdiği eylemin yanlıĢlığı onun iradî, gayrimeĢrû ve elem verici bir olgu 

durumuna sebep olmuĢ olması olgularında yatar: Eylemin iradi, gayrimeĢrû ve 

nedensel olarak iliĢkili olması ise eylemin gönüllü olarak yapılması, yararlı sonuçlar 

meydana getiremeyip, aksine tümüyle zararlı sonuçlara sebep olması dolayısıyladır. 

Bu sonuncu olguların doğruluğu ise, kedinin acı çekmesi ve ölmesinde yatar
469

. 

 

Fakat bu çıkarımsal iliĢki, doğalcıların iddia ettiği üzere doğal nitelikler ve 

ahlâkî nitelikler arasında bulunan bir analitik iliĢki de değildir. Yani, bir eylemin 

yanlıĢlığı, o eylemin sonuçları itibariyle daima gereksiz acı çekilmesine sebep 

olmasına ya da eylemin zararlı sonuçlar doğurmasına bağlı olduğu anlamına 

gelmemekte, ahlâkî özellikler –yanlıĢlık– ve doğal özellikler –acıya yol açma– 

arasında böyle bir tip-özdeĢlik (type-identity
470

) iliĢkisi bulunmamaktadır
471

. 

Moore‘a göre bu iliĢki ahlâkî özellik örnekleri ile doğal özellik örnekleri arasında 

bulunan ancak bir örnek-özdeĢlik (token-identity: token= instances of types) iliĢkisi 

olabilir. Böyle bir örnek-özdeĢlik iliĢkisi, Moore‘a göre, hiçbir anlamda indirgemeci 

değildir, çünkü bu türden bir özdeĢlik iliĢkisi yanlışlığın yerine acı vericilik, 

niyetlilik, sadistik arzu taĢımak ya da bunların veya doğal özellikleri belirten diğer 

                                                           
469

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2515. 
470

 Peirce tarafından ortaya konulan tip-örnek (type-token) ayrımı, bir kategori ile bu kategorinin bir 

öğesi arasında bulunan bir ayrıma iĢaret etmektedir. Bir tip tikeli ya da bir tip örneği, bir tipi 

örneklendirmektedir; bu örnek, içinde bulunduğu tipin karakteristiğini yansıtır. Örneğin kalem 

kelimesi bir tiptir, fakat bu kalem ya da Ģu kalem, kalem tipinin karakteristiklerini yansıtan bir 

örnektir. Bu ayrım, felsefede genellikle linguistik ifâdeler ve zihinsel ifâdeler açısından kullanılmakla 

birlikte, nesneler, olaylar, nitelikler ve olgusal durumlar açısından da geçerlidir. Bir tipin farklı 

örnekleri, örneğin iki karınca gibi, nitel olarak özdeĢ olarak özdeĢ olabilmelerine rağmen, niceliksel 

olarak özdeĢ olamamaktadırlar. Dil felsefesindeki tip-örnek ayrımı ise dilbilimin konusuna giren 

kelime, cümle gibi linguistik ifâdeler ve pragmatiğin –söz edimleri kuramının– konu alanına giren 

konuĢma ve yazma eyleminin ürünleri olan sözcelemler arasındaki farka iĢaret etmektedir. Tip-örnek 

ayrımı zihin felsefesinde ise tip-tip özdeĢlik ve örnek-örnek ödeĢlik Ģeklindeki indirgemeci iki 

fizikalizm formuna karĢı çıkan bir kuramdır. V. Kent Bach, ―Type-token distinction‖ The Cambridge 

Dictionary of Philosophy, Ed. by Robert Audi, New York, Cambridge University Press, 1999, pp. 

936-937, pp. 936-7; Bunnin, Yu, ―Token‖, op. cit, p. 692; Teo Grünberg, Anlama, Belirsizlik ve Çok 

anlamlılık, 2nd ed., Ankara, Gündoğan Yayınları, 1999, p. 10; Ġbrahim Bor, Analitik Dil 

Felsefesinde Dil, DüĢünce ve Anlam, Ankara, Elis Yayınları, 2011, pp. 30-2. 
471

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2515. 



150 

 

durumların herhangi bir kombinasyonunu geçirme yoluna gitmemektedir
472

. Buna 

göre, çocukların eyleminin gereksiz bir acıya sebep olduğunu algıladığımızda, 

eylemin yanlıĢlığını algılarız; bu eylemin yanlıĢlığı, gereksiz acı doğurmasına 

özdeĢtir; ve fakat bu özdeĢlik, yanlıĢlık tipinin bir örneğini sergilememesine (örnek-

özdeĢlik) rağmen, hiçbir durumda yanlıĢlık Ģeklindeki ahlâkî niteliğin anlamını veren 

gerekli ve yeterli koĢulları kayıtlamamaktadır. Bir yanlıĢlık tipinin birçok farklı 

Ģekilde gerçekleĢtiği birçok farklı durum (yanlıĢlık örneği) olasılığı mümkündür. 

YanlıĢlık gibi ahlâkî niteliklerin gerçekleĢme koĢulları, ‗gereksiz acıya sebep olmak‘ 

gibi birçok farklı doğal niteliğin bir araya gelerek gerçekleĢmesi koĢuluna bağlıdır
473

. 

Buna göre bir eylem, kiĢi ya da kurumda bulunan doğal özelliklerinde bir değiĢme 

gerçekleĢmeksizin o Ģeyin ahlâkî özelliklerinin değiĢemeyeceği anlamında ahlâkî 

özellikler doğal özelliklere bağlanır
474

. Buradaki iliĢkiyi Moore, asimetrik eş-

değişirlik (asymmetrical co-variance) olarak niteler: Buna göre, bir ahlâkî nitelemede 

herhangi bir değiĢikliğin yapılabilmesi için, doğal özelliklerde bir değiĢikliğin 

gerçekleĢmesi metafizik olarak zorunludur; fakat bu durum tek yönlü olup, bağlılık 

                                                           
472

 Ibid., p. 2516. 
473

 Ibid., p. 2515; Buradaki bağlı olmak fiili ve ardından kullanılacak olan bağlılık kelimesi Ġngilizce 

analitik felsefe literatüründe kullanılan temel bir kavram olan, özellikle etik ve zihin felsefesindeki 

indirgemeci fizikalist anlayıĢlara karĢı çıkan indirgemeci olmayan fizikalist düĢünürlerin kullandığı 

supervene fiili ve bu kökten türetilen supervenience kavramının karĢılığı olarak kullanılmıĢtır. Bu 

kelimenin karĢılığı olarak Ġngilizce Merriam-Webster sözlüğünde ―ilaveten, harici, beklenmedik 

Ģekilde sonuçlanmak‖, Oxford Advanced Learner‘s Dictionary‘de ―özellikle beklenmedik bir Ģekilde 

gerçekleĢmek ve var olan durum üzerinde güçlü bir etkisi bulunmak ― anlamları verilmiĢtir. Karen 

Bennet ise, Stanford Felsefe Ansiklopedisi için hazırladığı ―supervenience‖ maddesinde bu kelimenin 

felsefî terim anlamını açıklarken, kavramın temelinde bulunan düĢüncenin ―bir A kümesindeki 

özelliklerin bir B kümesindeki özelliklere bağlı olduğunu (to supervene upon), ve B kümesinde bir 

değiĢiklik olmaksızın A kümesinde herhangi bir değiĢikliğin olamayacağı‖nı belirtmektedir. Bu 

kavram için Türkçe felsefe literatüründe önerilen karĢılıklara ise John R. Searle‘ün ―Zihnin Yeniden 

KeĢfi‖ isimli eserinin Muhittin Macit tarafından gerçekleĢtirilen Türkçe tercümesinde ve Eyüp Süzgün 

tarafından hazırlanan ―John Searle‘ün Bilinç Teorisi‖ baĢlıklı yüksek lisans tezinde rastlanmıĢtır. 

Macit, bu kavrama karĢılık olarak beklenmedik oluş ibâresini önerirken, Süzgün ise bağlılık kelimesini 

tercih etmiĢtir. V. ―Supervene‖ (Çevrimiçi) http://www.merriam-webster.com/dictionary/supervene, 

30.04.2012; ―Supervene‖ maddesi, Oxford Advanced Learner’s Dictionary, 7th Ed. Oxford, New 

York, Oxford University Press, 2005, p. 1541; Karen Bennett, ―Supervenience‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/supervenience/, 30.04.2012; John R. Searle, Zihnin Yeniden KeĢfi, 

Trans. by Muhittin Macit, Ġstanbul, Litera Yayıncılık, 2004, p. 160; Eyüp Süzgün, ―John Searle‘ün 

Bilinç Teorisi‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Ġlahiyat Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2009, p. 44;  AĢağıda da görüleceği üzere, Moore‘un bu 

kavramı doğal nitelikler ile ahlâkî niteliler arasındaki bir nedensel iliĢki çerçevesinde kullanması 

sebebiyle, bu çalıĢmada bu kavram için Tükçe karĢılık olarak bağlılık kelimesi tercih edilmiĢtir. 
474

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2516. 

http://www.merriam-webster.com/dictionary/supervene
http://plato.stanford.edu/entries/supervenience/


151 

 

iliĢkisinin tersi açısından geçerli değildir
475

. Bir eylem, kiĢi ya da kurumun yanlıĢ 

olarak nitelenebileceği çok farklı koĢul, birçok farklı gerçekleĢme Ģekli vardır; fakat 

bu durumlardan hiçbirisinde bunlara vücut veren ahlâk harici
476

 (doğal, zihinsel vs.)  

nitelikler, formüle bir biçimde ahlâkî nitelemelerde bulunabilmeye imkân verecek –

gereksiz acıya sebep olan her Ģey yanlıĢtır gibi–, açık nedensel genelleĢtirmelerin 

konusu olamaz
477

. Hiçbir doğal niteliğin varlığı, tek baĢına bir ahlâkî nitelemede 

bulunmayı haklı kılamaz ve bir ahlâkî niteliğin kullanımını sınırlayacak Ģekilde 

anlamını belirleyemez. ĠĢte tam bu noktada Moore, realist gönderge kuramının 

kıyasen ahlâkî nitelikler için de geçerli olduğu tezini ileri sürer. Buna göre, doğal 

türleri isimlendiren kelimelerde olduğu gibi, ahlâkî türleri isimlendiren kelimelerin 

ancak semantik bir derinliğe sahip olduğu ve böyle bir kelimenin anlamının bu 

kelimenin göndermede bulunduğu ahlâkî türün gerçek doğası tarafından verildiğini 

ileri sürülebilir
478

. Ne toplumsal konvansiyonlar, ne de doğal niteliklerle kurulan 

analitik iliĢkiler bir ahlâkî terimin anlamı hakkında belirleyici olamamaktadır. Buna 

göre, bir ahlâkî niteliğin ilgili ahlâkî türdeki (tip) tüm örneklerin (örnek) paylaĢtığı 

saklı, özsel bir doğası vardır. Tüm ahlâkî sorulara doğru bir cevabın bulunduğuna 

inanan doğalcı bir ahlâkî realistin bir ahlâkî mesele hakkında yapması gereken Ģey, 

ne konvansiyonalistlerin ileri sürdüğü gibi ahlâkî terimlerin anlamını toplumsal 

kabullerle sınırlamak, ne de doğalcıların yaptığı gibi doğal niteliklerle 

özdeĢleĢtirmektir; yalnızca, her bir tikel durumdaki doğal algısal inançlar kümesinin 

çerçevesini çizdiği ve derinde bulunan ahlâkî gerçekliğe dair birer delil oluĢturduğu 

ahlâkî niteliklerin gerçek doğasının ne olduğuna dair geliĢtireceği en iyi ahlâkî 

kurama dayanmaktır
479

. Örneğin yanlıĢlık niteliğinin bağlandığı çocukların kedi 

yakması eylemine yönelik ahlâkî inancımızın dayandığı taban niteliklerin farklı 

                                                           
475

 Ibid.; Michael S. Moore, Causation and Responsibility: An Essay in Law, Morals and 

Metaphysics, Paperback ed, New York, Oxford University Press, 2010, p. 42. 
476

 Burada ve bu çalıĢma boyunca ―ahlâk harici‖ ibâresi, ahlâka uygun olmayan, ahlâksızlık, sapkınlık 

anlamında değerlendirici bir ifâde olarak değil, bir araĢtırma kategorisi olarak ahlâktan bağımsız olan 

zihinsel, doğal durumlar gibi diğer araĢtırma kategorilerine iĢaret etmek için kullanılmıĢtır. 
477

 Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2530. 
478

 Moore, ―Moral Reality‖, p. 1130, 1145; Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, 

p. 263. 
479

 Moore, ―Moral Reality‖, pp. 1130, 1143-5; Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical 

Generalization‖, p. 208; Moore, ―Moral Reality Revisited‖, p. 2520, 2525; Moore, ―Metaphysics, 

Epistemology and Legal Theory‖, p. 276; Benzer bir görüĢ için v. Putnam, ―Language and Reality‖, p. 

290. 



152 

 

olduğu bir baĢka tikel durumda –örneğin, birçok kedinin canının kurtarılması gibi 

faydalı sonuçlar doğuran baĢka doğal özelliklerin bulunduğu bir durumda– bu 

duruma özgü olarak geliĢtirilecek en iyi ahlâkî kuram da farklı olabilecektir. 

 

Moore‘a göre tamamen doğal özelliklerin bir araya gelerek oluĢturduğu 

çıkarımsal kümelerdeki algısal inançlara bağlanan ahlâkî niteliklerin varlığıdır ki, bir 

ahlâkî gözlemcideki ahlâkî inançların oluĢmasına sebep olur. Bir kiĢi, kurum ya da 

eylemin iyi, doğru ya da âdil olarak nitelendirildiği ahlâkî önermelerin gerisindeki 

ahlâkî inançlarımızın varlığını en iyi açıklayan Ģey, o kiĢi, kurum ya da eylemin 

kendi baĢına iyi, doğru ya da âdil olması olgusu değil, bu inançların oluĢumunda 

nedensel rol oynayan birçok ahlâk harici özelliğin –yukarıdaki örnekteki çocukların 

eyleminin niyetliliği, hayvanın acı çekmesine sebep olması, bu kötülüğü 

dengeleyecek baĢka bir yarara hizmet etmemesi vs.–  bir araya geliĢidir. Birçok farklı 

alternatif küme hâlinde bir araya gelebilecek bu tür (ahlâk harici) özellikler ilgili bir 

ahlâkî türün somut duruma özgü örneğine özdeĢtir. ĠĢte Moore‘a göre bir ahlâkî türün 

somut bir örneğine vücut veren çok farklı ahlâk haricî özelliklerin oluĢturduğu bir 

doğal olaylar kategorisinin varlığı, bu olaylar sınıfına iĢaret edecek belli bir ahlâkî 

terimle isimlendirilmeyi hak eder ve bu ahlâkî niteliklerin varlığının ahlâk harici, 

doğal özellikler kümeleri arasında gerçekleĢen doğal çıkarım zincirinin son 

halkasındaki ahlâkî inançlarımızın varlığını diğer kuramlara göre daha iyi 

açıklaması, ahlâkî realizmin doğru olduğuna inanmamız için bize yeterli sebep 

vermektedir. Ahlâkî deneyimlerimizin varlığı, daha derinde bulunan ahlâkî 

gerçekliğin güvenilir bir delilidir.  

 

Realist meta-etiğinin ontolojik ve semantik temellendirmesini bu Ģekilde 

yapan Moore‘a göre kısaca: (1) Ahlâkî Ģüphecilerin iddia ettiğinin aksine ahlâkî 

önermeler tasvirîdir ve içerdikleri ahlâkî yüklemin kaplamında ahlâk harici, doğal 

özellikleri tasvir eder ve ahlâkî nitelikler ile doğal özellikler arasındaki nedensel 

iliĢki tümüyle doğal sınırlar içinde gerçekleĢen bir iliĢkidir; (2) Ahlâkî terimlerin 

gönderme yaptığı ahlâkî niteliklerin anlamı idealistlerin iddia ettiğinin aksine 

bireysel ya da toplum içinde paylaĢılan düĢünceler değil, ilgili ahlâkî terim hakkında 

geliĢtirilecek en iyi ahlâkî kuram tarafından belirlenir. Realist ahlâk kuramını bu 



153 

 

Ģekilde ortaya koyan Moore‘un bundan sonra doğal hukuk kuramının ikinci önermesi 

olan, meta-etik kuramını hukuk kuramına bağladığı ilişkisel tez ele alınacaktır. 

 

b. ĠliĢkisel Tez 

Hukuk felsefesinin günümüzden geriye son iki asırlık tarihindeki tartıĢmasız biçimde 

en tartıĢmalı konusu, hukukî pozitivizmin ortaya çıkmasıyla birlikte sanki ezelî iki 

rakipmiĢ gibi iki farklı kampın doğumuna yol açan büyük soru, hukuk ile ahlâk 

arasında zorunlu bir iliĢkinin var olup olmadığıdır. Genellikle, bu ikisi arasında böyle 

bir iliĢkinin varlığını savunanlar doğal hukukçu, bu iliĢkiyi yadsıyanlar ise hukukî 

pozitivist olarak etiketlenirler. Bu iliĢki kadar tartıĢmalı olmayan, fakat bu durumun 

ilgili konu üzerinde bir uzlaĢımın bulunmasından değil, bu konunun, göreceli olarak, 

yeteri kadar ele alınmamasından kaynaklandığı bir diğer problem ise hukukî 

önermelerin doğruluğu meselesidir. Doğal olarak, ilk tartıĢmada ileri sürülen tezler, 

bunların sahiplerinin ikinci tartıĢmadaki olası iddialarına dair de ipuçları 

içermektedir. Bu bağlamda, doğal hukukçu bir hukuk kuramcısı olarak Moore‘un 

ilişkisel tez ile ileri sürdüğü temel iddia realist tezin doğrudan bir sonucu olmaktadır. 

Buna göre iliĢkisel tez, Moore‘un her iki tartıĢma içinde tuttuğu konumu göstermek 

amacıyla, yukarıdaki iki tartıĢma açısından parçalanarak, tekraren Ģu Ģekilde 

belirtilebilir: a) Hukuk önermeleri bir doğruluk değerine sahiptir; b) Bu doğruluk 

değeri, kısmen de olsa, zorunlu olarak ilgili bir ahlâkî önermenin doğruluğuna 

bağlıdır. Bu bölümde, öncelikle hukukî önermelerin doğruluk değeri alabilme 

yetisine iliĢkin olarak farklı bakıĢ açıları kısaca açıklanacak, ardından Moore‘un bu 

konuya dair görüĢleri ele alınacaktır. 

 

Hukukî önermelerin doğruluğu tartıĢmasının daha rahat yapılabilmesi için 

öncelikle bu tartıĢmanın hangi düzeyde yapıldığına dair bir ayırım yapılması elveriĢli 

olacaktır. Hukukî hayatta hukuk önermeleri genellikle iki farklı boyutta karĢımıza 

çıkmaktadır: 1) Genel hukuk önermeleri; 2) Tekil hukuk önermeleri. Genel hukuk 

önermeleri belirli bir siyâsî tercih ya da hedefi belirten bir hukuk siyâseti 

doğrultusunda, hukuk sistemlerine vücut veren anayasalarda (ya da anayasal nitelikli 

metinlerde) yer alan hükümler ile bu anayasaların hukukî düzenleme yapma yetkisi 



154 

 

tanıdığı teĢriî ve idarî otoritelerce üretilen, yasa, tüzük, yönetmelik, yönerge gibi 

metinlerde yer alan hukukî önermelerdir. Tekil hukuk önermeleri ise hukuk 

sistemlerinin, üzerinde otorite sahibi olduğunu iddia ettiği özneler arasında ortaya 

çıkan hukukî uyuĢmazlıkları genel hukuk önermelerine uygun olarak çözmekle 

yetkilendirdiği yargısal makamlar tarafından, somut uyuĢmazlıklara özgü olmak 

üzere üretilen önermelerdir. Bu iki önerme tipi arasındaki farklılık, mantıkî 

yapılarının farklı olmasından kaynaklanır. Genel hukuk önermelerindeki özneler için 

genellikle evrensel niceleyiciler kullanılması
480

 ya da bu olmasa bile kanunların 

genelliği ilkesi gereğince bu sonucun kendiliğinde doğması
481

 ve yükleminin 

kaplamının birden fazla olaya uygulanabilir geniĢlikte olmasına karĢılık, tekil hukuk 

önermeleri dıĢ dünyada gerçekleĢen yalnızca tek bir olaya, bu olayın öznesine bir 

hukukî nitelik yükler
482

. 

 

Genel ya da tekil olsun, hukukî önermeler bir toplumsal kontrol aracı olmaları 

ve bu sebeple esasında normatif ifâdeler içermelerine rağmen, haber kipi formunda 

üretilmektedirler
483

. Bu kipte üretilen önermeler dıĢ dünyada kendi baĢına var olan 

olgusal bir duruma dair bildirimde bulunurlar. Eğer ilgili önermenin bildirdiği durum 

dıĢ dünyada gerçekten var ise, bu önerme doğru doğruluk değerini alır, aksi durumda 

önerme yanlış bir bildirimde bulunmuĢ olur. Örneğin, ertesi günün hava sıcaklığının 

24 °C olacağını bildiren hava raporu ancak ertesi gün hava sıcaklığı 24 °C olduğu 

takdirde doğrudur, aksi durumda bu önerme yanlıĢ bir önermedir. Fakat az önce 

belirtildiği gibi, hukukî önermelerin özünde dıĢ dünyada var olan bir gerçekliği tasvir 

etmekten ziyâde, bir tercihe, bir olması gerekene yönelen bir durumu bildirmesi 

sebebiyle haber kipinde üretiliyor olmaları bu önermelerin anlamı bakımından 

yanıltıcıdır. Hukukî önermeler, hukukî olguları tasvir ediyor gibi görünmelerine 

                                                           
480

 ―Herkes, haklarını kullanırken ve borçlarını yerine getirirken dürüstlük kurallarına uymak 

zorundadır‖ (Türk Medeni Kanunu m. 2). 
481

 ―Bir insanı kasten öldüren kişi, müebbet hapis cezası ile cezalandırılır‖ (Türk Ceza Kanunu m. 81) . 
482

 Örneğin, ―Bu vasiyetname hukuken geçerlidir‖, ―Sanık suçlu bulunmuĢtur‖ Moore, ―Law as a 

Functional Kind‖, p. 299; Michael S. Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, Harvard Journal 

of Law and Social Policy, Vol. 26, No. 1, 2003, pp. 23-47, pp. 24-6. 
483

 Yasemin IĢıktaç, Hukuk Normunun Mantıksal Analiz ve Uygulaması, Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 

2004, pp. 92-3; Sevtap Metin, ―Hukuk Normunun Yorumu‖, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi) Ġstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ġstanbul, 2002, p. 47. 



155 

 

rağmen
484

, aslında böyle bir iĢlevde bulunmamakta, ilgili önermede koĢullanan ve 

ileride gerçekleĢecek olgusal durumlara hangi hukukî cevabın verileceğini 

bildirmektedirler
485

. 

 

Özellikle deneyci felsefede, herhangi bir söylem alanına ait önermelerin bir 

doğruluk değerine sahip olabilme yetilerine iliĢkin olarak genellikle, ilk nüvelerine 

Leibniz ve Hume gibi filozoflarda rastlanmakla birlikte neredeyse Kant‘la 

özdeĢleĢen, analitik-sentetik önerme ayrımı yapılır. Bir analitik önerme, doğruluğu 

olgusal gerçeklik alanına gidilmeksizin yalnızca bu önermeyi meydana getiren 

öğelerin anlamlarının bilinmesiyle bilinebilir olan önerme türüdür. Örneğin ―Evli 

olmayan erkek bekârdır.‖ önermesinde yüklemin anlamı öznede zaten yer aldığı için 

bu önerme türü, bilgi haznemize yeni bilgi eklemeyen totolojik bir bildirimdir. 

Sentetik önermelerin doğruluğu ise, bunun aksine, sadece önermede yer alan 

kelimelerin anlamlarının bilinmesiyle değil, bununla birlikte dıĢ dünyaya iliĢkin 

olgusal gerçekliliğe de gidilmesiyle bilinebilir. Örneğin ―X Ģehrindeki sarıĢın 

erkeklerin % 10‘u bekârdır.‖ önermesinin doğruluğunun tespiti, sosyal bir çevrede 

istatiksel bir araĢtırmayı gerektirir
486

 (tasvirî ya da assertorik önerme). Analitik 

önermelerin doğruluğu bir zorunluluk içermesine, aksi hâlde, bir yanlıĢlıktan ziyâde, 

bir çeliĢkiden bahsedilmesine rağmen, sentetik önermelerin doğruluğu olumsaldır, 

yani yanlıĢlanması mümkündür. 20. yüzyılın ilk çeyreğindeki, deneyci yöntemi en 

ileri düzeye taĢıyan mantıkçı pozitivist düĢünürlere göre, bu iki kategoriye de 

girmeyen, özellikle doğrulanabilirliği (verificationism) mümkün olan sentetik 

önerme tipleri dıĢında bir yargı bildiren önermeler, ya bir duygu ifâdesi olmaları ya 

da bir buyurganlık içermeleri sebebiyle doğruluk değeri almaya elveriĢli olmayan, 

gayribiliĢsel ifâdelerdir. Bu düĢünce biçimi Ayer, Stevenson ve Hare gibi filozoflar 

tarafından özellikle ahlâkî önermelere uygulanmıĢ, bu söylem alanının objektif 

bilginin konusu olamayacağı ileri sürülmüĢtür
487

. 

 

                                                           
484

 ―Bir insanı kasten öldüren kişi, müebbet hapis cezası ile cezalandırılır.‖ 
485

 Jules L. Coleman, ―Truth and Objectivity in Law‖, Legal Theory, Vol. 1, 1995, pp. 33-68, pp. 33-

4. 
486

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, pp. 170-1. 
487

 V. supra pp. 134-6. 



156 

 

Bu bakıĢ açısıyla hukukî söylem alanına bakıldığında durumun, ahlâkta 

olduğu gibi, pek de iç açıcı olmadığı görülür. Çünkü, yukarıda da belirtildiği gibi, 

hukukî önermeler tasvirî formda gelmelerine rağmen, esasında bir sosyal kontrol 

aracı olarak kiĢileri belirli bir Ģekilde davranmaya zorlayan ya da belirli davranıĢları 

yasaklayan normatif bir söylem alanına aittir. GayribiliĢselci dil ile ifâde edilecek 

olursa, hukukî önermeler ne kerameti kendinden menkul analitik önerme formunda 

ne de sosyolojik hukuku resmileĢtirmekten baĢka bir iĢlev görmeyen ve bu takdirde 

de çoğunlukla yanlış doğruluk değerini alan sentetik önerme formundadır. 

Dolayısıyla, gayribiliĢselciliğe göre hukukî önermeler herhangi bir doğruluk değeri 

almaya elveriĢli değildir
488

. Bu önermeler ya onları üreten kanunkoyucu (bir 

monarkın ya da parlamentonun) veya hâkimlerin duygularını ifâde etmekte (duygucu 

hukuk) ya da belli bir alanda –baĢka hiçbir iĢlevde bulunmaksızın– salt kural koyma 

faaliyetinde bulunmaktadır (kuralkoyucu hukuk). 

 

Bu doğrultuda Hans Kelsen, çağının felsefî ruhuna uygun Ģekilde, mantıkçı 

pozitivizmin deneyciliği ve ahlâkî Ģüpheciliğini ve Yeni-Kantçı Heidelberg okulunun 

olan ile olması gereken arasına kesin bir duvar ören metodolojik düalizmini temel 

aldığı
489

 saf hukuk kuramında bir olması gerekeni içeren hukuk önermelerini birer 

olan olarak incelemiĢ, hukukî önermelerin değerlendirilebileceği tek ölçütün –

metodolojik saflık tutkusuyla kuramının dıĢarıda bıraktığı ahlâkın, psikolojinin, 

sosyolojinin, siyâsetin yerine– mantıkî-Ģeklî geçerlilik ölçütü olduğunu ileri 

sürmüĢtür. Klasik çıkarım mantığında bu ölçüt, herhangi bir söylem alanındaki bir 

akıl yürütmede yer alan öncül konumundaki önerme(ler)in sonuç önermesini zorunlu 

kıldığı bir akıl yürütme formunu değerlendirmede kullanılır. Bu önermelerin 

içeriksel açıdan doğru ya da yanlıĢlığı ise mantığın konu alanının dıĢındadır
490

. 

Hukuk önermelerini de bu doğrultuda, yalnızca mantıkî formları itibariyle inceleyen 

Kelsen‘e göre bir doğruluk değeri almaya yatkın olan hukuka dair önermeler sadece 

                                                           
488

 Örneğin v. IĢıktaç, Hukuk Normunun Mantıksal Analiz ve Uygulaması, pp. 101-3. Fakat, 

IĢıktaç hukuk önermelerinin değerlendirilme ölçütünün doğruluk-yanlıĢlık değerleri değil, adâlet 

değeri olduğunu belirtmektedir. V. Ibid.. p. 96. 
489

 Stanley L. Paulson, ―Introduction‖, in Hans Kelsen, Introduction to The Problems of Legal 

Theory, Trans. by Bonnie Litschewski Paulson, Stanley L. Paulson, New York, Oxford University 

Press, 2002, pp. xvii- xIii, pp. xxxi-ii. 
490

 Doğan Özlem, Mantık: Klasik / Sembolik Mantık, Mantık Felsefesi, 9th ed., Ġstanbul, Ġnkılâp 

Kitabevi, 2007, pp. 35-6. 



157 

 

belirli bir hukuk önermesini tasvir eden, olgusal önermelerdir. Örneğin, ―Türk 

hukukuna göre ‗… ahlâka …aykırı …olan sözleĢmeler kesin olarak hükümsüzdür. 

(TBK m. 27)‘‖. Fakat bunun dıĢında, pozitivist doğrulamacı metafiziğe göre —yasal 

bir düzenlemenin içeriğinden bahsedildiği bir örnekte olduğu anlamda fiziksel olarak 

doğrulanabilir olan— olgusal bir durumu tasvir ediyor görünmeyen ‗… ahlâka 

…aykırı …olan sözleĢmeler kesin olarak hükümsüzdür.‖ Ģeklindeki normatif hukukî 

önermeler ise, bir doğruluk değeri almaya yatkın değildir
491

. Çünkü, Kelsen‘e göre 

―Hukuk normdur (kuralkoyuculuk) ve norm olarak hukuk ne doğru ne de yanlıĢ 

olabilir, bir norm ya geçerlidir ya da değildir. Bu sebeple hukuka iliĢkin doğruluk 

meselesi gündeme gelemez.‖
492

 ―Adâlet, saf hukuk kuramı tarafından tespit 

edilemez. ĠĢin açıkçası, rasyonel bilgi ile de belirlenemez. … Adâlet irrasyonel bir 

idealdir.‖
493

 Bu durumda, saf hukuk kuramının örneğin, Yahudiler ile Alman 

vatandaĢları arasındaki evlilikleri yasaklayan bir kanun maddesi
494

 ve bu maddeye 

dayanarak böyle bir evliliği hükümden düĢüren bir mahkeme kararı hakkında 

söyleyebileceği tek Ģey, yalnızca bunların normlar hiyerarĢisindeki bir üstüne göre 

geçerli olup olmadığıdır, yoksa ilgili madde ya da kararın doğruluğu ya da yanlıĢlığı 

değil. Çünkü ona göre ―Hukuk emreder, izin verir ya da yetkilendirir, fakat 

öğretmez.‖
495

 ya da Hobbes‘un deyimiyle, ―Hukuku meydana getiren Ģey otoritedir, 

doğruluk değil.‖
496

. 

 

II. Dünya SavaĢı sonrasında, Wittgenstein‘in geç dönem düĢüncelerinin ve 

Oxford filozoflarının mantıkçı pozitivizm karĢıtı linguistik yöntemlerinin etkisiyle 

dönüĢüme uğrayan felsefî düĢünce artık ontolojik problemlerle uğraĢmayı 

                                                           
491

 Jeffrey Brand-Ballard, ―Kelsen‘s Unstable Alternative to Natural Law: Recent Critiques‖, The 

American Journal of Jurisprudence, Vol. 41, 1996, pp. 133-164, p. 142; Hans Kelsen, Pure 

Theory of Law, Trans. by Max Knight, 5th ed., New Jersey, The Lawbook Exchange Ltd., 2008, p. 

354. 
492

 Kelsen, Pure Theory of Law, pp. 20, 72-3; Hans Kelsen, General Theory of Norms, Trans. by 

Michael Hartney, Oxford, Clarendon Press, 1991, p. 348. 
493

 Hans Kelsen, ―The Pure Theory of Law: Its Method and Fundamental Concepts‖, The Law 

Quarterly Review, Vol. 50, 1934, pp.474-498, p. 482. 
494

 Alman Kanını ve Onurunu Koruma Kanunu m. 1, (1935), (Çevrimiçi) 

http://www.upf.edu/materials/fhuma/hcu/docs/t5/art/art20.pdf, 12.06.2012. 
495

 Kelsen, Pure Theory of Law, p. 71. 
496

 Hobbes, op. cit., p. 200; Thomas Hobbes, A Dialogue Between a Philosopher and a Student of 

the Common Laws of England, United States of America, University of Chicago Press, 1997, p. 55. 

http://www.upf.edu/materials/fhuma/hcu/docs/t5/art/art20.pdf


158 

 

bırakarak
497

 gündelik dilin felsefesini yapmaya baĢladığında, metafizik alana ait 

doğruluk problemi de rafa kaldırılmıĢ, artık dil aracılığıyla dıĢ gerçekliğin değil, dilin 

kendisinin tasvir edilmesi analitik felsefenin ana meĢguliyeti olmuĢtur. Kendisi de bu 

felsefe akımının içinde yer alan H.L.A. Hart
498

 da, özellikle Oxford‘dan mesâi 

arkadaĢı J.L. Austin‘in yeni yeni oluĢturmaya baĢladığı, dilin Ģeyleri tasvir etmek ya 

da onlara göndermede bulunmaktan baĢka iĢlevlerinin de bulunduğunu ortaya koyan 

söz edimleri kuramının etkisiyle, linguistik analiz yöntemini hukukî önermelere 

uygulamıĢ, bu tür önermelerin temel iĢlevinin kiĢilerin sahip olduğu haklar ve 

sorumlulukları tasvir etmek değil, bunları kiĢilere atfetmek (performative act: 

ascription) olduğunu
499

; çünkü, bu önermelerin dıĢ dünyada iliĢkiye geçeceği 

karĢılıkların bulunmadığını ileri sürmüĢtür
500

.  

 

Fakat Hart, Kelsen‘den farklı olarak, hukukî önermelerin doğruluğu 

meselesinden hiçbir zaman açıkça bahsetmemĢtir
501

. Dolayısıyla, bu konuda 

yapılabilecek tek Ģey kendisinin diğer konulara iliĢkin görüĢlerinden damıtarak 

varsayımlarda bulunmak olabilir. Bir pozitivist olarak Hart‘ın da, Kelsen gibi, 

hukuku bir olan olarak incelemesi, hukukî önermelerin bir hukuk sistemine 

aidiyetinin tespiti ve birbirleriyle iliĢkilerinin belirlenmesinde geçerlilik kavramını 

kullanmasına rağmen, Kelsen‘den farklı olarak hukuku mantıkî-Ģeklî düzlemde değil, 

toplumsal düzlemde incelemesi ve geçerlilik kavramının asıl olarak mantık bilimine 

ait bir kavram olması sebebiyle, bu kavramın Hart‘taki kullanımını doğruluk kavramı 

                                                           
497

 Bu konuda mantıkçı pozitivizmin spekülatif metafizik karĢıtı tutumuna rağmen, kendisinin de, dar 

anlamda, kendi -spekülatif olmayan- metafiziğini, yani kendi ontolojisini kurduğunu belirtmekte yarar 

var. 
498

 Bu felsefî akımın Hart‘ın düĢünceleri üzerindeki etkilerinin biyografik bir serimlemesi için v. 

Nicola Lacey, A Life of H.L.A. Hart: The Nightmare and The Noble Dream, New York, Oxford 

University Press, 2004, pp. 132-48. 
499

 Hart, ―The Ascription of Responsibility and Rights‖, p. 171, 185; Fakat daha sonradan Hart bu 

görüĢünden imtina etmiĢ, bu sebeple bu makalesini ceza hukukuna iliĢkin olarak yazdığı makalelerini 

topladığı derleme eserine dâhil etmemiĢtir. H.L.A. Hart, Punishment and Responsibility: Essays in 

The Philosophy of Law, 2nd ed., New York, Oxford University Press, 2008, p. v; Ayrıca v. H.L.A. 

Hart, ―Introduction‖ in Essays in Jurisprudence and Philosophy, New York, Clarendon Press, 1983, 

pp. 1-18, p. 2. 
500

 H.L.A. Hart, ―Definition and Theory in Jurisprudence‖, in Essays in Jurisprudence and 

Philosophy, New York, Clarendon Press, 1983, pp. 21-48, p. 23, 27. 
501

 Ken Kress, ―Modern Jurisprudence, Postmodern Jurisprudence, and Truth‖, Michigan Law 

Review, Vol. 95, 1997, pp. 1871-1926, p. 1900. 



159 

 

olarak okumamızda çok fazla bir sakınca yoktur
502

. Hart‘ın kuramında yer verdiği, 

bir hukuk sisteminin merkezinde yer alan tanıma kuralı, içeriğini mahkemelerin, 

memurların ve vatandaĢların kabul edip, takip ettikleri aktüel uygulamalarından alan, 

o sistemde üretilen hukukî önermelerin (anayasa, kanun, emsâl karar) doğruluk 

koĢullarını (geçerliliğini, sisteme aidiyetini) belirleyen nihaî bir ölçüttür
503

. Diğer 

hukukî önermelerin doğruluğunun tanıma kuralının öngördüğü koĢulları taĢımasına, 

ona uygunluğuna bağlı olmasına rağmen, kendisi bir hukukî ölçüt olmayan tanıma 

kuralının doğruluğu, baĢka bir doğruluk testini geçmesini, baĢka bir kurala olan 

uygunluğunu gerektirmez; bu kural ―Ne doğru ne de yanlıĢ olabilir; sadece kabul 

edilir.‖
504

. Buna göre tanıma kuralı, ilgili hukuk sisteminde bir sosyal gerçeklik 

olarak mevcuttur. Bu sebeple sonuç olarak, varlığını toplumsal kabullere borçlu olan 

ve hukukî önermelerin doğruluk koĢullarını belirleyen tanıma kuralı kavramının 

müellifi Hart‘ın, hukukî önermelerin doğruluğunu belirleyen doğruluk koĢulları 

olarak toplumsal konvansiyonları, doğruluk kuramı olarak ise konvansiyonalist-

tutarlılıkçı hukukî doğruluk kuramını benimsediği söylenebilir
505

. 

                                                           
502

 Bu sebeple, bu paragrafta bizim Hart‘ın kuramına iliĢkin olarak ‗doğruluk‘tan bahsettiğimiz yerde, 

gerçekte kendisinin ‗geçerlilik‘ten bahsettiğini belirtelim. Yine benzer bir okuma için v. Dworkin, 

Justice in Robes, p. 32, 163; Bu konuda Kress, Patterson‘a itirazen, Hart‘ın geliĢtirdiği hukukî 

geçerlilik kuramının zorunlu olarak bir doğruluk kuramını gerektirmediğini, bu ikisinin farklı Ģeyler 

olduğunu, bir hukukî geçerlilik kuramının birden çok doğruluk kuramıyla uyumlu olabileceğini ileri 

sürmektedir. V. Kress, op. cit, p. 1900, 1909. Fakat biz, bu konuyla ilgili açıklama aĢağıda bulunduğu 

üzere, Hart‘ın hukukî önermelerin geçerliliğini belirleyen tanıma kuralının varlığını ve içeriğini 

toplumsal kabullere bağlaması sebebiyle kendisinin bir doğruluk kuramını benimsediğini iddia 

etmekte haksız olmadığımızı düĢünüyoruz. Çünkü, eğer söylem düzeyimiz mantık bilimiyle ve hatta 

profesyonel hukukçuların meslekî jargonlarıyla değil de, daha geniĢ bir çaptaki toplumsallık 

düzeyinde ise ve yapılan çalıĢmanın amacı pejoratif anlamıyla sırf akademik değil de, hayatımızı 

etkileyen pratik bir bilgi alanını tanımak ise bu konudaki değerlendirme ölçütü de genel-geçer 

toplumsal söyleme uygun olmalıdır. Bir mantıkçı ya da bir hukukçunun, bir yasanın veya bir 

mahkeme kararının normlar hiyerarĢisindeki konumuna göre geçerli olup olmamasından, soğukkanlı 

ve çok rahat bir Ģekilde bahsedebilmesine rağmen, bu kiĢilerin dıĢındaki diğer toplumsal faillerin, 

örneğin bir müvekkilin değerlendirme ölçütü –―Zulüm et, adına kanun de!‖ Ģeklinde bir vatandaĢın 

isyanını dile getirdiği bir örnekte belirdiği üzere– bu soğukkanlılığı yansıtan bir ‗geçerlilik‘ ölçütü, 

büyük ihtimâlle, olmayacaktır. Aksi bir görüĢ için v. Metin, ―Hukuk Normunun Yorumu‖, pp. 43-4, 

48. 
503

 Hart, The Concept of Law, pp. 101-3-5; Fakat Hart, toplumsal konvansiyon farklılıklarına bağlı 

olarak adâlet ilkeleri, ahlâkî değerler gibi unsurların da tanıma kuralının içeriğine dâhil olabileceğini 

belirtmektedir. V. Ibid., p. 204, 247, 269. 
504

 Ibid., p. 109. 
505

 Bu konuda Patterson, bize göre hatalı bir Ģekilde, Hart‘ın uygunluk-doğruluk kuramını 

benimsediğini ileri sürmektedir. V. Patterson, Law and Truth, pp. 67-8; Fakat, uygunluk-doğruluk 

kuramının hem bireysel düĢüncelerden hem de toplumsal kabullerden bağımsız olan gerçekliğe 

uygunluğu gerektirmesi, hâlbuki tanıma kuralının tam anlamıyla bir toplumsal kabulün ürünü olması 

sebebiyle Patterson‘a katılmıyoruz. Bu yöndeki benzer bir tespit için v. Kress, op. cit, p. 1906. 



160 

 

Özelde Hart‘ın, bu Ģekilde, hukukî önermelerin doğruluğunu bir soy ağacı 

testine tâbi tutan tanıma kuralı öğretisine, genelde ise hukukun kaynaklarını 

kanıtlanabilir tarihsel-sosyal olgulardan (anayasalar, kanunlar, emsâl kararlar) ibâret 

gören pozitivist anlayıĢa karĢı çıkıĢıyla bilinen Ronald Dworkin, çağdaĢ hukuk 

felsefesi literatüründe doğruluk problemi üzerinde en çok duran kuramcıdır. Ona 

göre, hukuk yalnızca sosyal olgulardan meydana gelmemekte, bununla birlikte 

ilkeleri de içermektedir. Fakat bu ilkelerin tespiti tanıma kuralına benzer bir 

dedektörle değil, yalnızca, (cebir kullanma tekelini kendi elinde tutan) tüm hukuk 

sistemini meĢrûlaĢtıracak ilkelerin hangileri olduğuna iliĢkin ahlâkî ve siyâsî bir 

tartıĢmaya girilmesiyle mümkündür
506

. Öncelikle hukukun ontolojik boyutuna vurgu 

yapan bu tezin pratik boyutu ise hukukî yorum probleminde kendisini 

göstermektedir. Dworkin‘e göre, pozitif hukuk kurallarının somut bir hukukî 

uyuĢmazlığa çözüm getirmekte yetersiz kaldığı ya da çok adâletsiz sonuçlara yol 

açma olasılığının bulunduğu durumlarda bu uyuĢmazlık çözümsüzlüğe mahkûm 

kalmamalı, ilkelerin göstereceği doğrultuda çözülmelidir. Doğru cevap tezi olarak da 

bilinen bu teze göre, -Dworkin‘in zor davalar olarak isimlendirdiği–  bu tür 

durumlarda hâkimler tüm hukuk sistemini siyâseten ve ahlâken en aydınlık ortamda 

meĢrûlaĢtıracak Ģekilde, kurumsal kayıtlarda bulunan hukukî verileri ve toplumun 

ahlâkî geleneklerini
507

 yorumlayarak, mevcut kurumsal tarihe ve hukukî 

uygulamalara en iyi Ģekilde uyan ve onları meĢrûlaĢtıran doğru cevaba 

ulaĢmalıdırlar
508

. Bu Ģekilde üretilen hukukî önermelerin doğruluğunu belirleyen 

koĢul ise, toplumun güncel hukukî uygulamalarında doğru olarak addedilen diğer 

hukukî önermelere dair en iyi inĢâî yorumu sağlayan kiĢisel ve siyâsî ahlâk ilkelerine 

olan uygunluktur
509

. Buna göre ―Bir çocuğunun öldüğünü, üç çocuğunun ve 

kocasının ağır bir Ģekilde yaralandığını kaza anında değil de, kazadan iki saat sonra 

gittiği hastanede öğrenen davacının kazaya sebebiyet veren dikkatsiz sürücüye 

yönelttiği manevî tazminat talebinin
510

 kabul edilebilirliğinin doğruluğu, toplumun 

onun durumundaki davacıların tazminata hakkı olduğunu kabul ettiği varsayıldığında 

                                                           
506

 Dworkin, Justice in Robes, p. 32; Simmonds, op. cit, p. 203. 
507

 Dworkin, Taking Rights Seriously, pp. 125-6. 
508

 Dworkin, Law’s Empire, p. 245; Dworkin, Justice in Robes, p. 171. 
509

 Dworkin, Law’s Empire, p. 225; Dworkin, Justice in Robes, p. 14.  
510

 McLoughlin v. O‘Brian (1983), (Çevrimiçi) http://en.wikipedia.org/wiki/McLoughlin_v_O'Brian, 

18.06.2012 

http://en.wikipedia.org/wiki/McLoughlin_v_O'Brian


161 

 

hukukî uygulamanın daha aydınlık bir durumda görünüp görünmemesine 

bağlıdır.‖
511

. Dolayısıyla, böyle bir davayı karara bağlayacak olan yargıcın görevi 

―tarihsel koĢullara bağlı olmayan objektif ahlâkî bir evrene ait ilkeler doğrultusunda 

değil‖
512

, mevcut kurumsal-hukukî kayıtlar için en iyi meĢrûlaĢtırmayı sağlayacak, 

toplumsal ahlâka dayanan ilkeler doğrultusunda karar vermektir
513

. Görüldüğü üzere, 

Hart‘ın tanıma kuralı testine karĢı çıkarak, hukukun ahlâkî ilkeleri de içerdiğini ileri 

sürmesine rağmen, Dworkin de bu ahlâkın temelini toplumsal konvansiyonlara
514

, 

hukukî önermelerin doğruluk koĢullarını da –kısmen de olsa– bu konvansiyonlara 

olan uygunluğa bağlaması, yani benzer Ģekilde bir tanıma kuralı öngörmesi ve 

dolaylı olarak doğru cevap tezinin kapsamını sınırlandırması
515

 sebebiyle, tıpkı Hart 

gibi, konvansiyonalist-tutarlılıkçı hukukî doğruluk kuramını benimsemektedir
516

. 

 

Görüldüğü üzere, 20. yüzyıl hukuk felsefesi düĢüncesini derinden etkileyen 

bu üç büyük kuramcının hukukî önermelerin doğruluğu problemine yaklaĢımları, bu 

çalıĢmanın bir önceki baĢlığı altında yer verilen ahlâk kuramcılarının ahlâkî 

önermelerin doğruluğu konusunda Moore‘un ahlâkî realizminin iki tezine ontolojik 

tez ve zihinden bağımsızlık tezi–  dair getirdikleri yaklaĢımlarla paralellik arz 

etmektedir. Buna göre, hukuk felsefesi düĢüncesinde –bahsi geçen kuramcılar 

özelinde olmak üzere– bu probleme yönelik temel olarak iki yaklaĢım söz 

konusudur: (1) Hukukî önermelerin bir doğruluk değerine sahip olabileceğini 

                                                           
511

 Dworkin, Law’s Empire, p. 225-6. 
512

 Dworkin, Taking Rights Seriously, p. 163. 
513

 Dworkin, ―A Reply‖, p. 279.  
514

 Bu kadarını, Hart da söylemektedir. V. supra n. 503. Bu konuda Dworkin, Hart ile aynı görüĢtedir. 
515

 Dworkin, BirleĢik Devletler ve Büyük Britanya gibi geliĢmiĢ hukuk sistemlerinde bir doğru 

cevabın bulunmadığı hukukî uyuĢmazlıkların oldukça sınırlı olduğuna inanmaktadır. Dolayısıyla bu 

itiraf doğru cevap tezinin kuramsal gücünü zayıflatmaktadır. V. Dworkin, A Matter of Principle, p. 

144; ―Hukuk bu kadar kusursuz olmasa dahi Herkül onu sanki öyleymiĢ gibi ele alacaktır‖. V. 

Dworkin, Taking Rights Seriously, pp. 1-13, p. 116; Bu konuda Leiter, John Mackie‘ye atfen aynı 

tespitte bulunmaktadır. V. Brian Leiter, ―The End of Empire: Dworkin and Jurisprudence in The 21st 

Century‖, Rutgers Law Journal, Vol. 36, 2004, pp. 165-181, p. 175. Dworkin‘in, her ne kadar doğru 

cevap kuramıyla bilinse de, yorumsal ve ahlâkî yargıların objektifliğine olan bakıĢı da sorunludur: 

―Ahlâkî argümanların dıĢında ahlâkî yargıların objektifliği hakkında söyleyecek sözüm yok, aynı 

Ģekilde yorumsal argümanların dıĢında yorumsal yargıların objektifliği için de, vs.‖ Ronald Dworkin, 

―My Reply to Stanley Fish (and Walter Benn Michaels): Please Don‘t Talk about Objectivity 

Anymore‖, The Politics of Interpretation, Ed. by W. Mitchell, Chicago, Chicago University Press, 

1983, p.297‘den aktaran Levinson, op. cit., p.452. 
516

 Aynı doğrultudaki bir tespit için v. Anna Pintore, Law without Truth, Liverpool, Deborah Charles 

Publications, 2000, pp. 158-9. 



162 

 

reddeden ve bu sebeple ikinci aĢamaya geçmeyen, Kelsen‘in gayribiliĢselci-

kuralkoyucu yaklaĢımı; (2) Hukukî önermelerin bir doğruluk değerine sahip 

olabileceğini kabul eden, fakat bu değerin toplumsal konvansiyonlardan bağımsız 

olmadığını ileri süren, Hart‘ın sarahaten, Dworkin‘in ise zımnen, fakat daha sofistike 

biçimde dile getirdiği idealist-konvansiyonalist yaklaĢım. Moore‘un bu tartıĢmadaki 

yeri ise, bu paralelliğin varlığı ve Moore‘un doğal hukuk ontolojisinin ikinci tezi olan 

ilişkisel tez sebebiyle tahmin edilebilirdir. Bu doğrultuda Moore‘un realist hukukî 

doğruluk kuramı, yine iki tez hâlinde, Ģu Ģekilde belirtilebilir: 

 

(1)    Hukukî önermeler doğruluk değeri almaya elveriĢli önermelerdir. 

(2) Bu doğruluk değerinin belirlenmesinde, bireylerin ve toplumların 

düĢüncelerinden bağımsız olan ahlâkî gerçeklik, diğer bileĢenlerle birlikte, 

belirleyicidir. 

 

Özellikle (2) numaralı tezden anlaĢılabileceği gibi, Moore hukukî önermelerin 

doğruluk koĢullarını yalnızca ahlâkî gerçeklik ile tüketmemektedir. Ahlâkî 

doğrulukların hukukî önermelerin de doğruluğunu belirlediğini ileri sürebilecek 

tümüyle saf bir doğal hukuk anlayıĢına karĢı çıkan
517

 Moore, bunun yanında baĢka 

önerme türlerinin de bu koĢullarda belirleyici olduğunu ileri sürmektedir. Bu önerme 

türleri (1) maddî uyuĢmazlık vakıalarını tasvir etmeyen olgusal önermeler, (2) bu 

vakıaların çözümüne iliĢkin kanunkoyucunun tercihini içeren genel hukuk 

önermeleri, (3) olgusal önermeleri genel hukuk önermelerinin kapsamına yerleĢtiren 

yorumsal önermeler, (4) iliĢkisel tezin ilgi alanına giren ve ikinci ve üçüncü türden 

önermelerin doğruluğunda kısmen belirleyici olan değer önermeleri ve (5) ilk üç 

önerme türünün meydana getirdiği öncüller grubunun sonucunda varılan hukukî 

sonucu meĢrûlaĢtıracak olan, modern mantığın dedüktif çıkarım kurallarını içeren 

mantık önermeleridir
518

. Olgu, genel hukuk, yorum, değer ve mantık önermelerinin 

bir araya gelmesi ile hukukî uyuĢmazlığı çözüme kavuĢturan altıncı önerme türü ise 

tekil hukuk önermeleridir. 

                                                           
517

 Moore, Objectivity in Ethics and Law: Essays in Moral and Legal Ontology, p. xii; Moore, 

―The Plain Truth about Legal Truth‖, p. 38. 
518

 Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, pp. 24-5. Özellikle mantıkî çıkarım kuralları için v. 

IĢıktaç, Hukuk Normunun Mantıksal Analiz ve Uygulaması, pp. 105-13. 



163 

 

ĠliĢkisel tez açısından Moore‘un asıl ilgi alanına giren önerme türü, tekil 

hukuk önermeleridir. Bu tercihi meĢrûlaĢtıran sebepler olarak, Moore‘un esas olarak 

bir hukuk kuramcısı olması, bu tür önermelerin doğruluğunun ilk beĢ önerme 

türünün doğruluğu tarafından belirleniyor olması
519

, diğer önerme türleri arasında 

hayatımızı etkileme gücünü en çok elinde bulunduran önerme türü olması 

gösterilebilir. Bundaki diğer bir etken, Moore‘un tekil hukuk önermelerinin bir 

doğruluk değerine sahip olup olmaması meselesinin belirli ideallerimiz için önemli 

olduğuna inanmasıdır. Moore‘a göre demokrasi, hukukun üstünlüğü, kuvvetler 

ayrılığı gibi ideallerin gerçekleĢmesi ancak ve ancak tekil hukuk önermelerinin 

doğruluğu konusunda alınacak realist bir tavırla mümkündür. Böyle bir tavır bu 

önermelerinin doğruluğunu hâkimin kararının tahminine olan uygunluğa 

indirgememekte
520

, bu önermelerin hâkim kararının öncesinde bir doğruluk değerine 

sahip olduğuna inanmaya sevk etmektedir. Bunun tersi durumun bizi götüreceği 

sonuç ise hâkimlerin bu doğrulukları keĢfetmekle yükümlü değil de, hata yapma 

ihtimâli olmaksızın istedikleri Ģekilde karar verdiklerini kabul etmek olacak, 

dolayısıyla böylesine sınırlanmamıĢ bir kamusal görev çoğunluğun seçilmiĢ 

temsilcileri aracılığıyla yönetilme ve insanların değil, kanunların egemenliği altında 

yaĢama ideallerini yok etmekte
521

, sonuç olarak da demokratik bir ülkedeki yargısal 

denetim faaliyetinin meĢrûiyetini tartıĢılır hâle getirmektedir. 

 

Böyle bir anlayıĢ, Moore‘a göre, bu tür demokratik ideallerin yanında mevcut 

hukukî uygulamalarımızla da çeliĢmektedir. Bu durumda, örneğin, yüksek mahkeme 

uygulamalarında görülen içtihadı değiĢtirme kararları, alt mahkeme kararının temyiz 

incelemesinde bozulması, yargılamanın yenilenmesi gibi hukukî kurumların varlık 

sebebi ortadan kalkmaktadır. Eğer alt derece mahkemesinin verdiği karar bir 

doğruluk değerine sahip değilse, yüksek mahkeme tarafından temyiz incelemesinin 

meĢrûiyeti neye dayanmaktadır? Bu meĢrûiyeti toplumsal kabullere uygunluğun 

sağladığını varsaydığımızda, örneğin, büyük toplumsal değiĢimlerin yaĢandığı 

yirminci yüzyılda elli yıl önce verilen tüm mahkeme kararlarının doğruluk değeri, 

                                                           
519

 Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, p. 26. 
520

 Holmes, ―The Path of The Law‖, p. 461. 
521

 Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, p. 30. 



164 

 

yeni konvansiyonlarımız ıĢığında yanlıĢ mı kabul edilecektir? Ya da, ikibin beĢyüz 

yıl sonra hâlâ, Sokrates‘i mahkûm eden kararın yanlış olduğuna dair inancımızın 

kaynağı ne olabilir? Eğer tekil hukuk önermelerinin doğruluk değerini belirleyen 

koĢullar mevcut konvansiyonlar ise bu konvansiyonlardaki değiĢiklik davanın 

hukukunun da değiĢtiği anlamına gelecektir. Oysa realist hukukî doğruluk anlayıĢına 

göre bu tür durumlarda değiĢen Ģey davanın hukuku değil, sadece davanın hukukuna 

dair görüĢlerdir. Çünkü hukukî önermelerin doğruluk koĢullarının belirli 

konvansiyonlara ve inançlara değil, bunlardan bağımsız olan gerçeklik tarafından 

belirlendiğini ileri süren realist doğruluk anlayıĢına göre bunlardaki bir değiĢiklik 

davanın hukukunda da bir değiĢiklik olmasını gerektirmemektedir
522

. 

 

Yine Moore‘a göre, realist hukukî doğruluk anlayıĢı, çağımız hukuk felsefesi 

düĢüncesinde en çok Dworkin tarafından savunulan ―hukukun dikiĢsiz bir dokuma 

olduğu‖ ve ―her hukukî uyuĢmazlığın
523

 bir doğru cevabının bulunduğu‖
524

 tezlerinin 

savunulmasında daha güçlü bir mevzi sağlamaktadır. Çünkü konvansiyonalist-

tutarlılıkçı hukukî doğruluk kuramına göre hukukî önermelerin doğruluğunu 

belirleyen koĢullar toplumsal konvansiyonlar ve bunlar içinde doğru olduğu kabul 

edilen diğer hukukî önermelerle olan tutarlılıktır
525

 ve bu konvansiyonların sonsuz 

karmaĢıklıkta ve çeĢitlilikte gelebilecek gerçek hayattaki uyuĢmazlıklara çözüm 

getirme yeterliliğini yitirdiği noktada ilgili uyuĢmazlığa dair doğru cevap da 

tükenecektir. Oysa ki, Moore‘un ortaya koyduğu realist-uygunlukçu hukukî doğruluk 

kuramı kabul edildiği takdirde tekil hukuk önermelerinin doğruluğunu belirleyen 

koĢullara tarihsel olgularla (pozitif hukukî metinler, linguistik-hukukî-ahlâkî 

konvansiyonlar) birlikte, bunları aĢan ahlâkî gerçekliğin de dâhil olduğu kabul 

edilecek ve hiçbir zaman tükenmeyecek olan ahlâkî gerçeklik, her türlü hukukî 

uyuĢmazlığın çözümünde doğru cevaba ulaĢılmasını sağlayacaktır. Çünkü, sadece 

bazılarında değil, fakat tüm hukukî uyuĢmazlıklar için doğru cevap tezinin 

                                                           
522

 Ibid., p. 31. 
523

 -birkaç istisna dıĢında- V. supra n. 515. 
524

 Bu iki tezin ayrıntılı bir incelemesi için v. Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald 

Dworkin’in Hukuk Kuramı, pp. 112-22. 
525

 Dworkin doğruluk koĢulu olarak ‗tutarlılık‘ kelimesinin yerine ‗bütünlük‘kelimesini tercih 

etmektedir. Dworkin‘in konvansiyonalist-tutarlılıkçı hukukî doğruluk kuramının ayrıntılı bir 

incelemesi için v. Moore, ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, passim.  



165 

 

savunulması bir konvansiyonalist için değil, ancak ve ancak bir realist için 

mümkündür
526

. 

 

Hukuk ve siyâset kuramcısı Carl Schmitt, belirli bir siyâsî toplumdaki hukuk 

düzeninin düzgün iĢleyebilmesi için genel bir toplumsal normallik durumunun var 

olması gerektiğini, bunun olmadığı bir kaos ortamında durumu normalleĢtirebilmek 

için mevcut hukuk düzeninin askıya alınıp alınmamasına, yani ―istisna hâline karar 

vermeye yetkili kimsenin, o siyâsî düzenin egemeni olduğunu‖ ileri sürer
527

. Eğer bu 

önermenin doğruluğunu kabul eder ve hukukî pozitivistler ile doğal hukukçular 

arasında, hukuk ile ahlâk arasında zorunlu bir iliĢkinin var olup olmadığı sorunu 

etrafında dönen tartıĢmada, rakiplerin karĢılıklı tezleriyle birbirleri karĢısında 

üstünlük sağlama mücadelesini de bir hukuk siyâseti mücadelesi olarak görürsek
528

, 

hukuk kurallarının somut bir uyuĢmazlığa çözüm getirmekte yetersiz kaldığı bir zor 

ya da hukukun loş alanındaki davadaki hukukî kaos ortamını eski normal düzenine 

getiren ve bu uyuĢmazlığa iliĢkin tekil hukuk önermesinin doğruluk değerini 

belirleyen faktörün —sadece kanun, yönetmelik gibi tarihsel olgular, hukukî ya da 

linguistik konvansiyonlar mı, yoksa bunları aĢan ahlâkî gerçeklik mi— bu 

mücadelenin galibi olan egemen olduğunu varsayabiliriz.  

 

Moore böyle bir kaos ortamını Amerikan Yüksek Mahkemesinin United 

States v. Kirby
529

 kararında görmektedir. Bir kasaba Ģerifi olan Kirby, yetkili 

mahkeme tarafından verilen bir tutuklama kararı gereğince, hakkında cinâyet 

suçlaması olan federal posta görevlisi Farris‘i bu görevini icra ettiği sırada, 

kullandığı nehir botunu durdurarak tutuklar ve mahkemeye sevk eder. Fakat bunun 

üzerine Federal Hükümet, Federal Posta TeĢkilatı Kanununun ―bir postanın, 

sürücüsünün ya da taĢıyıcısının ulaĢımını bilerek ve isteyerek engellemeyi ya da 

                                                           
526

 Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, p. 31-2. 
527

 Lars Vinx, ―Carl Schmitt‖, (Çevrimiçi)  http://plato.stanford.edu/entries/schmitt/, 10.06. 2012. 
528

 -Bu arada bu kıyasla, bir siyâset felsefesi kavramını bir hukuk felsefesi tartıĢmasında kullanarak 

belki de kategori hatası yapıyor olabileceğimizin bilincinde olarak- 
529

 United States v. Kirby - 74 U.S. 482 (1868),  (Çevrimiçi) 

http://supreme.justia.com/cases/federal/us/74/482/case.html, 10.07.2012. 

http://plato.stanford.edu/entries/schmitt/
http://supreme.justia.com/cases/federal/us/74/482/case.html


166 

 

yavaĢlatmayı‖
530

 federal bir suç sayan ilgili hükmü gereğince ġerif Kirby hakkında 

soruĢturma baĢlatır. Yüksek Mahkemenin önüne gelen davada Kirby, posta sürücüsü 

Farris‘i yetkili bir mahkeme tarafından verilen geçerli bir tutuklama emri 

doğrultusunda tutukladığını, aksi hâlde bu federal suç zanlısının eyaletin yargı 

yetkisinin dıĢına çıkmıĢ olacağını ve bunun dıĢında postanın ulaĢımını engellemek ya 

da yavaĢlatmak gibi bir niyeti ya da amacının bulunmadığını ileri sürer. Bu davada 

Kirby‘nin tutuklama eyleminin postanın ulaĢımını engellediği ve de yavaĢlattığı 

konusunda Ģüphe yoktur. Çünkü Kirby, kelimenin gündelik anlamıyla postanın 

ulaĢımını bilerek ve isteyerek hem engellemiĢ hem de yavaĢlatmıĢtır. Mahkemenin 

burada göz önünde tuttuğu soru ise, kanunî görevini yerine getiren Kirby‘nin bu 

eyleminin –kanunun ilgili hükmünün kapsamına girebilmesi için– kelimenin hukukî 

anlamıyla postanın ulaĢımını engellemiĢ ya da yavaĢlatmıĢ olup olmadığı Ģeklindeki 

yorumsal sorudur
531

. 

 

Yargılama sonucunda Mahkeme, ġerif Kirby‘nin posta ulaĢımını engellemek 

ya da yavaĢlatmakla suçlu olmadığına hükmetmiĢtir. Oysa ki, pozitif hukuk 

kurallarının aksi yönde bir kararı gerektirdiği bu davada Mahkeme, ne formalistlerin 

iddia ettiği gibi hukuk kurallarını harfi harfine uygulayarak —çünkü mevcut kanun 

hükmünü gündelik anlamıyla uygulamayı reddetmiĢtir,— ne pozitivistlerin iddia 

ettiği gibi hukukun belirsizleĢtiği loĢ alanda takdir yetkisini kullanıp ex post facto bir 

hüküm kurarak —çünkü olaya uygulanacak bir pozitif hukuk kuralı vardır ve bu 

sebeple hâkimin takdir yetkisini kullanmasını gerektirecek loşta kalan ya da zor bir 

durum yoktur,— ne common law sistemlerinin ayırd edici bir niteliği olarak daha 

önceki bir emsâl karar doğrultusunda —çünkü mahkeme, kararında daha önceki bir 

mahkeme kararına atıfta bulunmamıĢtır, dolayısıyla bu durum common law 

hukukçularının deyimiyle emsâlsiz bir durumdur,— ne de hem kendisinin hem de 

Kirby‘nin bu olayda adlî bir faaliyette bulunmaları sebebiyle bir meslekî dayanıĢma 

güdüsüyle bu sonuca varmıĢtır. Mahkemeye göre ―Farris‘in tutuklanmasının doğal 

                                                           
530

 ―An act to reduce into one The several acts establishing and regulating The Post-Office 

Department‖, m. 9 in Acts Passed at The Second Session of The Eighteenth Congress of The 

Unites States, Washington, 1825, p. 24. 
531

 Michael S. Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, Law and 

Philosophy, Vol. 21, 2002, pp. 619-705, p. 625. 



167 

 

bir sonucu olan posta ulaĢımındaki gecikmenin yol açacağı kamusal rahatsızlık, 

hakkında bu tür ağır suç isnadı bulunan kamu görevlilerine tutuklanma muafiyeti 

tanınması durumunda ortaya çıkacak olan rahatsızlığa göre çok daha düĢük 

seviyededir. Kaldı ki, Kongre‘nin kamu görevlileri hakkındaki suç isnâdlarının 

sadece mala prohibita, yani kanunen yasaklanmıĢ eylemlere iliĢkin olarak değil, 

mala in se, yani ahlâken yasaklı olan, kendi baĢına kötü eylemlere iliĢkin olsa bile, 

onları mahkemelerin cezaî takibatlarından muaf tutmaya yetkili olduğu Ģüphelidir. 

Böyle bir yetkinin anayasal olup olmaması bir yana, böyle bir yetki açıkça, kanunen 

verilmedikçe Kongre‘nin böyle bir niyetinin olduğu dahi varsayılmamalıdır. Tüm 

kanunlar makul bir Ģekilde yorumlanmalı, kanun hükümleri uygulanırken metinde 

yer alan genel terimler adâletsizliğe, zulme ya da saçma bir sonuca yol açmayacak 

Ģekilde sınırlandırılmalıdır. Ve kanunkoyucunun kullandığı dilde bu tür sonuçlardan 

kaçınmayı sağlayacak istisnaların varlığını da amaçladığı varsayılmalıdır. Bu gibi 

davalarda kanunun gerekçesi, metnine tercih edilmelidir‖
532

. 

 

Bu davada mahkeme, Kirby‘nin postanın ulaĢımını -gündelik anlamıyla- 

engellemesini hukukî anlamda bir engelleme olarak görmemiĢ, Aquinas‘ın deyimiyle 

kanunun sözünü değil, ruhunu öne çıkarak Kirby‘nin suçlu olmadığına karar 

vermiĢtir. Bu kararın Moore açısından önemi ise, mahkemenin vardığı bu sonucu 

içeren ―ġerif Kirby posta ulaĢımını engellemek ya da yavaĢlatmakla suçlu değildir.‖ 

Ģeklindeki tekil hukuk önermesini kendisinin realist-uygunlukçu hukukî doğruluk 

kuramını daha iyi anlayabilmemizi sağlayan bir örnek teĢkil etmesidir. Bu önerme 

posta ulaĢımını engelleme ya da yavaĢlatma Ģeklindeki, gündelik anlamıyla genel bir 

niteliği taĢıyan ġerif Kirby‘nin bu eyleminin hukukî açıdan böyle bir niteliğe sahip 

olmadığını ima eden bir hukukî niteliğe sahip olduğunu belirten bir önermedir
533

. 

Verilen karar doğru ya da yanlıĢ verilmiĢ olsun, iliĢkisel tez açısından önem taĢıyan 

husus, bu tekil hukuk önermesinin doğruluk değerinin diğer doğruluklarla birlikte, 

kısmen de olsa, ahlâkî doğruluklara da bağlı olduğunu göstermektir. Moore, 

Kirby‘nin suçlu olmadığını belirten ve doğru olduğunu varsaydığı bu hukukî 

                                                           
532

 United States v. Kirby - 74 U.S. 482 (1868),  (Çevrimiçi) 

http://supreme.justia.com/cases/federal/us/74/482/case.html, 10.07.2012. 
533

 Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, p. 625. 

http://supreme.justia.com/cases/federal/us/74/482/case.html


168 

 

önermeyi meydana getiren öncülleri hukuk harici önerme türleri kümelerine 

ayırmaktadır
534

: 

 

(1) Kurumsal tarih olguları: BirleĢik Devletler 18. Kongresi posta ulaĢımını 

engellemek ya da yavaĢlatmayı yasaklayan bir kanun çıkarmıĢ ve sonraki 

Kongreler bu yasayı değiĢtirmemiĢ ya da yürürlükten kaldırmamıĢtır. 

 

(2) Semantik olgu: ġerif Kirby‘nin (tutuklama) eylemi ―posta ulaĢımını 

engellemek ya da yavaĢlatmak‖ Ģeklindeki gündelik Türkçe yükleminin 

kaplamına girmektedir. 

 

(3) Ahlâkî olgu: Geçerli bir Ģekilde çıkarılmıĢ kanunların yorumlanmasında 

kanun metninde yer alan kelimelerin gündelik anlamlarına büyük önem 

vermek doğrudur, çünkü demokrasi, özgürlük, hakkaniyet ve faydanın 

gerçekleĢmesine katkıda bulunur. 

 

(4) Ahlâkî olgu: Federal bir devlette postaların engellenmeden hedefine 

ulaĢmasının sağlanması araçsal bir iyidir. 

 

(5) Kısmen ahlâkî, kısmen nedensel, kısmen semantik olgu: Federal Posta 

TeĢkilatı Kanunun iĢlevi, federal birliği meydana getiren eyaletler arasındaki 

posta ulaĢımının engelsiz bir Ģekilde yürümesini sağlamaktır. 

 

(6) Kısmen ahlâkî, kısmen nedensel olgu: ġerif Kirby gibi kimselerin cezaî 

takibattan muaf tutulması, kanunun bu iĢlevine hizmet etmemesi sebebiyle 

kötüdür. 

 

(7) Ahlâkî olgu: Farris gibi cinâyet zanlısı posta taĢıyıcılarının aramızda rahat 

bir Ģekilde dolaĢmasının engellenmesi araçsal bir iyi iken, bu gibi suçlu 

                                                           
534

 Ibid., pp. 625-6. 



169 

 

cânîlerin cezalandırılması ve Kirby gibi masum kimselerin 

cezalandırılmaması gerçek bir iyidir. 

 

(8) Ahlâkî olgu: Bu davada, (7) numaralı olgudaki iyiler (3), (4)
535

 ve  (6) 

numaralı olgulardaki iyilere ağır basmaktadır. 

 

Bu Ģekilde olgusal, genel hukuk, semantik ve değer önermelerinin bir araya gelerek 

meydana getirdiği önerme türü, Kirby‘nin suçlu olmadığını ima eden bir hukukî 

niteliğin Kirby‘de bulunduğunu tasvir eden bir tekil hukuk önermesidir. Dolayısıyla 

burada tekil hukuk önermelerinin doğruluk değerini belirleyen faktörler olarak 

elimizde ahlâkî ve ahlâk harici olgular (tarihsel, semantik, nedensel) kümesi 

bulunmaktadır
536

. Bu sebeple, Moore‘un burada iliĢkisel tez açısından cevabını 

aradığı soru bir hukukî niteliğe vücut veren ve tekil hukuk önermesinin doğruluk 

değerini belirleyen, fakat onlarla özdeĢ olmayan bu değer önermeleri ile hukuk 

önermeleri arasında ne tür bir iliĢkinin var olduğudur: ―Hukukî önermeler ve 

nitelikler hangi anlamda bir varlığa sahiptir, doğal dünyamızın neresinde 

bulunmaktadırlar ve hukuk harici (özellikle ahlâkî)  olgularla nasıl bir iliĢki 

içindedirler? Daha somutlaĢtırırsak, ġerif Kirby‘nin posta ulaĢımını engellemekle (ya 

da yavaĢlatmakla) suçlu olmadığını belirten hukukî önermenin kaplamını belirleyen 

Ģey nedir? Eğer hukukî bir engelleme (ya da yavaĢlatma) gündelik anlamıyla bir 

engelleme (ya da yavaĢlatma) değilse nedir, ve hukukî olmayan, gündelik anlamdaki 

engellemekle (ya da yavaĢlatmakla) arasındaki iliĢki nasıl bir iliĢkidir?‖
537

 

 

 Moore‘un bu soruya cevap verirken izlediği yöntem ve kullandığı kavramlar, 

ahlâkî realizm tartıĢmasında yaptığına benzerdir. Bir önceki baĢlık altında Moore‘un 

ahlâkın göndergesel bir söylem alanı olduğuna ve ahlâkî niteliklerin, varlık alanı 

olarak içinde yaĢadığımız dünyada yer alan doğal nitelikler kümelerine bağlı olarak 

                                                           
535

 Moore (8) nu.lı olguda (7) nu.lı olgunun tercih edildiği diğer olgular olarak sadece (3) ve (6) nu.lı 

olgulardaki iyilerden bahsetmesine rağmen, (4) nu.lı olgunun da tarafıızca (8) nu.lı olguya 

yerleĢtirilmesi, ilgili mahkeme kararında da belirtilmesi sebebiyle, cümlenin anlamında bir değiĢikliğe 

yol açmamaktadır. 
536

 Moore, Objectivity in Ethics and Law: Essays in Moral and Legal Ontology, p. xiii; Michael S. 

Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, p. 667. 
537

 Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, p. 632. 



170 

 

ortaya çıkan, fakat onlarla tip-özdeĢ olmayan ve diğer doğal ve zihinsel türlerden 

farklı bir türe ait varlıklara gönderme yaptığına inandığını belirtmiĢtik. Benzer 

Ģekilde Moore, hukukî önermelerde yer alan hukukî niteliklerin hukuk haricindeki 

ahlâkî, semantik, tarihsel ve nedensel olgu kümelerinin meydana getirdiği birliğe 

bağlı olarak ortaya çıktığını ve yine doğal dünyamızda yer alan bir türe –hukukî tür– 

gönderme yaptığını ileri sürmektedir. 

 

Nedensel gönderge kuramını ahlâkî türlerde yaptığı gibi hukukî türlere 

uyarlayan Moore‘a göre kırmızı ve iyi kelimelerine sahip olmamızın varlık sebebi 

olarak, sırasıyla, bu rengi görmemize sebep olan belirli doğal taban niteliklerde ve bu 

yöndeki ahlâkî inancımızın doğumuna sebep olan ahlâk harici niteliklerde bulunan 

yatkınlıklarda olduğu gibi, hukukî görev, hukuken suçlu olmama gibi hukukî kelime 

ve ibârelere de sahip olmamızın varlık sebebi, yine hukukî faillerdeki hukukî 

inançların doğumuna sebep olan, belirli hukuk harici (ahlâkî, tarihsel, semantik, 

nedensel olgular) olgularda bulunan yatkınlıktır. Bu Ģekildeki taban niteliklerin sebep 

olduğu inanç deneyimlerimiz kırmızılık, iyilik, hukukî yükümlülük, suçluluk gibi 

kavramlarımız olmadan açıklanamamakta, bu tür inançlarımızın iletiĢimsel bir araç 

olarak toplum düzeyinde dille ifâde edilebilmesi için bu tür kavramlar üretmemizi 

gerektirmektedir. Bu tür kavramların isimlendirdiği ahlâkî ve hukukî nitelikler 

tümüyle açık uçlu ahlâk ve hukuk harici taban nitelik birliklerine bağlı olarak ortaya 

çıkmakta, ahlâkî ve hukukî nitelemelerimiz asimetrik eĢ-değiĢirlik ilkesi 

doğrultusunda, bunların bağlandığı ahlâk ve hukuk harici niteliklerde bir değiĢme 

olmaksızın değiĢememektedir. Buna göre, her bir ahlâkî tür örneğinin ahlâk harici 

nitelikler birliğine özdeĢ olmasında olduğu gibi, posta ulaĢımının engellenmesi gibi 

her bir hukukî tür örneği de hukuk harici nitelikler birliğine örnek-özdeĢtir, fakat 

herhangi bir hukukî nitelik —ne herhangi bir ahlâkî niteliğin ahlâk harici niteliklere 

tip-özdeĢ olamaması gibi— hukuk harici nitelik birliklerine tip-özdeĢ değildir. Taban 

nitelikler olarak bazı ahlâk harici nitelik örneklerinin meydana getirdiği ahlâkî tür 

örneklerinin bizdeki ahlâkî inançların doğumuna, ahlâkî davranıĢta bulunmaya sebep 

olmasına benzer Ģekilde, bazı hukuk harici nitelik örneklerinin oluĢturduğu taban 

nitelikler birliği bizlerde hukukî tür örnekleri olarak hukukî inançların doğumunu yol 

açmakta, o Ģekilde davranmak için yeterli bir eylem sebebi meydana getirmektedir. 



171 

 

Bu hukukî inançlarımızın, davranıĢlarımızın ve kurumlarımızın varlık sebebine dair 

getirilebilecek en iyi açıklamayı bize veren Ģey bizzat hukukî türlerin varlığı değil, 

onları varlığa getiren hukuk harici ahlâkî ve doğal nitelikler birliğidir
538

. 

 

Bilinen tarihi itibariyle iki bin beĢyüz yılı aĢkın bir süredir var olan felsefî 

düĢüncenin özellikle son üç yüz yıllık diliminde metafizik düĢünüĢün yavaĢ yavaĢ el 

çektirilerek emekliye sevk edilmeye çalıĢıldığına yukarıda A. baĢlığı altında 

değinildi. Benzer bir yazgıdan kurtulamayan hukuk metafiziğinin ise –belki hukukun 

her zaman birkaç adım geriden takip etmesinden kaynaklanan talihinden olsa gerek– 

öncekine nazaran biraz daha geç bir zamanda saha dıĢına itiliĢi ise müteâkip B. 

baĢlığında incelendi. Bu ortak yazgıları sebebiyle öyledir ki, çağdaĢ hukuk felsefesi 

literatüründe bu ikisinin –hukuk ve metafizik– bir arada görülmüĢlüğü pek vaka-i 

âdiyeden değildir. Bu normale aykırı bir biçimde, eserlerinde ―Hukuk ve Metafizik‖ 

baĢlığı açan Cohen-Cohen metafiziğin bir yandan ―doğru düĢünebilmek uğruna 

verilen inatçı bir çaba‖, diğer yandan ―kör bir adamın, karanlık bir odada, var 

olmayan bir kediyi arama çabası‖ olarak görüldüğünü, fakat hemen her tür ciddî 

hukukî araĢtırma ya da tartıĢmada da su yüzüne çıkan bir Ģey olduğunu 

belirtmiĢtir
539

. Bunlardan ilkini örnekleyecek hukukçulara tarih boyunca 

rastlanmamıĢ değildir. En azından hukukî problemlerin daha temel felsefî soruların 

dıĢavurumu olarak görmeye eğilimli bu tür hukukçular, hukuku ahlâkın ve 

doğruluğun doğasına iliĢkin daha büyük sorulara bağlamak için felsefenin desteğine 

baĢvurmuĢlardır. Örneğin Çiçero‘ya göre, ―Adâletin ilkeleri imparatorun 

emirlerinden ya da on iki levha kanunlarından değil, felsefenin derinliklerine inilerek 

elde edilebilir.‖
540

 Cohen‘lerin ikinci metafizik tanımına taraftar olan, hukukî 

pozitivizm cephesinden bir örnek olarak H.L.A. Hart‘a göre, ―Hukuk felsefesinin 

amacı ―Hukuk nedir?‖, ―Normlar bir varlığa sahip midir?‖ gibi metafizik soruların 

cazibesinin üstesinden gelmek için yapılan bir tür terapi.‖
541

 Ġken; ortada bir isim 

                                                           
538

 Ibid., pp. 702-4. 
539

 Morris R. Cohen, Felix S. Cohen, Readings in Jurisprudence and Legal Philosophy, 2nd ed., 

New York, Prenntice-Hall, 1953, p. 665. 
540

 Charles M. Yablon, ―Law and Metaphysics‖, TheYale Law Journal, Vol. 96, 1987, pp. 613-636, 

p. 613. 
541

 Bix, Jurisprudence: Theory and Context, p. 6. 



172 

 

olan Ronald Dworkin‘e göre ise, ―Metafizik bir baĢlangıç dansı, elimizdeki iĢe ne 

ekleyen ne çıkaran, saçma ve zaman kaybı bir uğraĢtır‖
542

 

 

Önceleri ―Hukuk felsefesini meĢgul eden hukukun doğası hakkındaki tartıĢma 

bile, esasında metafiziğe ve dil felsefesine dair bir tartıĢmadır.‖
543

 demesine rağmen, 

sonradan, metafiziği yukarıdaki Ģekilde, dil felsefesini ise ‗semantik iğne‘
544

 

kavramlaĢtırmasıyla eleyen Dworkin‘in aksine, Moore kendi doğal hukuk kuramını, 

yukarıda ayrıntılı olarak incelendiği gibi, bu iki temel üzerine kurmuĢtur. Bundan 

sonra tezin üçüncü bölümünde Moore‘un bu kuramının hukuk pratiğine yansıması 

olan hukukî yorum kuramı incelenecektir. Fakat bundan önce, bu bölümün kapanıĢ 

konuĢması için sözü Moore‘a bırakalım: 

 

―Metafizik, herkesin iĢi değildir. En azından herkesin damak tadına uygun 

değildir. Bu durum, hukuk okyanusunda metafizik yolculuklara çıkıldığında 

hukuk felsefesi tarihinin bu konuda oldukça bâkir olmasında da görülür. Bu 

yoksunluğun bir sebebi, pratik çıktıları olmayacağı düĢüncesiyle hukuk 

uygulamasında metafiziğin kasten göz ardı edilmesidir. Benim Ģüphelerim var 

ki, günümüzde birçok filozof, metafizik sorulardan kaçınma güdüsüyle hukuk 

ve siyâset filozofu olmakta. Fakat bana göre, hukukun dünyaya iliĢkin 

tasavvurumuzun neresinde bulunduğu sorulmaya değer bir soru olarak orada 

durmaktadır. Evet, bunun hukuk uygulaması için doğrudan, pratik bir çıktısı 

yoktur. Fakat, daha önce de belirttiğim gibi, hukuk ilk elde ahlâkın, 

nihayetinde de metafiziğin yardımına muhtaçtır. Hukukî uygulamalarımızda 

kullandığımız iradî fiil, nedensellik, niyet, çocuğun en yüksek çıkarı, yüz 

kızartıcı suç, ifâde özgürlüğü, hukuk önünde eĢitlik gibi kavramlarımızı 

açıklamakta genel olarak olayların, özelde insan eylemlerinin, nedensel iliĢki 

ve genelleĢtirmelerin, niyetlerin, ahlâkî niteliklerin ve doğal hakların doğasını 

                                                           
542

 Dworkin, Law’s Empire, p. 86‘ya atıf yapan Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to 

Legal Ontology‖, p. 633. 
543

 Ronald Dworkin, ―Introduction‖, Philosophy of Law, Ed. by Ronald Dworkin, New York, Oxford 

University Press, 1977, pp. 1-16, p. 1; Fakat Dworkin, daha sonradan yaĢadığı düĢünsel değiĢimle 

hukukî kavramların doğal türlere kıyasen kullanılabileceğini belirtir. V. supra p. 72. 
544

 Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin’in Hukuk Kuramı, pp. 127-35; 

Timothy Endicott, ―Law and Language‖, (Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/law-language/, 

10.07.2012; Stavropoulos, Objectivity in Law, p. 3, n. 6. 

http://plato.stanford.edu/entries/law-language/


173 

 

açıklamakta metafiziğin yardımına baĢvurmaktan baĢka çaremiz yoktur. Ve 

ben baĢvurmamız gereken doğru metafiziğin –hem ahlâkta hem de hukukta– 

realist metafizik olduğunu birçok defa savundum. Çünkü realist metafiziğin 

bir avantajı Ģudur: Eğer doğruluğun doğasına olan yaklaĢımında doğru ise, 

doğruluk hakkında bir Ģeyi keĢfetmiĢ oluruz, yoksa kendi yazdığımız masalı 

gerçekten doğruymuĢ gibi satmıĢ değil.‖
545

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
545

 Bu kısmın hazırlanmasında Moore‘un farklı makalelerinde yer verdiği düĢünceleri, tarafımızca, bir 

bütünlük oluĢturacak Ģekilde kurgulanmaya çalıĢılarak bir araya getirilmiĢtir. Bu kolajda Moore‘un 

yararlandığımız eserleri için v. Moore, ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, p. 

620, 633, 704-5; Moore, ―The Plain Truth about Legal Truth‖, p. 47; Michael S. Moore, ―Four 

Reflections on Law and Morality‖, William and Mary Law Review, Vol. 48, 2007, pp. 1523-1569, 

p. 1525; Moore, Act and Crime: The Philosophy of Action and its Implications for Criminal 

Law, p. vii. 



174 

 

III. MICHAEL S. MOORE’UN DOĞAL HUKUKÇU YORUM 

KURAMI 

A. Genel Olarak 
 

“Eğer her şeyin aynı şekilde, aynı zamanda ve dâimâ herkeste 

bulunduğu, herkesin her şey hakkında kendine göre bir hakikati 

olduğu doğru değilse, şeylerin kendisinde hiç değişmeden 

süregiden bir varlığın bulunduğu ve bu varlığın bizimle ilişkili, 

ya da bize tâbi olmadığı açıktır. Şeyler, bizim hayal gücümüzün 

keyfince oraya buraya sürüklenmezler; onlar kendi başlarına 

kendi öz varlıklarına ve doğalarına göre mevcutturlar.” 

     Sokrates
546

 

 

“Birisi yorumdan bahsetmeye kalktığında, derhâl silâhına 

davran.”  

             Michael Devitt
547

 

 

Hayatta var olduğu sürece hiçbir anında, insanın yalnızca kendi zihinsel dünyasıyla 

baĢ baĢa kalmaması sebebiyle, dıĢ dünya ile bir iletiĢme eylemine girmesi 

kaçınılmazdır. Çevresiyle sürekli bir alıĢ/veriĢ hâlinde bulunan bir varlık olarak onun 

bu edimi, muhatap olarak karĢısında doğadaki (insanî anlamda bir zihne sahip 

bulunmayan bitkiler, hayvanlar, jeolojik tabakalar) fiziksel nesneler bulunduğu 

zaman tek yönlü iken (pasif iletiĢim); kendi, türünden varlıkların bulunması hâlinde 

iki yönlüdür (aktif iletiĢim). Wittgenstein‘ın ―Bir aslan konuĢabilseydi eğer, onu 

anlayamazdık.‖
548

 diyerek ifâde ettiği gibi, pasif iletiĢimde nesneler kendi varoluĢsal 

gerçekliklerini koĢulsuz bir Ģekilde insana açmıĢ bulunur. Dolayısıyla, fiziksel 

nesnelerin doğaları hakkında bilgi edinme faaliyetinde olan bir kimse, sahip olduğu 

bilimsel bilginin elverdiğinin haricinde, epistemolojik engellerle sınırlanmıĢ değildir. 

Fakat aktif iletiĢim ortamındaki iki insanın, birbirlerinin zihnine tümüyle nüfuz 

etmekteki yetersizliği, bu ikisi arasında gerçekleĢen bu eylemin pasif iletiĢimde 

olduğu kadar verimli olmamasına yol açar. Aktif iletiĢimciler arasında bir iletiĢim 

aracı olarak kullanılan belirsizlik, çok anlamlılık gibi kusurlarla malûl doğal dillerin, 

karĢılıklı anlam aktarmalarında bizlere yeterli teçhizatı sunamaması, ―ġunu söylerken 

aslında Ģunu kast etmiĢtim., Söylediklerimden bir kelimeyi tek baĢına değil de, 

                                                           
546

 Platon, Kratylos, Trans. by Cenap Karakaya, Ġstanbul, Sosyal Yayınlar, 2000, p. 14. 
547

 Bu ifâde, Lycan‘dan alıntılanmıĢtır. William G. Lycan, Judgement and Justification, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1988, p. 195, n. 7. 
548

 Ludwig Wittgenstein, Felsefî SoruĢturmalar, Trans. by Haluk barıĢcan, Ġstanbul, Metis Yayınları, 

2007, p. 243. 



175 

 

konuĢmanın bağlamı içinde değerlendirmeni beklerim‖ gibi, yaĢanan semantik 

sıkıntıları gidermek için gündelik dilde çokça karĢılaĢılan benzer cümlelerde bulunan 

―kast etmek, niyetlenmek‖ gibi, aktarılmaya çalıĢılan anlama açıklık getirme iĢlevi 

gören fiiller, insanın zihninde bulunan olgusal düĢünce ile dıĢarıya aktardığı ifâde 

arasında tam bir uygunluğun bulunmadığını, yani doğal dillerin iletiĢim 

faaliyetindeki zafiyetini ilan etmekte; insan bir aslan olmadığı, yani konuĢabildiği 

için onu anlamakta güçlükler ortaya çıkabilmektedir. Bilim de bir insanın zihninde 

bulunan düĢüncelerin tam olarak ne olduğunun bilgisini bize sunacak yöntemler 

geliĢtiremedikçe, pasif iletiĢimin var olduğu doğa bilimlerinde olmasa da, aktif 

iletiĢimin hâkim olduğu sosyal bilimler alanında iletiĢimciler arasında gerçekleĢen 

karĢılıklı anlam aktarma giriĢimlerinin açığa çıkarılması için kaçınılmaz olarak 

yardımına baĢvurulan kavram, yorum kavramıdır. 

 

Fakat, bizzat bu kavramın anlamının belirsizliği Ģimdiye dek yapılmaya 

çalıĢılan iĢin anlamını dahi tartıĢmaya açabilecek kuvvettedir; yani, yorum 

kavramının kendisi birbirinden farklı, birçok yoruma konu olmaktadır. Dilbilimcilere 

göre yorum, genellikle, bir iletiĢim ortamında, yazılı ya da sözlü olarak olsun, 

linguistik bir edimde bulunan bir konuĢmacının bu edimini gerçekleĢtirirken sahip 

olduğu niyetinin karĢısındaki muhatabı tarafından baĢarılı Ģekilde elde edilmeye 

çalıĢıldığı zihinsel bir sürece gönderme yapar. Buna göre yorum, fiziksel bir dilsel 

veriden, anlam denilen Ģeyin elde edilmeye çalıĢıldığı subjektif bir süreçtir
549

. 

Bununla birlikte kavramın konvansiyonel kullanımı, Marmor‘a göre, bu noktada ikili 

bir ayrım yapmayı gerektirir: (1) GeniĢ anlamda yorum; (2) Dar anlamda yorum. 

Ġlkine göre, her türlü ‗açıklama‘, ‗anlama‘ uğraĢı yorum kavramının anlamına 

dâhildir. Bu açıdan bakıldığında, mikroskoba bakan bir bilim adamının merceğin 

altında gördüklerini, organizmalar arasındaki nedensel iliĢkileri anlayıp açıklamaya 

çalıĢarak ya da bir meteorologun atmosferdeki hava değiĢim hareketlerini 

değerlendirip gelecek haftanın hava durumuna dair tahminlerde bulunarak bir tür 

                                                           
549

 Peter M. Tiersma, ―The Ambiguity of Interpretation: Distinguishing Interpretation from 

Construction‖, Washington University Law Quarterly, Vol. 73, 1995, pp. 1095-1101, pp. 1095-6. 



176 

 

yorum faaliyeti içinde olduğu söylenebilir
550

. Dar anlamda yorum kavramı ise, sosyal 

bilimlere özgü bir yöntem olarak, aktif iletiĢimciler arasında gerçekleĢen iletiĢimsel 

bir faaliyete gönderme yapar
551

. Bu türden bir yorum faaliyetini ilkinden ayıran bir 

diğer husus da burada, yine ilkindeki pasif tutumun aksine, akıllı bir varlığın iradî bir 

ürünü olarak diğer bir akıllı varlığa yönelttiği otoriter bir metnin, yürütülecek yorum 

faaliyetinin konusunu oluĢturmasıdır. Ġlâhiyatçılar ya da hâkimlerin böyle bir metin 

temelinde giriĢtikleri faaliyet, ilkinden farklı bir muhakeme tarzına sahip olmayı 

gerektirir. Buna göre bir ilâhiyatçının kutsal bir metni, bir hâkimin bir kanun 

hükmünü yorumlarken onu sadece açıklamaya çalıĢtığı söylenemez. Öncekinin 

aksine, burada yorum faaliyeti teorik aklın değil, pratik aklın bir konusu olarak, 

insana neyi yapıp neyi yapmaması gerektiğini belirten, ona eylem sebepleri vererek 

diğer türlü davranmasını engelleyecek, onun davranıĢlarına rehberlik edecek 

normatif bir faaliyettir. 

 

Yorum problemine dair yapılan tartıĢmalar, 20. yy.‘ın özellikle ikinci 

yarısından itibâren, terimin Yunanca karĢılığı olan ve bir sosyal bilimler metodu 

olma iddiasındaki bir yorum bilimi olarak hermenötik baĢlığı altında yapılmıĢtır. 

Ondokuzuncu yüzyıldan itibâren sosyal bilimlerin kaçınılamaz ve belirleyici bir 

boyutu olarak değerlendirilmeye baĢlanan, son yüzyılda Heidegger, Gadamer gibi 

isimlerin çalıĢmalarıyla olgunluk kazanan bu disiplin, yazar-metin-okuyucu 

üçgeninde tepe noktasına sonuncusunu yerleĢtirir. Buna göre yorum her zaman 

okuyucunun tarihselliğine bağlı olarak, her zaman yaratıcı ve inĢâî bir etkinlik olarak 

görülmelidir. Buna bağlı olarak da evrensel ve mutlak, tek bir yorumdan değil, ancak 

farklı yorumlardan bahsedilebilir. Açılan bu kapıdan ilerleyerek, yorumun 

göreceliliğini yalnızca sosyal bilimlerle sınırlı tutmayan postmodernist akımlara göre 

ise doğa bilimleri dâhil tüm bilimler, merkezde bulunan okuyucunun yorumundan 

ibârettir
552

: ―Bütün dünya bir metindir ve metinden baĢka bir Ģey yoktur‖
553

. 

                                                           
550

 Andrei Marmor, Interpretation and Legal theory, 2nd ed., Oxford, Portland, Oregon, Hart 

Publishing, 2005, p. 9. 
551

 Michael S. Moore, ―Interpreting Interpretation‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays 

in Jurisprudence, New York, Oxford University Press, 2000, pp. 424-452, pp. 426-8. 
552

 Cevizci, ―Yorum‖, Paradigma Felsefe Sözlüğü, pp. 1666-7. 



177 

 

Ġçinde bulunulan çağa hâkim felsefî akımların temel tezlerinin o çağın hukuk 

filozoflarınca hukuka ithâl edilmesi bilinen bir olgudur. Bentham‘ın yararcı 

felsefesinin Austin‘in analitik hukukî pozitivizm kuramını etkilediği ne kadar doğru 

ise, Amerikan hukukî realistlerinin ilk pragmatistlerden etkilendiği de bir o kadar 

doğrudur. Benzer Ģekilde, Kelsen‘in saf hukuk kuramında mantıkçı pozitivizmin, 

Hart‘ın sosyolojik hukukî pozitivizminde gündelik dil felsefecilerinin etkisi 

görülebilir. Dolayısıyla, 1970‘lerin hukuk kuramının da bu dönemde kendisini 

belirgin Ģekilde gösteren hermenötik, dekonstrüksiyonist ve yeniden gündeme gelen 

Marksist görüĢlerden etkilenmeden kurtulması pek olası değildir. Özellikle EleĢtirel 

ve Feminist hukuk hareketleri isimleri altında hukuka sirayet eden bu türden radikal 

Ģüpheci yaklaĢımlara göre, aĢırı Ģekilde belirsizlik ve tutarsızlıklarla dolu, topluma 

egemen olan güçlerin çıkarlarını gözeten ya da patriyarkal bakıĢ açısını yansıtan 

hukuk uygulaması, her ne kadar aksini iddia etse de, tarafsız değildir ve böyle bir 

bakıĢ açısıyla Ģekillenen hukukî yorum kuramında da gerçek bir sınırlama, 

dolayısıyla da hukukî problemlere getirilecek tek bir doğru cevap 

bulunmamaktadır
554

: Hukuk uygulaması aĢırı Ģekilde belirsizdir. 

 

Hermenötik ve eleĢtirel çalıĢmaların hukuk kuramına yaptığı önemli bir katkı 

yorum problemini hukuk-kuramsal tartıĢmaların merkezine yerleĢtirmek olmuĢtur. 

Hermenötikçilerin hukukun aslında —kendilerinin yüklediği özel anlamla— bir 

‗metin‘ olduğunu keĢfetmeleri ve bu sebeple edebiyat hermenötiğinin hukukî yoruma 

da bir katkı sağlayabileceğini, eleĢtirel hareketlerin ise hukuk uygulamasının 

belirsizlik ve tutarsızlıklarla dolup, birden fazla yorumun mümkün olduğunu iddia 

etmeleriyle
555

, hukuk kuramı son otuz yılında ‗yorumsal bir dönemece‘ girmiĢtir.  

 

Aslında, hukukun öncelikle pratik bir disiplin olmasına rağmen, ˈ70‘lere dek 

yapılan hukuk felsefesinin gündemini daha çok teorik akıl sahasına giren, hukuk 

                                                                                                                                                                     
553

 Moore, ―Interpreting Interpretation‖, p. 424, Natalie Stoljar, ―Interpretation, Indeterminacy and 

Authority: Some Recent Controversies in The Philosophy of Law‖, The Journal of Political 

Philosophy, Vol. 11, No. 4, 2003, pp. 470-498, p. 488. 
554

 Stoljar, op. cit., p. 493. 
555

 Ibid., p. 470; Wiiliam N. Eskridje Jr, ―Interpretation of Statues‖, A Companion to Philosophy of 

Law and Legal Theory, Ed. by Dennis Patterson, 2nd ed., Wiley-Blackwell, 2010, pp. 188-196, p. 

188. 



178 

 

uygulamasına katkısı dolaylı olan, hukukun doğasına iliĢkin tartıĢmalar belirlemiĢtir. 

Pratik bir problem olarak hukukî yorum ise, ˈ50‘lerin hukuk-ahlâk arasındaki 

iliĢkinin niteliği üzerine Hart-Fuller arasındaki metafizik, ˈ60‘ların hukukî 

standartların kapsamı üzerine Hart-Dworkin arasındaki epistemolojik tartıĢmalarının 

ardından, —‗eleĢtirel‘ hatırlatmalar sayesinde,— ancak ˈ80‘lerde liberal hukuk 

felsefesinin ilgisine mazhar olabilmiĢtir. Oysaki hukuk, —hiçbir Ģekilde kuramsal 

değerini hafife almak anlamına gelmeksizin,— görünür yüzüyle, gündelik hayatımızı 

doğrudan doğruya etkileyerek eylem tercihlerimizi sınırlayan, üzerimizde birincil 

düzeyde otorite iddia eden, son derece hayata dair bir kurumdur. Dolayısıyla, 

hukukun —içeriğinin makuliyeti, âdilliği ve sair kadîm tartıĢmalar bir yana—

düzenlemelerine riayet talep ettiği vatandaĢlardan, vatandaĢ olmayanlardan, 

uygulamacı hukukçulardan ve diğer devlet memurlarından aslında neyi isteyip 

istemediğinin belirlenmesi, hukukî uyuĢmazlıklar hakkında nasıl karar verileceğinin 

belirlenmesi, yani hukukun hayata aktarılması ancak giriĢilecek yorum faaliyetiyle, 

genel hukuk önermelerinin hayat olaylarına uygulanmasıyla mümkündür. Hukukun 

bu yönünü öne çıkararak kapsamlı bir yorum kuramını ilk defa geliĢtiren —ve bu 

iddiasını daha da ileri taĢıyarak, hukukun doğası itibariyle tümüyle yorumsal 

olduğunu savunan— Dworkin‘den önceki büyük hukuk kuramcıları hukukun bu 

pratik yönüne değil, daha çok teorik yönüne yoğunlaĢmıĢlardır
556

. Örneğin, Kelsen 

saf hukuk kuramının—sistematik açıdan uygun olarak— son ve —fakat önem 

açısından göreceli olarak— en kısa bölümünü (dokuz sayfa) hukukî yorum 

problemine ayırmıĢ; burada da birbirine tercih edilebilecek, ve objektif ve tek bir 

doğru cevap üretebilecek bir yorum yönteminin bulunmadığını, olası her bir 

yöntemin birbiriyle eĢit olduğunu belirtirken
557

; Hart ise, Dworkin‘in eleĢtirileri 

karĢısında, bu problem üzerine yeterince eğilmediğini otuz yıl sonra ancak Zeyl‘inde 

itiraf etmiĢtir
558

. Literatürdeki bu kuraklığa rağmen, Hurst, Calabresi, Dworkin, 

                                                           
556

 Fernando Atria, D. Neil MacCormick, ―Introduction‖, Law and Legal Interpretation, Ed. by 

Fernando Atria, D. Neil MacCormick, Burlington, Vermont, Ashgate Publishing, 2003, pp. xi-xxxiii, 

p. xi. 
557

 Kelsen, Pure Theory of Law, pp. 351-2, 348-55. 
558

 Hart, The Concept of Law, p. 259 



179 

 

Posner gibi isimlerin çalıĢmalarıyla bu durum, ancak ˈ80‘lerden itibâren aĢılmaya 

baĢlamıĢ, kapsamlı bir hukukî yorum literatürü oluĢmuĢtur
559

. 

 

Hukukta yorumun genellikle istisnaî olduğu, bir tür takdir yetkisiyle eĢ 

anlamlı bir Ģekilde, belirsizlik, çok anlamlılık, çeliĢkili düzenlemelerin bulunduğu 

durumlarda yoruma baĢvurulduğu; hukukun taleplerinin açık olduğu, tartıĢma 

götürmeyen durumlarda ise yoruma ihtiyaç duyulmadığı varsayılır
560

. Örneğin Hart‘a 

göre, hukuktaki genel kelimeler benzer bağlamlarda sürekli olarak karĢılaĢılan, 

uygulanabilirliği konusunda genel bir uzlaĢımın bulunduğu durumlarda yoruma 

ihtiyaç gerektirmemekte, hukuk olaya problemsiz ve otomatik olarak 

uygulanabilmektedir
561

. Hukukta yorumun önemini en fazla vurgulayan, fakat 

Hart‘tan farklı olarak genel değil, özel (Anglo-Amerikan) hukukbilimiyle ilgilenen 

Dworkin‘e göre ise hem hukuk uygulaması hem de bu ‗özel‘liği sebebiyle onun 

yörüngesinde olması gereken hukuk kuramı yorumsaldır. Ona göre hukuk kuramları 

hukuk uygulamasının temel amacını ve yapısını —hâkimin bir kanun hükmünü 

yorumlarken yaptığı gibi— inĢâî olarak yorumlamalı, mevcut hâliyle hukuk 

uygulaması ve onu en iyi Ģekilde meĢrûlaĢtırmak arasındaki dengeyi sağlayabilmek 

için hukuk uygulamasını bir bütün olarak en aydınlık hâlde göstermeye 

çalıĢmalıdır
562

. Böylece tüm hukuk kuramını hukukî yoruma indirgeyen
563

 

Dworkin‘e göre hukukbilimi yorum kuramıyla özdeĢleĢmiĢ olur. Hukuk 

kuramcısının yapması gereken Ģey, —ki Dworkin bir cümle atomcusu olarak, 

hukukta yer alan kelimelerin anlamlarıyla değil, hukukî önermelerin doğruluk 

                                                           
559

 William N. Eskridge, Jr., Dynamic Statutory Interpretation, Cambridge, Massachusetts, London, 

England, Harvard Unıversıty Press, 1994, p. 1, n. 1; Eskridge, bu dönemin tartıĢmalarına vücut veren 

isimler olarak Hurst, Calabresi, Dworkin, Posner gibi isimlerin çalıĢmalarını örnek olarak gösterir. V. 

James Willard Hurst, Dealing with Statutes, New York, Columbia University Press, 1982; Guido 

Calabresi, A Common Law for the Age of Statutes, Cambridge, Massachusetts, London, England, 

Harvard University Press,1982; Ronald Dworkin, "Law as Interpretation", Critical Inquiry, Vol. 9, 

No. 1,1982, pp. 179-200; Richard A. Posner, "Economics, Politics, and the Reading of Statutes and 

the Constitution," The University of Chicago Law Review, Vol. 49, No. 2, 1982, pp. 263-291. 
560

 Timothy Endicott, ―Legal Interpretation‖, The Routledge Companion to Philosophy of Law, 

New York, Routledge, 2012, pp. 109-122, p. 112. 
561

 Hart, The Concept of Law, p. 126. 
562

 Dworkin, Law’s Empire, p. 90. 
563

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, pp. 413-4 



180 

 

değeriyle ilgilenmektedir
564

— bütünlük olarak hukuk ideali doğrultusunda mevcut 

hukuk uygulamasıyla uyumlu ve onu en iyi Ģekilde meĢrûlaĢtıran kuramsal bir yorum 

getirmektir. Dworkin‘e göre adâlet gibi soyut kavramlar semantik açıdan 

incelenebilecek kendi baĢına bir değer değil, yorumladığımız, uygulaması olan, birer 

tarihsel kurumdurlar
565

. Dolayısıyla hukukî yorum da, bu gibi yorumsal kavramlar 

kullanan hukuk uygulamasının yorumlanmasıdır
566

. 

 

Moore‘un doğal hukukçu yorum kuramı ise, hukukî yorumu ne kelimelerin 

anlamlarının yargılamayı sürdürmekte yetersiz kaldığı durumlarda hâkimlerin 

baĢvurmak zorunda kaldığı istisnaî bir faaliyet olarak görür, ne de tüm hukukî 

muhakemeyi yorum faaliyetiyle özdeĢleĢtirir. Yukarıda da belirtildiği gibi
567

, Moore 

hukukî yorum kuramını bir hukukî muhakeme kuramını meydana getiren beĢ farklı 

alt kuramdan yalnızca birisi olarak görür. Bu kuramın görevi, otoriter genel hukuk 

önermelerinin, hakkında karar verilecek uyuĢmazlığa iliĢkin tasvirî-olgusal 

önermelere uygulanmasını sağlayacak ve uyuĢmazlığı karara bağlayacak yorumsal 

önermelerin elde edilme yöntemini belirlemektir
568

. Bu kuramın amacı ise, hukukî 

yorum kuramının en popüler konularından birisi olan ―Tek bir doğru cevap var 

mıdır?‖ sorusunu olumlu olarak yanıtlamak, hukukî yorumun semantik ve metafizik 

olarak belirli olduğunu kanıtlamaya çalıĢmaktır. 

 

Bu amaçla Moore ortaya koyacağı doğal hukukçu yorum kuramının semantik 

ve ahlâkî temellerini, hukukî yorum literatürünün oluĢmaya baĢladığı bu dönemde 

‗Yargılamanın Semantiği‘ (The Semantics of Judging
569

)  isimli makalesinde atar. Bu 

çalıĢmasıyla Moore bir yandan formalist yargılama düĢüncesinin belirsiz semantik 

bağlılıklarının eksikliğini ortaya çıkarırken, diğer yandan da hukukî realist literatürün 

gözden düĢürmek için gösterdiği tüm çabaya rağmen formalist düĢüncenin hukukun 

                                                           
564

 Dworkin, "Law as Interpretation", p. 179; Ayrıca v. Stavropoulos, Objectivity in Law, p. 3, n. 6; 

Fakat Sonraki görüĢlerinde Dworkin, siyâsî tür kelimelerin anlamlarına yoğunlaĢmıĢtır. V. supra p. 

72. 
565

 Dworkin, Law’s Empire, pp. 73-4. 
566

 Ibid., p. 49. 
567

 V. supra p. 97. 
568

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 283-5. 
569

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, passim. ―Tasvirî ya da normatif olsun her türlü yargılama 

kuramı, formalizmle bitmese bile, mutlaka onunla baĢlamalıdır.‖ Ibid. p. 166. 



181 

 

üstünlüğü ideallerinin gerçekleĢmesi için üstlendiği rolü vurgular
570

. Ona göre, 

hukukî uyuĢmazlıkların hukukî standartlar doğrultusunda, dedüktif bir muhakeme ile 

çözülmesini gerektiren
571

 formalist yargılama, verdikleri kararlarda hâkimleri 

sınırlayan en önemli ölçüttür. 

 

Doğal hukukçu yorum kuramının unsurlarına geçmeden önce, bir adım geriye 

dönüp, yorum öncesi aĢamaya gidilmelidir. Hukukî yorum faaliyetini iki kademeli 

bir süreç olarak gören Moore‘a göre ilk aĢama yorumlanacak metnin otoritesinin 

meĢrûlaĢtırıldığı aĢamadır. Buna göre sorulması gereken soru, yorumcu hâkimin 

yorumlayacağı anayasa, yasa, emsâl kararlar gibi hukukî metinlerin yapacağı yorumu 

neden ve nasıl sınırladığıdır
572

. Bu soru, Moore‘un doğal hukukçu hukukî muhakeme 

kuramının ilk alt kuramı olan ‗doğru bir hukuk kuramı‘nın sahasına girer. 

Yorumlanacak metnin meĢrûlaĢtırılmasından sonra ise bu metnin nasıl yorumlanması 

gerektiği sorusu gündeme gelir ve burada yorumcu meĢrû otoriter metnin meĢrû bir 

Ģekilde yorumlanmasının nasıl mümkün olduğunu araĢtırmalıdır
573

. Bu ise doğal 

hukukçu yorum kuramının cevaplandıracağı bir sorudur. 

 

Böyle bir kuramı doğal hukukçu yapan unsurlar ise, Moore‘un doğal hukuk 

kuramını hatırlatır Ģekilde ve iki önermeden oluĢur
574

: 

 

(1) Ahlâkî sorulara doğru cevaplar vardır. 

(2) Hukukî uyuĢmazlıkları karara bağlamak için ihtiyaç duyulan yorumsal 

öncüller, kısmen, bu ahlâkî gerçekliğin taleplerine uygun olmalıdır. 

 

Ahlâkî gerçekliğin rolü, tekil hukuk önermelerinin doğruluk değeri almasında olduğu 

gibi, hukukî yorumda da kısmîdir. Çünkü Moore, saf bir doğal hukukçu değildir ve 

doğal hukukçu yorum kuramında ahlâkî gerçeklikten baĢka unsurlar da rol oynar. 

                                                           
570

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 160, 163. 
571

 Ibid.,p. 155. 
572

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 281-2; Michael S. Moore, ―Justifying the 

Natural Law Theory of Constitutional Interpretation,‖ Fordham Law Review, Vol. 69, 2001, pp. 

2087-2117, p. 2098. 
573

 Moore, ―Justifying the Natural Law Theory of Constitutional Interpretation‖, p. 2098. 
574

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 286. 



182 

 

Ahlâkî gerçekliğin kanıtlanması iĢini, yukarıda ele alındığı Ģekliyle, Moore‘un doğal 

hukuk kuramının ilk tezi (realist tez) üstlendiği için, bu bölümde doğal hukukçu 

yorum kuramının yalnızca ikinci önermesi incelenecektir. 

 

 Bu çalıĢma boyunca Moore‘un (ayrıca, Brink ve Stavropoulos‘un) doğal 

hukuk kuramını semantik sıfatıyla niteledik. Bunun sebebi onun hukukî yorum 

kuramının ilk bileĢeni olarak hukukî standartlarda yer alan (i) kelimelerin 

anlamlarına özel bir önem atfetmesi ve bu anlamlara iliĢkin doğru semantiğin klasik 

kuramlar değil, fakat K-P realist semantiği olduğunu ileri sürerek bu kelimelerin bu 

çerçevede anlaĢılması gerektiğini önermesidir. Fakat hukukî yorum yalnızca 

kelimelerin doğru anlamlarının elde edilmesinden, çoktan seçmeli bir test sorusuna 

cevap verir gibi doğru Ģıkkın iĢaretlenmesinden ibâret değildir. Bu süreçte elde 

edilen anlamlar eldeki somut dava vak‘alarına uygulanır, bu uygulama kanunda 

öngörülen belirli hukukî sonuçları doğurur ve bu sonuçlar da uyuĢmazlık taraflarına 

empoze edilir. Bu noktada hukukî yorum bu cebrî niteliği dolayısıyla, yaygın 

analojlerin aksine edebî yorumdan önemli ölçüde ayrılır. Hukukî yorum, hukukî 

kavramların
575

 bu Ģekilde, doğaları itibariyle çift-yüzlü (janus-like) bir karaktere 

sahip olmaları sebebiyle
576

, hem semantik hem de sonuççu bir değerlendirmeyi 

gerektirir. Dolayısıyla bu süreçte, kelime anlamlarının dıĢında, verilecek kararı 

ayrıca meĢrûlaĢtırıcı araçlar da dikkate alınmalıdır
577

. Bu araçlardan ilki, common 

law muhakemesinin kalbinde yer alan (ii) emsâl kararların müteâkip mahkemelerin 

yapacağı yoruma olan etkisidir. Yorum kuramının bir diğer bileĢeni Ġngilizce 

literatürde özellikle anayasal metinlerin yorumuna iliĢkin yapılan orijinalizm 

tartıĢmasının, yani hukukî yorumda (iii) kanunkoyucunun niyetinin yorumdaki rolüne 

dairdir. Bu ilk üç bileĢenin katkısıyla ortaya çıkacak sonucun adâlet açısından 

doğruluğunu belirleyecek son biliĢen ise, bir tür güvenlik valfi olarak (iv) 

değerlerdir. 

 

                                                           
575

 Bundan kasıt saf hukuka özgü teknik kavramlar değil, hukukî standartları meydana getiren doğal 

dillere ait isim, bağlaç ve sair her türlü kelimelerdir. 
576

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 158. 
577

 Walter Sinnott-Armstrong, ―Word Meaning in Legal Interpretation‖, San Diego Law Review, Vol. 

42, 2005, pp. 465-492, p. 465. 



183 

 

B. Yorumsal Araçlar 

1. Kelimeler 

Nasıl ki sayılar olmaksızın matematiğin, madde olmaksızın fiziğin imkânı 

düĢünülemezse, doğal dillerdeki kelimeler de hukukun vazgeçemeyeceği, onu 

mümkün kılan mevcut, yegâne iletiĢim araçlarıdır. Seküler ya da dinî sistemler için 

olsun, hukukun üretilmesi ve uygulanması sürekli olarak kelimeler üzerinden 

gerçekleĢir. Öngörülebilirliğin büyük önem taĢıdığı özellikle modern hukuk 

sistemlerinde insanlar hukukun kendilerinden ne talep ettiğini, meĢrû kabul edilen 

belirli prosedürlere göre çıkarılan ve ilan edilen hukukî metinlerde yer alan kelimeler 

üzerinden, hukuk henüz davranıĢa dökülmeden öğrenirler ya da öğrenebilmelidirler. 

Bu sebeple, uygulanmak için kanun kitaplarında hazırda bekleyen hukuk kurallarının 

hayat olaylarına aktarılması, yani yorum sürecinin baĢlayabilmesi için ilk yapılması 

gereken iĢ, bu kelimelerin ne anlama geldiğini belirlemektir. Dolayısıyla, makul 

hiçbir yorum kuramının göz ardı edemeyeceği, yorum faaliyetinin ilk basamağı 

kelime anlamı olmalıdır. 

 

Hukukî yorum literatüründe kelime anlamlarına önem veren yaklaĢımlar 

arasında açık anlam kuralı ya da lafzî yorum yöntemi olarak da anılan ‗metinselcilik‘ 

ön plana çıkar. Bu kurama göre hukukî yorum, temel olarak hukukî standartlarda yer 

alan kelimelerin anlamlarına dayandırılmalıdır ve bu süreç teĢriî tarih, teĢriî niyet 

gibi hukuk metnine yabancı, haricî kaynaklara baĢvurmaksızın yalnızca ilan edilmiĢ 

hukuk kurallarında yer alan kelimelerin açık anlamları üzerinden sonlandırılmalı, 

yargısal takdir vb. araçlarla metnin dıĢına çıkılmamalıdır
578

. Bunun sayesinde 

insanlar, kolaylıkla ulaĢabildikleri kanunları bir hukukçu yardımı olmaksızın kendi 

baĢlarına okuyarak hak ve yükümlülüklerini kendi anladıkları dille, kanunkoyucunun 

niyeti gibi haricî kaynaklara baĢvurmaksızın, rahatlıkla öğrenebilir, mahkeme 

salonunda beklenmedik sürprizlerle karĢılaĢmazlar. Böylece, hukukun 

öngörülebilirliği ve özgürlük değerine hizmet edilmiĢ olur. 

 

                                                           
578

 Frank B. Cross, The Theory and Practice of Statutory Interpretation, Stanford, California, 

Stanford University Press, 2009, pp. 24-5. 



184 

 

Fakat her ne kadar açıklık iddiasında bulunsa da bu yönteme göre bir 

kelimenin neye göre, ne kadar açık olduğu tam olarak net değildir, fakat anlamın 

açıklığı konusunda semantik tarihi bizlere bir fikir verebilir: Hukuk metninin 

‗lafz‘ına ‗açık‘lık kazandıran bu ölçüt, yorumcunun belirli bir kelimeye, hayat 

tecrübesinden kaynaklanan özel bir önem atfetmesi sebebiyle kendi sübjektif 

düĢüncesi midir, yoksa gündelik iletiĢimi idame ettiren genel geçer toplumsal 

kabuller mi? Yorumda objektifliği sağlamak amacıyla genellikle ikinci ölçütü tercih 

eden metinselciler bu amaçla, kaçınılmaz olarak, hukuk metnine yabancı bir 

kaynağa, genel sözlüklere, hukuk sözlüğü gibi sair ihtisas sözlüklerine baĢvururlar. 

Fakat farklı dönemlerde, farklı amaçlarla, farklı kitlelere hitap etmek için, farklı 

boyutlarda hazırlanabilen, kelimelerin yaygın kullanımını gösteren tasvirî olanlar ya 

da kelimelerin doğru kullanımını göstermeyi amaçlayan normatif sözlükler
579

 bu 

objektifliği sağlamak için yeterli midir? Ayrıca belirli bir kelimeye, örneğin siyâsî bir 

terime bir tanım getiren ve dıĢ kapağında ‗Sözlük‘ yazan bir kitabı, aynı terime dair 

farklı bir tanım içeren bir akademik bir esere tercih etmek objektiflik için kendi 

baĢına yeterli bir sebep midir? Bu son husus meĢrû kabul edilse bile, sözlüklerin 

hazırlanıĢ süreçleri ne kadar objektiftir ve kelimelere anlam veren ölçütler nasıl bir 

elemeye tâbi tutulmaktadır? 

 

Kelime anlamlarına dair K-P‘nin realist kuramını benimseyen semantik doğal 

hukukçuların klasik yaklaĢımlar olarak kabul ettikleri üç farklı konvansiyonel kuram 

vardır
580

: (1) Paradigma-durum anlam kuramı (paradigm-case theory of meaning)
581

; 

                                                           
579

 Phillip A. Rubin, ―War of The Words: How Courts Can Use Dictionaries in Accordance with 

Textualist Principles‖,Duke Law Journal, Vol. 60, 2010, pp. 167-206, pp. 182-7. 
580

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 292-6; Stavropoulos, Objectivity in Law, p. 

2; David O. Brink, ―Legal Interpretation, Objectivity, and Morality‖, Objectivity in Law and 

Morals, New York, Cambridge University Press, 2007, pp.12-65, p. 21. 
581

 Bu kuram genellikle J. O Urmson ve Anthony Flew‘ün isimleriyle birlikte anılır. V. J. O Urmson, 

―Some Questions Concerning Validity‖, Essays in Conceptual Analysis, Ed. by Antony Flew, 

London, Macmillan & Co. Ltd. St. Martin‘s Press, 1960,  pp. 120- 133, p. 120; Anthony Flew, 

―Philosophy and Language‖, Essays in Conceptual Analysis, Ed. by Antony Flew, London, 

Macmillan & Co. Ltd. St. Martin‘s Press, 1960,  pp. 1-20, p. 19. Ayrıca v. ―The Paradigm Case 

Argument‖, (Çevrimiçi) http://www.informationphilosopher.com/freedom/paradigm_case.html, 

17.02.2013; Bu kuramınn anayasal yorumda kullanılmasının bir savunusu için v. Jed Rubenfeld, 

Freedom And Time: Theory of Constitutional Self-Government, Michigan, Yale University Press, 

2001, p. 178. 

http://www.informationphilosopher.com/freedom/paradigm_case.html


185 

 

(2) Ölçütsel anlam kuramı (criterial theory of meaning)
582

; (3) Ölçüt-Mantıksal 

anlam kuramı (criterio-logical theory of meaning)
583

. Paradigma-durum kuramına 

göre bir kelimenin anlamını öğrenebilmek için, doğal dil kullanıcılarının o kelimeyle 

iliĢkilendirdikleri yaygın tikel örneklere bakılmalıdır. Buna göre bir kelimenin ne 

anlama geldiğini öğrenmenin en iyi yolu, onu kullanan kiĢilerin o kelimeyle 

iliĢkilendirdikleri durumlara iĢaret etmektir
584

. Bebeklerin dili ilk öğrenmeye 

baĢladıkları süreçte temel dil öğrenim yöntemi olan bu kurama göre kelime-nesne 

iliĢkisi büyük öneme sahiptir. Bir kelimeyle iliĢkilendirilen belirli bir nesneyle 

yeterince ortak özelliklere sahip diğer nesneler için de bu kelimenin kullanılması 

uygun olacaktır. Örneğin taĢıt kelimesinin kullanımını bir otomobille iliĢkilendiren 

bir toplumda, bir traktörün de bu kelimenin kaplamına girip girmediğine bu iki nesne 

arasındaki benzerlikler üzerinden yapılan bir değerlendirme sonucunda ulaĢılır. Bir 

otomobile yeterince benzer olan diğer nesneler de buna göre taĢıt olarak 

isimlendirilebilirler
585

. Ölçütsel anlam kuramına göre ise, bir kelimenin anlamı 

mantıkî analiz yönteminin yardımıyla, diğer kelimelerle açıklanır ve bu yardımcı 

kelimeler anlamı açıklanacak kelimenin doğru kullanımının yeterli ve zorunlu 

açıklamalarını verir
586

. Gözlem yoluyla doğrulanabilir anlam ölçütlerine dair daha az 

ya da fazla koĢullamalara, yani anlamın subjektifleĢtirilmesine engel olmakla bu 

kuram, anlamı sabitler
587

. Örneğin tekerlekli, mobilize, kara aracı gibi bir tanım taĢıt 

kelimesinin doğru kullanımının zorunlu ve yeterli koĢullarını verir
588

 ve böylece 

belirlenen içlemsel tasvirler kaplamı belirler, yani bu ölçütleri karĢılayan her nesne 

bir taĢıttır, karĢılamıyorsa değildir. Ölçüt-mantıksal kuramda ise, bir kelime ile 

                                                           
582

 Her ne kadar Russel‘ın tasvirler kuramıyla benzerlikler gösterse de, bu kuram esas olarak, en katı 

hâliyle mantıkçı pozitivist Carnap‘a aittir. V. Rudolf Carnap, "The Elimination of Metaphysics 

Through Logical Analysis of Language", Logical Positivism, Ed. by A.J. Ayer, New York, The Free 

Press, 1959, pp. 60-82, p. 63-4. 
583

 Bu kuram ise genellikle Wittgenstein ile iliĢkilendirilir. V. Wittgenstein, Felsefî SoruĢturmalar, p. 

56, fr. n. 79. 
584

 Urmson, op. cit., p. 121. 
585

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 295; Hart‘ın da kelimelerin anlamlarının 

çekirdekte/ loĢta kalan durumlarına iliĢkin yaptığı meĢhur ayrım da temelde bu kurama dayanır. Fakat 

ona göre pardigmatik durumlarla baĢlayan kelime-nesne arasındaki anlam eĢitlemesinin ardından 

sözkonusu nesnenin içlemsel özelliklerinin —zorunlu ve yeterli koĢulları sağlamasına gerek 

olmaksızın,— belirlenmesiyle ölçüt-mantıksal kurama geçiĢ yapılır. V. Hart, The Concept of Law, p. 

126; Bu sebeple Bix, Hart‘ın paradigma-durum ve ölçüt-mantıksal anlam kuramlarının bir karıĢımını 

benimsediğini ileri sürer. V. Bix, Law, Language, and Legal Determinacy, p. 9. 
586

 Carnap, op. cit., pp. 62-5 
587

 Ibid., p. 64. 
588

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 296. 



186 

 

iliĢkilendirilen bu ölçütler birliği, öncekinin aksine, daha gevĢektir ve anlamı katı bir 

Ģekilde sınırlamaz
589

. Örneğin, karanın yanında, yeni geliĢtirilen bir teknoloji 

sayesinde denizde de seyredebilen bir nesne taĢıt kelimesinin kaplamına dâhildir. 

 

Her ne kadar 20. yy.‘da geliĢtirilen birçok anlam kuramına nisbetle, 

sözlükçülüğün ve sözlüklerin yaĢı daha fazla olsa da, yine de, bir kelimeye 

sözlüklerde verilen karĢılıkların belirlenmesinde sözlükçülerin semantikçilerden pek 

de bir farkı yoktur. Örneğin, Landau‘ya göre, sözlüklere madde yazımı önemli bir 

tarihsel araĢtırma gerektiren, kelimelerin çeĢitli kullanımlarının bir araya 

getirildiği
590

, hangi kullanım durumlarının sözlüğe aktarılacağının sözlükçünün 

tercihine bağlı bulunan sübjektif bir süreçtir
591

. Benzer Ģekilde Merriam-Webster 

Ġngilizce Sözlüğü editörü Sokolowski‘ye göre kelimelerin anlamlarını veren temel 

ölçüt gazete, kitap, dergi, internet ve sair kaynaklardan derlenen kullanım 

örnekleridir
592

. Fakat ölçütsel ya da paradigmatik olsun, bu tanımlar kelimelerin 

anlamlarını mutlak Ģekilde belirlemekte midir? Konuya bu açıdan yaklaĢan 

Hayakawa-Hayakawa‘ya göre
593

: 

 

 ―Pek az kimse sözlükçü ve gramercilerin söylediklerinin otoritesini sorgular. … Sözlük 

yazmak kelimelerin doğru anlamları hakkında otoriter tanımlar getirmek değil, yakın ya da 

uzak geçmiĢte bu kelimelerin ne Ģekilde kullanıldığının kaydını tutmaktır. Sözlükçü bir 

kanunkoyucu değil, tarihçidir. … Bu sebeple, bir sözlüğe otorite atfetmek, sözlükçülere sahip 

olmadıkları, peygamberî yetenekler atfetmek demektir. Yazarken ya da konuĢurken 

seçtiğimiz kelimelere sözlüğün sunduğu tarihsel örnekler rehberlik edebilir, fakat bu durum 

bizi tümüyle bağlamaz. Çünkü yeni durumlar, yeni tecrübeler, yeni icatlar, yeni duygular bizi 

eski kelimeleri yeni bir Ģekilde kullanmaya zorlar.‖ 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
589

 Wittgenstein, Felsefî SoruĢturmalar, p. 56, fr. n. 79. 
590

 Sidney I. Landau, Dictionaries: The Art and Craft of Lexicography, Cambridge, Cambridge 

University Press, 2nd ed.,  2001, p. 44‘ten aktaran Rubin, op. cit., p. 178 n. 67. 
591

 Rubin, op. cit., p. 179. 
592

 Peter Sokolowski, ―How a Word Gets into the Dictionary‖,  (Çevrimiçi) http://www.merriam-

webster.com/video/0032-howaword.htm?&t=1361130514, 17.02.2013. 
593

 S.I. Hayakawa, Alan R. Hayakawa, Language in Thought and Action, 5th ed., United States of 

America, Harvest, 1991, pp. 34-5. 

http://www.merriam-webster.com/video/0032-howaword.htm?&t=1361130514
http://www.merriam-webster.com/video/0032-howaword.htm?&t=1361130514


187 

 

2. Emsâl Kararlar 

―Aklın sınırı yok. Bana bir emsâl bulursan, derhâl kabul edeceğim.‖
594

 diyen Ġngiliz 

Kralı I. James‘in bu ifâdesi, mahkemelerin stare decisis olarak da bilinen emsâliyet 

uygulamasına dair, yani bir uyuĢmazlığa getirilen bir çözüm yolunun gelecekteki 

benzer davalarda da uygulanmaya devam ettirilmesi, bir anlamda yerleĢmiĢ 

uygulamanın yeni mülâhazalarla kurcalanmamasına dair parodik bir temenni olarak 

da okunabilir. Kıta Avrupası hukuk sistemlerindeki, davaların kanunî düzenlemeler 

çerçevesinde karara bağlanmasından farklı olarak, bu uygulama ile mahkemelerce 

verilen her bir karara —bu karar gerek kanunun sustuğu bir meseleye iliĢkin, gerekse 

mevcut kanunların nasıl yorumlanması gerektiğine dair olsun— otorite atfedilerek 

hukukun meĢrû bir kaynağı
595

 gözüyle bakması common law sistemlerinin ayırd 

edici bir özelliğidir. Bu tür hukuk sistemlerinde hem dikey (hiyerarĢik açıdan faklı 

düzeylerde mahkemeler arasında) hem de yatay (hiyerarĢik açıdan eĢ düzeyde 

bulunan mahkemeler arasında) düzlemde iĢleyen bu uygulamanın, Kıta Avrupası 

sistemlerinde de dikey yönüyle geçerli olduğu rahatlıkla söylenebilir. 

 

Gerek dikey gerek yatay boyutuyla olsun, emsâl karar kuramı hâkimlerin 

önlerine gelen bir dava hakkında herhangi bir nihaî karara varmadan önce, bu 

davanın olguları ve konusuyla ilgili olarak yüksek ya da eĢ dereceli mahkemelerin 

kendisinden önce bir karar vermiĢ olup olmadığını öncelikle araĢtırmalarını ve eğer 

varsa böyle bir kararla uyumlu bir Ģekilde önündeki davayı karara bağlamasını 

gerektirir
596

. Bir mahkemenin bir davada verdiği bir kararın, benzer bir davayı gören 

sonraki mahkemenin kararı üzerindeki bağlayıcılığı bakımından, sonraki 

mahkemenin önceki kararla aynı görüĢte olması hâlinde bir sorun ortaya çıkmaz. 

Fakat, aksi durumlarda, yani sonraki mahkemenin önceki mahkeme kararıyla aynı 

görüĢte olmadığı davalarda, emsâl karar uygulaması gerçek bağlayıcı gücünü 

gösterir. Çünkü emsâl kararların iddia ettiği otorite içerikten bağımsız olarak kabul 

                                                           
594

 Gerald J. Postema, ―Some Roots of Our Notion of Precedent‖, Precedent in Law, Ed. by Laurence 

Goldstein, New York, Oxford University Press, 1987, pp. 9-33, p. 9. 
595

 Larry Alexander, Emily Sherwin, ―Judges as Rule Makers‖, Common Law Theory, Ed. by 

Douglas E. Edlin, New York, Cambridge University Press, 2007, pp. 27-50, p. 27. 
596

 Grant Lamond, ―Precedent and Analogy in Legal Reasoning‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/legal-reas-prec/, 22. 02.2013. 



188 

 

edilmektedir
597

. Bu durum da gösterir ki, emsâl karar uygulamasında her bir 

mahkeme, her bir hâkim aynı zamanda küçük, tâlî bir kanunkoyucu olarak yargısal 

görev îfâ etmektedir. 

 

Bu öğretinin böylesine bağlayıcı Ģekilde uygulanması ve kurumsallaĢmasının 

ardında çeĢitli gerekçeler yatar. Bunlardan birisi kurumsal tutarlılıktır. Bir yargı 

çevresinde hukukî uyuĢmazlıkları otoriter olarak çözme tekelini elinde bulunduran 

bir hukuk sisteminin yetki alanındaki herkese tutarlı, yansız bir Ģekilde hukuk 

hizmetini sunma görevini üstlendiği, bu sebeple hukukî uyuĢmazlıkları çözmekle 

görevlendirdiği memurlarının benzer davalar hakkında verdikleri kararların birbirine 

benzer olması gerektiği varsayılır
598

. Bu düĢüncenin hukuk hizmeti alanlar açısından 

görünümü ise formel adâletin gereği olarak eĢitliktir
599

. Bunun yanında 

mahkemelerin önündeki dava hakkında eski mahkemelerce verilen yönde karar 

vermesi durumunda sağlanabilecek hukukî öngörülebilirlik (ve dolayısıyla 

özgürlük)
600

, hâkimlerin verecekleri kararların ilerideki davalar için emsâl teĢkil 

edeceği gerçeğini hesaba katmalarını gerektirerek, yürüttükleri yargısal faaliyetin 

öneminin farkına vardırması sayesinde güçlendirilmiĢ yargısal mekanizma 

düĢüncesi
601

, bir konu hakkında bir mahkemece karar verilmiĢ olmasının benzer bir 

baĢka konu hakkında diğer mahkemelerce karar verilmeden önce uzun tartıĢmalara 

girerek her davada tekerleğin yeniden icat edilmesinin önüne geçmesi sayesinde 

zaten pahalı olan bu sürecin uzamasının önüne geçilmesi ve dolayısıyla hızlı ve etkin 

ve böylelikle fayda değerine de hizmet eden bir yargılamanın gerçekleĢtirilmesi gibi 

mülâhazaların emsâl karar kurumunun özünde bulunduğu kabul edilmektedir
602

.  

 

                                                           
597

 Frederick Schauer, Thinking Like a Lawyer: A New Introduction to Legal Reasoning, United 

States of America, Harvard Unıversity Press, 2009, p. 62; ABD Yüksel Mahkemesi hâkimi Harlan 

Fiske Stone‘nun izleyen söylemi bu konuya yeterince açıklık kazandırır: ―Bir hukuk kuralının 

yerleĢmesi, doğru bir kuralın yerleĢmesinden daha önemlidir.‖ V. William H. Coogan, “Precedent‖, 

The Encyclopedia of American Law, Ed. by David Schultz, United States of America, 2008, p. 340. 
598

 Theodore M. Benditt, ―The Rule of Precedent‖, Precedent in Law, Ed. by Laurence Goldstein, 

New York, Oxford University Press, 1987, pp. 89-106, pp. 89-90. 
599

 Frederick Schauer, ―Precedent‖, Stanford Law Review, Vol. 39, 1987, pp. 571-605, p. 596; Bix, 

Jurısprudence: Theory And Context, p. 153. 
600

 Benditt, op. cit, p. 91; Schauer, ―Precedent‖, p. 597. 
601

 Schauer, ―Precedent‖, p. 599. 
602

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 371. 



189 

 

Lehine ileri sürülen normatif argümanlar üzerinde pek fazla görüĢ ayrılığı 

bulunmamasına rağmen, bir dava hakkında verilecek kararı belirleyecek olan bir 

emsâl kararın nasıl elde edileceği sorusu bir muammadır. Bir kanunkoyucunun 

ürettiği hukuk kuralları kanun kitaplarında madde madde belirtilmiĢtir, böylece 

kolaylıkla ulaĢılabilir durumdadır ve onun söylediği hukuk kurallarının hangi 

kısmının bağlayıcı olduğu üzerinde bir tartıĢma yoktur: Kanunkoyucunun belirli 

prosedürlere, karar yeter sayılarına uygun olarak çıkardığı ve resmi gazetede ilân 

ettiği kanunî metinde yer alan her kelime bağlayıcıdır. Oysa, temel iĢlevi 

uyuĢmazlıkları mevcut hukuk kuralları kapsamında karara bağlamak, yeni hukuk 

kuralları ihdas etmemek olan bir hâkimin vereceği ve gelecek için emsâl teĢkil 

edecek olan kararının bağlayıcı kısmı nerededir? Çoğunlukla öyle olmasa da, bazı 

mahkeme kararları, —ki, bir karar emsâliyet iddiasında bulunacaksa, ya belirli bir 

konuyla ilk defa karĢılaĢılıyordur, ya da daha önce var olan bir emsâl karardan 

dönerek yeni bir yol çiziyordur, bu sebeple bu kararın meĢrûiyetini yeterince 

tartıĢması yapılmalıdır— sayfalar uzunluğunda olabilmekte ve davalı ve davacının 

argümanlarının ve dava konusunun tartıĢılması, üzerinde uyuĢulan olguların 

denetimi, kullanılabilir hukuk kurallarının gözden geçirilmesi ve sonunda bir karara 

varmak gibi birçok Ģey yapmakta, birçok konu hakkında tespitte bulunmaktadır. Bu 

durumda mahkemenin tartıĢma konusu yaptığı Ģeylerden hangisi sonraki mahkemeler 

açısından bağlayıcı olacaktır? Bu bağlayıcı içeriğin belirlenmesi için yapılan ratio 

decidendi (bağlayıcı karar gerekçesi) ve obiter dicta (bağlayıcı olmayan, çevresel 

gözlemler) ayırımının yapılması dilsel olarak olsa bile, maddî olarak kolay 

değildir
603

. 

 

Bu amaçla, bir emsâl kararın sonraki mahkemeyi bağlayan ratio 

decidendi‘sini tespit etmek için ileri sürülen görüĢlerden klasik kurama göre önceki 

mahkemenin verdiği kararda davanın ratio decidendi‘si olarak belirttiği hukuk 

önermesine; hukukî realist görüĢe göre ise, mahkemenin ne söylediğine değil, 

davanın olguları üzerinden gerçekte ne yaptığına bakılmalıdır
604

. Fakat bu içerik bir 

                                                           
603

 Neil Duxbury, The Nature And Authority of Precedent, New York, Cambrıdge Unıversıty Press, 

2008, p. 26. 
604

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 359, 366. 



190 

 

Ģekilde belirlense bile, sorunlar sona ermiĢ değildir. Çünkü bu ratio decidendi‘ye 

öngelen, önceki davanın hangi açılardan sonraki dava ile ilgili olduğunun 

belirlenmesi, yani iki davanın olguları nasıl tasvir edilmelidir ki, aralarında 

bulunacak benzerlik gereğince sonraki mahkeme önce verilen kararla bağlı olsun. 

Kaldı ki metafizik özdeĢlik olarak farklı zamanlarda farkı kiĢiler arasında ortaya 

çıkan uyuĢmazlıklar ne kadar birbiriyle benzer olabilir? Örneğin, A, B, C olguları 

üzerinde yargılama yapılan önceki davada verilen bir kararın, sonraki uyuĢmazlığa 

ait B, C, D olguları için taĢıdığı bağlayıcılığının, önceki tikel olgular üzerinden 

verilen tikel bir karardan nasıl, ne kapsamda bir genelleĢtirme yapılmalıdır sonraki 

mahkeme önceki kararla bağlı olsun. Aslında buradaki sorun felsefe tarihindeki olan 

olgudan olması gerekene iliĢkin bir yargının çıkarılıp çıkarılamayacağı Ģeklindeki 

bilim ve ahlâk felsefesindeki ortak epistemolojik sorununun hukuk kuramına olan 

yansımasıdır
605

. Bu ise tek bir dava için verilen bir karardan çıkarılacak genel bir 

kuralın meĢrûiyetini tartıĢmaya açmaktadır. 

 

Bir diğer problem ise emsâl kararların ne kadar ağırlığa sahip olduğu, bir 

emsâl kararın ömrü, yani yürürlük süresine iliĢkindir. Mahkemelerin kabul edilmiĢ 

yerleĢmiĢ, uzun süredir takip edilen bir emsâl karardan dönmesinin gerekçesi ne 

olabilir? Örneğin, bir mahkemenin ırk ayrımına dayalı, siyah ve beyazların kamusal 

hizmetlerden farklı mekânlarda yararlandırılmasını düzenleyen bir yasa hükmünü 

anayasanın eĢitlik maddesine aykırı bulmayan bir kararından
606

 elli sekiz yıl sonra 

dönerek bu kararın emsâliyetine son vermesine
607

 öngelen meĢrûlaĢtırıcı sâikler ne 

                                                           
605

 Bu konuda ayrıntılı bir tartıĢma için v. Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, 

passim. 
606

 ABD Yüksek Mahkemesinin, Louisiana Eyaletinin 1890 yılında çıkardığı, beyazların ve renkli 

ırktan insanların kamusal taĢıtlarda farklı mekânlarda seyahat etmesini gerektiren Ayrı Araç 

Yasası‘nın Anayasanın ek 14. maddesinin kanun önünde eĢitlik hükmüne aykırı olduğu iddiasını (7‘ye 

1 oyla) reddettiği 1896 tarihli Plessy v. Ferguson kararı. V. Louise Adams Tyler, ―Plessy v. 

Ferguson‖, The Encyclopedia of American Law,Ed. by David Schultz, United States of America, 

2008, pp. 332-333, p. 332. 
607

ABD Yüksek Mahkemesinin, siyahî bir ebeveynin, çocuklarının beyazların gittiği bir ilköğretim 

okuluna kaydedilmesi için yaptıkları baĢvurunun reddedilmesinin Anayasanın ek 14. maddesinin 

kanun önünde eĢitlik hükmüne aykırı olması sebebiyle açtığı davada dava konusu ayrılıkçı 

uygulamanın anayasanın eĢitlik maddesine aykırı bularak davayı kabul ettiği ve önceki Plessy v. 

Ferguson içtihadından döndüğü1954 tarihli Brown v. Board of Education of Topeka kararı. V. 

William H. Coogan, ―Brown v. Board of Education of Topeka, Kansas‖, The Encyclopedia of 

American Law, Ed. by David Schultz, United States of America, 2008, p. 66, p. 66. 



191 

 

olabilir
608

? Ya da bir mahkeme verdiği bir kararla mutlak Ģekil bağlı olup, bu 

emsâliyeti sona erdirme yetkisinden mahrum mudur
609

? 

 

3. Kanunkoyucunun Niyeti 

1789 devriminin ardından baĢlatılan ve Code Civil ile taçlandırılan kanunlaĢtırma 

hareketiyle rasyonalist doğal hukuk ilkelerinin kanunlara nakĢedildiğinin iddia 

edildiği Fransa‘da yeni bir hukuk düzeni kurulmuĢ ve eskisi lağvedilmiĢti. Fakat, 

yeni düzenin hâkimlerinin yetiĢmesi zaman alacağından devrim öncesi hâkimlerle 

devam etmek zorunda kalan Fransa‘da yeni hukuk düzeninin temel düsturu, bu 

sebeple, kanunlarının yorumlanması ve uygulanmasında tarihin hiçbir etkisi 

olmayacağı idi. Böylece, bir taraftan güçler ayrılığı idealinin tam olarak 

gerçekleĢmesi, diğer taraftan ‗hâkimler iktidarı‘na yol açacak Ģekilde mahkemelerin 

tarihsel yorum, kanunkoyucunun niyeti gibi mülâhazalarla yorum faaliyeti altında 

yargısal olarak hukuk yaratacağı korkusu, kanunların uygulanmasında yorum 

yapılmasını yasaklamaya kadar götürmüĢtü
610

. Bu amaçla, yani kanunların 

yorumlanması gücünü hâkimlerin eline bırakmamak için, yargısal değil fakat teĢriî 

bir organ olarak kurulan Tribunal of Cassation‘un, kanunların yanlıĢ 

                                                           
608

 Plessy v. Ferguson ve Brown v. Board of Education of Topeka kararları arasındaki bu anlayıĢ 

farklılığını örneğin ˈ50‘lerin eĢitlik temelli vatandaĢlık hakları hareketlerinin yükseliĢi gibi çağın 

ahlâkî ve hukukî konvansiyonlarındaki farklılık sebebiyle de açıklamak pek mümükün değildir. 

Çünkü böyle bir konvansiyon gerçekte yoktur. Plessy v. Ferguson kararına muhalefet Ģerhi yazan tek 

isim Hâkim John Marshall Harlan‘a göre ―Eğer bir beyaz insan ve siyahî insan aynı kamusal toplu 

taĢıma aracını kullanmayı tercih ederlerse, bu hakka sahiptirler ve ırk faktörünü göz önünde tutan 

hiçbir iktidar, onların bu özgürlüğünü ihlal etmeksizin buna engel olamaz. … Bizim Anayasamız 

renk-körüdür ve vatandaĢlar arasında sınıf ayrımcılığını ne tanır ne de tolere eder. Medenî haklar 

açısından tüm vatandaĢlar hukuk önünde eĢittir. … Hukuk, insanı insan olarak görür ve medenî 

hakları ülkenin en üstün yasasınca garanti altında alınmıĢken, onun rengini ya da diğer özelliklerini 

hesaba katmaz. Bu sebeple ulusun temel hukukunun nihaî açıklayıcısı olan bu Yüksek Mahkemenin, 

insanların medenî haklarını kullanmalarını sırf ırk temeli üzerinden düzenleyen bir eyalet ile aynı 

görüĢte olması üzücüdür. Bana göre zaman gösterecektir ki, bugün verilen karar yine bu 

Mahkeme‘nin  verdiğiDred Scott v. Sandford kararı kadar kötüdür.‖ V.Tyler, op. cit., p. 332. 
609

 Lordlar Kamarası 1898 tarihli London Street Tramways v. London County Council kararıyla 

verdiği önceki kararından kendisinin dönme yetkisinin bulunmadığı, bunun kanunkoyucunun iĢi 

olduğunu belirtir. Kamara‘nın kendisini bu Ģekilde bağlaması 1966‘da sona erer. V. Rupert Cross, 

Precedent in English Law, 2nd ed., Oxford, Clarendon Press, 1968,  p. 5, 106. 
610

 John Merryman, Rogelio Pérez-Perdomo, The Civil Law Tradition: An Introduction to the 

Legal Systems of Europe and Latin America, 3rd ed., Stanford, California, Stanford University 

Press, 2007, pp. 28-9. 



192 

 

yorumlanmasıyla verilen mahkeme kararlarını iptal etme yetkisi bulunuyordu
611

. 

Benzer Ģekilde, medenî kanunu 17000‘i aĢan sayıda maddeden oluĢan Büyük 

Frederick Prusya‘sında da yorum yapması yasaklanan mahkemelerin, yeterince açık 

ve ayrıntılı olmasına rağmen uygulamada Ģüphe doğması hâlinde Kanunlar 

Komisyonu‘na baĢvurmaları gerekiyordu. Çünkü yorum yaparken yakalanmaları 

hâlinde Kralın‘ın gazabına uğrama ve ciddî Ģekilde cezalandırılmayla karĢı karĢıya 

kalabilirlerdi
612

. 

 

 Böyle bir anlayıĢın bulunmadığı çağımızda hâkimlerin kanunları yorumlarken 

kanun metni dıĢında baĢvurdukları ikinci yorum aracı kanunkoyucunun niyetidir. 

Hangi yorum araçlarının kullanılabileceği konusunda genellikle hukukî zorunluluklar 

bulunmasa da, bu konuda düzenleme getiren hukuk düzenleri azımsanacak sayıda 

değildir. Bu konuda örneğin, Ġtalyan Medenî Kanunu (1942) hâkimlerin kanunları 

yorumlarken, metinde yer alan kelimelerden sonra kanunkoyucunun niyetini de 

dikkate almalarını gerektirir
613

. Hukukî yorum araçlarından sadece birisi olmasına 

rağmen, kimi görüĢlere göre kanunkoyucunun niyeti hukukî yorumun temel amacı da 

olabilmektedir. Bu husus kanunî düzenlemelere de yansımıĢtır. Örneğin Minnesota 

hukukuna göre hukukî yorum faaliyetinin tüm amacı kanunkoyucunun niyetini 

araĢtırmak ve hayata geçirmektir
614

. Elhauge‘ye göre BirleĢik Devletler‘de elli 

eyaletten kırkının kanunlarında, açıkça ya da zımnen, mahkemelerin 

kanunkoyucunun niyetini araĢtırması gerektiği düzenlenmiĢtir
615

. 

 

 Hukuk kurallarının yorumlanmasında hem kelime anlamlarının ve hem de 

kanunkoyucunun niyetinin, birbiriyle çatıĢmak zorunda bırakmaksızın, terditli bir 

Ģekilde birlikte dikkate alınması gerektiğini savunan görüĢler olduğu gibi, bunun 

aksini iddia eden, yani metinselcilerin bunlardan ilkine aĢırı vurgu yaparak diğerini 

dıĢlamasında olduğu gibi, niyetselcilerden de ikincisini ön plana çıkararak gerekirse 

                                                           
611

 Ibid., pp. 40-1. 
612

 Ibid., p. 39. 
613

 Ibid., p. 44. 
614

 Minnesota Statutes 2012: Statutes, Construction, Chapter 645, Interpretation of Statutes and Rules, 

m. 645.16 (Çevrimiçi) https://www.revisor.mn.gov/statutes/?id=645.16, 21.02.2013; Cross, op. cit, p. 

19. 
615

 Einer Elhauge, Statutory Default Rules: How to Interpret Unclear Legislation, Cambridge, 

Massachusetts, and London, England, Harvard Unıversıty Press, 2008, p. 116. 

https://www.revisor.mn.gov/statutes/?id=645.16


193 

 

kelime anlamlarının göz ardı edilebileceğini savunan görüĢler vardır
616

. Bu amaçla 

ileri sürülen çeĢitli argümanlardan öne çıkan ilki, güçler ayrılığının bir gereği olarak 

kanunkoyucuya sadakat gereğidir
617

. Buna göre yapılacak yorumun meĢrûiyetindeki 

temel ölçüt, bunun kanunkoyucunun niyetine uygunluğudur
618

. Bu sebeple, hâkimler, 

önlerindeki davaya eğer kanunkoyucu bakacak olsaydı, nasıl karar verecek idiyse, 

ona göre karar vermelidir
619

. Çünkü, örneğin Raz‘a göre, hukuk üretme gücü 

kanunkoyucunun elinde bulunması ve bu gücün meĢrû otorite iddiası sebebiyle 

kanunların yorumlanmasında onları üretenin sözünün geçmesini gerektirir
620

. Güçler 

ayrılığı argümanının diğer yüzünde ise kanunkoyucunun niyetinin hukukî yorumda 

dikkate alınmasıyla yargısal gücün sınırlandıracağı, bu ilkenin tam olarak hayata 

geçirilerek atanmıĢ memurların seçilmiĢ temsilcilerin yerini alarak oluĢacak hâkimler 

iktidarının önünün kesileceği tezi bulunmaktadır. Buna göre, eğer hâkimler 

kanunkoyucunun tercihlerini görmezden gelerek kelimelere kendi anlayıĢları 

çerçevesinde anlam verir ve kanun boĢluklarını kendi görüĢleri doğrultusunda 

doldururlarsa, bu durum insanların demokratik bir toplumda kendi temsilcileri 

aracılığıyla yönetilmek Ģeklindeki haklı taleplerini akamete uğratacak, sonuçta meĢrû 

hukukun uygulanmasının altındaki meĢrûiyet zemini kayacaktır
621

. Bu konuda ileri 

sürülen bir diğer argüman da —paradoksal biçimde, metinselcilerin kelime anlamları 

lehine ileri sürdükleri gibi— hukukî öngörülebilirlik, dolayısıyla özgürlük değeri 

lehinedir. Somut uyuĢmazlıkların çözümünde kanunkoyucunun niyetinin elde 

edilmesi için parlamentodaki genel kurul görüĢme tutanaklarına, komisyon hazırlık 

çalıĢmalarına baĢvurulmasıyla hem hukukî belirlilik
622

 hem de hukukî yeknesaklık 

sağlanabilecektir. 

 

 Lehine bu tür argümanlar ileri sürülmesine rağmen, kanunkoyucunun 

niyetinin varlığı konusu, bir sohbet ortamındaki gerçek kiĢilerin zihinsel durumlarına 

                                                           
616

 Sinnott-Armstrong, ―Word Meaning in Legal Interpretation‖, 466. 
617

 Jeffrey Goldsworthy, ―Legislative Intentions, Supremacy, and Legal Positivism‖, San Diego Law 

Review, Vol. 42, 2005, pp. 493-518, p. 493. 
618

 Cross, op. cit, p. 58. 
619

 Ibid., p. 59 
620

 Joseph Raz, Between Authority and Interpretation, New York, Oxford University Press, 2011, 

p. 298. 
621

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 352. 
622

 Ibid. 



194 

 

nazaran tartıĢma konusudur. Çünkü modern hukuk sistemlerinde kanunlar modern 

öncesi sistemlerden farklı olarak, tek bir Ģahsın iradesine bağlı olarak değil, kurumsal 

bir yapı olan, halk temsilcilerinin bir araya gelerek oluĢturduğu parlamentolar eliyle 

çıkarılmaktadır
623

. Bu durum, bir grubun gerçek bir kimseninki gibi niyetinin var 

olup olmadığı konusunu tartıĢmaya açmaktadır. Örneğin, dilbilimcilerin yorum 

tanımına uygun olarak, karĢılıklı olarak sohbet eden kiĢilerden birisi diğerinin bir 

ürettiği bir önermeyi tam olarak anlayamadığında onun söz konusu ifâdedeki niyetini 

mizaç, arkadaĢlık hukuku, bağlam, psikolojik durum gibi faktörler yardımıyla, hiç 

olmadı sorarak öğrenebilir. Fakat aynı imkân kanunkoyucular ve uygulayıcı olan 

hâkimler açısından da mevcut mudur? Örneğin 550 milletvekilinden oluĢan 

TBMM‘de ya da 435 milletvekili ve 100 senatörden oluĢan BirleĢik Devletler 

Kongresi‘ndeki tüm temsilcilerin belirli bir kanunun belirli bir maddesindeki belirli 

bir kelimenin ne anlama geldiği, örneğin taĢıt kelimesinin bir bebek arabasını 

kapsayıp kapsamadığı konusunda aynı niyete sahip olması mümkün müdür? 

 

 Bu soruya olumlu cevap veren, pratik olarak mümkün görünen 

argümanlardan birisi —tek tek kanunyapıcıların niyetlerinin birleĢtirilip genel bir 

kanunkoyucu niyetine ulaĢılması gibi teorik olarak realist fakat pratik olarak 

mümkün olmayan tezler bir yana— kanunkoyucuyu antropomorfize ederek tüm teĢriî 

tarih ve malzemeleri tek bir insanın elinden çıkmıĢçasına okumayı tercih eder ve 

kanunkoyucuyu bir mektup arkadaĢı gibi görerek teĢriî evrak üzerinden onun niyetini 

elde etmeye çalıĢır. Fakat bu kabul, kanunkoyucunun normal bir insanın sahip 

olabileceği diğer zihinsel durumlara, tıpkı eski bir Yunan tanrısı gibi diğer zihinsel 

durumlara da sahip olabileceğini, kanunkoyucunun örneğin, öfkeli, mutlu, kırılgan, 

umutlu gibi diğer insanî hâllere de girebileceğinin kabulünü gerektirir
624

. Bir diğer 

ihtimâl ise, genel-geçer toplumsal makuliyet ölçütlerine göre bir kanunkoyucuya 

atfedilmesi pek fazla itirazla karĢılaĢmayacak türden niyetlerin hukukî yorumda 

                                                           
623

 Yasemin IĢıktaç, Sevtap Metin, Hukuk Metodolojisi, Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2010, p. 213; Metin, 

―Hukuk Normunun Yorumu‖, p. 210. 
624

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 348. 



195 

 

dikkate alınması olabilir ki, bu da gerçekte kanunkoyucunun niyetinin değil, 

toplumsal konvansiyonların hukukî yorum sürecini yönlendirdiği anlamına gelir
625

. 

 

4. Değerler 

Hukuk ile ahlâk arasında metafizik olarak zorunlu bir özdeĢlik ya da iĢbirliği 

iliĢkisinin var olup olmadığına dair geleneksel, teorik tartıĢmanın pratik izdüĢümü 

hukukî yorumda değerlere yer açılıp açılmamasına gerektiğine dairdir. Gerek ulusal, 

gerek uluslararası hukukî metinlerde değer yargısında bulunulmasını gerektiren 

birçok kelime ve ibâreye rastlamak mümkündür
626

. Hukukî yorum kuramında 

yukarıdaki araçlardan birisini öne çıkaran yaklaĢımların bu probleme iliĢkin de zımnî 

cevapları vardır. 

 

Metinselci yaklaĢımı savunanlara göre değerler hukukî yorumda dikkate 

alınır. Kanunî metinlerde yer alan adâlet, eĢitlik, hakkaniyet, dürüstlük gibi ahlâkî 

kelimelerin anlamları doğrultusunda yorum yapılır. Fakat yukarıda da görüldüğü 

gibi, hiçbir kelimenin anlamı kendinden menkul değildir. Ahlâkî kelimelerin sahip 

oldukları anlamı elde etmek için metinselcilerin objektiflik kaygısıyla ilk baĢvuru 

kaynağı olan sözlükler, kelimelerin toplumda genel-geçer çeĢitli kullanım 

anlamlarını içerir ve bu anlamlar hukukî yorumu toplumsal ahlâkın gereklerine göre 

yönlendirir. Hukukî yorumda subjektif anlamı öne çıkaran niyetselcilere göre ise 

hukukî metinlerde yer alan ahlâkî kelimelerin yorumlanmasında belirleyici olan 

temel ölçüt kanunkoyucunun iradesidir. Bu iradenin ortaya çıkarılması için teĢriî 

tarihe baĢvurulmalı, hâkim ne kendi kiĢisel ahlâk anlayıĢını ne de toplumsal ahlâkî 

kabulleri sürece dâhil etmelidir. Emsâl karar kuramına göre mahkemelerin tarihsel 

hukuk uygulamasında ahlâkî kelimelere belirli anlamlar verilmiĢ, bu anlamlar 

doğrultusunda ahlâkî kelimelerin nasıl yorumlanması gerektiğine dair emsâl teĢkil 

                                                           
625

 Ibid., p. 349. 
626

 Ġyiniyet (TMK m. 3) örneğin dürüst davranma yükümlülüğü (HMK m. 29),  hakkaniyet ve nesâfet, 

(TMK, m. 4, HMK ö. 433), iyi ahlâk sahibi olmak (TVK m. m. 11/d), adâlet ve kanun önünde eĢitlik 

ilkesi, (TCK m. 3), çocuğun özellikle ahlâk bakımından yararları, (TMK m. 182) âdil yargılanma, 

Avrupa Ġnsan Hakları Konvansiyon‘nun ilk 18 maddesinde yer alan yaĢam hakkı, iĢkence, ayrımcılık, 

kölelik ve angarya yasağı, özgürlük ve güvenlik hakkı, âdil yargılanma hakkı, özel yaĢamın gizliliine 

saygı hakkı, düĢünce, vicdan, din, ifâde özgürlüğü, vs. ve anayasalarda yer alan benzer düzenlemeler. 



196 

 

eden bağlayıcı kararlar, içtihatlar ortaya çıkmıĢtır; ve gerekli ahlâkî değerlendirmeler 

de buna uygun olarak yapılmalıdır. 

 

Değerlerin hukukî yoruma dâhil edilip edilmemesi meselesi hukuk okulları 

açısından da sarîh ya da zımnî varsayımlar içerir. Hukukî realistlere göre mahkeme 

kararlarının verilmesinde, hâkimleri hukuk kurallarından daha çok yönlendiren 

etkenler arasında hâkimin ya da toplumun değerleri yer alır
627

. Doğal hukukçulara 

göre hukukî yorumda değerlerin yardımına baĢvurmak kaçınılmazdır. Örneğin 

Fuller‘a göre kanunî metinlerin yorumu sadece kelime anlamlarıyla kotarılabilir bir 

süreç olmayıp, bunların toplumun talepleri ve değerleriyle uyumlaĢtırılmasını da 

gerektirir
628

. Finnis‘in yeni doğal hukuk kuramındaki yedi temel iyinin gözetilmesi 

ve korunmasını sağlayacak pratik makuliyet gereklilikleri sadece hukuk üretim 

sürecinde değil, hukukî yorumda da dikkate alınmalı, kamusal otorite kullanan 

kanunkoyucunun çıkardığı kurallar ve ilkeler kiĢiler ve kurumlardan müteĢekkil 

hukuk sisteminin tümü göz önünde tutularak, adâlet ve müĢterek iyinin 

gerçekleĢtirilmesi amacı doğrultusunda yorumlanmalıdır
629

. Hukuku, kaynağı 

toplumda bulunabilecek kurallar modeli olarak gören pozitivist anlayıĢa karĢı çıkan 

Dworkin‘e göre bu kuralların yanında kurumsal tarihe içkin ilkeler de hukuk 

kavramına dâhildir ve doğru hukuk önermeleri üretecek olan inĢâî yorum kuramının 

kurumsal bütünlükten sonra gelen ölçütü ahlâkî meĢrûiyettir. Ahlâkî değerlerin 

dıĢlandığı Kelsen‘in saf hukuk kuramında hukukî yorum konusu da kendisine yer 

bulamaz ve mevcut yorum yöntemleri arasında bir tercihte bulunmaz
630

. Kapsayıcı 

pozitivist kuramcılardan Hart‘a göre, bir hukuk sisteminin tanıma kuralına eğer 

ahlâkî değerler dâhil ise, —fakat bu durum bir hukuk sisteminin varlığının zorunlu 

bir koĢulu kesinlikle değildir— hukukî yorumda bu tür toplumsal değer yargılarına 

baĢvurulabilir
631

. DıĢlayıcı pozitivist olarak Raz‘ın sosyal kaynaklar tezine göre ise 

                                                           
627

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 376. 
628

 Lon L. Fuller, Anatomy of the Law, New York, Washinton, London, Prederick A. Praeger 

Publishers, 1968, p. 59 
629

 John Finnis, ―The Priority of Persons‖, Oxford Essays in Jurisprudence: Fourth Series, Ed. by 

Jeremy Horder, Oxford, New York, Oxford University Press, 2002, pp. 1-15, p. 13. 
630

 Kelsen, Pure Theory of Law, p. 352. 
631

 Hart, The Concept of Law, p. 248, 250 



197 

 

hukuk kurallarını yorumlarken değerlendirici argümanlara baĢvurularak eğer sosyal 

olgular sınırı aĢılıyorsa hukuk ex post facto, yani yargısal olarak üretilmiĢ olur
632

. 

 

C. Doğal Hukukçu Yorum Kuramının BileĢenleri 
 

Bir hukukî yorum kuramına dâhil edilebilecek bileĢenler yukarıda sayılan dört 

bileĢenle elbette ki sınırlı değildir. Burada yer verilmeyen pragmatik ve amaçsal 

yöntemler bunlardan birisidir. Ayrıca, özellikle hukukî realistler ve onların uzantıları 

olan eleĢtirel hareketlerin bu konudaki çeĢitliliğin artmasına katkıları olmuĢtur. Fakat 

bu sonuncuların hukukî yoruma katkısı normatif olmaktan öte deskriptiftir. AĢağıda 

ele incelenecek olan Moore‘un doğal hukukçu yorum kuramının iddiaları ise 

ziyâdesiyle normatiftir. 

 

1. Kelimeler 

Agorada dolaĢırken, belirli bir konunun uzmanı olarak Ģöhret kazanmıĢ, bilgisinin 

tamlığına güvenen siyâsetçi, asker ya da sanatçı gibi kimselerle adâlet, cesaret, 

güzellik gibi, insan karakteri bakımından gündelik hayatta önemli yer tutan ana 

kavramların anlamı hakkında tartıĢan Sokrates‘e, Grünberg‘e göre, yirminci yüzyıl 

analitik felsefe akımının uzak öncüsü; dolayısıyla anlam analizini çağımız 

felsefesinin temel yöntemi hâline getiren bu akıma da bir bakıma Sokratik geleneğe 

bir dönüĢ gözüyle bakılabilir. Herhangi bir bilgi sisteminde güvenilir bilgi sağlamak 

amacını güden felsefenin baĢvurabileceği biricik yöntemin, bilgi sistemlerinin 

kullandığı ilkel kavramların anlamlarının aydınlatılması olacağına inanan Grünberg‘e 

göre sistematik bir felsefenin ele alması gereken ilk problem ‗anlam‘ kavramının 

anlamının aydınlatılması olmalıdır
633

. Bu noktada sistematik bir hukukî yorum 

kuramı ortaya koyan Moore‘un, kuramında ilk sırayı hukukî hayatta kullanılan 

kelimelerin anlamlarının araĢtırılmasına ayırması sebebiyle Grünberg‘in uyarısına 

kulak verdiği varsayılabilir. 

                                                           
632

 Joseph Raz, The Authority of Law: Essays on Law and Morality, 2nd ed., Oxford, New York, 

Oxford University Press, 2011, p. 47, 207. 
633

 Teo Grünberg, Anlam Kavramı Üzerine Bir Deneme, Ġstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2006,  p. 

21. 



198 

 

 Hukukta kelime anlamı Ģüphecileri olan hukukî realistlerin
634

 ve anlam 

konvansiyonalistleri olan pozitivistlerin
635

 aksine, metafizik ve hukukî realist bir 

doğal hukukçunun savunacağı anlam kuramı, realist semantiktir. K-P‘nin nedensel 

gönderge kuramından beslenen ve kelime atomcusu olan bu kurama göre hukuk 

metinlerinde yer alan doğal tür ve ahlâkî tür
636

 terimlerin anlamları iĢlevsel ya da 

amaçsal mülâhazalarla açıklanamaz. Böyle kelimeler, realist semantiğe göre, 

yeryüzünde var olan doğal durumlara gönderme yapar ve bu kelimelerin anlamları ne 

ölçütsel kurama göre analitik biçimde, ne de ölçüt-mantıksal kurama göre 

konvansiyonel biçimde sınırlanmıĢtır. Doğal dillerde yer alan, bir doğal tür durumu 

isimlendiren kelimelerin varlığı ise —bu olayı isimlendirilecek kelimenin seçimi 

tümüyle konvansiyonel olabilir, yani adların doğruluğuna iliĢkin tartıĢma burada 

mevzubahis değildir— konvansiyonel, keyfî tercihler olmayıp, dıĢ dünyada var olan 

bu olgusal durumu isimlendirme ihtiyacı sebebiyledir. Güncel epistemolojik 

eksikliklerimiz sebebiyle bu türün doğasına iliĢkin tam bilgiyi henüz elde etmiĢ 

olamasak da, buna rağmen, bu tür kelimeleri kullanmamıza rehberlik eden gerçek 

ölçüt gelip geçici konvansiyonlar değil, söz konusu türün gerçek doğasıdır. Yani, bu 

kurama göre bu kelimeleri kullanırken taĢıdığımız niyet tümüyle realisttir
637

. 

 

 Moore, realist semantik kuramını iki örnek üzerinden açıklar. Ġlk örnek ölüm 

olayıdır. Ölümün ne olduğuna, tam olarak ne zaman gerçekleĢtiğine dair farklı 

çağlarda, farklı toplumlarda, farklı kuramlar geliĢtirilmiĢ, zamanla tıbbî bilgi arttıkça 

ve tıp teknolojisi geliĢtikçe ölümün doğasına iliĢkin bilgimiz de artmıĢtır. Bu durum 

gösterir ki, epistemolojik araçlar geliĢtikçe ölümün ontolojisine iliĢkin geçmiĢ 

                                                           
634

 Örneğin V. Felix S. Cohen, ―Transcendental Nonsense and The Functional Approach‖, Columbia 

Law Review, Vol. XXXV, No. 6, 1935, pp. 809-849, pp. 820-1, 823. ―Bir kelime hangi iĢe yarıyorsa, 

o anlama gelir. … Gerçek hayat tecrübeleri bakımından tanımlanamayan kavramlar anlamsızdır. … 

Bir kelimenin anlamı, gerçek hayatta yarattığı sonuçlarda yatar.‖ V. Ibid. p. 826, 838; Kelimelerin 

kendibaĢlarına bir anlama sahip olabileceği düĢüncesini reddeden, fakat, —bir cümle atomcusu 

olarak,— sentaktik olarak tam cümlelerin, bağlamsallık ve amaçsallık çerçevesinde bir anlama sahip 

olabilceğini ileri süren doğal hukukçu bir isim olarak Fullar‘a göre ―‗GeliĢme‘ kelimesi de bir X 

sembolü kadar anlamdan yoksundur. Bu kelime, eğer cümlenin geri kalanı tamamlanırsa bir anlam 

kazanabilir.‖ V. Fuller, ‗Positivism and Fidelity to Law - A Response to Professor Hart‘, p. 665; 

Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 304 n. 50. 
635

 V. Hart, The Concept of Law, passim; Andrei Marmor, Social Conventions: From Language to 

Law, Princeton, Oxford, Princeton University Press, 2009, passim. 
636

 Ahlâkî tür terimlerin anlamına dair tartıĢmalar II. Bölümde tüketildiği için burada yalnızca doğal 

türlere iliĢkin açıklamalara yer verilecektir. 
637

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 294. 



199 

 

kuramların yerini yenileri almıĢtır. Bu sebeple, Moore‘a göre hiçbir kuram ölümün, 

bir doğal türün doğasını mutlak olarak tespit ettiği iddiasında bulunma cüreti 

gösteremez. Tıbbî ya da hukukî olsun, güncel konvansiyonlar dolaĢım, solunum ve 

sinir sistemlerinin iĢlevlerini yerine getiremeyecek Ģekilde durmasını doğal tür ölüm 

olayının tanımı olarak kabul etse bile, bu kuram geliĢmeye, bir baĢka kuram 

tarafından alt edilme ihtimâline tâbidir
638

. Dolayısıyla, güncel ve sınırlı bilgiye dayan 

kuramlar geçici oldukları için ölüm kelimesinin anlamını belirleyemez, onun doğası 

hakkında kesin bir tanım getiremez. Ölüm kelimesinin anlamına dair içlemsel, geçici 

ölçütler bu kelimenin kaplamını belirleyemez, anlamını tüketemez. Bu anlamı 

sübjektif ya da toplumsal kabuller değil, bunlardan bağımsız olan, kelimenin 

göndergesinin gerçek doğası belirler ve bu doğayı en güncel, en iyi kuramlarla 

keĢfetmek bilimin iĢidir
639

. Bu kuram doğrultusunda hâkimler örneğin ölü bir 

kimseden organ nakline izin veren bir yasayı en iyi bilimsel ölüm kuramına göre 

yorumlamalı, örneğin, günün tıbbî konvansiyonlarına göre her üç sistemi durmuĢ 

olan bir hastanın, belirli bilimsel tekniklerin yeterince hızlı bir Ģekilde uygulanması 

hâlinde yaĢama döndürülebileceği iddiasını ciddiye almalılardır. Hukukî realist bir 

hâkim hukuk kurallarındaki doğal tür terimlere gönderme yapan kelimelerin 

anlamlarını zihin ve konvansiyonlardan bağımsız Ģekilde ele almalı, bu konudaki 

eksik ya da yanlıĢ tıbbî, hukukî ve yargısal konvansiyonları göz ardı edebilmelidir
640

. 

 

 Ġkinci örnek bir hukuk fıkrasıdır. Köylü Ojibway, bir gün midillisiyle beraber 

köyüne dönerken midillinin ayağı kırılır. Ojibway, midillinin acısını dindirmek için 

tüfeğini çeker ve onu öldürür. Bu üzücü olaydan önce Ojibway, eyerini rehin verdiği 

midillisine binebilmek için üzerine rahat bir tüylü yastık koymuĢtur. Midilliyi 

öldürmesi sebebiyle kasaba savcılığı Ojibway hakkında Küçük KuĢlar Yasası‘na 

göre soruĢturma baĢlatır. Bu yasa, 1. maddesiyle küçük bir kuĢu ―tüylerle kaplı, iki 

ayaklı hayvan olarak‖ tanımlar ve 2. maddesiyle küçük bir kuĢu yaralamayı veya 

öldürmeyi para cezasına çarptırılacak bir suç olarak düzenler. Ojibway‘in avukatı, 

                                                           
638

 Ibid., pp. 293-4. 
639

 Ibid., p. 294; Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 346. 
640

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 322-3, 324-8; Gavin Byrne, ―The Self and 

Strong Legal Theory: A Heideggerian Alternative to Fish‘s Scepticism‖, Canadian Journal of Law 

and Jurisprudence, Vol. XIX, No.1, 2006, pp. 3-30, p. 25. 



200 

 

bilirkiĢi raporu doğrultusunda midillinin bir kuĢ değil, bir at türü olduğunu, iki değil 

fakat dört ayağı olduğunu, sırtındaki tüylerin sun‘î bir yastık olduğunu savunsa da, 

ilk derece mahkemesinin verdiği berâat kararını yüksek mahkeme söz konusu 

hayvanın gerçekte kuĢ olup olmadığının değil, fakat ‗hukuka göre‘ kuĢ olup 

olmadığının önemli olduğunu, hayvanın kendi türüne göre küçük bir kuĢ olduğunu 

(örneğin, deve kuĢu gibi, at kuĢu familyasına göre bir midilli kuĢu hâliyle küçüktür), 

dört ayağın evleviyetle iki ayağı gerektirdiğini, eğer kanunkoyucu isteseydi hayvanın 

üzerindeki tüylerin doğal olması gerektiğini pekâlâ yasada belirtebilecek olduğunu, 

dolayısıyla sun‘îliğin kanunkoyucunun niyeti açısından bir önemi bulunmadığını, son 

tahlilde esas olanın ise farklı amaçlarla farklı Ģeylerin kanunkoyucu tarafından aynı 

sınıf altında toplanabileceğini belirterek kararı bozar
641

. 

 

 Belki bir hukuk fıkrası, yeni bir kuramının iddialarını meĢrûlaĢtırmak için 

yeterli olmayabilir, fakat hukukun kimi zaman gerçek hayatla uyuĢmayan 

uygulamaları sebebiyle edebiyat için hatırı sayılır bir kaynak olduğu akılda 

tutulmalıdır
642

. Doğal hukukçu yorum kuramı açısından buradan çıkarılabilecek bir 

sonuç ―kanunkoyucunun abesle iĢtigal etmiĢ olabileceği‖, dolayısıyla gerçekliği 

kendince kimi zaman sınırlayıp, kimi zaman geniĢletme hakkının mutlak 

olmadığıdır. Moore‘a göre, hukukun üretiminde ve uygulanmasında gündelik dilden 

uzaklaĢtıkça bu Ģekilde saçmalıklara sapma olasılığı doğmaktadır. Bu sebeple, eğer 

kanunkoyucu bir doğal türe yasal bir tanım getirmek istiyorsa, bu tanım herkesin 

anlayabileceği gündelik dile uygun olmalı, yoksa yorumcu hâkim bu tanımı gündelik 

dilden çok uzak Ģekilde yorumlamamalıdır
643

. Bir kanunkoyucu bu koĢula riayet etse 

bile, genellikle kısa bir süre için çıkarılmayan kanunî metinler zamanın ve bilginin 

testine tâbidir ve özellikle yasalar açısından kanunlaĢtırma süreci komisyon 

hazırlıkları, genel kurul müzakereleri vs. uzun ve titiz bir çalıĢma gerektirir. 

Dolayısıyla, kanunkoyucu durumun farkında olsa bile, müdâhale etmesi gecikebilir. 

Bu durumda, Böyle saçmalıklardan kaçınmak için yorumcu hâkim, kanunkoyucunun 

                                                           
641

 H. Pomerantz,  S. Breslin, ―Judicial Humour, Construction of a Statue: Regina v. Ojibway‖, The 

Criminal Law Quarterly, Vol. 8, 1965-1966, pp. 137-139, passim. 
642

 Bu konuda örnek bir portre olan Kafka‘ya dair bir inceleme için v. Gökçe Çataloluk, "Hukukçunun 

Hukuk KarĢıtı Tutumunun Edebi DıĢavurumu: Dr. Franz Kafka ve ―Dava‖sı", Marmara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Hukuk AraĢtırmaları Dergisi, Vol. 17, No. 1-2, pp. 235-264, passim. 
643

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 330. 



201 

 

tanımını söz konusu kelimenin —ölçütsel kurama göre— doğru kullanımı için yeterli 

ve zorunlu koĢulları sağladığı Ģeklinde değil, herhangi bir konvansiyonel, lûgavî bir 

tanım olarak görmeli, bu tanımın gerçeklikle çatıĢtığı durumlarda kanunkoyucunun 

üstünlüğü, ona sadakat gibi mülâhazalarla kelimenin göndergesinin gerçek doğasını 

göz ardı etmemeli, bilhassa bunu uygulamalıdır
644

. Çünkü, Moore‘a göre, gerçekliği, 

onunla çeliĢen kanunî düzenlemelere tercih etmek kanunkoyucuya sadakatsizlik 

anlamına gelmez. 

 

 Fakat bu hukukî realist her ne kadar bilimsel ve ahlâkî realist olsa da, bu 

aĢamadaki bir hukukî realist hukuku uygulamak için henüz yeterli donanıma sahip 

değildir. Çünkü hukuk kuralları yalnızca doğal ve ahlâkî türlerden değil, çoğunlukla 

bu iki kategoriye de girmeyen kelimelerden oluĢur
645

. Bu kelimeler, doğada var olan 

bir durumu isimlendirme ihtiyacı sebebiyle ortaya çıkmamıĢ, insanın hayatını 

kolaylaĢtırmak amacıyla üretilmiĢ sun‘i varlıkları isimlendirmektedir. Örneğin bıçak, 

masa, taĢıt, silâh gibi kelimeler doğada insan iradesinden bağımsız olarak 

bulunmamaktadır. Bu gibi varlıkları iĢlevsel türler olarak isimlendiren Moore‘a göre 

bunların özü, saklı doğaları yapısal özelliklerinde değil, iĢlevsel kullanımlarında 

bulunmaktadır
646

. Bir iĢlevsel türün özünü, yani iĢlevini tespit edebilmek için, söz 

konusu türün hizmet ettiği amacın tespit edilmesi ve bu iĢlevsel türün iĢlerliği ile bu 

amacın gerçekleĢmesi arasındaki iliĢkinin tespit edilmesi
647

 bu konudaki en iyi 

                                                           
644

 Ibid., pp. 331-2; ―Bu terimleri tanımlamayı amaçlayan yasal, linguistik, ahlâkî konvansiyonlar 

kelimelerin göndermede bulunduğu Ģeylerin doğasına dair daha iyi bir kuram geliĢtirildiğinde terk 

edilmesi gereken geçici çözümler, eğitsel araçlardır. … Niyet, sebep, kusur, âdil yargılanma, 

gayriinsanî ceza gibi kelimelerin anlamlarını gerçeklik sabitler, konvansiyonlar değil. …  

Konvansiyonlar tükense bile, gerçeklik tükenmez.‖ V. Moore, ―The Interpretive Turn in Modern 

Theory: A Turn for The Worse?‖, pp. 346-7. Fakat bazı amaçlar için Regina v.Ojibway kararının 

yaklaĢımını doğru bulan ve hukukî amaçlar için bir kelimenin anlamı bilimsel, etik ya da diğer 

amaçların gerçekleĢtirilebilmesi için farklılaĢabileceğini savunan bir kuramcı için v. v. Michael D. 

Bayles, ―Definitions in Law‖, Definitions and Definability: Philosophical Perspectives, Ed. by 

James H. Feltzer, David Shatz, George N. Schlesinger, Dordrecht, Boston, London, Kluwer Academic 

Publishers, 1991, pp. 253-267, pp. 253, 258-9. 
645

 Bu noktada Moore‘a yöneltilen, hukukî metinlerde yer alan rakamlar, zamirler ve bağlaçların doğal 

tür olup olmadığı burada tartıĢma dıĢıdır. Bu konudaki bir itiraz için v. Stephen R. Munzer, ―Realistic 

Limits On Realist Interpretation‖, Southern California Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 459-475, p., 

461, 473; Moore bu tür kelimeleri, mantıksal doğruluklar olarak görür. V. Moore, ―A Natural Law 

Theory of Interpretation‖, p. 300 n. 40. 
646

 Moore, ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The Worse?‖, p. 349. 
647

 Ibid.,p. 349; Michael S. Moore, Law and Psychiatry: Rethinking The Relationship, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1984, p. 27,  



202 

 

iĢlevsel kuramın uygulanması gerekir
648

. Örneğin, kalp organına, özünü veren doğası 

onun karbon bazlı, organik bir madde olmasında değil, kan dolaĢımını sağlamakla 

çalıĢmasına katkıda bulunduğu sistem, insan bedeninin sağlığıdır. Dolayısıyla bu 

amacı gerçekleĢtiren tümüyle silikon bazlı bir baĢka cihaz, organik olana göre daha 

az bir kalp değildir. Önemli olan yapısallık değil, söz konusu amacın tam olarak 

gerçekleĢmesine katkıda bulunmaktır
649

. 

 

 Sonuç olarak denilebilir ki, doğal hukukçu yorum kuramına göre hukukî 

metinlerde yer alan kelimeler, —Aristoteles metafiziği anlamında— bunların 

göndergelerinin ilineklerine değil, cevherine göre en iyi kuram doğrultusunda 

yorumlanmalıdır. Bu cevher doğal tür ve ahlâkî tür terimlerde yapısal, iĢlevsel tür 

terimlerde ise amaçsaldır. Örneğin, ölüm gibi doğal tür, yüz kızartıcı suç gibi ahlâkî 

tür, taĢıt gibi iĢlevsel tür kelimelerin anlamları konvansiyonel ve hatta yasal 

tanımlarla sınırlı olarak görülmemeli, hukuk kuralları bu tür kelimelerin gerçek 

doğası hakkındaki en iyi kuramlar gözetilerek yorumlanmalıdır
650

. 

 

 Her ne kadar semantik realizm doğal hukukçu yorum kuramında metafizik bir 

öneme sahip olsa da, Moore hukukî yorum sonucunda elde edilecek, somut dava 

vak‘alarına uygulanacak ‗hukukî anlamı‘ saf kelime anlamlarıyla özdeĢleĢtirmez
651

; 

kelime anlamı ile diğer yorumsal araçları harmanlayarak hukukî anlamı elde eder
652

. 

                                                           
648

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 301 n. 44.  
649

 Moore, hukuku da, her ne kadar doğal ve ahlâkî türlere bağlı olarak ortaya çıksa da,  —hukuku 

yapısal özellikleriyle tasvir etmeye çalıĢan pozitivistlerin aksine bir doğal hukukçu olarak— esas 

olarak iĢlevsel bir tür olarak görnektedir. Hukuka iĢlevsel yaklaĢım hukukun gerçek özünü yapısal 

özellikleriyle değil, belirli değerlerin gerçekleĢtirilmesindeki iĢlevselliğinde arar. Moore bu değerlerin 

hangileri olduğu konusunda tam emin olamamakla birlikte, eĢitlik ve adâlet değerlerinin bunlar 

arasında olduğu muhakkaktır. V. Moore, ―Law as a Functional Kind‖, passim; Moore, ―Law as 

Justice‖, passim; Michael Moore, ―Overview‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays in 

Jurisprudence, New York, Oxford University Press, 2000, pp. 3-59, pp.47-52; Ona göre sadece 

bütün olarak hukukun yanında alt hukuk dallarının da hizmet ettikleri değerler sebebiyle ayrı iĢlevleri 

vardır. Örneğin, aynı zamanda bir ceza hukuku filozofu olarak Moore‘a göre ceza hukukunun temel 

iĢlevi kefaretçi adâletin gerçekleĢmesini sağlamaktır. Onun kefaretçilik savunusu için v. Michael S. 

Moore, Placing Blame: A Theory of the Criminal Law, Paperback ed., New York, Oxford 

University Press, 2010, pp. 83-188. 
650

 Ibid., pp. 337-8. 
651

 Ibid., p. 288. 
652

 ―Anlam üzerine yoğunlaĢan bir yaklaĢım önermek isteyen bir kuramcı, bir yasanın ne anlama 

geldiği ile hâkimlerin yasanın pratik etkisini belirlerken ilgili olduğunu düĢünmesi gereken diğer 

Ģeyler arasında bir ayrım yapmalıdır. Böyle bir kuramcı anlam üzerine bir araĢtırma olarak yasa 

yorumunu, bir davada verilecek nihaî bir karar için önemli olan herĢeyin değerlendirilmesinden 



203 

 

Hukukî anlama katkıda bulunan yorum araçlarından bir diğeri, formel bir araç olarak 

emsâl kararlardır. 

 

2. Emsâl Kararlar 

Emsâl karar uygulamasının girift nitelikleri, yeknesak bir yönteme sahip olmaması 

kendine özgü olmayan problemler doğurur. Yukarıda görüldüğü gibi, bir kararın 

bağlayıcı ratio‘sunun nerede bulunduğu, nasıl elde dileceği, yürürlük süreci tümüyle 

belirsizdir. Ayrıca, kanunkoyucunun ürettiği hukukî metinlerin belirli bir genellik 

düzeyine sahip olması ve daima evrensel niceleyiciler içermesine rağmen, müteâkip 

davalar için bağlayıcılık taĢıyacak bir emsâl kararın ise somut ve tek bir dava ile 

hayat bulması, (görünürde de olsa) yalnızca belirli bir uyuĢmazlık için hüküm 

kurması, bu türden bir muhakemenin, ilkinden farklı olarak anayasa, yasa, 

yönetmelik gibi baĢı sonu belli, otoriter bir metin üzerinden yapılmıyor oluĢu onu en 

azından realist anlamda yorumsal bir faaliyet olmaktan çıkarır ve onu aynı Ģekilde bir 

metin üzerinden gerçekleĢtirilmeyen bilimsel ve ahlâkî muhakemeye yaklaĢtırır
653

. 

 

 Bu sebeple, genel bir kanunî metin üzerinden değil, fakat tikel bir mahkeme 

kararı üzerinden yapılan bu common law muhakemesine dedüktif değil, endüktif 

çıkarım yöntemi hâkimdir. Fakat bu özelliği emsâl karar muhakemesine iliĢkin iki 

problemi doğurur: (1) Tasvir problemi: Tek bir mahkeme kararı üzerinden elde 

edilen bu hukuk kuralına nasıl ulaĢılır?; (2) GenelleĢtirme problemi: Tek bir 

uyuĢmazlık üzerinden verilen bir karardan, yani tek bir tikelden, diğer mahkemeleri 

de bağlayacak bir hukuk kuralına, yani bir tümele ulaĢmayı meĢrûlaĢtırıcı bir mantık 

kuralı var mıdır? 

 

                                                                                                                                                                     

ayırmalıdır. Hâkimlerin yasaları nasıl yorumlamaları gerektiği ve yasaların ne anlama geldiğine nasıl 

karar vermeleri gerektiğine dair bir kuram sadece dilin kullanımına dair genel bir dil felsefesine 

tümüyle bağlı olamaz. Böyle bir felsefe, insanların değiĢik formlardaki otoriter kuralların nasıl 

anlaĢılması gerektiğine dair beklentileri gibi birçok konuyu aydınlatabilir.‖, fakat yeterli değildir. V. 

Kent Greenawalt, ―Constitutional and Statutory Interpretation‖, The Oxford Handbook of 

Jurisprudence and Philosophy of Law, Ed. by Jules Coleman, Scott Shapiro, New York, Oxford 

University Press, 2002, pp. 268-310, pp.273-4. 
653

 Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, p. 184; Moore, ―The Interpretive Turn 

in Modern Theory: A Turn for the Worse?‖, p. 413 



204 

 

Moore‘a göre yoktur. Çünkü, nasıl tikel bir gözleme iliĢkin bir yargı olan ―Bu 

kuğu siyahtır.‖ önermesinden ―Tüm kuğular siyahtır.‖ Ģeklindeki bilimsel yasaya, ya 

da belirli bir zamanda belirli bir kimseye karĢı söylenen tikel ―Yalan söylemen 

yanlıĢtır.‖ ifâdesinden ―Yalan söylemek yanlıĢtır.‖ Ģeklindeki ahlâk yasasına geçiĢ 

mümkün değilse eğer, tek bir mahkeme kararından bir hukuk kuralı türetmek de 

meĢru değildir. Ayrıca, yasaya giden süreçte yapılan tasvirlerde seçilen özelliklerin 

niçin öyle seçildiklerinin meĢrûlaĢtırılması da gerekir. Örneğin, niçin Ģöyle bir 

zamanda, Ģöyle bir mekânda, arkadaĢına, ailenden bir kimseye ya da komĢuna yalan 

söylemen yanlıĢtır değil de, niçin tüm bunları dıĢlayan ―Yalan söylemek yanlıĢtır.‖ 

Ģeklinde kategorik bir ahlâk yasasına ulaĢılsın
654

? Bu sebeple, emsâl karar 

muhakemesinde de tek bir mahkeme kararından sonraki mahkemeleri bağlayacak bir 

hukuk kuralına geçiĢ süreci ve bu kuralı belirlerken kullanılan terimlerin genellik 

düzeyinin meĢrûlaĢtırılması gerekir
655

. 

 

Örneğin656 bir araba üreticisi olan ve bazı aksâmı baĢka bir üreticiden tedarik 

ederek ürettiği arabalara montaj eden Buick Motor Co.‘nun dağıtımcılığını yapan bir 

bâyiden araba satın alan Donald C. MacPherson arabasıyla seyir hâlinde iken, 

arabanın ayıplı ağaç malzemeden üretilmiĢ tekerleğinin kırılması sonucu kaza yapar 

ve yaralanır. Tâbi olduğu hukuk sisteminde insanların tarafı oldukları ‗sözleĢmelerin 

Ģahsîliği‘ yerleĢmiĢ bir içtihat ya da bir kanun hükmü olmasına rağmen, mağdur 

arabayı satın aldığı bâyiyi değil, doğrudan araba üreticisini dava eder. Yapılan keĢfe 

göre, eğer gerekli muayene yapılsaydı kazaya sebep olan ayıbın kolayca fark 

edilebileceği tespit edilir. Davacının talebi bu muayenenin yapılmasındaki 

ihmâlkârlığı sebebiyle oluĢan zararlarının davalı üretici tarafından karĢılanması 

yönündedir. Davalı araba üreticisi ise, davacının söz konusu arabayı kendisinden 

değil, fakat bir bâyiden satın aldığını, bu sebeple kendisi ile davacı arasında ne 

sözleĢmesel ne de baĢka herhangi bir hukukî iliĢki bulunduğunu, kaldı ki daha önceki 

                                                           
654

 Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, pp. 188-92. 
655

 Ibid., pp. 188-9. 
656

 Amerikan yüksek Mahkemesi‘nin 1916 tarihki MacPherson v. Buick Motor Co.kararı v. Arthur 

Best, David W. Barnes, Basic Tort Law: Cases, Statutes, And Problems, Aspen Publishers, New 

York, 2007, pp. 657-8. 



205 

 

bir emsâl karar
657

 sebebiyle bâyi dıĢında bir kimseye karĢı sözleĢme sorumluluğunun 

bulunmadığını; sözleĢme dıĢı sorumluluğu düzenleyen baĢka bir emsâl kararın
658

 

Ģartlarının bu davada gerçekleĢmediğini, ayrıca, söz konusu zarara sebep olan 

tekerleği kendisinin imâl etmediğini, yalnızca baĢka bir üreticiden tedarik ederek 

arabaya monte ettiğini iddia ederek sorumluluğu reddeder. Temyize götürülen 

davada Yüksek Mahkeme‘ye göre: 

 

 ―Biz Thomas and Wife v. Winchester kararının zehir, patlayıcı madde ya da benzer nitelikli 

ürünlerle sınırlı olmadığına inanıyoruz. Bir üründen, kusurlu imâl edilmesi durumunda, 

yapısı gereğince insan hayatını tehlikeye atacağı muhakkak ise, bu tehlikeli bir üründür. … 

Eğer bu ürünün satın alan kimse dıĢında kullanılacağı da biliniyorsa ve ürün testten 

geçirilmemiĢse, arada sözleĢme olsun olmasın, üretici bu tehlikeli ürünü dikkatli bir Ģekilde 

üretme yükümlülüğü altındadır. … Davalının sözleĢmesel olarak muhatabı olan bâyinin 

davalıdan satın aldığı arabaları kullanmayacağı, onu son kullanıcılara satacağı kesinliğe 

yakın bir Ģekilde söylenebilir. … Davalı, tekerlekteki hasar sebebiyle son kullanıcıların zarar 

görebileceğini makul bir Ģekilde öngörebilecek durumda bulunması sebebiyle hukuken ihmâl 

sorumluluğu altındadır. … At arabası ile seyahat yapıldığı zamanlardan kalan emsâl kararlar 

günümüzün seyahat koĢullarına uymaz. Doğası gereği tehlikeye davetiye çıkaran ve saatte 

elli mil yol alabilecek bir aracın tekerleği yeterince sağlam ve güçlü değilse, zararın doğması 

kaçınılmazdır. Tehlikenin çok yakın olması gereği ilkesi değiĢmez, fakat bu ilkeye tâbi olan 

vak‘alar değiĢir. Bunlar geliĢen bir medeniyetin getirdiği hayat tarzının gerekleridir.‖ 

 

 

Araba üreticisi, alıcı, saatte elli mil yol kat edebilme, tekerlek gibi tasvirler ile insan 

hayatını tehlikeye atma, değiĢen hayat tarzı gerekleri gibi genellik düzeyi yüksek 

ibâreler içeren bu karar tehlikelilik hâline dair bir tanım getirmesine karĢılık, 

bağlayıcı ratio decidendi olarak ―Saatte elli mil yol kat edebilecek bir araç üreten 

üreticiler, aralarında bir sözleĢme bulunmasa bile son kullanıcıya karĢı haksız fiil 

sorumluluğu altındadırlar.‖ gibi yeni bir hukuk kuralı formüle etmemektedir. Haksız 

fiil hukukuna yeni bir yön çizen bu karardan bir hukuk kuralı elde etmek için sonraki 

mahkemenin önceki kararın olaylarına iliĢkin yapacağı tasvirlerde tarafların rollerine 

dair doğru niteleme, örneğin davalı Buick Motor Co. için ahĢap araba üreticisi, araba 

üreticisi, taĢıt üreticisi, üretici ya da mal ve hizmet sağlayıcısı mıdır; ya da davacı 

MacPherson için zarar gören kimse, alıcı, kullanıcı ya da yararlanan niteliklerinden 

                                                           
657

 Üretici ve son kullanıcı arasında bir sorumluluk iliĢkisi bulunmadığını karar altına alanihmal 

dolayısıyla oluĢan sorumluluğu sözleĢme tarafları arasında sınırlayan Ġngiliz hukukuna ait 

Winterbottom v. Wright (1842) kararı. 
658

 Üretici ve son kullanıcı arasındaki sözleĢme dıĢı sorumluluğu zarara sebep olan ürünün zehir, 

patlayıcı madde gibi doğası gereği zarar verici, insan hayatını tehlikeye sokucu nitelikte olması 

Ģartınabağlayan Thomas v. Winchester (1852) kararı. 



206 

 

hangisini seçmelidir ki, bu tercihi meĢrû olsun? Sonraki mahkeme, emsâl karara 

konu olan dava ile kendi önündeki dava arasında nasıl bir bağ kursun ki, emsâl 

kararın gösterdiği Ģekilde karar verebilsin? Hiçbir davanın birbiriyle aynı olmasının 

imkânsızlığı nedeniyle, önceki ve sonraki davaların olguları arasındaki ilgili 

benzerlikler nasıl kurulacaktır
659

? 

 

 Doğal hukukçu yorum kuramının genelleme ve tasvir problemlerinin 

üstesinden gelmek için önerdiği çözüm emsâl karar uygulamasını derinden sarsacak 

derecede radikaldir. Çünkü ona göre bu problemlerin çözüm yolu onları iki ayrı 

problem olarak görmenin reddedilmesidir
660

. Bu kurama göre, temel iĢlevi benzer 

davaların benzer Ģekilde karara bağlanması Ģeklindeki eĢitlik idealine hizmet etmek 

olan emsâl karar uygulamasının bu amacını gerçekleĢtirebilmesi için, önceki ve 

sonraki davaların olgularının madden ilgili yönleriyle değil, yalnızca ahlâken ilgili 

yönleri dikkate alınmalıdır
661

. Ahlâken ilgili benzerliklerin değerlendirilmesinde ise 

sonraki mahkeme önceki mahkemenin ratio decidendi‘ye dair yaptığı tasvirleri ikinci 

plana atmalı, benzer ya da farklı muameleyi gerektiren ahlâkî benzerlik ve 

farklılıklara odaklanmalıdır
662

. Dolayısıyla, emsâl karar muhakemesiyle 

meĢrûlaĢtırılması gereken hususlar tasvir ve genelleme tercihleri değil, tikel common 

law doğruluklarıdır
663

.  

 

 Böylece, doğal hukukçu emsâl karar kuramının amacı, sonraki mahkemeleri 

de bağlayacak hukuk kuralların nasıl ihdas edileceğini, bunların sonraki mahkemeler 

açısından ne açıdan bağlayıcı olacağını göstermek değildir. Fakat common law‘un 

içinden çıkması sebebiyle emsâl karar uygulamasını tümüyle dıĢlayamayan bu kuram 

eĢitlik değeri açısından ona kredi açar. Çünkü, hâkimler ahlâkî gerçekliği 

keĢfettiğinden her zaman emin olamayacakları için, tümüyle doğru bir yoruma kendi 

baĢlarına ulaĢamazlar. Bu sebeple emsâl karar muhakemesinde ahlâkî gerçekliğin 

yanında, her ne kadar yanlıĢlıklar içerse de, kurumsal tarihe de yer vermeli, benzer 

                                                           
659

 Lamond, op. cit. 
660

 Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, p. 210. 
661

 Ibid., p. 186. 
662

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 374-5; Moore, ―The Interpretive Turn in 

Modern Theory: A Turn for the Worse?‖, p. 347. 
663

 Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, pp.  200-1, 204-5. 



207 

 

davalar hakkında önceki mahkemelerin yorumları hesaba katılmalıdır. Sonuç olarak 

ise, emsâl karar muhakemesi ile güdülen amaç olan hukukî doğrulukların 

keĢfedilmesi, geçmiĢ common law uygulamalarının bir bütün olarak dikkate alınması 

anlamında, kurumsal gerçeklik ile mahkemenin önündeki davanın olgularının dâhil 

olduğu ahlâkî gerçeklik/türün bir fonksiyonuyla elde edilecek en iyi ahlâkî kuramın 

geliĢtirilmesiyle mümkündür. UlaĢılan sonucun doğruluğuna inanmakta hâkimi 

meĢrû kılan Ģey ise, bu kararın tüm diğer common law doğrulukları ile olan 

tutarlılığıdır
664

. Bu meĢrûlaĢtırma gayri-temelci ahlâkî gerçeklik zemininde, o ana 

dek verilmiĢ tüm diğer kararlarla birlikte ele alındığında, bu eski kararları da dedüktif 

çıkarımları olarak içinde barındıracak en tutarlı kuramın inĢâ edilmesiyle 

gerçekleĢtirilir
665

. 

 

3. Kanunkoyucunun Niyeti 

Doğal hukukçu yorum kuramının en azından kendi içinde tutarlı bir kuram 

olabilmesi için kelime anlamlarına iliĢkin realist tezinin sonuçlarını, 

kanunkoyucunun niyetinin bu kuramda oynayacağı rol açısından da koruması 

gerekir. Anlamın zihin ve konvansiyonlardan bağımsız olarak bulunduğunu ileri 

süren realist semantiğe birinci derecede önem veren böyle bir kuramda, 

kanunkoyucunun niyetinin yorum süreci sonucunda ulaĢılacak hukukî anlamı elde 

etmede bir etkisi olabileceğini ileri sürmek ilk tezin gücünü sarsacaktır. Bu sebeple 

burada, bir taraftan kanunkoyucunun kurumsal otoritesinin, hukukî yorumda onun 

niyetinin de dikkate alınmasını gerektirip gerektirmediği tartıĢılırken, diğer taraftan 

da bir anlamda realist semantiğin bu defa kanunkoyucunun semantik niyetleri 

açısından savunusuna devam edilmektedir. Bunun için aĢağıda hem kanunkoyucunun 

çıkardığı kanunî metinler üzerinden ileri sürdüğü otorite iddiası, hem de bu 

metinlerdeki semantik niyetleri açısından analitik ayrımlar yapılacaktır. 

 

 Ġlk ayrım, gramatik bir yapıya sahip olan kanunî metinlerin doğal hukukçu 

yorum kuramında hangi açıdan otoriter olduğunun belirlenmesine iliĢkindir. Soru, 

                                                           
664

 Ibid., p. 205, 210. 
665

 Ibid., pp.  200-1. 



208 

 

kanunî metinlerin otoritesi nerededir
666

? Ya da kanunlar yorumlanırken 

kanunkoyucunun otoritesine sadakat ne anlama gelmektir ve bu sadakat 

kanunkoyucunun hangi eylemine sadakati gerektirir? Hukukî yorumda 

kanunkoyucuya gösterilmesi gereken sadakat onun eylemlerine mi, eyleme 

geçirmediği güncel niyetlerine mi, yoksa ilânihâye beklentilerine mi gösterilmelidir? 

Moore kanunların otoriterlik iddia edebileceği, hukukî yorumda dikkate alınmasını 

gerektiren otoriter içerik olarak dört ihtimâl öngörür: (1) Sentaktik Açıdan Kanun 

Metni: Böyle bir kanun henüz yorumlanmamıĢ, hayat olaylarına uygulanmamıĢ, 

doğal dillerde yer alan harf, rakam vb. sembollerin ve bunlarla oluĢturulan 

kelimelerin belirli gramer kuralları çerçevesinde bir araya getirilmesiyle meydana 

gelmiĢ bir metindir. Henüz yorumlanmamıĢ olan böyle bir metin herhangi bir anlama 

sahip değildir. Bu metnin otoritesi belirli bir konvansiyonel prosedürlere göre 

üretilmiĢ olmasında yatar.; (2) Semantik Açıdan Kanun Metni: Burada gramer 

kurallarına uygun olan bir kanun metni doğal dillerin gündelik semantiğine göre 

yorumlanır. Böyle bir kanun metninin otoriter içeriği ne hukuk jargonuna hâkim, ne 

de kanun metninin tarihselliğinden haberdâr, makul bir doğal dil kullanıcısının 

anlamlandırmasına göre belirlenir.; (3) Pragmatik Açıdan Kanun Metni: Bir 

öncekinden farklı olarak burada kanun metninin meydana getirildiği tarihsel bağlam 

devreye girer ve anlamı bu bağlamsallık çerçevesinde inĢâ eder. Burada kanunun 

metninin otoriter içeriğini ya onu üreten kanunkoyucunun ya da kanunun 

muhataplarının içinde bulunduğu bağlam belirler.; (4) Zımnî Kanun Metni: Buradaki 

içerik çoğun içinde azı vardır, ya da evleviyetlik ilkesiyle açıklanabilir. Buna göre dil 

kullanıcıları ifâdeleriyle, bundan daha fazlasını îmâ ederler. Örneğin herkesin 

düĢünce ve kanaat özgürlüğüne sahip olduğu hükmünü içeren bir kanun metni bu 

özgürlüğün basın-yayın ya da akademik araçlarla kullanılmasını da içerir
667

. 

 

 Ġkinci ayrım, kanunkoyucunun niyeti ile neyin kast edildiğine iliĢkindir. Niyet 

ile kanunkoyucunun kullandığı kelimelerin belirli Ģekilde anlamlandırılması mı, 

yoksa çoğu zaman eĢ anlamlı olarak kullanıldığı gibi, kanunla gerçekleĢtirilmek 

                                                           
666

 Bu soru kanunların otoritesinin kaynağı sorusundan farklıdır. 
667

 Michael S. Moore, ―The Constitution as Hard Law‖, Constitutional Commentary, Vol. 6, 1989, 

pp. 51-67, pp. 56-8; Michael S. Moore, ―Do We Have an Unwritten Constitution‖, Southern 

California Law Review, Vol. 63, 1989, pp. 107-139, pp. 115-7.  



209 

 

istenen amaç mıdır? Moore, niyet kavramının kullanımını iki ayrı Ģekilde ele alır: (1) 

Semantik Niyet: Bununla kast edilen, kanunkoyucunun kanunî bir metindeki bir 

kelimenin anlamının kendisinin kast ettiği Ģekilde anlaĢılması iradesine dairdir. Buna 

göre kanunkoyucunun iki tür semantik niyeti olabilir. Bunlardan ilki olan (i) zengin 

semantik niyete göre kanunkoyucunun zihninde (?) belirli bir kelimeye otoriter 

anlamını veren —örneğin taĢıt kelimesini kullanırken, bu kelimeye anlamını 

vereceğini düĢündüğü— ya bir takım paradigmatik örnekler —ör: Ford Focus— ya 

da bir takım ölçütler —mobilize, karada giden, dört tekerlekli, 2000 cc, benzinli/dizel 

vs.— bulunur. Ya da (ii) boĢ semantik niyete göre, kanunkoyucu bu Ģekilde birtakım 

konvansiyonel özelliklerin oluĢturduğu idealist koĢullamalara değil, —çünkü 

anlamın bunlarla sınırlanmadığını düĢünür,— fakat kelimeye gerçek anlamını veren, 

ortak bir doğayı (ya da cevheri) paylaĢan belirli bir sınıfa, türe gönderme yapmaya 

niyetlenmiĢ olabilir. Bu türün tüm özelliklerine dair kanunkoyucunun belirli bir 

niyeti yoktur. Hatta o, bu türün tüm bilgisini elde edememe ihtimâlinin de 

bilincindedir, fakat böyle bir türe mensup tikellerin paylaĢtıkları ortak doğa 

hakkındaki bilginin zamanla, daha iyi kuramlar yardımıyla artabileceğine inanır
668

. 

Kanunkoyucunun niyeti kavramının ikinci kullanımı olan (2) Ġleri niyeti ise amaç 

anlamındadır. Kanunkoyucu, yaptığı her hukukî düzenlemesi ile toplumda bir takım 

değiĢiklikler yapmaya, bir takım amaçları gerçekleĢtirmeye çalıĢır
669

. 

Kanunkoyucunun her türlü kanun çıkarma edimine öngelen, gerçekleĢtirilmesi 

istenen bu amaçlar tekil olabileceği gibi çoğul da olabilir. Örneğin, ―Parka taĢıt 

girmesi yasaktır.‖ kuralında bu amaç yayaların güvenliğini sağlamak, egzoz gazının 

neden olacağı hava kirliliğini önlemek, çevredeki gürültü düzeyini azaltmak, bir sit 

alanı olan parkta olası kazalar sebebiyle parkın zarar görmesinin önünü almak vs. 

olabilir. 

 

 Kanun metninin otoriter içeriği ve kanunkoyucunun niyetine dair bu ayrımlar 

derlendiğinde doğal hukukçu realist yorum kuramının tercihleri açıktır: 

 

                                                           
668

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 340-1; Moore, ―Justifying the Natural Law 

Theory of Constitutional Interpretation‖, pp. 2093-4. 
669

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 344-6. 



210 

 

(a) Hukukî yorumda dikkate alınması gereken otoriter kanun metni sentaktik 

kanun metnidir
670

. Çünkü, kendi baĢına bir amaçsallığa sahip olan kanunî yönetim 

düĢüncesinin otoritesi, kanunun muhataplarının kendi algılayıĢlarıyla kanun 

mesajının örtüĢmesinden kaynaklanmamaktadır. Örneğin, bir dinin kutsal metninin 

otoritesi, o dinin mensuplarının metnin mesajıyla aynı görüĢte olmasına dayanabilir 

mi? Böyle bir durumda kutsal metinlerin iĢlevi kiĢilere yeni eylem sebepleri sunmak 

mıdır, yoksa zaten yapageldikleri eylemlerini dînen, haricen meĢrûlaĢtırmaktan mı 

ibârettir? Doğal hukukçu yorum kuramına göre bir metne otorite atfetmek, o metnin 

yorumunun, kiĢide daha önceden bulunmayan, var olanları da dıĢlayacak yeni eylem 

sebepleri tayin etmesini kabul etmek demektir. Bu sebeple, bir metnin bir yorumcu 

için otoriter olması, onunla aynı görüĢte olmaksızın, sırf kanunkoyucunun sözü 

olması sebebiyle kabul edilmesini gerektirir
671

. Dolayısıyla yorumda dikkate 

alınması gereken otoriter kanun metni, henüz yorumlanmamıĢ sentaktik metindir. 

 

(b) Sentaktik metinde yer alan kelimelerin anlamlarına dair kanunkoyucunun 

—eğer varsa, ki Moore‘a göre böyle bir grup niyeti yoktur
672

— semantik niyeti 

boştur
673

; yani kanunkoyucu, tıpkı gündelik bir doğal dil konuĢmacısı gibi, kullandığı 

kelimelerle paradigmatik örnek ya da ölçütsel-analitik tanımları değil, o kelimenin 

göndermede bulunduğu türü kast etmektedir. Sentaktik metni yorumlayacak olan 

hâkim de bu sebeple bu türün gerçek doğasına, doğal ve ahlâkî tür terimlerde bu 

yapısallığa, iĢlevsel tür terimlerde ise bu iĢleve dair geliĢtirilecek en iyi kuram 

doğrultusunda metni yorumlamalı, kanun metnini bu kurama göre dava vak‘alarına 

uygulamalı, kanunkoyucunun (var olmayan) niyetini göz ardı etmelidir. Böyle bir 

yaklaĢım hukukun önü açacak, kanunkoyucunun öngörüsüzlüğü sebebiyle hayat 

                                                           
670

 Moore, ―The Constitution as Hard Law‖, p. 58; Moore, ―Do We Have an Unwritten Constitution‖, 

p. 117. 
671

 Moore, ―The Constitution as Hard Law‖, p. 59; Burada hatlar biraz karıĢmıĢ gibidir. Sırf bu 

paragraf sebebiyle Moore‘un, ilk bakıĢta bir doğal hukuk kuramcısı olmaktan ziyâde, katı bir 

pozitivist, Joseph Raz‘ın bir mümessili, doğal hukuk okulunun içinde bir truva atı olduğu 

düĢünülebilir. Fakat bu pozitivist atmosfer, değerlerin kuramdaki güvenlik-valfi rolüyle dağılacaktır. 

Raz‘ın bireysel eylem sebeplerini dıĢlayan hukukî otorite yaklaĢımı için V. Halit Uyanık, ―Joseph 

Raz‘da Hukukun Otoritesi Kavramının Temellendirilmesi‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Hukuku Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2007, pp. 

196-8. 
672

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 351 
673

 Ibid.,p. 341, 343, 350. 



211 

 

olaylarının gerisinde kalmaması sağlanacaktır. Örneğin, niyet ontolojisi tartıĢmaları 

açısından daha kolay bir örnek olması sebebiyle, döneminin paradigmatik 

örneklerine ya da bunlardan elde ettiği birtakım ölçütleri zihninde canlandırarak 

taĢıtların parka giriĢini yasaklayan bir yönetmelik yayımlayan bir valinin bu niyetine 

o zamana dek karĢılaĢılmamıĢ örneğin, ginger ya da atv araçlar dâhil midir? Ya da 

tümüyle konvansiyonel semantiğe uyan bir ambulans aracının kalp krizi geçiren bir 

kimseyi hastaneye götürmek için parka girmesi valinin niyeti sebebiyle yasaklanacak 

mıdır? Ya da park yollarını temizlemek için parka giren belediyenin bir temizlik 

aracının ya da bir çim biçme aracının? Ya da akülü bir tekerlekli sandalye kullanan 

özürlü bir vatandaĢın?  

 

Kanunkoyucunun niyetinin doğal hukukçu yorum kuramında kendisine yer 

bulamaması semantik niyet açısından olduğu gibi, ileri niyetler açısından da 

geçerlidir. Vali örneğinde olmasa bile, parlamenter bir kanunkoyucunun semantik 

niyetinin varlığını inkâr edip, ona amaç atfetmek de mümkün değildir. Bu sebeple, 

bir kuralın anlamının elde edilmesi sürecinde semantik niyetler de metinselciliğin yol 

açacağı tehlikelerden korunmak için amaçsal mülâhazalarla dengelenmelidir. Bu 

amaç ise, Moore‘a göre, ideal bir âdil toplumun gereklerini yerine getirmekte 

kanunların üstleneceği iĢlevi anlamındadır
674

. Fakat bir kuralın hizmet edebileceği 

toplumsal iĢlevlerden hangisinin tercih edileceği belirsiz olduğu için bu tercih de 

kısmen olgusal, fakat çoğunlukla ahlâkî bir değerlendirme gerektirir. Buna göre bir 

kuralın uygulanmasının nedensellik iliĢkisi gereği meydana getireceği olası olgusal 

sonuçlar ya da iĢlevler üzerinden tercih yapabilmeyi mümkün kılan değer ise, tüm 

kuralların hizmetinde olması gereken adâlettir
675

. Bu değer sayesindedir ki, örneğin 

yılın belirli bir döneminde okyanusta balık avlanmasını yasaklayan bir pasifik 

ülkesinde, bir balıkçının en iyi bilimsel kurama göre balinaların artık balık türünden 

olmadığı, dolayısıyla yasağın balinaları kapsamadığı Ģeklinde bir savunmanın reddi 

mümkün olabilir. 

 

 

                                                           
674

 Ibid.,p. 354. 
675

 Ibid.,pp. 384-5. 



212 

 

4. Değerler 

Doğal hukukçu yorum kuramını doğal hukukçu yapan esas bileĢeni ise son tahlilde 

yoruma dâhil edilen değerlerdir. Çünkü, realist semantiğe göre anlamlandırılan 

kelimeler, kanunkoyucunun niyetinin yerini alan kuralın iĢlevi, doğruluğu amaçlayan 

emsâl kararların tümü yorum süreci sonucunda ulaĢılacak doğru hukukî anlama 

katkıda bulunurlar, fakat bunların her birinin katkısı, ne metinselcilerin ne de 

niyetselcilerin dediği gibi, kısmîdir. Bu ilk üç bileĢene dair hâkimin yapacağı 

yorumsal araĢtırmalar, örneğin doğal, ahlâkî ya da iĢlevsel tür kelimelerin 

konvansiyonel değil, fakat realist anlamına, söz konusu kuralın iĢlevine, mevcut bir 

emsâl kararın kendi önündeki davanın olgularına da uygulanıp uygulanamayacağına 

dair yararlanacağı en iyi bilimsel, ahlâkî ve iĢlevsel kuramlar, son olarak tüm 

bunların hepsi birlikte enine boyuna değerlendirildiğinde hukukî yorumun nihaî 

amacı olan adâlet değerinin denetimine tabidir
676

 ve doğru bir hukuk önermesine 

ancak bu denetimin ardından ulaĢılabilir. Bu ilk üç bileĢenin ortaya çıkardığı yarı-

mamûl hukukî anlam, bunların kendi baĢlarına yol açabileceği olası kötü ve yanlıĢ 

sonuçlara karĢı bir güvenlik valfi görevi üstlenen ve hukukî önermelerin doğruluk 

değerini belirleyen ahlâkî önermelerin, yani değer yargılarının denetiminde geçmekle 

tekemmül edecektir. 

 

Örneğin United States v. Kirby kararında Kirby‘nin tutuklama eyleminin 

kanunda geçen kelimelerin anlamlarına göre posta ulaĢımını engelleyip 

yavaĢlattığında Ģüphe yoktur. Ayrıca kovuĢturmaya neden olan kanun hükmüne 

atfedilebilecek iĢlev olan federal posta ulaĢtırma hizmetinin engelsiz ve güvenli bir 

Ģekilde yürütülmesine bu tutuklamanın engel olduğu da Ģüphesizdir. Bu konuda 

görevini yapan memurların kovuĢturmadan muaf tutulacağını söyleyen bir kanun 

hükmü ya da emsâl karar da bulunmamaktadır. Böyle bir durumda, kanunların 

rehberliği olmaksızın, kendi baĢına karar vermesi gereken mahkemenin, hukuka 

uygun bir Ģekilde, hakkında tutuklama kararı bulunan bir cinâyet Ģüphelisini, sırf 

görevini yapmak sâikiyle hareket ederek tutuklayan Ģerifi, posta ulaĢımı engellemesi 

sebebiyle mahkûm etme ihtimâli, bu dava ve —bu kararın emsâl oluĢturacak olması 

                                                           
676

 Ibid., p. 385. 



213 

 

sebebiyle— gelecekte görevini yapmak sebebiyle kovuĢturmaya uğrayacak kamu 

görevlileri açısından nasıl sonuçlar doğuracaktır? Böylesine makul olmayan bir 

kararın olası sonuçlarının önüne geçmenin meĢrûlaĢtırıcı sebepleri ne olabilir? Bu 

konuda mahkemenin gerekçesi açıktır
677

: 

 

―Tüm kanunlar makul bir Ģekilde yorumlanmalı, kanun hükümleri uygulanırken metinde yer 

alan genel kelimeler adâletsizliğe, zulme ya da saçma bir sonuca yol açmamak için 

sınırlandırılmalıdır. Ve kanunkoyucunun kullandığı dilde bu tür sonuçlardan kaçınmayı 

sağlayacak istisnaların varlığını da amaçladığı varsayılmalıdır. Bu gibi davalarda kanunun 

özü, metnine tercih edilmelidir.‖   

 

Burada mahkeme hem kanunun kelime anlamını, hem de iĢlevini değer yargısı 

temelinde yorumlayarak bir sonuca ulaĢmıĢtır. Çünkü tümel, kapsayıcı bir 

değerlendirme yapıldığında görülecektir ki, ülke içinde yürütülen bir kamusal hizmet 

olarak postaların engellenmeksizin alıcısına ulaĢtırılması Ģüphesiz bir kanunun yerine 

getirdiği iyi bir iĢlevdir, fakat bu dağıtımı yapan postacının bir cinâyet Ģüphelisi 

olması, postaların geç ulaĢtırılması pahasına bu kimsenin tutuklanarak toplum içinde 

serbestçe dolaĢmasına engel olunması da ilk iyiye ağır basan bir baĢka iyidir. Aksi 

bir kararın gerek Kirby için gerekse gelecekteki davalar için bağlayıcılığının yol 

açacağı adâletsizliklerin önlenmesi için hukukî yorumda kullanılan kelimelere makul 

bir anlam verilmelidir
678

. 

 

Hukukî yorum sürecini pozitivist baĢmaklardan baĢlatan doğal hukukçu 

yorum kuramı bu süreci değer yargıları temelinde sonlandırır. Yorumda kelimelerin 

anlamları, davaya uygulanacak hukuk kuralının iĢlevi ve emsâl kararın kullanımına 

iliĢkin adımlar tek tek atılır. Fakat bu araçlarla ulaĢılan sonuçların tümü yalnızca 

birer geçici kuramdır ve güvenlik valfi değer yargılarının denetimine tâbidir. Bu ilk 

üç adımı atarak son basamağa gelen hâkimin değerlere iliĢkin sorması gereken iki tür 

soru vardır Moore‘a göre: (1) Önündeki davaya iliĢkin tüm olgular, kanunlar, emsâl 

kararlar vs. dikkate alındığında önündeki dava için verilebilecek âdil karar ne 

olabilir? (2) Böyle bir karara ulaĢılmasıyla elde edilen iyi ile bu iyi uğruna feda 

                                                           
677

 V. supra pp. 166-7. 
678

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, pp. 386-7. 



214 

 

edilen, kelime anlamlarını, emsâl kararları ve amacı/iĢlevi gözetmenin ardından 

duran iyiler arasında nasıl bir denge kurulabilir
679

?  

 

 

Moore‘un doğal hukuk kuramının ikinci, ―Her hukuk önermesinin doğruluğu, 

en azından kısmî düzeyde, zorunlu olarak ilgili bir ahlâkî önermenin doğruluğuna 

bağlıdır.‖ Ģeklindeki iliĢkisel tezi somutlaĢtığı United States v. Kirby kararı 

örneğinde de görüldüğü gibi, değer yargılarının doğal hukukçu yorum kuramına son 

andaki, fakat baskın katılımıyla oynadığı rol ilk üç bileĢenin katı Ģekilde 

uygulamasının yol açabileceği ahlâka aykırı sonuçların doğmasına, yanlıĢ hukuk 

önermelerinin üretilmesine engel olmaktır. Bu rolünü yerine getirirken değerler 

(i)kelimelerin anlamlarının belirlenmesine, yeri geldiğinde geriye itilmesine, (ii) 

hâkimin önündeki davanın olgularıyla benzerlikler taĢıyan önceki bir dava verilen 

kararın bağlayıcı ratio‘sunun belirlenmesine ve yeri geldiğinde söz konusu emsâl 

kararın göz ardı edilip, hukuka yeni bir yön verilmesine, (iii) hukuk kurallarının 

iĢlevinin belirlenmesine, (iv) son olarak her Ģey göz önünde tutulduğunda bu davada 

en iyi sonucu verecek yoruma iliĢkin değer yargısı ve ilk üç bileĢenin hizmet ettiği 

değerler arasında bir denge kurmaktır
680

. 

 

Buna göre hâkimler hukukî yorum sürecine, hukukî anlama öngelen, kanunî 

metinlerdeki kelime anlamlarıyla yoruma baĢlamalı, elde edilen anlamı kanunun 

gördüğü iĢlev ve emsâl kararlar ıĢığında gözden geçirmelidirler. Eğer bu geçici 

yorum âdil bir toplumun gerekleriyle uyuĢmuyorsa, bu defa kelime anlamlarına, 

yasal tanımlara ve emsâl kararlara daha sınırlı bir anlam vermeli, bunları kanunun 

iĢlevine uygun Ģekilde yeniden okumalıdır. Burada da hâkimler kelime anlamları ve 

emsâl kararları izlemenin ardında yatan hukukun üstünlüğü değerleri ve kanunun 

iĢlevi arasında bir denge kurmayı gözetmelidirler. Eğer böyle bir denge 

kurulamıyorsa, ilk elde, kanunun özel amacına hizmet ettiği, teknik bir hukukî terim 

olduğu gerekçesiyle bir kelimenin gündelik anlamı ikinci plana atılmalıdır. Benzer 

bir soruĢturma emsâl kararlar için de geçerli olup,  bunlar da böyle bir akıbetten muaf 

değildir. Bunun ardından hukukî yorumun formel unsurları olan kanunî metinler ve 

                                                           
679

 Ibid., pp. 387-8. 
680

 Ibid., pp. 376-7. 



215 

 

emsâl kararlar ile kısmen değer bazlı bir yargı olan, hukuk kurallarının amacı ya da 

iĢleviyle kontrol etmektir
681

. Yorum sürecini nihayete erdirecek, hukukî anlamı tesis 

edecek olan son bileĢen ise ideal bir âdil toplumun gereklerine uygunluktur. Kelime 

anlamlarının, emsâl kararların ağırlığının, söz konusu hukuk kuralının iĢlevinin bu 

idealle dengelenmesi ise kendi baĢına bir değer yargısıdır
682

. 

 

D. Doğal Hukukçu Yorum Kuramının MeĢrûiyeti 
 

Klasik yorum kuramlarına nazaran doğal hukukçu yorum kuramının radikal 

iddialarının ardında Moore‘un —kendisine yöneltilen Platonizm eleĢtirilerini kısmen 

haklı çıkarır Ģekilde, fakat o, Platon‘un düalist metafiziğini paylaĢmaz— yasama 

kuramına iliĢkin görüĢlerinin de etkisi vardır. Halk temsilcilerinin görevini klasik 

temsil kuramlarının aksine —demokrasilerde bile— halk iradesinin pür temsilciliğini 

üstlenmek olarak görmeyen Moore‘a göre, yasama meclisi üyeleri görevlerini 

toplumun en iyi Ģekilde nasıl yönetilebileceğine dair kendi ahlâkî görüĢlerini 

taĢıyarak yapmalı, topluma ahlâkî önderlikte bulunmalıdırlar. Yargı kurumunun rolü 

de buna Ģekillenir. Yasamanın kendi rolünü metafizik ve ahlâkî realizme uygun 

olarak yasa çıkarmak olduğunu bilen hâkimler, kanunları da böyle bir metafizik 

nazariyesinden, âdil bir toplum idealine uygun olarak yorumlamalıdır. Her iki 

kurumunun da aynı ideal doğrultusunda çalıĢtığını bilen hâkimler kendilerini bu 

açıdan kanunkoyucunun bir emir eri olarak değil, ondan farklı bir iĢlev gören bir 

mesâi arkadaĢı olarak görmelidirler
683

. 

 

 Böyle bir ideal doğrultusunda görev yapan hâkimlerin, doğal hukukçu yorum 

kuramının farklı bileĢenlerinin ardında yatan değerlere riayet etmek suretiyle, yorum 

sonucunda gerçek hukukî anlamı elde edebilmeleri için, bunun öncesinde, bu 

bileĢenler arasında gözetmesi gereken bir takım öncelik kuralları vardır
684

. Buna göre 

yorumun ilk basamağı olan kanunî metinlerdeki doğal, ahlâkî ve iĢlevsel tür 

kelimelerin anlamlarına iliĢkin soruĢturmasını konvansiyonalist kuramlara göre 

                                                           
681

 Ibid., pp. 384-5. 
682

 Ibid., p. 388. 
683

 Ibid.,pp. 389-90. 
684

 Ibid., p. 320. 



216 

 

değil, realist semantiğe göre yapmalı, bu tür kelimeleri göndergelerinin gerçek 

doğasına göre yorumlamalıdırlar. Bunun sayesinde, realist semantiğin sağladığı 

avantajlar olarak, anlamın tükenmesi ya da değiĢmesi problemi de artık 

yaĢanmayacaktır. Çünkü, bir kelimenin anlamının ne olduğuna dair tümüyle belirli 

bir zamanın sınırlı bilgi birikiminin ürünü olan, farklı zaman ve mekânlarda verilen 

cevaplar, —bu bilgi sayesinde o kelimeyle iliĢkilendirilen konvansiyonel ölçütler,—

kelimenin her zaman var olan tek göndergesine dair yalnızca geçici kuramlardır ve 

her zaman daha iyi bir kuram tarafından yerinden edilme olasılığına mahkûmdur. 

Dolayısıyla, bir kelimenin anlamına dair mevcut konvansiyonların tükenmesi, 

‗anlam‘ın da tükenmesi ya da yeni ölçütlerin kelimeyle iliĢkilendirilmesi, ‗anlam‘ın 

değiĢmesi anlamına gelmez
685

. Anlamlar kelimelere atfedilmez, ancak tasvir 

edilebilirdir ve konvansiyonlardan bireysel ve toplumsal düĢüncelerden bağımsız 

olarak dıĢ dünyada vardır. Bunun hukuk kuramı ve uygulaması açısından büyük 

önem taĢıyan sonucu ise, anlama dair konvansiyonların tükenmesinin hiçbir zaman 

hukukun ‗loĢ‘laĢması ya da bir davanın ‗zor‘laĢması anlamına gelmeyeceği, 

dolayısıyla her türlü hukukî probleme doğru bir cevabın bulunduğu, hukukun 

(semantik ve dolayısıyla) metafizik olarak belirli olduğudur. Bunu sağlayacak olan 

epistemolojik araç ise en iyi bilimsel, ahlâkî ve iĢlevsel kuramlardır. 

 

Kanun metinlerinde geçen kelimelerin realist semantiğe göre anlaĢılmasıyla 

hukukun üstünlüğü değerlerinden öngörülebilirlik, dolayısıyla özgürlük değerine de 

hizmet edilmiĢ olur
686

. Çünkü, Moore‘a göre, gündelik dil kullanımına realist 

metafizik hâkimdir. Olgusal ve ahlâkî yargılarda bulunurken insanlar, kendi 

düĢüncelerinden bağımsız olarak, gerçekten var olan Ģeylere —kendi doğaları 

gerçekte nasıl olursa olsun— gönderme yapma sâikiyle konuĢurlar
687

, ölmek 

kelimesini gerçekten ölen kiĢiler için kullanırlar
688

. Hiçbir toplumda, hiçbir kimse 

yanında resmî olarak tanınmıĢ bir sözlükle gezmemekte, kelime kullanımında 

niyetlerini bu sözlükte yer alan ölçütlerle sınırlamamaktadır. Her bir kimsenin doğal, 

ahlâkî ve iĢlevsel türler kelimelerin anlamlarına iliĢkin farklı kuramları vardır. 

                                                           
685

 Ibid., pp. 293-4, 297-8. 
686

 Ibid., p. 317, 321. 
687

 Ibid., p. 311. 
688

 Ibid., p. 294. 



217 

 

Kanunkoyucunun da dili, diğer insanlar gibi gündelik anlamlarıyla kullandığını bilen 

hâkimlerin görevi doğal, ahlâkî ve iĢlevsel tür kelimeleri en iyi bilimsel, ahlâkî ve 

iĢlevsel kuramlara göre anlayıp uygulamaktır. 

 

Yorumda kelimelerin gündelik anlamlarının dikkate alınmasıyla hukukun 

üstünlüğü değerlerinden öngörülebilirlik, dolayısıyla özgürlük değerine hizmet 

edilmiĢ olur
689

. Bunun için yasama, yargı ve birey aynı dili konuĢmalı; bunlardan 

ilkinin taleplerini sonuncusuna uygulayan hâkimler, onların kanunî metinlerde yer 

alan kelimeleri gündelik bir dil kullanıcısı olarak kendi baĢına anlamaları, 

eylemlerini ona göre düzenleyebilmeleri, hukuka sadık bir birey olabilmeleri için 

hukukun kendi anladıkları Ģekilde uygulanmasını bekleme Ģeklindeki haklı 

beklentilerini mahkemede yaĢayacakları sürpriz yorumlarla boĢa çıkarmamalıdır
690

. 

Gerekirse hâkimler yasal olarak açıkça —ölçütsel semantiğe göre, doğru kullanım 

için zorunlu ve yeterli koĢulları sağlar Ģekilde— tanımlanmıĢ kelimeleri bile 

herhangi bir sözlük tanımı gibi konvansiyonel bir koĢullama olarak görmeli, 

gerçekliğe aykırı düĢtüğünde kanunkoyucunun tanımını da göz ardı etmelidir. Böyle 

davranmakla hâkimler güçler ayrılığı idealine de aykırı davranıĢ değil, tam aksine bu 

ideale sadık kalmıĢ olurlar. Çünkü bilirler ki, tıpkı kendileri gibi, hiçbir realist 

kanunkoyucu da bir doğal, ahlâkî ya da iĢlevsel türün doğasını kendi tanımlarıyla 

sınırlayamayacağının, hiçbir sözlükçünün sahip olamayacağı bir iddiada 

bulunamayacaklarının farkındadırlar ve böyle bir Ģeyi onlar da istemezler.  Bu 

sebeple kanunî tanımları kanunun uygulanmasına dair öğretici, geçici kuramlar 

olarak görmeli, kanunun gerçekliğin gerisinde kalmasına iĢtirak etmemelidirler
691

. 

 

Yorum sürecinde tek baĢına bırakılmayan gündelik anlamların ağırlığını 

sınırlayan diğer yorumsal araçlardan ilki olan emsâl karar uygulaması, bu süreçte 

                                                           
689

 Ibid., p. 317, 321. 
690

 Ibid., p. 320. 
691

 Ibid., pp. 331-2, 382-3; Bu konuda TBMM, örneğin 2238 sayılı Organ Ve Doku Alınması, 

Saklanması ve Nakli Hakkında Kanun‘da ölüm anının saptanması konusunda realist bir tavır sergiler: 

― m. 11 - Bu Kanunun uygulanması ile ilgili olarak tıbbi ölüm hâli, bilimin ülkede ulaştığı düzeydeki 

kuralları ve yöntemleri uygulanmak suretiyle, biri kardiolog, biri nörolog, biri nöroĢirürjiyen ve biri 

de anesteziyolji ve reanimasyon uzmanından oluĢan 4 kiĢilik hekimler kurulunca oy birliği ile 

saptanır.‖ 



218 

 

kanunî metinlerin ardından hâkimleri sınırlayan formel-kurumsal bir araçtır. Buna 

göre önceki mahkeme kararlarının bir uyuĢmazlığa dair önerdikleri yorumlar sonraki 

mahkemelerin, her davada Amerika‘yı yeniden keĢfetmesinin önüne geçerek 

yargılamanın etkinliğini, kurumsal tutarlılığın sağlanmasını ve benzer davalardan 

benzer sonuçların çıkmasını ve kararların öngörülebilirliğini sağlar
692

. Fakat bu 

yorumsal aracın —içinde yer alan her bir kelimesi otoriter olan kanunî metinlerin 

aksine— bağlayıcı özünün elde edilme prosedürü yeknesak değildir. Bu özü elde 

etmek için, sonraki mahkemelerin emsâl karar metni içinde otoriter hukuk 

formülasyonları aramalarını ya da kararda tartıĢılan olgular üzerinden böyle bir 

formülasyonu kendisi için yapmasını öneren klasik kuramlar bir taraftan mevcut 

uygulamalarla bağdaĢmazken, diğer taraftan da metodolojik problemlerin doğumuna 

yol açar. Çünkü, çoğu zaman emsâl kararlar belirli bir genellik düzeyinde bir hukuk 

formülasyonu içermez, sadece ilgili dava konusuyla ilgili tartıĢmalardan oluĢur. 

Böyle bir formülasyon içerseler bile, sonraki mahkemeler önlerindeki davaya 

uygulayabilmek için bu formülasyonu daraltmak ya da geniĢletmek Ģeklinde 

uyarlama yaparlar
693

. Emsâl karar metni içinde böyle bir formülasyonun aranmasını 

değil, fakat sonraki mahkemenin emsâl kararın olguları üzerinden kendisinin bu 

formülasyonu yapmasını isteyen diğer görüĢ ise, genelleme ve tasvir problemlerini 

doğurur
694

. Her iki görüĢün de doğurduğu ortak problem ise yerleĢmiĢ bir emsâl 

kararda nasıl dönülebileceğini açıklayamamalarıdır. Bu sebeple, bir taraftan emsâl 

karar uygulamasının ardında yatan değerler ile, diğer taraftan yerleĢik bir emsâl karar 

uygulamadan dönülmesini gerektiren daha üstün değerler arasında bir denge 

kurulmalıdır. 

 

Doğal hukukçu yorum kuramına göre emsâl kararların, kurumsal avantajları 

ve esas olarak hizmet ettiği değerin benzer davaların benzer Ģekilde sonuçlanması 

Ģeklindeki hukukî ideal sebebiyle, hukukî yorumda belirli bir ağırlığı olmalıdır. Fakat 

bir emsâl kararın bağlayıcı özünün elde edilmesi, bu özün sonraki mahkemeler 

tarafından uygulanmaya devam edilmesi ya da ondan dönülmesine karar verebilmek 

                                                           
692

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 371. 
693

 Ibid., p. 366. 
694

 Ibid., p. 369; Moore, ―Precedent, Induction, and Ethical Generalisation‖, pp. 188-192. 



219 

 

için belirli bir ölçütün de belirlenmesi gerekir. Fakat bu ölçüt kesinlikle önceki 

mahkemenin, kararında ratio olarak gösterdiği önerme değildir. Çünkü 

mahkemelerin görevleri arasında, tıpkı bir monarkınki gibi, demokratik bir müzakere 

ortamı olmaksızın, iki dudağı arasından kanun vaz‘ etmek yoktur. Mahkemeler 

kurumsal yapı itibariyle bu konuda yetersizdir ve böyle bir durum demokratik 

ideallerle de örtüĢmemektedir. Aslında emsâl karar uygulamasının erdemi de 

buradadır: Hukuk peydâ etmek değil, hukuku peyderpey neĢv‘etmek
695

. Genelleme 

probleminin bu Ģekilde çözüldüğü —mahkemelerin genel kanonik ifâdeler neĢretme 

yetkisi yoktur— doğal hukukçu yorum kuramına göre, tasvir problemi de emsâl 

karara vücut veren olguların ancak sonraki davanın olgularıyla ahlâken benzer 

olması hâlinde söz konusu emsâl kararın ratio‘sunun sonraki mahkemeyi bağlayacak 

olmasıyla çözülür. Bu ahlâkî benzerliğin ölçütü ise, Moore‘un realist ahlâk 

epistemolojisinin gösterdiği Ģekilde, bir ahlâkî niteliğin kendilerine bağlı olarak 

ortaya çıktığı, önceki ve sonraki davaların olguları arasında benzerlik bulunmasıdır. 

 

Bir kefesinde formel araçların bulunduğu doğal hukukçu yorum terazisinin 

diğer kefesinde ise değer bazlı araçlar bulunur. Bunlardan ilki, kanunkoyucunun 

niyetini yerinden eden, olaya uygulanacak hukuk kuralının iĢlevidir. ĠĢlevsel 

argümanın hedefinde, salt metinselci bir anlayıĢın yol açabileceği saçma sonuçların 

önüne geçmek, hukuku daha öngörülebilir kılmak, güçler ayrılığını tam olarak 

gerçekleĢtirmek gibi ideallere, genellikle iddia edildiğinin aksine, kanunkoyucunun 

niyetinin hukukî yorumda dikkate alınmakla ulaĢılamayacağını göstermektir. Realist 

semantiğe göre olsa bile, salt metinselci yorumun yol açacağı olası sonuçlardan 

kaçınmak için bir yorum kuramında ekstra sınırlayıcı araçlara ihtiyaç vardır, fakat bu 

ihtiyacın kanunkoyucunun niyetiyle karĢılanması olası değildir. Ġlk olarak, böyle bir 

niyet ontolojik açıdan konusuzdur. Çünkü bir kanun hükmünde geçen bir kelimenin 

anlamına dair yüzlerce kiĢiden oluĢan yasama meclislerinin —yasa çıkarılmasında 

tüm üyelerin ittifak etmesi olasılığında bile— tek bir semantik ve ileri niyetlere sahip 

olması, tüm parlamentoya atfedilebilecek bir grup niyetinin varlığı mümkün değildir. 

Özellikle siyâsî çeĢitliliğin bulunduğu parlamentolarda yasalar çoğu kez ancak karar 

                                                           
695

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 375. 



220 

 

yeter sayılarını sağlayabilmekle çıkarlar. Böyle bir durumda, örneğin % 51 evet, % 

49 ret oyu almıĢ bir kanun maddesine iliĢkin kanunkoyucunun niyetinin 

araĢtırılmasında kanunkoyucu kavramının kime gönderme yaptığı, sadece kabul oyu 

verenlerin mi kanunkoyucu sayıldığı sorusu gündeme gelir
696

. Kaldı ki, tüm kabul 

oyu verenlerin bile ‗taĢıt‘ kelimesinin ne anlama geldiğinde ittifak edeceği 

Ģüphelidir. Kısacası, kanunkoyucunun niyeti argümanına baĢvuran yorumsal retorik, 

hâkimlerin subjektif görüĢlerini ya da genel-geçer toplumsal konvansiyonları 

rasyonalize etme çabalarından baĢka bir Ģey değildir. 

 

Doğal hukukçu yorum kuramına göre tarihsel-teĢriî kayıtlara baĢvurularak 

kanunkoyucunun niyetinin elde edilmeye çalıĢılarak buradan yapılacak çıkarımın 

kararların öngörülebilirliğini artıracağı iddiası da temelsizdir. Çünkü insanların, 

kanunî metinlerle karĢılaĢtırıldığında bu tür belgelere ulaĢması —eskisine nazaran 

günümüzde kolaylaĢsa da— kolay değildir. Çünkü sadece, kabul edildikten sonra, 

belirli konvansiyonlara göre —örneğin, resmî gazetede —ilân edilerek yürürlüğe 

giren kanunların bağlayıcı olduğu kabul edilir. Böyle bir durumda düzgün bir Ģekilde 

yayınlanmayan, ilân edilmeyen, binlerce sayfadan oluĢan diğer teĢriî malzemelere 

bakarak kanunkoyucunun neye niyet ettiğinin araĢtırılmasını insanlardan beklemenin 

hukukun öngörülebilirliği ilkesiyle bağdaĢır bir durumu yoktur. Kanunkoyucunun 

neye niyet ettiğinin en iyi delili, kanun metininin kendisidir
697

. Aksini beklemek ise, 

insanların kelimelerin gündelik anlamlarına göre kendi baĢlarına okuyup, anladıkları 

kanunların, mahkemede kanunkoyucunun aslında baĢka bir Ģeye niyet ettiği Ģeklinde 

yorumlanması ve hiç beklemedikleri sürprizlerle karĢılaĢmaları durumunda, bir 

hukuk devletinde hukukun taleplerine göre hareket etmek isteyen insanların haklı 

beklentilerinin karĢılanmaması, hukuk devletinin gereklerine aykırı bir Ģekilde olarak 

kanunların değil, kanunkoyucunun idaresi altında olmak anlamına gelir
698

. 

 

Güçler ayrılığı idealinin tam olarak gerçekleĢmesi, hâkimler iktidarına yol 

açılmaması için kanunkoyucunun niyetinin dikkate alınması gerektiği tezi de sağlam 

                                                           
696

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 266. 
697

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 321. 
698

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 258. 



221 

 

bir temele oturmaz. Çünkü böyle bir tez, bizzat bu idealin algılanıĢının sorunlu 

olduğuna bir iĢarettir. Bu teze göre hukuk, tıpkı bir efendi ve hizmetkârı arasındaki 

otorite iliĢkisi gibidir. Buna göre kanunlar, kanunkoyucunun hizmetkârına yönelttiği 

emirlerdir ve mahkemelerin görevi ise bu emirleri uygulamaktır. Sadık bir hizmetkâr 

olabilmek için mahkemelerin, kendisine verilen emirlerin belirsizlikler içermesi 

durumunda efendisinin niyetini araĢtırması, hatta emretmediği konularda bile 

efendisinin iradesinin dıĢına çıkmamak için, onun ne düĢündüğünü bulmaya 

çalıĢması gerekir. Oysa ki, doğal hukukçu yorum kuramına göre böyle bir düĢünce 

bizzat hukuk düĢüncesini göz ardı ederek güçler ayrılığı ilkesini kanunkoyucunun 

üstünlüğü olarak görür
699

. Hâlbuki, güçler ayrılığı ideali ve demokratik yönetim 

düĢüncesi sadece yargısal kaprisleri değil, teĢriî kaprislerin de engellenmesini 

gerektirir. Çünkü kanunkoyucunun gerçek görevi insanlara emirler vermek değil, 

onlardan taleplerini meĢrû prosedürleri takip ederek, genel düzenlemeler içeren 

kanonik bir dille, ileriye yönelik ve alenî bir Ģekilde ifâde etmektir. Eğer 

mahkemelerin görevi kanunkoyucunun iradesini an be an izlemekse, kanun 

çıkardıktan sonra iradesini değiĢtiren bir kanunkoyucunun yeni iradesini de bir kanun 

değiĢikliğine gerek kalmaksızın —sâdık bir hizmetkârdan beklendiği gibi— onun en 

güncel iradesini de izlemesini gerektirir. Eğer böyle ise, mahkemelerin görevi 

efendisinin taleplerini reâyâya ileten bir tellalınkinden farklı olmayacaktır
700

. 

Hukuku egemenin emri olarak tanımlayan Austinci bir pozitivizm böyle bir anlayıĢı 

kabul edebilse de, realist bir doğal hukuk kuramında böyle bir anlayıĢ yer bulamaz. 

Güçler ayrılığı idealinin gerçekten hayata geçirilmesi, hukukun öngörülebilir ve 

herkesin eriĢimine açık olması hukukî yorumun kanunî metinler üzerinden 

gerçekleĢtirilmesini gerektirir. Moore, bu tezini akademik makalelerdeki dipnotlara 

iliĢkin bir kuralla sembolik olarak Ģu Ģekilde ifâde eder: ―Söylemeye değer olan her 

Ģey, metinde söylenmeye değerdir.‖
701

 Kanun metni dıĢındaki teĢri malzemeler, 

yasama eleğinden geçemeyip arda kalan tortular değil, istenilseydi kanun metnine 

                                                           
699

 Böyle bir görüĢ için örneğin v. Goldsworthy, op. cit., passim. 
700

 Moore, ―The Semantics of Judging‖, p. 257. 
701

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 357. 



222 

 

iĢlenebilecek olan, fakat buna gerek görülmeyen kaynaklardır. Bu da onların yorum 

sürecinde dikkate alınmamaları için yeterli bir sebeptir
702

. 

 

Doğal hukukçu yorum kuramının salt olarak kelimelerin gündelik anlamlarına 

dayanan bir yorumun yol açabileceği âdil olmayan ve aĢırı durumlardan 

kaçınabilmek, kanunu kendisinden koruyabilmek için var olmayan kanunkoyucunun 

(semantik ve ileri) niyetinin yerine geçirdiği yorumsal araç, ilgili kanun metninin 

ideal olarak düzenlenmiĢ, âdil bir toplumun ihtiyaçlarını karĢılamaktaki iĢlevsel 

rolüdür. Hukuku iĢlevsel bir tür olarak gören Moore‘a göre hukuk kuralarının ve 

mahkeme kararlarının hukukîlik statüsü belirli değerlerin hizmetinde iĢlevsel rol 

görmeleriyle mümkündür
703

. Bu iĢlevi hâkime verecek olan düĢünce ise gerçek 

ahlâkî değerler ve adâlet düĢüncesidir
704

. Bu noktada kanunkoyucunun kanun 

metninde kanunun amacı olarak yer verdiği ifâdeler de bu konuda hâkim için 

bağlayıcı değildir. Çünkü bir değer yargısında bulunmayı gerektiren iĢlev 

düĢüncesinin elde edilmesi için kanunkoyucunun —kanun metninde bile olsa— 

belirttiği iĢlev/amaç düĢüncesi kanunu kendisinden korumak için gerçek bir sınırlama 

olamaz. Kanunî metnin genellikle baĢlangıç maddelerinde yer alan bu tür ifâdeler 

herhangi bir kanun hükmü gibi kendi baĢına değerlendirilebilecek bir ifâde olmayıp, 

kanunun tümüne iliĢkin sınırlandırıcı bir rol üstlenir. Dolayısıyla hukukî yorumda 

iĢlevsel sınırlama kanunun içinden değil, ancak dıĢından, âdil bir toplumun gerekleri 

doğrultusunda, ilgili kanunun ahlâken görebileceği en iyi iĢlev kuramının 

geliĢtirilmesiyle mümkündür
705

. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
702

 Ibid., p. 357. 
703

 Moore, ―Law as a Functional Kind‖, passim; Moore, ―Law as Justice‖, pp. 116-8, 129-30. 
704

 Moore, ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, p. 354. 
705

 Ibid., p. 354. 



223 

 

SONUÇ 
 

 

YaklaĢık son otuz beĢ yılda hukuk felsefesi ve ceza hukuku felsefesi akademisinde 

önemli bir yer edinmiĢ bulunan Michael S. Moore‘un, hukuk kuramına bir Hart ya da 

Dworkin‘inki gibi damga vurduğu söylenemese de, yeni bir soluk getirdiği de 

Ģüphesizdir. Ortaya koyduğu hukuk kuramında istifâde ettiği yeni realist semantik 

yaklaĢımın Brink ve Stavropoulos gibi diğer kuramcılar tarafından benimsenmesi ve 

son olarak, Dworkin‘in de bu isimlerin çizgisine yaklaĢması göstermektedir ki, dil 

felsefesinin, ‗semantik iğne‘nin aksine, eli kolu kelimeler olan hukuka dair 

söyleyebileceği sözler olabilir. 

 

ÇalıĢma boyunca Moore‘un, dil felsefesindeki çağdaĢ geliĢmelerden 

yararlanarak ortaya koyduğu doğal hukuk kuramı ve bu kuram üzerine 

temellendirdiği hukukî yorum kuramı incelendi. Realist metafiziğe ve realist 

semantiğe dayanarak bir doğal hukuk kuramı ortaya koyan Moore, bu kuramının 

yalnızca kuramsal olmaktan çıkıp, pratik çıktılarının da olduğunu göstermek için 

doğal hukukçu bir yorum kuramı geliĢtirmiĢtir. Bu kuramıyla Moore‘un 

gerçekleĢtirmeye çalıĢtığı amaç, çağdaĢ tartıĢmalarda artık anlamsız görülen, pratik 

olarak çıktısı olmayacağı düĢüncesiyle bir kenara itilen metafizik tartıĢmanın hukuk 

uygulaması için önemini ortaya koymaktır. Onun burada savunduğu felsefî pozisyon 

hem metafizik hem de ahlâk açısından realizmdir. Hukukta kullanılan doğal, ahlâkî 

ve iĢlevsel tür terimlerin anlamının konvansiyonel algılarla sınırlanamayacağını, bu 

kelimelerin, ardlarındaki gerçekliği temsil eden, bu gerçekliğe açılan kapılar 

olduğunu ileri sürerek Moore, ―dilin gramerinin bizi yanılttığını, bir kelimenin 

anlamını düĢündüğümüzde ona karĢılık gelen bir Ģey aramakla kendimizi 

kandırdığımızı ve gereksiz zihinsel kramplara girdiğimizi‖
706

 ileri süren ve hem 

çağdaĢ felsefî literatürde hem de hukuk felsefesi literatüründe geniĢ taraftar bulan 

Wittgensteincı konvansiyonalist ve postmodern Ģüpheci görüĢlere itiraz ederek, yeni 

bir hukukî muhakeme tarzı önerir. 

                                                           
706

 Ludwig Wittgenstein, Mavi Kitap Kahverengi Kitap, Trans. by Doğan ġahinler, 2nd edç, 

Ġstanbul, Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları, 2011, p. 1; Benzer bir yaklaĢımı Hart da savunur. V. 

H.L.A. Hart, ―Definition and Theory In Jurisprudence", pp. 45-6. 



224 

 

Bu amaçla Moore, realist metafizik ve semantik kuram üzerine, klasik 

kuramlarla çok az benzerliği bulunan yeni bir doğal hukuk kuramı geliĢtirir. Bu 

kuramla onun öncelikle kanıtlamaya çalıĢtığı düĢünce, yaygın kanının aksine ahlâkî 

sorulara doğru cevapların verilebileceğini göstermektir. Bu tezinde Moore, felsefe 

tarihindeki Ģüpheci eleĢtirilere yakalanmaksızın, temelci olmayan bir epistemolojiyle,  

tümüyle doğal durumlara bağlı olarak ortaya çıkan ahlâkî niteliklerin var olduğunu, 

bunlarla üretilen ahlâkî önermelerin bir doğruluk değeri almaya elveriĢli, biliĢsel 

yargılar olduğunu ve bu doğruluk değerinin bireysel ya da toplumsal düĢüncelere 

bağlı olmadığını ileri sürer. Bu tezini kanıtlamak için Moore, spekülatif metafizik 

tartıĢmalara kapı aralar Ģekilde doğruluğu tartıĢmasız, apaçık, aĢkın varsayımlara 

baĢvurmaz. Bu kanıtlamayı herkesin edindiği gündelik tecrübeler, ahlâkî inançlar 

üzerinden yapar.  

 

Fakat esas olarak bir hukuk kuramcısı olan Moore‘un realist meta-etiği, onun 

doğal hukuk kuramının sadece ilk tezini oluĢturur. Ġkinci tez ise hukukî önermelerin 

de tıpkı ahlâkî önermeler gibi doğruluk değeri almaya elveriĢli, biliĢsel önermeler 

olduğunu, olgusal önermelerle birlikte, ahlâkî önermelerin doğruluğunun hukukî 

önermelerin doğruluk değerinin belirlenmesinde kısmî olarak etkili olduğunu ileri 

sürer. Hukukî önermelerin biliĢsel önermeler olmasının önemi demokrasi, hukukun 

üstünlüğü, kuvvetler ayrılığı gibi ideallere olan inançların sarsılmamasının önüne set 

çekmesindedir. Çünkü bir hukukî doğruluğun imkânı düĢüncesinin yokluğu, yargısal 

faaliyetin sınırlığını, iĢlevini, amacını tartıĢmaya açar. Böyle bir doğruluk 

düĢüncesiyle bağlı olmayan hâkimlerin, hata yapma ihtimâli olmaksızın verecekleri 

kararın sınırlarını kestirmek güçtür. Böyle bir düĢünce, hiçbir yargı kararının 

eleĢtirilememesi anlamına gelmekte, bizleri, hikmetinden suâl olunmaz bir yargı 

düĢüncesiyle yaĢamamızı gerektirmektedir. Böyle bir durumun ise, birçok siyâsî, 

hukukî ve ahlâkî ideallerle olan bağdaĢmazlığı Ģüphesizdir. 

 

Moore‘un realist ahlâk ve hukukî doğruluk kuramının çağdaĢ tartıĢmalar 

açısından önemi ise hukukun belirliliği ve objektifliği sorusuna verdiği olumlu 

cevapta yatar. Ona göre bu problemlerin doğum sebebi, hukuk kuramı ve 

uygulamasında benimsenen geleneksel, hatalı semantik kuramlara dayanmaktadır. 



225 

 

Çözüm önerisi ise, doğru bir metafiziğe dayanan realist semantik kuramın geleneksel 

kuramların yerini almasıdır. Daha çok hukuk uygulamasını ilgilendiren bu problemin 

çözümüne dair önerisini Moore, temel metafizik, ahlâkî, semantik tezlerini 

geliĢtirdiği doğal hukukçu yorum kuramına iĢler. Bu kuram dört yorumsal araçtan 

oluĢur: (1) Hukuk kurallarında yer alan kelimelerin anlamlarının rolü, (2) emsâl 

kararların ağırlığının rolü, (3) kanunkoyucunun niyetinin rolü ve (3) değerlerin rolü. 

 

 Hukukî yorum kuramına, kanunî metinlerde yer alan kelimelerin anlamlarını 

neyin belirlediğini irdeleyerek baĢlayan Moore, hukukî yorumda önceliğin 

kelimelerin gündelik anlamlarına verilmesi lehine argümanlar öne sürer. Bunların 

baĢında hukukun öngörülebilirliği, hukukun herkesin eriĢimine açık olması ve güçler 

ayrılığı Ģeklindeki hukukun üstünlüğü ilkeleri bulunmaktadır. Buna göre insanlar, 

kelimelerden kendilerinin anladıkları anlamın, mahkemelerce de aynı Ģekilde 

anlaĢılması gerektiği konusunda öncelikli bir hakka sahiptirler. Kelimelerin gündelik 

anlamlarının varsaydığı semantik ise realist semantiktir. Buna göre hâkimler kanun 

metinlerinde yer alan doğal, ahlâkî ve iĢlevsel türlere gönderme yapan kelimeleri, 

konvansiyonel sözlük tanımlarına göre değil, en iyi bilimsel, ahlâkî ve semantik 

kurama göre yorumlamalıdır. 

 

Anlama dair saf realist yorumun bile yol açabileceği kabul edilemeyecek 

sonuçlardan kaçınabilmek için doğal hukukçu yorum kuramının metinsel yoruma 

getirdiği ilk sınırlama emsâl kararlar aracılığıyladır. Emsâl karar uygulamasının, 

hizmetinde bulunduğu ‗benzer davaların benzer Ģekilde karara bağlanması‘ 

Ģeklindeki eĢitlik idealinin gerçekleĢmesi, mahkemelerin verdikleri kararlarda tutarlı 

olmalarını gerektirir. Fakat burada Moore‘un önerdiği emsâl karar kuramına göre 

geçmiĢ kararlara mutlak ya da muallâkta bir ağırlık verilmemektedir. Doğal hukukçu 

emsâl karar kuramına göre, yorumda emsâl kararlara belirli bir ağırlığın atfedilmesi 

gerekir, fakat bundan daha önemli olan verilen kararların doğruluğudur. Bu sebeple 

Moore, güçler ayrılığı ilkesine aykırı ve çeĢitli metodolojik problemleri beraberinde 

getiren klasik emsâl karar kuramlarının yerine, ahlâkî realizm temelinde bir emsâl 

karar kuramı önerir. Buna göre bir emsâl kararın bir mahkemenin önündeki bir dava 



226 

 

için bağlayıcı olmasının koĢulu, her iki davanın olgularının benzer ahlâkî nitelikleri 

meydana getiren benzer olgular içermesine bağlıdır. 

 

Yorum kuramının üçüncü bileĢeni, kanunkoyucunun niyetinin yerini alan, 

olaya uygulanacak hukuk kuralının gördüğü iĢlevidir. Ona göre kanunî metinler 

kanunkoyucunun seçimleri olarak hukukî yorumda dikkate alınmak için, 

arkaplandaki bağlayıcı olmayan, haricî kaynaklar olarak teĢriî tarih malzemelerden 

daha üstün bir iddiaya sahiptir. Ġlk olarak, tek bir monark tarafından idare edilmeyen 

modern devlet ve yasama kurumu modelinde böyle bir niyet realist bir ontoloji 

açısından konusuzdur. Hukukî yorumda, var olmayan böyle bir Ģeye atıf yapan 

yargısal retoriğin amacı, hâkimlerin kendi görüĢünün otoritesini meĢrulaĢtırmaya 

çalıĢtırmaktan ibârettir. Ayrıca, demokrasi ve hukukun üstünlüğü ideallerine ikincil 

düzeydeki metinler aracılığıyla değil, yalnızca herkes tarafından rahatlıkla 

ulaĢılabilen kanun metni üzerinden yapılan hukukî yorumlarla eriĢilebilir. Bu 

unsurun yerini alan iĢlev düĢüncesi demokratik bir devlet ve yargı mekanizması 

düĢüncesine çok daha uygundur. 

 

Yorum kuramının son bileĢeni değerlerdir. Her ne kadar ilk üç bileĢen 

sırasıyla birbirlerini sınırlayıcı bir görev üstlenseler de, yorum sonucunda hukukî 

anlamı üreterek doğru bir hukuk önermesine ulaĢılması, değerlere yorumda yer 

verilmesiyle mümkündür. Ġlk üç bileĢenin hukuk uygulamasında yol açabileceği aĢırı 

durum ve adâletsizlikleri önleyecek Ģekilde, bu bileĢene bir güvenlik kontrol rolü 

veren Moore‘a göre, dikkate alınması gereken değerler biliĢsel olmayan ya da 

idealist değerler değil, zihin ve konvansiyonlardan bağımsız olan gerçek değerlerdir.  

Buradaki doğruluğu belirleyecek olan nihaî ölçüt ise, âdil bir toplumun gereklerine 

uygunluktur. 

 

Sonuç olarak, doğal hukukçu yorum kuramına göre hâkimler, hukuku 

önlerine gelen bir hukukî uyuĢmazlığa uygularken öncelikle kanunî metinlerde yer 

alan kelimelerin gündelik anlamlarına odaklanmalı, bunu yaparken önlerindeki 

davanın olgularıyla ahlâken benzerlikler taĢıyan önceki davaların emsâl kararlarıyla 

önerilen yorumları dikkate almalı ve bu ilk ikisinin önerdiği geçici yorumu söz 



227 

 

konusu hukuk dalının âdil bir toplumda görebileceği iĢlevle denetlemelidir. Tüm bu 

süreci realist metafizik, semantik ve ahlâk kuramı doğrultusunda yürüten hâkime 

doğal hukukçu yorum kuramının yüklediği görev, her bir yorum aracını izlemenin 

ardında yatan değerlerin ağırlığını bir kuyumcu hassasiyetiyle tartmak, birbirleriyle 

dengelemektir. Hâkimlerin son olarak sorması gereken soru ise, hukukî anlamı 

üreterek yorum sürecinin sonlanmasını ve bu üç aracın önerdiği yorumun doğruluk 

değerini belirleyerek söz konusu uyuĢmazlığa doğru cevabın verilmesini sağlayacak 

nihaî ölçüt olarak, ortaya çıkan sonucun gerçek ahlâkî değerlere uygun olup 

olmadığını denetleyen güvenlik valfi, değer sorusudur. 

 

Realist metafizik, ahlâk ve semantik kuramı hukuk kuramının her bir köĢesine 

tutkulu bir Ģekilde iĢleyen Moore‘un yorum kuramının diğer bileĢenlerinin 

benimsenmesi, kanunkoyucunun niyetinin dıĢlanmasının sebep olabileceği kadar 

pratik rahatsızlık verecek gibi görünmemektedir. Çünkü, kanunkoyucunun niyetinin 

hukukî yorumda dikkate alınması gerektiği düĢüncesi, diğer bileĢenlerin aksine bir 

teorik bir doğruluk meselesi değil, kanunkoyucu ile mahkemeler arasındaki pratik bir 

otorite iliĢkisini ilgilendirir. Ġnsanların güvenini kazanıp, oylarını alarak demokratik 

bir Ģekilde oluĢmuĢ parlamentoların iradesinin, yargısal faaliyetin her anında 

kendisini göstermesi gerektiği, bunun insanların demokratik tercihlerine saygı 

duymanın, güçler ayrılığı ilkesinin tam olarak gerçekleĢmesinin bir gereği olduğu 

düĢünülür.  

 

Fakat bizzat güçler ayrılığı ideali, realist semantiğe göre kuramlaĢtırmadan 

muaf mıdır?  Bu ilkenin semantik analizi her ne kadar güçlerin birbirine olan 

bağımsızlığını, birbirleriyle eĢit olduğunu, aralarında as-üst iliĢkisi olmadığını 

öngörse de, pratik olarak bu ilke bir anlamda ölü doğmuĢtur. Çünkü yargı organının 

faaliyetlerinde yasamadan bağımsız olduğu ileri sürülse de, kurumsal olarak ona 

bağımlıdır. Yargının kurum içi iĢleyiĢi, atama usulleri, özlük hakları ve sair durumlar 

yargının yasamaya organına bağlı olduğunu gösterir.  

 

Bu saf gerçeklik bir yana, bizzat güçler ayrılığı idealinin bu algılanıĢı 

sorunludur. Kanunkoyucunun meĢrû usullere uygun olarak çıkardığı hukuk 



228 

 

kurallarının hukukî yorumu yönlendiren birincil bileĢen olduğunda kuĢku yoktur. 

Fakat, kanunkoyucunun bu kurallarda belirttiği taleplerinin dıĢına çıkarak, kanun 

metninde yer alan ifâdelerin daimî bir Ģekilde kendi iradesine göre yorumlanmasını 

istemek iki sebepten ötürü geri çevrilmelidir. Öncelikle, kanunkoyucunun niyetinin 

ontolojik konusuzluğu bir yana, var olsa bile böyle bir niyetin nasıl dikkate alınacağı 

pratik olarak imkânsızdır. Mahkemeler bir hukukî uyuĢmazlık hakkında karar 

verirken, tek bir yasa maddesini değil, anayasa, yasa, yönetmelik gibi birden çok 

kanun hükmünü yorumlar. Tüm teĢriî tarih malzemelerini elinde bulundursa bile, bir 

mahkemenin, önündeki davaya uygulayacağı, belirsizlikler içeren birden fazla 

kanunu, yasama tarihindeki hangi kanunkoyucunun niyetine göre yorumlaması 

gerektiği belirsizdir. Aynı olaya uygulanacak anayasa, yasa, yönetmelik hükmünü 

bunlardan her birini farklı müelliflerine göre yorumlamak, —bu durumun pratik 

olarak imkânsızlığı bir yana— hâkimlerin omuzlarına altından kalamayacakları bir 

görev yüklemek olacaktır. Ayrıca, hâkimin önündeki kanunların farklı tarihlerde 

çıkarılmıĢ olmasıyla birlikte, tek bir yasa içinde bile farklı zamanlarda değiĢiklikler 

yapılabilmekte, kimi zaman tek bir kelime ya da tek bir bağlaç bile 

eklenebilmektedir. Eğer yasal değiĢikliği gerçekleĢtiren kanunkoyucunun niyetinin 

esas alınacağı ileri sürüldüğü varsayımında, hâkimin, önümdeki davaya uygulayacağı 

bir yasanın bir maddesinin on yıl önceki kanunkoyucunun niyetine göre, aynı 

yasanın bir baĢka maddesindeki bir kelimenin elli yıl önceki kanunkoyucunun 

niyetine göre yorumlaması gerektiği gibi saçma taleplere kapı aralanmıĢ olur. Ġkinci 

olarak, kanun yapım tekniği aksini gerektirse de, hiçbir kanunkoyucuyu ayrıntılı bir 

yasa metni hazırlamaktan alıkoyan sınırlayıcı bir güç yoktur. Kanun metni bir 

akademik makale özü gibi belirli karakter sınırlamalarına tâbi değildir. 

Kanunkoyucunun çıkardığı kanunun yeterli olduğunu düĢünmesi, daha ayrıntılı 

düzenlemelere gitmekten kaçınması hukukî yorumda onun muhayyel niyetinin 

dikkate alınmasını beklemediğine iliĢkin rızasına dair bir karinedir. Kanunkoyucu 

kanunu çıkarmakla görevini yerine getirmiĢtir, bir hayalet gibi mahkeme salonlarında 

bulunmaya hakkı yoktur. Güçler ayrılığı ilkesi, kanunkoyucunun üstünlüğü anlamına 

gelmemektedir. Bu ilke hiyerarĢik değil, iĢlevsel bir ayrımı öngörür. Demokratik 

idealler yasamanın, yargını ve bireyin aynı dili konuĢmasını gerektirir. 

 



229 

 

Moore‘un önerdiği yeni semantikle hukuk uygulamasında tüm sis perdesi 

dağılacak, hukukî belirsizlik problemi rafa kalkacak, mahkemeler otomatik Ģekilde 

doğru cevaplar üretecek değildir. Ayrıca, doğru cevapların verilebilmesi için 

geliĢtirilmesi gereken en iyi kuramların en iyiliğini neyin belirlediği G.E. Moore‘un 

‗açk soru argümanı‘ndan bu yana belirsizdir. Fakat Moore‘un ortaya koyduğu 

çalıĢma, yalnızca, bilimsel ve ahlâkî antirealist olan, eleĢtirel ve postmodernist hukuk 

yaklaĢımlarının hukukun üzerinde bıraktığı tozları süpürmesi sebebiyle bile değerli 

bir çalıĢmadır.  

 

Moore‘un çabası ‗ġimdi hepimiz realistiz.‘ Ģeklindeki Ģüpheci hukukî 

realistlerin kliĢe sloganının hakkını vermeye, bunu metafizik anlamda kavramaya 

çalıĢmaktır. Moore, çağdaĢ, metafiziksiz akademideki yalnızlığının farkında olarak 

hakkıyla eleĢtirilmediğini, kendi kuramına cevap olarak getirilen eleĢtirilerin, 

buzdağının görünen ucu kadar ancak bir değeri olduğunu belirtir. Onun bu yalnızlığı, 

Sokratik ifâdeyle belirtmekte mahsuru yoksa, belki de doğruyu konuĢtuğunun delili, 

ona inanmak için yeterli bir sebep olarak görülebilir mi? Bunun için gerekli olan 

epistemolojik araçları Moore bize vermiyor. Verdiği tek delil ise, hepimizin kendi 

metafiziğimizde umutsuzca realist olduğumuz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



230 

 

KAYNAKÇA 
 

 

Achinstein, Peter: The Book of Evidence, Oxford, New York, Oxford University 

Press, 2003. 

AktaĢ, Sururi  : Prosedürel Doğal Hukuk: Lon L. Fuller’ın Hukuk Kavramı,  

Ġstanbul, On Ġki Levha Yayıncılık, 2011. 

Alexander, Larry, Emily Sherwin: ―Judges as Rule Makers‖, Common Law Theory, 

Ed. by Douglas E. Edlin, New York, Cambridge University Press, pp. 

27-50, 2007. 

Altınörs, Atakan: Dil Felsefesine GiriĢ, Ġstanbul, Ġnkılâp Kitabevi, 2003. 

Anderson, Scott Alan: ―Legal Indeterminacy in Context‖, (YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi), The Graduate School of The Ohio State University, Ohio, 

2006. 

Appiah, Kwame Anthony: Thinking It Through: An Introduction to 

Contemporary Philosophy, New York, Oxford University Press, 

2003. 

Aristoteles  : Nikomakhos'a Etik, Trans. by Saffet Babür, Ankara, Bilgesu 

Yayıncılık, 2009. 

Arslan, Ahmet: Felsefeye GiriĢ, 13rd ed., Ankara, Adres Yayınları, 2010. 

Atria, Fernando D. Neil MacCormick: ―Introduction‖, Law and Legal 

Interpretation, Ed. by Fernando Atria, D. Neil MacCormick, 

Burlington, Vermont, Ashgate Publishing, pp. xi-xxxiii. 

Austin, J. L.: ―A Plea for Excuses‖, Proceedings of the Aristotelian Society, Vol. 

57, 1956, pp. 1-30. 

Ayer, Alfred Jules: Dil, Doğruluk, Mantık, Trans. by Vehbi Hacıkadiroğlu, 3rd ed., 

Ġstanbul, Metis Yayınları, 2010. 

Bach, Kent : ―Type-token distinction‖ The Cambridge Dictionary of 

Philosophy, Ed. by Robert Audi, New York, Cambridge University 

Press, 1999, pp. 936-937. 

Baç, Murat : ―Wittgenstein ve Anlamın Ortalıkta DolaĢması‖, Felsefe 

TartıĢmaları, Vol. 28, 2001, pp. 47- 60. 



231 

 

Bamforth, Nicholas, David A.J. Richards: Patriarchal, Religion, Sexuality, and 

Gender: A Critique of New Natural Law, New York, Cambridge 

University Press, 2008. 

Bayles, Michael D.: ―Definitions in Law‖, Definitions and Definability: 

Philosophical Perspectives,, Ed. by James H. Feltzer, David Shatz, 

George N. Schlesinger, Dordrecht, Boston, London, Kluwer 

Academic Publishers, 1991, pp. 253-267. 

Benditt, Theodore M.: ―The Rule of Precedent‖, Precedent in Law, Ed. by Laurence 

Goldstein, New York, Oxford University Press, 1987, pp. 89-106. 

Bentham, Jeremy: An Introduction to The Principles of Morals and Legislation, 

New York, Oxford University Press, 1996. 

Best, Arthur, David W. Barnes: Basic Tort Law: Cases, Statutes, And Problems, 

Aspen Publishers, New York, 2007. 

Bix, Brian H. : ―Can Theories of Meaning and Reference Solve the Problem of Legal 

Determinacy?‖, Ratio Juris, Vol. 16, No. 3, 2003, pp. 281-295. 

Bix, Brian H. : A Dictionary of Legal Theory, New York, Oxford University Press, 

2004. 

Bix, Brian  : ―Michael Moore's Realist Approach to Law‖, University of 

Pennsylvania Law Review, Vol. 140, pp. 1293-1331. 

Bix, Brian  : Law, Language, and Legal Determinacy, New York, Oxford 

University Press, 1993. 

Bix, Brian    : ―Natural Law: The Modern Tradition‖,  The Oxford Handbook of 

Jurisprudence and Philosophy of Law, Ed. by Jules Coleman, Scott 

Shapiro, New York, Oxford University Press, 2002, pp. 61-103. 

Bix, Brian   : Jurisprudence: Theory and Context, 5th ed., United States of 

America, Carolina Academic Press, 2009. 

Bor, Ġbrahim : Analitik Dil Felsefesinde Dil, DüĢünce ve Anlam, Ankara, Elis 

Yayınları, 2011. 

Brand-Ballard, Jeffrey: ―Kelsen‘s Unstable Alternative to Natural Law: Recent 

Critiques‖, The American Journal of Jurisprudence, Vol. 41, 1996, 

pp. 133-164. 



232 

 

Brink, David O.: ―Legal Interpretation, Objectivity, and Morality‖, Objectivity in 

Law and Morals, New York, Cambridge University Press, 2007, 

pp.12-65. 

Brink, David O.: ―Legal Theory, Legal Interpretation, and Judicial Review‖,   

Philosophy and Public Affairs, Vol. 17, No. 2, 1988, pp. 105-148. 

Brink, David O.: Moral Realism and The Foundations of Ethics, New York, 

Cambridge University Press, 1989. 

Brock, Stuart: Edwin Mares: Realism and Anti-Realism, Durham, Acumen 

Publishing, 2007. 

Bunnin, Nicholas, Jiyuan Yu: The Blackwell Dictionary Of Western Philosophy, 

Oxford, Blacwell Publishing, 2004. 

Butchvarov, Panayot: ―Metaphysical Realism‖, The Cambridge Dictionary of 

Philosophy, Ed. by Robert Audi, New York, Cambridge University 

Press, 1999, pp. 562-563. 

Byrne, Gavin: ―The Self and Strong Legal Theory: A Heideggerian Alternative to 

Fish‘s Scepticism‖, Canadian Journal of Law and Jurisprudence, 

Vol. XIX, No.1, 2006, pp. 3-30.  

Carnap, Rudolf: "The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of 

Language", Logical Positivism, Ed. by A.J. Ayer, New York, The 

Free Press, 1959, pp. 60-82. 

Carroll, John, W. Ned Markosian: An Introduction to Metaphysics, New York, 

Cambridge Unıversity Press, 2010. 

Cevizci, Ahmet: Bilgi Felsefesi, Ġstanbul, Say Yayınları, 2010, p. 35-43. 

Cevizci, Ahmet: Etiğe GiriĢ, 2nd ed, Ġstanbul, Paradigma Yayınları, 2008. 

Cevizci, Ahmet: Felsefeye GiriĢ, 2nd ed,,  Bursa, Sentez Yayıncılık, 2007. 

Cevizci, Ahmet: Paradigma Felsefe Sözlüğü, Ġstanbul, Paradigma Yayınları, 7th 

ed., 2010. 

Chinhengo, Austin: Essential Jurisprudence, 2nd ed., London, Cavendish 

Publishing, 2000. 

Cohen, Felix S.: ―Transcendental Nonsense and The Functional Approach‖, 

Columbia Law Review, Vol. XXXV, No. 6, 1935, pp. 809-849, pp. 

820-1, 



233 

 

Cohen, Morris R., Felix S. Cohen: Readings in Jurisprudence and Legal 

Philosophy, 2nd ed., New York, Prenntice-Hall, 1953. 

Coleman, Jules L., Brian Leiter, ―Determinacy, Objectivity, and Authority‖, Law 

and Interpretation: Essays in Legal Philosophy, Ed. by Andrei 

Marmor, Paperback Edition, New York, Oxford University Press, 

1997, pp. 203-278. 

Coleman, Jules L.: ―Truth and Objectivity in Law‖, Legal Theory, Vol. 1, 1995, pp. 

33-68. 

Coogan, William H.: ―Brown v. Board of Education of Topeka, Kansas‖, The 

Encyclopedia of American Law,Ed. by David Schultz, United States 

of America, 2008, p. 66. 

Coogan, William H.: “Precedent‖, The Encyclopedia of American Law,Ed. by 

David Schultz, United States of America, 2008, p. 340. 

Covell, Charles: The Defence of Natural Law: A Study of The Ideas of Law and 

Justice in The Writings of Lon L. Fuller, Michael Oakeshot, F.A. 

Hayek, Ronald Dworkin, and John Finnis, Wiltshire, Macmillian 

Press, 1992. 

Cross, Frank B.: The Theory and Practice of Statutory Interpretation, Stanford, 

California, Stanford University Press, 2009. 

Cross, Rupert : Precedent In English Law, 2nd ed., Oxford, Clarendon Law Series, 

1968. 

Crowe, Michael Bertram: The Changing Profile of The Natural Law, Netherlands, 

Martinus Nijhof Publishers, 1977. 

Çataloluk, Gökçe: "Hukukçunun Hukuk KarĢıtı Tutumunun Edebi DıĢavurumu: Dr. 

Franz Kafka ve ―Dava‖sı", Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Hukuk AraĢtırmaları Dergisi, Vol. 17, No. 1-2, pp. 235-264. 

Çüçen, A. Kadir: Bilgi Felsefesi, Bursa, Asa Kitabevi, 2001, pp. 36-41. 

Devitt, Michael, Kim Sterelny: Language and Reality: Introduction to Philosophy 

of Language, Cornwall, Blackwell Publishers, 1999. 

Devitt, Michael. ―Moral Realism: A Naturalistic Perspective‖, Croatian Journal of 

Philosophy, Vol. 4, 2002, pp. 1-15. 



234 

 

Devitt, Michael: Realism and Truth, 2nd ed,, Princeton-New Jersey, Princeton 

University Press, 1997. 

Dummet, Michael: Truth and Other Enigmas, 6th ed., Cambridge, Massachusetts, 

Harvard University Press, 1996. 

Dummett, Michael: ―Realism‖, Metaphysics: An Antalogy, Ed. by Jaegwon Kim, 

Ernest Sosa, Cornwall, Blackwell Publishing, 2004, pp. 561-590. 

Dummett, Michael: The Seas of Language, New York, Oxford University Press, 

1996. 

Duxbury, Neil: The Nature and Authority of Precedent, New York, Cambridge 

University Press, 2008. 

Dworkin, Ronald A.: ――Natural‖ Law Revisited‖, University of Florida Law 

Review, Vol. 34, No: 2, 1982, pp. 165-188. 

Dworkin, Ronald: ―A Reply‖ Ronald Dworkin and Contemporary Jurisprudence, 

Ed. by Marshall Cohen, Oxford, Oxford University Press, 1984, pp. 

247-300. 

Dworkin, Ronald: ―Hart‘s Postscript and the Point of Political Philosophy‖, in 

Justice in Robes, United States of America, The Belknap Press of 

Harvard University Press, 2006, pp. 140-186. 

Dworkin, Ronald: ―Introduction‖, Philosophy of Law, Ed. by Ronald Dworkin, New 

York, Oxford University Press, 1977, pp. 1-16. 

Dworkin, Ronald: ―Law as Interpretation‖, Critical Inquiry, Vol. 9, No. 1, 1982, pp. 

179-200. 

Dworkin, Ronald: A Matter of Principle, 9th ed., Cambridge, Massachusetts, 

London, Harvard University Press, 2000. 

Dworkin, Ronald: Law’s Empire, Cambridge, Massachusetts, London, The Belknap 

Press of Harvard University Press, 1986. 

Dworkin, Ronald: Taking Rights Seriously, Cambridge, Massachusetts, Harvard 

University Press, 1978. 

Elhauge, Einer: Statutory Default Rules: How to Interpret Unclear Legislation, 

Cambridge, Massachusetts, and London, England, Harvard Unıversıty 

Press, 2008. 



235 

 

Elliot, David Michael: ―A Theological Assessment of The New Natural Law 

Theory‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi) University of St. 

Michael’s College Regis College Department of Theology of The 

Toronto School of Theology, Toronto, 2010. 

Endicott, Timothy: ―Legal Interpretation‖, The Routledge Companion to 

Philosophy of Law, New York, Routledge, 2012, pp. 109-122. 

Eskridge, Jr., William N.: Dynamic Statutory Interpretation, Cambridge, 

Massachusetts, London, England, Harvard Unıversıty Press, 1994. 

Eskridje Jr, Wiiliam N.: ―Interpretation of Statues‖, A Companion to Philosophy of 

Law and Legal Theory, Ed. by Dennis Patterson, 2nd ed., Wiley-

Blackwell, 2010, pp. 188-196. 

Ferraiolo, William: ―Metaphysical Realism‖, Diálogos, Vol. 77, 2001, pp. 1-28. 

Finnis, John  : ―History of The Philosophy of Law‖, The Oxford Companion to 

Philosophy, Ed. by Ted Honderich, New York, Oxford University 

Press, 2005, pp. 497-500. 

Finnis, John : ―Commensuration and Public Reason‖, Incommensurability, 

Incomparability, and Practical Reason, Ed. by Ruth Chang, United 

States of America, Harvard University Press, 1997, pp. 215-233. 

Finnis, John : ―Natural Law and Legal Reasoning‖, Natural Law Theory: 

Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, Paperback ed, New 

York, Oxford University Press, 1994, pp. 134-157. 

Finnis, John   : ―The Priority of Persons‖, Oxford Essays in Jurisprudence: Fourth 

Series, Ed. by Jeremy Horder, Oxford, New York, Oxford University 

Press, 2002, pp. 1-15. 

Finnis, John : Aquinas: Moral, Political, and Legal Theory, New York, Oxford 

University Press, 1998. 

Finnis, John :Natural Law and Natural Rights, 2nd ed., New York,Oxford 

University Press, 2011. 

Finnis, John :Philosophy of Law: Collected Esasays, Vol. IV, New York, Oxford 

University Press, 2011. 



236 

 

Flew, Anthony: ―Philosophy and Language‖, Essays in Conceptual Analysis, Ed. 

by Antony Flew, London, Macmillan & Co. Ltd. St. Martin‘s Press, 

1960,  pp. 1-20. 

Frank, Jerome : ―Legal Thinking in Three Dimensions‖ Syracuse Law Review, Vol. 

1, 1949-1950, pp. 9-25. 

Freeman, M.D.A.: Lloyd’s Introduction to Jurisprudence, 8th ed., London, Sweet 

& Maxwell, 2008. 

Frege, Gottlob: ―Letter to Jourdain‖, Meaning and Reference, Ed. by A. W. Moore, 

New York, Oxford University Press, 1993, pp. 43-45. 

Frege, Gottlob: ―On Sense and Reference‖, Meaning and Reference, Ed. by A. W. 

Moore, New York, Oxford University Press, 1993, pp. 23-42. 

Fuller, Lon L.: Anatomy of the Law, New York, Washinton, London, Prederick A. 

Praeger Publishers, 1968, 

Fuller, Lon L.: The Morality of Law,Revised ed, New Haven, London, Yale 

University Press, 1964. 

Fuller, Lon : ‗Positivism and Fidelity to Law - A Response to Professor Hart‘, 

Harvard Law Review, Vol.71, 1958, pp. 630-672. 

George, Robert P.: ―A Defense of The New Natural Law‖, in In Defense of Natural 

Law, New York, Oxford University Press, 2004, pp. 17-30. 

George, Robert P.: ―Introduction‖, in In Defense of Natural Law, New 

York,Oxford University Press, 1999. 

Goldsworthy, Jeffrey: ―Legislative Intentions, Supremacy, and Legal Positivism‖, 

San Diego Law Review, Vol. 42, 2005, pp. 493-518. 

Green, Michael Steven: ―Dworkin's Fallacy, or What the Philosophy of Language 

Can't Teach Us about the Law‖, Virginia Law Review, Vol. 89, 2003, 

pp. 1879-1952. 

Greenawalt, Kent: Law and Objectivity, New York, Oxford University Press, 1992. 

Greenawalt, Kent: ―Constitutional and Statutory Interpretation‖, The Oxford 

Handbook of Jurisprudence and Philosophy of Law, Ed. by Jules 

Coleman, Scott Shapiro, New York, Oxford University Press, 2002, 

pp. 268-310. 



237 

 

Grice, H. P.  : ―Meaning‖, The Philosophical Review, Vol. 66, No. 3, 1957, pp. 

377-388. 

Grisez, Germain G.: ―The First Principle of Practical Reason: A Commentary on the 

Summa theologiae, 1-2, Question 94, Article 2‖, Natural Law 

Forum, Vol. 10, 1965, pp. 168-201. 

Grisez, Germain, Joseph Boyle, John Finnis, ―Practical Principles, Moral Truth, and 

Ultimate Ends‖, American Journal of Jurisprudence, Vol. 32, 1987, 

pp. 99-151. 

Grünberg, Teo: Anlam Kavramı Üzerine Bir Deneme, Ġstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2006. 

Grünberg, Teo: Anlama, Belirsizlik ve Çok anlamlılık, 2nd ed., Ankara, Gündoğan 

Yayınları, 1999. 

Güçlü, Abdülbaki, Erkan Uzun, Serkan Uzun, Ümit Hüsrev YoldaĢ, Felsefe 

Sözlüğü, Bilim ve Sanat, 2nd ed., Ankara, 2003. 

Gürler, Sercan: Ahlâk ve Adâlet: ÇağdaĢ Ahlâk Felsefesi ve Adâlet Sorunu, 

Ġstanbul, Legal Yayıncılık,  2007. 

Gürler, Sercan: Hukuka Ġtaat Yükümlülüğü ve Sınırları: Birey ile Hukuk 

Arasındaki ĠliĢkinin Ahlâki Niteliği Üzerine Bir Ġnceleme, 

Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2011. 

Harman, Gilbert H.: ―The Inference to The Best Explanation‖ The Philosophical 

Review, Vol: 74, No: 1, 1965, pp. 88-95. 

Harman, Gilbert: ―Ethics and Observation‖, Essays on Moral Realism, Ed. by 

Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell 

University Press, 1988, pp. 119-124. 

Harman, Gilbert: The Nature of Morality: An Introduction to Ethics, New York, 

Oxford University Press, 1977. 

Hart, H.L.A. : ―Definition and Theory in Jurisprudence‖, in Essays in 

Jurisprudence and Philosophy, New York, Clarendon Press, 1983, 

pp. 21-48. 

Hart, H.L.A. : ―Introduction‖ in Essays in Jurisprudence and Philosophy, New 

York, Clarendon Press, 1983, pp. 1-18. 



238 

 

Hart, H.L.A. : ―Positivism and Separation of Law and Morals‖, in Essays in 

Jurisprudence and Philosophy, New York, Clarendon Press, 1983, 

pp. 49-87. 

Hart, H.L.A. : ―The Ascription of Responsibility and Rights‖, Proceedings of The 

Aristotelian Society, New Series, Vol. 49, 1948-1949, pp. 171-194. 

Hart, H.L.A. : The Concept of Law, 2nd ed., New York, Oxford University Press, 

1994. 

Hart, H.L.A.  : Punishment and Responsibility: Essays in The Philosophy of Law, 

2nd ed., New York, Oxford University Press, 2008. 

Hayakawa, S.I. Alan R. Hayakawa: Language in Thought and Action, 5th ed., 

United States of America, Harvest, 1991. 

Herakleitos    : Fragmanlar, Trans. by Cengiz Çakmak, 2nd ed., Ġstanbul, Kabalcı 

Yayınevi, 2009. 

Hittinger, Russel: A Critique of The New Natural Law Theory, Notre Dame, 

Indiana, University of Notre Dame Press, 2000. 

Hobbes, Thomas: A Dialogue Between a Philosopher and a Student of the 

Common Laws of England, United States of America, University of 

Chicago Press, 1997. 

Hobbes, Thomas: Leviathan veya Bir Din ve Dünya Devletinin Ġçeriği, Biçimi ve 

Kudreti, Trans. by Semih Lim, 10th ed., Ġstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2012, p. 50. 

Hoecke, Mark van: ―Jurisprudence‖, The Philosophy of Law: An Encyclopedia, 

Ed. by Christopher Berry Gray, Vol. I, New York & London, Garland 

Publishing, 1999, pp. 692-698. 

Holmes Jr., Oliver Wendell: ―The Path of The Law‖ Harvard Law Review, Vol. 10, 

No. 8, 1897, pp. 457-478. 

Holmes Jr., Oliver Wendell: The Common Law, Cambridge, Massachusetts, 

London, The Belknap Press of Harvard Univesity Press, 2009. 

Horisk, Claire: ―Truth, Meaning, And Circularity‖, Philosophical Studies: An 

International Journal for Philosophy in The Analytic Tradition, 

Vol. 137, No. 2, 2008, pp. 269-300. 



239 

 

Huizinga, Johan: Homo Ludens: Oyunun Toplumsal ĠĢlevi Üzerine Bir Deneme, 

Trans. by Mehmet Ali Kılıçbay, Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2010. 

Hume, David: Ġnsan Doğası Üzerine Bir Ġnceleme, Trans. by Ergün Baylan, 

Ankara, Bilgesu Yayıncılık, 2009. 

IĢıktaç, Yasemin, Sevtap Metin: Hukuk Metodolojisi, Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2010. 

IĢıktaç, Yasemin: Hukuk Felsefesi, 2nd ed., Ġstanbul, Filiz Kitabevi, 2006. 

IĢıktaç, Yasemin: Hukuk Normunun Mantıksal Analiz ve Uygulaması, Ġstanbul, 

Filiz Kitabevi, 2004. 

Ġnan, Ġlhan      :  Dil Felsefesi, EskiĢehir, Anadolu Üniversitesi Açık Öğretim 

Fakültesi Yayınları, 2012. 

Ġnönü, Nazlı : ―Yeni Bir Çıkarım Türü: Geriçıkarım‖ (YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi), Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2006. 

Kant, Immanuel: Ahlâk Metafiziğinin Temellendirilmesi, Trans. by Ġonna 

Kuçuradi, 4th ed., Ankara, Türkiye Felsefe Kurumu, 2009. 

Kant, Immanuel: Gelecekte Bilim Olarak Ortaya Çıkabilecek Her Metafiziğe 

Prolegomena, Trans. by Ioanna Kuçuradi, Yusuf Örnek, 3rd ed., 

Ankara Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2002. 

Kelsen, Hans  : ―The Pure Theory of Law: Its Method and Fundamental Concepts‖, 

The Law Quarterly Review, Vol. 50, 1934, pp. 474-498. 

Kelsen, Hans : General Theory of Norms, Trans. by Michael Hartney, Oxford, 

Clarendon Press, 1991. 

Kelsen, Hans  : Pure Theory of Law, Trans. by Max Knight, 5th ed., New Jersey, 

The Lawbook Exchange Ltd., 2008. 

Koterski, S.J., Joseph W.: ―On The New Natural Law Theory‖, Modern Age, Vol. 

42, No. 4, 2000, pp. 415-418. 

Kress, Ken  : ―Modern Jurisprudence, Postmodern Jurisprudence, and Truth‖, 

Michigan Law Review, Vol. 95, 1997, pp. 1871-1926. 

Kripke, Saul A.: Naming and Necessity, 12th ed., Cambridge, Massachusetts, 

Harvard University Press, 2001. 

Lacey, Nicola : A Life of H.L.A. Hart: The Nightmare and The Noble Dream, 

New York, Oxford University Press, 2004. 



240 

 

Leiter, Brian  : ―American Legal Realism‖, A Companion to Philosophy of Law 

and Legal Theory, Ed. by Dennis Patterson, 2nd ed., United 

Kingdom, Wiley-Blackwell, 2010, pp. 249-266. 

Leiter, Brian  : ―Law and Objectivity‖, in Naturalizing Jurisprudence: Essays on 

American Legal Realism and Naturalism in Legal Philosophy, 

New York, Oxford University Press, 2007, pp. 257-275. 

Leiter, Brian  : ―Objectivity and the Problems of Jurisprudence‖, Texas Law 

Review, Vol. 72, 1993-1994, pp. 187-209. 

Leiter, Brian  :  ―The End of Empire: Dworkin and Jurisprudence in The 21st 

Century‖, Rutgers Law Journal, Vol. 36, 2004, pp. 165-181. 

Levinson, Sanford: ―What Do Lawyers Know (and What Do They Do with Their 

Knowledge)? Comments On Schauer and Moore, Southern 

California Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 441-458, 

Lipton, Peter : ―The Inference to The Best Explanation‖, A Companion to The 

Philosophy of Science, Ed. by W.H. Newton-Smith, Cornwall, 

Blackwell Publishers, 2001, pp. 184-193. 

Llewellyn, K. N.: ―On Reading and Using The Newer Jurisprudence‖, Columbia 

Law Review, Vol. 40, No. 4, 1940, pp. 581-614. 

Lobban, Michael: A Treatise of Legal Philosophy and General Jurisprudence: A 

History of the Philosophy of Law in the Common Law World, 

1600–1900, Vol. 8, New York, Springer, 2007. 

Loux, Michael J: ―Realism And Anti-Realism: Dummett's Challenge‖, The Oxford 

Handbook of Metaphysics, Ed. by Michael J. Loux, Dean W. 

Zimmerman, New York, Oxford University Press, 2003, pp. 633-664. 

Lycan, Wiiliam G.: Judgement and Justification, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1988. 

Lycan, William G.: ―Philosophy of Language‖, The Cambridge Dictionary of 

Philosophy, Ed. by Robert Audi, New York, Cambridge University 

Press, , 1999, p. 673-676. 

Lycan, William G.: Philosophy of Language: A Contemporary Introduction, 2nd 

ed., New York, London, Routledge, 2008. 



241 

 

Maccormick, Neil: ―Natural Law Reconsidered‖, Oxford Journal of Legal Studies, 

Vol. 1, No. 1, 1981, pp. 99-109. 

Mackie, J.L.  : ―The Subjectivity of Values‖, Essays on Moral Realism, Ed. by 

Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell 

University Press, 1988, pp. 95-118. 

Mackie, J.L.  : Ethics: Inventing Right and Wrong, London, Penguin Books, 1990. 

Marmor, Andrei: ―Introduction‖, Philosophical Foundations of Language in The 

Law, Ed. by Andrei Marmor, Scott Soames, New York, Oxford 

University Press, 2011, pp. 1-13. 

Marmor, Andrei: Interpretation and legal theory, 2nd ed., Oxford, Portland, 

Oregon, Hart Publishing, 2005. 

Marmor, Andrei: Social Conventions: From Language to Law, Princeton, Oxford, 

Princeton University Press, 2009. 

May, William E.: ―Germain Grisez on Moral Principles and Moral Norms‖, Natural 

Law and Moral Inquiry: Ethics, Metaphysics, and Politics in The 

Work of Germain Grisez, Ed. by Robert P. George, United States of 

America, Georgetown University Press, 1998, pp. 3-35. 

Mcleod, Ian  : Legal Theory, 2nd ed., New York, Palgrave Macmillian, 2003. 

Merryman, John, Rogelio Pérez-Perdomo: The Civil Law Tradition: An 

Introduction to the Legal Systems of Europe and Latin America, 

3rd ed., Stanford, California, Stanford University Press, 2007. 

Metin, Sevtap: ―Hukuk Normunun Yorumu‖, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi) 

Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ġstanbul, 2002. 

Metin, Sevtap: ―Yeniden Doğal Hukuk Modellemesi: John Finnis‖, Ġstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Vol. LXII, No. 1-2, 2004, 

pp. 165-207. 

Miller, Christian: ―The Conditions of Realism‖,The Journal of Philosophical 

Research, Vol. 32, 2007, pp. 95-132. 

Moore, G.E.  : Principia Ethica, 2nd ed., Cambridge University Press, 1993. 

Moore, Michael: ―Law as a Functional Kind‖, in Educating Oneself in Public: 

Critical Essays in Jurisprudence, New York, Oxford University 

Press, 2000, pp. 294-332. 



242 

 

Moore, Michael: ―Moral Reality‖, Wisconsin Law Review, 1982, pp. 1061-1156. 

Moore, Michael S.: ―A Natural Law Theory of Interpretation‖, Southern California 

Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 277-398. 

Moore, Michael S.: ―Do We Have an Unwritten Constitution‖, Southern California 

Law Review, Vol. 63, 1989, pp. 107-139. 

Moore, Michael S.: ―Four Reflections on Law and Morality‖, William and Mary 

Law Review, Vol. 48, 2007, pp. 1523-1569. 

Moore, Michael S.: ―Good Without God‖, Natural Law, Liberalism and Morality: 

Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, New York, Oxford 

University Press, 1996, pp. 221-270. 

Moore, Michael S.: ―Justifying the Natural Law Theory of Constitutional 

Interpretation‖, Fordham Law Review, Vol. 69, 2001, pp. 2087-

2117. 

Moore, Michael S.: ―Law as a Functional Kind‖, Natural Law Theory: 

Contemporary Essays, Ed. by Robert P. George, Paperback ed, New 

York, Oxford University Press, 1994, pp. 188-242. 

Moore, Michael S.: ―Law as Justice‖, Natural Law and Modern Moral 

Philosophy, Ed. by Ellen Frankel Paul, Fred D. Miller, Jr., Jeffrey 

Paul, United States of America, Cambridge University Press, 2001.  

pp. 115-145. 

Moore, Michael S.: ―Legal Reality: A Naturalist Approach to Legal Ontology‖, Law 

and Philosophy, Vol. 21, 2002, pp. 619-705. 

Moore, Michael S.: ―Metaphysics, Epistemology and Legal Theory‖, Educating 

Oneself in Public: Critical Essays in Jurisprudence, New York, 

Oxford University Press, 2000, pp. 247-293. 

Moore, Michael S.: ―Moral Reality Revisited‖, Michigan Law Review, Vol. 90, 

1992, pp. 2424-2533. 

Moore, Michael S.: ―Precedent, Induction, and Ethical Generalization‖, Precedent in 

Law, Ed. by Laurence Goldstein, New York, Oxford University Press, 

1987, pp. 183-216. 

Moore, Michael S.: ―The Semantics of Judging‖, Southern California Law Review, 

Vol. 54, 1980-1981, pp. 151-294. 



243 

 

Moore, Michael S.: ―The Constitution as Hard Law‖, Constitutional Commentary, 

Vol. 6, 1989, pp. 51-67. 

Moore, Michael S.: ―The Interpretive Turn in Modern Theory: A Turn for The 

Worse?‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays in 

Jurisprudence, New York, Oxford University Press, 2000, pp. 335-

423. 

Moore, Michael S.: ―The Need For a Theory of Legal Theories: Assessing Pragmatic 

Instrumentalism‖, in Educating Oneself in Public: Critical Essays 

in Jurisprudence, New York, Oxford University Press, 2000, pp. 

193-218. 

Moore, Michael S.: ―The Plain Truth about Legal Truth‖, Harvard Journal of Law 

and Social Policy, Vol. 26, No. 1, 2003, pp. 23-47. 

Moore, Michael S.: Act and Crime: The Philosophy of Action and its 

Implications for Criminal Law, Paperback ed., New York, Oxford 

University Press, 2010. 

Moore, Michael S.: Causation and Responsibility: An Essay in Law, Morals and 

Metaphysics, Paperback ed, New York, Oxford University Press, 

2010. 

Moore, Michael S.: Law and Psychiatry: Rethinking The Relationship, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1984. 

Moore,Michael S.: Placing Blame: A Theory of the Criminal Law, Paperback ed., 

New York, Oxford University Press, 2010. 

Moore, Michael: Objectivity in Ethics and Law: Essays in Moral and Legal 

Ontology, Aldershot, Ashgate Publishing, 2004. 

Munzer, Stephen R.: ―Realistic Limits On Realist Interpretation‖,Southern 

California Law Review, Vol. 58, 1985, pp. 459-475. 

Murphy, Jeffrie G., Jules L. Coleman: Philosophy of Law: An Introduction to 

Jurisprudence, Revised ed., Colorado, London, Westview Press, 

1990. 

Murphy, Mark C.: ―Natural Law Jurisprudence‖ Legal Theory, Vol. 9, 2003, pp. 

241-267. 



244 

 

 Murphy, Mark P.: Natural Law in Jurisprudence and Politics, New York, 

Cambridge University Press, 2007. 

Murphy, Mark P.: Philosophy of Law: The Fundamentals, Malden, Oxford, 

Victoria, Blackwell Publishing, 2007. 

Özcan, Mehmet Tevfik: ―Hukuk ve Dil-1: Oturum BaĢkanı AçılıĢ KonuĢması‖, 

Ankara Barosu Uluslararası Hukuk Kurultayı 2010 Bildirileri, 

Ankara, 2010, pp. 165-166, 

Özel, Ġsmet   : Bir Yusuf Masalı, Ġstanbul, ġule Yayınları, 2004. 

Özlem, Doğan : Etik: Ahlâk Felsefesi, Ġstanbul, Ġnkılâp Kitabevi, 2004. 

Özlem, Doğan : Mantık: Klasik / Sembolik Mantık, Mantık Felsefesi, 9th ed., 

Ġstanbul, Ġnkılâp Kitabevi, 2007. 

Patterson, Dennis: ―Dworkin on The Semantics of Legal and Political Concepts‖, 

Oxford Journal of Legal Studies, Vol. 26, No.3, 2006, pp. 545-557. 

Patterson, Dennis: Law and Truth, New York, Oxford University Press, 1996. 

Paulson, Stanley L.: ―Introduction‖, in Hans Kelsen, Introduction to The Problems 

of Legal Theory, Trans. by Bonnie Litschewski Paulson, Stanley L. 

Paulson, New York, Oxford University Press, 2002, pp. xvii- xiii. 

Pintore, Anna: Law without Truth, Liverpool, Deborah Charles Publications, 2000. 

Platon            :  Kratylos, Trans. by Cenap Karakaya, Ġstanbul, Sosyal 

Yayınlar, 2000. 

Pomerantz,  H. S. Breslin: ―Judicial Humour, Construction of a Statue: Regina v. 

Ojibway‖, The Criminal Law Quarterly, Vol. 8, 1965-1966, pp. 

137-139. 

Postema, Gerald J.: ―Some Roots of Our Notion of Precedent‖, Precedent in Law, 

Ed. by Laurence Goldstein, New York, Oxford University Press, 

1987, pp. 9-33, 

Postema, Gerald J.: A Treatise of Legal Philosophy and General Jurisprudence: 

Legal Philosophy in The Twentieth Century: The Common Law 

World, Vol. 11, New York, Springer, 2011. 

Poyraz, Hakan :  Dil ve Ahlâk, Ankara, Vadi Yayınları, 1995. 



245 

 

Putnam, Hilary: ―Language and Reality‖, in Mind, Language and Reality: 

Philosophical Papers, Vol. 2, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1975, pp. 272-290. 

Putnam, Hilary: ―The Meaning of ‗Meaning‘‖, in Philosophical Papers:Mind, Vol. 

2, Cambridge, Cambridge University Press, 1975, pp. 215-271. 

Putnam, Hilary: Representation and Reality, Cambridge Massachusetts London, 

The MIT Press 1991. 

Quinn, Warren S.: ―Truth and Explanation in Ethics‖, Ethics, Vol. 96, No. 3, 1986, 

pp. 524-544. 

Radbruch, Gustav: ―Anglo-American Jurisprudence Through Continental Eyes‖, 

Law Quarterly Review, Vol. 52, 1936, pp. 530-545. 

Raz, Joseph : Between Authority and Interpretation, New York, Oxford 

University Press, 2011. 

Raz, Joseph  : The Authority of Law: Essays on Law and Morality, 2nd ed., 

Oxford, New York, Oxford University Press, 2011. 

Rebard, Theodore P.: ―Germain Grisez‘s Natural Law Theory: A Thomistic 

Critique‖ (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Boston College The 

Graduate School of Arts and Sciences Department of Philosophy, 

Boston, 1988, 

Rorty, Richard: ―The Banality of Pragmatism and The Poetry of Justice‖, Southern 

California Law Review, Vol. 63, 1989-1990, pp. 1811-1819. 

Ross, Alf       : On Law and Justice, Berkeley, University of California Press., 1959. 

Rubenfeld, Jed: Freedom And Time: Theory of Constitutional Self-Government, 

Michigan, Yale University Press, 2001. 

Rubin, Phillip A.: ―War of The Words: How Courts Can Use Dictionaries in 

Accordance with Textualist Principles‖,Duke Law Journal, Vol. 60, 

2010, pp. 167-206. 

Ryan S.J, Peter French: ―The Natural Law Jurisprudence of John Finnis: The 

Advantages of A Theory of Law Founded on Basic Human Values‖, 

(YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Gonzaga University 

Department of Philosophy, Washington, 1985. 



246 

 

Salerno, Joseph: Frege’ye Dair, Trans. by Ayhan Dereko, Ankara, BirleĢik 

Yayınevi, 2011. 

Sanford, David H.: ―Inference to The Best Explanation‖, The Oxford Companion 

to Philosophy, Ed. by Ted Honderich, New York, Oxford University 

Press, 2005, p. 434. 

Sayre-McCord, Geoffrey: ―Introduction: The Many Moral Realisms‖, Essays on 

Moral Realism, Ed. by Geoffrey Sayre-McCord, United States of 

America, Cornell University Press, 1988, pp. 1-23. 

Scalia, Antonin: A Matter of Interpretation: Federal Courts and The Law, 

Princeton, New Jersey, Princeton University Press, 1997. 

Schauer, Frederick. ―Formalism‖, The Yale Law Journal, Vol. 97, No. 4, 1988, 

pp.509-548, p. 510. 

Schauer, Frederick: ―Precedent‖, Stanford Law Review, Vol. 39, 1987, pp. 571-

605. 

Schauer, Frederick: Thinking Like a Lawyer: A New Introduction to Legal 

Reasoning, United States of America, Harvard Unıversity Press, 

2009. 

Searle, John R.: ―BirleĢik Devletler‘de ÇağdaĢ Felsefe‖ Kutadgubilig Felsefe-Bilim 

Arastırmaları Dergisi, Trans. by Mehmet Atalay, vol::8, 2005 pp. 

125-149. 

Searle, John R.: Zihnin Yeniden KeĢfi, Trans. by Muhittin Macit, Ġstanbul, Litera 

Yayıncılık, 2004. 

Sebok, Anthony: J.: Legal Positivism in American Jurisprudence, Cambridge 

Universirty Press, 1998. 

Shapiro, Scott J.: ―The ‗Hart-Dworkin‘ Debate: A Short Guide for the Perplexed,‖ 

Ronald Dworkin, Ed. by Arthur Ripstein, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2007, pp. 22-55. 

Shaw, Russell: ―Pioneering The Renewal in Moral Theology‖, Natural Law and 

Moral Inquiry: Ethics, Metaphysics, and Politics in The Work of 

Germain Grisez, Ed. by Robert P. George, United States of America, 

Georgetown University Press, 1998, pp. 241-271. 



247 

 

Simmonds, Nigel E.: Central Issues in Jurisprudence: Justice, Law and Rights, 

3rd ed., London, Sweet & Maxwell, 2010. 

Sinnott-Armstrong, Walter: ―Word Meaning in Legal Interpretation‖, San Diego 

Law Review, Vol. 42, 2005, pp. 465-492. 

Sinnott-Armstrong, Walter: ―Moral Skepticism‖, The Cambridge Dictionary of 

Philosophy, Ed. by Robert Audi, New York, Cambridge University 

Press, 1999, pp. 589-90. 

Smith, Steven D.: Law’s Quandary, Cambridge, Massachusetts, London, Harvard 

University Press, 2004. 

Sofokles  : ―Antigone‖, Eski Yunan Tragedyaları, Vol. 1, Trans. by Güngör 

Dilmen, 3rd ed., Ġstanbul, Mitos-Boyut Tiyatro Yayınları, 2005, pp. 

67-121. 

Soper, Philip:  ―In Defense of Classical Natural Law in Legal Theory: Why Unjust 

Law is No Law at All‖, Canadian Journal of Law & 

Jurisprudence, Vol. 20, 2007, p. 201-23. 

Soper, Philip:  "Some Natural Confusions about Natural Law", Michigan Law 

Review, Vol. 90, No.: 8, 1993, p. 2393-2423. 

Soper, Philip : ―Legal Theory and The Problem of Definition‖, University of 

Chicago Law Review, Vol. 50, 1983, pp. 1170-1200.  

Soykan, Ömer Naci: ―Resim Felsefesine Kuramsal Bir GiriĢ: Açıklama ve 

Ġğretileme‖, in Türkiye’den Felsefe Manzaraları, Vol. 1, 4th ed., 

Ġstanbul, Ġnsancıl Yayınları, 2003, p, 22. 

Stavropoulos, Nicos. ―Objectivity‖, The Blackwell Guide to The Philosophy of 

Law and Legal Theory, Ed. by Martin P. Golding, William A. 

Edmundson, Blackwell, Pbublishing, 2005, pp. 315-323. 

Stavropoulos, Nicos: Objectivity in Law, New York, Oxford University Press, 

1996. 

Stevenson, Leslie F.: ―Open Texture‖, The Oxford Companion to Philosophy, Ed. 

by Ted Honderich, New York, Oxford University Press, 2005, p. 671. 

Stilley, Shalina: ―Natural Law Theory and The "Is"-"Ought" Problem: A Critique of 

Four Solutions‖, (YayınlanmamıĢ Doktora Tezi), Marquette 



248 

 

University Faculty of the Graduate School, Milwaukee, Wisconsin, 

2010. 

Stoljar, Natalie: ―Interpretation, Indeterminacy and Authority: Some Recent 

Controversies in The Philosophy of  Law‖, The Journal of Political 

Philosophy, Vol. 11, No: 4, 2003, pp. 470-498. 

Sturgeon, Nicholas L.: ―Moral Explanations‖, Essays on Moral Realism, Ed. by 

Geoffrey Sayre-McCord, United States of America, Cornell 

University Press, 1988, pp. 229-255. 

Süzgün, Eyüp: ―John Searle‘ün Bilinç Teorisi‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Ġlahiyat 

Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2009. 

Tebbit, Mark: Philosophy of Law: An Introduction, 2nd ed., London and New 

York, Routledge, 2005. 

Tepe, Harun  : Platon’dan Habermas’a Felsefede Doğruluk ya da Hakikat, 2nd 

ed., Ankara, Ġmge kitabevi, 2003. 

Tiersma, Peter M.: ―The Ambiguity of Interpretation: Distinguishing Interpretation 

from Construction‖, Washington University Law Quarterly, Vol. 

73, 1995, pp. 1095-1101. 

Tollafsen, Christopher: ―The New Natural Law Theory‖, Lyceum, Vol. 10, No. 1, 

2008, pp. 1-18. 

Topçuoğlu, Hamide: XX. Yüzyılda Tabiî Hukuk Rönesansı, Ankara, Ġstaklâl 

Matbaacılık ve Gazetecilik Kollektif Ortaklığı, 1953. 

Troper, Michel: Hukuk Felsefesi, Trans. by IĢık Ergüden, Ankara, Dost Kitabevi 

Yayınları, 2011. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi: ―Amerikan Hukukî Realizm Akımı‖, Ġstanbul Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Mecmuası, Vol. 58, No. 1-2, 2000, pp. 79-95. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi: Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin’in Hukuk 

Kuramı, 2nd ed., Ġstanbul, Derin Yayınları, 2010. 

Tyler, Louise Adams: ―Plessy v. Ferguson‖, The Encyclopedia of American Law, 

Ed. by David Schultz, United States of America, 2008, pp. 332-333. 



249 

 

Urmson, J. O.: ―Some Questions Concerning Validity‖, Essays in Conceptual 

Analysis, Ed. by Antony Flew, London, Macmillan & Co. Ltd. St. 

Martin‘s Press, 1960,  pp. 120- 133. 

Uslu, Cennet : Doğal Hukuk ve Doğal Haklar: Ġnsan Haklarının Felsefî 

Temelleri, 2nd ed., Ankara, Liberte Yayınları, 2011. 

Uyanık, Halit  : ―Joseph Raz‘da Hukukun Otoritesi Kavramının Temellendirilmesi‖, 

(YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Ġstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Kamu Hukuku Anabilim Dalı, Ġstanbul, 2007. 

Uzun, Ertuğrul: "Yorum Yöntemlerini Bilmek Yorum Yapabilmek Ġçin Yeterli 

midir? Hukuk Doktrini, Klasik Yorum Yöntemleri ve Hukuki 

Argümantasyon Teorisi", Hukuk Felsefesi Ve Sosyolojisi Arkivi, Ed. 

by Hayrettin Ökçesiz, Gülriz Uygur, Saim Üye, Vol. 25, 2010, pp. 72-

96. 

Wacks, Raymond: Understanding Jurisprudence: An Introduction to Legal 

Theory, 2nd ed., New York, Oxford University Press, 2009. 

Waldron, Jeremy: ―Moral Truth and Judicial Review‖, American Journal of 

Jurisprudence, Vol. 43, 1998, pp. 75-97. 

Walsh, Henry, Bruce Wilshire: ―Metafizik Nedir‖, Metafiziğe GiriĢ, Ed. and Trans. 

by Ahmet Cevizci, Ġstanbul, Paradigma, 2001, pp. 1-120. 

White, Jefferson, Dennis Patterson: Introduction to Philosophy of Law: Readings 

and Cases, New York, Oxford University Press, 1999. 

Williamson, Timothy: ―Realism and Anti-Realism‖, The Oxford Companion to 

Philosophy, Ed. by Ted Honderich, 2nd ed., New York, Oxford 

University Press, 2005, pp. 787-789. 

Wilson, W. Kent: ―Open Texture‖, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Ed. 

by Robert Audi, New York, Cambridge University Press, 1999, pp. 

562-563. 

Wittgenstein, Ludwig: Felsefî SoruĢturmalar, Trans. by Haluk barıĢcan, Ġstanbul, 

Metis Yayınları, 2007. 

Wittgenstein, Ludwig: Mavi Kitap Kahverengi Kitap, Trans. by Doğan ġahinler, 

2nd ed., Ġstanbul, Türkiye ĠĢ Bankası Kültür Yayınları, 2011. 



250 

 

Wittgenstein, Ludwig: Notebooks: 1914-1916, Trans. by G.E.M. Anscombe, Ed. by 

G.H. von Wright, G.E.M. Anscombe, New York and Evanston, 

Harper Torchbooks, 1961. 

Wittgenstein, Ludwig: Philosophical Investigations, Trans by G.E.M. Anscombe, 

Singapore, Blackwell Publishing, 2009. 

Wright, Crispin: Realism, Meaning And Truth, 2nd ed., Oxford, Blackwell, 1993. 

Yablon, Charles M.: ―Law and Metaphysics‖, TheYale Law Journal, Vol. 96, 1987, 

pp. 613-636. 

Yavuz, Alper : ―On The Rigidity of General Terms‖, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Boğaziçi Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü, Ġstanbul, 

2012. 

 

Ġnternet Kaynakları 

 

(Çevrimiçi) 

 http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-

close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-

it.html, 21.04.2012. 

(Çevrimiçi) 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docum

ents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html, 6.09.2012. 

(Çevrimiçi) 

http://www.merriam-webster.com/dictionary/jurisprudence, 26. 02. 

2012. 

(Çevrimiçi) 

http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=

jurisprudence&searchmode=none, 26. 02. 2012. 

―The Paradigm Case Argument‖, (Çevrimiçi) 

http://www.informationphilosopher.com/freedom/paradigm_case.html

, 17.02.2013. 

http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html
http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html
http://www.dailymail.co.uk/sciencetech/article-2112240/Extreme-close-Scientists-capture-image-atoms-INSIDE-molecule-just-word-it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
http://www.merriam-webster.com/dictionary/jurisprudence
http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=jurisprudence&searchmode=none
http://www.etymonline.com/index.php?allowed_in_frame=0&search=jurisprudence&searchmode=none
http://www.informationphilosopher.com/freedom/paradigm_case.html
http://www.informationphilosopher.com/freedom/paradigm_case.html


251 

 

 (Çevrimiçi)  

http://www.upf.edu/materials/fhuma/hcu/docs/t5/art/art20.pdf, 

12.06.2012. 

 (Çevrimiçi)  

http://en.wikipedia.org/wiki/McLoughlin_v_O'Brian, 18.06.2012. 

Bennett, Karen: ―Supervenience‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/supervenience/, 30.04.2012. 

Douven, Igor  : ―Peirce on Abduction‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/abduction/peirce.html, 18.04.2012. 

Endicott, Timothy:  ―Law and Language‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/law-language/, 10.07.2012. 

Glanzberg, Michael: ―Truth‖,  (Çevrimiçi)  http://plato.stanford.edu/entries/truth/, 

07.02.2012. 

Grisez, Germain: The Way of The Lord Jesus: Christian Moral Principles, Vol. 

1, Chicago, Franciscan Herald Press, 1983, in (Çevrimiçi) 

http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html, 06.09.2012. 

Guest, Stephen, Adam Gearey, James Penner, Wayne Morrison: Jurisprudence and 

Legal Theory, London, University of London Press, 2004, p. 65, 

(Çevrimiçi) 

http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_re

sources/laws/subject_guides/jurisprudence/juris_chs1to4.pdf, 

02.03.2012. 

Hale, Bob : Crispin Wright, ―Putnam‘s Model-Theoretic Argument against 

Metaphysical Realism‖, (Çevrimiçi) 

http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g97

80631213260_chunk_g978063121326019, 31.01.2012. 

Lamond, Grant: ―Precedent and Analogy in Legal Reasoning‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.stanford.edu/entries/legal-reas-prec/, 22. 02.2013. 

Miller, Alexander:  ―Realism‖, (Çevrimiçi) 

http://plato.Stanford.Edu/Archives/Sum2010/Entries/Realism/, 

24.01.2012. 

http://www.upf.edu/materials/fhuma/hcu/docs/t5/art/art20.pdf
http://en.wikipedia.org/wiki/McLoughlin_v_O'Brian
http://plato.stanford.edu/entries/supervenience/
http://plato.stanford.edu/entries/abduction/peirce.html
http://plato.stanford.edu/entries/law-language/
http://plato.stanford.edu/entries/truth/
http://www.twotlj.org/G-1-7-F.html
http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_resources/laws/subject_guides/jurisprudence/juris_chs1to4.pdf
http://www.londoninternational.ac.uk/current_students/programme_resources/laws/subject_guides/jurisprudence/juris_chs1to4.pdf
http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g9780631213260_chunk_g978063121326019
http://www.blackwellreference.com/subscriber/uid=3/tocnode?id=g9780631213260_chunk_g978063121326019
http://plato.stanford.edu/Archives/Sum2010/Entries/Realism/


252 

 

Reimer, Marga: ―Reference‖, (Çevrimiçi) http://plato.stanford.edu/entries/reference/, 

18.12.2012, (pdf versiyonu, pp. 4-5). 

Sokolowski, Peter: ―How a Word Gets into the Dictionary‖,  (Çevrimiçi) 

http://www.merriam-webster.com/video/0032-

howaword.htm?&t=1361130514, 17.02.2013. 

Vinx, Lars      : ―Carl Schmitt‖, (Çevrimiçi)  http://plato.stanford.edu/entries/schmitt/, 

10.06. 2012. 

http://plato.stanford.edu/entries/reference/
http://www.merriam-webster.com/video/0032-howaword.htm?&t=1361130514
http://www.merriam-webster.com/video/0032-howaword.htm?&t=1361130514
http://plato.stanford.edu/entries/schmitt/

