
 

T. C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

(İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI) 
ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

ABSÜRT TİYATRODA BİÇEM: BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN, 

PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ VE IONESCO’NUN DERS ADLI 

OYUNLARINDA BİÇEM 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Merve GÜNDAY 

 

 

 

ANKARA-2014 



 

T. C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

(İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI) 
ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

ABSÜRT TİYATRODA BİÇEM: BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN, 

PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ VE IONESCO’NUN DERS ADLI 

OYUNLARINDA BİÇEM 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Merve GÜNDAY 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Ufuk EGE UYGUR 

 

 

ANKARA-2014 



 

T. C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI 

(İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI) 
ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

ABSÜRT TİYATRODA BİÇEM: BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN, 

PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ VE IONESCO’NUN DERS ADLI 

OYUNLARINDA BİÇEM 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

TezDanışmanı: Prof. Dr. Ufuk EGE UYGUR 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı 

Prof. Dr. Ufuk Ege Uygur 

Yrd. Doç. Dr. Sibel Dinçel 

Yrd. Doç.Dr. Zeynep Zeren Atayurt 

 

 

İmzası 

………………………………. 

………………………………. 

……………………………….. 

 

Tez Sınavı Tarihi: 29.04.2014 



 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 Bu belge ile, bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik 

davranış ilkeleri’ne uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve 

ilkelerin gereği olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce, ve 

sonuçları andığımı ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (29/04/2014) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Tezi Hazırlayan Öğrencinin 

                                                                                         Adı ve Soyadı 

 

 

 

                                                                                       Merve GÜNDAY 

 

 

 

 

                                                                                    İmzası 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 i 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………i 

GİRİŞ………………………………………………………………………………...1 

I. BÖLÜM: ABSÜRT TİYATRO  ………………………………............................9 

 1.1. Absürtlüğün  Kökenleri…….………………………………………......9  

 1.2. Absürt Tiyatronun Özellikleri………………………………………..24 

1.2.1. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Samuel Beckett…………...38 

1.2.2. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Harold Pinter…………......52 

1.2.3. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Eugène Ionesco…………...65 

1.3. Absürt Tiyatroda Dil Kullanımı……………………………………...79 

1.3.1. Beckett’in Dil Kullanımı…………………………………….79 

 1.3.2. Pinter’in Dil Kullanımı……………………………………...89 

 1.3.3. Ionesco’nun Dil Kullanımı………………………………...100 

II. BÖLÜM: BİÇEMBİLİMSEL İNCELEME YÖNTEMİ…………………...109 

 2.1. Biçembilim…………………………………………………………....109 

2.2. Tiyatroda Biçembilimsel Analiz Yöntemi…………………………..113 

  2.2.1. Şema Teorisi………………………………………………..115 

  2.2.2. Konuşma Sırası Yapıları…………………………………..116 

  2.2.3. İncelik Kuramı………………………..................................119 



 ii 

  2.2.4. Söz Edimleri………………………………………………..124 

  2.2.5. Konuşma İlkeleri…………………………………………...128 

III. BÖLÜM: BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN ADLI ESERİNİN 

BİÇEMBİLİMSEL ANALİZİ…………………………………………………...132 

 3.1. Godot’yu Beklerken…………………………………………………..132 

 3.2. Godot’yu Beklerken’in Şema Teorisine Göre Analizi……………...138 

 3.3.Godot’yu Beklerken’de Konuşma Sırası Yapıları…………………..145 

            3.4.Godot’yu Beklerken’de İncelik……………………………………….154 

 3.5. Godot’yu Beklerken’de Söz Edimleri………………………………..164 

 3.6. Godot’yu Beklerken’de Konuşma İlkeleri…………………………..176 

IV. BÖLÜM: PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ ADLI ESERİNİN 

BİÇEMBİLİMSEL ANALİZİ…………………………………………………...192 

 4.1. Doğum Günü Partisi………………………………………………….192 

 4.2. Doğum Günü Partisi’nin Şema Teorisine Göre Analizi……………198 

4.3. Doğum Günü Partisi’nde Konuşma Sırası Yapıları………………..213 

 4.4. Doğum Günü Partisi’nde İncelik……………………………………233 

 4.5. Doğum Günü Partisi’nde Söz Edimleri……………………………..254 

 4.6. Doğum Günü Partisi’nde Konuşma İlkeleri………………………..268 

V. BÖLÜM: EUGÈNE IONESCO’NUN DERS ADLI ESERİNİN 

BİÇEMBİLİMSEL ANALİZİ…..……………………………………………….280 

 5.1. Ders…………………………………....................................................280 

 5.2. Ders’in Şema Teorisine Göre Analizi……………………………….285 



 iii 

 5.3. Ders’te Konuşma Sırası Yapıları……………………………………295 

 5.4. Ders’te İncelik………………………………………………………...303 

 5.5. Ders’te Söz Edimleri…………………………………………………311 

 5.6. Ders’te Konuşma İlkeleri……………………………………………317 

SONUÇ..........................................………………………………………………..330 

ÖZET……………………………………………………………………………...348 

ABSTRACT……………………………………………………………………….350 

KAYNAKÇA……………………………………………………...........................352 



1 
 

GİRİŞ 

 Beckett, Pinter ve Ionesco gibi Absürt Tiyatro yazarları, gerçekçilik akımının 

ileri sürdüğü “iyi yapılı oyun” tanımının gerekliliklerini terk ederek oluşturdukları 

‘iyi’ oyunlarla Absürt Tiyatro geleneği altında birleşirler; ancak, her bir absürt oyun 

yazarının eseri birbirinden farklıdır (Esslin, 1961: 177). Absürt Tiyatro geleneği 

altında birleşmelerine rağmen hiçbir Absürt Tiyatro yazarının belirli bir kural 

çerçevesine hapsedilememesi, her yazarın insan absürtlüğünü kendine özgün ve 

bağımsız bir şekilde tanımlamasından ileri gelmektedir. Absürt Tiyatro yazarlarının 

eserlerinde bu özgünlüğe ulaşmalarında ise, kullandıkları dile farklı biçemsel 

özellikler yüklemeleri rol oynamaktadır. İnsan yaşamının anlamsızlığını ifade 

etmede, Absürt Tiyatro yazarlarının birbirlerinden kullandıkları dilin biçemsel 

özellikleriyle ayrıldıkları düşüncesi doğrultusunda yola çıkan bu çalışma, Absürt 

Tiyatronun en önemli isimleri arasında yer alan Samuel Beckett’in, Harold Pinter’ın 

ve Eugène Ionesco’nun biçemsel özelliklerini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Bu 

amaçla, her biri dünya edebiyatında geniş okuyucu kitlesine ulaşmış olan Beckett’in 

Godot’yu Beklerken (1952), Pinter’ın Doğum Günü Partisi (1957) ve Ionesco’nun 

Ders (1951) isimli tiyatro eserlerinin sırasıyla biçemsel incelemesi yapılır. Bu 

biçemsel analiz ışığında bireyin anlamsız yaşamdaki hiçliğini ifade etmede, Beckett, 

Pinter ve Ionesco’nun dili nasıl zekice ve benzersizce kullandıkları ve adeta kendi 

dillerini oluşturdukları sonucuna varılacaktır. Biçembilimsel analiz yöntemi ile 

yapılan incelemelerde, aynı zamanda, Absürt Tiyatro yazarı olarak Beckett, Pinter ve 

Ionesco’nun her birinin biçem özelliklerinin oluşturduğu anlam derinlikleri eleştirel 

bir tutumla yorumlanacak ve oyunlardaki biçemsel özelliklerin anlam üzerindeki 

etkileri somut verilerle analiz edilecektir. Çalışmada Godot’yu Beklerken, Doğum 



2 
 

Günü Partisi ve Ders gibi en tanındık Beckett, Pinter ve Ionesco eserleri seçilerek, 

daha önceden birçok eleştirmence incelenerek farklı yorumlara yön vermiş bu 

eserlerin barındırdıkları çelişkili derin anlamın oluşmasında biçemin nasıl rol 

oynadığını göstermek ve dilsel özelliklerin anlamla olan ilişkisini detaylı bir şekilde 

ortaya koymak amaçlanmıştır. Ayrıca, yapılan dilsel incelemede üç farklı ulusa ait 

yazarın karşılaştırılmasının çalışmanın güvenilirliğini artıracağı düşünülerek, 

Beckett’in İrlandalı, Pinter’ın İngiliz, ve Ionesco’nun ise Fransız oluşu özellikle 

dikkate alınmış ve böylece her birinde iletilen absürtlük hissinin evrensel olmasına 

rağmen bu hissin aktarılma biçiminin farklı edebi dünyalarda nasıl farklılaştığına 

vurgu yapmak hedeflenmiştir. Benzer şekilde Godot’yu Beklerken, Doğum Günü 

Partisi ve Ders’e dilsel analiz yöntemiyle yaklaşılabileceğini göstermeyi 

amaçlayarak da Beckett, Pinter ve Ionesco’ya yer veren çalışma, anlam ve dil 

ilişkisindeki ayrılmazlığa vurgu yaparak edebiyat ve dilbilimin birlikteliğine dikkat 

çekecek ve belirli özelliklere sığdırılan Absürt Tiyatronun ve Absürt Tiyatro dilinin 

belirli tanımlamalara hapsedilemeyeceğini göstererek, değişmez özelliklere 

indirgenen Absürt Tiyatro dilinin esasen farklı olduğunu ortaya koyacaktır.    

 Edebi bir tür olarak ilk kez 1950’li yılların başında edebiyatta yer edinen 

Absürt Tiyatro, bireyi derin bir hiçlik hissiyle, anlaşılması olanaksız karanlıkla ve 

aşılamaz kayıtsızlıkla çevrili bir dünya ile baş başa bırakırken, böylesine bir dünyaya 

çaresizce hapsedilmiş olmasının bilinciyle bireyde oluşan ebedi ıstırabı sergiler 

(Esslin, 1961: 311). İnsanın bireysel buhranını yansıtan Absürt Tiyatro akımının 

felsefi kökeni, Albert Camus’nün Yabancı (1942) ve Sisifonis Söyleni (1942) adlı 

eserleri ile Jean-Paul Sartre’ın Varlık ve Hiçlik (1943) gibi diğer birçok eserlerini de 

şekillendiren Varoluşçu düşünceye dayanmaktadır (Pavis P. ve Schantz, 1998: 1-2).  



3 
 

Camus ve Sartre, Varoluşçu felsefeye dayanan eserlerinde, II. Dünya Savaşı 

sonrasında “çatışma ve ideoloji ile kirlenen yaşamın haraplığını resmetmişlerdir” 

(Pavis ve Schantz, 1988: 2). Esslin’in (1961) belirttiği gibi, Camus, Sisifonis 

Söyleni’nde bireyin anlamını yitirmiş dünyasındaki varoluş bunalımını dile 

getirmeye çalışmıştır: “Her ne kadar kusurlu da olsa muhakeme yoluyla 

açıklanabilen bir dünya tanıdık bir dünyadır. Ancak, aniden hayallerden ve umuttan 

yoksunlaşan bir dünyada insan kendini bir yabancı gibi hisseder” (16). İnsanın 

hiçliğini içinde yaşadığı dünyaya yabancılaşması ile açıklayan Camus, insan ve 

hayatı arasındaki bu mesafenin “absürtlük hissi”ni oluşturduğunu belirtmiştir 

(aktaran Esslin, 1961: 16). Camus’un bu ‘absürt’ tanımından birkaç yıl sonra ise, 

Camus gibi II. Dünya Savaşı’nın dehşetini tüm çıplaklığı ile yaşayan Avrupalı 

yazarlar, Camus’un insan yaşamının anlamsızlığını ileri süren Varoluşçu felsefesi ile 

Absürt Tiyatronun gelişimine öncülük etmişlerdir (Bryer ve Hartig, 2010: 534).  

 Absürt Tiyatronun en önemli temsilcileri arasında Samuel Beckett, Eugène 

Ionesco, Harold Pinter, Fernando Arrabal, Arthur Adamov ve Edward Albee yer 

almaktadır (Bryer ve Hartig, 2010: 534). Ancak, edebi bir tür olarak, Absürt Tiyatro 

her ne kadar bu gibi çağdaş yazarlarla anılsa da, absürt öğelere aynı zamanda, 1950’li 

yıllar öncesinde de olmak üzere, Aristophanes, Plautus, Jarry, Apollinaire gibi 

yazarlarda, İtalyan komedisinde, ve Ortaçağ farsında da rastlanmıştır (Pavis ve 

Schantz, 1998: 1).   

 Absürt Tiyatro yazarları, “soytarıya benzeyen”, “yabancılaşmış”, ve 

“başıboş” karakterler seçerek, bireyin çaresizce bir bekleyişe mahkûm edildiği 

dünyadaki acizliğini ve hiçliğini sergilerler (Bryer ve Hartig 2010: 534). Bu 

doğrultuda, Absürt Tiyatro eserleri genellikle tanıdık karakterlerden, belirli bir ana 



4 
 

fikirden, alışılmış olay örgüsünden, ve anlaşılabilir bir dilden yoksun olmalarıyla 

özdeşleşmişlerdir (Esslin, 1961: 15). 

 Oyunlarını, genellikle, korkunun, belirsizliğin, çaresizliğin ve boş 

bekleyişlerin etrafında şekillendiren Beckett, Absürt Tiyatronun en önemli yazarları 

arasında yer almaktadır. Beckett’in Absürt Tiyatro yazarı olarak başarısında 1948 ve 

1949 yılları arasında yazdığı Godot’yu Beklerken isimli tiyatro oyununun büyük bir 

rolü olmuştur (Bradby, 2001: 1). Vladimir ve Estragon adlı iki başıboş serserinin hiç 

kimsenin olmadığı ıssız bir yerde anlamsızca Godot’yu bekledikleri, ancak 

Godot’nun belirsizliği ile mahkûm edildikleri bu kimsesiz, karanlık ve kurak alanda 

korkuya, şüpheye ve tasvir edilemez derinlikteki trajikomik bir yaşam ıstırabına 

sürüklendikleri Godot’yu Beklerken oyununda, karakterlerin tüm bu iç çatışması, 

biçemsel özelliklerin aracılığı ile aydınlığa çıkmaktadır. White’ın (2009) belirttiği 

gibi, Beckett, alışılmış kurallarla çevrili dilin, anlam ifade etmede yetersiz kaldığını 

düşünür ve bu nedenle dili katı ve gereksiz kurallardan sıyırarak, “sessizliğe ses 

vermeye çalışır” ve “söylenmeyenin, ayrıntılı bir şekilde ifade edilen kadar etkili 

olduğunu ve ifade biçiminin ifade edilen kadar önemli olduğunu” gösterir (109). 

Beckett’in az sözle derin anlamlar ifade etmesindeki dil zekâsı, Godot’yu 

Beklerken’deki Estragon’un kullandığı, sadece birkaç kelimeden oluşan “Yapacak bir 

şey yok” (Beckett, 2006a: 1) cümlesinin II. Dünya Savaşı sonrası dönemindeki 

insanın psikolojik bunalımı hakkında derin anlamlar ifade etmesiyle kanıtlanır. 

Çalışma, Beckett’in biçeminin anlam derinlikleri oluşturmadaki etkisini Godot 

üzerinde yapılan biçemsel analiz doğrultusunda ayrıntılı bir şekilde ele alacaktır. 

 İnsan psikolojisinin derinlerine inen özgün biçemli tiyatro oyunlarıyla İngiliz 

Edebiyatında önemli bir yere sahip olan Pinter, Beckett gibi, Absürt Tiyatronun önde 



5 
 

gelen yazarları arasında yer almaktadır. II. Dünya Savaşı’nın yıkıcı etkisiyle sarsılan 

Pinter, yaşadığı bu iç çöküntüyü, korkuyu ve güvensizliği eserlerine de yansıtmıştır. 

Bunun sonucunda, Pinter’ın eserlerinde, iletişim eksikliğinin; “kopuk” ve “kırılgan” 

aile bağlarının; “güven vermeyen” ve “zayıf” sosyal ilişkilerin; aldatıcı gerçekliğin; 

ve bireysel yalnızlığın etkileri görülür (Almansi ve Henderson, 1983: 15).  Yaşamın 

anlamsızlığından doğan bu acı, Pinter’ın birçok eserinde görüldüğü gibi, Doğum 

Günü Partisi adlı oyununda da sergilenmektedir. Stanley adlı kendini dış dünyadan 

soyutlamış bir bireyin Goldberg ve McCann adındaki iki yabancının gelişiyle 

korkuya, şiddete, aşağılanmaya ve hatta bir anlamda ölüme mahkûm edilişini gözler 

önüne seren Doğum Günü Partisi, insan varlığının absürtlüğünü çarpıcı bir şekilde 

ifade eder. Pinter’ın yaşamın absürtlüğünü böylesine çarpıcı bir şekilde 

tanımlamasındaki başarısı, dil kullanımındaki benzersizliğinden kaynaklanmaktadır. 

Kumar’ın (1996) belirttiği gibi, insanlar arasındaki iletişim eksikliğini vurgulamak 

için, Pinter, “sessizlik” ve “duraksamalar”la doldurduğu dili “anlamsız sözler”e 

indirger ve görünüşte anlamsız gibi gelen bu “sessizlikler” ve “duraksamalar”, anlam 

derinliği yaratarak, kelimelerin bile ifade edemediğini anlatır (aktaran Bhatnagar: 

135-136). Pinter’ın bu sıradışı biçemi, eserlerindeki karakterlerin iç dünyaları ve 

onları çevreleyen absürtlük hissi hakkında önemli bilgiler açığa çıkarır. Pinter’ın 

biçeminin anlam üzerindeki etkisi ve hangi anlamlar ortaya çıkardığı, Doğum Günü 

Partisi üzerinde yapılan biçemsel inceleme ile detaylı bir şekilde analiz edilecektir. 

 Çalışmada biçemi incelenen üçüncü yazar olarak Eugène Ionesco, yaratıcı dil 

kullanımı ile Beckett ve Pinter gibi Absürt Tiyatroda önemli bir yere sahiptir. Diğer 

birçok absürt oyunda görüldüğü gibi, Ionesco’nun çoğu oyununda da “kara mizah” 

ağır basar ve insan durumunun anlamsızlığı sergilenir (Norrish, 1988: 11). Gerçek 



6 
 

isimleri bilinmeyen ve yalnızca ‘Öğrenci’, ‘Profesör’ ve ‘Hizmetçi’ diye tanımlanan 

üç karakterin anlamsız varoluşunu ve dilin yıkıcı etkisine mahkûm edilişini absürt bir 

şekilde gözler önüne seren Ders isimli oyun, Ionesco’nun insan acizliğini mizahla 

harmanlayarak anlatmadaki başarısını ortaya koymaktadır. Ders gibi diğer birçok 

oyunu ile 20. yüzyıl Fransız edebiyatında yaratıcı komedinin öncüsü kabul edilen 

Ionesco, eserlerini hicivsel, abartılı ve grotesk elementlerle yoğunlaştırmıştır 

(Norrish, 1988: 76; 78). Ionesco’nun yaratıcılığında dil kullanımındaki farklılığı da 

rol oynar: Valency’nin (2011) belirttiği gibi, “Ionesco bir paradoks ustasıdır” ve 

ifadeleri ironi üzerine kuruludur (aktaran Storm: 134). Ionesco’nun bu şekilde 

tanımlanmasının altında dile karşı olan sıradışı tutumu yer almaktadır: Kel Şarkıcı 

adlı oyununda olduğu gibi, Ionesco, dili anlamdan yoksunlaşmış ve belirli bir ritme 

hapsolmuş “basmakalıp cümleler”le, “klişeler”le, ilişkili seslerle ve ilişkili 

kelimelerle şekillendirerek kullanır (Feal’den aktaran Amoia ve Knapp, 2004: 276). 

Ancak, biçemsel özellikleri ile anlamsız gibi görünen Ionesco’nun dili, Beckett ve 

Pinter’ın dili gibi derin anlam katmanları oluşturmaktadır. Ionesco’nun ‘anlamsız’ 

görünümlü biçeminin anlam oluşturmadaki ustalığı, Ders adlı oyunu üzerinde 

yapılacak olan biçemsel analiz ile ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır. 

 Beckett, Pinter ve Ionesco gibi Absürt Tiyatro yazarlarının, Absürt Tiyatro 

çerçevesinde birleşmelerine rağmen, insan varoluşunun absürtlüğünü ifade etmede 

biçemleri ile nasıl özgünleştiklerini araştıran çalışma, yazarların biçemsel 

özelliklerini biçembilimsel analiz yöntemi ile ortaya koyar. Yapılan biçemsel 

inceleme doğrultusunda ise, yazarların tercih ettikleri dil yapısının iletmek istedikleri 

anlam üzerindeki etkisi belirlenir ve her bir yazarın biçeminin oyunlardaki 



7 
 

karakterlere, ilişkilere ve yaşama dair derin anlamlar yarattığı sonucuna varılarak, 

Absürt Tiyatro dilinin belirli özelliklere indirgenemeyeceği gösterilir.  

 Söz konusu tiyatro eserleri, ‘şema teorisi’, ‘konuşma sırası yapıları’, ‘incelik 

biçimleri’, ‘söz edimleri’ ve ‘konuşma ilkeleri’ gibi Short’un biçemsel analiz 

yönteminin beş başlığı altında incelenir. Şema teorisine göre yapılan incelemede, 

eserlerdeki olay örgülerinin ve durumların ortak yaşantıya uygun olup olmadıkları 

belirlenir. Sonrasında, oyunlardaki karakterlerin konuşma sıralarının yapıları 

incelenerek, karakterlerin kişilikleri ve birbirleri ile olan ilişkileri hakkında bilgi 

edinilir. Karakterlerin sözleri, aynı zamanda, incelik yapılarına göre de 

değerlendirilerek, karakterler arasındaki ilişkiler açığa çıkarılır. Söz edimlerinin 

incelenmesiyle ise, oyunlarda hangi ifadelerin yaygın olduğu belirlenir. Bunun 

sonucunda, karakterlerin cevaplanamaz sorularla, tamamlanmamış ifadelerle ve emir 

cümleleriyle çevrili absürt bir dünyada oldukları gerçeğine ulaşılır. Son olarak, 

tiyatro oyunlarının konuşma ilkelerine göre incelenmesiyle, karakterlerin 

birbirleriyle olan iletişimlerindeki ifadelerin altında saklanan gerçeklere ulaşılır.      

 Beş bölümden oluşan çalışmanın birinci bölümünde Absürtlüğün kökenleri ve 

Absürt Tiyatro genel hatlarıyla anlatıldıktan sonra Absürt Tiyatroda kullanılan dilin 

özeliklerine değinilir ve Beckett’in, Pinter’ın ve Ionesco’nun Absürt Tiyatro yazarı 

olarak öne çıkan özellikleri ve dil kullanımları hakkında bilgi verilir.  

 Çalışmanın ikinci bölümünde, biçembilim hakkında bilgi verilmesinin 

ardından, tiyatro eserlerinin biçembilimsel analiz yöntemi ile nasıl incelendiği 

belirtilir. Bu amaçla, ‘şema teorisi’, ‘konuşma sırası yapıları’, ‘incelik biçimleri’, 



8 
 

‘söz edimleri’ ve ‘konuşma ilkeleri’ hakkında bilgi verilir ve oyunların biçemsel 

analizinin bu öğelere göre nasıl yapılması gerektiği açıklanır. 

 Çalışmanın üçüncü bölümünde, Godot’yu Beklerken adlı oyunun biçemsel 

analizi yapılır. Oyun hakkında genel bir bilgi verildikten sonra, oyun şema teorisine, 

konuşma sırası yapılarına, incelik biçimlerine, söz edimlerine ve konuşma ilkelerine 

göre incelenir. Yapılan biçemsel incelemeler ışığında ulaşılan dilsel verilerle anlam 

derinliklerine varılır. 

 Çalışmanın dördüncü bölümünde, Doğum Günü Partisi adlı oyunun biçemsel 

analizine yer verilir. Oyun genel olarak tanıtıldıktan sonra, oyunun şema teorisine, 

konuşma sırası yapılarına, incelik biçimlerine, söz edimlerine ve konuşma ilkelerine 

göre biçemsel analizi yapılır. 

 Çalışmanın beşinci bölümünde, Ionesco’nun Ders isimli oyununun biçemsel 

analizi yapılır. Oyun, genel olarak tanıtıldıktan sonra, şema teorisine, konuşma sırası 

yapılarına, incelik biçimlerine, söz edimlerine ve konuşma ilkelerine göre, 

biçembilimsel analiz yöntemi ile incelenir. Yapılan biçemsel inceleme boyunca 

Ionesco’nun biçeminin oluşturduğu anlam derinlikleri açığa çıkarılarak bu anlam 

katmanları eleştirel bir bakış açısı ile değerlendirilir. 

 Çalışmanın sonuç bölümünde, Beckett’in, Pinter’ın ve Ionesco’nun biçemsel 

özellikleri genel hatları ile özetlenip birbirleri ile karşılaştırılarak, her bir yazarın 

insanın absürt dünyadaki hiçliğini ifade etmede dili nasıl kullandığı ve biçemlerinin 

hangi derin anlamlar oluşturduğu kısaca belirtilmektedir. Bu doğrultuda ise, Absürt 

Tiyatro dilinin değişmez dilsel özelliklere indirgenemeyeceği fikri ileri sürülecektir.  



9 
 

I. BÖLÜM 

 
ABSÜRT TİYATRO 

1.1. Absürtlüğün Kökenleri 

Bireyin gerçeklerden, sosyal değerlerden ve aydınlıktan yoksunlaşan 

dünyasındaki anlamsız varoluşunu ve çaresizce derin bir kaosa mahkûm edilişini 

sergileyen Absürt Tiyatro, Beckett, Pinter, Albee, Adamov ve Ionesco gibi I. Dünya 

Savaşı’nın yıkıcı etkisini eserlerinin ruhuna işleyen 20. yüzyıl tiyatro yazarları ile 

özdeşleşerek, edebiyat tarihinde edebi bir tür olarak yer edinmiştir. Edebiyatta bir 

tiyatro türü olarak yer edinmesinin 20. yüzyıla denk gelmesi ise absürtlüğün 

kökeninin 1950’li yıllara dayandığına dair bir yargı oluşturmuştur; ancak, özü sadece 

20. yüzyıl edebiyatı ile sınırlandırılamayacak kadar derin olan Absürt Tiyatronun 

yansıttığı anlamsızlık hissinin kökeni çok daha eski tarihlere dayanmaktadır: 

Esslin’in (1961) belirttiği gibi, Absürt Tiyatro, “yalın tiyatro”; “soytarılık, 

maskaralık, ve delice sahneler”; “anlamsız sözler”; ve “güçlü alegorik unsur 

sergileyen düş ve düşlem yazını” gibi eski geleneklere dayanır ve bu eski gelenekleri 

yeni ve değişik şekillerde kullanarak, çağdaş sorunların anlatımında bir araya getirir 

(233-234). 

 Absürt Tiyatronun dayandığı eski geleneklerden olan “yalın tiyatro”da sirk ya 

da revülerde ve hokkabazların, akrobatların, boğa güreşçilerinin ya da mim 

sanatçılarının gösterilerinde sergilenen “soyut sahne efektleri” yansıtılır ve dil 

iletişim aracı olarak görülmez (Esslin, 1961: 234). Bu doğrultuda, birçok absürt 

eserde olduğu gibi “minimal”lik ve “geçici”lik sergileyen metin sadece bir maske 

gibi işleyen “senaryo”ya dönüşür; kelimeler, “ezgiler”, “çığlıklar” ve “yansımalar” 



10 
 

hâlinde belirir; “heceler” ya da “ayrık sözcükler” “cümle”lerle yer değiştirir; ve 

tiyatrodaki “büyülü ritim”, “soyutlama” ile sonuçlanır (Williams’tan aktaran 

Kennedy, 1975: 10). ‘Yalın tiyatro’da gözlemlenen bu sessizlik ve minimalist dil, 

örneğin,  Beckett’in Act Without Words I (Sözsüz Oyun I) (1956) isimli kısa absürt 

oyununda açıkça gözlemlenir. Hiçbir sözün yer almadığı ve yalnızca belirsiz 

“uğultu”ların işitildiği oyundaki bireyin sadece kimliksizliğinin göstergesi olan bir 

isimden değil aynı zamanda sesten de yoksun olması; “baş döndürücü ışık”la bir 

kukla gibi itildiği çölde tek bir kelime bile etmeksizin sağa sola gitmesi; yukarıdan 

indirilen ağacın gölgesine gidip oturması; indirilen terzi makasıyla tırnaklarını 

kesmesi; farklı boyutlardaki küplerle ve sarkıtılan düğümlü iple üzerinde “SU” 

(Beckett, 2006b 53; 54) yazılı sürahiye ulaşmaya çabalaması; ipi kesmesi sonucunda 

düşmesi; ve indirilen her bir nesnenin tekrar yukarıya çekilmesiyle yeniden 

hareketsizliğe indirgenmesi ise, şüphesiz ki, Beckett’in ‘yalın tiyatro’ya dayandığını 

kanıtlamaktadır. Ayrıca, oyunda yer alan kukla niteliğindeki bireyin üzerinde büyük 

harflerle “SU” (Beckett, 2006b: 54) yazılı olmasına rağmen içinde su olup olmadığı 

bilinmeyen bir sürahiye ulaşmaya çabalaması varlığından bile emin olmadığı bir 

kurtuluşun yanıltıcı ümidiyle yaşamaya devam eden insanın kendi aldanışına ışık 

tutarken, uzunca bir süre ulaşmaya çalıştığı bu sürahiyi oyunun sonunda artık 

umursamaması, sonuçsuz bir varoluşa mahkûm edildiği gerçeğiyle yüzleşen bireyin 

yaşamın uğraşılmaya değer olduğu yanılsamasından uyanışını resmeder. Oyundaki 

karakterin evrenin kalabalıklaşması ile başlangıçta yanılsamaya itilerek nafile bir 

telaşa kapılması ve uyanışıyla birlikte dış dünyaya duyarsızlaşması ise, yüzleştiği 

gerçeğin ne kadar büyük olduğunu iletirken, ‘yalın tiyatro’daki sessizliğin aslında ne 

kadar büyük bir gizli haykırış barındırdığını da gözler önüne serer. Sözsüz Oyun I’de 



11 
 

sergilendiği gibi resmettiği dil çöküntüsüyle varoluş absürtlüğünün derin sesine 

tercüman olan ‘yalın tiyatro’, sahip olduğu bu çelişkili sessizlik sonucunda ise, 

Esslin’in (1961) belirttiği gibi, hokkabazlar, akrobatlar, ip cambazları ve hayvan 

terbiyecileri gibi sözsüz beceri sanatçılarıyla soytarılar arasındaki bağıntıdan doğan 

“mimus” ya da “mim geleneği” ile ilişkilendirilir (235). 

 Eğlencelerde ya da tiyatro oyunlarının intervallerinde sergilenen “flüt 

eşliğindeki karakter dansları”na dayanan “mimus”, “kaba güldürü”de kullanılan 

“maske”ler gibi tüm “sahne efektleri”nden sıyrılan ve “saçmalık” içeren eski bir 

tiyatro geleneğidir (Mommsen, 1871: 690; 691). “Skeç”, “dans”, “şiir”, “şarkı”, 

“hokkabazlık”, “pandomim”, “akrobatik beceri” ve “eğitilmiş hayvan” gösterileri 

gibi unsurlarla “gerçekçi” bir taklit sunan “mimus”u, “nükteli diyaloglar”, “hicivsel 

yansımalar”, “güncel saldırılar” ve “yaşamın dramatik tasviri” şekillendirir (Allen, 

1910: 329; 331). “Gerçekçilik akımı” doğrultusunda sergilenmelerine rağmen 

tragedyanın ya da komedinin katı kurallarından sıyrılan antik dönemdeki “mim” 

gösterilerinde “aksi” ya da “ahmak” kimliğiyle tanınan ve mantıklı düşünebilme 

yeteneğinden yoksun olan absürt soytarılar yer alır (Esslin, 1961: 235; 236). 

Vurguladıkları “fiziksel betimleme”yle çağın “opera şarkıcıları”na ya da “bale 

dansçıları”na benzeyen bu karakterler, “ip cambazları”, “masalcılar”, “akrobatlar”, 

“müzisyenler”, “hokkabazlar”, “şarkıcılar”, “dansçılar” ve “kukla ustaları” gibi 

bireylerden oluşur  (Hunningher’dan aktaran Rozik, 2005: 97; 98). Akıllıca 

davranmak yerine, Allen’in (1910) ifadesiyle, “bağırma”, “homurdanma”, 

“böğürme”, “ciyaklama”, “mırıldanma” ve hayvan taklit etme gibi eylemlerde yer 

almaları (331) ‘mim’ geleneğindeki bu bireyleri gülünç ve manasız kılar. Bu tip 

mantıksız karakterlere, örneğin, Reich’ın Der Mimus (Mimus) adlı eserinde 



12 
 

rastlanılır: eserde bahsedilen karakterlerden biri evini satmak istediğini belirtmek için 

yanında bir tuğla taşırken, diğer bir karakter ise eşeğine yemek yemeden nasıl 

yaşanabileceğini öğretmeye çalışır ve eşeğinin bu süreç sonunda ölmesi üzerine 

ahmaklığını sergileyen şu sözleri söyler: “Büyük zarara uğradım; eşeğim tam yemek 

yemeden yaşamayı öğrenmişti ki öldü” (Esslin, 1961: 235-236). Alıntıda gösterildiği 

gibi, düşünsel eksiklik sergileyen bireylerle şekillenen ‘mim’ geleneği, benzer 

şekilde, çoğunlukla “palyaço oyunundakinden daha gevşek, daha vasat ve daha 

absürt” olan, bir dilencinin aniden kral’a dönüşebileceği kadar “karışık”lık gösteren 

ve değer yargıları çöküntüye uğratacak derecede “ahlâksız” durumları resmeden 

sıradışı özellikteki konulardan oluşur (Mommsen, 1871: 691). Bu doğrultuda, ‘mim’ 

geleneğindeki “rengârenk giysiler” ya da “palyaço kıyafetleri” giyen erkekler ve 

neredeyse “çıplak” olan kadınlar, “zina”da bulunurlar; “insani değerlerin ve 

karakterlerin taklitleri”ni sunarlar; “müstehcen konular”da konuşurlar; “sihirbaz”lık 

yaparlar; ya da davul ve ziller eşliğinde “fahişe”, “ayartıcı”, “zinacı” ve “ayyaş” gibi 

roller üstlenirler (Allen, 1910: 332). Ancak, yer aldıkları bu eylemler sıradan yaşama 

her ne kadar uzak gibi görünse de, Reich’in Mimus’undaki bireyin ölüme karşı 

duyarsız yaklaşımından da anlaşılacağı gibi aslında duyguların ne kadar 

yoksunlaştığını ve basitliğe indirgendiğini gözler önüne sererek, insanlığın 

yüzleşmekten korktuğu ve bu nedenle körlüğüyle örtmeye çalıştığı en yakın 

gerçekliğine ayna tutarlar. Genet’deki Madam’ın, Beckett’deki Lucky’nin, 

Pinter’daki Stanley’in ya da Ionesco’daki Öğrenci’nin varlığının da Reich’ın 

Mimus’undaki eşeğin varlığı gibi basitliğe indirgendiği ve ‘mim’ geleneğinde 

sergilenenlere benzer şekilde tecavüzle, aşağılamalarla, alayla, şiddetle ya da yitirilen 



13 
 

bir özsaygıyla şekillendiği dikkate alındığında ise, ‘mimus’ geleneğinin Absürt 

Tiyatroya yön verişi açıklık kazanır. 

Absürt Tiyatroyu şekillendiren ‘mim geleneği’, Fransız ve İngiliz 

edebiyatının “gizem oyunları”nda, “karakterlerin diğer karakterleri kandırmak için 

maske taktıkları ve yanlış kimliklere büründükleri”, “taklit”, “mimik”, “dayak”, ve 

“kavga” gibi görsel öğelerin vurgulandığı ve “yanlış anlaşılmalar”la birlikte “belirsiz 

ya da müstehcen dil”in öne çıktığı “hile” ve “kurnazlık”la şekillenen “fars”ta 

(Hüsken ve Schoell, 2002: 12) ve kökensel olarak “ezberden okuma”ya ya da 

“dans”ın takip ettiği “diyaloglar”a yer veren “pandomimsel danslar”la  “maskeli 

alaylar”dan oluşan “putperestlere özgü sihirli ayinler”e dayalı Alman “Karnaval 

Oyunları”nda (Rudwin’den aktaran Garvin, 1923: 16) etkisini gösteren “gezgin 

soytarılar”la, eski dönemdeki ‘mimus’tan türeyen “saray soytarıları”yla ve 

“commedia dell’arte” geleneği ile devam etmiştir (Esslin, 1961: 237). “Sözel nükteli 

şaklabanlar”dan, “görsel maskaralık sunan sirk figürleri”nden ve “ahmak” ya da 

“züppe” kimliğindeki “budalalar”dan oluşan ‘soytarılar’, yanlış anlayarak, 

beklenmedik davranışlarda bulunarak, ya da hiçbir şeyi anlamayarak, “eğlendirirler 

ve güldürürler” (Janik, 1998: 1). Üstelik, eğlence sundukları gibi en önemli 

durumlarda “kargaşa” da çıkararak, insanın var olan düzene meydan okuma isteğini 

yansıtırlar (Chambers, 2006: 166). Bu doğrultuda, “eğlendirme”nin haricinde 

“bulandırma” ve  “alt üst etme” gibi görevleri de üstlenen ‘soytarılar’, “kelime 

oyunları”yla, “müstehcen argo kelimeler”iyle ve “söz sanatları”yla alay eden 

ifadeleriyle dikkat çekerler (Janik, 1998: 2; 13). Shakespeare’in Measure for 

Measure (Kısasa Kısas) oyunundaki akşamdan kalma olduğu için “Uykum var” 

(Shakespeare, 1996: 808) diyerek kendi idamına gitmeyi reddeden Barnardine isimli 



14 
 

ahmak karakterinde ya da The Two Gentlemen of Verona (Veronalı İki Centilmen) 

eserinde zekice kullandığı kelime oyunlarıyla öne çıkan Launce adlı karakterinde 

‘mim’ geleneğini devam ettiren ‘soytarılar’ın absürtlüğüne açıkça rastlanılır. 

Öncelikle, Kısa Kısas’taki idam cezasına çarptırılan ancak sarhoşluğu dolayısıyla 

uyandırılamadığı için idamı yıllardır gerçekleştirilemeyen Barnardine karakteri, 

“ölüm varlığına sarhoş uykusunun korkunçluğundan fazla anlam yüklemeyen; 

geçmişten, şimdiki zamandan ve gelecekten korkusuz, pervasız ve kayıtsız; ve 

ölümden bihaber ve çaresizce ölümlü bir adam” (Shakespeare, 1996: 807) olarak 

trajikomik bir şekilde ölüme mahkûm edildiği gerçeğine sarhoşluğunun yarattığı 

illüzyonla kör kalır. Bu doğrultuda ise, zaten öldükleri gerçeğiyle baş başa 

kaldıklarını kabullenmeyip çürümüş bir beklenti ile yaşadıkları illüzyonuna kapılan 

Estragon ve Vladimir ikilisi gibi yitik varoluşunu yanılgıya dayandırır. Adli Subayın 

onun hakkında söylediği “Duymaz kimseyi; Hapishanenin özgürlüğünü tatmıştır hep, 

kaçma fırsatı verseniz bile kaçmaz” (Shakespeare, 1996: 807) ifadesinden de 

anlaşılacağı gibi,  kaçınılmaz ölüm gerçeği ile alay ettiği daha fazla açıklık kazanan 

ve Stanley gibi kapandığı dört duvar arasındaki sarhoşluğunun bulanıklığı ile 

gerçeklerin göz kamaştırıcı netliğinden kaçan Barnardine’nin bu şaşırtıcı komikliği, 

benzer şekilde, onu asmak için gelen ve onun gibi komikçe davranan cellatlarla 

arasında geçen diyaloglar aracılığıyla da sergilenir: 

POMPEY: Bay Barnardine! Kalkıp asılmanız gerekir, Bay 
Barnardine!    
ABHORSON: Haydi, Barnardine! 
 BARNARDINE [içeriden]. :Kesin sesinizi! Kim yapıyor bu 
gürültüyü? Siz de kimsiniz? 
POMPEY: Arkadaşların, bayım; cellatlar. Kalkıp ölüme gidiyor 
olduğun için iyi olmalısın. 
BARNARDINE : [içeriden]. Defolun, düzenbazlar, defolun! Uykum 
var. (Shakespeare, 1996: 808) 



15 
 

   

Görüldüğü gibi, Barnardine’ne karşı sert ve katı bir tutum sergilemeleri beklenen 

cellatların ‘Bay’ ifadesiyle seslendikleri Barnardine’ne saygı göstermeleri ve 

kendilerini Barnardine’nin ‘arkadaşı’ olarak tanıtmaları, beklentileri yıkarak 

komiklik oluşturur. Benzer şekilde, ölecek olduğu için ürkeklik sergilemesi beklenen 

ve bağışlanması için yalvarması gereken Barnardine’nin canını almaya gelen 

cellatlara “Kesin sesinizi!” ve “Defolun, düzenbazlar, defolun!” gibi ‘olumsuz imaj’ 

zedeleyici ifadelerle karşı çıkması ve alışılmadık bir şekilde “Uykum var” 

(Shakespeare, 1996: 808) diyerek asılma eyleminin gerçekleştirilmesini reddetmesi 

de,  bilindik mahkûm modelinden uzaklaşarak gülünçlük yaratır. Bu doğrultuda ise, 

Barnardine ve cellatların komikliğinde ‘mim’ geleneğindeki soytarıların gülünç 

tavırlarından izler görüldüğü açığa çıkarken, Barnardine’ne ‘Bay’ diye hitap eden ve 

ona kendilerini ‘arkadaş’ diye tanıştıran kişilerin Barnardine’ni ölüme götürecek olan 

cellatlar olduğu dikkate alındığında, fiziksel varoluş hakkı tanındığı için değerli 

olduğunu sanan bireyin aslında en benlik zedeleyici gerçek olan ölüme 

götürüldüğünde tanındığı fiziksel varoluş hakkıyla fark edildiğini sanarak Barnardine 

gibi komik bir özgüvene bürünen bireyin kapıldığı illüzyonla kaçınılmaz yenilgisine 

körleşerek boş varlığında kaybolmaya kendini tutsak etiğine ışık tutulur. Kısasa 

Kısas’taki Barnardine gibi bir diğer Shakespeare karakteri olan Veronalı İki 

Centilmen oyunundaki Launce ise mantıksız ifadeleriyle ve kıvrak zekâ ürünü olan 

sözel oyunlarıyla ‘mim’ soytarılarının gülünçlüğünü sergiler. Örneğin, evden 

ayrılışının üzüntüsü içindeyken anne ve babasını ayakkabılarıyla özdeşleştirerek, 

eşyalarına kız kardeşinin anlamını yükleyerek ve şapkasını Hizmetçisi yerine 

koyarak hasretini ifade etmeye çalışır: “Bu ayakkabı, delikli olan, annem ve bu 



16 
 

babam; üzerindeki zararla! Orada: şimdi, bayım, bu eşyalar kız kardeşim; çünkü, 

bakınız, o zambak kadar beyaz ve çubuk kadar ince: bu şapka, hizmetçimiz Nan” 

(Shakespeare, 1996: 194). Böylece, akıldışı bir portre sunar; çünkü, ayrıldığı için 

üzgün olduğunu söylediği insanları yüceltmeye çalışırken onları eski ayakkabılarına, 

şapkasına ve eşyalarına indirgeyerek bir anlamda aşağılar ve kullandığı ‘olumsuz 

imaj zedeleyici’ ifadelerine olumlu bir anlam yükleyerek içinde bulunduğu duygu 

durumuyla çelişen komik bir tavır sergiler. Launce’ın kelime oyunlarıyla yarattığı 

gülünçlüğüne ise, Proteus ile Julia’nın ilişkileri hakkında ona sorular soran Speed’le 

aralarında geçen diyalogda rastlanılır: 

  SPEED: Yani, Julia efendinle evlenecek mi? 
  LAUNCE: Hayır.  
  SPEED: Ama, nasıl? Efendin Julia’yla evlenecek mi? 
  LAUNCE: Ona da hayır, evlenmiyor. 
  SPEED: Ayrıldılar o zaman. 
  LAUNCE: Hayır, bir elmanın iki yarısı gibiler. 
  SPEED:Peki ya durumlar nasıl şimdi? 
  LAUNCE: Efendimin malum durumu iyiyse, Julia’nınki de iyidir.  

SPEED: Ne baş belası bir adamsın! Anlamıyorum seni (I understand 
thee not). 
LAUNCE: Sen de ne odun kafalısın! Altımda duramazsın, bak 
değneğim altımda durur (My staff understands me).   

  SPEED: Dediğini mi? 
LAUNCE: Dediğimi de yaptığımı da. Bak şimdi, eğiliyorum, ne 
oluyor?  

  SPEED: Değneğin altında kalıyor. 
LAUNCE: Altında kalmak (stand-under) ve anlamak (under-stand) 
aynı şey. 

  SPEED: Ama, anlat bana birlikte olacaklar mı? 
LAUNCE: Köpeğime sor: evet derse, olacaklar; hayır derse, 
olacaklar; kuyruğunu sallar ve hiç bir şey demezse, olacaklar.                     
(Shakespeare, 1996: 197) 

 

Görüldüğü gibi, Launce karmaşık ve belirsiz cevapları ile Julia ve Proteus ikilisinin 

ilişkisi hakkında ona sorular soran Speed’in aklını karıştırır ve Speed onu 

anlamadığını söylediğinde anlamak (understand) kelimesine altında kalmak (under-



17 
 

stand) anlamını yükleyerek onun aşağısında kalabilmesinin zaten olanaksız olduğunu 

ve yalnızca değneğinin onun altında olabileceğini söyler. Ayrıca, bu kelime oyununa 

kanan Speed’in anlamak (understand) kelimesiyle sesteş olan altında kalmak (under-

stand) kelimesini karıştırdığını bilmesine rağmen Speed’i düşürdüğü komik 

durumdan çıkarmaya çabalamaz ve Speed tekrar Julia ile Proteus’un evlenip 

evlenmeyeceklerini sorduğunda, “Köpeğime sor: evet derse, olacaklar; hayır derse, 

olacaklar; kuyruğunu sallar ve hiç bir şey demezse, olacaklar” gibi ‘semantik sapma’ 

sergileyen ve köpeğin konuşmasının olanaksız olduğu için ‘nitelik ilkesi’ni yıktığı 

anlaşılan bir cevap vererek komikliğine devam eder. Bu doğrultuda, Launce’ın 

gülünçlüğünde ‘mim’ budalalarının sesinin yer aldığı kanıtlanırken üstün zihinsel 

yeterlilik gerektiren bu sözel oyunların toplumda değersizliğe itilen bir köle 

tarafından kullanıldığı ve bu oyunların gülünmekten öteye gitmediği dikkate 

alındığında kanıtlanan daha önemli diğer bir gerçek ise, Speed gibi körleşmiş ve 

sessizleştirilmiş bütünden sıyrılan Launce gibi farklı azınlığın ‘köle’ damgası ile 

ötekileştirildiği ve bütündeki sessizlik için bir tehdit teşkil ettiği düşünülen düşünsel 

yeterliliğin düşük toplumsal konum damgası altında yalnızca gülünçlüğe 

indirgenerek, fark edilmeye değer görülmediği gerçeğidir. Shakespeare’nin 

Barnardine ve Launce isimli karakterlerinde gözlemlenen ‘mim’ ‘soytarılar’ına ait bu 

gibi gülünçlükler, benzer şekilde, Absürt Tiyatro eserlerindeki çelişkili, anlaşılması 

zor ve gülünç olduğu kadar trajiklik de sergileyen birçok karakterde de açıkça 

hissedilir. Pinter’ın The Dumb Waiter (Git Gel Dolap) (1957) isimli oyunundaki Ben 

ve Gus arasında “su ısıtıcısı”yla ilgili beklenmedik bir şekilde gelişen diyalog, 

örneğin, Absürt Tiyatrodaki bireylerin antik döneme dayanan ‘soytarılar’ gibi farklı, 

gülünç ve alaycı olduklarının göstergesidir: 



18 
 

 BEN: Git ve yak onu. 
 GUS: Neyi yakacağım? 
 BEN: Su ısıtıcısını. 
 GUS: Gazı demek istedin, herhâlde. 
 BEN: Kim? 
 GUS: Sen? 

BEN: (Gözlerini kısarak). Gazı kastediyorsun demekle ne demek 
istiyorsun?  

  GUS: Şey, bunu demek istiyorsun, değil mi? Gazı. 
BEN: (sinirlenerek). Git ve su ısıtıcını yak diyorsam, bu git ve su 
ısıtıcısını yak anlamına gelir. 

  GUS: Su ısıtıcısı nasıl yakılabilir ki?  
  BEN: Bu bir söz sanatı! Su ısıtıcını yak. Bir söz sanatı! 
  GUS: Hiç duymamıştım. 
  BEN: Su ısıtıcısını yak! Bu yaygın bir kullanımdır! 
  GUS: Bence yanlış biliyorsun. 
  BEN: (tehditkâr).Ne demek istiyorsun? 
  GUS: Su ısıtıcını aç denilir. 
  BEN: (gergince). Kim der? (Pinter, 1996a: 125) 
 

Görüldüğü gibi, çoğu antik dönemdeki soytarılar gibi palyaço kıyafetleri 

giymemelerine ya da maske takmamalarına rağmen, BEN ve GUS birbirlerini yanlış 

anlayarak, ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen uygunsuz cevaplar vererek ve önemsiz gibi 

görünen bir konu üzerinde absürtçe tartışarak, aslında ‘soytarı’ kimliğini taşırlar. 

Taşıdıkları bu kimliklerin ‘soytarılar’daki özellikleri yansıtması, GUS’ın “Su ısıtıcını 

yak” (Pinter, 1996a: 125) gibi sözel sanat içeren kalıplaşmış ifadedeki ‘anlamsal 

sapma’ya dikkat çekerek, kabullenilmiş kuralların yanlışlığına vurgu yapmasıyla, bir 

anlamda var olan düzene baş kaldırmasıyla ve alaycı tavırlarda bulunarak kelime 

oyunlarına girişmesiyle daha fazla açıklık kazanır. Böylece, GUS ve BEN ikilisinin 

yanlış anlaşılmayla sonuçlanan kopuk ve alaycı ifadeler kullanmaları, onların 

‘soytarılar’a olan yakınlıklarına ışık tutarken, birbirlerini anlamayacak kadar 

güçsüzlük taşımalarına ve hatta belirsiz kişilerce manipüle edilmeyi kabullenebilecek 

kadar zayıf olmalarına rağmen hiç kimsenin fark edemeyeceği bir ‘anlamsal 

sapma’yı fark etmeleri ve dilsel kurallar üzerinde tartışmaya girmeleri ise, 



19 
 

‘soytarılar’ın gerisinde aslında bastırılan güçlü entelektüel düşüncelerin yer 

alabileceği sezdirisinde bulunur. Bu doğrultuda varılan en güçlülerin en basitliğe 

itilerek ‘soytarı’ damgasıyla işaretlendiği gerçeği ise, varoluş absürtlüğünün 

tarifsizliğine kapı açarak absürt evrendeki her şeyin nasıl altüst edildiğini gözler 

önüne serer. 

 Absürt Tiyatroya öncülük eden diğer bir unsur ise ‘mim’ geleneği ile sıkı bir 

ilişki içerisinde olan ‘commedia dell’arte’ geleneği olmuştur (Esslin, 1961: xi). 16. 

yüzyılın ortalarında ortaya çıkarak, özellikle Fransa ve İtalya olmak üzere neredeyse 

tüm Avrupa’yı etkisi altına alan ‘commedia dell’arte’, “doğaçlama komedi”, “konu 

komedyası” ve “hazırlıksız komedi” olarak bilinmiş; içinde yer alan çoğu karakterin 

maske takması ile “maske komedisi” olarak tanımlanmış; ve İtalyan komedyenleri 

tarafından geliştirildiği için en son olarak ise “İtalyan komedisi” ya da yalnızca 

“komedi” ismini almıştır (Oreglia, 1973: 1). Brand ve Pertile’ın (1999) ifade ettiği 

gibi, “yüz maskeleri”nin kullanıldığı, kadın âşıkların gerçekten kadın cinsiyetindeki 

oyuncular tarafından oynandığı ve belirli bir yazılı senaryoya dayanmayıp her 

maskede uzmanlaşmış oyuncuların sonraki oyunlarında tekrar kullanabilecekleri 

“sözler”inin, “şakalar”ının ya da “sözel ve fiziksel rutinleri”nin doğaçlama bir 

şekildeki kullanımından oluşan “taslak senaryo”nun dikkate alındığı ‘commedia 

dell’arte’, komik bir “ağız”la ya da “aksan”la konuşan oyuncuların anlattıkları 

gülünçlüklerle insanları eğlendirdikleri bir gelenektir (284; 285). Absürt Tiyatro gibi 

güldürmeye yer veren bu gelenekteki her grup, “umut”, “aşk” ya da “arkadaşlık” gibi 

konularda abartılı bir şekilde “şiirsel” kalıplaşmış sözler söyleyen “dört sevgili”den; 

hizmetçilerle başa çıkan “iki yaşlı adam”dan; kadın sevgiliye gelecekte âşık olacak 

bir “kaptan”dan; ve çoğunluğu erkek olmak üzere içlerinden en az bir tanesi “zeki” 



20 
 

ve diğeri ise “aptal” olan, âşıkları destekleyen, yaşlılarla mücadele eden ve Laurel ve 

Hardy ya da Marx Brothers gibi “bilme”, “tepki gösterme” ve “kıskançlık” hissetme 

gibi gülünç davranışlarda bulunan “hizmetçiler”den oluşur (Kuritz, 1988: 170; 171; 

172). Bu doğrultuda, Beckett’in Waiting for Godot (Godot’yu Beklerken) oyunundaki 

farklı kişiliklere sahip olan Estragon ve Vladimir ikilisinin ya da Jean Genet’nin The 

Maids (Hizmetçiler) oyunundaki Solange ve Claire ile Ionesco’nun The Bald 

Soprano (Kel Şarkıcı) oyunundaki Smith ve Martin ailelerinin Laurel ve Hardy gibi 

yer aldıkları beklenmedik eylemleriyle, ‘commedia dell’arte’ geleneğindeki 

karakterlerin uzantıları olduğu söylenebilir. Kuritz’ın (1988) ifadesiyle, ‘commedia 

dell’arte’daki “hizmetçilerin tokatlandıkları andaki etkiyi artırmak için genelde 

ağızlarında su ya da hava sakladıkları”; “dişçilerin sorunlu dişin haricindeki diğer 

bütün dişleri çekmek için daima marangoz ya da nalbant kullandıkları”; ve 

“garsonların tabakları ve çatal bıçakları masaya koymadan önce kirli pantolonlarıyla 

ya da önlükleriyle sildikleri” (172) dikkate alındığında ise, eski dönemlere ait 

olmasına rağmen ‘commedia dell’arte’ geleneğinin Absürt Tiyatroya yön verdiği 

gerçeği daha fazla açıklık kazanır. Üstelik, gülünçlüğün insanlığın başlangıcından 

beri var olduğu da kanıtlanarak, insanın absürtlüğün zincirlerindeki kör savaşının 

ebediliği gözler önüne serilir.     

Ortaçağın ‘soytarıları’yla ve ‘commedia dell’arte’ geleneğinin Zanni’si ve 

Arlecchini’yle ilişkilendirilen eski ‘mim’ geleneği, “müzikhol” ve “vodvil 

komedileri”nde etkisini sürdürmüş ve Absürt Tiyatroyu şekillendiren en önemli 

unsurların başında yer alan “sessiz film komedisi”ne de öncülük etmiştir (Esslin, 

1961: 239-240). Günlük yaşama dair “yaygın rutinler”in ve basitliklerin en komik 

şekilde sergilendiği ve beklenilen aksine sıradışılıklarla şekillendiği “sessiz film 



21 
 

komedisi”nde anlatılanlar değil anlatma biçiminin etkileyiciliği dikkat çeker 

(Balducci, 2011: 5). Bu doğrultuda, ‘sessiz film komedisi’nin güldürücü bir şekilde 

resmettiği kâbus ve amaçsızlıkla dolu dünyada sürekli olarak “sözsüz ve anlamsız 

eylemin derin şiirsel gücü” yansıtılır (Esslin, 1961: 239-240). ‘Sessiz film 

komedisi’nin en bilindik olayları altüst ederek sunması ve bu olayları bambaşka 

eylemlere neden olacak şekilde kullanarak evrenin absürtlüğünü yansıtması, örneğin, 

Keystone’nun Among the Mourners (Yaslılar Arasında) (1914) isimli komedisindeki 

cenazede “hokkabazlık” numaralarının yer almasında; The Adventurer (Maceracı) 

(1917) eserinde Chaplin’in kullandığı sprey şişesi”yle yemek yiyen kibar bir 

beyefendiye rahatsızlık vermesinde, spreyle içeceğini karıştırmasında ve spreyi 

içeceği haricinde her şeye püskürtmesinde; The Bath Chair Man (Tekerlikli Sandalye 

Sürücüsü) (1904) eserindeki Pierre’nin tekerlekli sandalyeyle sürdüğü bireyle birlikte 

onu aldatan sevgilisinin peşine düşerek, tekerlekli sandalyedeki bireye zarar 

verişinde; ve Heck (Kahrolası) eserindeki (1921) su pompasının Billy Bevan’a 

meydan okuyuşunda açıklık kazanır (Balducci, 2011: 9; 12; 18). Üstelik, ‘sprey’  ve 

‘su pompası’ gibi basit yaşama ait nesnelerin birer tehdit unsuruna dönüşmesi, güven 

duygusundan sıyrılan evrendeki korku ve endişeye ışık tutarken, yas tutulması 

beklenilen bir cenazede komiklik sergilenmesi ve tekerlekli sandalyedeki bireye 

zarar verilmesi, insanların değer yargılardan koptuğunu ve duyarsızlıklarıyla bireysel 

evrenlerdeki karanlığa gömüldüklerini sergiler. Böylelikle, Absürt Tiyatroda gülünç 

bir şekilde sergilenen korku, şüphe, kopukluk ve değersizleşme gibi kavramların 

‘sessiz film komedisi’nden izler taşıdığı açıklık kazanır. ‘Sessiz film komedisi’ gibi 

‘commedia dell’arte’ geleneğinin yeniden şekil bulduğu “kukla tiyatrosu” ve “Punch 

ve Judy gösterileri” de Absürt Tiyatronun gelişimine katkıda bulunmuştur (Esslin, 



22 
 

1961: 241). “Güçlü ve agresif” bir karakter olarak tanımlanan Punch’ın zayıf ve 

sakin Judy karakteri üzerinde üstünlük kurmasını ve fiziksel saldırılarla onu kontrol 

altına alışını konu edinen Punch ve Judy gösterileri, didaktik ve “tekrarlayıcı” 

sahnelerden oluşmuştur (Brooke, 2012: 3). Beckett’deki Pozzo ve Lucky’nin, 

Pinter’daki McCann ve Stanley’in ve Ionesco’daki Profesör ve Öğrencinin arasındaki 

ilişkinin Punch ve Judy arasındaki sevgi ve iletişimden yoksun soğuk ve tehditkâr 

güç ilişkisini anımsatması, Punch ve Judy gösterilerinin Absürt Tiyatro üzerinde ne 

kadar etkili olduğunu kanıtlamaktadır. 

‘Mim’ geleneğinden oluşan “yalın tiyatro” ve “soytarılık” gibi eski 

geleneklerin yanı sıra “anlamsız söz” unsuru da 20. yüzyıl öncesindeki Edward Lear, 

Lewis Carroll, ve Christian Morgen gibi birçok şairde yer alarak; Laurence Sterne, 

Lichtenberg, Charles Nodier, Mark Twain ve Ambrose Bierce gibi yazarların düz 

yazınında sergilenerek; ve Ring Lardner gibi tiyatro yazarlarının oyunlarında 

kullanılarak, Absürt Tiyatroda yeniden ses bulmuştur (Esslin, 1961: 249). Absürt 

Tiyatro öncesinde de gözlemlenen ‘anlamsız sözler’in Absürt Tiyatrodaki yansıması, 

örneğin, Ionesco’nun Kel Şarkıcı isimli eserindeki Martin ve Smith ailelerinin 

diyaloglarında açıkça gözlemlenir: 

BAYAN MARTIN: Kocanın tabutunu eğer bana verirsen, sana üvey 
annemin terliklerini veririm. 
BAY SMITH: Hizmetçimizle evlendirmek için monofizit tarikatından 
bir papaz arıyorum. 
BAY MARTIN: Ekmek bir ağaçtır, oysa ekmek aynı zamanda bir 
ağaçtır, her sabah, tan vaktinde, meşeden meşe doğar. 
BAYAN SMITH: Amcam köyde yaşar, ancak bu ebe kadını 
ilgilendirmez. 
BAY MARTIN: Kâğıt, yazmak içindir, kediyse fare için. Peynir, 
tırmalamak içindir.   (Ionesco, 1982: 39)  

 



23 
 

Görüldüğü gibi, Smith ve Martin çiftlerinin kullandıkları ifadeler, kendi içlerinde 

anlamsızlık taşıdıkları gibi diğer ifadelerle de bağıntısızlık sergilerler. Bu doğrultuda, 

Smith ve Martin ailelerinin aralarındaki mesafelerin aşılmazlığı gösterilirken, 

konuştuklarının sadece anlamsız ses topluluğundan ibaret oluşuyla ise, anlamın 

yitirildiği absürt evrenin bireysel dünyalarda açtığı kaosa ışık tutulur. Ionesco’daki 

bu diyalogların taşıdığı ‘anlamsız sözler’, Beckett ve Pinter’daki karmaşık 

konuşmalara da paralellik göstermektedir. Bunun en açık kanıtı, Kel Şarkıcı’daki 

‘bağıntı ilkesi’ni yıkan karakterlere benzer şekilde “Nereye gidelim?” sorusuna “Çok 

uzağa değil” diyerek yanıt veren Vladimir’e, Estragon’un “Evet, buradan çok uzağa 

gidelim” (Beckett, 2006a: 85) diye karşılık vermesidir. Bu doğrultuda, Vladimir ve 

Estragon’un birbirlerini dinlemedikleri ve fiziksel varlıklarının aksine yokluk 

sergiledikleri açığa kavuşurken, ‘anlamsız sözler’in Absürt Tiyatroda nasıl ses 

bulduğu da kanıtlanmış olur.  

Absürt Tiyatroyu şekillendiren başlıca eski gelenekler arasında, son olarak, 

“söylencesel, alegorik ve düşsel düşünceler”  yer alır (Esslin, 1961: 251). “Ölü 

insanların sayısı yaşayanlardan daha fazla. Ve sayıları da gittikçe artıyor. Yaşayanlar 

azalıyor” diyerek belirli bir kalıba sokularak manipüle edilen bireylerin ölüme 

sürüklenişine dikkat çeken ve “Asla bir gergedan olmayacağım, asla, asla!” (Ionesco, 

2000: 26; 124) diye haykırarak sisteme başkaldırmaya çalışan Berenger’in 

resmedildiği Ionesco’nun Rhinoceros (Gergedanlar) isimli oyununda, örneğin, 

“konformist faşizm” kavramının alegorisi sunulurken, Goldberg ve McCann’nin 

Stanley’e yaptıkları işkenceye yer veren The Birthday Party (Doğum Günü Partisi) 

oyununda “faşist vahşet”in alegorik betimlemesi yapılır (Knowles, 2001: 76). Benzer 

şekilde, Jean Genet’in  “aynalı salon düşüncesi”nde, “düş ve yanılsamalar”ı, 



24 
 

“Bottom’ın başkalaşımı”nı ve “sevgililerin büyülenmesi”ni sergileyerek tümüyle bir 

düş olan A Midsummer Night’s Dream (Bir Yaz Gecesi Rüyası) oyununun ve aynı 

şekilde ancak düş olarak düşünüldüğünde anlam kazanan The Winter’s Tale (Kış 

Masalı) gibi “dünyayı bir sahne ve yaşamı da düş olarak gören” Elizabeth tiyatrosu 

eserlerinin rüyasallığı yansıtılır (Esslin, 1961: 252). Üstelik, körlüğü gerçekle 

yüzleşmeye tercih edişiyle Godot’daki Pozzo kimlik arayışındaki mitolojik Oedipus 

karakterine dayandırılırken, Lucky ise mitolojideki “Günah keçisi” (Beckett, 2006a: 

33) ile özdeşleştirilir. 

1.2. Absürt Tiyatronun Özellikleri 

İkinci Dünya Savaşı’nın “groteskliği” ve “dehşeti” sonucunda beliren 

“nihilist dünya görüşünü” resmeden Absürt Tiyatro, her şeyin şüphe uyandırdığı ve 

insanların baskıcı “liderlerle”, manipüle edilen “ordularla”, “anlayamadıkları 

teknolojiyle” ve “bireyselciliği ve gelişmeyi engelleyen sosyal akımlarla” 

yüzleşmeye maruz bırakıldıkları dönem doğrultusunda şekillenmiştir (Rush, 2005: 

230). İnsanlığın mahkûm edildiği derin hiçlik hissiyle şekillenen Absürt Tiyatrodaki 

bu gerilimli varoluş kaosu, Tanrı’ya dua ederek yaşadığını söyleyen yalnız keşişin 

nasıl olup da Tanrı’nın zaten var olmadığından habersiz olabileceğine şaşıran 

Zerdüşt adlı karakteriyle Nietzsche tarafından Absürt Tiyatro sesini duyurmadan çok 

öncesinde de ifade edilmiştir (Esslin, 1961: 290). Nietzsche, “doğru”nun “yanlış”tan 

ve “iyi”nin “kötü”den ayırt edilemediği, her şeyin “ölüm”e yüz çevirdiği, bireyin 

“bitmek tükenmek bilmeyen bir alacakaranlık”la çevrelendiği ve sadece “neden?” 

sorusun değil aynı zamanda “ne?” sorusunun da gergin bir sessizliğe hapsolduğu 

evrende Tanrı’nın kaybolduğunu düşünerek, yitik değerlerin varoluşu 



25 
 

anlamsızlaştırdığını ileri sürmüştür (Haar, 1996: 11). Bu doğrultuda Tanrı’sız bir 

evrende dua etmenin anlamsızlığına da vurgu yapan Nietzsche, keşiş karakteri 

aracılığıyla bireylerin gömüldükleri derin illüzyonun tanımlanamaz absürtlüğünü ima 

etmiştir. Tanrı’nın varlığı gibi kabul edilmiş temel gerçeklerin çoktan çökmüş 

olduğunu ileri sürerek gerçeğin yitirildiği Absürt Tiyatrodaki yıkımı yansıtan 

Nietzsche’nin ardından ise, yaşamın “kopuk”, “amaçsız”, “absürt” ve “parçalanan” 

yüzü, dünya savaşlarının etkisiyle Tanrı’ya olan inançları sarsılan Absürt Tiyatro 

yazarları tarafından resmedilmiştir (Esslin, 1961: 290). 

 Absürt Tiyatro, felsefi yönüyle birçok değişik kurama ve insanı ele alışıyla da 

eski dönemlerdeki tiyatro türlerine benzerlik gösterir; ancak, Absürt Tiyatronun 

varoluş absürtlüğünü sergileme biçimindeki farklılık, bu paralelliğin tam olarak 

sürdürülememesine neden olur (Esslin, 1961: 16). Öncelikle, kâinatın ilk 

“hakim”inin Tanrı olduğunu redderek, insanlığın dayandığı kontrol edici ve 

cezalandırıcı yüce Tanrı anlayışına son verilmesi gerektiğini savunan Nietzsche’ye 

(Schuttle, 1986: 48) benzer şekilde, vurguladığı “yaşam”, “ölüm”, “yalnızlık” ve 

“iletişimsizlik” gibi “insan durumunun esas gerçekleri”yle, “grotesk, anlamsız ve 

kural dışı” bir varoluş portresi sergileyen Absürt Tiyatro, insanı “söylence dünyası” 

ve “dinsel gerçekler”le bir araya getirmesi açısından “eski Yunan tragedyaları”na, 

“ortaçağın gizem oyunları”na ve “barok alegorileri”ne benzerlik gösterir ve onlar 

gibi “kâinattaki insan varoluşunun gizemli ve tehlikeli olduğuna dair farkındalık 

oluşturmayı amaçlar” (Esslin, 1961: 291). Bu doğrultuda, varlık ve yokluk arasındaki 

ince çizgide sıkışarak “Ölmek, - uyumak,-/ Değil daha fazlası; uyuyarak son veririz 

sadece/ Kalp ağrısına, ve çektiğimiz ızdırap sancısına” diyen Hamlet’in varoluş 

bunalımında, “ruhumun neşesi” diye seslendiği Desdemona için, aynı zamanda, 



26 
 

“Onu parçalara ayıracağım” (Shakespeare, 1996: 688; 828; 844) ifadesini kullanan 

Othello’nun ardında sakladığı tehditkâr gerçeklikte ya da kimliksizliğin zincirlerinde 

değersizliğe itilen Oedipus’un gömüldüğü bulanıklıkta da Absürt Tiyatronun insana 

dair yoğunlaştığı sırlarla dolu atmosferin yer aldığı açıklık kazanır. Ancak, 

sergiledikleri ‘şüphe’ hissi açısından Absürt Tiyatroyla kesişen bu gibi oyunlar, 

“evrensel” olarak kabullenilen “gerçekleri” ararken, belirli bir “kozmik sistemin” var 

olmadığı esasına dayanan ve insanı Tanrı’ya iletmeye çalışmayan Absürt Tiyatro, 

bireysel dünyaların derinliklerine iner ve “insanın kişiliğinin, fantezilerinin ve 

kâbuslarının derinliğine inildiğinde karşılaşılanları gözler önüne serer” (Esslin, 1961: 

293). Üstelik, kabullenilmiş yargıların ve gerçeklerin farklı iç dünyalara ait bireylerin 

bireysel evrenlerinde farklı anlamlar kazanarak çoklu seslere dönüşmesiyle ise, 

Absürt Tiyatro, hiçbir zaman, tek bir gerçekliğe indirgenemez. 

Benzerlik gösterdiği “tragedya”, “gizem oyunları” ya da “barok alegorileri” 

gibi oyunlardan bireye yönelerek ayrılan Absürt Tiyatro, sergilediği “metafiziksel 

keder” doğrultusunda Giraudoux, Anouilh, Salacrou, Sartre ve Camus gibi “hayatın 

hiçliğini” ve “ideallerin, saflığın ve amacın değersizleşmesini” vurgulayan Varoluşçu 

yazarlara paralellik gösterir (Esslin, 1961: 16). Bunun en açık kanıtı tepeye kadar 

çıkardığı taşların kısır döngü içerisinde tekrar aşağıya inmesiyle anlamsız bir varoluş 

çabasına hapsedilen Camus’nün The Myth of Sisyphus (Sisifonis Söyleni) eserindeki 

Sisifonis’e benzer şekilde, seslendiği kişilerin boş sandalyelerden ibaret oluşuyla ve 

tüm hayatını dayandırdığı mesajını insanlığa iletmesini istediği “sağır” ve “dilsiz” 

Konuşmacısının ise sadece “Mmn, Mnn, Gü, Ga, Gu, Mmm, Mmm, Mmm, Mmm” 

(Ionesco, 2000: 176) gibi iniltiler çıkarışıyla sonuçsuzluğa itilen Ionesco’nun The 

Chairs (Sandalyeler) oyunundaki Yaşlı Adamın da anlamlandırılamayan nafile bir 



27 
 

uğraşa mahkûm edilişidir. Ancak, Ionesco’daki Yaşlı Adam’ın ve Camus’deki 

Sisifonis’in aynı varoluş boşluğunda buluşmalarının da sergilediği gibi, Absürt 

Tiyatro, felsefi yönden Varoluşçu tiyatroya benzer unsurlar barındırsa da felsefi 

açıdan Varoluşçu oyunlara gösterdiği bu paralelliği biçim açısından sağlayamaz; 

çünkü, Varoluşçu tiyatro, insanın absürt dünyadaki yitik varlığını “açık ve mantıklı 

nedenlerle biçimlendirirken”, Absürt Tiyatro, insanın gömüldüğü boşluğu 

sergilemede, “akılcı araçları” ya da “gidimli düşünceyi” kullanmaz ve yıkıcı 

sessizlikle örtülü derin çukurdaki varoluş anlamsızlığını açıkça ifade etmek yerine, 

“somut sahne imgeleri” ile yapısal açıdan da absürtleştirerek sergiler (Esslin, 1961: 

16). Örneğin, “kendimi göremediğimde gerçekten var olup olmadığımı merak 

ediyorum” diyerek, “aynalara” olan bağımlılığını ifade eden Sartre’ın No Exit (Çıkış 

Yok) (1944) isimli  Varoluşçu oyundaki Estelle, insanın ruhsal varlığından artık 

sıyrıldığını ve sadece fiziksel varlığa indirgendiğini açıkça belirtirken, ona “Senin 

aynan benim, canım, ve benden kaçamazsın….” diyen Inez, insanın Foucault’nun 

panoptikonlarındaki sürekli bakışa mahsur kalışını ifade eder ve  “Cehennem- 

diğerleridir!” ifadesini kullanan Garcin ise, kısıtlayıcı kuralların ve konformistliğin 

insanı çöküşe sürüklediğini açıkça ileri sürer (Sartre, 1989: 19; 21; 45). Sartre’ın 

oyununda vurgulanan insanın bu ruhsal soyutlanması ve panoptikonlardaki işkenceye 

maruz bırakılışı, benzer şekilde, Pinter’ın Doğum Günü Partisi’ndeki Stanley isimli 

absürt karakteri tarafından da sergilenir; ancak, Çıkış Yok’ta gözlemlenilenin aksine 

insanın baskıcı kurallarla gerçek varlığından soyutlandığına ve kontrol edici güçler 

tarafından sürekli bir cehennem endişesine sürüklendiğine dair Doğum Günü 

Partisi’nde hiçbir açık ya da anlamlı ifade kullanılmaz ve karmaşık diyalogların 

şiddetiyle sarsılan Stanley’in “A-gu… a-gu…eeehhh-ge…” (Pinter, 1991: 84) gibi 



28 
 

anlamsız gürültülerine yer verilir. Bu doğrultuda, hem Sartre hem de Pinter esasen 

aynı ızdırabı seslendirirken, Pinter’ın örtük ve kuralsız bir anlatım biçimini tercih 

ederek varoluş absürtlüğünün sancısını dil yapısına da yüklemesi onu Varoluşçu 

yazar Sartre’dan ayırır.   

Absürt Tiyatro oyunları, benzer şekilde, “sıradan insanların belirli güçler, 

yapılar ve ilkeler tarafından kısıtlandığı” Ekspresyonist oyunlarla da ilişkilendirilir 

(Rush, 2005: 230). Git Gel Dolap ve The New World Order (Yeni Dünya Düzeni) 

gibi şiddetin yer aldığı Pinter oyunlarında, Gergedanlar gibi baskıcı gücün 

kaçınılmazlığını gösteren Ionesco eserlerinde ya da The Zoo Story (Bir Hayvanat 

Bahçesi Masalı) gibi tehdidi resmeden Albee oyunlarında Ekspresyonist oyunlarda 

sunulan sömürme eylemine benzer bir insan yıkımının gerçekleştirilmesi ise Absürt 

Tiyatro ile Ekspresyonist oyunlar arasındaki bu ilişkiye açıklık kazandırır. Ancak, 

sergiledikleri güç ilişkileri, Absürt Tiyatroyla Ekspresyonist tiyatroyu her ne kadar 

birleştirse de sundukları şiddete bakış açılarındaki farklılık, bu paralelliği sona 

erdirir; çünkü, Elmer Rice’ın The Adding Machine (Ekleme Makinesi) ve Eugene 

O’Neill’in The Emperor Jones (İmparator Jones) oyunu gibi Ekspresyonist 

oyunlarda da gözlemlendiği üzere, Ekspresyonist tiyatro, “toplumdaki kısıtlayıcı 

yasaların değiştirilebileceğine dair iyimser yaklaşımlar sunarken”, Absürt Tiyatroda 

var olan sorun “onarılamaz” durumdadır, “insanlığı mahveden geçici bir şey değil 

evrenin ta kendisidir” ve üstelik  “bu evrenden hiçbir çıkış yolu yoktur”  (Rush, 

2005: 230). 

 Hinchliffe’in (1981) ifade ettiği gibi, Absürt Tiyatroyu felsefi açıdan 

benzerlik gösterdiği diğer tiyatro türlerinden ayıran en önemli ve en “şaşırtıcı” 



29 
 

özellik “tiyatronun bütün kurallarını hiçe saymasına rağmen” etkileyici ve derin bir 

ifadeye sahip olmasıdır (9). Absürt Tiyatronun başarısındaki bu sıradışılık, Esslin’in 

“iyi” kabul edilen oyunlarla Absürt oyunlar arasında yaptığı karşılaştırmasıyla 

açıklık kazanır: 

İyi bir oyunun mantık çerçevesinde biçimlenmiş bir anlatısı varken, bu 
oyunların (Absürt oyunların) ne anlatısı ne de olay örgüsü vardır; iyi 
bir oyunda ayrıntılı bir karakterleştirme ve güdüleme varken, bunlar 
çoğunlukla bilindik karakterlerden yoksundurlar, ve seyirciyi 
neredeyse mekanik kuklalarla baş başa bırakırlar; iyi bir oyunun 
düzenli bir şekilde gelişen ve sonuç bölümünde çözüme kavuşan tam 
anlamıyla açık ve net bir teması olması gerekirken, bu oyunların çoğu 
zaman ne bir başlangıcı ne de bir sonucu vardır; iyi bir oyunun 
çevreye ayna tutarak iyi gözlemlenmiş şemalarla dönemin toplumsal 
sorunlarına ışık tutması gerekirken, bu oyunlar çoğu zaman hayal ya 
da kâbus gibidirler; iyi bir oyun yerinde söylenilmiş sözlere ve anlamlı 
diyaloglara dayanırken, bu oyunlar tutarsız laf kalabalığından öteye 
gitmez. (1961: 15)  

Esslin’in (1961) belirttiği gibi, Absürt Tiyatro, “iyi oyun” diye tanımlanan bir 

oyunda olması beklenen “olay örgüsü”, “bilindik karakterler”, düzenli bir dramatik 

yapı, “toplumsal” eleştiri ve “anlamlı” dil kullanımı gibi öğelerin hiçbirini taşımaz; 

ancak, bu eksiklik Absürt Tiyatronun biçemsel özelliklerinde sakladığı derin anlamın 

sarsıcı etkisini asla gölgeleyemez (15). Çoğunlukla realist akım çerçevesinde oluşan 

ve ‘iyi oyun’ diye nitelenen oyunlardan ayrılarak ne bir başlangıca ne de bir sona 

sahip olan, birbirlerini ilk kez görüyormuşçasına davranan ve kim olduklarını 

kendileri bile bilmeyen Smith ve Martin ailelerini barındıran, bireysel evrenlerdeki 

kaosa vurgu yapan ve dilbilgisel kurallara uyan anlamlı ifadeler yerine,  “A! o! a! o! 

İzin verin de dişlerimi gıcırdatayım” (Ionesco, 1982: 40) gibi anlamsız sözlere yer 

veren Kel Şarkıcı oyununun ‘iyi oyun’ların dokunamayacağı varoluş derinliğine 

inmesi, örneğin, Absürt Tiyatronun başarısındaki bu farklılığı açık bir şekilde 

kanıtlar.  



30 
 

 Rush’ın (2005) ifade ettiği gibi, sergilediği evrenin mantıktan ve neden sonuç 

ilişkisinden sıyrılması sonucunda “olay örgüsü”nden yoksunlaşan Absürt Tiyatro 

“lineer anlatım”ı terk eder ve yer verdiği “süreksiz, rastgele ve kopuk sahneler”le 

absürt bireyin “ruh hali”ne vurgu yapar (236). Bu doğrultuda ise, toplumsal 

sorunlara, “ideolojik tartışmalar”a, “karakterlerin başlarından geçen olay ve 

yazgılar”a ya da “olaylar” dizisine yer vermeyerek, birbiri ardına sıralanan 

eylemlerden uzaklaşır ve bireyin iç dünyasındaki derin psikolojik çatışmalara yönelir 

(Esslin, 1961: 239). Tanımlanabilir bir evrenden çok uzakta olan Absürt Tiyatronun 

iç evrene yoğunlaşarak mantıklı ‘olay örgüsü’nden sıyrılışının en açık örneklerinden 

biri, şüphesiz ki, Godot’yu Beklerken oyunundan sonra en derin yankı uyandıran 

Beckett oyunu olan Endgame (Oyun Sonu) oyununda sergilenir: Gözleri görmeyen 

ve yürüyemeyen Hamm’in, kimsesiz Clov’un ve alışılmamış bir şekilde çöp 

kutusunda yaşamaya mahkûm edilen Hamm’in anne ve babası Nagg ve Nell’in yer 

aldığı kayıp zamanlı bu oyunda hiçbir ‘olay örgüsü’ yoktur; ancak, “Evren bizi 

unuttu” diyen Hamm’in ve sadece pencerenin ardından bakmakla yetinmek zorunda 

kaldıkları dış dünyayı “Gri” (Beckett, 2006c: 10; 21) olarak betimleyen Clov’un 

sözleri, insanın absürt dünyadaki bunalımını açıkça ortaya sererek donuk bir zamana 

hapsedilmiş ve uçsuz bir sisle çevrili bu gerilim içerisinde birbiri ardınca sıralanan 

olayların var olmasını beklemenin ne derece manasız olacağını açıkça 

kanıtlamaktadır.   

 Bilindik ‘olay örgüsü’nden yoksun olan Absürt Tiyatro, benzer şekilde, akla 

uygun karakterlerden de yoksundur: Esslin’in (1961) ifade ettiği gibi, Absürt 

Tiyatrodaki karakterlerin “eylemleri” ve “güdüleri”, çoğunlukla mantık sınırları 

dışarısındadır ve “bu karakterlerle özdeşleşebilmek neredeyse imkânsızdır”; çünkü, 



31 
 

“eylemlerini” çevreleyen sır perdesi, onları genel insan tanımından uzaklaştırarak, 

“seyircinin dünyayı onların bakış açısından gözlemlemesini zorlaştırır” (239-300). 

Absürt Tiyatrodaki karakterleri şekillendiren ve onları tanınan insan modelinden 

uzaklaştıran bu durum, örneğin, Pinter’ın The Room (Oda) adlı oyununda açıkça 

hissedilir: Oyun boyunca ne Bert ne de onun eşi olduğu tahmin edilen Rose hakkında 

açık bir bilgiye yer verilir ve Rose kimliği yine bilinmeyen Riley adındaki siyah ırklı 

bir kişi tarafından “Sal” (Pinter, 1996a: 108) diye çağırılarak sahip olduğu tek kesin 

şey olduğu sanılan Rose isminden de oyunun sonunda sıyrılır. Bu doğrultuda, 

özellikle asıl isminin bile Rose’mu yoksa Sal’mi olduğu kesin olarak bilinemeyen 

Bert’in eşi konumundaki birey olmak üzere oyundaki tüm karakterler, belirsizliğe, 

şüpheye ve korkutucu bir sessizliğe gömülürler. Sırla donatılmış olmalarının 

haricinde, Absürt Tiyatro karakterlerinin diğer bir özelliği ise, Hochman’ın (1984) 

belirttiği gibi, sadece “istemsiz davranışlarla cevap vererek, psikolojik güdülemeden 

ve istekten yoksun bir şekilde hareket etmeleridir” (258). Pinter’ın bir diğer oyunu 

olan Git Gel Dolap’taki Ben ve Gus isimli karakterlerin bireysel kimliklerinden 

soyutlanarak belirli görevleri yerine getirmekten öteye gitmeyen iki makineymiş gibi 

davranmaları ve böylece insan suretinde içi doldurulmuş iki cansız bedene 

benzemeleri bunun en açık kanıtıdır. Ben ve Gus gibi karakterlerle de görüldüğü 

üzere, bireysel kimliklerinden soyutlanarak neredeyse robotlaşan Absürt Tiyatro 

karakterleri, aynı zamanda, “kasvetli”, “şiddetli” ve “acı verici” bir evrende yer 

almalarına rağmen içinde bulundukları durumla örtüşmeyen “gizemli” ve 

“açıklanamaz” davranışlar sergileyerek “komik” olarak algılanırlar (Esslin, 1961: 

300). Izdırıba gömülü olmalarına rağmen gülünçlük oluşturan Absürt Tiyatro 

karakterlerinin bu çelişkisi, örneğin, çaresizce toprağa gömülü oluşuyla acıma hissi 



32 
 

uyandırması gerekirken; ruj sürerek, silahını öperek, gözlüklerini takıp çıkararak, 

aynaya bakarak, gülümseyerek ve en şaşırtıcı bir şekilde ise “Yaşasın, bugün de 

mutlu bir gün olacak!” (Beckett, 2010a: 9) diyerek gerçek durumuyla tamamen 

ilişkisiz davranışlar sergileyen ve böylece komiklik yaratan Happy Days (Mutlu 

Günler) oyunundaki Winnie karakteriyle açıklık kazanır. 

 Sıradışı karakter tipleri ve betimlemeleri gibi Absürt Tiyatronun dil kullanımı 

da alışılmış kuralların dışına çıkarak gerçekçi oyunlarda kullanılan dil özelliklerinden 

farklılaşır: Hochman’ın (1984) belirttiği gibi, absürt oyunlardaki karşılıklı 

konuşmalar, “insanlar arasındaki iletişimin mekanikliğini ve anlamsızlığını 

vurgulayan herhangi bir kılavuz kitabındaki klişelerden ve sürekli tekrar edilerek 

birbiri ardına sıralanan bebek konuşmalarından öteye gitmez” (258). Bu durumun en 

açık örneklerinden biri, Pinter’ın Doğum Günü Partisi adlı oyununda Stanley’e 

tekrar tekrar “Tavuk mu yumurtadan çıktı yoksa yumurta mı tavuktan çıktı?” (Pinter, 

1991: 52) sorusunu soran Goldberg ve McCann tarafından sergilenir; çünkü, 

Goldberg ve McCann’in bu gibi kalıplaşmış soruları, dilin düşünceyi iletme aracı 

olmaktan uzaklaşarak sıradan ve kişisel sesin duyulmadığı içi boş sözlere nasıl 

indirgendiğini gösterir. Bu şekilde anlamını kaybederek, insanlar arasında tarif 

edilemez derinlikte ve karanlıkta sükûta gömülü uçurumlar oluşturmasının yanı sıra, 

Absürt Tiyatrodaki dil, aynı zamanda, “sahnede olanın gölgesi altında kalır ve çoğu 

zaman karakterlerin hareketleri ile çelişkili bir durum oluşturur” (Esslin, 1961: 18). 

Godot’da birbirlerine “Hoşçakal” (Beckett, 2006a: 40) diyen Vladimir, Pozzo ve 

Estragon’un kıpırdamayarak birbirlerinden ayrılmamaları gibi Oyun Sonu’nda 

Nagg’i duyabildiğini ifade eden Nell’in “Duyma yeteneğimizi yitirmedik” diyen 

Nagg’e “Neyi?” (Beckett, 2006c: 13) diye karşılık vermesi de, örneğin, Absürt 



33 
 

Tiyatrodaki dilin gerçek durum ve eylemlerle olan uyuşmazlığına açıklık kazandırır. 

Benzer şekilde, Ionesco’nun Sandalyeler’indeki Yaşlı Adamla Yaşlı Kadının 

söyledikleri “basmakalıp sözlerin sayısı giderek büyüyen boş sandalyelere söylendiği 

gerçeği” de, alışılmamış bir şekilde, “çelişki” sergiler (Esslin, 1961: 18-19):  

YAŞLI ADAM [olmayan kalabalığa]: Ve şimdi, tüm baylar, bayanlar, 
genç hanımefendiler, küçük çocuklar, sevgili meslektaşlar, sayın 
Cumhurbaşkanı, sevgili silah arkadaşlarım,  Majestelerinizle, kendimi 
sizlere adayacağım. 
YAŞLI KADIN [tekrar eder] : Ve küçük çocuklar…klar…klar… 
YAŞLI ADAM: Yaş, cinsiyet, medeni durum, sosyal statü ya da 
meslek ayrımı yapmadan hepinize tüm kalbimle teşekkür etmek için 
kendimi size adayacağım. 
YAŞLI KADIN [tekrar eder]: Teşekkür etmek için…. (Ionesco, 2000: 
171) 
 
 

Görüldüğü gibi, Yaşlı Adam karşısında hayali bir kalabalığın olduğunu kabullenerek, 

“Kendimi sizlere adayacağım” (Ionesco, 2000: 171) gibi klasik ifadeler kullanırken, 

Yaşlı Kadın da sanki karşılarında onları dinleyen birileri varmışçasına Yaşlı Adamın 

sözlerini bilinçsizce tekrar eder ve bu durum absürt dünyada yalnızlaşan ve kendi 

dünyasına çekilmek zorunda kalan bireyin kullandığı dilin nasıl değer kaybettiğini 

gözler önüne serer. Üstelik, oyundaki hem Yaşlı Adamın hem de Yaşlı Kadının, 

yalnız oldukları gerçeğini bu şekilde kabullenmeyişleri, varoluşlarının ne kadar 

absürt olduğuna ışık tutarken daldıkları illüzyonun derinliğine de vurgu yapar.  

Absürt Tiyatronun farklı dil kullanımı haricindeki diğer bir özelliği ise, 

“serim”, “düğüm” ve “çözüm” gibi dramatik yapı bölümlerini kurallı bir şekilde 

takip etmeyişidir: Esslin’in (1961) belirttiği gibi, Varoluşçu yazarlarda kullanılan 

“serim”, “düğüm” ve “çözüm” yapısı,  

sorunların çözülebilir olduğu ve insanın yaşama amacının 
anlaşılabildiği bilindik ve genellikle kabul edilen nesnel gerçekliğe 



34 
 

dayanan bir dünya görüşü resmederken, entelektüel düşüncelerle değil 
şiirsel imgelerle biçimlenen Absürt Tiyatro, ne serim bölümünde 
düşünsel bir problem ortaya koyar ne de herhangi bir özlü söze ya da 
ana fikre indirgenebilecek açık bir sonuç sunar. (303) 

 

Varoluşçu yazar Sartre’nin The Respectful Prostitute (Saygılı Yosma) isimli 

oyununda, örneğin, bilindik ‘serim’, ‘düğüm’ ve ‘çözüm’ yapısının izleri 

gözlemlenir: Fahişe rolündeki Lizzie’ye tecavüz etmekle suçlanan Zenci karakterin 

onu kurtarması için Lizzie’den yardım isteyişiyle başlayan oyun, Senatörün asıl suçlu 

olan Thomas’ın suçsuzluğuna dair Lizzie’ye belge imzalattırmaya çalışmasıyla, 

Thomas’ın hapse atılması durumunda annesi Mary’nin derin bir kedere 

gömüleceğine inandırılan Lizzie’nin başlangıçtaki tüm tepkisine ve onu 

kurtaracağına dair Zenciye verdiği söze rağmen Thomas’ın suçsuz olduğuna dair bu 

belgeyi imzalamasıyla, belgeyi imzalattırmak için ona verilen vaatlerin tamamen 

yalan olduğunu öğrendikten sonra Lizzie’nin öfkeyle Zencinin suçsuzluğunu itiraf 

etmesiyle ve kuzeni Thomas lehine ifade vermesi için oyunun başlangıcında ona 

müşteri olan Fred’e silah doğrultmasıyla devam eder ve saklanan Zencinin kaçarken 

Lizzie’nin vuramadığı Fred’in gelecek hayallerine dâhil oluşuyla sona erer. Ancak, 

Sartre’ın bu şekilde ‘iyi yapılı’ oyunlardaki bilindik ‘olay örgüsü’nü takip etmesi, 

yansıttığı varoluş bunalımına gölge düşürmediği gibi bu bunalımın Absürt 

Tiyatronun karmaşasındakine benzer bir keskinliğe ulaşmasını da engellemez. 

Ibsen’in realist sırası içinde gerçekleşen olay dizisine ait Varoluşçu Saygılı Yosma 

oyununda, “Hatırlamaman işimi iyi yapmadığım anlamına gelir. Kötü bir iş için ücret 

almam” ifadesiyle geçirdikleri geceyi hatırlamayan Fred’den ücret almayacak kadar 

namuslu olduğu anlaşılan bir bireyin ‘fahişe’ rolünü üstlenmesi, Lizzie’ye tecavüz 

etmekle suçlanan Zencinin suçsuz olması, iyi bir aileye ait olduğu söylenen 



35 
 

Thomas’ın cinayet işlemesi ve “Babam Senatör” diyerek konumunun saygınlığı ile 

övünen Fred’in “Seni pislik!” ve “Şeytansın sen” (Sartre, 1989: 251; 256; 275) gibi 

ifadelerle seslendiği Lizzie’den yalancı şahitlik yapmasını isteyecek kadar aşağılık 

bir konumda bulunması, oyundaki değerlerin absürt evrendeki değerler gibi 

yıkıldığını, asıl gerçekliğin sosyal maskeler altında ezildiğini, güvenin yitirildiğini ve 

dengelerin altüst olduğunu gözler önüne serer. Böylece, Sartre karakterlerinin 

düşünebilme gibi çok önemli bir yeteneğe sahip oluşuyla saygı gösterilmesi beklenen 

ancak Vladimir ve Estragon gibi iki serseri tarafından bile en aşağılık konuma 

indirgenen Lucky karakteri gibi bilinen ve asıl gerçeklik arasında sıkıştıkları gerçeği 

açığa çıkar. “İmzalarsan tüm kasaba seni bağrına basacak. Tüm kasaba” diyen 

Senatörün sözüyle Thomas’ın suçsuz olduğuna dair belgeyi imzalamaya ikna olan 

Lizzie’nin yalan söylemesinin gerisinde toplum tarafından değer görme ve fark 

edilme isteğinin yer aldığı ve Zenciye sorduğu “Her ikimiz de yalnız değil miyiz 

dünyada?” (Sartre, 1989: 264; 272) sorusunun ardında acı veren bir yalnızlığın ve 

dışlanmışlığın bulunduğu dikkate alındığı ise, Absürt Tiyatronun sıradışı ‘olay 

örgüsü’ ile çelişen bilindik ‘olay örgüsü’ne rağmen Sartre gibi Varoluşçuların da 

Ionesco’nun Jack’i ya da Beckett’in Clov’u gibi yalıtılmış hayatlara itildiği yansıtılır. 

Varoluşçu yazar olarak Absürt Tiyatroda yer verilmeyen ‘serim’, ‘düğüm’ ve 

‘çözüm’ gibi bölümlere sahip olan Sartre’ın absürtlüğü yansıtmadaki bu inceliği, 

Fred karakteri aracılıyla, üstelik, daha fazla belirginleşir; çünkü, “Kimsin sen? Bu 

dünyada ne anlamın var? Büyükbabanın ne olduğunu bile bilmiyorsundur. Yaşamak 

benim hakkım; yapılacaklar var; onları gerçekleştirmem gerekiyor” diyerek, 

Lizzie’yi aşağılayan ve kendini ondan üstün gören Fred, oyunun sonunda söylediği 

“Büyükbabam buraya yerleşmeye geri geldi, Mississippi Kanalını açtı ve Vali 



36 
 

seçildi. Babam Senatör” (Sartre, 1989: 275) ifadesinden anlaşılacağı gibi, kendine ait 

bir kimlikten yoksundur ve kendini tanımlamak için babası ya da büyükbabası gibi 

diğer insanlara gereksinim duyacak kadar zayıftır. Bu zayıflığının farkına varmayıp 

özgüvenli bir şekilde davranarak ise gerisinde sakladığı çürük bedenle yaşıyormuş 

gibi hisseden absürt bireyle aynı varoluş absürtlüğüne itilir. Saygılı Yosma isimli 

Sartre oyununun bu doğrultuda gösterdiği gibi, Varoluşçular, Absürt Tiyatrocularla 

aynı absürtlüğü sergilemelerine rağmen bilindik ‘olay örgüsü’ ile şekillenirler. ‘Olay 

örgüsü’ açısından Varoluşçulardan ayrılan Absürt Tiyatro ise, sergilediği bireylerin 

dağınık zihinlerine benzer şekilde bilindik dramatik yapının alt üst edildiği bir yol 

izler. Böylece, çoğu absürt oyun, “başladığı gibi biten döngüsel yapı”yı takip 

ederken, diğer absürt oyunlar ise yalnızca “başlangıçtaki durumun giderek 

yoğunlaştırılması”yla ilerlerler (Esslin, 1961: 303). Absürt Tiyatrodaki dramatik 

yapının bilindik çerçevelerin dışına çıkarılması, örneğin, Ionesco’nun The Lesson 

(Ders) adlı oyununda açıkça sergilenir. Bunun kanıtı Öğrencinin Profesörünün evine 

gelişi ile başlayan oyunun bu Öğrenci öldükten sonra aynı şekilde eve başka bir 

öğrencinin gelişi ile devam etmesidir: evin Hizmetçisinin kapıda karşıladığı ilk 

öğrenciye Profesörü kast ederek “Sizi bekliyor. Biraz oturun. Ona geldiğinizi 

bildireceğim” (Ionesco, 2000: 182) deyişi ile başlayan oyun, aynı hizmetçinin 

oyunun sonunda yeni gelen bir öğrenciye “Siz yeni öğrenci olmalısınız. Ders için mi 

geldiniz? Profesör sizi bekliyor” (Ionesco, 2000: 218) demesiyle sona erer; ancak, bu 

son aynı diyalogların yaşanacağı ve bu yeni öğrencinin de Profesör tarafından dilin 

yıkıcı etkisine maruz bırakılarak sonsuz sessizliğe mahkûm edileceği yeni bir 

başlangıçtan başkası değildir.  



37 
 

Absürt Tiyatro, son olarak, “sosyal eleştiri” etrafında şekillenen Brecht gibi 

yazarlarda sergilenen “sosyal gerçekler”den ya da “siyasi tutumlar”dan uzaklaşarak 

“birliğini, anlamını, amacını yitirmiş kopuk bir dünya” sunmasıyla dikkat çeker 

(Esslin, 1961: 300). Absürt Tiyatronun sosyal argüman sunmaktan kaçınarak ait 

olduğu resimden oyulan insanın bireysel varoluşuna ve labirentlerine inmesi, 

örneğin, Pinter’ın A Night Out (Dışarıda Bir Gece) isimli oyununda açıkça 

gözlemlenir; çünkü, sosyal konulara değinilmeyen oyunda, annesinin ölümünün 

üzerinden on yıl geçmesine rağmen hâlen annesinin odasını onun ismiyle çağıran ve 

“Bu odaya neden Büyükkanne odası dediğini anlamıyorum, o öleli on sene oldu” 

diyen oğlu Albert’i “Büyükannen hakkında böyle konuşamazsın” (Pinter, 1996a: 

332) diye tersleyen Anne karakterinin ölen annesinin onu terk edişiyle 

yüzleşememesine ve böylece derin sancı yaşayan absürt bireyin illüzyona itildiğine 

açıklık getirilirken, annesinin sözünden çıkmayan ve itaatkâr tutumlarıyla alay 

konusu olan Albert’in oyunun sonunda tanıştığı kıza şiddet göstermesiyle ise bireyin 

güvenilmez doğasına ışık tutularak insanın tek bir gerçeklikle tanımlanamayacak 

kadar karanlık olduğu gözler önüne serilir. Dışarıda Bir Gece’de de sergilendiği gibi, 

sosyal sorunlardan bu şekilde uzaklaşan ve absürt bireyin dağınık gerçekliğine 

yönelen Absürt Tiyatro, Esslin’in (1961) ifadesiyle, bu şekilde, “asıl gerçeklerin 

bilincinde ve farkındalığında olmadan yaşanan hayatları hicveder” ve “‘kötülük 

yaratan insanlık’” duygusuyla “yarı bilinçli yaşamlardaki mekanik anlamsızlık ve 

ölmüşlük” hissini sergileyen Camus’nün absürtlük tanımında ise Absürt Tiyatroda 

dile getirilenin Brecht’in toplumu ve toplumsal değerlerin yıkımını hedef alan 

“sosyal eleştirisi”nden ne kadar uzakta olduğuna daha fazla açıklık getirilir: 



38 
 

Anlaşılabilirliğin belirli anlarında, hareketlerin mekanik yönü ve 
anlamsız pantomimleri, çevrelerindeki her şeyi anlamsızlaştırır. Cam 
bölmenin ardında telefonla konuşan bir adamın sesi duyulmaz, sadece 
görünen davranışları gözlemlenir. Neden yaşadığını sorar birey 
kendine. İnsanın kendi acımasızlığının önündeki bu keder, insanın 
kendi imgesiyle karşılaştığındaki bu tarif edilemez hayal kırıklığı, 
çağdaş bir yazarın (Jean Paul Sartre’nın) da belirttiği gibi, bu 
‘bulantı’, Absürttür.  (Camus’den aktaran Esslin, 1961: 291) 

Camus’nün ifadesinden anlaşıldığı üzere, Absürt Tiyatro topluma hitap etmek yerine 

iç dünyalara inerek bireyin derinlerindeki acı verici bunalımı sergiler. Bireyin 

derinlerindeki varoluş çığlığına yoğunlaşmasıyla ise, Ionesco’nun Bir Hayvanat 

Bahçesi Masalı’nda anlamsız davranışlar sergileyen Jerry’si, Beckett’in Rockaby 

(Ninni) isimli kısa oyununda yalnız başına sallanarak kendi sesini dinleyen yaşlı 

kadını ya da Pinter’ın Doğum Günü Partisi’nde kendini dört duvara saklayan 

Stanley’i gibi ruhsal bütünlükten yoksunlaşan evrenlerin kapılarını aralar. Ancak, 

sunduğu bu gibi dağılmış insan resimlerinin ebediyen yitirilmiş parçalara sahip 

olması sonucunda absürt dünyalara araladığı bu kapı hiçbir zaman makasla oyulan 

parçaların boşluklarını tamamlayamaz. Bu doğrultuda, baş başa kalınan ise yalnızca 

boşlukları çevreleyen belirsiz ve tenha parçalardır.  

1.2.1. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Samuel Beckett 

Doğduğu andan itibaren itildiği boşlukta sesini duyurmaya çalışan ve 

anlamsızca güneşin doğacağı günü bekleyen insanın duyulmayan çığlıkları ile 

trajikomik bir varoluşa hapsedilişini sergileyen Beckett, absürt derinliklere inmedeki 

entelektüel gücü ile en önemli Absürt Tiyatro yazarları arasında yer alır.  

Yaratıcılığı ile Absürt Tiyatroda derin yankı uyandıran Beckett, eserlerinin 

ruhunu şekillendiren modernist yazar Joyce’un derin izlerini taşır (Pattie, 2012: 12). 



39 
 

Joyce’un Beckett üzerindeki etkisi, örneğin, A Portrait of the Artist as a Young Man 

(Sanatçının Genç Bir Adam Olarak Portresi) romanındaki Dedalus karakterinin 

anlamsız sözlere indirgenen ve yalnızlık çeken Beckett karakterlerine benzeyişiyle 

öne çıkar. Pazar günleri gittiği kilisede anlamadığı kelimeleri ezberleyene kadar 

söyleyerek ve kendi düşüncelerinin duyulmadığı “Ben Dedalus’um. Adı Simon 

Dedalus olan babamın yanında yürüyorum. İrlanda’da, Cork’ta oturuyoruz.  Cork bir 

şehirdir. Odamız Victoria Otelinde. Victoria ve Stephen ve Simon. Simon ve Stephen 

ve Victoria. İsimler” (Joyce, 1992: 46; 70) şeklindeki kalıplaşmış ve maskeleyici 

ifadeleri kendi kendine kullanarak kişisel sesin yitirildiğini ve anlamın kaybolduğunu 

gösteren Joyce’un Dedalus’una benzer şekilde, Mutlu Günler’deki Winnie’nin de 

dua ettikten sonra “Yüce İsa aşkına Amin” ve “Sonsuz bir dünyaya Amin” (Beckett, 

2010a: 5) gibi bireysel düşüncenin yer almadığı sözler söylemesi ve bireylerin 

klişelerin yıkıcılığı altında değersizliğe itildiğini göstermesi, Dedalus’un Beckett 

karakterlerinde hissedilen tutsaklığa yön verdiğinin göstergesidir. Kimliğini tanıtan 

annesi, babası ya da yaşadığı şehirmişçesine duygudan sıyrılan kalıplaşmış ifadeler 

kullanarak sözün tükendiğini ve bireyi mekanikleştirdiğini belirten Dedalus, dilin 

değersizleşmesiyle beliren bu duygusal yoksunlaşma ile Winnie’ye paralellik 

gösterdiği gibi çevresindekilerle arasındaki uçurumu kapatamayarak yalnızlığa 

bürünmesiyle de, Beckett’in bir diğer karakteri olan A Piece of Monologue (Bir 

Parça Diyalog) oyunundaki Konuşmacıya benzer. Dedalus’un kendini yabancı gibi 

hissettiği an ile Bir Parça Diyalog’daki Konuşmacının sessizlikle baş başa kaldığı 

sahnenin karşılaştırılması bu paralelliği açıkça ortaya koyar. Öncelikle, ailesiyle 

arasındaki görünmez duvarları aşamayan Dedalus, yalnızlığının gerçekliğiyle baş 

başa kalır: 



40 
 

Faydasız yalnızlığını açıkça görmüştü. Ne yaklaşmaya çalıştığı 
hayatlara bir adım bile yaklaşmıştı ne de onu anneden, erkek kardeşten 
ve kız kardeşten ayıran kin ve utanç duygusuna son vermişti. Onlarla 
kan bağı taşımadığını ve aralarında gizemsel bir üvey akrabalık, üvey 
çocuk ve üvey kardeş ilişkisi bulunduğunu hissediyordu. (Joyce, 1992: 
75) 

 

Görüldüğü gibi, Dedalus, ona en yakın olması beklenen kişilere bile yabancıdır ve 

kendini terk edilmiş hisseder. Dedalus’un hissettiği bu yalnızlık duygusu tüm ailesini 

yitirerek sessizliğe hapsedilen Bir Monolog Parçası’ndaki absürt Beckett 

karakterinde de duyulur. Joyce’un Beckett’in Konuşmacısındaki bu izdüşümleri, 

karakterin ailesine ait duvardaki resimlerin birer birer yere düştüğünü ve geriye 

sadece duvardaki gri izlerin kaldığını söylediği ürkütücü monoluğunda açıkça 

gözlemlenir:   

Baba vardı. Şu gri boşlukta. Orada anne. Şu diğeri. Birlikteydiler. 
Gülümseyerek. Düğün günleriydi. Tüm üçü de orada. Şu gri leke. 
Orada tek başına. Bunun gibi. Şimdi değil. Unutuldu. Hepsi gitti 
çoktan. Gitti. Koparıldı ve parçalara ayrıldı. Yere saçıldı tümü. 
Yatağın altına süpürüldü. Toz ve örümceklerle yatağın altında binlerce 
parça. (Beckett, 2006b: 426) 
 

Anlaşıldığı gibi, Beckett’in Konuşmacısı, sadece tozla baş başa kalmıştır ve düşen 

fotoğrafların parçalanmasıyla geçmişe dair bağlarını da yitirerek Dedalus gibi 

varoluşun absürt yalnızlığına gömülmüştür. Bu doğrultuda, Mutlu Günler’deki 

Winnie’nin ya da Bir Parça Diyalog’daki Konuşmacının Dedalus’a benzerliği 

Beckett’in Joyce’dan etkilendiğine açıklık getirir; ancak, bu etkilenme, Beckett’in 

özgünlüğüne gölge düşürmez. Joyce’un “yeni kelimeleri”ni ve “sır dolu atıfları”nı 

sergilemesine rağmen kullandığı “iç monologlar”ın Joyce’unkinden farklılaşarak 

okuyucuyu ana karakterden uzaklaştırması (Pattie, 2012: 12-13) Beckett’deki özgün 

sesin kanıtıdır. Böylece, hem Winnie hem de monolog sunan Konuşmacı, Dedalus’la 



41 
 

aynı sancılı yazgıyı paylaşırken, alışılmadık bir şekilde kuma gömülen Winnie’nin 

anlamlandırılamayan davranışlarda bulunarak ve monolog sunan Konuşmacının ise 

aklını yitirmişçesine kelimelere ses vererek bilindik insan modelinden uzaklaşmaları, 

onları Dedalus’tan ayırarak Beckett’in yabancılaştırıcı etkisiyle Joyce’dan ve 

dolayısıyla etkilendiği diğer birçok yazardan nasıl farklılaştığına açıklık kazandırır. 

Joyce gibi modern yazarlardan etkilenmesine rağmen bu etkinin kendi sesine 

şekil vermesine izin vermeyen Beckett, aynı zamanda, Jung gibi düşünürlerle de 

zenginleşmiştir: Pattie’nin (2012) belirttiği gibi, Beckett’in All That Fall (Tüm 

Düşenler) isimli radyo oyununda, örneğin, Jung’un ölüm nedenini “tam anlamıyla 

hiç doğmamış olması”na bağladığı ve “öleceğine inanarak, tedavi bitiminden hemen 

sonra ölen genç bir kızın” bu ölüm hikâyesine yer verilir. (13; 23). Jung’un 

Beckett’in Tüm Düşenler’indeki yansıması, benzer şekilde, zaten ölü olunduğu için 

yaşamdan soyutlanıldığına dair Jung’un çıkarımının fiziksel anlamda yaşamalarına 

rağmen ruhsal olarak yaşamdan kopuk olan Bay ve Bayan Rooney karakterlerinde 

sergilenmesiyle de açıklık kazanır. “Şu an kaç yaşındayım?” (Beckett, 2006b: 188) 

şeklindeki alışılmamış sorusundan da anlaşıldığı gibi, örneğin, Bay Rooney, 

varlığından bile haberdar değildir ve yaşamda fark yaratmadığı için kendini 

unutmuştur. Onu trenden almak yola çıkan ve geçen arabaların tozlarıyla Icarus gibi 

önemsizliğe atılan Bayan Rooney ise “Nasıl devam edeceğim, gidemiyorum. Bırakın 

da leş gibi yere kapanayım ve bir daha hiç kıpırdamayayım!” şeklindeki isteğinden 

ve yaşamdan bıkmış bir şekilde kendi kendine dediği “Rahat yatağımda uzanıyor 

olsam, Bay Barrell, sadece yavaşça, acısızca, eriyerek, battaniyenin altında 

görülmeyene dek, arorat ve paçayla gücümü devam ettirerek. [Durur.] Ne öksürük, 

ne tükürük, ne kanama, ne de kusma, sadece daha iyi bir yaşama sürüklenme, ve 



42 
 

hatırlayarak, hatırlayarak, … ” (Beckett, 2006b: 174; 181) şeklindeki ifadesinden de 

anlaşılacağı üzere yaşama dair herhangi bir bağ taşımaz ve ölümün tek kurtuluş 

olduğunu düşünerek yaşamın ızdırabından kaçınmak amacıyla ölmeyi hayal eder. 

Üstelik, sıkıştığı arabadan onu çıkartmak isteyenlere “Önemsemeyin beni. Etmeyin 

bana aldırış. Yokum ben. Gerçek apaçık ortada” (Beckett, 2006b: 179) diyerek de var 

olmadığını belirtir ve yokluğun aslında daha az acı verici olduğunu ima eder. 

Yaşamdan soyutlanan Bay ve Bayan Rooney karakterleri, bu doğrultuda, yaşadıkları 

anı ölümle eşleştirerek ve ölüme ise yaşam anlamını yükleyerek Jung’un hikâyesinde 

zaten doğmadığı için ölü olan kızın silinmeyecek yazgısını paylaşırlar ve absürt 

bireyin doğuşunun yalnızca ölümle var olabileceğini ima ederler. Ölüme yüklenen bu 

ümidin gerçekteki belirsizliği ise, görmediği gökyüzünü mavi olarak hayal eden 

bireyin çaresizliğini ve dolayısıyla varoluş absürtlüğünü gözler önüne serer.     

Jung gibi düşünürlerin izlerini taşıyan Beckett’de, ayrıca, “kavramsal 

olmayan ifade biçimi”ne ve “soyutlama”ya yer veren “ekspresyonizm” ve 

“sürrealizm” akımlarının etkisi hissedilir (Kennedy, 1989: 9). Beckett’in 

‘ekspresyonizm’ ve ‘sürrealizm’den etkilenişi, örneğin, Krapp’s Last Tape (Krapp’ın 

Son Bandı) (1958) isimli kısa oyununda sergilenen grotesk varlık kısırlığıyla açıklık 

kazanır; çünkü, bütün oyunlarında olduğu gibi sosyal düşüncelere değil tenha bir 

dünyaya açılan bu oyununda sürekli olarak muz yiyen, anahtarlarını çıkarıp tekrar 

yerine koyan, çekmeceleri açıp kapatan ya da sesini kaydettiği bandını ileri geri saran 

Krapp karakteri bu gibi sadece alışkanlıktan dolayı anlamsızca tekrar ettiği 

eylemlerde yer alarak ‘ekspresyonist’ ve ‘sürrealist’ eserlerdeki mekaniklik ve 

duygusal yoksunluk hissini sergiler. İnsan duygularının parçalanarak grotesk bir 

şekilde mekanikleştirildiğine dair sezdirisiyle ‘ekspresyonizm’ ve ‘sürrealizm’ 



43 
 

düşüncesini yansıtan Krapp, benzer şekilde, banda kaydettiği diyaloglarının ürkütücü 

sıradanlığıyla ve karmaşıklığıyla da ‘ekspresyonist’ ve ‘sürrealist’ eserlerde 

vurgulanan kısırlaşmış insan portresinden izler taşır: 

BAND: [Güçlü bir ses, oldukça gururlu, Krapp’in çok öncesindeki bir 
zamanda olduğu aşikâr.] Otuz dokuzumdayım bugün, sesleniyorum- 
[…] Bugün otuz dokuzumdayım, kronik halsizliğim haricinde turp 
gibi hissediyorum kendimi, ve entelektüel olarak, öyle farz ediyorum 
ki… [tereddüt eder]…en başarılı dönemimdeyim- ya da buna yakın 
bir yerlerde. Müthiş durumu, geçen senelerde olduğu gibi, 
Winehouse’da kutladım. Kimsesiz. Çekirdekleri kabukların ayırarak, 
kapalı gözlerle oturdum ateşin karşısına. Bir zarfın arkasına birkaç not 
karaladım. Karanlık çıkmazıma, eski sefilliğime dönmek güzel. Daha 
az önce üç tane muz yediğimi ve dördüncüsünden ise zorlukla 
ayrıldığımı üzülerek söylemem gerekir. Benim durumumdaki bir 
adam için zararlı şeyler bunlar. [Öfkeli.] Kes artık! [Durur.] Masamın 
üstündeki yeni ışık harika bir gelişme. Etrafımdaki bu karanlıkla daha 
az yalnız hissedeceğim. (Beckett, 2006b: 217)  

Anlaşıldığı gibi, Krapp otuz dokuz yaşındayken sesini kaydettiği bandında ilk olarak 

kendinden bahsederken aniden yediği muzların sağlığına zararlı olduğuna değinir ve 

sonrasında ise anlamsız bir şekilde masasının üzerindeki ışığın faydasından söz eder. 

Krapp’ın bu şekilde kullandığı kopukluk ve anlam karmaşası sergileyen ifadeleri, 

ruhunun nasıl parçalandığını ve mantıklı düşünebilme yeteneğinden nasıl 

yoksunlaştığını sergiler. Böylece, ‘ekspresyonist’ oyunların endüstri devrimiyle 

kuklalaşan bireylerine ve anlamsızca konuşan ‘sürrealist’ karakterlere paralellik 

gösteren Krapp’ın, ayrıca, kendini banda kaydetmesi sesini duyurabileceği hiç 

kimsesinin olmadığını sergilerken, sesini kaydedebileceği bir banda sahip olmasına 

rağmen karanlıkta yaşaması ve yırtık giysiler içinde yer alması ise, dokunduğu 

bandının tuş seslerinin yalnızlığını ve çöküşünü sonlandıramadığını ifade eder. 

Üstelik, yalnızlığını hafifletmek için masasının üstündeki ışığa umut bağlaması, ne 

kadar çaresiz olduğunu iletirken, karşısında biri olmamasına rağmen sanki onu 



44 
 

dinleyen varmışçasına kendiyle ilgili itiraflarda bulunması ise ne kadar fazla fark 

edilme arzusu taşıdığını sergiler. Bu doğrultuda onu çevreleyen karanlığını 

paylaştığını sandığı ses bandına ve lambasına çoktan yitirdiği varoluş anlamını 

dayandıran Krapp’ın grotesk bir yalnızlığa indirgenişiyle ‘ekpresyonist’ ve 

‘sürrealist’ oyunlardaki karakterlere benzerlik gösterdiği gerçeği, en önemli olarak 

ise, hiç kimseye görünmek istemediği için dolapta yaşayan, birbirleri ile tek bir 

kelime bile etmeyen, ve her türlü lükse sahip olmalarına rağmen kendilerini 

mumyaya dönüştüren Strindberg’in The Ghost Sonata (Hayaletler Sonatı) 

oyunundaki karakterlerin sıradanlaşmasında ve gerçeğin sınırlarını aşan tuhaf 

sessizliğinde Krapp’ın ruhunun hissedilmesiyle de daha fazla açıklık kazanır. Ancak, 

Beckett’in bu gibi akımlardan etkilenişi her ne kadar inkâr edilemeyecek kadar açık 

olsa da bu etkileniş onu belirli bir tanımlamaya hapsedemez; çünkü, Beckett, “içinde 

yaşamış oldukları tarihsel dönemi, birer bireyi oldukları toplumu ve yansıttıkları 

edebiyat geleneğini aşarak günümüze gelen” Sofokles ya da Shakespeare gibi, 

“‘uzam’ ve ‘zaman’ sınırlarını aşarak insanlığın yeryüzündeki serüveninin tüm 

zamanlarını ve uzamlarını kucaklayan bir özgürlüğe ulaşmıştır” (Yüksel, 2006: 16). 

Yalnız ve kopuk oluşuyla Hayaletler Sonatı’nda kendini dolaba kapatan 

‘ekspresyonist’ ve ‘sürrealist’ kadın karaktere benzemesine rağmen Krapp’ın 

evrenden soyutlanışı için dolaba saklanmaya gereksinim duymaması ve zaten fark 

edilmediği gerçeği, Beckett’in kuramlarla kısıtlanamayacak kadar geniş olan bu 

özgürlüğüne ve özgünlüğüne ışık tutar.  

Varoluş absürtlüğünü özgünlüğü ile biçimlendiren Beckett’in dikkat çeken 

özelliklerinin başında karanlıkla çevrili karmaşık dünyalara mahkûm ettiği 

karakterlerinin sıradışılığı yer alır. Beckett’in “benim insanlarım” diye adlandırdığı 



45 
 

ve “yapmacıklıktan uzak” olan karakterleri (Beja vd., 1983: 3), ilk olarak, “sahne 

meydanının boşluğuna paralel bir kişisel hiçlik hissi” sergileyen kimsesiz ve değersiz 

doğalarıyla öne çıkarlar (Essif, 2001: 2). Beckett karakterlerinde görülen bu yalnızlık 

ve önemsizlik duygusu, örneğin, kendi ses kaydını dinleyerek mekanik bir şekilde 

sandalyesinde sallanan Ninni (1980) oyunundaki gri saçlı ve gece elbiseli yaşlı 

kadının yalnız olduğunu hissetmemek amacıyla günlerce penceresinde oturup 

gözlerini kırpmadan tek bir panjurun açılmasını bekleyecek kadar kimsesiz ve 

değersiz oluşuyla gözler önüne serilir: 

 KAYDETTİĞİ SESİ:kapalı tüm panjurlar 
değil hiçbiri açık 
açık olan onunki yalnızca  

     doğana kadar güneş 
     doğduğunda 

biterken gün 
                                                oturarak penceresinde 
     sessizce penceresinde 
     dört gözle 
     her taraftan 

açıp kapayarak 
     açılsın diye tek bir panjur 
     değil daha fazlası 

yüz de değil 
camın gerisinde 
arayan gözler (Beckett, 2006b: 438) 

 

Görüldüğü gibi, yaşlı kadın cam görünümündeki kalın duvarının gerisinde sadece 

panjuru açık olan bir pencere arar ve kalın duvarlarının ardındaki soğukluk ve küf 

kokusuyla o kadar yalnız hisseder ki yüzünü görmese bile karşısındaki pencerenin 

biri tarafından açıldığını bilmek ona değerli hissettirir kendini. Yaşlı kadının fark 

edilme ya da onun gibi bir yüz görme beklentisinde olmayıp sadece böyle bir yüzün 

varlığından haberdar olmakla yetinmesi, şeffaf görünümüyle kalınlığını maskeleyen 

penceresinin gerisinde uzun süre karanlığa ve değersizliğe itildiği için fark edilme 



46 
 

arzusundan çoktan vazgeçecek kadar kendi benliğine körleştiğini ve kendi varlığına 

dönebilmesi için kalın duvarlar gerisinde olsa da onunla aynı evrende soluyan bir 

kimsenin varlığına muhtaç kalacak kadar diğer penceredeki panjurlar gibi kendi 

ruhuyla bedeni arasına da panjurlar yerleştirildiğini göstererek, ruhundan koparılan 

soğuk bedeniyle kendini nasıl değersizleştirdiğini gözler önüne serer. Değersizlik 

yaşayan yaşlı kadının yalnızca diğer pencerelerdeki kapalı panjurla değil aynı 

zamanda kendine kapattığı panjurla da tenha bir karanlığa bulanması ise kendinden 

‘ben’ ile değil üçüncü tekil şahıs zamiri ‘o’ ile bahsetmesiyle açıklık kazanır. Ninni 

oyununda gözlemlenen boşluk hisleri dışında Beckett karakterlerinin dikkat çeken 

diğer özelliği “soytarı”ya benzemeleridir: Fletcher’ın (1998) ifade ettiği gibi, “sirk 

soytarılığı”, “müzikhol atışmaları” ve “dramatik mim” içeren Beckett tiyatrosundaki 

karakter, “zaman geçirmek için komik hareketlerde bulunan ve kelimeler kullanan 

bir çeşit soytarı gibidir; ancak, gerçek bir soytarının aksine diğer insanları 

eğlendirmeyi değil kendi can sıkıntısını geçirmeyi amaçlar ve yalnızca kendisi için 

soytarı gibi hareket eder” (201). Bu durumun en açık örneği, Godot’daki Estragon’un 

yapacak hiçbir şeyin olmadığından yakınan Vladimir’e “Hadi birbirimize hakaret 

edelim” demesi üzerine Vladimir’le birbirlerine “Tören maymunu”, “Gösterişçi 

domuz”, “Moron”, “Mikrop”, Düşük” ve  “Lağım Faresi” (Beckett, 2006a: 67) gibi 

sıfatlarla seslendikleri ve can sıkıntılarına son vermek için kendilerini asmayı 

düşündükleri sahnelerde görülür. Bu doğrultuda gülünçlük sergileyen Beckett 

karakterleri, ayrıca, “hareketlerinde ya da vücutlarında beliren fiziksel kısıtlamalar” 

sonucunda duranlığa indirgenerek Mutlu Günler’deki kuma gömülü Winnie karakteri 

ya da Play (Oyun) oyunundaki üç insan kafası gibi bulundukları yerden hiçbir yere 

ayrılamayıp sahneye çakılı kalmalarıyla öne çıkarlar (McMullan: 1993: 16). Mutlu 



47 
 

Günler’deki Winnie’de ya da Oyun’daki M1, M2, ve M gibi karakterlerde görülen bu 

hareketsizlik, benzer şekilde, giydirildiği uzun siyah elbisesiyle, şapkasıyla, eğdirilen 

başıyla ve “pençe” gibi “kötürüm” (Beckett, 2006b: 458) görünümü verilen açık 

elleriyle sahneye sabitlenen ve başını kaldırmasına bile izin verilmeyen Catastrophe 

(Felaket) (1982) oyunundaki Baş Kahraman karakteri aracılığıyla da gözlemlenir. 

Oyundaki bu karaktere sakat izlenimi verilmesi ve kıpırdamasına izin verilmemesi 

ise, absürt bireyin tıpkı yönetmenlerin yönlendirmelerine uyan oyuncular gibi 

manipüle edilerek, sabitlendiği boşlukta çaresizliğe itildiğini sergilerken absürt 

evrendeki insanın akan zamanın içinde hep aynı çürümüşlük kokusunda kaldığını ve 

hem dış evrenden hem de kendinden soyutlanarak sadece hareketsiz bir bedene 

dönüştürüldüğünü gözler önüne serer. Felaket oyununda görüldüğü gibi 

hareketlilikten yoksunlaştırılan Beckett karakterleri, son olarak, “bekledikleri ana 

hiçbir zaman ulaşamadıkları gibi, olmayı hayal ettikleri yere de hiçbir zaman 

ulaşamayarak" herhangi bir “yer” ve “zaman”a dâhil edilmeyişleriyle dikkat çekerler 

(Hale: 1987: 25; 33). Beckett karakterlerini kuşatan bu aidiyetsizlik duygusu, 

örneğin, birbirleri hakkında fısıltılarla konuşan ve oturdukları bankın üzerinde 

düğümlemişçesine birbirlerinin ellerini tutan Come and Go (Gidiş ve Geliş) (1965) 

oyunundaki VI, RU, FLO adındaki üç çocukluk arkadaşının belirsizlikle çevrili yer 

ve uzam boşluğunda tüm bağlarından koparılmış olmalarında açıkça gözlemlenir. 

Ayrıca, VI’nin “Eski günlerden konuşmayacak mıyız?” (Beckett, 2006b: 335) 

şeklindeki önerisinde bir yere ait olma isteğinin yer alması da, koparılan bu 

bağlarının onları varoluş bilincinden uzaklaştırdığını ve yaşamda yer aldıklarını 

kanıtlamak için geçmişteki anılarına ihtiyaç duyacak kadar kendi varlıklarından 

şüpheye düştüklerini belirterek aidiyetsizliğin yabancılaştırıcı etkisine ışık tutar. 



48 
 

Karakterlerinin sıradışılığı ile dikkat çeken Beckett, benzer şekilde,  gerçeklik 

sınırlarını aşan şaşırtıcı dil kullanımıyla öne çıkar: Coe’nun (1983) ifade ettiği gibi, 

bir “metafizikçi” olarak “dilin ötesine geçmeyi” amaçlayan Beckett, “fikir” yerine 

“fikir biçimleri” sergileyerek, “kavram” yerine kavramsal olmayanı sunarak ve 

“düşünüyorum o halde varım” düşüncesi yerine Sartre’ın “yokum, öyleyse 

düşünüyorum” fikrine dayanarak,  dili herhangi bir “kavram” ifade etme amacı 

taşımayan “otomatik” ve “ilkel” bir “biçime” dönüştürür (38). Düşünme eyleminin 

yokluk anlamına geldiği Beckett dilinin mekanikliği ve içsel karışıklığa dönük oluşu, 

örneğin, unutulmuş bir yazar olduğu anlaşılan ve SES isminde tanımlanan Cascando 

(Cascando) (1962) isimli radyo oyunundaki karakterin ifadelerinin kuralsızca birbiri 

ardına sıralanmış kopuk sözlerden oluşmasıyla ve kaos sergileyişiyle açıklık kazanır:   

SES:-düşer…tekrar…bilerek ya da değil…göremez…yerdedir…bu 
önemli olan da…kumda yüzü…kolları açık…kum tepeleri çıplak 
…yok hiçbir çalılık…aynı eski ceketi…aşırı aydınlık bir gece… ya da 
nasıl tanımlanırsa öyle…daha gürültülü deniz…gök gürültüsü…köpük 
kümeleri denizde…Woburn…zihni…nedir zihnindeki…huzur…yine 
huzur…zihninde…değil daha fazlası…bitti arayış artık…uyu 
hadi…hayır henüz değil…kalkar…önce dizleri…elleri açık…geniş 
gövdesi…aynı geniş kenarlı eskimiş şapkası…ezilmiş…ilerle…devam 
eder…ton ağırlığında…kumda…diz boyu derinliğinde…batar…deniz- 
(Beckett, 2006b: 299) 

Bir yazarın zihnindeki labirentlere ait olduğu anlaşılan bu ifadelerin gösterdiği gibi, 

Beckett dili söz dizimini takip eden kurallı cümleler yerine aralarında anlamsal 

ilişkinin yer almadığı kopuk ve mekaniklik sergileyen kelimelerden oluşur. 

Oyundaki sesin sahibi olduğu anlaşılan ve Woburn ismindeki karakterinin yer aldığı 

hikâyesini tamamlamaya çalışan yazarın yapayalnız olduğu ve zihnindeki 

labirentlerin çıkmazlığında unutulduğu dikkate alındığında ise, Beckett’in düşünme 

eylemi ile yokluğu nasıl eş değer gördüğü açıklık kazanır. Böylece, düşünebilme 



49 
 

yeteneğine sahip olmasına rağmen susturulmaya çalışılarak köle konumuna 

indirgenen ve yaşamdan soyutlanan Godot’daki Lucky gibi düşüncelerle boğuşan 

Cascando’daki bu yazarın da yalnızlığının ardında zihinleri manipüle edilerek 

körleştirilen ve köleleştirilen topluluklardan onu ötekileştiren ve tehdit unsuru olarak 

algılandığı için önemsenmeyerek tüketilmeye çalışılan düşünebilme yeteneğinin yer 

aldığı açıklık kazanır. Bunun sonucunda ise, diğerleri tarafından var olarak kabul 

edilebilmenin yalnızca yok olmayla, düşünemeyerek, sağlanabileceği anlaşılır. 

Karakterleri ve dil kullanımı ile özgünlüğe ulaşan Beckett, aynı zamanda, 

“şüphe” ve “belirsizlik” hislerinin yön verdiği çelişkili atmosferi ile dikkat çeker: 

Worth’un (2001) belirttiği gibi, “Oyunlarımdaki anahtar kelime ‘belki’dir” diyen 

Beckett, “eğer sadece karanlık olsaydı bu durumda her şey açık olurdu. Sadece 

karanlık değil aynı zamanda ışık da var olduğu için durumumuz karmaşıklaşır” 

düşüncesine dayanarak, ne inancın değerini koruduğu ne de “manevi arzuları”n ya da 

“cehennem korkusu” gibi “manevi korkuları”n tam anlamıyla yok edildiği evrende 

karakterleri ikileme hapseden bulanıklık hissini sergiler (5; 6; 7). Tekillikten 

sıyrılarak birçok katmana ulaşan ve şüpheyle yoğrulan gerçeğin doğurduğu 

tanımlanamazlıkla Beckett’te hissedilen bu sancılı çelişki, örneğin, Oyun Sonu’ndaki 

Hamm ve Clov karakterlerinin belirsizliğin zincirlerinde sıkışmalarında açıkça 

gözlemlenir. Hamm ve Clov karakterlerinin bu sıkışıklığı ise, tam batmayan 

güneşleriyle gecenin karanlığındaki siyahın kesinliğine bile sahip olamayıp, Clov’un 

ifadesiyle “Gri” ya da “Açık siyah” (Beckett, 2006c: 21) rengindeki gökyüzünde 

paradoksal bir varoluşa mahkûm edilişleriyle sergilenir. Bu doğrultuda ‘gri’ renk gibi 

siyah ve beyazın karmaşasında belirsiz bir renge bürünen Hamm ve Clov’un varoluş 



50 
 

çelişkisi, benzer şekilde, doğa tarafından unutulup unutulmadıklarından emin 

olamadıklarının sergilendiği diyaloglarında görülür: 

 HAMM: Unuttu doğa bizi. 
 CLOV:  Yok doğa artık. 
 HAMM: Artık doğa yok mu! Abartıyor olmalısın. 
 CLOV: Yok etrafımızda. 

HAMM: Ama, nefes alıyoruz, değişiyoruz! Yitiyor saçlarımız, 
dişlerimiz! Geçliğimiz! İdeallerimiz! 
CLOV: Öyleyse unutulmadık. 

 HAMM: Ancak, artık var olmadığını demiştin. (Beckett, 2006c: 10)  
 

Yukarıdaki alıntıda görüldüğü üzere, nefes almak, değişmek ve saçları, idealleri ya 

da gençliği yitirmek gibi doğanın var olduğu izlenimini veren yaşamsal eylemler ile 

görünmeyen bir doğa arasında sıkışan Hamm ve Clov ikilisi, unutulup 

unutulmadıklarına dair ikileme düşerler ve kendi savundukları düşüncelerinden bile 

şüpheye düşecek kadar tereddütle çevrelenirler. Bu doğrultuda evrenlerinin 

belirsizliğe gömülü oluşu onları inkâr ve inanç arasındaki ince paradoksa iter; ancak, 

Hamm ve Clov’u bu çelişkiye sürükleyen faktör, en önemli olarak, devam eden 

yaşamsal faaliyetlerinin unutulmadıklarının ve doğanın devam ettiğinin göstergesi 

olduğuna dair yanılgılarıdır. Bunun nedeni ise, yaşamsal faaliyetlerin devam edişinin 

hatırlanmanın değil aksine düştüğü denizde görülmeyerek parlayan güneşin gerisinde 

karanlığa itilen ve duyulmayan haykırışlarıyla sessizliğe indirgenen mitolojik 

karakter Icarus gibi unutulmanın göstergesi oluşudur. Unutulmayan bir varlığın 

yaşatılmak gibi bir sancıya mahkûm edilmeyeceği gerçeği ise, onları çelişkiye 

sürükleyen bu aldanışın aslında sese sahip olduğu için duyulduğunu sanan ve fark 

edildiğini düşünerek yaşıyor olduğu illüzyonuna kendini kapatan insanın bu ikilemi 

oluşturmada kendisinin de rol oynadığını açıkça gözler önene serer. Her şeyin rutin 

bir şekilde devam ettiği evrende kulak verilmeyen Icarus gibi terk edilmiş olduğu 



51 
 

gerçeğini kabullenmek yerine bireyin aslında nafile bir çırpınıştan ibaret olan 

yaşamsal eylemleriyle unutulmadığı sonucuna vararak yaşadığına inanması, üstelik, 

varoluş diye tanımlanan olgunun yalan üzerine kurulu olduğu ve bu olgunun 

gerisinde esasen bulunan yokluğun kabul edilemeyişiyle bu yalandan hiç uyanılmak 

istenilmediği gerçeğine kapı aralar. 

 Beckett, son olarak, özellikle kısa oyunlarının “tutarlı dramatik bir kâinat” 

sunmak yerine “imge”ye indirgenen; karanlıkta, direk ışıkta ve biçimlendirilmiş 

hareket ve kostümlerde asılı kalan; parçalanmış ve doğal durumundan çıkarılmış, 

ağız ya da kafa şekli verilen”; ve “kimlik” belirleyici özelliğinden sıyrılan “vücut”lar 

sergileyişiyle dikkat çeker (McMullan, 1993: 10). Not I (Ben Değil) (1972) oyununda 

kuralsızca birbiri ardına sıraladığı ilişkisiz sözleriyle gürültü oluşturan ve karanlığa 

hapsedilen ‘ağız’dan başka hiçbir şeyin yer almaması, Oyun’da (1962) yaşadıklarına 

farklı bakış açıları sunarak çok katmanlı bir gerçeklik sergileyen ve M, W1, W2 

şeklinde isimlendirilen bir erkekle iki kadının sadece kafalarının yer alması ve That 

Time (O Zamanlar) (1974) oyununda vücudundan koparılmışçasına ayrık duran tek 

bir erkek kafasının bulunması, örneğin, Beckett’in özellikle kısa oyunlarında kopuk 

vücut bölümlerine yer verdiğinin en açık kanıtıdır. Ben Değil, Oyun ya da O 

Zamanlar isimli oyunlarında sergilendiği gibi Beckett’in bu şekilde parçalara 

indirgenen vücutlara yer verişi ise, ruhun parçalandığını, bireyi oluşturan aidiyetlik 

hissi veren bağların çürüyerek bütünlüğün yitirildiğini ve bunun sonucunda 

acımasızca parçalara indirgenen bireyin evrende boş bir şekilde savrulduğunu ortaya 

koyar. Ayrıca, parçalara ayrıştırılan bu bireylerin “disipline mahkûm edilerek ne 

sahne ışıklarının sürekli ışıltısından ne de sahnenin kısıtlayıcı duvarlarından 

kaçabildiği” (McMullan, 1993: 16) gerçeği dikkate alındığında, bütününden koparak 



52 
 

dağınık parçalara indirgenen insanın bile içinde bulunduğu kaostan onu çıkarabilecek 

hiçbir çıkış yolunun olmadığı ve yaşadığı müddetçe varoluş sancısını tadacağı açıklık 

kazanır.   

1.2.2. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Harold Pinter  

“Dil hâkimiyeti”yle, “yalınlığı”yla, “doğru gözlemleri”yle, “duygu 

derinliği”yle, “farklı yaklaşımı”yla, “etkileyiciliği”yle ve özellikle “sıradan alt sosyal 

sınıflara sunduğu evrensel ve şiirsel bakış açısı”yla İngiliz edebiyatında çarpıcı bir 

yere sahip olan Pinter, Absürt Tiyatronun önde gelen isimlerindendir (Esslin, 1961: 

205; 223).  

Pinter’ın Absürt Tiyatrodaki özgün duruşunda başlıca ‘Pinteresk’ özellikleri 

rol oyar: ‘Pinteresk’ özellikler arasında, Pinter oyunlarındaki “banal gerçekliğin 

altında yatan tehdit”; “sessizlik ve duraksamalarla şekillenen biçem”; düşündürücü 

“alt metinler” etrafındaki gizemli atmosfer (Harrison: 1998: 196); “otoriteye karşı 

çıkan bireyin yok edilme tehlikesiyle karşı karşıya kalışı” (Shaw, 2009: 212); ve 

“gerçekçi” gibi görünen öğelerin gerçeküstü bir şekilde sunularak bir “parodi”den 

öteye gitmeyişi (Kane, 1984: 133) yer alır.  

‘Pinteresk’ özelliklerden ilk olarak “tehdit” unsurunu eserlerinin neredeyse 

ruhuna işleyen Pinter, “tehdit komedisi” ile özdeşleştirilir (Chiasson, 2009: 31). 

“İnsan durumunun dehşetini ve yalnızlığını” sergileyen “tehdit komedisi” (Gale’den 

aktaran Luyat, 2009: 232) içindeki “tehdit” hissi, eserlerini damgaladığı Pinter’ın 

kendi deyişi ile sıradışılıktan uzaklaşarak zor bir labirente hapsedilen insanın her 

anını kapsar: “Tehdit her yerdedir. Bildiğiniz gibi, tam bu odada, tam da bu anda, 

dört bir yandan tehditle çevriliyiz. Buna engel olamazsınız; bundan kaçamazsınız” 



53 
 

(aktaran Chiasson, 2009: 32) ve hayatta aynı zamanda gülünçlüklerin de yer alışıyla 

“komedi” ile bütünlük oluşturur: “Yaşamda komedi var ve yaşamda korku da var ve 

bence her ikisi de […] birlikte var olur” (aktaran Prentice, 2000: 39). Pinter’ın 

ifadesiyle gülünçlüklerle aynı anda yer alan ‘tehdit’ unsuru, Elsom’ın (1976) 

belirttiği gibi, “fiziksel şiddet”e, “dış dünyadan kaynaklanan içinden çıkılmaz 

sorunlar”a ya da “duygusal güvenin ürkütücü yokluğu”na dönüşerek üç farklı şekilde 

hissedilir: Doğum Günü Partisi’ndeki Stanley’in ona iyi davranan Meg’e kabaca 

davrandığı ve Goldberg ve McCann’in huzurunu bozdukları Stanley’i çeşitli oyunlar 

eşliğinde taciz ederek dili tutulmuş bir şekilde götürdükleri sahnelerde “tehdit” 

unsuru “fiziksel şiddet” şeklinde ortaya çıkar; kan akıtıldığı açıkça belirtilmemesine 

rağmen trajikomik bir şiddetin ve ölümün varlığının hissedildiği Git Gel Dolap’ta 

“tehdit” tanımlanamayan bir duygu şeklinde belirir; ve dış dünyanın “korkutucu” ve 

“karışık” olmasıyla karakterlerin içeriye kapandıkları Oda oyununda ise “tehdit” 

“duygusal güven”in yitirilişiyle açığa çıkar (108). Pinter’ın ‘tehdit komedisi’nde 

hissettirdiği ‘komedi’ ve ‘korku’ arasındaki sıkışıklık, Doğum Günü Partisi, Git Gel 

Dolap ve Oda oyunlarının yanı sıra James’in kendi eşiyle ilişki yaşadığını 

düşündüğü Bill’i kimliğini belirtmeden aradığı ve örtük bir şekilde tehdit ettiği 

sahnesiyle (The Collection) Koleksiyon (1961) oyununda da sergilenir: 

 SES: Bill, sen misin? 
 BILL. Evet? 
 SES: İçeride misin? 
 BILL: Kimsin? 
 SES: Kıpırdama. Birazdan ordayım. 

BILL: Ne demek istiyorsun? Kimsin?  
 SES: İki dakikaya kadar ordayım. Anlaşıldı mı? 
 BILL: Bunu yapamazsın. Burada insanlar var. 
 SES: Boş ver. Başka bir odaya gideriz. 
 BILL: Bu saçmalık. Seni tanıyor muyum ki? 

                       SES: Kim olduğumu beni görünce öğreneceksin. 



54 
 

  BILL: Beni tanıyor musun? 
  SES:  Sadece olduğun yerde kal. Hemen geliyorum. 

BILL:Ama ne istiyorsun, kim-? Bunu yapamazsın. Hemen 
ayrılıyorum buradan. 

  SES: Görüşürüz. (Pinter, 1996b: 113-114)   
 

Görüldüğü gibi, eşinin kendisine Bill’le tek gecelik bir ilişki yaşadığını bildirişinden 

sonra Bill’den hesap sormak isteyen James, kendini tanıtmadan Bill’i telefonla arar 

ve Bill üzerinde baskıcı bir tutum takınarak hemen onun yanına gideceğini ve olduğu 

yerden ayrılmaması gerektiğini söyler. James’in emirlerini duyan Bill ise şaşkınlıkla 

karışık bir korku yaşar ve her an zarar görebileceğine dair rahatsız edici bir endişeye 

kapılarak yanında onu koruyabilecek başkaları da olmasına rağmen hemen 

bulunduğu ortamdan ayrılır. Bill ve James arasındaki bu diyalog, başlangıçta her ne 

kadar sıradan gibi görünse de aslında korkuyla gülünçlüğün iç içe geçtiği ‘tehdit 

komedisi’nden kolay çözümlenemeyen bir kesit sunar. Bunun nedeni James’in 

tehditkâr emirlerinin ve baskıcı tutumunun Bill’de tanımlanamaz bir korku ve endişe 

uyandırırken, Bill’i ev telefonundan arayan James’in Bill’e evde bulunup 

bulunmadığını sorması, diyaloğun sonunda Bill “Hemen ayrılıyorum buradan” 

dediğinde onunla dalga geçercesine “Görüşürüz” (Pinter, 2006: 114) diye 

yanıtlayarak onu dikkate almadığını göstermesi ve sanki sıradan bir telefon 

konuşmasında yer alıyorlarmışçasına tavır takınması ise, bu tehditkâr durumun okura 

yabancılaşarak gülünçlük yaratmasına neden olur.  Bu doğrultuda, Pinter’ın ‘tehdit 

komedisi’ndeki ikilemleri açıklık kazanırken, James’in tehditkâr sözlerinden korkan 

Bill’in etrafındakilerden yardım istemeyip kaçmayı seçmesiyle ise, absürt evrendeki 

güvenin yitirildiğine ve absürt bireyin çaresizliğine açıklık kazandırılır.        



55 
 

 Gülünçlüğün altında sergilenen “tehdit” haricinde başlıca ‘Pinteresk’ 

özellikler arasında, ikinci olarak, Pinter’ın “sessizlikler ve duraksamalarla şekillenen 

biçem”i yer alır (Harrison, 1998: 196). Kumar’ın (1996) ifade ettiği gibi, Pinter 

oyunlarının, başlangıçta “saçma” ve “gelişigüzel” tanımlanarak aşağılanmasına ve 

“iletişimsizlik”le özdeşleştirilmesine neden olan “sessizlikler” ve “duraksamalar”, 

“dile getirilemeyen” düşünceleri ve duyguları ifade etmedeki rolleriyle “ölü 

duraklar” tanımlamasından uzaklaşarak Pinter tiyatrosunun önemli unsurları olarak 

kabul edilmişlerdir (136). Yüzeysel anlamlarından çeşitli derin anlamlara ulaşan 

“sessizlikler” (Chiasson, 2009: 33), “yalnızlık” ve “ayrılık” gibi hislerin ifadesinde, 

“belirsizlik” atmosferinin iletilmesinde ve karakterlere içsel özgürlük sunmada rol 

oynarlar (Kane, 1984: 146-147). Sarah’nın gerçek yaşamda eşi olan Richard’ın 

metresini oynadığı ve Richard’ın ise Sarah’nın sevgilisini oynadığı The Lover 

(Sevgili) (1963) oyunundaki Richard ve Sarah çiftinin gerçek kimlikleriyle yer 

aldıkları diyaloglarının sessizliğinde, örneğin, yalnızlık ve kopukluk duyguları açıkça 

gözlemlenir: 

  RICHARD: Nasılsın? 
  SARAH: İyi. 
  RICHARD: Güzel. 
   Sessizlik.  

Moralin biraz bozuk gibi görünüyor. Canını sıkan bir şey mi var?  
  SARAH: Hayır. 
  RICHARD: Günün nasıl geçti? 
  SARAH: Kötü değil. 
  RICHARD: İyi değil mi? 
   Durur. 
  SARAH: Fena değil işte. 
  RICHARD: Aaa, Üzgünüm. 
   Durur. 

İtiraf etmeliyim ki, evde olmak gibisi yok. Nasıl bir rahatlık bu hayal 
bile edemezsin. 

   Durur. 
  Sevgilin geldi mi? 



56 
 

   Sarah cevaplamaz. 
  Sarah? 
  SARAH: Ne? Pardon. Düşünüyordum ki 
  RICHARD: Sevgilin geldi mi? 
  SARAH: Aaa, Evet. Geldi. 
  RICHARD: Formunda mıydı? 
  SARAH: Gerçekten başım ağrıyor. (Pinter, 1996b: 173-174) 

 
Alıntıda görüldüğü gibi, Richard ve Sarah arasındaki diyalog, kayıtsızca sorulan 

sorulardan, ilgisiz cevaplardan, duraksamalardan ve sessizliklerden oluşur. Richard 

ve Sarah’nın evli iki çift olmalarına rağmen birbirlerine karşı bu şekilde sessiz 

kalmaları ve sanki iki yabancıymış gibi konuşmaları, aralarındaki aşılmaz 

uçurumlara ışık tutarken benzer şekilde her ikisinin de farklı evrenlerde yaşadığına 

açıklık kazandırır. Birbirlerine yabancılaşan Sarah ve Richard çifti arasındaki bu 

mesafe, üstelik, sadece farklı kimliklerindeyken birbirlerine yakınlaşmalarıyla ve 

birbirlerine doğruyu söylemeleriyle daha fazla belirginleşir. Richard’ın metresi 

rolündeki Sarah’ya zayıflığından memnun olmadığını itiraf ederken, eşi rolündeki 

Sarah’a onu zayıfken sevdiğini söylemesi bunun en açık kanıtıdır. Sarah ve 

Richard’ın birbirlerinden kopuklukları, en önemli olarak ise, Richard Sarah’ya 

sevgilisinin formda olup olmadığını sorduğunda Sarah’ın “Gerçekten başım ağrıyor” 

(Pinter, 1996b: 174) şeklindeki sorulanla tamamen ilgisiz bir cevap vererek 

Richard’ın susmasını istediği ve onu cevaplamak istemediğini ima ettiği anda 

gözlemlenir. Bu doğrultuda ise, aslında sadece sessiz kaldıkları anlarda değil benzer 

şekilde konuştuklarında da sessizliğin soğuk duvarlarıyla çevrelenerek tenha 

evrenlerinde gürültüden öteye gitmeyen sözlerle baş başa kaldıkları yansıtılır. Sevgili 

oyununda sergiledikleri ‘kopukluk’ ve ‘yalnızlık’ hislerinin dışında, ‘sessizlikler’in 

sunduğu ‘belirsizlik’ hissi ise, örneğin, bitişinde sadece Rose’un “Görmüyorum. 

Göremiyorum. Göremiyorum” (Pinter, 1996a: 110) şeklindeki sessiz çığlıklarına yer 



57 
 

vererek aniden karanlığa bürünen Oda oyununun kuşku dolu sonundan ve Riley’in 

gel çağrısına sessiz kaldığı sahneden anlaşılacağı gibi, geçmişi hakkında tek bir 

kelime bile etmeyen Rose’un şüpheli doğasında açıkça gözlemlenir: 

  RILEY: Eve dön, Sal. 
   Durur. 
  ROSE: Ne dedin bana? 
  RILEY: Eve dön, Sal. 
  ROSE: Sal deme bana. 
  RILEY: Gel, şimdi. 
  ROSE: Sal deme bana. 
  RILEY: Buradaydın demek. 
  ROSE: Sal deme. 
  RILEY: Sana dokunabiliyorum. 
  ROSE: Dokunma bana. 
  RILEY: Sal. 
  ROSE: Yapamam. (Pinter, 1996a: 108)  

Görüldüğü gibi, Rose’un aniden karşısına çıkarak ondan eve dönmesini isteyen ve 

ona Sal diye hitap eden Riley’i terslemesi ve “Sal deme bana” şeklindeki ‘nicelik’ ve 

‘bağıntı ilkesi’ni yıkan yanıtıyla Riley’in sözlerine sessiz kalışı, Rose’un Sal 

olmadığı izlenimini verirken diyaloğun sonunda Rose’un söylediği “Yapamam” 

(Pinter, 1996a: 108) ifadesi, Rose’un Riley’in aradığı kişi olabileceği sonucunu verir. 

Bu doğrultuda Rose’un sessiz kalarak geçmişini kapandığı oda gibi kalın duvarların 

gerisine saklaması ve açmadığı perdeleriyle karanlığa hapsedişi bulanıklık oluşturur. 

Bu bulanıklığın bireyin kendi kimliği ile ilgili olduğu gerçeği ise absürt bireyin 

değersizliğine ve kendine yabancılaşmasına ışık tutarak, benzer şekilde, kimliğin 

tutsak edici yapısına kapı aralar. Rose’un Sal olabileceği ihtimali göz önüne 

alındığında, Rose’un kendisiyle yüzleşmek yerine başka birinin kimliğine bürünmek 

isteyecek kadar kendinden nefret ettiği gerçeği dikkate alındığında ise, bu tutsaklığın 

eziciliği açıklık kazanır. Oda oyunundaki bulanıklığı yansıtan ‘sessizlik’ unsurunun, 



58 
 

son olarak, karakterleri kısıtlayıcı güçlerin tepkisinden gizlemede ve onlara 

kendilerini ifade etme fırsatını sunmada oynadığı rolü, örneğin, Night School (Gece 

Okulu) (1960) oyunundaki Sally’nin çalışkan ve disiplinli bir öğretmen kimliğine 

bürünerek gece hayatında çalıştığını gizlemesiyle ve büründüğü sessizlik sayesinde 

toplum tarafından hoş karşılanmayan bu yaşam tarzını devam ettirmesiyle açıkça 

kanıtlanır. Sally’nin toplumda değer görmesinin ve “çok temiz”, “sessiz” ve “ev kızı” 

(Pinter, 1996b: 192) gibi tanımlamalarla onu öven Annie ve Milly tarafından 

kabullenilerek ev ortamına girmesinin gerisinde sessizliğiyle sakladığı gerçeklerin 

yer alışı ise bireyin toplumsal varoluşunun yalnızca istenilen şekilde hareket ederek 

gerçekleştiğini ve dışlanılmamak için kabullenilmeyen gerçeklerin sessizlikle 

örtülmesi gerektiğini gösterirken, bireyin hakkı olan özgürlüğünü sessizliğinin 

gizleyici ve yanıltıcı gücünde arayacak kadar çaresiz oluşuna da ışık tutar. Sally’nin 

gece hayatı yaşarken aynı anda sessiz bir öğretmen rolüne bürünmesi, üstelik, bireyin 

beklentiler ve kendi gerçekliğiyle çeliştiğine ve bunun sonucunda parçalara ayrılarak 

kimlik bunalımı yaşadığına da açıklık getirir. Sevgili, Oda ve Gece Okulu 

oyunlarında sergilendiği gibi ‘kopukluk’ ve ‘bulanıklık’ hislerini belirten ve 

kısıtlanmış bireyin kendi gerçekliğini gizli bir şekilde devam ettirmesini sağlayan 

‘sessizlikler’ haricinde Pinter “duraksamaları” ise, “konuşmayı manalı, ironik ya da 

şüpheli bir konuma getirerek tüm konuşmaların ve ifadelerin derinleşmesinde ya da 

birbirinden kopmasında rol oynarlar” (Luyat, 2009: 33). Çok farklı anlam 

derinliklerine ulaştıran Pinter ‘duraksamaları’, örneğin, Dışarıda Bir Gece’deki 

Anne’nin oyunun sonundaki konuşmasında açıkça gözlemlenir:   

  ANNE [merdivenlerden.] : Albert! 
Vücudu donar. Bakışlarını yere çevirir. Bacakları yavaşça 
birleşir. Önüne bakar. 



59 
 

ANNESİ, sabahlığıyla odaya girer. Ona bakarak dikilir. 
   Saatin kaç olduğundan haberin var mı? 
   [Durur.] 
   Nerdeydin? 
   [Durur.] 

[Sitem eder, neredeyse ağlayacak gibi olur.] Ne diyeyim sana 
bilmiyorum ki, Albert. Öz annene el kaldırırsın demek. Böyle 
bir şeyi daha önce hiç yapmamıştın. Öz anneni tehdit 
ediyorsun demek. 
[Durur.] (Pinter, 1996a: 374) 

 
Görüldüğü gibi, Albert’in hareketlerinin şaşırtıcı bir şekilde değiştiğinden yakınan 

Annesi, Albert’i hedef alan bu sitemli konuşmasında sürekli olarak duraksar. 

Konuşmadaki bu duraksamalar, Albert’ten yanıt alamayan Annenin sessizlikle baş 

başa kaldığını gösterirken, Albert’in Annesine cevap veremeyecek kadar Annesinden 

korktuğunu ve onun için otorite figüründen ibaret olan Annesi tarafından 

öğrenildiğinde cezalandırılacağına inandığı bir takım gizli gerçekler sakladığını 

belirtir. Bu doğrultuda, Albert’in itaatkâr maskesinin altında aslında annesine olan 

korkusunun yer aldığı, Anne’nin sadece kendi sözleriyle baş başa kalarak Albert’e 

sadece ruhundan koparılmış bir ‘Anne’ kelimesiyle bağlı olduğu, ve Albert’in de 

Annesine yabancılaşarak kendi sessizliğine büründüğü gözler önüne serilir. Annenin 

Albert’ten cevap almak için duraksaması ve yanıtsız kalacağını bilmesine rağmen 

duraksamalarının ardından sözlerine tekrar devam etmesi ise, Albert üzerindeki 

baskısına ışık tutarak, ondan korkan oğlunun ona cevap veremediği ve dolayısıyla 

sessizlikle baş başa kaldığı gerçeğiyle yüzleşemediğine de açıklık getirir. 

‘Pinteresk’ özelliklerin önde gelen üçüncü unsuru “alt metinler” ile 

oluşturulan gizemli dünyadır (Harrison, 1998: 196). Chiasson’un (2009) ifadesine 

göre, Pinter oyunlarını sisle çeviren sır perdesinin üstü kapalı diyalogları derin merak 

uyandırır: “Pinter, karakterlerini öyle ustaca yazar ki onların iç yaşantılarını ve 



60 
 

düşünce süreçlerini örter ve hatta onları yok gibi gösterir ve bu da okuyucuyu 

görünenin gerisinde ne olduğu hakkında düşünmeye sevk eder” (34). Pinter’ın 

düşünsel çaba gerektiren ve kolay çözümlenemeyen bu gizemi, bir Kibrit Satıcısının 

varışıyla sessizlikleri parçalanan ve birbirlerinden çoktan kopmuş oldukları gün 

ışığına çıkan Edward ve Flora’nın sırla örülü bulanık dünyalarına alt metinler 

aracılıyla kapı aralayan A Slight Ache (İnce Sızı) oyununda açıkça sergilenir. Alt 

metinlerin İnce Sızı’daki sırlı derinliğine, örneğin, Edward’ın Kibrit Satıcısının 

bekleyişine anlam veremediği ve Flora’nın ise Edward’a karşı Kibrit Satıcını dolaylı 

olarak savunduğu sahnede ulaşılır: 

 EDWARD: Yine geldi. 
 FLORA: Ama, o sürekli orada ki.  
 EDWARD: Neden? Ne yapıyor orada? 

FLORA: Adam haftalardır orada dikiliyor. Ama, sana hiçbir zararı 
olmadı, oldu mu ki? Bunu düşünmüyorsun hiç. 
EDWARD: Ne yapıyor orada? 
FLORA: Kibrit satıyor, tabii ki de. 
EDWARD: Saçmalık bu. Saat kaç? 
FLORA: Dokuz buçuk. 
EDWARD: Sabahın dokuz buçuğunda elinde kibrit tablasıyla ne 
yapmaya çalışıyor, Tanrı aşkına? 
FLORA: Saat yedide geliyor. 
EDWARD: Yedide mi? 

  FLORA: Saat yedide hep orada. 
  EDWARD: Öyleyse, varışını hiç tam olarak….görmedin? 
  FLORA: Hayır, ben… 
  EDWARD: Eee, nerden biliyorsun…tüm gece orada dikilmediğini? 
  [Durur.]   

FLORA: Onda sana enteresan gelen bir şeyler mi var, Edward? 
(Pinter, 1996a: 159) 

  

Görüldüğü gibi, Edward, şüphe ettiği Kibrit Satıcısının neden evlerinin önünde tüm 

gün dikildiğini sorgularken ve Kibrit Satıcısının varlığından rahatsızlık duyarken, 

Flora, Kibrit Satıcısının ona hiçbir zararının olmadığını söyler ve ‘bağıntı ilkesi’ni 

yıkarak Edward’ın Kibrit Satıcısıyla uğraşmaması gerektiğini ima eder. Flora’nın 



61 
 

Edward’a belirsiz ve ‘bağıntı ilkesi’ni yıkan ilişkisiz yanıtlar vermesi, konuyu 

değiştirmeye çalıştığını gösterirken, Kibrit Satıcısı ile aralarında geçmişe dayanan bir 

bağın olduğu ve Kibrit Satıcının evlerinin önünde dikilmesinin nedensiz olmadığı 

izlenimini verir. Flora’nın kimliği belirsiz Kibrit Satıcısıyla aralarında bir ilişkinin 

olduğuna dair alt metinlerle varılan bu örtük yargı, benzer şekilde, Kibrit Satıcısının 

kim olduğunu mutlaka öğreneceği söyleyen Edward’ı “Buna ne gerek var ki?” 

ifadesiyle terslediği ve Kibrit Satıcını “zararsız” ve “yaşlı” (Pinter, 1996a: 172) gibi 

tanımlamalarla savunduğu zamanda gözlemlenir. Oyundaki alt metinlerin ulaştırdığı 

örtük dünya, en önemli olarak ise, Flora’nın “Kadın…biliyorsun ki, erkeğin hep 

kaybetmesi gerektiği yerde, kadın daima kazanır” dediği anda ve oyunun sonunda 

Barnabas diye seslendiği Kibrit Satıcısına “Sana bahçemi, bahçeni göstermek 

istiyorum” ve “Tut elimden” diyerek Edward’a “Tablan burada” (Pinter, 1996a: 174; 

183; 184) ifadesini kullandığı zaman gözlemlenir: Flora’nın kadının hep 

kazanacağını söylemesi, oyun sonundaki zaferinin habercisi ve Edward’dan intikam 

aldığının göstergesi olurken, isimsiz Kibrit Satıcısına Barnabas ismiyle seslenip 

bahçe Kibrit Satıcısıyla ikisine aitmişçesine davranması ve Edward’a kibrit tablasını 

vermesi, Edward’ın dışlandığını ve Edward’ın Flora’da tamamlayamadığı boşluğun 

Kibrit Satıcısı tarafından tamamladığı izlenimini verir. Bu doğrultuda açığa çıkan 

Edward ve Flora ikilisinin aslında birbirlerine ait olmadıkları, her ikisinin de yalanla 

örülü evrenlerde yer aldıkları, Flora’nın Kibrit Satıcına karşı sempati beslediği 

düşüncelerinin oyunda hiçbir şekilde ifade edilmediği dikkate alındığında ise, 

oyundaki alt metinlerin ne kadar derin gizlere ulaştırdığı aydınlığa kavuşur. Alt 

metinlerle varılan yargıların tamamen çıkarımdan ibaret oluşu ve Edward, Flora ve 

Kibrit Satıcısının gerisindeki gerçeklerin halen bulanık oluşu, üstelik, bu derinliğin 



62 
 

yalnızca belirli bir kısmına ulaşıldığını gösterirken, Pinter’daki asıl gerçekliğe hiçbir 

zaman ulaşılamayacağını ve Pinter karakterlerinin gizemin labirentlerindeki 

karanlıktan hiçbir zaman kurtulamayarak alt metinlerin derinliklerinde gömülü 

kalacaklarını da gözler önüne serer.  

‘Pinteresk’ özellikler arasında, ayrıca, “otoriteye karşı çıkan bireyin yok 

edilme tehlikesi ile karşı karşıya kalışı” yer alır: Shaw’un (2009) belirttiği gibi, 

Pinter kendi sözleriyle “var olan düzene uymayan ya da bu düzeni sorgulayan 

bireyleri yok etmese bile pasifize eden, devlet gücü, ailesel güç ve dini güç gibi 

otoriter tutumlara gönderme yaptığını” belirttiği oyunlarında her ne kadar “siyasi” 

anlamların yer aldığını reddetse de Pinter oyunlarının biçemiyle ulaşılan derin 

anlamında bireyin otoritenin ve çevrenin saldırısına maruz kalışı saklıdır (212; 219). 

Pinter oyunlarında otoriteye uymayan kişilerin varlıklarının tehdit edilişi, Doğum 

Günü Partisi oyunundaki Stanley’in çoğunluğa uymayan yaşam tarzından 

uzaklaştırılmasında ve oyun sonunda doğum günü partisi adı altında cezalandırılarak 

aslında ölüme mahkûm edilmesinde açıkça gözlemlenir. Stanley’in Meg’le 

konuşurken piyano çaldığı zamanlara dönerek kendi kendine söyledikleri, örneğin, 

Pinter’daki çoğunluk dışındakilerin bulundukları tablodan zorla koparıldıklarının, 

bütünün yer aldığı tabloya uydurulmak için şiddete maruz bırakıldıklarının ve var 

olan düzene uydurulmayı reddettiklerinde ise bütündeki tabloyu bozmamaları için 

karmaşa yarattığı düşünülen varlıklarına son verildiklerinin göstergesidir: 

STANLEY (kendi kendine). Eşsiz bir dokunuşum vardı. Tamamen 
benzersiz. Çıka geldiler birden. Geldiler ve bana teşekkür borçlu 
olduklarını söylediler. Şampanya içmiştik o gece, bir yığın şampanya. 
(Durur.) Babam sanki beni dinlemeye gelmişti. Bu arada, ona da bir 
kart bırakmıştım. Ancak, gelebilecek durumda değildi, herhalde. 
Hayır, Ben-ben adresi kaybettim, gelmemesi bundan dolayı. (Durur.) 



63 
 

Evet. Aşağı Edmonton. Ondan sonra, ne yaptıklarını biliyorsun? 
Saldırdılar bana. Saldırdılar bana. Hepsi planlanmıştı, her şey 
hesaplandığı gibi gitti. Sonraki konserim. Başka bir yerdeydi. Kış 
mevsiminde. Çalmaya gittim oraya. Sonra, oraya vardığımda, konser 
salonu kapalıydı, alanın kepenkleri indirilmişti, bir bekçi bile yoktu. 
Kilitlemişlerdi. (Pinter, 1991: 22-23)  

Alıntıda görüldüğü gibi, piyano çalışındaki farklılıkla çoğunluğa uymayan bir yaşam 

tarzına sahip olduğu anlaşılan Stanley, varlığının sesinin kendine özgü oluşuyla 

kimliği belirsiz ancak güçlü oldukları aşikâr olan kişiler tarafından tehdit edilir. 

Toplumsal düzene başkaldırı olarak görülen farklı kişiliğinden ve özgün duruşundan 

koparılmaya çalışılan Stanley’in baskıcı güçlerin tepkisine maruz kaldığı gerçeği, 

benzer şekilde, otorite figürünü temsil eden babasının da onu dinlemeye gelmeyişi ile 

daha fazla açıklık kazanır. Bu doğrultuda, Stanley’in karanlık duvarlar gerisine 

saklanmasının gerisinde kendini gerçekleştirebilmesinin dış dünyada mümkün 

olmadığı ve baskıcı tutumların tehdidinden korktuğu açığa çıkarken, Pinter 

dünyasındaki yalnız bireylerin ürkekliğinde ve hem kendilerinden hem de dış 

evrenden soyutlanışlarında otoriter güçlerin empoze ettiği baskıya karşı duydukları 

korkunun yer aldığı açıklık kazanır. “Tekrar ne zaman piyano çalacaksın?” diye 

soran Meg’e Stanley’in verdiği “Çalamam, çalabilir miyim ki?” (Pinter, 1991: 21) 

cevabında yitik bir öz güvenin yer aldığı dikkate alındığında otoriter güçlerin farklı 

bireylerin öz güvenini sonlandıracak kadar baskıcı olduğu sonucuna varılırken, 

otoritenin körleşmemiş ve güçlü bireyin kendini değersiz hissetmesini ve kendi 

varlığından şüpheye düşmesini sağlayarak varlığa verilebilecek en büyük zararı 

gerçekleştirdiği de açığa çıkar.  

Pinter’ın Absürt Tiyatro yazarı olarak dikkat çeken ‘Pinteresk’ özelliklerinin 

arasında, son olarak, sergilediği “gerçekçi mekânlar”, “gündelik dil”, “özel karakter 



64 
 

ayrıntıları” ve bilindik yaşam ritüelleriyle “gerçekçi” gibi görünmesine rağmen 

kullandığı bütün bu “gerçekçi” öğelerin aslında “parodi”den öteye gitmemesi ve 

“oyunlarımda yer alan gerçekçidir; ancak yaptığım şey gerçekçilik değildir” 

şeklindeki kendi ifadesinin de gösterdiği gibi “gerçekçi” bir biçimde sergilenmemesi 

yer alır (Kane, 1984: 133;134). The Black and White (Siyah ve Beyaz) oyunundaki iki 

yaşlı kadının ekmek eşliğinde çorba içmeleri ve gündelik yaşamda kullanılan basit 

görünümlü bir dil kullanmaları, örneğin, kadınların bilindik yaşama uydukları 

izlenimini verirken, gerçek yaşama ait gibi duran bu çorba içme sahnesindeki 

kadınların kimliksiz oluşları, nerede bulunduklarının belirsizliği, ekmeğinin nasıl 

olduğunu soran Birinci Yaşlı Kadına İkinci Yaşlı Kadının verdiği “Çorba alınca 

ekmek için ücret almıyorlar” (Pinter, 1996b: 229) cevabında da gözlemlendiği gibi, 

kadınların birbirlerine karşı ‘bağıntı ilkesi’ni yıkan kopuk ifadeler kullanmaları ve 

yabancılarla konuştuğu için polisler tarafından bir keresinde hapse atıldığını söyleyen 

İkinci Yaşlı Kadınının neden cezalandırıldığının karanlığa gömülü oluşu, her iki 

kadının da çorba içerek ve basit görünümlü bir dil kullanarak ait gibi göründükleri 

gerçekçi yaşamdan aslında çok ötede olduklarını gösterir. Çorba içme gibi gerçekçi 

yaşama ait alışkanlıklarla ve basit görünümündeki dil kullanımlarıyla bilindik evrene 

aitmiş gibi görünen ancak esasen gerçeklikten çok uzak bir biçemde sunularak 

çorbanın basitliğinden ve açıklığından hiçbir iz taşımayan Siyah ve Beyaz 

oyunundaki bu çelişkili durum, benzer şekilde, Dışarıda Bir Gece oyununda sadık 

bir erkek evlat gibi davranan Edward’ın ve kravat ütüleyerek, akşam yemeğini 

hazırlayarak ve oğluna aşırı bir düşkünlük göstererek bilindik ‘anne’ karakterini 

üstlenen Annesinin gerisinde basitlikten uzakta karanlığa açılan bir evrenin yer 

alışında, hem Edward’ın hem de Annesinin ev yaşantısı görünümündeki hayatlarının 



65 
 

aslında sessizlik ve küf kokusuyla örülü tekil ve bulanık dünyalardan ibaret oluşunda 

ve bilindik gibi görünen sadık evlat ve fedakâr anne rollerinin gerçekliğinin 

bulanıklığında da açıkça gözlemlenir. Günlük yaşamın bilindik alışkanlıklarıyla, 

basit görünümündeki dil kullanımıyla ve tanındık karakter özellikleriyle gerçekçi 

gibi görünen ancak gerçeküstü biçemiyle en basiti bile en karmaşığa dönüştüren 

Pinter’ın The Caretaker (Kapıcı) oyunundaki Aston karakterinin bahçesinin “cansız” 

ve “yabancı” nesnelerle doluyken havuzunun “balıksız” oluşu ve The Homecoming 

(Eve Dönüş) oyunundaki evreninin “kıraç” ve “ölü” olması da, benzer şekilde, 

Pinter’ın doğa gibi tanınmış uzamları kullansa da onları bilindik özelliklerinden 

yoksunlaştırarak farklı biçimde sunduğunu kanıtlar (Kane, 1984: 133; 134). Bu 

doğrultuda, Pinter’ın sıradanlık maskesiyle kaçınılmaz olan tehditkâr gerçekleri 

sakladığı ve tekil gerçekliğin yitirildiği sonucuna varılırken, en önemli olarak ise, en 

tanındık evrene bile aslında yabancılaşan ancak kapıldığı illüzyonla eski bilindik 

yaşantısını sürdürdüğünü sanan bireyin boş varoluşuna olan körlüğü ve gerçekliğiyle 

yüzleşemeyecek kadar güçsüz oluşu açıklık kazanır. 

1.2.3. Absürt Tiyatro Yazarı Olarak Eugène Ionesco 

İnsan durumunun absürtlüğüne trajikomik ve ironik bir pencereden bakan 

Eugène Ionesco, yitik varoluşun derinlerine inen ve absürtlüğü hiçbir gölge altında 

kalmadan kendi eşsiz çerçevesinden sunan bulmaca niteliğindeki ezber bozucu 

yapıtlarıyla Absürt Tiyatronun en önemli yazarları arasında yer alır.  

Eşsiz bir sese ve kolay çözümlenemeyen bir renge sahip olan Ionesco 

tiyatrosunun en önemli özellikleri arasında çelişen durumların bir arada sunulması; 

komedi ve trajedinin birlikteliği; “teknik yaratıcılık”; “ölüm”ün vurgulanması; farklı 



66 
 

karakterlere yer verilmesi; ve “güçlenme”, “hızlanma”, “birikim” ve “gelişme” 

ilkelerinin esas alınması yer alır (Esslin; 118-148). 

Ionesco tiyatrosu, ilk olarak, içinden çıkılması kolay olmayan ve bireyleri 

karmaşaya sürükleyen çelişkileriyle öne çıkar (Esslin, 1961: 118): Ionesco’nun ifade 

ettiği gibi, 

Tüm eserlerimin altında iki tür anlayış biçimi yatar… Bu duygular, bir 
yanda geçicilik ve diğer yanda ağırlık; boşluk ve varlığın aşırılığı; 
dünyanın saydamlığı ve matlığıdır. … Geçicilik hissi keder 
duygusuyla, bir tür sersemlik hissiyle sonlanır. Ancak, mutlulukla da 
sonlanabilir; keder, bir anda özgürlüğe dönüşür. … Bu bilinç 
durumuna, tabii ki, çok az rastlanılır. … Çoğu zaman, karşıt 
duyguların etkisindeyim; Hafiflik, ağırlığa dönüşür; saydamlık 
matlığa; dünya ağırlaşır; ezer beni kâinat. Benimle dünya arasına, 
benimle kendimin arasına, aşılması güç bir duvar, bir perde örülür. 
Özdek, her şeyi doldurur, her yeri kaplar, tüm özgürlüğü ağırlığı 
altında ezer. … Söz ezilir. … (aktaran Esslin, 1961: 118) 

Belirtildiği gibi, birbirinden kopuk evrenlere ait çelişkili unsurların sergilendiği 

Ionesco tiyatrosunda her şeyin olabilme ihtimali ile baş başa kalan birey, kendi 

içinde bile bölünme yaşayarak ve maddesel dünyanın baskısı altında kalarak 

sessizliğe ve hiçliğe indirgenir. Uğradığı bu psikolojik tahribatla bir daha hiçbir 

zaman birleştirilemeyecek kadar küçük parçalara ayrılan birey, üstelik, dış evrene ve 

hatta kendi gerçekliğine bile güvenemeyecek kadar şüpheye ve belirsiz bir endişeye 

gömülür. Ionesco dünyasını bu şekilde etkisi altına alan sarsıcı çelişkiler, “gerçek” ve 

“gerçeküstü” unsurların bir arada kullanılması ile de sağlanır (Lamont, 1993: 11). 

Pronko’nun (1962) ifadesiyle, “günlük hayatın sıradan olaylarını”  şiddetli bir 

“kâbus”a dönüştürerek, sıradışılığa ulaşan Ionesco’nun (63) “alışılmış” gibi görünen 

evreninin gerisinde “gri çamurlu topraklar”a, “kapalı gökyüzü”ne,  “çatlaklar”a, 

“tehlikeli yarıklar”a, “delikler”e ve “dikkatsiz ziyaretçileri bekleyen bataklıklar”a 



67 
 

rastlanılması (Lamont, 1993: 13), Ionesco’nun görünen ve asıl gerçeklik arasındaki 

çelişkilerle parçalandığının kanıtıdır. Parçalara ayırdığı Ionesco dünyasını derinden 

sarsarak güvenilirsizliğin, şüphenin, korkunun ve örtük bir boşluğun acımasızlığına 

maruz bırakan çelişkiler, örneğin, Jack or the Submission (Jack ya da Boyun Eğme) 

isimli ‘naturalist komedi’de açıkça sergilenir. “Eski terlikler”e, “çökmüş bir 

kanepe”ye, “çürük sandalyeler”e sahip olmalarıyla ve her geleneksel ailenin yaptığı 

gibi tartışmalarıyla basit bir ev ortamında yer aldıkları izlenimi verilen Jack ailesinin 

oyunun başlangıcında yer aldıkları sanılan doğal aile ortamından bir anda 

uzaklaşarak karmaşaya ve boş bir birlikteliğe dönüşmesi; Anne Jack’in oğlu için 

onlarca fedakârlık yaptığını söylediğinde doğal bir anne izlenimini verirken, 

“Bendim, oğlum, ilk dayağını atan, baban değildi, burada dikilen, daha güçlü olduğu 

için, benden daha iyi dayak atabilecek olan, hayır, bendim, çünkü seni çok 

seviyordum” ifadesindeki çelişkiyle ve “bezlerini üstünde kuruttum” sözüyle 

fedakârlıktan çok ötede nefret dolu bir anneyi yansıtması; ve başlangıçtaki asi 

tutumlarıyla ve evlendirilmesiyle bilindik yaşamdaki erkek evlat rolünün 

gerçekçiliğini taşıyor gibi görünen Jack’in ‘yeşil saçlarıyla’, ‘doğduğunda on dört 

yaşında oluşuyla’ ve evlenmesi için seçilen kızı “O, çirkin değil! O, çirkin değil! 

Sütü bile ekşitemez … o, neredeyse güzel …” (Ionesco, 1982: 80; 81; 99) şeklindeki 

mantık açısından olumlu olan ancak kendisinin olumsuz bir anlam yüklediği sözlerle 

eleştirmesiyle çelişkiler sergilemesi, örneğin, aile adı altında birleşerek ve evlilik gibi 

toplumsal beklentileri gerçekleştirerek doğal bir aile tablosu çizdikleri sanılan Jack 

ailesinin bilindik aile kavramından uzaklaştıklarının ve hem kendileriyle hem de dış 

dünya ile çeliştiklerinin kanıtıdır. Jack ya da Boyun Eğme oyunundaki çelişkiler, en 

önemli olarak ise, Jack’le evlendirilmek istenen Roberta II karakterindeki 



68 
 

tutarsızlıkla açıklık kazanır: Evlenmek gibi konformist bir eylem içinde yer alışıyla 

bilindik yaşama uyduğu ve gerçekçi bir kız modelini üstlendiği sanılan Roberta II 

karakteri, ‘sol elinde dokuz parmak taşımasıyla’ ve ‘üç burna sahip oluşuyla’ doğal 

yaşamın bir parçası sayılan evlenme eyleminin ve başlangıçta çizdiği ideal kız 

karakterin realistliğinden uzaklaşır. Roberta II ismindeki bu bireyin oyunun sonunda 

kendisiyle ilgili Jack’e söyledikleri, maskesinin altında gerçeğe çok uzak olan bir 

kimlik taşıdığını daha açık şekilde kanıtlar niteliktedir: 

ROBERTA II: Hadi…korkma… ben suluyum… kolyem balçıktan, 
göğüslerim erir, leğen kemiğim ıslak, çatlaklarımda su var, batıyorum. 
Gerçek adım Liza. Karnımda sular var, bataklıklar… Kilden evim var. 
Hep serinim. Yosun var… iri sinekler, hamam böcekleri, tespih 
böcekleri, kurbağalar. (Ionesco, 1982:107-108)    

Karnında su taşımasından, göğüslerinin erimesinden, böceklerle yaşamasından 

anlaşılacağı gibi, evlenecek olmasıyla başlangıçta doğal bir maskeye büründürülen 

Roberta II karakteri, aslında doğallıktan çok ötede olan ve kolay tanımlanamayan bir 

yaşam sürdürür. Bilinen gerçekliği ve asıl gerçekliği arasında sıkışan Roberta II 

karakterinin bu çelişkisi, üstelik, gerçek adının Liza olduğunu söyleyişi ile daha fazla 

açıklık kazanır. Böylece, dramatik Ionesco dünyasındaki bilinenin yalnızca 

yanılgıdan ibaret olduğu sonucuna ulaşılırken, çoktan parçalanmış olduğu aşikâr olan 

bir evrende karakterlerin gerçekçi bir kalıba sokulmaya çalışılarak yitik gerçekliği 

maskelemeye çalışmaları ve hatta yaşadıklarını sanarak fiziksel varlıklarını devam 

ettirmeleri ise, insanın kendi varoluş absürtlüğüne ne kadar kör olduğunu gözler 

önüne serer.    

 Ionesco tiyatrosunun ikinci dikkat çeken özelliği, “komedi” ve “trajedi”nin 

birlikteliğidir: Esslin’in (1961) belirttiği gibi, Ionesco, “komik”le “trajik” arasında 



69 
 

hiçbir fark görmez ve “umutsuzluk” hissinin ifade edilmesinde “komik” olanın 

“trajik” olandan daha önemli bir rol oynadığını düşünür (144). Bu doğrultuda, 

genellikle ‘trajedi’ ile anılan “kasvetli” duyguları “komik” bir şekilde işlemeyi tercih 

eden Ionesco, “hayal kırıklığı” ve “çaresizlik” gibi duyguları da ‘komedi’ ile yerer 

(Norrish, 1988: 76). ‘Trajedi’nin bu şekilde ‘komedi’ ile sunulması, daha karanlık bir 

dünyaya kapı aralar; çünkü, ‘trajedi’deki bireyin “anlamlandırılamayan bir yazgıyla” 

sona erse de en azından bir “asaleti” varken, ‘komedi’de ne “insan onuru” vardır ne 

de “acımasız şakalar” insan varoluşuna dair herhangi bir anlam sergiler (Pronko, 

1962: 62; 63). Ionesco’nun kahkahaların altında onulmaz bir acıyla yoğrulan 

trajedinin saklandığına ve komedi gerisinde zulme uğrayan varlığın çaresiz 

iniltilerinin duyulduğuna dair düşüncesi, izleyici olarak katıldığı kukla gösterileriyle 

ilgili ifadesiyle açıkça kanıtlanır: 

Çocukken gittiğim Luxembourg bahçelerindeki kukla gösterilerinden 
annemi beni çıkaramayışı halen gözümün önünde canlanır. Bitene 
kadar günlerce büyüsü altında kalırdım bu gösterilerin. Hiç gülmedim 
ama. Konuşan, hareket eden, birbirini döven bu kuklalarla 
sersemleşmiş bir şekilde, kukla oyunu beni kendine bağlardı. 
Gördüğüm tuhaf ve inanılmaz olsa da ve grotesk ve acımasız 
gerçekliği vurgularmış gibi oldukça basit ve karikatürize bir şekilde 
sunulsa da, gerçekten daha gerçek olan hayatın ta kendisiydi. (aktaran 
Lemert, 2006: 66)    

Görüldüğü gibi, kuklalar gibi komik bireylerin güldürücü sözlerinin ardında 

onarılamaz bir ızdırabın yer aldığını düşünen Ionesco, ‘komedi’ ile ‘trajedi’yi 

ayrılmaz bir bütün olarak kabul eder. Bu doğrultuda, ‘komedi’ ile ‘trajedi’yi birlikte 

sunarken “insan davranışlarının absürtlüğü”ne yönelmektense “insan durumunun 

absürtlüğü”ne vurgu yaparak ise aynı yöntemi kullanan diğer birçok yazardan 

farklılaşır ve yeni bir fikir olmayan “gülünç”le “kasvetli”yi birleştirme fikrine özgün 

bir sunuş sağlar (Norrish, 1988: 89). Dramatik Ionesco evrenindeki ‘komedi’ ile 



70 
 

‘trajedi’nin harmanlandığı ve ‘komedi’nin kaçınılmaz bir ‘trajedi’nin göstergesi 

olduğu gerçeği eşi tarafından dinlenmediğinin farkına varmayarak kendi kendine 

konuşmasını sürdüren Bayan Smith ile okuduğu gazeteye odaklanarak sessizliğe 

gömülen Bay Smith çiftinin gülünçlükle trajiklik arasında sıkıştıkları sahnesiyle Kel 

Şarkıcı oyununda açıkça gözlemlenir: 

BAYAN SMITH: Saat dokuz. Çorba içtik ve balık ve patates cipsiyle 
İngiliz salatası yedik. Çocuklar İngiliz suyu içtiler. Bu akşam iyi 
yedik. Çünkü Londra civarında oturuyoruz, adımız da Smith. 

  BAY SMITH: [okumaya devam eder, dilini şaklatır.] 
BAYAN SMITH: Patatesler yağda çok iyi kızarır; salata yağı da 
bozuk değildi. Köşedeki bakkalın yağı, karşıdaki bakkalın yağından 
daha kaliteli. Caddenin aşağısındaki bakkalın yağından bile daha iyi. 
Ancak, onların yağlarının kötü olduğunu söylemek istemiyorum.   
BAY SMITH: [okumaya devam eder, dilini şaklatır.]     
BAYAN SMITH: Ancak, en iyisi daima köşedeki bakkalın yağıdır. 
(Ionesco, 1982: 9)   
 

Görüldüğü gibi, Bayan Smith’in dinlediğini sanarak anlamsız sözlerine devam 

etmesi ve Bay Smith’in ise Bayan Smith’in anlamsız sözlerine hiçbir müdahale 

etmeyerek gazete okumaya devam etmesi, komik bir tablo sergileyerek gülünçlük 

oluşturur; ancak, Bayan Smith’in “Çorba içtik ve balık ve patates cipsiyle İngiliz 

salatası yedik. Çocuklar İngiliz suyu içtiler. Bu akşam iyi yedik. Çünkü Londra 

civarında oturuyoruz, adımız da Smith” (Ionesco, 1982: 9)  gibi anlamsız ve soğuk 

sözlerinin taşıdığı gülünçlüğün gerisine varıldığında insanın mekanikleşerek ve 

klişelerin tutsağı olarak yabancılaşmaya uğradığı ve asıl gerçekliğinden soyutlandığı 

açığa çıkarken, Bay Smith’in gazete okuyuşundaki komikliğin ötesine geçildiğinde, 

bireyin duyarsızlığın kölesi olduğu açıklık kazanır. Bu doğrultuda ise, Bayan 

Smith’in bilindik ev kadınlarının yaptığı gibi kaliteli yağın hangi bakkalda satıldığı 

ya da patatesin yağda iyi kızardığı gibi klişe konulardaki kalıplaşmış ifadelerle 



71 
 

anlamsızca konuşarak ve Bay Smith’in ise bilindik ev babası gibi elindeki gazeteyle 

bir köşeye çekilerek yer aldıkları tablonun komikliğinde bireyin yalnızlaştığına ve 

boşluğa indirgendiğine dair trajik bir gerçekliğin saklandığına ışık tutulur. Kel 

Şarkıcı oyununda gözlemlenilen ‘komedi’ ile ‘trajedi’nin iç içe geçişi, benzer 

şekilde, evli olan Bay Martin ve Bayan Martin çiftinin birbirlerini tanımadıkları 

sahnede de açıkça görülür. Bayan Martin’e “Pardon, hanımefendi, ama, 

yanılmıyorsam, sizi daha önce bir yerlerde görmüş olmalıyım” diye seslenen Bay 

Martin’in gülünçlüğünde duyarsızlığın izleri görülürken, Bay Martin’in bu ifadesine 

“Ben de, bayım. Sizi daha önce bir yerlerde görmüş gibiyim” (Ionesco, 1982: 15) 

şeklinde yanıt veren Bayan Martin’in komik cevabında da aslında körlüğün ve 

değersizleşmenin yatması ise, her ikisinin de komik maskelerinin gerisinde trajik bir 

yıkıma uğrayan yitik benlikler taşıdıklarının kanıtıdır. Kel Şarkıcı oyunundaki 

‘komedi’nin altında yer alan ‘trajedi’ye, üstelik, Smith ve Martin çiftlerinin anlamsız 

gürültüden öteye gitmeyen konuşmalarında daha fazla açıklık getirilir: 

  BAY SMITH: Öhö. [Sessizlik.] 
  BAYAN SMITH: Öhö, Öhö. [Sessizlik.] 
  BAYAN MARTIN: Öhö, öhö, öhö. [Sessizlik.] 
  BAY MARTIN: Öhö, öhö, öhö, öhö. [Sessizlik.] 
  BAYAN MARTIN: Ya, öyle. [Sessizlik.] 

BAY MARTIN: Hepimiz nezle olduk.[Sessizlik.] 
BAY SMITH: Buna rağmen hava soğuk değil. (Ionesco, 1982: 20) 

 

Anlaşıldığı gibi, Smith ve Martin çiftlerinin yer aldıkları diyalog boş sözlerden öteye 

gitmemesiyle ve gerçekliğe olan uzaklığı ile başlangıçta komiklik yaratır; ancak, 

çiftlerin bu gibi anlamsız sözleri, sarmalandıkları komiklik perdesinden arındırılarak 

incelendiğinde, sözün bittiğine ve bireyin Icarus gibi fark edilmeye değer 

görülmeyerek kendi sessizliği ile baş başa bırakıldığına dair trajik bir gerçeklikle 



72 
 

karşılaşılır. Böylece insanın değersizleşmesini kahkahaya bulayarak sunduğu 

kanıtlanan Ionesco’daki karakterlerin yitik benliklerine rağmen komik maske 

takmayı tercih ettikleri dikkate alındığında ise, bireyin parçalanmış gerçekliği ile 

yüzleşemeyecek kadar kendinden korktuğu sonucuna ulaşılır. 

 Ionesco’nun başlıca özellikleri arasında, üçüncü olarak, “teknik yaratıcılığı” 

bulunur (Esslin, 1961: 147). Ionesco’nun “en yalın” oyunu olan Kel Şarkıcı 

oyununda bile Bosquet’in tespit ettiği “eylemin yok oluşu”; “karakterlerin 

kimliklerini kaybetmesi”; “yanıltıcı başlık”; “mekanik şaşırtma”; “tekrarlama”; 

“yabancı-yabansıllık”; “yalancı-mantık”; “kronolojik sıranın ortadan kaldırılması”; 

“çiftlerin çoğalışı”; “hafıza kaybı”; “melodram tarzında şaşırtıcı”; “aynı şeyin karşıt 

açıklamalarla birlikte sunulması”; “diyaloğun süreksizliği”; ve “yanlış beklentilerin 

oluşturulması” gibi unsurlardan “klişe, doğruluk ve yansımalı sözcükler” gibi 

“biçemsel öğeler”e, “Gerçeküstü sözler”e, “yabancı dillerin saçma kullanımı”na, 

“anlamın tamamen kaybolması”na ve “dilin ses benzeşimleri ve ses kalıpları olarak 

dejenerasyona uğraması”na kadar değişen otuz altı tane “güldürü reçetesi” yer alır ve 

Bosquet’ın bu “güldürü reçeteleri” haricinde özellikle daha sonraki Ionesco 

oyunlarında ise “nesnelerin canlılığı ve çoğalması”; “doğasını değiştiren 

karakterlerin her birinin türdeşliğini kaybetmesi”; “oyunun kendi içinde tartışma 

konusuna dönüştüğü çeşitli ayna etkileri”nin yansıtılması; “bireyin uygunsuz küçük 

konuşmalar denizindeki yalnızlığını belirten sahne dışı diyalogların kullanımı”; 

“canlı ve cansız varlıklar arasındaki farkın yitirilmesi”; “karakterlerin gerçek 

görüntüsü ile ima edilen tasvirlerinin çelişmesi”; ve “sahne üstü başkalaşımın 

yaşanması” gibi “yaratıcılık” ürünü olan çeşitli öğeler gözlemlenir (Esslin, 1961: 

147). Ionesco’nun farklı sesiyle sergilediği ‘teknik yaratıcılığı’, örneğin, Sandalyeler 



73 
 

oyunundaki sandalyelerin canlıymış gibi davranarak kendiliğinden çoğalmalarıyla; 

Gergedanlar oyunundaki bireylerin gergedana dönüşerek insancıl özelliklerini 

yitirişleriyle,  Jack ya da Boyun Eğme oyunundaki Jack’in yeşil saçlara sahip olarak, 

Roberta II karakterinin ise üç burun, dokuz parmak, eriyen göğüsler ve sulu bir 

beden taşıyarak insan türünden faklı özellikler sergilemeleriyle ve Ders’teki 

Profesörün başlangıçtaki ürkekliğine rağmen giderek zorba bir otorite figürüne 

dönüşmesiyle açıklık kazanır. Ionesco’nun gülünçlük yaratan ve gerçeklikten 

uzaklaşarak şaşırtıcı bir etki oluşturan ‘teknik yaratıcılığı’, benzer şekilde, The 

Leader (Lider) isimli kısa oyununda da açıkça gözlemlenir. Oyunda Genç Sevgili ile 

Kız Arkadaşının birbirlerini tanımadıklarını ifade ettikten sonra birbirlerine 

“Sevgilim, tapıyorum sana” gibi ifadeler kullanarak evleneceklerini belirtmeleri ve 

hayranları tarafından “Liderimiz çok yaşa!” diye seslenilerek ‘olumlu imaj’ı 

pekiştirilen ve güçlü bir kişiliğe sahip olması beklenilen Liderin çocuk gibi “baş 

parmağını emmesi” (Ionesco, 1960: 110; 114; 115) ya da taktığı şapkasının altında 

bir başa bile sahip olmaması, Ionesco’nun sınırlarını zorladığı yaratıcılığına Lider 

oyununda da ses verdiğinin göstergesidir. 

 “Teknik yaratıcılığı” ile Absürt dünyada özgün sesini duyuran Ionesco’nun 

bir diğer önemli özelliliği, “ölüm” gerçeğini vurgulamasıdır (Esslin, 1961: 148). 

Bireyin “ölüm” gerçeğiyle baş başa bırakılarak çaresizliğe indirgendiğine dair 

çocukluğundan beri sahip olduğu fikirleri, Ionesco’nun eserlerinde neden “ölüm”e 

odaklandığını açıklar: “…dört ya da beş yaşlarımdayken anladım ki büyümem, daha 

çok büyümem ve ölmem gerekiyor. Yedi ya da sekiz yaşlarımda, bir gün annemin 

öleceğini söyledim kendime ve bu düşünce kanımı dondurdu” diyen Ionesco bu 

sözlerini, “…tek gerçek, ölümün annemi, ailemi ve beni beklediğidir” (aktaran Kott, 



74 
 

1984: 97) diyerek sonlandırır. Çocukluğunda farkına vardığı “ölüm” gerçeğiyle 

dünyayı “solan gölgeler”e bile benzeten Ionesco’nun (Kott, 1984: 97) eserlerinde 

neden ölüm’e odaklandığını, aynı zamanda, hayatın her anında sessizce bekleyen 

“ölüm” gerçeğinin kaçınılmazlığına ve bu gerçekle yüzleşen bireyin absürtçe 

dayanılmaz bir yazgıya mahkûm edilişine dair düşünceleri de kanıtlar:  

Gerçekten de hayatın kâbus gibi olduğunu, kötü bir rüya gibi acı verici 
ve katlanılamaz olduğunu hissediyorum. Bir etrafınıza bakın: her 
yerde bizi bekleyen savaşlar, felaketler, çöküşler, nefretler, zulüm, ve 
ölüm… Yaşamak için doğuyoruz; ancak ölüyoruz. Bu korkunç. 
(aktaran Coe, 1965: 3)    

Bu şekilde, insanın ‘ölüm’ karşısındaki çaresizliğini belirten Ionesco, en katı gerçek 

olarak kabul ettiği ‘ölüm’ün insanı esir aldığını düşünerek sonu ‘ölüm’le sonuçlanan 

yaşama doğmanın anlamsızlığına vurgu yapar. Ionesco’nun ‘ölüm’ kavramına 

odaklanışı, örneğin, Jacques ailesinin oğulları Jacques’e Büyükbaba Jacques’in 

öldüğünü söyledikleri ve Jacques’in ise bu gerçeği anlamakta zorluk çektiği 

sahnesiyle The Future Is in Eggs (Gelecek Yumurtalardadır) isimli oyunda açıkça 

sergilenir: 

  BABA JACQUES: [oğluna] Jacques! Sana kötü haberlerim var. 
  ANNE JACQUES: [ağlayarak]: Ühü! Ühü! Ühü! 
  JACQUES: Ne oldu, baba? 
  BABA JACQUES: Bak…oradaki büyükanneni görüyor musun? 
  [JACQUELINE BÜYÜKANNENİN başına siyah bir örtü örter.]  
  Hala hiçbir şey fark etmedin mi?   
  JACQUES: Hayır, baba. Hiçbir şey anlamıyorum. 
  JACQUELINE: Daha dikkatli bak. Çaba göster. 

ANNE JACQUES: Oğlum…anlamıyorsun! [eşine:] Hayatının tasasız 
zamanlarında işte![Oğlunun omzunda ağlar.] 
BÜYÜKKANNE JACQUES: Derin bir yastayım… 
JACQUES: Bu da ne demek oluyor? 
[Anne ve basının arasında bulunduğu köşeden ROBERTA zaman 
zaman tekrar eder:] 
ROBERTA: Evet, baba, evet, anne… 



75 
 

BABA JACQUES: Senin gibi bir evladın-onca gençlik delilikleriyle 
şimdiye kadar beni hiç üzmeyen evladın anlaması gerekir… 
JACQUELINE: Anlıyor musun? 
JACQUES: Neyi anlamam gerekiyor, anne, baba? 
BABA JACQUES: Şey, sözün özü, bu korkunç gerçeklik… 
Neden artık Büyükbabanı şarkı söylerken işitmediğini kendine hiç 
sormadın mı?... 
ANNE JACQUES: Seni çok seven ve senin de delicesine sevdiğin 
büyükbabanı? 
JACQUELINE: [çerçeveyi göstererek]Ya da neden orada olduğunu? 
Burada, aramızda neden olmadığını? 
JACQUES: Hayır, sormadım bunu kendime. (Ionesco, 1960: 125-126) 

 
Görüldüğü gibi, Jacques ailesindeki bireyler, Büyükbaba Jacques’in ölümüyle 

derinden sarsılırlar ve Baba Jacques’in ölümü “korkunç gerçeklik” (Ionesco, 1960: 

126) olarak tanımlamasından da anlaşılacağı gibi ölüme kaçınılmaz bir anlam 

yüklerler. Oğulları Jacques’e Büyükbaba Jacques’in ölmüş olduğunu söylemekte 

ısrarcı bir tutum takınarak ise, ölümün tutsak edici gücünü kanıtlamak isterler. 

Oyundaki Jacques ailesinin Büyükbaba Jacques’in ölümüne bu şekilde ısrarcı bir 

tutumla odaklanması, Ionesco’daki bireyin ölümün kölesi olduğu ve her anının 

ölümle sarmalandığı gerçeğini açıkça kanıtlar. Ancak, bu sahneden çıkarılan ‘ölüm 

gerçeği’nden daha sarsıcı bir gerçek ise, Jacques’in onu çok seven ve kendisinin de 

çok sevdiği Büyükbabasının öldüğünü anlamamakta ısrarcı olmasından anlaşılacağı 

gibi ‘ölüm’ün giderek sıradanlaştığı ve bireyin var olup olmamasının artık hiçbir 

öneminin kalmadığıdır. Jacques’in yalnızca ailesinin aşırı baskısı sonucunda 

Büyükbabasının ölümünü fark ettiği ve sadece zorlama ile bu ölüme ağladığı dikkate 

alındığında ise ölümle beliren derin üzüntü gibi duyguların bile artık manipüle 

edildiği ve bireylerin kendiliğinden üzülemeyecek kadar insancıl duygulara 

yabancılaştıkları açığa çıkar. Jacques’in çelişkili bir şekilde ölmeden önce taptığı 

Büyükbabasının yokluğunun farkına varmakta zorlanması da, üstelik, absürt 



76 
 

evrendeki duyguların sahteleştiğine daha fazla açıklık getirerek, bireyin yalanla ve 

duyarsızlıkla örülü dünyasında körleştiğini ve duygulardan yoksunlaşarak basitliğe 

indirgendiğini gözler önüne serer.  

Ionesco tiyatrosu, ayrıca, şaşırtıcı ve çelişkili özellikleriyle bilindik absürt 

bireylerden ayrılan özgün karakterleri ile öne çıkar. Ionesco karakterleri, öncelikle, 

“birbirine bağımlı” ve “birbirini tamamlayan” Beckett karakterlerinden ve “dışa 

dönük” ve “içine kapanık” Adamov çiftlerinden farklılaşarak “evli çiftler”den ya da 

“aileler”den oluşmalarıyla dikkat çekerler (Esslin, 1961:148). Bu ilişki içerisinde 

birbirlerine sevgi ile değil yalnızca “alışkanlık”la ya da “acıma duygusu” ile 

bağlanan, çoğunlukla çocuksuz olan ve dış dünyadan soyutlandıkları “eşyayla dolu 

küçük odalarında” birlikte “ölümü bekleyen” orta ya da çok yaşlı Ionesco 

çiftlerinden bayanlar kocalarına karşı “anne” rolünü üstlenirken erkekler ise aile adı 

altında sürdürülen bu kopuk birliktelikte “çocukça” davranarak evlat rolünü oynarlar 

(Lamont, 1993: 14). Ionesco karakterlerinin bu özellikleri, örneğin, Sandalyeler 

oyunundaki Yaşlı Adam ve Yaşlı Kadın çiftlerinin karmaşık doğalarında açıkça 

gözlemlenir: Okyanustaki botlara bakmak için pencereden sarkan Yaşlı Adama 

“Onları göremezsin, gece oldu, kuşum, güneş yok artık” gibi uyarılarla ve “Ah!... 

beni korkutuyorsun, canım … gel ve otur, geldiklerini göremezsin. Boşuna 

çabalıyorsun. Hava karanlık…” gibi ifadelerle seslenen Yaşlı Kadın, çocuğunun 

düşeceğinden korkan bir anne gibi davranırken, Yaşlı Adam ise bu uyarılara “Sadece 

bakmak istemiştim. Suya bakmayı o kadar seviyorum ki” (Ionesco, 2000: 128) 

şeklinde cevap vererek bir çocuk gibi ürkekçe kendini savunur, her ikisi de yalnızlık 

çeker, artık ezberlemelerine rağmen alıştıkları için yine de sürekli anlattıkları 

hikâyelerden ayrılamadıkları gibi birlikteliklerini de yalnızca alışkanlıktan dolayı 



77 
 

sürdürürler ve Konuşmacıyı bekleyerek kaçınılmaz sonlarına doğru ilerlerler. Ancak, 

Sandalyeler’deki yaşlı çift aracılığıyla da kanıtlandığı gibi Ionesco karakterlerinin 

içinde bulundukları sessizliği doldurmak adına bu şekilde ‘çocuk’ ya da ‘anne’ 

rolünü oynama ihtiyacı hissedecek kadar “yalnız” ve “izole” oldukları gerçeği, 

Beckett ya da Adamov karakterleri gibi, “serseri” ya da “avare” oldukları anlamına 

gelmezken, toplumun normal bireyleri olarak tanımlanmalarına rağmen yine de bu 

şekilde kendileriyle baş başa kalmaları, Beckett ya da Adamov karakterlerinden daha 

“absürt” ve daha “ümitsiz” bir varoluş boşluğunda yer aldıklarını gösterir (Esslin, 

1961: 149). Kel Şarkıcı oyununda ‘bay’ ve ‘bayan’ gibi hitap kelimeleriyle 

adlandırılmalarıyla toplumda saygın bir yere sahip oldukları anlaşılan Martin ve 

Smith çiftlerinin ya da Ders oyununda ‘profesör’ gibi toplumdaki ve akademik 

çevredeki en saygıdeğer unvana sahip olan Profesör karakteri gibi bireylerin 

Vladimir ya da Estragon gibi serseri olmamalarına ya da asilik gösteren Stanley gibi 

dışlanmamalarına rağmen yine de toplumdan uzakta kendileriyle baş başa kalmaları 

ve sahip oldukları unvanların büyüklüğüyle çelişen küçük evrenlerinin yıkıcı 

sessizliğine mahkûm olmaları, bu durumun en açık göstergesidir. Sosyal 

kimlikleriyle çelişen bu yalnız doğalarıyla absürt evrendeki diğer tenha bireylerden 

ayrılan Ionesco karakterleri, son olarak, “gerçeküstü” özellikler sergilemelerine 

rağmen iç dünyalarında sakladıkları uçurumun tamamıyla “gerçek” oluşu ile dikkat 

çekerler (Coe, 1965: 23). Kel Şarkıcı’daki Mary’nin aniden “Benim gerçek adım 

Sherlock Holmes” (Ionesco: 1982: 19) diyerek ya da Sandalyeler’deki Yaşlı Adamın 

boş sandalyelere konuşarak sergiledikleri gerçeklikten uzak portrenin gerisinde fark 

edilmeyerek itildikleri değersizlik çukurundan çıkarılma isteklerinin yer aldığı 

dikkate alındığında, örneğin, Ionesco karakterlerinin ‘gerçeküstü’ tavırları ile 



78 
 

örttükleri iç evrenlerinde tam anlamıyla gerçek olan bir duygusal boşluğun ve değer 

görme açlığının yer aldığı açıklık kazanır. 

 Ionesco’nun Absürt Tiyatrodaki farklılığında, son olarak, bilindik 

tanımlamalarını alt üst ettiği “güçlenme”, “hızlanma”, “birikim” ve “gelişme” 

ilkelerine dayanarak Beckett gibi absürt yazarların durağanlığından sıyrılması rol 

oynar: Esslin’in (1961) belirttiği gibi, oyunun, “güçlenen, giderek yoğunlaşan ve 

yeniden çözülmek ya da dayanılmaz bir karışıklıkla sonlanmak için birbirine dolaşan 

bir dizi durum ya da ruh hali” olduğunu düşünen Ionesco, eserlerini hiçbir “çözüm”e 

ulaştırmayan ancak duyguları koyulaştıran “güçlendirme”, “yoğunlaşma” ve 

“gelişme” ilkelerine dayandırarak Beckett ya da Adamov tiyatrosundaki her şeyin 

başlangıca vardığı “kısır döngü”nün anlamsızlığından ve durağanlığından uzaklaştırır 

(142; 143). Ionesco’nun dayandığı ilkeler doğrultusunda Beckett durağanlığından 

nasıl uzaklaştığı, örneğin, ‘Günaydın’ ve ‘Teşekkürler’ gibi ‘olumlu imaj’ pekiştirici 

sözcüklerle başlayan Öğrenci ve Profesör ikilisi arasındaki sakin ve saygın ilişkinin 

Profesörün baskıcı tutumuyla giderek şiddetli duygulara dönüştüğü ve hatta 

Öğrencinin sessizliğe indirgendiği son sahneleriyle Ders oyununda açıkça sergilenir: 

  PROFESÖR: Tekrar söyle, söyle: Bıçak…Bıçak…Bıçak… 
  ÖĞRENCİ: Kalçalarım…Bıçak…Uyluğum…Bı… 
  PROFESÖR: Daha açık söyle…Bıçak…Bıçak… 
  ÖĞRENCİ: Bıçak…boğazım…  

PROFESÖR: Bıçak…Bıçak… . (Ionesco, 2000: 213-214)    
 

Görüldüğü gibi, Öğrenci acı çekerken Profesör baskıcı bir şekilde ondan ‘bıçak’ 

kelimesini tekrarlamasını ister ve Öğrencisinin haykırışlarını zulmünün gürültüsü 

altında sessizliğe iter. Başlangıçta ürkeklik gösteren Profesörün sakin ev ortamında 

başlayan oyunun bu diyalogda sergilendiği gibi giderek şiddet ve baskıya ulaşması, 



79 
 

Ionesco’daki durumların güçlendiğini kanıtlar. Ionesco durumlarının hiçbir zaman iyi 

yönde güçlenmediği dikkate alındığında ise, hiçbir şeyin değişmediğinden yakınan 

Estragon ve Vladimir ikilisi ya da hiçbir panjurun açılmadığından şikâyet eden 

Ninni’deki kadın gibi duran saatlerin kölesi olmaktan derin keder duyan Beckett 

karakterlerinin her şeyin giderek karmaşaya dönüştüğü Ionesco evrenindeki 

bireylerden daha az acı verici bir varoluş boşluğunda yer aldıkları sonucuna kapı 

aralanır. 

1.3. Absürt Tiyatroda Dil Kullanımı 

“Dini”, “metafiziksel” ve “transsendental” bağlarından koparılarak 

“anlamsız” ve “absürt” bir evrene itileni sergileyen Absürt Tiyatronun (Ionesco’dan 

aktaran Esslin, 1961: 17) evrende baş başa bırakıldığı kendi sesiyle bile uzlaşamayan 

varlığın derin dünyasına yaptığı absürt yolculukta dayandığı en önemli unsurlar 

arasında özgün dil kullanımı yer alır. Esslin’in (1961) belirttiği gibi, çağa paralel 

olarak “değersizleşme”ye hapsedilen ve “gerçek”le arasında açılan “derin çukur”la 

özdeşleşen absürt dilin başlıca özellikleri arasında  “sahne dilinin eylemle çelişmesi”, 

dilin “anlamsız gevezeliklere indirgenmesi” ve dilde tutarsız ve mantıksız ifadelere 

yer verilmesi bulunur (296; 297); ancak, belirgin özelliklere sahip olması Absürt 

dilin belirli kalıplara sokulabileceği anlamına gelmez.  

1.3.1. Beckett’in Dil Kullanımı 

“Gerçek, varoluş, anlam, neden, görüş ve tasvir gibi kavramların öneminin ve 

hakimiyetinin kökten sorgulanarak insan düşüncesinin sarsıldığı” 20. yüzyıl (Besbes, 

2007: 11) yazarı olan Beckett’in edebiyattaki başarısında dil kullanımının incelikleri 

yatmaktadır. “Düşünce” iletmeyi değil, “düşünce biçimleri” sergilemeyi amaçlayan 



80 
 

Beckett (Coe, 1983: 38), var olan dilsel kurallardan ve sınırlayıcı kalıplardan 

sıyrılarak, dili “yenilemeyi” ve “canlandırmayı” amaçlar (Kennedy, 1989: 11). 

Böylece, “yazma”yı “kelime” ve “sesler”in yeniden vücut bulması olarak gören 

Beckett (Kennedy, 1989: 12), dilindeki bu değişikliği eserlerini öncelikle Fransızca 

yazıp daha sonra İngilizceye çevirerek (Cant, 1999: 138); dile “minimalist” bir açıyla 

yaklaşarak (White, 2009: 109) ve “kelimenin sesi ve anlamı arasındaki bağı” 

kopararak (Astro, 1990: 6) gerçekleştirir. 

 Dile farklı bir bakış açısı sunan Beckett, ilk olarak, eserlerini Fransızca 

yazdıktan sonra İngilizceye çevirmesi ile dikkat çeker (Cant, 1999: 138). Walter 

Benjamin’in (1999) ifade ettiği gibi, ana dil kısıtlıyken, “çeviri”, metni “yazarla ilgili 

sınırlardan” uzaklaştırarak, anlamı “yeniler” ve “özgürleştirir”: “Çevirmenin görevi 

kendi dilindeki kısıtlayıcıları yok etmektir. […]. Çevirmen, yalın bir dile ulaşmak 

için kendi dilinin çürümüş sınırlarını aşar” (aktaran Cant, 1999: 141; 142). Bu 

doğrultuda “çeviri” ile benzersiz ve lekesiz bir dil “yalınlığı”na ulaşılabileceği 

düşüncesine dayanan Beckett, kendi dilindeki katı kurallardan ayrılmak ve dili 

farklılaştırmak amacıyla, eserlerini öncelikle Fransızca yazıp daha sonrasında ise 

kendi dili olan İngilizceye çevirmeyi tercih eder. Böylece, her yıl kendini banda 

kaydeden Krapp’ın geçmişini her dinlediğinde sözlerini tuhaf bulduğunu ve kendi 

sözlerine bile “yabancılaştığını” gösteren Krapp’ın Son Bandı (1958) adlı oyununda 

da sergilendiği gibi, “düşünmeden” ve “anlamadan” kullanılan toza bulanmış ana dili 

sorgulayarak, neden çeviriye yöneldiğine de bir anlamda açıklık getirir (Cant, 1999: 

138; 141; 142). Krapp’ın banda kaydettiği ifadesinde geçen ‘viduity’ kelimesini 

anlamak için sözlüğe gereksinim duyduğu sahnede, örneğin, Beckett’in eserlerini 

doğrudan İngilizce yazmaktansa Fransızca yazdıktan sonra İngilizceye çevirmesinin 



81 
 

gerisinde bireysel sesin ve düşünsel yetkinliğin unutularak anlamsızca kullanılan ana 

dilin tutsak edici sınırlarından kurtulmayı hedeflediği açıkça gözlemlenir: 

BANT: -belki de tanıdık bir göz ışıltısının gelmesini umduğum 
zamana, geçen seneye geri döndüğümde, annemin öldüğü kanalda 
tabii ki ev var, sonbaharın sonlarında, uzun süren dulluğundan sonra 
(after her long viduity) [KRAPPbandı başlatır]ve -[KRAPP bandı 
kapatır, geri sarar, kulağını makineye yaklaştırır, açar]- öldüğü, uzun 
süren dulluğundan sonra, ve- 
[KRAPP bandı kapatır, biraz geri sarar, boş bir şekilde önüne bakar. 
‘Dulluk’ kelimesini heceler. Sessizlik. Kalkar, gerideki karanlıkta 
kaybolur, kocaman bir sözlükle geri gelir, sözlüğü masaya koyar, 
oturur, ve kelimeye bakar.] 
KRAPP: [Sözlükten okur.] Durumu- ya da hali- olmanın- ya da 
kalmanın- dul kadın- ya da dul erkek. [Sözlüğe bakar. Zihni karışır.] 
Olmanın- ya da kalmanın?... [Durur. Sözlüğü tekrar didik didik eder. 
Okur.]‘Dulların giydiği matem elbisesi.’(Deep weeds of 
viduity)…Aynı zamanda hayvanın, özellikle bir kuşun…dominik 
kuşunun ya da göçebe kuşun (the vidua or weaver-bird)….erkek 
türlerinin siyah tüyü…. [Sözlüğe bakar. Heyecanlı bir şekilde.] 
Dominik kuşu! (The vidua-bird!) 
[Durur. Sözlüğü kapatır, bandı açar, Dinleme pozisyonuna geri 
döner.] (Beckett, 2006b: 219) 
 

Alıntıda sergilendiği gibi, banda kaydettiği sesini belirli bir süre geçtikten sonra 

tekrar dinleyen Krapp, kendi kullandığı ‘viduity’ kelimesinin ne anlama geldiğini 

anlamakta zorluk çeker ve kelimenin anlamını öğrenmek için sözlüğe gereksinim 

duyar. Sözlüğe baktığında ise, kullandığı kelimenin ‘dul’ anlamı haricinde bir ‘kuş 

türü’ anlamına da geldiğini öğrenerek, yeni bir kelime öğrenmiş olmanın şaşkınlığını 

ve zihinsel bulanıklığını yaşar. Krapp’ın daha önce kullandığı bir kelimenin anlamını 

öğrenmek için sözlüğe bakması, ne konuştuğunu bilmediğini ve dili mekanik bir 

şekilde kullandığını gösterirken, benzer şekilde, bireyin ruhsuz ve içi boş ifadelerin 

elinde manipüle edildiği gerçeğini de açığa çıkarır. Bu doğrultudaki anlamı 

bilinmeden ses verilen kelimelerin Krapp gibi insanı sessizliğe indirgediği ve anlamı 

değersizleştirdiği gerçeği dikkate alındığında ise, Beckett’in Fransızca yazdığı 



82 
 

eserlerini İngilizceye çevirmekle, anlamından bihaber olunduğu halde kullanılan 

‘viduity’ gibi dilin mekanikleşmiş ve ruhunun hangi derinliklere ulaştırdığı 

bilinmeden kör bir şekilde kullanılan tutsak edeci ve bireysel sesi sessizliğe 

indirgeyici ifadelerinden kurtulmayı amaçladığı daha fazla açıklık kazanır. 

Fransızca yazdığı eserlerini İngilizceye çevirerek dile farklılık getiren Beckett 

(Cant, 1999: 138), bu dilsel değişimini, aynı zamanda, dile “minimalist” bir açıyla 

yaklaşarak da gerçekleştirir: White’ın (2009) ifade ettiği gibi, “öykü ve oyunların 

kabullenilmiş dil kullanımları”yla kısıtlandığını düşünen Beckett, dili “gereksiz 

unsurlardan” sıyırarak, “söylenmeyenin açıkça belirtilen kadar etkili olduğunu ve 

ifade etme biçiminin ise ifade edilen kadar önemli olduğunu” gösteren “minimalist” 

dilsel yaklaşımı kullanmayı tercih eder ve “eklemeyi” değil “çıkarmayı” esas alarak 

“sessizliğe ses veren” bu “minimalist” tutumuyla, “varlığın gerçekliğini ya da 

hiçliğini gösteren ve hem yaşamın hem de sözlerin tükenişini kapsayan” yeni bir dile 

ulaşmayı hedefler (109). Beckett’in dilin “yıkılması”nı öngören “indirgeme” esasına 

dayalı bir dilsel yaklaşım kullandığı, Alex Kaun’a yazdığı mektubunda da açıklık 

kazanır: 

Kendi dilim, giderek, arkasındaki saklı şeylere (ya da Hiçliğe) 
ulaşmak için aralanması gereken bir sır perdesi gibi görünüyor. Dil 
bilgisi ve biçim. Bana göre, muhafazakâr bir mayo ya da gerçek bir 
beyefendinin sakinliği kadar bağıntısızlar. Bir maske gibi. Dilin en 
yanlış kullanımının en etkili kullanımı olacağı zamanın geleceğini 
umalım hadi, ki belirli alanlarda bu ana zaten ulaşıldı. Dili bir anda 
tamamen ortadan kaldıramayacağımız için, onun değerini yitirmesine 
katkıda bulunacak her şeyi yapmamız gerekir. Dilin arkasında 
gizlenen- şey ya da hiçbir şey - gün ışığına çıkmaya başlayana kadar, 
dili delik deşik etmemiz gerekir; Bir yazar için bu hedeften daha 
önemli hiçbir şey düşünemiyorum. (Beckett’den aktaran White, 2009: 
109-110) 



83 
 

Mektubunda da görüldüğü gibi, dilin buzlu bir camla örtülü olduğunu ve asıl 

gerçekliğin dilin görünen gerçekliğinin gerisine atılarak ebedi bir karanlığa 

gömüldüğünü düşünen Beckett, kurallı dil derinliklerinde tutsak edilen ruhsal 

harabiyete ve kopukluğa ulaşılması için dilin parçalara ayrıştırılarak ve en basite 

indirgenerek örtülerinden kurtarılması gerektiğini savunur. Ancak, Ihab Hassan’ın 

“Beckett, eksiltir, hiçbir zaman basitleştirmez” ifadesinden de anlaşılacağı gibi, 

Beckett’in örtülerinden arındırarak ve azaltarak ulaştığı bu “basit dil”i, hiçbir zaman 

“basit düşünceler” anlamına gelmez; çünkü, Beckett’de “dil ne kadar basitleştirilirse, 

anlam da o kadar karmaşıklaşır” (Cant, 1999: 145). “Çocukça” resim yapmaya 

çalışan Picasso’ya benzer şekilde “dişsiz” ve “kırık çeneli” bir “zihinsel özürlü” gibi 

yazmaya çalışan Beckett (Albright’tan aktaran Keatinge, 2008: 87) biçimsel açıdan 

“minimalist” olmasına rağmen sergilediği “eksiklik” ile “ölü bir bedene hapsedilen” 

insanın “yalnız” durumunu iletecek kadar derinlik taşıyan bu basit görünümlü derin 

dil yaklaşımını birçok eserinde sergiler (White, 2009: 110; 138). Beckett’in 

‘minimalist’ dili, örneğin, “döküntüler”in darmadağın ettiği bir alanda“ışık” ve 

“soluk”la eşlik edilen ve iki kere duyulan kısa “doğum ağlayışı” sesinden (Beckett, 

2006b: 371) başka hiçbir şeye yer vermeyen ancak bu seslerle insanın ne kadar 

absürt bir varoluşa öldüğünü ifade etmede satırlarca sözlerin ulaşabileceğinden daha 

fazla bir keskinliğe ulaşan Breath (Soluk) (1969) isimli tek sayfalık oyununda açıkça 

gözlemlenir. Oyunda iki kere duyulan ‘doğum ağlayışı’nın ve sonrasındaki ‘soluğun’ 

‘loş bir ışık’la aydınlatılan alt üst edilmiş bir alanla çevrelendiği dikkate alındığında 

bireyin darmadağın ve loş ışığın belirsizliğini taşıyan bulanık bir dünyaya doğduğu 

açıklık kazanırken, böylesi ‘çöplerle dolu’ bir dünyaya doğmanın anlamsızlığının da 

gün ışığına çıkması, Beckett’in yalın sesinde derin hıçkırıklara ulaştığının 



84 
 

göstergesidir. Üstelik, tek sayfa süren oyundaki ‘doğum ağlayışı’ ile ‘soluk’ 

seslerinin de çok kısa sürerek hemen sessizliğe gömüldükleri düşünüldüğünde, 

yaşam ve ölüm arasındaki mesafenin ne kadar kısa olduğu ve yaşam diye 

adlandırılan boş fiziksel varlığın onlarca sayfa arasında sıkıştığı için fark edilmeden 

atlanılan ve içinde çok az şey barındırdığı için fark edilse bile okunmaya değer 

görülmeyen tek bir sayfalık oyun gibi yalnızlığının derinlerinde kaybolmaya 

mahkûm edilerek, doğduğu andan itibaren değersizliğe itildiği ve kim olduğunun 

öğrenilmesine gerek bile duyulmayarak oyunda öncelikle ‘nefes’e ve ardından ise 

koyu sessizliğe atılan ‘bebek ağlayışı’ gibi yalnızca ölüm sessizliğinin eşlik ettiği boş 

bir ‘nefes’ sesine indirgendiği açıklık kazanır. ‘Soluk’ ve ‘ağlama’ seslerinin hem 

başlangıçlarındaki hem de kesintiye uğrayışlarındaki nedensizlik ise, yaşam ya da 

ölümün sorgulanamayacak kadar kaçınılmaz olduğuna ve bireyin var ya da yok 

olmasının hiçbir anlam ifade etmediğine dair ışık tutar. Soluk oyununda sergilendiği 

gibi, ardında koyu anlamlar tutsak eden uzun sözlerin perdesini ‘minimalist’ dili ile 

kaldıran Beckett, azlığa dayanan bu ‘minimalistliği’ni, benzer şekilde, dilde 

“duraksamalar”a yer vererek de sürdürür (White, 2009: 110; 124). “İşitilenlerin 

sessizlikler için noktalama işareti olmaktan öteye gitmediği”ne inandığı için “etkili 

bir suskunluk” oluşturmayı hedefleyen Beckett (Burkman, 1987: 68), bu şekilde 

kullandığı ‘duraksamalar’la ise, konuşulmayanın yıkıcılığına ve konuşulmayan 

gerisinde saklanılan yıkılmışlığa vurgu yapar. Beckett’in ‘duraksamalar’la 

oluşturduğu ‘minimalist’ dili, örneğin, sürekli ileri geri giden May ile annesinin 

kopuk diyaloglarının yer aldığı Footfalls (Adımlar) (1975) isimli oyunda açıkça 

gözlemlenir: 

 M: Sana tekrar iğne vurmamı ister misin? 



85 
 

 V: Evet, ama çok erken.  
 [Durur.] 
 M: Konumunu tekrar değiştireyim mi? 
 V: Evet, ama çok erken. 
 [Durur.] 

M: Yastığını düzelteyim? [Durur.] Alezini değiştireyim? [Durur.] 
Lazımlığına oturtayım? [Durur.] Yatak ısıtıcını açayım? [Durur.] 
Yaralarını sarayım? [Durur.] Süngerle sileyim? [Durur.] Kurumuş 
dudaklarını nemlendireyim? [Durur.] Seninle dua edeyim? [Durur.] 
Senin için? [Durur.] Tekrar. 
[Durur.] 
V: Evet, ama çok erken. 
[Durur.] 
M: Şuan kaç yaşındayım? 
V: Ya ben? [Durur. Aynı ses tonuyla.] Ya ben? (Beckett, 2006b: 400) 

 

Görüldüğü gibi,  May ve annesinin ‘minimalist’ dil anlayışı ile şekillenen diyalogları 

‘duraksamalar’la doludur ve diyaloglarının akıcılığını bozan bu ‘duraksamalar’, iç 

dünyalarındaki karmaşanın ve birbirleri arasındaki ilişkinin labirentleri hakkında 

önemli bilgiler açığa çıkarır. Öncelikle, May ve annesinin sözlerinin 

‘duraksamalar’la takip edilmesinin gerisinde birbirlerinden cevap alamadıkları için 

sessizlikle baş başa bırakıldıklarının yer aldığı düşünüldüğünde, anne ve kız olarak 

ailesel bağlarla bağlanan bu ikilinin aslında birbirine çok uzak iki yabancı gibi 

aşılmaz mesafelerle bölündükleri açıklık kazanır. May ve annesinin birbirlerinden 

koparılmış olduklarını gösteren ‘duraksamaları’, benzer şekilde, kendi dünyalarında 

yaşadıkları bunalıma ve bölünmeye de ışık tutar. Daima “Evet, ama çok erken” 

cevabını alacağını bilmesine rağmen May’in ezberlemişçesine peş peşe sıraladığı 

“Yastığını düzelteyim?”, “Alezini değiştireyim?”, “Lazımlığına oturtayım?”, “Yatak 

ısıtıcını açayım?” ve “Yaralarını sarayım?” (Beckett, 2006b: 400) gibi sorularla 

annesini sorgulaması ve annesinden cevap almak için duraksamasının ardından tekrar 

sessizlikle karşılaşsa da bu kalıplaşmış sorularını umarsızca devam ettirmesi, 

May’nin yaşamsal bağının peş peşe sıralamasıyla uzun bir süreden beri kullandığı 



86 
 

anlaşılan mekanik sözlere indirgendiğini gösterirken, bu ifadelerinde bireysel sesini 

duyurmaması ise kendinden bihaber olduğunu ve sorumluluklarının gerisinde ezilmiş 

bir benlik taşıdığını gösterir. Duraksamaların May’de açığa çıkardığı bu yalıtılmışlık 

ve değersizlik hissi, üstelik, annesine söylediği “Hareket yeterli değil, adımlarımı 

duymalıyım, her ne kadar sessiz olsalar da” (Beckett, 2006b: 401) ifadesinden de 

anlaşılacağı gibi, kendi varlığının farkına varmak için adımlarının sesine ihtiyaç 

duyacak kadar yaşıyor olduğundan şüphe duymasıyla ve kendine yabancılaşmasıyla 

daha fazla açıklık kazanır. Bu doğrultuda varoluşundan habersiz olduğu 

‘duraksamalar’ıyla sergilenen May gibi anne karakteri de ‘duraksamalar’ın 

sessizliğinde yaşar. May’in kendinden habersiz olduğunu kanıtlayan “Şu an kaç 

yaşındayım?” sorusuna annenin “Ya ben?” diye cevap vermesi ve duraksadıktan 

sonra tekrar  “Ya ben?” diye sorması, bu durumun göstergesidir; çünkü, yaşını 

bilmemesi yaşayıp yaşamadığının farkında olmadığını gösterirken “Ya ben?” 

sorusuna cevap almak için duraksadıktan sonra tekrar “Ya ben?” (Beckett, 2006b: 

400) diye sorması, dinlenmeye değer görülmediğini gösterirken, benzer şekilde, 

dinlenmeyerek değersizleştirildiğine dair bu gerçekle yüzleşmekten kaçındığına da 

açıklık getirerek, yokluğuna bile kör kaldığını yansıtır. Adımlar’da sergilendiği gibi, 

dilsel akıcılığa son vermelerine rağmen derin anlamlar saklayan ‘duraksamalar’ıyla 

dilbilgisel açıdan indirgediği dili semantik açıdan yoğunlaştıran Beckett’in 

‘minimalist’ yaklaşımı en açık şekilde ise “sözdizimi” kurallarının yıkıldığı 

ifadelerinde sergilenir: Besbes’in (2007) ifade ettiği gibi, “sürekli olarak kendilerini 

zamanın baskıcı sınırlarından kurtaracak bir iletişim aracı arayışında olan” Beckett 

karakterleri, dilin “sözdizimsel” kurallarını yıkarlar (148); çünkü, “zaten doğrusal bir 

zaman kavramına dayanan” kurallı dil, karakterlerin “varoluşsal korkularını” 



87 
 

hafifletmede yetersiz kalır (Steiner’dan aktaran Besbes, 2007: 148). Beckett’in ‘söz 

dizimi’nin yıkılmasıyla ulaştığı ‘minimalist’ dili, örneğin, Eh Joe (Söyle Joe) (1965) 

oyununun elli yaşlarındaki Joe’sunun kapalı pencereler ve kapılar ardındaki odasında 

sesiyle baş başa kaldığı kadının ifadeleri aracılığıyla açıklık kazanır: 

KADIN SESİ: Başladığımda güçlüydüm….Seninle….Değil miydim, 
Joe?...Normal güçte….Green’deki yaz akşamları gibi…İlk 
zamanlarında….Masum aşkımızın….Ördekleri seyretmek için 
oturduğumuzda….Ellerimiz ellerimizde birbirimize sözler 
vererek….Konuşmamı ne kadar da beğenmiştin!...Diğer çekicilikler 
arasında…Billur gibi bir ses….Senin ifadenle….Güçlü bir dil 
anlayışın vardı….Billur….Ebediyen dinleyebilirdin onu….Ve  şimdi 
bu….Buna kısıtlandı.... .(Beckett, 2006b: 363-364) 

Görüldüğü gibi, oyunda sadece sesi duyulan Kadın ‘söz dizimi’ kurallarını takip 

etmeyen birbirinden kopuk ve eksiltili ifadeler kullanır. Tam cümle için kullanılması 

gerekli olan kelimelerin çıkarılmasıyla ve söz gruplarının yanlış sıralanıp ‘söz 

dizimi’ kurallarının çiğnenmesiyle ‘dilbilgisel sapma’ya uğratılan ‘minimalist’ dil, 

bu doğrultuda ise, kadının birbirinden kopuk ifadeleri gibi kopukluk yaşadığına ve 

bir zamanlar duygusal bir ilişki yaşadığı anlaşılan Joe’nun duyarsızlığı sonucunda 

eksiltili ifadelerine benzer şekilde geleceğe dair hayallerinden yoksunlaştırılarak 

tamamlanmamış derin bir boşlukla baş başa bırakıldığına dair önemli bilgiler sunar. 

Kadının ‘söz dizimi’ni yıkan kopuk ifadelerinin az olduğu dikkate alındığında, 

üstelik, geçmişten arda kalan birkaç kelimeyi bile doğru bir sıra içinde bir araya 

getiremeyecek kadar koyu bir psikolojik tahribata uğradığı açıklık kazanırken, 

fiziksel doğuşa ulaştıkları andan itibaren sessizliğin çıkılması olanaksız derinliğine 

itildikleri için kurallı konuşsalar bile zaten anlaşılmayacak olan absürt bireylerin ‘söz 

dizimi’ kurallarını takip etmelerinin hiçbir anlamını olmadığına ve dolayısıyla 

bireyin değersizliğe indirgendiğine de ışık tutulur.    



88 
 

Yeni bir ses getirmek istediği dili indirgeyen Beckett, son olarak, “kelimenin 

sesi ve anlamı arasındaki bağı” koparmasıyla öne çıkar (Astro, 1990: 6). Cant’ın 

(1999) ifadesi ettiği gibi, “söz yitimi” ile başa çıkmaya çalışan Beckett karakterleri, 

ne “dil”de ne de “sessizlik”te çare bulabildikleri için düştükleri “tekrarlar”la kelime 

anlamlarının “uyuşmasına” neden olurlar (151). Bu doğrultuda ise, “mantıksal 

sıralamaya” dayanmaktansa “kafiye” ve “fonolojik benzerliğe” dayanan sözlerle 

anlam bulanıklığı sergileyen bir dile ulaşırlar (Keatinge, 2008: 90). Beckett’in 

gereksiz tekrarlarıyla ‘ses’ ve ‘anlam’ arasında uçurumlar açan dili, Ben Değil 

oyununda, örneğin, açıkça gözlemlenir: 

…yavaş yavaş…hepsi gittiğinde…Nisan sabahının ilk ışıklarında 
hepsi…buldu kendini…-ne de?..kim de?..hayır!..o!..[Durur ve 1. 
hareket.]…karanlıkta buldu kendini…ve tam olarak olmasa 
da…hissiz…hissiz…uğultuyu halen duyabildiği için…sözde 
kulaklarında…ve ışık ışını geldi ve gitti…geldi ve gitti…ay 
gibi…sürüklenerek…içine ve dışına bulutların…ama bu kadar 
körelmiş…hissederek…bu kadar körelmiş hissederek…bilmedi…ne 
konumda olduğunu…düşünsene!..ne konumda olduğunu!..dikiliyor 
muydu…ya da oturuyor muydu…ama akıl-ne?..diz mi 
çöküyordu?..evet…dikiliyor muydu…ya da oturuyor muydu…ya da 
diz mi çöküyordu...ama akıl-…ne?..uzanıyor  muydu?..evet…dikiliyor 
muydu…ya da oturuyor muydu…ya da diz mi 
çöküyordu?..evet…dikiliyor muydu…ya da oturuyor muydu…ya da 
diz mi çöküyor du…ya da uzanıyor muydu…ama beyin 
halen…halen…bir şekilde…ilk düşüncesi…evet uzun bir zamandan 
sonra…aniden aklına gelen… .(Beckett, 2006b: 376-377) 

Alıntıda sergilendiği gibi, kadının, “evet…dikiliyor muydu…ya da oturuyor 

muydu…ya da diz mi çöküyordu” (Beckett, 2006b: 377) gibi sözleri ilk 

kullanımlarında herhangi bir anlam ifade ediyorken, monolog ilerledikçe sürekli 

olarak tekrar edilmeleriyle anlamdan sıyrılırlar ve sadece bir ses yığınına dönüşürler. 

‘Nicelik ilkesini’ çiğneyen tekrarlar sonucunda sözcüklerin sesi ve anlamları arasında 

açılan bu derin uçurumlar ise dilin değersizleştiğini ve anlamsız gürültülere 



89 
 

dönüştüğünü gösterirken, sözlerin ait olduğu kadının yaşamla bağlarını kopardığına, 

yalnızlıkla baş başa kaldığına ve kendi sesini duyamayacak kadar ruhunun derin bir 

tahribata uğradığına dair de ışık tutar. Kendi varoluşunun bilincinde olan bir bireyin 

söylediği sözlerini hiç söylememişçesine tekrarlamayacağı dikkate alındığında, 

üstelik, kadındaki bu psikolojik yıkımın derinliği daha fazla belirginleşirken, onu 

dinleyecek kimsenin olmamasına rağmen anlamdan kopardığı sözlerine ıslarla 

devam etmesi, şüphesiz ki, giderek toprağa gömülmesine ve yazgısından 

kurtulmasının olanaksızlığına rağmen “daha fazla söylemeliyim” (Beckett, 2010a: 

35) diyerek dinleneceği ve kurtulacağı illüzyonu içinde konuşmasına devam eden 

Mutlu Günler’in Winnie’si gibi zaten ölü olduğu gerçeği ile yüzleşemeyen bireyin 

absürt varoluşunu boş gürültüler gerisinde devam ettirdiğine açıklık getirir.   

1.3.2. Pinter’ın Dil Kullanımı 

Yalnızca dış dünyayla değil kendi iç dünyalarıyla da çelişen karakterleriyle 

çözümlenemez seslere eriştiren Pinter, açıklanması en zor yazarlar arasında yer alır 

(Hall, 1993: 57). Pinter’ın ulaşılması imkânsız olmasa da üstün zihinsel çaba 

gerektiren bir yazar olarak anılmasında edebi dünyada birçok araştırmacı tarafından 

incelenmesine ve eleştirilerle üne kavuşmasına rağmen hâlen tam anlamıyla 

çözümlemeyen “bulmaca” niteliğindeki dili rol oynar (Kumar, 1996: 135). 

Cornwell’in (2006) ifade ettiği gibi, Pinter “tutarsızlık ve sessizlik” sunmasının yanı 

sıra, “belirsizliğe”, “laf kalabalığına”, “yersiz sözlere”, “(istemli ya da istemsiz) 

yanlış anlaşılmalara”, “homurtulara”, “hazır cevaplara” ve “uzun çıkışlara” yer 

vererek doğallık sınırlarını “absürt” şekilde zorlayan “gerçekçi söz kalıpları”yla 

şekillenen bir dil kullanır (135). “Günlük konuşmaları”, bu şekildeki “bozuk söz 



90 
 

dizimleri”yle, “tekrarlar”la ve “çelişkiler”le bir araya getiren ilk yazar olması Pinter’ı 

diğer yazarlardan ayırıp onun “Pinteresk” sıfatı ile tanımlanan kendine özgü bir dil 

farklılığı ile özdeşleşmesini sağladığı gibi (Hayman’dan aktaran Kennedy, 1975: 

168), benzer şekilde, neden içinden çıkılmaz olduğu konusuna da açıklık getirir. 

“Konuşma dilinin bayağı özelliklerini beklenmedik şekilde sunan” Pinter’ın 

(Mandala, 2007: 10) en dikkat çeken özelliklerinin arasında, böylece, “sıradan 

günlük konuşmalar”ın yanı sıra derin anlamlar ileten “duraksamalar”ın ve 

“sessizlikler”in yer aldığı açıklık kazanır (Stade ve Karbiener, 2009: 380).            

İngiliz dilinin en benzersiz yazarlarından biri olarak anılan Pinter, öncelikle, 

kendine özgün bakış açısıyla sunduğu “günlük konuşmalar”ı ile dikkat çeker (Stade 

ve Karbiener, 2009: 380). Pinter dilinin neden gerçek yaşama yakın olduğu, onu 

kullanan karakterlerin de gerçek yaşamın içinde yer almalarıyla daha fazla anlam 

kazanır: Deleon’un (1984) belirttiği gibi, 

Pinter soyut kavramlarla değil, insan olmanın somut deneyimi ile 
ilgilenir. Kişileri yalın ağaç altlarında yaşamın anlamsızlığı üstüne 
tartışırken olağanüstü güçlerin belirmesini bekleyen simgesel 
yaratıklar değil, evde, işte, yolda çarpışma ve çatışmalarını 
sürdürerekten kimlik ve kişilik oluşturmaya çalışan, bu süreç içinde 
etkileyen ve etkilenen, evrensel hiç’te düğümlenen iç ve dış 
kargaşaları itilim yolu ile önemsiz uğraşlarla boğan gerçek 
varlıklardır. (47) 

Görüldüğü gibi, düştüğü çölde anlamsızca gökten indirenlere ulaşmaya çabalayan 

Sözsüz Oyun I oyunundaki karakterin, yıllar evvel kaydettiği sesini tekrar tekrar 

dinleyen Krapp’ın Son Bandı’ndaki Krapp’ın, karanlıktaki banklarına oturarak 

fısıltılarla konuşan ve anlamsız bir şekilde ellerini düğüm şeklinde kavuşturan Gidiş 

ve Geliş’in Vi, Flo ve Ru isimli üç eski arkadaşının, siyah evreninde aynı sözleri 

tekrarlayan Ben Değil’deki kadının ya da bir ileri geri giden ve adımlarını duymak 



91 
 

için halıları bile kaldıran Adımlar’daki May’in sürdüğü gerçeğe yabancılaşmış 

yaşamlardan çok ötedeki evrenlerinde işe gidip gelmek kadar doğal eylemler 

içerisinde yer alan Pinter karakterleri, günlük hayatın içinde kolaylıkla 

karşılaşılabilecek bireylerdir. Ütü yapma, yemek hazırlama ya da iş görüşmesine 

gitme gibi gerçekçi eylemlerine paralel olarak, üstelik, sallandığı sandalyesinde 

kendi kendini dinleyen Ninni’deki kadının kullandığı dil gibi absürt dilden uzaklaşan 

ve gerçekçi izlenimini veren bir dil kullanırlar. Ancak, “ilgileriyle, davranışlarıyla ve 

günlük yaşamın temposunda yer almalarıyla” gerçek yaşama yakın olan bu 

karakterlerin kullandıkları dil, “yaşamın ayrıntılarında” saklanarak her ne kadar 

“gerçekçi” olduğu izlenimini verse de aslında sanıldığı gibi yalın olmayan ve bilinen 

gerçekten bambaşka olan bir “gerçeklik” anlayışı sunar (Dukore, 1962: 44). Bunun 

nedeni ise “gerçeğe aykırı bir gerçeklik” ya da “gerçekçi bir gerçeğe aykırılık” 

sergilemesi (Dukore, 1962: 45) ve böylece arkasında yer alan asıl hedefin sıradan 

olmayışıdır: Gordon’ın (2008) sözleriyle, Pinter’daki “duyulmayan ancak duygusal 

açıdan belirgin şekilde etkili olan sözlerin altında insanın gerçekliğini temsil eden 

nefsani, şiddetli ve acımasız dürtüler yer aldığı için sıradan konuşmaların gerisinde 

yatan çoğunlukla kötü niyetlidir” (aktaran Deason: 1). Pinter’ın “bireylerin 

söyledikleri ile demek istedikleri arasındaki farkın altını çizmek ve kişilerin 

birbirlerini anlamaktan nasıl kaçındıklarını vurgulamak amacıyla” kullandığı 

“gerçekçi” dili, bu şekilde, eserlerinde gizli bir “tehlike” oluşturur (Hochman, 1984: 

101). Pinter’ın tanındık lafların masumluğu ile örttüğü ‘gerçekçi’ dilinin gerisinde ne 

kadar büyük bir tehlikenin saklandığı, örneğin, İnce Sızı’nın bilindik ev hanımı 

maskesini takan Flora’sının oyun sonunda söylediği sözlerinde açıkça görülür: 

  FLORA [sessizce]: Barnabas? 



92 
 

  [Durur.] 
  Ah, Barnabas. Herşey hazır. 
  [Durur.] 

Sana bahçemi, bahçeni göstermek istiyorum. Çingülümü, 
çitsarmaşığımı…hanımelimi, akasmamı. 

  [Durur.] 
Yaz yaklaşıyor. Senin için güneşliği kurdum. Öğle yemeğini bahçede, 
havuz kıyısında yiyebilirsin. Tüm evi cilaladım senin için. 
[Durur.] 
Tut elimden. 
[Durur.] KİBRİT SATICISI ona yaklaşır. 
Evet, ya, bekle bir dakika. 
[Durur.] 
Edward. Tablan burada. 
Kibrit tablasıyla EDWARD’ın yanına geçer ve tablayı Edward’ın 
eline verir. Sonra perde yavaşça kapanırken KİBRİT SATICISI İLE 
yola koyulur. (Pinter, 1996a: 183-184) 

Kibrit Satıcısına söylediği, “Sana bahçemi, bahçeni göstermek istiyorum. 

Çingülümü, çitsarmaşığımı…hanımelimi, akasmamı” ya da “Öğle yemeğini bahçede, 

havuz kıyısında yiyebilirsin” (Pinter, 1996a: 183-184) ifadelerinden anlaşılacağı gibi, 

evcil yaşama mensup bilindik bir ev hanımı izlenimini veren Flora, günlük yaşama 

ait bir dil kullanılır ve bu doğrultuda Beckett’in Ben Değil oyunundaki bireyin  

söylediği, “ne?.. kız?.. evet… minik küçük kız… bunun içine… bunun içine… 

zamanında önce… denilen kahrolası çukura…. denilen… önemsiz… bilinmeyen 

anne baba… duyulmamış…” (Beckett, 2006b: 376) gibi ifadelerde sergilenen Absürt 

Tiyatronun gerçeküstü dilinden uzaklaşır. Ancak, Flora’nın Ben Değil oyununda 

sunulan dil gibi gerçekçi yaşama uymayan dillerden farklılaşarak ‘söz dizimi’ 

kurallarına uyan, eksiltili ifadelere yer vermeyen, noktalama işaretlerine çoğunlukla 

uyarak tamamen grafolojik sapmayla şekillenmeyen ve günlük hayatın içindeki 

sözlere yer vererek okura yabancılaşmayan doğal dilinin derinlerine inildiğinde 

doğallığın sessizliğiyle örtüşmeyen tehditkâr ve ürkütücü bir çığlıkla yüzleşilir. 

Flora’nın Kibrit satıcısına söylediği “Yaz yaklaşıyor. Senin için güneşliği kurdum. 



93 
 

Öğle yemeğini bahçede, havuz kıyısında yiyebilirsin. Tüm evi cilaladım senin için” 

(Pinter, 1996a: 183) gibi sıradan ifadelerinde Kibrit satıcısı ile sürdüreceği bir 

gelecek planladığına ve reçelli bir kahvaltının doğallığında aynı masayı paylaştığı 

eşini aldatarak onu acımasızca kapı dışarı ettiğine dair çarpıcı gerçeklerin yer aldığı 

dikkate alındığında, bu ürkütücülük açıklık kazanır. Ancak, Flora’nın bilindik dilinin 

bu tehditkârlığı en açık olarak “Edward. Tablan burada” (Pinter, 1996a: 184) 

ifadesiyle kanıtlanır; çünkü, ifadenin sıradanlığı gerisinde Flora’nın Edward’a hiçbir 

söz hakkı tanımayacak kadar zorbalaştığı ve ‘olumlu imaj’ına zarar verdiği Edward’ı 

evin güvenilirliğinden dış dünyanın dehşetine atarak ölümden bile daha katı bir 

yokluğa hapsettiği gerçeği yer alır. İnce Sızı oyununda Flora’nın Edward’a karşı 

beslediği nefret duygularını ve Edward’ı yok edişini gizleyen ‘gerçekçi’ Pinter dili, 

sergilediği doğallık altında hiç de basit olmayan bir karmaşaya ve gizli evrenlere 

açılışını, benzer şekilde, Gece Okulu oyununda da sürdürür. Oyundaki Annie 

karakterinin hapishaneden yeni çıkan yeğeni Walter’le arasında geçen konuşma bu 

durumun göstergesidir: 

  ANNIE: Yağmurluğuna baksana. Yerde duruyor. 
  WALTER: Asacağım onu. Valizi üst kata çıkarıyorum? 

ANNIE: Çayını iç. Hadi, çayını iç. Valizi sonra da çıkarırsın. 
   Durur. 
  WALTER: Güzel kek. 

ANNIE: Beğendin mi? Kek yemeyi kesmek zorunda kaldım. Midemi 
yakıyordu. Hadi, bir dilim daha al. 

  WALTER: Bu arada, ev fevkalade görünüyor. 
   ANNIE:Sen gelmeden iyi bir temizlik yaptım. 
   Durur. 
  Eee, Wally, bu sefer nasıl davrandılar size? 
  WALTER: Fevkalade. 

ANNIE: Bu kadar erken gelmeni beklemiyordum. Bu sefer daha fazla 
kalacağını düşünmüştüm. (Pinter, 1996b: 187) 



94 
 

Alıntının gösterdiği gibi, Annie Walter’a çay içmesini, kekten bir dilim daha 

almasını ya da valizini üst kata daha sonra da çıkarabileceğini söyleyerek, uzun bir 

aradan sonra ilk kez görülen bir aile bireyine karşı kullanılan sevgi göstergesi 

niteliğindeki gerçekçi ifadeler kullanır. Üstelik, o gelmeden evvel evi temizlediğini 

ve kekin midesine zararlı olduğunu da belirterek yaşlı bir ev kadınının bilindik 

sözlerini sunar. Ancak, Annie’nin bu sıradan görünümlü ifadeleriyle odasına Sally 

isimli bir kızın yerleştiği gerçeğinden habersiz olan Walter’ın üst kattaki odasına 

çıkmasını ve bu gerçekle hemen yüzleşmesini engellemeye çalıştığı dikkate 

alındığında, tanındık ifadelerin basitlikleriyle uyuşmayan güçlü alt metinlere sahip 

olarak, bir sır perdesi ve hiç de sıradan olmayan bir amaç taşıdıkları açığa çıkar. İnce 

Sızı ve Gece Okulu oyunlarında gözlemlendiği gibi ‘doğal’ olduğu izlenimini 

vermesine rağmen gerisinde basitlikten uzak bir amaç taşıyan Pinter dilinin bu 

sıradışılığı, benzer şekilde, James’in karısını tahrik etmekle suçladığı Bill ile 

arasındaki diyaloğun sergilendiği sahnesiyle Koleksiyon oyununda gözlemlenir: 

  JAMES: Zeytin var mı? 
  BILL: Adımı nasıl bildiniz? 
  JAMES: Zeytin yok mu? 
  BILL: Zeytin mi? Maalesef yok. 

JAMES: Yani konuklarınız için zeytin bulundurmadığınızı söylemek 
istiyorsunuz? 

  BILL: Siz bir konuk değil saldırgansınız. Sizin için ne yapabilirim? 
  JAMES: Oturursam kızar mısınız? 
  BILL: Evet. 

JAMES: O da geçer.  
JAMES oturur. BILL ayağa kalkar, paltosunu çıkarıp bir koltuğa atar, 
ve yine oturur. 
BILL: Adın ne senin, dostum?  
JAMES meyve tabağına uzanır ve kopardığı üzümü yemeye koyulur. 
JAMES: Çekirdekleri nereye koyayım? 
BILL: Cüzdanına.  
JAMES cüzdanını çıkarır ve çekirdekleri içine atar. Dikkatli bir 
şekilde BILL’e bakar. (Pinter, 1996b: 177)  

 



95 
 

Görüldüğü gibi, James ve Bill arasındaki konuşma zeytinin olup olmadığı ve zeytin 

çekirdeklerinin nereye konulabileceği gibi ifadelere yer vermesinden de anlaşılacağı 

üzere, gerçek hayata yakın bir dil kullanır; ancak, bu masum gibi görünen sözlerin 

derinine inildiğinde, sanıldığı kadar hafif olmayan bir tabloyla karşılaşılır. Bunun 

nedeni, “aldatılmış koca” rolündeki James’in ve “ürkek sevgili” rolündeki Bill’in 

“günlük konuşmaları”nın ardında “yapay bir erinç” izleniminde sürdürdükleri 

“gerilim”lerinin, “çatışmalar”ının ve “avlayan ile avlananın kesinlikle kestirilmediği, 

yanların saldırmak için fırsat aradıkları bir av sahnesi”nin saklanmasıdır (Deleon, 

1984: 29). James ve Bill arasındaki ‘doğal’ izlenimli sözlerin gerisindeki bu 

gerginliğe, üstelik, “Adın ne senin, dostum?” diye soran Bill’e James’in 

“Çekirdekleri nereye koyayım?” sorusuyla karşılık vermesiyle daha fazla açıklık 

getirilir; çünkü, “Adın ne senin, dostum?” gibi bilindik yaşama ait sorunun gerisinde 

‘Kim oluyorsun sen’ gibi aşağılayıcı ve hiçliğe indirgeyici bir anlam yatarken, 

James’in bu soruya karşılık vermek için kullandığı “Çekirdekleri nereye koyayım?” 

(Pinter, 1996b: 177) sorusunda ise Bill’e meydan okuduğu ve ondan korkmadığı 

gerçeği yatar. Bu doğrultuda, sözlerin saklandığı sıradanlık örtüsünün arkasında 

dehşet ve tehlikenin yer aldığı açığa çıkarken, en önemli olarak ise, Pinter’ın 

çelişkilerle dolu dil bulanıklığı da kanıtlanmış olur.  

“Günlük konuşmalar”ı ile Absürt Tiyatroda öne çıkan Pinter, benzer şekilde, 

barındırdığı “sessizlikler” ve “duraksamalar”la dikkat çeker (Stade ve Karbiener, 

2009: 380). Kumar’ın (1996) ifade ettiği gibi, “Söylenen kelimelerin altında, bilinen 

ve söylenmeyenler yatar… Sen ve ben, sayfalarda yer alan karakterler, çoğu kez, 

güvenilmez, anlaşılmaz, kaçımsar, çelişkili, isteksiz ve ağzı kenetli bireyleriz. Ancak, 

dil bu özelliklerden doğar. Söylenenin altında başka bir söylenenin olduğu dil” 



96 
 

ifadesiyle kelimelere güvenmediğine açıklık getiren Pinter, gerçek iletişimin 

“sessizlik” ve “duraksamalar”da saklandığına inanır ve eserlerini “sessizlik” ve 

“duraksamalar” etrafında şekillendirmesiyle ise “iletişimsizlik”le özdeşleştirilir 

(136). Ancak, “sessizlik” ve duraksamalar”ın insanların diğer insanlara ulaşmasında 

köprü görevi gördükleri ve böylece kelimelerle ifade edilenden daha fazla bilgi 

barındırdığı” (Kumar, 1996: 139) dikkate alındığında, Pinter’daki ‘sessizlik’ ve 

‘duraksamalar’ın “iletişimsizlik” göstergesi olmadığı ve “iletişimden kaçınma”yı 

sunduğu açıkça kanıtlanır: Pinter’ın kendi sözleriyle “İletişimde yetersizlik yerine, 

bilinçli bir şekilde iletişimden kaçınma olduğunu düşünüyorum. İnsanlarla iletişim 

kurmak o kadar ürpertici ki, bireyler ilişkileri altında asıl yatan şeylerden bahsetmek 

yerine, sürekli olarak farklı şeylere değinirler, ses kalabalığı yaratırlar” (aktaran 

Gaggi, 1981: 515). Karakterlerinin kendilerini ifşa etmek istemediklerini ve 

“kimliklerini” ya da “kimliksiz oluşlarını” açıklamaktan korktuklarını belirten Pinter 

(Dukore, 1962: 47), bu şekilde, “sadece iletişimi kesintiye uğratmaktan çok öteye 

giderek, örtülü yokluğun gücünü gösteren” “sessizlik”leri ve “duraksamalar”ı 

kullanır (Roşca, 2009: 96). Pinter’daki ‘sessizlik’ ve ‘duraksamalar’ın derin çığlıklı 

gizil dünyalara yaptığı yolculuk, örneğin, Request Stop (İhtiyari Durak) isimli kısa 

oyunda açıkça gözlemlenir: 

İhtiyari bir otobüs durağında bir kuyruk. Başta yer alan bir KADIN, 
yanında yağmurluklu KÜÇÜK ADAM, iki kişiden oluşan diğer 
KADINLAR ve bir adam.  
KADIN [KÜÇÜK ADAMa]: Pardon, ne dedin? 
Durur. 
Tüm sorduğum yalnızca buradan Shepherds Bush’a otobüs bulup 
bulamayacağımdı. 

 Durur. 
 Laf sokmana gerek yoktu. 
 Durur. 
 Kim olduğunu sanıyorsun? 



97 
 

Durur. 
Ha. Senin gibilerini iyi tanırım, Senin sınıfındakileri iyi tanırım. Dert 
etme, Tüm senin gibileri bilirim. 

 Durur. 
Nereden geldiğiniz apaçık ortada. Sizin gibileri her gün içeriye 
tıkıyorlar. 

 Durur. 
Tüm yapmam gereken seni şikayet etmek, ve anında mahkeme 
salonuna götürülmen. En yakın arkadaşlarımdan biri sivil dedektiftir. 
Durur. 
Olacakları biliyorum. Sütten çıkma ak kaşık gibi duracaksın orada. 
Karanlık bir sokakta karşılaşsaydım…farklılaşırdı her şey. [Gözleri 
boşluğa bakan diğerlerine.] Bu adamın bana ne dediğini duydunuz. 
Ona tüm sorduğum yalnızca buradan Shepherds Bush’a otobüs bulup 
bulamayacağımdı. [Ona.] Şahitlerim var, endişelenme. 
Durur. 
Küstahlık bu. 
Durur. 
Siz medeni bir soru sorun o da size üç kuruşluk bir paçavra gibi 
davransın. [Ona.] Yapacak daha önemli işlerim var, bayım, bundan 
emin olabilirsiniz. Burada dikilip millete rezil olmak istemiyorum. 
Senin yabancı olduğun aşikâr. Ben tam şuracıkta dünyaya geldim. 
Köyünden biraz eğlence amaçlı geldiğin çok belli. Senin gibileri 
tanırım. 
Durur. 
Bir BAYANa yaklaşır. 
Özür dilerim Bayan. Bu adamı mahkemeye vermeyi düşünüyorum, 
beni nasıl incittiğini gördünüz, buna şahitlik yapmak ister misiniz? 
BAYAN yola koyulur. 
BAYAN: Taksi…  

 Ortadan kaybolur. 
KADIN: Bu Bayan gibileri herkes tanıyor. [Sırasındaki eski 
konumunu alır.] Bu sıradaki ilk kişi bendim. 

 Durur.  
 Tam şuracıkta dünyaya geldim. Doğdum ve büyüdüm. Köyden gelen 

Bu insanların nasıl davranmaları gerektiği hakkında zerre kadar 
bilgileri yok. Perulular işte. Sizi tutuklatmadığıma şükredin. Dosdoğru 
bir soru soruyorsunuz- 
Diğerleri geçen otobüsü durdurmak için aniden kollarını uzatırlar. 
Otobüs durmadan geçince dağılırlar. KADIN, yalnız başına, dişlerini 
tıkırdatır ve homurdanır. Bir adam sağdan durağa yaklaşır ve bekler. 
Kadın göz ucuyla ona bakar. Uzun bir süre utanarak, tedirgince, ve 
hafifçe gülümseyerek konuşur. 
Pardon. Bir otobüs bulabilir miyim buradan…Marble Arch’a?  (Pinter, 
1996b: 231-233) 

   
 



98 
 

Görüldüğü gibi, Shepherds Bush’a otobüs olup olmadığını sorduğu Küçük Adam 

tarafından terslendiğini söyleyen Kadın, nasıl kırıldığına dair sitemle dolu bu 

konuşmasında sürekli duraksar ve duraksamalarının ardından ısrarlı bir şekilde 

sözlerine devam eder. Ancak, Kadının duraksamalarla dolu konuşmasını sürdürmesi, 

şikâyet ettiği adamın hiçbir dikkatini çekmez. Seslendiği kişi tarafından bu şekilde 

dinlenmeyerek değersizleştirilen Kadın, üstelik, “Özür dilerim Bayan. Bu adamı 

mahkemeye vermeyi düşünüyorum, beni nasıl incittiğini gördünüz, buna şahitlik 

yapmak ister misiniz?” (Pinter, 1996b: 232) sözleriyle yaklaştığı kuyrukta bekleyen 

kadının onu hiç duymamışçasına hiçbir yanıtta bulunmayıp ‘bağıntı ilkesi’ni yıkan 

bir şekilde taksi çağırarak ortamdan ayrılmasıyla da boş bir sessizliğe indirgenir. 

İsteği yalnızca Shepherds Bush’a giden bir otobüs bulup bulamayacağına dair basit 

bir cevapken bu sorusu karşısında aşağılayıcı bir muamele ile karşılaşan ve 

seslendiği diğer bireylerin onu duymamışçasına ortamdan uzaklaşmalarıyla 

dinlenmeyen Kadının sessizlikle çevrili bir hiçliğe indirgendiği gerçeğine 

ulaşılmasında rol oynayan konuşmasındaki sürekli ‘duraksamalar’dır. Kadın ve 

otobüs durağında bekleyen diğer bireyler arasındaki ilişkinin bozukluğunu, 

monotonluğu ve donukluğunu belirterek bireysel varoluşun duyarsızlıkla itildiği 

boşluğu yansıtan ‘duraksamalar’la dolu bu konuşma, bütün olarak ele alındığında ise, 

koyu bir ‘sessizlik’ tablosu sunar. Bunun nedeni Kadının söylediklerinin 

dinlenmeyerek gürültü topluluğundan öteye gitmemesi ve konuştuklarının gerisinde 

bireyler arasında açılmaz uçurumlar olduğunu, anlamın yok edildiğini, sözlerin 

tükendiğini ve en önemlisi ise bireyin var olduğunun farkına varmak için başkaları 

tarafından duyulmak isteyecek kadar çaresizleştiğini saklayan konuşmadıklarının ya 

da konuşamadıklarının yer almasıdır. Pinter’ın sükûta dair düşünceleri, oyundaki 



99 
 

Kadının sözlerinin aslında ‘sessizlik’ten öteye gitmediğini daha da belirginleştirir 

niteliktedir:  

İki tür sessizlik vardır. Bu sessizliklerden biri, hiçbir söz söylemediğin 
zaman oluşan sessizliktir. Diğeri, dilin yoğun kullanımıyla açığa çıkan 
sessizliktir. Bu ikinci sessizlik, konuşma altında saklı dili seslendirir. 
Bu dili, temsil eder. Duyduğumuz konuşma, duymadıklarımızın 
göstergesidir. Bu konuşmalar, konuşulmayanı saklamak için gerekli 
bir kaçış, şiddetli, sinsi, kederli, ya da alaycı bir duman perdesidir. 
(aktaran Kumar, 1996: 140)            

 

Pinter’ın ifadelerinden anlaşılacağı gibi, absürt evrendeki gerçeğin kapalı kapılar 

ardına hapsedilmesiyle ve bir daha hiçbir zaman tam anlamıyla erişilmeyecek kadar 

derin kuytularda saklanmasıyla yalnızca konuşulmadığında değil aynı zamanda 

konuşulduğunda da ‘sessizlik’le baş başa kalınır. Bu doğrultuda ise, bireyin doğum 

denilen ölüme ulaştığı andan itibaren fark edilmeyerek yokluk çıkmazlarında kendi 

çaresizliği ile baş başa bırakıldığı dikkate alındığında, sesin zaten var olmadığı ve 

insanın fiziksel varoluşa eriştiği andan itibaren ebedi bir sessizliğe itildiği açıklık 

kazanırken, oyundaki Kadının duyulmamasına rağmen oyunun sonunda tekrar 

gideceği yere otobüs olup olmadığını sormasıyla bireyin sessizliğin zincirlerindeki 

tutsak konumundan habersiz bir şekilde dinleneceği illüzyonu içerisinde yaşıyor 

görünmeye devam ettiği aydınlığa kavuşur. Üstelik, oyundaki ‘sessizlik’ ve 

‘duraksamalar’ın yansıttığı varoluş absürtlüğü, en önemli olarak, Kadının başlangıçta 

Shepherds Bush’a nasıl gidebileceğini sorarken oyunun sonunda Marble Arch’a nasıl 

varabileceğini sormasıyla daha da derinleşir. Bunun nedeni ise, şüphesiz ki, gideceği 

yerde değişiklik yapmasının, nereye gitmek istediğinin bir öneminin olmadığının, 

sadece birisiyle iletişime geçmek adına bu soruyu sorduğunun, fark edilmediği ya da 

duyulmadığı için kendini duyurmak istediğinin ve sessizliğe itilerek değersizliğe 



100 
 

mahkûm edildiği gerçeği ile yüzleşmeyi kolayca kabullenmediğinin göstergesi 

olmasıdır. Böylece, Pinter dilinin “iletişim müthiş derecede korkutucu. Başka birinin 

yaşamına girmek inanılmaz derecede ürkütür insanı. İçimizdeki yoksunluğu diğerine 

açmak aşırı derecede endişelendirici” (Pinter’dan aktaran Saddik, 2007: 65) 

düşüncesini esas aldığı da açıklık kazanır.  

1.3.3. Ionesco’nun Dil Kullanımı 

“Yalnızlığı”, “soyutlanış”ı ve “iletişim zorluğu”nu sergilerken “indirgeyici 

dış baskılar”a ve “toplumun mekanikliği”ne maruz kalan bireyin “cinsellikten, 

cinsellik sonrasında hissettiği suç duygusundan ve kimliğinin belirsizliği ile ölümün 

katılığı arasındaki uyumsuzluktan doğan kendi kişiliğinin iç baskılarına” “boyun 

eğişi”ne de vurgu yapan Ionesco (Esslin, 1961: 148), “belirsizliğin anlaşılmaz şairi” 

olarak yer edindiği Absürt Tiyatroda (Dukore, 1961: 174) dil kullanımının sıradışı ve 

güçlü özellikleriyle öne çıkar. “Absürtün Shakespeare’i” olarak tanımlanan 

Ionesco’nun (Guppy, 1984: 54) dil hakkındaki sarsıcı düşünceleri, dil kullanımının 

neden dikkat çekici olduğunu açıklar niteliktedir: Esslin’in (1961) belirttiği gibi, 

toplum dilinin bireyleri manipüle ettiğine inanan ve bu nedenle “klişelerden, boş 

formüllerden ve sloganlardan” öteye gitmediğini düşündüğü toplumsal dilin 

yıkılması gerektiğini savunan Ionesco, “Katılaşmış dilleri olan ideolojiler, sürekli 

olarak yenilenmeli” ve bu eskimiş dilin “altındaki canlılığı bulmak için pıhtılaşmış 

dilleri… acımadan parçalanmalı” şeklindeki kendi ifadesinden de anlaşılacağı üzere, 

“ölü biçimlere canlılık getirmeyi” ve bireyi “farklı bir gerçeklik anlayışı” ile 

karşılaştırmayı amaçlar (95; 97; 106). Dil hakkındaki kendi sözlerinde de görüldüğü 

gibi, “taşlaşmış dil biçimleri”ni ortadan kaldırmayı hedefleyen Ionesco (Esslin, 1961: 



101 
 

97), bu amacı doğrultusunda ise çoğunlukla “banallık”, “mantıksızlık”, “abartı” ve 

“incelik” sergileyen bir dil kullanımı sunar. (Watson, 1958: 10).      

Absürt dünyaya şaşırtıcı bir perspektif sunan Ionesco’nun en önemli dilsel 

özellikleri arasında, ilk olarak, “banallık” sergilemesi yer alır (Watson, 1958: 10). 

Lamont’un (1993) belirttiği gibi, Ionesco dünyası “dar görüşlü burjuva sınıfı” 

tarafından sürekli ve yanlış kullanımları ile değerini yitiren, “popüler kültürün 

monotonluğunu” sergileyen ve bireyleri bile manipüle eden “klişeler”le çevrilidir 

(18). Richard Schechner’in “kelimeler, artık duygu ve düşüncelerin ifade 

edilmesinde yer alan araçlar değildir; onlar resmen eylemdirler-dramatik olayların 

tetikleyicisidirler” (aktaran Lamont, 1993: 18) düşüncesine paralel olarak eserlerini 

geniş etki uyandıran sıradan sözlerle dolduran Ionesco’nun ‘klişeler’ine, örneğin, Kel 

Şarkıcı oyunundaki Smith ve Martin çiftleri arasındaki anlamlandırılamayan 

diyalogda açıkça rastlanılır: 

BAYAN MARTIN: Ben kardeşime bir çakı satın alabilirim, ama siz 
büyük babanıza İrlanda’yı satın alamazsınız. 
BAY SMITH: İnsanlar ayaklarıyla yürürler, ama elektrikle ya da 
kömürle ısınırlar. 
BAY MARTIN: Bugün bir inek satan yarın bir sinek alır. 
BAYAN SMITH: İnsan yaşama pencereden bakmalıdır. 
BAYAN MARTIN: Sandalyeye oturulabilir, eğer sandalyede sandalye 
yoksa. 
BAY SMITH: İnsan her zaman her şeyi düşünmelidir. 
BAY MARTIN: Tavan yukarıdadır, yerse aşağıda. 
BAYAN SMITH: Evet dediğimde, sırf laf olsun diyedir. 
BAYAN MARTIN: Herkes kendi kaderini yaşar. 
BAY SMITH: Bir döngü alın, okşayın, ve kısırlaşsın. 
BAYAN SMITH: Bir öğretmen öğrencilerine okumayı öğretir, ancak 
kedi yavrularını küçükken emzirir. 
BAYAN MARTIN: Yine de, bize kuyruklarını veren inektir. 
BAY SMITH: Köyün yalnızlığını ve sakinliğini severim. (Ionesco, 
1982: 38)   
  



102 
 

“İnsanlar ayaklarıyla yürürler, ama elektrikle ya da kömürle ısınırlar”, “Herkes kendi 

kaderini yaşar” ya da “Köyün yalnızlığını ve sakinliğini severim” gibi kalıplaşmış 

ifadeler kullanan Smith ve Martin çiftleri, ‘bağıntı ilkesi’ni ve ‘tarz ilkesi’ni yıkan bu 

ilişkisiz ve karmaşık sözleriyle gürültü topluluğundan öteye gitmezler. Martin ve 

Smith çiftlerinin kullandıkları bu kalıplaşmış ve sıradan ifadeleri hiç düşünmeden 

adeta ezberlemişçesine birbiri ardına sıraladıkları dikkate alındığında, ne 

konuştukları hakkında hiçbir bilgilerinin olmadığı, sadece konuşmak için 

konuştukları ve daha da önemlisi anlamını bilmedikleri sözler tarafından tutsak 

edilerek köhneleşmiş ifadelerin kölesi oldukları açığa çıkar. Bu doğrultuda ise, kendi 

seslerini duyuramayacak kadar kendilerine yabancılaştıkları, benliklerinin de 

kullandıkları ifadeler gibi tekdüzeliğe indirgendiği ve düşünsel açıdan 

mekanikleşerek kısırlaştıkları görülür. Kalıplaşmış ifadelerin Smith ve Martin 

çiftlerinde açığa çıkardığı bu yabancılaşma, mekanikleşme ve kimliksizleşme, 

Ionesco’nun (2001) onlar hakkındaki ifadesiyle daha fazla açıklık kazanır: “Smith ve 

Martinler nasıl konuşulacağını unutmuşlardır, çünkü artık düşünmeyi bilmezler; nasıl 

düşünüleceğini bilmezler, çünkü duygulanmazlar, tutkuları yoktur; olmayı bilmezler, 

herhangi bir şey ya da herhangi biri olabilirler; artık kendileri olmadıkları için, dış 

dünyada, yalnızca başka birisi olabilirler” (51). Böylece, kendilerinden zaten 

soyutlandıkları için çoğunluğun kullandığı kalıplaşmış ifadeleri kullanarak zaten yok 

olan bireysel ses ve duygularının kaybolacağına dair hiçbir korku taşımadıkları 

aydınlığa kavuşan Smith ve Martin çiftlerinin kendilerine ait sözler yerine bilinçaltını 

kontrol altına alan kalıplaşmış ifadeleri kullanmalarıyla, ayrıca, kendi seslerini 

duymak istemeyecek ve dolayısıyla kendi gerçekleriyle yüzleşmek istemeyecek 

kadar benliklerinden korktuklarına ve zayıf bir ruh taşıdıklarına ışık tutulur. Çiftlerin 



103 
 

bu şekilde kendi seslerini kullanmak yerine başka seslere bürünme ihtiyacı 

hissetmeleri ve kendileri ile yüzleşmek istememeleri ise, bireyin kendi varoluşunun 

hiçbir anlam ifade etmediğini göstererek, yaşıyor görünümlü insanların ruhundan 

koparılmış tekdüze bedenlerden ve ezberlenmiş klişelerden öteye gitmediğini de 

gözler önüne serer.           

 “Kişisel olarak konuşabileceği hiçbir şeyi olmayan” bireyin “günlük yaşamın 

mekanik rutini”ne itilerek kendi düşüncelerinden uzaklaştırıldığını gösteren 

“klişeler” (Ionesco, 2001: 51) haricinde Ionesco dilinin öne çıkan bir diğer özelliği 

ise,  “mantıksızlık” sergileyen biçimidir (Watson, 1958: 10). “Biçimlerin aniden 

içerikten yoksunlaştığı”na, “gerçeğin gerçek dışı olduğu”na ve “kelimelerin sadece 

tüm anlamından sıyrılmış gürültülerden ibaret olduğu”na inanan Ionesco (1963: 

127), dilin gerçekliğine karşı şüpheci yaklaşımı doğrultusunda, Erich Segal’ın 

belirttiği gibi, “ironik bir şekilde dildeki kökten değersizleşmeyi sergilemek için dili 

kullanır” (aktaran Cornwell, 2006: 129). Bu şekilde ise kabullenilmiş dilsel 

kurallardan soyutlanan “mantıksız” bir dile ulaşır (Watson, 1958: 10). Ionesco’nun 

‘mantıksız’ diline, öncelikle, dizisel kuralların yıkılarak sadece gelişigüzel “ses 

tekrarları”ndan oluşan ifadelerin kullanılmasıyla erişilir (Storm, 2011: 148).  Jacques 

ve Roberta’nın “Pisipisipisi…Mır…mır…mır” ifadesiyle kedi sesini tekrarladığı, 

ölen Büyükbaba Jacques için baş sağlığında bulunulan Anne Jacques’in 

“Teşekkürler, teşekkürler, çok memnun oldum, teşekkürler” diyerek ‘teşekkürler’ 

ifadesini anlamsızca vurguladığı, doğum sancısı çeken Roberta’nın “Ko-ko-kodak! 

Ko-ko-kodak! Ko-ko-kodak! Ko-ko-kodak! Ko-ko-kodak! Ko-ko-kodak!” gibi hiçbir 

anlam ifade etmeyen ünlem ifadelerini birbiri ardına sıralayarak inlediği ve 

Jacques’in üst üste “Tüf! Tüf! Tüf! Tüf! Tüf! Tüf!” (Ionesco, 1960: 



104 
 

120;128;134;138) gibi mekanik sesler çıkardığı Gelecek Yumurtalardadır oyununda 

Ionesco dilinin ‘ses tekarları’yla mantık sınırlarını nasıl aştığı açıkça gözlemlenir. 

Karakterlerin söz dizimine uyan anlamlı cümleler kullanmak yerine bu gibi kopuk ve 

anlamsız ‘ses tekrarları’nda bulunmaları ise, düşünebilme yeteneğini yitirdiklerini, 

rahatsızlık vermekten öteye gitmeyen ruhsuz seslere indirgendiklerini, birbirlerine 

uzaklaştıklarını gösterirken, itildikleri duyarsızlık zincirlerinin dehşeti sonucunda 

uğradıkları onarılmaz tahribatla derinden koparak, evrende hiçbir anlam ifade 

etmeyecek kadar ufak parçalara ayrıldıklarını ve cümlesinden ayrılan kelimelerin tek 

başına hiçbir anlam ifade etmeyeceği gibi, geriye kalan kopuk parçalarıyla hiçbir 

anlam ifade etmeyerek dinlenmeye katlanılamayan bozuk bantlara dönüştüklerini de 

açığa kavuşturur. Dildeki mantık sınırlarının aşılması bu gibi “ses tekrarları” ile 

sağlandığı gibi, “kelimelerin yanlış kullanımı” ile de sağlanır (Storm, 2011: 148). 

Sandalyeler oyununda “Emrinize amadeyiz, ayaklarınıza, ayak parmaklarınıza…” ve 

“At gibi kükredi” (Ionesco, 2000: 134; 168) gibi ifadeleri kullanan Yaşlı Kadının bu 

sözlerinde, örneğin, Ionesco’nun ‘kelimenin yanlış kullanımı’ ile nasıl anlamsız bir 

dile ulaştığı açıkça sergilenir. Yaşlı Kadının emrine amade olmak deyimini yanlış bir 

şekilde ayaklara ya da ayak parmaklarına amade olmak diye değiştirerek ve “At gibi 

kükredi” (Ionesco, 200: 134) ifadesiyle aslanlar için kullanılması gereken kükremek 

fiilini yanlış bir şekilde at için kullanarak ‘semantik sapma’ sergileyen bu mantıksız 

dile ulaşması ise, sözün değerini yitirdiğini sergilerken, sözlerin anlaşılmadan 

kullanıldıkları için nasıl bir araya getirildiklerine dikkat edilmediğine, anlamın 

sessizleştiğine ve bireyin mantıktan yoksunlaşarak düşünsel çöküntüye uğradığına da 

açıklık getirir. Ionesco’nun mantıksızlığının dikkat çeken göstergeleri arasında 

Sandalyeler oyununda açıkça gözlemlenen ‘semantik sapma’ya uğratılmış ifadeler 



105 
 

haricinde Bermel’in (1975) ifadesiyle, ayrıca, daha önceden dilde var olmayan ve 

birçok “yanlış anlaşılmalara” yol açan Ionesco’ya özgün “yeni kelime” kullanımları 

(418) yer alır. Ionesco’nun ‘yeni kelimeler’ kullanarak ulaştığı kuralsız ve mantıksız 

diline, örneğin, Jack ya da Boyun Eğme oyununda açıkça rastlanılır: Anne Jack, 

“I’ve brought a mononster into the world” (“Bir canavar doğurmuşum”) ifadesinde 

canavar anlamını vermek için ‘monster’ kelimesi yerine “mononster” gibi sözlükte 

var olmayan bir kelime kullanır; Jacqueline, “choronometrable” (kronometrik) gibi 

var dilde yer almayan bir sıfatla nitelediği Jack’e “You’re a naughty boyble” (“Sen 

yaramaz bir çocuksun”) derken çocuk anlamına gelen ‘boy’ kelimesi yerine “boyble” 

kelimesini kullanırken,  “Zavallı annecim” dediğinde zavallı anlamını vermek için 

‘poor’ kelimesini kullanmayıp “ploor” gibi var olmayan bir sıfat kullanır; ve 

Büyükbaba Jack ‘melankolik bir şekilde’ anlamını vermek için ‘melancholically’ 

zarfı yerine “melancholily” (Ionesco, 1982: 81; 82; 83; 86; 87) gibi dilde hiç yer 

almayan bir zarf kullanır. Jack ya da Boyun Eğme oyunundaki bireylerin dilde zaten 

var olan kelimeler yerine yeni kelimeleri kullanmaları, Ionesco’nun dilin yenilenmesi 

gerektiğine dair düşüncelerini kanıtlarken, benzer şekilde, var olan dilin köhneleştiği 

ve değerini yitirdiği için nasıl kullanıldığının artık hiçbir öneminin kalmadığına da 

açıklık getirir. 

 “Banallık” ve “mantıksızlık” gibi karakteristik özellikler gösteren Ionesco 

dilinin en önemli özellikleri arasında, üçüncü olarak, “abartı” sergilemesi yer alır 

(Watson, 1958: 10). Esslin’in (1961) belirttiği gibi, “[…] sözcükler en son sınırlarına 

dek çekilmeli, dil neredeyse patlatılmalı ya da anlamını taşıyamama yetersizliği ile 

kendini yok etmelidir” düşüncesini esas alan Ionesco, tiyatroda bir “son”u 

olmadığına inandığı dilin yazar tarafından özgürce kullanılabileceğini, eylemle 



106 
 

çelişebilen bir konuma getirilebileceğini ya da tümüyle alt üst edilebileceğini 

savunur (143-144). Ionesco’nun dilin sınırlandırılmasına karşı çıkan bu düşüncesiyle 

dilde sergilediği ‘abartı’, örneğin, Kel Şarkıcı oyunundaki Mary’nin şiirinde açıkça 

gözlemlenir: 

  Polikandralar korularda parıldıyordu 
Taş yandı tutuştu 

  Kale yandı tutuştu 
Orman yandı tutuştu 
Adamlar yandı tutuştu 
Kadınlar yandı tutuştu  
Kuşlar yandı tutuştu 
Balıklar yandı tutuştu 
Su yandı tutuştu 
Gök yandı tutuştu 
Duman yandı tutuştu 
Ateş yandı tutuştu 
Her şey yandı tutuştu (Ionesco, 1982: 36-37) 

 

Görüldüğü gibi, mübalağaya başvurularak taş, su, duman, gök ya da ateş gibi 

yanması mümkün olmayan unsurların yandığı ifade edilen şiirde dilin anlam sınırları 

zorlanır. Üstelik, her şeyin yandığının ifade edilmesiyle ise anlam sınırlarını zorlayan 

dilin daha da aşırıya gitmesi sağlanır. Anlam açısından oluşturulan dildeki bu aşırı 

duruma, benzer şekilde, Sandalyeler’deki Yaşlı Adam ve Yaşlı Kadının gelmesini 

bekledikleri Konuşmacının gelişine dair aynı ifadeleri sürekli olarak tekrarladıkları 

sahnedeki dil aracılığıyla da ulaşılır: 

  YAŞLI ADAM: Şimdi geliyor.  
  YAŞLI KADIN: Şimdi geliyor. 
  YAŞLI ADAM: Şimdi geliyor. 
  YAŞLI KADIN: Şimdi geliyor. 
  YAŞLI ADAM: Şimdi geliyor. 
  YAŞLI KADIN: Şimdi geliyor. Şimdi geliyor. 

YAŞLI ADAM: Geliyor. 
YAŞLI KADIN: Geliyor. 
YAŞLI ADAM: Geliyor. (Ionesco, 2000: 170)   



107 
 

 
Anlaşıldığı gibi, Konuşmacının gelmesini bekledikleri bu sahnede karakterler 

birbirlerini duymamış gibi aynı ifadeleri sürekli olarak tekrarlarlar ve 

mekanikleşmişçesine kullandıkları tekrarlar sonucunda dilde aşırıya giderler. Dilin 

aşırı kullanımı ile elde edilen bu durum, onların ne kadar hafifliğe indirgendiklerini 

göstererek “gereken, kuklaları oynatan ipleri gizlemek değil, bu ipleri daha da 

görünür kılmaktır” diyen Ionesco’nun (aktaran Esslin, 1961: 105) kendi ifadesinden 

de anlaşılacağı üzere Ionesco’nun dilde aşırıya gitmesinin gerisinde insanların 

değersizleştirildiğine ve başkalarının sözlerini kullanarak manipüle edildiklerine dair 

gerçekleri sergilemeyi amaçladığına da açıklık kazandırır.  

Ionesco’nun öne çıkan dil özellikleri arasında, son olarak, “incelik” 

sergileyen detaylara ve alt metinlere yer vermesi bulunur (Watson, 1958: 10). 

Ionesco’nun kendi çıkmazlarıyla ve evrenin tanımlanamazlığıyla ilgili düşünceleri, 

dilinin neden ‘incelik’ sergilediğini açıklar niteliktedir: 

Olduğumuz için olmamız mı gerekir? Belki de hiçbir şey, ölüme 
yazgılı değildir. Kendimi fani, ölümlü, hissediyorum, insan gibi 
hissediyorum. Kendimi melek, ermiş, zayıf, kuvvetli, bozulmamış, 
kokuşmuş hissediyorum. Biliyorum, tüm gerçeği, gerçeğin gerçeğini, 
yalanın gerçeğini bildiğimi düşünüyorum: çelişkili gerçeklerin 
gerçeğini, gerçeklerin gerçek çelişkili gerçeklerini. […] Hiçim, her 
şeyim, mükemmelim, hiçbir şeyim. (Ionesco’dan aktaran Mondreanu, 
2011: 185)     

 

Görüldüğü gibi, karşıtlıklarla dolu bir dünyaya gömülü olan Ionesco, hiçbir şeyin 

kesinliğine inanılmayan evrende kendi gerçekliğinden bile şüphe eder ve kuşkucu 

görüşüyle gerçeğin bile altında saklı olan görünmeyen bir gerçeğin yer aldığına 

inanır. Böylece, Watson’un (1958) ifade ettiği gibi, ince detaylarla dolu bir dil 

kullanımına erişir (10). Lider oyunundaki ‘Yaşasın Lider!’ gibi sürekli tekrarlanan 



108 
 

basit görünümlü kalıplaşmış sözlerin gerisinde bu sözleri kullanan bireylerin 

illüzyonla çevrili bir evrende kuklalaştırıldıkları ve gerçeklerden soyutlanmış bir 

şekilde kafası bile olmayan bir bireye sırf Lider olduğu için inanmayı sürdürdükleri 

gerçeğinin yer aldığı dikkate alındığında, Ionesco dilinin altında yatan ‘incelik’ ve 

şaşırtıcı detaylar açıklık kazanır. 



109 
 

II. BÖLÜM 

BİÇEMBİLİMSEL İNCELEME YÖNTEMİ  

2.1. Biçembilim 

 Varlığın tekilliğe indirgenemeyeceği evrende ses verdikleri girdaplı anlam 

derinliklerine ulaşılmak istenen yazarlar, çeşitli inceleme yöntemleri ışığında analiz 

edilirler ve bu analiz yöntemlerin en önemlileri arasında sistematik dilsel yöntemlere 

dayanan ‘biçembilimsel inceleme yöntemi’ yer alır.  

 ‘Biçemsel analiz yöntemi’nin doğru bir şekilde uygulamasında ‘biçem’in ne 

anlama geldiğinin bilinmesi önemli bir rol oynar. Verdonk’ın (2002) belirttiği gibi, 

“ayırt edici dilsel ifade” anlamına gelen “biçem”, “sesler”, “kelimeler”, “kelime 

grupları” ve “cümleler” gibi “dilsel” özelliklerin dili etkileyen ancak “dilsel 

olmayan” birçok faktörle bir araya gelmesi sonucunda oluşur (6; 7). Aynı anlamın 

iletilmesinde farklı kelimelerin ya da söz dizimlerinin kullanılabileceğini göstererek, 

aynı mananın farklı yazarlar tarafından değişik biçimlerde sergilenebileceğini ileten 

“biçem” (Ohnmann’dan aktaran Jeffries ve Mclntyre, 2010: 25), bu şekilde, 

biçembilimsel analizin alt yapısını oluşturarak dilsel verilerin anlama nasıl katkıda 

bulunduklarının anlaşılmasını sağlar. Etkili bir ‘biçemsel analiz’in öncelikle 

‘biçem’in tam olarak anlaşılması esasına dayandığı düşünüldüğünde, ‘biçem’i 

anlayamayan bir biçembilimcinin biçemsel analizde yer alamayacağı açıklık kazanır. 

 “Biçembilim”, “dilbilgisi”, “sesler”, “kelimeler” ya da “metinsel yapı” gibi 

dilsel özelliklerin metnin anlamı üzerindeki rolünü analiz eder (Short, 1996: 5).1 

                                                           
1 Mick Short’un Exploring the Language of Poems, Plays, and Prose isimli eserinden alıntılanan 
bilgiler, tezin yazarı tarafından çevrilmiştir.   



110 
 

Kelime seçimlerinden anlama nasıl ulaşıldığını ve metnin neden o anlamı ilettiğini 

açığa çıkarmak için dile yoğunlaşan “biçembilim”, “fonolojik”, “sözcüksel”, 

“dilbilgisel”, “anlamsal” ya da “söylemsel” özelliklere vurgu yaptığı gibi okurun 

metindeki bu özellikleri algılamasında rol oynayan “bilişsel süreçler”e de yer verir 

(Nørgaard v. d., 2010: 1). Bu durumda ise, biçembilimsel analizi yapan 

biçembilimciye ait bireysel sesin ve düşünce sisteminin de biçembilimsel analizde 

etkili olduğu sergilenir.  

 Simpson’ın (2004) ifade ettiği gibi, “açıkça tanımlanan kurallarına, 

yöntemlerine ve amacına rağmen modern biçembilim hakkında birçok yanılgı 

mevcuttur” (3). Örneğin, çoğunlukla edebi metinlere uygulandığı için ‘biçembilim’in 

sadece edebi metinlerle sınırlı olduğuna inanılır; ancak, ‘biçembilim’, “reklamlar”, 

“akademik yazılar”, “haberler” ya da “film” gibi “kurgusal olmayan” metinlerin 

analizinde de kullanılır (Nørgaard v. d., 2010: 1). Bu doğrultuda ise, yalnızca 

edebiyatta değil dilin var olduğu her yerde biçemsel analiz aracılığıyla açıklığa 

kavuşmayı bekleyen biçemlerin gizemli dünyalarının yer aldığı ve biçemsel analizin 

tür ayrımı yapmaksızın sadece dil üzerine yoğunlaşarak dilsel ayrıntılarda saklanan 

anlam derinliklerine ulaşmayı hedeflediği açıklık kazanır. Yalnızca edebiyata 

uygulandığına dair bu yanılgının haricinde ‘biçembilim’ hakkındaki bir diğer yanlış 

yargı “bilimsel” olan dilsel verilere dayandığı için tamamen “nesnel” olduğudur; 

ancak, “hiçbir biçemsel analiz tam anlamıyla ‘nesnel’ olamaz”; çünkü, “seçilen 

metodoloji”, “analiz için kullanılan dilsel örnekler” ve “biçembilimcinin bireysel 

tercihleri” gibi analizde rol oynayan birçok değişken faktör vardır (Nørgaard v. d., 

2010: 1-2). Farklı biçembilimcilerin aynı metin üzerinde yaptıkları biçemsel analizin 

değişiklikler sergilediğinin dikkate alınması, biçembilimde bilimsel verilerin yanı 



111 
 

sıra tekdüzelik göstermeyen bireysel seslerin ve yöntemlerin de rol oynadığına ve 

‘biçembilim’in tamamen ‘nesnel’ olmadığına dair bu gerçekliği daha fazla 

belirginleştirir. ‘Biçembilim’in tümüyle “objektif” olduğunu düşünmek, üstelik, 

biçemsel analiz yapan kişinin bu analiz üzerindeki etkisini yok sayarak dilsel veriler 

kullanılarak metinler hakkında ulaşılanların “biçembilimcilin amacıyla, inançlarıyla 

ve yerleşmiş fikirleriyle hiçbir ilişkisinin olmadığını” ileri sürdüğü gibi her metinde 

‘biçembilim’in ulaşabileceği tek bir kesin yargının olduğu anlamına gelir; oysaki, 

“analiz edeceği metni seçerek”, “bu metin hakkında muhakeme ederek” ve “metnin 

incelenmesinde kullanılacak dilsel yapıları belirleyerek” ‘biçembilim’de aktif bir 

şekilde rol oynayan ‘biçembilimcinin’ analizdeki varlığı yadsınamaz ve daha 

önemlisi ise metnin anlamına, “dilde yer alanlar”, “konuşulanları şekillendiren 

koşullar” ve “metni çözümleyen kişinin metne dair beklentileri ve bilgisi” gibi 

faktörlerin sentezlenmesi sonucunda ulaşıldığı için metin “tek bir ‘doğru’ 

çözümleme”ye indirgenemez (Simpson, 1997: 3). Biçembilimsel analiz yöntemleri 

sabit kalırken biçemsel analizi yapılan aynı metne farklı biçembilimciler tarafından 

farklı anlamların yüklenmesi, metnin biçemsel analizinde bilimsel tekniklerin yanı 

sıra biçembilimcinin kendi sesinin de rol oynadığını ve biçembilimsel analizin tek bir 

anlamla sınırlandırılamayacağını kanıtlar niteliktedir.  

 “Biçembilim’in tarihsel olarak, Aristotle’ın Retorik isimli çalışmasından 

sonra yaygınlaşan ‘söz sanatı’ndaki sözel ifade biçimlerine dair kurallara dayandığı 

söylenir” (Nørgaard v. d., 2010: 2).  Ancak, ‘biçem’i bir “ikna yöntemi” olarak gören 

“antik söz sanatı”nın, “resmi hitabet”, “siyasi hitabet”, ve “adli hitabet” gibi türler 

arasında ayrım yaparak, istenen etkinin oluşturulması için her türde amaca “uygun” 

olan belirli “kelimelerin”, “söz diziminin”, ve “söz sanatlarının” kullanılmasını 



112 
 

gerektirdiği ve bu şekilde, “doğru” ve “etkili” ifadeler oluşturulması için katı kurallar 

koyduğu dikkate alındığında, ‘modern biçembilim’in “antik retorik”ten çok uzakta 

olduğu ortaya çıkar; çünkü, ‘biçembilim’, “antik retorik”teki “kuralcı” anlayışa ters 

düşerek, “biçemin nasıl oluşturulması gerektiğine dair kurallar sunmak yerine, 

oluşturulmuş biçemleri inceler” (Hough, 1969: 1; 2). Bu doğrultuda dilin nasıl 

kullanılması gerektiğini vurgulamaktansa dilin nasıl kullanıldığına yöneldiğine 

ulaşılan ‘biçembilim’in ‘kuralcı’ değil ‘betimsel’ bir analiz yöntemi olduğuna açıklık 

getirilir.  

 Nørgaard ve diğerlerinin (2010) belirttiği gibi, edebi araştırmalarını daha 

“bilimsel” yapmayı amaçlayan Rus Biçimciler, “biçemsel incelemelerinde, metne 

‘şiirsel’ özellikler kazandıran dilsel sapma ve paralelizm gibi fonolojik, sözcüksel, ve 

dilbilgisel biçimlere ve yapılara yönelmişlerdir”; ancak, yalnızca dilsel yapılara 

vurgu yapmaları ile ulaştıkları çalışmalarının “sistematik” ve “titiz” yönü her ne 

kadar olumlu tepkiler alsa da dile aşırı yönelmeleri sonucunda “metinlerin edimsel, 

sosyal ve tarihsel içerikleri gibi içeriksel faktörlerini önemsememeleri”, olumsuz 

eleştirilere maruz kalmalarına neden olmuştur (2-3). Bu durum ise, 1970’lerin 

sonlarından itibaren, dilin “içinde yer aldığı koşulları etkileyen ve bu koşullardan 

etkilenen” bir “soysal göstergebilim” olarak kabul edildiği (Halliday’den aktaran 

Nørgaard v. d., 2010: 3) ‘biçembilim’ anlayışının oluşmasına zemin hazırlamış ve 

“feminist biçembilim”, “edimsel biçembilim”, “bilişsel biçembilim” ve “tarihsel 

biçembilim” gibi modern ‘biçembilim’ türlerinin ortaya çıkmasını sağlamıştır 

(Nørgaard v. d., 2010: 3; 4; 5). Bu doğrultuda, ‘biçembilim’in dilsel verilere 

yoğunlaşması açısından öncüsü olan Rus Biçimciler’inden ayrılmasında dilin 



113 
 

etkileşimli bir yapıya sahip olduğunu ve bu nedenle dil dışındaki faktörlerden 

koparılamayacağını esas alışının rol oynadığı açıklık kazanır.     

 Simpson’ın (2004) belirttiği gibi, “biçemsel yöntemlerin söylem, kültür ve 

toplum teorileriyle zenginleştirildiği” “feminist biçembilim” ve “bilişsel biçembilim” 

gibi kollara ayrılan modern ‘biçembilimsel analiz yöntemi’ etkili bir kullanıma 

sahiptir: ‘biçembilim’, “dili” ve “dil kullanımındaki yaratıcılığı” inceleyerek, bireyin 

dil hakkındaki düşüncelerinin derinleşmesine ve metni anlamasına katkıda bulunur; 

dilsel inceleme ile metne dair anlama ulaşılmasında rol oynayarak, “dil sistemi”ne 

dair önemli bilgiler iletir; genellikle “kuralların yıkıldığı metinler”deki dile vurgu 

yaparak dilsel “kurallar” hakkında farkındalık yaratır; yarattığı bu farkındalık 

doğrultusunda “dil öğretimi”, “dil öğrenimi” ve “yazma dersi” gibi alanlarda etkili 

olur; ve incelediği dilin “fiziksel” ve “soyut” evrenin portresi olmasıyla, hem 

bireysel dünyaya hem de bu dünyayı kuşatan koşullara dair önemli çıkarımlarda 

bulunur (2; 3; 22). En önemli olarak ise, okuma becerisini güçlendirdiği okurun esere 

farklı bakış açılarıyla ve yaratıcı düşüncelerle yaklaşabilmesini sağlar ve “yalnızca 

edebi eleştiriye değil, aynı zamanda dil bilime, psikolojiye, bilişsel bilime, derlem 

analize ve dil felsefesine de katkıda bulunur” (Lambrou ve Stockwell, 2010: 4). Bu 

doğrultuda, ‘biçembilim’in neden etkili bir kullanıma sahip olduğu açıklık kazanır.  

2.2. Tiyatroda Biçembilimsel Analiz Yöntemi 

‘Drama’, diyaloglarının eleştirmenlerce ve biçembilimcilerce “değişken” 

olarak kabul edilmesiyle ve Rus Biçimcilerin “öne çıkarma, sapma ve paralelizm gibi 

formalist kavramların, yalnızca şiirlerin fonetik, dil bilgisel ve sözcüksel yapılarında 



114 
 

gözlemlenebileceği”ne dair düşünceleriyle, biçembilimde genel olarak arka plana 

itilmiştir (Culpeper v. d., 1998: 3-4). 

Dilbilim alanındaki yeni gelişmeler, 1960’lardan sonra biçembilimin 

gelişmesini sağladığı gibi, biçembilimcilerin farklı edebi türlere yönelmesine de 

neden olmuştur: örneğin, “1970’lerin ve 1980’lerin sonunda, söylem, konuşma ve 

edimbilim alanındaki gelişmeler, kurgusal diyaloglardaki sözlerin anlamını 

incelemek için gerekli yöntemler sunmuştur”; “dramatik diyalogların dilbilimsel 

yapısı”na vurgu yapılmıştır; Simpson ve Leech gibi araştırmacılar “karakterler 

arasındaki iletişimin sosyal yapısını” ışığa çıkarmak amacıyla, “incelik biçimlerine” 

dikkat çekmişlerdir; ve içlerinde Short’un da yer aldığı birçok isim, 

“karakterizasyon” ve “absürtlük” gibi kavramları aydınlığa kavuşturmak için 

“edimbilim”den ve “söylembilim”den yararlanmıştır; ancak, dilbilim alanındaki bu 

gelişmeler, her ne kadar biçemsel incelemenin ‘drama’da da uygulanmasına yardımcı 

olsa da ‘drama’ üzerine yapılan biçemsel incelemelere yer veren makalelerin ve 

kitapların az sayıda olduğu düşünüldüğünde ‘drama’nın biçembilimdeki değerinin 

çok az araştırmacı tarafından farkına varıldığı ortaya çıkar (Culpeper v. d., 1998: 4). 

‘Drama’nın biçembilimdeki önemini anlayan araştırmacıların başında Mick 

Short yer alır. “Oyunların oynanmak için yazıldığı”na ve “yalnızca tiyatroda 

anlaşılabileceği”ne karşı çıkan Short, oyunların “yalnızca okuma” ile derin bir 

şekilde anlaşılabileceğini düşünür ve Şiirlerin, Oyunların ve Düzyazının Dilsel 

İncelenmesi isimli eserinde de ifade ettiği gibi, dramatik metinlerin ‘şema teorisi’ne, 

‘konuşma sırası yapıları’na, ‘incelik kuramı’na, ‘söz edimleri’ne ve ‘konuşma 

ilkeleri’ne göre yapılan ayrıntılı dilbilimsel analizinin önemli bilgiler açığa 

çıkarabileceğini ileri sürer (1998: 6; 7).  



115 
 

2.2.1. Şema Teorisi    

Biçembilimsel analizin metinlerdeki anlam derinliklerine yaptığı yolculukta 

rol oynayan en önemli öğelerin arasında ‘şemalar’ yer alır. 

 Short’un (1996) ifade ettiği gibi, kelimelerin ve cümlelerin kendiliğinden 

anlam taşıdığına inanılır; ancak, iletilmek istenen anlamın ışığa çıkmasında sadece 

bireysel kelimeler ya da cümleler değil aynı zamanda bireyin “dünya hakkındaki 

uygun varsayımları” ya da “belirli durumlara ait ön bilgi kümeleri” olarak 

tanımlanan “şemalar” rol oynar (222; 226; 227). Örneğin, “Mary’nin annesi yoğun 

bakımda” ifadesiyle Mary’nin annesinin sağlık durumunun iyi olmadığına, her an 

ölebilme tehlikesi taşıdığına ve doktorlar tarafından sıkı bir kontrol altında 

tutulduğuna dair bilgilere ulaşılmasında rol oynayan faktör, yoğun bakım ünitesinde 

yatmakta olan hastalar hakkında daha önceden bireysel tecrübelerle ya da gazete, 

televizyon, radyo ve fotoğraf gibi çeşitli iletişim araçlarından öğrenilenlerle sahip 

olunan genel bilgilerdir.2 

“Daha önceden karşılaştığımız bir duruma benzer bir durumla 

yüzleştiğimizde, daha önceden tecrübe edindiğimiz o durumla ilgili her şeyin 

organize edilmiş dökümünden oluşan ‘dosya klasörü’ndeki uygun ‘dosya’ya ulaşırız” 

diyen Short’un (1996) “ilişkili bilgi parçacıkları”na ve “dosya klasörü”ne benzettiği 

“şemalar”, “olay” bilgisi olarak adlandırılan “sıralı olarak düzenlenenler” ile 

“durum” bilgisi olarak adlandırılan “sırasız olarak düzenlenenler” şeklinde iki sınıfa 

ayrılırlar (228). Örneğin, ‘mezuniyet töreni’ne dair ‘durum’ bilgisine göre, 

öğrencilerin mezuniyet kıyafetleri giydikleri, mezuniyet salonunda toplandıkları, 

                                                           
2 ‘Şema teorisi’ni açıklamak için çalışmada yer verilen örnekler, tez yazarına aittir.   



116 
 

akademisyenlerin cübbeleriyle salonda oturdukları, salonda konuşma kürsüsünün 

bulunduğu, ailelerin mezun olan çocuklarını izledikleri bilinirken, ‘mezuniyet 

töreni’ne dair ‘olay’ bilgisine göre, ilk olarak öğrencilerin ve hocaların mezuniyet 

salonuna gelmeleri, milli marşın okunması, açılış konuşmasının yapılması, derece 

alan başarılı öğrencilere plaketlerin sunulması, bölümlerine göre çağrılan 

öğrencilerin sahneye çıkmaları, belgelerini aldıktan sonra sahneden inmeleri ve tören 

bittikten sonra salondan ayrılmaları beklenir.    

‘Durum’ ve ‘olay’ bilgisi olarak iki sınıfa ayrılan ‘şemalar’, ‘mezuniyet 

töreni’ örneğinde de görüldüğü gibi, çoğu insan için benzer özellikler taşır. Hiçbir 

bireyin ‘mezuniyet töreni’ şemasının mezuniyet salonunda yas tutulmasını, bilgi 

yarışması yapılmasını, piknik düzenlenmesini, mezun olan öğrenci velilerinin de 

hocalar gibi cübbe giymelerini, öğrencilerin dans etmelerini, en başarısız öğrencilere 

onur belgesi verilmesini ya da açılışta milli marşın yerine popüler şarkılar söylenip 

saygı duruşunda bulunulmasını içermemesi ise, ‘şemalar’ın genellikle ortak 

olduğunun ve sahip oldukları belirgin özelliklerle sosyal bilinçaltında benzer bir 

şekilde yer aldıklarının kanıtıdır. Ancak, özellikle komik ve absürt eserler olmak 

üzere bazı metinler, bireylerin ortak “şemalar”ı ile çelişen bir evren sergileyebilirler 

ve biçembilimcinin bu durumda yapması gereken, metinde sunulanları “şemalar” 

doğrultusunda inceleyerek, “şemalar”la çelişen kelimelere eleştirel bir bakış açısıyla 

yaklaşmak ve “satır arasındaki” anlama erişmektir (Short, 1996: 222; 232).           

2.2.2. Konuşma Sırası Yapıları 

‘Konuşma sırası yapıları’, anlam derinliklerine ulaştıran detaylarıyla, 

dramatik metinlerin biçembilimsel analizinde etkili bir rol oynar. 



117 
 

Short’un (1996) ifade ettiği gibi, ‘konuşma sırası yapıları’nın analizinde “en 

çok ve en az konuşma sırasına kimin sahip olduğu”, “en uzun ve en kısa konuşma 

sırasının kime ait olduğu”, “konuşmayı kimin başlattığı”, “kimin cevap verdiği”, 

“konuşma konusunun kim tarafından kontrol edildiği”, “kimin diğerleri tarafından 

belirlenen konuyu takip ettiği”, “kimin söz kestiği”, “kimin sözünün kesildiği”, 

“kimlerin saygı belirten hitap sözcükleri kullandığı”, “kimin saygısızlık bildiren 

hitap sözcüklerini tercih ettiği” ve “kimin diğer konuşmacılara konuşma sırası 

verdiği” dikkate alınır (206). 

‘Konuşma sırası yapıları’ ile ilgili belirlenen soruların cevapları 

doğrultusunda karakterlerin kimlikleri ve diğer karakterlerle aralarındaki güç 

ilişkileri hakkında önemli bilgiler edinilir. Örneğin, “sürekli sözü kesilen” ve 

“konuşma hakkı engellenen” dramatik bir karakterin konuşmada yer alan diğer 

karakterden daha güçsüz olduğu sonucuna ulaşılır; dikkat çekmek ve konuşmada yer 

edinmek için diğer konuşmacı ile aynı anda söze başlayan ancak konuşma çabaları 

başarısızlıkla sonuçlanan bireyin pasif olduğu anlaşılır; ve “hitap edilen bireyin 

konuşma sırası almayarak, sürekli sessiz kalışı, bu bireyin konuşmacıya karşı 

kayıtsızlığını, ondan sıkıldığını, ona karşı düşmanlık beslediğini, rahat bırakılmak 

istediğini ya da konuşmaya dâhil olmak istemediğini iletir” (Herman, 1988: 24-25). 

Bu doğrultuda, konuşmacıların birbirlerinin ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj’larına 

pekiştirerek birbirlerine saygı gösterdiklerini kanıtlayan uygun ‘konuşma sırası 

yapıları’nı kullanmalarıyla, normal koşullar altında sessiz ve güvenli bir atmosfere 

eriştikleri açıklık kazanırken, uygun ‘konuşma sırası yapıları’na itaat etmediklerinde 

olumsuz bir atmosferle karşılaştıkları aydınlığa kavuşur. Konuşmanın “etkileşimli” 

doğası gereği, “değişmeli” olması gereken ‘konuşma sıraları’nın, barındırdığı 



118 
 

“duraksamalar”, “sessizlikler”, “söz kesmeler” ya da “aynı anda konuşmalar” ile 

“durum”, “olay” ve “karakter” gerisinde önemli gerçekler gizlemesiyle ise, 

“çelişkili” bir evrene ulaşılır (Herman, 1998: 20; 24; 25) ve karşılıklı “işbirliği”ne 

dayanan bir konuşmadan ziyade, ikili bir “çatışma”nın yer aldığı bir sözel saldırı 

portresi sunulur (Thornborrow ve Wareing, 1998: 125). Çalışmanın altıncı 

bölümünde incelenen Ders oyunundaki Profesör ve Öğrencinin seslerin oluşumuyla 

ilgili diyalogları, yaşanılan evrene ve ikili ilişkilere dair söylenilmeyenlerinin 

‘konuşma sırası yapıları’ ile nasıl yansıtıldığını kanıtlar niteliktedir: 

 PROFESÖR: Sesler, Matmazel, sağır kulaklara düşmesinler diye 
havadayken kanatlarından yakalanmalıdırlar. Buna bağlı olarak bir şey 
söyleyeceğiniz zaman, boynunuzu ve çenenizi olabildiğince 
kaldırmanız ve ayak parmaklarınızın ucunda dimdik durmanız tavsiye 
edilir, bakın, işte böyle, gördüğünüz gibi… 
ÖĞRENCİ: Tamam, Efendim. 
PROFESÖR: Sessiz olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin…ve 
ciğerlerinizin ve ses tellerinizin tüm gücüyle sesleri çıkarın. Bunun 
gibi. İzleyin beni: ‘Kelebek’, ‘Evreka’, ‘Trafalgar’, ‘Biberlik’. Bu 
şekilde çevredeki havadan daha hafif bir sıcak havayla dolan sesler, 
artık sağırların gerçek mezarları olan uçsuz çukurlara, kulaklara 
düşme tehlikesi yaşamadan uçuşurlar, uçuşurlar. Hızlı bir şekilde tüm 
sesleri çıkarırsanız, sesler otomatik bir şekilde birbirlerine tutunup 
heceler, kelimeler, belki de tümceler, yani önemli, önemsiz 
kümelenmeler, tamamen anlamsız, rastlantısal, ama bu nitelikleri 
sayesinde havada düşme riski olmadan oldukça yüksekte kalabilen 
sesler oluştururlar. Sadece anlam yüklü, önemli kelimeler, dibe 
çökerler ve sonunda yenik düşerler, küçük parçalara ayrılarak…   
ÖĞRENCİ:…sağır kulaklara düşerek. 
PROFESÖR: Çok doğru, ama sözümü kesmeyin…ve büyük bir 
karmaşada…ya da balon gibi patlayarak; ve böylece, Matmazel… 
(Öğrenci aniden acı çekiyormuş gibi görünür.) (Ionesco, 2000: 200-
201) 

 

Görüldüğü gibi, “Matmazel, sağır kulaklara düşmesinler diye havadayken 

kanatlarından yakalanmalıdırlar. Buna bağlı olarak bir şey söyleyeceğiniz zaman, 



119 
 

boynunuzu ve çenenizi olabildiğince kaldırmanız ve ayak parmaklarınızın ucunda 

dimdik durmanız tavsiye edilir, bakın, işte böyle, gördüğünüz gibi…” ifadeleriyle 

seslerin oluşumundan bahseden Profesör, Öğrencinin “Tamam, Efendim” gibi 

onaylama sözcüklerine bile karşı çıkarak “Sessiz olun” ya da “Çok doğru, ama 

sözümü kesmeyin” (Ionesco, 2000: 200; 201) şeklindeki ‘emir söz edimleri’ ile onun 

sözünü keserek konuşmasını engeller. Profesörün Öğrencinin sözünü keserek ona 

konuşma sırası vermemesi ve ‘olumsuz imaj’ını korumak için kendi konuşmasını 

uzun tutması, Öğrenciye psikolojik baskı uyguladığına ve ona karşı üstünlük elde 

etmeye çalıştığına ışık tutarken, yer aldıkları evrenin tehdit, şiddet ve güç çatışması 

ile çevrelendiğine açılık getirir.   

2.2.3. İncelik Kuramı 

İnsanlar arasındaki sosyal iletişimin vazgeçilmez bir parçası olduğu gibi 

oyunların merkezinde de yer alan “incelik” kuralları, dramatik metinlerin 

biçembilimsel analizinde etkili bir role sahiptir (Short, 1996: 212).   

Brown ve Levinson (1999), “incelik” kavramını “imaj” ile ilişkilendirerek, 

insanların diğer insanlarla olan ilişkilerinde, çoğunlukla, karşılıklı olarak birbirlerinin 

“imajları”nı korumaya çalıştıklarını ifade eder: “Genellikle, her bireyin imajı, 

karşısındaki diğer bireyin imajının korunmasına bağlıdır ve imajları zedelenen 

bireylerden imajlarını savunmaları ve kendi imajlarını savunurken de 

karşılarındakilerin imajlarını zedelemeleri beklendiği için konuşmacıların amacı, 

çoğunlukla, birbirlerinin imajlarını korumak ve birbirlerinin imajlarını 

önemsediklerini kanıtlayacak şekilde davranmaktır” (321; 322).  Bu doğrultuda 

başarılı bir etkileşimin ‘imaj’ların pekiştirilmesi esasına dayandığı açıklık 



120 
 

kazanırken, zarar görmüş ‘imaj’ların başarılı bir etkileşim yerine dehşetin belirtisi 

olduğu gün ışığına çıkar.  

Etkileşimin atmosferi hakkında söylenilen sözlerden daha güvenilir bilgilere 

ulaştıran ve “olumlu” ve “olumsuz” olmak üzere iki türe ayrılan “imajlar”dan 

öncelikle “birbirleriyle iletişim kuran bireylerin en göze çarpan özelliği olan” 

“olumlu imaj”, “onaylanma, anlaşılma, hoş karşılanma, sevilme, ya da takdir edilme 

isteğini içerir” (Brown ve Levinson, 1999: 323). Örneğin, zamanın çoğunu dikiş 

dikmekle ve diktiği elbiseleri küçük ebatlı çeşitli boncuklarla işlemekle geçiren bir 

terzinin diktiği kıyafetlerle gurur duyması ve kendisinin ve diktiği ya da işlediği 

giysilerin müşterilerce ya da çevresindeki insanlar tarafından takdir edilmesini 

istemesi, onun “olumlu imaj”ını oluştururken, bir başkasının ona “Ne kadar güzel 

kıyafetler dikiyorsunuz; keşke, ben de sizin kadar yetenekli olabilsem” demesi ve 

ardından “Emeğinize sağlık” diye eklemesi, terzinin ‘olumlu imaj’ını pekiştirir.3 Bu 

örnekte görüldüğü gibi, bireysel “istekler”in ve “özsaygı”nın dikkate alınarak, 

“olumlu imaj”ın ötekileştirilmeksizin pekiştirilmesi ise açık bir şekilde, “olumlu 

incelik” ile sonuçlanır (Brown ve Levinson, 1999: 328). Böylece, terzinin diktiği 

elbiselerin beğenilerek övülmesi ve terziye emeğinden, çalışmasındaki aşırı 

titizliğinden ve yeteneğinden dolayı samimiyetle saygı gösterilmesi, terzinin 

varlığına değer verildiğini göstererek, ‘olumlu incelik’le şekillenen bir atmosfere 

ulaştırır. 

“Olumlu imaj”a benzerlik gösteren bir diğer “imaj” türü olan “olumsuz imaj” 

ise bireylerin engellenmeden serbestçe davranabilme isteklerini ve baskı altına 

alınmama arzularını temsil eder (Brown ve Levinson, 1999: 322). ‘Olumlu imaj’ın 
                                                           
3 ‘İncelik kuramı’nı açıklamak için çalışmada yer verilen örnekler, tez yazarına aittir.   



121 
 

pekiştirilmesinde destekleyici ‘söz edimler’ rol oynarken, ‘olumsuz imaj’ın 

pekiştirilmesinde ‘ifadeler’ yerine ‘incelik’ göstergesi olan destekleyici ‘eylemler’ 

rol oynar. Örneğin, bir babanın, arkadaşlarıyla dışarı çıkmak isteyen kızına engel 

olmaması, sınavına çalışan bir öğrencinin rahatsız edilmemesi, ders anlatan bir 

öğretmenin sözünün kesilmemesi ya da kitap okuyan birinin ışığının kapatılmaması 

‘olumsuz imaj’ın pekiştirildiğini gösterir. Bireyin “eylem özgürlüğü”ne ve “olumsuz 

imaj”ına değer verilerek “olumsuz imaj”ının pekiştirilmesi sonucunda ise, 

“resmiyetle, geri plana çekilmeyle ve kısıtlanmayla” şekillenen “olumsuz incelik” 

açığa çıkar (Brown ve Levinson, 1999: 328). Bu doğrultuda, ders çalışan ya da 

sessizce kitap okuyan ev arkadaşını rahatsız etmemek için dinlediği müziğin sesini 

kısan ya da gürültü çıkarmamak için odaların kapılarını yavaşça örten biri, 

arkadaşının özgürlüğüne saygı gösterirken onun sessiz kalma isteğine duyarsız da 

kalmayarak, ‘olumsuz incelik’ göstergesi olan bir davranışta bulunur.       

Brown ve Levinson’ın (1999) ifadesine göre, “olumlu imaj”ın ve “olumsuz 

imaj”ın korunması her ne kadar etkili bir iletişimin devam ettirilebilmesi için gerekli 

olsa da “imaj”lar tehlikeye maruzdur ve konuşmada yer alan bireylerin yıkıcı 

eylemleri ile zarar görürler: “şiddet içerikli duyguların ifadesi”, “tabulardan 

bahsedilmesi”, “politika, ırk, din ve kadın hakları gibi bölücü olan ve tehlikeli bir 

şekilde duygusallık taşıyan konuların gündeme getirilmesi”, dinleyicinin “olumlu 

imaj”ına zarar verirken, “şikâyetler”, “söz kesmeler”, “tehditler” ve “özel hayatın 

irdelenmesi”, hem “olumlu imaj”a hem de “olumsuz imaj”a saldırır (322; 323; 325). 

Benzer şekilde, katıldığı veli toplantısında tembel ve işe yaramaz olduğundan 

yakındığı oğluna aşağılayıcı sözlerle hitap eden bir anne, oğlunun ‘olumlu imaj’ına 

zarar verirken, özel hayatı hakkında konuşmaktan aşırı derecede rahatsızlık duyan bir 



122 
 

arkadaşının eşinden neden ayrıldığına dair açıklamada bulunmasında ısrar eden ya da 

önemli bir konferansa hazırlanmakta olan bir akademisyen arkadaşını sürekli 

telefonla arayan bir birey, hedeflerine ulaşmaktan mahrum ettiği bu arkadaşlarının 

‘olumsuz imaj’larını zedeler. 

“İmaj zedeleyici eylemler”in kaçınılmazlığı açık olsa da, bu eylemlerin 

bireylerin “imaj”larına verdiği zararın derecesi “hakkına tecavüz edilen ve işine 

karışılan bireyden özür dilenmesiyle”, “dilsel ya da dilsel olmayan saygı 

gösterimiyle”, etken yerine “pasif” cümle yapılarının kullanılmasıyla, “söylenen ile 

gerçekleştirilmek istenen eylemin dolaylı anlatımıyla” ve dinleyiciyi cevap verme 

baskısı altında bırakmadan ona “imaj kurtarıcı bir kaçış yolu sağlayan yumuşak 

yapılar”ın tercih edilmesiyle hafifletilebilir (Brown ve Levinson, 1999: 328). Bunun 

sonucunda ise, “sosyal uyum”un sağlanmasına zemin hazırlanılır (Culpeper, 1998: 

85). Örneğin, bir bireyin cep telefonu ile karşılaştığı bir sorunla ilgili bir diğer 

bireyden yardım istemesi, ‘incelik’ kuramına göre ‘olumsuz imaj’a zarar vermesine 

rağmen, sorun yaşayan bu bireyin yardım isterken, ‘Cep telefonumu çalıştırmama 

yardım et” diye emretmek yerine “Cep telefonumu çalıştırmamda bana yardımcı 

olabilir misin?” diye sorması, ‘olumsuz imaj’a verilen zararı azalttığı gibi yardım 

isteyen bu kişinin isteğinin yerine getirilme olasılığını da güçlendirir. Benzer şekilde, 

bir ev hanımının evdeki her şeyi dikkatsizce kıran hizmetçisini “Sen çok sakarsın” 

diyerek aşağılaması, hizmetçinin ‘olumlu imaj’ına zarar verirken, hizmetçisini “Bir 

daha ki sefere daha dikkatli olursan sevinirim” diye uyarması, hizmetçinin ‘olumlu 

imaj’ını daha az tehdit eder.  

Zararı azaltılarak insan ilişkilerini devam ettirmesi sağlanabilen “imaj 

zedeleyici eylemler” (Culpeper, 1998: 85), Brown ve Levinson’ın (1999) ifadesi ile 



123 
 

zararı hafifletilmemiş olan “açık” “imaj zedeleyici eylemler”; zararı “hafifletilmiş”  

“imaj zedeleyici eylemler”;  kimi hedef aldığı belli olan “doğrudan” “imaj zedeleyici 

eylemler”; konuşmacının kendisini dinleyen bireyin “imaj”ını önemsemediğini ima 

eden ve hem zararı hafifletilmemiş hem de kime hitap edildiği belli olan “doğrudan 

açık” “imaj zedeleyici eylemler”; ve “doğrudan” eylemlerin yüklediği sorumluluktan 

kaçınmak için kimi hedef aldığı belirtilmeyen “dolaylı” “imaj zedeleyici eylemler” 

olmak üzere, konuşmalarda birçok farklı şekillerde yer alabilirler (331). Örneğin, 

“Mary, derhal pencereyi aç” gibi, zararı hafifletilmeyen ve kime hitap edildiği belli 

olan söz eylem, ‘açık’ ve ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici eylem’i temsil ederken,  

“Pencere hemen açılabilirse sevinirim” gibi verdiği zarar hafifletilmiş ve kime hitap 

edildiği belli olmayan söz eylem, ‘hafifletilmiş’ ve ‘dolaylı’ ‘imaj zedeleyici eylem’i 

temsil eder.   

‘İncelik’ kuramının derinliği dikkate alındığında, ‘incelik’ kuramı hakkındaki 

bilgilerin dramatik metinlerin biçemsel analizinde oynadığı rolün öneminin 

yadsınamayacak kadar açık olduğu belirginleşse de ‘incelik’le ilgili bu bilgilerin 

bireysel olarak kullanılması ile güvenilir anlamlara ulaşılabileceği söylenilemez; 

çünkü, Brown ve Levinson’ın (1999) belirttiği gibi, “imaj zedeleyici eylemler”in ne 

kadar tehlikeli olduğu, “konuşmacı ve dinleyici arasındaki sosyal mesafe”ye, 

“konuşan ve dinleyenin güç oranlarına” ve “söz konusu kültürdeki uygulamaların 

salt derecelendirilmesi”ne bağlıdır (331). Örneğin, bir bireyin yakın bir arkadaşından 

yarınki sunumu için gerekli olan fotokopileri çektirmesini istemesi, yakın 

arkadaşının ‘olumsuz imaj’ına az zarar verecekken, bu bireyin aynı isteğini ondan üst 

konumda bulunan öğretmeninden gerçekleştirmesini istemesi, öğretmenin ‘olumsuz 

imaj’ı için büyük bir tehlike oluşturur. Benzer şekilde, bir annenin kızına üzerindeki 



124 
 

elbiseyi hiç beğenmediğini ve onu hemen değiştirmesini söylemesi, kızının ‘olumlu 

imaj’ına az zarar verirken, bu annenin yeni tanıştığı bir bayan arkadaşına elbisesi 

hakkında olumsuz yorumlarda bulunması, ‘olumlu imaj’a daha fazla zarar verir. 

Bunun nedeni, ‘imaj zedeleyici eylemler’in verdiği zararın kişiler arasındaki ilişkiyle 

doğrudan bağlantılı olmasıdır. Bu doğrultuda, biçembilimcinin dramatik metinlerin 

‘incelik’ açısından analizini yaparken dil dışı faktörlere de dikkat edilmesi gerektiği 

açığa çıkar. 

2.2.4. Söz Edimleri 

‘Söz edimleri’, oluşturdukları etkilerin arkasına sakladıkları gizlerle dramatik 

metinlerin biçembilimsel analizinde önemli bir yere sahiptir. 

Short’un (1996) ifade ettiği gibi, sözler, duygu ve düşüncelerin ifade 

edilmesini sağlayan pasif yapılar değil, “yemek pişirme” eylemi gibi belirli etkiler 

oluşturan güçlü “dilsel eylemler”dir; çünkü, bir şey söylenildiğinde, söylenilen, 

sadece sesli olarak dile getirilen bir ifade olmaktan uzaklaşarak, dinleyici üzerinde 

ruhsal ya da fiziksel değişikler yaratan yaptırıcı bir güce dönüşür (195). Örneğin, 

sınav stresinden uzaklaştırmak istediği kızına “Hafta sonu seni sinemaya 

götüreceğim” diyen bir anne bu ifadesi ile ‘söz verme’ eylemini gerçekleştirirken, 

ona ihanet eden eşine “Bana yaptıklarının hesabını çok yakında ödeyeceksin” diyen 

bir bayan ‘tehdit etme’ eylemini gerçekleştirerek eşinde ‘korku’ ve ‘endişe’ gibi 

duyguların oluşmasını sağlayabilir.4 

Dilsel yapıları açısından eylem içermiyor gibi algılanmalarına rağmen 

anlamsal olarak yaklaşıldıklarına konuşmacının kendisini dinleyen üzerinde belirli 

                                                           
4 ‘Söz edimleri’ni açıklamak için çalışmada yer verilen örnekler, tez yazarına aittir. 



125 
 

etkiler oluşturarak ‘söz verme’ ya da ‘tehdit etme’ gibi eylemleri gerçekleştirmesine 

zemin hazırladıkları aydınlanan ‘söz edimleri’, Short’un (1996) ifadesiyle, ait 

oldukları ve hedef aldıkları kişilerin “sosyal ilişkileri” hakkında doğrudan ifade 

edilmeyen gerçeklere ulaştırırlar (197). Örneğin, normal koşullar altında, sürekli 

olarak ‘emretme söz edimi’ni kullanarak etrafındaki insanlara her istediğini yaptıran 

bir bireyin ‘baskıcı’, ‘bencil’ ve ‘güçlü’ birisi olduğu anlaşılır; karşısındakine sürekli 

olarak “Bunun hesabını ödeyeceksin” ifadesinde görüldüğü gibi, ‘tehdit etme söz 

edimi’yle seslenen bir bireyin karşısındakinden intikam almak istediği ve ona karşı 

nefret beslediği açığa çıkar; ve karşısındakine “Canım, akşam ne yapmak istersin?” 

ifadesindeki gibi ‘soru sorma söz edimi’ ile yaklaşan bir bireyin soru sorduğu bu 

bireyi önemsediği ve ona yakın olduğu aydınlığa kavuşur. 

İnsanları etkileyerek yaşanılan dünyayı şekillendiren ve hem ait oldukları 

hem de hedef aldıkları bireylerin iç dünyalarındaki görünmeyeni resmeden “söz 

edimleri”, “istenilen etkisel güç”leri ile çelişen “gerçek etkisel güç”lerle 

sonuçlanabilirler (Short, 1996: 195; 197). Örneğin, paraya ihtiyacı olan bir kişi, borç 

para almak istediği yakın bir arkadaşına “Maddi sorunlarımla artık başa 

çıkamıyorum” dediğinde, arkadaşı ona sadece “Üzülme, her şey yoluna girer” cevabı 

ile karşılık verebilir. Bu durumda ise, maddi sıkıntı yaşayan bu bireyin ‘söz 

edimi’nin ‘istenilen etkisel gücü’, arkadaşının ona borç para vermesini sağlamak olsa 

da, ‘gerçek etkisel güç’ün, telkin etme ve üzüntü belirtme olarak ortaya çıktığı 

anlaşılır.  

‘Söz edimleri’nin “istenilen etkisel güç”leri ile “gerçek etkisel güç”leri 

arasında gözlemlenebilen karmaşa, benzer şekilde, oluşturuldukları “dilsel yapıları” 

ve “edimsel güç”leri arasında da görülebilir (Short, 1996: 197). Örneğin, bir 



126 
 

patronun, sinirlice “Burası çok havasız” demesi, ‘bildiri’ yapısında oluşturulduğu 

için ‘ifade’ eylemini gerçekleştiriyor gibi görünse de aslında ‘emir’ eylemini 

gerçekleştirir; çünkü, ifadenin altındaki anlam “Pencereleri açın” emridir. “Dolaylı 

söz edimleri” diye tanımlanan bu gibi söz eylemler, benzer şekilde, “Tuzu uzatabilir 

misin?” cümlesinde de gözlemlenir; çünkü, bu sorunun ‘istenilen etkisel gücü’, 

karşıdaki bireyden tuzu uzatabilme yeteneğinin olup olmadığına dair bir cevap almak 

değil, tuzun uzatılmasını sağlama eylemidir (Searle’den aktaran Lowe, 1998: 136). 

Searle’nin “dolaylı” olarak nitelediği “söz edimleri” yapısal olarak farklı olan iki 

“söz edimi”nin bir araya getirilerek aynı cümle içinde kullanılmasıyla “melezlik” de 

sergileyebilirler ve böylece farklı anlam derinlikleri iletebilirler  (Short, 1996: 201). 

Örneğin, Pinter’ın Oda isimli oyunundaki Rose’un Riley’e söylediği “Beni 

göremezsin, görebilir misin?” ifadesi, ‘bildiri’ ve “soru” yapılarından oluşarak, 

Rose’un tam anlamıyla olmasa da Riley’in ‘olumlu imaj’ına az zarar verdiğini ve 

Riley’den çekindiğini ortaya koyarken, “Baban eve dönmeni istiyor” diyen Riley’e 

cevap olarak verdiği soru işareti taşımasına rağmen ‘soru’ yapısı ile kurulmayan 

“Ev?” (Pinter, 1996a: 107; 108) şeklindeki ifadesi, ‘ifade’ ya da ‘soru’ eylemleri 

yerine ‘reddetme eylemi’nde bulunarak, Rose’un onun eve dönmesini bekleyen bir 

babasının olduğu gerçeğini reddettiğini, Riley’i dinlemek istemediğini ve duydukları 

karşısında şaşkınlık içerisinde olduğunu iletir. 

Dilsel anlamda, başlıca “soru”, “emir” ve “bildiri” olmak üzere sınırlı 

biçimlerde yapılanmalarına rağmen, “söz verme”, “tehdit etme”, “isteme”, 

“belirtme”, “önerme”, “sorma”, “meydan okuma” ve “karşı çıkma” gibi birçok farklı 

eylemler gerçekleştirebilen “söz edimleri”, gerçekleştirmeyi istedikleri eylemlerin 

istenilen şekilde yerine getirilebilmesi için “uygunluk koşulları”na gereksinin 



127 
 

duyarlar (Short, 1996: 199). Örneğin, bir bireyin evlenebilmesi için sadece 

“Evlenmeyi kabul ediyorum” demesi değil, aynı zamanda başka biriyle evli 

olmaması, mantıklı düşünebilir olması ve evlenme prosedürünün “doğru” ve “tam” 

olarak yerine getirilmesi gerekirken, benzer şekilde, “özür dileme” eylemi, özür 

dileyen kişinin “pişman” olduğu izlenimini verse de bireyin yalnızca “Özür dilerim” 

demesi, onun gerçekten “pişmanlık” duyduğu anlamına gelmez; çünkü, “özür 

dileme” eyleminin özür dilenen üzerinde ‘istenilen etkisel güce’ ulaşabilmesi için 

“Özür dilerim” diyen bu bireyin yaptığı yanlıştan dolayı gerçek anlamda “üzgün” 

hissediyor olması ve üstelik özür dilenen kişinin de ona karşı güven duyması 

gerekmektedir (Austin’den aktaran Lowe, 1998: 130; 134).            

‘İstenilen etkisel güç’lerinin oluşabilmesi için “uygunluk koşulları”na 

gereksinim duyan “söz edimleri”, anlamsal açıdan onları etkileyen ve dil dışı olan 

“bağlamsal” faktörlere de dayanırlar (Short, 1996: 199; 200). Örneğin, “İş çıkışında 

görüşürüz” ifadesini birlikte vakit geçirmekten hoşlandığı bir arkadaşı için kullanan 

bir birey, bu ifadesi ile ‘söz verme’ eyleminde bulunurken, bu birey aynı ifadeyi 

toplantıda sunacağı belgeleri bilerek silen ve patron tarafından azarlanmasına neden 

olan bir arkadaşına söylediğinde arkadaşına öfkeli olduğunu ve ondan derhal hesap 

soracağını ima ederek ‘tehdit etme’ eyleminde bulunmuş olur. Bu doğrultuda açığa 

çıkan “bağlamsal özellikler”in değişmesiyle “söz edimleri”nin çok farklı anlamlar 

kazandığı (Short, 1996: 200) gerçeği dikkate alındığında, ‘söz edimleri’nin bireysel 

olarak değil, içinde yer aldıkları metinle ve ait oldukları bireylerle bir bütün olarak 

incelenmeleri gerektiği sonucuna varılırken, sadece bütün olarak biçemsel analizi 

yapılan ‘söz edimleri’nin güvenilir ve geçerli verilere ulaştırabileceği de aydınlığa 

kavuşur. 



128 
 

‘Söz edimleri’ ile verilen bilgiler doğrultusunda biçembilimciye düşen 

görevin biçembilimsel analizini yaptığı dramatik metinleri “söz edimleri” açısından 

incelerken karakterlerin hangi “söz edimleri”ni kullandığını; kullanılan bu “söz 

edimleri”nin ne anlama geldiğini; “uygunluk koşulları”nın var olup olmadığını; 

“istenilen etkisel güç”lerin ne olduğunu; ve “karakterler ve ilişkiler” hakkında hangi 

gerçeklerin sakladığını tespit etmek olduğu açıklık kazanır (Short, 1996: 230). 

2.2.5. Konuşma İlkeleri 

Başarılı ve akıcı bir iletişim için uyulması gereken ‘konuşma ilkeleri’, 

oyunlardaki konuşmalara ve konuşmacılara dair verdikleri ipuçlarıyla, dramatik 

metinlerin biçembilimsel analizinde etkin bir rol oynarlar. 

Paul Grice’ın (1989) ifade ettiği gibi, etkili diyaloglar, birbirinden bağımsız 

sözlerin birbiri ardına sıralanması ile değil, belirli amaçlara sahip olan bireylerin 

karşılıklı olarak birbirlerinin çıkarlarına önem vermeleriyle ve “ortak çabaları” 

doğrultusunda “işbirliği ilkesine” dayanarak konuşma kurallarına uymalarıyla oluşur 

(26). Bu doğrultuda, diyalogların birbiri ardınca sıralanan sözlerden ibaret olduğunu 

düşünmenin diyalogları gürültü topluluğuyla eş değer görmek anlamına geldiği 

açıklık kazanırken, bir diyaloğun başarıya ulaşabilmesi için içinde yer alan her 

konuşmacının ‘konuşma ilkeleri’ni dikkate alması gerektiği aydınlığa kavuşur.    

Etkili olabilmeleri için konuşmacıların “ortak çabaları”na ihtiyaç duyan 

diyaloglar, “iş birliği” ilkesine göre, “nicelik”, “nitelik”, “bağıntı” ve “tarz” olmak 

üzere birbiri ile ilişkili olan ve karşılıklı etkileşimin alt yapısını oluşturan dört farklı 

“konuşma ilkesi”ne bağlıdırlar (Grice, 1989: 26).    



129 
 

İlk olarak, konuşmada verilen “bilgi miktarı” ile ilgili olan “nicelik ilkesi”, 

yeterince bilgi vermeyi ve gerektiğinden fazla ya da az bilgi vermemeyi içerir (Grice, 

1989: 26). Örneğin, bir kişiye “Ne okuyorsun?” diye sorulduğunda bu kişinin 

“Kitap” diye cevap vermesi yetersiz kalırken, kişinin aynı soruya cevap vermek için 

kitabın adını söyledikten sonra kitabı nereden aldığından, kitabın ne zaman 

basıldığından,  kitabı beğenip beğenmediğinden, ve onu hangi arkadaşının tavsiyesi 

üzerine okuduğundan bahsetmesi, gerektiğinden fazla bilgi sunar. Bu her iki 

durumda ise, ‘nicelik ilkesi’ne ters düşülür.5  

İkinci olarak, “eğretileme” ve “mübalağa” içeren söz sanatlarında yıkılan 

“nitelik ilkesi”, yalan söylememeyi ve doğruluğundan kesin olarak emin olunmayan 

ifadelerde bulunmamayı kapsar (Grice, 1989: 27; 34). Bu doğrultuda, okula gitmeyip 

arkadaşlarıyla dışarı çıkan bir öğrencinin bu esnada onu arayan annesine 

“Okuldayım” demesi gibi iş yerinin iflası karşısında yaşadığı hayal kırıklığını 

belirtmek isteyen bir bireyin “Dünyalar başıma yıkıldı” demesi de, ‘nitelik ilkesi’ne 

göre uygunsuzluk sergiler.   

Üçüncü olarak, “bağıntı ilkesi”, konuşmaya “uygun” bir şekilde katkıda 

bulunmayı esas alır (Grice, 1989: 27). Örneğin, ‘bağıntı ilkesi’ne göre, “Akşam 

yemeğe çıkalım mı?” diye sorulan bir sorunun cevabı “Evet, çıkalım” ya da “Hayır, 

çıkmayalım” şeklinde olması gerekir ve verilen cevap eğer “Sınavımdan kötü not 

aldım” şeklinde olursa ‘bağıntı ilkesi’ne uyulmadığı açıklık kazanır. 

“Söylenen” ile değil “söylenenin nasıl söylendiği” ile ilgili olan “tarz ilkesi”, 

açıklık taşımayı, “az ve öz olmayı”, “belirsizlikten kaçınmayı” ve düzgün bir şekilde 

                                                           
5 ‘Konuşma ilkeleri’ kapsamında ‘nicelik’, ‘nitelik’, ‘bağıntı’ ve ‘tarz’ ilkelerini açıklamak için 
çalışmada yer verilen örnekler, tez yazarına aittir.  



130 
 

tutarlılık sergilemeyi içerir (Grice, 1989: 27). Bu doğrultuda, son gittiği sinema 

filminden hoşnut olmayan bir bireyin bu hoşnutsuzluğunu belirtmek için “Son 

gittiğim sinema filmini beğenmedim” demesi  ‘tarz ilkesi’ne uyarken, “Son gittiğim 

sinema filmini beğendiğimi söyleyemem” demesi, anlam bulanıklığı oluşturarak, 

‘tarz ilkesi’nin dikkate alınmadığını gösterir.   

Etkili bir diyalog için gerekli olmalarına rağmen çiğnenebilen “konuşma 

ilkeleri”, “sessizce” ve “gizlice” çiğnenebildikleri gibi, “açıkça” da çiğnenebilirler 

(Grice, 1989: 20; 26). Short’un (1996) belirttiği gibi, “ilke”ler, karşıdaki bireyden bir 

şey saklamak için ihlal edildiğinde, “gizlice” çiğneme (“violation”) 

gerçekleştirilirken; dinleyicileri “ilke”lerin çiğnendiğinden haberdar etmek isteyerek, 

onlara ince mesaj vermek için ve “satır arası anlamı”nı ışığa kavuşturmak için 

çiğnendiklerinde, “açıkça” çiğneme (“flouting”) gerçekleştirilmiş olur (243; 244). Bu 

doğrultuda, iş toplantısına katılmak istemeyen bir iş adamının bu toplantıdan kaçmak 

için patronuna “Toplantıya katılamayacağım; çünkü başım çok ağrıyor” diyerek 

‘nitelik ilkesi’ni ihlal etmesi, ‘gizlice’ çiğneme olarak tanımlanırken, onu ihmal eden 

eşinin “Bu akşam yemeğe çıkalım mı?” teklifine “Yapacak daha önemli işlerin 

olmalı” ifadesiyle cevap veren bir bayanın ‘bağıntı ilkesi’ni bu cevabıyla ihlal etmesi 

‘açıkça’ çiğneme olarak sınıflandırılır. Bunun nedeni ise, toplantıya gitmek 

istemeyen kişinin ‘ilke’ ihlal eden ifadesinin altında karşı tarafa herhangi bir mesaj 

iletme amacı yokken, eşi tarafından ihmal edilen bayanın cevabının altında onunla 

yeterince ilgilenilmediğine dair ‘sitem’ ve ‘şikâyet’ bulunmasıdır. Bu örneklerdeki 

gibi, bireylerin ‘konuşma ilkeleri’ni çiğneyiş şekillerinin onların gizli dünyalarına ve 

diğer bireylerle aralarındaki etkileşimin asıl amacına ışık tuttuğu dikkate alındığında, 

‘konuşma ilkeleri’nin örtülü bir şekilde mi yoksa bariz bir şekilde mi ihlal edildiğini 



131 
 

belirlemenin dramatik metinlerin biçembilimsel analizinde güvenilir anlamlara 

ulaşmak için taşıdığı önem kanıtlanır. 

 “Söylenen” ve “ima edilen” arasındaki ayrımın farkına varılmasının 

cümlelerinin gerçek gücünü anlamada önemli olduğunu düşünen ve derindeki 

“konuşma sezdirileri”ne ulaşılmasının gerçek bir iletişim için gerekli olduğunu ifade 

eden Grice’ın (1989: 25; 41) verdiği bilgiler ışığında, ‘konuşma ilkeleri’nin 

diyaloglardaki rolü açıklık kazanır. Bu doğrultuda, dramatik metinleri ‘konuşma 

ilkeleri’ne göre inceleyen biçembilimcinin oyunlardaki ifadelerin gizli anlamları ile 

ve görünen anlamları arasındaki farkın bilincinde olması gerektiğine ulaşılır. 



 
 

132 
 

III. BÖLÜM 

BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN ADLI ESERİNİN 

BİÇEMBİLİMSEL ANALİZİ 

3.1. Godot’yu Beklerken 

“Zaman ve uzamın anlamını yitirdiği çorak bir dünyaya” kapılarını açan 

Godot’yu Beklerken (Yüksel, 2006: 55), tükendiği gerçeğiyle yüzleşmek istemediği 

için nefes aldığı illüzyonu içerisinde yaşayan insanın gerisinde yatan varoluş 

bunalımına ve çelişkilerle dolu evrenine sunduğu trajikomik bakış açısıyla, 

Beckett’in en önemli ve en çarpıcı oyunları arasında yer alır.  

Esslin’in (1961) belirttiği gibi, ilk kez 1952’de basılan Godot, 1953 yılında 

Babylone tiyatrosunda sahnelenmesinin ardından içinde hiçbir şeyin olmadığı ve 

durağanlık taşıdığı gerekçesiyle bazı eleştirmenlerce aşağılanmıştır; ancak, bu 

olumsuz eleştiriler, Beckett’in başarısına gölge düşüremediği gibi Godot’un savaş 

sonrası dönemdeki tiyatronun en iyi oyunları arasında yer alarak dört yüz kere 

sahnelenmesine, yirmiden fazla dile çevrilmesine ve bir milyondan fazla kişi 

tarafından izlenmiş olmasına engel olamamıştır (30). Oyunun yıllar önce yazılmasına 

rağmen unutulmuşluğun zincirlerinde sıkışan bireyin söylenilmeyen sözlerini ışığa 

çıkaran farklı sesiyle halen insanlığa hitap etmesi, bu durumun dayanağıdır. Bu 

doğrultuda, Beckett’in sözlerinin gerisinde kurallarla ve maskelerle tutsak edilmeye 

çalışılan insanlığa ait çığlıkların duyulduğu açıklık kazanırken, en önemli olarak ise, 

dünya savaşları sonrasında içsel buhrana gömülen bireyin ihtiyaç duyduğu şeyin 

düzenli bir şekilde başlayıp sonuca ulaşan dilsel kurallarla örülü gerçekçi bir 

melodram değil hiçbir yere ait olmayan, hapsedildiği zamanın zincirlerinde 



 
 

133 
 

bulanıklıkla örtülen ve sesi duyulmayan bireylerin yansıtıldığı gerçeküstü izlenimi 

vermesine rağmen en gerçekçi oyundan bile daha gerçek olan bir oyun olduğu da 

aydınlığa kavuşur.    

Sergilediği “gizemli”, “rahatsız edici” ve “karmaşık” evrenin kabullenilmiş 

dramatik kurallara karşı çıkışına rağmen geniş okuyucu kitlesine ulaşan Godot 

(Esslin, 1961: 30), “üstü kapalı, çok katmanlı ve belirsiz” yapısı ile “şiir”i anımsatır 

ve diğer absürt oyunlar gibi olay örgüsünden yoksundur (Bradby, 2001: 24). Oyunun 

birçok eleştirmen tarafından incelenmesine rağmen Godot’nun ne anlama geldiğine 

dair belirli bir görüşün olmayışı, şüphesiz ki, cevaplanamaz sorulara açılan bulanık 

ve girdaplı atmosferini kanıtlar niteliktedir. Issız ve karanlık bir evrene gömülü olan 

Godot’da Vladimir ve Estragon isimli iki serseri, nafile bir bekleyiş içerisinde 

Godot’nun gelmesini umarlar; çünkü, hapsoldukları zamanın zincirlerinden ve 

itildikleri bulanık varoluştan yalnızca Godot’un gelişiyle kurtulabileceklerini 

düşünmektedirler. Hapsoldukları bu yanılgı ile “doğum ile ölüm arasındaki kısacık 

anı” “sonsuz bir sürece” dönüştüren Vladimir ve Estragon, böylece, “insanın bir 

ayağı mezarda olduğu gerçeği”ni görmezden gelerek “aldanış”a kapılırlar (Yüksel, 

2006: 8; 9). Bu doğrultuda düştükleri duyarsızlık çukurunda çaresizlikleri ve 

tükenmişlikleri ile baş başa kaldıkları gerçeğini kabullenmekten o kadar kaçınırlar ki 

yaşıyor olduklarına dair kapıldıkları yanılsamaya son vermemek için kendilerinden 

uzaklaşırlar. Yüksel’in (2006) ifadesiyle ise, “bilinçlerinin sesini duymamak için 

birbirlerine öyküler anlatırlar”; “tartışma, darılma, barışma, ayrılma, buluşma 

oyunları oynarlar”; ve “susarlarsa varlıklarından şüpheye düşecekleri için 

konuşurlar” (55; 56). Böylece, onları kuşatan gerçekleri iletişim maskesi takan dil 

aracılığıyla bastırmaya çalışarak söylenilmeyenlerinin ürkütücü tehditkârlığından 



 
 

134 
 

kaçınırlar. Üstelik, ne küçük çocuğun Godot’ya dair şüpheli sözlerinden tedirginlik 

duyarlar ne de varlıklarının hiçlik denizinde acımasızca boğulduğunu yansıtan ve bu 

nedenle onları yanıltıcı dünyalarından uyandırmaları beklenen Pozzo ve Lucky’nin 

gelişiyle daldıkları rüyadan ayrılırlar; çünkü, gerçeğin soğukluğu ile baş başa 

kalmaktansa onları benliklerinden koparan yanılsamaların tutsağı olmak canlarını 

daha az acıtır. Ancak, itildikleri yokluğun farkında olmalarına rağmen içlerinde 

açılan onarılmaz boşlukları ve tarifi imkânsız kopuklukları, varlığından bile emin 

olmadıkları ve hatta ürktükleri bir kurtarıcıyla onarmayı beklemeleri, çaresizliklerin 

en derinine ve yanılsamaların en acımasızına savrulduklarını resmeder. Godot’nun 

birbiriyle paralellik oluşturan her iki sahnede de sessiz kalması ise, bu çaresizliği 

daha da derinleştirir.  

Godot’nun gelişi ya da gelmeyişi üzerine kurulu olmayıp, insanlığın 

dayandığı “bekleyiş”i esas alan Godot (Esslin, 1961: 37), bireyin sürekli bir beklenti 

arayışında olduğunu başlıca Vladimir, Estragon, Pozzo ve Lucky aracılığıyla 

sergiler. Geçmişleri ve kimlikleri hakkında hiçbir şey tam olarak bilinmediği için 

karanlığa mahkûm olan bu karakterler, Kramer’ın (1988) ifade ettiği gibi, hem 

“fiziksel” hem de “psikolojik” acı çekerler; “hepsi toplumdan dışlanmış ve 

başıboştur”; “korkuları ve güvensizlikleri nedeniyle birbirleri ile iletişim 

kuramazlar”; “anlamsız eylemlere tutulmuşturlar”; ve “bekleyişin sessiz 

ümitsizliğinde kimlik kazanma uğraşı verirler” (19). Bu doğrultuda toplumsal değere 

sahip olmadıklarına ve anlam kazanabilmek için sözel savaşa başvurduklarına 

erişilen karakterler, üstelik, fark edilmeye o kadar ihtiyaç duyarlar ki kendilerini 

kabullendirmek için insancıl duygularından vazgeçmeyi ve onlardan daha güçsüzleri 

acımasızca yok etmeyi bile göze alırlar. Böylece, istemsizce itildikleri absürt evrenin 



 
 

135 
 

“ölü sesler korosu”nda hem “ezilen” hem de “ezen” rolünü üstlendiklerine erişilen 

karakterler (Kramer, 1988: 21), Esslin’in (1961) ifadesiyle ise, “birbirlerini 

tamamlayan kişilikler”e sahiptirler (35). Karakterlerin birbirlerini bastırmak adına 

‘imaj zedeleyici eylemler’le güç savaşına girişmelerine rağmen birbirlerinden asla 

kopamamaları, şüphesiz ki, bütüne erişebilmelerinin yalnızca birbirlerine bağımlı 

kalarak sağlanabileceğini ve birbirlerini tamamlamaksızın eksik kalacaklarını sergiler 

niteliktedir. 

Yüksel’in (2006) belirttiği gibi, “Vladimir ve Estragon, tıpkı müzikhol tipleri 

ve sirk palyaçoları gibi karşıt özelliklerle donatılmıştır” (56). Vladimir’in ‘kişisel 

üstünlüğü’ karşısında Estragon’un ürkekliğe indirgenişi ile dikkat çeken ikili 

arasındaki bu çelişki Esslin’in (1961) onlar hakkındaki aşağıda verilen ifadelerinde 

açıkça gözlemlenir:  

Vladimir, ikisi arasında daha gerçekçi olandır, Estragon, bir şair 
olduğunu ileri sürer. Havucunu yerken farkına vardığı gibi, Estragon 
bir şeyi yedikçe ondan daha fazla soğur; ancak, Vladimir, nesneleri 
onlara alıştıkça sever. Estragon dengesizdir, Vladimir ısrarcı. Estragon 
hayal kurar, Vladimir hayallerden bahsedilmesine bile dayanamaz. 
Vladimir’in nefesi kokar, Estragon’un ayakları. Vladimir geçmiş 
olayları hatırlar, Estragon olayları hemen unutur. Estragon komik 
hikâyeler anlatmayı sever, Vladimir bundan hoşlanmaz. Estragon 
oyun boyunca şüpheci kalarak Godot’un ismini bile unuturken, 
Godot’un geleceğini ve durumlarını değiştireceğini dile getiren 
genellikle Vladimir’dir. Godot’dan haber getiren çocukla konuşan ve 
çocuğun haberleri verdiği kişi Vladimir’dir. Estragon ikisi arasında 
daha zayıf olandır; her gece kimliği belirsiz yabancılar tarafından 
dövülür. Vladimir zaman zaman onun koruyuculuğunu üstlenir, onu 
ninnilerle uyutur, ve ceketiyle üstünü örter. (35)   

Görüldüğü gibi, Vladimir’in gerçeğin ne olduğuna dair arayışıyla, itildikleri 

karanlığa duyarsız kalmayışıyla, sürekli olarak düşünmesiyle ve güven duygusu ile 

şekillenen kişiliği Estragon’un duyarsız, zayıf ve çelişkilerle dolu yenik kişiliğinden 



 
 

136 
 

ayrılır. Bu doğrultuda, Vladimir’in Estragon’a karşı üstünlük göstermesi ve 

Estragon’un ise Vladimir’in kimliği ile çelişen davranışlarda bulunması, her ikisi 

arasında da aşılmaz uçurumlar olduğunu gösterir. Ancak, kişiliklerindeki bu 

farklılıkların aralarında açtığı uçurum her ne kadar birbirlerinden uzaklaşmalarına 

neden olsa da her ikisi de birlikte yaşamak zorundadırlar. Vladimir ve Estragon’un 

faklı evrenlerde solumalarına rağmen aynı yoklukta bir bütün olarak yer almaları ise 

Yüksel’in (2006) belirttiği gibi, “Beckett’in tiyatro sahnesinin görsel olanaklarını 

‘insan’ı’ parçalara bölerek’ yansıtma yolunda kullandığını gösterir”: “Vladimir ve 

Estragon, tek bir insanın bedenine tutsak edilmiş çelişkili özelliklerinin parçalanmış 

biçimidir. Böylece, insanını iç dünyasında yaşadığı çatışmalar, sahnedeki iki somut 

insanın yaşadığı bir dış çatışmaya dönüşmüştür” (56-57). Bu doğrultuda, varoluş 

bunalımıyla parçaları koparılan ve yaşamsal bağları kesilen Vladimir ve Estragon 

ikilisi arasındaki kişilik uçurumunun kapatılmasında ruhlarından koparılanlardan 

geriye kalanların birbirlerinde bütünlüğe erişmesinin rol oynadığı açıklık kazanır. 

Bireylerin yer aldıkları resimden parçalanmış bir şekilde oyularak kendileri gibi 

parçalanan bireylerin yitik parçalarından geri kalanlarla bir bütüne ulaşmaları ise, 

insanın kendi olarak var olamayacak kadar değersizliğe indirgendiğini, hiçbir anlam 

ifade etmeyecek kadar alt üst edildiğini ve tamamlanmaya yalnızca başkasının 

bedeninde erişebilecek kadar kendi sesinden uzaklaştığını aydınlığa kavuşturur.        

 Oyun karakterlerinden Vladimir ve Estragon gibi Pozzo ve Lucky ikilisi de 

”birbirlerini tamamlayan kişiliklere sahiptirler; ancak, onların ilişkisi daha ilkel bir 

düzeydedir”: Esslin’in (1961) belirttiği gibi, 

Pozzo, sadist efendidir, Lucky ise itaatkâr köle. İlk perdede, Pozzo, 
zengindir, güçlüdür, ve kendinden emindir; tüm kolaycı ve sağgörüsüz 
iyimserliği ve güç ve iktidar yanılgısıyla özdekçi insanı sergiler. 



 
 

137 
 

Lucky, yalnızca onun ağır eşyalarını ve kendisini dövdüğü kırbacı 
taşımakla kalmaz, onun için dans eder ve düşünür, ya da gençliğinde 
böyle yapmıştır. Lucky, Pozzo’ya yaşamın tüm üst değerlerini 
öğretmiştir: […]. Pozzo ve Lucky, aklın bedenin isteklerine yenik 
düştüğünde, akıl ve beden arasındaki ilişkiyi ve insanın tinsel ve 
özdeksel yönleri arasındaki ilişkiyi temsil eder. (35-36) 

Yukarıda verilen alıntıda gözlemlendiği gibi, Pozzo zorba, bencil ve duyarsız bir 

otoriteyi temsil ederken, Lucky ise uğradığı zulüm karşısında sessizliğe indirgenen 

ve kuklalaştırılan bir köleyi temsil eder; ancak; Pozzo ve Lucky arasındaki bu 

dengesiz güç ilişkisi her ne kadar aralarında görülmez duvarlar örse de 

kişiliklerindeki farklılıklar onları birbirinden ayıramaz. İkinci perdede belirdiklerinde 

Pozzo’nun körlüğe itilirken Lucky’nin dilsiz kalışı, bu bağımlılığı daha da 

kuvvetlendirir. Oyun boyunca görüldüğü gibi, nefret ettiği ve güçlü kişiliği ile 

çelişen Lucky’yi pazarda satmak isteyecek kadar önemsiz gören ve onu hatta 

öldürmek isteyen Pozzo’nun Lucky’ye karşı tüm bu nefretine ve aralarındaki aşılmaz 

kopukluğa rağmen yine de Lucky’den ayrılamaması, güçlü olabilmesinin Lucky’ye 

zulüm göstermesine ve dolayısıyla Lucky’nin var oluşuna dayandığının 

göstergesidir. Bu doğrultuda açığa çıkan Pozzo’nun var olabilmesinin hayvan 

konumuna indirgeyerek aşağıladığı bir varlığa dayandığı düşüncesi dikkate 

alındığında ise, Pozzo’nun da sanıldığı kadar güçlü olmadığı ve bastırılan 

duygularını tatmin etmek amacıyla Lucky gibi bir köleye bağımlı olmaya gereksinim 

duyacak kadar çaresiz ve güçsüz olduğu aydınlığa kavuşur.   

 “‘İnsan’ denen varlığı dörde parçalayarak”, “‘insan’ın tarihsel-toplumsal ve 

evrensel düzlemlerdeki çeşitli konumları”nı hem Vladimir’de, hem Estragon’da, hem 

Pozzo’da, hem de Lucky’de yansıtan Beckett (Yüksel, 2006: 64), sergilediği bu ikili 

karşıtlıkları keçi ile ilgilenen küçük çocuk ve küçük çocuğun koyunlara bakan erkek 



 
 

138 
 

kardeşi ile de sürdürür ve bu karakterlerin maruz kaldıkları çelişkili muamele ile 

evrendeki neden sorusunun cevaplanamazlığına kapı aralar. Keçilere bakan küçük 

çocuğun Godot tarafından korunurken koyunlara bakan erkek kardeşinin Godot 

tarafından dövülmesiyle ise, karakterlerin belirsizliğe ve güvenilirsizliğe 

hapsedildikleri açığa çıkar. Bunun nedeni, aynı evrendeki iki kardeşin farklı 

yazgılara mahkûm edilmesinin ve en önemlisi ise, Vladimir ve Estragon’un kurtarıcı 

olarak gördükleri Godot’nun kendisine hizmet eden küçük çocuklardan birini 

korurken diğerini cezalandırabilecek kadar adaletsiz olmasının, evrendeki dengenin 

yitirildiğinin ve geleceğe dair beklentilerin bulanıklığa dayandığının göstergesi 

olmasıdır.  

3.2. Godot’yu Beklerken’in Şema Teorisine Göre Analizi 

 Ortak bilince göre evrende yer alan belirli eylemlerin nasıl gerçekleştiğine, 

hangi koşullar altında yürütüldüğüne ve bu eylemleri gerçekleştiren karakterlerin 

sosyal ve bireysel kimliklerine dair belirli bilgiler paylaşılır. Bu ortak bilgi 

doğrultusunda ise, belirli bir çevrede yer alan ve belirli bir sınıfa ait bireylerden ait 

oldukları evrene göre hareket etmeleri ve fiziksel ya da psikolojik açıdan çevrelerine 

uyum sağlamaları beklenir. Ancak, insanın yaşadığı çevrenin bir ürünü olduğu ve bu 

çevrenin kendi içinde tutarlı olması gerektiği gibi içinde barındırdığı bireylerin de 

kendilerine uyumlu karakteristik özelliklere sahip olması gerektiği gerçeği ışığında 

varılan ‘şematik’ yargılar, Godot’yu Beklerken oyununda tam olarak 

gerçekleştirilmez. Bunun nedeni, oyundaki karakterlerin, karakterler ilişkilerinin, yer 

ve zaman özelliklerinin ve eylemlerin ortak bilince dayanan şemalara göre ve metnin 

kendi içinde yer alan önvarsayımlara göre çelişkili durumlar sergileyerek beklentileri 

tam olarak gerçekleştirememesidir. 



 
 

139 
 

 Godot’un şemalarla çelişkiler oluşturması, ilk olarak, karakterlerinin 

kimlikleri, özellikleri ve davranışları arasındaki tutarsızlık aracılığıyla gözlemlenir; 

çünkü, karakterler, şemaları alt üst ederek kendi kişilik özelliklerini tam olarak 

taşımazlar ve oyunun bütününde de sergilenen belirsizlikle şekillenirler.  

 Oyundaki karakterlerden ilk olarak Estragon’un hayata güçlükle tutunabilen 

fakir ve ürkek bir serseri olduğu anlaşılır. Bu doğrultuda, Estragon’un  “hendekte” 

uyuması, ayaklarına uyan bir ayakkabıya bile sahip olamayıp dar botlarına muhtaç 

olması, “yırtık pırtık giysiler” giymesi, açlık çekmesi ve sadece “turp”la karnını 

doyurması, (Beckett, 2006a: 1; 4; 12)6 ‘fakir bir serseri şeması’na göre uyumludur. 

Ancak, metindeki bazı önvarsayımlar, Estragon’un kimliğinin şemalara göre 

uyumunun zaman zaman yıkıldığını gösterir. Örneğin, Vladimir’e eskiden “şair” 

olduğunu söylediğinde Estragon’un ‘şair şeması’na göre entelektüellik sergilemesi 

ve derin düşünebilme yeteneğine sahip olması beklenir; ancak, Vladimir’e neden 

kendilerini asamayacaklarını açıkladığı sahnede kullandığı “Gogo hafif- dal yok 

kırılmak- Gogo ölmek. Didi ağır- dal kırılmak- Didi yalnız kalmak. Halbuki-” 

(Beckett, 2006a: 4; 10) şeklindeki ifadesinin de gösterdiği gibi,  Estragon, doğru söz 

dizimine uygun cümle bile kuramaz. Üstelik, bir entelektüele yakışmayacak şekilde 

küfürlü ifadeler kullanır ve derin düşünemediği gibi, renkleri tanımlamakta ve kendi 

ayakkabısının rengini hatırlamakta bile güçlük çeker: 

  ESTRAGON: Benim değil bunlar. 
  VLADIMIR:  [Afallamış.] Senin değil mi? 
  ESTRAGON: Benimkiler siyahtı. Bunlar kahverengi. 
  VLADIMIR: Seninkilerin siyah olduğundan eminsin? 
  ESTRAGON: Pekâlâ, gri gibiydiler. 
  VLADIMIR: Peki bunlar kahverengi? Göster. 

                                                           
6 Godot’yu Beklerken’den yapılan alıntılar, tezin yazarı tarafından çevrilmiştir. 
 



 
 

140 
 

ESTRAGON: [Botlardan birini kaldırır.] Şey, yeşilimsiler. (Beckett, 
2006a: 59)   

 

Görüldüğü gibi, Estragon’un düşünme yeteneğindeki bu eksiklik, ‘serseri şeması’na 

göre uyum gösterebilse de bir ‘şair şeması’na uyum göstermez; çünkü, serserilerin 

cahil olmaları kabullenilebilir bir durumken, şairlerin kıvrak zekâdan yoksun 

olmaları kabul edilemez. Estragon karakterinin şemalara ters düşen bir diğer özelliği 

ise, yaşıyla çelişen davranışlarıdır; çünkü,  yaşının elliden fazla olduğu 

doğrultusunda, Estragon’un ‘yetişkin şeması’na göre, kendinden emin olması 

gerekirken, Estragon bir bebek konumuna indirgenmiştir ve uyumak için bile 

Vladimir’in ninnilerine gereksinim duyar (Beckett, 2006a: 62). Bu şekilde, 

Estragon’un ‘serseri şeması’na uygun bazı özellikleri taşıdığı ancak metinde verilen 

eskiden ‘şair’ olduğu ve yaşının büyüklüğü gibi diğer detayların, ortak şemalarla 

çelişki oluşturduğu açıklık kazanır.  

 Estragon gibi Vladimir karakteri de bir serseridir; ancak, ‘serseri şeması’na 

göre tutarlılık sergilemez. Öncelikle, Vladimir’in Estragon’u hedef alan ifadelerinde 

kabalık sergilemesi ve düşük yaşam tarzına sahip olması, ‘serseri şeması’na 

uygunluk gösterir; çünkü, bir serserinin kaba konuşması ve düşük yaşam 

standartlarına sahip olması doğal bir durumdur. Ancak, Vladimir’in İncil’in 

‘Özdeyişleri’ndeki 13. Bölümün 12. ayeti “Ertelenen umutlar kalbe zarar verir”7 

ifadesine dayanan “Ertelenen umutlar…şeyi perişan eder” sözünü kullanarak “Kimin 

lafıydı bu?” diye merak etmesi ve üstelik İsa’nın sağında ve solunda çarmıha gerilen 

iki hırsızın olduğuna dair İncil’deki ifadeye8 dikkat çekerek neden dört İncil’den 

sadece birinin kurtulan hırsızdan bahsettiği üzerine yoğun düşüncelere dalması 
                                                           
7 (The Holy Bible: King James Version, Özdeyişler. 13:12.)    
8(The Holy Bible: King James Version, Matthew. 27:38, Mark. 15:27.) 



 
 

141 
 

(Beckett, 2006a: 2; 5), ‘serseri şeması’na ters düşer; çünkü, Vladimir’in İncil’den 

alıntılara yer vermesi onun dikkatli bir okuyucu olduğunu gösterirken, bir serserinin 

cahil ve duyarsız olması beklenir ve alıntıları hatırlayacak ya da dört İncil’den 

dördünü de okuyacak kadar entelektüel bir okuyucu olması beklenemez. Bu 

doğrultuda, Vladimir’in entelektüel olduğuna dair metinde yer verilen sezdiriler, 

onun ‘serseri şeması’na tam olarak uymadığını göstermektedir.        

Vladimir ve Estragon gibi Lucky de ‘şema’larla çelişki oluşturur; çünkü, 

Pozzo’nun emirlerini yerine getirmesi, onun artıklarıyla beslenmesi ve boynuna ip 

geçirilerek kontrol altına alınması, ‘köle şeması’na göre uyumluluk gösterirken, ona 

yaklaşan Estragon’u tekmeleyerek başkaldırıda bulunması, bir köleden cahil olması 

beklenmesine rağmen “farandol”, “jig”, “fandanjo”, “tango”, “mambo” ve “denizci 

dansları” gibi pek çok dans türünü bilmesi, köle olarak alt sosyal sınıfa sahip 

olmasına rağmen Estragon tarafından “Bayım… affedersiniz, bayım” (Beckett, 

2006a: 18; 19; 25; 33) diye saygı belirten bir şekilde seslenilmesi ve bir köleye 

uygun bir şekilde Pozzo tarafından kuklalaştırılmasına ve kuklalaştırıldığı için boşluk 

sergilemesinin gerekliliğine rağmen iki buçuk sayfalık uzun konuşmasında 

sergilendiği gibi, pek çok terimsel ifade kullanması ve bozuk sözdizimli olsa da 

birçok düşünceyi hiç ara vermeden bir araya getirerek, ondan üst konumda olan 

karakterlerin gerçekleştiremediği ‘düşünme’ eyleminde yer alması, ‘köle şeması’na 

uymamaktadır.   

 Vladimir, Estragon ve Lucky karakterleri gibi ‘zalim efendi’ rölünü üstlenen 

Pozzo karakteri de ‘şemalar’a göre çelişkili bir portre sunmaktadır; çünkü, “Ayağa 

kalk, domuz!” gibi ifadelerle Lucky’yi aşağılaması, “Biz buralı değiliz, efendim” 

diyen Estragon’un bu cevabı üzerine “Yine de insansınız” diyerek hem Vladimir’i 



 
 

142 
 

hem de Estragon’u küçümsemesi ve kendinin “Tanrı’nın suretinde” yaratıldığını 

düşünecek kadar kibirli olması ‘zalim bir efendi’ olduğu imajını verirken “Umarım, 

benim yüzümden gitmiyorsunuzdur” diyerek Vladimir ve Estragon’a saygı 

göstermesi, “bütün güzel şeyleri” Lucky’den öğrendiğini söyleyerek, Lucky’yi 

övmesi ve hatta onu “Benim Lucky’im” şeklinde sevgi belirten bir ifadeyle 

çağırması, manipüle ettiği Lucky’ye kemikleri isteyip istemediğine dair karar hakkı 

tanıması, “Güzellik, iyilik, doğruluk, hepsi benim ötemdeydi. Ben de bir köle aldım 

kendime” diyerek kibirli yapısına rağmen aşağıladığı kişilere kendindeki zayıflıkları 

açıklaması ve zalim bir efendi olarak sürekli bencilce davranması gerekirken, 

Vladimir ve Estragon’a karşı alçakgönüllü davranarak onlara “Beyler” diye hitap 

etmesi ve onları “eğlendirmek için” ne yapabileceğini düşünmesi (Beckett, 2006a: 6; 

15; 21; 26; 20; 32), ‘zalim efendi şeması’na uymamaktadır. Kendinin kim olduğunu 

bildiği ve kendiyle gurur duyduğu için oyunda sınırları en belirli olması gereken 

karakterin bile bu şekilde ‘şemalar’ı alt üst etmesi ise, en derin absürtlüğü oluşturur 

ve bunun sonucunda bu kişinin aslında kendini bilmediğinden dolayı kendini 

bildiğini ifade ettiği açığa çıkarak, yanılsamalara gömülü olduğu sezdirilir. 

 Oyundaki karakterlerin kimlikleri açısından ‘ortak bilgi’nin ve dolayısıyla 

‘şematik varsayımlar’ın yıkılması, en önemli olarak ise, Godot karakterindeki 

çelişkilerde gözlemlenir; çünkü, Vladimir ve Estragon’un Godot’yu beklemeleri ve 

“Bu Godot! Sonunda! Gogo! Bu Godot! Kurtulduk! Hadi gidip karşılayalım onu!” 

ifadelerinden de anlaşıldığı gibi onunla kurtulacaklarını ummaları, Godot’un bir 

‘kurtarıcı’ olduğu izlenimini oluşturmasına rağmen, küçük çocuğun anlattıklarına 

göre Godot’un adaletsiz davranması, Vladimir’in gelmesini umdukları Godot için 

“Kuşatıldık” diyerek, Estragon’a “ağacın arkasına” saklanması gerektiğini söylemesi 



 
 

143 
 

ve eğer Godot’yu beklemekten vazgeçip onu atlatırlarsa cezalandırılacaklarını 

düşünmesi (Beckett, 2006a: 65; 44; 66; 86), Godot’un yardımsever ve dürüst bir 

‘kurtarıcı’dan ziyade otoriteye sahip ve kötü kalpli bir ‘işkenceci’ olduğu 

sezdirisinde bulunur. Bu durum ise, Godot’un ‘kurtarıcı şeması’na tam olarak 

uymadığını ve bulanıklık sergilediğini gösterir.    

 Oyundaki Estragon, Vladimir, Lucky ve Pozzo karakterlerinin kimliklerinde 

görülen çelişkiler, aynı zamanda karakterler arasındaki ilişkilerde de gözlemlenir. 

Örneğin, Vladimir ve Estragon’un birbirlerine Didi ve Gogo diye seslenmeleri, 

birbirlerine sarılmaları ve birbirlerini yalnız bırakmamak için intihar girişimlerini 

yarıda bırakmaları onların ‘iki yakın arkadaş’ olduğu izlenimi verir. Ancak, Estragon 

botlarını çıkarması için Vladimir’den yardım istediğinde, Vladimir ona yardım 

etmeyerek farklı konulardan bahseder ve Estragon ona rüyasını anlatmak istediğinde 

“Bana anlatma!” (Beckett, 2006a: 68; 86; 2; 8) diye karşı çıkarak, onun hem 

‘olumsuz’ hem de ‘olumlu’ ‘imaj’ını tehdit eder. Bu durum, ‘iki yakın arkadaş 

arasındaki ilişki’ye dair ‘şematik bilgi’yle çelişir; çünkü, iki yakın arkadaşın normal 

koşullarda birbirlerine duyarsız kalmamaları ve birbirlerini önemsemeleri gerekir. 

Vladimir’in Estragon’a duyarsız davranmasıyla aralarındaki ilişkinin ‘iki yakın 

arkadaş’a dair ‘şematik bilgiler’e göre uyumsuzluk sergilemesi, benzer şekilde, ikinci 

perdede de gözlemlenir; çünkü, yakın oldukları dikkate alındığında her ikisinin de 

birbirlerine karşı samimi ve mesafesiz olmaları gerekirken onlar sanki yeni tanışan 

iki birey gibi birbirlerine mesafeli davranırlar: 

  VLADIMIR 
                        : (aynı anda dönerek) Gelen giden- 

ESTRAGON          
  VLADIMIR: Ah affedersin! 
  ESTRAGON: Devam et. 



 
 

144 
 

  VLADIMIR: Olmaz, senden sonra. 
  ESTRAGON: Olmaz, önce sen. 
  VLADIMIR: Sözünü kestim. 
  ESTRAGON: Aksine. (Beckett, 2006a: 67) 
 

Görüldüğü gibi, birbirlerine Didi ve Gogo diye seslenen iki yakın arkadaşın arasında 

mesafe olması beklenmezken, Vladimir ve Estragon birbirlerinin sözünü kestikleri 

için birbirlerinden özür dilerler. Böylece, ‘iki yakın arkadaş şeması’na tutarlı bir 

uyumluluk sergileyemedikleri açıklık kazanır.    

 Oyundaki karakterlerin kimlikleri ve karakterler arasındaki ilişkiler gibi yer 

ve zaman özelikleri de ‘şemalar’la çelişki bir durum oluşturur; çünkü, oyundaki 

önvarsayımlara göre, oyunun “kır yolu”nda geçmesi, “ölü” bir “ağaç”, “cesetler” ve 

“iskeletler” barındırması, Pozzo’nun “palto” giymesi ve Vladimir’in “Üşüdüm” 

demesi, mevsimin kış olduğuna ve çevrenin hiçbir canlılık belirtisi göstermeyerek, 

karamsar bir atmosfer taşıdığına dair sezdirilerde bulunurken, Vladimir’in “Ama dün 

kapkaraydı ve yapraksızdı. Şimdiyse yapraklı” ifadesinden de anlaşılacağı gibi, kış 

mevsimi olmasına ve doğanın ölüme terk edilmiş olmasına rağmen ağacın “tek bir 

gecede” yapraklanması (Beckett, 2006a: 1; 6; 55; 56; 14; 47; 57), zaman olarak ‘kış 

mevsimi şeması’na ve uzam olarak ise ‘ölmüş bir doğa şeması’na ters düşer. Bunun 

nedeni ise, kış mevsiminde ve her şeyin yitirildiği karanlıkla çevrili bir doğada cılız 

bir ağacın bir günde yaprak vermesinin olanaksız olmasıdır. 

 Godot’un ortak bilinci yıkarak ‘şematik bilgi’yle tutarsızlık sergilemesi, son 

olarak, karakterlerin eylemlerinde görülür. Örneğin, ‘olay bilgisi’ne göre bekleme 

eyleminin umudu temsil etmesi ve beklerken umut dolu eylemlerde bulunulması 

gerekirken, Vladimir ve Estragon Godot’yu beklerken zaman geçirmek amacıyla 

kendilerini “asmayı” düşünürler (Beckett, 2006a: 9). Bu doğrultuda ise, ‘bekleme 



 
 

145 
 

şeması’ ile çeliştikleri gibi ‘asma’ eylemini de eğlendirici bir eylem olarak düşünerek 

‘anlamsal sapma’ya uğratırlar. Benzer şekilde, bir diğer önemli ‘olay bilgi’nin 

çelişkiye düşürüldüğü an Lucky’nin konuşmasında görülür. Bunun nedeni ise, 

Lucky’nin konuşmasını istemelerine rağmen, Vladimir, Estragon ve Pozzo 

karakterlerinin konuşmaya başlayan Lucky’nin üzerine atılarak onu susturmaya 

çalışmalarıdır (Beckett, 2006a: 36).    

3.3. Godot’yu Beklerken’de Konuşma Sırası Yapıları 

Konuşmacıların gizlerine açıklık getiren ‘konuşma sırası yapıları’, birçok 

dramatik metinde olduğu gibi Godot’da da çok önemli bir rol üstlenirler; çünkü, 

oyundaki karakterlerin bireysel kimliklerine ve diğer karakterlerle aralarındaki 

ilişkilerin özelliklerine dair veriler ‘konuşma sırası yapıları’nın biçembilimsel analiz 

doğrultusunda incelenmesi ile açığa çıkar. 

 Godot’daki karakterlerden ilk olarak Vladimir ve Estragon arasındaki 

diyalogların ‘konuşma sırası yapıları’na göre analiz edilmesi, her iki karakterin de 

kişiliklerine ve birbirleri ile aralarındaki ilişkinin ezber bozan yapısına dair şaşırtıcı 

bilgiler sunar. Botlarından şikâyet eden Estragon’un Vladimir’den yardım istediği 

sahnedeki diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre analizi, örneğin, bunu açıkça 

ifade eder: 

 
VLADIMIR: [Derin bir şekilde düşünerek.] Son an… [Dalar.] 
Ertelenen umutlar… şeyi perişan eder. Bunu kim söylemişti?  
ESTRAGON: Neden bana yardım etmiyorsun? 
VLADIMIR: Bununla birlikte, bazen o son anın geldiğini hissederim. 
O zaman tamamen tuhaflaşırım. [Şapkasını çıkarır, içine bakar, elini 
içinde gezdirir, sallar, tekrar giyer.] Nasıl desem? Rahatlamış ve aynı 
zamanda… [Doğru kelimeyi arar.] … dehşete kapılmış. 
[Vurgulayarak.] DEH-ŞETE. [Şapkasını tekrar çıkarır, içine bakar.] 



 
 

146 
 

Komik. [Sanki bir şeyler düşürmek için şapkasının tepesine vurur, 
tekrar içine bakar, tekrar giyer.] Yapacak bir şey yok. [Estragon 
büyük bir çabayla botlarını çıkarmayı başarır. İçine bakar, elini 
içinde gezdirir, ters çevirir, sallar, bir şey düşüp düşmediğini görmek 
için yere bakar, hiçbir şey bulamaz, elini tekrar içinde gezdirir, 
gözleri dalar. ] Eee? 
ESTRAGON: Hiç. 
 VLADIMIR: Göster. 
ESTRAGON: Gösterecek bir şey yok. 
VLADIMIR: Dene ve tekrar giy. 
ESTRAGON: [Ayağını inceleyerek.] Biraz havalandırayım. 
VLADIMIR: İşte, ayağındaki kusuru ayakkabısına yükleyen insan 
modeli. [Şapkasını tekrar çıkarır, içine bakar, elini içinde gezdirir, 
tepesine vurur, içine üfler, tekrar giyer.] Bu giderek ürkütüyor. 
[Sessizlik. VLADIMIR derin düşüncelere dalar, ESTRAGON, ayak 
parmaklarını çeker.] Hırsızlardan biri kurtuldu. [Durur.] Bu önemli 
bir oran.[Durur.] Gogo. 
ESTRAGON: Ne? 
VLADIMIR: Farz et ki pişman olduk. 
ESTRAGON: Neden dolayı? 
VLADIMIR: Şeyden… [Düşünür.] Ayrıntılara girmemize gerek 
olmazdı. 
ESTRAGON: Doğmuş olmamızın mı? 
[VLADIMIR, içten kahkahasını eliyle kasığını bastırıp ve yüzünü 
buruşturarak hemen keser. ]  
VLADIMIR: İnsan artık gülmeye bile cesaret edemiyor. 
ESTRAGON: Ürkütücü bir yoksunluk. 
VLADIMIR: Sadece gülümsemeye izin var. [Aniden kocaman 
gülümser, gülümsemeye devam eder, aniden gülümsemesini 
sonlandırır. ] Bu aynı şey değil. Yapacak bir şey yok. [Durur.] Gogo. 
ESTRAGON: [Sinirli bir şekilde.] Ne  var? 
VLADIMIR: İncil’i hiç okudun mu? 
ESTRAGON: İncil… [Düşünür.] Bir göz atmış olmalıyım. 
VLADIMIR: Hakikatleri hatırlıyor musun? 
ESTRAGON: Kutsal Toprakların haritalarını hatırlıyorum. 
Renkliydiler. Çok güzel. Ölü deniz soluk maviydi. Ona sadece 
bakmak bile beni susatırdı. Balayımız için buraya gideceğimizi 
söylerdim kendime. Yüzeceğiz. Mutlu olacağız. (Beckett, 2006a: 2-4)    
 

 Estragon botlarıyla ilgili Vladimir’den yardım isterken, Vladimir sanki onu 

duymuyormuş gibi davranarak, İncil’den bahseder ve böylece ondan uzaklaşır. 

Vladimir ve Estragon arasında, bu şekilde, açılan mesafenin gerisindeki gerçeklere 

ise ‘konuşma sıraları’nın analizi ile ulaşılır. 



 
 

147 
 

 Vladimir ve Estragon ikilisinin yukarıda verilen konuşmalarında Vladimir 11 

kere söz alırken, Estragon da 11 kez söz alır. Söz alma sayıları arasındaki eşitlik 

dikkate alındığında Estragon ve Vladimir’in aynı soysal güce sahip olduğu ve her 

ikisin de düşük yaşam standartlarından geldiği sonucuna ulaşılır. Ancak, 

kullandıkları kelimeler sayıldığında aralarındaki sosyal eşitliğin kişisel güç açısından 

sağlanamadığı görülür; çünkü, konuşmada Estragon 56 kelime kullanırken, Vladimir 

94 kelime kullanır ve kelime sayıları söz alma sayılarına bölündüğünde Estragon’un 

konuşma uzunluğunun Vladimir’inkinden oldukça kısa olduğu ortaya çıkar:     

  

 

 

 

 

Tabloda görüldüğü gibi, Vladimir’in konuşma uzunluğu Estragon’un konuşma 

uzunluğunun neredeyse iki katıdır. Konuşma uzunlukları arasındaki bu uçurum, 

Vladimir’in Estragon’dan daha fazla kişisel güce sahip olduğunu ve Estragon 

üzerinde otoriteye sahip olduğunu kanıtlar.  

 Vladimir ve Estragon arasındaki ‘konuşma sırası yapıları’ incelendiğinde, 

aynı zamanda, her iki karakterin de birbirlerinin sözlerini kesmedikleri açığa çıkar. 

Ancak, söz kesmemek her ne kadar etkili bir diyalog için gerekli olsa da Vladimir ve 

Estragon arasındaki konuşmanın söz kesmelerle kesintiye uğratılmaması, onların 

birbirlerini dinlediklerini ve etkili bir iletişim içerisinde yer aldıklarını göstermez. 

Tablo 1 Vladimir ve Estragon’un Konuşma 
Uzunluklarının Analizi 

Karakter Kelime Sıra Ortalama 

Vladimir 94 11 8,54 

Estragon 56 11 5,09 



 
 

148 
 

Bunun nedeni ise, söz kesmeye ihtiyaç duymamalarının gerisinde saygının değil 

birbirlerini dinlemedikleri gerçeğinin yer almasıdır. Böylece, diyaloglarının söz 

kesintisinden yoksun olması, birbirlerini dikkate almadıklarını ve kendi sorunları ile 

bireysel dünyalarındaki monologlara hapsolduklarını ortaya koyar. Konuşmalarını 

devam ettirmelerine rağmen, Estragon’un botlarından başka bir şeye 

yoğunlaşamazken, Vladimir’in kendi zihnindeki sorularla boğuşması, bunun 

kanıtıdır.     

 Vladimir ve Estragon ikilisinin ‘konuşma sırası yapıları’nın analizi, benzer 

şekilde, konuşma konusunu kontrol edenin ve söz verenin Vladimir olduğunu 

gösterir. Vladimir’in konuşmayı yönetmesi ve konuşulan konuyu belirleyerek 

Estragon’un da bu konuya dâhil olmasını istemesi, onun Estragon’dan daha aktif 

oluğunu belirtirken, Estragon’un ise pasifliğine ve düşünsel eksikliğine dair 

sezdirilerde bulunur. Örneğin, Estragon “Neden bana yardım etmiyorsun?” diye 

sorduğunda, Vladimir ona uygun cevap vermek yerine “Bununla birlikte, bazen o son 

anın geldiğini hissederim. O zaman tamamen tuhaflaşırım.” (Beckett, 2006a: 2) 

ifadesini kullanarak, Estragon’un sorusundan tamamen farklı bir konuya dalar. Bu 

şekilde ‘bağıntı ilkesi’ni yıkarak onu önemsemediğini gösterir. Üstelik, “İncil’i hiç 

okudun mu?” (Beckett, 2006a: 4) şeklindeki sorusuyla, onun yardım çığlıklarını 

bastırır. En önemli olarak ise, bazen “DEH-ŞETE” (“AP-PALLED”) kapıldığını 

(Beckett, 2006a: 3) ifade edişindeki ‘yazımsal sapma’nın ve dolayısıyla 

‘önceleme’nin de sergilediği gibi, sadece kendine yoğunlaşır ve Estragon’un 

konuşmadan soyutlanmasını sağlar. Ancak, bu şekilde ‘olumsuz imaj’ı tehdit 

edilerek konuşmada kukla konumuna indirgenen Estragon, kendi sesini duyurmaz ve 

dinlenmediğinin farkında olsa da Vladimir’in sorularını yanıtlamaya devam eder. 



 
 

149 
 

Estragon’un sorulana bilinçsizce cevap vermesi ise, onun Vladimir’e bağımlı 

olduğunu ve düşünsel yönden zayıflaşarak robot konumuna indirgendiğini ortaya 

koyar.   

 Vladimir ve Estragon arasındaki konuşmanın ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analizi, son olarak, Vladimir’in Estragon’a “Gogo” diye hitap ettiğini ve Estragon’un 

ise “Ne?” (Beckett, 2006a: 4) diye karşılık verdiğini ortaya koyar. Vladimir’in 

Estragon’a “Gogo” diye hitap etmesi, yakın arkadaş olduklarını ve aralarında sosyal 

mesafenin olmadığı izlenimini verirken, Estragon’un “Ne?” (Beckett, 2006a: 4) diye 

sorması da samimi olduklarına dair sezdirilerde bulunur; ancak, Vladimir’in “Gogo” 

diye hitap ettiği Estragon’u duymak bile istemediği ve Estragon’un da ondan kopuk 

olduğu dikkate alındığında, yakınlık belirten bu ifadelerinin aslında aralarındaki 

uçurumun derinliğini sergilediği açıklık kazanır. ‘Anlamsal sapma’ya uğratılarak 

ironik bir şekilde öncelenen bu ifadelerinin de belirttiği gibi, faklı evrenlere gömülü 

olmalarına rağmen birbirlerine yakınlarmış gibi davranmaları ve konuşmalarının 

amaçsızlığını örtük bir şekilde devam ettirmeleri ise, Torrance’ın (2003) da belirttiği 

gibi, aralarında herhangi bir bağın bulunmadığını ve sadece “alışkanlıktan” dolayı 

birbirlerini terk edemediklerini sergiler (79).           

 Oyundaki Pozzo’nun yer aldığı diyalogların ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analizi de, Pozzo’nun hem başlangıçtaki hem de körlüğe uğradıktan sonraki 

özelliklerine dair önemli bilgiler sunar ve Pozzo’daki değişimin Vladimir ve 

Estragon ikilisinin ona karşı olan tutumlarını nasıl farklılaştırdığını açıkça sergiler. 

Örneğin, oyunun başlangıcında Pozzo kendine o kadar güvenir ki Vladimir ve 

Estragon sormadan “Kendimi takdim edeyim: Pozzo” diyerek kibirli bir şekilde 

onlara kendini tanıtır ve henüz yeni tanışmalarına rağmen “Godot kim?” (Beckett, 



 
 

150 
 

2006a: 15) diye sorarak onların konuşmalarına kendini zorla dâhil etmek ister. 

Üstelik, kendisinin herkesten üstün olduğunu düşünerek, onlara Lucky’e davrandığı 

gibi davranır ve sözel saldırılarla onların hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz imaj’larını 

tehdit eder: 

  VLADIMIR: Kim söyledi bunu size? 
POZZO: Yine benimle konuşuyor! Bu böyle giderse, belli ki ahbap 
olacağız. 

  ESTRAGON: Neden çantalarını yere koymuyor? 
POZZO: Onunla ben de tanışmak isterdim. Ne kadar çok insan 
tanırsam o kadar fazla mutlu olurum.  En alçak yaratık sayesinde bile 
insan daha akıllanır, zenginleşir, sahip olduğu nimetlerin önemini 
daha iyi anlar. Siz bile… [Onlardan söz ettiğini belirtmek için 
gösterişli bir şekilde onlara bakar.] … kim bilir, belki de siz bile bana 
bir şeyler kazandırırsınız.  
ESTRAGON: Neden çantalarını yere koymuyor? 
POZZO: Ancak bu beni şaşırtır. 
VLADIMIR: Sana bir soru soruluyor. 
POZZO: [Oldukça memnun.] Soru! Kim? Ne? Bir dakika önce, 
korkudan titreyerek bana Bayım diye sesleniyordunuz. Şimdi bana 
sorular soruyorsunuz. Bunun sonu iyi görünmüyor! (Beckett, 2006a: 
22) 
 

Görüldüğü gibi, Vladimir ve Estragon Lucky’nin çantalarını neden yere koymadığına 

dair Pozzo’dan cevap almaya çalışır; ancak, kendini onlardan üstün tutan Pozzo, 

onların sorularını cevaplamaz. Pozzo’nun Vladimir ve Estragon ikilisine karşı bu 

umursamaz tutumu, onun onlardan daha üstün sosyal ve kişisel güce sahip olduğunu 

göstermektedir. Verilen diyalogdaki konuşma uzunluklarının karşılaştırılması da 

Pozzo’nun onlardan daha baskın olduğunu ortaya koyar; çünkü, toplamda 77 kelime 

kullanan ve 4 kez söz alan Pozzo’nun 19,25 değerindeki konuşma uzunluğu, 

Vladimir ve Estragon’un 4 değerindeki konuşma uzunluğunun neredeyse 5 katı 

değerindedir. Verilen diyalogdaki soruları soranların Estragon ve Vladimir olması, 

aynı zamanda, konuşmanın onların kontrolü ile yönlendirildiği izlenimini oluşturur; 



 
 

151 
 

ancak, konuşmadaki soruları soranların Pozzo yerine bu ikili olması, konuşmanın 

onlar tarafından kontrol edildiğini göstermez. Bunun nedeni ise, Pozzo’nun onların 

sordukları soruları gürültü olarak tanımlanması ve onları cevaplandırmaya değer 

görmemesidir. Örneğin,  Vladimir, “Kim söyledi bunu size?” diye sorduğunda, 

Pozzo ona uygun cevap vermek yerine ‘bağıntı ilkesi’ni bilinçli olarak yıkarak,  

“Yine benimle konuşuyor! Böyle giderse, belli ki ahbap olacağız” (Beckett, 2006a: 

22)  ifadesini kullanır ve onu küçümser. Benzer şekilde, Estragon, “Neden çantalarını 

yere koymuyor?” (Beckett, 2006a: 22) diye sorduğunda, Pozzo, uygunsuz bir 

şekilde, Godot’la tanışmak istediğinden bahseder. Bu şekildeki ‘bağıntı ilkesi’ni 

yıkan cevapları ile üstelik onların benliklerine de saldırır. Pozzo’nun bu ikilinin 

benliklerini tehdit edişi en açık şekilde ise, onlara hitap ederken kullandığı ifadelerin 

analizi ile açıklık kazanır. Örneğin, “En alçak yaratık sayesinde bile insan daha 

akıllanır, zenginleşir, sahip olduğu nimetlerin önemini daha iyi anlar. Siz bile…” 

(Beckett, 2006a: 22) ifadesinden de anlaşılacağı gibi, Pozzo onları “yaratık”la 

özdeşleştirir ve hatta “siz bile” diyerek onların “yaratıklar”dan bile düşük konumda 

olduğu sezdirinde bulunur. Benzer şekilde, “Sana bir soru soruluyor” ifadesiyle ‘tarz 

ilkesi’ni bilinçlice yıkan ve böylece onları dinlemesini isteyen Vladimir’e cevap 

vermeyerek “Soru! Kim? Ne?” (Beckett, 2006a: 22) ifadelerinde bulunmakla yetinir. 

Bu doğrultuda ise, ona hangi cüretle soru sorulabileceğine dair şaşkınlığını 

belirterek, yakınlık ve samimiyet göstergesi sayılan ikinci tekil şahıs zamiri ‘sen’ ile 

hitap edilmesine karşı tepkisini dile getirir.                

 İkinci perdede ise, Pozzo’nun küçümsediği Vladimir ve Estragon karşısında 

güçsüzleştiği ve onlara uyguladığı zorbalıktan sıyrılarak duyulmayan yardım 

çığlıkları arasında kaybolduğu gözlemlenir:  



 
 

152 
 

  VLADIMIR: Gogo! 
  POZZO: [Yalpalayan Lucky’ye yapışarak.] Ne o? Kim o? 

[Lucky düşer, her şeyi düşürür, ve kendisiyle birlikte Pozzo’yu da 
düşürür. Çaresizce dağılmış yüklerin arasında kalırlar.]  
ESTRAGON: Bu Godot mu? 
VLADIMIR: Sonunda! [Yığına doğru gider.] Sonunda, takviye 
kuvvetleri! 
POZZO: İmdat! 
ESTRAGON: Bu Godot mu? 
VLADIMIR: Gücümüz azalmaya başlamıştı. Artık akşamı 
görebileceğimiz kesin.  
POZZO: İmdat!(Beckett, 2006a: 69) 
 

Görüldüğü gibi, körlüğe uğrayan Pozzo, Vladimir ve Estragon karşısında güçsüz 

konuma indirgenir ve başlangıçtaki zorba tavırlarına rağmen aşağıladığı kişilerden 

yardım isteyebilecek kadar düşkünleşir. Körlüğe uğramasıyla Pozzo’nun Didi ve 

Gogo önünde eski kişisel gücünü kaybetmesi ve kibirle şekillenen özgüveninden 

sıyrılması, 2,3 değerindeki konuşma uzunluğunun Vladimir’in 4 değerindeki ve 

Estragon’un ise 3 değerindeki konuşma uzunluğundan düşük oluşuyla da açıklık 

kazanır. Verilen bu konuşmanın analizi, aynı zamanda, konuşma konusunu yönetenin 

Vladimir olduğunu, Estragon’un bu konuya dâhil edildiğini ve cevaplanmaya değer 

görülmeyen Pozzo’ya ise söz hakkı bile tanınmadığını gösterir. Bu durum, Vladimir 

ve Estragon’un sosyal olarak aynı konumda kalsalar da kişisel açıdan Pozzo’dan 

üstünleştiklerini sergiler. Karic’in (2007) ifadesiyle, “aktif, güçlü, ve kontrol edici” 

olmaları için zemin hazırlayan ve Godot’yu beklemenin sıkıcılığından uzaklaşmaları 

için onlara fırsat tanıyan bu “rol değişimi” (240), Pozzo’nun “İmdat!” diyerek 

yardım dilerken Estragon’un ona dolaylı olarak “bu” diye seslenmesi (Beckett, 

2006a: 22) ile de açıklık kazanır. “İmdat!” ifadesi derin bir çaresizliğin göstergesi 

iken, “Bu Godot mu?” (Beckett, 2006a: 22) ifadesindeki işaret zamirinin kayıtsızlık 

ve küçümseme belirtmesi ise, bu değişikliğin kanıtıdır. Bu doğrultuda, Pozzo’nun 



 
 

153 
 

başlangıçta aşağıladığı kişilerce aşağılandığı ve Didi ve Gogo’nun kendi sorunlarına 

dalmaları ile duyulmaya bile değer görülmeyerek en acı verici ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ 

‘incelik karşıtlığı’na maruz bırakıldığı iki farklı perdeden alınan ‘konuşma sırası 

yapıları’nın analizi ile açıklanır. 

 Didi, Gogo ve Pozzo karakterlerinin kişilikleri gibi Lucky’nin kimliği de, 

‘konuşma sırası yapıları’nın analizi ile aydınlığa kavuşur. Örneğin, Lucky’nin 

oyunda yalnızca emredilence konuşması ve emri yerine getirmek için söylediği 

“Diğer yandan, dikkate alınması gereken-” (Beckett, 2006a: 35)  şeklindeki 

ifadesinin bile “Dur!” diyen Pozzo’nun ‘olumsuz imaj’ zedeleyici emri ile kesilmesi, 

onun güçsüzlüğünü ve Pozzo’ya muhtaçlığını gösterir. Benzer şekilde, “Düşün!”, 

“Dur!”, ya da “Dön” (Beckett, 2006a: 35) gibi zorlayıcı emirlere maruz kalışı ve 

iletişime dâhil edilmeye değer görülmemesi, onun Pozzo tarafından nasıl manipüle 

edildiğini ve değersizleştirildiğini gösterdiği gibi, sosyal ve kişisel açıdan da düşük 

seviyede olduğunu ve çaresizliğini belirtir. Lucky’nin Pozzo karşısındaki çaresizliği, 

en önemli olarak ise, Pozzo’nun ona seslenirken kullandığı hitap kelimelerinin yıkıcı 

gücü ile açıklık kazanır. Örneğin, Pozzo, onu Zeus tarafından başı ve kollarıyla göğü 

tutmakla cezalandırılan Atlas (Hansen, 2004: 126)  ile özdeşleştir ve “Yaşlı köpekler 

bile bundan daha haysiyetlidir”  (Beckett, 2006a: 24; 25) diyerek, onu hayvanlardan 

bile daha kötü bir konuma iter. Bu doğrultuda ise, Lucky’yi sömürmenin ona verilen 

bir hak olduğu sezdirisinde bulunarak kendini yüceltirken, Lucky’yi nesneleştirir. 

 Son olarak, Godot’dan haber getiren Çocuğun kişiliği ve diğer karakterle olan 

ilişkisi de, ‘konuşma sırası yapıları’ ile açıklanır. Örneğin, Çocuğun Vladimir’e 

“Bayım” diye hitap etmesi, Vladimir’in her sorduğu soruya “Evet, Efendim”  



 
 

154 
 

(Beckett, 2006a: 42) diye cevap vermesi ve sadece söz hakkı tanındığında söz 

alması, onun Vladimir’e saygı duyduğunu, Vladimir’den korktuğunu ve 

kuklalaştırılarak düşünsel açıdan yoksunlaştırıldığını belirtirken, Estragon’un 

tepkilerine rağmen sadece Vladimir’le söz alışverişinde bulunması ise, Vladimir’in 

yetkinliğine ve otoriter kişiliğine dair sezdirilerde bulunur.      

3.4. Godot’yu Beklerken’de İncelik 

Bireyler arasındaki etkileşimin devam ettirilmesinin gerisinde ‘incelik’ 

kurallarına uyulması ve konuşmacıyla dinleyicinin birbirleriyle uyumlu bir işbirliği 

içerisinde olmaları yer alır. Ancak, Godot’un ‘incelik kuramı’ doğrultusundaki 

analizi, oyundaki başlıca tüm karakterlerin ‘incelik’ kurallarını yıkarak birbirleri ile 

iletişim kurmak yerine sözel bir savaş içerisine girdiklerini ve birbirleri üzerinde güç 

elde etmek için her türlü ‘olumlu’, ‘olumsuz’, ‘doğrudan’, ‘dolaylı’ ya da ‘açık’ 

‘imaj zedeleyici eylemleri’ bu doğrultuda kendilerine kalkan ettiklerini sergiler. Bu 

şekilde ise, ‘şemalar’la çelişmesine rağmen karakterlerin aralarındaki diyalogların 

aslında iletişimin göstergesi olmadığı ve bastırılmış duygularını ve nefretlerini açığa 

çıkarıp kendilerini tatmin etmeleri için onlara fırsat sağlayan sözel işkence araçları 

olarak görev gördükleri açıklık kazanır.    

 Godot’daki karakterlerden ilk olarak Estragon ve Vladimir ikilisinin 

birbirlerini elli seneden fazla bir süredir tanıdıkları ve birbirlerine asıl isimleriyle 

hitap etmek yerine Gogo ve Didi gibi samimiyet göstergesi sayılan isimlerle 

seslendikleri dikkate alındığında, her ikisinin de arasında yakınlık olduğu sanılır. 

Ancak, içinde yer aldıkları diyalogların ‘incelik kuramı’ ile incelenmesiyle, 

aralarında aslında yakınlık olmadığı ve ‘yakın iki arkadaş şeması’ndansa ‘iki düşman 



 
 

155 
 

şeması’na daha yakın oldukları açıklık kazanır. Bunun nedeni ise, oyun boyunca 

birbirlerini aşağılamaları ve birbirlerini dinlemek bile istemeyerek birbirlerinin hem 

‘olumsuz’ hem de ‘olumlu’ ‘imaj’larına saldırmalarıdır. Bu saldırılardan biri, 

örneğin, Estragon’un rüya gördüğünü ifade ettiği sahnede gözlemlenir; çünkü, 

rüyasını Vladimir’e anlatmak istemesine rağmen rüyayı dinlemesi beklenen Vladimir 

onun bu isteğini kabaca reddeder: 

ESTRAGON: [Durumunun ciddiyetini anlamış.] Uyuyordum! 
[Sitemkârca.] Uyumama izin vermeyecek misin? 
VLADIMIR: Kendimi yalnız hissettim. 
ESTRAGON: Bir rüya gördüm.                   
VLADIMIR: Anlatma! 
ESTRAGON: Rüyamda gördüm ki- 
VLADIMIR: ANLATMA!   (Beckett, 2006a: 8)   

 

Görüldüğü gibi, rüya gören Estragon “Bir rüya gördüm” diyerek Vladimir’e rüyasını 

anlatmak ister; ancak, onu dinlemek istemeyen Vladimir “Anlatma!” (Beckett, 

2006a: 8)  şeklindeki ‘emir edimi’yle onu engeller. Üstelik, Estragon rüyasını 

“Rüyamda gördüm ki- ” diyerek tekrar anlatmak istediğinde onun sözünü keser ve 

büyük harflerle yazılarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan ve böylece ‘öncelenen’ 

“ANLATMA!” (Beckett, 2006a: 8) ifadesinin de belirttiği gibi, yüksek sesle 

susmasını söyleyerek sinirli bir şekilde ona bağırır. Bu doğrultuda ise, Estragon’un 

hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj’ını tehdit eder; çünkü, onu dinlemeyerek onun 

dinlenme isteğini sonuçsuz bırakırken, değersiz olduğu sezdirisinde bulunarak onu 

aşağılar. Vladimir’in ‘imaj zedeleyici eylemler’inin ‘doğrudan’ oluşu ve verdiği 

zararın hafifletilmeyerek ‘açık’ bir şekilde uygulanması da, aynı zamanda, 

Estragon’a karşı bu aşağılayıcı tavrında ne kadar acımasız olduğunu sergiler. Verilen 

diyalog, benzer şekilde, Vladimir’in bencilliğine dair de sezdirilerde bulunur; çünkü, 



 
 

156 
 

Estragon’u uyandırmasının gerisindeki amaç sadece kendi yalnızlığını bastırmaktır. 

Vladimir’in Estragon’u sadece kendi isteklerini tatmin etmek amacıyla uyandırışı, 

böylece, Estragon’u nesneleştirdiğini ve örtük bir şekilde onu kendi amaçlarını 

gerçekleştirmeye yönelik bir araç konumuna indirgediğini sergileyerek, onun 

‘olumlu imaj’ını nasıl yıktığını ortaya koyar. Verilen diyalogda sergilendiği gibi, 

Estragon’un rüyasını dinlemeyerek onu bir gürültü ile özdeşleştiren Vladimir, 

Estragon’un ‘imaj’ına verdiği bu zararı, aynı zamanda, onun kendisine bağımlı 

olduğunu ima ederek de gerçekleştirir. Örneğin, Estragon’u uzun bir aradan sonra 

yeni görmesine rağmen “Düşünüyorum da… yıllardır…ben olmasam… ne 

yapardın…?” diye sorar ve sonrasında ise  “Eminim ki, şuan bir kemik yığınıydın” 

(Beckett, 2006a: 2) diyerek kendi sorusunu cevaplar. Bu ifadeleri ile kendi 

kişiliğindeki üstünlüğü ve gücü ima eden Vladimir, kendi ‘olumlu imaj’ını pekiştirir 

ve kendi ayakları üzerinde duramayacak kadar akılsız olduğunu ima ettiği 

Estragon’un ‘olumlu imaj’ına zarar verir. Vladimir karakteri Estragon’a karşı olan bu 

umursamaz ve küçümseyici tavrını, benzer şekilde, Estragon ondan “Geneleve giden 

İngilizin hikâyesini” anlatmasını istediğinde de gösterir; çünkü, Estragon’un bu 

isteğine, “Öf, kes şunu!” (Beckett, 2006a: 8) şeklindeki hem ‘olumsuz’ hem de 

‘olumlu’ ‘incelik karşıtlığı’ sergileyen cevabıyla karşılık verir. Bu şekildeki 

‘doğrudan açık’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici eylem’i ile Estragon 

üzerinde baskı kurar ve “KES ŞUNU!”  (Beckett, 2006a: 9) ifadesiyle bu zararın 

derecesini daha da artırarak Estragon’un ‘olumlu imaj’ına daha yıkıcı bir zarar verir. 

“Öf, kes şunu!” ile dilbilgisel açıdan aynı olsa da hepsi büyük harflerle yazılarak 

‘yazımsal sapma’yla ‘öncelenen’ “KES ŞUNU!” (Beckett, 2006a: 8; 9) ifadesinin 



 
 

157 
 

Estragon’a sağır ve geri zekâlı muamelesi yapılmasında rol oynayışı ise bunun 

kanıtıdır.  

 Vladimir gibi Estragon da ‘imaj zedeleyici eylemler’de bulunur. Örneğin, 

Vladimir’e neden kendilerini asamayacaklarını açıklarken “Çalıştırsana saksıyı” 

(“Use your intelligence, can’t you?”) ve “Kullansana kafanı” (“Use your head, can’t 

you?”)  (Beckett, 2006a: 10) ifadelerini kullanır. Böylece, Vladimir’in düşünsel 

açıdan yoksun olduğunu ima ederek ve ona emrederek Vladimir’in hem ‘olumlu’ 

hem de ‘olumsuz’ ‘imaj’ına saldırır. “Can’t you?” (Beckett, 2006a: 10) ifadesini 

‘emir söz edimi’ ile aynı anda kullanarak bu ‘imaj zedeleyici eylem’inin Vladimir’in 

düşünsel gücüne verdiği zararı hafifletmesi ise, düşünememenin mazur görülebilecek 

bir eksiklik olduğunu sergiler. Vladimir’in ‘imajlar’ına zarar veren Estragon, ‘imaj 

zedeleyici eylemler’ini, en belirgin olarak ise, Vladimir’in isteklerini yerine 

getirmeyerek gerçekleştirir. Örneğin, Vladimir ona iki hırsızın hikâyesini anlatmak 

istediğinde “Hayır” (Beckett, 2006a: 4) diyerek Vladimir’i engeller. Bu şekilde, 

“Hayır”  (Beckett, 2006a: 4) ifadesinin ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj’lara verdiği 

zararın hafifletilmeyerek kesin sınırlara sahip olmasının da kanıtladığı gibi, 

Vladimir’in sıkıcı olduğunu acımasızca ima eder ve onu sessizliğe itmekten âdeta 

zevk alır. Benzer şekilde, ona “Gel de sarılayım sana” diyen Vladimir’e “Dokunma 

bana! Soru sorma! Konuşma benimle!” (Beckett, 2006a: 49) diyerek karşı çıkar. 

Estragon’un ona yaklaşmak isteyen Vladimir’e karşı olan bu ‘olumsuz imaj 

zedeleyici eylemler’i, ilk bakışta onun Vladimir’den uzaklaşmaya çabaladığı 

izlenimini oluşturur; ancak, oyun bütünüyle incelendiğinde ‘emir söz edimi’ ile 

kurulmuş ve ‘incelik karşıtlığı’ gösteren bu ifadelerin gerisinde aslında yalnız kalma 

korkusunu bastırma gereksiniminin yer aldığı açıklık kazanır. Daha açık ifade 



 
 

158 
 

edilecek olursa, Estragon Vladimir’e bağımlı olduğunun farkındadır; ancak, 

başkasına bağımlı olma fikri ona acı verdiği için bu farkındalığını bastırmaya çalışır. 

Bu süreçteki yanılsama ve gerçekler arasında yaşadığı paradoksal durum içerisinde 

ise, inanmadığı ancak kendini inandırmaya çalıştığı ifadelerde bulunur; çünkü, ancak 

böylece kendini kanıtlayabileceğini düşünmektedir. Her iki ifadenin aynı anda 

kullanılması ‘bağıntı ilkesi’ne ters düşmesine rağmen “Dokunma bana!” diye 

bağırdıktan sonra “Benimle Kal!” (Beckett, 2006a: 49) isteğinde bulunması, bu 

paradoksal durumunun göstergesidir. Bu şekilde, Estragon’un ‘imaj zedeleyici 

eylemler’inin gerisinde çoğunlukla yalnızlık korkularını ve Vladimir karşısındaki 

değersizliğini sözel saldırılarla örtme amacı olduğu söylenebilir. Ünlem işaretiyle 

verilmesiyle sinirli bir şekilde söylenildiği sonucuna varılan Estragon’un “Sarıl 

bana!” (Beckett, 2006a: 9) emri, bunun en önemli kanıtıdır. Bilindiği gibi, ‘sarılmak’ 

sevgi göstergesidir ve zorla yaptırılabilecek bir eylem değildir; ancak, Estragon, 

Vladimir’in ona sarılmasını emreder. Bu şekilde, ‘anlamsal sapma’ya uğrayan 

sarılma eylemi, Vladimir’in ‘olumsuz imaj’ını tehdit ettiği gibi aslında hiçliğe itilen 

ve sevgiden yoksunlaştırılan Estragon’un ‘imaj’larının zarar görmüş olduğunu da 

belirtir; çünkü, Estragon’un kendisine sarılmasını emretmesi, sevgiden mahrum 

bırakıldığının ve karanlığa itildiğinin göstergesidir. Vladimir’i hedef aldığı belli 

edilerek ve verdiği zarar hafifletilmeyerek,  ‘doğrudan’  ve ‘açık’ bir şekilde ‘imaj 

zedeleyen’ “Sarıl bana!” (Beckett, 2006a: 9) ifadesi, yalnızca Estragon’un değil aynı 

zamanda Vladimir’in de insancıl duygulardan ne kadar uzaklaştığını sergileyerek, en 

katıksız duyguların bile mekanikleştiğini ve eyleme dönüştüğünü de ifade eder. 

Vladimir ve Estragon ikilisinin insancıl duygulardan soyutlanmaları, benzer şekilde, 

zaman geçirmek için birbirlerine hakaret etmeleri ile de sergilenir: 



 
 

159 
 

  ESTRAGON: İşte böyle, Hadi  birbirimize küfredelim!. 
VLADIMIR: Moron! 
ESTRAGON: Mikrop! 
VLADIMIR: Düşük! 
ESTRAGON: Aşağılık! 
VLADIMIR: Lağım faresi! 
ESTRAGON: Papaz! 
VLADIMIR: Geri zekâlı!   ( Beckett, 2006a: 67)  

  

Vladimir Estragon’a “Moron!”, “Düşük!” ve “Lağım faresi!” gibi ‘olumlu imaj 

zedeleyici’ ifadelerle seslenirken, Estragon da onu “Mikrop!, “Aşağılık!” ve 

“Papaz!” gibi ifadelerle çağırır. İçinde bulundukları “zor durum”a çözüm getirmek 

için yer aldıkları bu gibi “şiddet” içeren ve “kaçış sağlayıcı” bir “fantezi” sunmasına 

rağmen “sonuçsuz” kalan oyunlar (Karic, 2007: 245), Vladimir ve Estragon ikilisinin 

birbirlerinin öz saygılarına değer vermediklerini sergiler. Verilen diyalog, benzer 

şekilde, ‘küfretme’ eyleminin ‘anlamsal sapma’ya uğratıldığını gösterir; çünkü, 

‘şemalar’a göre, ‘küfretme’, sinirli durumlarda gerçekleştirilen ve ‘imaj’larını 

korumak isteyen bireylerin genellikle kaçındıkları olumsuz bir eylemken, Vladimir 

ve Estragon ‘küfretme’ eylemini olumlu bir eylem yerine koyarlar ve aşağılayıcı 

ifadelerinin sonunda yer alan ünlem işaretlerinin de belirttiği gibi bu ifadelerin 

verdiği ‘imaj zedeleyici’ zarardan etkilenmeyip bu ifadeleri kullanmaktan aşırı 

heyecan ve memnuniyet duyarlar. Vladimir ve Estragon’un ‘küfretme’ eylemini bu 

şekilde ‘anlamsal sapma’ya uğratarak eğlendirici bir boş zaman aktivitesi gibi 

algılamaları, onların şiddete, korkuya ve onur kırıcı sözlere alışkın olduklarını 

sergiler ve savaş sonrası dönemdeki bireyler için dehşetin nasıl sıradanlaştığına dair 

sezdiride bulunur. En önemlisi, ezik konumundan sıyrılmak istemesine rağmen bu 

küçük düşürücü sözlerin söylenmesi fikrinin Estragon tarafından önerilmesi, ondaki 

psikolojik çöküntüyü belirtirken, Vladimir’in de bu eylemde severek yer alması ise, 



 
 

160 
 

her ikisin de öz saygılarını aslında çoktan yitirmiş olduklarını ve yitirebilecekleri bir 

‘imaj’dan yoksun oldukları için umursamadan birbirlerine saldırdıklarını iletir. 

 Vladimir ve Estragon ikilisi gibi, Pozzo karakteri de ‘incelik karşıtlığı’ ile 

şekillenir ve sahip olduğu sosyal ve kişisel üstünlüğü kullanarak karşısındaki 

bireylerin ‘imaj’larına zarar verir. Pozzo’nun kaba ve kibirli kişiliği, ilk olarak, 

Vladimir ve Estragon’la karşılaştığı birinci sahnede gözlemlenir. Örneğin, henüz ilk 

kez karşılaşmalarına rağmen, Pozzo “Ben Pozzo!” diye kendini tanıştırır ve Vladimir 

ve Estragon tepkisiz kalınca “Bu isim size bir şey ifade etmiyor mu?” (Beckett, 

2006a: 15) diye sorar. “Ben Pozzo!” (Beckett, 2006a: 15) ifadesini kullanan Pozzo, 

böylece, kendi ‘olumlu imaj’ını pekiştirirken, önemsizleştirdiği Vladimir ve 

Estragon’un ‘olumlu imaj’ına zarar verir. Benzer şekilde, “Bu isim size bir şey ifade 

etmiyor mu?” (Beckett, 2006a: 15) ifadesiyle de Vladimir ve Estragon’un onu 

tanımamalarına olan şaşkınlığını belirterek kendisinin çok önemli bir insan olduğunu 

ima eder ve sahip olduğu bu özgüven doğrultusunda onların benliklerine zarar verir. 

Pozzo’nun bu ‘imaj zedeleyici eylem’inin verdiği zarar  “PPPOZZZO!” (Beckett, 

2006a: 15) ifadesini kullanması ile de artar; çünkü, harflerinin büyük yazılmasıyla ve 

tekrarlanmasıyla ‘yazımsal sapma’ya uğratılan ve ‘öncelenen’ bu ifade, sonunda yer 

alan ünlem işaretinin de belirttiği gibi, Pozzo’nun kendi ismini üstüne basarak 

söylediğini ve Vladimir ve Estragon’a akılsız ve cahil muamelesi yaptığını ortaya 

koyar. Böylece, Vladimir ve Estragon üzerinde zorla hâkimiyet kurmaya çabalayan 

Pozzo, benzer şekilde, ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici eylemler’i de kendini tatmin 

etmek amacıyla kullanır. Örneğin, Estragon “Biz buralı değiliz, efendim” dediğinde, 

Pozzo, düşünceli bir şekilde, “Yine de insansınız. […] Görüldüğü kadar. […] 

Benimle aynı türden” ifadesini kullanır ve kahkahaya boğularak, “Pozzo ile aynı 



 
 

161 
 

türden! Tanrı’nın suretinde yaratılmış olandan!” (Beckett, 2006a: 15) diye ekler. 

“Yine de insansınız” (Beckett, 2006a: 15) şeklindeki ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici 

eylem’i ile onların yaşamdaki anlamsızlığına değinerek ‘açık’ bir şekilde ‘olumlu 

imaj’larına zarar verir. Kişiliğindeki kibre ve Tanrı gibi mükemmel olduğunu 

düşünecek kadar kendini beğenmişliğe ışık tutan “Pozzo ile aynı türden! Tanrı’nın 

suretinde yaratılmış olandan!” (Beckett, 2006a: 15) ifadesini kullanarak ise, kendi 

‘olumlu imaj’ını pekiştirir ve onların ‘olumlu imaj’larını daha derin bir tehlikeye 

atar; çünkü, Tanrı ile eşdeğer güçte olduğu için kendisinin ulaşılmaz olduğunu ima 

ederek, insan olsalar bile ona yaklaşamayacaklarını ve dolayısıyla hayata dair 

herhangi bir anlam taşımadıklarını ifade eder. Kendini Tanrı ile özdeşleştirerek 

Vladimir ve Estragon’un anlamsızlığına vurgu yapan Pozzo, bu aşağılayıcı tavrını 

onları sıradanlaştırarak da sürdürür. Örneğin, onların mükemmellikten uzak 

olduğunu ifade ederek, “Evet, beyler, benzerlerimden uzun süre ayrı kalamam […] 

bu benzerlik kusurlu olsa bile” (Beckett, 2006a: 17) der. Açık olmamasıyla ve fazla 

kelime ile ifade edilmesiyle ‘tarz ilkesi’ni yıkan bu ifadesi aracılığıyla, onların fakir 

ve önemsiz olduğu imasında bulunarak, ‘dolaylı’ bir şekilde onların ‘olumlu 

imaj’larını tehdit eder. Üstelik, ‘dolaylı” bir şekilde ‘olumlu imaj zedeleyici’ bu 

eylemiyle “beyler” (Beckett, 2006a: 17) kelimesini kullanması, onların ‘imaj’larına 

verdiği zararı hafifletmeye çalıştığı izlenimini verse de, kişiliğindeki despotluk ve 

duyarsızlık dikkate alındığında, saygı belirten bu ifadenin aslında ironi içerdiği 

sonucuna ulaşılır. Pozzo’nun “beyler” (Beckett, 2006a: 17) ifadesini kullanışının 

aslında bir ironiden öteye gitmemesi, benzer şekilde, onları düşünme yeteneğinden 

bile yoksun olarak gördüğünü belirten “Kim! Siz düşünmeyi biliyorsunuz, siz 

ikiniz?” (Beckett, 2006a: 32) sorusu ile de kanıtlanır. Görüldüğü gibi, Pozzo, soru 



 
 

162 
 

işareti alması gerekirken ünlem işareti alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan “Kim!” 

ifadesini ve  ‘bildirme’ yapısında kurulmasına rağmen ‘soru edimi’ni gerçekleştiren 

“Siz düşünmeyi biliyorsunuz, siz ikiniz?” (Beckett, 2006a: 32) ifadesini kullanarak, 

Vladimir ve Estragon’un düşünebilmelerinin olanaksızlığına dair sezdiride bulunur 

ve onları akılsızlıkla suçlayarak ‘olumlu imaj’larını tehdit eder. Vladimir ve 

Estragon’un düşünebilmelerine dair Pozzo’nun şaşkınlığı, bu şekilde, onları aptal 

konumuna indirgediğini gösterir. En önemli olarak ise, kendisine ait olmayan bir 

dilde konuşarak, “Sahip olduğum başkalarının sözlerinden ibaret” diyen 

Adlandırılamayan isimli eserdeki karakterin “dilin yabancılaştırıcı etkisi”ne maruz 

kalışı (Taylor-Batty, 2007: 165) gibi, insanın duygulardan sıyrılarak aynı kalıba 

sığdırılmaya çalışan kukla konumuna indirgendiğine ve düşünebilme eyleminin artık 

gerçekleştirilemediğine dair sezdiride bulunur.  

 Bastırılmış duygularının yıkıcı etkisini Vladimir ve Estragon ikilisi üzerinde 

uygulayarak kabalığa erişen Pozzo, bu kabalığını ikinci olarak ise Lucky üzerinde 

sergiler ve  ‘doğrudan’ ve ‘açık’ ‘imaj zedeleyici eylemler’i ile Lucky’nin hem 

‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj’ını tehdit eder. Lucky üzerindeki bu ‘imaj 

zedeleyici eylemler’ini ise, çoğunlukla, ‘emir söz edimi’ beraberindeki alçaltıcı hitap 

sözcükleri ile gerçekleştirir. Örneğin, durmasını emretmek için “Hoaa!” (Beckett, 

2006a: 41) ifadesini kullanarak Lucky’yi kendine kölelik etmeye ve zorba kişiliğinin 

bağırışları altında ezilmeye yazgılı bir hayvan konumuna indirger. Benzer şekilde, 

“Dur!”, “Dön!”, “Palto!”, “Kırbaç!”, “Daha yakına!”, “Daha ileri!” ve “Sepet!” 

(Beckett, 2006a: 16; 17) gibi tek kelimelik ve manipüle edici ‘emir söz edimler’ini 

kullanarak onu daha da hayvanlaştırır. Emirlerindeki minimalist yapı ise bunun 

kanıtıdır. Görüldüğü gibi, ‘getir’ fiilini düşüren  “Palto!”, “Kırbaç!” ve “Sepet!” 



 
 

163 
 

(Beckett, 2006a: 17)  gibi eksiltili ifadeler, sonlarında yer alan ünlem işaretlerinin de 

belirttiği gibi, Pozzo’nun Lucky’yi manipüle ederken ne kadar acımasızca 

davrandığını sergilerler.  En kötüsü ise, aralarında sadece tek kelimelik ve emirden 

ibaret olan bir ilişkinin yer aldığını belirterek, yitik bir benliğe itilen Lucky’nin nasıl 

mekanikleştirildiğine açıklık kazandırırlar. Aynı şekilde, fiillerini düşüren ‘eksiltili’ 

‘emir söz edimler’i “Daha yakına!”ve “Daha ileri!” (Beckett, 2006a: 16; 17) de, 

Lucky’nin adeta bir kukla gibi yönlendirildiğini sergiler. Bu şekilde, Lucky’yi 

sürekli indirgeyen Pozzo, “Ayağa kalk, domuz!”, “Dans et, sefil yaratık!” ve “Ayağa 

kalk, pislik!” (Beckett, 2006a: 17; 33; 38) gibi ‘imaj zedeleyici eylemler’le de 

Lucky’ye karşı olan nefretini ifade eder ve onu despotça ezer. Ancak, “Gerçek şu ki, 

bu tür yaratıklardan kurtulamazsınız. Yapılacak en iyi şey bunları öldürmektir” 

(Beckett, 2006a: 25) şeklindeki ifadesinden de anlaşılacağı gibi, her ne kadar ondan 

kurtulmayı istese de nefret bağları ile bağlı olduğu Lucky’den kopamaz; çünkü 

‘efendi’ olabilmesi ancak bir ‘köle’nin varlığına bağlıdır. Sesin duyulmadığı bir 

evrende sesini duyurmak ve yitik varlığının farkına varılmasını sağlamak için, bu 

şekilde, nefret ettiği bir varlığa gereksinim duyması ise, Pozzo’nun Lucky’ye karşı 

olan yıkıcı sözlerinin neden kaynaklandığına açıklık getirir. Daha önemlisi, evrenden 

çoktan sıyrılmış ve anlamsızlığa indirgenmiş bir bireyle anlam bulmaya çabalaması, 

aslında kendi öz saygısının da ne kadar değersizleştiğine ve durumunun çaresizliğine 

dair sezdiride bulunurken, anlam bulmaya çalışırken kullanabileceği tek şeyin 

zorbalık olması ise, insanın şiddetin kölesi olduğuna, dehşetle çevrelendiğine ve 

insancıl değerlerini yitirdiğine dair ışık tutar. 

 Pozzo’nun onur kırıcı sözlerine maruz kalan Lucky, aynı şekilde, Vladimir ve 

Estragon’un da aşağılamalarına maruz kalır. Örneğin, Vladimir onu “kadınımsı” ve 



 
 

164 
 

“yarım akıllı” olmakla suçlarken, Estragon onun “salyalarına” ve “tükürüklerine” 

(Beckett, 2006a: 18) dikkat çekerek onu iğrençlikle özdeşleştirir. Bu doğrultuda ise, 

Lucky’nin ‘olumlu imaj’ını tehdit ederler. Ancak, Lucky’ye uygulanan ‘imaj 

zedeleyici eylemler’inin en yıkıcısını, onun nasıl düşünebileceğine dair hayrete 

düşen Vladimir’in “O düşünüyor mu?” (“He thinks?”) (Beckett, 2006a: 32) 

şeklindeki ‘bildiri tümcesi’ ile kurulmasına rağmen ‘soru edimi’ olarak işlev gören 

ve soru işareti alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan ‘dolaylı’ ifadesi gerçekleştirir. 

Dili “varlık evi” diye tanımladığı “Hümanizm Üzerine Bir Mektup” isimli 

makalesinde, “düşünme”nin ve “kelimelerle üretme”nin “varoluş”un en önemli 

parçası olduğunu ileri süren Heidegger’ın, bu şekilde, dili varlığın anlamıyla 

özdeşleştirmesi (aktaran Besbes, 2007: 153)  dikkate alındığında Vladimir’in “O 

düşünüyor mu?” (Beckett, 2006a: 32) sorusunun gerisinde aslında ‘O var mı?’ 

sorusunun yer alması, bunun kanıtıdır.   

 Görüldüğü gibi, oyundaki başlıca karakterler, duyulmanın şiddetle eş değer 

olduğu bir evrende fark edilebilmek için, sürekli olarak, birbirleri ile güç savaşına 

girerler. İlk perdede “Tanrının suretinde yaratılmış” olduğunu düşünen Pozzo’nun 

bile “Yine de insansınız” diyerek ezdiği Vladimir ve Estragon ikilisi tarafından 

“Kasık biti!” olarak tanımlanması, “Yine şu Pozzo piçi” diye seslenilmesi ve 

yalnızca ‘para’ karşılığında duyulması (Beckett, 2006a: 15; 73; 75), karakterlerin 

içinde yer aldıkları bu savaşın ne kadar acımasız olduğunu belirtir.   

3.5. Godot’yu Beklerken’de Söz Edimleri 

Bireylerin istekleriyle dış dünyadaki koşulların uyumuna dayanarak 

hedeflenilen amacı gerçekleştiren ‘söz edimleri’, kişilerin kimliklerini ve onları 



 
 

165 
 

çevreleyen koşulların özelliklerini yansıtmada oynadıkları önemli rolü Godot’da da 

üstenirler. Godot’un ‘söz edimleri’ doğrultusundaki analizi, oyundaki başlıca 

karakterlerden olan ve kendilerini bekleyişe mahkûm eden Vladimir ve Estragon 

ikilisinin çoğunlukla ‘soru sorma’, ‘ifade etme’ ve ‘emretme’ ‘söz edimleri’ ile 

şekillendiğini; ve yalnızca Lucky’nin değil aynı zamanda Vladimir ve Estragon 

ikilisinin de ‘imaj’larını tehdit eden Pozzo’nun ise birinci perdede ‘emretme’ ve 

‘aşağılama’ eylemlerini gerçekleştirirken ikinci perdede yaşadığı körlük neticesinde 

‘yalvarma’ ve ‘yardım isteme’ eylemlerinde bulunan ‘emir’ ve ‘soru’ yapısındaki 

‘söz edimleri’ni kullandığını gösterir. Bu doğrultuda, karakterlerin kullandıkları ‘söz 

edimleri’nin çeşitlilik sergilediği her ne kadar belirgin olsa da, gerçekleştirilen ‘söz 

edim’lerinin gerisinde başlıca ‘korku’, ‘dehşet’, ‘zorbalık’, ‘şüphe’, ‘bulanıklık’ ve 

‘bastırma’ gibi çökmüş bir evrende tek vücut halinde birleşen duyguların yer aldığı 

açıklık kazanır.   

İstedikleri kadar “oyun oynayabilir” olmalarına rağmen “yapmakta özgür 

olmadıkları tek şey sahneyi terk etmek, sahnedeki varoluşlarına son vermek” olan 

Vladimir ve Estragon (Grillet’den aktaran Yüksel, 2006: 54) ikilisi, acı verici bir 

bekleyişe hapsedildikleri bu evrenin bulanıklığı sonucunda sadece soyutlandıkları dış 

dünyaya dair değil aynı zamanda kendi düşüncelerine de dair şüphe beslerler. 

Psikolojik çöküntüyle parçalandıkları andan öteye gidememeleri ve yanılsamalarla 

durağanlığa gömülüp gerçekleşenleri unutmak isteyecek kadar kendilerinden 

kaçınmaları ise, onları kuşatan bu şüphenin cevaplanamaz sorulara dönüşmesine 

neden olur. Karakterleri kuşatan çözümsüz sorular, örneğin, Vladimir’in Estragon’a 

kim tarafından dövüldüğünü ve geceyi nerede geçirdiğini sorduğu sahnede 

gözlemlenir: 



 
 

166 
 

VLADIMIR: [Gücenmiş, soğukça.] Ekselanslarının geceyi nerede 
geçirdiğini öğrenebilir miyim?                 

  ESTRAGON: [İşaret etmeden.] Orada.  
  VLADIMIR: Ve dövmediler seni? 
  ESTRAGON: Beni dövdüler mi? Tabii ki de beni dövdüler. 
  VLADIMIR: Her zamanki gibi aynı kişiler? 
  ESTRAGON: Aynı kişiler? Bilmiyorum. (Beckett, 2006a: 1)  
 

Görüldüğü gibi, Vladimir’in ilk sorusunun ‘istenilen etkisel gücü’ Estragon’un 

nerede kaldığına dair belirli bir cevap almak olsa da ‘gerçek etkisel güç’ “Orada” 

(Beckett, 2006a: 1) şeklindeki dilbilgisel açıdan ‘eksiltili’ ve ‘saptırılmış’ ifade olur. 

Geçmişteki hayallerini hatırlayacak kadar dikkatli olduğu düşünüldüğünde, 

Estragon’un bir önceki geceyi nerede geçirdiğini hatırlamayarak bu soruya ‘eksiltili’ 

bir cevapla karşılık vermesi, yaşadığı ana bağlı olmadığını yansıtarak, kendini ait 

hissetmediği ve indirgendiği şimdiki zamandaki yaşamını örtmeye çalıştığını 

sergiler. Benzer şekilde, Vladimir “Ve dövmediler seni?” ve “Her zamanki aynı 

kişiler?” şeklindeki ‘bildiri yapısı’yla kurulmuş olmalarına rağmen ‘sorma edimi’ni 

gerçekleştiren ve soru işareti alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan ifadeleriyle onu 

sorguladığında, Estragon “Beni dövdüler mi?” ve “Aynı kişiler?” (Beckett, 2006a: 1) 

şeklindeki ‘sorma edimi’ni kullanır. Estragon’un ona sorulan sorulara soru ile 

karşılık vermesi, gerçeklerden soyutlandığını ve yaşadıklarıyla yüzleşmekten 

kaçındığını sergilerken, cevaplamakta tereddüde düştüğü soruların kendi ile ilgili 

olması ise, kendisiyle memnun olmadığını,  kendinden bile uzaklaştığını ve aynı 

şeylere sürekli maruz kaldığı için artık tepkisizliğe indirgendiğini gösterir. Kendi 

yaşadıklarına bu şekilde soru işareti ile yaklaşan Estragon, zaman konusunda da 

şüpheye düşer ve ‘soru edimi’ni kullanarak gerçeklerden uzaklaşmaya çalışır. 

Örneğin, Vladimir Godot’nun “Cumartesi” günü geleceğini söylediğini belirttiğinde, 



 
 

167 
 

Estragon birbiri ardına sıraladığı “Ama hangi Cumartesi?”, “Bugün Cumartesi mi?”, 

“Pazar değil mi?”, “Ya da Salı?”, “Ya da Cuma?”, “Ya da Perşembe?” (Beckett, 

2006a: 7) sorularını kullanır. Estragon’un bu ‘soru edim’leri, onun zaman 

kavramından habersiz olduğunu ve hiçbir şey ifade etmeyen zamanın onun 

yaşamında yeri olmadığını gösterir. Üstelik, “Ama hangi Cumartesi?” (Beckett, 

2006a: 7) şeklindeki ‘dilbilgisel sapma’ya uğratılarak ‘öncelenen’ sorusuyla, içinde 

bulundukları günün Godot’un gelişinin beklendiği ‘Cumartesi’ olmayabileceği 

sezdirisinde bulunması, Godot’un gelecek olmasına dair kendini kandırdığını da 

sergiler. Böylece, Estragon gerçeklerden sıyrıldığını düşünür; ancak, bu sıyrılma 

onun sonu hiç gelmeyecek olan durağan bir bekleyişin kölesi olduğu gerçeğine asla 

son vermediği gibi bu gerçeğin daha da onarılmaz darbelere yol açmasına neden olur. 

Daldığı yanılsamayla daha derin bir gerçeğe itilen Estragon, benzer şekilde, 

yalıtılmış olduğu çevresine de şaşkın gözlerle bakar ve Vladimir’in her ifadesine soru 

ile karşılık vererek ‘istenilen etki’nin bulanıklıkla sonuçlanmasına neden olur. Bu 

durumda ise, onunla karşılaştırıldığında kendinden daha emin olan Vladimir bile 

belirsizliğe hapsolur. Örneğin, ikinci perdede Vladimir “ağaç”tan bahsederek “Ve 

şimdi yapraklarla kaplanmış” dediğinde, Estragon “Ağaç?” ve “Yapraklar?”  

(Beckett, 2006a: 57) diye sorarak, şaşkınlığını ifade eder. Sanki daha önceden hiç 

duymamışçasına “Ağaç?” ve “Yapraklar?” (Beckett, 2006a: 57) şeklindeki ‘yazımsal 

sapma’ya uğratılarak ‘öncelenen’ ve ‘bildiri yapısında’ olmalarına rağmen ‘sorma 

edimi’yle hayret belirten bu ifadeleri kullanması, etrafında gerçekleşenlerden 

habersiz olduğunu gösterdiği gibi içindeki yaşam isteğini nasıl kaybettiğine dair de 

imada bulunur. Bunun nedeni ise, durağan yaşamlarına değişiklik getiren ve böylece 

umudu temsil eden yaprakların açmasına sevinmesi gerekirken, onun yaprak açan bir 



 
 

168 
 

ağacın varlığından bile habersiz olmasıdır. Bu doğrultuda Vladimir’in ‘söz 

edimleri’nin ‘istenilen etkisel gücü’nü başarısızlığa iten Estragon bu cevaplanmaz 

sorularını, benzer şekilde, Vladimir ona Pozzo’dan bahsettiğinde “Pozzo?” diye 

yanıtlayarak ve “Dün akşam ne yapmıştık?” diye sorduğunda ise, “Yapmıştık?” 

(Beckett, 2006a: 57; 58)  diye karşılık vererek de sürdürür. Estragon’un “Pozzo?” 

(Beckett, 2006a: 58) ifadesini kullanması, kendini bıraktığı yanılsamanın ne kadar 

derin olduğunu gösterir. “İyi bir hafızaya sahip bir birey” hiçbir şey unutmadığı için 

hiçbir şey hatırlamaz” düşüncesi doğrultusunda varılan hafızanın “rutin”lerden ve 

“alışkanlıktan” ibaret olduğu ve dolayısıyla her gün yaşanılanların sahip olduğu 

mekaniklikle farkına varılmadığı gerçeği (Beckett’den aktaran Torrance, 2003: 81) 

dikkate alındığında ise, Estragon’un bu şekilde hayrete düşmesi, Pozzo’nun sürekli 

geldiğini ve dolayısıyla aralıksız olarak Pozzo’nun aşağılamalarına maruz kaldığını 

ima eder. Estragon’un “Pozzo?” (Beckett, 2006a: 58) diyerek Pozzo’yu 

hatırlamadığını iletmeye çabalamasının gerisinde, böylece, Pozzo tarafından 

‘imaj’larına verilen tehdidin gerçekliğini örtme amacının yer aldığı açıklık kazanır. 

Pozzo’nun varlığından şüphe ettiğini belirten ifadesiyle benzer özellikteki 

“Yapmıştık?” (Beckett, 2006a: 57) ifadesi ise, hafızasının zayıf olarak algılanmasına 

neden olsa da yaptıklarının aslında hiçlikle eşdeğer olduğunu ima eder. Bu 

doğrultuda, Estragon’un sürekli olarak soru sorması ve gerçekleşenlere olmamış gibi 

şüpheli yaklaşması, onu çevreleyenlerin hep aynı yıkıcılıkla tekrarlandığını ve bu 

yıkıcı etkiden soyutlanmak için çevresinde yer alanların ezici etkisini 

hatırlamıyormuş gibi davrandığını belirtir. En önemli olarak ise, yaşamında yer 

alanların onu tatmin etmediğini ve onu tatmin etmeyen olayları aslında unutmayıp 

bastırdığını ifade eder. Onu sıkan botları dâhil olmak üzere pek çok şeyi 



 
 

169 
 

hatırlamadığını ima ederken, Pozzo’nun yemesi için ona fırlattığı “kemik” parçasını 

hatırlaması (Beckett, 2006a: 52; 66), bunun en açık kanıtıdır. Estragon’un özellikle 

“kemik” (Beckett, 2006a: 52) konusunda çalışmaya başlayan hafızası, üstelik, onun 

duygusal gereksinimlerden mahrum bırakıldığını ve bu nedenle yaşamdaki tek 

zevkinin sadece yemek yemek gibi fiziksel gereksinimlerinin karşılanması olduğunu 

sergiler. Onu tatmin eden bu fiziksel ihtiyacın basit oluşuyla ve hayvan konumuna 

indirgeyici özelliğiyle aşağılayıcı olan bir ‘kemik’ parçasına dayanması ise, öz 

saygının artık unutulduğunu ve mutluluğun ‘imaj zedeleyici eylemler’de aranacak 

kadar zor bulunduğunu gözler önüne serer. Olaylara karşı şüpheci yaklaşımı 

sonucunda ‘sorular’la şekillenen Estragon gibi Vladimir de ‘sorular’a gömülüdür; 

ancak, Vladimir’in ‘sorular’ı ona kaçış fırsatı sunmayıp sürekli kullandığı “Gece hiç 

gelmeyecek mi?” (Beckett, 2006a: 26; 29)  sorusunun da belirttiği gibi, onu daha 

derin bir acıya hapseder. Vladimir ve Estragon’un iki hırsıza dair yer aldıkları 

konuşma, örneğin, bu durumu açıkça sergiler:    

VLADIMIR: Dördünden biri. Diğer üçünden ikisi hiçbir hırsızdan 
bahsetmezken, üçüncüsü her ikisinin de ona kötü muamelede 
bulunduklarını söylüyor.  
ESTRAGON: Kim? 
VLADIMIR: Ne?  
ESTRAGON: Neden bahsediyorsun? Kime kötü muamele etmiş? 
(Beckett, 2006a: 5)          

 

Vladimir dört İncil’den sadece birinde kurtulan hırsızdan bahsedildiğini ifade 

ederken, Estragon’un “Kim?”, “Neden bahsediyorsun?” ve “Kime kötü muamele 

etmiş?” (Beckett, 2006a: 5) diye sorması, Estragon’un onu dinlemediğini sergiler. 

Vladimir’in ise Estragon’un “Kim?” sorusuna “Ne?” (Beckett, 2996: 5) diye karşılık 

vermesi, onun da Estragon gibi kendi evrenindeki ‘sorularda’ gömülü olduğuna 



 
 

170 
 

açıklık getirir. Ancak, daha sonra sorduğu “Neden diğerlerine değil de ona 

inanıyorlar?” (“Why believe him rather than the others?”) (Beckett, 2006a: 5) 

şeklindeki ‘dilbilgisel sapmalı’ sorusunun da belirttiği gibi, Vladimir’in ‘sorular’a 

yaslanışı, gerçeklerden sıyrılmak için bilinçli olarak planladığı bir körlüğe ulaşmayı 

değil, sarmalandıkları bu körlükten kurtulmayı amaçladığını belirtir. Ancak, 

Godot’yu bekleyişinin devam etmesinden de anlaşılacağı gibi, onu gerçeklere 

ulaştıracak bu iç sorularının cevabını asla tam olarak bulamaz. Üstelik, her şeyini 

dayandırdığı Godot’un gelecek olmasına dair beslediği umudunun bu soruların 

cevaplanmamasına bağlı olması da, onu bu soruların cevaplarından iyice uzaklaştırır. 

Varoluşunun bu şekildeki cevaplanmaz sorularla ulaşılan yanılsamalara bağlı 

kalması ise, içinde bulunduğu paradoksal durumun ne kadar trajikomik olduğuna 

açıklık getirir.        

 İçinde yer aldıkları boşluğun derinliğinde bağımlı oldukları ‘sorular’la öne 

çıkan Vladimir ve Estragon ikilisi, benzer şekilde, ‘ifade etme’ ve ‘emir verme’ ‘söz 

edimleri’ni kullanmalarıyla da dikkat çekerler. Vladimir ve Estragon çiftinin 

kullandıkları ‘ifade söz edimleri’, örneğin, Godot’nun onlara söyledikleri hakkında 

yer aldıkları diyalogda açıkça sergilenir: 

ESTRAGON: Eee, ne dedi? 
VLADIMIR: Bakacağını. 
ESTRAGON: Hiçbir şeye söz veremeyeceğini. 
VLADIMIR: Tekrar düşünmesi gerektiğini. 
ESTRAGON: Sakince. 
VLADIMIR: Ailesine danışacağını. 
ESTRAGON: Arkadaşlarına.  (Beckett, 2006a: 11) 

 

Görüldüğü gibi, “Eee, ne dedi?” sorusuna karşılık olarak her iki karakter de 

yüklemin eksiltilmesi ile ‘dilbilgisel sapma’ya uğrayan “Bakacağını”, “Hiçbir şeye 



 
 

171 
 

söz veremeyeceğini”, “Tekrar düşünmesi gerektiğini”, “Ailesine danışacağını” ve 

“Arkadaşlarına” (Beckett, 2006a: 11) ifadelerini kullanır. ‘İfade etme eylemi’ni 

gerçekleştiren bu cevaplarının ‘eksiltili’ yapısı, birbiri ardına sıraladıkları ifadelerini 

düşünmeden ve ezberlemişçesine söylediklerini gösterir. Bu doğrultuda ise, Godot 

tarafından sürekli olarak aynı bahanelerle atlatıldıklarına ve bu nedenle Godot’nun 

gelip gelmeyeceğine dair içinde bulundukları kaygılı durumdan artık sıkılmaya 

başladıklarına dair sezdiride bulunulur. Godot’nun onlara ne söylediğine dair yer 

aldıkları diyaloğun da sergilediği gibi ‘eksiltili’ ‘ifade söz edimi’ ile dikkat çeken 

ikilinin kullandıkları ‘emir söz edimleri’ ise, örneğin, birbirlerine fiziksel olarak 

yakınlaştıkları sahnedeki anlamsal açıdan ‘şemalar’la çelişen ve ‘öncelenen 

diyaloglarında sergilenir:      

VLADIMIR: Gogo! 
ESTRAGON: Didi! 
VLADIMIR: Elin! 
ESTRAGON: Al! 
VLADIMIR: Kollarıma gel! (Beckett, 2006a: 68) 
 

Görüldüğü gibi, Vladimir, “Kollarıma gel!” emrini ve ‘dolaylı söz edimi’ olan 

“Elin!” emrini kullanırken, Estragon da “Al!” (Beckett, 2006a: 68) ifadesini kullanır. 

İkilinin bu şekildeki ‘emir’ ifadelerini kullanmaları, birbirilerine saygı 

duymadıklarını ve birbirlerine karşı mekanikçe davrandıklarını belirtirken, 

birbirlerine emrettiklerinin ‘sevgi’ göstergesi sayılan eylemler olması ise, dehşetle 

çevrelendikleri evrende şiddete alıştıklarını ve ‘sevgi’ gibi insancıl duygulardan uzun 

süre mahrum kaldıkları için, sevginin şiddetle elde edilebileceğini düşündüklerini 

sergiler. Sevgi belirtmede başvurdukları bu baskıcı tutum, daha önemlisi, evrende 

sadece işkence ve gücün hâkimiyet sürdüğüne açıklık getirir ve ‘sevgi’ duygusunun 

kontrol edilmesinin ‘şemalar’a göre olanaksızlığına rağmen şiddetin esir aldığı bir 



 
 

172 
 

evrende insanların duygularının bile baskı ile manipüle edilmeye çalışıldığına dair 

sezdiride bulunur.  

  Vladimir ve Estragon ikilisi gibi oyundaki başlıca karakterlerden olan Pozzo 

ise, körlüğe uğramadan evvel kullandığı ‘emir’ ve ‘soru’ edimleriyle diğerleri 

üzerinde etkinlik kurmaya çalışır. Örneğin, kendi isteklerinin tutsağı ettiği Lucky’e 

“İleri!”, “Geri!”, “Ayağa kalk, domuz!”, “Dur!”, “Dön!”, “Tut şunu!” ve “Cevapla!” 

(Beckett, 2006a: 14; 16; 17; 20) gibi ‘emir söz edimleri’ ile seslenir. Üstelik, 

düşünme eylemi ‘şemalar’a göre zorla yaptırılabilecek bir eylem değilken “Düşün, 

domuz!” (Beckett, 2006a: 35) diyerek, Lucky’nin düşünmesini emreder. Pozzo’nun 

Lucky’ye sürekli emretmesi, onu nasıl sömürdüğünü ve hayvan konumuna 

indirgediğini sergilerken, ‘bildiri yapısı’ ile kurulmasına rağmen ‘emir vermeyi’ 

gerçekleştiren “İleri!” ya da “Geri!” gibi komutlarının eksiltili yapısı, Lucky’yi 

sürekli aşağıladığını ve bu nedenle artık ‘İleri git’ ya da ‘Geri gel’ demeye 

gereksinim duymayacak kadar bu ‘imaj zedeleyici’ emirlere aşikâr olduğunu 

gösterir. İçindeki “dünyaya egemen olma duygusu” ile güç elde etmek için 

sömürdüğü ve “kendi aldanışına ortak ettiği” “yetenekli kişiler”den biri olan 

Lucky’yi (Yüksel, 2006: 65) bu gibi ‘emir’lerle ezmesi, ayrıca, sadece Lucky’nin 

değil aynı zamanda kendi kimliğinin de yitirildiğini ve karanlığa gömüldüğünü 

gösterir. ‘Emretmeyi’ ve ‘istenilen etkisel güce’ ulaşmayı bir güç aracı olarak kabul 

ederek, emretmesinin gerisinde yaşamda fark edilme ve sesini duyurma amacı taşıyor 

olması ise, kendindeki bu ezikliğin kanıtıdır. Benzer şekilde, Pozzo’nun Lucky’ye 

‘anlamsal sapma’lı olan “Düşün, domuz!” (Beckett, 2006a: 35) emrini vermesi, 

‘düşünme’ eyleminin artık zorba kişilerce manipüle edildiğini ve bireyin ‘düşünme’ 

özgürlüğünden bile mahrum bırakıldığını sergiler. Pozzo’nun bu emrinin arkasında 



 
 

173 
 

Vladimir ve Estragon ikilisine teşekkür etme amacı olduğu düşünüldüğünde ise, 

‘düşünme’nin çok büyük bir yetenek olarak kabul edildiği ve Pozzo da dâhil olmak 

üzere artık herkesin kolayca düşünemediği açıklık kazanırken, bu emri verenin bile 

‘düşünme’ yeteneğinden yoksun olması, manipüle edilerek köleleştirilen bireylerin 

kısır ve kırılgan kimliklerini ‘efendi’ tanımlamasıyla örten zorbaların baskısı altında 

ne kadar trajikomik bir duruma itildiklerine dair sezdiride bulunur. Lucky’ye karşı 

aşağılayıcı ‘emir’ler kullanan Pozzo, bu komutlarını Vladimir ve Estragon ikilisi 

üzerinde baskı kurmak amacıyla da kullanır. Bu şekilde ise, ait oldukları sosyal 

konumlarının düşüklüğü ezilmelerini gerektiriyormuşçasına onları kendi isteklerini 

elde etmek için kullanmaktan asla çekinmez ve aşağıladığı kölesi Lucky için bile 

onları sömürür. Örneğin, satılacağını öğrenince ağlayan Lucky’yi kendine getirmek 

için Vladimir ve Estragon çiftine “Teselli edin onu”, “Ayağa kaldırın onu!”, 

“Gitmesine izin vermeyin!” ve “Sıkı tutun onu!” (Beckett, 2006a: 25; 38; 39) gibi 

emirler verir.  Pozzo’nun nefret ettiği bir kölesi için Vladimir ve Estragon’a bu gibi 

hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ ‘emir söz edimleri’ni kullanması, 

kendisine ait olan bir kölenin bile değerli olduğunu düşündüğünü ve böylece kendine 

ne kadar güvendiği ifade eder. Daha açık ifade edilecek olursa, Pozzo nefret ettiği 

Lucky’yi hayvan konumuna indirgese de kendisinin “Tanrı’nın suretinde yaratılmış” 

(Beckett, 2006a: 15) olduğunu düşündüğü için, kendine ait olan bir kölenin bile 

değerli olduğuna ve bu nedenle ona kölelik etmeyen diğer bireylerden daha üstün 

olduğuna inanır. Kendini beğenmişliğini ifade eden ve kendi ‘olumlu imaj’ını 

pekiştiren bu düşüncesi sonucunda ise, ona herhangi bir bağla bağlı olmayan 

Vladimir ve Estragon ikilisini Lucky’den daha aşağı bir konuma indirger ve 

Lucky’ye moral vermelerini emredecek kadar onları küçümser. Pozzo’nun 



 
 

174 
 

Lucky’den kurtulmak istemesine rağmen Vladimir ve Estragon ikilisine bu emirleri 

vermesinin gerisinde Lucky’ye yardım etme amacı taşıdığı düşünüldüğünde ise, 

Pozzo’nun ‘efendi’ olabilmesi için Lucky’ye ihtiyaç duyduğu ve her ne kadar 

Lucky’yi başından atmak istediğini söylese de aslında bu sözlerinin arkasında ondan 

kurtulamamasına dair bastırdığı ve asla yüzleşemediği zayıflık ve çaresizlik gibi 

duygularını sakladığı açıklık kazanır. 

‘Emir edimleri’yle şekillenen Pozzo, körlüğe uğradıktan sonra ise,  ‘emir 

yapısı’nda kurulan ve ‘yalvarma’ ile ‘yardım isteme’ eylemlerini gerçekleştiren ‘söz 

edimleri’ni kullanmak zorunda kalır. Örneğin, yaşadığı körlük, birinci perdedeki 

yanılsamasını sona erdirip onu gerçek zayıflığı ile yüzleştirince, Lucky’den bile aşağı 

konuma indirgediği Vladimir ve Estragon ikilisine muhtaç kalır ve onlara “Yardım 

edin!”, “Acıyın! Acıyın!”, “Bırakmayın beni!”,  “Soru sormayın bana!” ve “Bırakın 

gideyim!” (Beckett, 2006a: 72; 75; 79; 81) gibi ifadelerle seslenir. Yapısal olarak 

‘emir’ cümlesi olmalarına rağmen ‘yalvarma’ eylemini gerçekleştiren bu ifadeler, 

Pozzo’nun ne kadar çaresiz olduğunu, gerçeklerden acı çektiğini ve eski kişisel 

gücünü yitirdiğini ifade eder. Onlardan merhamet istediğini ve onlara yalvardığını 

belirten bu ifadelerinden özellikle “Soru sormayın bana!” (Beckett, 2006a: 79) 

ifadesi, yüzleşmek zorunda kaldığı bu yıkık durumundan kaçınmaya çalıştığını ve 

gerçekleri kabul edemediğini belirtir. Benzer şekilde, çaresizlik içinde yalvarırken 

kullandığı ifadeleri bile ‘emir’ cümle yapısı ile oluşturması ve bu ‘emir’lerini 

hafifletmeyip ‘açıkça’ ‘imaj zedeleyici’ bir şekilde kullanması da, eski güçlü 

durumunun etkisinden tam olarak kurtulamadığının ve kaybettiklerinin farkına 

varmak istemediğinin göstergesidir. Körlüğünün öncesinde zorla kendini diğerlerine 

anlatmak isterken, körlüğe uğradıktan sonra kendi ile ilgili soru sorulmaması için 



 
 

175 
 

“Soru sormayın bana!” (Beckett, 2006a: 79) diyerek yalvarması, daha önemlisi, 

özgüvenini ne kadar yitirdiğini ve kendi ile gurur duyan bir Pozzo’dan ürkek bir 

Pozzo’ya dönüştüğünü resmeder. Her iki perdede de zayıfken, yalnızca körlüğe 

uğradıktan sonra bu zayıflığını yansıtması ise, gerçek anlamdaki körlüğü aslında 

körlüğe uğramadan evvel yaşadığını belirtir.  

Körlüğe uğradıktan sonra da ‘emir’ yapısında kurulan ifadeleri kullanmasına 

rağmen yaşadığı körlükten sonra kullandığı ‘emir’ yapısındaki ‘dolaylı’ ‘söz 

edimleri’ ile ‘yalvarma’ eylemini gerçekleştiren Pozzo, bu değişikliği sıklıkla 

kullandığı ‘soru’ yapısındaki ifadeleriyle de yaşar. Vladimir ve Estragon ikilisinin 

düşük statüsüne dikkat çekmek için birinci perdede söylediği ve zevklerden ibaret 

olduğunu ima eden “Pipomu nereye koydum?” şeklindeki sorusuyla kendinden son 

derece emin olduğunu belirten “Beni nasıl buluyorsunuz?” sorularının körlüğe 

uğradıktan sonra “Saat kaç?”, “Akşam mı?”, “Neden beni cevaplamıyorsunuz?” ve 

“Neredeyiz?” (Beckett, 2006a: 27; 31; 78; 79) gibi çaresizliğini belirten ve karanlığın 

belirsizliğine gömüldüğünü sergileyen sorularla yer değiştirmesi, bu durumun 

göstergesidir. Üstelik, ilk perdede ‘pipo’sunun nerede olduğunu merak ederken ikinci 

perdede kendisinin nerede olduğunu merak etmesi, yaşadığı bu değişimin derinliğini 

kanıtlayarak, ilk perdede ‘pipo içme’ gibi zevklerle kendini gerçeklere 

duyarsızlaştırdığını ve ikinci perdede ise nerede bulunduğunu soracak kadar varoluş 

anlamsızlığıyla baş başa kaldığını ima eder. Yanılsamalara gömülü bir bireyin 

gerçeklerin açık bir şekilde farkına vararak kendisinin nerede olduğunu merak 

etmesinin olanaksızlığı düşünüldüğünde de, Pozzo’nun körlüğü öncesindeki kişisel 

gücüyle görmezden geldiği varoluş sancısına artık uyanmaya başladığı açıklık 

kazanır.             



 
 

176 
 

3.6. Godot’yu Beklerken’de Konuşma İlkeleri 

Konuşma sırası almaları ve karşılarındaki bireylere cevap vermeleri, 

Godot’daki karakterlerin akıcı bir etkileşim içerisinde yer aldıkları izlenimini verir; 

ancak, oyunun Paul Grice’ın ‘konuşma ilkeleri’ doğrultusundaki analizi, oyundaki 

karakterlerin başarılı bir etkileşim için gerekli olan ‘nitelik’, ‘nicelik’, ‘bağıntı’, ve 

‘tarz’ ilkesi gibi bütün ‘konuşma ilkeleri’ni ‘açık’ ya da ‘gizli’ bir şekilde yıktıklarını 

ve aslında karşılıklı bir etkileşimin çok ötesinde bulunduklarını gösterir. Üstelik, 

Godot’da yer alan karakterlerden Vladimir ve Estragon ikilisinin serseri olduğu, 

kendini üstün zannetmesine rağmen bir köleye bağımlı olacak kadar zayıf olan 

Pozzo’nun cahilliği, Lucky’nin dünyadan soyutlanmışlığı ve ismi bile olmayan 

Çocuğun kendine güvensizliği dikkate alındığında, karakterlerin ‘konuşma ilkeleri’ni 

bu şekilde yıkarak etkileşimden uzaklaşmaları, her ne kadar bilgisizlikleriyle ve 

yaşamdaki zayıflıklarıyla özdeşleştirilerek vurgulanmaya değer görülmese de yıkılan 

‘konuşma ilkeleri’nin altında derin anlamlar barındırıldığı düşünüldüğünde, 

karakterlerin çiğnedikleri ‘konuşma ilkeleri’nin onların cahilliğinden 

kaynaklanmadığı ve onların aslında derin gizler sakladığını gösterdiği için hiçlikle 

tanımlanıp değersiz olarak kabul edilemeyeceği açıklık kazanır.    

Godot’daki karakterler, ilk olarak, yanlış beyanda bulunarak ya da hakkında 

tam olarak bilgi sahibi olmadıkları konularda ifadeler vererek, ‘nitelik ilkesi’ni 

çiğnerler. Örneğin, Estragon, ona “İsmin ne?” diye soran Pozzo’ya kendini “Adam” 

diye tanıştırır; Godot’dan haber getiren Çocuğun dediklerini duymuş olmasına 

rağmen, onun söylediklerini duymadığını ifade eder; ve Vladimir, “Pozzo ve 

Lucky’yi taklit edebiliriz” dediğinde “Hiç duymadım” (Beckett, 2006a: 30; 46; 64) 

diyerek Pozzo’yu ya da Lucky’yi tanımadığını söyler.  Estragon’un ona adına soran 



 
 

177 
 

Pozzo’ya kendini “Adam” (Beckett, 2006a: 30) diye tanıtarak, ‘nitelik ilkesi’ni 

‘gizlice’ çiğnemesi, Pozzo’ya güven duymadığını, kendine dair gerçeklerin 

açıklanmasının ona zarar verebileceğini düşündüğünü, sahiplenebileceği belirli bir 

kimliğe sahip olmadığını, ve kendisini tehdit altında hissettiğini ifade ederken, daha 

önceden karşılaştığı Çocuk, Pozzo ya da Lucky ile ilgili hiçbir bilgiye sahip 

olmadığını ileri sürerek ‘gizli’ bir şekilde yıktığı ‘nitelik ilkesi’yle bu gibi kişilerle 

karşılaşmadığını ima etmesi, Torrance’ın (2003) ifadesiyle, “sadece şimdiki zamanda 

var olduğunu” ve “şimdiki zamanı”nın ve “geleceği”nin “sıkıcılığı”nı “geçmiş”inin 

“alışkanlıkları” belirlemesine rağmen hep aynı kalarak “hiçbir yenilik” sağlamayan 

“zaman”ın ve “belirsizlik”le şekillenen “sonuçsuz” “dünler”in onun için “boşluk”tan 

ibaret olduğunu gösterir (81; 82). Uzamsal ve zamansal aidiyetliğinden 

yoksunlaştırılarak bulanıklığa mahkûm edilişine ‘nitelik ilkesi’ni çiğnemesiyle 

erişilen Estragon gibi Vladimir de Godot’nun gelişine dair tam bir bilgiye sahip 

olmamasına rağmen “Cumartesi demişti. […] Öyle sanıyorum” (Beckett, 2006a: 7) 

ifadesini kullanmasıyla ‘nitelik ilkesi’ni ‘gizlice’ çiğner. “Yazgıları süresiz olarak 

ertelendiği için şimdiki anları boş bir sahne gibi derin bir sonsuz hiçlik” olan 

Vladimir ve Estragon ikilisinin gerçeği anımsamayarak yanlış ifadelerde 

bulunmaları, bu doğrultuda,  günlerinin aynı tekdüzelikte geçtiğini iletirken, 

geleceğin “yenileyici” gücünden de mahrum kaldıkları sezdirisinde bulunur 

(MacKey, 1994: 16). İkilinin Godot gelmediği için gitmeye karar verdikten sonra 

başlangıçtaki gibi hareketsiz kalmaları ya da zaman geçirmek için Pozzo ve Lucky’yi 

taklit etmeleri, şüphesiz ki, ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen sözlerinin evrenlerindeki 

monotonluğa dayandığını açıkça sergiler niteliktedir. Yıktıkları ‘nitelik ilkesi’yle 

değişmeyen evrenlerindeki tükenmişliklerine açıklık getirdikleri gibi ayrıca “her 



 
 

178 
 

satırın kendinden önce söylenilenleri yok saydığı Beckett diyalogları”nın (Esslin, 

1961: 64) güvenilirsizliğine de ışık tutan Vladimir ve Estragon ikilisine benzer 

şekilde, körlüğe uğrayan Pozzo da yanlış ifadeler kullanarak ‘nitelik ilkesi’ni çiğner. 

Örneğin, ikinci perdede Vladimir ona dün karşılaşıp karşılaşmadıklarını sorduğunda, 

“Dün?” (Beckett, 2006a: 81) şeklindeki ‘yazımsal sapmalı’ olan ve ‘bildiri 

yapısı’nda olmasına rağmen ‘soru sorma edimi’ni gerçekleştiren ‘dolaylı’ ifadeyi 

kullanarak, daha önce karşılaşmadıklarını ima eder. Pozzo’nun dün birbirlerini 

görmediklerini ima ederek ‘nitelik ilkesi’ni ‘gizlice’ çiğnemesi, eski gücünü yitirdiği 

gerçeğiyle yüzleşmekten kaçındığını sergilerken, sosyal ve kişisel gücünü 

kaybetmesiyle yer ve zamandan da soyutlandığını ortaya koyar. Bu durum ise, 

varlığın sesinin duyulmadığı absürt evrene yanılgıyla da olsa yalnızca güçlülerin 

bağlanabildikleri sezdirisinde bulunur. Oyundaki çiğnenen ‘konuşma ilkeleri’nden en 

önemlisi ise, Vladimir ve Estragon ikilisinin Godot’nun kim olduğunu soran 

Pozzo’ya Godot’yu tanımıyormuşçasına cevap verdikleri ve tüm varoluşlarını 

dayandırdıkları Godot hakkında yalan söyledikleri sahnede gözlemlenir: 

  POZZO: [Diktatörce.] Godot kim? 
ESTRAGON: Godot? 
POZZO: Beni Godot sandınız. 
ESTRAGON: Ah hayır, efendim, bir an için bile değil, efendim. 
POZZO: Kim o? 
VLADIMIR: Ya, o bir … o bir tanıdık. (Beckett, 2006a: 15-16) 

 

Görüldüğü gibi, Pozzo “Godot kim? diye sorduğunda,  Estragon “Godot?” şeklindeki 

sorusuyla Godot ismini daha önce hiç duymamışçasına cevap verirken, Pozzo’nun bu 

sorusunu geçiştirmek isteyen Vladimir ise tereddütlü bir şekilde “Ya, o bir … o bir 

tanıdık” (Beckett, 2006a: 15-16) cevabını verir. Pozzo’nun ‘nicelik ilkesi’ni 

çiğneyerek, Godot’nun kim olduğunu bilmek istemesi, onun baskıcı kişiliğini 



 
 

179 
 

kanıtlar ve daha sonrasında söylediği “Onunla tanışmaktan memnuniyet duyarım. 

[…] En zayıf yaratık sayesinde bile insan daha akıllanır, zenginleşir, ve sahip 

olduklarının daha fazla farkına varır” (Beckett, 2006a: 16; 22) şeklindeki kendi 

ifadesinin de belirttiği gibi, kendine köle ettiği Lucky’ye benzeyen yeni bir kurban 

arayışında olduğunu gösterir. Vladimir ve Estragon’un ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyerek 

Pozzo’ya yalan cevaplar vermeleri ise, Godot’nun varlığını Pozzo’dan saklamaya 

çalıştıklarını ve dolayısıyla insancıl duygularından sıyrıldıkları bireysel dünyalarında 

sadece kendilerinin kurtuluşa ermesini isteyecek kadar bencilleştiklerini gözler 

önüne serer. “Tanrım acı bana!” diye bağıran Estragon’un ardından “Ya bana?” 

diyen Vladimir’in yakarışı ile sonrasında tekrar “Bana! Bana! Acı! Bana!” (Beckett, 

2006a: 69) diyen Estragon’un haykırışlarının gerisinde hiç kimseyle paylaşılamayan 

bir kurtuluş isteğinin yer aldığı düşünüldüğünde, Vladimir ve Estragon’un Pozzo’ya 

yalan söyleyerek çiğnedikleri ‘nitelik ilkesi’nin ardında bencilliklerini sakladıkları, 

ayrıca, açıklık kazanır. Kurtuluşa eriştireceğine inanılan ve bu gücünü herkese 

sağlaması istenmeyen Godot’nun varlığının ve kim olduğunun bu şekildeki inkâr 

edilişiyle karakter-karakter düzleminde ‘gizlice’ çiğnense de karakter-okuyucu 

düzleminde ‘açıkça’ çiğnenen ‘nitelik ilkesi’, böylece, absürt evrendeki insanın tarifi 

imkânsız çaresizliğini yansıtır. 

 Güvenin ve varoluş bilincinin kaybedildiği absürt evrenlerindeki verdikleri 

yanlış ifadelerle ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen Godot karakterleri, ikinci olarak ise, 

istenilenden daha eksik bilgi vererek ve gereğinden fazla tekrarlarda bulunarak 

‘nicelik ilkesi’ni çiğnerler. Karakterlerin ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyişleri, ilk olarak, 

kendilerini çevreleyen dış evrene karşı yabancılaşmaları sonucunda en basit nesneleri 

bile yeterince tanımlayamadıkları sahnelerde görülür. Örneğin, Vladimir “Havuç 



 
 

180 
 

nasıl?” diye sorduğunda, Estragon “Havuç” cevabını verirken, Estragon ağaca 

bakarak “Bu nedir?” diye sorduğunda, benzer şekilde, Vladimir de “Ağaç” (Beckett, 

2006a: 13; 86) yanıtını verir. Estragon’un havucun nasıl olduğunu ifade etmesi 

beklenirken havucu sadece ‘havuç’ diyerek tanımlaması ve Vladimir’in ise ağacı 

yalın bir şekilde ‘ağaç’ diye nitelendirmesi, her iki karakterin de en basit nesneleri 

bile tanımlayamayacak kadar dış dünyadan soyutlandıklarını, dış evrene 

yabancılaştıklarını ve kendi içlerindeki karanlıkta uzun süre kaldıkları için 

çevrelerine karşı ilgisizleştiklerini sergiler. İfadelerindeki bu eksiklik, daha önemlisi,  

duygu ya da düşüncelerini ifade edemeyecek kadar düşünsel açıdan çöküntü ve 

kısırlık yaşadıklarını göstererek, aslında kendi seslerinden de uzaklaştıklarını, 

sözlerin artık tükendiğini ve kişisel duyguların ifade edilmesinin artık anlamını 

yitirdiğini gösterir. Duygu ve düşüncelerden sıyrılarak havucun ‘havuç’ diye 

tanımlandığı ve ağacınsa ‘ağaç’ diye betimlendiği bu doğrultuda ise, bireylerin 

mekanikleştirilerek tek şekilde düşünmeye itildikleri ve böylece farklılıklarının 

ortadan kaldırılarak kolayca manipüle edildikleri sezdirilir. Karakterlerin dış 

evrenlerindeki somut nesneleri eksikçe tanımlayarak ‘gizlice’ ‘nitelik ilkesi’ni 

çiğneyişleri, benzer şekilde, birbirlerine tekrar tekrar “Hoşçakal” dedikleri ve 

“Teşekkürler” sundukları, ancak birbirlerinden bir türlü ayrılamadıkları sahnede de 

gözlemlenir: 

POZZO: Hoşçakal. 
VLADIMIR: Hoşçakal. 
POZZO: Hoşçakal. 
[Sessizlik. Hiçbiri kıpırdamaz.] 
VLADIMIR: Hoşçakal. 
POZZO: Hoşçakal. 
ESTRAGON: Hoşçakal. 
[Sessizlik.]  
POZZO: Bu arada, teşekkürler. 



 
 

181 
 

VLADIMIR: Sana teşekkürler.  
POZZO: Önemli değil. 
ESTRAGON: Evet evet. 
POZZO: Hayır hayır. 
VLADIMIR: Evet evet. 
ESTRAGON: Hayır hayır. 
[Sessizlik.] (Beckett, 2006a: 40) 

 

Görüldüğü gibi, “Hoşçakal” ifadesini kullandıktan sonra karakterlerin birbirlerinden 

ayrılmaları beklenirken, onlar ayrılmak yerine “Hoşçakal” kelimesinin ne anlama 

geldiğini önemsemeksizin sürekli bu ifadeyi tekrar ederler ve karşılıklı olarak 

birbirlerine “Teşekkürler” sunduktan sonra “Evet evet” ve “Hayır Hayır” (Beckett, 

2006a: 40) gibi onaylayıcı kelimeleri yinelerler. Bunun sonucunda ise, kullandıkları 

ifadelerin anlamı ya da ‘istenilen etkisel gücü’ ile ilgili herhangi bir sonuca 

varamazlar. Karakterlerin “Hoşçakal”, “Teşekkürler”, “Evet evet” ve “Hayır hayır” 

(Beckett, 2006a: 40) gibi anlamını düşünmeden söyledikleri kalıplaşmış klişeleri 

yineleyerek ‘nicelik ilkesi’ni ‘gizlice’ çiğnemeleri, dilin değerini yitirdiğini ve 

Esslin’in (1961) ifadesiyle “anlamını yitirmiş bir dünyada dilin de anlamsız bir 

gürültüye dönüştüğü” gerçeğini (61) sergilerken, onların klişeler tarafından esir 

alınarak nasıl bireysel düşüncelerinden mahrum edildiklerini ve kalıplaşmış 

sözcüklerin anlamsızlığıyla düşünsel kısırlığa sürüklenerek sessizliğe itildiklerini 

gösterir. Karakterlerin kendi seslerini duyurmak yerine gereksizce tekrarladıkları ve 

anlamını bile bilmedikleri klişelerin gücüne sarılmaları, ayrıca, ne kadar zayıflığa 

indirgendiklerini sergilerken, kullandıkları bu kalıplaşmış sözlerinin hiçbir anlam 

ifade etmemesi ve diyaloglarıyla çelişkili bir şekilde ‘bekleme’ eylemini 

gerçekleştirmelerinden de anlaşılacağı üzere, etki oluşturmaması, “dil ve gerçeklik 

arasında derin bir uçurumun açıldığı”nı (Esslin, 1961: 298) kanıtlar. Üstelik, 



 
 

182 
 

söyledikleri etkisiz boş sözlerden ibaretken, bunları tekrar tekrar söylemeleri, 

yaşamdaki varoluşun da anlamsızca devam eden ve sonuca ulaşmayan tekrarlardan 

ibaret olduğu sezdirisinde bulunurken, bireylerin bu tekrarlarla yanılsamaya 

gömüldüklerini ima eder. Pozzo’nun “Bir türlü… [Uzunca bir tereddüt] 

ayrılamıyorum” ifadesine karşılık olarak Estragon’un söylediği “Hayat da böyle işte” 

(Beckett, 2006a: 40) ifadesi, yaşamın da kalıplaşmış özellikteki ve yaşamaya devam 

edildiği düşünüldüğünde sonuçsuzluğunun halen farkına varılamadığı açıklık 

kazanan ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyici tekrarlardan oluştuğu gerçeğini açıkça kanıtlar. 

Gereksiz tekrarlarla çiğnenen ‘nicelik ilkesi’ en belirgin olarak ise, Vladimir’in 

sorularına kısa cevaplarla karşılık verdiği sahnede sergilendiği gibi, Godot’dan haber 

getirmekle görevli Çocuk tarafından ihlal edilir: 

VLADIMIR: Kırbaçtan korktun. 
ÇOCUK: Evet, efendim. 
VLADIMIR: Gürültülerden. 
ÇOCUK: Evet, efendim. 
VLADIMIR: İki iri adamdan. 
ÇOCUK: Evet, efendim.(Beckett, 2006a: 43) 

 
Görüldüğü gibi, Çocuk, Vladimir’in sorduğu her soruya yalnızca “Evet, efendim” 

(Beckett, 2006a: 43) ifadesiyle yanıt verir ve neden geç kaldığı hakkında tam bilgi 

vermek yerine, yalnızca tahminleri onaylamakla yetinir. Çocuğun Vladimir’in 

sorularını yanıtlarken bu şekilde eksik bilgi vererek ‘nicelik ilkesi’ni ‘gizlice’ 

çiğnemesi ve her soruya aynı cevabı vererek onu geçiştirmesi, kendini tam olarak 

ifade etme yeteneğinden yoksun olduğunu, dış evrene karşı şüpheyle yaklaştığını ve 

güvenin artık yitirildiğini belirtirken, ayrıca söylediklerinin doğru olmayabileceği ve 

gizlemek istediği bir şeylerin olduğu izlenimini verir. Beklenişin dayandırıldığı 

Godot’ya en yakın oluşuyla en fazla güven duyulması beklenirken en az bilgiyi 



 
 

183 
 

sunarak sessizliğe saklanan Çocuğun oluşturduğu bu çelişki ise, “karanlığın ve ışığın 

aynı anda var oluşunun durumumuzu açıklanamaz kıldığı”nı (Beckett’den aktaran 

Worth, 2001: 6) kanıtlayarak, insanlığın içinden çıkılması zor olan paradoksal bir 

duruma sürüklendiğine açıklık kazandırır.  

 Godot karakterleri, üçüncü olarak, kullandıkları gereksizce uzun, belirsiz, ve 

düzensiz ifadelerle ‘tarz ilkesi’ni çiğnerler. Bu doğrultuda ise, içinde yer aldıkları 

absürt evrenin karmaşıklığı ile özdeşleşerek, bulanıklık ve zorluk sergilerler. 

Oyundaki ‘tarz ilkesi’ni yıkan diyaloglardan biri, örneğin, Estragon’un Vladimir’e 

“Bu arada, şuan neredeyiz?” diye sorduğu ve karşılığında Vladimir’den aldığı 

“Burayı tanımadın mı?” (Beckett, 2006a: 52) cevabına ondan beklenmedik bir 

şekilde yanıt verdiği ikinci perdedeki sahnede gözlemlenir: 

ESTRAGON: Bu arada, şuan neredeyiz? 
VLADIMIR: Nerede olabileceğimizi düşünüyorsun? Burayı 
tanımadın mı? 
ESTRAGON: [Bir anda öfkelenir.] Tanımak mı? Tanıyacak ne var ki? 
Tüm berbat yaşamım bu bataklıkta sürünmekle geçti! Sen de gelmiş 
bana manzaradan bahsediyorsun! [Kontrolden çıkmış bir şekilde 
etrafına bakınır.] Şu pislik yığınına bir bak! Bir türlü kurtulamadım 
bundan!  (Beckett, 2006a: 52) 

 
Paul Grice’ın ‘konuşma ilkeleri’ne göre, “Burayı tanıdın mı?” sorusuna ‘Evet, 

tanıdım’ ya da ‘Hayır, tanımadım’ şeklinde net ve öz bir cevap vermesi gereken 

Estragon, ‘tarz ilkesi’ne uygun bir yanıt vermek yerine, “Tanımak mı? Tanıyacak ne 

var ki?” ifadelerini kullanarak bulunduğu yerden nefret ettiğini belirtir ve hapsolduğu 

“pislik yığını”ndan (Beckett, 2006a: 52) hiç çıkamadığını ifade eder. Estragon’un 

açıkça ‘Tanımadım’ cevabını vermek yerine, bulundukları yeri hatırlamadığını 

birçok cümleyle örtük bir şekilde ifade etmesi ve sorulmamasına rağmen ‘bağıntı 



 
 

184 
 

ilkesi’ni yıkarak yaşadığı ortamdan duyduğu memnuniyetsizliğe de değinmesi, 

birçok konuda “Bilmiyorum” (Beckett, 2006a: 50; 51; 65) ifadesini kullanışından da 

anlaşılacağı üzere derin bir yanılsama içerisinde olmasına rağmen bastırdığı 

duygularının artık saklanamayacak kadar yoğunlaştığına açıklık getirerek, yaşadığı 

çöplükten kurtulmamasına dair hissettiği çaresizliğin öfkeye dönüşecek kadar derin 

olduğunu gösterir. Ayrıca, “Tüm berbat yaşamım bu bataklıkta sürünmekle geçti! 

Sen de gelmiş bana manzaradan bahsediyorsun!” (Beckett, 2006a: 52) ifadesi, sürekli 

karanlıkla çevrelendiği için artık dış dünyaya karşı duyarsızlaştığını sergiler. Bu 

doğrultuda ise, “[…] ne kadar uzağa ve hangi yöne gittiysem, günden güne ve 

geceden geceye, hep aynı gökyüzü, hep aynı topraktı” (Beckett, 2009: 65) diyerek 

ebedi bir siyaha büründüğünü belirten Molloy gibi, Estragon’un da sürekli çürük 

kokularıyla sarmalandığı ve içindeki çökmüş evrenin ağırlığı altında ezilmişken 

nerede bulunduğunun hem hiçbir anlamının olmadığı hem de anlaşılmayı hak 

etmediği sezdirilir. Estragon’un uzun ve karmaşık cevabı haricinde ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyen en önemli bölüm ise, oyundaki en fazla ‘sapmaya uğratılan’ ve ‘öncelenen’ 

parça olan Lucky’nin monoluğudur: 

[…] kısacası insan sözün özü insan beslenme ve dışkılama 
yeteneklerine rağmen tükenir ve erir tükenir ve erir ve eş zamanlı aynı 
zamanda bilinmeyen nedenlerden dolayı tenis futbol koşu bisiklet 
sürme yüzme uçma havacılık binme kayma […] buz pateni tenisin 
nesli tükenen tüm çeşitleri sonbahar yaz kış tüm çeşit uçma sporları 
bütün çeşitlerdeki kış tenisi bütün hokey çeşitleri gibi kültür fizik spor 
pratiklerine rağmen penisilin ve suksedane kısaca tekrarlarsam ve eş 
zamanlı aynı zamanda […]. (Beckett, 2006a: 37)                   

   

İki buçuk sayfa süren konuşmasının sadece kısa bir bölümüne yer veren bu parçada 

görüldüğü gibi, birbiri ardına rastgele sıraladığı kelimelerle söz dizimi kurallarını 

yıkarak, anlamı zor olan jargonlar kullanarak ve birbiri ile ilişkili olmayan kopuk 



 
 

185 
 

ifadelere yer vererek, Lucky dili ufak parçalara ayrıştırır ve kolayca 

anlaşılabilirlikten uzak bir uğultuya dönüştürür. Bir zamanlar birçok dansı 

bilebilecek kadar entelektüel birikimli ve çok yetenekli biri olduğu gerçeğiyle 

çelişerek, Lucky’nin düşüncelerini aktarırken zihinsel engelli bir birey gibi 

gereğinden fazla sözcük kullanarak, anlam karmaşası sergileyerek ve sözcükleri 

kuralsızca bir araya getirerek ‘tarz ilkesi’ni çiğnemesi, kendisinin de belirttiği gibi, 

en yetenekli insanın bile “bilinmeyen nedenlerden dolayı”  çöktüğünü (Beckett, 

2006a: 37) ifade ederken, konuşmasının özellikle gereğinden uzun oluşu ve yersiz 

tekrarlarla dolu olması, aslında söyleyecek ne kadar çok şeyi olduğunu ve sesini 

duyurmaktan uzun süre mahrum edildiği için nasıl konuşulacağını ve nasıl 

düşünüleceğini unuttuğunu gösterir. Bu doğrultuda, bir anlamda “beynini, ruhunu ve 

emeğini zorba güçlerin ya da sistemlerin kullanımına düşüncesizce sunan, sonra da 

kendi yarattığı canavara köle olduğunu fark eden bilim adamının, sanatçının, dili 

tutulmuşluğunu” temsil ederken, aynı zamanda “‘sömürü düzeni’nin baskısı altında 

ezilmiş işçi”ye ve “politik baskılarla susturulmuş halk kitlesi”ne de ses veren Lucky 

(Yüksel, 2006: 65), en önemli olarak ise, kopuk olsa da derin anlamlar saklayan ve 

iki buçuk sayfa süren konuşmasının oyunun diğer bireyleri tarafından anlaşılmamaya 

mahkûm oluşuyla Camus’nün Sisifos Söyleni’nde tanımladığı “cam bölmenin 

gerisinde telefonda konuşan”, “kimsenin duymadığı”, sadece “saçma el ve kol 

hareketleri” görülen ve bu nedenle “neden hayatta olduğu” merak edilen “absürt” 

bireye (aktaran Esslin, 1961: 291) dönüşür. Ancak, Camus’nün tanımladığı absürt 

bireyden farklı olarak, Lucky’nin çırpınışlarının bile görülmediği dikkate 

alındığında, camın gerisinde kalarak sessizliğe itilmekten bile daha ağır bir varoluş 

sancısı çektiği açıklık kazanır. 



 
 

186 
 

 Godot karakterleri, son olarak, kendilerine yöneltilen sorulara ilişkisiz 

cevaplar vererek ‘bağıntı ilkesi’ni çiğnerler. Oyundaki ‘bağıntı ilkesi’nin çiğnenişi, 

öncelikle, Vladimir ve Estragon’un Lucky hakkında Pozzo’ya sorular yönelttikleri 

diyalogda sergilenir: çünkü, Pozzo, Lucky’den kurtulup kurtulmak istemediğine dair 

onu sorgulayan Vladimir ve Estragon ikilisini duymuyormuşçasına davranarak her 

defasında konudan farklı ifadelerde bulunur:   

  VLADIMIR: Ondan kurtulmak istiyorsun? 
  POZZO: Beni yatıştırmak istiyor ama hepsi boşuna.  
  VLADIMIR: Ondan kurtulmak istiyorsun? 

POZZO: Ne kadar iyi taşıdığını görünce onu hep yanımda tutacağımı 
sanıyor.          

  ESTRAGON: Ondan bıktın? 
  POZZO: Aslında domuz gibi taşıyor. Bu işe uygun değil. 
  VLADIMIR: Ondan kurtulmak istiyorsun? 

POZZO: Yorulmadığını görünce kararımdan vazgeçeceğimi sanıyor. 
Aşağılık planı bu işte. Sanki başka köle yok bana! [Üçü birden 
LUCKY’ye bakarlar.] Jupiter’in oğlu, Atlas! [Sessizlik.] İşte, her şey 
ortada, sanırım. Başka öğrenmek istediğiniz? [Püskürteç.]  
VLADIMIR: Ondan kurtulmak istiyorsun? 
POZZO: Bilmenizi isterim ki, onun yerinde ben olabilirdim, benim 
yerimde de o olabilirdi. Yazgımız farklı olsaydı. Sonuçta, herkes 
kendi kaderini yaşar. 
VLADIMIR: Ondan kurtulistiyorsun? 
POZZO: Pardon? 
VLADIMIR: Ondan kurtulmak istiyorsun? 
POZZO: Evet. Ancak onu kapı dışarı etmek yerine, iyi bir fiyata 
satmayı umduğum pazara götürüyorum. Gerçek şu ki, bu tür 
yaratıklardan kurtulamazsınız. Yapılacak en iyi şey bunları 
öldürmektir. (Beckett, 2006a: 24-25)      

 
Görüldüğü gibi, Vladimir Pozzo’ya sürekli olarak, ‘bildiri’ yapısında kurulmasına 

rağmen ‘sorma edimi’ni gerçekleştiren ve soru işareti alarak grafolojik sapmaya 

uğratılan “Ondan kurtulmak istiyorsun?” (Beckett, 2006a: 24) sorusunu sorar. 

Ancak, Pozzo Vladimir’in ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen bu ısrarcı sorusu karşısında 

Lucky’den kurtulup kurtulmak istemediğini belirtmek yerine, Lucky’nin ona uygun 

olmadığından, satılmaması için çeşitli hilelere başvurarak gözüne girmeye 



 
 

187 
 

çalıştığından, onu pazara götüreceğinden ve tek çarenin onu öldürmek olduğundan 

bahseder. Üstelik, aynı soruyu dört kez tekrarlayan Vladimir’i ilk kez “Ondan 

kurtulistiyorsun?” şeklindeki ‘sözcüksel’ ve ‘grafolojik’ sapmalı dolaylı sorusuyla 

duymasına rağmen verdiği cevap “Evet” şeklindeki ‘nicelik ilkesi’ni gizlice çiğneyen 

geçiştirme niteliğindeki cevaptan öteye gitmez ve Lucky’yi başından defetmek 

istediğine dair bu kısa cevabında sakladığı tereddütlerini ise sonrasında verdiği 

‘bağıntı ilkesi’’ni yıkan uzun açıklamalarıyla örtmeye çalışır: “Evet. Ancak onu kapı 

dışarı etmek yerine, iyi bir fiyata satmayı umduğum pazara götürüyorum. Gerçek şu 

ki, bu tür yaratıklardan kurtulamazsınız. Yapılacak en iyi şey bunları öldürmektir” 

(Beckett, 2006a: 24-25). Pozzo’nun Lucky’den kurtulmak isteyip istemediğine dair 

belirli bir cevap vermek yerine bu şekilde ‘bağıntı ilkesini’ gizlice çiğneyen ilişkisiz 

yanıtlarda bulunması, konuşma konusunu değiştirmeye çalıştığını göstererek 

Lucky’ye karşı nefret ve bağımlılıkla şekillenen çelişkili duygular arasında kaldığını 

sergiler. Bu doğrultuda, Pozzo’nun nefret ettiği Lucky’den neden tam olarak 

kurtulup kurtulmak istemediğini ifade edemeyişinin gerisinde efendi olabilmesi için 

Lucky’nin varlığına dayandığı ve ondan kurtulması durumunda baş başa kalacağı 

kendi zayıflığından ürktüğü gerçeklerinin yer aldığı açıklık kazanır. Var 

olabilmesinin hayvan konumuna indirgeyerek aşağıladığı Lucky’e dayandığı gerçeği 

ile cesurca yüzleşmediği için ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen ifadelerde bulunan ve 

Lucky’nin olmaması durumunda zayıflığı gün ışığına çıkacak olan varlığının 

hiçliğini örtmeye çalışan Pozzo, benzer şekilde, Vladimir tarafından ne zamandan 

beri kör olduğu hakkında sorgulandığında da ilişkisiz bir yanıt vererek ‘bağıntı 

ilkesi’ni çiğner:  

  POZZO: Körüm ben. 



 
 

188 
 

  ESTRAGON: Belki de geleceği görebilir. 
  VLADIMIR: Ne zamandan beri? 
  POZZO: Çok iyi görürdüm-ama siz dost musunuz? (Beckett, 2006a:  

77)   

 
Vladimir tarafından ne zamandan beri kör olduğu sorulan Pozzo, bu soruya uygun bir 

cevap vermek yerine kendisinden öğrenilmek istenilenle tamamen ilişkisiz olan “Çok 

iyi görürdüm-ama siz dost musunuz?” (Beckett, 2006a: 77) yanıtını verir. Pozzo’nun 

ne zamandan beri kör olduğuna açıklık getiren bir yanıt vermek yerine eskiden iyi 

görebildiğini söyleyerek ‘bağıntı ilkesi’ni gizlice çiğneyen ilişkisiz bir ifade 

kullanması, körlüğünü kabullenemediğini, güçsüzlüğünü zorbalığının kalın duvarları 

ile örtebildiği eski günlerine özlem duyduğunu ve eskiden sahip olduğu güçle şu anki 

durumunu örtmeye çalıştığını sergiler. Pozzo’nun maskesi ortadan kalkan zayıflığını 

geçmişteki gücüyle örtmeye çalıştığı ve derin bir illüzyona gömülerek 

kabullenemediği gerçeklerinden uzaklaşmak istediği, en önemli olarak ise, eskiden 

çok iyi gördüğünü söyledikten sonra Vladimir ve Estragon’a dost olup olmadıklarını 

sormasıyla açıklık kazanır; çünkü, ‘bağıntı ilkesini’ çiğneyen bir şekilde kendisi 

hakkındakilerin kim tarafından öğrenildiğine dikkat etmesi, zayıflığının herkes 

tarafından bilinmesini istemediğini ve halen kendine dair gerçekleri saklama çabası 

içerisinde olduğunu gösterir. Bu doğrultuda, Pozzo’nun varlığına tehdit 

oluşturabileceğini düşündüğü zayıflığının açıklık kazanmasından korktuğu 

yansıtılırken, benzer şekilde, zorbalığının gerisinde sakladığı güçsüz varlığı 

örtülerinden sıyrılan ve kendi zayıflığı ile baş başa kalan absürt bireyin güç 

ilişkisinden ibaret olan evrende yok edilme tehlikesi taşıdığı için varlığını tehdit eden 

zayıflığını kapatmaya uğraştığı da gün ışığına çıkar. Böylece, Pozzo’nun kör 

olmadan evvel de bir köleye bağımlı olabilecek kadar öz güvensizken ve içi 



 
 

189 
 

doldurulmuş hayvanlara benzerken, bu zayıflığını emir söz edimleri ile şekillenen 

zorbalığı ile örtmeye çalışmasının gerisinde her an son verilme tehlikesi ile baş başa 

olan varlığını devam ettirebilme isteğinin yer aldığı da anlam kazanmış olur. Kendi 

ile yüzleşmediği için ısrarcı Vladimir’in “Birden bire kör oldunuz?” şeklindeki 

dolaylı sorusu karşısında da “Gerçekten harika” (Beckett, 2006a: 79) diyerek ‘bağıntı 

ilkesi’ni çiğnemeye devam eden Pozzo gibi, Vladimir ve Estragon ikilisi de 

birbirlerine verdikleri mantık sınırlarını zorlayan ilişkisiz cevaplarla ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğnerler. Örneğin, Estragon’un “Bir uyuyabilsem” şeklindeki isteğine Vladimir 

“Dün uyumuştun” (Beckett, 2006a: 61-62) ifadesiyle karşılık verir. Estragon’un 

uyumak için yalvarışı, ortasında kaldığı gerçeklerin kamaştırıcı ışığından uzaklaşmak 

istediğini ancak kaçınılması olanaksız olan bu öldürücü ışıktan gizlenmekte 

zorlandığını sergilerken, ‘şemalar’a göre yakınan Estragon’a tavsiyeler vermesi 

beklenen Vladimir’in günlük yaşamın sürekli bir ritüeli olan uyuma eylemini 

süreksiz bir eyleme indirgeyip ‘semantik sapma’ya uğratarak ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğneyen bir şekilde ona dün uyuduğunu söylemesi, Vladimir’in gerçekler karşısında 

Estragon’dan daha cesur olduğunu kanıtlar ve itildikleri kısır döngü içerisinde sürekli 

tekrar ettikleri eylemlerin her ikisini ne kadar sıktığını ortaya koyar. Üstelik, yaşam 

karmaşasında yer alarak doğacak günle yeni hedeflerine ulaşmayı hedefleyen bir 

insan için gereksinim olarak kabul edilen uykunun Estragon için yeni günden kaçış 

sağlayacak bir vasıtadan öteye gitmediği ve Vladimir içinse süreksiz bir eylem 

olduğu dikkate alındığında, absürt bireyin her doğan günle daha fazla öldüğü açıklık 

kazanırken, en önemli olarak ise, yaşıyor oldukları yanılsamasıyla zaten kapılmış 

oldukları uykudan haberdar olmayıp sanki uyanıkmışçasına uyumayı hayal eden 

bireyin tutsak edildiği derin dramatik ironi içerisinde çaresizliğine son vermeyi 



 
 

190 
 

düşünebilecek kadar çaresiz olduğu da aydınlığa kavuşur. Bu doğrultuda, bireyin 

varoluş absürtlüğüne dair önemli gerçekler ortaya koyulurken, Vladimir’in 

Estragon’a söylediği ‘bağıntı ilkesi’ni yıkan “Dün uyumuştun” (Beckett, 2006a: 62)  

cevabının gerisinde geçmişte maruz kaldığı şiddete, zorbalığa ya da indirgemeci 

tutumlara sessiz kalarak bir daha hiçbir zaman onarılamayacak kadar ufak parçalara 

ayrıştırılan absürt bireyin gömüldüğü bu sessizlik uykusundan artık uyanması 

gerektiği sezdirisinin yer aldığı dikkate alındığında ise, ‘bağıntı ilkesi’ni yıkarak 

kurallar dışına çıkan ifadelerin ‘bağıntı ilkesi’ne uyan ifadelerden daha çarpıcı 

olduğu da kanıtlanır. Oyundaki ‘bağıntı ilkesi’nin yıkıldığını gösteren en önemli 

konuşmalar arasında, son olarak, Vladimir’in “Formda değiliz. Biraz derin nefes 

almaya ne dersin?” diyerek forma girmeleri için Estragon’a derin nefes almayı 

önerdiği konuşma yer alır; çünkü, ‘öneride bulunulan kişi şemaları’na göre 

Estragon’un ona öneride bulunan Vladimir’e derin bir nefes almalarına dair olumlu 

ya da olumsuz bir yanıt vermesi beklenirken, Estragon’nun bu öneri karşında verdiği 

cevap ‘nefes alma’ eylemi gibi yaşamsal bir eylemin ‘koşma’ eylemi gibi süreksiz 

bir eyleme indirgenerek ‘semantik sapma’ya uğratıldığı ve böylece öncelendiği 

“Nefes almaktan yoruldum” (Beckett, 2006a: 68) yanıtından öteye gitmez. Ona 

sunulan öneriye açıkça cevap vermesi beklenilen Estragon’un hem bulanıklığı ile 

‘tarz ilkesi’ni yıkan hem de öğrenilmek istenilenle ilişkisizliği ile ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğneyen “Nefes almaktan yoruldum” (Beckett, 2006a: 68) ifadesini kullanması, artık 

yaşamak istemediğini gösterirken, The Unnamable (Adlandırılamayan) isimli 

Beckett romanında “Sessizliğin son bulması sadece bir şeyin göstergesidir. Emirler, 

yakarışlar, tehditler, övgüler, suçlamalar, nedenler” (Beckett, 2010b: 50) diyerek 

sessizliğin kırılmasının bireyin önemsendiğinin değil bireyin kalıplaşmış sözlerle 



 
 

191 
 

manipüle edildiğinin göstergesi olduğunu dile getiren ve bu doğrultuda onu insan 

yapan duygularının kalıplaşmış sözler gerisinde karanlığa itildiğini ima eden kimliği 

belirsiz karakter gibi ruhu ile ilgili gerçeklerin manipüle etmekten öteye gitmeyen 

sözler gerisinde sessizliğe indirgendiğini ve bu nedenle duyarsızlıkla örtülmeye 

çalışılan duygularını sorulmadan açıklayacak kadar duyulmaya susuz olduğunu 

belirtir. Estragon’un ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen cevabıyla kendi sesini duyurmayı 

amaçladığı, benzer şekilde, elindeki turpu isteyip istemediğini soran Vladimir’e 

‘evet’ ya da ‘hayır’ şeklinde belirli bir cevap vermek yerine, “Ben sadece kırmızı 

turp severim” (Beckett, 2006a: 60) ifadesini kullanışı ile de kanıtlanır; çünkü, hangi 

turpu sevdiği sorulmadığı halde ‘bağıntı’ ve ‘tarz’ ilkesini açıkça çiğneyerek kendi 

sevdiği turp çeşidinden bahsetmesi ve dolaylı olarak turpu istemediğini ima etmesi, 

kendisinin de beğenileri olan ve önemsenmesi gereken bir insan olduğu gerçeğinin 

kabullenilmesini istediğini gösterir. Estragon’un bu şekilde kendini kabullendirmeye 

ve değerli göstermeye çalışması ise, duyarsızlık duvarlarının gerisinde sessizliğe 

hapsedilen absürt bireyin sarmalandığı bu karanlıktan sıyrılmak adına özsaygısını 

ayaklar altına almakta tereddüt etmediğini kanıtlarken, insanın onu aşağılayan kişiler 

tarafından değer görmek için kendi kendini de aşağıladığını ve özsaygısından 

habersiz bir şekilde varoluş absürtlüğünün trajikomikliğinde kaybolduğunu da 

aydınlığa kavuşturur.          



192 
 

IV. BÖLÜM 

PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ ADLI ESERİNİN BİÇEMBİLİMSEL 

ANALİZİ 

4.1. Doğum Günü Partisi 
 

Var olabilmenin yalnızca çoğunluk tarafından seslendirilmekle mümkün 

olduğu sosyal evrende kendi sesini duyurmak isteyen bireyin bu amacı 

doğrultusunda kendini hapsetmek zorunda kaldığı dört duvar arasındaki 

yanılsamadan ibaret olan idilik dünyasından tehditkâr güçlerce kaçınılmaz bir şekilde 

koparılarak gerçekler karşısındaki hiçliği ile yüzleştirilmek üzere sessizliğe 

indirgendiği ve sığındıkları sıradanlıklarla gerçeklere sağırlaştırılan çevresindekilerin 

bu sessizliğe karşı kayıtsızlığı sonucunda onulmaz bir çaresizliğe itildiği korku, 

şüphe, tehdit, ve kaygı gibi ruhu acıya hapseden hislerle çevrili karmaşık bir evrene 

kapı açan Doğum Günü Partisi (1957), insanın varoluş anlamsızlığını bilindik 

sözlerin şaşırtıcı keskinliği ve ürkütücü derinliği ile sergileyen Pinter’in en önemli 

oyunları arasında yer alır.  

 “Objektif kurallara dayanmak yerine çoğunlukla korkutmayla, toplumdan 

uzaklaştırma tehdidiyle ve hatta öldürme tehlikesiyle dayatılan ortak değerlerin 

etkinleştirilmesi üzerine oturan” ve bireye önceden tanımlanmış belirli bir kimlik 

empoze eden bir evren sunan Doğum Günü Partisi (Haney, 2008: 38), karakterlerinin 

sıradan görünümlü sözlerine ve eylemlerine rağmen gerçeklikten çok ötede bulunan 

ve gizil derinlikler saklayan bir sıradışılık barındırır. Gündelik yaşamın birer parçası 

olan mısır gevreğinin, kızarmış ekmeğin ve çayın eşlik ettiği bilindik bir kahvaltı 

sahnesiyle başlayan oyunun büründüğü komiklik maskesinin gerisinde korkunç bir 



193 
 

trajedi saklayan anlamlandırılamayan eylemlerle birlikte bir insanın acımasızca yok 

edilişiyle sonuçlanması, bu sıradışılığın göstergesidir. 

“Tamamen eşsiz çalışı” ile (Pinter, 1991: 22)9 verdiği piyano konserinin 

ardından kimliği bilinmeyen kişilerce uğradığı saldırıdan başka geçmişine dair 

hakkında hiçbir şey bilinmeyen Stanley, topluma tehdit olarak görüldüğü için 

sonlandırılmak istendiği anlaşılan farklı kimliğini korumak amacıyla Meg ve Petey 

çiftinin deniz kıyısındaki sakin pansiyonuna saklanır ve bu herkesten uzaktaki 

pansiyonda sosyal gerçeklerden yalıtılmış bir yaşam sürmeyi tercih eder. Ancak, 

Carpenter’in (1974) “rahim”e benzettiği Meg’in pansiyonundaki bu her şeyden 

soyutlanmış ve sosyal gerçeklerden habersiz bir şekilde sürdürdüğü sessiz yaşantısı 

(393), isimlerinden anlaşılacağı gibi Yahudilik ve Katoliklik gibi batı uygarlığının iki 

geleneksel dinine mensup olarak “gelenek ve konformizm”i temsil eden ve 

“insanların mevcut kurallara itaatini sağlamak adına toplumun din gücünü 

sömürüşünü” yansıtan Goldberg ve McCann (Dukore, 1962: 52) ismindeki iki 

yabancının gelişi ile son bulur. Stanley’in maruz bırakıldığı “ruhsal saldırı” ilk olarak 

McCann’in elindeki gazete parçasını beş eşit parçaya ayırmasıyla baş gösterir 

(Burkman, 1971: 29). Parçalanan gazete parçası gibi paramparça edileceğini anlayan 

Stanley, bu doğrultuda, daha öncesinde onunla dışarı çıkmak istediğini söyleyen 

Lulu’ya verdiği “Gidecek hiçbir yer yok” (Pinter, 1991: 26) yanıtındaki gerçekle 

yüzleştirilmek üzere, kendini kapattığı yanılsamayla dolu dünyasından 

uyandırılmaya çalışılır. Böylece, Meg’in ısrarlarıyla Goldberg ve McCann tarafından 

onun için zoraki olarak hazırlanan ‘doğum günü partisi’nde “Neden herkesin 

zamanını harcıyorsun, Webber?”, “Neden bu kadar kötü davranıyorsun, Webber?”, 
                                                 
9Doğum Günü Partisi’nden yapılan alıntılar, tezin yazarı tarafından çevrilmiştir. 
 



194 
 

“Teşkilattan neden ayrıldın?” ve  “Neden bize ihanet ettin?” gibi sorularla azarlanır; 

“Günah kokuyorsun” ve “Anasını kirleten!” gibi ‘olumlu imaj zedeleyici’ ifadelerle 

aşağılanır; ve “Tavuk neden yolun karşısına geçti?” ya da “Pijama olarak ne 

kullanıyorsun?” (Pinter, 1991: 47; 48; 50; 51)  gibi anlamsız sözlerle bilinci çöküşe 

zorlayan psikolojik baskıya maruz bırakılır. Onu aşağılık konumuna indirgeyen ve 

Burkman’ın (1971) ifadesiyle “günah keçisi” ile özdeşleştiren (29) bu gibi sözlere 

maruz bırakılmasının sonrasında ise, topluma uymadığı müddetçe sesinin 

duyulmayacağını ima eden “Ölüsün sen” (Pinter, 1991: 52) gibi kimlik yıkıcı 

ifadelerle kendi kimliğinden koparılmaya çalışılırken McCann tarafından gözlüğü 

kırılarak sessizlikle çevrili ebedi bir karanlığa mahkûm edilmek üzere Monty’ye 

götürülür. Bu doğrultuda, “yeni bir hayatın, yeni bir kimliğin ve kişiliğin habercisi 

olan doğum, sıradışı bir dirilişe dönüşür” (Rahimipoor, 2011: 594). Ancak bu 

‘diriliş’, küflü sayfalar arasında kayboluştan başka hiçbir anlama gelmediği gibi fark 

edilmeyen bir ölüm çığlığından öteye de geçemez. Piyano çalacak kadar kültürlü 

olduğu ve kendini duymak adına sosyal varlığına son vermeyi göze alabilecek kadar 

idealist bir ruh taşıdığı anlaşılan Stanley’in ‘doğum günü partisi’ adı altında düzenlen 

törenin ardından “Ih-gıghh…ıh-gıghhh….” (Pinter, 1991: 85) gibi sözlerle boş bir 

gürültüye dönüştüğü düşünüldüğünde, ‘bireysel ölüm’ anlamına gelen bu ‘diriliş’in 

aslında nasıl toza bulanışı resmettiği görülürken, partinin sarhoşluğundan 

sıyrılamayan Meg’in ve aslında kendine ait olmayan varlığına kalkan ettiği 

kayıtsızlığının gerisine saklanan Petey’in Stanley’in bu şekilde küfe bulanışına 

tepkisiz kaldıkları dikkate alındığında ise, çoktan anlamsızlık çukuruna itilen bireyin 

evrende var ya da yok olmasının hiçbir anlam taşımadığı çarpıcı bir şekilde 



195 
 

kanıtlanarak doğum sanılan ölüm çığlığının duyulmaya değer görülmediği de açıklık 

kazanır. 

Kendisi ile ilgili söylediği “Yenildiğimde kendime yenilmemiştim” ve 

“Başardığımda kendim için başarmam” şeklindeki sözlerinden de anlaşılacağı gibi 

bireylerin “sabit bir kimlik”ten yoksunlaştırılarak yaşamlarını kim olduklarından ve 

ne anlama geldiklerinden bihaber olarak sürdürmelerine vurgu yapan Pinter (aktaran 

Rahimipoor, 2011: 595), kendini tanımlamaktan alıkoyulup tanımlanmaya maruz 

bırakılan ve eylemlerinin yalnızca dış dünyada anlam kazanmasıyla mekanikleşerek 

kendi sesine yabancılaştırılan bireyin varoluş anlamını yitirişine ve kendinden zoraki 

sıyrılışına dair yaptığı bu vurgusunu Doğum Günü Partisi oyununda yalnızca 

kısırlaştırılan ve çocuk konumuna indirgenen Stanley karakteri aracılığıyla değil, 

aynı zamanda kurallara uyarak toplumdaki bu bireysel kısırlaştırmanın nasıl 

uygulandığını keskin bir şekilde gözler önüne seren Petey, Meg, Lulu, McCann ve 

Goldberg karakterleri ile de sağlar. 

Modern bireyin sosyal güçlerce “hiçliğe indirgenişi”nin kaçınılmazlığını ve 

bu nedenle yok edilmemek uğruna kurallara karşı verdiği mücadelenin nafile 

olduğunu sergileyen Pinter’ın Doğum Günü Partisi’ndeki karakterlerinden öncelikle 

geçmişte verdiği piyano konseriyle artist olduğu anlaşılan Stanley, sosyal güçler 

tarafından “bireysellik” unsuruna alıkoyulan ve “uyuşturulan” insanın maruz 

bırakıldığı ürkütücü saldırıyı yansıtır (Dukore, 1962: 47; 51). Oyunla ilgili Peter 

Wood’a yazdığı mektubunda Pinter’ın (1958) ifade ettiği gibi, yaşamda kalabilmek 

için mücadele vermesi ve çoğunluğun ezici gücü altında kalmayı reddetmesi 

Stanley’in her ne kadar “anti-konformist” olduğunu gösterse de bu tutumları onu 



196 
 

hiçbir zaman “kahraman” ya da “isyancı” yapmaz; çünkü, verdiği savaşa rağmen 

kendisi olduğunun farkına varamayan Stanley, bireysel kimliğini kendine açıklama 

cesaretinde bile bulunamaz: “Stanley tek geçerli mazeretinin- kendisi olduğunun-

farkına varamaz- bu nedenle kendisine ait bir kimliğe sahip olduğunu asla açıkça 

söyleyemez. Sadece hayallere, yalana ve blöfe sarılarak, korku içerisinde kendini 

haklı çıkarma girişiminde bulunur” (81; 82). Sosyal kurallarca tanımlanmayı 

reddederek kendi olarak var olmayı isteyen Stanley’in bu amacına ulaşmak için 

yüksek sesle kim olduğunu kabul ettirmek yerine Meg’in ıssız pansiyonundaki dört 

duvar arasına sıkışmayı ve gerçeklerden yalıtılmış olan bu sahte dünyada kendini her 

şeyden soyutlamayı tercih etmesi, şüphesiz ki, Stanley’in manipüle edilmeye kör 

olmayışına rağmen kendini açıkça gerçekleştirmeyecek kadar korkak olduğunun 

kanıtıdır. Bu doğrultuda açığa çıkan Stanley’in gerçek ve illüzyon arasında sıkıştığı 

ve kimlik bunalımına maruz kaldığı gerçeği ise, Karwowski’nin (2009) ifadesiyle, eş 

zamanlı kullandığı ‘Stanley’ ve ‘Webber’ isimleri arasındaki çelişki ile daha fazla 

açıklık kazanır; çünkü, ‘Stanley’ ismi “araştırmacı”, “gerçeğin peşindeki kişi” 

anlamlarına gelirken, Goldberg ve McCann’in ona seslenirken kullandıkları 

‘Webber’  ismi, “illüzyon ağı”na takılmış insanı belirtir (228). Böylece, isimleri 

arasındaki karmaşayla Stanley’in rol karmaşasına ayna tutulurken, en önemli olarak 

ise, yaşamını sürdürdüğü sakin görünümlü pansiyon duvarlarının gerisinde 

ayrıştırıldığı parçalarının kaybolmasıyla bütünlüğe erişmesi imkânsızlaştırılan bir ruh 

taşıdığı gerçeği de gözler önüne serilir.  

Kahvaltı masasında ona birbiri ardınca sıraladığı sorular yönelten ve 

sabırsızca cevap bekleyen Meg’e ‘Evet’, ‘Hayır’, ‘Çok iyi’ ve ‘İyi’ gibi ‘nicelik’ ve 

‘tarz’ ilkelerini çiğneyen cevaplar verdiği dikkate alındığında ilgisiz bir eş olduğu 



197 
 

ortaya çıkan Petey karakteri, Sakellaridou’nun (1988) ifade ettiği gibi, Meg’in 

“psikolojik ihtiyaçlarını tam anlamıyla karşılayabilecek güçten yoksundur” ve 

“köhnemiş evlilikleri”nin sürdürülebilmesi için sessizliğe sığınır (40). Bu doğrultuda, 

Petey’in eşine karşı kayıtsız olduğu açıklık kazandığı gibi benzer şekilde memnun 

olmadığı bir ilişkiye son veremeyecek kadar pasif bir kişiliğe sahip olduğu da 

belirginleşir. Ancak, Petey’in oyun boyunca gösterdiği bu sessizliği onun pasifliğini 

gösterse de, bu pasiflik hiçbir zaman onun gerçeklere karşı kör olduğu anlamına 

gelmez. Goldberg ve McCann tarafından Monty’ye götürülen Stanley’e “Stan, 

dinleme onları!” (Pinter, 1991: 86) ifadesini kullanarak Stanley’i uyarması, Petey’in 

taktığı sessizlik maskesiyle çelişen uyanık bir bilinç taşıdığını gösterirken, 

gerçeklerden haberdar olmasına rağmen kendi sosyal varlığına son verilmemesi için 

Stanley’in götürülüşüne karşı çıkamaması, gerçeklere karşı kör olmayıp gerçeklerden 

kaçındığını belirterek bireyin kendi çıkarları için sessizliği kendine kalkan etmeye 

mahkûm edildiğine de ışık tutar.  

Varlıklarının anlam kazanabilmesi için ihtiyaç duydukları “psikolojik 

bütünlüğe ve entegrasyona” erişmelerinde sığınabilecekleri tek kalkanları olan “güç” 

unsuruna sahip olmayı arzulayan Pinter kadınları (Adler, 1981: 377) olarak Meg ve 

Lulu karakterlerinin her ikisi de, kadının tamamlanmak için toplumda verdiği 

mücadeleyi resmederler. Bu doğrultuda, Sakellaridou’nun (1988) belirttiği gibi, Lulu 

ve Meg’in “kadın-fahişe” ikileminde yer alarak yalnızca erkeklerle olan ilişkileri 

dâhilinde anlam kazandıkları ve erkekler tarafından aşağılanarak ötekileştirildikleri 

dikkat çeker (44). Ancak, Meg ve Lulu’nun kadın kimliklerinin gerisinde duyulmayı 

bekleyen birer insan taşıdıkları düşünüldüğünde, onların bütünlüğe erişmek adına 

verdikleri bu mücadeleyi feminist bakış açısıyla sınırlandırmanın doğru olmayacağı 



198 
 

açıklık kazanır. Her ikisinin de kadınların erkeklerce nasıl hiçliğe indirgenişini 

resmetmenin ötesinde varoluş anlamını yitiren absürt bireyin duyarsızlığın gerisine 

itilişini ve kendi girdaplarında kayboluşunu yansıtması, Meg ve Lulu’nun feminist 

eleştiriye indirgenemeyecek kadar derin bir sese sahip olduğunu kanıtlar niteliktedir. 

Son olarak, “hem yaşamı kontrol eden gizli güçleri hem de bu gücü kendi 

çıkarlarını gerçekleştirmek adına kabul eden yöneticileri, idarecileri ve karar alıcıları 

yansıtan” Goldberg ve McCann çifti (Lesser, 1972: 37), baskı altına aldıkları 

Stanley’e psikolojik ve fiziksel saldırıda bulunarak bireyin mevcut güçler tarafından 

nasıl acımasızca hiçliğe indirgenişini gözler önüne sererler. Ancak, sergiledikleri 

eylemlerin dehşeti ve söyledikleri sözlerin ‘imaj zedeleyici’ keskinliği onların her ne 

kadar birer zalimden öteye geçmediklerine dair bir yargı oluştursa da, Silverstein’ın 

(1993) ifade ettiği gibi, kendilerinin de bireysel kimlikten yoksun olup yalnızca 

hizmet ettikleri güçlere  “sözcü”  olarak var olabildikleri ve kendi kişiliklerinde sahip 

olduğu farklılıkların bile tanımlandıkları kodlarca yok edildiği (142) 

düşünüldüğünde, hem Goldberg’in hem de McCann’in esasen kendilerini 

gerçekleştiremeyecek kadar korkak ve kendilerine ait olmayan bir dille uyuşturulmuş 

bir bedende yaşamaya son veremeyecek kadar çaresiz oldukları açıklık kazanır. 

4.2. Doğum Günü Partisi’nin Şema Teorisine Göre Analizi 

 Mısır gevreğinin, çayın ve kızarmış ekmeğin eşlik ettiği bir kahvaltı 

sabahında evin hamını rolündeki Meg’in çekmeceden aldığı bir çift çorabı dikişiyle 

ve eşi rolündeki Petey’in ise sıradan bir şekilde gazete okuyuşu ile başlayan Doğum 

Günü Partisi, barındırdığı eylemlerin ve çizdiği insan portrelerinin bilindik izler 

taşımasıyla gerçekçi yaşamdaki ‘şemalar’a tamamen uyumlu gibi görünür. Ancak, 



199 
 

barındırdığı bilindik eylemler, kişiler ya da insanlar arasındaki ilişkiler bir bütün 

olarak incelendiğinde, oyunun tecrübelere ya da ortak bilgiye dayanan ‘şematik’ 

yargılarla tamamen örtüşmediği ortaya çıkar. Meg’in Petey’e sorduğu “Bu sabah çok 

mu çalıştın?” sorusu gibi basitlik içeren bir soru barındırabilecek kadar bilindik 

yaşamdan izler taşıyan Doğum Günü Partisi’nin ‘şemalar’a tam olarak uyum 

sergilemediği gerçeği, günlük yaşamla tamamen uyumlu gibi görünen başlıca Meg, 

Stanley, McCann ve Goldberg isimli karakterlerinin ve ‘oda tutma’ ‘parti verme’ ya 

da ‘sorgulama’ gibi basit eylemlerinin bir bütün çerçevesinde ele alındıklarında 

gerçeklikten uzaklaşarak, bilindik yaşamdaki tecrübelere ya da ortak bilince dayanan 

‘şemalar’la çelişmeleriyle açıklık kazanır.             

 Doğum Günü Partisi’nin şemalarla çelişkisi, ilk olarak, bilindik rollerinin 

gerisinde farklı rollere bürünen ya da kişisel açıdan bütünlüğe erişemeyerek onlar 

için tanımlanan kimliklerle uyuşmayan özellikler gösteren Meg, Stanley, Goldberg 

ve McCann isimli karakterlerin kimliklerindeki ve diğer insanlarla ilişkilerindeki 

karmaşa aracılığı ile gözlemlenir. 

Oyundaki karakterlerden, ilk olarak, Meg’in yaşlı bir ev hanımı olduğu ve eşi 

Petey’le birlikte deniz kıyısındaki bir pansiyonun işletmeciliğini yaptığı anlaşılır. Bu 

doğrultuda, Meg’in ‘pansiyon işletmecisi şeması’na göre ‘kurumsal güç’ sahibi 

olduğu müşterilerine karşı resmiyet sergilemesi; ‘evli bir bayan şeması’na göre 

yabancı erkeklerden herhangi bir cinsel ilgi arayışında olmaması; ve ‘yaşlı şema’sına 

göre ise, genç kızlık hayallerine kapılmaması beklenir. Ancak, Meg’in Stanley ve 

Goldberg ile olan ilişkileri ve onlara karşı davranışları onunla ilgili bu gibi 

beklentilerin yıkılarak şemaların çiğnendiğini gösterir. Meg’in şemalarla çelişkisi, 



200 
 

öncelikle, Stanley ile arasındaki sıradışı ilişki doğrultusunda açığa çıkar; çünkü, 

‘pansiyon işletmecisi’ olarak, pansiyonunda konaklayan müşterisi Stanley’e karşı 

‘kurumsal güç’ sergilemesi ve resmiyet göstermesi gerekirken, Meg Stanley’i adeta 

kendi çocuğu yerine koyar ve ona bir yöneticiden ziyade bir anne gibi davranır. 

Örneğin, eşi Petey’le kahvaltı yaptıkları sırada sanki Stanley’in annesiymiş gibi 

“Gidip çağırayım şu çocuğu” diyerek onu uyandırmaya çalışır ve ona Bay Stanley 

diye seslenmek yerine “Stan” ya da “Stanny” (Pinter, 1991: 13) gibi samimiyet 

göstergesi olan isminin kısaltılmış şekilleri ile seslenir. Benzer şekilde, henüz 

uyanmadığı için “Stan! Derhal aşağıya inmezsen gelip seni indirmesini bilirim! Bak 

geliyorum ama! Üçe kadar sayıyorum! Bir iki! Üç! Almaya geliyorum seni!” (Pinter, 

1991: 13) diyerek onu söz dinlemediği için tehdit edilen bir çocuk konumuna 

indirger. Meg’in hem pansiyon yöneticisi olarak hem de yaşça büyük olarak Stanley 

üzerinde sahip olması gereken ‘kişisel’ ve ‘kurumsal’ gücü bu şekilde şemalarla 

çelişen ‘anne’ ve ‘çocuk’ arasındaki ‘sosyal güç’ ilişkisine dönüştürmesi, Stanley 

uyandıktan sonraki sözlerinde de gözlemlenir: çünkü, eğer acele etmezse kahvaltı 

vermemekle tehdit ettiği Stanley uyanınca ona “İyi uyudun mu?” diye sorar, “Haydi 

uslu bir çocuk gibi ye bakalım”  der, üçüncü perdede o uyanmadan dışarı çıkacağı 

sırada yalnız bıraktığı çocuğunun peşinden ağlayacağından endişe eden bir annenin 

telaşına bürünerek “Hemen geleceğimi söyle ona” şeklindeki anne şefkati dolu 

ifadesiyle Petey’den Stanley’e hemen döneceğini iletmesini ister ve Stanley’e resmi 

ve nezaketli bir şekilde davranması gerekirken ona “Şu kayışla iyi bir dövmeli seni” 

(Pinter, 1991: 14; 71; 18) gibi aşırı samimiyet göstergesi sayılan ‘olumlu’ ve 

‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ bir ifadeyle saldırarak onu çocuk gibi azarlar. Üstelik, 

oğlunu kızdırmaya çalışan bir annenin yaptığı gibi onun saçlarını karıştırarak, 



201 
 

arkasına geçip “Gıdı gıdı” diyip ensesini gıdıklayarak ve hatta doğum günü hediyesi 

olarak ona “oyuncak davul” alarak (Pinter, 1991: 18; 19; 36), bir ‘pansiyon 

işletmecisi şeması’nın sınırlarını belirgin bir şekilde aşar. Meg’in Stanley’le 

arasındaki ilişki aracılığıyla şemalarla çelişki oluşturması, ona karşı anne rolünü 

üstlenmesi ile açıklık kazandığı gibi, onu sevgilisi ya da eşi yerine koyuşu ile de 

dikkat çeker; çünkü, yönetici konumundaki Meg’in müşterisi olan Stanley’den 

herhangi bir cinsel beklenti içinde olmaması gerekirken, Meg Stanley’i cinsel tatmin 

sağlayabileceği bir sevgili ya da ona karşı belirli sorumlukları olan bir eş konumuna 

sokar. Bu doğrultuda ise, yönetici konumundaki bir bireyden müşterisine naz 

yapması ya da evli bir bireyin kendinden küçük bir insandan cinsel tatmin arayışında 

bulunması beklenmeyeceği için hem ‘pansiyon işletmecisi şeması’ ile hem de ‘evli 

bir bayan’ şeması ile çelişir. Meg’in Stanley’i sevgilisi ya da eşi gibi görerek bu 

şekilde şemalarla çelişmesi, örneğin, sevdiğinin karşısında güzel görünmek isteyen 

genç bir kızmışçasına Stanley kahvaltıya inmeden evvel aceleyle saçını düzeltmeye 

gayret edişiyle; Stanley Berlin’de yeni bir iş teklifi aldığını söylediğinde terk 

edileceğinden korkan bir sevgili gibi ona gitmemesi için “Hiçbir yere gitme, Stan. 

Burada kal. Burası daha iyi olur senin için. Zavallı Meg’inden ayrılma” sözlerini 

kullanışıyla; Stanley ona “yıvışık eski çamaşır torbası” diye seslenerek onu hayat 

kadını yerine koyduğunda bile umarsızca Stanley’in kolunu duygulu bir şekilde 

okşayışıyla; ve Stanley, Goldberg ve McCann ikilisinin gelişine dair haberle tedirgin 

olduğunda ona “Stan, seni uyandırmayacaklar, söz veriyorum” ya da “Sabah çayını 

yine odana getiririm” (Pinter, 1991: 23; 19; 35) gibi ifadelerlerle seslenerek sanki 

eşine karşı görevlerini en iyi şekilde yerine getirmek isteyen bir eş rolüne bürünmesi 

ile açıklık kazanır. Bu doğrultuda, Sakellaridou’nun (1988) Petey’le olan 



202 
 

evliliklerinin kısırlığına dayandırdığı Meg’in Stanley’e karşı bu “bağnazca” 

bağımlılığı ve onu hem “erkek evlat” hem de “sevgili” yerine koyuşu (39), onun hem 

‘pansiyon yöneticisi şeması’yla hem de ‘evli bir bayan şeması’yla çelişmesine neden 

olur. “İyi uyudun mu?” ya da “Stan, seni uyandırmayacaklar, söz veriyorum” (Pinter, 

1991: 14; 35) gibi söz edimleri bağımsız olarak ele alındıklarında bilindik yaşama ait 

sıradan ifadelerken, bu ifadelerin Meg tarafından ‘kurumsal güç’ ilişkisi açısından 

üstünlük gösterdiği Stanley’e karşı söylendiği ve bir müşteriye söylenmeyecek kadar 

samimiyet içerdiği dikkate alındığında, Pinter’ın bilindik sözlerinin aslında nasıl 

basitlikten uzaklaşarak şemalarla gizli ancak keskin bir şekilde çeliştikleri de gözler 

önüne serilir. Stanley ile ilişkilerinin kanıtladığı gibi bilindik rolüyle tamamen 

uyuşmayan tutumlar sergileyerek ortak bilgi ile çelişen Meg, ikinci olarak ise, 

Goldberg’le ilişkisinin sıradışılığı sonucunda şemalarla çelişir; çünkü, ilk 

karşılaştıklarında Goldberg’in ona “Bayan Boles” diye hitap ederek “Nasılsınız, 

Bayan Boles?” (Pinter, 1991: 30) gibi nezaket içeren sorular sorması, aralarında 

olması gereken mesafeye uyumlu gibi davranarak resmiyetlerini korudukları 

izlenimini vermesine rağmen, ‘pansiyon işletmecisi’ olarak henüz yeni tanıdığı 

müşterisi konumundaki Goldberg’e mesafeli davranması beklenen Meg ‘kurumsal 

gücü’ ile Goldberg’e karşı doğan üstünlüğünü hiçe sayarak Goldberg’in müşterisi 

olduğunu adeta unutur ve ona karşı ne bir ‘yönetici şeması’na ne de ‘evli bir bayan’ 

şemasına tamamen uyan aşırı samimi bir tutum sergiler. Bu doğrultuda, Goldberg’in 

de başlangıçta söylediği resmiyet içeren ifadelerinden uzaklaşarak ‘müşteri 

şeması’ndan kısmen sıyrılmasıyla ise, ortak bilincin sınırlarını daha fazla zorlar. 

Meg’in Goldberg’le aşrı samimi bir ilişki içerisine girerek ‘pansiyon işletmecisi’ne 

ve ‘evli bir bayan’a dair ortak bilince dayanan şemalarla çelişmesi, örneğin, Stanley 



203 
 

için hazırladıkları parti anında açıkça gözlemlenir; çünkü, ‘pansiyon işletmecisi’ 

konumundaki bir bireyin müşterisine kendi ile ilgili sorular sormaması ve ‘evli bir 

bayan’dan ise kendisi ile ilgili fikir almak için eşine danışması beklenirken, Meg 

“Parti için süslendim” dediği Goldberg’e “Elbisemi beğendin?” (Pinter, 1991: 53) 

şeklindeki ifade yapısı ile kurulmasına rağmen soru sorma eylemini gerçekleştiren 

dolaylı söz edimiyle seslenir ve onu adeta eşi ya da sevgilisi konumuna koyar. 

Üstelik, Goldberg’in de ona karşı söylediği resmiyeti yıkan “Harika. Olağanüstü” 

gibi iltifatlarıyla kendisi için tanımlanan ‘ev hanımı’ ya da ‘işletmeci’ kimliğini daha 

fazla unutarak, ilgi görmek için eşine naz yapan bir bayan gibi Goldberg’e “Ne içsem 

dersiniz?” (Pinter, 1991: 53) diye sorar ve sonrasında ise Goldberg’in ona gösterdiği 

ilgi karşısında genç bir âşıkmışçasına utangaç tavırlara bürünür: 

MEG: Ah evet. Hadi, Stanley. (STANLEY yavaşça masaya doğru 
gider.) Elbisemi beğendiniz mi, Bay Goldberg?  
GOLDBERG: Tek kelime ile harika. Şöyle dönün bir dakika. 
Anlardım bu işten. Hadi şuraya doğru bir yürüyün.  
MEG: Ah hayır. 
GOLDBERG: Utanma. (Kıçına vurur.) 
MEG: Aaah! 
GOLDBER: Bulvarda yürüyün. Şöyle bir bakayım size. Ne duruş 
ama. Sen ne dersin, McCann? Bir Kontes gibi, hiç aşağı kalır yanı 
yok. Madam, şimdi de dönüp mutfağa doğru ilerleyin. Ne yürüyüş 
ama! (Pinter, 1991: 53-54) 

 

Görüldüğü gibi, Petey’le evli olan ve bir pansiyonun işletmeciliğini yapan Meg’in 

müşterisi konumundaki Goldberg’e karşı mesafeli davranması, ona elbisesinin nasıl 

olduğuna dair soru sormaması ya da ondan iltifat aldığında evli bir bayan olduğunu 

anımsayarak iltifatları nazikçe geçiştirmesi beklenirken, Meg kendini aşk peşindeki 

genç bir kız yerine koyar ve aldığı iltifatlardan memnun kalarak utangaç bir sevgili 

kimliğine bürünür. Gerçeklikte dayanması beklenen ortak bilince dayalı şemalarla 



204 
 

Stanley ve Goldberg ile arasındaki ilişkilerin sıradışılığı sonucunda çelişen Meg, son 

olarak ise, davranışlarının ‘yaşlı şeması’na tamamen uymayışı ile dikkat çeker. Yaşlı 

bir bayan olarak daha sakin olması beklenen Meg’in Stanley için hazırladıkları 

doğum günü partisinde çocuk gibi “Oyun oynamak istiyorum!” diye haykırarak ve 

oyunun sonunda ise partinin ruhundan kopamayıp “Partinin yıldızı bendim”, “Herkes 

böyle söyledi” ve “Çok güzeldim”  (Pinter, 1991: 61; 87) gibi ifadeler kullanarak 

hayallere sarılı bir evrendeki genç bir kızın heyecanını ve enerjisini taşıması, 

şüphesiz ki, Meg’in neden ‘yaşlı bayan şeması’na uymadığının göstergesidir.            

Meg karakteri gibi kendisi ile uyuşmayan tutumlar sergileyen ve bulanıkla 

şekillenen Stanley karakteri de şemalarla çelişki oluşturur. Stanley’in Petey ve 

Meg’in pansiyonunda konaklayan bir müşteri olduğu dikkate alındığında, öncelikle, 

‘müşteri şeması’na uyumluluk göstererek ‘kurumsal güç’ açısından ondan üstün olan 

Meg’e saygı ve nezaket göstermesi beklenir; ancak, Stanley, bir müşteriden öteye 

giderek Meg’e aşırı samimi ve kabaca davranır. Örneğin, bir müşteriden kaldığı 

pansiyonun işletmecisinin özel hayatıyla ilgili yorum yapması beklenmezken, 

Stanley “Sen kötü bir karısın”, “Kocana bir fincan çay bile yapmamak. Korkunç”, 

“Adama çayın yerine ekşimiş süt veriyorsun”, “Çay değil bu. Salça bu”,  “Ne 

zamandan beri çaydanlıkta bu çay?” ve “En azından, çaydanlığı ısıtman gerektiğini 

kimse anlatmadı mı sana?”  gibi (Pinter, 1991:16; 18) ‘olumlu imaj zedeleyici’ 

ifadelerle Meg’i aşağılar ve böyle bir hakkı olmadığı halde Meg’in özel hayatına 

müdahale eder. Benzer şekilde, Meg’in ‘olumlu imaj’ına verdiği bu zararı  “Seni eski 

yıvışık çamaşır torbası” ve “Taşlaşmış bir kek parçasısın sen, değil mi?” (Pinter, 

1991: 18; 23) gibi küçük düşürücü ve benlik yaralayıcı ifadelerle daha fazla artırır. 

Bu doğrultuda ise, bir müşteriden beklenmeyecek şekilde, Meg’le arasında olması 



205 
 

gereken resmiyet sınırlarını aşar. Müşteri olarak kaldığı pansiyonun işletmecisi 

konumundaki Meg’e karşı saygı göstermesi gereken Stanley Meg’i eleştirmeye 

yönelik onur kırıcı ifadeleriyle ‘müşteri şeması’ndan uzaklaştığı gibi Goldberg ve 

McCann’in geleceği haberi üzerine takındığı sıradışı ve agresif tavırları ile de ortak 

bilince ve tecrübeye dayanan ‘müşteri şeması’yla çelişir. Bir pansiyon müşterisinin 

pansiyona farklı müşterilerin gelişinden ürkmemesi ya da pansiyona kimin gelip 

gelemeyeceği hakkında söz sahibi olmaması gerekirken, Meg’in “Misafir 

bekliyorum” sözü üzerine Stanley’in “Ne?”, “Ne diyorsun?”, “İnanmıyorum” 

“Mahsus böyle söylüyorsun” ve “Ne zaman?” gibi telaş belirten ifadelerle şaşkınlığa 

düşmesi; pansiyon sahibi sanki kendiymişçesine kendinden emin bir şekilde, 

“Gelmeyecekler”, “Gelmeyecekler diyorum sana” ve “Gelmeyecekler. Birisi kafa 

buluyor bizimle” gibi sözlerle yüzleşmekten kaçındığı bu gerçeğe Meg’i azarlayarak 

karşı çıkması; geldikleri anda ise  “Geldiler?”, “Kimmişler?”, “Kimmişler dedim 

sana?”, “Geleceklerini ummuyordum?” (Pinter, 1991: 20; 21; 34) sorularıyla hiç 

tanımadığı kişiler hakkında aşırı bir dehşete kapılması, ‘otel müşterisine dair şematik 

bilgi’ye göre oteli yalnızca konaklamak amacıyla kullanması, diğer müşterilerle ilgili 

söz söyleme hakkına sahip olmaması ve diğer müşterilerin gelişi ile ürkmemesi 

beklenen sıradan bir müşteriden uzaklaştığını açıkça gösterir. ‘Müşteri şeması’na 

uyumluluk göstermeyen Stanley, benzer şekilde, ‘anti-konformist şeması’yla da 

çelişir; çünkü, oyundaki önvarsayımlara göre ‘anti-konformist’ olduğu bilinen 

Stanley, Goldberg ve McCann ikilisine hitap ederek söylediği “Benim için kötü bir 

şakadan ibaretsiniz. Ancak bu evin insanlarına karşı sorumluluklarım var. Yıllardır 

buradalar. Koku alma hislerini kaybettiler. Ben kaybetmedim” gibi meydan okuyucu 

sözlerle ve sonrasında söylediği “Bu arada, buradakiler size göre değil. Hangi 



206 
 

yönden bakarsanız bakın, burada size göre hiçbir şey yok. Öyleyse, neden daha fazla 

zorluk çıkarmadan gitmeyi denemiyorsunuz?” gibi kendinden emin tehditkâr 

ifadelerle düşüncesinde kararlı ve cesur olması beklenen bir ‘anti-konformist’ 

izlenimini verirken, McCann’in İrlandalı olduğunu sezinleyince “İrlanda’yı çok iyi 

bilirim. Bir sürü arkadaşım var orada. Severim bu ülkeyi ve insanlarını takdir ederim, 

onlara güvenirim” gibi sözlerle McCann’in ‘olumlu imaj’ını pekiştirmesi, ikili 

tarafından maruz bırakılacağını hissettiği saldırıdan kaçınmak için gerçekte  

inanmadığı fikirler seslendirmesi ve üstelik, “Demek istediğim, bana bakınca, 

gerçekten…yani, gerçekte, öyle şey bir adam olduğumu-sorun çıkaran biri olduğumu 

düşünmezsiniz, değil mi?” (Pinter, 1991: 45; 42; 40) gibi ürkeklik içeren sözlerle 

nefret ettiği kişiler önünde kendi benliğinden ödün vermesi, ‘şematik bilgi’ye göre 

düşüncelerinde istikrarlı olması ve bu düşüncelerini korkmadan seslendirmesi 

beklenen bir ‘anti-konformist’ten uzaklaştığını sergiler. Bu doğrultudaki bütünlüğe 

erişememiş kimliği sonucunda ‘anti-konformist’ tanımıyla çelişen Stanley, son 

olarak ise, yaşı ile ilgili uyumsuz davranışlar sergilemesi sonucunda ‘yetişkin bir 

artist şeması’ ile çelişmesi ile dikkat çeker. Metindeki önvarsayımlara göre 

Stanley’in çok başarılı yetişkin bir piyanist olduğu düşünüldüğünde, hem sanatçı 

ruhuna hem de yaşının verdiği olgunluğa bağlı kalarak ağırbaşlılık, kendinden 

eminlik ve cesurluk sergilemesi gerekirken, Stanley’in bir çocukmuşçasına Meg’e 

bağımlı bir şekilde yaşaması ve “Doğum günüm değil, Meg” diyerek itiraz ettiği 

doğum gününde ona oyuncak davul alan Meg’e sinirlenmek yerine hediye aldığında 

öfkesi hemen geçen bir çocuk saflığıyla Meg’i öptükten sonra “Boynuma asayım 

mı?” (Pinter, 1991: 39) diye sorarak davulu boynuna asması, hem ‘yetişkin 

şeması’na hem de ‘artist şeması’na uymaktan uzaklaştığına açıklık getirir. En önemli 



207 
 

olarak ise, tanımlanmış kuralların kölesi olmaktansa sosyal varlığına son verip dört 

duvar arasında sessizliğe gömülmeyi göze alabilecek kadar kararlı görünen Stanley 

gibi bir ‘anti-konformist’in bile “bireyin kendine ve kendi hayat görüşüne olan 

inancını yıkmayı”, “imkânsız emirlerle bireyi kendisinden şüphe ettirmeyi” ve 

“robota indirgemeyi” amaçlayan Goldberg ve McCann ikilisi (Gillen, 1983: 94) 

tarafından temsil edilen sosyal güçlerce nasıl sindirilmeye zorlandığına, inandıkları 

ile söyledikleri arasında uçurum açan bir kimlik karmaşasına itildiğine ve tek bir 

gerçekliğe dayanan ‘şemalar’ın modern evrende artık yitirildiğine ışık tutar. 

 Meg ve Stanley’e benzer şekilde, Goldberg ve McCann ikilisi de şemalarla 

çelişir. “Varlıkları”nın tanımlanabilmesi için ortak değerlere göre hareket etmek 

zorunda kalan ve “bireyleri bağımsızlıklarından ve özgürlüklerinden yoksunlaştırarak 

teşkilatlarına uyum sağlatma peşine düşen” McCann ve Goldberg (Haney, 2008: 53; 

54) çiftinin bu doğrultuda kendilerine dair herhangi bir yaşantıya sahip olmayıp 

başkalarına hizmet etmeye adanmış bir yaşamın kölesi oldukları düşünüldüğünde, 

kendi sesleri olmayan ve tek bir amaç adına robotlaştırılmış iki ‘katı ajan’ oldukları 

anlaşılır. Ancak, ikilinin sözleri bir bütün olarak ele alındığında, anti-konformistleri 

etkisiz hale getirmeleri amacıyla dış güçlerce onlar için tanımlanan ‘katı ajan’ rolüne 

tamamen uyum sağlayamadıkları ve kimlik bunalımda kayboldukları ortaya çıkar. 

Örneğin, McCann “Sen bir kalıntısın!”, “Ölüsün” ve  “piç” gibi ‘doğrudan’ ‘olumlu 

imaj zedeleyici’ ifadelerle Stanley’i aşağıladığında, saklambaç oynarken Stanley’in 

gözlüğünü kırdığında ve önüne koyduğu oyuncak davula takılıp yere yuvarlanmasını 

sağladığı Stanley’in ‘olumsuz imaj’ını açık bir şekilde zedelediğinde kendi 

düşüncelerinden koparılarak başkaları için konuşmaya ve konformizme gölge 

düşüren bireyselliği acımasızca sindirmeye programlanmış ‘zalim bir ajan şeması’na 



208 
 

uyarken, Goldberg’in kendi şiddetli tutumları ile çelişen “Annelerimizin yuvasında 

öğrendiğimiz aşka, samimiyete, şefkatin utanç vermeyen ifadesine ne oldu?” 

şeklindeki düşüncesine “Kayıp gitti ellerimizden” (Pinter, 1991: 52; 53; 63; 56)  gibi 

duygu barındıran bir yanıtla karşılık verdiğinde, geçmişteki değerlerin özlemini 

duyan ve değerlerin yitirilmesinde sanki hiç payı olmayan masum bir duygusal 

bireye dönüşür. Bu doğrultuda ise, ‘katı bir ajan’dan geçmişteki değerlere dair özlem 

duyması ya da kendi sesini içeren herhangi bir ifadede bulunması beklenmeyeceği 

için, keskin sınırları olan ‘zalim bir ajan şeması’yla çelişir. McCann’e benzer şekilde, 

Goldberg de “Hiçbir toplum almaz seni. İnşaatçılar bile”, “Sen bulaşıcı bir 

hastalıksın, Webber. Sen bir yıkıntısın” (Pinter, 1991: 51; 52) gibi aslında kendine ait 

olmayan ve bireyselliği kısırlaştırmaya yönelik kullanılan nefret dolu kalıplaşmış 

‘olumlu imaj zedeleyici’ sözleriyle, karşısındakine derhal saldırmayı amaçlayan bir 

‘işkenceci’ye, ‘zalim’e ya da insancıl duygularından yalıtılarak bireysel düşünme 

yeteneğine son verilen ‘katı bir ajan şeması’na uyarken, psikolojik ve fiziksel 

saldırıya uğrattıkları Stanley’e “can yoldaşım” gibi aşırı sevgi belirtisi olan bir hitap 

ifadesiyle seslenerek; ‘“Simey!” diye bağırırdı annem, “soğumadan acele et.” Ve 

masanın üstünde bir de ne göreyim? Bir tabakta görmeyi isteyebileceğin en 

güzelinden bir kızarmış balık” şeklindeki ifadelerle özlem gibi insancıl duygular 

sergileyerek; ve hatta “Çocukluk. Sıcak su şişeleri. Sıcak süt. Gözlemeler. Sabun 

köpükleri. Ne hayat ama!”  (Pinter, 1991: 43) ifadesinde gözlemlendiği gibi, 

anılarından bahsedebilecek kadar hassaslaşarak, yalnızca belirli sınırlara hapsedilmiş, 

insancıl duygularından resmen koparılıp geçmişe hasret duyması bir yana geçmişe 

dair düşüncelere dalması bile engellenmiş ve tek bir amaca hizmet etmeye kodlanmış 

‘katı bir ajan’ kimliğinden uzaklaşır. Sosyal kodlarca tanımlanmış zalimce kimliğini 



209 
 

bu şekildeki kendi sesinin hissedildiği duygusal açıklamalarıyla zedeleyen ve ‘katı 

ajan şeması’ ile olan çelişkisini “Nasıl anlatsam? Tek başımıza yuvarlanıp gidiyoruz 

bu dünyada. Kuru bir yastık bu dünya, tutunmaya çalıştığımız. Değil mi!” (Pinter, 

1991: 56) ifadesindeki bir ‘zorba’dan ya da ‘işkenceci’den beklenmeyen 

mütevazilikle daha fazla belirginleştiren Goldberg, aynı zamanda, ‘müşteri şeması’ 

ile de çelişir. ‘Pansiyon işletmecisi’ olarak kendisine karşı ‘kurumsal güç’ açısından 

üstünlük sahibi olan Meg’e “Madam” ya da “Bayan Boles” gibi kibarlık içeren hitap 

sözcükleriyle seslenişi, ”Bayana içki, bayana içki. Buyrun madam-bardağınız” 

sözleriyle ona içki alma nezaketinde bulunuşu, ya da “Bayan Boles, sizden başkası 

yapamaz” sözleriyle parti konuşmasını mutlaka onun yapmasını istemesi, Meg’le 

aralarındaki resmiyetin farkında olduğunu gösterip onun ortak bilince dayanan 

şemalara göre ‘işletmecisi’ne karşı samimiyet göstermemesi beklenen bir ‘müşteri’ 

kimliğine uyduğunu yansıtırken, parti esnasında Meg’in “kıçına vurması” ve “Ne 

duruş ama!” ya da “Ne yürüyüş ama!”  (Pinter, 1991, 54) gibi sözlerle onu aşırı 

samimi bir tutumla eleştirmesi, ‘müşteri’ye dair şematik bilgilerle karşıtlık 

gösterdiğini belirtir. 

 Meg, Stanley, McCann ve Goldberg karakterlerinin kendileri için 

tanımlanmış roller ile tam olarak örtüşmeyen sıradışı tutumlar ve kimlik özellikleri 

sergilemeleri sonucunda oyunun ortak bilince ya da kişisel tecrübelere dayanan 

‘şemalar’a karşı oluşturduğu çelişki, ikinci olarak, Goldberg’in içinde yer aldığı ‘oda 

tutma’ anında gerçekleşenlerin, Stanley için hazırlanan ‘doğum günü partisi’nin ve 

en önemli olarak ise ‘sorgulama’ eyleminin ‘oda tutma’ya, ‘parti’ye ve 

‘sorgulama’ya dair ortak bilince dayalı ‘olay bilgisi’ne ya da ‘durum bilgisi’ne 

uyumsuzluğu ile açığa çıkar. 



210 
 

 Doğum Günü Partisi’ndeki eylemlerin ‘olay’ ve ‘durum’ bilgisi’ne dayalı 

‘şemalar’la çelişkisi, öncelikle, oda tutamaya gelen Goldberg’in pansiyon işletmecisi 

olarak Meg’i ilk gördüğü andaki tutumlarının sıradışılığı ile açığa çıkar; çünkü, 

kalacağı pansiyona henüz yeni varan bir müşterinin oda tutma eyleminde yer alırken 

kalacağı odayla ilgili bilgi talep etmesi, odaların fiyatlarını sorması, oda ücretine 

akşam yemeğinin ya da kahvaltının dâhil olup olmadığını öğrenmesi, beğendiği 

odayı tuttuğuna dair bir takım resmi belgeler imzalaması ve sonrasında tuttuğu 

odanın anahtarını alarak derhal eşyalarını yerleştirmek ya da duş almak üzere sakince 

odasına çekilmesi beklenirken, Goldberg, pansiyona vardığında anlamlandırılamaz 

bir şekilde Meg’e “Şu an burada kaç kişi kalıyor?”, “Ne iş yapar kocanız?”, “Ya 

misafiriniz? Erkek mi?”, “Ya da bir kadın?”, “Uzun zamandır burada?”, “İsmi ne?” 

“Burada mı çalışıyor?”, “İyi piyano çalar mı?” şeklinde ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen 

kendisiyle ilgisiz sorular sorar ve Meg’den Stanley’in doğum günü olduğunu 

öğrenmesi üzerine sanki çok yakın bir tanıdığının doğum günüymüşçesine “Doğum 

günü mü?” diye heyecan gösterisinde bulunup “Ona bir parti vereceğiz, ha? Ne 

dersiniz?” (Pinter, 1991: 31; 32) diyerek otelde kalan diğer birey Stanley’e parti bile 

düzenlemeye koyulur. Bir müşterinin konaklamak istediği pansiyona henüz ilk 

geldiğinde sırasıyla odayla ilgili bilgi edinmesi, oda ücretini ödemesi, eşyalarını 

odaya çıkarması ve sakince konaklaması gerekirken, Goldberg’in ilk kez karşılaştığı 

pansiyon yöneticisi Meg’e eşiyle ilgili sorular sorması ve oda tutmaya gelmiş bir 

müşteri rolünde olduğunu unutarak pansiyondaki diğer müşterinin özel hayatı 

hakkında bilgi arayışına girmesi, bu doğrultuda, ‘oda tutma eylemi’ne dair ‘olay 

bilgisi’nin ve ‘durum bilgisi’nin çiğnendiğini ışığa kavuştururken, en önemli olarak 

ise, Goldberg’in pansiyona gelişinin gerisinde konaklama amacının değil Stanley’in 



211 
 

herkesten gizlemeye sakladığı benliğinin derinliğindeki mevcut düzene tehdit olarak 

görülen pürüzleri yok etme amacının yer aldığını yansıtarak ortak bilince dayanan 

bilindik bir müşteriden çok öteye gittiğine de açıklık kazandırır. Bu durum ise, ‘oda 

tutma’ gibi gerçek yaşama dair sıradan bir eylemin Pinter evreninde ne kadar keskin 

bir ürkütücülüğe erişebileceğinin göstergesidir. 

 ‘Oda tutma eylemi’ne dair ‘olay bilgisi’ni ve ‘durum bilgisi’ni yıkan Pinter, 

ikinci olarak, ‘sorgulama eylemi’ne dair ‘şematik bilgi’yle çelişir; çünkü, McCann ve 

Goldberg ikilisinin “Neden herkesin zamanını harcıyorsun, Webber?”, “Neden bu 

kadar kötü davranıyorsun, Webber?”, “O kıza neden cüzamlıymış gibi muamele 

ediyorsun?”, “Teşkilatı neden bıraktın?”, “Neden bize ihanet ettin?”, “Buraya ne 

zaman geldin?” gibi birbiri ardınca sıraladıkları psikolojik baskı kurucu ifadelerle 

Stanley’i suçlamaları, ‘sorgulama şeması’na uyarken, başının ağrıdığını söylediğinde 

Stanley’e  “Baş ağrın için bir şey aldın mı?”, “Ne?”, “Enos ya da Andrews?”, “İyice 

karıştırdın mı?” “Köpürdü mü?”  diye sormaları, “En son ne zaman bir fincan 

yıkadın?” ve “846 numarası mümkün mü yoksa gerekli mi?” gibi ‘uygunluk ilkesi’ni 

çiğneyen birbiri ile ilişkisiz suallerde bulunmaları ve “Tavuk? Yumurta? Hangisi 

önce çıktı?” şeklindeki klişelerle konudan uzaklaşarak sabırsızca her şeyi anlatmasını 

bekledikleri Stanley’in kafasını bulandırmaları, şemalara göre suçlu sayılan kişinin 

suçunu itiraf etmesi için yapılan ve bu nedenle “Kaç parmak kullanıyorsun?” ya da 

“Pijama olarak ne kullanıyorsun?” (Pinter, 1991: 47, 48; 49; 50; 51; 52) gibi itiraf 

ettirilmeye uğraşılan ciddi bir suçla herhangi bir ilgisi bulunmayan komik sorular 

içermesi beklenilmeyen ‘sorgulama eylemi’ni çiğnediklerini gösterir. ‘Sorgulama 

şeması’na uymayan “Hangisi önce çıktı?” gibi basit soruların da ‘sorgulama 

eylemi’ne dair şematik bilgilere uyan “Teşkilatı neden bıraktın?” (Pinter, 1991: 48; 



212 
 

51) gibi tehditkâr sorularla aynı psikolojik baskıyı sağladığı düşünüldüğünde ise, 

dilin iletişim aracı olmaktan uzaklaşarak sadece bir şiddet aracına dönüştüğüne 

açıklık getirilirken, Malkin’in (1992) belirttiği gibi, “bilindik dilin gerçekte manipüle 

edebileceği ve tehdit altına alabileceği”ni gösteren Goldberg ve McCann gibi “kendi 

adlarıyla hareket etmeyen” ve temsilcisi oldukları teşkilatın “söz formlarına” ve 

“değerlerine” tutunan (60-61) bireylerin de aslında nasıl basit sözlerin gerisine 

sığınma ihtiyacı duyacak kadar düşünsel açıdan yoksunlaştırıldıklarına ışık tutulur. 

  ‘Sorgulama eylemi’ne dair ortak bilince dayanan ‘olay bilgisi’ni ve ‘durum 

bilgisi’ni yıkan Pinter, son olarak, Stanley için zoraki düzenlenen ‘doğum günü 

partisi’nin ortak bilince dayanan bir ‘doğum günü partisi şeması’yla çelişmesi ile 

dikkat çeker. ‘Doğum günü partisi’ne dair şematik bilgiye göre, doğum günü için 

belirli hazırlıkların yapılması, davetlilerin gelmesi, gelenlerin hazırlanan masaya 

oturarak pastayı beklemeleri, pastaya mumlar koyulması, ışıkların söndürülmesi, 

doğum günü olan kişinin adının da belirtilerek topluca “İyi ki doğdun” denilmesi, 

doğum günü sahibinin onun için getirilen pastadaki mumları üflemesi, pastayı 

kesmesi, pastaların yenilmesi, hediyelerin verilmesi, hediyesini alan doğum günü 

sahibinin davetlilere sarılarak teşekkürde bulunması, dans edilmesi ve danstan sonra 

mutlu bir şekilde herkesin partiden ayrılması gerekir. Ancak, Pinter’daki ‘doğum 

günü partisi’nde doğum günü kutlanan Stanley “Otur şuraya” şeklindeki ‘olumlu’ ve 

‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ ‘emir söz edimiyle ona seslenen ve “Geberteceğim onu!” 

diyerek oturmaması durumunda onu öldürmekle tehdit eden McCann tarafından 

kaçmasından korkulan bir suçlu gibi zorla sandalyeye oturtulur; “Webber, dün ne 

yapıyordun?” ve “Eşini neden öldürdün?” gibi psikolojik baskı kuran sorularla 

sorguya çekilir; “Yaşayamazsın, düşünemezsin, sevemezsin” ve “Bir kokudan 



213 
 

ibaretsin!” gibi onur kırıcı ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici söz eylemler’le 

aşağılanır; “Uuuuuhhhhh!” gibi gürültülere indirgenir; Meg, Lulu, McCann ve 

Goldberg karakterlerinin yaşlarıyla çelişkili bir şekilde oynadıkları “körebe” 

oyununa dâhil edildikten sonra gözlüğü kırılır; gözleri bağlıyken McCann tarafından 

önüne bilerek koyulan oyuncak davulla yere düşürtülür; ve partinin sonunda 

Carpenter’in (1974) yalnızca “dehşet sancısını değil aynı zamanda bıçak gibi keskin 

olan absürtlük hissini” de yansıttığını belirttiği “kıkırtı”ya (397) itilip acımasızca bir 

şekilde bilincinden koparılarak  (Pinter, 1991: 47; 49; 52; 63; 85) dört duvar arasında 

olsa da devam ettirmeye çalıştığı varlığının kaçınılmaz sonu ile yüzleştirilir. Doğum 

günü olan kişi için umudu, heyecanı, neşeyi ve tazelenmeyi içermesi gereken bir 

doğum günü partisinin Silverstein’ın (1993) ifade ettiği gibi, Stanley’in “varlığının 

ele alınışındaki en son noktayı belirten” ve Stanley’in “bağımsızlık düşüncesinin 

yalnızca bir illüzyondan ibaret olduğunu anlayışıyla bir çeşit deliliğe” büründüğünü 

gösteren “kıkırtı” (35) ile kaçacak hiçbir yeri olmadığını anladığı için trajikomik bir 

şekilde acizliğine gülen bir bireyin anlamlandırılamaz bir şekilde yok edilişi ile 

sonlanması, bu doğrultuda ortak bilince dayalı ‘doğum günü partisi şeması’ ile 

çelişildiğini kanıtlar. Üstelik, bir bireyin sıradan oldukları sanılan insanların bilindik 

görünümlü eylemleriyle nasıl sindirildiğine ve sinsice tüketildiğine ışık tutarak, tekil 

gerçekliğin yitirildiği absürt evrendeki en basitin bile ne kadar labirentli ve dehşet 

dolu olduğuna da açıklık getirir.   

4.3. Doğum Günü Partisi’nde Konuşma Sırası Yapıları 

Bilindik sözlerle konuşma konusunu kontrol ederek ya da konuşma sırası 

verildiğinde cevaplayarak diyaloğa dâhil olan Pinter karakterleri, seslendirdikleri 



214 
 

cümlelerin sıradanlığı ile tek yönlü ve değişmez bireyler gibi algılanırlarken, 

diyalogda yer almalarıyla ise birbirleri ile gerçek bir iletişim içerisinde oldukları 

izlenimini verirler; ancak, Dukore’ın (1962) ifadesiyle, Pinter bireylerinin 

“sıradanlıklarının, anlamsızlıkların ya da bütün boşluklarının görüleceği ya da tüm 

çıplaklığı ile açığa çıkacağı endişesiyle küçük dünyalarından çıkmaya korkarak kendi 

içlerine kapandıkları” ve “rahme benzeyen” “kapalı” yerlerde kendilerini dışarıdan 

soyutlayarak “kişiliklerini” ya da “kişiliksizlerini” muhafaza ettikleri (47) dikkate 

alındığında, karakterlerin seslendirdikleri cümleler kadar sıradan ya da kesin 

olmadıkları ve birbirlerine karşı söyledikleri sözlerle sınırlanmadıkları kanıtlanır. 

Pinter karakterlerinin söyledikleri sözler kadar sıradan olmadıkları ve söylediklerinin 

gerisinde söylenmeyen gerçekler barındırarak girdaplı anlam derinliklerine 

açıldıkları gerçeği, Doğum Günü Partisi’nin ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analiziyle sergilenir. Oyundaki ikili diyalogların ‘konuşma sırası yapıları’nın 

konuşmacılardan birinin değişmesiyle ilişkiler kapsamında farklılık göstermesi ve 

aynı konuşmacının farklı gerçeklerine, bastırdığı arzularına ya da karşısındaki diğer 

konuşmacıyla olan güç ilişkisine ışık tutması, ‘konuşma sırası yapıları’nın çelişkili 

karakterlerin ve karakter ilişkilerinin labirentlerine inmedeki rolünü kanıtlar. 

Oyundaki karakterlerden öncelikle önvarsayımlara göre evli oldukları 

anlaşılan Meg ve Petey ikilisinin yer aldıkları diyalogların ‘konuşma sırası 

yapıları’na göre analizi, her iki bireyin de birbirleri karşısında takındıkları kimliklere 

ve aralarındaki ilişkinin ‘iki evli çift şeması’yla çelişen soğukluğuna açıklık getirir. 

Meg ve Petey çiftinin oyunun başlangıcındaki kahvaltı sahnesinde yer aldıkları 

diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’, kimliklerine, maskelerine ve aralarındaki 

ilişkiye dair gerçekleri açıkça sergiler: 



215 
 

  MEG: Sen misin, Petey? 
Durur.  

  Petey, sen misin? 
  Durur. 

Petey? 
PETEY: Ne? 
MEG: Sen misin? 
PETEY: Evet, benim.  
MEG: Ne? (Servis penceresinden görünür.) Döndün mü? 
PETEY: Evet. 
MEG: Mısır gevreklerini hazırladım. (Kaybolur ve sonra yine belirir.) 
İşte mısır gevreklerin.  

PETEY kalkar ve ondan tabağı alır, masaya oturur, gazeteyi 
önüne çeker ve yemeğe koyulur. MEG mutfak kapısından girer.  

Güzel mi? 
PETEY: Çok güzel.  
MEG: Güzel olacağını biliyordum. (Masaya oturur.) Gazeteni aldın? 

  PETEY: Evet. 
MEG: İyi mi? 
PETEY: Kötü değil. 
MEG: Ne diyor? 
PETEY: Fazla bir şey değil. 
MEG: Dün bana güzel şeyler okumuştun. 
PETEY: Evet, ya, bunu henüz bitirmedim.  
MEG: İyi bir şeye denk geldiğinde bana da anlat, olur mu? 
PETEY: Tamam. 

   Durur. 
MEG:  Bu sabah çok mu çalıştın? 
PETEY: Hayır. Sadece birkaç eski şezlong yığdım. Biraz da temizlik 
yaptım. 
MEG: Dışarısı güzel mi? 
PETEY: Çok güzel. 

Durur. 
MEG: Stanley kalktı mı? 
PETEY: Bilmiyorum. Kalktı mı? (Pinter, 1991: 9-10) 

 

Görüldüğü gibi, Meg’in Petey’e seslenişi ile başlayan diyalog, sıradan bir kahvaltı 

sabahına ait sözlerle şekillenir ve her iki çiftin de söyledikleri sözlerin 

durağanlığından öteye gitmedikleri izlenimi verilir; ancak, ikili arasındaki diyalog 

‘konuşma sırası yapıları’na göre biçemsel olarak analiz edildiğinde Petey ve Meg’in 

sıradan evli bir çift tanımına sıkıştırılabilecek kadar basit olmadıkları ve aralarında 

söylenmemiş sözlerin ve gerçeklerin açtığı büyük bir uçurumun bulunduğu anlaşılır. 



216 
 

Öncelikle, Meg konuşmada 12 kez söz alırken, aynı şekilde, Petey de 12 kere söz 

alır. Meg ve Petey’in aynı sayıda söz almaları, aynı ‘sosyal güce’ sahip olduklarını 

kanıtlar. Söz alma sayılarındaki bu eşitlik, üstelik, her ikisinin de birbirine değer 

veren iki etkin konuşmacı olduğu izlenimini verir; ancak, aynı sayıda söz alan bu evli 

çiftten Meg’in 55 kelime kullanırken Petey’in 34 kelime kullanması, ‘sosyal güç’ 

açısından sahip oldukları eşitliğin ‘kişisel güç’ açısından yıkıldığını belirtir. Çiftlerin 

kullandıkları kelime sayısının söz alma sayılarına bölünüşüyle elde edilen ‘konuşma 

uzunluğu’na dair sonuçlardaki farklılıklar, Meg ve Petey arasında ‘kişisel güç’ 

açısından açılan bu uçurumun ciddiyetini kanıtlar niteliktedir: 

  

 

 

 

 

 

 

Tabloda görüldüğü gibi, Meg’in 4,583 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ Petey’in 

2,916 değerindeki konuşma uzunluğunun neredeyse iki katı değerindedir. ‘Konuşma 

uzunlukları’ arasındaki bu büyük fark ise, Meg’in baskın ve aktif bir karakter 

olduğunu gösterirken Petey karşısında güçlü olduğu izlenimini de verir. Ancak, 

Meg’in ‘konuşma uzunluğu’ her ne kadar onun dışa dönük, baskın ve aktif bir 

karakter olduğunu gösterse de, ‘konuşma uzunluğu’nun belirttiği bu baskınlığının 

gerisinde Petey’in ondan korkmasının ya da ona karşı saygı gösterişinin değil onu 

dinlememesinin ve ona karşı kayıtsız kalışının yer aldığı düşünüldüğünde, Meg’in 

Tablo  2 Meg ve Petey’in Konuşma Uzunluklarının 
Analizi 

Karakter Kelime Sıra Ortalama 

Meg 55 12 4,583 

Petey 35 12 2,916 



217 
 

‘konuşma uzunluğu’nun fazlalığı ile üstün gibi göründüğü Petey’den aslında ne 

kadar zayıf olduğu açığa çıkar. Bu doğrultuda ‘olumlu imaj’ını “Evet”, “Çok güzel”,   

“Kötü değil”, “Tamam” ya da “Bilmiyorum” (Pinter, 1991: 9-10) şeklindeki 

geçiştirmeci cevaplarla zedeleyen Petey’in ona karşı sevgi beslemediğine, onu 

aşağıladığına, ondan uzaklaşmak istediğine ve mutsuz olduğu bir evliliği 

sürdürebilecek kadar umarsız olduğuna ışık tutulurken, yer aldıkları diyaloğun mısır 

gevreklerinin lezzetinden ya da dışarısının güzel oluşundan öteye geçmediği 

gerçeğiyle ise, ‘iki evli çift şeması’na göre birbirlerine karşı beslemeleri gereken 

duygusal bağları artık yitirdiklerine ve rutine dönüştüklerine açıklık getirilir. 

‘Konuşma uzunluğu’nun daha kısa oluşuyla sezdiride bulunulan Petey’deki 

sessizliğin gerisinde, eşi Meg’e duyduğu saygının ya da korkunun değil ona karşı 

duyarsızlığının bulunduğu dikkate alındığında, ‘kişisel güç’ açısından üstün görünen 

Meg’in Petey tarafından aslında ne kadar zayıflığa indirgendiğini kanıtlayan 

‘konuşma sırası yapıları’, benzer şekilde, konuşmayı başlatanın, konuşma konusunu 

kontrol edenin ve konuşma sırası verenin Meg iken, konuşma sırası alanın ve 

belirlenen konuşma konusunu takip edenin Petey olduğunu gösterir. Konuşmayı 

başlatanın ve konuşma konusunu kontrol edenin Meg olması, onun Petey’den daha 

aktif ve dışa dönük olduğunu gösterip Petey’in sanki pansiyonun sahibi sanki 

yalnızca Meg’miş gibi Goldberg ve McCann’nin gelişi üzerine ona sorduğu “Hazır 

odan var mı?” (Pinter, 1991: 13) şeklindeki sorusuyla da kanıtlanan pasifliğine ve 

ona karşı kayıtsızlığına ışık tutarken, benzer şekilde, Meg’in dinlenmediğini bildiği 

hâlde konuşmaya devam edebilecek kadar kendini kanıtlama gereksinimi duyduğuna 

ve Petey’in ise onun ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen tekrarlı çığlıklarına sessiz kalabilecek 

kadar umarsızlığında ısrarcı olduğuna açıklık getirir. Örneğin, kapının açıldığını 



218 
 

duyan Meg “Sen misin, Petey?” diye konuşmayı başlattığında Meg’i cevaplamaya 

değer görmeyen Petey başlangıçta sessiz kalmasına rağmen Meg’in aynı soruyu 

“Petey, sen misin?” ve “Petey?” şeklinde iki kez tekrarlaması sonucunda konuşma 

sırası alarak cevap verir; ancak, ısrarcı bir biçimde üç kez sorulan bu soruya verdiği 

cevabı “Ne?” (Pinter, 1991: 9) şeklindeki ‘olumlu imaj zedeleyici’ ifadeden öteye 

geçmez. Benzer şekilde, Meg “Döndün mü?”, “Gazeteni aldın?” ve “Dışarısı güzel 

mi?” gibi sorularla konuşma konusunu yönlendirirken, Petey, bu soruları “Evet” ve 

“Çok güzel” (Pinter, 1991: 9; 10) şeklindeki kısır cevaplarla yanıtlar. Petey’in 

Meg’in sorduğu sorulara cevap vermekten kaçınmamasına rağmen geçiştirmeci 

cevaplar kullanması, Meg’den kopukluğunu belirtirken, Meg’in Petey’in “Ne?” 

(Pinter, 1991: 9) gibi benlik indirgeyici yanıtlarına karşılık sorularına devam etmesi 

ve konuşmayı yönlendirmekten vazgeçmemesi, konuşmacı olarak sessiz kalan Petey 

üzerinde kurduğu hâkimiyetle gerçek yaşamdaki acizliğini telafi etmeye çalıştığını 

gösterir. Dohmen’ın Pinter karakterleri arasındaki güç ilişkilerine dair gözlemleri, 

dinlenmediğini bilen Meg’in diyaloğun konusunu kontrol ederek, konuşmak için 

Petey’in ona söz vermesini reddederek ve Petey’in sessizliğini dikkate almadan onu 

konuşma sırası almaya zorlayan sorularına devam ederek, aslında, Petey karşısındaki 

kişisel zayıflığını telafi etmeye çalıştığını kanıtlar niteliktedir: 

İletişimden kaçınanlara karşı baskınlık gösterenler, diğerlerinin 
üzerinde duygusal baskı kurarak kendi varlıklarını tanımlama hırsıyla, 
dünyalarını kontrol etmek ve anlamak için başkalarıyla iletişim 
kuranlardır. Kendi kırılgan benlikleriyle yüzleşmekten içgüdüsel 
olarak kaçınan bu yalnız bireyler, kaçınılmaz ve ciddi bir şekilde 
kendi suskun ruhsal dünyalarında olmaktan memnun olan, cevap 
vermekten kaçınan, az konuşan, ve çoğunlukla pasiflik sergileyen 
karşılarındaki karakterler üzerine çullanırlar. Bu öz yeterlilik, 
duygusal arayış içindeki birey için yanıltıcı bir şekilde daha fazla 
güven ve daha fazla güç anlamına gelir. (Dohmen, 1980: 34)    

 



219 
 

Dohmen’ın “Yaklaşma ve Kaçınma: Pinter’ın Son Antagonistleri” adlı 

makalesindeki Pinter karakterlerine dair bu çıkarımından anlaşıldığı gibi, 

konuşmacıları sessiz kalmak isteyen diğer konuşmacılar üzerinde güç göstermeye ve 

dolayısıyla konuşmada baskın bir rol elde etmeye iten, duyarsızlıkla hiçliğe 

indirgenen seslerinin duyulmasını ve fark edilebilmelerini sağlayarak bastırdıkları 

zayıflıklarını onarma ve zedelenmiş benliklerini tatmin etme istekleridir. 

Karşılarındaki diğer konuşmacının sessizliğince güçlü ve etkin olacakları yanılgısına 

kapılan karakterlerin bu doğrultuda konuşmada baskın olmaya çalıştıkları dikkate 

alındığında, onun için tanımlanan ‘ev hanımı’ rolü aracılığıyla asıl anlamda kim 

olduğuna bile yabancılaştırılarak en derin sessizliğe atılan Meg’in konuşmasında da 

sessiz kalması gerekirken Petey’le olan diyaloğunun kontrolünü ele geçirerek Petey 

üzerinde baskı kurmaya çalıştığı ve bu çabasının gerisinde duyarsızlığa itilen 

varoluşunun fark edilmesini amaçladığı açıklık kazanır. Ancak, Meg’in varoluşunu 

kanıtlamak adına konuşma konusunu yöneterek Petey’e üstünlük gösterdiği 

diyalogdaki sözlerinin “Mısır gevreklerini hazırladım”, “İşte mısır gevreklerin”, 

“Güzel mi?”, “İyi bir şeye denk geldiğinde bana da anlat, olur mu?” ya da “Stanley 

kalktı mı?” (Pinter, 1991: 9; 10) sorularının gösterdiği gibi kurtulmak istediği ev 

hanımı rolüyle ilgili oluşu ve tanımlanış kimliğinin gerisindeki benliğine dair hiçbir 

ses içermemesi, bireyin yalnızca tanımlamalara uyarak anlam kazanabileceğini 

gözler önüne sererken Meg’in anlam kazanmak ve kendini duyurmak adına ‘mısır 

gevreği’nin lezzetinden bahsetmeye gereksinim duyacak kadar çaresizce inanmadığı 

sözlerin kölesi olduğunu da ortaya koyar. Kendini kanıtlamak için gerçekte 

kurtulmaya çalıştığı ev hanımı görevini en iyi şekilde yerine getirdiğine Petey’i ikna 

etmek isteyerek ve Petey’in gevrekleri beğenmesi üzerine söylediği “Güzel olacağını 



220 
 

biliyordum” sözüyle çok zor bir görevi yerine getirmiş biri gibi gururlanarak asıl 

istekleri ve sergilediği tutumları arasındaki çelişkide sıkışan Meg’in çaresizliği, en 

açık şekilde ise, Petey’in ilk kez konuşma konusu başlattığı anda gözlemlenir; çünkü, 

“Küçük bir oğlum olmasını isterdim” diyen Meg’e “Mısır gevreklerimi bitirdim” 

(Pinter, 1991: 11) diye yanıt veren Petey, konuşma konusunu değiştirme görevi 

üstlenen bu ‘uygunluk ilkesi’ni yıkan cevabıyla ona yaptığı yemeklerin bitirilmesiyle 

tatmin olması beklenen bir ev hanımından ötede herhangi bir anlam yüklemediğini, 

kendi isteklerine dair konuşmasının yersiz olduğunu, aralarındaki tek bağ olan mısır 

gevreklerini bitirerek kendi görevini yerine getirdiğini ve salınması için verilen 

görevi yerine getirmesi beklenen bir kimse gibi artık serbest bırakılarak gitmesi 

gerektiğini ima eder. Meg ve Petey’in diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’, son 

olarak, birbirlerinin sözlerini kesmediklerini ve birbirlerine ilk isimleriyle 

seslendiklerini gösterir. Söz kesmemek ‘şematik bilgi’ye göre her ne kadar saygı 

göstergesi sayılsa da Petey’in Meg tarafından kontrol edilen konuşmayı kesmeyişinin 

gerisinde ona karşı saygısının değil ona karşı kayıtsızlığının yer aldığı 

düşünüldüğünde, Petey’in Meg’i dinlemeden mekanikçe cevapladığı ve dinlemediği 

sözlerini kesintiye uğratmaya bile değer görmediği açığa çıkar. Meg’in de Petey’in 

sözünü kesmeyişi ise, konuşmadaki amacının sadece sesinin karşısındaki tarafından 

duyulduğunu gösterecek herhangi bir cevap olduğunu belirtir.     

 İkinci olarak, Meg ve Stanley’in diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’na 

göre analizi, Meg’in müşterisi konumundaki Stanley karşısında hem bir anneye hem 

de bir sevgiliye dönüştüğünü sergileyerek, ikilinin söylenmeyenleri hakkında önemli 

derinlikler iletir. Öncelikle, ‘şematik bilgi’ye göre işletmeci rolündeki Meg ve 

müşteri rolündeki Stanley arasında olması beklenen resmi ilişkinin anne ve çocuk 



221 
 

arasındaki samimi ilişkiye dönüştüğü gerçeği, Stanley’in kahvaltı masasında şımarık 

bir çocukmuşçasına Meg’e naz yaptığı sahnenin ‘konuşma sırası yapıları’nda açıkça 

gözlemlenir: 

  MEG: Mısır gevrekleri nasıl, Stan? 
STANLEY: Korkunç. 
MEG: Bu mısır gevrekleri? Bu güzelim gevrekler? Sen bir yalancısın, 
küçük bir yalancı. Bunlar canlılık verir. Öyle yazıyor. Geç kalkan 
insanlar için. 
STANLEY: Süt ekşimiş. 
MEG: Değil. Petey yedi, değil mi, Petey?  
PETEY: Doğru.  
MEG: Al işte. 
STANLEY: Tamam, sonrakine geçeyim. 
MEG: İlkini bitirmedi ve ikinciye geçmek istiyor! 
STANLEY: Pişmiş bir şeyler istiyorum. 
MEG: Ee, vermeyeceğim.  
PETEY: Ver işte.  
MEG: (Masada sağa oturur). Vermeyeceğim. 
Durur. 
STANLEY: Kahvaltı yok. 
Durur.  
Tüm gece bu kahvaltıyı hayal ettim.  
MEG: Uyumadığını söylemiştim yanılmıyorsam. (Pinter, 1991: 14-15) 

 
 
Görüldüğü gibi, Meg görevini en iyi şekilde yerine getirmek isteyen ve çocuğunun 

üzerine titreyen bir anne gibi Stanley’e kahvaltısını beğenip beğenmediğini sorarken, 

Stanley sanki bir yetişkin değilmişçesine şımarıklık yaparak gevrekleri 

beğenmediğini söyler. Stanley’in şımarık tutumu karşısında Meg ise,  bir anne 

otoritesine bürünerek kahvaltı vermemekle tehdit ettiği Stanley üzerinde hâkimiyet 

kurmaya çabalar. Meg’in anne olarak kendi çocuğu konumuna koyduğu Stanley’e 

karşı ‘sosyal üstünlüğü’ ve aralarındaki ilişkinin anne-çocuk ilişkisine dönüşmesi, 

diyalogdaki ‘konuşma uzunlukları’nın karşılaştırılmasıyla da kanıtlanır. Konuşmada 

46 sözcük kullanan Meg 8 kez söz alırken, 18 tane sözcük kullanan Stanley ise 5 kez 

söz alır. Stanley’in Meg’den daha az konuşma sırası alışıyla açıklanan aralarındaki 



222 
 

bu güç eşitsizliği, Meg’in 5, 75 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’nun Stanley’in 3,6 

değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ndan neredeyse iki kat daha fazla oluşu ile 

keskinleşir. Ancak, Meg’in anne olarak Stanley üzerinde güce sahip oluşu, her ne 

kadar açık olsa da, bu gücü elde etmede Meg olarak kendi kimliğini kullanmak 

yerine bir anne maskesi takmayı tercih etmesi, aslında kendi olduğu gibi 

tanımlanamayacak ve fark edilemeyecek kadar zayıf olduğunu ve tanımlanmak için 

çaresiz bir şekilde gerçekte reddetmek istediği sosyal bir kimliğe bürünme ihtiyacı 

duyacak kadar fark edilmeye muhtaç olduğunu ortaya koyar. Benzer şekilde, 

konuşma, Meg’in “Mısır gevrekleri nasıl, Stan?” şeklindeki sorusuyla başlamasına 

rağmen konuşma konusunu “Süt ekşimiş” ya da “Pişmiş bir şeyler istiyorum” 

(Pinter, 1991: 14-15) şeklindeki yaramaz çocuklara ait ‘imaj zedeleyici’ cümleleriyle 

Stanley yönetir. Bu doğrultuda ise, Stanley’in şımarık bir çocuk konumunda yer 

almaktan kısmen memnuniyet duyduğu anlaşılırken, ev hanımı rolündeki baskınlığı 

ile zayıflığını örtmeye çabalayan ancak Petey’in kayıtsızlığı ile anlam kazanamayan 

Meg’in fark edilebilmek için takındığı anne imajının da Stanley’in “Süt ekşimiş” 

şeklindeki ‘anne’ rolünü hedef alan onur kırıcı ifadeleriyle zedelendiği ve bunun 

sonuncunda anne olarak da varlığını fark ettirmekte başarısızlıkla karşılaştığı açığa 

çıkar. Ancak, diyaloglarının gösterdiği gibi, ne Meg onun anne imajını zedelediği 

için Stanley’e aşırı bir tepki verir ne de Stanley onun bir yetişkin olduğunu unutan 

Meg tarafından bir çocuğa dönüştürülmeye kesin bir şekilde karşı çıkar. Bunun 

yerine, açıkça belirtmeseler de her ikisi de aralarındaki sıradışı anne-çocuk ilişkisinin 

sessizce devam etmesini ister. Annesi olarak Stanley’i kontrol etme hakkını kendinde 

gören Meg’in Stanley’in imaj zedeleyici söz eylemleri karşısında açıkça tepki 

göstermemesi ve Stanley’in de benzer şekilde Meg’in onu çocukla özdeşleştiren 



223 
 

aşağılayıcı tutumlarına sessiz kalışı, yer aldıkları diyalogda birbirlerinin sözlerini 

kesmeyişleri ile de açıklık kazanır. Bu doğrultuda ise, birbirlerinin sözlerini 

kesmemelerinin gerisinde, var olabilmek için birbirlerine bağımlı oldukları ve var 

olabilmek adına kapıldıkları illüzyonel anne-çocuk bağını kesintiye uğratmayarak 

gerçeklerle yüzleşmekten kaçınmayı amaçladıkları gerçeklerinin yer aldığı aydınlığa 

kavuşur. Diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre, son olarak, Meg’in Stanley’e 

“Stan”, “Stanny” ya da “Gidip çağırayım şu çocuğu” ve “Bazen yaramazlık 

yapmasına rağmen o iyi bir çocuktur” cümlelerinde görüldüğü gibi “çocuk” (Pinter, 

1991: 13) şeklindeki aşırı sevgi ve samimiyet göstergesi sayılan ve çocuk konumuna 

indirgeyen hitap sözcükleriyle seslenişi, onun Stanley’e ne kadar bağımlı olduğunu 

gösterirken, Lesser’in (1972) ifadesiyle Stanley’e beslediği sevginin kendi 

“yalnızlığı”ndan ve “sevgi yoksunluğu”ndan doğduğu (38) dikkate alındığında ise, 

varlığına anlam kazandırmada müşterisi konumundaki bir yabancı karşısında 

takınabileceği bir anne maskesinden başka hiçbir şeye sahip olamayacak kadar 

çaresiz olduğu da ortaya çıkar. Benzer şekilde, “Meg. Olanı biliyor musun?” (Pinter, 

1991: 23) cümlesinde de sergilendiği gibi Stanley’in Meg’e ilk ismiyle hitap etmesi, 

Meg’le aralarında resmiyet bulunmadığını ve çocuk konumuna indirgenmeyi 

kabullendiği kanıtlarken, Pinter’ın (1958) kendi ifadesiyle “kendisi olduğunu” 

cesurca ifade edemediğini ve “hayallerle” yaşadığını (81) da açığa çıkarır; çünkü, 

kim olduğunu kendinden emin bir şekilde bilen yetişkin bir bireyden ona 

çocuğuymuş gibi davranan bir insan karşısında çocuk olarak tanımlanmayı kabul 

etmesi ve bireysel varlığının sonlandırılacağı korkusuyla farklı bir kimlikle 

kodlanmaya sessiz kalması beklenemez. Anne ve çocuk ilişkisi sürdüren Meg ve 

Stanley’e dair söylenilmeyeni söyleyen ‘konuşma sırası yapıları’, ikili arasındaki iki 



224 
 

sevgili ya da karı koca ilişkisinin gizlerine ise, Stanley’in kendisiyle bir anne olarak 

değil cinsel ve duygusal anlamda tatmin edilmeyi bekleyen bir kadın olarak ilgilenen 

Meg’i metresiymiş gibi aşağıladığı diyalogda açıklık getirilir: 

  
  MEG: Stan? 

STANLEY: Ne? 
MEG (utanarak): Ben gerçekten yıvışık mıyım? 
STANLEY: Tabii ki de. Nezleden pek de bir farkın yok. 
MEG: Neler söylüyorsun? 
STANLEY(sert bir şekilde): Bak, neden burayı temizlemiyorsun! 
Domuz ahırı gibi. Ya benim odama ne demeli? Süpürülmeli. Kağıtları 
değiştirilmeli. Yeni bir oda lazım bana!  
MEG (duygulu, kolunu okşayarak): Ah, Stan, o çok güzel bir oda. O 
odada çok güzel günler geçirdim.  
Tiksintiyle elinden sıyrılır, ayağa kalkar ve çabucak soldaki kapıdan 
çıkar. Meg fincanını ve çaydanlığı alır ve servis penceresinin önüne 
götürür. Dış kapı çarpar. STANLEY döner.     
MEG: Güneşli mi hava? (Stanley pencereye gider, pijamasının 
cebinden bir sigara ve çakmak alır, sigarasını yakar.) Ne içiyorsun?  
STANLEY: Sigara. 
MEG: Bana da bir tane verecek misin? 
STANLEY: Hayır. (Pinter, 1991: 19)   

 

Karşısında nazlı bir genç sevgili rolüne büründüğü Stanley tarafından aşağılık bir 

kadın konumuna indirgenen Meg’in ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imajları’ının zedelendiği 

bu diyalogda 6 kez söz alarak 31 tane sözcük kelime kullanan Meg’in 5,16 

değerindeki ‘konuşma uzunluğu’, 5 kez söz alarak 32 sözcük kullanan Stanley’in 6,4 

değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ndan daha azdır. Meg’in ‘anne’ rolünü üstlendiği ilk 

diyaloglarındaki ‘konuşma uzunluğu’nun Stanley’inkinden neredeyse iki kat daha 

fazlayken bu diyalogdaki ‘konuşma uzunluğu’nun Stanley’inkinden daha az olması, 

‘anne’ olarak Stanley üzerinde kurduğu otoriteyi ve üstünlüğü Stanley’in sevgilisi ya 

da eşi olarak sağlayamadığını gösterir. “Stan?”, “Güneşli mi hava?” ya da “Ne 

içiyorsun?” gibi sorularıyla konuşmayı başlatan ve konuşma konusunu yönlendiren 

Meg iken, Stanley’in Meg’in sorularına “Ne?” ifadesiyle kayıtsız kalması,  



225 
 

“Nezleden pek bir farkın yok” (Pinter, 1991: 19) şeklindeki ‘olumlu imaj zedeleyici’ 

söz eylemlerle onu küçümsemesi ya da Meg’in ona uzattığı elini iterek ‘olumsuz 

imaj zedeleyici’ eylemlerle ona saldırması, Stanley’in ilk diyalogda gözlemlenen 

şımarık ve ürkek çocuktan bir anda acımasız bir kocaya ya da karşısındakinden 

kurtulmak isteyen kayıtsız bir sevgiliye dönüştüğünü kanıtlayarak, Meg’in kendini 

kanıtlamak için büründüğü anne rolündeki baskınlığını sevgili ya da eş rolünde nasıl 

yitirdiğine açıklık getirir. “Kendine güveni olmayan” Pinter karakterlerinin “değerli 

olduklarından ya da en azından var olduklarından emin olmak amacıyla” diğer 

inanlarla ilişki kurdukları ancak “yalnızca kontrol edebilecekleri ve idare 

edebilecekleri ilişkiler”in peşine düştükleri (Dohmen, 1980: 33) düşünüldüğünde, 

aslında kendisinden bile kaçacak kadar korkak olan Stanley’in Meg karşısındaki bu 

agresif baskınlığının gerisinde hiçliğe indirgenen benliğini kanıtlamak için Meg’in 

kadın olarak karşısındaki zayıflığından yararlanmayı istediği ve kendini fark ettirmek 

için onu kullandığı açığa çıkar. Ona “Ah, Stan” diye seslenerek gönlünü kazanmaya 

çalışan Meg’in sözünü kesmemesine rağmen “Hayır” ya da “Sigara” (Pinter, 1991: 

19) gibi tek kelimelik geçiştirici cevaplar vererek ve ona ikinci tekil şahıs zamiriyle 

hitap ederek Meg karşısında sinirli bir eş ya da sevgili rolüne bürünen Stanley’in 

Meg’e karşı bu kadar kızgınlaşması ise, Meg’den kurtulup kendisi olarak var olmayı 

istemesine rağmen Goldberg ve McCann tarafından sonlandırılmak istenen varlığını 

devam ettirebilmesinin yalnızca Meg’e bağlı olmakla sağlanabileceği için çelişkili 

bir şekilde Meg’e öfke duyduğunu, istekleriyle gerçekler arasındaki sıkışıklığına ve 

zayıflığına karşı beslediği tiksintinin acısını Meg’den çıkardığını ve “tek dileği 

koruyucu rahmine ve sulu göğüslerine tutunan ve yalnızca doğum bağı izin 

verdiğince tehlikeye atılabilen kopmamış bir fetüs ya da çocuk olan” Meg’in “rahme 



226 
 

benzer odasında pasif bir şekilde edindiği çıkarcı ancak güvenilir yaşam süreci”nin 

(Carpenter, 1974: 393; 394) Meg’in onu eş ya da sevgili konumuna koymasıyla 

sonlanacağından ve bunun sonucunda ise kaçınılmaz bir şekilde gerçeklerle 

yüzleştirileceğinden korktuğu için çocuk olarak sürdürdüğü sessiz yaşamını tehlikeye 

sokacak olan bu ‘eş’ ya da ‘sevgili’ tanımlanmasından ayrılmak istediğini ortaya 

koyar. Böylece, Stanley’in Meg karşısında acımasız bir kimliğe bürünmesinin 

gerisinde varlığının sonlanacağına dair korkularını ve endişelerini bastırma amacının 

yer aldığı açıklık kazanır ve “Tekrar ne zaman çalacaksın?” diye soran Meg’e 

“Çalamam, çalabilir miyim ki?” (Pinter, 1991: 21) şeklinde verdiği cevabı da 

Stanley’deki bu özgüven yoksunluğunu keskinleştirir.   

‘Konuşma sırası yapıları’, üçüncü olarak, “her ikisi de Stanley kadar 

otoritenin kölesi olan” Goldberg ve McCann ikilisi (Rahimipoor, 2011: 595) 

arasındaki güç dengesizliğine ışık tutarak, başkasına ait bir dille tanımlanmayı pasif 

bir şekilde kabullenen bireyin nasıl söylediği sözler gerisine itilerek benliğinden 

yoksunlaştırıldığına ve düşünsel açıdan kısırlaştırıldığına açıklık getirir. Sosyal 

anlamda fark edilebilmek için yönlendirilmeye maruz bırakılan Goldberg ve McCann 

ikilisinin varoluş anlamsızlıklarını ve aralarındaki güç eşitsizliğini Meg’in 

pansiyonuna ilk vardıkları andaki diyalogları en iyi şekilde sergiler: 

  MCCANN: Burası mı? 
GOLDBERG: Burası. 
MCCANN: Emin misin? 
GOLDBERG: Tabii ki de eminim. 
Durur. 
MCCANN: Şimdi ne olacak? 
GOLDBERG: Endişe etme, McCann. Otur şöyle bir.  
MCCANN: Ya sen? 
GOLDBERG: Ya ben? 
MCCANN: Oturacak mısın? 



227 
 

GOLDBERG: İkimiz de oturacağız. (McCann valizi yere bırakır ve 
masada sola oturur.) Arkana yaslan, McCann. Rahatla. Neyin var 
senin? Birkaç günlüğüne seni deniz kenarına getirdim. Tatil yap. 
Kendine bir iyilik et. Rahatlamayı öğren, McCann, yoksa hiçbir yere 
varamazsın.  
MCCANN: Ah, tabii ki, buna gayret ediyorum, Nat.  
GOLDBERG (masaya oturur, sağa): Sır soluk almakta. Sözümü 
dinle. Bu gerçeği herkes bilir. Nefes al, nefes ver, bir dene, rahat bırak 
kendini, ne kaybedersin ki? Bak bana. Ben henüz çırakken, her ayın 
ikinci cuması Barney Amca saat gibi hiç şaşmaksızın beni deniz 
kıyısına götürürdü. Brighton, Canvey Adası, Rottingdean-Barney 
Amca öyle belirli bir yer seçmezdi. Shabbus’da kahvaltı yaptıktan 
sonra gidip şezlonglara uzanırdık- bilirsin, güneşlikli olanlarına- biraz 
kürek çekerdik, suların yükselişini, alçalışını ve güneşin batışını 
izlerdik- güzel günlerdi, inan bana, McCann. (Anılarına dalarak.) 
Barney Amca. Şüphesiz ki, kusursuz bir tesviyeciydi. Eski 
zamanlardan kalma. Zamanında Basingstoke’un hemen dışında bir evi 
vardı. Herkesten saygı görürdü. Kültür? Kültürün sözünü bile etme. 
Çok yönlü bir insandı. Anlayacağın, kozmopolitti.  
MCCANN: Hey, Nat… 
GOLDBERG: (dalgın bir şekilde). Evet. Eski zamanlardan kalma. 
MCCANN: Nat. Burasının doğru ev olduğunu nerden biliyoruz?  
GOLDBERG: Neden yanlış ev olduğunu düşünüyorsun? 
MCCANN: Girişte numara görmedim. 
GOLDBERG: Numara aramıyorum ki. (Pinter, 1991: 27-28)    

 

Meg’in pansiyonuna varır varmaz girdikleri bu diyalogda görüldüğü gibi, her ikisi de 

9 kez konuşma sırası alan ikiliden 162 kelime kullanan Goldberg’in 18 değerindeki 

‘konuşma uzunluğu’ 30 kelime kullanan McCann’in 3,3 değerindeki ‘konuşma 

uzunluğu’nun 5,4 katıdır. ‘Konuşma uzunlukları’ arasındaki bu uçurum, Goldberg’in 

McCann’den daha fazla ‘kurumsal’ ve ‘kişisel’ güce sahip olduğunu ve McCann’in 

Goldberg’e bağımlı kalarak zayıflığa ve sessizliğe indirgendiğini gösterir. Diyaloğun 

‘konuşma sırası yapıları’na göre analizi, benzer şekilde, konuşmayı başlatanın ve 

konuşma konusunu kontrol edenin McCann iken, konuşma konusunu takip edenin ve 

cevaplayanın ise Goldberg olduğunu gösterir. Etkin bir diyaloğa ait ‘şematik bilgi’ye 

göre, konuşma konusunu yönlendirenin ve konuşma sırası verenin diğer 

konuşmacıdan baskın olması beklenirken, McCann’in konuşmayı tedirgin bir şekilde 



228 
 

söylediği “Burası mı?”, “Emin misin?”, “Şimdi ne olacak?”, “Oturacak mısın?” ya 

da “Burasının doğru ev olduğunu nerden biliyoruz?” (Pinter, 1991: 27-28) gibi karşı 

taraftan cevap ve onay bekleyen sorularla yönettiği düşünüldüğünde, McCann’in 

Goldberg tarafından yönlendirilmeksizin hareket edemeyecek kadar özgüvensiz 

olduğu ve kendisi olarak düşünemeyecek kadar kısırlaştığı açığa çıkar. McCann’in 

‘kurumsal gücü’ ve ‘kişisel gücü’ açısından ondan üstün olan Goldberg karşısındaki 

bu zayıflığı, benzer şekilde, diyaloğun kesintiye uğramayışıyla da dikkat çeker. 

‘Şematik bilgi’ye göre kesintiye uğramayan bir diyalog, her iki bireyin de 

birbirlerinin isteklerine cevap verdikleri ve kullandıkları söz edimlerinin ‘istenilen 

etkisel gücü’nün karşı konuşmacıda edinilen ‘gerçek etkisel güç’ten farklı olmadığı 

etkili bir diyalog olarak kabul edilirken, Goldberg’in söz edimlerinin ‘gerçek etkisel 

gücü’nün çoğunlukla McCann’in söz edimlerinin ‘istenilen etkisel gücü’nden 

farklılaştığı ya da ‘uygunluk ilkesi’yle ‘nicelik ilkesi’ni çiğnediği dikkate 

alındığında, ikilinin kesintiye uğramamış diyaloglarının aslında birbirlerinin 

isteklerini anladıklarının değil birbirlerine düşünmeden cevap verebilecek kadar 

mekanikleştiklerinin göstergesi olduğu açığa çıkar. Bu doğrultuda ise, McCann’e 

‘kişisel’ ve ‘kurumsal’ açıdan üstünlük gösteren Goldberg’in bile mekanikleşerek 

Silverstein’ın (1993) ifadesiyle temsilciliğini yaptığı otoritenin aynı zamanda kölesi 

de olduğu (40) düşünüldüğünde, Goldberg’in kendisinden zayıf olan McCann’e güç 

göstererek kendi zayıflığını örtmeyi amaçladığı belirginleşerek, tanınmak adına 

kendinden uzaklaşmaktan başka çaresi olmayan bireyin aczi de sergilenmiş olur. Son 

olarak, ikilinin ‘konuşma sırası yapıları’ analizine göre birbirlerine hitap ederken 

kullandıkları sözler de aralarındaki ilişkinin gizlerine ışık tutar: McCann’in 

Goldberg’e ilk ismi ‘Nat’’le ve Goldberg’in de McCann’e ikinci tekil şahıs zamiriyle 



229 
 

seslenmesi, aralarında samimiyet olduğu izlenimini verirken Goldberg’in McCann’e 

aynı zamanda resmiyet belirtisi olan soyadı ‘McCann’’le hitap etmesi ve McCann’in 

de ‘Nat’ diye hitap ettiği Goldberg’i onaylamaktan öteye geçmeyen “Tamam, Nat” 

(Pinter, 1991: 46) gibi söz edimleri kullanması, samimiyetten çok uzakta olduklarını 

gösterir. Sorgulamak istedikleri Stanley’i sandalyeye oturtmaya çalıştıkları sahnedeki 

diyalogları da, McCann ve Goldberg ilişkisindeki bu çelişkiyi sergiler niteliktedir:  

GOLDBERG: McCann. 
MCCANN: Nat? 
GOLDBERG: Oturmasını söyle ona. 
MCCANN: Tamam, Nat. (STANLEY’e yaklaşır.) Oturmanda bir 
sakınca var mı? (Pinter, 1991: 46) 

 
Görüldüğü gibi, McCann’in Goldberg’e ‘Nat’ diye ve Goldberg’in de ona ‘ikinci 

tekil şahıs zamir’i ile hitap etmesi yakın oldukları izlenimini verir; ancak, sözlerinin 

bir yönetici ve asistan arasındaki diyalogdan öteye geçmediği düşünüldüğünde, 

McCann’in verilen konutları yerine getirmekle yükümlü ve Goldberg’in ise 

emretmekle görevli birer soğuk robottan ibaret olduğu ortaya çıkar. McCann’in 

yalnızken ‘Nat’ diye seslendiği Goldberg’e Stanley’in huzurunda “Bay Goldberg” 

diye hitap ettiği ve Goldberg’in de Petey’in yanında McCann’e “Dermot” (Pinter, 

1991: 47; 71) şeklindeki ilk ismiyle seslendiği düşünüldüğünde ise, aslında aynı 

yazgıda birleşmelerine rağmen tanımlandıkları otoritenin kurallarına boyun eğmek 

zorunda kaldıkları, yok etmekle görevlendirildikleri kişiler önünde resmiyet maskesi 

taktıkları, bastırılan duygularını örttükleri ve farklı kimliklere büründükleri de 

kanıtlanırken, sözün ve kimliğin güvenilirliğini yitirdiği de gözler önüne serilir. 

‘Konuşma sırası yapıları’, son olarak, Stanley’in McCann ve Goldberg 

ikilisiyle ilişkisinde gözlemlenen kişilik çatışmasını aydınlığa kavuşturur. Oyun 



230 
 

başlangıcında söylediği “Bu gece parti havamda değilim” ifadesiyle yok edilme 

korkusunu bastıran, “Burada kısa bir süre kalacaksınız?” ya da “Canlandıracak burası 

sizi” gibi sözlerle konuşma konusunu değiştirerek ve konuşmayı kontrol altına alarak 

dikkati kendinden ve doğum gününden uzaklaştırmaya çalışan ve “Korkarım ki sen 

ve arkadaşın da kalacak başka bir yer aramak zorunda kalacaksınız” ifadesiyle güçlü 

gibi görünmeye çalışarak yazgısından kaçmaya çabalayan Stanley’in “Eh, yolumdan 

çekilirsen-” şeklindeki meydan okuyan sözünün McCann tarafından aniden “Ama 

her şey hazır. Misafirler gelecek” sözüyle ve “Bak-” şeklindeki emir yapısında 

kurulmuş tehdit etme eylemini gerçekleştiren ‘dolaylı’ ‘söz edimi’nin ise “Dokunma 

bana” (Pinter, 1991: 38; 39; 44; 41; 42) şeklindeki ‘söz edimi’yle kesintiye 

uğratılmasıyla önceden haber verilen şiddet mağduriyeti ve gerçeklerle yüzleşmemek 

adına güçlüymüş gibi görünmeye çalıştığı Goldberg ve McCann karşısında hiçliğe 

indirgenişi, onun için zorla hazırlanan doğum günü partisinde sorgulandığı sahnenin 

‘konuşma sırası yapıları’nda açıkça gözlemlenir: 

  
GOLDBERG: O kıza neden sanki cüzamlıymış gibi muamele e

 diyorsun? Cüzzamlı değil o, Webber! 
STANLEY: Ne- 
GOLDBERG: Geçen hafta ne giydin, Webber? Elbiselerini nereye 
koyarsın?  
MCCANN: Teşkilatı neden bıraktın? 
GOLDBERG: Annen ne diyecek, Webber? 
MCCANN: Neden bize ihanet ettin? 
GOLDBERG: Beni üzüyorsun, Webber. Tehlikeli bir oyun 
oynuyorsun. 
MCCANN: Bu gün gibi aşikâr. 
GOLDBERG: Kim olduğunu sanıyor? 
MCCANN: Kim olduğunu sanıyorsun? 
STANLEY: Yanılıyorsunuz. 
GOLDBERG: Buraya ne zaman geldin? 
STANLEY: Geçen sene. 
GOLDBERG: Nereden geldin? 
STANLEY: Başka bir yerden. 
GOLDBERG: Neden buraya geldin? 



231 
 

STANLEY: Ayağım acıyor! 
GOLDBERG: Neden kaldın? 
STANLEY: Başım ağrıyordu!  
GOLDBERG: Onun için bir şey aldın mı? 
STANLEY: Evet. 
GOLDBERG: Ne? 
STANLEY: Meyve tuzu! 
GOLDBERG: Enos mu Andrews mu?  
STANLEY: En-An- 
GOLDBERG: İyice karıştırdın mı? Köpürdü mü? 
STANLEY: Bak, bak, bekle, sen- 
GOLDBERG: Köpürdü mü? Köpürdü mü yoksa köpürmedi mi? 
MCCANN: Bilmiyor! 
GOLDBERG: Bilmiyorsun. En son ne zaman duş aldın? 
STANLEY: Alırım her- 
GOLDBERG: Yalan söyleme. (Pinter, 1991: 47-48) 

 

Diyalogda 15 kez söz alarak 71 kelime kullanan Goldberg’in 4,73 değerindeki ve 5 

kez söz alarak 15 kelime kullanan McCann’in 3 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’, 11 

kez söz alarak 21 kelime kullanan Stanley’in 1,9 değerindeki ‘konuşma 

uzunluğu’ndan oldukça fazladır. ‘Konuşma uzunlukları’ arasındaki bu aşikâr fark ise, 

Goldberg ve McCann ikilisinin Stanley’e karşı üstünlüğünü sergileyerek Stanley’in 

özgürlüğünden yoksunlaştırıldığını ve hiçliğe indirgendiğini gösterir. ‘Konuşma 

sırası yapıları’, benzer şekilde, McCann ve Goldberg’in “O kıza neden sanki 

cüzamlıymış gibi muamele ediyorsun?”, “Teşkilatı neden bıraktın?”, “Kim olduğunu 

sanıyorsun?”, “Buraya ne zaman geldin?” ve “En son ne zaman duş aldın?” gibi 

Grice’ın ‘nicelik ilkesi’ni yıkan zorlayıcı ve tehditkâr sorularla konuşmayı 

başlattıklarını ve konuşma konusunu kontrol ettiklerini gösterirken, Stanley’in ise bu 

sorular karşısında ya hiç cevap veremediğini ya da yalnızca “Ne-”, 

“Yanılıyorsunuz”, “Geçen sene”, “Başka bir yerden” ve “Evet” (Pinter, 1991: 47-48)  

gibi ürkek cevaplarla yönetilen konuşma konusuna dâhil edildiğini belirtir. Goldberg 

ve McCann ikilisinin konuşmayı yönetmeleri, Stanley’e baskı kurduklarını ve onun 



232 
 

‘imaj’ını zedelediklerini belirtirken, yönlendirdikleri konuşmada kullandıkları 

sözlerin “Bu gün gibi aşikâr” ve “Tehlikeli bir oyun oynuyorsun” gibi anlamsız 

klişelerden ya da  “Enos mu Andrews mu?” (Pinter, 1991: 47; 48) sorusunda 

gözlemlenen yersiz jargonlardan öteye geçmediği dikkate alındığında ise, Malkin’in 

(1992) belirttiği gibi, kabullenmediği otoritenin diliyle düşüncelerinin yönü 

değiştirilerek yeniden otoriteye uydurulmak istenen Stanley’in “toplumdan 

uzaklaşarak ve kaçınarak reddettiği ahlaki ve entelektüel klişelerle saldırıya 

uğradığı” (50-60) açıklık kazanmış olur. Bu doğrultuda ise, Goldberg ve McCann’in 

‘şematik bilgi’ye “En son ne zaman duş aldın?” (Pinter, 1991: 48) gibi ‘uygunluk 

ilkesi’ni çiğneyen yersiz bir klişe soru içermemesi beklenen sorgulamalarının aslında 

bilgi almaya değil Stanley’e işkence etmeye ve onun zihnini bulandırmaya 

odaklandığı görülür. “Toplumlardaki kişisel sessizleştirmenin kaçınılmaz bir şekilde 

sinsice işlediğini” düşünen Pinter’in “dilin güç yapılarında hapsedilişini 

sergilediği”ni (Grimes, 2005: 32) de kanıtlayan Stanley’in bu şekilde sıradan ve 

anlamsız sözlerin şiddetine maruz bırakılışı, ayrıca, Goldberg ve McCann’in 

Stanley’e ısrarcı bir şekilde sorular sormalarına rağmen onu dinlemeyerek sözünü 

kesintiye uğratmalarıyla ve sordukları soruya cevap alma niyetinde olmayıp sürekli 

olarak birbirine uyumsuz sorularına mekanikçe devam etmeleriyle dikkat çeker. 

Goldberg ve McCann’in birbiri ardına sıraladıkları sorularla Stanley’i sessiz 

kılmaları ve Stanley cevap vermek istediğinde ise onun sözünü kesmeleri, 

amaçlarının yalnızca Stanley’in gerçeklerle ilişkisini koparmış zihnini dağıtmak 

olduğunu gösterir. McCann ve Goldberg’in sürekli olarak Stanley’in sözünü 

kestikleri bu diyalog, en önemli olarak ise, Malkin’in (1992) ifadesiyle, “stikomitik 

diyaloglarının ritüelleştirilmiş yapısının bireyselliklerini yok ettiğini ve onlardan 



233 
 

daha çok dillerine vurgu yüklediğini” (60) de kanıtlayarak, kullandıkları klişelerle 

kesintiye uğrattıkları Stanley üzerinde güç empoze eden bu ikilinin aslında sosyal 

olarak tanımlanmak için anlamsız sözlere sığınma gereksinimi duyacak kadar zavallı 

olduklarını aydınlığa kavuşturur. ‘Konuşma sırası yapıları’na göre, son olarak, 

McCann ve Goldberg’in Stanley’e seslenirken ikinci şahıs zamiri kullanmaları, ona 

saygı göstermediklerini belirtirken, yüzleşmekten korktuğu gerçeklerin gerisinde 

sessizliğe sığınışıyla ve bastırdığı duyguların kölesi oluşuyla kendi sonunu 

hazırlayan Stanley’in Kirby’e göre (1978) “kendi ağına takıldığını” gösteren 

‘Webber’ (59) şeklindeki soyadıyla Stanley’e seslenmeleri ise, Stanley’i kendisi 

olarak görmek istemediklerini ve onu soyadı gibi belirli bir tanımlamaya ya da gruba 

dâhil edici isimlerle sınırlandırmaya çalıştıklarını resmeder. Buna karşılık olarak, 

Stanley’in onlara samimiyet göstergesi sayılan ikinci şahıs zamiri ‘sen’ ile hitap 

ettiği düşünüldüğünde ise, Stanley’in McCann ve Goldberg ikilisinden daha güçsüz 

olduğunu kabullenmeyecek kadar derin bir yanılsama içerisinde olduğu ortaya çıkar. 

“Bak, bak, bekle sen-” (Pinter, 1991: 48) ifadesinde de görüldüğü gibi ‘sen’ ile 

başlayan sözünün Goldberg tarafından kesintiye uğratılışı, ancak, gerçeklerden 

kendini yalıtarak ondan üstün olan kişilere meydan okuyabilecek kadar güçlü 

olduğuna kendini inandıran Stanley’in içinde bulunduğu bu yanılsamadan 

uyandırılışının kaçınılmazlığını kanıtlar niteliktedir.         

4.4. Doğum Günü Partisi’nde İncelik 

 Birbirlerine samimiyet ya da saygı sözcükleriyle hitap etmeleri, verilen 

konuşma sırasını alarak birbirlerine cevap vermeleri, ve imaj pekiştirici iltifatlarda 

bulunmaları, Doğum Günü Partisi’ndeki karakterlerin her ne kadar birbirlerinin 



234 
 

duygusal isteklerini anladıklarına, birbirlerinin psikolojik ihtiyaçlarına karşılık 

verdiklerine ve incelik çerçevesinde şekillenen etkili bir iletişim içerisine girdiklerine 

dair izlenim oluştursa da, karakterlerin başarılı bir iletişime yön verdiği düşünülen 

bilindik sözlerinin gerisine inildiğinde birbirlerini duygusal olarak anlamaktan çok 

ötede yer alan ve parçalanmış ruhlarını ve kimliklerini incelik göstergesi sayılan 

sözlerle örtmeye çalışarak tanımlandıkları evrenin illüzyonel durağanlığında 

susturulmuş gerçeklerin yıkıcı gücünü örtmeye ve yok edilmekten kaçınmaya çalışan 

çelişkilerle örülü ilişkiler ve kimliklerle karşılaşılır. Söz sırası alarak birbirlerine 

karşılık vermek adına kullandıkları sözlerin birbirlerinin duygusal isteklerine cevap 

vermeyişiyle karşılarındakinden uzaklaşan oyun karakterlerindeki bu parçalanmaya, 

kayıtsızlığa ve görünmeyen yüzlerinin gerisinde bastırdıklarıyla şekillenen çelişkili 

tutumlara, oyunun ‘incelik kuramı’ doğrultusundaki biçemsel analizi ile açıkça 

ulaşılır ve ‘incelik’li ifadelerin bile nasıl ‘incelik karşıtlığı’na varmada kullanılan bir 

maskeye dönüştüğüne vurgu yapılarak, sözün ezici gücüne dikkat çekilir. 

Oyundaki karakterlerden, ilk olarak, Petey’e ait sözlerin ‘incelik kuramı’ 

doğrultusundaki analizi, kişiliğindeki ayrıntılarına ve söylenilmeyenlerine ışık 

tutarak, onun oyundaki sessizliğiyle ve sözlerinin yüzeysel anlamıyla ile örtüşmeyen 

çelişkilerle dolu bir kişilik taşıdığına açıklık kazandırır. Petey karakterinin çelişkisi, 

öncelikle, eşi Meg’le diyaloglarının ‘incelik kuramı’na göre incelenmesi ile açığa 

çıkar; çünkü, imaj pekiştirici söz eylemleriyle Meg’in benliğine değer veren ideal bir 

eş izlenimini verirken, sözlerinin gerisine inildiğinde ‘olumlu imaj pekiştirici’ söz 

eylemleriyle aslında örtük bir şekilde Meg’in onurunu kırdığı ve onu sinsi bir şekilde 

tek beklentisi yaptığı yemeklerin takdir edilmesi olan bilindik bir ev hanımı rolüyle 

sınırlandırdığı görülür. Örneğin, Meg ona sunduğu mısır gevrekleri için “Güzel mi?” 



235 
 

diye sorduğunda Petey’in verdiği “Çok güzel” (Pinter, 1991: 11) cevabı ‘incelik 

kuramı’na göre Meg’in ‘olumlu imaj’ını pekiştirdiğini gösterir; ancak, eşinin ‘olumlu 

imaj’ını pekiştirmek için kullandığı unsurun mısır gevreklerinin lezzeti gibi ev 

hanımı rolüyle ilgili olduğu ve Meg’in bireysel kimliği ile hiçbir bağlantı taşımadığı 

düşünüldüğünde, kullandığı olumlu geribildirim ifadesinin Meg’in benliğini gizlice 

tehdit ettiği ortaya çıkar. Petey’in “çok güzel” ifadesini Stanley tarafından “korkunç” 

olarak tanımlanan aynı mısır gevrekleri için kullandığı ve üstelik “çok güzel” 

cevabını yalnızca mısır gevrekleri için kullanmayıp aynı zamanda Meg dışarısının ya 

da kızarmış ekmeklerin nasıl olduğunu sorduğunda da tekrarladığı düşünüldüğünde, 

“çok güzel” (Pinter, 1991: 11; 10; 12; 14) şeklindeki ‘olumlu imaj’ pekiştirmesi 

beklenen beğeni ifadesinin beğeni belirtme görevini üstlenmeyip Petey’in duygusal 

ya da psikolojik anlamda fark etmemekte ısrarcı olduğu Meg’i geçiştirmesinde rol 

oynayan ‘imaj zedeleyici’ bir söz eylem görevini üstlendiği daha fazla açıklık 

kazanır. Petey’in imaj pekiştirmesi beklenen söz eylemleriyle bile aslında sırf cevap 

vermek adına konuştuğu Meg’i hiçliğe indirgediği ve onun benliğine saldırdığı 

gerçeği, bezer şekilde,  Meg’in “Sen misin, Petey?” ve “Petey, sen misin?” sorularına 

yanıtsız kalarak onun ‘olumsuz’ ve ‘olumlu’ ‘imaj’ını zedeleyişiyle, üçüncü kez 

tekrarlanan “Petey?” sorusuna “Ne?” şeklindeki kaba bir yanıt verişiyle, okuduğu 

gazetedeki kadınla ilgili Meg “Kim, Petey, kim?” diye sorduğunda ona 

“Tanıyacağını sanmıyorum” (Pinter, 1991: 11) şeklindeki ‘dilsel dolaylılık’ 

sergilemesiyle zararı hafifletilmiş ‘olumsuz’ ve ‘olumlu’ imaj zedeleyici eylemini 

kullanarak onun gazete haberindeki kadını tanıyabileceğini düşünebilecek kadar saf 

ve dedikoducu kadınlar gibi meraklı olduğuna vurgu yapışıyla, parti bitiminden 

sonraki sabah uyandıklarında ona söylediği “Dün gece kütük gibi uyudun” ve “Ölü 



236 
 

gibi”  (Pinter, 1991: 9;11;67) şeklindeki zararı azaltılmamış ‘açık’ ve ‘doğrudan’ 

‘olumlu imaj zedeleyici’ sözlerle onu aşağılamasıyla da keskinleşir. Onun ‘olumlu’ 

ve ‘olumsuz’ imajına verdiği en büyük zarar ise, Meg Goldberg’in dışarıdaki 

arabasıyla ilgili onu soru yağmuruna tuttuğunda ona söylediği “Git de hava al biraz” 

(Pinter, 1991: 70) ifadesinde görülür; çünkü, ‘dilsel dolaylılık’la zararı hafifletilmiş 

bu ifade Petey’in Meg’e değer verdiği izlenimini oluştursa da, aslında, ‘Git 

başımdan’ ifadesinden öteye geçmez. Yüzeysel anlamlarına göre ‘olumlu imaj’ 

pekiştirmesi beklenen söz eylemleriyle bile Meg’in imajını zedeleyerek sanıldığı 

kadar sessiz olmadığını gösteren Petey, Meg’e gösterdiği bu ‘incelik karşıtlığı’nı 

Stanley’e yaptıkları muameleden dolayı McCann ve Goldberg karşısında da devam 

ettirmeye çalışır. Örneğin, Stanley’in Monty’ye götürüleceğini öğrendiğinde onlara 

“Nereye götürüyorsunuz onu?” şeklindeki soru yapısında kurulmasına rağmen 

‘Götürmeyin onu’ ya da ‘Onu götüremezsiniz’ anlamlarını veren meydan okuyucu 

söz edimleri kullanarak onların Stanley’i götürme eylemlerine karşı çıkar ve Stanley 

hakkında söylediği “Burada kalabilir” (Pinter, 1991: 85) ifadesiyle ise, Stanley’i 

götürme hakkına sahip olmadıklarını ve onlara engel olacağını ima eder. Üstelik, 

“Yalnız bırakın onu!” (Pinter, 1991: 85) gibi ‘açık’ ve ‘doğrudan’ ‘olumsuz imaj 

zedeleyici’ ‘emir söz edimi’ni kullanarak onları daha keskin bir şekilde tehdit eder. 

Petey’in sosyal güç açısından ona üstünlük gösteren McCann ve Goldberg ikilisinin 

‘olumsuz imaj’larını bu şekilde tehdit etmesi, sanıldığı kadar gerçeklere kör 

olmadığını ve dış dünyadan tamamen yalıtılmış olmadığını ortaya koyar. Ancak, 

ikilinin Stanley’i götürme girişimlerine engel olmak adına kullandığı “Nereye 

götürüyorsunuz onu?” ve “Burada kalabilir” (Pinter, 1991: 85) gibi ‘olumsuz imaj 

zedeleyici eylemlerinde’ açıklığı tercih etmek yerine ‘dilsel dolaylılığı’ tercih etmesi, 



237 
 

gerçeklere kör olmamasına rağmen gerçeklere karşı kör olmadığını cesurca 

haykıramayacak kadar ürkek olduğunu ve kişisel güçten yoksun olmayıp sosyal 

varlığını devam ettirebilmesi için bu gücünü sessizlik ve duyarsızlık maskesinin 

gerisinde saklamaya mecbur bırakıldığını açığa çıkarır. İkiliye meydan okuyan 

‘olumsuz imaj zedeleyici’ söz eylemleriyle çelişen bir şekilde Goldberg’in “Neden 

bizimle gelmiyorsunuz, Bay Boles?” ve “Bizimle Monty’ye gelin. Arabada çok yer 

var” (Pinter, 1991: 85; 86) şeklindeki ‘dilsel dolaylılık’ sergileyen ‘olumsuz imaj 

zedeleyici’ tehditleri sonucunda Stanley’in götürülüşü konusunda sessizliğe 

çekilmesi, Petey’in gerçeklere sessiz kalışının gerisinde körlüğünün değil, yok 

edilme korkusunun yer aldığının göstergesidir. Petey’in söyledikleri sözlerin 

arkasında duramayıp bireysel kimliğinden ödün vererek haksızlığa boyun eğişi, bu 

şekilde, ikiliye karşı hissettiği korkunun derinliğini kanıtlarken, Lesser’ın (1972) 

ifadesiyle ise, “sömürülenlerin hiyerarşideki yerlerini ciddi bir itirazda 

bulunmaksızın kabul ettiklerine” ve McCann ve Goldberg gibi “güç istemindekilerin 

kontrolü ele geçirmede ya da devam ettirmede çok fazla zorluk yaşamadıklarına” da 

vurgu yapar (39). Bu doğrultuda ikilinin “Bizimle Monty’ye gelin” kısa ifadesinin 

minimalist yapısına rağmen etkili bir şekilde Petey’i bir anda susturuşuyla otoriter 

gücü temsil eden Goldberg’in ısrarla sorduğu “846 numarası mümkün mü yoksa 

gerekli mi?” sorusuna Stanley’den aldığı bütün yanıtları reddederek ona verdiği 

“Yanlış! Yalnızca gereğince gereklidir! Yalnızca gerekliliğini gördüğümüzde 

olasılığını kabul ederiz. Bir şey gerekli olduğu için mümkündür, mümkün olduğu 

için gerekli değildir. Ancak gerekliliği kanıtlandıktan sonra olasılığı düşünülebilir”  

cevabında ya da sonrasında ona söylediği “Her yönden biz doğruyuz ve sen hep 

yanılıyorsun, Webber” ifadesinde gözlemlenen kuralları kendine göre belirleyişinin 



238 
 

ve üstelik kendisini sorgulanamayan salt bir güç ilan edişinin de gösterdiği gibi, “her 

sistemin kendi gerçeğini kendi tanımladığı” ve “güç sistemlerine karşı 

desteklenebilecek, savunulabilecek, ya da korunabilecek hiçbir gerçeğin 

bulunmadığı” (Taylor, 1984: 152-153) kanıtlanarak, otoriter güçlerin zorunlu 

üstünlüğü karşısında bireyin kendi doğrularından vazgeçmek zorunda kaldığı ve 

tanımlanmış kalıpların tehditleri sonucunda daha öncesinde götürülüşüne itiraz ettiği 

kişinin cesurca karşı çıktığı bu kaçırılışını “Evet,... halen uyuyor” (Pinter, 1991: 86; 

50; 51) yalanıyla duyarsızca örtbas edebilecek kadar kendine yabancılaştırıldığı da 

açıklık kazanır.         

Oyun karakterlerinden ikinci olarak Meg’in ‘incelik kuramı’ doğrultusundaki 

analizi, görülmeyerek hapsedildiği duvarlar gerisindeki boşluğuna ve onu tutsak 

edici bu duvarlarından kurtulmaya duyduğu susuzluğuna ilişkin bilgi vererek 

yaşadığı bunalımına dair önemli gerçekler sunar. Gerçekler ve hayaller arasında 

sıkışan Meg’in fark edilmek adına kendi kendini maruz bıraktığı bu psikolojik 

bunalımı, öncelikle, Petey’in ‘olumsuz imaj’ını tehdit edişinin derinliklerinde 

gözlemlenir. Örneğin, Petey’in gazete okuduğunu görüyor olmasına rağmen birbiri 

ardınca sıraladığı “Dün bana güzel şeyler okumuştun”, “İyi bir şeye denk geldiğinde 

bana da anlat, olur mu?”, “Bu sabah çok mu çalıştın?”, “Dışarısı güzel mi?”, 

“Stanley kalktı mı?”, “Aşağıda görmedin mi onu?”, “Bu sabah saat kaçta dışarı 

çıktın, Petey?”, “Karanlık mıydı?” ve “Ne okuyorsun?” (Pinter, 1991: 10; 11) gibi 

sözlerle onun konsantrasyonunu bozar ve gazetesini sakince okumasına engel olur. 

Petey’in okuma eylemini kesintiye uğratan bu gibi ‘olumsuz imaj zedeleyici’ söz 

eylemleriyle ise dikkati kendi üzerine çekmeye uğraşır ve Petey’in ona karşı 

kayıtsızlığını kabullenmeyerek ısrarcı bir şekilde değerli olduğu yanılsamasına 



239 
 

tutunmaya çalışır. Meg’in ‘olumsuz imaj’ına zarar vererek onu fark etmesini istediği 

Petey’e sorduğu soruların gerçekte cevabını hiç de merak etmediği “Karanlık 

mıydı?” ya da “Ne okuyorsun?” (Pinter, 1991: 11) gibi sırf duyulmak adına 

söylenmiş sorular olduğu düşünüldüğünde, ayrıca, duyulmak adına kendi kimliğine 

ait olmayan inanmadığı sözlere başvurabilecek kadar ‘olumlu’ ya da ‘olumsuz’ 

‘imajlar’ının pekiştirilme ihtiyacı taşıdığı da ortaya çıkar. Meg, sorduğu ilişkisiz 

sorularla okumasını böldüğü ve ‘olumsuz imajı’na zarar verdiği Petey’e, benzer 

şekilde, “Çayın! Çayını içmedin!” (Pinter, 1991: 16) şeklindeki ‘dilsel dolaylılık’ 

sergileyen zararı hafifletilmiş ‘doğrudan’ ‘olumsuz imaj zedeleyici’ ifadesiyle 

seslenerek de saldırır; çünkü, ifadesi yüzeysel olarak her ne kadar onun Petey’i 

düşündüğü izlenimini verse de ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen bu ifadesiyle Meg 

Petey’e çayını bitirmesini emreder ve ona karşı güç gösterisinde bulunur. Meg’in 

anlam kazanmak adına yararlandığı bu ifadedeki gücünün ev hanımı rolüyle ilgili 

olması ise, ancak, kendine ait bir kimlikten yoksun olduğunu ve sesini duyurmak için 

kurtulmak istediği ev hanımı rolünden başka sığınabileceği hiçbir şeyi olmadığına 

açıklık getirerek, Petey’in ‘olumsuz imaj’ına zarar veren bu ifadesinde aslında kendi 

zarar görmüş ‘imaj’ını bastırmaya çalıştığını ve duyulmaktaki çaresizliğini yansıtır. 

Meg’in anlam kazanmak için kendi kimliğini kullanmak yerine ev hanımı rolüne 

başvurmak zorunda kalışı, Petey’e kızarmış ekmek sunarken söylediği “Buyur 

Petey” (Pinter, 1991: 11) şeklindeki ‘olumsuz imaj’ pekiştirici eyleminde de eşine en 

iyi şekilde hizmet ettiğini göstermek isteyen ideal bir ev hanımı rolüne bürünüşüyle 

daha fazla açıklık kazanır. Bu doğrultuda ise, Petey tarafından görülebilmesinin 

yalnızca ‘ev hanımı’ tanımlamasına uymasıyla mümkün olduğu ve erkek 

egemenliğini temsil eden Petey karşısında ‘kadın’ kimliğiyle sınırlandırılarak zaten 



240 
 

en korkunç ‘imaj’ saldırısına çoktan mahkûm edildiği ima edilir. Kapalı penceresinin 

ardındaki benliğini güneşe çıkararak fark edilmeyi ve değerli olduğu yanılsamasına 

tutunarak kayıtsızlığa itildiği gerçeğine sağırlaşmayı isteyen Meg, bu amacı 

doğrultusunda Petey’in ‘imaj’ını hedef aldığı gibi Stanley’in ‘imaj’ını da zedeler. 

Örneğin, o uyurken, “Stan! Eğer aşağı inmezsen zorla indiririm seni! Yukarı 

geliyorum! Üçe kadar sayıyorum! Bir! İki! Üç!” (Pinter, 1991: 13) diye aşağıdan 

bağırışıyla onu tembel bir çocuk konumuna indirgeyerek ve uyumasına engel olarak 

onun hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj’ına saldırır. Meg yetişkin bir birey 

olarak saygıyla muamele edilmesi gereken Stanley’in ‘imaj’ını, benzer şekilde, ona 

“Hadi, uslu bir çocuk gibi mısır gevreklerini ye” şeklindeki “hadi” kelimesiyle zararı 

hafifletilmesine rağmen “uslu bir çocuk” benzetmesini kullanmasıyla 

aşağılayıcılığında keskinliğe ulaşan ‘olumsuz imaj zedeleyeci’ eylemle seslenip onu 

kahvaltısını bitirmeye zorlayarak, Stanley mısır gevrekleri için “korkunç” dediğinde 

ona “Yalancısın sen, küçük bir yalancı” şeklindeki ‘olumlu imaj zedeleyici’ söz 

eylemle hakaret ederek ve söylediklerini yapmadığında “Kayışla dövülmeyi hak 

ediyorsun” (Pinter, 1991: 14; 18) gibi ifade yapısında kurulmasına rağmen tehdit 

etme eylemini gerçekleştiren dolaylı söz edimiyle ona göz dağı vererek de zedeler. 

Ancak, Stanley’in ‘imaj’ını en çok zedeleyen, ona aldığı “oyuncak davul”un paketini 

açmasını söylerken kullandığı “Aç onu” ve  “Hediyeni aç” (Pinter, 1991: 35) gibi 

‘olumsuz imaj zedeleyici’ ‘emir söz edimleri’ olur; çünkü, ona doğum günü 

hediyesini açtırarak, reddettiği doğum gününü kabul etmesini sağlar ve McCann ve 

Goldberg’den saklanarak devam ettirmeye çalıştığı varlığının yok edilişine zemin 

hazırlar. Bu doğrultuda ise, hem Petey hem de Stanley karşısında sergilediği ‘incelik 

karşıtlığı’nda, gerçekteki zayıflığının bastırılmasını, kabullenilmeyi, birleştirilmeyi 



241 
 

ve onarılmayı bekleyen parçalara ayrılmış bir kimlik sakladığı açığa çıkar. Bunun en 

açık kanıtı, onlara yönelttiği ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemleri’ onun kendine 

güveni olan bir kadın olduğu izlenimini vermesine rağmen “Benden daha iyi karı 

bulmazsın, söylüyorum sana. Evimi çok güzel ve temiz tutuyorum” sözleriyle 

Stanley’e kendini överek ve Petey’e hitaben söylediği “Partinin yıldızı bendim”, 

“Herkes böyle söyledi” ve “Evet, çok güzeldim” (Pinter, 1991: 12; 87) gibi partinin 

en dikkat çekici kişisi olduğunu iddia eden sözlerle önemliymiş gibi görünmeye 

çalışarak kendi ‘olumlu imaj’ını pekiştirme ihtiyacını hissedişinde saklıdır. ‘Şematik 

bilgi’ye göre “Partinin yıldızı bendim” diyebilecek kadar özgüvenli olan bir bireyin 

ona “yıvışık” diyen bir kişiye “Gerçekten yıvışık mıyım?” (Pinter, 1991: 87; 19) diye 

sormasının imkânsızlığı Meg’in Petey ve Stanley karşısındaki ‘imaj zedeleyici’ 

eylemleriyle ve kendi ‘olumlu imaj’ını pekiştiren ifadeleriyle kapatmayı umduğu 

derin bir varlık boşluğu taşıdığını kanıtlar niteliktedir.     

Oyun karakterlerinden üçüncü olarak Lulu’nun yer aldığı diyalogların 

‘incelik kuramı’ kapsamındaki biçemsel analizi, onun ‘incelik karşıtlığı’ sergileyen 

söz edimleri kullanarak Stanley’in kimliğine saldırdığına dikkat çeker. Lulu’nun 

Stanley karşısındaki ‘incelik karşıtlığı’ ile şekillenen sözel saldırısı, ilk olarak, 

büfeye koyduğu pakete dokunmaması gerektiğini söylemek için “Dokunma ona” 

(Pinter, 1991: 25) şeklindeki ‘doğrudan’ ve ‘açık’ ‘olumsuz imaj zedeleyici’ emir söz 

edimini kullanarak onu çocuk gibi azarlamasıyla ve acımasızca rencide etmesiyle 

başlar. Stanley’den daha fazla ‘kişisel güç’ sahibi olduğunu ima ederek kendi 

‘olumlu imajını’ pekiştiren ve Stanley’inse onurunu kıran Lulu’nun ‘olumsuz imaj 

zedeleyici eylem’leri, benzer şekilde, Stanley’i suçlarcasına sorgulayışıyla, ona 

hakaret edişiyle ve ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen alaycı ifadelerle onu iğneleyişiyle de 



242 
 

devam eder. Örneğin, Stanley’in yanındayken “Burası çok havasız” (Pinter, 1991: 

25) şeklindeki ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen ve ona pencereyi açmasını bildiren zararı 

hafifletilmiş ‘dolaylı’ ‘olumsuz’ ve ‘olumlu’ ‘imaj zedeleyici eylem’ini kullanarak, 

pencereyi açmasını emrettiği Stanley’i aşağılık bir konuma indirger ve Stanley’in dış 

dünyaya kapalı yaşam tarzının ona rahatsızlık verdiğini ima ederek onun yaşam 

biçimine karşı saygısızlık gösteren acımasız bir tenkitte bulunur. Lulu’nun ‘tarz 

ilkesini’ ‘açıkça’ çiğneyerek Stanley’in benliğini tehdit edişi, benzer şekilde, Stanley 

“Bugün yağmur yağacak gibi” dediğinde ona “Sana da iyi gelir” cevabını verişinde 

de gözlemlenir; çünkü, verdiği “Sana da iyi gelir” (Pinter, 1991: 25) yanıtı her ne 

kadar masum bir ifade gibi görünse de ifadenin Grice’ın konuşma ilkelerine göre 

‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyerek aslında Stanley’in kirliliğine ve ruhunun 

ölmüşlüğüne vurgu yaptığı ve bu nedenle zararı hafifletilmesine rağmen örtük bir 

şekilde onun ‘olumlu imaj’ını hasara uğrattığı düşünüldüğünde, Lulu’nun ‘dilsel 

dolaylılık’ sergileyen bu ifadesinin sanıldığı kadar masum olmayıp Stanley’i sinsice 

ötekileştirerek küçük düşürecek kadar tehlikeli olduğu açıklık kazanır. Lulu Stanley’i 

bu şekilde maruz bıraktığı ‘imaj zedeleyeci’ eylemlerinin şiddetini ona “Yüzüne 

bakmak ister misin?”, “Biliyor musun, traş olsan iyi olacak?”, “Neden 

yıkanmıyorsun?”, “Şu gözlükleri takmak zorunda mısın?” gibi soru yapısında 

kurulmalarına rağmen rencide etme ya da eleştirme eylemlerini gerçekleştiren ve 

zararları hafifletildiği halde sırasıyla yüzünün tiksinti verici olduğunu, traşsız iğrenç 

göründüğünü,  pis koktuğunu ve gözlüklerinin çok kötü olduğunu ima ederek onun 

hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj’ını tehdit eden ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici’ 

söz edimleri ile hakaret edişiyle; “Hiç dışarı çıkmaz mısın?”, “Demek istediğim, ne 

yaparsın, tüm gün boyunca evde böyle oturur musun?” ve “Bayan Boles tüm gün bir 



243 
 

de seninle mi uğraşıyor?” gibi soru yapısında kurulmalarına rağmen eleştirme ve 

şikayet etme görevini üstlenen dolaylı söz edimlerine dayandırdığı ‘tarz ilkesi’ni 

açıkça çiğneyişleriyle zararı hafifletilmiş ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici 

eylemlerle’ onun sessiz yaşantısını yargılayıp onu ayak altında dolaşan ve herkese 

sıkıntı veren bir baş belası yerine koyuşuyla; “Korkunç görünüyorsun” ve “Bu 

görüntünle içimi karartıyorsun” şeklindeki zararı hafifletilmemiş ‘doğrudan’ ‘açık’ 

‘olumlu imaj zedeleyeci eylemlerle’ onun kasvetine ve kendinden geçmişliğine 

vurgu yapışıyla; ve “Biraz işe yaramazsın, değil mi?” (Pinter, 1991: 25; 26) gibi 

rencide edici dolaylı söz edimiyle varlığının anlamsız olduğunu belirterek 

hafifletilmiş bir şekilde onun ‘olumlu imaj’ına zarar verişiyle doruğa ulaştırır. Bu 

doğrultuda, Lulu’nun Stanley karşısındaki kişisel üstünlüğü kanıtlanırken, Lulu’nun 

‘imaj zedeleyici eylemleriyle’ Stanley’e karşı elde ettiği bu kişisel üstünlüğün 

aslında kendi zedelenmiş ve susturulmuş benliğinin acısını telafi ederek değerli 

olduğunu kabullendirme gereksiniminden doğduğu düşünüldüğünde, onun aslında 

Stanley gibi yazgısından hiçbir kaçış yolu olmayan kapana kıstırılmış bir kurbandan 

anlam kazanmayı düşünebilecek kadar zavallı olduğu açığa çıkar. İlişkilerin bir 

anlamda güç savaşına dönüştüğüne ve zavallı bir bireyin bile var olmak adına nasıl 

bencilleştiğine de dikkat çeken Lulu’nun ‘imaj zedeleyici eylemler’i karşısında 

Stanley’in sessiz kaldığı düşünüldüğünde ise, Stanley’in şiddet karşısında ne kadar 

savunmasız olduğu ve Pinter’ın (1958) ifade ettiği gibi, her ne kadar kurallara 

uymasa da verdiği savaşa rağmen kendisi olduğunun farkına varmadığı ve bireysel 

kimliğini kendine bile açıklama cesaretinde bulunmadığı için hiçbir zaman 

“kahraman” ya da “isyancı” olmadığı (81; 82) açık bir şekilde kanıtlar. ‘Şemalar’a 

göre hakaret edilen bir kişinin itirazda bulunması ve cesursa kendini savunması 



244 
 

gerekirken Lulu’nun dış görünüşü ya da yaşam tarzı hakkındaki aşağılayıcı söz 

eylerine maruz kalan Stanley’in zedelendikten sonra “gidip aynaya bakması”, 

“gözlüklerini çıkarması” ve “yüzünü yıkamaya koyulması” (Pinter, 1991: 26), ayrıca, 

kurallara tutsak olmayarak kendine otoriteden uzakta bir yaşam oluşturabilecek kadar 

idealist ve bireyselcilik tutkunu olmasına rağmen Meg’in dört duvarı arasında 

sıkışmayı göze alarak korumaya çalıştığı kendi kimliğinden ve inandıklarından 

başkalarının olumsuz tenkitleriyle derhal şüpheye düşebilecek kadar özgüvensiz 

olduğunu ve keskin bir iç çatışma yaşadığını kanıtlar niteliktedir.          

Oyun karakterlerinden dördüncü olarak Stanley’e ait sözlerin ‘incelik kuramı’ 

doğrultusundaki analizi, onun Meg’e karşı kaba tutumlarına, Lulu’nun öz saygısını 

aniden yerle bir edişine ve McCann’le Goldberg ikilisine karşı beslediği korkuya 

vurgu yaparak onu gerilimli bir iç buhrana iten söyleyemedikleri hakkında önemli 

gerçekler açığa çıkarır. Stanley, öncelikle, acımazsıca savurduğu ‘imaj zedeleyici 

eylemler’iyle Meg’e kabaca davranır ve onu rencide eder. Örneğin, kahvaltıda 

söylediği “Süt ekşimiş”, “Ne zamandan beri çaydanlıkta bu çay?”, “Çay değil bu” ve 

“Bu bulaşık suyunu içemem” şeklindeki kahvaltıdan memnun olmadığını belirten 

‘olumlu imaj zedeleyici eylemlerle’ beceriksiz ve işe yaramaz olduğunu ima ettiği 

Meg’i aşağılar; “Sen kötü bir karısın”, “Seni eski yıvışık çamaşır torbası”,  

“Nezleden pek de bir farkın yok” ve “Taşlaşmış bir kek parçasısın sen, değil mi?” 

gibi ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici eylemlerle’ ona hakaret etikten sonra 

McCann ve Goldberg’in yanında ondan “çıldırmış”, “kafadan kontak” ve “deli” diye 

bahsederek onun benliğine saldırır; ve pislikten “domuz ahırı”na dönüştüğünü iddia 

ettiği odası için “Baksana, burayı neden temizlemiyorsun!” (Pinter, 1991: 15; 18; 23; 

41; 19) şeklindeki soru işareti alması gerekirken ünlem işareti almasıyla yazımsal 



245 
 

sapmaya uğratılarak öncelenmiş ve soru yapısında kurulmasına rağmen emir verme 

ve şikâyet etme eylemlerini gerçekleştiren ‘doğrudan’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj 

zedeleyici eylem’iyle Meg’i görevlerini yerine getirmeyen tembel bir hizmetçi ya da 

köle konumuna indirger. “Kes artık”, “Çekil benden” ve “Git” gibi ondan kurtulmak 

istediğini gösteren ‘doğrudan’ ‘açık’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ 

emirleriyle de Meg karşısındaki kabalığını sürdüren Stanley, Meg’in sosyal 

zayıflığıyla beslediği bu nezaketsizliğini McCann ve Goldberg’in geleceği haberleri 

üzerine daha fazla artırır ve onu “Çayım nerde?” şeklindeki emretme eylemini 

gerçekleştiren ‘doğrudan’ ‘olumsuz imaj zedeleyici’ sorusuyla yersiz yere 

azarlayarak, sonrasında söylediği “Çayımı kaldırma hakkını kim verdi sana?”, 

“Kiminle konuştuğunu sanıyorsun?”, “Söyleyin bana, Bayan Boles, benimle 

konuşurken, tam olarak karşınızda kimin bulunduğunu sordunuz mu hiç kendinize? 

Ha?” (Pinter, 1991: 18; 19; 21) gibi ‘doğrudan’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj 

zedeleyici eylemler’le ona karşı çıkma hakkına sahip olmadığını iddia ettiği Meg’i 

acımasızca hiçliğe indirger. Ancak, özellikle son sorusunda “Bayan Boles” diye 

seslenişiyle insafsızca aralarındaki mesafeyi hatırlatarak ve haddini bildirerek 

gururuna zarar verdiği Meg karşısındaki en acımasız ‘imaj zedeleyici eylem’ini, 

doğum gününde aniden onun boğazına yapışarak (Pinter, 1991: 64) gerçekleştirir. 

Misra’ya (1992) göre, “Meg’in dünyasından zorla çıkartıldığı bir kürtaj ritüeli”nden 

farksız olan kendi doğum gününde onun tıpkı “rahimden çıkarılırken annesinin 

hayatını tehlikeye atan” bir “fetüs”e dönüştüğünü ve Meg’i “boğmak için boğazına 

uzandığı”nı gösteren bu boğazlama eylemi (113), Stanley’in dış dünyadan korktuğu 

için Meg’i öldürmek pahasına da olsa karanlık duvarlarının gerisinde kalmaya ısrarcı 

bir şekilde direndiğine ışık tutarken tüm çabalarına rağmen doğumunun 



246 
 

gerçekleşmesine karşı çıkamadığı gerçeği, ‘imaj zedeleyici eylemleri’yle aşağıladığı 

bir insan karşısında bile aslında ne kadar zavallı bir konuma indirgendiğini ortaya 

koyar. Carpenter’ın (1974) ifadesiyle ise, “isteğine karşın doğum tarihini açıkladığı”, 

“ölümcül doğum günü partisine kapı açtığı”, “her zamankinden daha fazla onun 

korumasına ihtiyaç duyduğunda çok fazla likör içerek kendini kaybettiği”,  “oyunun 

can alıcı noktası olan körebe oyununu teşvik ettiği”, “McCann gözlüklerini 

kırdığında ve önüne davulu yerleştirdiğinde dikilip hiçbir şey demediği” ve yere 

düştüğünde yalnızca “Aah!” (Pinter, 1991: 63) diyerek tepkisiz kaldığı için onu 

arkasından vuran Meg’e karşı öfkesini bildiren Stanley’in bu boğazlama girişimi 

(396), ayrıca, yazgısının Meg’e bağlı oluşuna dair duyduğu tiksintiye, yok edilme 

korkusuna ve dış dünyadaki gerçeklerle başa çıkmadaki özgüven eksikliğine dair 

bilgi verirken, “Eşsiz bir çalışım vardı. Tamamen eşsiz” (Pinter, 1991: 63; 22) 

şeklindeki ‘olumlu imaj pekiştirici eylem’i kullanışından kendi ‘imaj’ını pekiştirme 

gereksinimi duyacak kadar aşağılık kompleksi yaşadığı anlaşılan Stanley gibi içine 

kapanık bir bireyin bile nasıl kontrolünü yitirerek öç almak adına acımasız bir 

canavara dönüşebileceğine de ışık tutar. Meg’e karşı en acımasız ‘imaj zedeleyici’ 

eylemini onu boğazlamaya çalışarak gerçekleştiren Stanley, ikinci en zorba ‘imaj 

zedeleyici eylem’ini, parti esnasında ışıklar kapandığında Lulu’yu masaya 

yerleştirerek onun üstüne eğilişiyle (Pinter, 1991: 65) ve kadınlığından zorla 

faydalanışıyla gerçekleştir. Üstelik, Lulu’yu masaya yatırarak ve üstüne çullanarak 

gerçekleştirdiği bu ‘imaj zedeleyici eylem’i Carpenter’a (1974) göre her ne kadar 

cinsellik içermeyip Meg tarafından ihanete uğrayarak “kaybettiği cennete benzeyen 

rahim yaşantısının yeni bir kaynağını aradığını” ve “tuhaf ve ritualistik bir şekilde bu 

amacı için Lulu’nun uygunluğunu ölçtüğünü” gösterdiği için “tecavüz” girişiminden 



247 
 

uzaklaşsa da (396), cinsel tatmin amacı taşımayıp sadece güvenli bir yer arayışında 

olduğu ve Lesser’ın (1972) belirttiği gibi, Lulu’yla dışarı çıkmayı reddedişiyle “bir 

kadına değil tecavüz girişiminde bulunmak cinsel yaklaşımda bile bulunamayacak 

kadar utangaç” olduğu anlaşılan Stanley’in (41) gerçekleştirdiği eyleminin 

gerisindeki masum amacıyla çelişen bir şekilde Lulu’nun fiziksel zayıflığından ve 

karanlıktaki savunmasızlığından faydalanmaktan kaçınmadığı düşünüldüğünde, 

cinsel tatmin amacı taşımasa bile Stanley’in ‘olumsuz imaj zedeleyici’ bu eyleminin 

kendi varoluş çıkarı için Lulu’yu bencilce nesnelleştirdiği için ‘incelik kuramı’na 

göre kabullenilebilir olmadığı kanıtlanır. Böylece, sorguya çekilmeden önce 

“zararsız” ve “etkisiz” bir birey olan Stanley’in “sözlü saldırıyla kendi maruz 

bırakıldığı sözel boğazlanışının ve tecavüze uğrayışının sonucu” olarak Meg ve 

Lulu’ya karşı bulunduğu bu zorbalıklarıyla ise, “aileden tamamen koparak Goldberg 

ve McCann’in kontrolüne girdiği” yansıtılır (Malkin, 1992; 68). Bu doğrultuda, 

Stanley’in kendine uygulanan şiddetin acısını çıkarmak için Meg ve Lulu’ya şiddet 

uyguladığı ortaya çıkarken Silverstein’ın (1993) ifadesiyle, onlara karşı sergilediği 

bu zorba eylemlerinin McCann ve Goldberg ikilisinin ona savurduğu “Anasını 

kirleten!” ya da “Karısını öldürdü!” (Pinter, 1991: 49; 51) gibi suçlayıcı 

tanımlamalara uygunluk gösterdiği dikkate alındığında ise, “dil”in manipüle edici 

gücünün bireyi nasıl şekillendirdiğine ulaşılır (34). ‘İncelik kuramı’na göre, Meg ve 

Lulu’ya karşı sergilediği kabalığı ile dikkat çeken Stanley, McCann’le ilişkisinde ise 

kullandığı ‘incelik yapıları’nın çelişkileriyle dikkat çeker. Örneğin, ilk tanıştıkları 

anda ona sorduğu “Sigara?” şeklindeki hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj 

pekiştirici’ eksiltili sorusuyla McCann’e saygı göstermesine, “Dürüst birine 

benziyorsun” şeklindeki ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj pekiştirici’ ifadesiyle onu 



248 
 

güvenilirliğinden dolayı övmesine ve İrlandalı olduğunu sezinleyince ise “İrlanda’yı 

çok iyi bilirim. Bir sürü arkadaşım var orada. Severim bu ülkeyi ve insanlarını takdir 

ederim, onlara güvenirim. Doğruya önem verirler ve mizah anlayışları vardır. 

Polisleri harikadır. Bulundum orada. Oradaki güneşin batışı hiçbir yerdekiyle 

kıyaslanamaz güzellikte” şeklindeki birbiri ardına sıraladığı ‘olumlu imaj pekiştirici’ 

sözlerle onun İrlandalı oluşuna hayranlığını belirtmesine rağmen, sonrasında bu gibi 

‘olumlu imaj pekiştirici eylemler’iyle çelişkili bir şekilde ona ‘olumlu imaj 

zedeleyici’ “Allah’ın belası” şeklindeki aşağılayıcı ifadeyle hakaret eder ve “Bayım 

deme bana”, “Dinle bir dakika”, “Otur bir dakika”, “Defol” ve “O içkileri çıkar 

buradan” (Pinter, 1991: 40; 42; 41; 45)  gibi zararı hafifletilmediği için ‘açık’ ve 

‘doğrudan’ olan ‘olumlu imaj zedeleyici’ emir söz edimleriyle ona acımasızca 

saldırır. Stanley’in başlangıçta ‘olumlu imaj pekiştirici’ sözlerle övdüğü McCann’i 

aynı zamanda ‘imaj zedeleyeci’ ifadeleriyle küçümsemesi, söyledikleri ve inandıkları 

arasındaki sıkışmışlığına vurgu yaparak, yaşadığı iç çatışmanın derinliğini sergiler. 

İlk tanıştıkları anda McCann’e ettiği iltifatlara gerçekten inanmayıp bu övgülerini 

yalnızca konuyu değiştirmek ve dikkatin kendisi üzerine yoğunlaşmasını engellemek 

amacıyla kullandığı ve sonrasında kullandığı ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemler’in 

ise McCann’e meydan okumak amacıyla değil aslında sadece ona karşı duyduğu 

korkuyu örtbas etmek amacıyla baş gösterdiği düşünüldüğünde, Stanley’in söylediği 

cesur sözlere ait olmayan ve ürkeklikle çevrili bir iç gerilim yaşadığı görülür. 

Stanley’in McCann’in İrlandalı olduğunu tam olarak bilmeyişine rağmen yine de 

onun gözüne girmek için inanmadığı ‘olumlu imaj pekiştirici’ sözlere sarılarak ve 

yok olma korkusunu bastırmak adına ürkekliğine ait olamayan ‘incelik karşıtı’ 

ifadeler kullanarak farklı maskeler takma gereksinimi duyması, ayrıca, kendisi olarak 



249 
 

var olamayacağını kanıtlar niteliktedir. McCann’e savurduğu ifadelerinin gerisinde 

bu şekilde bambaşka anlamlar taşıdığı anlaşılan Stanley, son olarak, “Odanız tutulu”, 

“Başka bir yer bulmak zorunda kalacaksınız” ve “Sağırsınız herhalde” (Pinter, 1991: 

44) şeklindeki tarz ilkesi’ni çiğneyerek örtük bir şekilde ona pansiyonu terk etmesini 

emreden zararı hafifletilmiş ‘doğrudan’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici 

eylemler’le Goldberg karşısında da güçlü maskesi takarak zayıflığını saklamaya 

çalışır. Kullandığı bu ‘imaj zedeleyeci eylemler’i ‘dilsel dolaylılık’ etrafında 

şekillendirme ve “herhalde” (Pinter, 1991: 44) sözüyle hafifletme gereksinimi 

duyması ise, saklamaya çabaladığı acziyetinin derinliğini kanıtlayarak inandıklarını 

açıkça söyleyemeyecek kadar otoriteden korktuğunu sergiler.              

Oyun karakterlerinden beşinci olarak Goldberg’in ‘incelik kuramı’ 

doğrultusundaki analizi, McCann’i köleleştirdiğine ve Stanley’i ise “Ih-gıg…ıh-

gıg…eh-geg” (Pinter, 1991: 84) seslerine indirgeyerek etkisizleştirdiğine dikkat 

çeker. Öncelikle, Goldberg’in ona teklif edilen iş için McCann’i seçtiğini söylemesi 

ve “Sen yetenekli bir adamsın, McCann” (Pinter, 1991: 29) ifadesiyle onu övmesi, 

McCann’in ‘olumlu imaj’ını pekiştirdiği izlenimini verir; ancak, bu gibi ‘olumlu 

imaj’ pekiştirmesi beklenen sözlerinin McCann’i değerli kılma amacı içermeyip ona 

karşı üstünlüğünü belirtme amacı içerdiği düşünüldüğünde, ona yağdırdığı ‘olumlu 

imaj pekiştirici’ eylemlerinin onu daha kolay kontrol altına almaktan başka herhangi 

bir anlam taşımadığı ve kendi çıkarlarını elde etmek adına kullandığı ‘nicelik 

ilkesi’ni kapalı bir şekilde çiğneyen ‘incelik’ göstergesi bu sözlerinin yalnızca 

McCann’i kolay kullanıma hazır hale getirmeye hizmet ettiği kanıtlanır. Goldberg’in 

McCann’e karşı söylediği bu ‘olumlu imaj pekiştirici’ sözlerinin, aslında, kendi 

imaj’ını pekiştirerek güce sahip olduğu izlenimini yaratmayı ve McCann’in 



250 
 

kullanılışını kolaylaştırmayı hedef alan ‘imaj zedeleyici eylemler’den ibaret olduğu 

gerçeği, daha sonrasında onu sürekli olarak “Bu günlerde gittiğin her yerde 

cenazdeymişsin gibi davranıyorsun” ve  “Çocukça bu yaptığın, anlamsız” gibi 

‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici’ eleştirilerle alçaltmasıyla, “Yine ne var?” ve  

“Ne?” gibi ona söz hakkı tanımak istemediğini ve ondan bıktığını belirten ‘doğrudan’ 

‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ eylemlerle onu susturmasıyla ve “Işığı kapat 

ve feneri yak”, “Işığı aç, McCann”, “Kes şunu artık!”, “Bırak soru sormayı artık”, 

“Bekle!” ve  “Gel buraya” (Pinter, 1991: 28; 75; 29; 46; 54; 55; 75; 77) şeklindeki 

zararı hafifletilmemiş ‘doğrudan’ ‘açık’ ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemler’le onu 

hizmet etmeye mahkûm edilmiş bir köle konumuna indirgeyip emirlere boğmasıyla 

daha fazla açıklık kazanır. Ancak, Goldberg’in McCann’e karşı ‘imaj zedeleyici 

eylemler’i her ne kadar onun kibirli olduğunu ve McCann’e karşı üstünlük elde 

ettiğini kanıtlasa da bu ‘incelik karşıtı’ söz eylemleri onun gerçekten güçlü olduğu ve 

kendine güvendiği anlamına gelmez. Meg karşısında söylediği “Centilmenlere 

nazikçe oda kiraladığınızı duyduk. Anladığınız gibi, biz de iyi bir yer arıyorduk. Bu 

nedenle size geldik” şeklindeki kendisinin de bir “centilmen” olduğunu ima eden 

ifadesiyle, arabasıyla ilgilenen Petey’e dediği “O araba beni hiç yarı yolda 

bırakmadı” sözüyle ve McCann’e hitaben söylediği “Tek bir diş bile kaybetmedim. 

Doğduğum günden beri. Hiçbir şey değişmedi” ve “Mevkiime ulaşmamın gerisinde 

bu var, McCann. Çünkü, daima sapasağlamım” (Pinter, 1991: 30; 70-71; 77) 

şeklindeki cümlelerle kendisiyle gurur duyduğunu, yüksek sosyal statüye sahip 

olduğunu ve arabasının kaliteli olduğunu belirterek kendi ‘olumlu imaj’ını 

pekiştirmesi, McCann’i hedef alan ‘imaj zedeleyici eylemler’inin gerisinde 

kendinden emin olmadığı için başkalarınca onaylanma ya da imaj pekiştirici sözlerle 



251 
 

desteklenme ihtiyacı duyan tamamlanmamış bir kimliğin ve küstah sözlerin arkasına 

saklanmak zorunda kalmış özgüven eksikliği çeken zavallı bir ruhun yer aldığını 

açıklar niteliktedir. Böylece açığa çıkan Goldberg’in bireysel anlamda güçlü 

olmadığı halde kendini beğenmiş bir şekilde McCann’e güç gösterisinde bulunduğu 

gerçeği, en önemli olarak ise, Lesser’ın (1972) ifadesiyle “sömürücülerin 

zorbalıklarının sömürülen grupla sınırlı olmadığını” ve “kıyasıya bir rekabetin var 

olduğunu” (37) göstererek, modern dünyadaki en zavallı bireylerin bile çıkarları 

uğruna kendilerinden daha aşağıdakileri ezmekte bir an bile tereddüt etmediğini ışığa 

çıkarır. McCann’e ‘incelik karşıtı’ eylemlerle saldıran Goldberg bu saldırısını, benzer 

şekilde, “İşe yaramazsın sen”, “Günah kokuyorsun”, “Kadınlığı kirletiyorsun”, 

“Anasını kirleten!”, “Din hainisin sen”, “Sen bir kalıntısın!”, “Hiçbir toplum almaz 

seni”, “Vebasın sen”, “Sen bir yıkıntısın” ve “Yıllardır şaşısın” gibi zararı 

hafifletilmemiş ‘açık’ ve ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici eylemlerle’ aşağıladığı ve 

“Neden bu kadar kötü davranıyorsun?” ve “Zamparalığın nereye götürüyor seni?” 

(Pinter, 1991: Pinter, 1991: 47; 50; 51; 52; 82; 51) gibi toplumsal kurallara 

uymadığını ima eden suçlayıcı sorularla acımasızca yargılayarak zalimce onurunu 

kırdığı Stanley karşısında da sürdürür. Stanley’in onuruna verdiği en büyük zararı ise 

ona yönelttiği “Var olduğunu düşündüren nedir?” (Pinter, 1991: 52) şeklindeki ‘tarz 

ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyerek onun var olmadığını ima eden zararı hafifletilmiş 

‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’yle gerçekleştirir. Goldberg’in ‘imaj 

zedeleyici eylemleriyle’ Stanley’in varlığını hiçe sayması, otoriter güçlerin kurallara 

uymayanları nasıl ötekileştirerek ölü konumuna indirgediklerini gösterirken, dış 

evrenin baskıcı gücünden kaçmak adına dört duvar arasına sıkışmayı göze alabilecek 

kadar idealist bir şekilde kendi sesinin peşine düştüğü ve ortak bilgiye dayanan 



252 
 

‘şemalar’a göre piyano çalabilecek entelektüelliğe sahip olduğu anlaşılan Stanley’in 

Goldberg’in tüm bu ‘imaj zedeleyici eylemleri’ karşısında suskun ve tepkisiz kalarak 

en sonunda “Ih-gıghh…ıh-gıghhh” (Pinter, 1991: 85) gibi anlamsız gürültülere 

dönüştüğü düşünüldüğünde, Liebsch’ın (2013) belirttiği gibi “sosyal ya da siyasi 

varlığın duyulabilen bir ses (fonem) ile başlamadığı” ve “aslında yalnızca ileri 

sürdüğü iddianın gerçekten önemli bir ifade olarak kabul edildiğinde başladığı” (17) 

kanıtlanır. Bu durum ise, yalnızca otoriter güçlerin dilinde konuşanlara dinlenme 

hakkı tanındığını göstererek, bireyselliğin kaçınılmaz bir sona mahkûm edildiğini 

ışığa çıkarır.  

 Oyunun ‘incelik kuramı’ kapsamındaki analizi, son olarak, McCann’in 

Stanley’e ‘incelik karşıtlığı’ sergileyen sözel ve fiziksel saldırılarla zarar verdiğine 

dikkat çeker. İlk karşılaştıkları anda ona söylediği “Sizinle tanıştığıma memnun 

oldum, bayım” (Pinter, 1991: 37) şeklindeki ‘olumlu imaj pekiştirici eylemi’yle 

aslında Stanley’i tanımaktan değil onu bulmaktan duyduğu memnuniyeti ifade eden 

McCann, bu ifadesiyle örtük bir şekilde artık kaçışının olmadığını ve kapana 

sıkışarak yenildiğini ima ettiği ve bir anlamda çaresizliğine vurgu yaparak ‘olumlu 

imaj’ını tehlikeye attığı Stanley’e “Kim olduğunu sanıyorsun?” ve “Kimsin sen, 

Webber?” şeklindeki soru yapısında kurulmalarına rağmen rencide etme eylemini 

gerçekleştiren ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici’ sorularla saldırarak ve ona 

“kalıntı”, “ölü”, “piç”, “romatizmalı” ve “epileptik” gibi ‘doğrudan’ ve ‘açık’ ‘imaj 

zedeleyici’ tanımlamalarla seslenip hakaret ederek (Pinter, 1991: 48; 52; 53; 82) 

zalimcesine davranır. Stanley’e uyguladığı bu ‘imaj zedeleyici eylemler’ini, üstelik, 

kendine ait farklı düşünceleri olduğunu belirten gözlüklerini kırıp onu kendine ait bir 

bakış açısından yoksunlaştırarak kabullenilmiş gerçeklerin kör edici gücüne maruz 



253 
 

bırakmasıyla ve Carpenter’ın (1974) ifadesiyle “Meg’in gururla sunduğu hediye olan 

davul-rahmin kırılmadığı sürece eski Webber’in bozulmamış kalacağı ve yeni 

Webber’in doğmayacağı” düşüncesiyle önüne yerleştirip kırılmasını planladığı 

davulla (395) onu düşürterek (Pinter, 1991: 63; 65) bireysel varlığına son vermesiyle 

ve Meg’in güvenilir dünyasındaki anti-konformist kimliğiyle uzlaşmayan otoritenin 

istediği yönde donatılmış bambaşka bir bireye dönüştürmesiyle devam ettirir. Ancak, 

Stanley’e uyguladığı en acımasız ‘imaj zedeleyici eylem’ini ise, hem parti konuşması 

yapılacağı zaman hem de Lulu’nun üzerine çömelmiş bir durumdayken elindeki 

feneri onun karanlıktaki yüzüne tutarak (Pinter, 1991: 57) gerçekleştirir. Stanley’in 

“hayal akışına son veren” ve onu “çıplak ve neredeyse savunmasız bir bebek” gibi 

açığa çıkaran bu fener ışığının (Carpenter, 1976: 396), Stanley’in gözlerini 

kamaştırarak onu istediği gibi hareket etmekten alıkoyduğu düşünüldüğünde, bu 

eyleminin neden en acımasız olduğu kanıtlanır. Fener ışığının Stanley’i “göz hapsine 

mahkûm ederek tıpkı meraklı bir bakış görevi üstlendiğini” belirten Silverstein’ın 

(1993) Stanley’in fener ışığına maruz kaldığı anla ilgili çıkarımları, McCann’in fener 

ışığında saklı acımasızlığının Stanley’e yönelttiği diğer tüm ‘imaj zedeleyici 

eylemler’inden daha keskin olduğunu gösterir niteliktedir: 

Kaçışını engelleyen ışığın öncülüğüyle hareketleri yönlendirilen 
Stanley, ışığın kuklası olur. İnsandan her eylemi ve hareketi- 
gerçekten, fiziksel dürtülerle hareket edişi- Ötekinin emrinde olan bir 
kuklaya dönüştüğü bu değişim esnasında, Stanley kimliğinden 
ayrılmadaki son süreci yaşar. Bir kukla olarak, bilinç ve bağımsızlık 
hayalinden ayrılır, ve bedeni bile onu terk eder.  (35) 

Görüldüğü gibi, karanlıkta üzerine tutulan fener ışığı, Stanley’i sürekli olarak 

manipüle ederek kendi sesinden yoksunlaştırır ve onu sadece davranışları değil aynı 

zamanda düşünceleri de başkasına bağımlı olan mekanik bir robota dönüştürür. Bu 



254 
 

doğrultuda varılan fener ışığının gözlerini kamaştırarak onu Foucault’nun 

panoptikonlarındaki tutuklular gibi sürekli olarak gizli bir gözle gözlemlendiği halde 

kimseyi görmeyen, izlendiğini bildiği için devamlı olarak cezalandırılma korkusu 

yaşayan ve yaşadığı bu cezalandırılma endişeyle istediği gibi davranmaktan 

kaçınmak zorunda kalıp manipüle edilmeyi sessizce kabullenen bir köleye 

dönüştürdüğü sonucu ise, Stanley’in fener ışığına maruz bırakılmakla hapsedildiği 

görünmez demir parmaklıklar ardında kendinden vazgeçmeye zorlanarak en ağır 

‘imaj zedeleyici eylem’e mahkûm edildiğine en iyi kanıttır.      

4.5. Doğum Günü Partisi’nde Söz Edimleri 

Verilen söz sırasını alarak birbirlerine karşılık vermeleri, Doğum Günü 

Partisi’ndeki karakterlerin sözlerindeki ‘istenilen etkisel güç’le ulaşılan ‘gerçek 

etkisel güç’ arasında çelişki olamayan etkili bir iletişime dâhil oldukları izlenimini 

verir; ancak, oyunun ‘söz edimleri’ne göre biçemsel analizi, karakterlerin ısrarla 

sürdürdükleri diyaloglarının aralarındaki kayıtsızlıkla örülü mesafeyi saklamaktan, 

derinlerindeki varoluş anlamsızlığının acısını bastırmaktan ve karşılarındakini hiçliğe 

indirgeyerek üstünlük elde etmekten öteye geçmeyerek, açıkça söylemekten 

kaçındıkları yok edilme korkularını, birbirlerine besledikleri duyarsızlıklarını ve 

bütünlüğe erişme arzularını örtmede kendilerine kalkan ettikleri bir araçtan ibaret 

olduğu açıklık kazanır. Oyun karakterlerinin konuşmaya dâhil edilirken kullandıkları 

‘söz edimleri’nin karşılarındaki bireye göre farklılaştığı dikkate alındığında ise, 

bireylerin yararlandıkları ‘söz edimleri’nin sıradan olmayıp bilinçli seçilerek 

ilişkilerindeki söylenilmeyenlere ve parçalanmışlıklarına ses verdiği kanıtlanır.  



255 
 

Oyun karakterlerinden öncelikle Meg’in Petey’in ona karşı kayıtsızlığıyla 

itildiği soğuk duvarlar gerisinde sesini duyurmak adına nafile bir çabaya girerken, 

Petey’in de onun sonu gelmez sorularına verdiği kısa ve mekanik cevaplarla bir an 

önce salınmayı bekleyen bir tutsak gibi davranarak aralarındaki ‘evli çift şeması’yla 

çelişen soğuk ilişkiyi ezberlenmiş sözlerle sınırlandırmakta ısrar ettiği görülür. 

Petey’in kayıtsızlığı ve duyulmayarak anlamsız seslere indirgenen Meg’in ise 

kendini kanıtlama susuzluğu, kahvaltı sabahında yer aldıkları diyaloğun ‘söz 

edimleri’ne göre biçemsel analizinde açıkça sergilenir:  

  MEG: Güzel mi? 
  PETEY: Kötü değil. 
  MEG: Ne diyor? 
  PETEY: Fazla bir şey değil. 
  MEG: Dün bana güzel şeyler okumuştun. 

PETEY: Evet, yaa, bunu henüz bitirmedim.  
MEG: İyi bir şeye denk geldiğinde bana da anlat, olur mu? 
PETEY: Tamam. 

  Durur. 
MEG:  Bu sabah çok mu çalıştın? 
PETEY: Hayır. Sadece birkaç eski şezlong yığdım. Biraz da temizlik 
yaptım. 
MEG: Dışarısı güzel mi? 
PETEY: Çok güzel. 
Durur. 
MEG: Stanley kalktı mı? 
PETEY: Bilmiyorum. Kalktı mı? (Pinter, 1991: 10)    

 
 
Diyaloglarında görüldüğü gibi, Meg “Güzel mi?”, “Ne diyor?”, “Bu sabah çok mu 

çalıştın?”, “Dışarısı güzel mi?” ve “Stanley kalktı mı?” gibi ‘sorular’a sarılırken, 

Petey bu sorulara karşılık olarak verdiği “Kötü değil”, “Fazla bir şey değil”, “Hayır” 

ya da “Bilmiyorum” (Pinter, 1991: 10) gibi kısa cevaplara dayanır. Meg’in 

çoğunlukla ‘soru sorma söz edimleri’ kullanması, aralarındaki sessizliği kırarak sese 

sahip olduğunu kanıtlamak istediğini gösterirken, Petey’in Meg’in birbirinden 



256 
 

ilişkisiz sorularına karşılık olarak verdiği cevapların bildiri yapısındaki kısa yanıtlar 

olması, Meg’den kaçmak istediğini ve ona karşı duygusal bağ taşımadığını belirtir. 

Meg ve Petey arasındaki bu duygusal kopukluk, Meg’in sorularının ‘istenilen etkisel 

gücü’nün Petey’in cevaplarında gözlemlenen ‘gerçek etkisel güç’ten farklılaşmasıyla 

da kanıtlanır. Örneğin, Meg “Güzel mi?” ve “Ne diyor?” sorularını sorduğunda, 

Petey “Kötü değil” ve “Fazla bir şey değil” (Pinter, 1991: 10) şeklindeki az bilgi 

verdikleri için ve anlam belirsizliği taşıdıkları için konuşma ilkelerinden hem 

‘nicelik’ hem de ‘tarz’ ilkelerini kapalı bir şekilde çiğneyen ve öznenin 

eksiltilmesiyle ‘dilbilgisel sapma’ya uğratılmış kısa cevaplarda bulunur. Meg’in 

sorduğu “Güzel mi?” ve “Ne diyor?” sorularının ‘istenilen etkisel gücü’nün 

haberlerin ne dediğine ve nasıl olduğuna dair ayrıntılı bilgi almakken, ‘gerçek etkisel 

gücü’nün “Kötü değil” (“Not bad”) ve “Fazla bir şey değil” (“Nothing much”) 

(Pinter, 1991: 10) gibi bildiri yapısında kurularak cevap verme eylemini 

gerçekleştiren eksiltili ifadeler olması ve ‘istenilen etkisel güce’ tam olarak karşılık 

verememesi, Petey’in Meg’i anlayamayarak tıpkı bilgi azlığıyla ‘nicelik ilkesi’ni ve 

belirsizliğiyle ise ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen bu cevapları gibi ona yetersiz kaldığını ve 

onu belirsizliğe tutsak ettiğini gösterir. Bu şekildeki eksiltili cevaplarıyla Meg’in 

‘istenilen etkisel gücü’ne tam olarak karşılık veremeyen Petey Meg’e karşı bu 

kayıtsızlığını onun “Bu sabah çok mu çalıştın?” sorusuna “Sadece birkaç eski 

şezlong yığdım. Biraz da temizlik yaptım” (Just stacked a few of the old chairs. 

Cleaned up a bit”) (Pinter, 1991: 10) şeklindeki bildiri yapısında kurulmuş eksiltili 

yanıtlar verişiyle sürdürür; çünkü, verdiği cevapların eksiltili yapısı, onunla 

konuşmak yerine bir an önce gazetesine gömülmek istediğini belirtir. Meg’in 

kullandığı “Bu sabah çok mu çalıştın?” sorusunu daha önce haberlerin nasıl olduğuna 



257 
 

ve ne anlattığına dair Petey’e sorduğu “Güzel mi?” ve “Ne diyor?” (Pinter, 1991: 10) 

sorularının edinilen ‘gerçek etkisel güç’lerinin ‘istenilen etkisel güç’lerini yeterince 

karşılayamamasına- dinlenmeyişine- aldırış etmeksizin tekrar sorduğu 

düşünüldüğünde ise, Petey tarafından ısrarla görülmediği gerçeğinden daha üzücü 

olarak, Petey tarafından maruz bırakıldığı bu kayıtsızlıkla cesurca yüzleşemediği ve 

bu nedenle dinlendiği hayaline kapılarak zayıflığa indirgenişini bastırmaya çalıştığı 

ortaya çıkar. Bu doğrultuda, ayrıca, duyulması yalnızca hayallerle mümkün olabilen 

Meg’in varoluş anlamsızlığına vurgu yapılırken, Meg’in duyulmadığını bildiği halde 

yine de ‘soru sorma söz edimleri’ni kullanarak cevap arayışında olmasıyla kendi 

aldanışının derinliğine dikkat çekilir. Meg’in değerli olduğu aldanışına kapanmak 

adına sorularını sürdürdüğü ve Petey’in ise mekanikçe cevap verdiği diyaloglarındaki 

parçalanmışlıkları, en önemli olarak ise, Meg’in “Stanley kalktı mı?” sorusunu 

sorduğu ve Petey’in ise bu soruya “Kalktı mı?” (Pinter, 1991: 10) sorusuyla karşılık 

verdiği anda gözlemlenir. Meg’in “Stanley kalktı mı?” sorarak duyulmak adına 

kendileri dışında bir yabancıdan bahsettiği ve diyalogda sürekli olarak bildiri tümcesi 

kuran Petey’in ilk kez kullandığı “Kalktı mı?” sorusunun da kendileri dışındaki bir 

bireye ilişkin merak belirttiği düşünüldüğünde, Meg’in Petey’den cevap almak -var 

olduğuna inanmak- adına her şeye başvurabilecek kadar itildiği sessizlik 

duvarlarından sıyrılmaya ihtiyaç duyduğunun ve Petey’in ise Stanley’i kendine 

kalkan ederek aralarındaki ilişkinin yıpranmışlığını örtbas etmeye ve gerçeklerin 

sorumluluğundan kaçınmaya çalıştığının kanıtlanması, bunun nedenini açıklar 

niteliktedir. Böylece, son perdede Stanley’in McCann ve Goldberg tarafından 

Monty’ye götürüldüğünü bilen Petey’in Stanley için “Uyuyor mu daha?” diye soran 

Meg’e  “Evet,…halen uyuyor” (Pinter, 1991: 86) şeklindeki  yalan oluşuyla ‘nitelik 



258 
 

ilkesi’ni gizlice çiğneyen bu cevabı vererek, aralarındaki kopukluğu maskeleyen tek 

unsur Stanley olduğu için Stanley’in gittiğini gizlemeyi ve böylece Meg’in Stanley’e 

bağlanarak kapıldığı var olduğu yanılgısını sürdürerek onu kendinden ve 

gerçeklerden uzaklaştırmaya devam etmeyi amaçladığı da açıklık kazanır. 

Aralarındaki bağın yok edilmiş bir bireye dayandırılmaya çalışıldığı gerçeği ise, tıpkı 

yenilgiye mahkûm edildiği gerçeğine rağmen yaşamak zorunda olan bireyin maruz 

kaldığı varoluş absürtlüğü gibi çökmediği yanılsamasına oturtularak devam 

ettirilmeye çalışılan birlikteliklerindeki absürtlüğü sergiler niteliktedir.                     

İkinci olarak, Petey tarafından görülmeyerek hiçliğe indirgenen Meg’in  

Stanley’le ilişkisinde üstünlük elde etmeyi hedeflediği ve Stanley’in ise korkularını 

ve zayıflığını bastırmak adına sözlerini anlamamakta ısrarcı olduğu Meg’i azarladığı 

görülür. Meg ve Stanley ikilisinin kendi eksikliklerini kapatmak için giriştikleri bu 

güç savaşı, Stanley’in “yıvışık” kelimesini kullanması üzerine Meg’in bir öğretmene 

dönüşerek ona nasıl konuşulması gerektiğini belirttiği ve Stanley’in de ona meydan 

okuduğu anda kullandıkları ‘söz edimleri’nde açıkça gözlemlenir: 

   
  MEG: O kelimeyi söylememelisin. 
  STANLEY: Hangi kelimeyi? 
  MEG: Söylediğin kelimeyi. 
  STANLEY: Ne, yıvışık-? 
  MEG: Söyleme onu! 
  STANLEY: Nesi var onun? 
  MEG: O kelimeyi evli bir kadına söylememelisin. 
  STANLEY: Bir kural mı bu? 
  MEG: Evet. 
  STANLEY: Aa, hiç duymamıştım. 
  MEG: Öyle ama doğru bu. 
  STANLEY: Kim söyledi bunu sana? 
  MEG: Boş ver. (Pinter, 1991: 17) 
   
 



259 
 

Yukarıdaki diyalogda görüldüğü gibi, Stanley’in kızarmış ekmeğe “yıvışık” 

tanımlamasını kullanması üzerine Meg öfkeli bir öğretmene dönüşerek, ‘bildiri 

yapısı’nda kurulmasına rağmen zararı hafifletilmiş bir şekilde ‘emretme’ eylemini 

gerçekleştiren “O kelimeyi söylememelisin” şeklindeki ‘dolaylı söz edimini’ kullanır 

ve Stanley’in “Hangi kelimeyi?” ve “Nesi var onun?” gibi meydan okuyucu soruları 

karşında “Söyleme onu!” (Pinter, 1991: 17) şeklindeki ünlem işareti alışıyla ‘imaj 

zedeleyici’ gücünün ne kadar derin olduğu belli olan ‘emir söz edimi’yle saldırıya 

geçerek Stanley’e o kelimeyi bir daha söylememesini emreder. Meg’in kullandığı 

‘emir söz edimleri’ ile Stanley’i “yıvışık” (Pinter, 1991: 17) kelimesini kullanmaktan 

alıkoymaya çalışması, onu dilsel özgürlükten yoksunlaştırarak kendi istediği yönde 

şekillendirmek istediğini gösterirken, Stanley’in ise argo olarak kabullenmiş bu tabiri 

neden kullanmaması gerektiğine dair Meg’e sorduğu “Nesi var onun?” ve “Bir kural 

mı bu?” gibi soru yapısında kurulmalarına rağmen ‘itiraz etme’ eylemlerini 

gerçekleştiren söz edimleri ile kuralları sorgulaması, belirli bir düşünsel kalıba 

dökülmeye karşı çıktığını belirtir. Meg ve Stanley arasındaki güç çatışması, en 

önemli olarak ise, Meg’in Stanley’e nasıl çay istenilmesi gerektiğini belirttiği ve 

Stanley’in ise yanlış anlamalara sığınarak kurallarla alay ettiği andaki diyaloglarının 

söz edimlerinde sergilenir: 

  STANLEY: Biraz çaya ne dersin? 
  MEG: Çay mı istiyorsun? (STANLEY gazetesini okur.) Lütfen de. 
  STANLEY: Lütfen. 
  MEG: Önce pardon de. 
  STANLEY: Önce pardon. 
  MEG: Hayır. Sadece pardon. 
  STANLEY: Sadece pardon! 
  MEG: Kayışla dövülmeyi hak ediyorsun! 
  STANLEY: Yapma bunu! (Pinter, 1991: 17-18) 
 



260 
 

Görüldüğü gibi, Stanley’in “Biraz çaya ne dersin?” sorusunun ‘istenilen etkisel gücü’ 

Meg’in ona çay getirmesiyken, edinilen ‘gerçek etkisel güç’ soru yapısında kurulmuş 

olmasına rağmen aslında düzgün soru sormaya dair ‘uyarı eylemi’ni gerçekleştiren 

ve ‘bağıntı ilkesi’ni açıkça çiğneyerek yalnızca doğru soru kurduğunda ona çay 

verilebileceğini ima eden “Çay mı istiyorsun?” (Pinter, 1991: 17) sorusu olur. 

Meg’in Stanley’in çay isterken kullandığı sorunun ‘istenilen etkisel gücü’nü 

anlamazlıktan gelerek ona soruyla karşılık vermesi ve ona çay getirmek yerine 

sonrasında söylediği “Lütfen de” ve “Önce pardon de” (Pinter, 1991: 17) gibi ‘emir 

söz edimleri’ ile ona nasıl çay istenileceğini anlatması, “Meg’in Stanley’in isteğini 

ona empoze ettiği dil modeli ile yönlendirerek yapılandırdığını ve etkili bir şekilde 

yarattığı”nı ve “Stanley isteğini kendi dilediği şekilde söyleyerek isteğin yalnızca 

kendine dayandığını iddia ettiği sürece” “onu kabul etmeyi reddettiğini” göstererek,  

annenin çocuğu “ideolojik aile kurumunda kültürel bir özne”ye dönüştürdüğü sürecin 

parodisini sunar (Silverstein, 1993: 21). Bu doğrultuda Meg’in ‘emir söz 

edimleri’nin manipüle etme görevi üstlenerek Stanley’i bir robot gibi yönetmeye 

çalışmasının yanı sıra dilin nasıl bir güce dönüştüğüne de açıklık getirilirken, 

Stanley’in Meg’i anlamazlıktan gelerek çay isterken öncelikle söylemesi gerekenleri 

“Lütfen”, “Önce pardon” ve “Sadece pardon!” (Pinter, 1991: 17-18) şeklinde çay 

istediğini belirtmeden söylemesiyle, kurallara uymak istemediği belirtilir; ancak, 

Stanley’in kurallara uymak istemediğini cesurca belirtmek yerine bu gibi yanlış 

anlamalara sığınması ve  “Sadece pardon!” ifadesindeki ünlem işaretinden anlaşıldığı 

gibi Meg’in komutlarına sinirlenmesine rağmen yine de onun ‘emir söz edimleri’ne  

cevap vermesi, kurallara karşı öfkeli olmasına rağmen onlara açıkça meydan 

okuyamayacak kadar ürkek olduğunu belirtir. Stanley’in Meg’in “Tekrar ne zaman 



261 
 

piyano çalacaksın?” sorusuna verdiği “Çalamam, çalabilir miyim ki?” ve “Piyanom 

yok, var mı?” şeklindeki hem ‘bildiri’ hem de ‘soru’ yapısında kurulmuş ‘söz 

edimleri’yle ya da oyuncak davulu alması üzerine söylediği “Boynuma asayım mı?” 

(Pinter, 1991: 21; 22; 36) şeklindeki ‘soru yapısı’nda kurulmuş ‘izin alma eylemi’ni 

gerçekleştiren söz edimiyle de belirginleşen bu özgüven eksikliği, onaylanma 

gereksinimi ve korkusu, ayrıca, ortak dilden uzaklaşmanın ölümle eş değer olduğunu 

ima ederek, Meg’e bağımlı olduğu için onun istediği ‘söz edimleri’ ile şekillenmek 

zorunda kalarak nasıl çaresizliğe itildiğini kanıtlar. Meg’in komutları karşısında 

örtük bir şekilde itiraz eden ve “Yapma bunu!” ‘emir söz edimi’ ile ona karşı çıkan 

Stanley’in ‘bildiri yapısı’nda kurulmasına rağmen ‘tehdit etme’ eylemini 

gerçekleştiren “Kayışla dövülmeyi hak ediyorsun!” (Pinter, 1991: 17-18) şeklindeki 

söz edimi ile kurallara uymadığı için fiziksel şiddetle korkutulmasıyla da açıklanan 

bu çaresizliği, ancak, her ne kadar Meg’i onun karşısında üstün gibi gösterse de 

Meg’in ‘emir söz edimleri’nin gerisinde kendi sesinin olmadığı düşünüldüğünde, 

aslında Meg’in de en az Stanley kadar zavallı olduğu ortaya çıkar: Silverstein’in 

(1993) belirttiği gibi,   

Meg Stanley’e “lütfen de” dediğinde, Öteki’nin değerlendirmeleriyle, 
yargılarıyla, kabul edilebilir dile ve isteğe izin verme yetkisiyle, ve 
onun tanımlamalarına uymayan konuşma ya da istek biçimini 
reddetme yeteneğiyle damgalanmış görgü kurallarının, kelimelerin, ve 
âdetlerin sıkıca kodlanmış söylemine başvurur. Meg’in eleştirmeksizin 
bu söyleme müracaat etmesi, Öteki’nin isteklerini isteyerek, dilini 
konuşarak, ve senaryolarını yerine getirerek edindiği Öteki’yi temsil 
eden kodların sözcüsü statüsüyle, Öteki’ye ne kadar boyun eğdiğini 
açığa çıkarır. (21)  

 

Anlaşıldığı gibi, Meg’in ondan çay isterken kendi konuşma tarzına göre “Biraz çaya 

ne dersin?” sorusunu kullanan Stanley’i duymazlıktan gelerek onun sorusunun 



262 
 

’istenilen etkisel gücü’nü anlamış olmasına rağmen ona verdiği “Lütfen de” ya da 

“Önce pardon de” gibi ‘emir söz edimleri’yle ‘gerçek etkisel gücü’ ‘istenilen etkisel 

güç’ten uzaklaştırması ve Stanley’in onu yanlış anlamadaki ısrarcı tutumlarına 

rağmen ona “Kayışla dövülmeyi hak ediyorsun!” (Pinter, 1991: 17-18) ‘tehdit söz 

edimi’ni savurabilecek kadar dilin kurallara uygun bir şekilde kullanılması 

gerektiğini diretmesi, aslında Meg’in de kuralların dışına çıkmaktan ürken bir köleye 

dönüştüğünü gösterir. Bu doğrultuda, dilin ezici gücü kanıtlanırken, Meg’in anlam 

kazanmak adına bireysel varoluşuyla iz bırakmak yerine otoritenin sesine sarılma 

ihtiyacı hissetmesi, otorite karşısında bireysel varlığın hiçbir anlama gelmediğine 

dikkat çekerek, bireyin tanımlanmak uğruna kendini kaybederek ve kendi adından 

vazgeçerek tanımlanamazlığa düştüğüne vurgu yapar. Tanımlanamazlığı 

tanımlanmak olarak sanmak ise, şüphesiz ki, sosyal birey olarak yer aldıkları evrende 

kendilerini var olarak sananların kapıldığı yanılgıya kapı aralayarak, yaşamın 

absürtlüğüne açıklık getirir.    

Üçüncü olarak, McCann’in Goldberg’le ilişkisinde sürekli olarak 

yönlendirilmeyi bekleyen bir robot gibi hareket ederken, Goldberg’in sahip olduğu 

‘kurumsal üstünlük’le manipüle ettiği McCann’e karşı aynı zamanda ‘kişisel 

üstünlük’ de elde etmek için ona sözel baskı uyguladığı görülür. Goldberg’in 

McCann’i düşünsel eksiklik çeken bir köle konumuna indirgeyişiyle şekillenen 

ilişkilerindeki bu güç dengesizliği, kullandıkları söz edimlerindeki farklılıklarla 

açıklık kazanır. Örneğin, Goldberg sürekli olarak kullandığı “Rahatla”, “Tatil yap”, 

“Bir iyilik yap kendine”, “Toparla kendini”, “Ezberle”, “Hiçbir şeyi not etme”, 

“Tehlikeden kaçın”, “Görevini yerine getir ve gözünü açmaya devam et”, 

“Komşulara daima günaydın de” ve “Asla, ama asla, unutma aileni” (Pinter, 1991: 



263 
 

27; 28; 77; 78) şeklindeki emir yapısında kurulmalarına rağmen ‘tavsiye etme’ 

eylemini gerçekleştiren ve edindiği tecrübeyle onu kontrol etme hakkına sahip 

olduğunu ima eden ‘dolaylı' söz edimlerle, McCann’e klişeleşmiş öğütler verir. Klişe 

olmalarıyla “Goldberg’in aileye, ülkeye ve geleneğe saygın bağlılığı; çalışma, düzen 

ve sağlık değerlerini; ve en önemlisi ise itaati temsil ettiğini” (Malkin, 1992: 66) 

gösteren ve böylece kendisinden yoksunlaştırıldığını kanıtlayan bu ‘tavsiye söz 

edimleri’ karşısında McCann ise, teslimiyetçi bir tutum takınarak aşağılanmasına 

aldırış etmez ve kendi başına karar vermekten aciz bir şekilde sürekli olarak sorduğu 

“Ne olacak şimdi?”, “Bu evin doğru ev olduğunu nerden biliyoruz?”, “Bekliyor 

muyuz yoksa gidip getiriyor muyuz onu?” ve “Yukarı çıkayım mı?” (Pinter, 1991: 

27; 28; 29; 76) şeklindeki ‘sorular’la Goldberg’den gelecek talimatlara sığınır. 

McCann’in bilinçaltını ele geçirerek düşünsel kalıplara sokan ‘tavsiye söz edimleri’ 

ile bağımsızlığından koparılmayı kabullenerek bu tutsaklığını karşısındakinden cevap 

bekleyen ‘soru söz edimleri’ ile de derinleştirmesi, Goldberg’e ne kadar bağımlı 

olduğunu gösterirken, bireyin yalnızca itaatkâr olduğu müddetçe sosyal varoluş 

hakkına erişebileceğine de vurgu yaparak bireyselliği yok edilenlerin anlamdan 

yalıtıldıklarına ve ürkeklikle çevrelendiklerine dikkat çeker. Ona empoze edilen 

kalıplaşmış ‘tavsiye söz edimleri’ne maruz bırakılışıyla açılan boşluğunu kendi 

kullandığı onay bekleyen ‘soru söz edimleri’yle daha fazla derinleştiren McCann, 

benzer şekilde, Goldberg’in “Işığı kapat ve feneri yak”, “Işığı aç, McCann”, 

“Bekle!”, “Gel buraya”, “Kes şunu” ve “Getir onu, McCann” (Pinter, 1991: 54; 55; 

77; 75; 85) şeklindeki ‘imaj zedeleyici’ ‘emir söz edimleri’ne maruz kalarak da 

benliğini yitirir. En acımasız sözel şiddete ise, “Simey!” diye seslendiği anda 

Goldberg tarafından ona yöneltilen ‘meydan okuyucu’ söz edimleriyle maruz kalır. 



264 
 

“Simey!” diye seslendiği Goldberg’in ona karşılık olarak kullandığı ‘soru yapısı’nda 

kurulmasına rağmen ‘karşı çıkma’ eylemini gerçekleştiren ‘yazımsal sapma’ya 

uğratılarak ‘öncelenmiş’ “Nasıl-ça-ğır-dın be-ni?” şeklindeki ‘dolaylı’ söz ediminin, 

‘emir yapısı’nda kurulmuş ve rencide edici “Bana böyle seslenme!” söz ediminin ve 

“BANA ASLA BÖYLE SESLENME!” (Pinter, 1991: 76) şeklindeki tüm harflerinin 

büyük olmasıyla ‘yazımsal sapma’ya uğratılarak ‘öncelenmiş’ ‘emir söz edimi’nin 

dilsel köleliğinin kaçınılmazlığını ve tehdit altındaki sosyal varlığının kırılganlığını 

ima etmesi, maruz kaldığı bu ‘emir söz edimleri’nin neden en acımasız sözler 

olduğunun göstergesidir. “Goldberg’in ismini- Öteki’yle kurduğu bağlarını kesmekle 

tehdit eden etnik farklılığının belirleyicisini- şiddetle reddetmesinin” onu tanımlayıcı 

gruba tam olarak uyamamaya dair beslediği korkusunu ele verdiği (Silverstein, 1993: 

44) düşünüldüğünde ise, aslında Goldberg’in de otoriter güçler önünde McCann 

kadar çaresiz kalarak, sosyal anlam kazanmak adına kendi geçmişini göz ardı 

edebilecek kadar zavallı bir konuma indirgendiği ve sürekli olarak tehdide dayalı bir 

yaşam sürdürdüğü ortaya çıkar. Böylece, “kişisel varlığın en temel göstereni” sayılan 

“isim” unsurunun gerçekte “Ötekinin benlik üzerindeki baskısını” temsil ettiği 

(Silverstein, 1991: 31) için Goldberg’in de geçmişindeki otoriteyi temsil eden ailesi 

tarafından sokulduğu ‘Simey’ kalıbından koparak şu anda temsil ettiği güçlerin ‘Nat’ 

tanımlamasına uymak adına ‘Simey’ diye çağrılmamayı emrettiği kanıtlar. Üstelik, 

Goldberg’in geçmişinden özlemle bahsederken söylediği “‘Simey!’ diye çağırırdı 

annem” şeklindeki ifadesinden de anlaşılacağı gibi annesinin ona ‘Simey’ diye 

seslenmesinden memnuniyet duymasına rağmen McCann’e karşı kullandığı ‘emir 

söz edimi’ ile ‘Simey’ diye çağrılmayı engellemek istemesi, ‘Simey’ diye çağrıldığı 

her şeyden uzaktaki sade yaşantısına özlem duyduğu halde sosyal güce erişebilmesi 



265 
 

için damgalandığı ‘Nat’ kimliği ile bu hasretini bastırmak zorunda kaldığına açıklık 

getirerek, Silverstein’in (1993) belirttiği gibi “Öteki”ye bağımlı olan bölünmüş bir 

kimlik taşıdığını (40) yansıtır. McCann’in bitmeyen soruları karşısında kullandığı 

“Bırak soru sormayı artık” (Pinter, 1991: 75) şeklindeki ‘emir söz edimi’yle de 

anlaşılan bu kendisi olarak var olma isteğine rağmen yine de sokulduğu kalıptan 

çıkmaya cesaret edemeyerek kimlik parçalanmasına uğrayışı ise, var olabilmesinin 

artık yalnızca ‘Nat’ ismine saklanmasıyla mümkün olduğunu ima ederek, başkasının 

ruhunda tutsak bir şekilde yaşamaya boyun eğmesinin kaçınılmazlığına açıklık 

getirir. 

Son olarak, McCann ve Goldberg’in şiddetini sürekli olarak artırdıkları 

baskıcı ‘emirler’le, suçlayıcı ‘sorular’la ve boş ‘vaatler’le Stanley’i kuklalaştırdıkları 

ve etkisiz hale getirdikleri görülür. Öncelikle, Stanley oturmamakta ısrar ettiği sırada, 

Goldberg kullandığı “Bay Webber, bir dakika oturun”, “Bay Webber, oturun” ve 

“Oturun” şeklindeki ‘emir söz edimleri’yle ona baskı uygularken McCann ise “Otur 

şuraya” (Pinter, 1991: 45; 47) şeklindeki imaj zedeleyici gücü daha fazla olan 

‘doğrudan’ ‘açık’ ‘emir söz edimi’yle ona saldırır. McCann ve Goldberg ikilisi 

Stanley’i kendi kontrolleri altına almak istediklerini gösteren bu gibi ‘emir söz 

edimleri’yle elde ettikleri zorbalıklarının şiddetini, ona savurdukları ‘soru söz 

edimleri’ ile daha fazla artırırlar. Örneğin, Stanley sandalyeye oturduktan sonra ona 

yönelttikleri “Webber, dün ne yapıyordun?”, “Önceki gün ne yaptın?”, “En son ne 

zaman duş aldın?”, “En son ne zaman bir fincan yıkadın?”, “Neden hiç 

evlenmedin?”, “En son ne zaman dua ettin?” şeklindeki özel yaşantısına dair 

sorularla onun şahsi dünyasına müdahale ederler ve “Neden herkesin zamanını 

harcıyorsun, Webber?”, “Neden herkesin yoluna çıkıyorsun?”, “Neden bu kadar kötü 



266 
 

davranıyorsun?”, “O yaşlı adamı neden satranç oynamaya gönderiyorsun?”, 

“Teşkilattan neden ayrıldın?”, “Neden bize ihanet ettin?”, “Karını neden öldürdün?”, 

“Yaşlı annen nerede?”, “İsmini neden değiştin?” (Pinter, 1991: 47; 48; 49; 50) 

şeklindeki sorularla onu suçlayarak yaptıkları hatalardan dolayı cezalandırılmayı hak 

ettiğini ima ederler. Üstelik, ona sordukları “846 sayısı mümkün mü yoksa gerekli 

mi?”, “Tavuk neden yolun karşısına geçti?” ya da ‘dilbilgisel sapma’ya uğramış 

‘eksiltili’ yapılarıyla aslında cevap peşinde olmadıklarını kanıtlayan “Tavuk?” ve 

“Yumurta?” (Pinter, 1991: 50; 51; 52) şeklindeki anlamdan tamamen sıyrılmış klişe 

sorulara yönelerek, içini boşaltmak istedikleri Stanley’in zihnini bulandırırlar. 

“Bilinci şekillendirirken onu kısıtlayan dilin beyin yıkayıcı doğası”na vurgu yapan 

ve “kültürel düzenin tek emelinin ideolojik olarak vazgeçilmez olarak gördüğü 

yapıların, değerlerin ve geleneklerin devamını sağlamak olduğunu” gösteren 

Goldberg ve McCann’in Stanley’e uyguladıkları bu şekildeki dilsel baskı 

(Silverstein, 1993: 36-37), en belirgin olarak ise, onu suçlayıcı ve tehdit edici 

‘sorulara’ maruz bıraktıktan sonra boş ‘vaatlere’ boğdukları sahnede gözlemlenir. 

“Sana atlama ipi vereceğiz” şeklindeki ‘bildiri yapısı’nda kurulmasına rağmen ‘söz 

verme’ eylemini gerçekleştiren söz ediminden sonra sıraladıkları eksiltili 

‘vaatleri’nin bireysel düşüncenin oluşumuna bile izin vermeyen ve ses kirliliğinden 

öteye geçmeyen yapıları bunun kanıtıdır: 

  MCCANN: Sana atlama ipi vereceğiz.  
GOLDBERG: Bir yelek ve bir pantolon. 
MCCANN: Merhem. 
GOLDBERG: Sıcak lapa. 

  MCCANN: Parmak sargısı. 
GOLDBERG: Karın kuşağı. 
MCCANN: Kulaklıklar. 
GOLDBERG: Bebek pudrası. 
MCCANN: Sırt kaşıyıcı. 



267 
 

GOLDBERG: Yedek lastik. 
MCCANN: Mide yıkama tulumbası. 
GOLDBERG: Oksijen çadırı. (Pinter, 1991: 83) 

 

Alıntıda sergilendiği gibi, kullandıkları “Bir yelek ve bir pantolon”, “Parmak 

sargısı”, “Sırt kaşıyıcı” ve “Yedek lastik” (Pinter, 1991: 83) gibi eksiltili ifadelerle, 

Goldberg ve McCann ikilisi Stanley’e ‘vaatler’de bulunurlar ve örtük bir şekilde 

Stanley’in düşünsel özgürlüğünü ele geçirerek onu ezberlenmiş sözlere tutsak 

ederler. ‘Eksiltili’ oluşlarıyla düşünmeden ve hızlı bir şekilde söyledikleri anlaşılan 

bu ‘vaatler’iyle, ayrıca, Stanley’i rehabilite edilmesi gereken bir hastayla eş değer 

görürler ve onu hareket etmesi için iplerinden çekilmeyi bekleyen ve yalnızca 

istenilen yönde gitme hakkı tanınan bir kukla gibi aşağılarlar. Ona sunulan bu 

rencide edici ‘vaatler’ karşısında Stanley’in beklenmedik bir şekilde sessiz kalması 

ise, bireyin dil karşısındaki savunmasızlığına ve ortak dilin düşünme yeteneğine son 

vererek elde ettiği susturucu gücüne açıklık getirir ve böylece McCann ve Goldberg 

ikilisinin dil aracılığıyla edindikleri gücün derinliğine dikkat çeker. Ancak, McCann 

ve Goldberg’in Stanley gibi “diğer bir zavallıya yeni bir kimlik ve kişilik 

yakıştırmacasında yer almalarının kendi kişiliklerinin yapılanmasına dair eski 

tecrübelerini canlandırdığı” ve ona bu şekilde saldırırken “aniden gerçek kişiliklerine 

duydukları özlemin belirdiği” düşünüldüğünde, “her ikisinin de Stanley kadar 

otoritenin kölesi olduğu” (Rahimipoor, 2011: 596) gerçeğine ulaşılarak, dil ile elde 

ettikleri güçlerin onları asıl anlamda güçsüz kıldığı anlaşılır. Dilleri haricinde 

düşünceleri bile kendine ait olmayan McCann ve Goldberg ikilisinin Stanley 

karşısında kullandıkları ‘emir’, ‘soru’ ya da ‘vaat’lerle kendilerini güçlü göstermeleri 

de, gerçekteki çökmüş benliklerini örtmek için güç gösterisinde bulunma ihtiyacı 

hissedecek kadar zavallı olduklarını kanıtlar niteliktedir. 



268 
 

4.6. Doğum Günü Partisi’nde Konuşma İlkeleri 

Dâhil edildikleri sosyal düzendeki bilindik özellikleri, Doğum Günü Partisi 

karakterlerinin her ne kadar sözlerinin yüzeysel anlamı ile sınırlandırabilecek kadar 

sıradan bir iletişim sürdürdükleri izlemini verse de oyunun Grice’ın ‘konuşma 

ilkeleri’ne göre biçemsel analizi, karakterlerin ‘nitelik’, ‘nicelik’, ‘tarz’ ve ‘bağıntı’ 

ilkelerini gizlice ya da belirgin bir şekilde çiğneyerek söylenilmeyenlerinin derin 

anlamda hapsedildiği, yalanların güvenilirsizliğiyle, tamamlanmamışlığın dehşetiyle, 

uzun sözlerin bulandırıcılığıyla ya da belirsizliklerin tehdidiyle çevrili basitlik 

maskesiyle örtülmüş girdaplı bir ses karmaşasıyla şekillendiklerini gösterir. 

“Anlamın kelimelerde, eylemde başladığını, zihinde devam ettiğini ve hiç 

sonlanmadığını” ve “çözülen, parsellenmiş, damgalanmış ve dışarı aktarılmaya hazır 

anlamın ölü, yersiz- ve anlamsız olduğunu” (Pinter, 1958: 80) gösteren karakterlerin 

çiğnedikleri ‘konuşma ilkeleri’yle sergiledikleri bu karmaşa ise, değerini kaybeden 

dilin görünenden ibaret olmayarak bireylerin kendilerine dair tutsak ettikleri 

gerçeklerine inmede rol oynayan bir maskeye dönüştüğüne ve bireylerin 

karşılarındakine besledikleri hislerin tehditkârlığına açıklık getirir. 

Oyun karakterleri, öncelikle, doğruluktan uzaklaşan ifadeleriyle ‘nitelik 

ilkesi’ni ‘açıkça’ ya da ‘gizlice’ çiğnerler. Örneğin, Stanley, Meg’in “güzel” ve 

“taze” diye nitelendirdiği gevreklere “korkunç” der; Petey’in bozulmamış olduğunu 

ifade ettiği sütü “ekşimiş” olarak tanımlar; yeni demlenmiş çay için “Çay değil bu” 

‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’ni kullanır; “sevimli bir oda” diye betimlenen odaya 

“domuz ahırı” yakıştırmasında bulunur; ve Kirby’nin (1978) ifadesiyle Lulu’nun 

onun kötü kokusuna ve taşıdığı “ontolojik suç”a vurgu yapan, bulundukları yerin pis 



269 
 

koktuğuna dair ifadesine (162) karşılık olarak verdiği “Havasız? Daha bu sabah 

temizledim” yanıtıyla odanın kirli olmadığını iddia eder (Pinter, 1991: 14; 15; 18; 19; 

25). Stanley’in lezzetli gevrekler, bozulmamış süt, yeni çay ve temiz oda için 

olumsuz nitelemelerde bulunması, karşısındakilerden farklı bir bakış açısına sahip 

olduğunu ve farklı bakış açısıyla çoğunluk tarafından doğru bilinen gerçekleri 

çürütmeye çalıştığını ileri sürerek, bireysel düşüncenin otorite tarafından 

tanımlanmış gerçeklerle sınırlandırılmasına meydan okuduğunu kanıtlar. Çoğunluğa 

uymak istemeyen Stanley belirli düşünce kalıplarına dökülmeye ve sorgulamadan 

kabullenmeye dair gösterdiği bu tepkisini, benzer şekilde, ona piyano çalarken “Kaç 

parmak kullanıyorsun?” diye soran Goldberg’e “El kullanmıyorum” (Pinter, 1991: 

51) şeklindeki ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen cevabıyla sürdürerek de kendisi gibi var 

olmak istediğine dikkat çeker. Sıradan tanımlamalara ya da piyanonun mutlaka el ile 

çalındığını kabul eden şematik yargılara karşı çıkışıyla ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen 

Stanley, pansiyona iki yabancının geleceği haberi üzerine Meg’e “Ben…ııı…ben bir 

iş teklifi aldım, aslında” ve “Şu anda düşündüğüm bir iş var” (Pinter, 1991: 22) 

yalanlarını söyleyerek de ‘nitelik ilkesi’ni ‘açıkça’ yıkar. Yeni bir işe başlayacak 

olmasına dair Meg’e söylediği bu yalanlar, McCann ve Goldberg’in varlıklarından 

korktuğu için pansiyondan bir an önce kaçmak istediğine ve pansiyona yabancıları 

alarak güvenliğini tehlikeye soktuğu için öfke duyduğu Meg’i terk etmekle tehdit 

ettiğine açıklık getirir. Meg’i yalnız bırakmakla tehdit edişiyle ise, Meg’in ona 

bağımlı olduğu gerçeği ortaya çıkarken, bu tehdidin gerçeğe dair hiçbir bağ 

taşımaması, ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen sözlerinin gerisinde Meg’le bağlarını 

gerçekten koparamayacak kadar güçsüz bir ruh taşıdığını gösterir. ‘Nitelik ilkesi’ni 

çiğneyen ifadeleriyle, herkesin hem fikir olduğu konular hakkındaki şematik 



270 
 

yargılara uymak istemediğine ve McCann ve Goldberg’in varışlarından- 

sessizliğinden koparılmaktan- korktuğuna ulaşılan Stanley gibi, Meg ise pansiyon 

hakkında söylediği “Bu ev ziyaretçiler tarafından iyi bir pansiyon olarak bilinen ünlü 

bir evdir” ve “Bu ev listede” (Pinter, 1991: 18) yalanlarıyla ‘nitelik ilkesi’ni çiğner. 

Yalnızca Stanley’in kalıyor olmasından anlaşılacağı gibi tanınmış olmayan 

pansiyonlarını yanlış bir şekilde ünlü olarak tanımlayan Meg, bu yalanını, üstelik, 

“Bizi misafir edebileceksiniz, değil mi, Bayan Boles?” diye soran Goldberg’e verdiği 

“Şey, geçen hafta olsaydı daha iyi olurdu” (Pinter, 1991: 31) yanıtıyla da sürdürür. 

Meg’in pansiyonlarının en iyi pansiyonlar arasında yer aldığına dair bu gibi ‘nitelik 

ilkesi’ni çiğneyen ifadelere sarılması ise, fark edilerek ruhunun onarılması için 

pansiyonuyla övünme gereksinimi hissettiğini ve duyulmak adına kendi kimliği ile 

ses çıkarmak yerine pansiyon gibi duygusuz duvarlar bütününün güzelliğinden 

bahsetme ihtiyacı duyacak kadar çaresiz olduğunu açığa çıkarır. Stanley ya da Meg 

haricinde oyundaki ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen karakterler arasında en belirgin şekilde 

ise, Monty’ye götürülen Stanley’in uyuduğuna dair söylediği yalanıyla Petey 

karakteri yer alır: 

MEG: Stan nerede? 
Durur. 
Stan aşağıya inmedi mi, Petey? 
PETEY: Hayır…o… 
MEG: Uyuyor mu daha? 
PETEY: Evet,…halen uyuyor.    
MEG: Halen? Kahvaltısına geç kalacak. 
PETEY: Bırak …uyusun. (Pinter, 1991: 86-87) 
 

Görüldüğü gibi, Petey, Stanley’in Goldberg ve McCann tarafından Monty’ye 

götürüldüğüne şahit olmasına rağmen Meg “Stan nerede?” ya da “Stan aşağıya 

inmedi mi, Petey?” (Pinter, 1991: 86) diye sorduğunda, ona Stanley’in henüz 



271 
 

uyanmadığını söyler. Petey’in ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyerek varlığına son verildiğini 

bildiği Stanley’in henüz uyanmadığını söylemesi, otoriter güçlerden korktuğuna ve 

kendi sosyal varlığının devamı adına Stanley’i Icarus konumuna indirgeyerek 

susturulmaya boyun eğdiğine açıklık getirir. ‘Nicelik ilkesi’ni çiğneyerek ısrarla 

Stanley’in uyanıp uyanmadığını soran Meg’e verdiği “Bırak uyusun” (Pinter, 1991: 

87) şeklindeki ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen cevabı ise, bireyin yalnızca bilincini 

gerçeklere kapattığı sürece güvende kalabileceğini ve gözleri kapatmanın daha az acı 

verici olduğunu ima ederek, gerçeklerin irdelenmemesi gerektiğini belirtir. 

Oyun karakterleri, ikinci olarak, karşılarındakine istenilenden daha az ya da 

daha fazla bilgi vererek ‘nicelik ilkesi’ni çiğnerler. Karakterden öncelikle Meg, 

Petey’in lezzetli olduğunu söylediği mısır gevrekleri için “Güzel olduğunu 

biliyordum” diyerek, Petey gazete haberindeki yeni doğan kız çocuğundan 

bahsettiğinde iki kez “Küçük bir oğlum olmasını isterdim” cümlesini kurarak ve 

partide ne kadar dikkat çektiği hakkında sürekli olarak aynı anlama gelen “Partinin 

yıldızı bendim”, “Yaa evet. Herkes böyle söyledi”, “Ya, doğru. Öyleydim”, “Öyle 

olduğumu biliyorum”, “Güzel olduğunu biliyordum” (Pinter, 1991: 9; 11; 87) 

ifadelerini tekrarlayarak ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Meg’in ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyerek 

mısır gevreklerinin lezzetli olduğunu ya da küçük bir oğlunun olmasını istediğini 

tekrarlaması, onu dinlemeyerek sessizlik duvarları gerisine atan Petey’in dikkatini 

çekmeye çalışarak anlam kazanmak istediğine ışık tutarken, “Partinin yıldızı 

bendim” dedikten sonra “Yaa evet. Herkes böyle söyledi”, “Ya, doğru. Öyleydim”, 

“Öyle olduğumu biliyorum”, “Güzel olduğunu biliyordum” (Pinter, 1991: 87) 

ifadelerini sıralaması, söylediklerinden şüpheye düşecek kadar kendine güvensiz 

olduğuna ve ısrarcı bir şekilde tekrar ettiği bu ‘olumlu imaj pekiştirici’ ifadelerle 



272 
 

benliğinin zedelenmişliğini bastırmaya çalıştığına açıklık getirir. ‘Nicelik ilkesi’ni 

çiğneyerek Goldberg’e sorduğu “Elbisemi beğendin?” ve “Elbisemi beğendin mi, 

Goldberg?” (Pinter, 1991: 53) sorularıyla da kendisi olarak var olamayıp giysilerin 

kimliği ile anlam kazanmaya muhtaç kalacak kadar derin bir boşluk yaşadığı 

anlaşılan Meg’e benzer şekilde Goldberg de ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Goldberg’in 

öncelikle kendi ‘olumlu imaj’ını pekiştirmek için ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyerek, onu 

öven McCann’e hitaben “Evet, mevkiiye sahibim, inkâr edemem bunu”, “Mevkiiye 

sahip olduğumu hiçbir zaman inkâr edemem” ve “İnkâr edebileceğim bir şey değil 

bu” (Pinter, 1991: 29) şeklindeki aynı anlama gelen ifadeleri kullandığı görülür. 

Goldberg’in sahip olduğu yüksek statüyle ilgili kullandığı ‘olumlu imaj pekiştirici 

söz eylemleri’ tekrar ederek ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyişi ise, kendisi ile ilgili tatmin 

edilmeyi bekleyen bir kimlik boşluğu taşıdığına ışık tutarak, statüsünden başka 

anlam kazanabileceği hiçbir şeyinin olmadığını ima eder. Sosyal düzendeki 

tanımlanmanın bireysel ölümle eş değer olduğu düşünüldüğünde ise, yüksek sosyal 

konuma sahip olduğunu inkâr edemeyeceğine dair ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyerek 

söylediği “Evet, mevkiiye sahibim, inkâr edemem bunu”, “Mevkiiye sahip olduğumu 

hiçbir zaman inkâr edemem” ve “İnkâr edebileceğim bir şey değil bu” (Pinter, 1991: 

29) ifadelerinin aslında döküldüğü kalıptan çıkamayacak oluşuna dair çaresizliğini 

yansıttığı açığa çıkar. Goldberg ‘olumlu incelik karşıtlığı’ ile sonuçlanan kendisi ile 

ilgili kullandığı ‘olumlu imaj pekiştirici eylemler’le ‘nicelik ilkesi’ni çiğnediği gibi, 

geçmişine dair kurduğu ayrıntılı cümlelerle de ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Goldberg’in 

gençliğine indiği uzun ‘konuşma sırası’nda ‘nicelik ilkesi’ni nasıl çiğnediği açıkça 

gözlemlenir: 



273 
 

Annemi anlatıyordum Bayan Boles’a. Ne günlerdi ama. (Masaya 
oturur, sağa.) Evet. Delikanlıyken, bir Cuma günü, bizim yolun 
altında oturan bir kızla kanalın aşağısına yürümüştük. Güzel bir kızdı. 
Öyle bir sesi vardı ki! Adeta bülbül, yemin olsun ki. İyi? Saf? Kilise 
okulunda boş yere öğretmen değildi. Bu arada, yanağına bir öpücük 
kondururdum-hiç sınırı aşmadım- o zamanlar şimdiki zamanın 
gençleri gibi değildik. Saygı nedir bilirdik. Bu nedenle küçük bir 
öpücük verirdim ona ve sonra eve geri dönerdim. Şarkı mırıldanarak 
çocuk bahçesinden geçerdim. Yeni yürümeye başlayan çocuklara 
şapka çıkarırdım, sokak köpeklerine yardım ederdim, her şey doğaldı. 
Daha dün gibi hatırlıyorum. Köpek stadyumunun arkasındaki güneş. 
Ah! (Pinter, 1991: 43) 

Alıntıda görüldüğü gibi, Goldberg geçmişe dair anıları hakkında istenilenden daha 

fazla bilgi vererek ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Geçmişteki kız arkadaşıyla 

yaptıklarından, çocuklara selam verdiğinden ve köpeklere yardım ettiğinden ayrıntılı 

bir şekilde bahsederek ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyişi ise, Stanley karşısında takınmak 

zorunda kaldığı zalim imajıyla çelişen duygusal bir iç dünya taşıyarak ‘Simey’ olarak 

kabul edildiği geçmişine dair özlem beslediğine ışık tutar. ‘Nicelik ilkesi’ni 

çiğnerken söylediği “Saygı nedir bilirdik” ve “Yeni yürümeye başlayan çocuklara 

şapka çıkarırdım, sokak köpeklerine yardım ederdim, her şey doğaldı” gibi 

ifadeleriyle de oyulduğu fotoğrafa bir daha hiçbir zaman tutunamayacak olmasıyla 

düştüğü kopukluğa açıklık getirilen Goldberg’in “Köpek stadyumunun arkasındaki 

güneş. Ah!” (Pinter, 1991: 43) ifadesi ise, ruhunun onarılmazlığına vurgu yapar. 

Goldberg’in ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyerek söylediği geçmişine dair bu gerçeklerin 

dinleyici konumundaki Petey tarafından “Şey, gitmem gerekiyor” (Pinter, 1991: 44) 

‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’yle karşılandığı düşünüldüğünde ise, ‘Nat’ 

kimliğiyle damgalanmadan önceki sözlerinin hiçbir anlama gelmediğine açıklık 

getirilerek, bireyin yalnızca bilindiği sürece -sosyal varlığa eriştiği sürece- 

görülebileceğine erişilir. Kendisine dair kullandığı ayrıntılı ifadelerle ‘nicelik 



274 
 

ilkesi’ni çiğneyen Goldberg, son olarak, birbiri ardına sıraladığı “Bir yüce güce 

inanıyor musun?”, “Senin için sorumlu olan, senin için acı çeken yüce bir güce 

inanıyor musun?”, “En son ne zaman dua ettin?”, “846 numarası mümkün mü yoksa 

gerekli mi?”, “Tavuk neden yolun karşısına geçti?” ya da “Önce hangisi çıktı?” 

(Pinter, 1991: 50; 51; 52) gibi hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici 

eylemleri’ ile Stanley’e saldırarak ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Soruları karşısında 

Stanley’in sessizliğe indirgenişine rağmen ‘nicelik ilkesi’ni bu şekilde çiğnemeye 

devam etmesi ise, sorularının ‘istenilen etkisel gücü’nün yalnızca Stanley’i cevapsız 

sorularla susturmak olduğuna açıklık getirirken, Stanley’i hiçliğe indirgemek adına 

kullandığı soruların “En son ne zaman dua ettin?” sorusu gibi dini inançla ilgili 

olduğu ya da “846 numarası mümkün mü yoksa gerekli mi?” sorusundaki gibi felsefi 

terimler içerdiği dikkate alındığında ise, “bireyin hem ruhen hem de bedenen 

acımasızca ve aşağılayıcı tahribinin ve parçalanmasının, binlercesinin ölümünün- bu 

eylemlerin kokuşmuş retorik hamlelerle, steril terminolojiyle, ve güç kavramlarıyla 

meşrulaştırıldığı” kanıtlanarak, “özgürlük, demokrasi ve Hristiyan değerleri gibi 

kelimelerin barbar ve çirkin politika ve eylemleri haklı kılmak için kullanıldığı”na 

(Pinter, 2009: 219; 220) ulaşılır. Goldberg’in ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen sözlerinin 

Stanley’in sessizlik duvarlarının gerisine itilmesinin ardından “Ne düşünüyorsun?”, 

“Eee, Stanny çocuk, ne dersin, ha?”, “Ne dersin, Stan?” ve “Beklentiler için ne 

düşünüyorsun?” (Pinter, 1991: 84; 85) gibi baskıcı sorulara dönüşmesiyle daha fazla 

derinleşen sözün zulmü örtmede kullanıldığı gerçeği, böylece, ‘nicelik ilkesi’ni 

çiğneyen söz fazlalığının bireyi söylenmeyenlerinden bile yoksunlaştırdığını da 

açıklığa kavuşturur.  



275 
 

 Oyun karakterleri, üçüncü olarak, kullandıkları belirsiz ya da tutarsız 

ifadelerle ‘tarz ilkesi’ni çiğnerler. Karakterlerden öncelikle Stanley “Neden duş 

almıyorsun?” diye soran Lulu’ya verdiği “Yıkanmak pek bir şey değiştirmez” 

(Pinter, 1991: 26) cevabıyla masumiyet tepesinden zorla düşürtülerek bulandığı kirin 

çıkarılmasının imkânsız olduğunu ima ederek ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğner. Stanley 

lekelendiği sosyal varlık damgasının yıkanmakla çıkmayacağını ima ettiği bu 

ifadesine benzer şekilde ona “Nereden geldin?” diye soran Goldberg’e “Başka bir 

yerden” (Pinter, 1991: 48) cevabını vererek de ‘tarz ilkesi’ni çiğner ve ‘tarz ilkesi’ni 

‘gizlice’ çiğneyen bu eksiltili ifadesi ise, geçmişten koparılarak gömüldüğü 

belirsizliğin derinliğini ortaya çıkarırken, belirli bir yere ait olmayı- 

sınıflandırılmayı- istemediğine açıklık getirerek asilikle özdeşleştirilen ruhunun 

özgürlüğe olan susuzluğunu ışığa kavuşturur. Stanley’in ‘tarz ilkesi’ni çiğneyişi, en 

önemli olarak ise, “hiçbir yer” ifadesini ‘anlamsal sapma’ya uğratarak örtük bir 

şekilde Lulu’ya ne kadar çaresiz olduğunu ima ettiği anda gözlemlenir: 

STANLEY: (aniden). Benimle gitmek ister misin? 
LULU: Nereye? 
STANLEY: Hiçbir yere. Yine de gidebiliriz.  
LULU:  Tamam da nereye gidebiliriz? 
STANLEY: Hiçbir yere. Gidecek hiçbir yer yok. Böylece sadece 
gidebiliriz. Sorun olmazdı. 
LULU: Burada da kalabiliriz. 
STANLEY: Hayır. Burası iyi değil.  
LULU: Başka neresi var, öyleyse? 
STANLEY: Hiçbir yer. (Pinter, 1991: 26) 

Anlaşıldığı gibi, ‘şematik bilgi’ye göre olumsuz anlam veren ‘hiçbir’ kelimesinin 

olumsuz cümle yapısıyla kurulması gerekirken “Nereye?” gidebileceklerini soran 

Lulu’ya Stanley’in verdiği yanıt ‘anlamsal sapma’ya uğratılarak ‘öncelenmiş’ 

“Hiçbir yer” (Pinter, 1991: 26) ifadesi olur. Stanley’in ‘hiçbir yere’ gidebileceklerine 



276 
 

dair ‘tarz ilkesi’ni çiğneyerek ulaştığı bu ‘anlamsal sapma’lı cevabı vermesi ise, 

‘semantik kurallar’ın temsil ettiği otoriteye meydan okuduğuna açıklık getirerek 

Meg’in duvarları gerisinde saklanarak iplerinin çekilmesinden kurtulabileceği 

hakkında kapıldığı yanılsamasının aslında hiçbir anlama gelmediğine ve ‘anlam 

sapması’na uğratılmış cevabı gibi kendi düşünsel yeteneğinin de ‘sapma’ya 

uğrayarak kaçmanın olanaksızlığı ile kalmanın ızdırabı arasındaki bunalımla tahrip 

edildiğine ayna tutar. Stanley’e benzer şekilde Goldberg de ona yapacakları işin nasıl 

olduğuna soran McCann’e verdiği “İş asıl anlamda eşsiz bir iş ve önceki 

yaptıklarından oldukça farklı. Ancak, bazı elementleri işleyişi sırasında diğer 

aktivitelerine benzerlik gösterebilir. Her şey öznenin tutumuna bağlı. Her halükarda, 

ikimiz de çok fazla zarar görmeksizin, McCann, görev yerine getirilecek ve misyon 

tamamlanacak” (Pinter, 1991: 30) şeklindeki terimsel, kalıplaşmış ve klişeleşmiş 

ifadeler barındıran cevabıyla ‘tarz ilkesi’ni çiğner. Goldberg’in yapacakları iş 

hakkında McCann’e bilgi verirken bilindik kelimeler kullanmak yerine “element”, 

“özne” ya da “misyon” gibi anlaşılmayı zorlaştırarak ‘tarz ilkesi’nin çiğnenmesine 

yol açan kelimeleri kullanması, Silverstein’ın (1993) ifadesiyle “bürokratın dilsel 

koduyla konuşulan” kişiliğe büründüğünü sergilerken, anılarından bahsederken 

kullandığı “Küçük oğlanlara, küçük kızlara selam verirdim -asla ayrım yapmazdım- 

ve sonra geri dönerdim düz çatılı köy evime” şeklindeki ifadelerinde “Yahudi 

ailelerinin koduyla konuşulan” kişiliğinin yansıtılması, kimliğinin 

tamamlanmamışlığını açığa çıkarır (39). Kimliğindeki bu parçalanmışlığı yapacakları 

işin detaylarına dair kullandığı “Ancak, bazı elementleri işleyişi sırasında diğer 

aktivitelerine benzerlik gösterebilir” gibi ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen ve ortak dilin 

mekanik seslerine büründüğünü gösteren ifadesiyle daha fazla açıklık kazanan 



277 
 

Goldberg gibi McCann de Lulu’nun iffetsiz olduğunu ima etmek için kullandığı 

‘dolaylı’ ‘olumlu imaj zedeleyici’ “Sizin gibiler çok fazla vakit harcıyor yatakta” 

eylemiyle ve “Seni Cashel Kayalığında sürterken gördüm, yaptıklarınla toprağı 

kirletirken” (Pinter, 1991: 80; 81) şeklindeki ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici 

eylemi’yle ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğner. ‘Tarz ilkesi’ni çiğneyen bu ifadelerinin 

Goldberg’in ifadeleri gibi kalıplaşmış olduğu düşünüldüğünde ise, hem Goldberg’in 

hem de McCann’in “sayesinde anlam kazandıkları kodlar fark kavramını görmezden 

geldiği için farklılıklarını yaşayamadıkları” (Silverstein, 1993: 142) açığa çıkarak, 

modern bireyin kullanmaya zorlandığı aynı sözler aracılığı ile nasıl tek tipleştirildiği 

ışığa kavuşur.                  

 Oyun karakterleri, son olarak, kayboldukları evrenin girdaplarındaki 

gömüldükleri bulantıyla birbirlerine ilişkisiz cevaplar vererek ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğnerler. Meg, Goldberg, McCann ve Lulu’dan her birinin kendi evrenine inerek 

karşılarındakinin ifadelerinin ‘istenilen etkisel gücü’nden farklı sesler topluluğuna 

dönüştükleri ve çözümlenemezliğe itildikleri parti esnasındaki diyalogları, ‘bağıntı 

ilkesi’ni nasıl çiğnediklerini açıkça kanıtlar niteliktedir: 

 
MEG: İrlanda’ya gidip gitmediğini bilmiyorum. 
GOLDBERG: Belki de seninle sırtta gezdirmece oynadım. 
LULU: Belki de. 
MEG: Beni götürmedi. 
GOLDBERG: Ya da baba oldu gelincik.  
LULU: Bu bir oyun mu? 
GOLDBERG: Tabii ki de oyun! 
MCCANN: Neden seni İrlanda’ya götürmedi? 
LULU: Gıdıklıyorsun beni! 
GOLDBERG: Üzülmelisin. 
LULU: Yaşlı adamları sevmişimdir hep. Sakinlik verirler insana. 

  Sarılırlar. 
MCCANN: Bir yer biliyorum. Roscrea. Nolan Ana’nın. 
MEG: Küçük bir kızken odamda gece lambası vardı. 



278 
 

MCCANN: Bir keresinde tüm geceyi çocuklarla orada geçirdim. Tüm 
gece şarkı söyleyerek ve içerek. 
MEG: Ve dadım benimle oturur, şarkılar söylerdi bana.  
MCCANN: Ve sabah bir tabak kızartma. Nerdeyim şimdi? 
MEG: Minik odam pembeydi. Pembe halım ve pembe perdelerim 
vardı, odanın her tarafında müzik kutularım vardı. Çalarak uyurdum. 
Ve babam çok önemli bir doktordu. Bu nedenle hiç rahatsızlığım 
olmazdı. İyi bakılırdım, ve her biri farklı renklerdeki odalarda küçük 
kız ve erkek kardeşlerim vardı. (60)   

 

Yukarıdaki alıntıda görüldüğü gibi, Meg, “İrlanda’ya gidip gitmediğini bilmiyorum”, 

“Küçük bir kızken odamda gece lambası vardı” ve “Pembe halım ve pembe 

perdelerim vardı, odanın her tarafında müzik kutularım vardı. Çalarak uyurdum. Ve 

babam çok önemli bir doktordu. Bu nedenle hiç rahatsızlığım olmazdı. İyi 

bakılırdım, ve her biri farklı renklerdeki odalarda küçük kız ve erkek kardeşlerim 

vardı” gibi geçmişine susuzluğunu bildiren ifadeleriyle kendinden bahsederken, 

sözlerini yönelttiği McCann’de edinilen ‘gerçek etkisel güç’ “Bir yer biliyorum. 

Roscrea. Nolan Ana’nın”, “Ve sabah bir tabak kızartma. Nerdeyim şimdi?” ve “Bir 

keresinde tüm geceyi çocuklarla orada geçirdim. Tüm gece şarkı söyleyerek ve 

içerek” (Pinter, 1991: 60) gibi kendi içlerinde de ilişkisiz oldukları gözlemlenen 

ifadeler olur ve birbiri ile kopuk olan bu ifadelerinin arasına Goldberg ve Lulu’ya ait 

diyaloglarının girmesiyle, dağılmışlıkları derinleşir. Karakterlerin ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğneyerek ulaştıkları bu dağılmışlıkları, anlamdan yoksunlaştırılan modern bireyin 

itildiği boşluğun ürkütücü gürültüsüne ışık tutarken, ‘bağıntı ilkesi’ni çiğnerken 

kullandıkları ifadelerin absürt evrendeki ışığın yitikliğini seslendiren “Küçük bir 

kızken odamda gece lambası vardı” ya da bireyin belirsizlikler içindeki 

kaybolmuşluğuna inen “Neredeyim?” (Pinter, 1991: 60) ‘soru edimi’ gibi ifadeler 

olduğu düşünüldüğünde, koparılırken aldıkları kesiklerin sızlatıcı acısından 



279 
 

sıyrılamayarak bütünlük sergileyen bedenleriyle uyuşmayan delinmiş ruhlarındaki 

bulantılarının karmaşasında kayboldukları açığa çıkar.                      

 

 



                                              280 
 

V. BÖLÜM  

EUGÈNE IONESCO’NUN DERS ADLI ESERİNİN BİÇEMBİLİMSEL 

ANALİZİ 

5.1. Ders 

Fark edilebilmenin derinliklerinde boğulmakla mümkün olduğu sosyal evrene 

dâhil edilerek yalnızca içi doldurulmuş ses kalabalıklarından değil aynı zamanda 

kendinden bile soğuk duvarlarla yalıtılan modern bireyin sorgusuzca döküldüğü 

kalıptan çıkabilmenin imkânsızlığı içinde alaycı bir sessizlikle ilerleyen yazgısının 

labirentlerindeki kayboluşuna “Sessiz olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin” gibi 

‘olumsuz imaj zedeleyici eylemler’le ya da ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen “Yanlış! 

Yanlış! Yanlış!” (Ionesco, 2000: 200; 205)10 itirazlarıyla körleştirilerek otoriter dilin 

ezici gücüyle yersiz yurtsuzluğa itilişine kapı açan Ders oyunu, Ionesco’nun önemli 

eserleri arasında yer alır.  

“Düşüncenin varlığı değil aksine evrenin doluluğundaki hiçliği temsil ettiğine 

dair felsefi düşünceyi ilk savunan oyun yazarlarından” olan Ionesco’nun 

(Doubrosky, 1959: 5) Ders’i, karakterlerinin gerçekçi uzamlarında taşıdıkları 

Profesör, Öğrenci ve Hizmetçi gibi tanımlamalarının bilindikliği ile örtüşmeyen ve 

DeFuria’nin (1972) ifadesiyle “çocukların ya da doğallığın yer almasına izin 

vermeyecek kadar keskin bir mantıkla şekillenen” bir tablo sergileyerek (975), 

sessizliğin gerisindeki söylenilmeyenlerin şaşırtıcı gürültüsüne ve bastırılmak 

zorunda kalınan insancıl duyguların yerini mekanikliğin alışına vurgu yapar. 

                                                           
10 Ders’ten yapılan alıntılar, tez yazarı tarafından çevrilmiştir. 



                                              281 
 

Oyun, beyaz yakalıklı on sekiz yaşındaki bir kız Öğrencinin doktoraya 

hazırlanmak için Profesörünün evine gelişi ile başlar. Akademik kimliğe sahip bir 

bireyin ‘şematik bilgi’sine göre kendine güven duyması beklenirken onu görünce 

söylediği “Günaydın, günaydın….Siz…şey…Sanırım siz gerçekten…şey…yeni 

öğrencisiniz?” (Ionesco, 2000: 183) şeklindeki duraksamalar ve tereddütlerle dolu 

sözlerinden de anlaşılacağı gibi kendini gerçekleştiremediği açıklık kazanan 

Profesör, doktora sınavına hazırlanmak için evine gelen Öğrencisini ilk olarak 

aritmetik dersi ile karşılar. Yaşlı Hizmetçisinin “Matmazelle çalışmaya aritmetikten 

başlamasan daha iyi olur. Aritmetik kimseyi iyileştiremedi. Sizi yorar ve alt üst eder” 

uyarılarına karşı çıkarak başladıkları aritmetik derslerinde Öğrenci “Üç artı bir?”, 

“Dört artı bir?” ve “Beş artı bir?” sorularına sırasıyla “Dört”, “Beş” ve “Altı” 

(Ionesco, 2000: 188; 189) gibi doğru yanıtlar verirken toplama işlemlerini 

gerçekleştirmede gösterdiği bu başarısını “Dörtten üç çıkınca kaç kalır?” sorusu 

karşısında verdiği “Yedi…kalır?” şeklindeki bildiri yapısında kurulmasına rağmen 

soru sorma eylemini gerekleştiren ve soru işareti alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan 

‘dolaylı söz edimi’nden de anlaşılacağı gibi çıkarma işleminde sürdüremez. Çıkarma 

işlemindeki bu başarısızlığı sonuncunda Profesörün olumsuz tepkisine maruz kalan 

Öğrenci, giderek ürkekliğe indirgenirken, Profesör ise başlangıçta sergilediği 

kendine güveni olmayan imajından koparak Öğrencisi üzerinde elde ettiği güçle 

birlikte sesini duyurulabilir kılmaya başlar. Profesör ve Öğrencinin böylece ders adı 

altında giriştikleri bu güç savaşı,  Profesörün Hizmetçisinden gelen “Mösyö, filoloji 

en kötüsü…” uyarısına karşı gelerek “dilbilimin ve karşılaştırmalı filolojinin 

esasları”nı anlatmaya başlamasıyla daha fazla derinleşir ve Profesörün “Sessiz ol, 

hadi! Senden tek bir kelime bile duymak istemiyorum” (Ionesco, 2000: 198; 209) 



                                              282 
 

şeklindeki ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici eylemi’yle dilin ezici gücü ardına 

sığınarak dişinin ağrıdığından şikâyet eden Öğrencisine söz hakkı bile tanımamasıyla 

yok edici bir güce erişir. Bilindik bir ev ortamında sıradan rollerle maskelenen 

bireylerin konuşmalarının sıradanlığıyla başlayan oyunun sıradışı bir şekilde eriştiği 

bu dilsel savaş, şaşırtıcı bir şekilde, Öğrencinin ‘bıçak’ kelimesini telaffuz etmemesi 

üzerine aniden kontrolünü kaybeden Profesörünün çekmecesinden çıkardığı hayali 

bıçakla çığlık içinde bırakılarak öldürülmesiyle sona erer. “Profesörün cinsel 

boşalmasının tam olarak cinayet anında gerçekleştiği” düşünüldüğünde “fallik” 

sembolü temsil ettiği açığa çıkan bu bıçağın (Dukore, 1961: 181) darbesine maruz 

kalan Öğrencinin çığlığından arda kalan ise, Profesörün kayıtsızca kullandığı 

‘olumlu incelik karşıtlığı’ sergileyen “Hak etmişti… Şimdi daha iyi hissediyorum. 

Ah! Ah! Yorgunum…Çok zor nefes alabiliyorum” (Ionesco, 2000: 214) ifadeleri 

olur. Öğrencisini öldürdüğünün bile farkına varmayan Profesörün oyun sonunda bir 

anda değişerek, aynı zamanda, “Ben değildim… Ben yapmadım 

bunu…Marie…Hayır…Söz veriyorum sana…ben değildim, Marie…sevgili 

Marie…” (Ionesco, 2000: 215) ifadeleriyle Hizmetçisinin önünde zayıflığa 

indirgenmesi, ancak, Öğrencisi karşısında edindiği gücün aslında büründüğü dil 

maskesine dayandığını gözler önüne sererek, bireyin sosyal varlığa erişebilmek adına 

kendine ait olmayan sözlere tutsak edildiğine ve işlediği cinayetlerin de ezberlenmiş 

kurallarla kuklalaştırılan bireyin kendisine değil tutsak edildiği sözlerin eseri 

olduğuna açıklık getirir. 

“Bazen formların aniden içerikten yoksunlaştığını, gerçeğin gerçek 

olmadığını, kelimelerin sadece tüm anlamdan boşaltılmış gürültüler olduğunu 

hissediyorum. Bu evler, gökyüzü, sadece hiçliğin örtüsü; insanlar istemsiz olarak, 



                                              283 
 

hiçbir nedensiz, hareket ediyor gibiler; her şey buharlaşıyor gibi” ifadesiyle bireyin 

mekanikleştirilmesine vurgu yapan ve her şeyin “günler ve geceleri aşan” yabancı bir 

“boşluğa gömülerek” “tehdit edildiğini” belirten Ionesco (1963: 127), keskin 

tanımlamalarla benliğinden uzaklaştırılan bireyin sorgusuzca Öteki’ye sürgün 

edilişine, anlamdan yoksunlaşan dilin altında ezilişine, kısır döngüye hapsedilişine ve 

Mutlu Günler’in Winnie’si gibi her geçen gün daha fazla toprağa gömülmesine 

rağmen var olduğu yanılgısına kapılışına dair yaptığı bu vurgusunu Ders oyununda 

Öğrenci, Hizmetçi ve Profesör gibi kendi kimliklerine ait olmayan isimlerle sunduğu 

karakterleri aracılığıyla derinleştirir. 

Öteki’ye sürgün edilen bireyin yabancılaştırıldığı benliği ile giydirildiği 

sosyal maskesi arasındaki sıkışmışlığına vurgu yapan Ionesco’nun Ders’teki 

karakterlerinden öncelikle, Öğrenci karakteri, Profesör tarafından sorulan toplama 

işlemlerine verdiği ezberlenmiş yanıtlarıyla kendine güven duygusu besleyerek 

“konuşmanın tutsağı olan bireyin kendi psitakizmi ile korunduğu yanılgısına 

kapılışını” (Malkin, 1992: 40) resmeder. Profesörün filoloji ile ilgili sorularına 

cevapsız kalışıyla daha fazla derinleşen bu dil tutsaklığı ise, oyun sonundaki ‘hayali 

bıçak’la öldürülmesiyle doruğa ulaşarak ve Ionesco’nun kendi eğitim tecrübesi ile 

söylediği “Yirmi yaşındaysanız, size bilimsel ve bilimsel olmayan teori ve 

açıklamalar sunan öğretmenleriniz, gazeteleriniz, size karşı çıkan bir atmosferiniz, 

doktrinler, ve akım varsa, karşı çıkmanız, kabullenilmeniz gerçekten çok zordur” 

(aktaran Walker, 1997: 153) düşüncesinin kaçınılmazlığını resmederek bireyin sosyal 

varlığa eriştiği andan itibaren ona empoze edilen kalıplar karşısında çaresizliğe 

indirgenişine ışık tutar.  



                                              284 
 

 Oyun karakterlerinden ikinci olarak Hizmetçi, Profesörü uyarmak için 

kullandığı “Özür dilerim, bay, ancak dikkatli olun. Bu kadar heyecanlanmayın”, 

“Hayır, Mösyö, hayır!...Yerinizde olsam bunu yapmam” ya da “Ne dedim size!”  gibi 

sözleriyle ve Öğrencinin ölümü üzerine Profesör “Ben değildim…Bunu ben 

yapmadım…Marie…Hayır…Söz veriyorum sana…ben değildim, Marie…sevgili 

Marie…” sözlerine sığındığında ona savurduğu “Yalancı!”  (Ionesco, 2000: 188; 

198; 211; 215) ‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’yle, ortak bilgiye dayanan ‘şematik 

bilgi’yle çelişerek Profesöre karşı ‘kişisel üstünlük’ sergiler. “Görüntüsü ve 

davranışları kadınsılık ve cinsel çekicilikten uzak olan Hizmetçinin” sergilediği 

oldukça “dayatmacı tutum”u (Paulesc, 2011: 619) karşısında profesörlük gibi önemli 

bir akademik kimliğine sahip olan bir bireyin bile sessiz kaldığı düşünüldüğünde ise, 

Hizmetçi karakteri aracılığıyla sosyal ya da kurumsal üstünlüğün modern bireyin 

evrende sarmalandığı korkularına son vermede ya da duygusal boşluklarını 

kapatmada yetersiz kaldığı açıklık kazanır. 

Oyun karakterlerinden son olarak Profesör, oyun başlangıcında çekimser bir 

tutum sergilerken, dersin başlamasıyla Öğrencisi karşısında güç elde ederek 

başlangıçta gösterdiği çekimser tutumlarından uzaklaşır. Profesörün ‘aritmetik’, 

‘filoloji’ ya da ‘karşılaştırmalı dil bilimi’ dersleriyle Öğrencisini sessizliğe 

indirgeyerek onu en sonunda aniden öldürmesi ise, Walker’ın (1997) ifadesiyle, 

oyunun “anlam üzerindeki pozitivist diretmeye dayanan bilgi benimsenmesinin, 

acımasız bir şekilde faşizme ulaştıran otoritenin nedensiz uygulanışını gösterdiğine” 

(77) açıklık getirerek, bilginin insanın manipüle edilmesini sağlayan bir araçtan öteye 

geçmediğini ve güç elde etmede kullanılan bir işkence yöntemine dönüştüğüne ışık 

tutar.    



                                              285 
 

5.2. Ders’in Şema Teorisine Göre Analizi       

  “Oldukça rahat bir evrendeki olabildiğince kibar insanlar arasında” “aniden 

bir şey kopar ve parçalanır ve bireyin vahşi doğası açığa çıkar ya da dekor 

anlaşılamaz bir tuhaflığa bürünür ve belki de bu şekilde insanlar ve dekor gerçek 

doğalarını açığa çıkarırlar” ifadesiyle bireyin ve evrenin görünmeyenine vurgu yapan 

Ionesco (aktaran Kern, 1974: 7-8), bireyi kaplayan sessizlik örtüsünün derinlerinde 

saklandığını düşündüğü bu dehşet tohumlarını, sunduğu ev gibi sıradanlık ve 

güvenilirlik maskesi takan uzamının gerisinde sıradışı kimliklere ve onarılması 

mümkün olmayan parçalanmışlığa uzanarak ‘şemalar’la çelişen Ders oyununda da 

sürdürür. Kapı zilinin çaldığını duyan Hizmetçinin “Tamam, tamam. Duydum” ve 

“Geliyorum”  (Ionesco, 2000: 181) sözleriyle başlayan Ders oyunu, sahip olduğu 

Hizmetçi, Öğrenci ve Profesör karakterlerinin fiziksel olarak ev gibi dış dünyanın 

tehdidinden yalıtılmış olması beklenen uzama hapsedilmeleriyle ve bilindik 

tanımlamalara büründürülmeleriyle ortak bilince ya da tecrübelere dayanan 

‘şemalar’a uyumlu bir görüntü sunar. Ancak, oyun karakterlerinin tanımlamaları ile 

sergiledikleri tutumları karşılaştırıldığında ve ‘ders’ adı altında sürdürdükleri 

eylemleri incelendiğinde, bilindik evrenden aldığı tekil öğelerle ortak beklentileri 

karşıladığı izlemi verilen oyunun ‘şemalar’a uymadığı ortaya çıkar. Hizmetçi, 

Öğrenci ve Profesör şeklindeki karakterlerin ve ‘ders’  eyleminin sıradışılığı 

sonucunda oyunun ‘durum bilgisi’ ya da ‘olay bilgisi’ ile çelişki sergilemesi, oyunun 

‘şematik bilgi’ye dayanan beklentileri karşılayamadığının göstergesidir.   

Oyun karakterlerinden, ilk olarak, kırk beş yaşlarındaki Hizmetçi, alt sosyal 

sınıfa ait olduğunu gösteren giysileriyle ‘hizmetçi şeması’na uyarken, ‘sosyal güç’ ve 



                                              286 
 

‘kurumsal güç’ açısından ona üstünlük gösteren Profesöre karşı sergilediği oldukça 

otoriter ve agresif tutumlarıyla ‘şemalar’a göre patronuna karşı itaatkâr olması 

beklenen ‘hizmetçi’ tanımıyla çelişir. Hizmetçinin ‘şemalar’la çelişkisi, öncelikle, 

sürekli olarak Profesörün yaptıklarına müdahale etmesiyle açığa çıkar. Örneğin, 

hizmet ekmekle yükümlü olduğu Profesöre karşı saygı göstermesi beklenirken, 

Profesörün akademik unvanını göz ardı ederek ve onu küçük bir çocuk konumuna 

indirgeyerek aritmetik dersine başladığı zaman kullandığı “Özür dilerim, Bayım, 

ancak, lütfen dikkatli olun” ve “kolundan çekiştirerek” söylediği “Beyefendi! 

Beyefendi!” şeklindeki içerdikleri “Özür dilerim”, “Bayım” ve “Beyefendi” gibi 

‘incelik’ göstergesi sayılan ifadeler aracılığıyla zararı hafifletilen ‘doğrudan’ ‘imaj 

zedeleyici eylem’leriyle onu uyarırken, ‘filoloji’ dersine başlaması üzerine söylediği 

“Tamam, Beyefendi, tamam. Ama sonra beni uyarmadı demeyin! Filoloji en 

kötüsüdür!” (Ionesco, 2000: 188; 197; 198) ifadeleriyle bir anne rolünü üstlenerek 

onu yaşam tecrübesi olmadığı için hata yapacağından şüphelenilen bireylerin maruz 

kaldığı aynı tepkiye maruz bırakır. Profesör üzerinde kurduğu bu psikolojik baskıyı, 

benzer şekilde, Profesör Öğrencinin ölümünden sorumlu olmadığını iddia ettiğinde 

ona “Yalancı!”, “Seni küçük yalancı!” “İğrenç domuz”, “Seni kurnaz tilki!” 

(Ionesco, 2000: 215; 216) şeklindeki ‘doğrudan’ ve ‘açık’ ‘olumlu imaj zedeleyici 

eylemler’le saldırmasıyla ve hatta onu fiziksel şiddete mahkûm ederek aniden 

tokatlamasıyla daha fazla derinleştirir. Ortak  bilgiye ya da tecrübelere dayanan 

‘hizmetçi şeması’na göre kendisinden ‘kurumsal’ ve ‘sosyal’ açıdan üstün olan 

Profesöre karşı saygı göstermesi, onun emirlerine uyması, akademik konulardaki 

yetkinliğini ve tecrübelerini dikkate alan bir şekilde ona hiçbir şekilde müdahale 

etmemesi beklenilen Hizmetçinin böylece ‘şemalar’la çelişerek ‘imaj zedeleyici 



                                              287 
 

eylemler’i ile düşünsel yetkinliğe tam olarak erişememiş küçük bir çocuk konumuna 

indirgediği Profesör üzerinde hakimiyet kurması ise, verildiği sosyal tanımlama ile 

zayıflık kalıbına dökülmek istenilen bireyin diğerleri üzerinde üstünlük elde etme 

hırsı ile örülü olduğuna ışık tutarken, Profesörün Hizmetçisinin ‘hizmetçi şeması’na 

uymayan bir şekilde ona karşı çıkmasını engelleyemediği ve hatta oyun sonunda 

söylediği “Ben değildim…Ben yapmadım…Marie…Hayır…Söz veriyorum 

sana…ben değildim, Marie…sevgili Marie…” (Ionesco, 2000: 215) şeklindeki 

ürkeklikle çevrili ifadelerinden de anlaşılacağı gibi eylemlerinin gerisinde 

duramayacak kadar özgüven eksikliği gösterdiği dikkate alındığında, modern bireyin 

korkularının ve eski bütününden oyularak itildiği ıssızlığının Profesörlük gibi önemli 

bir sosyal ve akademik unvanla örtülemeyecek kadar derin olduğu açıklık kazanır.  

 Karakterlerden ikinci olarak önvarsayımlara göre doktora adayı olduğu 

bilinen Öğrencinin ‘doktora öğrencisi şeması’yla uyuşmadığı gözlemlenir. 

Öğrencinin ‘doktora öğrencisi şeması’yla çelişkisi, öncelikle, giydiği kıyafetlerin 

gerçekteki konumuna aykırılığı ile açığa çıkar; çünkü, doktora adayı olan bir 

Öğrencinin, yetişkin bir birey olarak, özgürce kendi dünyasını yansıtan kıyafetler 

giymesi beklenirken, oyundaki Öğrenci giyindiği “gri önlük”le, önlüğünün üzerine 

taktığı “beyaz yakalık”la ve kolunun altında taşıdığı “çanta”sıyla (Ionesco, 2000: 

181) okula yeni başlamış bir ilkokul öğrencisinin görüntüsüne bürünür. Doktora 

adayı olduğu düşünüldüğünde çocukluk dönemini geçtiği ve en az yirmili yaşlarında 

olduğu anlaşılan Öğrencinin kişiliğini yansıtan kıyafetler giyinmesi beklenirken 

‘şemalar’la çelişerek ilkokul çocuklarının giymekle zorunlu oldukları üniformalara 

bürünmesi ise, seçim şansı tanımayan eğitim sisteminin bireyi nasıl içinden çıkılması 

olanaksız kalıplara döktüğüne, onu bireyselliğinden mahrum ettiğine ve böylece 



                                              288 
 

bireyin yetişkinlik çağına gelerek üniformalarından sıyrıldıktan sonrasında bile ele 

geçirilen zihninin tutsaklığından asıl anlamda hiçbir zaman uzaklaşamayarak 

döküldüğü kalıba sürekli bağımlı edildiğine açıklık getirir. Ionesco’nun bireyselliğin 

yitirilişi ile ilgili ifadeleri, istediği gibi giyinme özgürlüğüne sahip olması beklenen 

doktora adayı Öğrencinin neden ‘şemalar’a ters düşerek ilkokul çocukları gibi 

üniforma giydiğinin göstergesi niteliğindedir: “Her birimizin tüm diğerleri olduğunu, 

tekilliğimin gerçek olmadığını, oyuncunun, herkesten daha iyi şekilde, kendini 

anlayarak insanoğlunu anladığını öğrendim. Rol oynamayı öğrenirken, aynı 

zamanda, bir anlamda, diğerlerinin bir kişi olduğunu, senin diğerleri olduğunu ve 

tüm yalnızlığın tanımlandığını kabullenmeyi öğrendim” (aktaran Esslin, 1961: 108). 

Görüldüğü gibi,  tiyatro oyuncularından edindiği gözlemler aracılığıyla bireyin 

aslında kendinden yalıtılarak diğerlerine dönüştüğüne ve bireyselliğin kaybolduğuna 

vurgu yapan Ionesco, bu doğrultuda, Öğrenci karakterinin onu çevreleyen çoğunluğa 

uymak zorunda kalarak bedenini ele geçiren üniformalar gibi bilinçaltının da ele 

geçirilmesiyle, yetişkinliğe erişmesine rağmen kalabalıklar gibi olmaktan 

sıyrılamayışına açıklık getirir. İlkokul öğrencilerinin kıyafetlerine bürünerek ‘doktora 

öğrencisi şeması’nı çiğneyen Öğrenci, ikinci olarak, ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj 

zedeleyici eylemler’ kullanarak ‘kurumsal güç’ ve ‘sosyal güç’ açısından ondan 

üstün olduğu için saygı duyması gerektiği Profesörüne karşı gelerek ve Grice’ın ‘tarz 

ilkesi’ni çiğneyen ‘dolaylı’ ‘imaj zedeleyici’ eleştirileri ile onu rencide ederek 

‘öğrenci şeması’ ile çelişir. Örneğin, Profesörün onu bekletmesi üzerine ona “Evet. 

Bayım. Günaydın. Gördüğünüz gibi tam zamanında geldim. Geç kalmak istemedim” 

(Ionesco, 2000: 183)  şeklindeki zararı hafifletilmiş ‘dolaylı’ ‘olumlu imaj zedeleyici 

eylemi’yle saldırarak geç geldiği için örtük bir şekilde onu sorumsuzluğundan dolayı 



                                              289 
 

eleştirir. Profesöre karşı gösterdiği bu meydan okuyuşunu, benzer şekilde, Profesör 

ona bıçak kelimesini telaffuz ettirmeye çalıştığında “Hayır, hayır! Kulaklarım 

ağrıyor. Her yerim ağrıyor…” (Ionesco, 2000: 212) şeklindeki ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyen ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’yle de sürdürür. İtaat göstermesi gerektiği 

Profesörüne meydan okuyarak ‘öğrenci şeması’yla çelişen Öğrenci karakteri, son 

olarak, akılcı düşünebilme yeteneğine ve keskin zekâya sahip olması beklenilen bir 

doktora öğrencisine dair beklentileri çiğneyerek düşünsel yetersizlik sergileyişiyle 

‘şemalar’la çelişir. Örneğin, bir ‘doktora adayı öğrencisi’nin kolaylıkla mantık 

yürütebilmesi, akılcı sonuçlara varabilmesi ve sebep-sonuç ilişkilerini 

anlamlandırabilmesi beklenirken, oyundaki Öğrenci ‘şemalar’la çelişen bir şekilde 

Profesörünün “Dörtten üç çıkınca kaç kalır?” sorusuna verdiği “Eder…Yedi?”, 

“Dört?” ve “Üç o zaman?” şeklindeki cevaplarının da sergilediği gibi çıkarma 

işlemini yapmakta bile tereddüt eder ve “Hangi sayı büyük olur, küçük sayı mı yoksa 

büyük sayı mı? sorulunca verdiği “Özür dilerim, Efendim…ama büyük sayı ile ne 

demek istiyorsunuz? Ötekinden daha küçük olanı mı?” (Ionesco, 2000:190; 192) 

cevabıyla küçük bir çocuğun düşünsel zayıflığına inerek büyük ve küçük sayılar 

arasındaki ayrımı anlamlandırmakta güçlük çeker. Doktora adayı olduğu bilinen 

Öğrencinin belirli bir akademik düzeydeki düşünsel yeteneğe sahip olması 

gerekirken basit çıkarma işlemlerini yapmakta bile şüpheye düşmesi, Paulesc’in 

(2011) ifadesine göre, “bilinçaltındaki kendini savunmasına”, “kendini korumaya 

çalışan içgüdüsel çabasına” ve “parçalanmayı reddedişine” ışık tutarken (620), en 

önemli olarak ise, kalıplaşmış sözlerle doldurulan bireyin görüneninin gerisinde 

derin bir hiçlik taşıdığını gösterir niteliktedir. 



                                              290 
 

Oyun karakterlerinden son olarak Profesör karakterinin de ortak bilgiye ya da 

tecrübelere dayanan ‘profesör şeması’yla uyuşmadığı gözlemlenir. Profesör, 

öncelikle, “sivri beyaz sakal”ıyla, “kelebek gözlükler”iyle, “siyah kep”iyle, “siyah 

cüppesi”yle, “siyah pantolon”uyla ve boynundaki “siyah kravat”ıyla (Ionesco, 2000: 

183) ‘profesör şeması’na uyumluymuş gibi algılanan bir görüntü sergilerken, 

Profesörün bulunduğu uzamın ‘ev’ olduğu ve bu nedenle resmi kıyafetlere 

bürünmesinin gerekli olmadığı düşünüldüğünde, ‘şemalar’ı çiğnediği açıklık kazanır. 

Profesörün bu doğrultuda ‘şemalar’ı yıkarak resmi kıyafetlere bürünmesi,  

bilinçaltının tutsaklığından kurtulamadığı için istediği gibi giyinme özgürlüğü 

tanındığı halde halen bedenini tutsak ettiği gibi zihnini de ele geçiren “gri önlük” ve 

“beyaz yakalık”tan kopamayan doktora adayı Öğrenci karakterine benzer şekilde 

düşüncesinin köleliliğinden uzaklaşmayarak sosyal varlığa eriştiren kalıplarından 

sıyrılamadığına açıklık getirir. Böylece, bireyin sabit “modeller”, “düşünceler” ya da 

“arketipler”le temsil edilen “yapılar”a dayandığı (Ionesco’dan aktaran Tener, 1977: 

393) ve bireyselliğine alıkonulduğu derinleşirken, Profesörün “kurumsal’ ya da 

‘sosyal’ üstünlük göstergesi olan resmi kıyafetlerinden sıyrılamamasının gerisinde 

aynı zamanda sosyal anlam yitirme korkusunun yer aldığı düşünüldüğünde ise, 

kaybedebileceğinden endişe edebileceği kişisel bir anlama bile sahip olmadığı, anlam 

kazanabilmesinin yalnızca ‘Öteki’ye uymasıyla mümkün olduğu ve fark edilmeyi 

kıyafetlere bağlayabilecek kadar çaresizliğe itildiği açığa çıkar. Kıyafetleri ile 

‘şemalar’la çelişen Profesör, ikinci olarak, bir profesörden beklenilen şekilde 

özgüven ve kararlılığa sahip olmayıp ürkek tutumlar sergileyişiyle ‘profesör şeması’ 

ile çelişir. Örneğin, akademik unvanına uygun bir şekilde kendinden emin olması 

gerekirken ‘olumlu incelik’ bildiren “Sizi beklettiğim içim nasıl özür dileyeceğimi 



                                              291 
 

bilmiyorum…Tam bitiriyordum…anlarsınız, Tam bitiriyordum…şey…Özür 

dilerim…Umarım beni affedersiniz” ifadesini kullanarak, korkak bir şekilde 

Öğrencisinden af diler; “Şu sandalyeye oturma nezaketinde bulunmanızı 

isteyebilirim herhalde…oradakine” şeklindeki aşırı incelik bildiren zararı 

hafifletilmiş ‘emir söz edimi’yle Öğrencisinden oturmasını rica eder; “İzniniz olursa 

Matmazel, bir itirazınız olmazsa, sizin karşınıza oturacağım?” şeklindeki ‘dolaylı’ 

‘söz edimi’yle karşısına oturabilmek için bile ondan izin ister; ve derse başlamak için 

“Öyleyse, eğer sizce uygunsa…biz…başlayabiliriz?” (Ionesco, 2000: 183-184; 186-

187) şeklindeki ‘bildiri’ yapısında kurulmasına rağmen ‘izin isteme eylemi’ni 

gerçekleştiren ve soru işareti almasıyla ‘yazımsal sapma’ya uğratılan ‘dolaylı’ ‘söz 

edimi’ni kullanarak kendi otoritesini görmezden gelir. Üstelik, Öğrencinin 

cinayetinden sonra kullandığı “Ben değildim…Ben yapmadım…Marie…Hayır…Söz 

veriyorum sana…ben değildim, Marie…sevgili Marie…” (Ionesco, 2000: 215) 

ifadesiyle ise, Hizmetçisi karşısında da her an cezalandırılacağından korkan bir 

küçük çocuğun ruhuna bürünür. Profesörün sahip olduğu akademik unvan aracılığı 

ile eriştiği sosyal varlığıyla uyuşmayan bir ürkeklik sergileyerek ‘şemalar’la 

çelişmesi ise, Ionesco’nun tek bir bireyin barındırdığı “sosyal birey (yetişkin)” ve 

“sosyal olmayan, okuma yazma bilmeyen birey (çocuksu konuşmayla temsil edilen 

birey)” arasındaki uyumsuzluğundan dolayı kendini hiçbir yere ait 

hissedemeyeceğine dair vurgusuna (Bermel, 1975: 419) açıklık getirir. Profesör, son 

olarak, akademik unvanıyla uyumsuz bir şekilde, düşünsel yetersizlik göstermesi ile 

‘şemalar’la çelişir. Profesörün Paris ve Bordeaux’dan hakkında ne düşündüğünü 

öğrenmek isteyen Öğrencisi ile giriştiği diyaloğu, örneğin, genel kültürden bile 



                                              292 
 

yoksun olarak nasıl ‘akademisyene dair şematik bilgi’ye karşı geldiğini sergiler 

niteliktedir: 

ÖĞRENCİ: Bordeauxu severmisiniz, Bayım? 
PROFESÖR: Tam olarak söyleyemem. Gerçekten bilmiyorum. 
ÖĞRENCİ: Paris’i biliyor musunuz ama?  
PROFESÖR: Bordeaux…şey…gibi…bilirsiniz, tam olarak değil. 
Ama izin verirseniz, bana anlatabilir misiniz…Paris, şimdi, 
başkenti…şey…? (Ionesco, 2000: 184)  
 

Yukarıdaki alıntıda görüldüğü gibi, ortak bilgiye ya da tecrübelere dayanan ‘profesör 

şeması’na göre derin bilgiye ve her konuda akıl yürütebilme yeteneğine sahip olması 

beklenilen Profesör, Öğrencisinin “Bordeauxu severmisiniz, Bayım?” sorusuna 

verdiği “Tam olarak söyleyemem. Gerçekten bilmiyorum” şeklindeki cevabının ve 

“Paris’i biliyorsunuz ama?” gibi bildiri yapısında kurulmasına rağmen soru sorma 

eylemini gerçekleştiren ‘yazımsal sapma’lı ‘dolaylı’ ‘soru söz edimi’ne karşılık 

olarak verdiği “Bordeaux…şey…gibi…bilirsiniz, tam olarak değil. Ama izin 

verirseniz, bana anlatabilir misiniz…Paris, şimdi, başkenti…şey…? (Ionesco, 2000: 

184) şeklindeki  ‘bağıntı’, ‘tarz’ ve ‘nicelik’ konuşma ilkelerini çiğneyen yanıtının 

gösterdiği gibi Bordeaux ya da Paris gibi tanındık yerleri bilmekte bile güçlük çeker. 

Bu doğrultudaki genel kültür yoksunluğuyla ‘profesör şeması’yla çeliştiği açıklık 

kazanan Profesör, benzer şekilde, üç tane üçten neden iki tane ikinin 

çıkarılamayacağını soran Öğrencisine verdiği “Bu böyledir, Matmazel, açıklanamaz. 

İçindeki matematiksel hisle anlarsın. Bu hisse ya sahipsindir ya da sahip değilsindir” 

(Ionesco, 2000: 195; 196) şeklindeki yetersiz bilgisiyle ‘nicelik ilkesi’ni ve 

sergilediği bulanıklıkla ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen yanıtıyla akademisyenden 

beklenilmeyen bir ikna yöntemi kullanır. Akademik unvanının gerektirdiği gibi 

Öğrencisine mantığa dayanan akılcı açıklamalar sunabilmesi beklenilen Profesörün 



                                              293 
 

‘profesör şeması’na ters düşerek en basit konularda bile bu şekilde tereddüde 

düşmesi ve muhakemeye dayanmayan ezberlenmiş cevapların gerisine sığınması, 

Ionesco’nun “sözde uygar söylem”in ardında “sorgulanmadan kabul edilmiş 

değerler”in yer aldığını gösterdiğini (Lamont,1993: 19) kanıtlarken, en önemli olarak 

ise, kalıplaşmış sözlerle şekillendirilerek bireysel düşünme yeteneği ele geçirilen 

insanın derinlerinde açılan boşluğun sosyal anlamla örtülmeye çalışıldığına ışık tutar. 

Hizmetçi, Öğrenci ve Profesör gibi tanımlamalara hapsedilerek sosyal 

varlıklarından ötede kendilerine ait herhangi bir kimlikten yoksunlaştırılan 

karakterlerinin ‘durum bilgisi’yle çelişmeleriyle ‘şemalar’ı çiğneyen Ders, son 

olarak, ‘ders eylemi’ne dair ‘olay bilgisi’ ve ‘durum bilgisi’ ile çelişir. Öncelikle, 

‘şematik bilgi’ye göre doktora yeterliliği için verilen bir dersin akademik düzeyde 

olması gerekirken, oyundaki ‘ders’ basit bir şekilde dört mevsimden bahsederek 

‘şemalar’la çelişir: 

ÖĞRENCİ: Kar kışın yağar. Kış dört mevsimden biridir. Diğer 
üçü…şey…ilk… 
PROFESÖR: Evet, evet? 
ÖĞRENCİ: İlk bahar…ve sonra yaz…ve…şey… 
PROFESÖR: Otomobil gibi başlıyor, Matmazel. 

   ÖĞRENCİ: Ah, evet! Sonbahar…. .(Ionesco, 2000: 185) 
 

Anlaşıldığı gibi, doktora yeterliliği dersi şemasına göre akademik seviyede olması 

beklenilen ders, ilkokul dönemi derslerine indirgenerek, kış, ilkbahar, yaz ve 

sonbahar mevsimlerine yer verir. Basitçe yer verdiği mevsimlerle ‘şemalar’ı 

çiğneyen ders, ‘şemalar’la çelişen bu basitliğini, benzer şekilde, Profesörün sorduğu 

“İki artı bir?, “Üç artı bir?”, “Dört artı bir?”, “Beş artı bir?” şeklindeki toplama 

işlemlerine ve “Dörtten üç çıkınca kaç kalır?” (Ionesco, 2000: 189; 190) gibi 



                                              294 
 

anlatımında en alt seviyeye inerek akademik tanımlamasından uzaklaşan basit 

çıkarma işlemlerine yer vererek sürdürür: 

PROFESÖR: Örneğimi tam anlamadın. Bir kulağınız olduğunu 
varsayın.  
ÖĞRENCİ: Tamam, ya sonra? 
PROFESÖR: Bir tane de ben ekledim, kaç kulağınız olur? 
ÖĞRENCİ: İki. 
PROFESÖR: İyi. Bir tane daha ekliyorum. Kaç tane olur? 
ÖĞRENCİ: Üç kulak. 
PROFESÖR: Bir tanesini alıyorum…kaç kulağın…kalır?  
ÖĞRENCİ: İki.  
PROFESÖR: İyi. Bir tanesini daha alıyorum. Kaç tane olur? 
ÖĞRENCİ: İki. 
PROFESÖR: Hayır. İki kulağınız var. Bir tanesini yiyorum. Kaç tane 
kalır? 
ÖĞRENCİ: İki.   (Ionesco: 2000: 193) 

     

Görüldüğü gibi, doktora yeterliliği için verilen bir dersin, düşünsel sınırları 

zorlayarak bireyi akıl yürütmeye itmesi gerekirken, oyundaki ders adeta bir ilkokul 

seviyesindeki derse dönüşerek, kulak örneğiyle anlatılan çıkarma işlemine yer verir. 

Öğrencinin hiçbir şey anlamaması üzerine “Bunlar çubuklar, matmazel, çubuklar 

anlıyorsunuz?” diye sorduktan sonra hayali tahtaya çizdiği çubukları göstererek “Bu 

bir çubuk, orada iki çubuk var; bir, iki, üç çubuk; sonra dört çubuk, beş çubuk. Bir 

çubuk, iki çubuk, üç çubuk, dört ve beş çubuk, bunlar sayılardır. Çubukları 

saydığında, her çubuk bir birimdir, Matmazel…Şimdi dediğimi tekrar et!” (Ionesco, 

2000: 195) ifadelerini kullanan Profesörün sayıları anlatımıyla da devam eden 

‘ders’in basitliği ise, önvarsayımlara göre ‘doktora adayı’ olduğu bilinen Öğrencinin 

görüneninin gerisindeki düşünsel yetersizliğine ışık tutarken, Öğrencinin akademik 

yetersizliği karşısında Profesörün hayal kırıklığına uğramadan ısrarla anlatımına 

devam etmesi, basitliğe inmek zorunda kalmasına rağmen otoritesini mutlaka 

kabullendirmek isteyişine ışık tutar. Yer verdiği basit işlemlerle ‘şemalar’ı çiğneyen 



                                              295 
 

ders, ayrıca bağıntısız bir şekilde “dil bilimi” ve “karşılaştırmalı filoloji”ye geçerek 

derse dair hem ‘durum bilgisi’ni hem de ‘olay bilgisi’ni çiğner. Profesörün verdiği 

dersin ‘şemalar’la çelişkisi, en önemli olarak ise, “anlam yokluğunda dilin güçlü 

olanların elinde sadece bir objeye, etkili bir silaha, dönüştüğünü” sergileyen 

Öğrencinin ölümüyle (Walker, 1997: 153) sonuçlanmasında gözlemlenir. Dersin 

‘şemalar’ı çiğneyerek ‘ölüm’le bitmesi bu doğrultuda, dilin iletişim aracı 

tanımlamasından sıyrılarak bireyi hiçliğe indirgediğine ve bireyin maruz bırakıldığı 

dersler karşısında kendisi olarak var olabilmesinin imkânsızlığına vurgu yapar.          

5.3. Ders’te Konuşma Sırası Yapıları 

 Bulundukları uzamın ve taşıdıkları tanımlamaların gerçek hayata aitliğiyle 

Ders’in Hizmetçi, Profesör ve Öğrenci karakterleri sıradanlık izlenimini verirler; 

ancak, oyunun ‘konuşma sırası yapıları’na göre biçemsel analizi, karakterlerin fark 

edilebilmek için takmak zorunda kaldıkları sosyal maskelerinin altında gizli kalmış 

gerçekler barındırdıklarını ve bütünlüğe erişemeyen ruhlarıyla birbirleri ile olan 

ilişkilerinde dış evrenlerinin sıradanlığından öteye geçerek çelişkiler sergilediklerini 

açığa çıkarır. Profesörün Öğrencisi ve Hizmetçisi ile diyaloglarının ‘konuşma sırası 

yapıları’na göre analizi, karakterlerin kimliklerinin ve birbirleriyle aralarındaki 

ilişkilerin nasıl sıradanlık maskesinden sıyrılarak girdaplı derinliklere ulaştığının 

göstergesidir.  

 Ders’teki karakterlerden öncelikle Profesör ve Öğrencisi arasındaki 

diyalogların ‘konuşma sırası yapıları’na göre biçemsel analizi, her iki karakterin de 

toplumsal varlıklarıyla uyuşmayan bireysel gerçekleri sonucunda ulaştıkları kimlik 

bunalımına ve birbirleriyle ilişkilerindeki güç dengesizliğine ışık tutar. İlk olarak, 



                                              296 
 

Öğrenci ve Profesörün oyun başlangıcındaki diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’, 

Öğrencinin ‘şemalar’la çelişen aşırı özgüvenine ve Profesörün ise ürkekliğine dikkat 

çeker. Kapıyı çaldığında onu “Günaydın, Matmazel” sözleriyle karşılayan 

Hizmetçiye “Günaydın” dedikten sonra konuşma konusunu yöneterek “Profesör evde 

mi?” (Ionesco, 2000: 181) soruşundan da anlaşılacağı gibi oyun başlangıcında 

kendine aşırı güven duyduğu açıklık kazanan Öğrencinin Profesörle ders öncesindeki 

ilk diyalogları, ‘şemalar’la çelişkili bir şekilde nasıl ‘incelik karşıtlığı’ sergileyen bir 

dışa dönüklük sergilediğini ve Profesörünün ise nasıl zayıflıkla şekillendiğini kanıtlar 

niteliktedir: 

  PROFESÖR: Özür dilerim. … Evi bulmakta güçlük çektiniz mi? 
ÖĞRENCİ: Hiç… hiç değil. Fakat zaten adresini sordum. Buradaki 
herkes sizi tanıyor.  
PROFESÖR: Evet, otuz yıldır bu kentte yaşıyorum. Sanırım sen 
burada epey zamandır bulunmuyorsun. Burayı nasıl buldun?  
ÖĞRENCİ: Ah! Hiç beğenmiyor değilim. Çok sevimli bir kent, 
büyüleyici gerçekten, hoş bir parkı, yatılı kız okulu- ve piskoposu ve 
güzel mağazaları ve caddeleri, ve bulvarları var. … 
PROFESÖR: Çok doğru… Tabii ki oldukça haklısın. Ve, biliyorsun, 
en kısa zamanda başka bir yerde yaşayacağım. Paris, örneğin, ya da 
hiç olmadı Bordeaux.  
ÖĞRENCİ: Bordeaux’u beğenir misiniz, Bayım? 
PROFESÖR: Tam olarak söyleyemem. Gerçekten bilmiyorum.  
ÖĞRENCİ: Paris’i biliyorsunuz ama? 
PROFESÖR: Bordeaux…şey…gibi…bilirsiniz, tam olarak değil. Ama 
izin verirseniz, bana anlatabilir misiniz…Paris, şimdi, 
başkenti…şey…?  
(Öğrenci bir an düşünür, sonra, cevabı bilmenin sevinciyle coşar)  
ÖĞRENCİ: Paris…Fransa’nın başkentidir? 
PROFESÖR: Ama evet, tabii ki, evet! Bravo! Güzel bu! Muhteşem! 
Tebrik ederim seni. Ülkenin coğrafyasını su gibi biliyorsun. 
Başkentlerinizi.  
ÖĞRENCİ: Ah, henüz hepsini bilmiyorum, Bayım. Bu o kadar kolay 
değil, onları öğrenmek oldukça zor. (Ionesco, 2000: 184)        

       

Dersin öncesinde yer aldıkları diyalogda görüldüğü gibi, hem Profesör hem de 

Öğrenci 6 kez konuşma sırası alır; ancak, konuşma sırası sayılarındaki bu eşitlik, 



                                              297 
 

tablonun belirttiği gibi, 79 sözcük kullanan Profesörün 13,16 değerindeki konuşma 

uzunluğunun 60 sözcük kullanan Öğrencinin 10 değerindeki konuşma uzunluğundan 

fazlalığı ile bozulur.  

 

 

Diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’na göre biçemsel analizine dayanan tabloda 

görüldüğü gibi, Profesörün 13,16 değerindeki konuşma uzunluğu Öğrencinin 10 

değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ndan daha fazladır; ancak, Profesörün daha fazla 

‘konuşma uzunluğu’na sahip olması, Öğrencisi karşısında güçsüzlüğe indirgenişini 

örtemez. Biçemsel analize göre ‘konuşma uzunluğu’ daha fazla olan kişinin daha 

güçlü olduğu bilinirken, Profesörün konuşma uzunluğunun gerisinde kendinden emin 

olamadığı ve düşüncelerini ifade etmekte güçlük çektiği için Grice’ın konuşma 

ilkelerinden ‘nicelik’ ve ‘tarz’ ilkelerini çiğner bir şekilde daha fazla kelime 

kullandığı düşünüldüğünde, 13,16 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’nun ‘konuşma 

uzunluğu’ 10 değerinde olan Öğrencisi karşısındaki sessizliğini neden örtemediği 

açıklık kazanır. Diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre analizi, benzer şekilde, 

“Evi bulmakta güçlük çektiniz mi?”, “Burayı nasıl buldun?” ve “Ve, biliyorsun, en 

kısa zamanda başka bir yerde yaşayacağım” gibi ifadelerle başlatılan konuşmanın 

Tablo 3 Profesör ve Öğrencinin Konuşma Uzunluklarının 
Analizi 

Karakterter  Kelime Sıra Ortalama 

Profesör 79           6 13,16 

Öğrenci 60 6 10 



                                              298 
 

“Bordeaux’u beğenir misiniz, Bayım?”, “Paris’i biliyorsunuz ama?” ve 

“Paris…Fransa’nın başkentidir?” (Ionesco, 2000: 184) ifadelerini kullanarak 

konuşma sırasını alan ve konuyu yönlendiren Öğrenci tarafından ele geçirildiğini 

gösterir. ‘Şemalar’a göre ‘sosyal güç’ ve ‘kurumsal güç’ açısından ondan üstün olan 

Profesörü karşısında itaatkâr olması beklenirken kendine aşırı özgüven duyan 

Öğrencinin Ionesco’daki “iç ve dış gerçeklik arasındaki ebedi çatışmayı” kanıtlar bir 

şekilde ‘sosyal’ ve ‘kurumsal’ zayıflığını göz ardı ederek konuşma konusunu kendi 

hakimiyetine alması ve Profesörü “Bordeaux…şey…gibi…bilirsiniz, tam olarak 

değil. Ama izin verirseniz, bana anlatabilir misiniz…Paris, şimdi, başkenti…şey…?” 

(Ionesco, 2000: 184) gibi duraksamalarla dolu cevaplara indirgemesi, Profesörün 

“varoluşsal güvensizlik” etrafında şekillendiğine ışık tutarken, her ikisinin de diğer 

Ionesco bireyleri gibi “boşlukları ve evren tarafından sunulan yanıltıcı dolulukları 

arasındaki sürekli diyalekti çözemediğine” (Schechner, 1963: 190-191; 192;193) 

açıklık getirir. ‘Şematik bilgi’ye dayanan toplumsal gerçeklerine uygun olarak 

otoriter olması beklenen Profesörün ve ona karşı incelikle çevrili bir saygı göstermesi 

gereken Öğrencisinin bu tutumlarının ‘şemalar’la çelişkisi, üstelik, aralarındaki güç 

dengesizliğine rağmen birbirlerine ‘Bay’, ‘Matmazel’ ve ‘siz’ gibi saygı göstergesi 

sayılan hitap sözcükleriyle seslenmeleriyle derinleşerek, absürt evrendeki gerçek ve 

gerçek olmayan arasındaki ince çizginin yitirildiğini gösterir.  

 Oyun başlangıcında yer aldıkları diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analizi Öğrencinin ‘şematik bilgi’yle çelişen özgüvenine ve Profesörün ürkekliğine 

vurgu yaparken, ‘ders’in başlamasıyla sürdürdükleri diyaloglarının ‘konuşma sırası 

yapıları’, aralarındaki güç dengesinin değişerek Profesörün otoriteye ulaştığını ve 

Öğrencinin ise bu otorite karşısında zorla sessizliğe indirgendiğini sergiler. 



                                              299 
 

Profesörün ‘filoloji’ dersinde ‘nicelik ilkesi’ni çiğner bir şekilde Öğrencisine baskı 

kurduğu diyaloglarının ‘konuşma sırası yapıları’, örneğin, oyun başlangıcındaki güç 

ilişkilerinin nasıl değiştiğinin göstergesidir: 

PROFESÖR: Her dil, Matmazel- bunu dikkatli not al, ve ölene dek 
hatırla…  
ÖĞRENCİ: Ah! Evet, Efendim, ölene kadar…Evet, Efendim… 
PROFESÖR: …ve tekrar, bu diğer bir temel prensip, her dil aslında 
sadece bir konuşma biçimidir ve mutlaka oluştuğunu ima eder 
seslerden, ya da… 
ÖĞRENCİ:  Fonemlerden… 
PROFESÖR: Lafı ağzımdan aldınız. Bilginizle gösteriş yapmayın! 
Sadece dinleseniz daha iyi edersiniz. 
ÖĞRENCİ: Tamam, Efendim. Evet, Efendim. 
PROFESÖR: Sesler, Matmazel, sağır kulaklara düşmesinler diye 
havadayken kanatlarından yakalanmalıdırlar. Buna bağlı olarak bir şey 
söyleyeceğiniz zaman, boynunuzu ve çenenizi olabildiğince 
kaldırmanız ve ayak parmaklarınızın ucunda dimdik durmanız tavsiye 
edilir, bakın, işte böyle, gördüğünüz gibi… 
ÖĞRENCİ: Tamam, Efendim. 
PROFESÖR: Sessiz olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin…ve 
ciğerlerinizin ve ses tellerinizin tüm gücüyle sesleri çıkarın. Bunun 
gibi. İzleyin beni: ‘Kelebek’, ‘Evreka’, ‘Trafalgar’, ‘Biberlik’. Bu 
şekilde çevredeki havadan daha hafif bir sıcak havayla dolan sesler, 
artık sağırların gerçek mezarları olan uçsuz çukurlara, kulaklara 
düşme tehlikesi yaşamadan uçuşurlar, uçuşurlar. Hızlı bir şekilde tüm 
sesleri çıkarırsanız, sesler otomatik bir şekilde birbirlerine tutunup 
heceler, kelimeler, belki de tümceler, yani önemli, önemsiz 
kümelenmeler, tamamen anlamsız, rastlantısal, ama bu nitelikleri 
sayesinde havada düşme riski olmadan oldukça yüksekte kalabilen 
sesler oluştururlar. Sadece anlam yüklü, önemli kelimeler, dibe 
çökerler ve sonunda yenik düşerler, küçük parçalara ayrılarak…   
ÖĞRENCİ:…sağır kulaklara düşerek. 
PROFESÖR: Çok doğru, ama sözümü kesmeyin…ve büyük bir 
karmaşada…ya da balon gibi patlayarak; ve böylece, Matmazel… 
(Öğrenci aniden acı çekiyormuş gibi görünür.) 
ÖĞRENCİ: Dişim ağrıyor, Efendim. 
PROFESÖR: Önemi yok, böylesine küçük bir şey için duracak 
değiliz. Devam edersek… 
ÖĞRENCİ: (diş ağrısı giderek fazlalaşmaya devam eder): Tamam, 
Efendim. 
PROFESÖR: Devam edersek. 
ÖĞRENCİ: Tamam. (Ionesco, 2000: 200-201) 

 



                                              300 
 

Öğrenci ve Profesörün her ikisi de 8 kez ‘konuşma sırası’ alır; ancak, ‘konuşma 

sırası’ sayılarındaki bu eşitlik, aşağıda yer verilen tablonun da belirttiği gibi 203 

kelime kullanan Profesörün 25,375 değerindeki konuşma uzunluğunun 22 sözcük 

kullanan Öğrencinin 2,75 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ndan oldukça fazla 

oluşuyla sona erer. 

    

           

  

 

 

Tabloda görüldüğü üzere, diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre analizi, 

Profesörün 25,375 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ ile Öğrencinin 2,75 değerindeki 

‘konuşma uzunluğu’ arasında geniş bir fark olduğunu gösterir. Konuşma uzunlukları 

arasındaki bu fark ise, Profesörün baskınlığını ve Öğrencininse bu üstünlük 

karşısındaki korkaklığını sergiler. Diyaloğun ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analizi, benzer şekilde, Profesörün “Her dil, Matmazel- bunu dikkatli not al ve ölene 

dek hatırla ve tekrar, bu diğer bir temel prensip, her dil aslında sadece bir konuşma 

biçimidir ve mutlaka oluştuğunu ima eder seslerden ya da…”  şeklindeki ifadeleriyle 

konuşma sırası vererek konuşma konusunu yönettiğini ve Öğrencinin ise 

söylenilenlere “Ah! Evet, Efendim, ölene kadar…Evet, Efendim…”, “Tamam, 

Efendim” ve “Evet, Efendim” şeklindeki ‘onaylama edimleri’ ile karşılık verdiğini 

ya da “…sağır kulaklara düşerek” (Ionesco, 2000: 200; 201) şeklindeki 

Tablo 4 Profesör ve Öğrencinin Konuşma Uzunluklarının 
Analizi 

Karakterter Kelime Sıra Ortalama 

Profesör 203         8 25,375 

Öğrenci 22 8 2,75 



                                              301 
 

tamamlanmamış ifadeyle duyduklarını tekrarladığını gösterir. Öğrencinin Profesör 

tarafından yönlendirilen konuyu takip ederek Öteki’nin sözlerinin tekrarlarına 

indirgenmesi, bu doğrultuda, onun “Profesörün uyuşturucu, kendi kendine devam 

eden dili ve sesiyle tüketildiğini” (Malkin, 1992: 42) kanıtlar. Öğrencinin bu şekilde 

maruz kaldığı sözel saldırı, üstelik, ‘konuşma sıraları’nın gösterdiği gibi, Profesörün 

onun sözünü daima kesmesi ile daha fazla derinleşir. Öğrenci, örneğin, Profesörün 

dilin seslerden oluştuğunu söylemesi üzerine “Fonemlerden…” tamamlanmamış 

ifadesini kullanarak dilin aynı zamanda “fonemler” de içerdiğini belirttiğinde, 

Profesör  ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ “Bilginizle gösteriş yapmayın! 

Sadece dinleseniz daha iyi edersiniz” ifadeleriyle onun sözünü keser; Öğrenci 

“Tamam, Efendim” diyerek onu onayladığında “Sessiz olun. Yerinize oturun. 

Sözümü kesmeyin” ‘emir söz edimleri’yle onun söz hakkı almasına karşı çıkar; ve en 

önemlisi ise Öğrenci “dişim ağrıyor” dediğinde onu duymazdan gelerek kullandığı 

“Önemi yok, böylesine küçük bir şey için duracak değiliz. Devam edersek…” 

(Ionesco, 2000: 200; 201) şeklindeki ‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’yle onu adeta 

gürültüye indirger. Profesörün söz hakkı almak isteyen Öğrencinin sözünü bu şekilde 

kesmesi, “öğretmen-öğrenci ilişkisindeki hâkimiyet ruhu”na ışık tutarak “diktatörler 

insanlar üzerindeki egemenliklerinin tehlikede olduğunu hissettiklerinde, asilerin 

başkaldırılarına son vererek onları ortadan kaldırmak istediklerine” (Touchard’dan 

aktaran Esslin, 1961: 110) açıklık getirir. Bu doğrultuda ise, otoritenin devamına 

tehdit unsuru olarak görülen bireyin kendi sesinin kaçınılmaz bir şekilde yok 

edilmeye yazgılı olduğu sergilenir. Profesörü başlangıçta ürkek ve Öğrenciyi 

özgüvenli olarak gösteren başlangıçtaki ‘konuşma sırası yapıları’nın bu şekilde 

değişerek Profesörün baskınlığına ve Öğrencinin sessizliğe indirgenişine vurgu 



                                              302 
 

yapışının gerisindeki ‘ders eylemi’nde rol oynayan unsurun dil olduğu 

düşünüldüğünde ise, güç aracına dönüşen dilin bireyleri kendi gerçeklerinden 

kopararak kendine köle ettiği sergilenir.    

 İkinci olarak, Profesör ve Hizmetçi arasındaki ilişkinin ‘konuşma sırası 

yapıları’na göre analizi,  Profesörün ona ‘kişisel güç’ açısından üstünlük sergileyen 

Hizmetçisiyle ilişkisindeki ‘şemalar’la çelişen çocuksu kırılganlığına ışık tutar. 

Profesörün Öğrencisinin ölümünden sorumlu olmadığını kanıtlamaya çalıştığı ve 

Hizmetçinin ise ‘olumlu imaj zedeleyici eylemler’le onu azarladığı diyaloglarının 

‘konuşma sırası yapıları’na göre biçemsel analizi, örneğin, Profesör ve Hizmetçisi 

arasındaki ilişkinin ‘şemalar’la çelişkisini kanıtlar niteliktedir: 

PROFESÖR (bıçağını arkasına saklayarak): Evet, ders bitti 
şimdi…ama…o…o hâlâ orada…o gitmeyecek…   
HİZMETÇİ (anlayışsız bir şekilde): Tamam, tamam! 
PROFESÖR (titreyerek): Ben değildim…Ben 
yapmadım…Marie…Hayır….Söz veriyorum sana…ben değildim, 
Marie…sevgili Marie… 
HİZMETÇİ: Kimdi öyleyse? Başka kimdi? Ben mi? 
PROFESÖR: Bilmiyorum…belki de… 
HİZMETÇİ: Ya da kedi miydi? 
PROFESÖR: Belki de…Bilmiyorum… 
HİZMETÇİ: Kırkıncı kez oluyor bugün bu! Ve her gün hep aynı 
hikâye! Her gün! Utanmıyor musun kendinden, hem de bu 
yaşta!...Böyle giderse hasta olacaksın! Hiç öğrenciniz kalmayacak 
artık. İyi de olacak. 
PROFESÖR (üzgün): Benim hatam değildi! Hiçbir şey öğrenmiyordu! 
Söz dinlemiyordu! Kötü bir öğrenciydi! Öğrenmek istemedi!  
HİZMETÇİ: Yalancı! (Ionesco, 2000: 215) 
       

Yukarıdaki alıntıda görüldüğü gibi, her ikisi de 5 kez ‘konuşma sırası’ alan Profesör 

ve Hizmetçi ikilisinden 43 kelime kullanan Hizmetçinin 8,6 değerindeki ‘konuşma 

uzunluğu’ 32 kelime kullanan Profesörün 6,4 değerindeki ‘konuşma uzunluğu’ndan 

daha fazladır. Hizmetçinin Profesörden daha fazla ‘konuşma uzunluğu’na sahip 



                                              303 
 

olması, ‘sosyal’ ve ‘kurumsal’ zayıflığı ile örtüşmeyen ‘kişisel gücü’yle ‘şematik 

bilgi’ye dayanan ‘hizmetçi’ tanımlamasından uzaklaşarak Profesöre otorite 

uyguladığını sergiler. ‘Konuşma sırası yapıları’, benzer şekilde, Hizmetçinin 

“Tamam, tamam!”, “Yalancı!”, “Kırkıncı kez oluyor bugün bu! Ve her gün hep aynı 

hikâye! Her gün! Utanmıyor musun kendinden, hem de bu yaşta!...Böyle giderse 

hasta olacaksın! Hiç öğrenciniz kalmayacak artık. İyi de olacak” (Ionesco, 2000: 

215) şeklindeki hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici eylemler’le 

Profesörün konuşmasını engellediğini ve onu bastırdığını sergiler. Profesörün bu 

doğrultuda sosyal statüsüyle çelişkili bir şekilde kendini ifade edemeyerek sözünün 

kesilmesine ve bastırılarak zayıflığa indirgenmesine sessiz kalışı, “akılcılığın sadece 

kelimelerde yer aldığını” ve “içsel hiçliğin ve evrenin anlamsızlığının evrensel logos 

altında örtülmeye çalışıldığını” (Doubrosky, 1959: 7) göstererek bireydeki ruhsal 

boşluğun mantıkla ya da statüyle örtülmeyecek kadar derin olduğunu kanıtlarken, 

Profesörün ‘olumlu imaj zedeleyici’ “Yalancı!” ifadesiyle ve “Tamam, tamam” 

‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’yle onu susturmaya çalışan Hizmetçisine 

seslenirken samimiyet göstergesi sayılan “sevgili Marie” (Ionesco, 2000: 215) hitap 

sözcüğünü kullandığı dikkate alındığında ise, ‘incelik karşıtı’ ifadelerin artık 

sıradanlaştığına ve absürt evrendeki bireyin sürüklendiği kimlik bunalımına 

sürüklendiğine açıklık getirilir.  

5.4. Ders’te İncelik 

Hizmetçi, Profesör, ve Öğrenci tanımlamalarıyla sosyal düzene oturtulan 

Ders karakterlerinin birbirlerine saygı göstergesi sayılan ikinci çoğul şahıs zamiri 

‘siz’le, ‘Matmazel’, ‘Efendim’ ve ‘Mösyö’ gibi resmi hitap sözcükleriyle ya da 



                                              304 
 

samimiyet bildiren ‘sevgili’ ifadesiyle seslenmeleri, ‘sosyal’ ve ‘kurumsal’ güçleri 

kapsamındaki mesafelerini dikkate alarak birbirlerinin ‘imaj’larını korudukları ve 

‘olumlu incelik’le şekillenen bir iletişime ulaştıkları izlenimini verir. Ancak, 

karakterlerin yüzeysel anlamında ‘olumlu incelik’ sergileyen ifadelerinin derinine 

inildiğinde, kendi benliklerine zarar verilmesini engellemek ve bireysel 

hâkimiyetlerini sürdürmek adına birbirlerinin ‘imaj’larını pekiştirmeyi seçtikleri ve 

böylece ‘imaj pekiştirici eylemler’iyle ‘incelik karşıtlığı’na ulaştıkları açığa çıkar. 

Oyun karakterlerinden öncelikle Hizmetçinin ‘incelik kuramı’ 

doğrultusundaki analizi, onun “Bir dakika oturun, gidip geldiğinizi söyleyeyim” 

(Ionesco, 2000: 182) şeklindeki zararı hafifletilmiş ‘olumsuz imaj zedeleyici 

eylemi’yle karşıladığı yeni gelen Öğrenciye sergilediği ‘incelik karşıtlığı’nı ‘olumlu 

incelik’le şekillenen ‘Mösyö’ hitap sözcüğüyle seslenmesine rağmen kendi ‘sosyal’ 

ya da ‘kurumsal’ zayıflığı ile çelişkili bir şekilde sürekli olarak ‘olumlu imaj’ına ve 

‘olumsuz imaj’ına saldırdığı Profesör karşısında daha fazla derinleştirdiğini açığa 

çıkarır. Hizmetçinin ortak bilgiye ya da tecrübelere dayanan ‘hizmetçi şeması’ndan 

ayrılarak Profesöre ‘incelik karşıtlığı’ ile yaklaştığı, ilk olarak, ‘olumsuz imaj 

zedeleyici’ uyarılarıyla onu psikolojik baskıya maruz bırakışında gözlemlenir. 

Örneğin, Öğrenciyle aritmetik dersine başlayacakları sırada kullandığı ‘dilsel 

dolaylılık’ sergileyen “Matmazelle çalışmaya aritmetikten başlamasan daha iyi olur” 

şeklindeki zararı hafifletilmiş ‘doğrudan’ ‘olumsuz imaj zedeleyici’ uyarı ve emir 

söz edimiyle Profesörün dikkatini dağıtır ve onun tepki göstermesine sinirlenerek 

söylediği “Tamam, Beyefendi. Ama sonra sizi uyarmadığımı söylemeyin” (Ionesco, 

2000: 188) ‘olumsuz imaj zedeleyici’ ifadesiyle yanıldığını ima ederek, ona baskı 

uygular. ‘Kurumsal’ ve ‘sosyal’ açıdan ona üstünlük gösteren Profesörü bu 



                                              305 
 

doğrultuda aşağılayan ‘olumsuz incelik karşıtlığı’nı, üstelik, filoloji dersine 

başlayacakları anda da sürdürerek ‘Mösyö’ hitap sözcüğüyle zararı hafifletilen 

“Hayır, Mösyö, hayır!... Yerinizde olsam bunu yapmam” şeklindeki ‘dilsel 

dolaylılık’ sergileyen ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’ni kullanır ve ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyerek susması gerektiğini ima eden “Tamam, Mösyö, tamam” (Ionesco, 2000: 

198) ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici eylemi’yle onu akademik kimliğinden 

kopararak adeta kendini gerçekleştirememiş savunmasız bir çocuk konumuna 

indirger. Uyarılarıyla derse başlamasını geciktirdiği Profesörün ‘imaj’ını zedeleyen 

Hizmetçi, benzer şekilde, Profesör Öğrencinin ölümünden sorumlu olmadığını 

belirttiğinde ona “Kimdi öyleyse? Başka kimdi? Ben mi?” (Ionesco, 2000: 215) 

şeklindeki soru yapısında kurulmalarına rağmen suçlama ve azarlama eylemlerini 

gerçekleştiren ‘olumlu imaj zedeleyici’ ‘dolaylı söz edimleri’yle saldırarak da onun 

‘imaj’ına zarar verir. Bu saldırısını, ayrıca, ‘doğrudan’ ‘açık’ ‘imaj zedeleyici’ “Seni 

küçük yalancı!” “İğrenç domuz” ve “Seni kurnaz tilki!” (Ionesco: 2000: 216) 

şeklindeki aşağılayıcı sözlerle derinleştirerek, Profesörün özsaygısını tehdit eder. 

Hizmetçinin kendi ‘sosyal’ zayıflığı ile çelişkili bir şekilde Profesöre ‘incelik 

karşıtlığı’ ile yaklaşmasıyla, bu doğrultuda, onun ‘kişisel üstünlüğü’ne ışık 

tutulurken, Profesörün ‘imaj’ını zedelerken saygı göstergesi sayılan ‘olumlu imaj 

pekiştirici’ ‘Mösyö’  hitap sözcüğünü kullandığı dikkate alındığında ise, sözün 

yüzeysel anlamından soyutlanarak sadece gerçeğin kapatılmasında rol oynayan bir 

örtüye dönüştüğüne açıklık getirilir. 

Karakterlerden ikinci olarak Öğrencinin ‘incelik kuramı’ doğrultusundaki 

biçemsel analizi, Profesörün iltifatları karşısında ‘imaj pekiştirici eylemler’e 

başvurarak ona saygı gösterirken, Profesörün ders adı altında sürdürdüğü bireysel 



                                              306 
 

özgürlüğünü tehdit eden eylemleri karşısında ise ‘imaj zedeleyici eylemler’e 

yönelerek kendi ‘imaj’ını korumak adına ona saldırdığını açığa çıkarır. Örneğin,  

“Çalışmalarınızda oldukça ilerdesiniz. Tüm doktora sınavlarını geçmede çok az 

zorluk yaşayacaksınız” şeklindeki ‘olumlu imaj pekiştirici eylem’le Profesör onu 

övdüğünde, Öğrenci ‘tarz ilkesi’ni çiğneyerek onun değerli olduğunu ima eden 

“Bunu duyduğuma sevindim, Efendim. Özellikle sizden duyduğuma” (Ionesco, 

2000: 189) ‘olumlu imaj pekiştirici eylem’ini kullanır. Benzer şekilde, Profesörün 

aritmetikle ilgili anlattıklarına karşılık olarak teşvik edici “Evet, Efendim. Çok iyi, 

Efendim. Teşekkür ederim, Efendim” (Ionesco, 2000: 195) ifadelerini kullanarak 

onun hem ‘olumlu imaj’ını hem de ‘olumsuz imaj’ını pekiştirir. Öğrencinin aldığı 

iltifatlarla kendi ‘imaj’ının korunduğu için saldırıya geçmesine ihtiyaç duymadığını 

belirten bu ‘incelikli’ tutumu, ancak, Profesörün ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen ısrarcı 

sorularına maruz kalışıyla ‘incelik karşıtlığı’na dönüşür. Örneğin, Profesör dilbilgisi 

dersine geçince, ‘bağıntı’ ve ‘tarz’ ilkelerini çiğneyen ve Esslin’in (1961) ifadesiyle 

“konuşma gücünü” ya da “dil yeteneğini” kaybettiğini kanıtladığı gibi “fiziksel 

gerçekliğin zihinsel gerçeklik karşındaki zaferi”ni de gösteren “Dişim ağrıyor” 

ifadesiyle onu dinlemeye karşı çıkar; Profesör duyarsız bir şekilde kullandığı 

“Devam ediyoruz. Devam ediyoruz” ‘emir söz edimleri’yle otoritesini devam 

ettirmeye çabaladığında ‘nicelik ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen ‘dolaylı’ ‘olumsuz imaj 

zedeleyici’ “Dişim ağrıyor! Ağrıyor, ağrıyor, ağrıyor, ağrıyor” sözleriyle onu 

susturmakta ısrar eder; ve bıçak kelimesini telaffuz etmesi istenildiğinde sinirli bir 

şekilde kullandığı “Hayır! Hayır! Artık değil! Yeter artık!” ifadeleriyle ya da “Her 

yerim ağrıyor… boğazım, boynum… ah… omuzlarım… göğüslerim… bıçak…” 

(Ionesco, 2000: 108; 202; 204; 212; 213) ifadeleriyle ona meydan okur. Üstelik, 



                                              307 
 

fiziksel varlığı ölümle tehdit edildiğinde bile duyarsızlık bildirmesiyle hem ‘olumlu 

imaj’ı hem de ‘olumsuz imaj’ı zedeleyen “Bıçak… omuzlarım… kollarım, 

göğüslerim, kalçalarım… bıçak… bıçak…” (Ionesco, 2000: 214) sözlerini kullanarak 

Profesörün otoritesini küçümser ve seslendirmek istemediği sözlerin kuklası 

olmamak adına ölüme boyun eğmeyi kabullenir. Profesör tarafından “Çok cesur bir 

genç bayansınız”, “Çalışmalarınızda oldukça ilerdesiniz” ya da “Ve çok gençsiniz 

de” (Ionesco, 2000: 186) gibi ‘olumlu imaj pekiştirici eylemler’le övüldüğünde ona 

karşı ‘incelik’ sergileyen Öğrencinin Profesöre karşı bu ‘incelik’li tutumunu baskıya 

maruz kalması sonucunda ‘imaj’ zedeleyici eylemler’e dönüştürmesi, ‘olumlu 

incelik’ sergileyen sözlerinin gerisinde gerçeklikten uzak bir boşluğun yer aldığını ve 

‘imaj pekiştirici eylemler’i ile aslında Profesöre saygı göstermeyi değil kendi 

‘imaj’ının korunmasını hedeflediğini belirtirken, benzer şekilde absürt evrendeki 

dilin sadece güç ilişkilerinde egemenlik etme adına kullanılabilecek bir araca 

dönüştüğüne açıklık getirir. ‘İmaj zedeleyici eylemler’inin ‘ölüm’le sonuç bulması 

ise, otoritenin baskısından sıyrılabilmenin mümkün olmadığını ve anti-

konformistlerin yok edilmeye mahkûm edildiklerini gösterir.    

Karakterlerden, son olarak, Profesörün ‘incelik kuramı’ doğrultusundaki 

analizi, başlangıçta ‘incelik’le yaklaştığı Öğrenciden aldığı eksik ya da yanlış 

yanıtların kendi ‘olumsuz imaj’ını tehdit etmesi üzerine Öğrenciye karşı tutumlarını 

‘incelik karşıtlığı’na dönüştürdüğüne ve ders esnasında ‘imaj’ını zedelediği 

Hizmetçinin oyun sonunda onu terk edeceğinden korktuğunda ise ona ‘incelik’ 

sergilediğine dikkat çeker. Profesör öncelikle Öğrenciye karşı ‘incelikli’ tutumlar 

sergiler. Örneğin, derse geç kalınca söylediği “Sizi beklettiğim içim nasıl özür 

dileyeceğimi bilmiyorum… Tam bitiriyordum… anlarsınız, Tam bitiriyordum… 



                                              308 
 

şey… Özür dilerim… Umarım beni affedersiniz” şeklindeki ‘dilsel dolaylılık’ 

sergileyen ‘olumlu imaj pekiştirici eylemi’yle ondan özür diler; “Öyleyse bana 

söylemek istersiniz” şeklindeki zararı hafifletilmiş ‘olumsuz imaj zedeleyici 

eylemi’yle ondan yanıt alırken bile oldukça dikkatli davranır; “Ah, ama iyi 

gelişmişsiniz -yaşınıza göre”, “Çok cesur bir genç bayansınız”, “Bu arada, zaten 

oldukça bilgilisiniz”, “Ve çok gençsiniz de” şeklindeki ‘olumlu imaj pekiştirici 

eylemleri’yle ona iltifat eder; ve toplama işlemindeki başarısından dolayı kullandığı  

“Çalışmalarınızda oldukça ileridesiniz”, “Tüm doktora sınavlarını geçmede çok az 

zorluk yaşayacaksınız”, “Mükemmel”, “Harika”, “Muhteşem!”, “Muhteşemsiniz!”, 

“Olağanüstü!”, “En içten tebriklerimi sunarım, Matmazel”, “Devam etmeye gerek 

yok” ve “Toplamada çok iyisin” (Ionesco, 2000: 183-184; 186; 189) gibi Paulesc’in 

(2011) ifadesiyle dolaylı bir şekilde onun “cinsel olgunluğu’na vurgu yaparak 

aralarında “erotik bağ” kuran (619) hem  ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj pekiştirici 

eylemleri’yle ona cesaret verir. Üstelik, Öğrenci ders için hazır olduğunu 

söylediğinde kullandığı “Sizin için hazır olan benim, Matmazel. Hizmetinizdeyim” 

(Ionesco, 2000: 187) ifadesiyle ise kendi üstünlüğünü unutarak şemalarla çelişkili bir 

şekilde onun karşısında kendini güçsüzlüğe indirger. Profesörün ‘imaj pekiştirici 

eylemler’i kendine güvensizliğini kanıtlarken, bu ‘incelik’li tutumunu “Dört nedir? 

Üçten daha mı büyük daha mı küçük?” sorduğunda Öğrenciden aldığı “Daha 

küçük… hayır, daha büyük”  şeklindeki tereddütle dolu yanıt için de “Mükemmel 

yanıt” (Ionesco, 2000: 192) diyerek devam ettirdiği düşünüldüğünde, duraksamaları 

sorgulamaksızın tek bir cevabın peşinde olduğu, döküldüğü sosyal kalıbın 

ezberlerinden çıkamadığı ve ‘imaj pekiştirici eylemler’inin gerisinde aslında 

anlamaktan kaçındığı Öğrenciye beslediği saygının değil hâkimiyetini devam 



                                              309 
 

ettirmeye dair isteğinin yer aldığı sonucuna varılır. Profesörün Öğrenciden yanıt 

alırken kullandığı ‘imaj pekiştirici eylemleri’, Öğrencinin dişinin ağrısından şikâyet 

ederek ona yanıt vermemekte ısrar edişiyle sona ererek, ‘imaj zedeleyici eylemler’e 

yerini bırakır. Örneğin, ders esnasında Öğrenci ‘olumlu imaj pekiştirici’ “Ah, 

Efendim! Ne kadar şahane!” ifadesiyle konuşma sırası aldığında “Sessizlik” 

‘eksiltili’ ifadesini kullanarak onu susturmaya çalışır; Öğrenci dilin “fonemlerden” 

de oluştuğunu eklediğinde “Lafı ağzımdan aldınız. Bilginizle gösteriş yapmayın! 

Sadece dinleseniz daha iyi edersiniz” şeklindeki ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’yle 

onun sözüne karışmasını engeller; ‘siz’ zamirini almasıyla zararı hafifletilen “Sessiz 

olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin” ‘emir söz edimleri’yle onu manipüle eder; 

ve dişinin ağrıdığından şikâyet ederek onu dinlemeye karşı çıktığında ise “Ah, 

bırakın dişinizi” ‘emir söz edimi’yle ve “Allah kahretsin seni ve belanı versin! 

Dinleyecek misin beni!” (Ionesco, 2000: 198; 199; 200; 204; 207) şeklindeki hem 

‘olumlu imaj zedeleyici’ hem de ‘olumsuz imaj zedeleyici’ hakaretleriyle onun 

benliğine zarar verir. Öğrenciye karşı en ‘imaj zedeleyici eylemi’ni ise, Oliver’ın 

(1963) belirttiği gibi “güç devamlılığının ve tanımın mantıktan ödün verildiği sürece 

kazanıldığını” (225) kanıtlayarak dinlenmemesi üzerine onu hayali bıçakla 

öldürüşüyle ve ölümünden sonra duyarsız bir şekilde kullandığı “Şimdi daha iyi 

hissediyorum” (Ionesco, 2000: 214) ‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’yle onu ebedi 

sessizliğe indirgeyişiyle gerçekleştirir. Profesörün Öğrencisi üzerindeki 

hâkimiyetinin devam ettiği sürece ‘olumlu imaj pekiştirici eylemler’e başvurduğu ve 

otoritesinin tehdit altına gireceğinden korku duyduğunda ‘imaj zedeleyici eylemler’e 

yöneldiği düşünüldüğünde, bireylerin ‘incelik’ ifadelerini yalnızca kendi otoriteleri 

devam ettiği sürece kullanmaları sonucunda ‘incelik yapıları’nın bile ‘incelik karşıtı 



                                              310 
 

yapılar’ kadar tehlikeli olduğu açığa çıkar. Üstelik, diş ağrısıyla otoritesine meydan 

okunulmasına karşı çıkmak için kullandığı ‘imaj zedeleyici eylemler’in filoloji ya da 

aritmetik bilimleriyle ilgili olduğu düşünüldüğünde, “dil, soru-cevap ya da bilgi 

alışverişi içerirken, eylemin giderek daha şiddetli, duyumsal ve acımasız olabileceği” 

açığa çıkarak “(parodisi sunulan) karmaşık bilgi topluluğundan ve kavramsal 

öğelerden geriye kalanın sadece profesörün egemenlik kurma ve Öğrenciyi ele 

geçirme çabasının” olduğu (Esslin, 1961: 110) belirginleşir. Diyaloglarının ‘incelik 

kuramı’ doğrultusundaki analizinin gösterdiği gibi, Öğrencisiyle ilişkisindeki 

baskınlığının tehlikeye girdiğini hissettiği anda ‘incelik karşıtlığı’na başvuran 

Profesör, bu tutumunu benzer şekilde Hizmetçisine karşı da sürdürür. Örneğin, 

Hizmetçi dersine engel olmak istediğinde zararı hafifletilmiş “Acele edin, lütfen, 

mutfağınıza dönün” ‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’yle onun işlerine karışmaması 

gerektiğini ima ederek yanından ayrılmasını emreder; uyarılarıyla sözünü kestiğinde 

kullandığı ‘doğrudan’ ‘açık’ ‘olumlu’ ve ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ “Saçmalama, 

Marie” ‘emir söz edimi’yle onu aşağılar; ya da ‘dilsel dolaylılık’ sergileyen ve ‘tarz 

ilkesi’ni çiğneyen “Gizli kapaklı sözleriniz tamamen gereksiz. Nasıl davranmam 

gerektiğini çok iyi biliyorum. Zaten, yeterince yaşlıyım” (Ionesco, 2000: 188) 

şeklindeki hem ‘olumlu’ hem de ‘olumsuz’ ‘imaj zedeleyici’ ifadelerle onu 

susturmaya çalışır. Dersin sonrasında işlediği cinayetten dolayı Hizmetçideki 

güveninin sarsılacağından ve terk edileceğinden korktuğunda ise, ona samimiyet 

bildiren “sevgili Marie” ifadesiyle seslenerek, “Gitme böyle” ve “Ah, Marie, gel 

çabuk!” (Ionesco: 2000: 211; 215) gibi sözlerle ondan ayrı yaşayamayacağını 

kanıtlarcasına yanından ayrılmaması için çaba gösterir. Ancak, bu gibi ifadeleri 

Profesörü her ne kadar ‘incelik’li gösterse de, Profesörün Hizmetçinin ‘olumlu 



                                              311 
 

imaj’ının pekiştirerek ona ne kadar bağımlı olduğunu kanıtlamak adına kullandığı 

“Gitme böyle” (Ionesco, 2000: 211) gibi ifadelerin bile ‘olumsuz imaj zedeleyici’ 

emir ifadeleri oldukları düşünüldüğünde, otoriter gücün en zayıf olduğu anda bile 

baskınlığını kanıtlamaya çalıştığı açığa çıkar.  

5.5. Ders’te Söz Edimleri 

Verilen konuşma sırasını alarak ya da konuşma konusunu yöneterek 

diyaloglarını sürdürmeleri, Ders karakterlerinin birbirlerinin psikolojik ya da 

duygusal isteklerini anladıkları ortak bir iletişime dayandıkları izlenimini verir; 

ancak, oyunun ‘söz edimleri’ne göre biçemsel analizi, karakterlerin kullandıkları söz 

edimleriyle ulaşılan ‘gerçek etkisel güç’ gerisinde kendi varlıklarını kanıtlama 

gereksinimine dair ‘istenilen etkisel güç’ öğesinin yer aldığını ve sözlerinin kendi 

‘olumsuz imaj’larının zedelenmesini engellemek için kullandıkları güç araçlarından 

öteye gitmediği açıklık kazanır. Bu doğrultuda, Hizmetçi, Profesör ve Öğrenci 

karakterlerinin kişiliklerine ve ararlındaki güç ilişkilerine dair söylenilmeyenlerine 

kullandıkları ifadelerin ‘söz edimleri’ne göre biçemsel analiziyle açıkça ulaşılır. 

Karakterlerden öncelikle Hizmetçinin ‘şematik bilgi’ye göre ‘sosyal güç’ ve 

‘kurumsal güç’ açısından ondan daha güçlü olduğu için saygı göstermesi gerektiği 

Profesöre karşı ‘kişisel üstünlük’ sergilediği ve kendi ‘olumlu imaj’ını korumak 

adına kullandığı ‘söz edimleri’yle Profesörü bastırdığı dikkat çeker. Hizmetçinin 

Profesöre uyguladığı baskı ilk olarak kullandığı ‘uyarı söz edimleri’nde görülür. 

Örneğin, derse başlayacağı sırada söylediği “Özür dilerim, Efendim, ama lütfen 

dikkatli olun” şeklindeki emir yapısında kurulmasına rağmen ‘uyarı eylemi’ni 

gerçekleştiren ‘söz edimi’yle ve “Mösyö! Mösyö!” (Ionesco, 2000: 188; 197) hitap 



                                              312 
 

sözcükleriyle aritmetik dersine devam etmesini engellemeye çalışarak onun ‘olumsuz 

imaj’ına zarar verir. Hizmetçi, sürekli uyarılarıyla susturmaya çalıştığı Profesöre 

karşı bu üstünlüğünü benzer şekilde ‘azarlama’ ve ‘sorgulama’ eylemlerini 

gerçekleştiren ‘söz edimleri’yle onu zayıflığa indirgeyerek de sürdürür. Örneğin, 

Profesör tüm uyarılarına rağmen dersine devam ederek Öğrencide diş ağrısına neden 

olduğunda kullandığı ‘olumlu imaj zedeleyici’ “Ne dedim sana!” ‘söz edimi’ ile onu 

azarlar; Öğrenciyi öldürmesine tepki olarak kullandığı ‘tarz ilkesini’ çiğneyen 

“Öyleyse, öğrencinden memnunsun?” şeklindeki bildiri yapısında kurulmasına 

rağmen ‘suçlama’ eylemini gerçekleştiren ve soru işareti almasıyla ‘yazımsal 

sapma’ya uğratılan ‘dolaylı söz edimi’yle onu psikolojik baskıya maruz bırakır; asıl 

‘istenilen etkisel gücü’ öğrencinin ne kadar öğrenip öğrenmediğine dair bilgi almak 

değil, Öğrenciyi ölüme terk ettiği için onda pişmanlık duygusu uyandırmak olan 

“Dersinden çok şey öğrendi?” ‘dolaylı söz edimi’yle onda suçluluk duygusu 

uyandırır; ve Öğrencinin ölümünden sorumlu olduğunu kabullenmediğinde 

kullandığı soru yapısında kurulmalarına rağmen ‘istenilen etkisel güç’leri 

‘sorgulama’ olan “Kimdi öyleyse?”, “Başka kimdi?”, Ben mi?” ve “Ya da kedi mi?” 

(Ionesco, 2000: 211; 215) gibi hem ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen ‘olumlu imaj 

zedeleyici’ ve ‘olumsuz imaj zedeleyici’ ‘dolaylı söz edimleri’yle onu küçük bir 

çocukla özdeşleştirerek benliğine saldırır. Bu azarlamaları karşısında Profesörün 

sessizliğe indirgenişiyle ise, üstelik, bildiri yapısında kurulmasına rağmen soru işareti 

alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan “En azından bunu yaptığın için üzgünsün?” 

(Ionesco, 2000: 216) şeklindeki ‘istenilen etkisel gücü’ haksız olduğunu kanıtlamak 

olan ‘dolaylı söz edimi’ne başvurarak, öfkeli bir annenin ciddiyetiyle ondan bağımsız 

olamayacağının farkına varmasını ister. Sosyal zayıflığını unutan Hizmetçinin 



                                              313 
 

Profesör karşısında öfkeli bir anne rolünü üstlenmesi, bu doğrultuda, Profesörün 

akademik kimliği ile örtüşmeyen bir özgüven eksikliği yaşadığına ilişkin bilgi verir. 

Hizmetçi Profesör karşısındaki üstünlüğünü, son olarak, Profesör suçunun 

anlaşılacağından endişe duyduğunda ona söylediği “Endişelenmeyin…bu arada 

önlüğüyle örtmen en iyisi” (Ionesco, 2000: 217) ‘tavsiye söz edimi’yle onu teselli 

ederek kanıtlar. Profesör “geçmişte kalmış ve aynı zamanda müstakbel kurbanlarını 

içine alan uzamı”nın “öldürücü gerçekliği”nde (Ertekin, 2009: 355) sakladıkları 

ölünün açığa çıkacağından korktuğu için “Ya içlerinde ne olduğunu sorarsa biri?” 

sorusunu sorduğunda ise “Dert etme bunu. Boş olduklarını söyleriz” (Ionesco, 2000: 

217) gibi ‘söz edimleri’ni kullanarak ona bağımlılığını derinleştirir. Bu doğrultuda, 

Profesör karşısındaki tavsiyeleriyle Hizmetçinin “rahip” görevini üstlenerek 

“çoğunlukların, kilisenin ve seküler otoritelerin iş birliğini sembolize ettiği” 

sergilenirken, her ikisinin de “egemenlik”, “aldatma” ve “toplum saldırı”nı 

gerçekleştirdiklerine de (Walker, 1997: 153) açılık getirilir. Hizmetçinin işlediği 

cinayetten dolayı Profesöre ‘sorgulama’ ya da ‘azarlama’ ‘söz edimleri’ 

yöneltmesine rağmen sonrasında kullandığı ‘tavsiye edimleri’yle cinayeti örtmeye 

çabalaması ve Profesörün cinayet işleyebilecek kadar acımasızken “Affet beni!” 

(Ionesco, 2000: 215) yalvarışıyla kendini çaresiz göstermesi, her neden otoriter 

güçlerin güvenirsizliğine ışık tuttuklarını kanıtlar niteliktedir. 

İkinci olarak Öğrencinin ‘söz edimleri’ne göre biçemsel analizi, akademik 

yetersizliğine ve Profesörün ‘imaj’ını tehdit edişine dikkat çeken ‘sorular’a 

yöneldiğine vurgu yapar. Öncelikle, Öğrencinin akademik yetersizliği Profesörün 

sorduklarına sürekli olarak ‘soru edimleri’ ile karşılık verişiyle ve doğru bildikleri 

hakkında bile onaylanma gereksinimi hissedişiyle sergilenir. Örneğin, mevsimleri 



                                              314 
 

doğru saymasına rağmen “Mevsimlerimi gerçekten biliyorum, değil mi, Efendim?” 

diye sorarak ve ‘bildiri yapısı’nda kurulmasına rağmen soru işareti alarak ‘yazımsal 

sapma’ya uğratılan “Bu durumda küçük sayılar büyük sayılardan daha büyük 

olabilir?” (Ionesco, 2000: 185; 191) şeklindeki ‘dolaylı söz edimi’ni kullanarak 

Profesörün onu onaylamasını ister. Üstelik, Profesör “Dört eksi üç?” diye 

sorduğunda kullandığı “Dört eksi üç?... Dört eksi üç?”, “Dört?”, “Öyleyse üç?”, 

“Dört eksi üç… dört eksi üç… dört eksi üç?” (Ionesco, 2000: 190) gibi ‘eksiltili’ 

‘soru söz edimleri’nin gösterdiği gibi bildiklerinden şüphe duyarak doğru cevap 

vermekte zorlanır. Oyundaki önvarsayımlara göre doktora adayı olduğu bilinen 

Öğrencinin sürekli olarak ‘soru söz edimleri’ne yönelmesi bu doğrultuda hem 

akademik hem de kişisel anlamdaki yetersizliğine açıklık getirir ve onaylanmaksızın 

bildiklerinin doğruluğuna güvenemeyecek kadar kendinden şüphe ettiğine ışık tutar. 

Yanıt vermesi beklenirken özgüven eksikliği ve akademik yetersizliği ile ‘uygunluk 

ilkesi’ni çiğneyerek ‘soru söz edimleri’ne yönelen Öğrencinin Profesöre meydan 

okuyarak ‘olumsuz imaj’ını zedeleyişi ise onu cevaplamakta zorlandığı sorulara 

maruz bırakışıyla sergilenir. Üç birimden neden iki ikinin çıkarılmayacağına dair 

Profesörle diyaloğundaki kullandığı ‘söz edimleri’, Profesörün ‘imaj’ını nasıl tehdit 

ettiğini kanıtlar niteliktedir: 

ÖĞRENCİ: Üç birimden iki birim çıkarılabilir, ama üç üçten iki iki 
çıkarılabilir mi? Ve bir birimden üç sayı? 

  PROFESÖR: Hayır, Matmazel. Çıkarılamaz. 
  Öğrenci: Ama neden, Efendim?  
  PROFESÖR: Nedeni yok, Matmazel. 

ÖĞRENCİ: Neden nedeni yok, Efendim? Hepsi aynı oldukları için 
mi?  
PROFESÖR: Bu böyledir, Matmazel, açıklanamaz. İçindeki 
matematiksel hisle anlarsın. Bu hisse ya sahipsindir ya da sahip 



                                              315 
 

değilsindir. (Ionesco, 2000: 196) 
     

 
Profesöre yönelttiği “Üç birimden iki birim çıkarılabilir, ama üç üçten iki iki 

çıkarılabilir mi?” ve “Ve bir birimden üç sayı?” sorularına “Hayır” cevabını alan 

Öğrenci, ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen “Ama neden, Efendim?” ve “Neden nedeni yok, 

Efendim?” (Ionesco, 2000: 195) gibi baskıcı sorularıyla Profesörü ona akılcı bir 

açıklama sunmaya zorlar. Öğrencinin bu doğrultuda kullandığı ‘soru söz edimleri’, 

Öğrencinin başkaldırıda bulunduğuna dair bilgi verirken, Profesörün açıklamada 

bulunmak yerine “Bu böyledir, Matmazel, açıklanmaz” (Ionesco, 2000: 196) diyerek 

kendi ‘olumlu imaj’ının tehdit edilmesini engellemeye çalışması başkaldırısının 

önemsizliğine dair bilgi verir. Böylece, bireyin otoriter güçler karşısında sessizliğe 

indirgenmeye mahkûm edildiğine de açıklık getirilir. Üstelik, her ikisinin de 

uzlaşmaya varamadıkları düşünüldüğünde ise, “zihinlerinin farklı çalıştığı ve hiçbir 

zaman kesişmeyeceği” (Esslin, 1961: 108) kanıtlanarak soru yapısında kurulmalarına 

rağmen ‘istenilen etkisel güç’leri ‘meydan okumak’ olan Öğrencinin ölümünün 

gerisinde yer alanın iletişime yer vermeyen aralarındaki derin mesafenin olduğuna da 

açıklık getirilir. 

Son olarak Profesörün ‘söz edimleri’ne göre biçemsel analizi, başlangıçta 

tereddütle yaklaştığı Öğrencinin başkaldırıya geçmesiyle birlikte kendi ‘olumsuz’ ve 

‘olumlu’ ‘imaj’larını korumak adına aritmetik ya da filoloji ile ilgili sorularıyla, 

emirleriyle ve tehditleriyle onun üzerinde egemenlik sağlamaya çabaladığına dikkat 

çeker. Başlangıçtaki tanışma sahnelerinde gözlemlendiği gibi Profesör Öğrenciye 

öncelikle kendi ürkekliğini kanıtlayan tereddütle dolu sorularıyla yaklaşır. Örneğin, 

‘bildiri yapısı’nda kurulmalarına ‘istenilen etkisel gücü’ cevap almak ve onaylanmak 



                                              316 
 

olan “Siz…şey…Sanırım siz gerçekten…şey…yeni öğrencisiniz?”, “Eğer sormama 

izin verirseniz… zaten diplomanız var?”, “Kitaplarını ve defterlerini yanında 

getirdin?” ve “Doğru saymayı biliyorsun?” (Ionesco, 2000: 183; 186; 187; 190) gibi 

‘soru söz edimleri’ ile öğrenmek istediklerini ‘doğrudan’ sormakta tereddüt eder. 

Kendi ürkekliğine ışık tuttuğu gibi Öğrencinin ‘imaj’ını pekiştirdiğini de ima eden bu 

‘dolaylı soru söz edimleri’, ancak, Öğrenciyi kendi benliğine tehdit olarak 

görmesiyle birlikte yerini ‘istenilen etkisel gücü’ sessizleştirmek olan ‘söz 

edimleri’ne bırakır. Tehdit olarak gördüğü Öğrenci üzerinde bu şekilde egemenlik 

elde etmek isteyen Profesör, örneğin, birbiri ardına sıraladığı ‘nicelik ilkesi’ni 

çiğneyen “Bir artı bir kaç eder?”, “İki artı bir kaç eder?”, “Üç artı bir?” ve “Dört artı 

bir?” gibi sorularla doğru yanıtı alana kadar ona psikolojik baskı uygular ve “Bunlar 

çubuklar, Matmazel, çubuklar, anlıyorsun?” ya da “Bu önekler İspanyolcadan 

kökenlidir, umuyorum anladın?” (Ionesco, 2000: 189; 195) gibi ‘dolaylı söz 

edimleri’ ile söylediklerini anlamaktan başka yolunun olmadığını ima eder. Kendini 

kanıtlama gereksinimiyle başvurduğu ve Doubrosky’nin (1959) ifadesiyle “dilin esas 

anlamda sistematik bir hezeyandan öteye geçmediğini” kanıtlayan mekanik 

sözleriyle (7) yönlendirdiği bu baskıcı tutumunu, benzer şekilde, “Şimdi söylediğimi 

tekrarlayın!”, “Sessizlik”, “Bilginizle gösteriş yapmayın!”, “Sessiz olun”, “Yerinize 

oturun”, “Sözümü kesmeyin” ve “Bu cümleyi Romancaya çevirin” (Ionesco, 2000: 

195; 199; 200; 206) gibi ‘emir söz edimleri’ ile sürdürerek, Öğrencinin onu 

sorgulamaksızın kabullenmesi için saldırıya geçer. “Görünüşte zararsız olan 

öğretmen-öğrenci güç ilişkisinin gerisinde bile şiddet ve baskının, saldırganlık ve 

sahiplenmenin, zulüm ve ihtirasın yer aldığını” (Esslin, 1961: 110) kanıtlayan bu 

tepkisini, üstelik, Öğrenci “Evet, Efendim. Dişim ağrıyor” sözleriyle şikâyet 



                                              317 
 

ettiğinde yanıt olarak verdiği “Devam ediyoruz. Devam ediyoruz” (Ionesco, 2000: 

202) şeklindeki ‘bağıntı ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyerek onu dinlemek istemediğini ve 

bu nedenle susması gerektiğini ima eden ‘dolaylı emir söz edimi’yle derinleştirerek, 

kullandığı “Eğer kontrolümü kaybedersem…”, “Sessizlik! Yoksa kafanı 

uçuracağım!”, “Sessiz ol, öyleyse! Tek kelime bile duymak istemiyorum senden!”, 

“Burada emirleri ben veririm, anlıyorsun?”, “O kulaklarını koparırım, canım, ve 

böylece artık sana ağrı vermezler” ve “Haddini aşıyorsun!” (Ionesco, 2000: 207; 209; 

211; 213) gibi tehditkâr ‘söz edimleri’ ile doruğa ulaştırır. Profesörün ‘tehditkâr söz 

edimleri’yle, Öğrencisi karşısındaki baskınlığı sergilenirken, bu tehditlere asıl 

anlamda kendi bireysel varoluşunu kanıtlamak adına başvurmak zorunda kaldığı 

düşünüldüğünde ise, taktığı otoriterlik maskenin gerisindeki varoluşunun gerçek 

hiçliği ile yüzleşemediği ve zayıflığını bastırmak adına ‘imaj zedeleyici’ ‘söz 

edimler’le başvurmak zorunda kalacak kadar çaresizlik yaşadığı sonuçlarına ulaşılır. 

Ionesco’nun varlığın dilde yok edilişine ve dil ile varoluşun eş zamanlı birlikteliğinin 

imkânsızlığına vurgu yapmak için kullandığı “Var olmak ve dil kullanmak bana 

kabul edilemez gelir” (1963: 128) ifadesi, Profesörün ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen 

‘soru’, ‘emir’ ve ‘tehdit’ ‘söz edimleri’ ile ulaştığı dil yoğunluğunda aslında bireysel 

varlığından sıyrılmış zayıf bir ruh taşıdığını kanıtlar niteliktedir.  

5.6. Ders’te Konuşma İlkeleri  

Ders, “Tamam, tamam, Geliyorum” ve “Günaydın, Matmazel” (Ionesco, 

2000: 181) gibi başlangıçtaki ifadelerinin gerçek yaşama aitliğiyle, karakterlerinin 

yüzeysel yapıda ‘istenilen etkisel güce’ ulaştıkları sıradan bir konuşma sürdürdükleri 

izlenimini verir; ancak, oyunun Grice’ın ‘konuşma ilkeleri’ne göre biçemsel analizi, 



                                              318 
 

kendilerine ait isimlerinden yoksunlaştırılarak sadece toplumsal anlamlarıyla sunulan 

Hizmetçi, Öğrenci ve Profesör karakterlerinin ‘gerçek etkisel güce’ ulaşabilmek için 

bilerek ya da örtük bir şekilde ‘nitelik’, ‘nicelik’, ‘tarz’ ve ‘bağıntı’ ilkelerini 

çiğnediklerini ve böylece Jack ya da Boyun Eğme’deki Jack’in “Ah, kelimeler, ne 

suçlar işlenir adınızla” (Ionesco, 1982: 86) ifadesini kanıtlayarak sözlerin birer güç 

aracına dönüştüğünü sergileyen söylenilmeyenlerle dolu ve sıradanlıktan öte bir 

diyalog içinde yer aldıklarını gösterir. 

 Sıradan görünümlü sözleriyle beklenmedik edimler gerçekleştiren Ders 

karakterleri, öncelikle, mecaz anlamlı ifadeler kullanarak ‘nitelik ilkesi’ni çiğnerler. 

Profesörün dilin oluşumu ile ilgili Öğrencisine yönelttiği kişiselleştirmelere ve 

metaforlara yer veren ifadelerinde, örneğin, ‘nitelik ilkesi’nin çiğnendiği açıkça 

gözlemlenir:  

PROFESÖR: Sesler, Matmazel, sağır kulaklara düşmesinler diye 
havadayken kanatlarından yakalanmalıdırlar. Buna bağlı olarak bir şey 
söyleyeceğiniz zaman, boynunuzu ve çenenizi olabildiğince 
kaldırmanız ve ayak parmaklarınızın ucunda dimdik durmanız tavsiye 
edilir, bakın, işte böyle, gördüğünüz gibi… 
ÖĞRENCİ: Tamam, Efendim.  
PROFESÖR: Sessiz olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin…ve 
ciğerlerinizin ve ses tellerinizin tüm gücüyle sesleri çıkarın. Bunun 
gibi. İzleyin beni: ‘Kelebek’, ‘Evreka’, ‘Trafalgar’, ‘Biberlik’. Bu 
şekilde çevredeki havadan daha hafif bir sıcak havayla dolan sesler, 
artık sağırların gerçek mezarları olan uçsuz çukurlara, kulaklara 
düşme tehlikesi yaşamadan uçuşurlar, uçuşurlar. Hızlı bir şekilde tüm 
sesleri çıkarırsanız, sesler otomatik bir şekilde birbirlerine tutunup 
heceler, kelimeler, belki de tümceler, yani önemli, önemsiz 
kümelenmeler, tamamen anlamsız, rastlantısal, ama bu nitelikleri 
sayesinde havada düşme riski olmadan oldukça yüksekte kalabilen 
sesler oluştururlar. Sadece anlam yüklü, önemli kelimeler, dibe 
çökerler ve sonunda yenik düşerler, küçük parçalara ayrılarak…  
ÖĞRENCİ: …sağır kulaklara düşerek. 
PROFESÖR: Çok doğru, ama sözümü kesmeyin…ve büyük bir 
karmaşada…ya da balon gibi patlayarak; ve böylece, Matmazel… 
(Ionesco, 2000: 200-201) 



                                              319 
 

 
 

Görüldüğü gibi, Profesör “Sesler, Matmazel, sağır kulaklara düşmesinler diye 

havadayken kanatlarından yakalanmalıdırlar” ifadesinde sesleri kuşlarla 

özdeşleştirerek onlara uçabilme yeteneğini yükler; “birbirlerine tutunduklarını” ya da 

“yenik düştüklerini” belirterek sesleri kişiselleştirir; ve sonrasında sesleri “balon”a  

(Ionesco, 2000: 200; 201) benzetir. Seslerle ilgili bu mecazlı anlatımına üstelik 

kulaklar için de başvurarak onları tanımlamak için “sağırların gerçek mezarları olan 

uçsuz çukurlar” (Ionesco, 2000: 201) metaforunu kullanır. Profesörün mecazlı 

anlatıma başvurarak ‘nitelik ilkesi’ni çiğnemesiyle, Öğrencinin onu anlamasını 

zorlaştırarak onun üzerinde hâkimiyet kurmayı amaçladığına ulaşılırken, “hece”, 

“kelime” ve “tümce” gibi terimlerle dolu ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen bu ifadelerinin 

Öğrenci tarafından anlaşılmadığı dikkate alındığında, Profesörün amacına ulaşarak 

Öğrenciyi zayıflığa indirgediği, Ionesco’daki “terimlerin mekanik kombinasyonunun 

düşüncelerin özgüdümlü birlikteliklerini yansıttığı” ve “her şeyi söyleyebilen 

sözcüklerin hiçbir şey söylemediği” (Doubrosky, 1959: 7) kanıtlanarak, dilin 

anlamdan soyutlanarak nasıl yalnızca bir sömürge aracı konumuna geldiğine açıklık 

getirilir. Bunun sonucunda ise, benzetmelere ya da metaforlara yer vererek ‘nitelik 

ilkesi’ni çiğneyen ve entelektüellik izlenimi veren ifadelerin gerisinde modern 

bireyler arasındaki derin iletişim kopukluğunun saklandığı sergilenirken, Profesörün 

terimlere ve mecazlı ifadelere yer veren ‘nitelik ilkesi’ni çiğneyen ifadelere 

başvurmasının ardında otoritesini kanıtlama gereksiniminin yer aldığı 

düşünüldüğünde, bireyin kendini kanıtlamak için inanmadığı sözlere sığınabilecek 

kadar kendinden soyutlandığı ve tanımlamaz derinlikteki bir varoluşsal çaresizliğe 

indirgendiği gösterilir.   



                                              320 
 

 Ders karakterleri, ikinci olarak, istenilenden daha az ya da daha fazla vererek 

ve sözlerinin ‘istenilen etkisel güce’ erişmesinde ısrarcı bir tutum sergileyerek 

‘nicelik ilkesi’ni çiğnerler. Örneğin, Öğrenci Profesörün ona yönelttiği “Günaydın, 

günaydın. …“Siz…şey…Sanırım siz…şey…yeni öğrencisiniz?” ifadesine “Evet, 

Efendim. Günaydın, Efendim” cevabıyla karşılık vermekle yetinmeyerek sözlerini 

“Gördüğünüz gibi tam zamanında geldim. Geç kalmak istemedim” (Ionesco, 2000: 

183) açıklamalarıyla sürdürür. Yalnızca yeni öğrenci olup olmadığına dair belirli bir 

cevap vermesi istenen Öğrencinin Profesör tarafından bekletilmekten rahatsızlık 

duyduğunu ima eden ve  ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen “Gördüğünüz gibi tam 

zamanında geldim. Geç kalmak istemedim” sözleriyle istenilen bilgiden daha fazla 

bilgi vererek ‘nicelik ilkesi’ni çiğnemesi, ‘kurumsal güç’ ya da ‘sosyal güç’ 

açısından ondan daha üstün olan Profesöre geç kalışından dolayı sitem edebilecek 

kadar yüksek bir özgüvene sahip olduğuna dair bilgi verirken, en önemli olarak ise, 

doktora adayı olmasına rağmen halen “gri önlük” giymesinden ve “beyaz yakalık” 

(Ionesco, 2000: 183; 181) takmasından da anlaşılabileceği gibi kurallardan 

kopamadığına açıklık getirir. Bekletilmekten duyduğu öfkeyi ifade etmek ve değerli 

olduğunu vurgulamak adına sorulmadığı halde tam randevu anına yetiştiğini 

belirterek ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen Öğrenci gibi Profesör de ‘nicelik ilkesi’ni çiğner 

ve ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen ifadeleriyle kendi ‘imaj’larını pekiştirmeyi hedefler. 

Öğrencisine sorduğu “Yedi artı bir?” sorusuna “Sekiz” şeklindeki doğru yanıtı 

almasına rağmen bu soruyu üç kez tekrarladığı sahnede, örneğin, Profesörün ‘nicelik 

ilkesi’ni çiğnediğini açıkça kanıtlanır: 

  PROFESÖR: Üç artı bir? 
ÖĞRENCİ: Dört. 
PROFESÖR: Dört artı bir? 



                                              321 
 

ÖĞRENCİ: Beş. 
PROFESÖR: Altı artı bir? 
ÖĞRENCİ: Yedi. 
PROFESÖR: Yedi artı bir? 
ÖĞRENCİ: Sekiz. 
PROFESÖR: Sekiz artı bir? 
ÖĞRENCİ: Yine sekiz.  
PROFESÖR: Çok iyi cevap. Yedi artı bir? 
ÖĞRENCİ: Tekrar sekiz.  
PROFESÖR: Mükemmel. Harika. Yedi artı bir? ( Ionesco, 2000: 189)  

 
Görüldüğü gibi, “Üç artı bir?”, “Dört artı bir?”, “Beş artı bir?” ve “Altı artı bir?” 

sorularına sırasıyla “Dört”, “Beş”, “Altı” ve “Yedi” cevaplarını alırken 

duraksamayan Profesör “Yedi artı bir?” sorusuna karşılık olarak “Sekiz” (Ionesco, 

2000: 189) şeklindeki doğru yanıtı aldığında yanlış cevap almışçasına aynı soruyu üç 

kez tekrar eder ve ‘nicelik ilkesi’ni çiğner. Profesörün doğru yanıt almamışçasına 

mekanik bir şekilde “Yedi artı bir?” (Ionesco, 2000: 189) sorusunu üç kez tekrar 

ederek ‘nicelik ilkesi’ni çiğnemesi ve Öğrenci üzerinde psikolojik baskı kurarak onu 

sürekli cevap vermeye zorlaması, onun Öğrenciden aldığı yanıta ya da sorduğu 

sorulara anlam yüklemediğini ve asıl amacının Öğrenciden cevap almak değil 

yalnızca sözcükler aracılığıyla kendi otoritesini kabullendirmek olduğunu gösterir. 

Bu doğrultuda ise, Ionesco sözcüklerinin “anlama önem vermeksizin 

kullanılabileceği”, “anlama karşı geldikleri”, “farklı durumlar için kendilerine ait 

anlamlar edindikleri” ve “hatta şaşırtıcı yeni kimlikler kazandıkları” açığa çıkarken, 

en önemli olarak ise, “defalarca söylenildiklerinde hiçbir belirli tanımlama ile 

eşleşmeyen kendilerine ait bir anlama erişebilecekleri” (Bermel, 1975: 418) 

kanıtlanır. Öğrencinin “Yedi artı bir?” sorusuna doğru yanıt vermesine rağmen 

Profesörün ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen aynı sorusu karşısında itiraz etmeksizin hiç 

yanıt vermemişçesine mekanik bir şekilde tekrar cevap verdiği ve böylece kendi 



                                              322 
 

kontrolünden sıyrılarak ısrarcı sorular karşısında sessizliğe indirgendiği 

düşünüldüğünde, tekrar edilerek ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen sözcüklerin ne kadar 

tehlike taşıdıklarına açıkça ulaşılır. Sözcüklerin tehdit ediciliğini sergileyen “Yedi 

artı bir?” (Ionesco, 2000: 189) sorusunda gözlemlendiği gibi, Profesörün baskıcı bir 

şekilde iki kulaktan bir kulak çıkınca bir kulağın kaldığını söylediği ve Öğrencinin 

ise bu durumda geriye iki kulağın kalacağında ısrar ettiği sahnede de sözcüklerin 

keskinliğini kanıtlar bir şekilde ‘nicelik ilkesi’nin çiğnendiği gözlemlenir:  

PROFESÖR: Hayır. İki kulağınız var. Bir tanesini yiyorum. Kaç tane 
kalır? 
ÖĞRENCİ: İki. 
PROFESÖR: Bir tanesini yiyorum. Bir tanesini. …  
ÖĞRENCİ: İki.   
PROFESÖR:Bir. 
ÖĞRENCİ:İki. 
PROFESÖR:Bir! 
ÖĞRENCİ: İki! 
PROFESÖR: Bir!! 
ÖĞRENCİ:İki!! 
PROFESÖR: Bir!! 
ÖĞRENCİ: İki!! 
PROFESÖR: Bir!! 
ÖĞRENCİ:İki!! 
PROFESÖR: Hayır, hayır, hayır. Öyle değil. Örnek…yeterince etkili 
değil. Dinle beni.  
ÖĞRENCİ: Tamam, Efendim. (Ionesco, 2000: 193-194) 

 
Profesörün “Bir”, “Bir!” ve “Bir!!” ifadeleriyle iki kulaktan biri yenildiğinde geriye 

bir kulağın kalacağını tekrarladığı ve Öğrencinin ise  “İki”, “İki!” ve “İki!!” 

ifadeleriyle bu durumda iki kulağın kalacağı konusunda ısrar ettiği bu sahnede 

‘nicelik ilkesi’ açıkça çiğnenir. Profesörün ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyerek sonucun ‘bir’ 

olacağını tekrar etmesi, Öğrenciye doğruyu anlatma amacı taşımayıp ‘olumsuz 

imaj’ının zarar görmesi durumunda otoritesini yitireceğinden korktuğu için ona kendi 

düşüncelerini kabul ettirmeyi ve böylece gücünü kanıtlamayı hedeflediğini belirtir. 



                                              323 
 

İkiden bir çıkınca kaç kalacağı konusunda verdiği örneğin kulağın yenilmesi gibi 

şiddet içerikli olduğu dikkate alındığında daha fazla belirginleşen Profesördeki bu 

otorite amacı, sonuca dair kullandığı “Bir” ifadesinin her tekrarlandığında bir ünlem 

işareti daha alarak öncelikle “Bir!”e ve sonrasında ise ‘yazımsal sapmalı’ “Bir!!” 

(Ionesco, 2000: 194) ifadesine dönüşmesiyle de açıklık kazanır. Profesöre benzer 

şekilde Öğrencinin iki kulaktan birisinin yenilmesiyle iki kulak kalacağı konusunda 

ısrar ederek her söylenildiğinde bir ünlem işareti daha alışından öfkesinin giderek 

derinleştiğine açıklık getiren “İki”, “İki!” ve “İki!!” ifadeleriyle ‘nicelik ilkesi’ni 

çiğnemesi, onun da Profesöre meydan okuduğunu gösterirken, Profesörün “Hayır, 

hayır, hayır” itirazlarına “Tamam, Efendim” (Ionesco, 2000: 194) sözleriyle yanıt 

vererek tekrarlı ifadelerini terk etmesi, ‘nicelik ilkesi’ni çiğneyen ifadeleriyle 

sürdürdüğü bu meydan okuyuşunun Profesörün sözleri karşısında sessizliğe 

indirgenmeye mahkûm edildiğini belirtir. ‘Nicelik ilkesi’ni çiğneyen ifadelerin 

‘istenilen etkisel gücü’nün anlam ifade etmek değil, karşıdaki bireyi bastırmak 

olduğunu açığa çıkaran bu durum ise, Kimbrough’un (2011) belirttiği gibi, “dile 

getirmenin, ses ve anlam arasındaki boşluğu kapatamadığını ve sonuç olarak 

sözcüklerin anlam sunamadıklarını” (187) kanıtlayarak, konuşmada ‘nicelik 

ilkesi’nin çiğnenişinin gerisinde dilin anlamdan soyutlanışının ve modern bireylerin 

anlaşılacakları yanılgısına kapılarak mekanik bir şekilde sözcükleri 

seslendirmelerinin yer aldığını ortaya koyar. 

 Ders karakterleri, üçüncü olarak, kullandıkları belirsiz, karmaşık ya da 

tutarsız ifadelerle ‘tarz ilkesi’ni çiğnerler. Karakterlerden Profesörün filoloji dersinde 

İspanyolcanın kökeni hakkında Öğrenciye sunduğu ifadeleri, örneğin, ‘tarz ilkesi’ni 

açıkça çiğner: 



                                              324 
 

PROFESÖR: İspanyolca, Matmazel, arasında İspanyolca, Latince, 
Fransızcamız, Portekizce, Romence, Sardinyaca ya da Sardanapalca, 
İspanyolca ve yeni -İspanyolca, ve Türkiye’nin Yunanistan’ın 
komşusu olduğu ve Yunanistan’ın senden ya da benden Türkiye’ye 
daha yakın bulunduğu dikkate alındığında bazı durumlarda 
Yunancaya her ne kadar yakın olsa da gayet mantıklı bir şekilde 
Türkçenin de bulunduğu bütün yeni-İspanyolca dillerin doğdukları 
ana dildir: bu dilbilim kuralının bir kez daha kanıtıdır, coğrafya ve 
filolojinin ayrılmaz ikili olduklarını gösteren… Not alabilirsiniz, 
Matmazel. (Ionesco, 2000: 199)   

İspanyolcanın Latince, Portekizce ya da Romence gibi dillerin kökenini 

oluşturduğunu ifade eden Profesör, kökeni İspanyolca olduğunu söylediği bu gibi 

dillerin arasında aynı zamanda Türkçenin de olduğunu belirtirken “Türkiye’nin 

Yunanistan’ın komşusu olduğu ve Yunanistan’ın senden ya da benden Türkiye’ye 

daha yakın bulunduğu dikkate alındığında bazı durumlarda Yunancaya her ne kadar 

yakın olsa da gayet mantıklı bir şekilde Türkçenin de bulunduğu” (Ionesco, 2000: 

199) açıklamasını kullanarak, ifadelerinin bütünlüğünü bozar ve anlam karmaşasına 

neden olur. Profesörün kökeni İspanyolcaya dayanan dilleri sıralarken Grice’ın 

konuşma ilkelerine uyarak kısa ve net cümleler kullanmak yerine Türkçeden 

bahsederken sözlerinin anlaşılmasını zorlaştıran ve anlatım ahengini bozan Türkiye 

ile ilgili bu gibi gereksiz bilgilerle ‘tarz ilkesi’ni çiğnemesi, bütünlükten yoksun 

ifadeleri gibi zihninin de ezberlenmiş bilgilerin ağırlığında bütünlükten 

yoksunlaştığını ve bütünden koparılarak aitliklerini kaybeden parçalar gibi hiçbir 

yere tutunamayarak tanımlanamaz bir karmaşa yaşadığını gösterir. Ayrıca, 

Profesörün İspanyolca diliyle ilgili Öğrencisine anlattığı ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen bu 

ifadelerinde ‘nicelik ilkesi’ni çiğnercesine ısrarcı olması, Ionesco karakterlerinin 

“dilin bilgi ve ifadenin en önemli aracı olduğu” ve “gerçeğin tam açıklamasının” dile 

bağlı olduğu yanılgılarına kapılarak yoğun bir şekilde “dile” ve “kendilerine ait 



                                              325 
 

önemsiz söz biçimlerine” başvurduklarına açıklık getirirken, Profesörün bu ısrarcı 

sözlerine rağmen Öğrenci tarafından anlaşılmaması, “tuhaf bir anlam arayışında 

sıkışan” Ionesco bireylerinin konuşmalarının hiçbir anlam ifade etmediğini ve bu 

nedenle seslerini duyurabilmelerine yönelik tek yöntemin “sessizlik” olduğunu 

(Kimbrough, 2011: 187) sergiler. Bu doğrultuda, Profesörün ‘tarz likesi’ni çiğneyen 

karmaşık bilgi parçalarıyla yüklü ifadelerinin Öğrenci tarafından sürekli olarak 

sessizlikle eş değer olan “Dişim ağrıyor” (Ionesco, 2000: 202) ifadesiyle 

karşılanması, sözlerin hiçbir anlam etmediğini kanıtlarken, Profesörün bu şikâyet 

karşısındaki ‘imaj zedeleyici söz eylemleri’ de sessizliğin tepki ile karşılandığına 

dikkat çeker. Üstelik, Profesörün anlam kazanabilmek için kullandığı ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyen ifadelerinin sadece Öğrencisi tarafından değil aynı zamanda kendisi 

tarafından da anlaşılmadığı dikkate alındığında ise, modern bireyin fark edilmek 

amacıyla inanmadığı sözlere sığınabilecek kadar derin bir varoluşsal boşluğa sürgün 

edildiği açığa çıkar. İspanyolca hakkında bilgi verdiği ifadelerinde ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyen Profesör, benzer şekilde, Hizmetçisi tarafından ‘olumsuz imaj’ının tehdit 

edildiği anda kullandığı ‘istenilen etkisel gücü’ bağımsızlığını kanıtlamak olan 

ifadeleriyle de ‘tarz ilkesi’ni çiğner. Örneğin, Hizmetçi onu aritmetik dersine 

başlayacağı sırada dikkatli olması konusunda uyardığında “Gizli kapaklı sözleriniz 

tamamen gereksiz. Nasıl davranmam gerektiğini çok iyi biliyorum. Zaten, yeterince 

yaşlıyım” diyerek işine karışılmaması gerektiğini ima eder ve filoloji dersini 

engellemeye çalıştığında “Yirmi bir yaşını geçtim, Marie!” (Ionesco, 2000: 188; 198) 

diye bağırarak, dolaylı bir şekilde ona susmasını emreder. Profesörün aritmetik ve 

filoloji derslerine başlamasını engellemeyi amaçlayan Hizmetçisinin ‘olumsuz imaj 

zedeleyici’ bu tutumuna esasen itiraz etmesine rağmen bu öfkeli tepkisini ona 



                                              326 
 

doğrudan susmasını ya da oradan ayrılmasını emrederek gerçekleştirmek yerine ona 

“Yirmi bir yaşını geçtim, Marie!” ya da “Zaten nasıl davranmam gerektiğini çok iyi 

biliyorum” gibi ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen ve dolaylı olmalarıyla ‘imaj 

zedeleyici’ zararı hafifletilmiş olan imalı ifadelerle seslenerek gerçekleştirmesi, dış 

evrendeki gerçekler ve kendi evrenindeki içsel istekleri arasındaki sıkışmışlığına 

dikkat çekerek, Hizmetçisine bağımlılığından rahatsızlık duyduğunu ancak 

rahatsızlık duyduğu bu tutsaklığın son bulması durumunda artık yaşayamayacak 

kadar özgüvensiz olduğunu bildiği için kontrol edilmeye dair duyduğu öfkesini 

cesurca ifade etmekte tereddüt ettiğine açıklık getirir. Oyun sonunda işlediği 

cinayetten dolayı Hizmetçisine “Affet beni!” (Ionesco, 2000: 215) yalvarışında 

bulunması, açıkça, Profesörün manipüle edilmekten hoşlanmadığını cesurca ifade 

etmek yerine bu memnuniyetsizliğini ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen ifadelere 

başvurarak aktarmasının gerisinde Hizmetçisine bağımlı olmadan yaşamayacağına 

dair yüzleşmekten kaçındığı ürkütücü gerçeğin yer aldığını kanıtlar niteliktedir. ‘Tarz 

ilkesi’ni çiğneyişiyle çelişkili bunalımına eriştiren Profesör gibi Hizmetçi de ‘tarz 

ilkesi’ni çiğner ve ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen bu ifadeleriyle Profesöre karşı ‘kişisel 

üstünlük’ gösterir. Örneğin, Profesör “Zamanında bitireceğim” diyerek dersin 

süresini kontrol edebileceğini belirttiğinde ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen “Bunu daha önce 

de duymuştum. Bir de gerçekleştiğini görebilsem” (Ionesco, 2000: 211) ifadesini 

kullanarak Profesörün dersi daima tam anında bitireceğini söylemesine rağmen bunu 

hiçbir zaman gerçekleştiremediğini ima eder ve ‘kişisel üstünlüğü’nü kanıtlar bir 

şekilde onu azarlar. Ayrıca, Profesör  “Artık sana ihtiyacım yok, Marie” dediğinde 

alaycı bir şekilde ‘tarz ilkesi’ni ‘açıkça’ çiğneyen “Öyleyse, öğrencinden 

memnunsun? Dersinden çok şey öğrendi?” (Ionesco, 2000: 215) sorularını ona 



                                              327 
 

yönelterek, cinayeti yalnız örtmeyeceği için ona muhtaç olduğunu ima eder ve 

söylediklerini gerçekleştirmediği takdirde işlediği cinayeti ifşa etmekle onu tehdit 

eder. Üstelik, Profesör onu öldürmeye teşebbüs ettiğinde kullandığı “Biricik 

öğrencilerinizden değilim ben!” ve “Bıçağı aldığın yere koy” (Ionesco, 2000: 216) 

şeklindeki ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen meydan okuyucu ifadeleriyle ondan korkmadığını 

ve onun otoritesini asla kabul etmeyeceğini belirtir. Hizmetçinin ‘tarz ilkesi’ni 

çiğneyen ifadeleriyle Profesöre karşı ‘kişisel üstünlüğü’ kanıtlanırken, Profesörün 

Hizmetçiye yönelttiği ifadelerinde ‘tarz ilkesi’ni çiğnemesinin kendi güvenliğine 

tehdit olarak gördüğü ‘imaj zedeleyici eylemler’inin zararını hafifletme amacına ve 

yok edilme korkusuna dayandığına da açıklık getirilir.  

 Ders karakterleri, son olarak, birbirlerine ilişkisiz cevaplar vererek ‘bağıntı 

ilkesi’ni çiğnerler. Örneğin, Hizmetçi, Öğrencinin “Profesör evde mi?” sorusuna 

“Ders için mi geldiniz?” (Ionesco, 2000: 181) sorusuyla karşılık verir. Hizmetçinin 

Öğrenciye Profesörün evde olup olmadığına dair cevap vermesi beklenirken ‘bağıntı 

ilkesi’ni çiğneyen “Ders için mi geldiniz?” (Ionesco, 2000: 181) sorusunu 

kullanması, evde saklamalarını gerektiren eylemlerde bulunduklarını ve bu sırlarının 

ifşa edileceğine dair sürekli olarak tedirginlik yaşadığını ifade ederken 

güvenliklerinin sona ermemesi için Öğrencinin asıl amacının ders almak olduğundan 

emin olmak istediğini belirtir. Profesör ve kendisinin ders adı altında ortaklaşa 

sürdürdükleri eylemlerinin devamını kontrol altına almak adına Profesörün evde olup 

olmadığını öğrenmek isteyen yeni Öğrenciye ders amacıyla mı geldiğini sorarak 

‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen Hizmetçi gibi, Öğrenci de sürekli olarak ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğner. Örneğin, Profesör “Dünyamızda, Matmazel, hiçbir şeyden emin olunamaz” 

diye sorduğunda bu düşünceyi onaylayan ya da reddeden ifadelerle karşılık vermesi 



                                              328 
 

beklenirken, “Kar kışın yağar. Kış dört mevsimden biridir. Diğer üçü…şey…ilk…” 

ifadesini kullanarak kış mevsimi hakkında açıklamalarda bulunur; Profesör, 

“Çubukları saydığında, her çubuk bir birimdir, Matmazel…Şimdi söylediğimi 

tekrarlayın!” diyerek ondan söylediğini tekrarlamasını istediğinde “Bir birim, 

Matmazel! Şimdi söylediğimi tekrarlayın!” sözleriyle karşılık vererek duyduklarını 

birebir tekrar eder; ve benzer şekilde, Profesör “En şey olan…nasıl desem…en 

şey…çelişkili…evet, doğru kelime…en çelişkili olan yüzlerce eğitimsiz insan bu 

farklı dilleri konuşmaları” açıklamalarından sonra “Duydunuz mu? Ne dedim 

şimdi?” diyerek ondan işittiklerini belirtmesini talep ettiğinde “Ne dedim şimdi? 

(Ionesco, 2000: 185; 195; 209) sorusunu kullanarak ne işittiğini söylemek yerine 

Profesörün sorusunu tekrar eder. Öğrencinin ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyerek Profesörün 

sorduğu sorulara Profesöre ait olan “Bir birim, Matmazel! Şimdi söylediğimi 

tekrarlayın!” ve “Ne dedim şimdi ben?” (Ionesco, 2000: 195; 209) gibi ‘emir’ ve 

‘soru’ edimleriyle karşılık vermesi, mantıklı düşünebilme yeteneğine sahip olmadığı 

için yalnızca mekanik bir şekilde cevap verebildiğini ve Profesörle iletişim 

kuramadığını gösterir. Düşünmeden verdiği mekanik yanıtlarıyla ‘bağıntı ilkesi’ni 

çiğneyen Öğrenci gibi Profesör de ‘bağıntı ilkesi’ni çiğner. Örneğin, Öğrenci “Ah, 

başım!”, “Başım ağrıyor” ve “gözlerim” şeklindeki ifadeleriyle başının ve gözlerinin 

ağrıdığından şikayet ettiğinde ona ağrılarıyla ilgili önerilerde bulunması ve derse ara 

vermesi gerekirken, “Bıçak… Bıçak… Bıçak…” (Ionesco, 2000: 213) ifadesini 

kullanarak Öğrencinin bu şikâyetini duymamışçasına ondan ‘bıçak’ kelimesini 

telaffuz etmesini ister. Profesörün başının ve gözlerinin ağrıdığından şikayet eden 

Öğrencisine sağlıkla ilgili tavsiyelerde bulunmak yerine ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen 

“Bıçak… Bıçak… Bıçak…” (Ionesco, 2000: 213) sözleriyle karşılık vermesi, ona 



                                              329 
 

karşı duyarsızlığına vurgu yaparken kendi ‘olumsuz imaj’ının zedelenmesini 

engellemek adına karşısındakini işitmemekte ısrar edebilecek kadar hırsın kölesi 

olduğuna da açıklık getirir. Bu doğrultuda ise, bireyin kendine ait sözlerinin 

sessizliğe mahkûm edildiğine, asıl sesinin ‘bıçak’ kelimesi gibi ezberletilmeye 

çalışılan mekanik sözcükler gerisinde bastırıldığına ve böylece duyarsız bir şekilde 

bireysel varlığından koparıldığına ulaşılır.      

  

   

   

                               

 



                                                                           330 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada Samuel Beckett’in Godot’yu Beklerken, Harold Pinter’ın 

Doğum Günü Partisi ve Eugène Ionesco’nun Ders isimli oyunlarında kullanılan dil 

ve biçem özellikleri, biçembilimsel inceleme yöntemiyle analiz edilmiştir. 

Oyunlardaki dil kullanımının ve dilsel ayrıntıların absürt bireyi kuşatan varoluş 

anlamsızlığına dair hangi anlamlara ulaştırdığına erişmede Mick Short’un Şiirlerin, 

Oyunların ve Düzyazının Dilsel İncelenmesi’nde belirlediği dramatik metinlerin 

biçembilimsel analizinde kullanılan beş biçemsel yöntemi‘şema teorisi’, ‘konuşma 

sırası yapıları’, ‘incelik kuramı’, ‘söz edimleri’ ve ‘konuşma ilkeleri’ esas alınmıştır. 

Biçemsel analiz doğrultusunda Godot’yu Beklerken’de, Doğum Günü Partisi’nde ve 

Ders’te kullanılan biçemsel özelliklerin sürgün edildikleri uzam ve zamanın 

gerçeklikleriyle kendi yanılsamaları arasında sıkışmış absürt karakterlerin bulanık 

evrenlerine ve çelişkili ilişkilerine dair sundukları satır arasındaki söylenilmeyenlere 

açıklık getirilerek, belirli tanımlamalarla ve özelliklerle sınırlandırılan Absürt Tiyatro 

dilinin aynı dönemde yazarak modern bireyi kuşatan aynı absürtlük hissine ilişkin 

bilgi vermelerine rağmen farklı bakış açılarına sahip olan her bir Absürt Tiyatro 

yazarıyla birlikte esasen değişkenlik gösterdiğine ve bu nedenle sabit kurallarla 

sistematik bir çerçeveye sığdırılamayacağına erişilir.  

Absürt Tiyatro yazarı olarak Beckett, Pinter ve Ionesco’nun aynı absürtlük 

hissine vurgu yapmalarına rağmen sahip oldukları bireysel seslerin etkisiyle absürt 

bireye ve absürt evrene erişmede değişik biçemler kullanmalarıyla eriştirdikleri 

Absürt Tiyatro dilinin belirli özelliklerle sınırlandırılamayacağı sonucuna Godot’yu 

Beklerken, Doğum Günü Partisi ve Ders oyunlarının ‘şema teorisi’ne, ‘konuşma 



                                                                           331 
 

sırası yapıları’na, ‘incelik kuramı’na, ‘söz edimleri’ne ve ‘konuşma ilkeleri’ne göre 

yapılan biçemsel analizlerinin karşılaştırılmasıyla açıkça ulaşılır. 

Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına 

öncelikle Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in ‘şema 

teorisi’ne göre biçembilimsel analiziyle elde edilen verilerin dilsel değişkenliği ile 

açıklık getirilir. ‘Şema teorisi’ne göre yapılan biçemsel analiz ışığında öncelikle 

Beckett, Pinter ve Ionesco’nun üçünün de oyunlarında sergiledikleri dramatik 

karakterlerini ve sırasıyla ‘bekleme’, ‘doğum günü partisi’ ve ‘ders’ adı altında 

sundukları eylemlerini ortak bilgiye ya da tecrübelere dayanan ‘şemalar’la 

çeliştirdiklerine erişilir. Örneğin, önvarsayımlara göre başıboş bir serseri olduğu ve 

elli yaşından büyük olduğu bilinen Godot’yu Beklerken’deki Estragon’un “hendekte” 

uyuması, “yırtık pırtık giysiler” giymesi ve sadece “turp”la beslenmesi, onun ‘fakir 

bir serseri’ şemasına uyumlu olduğunu gösterirken, uyumak için bile Vladimir’in 

ninnilerine gereksinim duyması ve “Gogo hafif- dal yok kırılmak- Gogo ölmek. Didi 

ağır- dal kırılmak- Didi yalnız kalmak. Halbuki-” (Beckett, 2006a: 1; 4; 12; 62; 10) 

şeklindeki ifadelerinin de belirttiği gibi doğru söz dizimine uygun cümle bile 

kuramaması, ‘yetişkin’ şemasına uymadığını gösterir. Benzer şekilde, Vladimir’in 

Estragon’a ‘olumlu imaj zedeleyici eylemler’le seslenmesi ve düşük yaşam tarzına 

sahip olması, onu başıboş bir ‘serseri’ şemasına uyumlu gösterirken, 

konuşmalarında“Ertelenen umutlar…şeyi perişan eder” (The Holy Bible: King James 

Version, Özdeyişler. 13: 12.) gibi İncil’den direk alıntılara yer vererek “Kimin lafıydı 

bu?” (Beckett, 2006a: 2) diye merak etmesi, entelektüelliğine dair bilgi vererek 

şemalara göre duyarsız ve cahil olması beklenen bir ‘serseri’den uzaklaştığını 

sergiler. Ayrıca, Pozzo’nun emirlerini yerine getirmesi, onun artıklarıyla beslenmesi 



                                                                           332 
 

ve boynuna ip geçirilerek kontrol altına alınması, Lucky’yi ‘köle şeması’na uyumlu 

gösterirken, “farandol”, “jig”, “fandanjo”, “tango”, “mambo” ve “denizci dansları” 

gibi pek çok dans türünü bilmesi (Beckett, 2006a: 33) ve bozuk sözdizimli olsa da 

birçok düşünceyi hiç ara vermeden bir araya getirerek, ona sosyal üstünlük gösteren 

karakterlerin gerçekleştiremediği ‘düşünme’ eyleminde yer alması, ‘köle şeması’na 

uymadığını belirtir. Şemalarla çelişen Estragon, Vladimir ve Lucky gibi Pozzo’nun 

ise, “Ayağa kalk, domuz!” gibi ifadelerle Lucky’yi aşağılaması, “Biz buralı değiliz, 

efendim” diyen Estragon’a “Yine de insansınız” yanıtıyla saldırması ve kendinin 

“Tanrı’nın suretinde” yaratıldığını düşünecek kadar kibirli olması, ‘zalim bir efendi’ 

olduğu imajını verirken, “Umarım, benim yüzümden gitmiyorsunuzdur” diyerek 

Vladimir ve Estragon’a saygı göstermesi, “bütün güzel şeyleri” Lucky’den 

öğrendiğini söyleyerek Lucky’yi övmesi ve hatta ona “Benim Lucky’im” (Beckett, 

2006a: 6; 15; 21; 26) diye hitap etmesi, ‘zorba’ şemasına tam olarak uyumluluk 

sağlayamadığını bildirir. Önvarsayımlara göre tanımlandıkları sosyal kimlikleriyle 

çelişkiler gösteren karakterleri gibi Godot’daki ‘bekleme’ eylemi de şemalarla 

çelişir; çünkü, ‘olay bilgisi’ne göre, ‘bekleme’ eyleminin umudu temsil etmesi 

gerekirken, Vladimir ve Estragon, Godot’yu beklerken zaman geçirmek amacıyla 

kendilerini “asmayı” düşünürler (Beckett, 2006a: 9) ve ‘asma’ eylemini de 

eğlendirici bir eylem olarak düşünerek, ‘anlamsal sapma’ya uğratırlar. Godot’ya 

benzer şekilde Doğum Günü Partisi de şemalarla çelişir. Örneğin, ortak bilgiye göre 

Stanley’e karşı ‘kurumsal üstünlük’ göstermesi beklenen pansiyon sahibi Meg 

“Haydi uslu bir çocuk gibi ye bakalım” gibi sözlerle Stanley’i adeta çocuğu yerine 

koyarak daha sonra kullandığı “Hiçbir yere gitme, Stan. Burada kal. Burası daha iyi 

olur senin için. Zavallı Meg’inden ayrılma” ifadeleriyle ona sevgilisiymiş gibi 



                                                                           333 
 

davranırken “Elbisemi beğendin?” (Pinter, 1991: 14; 23; 53) sorusuyla ise müşterisi 

olarak mesafeli olması gerektiği Goldberg’e aşırı samimiyet gösterir. Benzer şekilde, 

Stanley de şemalarla çelişerek “Sen kötü bir karısın” ya da “Adama çayın yerine 

ekşimiş süt veriyorsun” ifadeleriyle Meg’e hakaret eder; pansiyon kendine 

aitmişçesine söylediği “Gelmeyecekler” ve “Gelmeyecekler diyorum sana” (Pinter, 

1991: 16; 20) sözleriyle Goldberg ve McCann’in gelişini engellemeye çalışır; 

“Benim için kötü bir şakadan ibaretsiniz” şeklindeki hitabıyla Goldberg ve McCann 

ikilisi karşında ‘anti-konformist’ bir portre sunmasına rağmen  ikili tarafından maruz 

bırakılacağını hissettiği saldırıdan kaçınmak için gerçekte inanmadığı fikirler 

seslendirerek ve “Demek istediğim, bana bakınca, gerçekten… yani, gerçekte, öyle 

şey bir adam olduğumu -sorun çıkaran biri olduğumu düşünmezsiniz, değil mi?” gibi 

ürkeklik içeren sözlerle nefret ettiği kişiler önünde kendi benliğinden ödün vererek 

düşüncelerini korkmadan seslendirmesi beklenen ‘anti-konformist’ şemasından 

uzaklaşır; ve doğum gününde ona oyuncak davul alan Meg’e sinirlenmek yerine 

hediye aldığında öfkesi hemen geçen bir çocuk saflığıyla ona “Boynuma asayım 

mı?” (Pinter, 1991: 45; 40; 39) diye sorarak yetişkinden çok ötedeki bir çocuk rolünü 

üstlenir. Doğum Günü Partisi karakterlerinden ayrıca “Hiçbir toplum almaz seni” ve 

“Sen bir kalıntısın!” şeklindeki ‘olumlu imaj zedeleyici’ eylemleri ile Goldberg ve 

McCann ‘zorba’ şemasına uyarlarken, “Annelerimizin yuvasında öğrendiğimiz aşka, 

samimiyete, şefkatin utanç vermeyen ifadesine ne oldu?” şeklindeki soruları ve 

“Kayıp gitti ellerimizden” (Pinter, 1991: 51; 52; 56) gibi duygu barındıran 

ifadeleriyle, masum ve duygusal bireylere ait maskeler takarak zorba şemasından 

uzaklaşırlar. Pinter, son olarak, şematik bilgiye göre heyecanı ve tazelenmeyi 

içermesi beklenen ‘doğum günü partisi’nde Stanley’in “Webber, dün ne 



                                                                           334 
 

yapıyordun?” ve “Eşini neden öldürdün?” gibi psikolojik baskı kuran sorularla 

sorguya çekilmesiyle; “Yaşayamazsın, düşünemezsin, sevemezsin” ve “Bir kokudan 

ibaretsin!” gibi onur kırıcı ‘doğrudan’ ‘olumlu imaj zedeleyici söz eylemler’le 

aşağılanmasıyla; “Uuuuuhhhhh!” gibi gürültülere indirgenmesiyle; Meg, Lulu, 

McCann ve Goldberg karakterlerinin yaşlarıyla çelişkili bir şekilde oynadıkları 

“körebe” (Pinter, 1991: 47; 49; 52; 63; 85) oyununa dâhil edildikten sonra 

gözlüğünün kırılmasıyla; ve kendi benliğinden koparılarak ölüme mahkûm 

edilmesiyle şemalarla çelişir. Beckett ve Pinter’da gözlemlenen bu şematik çelişkiler, 

üçüncü olarak Ionesco’nun Ders’inde de gözlemlenir; çünkü, Hizmetçi, Öğrenci ve 

Profesör karakterlerinin fiziksel olarak ev gibi dış dünyanın tehdidinden yalıtılmış 

olması beklenen uzama hapsedilmeleriyle ve bilindik tanımlamalara 

büründürülmeleriyle ortak bilince ya da tecrübelere dayanan ‘şemalar’a uyumlu bir 

izlenim veren oyunda Hizmetçi itaat etmekle görevli olduğu Profesöre “Yalancı!”, 

“Seni küçük yalancı!”, “İğrenç domuz”, “Seni kurnaz tilki!” şeklindeki ‘doğrudan’ 

ve ‘açık’ ‘olumlu imaj zedeleyici eylemler’le saldırır; ön varsayımlara göre doktora 

adayı olduğu bilinen Öğrenci “gri önlük”le, önlüğünün üzerine taktığı “beyaz 

yakalık”la ve kolunun altında taşıdığı “çanta”sıyla okula yeni başlamış bir ilkokul 

öğrencisinin görüntüsüne bürünerek Profesör “Hangi sayı büyük olur, küçük sayı mı 

yoksa büyük sayı mı? sorduğunda verdiği “Özür dilerim, Efendim…ama büyük sayı 

ile ne demek istiyorsunuz? Ötekinden daha küçük olanı mı?” yanıtının da kanıtladığı 

gibi çıkarma işlemini bile yapmakta güçlük çeker; ve Profesör ise akademik 

kimliğine uygun bir şekilde kendinden emin olması gerekirken ‘olumlu incelik’ 

bildiren “Sizi beklettiğim içim nasıl özür dileyeceğimi bilmiyorum… Tam 

bitiriyordum… anlarsınız, Tam bitiriyordum… şey… Özür dilerim… Umarım beni 



                                                                           335 
 

affedersiniz” gibi ifadelerle sürekli olarak Öğrenciden özür diler, oyun sonunda 

işlediği cinayeti öğrenen Hizmetçisi karşısında ürkek bir çocuk rolünü üstlenir ve 

Paris ve Bordeaux (Ionesco, 2000: 215; 216; 181; 192; 183-184) gibi tanınmış yerleri 

bilmekte tereddüt yaşayarak genel kültür eksikliği sergiler. Karakterlerinin toplumsal 

ve bireysel kimliklerinin çelişkileri sonucunda şemalarla çelişen Ders, son olarak, 

‘ders eylemi’ne dair ‘olay bilgisi’ ve ‘durum bilgisi’ ile çelişir; çünkü, akademik 

düzeyde olması beklenen ders, “Kar kışın yağar. Kış dört mevsimden biridir” 

(Ionesco, 2000: 185) ifadesinin de gösterdiği gibi dört mevsimi konu edinir, basit 

çıkarma ya da toplama işlemlerinin nasıl yapıldığına vurgu yapar, ve şaşırtıcı bir 

şekilde ölümle sonuçlanır. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun ‘şema teorisi’ne göre 

analizleri karşılaştırıldığında her üçünde yer alan karakterlerin de sosyal normlarca 

belirlenen kimlikleri ve sergiledikleri tutumlarının uyuşmazlığı ile ortak bilgiye ya da 

tecrübelere dayanan şemalarla çeliştikleri ve kendi gerçekleri ve dış evrendeki 

beklentiler arasında sıkıştıkları açıklık kazanır. Bu doğrultuda sergiledikleri 

şemalarla çelişen dramatik karakterlerle Godot, Doğum Günü Partisi ve Ders’in 

modern bireyin bölünmüşlüğüne vurgu yaptığına ulaşılır. Ancak, çiğnenmiş 

şemalarıyla üç yazar da bireyin kimlik bunalımı sunsa da şemalarla olan bu 

çelişkileri her bir yazar farklı biçemsel yöntemlerle gerçekleştirir. Şemalarla çelişen 

bütün Beckett, Pinter ve Ionesco karakterleri arasından Godot’daki karakterlerin 

kimsesiz bir evrende başıboşluğa itilerek alt sosyal sınıfa ait ‘incelik karşıtı’ ve argo 

terimlerle dolu bir dil kullandıkları, kahvaltı sahnesine yer verebilecek kadar bilindik 

yaşamdan izler taşıyan Doğum Günü Partisi’ndeki karakterlerin resmiyetten ötede 

bulunan günlük konuşma diline başvurdukları, ve birbirlerine ‘Matmazel’ ya da 

‘Mösyö’ gibi ‘olumlu incelik’ göstergesi sayılan hitap sözcükleriyle seslenen 



                                                                           336 
 

Ders’teki bireylerin ise bilimsel terimler ve resmiyetle şekillenen bir dil kullandıkları 

dikkate alındığında, Beckett, Pinter ve Ionesco’nun üçünün de şemalarla çelişkiler 

sergilemelerine rağmen, bu çelişkileri sergilemede farklı uzam ve zamanlara ve farklı 

konuşma biçimlerine sahip bireyler seçerek biçemlerinde değişkenlik gösterdiklerine 

ulaşılır. Her üç yazar da absürtlük hissinin bireyde yol açtığı bölünmüşlüğe 

vermesine rağmen varoluş anlamsızlığına ve absürt evrendeki bütünlüğün yitirilişine 

vurgu yapmak adına Beckett’in ‘bekleme’ eylemini, Pinter’ın ‘doğum günü partisi’ni 

ve Ionesco’nun ise ‘ders’ eylemini şemalarla çeliştirerek her birinin karakterlerini 

farklı bir eylemde sunması da, üstelik, biçemlerindeki farklılığa dair bilgi vererek, 

Absürt Tiyatro dilininher bir yazarın biçem tercihine göre yeni bir şekil aldığını ve 

bu nedenle absürtlüğe inmede belirli dilsel tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına 

açıklık getirir. 

Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına ikinci 

olarak Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in ‘konuşma sırası 

yapıları’na göre biçembilimsel analiziyle elde edilen verilerin dilsel değişkenliği ile 

açıklık getirilir. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun ‘konuşma sırası yapıları’na göre 

analizi, üçünün de sundukları karakterlerin sözel savaşta yer aldıklarını, güçlü 

karakterlerinin manipüle edebildikleri diğer karakterlere konuşma hakkı tanımayarak 

onlara karşı baskınlık sergilediğini ve otoriter güce maruz kalan zayıf karakterlerinin 

yalnızca belirlenen konuşma konusunu takip etmeye zorlanarak konuşma sırası 

almaktan öteye geçememeleri sonucunda sundukları konuşmalarının psikolojik ve 

duygusal ihtiyaçların karşılandığı karşılıklı işbirliğine dayanan etkin diyalogları 

temsil etmeyerek iletişimsizliğin göstergesi olan anlamsız gürültülerden ibaret 

olduklarını ortaya koyar. Örneğin, Godot’nun ‘konuşma sırası yapıları’na göre 



                                                                           337 
 

analizi, Estragon “Neden bana yardım etmiyorsun?” diye sorduğunda Vladimir’in 

ona uygun cevap vermek yerine “Bununla birlikte, bazen o son anın geldiğini 

hissederim. O zaman tamamen tuhaflaşırım” ifadesini kullandığını, “İncil’i hiç 

okudun mu?” şeklindeki sorusuyla onun yardım çığlıklarını bastırdığını, ve bazen 

“DEH-ŞETE” (“AP-PALLED”) kapıldığını ifade ederek onu konuşmadan 

soyutladığını gösterirken, Pozzo’nun ise ona “Kim söyledi bunu size?” diye soran 

Vladimir’i susturmak için ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen “Yine benimle konuşuyor! 

Böyle giderse, belli ki ahbap olacağız” yanıtını verdiğini ve üstelik “Düşün!”, “Dur!” 

ya da “Dön” (Beckett, 2006a: 2; 4; 3; 22; 35) konutlarıyla manipüle ettiği Lucky’ye 

ondan izinsiz konuşma hakkı bile tanımadığını açığa çıkarır. Benzer şekilde, Doğum 

Günü Partisi’nin ‘konuşma sırası yapıları’, Petey’in “Evet”, “Çok güzel”, “Kötü 

değil”, “Tamam” ya da “Bilmiyorum” gibi ifadelerle Meg’i sessizliğe indirgediğini, 

Stanley’in “Ne?” gibi sözcüklerle Meg’in sorularına kayıtsız kaldığını, ve 

McCann’in ‘Nat’ diye hitap ettiği Goldberg’i onaylamaktan öteye geçmeyen 

“Tamam, Nat” (Pinter, 1991: 9-10; 19; 46) gibi sözlerden ötede konuşmada herhangi 

bir anlam taşımadığını sergiler. Üçüncü olarak, Ders’in ‘konuşma sırası yapıları’, 

Öğrencinin özgüveniyle ve Profesörün ürkekliği ile şekillenen güç dengesinin 

değişerek Profesörün “Tamam, Efendim” sözleriyle Öğrenci tarafından 

onayladığında “Sessiz olun. Yerinize oturun. Sözümü kesmeyin” ‘emir söz 

edimleri’yle onun söz hakkı almasına karşı çıktığını ve Öğrenci “dişim ağrıyor” 

dediğinde onu duymazdan gelerek kullandığı “Önemi yok, böylesine küçük bir şey 

için duracak değiliz. Devam edersek…” (Ionesco, 2000: 200; 201) şeklindeki 

‘olumlu imaj zedeleyici eylemi’yle onu adeta gürültüye indirgediğini gösterir. Bu 

doğrultuda, Godot, Doğum Günü Partisi ve Ders’ten her üçünün ‘konuşma sırası 



                                                                           338 
 

yapıları’ da, sundukları karakterlerinin ‘istenilen etkisel gücü’ anlaşmaya değil 

karşılarındakini etkisizleştirmeye dayanan iletişimden yoksun edilmiş söz 

karmaşaları sergilediklerini ortaya çıkarır. Ancak, ‘konuşma sırası yapıları’nı kuşatan 

kayıtsızlıkla örülü bu söz karmaşasında kesişmelerine rağmen her bir yazar 

oyununda yer verdiği ‘konuşma sırası yapıları’nda farklı biçemsel detaylar 

sergileyerek absürt bireyi saran iletişimsizliğe farklı biçimlerde ulaşır. Öncelikle, 

Beckett Godot’sundaki Vladimir ve Estragon’un konuşmalarında ‘istenilen etkisel 

güce’ erişemediklerini sergilemek için söz kesintilerine yer vermez. Söz kesintileri 

yerine ise karakterlerinin kendi dünyalarındaki dağınık düşüncelerle kaybolduklarını 

ima eden ‘bağıntı ilkesi’ni çiğneyen ifadeler kullanarak, karakterler arasındaki 

iletişim kopukluğunu sergilemek için yanıtsız bırakılmamalarına rağmen 

dinlenmeden cevap verilen sorulara, konuşmaya dâhil edilmek için düşünmeden 

sunulan yanıtlara ve yalnızca zaman geçirmek adına alınan konuşma sıralarınayer 

verir. Söz kesintilerine yoğunlaşmamasına rağmen karakterlerin ‘konuşma sırası 

yapıları’nda anlamsal kopukluğa yer vererek absürt evrendeki iletişim boşluğuna 

eriştiren Beckett’den farklı olarak Pinter ise karakterleri arasındaki kopukluğu 

‘konuşma sırası yapıları’nda ‘sessizlik’ ve ‘duraksamalar’a yer vererek sergiler. 

Diğer yandan, Ionesco karakterlerinin birbirlerinden uzaklıklarını sergilemek adına 

‘konuşma sırası yapıları’nda ‘sessizlik’ ya da ‘duraksamalar’a yer vermek ya da 

Beckett gibi zaman geçirmek adına kullanılan bağıntısız kopuk düşünceler ve kelime 

oyunları sunmayıp Öğrenciye sorgulama hakkının tanınmadığını ve Profesörün 

yönettiği derse onaylama söz edimleriyle verdiği karşılıklarının bile bastırılmaya 

çalışıldığını gösteren mekanik dil kullanımına yönelir. Bu doğrultuda ise, Beckett, 

Pinter ve Ionesco’nun‘konuşma sırası yapıları’ndaki biçemsel farklılıklarına 



                                                                           339 
 

erişilerek, iletişimsizliğe inen Absürt Tiyatronun biçem açısından değişkenlik 

gösterdiğine ve sabit dilsel kurallarla şekillendirilemeyeceğine ulaşılır. 

Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına üçüncü 

olarak Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in ‘incelik 

kuramı’na göre biçembilimsel analiziyle elde edilen verilerin dilsel değişkenliği ile 

açıklık getirilir. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun ‘incelik kuramı’na göre biçemsel 

analizi, her üç tiyatro yazarındaki başlıca tüm karakterlerin ‘incelik’ kurallarını 

yıkarak birbirleri ile iletişim kurmak yerine sözel bir savaş içerisine girdiklerini ve 

birbirleri üzerinde güç elde etmek için ‘imaj zedeleyici eylemleri’ kendilerine kalkan 

ettiklerini gösterir. Ancak, Godot’nun, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in her üçü 

de absürt bireyin kendini fark ettirmek ve yaşamda kalabilmek adına sergilemek 

zorunda oldukları ‘incelik karşıtlığı’nı yansıtmada kesişmelerine rağmen, her biri 

‘imaj zedeleyici eylemler’i sunmada farklı biçemlere yoğunlaşırlar. Öncelikle, 

Godot’daki Vladimir’in Estragon’u susturmak için ‘yazımsal sapmalı’ 

“ANLATMA!” ya da “KES ŞUNU!” ‘emir söz edimleri’ni kullanmasından, 

Estragon’un Vladimir’e saldırırken “Dokunma bana!”, “Soru sorma!”  ve “Konuşma 

benimle!” gibi ifadelere yönelmesinden ve Pozzo’nun ise Lucky’yi kuklalaştırırken 

“Dur!”, “Dön!”, “Palto!”, “Kırbaç!”, “Daha yakına!”, “Daha ileri!” ve “Sepet!” 

(Beckett, 2006a: 8; 9; 49; 16; 17) gibi manipüle edici yönlendirmelere 

başvurmasından anlaşılacağı gibi, Beckett sergilediği ‘incelik karşıtlığı’nda ‘emir söz 

edimleri’ne yoğunlaşarak sıklıkla ‘doğrudan’ ve zararı hafifletilmemiş ‘açık’ 

‘olumsuz imaj zedeleyici eylemler’e vurgu yapar. Godot’yu kuşatan ‘incelik 

karşıtlığı’na erişmede zararı hafifletilmemiş ‘açık’ ve ‘doğrudan’ ‘olumsuz imaj 

zedeleyici eylemlere’ yoğunlaşan ve bu doğrultuda karakterlerinin düşük sosyal 



                                                                           340 
 

statülerine de dikkat çeken Beckett’den farklı olarak Pinter ise ‘incelik karşıtlığı’nı 

sunarken ‘dilsel dolaylılık’ sergileyen ya da klişelere dayalı ‘imaj zedeleyici 

eylemler’e yoğunlaşır. Petey’in sürekli sorularından sıkıldığı Meg’i başından atmak 

için kullandığı “Git de hava al biraz” şeklindeki ‘incelikli’ izlenimini veren ‘emir söz 

edimi’yle Monty’ye götürülmesini engellemek istediği Stanley için Goldberg ve 

McCann ikilisine söylediği “Nereye götürüyorsunuz onu?” şeklindeki soru yapısında 

kurulmasına rağmen ‘Götürmeyin onu’ ya da ‘Onu götüremezsiniz’ anlamlarını 

veren sorusunun, Lulu’nun Stanley’in dış evrene kapalı yaşam tarzını eleştirmek ve 

ona pencereyi açtırmak için kullandığı “Burası çok havasız” şeklindeki zararı 

hafifletilmiş ‘dolaylı’ ‘olumsuz’ ve ‘olumlu’ ‘imaj zedeleyici eylem’inin, Stanley’in 

Meg’i aşağılamak için sorduğu “Söyleyin bana, Bayan Boles, benimle konuşurken, 

tam olarak karşınızda kimin bulunduğunu sordunuz mu hiç kendinize?” sorusunun ve 

Goldberg’in Stanley’e yönelttiği “Var olduğunu düşündüren nedir?” (Pinter, 1991; 

70; 85; 25; 21; 52) ifadesinin ‘tarz ilkesi‘ni çiğneyerek ‘dilsel dolaylılık’ 

sergilemeleri, Pinter’ın ‘incelik karşıtlığı’nı sunarken ‘tarz ilkesi’ni çiğneyen ‘dolaylı 

söz edimleri’ne vurgu yaptığını kanıtlar niteliktedir. Pinter’ın ‘incelik karşıtlığı’nda 

klişelerin ezici gücünden yararlandığına ise, Goldberg’in Stanley’e hakaret ederken 

“İşe yaramazsın sen”, “Günah kokuyorsun”, “Kadınlığı kirletiyorsun”, “Anasını 

kirleten!”, “Din hainisin sen”, “Sen bir kalıntısın!”, “Hiçbir toplum almaz seni”, 

“Vebasın sen”, “Sen bir yıkıntısın” ve “Yıllardır şaşısın” gibi klişe tanımlamalara ve 

suçlamalara dayalı zararı hafifletilmemiş ‘açık’ ve ‘doğrudan’ ‘imaj zedeleyici 

eylemlere’ başvurmasıyla ve “Neden bu kadar kötü davranıyorsun?” ve 

“Zamparalığın nereye götürüyor seni?” (Pinter, 1991: 47; 50; 51; 52; 82; 51) 

şeklindeki klişe sorulara yönelmesiyle açıklık getirilir. Son olarak, ‘incelik 



                                                                           341 
 

karşıtlığı’na erişmede zararı hafifletilmemiş ‘doğrudan’ ‘açık’ ‘emir söz edimleri’ne 

başvurduğu açıklık kazanan Beckett’den ya da ‘dilsel dolaylılık’ sergileyen ve 

klişelere dayanan ‘imaj zedeleyici eylemler’e yoğunlaştığına erişilen Pinter’dan 

farklı olarak Ionesco ise, yer verdiği ‘Matmazel’, ‘Efendim’ ve ‘Mösyö’ gibi resmi 

hitap sözcükleriyle karakterlerinin ‘sosyal’ ve ‘kurumsal’ güçleri kapsamındaki 

mesafelerini dikkate alarak birbirlerinin ‘imaj’larını korudukları ve ‘olumlu 

incelik’le şekillenen bir iletişime ulaştıkları izlenimini verdiği ‘incelik karşıtlığı’na 

ulaşır. Örneğin, Hizmetçi Profesörün ‘imaj’ını zedelerken kullandığı “Hayır, Mösyö, 

hayır!... Yerinizde olsam bunu yapmam” şeklindeki ‘dilsel dolaylılık’ sergileyen 

‘olumsuz imaj zedeleyici eylemi’nde ve ‘tarz ilkesi’ni çiğneyerek susması gerektiğini 

ima eden “Tamam, Mösyö, tamam” (Ionesco, 2000: 198) şeklindeki ‘olumsuz imaj 

zedeleyici eylemi’nde ‘olumlu imaj pekiştirici’ ‘Mösyö’ hitap sözcüğüne yer 

vererek, ‘olumlu imaj pekiştirici’ bu sözcüğün konuşmasındaki ‘istenilen etkisel 

gücü’ maskeleyici rolü aracılığıyla Profesörü akademik kimliğinden koparır ve onu 

adeta kendini gerçekleştirememiş savunmasız bir çocuk konumuna indirger. Benzer 

şekilde, Profesör de Öğrencisini hedef alan “Lafı ağzımdan aldınız. Bilginizle 

gösteriş yapmayın! Sadece dinleseniz daha iyi edersiniz” şeklindeki tehditkâr 

uyarılarında ya da “Sessiz olun”, “Yerinize oturun”, “Sözümü kesmeyin” ve “Ah, 

bırakın dişinizi” (Ionesco, 2000: 200; 204) gibi ‘emir söz edimleri’nde saygı 

göstergesi sayılan ikinci çoğul şahıs zamiri ‘siz’ hitap sözcüğünü kullanarak, ‘siz’ 

hitap sözcüğünün ‘incelik’ sergilemesine rağmen Öğrencisinin hem ‘olumlu imaj’ına 

hem de ‘olumsuz imaj’ına zarar verir. Bu doğrultuda, Beckett, Pinter ve Ionesco’nun 

her üçünün de ‘incelik karşıtlığı’ ile şekillenmelerine rağmen ‘incelik karşıtlığı’na 

erişmede her birinin farklı biçemsel yöntemler kullandıkları kanıtlanırken kuralsız ve 



                                                                           342 
 

gerçeküstü dile dayandırılan Absürt Tiyatronun ‘incelik karşıtlı’ğını farklı biçemlerle 

sunabileceği gösterilerek Absürt Tiyatro dilinin değişmez dilsel özelliklerle sınırlı 

olduğu yanılgısı da yıkılır. 

Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına 

dördüncü olarak Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in ‘söz 

edimleri’ne göre biçembilimsel analiziyle elde edilen verilerin dilsel değişkenliği ile 

açıklık getirilir. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun ‘söz edimleri’ne göre biçemsel 

analizi, üç yazarın da kullandıkları ‘söz edimleri’nde başlıca ‘korku’, ‘şiddet’, 

‘şüphe’, ‘bulanıklık’, ‘bastırma’ ya da ‘tehdit’ gibi öğelere yer veren absürtlük 

hissine vurgu yaptıklarını ortaya koyar. Ancak, her üçü de yansıttıkları evrenin 

absürtlüğünde birbirlerine paralellik göstermelerine rağmen, absürtlük hissine 

erişmek için her bir yazar farklı ‘söz edimleri’ne yoğunlaşır. Öncelikle, acı verici 

bekleyişe hapsedildikleri evrenin bulanıklığı sonucunda sadece soyutlandıkları dış 

dünyaya dair değil aynı zamanda kendi düşüncelerine de şüphe besleyen, psikolojik 

çöküntüyle parçalandıkları andan öteye gidemeyen ve yanılsamalarla durağanlığa 

gömülüp gerçekleşenleri unutmak isteyecek kadar kendilerinden kaçınan Godot 

karakterlerinden Estragon’un Godot’nun ‘cumartesi’ günü geleceğini duyduktan 

sonra Vladimir’e “Ama hangi Cumartesi?”, “Bugün Cumartesi mi?”, “Pazar değil 

mi?”, “Ya da Salı?”, “Ya da Cuma?”, “Ya da Perşembe?” sorularını yöneltmesinden, 

Vladimir’in benzer şekilde Estragon’a “Dün akşam ne yapmıştık?” sorusunu 

sormasından ve körlüğe uğrayan Pozzo’nun “Saat kaç?”, “Akşam mı?” ya da 

“Neredeyiz?” (Beckett, 2006a: 7; 57; 78; 79) şeklindeki ‘soru söz edimleri’ ile 

sürekli yanıt arayışından anlaşıldığı gibi, Beckett absürtlük hissini iletmek için bireyi 

kuşatan şüphenin ürkütücü cevaplanamazlığına vurgu yapan ‘soru söz edimleri’ne 



                                                                           343 
 

yoğunlaşır. Diğer yandan Doğum Günü Partisi’ndeki Meg’in “Lütfen de”  ya da 

“Önce pardon de” gibi ‘emir söz edimleri’ ile Stanley’e nasıl çay istenildiğini 

öğretmesinin, Goldberg’in McCann’e “Işığı kapat ve feneri yak”, “Işığı aç, 

McCann”, “Bekle!”, “Gel buraya”, “Kes şunu” ve “Getir onu, McCann” ya da tüm 

harflerinin büyük olmasıyla ‘yazımsal sapma’ya uğratılarak ‘öncelenmiş’ “BANA 

ASLA BÖYLE SESLENME!” şeklindeki ‘imaj zedeleyici eylemleri’yle ona 

saldırmasının ve McCann’le Goldberg ikilisinin güçlerini birleştirerek kullandıkları 

“Neden herkesin zamanını harcıyorsun, Webber?”, “Neden herkesin yoluna 

çıkıyorsun?”, “Neden bu kadar kötü davranıyorsun?”, “846 sayısı mümkün mü yoksa 

gerekli mi?”, “Tavuk neden yolun karşısına geçti?”, “Tavuk?” ve “Yumurta?” 

(Pinter, 1991: 17; 54; 55; 77; 75; 85; 76; 47; 50; 51; 52) şeklindeki anlamdan 

tamamen sıyrılmış klişe sorularla Stanley’in zihnini bulandırmalarının da gösterdiği 

gibi, Pinter absürtlük hissine erişmek için ‘belirsizlik’le şekillenen cevapsız sorulara 

yönelen Beckett’den farklılaşarak ‘emir söz edimleri’ne ve soru yapısında 

kurulmalarına rağmen ‘istenilen etkisel gücü’ yanıt almak olmayıp yalnızca 

etkisizleştirmek ve azarlamak olan ‘suçlama söz edimleri’ne yoğunlaşır. Son olarak, 

Ders’te gözlemlendiği gibi Ionesco da vurguladığı biçemsel özellikler açısından 

Beckett ve Pinter’dan farklılaşarak, absürtlük hissini iletmede çoğunlukla 

karakterlerindeki içsel boşluğa ve ‘özgüven eksikliği’ne dair bilgi veren ve ‘bildiri’ 

yapısında kurulmalarına rağmen onaylanma amacına dayalı olan ‘dolaylı’ ‘soru söz 

edimleri’ne ya da esasen otoritenin devamını korumayı hedefleyen mekanikçe 

sıralanmış ‘bilgi soruları’na yönelir. Öğrencinin mevsimleri doğru saymasına rağmen 

“Mevsimlerimi gerçekten biliyorum, değil mi, Efendim?” diyerek, ‘bildiri yapısı’nda 

kurulmasına rağmen soru işareti alarak ‘yazımsal sapma’ya uğratılan “Bu durumda 



                                                                           344 
 

küçük sayılar büyük sayılardan daha büyük olabilir?” (Ionesco, 2000: 185; 191) 

şeklindeki ‘dolaylı söz edimi’yle Profesörün onu onaylamasını isteyerek ve Profesör 

“Dört eksi üç?” diye sorduğunda “Dört eksi üç?... Dört eksi üç?”, “Dört?”, “Öyleyse 

üç?”, “Dört eksi üç… dört eksi üç… dört eksi üç?” (Ionesco, 2000: 190) gibi 

‘eksiltili’ ‘soru söz edimleri’ne yönelerek, kendinden tereddüt ettiği düşünüldüğünde 

ya da Profesörün “Siz… şey… Sanırım siz gerçekten… şey… yeni öğrencisiniz?”, 

“Eğer sormama izin verirseniz… zaten diplomanız var?”, “Kitaplarını ve defterlerini 

yanında getirdin?”, ve “Doğru saymayı biliyorsun?” (Ionesco, 2000: 190; 183; 186; 

187; 190) gibi ‘dolaylı’ ‘soru söz edimleri’ ile Öğrenciden öğrenmek istediklerini 

ona ‘doğrudan’ sormakta endişe ettiği dikkate alındığında, Ionesco’nun çoğunlukla 

‘bildiri yapısı’nda sunulmalarına rağmen ‘istenilen etkisel gücü’ ‘onaylanmak’ olan 

ve karakterlerinin bildiklerinden şüphe duyarak doğru cevap vermekte 

zorlandıklarını gösteren özgüven eksikliği ile şekillenmiş ‘soru söz edimleri’ne 

yoğunlaştığı kanıtlanır. Ionesco’nun yer verdiği ‘söz edimleri’nde esasen otoritenin 

devamını korumayı hedefleyen mekanikçe sıralanmış ‘bilgi soruları’na yöneldiğine 

ise, Profesörün Öğrenciye psikolojik baskı uygularken “Bir artı bir kaç eder?”, “İki 

artı bir kaç eder?”, “Üç artı bir?” ve “Dört artı bir?” (Ionesco, 2000: 189) gibi bilgi 

sorularını kendine kalkan etmesiyle açıkça ulaşılır. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun bu 

doğrultuda yer verdileri ‘absürtlük hissi’nde birleşmelerine rağmen bu varoluş 

anlamsızlığının sergilenmesinde farklı ‘söz edimleri’ne vurgu yaparak biçemsel 

değişkenlik gösterdikleri sonucuna erişilirken, Absürt Tiyatro dilinin oyun 

yazarlarının kendi biçemsel tercihleri nedeniyle farlılık gösterdiği için tek bir kalıba 

dökülen kesin kurallarla çevrili bir tanımlamaya sığdırılamayacağına da açıklık 

getirilir. 



                                                                           345 
 

Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla sınırlandırılamayacağına son 

olarak Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin ve Ders’in ‘konuşma 

ilkeleri’ne göre biçembilimsel analiziyle elde edilen verilerin dilsel değişkenliği ile 

açıklık getirilir. Beckett, Pinter ve Ionesco’nun ‘konuşma ilkeleri’ne göre biçemsel 

analizi, her üçünün de ‘nitelik’, ‘nicelik’, ‘bağıntı’ ve ‘tarz’ ilkesi gibi ‘konuşma 

ilkeleri’ni ‘açık’ ya da ‘gizli’ bir şekilde çiğnediklerini gösterir. Ancak, her üçü de 

‘konuşma ilkeleri’nin çiğnenişi konusunda kesişseler de, absürt bireylerin 

söylenilmeyenlerine inmede her bir yazar yoğun olarak farklı ‘konuşma ilkeleri’nin 

çiğnenişine vurgu yapar. Öncelikle, Becket biçeminde ‘nitelik ilkesi’nin ve ‘bağıntı 

ilkeleri’nin çiğnenişine vurgu yapar. Godot karakterlerinden Estragon’un ona “İsmin 

ne?” diye soran Pozzo’ya kendini “Adam” diye tanıştırması, Godot’dan haber getiren 

Çocuğun dediklerini duymuş olmasına rağmen onun söylediklerini duymadığını 

ifade etmesi, Vladimir “Pozzo ve Lucky’yi taklit edebiliriz” dediğinde “Hiç 

duymadım” diyerek Pozzo’yu ya da Lucky’yi tanımadığını söylemesi; Vladimir’in 

Godot’nun gelişine dair tam bir bilgiye sahip olmamasına rağmen “Cumartesi 

demişti. […] Öyle sanıyorum” ifadesini kullanması ve Pozzo’nun Vladimir 

tarafından dün karşılaşıp karşılaşmadıkları sorulduğunda ona ‘yazımsal sapmalı’ 

‘dolaylı’ ‘soru söz edimi’ “Dün?” (Beckett, 2006a: 30; 46; 64; 7; 81) ifadesiyle yanıt 

vererek daha önce karşılaşmadıklarını ima etmesi, Beckett’in karakterlerini yanlış 

beyanda bulundurarak ya da onlara hakkında tam olarak bilgi sahibi olmadıkları 

konularda ifadeler verdirerek, biçeminde ‘nitelik ilkesi’nin çiğnenmesine 

yoğunlaştığını kanıtlar niteliktedir. Vladimir’in sürekli olarak “Ondan kurtulmak 

istiyorsun?” (Beckett, 2006a: 24) sorusunu sorduğunda Pozzo’nun Lucky’den 

kurtulup kurtulmak istemediğini belirtmek yerine Lucky’nin ona uygun 



                                                                           346 
 

olmadığından, satılmaması için çeşitli hilelere başvurarak gözüne girmeye 

çalıştığından, onu pazara götüreceğinden ve tek çarenin onu öldürmek olduğundan 

bahsetmesiyle ise Beckett biçeminde ‘bağıntı ilkesi’nin çiğnenişine yoğunlaşıldığına 

ulaşılır. Bu doğrultuda, karakterlerinin güvenin ve varoluş bilincinin yitirildiği absürt 

evrenlerindeki uzamsal ve zamansal aidiyetsizliğine dikkat çekmek adına biçeminde 

‘nitelik ilkesi’nin çiğnenişine vurgu yaparken onların bireysel evrenlerindeki 

yitiklerine dair bilgi vermek adına sıklıkla ‘bağıntı ilkesi’nin çiğnenişine yöneldiğine 

açıklık getirilen Beckett’den farklı olarak Pinter ise değerini kaybeden dilin 

görünenden ibaret olmayarak bireylerin kendilerine dair tutsak ettikleri gerçeklerine 

inmede rol oynayan bir maskeye dönüştüğüne ve bireylerin karşılarındakine 

besledikleri hislerin tehditkârlığına açıklık getirdiğine vurgu yapmak için, ona 

“Nereden geldin?” diye soran Goldberg’e Stanley’in “Başka bir yerden” cevabını 

verişinden ya da Goldberg’in ona yapacakları işin nasıl olduğuna soran McCann’e 

yanıt olarak “İş asıl anlamda eşsiz bir iş ve önceki yaptıklarından oldukça farklı. 

Ancak, bazı elementleri işleyişi sırasında diğer aktivitelerine benzerlik gösterebilir. 

Her şey öznenin tutumuna bağlı. Her halükarda, ikimiz de çok fazla zarar 

görmeksizin, McCann, görev yerine getirilecek ve misyon tamamlanacak” (Pinter, 

1991: 48; 30) şeklindeki terimsel ve klişeleşmiş ifadeler barındıran bir cevap 

yöneltişinden de anlaşılacağı gibi biçeminde çoğunlukla ‘tarz ilkesi’nin çiğnenişine 

yer verir. Son olarak, Ionesco ise, Beckett ya da Pinter’dan farklılaşarak Ders’indeki 

Profesörün doğru yanıt almamışçasına mekanik bir şekilde “Yedi artı bir?” sorusunu 

üç kez tekrarlayışından ya da Öğrencinin ise  “İki”, “İki!” ve  “İki!!” (Ionesco, 2000: 

189; 183; 184) ifadeleriyle iki kulaktan birinin yenildiğinde iki kulağın kalacağı 

konusunda ısrar edişinden de anlaşılacağı gibi, biçeminde ‘nicelik ilkesi’nin 



                                                                           347 
 

çiğnenişine vurgu yapar. Bu doğrultuda, Beckett, Pinter ve Ionesco’nun her üçünün 

de konuşma ilkelerinden ‘nicelik’, ‘nitelik’, ‘bağıntı’ ve ‘tarz’ ilkelerini ‘açık’ ya da 

‘kapalı’ bir şekilde çiğnemelerine her birinin çoğunlukla çiğnedikleri konuşma 

ilkelerinin farklılaşmasıyla biçemlerinde değişkenlik sergiledikleri kanıtlandığı gibi, 

Absürt Tiyatronun farklı biçemlerde çiğnenmiş ‘konuşma ilkeleri’ne yer 

verebileceğine açıklık getirilerek, Absürt Tiyatro dilinin değişmez dilsel özelliklerle 

kısıtlanamayacağına erişilir.  

 Sonuç olarak, bu çalışmada Godot’yu Beklerken’in, Doğum Günü Partisi’nin 

ve Ders’in ‘şema teorisi’ne, ‘konuşma sırası yapıları’na, ‘söz edimleri’ne, ‘incelik 

kuramı’na ve ‘konuşma ilkeleri’ne göre biçembilimsel analizi yapılarak Beckett, 

Pinter ve Ionesco’daki biçem özellikleri ortaya konmuştur. Oyunların biçemsel 

analizleri karşılaştırılarak ise her üç yazarın da biçemlerinde değişkenlik 

sergilediklerine ulaşılarak Absürt Tiyatro dilinin belirli tanımlamalarla 

sınırlandırılamayacağına açıklık getirilmiştir.  

 

 

 

 

 

 



                                                 348 
 

ÖZET 

 

ABSÜRT TİYATRODA BİÇEM: BECKETT’İN GODOT’YU BEKLERKEN, 

PINTER’IN DOĞUM GÜNÜ PARTİSİ VE IONESCO’NUN DERS ADLI 

OYUNLARINDA BİÇEM 

 

GÜNDAY, Merve 

Yüksek Lisans, İngiliz Dili ve Edebiyatı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ufuk EGE UYGUR 

 

ANKARA-2014 

 

Absürt Tiyatro eserlerinde kullanılan dil, değişkenlik göstermeyen dilsel 

tanımlamalara ve özelliklere indirgenir. Ancak, Beckett’in Godot’yu Beklerken, 

Pinter’ın Doğum Günü Partisi ve Ionesco’nun Ders isimli absürt oyunlarının 

biçemsel analizi ile elde edilen dilsel verilerdeki farlılıkların gösterdiği gibi, Absürt 

Tiyatro türünde birleşmelerine rağmen her bir Absürt Tiyatro yazarının farklı bakış 

açılarına ve farklı stillere sahip olması sonucunda, Absürt Tiyatroda kullanılan dil, 

sabit dilsel tanımlamalardan uzaklaşarak daima değişkenlik gösterir ve her yazarda 

yeni bir şekil alır. Bu çalışma, Godot’yu Beklerken, Doğum Günü Partisi ve Ders’in 

biçemsel analizi ile elde ettiği verilerin değişkenliği doğrultusunda her Absürt 

Tiyatro yazarının farklı biçemlere sahip olduğunu belirterek, Absürt Tiyatro dilinin 



                                                 349 
 

belirli özelliklere indirgenemeyeceğini göstermeyi amaçlamaktadır. Bu amaçla, 

Godot’yu Beklerken, Doğum Günü Partisi ve Ders oyunları, Mick Short’un Şiirlerin, 

Oyunların ve Düzyazının Dilsel İncelenmesi’nde belirlediği dramatik metinlerin 

biçembilimsel analizinde kullanılan beş biçemsel inceleme yöntemi ‘şema teorisi’, 

‘konuşma sırası yapıları’, ‘incelik kuramı’, ‘söz edimleri’ ve ‘konuşma ilkeleri’ne 

göre biçembilimsel açıdan incelenir ve yapılan biçembilimsel analizlerin 

karşılaştırılmasıyla Absürt Tiyatrodaki dilin nasıl farklılaştığı fikrine ulaşılır. 

 

 

Anahtar Kelimeler: Absürt Tiyatro, Biçem, Biçembilimsel Analiz, Absürt Tiyatroda 

Dil, Şema Teorisi, Konuşma Sırası Yapıları, İncelik Kuramı, Söz Edimleri, Konuşma 

İlkeleri, Godot’yu Beklerken, Doğum Günü Partisi, Ders.  



                                                                              350 
 

ABSTRACT 

 

STYLE IN THE THEATRE OF THE ABSURD: STYLE IN BECKETT’S WAITING 

FOR GODOT, PINTER’S THE BIRTHDAY PARTY, AND IONESCO’S THE LESSON  

 

GÜNDAY, Merve 

Master of Arts, English Language and Literature 

Thesis Supervisor: Prof. Dr. Ufuk EGE UYGUR 

 

ANKARA-2014 

 

Language used in the Theatre of the Absurd is reduced to static linguistic definitions 

and features. However, as proven by the linguistic differences observed in the 

stylistic analyses of Beckett’s Waiting for Godot, Pinter’s The Birthday Party, and 

Ionesco’s The Lesson, language of Theatre of the Absurd is not static and it attains a 

unique voice with each absurdist playwright’s having distinctive viewpoints and 

styles though being united under the label of the Theatre of the Absurd. This study 

aims to show that the language of the Theatre of the Absurd can never be reduced to 

static linguistic features, an idea based on the differences observed in the style of 

Waiting for Godot, The Birthday Party, and The Lesson. With this aim, the study 

analyzes Waiting for Godot, The Birthday Party, and The Lesson in terms of ‘schema 

theory’, ‘turn-taking patterns’, ‘politeness theory’, speech acts’, and ‘conversational 



                                                                              351 
 

maxims’- five considerations taken into account in the stylistic analysis of dramatic 

texts according to Mick Short’s Exploring the Language of Poems, Plays, and Prose- 

and thus displays how the language of the Theatre of the Absurd varies, a conclusion 

which may be reached via a critical comparison of the stylistic analyses of each of 

the playwrights.  

 

 

Key Words: The Theatre of the Absurd,  Style, Stylistic Analysis, Language of the 

Theatre of the Absurd, Schema Theory, Turn-taking Patterns,  Politeness Theory, 

Speech Acts, Conversational Maxims, Waiting for Godot, The Birthday Party, The 

Lesson.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



352 
 

KAYNAKÇA 

Adler, Thomas P. (1981). “Notes Towards the Archetypal Pinter Woman.” Theatre 

Journal, 33(3), 377-385.Web. 19 Temmuz, 2013. 

Allen, Philip Schuyler. (1910). “The Medieval Mimus: Part I.” Modern Philology, 7 

(3), 329-344. Web. 15 Mayıs, 2013. 

Almansi, G. ve Henderson, S. (1983). Harold Pinter. London: Routledge. 

Amoia, A. D. F. ve Knapp, B. L. (2004). Multicultural Writers Since 1945: An A-To- 

 Z Guide. London: Greenwood Publishing Group. 

Astro, A. (1990). Understanding Samuel Beckett. Columbia: University of South 

Carolina Press. 

Balducci, Anthony. (2011). A History of Film Comedy Routines and Gags. New 

York: Mcfarland Publishing.  

Beckett, Samuel. (2006a). Waiting for Godot. London: Faber and Faber Publishing. 

Beckett, Samuel. (2006b). The Complete Dramatic Works. London: Faber and Faber 

Publishing. 

Beckett, Samuel. (2006c). Endgame. London: Faber and Faber Publishing. 

Beckett, Samuel. (2009). Molloy. Weller, Shane. (Ed.). London: Faber and Faber 

Publishing. 

Beckett, Samuel. (2010a). Happy Days. London: Faber and Faber Publishing. 

Beckett, Samuel. (2010b). The Unnamable. London: Faber and Faber Publishing.   



353 
 

Beja, M., Gontarski, S. E. ve, Astier, P. A. G. (1983). Samuel Beckett: Humanistic 

Perspectives. Ohio: Ohio State University Press. 

Benjamin, Keatinge. (2008). “Beckett and Language Pathology.” Journal of Modern 

Literature, 31(4), 86-101.Web. 1 Mart, 2013. 

Berensmeyer, Ingo. (2004). “‘Twofold Vibration’: Samuel Beckett’s Laws of Form.” 

Poetics Today, 25 (3), 465-495. Web. 1 Mart, 2013. 

Bermel, Albert. (1975). “Ionesco: Anything but Absurd.” Twentieth Century 

Literature, 21 (4), 411-420. Web. 26 Mart, 2013.  

Besbes, K. (2007). The Semiotics of Beckett’s Theatre: A Semiotic Study of the 

Complete Dramatic Works of Samuel Beckett. New York: Universal 

Publishers. 

Bradby, D. (2001). Beckett: Waiting for Godot. Cambridge: Cambridge University  

 Press. 

Brand, B. ve Pertile, L. (Ed.). (1999). The Cambridge History of Italian Literature. 

Cambridge, USA: Cambridge University Press.     

Brooke, C. (2012). Critical Management Perspectives on Information Systems. 

London: Routledge Publishing.  

Brown ve Levinson. (1999). “Politeness: Some Universals in Language Use.” 

Jaworski A. ve Coupland, N. (Ed.), The Discourse Reader (s. 321-335). 

Toronto: Routledge Publishing. 

Bryer, J. R. ve Hartig, M. C. (2010). The Facts on File Companion to American 



354 
 

Drama. New York: Infobase Publishing. 

Burkman, Katherine H. (1971). “Two Variations on the Theme of The Golden 

Bough: Victim and Victor as Victim.” The Dramatic World of Harold Pinter: 

Its Basis in Ritual. Ohio: Ohio State University Press.  

Burkman, Katherine. H. (1987). Myth and Ritual in the Plays of Samuel Beckett. 

Boston: Fairleigh Dickinson University Press. 

Cant, Sarah. (1999). “In Search of ‘Lessness’: Translation and Minimalism in 

Beckett’s Theatre.” Forum for Modern Language Studies, 45(2), 138-157. 

Web. 1 Mart, 2013. 

Carpenter, Charles A. (1974). ‘“What Have I seen, the Scum or the Essence?”: 

Symbolic Fallout in Pinter’s Birthday Party.” Modern Drama, 17(4), 389-

402. Web. 19 Temmuz, 2013. 

Chambers, Colin. (Ed.). (2006). The Continuum Companion to Twentieth Century 

Literature. Bath: Bath Press. 

Chiasson, Basil. (2009). “(Re)Thinking Harold Pinter’s Comedy of Menace.” 

Brewer, Mary F. (Ed.), Harold Pinter’s Dumb Waiter (s. 31-54). Amsterdam: 

Ropodi Press.  

Coe, Richard N. (1965). “Eugène Ionesco: The Meaning of Un-Meaning.” Stout A. 

K. (Ed.), Aspects of Drama and the Theatre: Five Kathleen Robinson 

Lectures Delivered in the University of Sydney (s. 1-32).  Sydney, Australia: 

Taylor & Francis Publishing. 



355 
 

Coe, Richard N. (1983). “Beckett’s English.”Morris, Beja, Gontarski, S. E., Astier ve 

Pierre (Ed.), Samuel Beckett: Humanistic Perspectives (s. 36-57). Ohio: Ohio 

State University Press.  

Cornwell, N. (2006). The Absurd in Literature. Manchester: Manchester University 

Press ND. 

Culpeper, J. (1998). “(Im)politeness in Dramatic Dialogue”. Culpeper, J., Short, M., 

Verdonk, P. (Ed.), Exploring the Language of Drama: From Text to Context 

(s. 83-95). London: Routledge.    

Culpeper, J., Short, M. ve Verdonk, P. (Ed.), (1998). Exploring the Language of 

Drama: From Text to Context. London: Routledge.   

Deason, Charlotte. C. (2008). Harold Pinter’s Use of the Five Senses in “The 

Caretaker” and “A Slight Ache”. London: Arabella, ProQuest. 

DeFuria, Richard. (1972). “At the Intersection of Freud and Ionesco.” MLN, 87(7), 

971-976. Web. 15 Kasım, 2013. 

Deleon, Jak. (1984). Çağdaş Tiyatroda Harold Pinter Geleneği. İzmir: Turyağ 

Kültür-SanatYayınları. 

Dohmen, William F. (1980). “Approach and Avoidance: Pinter’s Recent 

Antagonists.” South Atlantic Modern Language Association, 45(6), 33-42. 

Web. 19 Haziran, 2013. 

Doubrosky, J. S. (1959). “Ionesco and the Comic of Absurdity.” Yale French 

Studies, 23, 3-10. Web. 15 Kasım, 2013. 



356 
 

Dukore, Bernard F. (1961). “The Theatre of Ionesco: A Union of Form and 

Substance.” Educational Theatre Journal, 13 (3), 174-181.Web. 26 Mart, 

2013.  

Dukore, Bernard. (1962). “The Theatre of Harold Pinter.” The Tulane Drama 

Review, 6 (3), 43-54. Web. 14 Mart, 2013.  

Ertekin, Aydın. (2009). “Ionesco Tiyatrosunda Uzamın Fantastik Yönü.” Frankofoni, 

21, 353-364. Web. 15 Kasım, 2013. 

Essif, L. (2001). Empty Figure on an Empty Stage: The Theatre of Samuel Beckett 

and His Generation. St. Antonio: Indiana University Press. 

Esslin, Martin. (1961). The Theatre of the Absurd.Edinburg: T.&A. Constable Ltd. 

Fletcher, John. (1998). “Action and Play in Beckett’s Theater.” Marker, Frederick J. 

ve Innes, C. D. (Ed.) Modernism in European Drama: Ibsen, Strindberg, 

Pirandello, Beckett : Essays from Modern Drama (s. 200-211). Toronto: 

University of Toronto Press.  

Gaggi, Silvio. (1981). “Pinter’s ‘Betrayal’: Problems of Language or Grand 

Metatheatre?” Theatre Journal, 33 (4), 504-516. Web. 14 Mart, 2013. 

Garvin, Wilhelma C. (1923). The Development of the Comic Figure in the German 

Drama from the Reformation to the Thirty Years’ War. New York: Haskell 

House Publishers. 

Gillen, Francis. (1983). ‘“Nowhere to Go”: Society and the Individual in Harold 

Pinter’s The Hothouse.” The Twentieth Century Literature, 29 (1), 86-96. 



357 
 

Web. 19 Temmuz, 2013. 

Grice, Paul. H. (1989). “Logic and Conversation.” Studies in the Ways of Words (s. 

22-40). Boston: Harvard University Press. 

Grimes, Charles. (2005). Harold Pinter’s Politics: A Silence Beyond Echo. USA: 

Fairleigh University Press. 

Guppy, Shusha. (1984). “The Art of the Theatre VI, Eugene Ionesco.” Interview with 

Eugene Ionesco. Paris Review, 6 (93), 52-78. Web. 26 Mart, 2013. 

Haar, Michel. (1996). Nietzsche and Metaphysics. Gendre, Michael (Ed.). New York: 

State University of New York Press.   

Hale, J. A. (1987). The Broken Window: Beckett’s Dramatic Perspective. Miami: 

Purdue University Press. 

Hall, A. C. (1993). “A Tick in the Night.”“A Kind of Alaska”: Women in the Plays of 

O’Neill, Pinter, and Shepard (s. 54-90). USA: SIU Press.  

Haney, William S. (2008). “The Fall of Private Man in Harold Pinter’s The Birthday  

Party.” Integral Drama: Culture, Consciousness and Identity (s. 33-56). 

Netherlands: Ropodi Editions.  

Hansen, William F. (2004). Handbook of Classical Mythology. USA: ABC-CLIO 

 Publishing. 

Harrison, M. (1998). The Language of Theatre. Glasgow: Routledge. 

Herman, Vimala. (1998). “Turn Management in Drama.” Culpeper, J., Short, M. ve 

Verdonk, P. (Ed.), Exploring the Language of Drama: From Text to Context 



358 
 

(s. 19-33). London: Routledge.   

Hinchliffe, A. P. (1981). The Absurd. USA: Taylor & Francis Publishing. 

Hochman, S. (Ed.). (1984). McGraw-Hill Encyclopedia of World Drama: An 

International Reference Work in 5 Volumes. Austin: Methuen Publishing. 

Hough, G. (1969). Style and Stylistics. London: Routledge Publishing. 

Hüsken, Wim N. M. ve Schoell, Konrad. (2002). Farce and Farcial Elements. 

Amsterdam-New York: Ropodi Editions. 

Ionesco, Eugene. (1963). “Notes on My Theater.” Tulane Drama Review, 7 (3), 126-

159. (Pronko, Leonard C., Çevirmen.). Web. 26 Mart, 2013.  

Ionesco, Eugène. (1960). Rhinoceros & Other Plays. New York. Grove Press.  

Ionesco, Eugène. (1982). The Bald Soprano, and Other Plays: The Bald Soprano; 

The Lesson; Jack or the Submission; The Chairs, Chicago: Grove Press. 

Ionesco, Eugène. (2000). Rhinoceros, The Chairs, The Lesson. Surrey: Penguin 

Books. 

Ionesco, Eugène. (2001). “The Bald Soprano: The Tragedy of Language.” Gontarski, 

Stanley E. (Ed.). The Grove Press Reader, 1951-2001 (s.48-51). New York: 

Grove Press. 

Janik, Vicki K. (Ed.). (1998). Fools and Jesters in Literature, Art, and History: A 

Bio-Biographical Sourcebook. New York: Greenwood Press. 

Jeffries, L. ve Mclntyre, D. (2010). Stylistics. Cambridge: Cambridge University 



359 
 

Press. 

Joyce, James. (1992). A Portrait of the Artist as a Young Man. Hertfordshire: 

Wordsworth Publishing.  

Karic, Pol Popovic. (2007). “Irony and Salvation in Waiting for Godot.” Symposium: 

A Quarterly Journal in Modern Literatures, 6(4), 239-246. Web. 19 Nisan, 

2013. 

Karwowski, Michael. (2009). “Harold Pinter 1930-2008-A Tale of Two Lives.”  

Contemporary Review, 291(1693), 226-236. Web. 19 Temmuz, 2013. 

Kennedy, A. K. (1975). Six Dramatists in Search of a Language: Studies in 

Dramatic Language. Cambridge: Cambridge University Press. 

Kennedy, A. K. (1989). Samuel Beckett. Cambridge: Cambridge University Press. 

Kern, Edith. (1974). “Ionesco and Shakespeare: “Macbeth” on the Modern Stage.” 

South Atlantic Bulletin, 39(1), 3-16.Web. 15 Kasım, 2013. 

Kimbrough, Andrew. (2011).Dramatic Theories of Voice in the Twentieth Century. 

United States of America: Cambria Press. 

Kirby, E. T. (1978). “The Paranoid Pseudo Community in Pinter’s “The Birthday 

Party.”’Educational Theatre Journal, 30 (2), 157-164. Web. 19 Temmuz, 

2013. 

Knowles, Ronald. (2001). “Pinter and Twentieth-Century Drama.” Raby, Peter (Ed). 

The Cambridge Companion to Harold Pinter (s. 73-86). Cambridge: 

Cambridge University Press. 



360 
 

Kott, J. (1984). “Ionesco or a Pregnant Death.” Theater of Essence (s. 97-116). 

Chicago: Northwestern University Press.  

Kramer, Kenneth. (1988). The Sacred Art of Dying: How the World Religions 

Understand Death. New York: Paulist Press.  

Kumar, Sanjay. (1996). “Communication Through Silences and Pauses in Pinter’s 

Plays.” Bhatnagar, E. M. K. (Ed.). Twentieth Century Literature in English 

(s.135-145). New York: Atlantic Publishers. 

Kuritz, Paul. (1988). The Making of Theatre History. London: Forum. 

Lahav, R. and Tillmanns, M. D. V. (1995). Essays on Philosophical Counseling. 

Lancaster: University Press of America. 

Lambrou, M. ve Stockwell, P. (Ed.). (2010). Contemporary Stylistics. London: 

Continuum International Publishing Group. 

Lamont, Rosette C. (1993). Ionesco’s Imperatives: The Politics of Culture. 

Michigan: University of Michigan Press. 

Lemert, C. (2006). Durkheim’s Ghosts: Cultural Logics and Social Things. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Lesser, Simon O. (1972). “Reflections on Pinter’s “The Birthday Party.”’ 

Contemporary Literature, 13 (1), 34-43. Web. 19 Temmuz, 2013. 

Liebsch, Burkhard. (2013). “What does (Not) count as Violence: On the State of 

Recent Debates About the Inner Connection Between Language and 

Violence.” Human Studies, 36(1), 7-24. Web. 19 Temmuz, 2013. 



361 
 

Lowe, Valerie. (1998). “‘Unhappy’ Confessions in The Crucible.” Culpeper, J., 

Short, M. ve Verdonk, P. (Ed.), Exploring the Language of Drama: From 

Text to Context (s. 128-141). London: Routledge.    

Luyat, Anne. (2009). “The First Last Look in the Shadows: Pinter and the 

Pinteresque.” Brewer, Mary F. (Ed.), Harold Pinter’s The Dumb Waiter 

(s.230-246). Amsterdam: Ropodi Press.    

Malkin, J. R. (1992). Verbal Violence in Contemporary Drama: From Handke to 

Shepard. Cambridge: Cambridge University Press. 

Mandala, S. (2007). Twentieth-Century Drama Dialogue as Ordinary Talk: Speaking 

Between the Lines. Edinburgh: Ashgate Publishing. 

McMullan, A. (1993). Theatre on Trial: Samuel Beckett’s Later Drama. London: 

Routledge. 

Misra, Chittaranjan. (1992). Harold Pinter: The Dramatist. New Delhi: Creative 

Publishers. 

Mommsen, Theodor. (1871). The History of Rome. (William P., Dickson, Çevirmen). 

NewYork: Scribner Publishing. 

Mondreanu, Simona. (2011). “A Different Approach to the ‘Theater of the Absurd’ 

with Special Reference to Eugène Ionesco.” Cultura. International Journal of 

Philosophy of Culture and Axiology, 8 (1), 171-186. Web. 26 Mart, 2013.  

Nørgaard, N., Busse, B. ve Montoro, R. (2010).Key Terms in Stylistics. London: 

Continuum International Publishing. 



362 
 

Norrish, P. (1988). New Tragedy and Comedy in France, 1945-1970. Totowa, New 

Jersey: Barnes & Noble Books. 

Oliver, William I. (1963). “Between Absurdity and the Playwright.” Educational 

Theatre Journal, 15(3), 224-235. Web. 15 Kasım, 2013. 

Oreglia, Giacomo (1973). The Commedia Dell’ Arte. (Edwards F., Lovett, 

Çevirmen). Rome: Taylor & Francis Publishing. 

Ousby, Ian. (1993). The Cambridge Guide to Literature in English. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Paulesc, Julieta C. (2011). “‘The Lesson’ of the Phallic Submission: Feminine 

Voices and Sexual Dynamics in Eugène Ionesco’s Play.” Economics, 

Management, and Financial Markets, 6(2), 619-624.Web. 15 Kasım, 2013. 

Pattie, D. (2012). Samuel Beckett. New York: Routledge Publishing. 

Pavis, P. ve Shantz, C. (1998). Dictionary of the Theatre: Terms, Concepts, and 

Analysis. Toronto: University of Toronto Press. 

Pinter, Harold. (1958). “A Letter to Peter Wood.”  Scott, Michael (Ed). (1986), 

Harold Pinter: The Birthday Party, The Caretaker, The Homecoming (s. 79-

82). Hong Kong: Macmillan. 

Pinter, Harold. (1991). The Birthday Party. London: Faber and Faber Publishing.   

Pinter, Harold. (1996a). Harold Pinter: Plays 1. London: Faber and Faber 

Publishing.  

Pinter, Harold. (1996b). Harold Pinter: Plays 2. London: Faber and Faber 



363 
 

Publishing. 

Pinter, Harold. (2009). Various Voices: Sixty Years of Prose, Poetry, Politics 1948-

2008. London: Faber and Faber Publishing.  

Prentice, P. (2000). The Pinter Ethic: The Erotic Aesthetic. New York: Routledge 

Publishing. 

Pronko, L. C. (1962). Avant-garde: The Experimental Theater in France. California: 

University of California Press. 

Rahimipoor, Saeid. (2011). “The Ambiguity of Self & Identity in Pinter’s Comedy of 

Menace.” European Journal of Scientific Research, 58 (4), 593-598. Web. 19 

Temmuz, 2013. 

Roşca, Alina-Elena. (2009). “Multi-levelled Representations of Power in Harold 

Pinter’s Plays.” Gas University of Ploiesti Bulletin, 61 (2), 91-98. Web. 14 

Mart, 2013. 

Rozik, Eli. (2005). The Roots of Theatre: Rethinking Ritual and Other Theories of 

Origin. Iowa: University of Iowa Press. 

Rozik, E. (2009). Fictional Thinking: A Poetics and Rhetoric of Fictional Creativity 

in Theatre. Sussex: Sussex Academic Press. 

Rush, D. (2005). Student Guide to Play Analysis. New York: SIU Press. 

Saddik, A. J. (2007). Contemporary American Drama. Edinburgh: Edinburgh  

 University Press. 

Sakellaridou, Elizabeth. (1988). Pinter’s Female Portraits: A Study of Female  



364 
 

 Characters in the Plays of Harold Pinter. Hong Kong: Macmillan. 

Sartre, Jean-Paul. (1989). No Exit and Three Other Plays.  New York: Vintage  

 International Publishing. 

Schechner, Richard. (1963). “The Inner and the Outer Reality.” The Tulane Drama  

 Review, 7(3), 187-217. Web. 15 Kasım, 2013. 

Schuttle, Ofelia. (1986). “Nietzsche’s Critique of Metaphysics.” Beyond Nihilism:  

 Nietzsche without Mask (s. 38-56). USA: The University of Chicago Press.  

Shakespeare, W. (Ed.). (1996). The Complete Works of William Shakespeare. 

 Hertfordshire: The Shakespeare Head Press, Wordsworth Editions. 

Shaw, Marc E. (2009). “Unpacking the Pinteresque in The Dumb Waiter and  

Beyond.” Brewer, Mary F. (Ed.), Harold Pinter’s Dumb Waiter (s. 211-230). 

Netherlands: Ropodi Press.   

Short, Mick. (1996). Exploring the Language of Poems, Plays, and Prose. London:  

 Longman.  

Short, Mick. (1998). “From Dramatic Text to Dramatic Performance.” Culpeper, J., 

Short, M. ve Verdonk, P. (Ed.), Exploring the Language of Drama: From 

Text to Context (s. 6-18). London: Routledge.   

Silverstein, Marc. (1993). Harold Pinter and The Language of Cultural Power. USA: 

Associated University Presses.   

Simpson, P. (1997). Language Through Literature: An Introduction. London ve New 

York: Routledge. 



365 
 

Simpson, P. (2004). Stylistics: A Resource Book for Students. London: Routledge. 

Stade, G. ve Karbiener, K. (2009). Encyclopedia of British Writers, 1800 to Present. 

New York: Infobase Publishing. 

Storm, William. (2011). Irony and the Modern Theatre. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Taylor-Batty, Juliette. (2007). “Imperfect Mastery: The Failure of Grammar in 

Beckett’s ‘L’Innommable.’” Journal of Modern Literature, 30(2), 163-179. 

Web. 12 Mart, 2013. 

Taylor, Charles. (1984). “Foucault on Freedom and Truth.” Political Theory, 12(2), 

152-183. Web. 19 Temmuz, 2013. 

Tener, Robert L. (1977). “These Places, This Private Landscape: First Suggestions 

for a Topological Approach to Ionesco’s Bérenger Plays.” Papers on 

Language &Literature, 13(4), 391-400. Web. 13 Kasım, 2013. 

The Holy Bible: King James Version. (1991). United States: Ivy Books.  

Thornborrow, J. ve Wareing, Shân. (1998).Patterns in Language: An Introduction to 

Language and Literary Style. London: Routledge. 

Torrance, Robert M. (2003). “Modes of Being and Time in the World of Godot.” 

Modern Language Quarterly: A Journal of Literary History, 28 (1), 77-95. 

Web. 19 Nisan, 2013. 

Verdonk, P. (2002). Stylistics. Oxford: Oxford University Press. 

Walker, Craig Stewart. (1997). “Three Tutorial Plays: The Lesson, The Prince of 



366 
 

Naples, and Oleanna.” Modern Drama, 40(1), 149-162. Web. 13 Kasım, 

2013.  

Watson, Donald. (1958). “Retrospect.” Eugène Ionesco, Amédée (s. ix-2). New York: 

Grove Press. 

White, K. (2009). Beckett and Decay. Birmingham: Continuum International 

Publishing Group. 

Worth, K. (2001). Samuel Beckett’s Theatre: Life Journeys. Oxford: Oxford 

University Press. 

Yüksel, Ayşegül. (2006). Samuel Beckett Tiyatrosu. İstanbul: Dünya Kitapları.  


