
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SOSYOLOJİK AÇIDAN MEVLÂNA'NIN ÖLÜM 

OLGUSUNA YAKLAŞIMI  

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

                   DANIŞMAN                                          HAZIRLAYAN 

         Yrd. Doç. Dr. Dilek ER                                    Pelin BUDAK 

 

 

         ELAZIĞ-2014 

 

 

 



II 
  

ÖZET 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Sosyolojik Açıdan Mevlâna'nın Ölüm Olgusuna Yaklaşımı  

 

Pelin Budak 

 

Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

Genel Sosyoloji ve Metodoloji Bilim Dalı 

ELAZIĞ-2014, Sayfa: VI+157 

 
 

 Ölüm, birçok düşünür ve çeşitli disiplinler tarafından ele alınan bir olgudur. 

Ölüm olgusu, toplumsal ve kültürel yapı ve/veya yapılara göre farklı anlamlar içerir. 

Sözgelimi, geleneksel toplumlar 'ölüm' ile içli dışlı iken; modern toplumlarda ölüm, en 

önemli korku unsurlarından birisi olarak değerlendirilmiş ve ötelenmiştir. Postmodern 

dönemdeki toplumsal yapı içerisinde ise ölüm, üstesinden gelinmeye çalışılan bir husus 

gibi değerlendirilmiştir. Bu amaçla bu dönemde 'ölüm', tüketici bedenin oluşumunda 

önemli bir faktör olmuştur. Bu dönemde ölümsüzlüğe ulaşmak ve yaşlanmayı 

geciktirmek için sağlık, beslenme ve estetik gibi alanlar önem kazanmıştır. Toplumların 

tarihsel süreç içerisindeki değişimine göre farklı anlamlar kazanan ölüm olgusu, bu olgu 

üzerindeki değerlendirmelerde bulunan düşünürlere göre de farklı anlamlar 

içermektedir. 

 Ölüm olgusu üzerinde değerlendirmelerde bulunan ve yaşadığı topluma bu 

değerlendirmeleriyle yön veren düşünürlerden birisi Mevlâna'dır. Mevlâna'nın ölüm 

olgusuna ilişkin yaklaşımı, aynı zamanda bu çalışmanın temasını oluşturmaktadır. 

Mevlâna'ya göre ölüm, özlemin bittiği kavuşmanın başladığı 'an'dır. Modern zamanın 

içini boşalttığı kavramlardan biri olan ölüm olgusuna Mevlâna pozitif bir anlam yüküyle 

yaklaşır. Mevlâna için 'ölüm' yokluk, tükeniş ve bitiş değil, aksine bu dünya da ruhun 

bedene mahkum hapis hayatının sona ermesi ve hürriyetine kavuşmasıdır. Bu açıdan 

Mevlâna çağlar ötesinden günümüzü aydınlatacak bir bakış açısı sunar.  

Anahtar kavramlar: Ölüm, modernite ve ölüm, postmodernite ve ölüm, Mevlâna'ya 

göre ölüm, varlık-yokluk, ölüm korkusu 



III 
  

ABSTRACT 
 

Master Thesis 

 

Sociological Perspective Mevlâna's Death Phenomenon Approach 

 

Pelin Budak 

 

The University Of Fırat 

The Institute Of Social Science 

The Department Of Sociology 

ELAZIĞ-2014, Page: VI+157 

 

 Death is a phenomenon that has been studied by many thinkers and various 

disciplines. The phenomenon of death involves different meanings according to the 

social and cultural structure and / or structures. For instance, while traditional societies 

are intimate with 'death'; in modern society the death has been evaluated one of the most 

important factors of fear and it has been postponed. In the postmodern era, the death 

within the social structure has been evaluated as a matter to overcome. For this purpose, 

in this era the 'death' in the formation of consumer body has been an important factor. In 

this period, to reach immortality and to delay aging the fields as health, nutrition and 

aesthetics come into prominence. The phenomenon of death which gains different 

meanings according to the historical process of change within society, also have 

different meanings according to the thinkers that make evaluations about this 

phenomenon. 

Mevlana is one of the tinkers that make assessments about death and give 

directions to the society about those assessments. At the same time, Mevlana’s approach 

about the phenomenon of death constitutes the theme of this study. The death according 

to Mevlana is the end of missing and the moment of beginning to coming together. The 

phenomenon of death is the notion that modern times empty but Mevalana approached 

with a sense of positive charge. For Mevlana, “death” is not non-existence, exhaustion 

and ending; conversely in this world it is the end of imprisonment of soul to the body 

and attains freedom. From this point Mevlana’s viewpoint ages beyond to illuminate 

today’s. 

 

Key words: Death, modernity and death, postmodernity and death, According to the 

death of Mevlana, existence/non-exisyence, fear of death 

 

 



IV 
  

İÇİNDEKİLER 

  

ÖZET .............................................................................................................................. II 

ABSTRACT ................................................................................................................... III 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. IV 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... VI 

BİRİNCİ BÖLÜM 

   1. GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ............................................................................................. 7 

1.2. Araştırmanın Amacı Ve Yöntemi .......................................................................... 9 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. ÖLÜM KAVRAMI VE MULTİDİSİPLİNER YAKLAŞIMLAR AÇISINDAN 

ÖLÜM OLGUSU…………………………………………………………………...…11 

2.1. Ölüm Kavramı ...................................................................................................... 11 

2.1.1. Klinik Ölüm ................................................................................................... 16 

2.1.2. Biyolojik Ölüm .............................................................................................. 17 

2.1.3. Ruhsal Ölüm .................................................................................................. 20 

2.1.4. Toplumsal Ölüm ............................................................................................ 20 

2.1.5. Yalancı Ölüm ................................................................................................. 25 

2.1.6. Hukuk Açısından Ölüm ................................................................................. 26 

2.1.7. Doğal ve Doğal Olmayan Ölüm .................................................................... 27 

2.2. Felsefe Tarihinde Ölüm........................................................................................ 29 

2.3. Psikoloji Bilimine Göre Ölüm ............................................................................. 40 

2.4. Ölüm Olgusuna İlişkin Bazı Sosyolojik Yaklaşımlar .......................................... 43 

2.4.1. Çatışmacı (Marksist) Yaklaşım Açısından Ölüm .......................................... 43 

2.4.2. Yapısal İşlevselci Yaklaşım Açısından Ölüm ............................................... 47 

2.4.3. Sembolik Etkileşimci Yaklaşım Açısından Ölüm ......................................... 51 



V 
  

2.4.4. Dramaturjik Yaklaşım Açısından Ölüm ........................................................ 55 

2.4.5. Fenomenolojik Yaklaşım Açısından Ölüm .................................................... 58 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. TARİHSEL SÜREÇ İÇERİSİNDE ÖLÜMÜN TOPLUMSAL KURULUŞU…61 

3.1. Pre-Geleneksel Toplumlarda Ölüm Algısı ........................................................... 61 

3.2. Geleneksel Toplumlarda Ölüm Algısı ................................................................. 65 

3.3. Modern Toplumlarda Ölüm Algısı....................................................................... 71 

3.4. Postmodernite ve Ölüm Algılayışı Üzerine ......................................................... 87 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. MEVLÂNA'DA ÖLÜM OLGUSU………………………………………..……..102 

4.1. Mevlâna'da Beden-Ruh İlişkisi ve Dünya Algısı ............................................... 102 

4.2. Mevlâna'nın Ölüm Olgusuna İlişkin Görüşleri .................................................. 106 

4.3. Varlık-Yokluk İlişkisi Bağlamında Ölüm Olgusu ............................................. 117 

4.4. Mevlâna'ya Göre Tabiî ve İradi Ölüm Kavramları ............................................ 120 

4.4.1. Tabiî (doğal/biyolojik) ölüm ....................................................................... 121 

4.4.2. İradi ölüm .................................................................................................... 124 

4.5. Mevlâna'ya Göre Ölüm Korkusu ve Çaresi ....................................................... 127 

4.6. Bazı İslam Filozoflarına Göre Ölüm Bahsi ........................................................ 133 

4.7. Mevlâna'nın Ölüm Bahsi Üzerine Bir Üçlü: Nietzsche, Eflâtun ve Goethe ...... 136 

5. SONUÇ .................................................................................................................... 143 

6. KAYNAKÇA ........................................................................................................... 151 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 157 

 

 

 

 



VI 
  

ÖNSÖZ 

 Sona erme, yok olma, tükenme gibi anlamlara gelen ölüm olgusuna ilişkin çeşitli 

tanımlamalar getirilmiştir. Ölüm ile ilgili farklı tanımlamaların olması onun bir anlamda 

taşıdığı öznel anlam ifadelerinden doğmaktadır. Bundan dolayıdır ki Heidegger "Herkes 

kendi ölümünü ölür" derken tam da bu noktaya temas etmektedir. Ölüm olgusu 

bireylerin duygu durumlarında bir kaygı ve korku uyandırdığı için psikolojinin, 

düşüncenin gelişimi için önemli bir ilerleme aracı olduğu için felsefenin, farklı 

inançların ritüellerini taşıyıp toplumsal hayatta yer edindiği için dinin ve toplumsal 

hayat içinde insanlar için bir değer yargısı taşıyıp, kültürel dokular içinde ona belli bir 

anlamda yüklendiğinden dolayı da sosyolojinin konusu olmuştur. 

 Ölüm konusuna ilişkin düşünceler, her çağda ona yüklenen anlam içerikleri 

bakımından hiçbir zaman basit bir değerlendirilmeye tabi olmamıştır. Gelenekselden 

modern ve postmoderne değin toplumsal süreç içinde ölümün algılayış şekli ve ona 

yüklenen anlamlar değişime uğramıştır. Bu algılama içinde ölüm hakkında onun 

olumlanmasına yönelik en güzel anlatımları da Mevlâna'da bulmaktayız. Mevlâna 

çağlar ötesinden günümüze ışık tutan görüşleriyle ölüm hakkında da onun korkunç ya 

da felaket olarak algılanmasına karşın onu bir kurtuluş ve hürriyet meşalesi olarak 

değerlendirir. Ölümle ilgili tasavvurunu kolaylaştıran çeşitli metaforik anlatımlarla 

ölüme ilişkin önemli açıklamalarda bulunur. Bu yüzden Mevlâna'nın ölüm hakkındaki 

görüşleri günümüz dünyasında farklı bir bakış açısı oluşturabileceğinden önem arz 

etmektedir. Mevlâna'nın evrensel bir vizyona sahip olması ve Batı literatüründe de 

adının zikredilmesi Mevlâna'nın ayrıca bu konuda seçilmiş olmasında etkili olmuştur. 

 Ölüm konusunun çeşitli tanımlamalar içermesi ve değişen toplumsal yapıdan 

etkilenerek değişime uğraması onun çalışılma konusu olarak birtakım güçlükleri de 

beraberinde getirmektedir. Bu güçlükleri aşma konusunda çalışmamda emeği geçen çok 

değerli danışman hocam Sayın Yrd. Doç. Dr. Dilek ER'e saygılarımı ve teşekkürlerimi 

sunarım. Aynı şekilde fikirleriyle çalışmamda yönümü bulmamı sağlayan hocam Sayın 

Yrd. Doç. Dr. Ayşe MERMUTLU'ya, hiçbir zaman yardımlarını benden esirgemeyen 

sevgili aileme ve varlıklarıyla desteklerini her zaman hissettiren yakın dostlarıma 

minnettarlığımı bir borç bilirim. 

ELAZIĞ-2014                                                                                         PELİN BUDAK



BİRİNCİ BÖLÜM 

1. GİRİŞ 

 Ölüm kavramına ilişkin gerçeklik vurgusunu, onun çeşitli disiplinler tarafından 

değerlendirilmeye layık görülmesinden de anlayabiliriz. Bu yüzdendir ki ölüm üzerinde 

durulması gereken önemli bir olgu olma özelliğine sahiptir. Arapçada "mevt", 

İngilizcede "death", Fransızcada "mort", Almancada "tod" kelimeleriyle ifade edilen 

ölüm terimi, Türk Dil Kurumu'nun Türkçe Sözlüğünde "bir insan, bir hayvan ya da 

bitkide yaşamın tam ve kesin olarak sona ermesi" olarak tanımlanmaktadır. Genel 

olarak sona erme, tükenme, yok olma, sönme gibi anlamlara gelen ölüm olgusu diğer 

yandan çeşitli sınıflandırmalar nedeniyle farklı ölüm ritüellerine sahip bir nitelik 

taşımaktadır.  

 Çeşitli düşünürler tarafından birtakım izahlarla tanımlanmaya çalışılan ölüm 

kavramı bu farklı tanımlamalar nedeniyle ifadesi karışık bir hal almıştır. Ölüm 

konusunda fikirler ileri süren düşünürlerin konu hakkındaki görüşlerini okuduğumuzda 

ölüm olgusunun tarifini yapmaya çalışmanın zorluğuyla ve onun öznel anlamına dair 

açıklamalarıyla karşılaşırız. Bunu kimi düşünürlerin ifadelerinden de rahatça 

anlayabilmekteyiz. Ölüm içeriği, genellikle "düşünülemez, açıklanamaz, kavramsal 

olarak tanımlanamaz niteliktedir" şeklinde ifade edilmiştir. Ölüm bu nedenle kavram 

olarak rölativist ve karmakarışıktır.  

 Ölümün basit bir olgu olmadığı birçok disiplin tarafından konu edilmiş, birçok 

düşünür tarafından üzerinde durulup fikirler ileri sürülmüş, hem birey hem de 

toplumlar/kültürler için anlam yüklü ve çeşitli ölüm türlerinden bahsediliyor olmasından 

da anlayabiliriz. Bundan dolayıdır ki ölümle ilgili çeşitli sınıflandırmalar yapılmıştır. 

Bunlar klinik, biyolojik, ruhsal, toplumsal, yalancı, hukuki, doğal ve doğal olmayan 

ölüm türleri şeklindedir. Bu çalışma içerisinde belirtilen bu sınıflandırmalara ilişkin 

açıklamalara ayrıntılı bir şekilde yer verilmiştir.  

 İnsan ile ilgili olan her şey birçok disiplinin dikkat alanına girmektedir. Bu 

sebeple ölüm de birçok disiplinin ilgi konusu olmuştur. Felsefe tarihine baktığımızda 

filozofların ölüm ile ilgili farklı görüşler ileri sürdüklerini görmekteyiz. Bazı filozoflar 

ölümü düşüncenin gelişimi için önemli bir araç, bazıları onun bir felaket, bazıları ise 



2 
  

 

hakiki bir gerçek olduğunu söylemişlerdir. Psikoloji bilimi ise daha çok insan 

davranışları ile ilgilendiği için ölümle ilgili olarak sınırlı bir alana sahiptir. Ancak yine 

de Freud, Nietzsche gibi düşünürlerin ölüm hakkındaki fikirlerini bu perspektifte 

görebilmekteyiz. Yine sosyolojik bağlamda da incelenen ölüm olgusunun niçin ve 

neden sosyal bir olgu olduğuna dair açıklamalar da bu çalışmanın konusunu 

oluşturmaktadır. Bundan ötürü ölüm olgusu ile ilişkili bazı sosyolojik yaklaşımlar 

çerçevesinden konuya yaklaşılarak sosyolojik boyutuyla ölüm olgusu değerlendirilmeye 

çalışılmıştır. 

 Ölümün pre-geleneksel, geleneksel ve modern dönemlerdeki değişime uğramış 

algılama ve uygulama şekilleri üzerinde durulmuştur. Bununla birlikte postmodern çağ 

denilen zaman içinde ölümün nasıl algılanıyor olduğu da yine bu bölüm de yer 

almaktadır. Gelenekselden moderne, buradan da postmodern topluma doğru gidildikçe 

ölümün kamusallıktan bireyselliğe doğru bir değişim geçirdiği savunulur. Geleneksel 

toplumda ölüm "kamusaldır". Modern hayatta ölüm uzmanlarca yönlendirilir. 

Postmodernitede ise "özel"dir. Pre-gelenekseller de ölüm ve yaşam iç içedir ve ölüm bir 

aşama olarak görülüp, o doğaüstü güçlerle ilişkilendirilmektedir. Bu nedenle büyü 

özellikle bu noktada önemli bir yere sahiptir. Geleneksel insan, öleceğini sezdiğinde ona 

karşı bir direnme ve reddetme tutumu içine girmez, gerekli hazırlıkları yaparak ailesi 

içinde, sevenlerinin, sevdiklerinin yanında can verirdi. Geleneksel toplumlarda insanın 

en büyük korkusu, yalnız başına ölmekti. Ölüme karşı çıkılmaz, ona direnilmezdi. 

Modern zamanlarla birlikte ölüm, toplumsal ve doğal bir olay olmaktan çıktı. Can 

çekişen, ölmekte olan birisinin yanında olmak, ölünün yanında durmak, cenazeyi 

beklemek, uzun süren taziyeler hemen hiç kimsenin istemediği şeyler haline geldi. 

Modern zaman da ölüm bilinci değişti. Tıbbi gelişmeler insana "ölümsüzlük" fikrini 

aşıladı. Bundan ötürü de Bauman'a göre modernite de ölümlülük postmodernite de ise 

ölümsüzlük yapısöküme uğramıştır. Bu da bizi kapitalizmin karşısına aldığı ölüm 

olgusu ile olan savaşında acaba Mevlâna gibi bir yaklaşımla ölümü kucaklayan yeni bir 

toplumsal özne üretilebilinir mi şeklindeki bir düşünceye yöneltmektedir. İşte buradan 

hareketle Mevlâna bakış açısıyla ölümü öteleyen ve onu olumsuzlayan anlayışın 

karşısına alternatif bir vizyon olarak "ölümlü özne"nin çıkarılıp çıkarılamayacağını 

sorgulamaktır. Belki de bu kapitalizmin ertelemeye veya kendi çıkarlarına kullanmaya 

çalıştığı ölümü, yeniden aşkın bir uğrakla kapitalizmin karşısına çıkarmaya çalışmaktır. 



3 
  

 

Bunun için de ölüm aşkın bir uğrak olarak yaşama konumlandırılıp böylece yeni bir 

toplumsal özneden bahsetmeye çalışmanın mümkün olup olmayacağı Mevlâna'nın 

ölüme ilişkin bakış açısıyla irdelenmeye çalışılmaktadır. 

 Bununla birlikte çalışmamızın asıl konusunu oluşturan Mevlâna'nın ölüm 

olgusuna ilişkin değerlendirmeleri ve bu değerlendirmelerin sosyolojik olarak izahı yer 

almaktadır. Değişen ve dönüşmeye başlayan toplumlarla birlikte kültürler ve inanılan 

ritüellerde değişmeye başlamaktadır. Bu değişim rüzgarında çağlar ötesine uzanan 

Mevlâna ve onun görüşleri özellikle tutunacak bir dal görevini üstlenmektedir 

diyebiliriz. Mevlâna aradığımız sorulara hem cevap vermekte hem de çözüm yollarını 

sunmaktadır. Onun üzerinde durduğu konulardan biri de ölüm olgusudur. O ölüm 

olgusunu anlatırken özellikle çeşitli metaforlar kullanır. Bilindiği gibi ölüm denilince 

onun hakkında herhangi bir tasavvurda bulunmak pek de kolay olmamaktadır. Mevlâna 

işte bu noktada ölüm olgusuna ilişkin yaptığı benzetmelerle olayı anlamlandırabilmeyi 

başarmıştır diyebiliriz.  

 Çoğu zaman çeşitli filozof ve düşünürlerin de üzerinde durduğu ölüm olgusu 

aslında yanıtlanması güç bir soru olmuştur. Bu güç problemin açıklığa kavuşturulması 

aslında bir dizi ilerlemenin başlangıcıdır. Öyle ki Karl Jaspers bunun için "Felsefe 

yapmak ölmeyi öğrenmektir" demiştir. Ölüm çoğu zaman olumsuz bir algı 

oluşturmaktadır. Yokluk, hiçlik gibi birtakım boş ve anlamsız ne olacağı belirsiz 

adlandırmalarla anılmıştır. Ölümün bu olumsuz algılarına karşın Mevlâna ise ölümü 

varlık-yokluk bağlamında bir olarak ele alan görüşler ileri sürmektedir. Ona göre ölüm 

yokluk değil, aslında var olmanın ilk basamağıdır. Bu açıdan Mevlâna ölümü olumlayan 

izahlar sunmaktadır. 

 Birçok düşünür, insanların ölümlülüğünün onlara başka hiçbir şeyin vermediği 

kadar meydan okuduğu ve sıkıntı verdiğini öne sürerek, ölümün benzersiz felaket 

karakteri üzerinde durmuşlardır. Heidegger, Sartre, Camus ve Ernest Becker ölümlüğü 

belki de en derin ve en üzücü kaygımız olarak öne sürmüşlerdir. Ölümü her yerde hazır 

ve nazır bir gölge olarak görme eğilimindedirler; ölüm varoluşumuzu karartır ve 

yarattığı sürekli tehdit o denli dayanılmazdır ki, onu kaçınılmaz olarak bastırmaya 

yöneliriz. Kişinin kendi ölümlülüğü tam anlamıyla kabullenmesinin, tabi eğer bu 

olanaklıysa, son derece güç ve ender gerçekleşen bir şey olduğunu düşünürler. Yine de, 

bu kabullenmenin kendine özgü bir tarzda çok ağır bir yaşam koşulu olduğunu ve 



4 
  

 

gerçekleştirmeyi başaran kişide derin ve geriye döndürülemez bir dönüşüm yarattığını 

öne sürerler  (Malpas, Solomon, 2006). Bu düşünürlere göre ölüm bir felaket ve 

uzlaşılamaz bir olgudur. Böyle olunca hayata karşı ölüm olumsuz bir konumda yer 

almaktadır. Bazı hazcı söylemlerde hayatın olumlanmasına karşın ölümün inkarı, 

yokluk olarak adlandırdıkları ölümü aslında bir yok sayma girişimidir. Yalom vb. gibi 

düşünen düşünürler için ölümün kendisi düşünülmediği ve yok sayıldığı müddetçe o ve 

ona ait bütün korku ve sorular bu hayatın dışına ötelenecek ve daha iyi bir hayat 

sürülecektir. Bu da hayatın olumlanmasına karşı ölümün olumsuzlanarak anlamını 

yitirmesidir. 

 Bunlardan hareketle Mevlâna'nın ölüme nasıl bir anlam yükleyip ve ölümü nasıl 

ele aldığına işte tam da bu noktadan bakmakta fayda var. Modern hayatın yapısöküme 

uğrattığı ölümlülük kavramına karşın Mevlâna hem hayatın hem de ölümün 

olumlamasını yaparak artı bir değer yükler. Yer yer dünyaya ilişkin kimi olumsuz 

benzetme ve nitelendirmelerde bulunsa da O, buna insanın dünya karşısında ona 

mahkum bir köle olmaması için vurgu yapmaktadır. Her ne kadar dünya-ahiret ve 

beden-ruh dengesi kurulmaya çalışılsa da ancak Mevlâna'nın coşkun anlatımında 

kullandığı dilin de etkisiyle özellikle bedenle ilgili görüşleri, beden-ruh karşıtlığı olarak 

algılanmaya son derece müsaittir. İnsanların ölüme yüklediği olumsuz anlamlar belki de 

Mevlâna ve diğer mutasavvıflarda karşıt bir tepkiye de dönüşmüş olabilir. Bu nedenle 

Mevlâna'ya göre ölüm, ıstırap dünyasından kurtularak ruhun asıl vatanına dönmesidir. 

Mevlâna'nın ölüm anlayışı, onun Tanrı, kâinat, insan, ruh, hayat ve devir hakkındaki 

görüşlerinden ayrılmaz bir husustur. Ölüm olgusu Ona göre çok doğal bir olgudur. 

Sallanan bir dişin düşmesi kadar doğaldır. Bu doğallığa bakınca gelenekselliği terk 

etmiş modernleşen toplumda ölümünde doğal bir olay olmaktan çıktığını 

görebilmekteyiz. Özellikle kurumsallaşan bir toplumla birlikte ölümde kurumsallaşarak 

farklı bir boyut almıştır. Ölüm hakkında az düşünülür, az konuşulur olmuştur. 

Mezarlıkların bile standartlaştırılıp toplu yaşama yerlerinden uzağa ötelenmesiyle 

beraber ölüm, kapitalist sistemde kendisinden de yararlanılan bir kâr olgusu olmaya 

başlandığını da görebilmekteyiz. "Diriden değil ölüden kazandıran" bu sistem aslında 

ölümü daha da öteler hale getirmektedir. Bu tüketici, nihilist ve kapitalist düzen 

karşısına Mevlâna "ölümlü özne" vizyonuyla hayata dahil olan ölüm nosyonunu yükler. 

Böylece kapitalist düzenin karşısına Mevlâna'da ölümü ümit eden, buna göre 



5 
  

 

eylemlerde bulunan ve bunların da sorumluluğunu üstlenen bir toplumsal öznenin 

çıkarıldığını görebilmekteyiz.  

 Bu söylemlere rağmen Mevlâna'da onun aşk anlayışıyla anlatabileceğimiz ölüm 

anlayışını O şöyle dile getirir: "Ölümümden sonra mezarımı yerde aramayınız. Bizim 

mezarımız, âriflerin gönüllerindedir." Ölüm Onun için Sevgiliye kavuşmadır. "Herkes 

ayrılıktan bahsetti bense vuslattan" diyerek ölümü arzulanan pek tabii bir konumda dile 

getirir. Ölüm, Ona göre hakikatte ölümsüzlüktür. Çünkü hiçlik ya da yokluk varolmaktır 

aslında. Yokluk, bir hiç, bir karanlık değil, varlığın var olma mekanıdır.  

 Mesnevi'nin beyitlerinde durum metaforlarla daha anlaşılır kılınır: "Sonra yine 

yeni baştan yokluktan baş gösterirler de anadan doğma kör değilsen gör derler. Sen de 

bu suretle bil ki yoklukta güneşler vardır. Kardeş, yoklukta varlık nasıl olur? Zıt, zıddın 

içine nasıl girer, sığışır? "Ölüden diri çıkarır" hükmünü bil. Yokluk ibadet edenlerin 

ümididir." (Çiçek, 2003: 299-300). Bu nedenle ölümden sonra bir hayatın var olduğuna 

inananlar için ölüm bir son değil bir başlangıçtır. Ölüm yok olup gitmek değil "şeker 

kamışının şekere dönüşmesidir." Ölüm korkusuna dair yapılan bugünkü bütün 

söylemlere Mevlâna ölümden korkmak aslında kişinin kendisinden korkmasıdır diyerek 

ölümün herkese kendi renginde olduğunu söyler. Ölümden korkmamanın yolu da imanî 

bir olgunlaşmadır, der. 

 Aslında, insan öleceğinin korkusuna kapılıyor ve panikliyorsa, gerçekleri 

görmüyor ve bedenini, çevresini, servetini seviyor demektir. Zaten bedenini seven; 

gücü, maddeyi ve alışkanlıklarını seviyor demektir. Bu durumu Mevlâna ne kadar güzel 

belirtmiş: "Bu alem oyun yeridir, ölüm de gece. Geri döner gidersin; fakat kese bomboş, 

sen de yorgun argın." Ölüm de bunların terki anlamına geldiğine göre, insanın kendi 

kısır döngüsü içinde korkuya kapılmasını da olağan görmek gerekir (Benazus, 

2010:139). 

 Ölüm ile ilgili o iki tür ölümden bahseder. İradî ve tabiî/doğal ölüm. Mevlâna'da 

iradî ve doğal ölüm birbirleriyle ilişkili iki kavramdır. Ona göre, iradî ölüm, doğal ölüm 

için bir hazırlık ve bir başlangıç iken, doğal ölüm ise, ölümsüz hayat için bir başlangıç 

ve bir köprü konumundadır. İradî ölümle kişinin kendi iradesi ile bedenini şehevî 

arzulardan uzaklaştırması, yani ölmeden önce ölmesi; bir başka ifadeyle riyazet 

kastedilmekteyken; tabiî ölümle herkesin bildiği üzere bedenin kişinin istenci dışında 



6 
  

 

ölmesi anlaşılmaktadır. Yani iradî ölümle riyâzet, tabiî ölümle ruhun, hapishane kabul 

ettiği bedenden kurtuluşu kastedilmektedir.  

 Sosyolojik bağlamda çözümlenmeye çalışılan ölüm konusu derinliği, 

anlaşılmasındaki güçlülüğü, toplumsal olarak ortak bir dili ve bütünlüğü de ifade ettiği 

için ilgi ve dikkat çekici bir konu olmuştur. Bundan dolayı ölüm konusu sosyolojik 

bağlamda ele alınması gereken bir konudur ve üzerinde düşünülmesi gereken bir 

hassasiyete de sahiptir. Bu hassasiyeti bize çeşitli metaforik anlatımlarla ve anlam 

derinliğiyle sunan Mevlâna, ölüme ilişkin onu öteleyen ve inkarcı tutumlar karşısında 

bir savunma yapar. Çağlar ötesini aşıp gelen fikirleriyle bugün Mevlâna birçok konuda 

olduğu gibi ölüm konusunda da etkileyici bir isim olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
  

 

1.1. Araştırmanın Konusu 

 Kavram olarak belirsiz, rölativist ve karmakarışık olan ölüm; "klinik ölüm", 

"beyin ölümü", "biyolojik ölüm", "hücre ölümü" vs. gibi farklı farklı durumlara karşılık 

gelir. Sadece bir fiziksel olay olmakla kalmayan ölüm olgusunun doğası ve modelleri, 

toplumsal faktörler tarafından şekillendirilir. Sosyolojik açıdan pre-geleneksel 

toplumlardan evrilerek gelenekselden modern ve postmodern kültüre göre şekillenen 

"ölüm" algısı toplumsal değişmeler ve değişen hayat koşullarının da etkisi ile birlikte 

sadece tıbbi açıdan değil psikolojik, yalancı, hukuki ve sosyolojik bakımlardan da 

sınıflandırılmaktadır. Gelişen ve insan hayatına kolaylıklar sağlayan teknolojik 

yenilikler insanoğlunun en büyük korkularından biri olan ölüm karşısında anlamsızlaşıp 

değerini yitirmektedir. Süregelen yıllar boyunca ölümle başa çıkmanın yolları aransa da 

"ölümsüzlük" teorisi adına hiçbir uygulama hayata geçirilememiştir. Ölüm, insanoğlu 

için olumsuz ve ürkütücü bir olgu olarak görülmüş bu nedenle de modernleşen hayat 

tarzlarıyla birlikte gitgide insan hayatından ve düşüncesinden uzaklaşmaya ve bu süreç 

boyunca da ölüm ilkin zihinlerde gerilemeye ve silinmeye başlamıştır. 

 Modern insanın ölümü yok sayan tutumlarının, modern tıbbın yalnızca ölümü 

geciktirmeye değil, açık ya da üzeri örtük bir biçimde ölümü ortadan kaldırmaya 

çalışmasının Batı düşüncesinde kökleri vardır. Bu kökler, Eski Yunan ve Roma'daki 

bireyciliğe kadar götürülebilir. Hazcı felsefenin temsilcisi Yunanlı Epiküros, tanrıların 

ve onların egemen oldukları bir öte-dünyanın olmadığından hareketle, ölümden 

korkmak için de hiçbir şeyin bulunmadığını bildirir. Epiküros, elbette "Madem öyle, biz 

de kendimizi zevk denizine atalım" demeyecek kadar bilgedir; yaşamın amacının 

"ataraksia" dediği zihinsel dinginliğe ulaşmak olduğunu belirtir. Onun Romalı tilmizi 

Lucretius ise, "Ben varken ölüm yok, ölüm varken ben yokum. O halde ölüm benim için 

hiçbir şeydir" der. Lucretius'u izleyen filozof David Hume, ölüm döşeğinde bile yok 

olmanın kendisine hiç rahatsızlık vermediğini söyler. Bir başka Batılı filozof Spinoza, 

"Özgür bir insanın en az düşüneceği şey ölümdür ve onun bilgeliği ölüm değil yaşam 

üzerine meditasyondur" demekten kendini alıkoyamaz. Friedrich Nietzsche ise, 

"Ölümün tek iyiliği bir daha olmayacak olmasıdır" diye ferman buyurur. Batı 

düşüncesindeki bu ölüm karşıtı sızlanışlar, kanserden ölmek üzereyken Ölümün İnkârı  

adlı bir inceleme yazmaktan çekinmeyen Ernest Becker'in ve Nobel Ödüllü edebiyatçı 

Elias Canetti'nin fikirlerinde doruğa çıkar (Göka, 2010: 35-36). 



8 
  

 

  Buna karşın insanların ve toplumların yüzleşmeye korktukları ölüm olgusu 

tasavvuf ehli için ise son derece önem arz etmektedir. Türk-İslâm düşüncesinde ölüm 

konusu, diğer konular gibi ele alınmış ve işlenmiş bir konudur. Genelde düşünürlerimiz 

bu konuda, ölümün mukadder bir fenomen olduğu ve ondan korkulmaması gerektiği 

tezinde birleşmektedirler. Onlara göre ölüm kaçınılmaz son ve gerçek hakikattir. Ölüm 

olgusunu ayrılık değil de vuslat olarak kabul eden Mevlâna, bunların en önemlilerinden 

biridir. Mevlâna'nın ölüm olgusu hakkındaki düşüncesi bu tez çalışmasının da temel 

konusunu oluşturmaktadır. Ölümle aynı manaya geldiği belirtilen "yok 

oluş/yokluk/tükenme" kavramları Mevlâna'ya göre ölümün izahı değildir. Çünkü O'na 

göre ölüm "yok olma" değil, yeni bir hayata doğma ve yeni bir başlangıçtır. Hz. 

Mevlâna'da ölüm, sevgiliye kavuşmak, bir başka deyişle düğün günü anlamına 

gelmektedir. Mevlâna, "herkes ayrılıktan bahsetti, bense vuslattan" diyerek ölüm 

olgusuna farklı bir bakış açısı kazandırır. Böylece herkesin ayrılık olarak anladığı 

ölümü, Hz. Mevlâna sevgiliye kavuşmak, düğün gecesi (Şeb-i Arus) gibi metaforlar 

olarak nitelendirmiş ve öyle kabullenmiştir. Böylece Mevlâna, kavramsal olarak çeşitli 

şekillerde tanımlanan ölüm olgusuna bir başka tanımlama şeklini kazandırmıştır. Ölüme 

ilişkin çeşitli ayrımlara, Mevlâna da  "iradi" ve "tabii" ölüm şeklinde ayrım yaparak 

katkı sağlamıştır. 

 Diğer taraftan bu çalışmada, "ölüm"ü açıklamaya çalışan sosyolojik söylemlerin 

yardımıyla Mevlâna'nın ölüm algısı arasında benzer ve farklı yanlar olup olmadığı, 

konuyu ele alış şekilleri ve konuya yaklaşım temasları hususlarına da değinilmeye 

çalışılmıştır. Yine ölüme ilişkin çağdaş yaklaşımlardan biri olan "ölümün inkarı"nın 

ölümün yadsınmasına, onun tabulaştırılmasına, yaşamın dışına atılmasına ilişkin 

açıklamalarıyla; Mevlâna'nın ölüm olgusu ile ilgili ileri sürdüğü hayatla ve bireyle içli 

dışlı olan, özlemle beklenen ve var olmanın başlangıcı olarak sayılan ölüme ilişkin 

açıklamaları karşılaştırılarak analizi yapılmıştır. Ölümü şeyleştirmeye çalışan bütün 

çabalar karşısına Mevlâna ölümlü öznenin varlığını hatırlatan metaforlarıyla çıkar ve 

ölümü inkâr eden girişimlere karşın ölümü aşkın bir uğrak olarak ele alarak çağlar 

ötesinden günümüzü aydınlatacak veriler sunar. 

 Ölüm konusu sosyolojik bağlamda ele alınması gereken bir konudur ve üzerinde 

düşünülmesi gereken bir hassasiyete de sahiptir. Bu hassasiyeti bize çeşitli metaforik 

anlatımlarla ve anlam derinliğiyle sunan Mevlâna, ölüme ilişkin onu öteleyen ve inkarcı 



9 
  

 

tutumlar karşısında bir savunma yapar. Çağlar ötesini aşıp gelen fikirleriyle bugün 

Mevlâna birçok konuda olduğu gibi ölüm konusunda da etkileyici bir isim olmuştur. 

Ölüm olgusu Ona göre çok doğal bir olgudur. Sallanan dişin düşmesi kadar doğaldır. Bu 

doğallığa bakınca gelenekselliği terk etmiş modernleşen toplumda ölümünde doğal bir 

olay olmaktan çıktığını görebilmekteyiz. Özellikle kurumsallaşan bir toplumla birlikte 

ölümde kurumsallaşarak farklı bir boyut almıştır. Ölüm hakkında az düşünülür, az 

konuşulur olmuştur. Mezarlıkların bile standartlaştırılıp toplu yaşama yerlerinden uzağa 

ötelenmesiyle beraber ölüm, kapitalist sistemde kendisinden de yararlanılan bir kâr 

olgusu olmaya başlandığını da görebilmekteyiz. "Diriden değil ölüden kazandıran" bu 

sistem aslında ölümü daha da öteler hale getirmektedir. Bu tüketici, nihilist ve kapitalist 

düzen karşısına Mevlâna "ölümlü özne" vizyonuyla hayata dahil olan ölüm nosyonunu 

yükler. Böylece kapitalist düzenin karşısına Mevlâna'da ölümü ümit eden, buna göre 

eylemlerde bulunan ve bunların da sorumluluğunu üstlenen bir toplumsal öznenin 

çıkarıldığını görebilmekteyiz. Bu nedenle bu konunun özelde insan genelde toplum 

adına olan hassasiyeti ve özgünlüğünden dolayı önemli olduğu düşünülmüş ve araştırma 

konusu olarak incelenmeye çalışılmıştır. 

1.2. Araştırmanın Amacı Ve Yöntemi 

 "Sosyolojik Açıdan Mevlâna'nın Ölüm Olgusuna Yaklaşımı" adlı çalışmanın 

amacı, ölüm olgusunun kavramsal ve kuramsal olarak incelenmesi ve ölüm olgusunun 

özellikle sosyolojik bir izahını yapmaya çalışırken bunu Mevlâna'nın ölüm olgusuna 

ilişkin bakış açısını ele alarak yapmaya çalışmaktır. Ölüme ilişkin kapitalist ve tüketici 

algı ve açıklamalara karşı olarak Mevlâna'nın ölüm nosyonuyla hareket etmenin 

alternatif yeni bir toplumsal özne vizyonunu oluşturup oluşturmayacağını analiz 

etmektir. Bu vizyonla "ölümlü özne"nin aşkın bir uğrak olarak hayata müdahil olan 

ölüm olgusuyla kapitalist düzenin karşısında yer alıp alamayacağını tartışmaktır.  

 Ölüm ve ölüme ilişkin yaklaşım ve tanımlamaların neler olduğu, ölümün nasıl 

bir izahının yapılmaya çalışıldığı, çeşitli disiplinlerin ölüm olgusunu hangi yönleriyle 

ele alıp açıkladığı, geçmişten günümüze değişen toplumsal yapılanmalarla birlikte ölüm 

olgusunda da bir değişmenin meydana gelip gelmediği ve ayrıca Mevlâna'nın bakış 

açısıyla ölüm olgusunun nasıl tasvir edildiği, ölüme ilişkin izahının ve bu izahın 

sosyolojik olarak öneminin ne olduğu bu çalışmanın amaçları arasındadır.  



10 
  

 

 "Sosyolojik Açıdan Mevlâna'nın Ölüm Olgusuna Yaklaşımı" başlıklı bu çalışma, 

yeni bilgiyi üretmede kullanılacak “mevcut bilginin toplanması” na yönelik olarak 

“kuramsal bir çalışma” niteliğindedir. “Araştırılan konu hakkında diğer kişi veya 

kurumlar tarafından yazılmış, hazırlanmış veya yaratılmış çeşitli yazı, belge, yapım 

veya kalıntının toplanması ve incelenmesi” (Seyidoğlu, 1995:36) şeklinde tarif edilen 

belgesel kaynak tarama tekniği, bu çalışmanın bütününü oluşturmada bir araç olarak 

kullanılmıştır. Bu bağlamda Mevlâna’nın “Mesnevi” adlı eserinin, bu çalışmanın 

temelini teşkil eden en önemli belgesel kaynak olduğu söylenebilir. Bununla birlikte 

Mevlâna’nın “Mesnevi” sini inceleyerek söz konusu eserin içeriğiyle- özellikle 

Mevlâna’nın ölüm hakkındaki fikirleri hakkında- ilgili kişisel ve akademik nitelikte 

değerlendirme ve tespite dayanan ikincil kaynaklar da bu çalışmada kullanılan belgesel 

kaynaklardandır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



İKİNCİ BÖLÜM 

2. ÖLÜM KAVRAMI VE MULTİDİSİPLİNER YAKLAŞIMLAR AÇISINDAN 

ÖLÜM OLGUSU 

2.1. Ölüm Kavramı 

Arapçada "mevt" (hareketsizlik ve sükûnet), İngilizcede "death", Fransızcada 

"mort", Almancada "tod" kelimeleriyle ifade edilen ölüm terimi; sona erme, tükenme, 

yok olma, ortadan kalkma gibi anlamlara gelmektedir. Türk Dil Kurumu'nun Türkçe 

Sözlüğünde ölüm kavramı, "bir insan, bir hayvan ya da bitkide yaşamın tam ve kesin 

olarak sona ermesi" olarak tanımlanmaktadır (Pekergil, 2009:9). Ölüm, fert olan 

varlığın son bulmasından ibaret bir eriyiş, bir sönme, bir işini bitirme olayından çok 

fazla bir şey, ebedî bir hüsran darbesidir (Topçu, 2011:30). Canlı varlıkların 

hayatiyetlerinin son bulmasına ölüm adı verilir. Her canlının er geç duçar olacağı ve 

ondan ayrılmayan bir olayı ifâde eden bir kavramdır. Ölüm kelimesi sözlüklerde: "Bir 

şeyden kuvvetin gitmesi", "hayatın zıttı", "geçmek", "aşmak", "sönmek", "bitmek-

tükenmek", "hissiz kalmak", "derûnî uyku", "hayvani kuvvetin zevali ve ruhun cesetten 

kurtuluşu" gibi anlamlara gelmektedir (Yakıt, 2000:80).  

Yine bu beyanda ölüm ile ilgili çeşitli söylemlerde dile getirilmiştir. Ausone de 

Chancel: "Gireriz bağırırız ve işte hayat, bağırırız çıkarız ve işte ölüm" sözüyle aslında 

hayatla ölümün birbiriyle bağlantılı bir zincir ama aynı zamanda birbirleri arasında 

tersine işleyen bir süreç olduğu sonucuna varabiliriz. Çağdaş biyoloji ve Nobel mükâfatı 

sahibi François Jacob: "Genetik program, bireyin ölümünü yumurta döllenir döllenmez 

yapar" sözüyle hayatla ölümün birbirine ne kadar sıkı sıkıya bağlı ve ölümün nasıl bir 

kaçınılmaz son olduğunun vurgusunu yapar. Hattâ Montaigne'in: "Sen hasta olduğun 

için ölmüyorsun, canlı olduğun için ölüyorsun" sözünde de bu hakikat gizlidir. Hayatla 

gelen dirilik ölümle son bulmaktadır. Hastalık, kaza vb. gibi olaylar ölümün 

habercileridir. LaBruyere: "Ölüm hayatın her anında kendini hissettirir ama sadece bir 

defa gelir. Onu idrak etmek, onun acısını çekmekten daha güçtür"
 
diyerek asıl zor olan 

şeyin ölümü düşünmek ve onu anlamaya çalışmak olduğunu vurgular. Denis de 

Rougemont: "Şayet bir insan ölümü tam manasıyla düşünüyorsa, o esnada ölecektir" 

sözüyle ölüm anına yakın bir zamanda olan kişinin artık ölüm üzerine derin düşüncelere 

büründüğünden bahsettiğini söyleyebiliriz. Renard'ın: "... Ölümden en iyi bahsedecek 



12 
  

 

olan ölülerdir" sözüyle André Malraux'ın: "Ölümden ancak müzik bahsedebilir" sözü 

ölümü idrakin güçlükleri üzerinde durur ve onu insanın hayattayken tam anlamıyla 

idrak etmesinin gayr-i kabil (imkansız) bir keyfiyet olduğunu belirtir. Gerek kavram ve 

gerekse fenomen olarak bizde daima kendini hissettiren ölümü, tecrübe yoluyla 

öğrenemez ve hakkında tam bir idrake sahip olamazken acaba onu nasıl açıklayabiliriz? 

Ölümü insan zihninde bir imaj telakki eden Bacheiard'ìn şu sözüne katılmamak elde 

değil: "...ölüm sadece metaforlarla açıklanabilir" (Yakıt, 2000:82-83). Ölümü anlatmada 

çeşitli metaforik anlatımlar kullanarak ölüme ilişkin çeşitli izahlarda bulunan 

Mevlâna'ya göre ölüm nedir peki? Ölüm, ıstırap dünyasından kurtulmak, asıl vatanımıza 

dönmektir. Bu sebeple ölüm bir kurtuluştur. Ruhun beden zindanından kurtulması, ruh 

alemine dönmesi, hüsn-i mutlaka kavuşması, ölümü korkunç olmaktan çıkarmış, 

tatlılaştırmıştır (Can, 2011:19). İnsanların birçoğunun düşünmekten bile çekindiği ölüm 

olgusu, Mevlâna'da sadece fikren değil aynı zamanda ona kavuşmayı arzulayan bir 

özlem hissiyle de birliktedir. 

Ölüm hakkında ne biliyoruz, ölüm nedir? Deneyim açısından bakıldığında ölüm, 

tutum ve davranışların durması; ifadeci hareketler ve bu hareketlerin kapsadığı, onlar 

tarafından gizlenen fizyolojik hareket ya da süreçlerin durması  -ki bu hareketler 

kendini gösteren "bir şey" oluşturur, daha doğrusu kendini gösteren birisini, kendini 

göstermekten daha fazlasını yaparak, ifade eden birisini oluşturur- olarak tarif edilebilir. 

Bu ifade, göstermeden daha fazlasıdır, tezahürden daha fazlasıdır. Levinas’a göre ölüm, 

çaresiz mesafedir. Biyolojik hareketler anlam ve ifade karşısındaki bütün 

bağımlılıklarını yitirirler. Ölüm çözülmedir; cevapsızlıktır. Ölüm, ölümü önceden inkar 

eden yüzün hareketliliğinin hareketsizliğidir; söylem ile söylemin inkarı arasındaki 

mücadeledir, bu mücadelede ölüm kendi olumsuz gücünü onaylar. Ölüm hem iyileşme 

hem muktedir olamamadır; ölümün belki de olmak/olmamak alternatifi içinde 

düşünüldüğü bir başka anlam boyutunu belirten muğlaklık. Muğlaklık: muamma 

(Levinas, 2011). 

 "Ölüm nedir?" sorusuna verilebilecek yanıt veya yanıtlar şüphesiz birden 

fazladır. Her ne kadar Baudrillard'a göre; "yaşam ve ölüme herhangi bir amaç 

yüklenmese de", bir başka deyişle, "ölüme özgü herhangi bir tanımlama ya da 

düzenlilikten söz edebilmek olanaksız" olsa da ölüm ve ölüm kavramı ile ilişkili diğer 

kavramlar, farklı disiplinler tarafından farklı biçimlerde tanımlanmaktadır (Akalın, 

2006:7). Sözgelimi tıbbi ve biyolojik açıdan ölüm,  metabolizmanın, yani canlı varlık 



13 
  

 

özelliği olan değişmez alış-verişlerin kesin ve geri dönüşsüz olarak durmasıdır. Canlı 

varlık ister protist, ister bitki, ister hayvan ya da insan olsun, uzay ve zamanda belli bir 

biçimi olan dinamik bir yapıdır. Bu bütünü oluşturan molekül değişimlerinin dinamiği 

kesintiye uğradığı zaman, canlı varlık az ya da çok hızla, tam bir parçalanmaya 

uğrayarak ölür. Materyalist ve evrimci yaklaşım ölümün evrensel bir ilke olarak canlı 

dünyada nasıl gerçekleştiğini hiçbir teoriyle açıklayamamaktadır. Günümüzde materyal 

açıdan ölümün nasıl gerçekleştiğine yönelik bazı bilgiler vardır (Kaya, 2002:129-130). 

Materyalist olan Epikürcülere gelince, bilindiği gibi âlem onlara göre, kendi kendilerine 

hareket eden ölü atomlardan terekküp ediyordu. Bu atomların çarpmasıyla cisimler 

meydana geliyordu. İnsan hayatındaki ve kâinattaki her hadise mekanik bir zaruret 

dâhilinde ortaya çıkıyordu. Hattâ kâinata şuursuz bir zaruret veya kör bir tesadüf 

hâkimdi. Bu tesadüf hayatımıza da hükmediyordu. Onlar, günün birinde bizi öldürecek 

bir illete duçar oluruz, en azından bir ok isabet eder ve biz ölürüz. Böyle bir tesadüfü 

önceden görüp, ona mani olmamız imkânsızdır diyorlardı. Şu halde onlara göre, ölümü 

hiç düşünmemek gerekir. Şu formül bu ekolün ölüm karşısındaki tavrını verir: "Ben 

yaşadığım müddetçe ölüm yoktur. Ölüm geldiğinde ben yokum (=yani hiç 

karşılaşmayacağız)". Kısaca Epiktir ve ekolüne göre ölüm, bizi hiçliğe götüren bir 

geçitten ibarettir (Yakıt, 2000:86). 

 Ölüm kavramıyla ilgili farklı tanımlamaların olması, sadece disiplinler arası bir 

farklılıktan değil, aynı zamanda hepimizin kendimize göre bir ölüm algısının olması ve 

bu algıya bağlı olarak ölüm tanımlaması yapılmasından da kaynaklanmaktadır. Yakıt'a 

göre "Ölüm düşüncesi, kimi için stres kaynağı iken, kimi için de stresten kurtulma 

yoludur. Kimine göre ölüm, bir yok oluş iken, kimine göre de ölümsüz bir hayata 

başlamaktır. Ölüm karşısında kimi kaygıdan kıvranırken, kimi de sevinçten uçar" 

(Pekergil, 2009:9). Alman filozof Martin Heidegger'in "Herkes kendi ölümünü ölür" 

demesi de bu durumu az çok ifade etmeye çalışmaktadır. Ölüm o kadar özneldir ki bir 

başkası asla kendini diğerinin yerine koyamaz. Ölüm geldiğinde artık burada 

olunmayacak, onun tecrübesi edinilemeyecek ve o esnada yaşanılanlar asla kimseye 

aktarılamayacaktır. "Ölüm bir hayat tecrübesi değil" ama hem kendimizin hem de 

başkalarının ölümlülüğünün farkındayızdır. Ölümün bu kavramsal niteliği, çok şaşırtıcı 

bir biçimde "doğum"a benzer. Tıpkı öldüğümüzü görmediğimiz gibi, doğumumuzu da 

görme, bilme, yetimiz yoktur; doğumumuzu da bilmeyiz. Doğduğumuzu görenler 



14 
  

 

başkalarıdır. Tıpkı ölümümüzü görenler gibi. Tecrübesi olmayan ve tarifi edilemeyen 

ölümün tanımlanması da muhakkak zor ve komplekslidir (Göka, 2010:20). Ölümü izah 

etmeye çalışan düşünürler de ölüm kavramına ilişkin bu durumu kendilerince ifade 

etmeye çalışmışlardır. Merleau-Ponty, "Ne doğumum, ne de ölümüm bana benim 

deneyimlerim gibi görünebilir" demiştir. "Kendimi yalnızca 'önceden doğmuş' ve 

'bugün de yaşıyor' olarak kavrayabilirim" der. Freud da benzer görüştedir: "Kendi 

ölümümüzü hayal etmeye kalkıştığımızda, aslında o anda bile bir seyirci konumunda 

olduğumuzu algılayabiliriz." Edgar Morin, ölümün antropoloji içindeki konumuna 

ilişkin öncü çalışmasında, "ölüm fikrinin içeriği olmayan bir fikir" olduğu sonucuna 

ulaşmıştır ya da başka bir deyişle "ölüm boş fikirlerin en boşudur"; çünkü içeriği 

"düşünülemez, açıklanamaz, kavramsal olarak tanımlanamaz niteliktedir" (Bauman, 

2012:24-25). 

Ölüm olgusu her ne kadar farklı tanımlamalar içerse de genel anlamıyla ölüm, 

varlığın varoluş halinin sona ererek, niteliksel ve niceliksel anlamda biçim değiştirmesi 

şeklinde betimlenebilir. Söz konusu canlılar açısından ölüm ise, daha çok biyolojik bir 

tanıma yaklaşarak ifade edilirse, hücrenin, organın veya organizmanın yaşamsal 

fonksiyonlarını tamamen yitirmesi ya da canlı olma halinin sona ermesi anlamına gelir 

(Akalın, 2006:7). Ölüm, varoluşun özüdür, varoluşumuz ölümü içerir, yaşamın 

kendisinde/dinamiğinde ölüm bulunur, Engels'in deyişiyle, yaşamın temel bir öğesidir 

‘o’. Ölüm, varoluşu, korkusu, etkisi ve sonuçlarıyla da önemli bir toplumsal 

olgu/gerçekliktir (Kızılçelik, 2000:133-134). 

 Kastenbaum ve Aisenberg'in görüşleri çerçevesinde "ölüm" kavramının temel 

özellikleri şöyle sıralanabilir: 

(1) Ölüm kavramı her zaman görecelidir. Ölüm kavramının göreceliği gelişimsel 

düzeyde vurgulanmaktadır. Gelişim düzeyi mutlaka bireyin kronolojik yaşı anlamına 

gelmez. Kronolojik yaşın bireyin düşünme biçimini kestirmede önemli ipuçları verdiği 

kesindir; ancak burada gelişim düzeyiyle, Piaget ve diğerlerinin kastettiği yapısal anlam 

açısından ilgilenilmektedir. Bu nedenle ölümün yaşı yoktur ve bu da ölüm olgusunu 

hem kavramsal hem de yorumsal olarak göreceli kılmaktadır. 

(2) Ölüm kavramı son derece karmaşıktır. Çoğu zaman ölüm kavramını bir iki 

önermeyle dile getirmek yeterli olmamaktadır. Ölümün tanımlanmasında birbirinden 



15 
  

 

farklı izahlar bulunmaktadır ki bu da zaten ölümün mahiyetinin belirsizliğinden ileri 

gelmektedir. 

(3) Ölüm kavramları değişir. Bu önerme daha önce verilenlerle açıklanmıştır. Bir 

insanın ölüm kavramını özel zaman noktasında belirlediğimizde, bu betimlemenin o kişi 

için sonsuza kadar değişmez kalacağını bekleyemeyiz. Çünkü ölümün ne zaman bize 

ulaşacağı belirsizdir. 

(4) Ölüm kavramlarının gelişimsel "amacı", karanlık, belirsiz ya da hala oluşum 

halindedir. Büyüme eğrilerini başlangıç noktasından doruğa doğru izlemek alışılmış bir 

yoldur. Örneğin, çocuğun boyunu yetişkin boyu olan "amaca" ulaşıncaya kadar 

büyümesini bekleriz. Ölüm anlayışlarının grafiğini aynı güvenle çizmek olanaklı 

değildir. Bu sınırlılığın teknik nedenleri, ölüm anlayışlarının ölçülmesindeki ve ilerleme 

ya da ilerlemeyi betimleyebilecek uygun niceliksel birimler oluşturulmasındaki 

güçlüklere bağlıdır. Daha da önemli olan sorun, yöntemle değil içerikle ilgilidir; en 

uygun ya da ideal ölüm anlayışını neyin oluşturduğunu bilmiyoruz. Kuşkusuz birtakım 

kanılar var; ama bunlar sistemli kuram ya da araştırmalardan çıkarılmış sonuçlar 

olmaktan çok, değer yargıları türündendir. Ölüm olgusuna ilişkin belirsizlik işte bu 

noktada da kendisini gösterir. 

(5) Sosyolojik perspektiflerden biri olan dramaturjik yaklaşımın yöneliminde de 

vurgulandığı gibi; ölüm kavramı durumsal bağlamlardan etkilenir. Özel bir anda nasıl 

kavramlaştırdığımız konusu birçok durumsal etkenle etkilenmiştir. Odada yanı 

başımızda ölmekte olan biri mi vardır? Ya bir ceset? Durum yaşamımız için olası bir 

tehdit içermekte midir? Yalnız mıyız, yoksa arkadaşlarımızla birlikte mi? Ay ışığı mı 

var, yoksa gece yarısı karanlığı mı? Durum seçici bir biçimde bizde zihinsel olarak var 

olan birçok ölüm türünden birini ortaya çıkarır. Bu durumsal bağlamlar ölüme ilişkin 

eylemsel tavırlarımızı da böylece ortaya koymaktadır. 

(6) Ölüm kavramları davranışla ilişkilidir. Bir insanın eyleminin onu ölüm anlayışıyla 

doğrudan ve olumlu biçimde ilişkili olduğu düşünülebilir. Örneğin, ölümün ebedi 

mutluluğa geçiş olduğunu kabul eden biri için intihar tutarlı bir davranıştır. Fakat 

aradaki ilişki nadiren bu kadar basittir. Benzer ölüm anlayışları farklı davranışlara yol 

açabilir, bazen davranışlarda farklı düşüncelerin ardından  gelebilir. Ölümü "ebedi 

mutluluk" sayan başka biri yaşamını sürdürmeyi seçebilir. Bir başkası da ölümden 



16 
  

 

sonraki yaşam düşüncesine kapılmadan intihar edebilir. Bir insanın ölüm kavramı 

davranışını uzak ve karmaşık yollardan etkileyebilir. Ölümle hiçbir ilişkisi yokmuş gibi 

görülen davranışlar bile ölüm anlayışından etkilenebilir. Örneğin, uykusuzluk ya da 

sevilen birinden ayrılmada duyulan panik bazen ölüm kavramıyla ilişkili olabilir. Bu ve 

bunun gibi ölüme ilişkin sergilenen farklı davranışlar aslında ölüme ilişkin sahip olunan 

düşüncelerin farklılığından ileri gelmektedir diyebiliriz (Akalın, 2006:8-9). 

 Ölüm olgusuna ilişkin algının, bir insandan hatta bir kültürden diğerine ve 

tarihsel olarak nispeten değiştiği söylenebilir. Hökelekli'ye göre, "geleneksel kültürler, 

ölümü bir son olarak değil, yeni bir hayatın başlangıcı olarak görmüşler; hayatı, daha 

sonra başka bir var oluş biçimiyle yer değiştirecek bir sürekliliğin parçası olarak kabul 

etmişlerdir. Çağdaş Batı kültürü ise, ilahi dinlerin bildirdikleri ölüm ötesi hayatla ilgili 

inançlara karşı büyük bir şüphe geliştirmiştir. Birçoğunun nazarında ölüm, kaçınılmaz 

bir son ve var oluşun yok oluşu anlamını taşımaktadır" (Pekergil, 2009:9). Bu açıdan 

değerlendirildiğinde ölüm olgusuna ilişkin algı farklılığının, her insanın inanç, düşünce, 

fikir, ahlaki ve manevi yapısıyla ilgili olduğu söylenebilir.  

 Kavram olarak belirsiz, rölativist ve karmakarışıktır "ölüm". Ölüm, bir fiziksel 

olay olmayıp doğası ve modelleri, toplumsal faktörler tarafından şekillendirilir. 

Özellikle son dönemde modern tıptaki gelişmelerin sonucu olarak, ölüm sürecinin adeta 

minik parçalara ayrılması, ölüm kavramının farklı biçim ve türlerde alınabildiğinin bir 

göstergesidir. 

 Ölüm, "Klinik ölüm", "beyin ölümü", "biyolojik ölüm", "hücre ölümü" gibi 

farklı farklı durumlara karşılık gelir. Her biri ölümdür ölüm olmasına ama hepsi de 

diğerlerinden değişik ölümlerdir (Göka, 2010:23). Öte yandan, gelenekselden modern 

ve postmodern kültüre göre şekillenen "ölüm" algısı, toplumsal değişmeler ve değişen 

hayat koşullarının da etkisi ile birlikte sadece tıbbi açıdan değil psikolojik, yalancı, 

hukuki ve sosyolojik bakımlardan da sınıflandırılıp değerlendirilmektedir. 

2.1.1. Klinik Ölüm 

  "Klinik ölüm" diğer bir deyişle beyin ölümü, yaşamsal belirtilerin ortadan 

kalkmasını tanımlar ama bu gerçekleştikten sonra bazı biyolojik yapıların işlevini 

sürdürdüğünü ima eder. "Beyin ölümü" denildiğinde, hastanın kendisinin değil, sadece 

beyninin öldüğü düşünülmekte, hasta bunun ardından tüm yaşam desteği önlemlerinin 

kesilmesinden sonra bu kez "sahiden" ölmekte, bu durumda insanın önce beyni, sonra 



17 
  

 

kendisi öldüğü için, sonuçta iki defa ölmek gibi garip bir tablo ortaya çıkmaktadır. 

Beyin ölümünü kesin olarak saptamanın imkânsızlığına dair tartışmalar şöyle dursun, 

beyin ölümü gerçekleştiği söylenen bir kimsenin, beyni öldüğü halde organları yaşadığı 

ve bu nedenle ihtiyacı olan bir başkasına da operasyonla organ nakli yapılabildiği 

durumlar ise, tabloyu hepten karmakarışık yapmaktadır. Ortada paradoksik bir durum 

var: Bilimsel bilgimiz arttıkça, ölüm hakkındaki belirsizlik de tuhaf bir biçimde artıyor; 

yaşayan kimdir, ölen kim, kesin biçimde belirlenemiyor (Göka, 2010:23). Bu 

belirsizlikler her ne kadar tanımlamayı da karmaşık bir hale getirse de, biliyoruz ki 

beyin ölümü kişinin artık yaşama dair neredeyse hiçbir fonksiyonunun kalmadığına dair 

bir süreçtir. Kalp durmasa bile kişinin tekrar hayata döndürülmesi imkânsızdır. Diğer 

yandan beyin ölümü tanısının organ naklini kolaylaştırmak için yapıldığına dair 

tartışmalar hala sürmektedir (Kara, 2009:17). 

  Kalp nakli ameliyatlarından önce, klinik ölüm dolaşım, solunum, sinir ile ilgili 

organların faaliyetlerinin son bulması şeklinde kabul ediliyordu. Kalp nakli 

ameliyatlarından sonra ölümün tarifindeki fikir ve araştırmalar değişik bir yön almıştır 

ve neticede, beyin ölümü terimi ortaya çıkmıştır. Beyin ölümü, yani klinik ölüm beynin 

bütün faaliyetlerinin durması ve bütün tedavilere rağmen geri dönmeyecek şekilde 

kesilmesidir. Bu ölümde, dolaşım ve solunumu çalıştıran cihazlar çıkarılınca solunum 

ve dolaşımın durmaları da esas alınmaktadır. Beyin faaliyetlerinin durması elektro 

ansefologramda düz bir çizginin görülmesiyle anlaşılır (Kaya, 2002:131). Beyin ölümü, 

tüm beyin fonksiyonlarının geri dönüşsüz kaybıdır. İlk olarak 1968 yılında Harvard'da 

tanımlanmış ve beyin ölümü kriterleri Harvard kriterleri olarak yerleşmiştir. Bu nedenle 

beyin ölümü tanısı dünyanın her yerinde aynı standartlarda konur (Kara, 2009:16). 

2.1.2. Biyolojik Ölüm 

  "Biyolojik bakış açısına göre insan organizması, canlı hücrelerin bir bütünüdür; 

hücrelerse ölümlüdür. Organizmanın içinde daha doğumdan itibaren sürekli olarak 

protoplazmik aktiviteleri biten hücreler ölmekte, onların yerini yenileri almaktadır. Bu 

nedenle "biyolojik ölüm", aniden değil yavaş yavaş ve durmaksızın süregiden bir 

sürecin sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Bir bireyin tamamen ölümünden 

bahsettiğimizde, onun hücresel organizasyonlarının durduğunu ve ortadan kalktığını 

kastederiz. Ama bir yandan son nefesini veren insan bedeninde hücre ölümü sürerken, 

bir yandan da organizmayı oluşturan atomlar, hücre oluşturma potansiyellerini 



18 
  

 

korumakta, günün birinde diğer canlıların yaşamına katkıda bulunabilmektedir. 

Toprağın altındaki canlı hayata, böceklerin, bitkilerin yaşamlarına can verir ölü 

bedenler. Klinik ölümün yani kalp ve akciğerlerin çalışmaması, nefesin ve kalp 

atımlarının durmasının ardından önce birkaç dakika içinde sinir ve beyin hücreleri, 

ardından da karaciğer, böbrek ve diğer organların hücreleri ölmektedir. Zarar görmüş ve 

işlevlerini yitirmiş olsalar bile organlar, kafatasının, göğüs kafesinin ve karnın içinde 

bulamaç haline gelene kadar belli bir süre anatomik biçimlerini korurlar. Organizmada 

hiçbir canlı hücre kalmadığında ölüm süreci tamamlanmış olur. Böyle bakıldığında 

ölümü, "yaşamın durması değil, dış dünya ile olan ilişkinin tamamen sona ermesi, 

organların bir bir dağılması" diye tanımlamak mümkün hale gelir. Ölüme böyle 

bakmak, yaşlılığın da pekâlâ hastalık olarak düşünülebilmesine ve yaşlı hücrelerin 

gençleştirilmesi çalışmalarına meşruiyet kazandırmakta, imkân tanımaktadır" (Göka, 

2010:24). 

  Ölümün birinci dönemi fonksiyonel, klinik veya formatik ölüm dönemidir. Bu 

dönemde kişilik kaybolur. Ölümün ikinci dönemi ise hücrelerin ölümü veya moleküler 

ölüm dönemidir. Nabız oldukça zayıflar, kalp sesleri güçlükle ve çok hafif duyulur. El 

ve ayaklar soğur, fakat şahsın iç hareketleri bazen 42-43 °C'ye çıkar. Salya, sümük, 

idrar, pislik, meni dışarı çıkar ve neticede ölüm husûla gelir. Bazı agoni (can çekişme) 

durumlarında şuur kapalıdır. Ama akli melekeler, zekâ ve şuur bozulmaz (Kaya, 

2002:130-131).  

 Biyolojik ölüm ile birlikte bedenin de en az ruh kadar artık somut bir şey 

olmadığını belirten Baudrillard, bu nedenle biyolojik ölümde, beden ve ölümün, 

birbirlerini yüceltmek yerine birbirlerini etkisiz hale getirdiklerini söylemektedir. 

Biyoloji açısından ruh ve beden ayrımı temel bir olgudur. Bu ikili süreç tarafından 

nesnelleştirilerek artığa dönüştürülen beden bir tür ölüme benzemektedir; ölerek intikam 

alan kötü nesne gibi. Böylelikle vücut, ruh sayesinde deneysel, nesnel bir cinsiyet, kaygı 

ve ölüme mahkûm edilmiş bir olguya dönüşmüştür. Bu zihinsel kopukluk sayesinde, 

ruhun somutlaştığı bir "gerçekliğe" dönüşen vücut, ancak ölüme mahkûm edilebildiği 

ölçüde var olabilmektedir. O halde ölümlü beden, ölümsüz ruhtan daha "somut" bir şey 

değildir. Her ikisini de aynı düşünce üretmiş olup onlarla birlikte ortaya onları 

tamamlayan iki önemli metafizik düşünce çıkmıştır. Bunlardan biri ruhu (tüm ahlaki 

dönüşümleriyle birlikte) ideal varlık olarak kabul ederken; diğeri vücudu tüm biyolojik 

uzantılarıyla birlikte "maddeleştirmektedir" (Baudrillard, 2008:286-287). 



19 
  

 

 Bu açıklamalara ilaveten Mevlâna’nın da nasıl bir değerlendirmede bulunduğuna 

bakmak gerekir. O biyolojik ölüm ile doğal ölüm arasında ayrım yapmadan bu ikisini de 

kapsayan tabiî ölüm kavramını kullanır. Ancak açıklamaları daha çok biyolojik ölüm 

başlığı altında irdelendiğinden bu kısımda anlatılması uygun görülmektedir.  

 Biyolojik yani tabiî ölüm dediğimiz fiziksel yok oluşun mahiyetindeki sırrı ile 

ilgili Mevlâna tenin bozulma hikmetini çeşitli benzetme ve nüktelerle açıklar. 

Bunlardan birkaçını şöyledir: "Toprak kazılmadan gül bahçesi olur mu? Terzi kumaşı 

kesmeden dikebilir mi? Demirci, marangoz ve kasabın işi de böyledir. Buğday evvela 

değirmende ufalanır sonra un olur. (4/90)" (Okuyucu, 2012). 

Mevlâna biyolojik ölümü birçok çağdaşı gibi vücudu meydana getiren 4 temel 

unsurun
1
 çözülüp kendi aslına dönmesi olarak açıklar. Beden dört unsurun teşkil ettiği 

bir nevi ortaklıktır. Ölüm vakti geldiğinde bedendeki her unsur da kendi aslına doğru 

çekilir. Toprak ten toprağını, su ten suyunu, ateş ısıyı, hava havayı kendine çağırır. 

Böylece hayattayken ayakları birbirine bağlı olan her unsur aslına döner (Okuyucu, 

2012). Mevlâna ölüm anını bir hadise değil bir süreç olarak görüyor. Biyolojik ölümün 

tanımlanmasında da olduğu gibi tabiî ölümün ani bir şekilde değil de yavaş yavaş 

durmaksızın süregiden bir süreç olduğu gerçeğiyle örtüşür. Mevlâna'nın tabiî ölüm 

dediği şey bu açıdan, ruhun bedenden ayrılıp, özgürlüğünü kazanmasıdır. Mevlâna, 

doğal ölümü, bu hayattan ayrılıp ölümün olmadığı ebedî bir hayata ulaşma olarak 

nitelendirmektedir. 

Mevlâna tabiî ölüm ile bağlantılı iradi ölüm kavramından da bahseder. Daha 

sonra ayrıntılı bir şekilde yer vereceğimiz için kısaca açıklayacak olursak; İradî ölüm, 

kişinin özgür iradesiyle bedensel istek ve arzulardan uzaklaşması, her türlü şehvetin 

azaltılması anlamına gelmektedir. İslâm tasavvuf düşüncesinin diliyle söyleyecek 

olursak, bu, "ölmeden önce ölünüz" ifadesinin bir başka şekilde dile getirilmesidir. 

Mevlâna'ya göre, insanda varlık ve yokluk unsurları bulunmaktadır. İnsanın yokluk 

unsurunu kaldırıp tüm varlık olması ve Tanrı'ya varması kendi elindedir. Bunun için bir 

insanın kendisini, yeteneklerini iyice tanıması, nefsini terbiye etmesi gerekmektedir 

(Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:10). 

Mevlâna iradi ölümü şu sözleriyle ifade etmektedir: "Riyazetle bedenin ölmesi 

diriliktir; şu bedene zahmet vermek canı ölümsüzlüğe ulaştırmaktır."  "Ne mutlu o 

                                                           
1
 Mesnevi I, s.104, by.1290 



20 
  

 

kişiye ki, ölümden önce öldü; Yani bu bağın, bu üzümün aslından bir koku aldı." 

(Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:10-11). Mevlâna'da iradî ve doğal ölüm birbirleriyle ilişkili 

iki kavramdır. Ona göre, iradî ölüm, doğal ölüm için bir hazırlık ve bir başlangıç iken, 

doğal ölüm ise, ölümsüz hayat için bir başlangıç ve bir köprü konumundadır (Yazoğlu; 

İmamoğlu, 2007:18). 

2.1.3. Ruhsal Ölüm 

 Ölüm tanımları bunlarla sınırlı da değildir. Ruhsal diğer bir deyişle psikolojik 

ölüm,  ağır ruhsal rahatsızlığı olan insanların, kimseyle konuşmayacak kadar şiddetli 

olan içe kapanmalarına denir. Zihnin bilme ve eyleme ait işlevlerini yerine getirmemesi 

durumunda psikolojik ölüm başlar. Ayrıca diğer insanların birine ölüymüş gibi 

davranması da psikolojik ölüm sürecini hızlandırmaktadır. Genel olarak hastalıkla 

beliren psikolojik ölüm, bedensel ölümün gerçekleşmesinden önce hastanın depresyona 

girip ölümle yüzleşme hali olarak tanımlanır (Göka, 2010:24;Kara, 2009:17). 

2.1.4. Toplumsal Ölüm 

 Ölü ve ölüm sadece tıbbi terimler olarak değerlendirilmezler. Bunlar aynı 

zamanda kültürle çok sıkı bağları bulunan ve ölümün belirlenmesi, yaşamın uzatılması, 

sonlandırılması, aktif ve pasif ötenazi, ölü bedenin elden çıkarılması gibi bağlamlarda 

geniş tartışma konularını içeren sosyal birer olgu olma niteliğine de sahiptirler (Kara, 

2009:17). 

 Ölüm, tıbbi ve biyolojik tanımlamanın ya da tartışmanın nesnesi olmakla 

birlikte; sosyal ve kültürel faktörler ekseninde de değerlendirilen bir olgudur. "Ölüm 

neden sosyal bir olgudur?" şeklindeki soruya verilebilecek en kısa cevap, kültürel bir 

anlamı olmasının yanı sıra bireyi doğrudan ilgilendirmesinde ve onun sosyal 

ilişkilerinde bir dönüşümü yaratıyor olmasında aranabilir. Bu soruyu daha detaylı 

cevaplandırmak için ölümün iki boyutu üzerinde durmak gerekmektedir.  

          Birincisi; ölen kişi için bir ölüm sürecinin yaşanması, onun biyolojik ve sosyal 

hayatına ilişkin tüm dinamiklerin sonlanması iken diğeri, ölen kişinin birlikte varoluş 

sergilediği diğerleri için ya da sosyal ilişki ağı içinde bulunduğu diğerleri için 

yaratacağı yoksunluk sürecidir. Yoksunluk süreci içinde sosyal ilişkilerle birlikte 

şekillenen keder, kayıp, yas gibi kavramlar ve bu kavramlar çerçevesinde vücut bulan 

ritüeller ölümün kültürel bir olgu olduğu gerçeğini de göstermektedir. Ölüm bireyler 

arası ilişkileri ilgilendirdiği için (ölen kişi ve diğerleri) ölüme yüklenen anlamlar ve ona 



21 
  

 

ilişkin sosyal tepkiler söz konusudur. Toplumlarda varlık gösteren doğum, düğün, 

evlilik ritüelleri gibi ölüm için de çeşitli inanmalar, adetler, gelenekler ve görenekler 

bulunmaktadır. Genel anlamda, ölenlerin yakınlarının yaşayabileceği ya da yaşadığı 

yoksunluğun olumsuz etkilerini dengelemek ve yeniden topluma katılmalarını sağlamak 

amacıyla çeşitli ritüeller varlık sürdürmektedirler. Çeşitli çalışmalarda (Vernon 1970, 

Jones 2004, Sidel 1996, Kearl 1989) ölümün sosyal olarak yapılandırılmış bir düşünce 

olduğu, ölüm ve ölmeye ilişkin tutumların, ölüm düşüncelerinin ve ölüm korkusunun 

dinsel ve kültürel inançlardan ve uygulamalardan etkilendiği belirtilmektedir. Bu 

nedenle ölümün anlamı ve ölümle yaşam arasındaki ilişki kültürel olarak bağıntılıdır. 

Bireylerin yaşamı ölmek için anladığı ya da sadece yaşadıkları için öldükleri olarak 

ölümün ne anlama geldiği kültürel tanımın bir sorunudur (Burcu-Akalın, 2008:31). 

 Sosyolojik perspektifte, "sosyal ölüm" ya da "sosyal olarak ölü" kavramı, sosyal 

yalnızlık, sosyal izolasyon kavramlarıyla ilişkilendirilmiş ve ölüm olgusu, bireyin 

sosyal ilişkilere girememesi, sosyal ilişkilerdeki kopukluk boyutunda tartışılıp, 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bitkisel hayattaki bir birey aslında tıbben canlı olsa da 

sosyal anlamda ölü olarak tanımlanabilmektedir. Yaşlı kişilerin, delilerin, AIDS vb. 

hastalık taşıyıcıların kurumlara yerleştirilerek, etiketlenerek, izole edilmesi onların 

kurum dışındaki ve hatta bazı koşullar altında kurum içindeki diğer kişilerle sosyal 

ilişkisini kesmekte ve onları birer "sosyal ölü" konumuna getirmektedir (Burcu-Akalın, 

2008:31-31). Toplumsal anlamda "ölü" olmaya, müebbet veya hücre hapsi, akıl 

hastanesine kapatma, emekliye ayırıp yalnızlaştırma, kimsesizler yurduna terk etme gibi 

durumları örnek verebiliriz. Sosyal ölüm, biyolojik ölümün gelişinden sonra sosyal 

katılımcıların dile getirdikleri sonuçtur. Çoğu etnograf sosyal ölümle ölümcül hastaların 

toplumdan nasıl izole edildiklerini göstermek için ilgilenirler. Bu etnograflar bize 

modern hastanelerde ölümün nasıl yönetildiğini göstermekle kalmıyorlar aynı zamanda 

hastanın toplumsal bağlarından nasıl koparıldığı ve biyolojik ölümü gelmeden sosyal 

ölümünün gerçekleştiğini göstermektedirler (Göka, 2010:24-25;Kara, 2009:17).  

 Sosyal ölüm, özellikle yaşlı ölümlerinde daha çok gözlenir. Yaşlanan birey, 

çevresindeki yakınlarını kaybetmesi ve fiziksel aktivitesindeki düşüş sebebi ile 

toplumsal ilişkilerinden zorunlu ya da farkında olmadan soyutlanmaktadır. Çevredeki 

insanlardan soyutlanmak ve yalnız kalmak, yaşlıya hiçliği/yokluğu anımsatmaktadır. 

Hiçlik kavramı ise ölüm korkusunu beraberinde getirmektedir. Yaşlılıkta ortaya çıkan 

ciddi sağlık sorunları onu kaygılandırabilmektedir. Yaşlı bireyde hastalık ve ölüm 



22 
  

 

korkusu ilişkisinin kurulmasında yaşlının hastalıklara yönelik bakış açısı önemlidir. 

Örneğin kanser tedavisinde bütün ilerlemelere karşın birçok hastanın kanser=ölüm 

algısını her zaman akıllarında tuttukları saptanmıştır. Ölümcül riski daha çok taşıyan 

hastalıklar yaşlılar kadar bütün herkeste bir korku oluşturmakta bu durum onları da 

bazen her şeyden kopup izole olmaya sebebiyet vermektedir (Kara, 2009:17-18). Sosyal 

yaşam sosyal ölümün görünen yüzüdür ve sosyal yaşam bireylerin biyolojik olarak 

yaşayıp yaşamadıklarına bakılmaksızın sürdürülen bir hayattır. İnsanların sayısız ölüm 

düzeninde yer almaları aynı zamanda diğerleri için yaşam düzeni içinde yer almaları 

anlamına da gelebilmektedir. Bu açıdan sosyal ölüm geçişli bir etkileşim içindedir. Aynı 

madalyonun farklı yüzleri gibidir. Sosyal olarak ölü terimi ayrıca deliliğin şiddetli türü 

için de kullanılmaktadır (Kara, 2009:18). 

 Ölümün sosyal bir olgu olması, onun açıklanmasında ya da yarattığı sonuçlarda, 

sosyal faktörlerle ilişkisinin var olduğu noktasında da tartışılmaktadır. Bu bağlamda, 

sosyal faktörler ölüme katkıda bulunmakta ya da ölüme ulaşmayı geciktirmektedir. 

Savaşlar, teknolojik gelişmeler, depremler gibi makro toplumsal faktörler ile ölene 

ilişkin mikro faktörler (yaş, cinsiyet, medeni durum gibi) ölüm tartışmalarında yer 

almaktadır. Tüm insanlar için kaçınılmaz bir son olan ölümün, insanın yaşına, 

cinsiyetine, mesleğine, yaşadığı yere, kişisel alışkanlıklarına ve diğer tanımlanabilen 

karakteristik özelliklerine kısaca sosyo-kültürel özelliklerine göre farklı şekillerde 

ortaya çıktığı söylenebilir. Jones, belirli nedenlere bağlı olarak meydana gelen 

ölümlerin sıklığını ve nedenlerinin yaşa, cinsiyete, ırka, sosyo-ekonomik duruma ve 

diğer sosyo-demografik faktörlere ve hatta yaşanılan bölgelere bağlı değişiklik 

göstermesini ölümün sosyal boyutuyla ilişkilendirmiştir. Jones’a göre, uzun ömürlülük 

ve yaşam beklentisi, egzersiz, diyet, kişilik ve kalıtım kadar, cinsiyet, evlilik, statüsü ve 

etnisite gibi farklı sosyal değişkenlerle birlikte değişebilir. Örneğin, yaşanılan bölgede 

veba salgınının veya diğer felaketlerin (deprem, yangın, sel gibi) yaşanması bireyleri 

sadece o bölgede yaşıyor olmalarından dolayı ölümle yüz yüze getirebilmektedir. Yine 

Aiken’in belirttiği gibi, hızlı teknolojik gelişmeler insanlara önemli avantajlar sağlarken 

bir yandan da büyük insan kayıplarına yol açabilecek olumsuz sonuçlar 

yaratabilmektedir (Burcu-Akalın, 2008:32-33). 

 Ölümün sosyal yönü ölümün süre giden etkileşim sistemlerinin üyesi olan 

insanlara başına gelmesi gerçeği ile kanıtlanmaktadır, ölüm insanın içinde bulunduğu 

sosyal yapılarda yer almaktadır ve bu yapılar üzerinde derin etkisi vardır. Ölme süreci 



23 
  

 

ve ölümün anlamı, ölüm insanlığın daimi bir kaybını cisimleştirdiği için, sosyo-kültürel 

düşünceler olarak ileri sürülebilir ve de ölüm, bedenlerin, öznelerin ve öznelliklerin 

dönüşümleri sosyal, yapısal içeriklerde meydana geldiği için, karmaşık bir süreçtir. 

Duyguları ve sembolleri bir yana bıraktığınızda, ölüm biyolojik bir olaydır. Yine de, 

ölümcül derecede hastalanmanın ve bundan kurtulabilmenin etkisi sosyal, duygusal ve 

psikolojiktir. Ölmekte olan birinin, hayatının sonuna yaklaştığı hissiyle duyduğu acı; 

ailesi ve arkadaşlarının sevdikleri birini kaybetmelerinin yasını tutmaları hep bu 

kapsamda değerlendirebilir. Bu noktada ölümü, sonuçları ve göstergeleri ile sosyal olan 

doğal bir olay olarak tanımlamak mümkündür (Akalın, 2006:28). 

 Ölüm, sosyal yaşamın uygunluğunu ölçtüğümüz bir barometredir, bu durum 

farklı kültürlerdeki hayat uzunluklarına ilişkin beklentilerin sosyal ilerlemenin 

ölçülebilmesi için karşılaştırılması, toplumun ölüme karşı nasıl bir tavır içinde olduğuna 

dair yaşamla içli-dışlılığı, sosyal yapının durağanlığını çıkarabilmek için ulusal adam 

öldürme oranlarını karşılaştırmak şeklinde mümkündür. Dahası ulusal yaşam 

beklentileri (uzunluğuna ve süresine ilişkin) ve ölüm oranları; teknolojik gelişmenin, 

sosyal tabakalaşmanın, insan severliğin, sosyal düzensizlik ve kirliliğin uluslararası 

karşılaştırmalarının temeli haline gelmiştir. Hayatın ve geride kalmışlar için hayatta 

kalmanın bir göstergesi olarak ölüm, bedenin elden çıkarılmasıyla ilgili olarak tarih 

boyunca çeşitli farklı yöntemler uygulanmış olsa da, genelde, insanoğlunun cesetler 

konusunda gömme (defin etme), mumyalama ve yakma gibi birkaç temel yaklaşımı 

olmuştur. Ölen kişi için yapılan ayinler, törenler, yalnızca bedenle ilgili birtakım 

işlemlerin yerine getirilmesi ve ruhun göç etmesi geleneğinden ibaret değildir. Bu 

törenler, aynı zamanda ölümle sonuçlanan, kültürel anlamda onaylanmış, ölüme 

toplumsal bir anlam yüklenmiş olan bir süreci kapsar (Akalın, 2006:28-30). 

  Maddi kültürle ilişkili olarak; ölümün manevi ve psikolojik açılardan yarattığı 

etki, dini ve sosyal uygulamalarda olduğu kadar, çok geniş yelpazede birtakım kullanışlı 

ve dekoratif nesnelerin yaratılmasında da esin kaynağı olmuştur. Keten ve kadife tabut 

örtüleri, tabutlar, cenaze arabaları, mezarlar, katafalk (13.-20. yüzyıl arasında Batı 

Avrupa'da tabutun altına gömüldüğü çok geniş platformlar) gibi maddi kültür unsurları, 

ölümün günlük yaşamdaki yerini ve hayatın sonlanmasına dair toplumun bakış açışını 

yansıtırlar. Bu maddi kültür göstergesine bir başka örnek olarak da mezarlıklardan 

bahsedilebilinir. Mezarlıkları, pek çok topluluğun, ne tür bir toplum olduğuna, 



24 
  

 

üyelerinin kimler olduğuna ve ne olmayı istediklerine ilişkin temel inanç ve değerlerini 

sembolik olarak dramatize eden kültürel kurumlar olarak tanımlamak mümkündür. 

Kişinin sosyal statü ve rollerinin, yaşamını noktalamasından sonra bile kalanlar için 

anlamasını koruması ile ilişkili olarak Türk toplumunda, içindekinin cinsiyetini, 

mesleğini belirtmek amacıyla tabutun üzerine giyimle ilgili eşya konmaktadır. Kadınlar 

için yemeni, başörtüsü, krep, yazma, tülbent, manto, hırka, eşarp, yaşmak, çember vb.; 

erkekler içinse şapka, palto, ceket, sarık, kavuk, havlu örtülür. Genç kızların ya da 

gelinlerin tabutları tel-duvakla, çeyizinden birkaç parçayla, pullu, ipekli, al renkli 

kumaşla süslenir. Ölen kişinin mesleğini belirtmek amacıyla da tabutun üzerine o 

mesleği simgeleyen şapka, kokart, sarık vb. konur. Ayrıca, gerçek anlamda bir mezarlık 

analizi, mezar taşları ve onların yazıtları göz önüne alınmadan tamamlanamaz. Yine 

ölümün sosyal boyutu ile ilişkili olarak taşların göreli büyüklükleri; erkeklerin kadınlar 

üzerinde, yetişkinlerin çocuklar üzerinde, zenginlerin fakirler üzerindeki göreli 

güçlerinin göstergeleri olarak alınmaktadır. Sosyal adetlerin bir göstergesi olarak 

giysilerin de ölüm olayıyla çok yakın bir ilişkisi bulunmaktadır. Bu durum, toplumların 

ölüme bakış açılarına bağlı olarak, ölünün değişik şekillerde giydirilmesi veya yas 

tutanların üst başlarının özel biçimlerde olması şeklinde kendini göstermiştir. Örneğin, 

ölenin yakınlarının "siyah" giyinmesi gibi (Akalın, 2006:32-33). 

 Ölümün sosyal bir olgu olduğuna dair pek çok boyutu vardır. Sosyal koşullar 

ölüme katkıda bulunur veya engel olur. Pek çok bireyin çabası yaşamın sürdürülmesi 

için veya ölümün kolaylaştırılması için katkıda bulunabilir. Ölümün pek çok 

görünümüne bu insanlar tarafından anlam verilir, ölüm sosyal olarak yapılandırılmış bir 

düşüncedir. Ölüm ve ölmeye ilişkin tutumlar, güzel ve kötü ölümün düşünceleri ve 

ölüm ve ölmenin korkuları dinsel ve kültürel inançlardan ve uygulamalardan 

etkilenmekte ve ölüme ilişkin davranışlar da çeşitli tanım türleri içinde 

karıştırılabilmektedir. Ayrıca ister ölmüş, ister hasta olsun, birçok insan veya ölenler 

adına yakınları, "ölüm bürokrasisi"yle uğraşmak zorunda kalacaktır, ölmek ve ölüm, 

modern toplumlarda tüm refakatçiler için, duygusal, yasal ve maddi zorluklar içeren bir 

olaydır. Her türlü biçimde gelen ölüm, geride kalanları bu çok zor zamanlarında, 

profesyonel tıp uzmanlarıyla, sağlık sisteminin kırtasiyeciliği ile ve yasal, finansal 

birtakım işlemlerle baş başa bırakır, ölüyle uygun olduğu düşünülen yollarla ilgilenilir. 



25 
  

 

Ölüm ve ölmek sosyal sistemdir ve bütün sosyal sistemlerin içersine sokulmaktadırlar 

(Akalın, 2006:33). 

 Bütün bu açıklamaların ışığında Bauman'ın kültürü insan varoluşuna ve 

ölümlülüğüne anlam vererek, üyelerini ölümün dehşetine karşı koruyan sembolik bir 

gölgelik olarak tasvir ederek ölümün sosyal ve kültürel yönünü vurguladığı şu 

düşünceler aslında ölümün sosyal yönüne ilişkin pek çok şey, açıklamaktadır (Akalın, 

2006:34): 

 Benim düşünceme göre, insanın ölümlü olduğu gerçeği ve sürekli bu gerçeğin 

farkında olarak yaşama zorunluluğu, bütün bilinen toplumların toplumsal ve kültürel 

düzenlemelerinde çok önemli bir yönü açıklamaya yeter; ayrıca insanın varoluşunun o 

temel özelliğinin -ölümlülük gerçeği ve bunun bilgisi- anlamlı yaşamın olanaksızlığı 

durumundan yaşamın anlamının başlıca kaynağına dönüşmesini sağlamak üzere ele 

alındığı ve işlendiği alternatif yollar biçiminde düşünülürse çoğu kültür, hatta belki 

bilinen bütün kültürler daha iyi anlaşılabilir (ya da en azından farklı, yeni bir biçimde 

anlaşılabilir). Böyle bir sürecin sonunda, doğanın bir gerçeği, biyolojik bir olgu olan 

ölüm, kültürel bir el emeği olarak yeniden ortaya çıkar ve bu kültürel açıdan işlenmiş 

biçimde, farklı biçimlerdeki toplumların doğmasında çok önemli bir yer tutan toplumsal 

kurumlar ve davranış modelleri için temel yapı malzemesi sunar. Başka bir deyişle, 

ölümlülük ve ölümsüzlük (bunların bir kalıba dökülmüş düşünceler ve uygulamalar 

yoluyla kültürel bir gerçeklik olarak yorumlanan karşıtlıklarıyla birlikte) onaylanan ve 

uygulanan yaşam stratejileri haline dönüşür. Bütün insan toplumları bunları şu ya da 

bu biçimde kullanır, ama kültürler yaşamın akışı içinde ölümü önleme kaygılarının 

önemini azaltıp çoğaltabilir (Bauman, 2000:20-21). 

2.1.5. Yalancı Ölüm 

 Yaşamsal işlevlerin durması, kimi zaman aniden olmayabilir. Bir veya birkaçı 

yavaş yavaş durabilir ki, bu durumda gerçek ölüme benzeyen yalancı bir ölüm durumu 

söz konusu olabilir. Yalancı ölümler iç ve dış kanama, zehirlenmeler, kafa travmaları, 

donma, yıldırım, elektrik çarpması ve sinir sistemi ile ilgili durma hallerinde görülebilir. 

Yalancı ölüme karşı korunmak ve kişiyi canlı olarak gömmemek için 1900 senelerinde 

İngiltere'de Eski Roma âdetlerinde olduğu gibi bir yöntem uygulanıyordu. Şöyle ki; 

ceset kokuşuncaya dek birkaç gün bekletilip, sonra gömülüyordu (Kaya, 2002:134). 



26 
  

 

 "Yalancı ölümler, en çok yeni doğan çocuklarda görülür. Ölüme kanaat 

getirdikten sonra cesetler bir an önce kaldırılır" (Kaya, 2002:134). 

2.1.6. Hukuk Açısından Ölüm 

 İnsan hayatının tamamen tükenmesi olan ölüm ile hukuktaki şahsiyet sona erer. 

Ölen kimse herhangi bir borç altına girmez, kamusal imkanlardan faydalanamaz ve hak 

sahibi olamaz. Ölen kimseye karşı veya onun adına dava açılamaz. İlke olarak ölümün 

ispatı nüfus sicilindeki kayıtlarda yapılır. Ölüm sicilleri nüfus memurluklarınca 

tutulur. Ölen her kimsenin ölüm sicilinin tutulması için en geç on gün içinde nüfus 

memurluğuna bildirilmesi lazımdır. Bundan başka hakim tarafından gaib kararı verilmiş 

veya ölümüne muhakkak nazarıyla bakılan bir tehlike içinde kaybolan ve ölüsü 

bulunmayan kimsede (mahallin en büyük mülkiye amirinin emriyle) ölüm siciline ölü 

olarak kaydedilir. Hukuki bir delil olarak kullanılan ölüm karnesi bir kimsenin ölümüne 

muhakkak gözüyle bakılacak bir tehlike içinde olması ve cesedin bulunmaması 

demektir. Mesela kayalara çarparak düşüp parçalanan uçağın yolcularından hiçbirisi 

kurtarılamadığı takdirde karneye göre ölmüş olduğu kabul edilir (Kaya, 2002:134). 

 Hukuki olay, hukuk düzeninin kendilerine bir sonuç bağladığı olaylar olduğuna 

göre ölümü de bu şekilde değerlendirebiliriz. Çünkü ölümün gerçekleşmesiyle hukuki 

sonuçlar ortaya çıkar. Ölüm ile birlikte ölen kişi ve yakınları için birtakım hukuki 

süreçler başlar. Ölümle birlikte miras ve aile hukuku bakımından önemli sonuçlar 

ortaya çıkar. Ölüm, kişiliğin ortadan kalkması sonucunu doğurduğu gibi bu kişiye ait 

olan hak ve borçların durumuyla ilgili sorunları da beraberinde getirir. Ölümle kişilik ve 

kişilik hakkı konusuna giren kişisel değerler sona erer. Yani ölenin kişilik hakları ve 

kişiye bağlı hakları ölümle ortadan kalkarken; malvarlığıyla ilgili hakları mirasçılarına 

geçer. Malvarlığıyla ilgili olan haklar kişinin para ile ölçülebilen hak ve borçlarının 

tümüdür. Ölümle kişisel değerler üzerindeki haklar da sona erdiğinden, kişinin beden 

tümlüğü üzerinde sağlığında sahip olduğu hak da ortadan kalkar. Ceset canlı beden 

değildir ve ceset eşyada sayılamaz. Ceset üzerinde yakınlarının sahip olduğu mutlak 

haklar vardır (Kaya, 2009:18-19). 

 Ölüm, sadece Medeni Hukuk da değil Ceza Hukuku ve diğer hukuk dallarında 

da önemli sonuçlar doğurur. Ayrıca ölüm olayı ölen kişi dışındaki kişileri de ilgilendirir. 

Hukuki ölüm, bir kişinin hukuki otorite tarafından ölü olduğuna karar verildiği ve sahip 

olduklarının gereğince dağıtıldığı ölümdür. Bu bağlamda vatandaşlık ölümü vatandaşlık 



27 
  

 

haklarının kaybeden kişiler için kullanılır. Hukuki ölüm, ölümün yazılı olarak 

beyannamesidir diyebiliriz (Kaya, 2009:19). 

2.1.7. Doğal ve Doğal Olmayan Ölüm 

 Doğal ölüm, öncesinde bir hastalık gözlenmeyen, belirtilebilir özgül bir nedeni 

olmayan ölümdür. Şiddete, kazaya veya hastalığa bağlı zamansız ölümden kendini 

sakınabilmiş olanlar için ölüm, yaşlanmanın doğal bir sonucudur. Yaşamı çocukluk, 

gençlik ve yaşlılık diye üçe ayırdığımıza göre, yaşamın sonlanması da yaşlılık süreci 

içinde olmalıdır. Bu nedenle yaşlanmadan önceki her ölüm doğal olmayan ölümdür. 

Çünkü süreç kesintiye uğraşmıştır. "Bir zamanlar doğal ölüm dedikleri şey, umulmadık 

bir zamanda değil de, beklenen tarihte gelen ölümdü, dolayısıyla ölüm döşeği sahneleri 

gerçekleşebiliyor, ölüm döşeğindeki kişinin çevresinde ona veda etmek için toplanan 

kişiler oluyordu." "Doğal ölüm, diğer bir değişle, hayatın normal akışı içerisinde 

meydana gelen ölümdür." Örneğin, yaşlı bir insanın yaşlanma sürecine bağlı olarak 

ölmesi gibi yaşlanmanın doğal bir sonucu olarak meydana gelen ölümdür (Kara, 

2009:19; Akalın, 2006:19; Pekergil, 2009:25). Toplumumuz tarafından, ölen kişinin 

genç olması üzüntü verici bir durum olarak algılanmakta ve genç insanların ölümü, 

doğal olmayan ölüm olarak nitelenmektedir. Genç bir insanın ölümünün ardından, 

"daha baharındaydı, yapacak çok işi vardı, evlenecekti, çoluk çocuğu olacaktı," … vb. 

sözler sarf edilmektedir. Yaşlı insanların ölümü ise, genç insanların ölümü kadar toplum 

tarafından üzüntüyle karşılanmamakta ve çoğu zaman, "kurtuldu, huzura kavuştu, az 

çekmedi(çektirmedi),"…vb. sözler, ölen yaşlı insanların ardından söylenebilmektedir 

(Pekergil, 2009:25-26). 

 Ölümün biyolojik okuma biçimi bazı ayırımları doğururken bu ayrıma karşı 

çıkanlar tezlerini ayrımın modern dönemlere ait olduğunu vurgulamışlardır. Biyolojik 

ölüm tanımı ve mantıksal aklın iradesine uyan ideal ve standart ölüm biçimi "doğal" 

ölümdür. Bu, "yaşamın sonunda ortaya çıkan" "normal" bir ölümdür. Bu kavram 

yaşamın sınırlarının genişletilmesiyle ortaya çıkmış olup, bir biriktirme sürecine 

dönüştürülen yaşamda bilim ve teknik bu niceliksel strateji içindeki yerlerini 

almışlardır. Bilim ve tekniğin amacı, insanları mümkün olduğunca uzun bir süre 

yaşatmak değildir. Bir muammaya benzeyen simgesel ölüme son verilmesiyle birlikte 

yaşamdan, sermayeleşmiş-yaşam (niceliksel değerlendirmeye) sürecine geçişte ortaya, 

yaşamın uzatılmasını içeren biyomedikal bir bilim ve teknik çıkmıştır (Baudrillard, 

2008:290). 



28 
  

 

 Öyleyse doğal ölüm "şeylerin düzenine" uygun bir ölüm düşüncesinin kabul 

edilmesinden çok, ölümün sistematik bir şekilde yadsınması anlamına gelmektedir. 

Doğal ölüm bilim tarafından doğrulanan ve kendisine bunu yok etme görevi verilen 

şeydir. Bu ölümün açıkça, evcilleştirilmemiş doğa konusunda olduğu gibi (Batılı "doğa" 

kavramı her zaman için baskı altına alınmış ve evcilleştirilmiş bir doğa anlamına 

sahiptir) insanlık dışı, akıl dışı, saçma bir şey olduğu anlamına gelmektedir. İyi ölüm, 

mağlubiyeti kabul eden ve yasaya uyandır, bir başka deyişle doğal ölüm budur 

(Baudrillard, 2008:290). 

 Herkes kendi doğal "sermayesinden" sonuna kadar yararlanabilmeli; yaşantısının 

"sonuna kadar" şiddet ve erken ölümden uzak bir şekilde, bu sermayenin tadını çıkarma 

hakkına sahip olmalıdır. Sanki herkesin hazır basılmış küçük bir yaşam şeması, "normal 

süre yaşama umudu", kısaca sanki "yaşamla yapılmış bir sözleşmesi" varmış gibi. Zaten 

toplumsal düzeyde bu yaklaşım doğal ölümü de kapsayan bir yaşam kalitesi talebine yol 

açmaktadır. Yeni toplumsal sözleşmeye göre tüm toplum, bilimi ve tekniğiyle birlikte 

her bireyin ölümünden kolektif bir şekilde sorumlu olmaktadır. Ücret artışı ve niceliksel 

taleplere benzeyen bu talep mevcut düzenin sorgulanmasına yol açabilir, bir başka 

deyişle nasıl emek gücünün hakkının verilmesi isteniyorsa, bu da insanların hak 

ettiklerini düşündükleri bir yaşam süresi talebi olarak görülebilir. Aslında bu hak da 

tıpkı tüm diğerleri gibi baskıcı bir yargılama düzenini gizlemeye yöneliktir. Herkes bu 

hakka sahip olmalı, ancak yine herkes doğal bir şekilde ölmekle yükümlü olmalıdır. Zira 

doğal ölüm ekonomi politik sistemine özgü bir ölüm biçimi, zorunlu ölüm tipidir 

(Baudrillard, 2008:290-291). 

 Üretim güçlerini en üst düzeye çıkaran sistem olarak (el emeğinin "aşırı yaygın" 

olduğu bir sistemde kölelerin doğal bir şekilde ölme hakları olamaz, onlar çalışırken 

gebermelidir) çok daha önemli bir şey varsa, o da herkes kendi hayatını yaşama hakkına 

sahip olmalıdır (habeas corpus-habeas vitam). Bu ise toplumsal yargılama düzenini 

ölüm alanına taşımak demektir. Her şey gibi ölüm de toplumsallaştırılmış, yani doğal 

ölümden başka bir şey olma şansını yitirmiştir; zira tüm diğer ölüm biçimleri birer 

toplumsal skandal olarak kabul edilmekte, yani yapılması gerekenin yapılmadığı 

düşünülmektedir. Toplumsal gelişme mi dediniz? Hayır, bu bir toplumsal gelişme değil 

toplumsalın ölümü de kapsayacak şekilde genişletilmesi demektedir. Herkesin istediği 

gibi ölme hakkı sonsuza dek elinden alınmaktadır. Bundan sonra herkes elinden 

geldiğince uzun süre yaşama özgürlüğünden başkasına sahip değildir. Bu ayrıca insanın 



29 
  

 

kendi yaşamını herhangi bir sınır tanımadan tüketmesinin yasak olması anlamına da 

gelmektedir (Baudrillard, 2008:291). 

 Doğal ölüm ilkesine Baudrillard kısaca
 
yaşamı etkisizleştirmek demektedir. 

Ölüm karşısındaki eşitlik sorunu konusunda da benzer bir durum söz konusudur, bir 

başka deyişle, demokrasi ve eşdeğerlik yasasına uydurulabilmesi için yaşamın nicele 

(öyleyse ölümün de hiçliğe) indirgenmesi gerekmektedir (Baudrillard, 2008:292). 

 Modern dönemle birlikte ölme tanısının da değiştiğini görmekteyiz. Eskiden bir 

insanın kalbinin durması onun öldüğünü gösterirdi. Bugün artık kalbin durması bir 

insanın ölmüş olduğu anlamına gelmemektedir. Ölçü, kalp atışları değil beyin 

fonksiyonlarını da içermektedir artık. Eğer bir insanda bütün beyinsel fonksiyonlar 

durmuşsa o bir ceset değil ama ölüdür. Modern dönemin ölüsünün kalbi çarpmaya 

devam edebilir. 1968 yılında Harvard üniversitesi Tıp Fakültesinde tıp, hukuk ve din 

adamlarından oluşan bir kurulun raporu ile ölüm tanımı değişmiş ve beyin ölümü 

gerçekleşmiş hastanın ölü olarak kabul edilmesi gerektiği belirtilmiştir. Aynı yıl 

ülkemizde de ilk resmi beyin ölümü kararları verilmiştir. Temel kriter ise beyin sapının 

geri dönüşümsüz olarak işlevsiz hale gelmesi olarak belirtilmiştir. Bedenlerin aynı anda 

hem canlı hem de ölü kabul edilmesi organ naklini olanaklı kılmıştır. "Değişimin 

önemli bir alanı ölümün yaşamın sonu olarak anlaşılması ve tanımlanması ile ilgilidir. 

Ölümü yeniden tanımlamak için geçerli akıma çok fazla dikkat edilmiştir, bunun için 

nefes almak veya kalp fonksiyonu yerine beyin fonksiyonu yaşam kriteri olarak hizmet 

etmektedir. Bu yeniden tanımlamanın kadavra organlarının naklini nasıl kolaylaştırdığı 

halkın daha çok dikkatini çekmektedir. Bu değişimin daha geniş arka planı 

mükemmelleşen çeşitli canlandırıcı ve yaşam destek tekniklerinin fazlasıyla yaşam ve 

ölüm arasındaki sınır üzerindeki çok sayıda hastanın sahip olduğu deneyimlerle 

hekimleri karşı karşıya bırakmasıdır. Hatta yerleştirilmelerinde de hekimler yalnızca 

yaşamı kurtarmak ile değil ama ayrıca insanları yaşama geri getirme ile de 

ilgilenmektedirler. Makul biçimde birden fazla öldükleri iddia edilebilecek olan hastalar 

vardır" (Kara, 2009:20). 

 

2.2. Felsefe Tarihinde Ölüm 

 Felsefe tarihinde her filozof ölümü ya felsefenin temel problemi yapmış ya da 

ölüme şöyle bir uğramadan edememiştir. Ölüm, pek çok ahlaki tutumu salık veren 



30 
  

 

öğütçülerin temel çıkış noktası olmuştur. Ölümü, bazıları hayatta kazanılan her türlü 

başarıya son noktayı koyan felaket olarak görmüşlerdir. Bunun yanında yaşamının 

gerçek değerinin ancak ölümle kazanıldığını savunanlar da az olmamıştır. Ölüm üzerine 

sadece felsefeciler değil, başka alanların bilginleri de söz söylemişler, fikir 

yürütmüşlerdir. Çünkü ölüm üzerine düşünmek felsefi yolda ilerlemek için önemli bir 

adımdır. Kaya'ya göre ölüm, düşüncenin kırbacıdır  (Kaya, 2002:82). 

Rasyonalist felsefeciler ise ölümü, bir âlemden diğer bir âleme, bir hayattan 

diğer bir hayata geçiş olarak tarif etmişlerdir. Pisagor, Sokrat, Eflatun ve Aristo bu 

görüşe taraftar olanlardandır. Materyalist Yunan filozof ve düşünürlere göre ise ölüm 

kendisinden sonra bir hayat ve dönüş olmayan mutlak sondur. Tabiatçı filozoflar ölümü, 

kalp atışlarının durması, bilincin yokluğu, teneffüsün kesilmesi, cismin ahenginin 

bozulması olarak tanımlamışlardır. Kimileri de hürriyetin kaynağı olarak 

değerlendirdiği için ölümü varlıktaki en iyi şey olarak görmüşlerdir. Bunlardan birisi 

olan meşhur Alman filozof ve şairi Angelus Silesius de ölüm hakkında şöyle demiştir: 

"Bütün şeyler arasında en iyi şeyin ölüm olduğunu söylüyorum, çünkü yalnızca o beni 

hür kılıyor (Özarslan, 2001:99).  

Ölüm olgusunun Batı düşüncesinde kökleri vardır ve bu kökler, Eski Yunan ve 

Roma'daki bireyciliğe kadar götürülebilir. Hazcı felsefenin temsilcisi Yunanlı Epiküros, 

tanrıların ve onların egemen oldukları bir öte-dünyanın olmadığından hareketle, 

ölümden korkmak için de hiçbir şeyin bulunmadığını bildirir. Epiküros, elbette "Madem 

öyle, biz de kendimizi zevk denizine atalım" demeyecek kadar bilgedir; yaşamın 

amacının "ataraksia" dediği zihinsel dinginliğe ulaşmak olduğunu belirtir. Onun Romalı 

tilmizi Lucretius ise, "Ben varken ölüm yok, ölüm varken ben yokum. O halde ölüm 

benim için hiçbir şeydir" der. Lucretius'u izleyen filozof David Hume, ölüm döşeğinde 

bile yok olmanın kendisine hiç rahatsızlık vermediğini söyler. Bir başka Batılı filozof 

Spinoza, "Özgür bir insanın en az düşüneceği şey ölümdür ve onun bilgeliği ölüm değil 

yaşam üzerine meditasyondur" demekten kendini alıkoyamaz. Friedrich Nietzsche ise, 

"Ölümün tek iyiliği bir daha olmayacak olmasıdır" diye ferman buyurur. Batı 

düşüncesindeki bu ölüm karşıtı sızlanışlar, kanserden ölmek üzereyken Ölümün 

İnkârı adlı bir inceleme yazmaktan çekinmeyen Ernest Becker'in ve Nobel Ödüllü 

edebiyatçı Elias Canetti'nin fikirlerinde doruğa çıkar (Göka, 2010:35-36). 

Yine bir başka felsefi noktadan ele alacağımız ölüm olgusunun varoluşçu 

düşünürler tarafından nasıl değerlendirildiği de önem taşımaktadır. Ölüme varolma-



31 
  

 

yokolma ilişkisi açısından bakacak olursak bu konuda varoluşçu felsefenin söyledikleri 

dikkat çekici olmaktadır. Varoluşçu felsefenin ilgisi var olana ya da var olanın 

"varoluşuna dönüktür." (Foulquie, 1998:39;Koç, 2009:246). Somut olana dönme 

arzusunda olan varoluşçu felsefe, insanı kendine özgü yaşam biçimiyle 'biricik bir 

varlık' olarak değerlendirebilme eğilimindedir. İnsanın 'kendine özgü' oluşunun ve 

somut tecrübelerinin bu denli önemli olduğu bir felsefede şüphesiz ölüm gerçeği ve 

kişinin kendi ölümü özel bir yer tutmaktadır (Koç, 2009:245). Varoluşçu felsefe, insanı 

bireysel orijinalitesi ve somut tecrübeleri ile 'kendine özgü' bir varlık olarak 

değerlendirme, somut olana dönme, soyutlamalar, kavramlaştırmalardan uzaklaşma 

eğilimindedir. Soyut düşüncenin, insanı varoluş yolundan uzaklaştıracağı fikriyle yola 

çıkan varoluşçu filozoflar için insan yaşamının anlamlılığına katkıda bulunması ya da -

farklı bir bakış açısıyla- insan yaşamının anlamsızlığına dikkat çekmesi ve onun 

değersizliğini gösterebilmesi açısından en temel problem ölümdür. Kişinin kendi 

ölümüdür. Dışımızdaki nesnel ya da kamusal anlamıyla değil, bizzat kendi ölümümüz. 

(Koç, 2009:246). 

 Varoluş felsefesinde insanın kendi ölümüyle kastedilen, varlığı noktasal olarak 

hayatta olmamaya dönüştüren ve herhangi bir zamanda yaşanan bir olay değildir. Ölüm, 

belli bir zamana yayılan yaşamdan kopma olayı da değildir. Esas olan, bu olayın bugün 

ve halihazırdaki yaşamım için ne anlam ifade ettiğidir; ölümle ilgili bilgiyi yaşama 

uygulayan dönüştürücü kuvvettir. (Bollnow, 2013:163). 

Ölümün kaçınılmazlığından, dünya üzerinde gelip geçici oluşumuzdan daha 

rahatsız edici, kaygı verici bir durum yok gibi görünse de Epikuros, ölümün tam bir 

kayıtsızlık sorunu olarak ele alınması gerektiğini düşünür. Çünkü ona göre, ölüm 

geldiğinde ben burada olmayacağım ve deneyimlemeyeceğim için, ölüm korkusu ve 

endişesi gereksizdir. Ona göre, 'ben varken ölüm yoktur; ölüm olduğunda ise ben 

varolmayacağıma göre, ölüm ne ölüyü ne de yaşayanı etkilemeyecek olan, kayıtsız 

kalınması gereken bir durumdur.' (Koç, 2009:247-248). Benzer şekilde Wittgenstein da 

ölümün, insan yaşamındaki bir olay olmadığını ve ölümün yaşanmayacağını ifade eder. 

Sartre'a göre ise, ölüm her zaman öznelliğimin ötesinde olduğu için öznelliğim içinde 

yer bulamaz (Koç, 2009:248). Sartre şöyle açıklar: "Kısaca benim ölümümün hiçbir 

kişileştirici özelliği yoktur. Tam tersine, ölümüm ancak öznelliğin perspektifi içinde yer 

alırsam benim ölümüm haline gelir; ölümümü yeri doldurulamaz bir öznel yapan, 

düşünüm-öncesi cogito tarafında tanımlanan öznelliğimdir, yoksa kendi-içinime yeri 



32 
  

 

doldurulamaz kendiliği kazandıracak olan ölüm değildir. Öyle olsaydı kendini 

niteleyemezdi, çünkü o benim ölümüm olarak ölümdür ve bunun sonucunda, ölüm 

olarak özsel yapısı, onu bu kişileştirilen ve nitelenen beklenebilir olay yapmaya yetmez. 

Ölümün gelmesini beklemek ölümü beklemek değildir (Ökten, 2010:250). 

 Sartre'ye göre ölüm, olgusallığın ve başkası-için-varlığın belli bir veçhesinden, 

yani veriden başka bir şey değildir. Doğmuş olmamız saçmadır, ölecek olmamız 

saçmadır; öte yandan bu saçmalık, varlığımın devamlı yabancılaşması olarak ortaya 

çıkar -artık benim imkanım değil de başkasının ki olan imkan. Yaşamın öteki yanı 

yoktur ve ölüm insani bir fenomendir, ölüm yaşamın yine yaşam olarak nihai 

fenomenidir. Bu haliyle ölüm, bütün yaşamı akış yönünün tersine doğru etkiler; yaşam 

yaşamla sınırlanır. Bu yaşamı biricik bir yaşam yapan, yani yeniden başlamayan bir 

yaşam yapan, atılan adımın asla geri alınmadığı bir yaşam yapan fenomendir ölüm 

(Ökten, 2010). Ölüme bir anlam ve değer atfetmektedir ama bunu daha çok öznelliğin 

dışında başkasının imkanı olarak değerlendirmektedir. 

 S. Kierkegaard, M. Heidegger, E. Becker gibi bazı düşünürler ise ölümlülüğü en 

acı verici bir kaygı hali olarak dile getirerek, insanın kendi ölümünü kabul 

edebilmesinin güçlüklerine değinmiş olsalar da, ölümünü cesaretle kabullenmeyi bilen 

kişide gerçek anlamda bir dönüşümün olduğuna dikkat çekmişlerdir (Koç, 2009:248). 

 Bu anlamda ölüm artık, yaşama uzak ve dışsal bir şey değil, yaşamın içine giren, 

bu yaşamın kendisine ait tamamlayıcı bir yapı taşıdır. Varoluşçu düşünürlerin ödevi ise, 

ölümü varoluşsal açıdan benimseyerek bu olayı yaşamın kendisine katmaktır. Bu 

noktada Kierkegraad, şu saptamayı yapmaktadır: "Varsayalım ki ölüm, bizi yarın 

bulacak kadar sinsi! Bu belirsizlik, bir var olan tarafından anlaşılmak ve kavranmak 

zorundaysa, belisizlik söz konusu olduğu için ölümü bütün yaşamına bakarak anlamaya 

çalışmalıdır ki; bu da inanılmaz zorlukları beraberinde getirecektir." (Bollnow, 

2013:164). Kierkegaard'ın da ifade ettiği gibi söz konusu olan "insanların genel olarak 

bildiği: bir doz sülfürik asit alırsam ölürüm; aynı şekilde, eğer suya atlarsam, kömür 

dumanı altında kalırsam ölürüm vb." değildir. Sorun kesinlikle ölümün genel anlamda 

nesnel bir gözlemi değil, yalnızca tek tek her insanın kendi ölümüyle kurduğu ilişki, eş 

deyişle insan yaşamının yaklaşan sonu olarak ölümün onun yaşamı için ne anlama 

geldiği sorusudur. Ardından bu noktada, bunun için nesnel bir olay olarak ölümle ilgili 

sahip olunan tüm nesnel bilginin hiç bir önemi olmadığı ortaya çıkmaktadır (Bollnow, 

2013:163). 



33 
  

 

 Kierkegaard, ölümü, subjektif ve objektif olmanın dışında, bu dünyada ve öbür 

dünyada olmak üzere de iki açıdan değerlendirir. O, bu dünyada kurtuluşa ermenin yolu 

olarak ölümü görür; ancak bu ölüm, bildiğimiz anlamda ruhun bedenden ayrılması 

değildir. Kierkegaard'ın kastettiği ölüm, tasavvufi anlamdaki "ölmeden ölmedir." 

Kişinin nefsini dizginlemesi, terbiye etmesidir. Bir anlamda kişinin kendisini tedavi 

etmesidir. Ancak bu, o kadarda kolay bir şey değildir. İnsan doğası gereği zor olanı 

değil de hep kolay olanı yapma peşindedir. Kierkegaard'ın ortaya koyduğu bu yol ise en 

zor olandır. Kişi kendi olmak için kendi isteklerini sınırlamalıdır. Bir anlamda nefis 

terbiyesi diyeceğimiz bu yolla kişi kurtuluşa erecektir. Kierkegaard'ın sisteminde bunun 

anlamı, kişinin "kendi olmasının kendini öldürmesidir." Ölüm için, tüm insanların 

yaşadığı tek ortak tecrübe olduğunu söyleyen Kierkegaard, ölümün bireyselliğinden 

bahseder. Kalabalık içindeki yığınları ham bir varoluş olarak değerlendiren 

Kierkegaard'a göre, kişi, topluluktan sıyrılmadan birey olamaz. Hayatta iken yığınların 

arkasına saklanan insan, çoğu kez başkalarının yolundan giderek birey olmanın 

sorumluluğunu almaktan kaçar. Böylesi birey olmaktan kaçan kişilerin bile hayatta iken 

en az bir kere saklanamayacakları bir durum vardır. O da kendi ölümleridir. İnsan 

yalnızca "kendi ölümünü ölebilir." (Ataer, 2006:42). 

 Kierkegard'a göre, salt madde ve mânânın; ruh ve bedenin birleşmesiyle birey 

olunmamaktadır. Varoluşçuluğun en temel öğretisi olan bu anlayışa göre insan kendi 

varoluşuna sahip çıkarak bu dünyadaki yerini belirleyecektir. Buna göre gördüğümüz 

herkes de gerçek bir varoluşa sahip değildir. Kimisi, benliğinin farkına varıp yığından 

sıyrılarak tek başına birey olmanın ağırlığını taşırken kimisi de yaşamı boyunca ham bir 

varoluşa sahip olduğunun farkında bile olmayacaktır. Kierkegaard da insanlar arasında 

böylesi bir ayırım yapar. Ona göre, bu dünyada tek başına ayaklarının üzerinde 

duramayan kişi, gerçekten yaşıyor değildir. Yani ona göre böylesi kişiler hayatta iken 

ölüdürler (Ataer, 2006:45). 

Varoluşçu felsefenin önde gelen isimlerinden biri olan Heidegger'e göre felsefe 

yapmak ölüm üzerine düşünmektir. Varoluş felsefesinin kast ettiği ölüm insanın kendi 

hayatının ölüm tarafından nasıl tehdit edildiğidir. Ölüm bu manası içinde insanın kendi 

varlığının yaşayacağı bir imkândır ve her insan için varlığın bir imkânı olan akıbettir. 

Heidegger'e göre biz bir "düşmüşlük" durumunda var olmuşuzdur. İnsan gündelik 

yaşamda henüz kendi kendisi değildir. Bu gündelikten kurtulduğu zaman dünyada tek 

başına olduğunu anlar. Bu dünyaya düşmüştür ve onun ne olduğunu bilmez, karanlıkla 



34 
  

 

çevrilidir. İşte bu durum insanda bir kaygı doğurur ve bu kaygı varlığa erişmek için bir 

ipucudur.  Kaygı, Dasein’ın (Oradaki-Varlık) dünya ile olan ilişkisidir. Çünkü Dasein 

‘ötekilerle birlikte’ varlıktır. Dünya benim ötekilerle paylaştığım dünyadır. Dolayısıyla 

Dasein’ın başkalarıyla olan ilişkisi kaygı ilişkisidir. Ancak kaygı ile korku birbirine 

karıştırılmamalıdır. Kaygı, Dasein’ın temel ruhsal durumudur. Korkuda ise bizi bu veya 

şu bakımdan tehdit eden belirli bir şeyden korkarız. Korku daima bir şeyden korkudur. 

Kaygı ise bundan veya şundan duyulan kaygı değildir. Kaygı anında insana bütünlüğü 

ile bir şey olur. Bütün şeyler ve bizzat biz bir kayıtsızlık içine batarız. Fakat bu batma 

bir kaybolma değildir. Kaygı için Heidegger  "…esnasında bütünlüğü ile batan varlık 

kaybolmaz, üstümüze abanır, bizi sıkmaya başlar. Tutunacak bir şey kalmaz. Varlığın 

erimesi içinde sadece üstümüze abanan bir hiçlik kalır" demiştir. Bu anlamda kaygı 

hiçliği açığa çıkarır. Kaygının korku gibi bir kaynağı yoktur, onun kaynağı hiçliktir. 

Kaygı, hiçliği bize tanıtan bir ruh halidir (Akçetin, 2010:2-3). 

 Her günkü hayatın güvenilen dünyası birdenbire gözden düşer. Önceleri 

hoşnutluk veren, şimdi yabancı ve üzücü olur. Dünyanın daha fazla verecek bir şeyi 

kalmaz. Onun önceden manalı oluşu şimdi manasızlığa dönmeye başlar. Bu 

manasızlıktan kurtulmak insanın kendi varlığının gerçek özünü keşfetmesiyle 

mümkündür. Heidegger’e göre insanın varlığının gerçek özünü keşfetmek için büyük 

öneme sahip olan şey onun ölümle olan ilişkisidir. Dahası, varlığı kavrayış ölümle 

ilişkide ortaya çıkar. Kaygı ölüme doğru varlığın sahip olduğu ruh halidir. Heidegger 

ölüme doğru varlığın temelde kaygı olduğunu iddia eder. Yani Dasein tasadır, kaygıdır. 

O, ...-den kaygılanmaktadır. Ölüm Dasein’ın "son"udur, o bununla bir "bütün" haline 

gelir. Fakat Dasein’ın bu sınırına ulaşmak aynı zamanda Dasein’ın kaybı demektir. 

Artık-olmayan-Dasein’a geçiş Dasein’ın bu geçişi tecrübe etmesini ve tecrübe ettikten 

sonra onu "anlamasını" imkânsız hale getirir. Başkalarının ölümünün tecrübesi vardır ve 

önce bu fenomen tarif edilir. Fakat değerlendirme konusu yapılan sorun, yani her zaman 

benim kendi ölümüm anlamına gelen Dasein’ın "son"u olarak ölüm için başkalarının 

ölümü fenomeni anlamsızdır. Hiç kimse bir başkasından onun ölümünü uzaklaştıramaz. 

Biri bir başkası için ölüme gidebilirse de bu her zaman kendini başkası için kurban 

etmek demektir. Ama yine o ölen kişi herkes gibi kendi ölümünü yaşar. Ölüm, özü 

gereği her durumda benim ölümümdür. Ölümün bana aitliğini hiç kimse değiştiremez. 

Ölüm Dasein’ın yazgısıdır. Bu durumda ölüm,  "benim" yazgımdır (Akçetin, 2010:5). 



35 
  

 

 Heidegger’a göre ölüm üzerine kara kara düşünmek, ölümün imkân karakterini 

onun elinden tümüyle almıyor ise de, ölümü başa gelecek bir şey olarak düşünmeyi 

sürdürmektedir; böyle yaparken de onun gücünü kırar ve ölüm üzerinde hesap edici bir 

iktidar kurmak ister. Yani buna göre ölüm, bir imkân olsa da, bu imkânı mümkün 

olduğunca az biçimde sergilemelidir. Oysa ölüme yönelik varlıkta, bahsedilen imkân 

hafifletilmeden bir imkân olarak anlaşılmalı, bir imkân olarak geliştirilmeli ve ona 

yönelik tutumlarda bir imkân olarak ona dayanabilmelidir (Ökten, 2010:242). 

Ölümü, gelmiş geçmiş en yararsız ve kötü şey olarak nitelendiren ve ona olumlu 

bir anlam yüklenmesini eleştiren düşünürler de vardır. Örneğin dünyadan ayrılmanın 

etkisini yumuşatan dinsel anlayışları olduğu kadar, ölüme özel bir anlam yükleyen, bir 

'ölme sanatı' olanağını savunarak ölüme olumlu bir rol veren tüm felsefi anlayışları 

reddeden E. Canetti, ölümü varoluşun başlıca belası, çözümsüz ve akıl ermez bir şey, 

her şeyin sonsuza dek bağlanıp içinde kıstırıldığı ve hiç kimsenin kesmeyi şimdiye dek 

göze alamadığı düğüm olarak görmüştür. Ona göre ölüm, anlamlı olamaz ve 

olmamalıdır (Steiner, 2006: 41-51; Koç, 2009:248). Elias Canetti'nin ölümü reddetmesi, 

ölüm olgusuna gösterilen aşırı ve çok kişisel bir tepkiye örnek oluşturur. Canetti ölüme 

karşı hiddetlenmemizi ister ve -aralarında Heidegger'in da bulunduğu- ölümü bir şekilde 

'kabullenip' benimsememizi istiyor görünenlere karşı çıkar. Canetti'ye göre, ölüm kişisel 

olmayan bir şey değildir; tam da kişi-olmanın, insan olanın ve değerli olanın yok 

oluşunu temsil eder (Malpas ve Solomon, 2006:17-18). O ne doğal ya da biyolojik 

ölümle, ne de ister bireysel isterse ortaklaşa olsun zor yoluyla ölümle ilgilenir. Canetti 

ölümü kabul etmeyi reddetmenin onun temel bir kötülük olarak tanınmasını sona 

erdirmediğinin farkındaydı, ki bunu şu açıklamalarından anlayabilmekteyiz: "Bu ölüm 

bilincinin sürekli uyanık oluşundan ne kazanıyorsunuz? Sizi daha mı güçlü kılıyor? 

Tehlikede olan başkalarını daha iyi korumanıza yardımcı mı oluyor? Sürekli ölümü 

düşünerek herhangi bir kimseye cesaret mi veriyorsunuz? İnşa ettiğiniz bütün bu 

muazzam aygıt hiçbir amaca hizmet etmiyor. Kimseyi kurtarmıyor. Sahte bir güç 

görüntüsü sunuyor, böbürlenmeden ibaret ve diğer her plan gibi başından sonuna aciz. 

Gerçek şu ki, doğru, geçerli ve insana yararlı tutumun ne olacağını henüz 

keşfedemediniz. Hayır deme cüretini gösteremediniz. Ama ben ölümü lanetliyorum. 

Elimde değil ve eğer körlemesine ilerliyorsam, kendimi alamıyorum; olanca gücümle 



36 
  

 

ölümü şiddetle reddediyorum. Ölümü kabul etseydim, o zaman bir katil olurdum." 

(Malpas ve Solomon, 2006). 

 Ölüme ilişkin onu reddetme tutumu içerisinde olan Canetti bunu 1942'de ölüme 

karşı savaşmaya karar verip ve " Pascal otuz dokuzuna kadar yaşadı, ben yakında oyuz 

yediyim. Onun kaderiyle hesaplarsak benim temiz iki yılım daha var! Ne acele! O, 

Hıristiyanlığın savunması için düzensiz fikirler bıraktı arkasında. Bense, insanın ölüme 

karşı savunulması üzerine düşüncelerimi toparlamak istiyorum" diyerek, 1994'te ölene 

kadar ölüme karşı onunla savaşan tutumuyla sürdürür. İnsanın ölümlü oluşunun, 

yeryüzündeki her türlü musibetin temelinde yer aldığını söyler. İnsan faktörünün ve 

"ben"in ve hırslarının özellikle göz ardı edildiğini anladığımız söylemlerinde Canetti, 

ölüm olmasaydı güç istemenin, iktidar hırsının, cinayetlerin olmayacağını belirtir; ölüm 

bilincinin olumlu etkilerini açıkça inkâr eder. Ölüme dair her şeyin zihinlerden 

silinmesini ve ona insan bilincinde bir yer, değer verilmemesini ifade eder. "Ölüm 

bilincini güçlendirmek için her şeyi yapıyorsun. Zaten büyük olan tehlikeyi, bu 

tehlikenin hayalini asla kaybetmemek için büyütüyorsun. Sen, uyuşturucu alan, bir 

insanın tersisin; o korkunç şey hakkındaki bilgin asla yatışamıyor. Ama ölüm 

konusundaki bu bilincin uyanıklığıyla ne kazanıyorsun?" diyerek aklı sıra ölüm bilin-

ciyle dalgasını geçer (Göka, 2010:36). Gerek modern gerekse post-modern zamanların 

ölüme ilişkin olumsuz algılarındaki temel problem olarak görebileceğimiz şey tam da 

üzerinde durulmaya çalışılan işte bu "ölüm bilincindeki gerileme" hadisesidir. 

İçlerinde Spinoza, Nietzsche, Canetti gibileri bulunuyorsa da tüm bunlara 

rağmen Batı dünyasında bile birçok düşünür ve terapist şu fikirde birleşmektedir: 

Fiziksel ölüm, organizmanın yok oluşu demektir, ama ölüm düşüncesi, ölümü 

düşünmek, insanı kurtuluşa eriştirebilecek, bunaltıları sağaltabilecek bir gizilgüce 

sahiptir. Ölümü ve ölümlülüğü açık yüreklilikle ele almanın, işlerin gerçek durumunu 

daha iyi değerlendirebilme, yaşamı daha katlanılabilir kılma gibi bir ödülü vardır. Ölüm 

bilincinin bu nedenle ölüme artı özelliği de bu noktada dikkat çekicidir. Bu anlamda 

Göka ölüme ilişkin hiçlik, yok oluş gibi değil de "sıfır" sayısı gibidir ölüm der. Sıfırı 

nasıl bir sayının sağına veya soluna yerleştirdiğinizde, onu on defa büyütüyor veya 

küçültüyorsa, ölüm de, asıl anlamını yaşamın yanında bulur; onu yüceltir veya anlamını 

azaltır, zayıflatır. Bu nedenle Eflatun, ölümü en iyi öğüt verici sayan Stoacı-filozoflar, 

iyi yaşamayı öğrenmenin iyi ölmeyi öğrenmekle, iyi ölmeyi öğrenmenin de iyi 

yaşamayı öğrenmekle mümkün olabileceğini vurgularlar ve ölüme olumlu bir mana 



37 
  

 

yükler. Çicero, "Felsefe yapmak ölüme hazırlanmaktır", Montaigne, "Felsefe yapmak 

nasıl ölüneceğini öğrenmektir", Seneca ise, "Vazgeçmeye hazır ve istekli olanlar dışında 

hiç kimse hayatın gerçek tadını alamaz. Ey yaşam, senin bunca değerli oluşun ölüm 

sayesindedir" demiş, Aziz Augustine de insanın gerçek benliğinin ancak ölüm 

karşısında doğacağını söylemiştir (Göka, 2010:37-38). Bu açıdan ölümle ilgili onu 

olumlayan ve ona yaşama katkı sağlayan bir değer yüküyle yaklaşırlar. 

Bu söylemlerden hareketle yeniçağda ve günümüzde, ilkçağ ve ortaçağ'ın ölüm 

telakkilerinin yeniden canlandığı gözlenebilir. "Meselâ Spinoza'da eski Stoalıların 

nokta-i nazarları ihya olunuyor. Kierkeggard'ın existence üzerine müesses felsefesinde 

yahut Pascal'da ise ölümle günah arasındaki bağın daha yeni ve daha derin bir şekline 

şahit oluyoruz". Montaigne, "ölüme karşı değil, ölüm hazırlıklarına karşı 

hazırlanıyoruz"
 
diyordu. Diderot, doğmak, yaşamak ve ölmeyi bir şekil değişikliği 

telakki etmektedir. Bunun yanı sıra Nietzsche ölümü düşünmeyi tamamen reddetmiş, 

Albert Camus ölümü bir hiçlik ve bir zulüm olarak görmüştür. Bununla beraber, Batı 

düşüncesinde ölüm yerine hayatı mahkûm edenlere de rastlanır. Meselâ Vauvenargues: 

"Hayat, ölümden daha berbat bir hükümle yargılanamaz", Celine: "Hayat, bütün 

zamanların tarihinde bir sarhoşluktur. Hakikat ölümdür", Cham Fort: "Yaşamak bir 

hastalıktır, uyku onun bizdeki ıstırabını her onaltı saatte bir azaltır. Etkisi geçicidir. 

Ölüm ise tek çaredir", Baudelaire: "Ey ölüm! Ey yaşlı kaptan! Artık demir almak 

zamanı gelmiştir... hareket edelim". Bu nevi düşünceler pesimist (kötümser) bir dünya 

görüşünün doğurduğu ölüm arzularıdır. Bu arzudan dolayı ölüm reel hayata tercih 

edilmektedir (Yakıt, 2000:88-89). Kısaca yaşamın olumsuzlanmasına karşılık ölümün 

olumlanmasıdır diyebiliriz. 

 Batı düşüncesinde ölüme ilişkin bakış açısı böyleyken aklımıza "Acaba İslam 

düşünürlerinde ölüm olgusu nasıl değerlendirilmektedir?" şeklinde bir soru gelebilir. 

Batı düşüncesinde ölümü inkar eden farklı görüşlere rastlanılsa da İslam düşüncesinde 

bundan ziyade ölümün izahını yapabilmeye çalışılmıştır. Genel olarak ölüm ile ilgili 

İslam düşünürleri onun hakkında ortak bir noktada buluşurlar. Türk-İslâm düşüncesinde 

ölüm konusu, diğer konular gibi ele alınmış ve işlenmiş bir konudur. Genelde 

düşünürlerimiz bu konuda, ölümün mukadder bir fenomen olduğu ve ondan 

korkulmaması gerektiği tezinde birleşmektedirler. Onlara göre ölüm kaçınılmaz son ve 

gerçek hakikattir. Birbirlerinden ayrıldıkları noktalar ise en bariz şekliyle ölümden 



38 
  

 

sonra dirilişin ne şekilde gerçekleşeceği hususundadır. Bundan dolayı ölüm ile ilgili 

olarak İslam düşünürlerinden birkaç ismi zikretmek gerekir. 

 Kindi’ye göre biz kötü olan şeyden değil, sadece kötüden nefret etmeliyiz. Buna 

göre, sanılmasın ki ölümden daha kötü bir şey yoktur! Gerçekte ölüm kötü değildir, 

kötü olan ölüm korkusudur. Ölüme gelince, o sadece tabiatımızın tamamlanmasından 

ibarettir. Şöyle ki, eğer ölüm olmasaydı kesinlikle insan da olmazdı. Çünkü insan 

‘düşünen, canlı, ölümlü varlıktır’ diye tarif edilir. Tarif tabiatı temel alarak yapılır. 

Düşünmek, canlılık ve ölümlü olmak insanın temel yapısıdır. O halde ölüm yoksa insan 

da yoktur. Zira bir varlık ölümlü değilse o insan olamaz. Buna göre olmamız gereken 

durumda olmak kötü değildir, kötü olan olmamız gereken durumda olmamaktır. 

Öyleyse kötü olan ölümün olmayışıdır. Çünkü ölüm yoksa insan da yoktur. O halde 

ölüm kötü değildir. Ölümün kötü olduğu yolundaki kanaatin sebebi hayat ve ölüm 

hakkındaki bilgisizlikten kaynaklanıyor olmalıdır (Ökten, 2010:144). 

Farabi, erdemli kimsenin ne bir kötümserin hayattan uzaklaşmak için ölümü bir 

çare saymak şeklindeki düşüncesine ne de ölümün korkulması gereken büyük bir şey 

olduğu fikrine katılacağını, yaşamayı sadece mutluluğu artırmak için isteyeceğini, 

bireysel çıkarlarını aşarak kendisini ülkesine adayacağını belirtir. Ona göre, ölümden 

ancak cahil ve fasık ülkelerin insanları korkar, zira cahillerin gözünde değerli olan 

şeyler, bayağı lezzetlerdir; fasıklar da bu dünyada bırakacakları menfaatlerden ayrılmak 

istemedikleri gibi öte-dünyada da mutlu olamayacaklarını bilirler (Göka, 2010:38). 

İbn Sînâ, "Ölüm Korkusundan Kurtuluş Risalesi" anlamında olan "Risâletu'ş-

Şifâ min Havfi'l-Mevt" adlı eserinde ilkin ölümün bir tanımını yapar. Ona göre, ölüm 

dediğimiz şey, insanın "hadd-i tam"mının (=tarifinin) geriye kalan kısmıdır. Çünkü 

insan, "hayy" (diri), "nâtık" (düşünen), "mâit" (ölen) bir varlıktır. Bu tarife göre, insanın 

tamamı ve kemâlidir. İnsan, kendi zâtının kemâlinden korkmamalıdır. İbn Sînâ, insana 

gelen korkuların içinde en büyüğünün ölüm korkusu olduğunu ve şu yedi zümrede 

kendini gösterdiğini ifade eder: 

1- Ölümün hakikatini bilmeyenlere 

2- Ruhunun nereye intikal edeceğini kestiremeyenlere 

3-Bedeni dağılınca ruhunun da dağılacağını zannedenlere 

4-Ölümü bir elem zannedenlere 

5-Öldükten sonra kendisine azap edileceğine inananlara 

6-Öldükten sonra nereye gideceğini bilmeyenlere 



39 
  

 

7-Geriye bırakacağı mal ve mirastan dolayı tasalananlara bu korku sirayet eder. 

İzahlarının özü, korkulan şeyin ölüm değil, bilgisizliğin kendisi olduğudur. 

Korkunun asıl sebebi, ölümün ne olduğunu bilmemektir. Ona göre ölüm, ruhun 

âletlerini terk etmesinden başka bir şey değildir. Ruhun âleti organlardır. Organlar bir 

araya gelerek bedeni meydana getirmişlerdir. Ölümün dış dünyadaki örneği bir 

sanatkârın âletlerini kullanmaması ve onları terk etmesi gibidir (Yakıt, 2000:90-91). 

Ölüm ilahi bir ödül olunca kötü bir şey olamaz. Kötü olan şey ondan korkmaktır. 

Ölümden korkan, ölüme ve onun hakikatine cahil olandır. Ölümün hakikati ise ‘nefs’ 

için bir dağılma, bozulma yoktur. Belki terkibin dağılması ve bozulması vardır, der 

(Ökten, 2010:151). 

Gazali ise, insanın içinde birisi vicdan diğeri ölüm olmak üzere iki vaiz 

olduğunu söyler (Göka, 2010:38). Gazali, kalbin dünyaya bağlanması, hırs ve tutkularla 

acı çekmesine karşı, bir tedavi yöntemi olarak ölüm düşüncesini teklif eder. Dünya 

hayatının, menfaatlerin ve lezzetlerin geçici olduğunun farkındalığını yaşamanın en iyi 

yolu, ölüm hakikatinin hatırda tutulmasıdır. Ölüm bilinci, duygu ve düşüncelere denge 

getirir (Özdoğan, 2011:13).  Gazali’ye göre, insan uykuda iken rüyada görülen bir takım 

şeylerin varlığına inanır. Rüya esnasında onlardan şüphe etmez. Sonra uyanınca rüyada 

gördüklerinin hiçbirinin aslının olmadığını anlar. Dünya hayatı ahirete nispetle bir uyku 

hali sayılabilir. Öyleyse içinde bulunduğumuz hayat, bir rüyadan başka bir şey değildir, 

ölünce uyanacağız (Yıldız, 2001). 

 Ölüm üzerine felsefi sorunlardan bir diğeri ise ölümsüzlük problemidir. Ruhun 

ölümsüzlüğü olarak da adlandırabileceğimiz ölümsüzlük problemi, filozofların 

Platondan beri ölümle ilgili en çok üzerinde durdukları konudur. Anlam boyutu 

açısından ele aldığımız zaman "ölümden sonra hayat ya da öldükten sonra dirilmek" 

gibi ifadeler ilk bakışta tuhaf ve çelişkili gelebilmektedir. Fakat burada mahiyetini tam 

olarak bilemediğimiz başka boyutta yaşam anlatılmak istenilmektedir. Platon çeşitli 

diyaloglarında ölümsüzlük problemini felsefi olarak ele alır ve bu diyaloglarında ruhun 

ölümsüzlüğünü ispat etmeye çalışır. Fakat bir kısım filozoflar "ölümsüzlük probleminin 

felsefeyi aşan bir problem olduğu kanaatindedirler. İbni Sina'ya göre, öte âlem 

konusunda felsefenin söyleyebileceği pek bir şey yoktur ama "ruhun ölümsüzlüğü" 

konusunda filozoflar birçok şey söyleyebilirler. Oysa Gâzâli bu fikirde değildir. 

Gâzâli'ye göre gerek ölüm ötesi gerek ruhun ölümsüzlüğü ile ilgili olarak "felsefi aklın" 

söyleyeceği pek bir şey yoktur. Bu konuda pek çok filozof Gâzâli ile aynı fikirdedir. 



40 
  

 

Mesela David Hume sadece aklın ışığında hareket etmek suretiyle ruhun 

ölümsüzlüğünü ispat etmek çok güçtür, der. Bu noktada Jak Mortian de aynı fikirdedir. 

Martiande'ye göre eğer filozoflar bu konuyu tartışacak olurlarsa, dinin getirdiği 

kavramları ve fikirleri dikkate almak durumundadırlar (Kaya, 2002:83). 

2.3. Psikoloji Bilimine Göre Ölüm 

 Psikoloji kuşkusuz "insan davranışlarını inceleyen bir bilim" olmakla 

sınırlandırılmıştı. Ölüm, insanın olgusal nitelikli davranışlarının sona ermesi hali 

olduğuna göre, uzun zaman ilgilenmeye değmez bir alan olarak algılandı. Bu nedenle 

ölüm üzerine çalışmalar psikoloji alanında çok sınırlıdır (Kaya, 2002:99). 

 Psikanalizin kurucusu Sigmund Freud da yüksek bir ölüm bilincine sahiptir. 

Freud, bir teorisyen olmasının yanı sıra bir insandır; üstelik de on altı yıl kanserin 

pençesinde yaşamış ve oğlunu Birinci Dünya Savaşı'nda yitirmiş bir insan. "Ölüm 

psikolojisini açık yüreklilikle ele almanın, işlerin gerçek durumunu daha iyi 

değerlendirebilme, yaşamı daha katlanabilir kılma gibi bir ödülü vardır... Nasıl barışı 

korumak istiyorsanız savaş için silahlanın deniyorsa, hayatta kalmak için de kendinizi 

ölüme hazırlayın" sözü ona aittir. "...Savaş, ölümle daha önceki ilişkilerimizi bozdu. Bu 

ilişki samimi değildi. Eğer birisi bizi dinlemiş olsaydı, tabii ki, ölümün bütün bir hayatın 

zorunlu sonu olduğunu, doğaya bir ölüm borcumuz bulunduğunu ve bu borcu ödemeye 

hazırlanmamız gerektiğini, kısaca ölümün doğal, yadsınamaz ve kaçınılamaz olduğunu 

ilan etmeye hazır olduğumuzu sanırdı. Oysa gerçekte farklı davranırdık. Ölümü bir 

yana itmeye, onu hayattan ayırmaya açık bir eğilim gösterdik. Ölüm için mutlak bir 

sessizlik sürdürmeye çalıştık... Bilinçdışında her birimiz ölümsüz olduğumuza inanırız. 

Başkalarının ölümüne gelince, kültürlü bir insan olarak, ölüme mahkûm bir insan bizi 

duyabilecekse, ihtimaller üzerine konuşmaktan kaçınırız... Düzenli olarak ölümün 

rastgele nedenselliğini, hastalığın bulaşıcılığını, ileri yaşı vurgular, böylece ölümü bir 

zorunluluktan bir kazaya indirgeme eğilimini sergileriz. Kendiliğinden ölen birisi için 

özel bir şekilde davranır, çok zor bir işi başarmış birine duyduğumuza benzer bir 

hayranlık duyarız..." diyen de Freud'tur (Göka, 2010:39-40). 

 Freud'un ölümle ilgili görüşleri şu şekildedir. Freud'un yapıtlarında ölüm iki 

düzeye ayrılarak incelenir: Bilinçaltı ve bilinç... Bilinçaltı, zamandan habersiz olduğu 

ölçüde ölümü kavrayamaz. (Neden bilincinin tam olarak bildiği geçici bir süre bitimini, 

örneğin sadece olaylarla ilgili bir çekans). Freud'un saptayabildiğine inandığı etkilerin 

zaten uzun olan listesine "ölüm" itkisini koyması, epey sonra 1920'li yıllarda olmuştur.  



41 
  

 

Freud'a göre bir itkinin, organizmayı belli bir amaca yönelten, sürekli bir iç tepiye 

karşılık geldiğini biliyoruz. Bu, devindiricilik öğeleri halinde çözümlenen enerji 

yüküdür. Şu halde itkinin kaynağı, bedensel bir uyarılma durumudur. Amacı ise, itkisel 

kaynakta süren gerilim durumunu ortadan kaldırmaktadır (Kaya, 2010:100). 

 Freud'a göre, "bütün yaşamın amacı ölümdür." (Lear, 2006:97). Freud, ölüm 

dürtüsünü yüzeyde üç farklı tipte fenomeni tek bir kavramın altına sokmak için 

kullanmaya çabalar. Birincisi, zihnin gerilim altında çalıştığı ve boşalıma eğilimli 

olduğu şeklindeki yapısal görüştür. İlk bakışta zihin homeostaza eğilimliymiş gibi 

görünebilir: sabit bir enerji düzeyini korumaya çalışır gibidir. Ama Freud'un demek 

istediği, modele yeterince geniş bakılırsa, haz ilkesinin basitçe boşalım yönünde 

işlediğinin görüleceğidir. O halde, homeostazın görece geçici olarak korunabiliyor 

olması, ölüm yolunda giden yaşamdaki geçici bir sapma olarak görülebilir. Bu anlamda 

haz ilkesi genelde, ölüm dürtüsünün hizmetinde çalışıyormuş gibi kabul edilebilir. 

Freud, "Haz ilkesi aslında ölüm içgüdülerine hizmet ediyormuş gibi görünüyor," der. 

İkincisi, tekrarlamanın bütün dürtülerin amacı olduğu, bunun da eski durumu yeniden 

oluşturma girişimi olarak anlaşılması gerektiği görüşüdür. Burada Freud devreye 

teolojik bir ilke sokmayı başarır. Üçüncüsü, Freud, ölüm dürtüsünü insan saldırganlığını 

açıklamakta kullanır. Freud'a göre ölüm dürtüsü organizmanın içsel bir eğilimidir -

biyolojik organizmanın her hücresinde olduğu kadar zihnin içinde de varolan bir eğilim. 

Saldırganlık bu eğilimin dışarıya saptırılmasıdır. Şu anki bakış açısına göre en önemli 

olan bu üçüncü fenomen, yani insan saldırganlığıdır (Lear, 2006:80-81). 

 Ferud'un "ölüm dürtüsü kuramı", (saldırganlığı diğer fenomenlerle ve güçlerle 

bağlantılandırarak) sanki gerçek bir kuram sunuyormuş gibi görünür, ama bu yalnızca 

bir kuram oluşturma yönünde baştan çıkarıcı bir jestten ibarettir. Lear, psikanalitik 

düşünürlerin şu veya bu saldırgan fantezinin "ölüm dürtüsünün bir tezahürü" ya da 

"saldırganlık dürtüsünün bir tezahürü" olduğunu söylediklerini belirtir. Boşalım 

eğilimini, tekrarlanma zorlantısını ve saldırganlığı "Ölüm" kavramı altında bir araya 

getirmek işte bu yüzden bir baştan çıkarmadır: Çünkü Freud kuramsal bir birleştirme ve 

basitleştirmeye başvuruyor gibi görünmektedir. (Lear, 2006:83). 

  Gerçekte yapıtının son bölümünde çelişkiler içinde bocalayıp duran Freud, her 

zaman daha büyük birimler oluşturmaya, daha geniş ve daha iyi bütünleşmiş 

toplulukları bir araya getirmeye yönelen "yaşam itkileri" ile tersine bu toplulukların 

parçalanmasına ve canlıyı anorganik duruma indirgemeye götürür. Bu ise gerilimlerin 



42 
  

 

tamamıyla azalmasıyla sona erer. "Ölüm itkilerini" karşılaştırmayı sürdürür. Bu itkiler 

her canlı varlığın anorganik duruma dönme temel eğilimini temsil edecektir. Ancak 

burada söz konusu olan bir çokları tarafından yadsınmış bir sav kanıtsamadır. Bunun 

yanında bu itki, dış nesnelere doğru yönelmiş de olabilir ve o zamanda saldırganlık, yok 

etme, el koyma güç itkileri ile kendini gösterebilir. Bu, cinsel bağlamda Sadizm ve 

Mazoşizmi açıklayacak olan süreçtir (Kaya, 2010:100-101).  

  Bugün psikanalistler, ölüm kavramının Freudçu yorumu konusunda birbirinden 

ayrılırlar. Bilinç açısından her şey değişir. Burada nesnel ölüm duygusu daha önce 

sözünü ettiğimiz ölüleri, toplum yaşamının içinde tutmak amacını güden bu kültürel 

değişmezliğe yol açacaktır. Psikanalizin babasına göre ölüm geride kalan kişilerde 

şiddetli bir suçluluk duygusu yaratır. Ölü hak ettiği her türlü ilgi ve bakımı görebilmiş 

miydi? Ölmesine istemeden de olsa yol açmadık mı? Hatta ölümünü istememiş miydik? 

Yaşama isteği duyacak kadar yeterince sevilmiş miydi? Ölü öcünü almaya çalışabilir ya 

da çalışacaktır! Yaşayanlara hastalık bulaştırılabilir. Ona ait olan her şeyi yok etmeye 

olan bu aşırı çaba (salt hijyen nedeniyle de değil) buradan kaynaklanır (Kaya, 

2010:101).  

 Meslekten psikiyatrist ve psikoterapist olan "ateist varoluşçu" Irvin Yalom, 

kırklı yaşlarının sonunda Varoluşçu Psikoterapi kitabını yazarken inançlara karşı daha 

yakın bir mesafededir ama seksenine doğru yazdığı Güneşe Bakmak Ölümle 

Yüzleşmek ve Ölüm Korkusunu Yenmek kitaplarında bu tavrını değiştirerek 

materyalist, ateist konumunu açıkça dışa vurur. Yalom'un özellikle ölüm bilinciyle ilgili 

önemli saptamaları var. Yalom'a göre, kısa bir ömrümüz vardır ve insan maddeci ölüm 

bilinci, yani vakit tamam olduğunda çekip gideceğinin farkında olması sayesinde, bu 

ömrü nasıl geçireceğini düşünme fırsatı yakalar ve hayatı olduğu gibi karşılayabilen 

sağlıklı ve mutedil bir yaşam çizgisine kavuşabilir. Hayat fikrinin gelişmesi açısından 

ölüm bilincine vurgu yapar. Yani bir bakıma Yalom da ateist-varoluşçu bir 

perspektiften, ölüm bilincinin insana olumlu bir katkı yapacağı fikrinin yanında yer alır. 

Yalom'un ölüm bilinciyle ilgili varoluşçu bakış noktasına katılabilinse de, bunları ateist-

maddeci bir perspektiften sunmasına itiraz edenlerde bulunmaktadır (Göka, 2010:43). 

Yalom'a en çok ilham vermiş bir İtalyan atasözünde şöyle denir: "Oyun bittiğinde, oyun 

nasıl biterse bitsin bütün taşlar aynı kutuya konur." Bu söz, bize kaçınılmaz ölüm 

gerçeğini bir kez daha doğrular. Ancak ölüm korkusunu yenmek için onu düşünmemek 

ve onu hatırlatacak tehlikeli durumlardan uzak durmak gerektiğini savunan Yalom'a 



43 
  

 

göre ölümü inkar etmek bizim mutluluk arayışımızı baltalar. Hayatın gerçek anlamı en 

çok korktuğumuz şeyle, ölümle yüzleşmekte yatar. Böylece sınırlı olduğunu 

duyumsadığımız hayatımızın her anını çok daha bilinçli kullanabilir ve bizim için 

gerçekten önemli olan neyse onunla ilgilenebiliriz. Ölüm anında "ah keşke"li bir cümle 

kurmamak için bizim için "asıl" önemli olanın ne olduğunu şimdiden görmeliyiz 

(Yalom, 2009). 

 Psikologlara göre ölüm en belirgin şekilde bir korku olarak kendini gösterir. Bu 

korkunun davranışa yansıyan en önemli yönü sürekli gerçekleşen otokontroldür. Ölüm 

korkusu, dünyanın geçiciliği sonucu insanı kandırıp davranışlarına bir ağırlık, iyilikten 

yana bir yöneliş gerçekleştirir. Psikolojik açıdan konuyu ele alan Jean Davyet ölüm 

üzerine şunu söyler: "Ölümü kesin olarak yenmeye çalışmak sonuç olarak anti 

biyolojiktir. İnsan psikolojisi bunu diyebilir. Günün birinde ona ulaşabilecek midir? 

Bana kalırsa hayır!" (Kaya, 2002:99). 

 

2.4. Ölüm Olgusuna İlişkin Bazı Sosyolojik Yaklaşımlar 

2.4.1. Çatışmacı (Marksist) Yaklaşım Açısından Ölüm 

 Çatışmacı yaklaşımda sosyal problemler güç ilişkileri çerçevesinde (Yapısal-

İşlevselci yaklaşımdan farklı olarak) ele alınmaktadır. Çatışmacı yaklaşıma göre 

toplum, birbiriyle uyumlu bir bütünlük sergilememektedir. Aksine toplum birbiriyle 

çatışan çıkarlara sahip grupların kendi refahlarını sağlamak için yaptıkları güç çatışması 

içindedir. Toplumdaki kaynaklar sınırlıdır ve bu sınırlı kaynaklar çatışmanın temel 

faktörleridir. Bundan hareketle belirtilen temel kabuller içinde çatışmacı yaklaşımda 

ölüme ilişkin tartışma alanı eşitsizlik üzerinedir. Charmaz’ın belirttiği gibi, ölüme 

ilişkin eşitsizlik durumu, medikal bakımın uygunluğunda, niteliğinde ve farklı ölüm 

oranlarında görülmektedir. Örneğin, Amerikan toplumunda beyaz ölümlerinin azınlık 

ölümlerine göre daha düşük olma nedenlerine ilişkin olarak, çatışmacı yaklaşımda 

varolan bu eşitsizlikle sınıf sistemine bağlı olarak izah edilmeye çalışılır (Burcu-Akalın, 

2008:41). 

 Çatışmacı yaklaşımda ölümün eşitsizlikle açıklanması özellikle medikal 

uygulamalara bağlı olarak ele alınmaktadır. Buna göre bireylerin aldığı sağlık 

hizmetlerine yönelik tüm erişimlerindeki farklılıklar sosyal sınıflarına bağlı olarak 

açıklanmaktadır. Zira bireyin bulunduğu sosyal sınıf onun yaşam süresini ve kalitesini 



44 
  

 

etkilemektedir. Bu bağlamda Aiken çalışmasında, etnisiteye ve sosyo-ekonomik statüye 

vurguda bulunarak Amerika’da yaşayan beyazlar ve azınlıklar arasındaki yaşam 

sürelerine ilişkin farklılıkların sosyal çevrelerine bağlı olduğunu ifade etmiştir. Aiken 

bu durumun hem aynı toplumdaki hem de toplumlar arasındaki görünümlerini 

tartışmıştır. Ona göre toplumlar arasındaki farklılıklar o toplumların gelişmişlik 

düzeylerine göre değişmektedir. Aiken’in kabulü, ölüm oranlarının Afrika ve Güney 

Asya’daki az gelişmiş toplumlarda yüksek, Avrupa ve Kuzey Amerika’daki gelişmiş 

toplumlarda daha düşük olduğu yönündedir. Ayrıca eşitsizlik ölüm oranları olarak 

Amerika’da da eyaletlere göre farklılık göstermektedir. Medikal bakım olanaklarının da 

çeşitli toplumsal gruplar arasında farklılaştığını belirten Aiken, alt sınıfa mensup 

olanların orta sınıfa mensup olanlara göre daha ciddi hastalıklarla karşı karşıya 

kaldıklarında sağlık hizmetlerinden eşit oranda faydalanamadıklarını ve tıbbi personel 

tarafından farklı biçimde tedavi edildiklerini belirtmiştir. Illich de sosyal sınıfa bağlı 

olarak ölümün herkes için geçerliliğinin burjuva ailesinin yükselmesiyle birlikte 

sarsıldığını belirtmiştir (Burcu-Akalın, 2008:41). 

 Bu görüşü destekleyecek şekilde Bauman da benzer açıklamalar da bulunmuştur. 

Ekonomik dağılımda parasal kaynağa daha fazla sahip olan sınıfın toplumsal yapıdaki 

diğer sınıflara göre medikal hizmetlere daha kolay ulaştıklarını ve medikal alandaki 

personellerden daha fazla yardım aldıklarını vurgulamıştır. Bauman’ın bu vurgusunda, 

ölümün medikal eşitsizliği sınıfsal açıdan ele alınmıştır. Buna göre, Bauman özel tıp 

hizmeti yaygın olan Amerika’da hemen hemen tek seçim ölçütünün hastaların 

ekonomik durumu ve onların kaynaklarının kusursuz tıbbi bakım almak için ne kadar 

kullandıklarına bağlı olduğunu belirtmiştir. Diğer taraftan Bauman, cenaze ayinleri ve 

anma ritüelleri gibi ölüme ilişkin törenlerin de mensup olunan sosyal sınıfa göre 

farklılık gösterdiğini belirtmiştir (Burcu-Akalın, 2008:41-42). 

 Marksist Yaklaşım başlığı altında görüşlerine yer verilen Zygmunt Bauman, 

tıbbi uygulamalardaki eşitsizliği şöyle dile getirmektedir: 

 "Gelişmiş tıp tekniklerinin gittikçe artan maliyetleri kaçınılmaz olarak 

bulunabilirlikleri daha da sınırlar. Bunu tıp hizmetlerinde keskin bir katmanlaşma izler. 

Büyük kaynak yatırımları gerektiren tekniklerden belki de yalnızca az sayıda hasta 

yararlanabilir. Yüksek düzeyde gelişmiş, pahalı ve henüz gözden düşmemiş, son derece 

imrenilen savaş silahlarının varlığı, olası kullanıcıları, tedaviyi "hak edenler" ve daha 



45 
  

 

az hak edenler olarak ikiye ayırır ve bu mutlaka durumlarının "bütünüyle tıbbi" (her ne 

demekse) esaslarına bağlı değildir. Tıp uygulamaları ve olanakları ister bütünüyle 

ticarileştirilmiş, isterse tamamıyla toplumsallaştırılmış (başka bir deyişle, piyasa 

kurallarına uygun biçimde dağıtılmamış) olsun, sonuç hemen hemen aynıdır; hala bazı 

seçimlerin yapılması gerekir ve yalnızca ayrımcılık etkenleri değişir, özel tıp hizmetleri 

verilen Amerika'da hemen hemen tek seçim ölçütü, hastaların ekonomik durumu ve 

kaynakların kusursuz bir tıbbi bakım satın almak için adamaya ne kadar istekli 

olduklarıdır " (Bauman, 2012:178). 

 Tıbbi uygulamalardan bağımsız olarak ölüme ilişkin törenlerdeki eşitsizliğe de 

görüşlerinde yer veren Bauman'a göre, cenaze ayinlerinin ve anma törenlerinin, insanlar 

arasındaki eşitsizliğin kaydedildiği ve programlandığı başka bir yol olduğu açıkça 

görülmektedir. Bu törenler ne denli özenli, etkileyici (aslında masraflı) olursa, 

çoğunluğun dikkatini çekmede ve çoğunluğu kabul etmeye ve bireysel ölümsüzlüğü 

sürdürmeye zorlamada o denli etkili olur. Zaten Bauman'a göre, hayatta kalma 

stratejileri her zaman için toplumsal eşitsizliği yansıtmış ve doğurmuştur (Akalın, 

2006:82). Bu bağlamda Bauman için ölüm sosyal sınıf temellerinde eşitsiz bir güç 

unsuru olarak yer almaktadır. Ölen kişinin statüsü de bu eşitsizliğin baş aktördür. 

Saygın bir yeri olan birinin ölümüne binler onbinler gelir ve cenaze töreni bir nevi şölen 

alanı gibi fotoğraf karelerine sığmayan bir görüntü yaratır. Hatta ölenlerin statülerine 

göre defnedildiği mezar yerleri dahi mevcuttur. Dünya sisteminin eşitsizliği 

yaşayanların eliyle ölüm içinde bir eşitsizlik resmi çizmeye çalışmaktadır diyebiliriz. 

  Çatışmacı yaklaşımda ölüme ilişkin istatistikler bölgesel eşitsizliklerle de 

kendini göstermektedir. Bu yaklaşıma göre, dünya üzerinde farklı boyutlarıyla 

karşılaşılan küresel eşitsizlik yaşam süresi beklentisi oranlarına da yansımaktadır. 

Yaşam süresi beklentisi gelişmiş toplumlarda daha uzun iken dolayısıyla 65 yaş ve daha 

üstündeki insanların oranı diğer toplumlara göre daha fazla iken, az gelişmiş 

toplumlarda bu durum tam tersi olarak görünmektedir. Bu noktada çatışmacı yaklaşıma 

göre, toplumların sosyo-ekonomik anlamda gelişmişlik düzeyi, yaşam süresi üzerinde 

olumlu ya da olumsuz yönde etkilidir. Yine sosyo-demografik verilerden biri olan ırk 

faktörü de cinsiyete bağlı olarak yaşam süresi beklentisi üzerinde etkili gözükmektedir. 

Bu etki yaşam koşulları, sağlık fırsatları ve temel yaşamsal alışkanlıklardaki farklılıklar 

bağlamında kendini göstermektedir. Yaşam süresi beklentisine cinsiyet eşitsizliği 



46 
  

 

açısından yaklaşan çatışmacı yaklaşım, çocuk ölüm oranlarının sınıf farklılığını 

belirleyen önemli bir faktör olduğunu belirtir. Bu konuda Kearl, üst sosyo-ekonomik 

sınıfa mensup birinin çocukluğunda ölümden daha fazla korunduğunu, yaşam bitiş 

zamanını daha çok erteleyebildiğini ve dolayısıyla ölümü kendinden daha fazla 

uzaklaştırabildiğini ifade etmiştir (Burcu-Akalın, 2008:42). 

Çatışmacı yaklaşımda, ölüm ile sosyal yapı ve bireylerin sosyo-kültürel 

çevresiyle şekillenen düşünceleri arasında önemli bir ilişki ağı olduğu da kabul 

edilmektedir. Çatışmacı yaklaşıma göre ölüme ilişkin doğrudan ya da dolaylı bir 

biçimde ifade edilen düşünceler ve duygular, toplumsal yaşamda edinilen deneyimler ve 

toplumsal yaşamda hakim olan ideoloji ve kurumlara yönelik duruşlar tarafından 

şekillenmektedir. Çatışmacı yaklaşıma göre ölüm ve ideoloji ilişkisinde, ölüm ideolojik 

görüşlerimizi temsil etmektedir. Daha açık bir ifadeyle, Charmaz’a göre, çatışmacı 

yaklaşımda, ideolojiler hem geçmiş hem de gelecek eylemleri onaylar ve yaratılmasını 

da destekler. Ölüm sadece bireye ait biricik bir deneyim değildir, ölüm hakkında bilinen 

birçok şey ideolojik görüşleri, sosyo-kültürel dokuyu da temsil etmektedir. Ölüme, 

ölmeye ve birini kaybetmeye ilişkin düşüncelerimiz yaşamak ve yaşam hakkındaki 

ideolojik düşüncelerimizle sıkı bir ilişki içindedir. Çatışmacılara göre, ölüm ve ölmek 

hakkındaki birçok kabulümüz ideolojik duruşlarımızı yansıtmaktadır. Bu anlamda ölüm 

ve ölmek üzerine olan ideolojiler pratik gerçekliğe uygulandığında bazı güç ilişkilerini 

de sergilemektedir. Çatışmacı yaklaşımda ölümün güç ilişkisini yansıtan somut 

örneklerine sosyal yapıda rastlamak mümkündür. Örneğin, devletin savaşa gönderdiği 

gençlerin, fabrikada günlük çalışmalarında kimyasal risklerle karşı karşıya kalanların, 

kötü beslenen fakir yaşlıların ölümle karşı karşıya kalmalarında güç ilgileri etkilidir 

(Burcu-Akalın, 2008:42-43). Bu hem ideolojik hem de güç ilişkisini ortaya koyar. 

İdeolojik anlamda ölüme yüklenen anlam onu kişiler için değerli/değersiz bir duruma 

getirmektedir. 

 Bir başlangıç noktası olarak, Marksistler hem ölmek sürecinin hem de ölümü ele 

alma tarzlarının içinde yer aldığı geniş sosyal yapıdan ayrılamayacağını öne sürerler. 

Bunun için, Marksist perspektifteki kesin düşünceye göre, görünüşte psişik süreçlerin 

neden olduğu psikolojik tepkiler gerçekte geniş sosyal süreçler tarafından biçimlenir. 

Yalnızca bireyin öznel görüşünü incelemek veya bu konu için profesyonellerin ölmek 

üzere olan kişilerin veya yakınını kaybedenlerin psikolojik süreçlerini incelemesi 

hatadır, ölümü bir şekilde karşılayan insanlar tarafından hem doğrudan bir biçimde 



47 
  

 

ifade edilen hem de ifade edilmeyen düşünce ve duygular toplum içerisindeki 

deneyimler ve onların toplum içerisindeki baskın olan ideoloji ve kurumlara yönelik 

duruşları ve güç ilişkileri tarafından biçimlenir (Akalın, 2006:82-83). 

 Marksist perspektife ilişkin olarak bütün bu açıklamaların karşısında, 

Hıristiyanlık, Marksizm ve varoluşçuluk yaklaşımlarının ölümü ya doğrudan yadsıdığını 

ya da ona diyalektik bir görünüm kazandırdığını düşünen Jean Baudrillard, Marksizm 

için ek olarak şunu dile getirmektedir: "Marksist kuram ve uygulamayla birlikte ölüm 

ya sınıf denilen varlık tarafından yenilgiye uğratılmakta ya da bu tarihsel olumsuzlukla 

bütünleşmektedir" (Akalın, 2006:84). 

 Genel olarak değerlendirildiğinde çatışmacı yaklaşımda ölüm, sosyo-ekonomik 

kriterler, kaynakların kullanımı, medikal olanaklardan yaralanma konusundaki 

eşitsizlik, ideolojik farklılıklar, sınıfsal eşitsizlik ve güç ilişkileri bağlamında ele 

alınmıştır. Ölüme ilişkin yapısal işlevselcilerin ve çatışmacıların daha makro düzeyde 

baktıkları sosyal faktörlerle ölüm ilişkisi, sembolik etkileşimci yaklaşımda mikro 

bağlamda bireye ve bireyler arası ilişkilere indirgenmiştir (Burcu-Akalın, 2008:43).  

 2.4.2. Yapısal İşlevselci Yaklaşım Açısından Ölüm 

 Ölüm olgusunun yapısal yaklaşım perspektif açısından çalışılmasına temel olan 

soru şudur: Ölüm, nasıl bir bütün olan toplumla ilişkilidir? Bu soruyu sorarken, yapısal 

işlevselci teorisyenler ölümü ele almanın yollarının geniş topluma hizmet eden 

fonksiyonlarını incelemektedirler. Eğer sosyal bütünleşme sürdürülecekse, ölümü ele 

almanın kurumsallaşmış yolları şimdiki sosyal yapının sürdürülmesine uygun bir 

biçimde olmalıdır. Çünkü yapısal işlevselci yaklaşım, insanların bazı ortak inanç ve 

değerleri paylaştıklarını sayıltı olarak kabul eder. Örgütlü toplumsal yaşamı olanaklı 

kılan birlik ve dayanışma duygusunun da kaynağı budur. Fonksiyonalizmde insanlardan 

bağımsız, bir sistem olarak toplumun uzun süreli devamlılığı esastır. Bundan hareketle 

ölümün sosyal bütünleşmeye katkıda bulunarak sosyal yapının sürekliliği bağlamında, 

cenazelerin, toplumun bir araya gelmesi için bir fırsat yaratması, yemek davetlerinin 

("ölü yemeği" gibi) de bir rol üstlenmesi örnek olarak verilebilir. Gürbüz Erginer, "Bir 

Halkbilimcinin Gözünden Ölüm" (2004) adlı makalesinde bu geleneği şöyle anlatır 

(Akalın, 2006:64); 

 "Anadolu'da çeşitli biçimlerde adlandırılan, ölü sahipleri tarafından verilen 

evrensel nitelikli "ölü yemeği" ile ölü evi için verilen yemek farklıdır. Birincisi, ölünün 

ruhu için ve geniş katılımlı bir tür ziyafet niteliği gösterirken, ikincisi üzüntülü olan, bu 



48 
  

 

nedenle de yemek pişirmeye ölü evine yakınların ve komşuların getirdiği yemektir. Her 

iki yemeğin de çeşitli amaç, inanç ve geleneklere dayanması yanı sıra toplumsal 

birlikteliği, dayanışmayı, paylaştırmayı pekiştirmesi; ölenin geride bıraktıklarına yalnız 

olmadıkları, terk edilmişlik duygusuna kapılmamaları bağlamında bir güven mesajının 

verilmesi gibi ortak yönleri vardır." 

 Ölüme en merkezi sosyal ve kültürel değerler açısından yaklaşan yapısal 

işlevselci yaklaşım, kişiyi ölüme yönelik çağdaş tutumların kurumlaşmış olan kültürel 

kurumlarına sıkı biçimde bakmaya yöneltir. Bu tutumları anlamak ve onları bu 

perspektife yerleştirmek için kişi toplumca tutulan ritüel anlamlara bakmalıdır. Ölüm 

hakkındaki anlamların, düşüncelerin anlatılması ölümün ve iç içe olduğu sosyal yapının 

bağlı olduğu karşılıklı yollar hakkında bir çeşit tahmin yürütmeyi sağlar. Yapısal 

perspektif; baskın kurumlar arasındaki, gelişmenin, yapının, fonksiyonların, karşılıklı 

ilişki ağlarının ve sonuçları olmanın analizini gerektirir. Sosyal kurumlar, insanları 

ölümün anomik dehşetinden korurlar ve belki de kurumsal işlevlerini sağlayabilmek 

için ölüme ilişkin yeni korku biçimleri yaratırlar. Örneğin; Ivan Illich'in ölümün ritüel 

anlamları tıbbın sosyal yapısında olduğu gibi, sıradan insanların günlük beklentilerinde 

de kurumsallaşmış bir hale gelmiştir. "Doğal" ölümün anlamı tıp kurumu tarafından 

dönüştürülmüş bir hale gelse de, Illich'e göre, paradoksal olarak teknolojileşmiş ölme 

sürecine bağımlı olan pasif tüketiciler yaratan gerçek bakımı yapılandıran için önemini 

korumaktadır. Illich'e göre, tüm toplumlarda baskın ölüm imgesi yaygın sağlık 

kavramını belirler. Belirsiz bir tarihte gerçekleşecek belli bir olayın toplumsal yönden 

koşullanmış beklentisi olarak böyle bir imge, kurumsal yapılar, köklü mitoslar ve hakim 

toplumsal karakter tarafından şekillendirilir. Bir toplumun ölüm imgesi, o toplumun 

insanlarının bağımsızlık, kişisel bağlılık, özgüven ve canlılık düzeyini gözler önüne 

serer (Akalın, 2006:66-67). 

 Ölüm ritüelleri, Hertz’e göre, varolmak ve kişisel güvenlik aşamasındaki 

problemlerin belirlenmesi konusunda kuşatıcı anlamlar sunar. Yaşamın yok olduğunu 

görürüz, fakat biz bu gerçekliği özel bir dilin kullanılması aracılığı ile ifade ederiz; 

ruhun atalarıyla birleşeceği başka bir dünya için ayrıldığını söyleriz. Yas olayının 

bütüncül niteliğinden bahseden Turner'e göre, yas tutmanın sınırlı süreci sırasında 

sosyal düzenin daha akıcı ve yaratıcı hal alması ile ilişkilerin daha eşitlikçi ve varoluşçu 

bir hal aldığını bunun için de normal sosyal iradeye hakim olan hiyerarşilerin ve 

kuralların daha kolay çözülebileceğini vurgulayarak, yas tutma sürecinde meydana 



49 
  

 

gelebilecek sosyal bütünleşmeyi vurgular. Yapısal işlevselcilere göre, kısaltılmış ve 

özelleştirilmiş çağdaş yas tutma ritüelleri, büyük yıkıma yol açtığı modern dönem 

öncesine göre, yaşayanların eski görev ve rollerine yeniden başlaması ve yapısal 

sürekliliği sağlama açısından daha fonksiyoneldir (Kara, 2009:75-77). 

 Ölüm süresinin yaşama ait kısımları açısından sosyal roller belirleyici 

olabilmektedir. Nitekim yapılan araştırmalarda ailenin lideri olan erkek ya da kadınların 

ailesinde belirgin statüsü olmayanlara göre daha çok yaşadıkları, bekar erkeklerin en az 

ömre sahip oldukları, bekar yaşayan kadınların ise ikinci en uzun ömre sahip oldukları 

bilinmektedir. Evlilikle doğan sıkı bağlar ve toplumsal sorumluluk biçimi uzun 

yaşamaya yol açarken, toplumsal mekanizmanın dışında kalan bekârların kısa ömürlü 

olmaları ölüm ve toplumsal roller arasında sıkı bağların olduğunu göstermektedir (Kara, 

2009:76-77). 

 Yapısal perspektif genel olarak ölümün toplumsal sürekliliğe temel teşkil ettiğini 

belirtse de ölümün, Merton’un gözleminden hareketle bozuk işlevlerinin de olabileceği 

unutulmamalıdır. Örneğin, birinin ölümü yakınlarının dışında, bağlı bulunduğu grubun 

ve topluluğun üyelerini de derece derece etkilemekte, dengesel durağanlığı 

sarsabilmektedir. Bu sebeple ölümün yıkıcılığını minimize etmek için toplumsal 

bütünleşmeyi destekleyen adet, norm ve kurumlar geliştirilmelidir. Blauner, cenaze 

törenlerinin ve yas olayının bu yıkıcılığı önlemede önemli rolü olduğunu belirtir (Kara, 

2009:77). Çünkü cenaze ve yas törenleri bireyleri bir araya getirerek bütünleşme ve 

toplumsal destek gücü yaratmaktadır. 

 Sosyal sitemlerin katılımcısı olan bireyin ölümü ile birlikte sistemlerin 

bozulması tehlikesi de ortaya çıkabilir. Sosyal sistem içinde bireyin toplumsal statü ve 

rolü özellikle bunda etkili olmaktadır. Ölümün yıkıcı niteliği toplumun organize olduğu 

temel önermeleri tehdit etmek kadar kişisel anlamsızlığın dehşetine bireyi açma 

kapasitesinde yer almaktadır. Ölümün görünürlülüğü ve kesinliği günlük pratiklerin 

rutin biçimde sürdürülmesine engel olabilir. Kişinin kimliği yaşam süresinin 

tamamlanmışlığı yerine olayların düzenine referans olarak aranmaktadır. Böylece ölüm 

bütünün sonu olarak durur ve düzende kesinti haline gelir. Lifton, Hiroşima'ya atılan 

atom bombasının yıkıcı etkisi üzerine; yaşayanlar bu deneyim tarafından öylesine 

kahrolmuşlardır ki durumlarına karşı normal keder tepkisine benzeyen bir tepkide 

bulanamadılar demektedir. "Sıradan insanlar dünya yüzeyinde pek iz bırakmadan ama 

geride kalanların zihinlerinde ve yüreklerinde geçici yaralar açarak ölüp giderler. 



50 
  

 

Ayrılışlarından geriye kalan boşluğun çabucak dolması beklenir; kumda ayak izi nasıl 

kaybolursa, zihinden öyle silinmeye yazgılı bir olay yüzünden dünyayı ayağa 

kaldırmaya hiç gerek yoktur" (Kara, 2009:77). 

 Yapısal işlevsel yaklaşımın sosyal bütünlüğe ilişkin olarak ölümsüz sosyal 

sistemin kadrosu ölümlü bireylerce doldurulur. Ölüm sosyal aktörleri sorumluluk ve 

karşılıklı bağımlılık konumlarından uzaklaştırınca, sosyal dayanışma bağlarını çözecek 

bir tehdit ortaya çıkar. Aile büyüklerinin ölümü ailenin dağılmasına, siyasal liderlerin 

ölümü iktidar boşluğuna ve bütün bunlar ilgili sosyal birimin düzeninin sarsılmasına yol 

açabilir ve sosyal sistemi bozabilir. Bunun yanında ölüm, bireylerin sosyal 

motivasyonlarını ve katılımlarını da yıkıma uğratabilir. Örneğin toplu ölümlere neden 

olabilen AIDS gibi salgınlar, doğal felaketler v.b geride kalanların demoralizasyonuna 

ve aktarılana göre ve itikatlarına olan inançlarını kaybetmelerine neden olabilmektedir. 

Parsons, ölümün her ne kadar yapıcı rolünü ön plana çıkartmak istese de söz konusu 

yıkıcı etkisini görmezden gelmenin de uygun olmadığı görüsündedir. "Kaza nedeniyle 

erken ölümde ölümün nasıl gerçekleştiği sorunu (amprik nedenlerin uygun bir açıklanışı 

anlamında) çoğu zihinler için doyurucu bir çözüme kavuşabilir. Yine de bu çözüm 

geriye bu tür olayların niçin gerçekleşmesi gerektiği konusunda hem duygusal hem de 

bilişsel anlamda düş kırıklığı bırakır" (Kara,2009: 78). 

 Özetle; işlevselcilik, daha çok değerlere ağırlık vermektedir ve fikirlerin 

bağımsız öneminin ve güç ile toplumsal kabul arasındaki bağları göstermekle beraber 

gücün baskıcı yönlerini ve insanların birbirleri ile çatışan amaçlarının anlamını ihmal 

etmektedir. Bunun gibi toplumsal değişmeden çok, toplumsal denetime önem vermekle, 

bozucu değişimi değil, düzen getirici değişimi çözümlemiştir. Toplumun değişme 

olmadan karşılanmayacak olan menfaat ve amaçları yerine güven ve gereksinmelerine 

ağırlık vermektedir. Genel olarak süreçten çok yapıyı önemsemekte mikro sosyolojik 

çözümleme yerine makro çözümlemeye yer vermektedir. Yapısal işlevselci yaklaşım 

ölümü, ölümün ardından gelen ritüeller, toplumsal bütünleşmeye katkıda bulunması 

anlamında fonksiyonel, toplumsal bedende bozulmaya yol açması anlamında 

disfonksiyonel bulunmaktadır. Bu yaklaşım, ilgisini, sosyal sürekliliğe yönelttiği için 

ölümün yıkıcı etkisinden çok, gelişen tören ve işlemlere odaklamaktadır (Kara, 

2009:78-79). 

 Yapısal-işlevselci yaklaşımın ölüme ilişkin tartışma noktalarına genel olarak 

bakıldığında, sosyal yapı içinde sistemin devamlılığı açısından ölümün işlevleri 



51 
  

 

özellikle kurumsal ilişkiler bağlamında ele alınmıştır. Bu ilişkilerde bireyin sosyal bağı 

ya da sosyal katılımına yönelik olarak ölümün yarattığı sosyal boşluk kavramı önemli 

gözükmektedir. Ölüm aslında bağlantının kesilmesi sürecinde işlevsel olmaktadır ve bu 

işlevi yukarıda belirtildiği gibi yapıcı olduğu kadar yıkıcı etkiler de doğurabilmektedir. 

Yapısal işlevselciler ölümü bu yönleriyle tartışırken, bireye ilişkin öznel duygu, amaç 

ve tepkileri çok fazla göz önünde bulundurmadıkları için eleştirilmişlerdir. Bu 

anlamdaki boşluk sembolik etkileşimciler tarafından doldurulmaya çalışılmıştır. Diğer 

taraftan yapısal işlevselci yaklaşımda hakim olan sosyal uyum ve her şeyin düzgünce 

işleyen bir sosyal organizmanın iyiliği için olduğu düşüncesi çatışmacılar tarafından da 

eleştirilmektedir. Çatışmacılar, yapısal işlevselcileri güç ve kontrol ilişkisi üzerinde 

durmadıkları ya da göz ardı ettikleri yönünde eleştirerek ölüm ile güç ilişkisine önem 

vermişlerdir (Burcu-Akalın, 2008:40-41). 

2.4.3. Sembolik Etkileşimci Yaklaşım Açısından Ölüm 

 Ölüm Charmaz’ın belirttiği gibi ona yüklenilen tanımlar ve önermeler 

bağlamında anlaşılabilir. Sembolik etkileşimci yaklaşımda en genel biçimde, ölümün 

etkileşim sürecinde sembollerle belirlenen anlamı vurgulanmaktadır. Bu yaklaşıma göre 

ölüm ve ölümle ilgili düşünceler, davranışlar ve aktiviteler sosyal olarak 

yapılanmaktadır. Sembolik etkileşimci yaklaşıma göre, birey için ölümün anlamı hem 

kişisel duygu ve deneyimlere hem de sosyo-kültürel birçok belirleyiciye bağlıdır. 

Sembolik etkileşimci yaklaşımın en temel kabulü, ölüme ilişkin anlamların bireyin 

deneyimi çerçevesinde gelişen anlama ve yoruma bağlı olduğudur. Charmaz’a göre, 

ölüme ilişkin anlamlar bireyin deneyimlerinden ortaya çıkmakta ve deneyimler 

etkileşim içinde kazanılmaktadır. Etkileşimin de kendisi zaten sembolik bir süreçtir. 

Etkileşimin gerçekleşebilmesi için anlamların geliştiği bir semboller yığını içinde olmak 

gerekmektedir. Gündelik yaşamda kullanılan sembollerin temel dayanağı dil ve kültürel 

anlamlardır. Etkileşim sürecinde edinilen deneyimler ve kullanılan semboller gruplar 

arasında farklılık gösterebilmekte ve dolayısıyla anlamlar kültürden kültüre görelilik 

içermektedir. Bu bağlamda, ölüme ilişkin sosyal anlamlar dünyası, etkileşimcilerin 

yorumları, seçimleri ve eylemleri tarafından yaratılmaktadır (Burcu-Akalın,2008: 43). 

Diyebiliriz ki ölümün, birey için ne anlam ifade ettiği ve kültürel bağlamlar temelinde 

bireyle nasıl bir etkileşiminin söz konusu olduğu yaklaşım açısından değerlendirilmeye 

çalışılmaktadır. Kişi için ölümün ondaki anlamı ve yorumu önemlidir. 



52 
  

 

 Sembolik etkileşimci perspektife göre; ölüm alanında, "ölmek" sürecini teşkil 

eden günlük aktivitelerimiz gibi, ölüm hakkındaki düşüncelerimiz ve ölümün yer aldığı 

sosyal dünyalar hakkındaki imajlarımız da sosyal olarak yapılanmaktadırlar. Ölüm 

sosyal bir gerçeklik olduğu halde bizim için ne anlam ifade ettiği, sosyal olarak 

biçimlenmiş düşünce ve önermelerin sonucudur. Kısacası, bu perspektife göre biz 

"ölümü" yalnızca ona yüklediğimiz tanımlar ve önermeler bağlamında anlayabiliriz 

(Akalın, 2006:56-57). Ölümün bu sebeple kişi için ne kadar değerli/değersiz olduğu, 

onda nasıl bir duygu durumu uyandırdığı ve sosyal olarak bizde nasıl bir imaja sahip 

olduğu üzerinde durulmaya çalışılmaktadır. 

 Sembolik etkileşimci duruşun, aslında ölüm çalışmalarında önemli olarak 

görülen dikkate değer bazı güçlü noktalara sahip olduğu söylenebilir. Sembolik 

etkileşimci yaklaşımda ölüme ilişkin verilen anlamlar, etkileşen bireylerin konuya 

ilişkin düşünce ve davranışlarını açıklamak açısından oldukça kullanışlı olarak 

görülmektedir. Sosyologun, kültürlerin ölümle ilişkili olarak hangi anlamları içerdiğini, 

etkileşim ağı içindeki bireylerin ölüme atfettikleri anlamları çözümleyerek yakalaması 

mümkün gözükmektedir (Burcu-Akalın, 2008:44). Hem birey için anlamını hem de 

etkileşimde bulunduğu diğer kültürel anlamlarını yakalayıp böylelikle ölüme atfedilen 

sembolik anlamı anlaması bakımından yol gösterici olacaktır.  

 Sembolik etkileşimci gelenek, insanı sosyal bir fenomen olarak anlamak için 

öznellik yaklaşımını kabul eder. Buna örnek olarak aynı koşullarda bulunan iki insanı 

ele alalım. Koşullardaki herhangi bir değişmenin, her ikisinde de farklı tepkilere yol 

açacağı düşünülmelidir. Örneğin ani ölümcül bir hastalık birini yaşama bağlarken 

diğerini intihara sürükleyebilir. Bu sebeple kişi için ölümün anlamı, hem kişisel hem de 

sosyo-kültürel pek çok belirleyiciye bağlıdır, "ölümün anlamı" ölüm olayının 

yaşanmasına bağlı değildir; ölüm olgusu karşısındaki duygulara ve yorumlara bağlıdır. 

Sembolik etkileşimci perspektifte, ölüme ilişkin anlamların bireyin deneyiminden 

çıktığı varsayılmaktadır. Diğer bir yandan, bu deneyim etkileşim içinde 

temellenmektedir. Örneğin, çocuklar ölüme ilişkin düşünce ve duygularını kişiler arası 

ilişkiler içinde oluşturmaktadırlar (Akalın, 2006:57). Yani sembolik etkileşimci 

perspektif açından ölüm, sürecin sonlanması gibi bir olay olmaktan ziyade bu sürecin 

kişi için ne anlam ifade ettiği, bunun hakkındaki duygu ve düşünceleri ve etkileşimsel 

olarak onu deneyimlemesi irdelenmektedir. 



53 
  

 

 Simgesel etkileşimcilik alanında ölümle ilişkili olarak üç önemli çalışma göze 

çarpmaktadır. Birincisi Glaser ve Strauss’un "Awarness of Dying" çalışması ikincisi, 

Elisabeth Kubler-Ross’un "On Death and Dying" çalışması, üçüncüsü ise Vernon’un 

"Sociology of Death: An Analysis of Death-Related Behaviour" çalışmasıdır (Kara, 

2009:67). 

 Glaser ve Strauss hastanede ölmenin sosyal süreçleri ile ilgili büyük bir çalışma 

yapmışlar ve ölen hastalar onların aileleri ve tıbbi personel arasında bir "farkındalık 

teorisi" geliştirmişlerdir. Ayrıca katılımlı gözlem ve mülakat metodunu kullanarak San 

Francisco da bulunan üç hastaneden veriler toplayarak "Awarness of Dying" kitabını 

yazmışlardır. Awarness of Dying’in yayınlanmasından iki yıl sonra Glaser ve Strauss, 

"Time for Dying" çalışmasını yayınlamışlardır. Önceki materyallerini de kullanarak 

ölmenin evreleri ve çeşitli ölüm beklentileri veya yörüngeleri arasında bir ilişki ağı 

olduğunu tespit etmişler ve terminal bakımın örgütlenmesi anlamında ölüm 

yörüngelerini ileri sürmüşlerdir. Bu yörüngeler; "bilinen zamanda kesin ölüm", 

"bilinmeyen zamanda kesin ölüm", "kesinlik kurulacağı zaman bilinen zamanda kesin 

olmayan ölüm", "sorun çözüleceği zaman kesin olmayan ölüm" ve "bilinmeyen zaman" 

biçimindedir. Yazarlar, bireyin ölüm yörüngesinin iki önemli elamanı kapsadığını ileri 

sürmüşlerdir: Zamanın üzerinde yer alan süre ve bir grafik gibi olan biçim. Bu belirli 

ölüm yörüngelerinin, sürede ve biçimde değişmeleri anlamına gelmektedir. Örneğin 

ölmenin akışı; hızlı, yavaş veya düz olabilir. Ayrıca nihai bir biçimde aşağıya doğru 

dalmadan önce yukarıya veya aşağıya doğru hareket edebilir. Hastanede ölme akışını 

aydınlatmak için "Awarness of Dying" ve "Time for Dying" çalışmalarındaki bazı 

kavramları kullanan Glaser ve Strauss ölme yörüngesi olarak hastalığı uzayıp ölmemeyi 

temsil eden kanserli bir hasta olan Mrs Abel’in deneyimlerine dayalı olarak "Anguish: 

A Case History of a Dying Trajectory"i (Acı: Bir Ölüm Yörüngesinin Durum Tarihi) 

sunmuşlardır. Bu durum tarihi Mrs Abel’in ve onun bakımına dahil olan hemşirelerin 

deneyimlerinin detaylı ve geniş verilerini sağlamaktır ve yazarların önerdiği dört 

yörüngeden birini temsil etmektedir; "bilinmeyen zamanda kesin ölüm" (Kara, 2009:68-

69). 

 Başlangıçta farkındalık içerikleri teorisi hastanın perspektifinden çıkan bir teori 

olarak tasarlansa da sonraki çalışmalar hasta deneyimlerinin tam bir sırasını daha iyi 

vermektedir. "Anguish"te, (acı) Glaser ve Strauss, tıbbi bakım çalışmasının geçici 



54 
  

 

organizasyonundan fiziksel ve entelektüel bakım ile beraber, fizyolojik ve psikolojik 

bakım içermesinden söz etmektedirler (Kara, 2009:68). 

 Bu alandaki diğer önemli bir isim olan Kübler-Ross ise, ölüme yaklaştıkları 

söylenen 200 hasta üzerinde yaptığı çalışmalardan elde ettiği verileri değerlendirmiş ve 

bu durumdaki hastaların ölüme karşı gösterdikleri tutumların beş safhadan oluştuğunu 

ileri sürmüştür. Bu safhalar sırayla; "yadsıma", "kızgınlık", "pazarlık etme", 

"depresyon" ve "kabullenme"dir (Kara, 2009:68-69). 

 Bu beş safhalı geçiş kişinin hayat hikayesine ve kişiliğine bağlı olarak bir kaç 

dakika içinde de, bir kaç ayda da olabilir. Hastalıklardan önce büyük kayıplarla veya 

ayrılmalarla uğraşmış ve baş etmiş kişiler, yadsıma’dan kabul etme safhasına çabucak 

geçmeye yatkındırlar. Duygularını ifade etmesi engellenmiş veya bunu beceremeyen 

kişiler destek buluncaya kadar önceki bir merhalede kalırlar. Thomas, Kübler-Ross'u, 

ölmenin genel şemasını büyük bir ölçüde dondurmuş ve sistematikleştirmiş olduğunu 

ileri sürerek tenkit eder. Ona göre, Kübler-Ross yaşlara, cinsiyete, ölüm nedenlerine, 

ölümün olduğu ortamlara göre farklılıklar olduğunu unutuyor. Thomas'a göre o, 

aşamaların üst üste binebileceğini her zaman muhtemel olan geriye dönüşlerin bütün 

sürecin yeniden ele alınmasını gerektirebileceğini dikkate almıyor. Bununla birlikte, 

çabucak rıza gösteren çocuklarda veya bazı yaşlılarda bazı aşamaların, özellikle 

savunma aşamasının bulunmayabileceğini, yanında insanlar bulunan birinde bile 

sonunda yalnızlığın galip geleceğini ve can çekişmekte olan kişilerde kendini, ölümün 

oluşturduğu "sağlam ve ıssız duvarın" karşısında tek başına bulacağını dikkate almıyor. 

Çevredekilerin yaşadıkları, ölmekte olanın yaşadıklarıyla belli bir benzerlik gösterir: 

Onda da şok, kızgınlık, yadsıma, depresyon, kabul tutumları görülür. Buna, özellikle 

can çekişen kişi acı çekiyorsa, her şey sona erdiğinde ortaya çıkan yatışmayı da 

eklemek gerekir. Genellikle sevinçli olmaktan çok keyifsiz olan bakım ekibi ise, kendini 

heyecanlı bir şekilde, rutinle veya planlama ile tedavinin aktivizmi ile veya kendi 

kendine olumlama ile ve hatta kaçışla savunur (Kara, 2009:69). 

 Biyolojik bir olgu olarak ölümle, bu biyolojik durum karşısında ne yapıldığı 

arasında çok önemli bir ayrım bulunduğunu ve bu ikisi arasında gerçekte asli bir ilişki 

olmadığını öne süren Vernon’a göre ise, ölümün sosyal yönü, onun süre giden etkileşim 

sistemlerinin üyeleri olan insanların başına gelmesinde ortaya çıkar. Ölüm insanın inşa 

ettiği sosyal yapılarda kapsanmıştır ve ölümün bu yapılar üzerinde çok derin etkisi 

vardır. Bu açıklamalar, örneğin, intihar incelemelerindeki pozitivist nesnel gerçeklik 



55 
  

 

tanımından önemli ölçüde farklıdır. "Sociology of Death: An Analysis of Death-Related 

Behaviour" çalışmasında Vernon, ölümün kendisi ile dış sosyal gerçeklik arasındaki 

nedensel ilişkileri düzenleyen yasaları değil, insanın, hem başkalarının ölümü ve hem de 

adım adım yaklaştığı kendi ölümü karşısında izlediği davranış örüntülerinin sembolik 

düzenini araştırmıştır. Başka bir ifadeyle ölümün sosyal boyutu çıplak bir biyolojik 

gerçeğe yol açan sosyal nedenlerde aranmamakta, sembolik olarak tanımlanmış bir 

olguya sembolik olarak inşa edilmiş davranış örüntüleri aracılığıyla nasıl mukabele 

edildiği incelenmektedir. Burada İntihar’da olduğu gibi bütün toplumlarda geçerli 

olabilecek nesnel-nedensel bir yapı ile değil, her kültürün kendi sembolik dünyasına 

göre farklılaşan ve zaman içinde değişen eylem düzenleri ve bunların sembolik 

çözümlemesi ile karşı karşıyayız. Vernon, bu yaklaşım temelinde çeşitli amprik 

araştırma verilerinden de yararlanmıştır. O, sosyal bir süreç olarak ölümü etkileyen 

faktörleri, matem, matemin sosyal doğası ve toplulukla ilgili fonksiyonlarını, ölüm 

korkusunun sosyal veçhelerini, ölü için yapılanlar ve ölen hakkındaki düşüncenin canlı 

tutulması v.b. konuları simgesel özellikleri bağlamında incelemiştir (Kara, 2009:69-70). 

 Bu açıklamalar ve çalışmalar doğrultusunda simgesel etkileşim anlayışına göre, 

ölüm -sosyal bir gerçeklik olduğu kadar- bizim için ne anlam ifade ettiği sosyal olarak 

biçimlenmiş duygu, düşünce ve önermelerin sonucudur. Biz ölümü ona yüklediğimiz 

tanımlar ve anlamlar çerçevesinde anlayabiliriz. Kişi için ölümün anlamı hem kişisel 

deneyimlerine, hem de içinde etkileşimde bulunduğu sosyo-kültürel pek çok 

belirleyiciye bağlıdır. Ölüm onun hakkındaki duygu ve yorumlamalara bağlıdır. 

Etkileşimin kendisi sembolik bir süreçtir. Bir başkasıyla etkileşimde bulunabilmek için 

anlamların geliştiği benzer sembol kümeleri paylaşılmalıdır. Gündelik yaşamda 

kullanılan semboller dilden ve kültürel anlamlardan çıkmaktadır. Yaratılan anlamların 

farklılığı kültürel farklılıklardan oluşmaktadır. Dolayısıyla ölüme ilişkin dünyalar 

etkileşimcilerin yorumları, seçimleri ve eylemleri tarafından yaratılmaktadır. Bu 

nedenle anlam, kültürel bağlamla sınırlı kalabileceği gibi bireyin etkin eylemi ve 

simgeden aldığı anlamla ve diğer etkileşim sembolleriyle de farklılaşabilmektedir. 

 

2.4.4. Dramaturjik Yaklaşım Açısından Ölüm 

 Ölüm ve ölmenin sosyolojisinde çeşitli çalışmalarda takınılan bir yaklaşım olan 

Dramaturjik Yaklaşım, kişinin anlamsal kalıplarını kişinin eylemlerinden yola çıkarak 

kavraması bağlamında önemlidir. Sembolik etkileşim genel perspektifinden türeyen 



56 
  

 

dramaturjik yaklaşım da ölüm ve ölmeye ilişkin konuları incelemek için uygun bir 

perspektiftir. Bu yaklaşım, etkileşimsel karşılaşmaları analiz etmek için drama 

metaforunu kullanır. Bu metaforun kullanımıyla oluşan analizler gerçekliğin başka türlü 

ele alınamayan boyutlarını aydınlatır, özellikle bu analizler eylemin yapılandırılmasını 

ve bunun içeriğini aydınlatmaktadır. Şöyle ki özellikle yetişkinlerin, ölüm yönelimleri 

konusunda sözlü anlatımları kadar, pratik kararları da bilgi verici olabilir. Örneğin, bir 

insanın bir vasiyet hazırlaması, bunu değişen koşullara göre düzeltmesi, kişinin 

yaşamını uzatmak için yeme içme alışkanlıklarını değiştirmesi, mevcut olan tehdit edici 

belirtilere karşın sigara içmeyi sürdürmesi, kişinin ciddi biçimde hasta olan 

arkadaşlarını ziyaret etmesi veya bundan kaçınması, kişinin ölüm ilanlarına bakıyor 

olması veya bakmaktan kaçınması, herhangi bir kişinin ölüm ve ölmeye ilişkin 

anlamlandırmaları hususunda bilgi sağlayabilmektedir (Akalın, 2006:60). Yani, kişinin 

ölüm hakkındaki düşünceleri onun ölümle ilişkili olan eylemsel tavırlarından yola 

çıkarak anlaşılabilmektedir. Önemli olan eylemdir. Kişinin eylemleri onun ölüme 

yüklediği anlam hakkında bize fikir verebilir. 

 Dramaturjik metot anlamlı eylemi açıklamayı amaçlar. Bu yaklaşımın kurucusu 

Kenneth Burke'un vurguladığı üzere; bu yaklaşım işe bilginin teorileri yerine eylemin 

teorileri ile başlar. Dramaturjik yaklaşım; bireyin davranışının problemli yönlerinin 

analizini başlangıç noktası olarak alır. Genel sembolik etkileşimci perspektifi de içeren 

diğer yaklaşımlar, bireyin bilgisinin problemli yönleriyle başlar. Dramaturjik analiz 

yapan kişi ilk olarak, "Sosyal aktör ne yapar? diye sorarken, sembolik etkileşimci ilk 

olarak "Sosyal aktör ne düşünür ve bilir?" diye sorar (Akalın, 2006:60-61). 

 Dramaturjik perspektifin odağında davranış yer aldığı için, biri intihar ettiği 

zaman dramaturjik analiz yapan kişi, aile üyelerinin bu vakanın ardından nasıl 

davrandıklarına bakar. Dramaturjik analiz yapan kişi ölümün aile için anlamını, ölüm 

hakkında görüşmeciye ne söylediklerinden çok onların ne yaptıklarında görünür 

olanlarla değerlendirir. Bu açıdan dramaturjik analiz yapan kişiler genellikle aktörlerin 

olaydaki ve sahnedeki gerçek performanslarıyla, daha sonra performanslarını olayda 

veya sahnede rasyonelleştirme veya mazur göstermeleri arasında ayırım yapma 

pozisyonu içindedirler. Eylemler için açıklamalar oluşturulması yalnızca mevcut olan 

eylemler saldırıya veya kesintiye uğradığında ortaya çıkar, önceki eylemin 

yorumlanmasıyla, ifade edilen güdü eylemin ardındaki "neden" sorusunu yanıtlar. 



57 
  

 

Dramaturjik analiz yapanlara göre, insanlar önce davranışta bulunur ve daha sonra 

davranışının sonucu olarak anlamları tanımlar. Örneğin, intihar olasılığı uzun önceden 

kararlaştırmalar aracılığıyla olmaktan çok davranışın akışında ortaya çıkar (Akalın, 

2006:61). Bu açıklamalar doğrultusunda anlıyoruz ki dramaturjik yaklaşım için önemli 

olan ilkin eylemlerdir. Ölüme ilişkin eylemlerin açıklanması ve yorumlanması 

önemlidir. Kişinin ölüm hakkındaki düşüncelerine çevresindeki ölüm ile ilintili olaylar 

veya bununla ilişkili davranışlar şekil vermektedir. 

 Goffman aktörün "kendinin temsilini" vurgulamıştır. Bu yaklaşımda analizi 

yapan, hangi rollerin oynandığı ve bunların süre giden sahneye uygunluğunun nasıl 

olduğu aracılığıyla, neyin kime temsil edildiğinin belirlenmesi girişiminde bulunur. 

Sorulan sorular şunları içerebilir: Temsil edilen kendi oynanan role uygun mudur? 

Oynanan rol rutin bir performans mıdır yoksa sıra dışı mıdır? Kimin için rutindir? 

Örneğin ölümü haber verme rolü tıp doktoru için rutinken, yakınını kaybeden kişi için 

sıra dışı bir olay olarak sonuçlanabilir. Dinleyicinin önemi şimdi görünürdür: Her 

dramanın dinleyicileri olmalıdır. Genellikle biz ölüme ilişkin ters bir biçimde olan 

dinleyici aktör rollerine tanıklık ederiz. Her ne kadar sahne, ölen hastalar etraflarında ve 

vücutlarında oynanan çeşitli performanslar bağlanımda dinleyici olma pozisyonunu 

teşkil etse de, bazı ölen hastalar dinleyici olarak kalmayı inkar etmektedirler. Bunun 

yerine onlar yayılmakta olan dramaya içeriğini ve şeklini veren aktör olarak lider rolünü 

üstlenmeyi dilemektedirler (Akalın, 2006:61-62). 

 Anlamın dışarıdan gelmediği bireyin süreç içinde etkileşim geçirerek ürettiği 

tezinden hareketle yukarıda da değindiğimiz gibi sosyal aktör ne düşünür ve ne bilir? 

sorusuna, sosyal aktör bu durumda ne yapar? sorusunu ekleyen Goffman’ın dramaturjik 

analiz yöntemi, bu açıdan ölümün nasıl temsil edildiğini ortaya koymada önemli bir 

teoridir. Drama üzerinde çalışan kişi örneğin, herhangi bir intihar olayında; aile 

üyelerinin bu eylemin ardından konuştuklarından ya da yorumlarından çok, nasıl 

davrandıkları, sahnedeki performanslarının ne anlam ifade ettiği, aktörün tam olarak ne 

yapmak istediğini tahmin etme çabası üzerinde yoğunlaşır (Kara, 2009:66-67). 

 Hem dramaturjik hem de sembolik etkileşimci yaklaşımlar analizlerine bireyle 

başlarlar. Dramaturjik analizi yapan eylemi vurgularken, sembolik etkileşimci niyeti 

vurgular. İki perspektif de etkileşimden türeyen anlamların incelemesine yönelirler. Bu 

perspektifler geçmişte ilk olarak kişiliğin ve etkileşimin çalışılmasında kullanıldığı 



58 
  

 

halde; aynı zamanda geniş sosyal birimlerin analizinde bir çerçeve çalışması 

sağlayabilirler (Akalın, 2006:62). Kısacası her iki yaklaşımda etkileşimsel anlam 

sonucuna farklı bakış açılarıyla ulaşmaktadırlar. 

2.4.5. Fenomenolojik Yaklaşım Açısından Ölüm 

 Fenomenoloji, birey ve onun bilinçli deneyimleri ile başlayan ve daha önceden 

var olan kabuller, ön yargılar ve felsefi dogmalardan kaçınmaya çalışan bir yöntemdir. 

Fenomenoloji olayları, görünüşleri, toplumsal aktör tarafından doğrudan doğruya 

algılandığı şekilde inceler. Fenomenoloji bizden öğrenmiş olduğumuz sanıları olduğu 

gibi kabul etmememizi onları sorgulamamızı dünyaya bakışımızı ve dünyada 

bulunuşumuzu sorgulamamızı ister. Entelektüel kökleri Edmand Husserl ve Alferd 

Schutz’a dayanan fenomenolojiyi, Husserl, insanın duyuları ile doğrudan 

kavranabilecek şeylere ilgi olarak tanımlarken, Schutz için fenomenoloji, bireyin 

gündelik hayat durumlarına atfettiği anlamla bir aradadır (Kara, 2009:79). 

 Fenomenolojik yaklaşım, deneyimde bulunan kişinin görüş noktasının 

incelenmesi ile başlar. Deneyim, sosyal araştırmacı da olabilen katılan kişiye neyin 

gözüktüğünden, içeriden çalışır. Örneğin; ölmenin fenomenolojik çalışması onu 

deneyimleyen için ölmenin ne olduğunun keşfedilmesini gerektirebilir. Her ne kadar bu 

metot bireysel sosyal aktörün görüş noktasından başlasa da; sosyologun fenomenolojik 

araştırmasının temel amacı sembolik etkileşimle benzer biçimde, günlük yaşamda 

özneler arası sosyal dünyaların ve paylaşılan görüşlerin nasıl yapılandırıldığını 

keşfetmektir. Bunun için; bu görüş noktasını takınanlar araştırmaya "keder" gibi ölümle 

ilişkili olan bir konuyu araştırarak başlayabilirler ve kendilerine kederin doğası ve keder 

deneyimi hakkında sorular sorabilirler (Akalın, 2006:62). Fenomenolojik yaklaşım 

benzer şekilde sembolik yaklaşım gibi ölümü deneyimleyen için onda nasıl duygular 

oluşturduğu ve onun için ölümün ne olduğuyla ilintili olarak değerlendirmeler 

yapmaktadır. 

 Ölümün çalışmasına uygulandığı zaman, davranış biliminin fenomonolojik 

kritiği iki ilişki ve kışkırtıcı konuyu ortaya çıkarmaktadır. İlk olarak; bu perspektif ile 

verileri doğrudan bir biçimde, birinci elden toplamak zorunlu hale gelmektedir. Verileri 

doğrudan toplamak mümkün olmadığı zaman, araştırmacılar onları fenomene mümkün 

olduğunca yalan bir hale getirecek metotlar icat etmek zorundadır, ölümü sarmalayan 

konular için birinci el deneyimden veriler toplamak zor olduğu için, araştırmacılar 

derinlemesine görüşmeleri, edebiyattan tanımlamaları, popüler medya verilerini ve 



59 
  

 

benzeri şeyleri kullanabilirler. İkinci olarak fenomonolojik yaklaşım kritik metodolojik 

soruları ortaya çıkarmaktadır. Fenomonolojik yaklaşımdan merkezi metodolojik 

problem, analizcilerin açıklamalarını nasıl yapılandırdıklarını göstermelerini 

içermektedir. Bu çerçeveden bu açıklamalar doğrudan incelenen özne ile ilişkili 

olmalıdır. Bu düşünce çizgisini takınan fenomonolog, ileride şunu sorabilir: Kavramlara 

özellikle ölüm araştırmasında ve genellikle tanatolojide nasıl varılmaktadır? Büyük bir 

kısım için, bireylerin merkezi düşüncelerinin, ölümün oluşturduğu pratik durumlarla 

yüzleşen insanların, aklıselim düşüncelerinin şiddetli analizinden çıkmadığı ileri 

sürülebilir. Bunun yerine; ölüm alanını teşkil eden düşünceler deposunun, spekülasyon 

üzerine bulunan çalışmayı ve önceden ve incelemeden fikir edinilen teorik yönelimleri 

içermektedir. Gerçekliğin hangi sorularının sorulduğu "bulunan" yanıtlara şeklini 

verdiği için, ölüm ve ölmekle ilişkili pek çok araştırma, ampirik dünyanın görüşe 

getirdiğinden daha fazla bir biçimde araştırmacının önyargılarını ve eğilimlerini 

meydana çıkarabilir (Akalın, 2006:62-63).  

 Bu duruma ilişkin sembolik etkileşimci yaklaşımın yöneliminde uygulanan 

araştırmalarda da benzer bir eleştiriye ulaşmak mümkün gözükmektedir ve bu bilimsel 

araştırma metoduna uymayan durumdan kaçınabilmek için ölüm ve ölmek konusunda 

daha çok ampirik veri elde edilebilecek araştırmaya yönelmek zorunlu bir hal 

almaktadır. Diğer konularda olduğu gibi ölüm konusunda da, önceden ve fikir 

edinmeden oluşan kavramlar, ondan çıkmak yerine ampirik gerçekliğin üzerine yatar. 

Önceden ve incelemeden fikir edinilen psikiyatrik kategoriler belki de; ölümü 

sarmalayan unsurların en yaygın yorum tipini üretmektedir. Bu meydana geldiğinde 

bilim adamının kendi anlam kalıplarını teşkil edenler, ampirik realitenin yer aldığını göz 

önünde tutmak ve açıklamak anlamında olan soyut kavramsal düzeye yükselir. Bu, 

ölümün çalışmasında büyük bir problem teşkil eder. Araştırmacıların ölmek, yas 

tutmak, intihar gibi konular hakkında "bildiklerinin" çoğu, önceden ve incelemeden fikir 

edinilen, aklıselim düşüncelerden şekillenmiştir. Bunun için, eğer ciddi bir biçimde 

fenomonolojik bir duruş takınılırsa, bundan sonra ölüm sosyolojisini tanımlamak ve 

açıklamak için kullanılan kavramların sistematik bir biçimde izah edilmesi gerekir. 

"Ölümün kabulü" ne demektir? Kime göre? Hangi koşullar altında? "Sosyal ölümü" ne 

teşkil eder? Onun parametreleri nedir? "Psikolojik ölüm" ile nasıl kıyaslanabilir? Bu 

sorular ölüm ve ölmenin geçerli kavramlaştırmalarının düşünülerek getirilebileceği 



60 
  

 

keskinliği göstermektedir fakat bu girişimde bulunmak üzere kalmaktadır (Akalın, 

2006:63-64). 

 Kısaca ölüm üzerine açıklamalar getiren fenomenolojik yaklaşım, günlük 

yaşamda onu deneyimleyen için ölmenin ne olduğunun keşfedilmesini, onun ne anlama 

geldiğinin yorumlanmasını içermektedir. Yani ölümün fenomenolojik çalışılması, 

sembolik etkileşime benzer şekilde günlük yaşamda bireyler arası etkileşimle varolan 

sosyal dünyanın, etkileşen düşüncelerin, görüşlerin, anlamların, duyguların nasıl 

yapılandırıldığını ve fenomenleştirildiğini ortaya çıkarmaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. TARİHSEL SÜREÇ İÇERİSİNDE ÖLÜMÜN TOPLUMSAL KURULUŞU 

 

3.1. Pre-Geleneksel Toplumlarda Ölüm Algısı 

 

 İnsanoğlu var olduğu günden beri, davranışlarının türlü nedenlerini merak etmiş, 

varlığını sürekli tehdit eden ölüm ve benzeri olaylarının sebeplerini anlamaya 

çalışmıştır. Tarihi ve etnolojik bilgiler, ölümle ilgili düşünce ve ondan duyulan kaygının 

ilk medeniyetlere kadar uzandığını ve pratik olarak bütün insanlarda bulunduğunu 

göstermektedir. Bu bağlamda pre-geleneksel toplumların ölümden çok fazla 

sarsılmadıklarını söyleyebiliriz. Şöyle ki; antropologlar, pre-geleneksellerin ölümü 

korkunç bir nesne olarak algılamadıklarını, ölüme daha sağduyulu bir şekilde 

yaklaşarak ona sık sık anma törenleri düzenlediklerini bildirmektedirler. Zira onlar 

ölümü son bir terfi, hayatın daha yüksek bir formuna yükselen son bir ritüel ve bazı 

şekillerde sonsuzluğun zevkini tatma olarak düşünmüşlerdir (Nur, 2013). Pre-

gelenekseller de ölüm ve yaşam iç içedir, ölümü bir aşama olarak görüp onu doğaüstü 

güçlerle ilişkilendirmektedirler. Bu nedenle büyü özellikle bu noktada önemli bir yere 

sahiptir. Gizemli gücün en çoğuna belirgin bir biçimde şefler, büyücü-hekimler, uzun 

süre hayatta kalmayı başarmış yaşlılar sahiptir. Bu güç özellikle yaşlılarda daha çok 

yoğunlaşır, bu da onların uzun süre yaşamalarının sırrıdır, bu yüzden saygı görürler ve 

bu yüzden de ilkel düşüncenin ilk dinsel dışa vurumu atalar tapımı biçiminde ortaya 

çıkar.
2
 

 Pre-geleneksel toplumlarda ölümü çok detaylı olarak analiz eden Baudrillard’a 

göre, ilkellerde biyolojik anlamda bir ölüm kavramı yoktur. Onlar için ölüm, toplumsal 

bir ilişki biçimidir ve toplumsal bir tanımlamaya sahiptir. Bunun temelini ise, ölümün 

ve ölü bedenlerin simgesel bir değiş-tokuşa tabi tutulması oluşturmaktadır. Bu işlemin 

amacı, büyü yoluyla bir ölüm düşüncesi oluşturmaktan ziyade, ölümün ve ölü 

bedenlerin toplumsala eklenmesini sağlamaktır. Ölümün ve ölü bedenin yiyecek, kadın 

vb. gibi çok değerli mallardan oluşan bir dolanım düzenine eklenmesi, ölü beden 

                                                           
2
 http://dilaverkom.blogcu.com/ilkellerde-olum/8722269#). 



62 
  

 

aracılığıyla canlı bedenin, canlı beden aracılığıyla da ölü bedenin varlığını 

sürdürmesini, dolayısıyla da aralarındaki etkileşimi canlı tutmak amacını gütmektedir. 

Bu yolla tersine çevrilmesi olanaksız bir ölüm olgusundan, ölümün kabul ve armağan 

edildiği, toplumsal değiş-tokuş süreci içinde yer alarak tersine çevrilebildiği bir ölüm 

olgusuna geçiş sağlanmış olmaktadır. Bu yolla doğum ve ölüm arasındaki karşıtlık 

ortadan kalkmakta ve onlar da simgesel tersine çevrilebilirlik kazanarak değiş-tokuş 

edilebilmektedirler (Nazlı, 2006:3). 

 Baudrillard, ölümü, biyo-antropolojik yasaların ellerine terk edip, bilimsel bir 

dokunulmazlık atfedip, bireysel bir alın yazısına dönüştürüp özerkleştirerek toplumsal 

bir olgu olmaktan çıkartır. Ancak "nesnel" düşünceye dayanarak fiziksel bir olguya 

dönüştürdüğümüz, bizim elimizi kolumuzu bağlayan ölüm, vahşileri 

durduramamaktadır. Onlar ölümü asla "doğal" bir olgu olarak kabul etmemişlerdir; 

çünkü ölümün (vücut gibi, doğal bir olgu gibi) toplumsal bir ilişki biçimi olduğunu, 

ölümün toplumsal bir tanıma sahip olduğunu bilmektedirler. Bu açıdan bizden çok daha 

"materyalist" oldukları bile söylenebilir; çünkü onlar açısından ölümün sahip olduğu 

maddi öz aynen Marx'ın, her zaman bir toplumsal ilişki biçimi olmuş mal konusunda 

söylediği şeyde, yani biçimindedir. Bize özgü idealist yaklaşım, ölümün maddi bir 

biyolojik olgu olması gibi bir illüzyonla, yani düş gücü ürünü bir gerçeklik söyleviyle 

uyuştuğu için ilkellerin simgesel müdahalesi tarafından aşılıp geçilmiş durumdadır 

(Baudrillard, 2008:230). 

 Pre-geleneksellerin ölümü, ruhun bedenden ayrılması fakat değişik bir biçimde 

hayatına devam etmesi şeklinde algıladıklarını söylemek mümkündür. Zira bazı ilkel 

insanlar, gölge ve buhar gibi algıladıkları ruhun geçici bir süre için bedenden 

ayrılmasını rüya, sürekli olarak ayrılmasını da ölüm olarak algılamışlardır. Yine bugün 

dünyanın her tarafında bulunan eski mezarların çoğunluğu, insanın başka bir alemde 

yeniden yaşayacağına inanıldığını ima etmektedir. Bazı ilkel insanlar, ölümü genellikle 

tesadüfi nedenler ile kötü niyetli, hain ruhların ve büyücülerin dolap ve düzenbazlıkları 

ile açıklamaya çalışmışlar ve nadiren ölümün tabiî bir son olduğunu düşünmüşlerdir. 

Ayrıca bazı pre-geleneksel dinlerde ve günümüzde pre-geleneksel dinlerin bulunduğu 

toplumlarda ölüm, Tanrıya karşı işlenmiş bir suçun cezası olarak da değerlendirilmiştir. 

Eski Grek kültüründe de ölümün, ruhun beden hapishanesinden bir tür kaçışı olarak 

değerlendirildiğiyle ilgili rivayetler bulunmaktadır (Karaca,2000:39). 



63 
  

 

 Bu bağlamda pre-geleneksellerin ölümden daha çok ölüleri problem edindikleri 

ve ölülerle ilgili birçok ritüel geliştirdiklerini söylemek mümkündür. Ölülerin başka bir 

alemde hayatlarını devam ettireceğine inanan pre-geleneksellerin, ölülerinin özel 

eşyalarını ve ihtiyaç duyacakları başka şeyleri de onlarla beraber gömmüşlerdir. Mesela 

Eski Mısırlıların, elbiseler, silahlar, yiyecekler ve insanın ihtiyaç duyabileceği diğer 

bazı şeyleri, onları kullanıp mutlu olmaları için ölüleriyle beraber gömdükleri rivayet 

edilmektedir. Zira eski Mısır dinlerinde hayat, ölüm ve öteki dünyaya dönük olarak 

düzenlenmiş, ölümden sonra yaşamaya inanılmış ve mumyalama vb., gibi şeyler 

yapılarak sonsuza kadar mutlu yaşamak için dünyada geçirilen kısa süreli hayatın, 

erdemli bir şekilde harcanması şart koşulmuştur. Yine eski Mısırlılara benzer bir şekilde 

eski Hintli Amerikanların da yakınlarını kendi özel eşyalarıyla birlikte gömdükleri 

rivayet edilmektedir (Karaca, 2000:40). 

 Pre-gelenekseller ölülerin cesetleriyle ilgili işlemleri iki duygu üzerinden 

gerçekleştirmektedir: Korku ve sevgi. Ölüden korkmanın egemen olduğu yerlerde 

cesedin gömüldüğü ya da bırakıldığı yerden hemen kaçılır; ölenin geri dönüşünü 

önlemek için, cesedin kemikleri kırılır, eklem yerleri parçalanır; bırakıldığı ya da 

gömüldüğü yer taşlarla çevrilir; ceset sıkı sıkıya bağlanır; zaman zaman da vahşi 

hayvanların parçalamasına terk edilir ya da yakılır. Kimi yerlerde cesedi günlük kapıdan 

çıkarmayıp, arka kapıdan götürürler, sonra da bu kapıyı ya örerler ya da tanınmaz hale 

getirirler. Bu adetin temelinde de ölünün her an geri dönebileceği korkusu yatmaktadır; 

kapının bulunduğu yeri örmek, ölünün eve giriş yerini bulamaması amacını 

gütmektedir. Dul kadın da aynı düşünceyle hareket etmektedir: Yüzünü boyar, çamurlar 

ya da peçe takar; böylece, kocasının geri dönüşünde kendisini tanımayacağına inanır. 

Ölüye gösterilen sevgi, saygı ve bağlılık duygusu sonucu da şu işlemler yapılır: Ceset 

yıkanır, süslenir. Boyanır, mumyalanır; öte dünyaya gidişini kolaylaştırmak ve oradaki 

yaşantısını güzelleştirmek için mezarına yiyecek, içecek, süs eşyası, silah, av araçları, 

para, minyatür kayık (ölüler ırmağını geçmek için) ve minyatür merdiven (gökyüzüne 

tırmanmak için) konur. Kimi yerde de (Melanezya'da) ölülere bağlılığın bir belirtisi 

olarak kafatasları saklanmakta ve onlardan özel yardımlar beklenmektedir. Ölünün 

geride bıraktıklarıyla ilgili işlemler de vardır. Bunlar ölenin eşyaları, hayvanları, karısı, 

çocukları, hizmetçileri ve kölelerini içine almaktadır. Ölü gömülürken kişisel eşyası da 

mezara bırakılır ya da yakılır, kırılır, çok seyrek olarak da suya atılır ve yüksek bir yere 



64 
  

 

asılır; hayvanları mezarının üzerinde kurban edilir; köleleri öldürülür, karısı kendiyle 

birlikte yakılır (Örnek, 2008). 

 Ölülerini çeşitli şekillerde toprağa gömen topluluklar olduğu gibi suya 

bırakanlarda vardır. Kimi yerlerde de ceset küçük bir dam altına, bir kulübeye ya da bir 

eve gömülür. Yeryüzünün çok sınırlı kimi yerlerinde de, özellikle Hindistan'da, ceset 

yakılır, külleri ya gömülür ya da havaya savrulur. Küllerin özel kaplar içinde ibadet 

yerlerinde saklandığı da olur. Öte dünya algıları da yeraltı, yeryüzü ve gökyüzü olarak 

canlandırılmaktadır. Eskimolar genellikle iki öte dünya tasarımlamaktadırlar; bunlardan 

biri gökyüzünde, öbürü de yeryüzündedir. Yenisey'le  Ob nehri arasındaki Selkuplar 

(Ostiyak Samayatları), insanın ölümünden sonra özgür kalan ruhunun yeryüzündekine 

benzer bir hayat sürmek için yeraltı dünyasına gittiğine inanırlar. Tundra Yukagirlerine 

göre, ölenin bedenden ayrılan ruhu, yeraltındaki ölüler dünyasına gider; buna karşılık 

aynı insanın nefes ruhu da gökyüzüne çıkar. Tavgi Samoyatlarının inanışına göre, 

ölenin ruhu, doğan bir çocukla yeniden dünyaya döner; beden ise öte dünyadaki 

varlıkların yaşadıkları «soğuk ve karanlık» bir yeraltı dünyasında kalır. Kuzey Amerika 

yerlilerinden Vailakiler, ölülerin gökyüzünde eğleştiklerine inanırlar. Algonkinler ve 

Patvinler (Kuzey Amerika) öte dünyayı Batıda bir yerde düşünmektedirler. Foxlara göre 

de ölülerin dünyası batıda yerin altındadır. Aynı şekilde Yuki gruplarının çoğu ölülerin 

eğleştikleri yeri yeraltında tasarımlamaktadırlar. Güney Siyam'da, ölenlerin ruhlarının 

ilkin Batıya giderek gökyüzüne çıktığına, sonra da yeryüzüne inerek ölüler adasına 

gittiklerine inanılmaktadır. Maoriler (Yeni Zelanda'da) birisi öldüğü zaman, ruhunun 

ölüler dünyasına gideceğine inanmaktadırlar. Fakat bu dünya hakkında açık seçik bir 

tasarımları yoktur. Endonezya'da ve Filipinler'de yaşayan yerlilerin bir bölümünce 

ölülerin eğleştikleri yer yeryüzünün üstünde ya da altında kabul edilirken, bir 

bölümünce de bir adada ya da yüksek bir dağın tepesinde düşünülmektedir (Örnek, 

2008). Pre-geleneksel topluluklar ölüleri için ya olumlu manalar yüklemişlerdir 

(modern zamanın ölümü öteleyen tavırlarına karşı ölümle içli dışlı olmaları gibi) ya da 

öte dünya buraya göre daha çetin, sıkıntılı ve güçlüklerle dolu olduğu için olumsuz bir 

manaya sahiptir. 

 Pre-geleneksel toplumların ölü ile ilgili tutumlarını günümüz insanının ölü ile 

ilgili tutumlarıyla mukayese edecek olursak, birçok benzerliğin olduğunu söyleyebiliriz. 

Şöyle ki; modern insan, ölümün hayali bir deneyim olması hususunda pre-geleneksel 



65 
  

 

dönem atalarıyla hemen hemen aynı görüşü paylaşmaktadır. Günümüzde geceleyin 

mezarlıkların yanından geçerken duyulan korku, pre-geleneksel insanların bu 

korkularından çok fazla farklı bir nitelik taşımamaktadır. Dolayısıyla pre-geleneksel 

zihniyet, çoğu eğitimli ve rasyonel insanların zihninde hâlâ varlığını devam 

ettirmektedir. Bu durum şimdi bilinçaltının daha da derinliklerine gömülmüştür ve özel 

durumlarda ortaya çıkmaktadır. Bu cihetle günümüzde ölüm ve ölü korkusu, insanların 

kollektif şuur dışına kök salmış gözükmektedir. Yine günümüzde ölülere yapılan şaşaalı 

törenlerin ve yasla ilgili uyulan yasakların, pre-geleneksel insanların ölülerden dolayı 

hissetmiş oldukları suçluluk duygusundan kurtulmak için yapmış oldukları törenlere 

benzer şekillerde uygulandığını da söylemek mümkündür (Karaca, 2000:41). 

 Pre-geleneksellerin öte dünya ile ilgili tasarımlarını şu noktalarda toplayabiliriz:  

Öte dünyadaki hayat çok az ayırımlarla tıpkı bu dünyadakine benzemektedir. Ölenin öte 

dünyadaki yazgısı, bu dünyadaki tutum, davranış ve toplumsal yeriyle belirlenmektedir. 

Ölüm biçimi, gömme törenleri, ritüel yasaklar vb. ölenin yazgısı üstünde önemli rol 

oynamaktadırlar. Yüksek dinlerin eskatolojilerinde (öte dünya, ahiret) görülen kimi katı 

ve ağır cezalara pre-geleneksellerin tasarımlarında genellikle rastlanılmamakta; buna 

karşılık yüksek dinlerden alınan kimi motiflerin (sırat köprüsü) kullanıldığı 

görülmektedir. Ayrıca misyonerlerin pre-gelenekseller arasında uzun yıllar kalmaları 

da, onların öte dünya ile ilgili inanç ve tasarımlarında değişiklikler yapmalarına yol 

açmıştır (Örnek, 2008). 

 

3.2. Geleneksel Toplumlarda Ölüm Algısı 

 Geleneksel hayat ölümle içli dışlı ve barışıktır. Halen pek çok yönden geleneksel 

hayat tarzının sürdüğünü gözlemleyebildiğimiz kimi yerler veya yaşam alanlarında 

insanların ölüm ile ilgili ritüelleri ölümün hayatla kol kola olduğunu gösterebilmektedir. 

Mezarlıkların evlerin bahçelerinde veya yerleşim yerlerinin yakınında olması geleneksel 

toplumlara özgü bir durum olarak değerlendirilir. Sanayileşmeyle birlikte artan 

şehirleşme olayı insanların mezarlıkları şehir merkezlerinin dışına taşımalarına ve 

böylece ölüm olgusunun da zihinlerden yavaş yavaş silinir olmasına sebebiyet 

vermektedir. İşte mezarlıklarla içli dışlı olan geleneksel toplum bundan dolayı ölümü 

zihinlerinde canlı tutabilmiştir.  Böylesi mekanlarda büyüyen çocuklar o mezarların 

yanı başında oynamakta ve her an onları görebilmenin mümkünlüğüyle ölümle içli dışlı 

bir hayatı yaşamaktadırlar. Oysa modernleşmeyle birlikte şehir hayatında durumun, 



66 
  

 

tasvir ettiğimiz bu tablonun aksi yönde olduğunu söyleyebiliriz. Çocuklar neredeyse 

yetişkinlik dönemine kadar ölü, mezar ve kabristan görmeden büyümekte; ölüler ve 

mezarlar onlara ürkütücü gelmektedir. Bunun doğal neticesinde günümüzde sanki ölüm 

yokmuş veya hiç ölmeyecekmişiz gibi yaşanan bir hayat tarzına şahit olmaktayız. 

Çünkü modernite de ölüm, toplum hayatından uzaklaştırılmıştır. Ünver'in konuyla ilgili 

makalesi de bu kanaatimizi desteklemektedir. İstanbul'daki üç kabristanda yer alan 

mezar taşı yazıları üzerine yaptığı araştırmada Ünver, insanların o dönemde ölümden 

korkmadıklarını tespit etmektedir. Günümüze geldiğimizde ise "geleneksel" ideal tipine 

uyan anlayışın büyük şehirlere nispetle Anadolu'da daha fazla tezahür ettiğini görüyoruz 

(Ünal, 2011:123). 

 Geleneksel yapıda insanlar ölümle barışık idiler; ama onunla çok yakın olmak 

istemedikleri dönemler de olmuş ve mezarları tabulaştırıp kendilerinden belli bir 

uzaklıkta tutmuşlardır. Yaşayanlar dünyası, ölüler dünyasından ayrılmıştır. Örneğin 

Roma On İki Levha Kanunu'na göre şehre ölü gömmek yasaklanmıştır. Bu âdeti 

Theodosius devam ettirmiştir. Mezarlıklar, ancak MS.500'lerden sonra yavaş yavaş kent 

içine girmeye başlamışlardır. Kabristanlar (cimetière) belli bir döneme kadar sığınak 

işlevi de görmüş; hatta buluşma noktası ve sosyal faaliyet merkezi bile olmuştur. On 

yedinci yüzyılın sonuna kadar mezarlıklarda her tür kamusal faaliyet yapılmıştır. Bir 

yanda dans edenler, diğer yanda cenaze merasimi… Hayatla ölüm tam anlamıyla iç içe 

pozisyondadır. Anlıyoruz ki eskiden insanlar kendi ölümlerine ve genel olarak ölüm 

fikrine alışık yaşamışlardır. Nitekim ölümle içli-dışlı olmak, doğanın düzeninin kabulü 

demektir (Ünal, 2011:127-128). 

 Geleneksel dünyanın insanı için hayat, ona verilen kısa bir icra olanağıydı. O, 

hayatın kısalığının ve içerisinde her zaman ölümü taşıdığının farkındaydı ve bu nedenle 

hayata karşı bir aşk duygusu beslemekteydi. Evcil bir ölüm anlayışını benimseyip 

herkesin ölümlü olduğu fikrini kolayca içine sindirmişti. Hayatla ölümü bir arada ve 

birbirini tamamlayan süreçler olarak görüyordu. Geleneksel insan, öleceğini sezdiğinde 

ona karşı bir direnme ve reddetme tutumu içine girmez, gerekli hazırlıkları yaparak 

ailesi içinde, sevenlerinin, sevdiklerinin yanında can verirdi. Geleneksel toplumlarda 

insanın en büyük korkusu, yalnız başına ölmekti. Ölüme karşı çıkılmaz, ona 

direnilmezdi ama özellikle çocuk ve genç ölümlerinden çok etkilenildiği, bu nedenle 

feleğe sitem edildiği o zamanlarda da olurdu (Göka, 2010:30). 



67 
  

 

 Gelenekselden moderne doğru evrilmeye başlayan topluluklarda hemen hemen 

bütün alanlarda fark ettiğimiz değişimleri ölüm ile ilgili farklılaşan düşünce ve algılarda 

da görebilmekteyiz. Bu konuyu daha iyi anlayabilmek adına Batı toplumları ile özellikle 

Türk-İslam toplumunun ölüme ilişkin süreç içinde değişen/değişmeye başlayan tutum 

ve algılarına da değinmekte fayda var. Öncelikle batı kültürünün ölümle ilgili 

tutumlarının mazisiyle bir kopukluk içerisinde olduğunu söylemek mümkündür. Zira 

batılıların mazisinde ölüm, özellikle tuğ ve bayraklarla donatılmış kortejlerde, cenaze 

töreninin Barok protokolünde, yas giysilerinde, mezarlıkların yayılmasında, mezarlara 

yapılan ziyaretlerde ve anı kültünde, hemen hemen her yerde vardı. Mesela orta çağdan 

19. Yüzyıl sonlarına kadar genellikle mezarlıklar yerleşim birimleri içerisinde tesis 

edilmekteydi. Ayrıca ortaçağda ölmekte olan insanların odası, serbestçe gezilen bir 

kamusal alan durumunda idi. Bu da zamanın insanlarının ölümle iç içe yaşadıklarını 

göstermektedir. Nitekim Ortaçağ Avrupa'sında insanlar, ölümlerini sezdikleri zaman 

ölüme karşı bir direnme veya reddetme tutumu içerisine girmeyip, hazırlıklar yaparak 

kendi aileleri içinde ölürlerdi. Bu dönemde ölümle ilgili en büyük korku kaynağı, yalnız 

ve tek başına ölmekti. Zira Batı düşüncesi tarihinde felsefi olarak ölüm hayat sürecinin 

tabii bir sonu, dini olarak da bedenin çürümesi ve yeni hayatın başlangıcı olarak 

değerlendirilmiştir (Karaca, 1999:65).  

 Batı kültürünün ölümle ilgili bu tutumu ortaçağın başlangıcından 19. yüzyılın 

ortalarına kadar sürmüştür. Zira bu dönemden itibaren ölüm artık utanılan ve yasak bir 

şey haline gelmeye başlamıştır. Bu değişim o kadar yavaş bir şekilde olmuştur ki, çağı 

yaşayanlar bunun farkına bile varamamışlardır. Bu devrim esas olarak Amerika'da 

ortaya çıkmış ve buradan İngiltere, Hollanda, Fransa ve endüstrileşmiş Avrupa'ya 

yayılmıştır. Ölmekte olan kişinin içinde bulunduğu durumun vahametinden kaçmaya ve 

durumu gizlemeye yönelik duygular, bu köklü değişikliğin temel esin kaynaklarından 

biri olmuştur. Bu tutumun değişmesini önemli bir fiziki olgu da hızlandırmıştır. Çünkü 

bu çağda ölümün yeri de değişmiş ve insanlar artık evlerinde ailelerinin yanında değil, 

hastanelerde tek başlarına ölmek durumunda kalmışlardır (Karaca, 1999:65-66).  

 Batı kültüründe ölümle ilgili tutumların değişmesine neden olan belki de en 

temel faktör, bu kültürün ölüme atfetmiş olduğu mananın değişmesidir. Zira batı 

düşünce tarihinde dini doktrinler ve felsefi sistemlerin etkisiyle ölüme "ruhun bedenden 

ayrılışı ve yeni bir hayatın başlangıcı" şeklinde verilen mana değişerek ölüm biyolojik 

bir olay olarak görülmeye başlanmış ve ölümle zihinsel olarak meşgul olmanın 



68 
  

 

insanlara vermiş olduğu kasvet de bir nevi ölümün tabulaşmasına neden olmuştur. Biraz 

da teknolojik gelişmişliğin vermiş olduğu güvenle bir taraftan ölüme meydan okumaya 

başlayan Batı toplumu, diğer taraftan da ölümün ortaya çıkardığı korkuyu bertaraf 

etmek için çeşitli savunma mekanizmaları üretmeye başlamıştır. Bu mekanizmalardan 

en belirgin olanı bastırmadır (Karaca, 1999:67-68). 

 Amerikan toplumu, gençliğe ve geleceğe yönelik bir toplum olduğundan, bu 

toplumda yaşlıya saygı kavramı yoktur ve hatta bu kültürde ölümle ilgili taziye 

bildirecek kalıplaşmış bir ifade bile bulunmamaktadır. Zira "Üzgünüm" (excuse me) 

ifadesi, aynı zamanda "affedersiniz" manasına da geldiği için, yaygın olarak 

kullanılmasına rağmen, taziye ifade etmek konusunda yetersiz kalmaktadır. Konuya 

toplumumuz açısından bakacak olursak, hem acıyı hem de yası azaltmaya yönelik 

başsağlığı geleneğimizin, sözün etkileyici ve sağaltıcı gücünden istifadeyle kısa süreli 

de olsa üzüntülü insanların sarsıntılarını dengelemek açısından önemli bir fonksiyon 

gördüğünü söylemek mümkündür. Ayrıca dilimizde insanın iç dünyasını yansıtabilecek 

düzeyde sadece taziye ifade etmek için kullanılan pek çok kelime ve deyim vardır. 

Mesela ölüyle ilgili olarak "Allah rahmet etsin", "Allah mekanını cennet etsin", "Allah 

taksiratını affetsin", "Nur içinde yatsm", geride kalanlarla ilgili olarak, "Allah sabır 

versin", "Hüküm Allah'tan, başınız sağ olsun", "Allah başka acı, keder göstermesin" 

gibi deyimler, Amerika'da kullanılan "affedersiniz" kelimesinden çok daha derin 

manalar ifade etmektedir. Ayrıca toplumumuzda Batı ile karşılaştırıldığı zaman yaşlı 

insanlara gösterilen saygının hala geçerliliğini koruduğunu söylemek mümkündür. 

Gerek Türk kültürü gerekse İslam dininin büyüklere (özellikle anne babaya) saygılı 

davranmaya verdiği önem, bu saygıyı besleyen kaynaklar olarak değerlendirilebilir. 

Yaşlı insanlara gösterilen bu saygı, onların ölümlerinin de önemli bir olay olarak 

algılanması neticesini doğurmakta ve ölüm olayının sosyal bir fenomen olma özelliğini 

korumasına katkıda bulunmaktadır. Nitekim Amerika'da yaşlı insanlara pek fazla değer 

verilmediği gibi, onların ölümlerine de değer verilmemekte, onlar sanki ölmesi gereken 

varlıklar olarak görülmektedir. Bu bağlamda kültürümüzde gelişim dönemlerinin 

hangisinde olursa olsun insanların ölümleri önemsenmekte ve cenaze namazında 

bulunmak, cenazeyi taşımak ve defin işlerine iştirak etmek gibi aksiyonlara büyük değer 

verilmektedir. Yine ölü yakınlarına taziye ile verilen psikolojik desteğin hayatın diğer 

alanlarına da yayıldığını söylemek mümkündür. Zira mesela Anadolu'nun büyük bir 

bölümünde ölü çıkan evin akraba ve komşuları (3-7) gün ölü evine yemek götürmek ve 



69 
  

 

evin diğer işleriyle bizzat ilgilenmek konusunda büyük hassasiyet göstermektedirler 

(Karaca, 1999:70-71). 

 Ölümle ilgili tutumlar açısından iki kültürü karşılaştırdığımızda Türk-İslam 

kültüründe ölümle iç içe bir hayatın olduğunu söylemek mümkündür. Zira temel esin 

kaynağını İslam'dan alan kültürümüzde aile kabristanlarına oldukça sık rastlanmaktadır. 

Geleneksel hayatta özellikle Anadolu'da insanların ölülerini genellikle kendi arazileri 

içlerine ve özellikle evlerine yakın bir yere defnettiklerini görmekteyiz. Nitekim 

Müslüman Türk insanı ölümü kendisinden uzak tutmaya çalışmadığı için, onu 

hatırlatabilecek zihinsel uyaranları da kendinden uzaklaştırmak istememiştir. Bunda 

insanımızın ölen insanlarla ilgili vefa duyguları ve onları yaşadıkları yerden uzak bir 

mekana terk etmek istememelerinin de etkisi olabilir. Çünkü Türk-İslam kültüründe 

vefakarlık önemli erdemlerden biri olarak kabul edilmektedir. Ancak bu geleneğin son 

zamanlarda zayıfladığını ve artık insanların ölen yakınlarını daha çok kabristan olarak 

tahsis edilen yerlere defnetme meyli gösterdiklerini gözlemlenmektedir. Zira geçmiş 

dönemlerde aile kabristanlığı olarak oluşturulan yerlere artık yeni ilaveler çok az 

yapılmaktadır (Karaca, 1999:71). 

 Yukarıdaki verilerden de anlaşıldığı gibi Türk-İslam kültürüyle Batı kültürünün 

ölüm anlayışı ve ölüme atfettiği mana birbirinden oldukça farklıdır. Zira kültürümüzde 

ölüm hayatın gerçeklerinden birisi olarak değerlendirilirken, mesela bugünün Fransız'ı, 

ölümün anlamsızlığını, bayağılığını, büyüklük ve soyluluktan yoksunluğunu anlatmak 

için şu kaba kelimeyi ölüme sıfat yapmıştır; "Sığırca veya inekçe ölüm". Batı 

kültüründe yaygın tutumlardan biri olan "ölüme meydan okuma" açısından kültürümüze 

baktığımızda bu tutumun pek yaygın olmadığı görülmektedir. Ölümü isteme tutumu 

açısından batı toplumu ile toplumumuzu mukayese ettiğimiz zaman intihar oranlarının 

toplumumuzda daha düşük düzeyde olduğunu söylemek mümkündür. Ayrıca Amerika 

ve batıda hararetli tartışmalara neden olan ötanazi konusu da toplumuz açısından yaygın 

durumlardan biri değildir. Ancak Allah'a kavuşmak arzusuyla ölümü istemek, özellikle 

tasavvuf tarihimizde sık rastlanan olgulardan birisidir (Karaca, 1999:73). 

 Ayrıca ölümle ilgili törenler açısından batı toplumu ile toplumumuzu 

karşılaştırdığımızda öncelikle şu söylenmelidir ki, her iki kültürde de ölümle ilgili 

merasimlerin şekillenmesi kültürler tarafından ölüme atfedilen mana ile paralellik arz 

etmektedir. Şöyle ki özellikle Amerika'da insanların ölüm bilincini bastırmak amacıyla, 

cenaze törenlerinde cesetleri süsleyerek güzelleştirme çabası içine girdikleri 



70 
  

 

görülmektedir. Buradaki temel amaç, ölümü gizlemek, acı ve gizem üstünde ısrar 

etmemek, her şeye masum ve sevimli bir nitelik vererek ölüme rağmen hayattakilerin 

mutlu kalmalarına yardımcı olmaktır. Zira tabii halinde ölüler, insanlara kendi 

ölümlerini hatırlatmaktadır. Batılılar ise ölülere çeşitli makyajlar yaparak sanki onlara 

yaşıyorlarmış gibi bir görüntü vermeye çalışmakta ve kendi ölüm korkularını defetmeye 

uğraşmaktadırlar. Batı dünyasında bu işlerin organizasyonu için yeni meslek alanları 

teşekkül etmiş ve bu işlerle uğraşan ölü teşrifatçıları, ölüm gibi soğuk bir olguyu satmak 

için onu güzel göstermeye uğraşarak, kendilerini de aynı zamanda "elem doktoru" 

şeklinde lanse etmeye çalışmaktadırlar. Bu durumda elemli kişilerin durumlarını 

düzeltme görevini kendilerine veren ve kendilerini bir nevi kutsallaştıran bu 

profesyoneller, böylece matemi artık toplum tarafından dayatılan zorunlu bir dönem 

olmaktan çıkartmış, elem doktoru tarafından tedavi edilmesi, kısaltılması ve silinmesi 

gereken hastalıklı bir hale getirmişlerdir (Karaca, 1999:73-74). 

 Batı kültüründe ölüm atfedilen mana 19. yüzyılın ortalarında değişmeye 

başlayınca, batı insanının ölümle ilgili tutumları da değişerek mazisiyle kopuk bir hale 

gelmiş, ölüm bir tabu olarak görülmeye başlanmıştır. Batılı insanın ölümle ilgili 

tutumlarının değişmesine teknolojinin gelişmesi, hayat şartlarının iyileşmesi ve ölümün 

toplumdan kurumlara taşınmasının büyük etkisi olmuştur. Yaklaşık bir asır tabu olarak 

görülen ölüm olgusu, özellikle sosyal bilimcilerin dikkatini çekerek 1960'lı yıllardan 

itibaren üzerinde yoğun çalışmalar yapılan bir konu haline gelmiştir. Gerek bu 

çalışmaların gerekse ölüm ilgisinin insanların zihninde gizliden de olsa varlığını devam 

ettirmesinin etkisiyle, ölüm olayının artık "tabu"luk özelliğinden kurtulmaya başladığı 

bir kısım batılı araştırmacı tarafından kabul edilmektedir. Kültürümüzün ölüme atfettiği 

mana ise daha çok dini kaynaklıdır ve İslam'a göre ölüm Allah'ın tabiata koyduğu 

kanunlardan birisidir. Ölümün bu şekliyle kültürümüzde son derece tabii bir fenomen 

olarak kabul edilmesi, ölümle ilgili diğer davranış örüntülerini de doğrudan etkilemiştir. 

Batı kültürüyle karşılaştırıldığı zaman, dikkati çeken husus kültürümüzde ölüme 

atfedilen mananın pek fazla değişikliğe uğramadan günümüze kadar gelebilmesidir. Bu 

durum bizzat İslam dininin kendisinden, yani kendisini bir bütün olarak 

koruyabilmesinden kaynaklanıyor olabilir. Zira Batının mazisindeki ölüm anlayışını 

besleyen temel kaynaklar olan Yahudilik ve Hıristiyanlık dinleri tahrif olmadan 

günümüze kadar gelememişlerdir. Ancak batıda ölüme verilen manayı değiştirmeye 

katkıda bulunan teknoloji, hayat standartları ve kurumsal değişmelerle ilgili 



71 
  

 

değişkenlerin henüz toplumumuzda batıdaki kadar mevcut olmamasının da bunda etkili 

olduğu düşünülebilir. Zira özellikle sanayileşen büyük kentlerimiz ile batı toplumu 

arasında bu açılardan büyük benzerlikler bulunmaktadır (Karaca, 1999:75-76). 

 

3.3. Modern Toplumlarda Ölüm Algısı 

 Modern toplum ya da modern çağda artık ölülerin yavaş yavaş yaşamdan 

kopmasını engelleyebilmek olanaksızdır. Modern toplumlarda ölüler gruba özgü 

simgesel dolanım düzeninin dışına itilmektedir. Onlar birer gerçek varlık, kendileriyle 

değiş tokuş da bulunmaya değmeyecek varlıklar olarak görüldükleri için yaşayanlardan 

giderek uzakta yer alan mezarlara gömülmektedir. Köyde ya da kentte evin sıcak 

ortamından alınarak merkezde yer alan ve insanların bir araya geldikleri ilk mekân olan 

mezarlığa götürülen ölüler, zaman içinde oluşacak tüm gettolara örnek olacak ilk 

gettoyu oluşturmuş ve giderek merkezden uzağa doğru itilmişlerdir. Son olarak yeni 

kentler ya da çağdaş metropollerde gerek fiziksel mekân, gerekse zihinsel mekân 

anlamında ölüler için öngörülen hiçbir şey yoktur. Yeni kentler ya da modern bir 

topluma özgü rasyonel yapılanma içinde deliler, suçlular ve anormaller için kalacak bir 

yer öngörülürken, ölüm için herhangi bir program ya da yer öngörülmemektedir. 

Doğrusunu söylemek gerekirse bu insanlar ölüleri ne yapacaklarını bilememektedirler; 

çünkü günümüzde ölmek normal bir şey değildir. Zaten yeni olan da bu yaklaşımdır. 

Ölmek akla bile getirilmeyecek anormal bir şeydir. Bunun yanında tüm diğer 

anormallikler zararsız addedilmektedir. Ölüm tedavisi olmayan bir suç, anormal 

davranış türünden bir şeydir. Ölüme ayrılmış zaman/mekân, yer falan yoktur. Onlara 

kalacak bir yer bulunamadığı için radikal bir ütopyanın ellerine terk edilmekte, 

yerleştirilecek bir yer bile bulunmadan küle dönüştürülmektedirler (Baudrillard, 

2008:220-221). 

 Oysa biz bir türlü bulunamayan bu yerlerin ne anlama geldiğini anlamış 

bulunuyoruz. Fabrika ortadan kalktığında bu, emekle her yerde karşılaşabileceğini 

göstermektedir. Hapishane ortadan kalktığında, bu, toplumsal zaman/mekân içinde 

herkesin tecrit edilip kapatılmış olduğu anlamına gelmektedir. Akıl hastanesi yoksa 

bunun nedeni psikolojik ve terapötik denetimin genelleşmesi ve sıradanlaşmasıdır. Okul 

ortadan kaybolmuşsa bunun nedeni toplumsal süreci oluşturan tüm kılcal ipliklerin 

pedagojik formasyon ve disiplin denilen şeye bulaşmış olmasıdır. Kapital (ve Marksist 



72 
  

 

eleştirisi) ortadan kaybolmuşsa bunun nedeni değer yasasının her türlü görünüm altında 

yaşam mücadelesi veren bir özyönetim biçimine dönüşmüş olmasıdır vs. Mezarlık 

ortadan kaybolmuşsa bunun nedeni bu görevi modern kentlerin yerine getiriyor 

olmalarıdır. Bunlar ölü kentler ve ölüm kentleridir. Büyük işlemsel metropol bütün bir 

kültürün en olgun biçimini sunan bir mekânsa bunun nedeni bizimkinin bir ölüm 

kültürü olmasıdır (Baudrillard, 2008:221). 

 Modernite ile birlikte ölüm, gittikçe geciktirilmeye başlanmıştır. Aslında tıbbî 

buluşlar bunun içindir. Antik dönemlerle modern çağ arasındaki fark o kadar belirgindir 

ki Eski Yunan medeniyetinde ortalama yaşam süresi yirmi yıl iken günümüzde seksen 

civarındadır. Çocuk ölümlerinde de azalma görülmektedir. Eskiden doğum sıklığı ve 

çocuk sayısı çoktu ve belki de onların bir kısmı bu sebeple gözden çıkarılıyordu. Ancak 

günümüzde ana-babaların çocuk ölümlerine karşı duyarlılıkları değişmiştir. Eskiden 

ölüm daha sükûnetle karşılanırdı ve topluluk içerisinde yer alırdı. Yani ister çocuk, ister 

yaşlı olsun birisi tek başına ölmezdi; etrafında insanlar olurdu. Ayrıca henüz çocukken 

ölümle daha sık karşılaşılıyordu. Modern dünyada ise ölümle tanışma dönemi bir hayli 

ileri yaşlara kaymıştır (Ünal, 2011:123-124). Ölüme atfedilen mana iç içe olmaktan 

sıyrılarak yavaş yavaş dışarıya doğru ötelenen bir hal almıştır. Kentleşmenin artmasını 

da göz önüne aldığımızda özel mülkiyet alanlarının vs. azalması mezarlıkların daha 

belli başlı yerlerde kümelenmesine neden olmuştur. Bu alanlar da genelde kent 

merkezlerinin uzağında yer almaktadır. Mezarlıkların dolayısıyla da ölümün ötelenmesi 

git gide insanlarında ölümü hayatlarının ötesine, daha geri planda bir yere 

yerleştirmesine sebebiyet vermektedir. Ölümden uzaklaşmak sadece insanların onunla 

içli dışlı olmasını sağlayan mezarlıkların gözlerden ırak olmasıyla açıklanamaz. Bu 

konuda Mevlâna "Ölümümüzden sonra mezarımızı yerde aramayınız, bizim mezarımız 

ariflerin gönüllerindedir" diyerek aslında ölüme hem iradi olarak yaklaşmanın hem de 

ölümü kendi içimizde diri tutmanın izahını yapmaktadır. 

 Batı toplumları genelde insanın ölümden haberdarlığını izoleye çalışmaktadır. 

Din fenomenine hayatında birinci sırada yer vermek istemeyen insan, ölüm üzerine 

düşünmeyi de istememektedir. Bu çerçevede Amerikan toplumunda ölümü yadsıma ve 

kaçınma tutumu göze çarpıyor. Sağlık çalışanları bile ölümden bahsetmek istemiyorlar. 

Defin işlemleri genelde çeşitli kurumlar vasıtasıyla gerçekleştiriliyor. Örneğin cenaze 

işlerinde mütehassıs özel işletmeler her şeyle ilgileniyor ve "ölüyü ortadan 



73 
  

 

kaldırıyorlar". Ölüm eskiden evlerde ve yakınların yanında iken modern hayatta 

kuruluşlarda ve yalnız bir halde gerçekleşmektedir (Ünal, 2011:124). Ölüm hadisesinin 

kurumlara taşınmasının sosyal psikolojik nedenleri arasında evlerin küçüklüğü, özellikle 

kadınların çalışması halinde zaman kısıtlılığı, ailenin çekirdek aile haline gelmesi ve 

hatta belki de çağdaş insanlar için katlanılmaz bir hal alan can çekişmenin yarattığı 

korku sayılabilir. Zira kötü, pis ve uygunsuz bir olay olarak değerlendirilen ölüm, ancak 

yalnızlık içinde gizli olarak yaşanabilir. Eskiden olduğu gibi kitlelere sunularak değil 

(Karaca, 1999:67). 

 İnsana ölümü hatırlatan, onda ölüm düşüncesini güçlendiren unsurlardan birisi 

ölümcül hastalıklar, bir diğeri cenazeler, teneşir taşları, kabristanlar ve oradaki mezar 

taşlarıdır. İslamiyet'te kabir ziyareti, ölümü hatırlatan bir uyarıcı olması bakımından 

teşvik edilmektedir. Mezarlıkların insanların her an görebilecekleri yerlerde (örneğin 

yol kenarlarına, mahallenin ortasına, hatta özel mülkiyetlerde evlerin yanına) 

konumlandırılmaları bu açıdan dikkat çekicidir (Ünal, 2011:124-125). Baudrillard, Batı 

düşüncesinde 16. Yüzyıldan beri bir "ölümü baskı altına alma" eğiliminin başat bir 

biçimde ortaya çıktığından söz etmektedir. Buna göre, modern toplumun insanları 

psikolojik olarak ölüm konusunda konuşmak ya da düşünmekten kaçınma eğilimi 

sergilemektedirler. Mezarlıkların giderek kent merkezlerinden daha çok uzak 

mesafelerde inşa edilmesi, Baudrillard’a göre bu eğilimi kanıtlamaktadır. Çağdaş 

toplumun bütün değerleri yaşam ve yaşamanın üzerine oturtulmakta, ölüm ise normalin 

dışına itilmektedir. Ancak bu dışlama, ölümün insan için daha korkutucu hale gelmesi 

demek olmaktadır. Buna karşılık, ilkel olarak nitelenen toplumlarda ölüm ile yaşam 

arasında böylesine kesin bir ayrım yapılmamakta;  canlılar, ölülerin ruhları, anıları ve 

başarıları ile beraber yaşamaktadır. Örneğin, Ortaçağ da ölüm günlük yaşamın doğal 

parçalarından biri olarak algılanmaktadır. Ancak ona göre ölüm ile yakın ilişkisi kopan 

modernite bireyinin yaşamı ölüm korkusunun baskısı altında kalmaktadır ve bunun 

sonucu olarak birey kendisine bir tür ölümden koruma vaat eden toplumsal otoritelere 

(kilise ya da devlet gibi) kolaylıkla baş eğmektedir (Şaylan, 2009:307). 

 Ölümün az düşünülmesi özellikle günümüzde, başka bir ifadeyle modern 

zamanlarda, daha da belirginleşmektedir. Bunun sebepleri arasında mesela 

sekülerleşme, genç ve sağlıklı olmaya verilen önem, cehalet, ölümle televizyonlarda çok 

sık karşılaşıp duyarsızlaşmak, insan ömrünün uzaması, ölüm sürecinin evlerden 

kuruluşlara devredilmesi sayılabilir. Batı düşüncesinde ölümden korkmanın en önemli 



74 
  

 

sebeplerinden birisi Karaca'ya göre "aşırı ferdiyetçi tutum"dur. Nitekim aşırı 

ferdiyetçilik, insanın topluluktan kopuk yaşamasını beraberinde getirmektedir. Kendi 

başına yaşayan birey, topluluğa ihtiyacı olmadığını düşünerek hayatını idame ettirir. 

Hayattaki bu yalnızlık onu ölüm halinde de takip edecektir. Bunu bilen aşırı bireyci bir 

insanın ölümden korkması da tabii karşılanmalıdır. Ölüm üzerine müstakil bir eser 

yazan Louis-Vincent Thomas'a göre Batı medeniyeti, bireyciliği sayesinde ölüme karşı 

bastırma tavrı sergiler. Ölüm, bir tabu ve yadsıma meselesidir. Bu bastırmayı toplumsal 

düzlemde örneğin "cenaze törenlerindeki profesyonelleşme" şeklinde görebiliriz. 

Modern insan sanki ölmemesi gerekiyormuş gibi davranmaktadır. Günlük dil, ölümü 

örtmecelerle doludur. Bugün Batı düşüncesinde olanlar, bilim ve tekniğin bir gün ölüme 

çare bulmasına bel bağlayarak ölümü utanç verici bir şey gibi yaşıyor. Bunun yanı sıra 

tersi bir akım da bulunmaktadır: Ölmek üzere olana yardım etmeye ve törenlerin 

yenilenmesine önem verenler… Böylece ölüm, yeniden eski saygınlığına 

kavuşturulmak istenir. Ölümü düşünme, ölüm olayına bizzat şahit olma ve cenaze 

merasimlerine katılmanın, ölüm korkusunu hafifletici bir rol oynayabileceği ileri 

sürülmektedir. Diğer yandan ölüm korkusunun bir "gizli işlev"i de olabilir. Mesela 

topluluk bilinci oluşmasına yardımcı olabilmektedir. Endişenin paylaşılması, duygusal 

yakınlıklar, bireyleri birbirine yaklaştırmakta; dostluk ve dayanışma bağlarını 

sağlamlaştırmaktadır. Ölüm, aile bağlarını ve toplumsal bağları güçlendirebilmektedir. 

Geleneksel hayatın görüldüğü aile ve toplumlarda ölüm sonrasında kenetlenme daha 

fazla görülüyor. Akılcı bir nitelik arz eden modern toplumlarda ölüm, daha ziyade 

dindışı bir renkte algılanıyor ve soğuk bir hava izleniyor (Ünal, 2011:125-126). 

  Karaca'nın yaptığı ampirik çalışmadan elde edilen bulgulara göre "ölüme 

âşinalık"ın ölüm korkusunu hafiflettiği ve "deneklerde ölüm düşüncesini oluşturan ve 

onu olumlu yönde etkileyen etkenlere bakıldığında "herhangi bir cenaze ve mezarlık" 

görmenin en etkili faktör olduğu" görülmektedir. Ezcümle Pekergil, konuyla ilgili 

çalışmasındaki kabir ziyaretine ilişkin tespitlerinde insanın, psikolojisi gereği ölüyü 

unutmaya çalışsa bile unutamayacağını ve ölülerle olan münasebetini devam ettirmek 

ve onları sürekli yanında yaşıyorlarmış gibi hissetmek isteyeceğini belirtmektedir (Ünal, 

2011:126). Ölüm ile olan bağlantının sürekli devam edeceği böylelikle ifade 

edilmektedir. 

 Aslında modern düşüncenin bu konudaki nirengi noktasını dile getiren Thomas'a 

göre ideal, yani "iyi ölüm", hakim olunan ölümdür. Bu da bizi ölümün 



75 
  

 

"zamansızlığı"nın verdiği rahatsızlık algısına tekrar getiriyor. Beklenmedik bir anda 

başa gelen ölüm modern insanı huzursuz etmektedir. Fransa'da "Saygınlık İçinde Ölme 

Hakkı Derneği"ni kuranlar muhtemelen bu huzursuzluktan hareketle böyle bir girişimde 

bulunmuş olsalar gerektir. Ötenazi meselesi bu çerçevede değerlendirilebilir (Ünal, 

2011:126). 

 Thomas'a sorarsanız hayatla ölüm iç içedir; nitekim eğer hayat seviliyor ve ölüm 

sevilmiyorsa, bu, hayatın gerçek anlamda sevilmediğini gösterir. Philippe Ariès, 

geleneksel hayat tarzıyla modernitenin ölüm kavramı üzerinden tarihsel değişim süreci 

içinde inceleyen kapsamlı çalışması Batılının Ölüm Karşısında Tavırları'nda "yatakta 

ölüm" hakkında bazı gözlemlerde bulunur. Eskiden insanlar ölmek üzere iken genelde 

evlerinde bulunurlar ve kendi ölüm ayinlerini kendileri yönetirlerdi. Eğer 

söyleyeceklerini unutmuşsa ona rahip veya hekim yardım ederdi. Dolayısıyla ölenin 

yatak odası "kamusal alan" haline gelirdi. Akrabalar, dostlar ve komşuların, çocuklar da 

dahil olmak üzere, orada hazır bulunmaları beklenirdi. Oysa günümüzde çocuklar bu 

ortamdan uzak tutulmaktadırlar. Ölüm ayinleri basittir; törenseldir ama insanlar rol 

yapmazlar (Ünal, 2011:126-127). Bu da bize ölümün gelenekselden modern topluma 

değişen ritüellerini ortaya çıkarmaktadır. Ölüm artık geleneksellikte ki gibi değil ya da 

kısmen bozuma uğramıştır diyebiliriz. Belki de Derrida'nın yapıbozumuna şimdi de 

"ölüm" açısından bakmak gerekmektedir. Ölüm ile ilişkili olarak bu değişim onun 

algılanışını dahi değişime uğratmıştır. 

  Kısaca ölüm, bugün tersi olsa da, büyük bir endişe ve korku doğurmamaktaydı. 

Yazarımız bu tür "eviçi" ölüme "evcilleştirilmiş ölüm" demektedir. Ancak şunu da ifade 

etmemiz gerekir ki bu tabirden ölümün önceleri vahşiymiş de sonra evcilleştirilmiş 

anlamına gelmediği bilinmelidir. Ariès'e göre toplumsal gerçeklik, tam tersine, ölümün 

günümüzde daha "vahşi" hale geldiğini göstermektedir. Eski anlayışta insanlar ölümle 

daha samimiydiler ve ölümle hayat bir aradaydı. Thomas ile Ariès benzer düşünceye 

sahiptir. O da eskiden herkesin etrafında yakınları olduğu halde kendi evinde öldüğünü 

belirtmektedir. Şimdilerde bunun azalmasını Ariès birkaç sebebe bağlamaktadır: 

Modern zamanlarda evler eskisi gibi büyük değildir. Bu yüzden yaşlılar ile gençler aynı 

evde yaşamamaktadırlar. Ayrıca kadın çalışıyorsa yaşlılara bakacak zamanı da yok 

demektir. Dolayısıyla çekirdek aileye dönüşüm önemli bir sebep olarak bir yanda 

dururken, diğer yanda da can çekişmenin verdiği korku önem kazanmaktadır. Evde 

yalnız başına ölme düşüncesi modern insan için korkutucu bir durumdur (Ünal, 



76 
  

 

2011:127). Bu da kurumsallaşan bir ölüm olgusunu doğurmuş ve ölüm git gide 

hastaneyle özdeşleşen bir kavram olmaya başlamıştır. 

  Ölüm ve onun Batı'daki toplumsal yansımalarının tarihsel açıdan nasıl 

değişimlere uğradığını inceleyen Ariès, XIX. yüzyıla gelindiğinde "ölüye matem" 

anlayışının iyice gösterişli bir hale geldiğini vurgulamaktadır. Onun "isterik matem" 

dediği bu tavır, 700 yıl öncesinin âdetine bir geri dönüş niteliğindedir. Bazen matem 

delilik seviyesine kadar ulaşır. Yani XIX. yüzyıl Batı dünyasında insanlar ölümü çok 

daha zor kabullenir hale gelmişlerdir. Ariès'in ilgi çekici tespitleri devam eder: Ona göre 

günümüze doğru geldikçe ölüm artık utanılan ve memnu bir şey haline gelmiştir. 

Maksat hayatın hep mutluymuş gibi görünmesini sağlamaktır. Hatta matem, yasak gibi 

kabul edilmiştir ki bunun da sebebi bir nevi "daima mutlu görünme zorunluluğu"dur. Bu 

amaçla ölüm yeri artık evler değil hastanelerdir ve insanlar oralarda yalnız başlarına 

ölürler. Zaten "kabul edilebilir" olanı da budur; evde ölmek "can sıkıcı"dır. Çocuklar da 

ölüm olayından uzak tutulmaya çalışılır. Onların duygusallıklarını altüst etme 

endişesiyle büyükler kendilerini bırakmaktan kaçınırlar. Ama kimsenin görmediği bir 

yerde ağlayabilirler. Bu düşüncenin bir sonucu olarak kabir ziyaretleri de azalmıştır. 

Çünkü kabir ziyareti, ölüm denen rahatsız edici durumu hatırlatır. Hatta Ariès'e göre 

"ölü yakma" âdeti de bu rahatsızlığı bertaraf etmek için, yani ölüyü ortadan kaldırıp 

hiçleştirme saikiyle geliştirilmiş olabilir. Ölü ve ölümle mümkün mertebe 

karşılaşmamak için cenaze işlemleri profesyonelleştirilmiştir. Herhangi bir ölüm 

durumunda ehil kişiler baştan sona gerekenleri yapmakta, sizi ölüyle muhatap 

etmemektedirler. Bize ölümü hatırlatan her şeyin bir an önce yok edilmesi için 

çalışmaktadırlar. Böylece önemli bir ihtiyaca cevap vererek para kazanmaktadırlar 

(Ünal, 2011:128-129). Kapitalist ve tüketici nihilist düzen toplumsal öznelere ölümün 

ne kadar hızlı örtbas edilebileceğinin imkanlarını sunmaktadır. Böylece ölüm aktörlerin 

gözünde sanki onunla baş edilebilinecek bir virüslü hücre gibi görülmektedir. 

Toplumsal aktörler, kapitalizmin ertelemeye çalıştığı ölüme karşı hayatı olabildiğince 

olumlayan ama ölümü de öteleyen tutumlar sergilemektedirler. Halbuki Mevlâna bakış 

açısıyla yaklaşıldığında insan "ölümlü özne" olduğunu unutmadığı zaman dünyanın da 

kısa sürecek bir oyundan başka bir şey olmadığı bilincine hakim olacaktır ve böylece 

ölümün ürkünç yüzü de ortadan kaybolacaktır.  

 Modernliğin ölüm karşısındaki tutumları, ölüm ve matem konularında bir 

görmezden gelme ve vurdumduymazlığı da beraberinde getirmektedir. Ayrıca bir ölüm 



77 
  

 

meydana geldiğinde kederin dışavurumu da hoş karşılanmamaktadır. Vamık Volkan'a 

göre günümüzde matemlere karşı bu sıkıntılı tutumda geleneksel aile yapısının ve dinî 

değer sistemlerinin gerilemesinin payı büyüktür. Şu da var ki ölümden kaçış, ölen kişiye 

kayıtsızlıktan ötürü değildir. Teknolojik ve tıbbî gelişmelerin ilerlediği modern 

zamanlarda "vakitsiz ölüm" azaltılmaya çalışılır. Ayrıca teknik gelişmeler, insan 

ömrünü uzatmaktadır. 100-110 yaşını geçen insanlar sadece Himalayalar'da, Alpler'de 

değil, gelişmiş ülkelerde de bulunmaktadır. İşte bu durumda sevilen birinin ölümü, 

derin duygular yaratır (Ünal, 2011:129). 

 İngiliz sosyolog Geoffrey Gorer'a atıfla Ariès'in temas ettiği bir gerçek, 

günümüzün ölüme yönelik tutumunu yansıtmada dikkat çekici görünmektedir. 

Gelenekselden moderne geçişte cinsellik ve ölüme dair pedagojik tutumlar yer 

değiştirmiştir. Eskiden çocuklara cinsellik ayıp kabul edildiği için anlatılmazdı, ama 

ölen dedelerinin yatak odasına girebilirlerdi. Şimdi daha küçük yaşta üremeyi 

öğreniyorlar, ama dedelerinin ölümü onlardan gizlenip onlara yalanlar söyleniyor (Ünal, 

2011:129). Batı toplumunun, cinsellik konusundaki zorlamalardan kurtulup onun yerine 

ölüme ilişkin durumları gizlemeye başladığını birçok düşünür söylüyor. "Ölüm, 

mümkünse ağza hiç alınmaması gereken uğursuz bir kelimeye dönüşmüş, kötü, pis ve 

uygunsuz olarak algılandığı için ancak yalnızlık içinde ve gizli yaşanabileceğine adeta 

hep birlikte karar verilmiştir" gibi saptamalar çok sık yapılıyor. Uygarlığın yazılı 

olmayan yasası, "Ölümden mümkün olduğunca kaçmak ve uzaklaşmak gerekir" diyor. 

İnsanlar da bu tersine dönen söz konusu duruma ayak uydurmaya çalışıyor (Göka, 

2010:30-31). Ölüm olgusunda meydana gelen bu gibi değişimler bize onun ürkütücü bir 

şey olarak algılanıyor olmasına yol açmıştır. Bugün çoğumuz için "ölüm" açılmasına 

dahi pek izin verilmeyen, korkulan, ondan uzak olunmaya çalışılan bir konumdadır. 

 Ariès'in eserini Türkçe'ye çeviren Kılıçbay'ın tespiti bu noktada vurgulanmaya 

değerdir: "Uygarlık kavramı aracılığıyla kendini alabildiğince yücelten insan, yok 

olmayı bir türlü içine sindirememektedir. Bunun sonucu olarak ölümü ya 

aklîleştirmekte, ona misyon atfetmekte, ya da görmezden gelerek yok saymaktadır" 

(Ünal, 2011:129). 

 Kızılçelik de konuyla ilgili olarak, toplumsal sınıfların ölüme bakış açılarının 

farklılık arz edeceğini belirtmektedir. Egemen sınıf ölümü doğal karşılamakta; gerisi 

ölüm karşısında yıkılmaktadır. Ölen yaşlı ve kadın ise –statüsü de düşükse– fazla tepki 

olmazken, genç ve erkek ise tepki daha fazladır. Demek oluyor ki statü, yaş ve cinsiyet 



78 
  

 

etkenleri de ölümün "zamanlılığı" ya da "zamansızlığı"na etki etmektedir. Kızılçelik'e 

göre geleneksel kültürde ölüm, insanları dayanışmaya ve bütünleşmeye yöneltir. 

Geleneksel olmayan çevrelerde de önemli birinin, bir fikir adamının ölümü, dayanışma 

ve bütünleşmeye yol açabilir. Beri yandan toplumumuzda egemen sınıfın dışında kalan, 

özellikle kırsal/geleneksel kültürü içselleştirmiş insanların yaşadığı mekanlarda ölüm, 

toplumsal solidarizmi artırmakta, grupsal ve toplumsal bütünleşmeyi sağlamaktadır. 

Ölü, geleneksel yapılarda faklı yerleşim yeri iş alanlarında bulunan yakın-uzak 

akrabaları, arkadaş ve dostları, onların yakın çevrelerini, hatta aralarında sürekli 

antagonistik ilişki üretenleri bir araya getirerek adeta toplumsal bağların yeniden 

onarımını sağlamakta, böylelikle de "bütünleştirici" ve "birleştirici" işlev(misyon) 

üslenmektedir. Ama modern toplumda ölüm genellikle "yalnızlaştırıcı"dır. Yalnız 

yaşayan insan yalnız ölmekte; tanıdıkları daha da yalnız kalmaktadır. Böylece ölenin 

yalnızlığı ölümüyle iyice netleşmektedir (Kızılçelik, 2000:135-136-137). 

 Modern insanı geleneksel insandan ayıran önemli bir unsur da modern insanın 

ölümsüzlük arzusudur. Modern birey ölümsüzlük arzusundan dolayı ölmeyi 

istememekte, mümkün mertebe hayatından uzaklaştırmaya çabalamaktadır. Bu noktada 

Göka, "zamansız ölüm"e doğrudan temas eder. Örneğin Kızılçelik'in düşüncesine 

paralel olarak toplumca yaşlıların ölümünü normal karşıladığımızı, gençlerin ölümünü 

zamansız ölüm addettiğimizi söyler. Ona göre modern insan, ölümü hep yaşlılığa 

ötelemektedir. Geleneksel insan, ölümü daha fazla kabullenicidir. Modern insan, ölüm 

ve ölümle ilgili her şeyi hayatın dışına itmek istemektedir. Sadece modern insanlar 

değil, modern tıp da ölümden kaçmaktadır. Modern insan, tıbbî gelişmelere istinaden 

ölümün bir gün engelleneceğine içten içe inanmaktadır (Ünal, 2011:130). Ölümden 

kaçamayacağını bilmesine rağmen insanoğlu ölümle mücadele edebilecek alternatifler 

oluşturma gayretindedir. Tıbbi teknikler ve çareler, estetik cerrahlar, aynı zamanda 

kapitalizmin dünya hayatını gösterişli ve tüketme arzusunu güdüleyici  olanakları 

arttırması da ayrıca bir diğer etkenlerdendir. Oysa ki Mevlâna'nın dediği gibi ölümlü 

olduğumuzu bilmek ve buna göre bir hayat yaşamak ölümü de böylelikle hayatı da daha 

yaşanabilir kılacaktır. Kapitalist ve tüketici düzenin karşısına Mevlâna ümit eden, 

eyleyen ve sorumluluk alabilen bir "ölümlü özne"yi çıkarmaktadır. 

  Günümüz insanı, bilimsel ve teknolojik ilerlemelerin ömrünün uzamasına, 

yaşam kalitesine yaptığı katkılar nedeniyle, geleneksel dünyanın insanına göre çok daha 

şanslı ama "ölüm bilinci" açısından adeta bir gerileme yaşıyor. Ölüme ilişkin bu zihni 



79 
  

 

gerileme git gide eylemsel olarak da hayata geçirilmeye başlanmıştır. Örneğin, bazı 

bilim insanları, Amerikan toplumuna "ölümü inkâr eden toplum", ölümü yok sayıp 

gençliği ve güzelliği ebedi kılmaya çalışan Amerikan kültürüne ise "narsisizm kültürü" 

adını vermiş, daha 20. yüzyılın başından itibaren bu durumdan endişelerini dile 

getirmişler (Göka, 2010:29).  

  Ölüm bilinci konusunda, geleneksel dünyanın modern dünyaya göre daha ileride 

olduğu kabul ediliyor ama elbette bu kabul, geleneksel dünyanın her şeyiyle modern 

zamanlardan ileride olduğu anlamına gelmiyor. Salgın hastalıklardan kitlesel ölümlerin 

yaşandığı, yoksulluk ve çaresizliğin çok fazla, tıbbi ve teknolojik bilginin çok az, 

ortalama insan ömrünün çok kısa olduğu geleneksel dünyada birçok sorunla 

boğuşuluyordu (Göka, 2010:29-30). Ölüm oranlarının bu gibi nedenlerden dolayı fazla 

olduğu geleneksel dönem modern zaman karşısında bundan dolayı negatif bir taraf 

taşıyor olsa da, ölümle ilgili değer yargıları ve yüklenilen anlamlar modern döneme 

kıyasla daha anlam yüklüdür diyebiliriz. 

 Günümüz insanı, ölümün kesinliğini ve hayatın narinliğini hissetmeden 

varoluşsal bir kötümserlik içinde yaşıyor. Ölümün endişe veren ve insanı mahveden bir 

şey olduğunu düşünüyor ve kendisininkinden ziyade başkasının ölümüyle ilgileniyor. 

Sanki her zaman mutlu görünmek zorundaymış gibi, ölümle ilgili hüzün dolu 

duygularını belli etmemeye çalışıyor. Ötekinin ölümüne ilişkin hüzün sadece ölümü 

ötekiyle birlikte var kılmaktadır. Bu nedenle de modern zamanlarla birlikte ölüm, 

toplumsal ve doğal bir olay olmaktan çıkmaktadır. Can çekişen, ölmekte olan birisinin 

yanında olmak, ölünün yanında durmak, cenazeyi beklemek, uzun süren taziyeler 

hemen hiç kimsenin istemediği şeyler haline gelmektedir (Göka, 2010:30). Zaten ölen 

kimse artık evinde değil hastane odasında doktor veya hemşirelerin yanında, belki eğer 

o an odadan çıkarılmadıysalar bir veya birkaç yakınının gözleri önünde ölmektedir. 

Çağın gereği olarak tıbbi müdahaleler kişiyi hastalığın pençesinden kurtarmanın 

mücadelesini vermeye çalıştığı için artık ölmek üzere olanlar için bile hastaneler bir 

kurtuluş kapısı olarak görülmektedir.  

 Modern tıp, içinde nefes alıp verdiği kültürün de etkisiyle, pek haklı olarak 

dikkatini, yaşamı uzatma, ölümü geciktirme hedefine yoğunlaştırmış durumdadır. 

Modern tıp, modernliğin en başarılı alanlarından; vazoaktif maddeler, yapay solunum, 

diyaliz gibi yaşam destekleri ile karakterize yoğun bakım üniteleri, tüm bunların birçok 

kritik hastalıkta ölüm oranını azalttığını kimse inkâr edemiyor. En basit şekliyle insan 



80 
  

 

ömrünün uzaması bile bu durumu netleştiriyor. Ölümün sırrının anlaşılması, tıbbi olarak 

ölüme çare bulunması gibi temalar, popüler medyanın en çok tükettiği konular 

arasındadır. Tüm bunlar nedeniyle modern insan, içten içe ölümün bir gün mutlaka 

engelleneceğine inanıyor. Modernlerin ölümden kaçış harekâtının nedeni, "ecel"in 

anlam kaymasına uğraması ve önemini yitirmesi aslında. Geleneksel dünyada "ecel" her 

an kapıyı çalabilecek bir konumdayken, modern zamanlarda çoğu zaman hastalık veya 

kaza kılığında geliyor; yenilebilecek, önlenebilecek bir düşman olarak görülüyor. O 

uğursuz hastalıklara yakalananlar, tıbbın kurtarıcı keşiflerine yetişememiş zavallı, 

şanssız kimseler, olarak değerlendiriliyor (Göka, 2010:33-34). Modernin karşısına 

aldığı ölüm kavramı, anlam kaybına uğrayıp içi boşaltılarak moderne uygun bir ölüm 

kavramı haline dönüştürüldükten sonra karşımıza çıkmaktadır. Ama halbuki o, aşkın bir 

uğrak olarak zaten hayata müdahildir.  

 Modern tıbbın beden üzerinden hastalık ve ölüm üzerindeki hakimiyeti, bedenin 

modernite tarafından belirlenen niteliklerine uygun bir ölüm anlayışının da zeminini 

oluşturdu. Modern ölümün ilk basamağını tıp oluşturuyor ve ölümü hastalık nedenlerine 

iliştiriyordu. Bu girişim modernitenin mantığına son derece uygundur. Modern döneme 

damgasını vuran akıl için, önceden bilinmeyene, açıklanamayana yer yoktu. Fakat 

ölüm, akıl tarafından açıklanamıyordu. Nitekim Bauman’a göre bir hırs, özgüven ve 

hakimiyet dürtüsünü ön plana çıkarmaya çalışan modernitede ölüm, son bir yazgı 

kalıntısı olarak karşıda duruyordu. İnsani potansiyelin sınırlarının en eski ve en güzel 

örneği olan ölüm, modernitenin yüzkarası ve yenidünyasının temsil ettiği ‘Aklın 

Egemenliği’ sözünün yadsınması bağlamında, ona karşı bir meydan okumaydı. 

Modernitenin ise, bu meydan okumaya iki yanıtı oldu. İlki modern tıbbın ölümü, her 

biri önlenebilir ya da üstesinden gelinebilir ölüm nedenlerine, özellikle de hastalıklara 

ayırmak/bölmekti. Ölüme değil ama hastalıklara karşı konulabilirdi. Ölüm ile savaşmak 

anlamsızdı ama ölüm nedeni olarak hastalıklarla savaşmak, yaşamın yeni anlamı oldu 

(Nazlı, 2006:7-8). 

 İkinci yanıt ise ölümü, gündelik yaşamın örtüsü altına almak, gizlemek ve 

mekanlardan, söylemlerden onu ‘kovmak’tı. Ölümün günlük yaşamdan ve 

‘normalite’den kovuluşu, aslında modern toplumun onun tarafından sürekli taciz 

edildiğinin, akıllardan hiç çıkmadığının da bir göstergesiydi. Bir çeşit ‘ölümün inkârı’ 

da denilen bu yanıt, toplumsal yaşamın içinde farklı görüntülere sahne oldu. 

Mezarlıkların taşınması, halka açık cenaze törenlerinin eski ihtişamını kaybetmesi, ölüm 



81 
  

 

cezalarının kalın duvarlar arkasında sonlandırılması, ölümün ve ölü bedenlerin, 

kentlerden ayrıldığını gösteriyordu. Tüm bunlara ilave olarak, yas tutanların 

soyutlanması, ölmek üzere olan bedenlerin evlerden hastanelere/yurtlara taşınması, 

hatta Elias’a göre ölmek üzere olanın karşısında garip bir huzursuzluğa kapılma ve 

söyleyecek bir söz bulamama gibi durumlar, başa çıkılamayan ve bu nedenle ‘yok 

sayılan’ ölüme karşı, modern toplumun gösterdiği tutum örnekleriydi. Modern 

toplumun ölüme karşı geliştirdiği tutumları analiz eden Aries’e göre modern öncesi 

dönemde, kolektif işaret ve ritüelleri içeren komünal yanıtları doğuran ölüm, modern 

dönemde ‘toplumsal beden’den ayrılarak bireysel bedene geçiş yaptı ve bireyselleşti 

(Nazlı, 2006:8). 

 Genel çerçevesi ile bakıldığında, bir ‘Ölüm Korkusu Kültürü’ şeklinde 

yorumlanan bir kültürel görünüm ile bağdaşık olduğu gözlenen modernite’nin verdiği 

bu iki yanıtın, toplumsal yapıda ortaya çıkan iki önemli sosyal sonucu olmuştur: İlk 

yanıt çerçevesinde ölümün nihai bir hastalık olarak algılanması sonucu, modern 

toplumun bireyi, hekimlere ve tıbba son derece bağımlı bir hale gelmiştir. Tıbbın 

yardımını almadan ölmek korkusunu da içeren bu bağımlılık, kurumsal platformda da 

toplumsal yaşamın Tıpsallaştırılmasına (Medikalizasyon) yol açmıştır. Illich’in çok 

detaylı olarak açıkladığı bu süreç içinde, Tıp, acı/ağrı/hastalık ve ölüme karşı verilen 

kültürel yanıtı yok sayarak, Kültürel, Sosyal ve Klinik İatrojenez aracılığıyla, kendine 

özgü bilimsel ve kültürel modelini hakim kılmıştır. Hem hastalığın ve ölümün yeniden 

tanımlanmasına hem de modern bedenin hastalığa ve ölüme karşı olan direnme 

kapasitesinin tıpsallaştırılmasına yol açan bu süreç içinde, günümüzde ölümün ‘türleri’ 

tartışılmaya başlanmış, ‘Medikal ölüm’, ‘Doğal ölüm’, ‘Yönetilen ölüm’ vb. gibi 

ölümlerin toplumsal ve tıbbi nitelikleri analiz edilmeye başlanmıştır (Nazlı, 2006:8-9). 

 Modernitenin ikinci yanıtının sonucu ise, beden ve ölüm arasındaki etkileşimde, 

modern bedenlerin artık yaşamlarından ve ölümlerinden sorumlu tutulmaya 

başlanmasıdır. Ölümün, önlenebilir hastalıklardan ve durumlardan kaynaklandığının 

kabulü ile birlikte sağlıklı olma, diyet, fitness programları, bedenin yaşlanmasını 

önleyici anti-aging ve bunların hakim olduğu yaşam tarzları, modern beden için ölüme 

karşı savaşta yol gösterici olmuştur. Bu sosyal süreç ise, kapitalizminin bu dönemine ait 

hakim değerler sistematiğinde ‘üretim’in yerine ‘tüketim’in ön plana çıkmasıyla birlikte 

modernite sonrası, artık daha farklı yapılanmaları barındıran bir topluma işaret 

etmektedir (Nazlı, 2006:9). Ölümle öylesine bir savaş halinde ki modern insan, bu 



82 
  

 

savaşta yenik düşen(!) kendi kahramanları, ilahları ve ilaheleri için inanılmaz debdebeli 

cenaze törenleri düzenliyor, ağıtlar yakıyor. Belki de ötekinin ölümünün yarattığı hüzün 

karşısında verdiği bu uğraş onu ölümle karşı karşıya getiriyor. Toplumsal yası hak eden, 

toplumu için çabalamış önderlerin ölümü için duyduğu kederden çok daha fazlasını hiç 

tanımadığı, kendisine hiçbir hayrı olmayan modernlik sembolü kimselerin, mesela Lady 

Diana'nın, mesela Michael Jackson'un ölümünde duyuyor. Zenginler, ünlüler, güzeller 

nasıl olur da ölür, bir türlü inanamıyor! Galiba onlar bile ölüyorlarsa, benim halim nice 

olur?" diye düşünüp korkuyor içten içe... ve çareyi ölüme karşı savaş açmada, onu 

ötelemede buluyor (Göka, 2010:34-35). 

 Modern uygarlığın en büyük krizi ölümü korkunç ve ürkütücü gösterme 

noktasındadır; bu bir çıkar sorunudur. Çünkü ölümün bir son olduğuna inanan 

insanlardan oluşmuş bir toplum kaçınılmaz olarak daha fazla tüketecektir. Çünkü 

ölümden sonra bilinç yoksa, bir öte dünya, bir öte alem yoksa, cennet de cehennem de 

bu dünyadadır. Bu durumda hazların yaşandığı ortam cehennemdir. O halde bol bol 

tüketmeli, bol haz almalı... Bu düşünce insanın insana köle olmasında en büyük 

etkendir (Kaya, 2002:17-18). Oysa Mevlâna'ya göre ölüm bir son değil, öte aleme 

doğmaktır. Bunda ne bir korku ne de bir üzüntü vardır. İnsan kendi varlığının ve 

hayatın maksadının ne olduğunun bilincinde olduğu sürece ölüme karşı bir cephede 

durmaya gerek kalmayacaktır. Hayatın manasını da böylelikle çözecek hem bu dünya 

hem de öte dünya için daha olumlu bir vizyon oluşturabilecektir. 

 Modern uygarlık bir anlamda ölümü yok saymak, ölümü unutturmak üzerine 

kurulmuştur. Bunu sosyolog J. Hick şöyle dile getiriyor: "Yüzyıl önce Batı ülkelerinde 

ölüm sık sık konuşulduğu halde, seks tabu iken şimdi durumun tersine döndüğünden 

söz edilmektedir. Bugün "özgürlükçü" toplumlarda seks sınırsız konuşulabilen bir 

konudur, buna karşılık ölüm nazik çevrelerde bir süredir ağza bile alınmamaktadır. Bu 

tabu döneminin sonuna yaklaştığımızı gösteren işaretler yok değil. Fakat öyle de olsa 

değişiklik, layıkıyla ele alınıp incelenecek ve tasvir edilecek yeterli mesafeyi henüz kat 

edememiştir. Bununla birlikte ölümün hazır sohbet konusu olma durumuna geçtiği 

önceki değişikliği takip etmek mümkündür. Tabi böyle bir geçiş konusunda tarih 

vermek imkansızdır. Fakat 20.yy Batı toplumlarındaki ölüm tecrübesinin 19. ve daha 

önceki yüzyıllardaki tecrübeye zıt olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz (Kaya, 2002:27). 



83 
  

 

 Teknoloji yer yer kitle ölümlerine, yer yer beklenmedik bireysel ölümlere neden 

olduğundan ötürü ölüm üzerine tefekküre geçit vermiyor. Modern zamanlarda yatakta 

huzur içinde ölmek ortadan kalktı. Böylece ölüme hazırlanmak, vedalaşmak, 

helalleşmek, ibret çıkarmak olanağı kalmadı. Mezarlıkları kentin dışına çıkararak 

metafizik gerilim kalktı ortadan. Cenaze arabası mekanik bir araç... Bu mekanik araç 

kuşkusuz ki ölüm ortamındaki metafizik ürpertiyi ortadan kaldırıyor (Kaya, 2002:28). 

Çünkü cenazeler bu araçla hemen defnolunacağı yere götürülüp yok ediliyor. Ölenin 

bulunduğu mahalle veya mekanlardan boylu boyunca omuzlar üzerinde taşınmıyor 

artık ve insanlara ölüm bir kez daha unutturuluyor. 

 Modern zamanlarda ölüme yönelik köklü öğretiler gittikçe zayıflamıştır. 

Modern zamanların insanlığa yönelik gerçekleştirdiği en büyük çökertici darbesi, 

düşünce yönünden, ölümü unutturma çabasıdır. Ölüm unutulmakla kaybolmaz. Aksine 

ölüm öyle farklı bir özellik taşır ki ölecek olan onu ne kadar bastırmaya ya da 

maskelemeye çalışırsa çalışsın daha kronikleşmiş bir olgu olarak ortaya çıkacaktır. 

Ölüme yönelik en sağlıklı tutumlar, onu düşüncenin merkezine alıp ölüm üzerine derin 

düşünce çabasının içine giren tutumlardır. Modern zamanlar insanlığı ölüm 

düşüncesinden mahrum bırakarak, onun boş vaatlerle oyalanmasına neden olmaktadır. 

Bu boş vaatlerden biri de ölüme çare bulunacağı vaadidir. Değil insanın, ülkelerin, 

uygarlıkların, dünyanın, güneş sisteminin, galaksilerin ve hatta evrenin dahi sonu 

olmasına rağmen yani bir nevi evrenin de ölümlü bir varlık olduğunun bilinmesine 

rağmen insanın ölümsüzlüğe bedenen kavuşturulacağını iddia etmek olsa olsa dini 

inançların olmayışının getirdiği manevi azaptan kurtulma tutumudur. Derinliğine 

ulaşma çabası, insanoğlunun içinde bulunan "ölümsüzlük özlemi"nin göstergesidir. 

Kuşkusuz ki ölümsüzlük özlemi de/ebedi bir yaşamın varlığına kanıt olabilir (Kaya, 

2002:32). Bu nedenle modern tıbbın ölümü öldürme uğraşısının boş bir çaba olduğunu 

söyleyebiliriz. 

 Ölüm dikkati, bireyi bu dünyada bir misafir gibi yaşama erdemine ulaştırır. 

Ölüm dikkati dünya yaşamında, geçicilik bilinci kazandırarak bireyin zulmetme 

dürtüsünü durdurur. İnsan sezgisinin önünde büyük engel olarak duran eşya perdesini 

kaldırarak insana manevrayı görme gücü kazandırmaktadır. Sahip olana o eşsiz 

mûsikîyle hep yardımlaşmacı, hep hoşgörülü, hep mücadeleci bir yapı 

kazandırmaktadır. Materyalize olmuş modern zamanların insanı ne yazık bu dikkatten 

mahrumdur ve ölüm dikkatinden kaçarak asıl şimdi gerçekten ölmektedir (Kaya, 



84 
  

 

2002:35). Ölümü dahi materyalize etmeye çalışan insan sadece kendini kandırmaktadır. 

Bu nedenle bu dünyada sanki hep var olacakmış gibi yanlış bir algılayış içine düşmekte 

ve en büyük yanılgılarından birini yaşamaktadır. Dünya bir misafirhane, insan ise 

misafirdir. Ölüm dikkati bu noktada gelişirse eğer kişinin ölüm konusundaki algı ve 

düşünceleri de şekillenecektir. Mevlevî bir bakış açısıyla olaya yaklaşınca insan ölümün 

o korkunç olarak gördüğü yüzünün aslında kendi korkularından kaynaklı olduğunu 

görecektir.  

 Modern uygarlık ölüme sırtını dönerek insanlığa en büyük zararı vermiştir. 

Çünkü hiçbir hakikat üzerinde düşünülmeden geçiştirilemez. Üzerinde düşünülmeyen, 

çözümüne çaba sarf edilmeyen sorunlar, tıpkı habis bir tümör gibi bir gün ortaya çıkar. 

Yine modern uygarlık sırtını dönemeyeceği noktada materyalist açıklamalar yaparak 

insanlığa en büyük zararı vermiştir. Çünkü ölüm materyalizmin kuşatamayacağı kadar 

metafizik, mistik niteliği zengin bir konudur. Evet, mümkün değildir ki insan yaşamı 

ölümle son bulsun! Hiçbir felsefi ya da bilimsel argüman aramaya gerek yok! İnsan 

yaşamının ölümle son bulması insanlık kavramına vurulan en büyük darbe olur. Bu 

nedenle pek çok ölüm ötesi hayat repçisinin "Olursa bir şikayet ölümden olsun!" ya da 

"Ölüm senin adın kalleş olsun!" türünden sitayiş dolu sözlerine rastlanır ve yahut tarih 

boyu ölüme çare aramalara rastlanır. "Ölümsüzlük otu" "ölümsüzlük şurubu" ya da 

günümüzde "ölümsüzlük"ü arayan "bilimsel" çalışmalarla karşılaşılır. Tarih boyunca 

ölülerin üzerine kurulan büyük, gösterişli anıtlar yapılmıştır. Cesetlerin mumyalanışı, 

ilaçlanışı ya da koca koca heykeller hakeza (Kaya, 2002:35).  

 Ölüm, korkunç, utanç verici, mümkün olduğunca uzağa itilmesi gereken ve kim 

bilir belki de bilimin gelişmeleriyle ortadan kaldırılabilir olan ve kaldırılması gereken 

bir olay alarak görülür. Bu ölümü yok etme umudu akla yatkın değildir. Çünkü günün 

birinde tıp tüm hastalıkları iyileştirmeyi başarsa bile hiçbir zaman hayat serüveninde 

yer alan ve sonuç olarak canlı gelişimine izin veren yaşlanmanın ve "fizyolojik" ölümün 

önüne geçemeyecektir (Kaya, 2002:103). 

 Modern zamanın ölümünü Kaya şöyle tarif etmektedir: Kliniğe girerseniz, 

bundan böyle ailenize ait değilsinizdir. Ya da pek az aitsinizdir. Herkes "kendi hastasını 

birkaç kez ziyaret eder. Ancak yakınların, can çekişme anında orada bulunmaları 

istisnadır. Bu, evrenin tüm doktorlarının, hastabakıcılarının, ölümü çeşitli yönleriyle 

inceleyen tanatoloji uzmanlarının ve kimi durumlarda din görevlisinin meselesidir. 

Temizlenmiş ve giydirilmiş ölü, tabuta yerleştirme anında yakınları tarafından ancak 



85 
  

 

şöyle bir görülebilecektir. Dinî ya da resmî merasim kısa kesilir. Gömme "en yakın 

dostlar arasında" kaçak yapılıyormuşçasına gerçekleşir. Gazetelerde yer alan ilânlarda 

da çoğu zaman bu belirtilir. Modern dünya gerçek bir ölüm endüstrisi doğurmuştur. Bu 

endüstrinin varlığı verilen bir hizmet karşılığında para kazanmak olan "Cenaze Olayı" 

denilen işletmelerle sağlanmıştır. Parasal açıdan yöntem masraflı olsa da oldukça 

konforludur. İşletme can çekişmenin ardından gömmeye dek her şeyi üzerine alır. 

Ödeme yapmak yeterlidir. Mirasçılar, vasiyetin açılması için noterde buluşurlar. Böyle 

yaparak ölü başka yere aktarılmış ve gizlenmiş olur. Artık toplumun bir üyesi değildir. 

Gerçekler "bir kayıp" olur. Büyük bir değnek değmiş gibi... Ancak bu görünmez olma 

mahzun değildir; yakınlarında Freud'un altını çizdiği bir suçluluk duygusuyla kendini 

gösterir. Ölüm tedirgin etse de kadavra yatıştırır. Bugün sistemli yapılan bu "zor alım" 

çağdaş toplumlarda acısı çekilen her türlü psikolojiye yol açar (Kaya, 2002:103-104).  

 Kara'nın tespitlerine göre modern söylem, ölümü yadsıma üzerine kuruludur. 

Modern hayatta ölümle karşılaşma oranı da düşüktür. İnsanlar genelde çocukluklarında 

aile büyüklerinin ölümünü hatırlamakta ama sonraki yaşlarda ölümle pek 

karşılaşmamaktadırlar. Bu durum, kent yaşamının, başka bir ifadeyle modernitenin 

getirdiği bir sonuç ve yine ölümün gündelik yaşamdan uzaklaştırıldığı şeklinde 

okunabilir. Kara'ya göre insanlardaki ölüm tasavvurunu etkileyen en önemli etken 

"kabir ziyareti" ve "bir cenaze ile karşılaşmak"tır. Yani ölümü çok ananlar ondan daha 

az korkmaktadırlar. Ayrıca ölüm gençlere soğuk ve itici gelirken, yaşlılara normal, 

sıcak gelmektedir. Bu da bir açıdan geleneksel anlayışın ölüme bakışıyla modern 

bakışın farkını gösteriyor şeklinde yorumlanabilir. Kara'nın tespitine göre ölüm acısı 

"cemaat"te paylaşılır. "Cemiyet"te ise bu acı bireysel olarak yüklenilir; ölüm 

korkutucudur ve acı paylaşılmaz. Kara, doktora tezinde gelenekselden moderne, oradan 

da postmodern topluma doğru geçildikçe ölümün kamusallıktan bireyselliğe doğru 

evrildiğini savunur. Geleneksel toplumda ölüm "kamusaldır. Modern hayatta ölüm 

uzmanlarca yönlendirilir. Postmodernitede ise "özel"dir (Ünal, 2011:131). 

 Görüldüğü üzere düşüncelerini incelediğimiz yazarlar, Batılı olsun ya da 

olmasın, geleneksellik ve modernliğin ölüm anlayışlarına ilişkin benzer kanaatler 

taşımaktadırlar. Sonuç olarak diyebiliriz ki geleneksel hayat anlayışı –tabir caizse– her 

ölüm "zamanlı ölümdür" derken, modern zihniyete göre son tahlilde her ölüm 

"zamansız ölümdür". Her din, ölümü önemsemekte ve inananların da önemsemesini 

istemektedir. Dayandığı felsefesi itibariyle din mefhumunu hayatın dışına atmak isteyen 



86 
  

 

modernite ise ölümü hiçlik ya da yokluk olarak telakki etmektedir. Dinler, ölümü 

kabullenilmesi ve hayatın ona göre ayarlanması gereken bir nihai gerçeklik şeklinde 

bildirir. Başka bir deyişle din, insanların gündelik hayatında referans alınmıyorsa 

zamansız ölümden bahsedilebilir; ama din önemli ise her ölüm "zamanlı" kabul 

edilecektir. Ne var ki ölümü aralıksız düşünmek mümkün olmadığı gibi bu durum 

hayatı yaşanmaz hale de getirecektir. Ölüm, her an kendimizin veya sevdiklerimizin 

başına gelebilecek normal bir olaydır. Karaca'ya göre "ölüm üzerine araştırma yapan 

batılı araştırmacıların çoğunun ortak kanaati, ölümün hayattan uzaklaştırılmasının yanlış 

olacağı istikametindedir. Onlara göre onu daha çok hayata katmak, üzerinde düşünmek 

ve günün birinde geleceğini düşünerek ölümden kopmamak daha doğru bir tutumdur." 

Bu arada şu da belirtilmelidir ki burada amaç insanların değer hükümlerini, inançlarını 

yargılamak, dindar olup olmamalarına göre tasnif etmek değil, "durum tespiti" 

yapmaktır. Bilim anlayışımıza göre değer hükmü vererek yargılamak, zaten sosyal 

bilimcinin işi de değildir (Ünal, 2011:131-132). 

 Ölümün gözden uzak tutulması nesnel anlamda elbette mümkün değildir. Ancak 

onu başka biçimlerde ve sürekli göz önünde tutarak sıradanlaştırmak ve geleneksel 

anlamına dayalı algılanışını ortadan kaldırmak mümkündür. Bunun en uygun yolu her 

anı tüketim toplumunun bir noktasına bağlanarak yaşama ait kılınmış bireyin, bu 

tüketim çemberi içerisinde ölüme bakışını değiştirmektir. Meta üretiminin gelişmesi ve 

genelleşmiş meta üretiminin veya kapitalizmin ortaya çıkması, ölüme ilişkin tavırları 

derinlemesine değiştirmiştir. İlkel toplumlarda ve hâlâ esas olarak kullanım değerleri 

üretime dayalı olan toplumlarda ölüm, doğanın bir sonucu gibi, insanların kendilerini 

hazırlamak zorunda oldukları bir şey gibi görülür. İnsanların, bir parçası oldukları 

ailelerinin ve toplumsal grupların gösterdikleri dikkat ve ilgi de buna yardımcı olur. Bu 

sistemde ölüm yaşamın doğal bir sonucu olarak kabul edilir. Değer, tüketim ve iletişim 

yapılarının değişmesinden dolayı toplumdaki yabancılaşmış birey, hem kazancının hem 

de tüketiminin merkezinde duran "bedenin bütünlüğünü", önemli görmenin ötesinde bir 

tür takıntı haline getirmiştir. Bu sebeple artık ölümün, yaşamın kaçınılmaz bir sonu 

değil de afet türünden bir kaza olduğu fikrindedir. Üstelik bu fikrini destekleyecek 

biçimde, kazalar artan oranda ölüm sebebi olmaya başlamıştır. Böylece trafik kazaları, 

savaşlar, yeni hastalıklarla gelen ölüme yönelik oluşan bilinçte ve modernizmin ölüm 

ideolojisinde kazaya bağlı ölüm ontolojik ölümün yerini almıştır. Modern toplumun 



87 
  

 

bireyi için ölümün kendisi değil üzerinden bir türlü atamadığı korkusu önemlidir (Çelik, 

2011). 

 Her şeye çözüm bulan modern toplumun kurucu aklı bu korkuya da bir çözüm 

bulmalıdır. Kaza olarak görülen ölümün trafikte veya hastalıkta ortaya çıkması kontrol 

edilmesi kolay ve derinlemesine psikolojik açılımı olmayan mekanik bir durumdur. 

Oysa öldürülmeye yönelik korku hem psikolojik arka planı olan karanlık bir alanı hem 

de rekabete dayalı bireyin bir tür yenilgisini ifade ettiği için daha güçlü ve dramatik bir 

etki bırakmaktadır. Bu tür ölüm hem iki bireyi karşı karşıya getirmekte hem de bedenin 

bütünlüğüne yönelik kasıtlı bir durumu içermektedir. Bu biçimde ölüm, genel anlamda 

uyumsuzluk olarak niteleyebileceğimiz bir eylemin sonucu olarak değerlendirilebilir. 

Bununla birlikte; ahlakla, toplum düzeniyle, geçim sıkıntısıyla, intikam duygusuyla, 

cinsellikle, geçmiş anılarla, hak ihlaliyle, inançla, hayal kırıklığıyla ve benzeri birçok 

psikolojik ve sosyal etkene bağlı olarak gelişir (Çelik, 2011). 

 

3.4. Postmodernite ve Ölüm Algılayışı Üzerine 

 Modernitenin ölümü hastalıklar üzerinden yenme çabası postmodern toplumda 

ortadan kalkmadı ama niteliği değişti. Çünkü bir önceki dönemde temel nosyon olan 

‘üretim’in yerini ‘tüketim’ alıyor ve bu her alanda belirleyici oluyordu. Bu belirleyicilik 

temelinde tıpta hasta ‘kişileştiriliyor’ ve ‘hasta tatmini’ ön plana çıkıyordu. Artık çok 

daha farklı hazların, arzuların ve heyecanların peşinden giden postmodern beden, 

kendisi için (modernitenin belirlediği) sınırların ötesinde mükemmelliği arıyordu. 

Sağlık, dayanıklılık, beslenme, estetik vb. gibi alanlarda tüketim üzerinden bu arayışı 

sürdüren beden, aynı süreç içinde ölümü de ‘ölümsüzlüğe’ ulaşma adına tüketiyordu. 

Sonuçta, günlük yaşamın içinde ölüm, ölümsüzlüğe dönüşüyor, ölen beden ise geride 

bıraktığı sesi, görüntüsü ile ‘ölümsüzlüğe’ ulaşıyordu (Nazlı, 2006:12). 

 Modern tıp literatüründe "ölüm" kelimesinin karşılığı EX olmaktır.  "Ölüm" 

modern tıbbın yenmeye çalıştığı bir düşman  gibidir ve bu nedenle ismi dahi 

zikredilmemek istenmektedir. Bu ve bunun gibi algı ve çabaların ardında tıbbın 

profesyonel bir uzmanlar kadrosunun tekeline teslim edilmesi ve sağlığın dev bir sektör 

olması süreciyle de alakası vardır. Bu noktada İvan İllich’in sözleri tıp endüstrisinin 

ölüm üzerinde oynadığı rolü açıklar gibidir:  "Ölümün tıbbileşmesi aracılığıyla, sağlık 

hizmetleri diğer tüm inançları dışlayan bir dünya dini haline getirilmiştir, bu dinin 



88 
  

 

kuralları zorunlu derslerde öğretilir ve ahlaki çerçevesi, çevrenin bürokratik yeniden 

yapılandırılmasına uygulanır; cinsellik bile kitabına göre yaşanır, hijyen kaygısı 

yüzünden, iki kişinin bir kaşığı paylaşması kötülenir. Zenginlerin yaşam tarzlarına 

hakim olan, ölüm karşıtı mücadele, kalkınma havarileri tarafından bir dizi kurala 

çevrilir, dünyanın yoksul nüfusunun yaşamlarını bu kurallara göre sürdürmeleri 

emredilir. Ancak fazlasıyla endüstriyel toplumlarda evrilen bir kültür, ölüm imgesinin, 

yukarıda açıklanan ticarileşme sürecini olanaklı kılabilirdi." (Yazgıç, 2012). Sağlık 

sektörü kendine göre bir dünya dini oluşturmuş ve bunu mümkün kılacak olan ortam ve 

şartları da insanların en çok korku ve kaygı yaşadığı bir temelden gerçekleştirmiştir: 

Ölüm. 

 Nasıl eğitim okullara, üretim fabrikalara ve cezalandırma hapishanelere 

verilmişse sağlık ve hastalık, sadece hastaneler marifetiyle tanımlanması, adlandırılması 

ve değerlendirilmesi gereken bir şeye dönüştürmektedir. Bu da sağlığı alınıp satılan bir 

meta haline getirmektedir. J. F. Lyotard’ın alınıp satılan bilgiden dem vururken ifade 

ettiği ticaretin elbette tıp sektöründe de karşılığı var: "Bilgi satılmak üzere üretiliyor ve 

satılmak üzere üretilecek, yeni bir üretimde kıymetlendirilmek üzere tüketiliyor, 

tüketilecek." (Yazgıç, 2012).  Bu açıdan da ölüme ilişkin korku ve kaygıyı azaltacak, 

onunla nasıl mücadele edileceğinin yollarını gösterecek ve onu bilhassa kendi tekelinde 

başat olarak tutabilecek bir yol sağlayacak olan bilginin üretimi söz konusu olmuştur. 

İnsanlar bu üretileni tüketerek ölümü bu şekilde öteleyebildiği kadar öteleyebilecek. 

Yaşamın tıbbileştirilmesi bu açıdan ölümün de tıbbileştirilmesi gibi bir sonucu 

doğurmakta ve ölüm olgusu da bu sektörün elindeki en önemli kozlardan biri 

olmaktadır. Artık insanlar için ölüm modern dönemdeki gibi bir korku kaynağı ve 

yaşamdan kovulan değil de postmodern bir döneme uygun şekle bürünmüştür. Ölümle 

mücadele edilebilinir, erteletebilinir ve tıbbileştirilebilinir. Bu da şu sonuca 

götürmektedir ölüm de artık bir hastalık gibidir. 

 Hücrelerin yaşlanmasını engelleyen teknikler, hastalıkların tedavi edilmesi ile 

ömrün uzaması, organ nakilleri sayesinde eskiyen ve yaşlanan organların tamir edilmesi 

vb. teknolojik gelişmeler, ölümün de bir hastalık olarak algılanmasına yol açıyor. Yeni 

tıp teknolojileri hastalık ve yaşlılık engellenebilirse ölüm de engellenebilir kanaatini 

destekliyor. Ama yeni teknolojiler sadece böyle bir desteğe yol açmayıp, ölümün 



89 
  

 

tanımlanması meselesini tıbbî etiğin en önemli meselelerinden biri haline getirmektedir. 

Nasıl ki yardımla üreme teknolojileri embriyonik hayatın başlangıcı ve sona erdirilmesi 

ile ilgili etik problemler ortaya çıkardıysa yeni tedavi usulleri de ölümün ne zaman 

gerçekleştiği ile ilgili ciddi sorulara yol açmaktadır (Şişman, 2012). Ölümün bir hastalık 

olarak görülmeye başlanması onu olabildiğince ertelemenin ve yaşlanmayı 

geciktirmenin ardına düşürerek yeni tıbbi teknolojiler geliştirilmeye başlanmıştır 

diyebiliriz.   

 Neyin hastalık neyin sağlık hali olduğunun konusu giderek uzmanlar dışında 

kimsenin karışmaması gereken bir alana dönüşmeye başlamasında  daha önce hastalık 

olarak kabul edilmeyen "evham", "korku" gibi duyguların isminin bile hastalıklar olarak 

modern tıbbın listesinde yer almaya başlamasının da payı var. Hastalıklar icat ediliyor, 

çünkü "endüstri" giderek daha çok tedavi satmak zorundadır. Nitekim Ray Mohinhan ve 

Alan Cassels "Daha Çok İlaç Satmak İçin Hastalıklar İcat Edelim" başlıklı makalesinde 

şu çarpıcı örnekleri veriyorlar: "Hastalıkları ‘satmak’ farklı pazarlama yöntemlerine 

göre yapılıyor ama en yaygın olanı insanlardaki korkuyu kullanmaktır. Mesela menopoz 

döneminde kadınlara hormon satmak için kalp krizi riski öne sürülüyor. Çocuklarda 

görülen en küçük depresyonun intiharla sonuçlanabileceği korkusu kullanılarak anne ve 

babalara ilaç satılıyor. Ömür boyu kullanılan, otomatik reçeteye tâbi anti-kolesterol 

ilaçları satmak için de vakitsiz (prematüre) ölüm korkusu işleniyor…" (Yazgıç, 2012). 

 Bu süreçte kitle iletişim araçlarının etkisi de yadsınamaz bir gerçektir.  

"Hastalığa" odaklanmak yerine "sağlıklı" olmayı vurgulamak doğrultusunda yön 

değiştiren medyadaki sağlık söylemi, bedenlerin denetimi yoluyla tıbbi sosyal kontrolü 

sağlamaktadır. Son yıllarda hastalık ve sağlık kavramları, artan bir ivmeyle görünürlük 

kazanmaktadır. Birbirine karşıt gibi görünen bu iki kavram, bir tür şişme, hak ettiğinden 

fazla yer kaplama, daha doğru bir ifadeyle, bir enflasyon halinde gündelik yaşam 

içindeki yerini genişletmektedir. Sağlığın gündelik yaşamdaki yerinin artmasında, 

küresel gelişmeler ve yerel ihtiyaçlardaki değişimlerin de etkisiyle, sağlık sektörünün 

1980’lerden itibaren köklü reform girişimlerine sahne olmasının etkisi büyüktür 

(Keyder, 2007:7-35;Sezgin, 2011:52). 



90 
  

 

 Bu açıdan baktığımızda modernitenin kovulan ölümü, postmodern topluma geri 

dönmüştür. Nedeni de artık ‘zararsız’ olarak görülmesidir. Bauman’a göre bunun nedeni 

günlük yaşamın, artık ölümün sürekli bir provası olmasıdır. Öncelikle prova edilen şey, 

insanların elde edebileceği şeylerin kısa ömürlülüğü ve gelip geçiciliğidir. Dolayısıyla 

da her gün prova edilen ölümlülük, ölümsüzlüğe dönüşür. ‘Zamanı gelince geçilecek 

olan ‘Köprü’yü, yaşamın ‘Köprüler’ haline getirmesi, o ‘Uğursuz köprü’nün korkusunu 

siler. Elbette bu süreç içinde ortaya çıkan bazı toplumsal görünümler, yukarıdaki 

duruma eşlik etmektedir. Bauman’a göre bunlardan biri ölümden konuşma ve ölümü 

seyretmenin derecesel olarak zayıflamasıdır. Yakınların ölümleri hala sarsıcı olup, 

gözden uzak tutulmaya çalışılırken, özellikle medya aracılığıyla evlere kadar giren 

ölüm, ‘ötekiler’ in ölümü olarak sıradanlaştırılmıştır. Bu sıradanlığı içinde ölüm, dikkat 

çekmeyecek ve derin duygular uyandırmayacak kadar ‘aşina’dır (Nazlı, 2006:11). 

  Bauman'a göre ölümün dehşetinden kurtulmanın birden çok yolu vardır. Ama ne 

kadar çeşitli ve çok sayıda olursa olsun, bütün ustalıklı kurtulma yöntemleri kabaca iki 

temel sınıfa ayrılabilir. Bunlardan biri "O köprüden zamanı gelince geçeriz" ilkesini 

izler; köprüden bir zaman geçilmesi gerektiğini kabul eder, ama bu geçiş zamanının -

belki de süresiz olarak (bugün insanları dondurma çılgınlığı en kökten özelleştirilmiş 

uçta bu umudu temsil eder; ulus ya da öteki "nedenler"in ölümsüzlüğü en uç 

ortaklaştırılmış versiyonu sunmuştur)- ertelenebileceğinde ısrarlıdır. İkinci yöntem -

içinde yaşadığımız dünyanın, gitgide postmodern olan bir dünyanın, gitgide tercih 

ediyor gibi göründüğü yöntem- bütün yaşamı bir köprü geçme oyununa dönüştürür: 

Bütün köprüler genelde birbirine benzer, hepsi -oldukça- kişinin günlük yaşam planının 

parçasıdır, böylece hiçbir köprü "son" köprü gibi uğursuz bir görünüm sergilemez (en 

önemlisi, hiçbiri "dönülemeyecek" köprü gibi görünmez). Köprüyü geçmek alışılmış, 

hatta kimi zaman hoşa giden bir etkinliğe dönüşür; bunun en önemli nedeni bugüne dek 

gerçekleştirilen her geçişin geriye dönülebilir gösterilmesidir. Köprülerden hiçbiri tek 

yönlü bir yol olarak gösterilmemiştir (Bauman, 2012:212-213). Zamanla ölüm 

hakkındaki değişen algılayışı Bauman "köprüyü geçme" tabiriyle açıklar. Artık o 

köprüyü geçmenin anlamı farklılaşmaktadır. 

  Modern topluma göre daha esnek sınırlara sahip olan postmodern toplum ve 

onun bedeni ise, modern toplum bedenine göre daha kırılgan ve zayıftır. Bu 

kırılganlığını, ölüme karşı ölümsüzlük yolunda kendini, her türlü teknolojik donanımı 

tüketerek ‘güçlendirmeye’ çalışmaktadır. Daha genç, daha esnek, estetik, olabildiğince 



91 
  

 

hijyenik ve iyi beslenmesini sağlayan her şeyi tüketen beden, ölüme karşı koyabilme 

yolunda, toplumsal yaşamını yeniden yapılandırdı (Nazlı, 2006:11). Bu ölümsüzlük 

mücadelesinde 'hasta beden'in bir 'tüketici beden'e dönüştüğü postmodern toplumda, 

hastalık da artık, bedenin rahatsızlığı olmaktan ziyade, mücadele edilmeye çalışılan ve 

ölüme karşı geliştirilen ve uygulanan teknolojik stratejilere dönüştü. Dolayısıyla da 

günümüz postmodern toplumlarında yaşamın ana hedeflerinde biri, ölümle mücadele 

olmakta ve bu bütün bir ömre yayılmaktadır. 

 Modernite üstesinden gelinemeyen ölümlülüğü yapısöküme uğratarak onu 

üstesinden gelinebilen bir hastalıklar dizisine dönüştürmüştür. Modern projeler kişinin 

kısa zamanda tadına varmasının pek olası olmadığı en önemli mutluluğu, yapısöküm 

yoluyla yarın sahip olmayı umut edebileceği küçük çıkarlar dizisi haline getirmiştir. 

Modernite ölümün yapısını sökerek onu bir çuval hoş olmayan; ama iyi edilebilir 

hastalığa dönüştürdüyse, böylece bunu izleyen hastalıkla savaşma karmaşası içinde 

ölümlülük unutulabiliyor ve endişe yaratmıyorsa; modern çağın en uzak ucunda ortaya 

çıkan toplumda, büyük ya da küçük, ama her zaman ulaşılabilir, tatmin dolu çuvallara 

ayrılan, böylece sevinç coşkusu içinde başlıca kusursuzluğun benzerinin çözülüp 

gözden kaybolabildiği şey görkemli, ama uzak ölümsüz mutluluktur. Zaman hala 

akmaktadır, ama bu akış sırasında ibre kaybedilmiştir. Artık bir an ötekinden farklı 

değildir. Her an ölümsüzdür ya da hiçbir an ölümsüz değildir. Ölümsüzlük buradadır; 

ama burada kalıcı değildir. Ölümsüzlük diğer bütün şeyler kadar kalımsız ve uçup 

gidicidir. Ölümsüzlük hizmet ettiği göçebeler kadar göçebelere özgüdür... Aslında 

göçebelik, modernitenin yetim bırakılmış soyunun varoluş koşuludur (Bauman, 

2012:201-202). Burada postmodern algılayışın vurguları olan "an", "uçuculuk", "kalıcı 

olmayan"  vs. gibi özelliklerini Bauman bu dönemin ölümsüzlük arayışı ile 

ilişkilendirir. 

 İnsan yaşamının pek elementer düzeylerinde modernlik; açlıktan, hastalıktan ve 

vakitsiz ölümlerden kurtulabilme beklentisi ile bütünleşmiştir. Modernliğin kendi 

bünyesi içinde büyüleyici ve mucizevî özellikler mevcuttur ve bu özellikler bazı 

durumlarda insanlığa özgü birtakım sıkıntılardan kurtuluşu vaat eden dini beklentilere 

yani Mesihçiliğe çok benzer. Muhtelif iletişim araçları vasıtasıyla modern dünyaya ait 

bir bilgi stoku her yana yayılmaktadır. Bu bilgilerin içinde gelişmiş sanayi 

toplumlarının karakteri hakkındaki haberlerle bireyin kendi toplumu ve geleceği 

hakkındaki bilgiler de mevcuttur (Coşkun, 2010:56). 



92 
  

 

 Gerçekten önemli olan ve ölümün ötesine uzanan tek şeyin önünde bütün anlar 

eşittir. Eşit anlardan oluşan bir yaşamda yönlerden, projelerden ve başarılardan söz 

etmek anlamsızdır. Her an, en az ya da en çok öteki kadar önemlidir. Her durum 

herhangi bir başka durum kadar anlık ve geçicidir, her biri -potansiyel olarak- 

sonsuzluğa açılan kapıdır. Dolayısıyla dünyevi ile sonsuz; kalımsız ile kalımlı, ölümlü 

ile ölümsüz arasındaki ayrım hemen hemen silinmiştir. Günlük yaşam hem ölümlülüğün 

hem ölümsüzlüğün -hem de birini ötekinin karşısına koymanın anlamsızlığının- sürekli 

bir provasıdır. Eğer modern öncesi çağda ölüm "evcilleştirilmiş" idiyse bile -şimdi 

modernitenin gerçekleştirdiği yıkıcı işin ardından "evcilleştirilen" ölümsüzlüktür- artık 

uzak ve çekici bir arzu nesnesi değildir; artık dünya nimetlerinden sakınmayı, kendini 

yakmayı, kurban etmeyi emreden uzak ve zorba Tanrı yoktur (Bauman, 2012:207). 

 "Sonsuzluğun gelip geçici anlardan oluşan bir rastlantısal harekete dağılması 

sonucu artık hiçbir şey ölümsüz görünmemektedir. Ama hiçbir şey ölümlü de 

görünmemektedir. Ama eski -insanüstü, uğursuz, korkunç- "ilk ve son kez", 

iyileştirilemez, geriye döndürülemez anlamında değil" (Bauman, 2012:208-209). 

 Artık ölümlü hale gelen ölümsüzlüğün kendisidir: Ölüm bir kerelik bir edim, 

onarılamaz sonuçları olan tek ve eşsiz bir olay olmaktan çıkmıştır. Sonluluğun zehri 

ölümlülüğün, ölümsüzlüğün ölümlülüğü de dahil bütün ölümlülüğün içinden çekip 

çıkarılmıştır: Şeyler yalnızca bir süre için gözden kaybolur; bu süre uzun olabilir, ama 

bir olasılıkla bu süre sonsuza dek değildir. Ölüm yalnızca bir askıya almadır, geçiş 

aşamasıdır... Yalnızca bu askıya alış bütünüyle "ölümsüz" -kalıcı, sonsuza dek süreceği 

kesin (zaten her şey bilgisayar disketlerinde güvenli bir biçimde saklanmıyor mu?)- 

hiçbir zaman gizliden gizliye parçalanarak "gerçek" ölüme dağılmayacak 

görünmektedir. "Bir şeyden üç gün boyunca söz edilmediği zaman, o şey yok gibidir. 

Çünkü artık başka bir şeyden söz edilmektedir, dolayısıyla var olan o şeydir." Ama yine 

de endişelenmeye gerek yoktur (Bauman, 2012: 213). Ölüm hakkında da fazlaca 

konuşmamak onun unutulmasına/unutturulmasına sebebiyet vermektedir. Fakat bu 

unutma onun sonluluğundan değil de ölümsüz olma fikriyatından kaynaklanmaktadır. 

Ölümden değil artık ölümsüzlükten bahsedilmektedir.  

 Günbegün prova edilen ölümlülük ölümsüzlüğe dönüşür; her şey ölümsüz olur, 

ama hiçbir şey ölümsüz değildir. Aslında yalnızca kalımsızlığın kendisi kalımlıdır. 

"Ortadan kaybolan şeyin," der Baudrillard, "yeniden ortaya çıkma şansı her zaman 

vardır. Çünkü ölen şey doğrusal zamanda yok olmuştur, ama ortadan kaybolan şey 



93 
  

 

seçkin bir konuma geçer. Onu pek çok kez geri getirecek bir döngü içinde bir olaya 

dönüşür."
 
"Artık hiçbir şey bir son ya da ölüm yoluyla ortadan kaybolmaz, hızla 

yayılma, süreklilik, doygunluk ve açıklık yoluyla kaybolur..." "Artık ölümcül ortadan 

kaybolma modası değil, bölümlenerek dağılma modası vardır." (Bauman, 2012:214). 

 Ölüm ve ortadan kaybolma "var olmanın sona ermesi"nin iki bütünüyle farklı 

biçimidir. Birinin ya da ötekinin yaygınlık kazandığı dünyaların birbirinden bütünüyle 

farklı olduğu gibi. Dünyalardan biri (ölümün varlığın nihai ufku gibi büyük göründüğü, 

zamanın yalnızca bir başlangıcının değil; aynı zamanda kesin, tanı olarak tanımlanabilir 

bir sonunun olduğu bir dünya) varlıkların art arda geldiği bir dünyadır. Bu bir kesinlik 

dünyasıdır; mekan darlığının olduğu bir dünya. Mekân çok az bulunur bir şeydir. Başka 

varlıklar ortaya çıkacaksa varlıkların işgal ettikleri yeri boşaltmaları gerekir. Bütün 

varlıkların kendilerine özgü bir ivedi durumları vardır; doğarlar (başka bir deyişle, daha 

önce dünyada değillerdir, ama şimdi dünyadadırlar) ve sonları vardır; ölürler (başka bir 

deyişle, şimdi dünyadadırlar, ama daha sonra olmayacaklardır). Varlıkların 

yaşamöyküsündeki bu iki olaydan ilki geriye döndürülebilir: Bugün burada olan bir 

varlık yarın burada olmayabilir. İkincisi ise geriye döndürülemez: Artık var olmayan bir 

varlık bir daha var olmayacaktır. Yalnızca ikinci olay için bir "son"dan söz edilebilir. 

Hiçbir doğum, içinde kalımlılık, kalıcılık, ölümsüzlük sözünü taşımaz. Yalnızca ölüm 

bu sözü verir ve onun ölümsüzlük sözünde kesinlik vardır. Bu öteki dünyada 

ölümsüzlük, deyim yerindeyse, doğumda elde edilen bir haktır. Aynı biçimde, yerini 

aldığı (ya da almak üzere olduğu) dünyada çevresini saran çekiciliklerden hiçbirine 

sahip değildir. Ölümsüzlük üstlenilecek bir meydan okuma, yerine getirilecek bir görev, 

kazanılacak bir ödül değildir. Ölmenin yerini yok olmanın aldığı dünyada ölümsüzlük 

varoluşun hüznü içinde, sonsuz tekrarın tekdüzeliği içinde çözülüp gider (Bauman, 

2012:215-216). Varoluşun hüznü olarak ölümsüzlük, aslında Mevlâna'nın işaret ettiği 

gibi insanın yok olma korkusu içerisindeki ruh halidir. O yok olmaktan duyduğu endişe 

karşısında öte dünyada (inanca bağlı olarak) ölümsüz olunacağını bilerek hareket eder 

ya da bu dünyada ölümsüzlüğün yollarını arayarak çaba sarf eder. Ölümün bir yok oluş 

olmadığını belirten Mevlâna için artık ölümsüzlük ölümün gerçekleştiği andadır ve son 

değildir.  

 Ona göre yokluktan korkmamak lazımdır. "Herkes yokluktan korkar, işte bütün 

alem bu yüzden yol sapıtmıştır. Halbuki yokluk asıl sığınılacak yerdir"  der ve bu 



94 
  

 

konuda, dirilme gününün gelmesinin şartını, ölüme bağlar; "çünkü dirilme ölümden 

sonradır" diye de örnek verir (Çiçek, 2003:300). 

 "Ölümün tersine ortadan kaybolma son değildir, "sonsuza dek" değildir; 

sürekliliğinin kesinliği yoktur. Sonsuzlukla uğraşmanın hiçbir geleneksel yolu (kendileri 

sonsuzdur) postmodern koşullar altında terk edilmemiştir. Bu yollar (modern çağın 

mükemmele ulaştığı yollar da dahil), deyim yerindeyse, halkın gözünde ikinci lige 

indirilmiş, yeni, özellikle postmodern bir yaşam stratejisi tarafından saf dışı 

bırakılmıştır. Bunlardan ikincisi, kendisini etkileyici bir biçimde geniş, hatta evrensel 

bir kullanım alanına bağımlı gibi göstererek öteki stratejilerden ayrılır. Öteki 

stratejilerden aynı zamanda akıldan çıkmayan hayatta kalma sorununu, bu sorunu daha 

az akılda kalan ya da hiç kalmayan bir duruma getirerek çözme (aslında ortadan 

kaldırma) girişiminde bulunması nedeniyle de ayrılır... Geleceği (boş yere) 

sömürgeleştirmeye çalışmak yerine, geleceği şimdinin içinde çözüp dağıtır. Zamanın 

sonluluğunun yaşayan kişiyi endişelendirmesine izin vermez ve bunu, temelde, zamanı 

(bütün zamanı, zamanın her parçasını, hiçbir artık bırakmadan) kısa süreli, gelip geçici 

bölümlere ayırarak yapma girişiminde bulunur. Ölümlülüğü, saklandığı yerden çıkarıp 

bildik ve sıradan bir dünyanın içine atarak -her gün yaşanmak üzere- korkunç 

dehşetinden yoksun bırakır. Günlük yaşam ölümün sürekli bir provasına dönüşür. 

Öncelikle prova edilen şey, insanların elde edebileceği şeylerin ve örebileceği bağların 

kısa ömürlülüğü ve gelip geçiciliğidir. Bu gibi günlük provaların etkisi, önleyici aşılarla 

elde edilene benzer bir etkidir: Her gün, kısmen zehri alınmış ve dolayısıyla öldürücü 

olmayan dozlarda alındığında, o korkunç zehrin gücü azalmaya başlar. Bunun yerine, 

aşılanan organizmada zehre bağışıklığı ve kayıtsızlığı sağlar" (Bauman, 2012:229-230). 

Bundan dolayı günlük hayatta kimi zaman deneyimlenen provalar ölüme sıradanlık 

getirmekte, onu korkunç dehşetinden söküp çıkarmaktadır.  

 Prova edilen ölümlerden dolayı "doğal ölümün" olmadığını söyleyen Bauman, 

hiçbir şeyin yaşlılıktan, aşırı yorgunluktan, onarılamayacak ölçüde dağılmışlıktan dolayı 

ölmeyeceğini belirtir: Hiçbir şey "doğal nedenler" sonucu ölmez; ölüm kaçınılmaz 

olduğu için ölmez. "Doğal ölüm" noktasına gelmeden, aslında "geçkinlik" belirtileri 

göstermeye başlamadan çok önce ölür. Rahatsızlıktan uzak bir yaşta yaşanan dünyadan 

ayrılışları "temel" sonsuzluklarını ortadan kaldırmaz. Öyle olmalarını istersek, sınırsız 



95 
  

 

bir biçimde kalımlı, hatta ölümsüz olabilir. Ama ölümsüz olmalarını istemeyiz 

(Bauman, 2012:230). 

 Çağdaş yaşamın yapısı içine işlenen hareketlilik dürtüsü, mekânlara karşı güçlü 

bir düşkünlük duymamıza engel olur; işgal ettiğimiz mekânlar geçici duraklardan öte bir 

şey değildir. Yaşamda gösterilen gelişme ev ve ofislerden taşınmayla ölçülür ve 

belirlenir. Adresler saygınlık yetilerini uzun süre koruyamaz; saygınlık, çekicilik ve 

çekim gücü ölçeğinde bir aşağı bir yukarı gider gelir. Anlam yoktur. Hiçbir şey "yaşam 

boyu" süreceğe benzemez, yaşamdaki hiçbir şeye yaşam boyu sürecekmiş gibi 

yaklaşılmaz, hiçbir şey bu biçimde benimsenmez ve hoş görülmez. Beceriler, işler, 

meslekler, evler, eşler; bütün bunlar gelip geçer, ama çok uzun süre kalması durumunda 

rahatsız etme, can sıkma ya da utandırma eğilimindedir. Hiçbir şey bütünüyle onsuz 

olmaz değildir, dolayısıyla eşya ya da eşlerin gözden kaybolması durumunda trajedi ne 

dayanılmaz ne de çok sarsıcıdır. Çoğunlukla hem eşyaların hem de kişilerin ortadan 

kaybolması onların "doğal ölüm"lerinden daha öncedir. Evlilik bağlarının kalıcılığı, 

"ölüm bizi ayırana kadar" türü evlilikler konusundaki ısrarcı tutumuyla modern toplum, 

"dulların çevresinde bir boşluk yaratmıştır";
 
dullar çevrelerindeki herkesin önlemek için 

ellerinden geleni yaptıkları ölümcül yazgının kokusunu yaymışlardır. "Yine de Aries'in 

gözlemi bizim toplumumuz için geçerli değildir. Henüz dul kalma şansını elde etmeden 

önce, aramızdaki pek çok kişi, varsayılan "ömür boyu" eşin "gidiş"ini boşanma ya da 

ayrılma yoluyla birden fazla kez prova etmiştir. O ölümlülük tiyatrosunu pek çok kez 

oynayıp prova ettik, bu nedenle provaların "gerçek" oyundan ne yönde farklılıklar 

gösterdiğini -gösteriyorsa-açık seçik göremiyoruz" (Bauman, 2012:231).  Hiçbir şeye 

"yaşam boyu" gözüyle bakılmadığı için artık ölüm evli çiftler için boşanma ya da 

ayrılma olayı ile prova edilmektedir. Ama bu provalar "gerçek prova"nın göstergesi 

değildir. 

 Modern hayatta kalma stratejisini (başka bir deyişle ölümün yapısökümü) izleme 

girişimleri günümüzde azalmadan devam etmekte, dolayısıyla bu stratejinin katmanlara 

ayırıcı sonuçları, öncekinden bir farkı varsa, derinleşmektedir. Ölümlülüğün yapısının 

sökülmesi (yaşamı koruma konusunun, ölümün tanımlı nedenlerine karşı direnme ve 

onları yenme sorununa dönüştürülmesi) yolundaki geleneksel modern çabada görülen 

en yeni gelişmeler, artık evrensel bir zaman aralığı uzantısı ve kesinlikle uzatılan 

yaşamın genel niteliğinde bir iyileşme sözü verir gibi görünmemektedir. Tıpta bugünkü 



96 
  

 

eğilim herhangi bir şey gösteriyorsa bu, bir zamanlar "ölümlülüğün yapısökümü" 

stratejisince taşınan ömrü uzatma olasılığının tüketilmeye yatkın olduğudur. Ölümün 

sınırlarını geri çekme umudundan geriye bugün pek bir şey kalmamıştır. Bugünkü 

sınırlar ötesindeki geçit pek çok kişi için elverişli bir önerme değildir, temkinli zihinler 

içinse bütünüyle olanaksızdır (Bauman, 2012:234-235-236).  

 İnsan dünyaya karşı verili bir ilişki modeline sahip değildir. O sürekli bir şekilde 

dünya ile farklı ilişki kurmak zorundadır. Aynı kararsızlık insanın kendi bedeniyle olan 

ilişkisinde de söz konusudur. İnsan tuhaf bir şekilde kendisiyle "dengesiz" bir varlıktır. 

Kendi içinde huzurlu bir varlık değildir, fakat kendini aktivite halinde ifade etmekle 

yine kendisiyle bir uzlaşma sağlar. Beşeri varoluş, insan ile bedeni ve insan ile dünyası 

arasında durmadan bir "denge kurma faaliyeti"dir. (Berger, 2011:56). İşte tam da bu 

noktada dinin "sosyal bir kurum" olduğu yaklaşımı, mabetlere devam ve dini kurumlara 

katılım gibi tamamıyla sosyal aktiviteleri dikkate alarak modernite ile birlikte dinin 

zayıfladığı sonucunu ortaya koydu. Ama bu yeni paradigma, dinin "bir anlam sistemi" 

olduğunu, kurumsal anlam kaybının, bireysel anlam kaybı anlamına gelmediğini ve 

dinin bireysel bilinçteki yerini hep koruduğunu ileri sürmektedir. Çünkü modern insan 

bilim, teknoloji ve modernitenin varoluşsal anlam sağlayamadığını, dolayısıyla dinin 

yerinin dolmadığını hissetmektedir: 21. yüzyılda yılda kişi başına yine "bir ölüm" 

düşmektedir. Mesela dünyanın en fazla sekülerleşen ülkesi olarak görülen İzlanda'da 

kiliseye gitme oranı %2'dir. Ama İzlandalılar'ın %81'i ölümden sonra hayata, %88'i de 

ruhun varlığına inanmaktadır. İzlandalı ateistlerin oranı ise sadece %2.4'dür. Dolayısıyla 

bu yeni paradigmaya göre sekülerleşme tezi ölmüştür, modernitenin din ile uyuşmazlığı 

tezi doğru değildir, hatta modernite birçok durumda sekülerleşme karşıtı akımlar 

doğurmuştur (Köse, 2002:8). Bu durum sekülerleşmenin de nihayetinde etkisinin azalıp 

yerini başka akımlara bırakacağını göstermektedir diyebiliriz. Sekülerizmin, dünyevi 

unsurları dinin kutsalları üzerine oturtup kendi başına bir din dışı alan oluşturması 

modern toplumların dinden uzak bir dünyada yaşıyorlarmış algısını oluşturdu. Ancak 

yukarıdaki bulgular gibi yapılan başka araştırma bulguları da sekülerizmin de artık 

sonuna gelindiğini ortaya koymaktadır diyebiliriz.   

 Sekülerleşmiş insanlar, ölüm hakkında çok az düşünürler. Fakat gerçekte hayatın 

geçiciliği, yani insanın fani olması, modern zihinlerin ön planda uğursuz bir hayalet gibi 

belirmektedir. Batı insanı devamlı ölümün kaçınılmazlığı içinde yaşamakta, zihni 



97 
  

 

korkunç toptan bir yok olma ihtimaliyle aşındırılmış, bu büyük ayrılığın ötesinde onu 

bekleyen şeylere karşı korumasız durumdadır. Özellikle Amerika'da insanların ölüm 

bilincini bastırmak amacıyla, cenaze törenlerinde, cesetleri süsleyerek güzelleştirme 

çabası içine girildiği bildirilmektedir. Zira güzelleştirilen cesetler daha az korku 

yaratmakta, insanlara kendi ölümlerini hatırlatan ölülere yapılan makyajlarla, sanki 

yaşıyorlarmış gibi bir görüntü verilmektedir. Bu da ölümü gizlemek, acı ve gizem 

üstünde ısrar etmemek, törenleri ortadan kaldırmak, her şeye masum ve sevimli nitelik 

vermektir. Kısacası, ölüme rağmen, hayatta kalanların mutlu kalmalarına yardımcı 

olmak (Karaca, 2000). Ölümün böylece tiksinti verici görünümü yumuşatılmaktadır. 

Ölene de ölümsüzlük süsü verilmekte ve öyle yansıtılmaktadır. 

 Başkalarının ölümüne şahit olmak ve kendi ölümünü beklemekle fert, 

toplumdaki normal hayatını yönlendiren ad hoc kognitif ve normatif yöntemleri 

sorgulamaya adeta zorlanır. Ölüm sırf insan ilişkilerinin sürekliliğini açıkça tehdit ettiği 

için değil, aynı zamanda toplumun üzerine dayandığı düzenin en temel kabullerini dahi 

tehdit ettiği için topluma korkunç bir problem doğurur. Başka bir deyişle beşeri 

varoluşun,  marjinal durumları, tüm toplumsal dünyaların doğuştan kırılgan olduklarını 

gösterir. (Berger, 2011:81). Ölümle karşılaşma (ister başkalarının ölümüne bizzat şahit 

olmak suretiyle olsun isterse bir kimsenin kendi ölümünü hayalinde canlandırmasıyla) 

muhtemelen en önemli bir marjinal durumu oluşturur. Ölüm köklü bir biçimde, 

gerçekliğin; dünyanın, başkalarının ve ben'in toplumsal olarak nesnelleşen tüm 

tanımlarına meydan okur. Ölüm olduğu gibi kabul edilen ve bir kimsenin günlük 

yaşamını sürdürdüğü "yolunda giden işe" karşı tutumunu da kökten sarsar. Ölüme dair 

bilgiden herhangi bir toplumda kaçınılamadığına göre ölüm karşısındaki bir toplumsal 

dünyanın gerçekliğinin yasallaştırmaları da her toplum için vazgeçilmez 

gereksinimlerdir. Bu tür yasallaştırmalarda dinin ehemmiyeti açıktır. Her insan 

topluluğu, son tahlilde, ölüm karşısında çaresiz insanları bağrında barındıran bir 

topluluktur. İşte dinin gücüde, son tahlilde, ölüm karşısında dimdik durmak veya daha 

doğrusu, ona doğru çekinmeden yürümek için insanların ellerine tutuşturduğu 

bayrakların güvenilirliğine bağlıdır. (Berger, 2011). 

 Sosyal yaşam dünyalarının çoğulculuğunun din alanında son derece önemli bir 

etkisi vardır. İnsanlık tarihinin büyük bir kısmında, toplumların anlamlı bir bütünlük 

kazanabilmeleri yolunda din hayati bir rol oynamıştır. Toplum içinde faaliyet gösteren 



98 
  

 

muhtelif anlamlar, değerler ve inançlar, insan hayatı ile bir bütün olarak evren arasında 

rabıta kuran realitenin kapsamlı bir dini yorumuyla bir arada bulunurlar. Sosyolojik ve 

sosyal-psikolojik bakış açısından din, insanın evrende kendini evinde hissetmesini 

sağlayan kognitif ve normatif bir yapı olarak tanımlanabilir. Dinin çok uzun bir 

zamandan beri devam ede gelen görevi çoğulculuk tarafından ciddi bir şekilde tehdit 

edilmektedir. Hayatın farklı kesitlerine şimdi birbirinden farklı anlamlar ve anlam 

sistemleri yön vermektedir. Çoğulculuk geliştikçe birey, kendi inandıklarına inanmayan, 

hayatı kendisininkinden farklı ve bazen da kendisininki ile çelişen anlamlar, değerler ve 

inançlarca biçimlendirilen kişilerin bilgi edinme üsluplarından da haberdar olmaya 

başlar. Sonuçta çoğulculuğun sekülerleştirici etkisi bulunmaktadır. Daha doğrusu bu 

etki diğer faktörlerle el ele gider. Başka bir deyişle çoğulculuk, dinin toplum ve birey 

üzerindeki etkisini zayıflatır. Kurumsal açıdan bunun en gözle görülür sonucu dinin 

bireyselleşmesidir. Sosyal yaşamın kamusal ve özel yaşam olarak ikiye bölünmesi, 

modern toplumun din problemine karşı geliştirdiği bir çözümdür. Buna göre din 

toplumsal hayatta peş peşe bazı alanları kendi etki sahasının dışında bırakırken özel 

yaşamda bir ifade olarak varlığını başarıyla sürdürebilmektedir. Özellikle bireyin 

hayatının önemli evreleri olarak bilinen, doğum, evlilik ve ölüm olaylarında din 

kendisini iyice hissettirmektedir. Kısaca inanç bir dini tercih meselesi olmaktadır. Başka 

bir deyişle inancın çoğulcu bir durumda oluşması oldukça zordur. Birey inanç 

konusunda değişme temayülündedir. Modern insan koyu bir evsizlik sorunu yaşamakta 

ve metafiziksel açıdan ev/yuva veya yurt kaybıyla karşı karşıya kalmaktadır. Kurumlar 

birey için bir ev/yuva olma özelliğini kaybeder, can sıkıcı realiteler haline gelir ve roller 

bireyi hem kendisinden hem de başkalarından saklayan ‘büyülü bir peçe’ haline gelir. 

Şeref ve iffet gibi kavramlar anlamlarını yitirmeye başlar (Coşkun, 2010:60-61). 

 Bütün bunlar karşısında Berger, dinin Marksist anlamda bir afyon olmak yerine 

büyük bir telafi mekanizması işlevi görerek; ölüm, kötülük, ıstırap ve acı çekmelerin 

ilahi adaletin bir gereği olarak ilahi mastır planda bir yerinin bulunduğunu belirtmiş ve 

teodiselerin insana sağladığı en büyük yararın mutluluk kazanmak değil bir anlam 

kazanmak olduğunu belirtmiştir (Coşkun, 2010:62). 

 En büyük düşmanı, ölümsüzlük, yolundan çekilince ölümlülük davetsizce 

yeniden sürünerek geri gelir. Baudrillard'ın cümbüş sonrası dönemi, bugün de cümbüş 

zamanıdır. Modern kurtuluş cümbüşünün ardından postmodern toplulukta kovalamaca 



99 
  

 

cümbüşü başlamıştır: kabilecilik, rock festivalleri, futbol kalabalıkları. Kabileler, 

modalar, kültler, sınırlamalara karşı yapılan zaferle sonuçlanmış savaşların güvenliğe 

verdiği zararları onarmalıdır. Ölümlülüğün yapısökümü ölümün varlığını her 

zamankinden daha belirgin bir hale getirmiştir: Hayatta kalmayı yaşamın anlamı içinde, 

ölüme karşı büyüyü de yaşam modeli içine katmıştır. Öte yandan ölümsüzlüğün 

yapısökümü, anlamı altüst eder ve bir model gereksinimini reddeder gibi 

görünmektedir. Modernite projesinin çelişik sonucu, modernitenin yaptığı işin 

bozulmakta olduğudur. Ölüm geri gelmiştir; yapısı sökülmeden, yeniden 

oluşturulmadan. Ölümsüzlük bile artık onun büyüsü ve yönetimi altına girmiştir. 

Ölümlülüğün hayaletini kovmanın bedeli, yaşamı gerçeklik olarak oluşturma, yaşamı 

ciddiye alma konusundaki toplu yeteneksizliği kanıtlamıştır (Bauman, 2012:243-244). 

Ölümsüzlük için uğraş veren modernitenin ölümsüzlüğü yapısöküme uğramıştır. O, 

artık ölümün kıskacı altındadır ve her an prova edilmektedir. Bireysel ve kolektif eylem 

ve duygularda, modernitenin uğraşıp durduğu ölümsüzlük postmodernite de artık yaşam 

modelidir. Ancak bu model tüketici bedenin arzuladığı model olmaktadır. Özellikle tıp 

sektörü gündelik yaşamın tıbbileştirilmesinin yanında ölümünde medikalizasyonunu 

gerçekleştirmeye çalışmaktadır. Böylece birey hasta konumunun yanı sıra tüketici 

konuma da sahip olmaktadır.  

 Tıbbi gelişmelerin etkisiyle yaşam süresi uzamış ve bireylerin sağlık 

hizmetlerinden yararlanmak istedikleri yaşam süresi ve olanak beklentisi de buna bağlı 

olarak artmıştır. Yaşam süresinin uzaması, dolayısıyla daha çok bireyin sağlık 

hizmetlerine ihtiyaç duyması, medya ve yeni iletişim teknolojileri aracılığı ile -doğru ya 

da yanlış- daha fazla sağlık bilgisine sahip bireylerin sayısının artması gibi nedenler, 

sağlık hizmetlerine olan talebi yükseltmiştir. Giderek kendi kendinin doktoru olmaya 

başlayan bireyin, "hasta" konumundan "tüketici" konumuna geçirilmesi konusunda 

yaşanan gelişmeler, sadece sağlık sektörünün değil, medyanın ve birçok ticari 

işletmenin de yararlanacağı önemli bir pazar yaratmıştır. Böylece, sağlığını nasıl 

yönetmesi gerektiğini "bilmeyen" bireye, medya aracılığı ile neler yapacağı ve satın 

alacağı, her geçen gün artan oranda söylenir hale gelmiştir. Haber bültenlerinin standart 

sağlık ve hijyen gündemlerinin yanı sıra, televizyonda sağlık programlarında 

gözlemlenen geometrik artış, pek çok gazetenin çoğu kere tam sayfa sağlık 

haberleri/dizileri yayınlamaları, pazarlama iletişimi alanında sağlık ve hastalık 

temalarının hemen hemen her tür ürün tanıtımı için kullanılabilir bir "konsept" haline 



100 
  

 

gelmesi, sağlık dergilerinin yaygınlaşması, internette sağlık temalı sayfalarda 

gözlemlenen artış, özetle, akla gelebilecek tüm mecralarda sağlık konulu içerikte 

gözlemlenen "şişme" bu kapsamda akla ilk gelen unsurlardır (Sezgin, 2011:53). 

 Gündelik yaşamın tıbbileştirilmesinin yanı sıra, kozmetik tıbbileştirilmekte, aynı 

zamanda tıp da kozmetikleştirilmektedir. Yaşlanmak, genç kalmak, sağlıklı beden imajı, 

egzersiz, zayıflamak, beslenme, sağlığın kozmetikleştirilmesi konusunda hızla öne 

çıkan başlıklar olarak sıralanabilir. Bu medikalizasyonlaşma ölümünde nihayetinde 

tıbbileştirilmesi gibi bir durumu ortaya çıkarmıştır. Böylece yaşlanma gibi doğal 

süreçler tıbbileştirilmiş; aynı zamanda geciktirilmesi ve kaçınılması gereken "olumsuz" 

bir durum gibi gösterilmeye başlamış; bu süreç sağlıkla ilişkilendirilmiş bir biçimde 

sunularak "genç kalmak" önemli bir kavram olarak karşımıza çıkartılmıştır. Biyolojik 

olarak imkânsız olan "genç kalmanın" veya "yaşlanmamanın", kozmetik ürün ve 

uygulamalarla gerçekleştirilebileceği izlenimi yaratılmıştır. Her geçen gün sayıları artan 

"anti aging" ürünleri ve uygulamaları, medyanın da desteğiyle, "daha yeni", "daha 

etkili" ifadelerinin eşliğinde gündelik yaşamda yerlerini almıştır. "Genç kalmak" 

biyolojik olarak olanaksız olduğundan, yaşlanmayı geciktirmek ve daha da önemlisi 

"genç görünmek" için harcanan çabalar bazen, "sağlığın" gözden kaçırılmasına neden 

olmaktadır. Uzun vadede sağlıklı olmamayı göze alarak genç görünmeyi tercih eden 

bireylerin sayısının arttığı gözlemlenmektedir. Genç görünmenin aynı zamanda sağlıklı 

olmak olduğunu düşünen ya da düşünmeleri istenen bireyler, genç görünebilmek için 

ölesiye çaba harcar hale gelmiştir (Sezgin, 2011:57-58). 

  Bireyden gerçekleştirmesi beklenen, kendine sunulan bilgileri vakit geçirmeden 

uygulamaya başlamasıdır. Bauman "kadim slogan" olarak adlandırdığı carpe diem’in 

(bugünü yakala) bu koşullarda farklı bir özellik kazandığını söyler. "Bugünün 

yakalanması"na yapılan vurgu, zamanın birey için değerli olmasından değil; tüketim 

yapması açısından değerli bulunmasındandır. Kendine sunulan sağlıklı yaşam 

önerilerinin tüketim yoluyla kullanılmaya başlanması ideal sağlık veya ideal beden 

imgelerine ulaşmasına yardımcı olacaktır. Aksi takdirde, "tüketmediği" durumda ise, 

sağlığını koruması güçleşecek veya birey sağlığını yitirebilecektir (Sezgin, 

2011:61).Yaşam alanları tıbbileştirildikçe birey, kendine sunulan bilgi, ürün ve 

hizmetleri tüketmekte ancak bunların kontrol aracı olduğunu fark edememektedir. 

Foucault’nun (1993) da belirttiği gibi biyo-iktidarın devamlılığı için günümüzde bireyin 

ölmesi değil yaşaması daha önemli hale gelmiştir. Medyada sağlıklı yaşam önerilerinin 



101 
  

 

yanı sıra bazı hastalıklarla ilgili tıbbi tedavi, buluş ve yöntemler "mucize" gibi 

sunulmakta; bu sunumlara ilişkin olarak zaman zaman bireyler yüksek beklentileri 

nedeniyle hayal kırıklığı yaşamaktadır. Conrad’ın ifade ettiği gibi, "tıbbileştirme 

salgını" son yıllarda geniş bir alana yayılmıştır ve yayılmaya devam edecek gibi 

görünmektedir. Özellikle de, tıbbın ilgi alanına girmeyen konular ve gündelik yaşam 

pratiklerinin tıbbileştirilmesi, yakın gelecekte daha fazla alanın tıbbi hale 

gelebileceğinin habercisi olarak kabul edilebilir (Sezgin, 2011:73-74). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. MEVLÂNA'DA ÖLÜM OLGUSU 

 

Biz gittik kalanlar sağ olsun. 

Doğan, eninde sonunda ölür. 

Gök kubbede oturanlar iyi bilir, Damdan bir taş atıldı mı düşer. 

Hırsı bırak, kendini boş yere harcama. 

Bu toprak altında çırak da bir, usta da. 

Hiç naz etme a güzel, 

Bu mezarda ne Şirinler var, ne şirinler. 

Ferhat gibi yok olup gittiler. 

Direği yelden yap, a güzel, 

Dayansa dayansa ne kadar dayanır? 

Kötü idiysek, geçtik gittik, kötülüğümüzle, 

İyi idiysek, hayırla anın bizi. 

Zamanın tek eri olsan bile, 

Bir gün gidersin sen de, tek tek gidenler gibi 

Mevlâna 

4.1. Mevlâna'da Beden-Ruh İlişkisi ve Dünya Algısı 

 Bedenle ruh ayrılığı, hatta karşıtlığı, Mevlâna'nın ölümle ilgili fikriyatının 

temelini oluşturur. Mevlâna'ya göre bedeni beslemek için gösterdiğimiz özeni, hatta 

daha fazlasını, ruhu beslemek için de göstermemiz zorunludur. Mevlâna, bedeni ruh için 

bir kafese, zindana, dar ayakkabıya, dar ve kasvetli bir eve benzetmiştir. Ruh için bir 

elbise dikilmiştir, ancak bu elbisenin kumaşını okşayıp durmaktansa onu giyeni aramak 

lazımdır. İtibar kumaş yığınına değil, onun sahibine olmalıdır (Kazancı, 2009:71-72). 

Çeşitli hikaye ve benzetmemelerle bedenin geçici olduğunu, ruh için bir hapishane olup 

onu özlediği vatana kavuşmasına engel olduğunu belirterek, bu kabul üzerinden de 

hayatı anlamlandırmayı sağlamaktadır. "Ten kafese benzer. Girenlerin, çıkanların, 



103 
  

 

insanla dostluk edenlerin aldatmasıyla can bedende dikendir."
3
 der. Beden ve ruh, hayat 

ve ölümü simgeleyen iki gerçektir. Mevlâna bu gerçekleri çeşitli metaforlarla anlatarak 

kurtuluş reçetesini de verir. "Bu cihan denizdir, ten balık... Ruh da sabah nurundan 

mahcup Yunus. Yunus Tanrı'ya tespih ettiği için balıktan kurtuldu, yoksa hazmolur, yok 

olup giderdi."
4
 

 Topraktan yaratılan beden dünyada kendi vatanındayken ruh ise gurbettedir. 

Mevlâna'nın dünya algısı da, onun beden-ruh ilişkisi ile ilgili görüşleriyle paralellik arz 

eder. Ona göre dünya bir oyun yeri, insanlar da çocuktur. Mevlâna, insanın bu 

dünyadaki işlerini evcilik oyunu oynayan çocuğun durumuna benzetir, çocuk oyunda 

dükkân açar, kâr eder. Oysa akşam olunca gerçek kâr, ancak yetişkinlerin cebinde 

bulunur. Tıpkı akşam olup oyunun bitmesi gibi, ölüm geldiğinde de dünya oyunu biter, 

ancak bunun bir oyun olduğunu fark edip kendini çok kaptırmadan, kuralına uygun 

oynayan yetişkinler kazanç elde edebilirler. İnsanın çocukluktan yetişkinliğe 

geçebilmesi için, ilerisini görmesi ve "oyun"un cazibesine kapılmadan gerçek hayata 

hazırlanması gerekir (Kazancı, 2009:72). Mevlâna dünya hayatının bir oyun yeri 

olduğuna, öteki alem için kazanç sağlayacak olan işlerle daha çok meşgul olmaya vurgu 

yapar. Çünkü ölüm geldiğinde oyun sona ermektedir. Modern zamanların ölümü 

öldürme çabaları ve "öteki alem" kavramına ilişkin kaygı ve endişeleri veya olumsuz 

algıları dünya hayatının gerçek ve sonsuzmuş gibi algılanmasına sebebiyet vermektedir. 

Bu belki de bize dünya hayatının ölüm karşısındaki Baudrillard'ın bahsettiği gerçeğe ait 

tüm göstergeleri ele geçirmiş ve gerçeğin yerine geçmiş sahte olarak nitelendirdiği bir 

simülasyonudur. Simülasyon evresinde her şey abartılmış özellikleriyle vardır. Güzel 

daha güzel, gerçek’ten daha gerçek gibidir. Bu nedenle dünya ölümden daha gerçek 

daha iyidir. Simule edilenler dünyanın gerçeklerinin önüne geçmişken ölüm hakikati 

bunların da gerisinde ötelenmektedir. Hakikat ile sahte ayrımı ortadan kalkarak tek bir 

gerçek ortaya çıkar böylece o da sahte bir gerçeklik olan simülasyondur. Oysa dünya 

hayatının bir oyun yeri olduğu şeklindeki benzetmesiyle Mevlâna için asıl hakikat olan 

ölüm, modern zamanlarda perdelenmekte ve hatta dünyanın gerçekleri bile artık simule 

edilmektedir. Dünyayı simule eden kişi neyin gerçek neyin sahte olduğunu artık 

anlayamaz. 

                                                           
3
 Mesnevi I, s. 148, by. 1845 

4
 Mesnevi II, s. 241, by. 3140 



104 
  

 

 Dünya geçicidir, ondan ancak amaca uygun olacak şekilde ve miktarda 

yararlanmak gerekir. Ancak maksadı aşan şekilde dünya nimetlerine düşkünlük, insanı 

Allah'tan uzaklaştırır. Geminin altındaki değil, içindeki suyun gemiyi batırması gibi, 

eşyayı kullanan, ama ona düşkünlüğü kalbine almayan takva ve sabır ehline mal-mülk 

sahibi olmak bir zarar veremez. Çünkü dünyada insana zarar veren, mal-mülk değildir, 

Allah'tan gafil olmaktır
5
 (Kazancı, 2009:72-73). İnsanların "şey"lerle olan münasebeti 

ve "şey"lere olan ilgisi onu asıl çizgisinden uzaklaştırmaktadır. Bugün keskin soluğunu 

ensemizde hissettiğimiz kapitalizm, insanlara oynayacakları daha çok oyuncak üreterek 

onları maddi alemin çıkmaz sokaklarına itmektedir. Bir "survivor/survival" insanı hatta 

toplumları oluşmaya başlanmıştır. Bunu en bariz örnekleriyle TV programlarında dahi 

(fear factor, survivor vs.) görebilmekteyiz. Oysaki dünya onu elde etmek için 

verdiğimiz mücadelenin sonunda bizi ölüm gibi bir gerçekle yüz yüze getirecektir. Bu 

nedenle her iki dengeyi de (dünya-ahiret) kurmak ve korumak gerekir. Mevlâna'nın da 

bahsettiği tam da bu nokta kapitalizmin karşısına çıkacak olan yeni bir toplumsal özne 

olarak aktörün ne yapması gerektiğini izah etmektedir. 

 Meseleye dünya-ahiret ya da beden-ruh ilişkisi ile ilgili olarak bakacak olursak, 

konu ne sadece dünya ne de sadece ahirete ehemmiyet vermek olarak 

değerlendirilmemelidir. Öncelikle Kur'an dünyanın imarını bir yana bırakan bir 

yapılanmaya yakın durmaz, klasik tabiriyle "bir lokma-bir hırka" mantığına kesinlikle 

prim vermez, beden ruh karşıtlığı gibi bir olgudan ise hiç söz etmez. Onun bütün 

kurgusu denge prensibi üzerinde şekillenir. Ancak Mevlâna'nın coşkun anlatımında 

kullandığı dilin de etkisiyle özellikle bedenle ilgili görüşleri, beden-ruh karşıtlığı olarak 

algılanmaya son derece müsaittir. Bu noktada bir üst paragrafta ifade edilen gemi 

metaforu, aslında meselenin Mesnevi'de de karşıtlık, zıtlık ya da kavga değil, ehemle 

mühime doğru karar verilmesi üzerinde geliştiğini göstermesi açısından son derece 

önemlidir. Kanaatimiz, Kur'an'ın yaptığının da tam olarak bu olduğu, dünya ve ahiret 

arasında amaç-araç dengesinin kurulmasını zorunlu kıldığı yolundadır (Kazancı, 

2009:73). Mevlâna gibi tasavvuf ehlinin de bu dünyaya olan bakış açılarından 

kaynaklanan tutum ve davranışlar beden-ruh arasında bir ayrıma sebebiyet verir. Çünkü 

bedenden kurtulunca ruh olması gerektiği arzuladığı o yere kavuşacaktır. Ancak 

Kur'an'ın bu anlamda dengeleyici bir konumda olduğu göz ardı edilmemelidir. Modern 

                                                           
5
 Bkz. Mesnevi I, s. 79-80, by. 985 



105 
  

 

zamanın da ölümü ötelerken de yaptığı şey bedeni olabildiğince genç ve diri tutmadır. 

Böylece ölüm yani ruh ile beden arasında bir mücadele oluşturulmuştur.  

Mevlâna için ölüm, yeniden doğma ve gerçek var oluştur. Pisagorcuların 

felsefesinde olduğu gibi bu dünyaya geliş bir çeşit bedene hapsolmadır. Oysa biz 

dünyaya gelmeden önce ruhumuz, özgür ve mutlu bir hayat yaşarken bu dünyaya 

gelerek bedenin esiri oldu. O halde ruh, bedeni terk ederek tekrar eski mutluluğuna 

kavuşabilir. Mevlâna bu düşüncelerini şöyle ifade etmiştir: Dünya zindanında ve 

tabiatın kuyusunda hapis kalıp beden sandığının esiri olan insan ruhu, birden bire 

Tanrı'nın lütfu ile kurtulup kendi aslına ulaşır (Arslanoğlu, 2000). Hapishane 

metaforunu Mesnevi'de şöyle belirtmektedir: "Bu alem, sizin canlarınızın 

hapishanesidir; uyanın o tarafa gidin. Zira o taraf sizin sahranız, mesire yerinizdir."
6
 

Ölüme rağmen bedeni diri tutma ve genç kalma mücadelesinin Mevlâna’nın bahsettiği 

gibi insanoğlunun kendini bir bakıma bedene mahkum etmesidir. Genç görünmek adına 

yapılan tıbbi müdahaleler aslında bedeni bir mahkumiyeti ortaya çıkarmaktadır. Çünkü 

sürekli beden için başta maddiyat olmak üzere her türlü güç sarf edilmekte ve 

tüketilmektedir. 

Beden için yapılan böylesi politikalara yönelik olarak Becker "Ölümün İnkarı" 

adlı çalışmasında bedenle ilgili şunlardan bahseder. Beden hakkında bahsedilen bu 

hapsolma durumu, sürekli olarak bedenin kalımsızlığını, gençliğin doğal bir sonucu 

olan yaşlılığı, üstderinin hemen birkaç milimetre altında gizlenen eti hatırlatır. Gerçekte 

o, yalnızca bir "deri kalınlığında"dır ve ölümlü etin tiksindirici gerçeğini gizleyen üstü 

yaldızlı bir görüntüden öte bir şey değildir. Her türlü duygunun bitmez tükenmez 

kaynağı olan aynı beden, ölüm dehşetinin biçime büründüğü son yer olmaya karşı 

koyamaz (Bauman, 2012:33). Bu şekilde bedene yönelik olarak onun aslında sadece bir 

et parçası olma özelliği ön plana çıkartılır ve Mevlâna gibi bedene olumsuz bir bakış 

sergilenir. Bununla ilgili olarak Mevlâna şöyle söylemektedir: "Gümüş bedenli 

güzellerin vücudu, seni avladıysa ihtiyarlıktan sonra bir de pamuk tarlasına dönen 

bedene bak!"
7
 bu şekilde bedenin aldatıcı güzelliği yukarıda da ifade edildiği gibi deri 

kalınlığından başka bir şey değildir. 

                                                           
6
 Mesnevi I, s.42, by.525 

7
 Mesnevi IV, s.131, by.1600 



106 
  

 

 Özetle, Mevlâna'nın beden-ruh ilişkisi ve dünya algısını, onun öteki aleme olan 

derin imanı biçimlendirmekte ve bu dünya hayatında da ona nasıl bir hayat yaşaması 

gerektiğine dair yön vermektedir. O, Kur'an'ın bu iki konuyla ilgili kısımlarını bir arada 

düşünmüş, bir takım sonuçlar çıkarmış ve bunu etkileyici bir dille de ifade etmiştir. Bu 

kavrayış temelinden hareketle, aynı zamanda Mevlâna'nın ölüm algısıyla ilgili fikri 

zeminini bu izahat üzerinden şekillendirdiğini söyleyebiliriz. 

 

4.2. Mevlâna'nın Ölüm Olgusuna İlişkin Görüşleri 

                        Ey insan! Öleceğin günü bilmiyorsun, hiç olmazsa ölümlü olduğunu bil... 

  Ölüm; canlı varlıkların hayatiyetinin son bulması ve her canlının er veya geç 

karşılaşacağı, ondan ayrı düşünülemeyen olayı ifade eden bir kavramdır. Ölüm 

kavramı her canlı varlıkta, kiminde his kiminde fikir olarak mevcuttur. Bu his ve fikir, 

canlı varlıklarda yaşama savaşı ve savunma mekanizmasının ortaya konmasına sebep 

teşkil etmektedir (Küçük, 2005). Peki, Mevlâna'ya göre ölüm nedir? Ona göre, ölüm, 

ıstırap dünyasından kurtulmak, asıl vatanımıza dönmektir. Bu sebeple ölüm bir 

kurtuluştur. Ruhun beden zindanından kurtulması, ruh alemine dönmesi, hüsn-i 

mutlaka kavuşması, ölümü korkunç olmaktan çıkarmış, tatlılaştırmıştır (Can, 

2011:19). İnsanların birçoğunun düşünmekten bile çekindiği ölüm olgusu, Mevlâna'da 

sadece fikren değil aynı zamanda ona kavuşmayı arzulayan bir özlem hissiyle de 

birliktedir. 

Mevlâna'nın ölüm anlayışı, onun Tanrı, kâinat, insan, ruh, hayat ve devir 

hakkındaki görüşlerinden ayrılmaz bir husustur. Bir devir sistemi içinde hayatın 

anlamı, ruhun ölümsüzlüğü ve Tanrı'ya vuslatın yolu ölümden geçmektedir. 

Mevlâna'da ölüm, Mutlak ve Ölümsüz Varlık'a veya "asla" bir rücû hareketinden 

başka bir şey değildir (Yakıt, 2000:92). Hiç şüphesiz Mevlâna'nın adı, ölüme 

yüklediği mana ile özdeşleşmiştir. Onun anlatımında ölüm başa çıkılması zor ve 

zorunlu bir kavram değil, özlenen, hasretle beklenen bir "dost"tur. Bu, ölümden 

sonraki dirilişe keskin bir imanın ve gerçek sevgili olan Allah ile aradaki perdelerin 

kalkması özleminin tabii neticesidir. Aslında ölümü bu şekilde anlamlandıran ilk zat 

Mevlâna değildir; özellikle tasavvuf erbabı için bu algılayış tarzı, çok aşinâdır. Ancak 

Mevlâna ölümle ilgili olumlu his ve düşüncelerini öylesine başarıyla anlatmıştır ki; 

vefat yıldönümlerinin, ölüme çok yakışan bir his olan hüzünden tamamen uzakta, 



107 
  

 

şölenlerle kutlanması âdet haline gelmiştir (Kazancı, 2009:68). 17 Aralık 1273 Şeb-i 

Arus düğün gecesi bu yüzden bir yas ve hüzün gecesi olarak değil, düğün gecesi gibi 

çeşitli etkinlik ve sema ayinleriyle kutlanmaktadır. Aslında baktığımız zaman ölüm yıl 

dönümü için hüzün ve gözyaşının değil de tersine binlerce insanın bir araya gelerek 

bunu coşkun bir şekilde kutluyor olmaları, Mevlâna'nın "ölüm"e ilişkin sergilediği 

tavrın ve tutumun nasıl başarıyla sonuçlandığını göstermektedir. 

Mevlâna dünyayı daim bir oluş süreci gibi görerek ölümü de pek doğal 

buluyordu. Hatta ona göre "Ölüm sallanan bir dişin düşmesinden başka bir şey 

değil"dir (Benazus, 2012:135). Bu durum sadece beden olarak bir yok olmadır. Bu 

nedenle O bu durumu yine bedendeki bir kayıpla anlatmaktadır. Mevlâna ölüm 

olayına diğer insanlardan çok farklı yaklaşmaktadır. Sıradan vatandaşa göre ölüm, 

dehşet verici bir olaydır. Oysa tasavvufa göre ölüm, korkulacak bir şey değil, ezeli ve 

ebedi gerçek olan Tanrı ile buluşma ve ebedi hayata kavuşmadır. Onun için Mevlâna 

ölümü Şeb-i Arus, yani sevgili ile buluşma anı olarak nitelendirmiştir (Arslanoğlu, 

2000). Kısaca Mevlâna'da ölüm; sevgiliye kavuşmak, bir başka deyişle düğün günü 

anlamına gelmektedir. Mevlâna anlayışında; her şeyi yoktan var eden ve tek yaratıcı 

güç olan Allah (cc), en büyük sevgili olarak kabul edildiği için, ölüm Ona kavuşulan 

gün olarak algılanmış ve ölüme vuslat, ölüm gecesine de Şeb-i Arûs denmiştir (Ersöz, 

2010). Ölümü bir kavuşma anı yani vuslat olarak değerlendiren Mevlâna, "herkes 

ayrılıktan bahsetti, bense vuslattan" diyerek ölüme olumlayıcı bir anlam yükler. 

Böylece herkesin ayrılık olarak anladığı ölümü, Mevlâna sevgiliye kavuşmak olarak 

nitelendirir. O, bu kavuşmayı şöyle bir mecazla dile getirir: 

 "Aşığın bir gerdek gecesi olan ölümünde, âşıkların gizli şeylerinin açığa 

vurulması doğru olsaydı, her zerre def çalar, el çırpardı. 

 Aşığın bedeni bir define gibi yere indi mi âşıklar göğünde yüzlerce pencere 

açılır. A azizler, âşık kefene sarılmıştır ama Kaf dağını seyreder; şaşılacak şey; 

âşıkların ölümü, bir göz boyamaktır yahut da bir sınavdır adeta. 

 Bir gül harmanıydı, safran dalının ölümüyle geldi geçti, fakat âşıkların safranı, 

yüzlerce gül bahçesine değer." 
8
 (Kazancı, 2009:74). 

                                                           
8
 M. C. Rumi, Dîvân-ı Kebîr, I-V, terc.:Abdülbaki Gölpınarlı; A. Şenat Kazancı, 2009, Mevlana’nın Ölüm 

Algısının Kur’anî Arka Planı 



108 
  

 

 Mevlâna’nın ölüme ilişkin bu yakınlığı ve olumsallığı tıpkı geleneksel hayatın 

ölümle içli dışlı ve barışık olması gibidir. Eskiden ölüm daha sükûnetle karşılanırdı ve 

topluluk içerisindeydi. Yani ister çocuk, ister yaşlı olsun birisi tek başına ölmezdi; 

etrafında insanlar olurdu. Ayrıca henüz çocukken ölümle daha sık karşılaşılıyordu. 

Modern dünyada ise ölümle tanışma dönemi bir hayli ileri yaşlara kaymıştır diyebiliriz 

(Ünal, 2011:123-124). Bu nedenle sükûnetle karşılanan ölüm artık vuslat değil bir 

ayrılık habercisi olmuştur. Mevlâna’nın şeb-i arusu olan ölüm modern zamanların 

unuttuğu ve ötelediği kâbusu olmuştur diyebiliriz. Ama ne var ki Mevlâna ölümün 

sessiz sedasız gelip yolcusunu alıp götürdüğünü, kimsenin onunla tanışmaktan 

kaçamayacağını yani ölümün kaçınılmaz bir son olduğunu ifade ederken de benzer bir 

anlatım kullanır: 

 "İnsanların ölüm yolu da, gizli görünmez bir yoldur. Göze görünmez, çünkü 

mahalsiz, mekânsız bir yoldur. İşte bak, şuracıkta; birbiri ardına kervanlar, o gizli 

kapının çatlağından geçtiler. Sen o çatlağı kapıda ararsan bulamazsın, pek gizlidir ama 

bunca insanı gelin evine güveği götürür gibi o çatlaktan geçirip götürürler." (Mesnevi 

III; Kazancı, 2009:74). Ölümün gizliliği ve hakkında pek fikir yürütülemez oluşu 

onunla ilgili tasavvurları da güçleştirir. Ölüm hakikat evet ama ne zaman ve nasıl 

gerçekleşeceği bilinmemektedir. Bu da ölümün düşünce dünyamızda ki izahını 

güçleştirmektedir. Ancak Mevlâna ölümü anlatırken çeşitli metaforlar yardımıyla onu 

anlamlandırmamıza yardımcı olur. 

 Beden hakkındaki görüşleri göz önünde bulundurulduğunda, Mevlâna için 

ölümün dar elbiseden, kasvetli evden, ayağı sıkan ayakkabıdan kurtuluş anlamına 

geleceği açıktır. Ölüm zindandan kurtuluştur, bir sarayın inşası için bir viranenin 

yıkılmasıdır. Gerçekten de o, yas konağından, daracık dere yatağından geniş ovaya, 

kuyudan çıkıp çayıra, çimenliğe gidişe benzettiği ölümün açlıklarını şeker kamışından 

daha tatlı olarak tavsif etmiştir. Ruhun beden yükünden kurtuluşu ona öyle tatlı 

gelmiştir ki; Bakara suresi 195. ayetteki "Kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın" 

cümlesini farklı bir şekilde yorumlayarak şunları demiştir: "Bizi korkutan, can vermenin 

görünüşü, dış yüzü; ölümdür. İç yüzü ise diriliktir, yaşayıştır. Görünüşte bir tükenmedir. 

Hakikatte ebedi hayattır. Mademki benim ölüme büyük şevkim ve aşkım vardır, 

"Nefislerinizi elinizle tehlikeye atmayınız" (Bakara, 2/195) buyruğu nerede? Çünkü 

yeme, yapma emri tatlı meyve için verilir. Acı meyve için, hiç yeme, etme demeğe hacet 

var mı? Bir meyvenin içi de, dışı da acı olursa, onun acılığı, kötü görünüşü yeme, 



109 
  

 

yapma emrini verir. Ölüm meyvesi benim için tatlıdır. ‘Onlar hayattadırlar' âyeti (Âl-i 

İmrân, 3/169-170.), benim gibi şehit olma arzusunda olanlar için gelmiştir" (Mesnevî, 

I; Kazancı, 2009:73-74). Ölüm bu derece istenmekte ve Ona güzel görünmektedir. 

Mevlâna'nın ölüm anlayışı onun aşk anlayışı ile anlatılabilir. Çünkü ölüm onu 

sevdiğine kavuşturacak olan tek yoldur. Bu yolla O ölümü üzülecek veya korkulacak 

bir durum olarak görmez. Zira Mevlâna anlayışında âşık, mâşûkuna (sevdiğine) ancak 

ölüm sayesinde kavuşabilir.  

Mevlâna'ya göre onun kendi yolu yiyip içmemek değil "ölmektir" ve yine ona 

göre "Tanrı erlerince ölüm, Tanrı'yı görmektir" (Arslanoğlu, 2000). O'na göre bu 

nedenle ölüm bir vuslattır. Ölüm kötü bir şey değildir. İnsanın dünyadaki sıkıntılardan 

kurtulmasıdır. İnsanın ölümden korkması, ölümün gerçeğinden değil, kişinin bu 

dünyada yaptığı kötülüklerden korkmasıdır. O bu düşünceyi şöyle dile getirir: 

"Gördüğün ölümün yüzü değil, kendi çirkin yüzündür...." (Mesnevi III: s.281, 

by.3442). Ölüm aynaya benzer onunla karşı karşıya kalınca kendi yüzünü görürsün. 

İşte Mevlâna'nın "Neyi arıyorsan O'sun" dediği gibi her ne arıyorsak sonunda 

karşılaşacağımız ve karşımızda bulacağımız şey ölümdür. Hayattan beklediğimiz nedir 

diye sorduğumuzda belki de cevap olarak verilebilecek en iyi şeydir "ne arıyorsak 

aslında o olduğumuz." Modern zaman insanının hayattan istedikleri ve beklentileri 

değişmiştir. Bu değişim ölümün kendi yüzünde bile görülebilmektedir. Çünkü modern 

insan aradıklarında en iyi ve güzel olanı bulmayı istemektedir. Bu en iyi ve güzel olma 

arzusu belki de o yüzden mezarlıkların bile görüntüsünü değiştirmiştir. Neredeyse göz 

alıcı ve şekilsel olarak görselliğe hitap eden mezarlıklar artmaya başlamıştır. İçini 

değil de dışını süsleyen insan Mevlâna’nın da dediği gibi ölümünde iç dinamiğini 

değil dışını hesaba katmaktadır. 

Ölümün dış yüzüne önem vermeyen Mevlâna, ziyaretçilerine şöyle seslenir: 

"Ölümümden sonra mezarımı yerde aramayınız. Bizim mezarımız, âriflerin 

gönüllerindedir. Hak Teâlâ beni aşk şarabından yaratmıştır. Ölsem, çürüsem bile, ben 

yine o aşkım" (Ersöz, 2010). Mevlâna'nın ölüm anlayışını anlatan şu gazeli aslında 

Onun düşündüklerini ve hissettiklerini bize çok iyi anlatmaktadır: 

 "Öldüğüm gün tabutum götürülürken, bende bu dünya derdi var sanma. Benim 

için ağlama, yazık vah vah deme. Şeytanın tuzağına düşersem işte o zaman eyvah 

demenin sırasıdır. Cenazemi gördüğün zaman ayrılık ayrılık deme. Benim buluşmam, 



110 
  

 

kavuşmam işte o zamandır. Beni kabre indirip toprağa verdikleri zaman sakın elvedâ 

elvedâ deme. Zira mezar cennet topluluğunun perdesidir. 

 Batmayı gördün ya, doğmayı da seyret. Güneşe ve aya batmadan ne ziyan gelir 

ki? Sana batmak görünür, ama o doğmaktır. Mezar hapis gibi görünür, ama o cânın 

kurtuluşudur. Hangi tohum yere ekildi de bitmedi? İnsan tohumu bitmeyecek diye 

şüpheleniyor musun? Hangi kova kuyuya salındı da dolu dolu çıkmadı? Can Yusuf'u ne 

diye kuyuda feryâd etsin? Bu tarafta ağzını yumdun mu o tarafta aç. Zira senin hâyu-

hûyun, mekânsızlık âleminin fezâsındadır." 
9
 

 Ona göre, ölümü böyle büyük bir memnuniyetle karşılamak, Allah'a olan derin 

aşkın doğal tezahürü sayılmalıdır. Mevlâna, âlemlerin Rabbine şöyle seslenir. "Ölmek 

şeker gibi tatlı bir şey. Canı sen aldıktan sonra, seninle olunca candan da tatlıdır ölüm." 

(Ersöz, 2010). Mevlâna'nın ölümü anlatmak için kullandığı bir başka metafor ise, bu 

dünyadan diğerine doğuştur. Bir bebeğin doğumunu ailesi burada nasıl merakla 

bekliyorsa, burada ömrünü bitirmiş birinin sonsuzluğa doğumunu da oradaki ruhlar 

büyük bir merakla beklemektedir. Ölümün insan için anlamını ifade eden bir başka 

benzetmede ise şunları söyler: 

 "Padişahın adamlarından biri zindanın burcunu yıksa, zindanda bulunan kişinin 

gönlü, bu yıkılıştan incinir mi? –Yazıklar olsun, bu mermer taşı kırdı da canımızı 

ruhumuzu hapisten kurtardı. O güzelim mermer, o muhteşem taş zindanın burcuna da 

yakışıyordu, ne de güzel uymuştu! Nasıl oldu da kırdı? Zindandakini de hapisten 

kurtardı. Bu suça karşılık onun elini kırmalı der mi?" (Mesnevi; Kazancı, 2009:75-76). 

 Ölümü arzulamak ve onu istiyor olmak imanî bir olgunlukla orantılıdır. Bu 

yüzden insanda ölüm algısını belirleyen ana unsur, iman olgunluğuyla yakından 

alakalıdır: 

 "Ey sevgiliyi görmek için can atan mest! İş o işe derler ki sen o işte iken ölüm 

bile gelip çatsa sana hoş gelir. Ey genç gerçek imanın belirtisi şudur; o sırada ecelin 

gelip çatsa, yine de gözüne görünmez. Sen ölümü hoş bir halde karşılarsın. Ona hoş 

geldin, safalar getirdin dersin, bağrına basarsın. 

 Ey benim canım! Senin imanın böyle değilse, imanın tam iman, gerçek iman 

değildir. Olgunlaşmamıştır. Yürü git, dinini ikmale, olgunlaştırmaya çalış. Sen hangi işe 

                                                           
9
 M. C. Rumi, Dîvân-ı Kebîr, III, terc.:Abdülbaki Gölpınarlı; A. Şenat Kazancı, 2009, Mevlana’nın Ölüm 

Algısının Kur’anî Arka Planı 



111 
  

 

girişir de o işi yaptığın sırada ölüm bile gözüne görünmezse işte senin sevdiğin iş o 

iştir. Ürkmek tiksinmek ortadan kalkarsa, o ölüm ölüm değildir. Görünüşte ölümdür 

ama gerçekte bir evden bir eve göçüştür." (Mesnevi III; Kazancı, 2009:76). 

 Ölüm bütün duygu, düşünce ve zanlardan kurtuluş vakti olarak değerlendirilir. 

Aslında insanlığın kaçıp durduğu gerçek bütün yalınlığıyla o an artık karşısındadır. Bu 

kaçış bir bakıma kişiden kişiye farklılık gösterebilmektedir. Çünkü Mevlâna'ya göre 

ölüm herkese kendi rengindedir ve O bununla ilgili şunları söyler: 

 "Kim ölümü Yusuf gibi güzel gördü ise, canını feda etti. Ölümü kurt gibi gören 

sapıtır, doğru yoldan çıkar. 

 Oğul, herkesin ölümü kendi rengindedir. İnsanı Allaha kavuşturduğunu 

düşünmeden ölümden nefret edenlere, ölüme düşman olanlara ölüm korkunç düşman 

gibi görünür. Ölüme dost olanların karşısına da dost gibi çıkar… 

 Ey ölümden korkup kaçan can, işin aslını, sözün doğrusunu istersen, sen 

ölümden korkmuyorsun, sen kendinden korkuyorsun. Çünkü ölüm aynasında görüp 

ürktüğün, korktuğun, ölümün çehresi değil, senin kendi çirkin yüzündür. Senin ruhun bir 

ağaca benzer. Ölüm ise o ağacın yaprağıdır. Her yaprak ağacın cinsine göredir." 

(Mesnevi III; s280, by:3435;3440,Kazancı, 2009:76). 

Peki, Mevlâna’ya göre ölümden kaçış yoksa ve ölüm herkese kendi rengine 

göreyse şimdi değişen şey nedir? Modernlerin ölümden kaçış harekâtının nedeni, 

"ecel"in anlam kaymasına uğraması ve önemini yitirmesidir aslında. Geleneksel 

dünyada "ecel" her an kapıyı çalabilecek bir konumdayken, modern zamanlarda çoğu 

zaman hastalık veya kaza kılığında geliyor; yenilebilecek, önlenebilecek bir düşman 

olarak görülüyor. O uğursuz hastalıklara yakalananlar, tıbbın kurtarıcı keşiflerine 

yetişememiş zavallı, şanssız kimseler, diye değerlendiriliyor (Göka, 2010:33-34). Bu da 

bize ölüm kavramının geçirdiği dönüşümü kısaca özetliyor. Ölümün rengi modern 

zamanın rengi olmuştur artık ve nasıl olması gerektiğinin az çok izahı yapılmaktadır. 

 Ölümün rengi derken ne anlamalıyız? Muhakkıklara göre dört türlü ölüm vardır 

ve bunlarda çeşitli renklerle ifade edilmektedir. Ancak bunlar "ölmeden önce ölmek" 

için geçilmesi gereken yollar gibidirler ve şu şekilde tanımlanmaktadırlar:  

1. Mevt-i ahmer (Kırmızı ölüm): Nefsine muhalefet etmektir. 

2. Mevt-i ebyaz (Beyaz ölüm): Açlık ve oruç; açlıkla bâtın aydınlanır ve kalbin yüzü 

beyazlanır. 



112 
  

 

3. Mevt-i ahdar (Yeşil ölüm): Kıymetsiz ve yamalı elbise giymektir; nefs bundan 

hoşlanmaz, böylece onun gurur ve kibri kırılmış olur. 

4. Mevt-i esved (Siyah ölüm): Fail-i hakikinin Allah olduğunu bilerek, halktan gelecek 

eza ve cefaya tahammül etmektir. Nefs bu dört ölümle ölmeden hakikî matlup yüz 

göstermez (Demirci, 2010). 

Mevlâna'nın ölüm anlayışı, onun Allah, kâinat, insan, ruh, hayat ve devir 

hakkındaki görüşlerinin ayrılmaz bir parçasıdır. Mevlâna'ya göre; bir devir sistemi 

içinde hayatın anlamı, ruhun ölümsüzlüğü ve Allah'a vuslatın yolu, ölümden 

geçmektedir (Küçük, 2005). Hayatı bir devir sistemi olarak gören Mevlâna'nın bu 

anlayışı aynı zamanda tasavvuf anlayışının da temel felsefesidir ve varlık ve varlığın 

mertebeleri "devr nazariyesi" ile açıklanmaktadır. "Devr" varlığın latîf olan Allah 

katından kesâfetle yoğunlaşması ve zûhura gelmesi ile başlayan, tekrar mânevî yükseliş 

ile Allah'a dönmesi şeklinde gerçekleşen oluşun adıdır. Allah'tan varlığa, zuhûra doğru 

geçiş nüzûl, varlık ve eşyadan tekrar Hakk'a yükseliş urûc adı ile anılır. Biri inişi, 

diğeri yükselişi temsil eden iki yarım dâire, tam bir dâireyi oluşturur. Bu yüzden 

varlığın bu tür yorum tarzına "devr" ya da "devriye" denmiştir. Yani her şeyin başı ve 

sonu Allah'tır. Mevlâna'nın hayat ve ölüm anlayışı da  "devr" nazariyesine göre 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden onun anlayışında ölüm yokluk, tükeniş ve bitiş değil, 

aksine bu dünyada ruhun bedene mahkûm hapis hayatının sona ermesi ve hürriyet ile 

gerçek Sevgiliye kavuşmasıdır. Nitekim o Divan'ında şöyle der: "Benim ölüm günüm 

Sevgili'ye kavuşma günümdür (şeb-i arûs), eğlence ve mutluluk günümdür. O gün 

benim için çeşitli nimetleri yeme, şikâyetlerden kurtulma ve Allah'tan razı olma 

günüdür" (Ongan, 2008). 

 Bir bakıma bu dünyada insanları en çok korkutan şey ölümdür. Ölümün 

soğukluğu insanları ürkütmekte ve hatta bazen insanlara hayatı anlamsız 

göstermektedir. Ölümün gerçekliğinden kaçış insanların ölümü ötelemelerine, onu 

yaşam alanlarının dışında en tenha yerlere taşımalarına ve sonunda "hayat devam 

ediyor" şeklinde bir algıya kapılmalarına yol açmaktadır. Bu korku, bilgi çağı olarak 

adlandırdığımız çağda tecrübe ve deneyim imkanı olmayan bir şeyin hakkında sahip 

olduğumuz bilginin çok az olmasından da kaynaklanabilmektedir. Halbuki çağlar 

ötesinden bizlere uzanan Mevlâna bu konuyla ilgili çeşitli metaforik anlatımlar 

sayesinde bizleri bilgilendirmektedir. Modern zamanın yüzünü eskittiği kavramlardan 

biri olan ölüm için, sanki onu ne kadar uzağa ötelerse o kadar çok yaşam alanı için yer 



113 
  

 

açacağına dair bir algı yaratmıştır. Bu uzağa ötelenme ile ilgili oluşan mezar yığınları 

hakkında Baudrillard ilginç bir tespitte bulunur ve mezarlıkların ilk gettolara örnek 

olduğunu söyler.  

Baurillard'a göre ölüm için herhangi bir program ya da yer öngörülmemektedir. 

Doğrusu günümüzde bu insanlar ölülerini ne yapacaklarını bilememektedirler; çünkü 

günümüzde ölmek normal bir şey değildir. Zaten yeni olan yaklaşımda budur. Bu 

nedenle modern toplumun kentleri ölümü hayatlarından çıkarmanın bir örneği olarak 

merkezden uzak mezarlıkları oluşturmuştur (Baudrillard, 2008:221). Baudrillard belki 

kendi toplumlarında gözlemlediği bu durumu modern anlamda iyi bir şekilde analiz 

yapmıştır fakat insanların aile kabristanlığı için arsa satın almalarını, şehrin en güzel 

manzaralı yerinden mezarlık alabilmeleri için milyon liralar harcamaları gerçeğini de 

göz ardı etmemek gerekir. Kapitalist dünyanın ölümü de ticarileştirmesinin en belirgin 

örneği olan bu durum için yine en iyi sözü Mevlâna söyler: Bizim kabrimizi yerde 

boşuna aramayın, çünkü biz ariflerin gönüllerindeyiz diyerek ölüm adına asıl neyin 

mesele edilmesi gerektiğinin de mesajını verir. 

Modern zamanlarda ölüme yönelik köklü öğretiler gittikçe zayıflamıştır. Modern 

zamanların insanlığa yönelik gerçekleştirdiği en büyük çökertici darbesi, düşünce 

yönünden, ölümü unutturma çabasıdır. Ölüm unutulmakla kaybolmaz. Aksine ölüm 

öyle farklı bir özellik taşır ki ölecek olan onu ne kadar bastırmaya ya da maskelemeye 

çalışırsa çalışsın daha kronikleşmiş bir olgu olarak ortaya çıkacaktır. Ölüme yönelik en 

sağlıklı tutumlar, onu düşüncenin merkezine alıp ölüm üzerine derin düşünce çabasının 

içine giren tutumlardır. Modern zamanlar insanlığı ölüm düşüncesinden mahrum 

bırakarak, onun boş vaatlerle oyalanmasına neden olmaktadır. Bu boş vaatlerden biri 

de ölüme çare bulunacağı vaadidir (Kaya, 2002:32). 

Aslında bu durum bir yandan da ölümün zâhirine bakanlar içindir. Oysaki işin 

özüne bakıp bâtını görenlere göre ölüm, Allah'tan gelen rûhun yine O'na yükselmesidir. 

Çünkü Mevlâna'ya göre insan ruhu bedende olduğu sürece geldiği ve döneceği âleme 

göre zindandadır. Nasıl zindanda olan insan hapishanenin yıkılmasından incinmez ve 

yıkanlara "bu binayı niye yıkıyorsunuz?" diye karşı çıkmazsa, aynı şekilde insan da 

ölümle beden mülkünün viran olmasından incinmez, aksine sevinir (Ongan, 2008). 

Bundan dolayı modern zamanın boş vaadi olan ölüme çare bulma anlayışı Mevlâna’nın 

söylemiyle ölümün zahirini görüp aldananlar için geçerlidir. Bu noktada kapitalist ve 



114 
  

 

nihilist anlayışın öznesine ölümü şeyleştirmenin boş bir icattan farksız olmayacağını 

söyleyebiliriz. Burada yine kapitalist modern zamanın karşısına bir sınır olarak 

Mevlâna'nın bahsettiği gibi bir ölüm olgusu çıkabilir.  

Bize ölüm gibi görünen hakikatte ölümsüzlüktür. İnsanlara soğuk ve korkutucu 

gelen ölümün dış görünüşü, can vermenin şeklidir. Yoksa ölümün iç yüzü diriliktir, 

yaşayıştır. Görünüşte her ne kadar bir tükenme gibi algılansa da hakikatte ölüm, hayat 

ve ebedî hayata geçiştir. Asıl aleme geçişin tek anahtarı vardır ve bu da ölümdür. 

Mevlâna'ya göre insanların zorlandığı alan, dünya ilgileridir. İnsanlar dünyaya, 

ebediymiş gibi, ne kadar dört elle sarılırsa ölüm o kadar zorlaşır. Ölüm konusunda 

Mevlâna dünya gerçeklerinden uzak, ham hayal peşinde değildir. Ölümün dehşetini bir 

vâkıa olarak görmekte ve şunları söylemektedir: "Ölüme doğru kim isteyerek gider? 

Ejderhanın önüne kim çıplak çıkar"
10

 Ölümün dehşeti, ona hazırlıksız yakalanmaktır 

(Ongan, 2008). Bu hazırlıkta da insanlığın geldiği noktadaki modern hayatın 

kurumsallaştırdığı ölüm şeklinde değil de iman yoluyla yapılacak olan bir hazırlık 

olarak kastedilmektedir. "Kurumsallaşan ölüm" kavramı günümüz modern hayatının 

ölüm ile ilgili inanç, değer ve algılamalarında getirmiş olduğu bir değişimi ifade 

etmektedir. Bu kurumsallaşan ölüm kavramından da Allan Kellehear ise "iyi yönetilmiş 

ölüm" olarak bahseder.
11

  

 Ölüme ait kültürel törenler, merasimler, ritüeller yerini basit, sade ve tekdüze bir 

kültürel alana bırakmıştır. Belediye anonsları, belediyelerin cenaze hizmetleri, çeşitli 

biçimlerde sunulan mezar bakım ve dua hizmetleri, gazeteye verilen ölüm ilanları ve 

mezarlıkların değişmesi ya da standartlaşması gibi göstergeler, ölüm olayının kültürel 

ontolojik zeminine zarar verirken, kültürel bir metafor olarak ölüm imgesini de toplum 

dışına itmekte ve ölümün sosyolojinin yapılmasını zorunlu kılmaktadır (Sağır, 

2012:906). Bu kurumsallaşmanın bir farklı yüzü de "dua-al.com" (Abone Ol Ruhun ve 

Ruhaniyetin Huzur Bulsun (!), dua-al mezarlık hizmetleri ile yakınlarınız artık 

sandığınız kadar size uzak değil), "antalyakabirbakimi.com" (Kredi Kartına Taksit 

İmkanı Sağlayan Antalya'nın İlk ve Tek Firması), "mezarhizmetleri.com" 

(Mezarlarınıza Mühendis Eli Değsin) ve "kabristan.net" (Sizlerden Uzak Ama 

Gönülleri Sizinle Olan Sevdiklerinize Hizmet Etmek İçin Buradayız(!)) gibi internet 

                                                           
10

 Mesnevi III, s280, by.3430 
11

 Allan Kellehear, Ölümün Toplumsal Tarihi, Ankara-2012: 228 



115 
  

 

sitelerinde duyurusu yapılan ölüm ve sonrası ile ilgili kurumsallaşan hizmetlerdir 

(Sağır, 2012). 

 Sunulan hizmetlerin büyük bir çoğunluğunun "iş yoğunluğu", "zaman 

kısıtlaması" gibi modern hayata ait kavramlardan yola çıkarak yaptıkları işleri 

meşrulaştırıyor olmaları, modernizmin getirdiği toplumsal değişmelerin ölüm üzerinde 

de görece bir değişiklik oluşturduğunun önemli bir göstergesi olarak durmaktadır. 

Burada özellikle modern tıbbın ölümü geciktirmek ve modern insanın hayatından 

çıkartmak için kullandığı üstün başarının, kent merkezlerinde olan mezarların şehir 

dışlarına taşınmasıyla da sonuçlanan sürecin farklı bir boyutunu göstermesi 

bakımından dikkate değerdir (Sağır, 2012:921). Günümüz insanı, bilimsel ve 

teknolojik ilerlemelerin ömrünün uzamasına, yaşam kalitesine yaptığı katkılar 

nedeniyle, geleneksel dünyanın insanına göre çok daha şanslı ama "ölüm bilinci" 

açısından adeta bir gerileme yaşıyor. Bu gerilemede de ölüm ötelenebileceği kadar 

ötelenmeye çalışılıyor. "Doların dalgalanmasına bırakıldı bu çağda ölüm/geceleri 

şehrin varoşlarında ikamete mecbur edildi" diyen İsmet Özel, çağımızın ölüm an-

layışını, daha doğrusu ölüm bilincindeki gerilemeyi ifade ediyor (Göka, 2010:29). Bu 

denli kurumsallaşan ve yönetilen ölüm, sanki onun adına birtakım iyi şeylerin 

yapıldığı izlenimini vermektedir. Sevdiklerimiz için daha iyi dizayn edilmiş bir mezar 

yapmak onların ölümüne ya da aile mezarlığı yapmak için satın alınan arsalar kendi 

ölümlerimiz için yaptığımız iyi bir katkı ve değer gibi görünmektedir. Oysaki ölüm, 

yaşam alanlarının dışına çıkarılarak onu sözde değerli kılınan ya da kılınmaya çalışılan 

bir konuma getirilmeye çalışılır. Gerçekte bu ölüm bilicinin gerilemesinden başka bir 

şey değildir. Ölüme hazırlık Mevlâna’ya göre imani bir olgunlukla olur ve her ne 

kadar ölüme hazırlıksız yakalansak da onunda birtakım uyaranları bulunmaktadır. 

Ölüm insana gelmeden önce haberciler gönderir. Mevlâna'ya göre dertler, 

sıkıntılar, hastalıklar, insanın ihtiyarlaması, güçten kesilmesi, saçlarının ağarması 

bütün bunlar, ölümün habercisidir. Mevlâna konuyu şöyle açıklar: "... Bilmiş ol ki, her 

hastalık, ölümden bir parçadır. Eğer yolunu bulursan ölümün bu parçasını, bu 

cüz'ünü kendinden çıkar, at gitsin. Dertler, hastalıklar, ölümden gelen elçilerdir. Ey 

olmayacak şeylerle uğraşan kişi, ölümün elçilerinden yüz çevirme, onlarla iyi geçin ki 

ölüme de alışmış olasın."
12

 (Kuşlu, 2006:91-92). Ölüme alışmak, modern hayatın 

ölümü öteleme çabaları karşısında güç bir durumdur. Modern tıbbın gelişen 
                                                           
12

 Mesnevi I, s. 185, by. 2300 



116 
  

 

teknikleriyle yaşlanmaya karşı çeşitli yöntem ve teknikler ile insanlar daha uzun 

yaşamanın ve ölümden olabildiğince uzaklaşmanın yollarını ve çarelerini arar 

olmuşlardır. Böylesi bir durum karşısında Mevlâna'nın öğütlediği dert, sıkıntı, hastalık 

gibi ölüm elçileriyle iyi geçinmek şöyle dursun bunlarla sürekli mücadele edilir 

olunmuştur. 

İnsana ölümü hatırlatan, onda ölüm düşüncesini güçlendiren unsurlardan birisi 

ölümcül hastalıklar, bir diğeri cenazeler, teneşir taşları, kabristanlar ve oradaki mezar 

taşlarıdır yani Mevlâna’nın bahsettiği ölüm elçileridir. İslamiyet'te kabir ziyareti, 

ölümü hatırlatan bir uyarıcı olması bakımından teşvik edilmektedir. Mezarlıkların 

insanların her an görebilecekleri yerlerde (örneğin yol kenarlarına, mahallenin 

ortasına, hatta özel mülkiyetlerde evlerin yanına) konumlandırılmaları bu açıdan 

dikkat çekicidir (Ünal, 2011:124-125). Fakat Çağdaş toplumun bütün değerleri yaşam 

ve yaşamanın üzerine oturtulmakta, ölüm ise normalin dışına itilmektedir. Ancak bu 

dışlama, ölümün insan için daha korkutucu hale gelmesi demek olmaktadır. (Şaylan, 

2009:307). Modern toplumlarda ölüler gruba özgü simgesel dolanım düzeninin dışına 

itilmektedir. Onlar birer gerçek varlık, kendileriyle değiş tokuş da bulunmaya 

değmeyecek varlıklar olarak görüldükleri için yaşayanlardan giderek uzakta yer alan 

mezarlara gömülmektedir. Çünkü günümüzde ölmek normal bir şey değildir. 

(Baudrillard, 2008:220-221). 

Mevlâna'ya göre ölüm; hasretin, yalnızlığın, acı ve ıstırabın son bulması 

demektir. İnsan dostundan ayrı düştüğü için dünyada gariplik çekmekte olduğundan 

ölümle bu gariplikten kurtulacaktır. Bu açıdan Mevlâna kendi ölümünü de dosta 

kavuştuğu için hayat bulmak olarak niteleyerek şöyle der: "Ölüm meyvesi benim için 

tatlıdır. ‘Onlar hayattadırlar' ayeti, benim gibi şehit olmak isteyenler için gelmiştir. Ey 

güvendiğim dostlarım! Beni kınayarak, ayıplayarak öldürün. Çünkü öldürülmem, beni 

ebedi hayata kavuşturacaktır. Ey yiğit! Gerçekten de benim hayatım ölümümdedir. 

Yerimden, yurdumdan ne vakte kadar ayrı kalacağım..." (Kuşlu, 2006:94). Mevlâna 

için asıl hayat ölümdedir. Asıl gariplik ise bu dünya ve beden zindanındayken hala 

burada kalmak için verilen mücadeledir. Nitekim Mevlâna şöyle der: "Sen yaşıyorum 

sanırsın. Aslında beden zindanında mahpussun. Zindandan kurtulur, beden 

kuyusundan çıkabilirsen Yusuf gibi Mısır'a sultan olursun." 



117 
  

 

4.3. Varlık-Yokluk İlişkisi Bağlamında Ölüm Olgusu 

  Varlığın var oluşuyla yok ettiğini zannettiğimiz yokluk, her yerde varlığa 

saldırıyor ve her varlığı günün birinde mutlaka pençesine geçiriyor; ölüm daima hayatı 

kovalıyor; sonsuzluk kendinde son fikrini taşıyor ve iradenin her yorulduğu yerde onu 

karşımıza çıkarıyor; karanlık aydınlığı kovalıyor; yaşayanlar ölülerden gıdalanıyor 

(Topçu, 2011:29). 

 Felsefe tarihinde ilkin Pythagoras'ın, insanın ömrünü "mevsim" metaforuyla 

anlatması; Platon'un ünlü "mağara istiaresi"; Aristoteles'in, insan hayatını "gece ve 

gündüz"e benzettiği ve yaşlılığı hayatın akşamı olarak anlatması gibi metaforlar, Antik 

felsefenin bazı metaforik anlatım örnekleridir. Türk İslam düşüncesinde de birçok 

metaforik anlatım örneği mevcuttur. Bu konuda eşsiz bir örnek olduğu için İbn 

Miskeveyh'in, insan ruhunu anlatmak için kullandığı "avcı", metaforunu saymak gerekir 

(Çiçek, 2003:295). Bu ve bunun gibi çeşitli metaforik anlatımlar "ölüm" ile ilgili izahın 

yapılmasında veya ölümü anlamlandırma noktasında bir parça da olsa ölümün 

tasavvurunun yapılmasına imkan tanıyabilmektedir. 

 Mevlâna'nın Mesnevi'deki varlık öğretisinde göz ardı edilmeyecek hususlardan 

biri, varlık-yokluk ilişkisidir. Bir beytinde "Tanrı'nın sanat yurdu da yokluktandır, 

hazinesi de. Sen varlığa aldanmış kalmışsın, yokluk nedir, ne bileceksin?" der. Bu 

nedenle Mevlâna ölümün bize görünen kısmının onun sadece dış yüzü olduğu, asıl 

olanın ölümün kendi iç dinamiği olduğu şeklindedir. (Mevlâna'nın varlık yokluk ilişkisi 

hakkındaki görüşleri, adeta Hegel'in "varlığın bütün belirlenimlerinden soyutlanması 

durumunda geriye yokluk kalacağı" bu yüzden de, "varlık-yokluk özdeşliği"nden söz 

edilebileceği şeklindeki anlayışına ilham kaynağı olmuş gibidir.) Bu öğretide yokluk, 

bir hiç, bir karanlık değil, varlığın var olma mekanıdır. Mesnevi'nin beyitlerinde durum 

metaforlarla daha anlaşılır kılınır: "Sonra yine yeni baştan yokluktan baş gösterirler de 

anadan doğma kör değilsen gör derler. Sen de bu suretle bil ki yoklukta güneşler 

vardır. Kardeş, yoklukta varlık nasıl olur? Zıt, zıddın içine nasıl girer, sığışır? "Ölüden 

diri çıkarır" hükmünü bil. Yokluk ibadet edenlerin ümididir" (Çiçek, 2003: 299-300). 

Ölümden sonra bir hayatın var olduğuna inananlar için ölüm yokluğu değil başlangıcı 

ve asıl var olma şeklini temsil eder. Doğum ile birlikte aslında kum saati misali artık 

zaman aleyhimize işlemeye başlamıştır. Mevlâna'da ölüm ani bir hadise değil, bir süreç 

olarak görülür. Doğumla birlikte bir ölüm süreci başlar. Bunu Mevlâna şu mısralarıyla 

dile getirir: 



118 
  

 

 "...Doğumun, hayatın bitmeye başladığı an olduğunu; aradaki bölümün, 

ölümden çalınan zamanlar olduğunu öğrendim..."  

 Benzer bir açıklamayı Schopenhauer'in "yaşamın ölümden alınmış kısa vadeli 

bir borç olduğu" bu nedenle yaşamı yaşanmaya değer kılmak gerektiği şeklindeki 

sözleriyle de görebilmekteyiz (Bauman, 2012:13). Bütün bunlardan hareketle hayat ve 

ölüm özdeşliğini hatta ölümün "var olma"nın ilk kapısı ve baş aktörü olduğunu 

anlayabilmekteyiz.  

 Allah'ın yoktan her şeyi var ettiğinin ötesinde, yokluk da "Mutlak Varlık" için 

var etme mekanıdır. Mevlâna şöyle ifade eder bunu: "Şu halde yokluk, Tanrı sanatının 

ifadesidir, ondan anbean ihsanlar gelip durmaktadır."  Yokluk adeta varlığa bir ayna 

olur. Hakiki varlık bu aynada tecelli eder. Mevlâna "üzüme bakıyor, şarabı görüyorum, 

yoka bakıyor, açıkça varı görüyorum" diyerek metaforun ifade gücüyle, bu görüşünü 

pekiştirir. Ona göre yokluktan korkmamak lazımdır. "Herkes yokluktan korkar, işte 

bütün alem bu yüzden yol sapıtmıştır. Halbuki yokluk asıl sığınılacak yerdir"  der ve bu 

konuda, dirilme gününün gelmesinin şartını, ölüme bağlar; "çünkü dirilme ölümden 

sonradır" diye de örnek verir (Çiçek, 2003:300). 

 Mevlâna'nın varlık teorisinde yokluk neden bu kadar önemlidir? Önemlidir, 

çünkü Ona göre Tanrı sanatının madeni mahzeni, yokluktan başka bir yerde tecelli 

etmez. Mevlâna yokluğun varlık için önemini metaforla anlatır. Bundan önceki 

cümlesine göndermede bulunarak: "Bundan önce bir remizdir söylemiştik. Sakın bunu 

ve onu iki görme" diye ikazda bulunur ve konuyu açıklamak için örnekler verir. 

Buradaki 'bu' ve 'o', varlık ve yokluktur (Çiçek, 2003:300). 

 Demiştik ki her sanat sahibi, sanatını meydana getirmek için yokluk arar. 

 Mimar yapılmamış bir yer, yıkılmış tavanlar, çökmüş bir yurt arar. 

 Saka, içinde su olmayan kap peşindedir. 

 Dülger, kapısı bulunmayan bir ev aramaktadır. 

 Avlanma zamanında hepsi yokluğa saldırırlar. 

 Ondan sonra hepsi de yokluktan kaçarlar . 

 Örneklerde görüldüğü gibi herkesin bir "var olma"yı gerçekleştirmesi için önce 

yokluğa ihtiyacı vardır. Bu öğretinin gidip dayanacağı yer Mutlak Varedici'nin 

varlığında yok olmaktır. Yokluk meselesini Mevlâna şöyle noktalar: "O'nun hakikatine 

karşı var da yok olur, yok da. Yoklukta varlık. Bu pek acayip bir şeydir!"  Burada söz 

konusu olan Tanrı'nın bir şeyi yoktan var etmesi, yani yokluğun varlığa kaynaklık 



119 
  

 

etmesi, ayrıca insanın Mutlak Varlık karşısında kendini hesaba katmaktan kaçınmasıdır 

(Çiçek, 2003:300-301). Mevlâna'nın metaforla açıkladığı varlık anlayışını, "Hakk'la 

olunca ömür de ölüm de, ikisi de hoştur. Fakat Tanrı'sız abı hayat bile ateştir" beyti 

özetler. Mutlak Varlık asıl varlıktır, diğer varlıkların dayanağı da, varlık sebebi de 

O'dur. Onsuz varlık, hayatta olsa bile Mevlâna'nın tabiriyle zindandadır (Çiçek, 2003). 

 Varlık-yokluk ilişkisini benzeri bir yaklaşımla ele alarak insanı merkeze koyan 

Heidegger ise dünyanın insan ürünü olduğunu, insanın ortadan kalkar kalkmaz, 

dünyanın da ortadan kalkacağını belirtir. Dünyanın kendi başına bir varlığı, kendine 

özgü bir değeri olmadığı yoktur. Heidegger'e göre varlık temelini en derinden açığa 

vuran 'ölüm'dür. Ölüm, insan varlığının bütün olanakları arasında en gerçek olanıdır: 

Ölüm bir başkası tarafından yerine getirilemez, bunu herkes kendisi başarır. Ölüm 

aşılamaz bir şeydir, çünkü ölümle bütün olanaklar biter. İnsan ölüme giden bir varlıktır. 

Ölüm var olur olmaz insanı aşan bir biçim almaktadır. Ancak böylece insanın burada 

oluşunun her dakikası ölümle içten biçim alır. İlkin ölüm, yaşamı bir bütünlük, bir birlik 

haline getirir; ikinci olarak, ancak ölüm yaşama anlam verir. (Ergül, 2002). Her zaman 

'doğum ile ölüm arasında' var olduğumuz ölçüde, varlığımız zaman içerisine bir 

'yayılma'dır. 'Doğumdan itibaren' var olmaktayızdır ve her zaman "ölüme-doğru-varlık" 

anlamında zaten doğumdan itibaren ölmekteyizdir. Böylece zamansal geçmiş ve 

gelecek ufuklarına şimdi de her zaman açığızdır. Ölüm beklemek zorunda olduğumuz 

bir şey değildir: O zaten şimdiki varoluşumuzun 'içinde durur', ve burada ve şimdi 

varlığımızda zaten her zaman içerilir (Malpas ve Solomon, 2006:180-181; Akçetin, 

2010:6). 

 Dasein her zaman bir henüz-değil, bir olmamışlıktır. Olmak, tamamlanmamış, 

yerine getirilmemiş olmaktır. Fakat aynı zamanda da her sahici varlık bir kendi sonuna -

yönelik- varlık'tır. "Ölüm Dasein'ın var olur olmaz kendi başına katlandığı bir olma 

yoludur" ve Heidegger, "insanın hayata adım atar atmaz, bir anda, ölecek kadar 

yaşlandığını" bize öğütleyen bir ortaçağ vaazını alıntılar (Steiner, 1996:114; Akçetin, 

2010:4). Ölüm, Dasein'ın bulunduğu durumla ilgili imkânların sınırında, teslim olacağı 

bir varoluş yönüdür. Ölüm, bütün hayatı kucaklayan ve ona sorumluluk getirerek değer 

katan bir fenomendir (Magill, 1971:58-59; Akçetin, 2010). Bir gün gerçekleşecek bir 

olanak olarak ölümle meşgul olma, kişiyi yaşama ilişkin yüzeysel ve kendini aldatıcı 

anlayışlardan kurtarır. Ölümün ötekileştirilmeyip onunla birlikte var olmanın bir sonucu 



120 
  

 

olarak kişi varoluşunda ölümün güç sahibi olmasına izin verdiği zaman ölüm için özgür 

olduğunu anlayabilir (Akçetin, 2010). 

 Her günkü hayatın güvenilen dünyası birdenbire gözden düşer. Önceleri 

hoşnutluk veren, şimdi yabancı ve üzücü olur. Dünyanın daha fazla verecek bir şeyi 

kalmaz. Onun önceden manalı oluşu şimdi manasızlığa dönmeye başlar. Bu 

manasızlıktan kurtulmak insanın kendi varlığının gerçek özünü keşfetmesiyle 

mümkündür. Heidegger’e göre insanın varlığının gerçek özünü keşfetmek için büyük 

öneme sahip olan şey onun ölümle olan ilişkisidir. Dahası, varlığı kavrayış ölümle 

ilişkide ortaya çıkar (Akçetin, 2010:5). İşte bu kavrayış Mevlâna'nın nazarında ölüm 

ikiliğin ortadan kalkması demektir. Ölümle birlikte tüm tezatlar ortadan kalkar. 

Düşünülecek olursa, hayat, ölüm fikri etrafında şekillenmektedir; hayattaki 

mücadelelerin tümü ölümü yenmeğe yöneliktir. Ölüm nihaî hedeftir; bu hedefe 

ulaşılmadığı müddetçe faaliyet ve hayat mücadelesi devam eder. Ölüm hayatın 

içindedir; hayat son bulmadıkça kurtuluş yoktur. O yüzden Mevlâna, "Hayattan 

kurtulduğum zaman ebedîleşirim." demektedir. Buna göre ölüm varlığın yok olması 

yahut yokluk demek değildir, bilakis varoluş durumunun değişmesi, mahdut halden 

ebedî hale geçiştir. Her ölüm başka bir dönüşmedir, bir sonraki varoluş basamağına 

adım atmadır. Ölüm tekâmül basamaklarının mutlak varlığa tırmanılmasıdır. Nihaî 

hedef ebediyettir, ebedî varoluştur; Mutlak Varlık'la vuslattır. Evet, ölüm aslî vatana 

dönüştür; sahibinin omzundan uçup uzaklaşan doğanın tekrar sahibinin omzuna dönüşü. 

Ölüm yok olup gitmek değil, "şeker kamışının şekere dönüşmesidir" (Özkan, 2008). 

4.4. Mevlâna'ya Göre Tabiî ve İradi Ölüm Kavramları 

 Mevlâna, ölümü tabiî ve iradî olmak üzere iki şekilde ele almaktadır. İradî 

ölümle kişinin kendi iradesi ile bedenini şehevî arzulardan uzaklaştırması, yani ölmeden 

önce ölmesi; bir başka ifadeyle riyazet kastedilmekteyken; tabiî ölümle herkesin bildiği 

üzere bedenin kişinin istenci dışında ölmesi anlaşılmaktadır. Yani iradî ölümle riyâzet, 

tabiî ölümle ruhun, hapishane kabul ettiği bedenden kurtuluşu kastedilmektedir. Kısaca, 

iradî ölüme, kişi özgür iradesiyle karar verirken; insanın dünyaya gelişi gibi dünyadan 

ayrılışı da kendi isteğine bağlı olmadığından tabii yani doğal ölüm de, kişinin iradesi 

dışında gerçekleşmektedir. 



121 
  

 

4.4.1. Tabiî (doğal/biyolojik) ölüm 

Mevlâna biyolojik ölümü birçok çağdaşı gibi vücudu meydana getiren 4 temel 

unsurun
13

 çözülüp kendi aslına dönmesi olarak açıklar. Beden dört unsurun teşkil ettiği 

bir nevi ortaklıktır. Ölüm vakti geldiğinde kehrübanın samanı çekmesi gibi bedendeki 

her unsur da kendi aslına doğru çekilir. Toprak ten toprağını, su ten suyunu, ateş ısıyı, 

hava havayı kendine çağırır. Böylece hayattayken ayakları birbirine bağlı olan her 

unsur aslına döner. Hasılı ölüm vücudun her cüzü için bir kavuşma anlamı taşır, bir 

ayrılık ya da yok oluş değil (Okuyucu, 2012). Mevlâna ölüm anını bir hadise değil bir 

süreç olarak görüyor. Biyolojik ölümün tanımlanmasında da olduğu gibi tabiî ölümün 

ani bir şekilde değil de yavaş yavaş durmaksızın süregiden bir süreç olduğu gerçeğiyle 

örtüşür. Biz farkında olmasak da aslında doğumumuzla birlikte ölme süreci de 

işlemeye başlamaktadır ve bunun için "...Doğumun hayatın bitmeye başladığı an 

olduğunu; aradaki bölümün, ölümden çalınan zamanlar olduğunu öğrendim..." der 

Mevlâna. 

Mevlâna vücudu eski püskü bir hırkaya benzetir. Ekmek yemek su içmek âdeta 

bu eski hırkaya yama üstüne yama vurmaya benzer. Sonuçta yama vurmanın da tabiî 

bir sonu vardır. O'nun anlayışına göre gençlik, ihtiyarlık ve ölüm bu kainattaki her şey 

için tabiî bir kanundur. İnsan bu doğal sonuçtan kaçamayacağı için marifet ibretli bir 

bakışla bu akışı yakalayabilmek, önceden sonu görebilmektir. Şimdi onun bu manayı 

ihtar eden sözlerini iktibas edelim: 

"Gündüz, güzelim güneşin yüzünü gördün; batış çağındaki ölümünü de an. Bu 

güzel çardakta dolunayı gördün; bir de ay sonundaki iştiyak çekişine, özleyip 

üzülüşüne bak. Bir çocuk, güzellikle halkın efendisi kesilir; fakat günler geçince kocar, 

bunar, halka rezil olur gider. Gümüş bedenli güzeller seni avladı ya; ihtiyarlık 

yüzünden pamuk tarlasına dönen bedenleri de seyret. Nice parmaklar vardır ki ustalar, 

düzgünlüğüne gıpta ederler; ama sonunda o parmaklar titremeye başlar. Can gibi 

mahmur göz, görürsün ki sonunda görmez olur, sulanır. Aslanların safında yürüyen 

aslan yiğit, sonunda bir fareye av olur gider. Misk kokuları saçan, akıllar çelen 

kıvırcık, simsiyah saçlar, boz eşeğin kuyruğuna döner. Önce oluşunu, açılıp saçılarak 

meydana gelişini bir hoşça seyret, sonunda da o rezilliğini." (2/63). Mesnevî'de uzayıp 

giden bu tasvirlerin ana fikri şudur: Bu alem bir kevn ü fesad/oluş ve çözülüş alemidir. 

                                                           
13

 Mesnevi I, s.104, by.1290 



122 
  

 

Hayatın her safhası bu akışın tabiî bir basamağıdır sadece. Bu yüzden ölüm ani bir 

hadise olmaktan çıkıp hayatın bir parçası haline geliyor, munisleşiyor (Okuyucu, 

2012). Böylece insan biyolojik olarak artık bedenin fonksiyonlarını yavaş yavaş 

kaybederek mutlak sona doğru varıyor. Oluş ve çözülüş alemi içinde insanlar ve 

toplumlarda tabii bir sonuç olarak yok oluyor. Ama bu yok oluş Mevlâna'ya göre 

zahirdedir. Batını bilen için yokluk yoktur. Çünkü O, bedene değil ruha önem verir. 

Beden ruh için bir hapishanedir. Bedenin yok olması ruhun kurtuluşa ermesidir. 

Aslında bizde her an bir şeyler ölürken başka bir şeyler doğmakta ve 

kaybedilenin yerine daha iyisi verilmektedir. O halde üzülmek niye? Mevlâna bununla 

ilgili çeşitli örnekler veriyor: 

"Dadı süt emen çocuğa türlü güzel nimetler verdiğinde gerçi ona memenin yolu 

kesilmiş olur ama yüzlerce bahçelerin de yolu açılır. O zayıf çocuk için meme bunca 

nimetlerden faydalanmasına bir manidir. İnsanların yaşaması sütten kesilmekle olur. 

Ana karnında bir cenin iken gıdan kandı. Doğduğunda o gıda kan iken süte döner. 

Çocuk sütten kesilince bu sefer lokma yemeğe başlar. Lokmadan da kesilince artık 

Lokman gibi gıdası hikmet olur ve gizli avı talep etmeye başlar."/ "Erkek baliğ olunca 

çocukluk ölür, Rum diyarına gelen zencinin zenciliği ölür beyazlaşır. Topraktaki 

topraklık ölünce o halis altına dönüşür." (3/4) Hasılı her kaybediş aslında daha iyisini 

bulmadır (Okuyucu, 2012). İnsanoğlu ölünce yok olup gideceğini, bedeninin çürüyüp 

bir hiç olacağını düşünür. Bunun için hayattayken yaşlılık psikolojisine girmeye 

başladığında yaşlanmaya engel olacak çeşitli yol ve yöntemleri bulmaya çalışır. 

Modern tıp teknolojileri ile gelişen ve yaygınlık göstermeye başlayan hastalıklara karşı 

gelişmiş tedavi yöntem ve ilaçları, estetik cerrahi uygulamaları ve güzellik merkezleri 

ile artık insanlar ölümü olabildiğince ötelemeye çalışmaktadırlar. Halbuki yukarıda da 

izah edilmeye çalışıldığı gibi bir insanın zorunlu olarak geçirdiği evreleri vardır ve bu 

evrelerin sonuncusu bu alem için ölümdür. 

 Modern tıp, içinde nefes alıp verdiği kültürün de etkisiyle insanoğlu, pek haklı 

olarak dikkatini, yaşamı uzatma, ölümü geciktirme hedefine yoğunlaştırmış durumdadır. 

Bunun için kapitalist düzenin sunduğu "sağlıklı olmaya" yönelik çeşitli yöntem ve 

uygulamaları  hayata geçirme uğraşısı içerisindedir. Bu yöntem ve teknikte haliyle 

kendini tıp alanında göstermektedir. Ölümün sırrının anlaşılması, tıbbi olarak ölüme 

çare bulunması gibi temalar, popüler medyanın en çok tükettiği konular arasında. Tüm 

bunlar nedeniyle modern insan, içten içe ölümün bir gün mutlaka engelleneceğine 



123 
  

 

inanıyor (Göka, 2010: 33-34). Uzun süre önce modern tıp ve daha genel olarak dünyaya 

ilişkin imgesinde ve pragmatik uygulamalarında tıp söyleminden derin ölçüde etkilenen 

modern "tedavi edici" toplum tarafından oluşturulan strateji budur. Bu strateji, genelde, 

ölümün (ya da ölüm tehlikesinin) "nedenleri"ni tanımlamaya, nedenlerin toplumsal alan 

içindeki yerini belirlemeye (bu en olası taşıyıcılarım saptamakla ayındır), "tehlikeli 

alanlar'ı (ya da 'tehlikeli kategoriler'i) özel bir gözetim ya da davranış biçimine tabi 

tutmaya ve tercihen dolanıp dururken ve içine karışırken "sağlıklı öz"e verebilecekleri 

zararı savuşturmak amacıyla onları soyutlamaya (hastaneye kaldırmaya) dayanır. 

Ölümün nedenlerinin ortadan kaldırılması ufukta hep temel, kökten nihai çözüm gibi 

görünür. Kabile içine sızmanın amansız dehşeti karşısında "nihai çözüm" bulmaya 

hazır, kışkırtıcı bir model de sunar (Bauman, 2012).  

 Ancak ölüme karşı bütün bu nihai kurtuluş reçeteleri ve önlemler onu 

öteleyememektedir. Tabiî ölüm eninde sonunda vuku bulacaktır.  Mesnevî'de yer yer 

birtakım adet ve inanışlar da yer alıyor. Hz. Mevlâna mukadder bir son alarak ölümden 

kaçılamayacağını anlatırken muhtemelen kendisinin de şahit olduğu bir Moğol adetini 

örnek veriyor. Buna göre Moğol askerleri ölmek üzere olan birinin başında 

toplandıklarında ölüm meleğini korkutup kaçırmak amacıyla göğe ok atarmış. Mevlâna 

bu adete atıfta bulunarak ölümden korkan kişiye hitaben şöyle der: 

"Eğer bir fayda sağlayacağını düşünüyorsan sen de öyle yap, ya da 

kaçabileceğin bir yer varsa oraya kaç. Hayır, madem ki hiçbir yere kaçamayacaksın, o 

halde ölümle barış ve ona hizmet et." (6/14) Onunla barış, yani ölüme bakışın değişsin 

ve ona hizmet et, yani ahiret yurdu için hazırlıklarını tamamla der (Okuyucu, 2012). 

Ölüm kaygısı ve korkusuna Mevlâna'nın önerisi ölümle barış halinde olmaktır. Her 

toplumun kendine özgü sahip olduğu ölüm ritüeli ve reaksiyonları 

farklılaşabilmektedir. Yukarıda bahsi geçen Moğol geleneği bize insanların ölüm 

karşısında onunla nasıl başa çıkmaya çalıştıklarına bir örnektir. Buna karşın 

Mevlâna'nın bakış açısı ölüme karşı cephede durmak değil, ona hizmet etmeye 

çalışmaktır. 

Biyolojik yani tabiî ölüm dediğimiz fiziksel yok oluşun mahiyetindeki sırrı ile 

ilgili Mevlâna tenin bozulma hikmetini çeşitli benzetme ve nüktelerle açıklar. 

Bunlardan birkaçını alıntılayacak olursak: "Toprak kazılmadan gül bahçesi olur mu? 

Terzi kumaşı kesmeden dikebilir mi? Demirci, marangoz ve kasabın işi de böyledir. 

Buğday evvela değirmende ufalanır sonra un olur. (4/90) Mimar eski evi tamamen 



124 
  

 

yıkar ama yerine daha iyisini diker. Cenab-ı Hak da bir bedenden bir baş ayırır ama ona 

karşılık bin baş, bir ömre karşılık sonsuz bir ömür verir (2/151)" (Okuyucu, 2012). 

Mevlâna'nın tabiî ölüm dediği şey bu açıdan, ruhun bedenden ayrılıp, 

özgürlüğünü kazanmasıdır.  Mevlâna, doğal ölümü, bu hayattan ayrılıp ölümün 

olmadığı ebedî bir hayata ulaşma olarak nitelendirmektedir. Mevlâna için ölüm, geçici 

bir hayattan, sonsuz bir hayata dönüştür. Sonsuz hayatın başlangıcı ise, kıyamet 

günüdür. Arada geçen zaman bir uykudan ibarettir. Bu ölüm uykusuna dalış ve uyanış, 

insanın iradesi dışında gerçekleşmektedir. Bu uykuda bütün organlar atıl kalırken, ruh 

hareketini sürdürmeye devam etmektedir (Yazoğlu;İmamoğlu, 2007). 

Buraya kadar verilen bilgilerden doğal ölümün ölümsüz bir hayata geçiş olduğu 

ve gerçek sevgiliye bir kavuşmadan ibaret bulunduğunu anlamaktayız. Şunu ifade 

etmek gerekir ki, Mevlâna'nın bu anlayışı, yani ölünce ölümsüzlüğe ya da gerçek 

sevgiliye kavuşma, herkes için geçerli değildir. Böyle olunca aklımıza şöyle bir sorunun 

gelmesi doğal olacaktır: Kişiyi ölümsüz yapan unsur nedir? Ölümün evrensel bir 

fenomen olduğu muhakkaktır. Ancak Mevlâna'ya göre ruh, aslına dönse de ölümsüzlüğe 

ya da gerçek sevgiliye kavuşmayabilir. Mevlâna'ya göre, kişinin ölümsüzlüğe ve gerçek 

sevgiliye kavuşabilmesi için ölümsüzlüğü araması, sağlam bir inanca sahip olması ve 

doğru eylemleri gerçekleştirmesine bağlıdır. Mevlâna'nın, neyi arıyorsan o'sun, "İyi de 

kötü de senden yetişmiştir. Çirkin de güzel de kendi elinle kazandığındır" şeklindeki 

dizeleri bunu açık bir şekilde göstermektedir. Mevlâna'ya göre, nefsini terbiye edip, 

ruhsal tekâmülü gerçekleştiremeyenler ölümsüz değil, ölüdürler. Onların ruhları, azap 

içindedir. Ruh ancak ölümsüz sevgiliye, yani Tanrı'ya yaklaştıkça ölümsüzleşmekte ve 

mutluluğu yakalamaktadır. Bu dünyada ölmeden önce ölümü aramayanlar, gerçek 

sevgiliye kavuşma çabası içerisinde olmayanlar ise, mutluluğu tadamayacaklardır 

(Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:17-18). 

4.4.2. İradi ölüm 

Sufiler biyolojik ölüm yanında bir de isteğe bağlı/iradi bir ölümden bahsederler. 

Mevlâna'nın bu ölümle ilgili fikirlerine geçmeden önce bu telakkileri anlamayı 

kolaylaştırmak için kısaca tasavvufi varlık anlayışı üzerinde durmakta fayda vardır. 

İslam'da varlık düşüncesini aynı isimli eserinde ele alan kapsamlı çalışmasında Izutsu, 

tasavvuftaki varlık anlayışını izahta iki kelimeyi anahtar gibi kullanır; vücut ve 

mahiyet. Görünür alemdeki her nesne var oluşu bakımından bir vücut olduğu gibi bir 



125 
  

 

at, bir kuş veya insan olarak var olması itibarıyla da bir mahiyete sahiptir. Dolayısıyla 

bütün varlıklar var oluşlarıyla bir, mahiyetleri bakımından ise farklıdırlar... Nesnelerin 

mahiyetleri geçici bir süre için ödünç alınmış kimliklerdir, yani fanidir. Halbuki 

varlıkları -zatı ve mahiyeti aynı olan- Mutlak varlıktan geldiği cihetle bakidir. Böylece 

nesneler aleminde tek bir Mutlak varlığın muhtelif mahiyetlerde görünümü, yani 

vahdet-kesret ikiliği doğar (Izutsu, 1971; Okuyucu, 2012).) 

İslam dünyasında bu fikrin yayılmasını sağlayan en önemli şahsiyetlerden biri 

olan İbnü'l-Arabi'ye göre vücut birdir fakat libasları muhtelif ve çoktur. Yani bütün 

mertebelerde zuhur eden Hakk'ın bir olan vücududur. Mevcudat mutlak vücudun 7 

mertebede tenezzülü ile zuhura gelir. (Tahralı ve Eraydın, 1990; Okuyucu, 2012). Bu 

anlayışa göre çeşitli vücut mertebeleri arasında dualist bir varlığa sahip olan insanın 

vazifesi de hakiki benini nefsi beninin esaretinden kurtarması, varlık basamaklarında 

daha yukarıya tırmanmasıdır. Geleneğe göre İlahi Ben'de (Ruhta, Allah'ta) tekrar 

doğma hayatın en büyük problemini oluşturmaktadır. Hayat ilahi bene doğru 

gerçekleştirilen bir hac yolculuğudur. Mevlâna'nın "vatanından koparılan ney" 

sembolü ile ifade ettiği bu arayış İslam sanatlarının bütününde çok kuvvetli bir tarzda 

hissedilir. İşte iradi ölüm de bu yeniden doğuşun veya ilahi bene yönelen hac 

yolculuğunun bir basamağıdır. Nitekim Mevlâna, Divanında bizi yeniden doğabilmek 

için böyle bir ölüme davet ediyor: "Ölünüz, ölünüz ki ölümsüz bir can kazanasınız. Bu 

topraktan kesilip ten bağlarından kurtulun ki eliniz semalara ulaşsın." (Okuyucu, 

2012). Aynı şekilde Mevlâna bunu Mesnevide de şöyle dile getirir: "Ey aşık! aşıkların 

hayatı ölümdedir. Gönlü gönül vermeden başka bir suretle bulamazsın."
14

 

 Madem ki insan bu dünyada beden kafesine mahkumdur ve onun istekleriyle 

çevrilmiştir, kurtuluşu ancak iradi ölümle mümkündür. Her istek ve her kabiliyet 

insanın başına bir sıkıntı olarak geri döner. Ölen kişi içinse hiçbir tehlike yoktur. O 

halde insan iradi ve mecazi bir ölümle ölmelidir ki sıkıntılardan kurtulsun, hürriyetine 

kavuşsun. Mevlâna iradi ölümü şu sözleriyle ifade etmektedir: "Riyazetle bedenin 

ölmesi diriliktir; şu bedene zahmet vermek canı ölümsüzlüğe ulaştırmaktır."  "Ne mutlu 

o kişiye ki, ölümden önce öldü; Yani bu bağın, bu üzümün aslından bir koku aldı." 

(Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:10-11). 

                                                           
14

 Mesnevi I, s.140, by.1750 



126 
  

 

 Yukarıdaki ifadelerde de görüldüğü gibi iradî ölüm, kişinin özgür iradesiyle 

bedensel istek ve arzulardan uzaklaşması, her türlü şehvetin azaltılması anlamına 

gelmektedir. İslâm tasavvuf düşüncesinin diliyle söyleyecek olursak, bu, "ölmeden önce 

ölünüz" ifadesinin bir başka şekilde dile getirilmesidir. Mevlâna'ya göre, insanda varlık 

ve yokluk unsurları bulunmaktadır. İnsanın yokluk unsurunu kaldırıp tüm varlık olması 

ve Tanrı'ya varması kendi elindedir. Bunun için bir insanın kendisini, yeteneklerini iyice 

tanıması, nefsini terbiye etmesi gerekmektedir. Bu hususta çeşitli vasıtalar ve yollar 

bulunmaktadır. Bu yolu iyi seçmesi, her türlü güçlüklere katlanmak suretiyle sonuna 

kadar gitmesi şarttır. Bu işi başaran, Tanrı'yı görür gibi yaşayan ve vicdanında yaşatan 

kimseye "insan-ı kâmil" denilir. İnsan-ı kâmilin maddî hayatı, ebedî hayata 

dönüşmüştür. Onun yokluk unsuru gitmiş, tüm varlık olmuştur. Bu bakımdan insan-ı 

kâmil, Tanrı iradesi, marifet ve kudretinin ortaya çıkmasıdır. Bu anlamda Mevlâna'ya 

göre yaşanılan hayat, gücünü insan ve Tanrı sevgisinden almakla anlam kazanır 

(Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:10-11). Konuyla ilgili olarak Eflâtun'da "iradenle öl ki 

tabiatla dirilesin" diyerek iradi ölümü niteleyici açıklama yapmaktadır. İradi ölüm 

gerçekleşmeden tam anlamıyla gerçek manada ölümün mahiyetinin anlaşılamayacağını 

söyleyebiliriz. Modern hayat düzleminde özellikle "hayat" üzerine yapılan vurgularla bu 

zor görünmektedir. İnsanlar her gün "hayatta kalma mücadelesi" vermekte ve bu 

mücadele çoğu zaman "daha da fazlası" için olmaktadır. Bu nedenle iradi bir ölüm bir 

yana dursun tabii ölüm düşüncesi bile korku verici olmakta ve ötelenmektedir. Aster 

konuyla ilgili olarak ölümü hayattan uzaklaştırmak, insanı sadece içinde bulunduğu ânı 

yaşayan hayvanın seviyesine indirmektir, demektedir. Bu sebepten dolayı ölümü hayata 

sokmak mecburiyetindeyiz diyerek iradi ölüme vurgu yapmaktadır. 

Mevlâna, Mesnevî'nin birçok yerinde ruhun aslına dönüşü ile gerçekte kendi 

yaşayışındaki sürekli arayış içerisinde görünen büyük dinamizmi anlatmaktadır. 

Bilindiği gibi İslâm tasavvuf düşüncesinde manevi hayattaki arayışa ve değişmeye 

ruhun seyri denmektedir. Çünkü ruh devamlı bir değişme içerisindedir. Buna göre, 

insanın bu dünyada ortaya koymuş olduğu manevî faaliyetlerle ruhu da değişmektedir. 

Bu da, iradî ölüm anlamına gelmektedir. Yaşantımızdaki acılar, üzüntü ve hastalıklar 

birer uyarı niteliğinde olup, bunlar dünyanın değersizliğini anlatmaktadırlar. İnsanın 

bunlara sabırla karşılık vermesi, onu Tanrı'ya yöneltmektedir. Nitekim Mevlâna, 

"Canın, her gün hayalin tekmesini yemeden, ziyandan, faydadan, elden çıkarma, 



127 
  

 

kaybetme korkusundan, ne temizliği kalır, ne hoşluğu, ne gücü, ne de göklere çıkacak 

yolu kalır" demektedir (Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:11-12). 

 Sonuç olarak diyebiliriz ki, Mevlâna'da iradî ve doğal ölüm birbirleriyle ilişkili 

iki kavramdır. Ona göre, iradî ölüm, doğal ölüm için bir hazırlık ve bir başlangıç iken, 

doğal ölüm ise, ölümsüz hayat için bir başlangıç ve bir köprü konumundadır. Mevlâna 

düşüncesinde kavuşma ve ölümsüzlük konusu ruhun manevî tekâmülüyle doğru 

orantılıdır. Ruhlarını manevî tekâmülle olgunlaştıranlar gerçek ve ölümsüz varlığa tam 

anlamıyla kavuşacaklardır. Bu anlamda ölmek, ebedî yaşamak ve ebedî sevgiliye 

kavuşmak anlamına gelmektedir. Asıl ölüm ölmemektir. Mevlâna'ya göre, hayatın 

anlamını idrak etmeden yaşamak, yaşamadan ölmek demektir. Bu anlamda ölüm, bir 

tekâmül ve sonsuza uçup Hakk ile hakk olmaktır. Ölüm, ölümsüz hayat için bir köprü 

olup, ayrılık durumundan kavuşma durumuna, Paul Tillich'in ifadeleriyle söyleyecek 

olursak, insanın yabancılaşma durumundan kurtulup, varlığın bizatihi kendisine 

katılması anlamına gelmektedir (Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:18). 

4.5. Mevlâna'ya Göre Ölüm Korkusu ve Çaresi 

 İnsan yüreğinde bir tek duygu bile ölümü alt edecek güçten yoksun değildir; öç 

ölümü yener; sevgi küçümser; onur özler; üzüntü koşa koşa gider ona; korku ise onu 

önceden benimser. Seneca, ölümün bir alınganlık ya da bıkkınlık yüzünden de 

özlenebileceğini söyler. "Ölümün çevresinde koparılan yaygara ölümün kendisinden 

daha çok korkutur" der. Stoacılar da ölüme çok fazla önem verir ve büyük 

hazırlıklarıyla onu olduğundan daha korkunç bir şey gibi gösterirler. 

 İster filozof olsun ister mutasavvıf olsun, İslam düşünürlerinin ölüm korkusunun 

sebepleri olarak belirlediği hususlar ve bunları ortadan kaldırmaya yönelik açıklamaları 

hayli ilginçtir. Kindi, Ebu Bekir Razi, İbn Miskeveyh ve İbn Sina bu konudaki 

eserleriyle ön plana çıkan filozoflardır. Mevlâna ve Yunus Emre ise mutasavvıf 

düşünürler olarak, eserlerinde, ölümsüzlük arzusu aşılayarak ölüm korkusunu 

gidermeye yönelmişlerdir. İslam filozofları, ölüm korkusunu ve sebeplerini temel 

eserlerinin içinde inceledikleri gibi, bu konuda müstakil eserlerde yazmışlardır. Ölüm 

korkusunun sebeplerini tüm ihtimalleriyle kuşatarak belirlemeye çalışan filozoflar, 

tespit ettikleri korkuların etkenlerini geçersiz kılmaya örneklerle yönelmişlerdir. 

Yaşadıkları çağlar ve sonrası için, felsefeyi, pratiğe dönüştürme amacının neticesi 

olarak, insanların ruh sağlığını korumayı kendilerine ilke edinmişlerdir (Saruhan, 

2006:89-90). 



128 
  

 

 Modern insanın ölümü yok sayan tutumlarının, modern tıbbın yalnızca ölümü 

geciktirmeye değil, açık ya da üzeri örtük bir biçimde ölümü ortadan kaldırmaya 

çalışmasının Batı düşüncesinde kökleri vardır. Bu kökler, Eski Yunan ve Roma'daki 

bireyciliğe kadar götürülebilir. Hazcı felsefenin temsilcisi Yunanlı Epiküros, tanrıların 

ve onların egemen oldukları bir öte-dünyanın olmadığından hareketle, ölümden 

korkmak için de hiçbir şeyin bulunmadığını bildirir. Epiküros, elbette "Madem öyle, biz 

de kendimizi zevk denize atalım" demeyecek kadar bilgedir; yaşamın amacının 

"ataraksia" dediği zihinsel dinginliğe ulaşmak olduğunu belirtir. Onun Romalı tilmizi 

Lucretius ise, "Ben varken ölüm yok, ölüm varken ben yokum. O halde ölüm benim için 

hiçbir şeydir" der. Lucretius'u izleyen filozof David Hume, ölüm döşeğinde bile yok 

olmanın kendisine hiç rahatsızlık vermediğini söyler. Bir başka Batılı filozof Spinoza, 

"Özgür bir insanın en az düşüneceği şey ölümdür ve onun bilgeliği ölüm değil yaşam 

üzerine meditasyondur" demekten kendini alıkoyamaz. Friedrich Nietzsche ise, 

"Ölümün tek iyiliği bir daha olmayacak olmasıdır" diye ferman buyurur. Batı 

düşüncesindeki bu ölüm karşıtı sızlanışlar, kanserden ölmek üzereyken Ölümün İnkarı 

adlı bir inceleme yazmaktan çekinmeyen Ernest Becker'in ve Nobel Ödüllü edebiyatçı 

Elias Canetti'nin fikirlerinde doruğa çıkar (Göka, 2010:35-36). 

 İslam filozofları ise, sadece ölüm korkusunu doğuran bir dizi sebep tespit 

etmekle kalmamış, bu korkuların giderilmesine yönelik açıklamalar da getirmişlerdir. 

Bu tespitler, onların güçlü bir gözlem ve tasnif yönünü ortaya koymaktadır. Filozofların 

korkunun ortadan kaldırılmasına yönelik açıklamalarındaki ortak nokta, çözümü akıl ve 

düşünce gücünü kullanmada bulmalarıdır. Öte yandan Mevlâna ve Yunus Emre gibi 

keşfi ve sezgiyi ilke edinen İslam düşünürleri, ölüm korkusunun giderilmesinin 

temeline, manevi anlamda bir ölümsüzlük inancını koymuşlardır. Bu inanç, duyusal 

yoğunluk sağlayarak, kalpleri korkulardan azade kılmaya yönelmiş bir metot içerir. 

Filozoflar, korkuyu akıl temelinde çözerken, sezgiyi ilke edinen, İslam düşünürleri ise, 

korkuyu kalbin doyumu ve huzuru açısından gidermeye çalışmışlardır (Saruhan, 

2006:90-91). 

 Ölüm noktasında felsefecilerin sorunlarından birisi ölüm korkusu olmuştur. 

Ölüm korkusu Gâzâli'ye göre dünya sevgisinden kaynaklanır. Fârâbi, ölüm korkusuna 

"cahil ve fasıkların" sahip olduğunu savunur. Bu korkuyu yenme konusunda Stoacılar, 

ölümü sürekli düşünmeyi öğütlerken; Spinoza ölümü tamamen unutmayı tavsiye eder 



129 
  

 

ve "Özgür kimse ölümü aklının ucuna bile getirmez ve onun bilgeliği ölüm üzerine 

değil hayat üzerine bir tefekkürdür" der (Kaya, 2002:82). 

 Mevlâna, ölümle başlayacak sonsuz imkânlar arzusuyla o kadar iç içedir ki, bu 

arzuyu ve güzelliği çevresindeki insanlara anlatmak ister. Tüm insanlara sonsuzluk 

arzusunun boş bir arzu olmadığını anlatan Mevlâna, ölümden sonraki hayata olan inancı 

genel sistemi içerisinde vurgular, ölüm korkusuna kapılan insanların kalplerine huzur ve 

güven vermeyi amaçlar. Mevlâna, insanların kişilik, ahlaki ve ruhsal gelişimlerine 

yardımcı olmayı hedefler. Bu hedefi gerçekleştirme yolunda, ölümden korkmama 

dolayısıyla, sonsuza inanma önemli rol oynar (Saruhan, 2006:100). 

 Mevlâna, ölümün ayrılık değil, ilahi sevgiliyle kavuşma anı olduğunu belirterek, 

ölüm karşısında kaygı duyan, ağlayan insanlara ruhsal tabip olarak yol gösterir. 

 "Ben ölüp de tabutumu geçirdikleri zaman, benim bu cihanın derdiyle 

uğraştığımı zannetme. Cenazemi görünce ayrılık ayrılık diye ağlama, benim sevgilimle 

kavuşmam zamanıdır." 

 Ölüm anını, "düğün gecesi" olarak adlandıran Mevlâna, ölümü sonsuzluğa açılan 

bir pencere olarak takdim ederek ondan korkmamayı telkin eder. "Beni kabre indirip 

bırakınca, sakın elveda elveda deme Zira, mezar cesetler topluluğunun perdesidir" diye 

seslenen Mevlâna, her şeyden önce, ruhun soyut bir varlık olarak zamana ve mekâna 

bağlı olmadığını dile getirir. Ruha bu sıfatı bahşeden Allah'tır. Ölüm ile beden yok olur 

ve böylece Yaratıcı ile aradaki perde kalkar ve ruh aslına döner. Mevlâna, insanı bir 

çekirdeğe benzetmektedir. Toprağa giden beden bir gün tekrar çıkacaktır. "Buradan 

gidişi gördüğün gibi, tekrar gelişi de düşün, Güneş ve Ay batmakla eskimezler ki, hangi 

dane vardır ki, toprağa ekilip de çıkmamıştır? Niçin insan denilen dane için de kuşkuya 

düşüyorsun?" diyerek ölüm korkusu ve yok olma endişesi taşıyan zihinlere somut 

örnekler verir. Dış görünüş açısından çekirdek toprağa gömülür ama ardından o 

çekirdek topraktan çıkar ve büyür. Mevlâna, ölümü sonsuzluk arzusuyla açıklarken; 

umut, güven ve ruhsal güçle dolu bir insanı şekillendirir. Ona göre ölüm, sonsuz hayatın 

başlangıcıdır. Ölüm, huzur âlemine ve gerçek mutluluğa ulaşmaktan başka bir şey 

değildir. Mevlâna, "Aşksız olma ki ölmeyesin, Aşkla öl ki, diri kalasın" derken 

ölümsüzlüğe giden süreçte aşkın önemine değinir. Allah sevgisiyle dolu olan kimse, 

bedenini ilahi sevgiyle doldurduğundan ölümsüzlüğe kavuşur. İlahi sevginin kuşattığı 

bir insan için ölüm düşünülemez olmaktadır (Saruhan, 2006:101). 



130 
  

 

 Mevlâna'ya göre, ölüm, beden mezarından kurtuluş gibidir. Ruh, bedenle 

birleşince asıl vatanından ayrılmış beden hapishanesine düşmüştür. Ölümle asılla 

birleşir. Böylece varlıkta birlik gerçekleşir. "Ey oluş ve dağılış âleminde tamamıyla 

çürümüş canlar, sonsuz canlarımız, ne vücuda geldi ne doğdu" diyen Mevlâna, ölümü 

sonsuz hayata açılış olarak görür. Ölüme olan umut dolu bakış açısıyla, insanlara güven 

ve umut veren Mevlâna'ya göre ölüm, sevgiliye yani Allah'a ve aynı zamanda sonsuz 

imkânlar dünyasına kavuşmaktır. Öyleyse ölümden korkmamak gerekir. Mevlâna yine 

ölümü, kendi ifadesine göre şöyle anlatmaktadır:  

 "Böylece ecel rüzgârı da ariflere gül bahçesinden esip gelen rüzgâr gibi, lâtif ve 

hoştur. Ateş İbrahim'e diş geçirmedi. Çünkü Tanrı'nın seçilmişi idi. Onu nasıl 

ısırabilir." "Ölümüm bana can gibi hoş geliyor. Dirilmemle adeta bir ölümsüzlük ölümü 

bize helâl olmuştur. Azıksızlık azığı bize rızık ve nimettir. Ölümün görünüşü yok olma, 

içyüzü dirliktir. Ölümün görünüşte sonu yoktur. Gelecekte ise sonsuzluktur. Bana da 

ölüm tatlıdır. (Onlar ölmemişlerdir. Rablerinin huzurunda diridirler.) ayeti benim 

içindir." (Mesnevi I; Saruhan, 2006:102) 

 Mevlâna, ölümü sonsuzluk yurduna kavuşmak olarak görmektedir. Bu dünyada 

yaşanan her an, aslında sonsuzluktan ayrı geçen günlerdir. Ölüm, insanı sonsuzluğa 

kavuşturan bir açılımdır. Mevlâna, ölümden sonraki hayatı mutlulukla karşılamaktadır. 

Bu dünya hayatı, uyuyan bir kimsenin gördüğü hayallerden ibarettir. Ölüm, tüm bu 

hayallerden kurtuluştur. Ecel geldiğinde, kişi asıl sonsuzluk yurdunu görür ve ölmekten 

korkmasının yersiz olduğunu anlar ve gülmeye başlar. Bu gerçekleri şu dizelerde dile 

getiriyor. "Dünya aslanı av ve rızık arar. Tanrı aslanı ise hürlük ve ölüm, çünkü ölümle 

yüzlerce hayat görür de varlığını pervane gibi yakıp yandırır" Mevlâna'yı okuyan ve 

onun ruhsal tababetinden yararlanan kişi, ölüm korkusunu dengeleyebilmektedir 

(Saruhan, 2006:102). Ölüm korkusu konusunda Mevlâna ile benzeri görüşleri paylaşan 

Schopenhauer de ölümü bir son olarak değil, hayatın kurucu bir parçası olarak görür. 

Her ne kadar her şeyden korkuluyorsa da ölüm gerçekten bir bela yahut felaket olamaz, 

hatta çoğu zaman iyi ve arzu edilen bir şey, bir dost olarak görünür. Hayatları ve 

çabaları için üstesinden gelinmez engellerle karşılaşan, şifasız hastalıktan veya tesellisiz 

kederden mustarip herkes tabiatın rahmine geri dönüşü çoğu zaman kendilerine tabii bir 

çıkış yolu olarak açılan son çare görürler. Bu geri dönüş yaşamın terki mülküdür. Ancak 

burada bile ona ancak maddi ve manevi bir çatışmadan sonra girilir, çünkü böylesine 

isteyerek ve can atarak varoluşa çıktığı yere geri dönüşe karşı herkes çok çetin bir çaba 



131 
  

 

içerisindedir; üstelik bu tattıracağı bunca acı ve kedere karşı bu kadar az neşe veren bir 

varoluş olduğu halde (Schopenhauer, 2013:6061). Schopenhauer da ölüm korkusunu 

yenmenin yolunun dünya hayatının mülklerini terk etmek olduğunu belirtir. Tasavvuf 

ehlinin de beyan ettiği gibi ona göre de ölüm kimi zaman aranan bir dosttur. 

 Mevlâna'ya göre "ölümden korkmak aslında kişinin kendisinden korkması" 

demektir. Çünkü kişi ölüm karşısında nelerle karşılaşacağı ve öldükten sonra ne 

olacağına dair yaşadığı içsel buhranları nedeniyle aslında kendisinden korkmaktadır. 

Mevlâna ölümü çeşitli metaforlarla anlatır. Ölümü çeşitli meyvelere benzeterek izahta 

bulunur.
15

  Mevlâna ölümü cevize benzetir. "Eğer içini tam doldurmuşsa, bir ceviz 

kırılmaktan neden korksun ki" diyerek ölüm korkusunun nasıl yenilebileceğini açıklar. 

Bunun yolu imani olarak kişinin kendisini olgunluğa ulaştırmasıdır. 

Ölüm herkese kendi rengindedir. Ölüm, ölümü kahır görenlere kahırdır ama lütuf 

görenlere ferahlıktır. Ölüm bir aynadır; saf ayna iyiyi de kötüyü de göstermekten 

çekinmez. Sen ölümden korkup kaçıyorsun. Bil ki asıl seni kendi çirkinliğin 

korkutmada. Madem ki bu dünya gurbet ve çile ve madem ki ahiret esenlik yurdudur; o 

halde iyi insanın ölümü bu dünya zindanından ve ten kafesinden bir kurtuluştur. 

"Zindanın bir burcunu yıksan bundan zindandakilerin gönlü incinir de hiç; yazık bu 

güzel mermer, zindanın burcunu süsleyen o güzel taş kırıldı der mi? Darağacına 

götürülenler dışında zindanı dışarıya kim tercih eder?" Hz. Mevlâna buna örnek olarak 

da şunu veriyor: 

"Kafes içinde bir kuşu bahçeye koysan zavallı kuş dışarıdaki hemcinslerine 

özenir, bahçeye çıkmaya can atar. Bunu başaramasa bile o hevesle başını ayağını 

dışarı çıkarır. Ama hemen yanı başında pusuya yatıp onun çıkmasını gözeten bir kedi 

varsa o zaman can korkusuyla ister ki kafesin içinde yüz kafes daha olsun." İşte 

ölümden korkanlar gerçekte ölümün arkasından gelecek olan şeyden korkanlardır. 

Bilinemezcilik aslında tam da bu noktada tezahür eder çünkü ardında bilinen o gerçeği 

barındırır (Okuyucu, 2012). 

Ölümün rengi sadece bireye değil topluluklara göre de değir. Örneğin, Batı 

düşüncesinde ölümden korkmanın en önemli sebeplerinden birisi Karaca'ya göre "aşırı 

ferdiyetçi tutum"dur. Nitekim aşırı ferdiyetçilik, insanın topluluktan kopuk yaşamasını 

beraberinde getirmektedir. Kendi başına yaşayan birey, topluluğa ihtiyacı olmadığını 

                                                           
15

 Bkz. Mesnevi I, s.56, by. 705-710 



132 
  

 

düşünerek hayatını idame ettirir. Hayattaki bu yalnızlık onu ölüm halinde de takip 

edecektir. Bunu bilen aşırı bireyci bir insanın ölümden korkması da tabii 

karşılanmalıdır. Bugün Batı düşüncesinde olanlar, bilim ve tekniğin bir gün ölüme 

çare bulmasına bel bağlayarak ölümü utanç verici bir şey gibi yaşıyor. Bunun yanı sıra 

tersi bir akım da bulunmaktadır: Ölmek üzere olana yardım etmeye ve törenlerin 

yenilenmesine önem verenler… Böylece ölüm, yeniden eski saygınlığına 

kavuşturulmak istenir. Ölümü düşünme, ölüm olayına bizzat şahit olma ve cenaze 

merasimlerine katılmanın, ölüm korkusunu hafifletici bir rol oynayabileceği ileri 

sürülmektedir. Diğer yandan ölüm korkusunun bir "gizli işlev"i de olabilir. Mesela 

topluluk bilinci oluşmasına yardımcı olabilmektedir. Endişenin paylaşılması, duygusal 

yakınlıklar, bireyleri birbirine yaklaştırmakta; dostluk ve dayanışma bağlarını 

sağlamlaştırmaktadır. Ölüm, aile bağlarını ve toplumsal bağları güçlendirebilmektedir. 

Geleneksel hayatın görüldüğü aile ve toplumlarda ölüm sonrasında kenetlenme daha 

fazla görülüyor. Akılcı bir nitelik arz eden modern toplumlarda ölüm, daha ziyade 

dindışı bir renkte algılanıyor ve soğuk bir hava izleniyor (Ünal, 2011:125-126). 

Mevlâna, ölüme yönelik arzuyu, onu şiddetle istemeyi bu övücü ifadelerle ortaya 

koyarken, ölümden korkmayı ise, eleştirmekte ve bu korkunun ahlâkî kötülüklerle içli 

dışlı olan insanların işi olduğunu belirtmektedir. Mevlâna'ya göre bu insanlar, 

yaptıkları kötülüklerden dolayı ölümü âdeta kendilerinden uzaklaştırmaya gayret 

etmektedirler. Buna göre Mevlâna için çirkin olan şey, ölümün yüzü değil, kişinin 

kendi yüzüdür. Kişinin canı bir ağaca benzerken, ölüm bu ağacın yaprağıdır. Bu da 

demektir ki iyi olsun kötü olsun, ne bitmişse kişiden bitmiş ve yeşermiştir. Hoş olsun 

olmasın, gönle gelen şey kişinin kendisinden kaynaklanmıştır (Yakıt,2000). Aslında, 

insan öleceğinin korkusuna kapılıyor ve panikliyorsa, gerçekleri görmüyor ve bedenini, 

çevresini, servetini seviyor demektir. Zaten bedenini seven; gücü, maddeyi ve 

alışkanlıklarını seviyor demektir. Bu durumu Mevlâna ne kadar güzel belirtmiş: "Bu 

alem oyun yeridir, ölüm de gece. Geri döner gidersin; fakat kese bomboş, sen de 

yorgun argın." Ölüm de bunların terki anlamına geldiğine göre, insanın kendi kısır 

döngüsü içinde korkuya kapılmasını da olağan görmek gerekir (Benazus, 2010:139). 

 Mevlâna'ya göre bu dünyaya sürgün edildikten sonra, Tanrı, bize kurtulmak için 

imkanlar vermiştir. Ölümü beklemeden ihtiraslarımızı öldürerek, dünyevi arzulardan 

kurtularak ruh alemine doğru yükselebiliriz. Önümüze yükselmek için bir aşk 



133 
  

 

merdiveni konmuştur: "Bu varlık alemine geldiğin andan beri, kaçabilmen ve 

kurtulabilmen için önüne bir merdiven konuldu." (Can, 2011:20). 

 "Ey ruh aleminden bu dünyaya doğup gelenler! Ölüm gelince ürkmeyin, 

korkmayın! Bu, ölüm değil, bu ikinci bir doğumdur; doğun, doğun!" 

4.6. Bazı İslam Filozoflarına Göre Ölüm Bahsi 

 İnsanın varlığı ve ölümü araştırmasının ve tartışmasının izleri İlkçağ felsefesine 

kadar uzanmaktadır. Varlık var mıdır? Varlığın türleri nelerdir? Ruhsal ve zihinsel 

varlıklar hakkında ne bilinebilir? Beden ve nefs(ruh) arasındaki ilişki nedir, türünden 

sorular hep varlık felsefesi başlığı altında ele alına gelmiştir. Varlık anlaşılmaya 

çalışılırken, beden ve ruh ilişkisi bağlamında ölüm kavramı üzerinde de durulmuştur 

(Saruhan, 2006:88). 

 Helenistik dönem ile Ortaçağların başlangıç devrinin en meşhur ana teması ölüm 

korkusu ile ilgilidir. Teist olan Razi'ye göre, burada beden yok olduğunda ruhun da 

ortadan kalktığını düşünenlerin bakış açısından konuya yaklaşmakla kendisini sınırlar. 

Ölümden sonra insana bir şey olmaz, zira o hiçbir şey hissetmez. Hayatta iken insan 

acılara gömülür, halbuki öldükten sonra hiçbir acı olmayacaktır; çünkü, şayet ölümden 

sonraki hayata inanıyorsa, ölümle birlikte daha iyi bir dünyaya gideceğinden mutlu bir 

hayat sürecektir. Yok eğer ölümden sonra hiçbir şey olmadığına inanıyorsa üzülmesi 

için bir neden yoktur. Her halükârda kişi ölümle ilgili her türlü endişeyi üzerinden 

atmalıdır, çünkü endişe etmek makul bir şey değildir (Şerif, 2000:37). Tam bir Platoncu 

olan Miskeveyh ise Aristo öğretisinden hareketle Platonun görüşlerini şerh eder. Platon 

ruhun özünün hareket ve hareketin de ruhun hayatı olduğunu söyler. Platondan iktibasla 

Miskeveyh felsefesinin gönüllü bir ölüm tecrübesi olduğunu söyler. İki türlü hayat 

vardır: akla göre yaşama ki, bu tabii yaşamadır. Maddeye göre yaşama ki, bu iradeli 

yaşamadır. Aynısı ölüme de uygulanır; bu sebeple, Platon eğer gönüllü ölürsen tabiatla 

yaşarsın, der. Burada irade-istek/ihtiras anlamında alınmıştır. Bununla birlikte, 

Miskeveyh hemen iradeli ölümün dünyadan el-etek çekmek demek olmadığını 

söyleyerek kendisini tashih eder; yani bir bakıma O "bir lokma bir hırka" anlayışına 

karşı çıkmaktadır diyebiliriz (Şerif, 2000:85-86).  

 Ruh-beden ayrılığı konusunda Mevlâna ile benzer görüşlere sahip olan teist 

filozof İbn Sina'nın ruhun ölümsüzlüğü hakkındaki delilleri ruhun bir cevher olduğu ve 

ikisi arasındaki bir tür mistik ilişki sayesinde bedene sıkıca bağlanmış olan bedenin bir 



134 
  

 

formu olmadığı görüşüne dayanmaktadır. Faal akım cevherinde belli bir kıvamda ortaya 

çıkan bedenle aynı anda meydana gelen ruhta, bedenle birleşmek, onu korumak ve onu 

karşılıklı yararları doğrultusunda yönlendirmek için kesin eğilim vardır. Bundan başka 

cismani olmadığından ruh basit bir cevherdir ve bu onun meydana geldikten ve hatta 

beden yok olup gittikten sonra dahi dağılıp kaybolmamasını ve hayatiyetini 

sürdürmesini temin eder. Fakat eğer aşkın düzeyde ruh sırf bir manevi varlık ise, beden 

nisb; bir kavram olarak dahi onun tarifine girmez; olgusal düzeyde beden ruhun 

tanımına, belli bir ustanın tarifine onun inşa ettiği bir yapının dahil olması gibi, dahil 

edilmelidir. Bundan dolayı İbn Sina, ruhun olgusal yönlerinin tabiat bilimlerinin konusu 

olduğunu, buna karşılık aşkın bir varlık olarak da metafiziğin konusu olduğunu söyler 

(Şerif, 2000:132). Filozofa göre ölüm iki türlüdür. Tabî ölüm, İradî ölüm. Tıpkı ölüm 

gibi hayatta iki türlüdür. İradî hayat, tabi hayat. Yani bu ölüm, iradi olarak bedenin 

dünyevi hazlardan, lezzetlerden ve zevklerden vazgeçmesidir. Tabi ölüm ise, insanın 

herhangi bir şekilde ruhunun bedeni terk etmesidir. İradi hayat, insanın dünya 

hayatında, yeme, içme, arzular, şehvetler, gibi her türlü maddi lezzetlerdir. Tabi hayat 

ise, sonsuza kadar yaşayacak olan nefsin, özenilecek ebedi bir yaşam için ilimler 

öğrenmek ve onları yaşamak ve cehilden kurtulmaktır. Anlaşıldığı kadarıyla insanın 

iradi olarak ölmesinde ki gaye tabi olarak yaşamak içindir. Burada filozofumuz, 

Eflâtuna ait olduğunu söylediği, "iradenle öl ki tabiatla dirilesin" sözünü hatırlatarak 

iradi ölümü ve tabi yaşamı desteklemektedir (Özalp, 2006:80). 

 Farabî de tabi ve iradi ölümden bahseder. Her iki ölümde de insanın maddi 

hazlardan, maddeden ve bedenden kendini iradi ya da tabi olarak soyutlaması esastır. 

İradi ölümde insan, daha bedenle beraberken ruhi bir tekamül ve saadet için bedenden 

ve bedene ait hazlardan vazgeçmeli, öfke, şehvet gibi arazlar ortadan kaldırılmalıdır. 

Çünkü bu dünya insanı kendi öz benliğinden koparmaktadır. Bu sebeple bu dünyadaki 

hayat insanın tabi durumu değildir, ruhun bedenle birliği tabiata aykırıdır. Tabî ölüm, 

ruhla bedenin kesin bir şekilde bir birinden ayrılmasıdır. Ruh, bedende sürekli kalıcı 

olamaz. Ölüm denilen tabî hadise ise iki farklı cevher olan ruhun bedenden ayrılmasıdır 

(Özalp, 2006:79-80). 

 Farabî'nin ölüm hakkındaki düşünceleri onun siyaset felsefesi ile iç içedir. 

Farabî'ye göre, erdemli insan, ölüm karşısında dirayetle durur. Ölümün 

gerçekleşmesiyle, kendisine hiçbir kötülüğün asla ulaşamayacağını ve ölüm anına kadar 

kendisine gelmiş olan iyiliğin  beraber olduğunu ve ölümle kendisinden ayrılmayacağını 



135 
  

 

düşünür. Ölümden korkanlar bilgisiz şehirlerin halkıdır. Farabî, ölüm korkusunun 

temelini bilgisizliğe dayandırmaktadır (Saruhan, 2006:94). İnsan, hayatında erdemli, 

ahlaklı, ölçülü yaşamalı ve buna gayret etmelidir. Bu şekilde yaşayan insan için hayat 

değerlidir. Çünkü insan hayatta olduğu müddetçe akli melekelerini güçlendirir ve diğer 

erdemlerde yetkinleşir ve ölümden sonraki mutluluğunu artırır. Erdemli ve ahlaklı 

yaşayan ve ölen insan ölümle birlikte, ahirette mutluluğu artıracak fiilleri 

çoğaltabilmeyi kaybeder. Bu kişinin ölümden korkması ise, ölüm sonrası yaşamın 

kötülüğünden değil -çünkü ölüm sonrasında dünyada yaptıklarının kendisiyle beraber 

gideceğine inanır- mutluluğunu artıracak fiilleri kaybetmesindendir. Bu sebeple bu kişi 

ölümden korkmaz ama mutluluk fiillerini daha da artırabilmek için yaşamayı ister. 

Faziletli insan ölümde acele etmemelidir ve hayatta uzun süre kalabilmenin yollarını 

aramalıdır. Ölümden korkanlar ise, cahil insanlardır ve ölümle birlikte geride 

bıraktıkları iyiliklerinden yani zevk veren mal, servet, mevki, gibi şeylerden ayrı 

kalacaklarını düşünürler. Faziletli insan öldüğünde veya öldürüldüğünde yas 

tutulmalıdır (Özalp, 2006:79-80). 

 İbn Rüşd ise daha çok, Batılı filozoflar tarafından âhireti inkâr eden ve mülhid 

birisi olarak gösterilmek istenmiştir. Meşhûr Hıristiyan ilahiyatçısı Thomas Aquinas bu 

iddiada bulunanlardan birisidir. Halbuki İbn Rüşd dirilişi asla inkâr etmemiştir. İbn 

Rüşd ikinci yaratılışın ilk yaratılıştan farklı, daha üstün bir tarzda olacağını söylemiştir. 

Bedenlerin diriltilmesinin ise, aynıyla değil, misliyle vuku bulacağını söylemiş, bu 

hususlarda Gazalî'yi tenkid etmemiş, bilakis onun görüşlerine iyi (ceyyid) diyerek 

istihzanda bulunmuştur. Ayrıca, ifadelerinden Gazalî'nin İslâm filozoflarının cismanî 

dirilişi inkâr ettiklerine dâir fikrine katılmadığı anlaşılmaktadır. Ruh hakkında ise, 

Gazalî'ye reddinde şöyle demiştir: "Ruh hakkında kelâm etmek çok zor ve ince bir iştir. 

Bu mevzuyu Allah, ilimde derinleşen kullarına has kılmıştır." (Güllüce, 2011). 

 Ölümsüzlük yani yeniden diriliş (ba's) bedenen değil de ruhen olacaktır, diyen 

filozoflar Farabî, İbn Sina ve İbn Rüşd'tür (Özarslan, 2001). 

 Gazâlî'ye göre ilk emare, aşığın ölüm korkusunu içinde taşımasıdır, çünkü ölüm 

sevilen ile yüz yüze gelmek ve O'nu doğrudan görmek demektir. (Şerif, 2000). 

Gazali'ye göre ölümün hakikati konusunda ölümün yokluk olduğu şeklinde yanlış 

anlayışlar vardır. Ölümün manası sadece bir halin değişmesidir. Cesetten ayrıldıktan 

sonra ruh bakidir. Ruhun bedenden ayrılmasının manası, bedende tasarruf etmemesi ve 



136 
  

 

bedenin onun itaatinden çıkması demektir. Çünkü insanın azaları ruhun aletleridir. Ruh 

onları kullanır. Ölüm de, bütün azaların kullanılmasının ruh için zorlaşmasından 

ibarettir (Gazali, 2000). 

Mevlâna'nın uyku ile ölüm arasında kurduğu benzerlik, bir başka ifadeyle 

dünyanın bir rüyadan ibaret olduğu, kişinin öldükten sonra uyanacağı düşüncesi 

kendinden önce Gazâlî tarafından da ileri sürüldüğü görülmektedir. Gazâlî'ye göre 

insan, uykuda iken rüyada görülen birtakım şeylerin varlığına inanmaktadır. Rüya 

esnasında onlardan şüphe etmeyen insan, uyanınca rüyada gördüklerinin hiçbirinin aslı 

olmadığını anlamaktadır. Bu anlamda dünya hayatı, ahirete oranla bir uyku hali 

sayılmaktadır. İçinde bulunduğumuz hayat bir rüyadan başka bir şey değildir. İnsan 

ölünce her şey ona, şimdi görüldüğünden başka türlü görünecek ve o zaman kendisine 

"İşte senden perdeni kaldırıp açtık, bugün gözün ne kadar keskindir" (Kaf: 50/22) 

denilecektir. Gazâlî'nin bilgi kuramı açısından önemli olan bu görüşü, aynen Pascal 

tarafından da kullanılmıştır (Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:17). 

İbni Sina'ya göre, öte âlem konusunda felsefenin söyleyebileceği pek bir şey 

yoktur ama "ruhun ölümsüzlüğü" konusunda filozoflar birçok şey söyleyebilirler. Oysa 

Gâzâli bu fikirde değildir. Gâzâli'ye göre gerek ölüm ötesi gerek ruhun ölümsüzlüğü ile 

ilgili olarak "felsefi aklın" söyleyeceği pek bir şey yoktur. Bu konuda pek çok filozof 

Gâzâli ile aynı fikirdedir (Kaya, 2002). 

4.7. Mevlâna'nın Ölüm Bahsi Üzerine Bir Üçlü: Nietzsche, Eflâtun ve Goethe 

 Mevlâna felsefesinde ki ölüm olgusunun yanı sıra bazı düşünürlerin de ölüm ile 

ilgili görüşlerine yer verilecektir. Özellikle burada bahsedilen düşünürlerle Mevlâna'nın 

ölüm ile ilgili görüşlerinin ortak noktalarının neler olduğuna değinilecektir. 

 Mevlâna'nın felsefesi, yani dünya görüşü,  vahdet-i vücud anlayışına dayanır ki o 

da şudur: Allah ve kâinat, aynı cevherin iki türlü görünüşüdür. Hakikatte bunlar birdir, 

kâinat Allah'dan başka bir şey değildir. Kalp gözü açık olan arif, eşyada Allah'ı görür. 

Akîl, Allah'dan başka Allah ararken arif Allah'la kalp kalbe beraberdir. Her şeyle 

birlikte Ondadır ve O'nda yaşamanın zevkini tatmıştır (Topçu, 2011:122). Mevlâna'ya 

Vahdet-i vücutçuluğu telkin eden şüphe yok ki hocası Sadrettin-i Konevî'dir. Onda 

vahdet-i vücutçuluk tamamen aşikâr şekilde görülmektedir. Bununla beraber Rumca'ya 

vakıf olan Mevlâna'nın Yunan filozofu Eflâtunun fikirleriyle doğrudan doğruya temas 



137 
  

 

halinde bulunduğunu kabul etmek lâzımdır. Zira Mevlâna'nın, Eflâtun idealizmini yer 

yer yaşatan bir çok rubailerine rastlıyoruz (Topçu, 2011:136). 

 Eflâtuna göre ruh, dünyaya gelmeden önce ezel bezminde Allah'la yaşıyordu, 

Ondan ayrılmamıştı. Sonra deryadan kopan bir damla halinde Allah'tan ayrılarak bu 

gölgeler dünyasına düştü. Ten kafesine girdi. Burada bir gölgenin mahpusudur. Ten 

kafesine hapsedilmiş olan can kuşu ondan çıkmak, kurtulmak ve aslı olan Allah'a 

kavuşmak için feryat edip çırpınmaktadır. Aynı feryadı Mevlâna'dan dinliyoruz: "Ben 

neredeyim? Hapishane nerede? Ben kimin malını çaldım ki bu beden zindanına 

hapsedildim?" Ancak ölümle ruh, bu beden zindanından kurtularak aslı olan Allah'a 

ulaşacaktır. İşte o zaman selâmetini bularak ebedî hayata kavuşacaktır. Mevlâna bunun 

için şöyle demektedir: "Bu dünya zindandır, biz de zindandaki mahpuslarız. Zindanı 

del, kendini kurtar!"
16

 Ten kafesini kırıp bir an evvel hürriyetine kavuşan varlıklara 

hayrandır. Onun, bu dünya varlığından sıyrılarak ebedî aslına dönmek için duyduğu 

hasret, bir yaprağa bile gıpta ettiriyor: "Ey yaprak, elbette bir kuvvet buldun da dalını 

yarıp çıktın. Ne yaptın da zindanından kurtuldun? Söyle, söyle, biz de hapisten 

kurtulmak için senin yaptığını yapalım." (Topçu, 2011:136).  

 İnsan denen atlete bunca sefaletleri yenerek gayesi olan Allah'a ulaşma görevi 

verilmiştir. Kaderin zincirine sımsıkı bağlı olan insan bu bakımdan hürdür. Hürriyet, 

Allah'a ulaşma yarışında başarıya varmaktır. Mevlâna mağaranın iç duvarına vuran 

kendi gölgelerini seyretmekle ömürlerini geçiren, Eflâtunun mağara misâlindeki 

esirlerine hayret ediyor. İnsan, Allah'a ulaşmaktan başka bir şey olmayan kendi aslî 

görevinden gafil olunca, esirdir. Allah'a ulaşmayan insan, kâmil insan değildir (Topçu, 

2011:150). Eflâtun'un "mağara temsili"nde bahsettiği elleri, ayakları ve kolları bağlı 

sırtları mağaranın kapısına dönük oturan esirler gibiyizdir. Bu esirlerden maksadı 

vücutlarımızın zindanına hapsedilmiş ruhlarımızdır. Vücut zindanına hapsedilmiş ruh, 

Eflâtun'un mağaranın duvarına aksettirdiği gölge ve hayalleri (bugün sinema perdesinde 

seyrettiğimiz hayaller gibi) hakikat sanır ve kendi kendini aldatır. Gerçek hayatı 

bulmamız için gölgeleri değil, gölgeleri düşüreni bulmamız, görmemiz lazım. Emerson, 

görünen şu dünyayı, görünmeyen hakiki dünyanın bir sembolü sayar da "Görünen 

şeyler, görünmeyen şeylerin hayallerdir." der. Bu sözler Eflâtun'un ve büyük 

Mevlâna'nın anlattıklarının başka türlü ifadesidir (Can, 2011:27). 

                                                           
16

 Mesnevi I, s.79, by. 980 



138 
  

 

 Gerek Eflâtun gerekse Mevlâna, şu yaşadığımız hayatın bir evveliyatı olduğunu 

ifade etmişlerdir. Her ikisi de bizler dünyaya gelmeden evvel ruhlarımızın, Eflâtun'un 

"ideler alemi, misal yahut örnekler alemi" Mevlâna'nın "ruh alemi" dediği başka bir 

alemde yaşadığı kanaatini benimsemişlerdir. Eflâtun'a göre, dünyaya gelmeden önce, 

ruhlarımızın bulunduğu o alemde, bu dünyada gördüğümüz her şeyin, en güzeli, en 

mükemmeli, en kusursuz örnekleri vardı.  Bu dünyada gördüğümüz bütün hoşumuza 

giden şeyler, mesela güzel bir çehre, güzel bir manzara, bir musiki vs. ruh aleminde 

gördüğümüz güzellikleri, ruhumuza hatırlatmaktadır. Çünkü ruh aleminde gördüğümüz 

güzelliklerin, ruhumuzun hatırasında bazı izleri kalmıştır. Bu sebeple Eflâtun: "Bilmek 

sadece evvelce bilinen şeyleri hatırlamaktır." demektedir. Mevlâna'ya göre bizim asıl 

vatanımız "mutlak güzellik alemi" olan o alemdir. Biz bu dünyada gurbetteyiz. Bütün 

insanlar burada bir gariptir. Eflâtun'un "ideler alemi" dediği o alem, bizim için 

kaybedilmiş bir cennettir. Biz o alemden bu aleme sürgün edildik (Can, 2011:18-19). 

İsimlendirmede farklılıklara sahip olsalar da ölüm ile ilgili olarak asıl olan alemin bu 

dünya alemi olmadığı, dünyanın gerçek alemin bir gölgesi, yapay bir görüntüsü 

olduğunu belirtmişlerdir. Bütün bu benzeri görüşlerin yanı sıra Eflâtun ile Mevlâna 

arasındaki farkı ise şöyle açıklayabiliriz: Eflâtun sorularına cevap ararken "aklı" temel 

alır ve aradığını tam olarak bulamazken; Mevlâna ise ilk sıraya "gönlü" koyar ve gönül 

yolu ile aradığını bulmaya gayret eder. 

 Ölüm ile ilgili olarak Mevlâna anlayışına benzer bir yaklaşım tarzıyla ilgi çekici 

noktalara temas eden diğer isim Goethe'dir. Dünyanın hiçliği ve fâniliği, daha açık bir 

ifâdeyle dünyanın zamanla mukayyet olması insan için geçerlidir, Kudret-i İlâhî için 

değil. O yüzden Goethe: "Her şey Allah'ın huzurunda ebedîdir" demektedir. Şunu 

rahatlıkla söyleyebiliriz ki Faust, tamamen bu fikir üzerine bina edilmiştir. Goethe'nin 

"Stirb und werde!" (Öl ve ol!) şeklinde formüle ettiği yeni varoluş anlayışı, aslında Hz. 

Peygamber'in bir hadîs-i şerifine dayanmaktadır. Bu hadîste Hz. Peygamber, "mutu 

kable erite mutu" yani "Ölmeden önce ölünüz." diye buyurmaktadır. Buradan hareketle 

Mevlâna Celâleddin Rûmî de Hz. Peygambere uzanan bu "Ölmeden önce öl!" sözünü 

ve bununla birlikte pervane ve mum mecazını, başta Mesnevi olmak üzere tüm 

eserlerinde defalarca kullanmıştır. Hatta Mevlâna, Mesnevî'nin VI. Cildinde 

"Peygamberin 'Ölmeden önce ölün' hadîsinin tefsiri" başlığı altında hususi bir bölüm 

açmış ve Hz. Peygamber'in bu hadîsini yorumlamıştır. Şöyle ki: "Dirilik istersen 



139 
  

 

dostum ölmeden önce öl. İdris, böyle ölümle öldü de bizce cennetlik oldu"
17

 (Özkan, 

2008:66). 

 "Bir haylidir can çekiştin ama hâlâ perde ardındasın. Çünkü bir türlü ölemedin; 

halbuki ölüm asıldı. Ölmedikçe can çekişmen sona ermez. Merdiven tamamlanmadıkça 

dama çıkamazsın. Yüz ayak merdivenin iki basamağı noksan olsa dama çıkmak isteyen 

çıkamaz, dama nâmahrem kesilir. Yüz kulaç ipin bir kulacı eksik olsa kovaya kuyu 

suyunun dolmasına imkân yoktur"
18

 (Özkan, 2008:67). 

 Mevlâna, Goethe'nin "Öl ve ol!" tarzında formüle ettiği "aşk ölümü"nün ancak 

'şiir, mûsikî ve semâ' marifetiyle ifâde edilebileceğini söylüyordu; zira o, aşkın 

mâhiyetinin söze sığmayacağına inanıyordu (Özkan, 2008:73). Goethe'nin "Mutlu 

Özleyiş" başlıklı şiirinde kullandığı "mum ve pervane" metaforu, iki anlamda 

yorumlanmalıdır. Birincisi şairin ruhu, "sessizce ışık veren" "mum" ile 

karşılaştırılmaktadır; zira Mevlâna'nın belirttiği gibi "aşk söz olmadan daha çok kendini 

belli eder."
 
İkincisi şairin ruhu pervane ile karşılaştırılmaktadır ki, pervane yahut şairin 

ruhu, "daha ulvî bir birleşme" arzusu ve "ilâhi nur ile vuslat" özlemi ile yanıp 

tutuşmakta ve nihayet kendini aleve atmaktadır. Ruh "pervane" metaforuyla tıpkı 

kelebek misali ölümün etrafında dönmektedir, onu arzulayan ruh bu isteğiyle 

yanmaktadır. "Ölmeden önce ölmek"le insan "olmadan önce olduğu duruma" intikal 

etmektedir ki Mevlâna bu durumu "ayrılığı olmayan kavuşma" olarak 

vasıflandırmaktadır (Özkan, 2008:77). 

 Acaba Goethe'nin şiirinde de "ayrılığı olmayan bir kavuşma"dan mı 

bahsediliyor? "Mutlu Özleyiş" şiirinin son kıtasındaki "Öl ve ol!" emriyle gerçekten 

mutlak anlamda Ben'in ölmesi, yok olması mı hedeflenmiştir? Her ne kadar Goethe, "Öl 

ve ol!" emrinin Hz. Peygamber'e kadar uzanan bir sûfî geleneğinin vazgeçilmez 

sembolü olduğunu ve bu sembolün tüm mânâ koordinatlarını bilmiş olsa da ve hatta bu 

şiirinde akla gelebilecek tüm tedaileri ihata etmek niyetinde olsa bile yahut o intibaı 

vermek istese dahi, burada o, bize göre, sûfîlerin bu mecaza yükledikleri mânâdan farklı 

bir "değişim" ve "varoluş"u kastetmektedir. Öyle görünmektedir ki Goethe'nin şiirindeki 

"yanan Ben/Ego pervanesi" hiçbir zaman tümden yok olmamaktadır; asıl Ben, şahsiyet 

tamamıyla dünyadan kaybolup gitmemekte, tam aksine küllerinden silkinip çıkan bir 

                                                           
17

 Mesnevi VI, s.60 
18

 Mesnevi VI, s.60-61, by.723-726 



140 
  

 

simurg gibi "alev ölümü"nden değişerek yeni bir formda ve yeniden doğmaktadır. 

Dünyadan kaçış ve hayatı inkâr gibi tamamen irâde zayıflığından kaynaklanan bir 

nihilist tavır hiçbir zaman onun irâdesine hâkim olamamıştır (Özkan, 2008:78).  

 Mevlâna, "Aşksız olma ki ölmeyesin, Aşkla öl ki, diri kalasın" derken 

ölümsüzlüğe giden süreçte aşkın önemine değinir. Allah sevgisiyle dolu olan kimse, 

bedenini ilahi sevgiyle doldurduğundan ölümsüzlüğe kavuşur. İlahi sevginin kuşattığı 

bir insan için ölüm düşünülemez olmaktadır (Saruhan, 2006:101). Gel gelelim şu sınırlı 

dünyada, şu mahdut varoluş serüveninde insanın bu aşk dramından kurtulmak için 

başka bir imkânı daha vardır. Bu Goethe'nin "Mutlu Özleyiş" şiirinde mevzubahis ettiği 

"aşk ölümü"dür, yani ölmeden önce nefsin zapt-u-rapt altına alınması, daha ulvî bir 

varoluş için dünyevî istek ve ihtiraslardan arındırılmasıdır. "Ölmeden önce ölmek"le 

insan başka bir varoluş boyutuna yükselir ve böylece küllî varlıktan, ana vatanından 

kopan ruh dünyevî macerasını tamamlayarak tekrar aslî vatanına dönmüş olur (Özkan, 

2008:109). Mevlâna'nın da vurguladığı bu noktadır ki özellikle ölüm korkusunu 

yenecek olan şey bu imani olgunluktur. Bunu da O, "ceviz" metaforuyla anlatmaktadır. 

İçini dolduran bir ceviz kırılmaktan neden korksun ki. Öyleyse dünyevi istek ve 

arzulardan arınıp olgunlaşan kişi de ölümden korkmaz. 

 Bir an için ölümün olmadığı, bilinçte faniliğin yer almadığı sonsuz bir hayat 

tasavvur etsek, her şeyin bir anda anlamsızlaşacağını hemen hissederiz. Nietzsche, 

varoluşun ebedi kum saati, her bitişinde tekrar geri çevrilse, bu durumun bizim için ne 

kadar ıstırap yaratacağını anlatır. Çünkü yaşamın anlamlı hale gelmesi, ancak bir fanilik 

bilincinin becerisidir. Bu durumda ölüm fikri bir ivme hareketi kazandırır. Ölüm 

inkârdan gelindiğinde yaşam daralır; insan, kaderini örten, kendi doğasını, bilinçliliğini, 

yaşantısının gerçekliğini reddeden bir konuma sürüklenir. İyi bir hayat yaşamamamızın 

nedeni hep bizim dışımızda aranır, sorumluluk anlayışımız güdükleşir. Oysa fanilik 

bilinci, bizi önemsiz kaygılara odaklanmaktan kurtararak daha canlı ve erdemli bir 

hayata yöneltir; "ölüm borcundan kurtulmak için yaşam kredisini reddeden" kişi 

olmaktan çıkarır. Nietzsche, bir yandan ölümü hiçe sayan buyruklar verir ama bir 

yandan da neredeyse tasavvufi ölüm anlayışına yakın bir biçimde ölümün yokluk 

olmadığını, ölerek cansızlar arasına katıldığımızda geriye gitmediğimizi, yaşamın 

sonsuz döngüsüne katıldığımızı söyler. Her zaman ölüm okyanusuyla çevrelenmiş 

olduğumuz halde, varlığını ne kadar göz ardı etmeyi yeğlesek de, bu sessiz yol arkadaşı 



141 
  

 

yol boyunca gölge gibi peşimizdedir, diyerek ölüm bilinciyle bizi şaşırtır (Göka, 

2010:42-44). 

 "Böyle Buyurdu Zerdüşt" isimli eserinde ölümün vaizleri üzerinde durur 

Nietzsche tıpkı Mevlâna'nın bahsettiği ölümün habercileri gibi. Ancak burada şöyle bir 

ayrım yapmakta fayda vardır. Mevlâna bu ölüm habercileriyle ölümün kendi varlığını 

hissettirmesinden bahsederken, Nietzsche ise ölüm vaizleriyle dünyaya karşı ölüm 

hakikatinin anlatılmasını kastetmektedir. Ölümün vaizleri vardır ve yeryüzü de, 

kendilerine yaşama sırt çevirme yolunda vaaz verilmesi gerekenlerle doludur. Doludur 

yeryüzü gereksizlerle, yaşam, çok-fazla-gelenler'le çığırından çıkmıştır. Bırakalım 

böyleleri 'sonsuz yaşam'la aldatılıp uzaklaştırılsınlar bu yaşamdan! 'Yaşam sadece acı 

çekmedir' -böyle derler ötekiler ve yalan da değildir söyledikleri: o zaman sizler, şu işi 

bitirmeye baksanıza! der, Nietzsche ve ölüme ilişkin hayata negatif bir anlam yükler. 

Böylece Nietzsche hayatın inkarı olarak ölümü olumlamaktadır (Nietzsche, 2003). 

Hayatın anlamının bizdeki yerini ve gerçekte bizler için nasıl bir değere sahip olduğunu 

en iyi şu cümlelerde açıklar: "Ve sizler yaşama delicesine bir çalışma ve tedirginlik 

gözüyle bakanlar, sizler de çok yorgun düşmediniz mi yaşamaktan? Ölümün vaazı için 

sizler de çok olgun değil misiniz? Sizler delicesine çalışmayı, yeni, hızlı ve yabancı 

olanı sevenler -sizler de kötü taşımaktasınız yaşamı; çalışkanlığınız, kaçıştan ve kendini 

unutma istencinden başka bir şey değil." Gönüllü ölümden bahseder Nietzsche ve 

açıklar:  Ölmeyi herkes önemser; fakat ölüm, bir şenliğe dönüşebilmiş değil henüz. 

İnsanlar daha öğrenemediler en güzel şenliklerin nasıl kutsandığını. İnsanoğlunu 

yetkinliğe ulaştıran, yaşayanlar için bir diken ve bir vaat olan ölümü gösteriyorum size. 

O halde ölmeyi öğrenmelidir insan ve böyle bir ölenin yaşayanların yeminlerini 

kutsamadığı hiçbir şenlik olmamalıdır! O halde ölmek en iyisidir; ikinci iyi olan ise: 

savaşta ölmek ve büyük bir ruhu feda edebilmektir." (Ökten, 2010). Herkes ölümü 

önemsiyor. Ancak ölüm, henüz bayram değildir. İnsanlar, en iyi bayramlarını nasıl 

kutlayacaklarını henüz öğrenmediler diyerek, hem ölümün yetkinliğe ulaştıracak bir 

basamak olduğundan bahseder ama aynı zamanda bunu insanların nasıl becereceğini 

bilemediğini belirtir (Nietzsche, 2003). Sorumluluk alan özne hayatı geri plana atarak 

şenlikli ölümü gerçekleştirebilmelidir. Modern çağı ve dolayısıyla hayatı olumsuzlayan 

düşünceleriyle Nietzsche ölümü biraz daha iyi bir yere koysa da düşünce olarak ölüm 



142 
  

 

hakkında onu olumlayan söylemlere çokça yer vermez. Sorun insanların akılcı 

tutumların ardı sıra giderken diğer yönleri geri plana atmasıdır. 

 Ölümü düşünmeyi tamamen reddetmiş Nietzsche'nin de, zihnî faaliyetler sonucu 

büyüyen insanın ölen ruhu ve yok olmuş benliğinin, onu düşünce dünyasında kendisiyle 

çatışmaya düşürdüğünü, ekonomik ve siyasî hayatta başkalarıyla amansız bir savaş 

içerisinde varlığını sürdürdüğünü görerek, modern insanın krizi karşısında farklı bir 

çözüm ortaya koymaya çalışması ve modern dönemi bir nihilist çağ olarak 

yorumlaması, Batı düşüncesinde sadece akla değer verilip insanın diğer yönlerinin 

ihmal edilmesinden kaynaklanmaktadır. Muhammed İkbâl'in, bu konuda Mevlâna ile 

Nietzsche arasında benzerlik kurması ve Mevlâna'nın ağzından "Ben Rumî'ye sordum 

ki: Bu deli kimdir? Dedi ki: O bir Alman bilgindir" şeklindeki ifadelerle Nietzsche'yi 

tanımlaması, bizim bu kanaatimizi destekler niteliktedir. Her iki düşünürün de karşı 

çıktığı şeyin, insandaki dengenin bozulması ve onun tek bir yönüne yoğun ilgi 

duyulması olduğu söylenebilir (Yazoğlu;İmamoğlu, 2007:13). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5. SONUÇ 

 Öncelikle çeşitli disiplin ve yaklaşımlar ile toplumsal ve kültürel dönüşüm 

dönemleri açısından ele alınan ölüm olgusunun kavramsal olarak sosyolojik bir 

değerlendirilmesi yapılmaya çalışılmıştır. Ölümün bu bağlamda farklı disiplinlerce 

farklı biçimlerde ele alınıp tanımlanmaya çalışılan çok boyutlu bir kavram olduğu 

sonucuna ulaşılmaktadır. Ölüm olgusunun bu çok boyutlu olma özelliğini sadece birçok 

disiplin tarafından ele alınmış olmasından değil aynı zamanda da hem bireysel hem de 

ölen kişinin ailesi, yakınları, arkadaşları gibi çevresi tarafından etkileyici ve derinliğe 

sahip bir sosyal olgu olmasından da anlayabiliriz. Aynı zamanda dini ve kültürel 

motiflere de sahip olan ölüm olgusu bir toplumun ölüm ve hayata ilişkin bakış açılarını 

da yansıtmaktadır. Bu nedenle ölüm konusu sosyoloji bilimi tarafından da incelenmeye 

değer bir alan olmaktadır. 

 Ölüm kavramı tanımlanılmaya çalışılırken tek bir tanımının yapılamayacağıyla 

birlikte çeşitli kısımlara ayrılarak izah edilmeye çalışılmıştır. Bu sebeple ortaya ölüm 

türleri olarak alt başlıklar çıkmaktadır. Kavram olarak belirsiz, rölativist ve 

karmakarışıktır "ölüm". Bir fiziksel olay olmayıp doğası ve modelleri, toplumsal 

faktörler tarafından şekillendirilir. Özellikle son dönemde modern tıptaki gelişmelerin 

sonucu olarak, ölüm sürecinin adeta minik parçalara ayrılması; bilinç kaybının, kalp ve 

solunum sonlanmasının, beyin ölümünün küçük ölümler olarak esas ölümün yerini 

alması, karışıklığı içinden çıkılmaz hale getirmiştir. Ölüm, "Klinik ölüm", "beyin 

ölümü", "biyolojik ölüm", "hücre ölümü" vs. gibi farklı farklı durumlara karşılık gelir. 

Her biri ölümdür ölüm olmasına ama hepsi de diğerlerinden değişik ölümlerdir (Göka, 

2010:23). Ölüm sadece kendi içersinde çeşitli türlere ayrılarak farklı bir zemin 

oluşturmamaktadır. Ayrıca sosyolojik açıdan kronolojik bir analizini de 

yapabileceğimiz bir zemine de sahiptir. Gelenekselden moderne ve postmodern kültüre 

göre şekillenen "ölüm" algısı toplumsal değişmeler ve değişen hayat koşullarının da 

etkisi ile birlikte sadece tıbbi açıdan değil psikolojik, yalancı, hukuki, doğal ve doğal 

olmayan ve sosyolojik bakımlardan da sınıflandırılıp değerlendirilmeye tabii 

tutulmuştur. 

 Ölüm olgusu çeşitli sosyolojik yaklaşımlar tarafından incelenmeye çalışılmıştır. 

Çatışmacı yaklaşım perspektifi açısından ölüm, temel "eşitsizlik" vurgusu ile 



144 
  

 

açıklanmaktadır. Bu da en belirgin şekilde tıbbi uygulamalardan yararlanma hakkındaki 

eşitsizlikte görülmektedir. Yine cenaze törenlerinde ki farklılaşan uygulamalar ve 

yaşam beklentisi süresinin sosyo-ekonomik düzeyle orantılı olduğu bölgeler açısından 

da eşitsizlik temasının ölümle ilişkili olduğu belirtilir. Yapısal işlevsel perspektifin ana 

teması toplumun bütünlüğü ve bunu hangi yollardan sağladığı olduğundan dolayı 

ölümün de nasıl bir bütünlük sağladığı bu yaklaşımın sorunsalı olmaktadır. Yapısal 

perspektif genel olarak ölümün toplumsal sürekliliğe temel teşkil ettiğini belirtse de 

ölümün, bozuk işlevlerinin de olabileceğini vurgulamaktadır. Simgesel etkileşimci 

yaklaşım açısından ölüm, ölüme ilişkin anlamların bireyin deneyimi çerçevesinde 

gelişen anlama ve yoruma bağlı olmasında yatar. Sembolik etkileşimci yaklaşımda 

ölüme ilişkin verilen anlamlar, etkileşen bireylerin konuya ilişkin düşünce ve 

davranışlarını açıklamak açısından oldukça kullanışlı olarak görülmektedir. Dramaturjik 

yaklaşım, daha çok kişinin ölüm hakkındaki düşüncelerine çevresindeki ölüm ile ilgili 

olay veya bununla ilişkili davranışların şekil vermesinin etkili olduğunu belirterek, 

ölümün öncelikle eylemsel etkilerine bakmaktadır. Fenomenolojik yaklaşım ise ölüm, 

günlük yaşamda kişi için ölmenin ne olduğunun keşfedilmesi ve onun ne anlama 

geldiğinin yorumlanmasını içermektedir. Ölüm olgusu bu gibi çeşitli sosyolojik 

yaklaşımlarla değerlendirilmeye çalışılmıştır. Her yaklaşım ölümün ayrı unsurlarına 

değinmekle beraber bunlar bir bütün olarak ancak ölümü açıklayabilmektedirler. 

 Pre-gelenekseller de ölüm ve yaşam iç içedir ve ölüm bir aşama olarak görülüp, 

o doğaüstü güçlerle ilişkilendirilmektedir. Bu nedenle büyü özellikle bu noktada önemli 

bir yere sahiptir. Geleneksel dönemde ölüm hayatla içli dışlıdır. Genelde ölüme ve ölüm 

fikrine alışık ve barışık bir şekilde yaşanmaktadır. Geleneksel dönemde ölüme karşı bir 

"rıza gösterme" duygusu vardı. Hayatla ölüm bir arada ve birbirini tamamlayan süreçler 

olarak görülürdü. Geleneksel insan, öleceğini sezdiğinde ona karşı bir direnme ve 

reddetme tutumu içine girmez, gerekli hazırlıkları yaparak ailesi içinde, sevenlerinin, 

sevdiklerinin yanında can verirdi. Geleneksel toplumlarda insanın en büyük korkusu, 

yalnız başına ölmekti. Ölüme karşı çıkılmaz, ona direnilmezdi. Geleneksellikte ölüm 

kamusaldır, yani toplum tarafından benimsenen ve sahip çıkılan bir olgudur. Teknolojik 

ve bilimsel gelişmelerle birlikte yaşanan toplumsal ve kültürel değişimler ölüm 

algısında da değişimler meydana getirmiştir. Ölüm, artık gelenekselde olduğu gibi 

modern dönemde aynı şekilde karşılanmamaktadır.  



145 
  

 

 Modern uygarlığın en büyük krizi ölümü korkunç ve ürkütücü gösterme 

noktasındadır; bu bir çıkar sorunudur. Çünkü ölümün bir son olduğuna inanan 

insanlardan oluşmuş bir toplum kaçınılmaz olarak daha fazla tüketecektir. Modern 

insanı geleneksel insandan ayıran önemli bir unsur da modern insanın ölümsüzlük 

arzusudur. Modern birey ölümsüzlük arzusundan dolayı ölmeyi istememekte, mümkün 

mertebe hayatından uzaklaştırmaya çabalamaktadır. Ölümün az düşünülmesi özellikle 

günümüzde, başka bir ifadeyle modern zamanlarda, daha belirginleşmektedir. Bunun 

sebepleri arasında mesela sekülerleşme, genç ve sağlıklı olmaya verilen önem, cehalet, 

ölümle televizyonlarda çok sık karşılaşıp duyarsızlaşmak, insan ömrünün uzaması, ölüm 

sürecinin evlerden kuruluşlara devredilmesi sayılabilir. Modern toplumun insanları 

psikolojik olarak ölüm konusunda konuşmak ya da düşünmekten kaçınma eğilimi 

sergilemektedirler. Bunu da en belirgin olarak mezarlıkların giderek kent 

merkezlerinden daha çok uzak mesafelerde inşa edilmiş olmasında görebiliriz. 

Günümüz insanı, bilimsel ve teknolojik ilerlemelerin ömrünün uzamasına, yaşam 

kalitesine yaptığı katkılar nedeniyle, geleneksel dünyanın insanına göre çok daha şanslı 

ama "ölüm bilinci" açısından adeta bir gerileme yaşıyor. Bu nedenle ölüm ve ölüm 

bilinci hakkındaki düşünceler, algılanışlar, uygulamalar geleneksel döneme göre 

değişime uğramıştır diyebilmekteyiz. 

 Postmodern dönemde ise ölüm, modern dönemden farklı olarak nitelik 

bakımından değişime uğramıştır. "Tüketim" vurgusu kendini ölüm noktasında da 

göstermektedir. "Hasta beden"in yerini "tüketici beden" almıştır. Sağlık, estetik, 

beslenme gibi alanlar ölümsüzlük arzusuna ulaşmayı destekleyen bedeni tüketen 

alanlardır. Modern dönem de uzmanlar tarafından başa çıkılmaya çalışılan ölüm 

postmodern dönemde "öznel" anlam da birey tarafından düşünülen ve 

değerlendirilmeye çalışılan bir olgu olmaktadır. Ölümle bir hastalıkmış gibi başa 

çıkmaya çalışan modern dönemi takriben postmodern dönem de bu bütün bir ömre 

yayıldı. Bauman'ın ifadesiyle "Modern hayatta kalma stratejisini (başka bir deyişle 

ölümün yapısökümü) izleme girişimleri günümüzde azalmadan devam etmekte, 

dolayısıyla bu stratejinin katmanlara ayırıcı sonuçları, öncekinden bir farkı varsa, 

derinleşmektedir. Ölümlülüğün yapısının sökülmesi (yaşamı koruma konusunun, 

ölümün tanımlı nedenlerine karşı direnme ve onları yenme sorununa dönüştürülmesi) 

yolundaki geleneksel modern çabada görülen en yeni gelişmeler, artık evrensel bir 



146 
  

 

zaman aralığı uzantısı ve kesinlikle uzatılan yaşamın genel niteliğinde bir iyileşme sözü 

verir gibi görünmemektedir. Tıpta bugünkü eğilim herhangi bir şey gösteriyorsa bu, bir 

zamanlar "ölümlülüğün yapısökümü" stratejisince taşınan ömrü uzatma olasılığının 

tüketilmeye yatkın olduğudur. Ölümün sınırlarını geri çekme umudundan geriye bugün 

pek bir şey kalmamıştır. Bugünkü sınırlar ötesindeki geçit pek çok kişi için everişli bir 

önerme değildir, temkinli zihinler içinse bütünüyle olanaksızdır." 

 Modern veya postmodern zamanın karşısına aldığı ölüm olgusuna, Mevlâna gibi 

bir yaklaşımla ölümü kucaklayan yeni bir toplumsal özne üretebilmenin gayesiyle ölüm 

kavramının sosyolojik bir analizi yapılmaya çalışılmıştır.  İşte buradan hareketle 

Mevlâna bakış açısıyla ölümü öteleyen ve onu olumsuzlayan anlayışın karşısına 

alternatif bir vizyon olarak "ölümlü özne"nin çıkarılıp çıkarılamayacağı sorgulanarak bu 

zamana çağlar ötesinden cevap verilmeye çalışılmıştır. Belki de bu kapitalizmin 

ertelemeye veya kendi çıkarlarına kullanmaya çalıştığı ölümü, yeniden aşkın bir uğrakla 

kapitalizmin karşısına çıkarmaya çalışmaktır. Bunun için de ölüm aşkın bir uğrak olarak 

yaşama konumlandırılıp böylece yeni bir toplumsal özneden bahsetmeye çalışmanın 

mümkün olup olmayacağı Mevlâna'nın ölüme ilişkin bakış açısıyla irdelenmiştir. 

 Ölüm olgusuna ilişkin bu derinlikli analizler ölümün bugünkü geldiği noktayı ve 

yerini gözler önüne sermektedir. Evrensel bir olay olan ölüm olgusu, kendisiyle bu 

zamana kadar zıt bir kavram olarak değerlendirilen yaşam olgusunun değişim ve 

dönüşümüyle iç içedir. Mevlâna bu hususta dikkat çekici bir açıklama yapmaktadır. 

Hayat ve ölümü özdeş kılarak ölümü "var olmanın ilk kapısı" yapar. Ölümün dış 

görünüşü soğuk ve ürkütücüdür, fakat hakikatte o dirilik ve yaşayıştır, der. Geleneksel 

dönemde içli dışlı olan ölüm-hayat kavramlarını Mevlâna'nın açıklamalarında da 

görebilmekteyiz. Bu durum belki de toplumların henüz değişim ve dönüşüm 

geçirmediği bununla birlikte dini ve kültürel bilgilerin evrimleşmeye başlamadığı bir 

zaman diliminde olmasının da etkili olabildiğini söyleyebiliriz. Giderek modernleşen ve 

postmodernleşen toplumlar çoğu konuda olduğu gibi ölüm konusunda da bir değişim 

yaratmışlardır. Ölüm artık eskisi gibi alışık ve barışık olunan bir olgu değil korkunç ve 

ötelenmesi, hayatın dışına fırlatıp atılması gereken bir olgu olmuştur. Ölüm-hayat 

diyalektiği Mevlâna ya da geleneksel inanışların bahsettiği gibi iç içe değil, birbirinin 

zıddı olarak sahneye çıkmaktadırlar.  



147 
  

 

 Ölüm nedir sorusuna Mevlâna'nın cevabı ıstırap dünyasından kurtulmak, asıl 

vatanımıza dönmektir. Bu sebeple ölüm bir kurtuluştur. Modern zaman ölümden 

kurtulmanın yollarını ve çaresini ararken Mevlâna kaçınılmaz bir son olarak ölümün 

kendisini bir kurtuluş olarak görmektedir. Hiç şüphesiz Mevlâna'nın adı, ölüme 

yüklediği mana ile özdeşleşmiştir. Onun anlatımında ölüm başa çıkılması zor ve zorunlu 

bir kavram değil, özlenen, hasretle beklenen bir "dost"tur. Mevlâna ölümle ilgili olumlu 

his ve düşüncelerini öylesine başarıyla anlatmıştır ki; vefat yıldönümlerinin, ölüme çok 

yakışan bir his olan hüzünden tamamen uzakta, şölenlerle kutlanması âdet haline 

gelmiştir. Bu nedenle Onun vefat yılı olan 17 Aralık Şeb-i Arus gecesi bir düğün gecesi 

gibi çeşitli etkinliklerle kutlanılmaktadır. 

 Mevlâna'nın ölüm anlayışı, onun Tanrı, kâinat, insan, ruh, hayat ve devir 

hakkındaki görüşlerinden ayrılmaz bir husustur. Bir devir sistemi içinde hayatın anlamı 

ruhun ölümsüzlüğü ve Tanrı'ya vuslatın yolu ölümden geçmektedir (Yakıt, 2000). 

Bundan dolayı ölümü hayatın zıddı ve korkulması gereken bir olgu olarak gören 

zihniyetlere karşın Mevlâna’ya göre o pek doğal bir olgudur. Modern zamanların içini 

boşalttığı kavramlardan biri olan ölüm olgusu bu yüzden ne olduğu hakkında daha az 

bilgi içeriğine sahip bir kavram haline gelmiştir. Belki de o bir gerçeklik olma niteliğini 

geleneksel algılayışa göre yitirmektedir. Mevlâna sanki o zamanlardan günümüze 

atıflarda bulunarak ölüm gerçeğinden kaçılamayacağını ve ölümün korkulacak bir 

yüzünün olmadığını her fırsatta vurgulamıştır. Hatta bununla başa çıkmanın yollarını ve 

çarelerini vermiştir. Mevlâna, ölümü tabii ve iradî olmak üzere iki şekilde ele 

almaktadır. İradî ölümle kişinin kendi iradesi ile bedenini şehevî arzulardan 

uzaklaştırması, yani ölmeden önce ölmesi; bir başka ifadeyle riyazet kastedilmekteyken; 

tabii ölümle herkesin bildiği üzere bedenin kişinin istenci dışında ölmesi 

anlaşılmaktadır. Yani iradî ölümle riyâzet, tabiî ölümle ruhun, hapishane kabul ettiği 

bedenden kurtuluşu kastedilmektedir. Kısaca, iradî ölüme, kişi özgür iradesiyle karar 

verirken; insanın dünyaya gelişi gibi dünyadan ayrılışı da kendi isteğine bağlı 

olmadığından tabii yani doğal ölüm de, kişinin iradesi dışında gerçekleşmektedir. 

 Mevlâna’ya göre onun kendi yolu, yiyip içmemek değil ölmektir ki bu yüzden 

ölüm onun için vuslattır. Ölüm kötü bir şey değildir. İnsanın dünyadaki sıkıntılarından 

kurtulmasıdır. İnsanın ölümden korkması, ölümün gerçeğinden değil, kişinin bu 

dünyada yaptıkları kötülüklerden korkmasıdır. O bu düşünceyi şöyle dile getirir: 



148 
  

 

"Gördüğün ölümün yüzü değil, kendi çirkin yüzündür...." O, Ölüm anlayışını aşk 

anlayışıyla anlatır ve ölüm yolunun imanî bir olgunlukla ancak yol bulabileceğine 

değinir. Bunu da en güzel şu hadisle özetler: "Ölmeden önce ölünüz." Ölümün batıni 

yönünü görenler için hakikat budur. Bize ölüm gibi görünen hakikatte ölümsüzlüktür. 

İnsanlara soğuk ve korkutucu gelen ölümün dış görünüşü, can vermenin şeklidir. Yoksa 

ölümün iç yüzü diriliktir, yaşayıştır. Mevlâna'ya göre insanların zorlandığı alan, dünya 

ilgileridir. İnsanlar dünyaya, ebediymiş gibi, ne kadar dört elle sarılırsa ölüm o kadar 

zorlaşır. Ölüm konusunda Mevlâna dünya gerçeklerinden uzak, ham hayal peşinde 

değildir. Ölümün dehşetini bir vâkıa olarak görmekte ve şunları söylemektedir: "Ölüme 

doğru kim isteyerek gider? Ejderhanın önüne kim çıplak çıkar?" Ölümün dehşeti, ona 

hazırlıksız yakalanmaktadır. Bu hazırlık da insanlığın geldiği noktadaki modern hayatın 

kurumsallaştırdığı ölüm şeklinde değil de iman yoluyla yapılacak olan bir hazırlıktır. 

"Kurumsallaşan ölüm" kavramı günümüz modern hayatının ölüm ile ilgili inanç, değer 

ve algılamalarında getirmiş olduğu bir değişimi ifade etmektedir. 

Bu kurumsallaşma ölüme ait kültürel törenler, merasimler, ritüeller olarak yerini 

artık basit, sade ve tekdüze bir kültürel alana bırakarak kendini göstermektedir. 

Belediye anonsları, belediyelerin cenaze hizmetleri, çeşitli biçimlerde sunulan mezar 

bakım ve dua hizmetleri, gazeteye verilen ölüm ilanları ve mezarlıkların değişmesi ya 

da standartlaşması gibi göstergeler, ölüm olayının kültürel ontolojik zeminine zarar 

verirken, kültürel bir metafor olarak ölüm imgesini de toplum dışına itmekte ve ölümün 

sosyolojinin yapılmasını zorunlu kılmaktadır (Sağır, 2012:906). Ölüme alışmak, modern 

hayatın ölümü öteleme çabaları karşısında güç bir durumdur. Modern tıbbın gelişen 

teknikleriyle yaşlanmaya karşı çeşitli yöntem ve teknikler ile insanlar daha uzun 

yaşamanın ve ölümden olabildiğince uzaklaşmanın yollarını ve çarelerini arar 

olmuşlardır. Böylesi bir durum karşısında Mevlâna'nın öğütlediği dert, sıkıntı, hastalık 

gibi ölüm elçileriyle iyi geçinmek şöyle dursun bunlarla sürekli mücadele edilir 

olunmuştur. 

 Mevlâna’nın varlık-yokluk teorisinde, ölüm ikiliğin ortadan kalkması demektir. 

Ölümle birlikte tüm tezatlar ortadan kalkar. Düşünülecek olursa, hayat, ölüm fikri 

etrafında şekillenmektedir; hayattaki mücadelelerin tümü ölümü yenmeye yöneliktir. 

Ölüm nihaî hedeftir; bu hedefe ulaşılmadığı müddetçe faaliyet ve hayat mücadelesi 

devam eder. Ölüm hayatın içindedir; hayat son bulmadıkça kurtuluş yoktur. O yüzden 



149 
  

 

Mevlâna, "Hayattan kurtulduğum zaman ebedîleşirim." demektedir. Buna göre ölüm 

varlığın yok olması yahut yokluk demek değildir, bilakis varoluş durumunun değişmesi, 

mahdut halden ebedî hale geçiştir. Her ölüm başka bir dönüşmedir, bir sonraki varoluş 

basamağına adım atmadır (Özkan, 2008). Allah'ın yoktan her şeyi var ettiğinin ötesinde, 

yokluk da "Mutlak Varlık" için var etme mekanıdır. Mevlâna şöyle ifade eder bunu: "Şu 

halde yokluk, Tanrı sanatının ifadesidir, ondan anbean ihsanlar gelip durmaktadır."  

Yokluk adeta varlığa bir ayna olur. Hakiki varlık bu aynada tecelli eder. Mevlâna 

"üzüme bakıyor, şarabı görüyorum, yoka bakıyor, açıkça varı görüyorum" diyerek 

metaforun ifade gücüyle, bu görüşünü pekiştirir. Ona göre yokluktan korkmamak 

lazımdır. "Herkes yokluktan korkar, işte bütün alem bu yüzden yol sapıtmıştır. Halbuki 

yokluk asıl sığınılacak yerdir"  der ve bu konuda, dirilme gününün gelmesinin şartını, 

ölüme bağlar; "çünkü dirilme ölümden sonradır" diye de örnek verir (Çiçek, 2003:300).  

 Bu açıdan birçok felsefeci ve düşünürün sorunlarından biri olan ölüm olgusu 

Mevlâna’ya göre sonsuz imkânlar arzusuyla o kadar iç içedir ki, bu arzuyu ve güzelliği 

çevresindeki insanlara anlatmak ister. Tüm insanlara sonsuzluk arzusunun boş bir arzu 

olmadığını anlatan Mevlâna, ölümden sonraki hayata olan inancı genel sistemi 

içerisinde vurgular, ölüm korkusuna kapılan insanların kalplerine huzur ve güven 

vermeyi amaçlar. Mevlâna, insanların kişilik, ahlaki ve ruhsal gelişimlerine yardımcı 

olmayı hedefler. Bu hedefi gerçekleştirme yolunda, ölümden korkmama dolayısıyla, 

sonsuza inanma önemli rol oynar. Mevlâna'ya göre "ölümden korkmak aslında kişinin 

kendisinden korkması" demektir. Çünkü ölüm herkese kendi rengindedir. Bugün ölüme 

karşı olan tutumlarımız aslında kendi varlığımızla olan çelişki ve korkularımızdan 

dolayı olmakta ve bu da kişisel bir korku olmaktan çıkıp toplumsal bir korkuya 

dönüşmektedir. Aslında, insan öleceğinin korkusuna kapılıyor ve panikliyorsa, 

gerçekleri görmüyor ve bedenini, çevresini, servetini seviyor demektir. Zaten bedenini 

seven; gücü, maddeyi ve alışkanlıklarını seviyor demektir. Bu durumu Mevlâna ne 

kadar güzel belirtmiş: "Bu alem oyun yeridir, ölüm de gece. Geri döner gidersin; fakat 

kese bomboş, sen de yorgun argın." Ölüm de bunların terki anlamına geldiğine göre, 

insanın kendi kısır döngüsü içinde korkuya kapılmasını da olağan görmek gerekir 

(Benazus, 2010:139). 

 Son olarak çeşitli İslam filozoflarınca da değerlendirilen ölüm olgusu fikir 

vermesi açısından birkaç isim eşliğinde ele alınmıştır. Hem Mevlâna'nın ölüm 

hakkındaki algısını öncülleyen koşulları anlayabilmek hem de Mevlâna'nın 



150 
  

 

düşüncelerini onların düşünceleriyle karşılaştırabilmek için aynı sosyo-kültürel yapı 

içerisinde yaşayan İslam filozoflarının ölüm hakkındaki düşüncelerine de yer 

verilmiştir. Yine Mevlâna’yla ortak noktalarını bulmaya çalıştığımız Nietzsche, Eflâtun 

ve Goethe’nin de ölüm ile ilgili görüşlerine yer verilmiştir. Özellikle temelde ölüme 

ilişkin yaklaşım tarzları açısından çok belirgin olmayan farklılıklar göstermiş olsalar da 

adı geçen filozoflar ile Mevlâna'nın ölüme bakış açıları ölüme anlam atfeden 

söylemlerle ele alınmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 
  

 

6. KAYNAKÇA 

"İlkellerde Ölüm", 15.10.2013, http://dilaverkom.blogcu.com/ilkellerde-olum/8722269# 

ADONİS, (2012), Sufizm ve Sürrealizm, Çeviren: Nurullah Koltaş, İstanbul: İnsan 

Yayınları 

AKALIN, Ayşe Emel, (2006), Ölümün ve Ölmenin Sosyolojisi Üzerine Kuramsal Bir 

Çalışma, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Hacettepe Üniv., SBE, Sosyoloji 

Anabilim Dalı, Ankara 

AKÇETİN ÇALIŞKAN, Nurhayat, (2010), "Heidegger'in Düşüncesinde "Ölüm", 

Adıyaman Üniv. SBE Dergisi, Sayı:4 

AKYOL, Aygün, (2010), "Fârâbi ve İbn Sinâ'ya Göre Mead Meselesi", Hitit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 9, Sayı:18, ss. 125-141 

ARICAN, M. Kazım, (2006), "Spinoza’nın Tanrı-Âlem İlişkisinde İçkinlik Aşkınlık 

Problemi", Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt X/1, s. 127-

143 

ARSLANOĞLU, İbrahim, (2000), "Mevlana’nın Aşk ve İnsan Felsefesi", Türk Kültürü 

ve Hacı Bektaşi Veli Araştırma Dergisi, Sayı:16 

BALANUYE, Çetin,  (2008) "Beden ve Aşkınlık" FLSF Dergisi/SD Üniversitesi, 

Sayı:6, ss. 49-61 

BAUDRİLLARD, Jean, (2008), Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, Çeviren: Oğuz 

Adanır, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi 

BAUMAN, Zygmunt, (2012), Ölümlülük, Ölümsüzlük ve Diğer Hayat Stratejileri, 

İngilizce'den Çeviren: Nurgül Demirdöven, İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

BENAZUS, Hanri, (2010), Çağlar Ötesini Aydınlatan Işık Mevlâna Felsefesi, Editör: D. 

Ali Gültekin, İstanbul: Bizim Kitaplar 

BERGER, Peter, (2011), Kutsal Şemsiye, Çeviren: Ali Coşkun, İstanbul: Rağbet 

Yayınları 

BOLLNOW, Otto Friedrich, (2013), "Ölüm Sorusu", Çeviren: Rahman Akalın, ETHOS: 

Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 6(1), 162-169 



152 
  

 

BURCU, Esra, AKALIN, Emel, (2008), "Ölüm Olgusu Üzerine Sosyolojik 

Tartışmalar", Hacettepe Üniv., Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Sayı:8 

CAN, Şefik, (2011), Mevlâna ve Eflâtun, İstanbul: Kurtuba Kitap 

COŞKUN, Ali, (2010), "Peter L. Berger’in Modernleşme Anlayışı Ve Din", Toplum 

Bilimleri Dergisi, Temmuz - Aralık, 4 (8) : 49-66 

ÇELİK, Ejder, (2011), "Modernizmin Ölüm İdeolojisi ve Polisiye Romanda Ölümün 

Şeyleşmesi", Hacettepe Üniv., Sosyoloji Dergisi 

ÇETİN, Burcu, (2009), "Modern İnsanın "Ölümü Öldürme" Çabası: Uzun İnce Bir 

Yol", Millî Folklor, Yıl 21, Sayı:83 

ÇİÇEK, Hasan, (2003), "Kadim Üç Felsefe Problemi Bağlamında Mevlâna' nın 

Mesnevi' sinde Metaforik Anlatım", AÜİFD Cilt XLIV, Sayı:1, ss. 293-311 

DEMİRCİ, Mehmet, (2010), "Ölümdeki Hayat (Tasavvuf Düşüncesinde Ölüm)", 

29.09.2012, http://www.tasavvufdergisi.net/OncekiSayilarDetay.aspx?Sayi=4 

ERGÜL, Öykü H., (2002), "Heidegger’in Varoluşçu Ontolojisi", Kaygı Dergisi, Sayı:2 

ERSÖZ, Salih Sedat, (2010), "Hz. Mevlâna’nın Ölüm Anlayışı", 27.04.2013, 

http://www.facebook.com/note.php?note_id=333736182449 

GAZÂLİ, (2000), Ölüm ve Sonrası, Tercüme: Ahmet Yılmaz, Mahmut Coşkun, 

İstanbul: Merve Yayınları 

GÖKA, Erol, (2010), Ölme: Ölümün ve Geride Kalanların Psikolojisi, İstanbul: Timaş 

Yayınları 

GÜLLÜCE, Veysel, (2011), "Eski Filozofların Ahiret Hakkındaki Görüşleri Nelerdir", 

16.02.2013, http://www.sorularlaislamiyet.com/article/14393/eski-filozoflarin-

ahiret-hakkindaki-gorusleri-nelerdir.html 

GÜNDOĞDU, Hakan, (2007), "Varoluşçu Felsefelerdeki Bazı Ortak Özellikler",  

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, VII, Sayı:1 

HEIDEGGER, Martin, (2004), Varlık ve Zaman, Çeviren: Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea 

Yayınevi 

HENTSCH, Thıerry, (2010), Hakikat Ya Da Ölüm, Çeviren: Bilal Baş, İstanbul: İz 

Yayıncılık 

http://www.islamvetasavvuf.com/index.php?PHPSESSID=tbb0cps77pilj33imqbv3qs1a1&topic=7508.msg9344#msg9344
http://www.tasavvufdergisi.net/OncekiSayilarDetay.aspx?Sayi=4
http://www.facebook.com/note.php?note_id=333736182449
http://www.sorularlaislamiyet.com/article/14393/eski-filozoflarin-ahiret-hakkindaki-gorusleri-nelerdir.html
http://www.sorularlaislamiyet.com/article/14393/eski-filozoflarin-ahiret-hakkindaki-gorusleri-nelerdir.html


153 
  

 

KARA, Zülküf, (2009), Ölüm Fenomeni Üzerine Bir Din Sosyolojisi Araştırması: 

Kayseri Örneği, (Basılmamış Doktora Tezi), Erciyes Üniv., SBE, Felsefe ve 

Din Bilimleri Ana Bilim Dalı, Kayseri 

KARACA, Faruk, (1999), "Ölümle İlgili Davranış Örüntüleri Açısından Modern Batı 

Ve Türk İslam Kültürü", A.Ü. Türkiyat Araştırmaları, Enstitüsü Dergisi, Sayı 

12, Erzurum 

KARACA, Faruk, (2000), Ölüm Psikolojisi, İstanbul: Beyan Yayınları 

KAYA, A. Vahap, (2011), Cehennem Benim -Mevlâna Dergahında Bir Filozof Sartre-, 

İstanbul: Hemen Kitap 

KAYA, Osman, (2002), Ölüm Kitabı, İstanbul: Özgü Yayınları 

KAZANCI, Asiye Şenat, (2009), "Mevlâna’nın Ölüm Algısının Kur’anî Arka Planı", 

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi -www.e-sarkiyat.com- ISSN: 1308-9633, 

Sayı:II 

KELLEHEAR, Allan, (Ocak 2012), Ölümün Toplumsal Tarihi, Çeviren: Tuğçe Kılınç, 

Ankara: Phoenix Yayınevi 

KIZILÇELİK, Sezgin, (2000), Sosyoloji Yazıları II, Ankara: Anı Yayıncılık 

KOÇ, Emel (2009), "Varoluşsal Bir Problem Olarak Ölüm Üzerine Bir Değerlendirme: 

Tolstoy’un İvan İlyiç’in Ölümü Adlı Eseri", Balıkesir Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt:12, Sayı:22, ss.245-259 

KÖSE, Ali, (2002), Sekülerizm Sorgulanıyor, İstanbul: Ufuk Kitapları 

KUŞLU, Abdullah, (2006), Mevlâna’nın Mesnevî’sinde İnsan-Âlem İlişkisi 

Çerçevesinde Dünya Hayatı, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya 

KÜÇÜK, Sezai, (2005), "Hz. Mevlâna ve Ölüm", Ayvakti Düşünce, Kültür ve Edebiyat 

Dergisi, 13.06.2013, http://akademik.semazen.net/article_detail.php?id=197 

KÜÇÜK, Sezai, (2005), "Mevlana ve Ölüm", 20.08.2012, Ayvakti Düşünce, Kültür ve 

Edebiyat Dergisi, http://www.ayvakti.net/ayvakti-inceleme/item/mevlana-ve-

oeluem-eb-i-arus 

LEAR, Jonathan, (2006), Mutluluk, Ölüm ve Yaşamın Artakalanı, Çeviren: Banu 

Büyükkal, İstanbul: Metis Yayınları 

http://akademik.semazen.net/article_detail.php?id=197
http://www.ayvakti.net/ayvakti-inceleme/item/mevlana-ve-oeluem-eb-i-arus
http://www.ayvakti.net/ayvakti-inceleme/item/mevlana-ve-oeluem-eb-i-arus


154 
  

 

LEVİNAS, Emmanuel, (Ekim 2011), Tanrı, Ölüm ve Zaman, Çeviren: Işık Ergüden, 

Ankara: Dost Kitabevi Yayınları 

MALPAS, Jeff, SOLOMON, Robert C. (Mart 2006), Ölüm ve Felsefe, Çeviren: Nur 

Küçük, İsatnbul: İthaki Yayınları 

MOSHTAGH MEHR, Rahman, (2012), "Mevlâna’ya Göre Varlık Ve İnsan Hayatı 

Kavramı I-Iı", Çeviren: Kadir Turgut, İ.Ü. Şarkiyat Mecmuası, Sayı:20, ss.173-

195 

NAZLI, Aylin, (2006), "Bedenin Ölümü: Modern Öncesinden Postmoderne Beden ve 

Ölüm", Sosyoloji Dergisi, Sayı:16 

NIETZSCHE, Friedrich, (2003), Böyle Buyurdu Zerdüşt, Hazırlayan: Mustafa Bahar, 

İstanbul: Kum Saati Yayıncılık  

NUR, Saniye, (2013), "İlkel Toplumlarda ve Eski Kültürlerde Ölüm", 20.09.2013, 

http://www.ilimdunyasi.com/olum-psikolojisi/tarihi-surec-icerisinde-olum-

fenomeni/?imode 

OKUTUCU, Bekir, (2009), " Hz. Mevlana’nın Düşünce Ufkunda Dünya Hayatı ve 

Ölüm Gerçeği", Tefekkür Dergisi, sayı:32 

OKUYUCU, Cihan, (2012), "Ölüm", 20.08.2012, 

http://www.tasavvufdergisi.net/OncekiSayilarDetay.aspx?Sayi=4 

ONGAN, Hacı Özkul, (2008), "Mevlâna’da Ölüm Gerçeği-Mevlana’nın Hayat ve Ölüm 

Anlayışı", 06.10.2012, http://ozkul.blogcu.com/mevlana-da-olum-gercegi-

mevlana-nin-hayat-ve-olum-an/4161557 

ÖKTEN, Kaan H., (Eylül 2010), Ölüm Kitabı- Ölüm Düşüncesinin Temel Metinleri, 

İstanbul: Agora Kitaplığı 

ÖRNEK, Sedat Veyis, (2008), " İlkel Toplumlarda Öte Dünya ile İlgili Tasarımlar",  

05.09.2013, http://www.msxlabs.org/forum/din-ilahiyat/25921-ilkel-

toplumlarda-ote-dunya-ile-ilgili-tasarimlar.html#ixzz2jmETLCoy 

ÖZALP, Hasan, (2006), Farabi ve İbn Sina Düşüncesinde Mead, (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas 

ÖZARSLAN, Selim, (2001), İslam’da Ölüm ve Diriliş Öğretisi, Konya: Kitap Dünyası 

http://www.tasavvufdergisi.net/OncekiSayilarDetay.aspx?Sayi=4
http://ozkul.blogcu.com/mevlana-da-olum-gercegi-mevlana-nin-hayat-ve-olum-an/4161557
http://ozkul.blogcu.com/mevlana-da-olum-gercegi-mevlana-nin-hayat-ve-olum-an/4161557


155 
  

 

ÖZDOĞAN, Öznur, (2011), "Gazali ve Benötesi Yaklaşım", Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt:52:2, ss.5-19 

ÖZDÜZEN, Halit, (2006), Aşk Yolcusu -Mevlâna ve Mevlevilik-, İstanbul: Ötüken 

Neşriyat 

ÖZKAN, Senail, (2008), Mevlâna ve Goethe, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

PEKERGİL, Murat, (2009), Ölüm Olgusunun Din Sosyolojisi Açısından İncelenmesi: 

Konya Örneği, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniv., SBE, Felsefe 

ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı, Konya 

RUMİ, Mevlâna Celaleddin, (2001), Mesnevi, Çeviren: Veled İzbudak, Gözden 

Geçiren: Abdülbaki Gölpınarlı, İsatnbul: MEB Yayınları 

SAĞIR, Adem, (2012), "Toplu Merasimlerden Belediye Hizmetlerine Kurumsallaşan 

Ölüm Bağlamında Bir Ölüm Sosyolojisi Denemesi", Turkish Studies - 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic Volume 7/2 Spring 2012, p.903-925, Ankara/Turkey 

SAĞIROĞLU, Tuğba, (2009), Mevlâna’nın Mesnevi Adlı Eserinde Tevekkül Anlayışı, 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), A.Ü. SBE, Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı, Ankara 

SARUHAN, Müfit Selim, (2006), "İslam Filozof ve Düşünürlerinde Ölüm Korkusu ve 

Tedavisi", AÜİFD 47, Sayı: I, s. 87-105 

SCHOPENHAUER, Arthur, (2013), Ölümün Anlamı, Çeviren: Ahmet Aydoğan, 

İstanbul: Say Yayınları 

SEYİDOĞLU, Halil (1995) Bilimsel Araştırma V e Yazma El Kitabı, 6. Baskı, 

İstanbul: Gözem Yayınları 

SEZGİN, Deniz, (2011), "Yaşam Tarzı Önerileri Bağlamında Sağlık Haberlerinin Analizi", 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2(2) DOI: 

10.1501/sbeder_0000000034 

SUBAŞI, Muhsin İlyas, (2007), Batı'daki Mevlâna, İstanbul: Nesil Yayınları 

ŞAYLAN, Gencay, (2009 ), Postmodernizm, Ankara: İmge Kitabevi 



156 
  

 

ŞERİF, M. Muhammed, (2000), Klasik İslam Filozofları, İstanbul: İnsan Yayınları 

ŞİŞMAN, Nazife, (2011), "Ölümün tıbbileştirilmesi", 09.08.2013, 

http://www.zaman.com.tr/yorum_yorum-nazife-sisman-olumun-

tibbilestirilmesi_1174273.html 

TEKİN, Mustafa, (2012), Aradığın Şeysin-Modern Dünyada Mevlâna-, İstanbul: 

Rağbet Yayınları 

TEKİN, Mustafa, (2012), Mevlâna Pergelinde Toplum, İstanbul: Rağbet Yayınları 

TOPÇU, Nurettin, (2011), İslam ve İnsan Mevlâna ve Tasavvuf, İstanbul: Dergâh 

Yayınları 

ÜNAL, Mehmet Süheyl, (2011), "Zamansız Ölüm: Geleneksel ve Modern Toplum 

Karşıtlığında Ölümün Yeri", Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 

Cilt:11, Sayı:2 

YAKIT, İsmail, (2000), Batı Düşüncesi ve Mevlâna, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

YALOM, Irvin, (2009), Ölüm Korkusunu Yenmek, Çeviren: Zeliha Babayiğit, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi 

YAZGIÇ, Suavi Kemal, (2012), " Ölüm Ve Modern Tıp", 18.09.2013, 

http://www.suavikemalyazgic.com/olum-ve-modern-tip/   

YAZOĞLU, Ruhattin, İMAMOĞLU, Tuncay, (2007), "Mevlâna Düşüncesinde Bir 

Ölümsüzlük Tecrübesi Olarak İradî ve Doğal Ölüm", A.Ü. Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı:34 

YILDIZ, Murat, (20001), "Dindarlık ve Ölüm Kaygısı",  Journal of Religious Culture 

Nr. 4 

 

 

 

 

 

 

 



157 
  

 

ÖZGEÇMİŞ 

 23.04.1988 Elazığ doğumluyum. İlk ve Ortaöğrenimimi Elazığ İstiklal 

İlköğretim Okulu ve Korgeneral Hulusi Sayın Lisesi'nde tamamladım. 2007 yılında 

Fırat Üniversitesi'nin İnsani ve Sosyal Bilimler Fakültesi'nin Sosyoloji Bölümünü 

okumaya hak kazandım. 2011 yılında aynı bölümden mezun oldum ve yine aynı yılda 

Sosyoloji Bölümü'nün Genel Sosyoloji ve Metodoloji Bilim Dalın'da yüksek lisans 

yapmaya hak kazandım. Şubat 2013 tarihinden itibaren Fırat Üniversitesi Sosyoloji 

Bölümünde Araştırma Görevlisi olarak çalışmaktayım. 

 


