
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BAĞLAMINDA KİTAP YAYINCILIĞI VE 

YAYINCILIK POLİTİKALARININ DÖNÜŞÜMÜ 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

IŞIL ÇOBANLI ERDÖNMEZ 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2014 

 

 



 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BAĞLAMINDA KİTAP YAYINCILIĞI VE 

YAYINCILIK POLİTİKALARININ DÖNÜŞÜMÜ 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

IŞIL ÇOBANLI ERDÖNMEZ 

 

 

 

Danışmanı: Doç. Dr. MUKADDER ÇAKIR 

 

İstanbul, 2014 

 



 

 

 

 



ÖZET 

 

Sözlü kültür olgusundan yazının icadına uzanan süreçte destanlarla başlayan bilgi 

aktarımı, matbaanın icadı ile büyük bir değişime uğramıştır. Uygarlıkların gelişmesine 

paralel olarak modernleşme ile birlikte, kültürel, toplumsal, ekonomik ve politik 

değişimler, yazının aktarım süreçlerini de hızlandırmıştır. 

20 ve 21. yüzyıllarda teknolojik gelişmelerin, sanayileşmenin, uluslaşmanın, 

kentleşmelerin artmasıyla bilgi teknolojileri ve enformasyon aktarımı da değişmeye 

başlamıştır. İnsanlığın ihtiyaçlarına paralel olarak günümüzde yayıncılık politikaları, 

kurumsallaşmanın ötesinde dijital olanaklarla bireylerin gücüne bağlı olmaya 

başlamıştır.  

Yayıncılık politikalarının ve kitabın serüveninin, bilgi aktarımı ve uygarlıklar 

bağlamında tartışıldığı bu çalışmada, yayıncılığın günümüzde geldiği noktanın ne kadar 

demokratik olduğu veya ne kadar liberalleştiği olumlu olumsuz yanlarıyla tartışılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

Oral culture phenomenon in the process extending from the saga that began with the 

invention of writing to the transfer of information, with the invention of printing has 

undergone a major change. In parallel to the development of civilization along with 

modernization, cultural, social, economic and political changes in the summer has sped 

up the transfer process.  

Technological developments in the 20th and 21st centuries, industrialization of 

nationalization, with the increase of urbanization in information technology and 

information transfer has started to change. In parallel publishing policies to the needs of 

humanity, beyond the digital possibilities of institutionalization of individuals with 

power began to be connected to.  

Publishing policies and book adventure, knowledge transfer and civilizations, as 

discussed in the context of this study, where the point of publishing today is how 

democratic or how liberalization has been discussed with the positive and negative side. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



İÇİNDEKİLER 

Sayfa No: 

 

1. GİRİŞ………………………………………………………………………………..1 

2. SÖZLÜ KÜLTÜRDEN YAZILI KÜLTÜRE EKONOMİK,  

SİYASAL, KÜLTÜREL VE SOSYAL DÖNÜŞÜM….……………...………….… 4 

2.1. SÖZLÜ KÜLTÜRDEN YAZILI KÜLTÜRE GEÇİŞ 

2.1.1.Sözlü Kültür ………………………………….…..........................…………..… 4 

2.1.2.Mitoloji ……………………………………….........................….…………....  10 

2.1.3.Yazının Gelişimi ……………………………........................………............…. 16 

2.1.4. Destanlar ve İlk Kitaplar: İliada, Odessia, Gılgamış, İşler ve Günler,  

Mahabarata, Nibelungen, Oğuz Kağan …......................................……………..……21 

2.1.5. Üç Büyük Dinin Kitapları: Tevrat, İncil, Kuran’ı Kerim ….............................. 31 

2.1.6.  İlk Kütüphaneler ……………………………………..............….............…....34 

 

2.2.YAZININ İCADINDAN MATBAANIN İCADINA KADAR OLAN SÜREÇTE 

SÖZLÜ KÜLTÜR VE YAZININ ETKİLERİ……..………..........………………..….45 

2.3. YAZININ İCADININ KÜLTÜREL, SOSYAL, EKONOMİK, SİYASAL  

SONUÇLARI ……………………………………………………………….....52 

 

3.  MATBAANIN İCADI VE İZLEYEN DEĞİŞİM SÜREÇLERİ..……….……..60 

3.1. MATBAANIN GELİŞİM SÜRECİ……………………..…..................................61 

3.1.1. Doğu Toplumlarında Matbaaya Yönelik Çalışmalar…………....………….…...65 

3.1.2. Batı Toplumlarında Matbaaya Yönelik Çalışmalar………..……………………71 



3.2. MATBAANIN İCADINDAN SONRA YAŞANAN EKONOMİK  

VE POLİTİK DEĞİŞİMLER.............................................................................75 

3.2.1.Elyazmalarından Basılı Ürünlere Ekonomik Değişimler………....……………..76 

3.2.2. Basılı Ürünlerin Politik ve Kültürel Yansımaları………….………………...….81 

3.3. MATBAANIN İCADINDAN SONRA YAŞANAN SOSYAL VE  

KÜLTÜREL DEĞİŞİMLER……………………………………………..……85 

3.3.1. Dilin Toplumsallaşması Süreci………………..........……….…..87 

3.3.2. Bellek Yitimi Süreci ve Sonuçları ……………………………...90 

3.4. YAYINEVLERİNİN GELİŞİM SÜRECİ…………………………….....….…....95 

3.4.1. Matbaadan Yayınevine Geçiş …………………………………..96 

3.4.2. İlk Yayınevleri ………………………………….……..…..…..102 

3.5. 16. YÜZYIL SÜRECİNDE MODERNLEŞME ÖNCESİ YAŞANAN 

GELİŞMELER………………………………………………………………..104 

 

4.  MODERNLEŞME SÜRECİ VE KİTAP YAYINCILIĞI ……….……......….110 

4.1. MODERNLEŞME SÜRECİNİN TEMEL ÖZELLİKLERİ………………….…110 

4.1.1. Ekonomik Özellikler…………………………………………………………..116 

4.1.2. Politik Özellikler…………………………………………………………...….118 

4.1.3. Kültürel Özellikler ……………………………………………………………121 

4.1.3.1. Okuryazarlığın Gelişimi ve Artan Okullaşma……………....…….………...124 

4.1.3.2. Kitle İletişim Araçlarının Gelişimi ve Kültürel Dönüşümler.........................131 

4.1.3.3. Modernleşme Sürecinde Yaşanan Sanatsal Değişimler……,……………….136 

4.2. MODERN TOPLUMA İLİŞKİN KURAMLAR………………………………  140 

4.2.1. Kitle Toplumu, Kültür Endüstrisi Kuramı ve Gösteri Toplumu Kuramı……...140 

4.2.2. Endüstri Toplumu Kuramı……………………………….…………………....148 



4.2.3. Postmodern Toplum Kuramı…………………………..……………………...153 

4.2.4. Sanayi Sonrası Toplumu Kuramı……………………….....………………......153 

4.2.5. Enformasyon Toplumu Kuramı………………………....………………….....156 

4.2.6. Ağ Toplumu ve Gözetim Toplumu Kuramı ………………..…………………162 

4.3. 19-20.YÜZYILLARDA KİTAP YAYINCILIĞI…………………….…..……..167 

4.3.1. 19-20. Yüzyıllarda Kitap Yayıncılığı Alanında Yaşanan Değişim 

Süreçleri……………………………………………………………………….172 

4.3.2. Değişen Kitap Yayıncılığının Edebiyat ve Diğer Sanat Dallarına Etkileri…………….176 

4.3.3. Kitap Yayıncılığının Kültür Endüstrileri İçindeki Konumu,Yeri……………....185 

 

5.  TÜRKİYE’DE KİTAP YAYINCILIĞI……………………………………..… 192 

5.1. MATBAANIN TÜRKİYE’YE GELİŞİ VE İZLEYEN DEĞİŞİM SÜRECİ….. 194 

 5.1.1 İbrahim Müteferrika ve ilk Matbaanın Kuruluşu ………………….…... 197 

5.1.2 Müteferrika Sonrası Matbaa Faaliyetleri ……………………………… 200 

5.1.3 Matbaanın Gelişinin Gecikmesinin Nedenleri …………………….…... 204 

5.2. II. MAHMUT DÖNEMİ REFORMLARI VE TANZİMAT FERMANI………. 207 

 5.2.1. II. Mahmut Reformları ……………………………………………….. 208 

5.2.2. Tanzimat Fermanı …………………………………………………..… 210 

5.2.3. Islahat Fermanı …………………………………………………….…. 214 

5.2.4. Modernleşme Örnekleri olarak Okullar ………………………………. 215 

5.2.5. Modernleşme Örnekleri olarak Tercüme Odaları……………………..  218 

5.3. 1.ve 2. MEŞRUTİYET DÖNEMLERİNDE KİTAP YAYINCILIĞI……….…. 221 

5.3.1. 1. Ve 2. Meşrutiyet Dönemlerinde II. Abdülhamit Reformlarının 

Yayıncılığa Etkileri……………………………………………………….…. 226 

5.4. CUMHURİYET DÖNEMİNİN İLK YILLARINDA KİTAP YAYINCILIĞI 



(1920-1950)……………………………………………………………..…… 235 

5.4.1. Devlet Yayıncılığı …………………………………………………………..... 237 

 5.4.1.1 Atatürk ve Türk Dil Reformu ……………………………………..… 238 

 5.4.1.2. Hasan Ali Yücel Dönemi ………………………………………..….. 242 

5.4.2. Özel Yayıncılık ve Edebiyat ……………………………………………….… 247 

5.5. 1950 SONRASI KİTAP YAYINCILIĞINDAKİ GELİŞMELER…………....... 252 

 5.5.1. Çok Partili Döneme Geçişte Yayıncılık (1950-1960)………………… 253 

 5.5.2. 27 Mayıs Darbesi Döneminde Yayıncılık ……………………………. 255 

 5.5.3. 12 Mart 1971 Darbesi Yıllarında Yayıncılık ……………………….… 257 

 5.5.4. 12 Eylül 1980 Darbesi Yıllarında Yayıncılık ……………………..….. 259 

 5.5.5. 1990’lardan Günümüze Yayıncılık …………………………………… 264 

6. GÜNÜMÜZ KİTAP YAYINCILIĞINDAKİ YAYGIN POLİTİKALAR…… 270 

6.1. Küreselleşme Sürecinin Yayıncılığa Etkileri………………………........ 271 

6.2. Kitap Yayıncılığında Editör, Yazar ve Eleştirmen Üçgeni…………...… 280 

6.3. Kitap Yayıncılığında Ödül Mekanizmaları …………………………….. 294 

6.4. Kitle İletişim Araçları ve Kitap Yayıncılığı ……………………………. 299 

6.5. Son Dönem Kitap Yayıncılığı Alanındaki Teknolojik Gelişmeler.…….. 308 

  6.5.1 Masaüstü Yayıncılığın Sürece Dahil Oluşu…………………..... 308 

6.5.1.1. Apple ve Masaüstü Yayıncılıktaki Önemi…...……… 311 

6.5.2 Dijital Teknolojinin Yayıncılığa Etkileri……… ….….. 317 



6.5.3Yeni Medya Koşullarında Kitap Fuarları ve İnteraktif Okur..… 330 

6.6. Günümüz Kitap Yayıncılığındaki Yaygın Politikalar………………..… 338 

7. SONUÇ……………………………………………………………………..  356 

8.  KAYNAKÇA…………………………………………………………….….361 

9. EKLER…………………………………………………………………..…. 393 

 9.1 Remzi Yayınları Genel Koordinatörü ile Kişisel Görüşme …................... 393 

9.2 Ntv Yayınları Editörü ile Kişisel Görüşme ……………………………… 397 

9.3 İdefix Editörü ile Kişisel Görüşme………………………………………. 399 

9.4 Türkiye Yayıncılar Birliği Genel Sekreteri ile Kişisel Görüşme ………... 404 

10. ÖZGEÇMİŞ ……………………………………………………………………. 412 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

 Küreselleşen günümüz dünyasında, bilgi daha çok yeni teknolojilerle 

kitlelere ulaşmaktadır. Bilginin paylaşımının kitleler üzerinde etkileri 

bulunmaktadır. Bilginin, düşüncelerin, yorumların, arzuların ve hayallerin 

yazılı hale getirilerek toplandığı form ise bilindiği gibi kitaptır. 

 Bu çalışma, kitabın tarihine bir yolculuk yaparak, sözlü kültür başta 

olmak üzere, yazının bulunması, yaygınlaşması aşamalarıyla hafızalarımızın 

yerini tutan yazılı kültüre ve kitabın başlangıcından günümüze geçirdiği 

dönüşümlerle birlikte ekonomik, siyasal, sosyal ve kültürel hayata etkilerine 

ve yayıncılık politikalarına odaklanmaktadır.  

 Yazıdan önce sözlü kültür gelenekleriyle bilgi dolaşırken; yazı ile 

birlikte gerek bireysel gerek iktidar odaklı bir yazı kültürü oluşmuştur. 

Neyin nereye ve hangi içerikle yazdırılacağına karar verenler olduğu gibi, 

hiçbir değiştirme yapmadan olguları yazanlar da olmuştur toplumda.  

 Sözlü geleneklerin, sözlü kuralların, toplumsal öykülerin, tarihin, 

yaşayış biçimlerinin yazıyla kutsallaştırılmaya çalışılmasının ardından; 

matbaanın icadıyla, yazının kutsallığının kalmadığı görülmüştür. Matbaa 

denen hızlı basım ve çoğaltım tekniği sayesinde bir yazının aynısından 

binlerce basılabilmekte; bilginin biricikliği ortadan kaldırılmaktadır.  

Bugün her ne kadar ileri teknoloji yöntemleriyle bırakın biricik bir 

yazıyı basmayı; içeriğinin ne olduğu belli bile olmayan, niteliği tartışılan, 

yazım ve edebiyat yönünden insanların onayı olan ya da olmayan 

milyonlarca kitap basılmaktadır. Hatta basım ile kalmayıp, dijital ortamda, 

el değmeden, anında yaratım süreci tamamlanabilmektedir.  



2 
 

Bu doktora tezinde “İLETİŞİM BİLİMLERİ BAĞLAMINDA 

KİTAP YAYINCILIĞI VE YAYINCILIK POLİTİKALARININ 

DÖNÜŞÜMÜ” konulu, sözden yazıya, matbaadan dijital yaratım 

süreçlerine uzanan kitabın yolculuğunu ele alacağız. Birinci bölümde giriş 

kısmı yer almaktadır.İkinci bölümde tamamen sözlü kültür ve yazılı kültür 

ayrımı üzerinden, mitoloji, din ve gelenekler bağlamında tarih boyunca 

bilginin aktarımından söz ederek; ilk yazılı eserlerden, yazının ilk kez kimin 

tarafından nerelerde hangi amaçlarla kullanıldığından, toplumların kendi 

hikâyelerini kalıcı hale getirmek için yazıdan nasıl yararlandığından söz 

edeceğiz.  

Üçüncü bölümde tamamen teknik bir şekilde matbaacılığın nasıl 

ortaya çıktığını, bu süreçte hangi aşamalardan geçildiğini açıklamaya 

çalışacağız. Matbaanın icadıyla birlikte Doğu ve Batı toplumlarında nasıl 

değişimlerin yaşandığı, elyazmalarının yerini basılı kültüre bırakmasıyla 

toplumsal duruşların nasıl etkilendiği, ilk yayınevlerinin nasıl oluşmaya 

başladığı gibi gelişmelerden söz edilecektir. 

Dördüncü bölümde kitap yayıncılığının ve bilginin aktarımının 

sanayileşme ve modernleşme ile birlikte dünyada hangi aşamalardan 

geçtiğini inceleyeceğiz. Bunu yaparken bilginin nasıl çoğaltıldığını, 

toplumların sosyal, ekonomik, tarihsel, politik süreçlerden nasıl etkilenerek 

bilgiyi pazarladığını, sanatın, yaratıcılığın, üretimin ve iletişimin hangi 

süreçlerden geçerek nelerle etkileşime geçtiğini inceleyeceğiz. Eleştirel bir 

perspektif kullanarak bilginin metalaşmasını değerlendireceğiz. Bilgi, sözlü 

kültürde nasıl ilk ağızdan çıkıldığı gibi öyküden gerçeğe aktarılıyorsa, yazılı 

kültür de bunun nasıl değiştirildiğini açıklayacak; bilginin 19. yüzyılda ne 

kadar kıymetli bir veri haline geldiğine, sanatın kitlelerle nasıl buluştuğuna 

değinip; ardından 20. ve 21. yy’da hızlı teknolojiler aracılığıyla nasıl içinin 

boşaltıldığını tartışmaya çalışacağız. 



3 
 

Tezin beşinci bölümünde, tamamen Türkiye üzerine odaklanarak, 

matbaacılığın gelişmeye başlamasıyla birlikte dönemsel incelemeler 

yapacağız. Matbaanın ülkeye gelişinden sonra yaşanan gelişmelerin yanı 

sıra, reform süreçlerinde yaşananlar, hükümdarların yayıncılığa bakış 

açıları, yaşanan yenilikler ve sıkıntılar değerlendirilecektir. Son olarak da 

Cumhuriyetten günümüze dek yayıncılığa ve kültürel yazınsal gelişmelere 

dek tüm ayrıntılar örnekleriyle belirtileciktir.  

Tezin altıncıve son bölümünde, tamamen yayıncılık politikaları 

üzerine odaklanarak; matbaadan yayınevlerine, yayınevlerinin basım 

şartlarından günümüzün ileri dijital ve sanal kitap yayıncılığına uzanacağız. 

Bu bölümde kitabın sadece basım sürecinden değil; yazarlık, eleştirmenlik, 

ödül sistemleri, küreselleşen kitap piyasası, tekelleşen medya organları, 

ideolojik özneler olarak kullanıma açık hale getirilen araçlar, sanallaşan ve 

üretimi kadar tüketimi de hızlı hale getirilen bilgi mekanizmalarından söz 

edeceğiz.  

Böylelikle, başlangıcından günümüze bilginin nasıl aktarıldığı 

üzerine bir kılavuz çizme amacı doğrultusunda, sözlüyken yazılı hale gelen, 

çoğaltılabilirken sanal hale getirilen kitabın kendisinden, içeriğinden ve 

çevresinden nasıl etkilendiği ve kitleleri ve dünyayı nasıl yönlendireceği 

üzerinden bir çalışma yaparak kitabın tarih boyunca serüvenini izleyip 

bugünkü konumuza gelerek tezimi sonlandırmış olacağım. 

 

 

 

 



4 
 

2.  SÖZLÜ KÜLTÜRDEN YAZILI KÜLTÜRE 

EKONOMİK, SİYASAL, KÜLTÜREL VE 

SOSYAL DÖNÜŞÜM 

 

2.1. SÖZLÜ KÜLTÜRDEN YAZILI KÜLTÜRE GEÇİŞ 

İnsan, bir şeyi ilk düşündüğü anda aklına gelene inanır. Ancak 

ağzından bu düşünce çıkarken değişikliğe uğrayabilir. Bunun nedeni, 

yaşadığı toplumun yasaları, çevresindekilerin tepkileri vs. olabilir. Eğer bu 

düşünceler yazılı hale getirilecekse, konuşmaktan çok daha fazla dikkat 

gerektirir, çünkü artık kalıcı hale gelecektir. Bir kere yazıldı mı 

günümüzdeki gibi kolay silinebilir olma özelliği yoktur. Dolayısıyla sözlü 

kültür ile yazılı kültür arasında önemli farklılıklar vardır. 

Tarih boyunca kültürel, siyasal, sosyal ve ekonomik bağlamda, yazının 

icadından önce insanların yaşamlarını nasıl kayıt altında tuttuklarını ve 

yazıdan sonra ilk nelerin değiştiğini incelediğimiz bu ilk bölümde, sözlü 

kültürden yazılı kültüre geçişi ve ilk yazıları, yazıcıları, yazının sonuçlarını 

ele alacağız.  

 

2.1.1. Sözlü Kültür 

İnsanlar birbirleri ile değişik yöntemlerle iletişim kurar ve bunu 

yaparken tüm duyularını seferber ederler. Kişiler arasında bireysel iletişim 

olduğu gibi; kitleler arasında da iletişimin varlığından söz edilebilir. 

İletişimi gerçekleştirmenin birçok yolu vardır. Sözlü iletişimde bunu 

sağlayan şey dil ve dili duyuran seslerdir. Dil, yazıdan çok sese bağımlıdır.  

Uygarlık tarihi öncelikli olarak Ortadoğu’da şekillenmiştir.  



5 
 

“İnsanlığın en eski uygarlıkları, Dicle-Fırat ve Nil vadilerinde İÖ 

3500-3000 dolaylarında gelişti. Bu dönem, sonraki çağlarda çoğu insanın 

yaşamını yöneten belli başlı düşünüş ve davranış biçimlerinin damgalarını 

insanın aklına ve duygularına ilk kez bastıkları yüzyıllardır.” (McNeill: 

2005, 22). 

Yiyecek, tarım, yerleşme, toprak, ticaret gibi belli başlı kavramların 

insanlığın hayatını şekillendirmesiyle, insanlar yaşamın başlangıcını ve 

sürekliliğini araştırır oldular. Çeşitli bilimsel uygulamaların başlamasıyla da 

ilk önemli adımlar atılmış oldu. Bu örneklerin neler olduğunu ilerleyen 

bölümlerde açıklayacağız.  

Şenel, toplumsal evrimin, yetişkinlerin öğrendiklerini, çocukların, 

yeniden öğrenmek zorunda kalmadan taklit edip kendilerine 

kazandırmalarıyla; daha sonra, erginlerin, öğrendiklerini görenek, dil, yazı 

vb. ile gençlere ve sonraki kuşaklara aktarmaları ile gerçekleştiğini belirtir 

(Şenel: 2004, 15). Dolayısıyla deneyim, bilgi birikimi ve bilgi iletişimi ile 

oluşmaktadır ve bilginin yaşantılar aracılıyla aktarılmasıyla da 

şekillenmektedir.  

Tarih yazarı H.G.Wells, ilk insanın karşısına çıkan bir hayvan 

karşısında öncelikle “ne yapacağım” dediğini; sonrasında “kendimi nasıl 

savunmalıyım” demeye başladığını örnek verir (Wells:2006, 49). Böylelikle 

ilkel insanın düşünce sisteminden, sistemli düşünceye geçilmiş ve insanlar 

yaşanmışlıkları üzerinden deneyimlerini biriktirmeye, bunların sonuçlarını 

kendileri düşünerek analiz etmeye başlamışlardır.  

Levi-Strauss, ilkel insanın düşünüşüyle çağımız insanın düşünüşü 

arasında çok büyük farklar olmadığını söyler. Toplumsal yapıya uygun 

hareket edildiği üzerinde durur (Şenel: 2004, 27). Bu anlamıyla kendisinin 

bu fikri, diğer yazarlardan daha farklı bir yerde durmaktadır. Diğer yazarlar, 

insanın ilk baştan itibaren düşünce sistemiyle topluma adapte olduğunu 



6 
 

söylerken, Levi-Strauss, bireyin zaten toplum içinde düşünce ve dil 

sisteminin geliştiğini belirtir.  

İnsanların kendilerini ifade etmek için önceleri resimler üzerinde 

çalıştıklarını belirten Childe, bazı soyut kavramlar söz konusu olmaya 

başladıkça bunların yeterli olmadığını söyler. “Güç, adalet gibi kavramlar, 

görsel resimlerle anlatılamaz. Böylesine gelişkin soyutlamalar için konuşma 

ya da yazma dili kaçınılmazdır” (Childe:2004, 31). Bu kavramları el kol 

hareketleriyle veya resimlerle anlatamadığımız noktada, konuşmanın önemi 

ortaya çıkar. 

Walter J. Ong’a göre, “Dünya üzerinde konuşulan binlerce dilden 106 

tanesi edebiyat üretebilecek derecede yazıya bağlanabilmiş, büyük bir kısmı 

ise hiç yazılamamıştır. Bugün konuşulan 3 bin kadar dilden yalnızca 78 

tanesinin edebiyatı bulunmaktadır.” (Ong: 2010, 19). Konuşulan tüm 

dillerin yazıya aktarılamıyor olması nedeniyle, değişmeyen tek kalıcı 

olgunun, dilin temelden sözlü oluşu olduğunu söyleyebiliriz.  

Eser Köker sözlü kültür üzerine düşünürken, basılı metinde egemenin 

donukluğuna hapsedilmiş, iknadan yoksun yanılsamalı bir politik araçsallık 

yerine; sözün sahiciliği içinde, insan deneyiminin sınırsızlığındaki canlılığı 

ve değişen sözlü politikliği daha dikkat çekici bulmuştur (Köker: 2005,177). 

İnsanın sosyal mirasının, daha dünyaya geldiği an yavaş yavaş öğrenip 

edindiği gelenekler olduğunu belirten Childe bu birikimleri şöyle derler: 

“Kültürel ve geleneksel değişimler, bunları yaratan ve uygulayan insanların 

bilinçli karar ve seçimleriyle başlatılır, yönetilir ya da ertelenir” (Childe: 

2004, 21). Hiçbir değişimin gelişigüzel olmadığını, gelenekler yoluyla elde 

edildiğini söyleyebiliriz.  

İnsanların okuma yazma bilmedikleri, kâğıdın, kalemin, mürekkebin 

bulunmadığı çok eski çağlarda; bütün yasalar, efsaneler, destanlar, inançlar, 

duygu ve düşünceler kitaplarda değil, insanların belleklerinde saklanıyordu. 



7 
 

İnsanlar arasındaki her çeşit bilgi alışverişi, insan belleği ile yapılıyordu. 

Öcal’a göre, insan, canlı bir kitap gibiydi (Öcal: 1971, 25). 

İnsan belleğinin önemine değinen Boorstin’e göre, kitap basımından 

önce, bellek günlük yaşamı ve gizemli öğrenmeyi denetlemektedir. 

Bireylerin ve toplumların belleği, bilgiyi zaman ve uzay boyunca taşımıştır. 

“Binlerce yıl boyunca kişisel bellek; eğlence ve bilgi, sanatların 

sürdürülmesi ve kusursuzlaştırılması, ticaret uygulaması ve mesleklerin 

işleyişine hükmetmiştir. Eğitimin meyveleri belleğin sayesinde yine bellekte 

birikip toplanmış ve saklanmıştır.” (Boorstin: 1994, 458). 

İnsanlık tarihinin ilk önemli devrimlerinden birinin Neolitik devrim 

olduğunu; bununla birlikte biriktirme, saklama, toplama kültürünün ve 

bilimselliğin başladığını belirten Childe, ikinci önemli devrimin de 

kentleşmenin temeli olan yerleşikleşme olduğunu belirtir. Childe’a göre, Nil 

ve Ganj ırmaklarının arasında, yarı verimli toprakların oluşturduğu kuşakta 

devrim yaratan buluşlar, soluk kesecek bir hızla birbirini izlemiştir. Nil ve 

Doğu Akdeniz’den Suriye ve Irak boyunca İran ovasına ve Indüs vadisine, 

tüm topraklar neolitik toplumlarla şekillenmiştir. İlk kez Sümerler, Dicle-

Fırat deltasını yaşamaya uygun bir alan durumuna getirmek için insanüstü 

bir çaba göstermiştir (Childe: 2004, 80). 

Suyun yaşamın devamlılığını sağladığı gerçeği üzerinden yaşantılarını 

kurmaya çabalayan insan toplulukları, bu verimli topraklarda su ile toprağı 

birbirinden ayırmaya çalışarak kendi ayakları üzerinde yükselmişlerdir. 

Böylelikle Yakın Doğu’da yaşam şekillenmeye başlamıştır.  

Asya’nın batısında, Mezopotamya ve İran’ın güneyinde oluşan eski 

topluluklardaki düşüncelerin belirli bir dinsel oluşumla şekillendiğini ifade 

eden Adnan Adıvar, “bu tasarımların, dinin içeriğini oluşturan toplumsal 

olaylarla birleşmiş olduğunu” varsaymaktadır (Adıvar: 2000, 27). Günümüz 

yaşantısındaki bireyselliğin aksine, bu düşünüşlerin ve yaşama biçimlerinin 



8 
 

kolektif bir çizgide ilerlediği görülmektedir. Yaşamın kaynağını merak etme 

güdüsü ve birarada yaşamanın verdiği inançla bu düşünüşler yayılmıştır.  

Biyolojik açıdan insanın mirası olmayan parçaların sonradan 

oluştuğunu belirten Childe, üretimi ve kullanımı için gerekli yetenek ve 

becerilerin sosyal mirasımızın bir parçası olduğunu, kuşaklar boyunca 

biriken ve kanla değil söz ve yazıyla iletilen geleneklerimizin birer sonucu 

olduğunu söyler (Childe: 2004, 25). 

İnsanın yaşamadığı bir şeyi kaydedemeyeceğini belirten Fischer’e 

göre, “İnsan çalışmadan –aletleri kullanma yaşantısı olmadan- dili, olayları 

ve nesneleri yansıtan bir işaretler düzeni, bir soyutlama, doğanın 

benzetilmesi olarak hiçbir zaman geliştiremezdi. İnsan, yalnız acıyı, sevinci 

duyabildiği,  şaşırabildiği için değil, aynı zamanda çalışan bir varlık olduğu 

için yaratmıştır açık seçik, birbirinden ayrı sözcükleri.” (Fischer: 2003, 29). 

İnsanların kendilerini ifade etme biçimleri böylelikle değişim göstermeye 

başlamıştır.  

İlk insanlarla Homo Sapiens arasında dil farkı olduğunu belirten 

Childe dil özelliklerine değinir. Dilin, aynı dili kullanan, yani seslere bağlı 

anlamlar konusunda anlaşmaya varmış olan insan topluluklarının üyeleri 

arasında söyleşi ve haberleşmeyi sağladığını belirtir. Bu üyelerden biri 

öbürlerine gördükleri ve ettiklerini anlatır, onlar da kendi eylem ve 

tepkilerini duyduklarıyla kıyaslayabilirler (Childe: 2004, 28). Böylelikle 

sadece kişisel deneylerin değil; grubun işbirliğinin de kuşağa aktarılan 

deneyimlerde önemi olduğu vurgulanır.  

Platon, dil çalışmalarında “adlandırma”nın doğruluğu üzerinde 

durmuştur. Bu çalışmaya göre “sözcük” ile “adlandırılan şey” arasındaki 

karşılıklı ilişki ya doğadan ya da görenekten kaynaklanır. Williams’a göre, 

“Platon’un çözümü aslında idealist düşüncenin temelidir: Sözcük ve 

adlandırılan şeyden farklı başka oluşturucu bölge sözkonusudur, bu biçim, 



9 
 

öz ya da idealar bölgesidir. Dolayısıyla gerçeklik ya da dil araştırmaları 

temelde bu oluşturucu (metafiziksel).biçimlerin araştırılmasıdır.” 

(Williams: 1990, 23). 

İşaret kavramı için de böyle bir durum sözkonusudur. İşaret sözcüğü 

Latince “signum” sözcüğünden gelir ve temelinde dil ve gerçeklik ayrımı 

yatar. Yani ağızdan çıkan sözcükle adlandırılan şey arasında bir yerdedir.  

Yaşananları bir sonraki kuşaklara aktarma veya sadece kendileri için 

hatırlayabilme amacıyla hafızalarında bunları saklayan insanlar ve 

topluluklar, bir süre sonra bunları hafızalarında tutamamaya başladıklarında 

bir aktarım aracı arar oldular. Bunların neler olduğunu ve nasıl 

biriktirildiğini Köker, sözlü gelenek üzerinden şöyle açıklamaktadır: 

“Destanlar, ağıtlar, maniler, edepsiz öyküler ve diğer sözlü 

anlatım biçimleri hakkında yeterince çözümleyici bilgi biriktirilemediği 

gibi, yeni sözlü anlatım biçimlerinin geleneksel olanı ne şekilde 

sürdürdüğüne ilişkin bilgiler de sınırlıdır. Teknik bir üstünlükle 

sağlanan, her sözlü anlatım biçimi ile yeniden icat edilen 

kendiliğindenliğin ve samimiyetin, sürekli parçalanan, içindeki 

mücadeleci edası yok edilmeye çalışılan ait olma bilincinin 

tasarlanabilmesi için sözlü anlatı geleneklerinin yeniden keşfedilmesi 

gerekmektedir.” (Köker: 2005, 37). 

Sözlü kültürün en önemli özelliklerinden biri, tekrarlanabilir olmasıdır. 

Yazılı bir metin okurken, anlamadığımızda metnin başına dönüp tekrar 

okuyabiliriz. Ancak sözlü kültürde bu mümkün değildir, dolayısıyla 

konuşurken tane tane ve öz konuşmak gerekir. 

Sözlü kültürle yazılı kültür arasındaki bir başka fark da, yazılı ifadede 

kategorileştirmenin olmasıdır. İnsan iletişimi arasında bir araç olmadığı 

zaman, sözlü ifade paylaşımı daha yaygın ve kalıcı olabilmektedir. Ayrıca 

sözlü konuşmalar sırasında, karşımızdakinin zekasını gösterecek yanıtlar 



10 
 

bekleriz, sözümüze bir karşılık bekleriz. Ancak yazılı paylaşımlarda bu tek 

yönlüdür ve mümkün değildir.  

Eric Hobsbawm, sözlü tarihin metodolojisinin, sadece yaşlı adamların 

ya da kadınların anılarını kaydettikleri kasetlerin güvenilirliğini kontrol 

etmek açısından önemli olmadığını, söylenin de önemli olduğunu belirtir. 

Alt sınıfların tarihinin dikkat çekici yönlerinden birisi, daha üstün kişilerin 

hatırlamaları gerektiğini düşündükleri şeylerden ayrı olarak; sıradan 

insanların büyük olaylar diye hatırladıkları şeyler, ya da tarihçilerin olmuş 

diye saptayabilecekleri olaylardır ve anıyı söylene dönüştürdüklerine göre, 

bu tür söylenlerin nasıl oluşturulduğuna da (Hobsbawm:1999, 318). 

Sümerlilerin, Mısırlılar ve Hintlilerin, kuşaktan kuşağa iletilmiş deney 

ve uygulamalı bilim birikimi oluşturdukları için gerçekleştirebildikleri 

ekonomik devrimin önemine değinen Childe, toplumların “deneylerin 

aktarılması için yeni yöntemlere, bilginin örgütlenmesi için de yeni yollara” 

ihtiyaç duyduklarını belirtmiştir (Childe: 2004, 130). Bilgiler, uğraşı 

gelenekleri, sözlü öğütler ve örnekler bu yöntemlerle çoğaltılmıştır. Bu da 

bilimin, yazının ve matematiğin temelini oluşturmuştur.  

 

2.1.2.  Mitoloji  

Sözlerin söylenerek çoğalması, konuşmaların akılda kalıcı hale 

getirilmesi mitoloji olarak adlandırılır. Gerçekte varolmayan ama 

hikayeleştirilen olaylarla, günümüz zaman ve mekanına aktarılan olaylar 

bütününe mit denildiğini düşünürsek; mitolojinin zamanla halklar arasındaki 

çoktanrılı destanlara, efsanelere dönüştüğünü söyleyebiliriz. Önceleri yazma 

gereği duyulmayan, ağızdan ağıza efsaneleştirilen bu öykülendirme, 

kurgular, karakterler ve zamanla halkların tarihçeleriyle birleştirilerek bazı 

yazılı destanlara dönüştürülebilmişlerdir. Toplumsal bellek anlamında ilk 

sözlü kurgunun mitoloji olduğunu söyleyebiliriz.  



11 
 

Tarihçi Eliade, mitolojinin tanımı üzerinde yoğunlaşırken, mitin, kutsal 

bir öyküyü anlattığını, en eski zamanda, başlangıçtaki masallara özgü 

zamanda olup bitmiş bir olayı vurguladığını belirtir. Doğaüstü varlıkların 

başarıları sayesinde, bir gerçekliğin nasıl yaşama geçtiğini anlatır. Mit, ona 

göre, her zaman bir yaratılışın öyküsüdür(Eliade: 1993, 13). 

Yaradılış öyküleri üzerine yoğunlaşan mitoloji, halklar üzerinde sözlü 

bir etki yarattığı için söylence adını da kimi zaman almaktadır. Yazanlar 

için kurgusal değil gerçekçi bir yapısı olsa da; çağımız penceresinden 

bakıldığında kurgusal bir yazın olduğunu söyleyebiliriz.  

Joseph Campbell ise mitolojinin yoğunlaştığı konuları incelerken, 

dünyadaki uygarlıklar üzerinden Doğu ve Batı olmak üzere mitolojiyi ikiye 

ayırır. Yazara göre, Doğu mitolojisinin amacı, kutsallıklar aracılığıyla daha 

öteye giden bir deneyime teslim olmakken; Batı mitolojik düşüncesinin 

temelinde ise, varlığın temeli, yaratığı insan olan yaratıcı olarak 

kişileştirilmiştir. Batı mitos ve ritüelinin yüce işlevi bu nedenle, Tanrıdan 

insana ve insandan Tanrıya bir ilişki bağı kurmaktır (Campbell: 1964, 9). 

Günümüzde ise mitolojiye dair bakış açıları çeşitlilik göstermektedir. 

20.yy’da dış çevreye bağlı olduklarına dair yorumlar, yerini bilinçaltının 

oluşturduğu iç çevreye bırakmıştır. “Sigmund Freud ve takipçileri, mitleri, 

insanın bilinçaltındaki istek, korku ve güdülerinin bir ifadesi olarak 

görmüşlerdir. Örneğin Otto Rank, geleneksel kahramanın özelliklerini, 

bebek düşmanlığı, çocukluk fantezileri ve babaya karşı isyan olarak 

açıklamıştır.” (Rosenberg: 1998, 21). Dolayısıyla insanın ilk mitolojik 

kurguyu oluştururken yarattığı yaradılış, düşmanlık, korku gibi kavramların 

aslında dışsal varoluştan değil içsel güdülerimizden geldiği tartışmaları odak 

noktasına konmuştur. Campbell de mitlerin bilinçaltından geldiği görüşünü 

destekler.  



12 
 

Eliade ise mitlerin ciddi dinsel deneyimlerden ortaya çıktıklarını ve 

dinin özünü oluşturduklarını düşünür. Mitleri oluşturan tüm kıymetli 

verinin, kutsal deneyimlerden kaynaklandığını düşünen yazarlardan biridir. 

Kendisi gibi düşünmeyen Freud’un iki düşüncesini ele alır. İnsanın 

kökenine ve başlangıçlarına özgü büyük mutluluk ve anıyla ya da bir geriye 

dönüşle ilk çocukluk dönemindeki travma yaratan kimi olayların yeniden 

yaşanabileceği düşüncesine değinen yazar (Eliade: 1993, 77). Freud’un, 

insanın varoluşunun başlangıcında büyük mutluluğun bulunduğunu 

varsaymasının, mitolojinin açıklanması anlamına gelmeyeceğini vurgular. 

Bunun bireysel bir deneyim değil toplumsal bir deneyim olması gerektiği 

üzerinde durur.  

Mit kavramını günümüze de yorumlayan Barthes’a göre, “mit, bir 

kültürün, gerçekliğin ya da doğanın bazı görünümlerini açıklamasını ya da 

anlamasını sağlayan bir öyküdür.” İlkel anlamda mitolojiyi ilgilendiren 

konular ise genellikle yaşam, ölüm, insan ve tanrılar veya iyi ile kötü 

hakkında sıralanır (Fiske: 2003, 118). 

Mitolojinin edebiyatın ilk örneklerinden sayıldığını belirten Fatma 

Erkman, “Kimine göre edebiyatın dini törenlerde, okunan nazım tarzı 

metinlerde mitoloji ile başladığını; şarkılarla ya da büyü sözleriyle 

örneklendiğini; kimine göre de mitolojiden destana geçilmesiyle 

başladığını” öne sürer (Erkman: 2010, 44).  Kahramanlar insan ya da 

hayvan olmasa da; tanrıların olayları öykü gibi anlatıldığına göre, mitoloji 

de bir tür kurgu yani edebiyat sayılabilir.  

Mitolojinin, evrenin meydana gelişine dair birçok tasarımların 

açıklanması anlamına geldiğini belirten Adıvar, şöyle devam eder: “Eski 

Doğu’da (Babiller, Sümerler, Elamlılar) mitoloji, doğal bir olayın 

tasvirinden, örneğin gökteki yıldızların ve ayın, güneşin evrelerini 

yormaktan ibarettir. Çağdaş mitoloji, bütün mitolojinin, sadece gökle ilgili 

mitlerden oluştuğunu savunur.” (Adıvar: 2000, 29). 



13 
 

Dünya mitolojisinde ortak bazı konular vardır: “İlk ana-baba sıklıkla 

gökyüzü ve yeryüzü tanrılarıdır. Yaratıcı tanrı genellikle ilk insanları ağaç, 

kaya, bitki ve çamur gibi yeryüzü elemanlarından yaratır. Tanrılar 

ölümlülere ait bir dünyayı, büyük bir tufanla yok eder.” (Rosenberg: 1998, 

14). Çoğu mitolojik öyküde bir tufan hikayesinin bulunduğundan söz edilir, 

böylelikle varoluş, yaratılış, insanlığın kökleri konularında yoğunlaşıldığı 

görülür.  

Çoğu uygarlık, yaşanmışlıklarını sözlüden yazılıya geçiş sürecinde 

mitologyalar aracılığıyla aktarabilmiştir diyebiliriz. Yunan mitolojisi, 

tanrıların, tanrıçaların ve kahramanlık öykülerinin anlatılmasıyla 

şekillenmiştir. Türk mitolojisi, genellikle yaratılış, kahramanlık gibi 

hikayelerin mitleştirilmesinden ve sonraki kuşaklara aktarılmasından oluşur. 

Destanlar ve Dede Korkut Hikayeleri buna örnek verilebilir. “Ortadoğu ve 

Güney Asya folklorunu aktaran Binbir Gece Masalları da, söylenceden 

kaleme dökülen örneklerden biridir. Mezopotamya mitolojisi, daha çok 

Sümerler odaklı bir oluşumdur; çünkü evreni algılama, yaşananları 

hafızada güçlendirme, yazıyı kullanma gibi çabalar doğrultusunda o 

bölgede en aktif uygarlık Sümerler olmuştur. Aztek mitolojisi, Meksika-

Aztek uygarlıklarının taşıdığı ritüelleri, gelenekleri içerir.” Çin mitolojisi 

hakkında yazılı çok fazla veri olmamasına karşın; yaratılış, tarih ve krallar 

başlıkları altında bir araya gelmiş mitleri olduğu bilinmektedir (Fiske: 2013, 

142-43). 

Dede Korkut hikayelerinin orijinal ismi, Oğuzlar Topluluğu Üzerine 

Dede Korkut Kitabı’dır. Destani halk hikayesi denen bu metnin yazarı belli 

değildir. Kitabın anlatıcısı olan Dede Korkut’un kendisinin yazar olabileceği 

düşünülmektedir. “12 hikaye ve bir önsözden meydana gelen eserin, küçük 

yaştan yiğitlik yapmaya başlayan çocuklar hakkında olduğu ve Doğu 

Anadolu ile Orta Asya arasında geçtiği belirtilir. 1815 yılına dek varlığından 



14 
 

haberdar olunmadığı, 1916 yılında dünya çapında yayım ve çevirisine 

başlandığı bilinmektedir.” (Dede Korkut, 2005). 

11. yüzyılda ilk Türkçe sözlük, Kaşgarlı Mahmut’un Araplara Türkçe 

öğretmek amacıyla hazırladığı Divan-ı Lugati’t- Türk (Türk Dilleri 

Sözlüğü) adıyla hazırlanmıştır ve 7 bin 500 sözcükten oluşmaktadır 

(Kanmaz: 2013, 95). 

Antik Yunan uygarlığından önceki Doğu uygarlıklarında, büyünün din 

ile karışarak halk üzerinde etkili bir kurum haline geldiğini belirten Adıvar 

bu etkinin üzerinde durur. “Dinlerin özdeksel yanını oluşturan tören ve 

ayinler, mitolojik öykülerin ve büyü yöntemlerinin etkisiyle kurulmuş ve 

bunların yapıldığı yerler, tapınaklar ve rahipler, büyücülükten geçerek 

ortaya çıkmışlardır.” (Adıvar: 2000, 29). Mitolojik merak, gökbilim, 

gezegenler, ay ve güneş, yaşamın kaynağı gibi sorular, bu topraklarda 

bilimin gelişmesine yol açmış, matematik, astronomi, geometri bu şekilde 

ilerlemiştir. Çin’de, Hint uygarlığında, Mısır’da ve Mezopotamya’da, 

İran’ın güneyinde, insanlığın inanç, din ve mitoloji üçgeninden sıyrılıp 

bilginin kaynağını keşfetme çabasına girdiğini söyleyebiliriz.  

Mitolojinin bir sözlü kültür geleneği olduğu belirtilmektedir. Ong 

yaşanmışlıklardan yola çıkarak kalıcı bilginin kullanılmaya dair örneklerini 

şöyle açıklar: 

“Yazıdan önce de insanlar, binlerce yıldır resimler çizmektedir. 

Çeşitli toplumlar, çeşitli kayıt yolları ya da bellek yardımcıları 

kullanmışlardır: çubuklar, taş dizileri, İnkalar’ın bir çomağa ip 

bağlayıp bu iplere başka ipler ekledikleri quipu yöntemi, Kızılderililerin 

kış sayma takvimleri vb. Ancak elyazısı, sırf belleğe destek aracı 

değildir. Resimle yazılmış olduğu zamanlarda bile, resmin ötesindedir. 

Gerçek anlamda yazı olan elyazısı, resimle temsil edilen nesnelerin 



15 
 

görüntüsü değil, birinin söylediği ya da söylediği tasavvur edilen 

sözcenin temsilidir.” (Ong, 2010: 103). 

Söz ile yazı arasındaki süreçte, insanların resme benzeyen işaretler ile 

kendilerini ifade ettiğini, dilin sözleşmiş halinin böylelikle gündeme 

geldiğini söyleyebiliriz.  

İnsanların yaşadıklarını kayıt altına alma, anlatma ve ifade etme 

güdüsü olduğu bir gerçektir. Fischer bunu şöyle açıklar: “Mağaralara 

yapılan hayvan resimleri avcıya gerçekten bir güven, avına karşı bir 

üstünlük duygusu vermiştir. Dinsel törenler katı kurallarıyla topluluğun her 

üyesine toplumsal yaşantı aşılamaya, bireyi topluluğun bir parçası yapmaya 

yardım etmiştir. Doğa karşısında güçsüz yaratık insan, gelişirken büyüden 

büyük destek görmüştür.” (Fischer, 2003:37). 

Eagleton, birçok insanın bağlanmış olduğu büyüsel, mitolojik ya da 

dinsel öğretide emin bir inanış olduğunu belirtir. “İnsan ırkının, sadece 

birtakım aşkın güçler tarafından kurtarılabilecek ölçüde büyük bir kargaşa 

içinde olduğuna inanmak yanlış olabilir” (Eagleton: 2005, 33).Bunun ütopik 

olduğunu belirten yazar, kesin bir mantık içermek zorunda olmadığını 

belirtiyor. Dolayısıyla mitolojinin içerdiği gerçek dışı kahramanlık veya 

yaradılış öyküleri insanları bir araya getiren ve sözlü geleneği devam ettiren 

bir özelliktedir.  

Sözlü yaşanmışlıklara gönderme yapan Ong, “Dünyanın dört 

bucağından derlenen pek çok atasözünün, tamamen insana özgü konuşma 

olayının ilk sözlü biçimleri olduğunu, konuşmanın, yazının icadından 

yüzyıllar sonra da büyüsünden bir nebze kaybetmediğini” belirtmiştir (Ong, 

2010: 21). Batı kültüründe, antik Yunanlıların geliştirdikleri ve iki bin yıldır 

Batı kültürünün en geniş kapsamlı çalışma konusunu oluşturmuş hitabet 

sanatı, bu büyüyü sergileyen en önemli örneklerden biridir. 



16 
 

Hitabet sanatı, yani retorik, Antik Yunan düşünürlerinden 

Aristoteles’in Retorik Sanatı’nda değindiği gibi bilimsel bir yazının ürünü 

olmuş gibi görünse de, aslında konuşmaya gönderme yapan, konuşma 

sanatının devamıdır. 

Sicilyalı retorikçiler ve Atinalı Sofistlerin, konuşmayı sistematize 

ettiğini belirten Köker’e göre; sorular ve yanıtlar ayrıştırılır, kelimelere 

düzen verilir, argümantasyon geliştirme cümleleri çözümlenir, çağrışımla 

akla gelenin yazılış biçimleri ile masalcı ve temsil sanatlarının içinde 

dolaşan sanatsal sözün farkındalığı dillendirilir. Böylelikle eski Yunan’da 

düzyazı anlayışının gelişmesine ilk katkı yapılmış ve açtıkları okullarda 

sayısız öğrenci yetiştirilmiştir (Köker, 2005:159). 

 

     2.1.3. Yazının Gelişimi 

Modern insanın, zihinsel etkinliğini biçimlendiren ve güçlendiren yazı 

teknolojisi, tarihin geç buluşlarından biridir. Homo Sapiens (bilen, aklını 

kullanan insan) anatomik olarak 200 bin yıl önce Afrika'da ortaya çıkmış ve 

günümüz insanına benzeyen davranışlarına 50 bin yıl önce kavuşmuştur. 

Bildiğimiz ilk elyazısı veya gerçek yazı İÖ 3500 yıllarında 

Mezopotamya’da yaşayan Sümerlerin geliştirdiği çiviyazısıdır (Human 

Origins Initiative:2010). 

McNeill, Dünya Tarihi’nde konuya girerken, bilinen tüm yazı 

biçimlerinin doğrudan ya da dolaylı olarak Sümer yazısından kaynaklanmış 

olabileceğini belirtir. Öteki yazıları icat eden eski halklar bunu, ancak kimin 

tanrıya olan borçlarını ödeyip kimin ödemediğini açıklar biçimde yazmaya 

çabalarken, becerilerinin sırrını ortaya döken Sümer rahiplerinin bu harika 

yeteneklerinden haberli gezginlerden yazı yazma diye bir olanak 

bulunduğunu öğrendikten sonra başardığını vurgular (McNeill: 2005, 42). 



17 
 

Dünya üzerinde bilinen ilk yazı Mezopotamya’da geliştirilmiştir. 

Ponting, yazının öncüllerinin, Obeyt döneminde İ.Ö. 5500-4000’de 

mühürler ve kil parçaları olarak iki türde bulunduğunu açıklar. İlk gerçek 

yazı ise Uruk’ta İ.Ö. 3200’lerde Eanna tapınak yapı grubunda bulunmuş bir 

dizi tablette görülmüştür. Toplumun idari ihtiyaçlarını karşılaması için 

yazılan ekonomik ve mallara ait kayıtlar, kanunlar, birlikler ve hiyerarşik 

listelerden oluşan bu tabletler ilk örneklerdir (Ponting: 2011, 91). 

Yazının kullanımı daha sonra Mezopotamya’dan İran’daki Elam’a ve 

Suriye’deki Ebla’ya yayılmıştır.  

İnsan konuşa konuşa toplum denilen birliği oluşturduktan çok sonra 

yazıyı geliştirmiş ve bu gelişim toplumun geneline kısa bir süre içinde 

yayılmamıştır. Childe, yazı tarihini, Mezopotamya’daki ilk başlangıcından 

sonraki yıllara dek, dayanıklı oldukları için izleyebildiğimizi belirtir. 

Böylece yazının ve kent yaşamının gelişimini adım adım bilebiliriz. 

Dünyada en eski yazılı belgelerin hesaplar ve sözcükler olması Childe’a 

göre, rastlantısal değildir. Bu gerçekten, Sümer yazısının bulunmasına yol 

açan gereksinmelerden ortaya çıkmıştır (Childe: 2004, 133). 

Böylece yaşanmışlıkların sürece nasıl yayıldığını, bilimin ve yazının 

nasıl ortaya çıktığını uzun vadede görmekteyiz. 

İnsanlık tarihinin en önemli buluşlarından biri olan yazı anlaşıldığı 

üzere ihtiyaçlardan doğmuştur. “Geçmişi Sümer’e dayanan buluşların en 

önemlisi, söylenen sözcüklerin kayda geçirilmesi yollarının bulunmasıdır.” 

(McNeill: 2005, 41). Duyguların, düşüncelerin ve sözcüklerin yayılması 

isteği, insanlık yaşanmışlıklarını biriktirdikçe ortaya çıkmıştır. Böylece 

kaydetme ihtiyacı sözlü olarak doğmuştur.  

Yazı, dünyanın dört bir bucağında bağımsız gelişmiştir. Çiviyazısından 

sonra, İÖ 3000’de ondan etkilenmiş olabilecek Mısır hiyeroglifi, resim ile 

işaret arasında bir uygulama oluşturduğundan alfabeden biraz uzak 



18 
 

kalmıştır. İÖ 2500 yıllarında Hint ve Pers yazısı kil tablet üzerine ince 

çubuklarla yazılmıştır. İÖ 1500’lerde Çin hiyeroglifi, İÖ 1200 yılında Minos 

veya Mikenai B çizgi yazısı, İS 50 yılında Maya ve İS 1400’lü yıllarda 

Aztek yazısı ilk kullanımlar olarak sıralanabilir (Smith: 1994, 142). 

İ.Ö. 1400’lü yıllara tarihlenen 30 kadar kitabenin Sina’da 

bulunmasıyla, Sami diline ait olduğu düşünülen yazıların bulunduğu 

kitabeler bulunmuştur. “Hiyeroglife benzeyen ve alfabeyi çağrıştıran 29 

işaretten oluşan bu kitabeye ek olarak aynı dönemde Kuzey Suriye Ugarit’te 

beş farklı yazı bulunmuştur: Mısır hiyeroglifleri, Akad çiviyazısı, Kıbrıs-

Minos yazısı, Hitit hiyeroglifleri ve Ugaritçe çiviyazısı alfabesi.” (Ponting: 

2011, 191). Birbirine yakın yazı türleri incelendiğinde, Ugaritçe yazısının, 

Mezopotamya değil de Mısır’a yakın bir özelliğinin olduğu sonucuna 

varılmıştır.  

Yunan tarihçi Diodorus, Mısır yazısından söz ederken, “tasavvur 

edilen konunun resmi veya uygulana uygulana hafızada edindiği betimli 

anlatımıyla soyut kavram ve düşünceleri” ifade ettiklerini söylemektedir 

(Tekoğlu: 2013, 20).Tekoğlu’na göre, tarih öncesi çağlarda kullanılan 

simgelerin yazının kökenini hazırlayan unsurların başında geldiği kabul 

edilebilir.  

İlk başlarda hafızaya almak, kayıt tutmak, kuralları belirginleştirmek 

amaçlarıyla kullanılan yazı, simgelerden ve resimlerden ilham almıştır. 

Konuşma dilinin türüne göre sözlü gelenekleri sesli halden yazılı hale 

getirmek amaçlanmıştır. Yazıda kurguya geçiş, yani kurmaca edebiyat 

yazını, yazının bulunuşundan çok sonra devreye girmiştir.  

Sümerler’in uygarlığa en önemli katkıları çiviyazısı sistemini icat 

etmeleridir. “Tarih Sümer’de Başlar” eserinde Kramer şunlara değinmiştir: 

“Yazının icadı ve geliştirilmesi doğrudan doğruya Sümer 

okullarında başlamıştır. İlk yazılı belgeler en eski Sümer şehri olan 



19 
 

Uruk’ta bulunmuştur. Kil tabletler üzerine bir çeşit resim yazısı ile 

yazılmış ve adetleri binden fazlaya varan bu belgelerde basit idari ve 

iktisadi notlar bulunmaktadır. Bunların bir kısmında ise alıştırma ve 

inceleme amacı ile hazırlanmış olduğu anlaşılan kelime listeleri 

yazılmıştır. Bu demektir ki İ.Ö. 3 bin yıllarında yazı öğreticileri öğretim 

kitapları da hazırlamayı düşünmüşlerdir. Sümer Nuh’unun vatanı olan 

eski Şuruppak kentinde 1902-1903 yıllarında yapılan kazılarda 2500 

senelerine tarihlenebilen ve okullarda kullanılacak okul kitabı 

niteliğinde olan belgeler bulunmuştur.” (Kramer, 1990:1). 

Dünyaca ünlü Türkiyeli Sümerolog Muazzez İlmiye Çığ, İstanbul Eski 

Şark Eserleri MüzesiÇiviyazılı Belgeler Arşivi’nde uzman olarak çalıştığı 

otuz sene süresince Sümer, Akad ve Hitit tabletlerinden yetmiş bin küsurunu 

inceleyerek katalogunu çıkarmıştır.  

Yapılan kazıların sonucunda, yazıcıların, öğrendiklerini uygulamaya 

geçirebilmiş kişiler oldukları ortaya çıkmıştır. Kramer’e göre, acemi ile 

usta, saray ve mabet yazıcıları, idari ve kamu yazıcıları gibi çeşitli yazıcılar 

vardır. Dolayısıyla Sümer uygarlığının genelinde, kazılarda ortaya çıkarılan 

okul kalıntılarındaki tabletlerden ve sıra düzeneklerinden, bu okulların 

yazıcı okulları oldukları ve tarihte ilk ve son oldukları bilinmektedir. 

Okullar eğitim öğretim yeri olmanın yanı sıra aynı zamanda birer yazı 

merkezi olarak da nitelendirilmiştir. Kopyalama ve yeniden yazma işlemleri 

buralarda yapılmıştır.  

Ong’a göre, yazı bulunur bulunmaz; eski Sümerler’in yasalarını 

korumak için kullanılmıştır (Ong, 2010: 58). Bu durumu tutucu olarak 

yorumlayan Ong, yazının kullanımının ilk başlarda, sözlü olarak hafızalarda 

tutamadıkları önemli bilgileri kalıcı hale getirmek, iktidarın gücünü 

pekiştirmek amaçlarını taşıdığını düşünmektedir. Boorstin’e göre de, 

“Yasalar, belgelerde saklanmadan önce belleklerde saklanıyordu. Toplumun 

kolektif belleği ilk yasal arşivdi.” (Boorstin, 1994: 461). 



20 
 

Çin ve çevresindeki uygarlıklarda da yazının gelişimi büyük yer kaplar 

ancak yayılarak gelişememiştir. Çin yazısının, tam anlamıyla özgün olan 

dünyadaki üç yazıdan biri olduğunu belirten Ponting’e göre, 

Mezopotamya’daki çiviyazısı ve Mısır ve İndus vadisine uyarlanan 

Mayaların yazısının da diğer örnekleri oluşturur. “Çin yazısı, konuma dayalı 

olan Çin dilinin yapısına çok uygundur; diğer dillerde olduğu gibi gramer 

ön planda değildir. Her işaret anlamsal bir birimdir, İ.Ö. 2000’li yıllarda 

sürekli artarak bu işaretler gelişmeye devam etmiştir.” (Ponting: 2011, 

165). Bu nedenle de diğer Batı dillerinin yazımına göre, Çin yazısı bir 

başarısızlık olarak nitelendirilir.  

Sümer öğretmenleri ve edebiyatçılarının sistemli bir filozof veya derin 

bir düşünür olmadıklarını belirten Kramer, “Doğa için ve etraflarındaki 

dünya için iyi bir gözlemciydiler. Profesörlerin pedagojik amaçla yaptıkları 

bitkiler, hayvanlar, madenler ve taşlara ait listeler, en azından doğal 

nesnelerin karakteristik görüntülerini ve yaşayan varlıkları çok dikkatli 

olarak incelediklerinin bir kanıtıdır.” yorumunda bulunmuştur (Kramer, 

1990:113). 

Yaşam tarzlarından yola çıkarak yaptıkları bu tartışmalar, 

edebiyatlarına da yansımıştır. Karşılıklı konuşmayı kapsayan bu tür, 

karşılıklı iki figürün konuşmasından ve birinin kendi değerlerini yükselterek 

karşısındakini alçaltmasından oluşmuştur.  

Şiirsel yazılar, yazının ilk kullanıldığı zamanlarda, sözlü geleneğin bir 

devamı niteliğindedir. “Kelimelerin sözlü kültürde sesle sınırlandırılması, 

anlatım biçiminin yanı sıra düşünme sürecini de etkiler. Ne 

anımsayabilirsek, onu biliriz.” ifadesini kullanmıştır (Ong, 2010: 48). 

Dolayısıyla, kelimeler ve yazı olmadan, bir şeyi aklımızda tutmak için, 

sürekli kendimize sesli olarak unutmamamız gerekenleri hatırlatmamız 

gerekir. Eğer bunu kendi başımıza yapmaktan yoruluyorsak; bir başkasıyla 

diyaloga geçebiliriz. Sonuçta sözlü kültürde, unutmamak için iletişim şarttır. 



21 
 

Bazı halk deyişlerinin ritmik, tekrarlanabilir ve kısa kelimeli cümlelerden 

oluşmasının nedeni budur.  

Kramer’e göre, bütün bu tartışmalar şiir tarzında yazılmıştır. Çünkü 

Sümer yazarları, eski günlerin cahil saz şairlerinden kendilerine kalan 

şiirden beslenmişlerdir. “Kompozisyonlar genellikle tartışmacıların 

yaradılışlarını anlatan bir mitoloji ile başlar ve birkaç önder tanrının tartışma 

hakkında verdiği uygun bir kararla sonuçlanır.” (Kramer, 1990:113). 

Sözlü gelenekten gelen deyişleri yazmak kavramı, Ortaçağa kadar 

dilden dile geçmiştir. Ortaçağ ve Erasmus devrinden itibaren, en azından 

Batı’da, yazılı kaynaklardan derlenen deyişlerdir.  

 

2.1.4. Destanlar ve İlk Kitaplar 

 İlk metinlerin, sözlü geleneğin bir parçası niteliğinde, yazıcılar 

tarafından birilerine yazdırılmış olanlar olduğunu bir önceki bölümde 

belirtmiştik. Sözlü kültürün devamı sayılabilecek bu tekli ve çoklu 

konuşmaların, öykülendirmelerin sonucunda ilk yazılı eserlerin toplum 

içinden çıkan bağımsız yazarlarca yazılan destanlar olduğu bilinmektedir. 

İsa’dan sonraki dönemde tariflenen üç büyük dinin kitapları da, İ.S. yıllar 

içindeki en önemli ilk yazılı denebilecek kaynaklar olmuştur ve böylece 

yazma kültürü günümüz çağına kadar 2 bin yılı aşkın süre içinde bu şekilde 

gelmiştir. 

Yazının, hafızamızdakileri kalıcı hale getirmek amacıyla kullanılmaya 

başlandığı, sınıflandırma, not tutma gibi amaçlar taşıdığı ilk zamanlarda, ilk 

başvurulan kaynaklar destanlar olmuştur. Yazının bu ilk kullanılışıyla 

beraber belirli bir kesim, kendi tarihini kendisi yazmaya, daha doğrusu 

yazdırmaya başlamıştır.  

Homeros’un yazımı üzerine Boorstin, matbaanın yayılmasından önce, 

belleğin doruk noktasına ulaştığı dönemlerde, palyaçolar, şairler, şarkıcılar 



22 
 

doktorlar, avukatlar ve bilim adamlarının çok gelişmiş bir belleğe 

gereksinimleri olduğunu vurgular. Avrupa’daki ilk büyük epik şairlerin, 

bellek sanatı aracılığıyla saklanmış, sözlü geleneklerle üretildiğini, İliada ve 

Odysseia’nın yazı kullanılmadan ağızdan çıkan sözcüklerle ölümsüzleştiğini 

belirtir (Boorstin, 1994: 460). 

Eski çağlardan günümüze dek İliada ve Odysseia, Batı kültürünün 

gelmiş geçmiş dinsel olmayan en üstün, en gerçek ve en coşkulu şiir 

örnekleri sayılmışlardır. Ong’a göre, “Her devir, daha önceden bahşedilen 

bu üstünlüğü açıklamak için destanları, kendi devrinin şairlerinin 

yazdıklarından ya da yazmak istediklerinden daha üstün görme eğilimini 

göstermiştir.” (Ong, 2010: 31). Çünkü destanlarda, ağızdan çıkan ve 

kulaktan kulağa halkın kendi aralarında anlattıklarıyla yüceltilmeye açık 

hikayeler anlatılagelmiştir. Dolayısıyla yazıya geçene dek, bu ifadelere her 

şeyi katmak, abartmak, çıkarıp eklemek mümkündür. Ancak yazıya 

döküldüğü anda sınırlanabilmişlerdir.  

Köker, “Sözlü olanın, şarkılarla, ağıtlarla, masallarla, ninnilerle, 

manilerle, atışmalarla ve konuşmalarla mutlaka bir aktarımı esas aldığı için, 

kültürel olarak geleneklerce kuşatıldığını” söylemiştir (Köker, 2005:44). 

Dinsel tören ve gelenekler gibi toplumun ortak buluşma ve ortak 

tarihçelerini oluşturma algıları da bellekle korunmuştur. “Rahipler bunların 

özel korucuları olmuştur. Bellek araçları olarak şiir ve müziğin yaygın 

kullanımı, basılı ders kitaplarından önceki günlerde belleğin özel önemini 

doğrulamaktaydı.” (Boorstin, 1994: 461). Toplumu ilgilendiren önemli 

konuların yazıya geçirilmesinden önce mutlaka dönemin yetkinlerinden 

onay almak gerekmektedir.  

Destanların, köklerini tarihten alan birer halk edebiyatı türü olduğunu 

söylemek mümkündür. Destan tarih demek değildir, ancak geçmişi bulmak 

konusunda önemli yardımcılardır, efsanelerle değişikliğe uğrayan, 



23 
 

masallarla sosyalleştirilen, nesnel değil ama öznel içeriklerdir (Oğuz Kağan, 

5). 

Konuşur gibi öykülendirmenin zor tarafı, bu ifadeleri yazılı hale 

getirmektir.  Ong’a göre,  

“Her ne kadar Livius’un tarih anlatılarından Dante’nin Comedia’sı ve 

sonrasına dek çoğu metin önceleri sessizce okunma yerine topluca dinlenen 

yapıtlar olsa da, bu tür yazılar metinin önemini pekiştirmişlerdir; çünkü 

gerçek anlamda yazılı bileştirme/kompozisyon, metin şeklinde ortaya 

çıkmıştır.” (Ong, 2010: 22). 

Rönesans döneminden sonra, yazılı metinler, dinsel içerik dışında da 

içerikler taşımaya başlamıştır. Dante, bunu savunan ilk örnek kişilerden 

olmuştur.  “Dante, dini olmayan metinlerin de derinlikleri olabileceğini 

savunmuştur. Onun ardından Boccaccio da, şiirin ve edebiyatın, düzlemlere 

ayrılmış metinlerin çeşitliliğiyle ilerlediğini iddia etmiştir.” (Erkman, 

2010:86). 

Tarihin en eski yazılı destanı, Sümerler’in günlük yaşamlarını konu 

alan, kil tabletlere Akad diliyle yazılmış olan Gılgamış Destanı’dır. Üç ayrı 

kutsal kitapta da geçen Nuh Tufanı öyküsü, bu destanda da geçmektedir.  

Kramer, destana giriş anlamında şunları yazmıştır: 

“Sümer’lerin yarattığı edebiyat, İbraniler üzerinde derin etkiler 

yapmış ve Sümer güzel yazılarının tamamlanması ve çözümündeki 

heyecan veren bir nesne de, onlarla kutsal edebiyat motifleri 

arasındaki benzerlik ve paralellik olmuştur. Gerek form gerek 

kapsam yönünden Tevrat’taki kitapların eski Yakındoğu 

uygarlıklarının edebiyatı ile oldukça büyük benzerlikleri vardır. 

Sümerlerle İbranilerdeki edebiyatın paralelliğine en iyi örneği ‘Enki 

ve Ninhursag’ efsanesi vermektedir. 6 sütunlu bir tablet üzerine 278 



24 
 

satır olarak yazılmış bir şiirdir. İnsanların değil tanrıların rol 

oynadığı bir cennet efsanesidir.” (Kramer, 1990:122). 

Bu hikayedeki cennet fikri ve kaburgadan yaratılma olgusu Tevrat’taki 

anlatımlar ile benzerlik taşımaktadır. Çiviyazısı edebiyatında, Tevrat ile çok 

yakın olan ve paralelliği en çok göze çarpan Sümer Nuh’u ile Tufan 

efsanesini de yine Gılgamış anlatacaktır.  

Tufan hikayesinin İbrani yazarlar tarafından yaratılmış olmadığı, Babil 

Gılgamış Destanı’nın on birinci tableti İngiliz araştırmacılar tarafından 

keşfedildiğinde ortaya çıkmıştır. “Metnin bu kısmı kırık olmasına rağmen 

Sümer’lerin evren ve yaratılış bilgileri bakımından önemi büyüktür.” 

(Kramer, 1990:128). 

 Mezopotamya’daki Uruk kentinin ünlü Kralı Gılgamış üzerine 

yazılmış bu destan, serüven, ahlak öğretisi ve trajedi karışımıdır. Destanı 

oluşturan şiirlerinin çoğunun, İÖ 2.yy’da yazıya dökülmüş olduğu 

bilinmektedir. Bu şiirler, önceki yüzyıllar boyunca, aynı biçimi korunarak 

kuşaktan kuşağa aktarılmıştır. “Destanın en az eksik ve düzeltilmiş en son 

metni, Asur İmparatorluğunun son büyük kralı olan Asurbanipal’ın İÖ 

7.yy’da kurduğu kitaplıkta bulunmuştur. Bugün Gılgamış Destanı adını 

verdiğimiz şiir dizisi de Cihan Hükümdarı ve Asur Kralı Asurbanipal’in 

sarayında, orijinaline uygun olarak yazılmış ve karşılaştırmalar yapılarak 

derlenmiş bu metinlerden biridir.” (Gılgamış, 1973:9). 

Gılgamış Destanı’nın giriş bölümünde destanın yazım süreciyle ilgili 

bilgiler bulunmaktadır: 

“Karşılaştırma işinin üstünden uzun süre geçmeden, destan 

kayboldu gitti. Kahramanının adı ise, geçen yüzyılda destan yeniden 

bulunana kadar unutuldu, ya da biçim değiştirerek tanınmaz hale 

geldi. Destanın yeniden bulunmasını, meraklı İngilizlere ve şiirin 



25 
 

üzerine yazıldığı tabletleri bir araya getirip kopya etmek ve çevirmek 

için çabalayan bilim insanlarına borçluyuz.” (Gılgamış, 1973:9). 

Yapılan araştırma ve incelemeler sonucunda destanın içindeki Tufan 

bölümünün, kazıların yapıldığı yıllarda olduğu gibi, bugün de destanın tümü 

içinde, en az eksik ve en iyi saklanmış bölüm olduğu bilim insanları 

tarafından da kabul görmüştür.  

Kramer Gılgamış Destanı’nın önemini şöyle açıklamıştır: 

“Eski zamanda olduğu gibi şimdiki zamanda da halk 

tarafından beğenilmesinin nedeni Gılgamış Destanı’nın insanların 

ilgisini çekmesi ve dramatik çarpıcılığı yönünden Babil edebiyatında 

tek oluşudur. Babil edebi yapıtlarında sahnede genelde tanrılar 

başta bulunur. Onlar kişilikten çok soyutluk, derin ruhani güçlerden 

çok kişiye öz bir eylem ile ortaya çıkarlar. Gılgamış’ta durum 

değişiktir. Bu şiirde sahnenin başı insan, yani seven ve nefret eden 

ağlayan, sevinen, didinen ve yorulan, ümitlenen ve ümitsizliğe düşen 

insan Gılgamış’tır.” (Kramer, 1990:159). 

 Destanlardan devam ettiğimiz sürede, bir sonraki durağın Antik 

Yunan uygarlığı olduğunu görmekteyiz. Yunan dinini ya da diğer bir 

deyişle, Yunan mitolojisini, toplumsal belleği incelemek için kutsal bir kitap 

kullanmaya imkan yoktur. Zira böyle bir kitap yoktur ve zorla kabul ettirilen 

bir dogma da hiçbir zaman varolmamıştır. Behçet Necatigil’in 100 Soruda 

Mitologyaçalışmasına göre, bu toplum için başlıca kaynaklar, Yunan 

edebiyat eserleridir. “Bunların başında Homeros’un, ya da bu adla 

gösterilen yazarın veya yazarların İliada ve Odysseia adlı eserleri ile 

Hesiodos’un şiirleri vardır. İÖ 9.yy’da yaşadığı kabul edilen ve kimliği 

bilinmeyen bu Yunan şairi, derlediği veya yazdığı düşünülen iki büyük 

destan ile Yunan mitologyası için hem ilk hem de en büyük yazılı kaynakları 

oluşturmuştur.” (Necatigil, 1978:13). 



26 
 

Ong’a göre, “İliada ve Odysseia destanlarının esasen sözlü sanat 

yapıtları olduğu düşüncesi, destanların kelimesi kelimesine ezberlenmiş 

olduğu düşüncesini beraberinde getirmiştir. Dize ölçüleri hiç şaşmaz. Bir 

ozan, biri uzun ikisi kısa heceli, altı ölçülü binlerce dizeden oluşan bir 

anlatıyı başka türlü nasıl söyleyebilir?” (Ong, 2010: 76). Halk ozanları, 

metni ezberlemekten ziyade; sözlü ifadeyi ezberlemişlerdir, böylece 

akıllarında daha çok kalmıştır. Bu durumda sözlü ifadenin gücünün, 

yazılıdan daha etkin olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü işin içine vücut dili ve 

kişisel yaşanmışlıklarımızın ezberi de girmiştir.  

İliada, Truva Savaşı’nı anlatan, en eski epik şiir yapılarından biri olan 

ve Türkçe’de birkaç çevirisi bulunabilen bir tarihi eserdir. İliada’nın devamı 

olarak nitelendirilen Odysseia, Truva Savaşından yenik ayrılan Yunan 

Odysseus’un macera dolu geri dönüş yolculuğunu konu olarak ele almıştır.  

Çakır’a göre; “İthake Kralı Odysseus, Homeros’un daha sonra 

yazacağı Odysseia destanının habercisi olur. Ne kadar Tanrılara ve 

geleneğe bağlı kalsa da; arayış, serüven ve yenilik özlemi İlyada’da başlar; 

Odysseia’da doruğuna ulaşır. İlyada insanın insana karşı, Odysseia insanın 

doğaya karşı savaşının destanıdır.” (Çakır: 2013 a , 268). 

Bu destanın dışında, Yunan kültürü içinde İÖ 8.yy’da yaşamış olan 

şair Hesiodos ise, “İşler ve Günler” ile “Tanrıların Yaradılışı” adlarını 

taşıyan iki uzun şiiri ile, Yunan mitologyasının, Homeros destanlarından 

sonra en değerli yazılı belgelerini yazmıştır.  

Otantik bir şiir olan İşler ve Günler, genel anlamda çiftçi yaşamını 

anlatmaktadır. Eserde insanın beş çağı anlatılmaktadır. Eserde bazı 

nasihatlar da bulunmaktadır. Denizcilik, ticaret ve ev işleri gibi konularda 

da bilgi veren eser sayesinde, günlük yaşama dair izler öğrenilebilmektedir 

(Hesiodos: 2012). Esere dair detaylar şu şekildedir: 



27 
 

“İşler ve Günler iki ana bölüme ayrılabilir. Toplamının dize 

sayısı 282’dir. Tam amacını uygulayarak ilk dizesi ile son dizesi 

arasında sapasağlam bir bağlantı vardır. Ozan, yanlış yollara sapan 

kardeşini uyarmak, ona doğru yolu çizmek istiyordu, insanların 

yararı için.” (Hesiodos: 1977, 88). 

İlk Yunan kadın şairi olan Sappho İÖ 7. Ve 6. yy’da Midilli adasında 

yaşamıştır. “Theokritos da İÖ 3.yy başlarında yaşamış ve Bukolika adlı 

eseriyle pastoral şiirin ilk büyük öncüsü olmuştur. Bu ve diğer şiirlerinde 

şair, mitosları değerlendirmiştir.” (Necatigil, 1978:13). 

Eski Hint destanlarından en önemli iki tanesi Mahabarata ve 

Ramayana’dır. Sanskrit diliyle yazılmış olan bu destanlardan Mahabarata, 

stanza denilen yüz bin kıtadan oluşan dünyanın en uzun şiiridir. İÖ 3-5. 

yy’lar arasında tek bir kişi tarafından yazılmadığı sanılmaktadır. Ancak 18. 

yy’da dünya çapında tanınabilmiş ve sadece bir bölümü orijinalinden 

çevrilebilmiştir. O bölüm de Bagavad Gita’dır (Bagavad Gita: 1995, 4). 

Bagavad Gita’nın giriş bölümünde şöyle anlatılmaktadır yazılış fikri: 

“Doğu bilgeliğinin en önemli belgelerinden biri olan Bagavad 

Gita (Kutlu Ezgi) günümüzden yaklaşık 2500 yıl kadar önce ortaya 

çıkan ve ozan/ermiş Vyasa tarafından söylendiği düşünülen, ünlü 

Hint destanı Mahabarata’nın içinde yer alan bir bölümdür. 

Mahabarata, Kurukşetra Krallığını paylaşamayan iki akraba 

hanedan, Kuravalar ile Pandavalar arasında geçen Büyük Savaşı 

anlatır. Kuravalar, karmaşayı, Pandavalar ise düzeni simgeler. 

Bugünkü Delhi’nin kuzeyinde Kurukşetra’da (Kuru alan).karşılaşan 

iki ordunun savaşını, yaşam, ölüm, ölümsüzlük, sorumluluk gibi 

sorulara yanıt veren, felsefe düzleminde hem de bir el kitabı olması 

nedeniyle on sekiz bölümlük Bagavad Gita, uygulama açısından 

önemli bir yapıttır.” (Bagavad Gita: 1995, 5). 



28 
 

Hint mitolojisinin ilk kaynakları olan Vedalar, aynı zamanda Sanskrit 

edebiyatının da ilk kaynaklarıdır.  

İ.Ö 1500’lere tarihlendirilen bu kitapların en eskisinin Rigveda 

olduğunu belirten Kaya’ya göre, son Veda olan Atharvaveda diğerlerine 

göre oldukça yeni bir tarihte oluşturulmuştur. Bilmek eyleminden “bilgi” 

anlamında türetilmiş olabilecek bu kitaplara birikimler adı verilir. Toplam 

on kitap olduğu tahmin edilen Rigveda, 1028 bölüm şeklinde 

oluşturulmuştur. Kaya’ya göre adı geçen tanrılar ve tanrıçalar, yaratıklar, 

Hint mitolojisinin çekirdeğini oluşturabilmektedir (Kaya: 1997, 17). 

Gita’nın giriş bölümündeki tanımlamalara göre, Mahabarata destanının 

bir eşi daha henüz yazılmamıştır. Tamamen insan ruhunun beden içindeki 

macerasını, mücadelesini, kendini tanıma yolunda verdiği savaşı simgesel 

olarak anlatılmıştır. Duygusallığın fayda ve çoğunlukla zararları hususunda 

pek hikmetli bir şekilde ilkeler ifade etmektedir (Bagavad Gita: 2002, 

sunuş). 

Diğer Hint destanı olan Ramayana, Mahabarata’nın tersine bir kişi 

tarafından yazılmıştır: Halk ozanı Valmiki.  Tam kesin olmamakla birlikte 

İÖ 4-6. yüzyıllar arasında yazıldığı tahmin edilen yedi bölümlük bu 

destanda da ideal kişi, ideal roller başta olmak üzere törenler, evlilikler, 

savaşlar gibi toplumsal yaşam anlatılmaktadır. “Prens Rama’nın 

maceralarını ve yolculuklarını da mercek altına alarak bize Hint kültürü 

hakkında ayrıntılı fikir vermektedir. Ramayana’nın üç versiyonu vardır ve 

her seferinde bölümlerde yapılan değişiklikler nedeniyle orijinaline tam 

anlamıyla sadık kalınmamıştır.” (Narayan: 2006, 23). 

Germen mitolojisinde ise Nibelungen Destanı (Almanca’da sisin 

çocuğu anlamına gelir) Ren ya da Tuna nehri bölgelerinde geçen ve 

1300’lere doğru kaleme alınan önemli bir epik şiirdir. Destanların ve 

öykülerin harmanlanarak bir araya getirilmesiyle oluşturulmuş olduğu 



29 
 

bilinmektedir. Orijinalinde 2400 dörtlükten oluşan destan, son versiyonunda 

70 sayfaya indirgenerek daha anlaşılır bir hal almıştır (Nibelungen: 7-10). 

Destana göre, Germen mitolojisinin baş figürlerinden olan Siegfried’in 

yaşadıkları konu alınır. Kral Gunther’in, prenses Kriemhild’in Siegfried ile 

olan ilişkileri ve maceraları, ülke ziyaretleri, savaşlar ve yer isimleri sözlüğü 

gibi bölümler aracılığıyla yaşanılanlar detaylandırılır. Goethe bu destan 

hakkında şöyle der: “Klasik olanı sağlıklı, romantik olanı ise hastalıklı 

olarak nitelendiriyorum. Bu açıdan da Nibelungen, Homeros kadar 

klasiktir.” (Nibelungen: 6). 

 Türk Destanları, İslamiyet’ten öncekiler ve sonrakiler olmak üzere 

ikiye ayrılır. İslamiyet’ten önceki destanların başlangıcı Yaratılış destanıdır 

ve Saka, Hun-Oğuz, Göktürk, Dokuz Oğuz ve On Uygur destanları olarak 

dörde ayrılır. İslamiyet’ten sonraki destanlar ise daha çok dinin kabul 

edilmesiyle ilgilidir ve ulusal ve İslami bir özellik taşırlar. Bunlardan 

bazıları, Battal Gazi, Cengiz Han, Dede Korkut, Manas, Köroğlu olarak 

sıralanabilir (Oğuz Kağan, 8). 

 Destanın içindeki ilk bölümlerde Oğuz Kağan şöyle açıklanır: 

“Hun-Oğuz Destanları arasında yer alan Oğuz Kağan Destanı, 

ulusal Türk destanlarının en önemlilerindendir. Bu destan, eski 

kaynaklarda Oğuzname adıyla geçer ve İslamiyet’ten önceki ve 

sonraki hali olmak üzere iki farklı uyarlanışı mevcuttur. Öyle ki; 

Oğuz Kağan Destanı’nın içeriği ile birleştirilerek yeni destanlar da 

sonraki süreçlerde yaratılmıştır.” (Oğuz Kağan, 10). 

Bilinen en eski Türk yazıları Göktürk Yazıtları adını taşıyan, ancak 

sonrasında Orhun Irmağı’nın kenarında bulundukları için Orhun Yazıtları 

adını alan yazıtlardır. 8.yüzyıldan kalma olduğu tahmin edilen yazıtlar, 

ancak 18 yüzyıla doğru dünya tarihinde duyulabilmiştir. Moğol ve Çinli 

tarihçiler, Rus bilimcilerin de katkısıyla bunu ortaya çıkarmıştır.  Orhun 



30 
 

Yazıtları bir hitap metni özelliğindedir. Orhun alfabesi ile Yolluğ Tigin 

tarafından yazılmıştır (Thomsen: 1893, 189). 

8. yüzyılda Arap Abbasi Halifesi Harun Reşid zamanında Bağdat’ta 

gelişen Arap kültürü, “Binbir Gece Masalları”nı ortaya çıkaran bir olgu 

olmuştur.  Sözle aktarılan bu hikâyeler tek bir eserde derlenmiştir 

(Binbirgece: 2003). Arapça yazılan ve 12 ciltten oluşan eser, Şehrazad’ın 

hükümdar kocasına aktardığı öykülerden oluşmaktadır ve 9. Yüzyılda çeşitli 

dillere çevrilerek yayılmıştır.  

1208- 1284 yılları arasında yaşadığı düşünülen sözlü mizahın önemli 

kaynaklarından Nasreddin Hoca hakkında Evliya Çelebi şöyle der: 

“Akşehir'de yaşamış El-Mevla Hazret Şeyh Hoca Nasreddin, fazilet sahibi 

olup, hazırcevap, keramet sahibi, filozof, din ve dünya işlerini birlikte ve 

eksiksiz yürüten büyük bir zat idi” (Çelebi: 2006, 229). Yazıya geçirilmiş 

ilk Nasreddin Hoca hikâyesi 1480 tarihli Ebu’l Hayr Rumi’nin 

Saltukname’sinde bulunmaktadır. Bu nameler sözlü gelenek eserlerinin 

örnekleri toplanarak 1480 yılında kitap haline getirilmiştir.  

1240 – 1321 yılları arasında yaşadığı öngörülen Yunus Emre de, Türk 

edebiyatı için önemli bir simgedir. Anadolu’nun Moğol istilası ile 

çalkalandığı 13. Yüzyılın ikinci yarısında, Mevlana ve Hacı Bektaşi Veli 

gibi önemli isimlerle birlikte Yunus Emre de mesneviler yoluyla iyiliğe 

giden yolda öğütler derlemiştir. Divan ve Risaletü'n – Nushiyye adlı (1307) 

iki eserinde bunlar toplanmıştır (Hançerlioğlu, 275).Mevlana Celaleddin 

Muhammed Rumi’nin Tasavvufta Mevlevi yolundaki eserleri Mesneviler’de 

toplanmıştır (Schimmel: 1993, 193). 

 

2.1.5.  Üç Büyük Dinin Kitapları 

Bugün dünya nüfusunun yaklaşık yüzde 50’sinden fazlası Ortadoğu 

kökenli üç büyük dinden birinin izleyicisidir. İnananların, yaşamlarını buna 



31 
 

göre biçimlendirdikleri üç büyük dinin kutsal kitaplarının özgünlüğüne, 

‘vahiy’ mi yoksa ‘esin’ mi olduğuna ilişkin dinler ve mezhepler arasında 

çeşitli tartışma ve anlaşmazlıklar bulunmaktadır.  

Şenel, kutsal kitapları şöyle özetler: “Kitabı Mukaddes, Eski Ahid ve 

Yeni Ahid olmak üzere iki kitaptan oluşur. Eski Ahid, Museviler’in 

Tevrat’ıdır. Yeni Ahid, Hıristiyanlar’ın İncil’idir. Hıristiyanlar, her iki kitabı 

da kabul ederken; Museviler Yeni Ahid’i kabul etmemişlerdir.” (Şenel: 

2002, 232). 

Tevrat (Eski Ahid) ‘Yasa’ anlamına gelen İbranice ‘Tora’ sözcüğünün 

Arapçalaştırılmış halidir. Üç ana bölümden oluşur. İlk bölüm Musa 

Peygamber’in ‘5 Kitabı’dır ve asıl Tevrat’ın bu olduğuna inanılır 

(Hançerlioğlu, 1984:653). 

Sonraki yüzyıllarda çeşitli uygarlıkların tarih sahnesine çıkması, 

savaşlar ve çeşitli kültürel gelişimlerle birlikte Eski Ahid’in yeni 

çevirilerinin yapıldığı bilinmektedir.  

İncil’in bütününün ilk İngilizce metni 1382 yılında John Wycliffe ve 

öğrencilerince gerçekleştirildi. Günümüzde kullanılan türüne kaynaklık 

eden metin ise ‘Kral James Versiyonu’ adıyla anılır ve 1611’de Britanya 

Kralı I. James’in atadığı 54 kişilik bir komisyon tarafından hazırlanmıştır 

(Britannica, “İncil” maddesi, 370). 

İsa Peygamber ve Havarileri’nin dayandığı öğreti Eski Ahit idi. Dört 

İncil henüz yazılmadan önce, İsa Peygamber’i bizzat tanımış ve öğretisini 

dinlemiş olanların ağızdan ağza aktardıkları sözel anlatımlar vardı. Ancak 

görgü tanıkları kuşağının azalıp tükenmeye başlamasıyla İsa Peygamber’in 

öğretisinin yazılı duruma getirilmesi gerekliliği doğdu (Bruce, 1973:9-10). 

Dört İncil’in dışında resmi Hıristiyanlıkça benimsenmeyen İnciller de 

vardır. Bunlar ‘Apokrif’ (Yunanca: ‘gizlenmiş’) İnciller olarak kabul edilir. 

En bilinen örnekleri İsa Peygamber’in Havariler’i olan Petrus, Tomas, 



32 
 

Yahuda, İskaryot, Filipus, Yakup ve Barnabas’ın yazdığı öne sürülen 

İncillerdir (Gündüz: 1998, 38). 

Tevrat’ın Yaradılış bölümünden örnek vermek gerekirse;  

“Yaradılış, bir metin olmasına karşın, sözlü anlatım biçiminin 

rahatlıkla seçilebileceği, eklemeli anlatış özelliğine güzel bir örnektir. Aslı 

İbranice’den çevrildikten sonra, sözlü kültür mirası ağırlıklı bir dönemde 

Douay’in Latince’den İngilizce’ye yaptığı çeviri, metnin sözlü eklemeli 

anlatımını korumaktadır.” (Ong, 2010: 53). 

Orijinal metinde “ve” ile başlayan cümleler dikkat çekerken; çeviri 

sırasında bu cümleler eritilerek birleştirilmiş ve yazı dili sağlanmıştır. 

Böylece konuşur gibi başlanan cümleler, başlı başına birer yazılı cümle 

metni haline getirilmiştir.  

Yaradılış efsanelerinin din kitapları üzerinde büyük etkisi olduğunu 

belirten İlmiye Çığ, Kuran’ın en önemli bilgi kaynağını Tevrat olarak 

gördüğünü belirtir. 

“Kuran’ın yazılışında siyasi ve sosyal bir amaç var bunu unutmamak 

gerek ancak Tevrat’taki birtakım olaylar, dönemin koşullarına uydurularak, 

bazen de hiç değiştirilmeden Kuran’a aktarılmıştır. Tevrat’ın yazılışında da 

öncelikle Sümerlerden yani Mezopotamya kültüründen etkiler olduğunu, 

çeşitli olayların yazılışındaki benzerlikler üzerinden görebiliriz.” (Çığ, 

2006). Çığ bu ifadesiyle kutsal kitapların öyküleştirilmiş efsanelere 

değindiğini belirtmiştir. 

Hıristiyanlar, kilise ayinlerinde İncil’i yüksek sesle okumaktadırlar. 

Çünkü Tanrı’nın insanlara yazdığına değil; konuştuğuna inanılmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim için de Müslümanlar arasında aynı gelenek vardır; nitekim 

Kur’an metni, “Oku” sözcüğü ile başlar. Bu da sözün içselleştirici gücünün, 

ayinlerin ve duaların ayrılmaz bir parçası olduğunu göstermektedir.  



33 
 

Kuran ile ilgili çeşitli tarihi kaynaklara ve İslam inancına göre, 

Muhammed Peygamber gelen vahyi önce ezberlemiş, sonra vahyi yazmakla 

görevli kâtiplere yazdırmıştır. 600’lü yılların ilk yarısında Arabistan’da yazı 

için deri, hurma dalları, yassı taşlar, tahta levhalar, deve ve koyunların kürek 

kemikleri gibi malzemeler kullanılıyordu. Yazıya geçirilen Kuran (sözcük 

anlamında ‘okumak’ demektir) (Hançerlioğlu, 1984:267) parçaları 

korunuyor, yazmak isteyen Müslümanlar’a verilerek çoğaltılması 

sağlanıyordu. O dönemde Arabistan’da okuma yazma bilenlerin sayısı çok 

az olduğundan, Kuran daha çok ezberleme yoluyla öğreniliyordu. 

Vahiy, inanışa göre Muhammed Peygamber’in yaşamının son 

günlerine kadar sürdüğünden parça parça yazıya geçirilmiş olmakla birlikte, 

bir kitap durumuna getirilmemişti. Peygamber’in 632 yılındaki ölümünden 

sonra, ilk halife Ebubekir’in döneminde metinleri korumak için Kuran’ın 

kitaplaştırılması gerekliliği ortaya çıktı. Ebubekir’in görevlendirdiği 

kâtiplerden Zeyd bin Sabit, çeşitli malzemeler üzerine yazılmış tüm 

metinleri bir araya getirerek 633 yılında Kuran’ı ilk kez kitaplaştırdı 

(Nelson: 1985). 

Medine’nin, Muhammed Peygamber’in yaşamının ayrıntılarının 

incelendiği ilk yer olmasına değinen McNeill, “Tanrısal esinle dile getirdiği 

sözlerin, ölümünden birkaç yıl sonra burada derlenip özenle sıraya 

konduğunu, böylece Kuran’ın, Müslümanlar için dinsel yetkenin son 

kaynağı haline geldiğini” belirtir (McNeill: 2005, 341). 

Ortadoğu’da kitabın öncelikle dinsel bir karakteri olduğunu belirten 

Labarre, “Kuran’ın, Ortadoğu kitap tarihi içinde çok önemli bir yeri 

olduğunu” belirtir (Labarre: 2012, 51). Geleneksel olarak önce kopya 

edildiğini, sonra ezberlendiğini belirten yazara göre, Arapça’nın 

örneklerinden biri olarak 19.yy’a kadar kaligrafik olarak kullanıldığını 

söyler. 



34 
 

Halife Osman’ın öldüğü sırada elinde tuttuğu Kuran, bugün Topkapı 

Sarayı’nın ‘Kutsal Emanetler’ bölümünde bulunmaktadır. 

 

2.1.6.  İlk Kütüphaneler 

Tıpkı yazının ilk kullanıldığı bölgenin Sümer toprakları olması gibi; 

kitapların korunması, saklanması ve kütüphaneleşmenin de çoğunlukla 

Sümerler’de olduğu görülür. Çünkü çok fazla sayıdaki belgenin yazıldıktan 

sonra korunması gerekmektedir. 

Casson, konuyla ilgili olarak şöyle der: “İlk kütüphanelerin, 

Sümerler’deki tapınaklarda, ilk yazı örneklerinin, kil tabletlerin korunması 

bağlamında arşivlendiğini söyleyebiliriz. Bu arşivler, çoğunlukla ticari 

yazışmaları saklamak ve önemli gelişmeleri tarihe not etmek amacıyla 

düzenlenmiştir.” (Casson: 2002, 3). 

İÖ 3000-2500 yıllarında Mezopotamya’da çivi ve Mısır’da hiyeroglif 

yazıları, piktografik yazının gelişmesi ile biçimlenmiş, gelişmiş ve yazılı 

belgelerin gittikçe artmasına neden olmuştur. “Bu yazılı belgeler, artan 

ekonomik ve kültürel ilişkilerin sonucu olarak çoğalınca, onların korunup 

saklanmalarını gerektiren arşiv ve kütüphanelerin ortaya çıkması zorunlu 

olmuştur.” (Yıldız, 1985: 8). Böylelikle kütüphanecilik kavramı doğmuştur. 

Önceleri kitaplar, herkese ulaşamadığı için belirli bir zümrenin elinde 

toplanıp korunabilmiştir. Sonraları kitaplarla birlikte koruma yöntemleri ve 

mekanizmaları da halkın arasına karışmış ve kütüphaneler de halka 

açılmıştır.  

Kramer, ilk Sümer kitaplarının saklanış aşamalarını şöyle anlatır: 

“University Museum’da saklanan tabletlere göre, 6,5 cm 

uzunluğunda, 4 cm. genişliğinde ve çok iyi durumda eski bir Sümer 

kitap listesi bulunmaktadır. Bu küçücük tabletin üzerine gayet ince 



35 
 

ve ufak yazı ile tam 62 edebi yapıtın adı yazılmıştır. İlk 40 ismi 

gruplara ayırmış ve her grup arasına bir çizgi çekilmiştir. Geride 

kalan 22 satır 9 ve 13 satır olarak ayrılmıştır. Bu listede isimleri 

bulunan metinlerden en az 24 tanesi ya parça halinde veya tamam 

olarak tespit edilmiştir.” (Kramer, 1990:195). 

Yazıcının bu kataloglardaki sıralamayı hangi amaçla yaptığı belli 

değildir. Bu iki katalogun bir rehber olarak yapılışındaki amaçlar farklı 

olarak düşünülebilir. 

Sümer ve Asur tabletlerinin uzun zaman saklanabilmesi için çeşitli 

yöntemler düşünülmüştür. “Asur krallarının kütüphanesini ve arşivlerini 

oluşturan 22 bin tablet Ninova’da keşfedilmiştir. Sümerlerde, Babillerde ve 

Asurlularda başka önemli kütüphaneler olduğu da bilinmektedir.” (Labarre: 

2012,13). Kopya atölyeleriyle beraber kitapçılık başlı başına bir iş olmuştur. 

Asur kütüphanelerinin evrensel değil ama ulusal bazda kütüphaneler 

olduğu söylenebilir. Yazının keşfedilmesiyle birlikte kitapların saklanması 

mantığı da hemen uygulanmaya başlanmıştır. Özellikle ilk kitap biriktirilen 

yerlerde bolca Sümer dilinde kaynak rulolar olduğu görülmektedir (Barnes, 

2005: 64). 

 Kütüphanelerin ilk başta sınıflandırma amacıyla, daha sonraları da 

manastır ve tapınak içindeki kitapları saklamak amacıyla kullanıldığını 

söyleyebiliriz. “Eski devletlerin teokratik yapısına bağlı olarak, eski Mısır 

kütüphaneleri tapınaklarda yer almıştır. Bu devrede tapınaklar sosyal 

hayatın bütününü içine almıştır. Her kutsal yerin bir kütüphane ve bir okulu 

vardır. Bunlara tablet evi, mühür evi gibi adlar verilmiştir.” (Yıldız, 1985:8). 

Mısır ve Mezopotamya’da yapılan bazı kazılar ve tarihi kayıtlar, İÖ 

2400 yılında yaşamış bir Mısırlı’nın ‘kitaplar evinin sahibi’ unvanını 

taşıdığını göstermiştir. “Bu Mısırlı’nın Eski Krallık döneminde 4. 



36 
 

Hanedanlığın son kralı Shepseskaf olduğu tahmin edilmektedir.” (Öcal, 

1971: 262). 

Bugünkü Halep/ Suriye sınırları içinde yapılan kazılar sonucunda İ.Ö. 

2300’lü yıllara ait olduğu tahmin edilen yaklaşık 20 bin tablet bulunmuştur. 

3 metreye 4 metre büyüklüğündeki bu odanın içinde zeytinyağı, tarımsal 

maddeler ve hayvansal korumalarla saklanmış bu tabletler, duvarlara 

dayanmış tahta raflarda yer alıyordu. Çoğunlukla Sümer diliyle yazılmış 

kitaplarda, yiyecekler, hayvanlar, coğrafya konuları yer alıyordu. Böylelikle 

ilk kütüphanecilik örneklerinden biriyle karşılaşılmıştır (Casson, 2002: 3). 

Asur ve Babil’lilerin mabed ve saray kütüphaneleri ve koleksiyonları 

da çeşitli kazılarla ortaya çıkarılmıştır. Kitaplar 16x24 cm boyunda ve 

üzerlerinde çivi yazısı ile yazılmış metinler bulunan 24 bin kil tabletlerdir. 

Bunlar British Museum’a götürülmüştür.  

Asurluların kütüphaneciliği hakkında Yıldız, Asur şehrindeki kazılarda 

Anu-Adad Tapınağının güneybatısında çok sayıda tablet yer aldığını 

vurgular. Bu kütüphane veya devlet arşivi Babilce orijinal metinler ve 

onların Asurca kopyalarından oluşmaktadır. Çalışmalar sonucunda 

kitapların konularına göre seri numaralara bölündüğü ve seri adları 

konulduğu tahmin edilmektedir. Belli bir tabletten sonra gelen diğer tabletin 

ilk satırı, tabletin seri numarası, bu kopyaya örnek olan orijinali hakkındaki 

yazı ve sahibinin adı dahil çeşitli bilgiler derlenmiş görünmektedir. Yıldız’a 

göre, bütün bunlar tabletten kolayca yararlanabilme açısından önemlidir 

(Yıldız, 1985:16). 

Hemen hemen çoğu uygarlıkta halka açık kütüphaneler ve kitaplıklar 

mevcuttur. Pierre Bourdieu, “Her ne kadar kütüphanelerde halka açık yazsa 

da; bunun uygulamaya yönelik olarak her zaman gerçekliğini 

koruyamadığını belirtir.” (Darnton: 2012, 17). 



37 
 

Antik dönemdeki kütüphanelerde görülen bu durum üzerine 

günümüzde ancak yorum yapabiliyoruz. Maddi ve manevi olarak zenginliğe 

sahip belirli bir sınıfın etkisi altındaki kütüphanelerde bile kitap iktidarının 

yaşandığı görülmüştür.  

Hititler ile ilgili olarak çalışmalara değinirken; C.W. Ceram, Eski 

Doğu dillerinin ve yazılarının çoğunluğunda okumanın başlı başına bir olay 

olduğunu belirtir. Geçen yüzyılın arkeologlarının üzerlerinde çok çalışıp 

ortaya çıkardıkları taş yazıtlar, kil tabletler, mühürler, tahtadan kitaplar ve 

papirüsler, yazara göre, toprağın altından çıkan sayısız belgenin karşılığıdır 

(Ceram: 2011, 60). 

Bu yazı örnekleri Boğazköy’deki kitaplıklarda saklanarak günümüze 

kadar gelmiştir.  

Klasik Devir’de filozofların, şairlerin, felsefe okullarının da özel 

kütüphaneleri olmuştur. Plato ve Aristo’nun da zengin koleksiyonları vardır. 

Helenistik dönemde Krallık kütüphaneleri dikkat çekmektedir.  

“İskenderiye Kitaplığı, 1. Ptolemy tarafından İÖ 3. yüzyılda 

kurulmuştur. 1. Ptolemy, Mısır’ın İskenderiye kenti valisiydi. 1. Ptolemy ya 

da Büyük İskender’in kendisi, dünyadaki tüm bilgilerin bir araya 

getirileceği bir kitaplık kurmak istemişlerdi. Kitaplık düşüncesi yeni değildi, 

ancak tüm bilgileri toplama girişimi oldukça iddialıydı. İskenderiye o çağda 

kültürlerin kaynaştığı bir yer olarak bu işe çok uygundu.” (Erkman, 

2010:74). 

 İskenderiye Kütüphanesi, kendinden önceki kütüphanelerden farklı 

olarak, birden fazla yerden toplanan kitaplardan oluşuyordu. Büyüklüğü, 

edebi anlamda kitapların sınıflandırılma yöntemleriyle dizilmesi ve halka 

açık olması da diğer avantajlarıydı. Çeşitli büyüklüklerde salonlardan oluşan 

yapısı, sütun dizisi şeklindeydi ve arkasında odaları vardı. Böylece kendi 

içinde düzenli ve planlı bir oluşuma sahiptir (Casson, 2002: 34). 



38 
 

 Dünyanın ilk ve en önemli kitaplık/kütüphanelerinden olan tarihi 

İskenderiye Kitaplığı hakkında Erkman şu bilgileri verir: 

“Merkez kitaplıkta kopyalama, çeviri gibi işlerde çalışan pek 

çok bilim insanı bulunuyordu. Büyük bir olasılıkla, duvarları 

güvercinlik gibi kafeslerle örülü bir mekandı. Bu kafeslere el 

yazması rulolar konuyordu. Her rulo, keten ya da deri bir kılıfın 

içinde saklanıyordu (farelerden ve nemden korumak için). Kitaplıkta, 

Eski Yunan metinlerinin yanı sıra farklı kültürlere ait her türlü kitap 

da vardı, bunların arasında Budist metinleri, Eski İran dinlerine ait 

yazmaları, Eski Mısır metinlerini sayabiliriz.” (Erkman, 2010:74). 

Kitapların yapılması yani kopya edilmesi, okuma gibi kutsal 

sayılmıştır ve katiplerin yazı odası manastırların da olağan bir parçası 

olmuştur. Bazı açılardan onlar, yazılı basın dönemindeki yayımcılardan çok 

daha özgürce kitap basmışlardır. Elbette yayın listeleri tutuculuk ve 

dogmalarla sınırlandırılmıştır ama telif hakkına ilişkin bir yasa yoktur ve 

bundan ötürü de yazarlara telif ücretleri ödenmemiştir. “Bunun yerine kitap, 

edebi çalışmaların, kutsal yazılarla onların yorumcularının, Antik Yunan ve 

Roma klasiklerinin süregelmesi ve kamuya duyurulması için gerekli olan bir 

araç olarak sayılmıştır.” (Boorstin, 1994: 470). 

İskenderiye Kütüphanesi’nde yapılan çalışmaları şu şekilde 

sıralayabiliriz: “Toplanmış malzemeyi gruplara ayırmak, ayrılan 

yazmaların yazarlarını belirlemek, eleştiriler yapmak, imla kurallarına göre 

tek olan yazmaları çoğaltmak, aşınmış olanları aslına uygun tamir etmek, 

yabancı dillerdeki kitapları çevirmek, bibliyografya yapmak, bu işlemlerin 

sonucunda da yazmaların kataloglarını hazırlamak.” (Yıldız, 1985:102). 

Bu bilgiler ışığında kütüphanenin, günümüzdeki yayınevi mantığına yakın 

bir şekilde çeviri yapmak, editörlük yapmak, düzeltme yapmak gibi 

görevlerin yanı sıra günümüz kütüphaneciliğindeki sınıflandırma mantığına 

da sahip olduğunu görüyoruz.  



39 
 

Tarihi kazıların her ne kadar genellikle Batılı bilim insanları tarafından 

yapıldığı görülse de; yaşamın tarihinin Doğu’dan kaynaklandığını aktaran 

MacLeod, İskenderiye Kütüphanesi’nin kendi duruşuyla bunu kanıtladığını 

söyler. Ona göre, büyük İskenderiye Kütüphanesi, içinde biraz mit biraz 

tarih barındıran bir geçmişe sahiptir. Komutanların, bilgiyi ve tarihi 

saklamanın kendilerine güç getireceğini ve büyüklüklerini kanıtlayacağını 

düşünmeleri nedeniyle bu kütüphane bu kadar önem taşımaktadır. Bu da 

yazara göre politikanın, kültürden, bilgiden ve toplumdan ayrı olmadığının 

bir göstergesi olarak nitelendirilebilir (MacLeod, 2005: 2). 

İskenderiye Kütüphanesi, İÖ 47’de Sezar’ın askerleri 

İskenderiyeliler’le savaşırken kısmen yanmıştır, İS 391’de de Bizans 

imparatoru Theodosius’un emriyle tamamen yakılıp yok edilmiştir (Öcal, 

1971:263). Bu kütüphanenin kendinden önceki kütüphanelerden farklı 

olmasının ana nedeninin, İskenderiye okulu gibi bilim yapılan mekanlarla 

işbirliği içinde çalışarak, uygulamalı verilerin toplaması, evrensel bilginin 

toplanmasına katkı sağlaması olduğunu söyleyebiliriz.  

İskenderiye Kütüphanesi’nin bir rakibi de Bergama Kütüphanesi 

olarak kabul edilir. “Bergama’daki Athena tapınağının, şehre hakim bir 

tepede dört salonu olan bir kütüphane bulunduğu bilinmektedir. Romalı 

Antonius, yakılan İskenderiye kütüphanesinin yerine geçmek üzere 

Bergama kütüphanesindeki kitapları sahiplenmiştir.” (Casson: 2002, 48). 

Bergama Kütüphanesi, pek çok eserin yorumlanmasına neden 

olmuştur. Kütüphane sayesinde Yunan nesrinin bir okulu kurulmuştur. 

Roma’da daha sonraları Tiberius, Vespasian ve Domitian tarafından da 

kütüphaneler kurulmuştur. Fakat tarihteki en büyük Roma Kütüphanesi 

imparator Trajan tarafından kurulan Ulpina Kütüphanesi idi (Casson: 2002, 

50). 



40 
 

Helenistik dönemde, Krallık kütüphanelerinin dışında bir de 

Gymnasion kütüphaneleri bulunmaktadır. Jimnastik okulu anlamına gelen 

bu eğitim tesislerinde beden ve spor eğitiminin yanı sıra felsefe ve konuşma 

dersleri de verilmiştir. “Filozof ve hatiplerin ders verdiği, taş basamaklı 

sütunlu galeriler ve yapılan çalışmalar için bir de kütüphane bulunmuştur. 

Bu gymnasionlar, Helenistik çağdan itibaren şehir halkının eğitiminin 

yapıldığı kütüphaneler olarak kullanılmıştır.” (Yıldız, 1985:161). 

Görüldüğü gibi, kitabın çoğaltılmasından itibaren, birer kitap evi olarak 

hizmet veren kütüphaneler, ilk günden itibaren büyük saygınlık görmüş, 

kaybı savaşlara mal olmuş, büyük hükümdarların toplumu ileri götürmek 

amacıyla sağlama almak istemelerine yol açmıştır.  

Roma kütüphaneleri arasında Efes Kütüphanesi de çok ünlüdür. “İÖ 

110 yılında Polemaeanus tarafından kurulan kütüphane, dört yanı sütun ve 

heykellerle süslü, tabanı mermer bir salondu. Tomarlar, duvarların 

içerisindeki oyuklara yerleştirilmişti. Büyük salonda ilahi Minerva’nın bir 

heykeli vardı.” (Öcal, 1971:264). 

Belli başlı kütüphanelerin genellikle manastırlarda yer alması dışında, 

kralların veya önemli bazı kişilerin de özel kütüphaneleri bulunuyordu. “Bu 

özel koleksiyonlar kalıcı değildi, çoğunlukla manastır kütüphaneleri 

zenginleşmeye devam ediyordu. Kütüphane içerikleri dinsel bir cemaatin 

pratik ihtiyaçlarına denk düşüyordu, din dışı literatür az yer kaplıyordu.” 

(Labarre: 2012, 38). 

Rönesans devrinde, Antik Yunan, Roma, hatta Doğu ve Bizans 

yazmaları, büyük bir çabayla toplanmaya başlandı. Halka açık genel 

kitaplıkların yeniden kurulduğu görüldü. “İtalya’daki Vatikan Kütüphanesi 

ve ilk devlet kütüphanesi olarak tarihe geçen Paris Fransa’daki Nationale 

Biblioteque (Ulusal Kütüphane) bu sıralarda kurulmuştu. Rönesans 

kütüphanelerinin içi manastırdan farksızdı. Yüksek rahlelerin üzerinde 

kitaplar duruyordu.” (Thompson: 1939). 



41 
 

Basılan kitaplar, belleğin yeni deposu olmuştu. Ciltli elyazması 

sayfalardan oluşan kitaplar uzun elyazması ruloların yerine geçtiğinde, 

yazılı bir kaynağa bakmak çok daha kolaylaşmıştı. 12. yy’dan sonra belleğin 

eski rolünü yavaş yavaş yitirmeye başladığını belirten Boorstin, kitapları 

saklamak üzere şöyle yazar: 

“Kitaplara bölüm başlıklarını içeren sayfalarla sayfa 

numaraları konulmasıyla işler daha da kolaylaşmıştı. 16.yy’a doğru 

bazı kitaplarda olduğu gibi, kitaplara ‘içindekiler’ sayfası da 

eklendiğinde belleğin tek temel başarısı bunları alfabe sırasıyla 

hatırlamaktı. 18.yy’ın sonundan önce kitabın sonuna alfabetik bir 

şekilde düzenlenmiş bir indeks koymak iyice yaygınlaşmıştı. Bellek 

teknolojisinden hiçbir zaman tümüyle vazgeçilmemekle birlikte 

belleğin rolü azalıyordu. Belleğin olağanüstü başarıları artık 

yalnızca bir gösteri niteliğine bürünüyordu.” (Boorstin, 1994: 463). 

İki bin yıl önce kitapla tanışan Çin’de, tahta tabletlerle, deri ya da ipek 

ile saklandığı belirtilen kitapların bir kısmı yok olmuştur. “Kâğıdın yaygın 

olarak kullanıldığı bölgede Hint ve Japon etkileri de görülmektedir. Doğu 

uygarlığında şehirlerde yüzlerce kitapçının ve kitaplığın bulunduğu 

bilinmektedir.” (Labarre: 2012, 52). 

Halka açık ilk büyük İslam Kütüphanesi, Abbasi halifelerinden 

Memun’un Bağdat’ta kurduğu, Dar al Hikme (Hikmet evi) adlı 

kütüphanedir. “Bu kütüphane, Memun’un Bizans’tan getirdiği yazmalarla 

çok zenginleşmiştir. İkinci olarak Kahire’de Mısır Fatımilerine ilişkin olan 

ve pek çok değerli eseri kapsayan kütüphaneyi görüyoruz. Bu kütüphanedeki 

kitapların, büyük çoğunluğu matematik ve astronomi gibi uygulamalı 

bilimlere ilişkindi. Üçüncü büyük ve genel İslam Kütüphanesi, Kurtuba 

Emevileri’nindi.” Bu da 11. yy’da ortadan kalkmıştır (Öcal: 1971). 



42 
 

Orta Asya’da, Karahoça ve Turfan kazılarında, 30 bin kadar yazma 

ortaya çıkarılmıştır. İslamiyet’ten sonra Gazneliler süresince Gazneli 

Mahmut’un büyük bir saray kütüphanesi olduğu bilinir. Anadolu 

Selçuklularında da Konya civarında 60 bin kadar yazma günümüze 

ulaşmıştır (Kanmaz: 2013, 217). 

Osmanlılar’da ilk kütüphaneyi, Orhan Bey’in İznik’te, 

komutanlarından Lala Şahin’in Bursa’da kurdukları medreselerde 

görüyoruz. Fatih de, Eski Saray’da İstanbul’un ilk saray kütüphanesini tesis 

etmiştir (Veenhof: 1986). 

Genellikle bir medrese bünyesinde kurulan Osmanlı dönemi 

kütüphaneleri, İznik’ten sonra İstanbul’da Ayasofya yakınlarında açılmıştır. 

Bunu Zeyrek Camisi’ndeki, Eyüp Sultan (ilk vakıf kütüphanesi) ve Fatih 

külliyelerindeki medrese ve kütüphaneler izlemiştir (Kanmaz: 2013, 218). 

Amasya, Edirne, Bursa, Taşköprü, Yozgat, Manisa ve Trabzon da sırasıyla 

diğer medrese kütüphanelerinin kurulduğu iller olmuştur.  

Günümüzde artık çeşitli yöntemlerle birçok kütüphane 

oluşturulabilmektedir. Öncelikle bilginin yayılması, paylaşılması amacıyla 

yardım kuruluşlarınca başlatılan kitap toplama kampanyaları gitgide yerini 

özel kitaplıklara ve geniş çaplı kütüphanelere bırakmıştır. Belediyelerin, 

üniversitelerin ve okulların kamusal olarak açtıkları birçok kütüphane önce 

dünyada sonra Türkiye’de hizmet vermeye başlamıştır.  

 “Doctor Who” dizisinden (ABD, 2012) örnek vermek gerekirse; 

“Kütüphanede Sessizlik bölümünde kâğıda basılı kitapların, elektronik 

muadilleriyle birlikte mevcut olduğu diğer bir karma evren örneği 

sergilenir.” (Ryan: 2012, 19). Tamamen dijital yayıncılık eserleri olan 

kitapların bulunduğu bu kütüphanede, eski kitaplar birer tarihi eser olarak 

durmaktadır ama halen dokunulmayacak kadar kıymetli, pahalı ve halka 

uzaktırlar.  



43 
 

 Kütüphanelere yeterince önem verilmiyor oluşunun eleştirisi, sinema 

filmlerine de konu olmuştur. Örneğin 1980 döneminde sürgünlerin 

yaşandığı yıllarda kütüphanesi olan ama içinde bir tek kitabın ve memurun 

bulunmadığı bir köye sürülen kütüphane memurunu konu alan “Vizontele 

Tuuba” filmi (yön. Yılmaz Erdoğan, 2003) müdür olarak atanmasından 

sonra ancak kütüphaneyi kitapla donatmaya başlayan bu memurun 

trajikomik hikayesini konu alır. 

Türkiye Yayıncılar Birliği başkanı Kocatürk’e göre, gelişmiş bir sosyal 

devlet, okuma alışkanlığının gelişmesi, yaygın şekilde sınıf ve okul 

kütüphaneleri, halk kütüphanelerinin, üniversite kütüphanelerinin olmasıyla 

kendini ifade etmelidir. Kocatürk, resmi verilere dayanarak, bugün 

Türkiye’de 1200 kütüphane olduğunu, bu sayının Almanya’da 14 bine yakın 

olduğunu belirtmiştir (Kocatürk: 2013). 900 öğrenci sayısına ulaşan her 

okula bir kitaplık ya da kütüphane kurulması gerekirken, bu Türkiye’de ne 

yazık ki uygulanamıyor.  

Türkiye’nin en büyük kütüphanesi kabul edilen İstanbul’daki Atatürk 

Kitaplığı, 1924 yılında kurulmuştur ve 300 binin üzerinde kitaba sahip bir 

koleksiyonu vardır.  

Türkiye’nin en büyük ilk 10 kütüphanesi şunlardır (Hürriyet:2007): 

- Atatürk Kitaplığı – İstanbul 

- İSAM (İslam Araştırmaları Merkezi Kütüphanesi) –İstanbul 

- Milli Kütüphane –Ankara 

- Beyazıt Devlet Kütüphanesi–İstanbul 

- Bilkent Üniversitesi Kütüphanesi – Ankara 

- Sermet Çifter Yapı Kredi Yayınları Kitaplığı- İstanbul 

- Alman Arkeoloji Enstitüsü Kütüphanesi –İstanbul 

- Milli Kütüphane –İzmir 

- İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Kütüphanesi –İstanbul 



44 
 

- Atatürk İl Kütüphanesi –İzmir 

- Süleymaniye Kütüphanesi - İstanbul 

1946 yılında fikri ortaya atılan ve 1980 başında Ankara’daki binasına 

taşınan Milli Kütüphane arşivinde, toplam yazılı ve süreli, dijital kaynaklar 

olmak üzere 3 milyona yakın eser bulunmaktadır ve öğrenciler ile 

akademisyenlerle, kamu görevlilerine açıktır. Diğer kişilerin üyeliği söz 

konusudur (Milli Kütüphane, broşür: 2013). 

Türkiye’nin ilk devlet kütüphanesi olan Beyazıt Devlet Kütüphanesi, 

1884 yılında kurulmuştur.  

İstanbul ve Türkiye’nin tek kadın eserleri kütüphanesi olma özelliğini 

taşıyan Kadın Eserleri Kütüphanesi de bu anlamda bir ilktir. “Kadınların 

geçmişini iyi tanımak, bu bilgileri bugünün araştırmacılarına derli toplu bir 

şekilde sunmak ve bugünün yazılı belgelerini de gelecek nesiller için 

saklamak” amacıyla kurulan kütüphane, kadın girişimcilerin desteğiyle 

1989 yılında faaliyete geçmiştir (Kadın Eserleri Kütüphanesi sayfası: 2013). 

Çocuk kütüphaneleri, gençlik kütüphaneleri, belediye ve üniversite 

kütüphaneleri, yayınevlerinin kütüphaneleri, kadın eserleri kütüphaneleri, 

alışveriş merkezlerinin kütüphaneleri gibi merkezlerin yanı sıra, sokaklarda 

kurulan seyyar ve merkezi açık kütüphaneler de bulunmaktadır.  

2013 yılının Haziran ayında, Taksim Gezi Parkı’nın yıkılmaması adına 

başlayan toplumsal protesto gösterileri sırasında, parkın içinde yaşam 

alanının yaratılması sırasında, bir de kütüphane kurulmuştur. “300 kitap 

bağışıyla kurulan Gezi Kütüphanesi, günlerce kitap değiş tokuşuna ev 

sahipliği yapmış, etrafı açık tuğlalarla örülen kütüphane gençler tarafından 

inşa edilmiş ve halkın kullanımına açılmıştır.”(Aygündüz: 2013). Olayların 

ardından kapatılmak zorunda kalınan kütüphanedeki kitapların çoğu arbede 

sırasında zarar görmüş ve dağıtılmıştır. Dolayısıyla günümüzde 



45 
 

kütüphanelerin, herkesin yararlanabileceği bir kaynak olması arzusu halen 

gerçekleştirilmeye çalışılmaktadır. 

 

2.2. YAZININ İCADINDAN MATBAANIN İCADINA KADAR OLAN 

SÜREÇTE SÖZLÜ KÜLTÜR VE YAZININ ETKİLERİ 

 

Matbaa icat edilmeden önce, insanların yazı yazmak için her türlü araç 

gereci kullandığını, metinleri elle yazdıklarını biliyoruz.  

Çoğaltma işleminin de kısıtlı sayıda olduğunu, elleriyle kopyaları 

çıkardıklarını bir önceki bölümde anlatmıştık. Matbaadan önce kullanılan 

malzemelerin teknik ilerleyişine biraz değinmek gerekiyor. Elyazmasına ek 

olarak, matbaadan önceki yazı işleyişinin genel adının basımcılık olduğunu 

söyleyebiliriz.  

Labarre, matbaadan önceki dönemde kitaba “antik kitap” lakabını 

takarak, antik dönemde her kitabın kendine özgü olduğunu belirtir. 

Kendisine göre, bunun nedeni çok sayıda ve özdeş nüshayı istendiği kadar 

üretebilecek bir yönteminin varolmamasıdır. Bu durum metinlerin 

aktarımında sorun yaratmakta ve bir eserin çeşitli kopyalarında birbirinden 

farklı görünümler belirebilmektedir (Labarre: 2012, 17). 

Kâğıt bulununcaya dek, insanoğlu duygu ve düşüncesini saptamak için 

eline ne geçerse onun üstüne yazmıştır. Bunlar; taşlar, kil, mum, kurşun ve 

hatta fildişi tabletler; koyunların köprücük kemikleri, ağaç kabukları, 

hayvan derileri, kumaş parçaları olarak sayılabilir ve uzun süre yazı gereci 

olarak kullanıldığı bilinir. 

Uygarlık ilerledikçe yazı araçları gelişmiştir. İÖ 6. yüzyıl başlarında 

mensur edebiyatın meydana çıkmasıyla yazı için, kitap haline gelebilecek 

yeni maddelere ihtiyaç duyulduğunu belirten Öcal’a göre, kil, tahta ve 



46 
 

balmumu tabletlerin yerini papirüs, parşömen ve kâğıt almıştır. Stylus 

(Mısırlıların, yaş kil tablet üzerine yazmak için kullandıkları sivri kalem) ise 

yerini tüy, çelik, altın, tükenmez ve dolmakalem türlerine bırakmıştır (Öcal: 

1971, 39). 

Kitapların yazılması için kuşkusuz özel kalem kullanmak 

gerekmektedir.  

Papirüs ve parşömen üzerine yazı yazmak için, günümüzde kullanılan 

kaleme benzeyen, yontulmuş ve Batı’da 12. yy’a kadar kullanılan calamus 

adı verilen kalemler kullanılmıştır. Kartal, karga gibi hayvanların tüylerinin 

yanı sıra en tercih edilen tüy kaz tüyü olarak tarihe geçmiştir (Yıldız: 1985,  

34). 

Tarihe en önemli buluşlardan biri olarak geçen yazı, “yumuşak kil 

üzerine bir kamış parçasının sivriltilmiş ucuyla işaretler konarak 

gerçekleştirildi. Eğer kalıcı bir kayıt isteniyorsa, üzerine işaret basılmış 

yumuşak kil tabletin kızgın bir fırına konmasıyla, oldukça dayanıklı bir 

belge kolaylıkla elde edilebiliyordu.” (McNeill: 2005, 41). Bu yöntemle 

kalıcı hale gelen tabletler, günümüze kadar ulaşabilmiş ve araştırmalara ev 

sahipliği yapmıştır.  

İlk kez İ.Ö. 4. yy’da kırmızı ve siyah olarak kullanılan mürekkep, 

kelime anlamı olarak birkaç maddeden yapılmış manasına gelir. Yazı 

yazmak ve basmak veya yazı kalemi ile resim yapmak için kullanılan çeşitli 

renk ve koyuluktaki mayilere verilen addır. Öcal’a göre, Çinliler ve 

Mısırlılar mürekkebi ilk kez İÖ 2500 yılında kullanmışlardır. Romalılar 

balmumu levhalar üzerine sivri demir kalemle yazılar yazarken, mürekkeple 

de parşömen üzerine yazı yazmışlardır (Öcal: 1971, 53). 

Çin’de mürekkebin ilk kullanımına dair örnekler vardır. Boorstin bunu 

şöyle açıklar: 



47 
 

“Çinlilerde basımcılık dürtüsü bilgiyi yaymak için değil, kutsal 

görüntü ya da kutsal metinlerin tam kopyasını çıkarmak ve bunlardan 

alabildiğine yararlanmak amacını gütmüştür. Tahta üzerine oyulmuş 

işlemelerden kumaşlara yansıyan görüntüleri yapmak eski bir halk 

sanatıydı. 3. yy’da Çinliler bu tahta kalıplardan açık seçik görüntüler 

veren bir mürekkebi geliştirmişlerdi. Yanan yağlardan ya da tahta 

parçalarından gelen kandil isini topladılar ve bir tüpün içine koydular 

ve bu nesne siyah bir sıvıya dönüştü. İşte biz bu siyah sıvıya Hint 

mürekkebi diyoruz, ama Fransızlar da daha sonra bir şekilde bu sıvıya 

Çin mürekkebi demişlerdir.” (Boorstin: 1994, 475). 

Eski Önasya’da kil tabletlerinden sonra, Eskiçağ kütüphanelerinde en 

çok kullanılan kitap malzemesi papirüs olmuştur. İÖ 3. yy’dan itibaren 

Mısır’da Nil vadisinde yetiştirilen ve papirüs adı verilen bu bitki, uzun süre 

kullanılmıştır. 3-6 m. uzunlukta olan bitkinin sapları ince dilimlere 

ayrılmıştır. Yıldız,kesilen tabaka halindeki liflerin birbiri üzerine gelecek 

şekilde yanı sıra ile yatay ve dikey olarak konulduğuna değinir: “Bunların 

birbirini tutması için Nil suyu ile ıslatılma ve yapışma işlemi yapılmıştır. 

Daha sonra kurutulan tabakalar preslenmiştir. Bu arada yaprakların 

yükseklikleri eğer birbirinden farklıysa alt ve üst uçlarından kesilerek 

ciltlenmiştir. Bu parçaların yan yana eklenmesiyle rulo elde edilmiştir.” 

(Yıldız: 1985,  22). 

 Papirüs kitap, genellikle rulo şeklindeydi. Papirüs kâğıt, yapraklar 

halinde satılıyordu. Yazı ile dolan her yaprak, bir önce yazılmış olana 

soldan sağa yapıştırılarak rulo elde ediliyordu. Bu rulolar üzerine yazı 

yazmak oldukça güç ve yorucu idi. Bu nedenle ayrı yapraklara yazıp, 

bunları sonradan birleştirmek yoluna gidiliyordu. Öcal’a göre eski devre 

ilişkin bir kitap, bükülü olarak saklanan ve açılarak okunan uzun papirüs 

rulosundan ibaretti. “Papirüs kitabını günümüz kitabıyla 

karşılaştırdığımızda, bir düzeltme yapmak, metindeki kısımları 



48 
 

karşılaştırmak veya belirtilen bir satırı bulmak için bütün bir rulonun 

açılması gerektiğini ve bunun oldukça zor olduğunu görürüz.” (Öcal:1971, 

68). 

 Labarre’e göre en eski papirüsler üçüncü bin yılın ortasında 

görülmektedir. Ancak papirüs kullanımının daha eski olduğunu düşünen 

hiyeroglifler de vardır. Mısır’da kitabın temel malzemesi papirüs olurken, 

Yunan ve Roma’da yayılmış, 11.yy’da azalmıştır. Günümüzde eskilerinin 

bulunması ise 1962’yi bulur. (Labarre: 2012, 15). 

Papirüsten sonra Antikçağ’da en çok kullanılan yazı malzemesi, koyun 

keçi ve dana derilerinden yapılan parşömen olmuştur. “İskenderiye’de Kral 

Ptolemius’un Bergama’ya gelecek papirüs üzerine ambargo koyması 

nedeniyle, Bergama’da yazı malzemesi olarak deri kullanılmaya 

başlanmıştır.” (Yıldız: 1985,  25). 

Parşömen tabakalarının katlanıp kenarlarının kesilerek forma 

yapılmasına parşömen codex deniyordu.  

“Ağaç kabuğu anlamına gelen codex, ikili, üçlü, dörtlü olarak 

adlandırılabiliyordu. Kendinden önceki rulo kitaplara göre farkı, derinin 

her iki yüzüne de yazı yazılabilecek şekilde hazırlanması ve sonradan bunun 

defter şekline konulması olmuştur. Böylece aynı sayıdaki yaprağa daha çok 

yazı yazılabiliyordu. Parşömen, tabakalar şeklinde (folyo) kesilince tüylü 

tarafına çizgi çiziliyordu. Fazla sivri olmayan bir gereçle çizilen bu çizgiler, 

derinin diğer yüzünden de görülebiliyordu. Yapraklar katlanarak defter 

şekli verilirken, derinin tüylü ve tüysüz kısımlarının yüz yüze gelmesine 

dikkat ediliyordu. Yazı, papirüste olduğu gibi sütunlar halinde yazılıyordu.” 

( Öcal:1971, 69). 

İlk başlarda yazının bir temsiliyet olduğunu söyleyen H.G. Wells, 

resim yazının bu şekilde doğduğunu söyler: “Kil üzerine küçük değneklerle 

yazılan Mezopotamya’da resimlerçok geçmeden tanınmaz hale geldi. 



49 
 

Sümerler’in yazmak için kullandıkları küçük değnekler köşeli işaretler 

meydana getirdiklerinden bu yazıya çivi yazısı denir.” (Wells: 2006, 60). 

Böylece yapılan resimler artık örneklerine benzememeye başlayınca ilk yazı 

örneklerine geçilmiş oldu.  

 Tüm eski yazı sistemlerinin resim-yazıdan doğduğunu belirten 

Labarre, “Sümer çivi yazısı, Mezopotamya çiviyazısı, Mısır hiyeroglifleri, 

Girit-Minos, Hitit yazıları, Çin şekilleri gibi örneklerin bu şekilde 

doğduğunu söyler.” (Labarre: 2012, 11). Böylece sözün resimleştiğini sonra 

da yazılaştığını ifade eder. Kitaplaşma süreci ise düşüncelerden bağımsız 

başka bir oluşumdur.  

Aslında kâğıt matbaacılıktan bağımsız bir üretim dalıdır. Tarihi 

geçmişi de oldukça eskidir. Kâğıdın İÖ 2.yy’da Çin’de ilk kez kullanılmaya 

başlandığı tahmin edilmektedir. Çin’deki ilk kullanımı ipek üzerinedir. 

Avrupa’daki kullanımının ise ilk olarak bez türünde olduğu bilinmektedir. 

Sonrasında 13. yy’da Avrupa’da yaygın olarak kullanılmaya başlanmıştır.  

Öcal’a göre kâğıdın yolculuğu tüm dünyaya yayılmıştır: 

“Asya, Avrupa ve diğer kıtalarda kumaş üzerine her çağda yazı 

yazıldığı bilinir. Çinliler İÖ 213 yıllarında kâğıt yapmak için ipek 

kumaşından yararlanmaktaydı. Kâğıt, Çin'den Orta Asya'ya ve 

İran'a kervan yolunu izleyerek gelmiştir. Avrupa, 8. ve 9. yüzyıllar 

boyunca, artık papirüs yapılmadığı için kâğıt bulma sıkıntısı 

yaşarken, Yakın Doğu'da, kâğıt bolluğu yaşanmaktaydı.” 

(Öcal:1971, 75). 

İlk çağda fazla kâğıt olmadığını belirten Wells, kâğıdın Çin icadı 

olduğunu ve Batı dünyasına ancak 9.yy’da ulaştığını söyler. “Kâğıt 

malzemesi parşömenden ve uç uca birleştirilmiş papirüs parçalarından 

ibarettir. Tomarlar halinde muhafaza edildiklerinden açılmaları kolay 

olmazdı. İşte bu yüzden kitap formatına dönüştürülememiştir.” (Wells: 



50 
 

2006, 113).Kâğıdın önemi bu şekilde vurgulanmıştır. Bu nedenle kâğıdın ve 

matbaanın bulunuşundan sonra kitabın seyri değişmiştir.  

Avrupa’da ticaretin önemli bir gelişme gösterdiği 1270’li yıllarda kâğıt 

üretimine geçildiği görülmektedir. Geray, bu önemli gelişmenin örneklerini 

belli nedenlerle açıklar. Kredi belgeleri, ticari anlaşmalar ve banknotlar 

kâğıda yapılmaya başlanmıştır. Kâğıdın yaygınlaşması, parşömene dayalı 

kırsal manastır eğitiminin egemenliğinin yerini kentlerin, kentlerdeki 

katedrallerin ve üniversitelerin almasına yardımcı olmuştur. Yine bu 

gelişme sayesinde Latin dilindeki eğitime dayanan manastır eğitimiyle halk 

dili arasında önemli bir ayrılık ortaya çıkmış ve iki farklı dil kullanılır 

olmuştur(Geray: 2003, 11). 

13. yy’ın sonlarında üniversitelerin kurulmaya başlanmasıyla; kitap 

çoğaltan meslek kuruluşları kurulmaya başlanmıştır. 14. ve 15. yüzyılda 

kitap sanatında olduğu gibi, kitapların kapsadığı konularda ve şekillerde de 

değişmeler görülür. Bunlar tarih ve roman gibi yazma kitaplardır.  

McLuhan’a göre; matbaadan önce yazarlık, büyük ölçüde bir mozaik 

yapma işiydi.  

“Kitabın kısımlarının düzenlenişi çoğu zaman kolektif bir yazıcılık işi 

olmakla kalmıyordu, aynı zamanda kütüphaneciler ve kitapların 

kullanıcıları da bunların kompozisyonunda önemli bir rol oynuyordu, çünkü 

yalnızca birkaç sayfa tutan küçük kitaplar ancak içeriği karışık ciltler içinde 

yer alabiliyordu.” (McLuhan: 2001, 189). 

Matbaanın bulunuşundan önce kullanılan yazma eser, herhangi bir yazı 

malzemesi üzerine, insan eliyle yazılmış kitaplara verilen addır. Bu devre 

kadar bir kitabın yazılması, kopya edilerek çoğaltılması, başlı başına bir iş 

ve sanattı. Bu değerli varlıklar, sadece bir tek kopyanın dayanıklılığı, üstün 

bir zevk sahibinin bu kopyayı bir yerden bulup çıkarması, önce kalemle 



51 
 

sonra basım yolu ile çoğalttırıp kültür varlığımıza kazandırması şeklinde 

kurtarılabilmişlerdir. 

Öcal, Ortaçağda kitapların elle yazıldığı ve çoğaltıldığı yerler yine 

manastırlar olduğunu belirtir. Katiplerin çalıştığı yerlerin, genellikle ayrı bir 

binada geniş bir özel bölme olduğunu belirten Öcal’a göre, yazıevlerine o 

kilisenin büyük memurları hariç herkesin girmesi yasaklanmıştı. Böylece 

katiplerin çalışmasının kesintisiz olarak devamı sağlanmak istenmiştir. Bir 

memurun görevi ise, parşömen, kalem ucu, mürekkep, çakı-bıçak, biz ve 

cetvelleri sağlamaktı(Öcal:1971, 86). 

Ortaçağ yazmaları, toplu bir çalışmanın ürünüdürler. Gerek yazı, gerek 

süsleme olarak bir yazma kitap, birçok sanatçının elinden geçerek 

tamamlanıyordu. Bu devirde özellikle yazmaların ciltlenme işi ise apayrı ve 

çok gelişmiş bir sanat koluydu.  

İstilalar sonucu değişim yaşandığını belirten Labarre’a göre “kitap, bir 

şehir ürünüdür, çünkü şehir hem entelektüel hem maddi mübadelelerin 

ayrıcalıklı yeridir. Kitaba dair ne arz ne talep vardır, elyazmalarının üretim 

ve dağıtımında ticari bir örgütlenme yoktur.” (Labarre: 2012, 40). 

Entellektüelyaşamın manastırlarla sınırlı olduğunu belirtir ve bu nedenle 

kitap, manastıra özgüdür. Şehirlerin canlanması, üretimin ve dağıtımın 

artmasıyla kitap da paylaşılmaya başlanır.  

Ortaçağın sonunda kâğıt yapımı ve ticareti Batının eline geçtiğinden; 

Türklere de kâğıdın Batıdan geldiği bilinmektedir. “Kâğıdın bulunuşuyla 

birlikte, elyazması kitaplarda büyük ölçüde artış olmuştur. Maliyet fiyatları 

düşmüştür. Böylece kitap, kısıtlı sayıdaki varlıklı kişilerin süs malı 

olmaktan çıkıp, geniş kitlelerin okuma aracı olma haline gelmiştir.” 

(Öcal:1971, 69). 

Kitap, herkesin ulaşabileceği bir nitelikte değildir. Pahalı bir nesne 

olması ve maliyetinin oluşu, sürecin zahmetli olması nedeniyle, okuma 



52 
 

yazmanın da olmadığı düşünüldüğünde; varlıklı seçkinlerin sahip olduğu bir 

mal olarak görülmüştür. Kabacalı, kitaplardan nasıl yararlanıldığını şöyle 

özetlemektedir: 

 

“Medrese öğrencileri bile öğrenimleri için gereken kitapları 

edinememektedir. Sahaflar (kitapçılar) ulema hizmetinde esnaf 

olarak nitelenmektedir. Kitaptan yararlanmak isteyenler, 

medreselerde, cami ve tekkelerde kurulan kitap dolaplarından, daha 

sonra vakıf yoluyla oluşturulan kütüphanelerden yararlanmak 

zorundadır.” (Kabacalı:2000, 6). 

 

Bilimin yayılması için böyle zahmetli bir kitaba ulaşma yönteminin 

olması oldukça düşündürücüdür. Bu nedenle matbaadan önce bilgiye 

ulaşmanın oldukça zor olduğunu söyleyebiliriz. Hiç kuşkusuz matbaa icat 

edilene dek, insanlar onun eksikliğinin farkında olmamıştır. Ancak icat 

gerçekleştikten sonra eski yöntemlerin yetersizliği anlaşılabilmiştir. Bu 

durum, tüm teknolojik gelişmeler için geçerlidir.  

 

 

2.3.YAZININ İCADININ KÜLTÜREL, SOSYAL, EKONOMİK, 

SİYASAL SONUÇLARI 

 

İnsan tarihinin ekonomik, politik ve kültürel anlamda ilerleyişi Marx 

ve Engels’in belirtmiş olduğu gibi, toplumun materyalist bir 

tabakalandırılışına dayanmaktadır. “Ekonomik temel, bir milletin içerisinde 

yaşadığı teknik kalıplar ve ideal, mantıksal üstyapıyı, bireylerin 

davranışlarını ve düşüncelerini belirlemektedir” (Adler: 2010, 24). Buradan 



53 
 

hareketle fiziksel şartlar sonucu iletişimi ve ticareti kolaylaştıran yazının, 

bireylerin toplumsallaşmasında önemli bir temel oluşturduğunu 

söyleyebiliriz. 

Üretimin basit evrensel kökenine en başından inmenin zor olduğunu 

belirten Marx, “Üretim, mutlaka toplumsal evrenin belirli bir evresindeki 

üretimdir” der (Althusser:2002, 238). Dolayısıyla bireyselden yola çıkan bir 

üretim tarihte mümkün değildir. Üretim denilen soyutlaştırılmış olgu, 

mutlaka bireylerin toplum içinde biraraya getirerek oluşturabileceği bir 

şeydir.  

Yazının ilk kez kullanıldığı Sümer topraklarında belirli bir azınlık 

ancak okumayı başarabiliyordu. Tacirlerin, memurların ve bölgeler arası 

işlere katılan öteki kişilerin konuşacakları ortak bir dile gerek duyuluyordu. 

“İ.Ö. 1300’den önce yazıda yapılan kökten basitleştirme, okuma 

yazma öğrenimini kolaylaştırdı. Bu değişiklikler, Sina’dan Toros 

Dağları’na uzanan Doğu Akdeniz kıyıları boyunca yoğunlaşmıştır. 

Hiyeroglif ve çiviyazısının ortaya çıktığı Mısır ve Mezopotamya, bu 

alfabetik yöntemlerin geliştirildiği bölgeler olmuştur.” (McNeill: 2005, 

103). 

Sümer tapınaklarında ve Babil’de hayvancılık ve ticaret ilişkilerinin 

yürütülmesinde halk ve gelirlerin yürütülmesinde söz sahibi olan rahipler 

arasında hesap ilişkilerinin yürütülmesi gerektiğini belirten Childe yazının 

önemine şu şekilde değinir:  

“Rahip, Tanrının alışverişinin, kazancının izini yitirmemek için kendi 

belleğine güvenemezdi ya da kendi buluşları yeterli olamazdı. Tutulan 

kayıtların herkes tarafından ortak bir dille anlaşılması gerekirdi. Kısacası, 

sosyal bir yöntem olan yazı, kökende tapınak hesaplarını tutmak için 

geliştirilmiştir.” (Childe: 2004, 131). 



54 
 

 Yazının, uygarlığın nedeni olmadığını ama derinden etkilediğini 

belirten Ponting, “Toplum tabakalarının daha fazla güç ve kontrol 

doğrultusunda eğilimlerini güçlendirdiğini” belirtir (Ponting: 2011, 88). 

Devlet, bu sayede elit tabaka ile birlik olup halkın çoğunu kontrol altında 

tutabilmeyi başarmıştır. Yazının; elit tabaka arasında bir birlikteliğe ve 

sınırlı bir kültürel uygarlığa yol açtığı söylenebilir.  

Tarım ürünlerinin değiş tokuşu ve üretim artığı ticareti hızlandırırken 

sonuçlarından bazıları şunlardır: “Ticaret araçlarını koruyan askerler, 

alışverişleri kaydeden yazıcılar ve resmi görevliler; beden emeği ile çalışan 

kesimlerin üzerinde yeni bir sınıf oluşturmuştur. Yazı ve matematik bu 

sınıfın egemenliğindedir.” (Aydoğan: 2013, 44). Dolayısıyla zihin emeğiyle 

çalışanlar ile beden emeği ile çalışanlar arasında bir sınıf ayrımı olmasına 

neden olmuştur diyebiliriz.  

Yazı sanatı, Sümer’de olduğu gibi her yerde kentsel ekonominin 

gereksinimleri sonucu doğmuştur. Yazının bulunuş kökenine inen 

araştırmalara değinen Gordon Childe, “yazının ilk önce manevi ihtiyaçtan 

çok; ticari ve iş ilişkilerini geliştirmek amacıyla kullanıldığını, günümüzde 

ise, o dönem hakkında bilgi sahibi olabilmek için kullandığımızı” belirtir 

(Childe: 2004, 134). 

Mısır’da bulunan tek bir nehrin iletişimi kolaylaştıran çok güzel bir su 

yolu olduğunu vurgulayan Thomson’ın da değindiği gibi, su, iletişimi ve su 

kanalları aracılığıyla ticareti arttıran bir etken olmuştur (Thomson: 1997, 

80).Ticari ilişkilerin yürütülmesini sağlayan yazı, bunun kalıcı olarak 

sağlanması durumunda kentleşmeyi ve nüfus artışını da beraberinde 

getirmiştir.  

Yazının, eski dünyada, uygarlık denilen gelişmeyi meydana getiren 

unsurlardan biri olduğunu belirten Gelb, “şehir yapılarının ve kültür 



55 
 

birikimlerinin oluşmasını yazının sağladığını” vurgulamıştır (Gelb: 1963, 

221). 

Yazılı belgelerin elde edilebilmesi toplumsal istikrarın artmasını 

sağlamıştır. “Çünkü hafızalara değil yazılı belgelere güvenilerek mutabakat 

sağlanır hale gelmiştir, bu da toplumsal örgütlenmeyi beraberinde 

getirmiştir.” (Parsons: 1966, 27). 

Örneğin Sümerler’de yazının icadının, ekilebilecek toprak alanlarını 

çoğalttığını belirten Dudley’e göre, yazı, nüfus artışına yol açmıştır. 

“Yöneticiler ile onlar için çalışanlar arasındaki bilgi akışı düzensizliklerinin 

azalması, yeni bilgi sisteminin yerleşmesini sağlamıştır. Bu sistemle, sulama 

kanalı şebekeleri gibi büyük bayındırlık projelerine olanak sağlanarak, 

faaliyetleri yürütebilecek bireylerin sayısı çoğalmıştır.” (Dudley:1997, 54). 

Bilgi ağının artışı ve yeni yazı teknolojisi, Sümer toplumu başta olmak 

üzere benzer toplulukların belli kaynaklardan daha fazla besin sağlamasının 

yolunu açmıştır. Bu da topluluklar arasındaki nüfusa ve büyümeye bağlı 

toprak dağılımının ve sınırların paylaşımının değişmesine de yol açmıştır. 

İnsan dilinin belirginleşmesini yazının sağladığını söyleyen Lazar’a 

göre, yazının sonuçlarından bazıları şunlardır: 

“Yazı, bilgiyi biriktirmekte, en güvenilir biçimde saklamakta ve 

ihtiyaç duyulduğunda geri vermektedir.  

Kuşkulu durumlarda, bilginin tanıklığına başvurma olanağı 

sunmakla yetinmemekte; aynı zamanda onları korumaktadır.  

Yazılı anlatımı zaman ve mekanda yaymaktadır.  

İletiler yazılı metinlerle somutlanmaktadır.  

Yazılı metin, içeriğin yeniden üretimiyle isteğe bağlı olarak 

çoğaltılabilmektedir.  



56 
 

Geleceğe ilişkin olaylardan önceden haberdar olunması ve 

düzenli biçimde algılanması olanağını doğurmaktadır.  

Kişilerin bizzat gidemeyeceği yerlere yazıyla iletiler 

gönderebilme olanağı bulur. 

Resmi yazışmaların artmasını sağlamıştır. 

Bilgilerin biraraya getirildiği kütüphaneleri, zihinsel teknoloji 

mekanlarına da yazı dönüştürmüştür.  

Bilimsel gelişmeler için temel bir dayanaktır.” (Lazar:2001, 82-

3). 

Yazı, matbaa ve kitle iletişim gibi tarihsel unsurların her biri yüksek 

vergi oranları ile daha büyük devletlerin oluşumuna yol açmıştır. Böyle bir 

değişim merkezi bir yenilik olarak gösterilebilir. Bu tür yenilikler, ilk 

şehirlerin, ulus devletlerin doğmasına neden olduklarından tarihteki 

belirleyici güçlerden birisi olmuştur.  

Yazılı bilgi üretme, depolama ve dağıtma maliyetleri, kent yaşamının 

merkezileşme düzeyini de arttırmıştır. “Yazı ilk kez, bilgi kullanımında 

uzmanlaşmış bir işçi kategorisinin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Hiyerarşik 

olarak yapılanmış bu seçkinler, ilk bürokratlar olmuştur.” (Dudley: 1997, 

54). Böylelikle yazının, ilk toplumsal örgütlenmeden ticari ilişkilere; ulus-

devlet mantığının ilk tohumlarının atılmasından kentleşme ve nüfus artışına 

uzanan geniş bir yelpazeye hizmet ettiğini söyleyebiliriz.  

Marx’ın, doğa üzerindeki kontrolün giderek artmasını insanlık tarihi 

olarak belirtmesine iki farklı boyut eklendiğini belirten Hobsbawm, 

bunlardan birinin neolitik devrim, diğerinin ise modern teknoloji devrimi 

olduğunu ifade eder. “Gordon Childe’ın tarımı, metalurjiyi, şehirleri, 

sınıfları ve yazıyı ifade ettiği ilk devrim neolitik devrimdir. Modern bilimin, 

teknolojinin ve ekonominin ön plana çıktığı devrim de ikinci bir devrimdir. 

Birincisi, dünyanın her yönünde gelişmişken; ikincisi sadece Avrupa 



57 
 

merkezli olmuştur.” (Hobsbawm: 1999, 343). Bu da insanlık tarihinin 

Doğu’daki gelişiminin ilk aşamasından sonraki süreçlerin tek bir merkezde 

toplanmasına neden olmuştur.  

Tarımın, ticaretin, kentleşmenin, ilk teknik uygulamaların ve yazının 

örneklerinin görüldüğü Doğu’daki devrim, yazının bu toplumlar üzerine ışık 

gibi doğmasına neden olmuştur. Hobsbawm’ın da belirttiği gibi sadece bu 

bölgede doğup uygarlıkları geliştiren yazı, buradan tüm dünyaya yayılıp 

dağılarak uygarlaşma, ticaret ilişkileri, kentleşme, nüfus artışı, hukukun 

bellek gereksinimi olmadan belgelerle sağlanması gibi birçok hayatsal ve 

toplumsal gelişime neden olmuştur.  

Harfleri keşfettiği düşünülen Mısırlı Thoth’un icadına karşılık Mısır 

Kralı Thamus şu yaklaşımda bulunmuştur:  

“Sizin bu buluşunuz bilim insanlarının ruhlarında unutkanlık 

yaratacaktır; çünkü artık belleklerini kullanmaya gerek duymayacaklar, 

yazılı karakterlere güvenecekler ve kendilerini hatırlamayacaklardır. 

Keşfettiğiniz bu olgu, belleğe bir yardım niteliğinde asla değildir. Siz 

gerçeği değil, gerçeğin yalnızca bir benzerini sunuyorsunuz. İnsanlar 

birçok şey duyacaklar ama hiçbir şey öğrenemeyeceklerdir. Bilim insanı 

gibi görünecekler fakat aslında hiçbirşey bilmeyeceklerdir. Onlar 

gerçek olmadan zeka gösterisi yapan sıkıcı insanlar olacaklardır.” 

(Boorstin, 1994: 463). 

 Bellek yani hafıza üzerinden bireyleri ve toplumları yücelten 

zihnimizin bir oyunu olarak da kimilerince nitelendirilen yazı kültürü, 

icadından itibaren böylece artık sözün ikinci kopyası olarak tanımlanmıştır. 

Herkese yazı yazdırılmamasının nedeni de budur.  

 Yazının sadece icadının yeterli olmadığını; onu kullanıp yazacak 

kişilerin de yetiştirilmesinin önemli olduğunu belirten İlmiye Çığ’a göre, 

“Eski zaman yazarlarının ve alimlerin insan hayatı ve sağlığıyla ilgili notlar 



58 
 

alarak tıbbın başlangıcını da kurduklarını” belirtmiştir (Çığ: 2003, 43). 

Bulunan tabletlerde, çeşitli hastalıklarda kullanılacak ilaçların kullanılışını 

gösteren reçetelerin olduğunu ve hatta bugün tıbbın sembolü olan birbirine 

sarılmış iki yılanın kökeninin bile Sümerlerden geldiğini söyler.  

 Tarih kavramının, deneyimin teorik hali olduğunu belirten Simmel’e 

göre, “Tarihsel gerçeklik üzerine düşünürken; tarihin, geçmişi yansıtması 

gerekirken; aslında onun kopyasını çıkarttığını” söyler (Simmel: 2009, 31). 

Bunu yaparken, içeriğin stilize edildiğini belirten yazara göre aslında 

sanattaki gerçeklik de böylesine büyük bir hatadır. Tarihin malzemesinin 

aslında zihnin kendisi olması gerekirken; Kant’ın da deyimiyle, insan, 

doğadan aldığı yapıyı kendisi bozarak; bu doğallığı da hiçe saymaktadır. 

Yazı da, buna neden olan üretim biçimlerinden birisidir diyebiliriz. 

Yazının bulunuşunun bellek yitimine yol açtığı kesin ve nettir. İlk 

önceleri ticari ilişkileri belgelemek ve hukuksal anlamda bir netlik 

sağlanmasını oluşturmak için kullanılan yazı, bireysel başlayarak toplumsal 

olarak da bellek yitimine yol açmıştır. Artık yazının varlığına güvenen 

insanlık, kendi zihnini boşaltarak, kalem ve kâğıda ne yazılıyorsa ona 

güvenmeye başlamıştır. Bu noktada söz uçar, yazı kalır ifadesinin de ne 

kadar doğru olduğu bir kez daha ortaya çıkmaktadır: “Verba volant, scripta 

manent”. 

Adler’e göre; “Belleğin ve değerlendirme yeteneğinin fonksiyonları, 

çevreye uyma zorunluluğu ile belirlenmiştir. Hatıralar olmasaydı, gelecek 

için herhangi bir önlem alma imkanı olmayacaktı. Bütün hatıraların 

bilinçdışı bir amacı olduğu sonucunu çıkarabiliriz.” (Adler: 2010, 43). 

Belleğimizdekileri kendi zihnimiz dışında, başkalarının da yazdıkları 

üzerinden oluşturduğumuz sürece, toplumsallaşan ve benliğimizi yitiren bir 

konuma bile gelebiliriz.  



59 
 

 Böylece yazıdan önceki bellek toplumu ile başlayan bilginin 

macerası, yazının bulunuşu ile devam etmiş ve çeşitli yöntemler değişse de, 

özde yazı kültürü ve yazarlık kavramı oluşmuştur. Her ne kadar ilk başlarda 

yazıcılar ve köleler aracılığıyla söylenmek istenen bilgi belirli bir zümre 

altında gerçekleşse de; ilerleyen zamanlarda yazının özgürleştirdiği; ancak 

asıl olanın sözü metne bağlamak olduğu görülmüştür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

3.MATBAANIN İCADI VE İZLEYEN DEĞİŞİM 

SÜREÇLERİ 

 

 14. yüzyıl ve özellikle onu takip eden 15. yüzyıl içinde yaşanan 

önemli gelişmeler, dünyanın gidişatı üzerinde önemli izler bırakmıştır.   

Amerika’nın bulunuşu (1492) Ümit Burnu’nun dolaşılması (1488) 

gelişmekte olan burjuvaziye yeni bir alan açmıştır. 

“Doğu Hindistan ve Çin pazarları, Amerika’nın sömürgeleştirilmesi, 

sömürgelerle ticaret, değişim araçlarındaki ve genellikle metalardaki artış, 

ticarete, denizciliğe, sanayiye, o zamana değin görülmemiş ölçüde bir hız 

kazandırmış ve böylece sendelemekte olan feodal toplumdaki devrimci 

öğeye hızlı bir gelişme sağlamıştır.” (Marx: 2005, 121). 

Köken bakımından basımcılık ya da basım, Batı ve Doğu için değişik 

anlamlar taşımaktadır. Avrupa’da basımcılığın yükselişi metalden yapılmış 

hareketli türde basım, yani matbaacılık ya da basım sanatı anlamına 

geliyordu. “Gerek Çin’de ve gerekse Çin kültürüyle yoğrulmuş diğer Asya 

ülkelerinde kalıp halinde basma çok önemli bir keşif olmuş ve basımın 

yükselişi ya tahta kalıplarla yapılan basma ya da silografi anlamına 

gelmişti. Dolayısıyla Batı’daki basımcılığı kesinlikle Doğu’daki basımcılıkla 

karıştırmamalı ve bu konuda genelleme yaparken de dikkatli olmalıyız.” 

(Boorstin:1994, 475). 

Gutenberg’in matbaayı icadından önce dünyanın birçok yerinde çeşitli 

basım yöntemleri kullanılmaktaydı. Bunlar daha çok, basım yoluyla görüntü 

çıkarmak üzerineydi. Basımcılığın tarihine ilişkin görüşlerin gerçeğe en 

yakını, 8. yüzyılda Asya’da başladığı yolundadır. “Basımcılıktaki en önemli 

buluş, dizgi sırasında yer değiştirebilen harflerin kullanılması olmuştur.  Bu 

buluşun tarihi ise 11. yüzyıl ortalarına kadar gitmektedir. Çinlilerin ilkin 



61 
 

balçıktan, sonra kalaydan, daha sonra tahtadan harfler yaptıkları öne 

sürülmüştür.” (Kabacalı:2000, 3). 

Matbaanın, Doğu’da ilk kez kullanılıp Batı’da daha etkin 

kullanılmasının nedenlerinden biriticaretin Avrupa’da yaygın olan su yolları 

aracılığıyla gelişmesi, yaygınlaşması olarak açıklanabilir. Derebeylik 

sisteminin çökmeye başlaması, kentlerin gelişimi, ticaretin burjuva kesimi 

aracılığıyla yaygınlaşması gibi nedenlerle ticarette köklü değişimler 

yaşanmıştır. Yapılacak bilimsel buluşların, reformların öncesinde matbaa da 

bu şekilde kendi yolunu çizmiştir. Edebi ve bilimsel çalışmaların yanı sıra, 

önce Katolik sonra Protestan dini metinler de peş peşe basılmayı 

beklemektedir.  

 Ortaçağ toplumlarındaki değişmezlik ve katılık, yazılı kültürün 

belirli bir seçkin azınlığın tekelinde bulunmasından ileri geliyordu. 

Düşüncelerin yayılmaya başlamasıyla, basım insan iletişimini ve toplumsal 

yaşamı etkileyen bir unsur olmuştur. 

 

3. 1. MATBAANIN GELİŞİM SÜRECİ 

Matbaa, yazılı kültürün basılması, çoğaltılması ve aynı ürünün kopya 

edilmesi bakımından insanlığın gerçekleştirdiği en önemli icatlardan biridir. 

Yazının bireysel varoluştan çıkıp kitleselleşmesi anlamında da bir ilktir.  

 Aslında matbaa tabii ki bir anda bulunmamıştır. Elyazması 

kitapların, ilk çağlarda geleneksel amatöryöntemlerle yazılmaya çalışılması, 

kâğıt yerine kullanılan türlü malzemeler, kalem yerine kullanılan çeşit çeşit 

ince uçlar, boyalar derken, ilk yazılar yazılmıştır. Matbaadan bir önceki 

aşama olarak kabul edilen basım kavramı, görüntülerin aynısının 

yansıtılması olarak tanımlanmış ve çeşitli basım türleriyle gelişme 

sağlanmıştır. 



62 
 

 Matbaanın kullanılmasından önce, elle yapılan kitap yazımı ve 

kopyalanması, bu işi yapan kişileri önemli ve yapılan işi de biricik kılmıştır. 

Matbaa ile birlikte işin yapılma oranı, hızı, kalitesi değişiklik göstermiş ve 

belki kişilerin işini basitleştirmiştir. Üretilen metnin/yazının biricikliği ve 

tek seferde yazılıp saklanması özelliği ortadan kalkarak, istediğimiz sayıda 

defalarca basılması kavramı ortaya çıkmıştır. Böylece eserin biricikliği 

ortadan kalkmış, tekrarlanabilir bir sürece girilmiştir. Kimi sosyal 

bilimcilere göre bu bir eleştiri noktasıyken; kimi kültür ve 

toplumbilimcilerine göre de kitabın ve bilginin yayılmasının temeli olmuş; 

böylece okuryazarlık ve bilginlik artmıştır.  

Tıpkı bugün bilgisayarın da matbaanın işini kolaylaştırması ve teknik 

olarak onu gölgede bırakması gibi matbaa da, elyazması kültürünün ötesine 

geçerek yeni bir çığır açmıştır diyebiliriz. 

 Bu bölümde matbaanın icadıyla birlikte değişen ekonomik, 

toplumsal, siyasal ve kültürel süreçleri ele alacağız. Ancak bundan önce, 

matbaanın icadına kadar nasıl bir kültürel ortamın geliştiğini inceleyeceğiz. 

 İnsan eliyle yazılan ya da çizilen sembollerin mekanik araçlarla 

çoğaltılması fikri aslında çok eskidir. Ancak, 14.yy sonlarına gelmeden 

Avrupalılar bu tekniği bütün bir metin için kullanmaya başladı.  

Basım yöntemlerinden birisi olan iksilografi (tahta kalıpla resim basım 

tekniği) ile orijinal suret ya da karakterlerin aksi tahtaya kazınıyordu. Bu 

yolla, ikinci ve daha çok kopyanın maliyeti çarpıcı biçimde azalmıştı. 

Metalografi olarak bilinen başka bir teknikte, karakterleri kil ya da kurşun 

gibi yumuşak maddelerin üzerine işlemek için metal kalıplar kullanıldı, 

levhaların bir belge için kullanılması bu yöntemi pahalı yapıyordu (Dudley: 

1997, 170). 

Oymabasım tekniği, bir tahta parçasını kabartma bir deseni ortaya 

çıkartacak şekilde yontmaktan ibaretti. “Dışta kalan bölüm mürekkeplenir, 



63 
 

sonra üzerine kâğıt kapatılır ve kâğıdın arka yüzüne bir balya at kılı sürterek 

pres yapılır. Bu teknik, Mısır’da 4.yy’da, Batı’da ise 12. ya da 13.yy’da 

özellikle kumaş basımlarda kullanılmıştır.” (Labarre: 2012, 55). 

Oymabasım tekniğinin elverişli olmaması, yeni teknikleri gündeme 

getirmiştir. En önemli buluşlardan biri de hareketli harfler yöntemi 

olmuştur.  

“Yöntem, çok sert bir metal parça üzerine her bir tipografik işareti 

kazımaktan, sonra da daha az sert bir metal anakalıp içerisinde bu parçayı 

oymaktan, ardından bu anakalıbı bir anakalıp içine yerleştirip, kurşun, 

kalay ve antimon karışımını dökerek seri halde eritmekten ibarettir” 

(Labarre: 2012, 57). 

Böylece izi ters çıkan harfler, metalik sertlikte olur ve bir arada 

durmaları sağlanmış olur.  

Matbaanın ilk kez nerede tam anlamıyla kullanıldığı herkesin hem fikir 

olduğu bir gerçeklik değildir. Kâğıdın, basımın ve kitabın aslında ilk kez 

Uzakdoğu’da denendiği görüşleri, tıpkı uygarlığın gelişimine paralel olması 

gibi sözde bir bilgi olarak tarihe geçmektedir. Dünyada matbaanın ilk 

kullanımı Almanya’nın Mainz kentinde gerçekleşmiş sayılsa da; matbaanın 

özü olan hareketli harf sisteminin aletin kendisi olmadan ilk kez bir Koreli 

Budist öğreti kitabında kullanıldığı söylenmektedir.  

Unesco’nun 2001 yılında kabul etmesi üzerine, 1377 yılında basıldığı 

belirtilen Jikji adlı eserin, dünyanın ilk gerçek hareketli basım harfli kitabı 

olduğu gerçekliği bakidir (Kyong-Hee, 2013 - Unesco, 2009). 

Johann Fust adında bir girişimcinin sermaye koymasıyla, Johann 

Gutenberg’in 1455 yılında matbaayı icat ettiği bilgileri tarihteki gizemini 

korur. Hatta Fust ve oğlunun bu işe devam ettiği ancak Gutenberg’in tarihi 

kayıtlardan silindiğini belirten izler vardır. Bundan dokuz sene sonra da 



64 
 

William Caxton’ın Westminster’da matbaayı kullanıp geliştirdiği belirtilir 

(Johns:1998, 329). 

Günümüzde ticari amaçlı basımcılıkta temel olarak tipo basım, tifdruk, 

rotogravür ve ofset basım teknikleri kullanılır. Gutenberg’in geliştirdiği 

yönteme dayanan tipo tekniğinde, klişelerdeki mürekkeplenmiş görüntünün 

basılacak yüzeye aktarılmasında mekanik basınçtan yararlanılır. 

Basım eyleminin detayları şu şekilde sıralanabilir: 

“İlk tipo basım makineleri, harflerin yerleştirildiği bir yatak ile, 

mürekkeplenmiş harflerin üzerine yerleştirilen kâğıda basınç 

uygulayan bir aygıttan oluşur. Tipo basım makinelerinin başlıca üç 

modeli vardır: Küçük basım işlerinde kullanılan merdaneli cendere; 

yatağa yerleştirilen klişenin kâğıt takılı basım merdanesi üzerinde 

gidip geldiği kâğıt beslemeli bobin kâğıt üzerine basım yapan ve 

genellikle ürünü katlanmış olarak çıkartacak biçimde donatılmış 

olan rotatif makine. Bu makinelerin gelişmesi, 19.yy’da Avrupa ve 

Kuzey Amerika’da, büyük okur kitleleri olan gazetelerin hızla 

çoğalmasına yol açmıştır.” (Britannica: “printing”, 375). 

Tifdruk yöntemi, kabartmalı klişelerin kullanıldığı basım tekniklerinin 

tersine, mürekkebin çeşitli derinliklerde oyulmuş gözlerden aktarılmasına 

dayalı bir çukur basım (intaglio) işlemidir. Gözlerdeki mürekkep daha sonra 

basım uygulanarak kâğıda geçirilir. Basımı yapılmış kâğıt bir kurutucunun 

üstünden ya da içinden geçirilerek uçucu çözücüden arındırılır ve katlama 

aygıtına gönderilir. Çok üniteli tifdruk makineleri, bir derginin bütününü ya 

da bölümlerini çok hızlı bir biçimde ve çok renkli basabilir (Çobanlı: 2013).

 Ofset makinelerinde kullanılan kalıplarda basım alanları ile öteki 

alanlar girinti ve çıkıntılarla değil, mürekkeplenebilme özellikleriyle 

birbirinden ayrılır. Mürekkeplenmiş görüntü, kalıp kazanından kauçuk 

kazanına, oradan da basım kazanı ile kauçuk kazanın arasından geçen 



65 
 

kâğıda aktarılır. Çoğunlukla kâğıdın her iki yüzüne de basım yapan web 

ofset makinelerinde kâğıt, iki kauçuk silindirinin arasından geçtiği için 

ayrıca bir basım merdanesine gerek kalmaz. Genellikle kalıp maliyetlerinin 

düşük ve basım hızının yüksek olması nedeniyle ofset tekniği, dünyada kısa 

sürede tipo basımın yerini alarak hızla yaygınlaşmıştır (Çobanlı: 2013). 

Analog basım yöntemleriyle hazırlanan kitabın bu süreçleri meşakkatli 

olduğundan, ofset basımdan önceki dönemde günümüzdeki kadar hızlı ve 

çok sayıda kitap basılamamıştır. Dolayısıyla bu yöntemlerin çeşitliliği, 

yaygınlaşması ve hızlanması, kitap yayıncılığı politikalarını da kesin bir 

itinayla etkilemiştir.  

 

3.1.1. Doğu ToplumlarındaMatbaaya Yönelik Çalışmalar 

 

Ünlü tarihçi Hobsbawm, Doğu Asya’dan Mısır’a uzanan bölgeyi 

yüksek kültürler kuşağı olarak adlandırır. Moğollar ile Mançuryalıların 

egemenliğindeki Çin’in, Orta Asya’dan gelen fetihçi işgalcilerinin 

saldırılarına maruz kalan İran’ın bu işgallere karşın, kendi bölgelerinde hep 

yüksek kültür fenerleri olduklarını vurgular. Firavunlar, Babilliler, 

Yunanlar, Romalılar, Araplar ya da Türkler; kimin egemenliğinde olursa 

olsun, Mısır da, Mezopotamya da kendi bölgelerinin kültür merkezleri olma 

konumunda kalmışlardır(Hobsbawm: 1999, 339). 

Thomson, madenlerin kullanımı, takvim ve yazı dahil Yunan 

uygarlığının teknik temelinin, Yunanların kendilerince yaratılmadığını, 

fakat Yakındoğu’nun daha eski uygarlıklarından alındığını iddia eder. 

Uzakdoğu’da Çin’den daha eski uygarlık yokkenyazara göre; Çinliler bu 

uygarlığın temel özelliklerini herhangi bir dış kaynağa borçlu olmadan 

kullanmışlardır (Thomson:1997, 68). 



66 
 

Basım tekniği prensiplerinin ilk kez Uzakdoğu’da uygulandığı 

bilinmektedir. 590’lı yıllarda Çin’de, ağaç oyma tekniği ile ilk kez basımın 

denendiği görülmüştür. Öcal, basım sahasındaki ilk buluşların Uzakdoğu’ya 

ait olduğunu; “Çin, Kore ve Japonya'da kullanılan bronz harfli matbaaların 

süreklilik sağlayamadığını, klişe basım denemelerinden sonra asıl Batı’da 

geliştirildiğini” (Öcal:1971, 136) belirtir.  

Çinlilerin matbaayı çok erken tanıdığını, Korelilerin keşfinin de aynı 

ölçüde bilindiğini ama her ikisinin de insanlık için bir büyük adım 

olamadığını belirten kaynaklar vardır. “Onların harfleri çok dayanıksız ve 

son derece fazla sayıdadır; harflere değil sözcüklere benzediklerinden 

Batı’nın alfabe yazılarına uyarlanmaları zor olmuştur.” Bu keşfi çürüten 

bir başka yaklaşım da, matbaanın Doğudan Batıya gelme ihtimali 

durumunda, neden kâğıtla beraber gelmediği üzerinedir (Labarre: 2012, 61). 

Harflerin yeniden kullanılmasına olanak sağlayacak, sembolleri ayrı 

ayrı oyma yöntemi, Çin’de ve Kore’de 14.yy’da kullanılmaya başlanmıştı. 

Ancak büyük Çince harflere uygun olan hareketli tahta malzeme, Batı 

alfabesi için uygun değildi (Butler:1940, 71). 

Batı’daki basımcılık kavramı ile Doğu’daki basımcılık kavramının 

farklılıklar barındırdığı bilinmektedir. Avrupa’da metalden yapılma 

hareketli türde bir basım söz konusuyken; Çin merkezli Asya ülkelerindeki 

basımda tahta kalıplar ve silografi etkin olmuştur. Doğu’da denenen ilk 

basım örneklerinin, görüntünün kopyalanmasına dayanması ve yöntemlerin 

tam uygulanmaması nedeniyle, günümüzde anladığımız anlamda 

matbaacılık olduğunu söyleyemeyiz.  

Budist manastırları resimlerin çoğaltılmasının yollarını denemeye 

başlamıştır. Keşişler resimleri taştan oyarak, bundan lastik kalıplar alıp, 

mühür yapmışlar, kâğıt, ipek ve sıva duvarlara kalıp çıkarmaya 

çalışmışlardır. Küçük tahta saplı mühürlerle ilkel tahta basma 



67 
 

kalıplarıyaptılar. Masaya oyulmuş yüzeyi yukarı gelecek şekilde düz 

koyabilmek için sapını çıkardılar. Bir kâğıt parçasının mürekkepli kalıbın 

üzerine yatırılmasıyla, büyük hale getirilmiştir (Boorstin:1994, 476). 

Bugünkü Kore anlamına denk gelen Goryeo’da 1377 yılında, Koreli 

Budistlerin bastığı tahmin edilen Jikji adlı eser, günümüzde Zen öğretisine 

sahip Buda rahiplerinin Antolojisi olarak çeviri karşılığını bulmuştur. 

Hareketli basımın ilk örneği olan eser, 2001 yılında Unesco tarafından 

dünyanın en eski metal hareketli basımıyla basılmış kitabı ilan edilmiştir 

(Unesco, 2011). 

Heungdeok Tapınağı’nda basılmış olan eser, ilginç bir şekilde bugün 

kayıplara karışmış durumdadır. Sadece son sayfalarından birkaç örnek, 

bugün Fransa Ulusal Kütüphanesi’nde sergilenmektedir. 1901 yılında 

Kore’de araştırma yapan bilginler tarafından keşfedilmiş ve 1972 yılındaki 

fuarda tanıtımı yapılmıştır (Kwak, 2005). 

Labarre’e göre, hareketli harf yöntemi Kore’de daha başarılı olmuştur. 

“Kamusal güçler, metinlerin dağıtımını üstlenmiştir. 1403’te Kral Htai 

Tjong 100 bin harflik bir oyun döktürmüştür. Uygurlar da 1300’lere doğru 

hareketli harf denemiştir.” (Labarre: 2012, 50). Doğu uygarlıklarındaki 

denemeler, dünya çapında kalıcı olamamıştır.  

Diğer yandan kültür ve bilginin bu şekilde Avrupalılaştırılmasının 

yapıbozuma uğratılmasında Edward Said’in “Oryantalizm” eseri, 

“Doğu’nun sadece bilgi bakımından değil, iktidar açısından da emperyalizm 

ve sömürgeciliğin kurumlarında, söyleminde yazılı olan bir nesne olarak 

doğuşunun analizini sunar.” (Morley-Robins: 1997, 217). 

McLuhan, matbaanın basım farkını ve Batı’yla kıyaslanmasını şöyle 

açıklar: 

“Hareketli matbaa harfleri kullanarak basımcılığın daha erken 

fonetik alfabe teknolojisine yakından bağlı olması, Gutenberg’i 



68 
 

önceleyen bütün bu yüzyılların araştırılmasının temel nedeni 

olmuştur. Fonetik yazı, vazgeçilmez bir ön hazırlayıcıydı. Çin 

ideogramik yazısı, basım teknolojisinin gelişimine karşı tam bir 

engel oluşturdu. Yazılarını alfabetik hale getirmeye çalışan Çinliler 

bugün fonetik alfabenin uygulanabilmesi için sözcük yapılarını çok 

heceli olarak bölmeleri gerektiğini de görüyorlar. Bu durum 

üzerinde düşünmek, bizim önce alfabetik yazı, ardından matbaanın, 

Batı dünyasında kişiler arası ilişkiler ile içsel ve dışsal işlevlerin 

analitik ayrımına neden yol açtığını anlamamıza yardım eder.” 

(McLuhan: 2001, 215). 

Dolayısıyla alfabetik yazı ve bu dizilişe göre uygulanan matbaa, dünya 

literatüründe ve genel iletişimsel eylemlerde yer alabilmek için çok önemli 

ve birincil bir gerekliliktir.  

Çin’de ve ardından Kore’de ahşap kalıp sonrasında hareket edebilir 

harfleri kullanma üzerine çalışmalar yapıldıysa da; başarılı olamamışlardır. 

Ekonomik ve toplumsal basımlar nedeniyle tahta kalıplar, hareketli kalıplara 

göre tercih nedeni olmuştur. Aynı şekilde Japonya’da da hareketli harfler 

başarıyla denenmiş ve uzun süre kullanılmış olmasına karşın; yine 

ekonomik ve toplumsal nedenlerle yarıda bırakılmıştır. Gutenberg’in 

Avrupa’da kullandığı tipte harf parçalarını çoğaltabilen bir döküm 

bulamamışlardır. Gutenberg’den yarım yüzyıl öncesine kadar bu yöntemleri 

deneyen ama devamını getiremeyen Uzakdoğu, matbaa konusundaki 

ilerlemesini burada yarım bırakmak zorunda kalmıştır (Daniels: 1996, 3). 

Okuryazarlar ülkesi ve öğrenimin yaşam kaynağı olarak kutsandığı 

Çin’in, iki bin yıl önce kitapla tanıştığı tahmin edilmektedir: 

O dönemden kalma kemik ya da kabuklu hayvan parçaları üzerinde 

yapılan çalışmalarda 2500 karakter sayılmıştır. Dikey tahtalarla temsil 

edilen kitapların bağlanması yer kaplıyordu. 105 yılında Ts’ai Louen’e 



69 
 

atfedilen kâğıdın icadıyla, ipek sadece lüks için kullanılır olmuştur. Bilinen 

en eski metin Kai Yüan Tsa Bao’nun yedi sayfasıdır ve ilk basılı kitap da, 

oymabasım tekniğiyle basılmış bir kâğıt rulosu olan Mücevher Sutrası’dır. 

1045 yılına doğru demirci Pi Cheng’in hareketli harfleri imal etmeyi 

başarması, tekniğin gelişmesi için yeterli olmamıştır. Çin harflerinin 

çokluğu, mürekkebin metal ile basıma uygun olmayışı, kaligrafiyi tercih 

etmeleri gibi nedenler bunda etken olmuşlardır (Labarre: 2012, 50). 

Doğu Asya’da basımcılığın Çin odaklı olduğu söylenebilir. 8.yy’da 

Japonya’da da bazı örnekler görülmeye başlanmıştır. Yaklaşık bin yıl 

basımın ne olduğunun sunumunun yapılması hazırlıklarıyla geçmiştir. 

Kumaş basımsının örnekleri, Çin’in yanı sıra Hindistan ve Budist 

metinlerinden de görülmüştür. Bunlardan etkiler doğrultusunda Japonya’ya 

örnekler gelmiştir (Kornicki:2001, 112). 

Çin’de ahşap blokların yöntem olarak kullanılması aslında portatif 

taşınılabilirliği sağlasa da; alfabenin biçimsel olarak zor oluşu, bu yöntemin 

ardından gelen oymacılığın Batı ile eş zamanlı gelişememesine neden 

olmuştur (Brokaw: 2005, 9). 

16.yüzyılda, her ne kadar Avrupa’da basımcılık daha gelişmiş olsa da, 

toplumsal çalkantılar nedeniyle insanlar arasında kitap okuyucuğu yaygın 

değildi. Oysa Çin’de gitgide büyüyen ve o dönemde pik yapan nüfus artışı, 

eğitime olan ihtiyaç vb nedenlerle kitap ticareti çok daha yaygın durumdadır 

(Wang: 2008, 122). 

19.yüzyılın sonuna kadar Japon basım yöntemi olarak oymacılık 

kullanılmıştır. 1600 yılından öncesine dair blok basım dışında nelerin 

kullanıldığına dair çok az bilgi mevcuttur. Basımın ticarileştirilmesiyle, 

elyazmasından basılı eserlere geçiş arasındaki yöntemler de bilinmeye 

başlanmıştır.  



70 
 

Japon basımcılığında basımdan önce yazının temiz bir kopyasının 

çıkarılmasına hanshita adı verilmiştir. Basım bloklarının kullanımı sırasında 

bu ilk kopya genellikle yok oluyordu. Dolayısıyla ilk kopyanın önemi 

yüksektir (Kornicki:2001, 47). Blok basım yönteminin kullanım 

zorluklarından birine bu da örnek gösterilebilir.  

Japonya ve Kore’deki hareketli harf denemeleri de Çin alfabesiyle 

yapılmıştır. Harflerin teker teker dökülerek basımnın ortaya çıkması 1000’li 

yılları bulmuştur. Sonrasında Mısır’da da gelen yayılmacılar sonucunda 9. 

ve 10. yy’da Arapça metinlerin basıldığı bilinmektedir. Basım tekniklerinin 

Çin’de ilerleyememesinin nedenlerinden biri olarak, 80 bin karakteri 

gerektiren ideogram ile Çin el yazısının ayrık harflerin seri şekilde 

kullanılmasına uygun olmaması gösterilmektedir. Oysa Avrupa’daki yazı 

karakterleri, sınırlı sayıdaki soyut sembolden oluşmaktadır; dolayısıyla 

ayrık harf kullanımına daha uygundur (Fischer: 2001, 30). 

Japon uygarlığında da kitabın basımına ilişkin bazı bilgiler şöyledir:  

“Tokugawa döneminde Ming ve Qing’in bazı çalışmaları, 

kabusebori adı verilen bir tür blok basım yöntemiyle basılıyordu. 

Blok basıma bir başka örnek de, 1668 yılında Kyoto’da 60 cilt 

olarak basılan ve tamamen Japon tarzına sahipkitaplar olarak 

gösterilebilir.”(Kornicki: 2001, 49).Basım yöntemi gereği her 

metinden bir kopya daha çıkarılıyordu, çünkü ilk kopya, basım 

sırasında yanıp gidiyordu. 

Arap alfabesinin basıma uyarlanması da hiç kolay olmamıştır. Latin 

harflerinin uyumu, kaligrafik geçmişten kopmayı, tipografiye geçişi 

getirirken; Uzak Doğu’daki Arap tipografisinin sunumu ve kabulü Latince 

gibi olamamıştır. Bu nedenle alfabenin yatkın olmaması, teknik ve estetik 

gelişmeleri minimal düzeyde bırakmıştır (Hsu:2004, 195). 

 



71 
 

3.1.2.  Batı ToplumlarındaMatbaaya Yönelik Çalışmalar 

Batı’da matbaanın icadı için sadece Gutenberg’in adının geçmesi, bu 

çalışma için eksik olabilir. O dönem peşpeşe birçok çalışma yapan isimler 

olmuştur. Tarihi kayıtlara resmi bilgilerin geçirilmesinde sıkıntılar 

olduğundan, soru işaretleri oluşmuştur. Gutenberg’den önce birkaç kez 

hareketli harflerle basım tekniğinin kullanıldığı yönünde araştırmalar 

çıkmıştır. Ancak bilim insanları, sonradan yapılan çalışmalarla, bunu 

Batı’da ilk kez Gutenberg’in eserinde gördüklerini belirtmişlerdir.  

Gutenberg’den önce yine Almanya çevresinde yapılan çalışmalarda, 

1430’lu yıllarda Hollandalı Laurens Janszoon Coster’ın, Haarlem’de, 

portatif tahta harflerle ilk denemeleri yapmış olabileceği üzerinde 

durulmuştur (Butler:1940, 71). 

Matbaa makinasının yani tipografinin keşfi sonrasında birçok kaynağa 

göre Johann Gensfleisch Laden’e (1394-1469)yani Gutenberg’e 

atfedilmiştir. 14.yy sonlarında kuyumcu olarak Mainz’da yetişen Gutenberg, 

mesleğini diğer tekniklerle birleştirerek icadını tamamlama fırsatı 

bulmuştur. Bazı bilgilere göre, Coster’ın çırağından bazı teknikleri 

öğrendiği de söylenmektedir (Kabacalı: 2000, 3). 

O dönemde kayıtlara, matbaayı Gutenberg’in bulduğuna dair geçen bir 

bilgi yazılı olarak mevcut değildir. Haarlem, Strasbourg, Paris, Venedik gibi 

belli başlı şehirlerde, kendi yazdıkları veya sonradan basım çeşitleriyle taklit 

ettikleri metinleri, ilk matbaa icadı gibi gösteren birçok kişi olmuştur. 

Gutenberg ise yöntemi kendisinin geliştirdiğini kanıtlayan bir bilgiyi hırsla 

tanıtma ihtiyacı taşımadığından bu kişilerle mücadele etmemiştir. Çok uzun 

yıllar sonra, kullanılan malzemelerin içeriği anlaşıldığında; ancak adı tarihe 

geçebilmiştir (Johns, 1998: 330). 

Diğer bir basım tekniği kullandığı öne sürülen kişinin adı ise 

Waldvogel’dir. “Bir kuyumcu olduğu, yapay yolla yazma sanatını bildiği ve 



72 
 

bunu öğretmek için beş kişiyle işbirliği yaptığı, hatta metale yazan tipografi 

benzeri bir malzemesinin olduğu bilinmekte ama hiçbir eseri 

bulunmamaktadır.” (Labarre: 2012, 61). 

Gutenberg, yaşamının neredeyse 20 yılını bu hareketli harf basımını 

icat etme arzusuna adadığından, ortağı Fust’tan birçok kere borç para almak 

ve malzeme satın almaya harcamak durumunda kalmıştır. “Tam da ilk 

bastıkları kitap olan İncil’i ellerine aldıkları günlerde Fust ve iş arkadaşı 

Peter Schöffer, Gutenberg’e dava açarak borcunu olduğunu öne 

sürmüşlerdir. Çok zor durumda kalan Gutenberg, çaresiz suçlu bulunarak 

elindeki basımlar ve basım makinaları alınmıştır.” (Rees:2006, 12). Ancak 

yıllar sonra basılan eserlerin üzerinde yanlış isim yazdığı ve asıl basanın 

Gutenberg olduğu tarihe geçebilmiştir.  

Gutenberg’den önce Avrupa’daki basımcılık, basımyla görüntü 

çıkarmak üzerine kurulu kalmıştır. Boorstin’e göre, “Gutenberg’in amacı, 

basma işleminden çok; her harf için metal matbaa harflerini çoğaltmanın bir 

yolunu bulmak olmuştur. Kuyumculuk işiyle uğraştığı için de metal 

dökümcülüğü gibi bir yeteneğinin olması işine yaramıştır.” (Boorstin:1994, 

487). 

Mainz’da yerel esnaf, kendi el sanatıyla işini yapan ancak kent 

zenginleri kadar zengin olmayan bir sınıftı. Okul odalarındaki veya kamusal 

alanlardaki bilginlerin odalarındaki kitaplara üst sınıftan sonra ancak bu işçi 

sınıfı ulaşabiliyordu. Gutenberg de gençliğinden itibaren, bu alanlara giriyor 

ancak kitapların değerli olması nedeniyle masalara zincirli durmaları 

nedeniyle sadece okuyup çıkabiliyordu (Rees:2006, 27). 

Gutenberg’in buluşunun başlıca öğeleri, “karakterlerin döküleceği dişi 

kalıplardan (matris).oluşan bir kalıp; bir karakter döküm alaşımı; üzüm 

sıkma, kâğıt yapma ve cilt makinelerinin belirli parçalarının bir araya 

getirilmesiyle elde edilen bir basım makinesi ve yağlı bir basım mürekkebi 



73 
 

olmuştur.” (Britannica, “printing” maddesi, 130). Bu öğelerden hiçbiri o 

güne kadar Uzakdoğu’daki basımcılık denemelerinde kullanılmamıştır.  

Yöntemin detayları şu şekildedir:Kabartılarak işlenen tek bir harf, bir 

pirinç levhaya bastırılıp nüfuz ettirildiğinde, harfin tersinin oyulmuşu ya da 

matriksi (dişi kalıp) elde edilebilmektedir. Bu matrikse kurşun dökülerek 

istenilen sayıda harf elde edilmiştir. Bir kelimenin içinde ve satırlarda 

düzgün olarak duracak yeni harflerin, döküm malzemesini, parmak uçlarıyla 

tutulacak uzunlukta dökülmesi gerekmiştir (Steinberg:1955, 27). 

15.yüzyılda basılan bir kitaba “incunabula” adı verilmiştir. Hareketli 

harflerin basım yöntemi olarak kullanılmasıyla birlikte, bugün kitap basım 

anlayışına benzer bir yöntemle basılmışlardır. Bir tür kodeks 

biçimindedirler, sayfalar bir tür tel ile bir arada durmakta ve bir kapağa 

sahip olmaktadırlar.  

Manguel, Okumanın Tarihi’nde, gravürcü ve değerli taş kesicisi 

Gutenberg’in, resim basmak için kullanılan tahta kalıplar yerine tekrar 

kullanılabilir matbaa harflerini kestiğini, sürat ve randımanı arttırmanın 

böylece ilk kez Gutenberg tarafından mümkün kılındığını yazar. Harflerin 

yüzeylerini oluşturmak için metal prizmalar, şarap yapımcılığı ile kitap 

ciltlemesinde kullanılan iki makinenin özelliklerini birleştiren bir basım 

makinesi; yağ bazlı mürekkep gibi ekipmanlar da ilk kez kullanılmıştır 

(Manguel:2004, 162). 

“42 Satırlı İncil” yani diğer adıyla Gutenberg İncil’i, Gutenberg’in 

birçok denemesinden sonra ortaya çıkmış basım makinesi ürünü olan ilk 

eserdir. 1450 yılından hemen sonra basıldığı tahmin edilir. Halen Teksas 

Üniversitesi kalıcı sergiler bölümünde Gutenberg İncillerinden bir tanesini 

görmek mümkündür. Eser hakkında bazı bilgiler şöyledir: 

“Gutenberg’in eseri de yaşamı gibi yeterince bilinmemektedir. 

Geleneksel olarak basılı kitapların ilki kabul edilen bir Kutsal 



74 
 

Kitaptır ve matbaanın ilk dönemlerindeki diğer kutsal kitaplardan 

ayırt etmek için sayfa başına 42 satırlı denmiştir. Yaklaşık bir 

sayfadan oluşan, 290 adet farklı tipografik karakter ya da işaret 

kullanan, kusursuz bir hazırlık, mizanpaj ve doğruluk taşıyan bu 

eserden önce, Astronomi Takvimi, Günah Bağışlama Mektupları gibi 

kitapçıklar da mevcuttur.” (Labarre: 2012, 60). 

1461 yılında Der Ackermann aus Bohmen adlı kitap, Almanya’da 

Albrecht Pfister tarafından basılan ilk kitap, dünyada da 3.kitap olmuştur.  

Bu yeni sanat ve iş kolu, kısa zamanda Avrupa'nın her tarafına hızla 

yayılmıştır. Bunun nedenlerinin başında, 15. yüzyılda Avrupa'nın her 

yerinde kâğıdın yapılmaya başlanmış olması gelmektedir. Öcal’a göre, 

“Gutenberg'in doğduğu şehir olan Mainz'in 1462'deki iç savaşta yağma ve 

istila edilmesinin de rolü büyüktür. Çünkü matbaacılar dünya çapında 

yaygınlaşırken, bu buluşu da yanlarında götürmüşlerdir.” (Öcal:1971, 69). 

15.yy sonunda matbaanın Avrupa’dan hızla yayıldığı böylece 

kanıtlanıyordu. 250’den fazla Avrupa şehrinde matbaa bulunuyordu ve 

Kuzey Almanya’dan yola çıkan teknik 15.yy’da beş İskandinav şehrine 

girebilmiştir. İtalya, matbaanın doğmasına neden olamadı ama gelişimine 

gayet uygun bir entelektüel ve ticari örgütlenmeye sahipti; kısa zamanda 80 

şehre yayıldı. Fransız şehirlerinin üç büyüğü başta olmak üzere 40 

kadarında matbaa konumlanmıştı. İber yarımadasında 32 şehirde, İngiliz 

sınırlarında ise 4 şehirde matbaa görülmüştür. Moskova, Filipinler, 

Meksika, Japonya gibi Avrupa dışındaki yerlerde 1500’ün ikinci yarısında 

görülen matbaa, en geç 1821’de Yunanistan’a ulaşmıştır(Labarre: 2012, 64). 

Latin Amerika’da basımcılığın ilk geliştiği yer İspanyol kolonisi 

döneminde Meksika, ardından Küba, Brezilya ve Peru olmuştur. Matbaa, 

Mexico City’ye ilk kez 1539 yılında, Lima’ya 1581 yılında, Guetamala’ya 

1660 yılında getirilmiştir. 1700’lü yıllarda ise Paraguay’da geliştirilmiştir 



75 
 

(Calvo:2009, 138). Latin Amerika’nın geneline yayılması ve kullanımının 

yaygınlaşması 18.yy’ı bulmuştur.  

1640 yılında Kuzey Amerika’da basılan ilk kitap ise Bay Psalm Book 

adını taşımaktadır. 1798’de Rusya’nın bugünkü Osette adını taşıyan 

kentinde ilk kitap basılmıştır. 17. Ve 18. Yüzyıllarda dünyanın en uç 

köşelerine kadar yayılmaya devam eden basılı kitap kültürü, ancak 1900’lü 

yılların başında Avustralya’da kendini gösterebilmiştir (Kelly: 2008, 68). 

15.yy’daki kitap üretimi, yaklaşık tahminlerden yola çıkarak, yaklaşık 

20 milyon nüshadan 30, 35 bin basım olarak değerlendirilebilir; Avrupa o 

dönemde 100 milyondan fazla basım görmemişti. 16.yy’da toplam üretim 

150 bin ila 200 bin basım arasındadır; bu da yaklaşık 200 milyon nüsha 

demektir. Bu basımların 45 bini Almanya’da, 26 bini İngiltere’de, 3500’ü 

Polonya’daydı.” (Labarre: 2012, 77). 

 

 

 

3. 2. MATBAANIN İCADINDAN SONRA YAŞANAN EKONOMİK 

VE POLİTİK DEĞİŞİMLER 

Ulaşım ve iletişim alanının ele geçirilmesiyle, iktidarına güç katan 

burjuvazinin, modernleşmeden etkilendiğini belirten Marx, sonraki süreçte 

de işçi toplumunun iletişim sayesinde birbiriyle örgütlenmeye gireceğini 

iddia eder (Marx-Engels:1999, 54). Dolayısıyla tekniklerin ve üretim 

ilişkilerinin ne kadar gelişirse gelişsin, kimin elinde olduğuyla birebir 

ilişkisi olduğunun altını çizmek gerekir. 

Matbaa bazı bilim insanlarına göre, paylaşılan söylem diyalogunu, 

ambalajlı enformasyona, taşınabilir bir mala çevirmiştir. McLuhana’a göre, 

matbaa, Shakespeare’in mal olarak ele aldığı dile ve insanı algılamasına bir 



76 
 

vurgu ya da eğilim getirir. “Malların birörnek ve yinelenebilir olmasına 

değin, bir maddenin fiyatı, pazarlığa ve ayarlamalara bağlıydı kitabın 

birörnekliği ve yinelenebilirliği, yalnız modern pazarları değil, 

okuryazarlığı ve sanayiden ayrılmaz nitelikteki fiyat sistemini de 

yaratmıştır.” (McLuhan: 2001, 231). 

Bir yandan perspektifin keşfi, diğer yandan mekaniğin keşfi matbaanın 

icadı ile birleşince Köker’e göre, Rönesans'ın edebi ün ve entelektüel 

mülkiyet sahipleri, ortaçağ çoğulculuğu yerine türdeşlik ve makineleşmeyi 

yaratmıştır. Basılarak taşınabilir ve kolay ulaşılabilir olan kitap, yeni 

bireysellik kültürünü dolaşıma sokmuştur (Köker:2005, 63). Matbaanın 

yalnızca bireyi değil, iki yüz yıl içinde ulusal birörnekliği ve devlet 

merkeziyetçiliğini yaratmakla kalmayıp, devlete karşı muhalefeti de 

yarattığını edebi, tarihi ve toplumsal metinler yardımıyla ileri süren yazar, 

bilinçli yaşamı yalnız görsel bilgi içinde kavrayan basılı kültürün bireyi 

kendine yabancılaştırdığını iddia eder.  

 

3.2.1. Elyazmalarından Basılı Ürünlere Ekonomik Değişimler 

İktidarın bir güç göstergesi olarak kullandığı bilginin yayılması, 

elyazması döneminde, bilgiyi yazdıranın elindeydi. Oysa basılı ürünlere 

geçişle birlikte, bir bilgi tıpkıbasım olarak birçok yere dağıtılabilecek 

konuma gelmişti. Bu da, Avrupa’da ilk önce Kilisenin karşı çıktığı bir 

oluşum olmuştur. Çünkü Kilise, yeni ve sorgulayan bilginin kendi tekeli 

dışında yayılmasını istemiyordu. Sadece Avrupa’daki Ortaçağ kiliseleri 

değil; dünya çapındaki herhangi otoriter bir uygarlık da bunu istemezdi. 

Karanlık dönemin bitmesinin arifesinde, basılı eser yeniliği, yeni bir çağın 

başlangıcının habercisi niteliğindeydi.  

Boorstin, kitabın ve yazının gelişmesinde matbaanın rolüne dair ilk 

izlenimleri şöyle açıklar: 



77 
 

“Matbaanın ilk yüzyılın “doğal” yazı sanatını uygulayan 

yayıncılarla yeni “yapay” yazı sanatını uygulayan basımcılar 

rekabete girmişlerdi. Matbaa yazıcıları piyasadan hemen 

silinmemişlerdi. Matbaanın keşfinden sonra çok sayıda elyazması 

kitap da varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Yazıcılar parasal 

güçleri yeten kişiler için lüks ciltler hazırlamaya başlamışlardır. 

Böylece yeni bir ticaret alanı da doğmuştur.” (Boorstin:1994, 492). 

Önceleri her iki yazı tekniğini uygulayan taraf için de verimli bir iş 

alanı gibi gözükse de; bir süre sonra işler aynı şekilde yürümemeye 

başlamıştır. Yazılmış kitapların işini yürütmek, matbaa tarafından basılan 

kitaplara göre daha zahmetli ve pahalı bir hal aldığından tercih edilmemeye 

başlanmıştır. Önceleri yazıcılar buna karşı çıksalar da, karşılık bulamayınca 

matbaacılarla işbirliği yapmaya karar vermişlerdir.  

Antik edebiyatın restorasyonu, matbaayı tercihli bir aygıt olarak gören 

hümanizmanın temel kaygısıydı. 

 Tipograflar, Ortaçağın korumuş olduğu klasik metinleri yayarken, 

Hümanizma el yazmaları arasından bir seçim yaparak metin eleştirisi denen 

olguyu gündeme getirir. Aynı zamanda matbaa bilgili kitleye hümanistlerin 

geçmişten bulup çıkardıkları eski metinleri ortaya çıkartır ve bütün temel 

Latince eserler yayılmış olur.Hümanistlerin prensi Erasmus’un eserinden 

çok ilgi görenlerin kutsal kitap üzerine olan çalışmalar değil de; pedagojik 

ya da dilbilgisel eserlerin olması kayda değerdir (Labarre: 2012, 81). 

Matbaa ile birlikte yazının bulunmasından bu yana ilk kez okuma 

malzemeleri böyle kolay ve bol üretilebilmiştir. “Dünyanın sonu geldi 

türünden sözlere karşın; Gutenberg ve onun izinden gidenler, yazıcıların 

taklidini yapmaya devam etmişlerdir. On altıncı yüzyıl, hem basılı sözcüğün 

hem de en büyük elyazmalarının yüzyılı olmuştur.” (Manguel:2004, 164). 



78 
 

Matbaacılar da, eski elyazması kitapların kıymetini bildiklerinden; 

basılan kitaplara sanki elyazmasıymış gibi süslemelerle ekler yapmışlardır.  

Öcal, matbaadan sonra kitapların görünüşünün nasıl değiştiğini şöyle 

özetler: 

“Matbaanın bulunuşundan sonra kitap çoğaldı, raflarda yatık 

yerine dikine yan yana koymak gerekti. Önceleri kitap kapağının 

üzerine veya bir deri şeride yazılan kitap adlarına, artık gerek 

duyulmadı. Kitabın adını cildin sırtına yazmak yolu denendi. Ayrıca 

tozlandığını göstermemek için kitabın üç kenarı yaldızlandı. 18. 

yüzyıldan sonra el cilt sanatı yerini hızla gelişen basımevi 

tekniklerine bıraktı. Kısa zamanda ucuza yapılan bu işler, her kitap 

için uzun boylu bir uğraşı gerektirmiyordu.” (Öcal:1971, 117). 

Matbaa insanı ile elyazması kültürü insanı arasındaki fark, neredeyse 

okuryazar olmayan ile okuryazar arasındaki fark kadar büyüktür. 

“Gutenberg teknolojisinin unsurları yeni değildi ama bu unsurlar 15.yy’da 

bir araya geldikleri zaman, toplumların belirleyiciliğine dair bir hızlanma 

yaşanmasına neden oldu.” (McLuhan: 2001, 130). 

Thomas Carlyle, Gutenberg’in ‘42 Satırlı Kitabı Mukaddes’i 

basmasından üç yüz yıl sonra şöyle demiştir: “Kiralık askerleri dağıtıp 

kralların ve senatoların işine son vererek yeni ve demokratik bir dünya 

yaratılmıştır.” (Boorstin:1994, 493). Bu cümledeki vurgudan da anlaşılacağı 

üzere; matbaadan önce kitapların, bir başkasının demesiyle yazıcılar 

tarafından yazılmasına son verilerek; matbaa sayesinde herkesin kendi 

çabasıyla kitap bastırması gündeme gelmiştir. Bu da, dünya tarihinde eşi 

görülmemiş bir yenilik olarak tarihteki yerini almıştır.  

Elyazması kültürünün yapamadığı ama matbaanın yaptığı bir şey 

varsa; o da bireysel tanınmanın eserle birlikte anılmaya başlamasıdır. 

Eserlerin yazarlarının kim olduğu artık bilinebilmektedir. Oysa önceden 



79 
 

böyle bir hak talep edilemiyordu çünkü kalıcı bir yazı söz konusu 

olmadığından; yazan ile okuyan arasında hiçbir fark görülmüyordu. 

McLuhan’a göre, yazarla ve onların gerçek kimliğiyle ilgilenenin 

sadece tüketici yönlenişli bir kültür olması tuhaftır. Elyazması kültürü 

üretici yönlenişlidir, neredeyse bütünüyle bir ‘kendin yap’ kültürüdür ve 

doğal olarak malzemenin kaynaklarından çok, konuyla ilgisine ve 

kullanışlığına bakar(McLuhan:2001, 187). 

Dolayısıyla matbaa ile birlikte yazarlık kavramının parladığını 

söyleyebiliriz. Öncesinde, kimin neyi yazdığı bilinmezken; artık kalıcı bir 

metin yazılıp kopyalanabiliyor ve altına yazarın adı yazılabiliyordu. Bu, 

okuryazarlık kavramının da gelişmesine neden olmuştur.  

Basılı kitabın ilk müşterisi elyazması müşterisi olmuştur. Bunlar 

okuma bilen ya da kitaba ihtiyacı olan insanlardı. Yine de matbaa sayesinde 

daha çok sayıda kitap edinebildiler ve kütüphaneler daha geniş ve daha 

çeşitli bir hal aldı. Kitabın sıradanlaşması kitlesinin de genişlemesine yol 

açtı. Saatler kitabı, yaygınlaşmanın örneği olmuştur(Labarre: 2012,94). 

Yeni dünyada kitaplar, sözceden çok nesneye benziyorlardı. Elyazması 

devrinde kitap, konuşma anında ortaya çıkan sözlü yapıt, bir sözce olma 

niteliğini henüz kaybetmemiş, henüz nesneleşmemiştir. Matbaayla birlikte, 

bildiğimiz kapak sayfaları çıkmıştır. Kapak sayfası bir etikettir. Kitabı bir 

nesne ya da şeye dönüştürür (Ong:2010, 149). 

Matbaanın içselleştirilmesiyle kitap, Ong’a göre, bilimsel, kurgusal vb 

bilgiyi içeren bir nesne olarak algılanmaya başladı. Basılı her kitap görsel 

açıdan bir diğerinin aynısıdır. “Basılı bir yapıtın iki nüshası aynı şeyi 

söylemekle kalmaz, nesne olarak da birbirinin eşidir” (Ong:2010, 

150).Böylece matbaadan önce her bir kitabın yazımından içeriğine 

birbirinden farklı olması ortadan kalkmış; kitap da modern bir pazar ürünü 



80 
 

haline gelmiştir, çünkü akımı takip eden bir içerik ve biçim nesnesi 

olmuştur.  

McLuhan, elyazması kitaba göre basılmış kitabın insanı daha 

etkilemesinin ardından en önemli nedenlerden birinin; iki boyutlu olması 

olduğunu söyler: “İnsanların ve malzemelerin türdeşleştirilmesi, Gutenberg 

çağının büyük projesine, gelmiş geçmiş bütün zamanların veya 

teknolojilerin tanık olmadığı kadar büyük bir zenginlik ve güç kaynağına 

dönüşecektir” (McLuhan:2001, 181). 

Basımcılık sonucunda, kitabı ellerine alan insanlar, tüm harflerin aynı 

olduğunu ve hatta bir kitabın aynısından bir tane daha bire bir 

kopyalanabileceğini görmüşlerdir. Yazıcılar tarafından tek tek elle yapılan 

ve ister istemez insan ürünü olduğu için hataya açık olabilen bu durum, 

matbaa ile sona ermiştir. Bu, gerçekten de bir devrimdir.  

Kitabın elyazmasıyken, biricik ve bir kerelik olma özelliği, matbaa ile 

birlikte sona ermiştir. Kitapların matbaadan önce; “yazıldığı” değil de, 

“hazırlandığını” söyleyebiliriz. Çünkü var olanlar üzerinden bilgiler bir 

araya getiriliyordu; kimse yeni bir bilginin altına imza atmaya kolay kolay 

yanaşmıyordu. Bu durum, kitapların yayılmasını da engelliyordu. Oysa 

matbaadan sonra, aynılaşan ve sayıları çoğalan kitapları pazarlamak da 

ticaret ahalisinin işine gelmiştir.  

McLuhan, tektipleşen ve çoğalan bu basım anlayışının, kitabın içeriği 

ve yazarın kendisi bakımından olumsuz yanları olabileceğini ancak bunu 

kökten yanlış olarak ele almamak gerektiğini kutsal kitaplar üzerinden şöyle 

belirtir: “Kutsal yazıların hiçbiri, Gutenberg’den önceki yüzyıllar boyunca 

birörneklik ve türdeşlik özelliği taşımamıştır. Tipografinin insan 

duyarlılığının her evresinde beslediği, her şeyden çok, 16.yy’dan itibaren 

sanatları, bilimleri, sanayiyi ve siyaseti istila etmeye başlayan türdeşlik 

kavramı oldu”(McLuhan:2001, 191). 



81 
 

Matbaanın getirdiği yeni teknoloji ile bir yazının yeniden üretim 

maliyetleri üç yüz kat azalmıştır. Böylece 1450 yılında, fazla sayıdaki yazılı 

dokümanın ucuz ve doğru biçimde çoğaltılması, teknik ve ekonomik olarak 

rasyonel hale gelmiştir (Eisenstein:1979, 46). 

 

3.2.2. Basılı Ürünlerin Politik ve Kültürel Yansımaları  

 

 Matbaanın sonuçlarından önemli bir tanesi de basılı ürünlerin 

çoğaltılabilir olurken, aynı zamanda kültürel yayılmaya ve 

tekrarlanabilirliğe yol açması olmuştur. 

Sanat ürünlerinin teknikle buluşmasını Marx şöyle değerlendirir: 

“Akhilleus (Homeros’un söz ettiği Yunan savaşçısı)barutla ve 

kurşunla bağdaşabilir mi? Ya da İlyada basınla hatta matbaa 

makinesi ile bağdaşabilir mi? Türkü, destan mitolojinin ilham 

perileri, mürettibin aletleri karşısında zorunlu olarak yok olmazlar 

mı, epik şiirin gerekli koşulları ortadan kalkmaz mı?” (Marx: 2011, 

280). 

Basım tekniğinin gelişmesinden önce tamamlanan edebi veya edebiyat 

dışı eserlerin asla bu teknikten etkilenmemesi gerektiği üzerinde duran 

Marx’ın bu deyişinden çıkan anlam, her çağın ve toplumun kendi 

teknolojisini yarattığı şeklindedir. 

“Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı” 

adlı makalesi, teknoloji ve sanat yapıtı konusunda adeta bir külte dönüşmüş 

olan Walter Benjamin, sanat yapıtının yeniden üretilmesi durumunda, 

kitlesel hale geldiğini, bu nedenle içeriğinin değiştiğini belirtir. Benjamin’e 

göre, teknik çoğaltım, gerçek yapıt karşısında elle çoğaltıma göre daha 

bağımsızdır. Makinenin, objektifin insanda olmayan yeteneklerini ön plana 



82 
 

çıkardığını belirten yazara göre, teknik yolla yeniden üretim, sanat yapıtının 

kopyasını çok değişik konum ve ortamlara taşıyor; görüntüler, metinler, 

tahmin edilmeyecek yerlere gidiyordu(Benjamin: 2004, 46). 

Böylece yapıtın gerçekliği zarar görerek, tarihsel duruşu gelenekten 

kopup başka bir yapıya dönüşüyor denilebilir.  

Harvey, Benjamin’inbu makalesine göndermede bulunur:“Kitap ve 

imgelerin yeniden üretilmesi, yayılması ve kitlesel alıcı ve seyirci gruplarına 

satılması olanağını yaratan teknolojik değişim, sanatçıların varoluşunun 

maddi koşullarını ve buna bağlı olarak da toplumsal ve politik rollerini 

köklü bir değişikliğe uğratmıştır.” (Harvey: 2003, 37). 

Matbaacılığın Avrupa'da hızla yayılıp gelişmesi, kitap için yepyeni bir 

gelişme evresinin başlangıcı olmuştur. Her şeyden önce kitap çok ucuzladı. 

Dolayısıyla çoğaltılıp genelleşerek geniş halk kitlelerinin malı oldu. Bu 

durum, batıl inançların yıkılmasını, siyasal ve toplumsal yeni bir devrin 

doğmasını sağladı. Bu, yeni bir duyuş, yeni bir düşünüş ve yeni bir görüş 

olarak tanımlanan Rönesans hareketidir. Günümüze gelen bu hareketin 

yayılmasında, matbaanın rolü büyüktür. Matbaa, her gün yayınladığı 

kitaplarla, halkın eline, o zamana değin içinde yüzdüğü olumsuz 

basımlardan onu kurtaracak, ona yolunu gösterecek meşaleler vermiş 

oluyordu. Ancak kitap sayesindedir ki, birçok basımcı rejimler yıkıldı, 

kökleşmiş yanlışlıklar düzeltildi. Artık halk, her çeşit bilgiyi bu sağlam 

kaynaklardan, kitaplardan alarak, yüzyılların ve elle kitap çoğaltanların 

birbiri üstüne yükledikleri yanlışlardan kurtuldu. 

13.yy’ın entelektüel yaşamını etkileyen iki önemli gelişme, Haçlı 

Seferleri ve dilenci tarikatları oldu. Haçlılar, Arap dünyası ile Ortaçağ 

Batı’sını birleştirmiştir. “Tercümeler sayesinde, Yunan Antikçağı’nın 

yazarlarıyla ve Aristoteles ile tanışıldı ve bu da felsefi düşüncenin gelişimi 

üzerinde zengin sonuçlar doğurdu.” (Labarre: 2012, 43). 



83 
 

Erkman’a göre, “Avrupa’da yaşanan değişimlere paralel olan 

matbaanın bulunuşu; edebiyatı da etkilemiştir” (Erkman:2010, 87). Kilise 

baskısı nedeniyle onaylanmayan tiyatro oyunları, farklı roman türlerinin 

ortaya çıkması gibi gelişmeler, matbaanın ışığında gerçekleşmiştir.  

Erkman bu süreci şöyle değerlendirir: 

“Ticaretin gelişmesiyle, derebeyliklerin yıkılması, büyük 

kentlerin ortaya çıkışı, şövalyeliğin bitmesiyle şövalyelerin yer yer 

gezgin eşkıyalara dönüşmesi kendi parodilerini yaratmalarına; Don 

Kişot’un ortaya çıkmasına neden olmuştur. 16.yy’dan başlayarak 

matbaa ile birlikte okumaya olan ilgi, okuma yazma bilme oranı 

artmıştır. Önemli bir gelişme de, cam ve ayna yapımındaki 

ilerlemelerdir. Bu durum insanların kendi özel mekanlarını 

yaratmasına neden oluyor. İnsanlar kendi özel mekanlarına çekilip, 

kitaplarını içlerinden okuyabiliyorlar.” (Erkman:2010, 114). 

1800’lerde modernleşen yaşamla birlikte, kitabın etkisiyle yaşanan 

bazı değişimler de önemli rol oynamıştır: “Örneğin aydınlatmanın değişimi, 

mobilyaların konumlanmasının değişmesi ya da bir günün nasıl 

geçirildiğiyle ilgili (çalışma ve serbest zaman saatlerinin değişmesi 

gibi).uygulamaların yenilenmesi.” (Burke: 2004,61). 

Şehirlerin gelişiminin, kitaplara yeni bir müşteri kitlesi sağladığını 

belirten Labarre’e göre, “Prens sarayları yaygınlaşıyor, üst düzey memur ve 

yargıçlardan oluşan bir dünya kuruluyordu, ticaret yoluyla zenginleşmiş bir 

burjuvazi kendini gösteriyordu. Bu kesimlerin hepsinin de (hukuksal, dini 

vs.). kitaba ihtiyacı vardı.” (Labarre: 2012, 41). 

17. ve 18. yüzyıllarda matbaaların neredeyse hepsi kitapçı-matbaacı 

idiler. Bunlar için değişme usülü değerli literatürün basılmasını 

hızlandırmıştır. Otuzyıl Savaşları yüzünden Almanya'da kâğıt ve basım 

kötüleşince, Hollandalılar kendi iyi kâğıtlı ve doğru basımlı kitaplarını 1/3 



84 
 

ve ¼ oranında değiştiriyorlardı. Değiştirme alışverişinin, aldatmaca veya 

değersiz kitap yazılması gibi aksak yönleri olduğu için kısa süre sonra bu 

uygulamayı birçok kurum bıraktı (Öcal:1971, 183). 

Erkman 17.yy’dan itibaren yaşanan değişikliklere değinir: 

“18.yy’a aydınlık sıfatının kazandırılmasıyla beraber, gerçeğe 

yüz çevrilir gibi görünerek, güncel sorunlar işlenmeye başlar. Amaç 

okuru yalnızca eğlendirmek değil, haksız yanlış fikirleri vererek 

okuru aydınlatmaktır. İnsanı kötüye eğilimli bir yaratık olarak gören 

17.yy kötümserdi. 18.yy ise iyiye doğru bir ilerlemeye, daha mutlu 

bir yaşamın gerçekleşebileceğine inanır, iyimserdir. Yapıtların 

tutarlığı başarılı karakterler betimlemeleriyle ölçülmez. Kişiler salt 

bir tutkuyu, bir huyu canlandıran tipler olmaktan çıkarılarak, 

ortamın koşullandırıldığı varlıklar diye tanıtılır.” (Erkman:2010, 

129). 

Peter Burke’ye göre, kitap, Rönesans ile birlikte bilginin en önemli 

simgesi olmuştur. “Basım tekniğinin gelişmesi ile birlikte, artık bilgi herkes 

tarafından eşit düzeyde ulaşılabilen bir kaynak olmuştur. Bunun iyi olduğu 

kadar kötü yanları da vardır. Bilgi standartlaşmıştır. İkincisi, aynı bilginin 

farklı dillerde basılması ve farklı gözlerle yeniden çoğaltılması, bir cümleye 

veya fikre, farklı gözlerle nasıl bakıldığını göstermiştir ve bu da 

kuşkuculuğu doğurmuştur.” (Burke:1999, 149). 

 Matbaanın devlet tarafından getirildiğini belirten Oskay, aynı 

devletin daha alt kademelerindeki görevlileri sayılabilecek yazıcılar 

kesiminin baskısı ile matbaaya yakınlaşmayan bir toplum profili 

sergilendiğini belirtmiştir. (Oskay: 2008, 199) Avrupa’da 17. Yüzyıldan 

sonra yaşanan değişim süreciyle birlikte matbaanın olumlu yanları da 

görülmeye başlanmıştır. 



85 
 

   Basılı eserler ile birlikte kitapların ucuzlamaya başladığını da 

belirten Oskay, kitlelerin de etkisiyle işçi sınıfının daha okuryazar  ve genel 

kültüre meraklı bir hale geldiğinin altını çizer. Sadece kendi mesleklerinin 

eğitimi için değil, yaşama dair de bilgiler edinmek için okur hale 

gelmişlerdir. (Oskay: 2008, 200)                                                                                                                                   

Matbaa, başlangıçta yazı ve resimlerin kâğıda geçmesini sağlayan pek 

ilkel bir araçtı. Sözü edilen teknolojik ve kültürel atılımların 

gerçekleşmesine katkıda bulunurken, kendi gelişmesinin yolunu da açmış 

oldu. Basımevi artık çağdaş yaşamın ve çağdaş toplumların onsuz olunmaz 

bir parçası, çağdaş uygarlığın başlıca öğelerinden biridir. Hatta basım ve 

sanayi ayrımı yaparak, iki sanayi dalıdır demek gerekir.  

 

3. 3. MATBAANIN İCADINDAN SONRA YAŞANAN SOSYAL 

VE KÜLTÜREL DEĞİŞİMLER 

Daha önceleri okuma, hep bir arada ve birinin yüksek sesle okumasıyla 

gerçekleşen bir şeyken, şimdi tek başına yapılan bir işlem haline geliyor, 

böylece herkes okuduğu şey hakkında kişisel düşünce geliştirebiliyor. 

“Kilisenin buna hiç sıcak bakmamasıyla beraber, yavaş yavaş kişisel günlük 

tutmalar başlıyor. Bunlar bireyselliğe atılan ilk adımlar oluyor.” (Manguel, 

2004:98). 

Tipografinin toplumda bireyciliğin ve kendini ifade etmenin aracı ve 

fırsatı olması gerektiği, bugün çok açık değildir; özel mülkiyet, mahremiyet 

ve pek çok kapanma biçimi ile ilgili alışkanlıkları beslemenin aracı olduğu 

ise, belki daha açıktır. Ama en açık olanı, basılı yayının şöhret ve sürekli 

belleğin dolaysız aracı olduğu gerçeğidir. McLuhan’a göre, “modern 

sinemaya değin, dünyada özel bir imgenin, basılı kitaba eşdeğer şekilde 

yayınlanmasının hiçbir yolu bulunmuyordu. Elyazması kültürü bu bakımdan 



86 
 

hiçbir büyük fikir geliştirmedi. Ama matbaa bunu yaptı” (McLuhan: 2001, 

186). 

Bilgiyi satmak fikri, en azından Platon’un bu uygulamalarından dolayı 

sofistleri eleştirmesi kadar eskidir. Bilginin bir mülkiyet konusu olduğunu 

Cicero formülleştirmiştir. Kesinlik yerine olasılıkların gündemde olmasını 

tercih etmiştir. 

“Ortaçağlarda derleme, düşünsel mülkiyet duygusunun zayıfladığını 

göstererek saygınlaşmış, ama 13.yy’da bilginin satılamayacak bir Tanrı 

armağanı olduğu yolundaki geleneksel yasa anlayışına karşı, öğretmenlere 

emeklerinin karşılığının ödenmesi gerektiği gibi yeni bir ilke çıkmıştır.” 

Rönesans’ta düşünsel sahipliği tanımlama güçlüğüne karşın, fikir çalma 

tartışmaları çoğalmıştır. 17.yy’a gelindiğinde bu tartışmalar basılı olarak 

yapılmaya başlanmıştır (Burke: 2004, 150). 

Kalabalıkların toplumsal hayattaki yerlerinin artışındaki en büyük 

etmenin yeni üretim teknolojisindeki sürekli yenileşme potansiyeli olduğunu 

belirten Oskay, bunun zorunlu bir yenileşme olduğunu ifade eder. “Rekabet, 

teknolojinin sürekli yenilenmesini gerektiriyordu. Bu durum üretim 

araçlarının sahibi olan kesime yeni bir olanak, yeni bir yükümlülük 

getirmişti.” (Oskay: 1999, 103). 

Matbaadan önce bir metin, onu sözlü kültürden getiren kişilerce 

derlenip kaleme alınırken; şimdi artık yazarı belli olan bir şekilde basılıp 

çoğaltılabiliyordu, bu da bir eserin her seferinde içeriğinin değişmesinin 

önüne engel olmuştur. Artık yazılan bir yazı, yıllarca hiç değiştirilmeden 

aynı şekilde aynı kelimelerle basılıp çoğaltılabilecekti. Bu da kitap 

ticaretinin, kitabın meta olarak pazarlanmasının ve sanayi devriminin 

şafağında kapitalizmin içinde düşünülebilecek gelişmelerden biri olmuştur.  

Basımevinde dizilip basılmış metinler, McLuhan’a göre, görme 

biçimimize belirli tek bir mantık benimsetmektedir. Yazıda dış gerçeklik 



87 
 

birbirinden ayrık, bölük bölük edilmiş çeşitli birimler arasında satır boyunca 

ve bir doğru biçiminde dizilmişlerdir. Oysa insanın dış gerçekliği, bütün 

olarak; tek bir duyu organımızla değil, birkaç duyu organımızla algılanan bir 

şeydir. Yazılı kültüre geçiş, McLuhan’a göre, bu nedenle, “dış gerçekliğini 

kendisi adına ve bütün duyu organlarıyla algılayan insandan; sadece gözü 

ile algıladığı simgelerden edindiği enformasyon aracılığıyla “bilebilen” 

insana geçiş olmuştur. Bu, sözsel kültürde bir arada yaşayan insanlardan 

oluşan kabile toplumunun yitirilmesi, kabile yaşamının dağılması, bireysel 

insanın oluşması demektir.” (Oskay:2000, 223). 

Matbaanın bulunuşu, Avrupa merkezli yaşanacak aydınlanma 

devrimlerinin ve büyük keşiflerin öncesinde, toplumların içinde 

bulundukları sosyal, kültürel ve ekonomik duruma hem bir tepki hem de bir 

ilk adım olarak yorumlanmıştır. Yaşanan dinsel bunalım, sonradan Protestan 

reformuna yerini bırakacaktır. Busüreçte kilise baskısının önüne 

geçilmesinde, düşüncelerin özgürce basılmaya başlanması etkin rol 

oynamıştır. 

 

3.3.1. Dilin Toplumsallaşması Süreci 

16.yy süresince yazılanların ana dillere çevrilmesi ve ortak bir dil 

birliği ile imla hatalarının düzeltilmesi uğraşları yapılmıştır (Hirsch:1974, 

135). Ulusların ana dillerine göre basım yapmaya başlayan matbaacıların ve 

yayıncıların da etkisiyle okuryazarlık artmaya başlamıştır.  

Kelimeleri, insanlararası etkileşimden kaynaklanan ses dünyasındaki 

köklerinden koparıp görsel yüzeye kapatan ve bilginin yönlendirilmesi için 

görsel yüzeyi başka biçimlerde de kullanan matbaa, “insanların bilinç ve 

bilinçdışı kaynaklarını giderek daha nesnemsi, kişisellikten uzak ve dinsel 

açıdan tarafsız görmelerine yol açmıştır. Matbaa, aynı zamanda zihnin, 



88 
 

sahip olduğu şeyleri hareketsiz bir zihinsel mekanda korunuyormuş gibi 

algılamasına da yol açmıştır.” (Ong: 2010, 156). 

Soylular ve Kilise, toprak üzerindeki egemenliklerini sürdürmek için 

feodal toplumun değişmesini istemiyordu. Galileie Galileo’nun evrenin ve 

yaradılışın Kutsal Kitabın ve Kilisenin anlattığı gibi oluşmadığını kanıtlayan 

çalışmalarının halk tarafından duyulmamasını istemeleri bundandı 

(Oskay:1999, 97). Tüccarlar ise bu bilgileri öğrenmek istiyordu; çünkü 

ancak bu şekilde yolculukları kolaylaşabilirdi. Kilise, yaklaşan burjuvaziyi 

de karşısına almak istemediği için bilgiyi kabul etmemekle birlikte kendi 

tekelinde tutmak arzusundaydı. Tüccarlar, Oskay’ın da değindiği gibi 

çözümü kimseye teslim olmadan kendi hayatlarını değiştirmekte buldu. 

Kralların, prenslerin ve din adamlarının insan üzerindeki etkisi yerini, 

insanın kendi üzerindeki keşfine bıraktı.  

18.yy’da Avrupa’da gerçekliğe benzeme anlayışı değişmeye başlar. 

“Artık genel geçer, mutlak doğruların yerini bireyin ve toplumsal yapının 

belirlediği konumlar alır. Edebiyat, insanın değişmez doğasını, belli tiplerin 

mutlak niteliklerini değil, bireyi ve bireyin serüvenini anlatır. Bunu 

yaparken de eleştirel ve eğiticidir. Ancak bu eğiticilik artık örnek kahraman 

yaratmayı bırakmıştır. Daha çok toplumsal davranışları, önyargıları 

eleştirir.” (Erkman:2010, 126). 

Kitaplardaki bilgiler de kilisenin, monarkların tekelinden çıkmıştı. 

Bilgi, yalnızca kilisenin ve prenslerin egemenliğini pekiştirmek için değil, 

sıradan insanların refahını, sağlık koşullarını iyileştirmek için de 

kullanılıyordu. Üretim süreçlerinde daha verimli biçimde istihdam 

edilebilmeleri, daha çok kazanmaları için gereken değişimlerin yolu 

açılmıştı (Oskay:1999, 103). Yeni üretim süreçleri de, toplumsal hayattaki 

duruşu etkileyen önemli atılımlardan biri olmuştur.  



89 
 

 Alfabenin yayılmasından kaynaklanan standartlaşma, bilginin 

demokratikleşmesini ve çözümleyici düşüncenin gelişmesini yerleştirmiştir. 

Yavaş yavaş da olsa, algı, düşünme ve öğrenme süreci yayılmaya 

başlamıştır. Basım, bireysel ruhu cesaretlendirip yazınsallaştırarak özgür bir 

düşüncenin üretilmesine fırsat vermiştir (Lazar: 2001, 84). 

Kalıcılığı beraberinde getiren basım kültürü, dil kavramının da 

sözcüklerin yapısı gibi dikkate değer bulunmasına neden olmuştur. Tarihsel 

olması nedeniyle edebiyat, dilin toplumsal gelişiminin belirli bir biçiminin 

kesin kanıtıdır. Bu tanım çerçevesinde toplumsal ve kültürel ilişkiler 

konusunda önemli çalışmalar yapılmıştır. 

Bu ilişkiler, en çok matbaanın desteklediği yeni dil 

teknolojilerindebelirgindir. En temel değişimler, elektronik iletme, 

konuşmanın kaydedilmesi, imgelerin konuşma içersinde elektronik olarak 

oluşturulması ve iletilmesidir. Bütün bu yeni araçların hiçbiri Williams’a 

göre matbaanın yerini alamaz ve hatta matbaanın özgül önemini bile 

azaltamaz, ama bu araçlar yalnızca basit birer ek ya da matbaanın seçeneği 

değildirler(Williams:2001, 46). 

McLuhan’a göre, “Gutenberg tipografisi dünyayı doldurdukça, insan 

sesi kısıldı, susturuldu. İnsanlar, tüketiciler olarak sessizce ve edilgince 

okumaya başladılar. Mimar ve heykel sanatları da kurudu. Edebiyatta 

yalnızca geri kalmış sözel alanlardan gelen kimseler, dile bir tınlama 

aşılayabildiler.” (McLuhan: 2001,349). 

Sembolik etkileşim kuramının kurucularından Mead’e göre insanın 

toplumsallaşmasında çok önemli bir kavram onun bir dili kullanmasıdır. 

Sembolik etkileşim de zaten dil aracılığıyla etkileşimde bulunmaktır. Dil 

sembollerden oluşur ve insanın düşünce sisteminin en önemli parçasıdır. 

Mead’e göre dil de toplumsallaşma yoluyla öğrenilir, hatta insanın bilinci, 

düşünce sistemi de bir toplumsal üründür (Çağlar: 2011). 



90 
 

Roland Barthes, Saussure’ün dilbilim üzerine yaptığı çalışmaları ileri 

boyuta taşımıştır. Yapısalcılıkla postmodernizm arasında gidip gelen 

Barthes, dilin göstergeler aracılığıyla birer anlam bütünleri haline 

geldiklerini vurgulayarak, dile farklı bir boyut getirmiştir (Altun: 2013). 

Böylece dilin toplumsal bir süreç haine gelmesinin altını çizen bilim 

insanları arasına kendisi de eklenmeştir. Okuma sürecinin kişiden kişiye 

göre farklılık gösterebileceğini vurgulayan Barthes, anlamı okuyan kişinin 

yarattığını belirtir.  

 

3.3.2. Bellek Yitimi Süreci ve Sonuçları 

 Matbaanın, bireylerin ve toplumların yaşamına girmesiyle, 

düşüncenin ifadesi ve yayılması ile toplumların ilerlemesi anlamında köklü 

değişiklikler olmuştur. Yazının bulunuşuyla sözlü kültüre dönük 

karşılaştırmalar yapan eleştirel sosyal bilimciler, matbaanın bulunuşuyla bu 

ayrımı iyice derinleştirmişlerdir.  

Teknolojinin, her alanda olduğu gibi bu alanda da, iyi yanları olduğu 

kadar dezavantajlı yanları da vardır. Her ne kadar insanlar elle yazı 

yazmaktan, başkalarının sözlerini yazıcılar aracılığıyla yazdırmaktan 

kurtuldularsa da; bu kez de bireyselleşme ve standartlaşma ile karşı karşıya 

kaldılar. Bir kere hatırlanmak için yazılar bilgiler, destanlar, kutsal yazılar, 

kurallar artık belleği aşmıştır. Bu konuların dışında insanlar gündelik 

yaşamlarını da konu edinen satırları kaleme almaya başlamışlardır. Bu 

aslında bilginin yayılıp eşit paylaşılmasına neden olması bakımından olumlu 

bir gelişmedir. Ama bazı eleştirel sosyalbilimcilere göre yazılı teknik, sözlü 

anlatımın katbekat önüne geçmiştir. Bu da insan zihnini, makineye ve 

tekörnekli çoğaltıma mahkum etmiştir. 

Modernizm, faşizm ve komünizm koşullarında kültüre ilişkin 

değerlendirmeleri farklılık göstermekle birlikte, W. Benjamin ile T. 



91 
 

Adorno’nun mekanik yeniden üretim çağında sanat ve kültür endüstrisi 

üzerine yapıtlarına ivme kazandıran konular bellek ile zamansallık olmuştu. 

“Onların döneminden bu yana, siyaseti ve kültürü en temel yollardan 

etkileyen medya teknolojilerindeki gelişme, bellek ile bellek yitimi 

konularının önemini daha da arttırdı.” (Huyssen:1999, 15). 

Burjuvazinin gelişmiş kapitalizmde matbaayı en önemli araçlardan biri 

kılarak egemenliğini tam kurmasıyla birlikte, hikaye anlatıcılığını tehdit 

eden ve onun eriyip gitmesine yarayan enformasyon, geçmişin mucizevi 

bilgisine kapalı, şimdinin içine gömülmüş, kendisi için anlaşılabilirlik ve 

anında doğrulanabilirlik iddiası taşımaktadır. Her biri, bir ortak insani 

deneyimin anlatısı olan ayrıntılar yok sayılarak, sadece makul olan 

dayatılmakta, kesinlik taleplerine yanıt veriyormuş gibi gözükerek 

deneyimin hikaye anlatıcılığının anlatıyla buluşmasına engel olunmaktadır. 

Bu yeni iletişim biçimi, deneyimin dilsizleşmesine neden olarakhikaye 

anlatımını yerinden etmiştir. 

Hikâye anlatıcılığı; toplumsal bir bilgi aktarımı sürecinin 

öyküleşmesidir. Benjamin’in kullandığı bu kavrama göre, bu aktarma süreci 

toplumsal bir süreçtir. Kamusal alan gibi ilişki kurmayı gerektiren bu süreç, 

teknolojileşme ile birlikte geleneklerin sürdürülebilirliğini geçersiz kılmaya 

başlamıştır. Benjamin’e göre, modernleşme ile birlikte bu aktarımın yerine 

doğan kavramın adı enformasyon ağı olmuştur (Sütçü: 2013, 76). 

Benjamin, bilginin yazılı olarak kitaplaşmasıyla birlikte toplumsal 

bilgi aktarımının yerini, bireysel okumalara bıraktığını, böylece 

bireyselleşmenin de gündeme geldiğini vurgulamıştır (Hall: 2010). 

Reform hareketlerinden sonra yaşanan göç dalgasında, eyaletler 

birliğinde matbaanın da mutlaka etkisi olmuştur.  

Göç edenlerin çoğu meslekleri ya da dinleri sayesinde ana dilde basılı 

mesajlara dayalı yeni iletişim teknolojilerine hakimdiler. Modern dönem 



92 
 

öncesi Avrupa’da, Latince ana diline sahip yazılı ve sözlü mesajlar bileşimi, 

kilise iletişim ağından çok daha etkili olan matbaaya dayalı hale gelmiştir. 

Böylece yeni bir bilgi ağıgeliştirmişlerdir (Dudley: 1997, 183). 

Bir kolektif bilinç topluluğu olarak ulus devletin doğuşuna 18.yy’dan 

önce rastlanmamış diyebiliriz ama matbaanın bunda da biraz etkisi 

olduğunu söyleyebiliriz. “Matbaanın yayılmasının etkisiyle 

standartlaştırılmış ana diller yüzyılın ikinci yarısında görülmeye 

başlanmıştır.” (McLuhan:2001, 235). Ulusların ortak bir kültürü 

paylaşmasının yollarından biri olan ortak dil, matbaa ile yaygınlaşacak gücü 

bulmuştur.  

İletişimdeki yeniliklerin ve buluşların telgraf, telefon ile devam etmesi, 

kalıcı kayıt makinalarının, basım makinalarının da önünü açmıştır. “Bir 

silah fabrikasına sahip olan Remington’ın basım makinesi ve daktilo imal 

etmeye başlamasıyla, ünlü Remington daktilolarının da temeli atılmıştır.” 

(Beeching:1974, 32).El yazısına oranla daha düzgün yazılı materyal çıkaran 

daktilo da, böylelikle yazın dünyasına dahil olmuştur.  

 Zihnin mahkumiyetine eleştirel bir bakışla değinen yazarlardan biri 

olan Boorstin, matbaa-bellek ilişkisini şöyle özetler: 

“Gutenberg’den sonra bir zamanlar bellek tarafından yönetilen 

günlük yaşam artık basılmış, matbaadan çıkmış sayfalarca 

yönetilecekti. Elyazması kitapların yerine matbaada basılmış 

kitapların hem taşınması ve okunması kolay, hem de halka daha 

fazla açıktı. Yazar tarafından yazıldıktan sonra basıma verilen 

herhangi bir yapıttan basımcılar, düzeltmenlerin yanı sıra basılmış 

sayfalara ulaşabilen herkesin haberi olmaktaydı. Artık herkes tüm 

bilgileri belleğinde depolamasına gerek kalmadan, örneğin; gramer 

koşullarını, Cicero’nun nutuklarını, teoloji ve kilise yasalarıyla 



93 
 

ahlak kurallarını rahatlıkla inceleyebilecek düzeye gelmişti.” 

(Boorstin:1994, 462). 

 Dolayısıyla artık insan zihni, yaşamıyla ve çevresiyle ilgili bilgileri, 

ayrıntıları belleğinde depolamaya çalışmak zorunda olmayacaktı. Ama aynı 

zamanda da çoğaltılan bilgi ne ise ona uyum sağlamak zorunda kalacaktı.  

Çakır’a göre, “Bellek yitimine kaçınılmaz bir şekilde yol açan 

belirleyici bir başka etmen de kitle iletişim araçlarının haberi, bilgiyi, 

reklamı ya da yeni her türden iletiyi tutarlıktan yoksunlaştırıp 

atomlaştırarak, parçalayıp dağıtarak sunması, bunu başat iletişim tarzına 

dönüştürmüş olmasıdır.” Modern dönemle birlikte öğeleri arasında 

bütünlük ve tutarlılık olan bir iletişim biçimi olan öyküleme, öykü anlatma, 

bir iletişim biçimi olmaktan çıkmıştır (Çakır: 2013 a, 42). 

Matbaacılıktan sonraki yüzyıllarda bilgi teknolojileri tüketilerek yerine 

bilgi teknolojisinin yozlaşması gelmiştir. “20. yy’ın sonlarına doğru da 

belleğe olan ilgi, ifade güçlüğü, amnezi, histeri, hipnotizma ve elbette 

psikanalize olan ilgiyle yer değiştirdi. Bellek sanatlarına yönelik pedagojik 

ilgi sürekli olarak bir sosyal evrim olarak tanımlanan öğrenme sanatlarına 

olan ilgiyle yer değiştirdi.” (Boorstin:1994, 464). Çünkü belleğimizi 

kullanma ihtiyacı, yazı kültürüyle birlikte azalıp hatta yok oldukça; insanlar 

bu kez unutma, hafıza, zihin ve beyin yönetimi vs gibi hastalıklarla uğraşır 

oldular. Bu de beraberinde, doğal olmayan yapay bir sürece girilmesine 

neden olmuştur.  

Sözlü kültürdeki ağızdan çıkan anlamın dille aynı olması durumu, 

yazılı kültürde söz konusu değildir. Bunu bir önceki bölümde incelemiştik. 

Yazılı basım kitaplar, ağızdan çıkan sözlerden sonra bir ya da daha fazla 

değişikliğe uğrayabilmektedir. Dolayısıyla edebiyat kavramı da matbaadan 

sonra köklü değişimlere uğramıştır.  



94 
 

Yeniler geldikçe tarihi süreç anlamını kaybeder, geçmiş bellekten 

silinir. Belleksizleşme, unutma eğilimi o kadar yaygın bir sorundur ki; 

günümüzün sözde enformasyon toplumu, bellek ve tarih bilgisi açısından 

sözlü kültüre dayalı toplumların çok çok gerisinde bulunmaktadır (Çakır: 

2013 a, 41). Matbaadan sonra yazılı bilginin belleği etkilemesi söz 

konusuyken; günümüzde ise artık yazılı bilginin de önüne geçen bir 

enformatik bilgi söz konusudur.  

Matbaa kültürlerinde, bir kelimenin çeşitli metinlerdeki farklı kullanım 

ve anlamlarının derlendiği sözlükler yaratılmıştır. Ong’a göre, “böylece 

kelimelerin bugünkü anlamlarıyla pek ilgisi olmayan kat kat anlamlar 

kazanmış olduğunu biliyoruz. Sözlü kültürdeyse elbette sözlükler yoktur ve 

pek az anlam uyuşmazlığı vardır.” (Ong:2010, 63). Konuşurken, cümle 

içindeki o kelimenin ifadesi, gidişattan anlaşıldığından o anki anlamın 

dışında bir şey anlaşılma ihtimali yok denecek kadar azdır. 

Matbaanın, ilk yazılı kültür devrimi olması nedeniyle dilin aktarımında 

ciddi farklılıklar olmuştur. Ancak bunun da ötesinde 20. yy’da yaşanacak 

elektronik devrimin, kapitalizm ve edebiyat ilişkisinde nasıl değişimlere yol 

açacağını ileriki bölümlerde ele alacağız.  

 Matbaa kültüründe, kelimeler, konuşma esnasında olduğu gibi canlı 

olmadıkları için, yazar tarafından “ölü” olarak nitelendirilmiştir. Sözler, 

konuşmadaki gibi vurguları ve sesleri vermediğinden; matbaaya bağımlı 

okuyucular kelimeleri daha düz olarak algılarlar; bu da onlar için bir ruhun 

kalmamasına neden olur.  

 Genel anlamıyla basımcılık, düşüncenin yaygınlaşmasına destek 

olmuştur. Felsefi eserler, edebiyat eserleri, ders müfredatları, anayasalar, 

hukuki kavramlar, belgeler, medya ürünleri gibi tüm eserler 16.yüzyıldan 

günümüze dek matbaa sayesinde çoğaltılıp okunabilir hale getirilebilmiştir.  



95 
 

 Yazılı kültürde bir dönemeç olan matbaa, ileriki dönemlerde yerini 

teknolojik devrime bıraktığında; bu kez de kendisi eski bir gelenek olarak 

kalmıştır. Bilgisayar teknolojisinin getirdiği yenilikleri, tartışmaları ve 

kitaba dair alıp götürdüğü izleri sonraki bölümlerde inceleyeceğiz.  

 

3.4. YAYINEVLERİNİN GELİŞİM SÜRECİ 

 

Telif hakkının henüz gelişmediği, ancak kitabı kimin yazdığının 

bilindiği, insanların topluluk içinde yaşamaları sonucunda birbirine 

güvendikleri bir ortam oluşmuştur. Yıldız’a göre, “Kitabın yayınlanması 

demek, onun kopya edilmesi, afişlenmesi ve satışa çıkartılmasıdır. Ancak 

yazarlar para kazanmıyordu, telif hakları yoktu. Bazı yazarlar eserlerini 

yayımlamak için bizzat kitabın masraflarını karşılamıştır.” (Yıldız, 

1985:37). 

Boorstin, Ortaçağ bilim insanlarının kutsal bir metni okurken yazarına 

oldukça kayıtsız kalabildiğini belirtir. Bir kitabı kopya eden yazarların diğer 

yazarlardan da bir şeyler aldıklarında bu aldıklarını alıntı başlığı altında 

göstermek gibi bir kaygıları hiç olmamıştır. El yazması kitaplar çağında 

anonimlik, teknoloji, tutuculuk ve sağduyu zorunlu kılınan değerler 

olmuştur (Boorstin, 1994: 471). 

Amatör yayıncılık ve yazarlık serüveni böylece başlamıştır. Ancak 

teknoloji ilerlemediği için yazılan satırları, kâğıtları silmek gibi bir durum 

söz konusu değildir. 

Pahalı olan yazı malzemelerini değerlendirmek amacıyla üzerine yazılı 

olan eski metinler siliniyor, yerine yenileri yazılıyordu. Yıldız’a göre, 

balmumunun örneğin bir levhadan silinmesi için yüzey çakı ile kazınmış ve 

üstüne yazılar yazılmıştır. Bu durumda levha palimpsestyani silinmiş olur. 



96 
 

Ancak papirüs kırılır olduğundan onu silip yeniden yazmak zordu. Yazı 

ıslak süngerle silinerek yeniden kullanılmıştır. Kazınmış metinlerin bazıları 

daha sonra okunabilmeleri adına kimyasal maddelerle araştırılıyordu 

(Yıldız, 1985:37). 

 Yazar, yazıcı, öğrenci, yayıncı, kitapçı olmanın hiç de kolay 

olmadığı, bunun için belirli bir eğitim ve sınıf birikiminin gerektiği 

belirtilmiştir. İlerleyen zamanlarda, Ortaçağ üniversitelerinden diploma 

alabilmek için bu üniversitelerde dört yıl boyunca gramer, dini yasalar, 

mantık ve Eski Roma çalışmalarının Latincelerinin okunması gerektiğini 

belirten Boorstin, Arapça ve Yunanca olan; Aristoteles ve diğer yazarlardan 

alınmış bazı bölümlerin Latince çevirileri aracılığıyla öğrenildiğini vurgular 

(Boorstin, 1994: 468). 

Basımın edebiyat literatürüne girmesiyle, yayıncılık faaliyetleri bir çatı 

altında yapılır olmuştur. Bir matbaanın bulunduğu her yer bir kitabın 

basılabileceği bir ortamken; ticaretin kitap dünyasına girmesiyle, bu işi özel 

olarak yapan kurumlar çıkmıştır. Kitabın ticarileşmesi, yayınevlerinin 

varlığını gerektirmiştir. 

Bir matbaanın kitapları basması için, bu kuruma bir yerden talep 

gelmesi gerekmektedir. Bu taleple arz dengesini sağlayan, basan ve okuyan 

arasında bir köprü niteliği gören, işin maddi ve manevi yükünü almayı iş 

haline getiren kurum ise yayıncı tarafı olmuştur. 

 

3.4.1. Matbaadan Yayınevine Geçiş  

 

Edebiyat ve müzik birikiminin veya bir bilginin üretim aşamasının 

gerçekleştirilmesine yayıncılık adı verilmektedir (Shatzkin: 1982, 

297)Yayıncı, yayıncılık kuruluşunun sahibi olabileceği gibi; yayın işini 

yapan bireysel kişi anlamına da gelebilir. Yayıncılık, günümüzden ilk çıktığı 



97 
 

noktalara bakıldığında, ticari bir amaçla gelişmiştir diyebiliriz. Ticari 

olmasaydı; ilk yüzyıllardaki gibi dost meclislerinde hediye olarak 

dağıtılarak kalırdı kitaplar. 

Matbaanın icadıyla birlikte çoğaltma tekniklerinin ortaya çıkması, 

kitapların hazırlandığı yayınevi mekanlarını da gündeme getirmiştir. Yeri 

geldiğinde yazarın eserini tamamladığı, kitabın basılıp çoğaltıldığı, yeri 

geldiğinde kitabın dağıtım ve sevkiyatının yapıldığı yayınevleri, kitabın evi 

lakabını almıştır. 

Bir kitabın üretilmesi için yapılan hazırlık aşamaları, matbaa ile 

birlikte daha fazla önem taşır hale gelmiştir. İlk dönem basım evlerinin en 

küçüklerinde bile metni yazan, kopyasını çıkaran ve basan çalışanlar 

bulunmak durumundaydı. Bu da kitabın basıldığı yer olan basımevi adının 

gündeme gelmesine neden olmuştur. 

Matbaanın yayılması, onu eski kitap meslekleriyle iletişime geçirdi: 

kopyacılar (artık yazar deniliyordu).tezhipçiler, kitapçılar, elyazmalarının 

imalat ve ticaretinden basılı kitap ticaretine adım adım geçtiler. Bu 

meslekler üniversite şehirlerinde örgütlüydü ve onların vesayetine girdiler. 

Diğer şehirlerde kitapçılar ya eski yazarlardı ya da sattıkları çeşitli mallar 

arasında kitabın önemli bir yer almaya başladığı çerçilerdi(Labarre: 

2012,87). 

Kutsal meselelerin anlatılmasından sonra yazarlık kavramının 

gelişmesiyle eskiçağda kitapçılık yayılmaya başladı. Yazarlar, yazdıkları 

kitapları ilk önce yakın çevresi ile paylaşmıştır. Yıldız buna değinerek; “İÖ 

1.yy boyunca eserlerin halka okunması için yayımcıların, edebiyat 

amatörlerinin bir araya geldiğini; dinleyicilerden eleştirileri aldıklarını” 

belirtmiştir”(Yıldız, 1985:35). Yazarların dostlarına bu davetleri codicilli 

denilen özel mektuplarla gönderdiği; gerektiğinde sütunlara afişler asıldığı, 

yabancılara anonslar yapıldığı bilinmektedir.  



98 
 

Başlangıçta matbaacı ile kitapçı arasındaki ayrım net değildi. Bazı 

kitapçılar kendileri için matbaacılar çalıştırıyor olsa da, matbaacılar kendi 

imal ettikleri kitapları kendileri satıyordu ve meslektaşlarına verdikleri 

kitapların karşılığında genellikle para değil; kendi dükkânlarında sattıkları 

başka kitaplar alıyorlardı (Labarre: 2012, 87). Döküm ve ciltleme işi de 

matbaacının yanında yapılıyordu.  

Her tür kitabın birden çok basımı olması geniş bir seçenek alanı 

sağlıyordu. O güne değin yayınevlerini daha iyi ve daha güzel kitaplar 

basmaya zorlamış, halktan daha çok ilgi görmeye yönlendirmiş olan 

rekabet, giderek bozulan kalitede kitaplar üretilmesine neden oldu. 16.yy 

sonundan başlayarak kitap basanlar okuryazar işine yöneldiler denebilir. 

Manguel’e göre, “zengin olanlar mal varlıklarını hazır pazarda yaptılar: 

Eski kitapların yeniden basımları, geleneksel dini kitaplar ve her şeyin 

üstünde de kilise babaları tarafından kaleme alınmış kitaplar. Kimileri de 

okul kitapları pazarına yönelip, ders notları, dilbilgisi elkitapları ve alfabe 

sayfaları ürettiler.” (Manguel: 2004, 167). 

İlk basılı kitap satıcıları, kendileri için ticaretin iyi olduğu yerlerde 

yerleştiler, bu yerler birinci derecede canlı, hareketli şehirler oldu. Büyük 

kitapevlerinin yanı sıra küçük ticaret evleri de oluşmaya başladı. Kitap 

satıcılarının yanı sıra ciltçiler de satış işleriyle uğraşıyordu. Kitap 

satıcılarına, 15.yüzyılda yeni yeni kitaplarla mağazalarını doldurmayı 

sağlayan, merkezi yerlerde panayırlar kuruldu (Öcal:1971, 18). 

Matbaacının temel olarak mali sorun yaşadığı gibi bir gerçek vardır. 

Malzemenin oluşumu, hammadde satın alımı önemli mali kaynak ister. 

Başarılı bir fon sağlayıcının işletme risklerini üstlenmesi, inisiyatif alması, 

ticareti ve imalatı destekleyen ve satışı yapabilecek olan yapısı yayıncılık 

mesleğinin doğmasını sağlamıştır (Labarre: 2012, 88). 



99 
 

Burke, yayıncılığın gelişmesinden söz ederken; kitap yayımlama işinin 

daha 15.yy’da basımcılığa para koyan işadamlarının ilgisini çeken bir ticaret 

haline geldiğini belirtir. Basımcılık her tür bilginin ticarileşmesini teşvik 

etmiştir. Basımcılığın icat edilmesinin önemli bir sonucu, girişimcileri 

bilgiyi yayma sürecine, Aydınlanma işletmeciliğine dahiletmeleri olmuştur. 

Yazara göre, basımcılar artık sık sık klasik metinlerin yeni basımlarını, 

çevirileri ve başvuru kitaplarını sipariş ediyorlardı. Aynı konuda farklı 

yapıtların yayımlanması sıradanlaşırken, yeni basılan kitapta bir dizin 

bulunduğunun ya da daha doğru bilgi olduğunun iddia edilmesigibi 

atışmalar,basımcılar arasında rekabetin oluşmasına neden olmuştur (Burke: 

2004, 160). 

Kitabın basımının kolaylaştırılması, usta teknisyenler ve iyi tacirler 

olmakla yetinmeyen, dahası fazla zihinsel faaliyetlere katılmayı bilen ve 

kendileri de alim olan matbaacı ve yayıncıların etkin faaliyetiyle mümkün 

olmuştur. Basel’de Erasmus’un dostu ve yayıncısı Froben, Venedik’te Aldo 

Manuzio, Paris’te Henri Estienne ve oğlu Robert bunlardan bazılarıdır. 

Astronom Regiomontanus, matematikçi Appianus, mimar Androuet du 

Cerceau da kendi eserlerini basan kişiler olmuştur (Labarre: 2012, 83). 

15.yy’da kitap yayıncıları, Ortaçağ düşüncesine umulmadık bir 

yaygınlık kazandırdılar; ama her şeyi basmadılar ve ticari ölçütlere bağlı 

kalarak bir seçme yapmak zorunda kaldılar. Üretimlerini satmayı ve kâr elde 

etmeyi dert edindiklerinden, müşterilerinin çoğunu ilgilendirebilecek eserler 

arıyorlardı ve tercihleri, 15.yy insanlarının zevk ve kaygılarının belki de 

deforme edici prizmasından geçerek Ortaçağ düşüncesini ortaya 

koymaktadır (Labarre: 2012, 80). 

Yayıncılığın, ticari olması gibi temel ilk işlevinin yanı sıra, ikinci en 

önemli işlevi, yasal yönünün olmasıdır. Bir eseri, yazarı ile birlikte basmaya 

karar veren bir kuruluş, tarihin ilk aşamalarından itibaren bunun yasal 

hakkını ve tüm üretim sürecinin sorumluluğunu da kabul etmiş sayılır.  



100 
 

Aynı metnin tekrar bir başkası tarafından yazılıp çoğaltılmasını 

engelleyen bir yöntem ilk başlarda yoktu. Büyük karmaşalar yaşanması 

sonucunda yayıncılar, kamu otoritelerinden böyle bir ayrıcalık istemek 

zorunda kaldılar. 16.yy başında bazı piskoposların etkisiyle yayıncılar 

korunma altına alındı ancak kitaplardaki fikirlerin Ortodoksluğa destek 

vermemesi kiliseyi rahatsız etti(Labarre: 2012,91). Sonrasındaki liberal ve 

reformcu dönemlerde yasaklar ve ayrıcalıklar demokratik hale getirildi.  

16.yüzyıl sonlarında Fransa'da büyük yapıtların yayınlanması için 

kurulan yayım birliklerini, ilk kez açılan bir de sendika takip etmiştir. 

“1879'da mektup ve paket dağılımını kolaylaştırmak için kurulan dünya 

posta birliği, kitap ticaretinin de hızla gelişmesinde rol oynamıştır. Birinci 

Dünya Savaşı'nda kitap ticareti azalmış, cephe kitabevleri kurulmuştur. 

İkinci Dünya Savaşı'ndan sonra da Alman kitapçılığını geliştirmek adına 

1946 yılında Köln'de bir kitapçılık okulu bile açılmıştır.” (Öcal:1971, 189). 

14 Temmuz 1866 tarihinde, eser hakkının yazarın ölümünden elli yıl 

sonrasına kadar uzanan bir dönem içinde mirasçılarına ait olduğu, daha 

sonra kamusal alana ait olduğu hükme bağlandı, bu dönem son iki savaşın 

süresine denk düşen yıl boyunca artmıştır. Yazarlık hakkının uluslararası 

olarak korunması 1866 Berne ve 1952 Cenevre sözleşmeleriyle gerçekleşti 

ve sözleşmeler Paris’te 1971 yılında yeniden düzenlendi(Labarre: 2012,93). 

Sözleşmelere halen katılmamış ülkeler bulunmaktadır.  

Türkiye Yayıncılar Birliği başkanı Kocatürk, matbaacılığın eski 

yöntemleri ile yeni yöntemlerini kıyasladığında zorluklarla karşılaşıldığını 

belirtmiştir.  “1980 öncesi dönemde yayıncı sayısı çok azdı ve entertip 

basım çok zahmetli bir iş olduğu için en çok on bin kitap basılabilirdi. 

Basım yapmayacak, satmayacak kitap yayıncılar tarafından basılmazdı. İrili 

ufaklı şehirlerde ve kasabalarda toplam 10 bin ila 20 bin arası kitabın 

olduğu ve okuma alışkanlığının çok daha yüksek olduğu zamanlardı.” 

(Kocatürk: 2013). 



101 
 

Matbaa deneyimlerini aktaran yayıncı yazar Çobanlı ise bilgisayarın 

benzeri olan ‘Entertip’ denilen devasa daktilonun bir odayı kaplayan 

boyutuyla, metnin tekrar yazılmasına yaradığını vurgular. Her basılan tuş, 

‘matris’ adı verilen harf kalıplarının bulunduğu bir sistemi hareketi 

geçirirdi. Daha sonra o satır, bir erimiş kurşun kalıbından çıkmış sıcak ama 

çok kısa sürede sertleşecek bir kurşun bloğuna, bir mekanik kol vasıtasıyla 

basılır; bir başka mekanik kol kurşun satırı alır dizgicinin hemen yanındaki 

bir platforma bırakırdı (Çobanlı: 2013). 

Kitabın entertipteki dizgisi bittikten sonra istiflenen 7-8 kilo 

ağırlığındaki sayfa blokları özenle bir el merdanesi aracılığıyla 

mürekkeplenerek kâğıda kopyası çıkartılacak şekilde son halini alır. Kontrol 

amacıyla yazara gönderilen metinde bulunan olası hataların tekrar 

düzeltilmesi için tüm bir sayfanın yeniden yazılması gerekmektedir.  

Uzun yıllar, basımı yapılacak metinlerin matrislerinin metalden 

dökülerek hazırlanması nedeniyle harfleri tek tek dökerek dizen monotip ve 

satır halinde dökerek dizen linotip makineleri kullanılmıştır. Günümüzde 

dizgide sıcak metal kullanma yöntemi artık terk edilerek, çok hızlı optik 

yöntemlerin kullanıldığı bilgisayarlı dizgi aşamasına geçilmiştir. 

Remzi Kitabevi Genel Yayın Koordinatörü Öner Ciravoğlu, yayıncılık 

deneyimiyle ilgili değerlendirmede bulunmuştur: 

“Yayıncılık aslında kendisine, yazılı kâğıt üzerinde okunan bir gelenek 

oluşturmuştur. O bakımdan bu basılı malzemeyi, en çabuk nasıl 

sağlayabiliriz yönündeki araştırmalar yayıncıların rehberi olmuştur. 

Eskiden bu işler kurşun harflerle yapılıyordu ve sağlığa oldukça 

zararlıydı. Otomatik makinelerin, bilgisayarın işin içine girmesiyle, 

basım süreci hızlandı ve daha bilimsel bir hal aldı. Ayrıca gelişen ofset 

teknikleriyle baskı aşaması da hızlandı. Hatta şu anda malzemeyi 

bilgisayar aracılığıyla yolladığımızda, hemen baskıya geçilebiliyor. 



102 
 

Görsel malzeme olarak fotoğrafları da, internet üzerinden 

yolladığımızda karşı taraf basıma girebiliyor.”Ciravoğlu’na göre, 

bunlar, yayıncılığın hızlanması ve bilimsel olması açısından çok yararlı 

gelişmeler olmuştur (Ciravoğlu: 2012) 

  

3.4.2. İlk Yayınevleri  

 

Akademik yayıncılık yapan dünyanın en büyük yayınevlerinden biri 

olan Cambridge University Press, dünyanın en eski basım ve yayın evi 

olarak kabul edilmektedir. Üniversite bünyesinde 8.Henry tarafından 1534 

yılında kurulan yayınevi ilk kitabını 1584 yılında basmıştır (Macalister: 

2009). 

15.yy’da yaşamış önemli bir kişilik olan Aldus Manutius, Venedik’te 

Aldine Basımevi adını verdiği bir basımevini kurarak, ilklerden olmuştur. O 

dönemde bir basımevinde gerekli olan tüm işlerin yapılmasını sağlayan 

kişilerin yetenekli kişilerden seçilmesi önemli bir koşuldu (Shaw:2009, 

223). Köklü basımevlerinin çoğunda bilgin ve alimlerin çalışmış olduğu 

görülür.  

Manutius, yanında birlikte çalıştığı Francesco Griffo ile bugün 

kullandığımız italik yazı türünü basım dünyasına kazandıran kişiliklerden 

olmuştur (Fletcher:1995, 26). Basel’de yaşayan Johann Froben de basım 

sırasında kendi tarzını yaratan ve dönemin ünlü bilginlerini çalıştıran önemli 

basımevi sahiplerinden biri olmuştur (Hellinga:2009, 212). 

1491 yılında kendi yayınevini kuran Johann Froben, birlikte çalıştığı 

ünlü basımcılardan Johann Amerbach’tan ilham alarak bu işe girmiştir. 

Amerbach’ın önemi ise Gotik ve İtalyan yazım türü yerine Roman türünü 

deneyen ilk isim olmasıdır.  Froben ayrıca Erasmus ve Martin Luther ile de 



103 
 

kitap alışverişi ve basım işi yapıyordu; bu nedenle kısa sürede ünü 

Avrupa’ya yayılmıştır (Chisholm: 1924, 11). 

Bütün Avrupa’da büyük kitapçı aileleri farklı şehirlerde işletmeler 

kurmaya başlamıştır. Floransa’da Guinta’lar, Augsburg’ta Rynmann’lar, 

Viyana’da Alantsee kardeşler bunlardan bazılarıdır. Nuremberg’te matbaacı 

olan Anton Koberger, döneminin önde gelen isimlerindendi, atölyesinde 

yüzlerce insan çalışıyor ve 24 matbaa makinesi bulunuyordu. Lyon’da 

adından ilk kez söz ettirten Barthelemy Buyer de bir matbaacı çalıştırarak 

birçok kitap şubesi kurmuştur. 1500 adet yayın hazırlayan Jean Petit de öne 

çıkan kişilerden olmuştur(Labarre: 2012,88). 

1724 yılında, Londra’da kendi yayınevi olan Longman’ı kuran Thomas 

Longman, dünyanın şu anda bile en önemli yayınevlerinden birini 

kurduğunun belki de farkında değildi. 1844 yılında, yine İngiltere’nin 

kuzeyinde Samuel Pearson ve oğlu küçük bir şirket olarak kendi adlarını 

taşıyan Pearson PLC yayınevini kurdu ve eğitim yayınevlerinin en büyüğü 

olarak tarihe geçtiler (Pearson: 2013). 

Dünyanın köklü yayınevlerinden Hachette, ilk adıyla Little, Brown and 

Company olarak 1837 yılında kurularak tarihe geçmiştir (Hachette: 2013). 

Bugün Harper Collins adını taşıyan ve ABD’nin en büyük altı 

yayınevinden olan Harper&Brothersyayınevi ise 1817’de kurulmuştur 

(Neyfakh: 2008). 

1840’lardan sonra İngiltere’nin sanayi devrimiyle kendisini ticarette 

göstermesinin ardından Almanya, Hollanda, Fransa gibi ülkelerde de ticaret 

yaygınlaşmaya başlamıştır. Samuel Fischer ve Bernhard Tauchnitz 

Almanya’da, George Putnam ve Houghton Mifflin ABD’de ticareti 

yoğunlaştıran basımcılardan olmuştur (Finkelstein:2009, 331). 1830’dan 

sonra da bu kez ABD, kitap ticaretinde İngiltere’yi geçmiş, elindeki teknik 



104 
 

ve iletişimsel mekanizmaları ondan daha iyi kullanır hale gelmiş ve piyasayı 

çalışanlarıyla birlikte çok büyütmüştür.  

1843 yılında kurulan Macmillan Yayınevi de, yine bugün ABD’nin en 

büyük altı yayınevinden bir tanesi olarak tarihe geçmiştir. Şu an dünyanın 

41 ülkesinde temsilciliği bulunmaktadır (Macmillan: 2013). 

Türkiye topraklarının ilk ve en eski yayınevi 1895 yılında kurulmuş 

olan Maarif Yayınevi’dir. Bugün de halen Cağaloğlu’nda faaliyetlerini 

sürdüren yayınevini kitapçı Hacı Kasım Efendi kurmuş ve bastığı Saatli 

Maarif takvimleriyle ün salmıştır (Kanmaz: 2013, 118). 

Türkiye İstatistik Kurumu, Kültür ve Turizm Bakanlığı, Yayımcı 

Meslek Birlikleri Federasyonu, Milli Eğitim Bakanlığı ve Türkiye 

Yayıncılar Birliğinin ortak çalışmaları sonucu 2012 yılı verilere göre, 

günümüzde Türkiye’de 1811 yayınevi, 6000 kitabevi 

bulunmaktadır(Türk.Yay.Bir: 2012). 

Gutenberg’in icadıyla başlayan bu bölümü, Gutenberg Projesi ile 

bitirelim. Kitapların basılarak çoğaltılmasını sağlayan Gutenberg’den adını 

alan bu oluşum, 1971 yılında bir kamusal kütüphane oluşturmak amacıyla 

kurulmuştur. Dünyanın en eski dijital kütüphanesi olan proje dahilinde, 

bugün milyonlarca kamusal erişimin mümkün olduğu kitap varolmakta ve 

her geçen gün daha da büyümektedir (Gutenberg.org: 2013). 

 

3.5. 16.YÜZYIL SÜRECİNDE MODERNLEŞME ÖNCESİ YAŞANAN 

GELİŞMELER 

 

Basımcılığın keşfi ve gelişmesinin ardından, kitaplar çoğaltılmaya, 

yeni yazarlar yeni kitaplar yazmaya başladı. Ancak bu, herkesin kitapları 

okuyacağı, daha doğrusu okuyabileceği anlamına gelmemiştir. Dünyadaki 



105 
 

ekonomik, toplumsal ve sanatsal gelişmelerin paralelinde, birey-toplum 

ilişkisi değişiklikler göstermiş, dinin ve kilisenin etkisi tartışılır olmuş, 

savaşların, yıkımların kaybettirdiği değerlerin yerine yeni değerlerin 

gelmeye başlaması gibi olaylar sonucunda bireyler ve toplumlar 

yaşanmışlıkların farklılığını yaşamıştır. 

Basımdaki gelişmelerin topluma anında nüfus etmediğini belirten 

Steinberg’e göre, “Matbaanın keşfini izleyen yüzyılın ilk üç çeyreğinde, 

Avrupalıların yaşamında birebir bir değişiklik hemen hiç olmamıştır. Halk 

ne yazıldığını kolayca öğrenebilecek duruma gelmeliydi. Ancak ilk 

basılanların çoğu Latince idi ve herkes bu dili konuşamıyordu.” (Steinberg, 

81). Dolayısıyla öncelikle dilde ortak bir karara varılması gerekiyordu.  

Oskay, 16. Yüzyıldaki haberleşme gelişmelerine şöyle değinir: 

“16.yy’ın ortalarında İtalyan kent devletlerindeki tüccarlar 

için Suriye limanlarından ya da Orta Avrupa’daki müşterilerinden 

haber alabilmek çok pahalı bir işti. Kısa bir mektubun maliyeti, 

kendi ağırlığındaki altından kat kat pahalıydı. Denizlerdeki 

yolculukta gündelik ortalama hız Homeros çağından beri iki kat 

artabilmiş, heroik çağın küçük gemilerinden sonraki Grek ve Roma 

dünyasındaki hızlar ise aşılamamıştı.” (Oskay:1999, 95). 

16.yüzyıl başlarında Makyavelli, siyasetin dünyevi bir iktidar 

mücadelesi olduğunu; iktidarın Tanrısal irade ile açıklanmasına gerek 

bulunmadığını yeni gelişmeler sayesinde yazabilmişti. “Sanat ve bilimdeki 

gelişmelerin arkasında Monark olmak isteyenbüyük prensler, vergi 

gelirlerini arttırmak için soyluların ayrıcalıklarını kaldırıp tüccarlara 

yaklaşmaktaydı. Bu işbirliği sonucu mallar ucuza, uzak diyarlara 

gidebiliyordu.” (Oskay:1999, 100). Paranın insanların yaşamlarını 

değiştirdiğini belirten Oskay’ın da dediği gibi; sıradan insan artık resim, 



106 
 

öykü ve siyaset alanında kendi yaşam öykülerini anlatarak etkin hale 

gelmeye başlamıştır.  

Prens adlı ünlü eserinde, Makyavelli (1469-1527) kilisenin dini 

değerlerini yüceltmeden, kendi fikirleri doğrultusunda ilk kez politik bir 

eser yazılmasına ön ayak olmuş olsa da; hükümdarın gerektiği zaman dini 

de alet olarak kullanması gerektiğini belirtmiştir. Kendinden sonra gelen 

birçok filozof ve yazar, onun laik duruşunu ön plana çıkarmaya çalışsa da, 

iktidar uğruna her yolun mubah olduğunu belirten düşünce yapısı zihinlere 

kazınmıştır.  

14.yy’dan 16.yy sonlarına kadar, Batı Avrupalılar yalnız okyanusların 

ötesindeki ülkeleri keşifle yetinmemiş, edebiyat, sanat ve düşünce 

alanlarında da önemli ilerlemeler kaydetmiştir. Tanilli, Rönesans 

hareketinin Antik Yunan sanatına dönmek ve köklerini orada bulmak, dinsel 

konularda bile insanı merkez almak, dünya gerçeklerini değerlendirmek gibi 

amaçları olduğunu belirtir. “Bunlar Ortaçağ düşünüşünün zıddıdır. 

Rönesans, modernleşmenin öncüsü olduğu kadar, Ortaçağla modern dünya 

arasında da bir köprüdür.” (Tanilli:1981, 54). 

Basımcılık, 16.yy’ın başından beri elyazmalarını elinde bulunduran 

Katolik Kilisesi bilgi ağını devre dışı bırakmıştır. Okuma bilen herkes, 

yüzyıl öncesinde elde edebileceği bilgiden daha fazlasına ulaşabilir hale 

gelmişti. Konuşulan dilin yazılı biçimleri standart hale geldiğinden, matbaa 

yoluyla okuryazarlık, birer ideoloji gündeme getirir olmuştur (Dudley: 

1997, 173). 

  1517’de Doğu Almanya Wittenberg Üniversitesi’nde ilahiyatçı olan 

Martin Luther, kilisenin çeşitli uygulamalarını eleştiren 95 Latince tez 

yayınladı. Eleştirileri kısa zamanda geniş yankı uyandırdı, iki ay içinde ana 

dillere çevrilerek basıldı ve matbaanın da etkisiyle tüm Avrupa’ya dağıtıldı 

(Eisenstein:1979, 307). 



107 
 

Luther, sonrasında biri ilahiyatçılara yönelik Latince ve diğeri Alman 

prenslerini hedefleyen Almanca iki yeni belge yayınladı. İki yıl sonra 

Şövalyeler Savaşı’nda bir grup küçük soylu, Almanya’da kilisenin dünyevi 

iktidarına meydan okudu. Bu olayın etkisi yüzyılın ortasına kadar sürdü 

(Smith: 2007, 201). 

Reformun, hem Protestan Avrupa’da, hem de Katolik toplumlarda 

dolaylı olarak da olsa büyük bir iz bıraktığı bir gerçektir.  

“Kilise büyük ölçüde sözlü iletişim ağını kullandığından, Protestan 

yazarlar ve halk basılı materyaller yoluyla doğrudan ilişki kurmaya 

başlamıştır.  1530’da Fransız ilahiyatçı Jean Calvin, Kitabı Mukaddes’in 

yorumuna başka bir yaklaşım önermiştir. Luther ve Calvin, mevcut 

ideolojiye hücum etmenin temel aracı olarak, dillerin giderek standartlaşan 

yeni biçimlerini tercih ettiler ve yayıncılık endüstrisine ve eğitim alanlarına 

bazı sınırlamalar getirdiler.” (Dudley: 1997, 175). 

Özellikle Fransa’da yeni fikirlerin gelişimi belli nedenlere 

bağlanmıştır: “Erasmus’un başını çektiği grubun kutsal kitap fikirlerinin ve 

hümanizmanın yayılması (ön Reform), Lutherci yazıların yayılmasında payı 

olan kitapçılık mesleğinde Almanların ve yabancı yayıncıların varlığı” 

(Labarre: 2012,84) gibi temel nedenlere ek olarak matbaanın tüm bunların 

başını çekiyor olması kayda değerdir.  

Kilisenin, kendi inançlarından ödün vermeyen yapısı, bilginin, 

kitapların yasaklanmasını da beraberinde getirmiştir. Kilisenin Katolik 

inanca bağlı insanların okumalarında sakınca gördüğü yazarlar ve kitapları 

Vatikan’daki Index Librorum Prohibitorum’da ciltler dolusu listeler halinde 

saklanmaktadır (Dursun: 2005, 24). 17. ve 18. yy’da kilise tarafından edebi 

eserlerden yasaklı olan bazıları şunlardır: 

- Stendhal’in 1828 tarihli bütün aşk romanları 



108 
 

- Victor Hugo’nun 1834 tarihli Sefiller’i ve Notre 

Dame’ın Kamburu 

- Honore de Balzac’ın 1841 tarihli bütün aşk hikayeleri 

- Alexander Dumas’nın 1863 tarihli bütün aşk 

romanları 

- Gustave Flaubert’in 1864 tarihli Madame Bovary’si 

Edebiyat dışı olan yasaklı kitaplardan bazıları ise şunlardır: 

- Rene Descartes’ın 1668 tarihli felsefe üzerine bütün 

çalışmaları 

- Montaigne’in 1676 tarihli Denemeler’i 

- Spinoza’nın 1690 tarihli bütün yapıtları 

- John Locke’un 1734 tarihli İnsanı Anlamak Üzerine 

adlı eseri 

Okumadan korkan yalnızca baskıcı hükümetler değildir. Manguel’e 

göre, okurlar okul bahçelerinde ve devlet dairelerinde de hapishanelerdeki 

kadar horlanır. “Okurlar topluluğu hemen her yerde, kazandıkları 

otoritelerine ve görünür güçlerine dayalı, şüpheli bir nam salmıştır. Bir 

okur ve kitap arasındaki ilişki bilge ve üretken olarak tanınır ama aynı 

zamanda da özel ve başkalarından ayırıcı olarak nitelenir.”Okuyucu ile 

kitap arasındaki ilişki, dışarıdaki güçler tarafından bakıldığında ötekileşmiş 

bir kültürün de göstergesi sayılabilir (Manguel: 2004, 36). 

Oskay, özellikle Batı toplumlarında 15. Yüzyıldan itibaren düşünce 

alanında büyük değişikliklerin oluşmaya başladığını belirtir. Dante’nin 

eserlerinde kendisinin başından geçmiş kadar benimsediği bir dille 

öykülendirmeler yapmasıyla başlayan bu yeni çağın akılcı yönü, 19.yüzyıla 

kadar bu şekilde gelişerek devam etmiştir. Bunların temelinde ekonomik 

gelişmelerin büyük katkısının olduğunu belirten Oskay, “canlı ve zengin bir 

maddi hayatın varolduğunu” vurgulamıştır. (Oskay: 2008, 31) 



109 
 

Kitle iletişiminin; Luther ve diğer din adamlarının kutsal kitabı 

halkın anlayabileceği bir dile çevrilmesi sayesinde başladığını belirten 

Oskay’a göre, Batılı insanın bu büyük mücadelesinin başlangıcında, o 

dönemin düşünürlerinin ve yazarlarının da birlikte hareket etmesinin payı 

olmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

4. MODERNLEŞME SÜRECİ VE KİTAP 

YAYINCILIĞI 

 

 Kitap da, dünyanın değişmesiyle birlikte değişen bir görüntüye ve 

içeriğe sahip olmaya başlamıştır. Kitapların, bilginin, fikirlerin 

yaygınlaşmaya başlaması modern yeni dünya ile birlikte daha görünür bir 

hal almıştır. 

 Kitap halen pahalı bir değerdir modernleşme sürecinde; ancak eskisi 

kadar kuytu köşelerde değil; artık insanların okumayı merak ettikleri bir 

dünyanın içindedir. Aydınlanmanın getirdiği Avrupa’daki büyük değişimle 

birlikte, Doğu ve Batı birbiriyle ilişkilerini devam ettirmiş, matbaanın 

sonraki yüzyıllardaki olumlu etkileri yaygınlık, ucuzluk, ulaşılabilirlik, 

tekrarlanabilirlik sağlayarak insanların karşısına çıkmıştır (Weel:2009, 354). 

 Kitap ticaretinin, cep serilerinin başlamasıyla kitap yaygınlaşmış, bir 

ticaret nesnesi olma yolunda yol almış ancak sanayi devrimine dek 

fiyatlarında bir ucuzlama görülmemiştir. İnsanlar modernleşmenin etkisiyle 

evlerinin dekorlarını, eşyalarını değiştirmeye başlarken, kitapları da bu 

durumun bir parçası olarak değerlendirmişler; evlerine aynaları, camları, 

aydınlatmaları yerleştirirken, kitapları da dekorun bir parçası olarak 

modernleştirmişlerdir. Bu da fikirlerin özgürleşmesiyle birlikte, insanların 

bireysel kültürler yaratmaya başladığını; sanatın ve edebiyatın da bunun 

birer parçası olduğunu fark eder hale gelmişlerdir.  

 

4.1. MODERNLEŞME SÜRECİNİN TEMEL ÖZELLİKLERİ 

 

Modernlik, on yedinci yüzyılda Avrupa’da başlayan ve sonraları 

hemen hemen tüm dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam ve örgütlenme 



111 
 

biçimlerinin toplamıdır. (Giddens: 2004, 11) Bu tanım, modernliği belirli bir 

çıkış noktası dönemiyle ilişkilendiren bir yaklaşımdır. Giddens, bu süreçle 

birlikte ortaya çıkan yeni oluşumların, tarzların, yaşamın her alanına nüfus 

ettiğini ve geleneksel toplum düzeninden tamamen farklı bağımsız yeni bir 

oluşum olduğunu belirtir. 

Modernite kavramıyla birlikte gelenekselliğin gündeminde kalan 

güzellik ve kahramanlık kavramlarını eleştiren Baudelaire ise, modernliği 

içten veya dıştan algılamak yerine kendi gündemlerimizi oluşturmamız 

gerektiğini belirtir. (Baudelaire: 2004, 193) 

İdeoloji kavramını irdeleyen Eagleton ise, muhalif bir ideolojist 

yaklaşımın içinde mutlaka modernlik kokusu olduğunu aktarır. Ahlaki 

yaşamda bireyciliğe karşı durmanın modernlik olduğunu belirten Eagleton, 

liberal ve kapitalist düşüncenin eleştirisinin içinde de bu kavramın olduğunu 

belirtir. (Eagleton: 2005, 24) 

Modernlik terimini, modern dünyayı doğuran değişimlerin hepsini –

düşünsel, toplumsal ve politik- kapsamlı bir şekilde tarif etmek üzere 

kullanan Kumar, bu kavramın kökeninin Latince modo yani “son zamanda, 

şimdilerde” anlamından geldiğini belirtir. (Kumar: 2004, 88) 5.yüzyılın 

sonunda Antik kelimesinin karşıtı olarak kullanılmasıyla geliştiğini, 

Hıristiyan Ortaçağların bir icadı olduğunu iddia eden Kumar, 

modernleşmenin eski dünyaya karşıt olarak gelişen bir olgu olduğunu 

söyler.  

Modernliğin, Batı’nın gelişimine paralel olarak; Antik Yunan ile 

başlayan, karanlık çağlar ile devam eden, Rönesans ve Aydınlanmayı 

yaşayan ve liberal devletle son bulan; aklın belirlediği bir süreç olduğunu 

söyleyebiliriz.  

16. yüzyıldan sonra ilk kez kullanılmaya başlanan modernite kavramı, 

toplumdaki düşünce ve örgütlenme biçimlerinin değişmesiyle birlikte, 



112 
 

Aydınlanma Çağına, Fransız Devrimine ve ekonomik olarak da Sanayi 

Devrimine paralel olarak gelişmiş ve algılanmıştır.  

Bitmeyen çağdaşlaşma olgusu olarak algılanan modernlik, 

“Ortaçağ’daki Batılı derebeylik sisteminin çözülmesi ile birlikte gelişmiş, 

tüccarların burjuvaziye, serflerin işçilere, loncaların atölyelere evrilmesiyle 

yeni bir düzen ortaya çıkarmıştır.” Çakır’a göre, kentleşmenin yenilenmesi, 

nüfusun artması, pazarların özel mülkiyetle birlikte büyümesi, sermayeye 

dayalı kapitalist bir burjuva toplumunu beraberinde getirmiştir. (Çakır: 2013 

a, 10) 

Aydınlanma çağının düşünürleri çağa damgalarını vurmuştur. 

“Aristokratik kalıntıların, yasaların ve kurumların değişmesiyle, hukuksal 

ve siyasal bir düzen kuruluyordu. Demokratik parlamenter görüşler 

savunulmaya başlandı. Laik, bilimsel kültür ile yetişmiş olan düşünürler 

yeni bir dünya görüşü etrafında birleşiyordu.” (Şenel: 2004, 334). 

Zaman kavramının doğanın boyunduruğu altından çıkarılarak 

insancıllaştırıldığını belirten Kumar’a göre, eski çağ gelenekselliği geride 

kalmış ve yeni bir düzlem başlamıştır. (Kumar: 2004, 90) 

Geleneksel toplumlardan farklı olarak modern toplumlarda bilgi 

alanının sürekli bir değişim içinde olduğunu belirten Çakır’a göre, toplumun 

her alanında sürekli gelişme gösteren krizler söz konusudur. “İnsan, 

geleneksel, ahlaki ve dinsel değerlere bağlılıktan giderek uzaklaşarak, 

nesnel, yaratıcı ve rasyonel bir temele dayanmaya başlamıştır.” (Çakır: 2013 

a, 11) Modern toplumun birincil ve en önemli kuralı sürekli değişim ve hız 

kavramıyla paralellik taşımasıdır.  

Hobsbawm, son 200 yılın modern toplumlarında da kendilerine özgü 

gelenek biçimlerinin üretilmeye başlandığını belirtir. (Hobsbawm: 2006, 6) 

Değişimin kontrolünü kendi elinde bulundurmak isteyen insan, resmi değil 

ama toplumsal irade aracılığıyla bunu yapar hale gelmiştir.  



113 
 

İlerleme ve yol alma gibi kavramların, belli bir tarihsel çizgiselliği 

öngördüğünü belirtir Erkman. “Tarihsel çizgisellik, düz bir çizgi üzerinde 

akan zaman boyutu içinde sürekli daha iyiye doğru giden bir tarihsel akış 

demektir. Aydınlanma öncesi düşünürler, insanın karşısına kaderi, 

değişmezliği, bireyin denetleyemediği olguları koyarken, Aydınlanma 

insana, bireye verilen değeri pekiştirir.” (Erkman:2010, 122). 

Aydınlanma adı verilen dönemin başlangıcı için kimi araştırmacılar 

Descartes’ı (1596-1650) kimi Kant’ı (1724-1804) kimi de Rönesans’ı 

önerir. Ki Rönesans, birçok alanda gerçekleşmiş olup, 14. ila 17. Yüzyıllar 

arasında açık olan bir yelpazedir. Ancak tabi bizi ilgilendiren yönüyle, 

kâğıdın ulaşılabilir olmaya başlaması ve matbaanın icadıyla birlikte, bilginin 

yaygınlaşması, Rönesans’ı daha da belirgin hale getirmiştir. 

Erkman’a göre, Avrupa, 17. ve 18.yy’lardan başlayarak büyük bir 

ekonomik, siyasi, bilimsel ve kültürel değişimden geçmiştir. Kültür ve bilim 

alanında kalırsak, Aydınlanmayı tetikleyen önemli süreçlerin başında, 

Copernicus (1473-1543) ve Galilei (1564-1642) gibi bilginlerin fiziksel 

dünyamıza getirdikleri yeni bakışların yer aldığını söyleyebiliriz 

(Erkman:2010, 113). 

Habermas’ın modernite projesi olarak andığı olgu ise 18.yy’da 

belirecekti. Bu proje, Aydınlanma düşünürlerinin ‘nesnel bilimi, evrensel 

ahlak ile hukuku ve kendi ayakları üzerinde duran sanatı, kendi iç mantıkları 

temelinde geliştirme’ konusunda gösterdikleri olağanüstü bir düşünsel 

çabadan ibarettir. Amaç, özgür ve yaratıcı biçimde çalışan çok sayıda 

bireyin katkıda bulunduğu bir bilgi birikimini, insanlığın özgürleşmesi ve 

günlük yaşamın zenginleşmesi yolunda kullanmaktı (Harvey: 2003, 25). 

Modern felsefe ekolünün öncülerinden Jean Jacques Rousseau’nun 

18.yüzyılda halkın demokratik yollarla temsil edilmesine olan inancıyla, 

bireycilikten uzak bir modernite anlayışına yakın olduğunu belirten Berman, 



114 
 

“toplum sözleşmesi” düşüncesiyle bunu kanıtladığını vurgular 

(Berman:1994, 13).  Bu da, modernleşmeyi destekler bir görüştür.  

Toplumun ekonomik gelişiminin kökeninde, 18.yy mitlerinin etkisine 

değinen Althusser, “Gelişmiş kapitalist toplumlarda, üretimin toplumsal 

karakterini en fazla geliştirmiş toplumlar oldukları için; bireyin üstündeki 

üretim etkisinin had safhada olduğunu” belirtir (Althusser:2002, 239). 

Aydınlanmanın dayanağı olan akıl, bilinç, insanın akıl yoluyla doğruyu 

ve iyiyi bulması gibi düşünceler kuşkusuz ekonomiyi, üretim ilişkilerini, 

yani altyapıyı değil, tersine kültürü ve üstyapıyı öne çıkaran görüşlerdir. 

Erkman’a göre, Aydınlanma ve sonrası, bu üstyapısal kurumları, insanın 

davranışları açısından, belirleyici saymıştır. “Artık dünyayı bilme, insanın 

başarabileceği bir şeydir. Bilme, bilgi edinebilme ve tanıma ile ilgili olarak 

insanların farklı dönemlerde geliştirdikleri kuramlara bilgi kuramı 

(epistemoloji).diyoruz. Aydınlanma, bilgi kuramı paradigmasında büyük bir 

değişime yol açmıştır. Bu değişim de edebiyata yönelik düşünceleri 

etkilemiştir.” (Erkman:2010, 123). 

Bütün bu değişimde Batıdaki iktisadi gelişmenin doğan kapitalizmin 

ortaya çıkardığı yeni bir sınıfın, yani burjuvazinin yaşam anlayışı ve 

yaşayışının büyük payı vardır. “Zenginlik ve refah, yaşama tutkuyla 

bağlılığı, zevk içinde yaşamayı, maddenin güzelliğine önem vermeyi 

doğurmuştur.” Bunun edebiyat ve sanatı da etkilediğini belirten Tanilli’ye 

göre Rönesans İspanyası’nın, Don Kişot’u (1605) yazan Cervantes’i (1547-

1616) yetiştirmesi, kendisinin dünya edebiyatında ölümsüzleşmesine neden 

olmuştur (Tanilli:1981, 56). Modern Batı edebiyatının ilk kurgu 

romanlarından olan Don Kişot, gerçekle mizahı karıştıran yapısıyla eleştirel 

ve akıcı bir eser niteliğindedir.  

Teknolojinin de gelişmesiyle modern toplum görüşünün 

yerleştirilmeye başlandığını belirten Oskay, okuryazarlığın ve bilgilenmenin 



115 
 

de artmasıyla devletin halk karşısında baskıcı olamadığını, halkın ön planda 

kaldığını belirtmiştir(Oskay: 2008, 32). Bu da, Fransız Devrimi sonrasında 

başlayan ulus devlet sürecine paralel Rousseau'nun, Voltaire’in, Diderot’un 

toplumsallaşma gerçekçiliğiyle yakından ilgilidir. Sıradan insan da artık 

hem gerçek hayatta, hem romanlarda aklıyla, vicdanıyla tek başına ayakta 

durabilmekte ve modern toplum içinde örgütlenerek varolabilmektedir.  

 

4.1.1. Ekonomik Özellikler 

 

Tarihsel değişimlerden söz ederken, kronolojik sıralamaların değil, 

toplumun yeni bir yöne gidişine neden olan dönemeçlerin önemli olduğunu 

vurgulayan Hobsbawm’a göre, modernleşme ya da sanayileşme gibi 

kavramlar ön planda olan kavramlardır. Tarihsel bakımdan ham olan 

kavramların ön planda olmasının nedenlerinden biri de, etkilerinin büyük 

olması nedeniyle her kesim tarafından farkındalığa yol açmalarıyla ilgilidir 

(Hobsbawm: 1999, 136). 

Buhar ve makineleşmenin; manüfaktürün talebi karşılayamadığı anda 

devreye girdiğini belirten Marx ve Engels; sanayi üretiminin bu şekilde 

başladığını belirtir: “Modern büyük sanayi ile birlikte, sanayi orta kesiminin 

yerini de endüstri milyonerleri almıştır. Büyük sanayi sayesinde; dünya 

pazarı, ticarete, gemiciliğe, kara ulaşımına ölçüsüz bir gelişme sağlamıştır.” 

(Marx-Engels:1999, 48). Bu durumun burjuvaziyi de olumlu etkilediğini 

vurgulayan Marx, üretim ve değişim tarzlarındaki değişimlerin; burjuvaziyi 

yücelttiğini belirtir. 

Pazarların durmadan genişlemesinin, talep artışıyla paralel olduğunu 

belirten Marx’a göre, imalat artık yetmiyordu: “Bunun üzerine buhar ve 

makine sanayi üretiminde devrime yol açtı. İmalatın yerini dev 

büyüklüğünde çağdaş sanayi, orta sınıfın yerini sanayi milyonerleri, bütün 



116 
 

sanayi orduları önderlerinin yerini çağdaş burjuvalar aldı.” (Marx: 2005, 

121). 

Modernite, Marx’ta şöyle karşılığını bulur: “Üretimin sürekli olarak 

değişikliğe uğratılması, sosyal koşulların aralıksız alt üst edilmesi, sonu 

gelmez kargaşa, burjuva çağını önceki çağlardan ayıran özelliklerdir. 

Bütün durağan ilişkiler, yıllanmış önyargılar ve fikirlerle birlikte yıkılır 

gider. Elle tutulur, gözle görülür ne varsa yoğa karışır.”(aktaran Çakır: 

2013 a, 12) Bu ifadeden esinlenen Marshall Berman da, katı olan her şeyin 

buharlaştığını, bu modern kapitalist süreçle birlikte dillendirmiş olur.  

Modernliğin, 18. Yüzyılın sonlarına doğru, İngiliz Sanayi Devriminin 

ortaya çıkışıyla birlikte maddi bir biçime büründüğünü belirten Kumar, 

bunun nedenini gelişimin patlayıcılığına bağlar. Ekonomik evrimin çok hızlı 

gerçekleşmesi nedeniyle devrim adıyla anıldığını belirten Kumar’a göre, bu 

öylesine büyük bir kavram olarak algılandı ki, neredeyse dünya, sanayi 

öncesi ve sonrası olarakikiye ayrılarak incelenmeye başlandı. (Kumar: 2004, 

104)                                                                                                                                                                                    

Böylece modernlik, genellikle sanayi ile ilişkilendirilen bir kavrama 

dönüşmüştür. Batı’nın modern bir lider olması fikri, ekonomisinin 

güçlenmesiyle bağlantılandırılmıştır. Sanayi teknolojisi ve ticari kapitalizm, 

Batı’nın şekil vermesiyle devletleri ve kurumları güçlü kılan bir gösterge 

olmuştur. Mallar, buhar, çelik sanayi, silahlar, gemiler bunun ortaya 

çıkmasında rol oynayan çok önemli gelişmeler olmuştur.  

Modern kapitalist ekonomilerde basın yayın, kayıt endüstrisi kurumları 

globalleşmenin etkisiyle sosyal ve ekonomik örgütlenmenin öğeleri 

olmuşlar; kitle iletişim araçlarının profesyonel olarak çalıştırdığı sanatçı 

entelektüeller gündeme gelmiştir (Williams: 1993, 55). Yayınevlerinin de 

içinde bulunduğu bu piyasa şirketlerinde, tanıtım yoluyla piyasa işler hale 



117 
 

gelmiş, sosyal-ekonomik ve politik alanda bu kültür tüketicileri belirleyici 

hale gelmiştir.  

Modern kapitalizmin ağırbaşlı teknokratik dünyasının, yarı dinsel 

inançları hükümsüz kıldığını belirten Eagleton’a göre, bu süreçte toplumun 

akıl ve bilim ile başlayan değişim serüveni ekonomik yansımalarla da 

kendini gösterir (Eagleton: 2005, 22). 

Modernlik olgusu genellikle sadece Batı ile birlikte anılan bir 

kavramdır: 

“Batı toplum bilimi, modernleşmeyi, 17. Yy Avrupa’sının entelektüel ve 

kültürel dünyasından 1945 sonrası ABD’sine kadar uzanan, çizgisel 

bir ekonomik ve toplumsal dönüşüm olarak anlamıştır. Japonya’nın 

ekonomik bir süper güç olarak ortaya çıkmasını bu modelle 

bağdaştıramaz. Şimdi Batı’nın Japonya’dan bir şeyler öğrenmesi, 

rekabet ortamının oluşması gibi olgular uğruna kendini 

Doğululaştırması gerekir ki bunu asla yapmaz.”  

Robins’e göre, Doğu toplumlarının en Doğulusu olan Japonya, 

Batı’nın sözde merkeziyetini sorgulayarak, kendi modernliğini yapmıştır 

aslında. Aydınlanma ile birlikte Batı’nın kendi içinde bir tür 

sömürgeleştirme yarattığı iddiaları da gündeme gelmektedir. Japonya, Batı 

ekonomisini solladıkça, tüm toplumlardan daha (post) modern hale 

gelmektedir (Morley- Robins: 1997, 216). 

Emeğin ürettiği nesne, yani kendi ürünü, şimdi onun karşısına yabancı 

bir varlık, üreticiden bağımsız bir güç olarak dikilmektedir. Emeğin ürünü, 

bir nesnede cisimleşen ve fiziksel bir şeye dönüşen emektir; bu ürün emeğin 

nesneleşmesidir. İşin yapılması, siyasal ekonomi alanında işçinin bozulması 

olarak, nesneleşme bir yitim ve nesneye köle olma olarak, mal edinme de 

yabancılaşma olarak belirir (Marx: 2005, 165). 



118 
 

Belki de dünyanın bu yüzyıla dek gördüğü en fazla üretim –ve aynı 

zamanda tüketim- bu yüzyılda gerçekleşmiştir. Modernleşme ile birlikte 

artan bu düşünce üretimi ve dağılımı, teknolojik gelişmelerin de 

ilerlemesiyle her geçen gün hız kazanmıştır. Bu gücün farkında olan 

ekonomi politik güçler ise, bu süreçleri nasıl kendi taraflarına 

çevirebileceklerini düşünmeye başlamışlardır.  

 

4.1.2. Politik Özellikler 

Modernliğin bütün genel kuramları diğer tarihsel olarak yeni olguların 

bilgilendirici varlığını kaydetmeyi de ister. Bu olgular modernizasyon ve 

teknoloji; malın maddeleştirilmesi, para soyutlaması ve işaretler sistemi 

üzerindeki etkileri; okuyan insanların toplumsal diyalektiği; kitle kültürünün 

ortaya çıkışı, fizik öznenin fiziksel sinir sistemi üzerindeki yeni biçimlerinin 

cisimleşmesidir (Jameson: 1993, 44). 

Bacon, dünyayı fazlasıyla değiştiren ve modern zamanlar yaratan, 

matbaa, barutlu silah ve pusula gibi üç önemli gelişmeden söz eder. Ona 

göre, bu üç şey, dünyanın görünüşünü ve durumunu değiştiren olgulardır. 

Edebiyatta, savaşta ve denizcilikte ve diğer sayısız olayda görülen neticeler, 

bundan kaynaklanır. Öyke ki; hiçbir imparatorluk, hiçbir mezhep ya da 

yıldız, bu mekanik keşiflerden daha fazla güç ve etki yaratmamıştır (Kumar: 

2004, 97) 

Modernlik, sadece toplumsal alanda değil, ekonomik ve kültürel 

alanlarda da sürekli değişimin ve krizlerin, çıkmazların göstergesi olmuş ve 

her toplum modernliği kendi içinde işler hale gelmiştir.  

On yedinci yüzyıldan beri yeni bir bilincin eşiğinde olan Avrupa, 

Hobsbawm’a göre, üç temel üzerine kurulmuştur: “Birincisi, devletin dış 

politikalarının, devlet aklı diye tanımlanan, dinsel inançtan uzak çıkarlara 

göre belirlendiği uluslar arası bir devlet sistemine bürünmesidir. İkincisi, 



119 
 

bilimsel çalışmalarla araştırmaların dahil olduğu entelektüel faaliyetleri 

kapsayan modern bilimden meydana gelmesidir. Üçüncüsü de, halkın 

girebileceği üniversitelerin, kütüphanelerin, müzelerin vs. olduğu kültür ve 

ideolojiye dayalı bir şehir modelinin görülmesidir.” (Hobsbawm: 1999, 

342). 

Doğa,kendi kendine,hiçbir makine, lokomotif, demiryolu, elektrikli 

telgraf ve benzeri şeyleri yapamaz. Bunlar insan çalışmasının ürünleri olup, 

doğal maddelerin insanın Doğa üzerinde egemen olmasını ya da Doğa 

içindeki etkinliklerinin araçlarına dönüştürülmelerini anlatır. Bunlar insan 

eliyle yaratılmış olup insan zihninin araçlarıdır; bunlar bilginin maddeleşmiş 

gücüdürler. Sabit sermayenin gelişmesi, genel toplumsal bilginin ne ölçüde 

doğrudan bir üretim gücü olduğunu ve böylece toplumsal yaşam sürecinin 

koşullarının ne ölçüde genel zekanın denetimi altına alındığını ve ona uygun 

olarak yeniden kurulduğunu göstermektedir. Aynı gelişme, üretimin 

toplumsal koşullarının yalnız bilgi biçiminde değil, ama aynı zamanda 

toplumsal yaşamın ve gerçek yaşam sürecinin doğrudan araçları olarak da 

ne ölçüde üretildiklerini göstermektedir (Marx: 2005, 86). 

Coğrafi ayrımları yok eden telgraf ve telefonla birlikte ulus devlet, 

enformasyon üretimi, yeniden üretimi, toplanması, biriktirilmesi ve 

denetlenmesi üzerinde edindiği, iktidarın sağladığı yönetsel bütünlük ile 

kendinden öncekilerden farklılaşmıştır. Farklılaşma, enformasyonu 

denetleme ve biriktirme yoluyla gözetimin, otoriteyi yoğunlaştırmasında 

açıkça görülmektedir. Gözetim yeteneklerinin artışı yanında, ordu ve polis 

gücü gibi devlet tekelindeki şiddet araçlarının teknolojik gelişmeler 

sayesinde artan etkinliği ulus devletin temel belirleyenleridir (Başaran:2000, 

21). 

Telgrafın bulunmasıyla gazetelerin yerelden ulusal niteliğe 

büründüğünü belirten Geray, elektrik enerjisinin makinelere uygulanması, 

demiryollarının hızlanması, matbaaların el gücünden çıkarak elektrikle 



120 
 

çalışır hale gelmesi gibi olguların kitlesel okuyuculuk için uygun bir ortam 

yarattığını belirtir (Geray: 2003, 45). 

Büyük Avrupa keşiflerine değinen McNeill şöyle yorum yapar: 

“İnsanların yaşadığı her yerden toplanan yeni beceriler ve 

bilgiler, Avrupa teknolojisinin ve kültürünün zenginleşmesi ve 

genişlemesi yolunda yararlanacağı kaynakları oluşturdu. 

Karşılarına çıkan her şeyi merakla incelemelerine, diğer 

toplulukların araç ve gereçlerinde hoşlarına giden şeyleri 

benimsemeye hazır bir tutum takındılar. Bu tutum da, hayran 

olunacak bir sonuç yarattı.” (McNeill: 2005, 475). 

“Buhar makinesinin 1750’lerde uygulanmasıyla birlikte trenlerin 

çalışmaya başlaması, büyük gemilerle malların taşınması ticarette önemli bir 

patlamaya yol açmıştır. 1840’larda buhar enerjisinin kullanılmasıyla 

üretimin makineleşmesi gündeme gelmiştir.” (Geray:2003, 45). Bu da 

malları daha ucuza daha çok üretmeye neden olmuş, yeni pazarların kontrol 

edilememesi kitlesel iletişimi doğurmuştur. Telgrafın bulunması bu anlamda 

iletişimi kolaylaştıran bir yöntem olmuştur.  

 Kapitalist modernlik ile anılan Marx, günümüzde her şeyin kendi 

karşıtına gebe gibi göründüğünü belirtmiştir. Maddi ilerlemenin yanı 

başında manevi yoksulluk, bilimsel ilerlemenin yanı başında kitlelerin 

cehaleti, insanların köleleştirilmesinin doğanın fethine eşlik etmesi buna 

örnektir. Berman, bu çatışmalarla ilgili şu sözlere başvurur: “Modern 

olmanın anti-modern olmak anlamına geldiğini söyleyebiliriz. Marx ve 

Dostoyevski’nin yaşadığı dönemden bugüne dek, modern dünyanın taşıdığı 

potansiyelleri, onun en elle tutulur gerçekliklerinin bazılarından nefret 

etmeksizin ve bunlarla savaşmaksızın kavramak ve benimsemek imkansız 

olmuştur.” (Kumar: 2004, 115)  



121 
 

Modern dünyanın başarılar kadar başarısızlıkları da beraberinde 

getirdiği bir gerçektir. Yozlaşma ve çöküş de bu sürecin beraberinde kendini 

göstermeye başlamıştır.  

Modern toplumda, günlük hayatta kurumlar, şirketler, sigortalar, 

ajanslar tarafından kuşatıldığımızı belirten Çakır, insanın iradesinin abartılı 

bir şekilde yok edilmeye başlandığını vurgular (Çakır: 2013 a, 235). Eğitim, 

güvenlik, sağlık gibi alanların, devlet otoritesi ile birleşerek, maddi ve 

manevi olarak bireyleri tüketen bir hal aldığı ortaya çıkmaktadır. Modern 

insan, modernliğin içinde kaybolmaya yüz tutmuş, akıl ile başlayan süreçte 

kendi değişim ve istikrarsızlığının kölesi olan bir bireye dönüşmeye 

başlamıştır. Bu da, sürekli değişimin ve kararsızlığın bir sonucu olmuştur.  

 

4.1.3. Kültürel Özellikler 

Bütün modernist yapıtlara sinen genel bir iniş çıkış ve değişim 

bilincinin ötesinde; teknolojinin, hız ve hareketin, makinenin ve fabrika 

sisteminin büyülü bir etkisi vardır. Günlük hayata akın akın giren yeni 

metaların yarattığı bu büyülenme, geniş bir yelpaze üzerinden, kimi 

sanatçıda ret, kiminde taklit, kiminde ise ütopik olanaklar konusunda 

spekülasyon biçimini alan bir dizi estetik karşılığı kışkırtmaktadır (Harvey: 

2003, 37). 

Temsil biçimlerinin belleğe dayandığını belirten Huyssen’e göre, bazı 

kitle iletişim araçları insanda şimdi oluyormuş güdüsü yaratsa da, aslında 

temsil olduğu için hep sonradan gelir. Belleğin kendisi ise bilinçaltında hep 

asıl olanı ister.  

Yazı kültürüyle başlayan bellek yitimi tartışmaları, eserlerin tekrar 

üretilmesi, taklitlerin, metalaşmanın başlamasıyla benzerliğin yaratıcılığı 

öldürmesi gibi olayların ardından günümüz modernliğinde gerçekten 

belleğin zavallılaşması aşamasına gelmiştir. Geleneklerin tekrar yapay bir 



122 
 

şekilde inşa edilmeye çalışılmasıyla, “ulus devletlere meşruluk kazandırma 

ve sanayi devriminin güçlüklerini yaşayan çatışma içindeki toplumlara 

kültürel tutarlılık kazandırma” gibi işlevler tekrar canlandırılmaya 

başlanmıştır. (Huyssen: 1999, 19) 

Modern kapitalist ekonomilerde; basın yayın, sinema, radyo, 

televizyon kurumları, küreselleşmenin de etkisiyle sosyal ve ekonomik 

örgütlenmenin öğeleri olmuşlar; kitle iletişim araçlarının çalıştırdığı 

profesyonel sanatçı ve entelektüel ilişkisi de, 20. yy insanlarının tipik ilişkisi 

haline gelmiştir. Kültürel üretimi düzenleyen yayınevleri, film şirketleri vs 

gibi piyasa şirketlerinde tipik işletme istihdamı koşulları oluşmuştur 

(Williams: 1993, 55). 

Kitabın, matbaa ile birlikte yaygınlaşması, seçkin kitlelerin elinden 

kurtulması ve belirli kişilerce belirli bilgilerin yazdırılmasından 

vazgeçilmesi sonucu, her birey birer okur olmuştur. Bu da, iktidarların 

bazen hoşuna gitmemiştir. 19.yy sonrasında sanayileşme, metalaşma ve 

yabancılaşma sonuçlarında bilginin güç olması iktidarların elinden bireyin 

eline geçmiştir. Bu da okuryazar olunmasının, başkaldırıya neden olacağı 

korkusuyla bazı iktidarları ürkütmüştür. 

Aynen tekrarlanabilir görsel ifadeyi, bir matbaa, hurufattan oluşan 

dizgiyi bastığı gibi rahatlıkla basıp çoğaltabilirdi. “Karışık ve uzun gelişim 

süreçlerini, güç anlaşılan nesneleri uygun kelimelerle anlatma olanağından 

yoksun antik ve Ortaçağ yazarlarının betimlemeleri, matbaadan sonra 

başlayıp, Endüstri Devrimiyle eşzamanlı gelişen Romantizm akımıyla 

olgunlaşan betimlemelerle boy ölçüşemez.” (Ong:2010, 151). 

Modern sanayileşmenin ABD’de, gökdelenler, köprüler, tüneller, 

uydular, haberleşme ve seyahat çeşitliliği olarak karşımıza çıkmasından 

etkilenen yazar H.G. Wells, bunları modernliğin birer simgesi olarak ele 

almıştır: “Bunlardan yeni türde bir kurmacayı, yani bilimkurguyu, bizim 



123 
 

zamanımıza dair ve zamanımıza seslenen bir kurmacayı yaratmıştır” 

(Kumar: 2004, 105). Bilimkurgu ve onun tutundurduğu popüler ilerleme 

imgesi açısından, sanayi medeniyetinin harikalarıyla dolu olmayan bir 

gelecek görülmemektedir.  

Kapitalizmin sanatın gelişmesini engellediğini belirten Fischer’e göre, 

özel hayatı süslemek ya da iyi bir yatırım yapmak için kapitalizm, sanatı 

destekler. Büyüyen bir sınıf olan burjuvazi, kendi sınıfını destekleyen bir 

sanatçı gördüğü zaman destekler. Burjuvazinin ilk dönemleri olan Rönesans 

sürecinde, prenslerin de işbirliği yapmasıyla, yeni sanatçılar için yeni bir 

özgür dönem doğmuştur (Fischer: 2003, 52). Yazarlığın da içinde 

bulunduğu sanat dalları için aydınlık bir önü açıklık söz konusu olmuştur. 

Fransız Devrimi süreci de bu görüşü desteklemeye devam etmiştir. 

“Modern biçimiyle ilk kez Fransız Devrimi zamanında ortaya çıkan 

müze (Louvre), üç yüzyıllık eskilerle modernler kavgasının ayrıcalıklı 

kurumsal mekanı niteliğini kazanmıştır.” İlerleme anlayışı ile birlikte 

gelenek ile ulusun arasında bir bağdaştırıcı faktör olarak kültürel 

meşruluğun simgesi olduğunu belirten Huyssen’e göre, modernlikten 

postmodernliğe geçişte, müzenin kendisi şaşırtıcı bir dönüşüme uğramıştır 

(Huyssen: 1999, 26). Müzeler, devletlerin kurumsal temsilcileri iken, içerik 

ve fiziksel yapı bağlamında estetik bir kitle iletişim arıcına ve seyirlik bir 

toplumsal başvuru göstergesine dönüşmüşlerdir.   

Aslında geleneğin korunduğu resmi kurumlar olan müzeler, önlerine 

“modern” sıfatının eklenmesiyle, adeta kendilerini resmi geçmişten ve 

tarihten günümüze taşıyan kurumlar haline gelmişlerdir.  

Sinemada da, modern sıfatını taşıyan Charlie Chaplin’in 1936 yapımı 

Modern Zamanlar (Modern Times) filmi, eleştirel noktalara parmak 

basmıştır. Her ne kadar 1930’lardaki sanayi sıkıntısı dönemini anlatsa da, 

tüm zamanlar bağlamında modernliğin bir tür eleştirisi sayılabilecek bir eser 



124 
 

olmuştur. İtalya ve Almanya’da o dönemde yasaklanan film, Avrupa’nın 

kalanında büyük beğeni kazanmıştır.  

Sanayileşme ile birlikte, yaratıcılık yerine insan ilişkilerinin tamamen 

maddileşmesi gündeme gelmiştir. İşbölümü, parçalanma, uzmanlaşma, 

toplumsal bağların gölgelenmesi, bireyin artan bir yalnızlığa itilmesi ve 

yadsınması demek olan tam gelişmiş bir kapitalist döneme girilmiştir. Bu 

değerlerin üstünlüğü nedeniyle sanat da bir meta parçası haline gelmiştir.  

 

 

4.1.3.1 Okuryazarlığın Gelişimi ve Artan Okullaşma 

Okumak, başlangıcından itibaren zor bir uğraş olmuştur. İlk yazı 

örneklerinin anlaşılabilmesi için çeşitli okullara gidilmesi, uzun zamanlar 

harcanması, işaretlerin ezberlenmesi, algılanması gerekmektedir. Gordon 

Childe şöyle örnek verir: “Doğu tarihinde, yazıcılar oldukça sınırlı bir 

sınıftı, tıpkı Ortaçağ memurları gibi. Okuyucu sınıfının çok küçük bir azınlık 

olduğu, kalabalığın okur yazar olmadığı varsayımını kabul edebiliriz.” 

(Childe: 2004, 135). Okuryazarlık, bu süreçte bilginin kapısını açan bir 

anahtar olarak değil; varsıllık ve üst düzeyde konum edinme yolu olarak 

değer kazanmıştı. 

Manguel’e göre, okumanın tarihi kronolojisi siyasal tarih gibi değildir: 

“Kendisi için okumanın çok değerli bir imtiyaz olduğu 

Sümerli yazıcının sorumluluk duygusu, New York ya da 

Santiago’da oturan günümüz okurundan çok daha fazlaydı 

çünkü bir yasa maddesi ya da bir hesap onun kişisel 

yorumuna dayanıyordu. Bu tarihin geçmişi önümüzde, Ray 

Bradbury’nin Fahrenheit 451 adlı yapıtının son sayfasındaki 

“kitapların kâğıtta değil akılda saklandığı” şeklindeki, 



125 
 

gelecekle ilgili uyarıcı tasvirinde yatmaktadır.” (Manguel: 

2004, 38). 

Bilimkurgu edebiyatının, Jules Verne ve H.G. Wells ile birlikte üç 

büyük isminden biri kabul edilen ABD’li yazar Ray Bradbury’nin en ünlü 

yapıtı Fahrenheit 451’de kitap okumanın yasak olduğu ve suç sayıldığı bir 

gelecek dünyası tasvir edilir. Evinde kitap bulunduranlar en ağır cezaya 

çarptırılarak evleri yakılır. Sinemaya da uyarlanan yapıtın en son 

bölümünde kitap sevdalılarının kentlerin dışında “gerilla tarzı” bir yaşam 

seçtiklerini görürüz. Çocuk, genç, yaşlı, kadın, erkek herkesin elinde farklı 

bir kitap vardır, yüksek sesle kitaplar ezberlenmekte; böylelikle kitabın 

yeryüzünden yok edilmesinin önüne geçmek ve sonraki kuşaklara aktarmak 

istenmektedir. 

Basılan kitap sayısının artmasıyla birlikte, okuyucu çok ve çabuk kitap 

okumak için kendince yeni taktikler geliştirmek zorunda kalmıştır. Örneğin 

sayfaları atlayarak ya da belirli bölümleri okuyarak ya da içindekilerden 

bakıp ilgi alanına göre sadece birkaç yeri okuyarak gibi. Böylece tüm kitabı 

baştan sona okumak zorunda kalınmayacaktır. Bu hızın artması da, nitelikli 

okumayı tartışılır hale getirmiştir. 

Topluma okuma yazmanın yayılmasının yolunun eğitimden geçtiğini 

belirten Dudley, ilk önce öğrencileri yetiştirmek gerektiğini belirtmiştir. 

“Önce öğretmenlerin eğitilmesi gerektiğinden ve üst sınıfın dışında üretim 

faaliyetlerinden bağımsız olarak yeni beceriler geliştirecek yeterli zamana 

sahip olanların büyük çoğunluğunu çocuklar oluşturduğundan; toplumda 

yetişkin çoğunluğun okuryazar hale gelmesi oldukça uzun bir süreç 

gerektiriyordu.” (Dudley: 1997, 172). 

Modernleşmenin sağlanmasının yollarından biri olarak görülen 

okuryazarlık; medya ve teknoloji transferi yoluyla, günümüzde halen 

gelişmiş dünyanın kültürünü, az gelişmiş ülkelere benimsetmeye 



126 
 

çalışmaktadır (Aydoğan: 2013, 87). Böylece modern değerler ve bilgi yer 

değiştirerek, modernleşme sağlanmaktadır.  

15.yy’da matbaanın icadıyla kitabın okunulabilirliği gündeme gelmiş, 

18.yy’a gelindiğinde ise sürekli bir artış sağlanmıştır. Bu kadar fazla sayıda 

kitap basımı söz konusuyken; bunların ne kadarının okunabildiği, bölümün 

başında da değindiğimiz gibi bir bilinmeyendir. Burke, zanaatkar ve 

köylüler üzerinde ne gibi bir etkisinin olduğunu tartışır:  

“19. Yüzyılın ortalarında göreceli olarak güvenilir istatistiklerin 

hükümetler tarafından toplanmasından önce okuryazarlık oranını 

ölçmek mümkün değildir. Tarihçiler genellikle vasiyetnamelerde, 

evlilik kayıtları ve sözleşmelerinde, vergi hükümetleri gibi diğer resmi 

belgelerde veya 1642’deki İngiliz parlamentosuna sadakat yemini 

teminatı gibi olaylarda, imzaların işaretlere oranıyla uğraşmak 

zorunda kalarak okuryazarlığı ölçmeye çalışmışlardır(Burke :1996, 

282). 

Bu tür kanıtları kullanarak tarihçiler, yeniçağ başında Avrupa’nın 

okuryazarlık seviyesinin sonucuna vardılar. “1500 yılına göre 1800 yılında 

sözkonusu insanların okuryazarlık oranları daha yüksekti; zanaatkarlar 

köylülere göre, erkekler kadınlara göre, Protestanlar Katoliklere göre, Batı 

Avrupalılar Doğu Avrupalılara göre daha çok okuryazardı” (Burke :1996, 

282). İskandinavlar, Hollandalılar ve Britanyalılar – tüm Avrupa 

Protestanları- yeniçağ başında Avrupa’daki en yüksek okuryazarlık oranına 

sahip topluluklardı. 

Reformların gündeme gelmesiyle, Martin Luther, eğitimin yararlarını 

hararetle savunurken “İyi okullar hayattaki tüm doğru davranışların çiçek 

açtığı bir ağaçtır ve ağaçların çürümesi durumunda dinde ve tüm sanat 

kollarında körelme kaçınılmazdır” ifadesiyle okulların ve okumanın sivil 



127 
 

hayatta büyük bir aydınlık kaynağı olduğu düşüncesini yaymaya çalışmıştır 

(Smith:2007, 218). 

Bazı yerel yöneticiler ile Calvin geleneğini savunan kiliselerin ortak 

işbirliği sonucunda, özel ilköğretim kurumlarından bazılarının kontrolü ele 

alınmıştır (Zumthor:1990, 122). Reformcuların, okuryazarlığı arttırmaya 

yönelik yeni ana dil çalışmaları karşısında Katolik kiliselerinin Latinceyi ve 

sözlü gelenekleri kullanmaya yönelik çabaları arasındaki çatışmalar 

sonucunda bölgelere ayrılarak, okuryazarlık farklılıkları gündeme gelmiştir.  

Dindarlar okuma yazma öğreniminin gerekliliğine daha çok 

inanıyordu, çünkü bunu günahlardan arınma yolunda bir basamak olarak 

görüyorlardı. “İngiltere’de 1560 ve 1640 yılları arasında dindarlar 

tarafından yaptırılan birçok okulla güçlendirilen ve özendirilen bir eğitim 

devrimi yaşandı ve Pazar okullarının artışına paralel olarak 18.yüzyıl 

sonlarında okuryazarlık oranında önemli artışlar oldu. İncil’in 

yaygınlaştırılması yasası uyarınca Galler’deki büyük Pazar şehirlerine 

okullar kuran Püritenler’in gezici okulları sayesinde 18.yüzyılda 

okuryazarlık taşraya girdi” (Burke:1996, 284). İsveç ve Fransa’da da benzer 

şekilde kilise kaynaklı adımlar atılmıştır.  

Avrupa öğrenme ve öğretme devriminin en önemli kişilerinden biri, 

modern okulun kuramcısı John Comenius’tur. Ders kitaplarını icat etmiştir. 

Bu kitaplar onun için aslında birer araçtır. Comenius’un amacı evrensel 

okuryazarlıktır, motivasyonu da dinden kaynaklanmıştır. Okul ve öğretimin 

kapitalist ötesi toplum için, bilgi toplumu için geçerli olan gerçeklere cevap 

verebilmesinin birinci şartı, yüksek düzeyde evrensel okuryazarlıktır. 

“Bilgiyi hem içerik, hem de süreç olarak aktaran okullara, yüksek düzeyde 

eğitim almış insanlara, öğretimi okulun tekelinde bırakmayan anlayışlara, 

herkese ulaşan bir sisteme de ayrıca ihtiyaç vardır”(Drucker:1993, 276). 



128 
 

Batı’da okul birkaç yüzyıl önce de bir teknoloji devriminden geçmiştir. 

O da basılı kitapların ortaya çıkmasıyla gerçekleşmiştir. Bundan çıkan ilk 

sonuç Drucker’a göre, yeni teknolojiyi ve öğretim biçimini benimsemenin, 

ulusal ve kültürel başarı için de, ekonomik rekabet edebilirlik için de şart 

olduğudur. “16.yy’da Batı’nın liderliğe doğru yönelmesinin ana nedeni, 

okullarını yeni teknoloji ve basılı kitapların çevresinde yeniden 

düzenlemesidir. Uzakdoğu ve İslam topraklarında ise geri kalınmasının 

nedeni, kitaplardan uzak kalınması olmuştur”(Drucker:1993, 272). 

McLuhan, okuryazarlığın karşılığının ne kadarının algılanması 

gerektiğine değinir: “15.yy’a kadar kitap, yazıcının bir ürünüdür. Batı 

dünyasında kitabın tarihinin ancak üçte biri tipografiktir.” (McLuhan: 2001, 

107). Dolayısıyla okuryazarlık, kitabın tarihiyle paralel düşündüğümüzde, 

serüveninin üçte biri tipografik olan bir kavramdır. Yazar, burada okuryazar 

olunmaması durumunda bireylerin ve toplumların sözlü kültür üzerinden 

ilerlediklerini vurgular. Okuryazar olan-olmayan ayrımı üzerinden aslında 

sözlü kültür-yazılı kültür karşılaştırması yapılabilmektedir. Bu durumda, 

yazılı kültüre bağlı insanın, yazının her an kölesi olabileceği; çünkü kendi 

içinden gelen düşünceleri yönlendirmesine izin verdiği tartışılmaktadır.  

Zaman içindeki değişimlere göre oranları Burke şu ifadelerle verir: 

“1500-1600 yılları arasında İtalya’nın bazı bölgeleri ve 

İngiltere’deki okuryazarlık oranında büyük artışlar oldu. 

Fransa ve İngiltere’de ise, 1800’lere doğru yüzde 50’ler 

civarında bir okuryazarlık vardı. Okuryazarlık oranındaki bu 

artış, eğitim olanaklarının giderek artan biçimde 

yaygınlaşmasının sonucuydu ve bu da halk kültürü reformu 

hareketinin bir parçasıydı. Laik düşünceli reformcular, 

eğitimin yoksulları bilinçlendirerek, konumlarından 

hoşnutsuzluğa iteceğinden ve yaşadıkları toprakları terk 

etmeye özendireceğinden korkmuşlardı.” (Burke:1996, 283). 



129 
 

Matbaanın kullanılmaya başlanması, kâğıdın yaygınlaşması tabi ki 

okuryazarlığı arttıran bir olgu olmuştur. Bunun sonrasında sanayi devrimi 

de sürece etkisi olmuştur. Ayrıca bazı değerlendirmelere göre, kutsal 

kitapların bireysel bir sesle okunması ihtiyacı da, kişileri okuma öğrenmeye 

yöneltmiş olabilir.  

“Okuryazarlığın tamamen yayılmadığı kimi toplumlarda, okuma 

heveslilerini metnin sakıncalarından koruyacak bir çeşit hocanın okurla 

metin arasında aracılık etmesi öngörülmüştür. Böylece kitleler metinlerin 

içsel bir dini değer taşıdığını hissederler. Benzer şekilde, mektup ya da 

dilekçe yazmak için de yazıcı tutulurdu.” (Ong: 2010, 114). Dolayısıyla 

okuryazarlık olmadan da yazının boyutunun farkına varılmış ve buna göre 

aracılar ortaya çıkmıştır.  

Okuma yazma bilmek, zanaatkarlar ve köylüler için kitap okumayı 

hemen kolaylaştırmıyordu. Burke, yaşanan sorunları şöyle özetler: 

“İlk sorun taşrada yaşayan çoğunluk için fiziki ulaşımdır. Kitaplar ve 

afişler gibi diğer basılı materyaller panayırlardan veya gezgin balad 

şarkıcılarından ya da seyyar satıcılardan alınabiliyordu. Yanlarında 

taşıdıkları kitaplar modern anlamdaki gerçek kitaplardansa, küçük, 

genellikle 32, 24 veya 8 sayfalık masal kitapçıklarından oluşuyordu. 

İkinci sorun ulaşımın ekonomik boyutudur. Kâğıdın, kitap üretim 

maliyetinin içinde tuttuğu oranın bugüne göre çok daha yüksek olduğu 

bir dönemde, ucuz olan kitaplar küçük olan kitaplardı.” (Burke :1996, 

285). 

Son sorun ise dil bakımından yaşanan sorundur. Bu kitaplarda 

kullanılan dil çoğunlukla basit, sözcük haznesi göreceli olarak dar ve cümle 

yapıları sadedir. Ciddi dille ilgili sorunlar genellikle düşük okuryazarlık 

oranına sahip Güney İtalya veya Doğu Avrupa gibi, kitapların basıldığı 

büyük şehirlere uzak bölgelerde çıkmış olabilir. 



130 
 

Şehirleşmenin artmasının okuma yazma oranını arttırdığını belirten 

Geray, okuma yazma oranının artmasının da iletişim araçlarına açılmayı 

arttırdığını, iletişim araçlarının açık kalmasının da daha geniş ekonomik 

katılım ve siyasal katılım gibi sonuçları beraberinde getirdiğini vurgular 

(Geray:2003, 58). 

Okuryazarlık, aydın bireyi kapalı bir sisteme dönüştürmüş ve görünüm 

ile gerçeklik arasında, bilinç akışı gibi keşiflerle sona erdirilecek olan bir 

uçurum yaratmıştı.” (McLuhan: 2001, 388). 

Manguel’e göre, okuma eylemi tüm duyuların katıldığı, manevi ve 

fiziksel bir bağ kurar: “Gözler sayfadan sözcükleri tanır; burun kâğıdın 

tanıdık kokusunu duyar, tutkalın, mürekkebin, karton ya da derinin 

kokularını alır; eller kâğıdın kaba ya da yumuşak kenarına, cildin sertliğine 

ya da yumuşaklığına dokunur. Parmaklar dile değince tadını bile alabilir.” 

Fiziksel olarak kitaba sahip olmak kimi zaman, düşünsel kavrama ile 

eşanlamlı hale gelebilir. Sahip olmak, kütüphanelerde de mahkemelerde 

olduğu gibi yasaların onda dokuzudur (Manguel: 2004, 285). 

Batıdaki okuma tarihine dair üç belirgin değişiklik baş gösterir: “1. 

Yüksek sesle okumadan sessiz okumaya geçiş, 2. Toplu okumadan bireysel 

okumaya geçiş, 3. Yavaş ya da yoğunlaşılmış yakın okumadan hızlı ya da 

yüzeysel okumaya geçiş.” (Burke:1994, 60). Buna 18.yüzyılın okuma 

devrimi adı da verilebilir. 

Kitapların okurları ile olan ilişkisi, kullanıcılar ile nesneler arasındaki 

diğer ilişkilerden farklı değerlendirilir. Kitaplar kullanıcıları üzerinde başka 

hiçbir gerecin yaratamadığı boyutta karmaşık bir simgesellik yaratırlar. 

Manguel’e göre, 18.yy Rusya’sında yalnızca kitap sahibi olmak bile belirli 

bir sosyal konumun ve düşünsel zenginliğin göstergesidir. Günümüzde de iç 

mimarlar odalara raflar dolusu kitap koyarak, ya da kütüphane etkisi bırakan 

duvar kâğıtları önererek, mekana seçkin bir hava kazandırmaya 



131 
 

çalışmaktadır. Televizyondaki talk show’cular arka plana konacak 

kitaplıkların dekora akıllı bir hava verdiğine inanmaktadırlar(Manguel: 

2004, 254).  Bu da kitabın artık ticarileşmesiyle birlikte, okuryazarlığı 

sağlamasının yanı sıra, bir meta, bir simge, bir rol veya bir araç haline 

dönüştüğünün de işareti olmuştur denilebilir. 

 

4.1.3.2. Kitle İletişim Araçlarının Gelişimi ve  

Kültürel Dönüşümler 

Kitle iletişiminde iletilerimizin nasıl algılanacağı ve toplumun değişik 

kesimlerinden ne gibi yanıtlar getireceğini düşünürken toplumdaki temel 

değer ve kurumların etrafında örgütlenmiş bir kanaat ikliminin yapacağı 

etkileri de düşünmek gerekmektedir. “Bu kanaat iklimi, günümüzde aşırı 

katılımcı ve durağan bir ideolojik yapılanma içinde değil; şaşırtıcı derecede 

çelişkin öğeleri içinde barındıracak bir ideolojik yapılanma içinde varlığını 

sürdürebilmektedir.” (Oskay: 1999, 75). 

Matbaanın bulunuşu ve ilk gazetelerin ortaya çıkmasıyla kitlelere 

ulaşmanın önü açılmış olmuştur. Okuryazarlığın artmasıyla bir ulusal 

iletişim ağına ait olmanın kazançları çoğalmış, böylelikle bireylerin devlete 

vergi verme arzusu da artmıştır (Dudley: 1997, 259). Böylelikle kitle 

iletişimi toplumun idaresini de kolaylaştırır hale gelmiştir.  

Kitleye iletim süreçlerinin neler olduğu ve kitabın rolü üzerine John 

Fiske şunları belirtir:  

“İletiyi kanal aracılığıyla aktarabilecek bir sinyale dönüştüren teknik 

ya da fiziksel nesneye araç denir. Kitaplar başta olmak üzere, resimler, 

yazılar, fotoğraflar vb araçlar, temsili araçlara girmektedir. Bir tür metin 

yaratmak için kültürel ve estetik uzlaşımları kullanan sayısız araç vardır. 

Bunlar temsilidir, yaratıcıdır. Metin oluşturulması sonucu, iletişimciden 



132 
 

bağımsız varolabilirler. Bu araçlar iletişim ürünleri üretirler.” (Fiske:2003, 

36). 

Aslında McLuhan, kitap gibi yazılı iletişim araçlarını doğrudan iletişim 

sürecine etkin olarak katılma olanağı olmayan kaynaklar olarak görür.  

McLuhan’a göre, eski çağlardaki ideografik yazı gibi, içinden kişinin 

diline uygun olarak hece yapısını anlamlamaya çalıştığı yazı türü, iletişime 

aktif katılabileceği bir yazı türüyken; yeni basım türleriyle birlikte bilgi 

hazır bir şekilde kitapta kişinin önüne gelmektedir. Bu da yazara göre, 

kişinin demokratik ve interaktif olarak iletişim sürecine katılmasını 

engellemektedir (Oskay: 2008, 12). 

Ünsal Oskay, McLuhan’ın kitabın bu yapısı yerine televizyonu daha 

demokratik ve interaktif bir iletişim aracı olarak görmesini eleştirmektedir. 

Kitlesel iletişim araçları haline gelen aygıtlar yerine, ne kadar seçkinci ve 

bireysel olsa da, kitapları okumanın, bilgilenmenin her zaman daha kıymetli 

olduğunu vurgulamaktadır Oskay. 

Roman, eskiden karmaşadan yana iken, kitle iletişim araçları ile 

yayılan basit ve çabuk yanıtlar içinde, sözleri giderek daha az duyulmaya; 

günün baskın eğilimi olan güncellik ağır basmaya başlamıştır. Geçmiş 

yerine bugün önemsenerek, güncel bir ürün olarak kalmasına çalışılmaktadır 

(Kundera: 2002, 90). Kundera’ya göre, gerçek bir roman olması için, 

dünyanın gelişmesine karşı bir şey gerçekleştirmesi gerekmektedir.  

İletişimciden bağımsız olan romanın da içinde bulunduğu kitlesel 

ürünler, belirli kodlar içerir ve kodların nasıl algılanmaları gerektiği çeşitli 

iletişim bilimcilerine göre farklılık gösterir. Kodun nasıl kitlelere 

iletildiğiyle ilgili olarak ilk önce dile bakan Saussure, ikincil olarak bu 

sistemin göndermede bulunduğu gerçeklikle nasıl ilişkilendirildiği üzerinde 

durdu ama bu sistemin okurla ve onun sosyo kültürel konumuyla nasıl 

ilişkilendirildiğine hemen hemen hiç bakmadı. “Bir cümlenin inşa 



133 
 

edilebileceği karmaşık yollarla ve cümlenin biçiminin cümlenin anlamını 

nasıl belirlediğiyle ilgilendi ama aynı cümlenin farklı konumlardaki farklı 

insanlara farklı anlamlar taşıyabileceği gerçeği üzerinde çok az durdu. 

Diğer bir deyişle anlamın yazar/okur ve metin arasında bir müzakere süreci 

olduğunu tasavvur edemedi.” (Fiske:2003, 115). 

Bu müzakereli, etkileşimci anlam düşüncesinin çözümlenebileceği 

sistemli bir modeli geliştiren kişi, Saussure’ün takipçisi olan Roland 

Barthes’dı. Barthes’ın kuramının merkezinde anlamlandırmanın iki düzeyi 

düşüncesi yatmaktaydı: “Düz anlam ve yan anlam.” (Fiske:2003, 115). Düz 

anlam, farklı dokunuşlarla bile aynı anlamı verirken; yan anlam, 

kullanıcının duygusal ya da kültürel dokunuşlarıyla anlamı 

değiştirebilmektedir. 

Yapısalcılığın görevi dünyanın ne olduğunu değil, insanların bu 

dünyayı nasıl anlamlandırdıklarını keşfetmektir. Bu düşünce, Rönesans’tan 

beri batı düşüncesine egemen olan bilimsel akılcılıkla çelişmektedir. “Levi-

Strauss bilimsel ve yaban düşünme yollarını birbirinden ayırır.” 

(Fiske:2003, 152). Bilimsel düşünce doğayı parçalara bölerek incelerken; 

yaban düşünme bütünü anlamaya çalışır. Böylece bilimsellik dışı denilen 

konuları da içine alabilir. Anlamlara anlam yükleyerek, onları üretildikleri 

kültürlere göre değerlendirir Strauss. 

Dil çalışmalarının gelişiminde Marksizmi ilgilendiren iki kilit konu, 

dilin bir etkinlik olarak ele alınması ve dil tarihinin araştırılmasıdır. “Dilin 

bir etkinlik olarak ele alınması 18.yy’da, kültür kavramının gelişimindeki 

temel öğe olan insanın kendi toplumunu kendisi yaratması görüşüne ilişkin 

olarak gelişti.” (Williams:1990, 22). 

İnsanlar toplumla bağlarını sürdürmek için gazete, radyo ve televizyon 

kullanma eğilimindeydiler, “kitap ve filmleri ise bir süre de olsa 

gerçeklikten kaçış için kullanıyorlardı. İyi eğitim alanlar basılı iletişim 



134 
 

araçları kullanırken, düşük seviyede eğitim alanlar elektronik ve görsel kitle 

iletişim araçlarına yönelme eğilimindeydiler. Kişinin kendisini anlamayı 

geliştirmede en çok kullanılan kitle iletişim aracı kitaptı.” (Fiske:2003, 37). 

Ünsal Oskay, kitle iletişiminin kaynakları üzerine şöyle değinir: 

“Kitle iletişiminde ilk farklılık kaynağın tek bir kişi değil; bir kuruluş 

oluşudur. Buna kurumlaşmış kişilik dememiz daha aydınlatıcı olacaktır. 

Muhabirleri, redaktörleri, sermaye terkibi, toplumun belirli kesimleri ile 

olan bağlar ve yakınlıklar, kullanılan teknolojinin düzeyi, kurumun kendi 

içindeki mesleki etik’inin ve tecimselleşmenin derecesi ile oluşur bu 

kurumlaşmış kişilik. Bu öğelerin değişikliklerine göre gazeteler birbirinden 

ayrı kişiliklere sahip görünürler. Belirli bir gazetenin yazarı, muhabiri, 

başyazarı olmak da bu işi yapan tek kişiye kurumsallaşmış bir kişilik 

kazandırır. Yazar, o gazete sayesinde yazardır. Öneminin bir bölümü, 

ardındaki kuruluştan gelir.” (Oskay:1999, 47). 

Kitle iletişiminin adı üzerinde kitle kaynaklı bir iletişime kaynak 

olması, üretilenin kitleleşmesi anlamına gelmesi olarak yorumlanabilir.  

Yazının medya içinde kullanılmasıyla tek yönlü iletişimden iki yönlü 

iletişime geçildiğini belirten Ong’a göre; medya modelli iletişime özenmek, 

yazının koşullandırdığı bir arzudur. “Birincisi, yazı kültüründe konuşma, 

özellikle bilgi aktarımı işlevini görür; halbuki sözlü kültürde konuşma, daha 

ziyade birine bir şey yapma, bir edimden ibarettir. İkincisi, herhangi bir 

yazılı metin, ilk bakışta, metin yazılırken gerçek bir alıcının bulunmadığı, 

tek yönlü bilgi ileten bir kâğıt parçasıdır. Fakat gerek yazarken gerekse 

konuşurken bir alıcının bulunması şarttır, yoksa metin de yazılamaz. Bu 

durumda tek başına kaleme sarılan yazar, kurmaca insanlar yaratır. Yazar 

için alıcı yoktur.” (Ong:2010, 207). 

Kendi sorunlarını, yaşadıklarını bir başkasında görünce duygusal 

rahatlama yaşayan kitlelere değinen Oskay, “Okuyucusuna, izleyicisine ne 



135 
 

istiyorsa onu veren gazete yönetiminin okuyucusu artmaktadır. Buna 

başarılı yayın politikası denmektedir. Reklam verenler de bu kritere göre 

medya seçmektedir.” (Oskay: 1999, 84).ifadesini kullanmıştır. Aynı durum 

tabi ki kitap kültürü için de geçerlidir.  

Oskay’a göre, kitap kitle iletişim araçlarından biridir. Kitap okumak, 

televizyon seyretmekten çok daha zor olduğu için, yazara göre televizyonun 

daha demokratik bir iletişim aracı olduğunu söyleyenler olsa da; 

düşünmemizi arttırdığı için, daha demokratik olan kitaptır. Kitaba duyulan 

ilgi bir anlamda çok artmış görünürken; diğer yandan ise, toplum 

hayatındaki eski yerini yitirir görünmektedir(Oskay: 1999, 87). Bazı 

yayıncılık ataklarının tutmasının ise, hafif kitapların piyasaya hakim 

olmasından kaynaklandığını belirtmektedir. 

Ortaçağın kiliseleri yerine günümüzde televizyonun bir afyon 

malzemesi olduğu eleştirel sosyal bilimciler tarafından sıklıkla dile 

getirilmektedir. İnternetin, akıllı telefonların yaygınlaşmasıyla sosyal ağlar 

ve sosyal medya ise yüzyılın son çeyreğinde televizyonun yerine geçmiştir. 

Çünkü televizyondaki sınırlı haber alımı ve taraflı sahiplik anlayışı yerine 

sosyal mecrada bireysel haber yayımı demokratik ve özgür bir şekilde 

mümkündür.   

Kitle iletişiminin ve tekniklerinin modern örnekleri Rusya’da yoğun 

görülmüştür. “Tekniklerin bu bölgeye geç gelmiş olması, Rusya’yı uç 

önlemler alacak kadar dış baskıya sokmuştur. Lenin de milyonlarca kişiye 

aynı anda tek bir mesajı vermenin yolu olarak film, gazete vs gibi kitle 

iletişim araçlarını kullanmıştır.” (Dudley: 1997, 277). Böylece hiyerarşinin 

birey üzerindeki etkisinin izlenmesi, ona ülkenin bütünlüğünü sağlayacak 

tüm bilgiyi vermiş olmuştur. 

Görsel ve yazılı medyanın devlet, sermaye arasında yaygınca 

kullanıldığı yıllardır aşikardır. Oysa interaktif sosyal mecralarda bu bireyler 



136 
 

tarafından engellenmekte, birey, istediği başlığı kendi iradesiyle takip 

edebilmektedir. Kitap gibi temel iletişim araçlarından biri olan yazılı eserler 

ise bu iki alan arasında kalmıştır diyebiliriz. Yayıncılığın özgür olmaya 

yakın olduğu toplumlarda, bireyler kendi iradeleriyle istediklerini 

okuyabilmektedirler. Bu da, kitabın, demokratik olan kitle iletişim 

araçlarından biri olduğunu gösterme şansını doğurmaktadır.  

 

 

4.1.3.3. Modernleşme Sürecinde Yaşanan  

Sanatsal Değişimler 

Dünyanın değişimine paralel olarak sanat dallarında da ihtiyaç duyulan 

değişim modernizm olarak adlandırılmıştır. Eskiyi reddeden, yeni içerik ve 

biçimler arayışına yöneltilen sanat nesnelerinin benzeri edebiyatta da 

görülmüştür. Edebi olarak gerçekçi türlerin ve gündelik konuların geride 

kaldığı bir döneme girilmiştir. Resim, heykel, mimarinin yanı sıra 

edebiyatta da yazarlar gerçek dışı, hayal ürünü veya farklı denebilecek konu 

ve karakter arayışına girmişlerdir. Bu da kitabın pazarlanmasını gündeme 

getirmiştir. 

Modern insanın içindeki pazarlanması olanaksız herşeyin basım altına 

alınmaya başlandığı geçen yüzyıldan beri insanın özgün olan yanları 

yaşanan reel hayatta ortadan kalkmış, bu nedenle burjuva ekonomik 

gelişmesinin başlangıcında insanın kazanmaya başladığı olanak 

gerçekleşmemiş, gelişmenin kısıtlı kalması yüzünden, insan kendini bir 

birey yapacak insansal potansiyellerini gerçekleştirmekten alıkonulmuştur. 

Nasıl bir toplumsal yaşam içinde nasıl bir mutluluğun aranması gerektiği 

konusunda aydınlanmanın önüne hegemonik ideolojiyi oluşturacak bir sıra 

kültürel düzenlemeler dikilip aydınlanma engellendiği için egemen insan 

konumundakiler ile bağımlı konumdakiler arasında gerçek bir iletişimin 



137 
 

olmayışının yanı sıra, bireyselleşebilmenin reel yolları ve biçimleri de 

çarpık görünümlere sokulmuştur (Oskay:2000, 114). 

Bütün bağları bir yana iten, bir yandan kendini burjuva düzeninin 

düşmanı sayarken, bir yandan da –bilinçli olmadan- burjuvaların “pazar için 

üretim” ilkesini tanıyan “özgür” yazar, ilk olarak Romantizmle birlikte 

ortaya çıktı. Burjuva değerlerine romantikçe karşı çıkışları, sonunda onları 

derbeder bir yaşayışa iten özgürlük kaygıları bu yazarların eserlerini en 

suçladıkları bir şey durumuna, pazara sürülen “meta” durumuna soktu.” 

(Fischer:2003, 56). 

Benjamin, 20.yüzyılın ilk çeyreğinde sanatın geçirdiği derin 

değişimleri betimlemek üzere aura’nın (hale) kaybolması mefhumunu 

kullanır ve bu kaybı, röprodüksiyon tekniklerindeki değişimlerle açıklamaya 

çalışır (Bürger: 2004, 71). Benjamin’e göre, aura’nın varolabilmesi için 

biriciklik ve sahicilik gerekir; oysa röprodüksiyon üzerine kurulu bir sanatta 

bunlar geçerli olamaz. Dolayısıyla tekrar üretilen eserlerde gerçeklik 

duygusu kaybolma ile karşı karşıyadır.  

Benjamin, yeniden üretilen sanat eserlerinin birçok sanat dalında 

görüldüğünü belirtir. Öncelikle basım çeşitliliğin artmasıyla, gazete, 

fotoğraf, resim ve en çok da sinema alanında bu örneklerin görüldüğünü 

iddia eder. Shakespeare, Rembrandt, Beethoven gibi isimlerin sinema ile 

tekrar dirileceğini, izleyiciyi bir resim tablosundan daha çok etkileyeceğini 

belirtir (Benjamin: 2004, 55). Sovyet sinemasında, kurgu (montaj) kullanımı 

nedeniyle gerçekliğin farklı şekilde yansıtıldığını, dolayısıyla yeniden 

üretilen eserin daha az yozlaştığını vurgulayan Benjamin, sanatın diğer 

dallarında olduğu gibi, en önemli noktanın birey üzerindeki etkilenme gücü 

olduğunu belirtir.  

Biçimin de en az hatta belki daha fazla önemsenmeye başlanmasıyla 

kitap da modernleşmiştir. Popüler kültür kavramının da modernleşme ile 



138 
 

birlikte piyasada oluştuğunu düşünürsek, kitabın ve yazılı bilginin, 

edebiyatın da bu bağlamda nesneleştiğini söyleyebiliriz. Modernleşme ile 

birlikte tüm sanat dallarında görülen meta işleyişi, kitap yayıncılığı ve 

edebiyat alanlarında da kendini göstermiştir.  

Ayrıca star sisteminin olmaması nedeniyle de, Sovyet sinemasının 

daha az yozlaşmış ve daha az kültürel benzerliğe uğramış bir tarz olduğunu 

belirten Benjamin’e göre, kitlelerin sinema ile büyülenerek gerçek yaşamın 

acılarını unuttuklarını, özellikle yalnızlaşan ve yoksullaşan modern insanın 

kurtuluşunun burada yattığını belirtir (Benjamin: 2004, 67). 

Biçimsel ve soyut görme biçimlerini işleyerek de olsa modernitenin, 

görsel savunma mekanizmalarını rasyonalize etmeyi başardığını belirten 

Robins’e göre, teknolojik olarak yayılan görüntünün anlamlı yanları vardır. 

“Çevremize mesafe koymanın, dünyayla doğrudan bağlantı kurmanın 

ürkütücülüğünden kendimizi uzak tutmanın, tecrit etmenin özel olarak 

modern bir yolu biçiminde gelişmiştir.”  (Robins: 1999, 33) Yeni imaj 

teknolojileri artık modernin de ötesinde postmodern olarak algılanmakta ve 

kişiler ile iletişim arasındaki bağlar çok ince bir dayanakla tutunmaktadır. 

Teknolojik araçlar sayesinde her geçen gün dünyayla bağımızı daha çok 

koparmakta ve gerçekliğin ağırlığından kaçarak hayalgücüne 

sığınılmaktadır.  

Özellikle sanayi devriminden sonra ekonomik, teknik, bilimsel 

değişimle, Çakır’a göre, sanat kitle iletişim aracı olmaktan çıkmıştır:  

“İletişim süreci, sanat yapıtı ve sanatçı içeriksel ve biçimsel anlamda 

köklü yıkımlar yaşamış, hiçbir sanat formu bu sürecin dışında 

kalamamış, bu konudaki tartışmalara pazar, kitleler, satış, yatırım 

aracı, düşük beğeni gibi kavramlar eklenmiştir. Bunlara neden olan 

gelişmeler, Martin Jay’in ifade ettiği gibi, sanatın aperatif bir 



139 
 

yiyeceğe, bir kültür süsüne dönüşmesine neden olan modernizasyon 

sürecinden kaynaklanmıştır.” (Çakır: 2013 b, 148) 

Üretimin ve iletişimin değişmesiyle sanatın yanı sıra sanatçı da 

değişimden nasibini almış, kurallar bütününde hareket etmek zorunda 

kalmıştır. Yeni basın ve yayın sanayi, sanatçıları, başarı, ilgi çekmek ve 

satış yapmak gibi yeni ölçütlere uymak zorunda bırakmıştır. 

Üretilen eserlerin metalaşmasının yanı sıra, üretileni nesneleştiren 

kitabın basım aşaması da değişimden nasibini almıştır. Matbaa gibi, yazılı 

eseri binlerce tıpkı basım olarak çoğaltabilen bir icat da, modern kültüre çok 

uyuyordu.  

Manguel’e göre, kitaplar kılıktan kılığa girdiler: 

“İnsanın cebine sokabileceği kitaplar, dost görünümlü kitaplar, 

okurun çok değişik yerlerde okuyabileceğini hissettiği kitaplar; 

manastırın ya da kütüphanenin dışında garip karşılanmayacak 

kitaplar çeşitlidir. 17.yy’da sokak satıcıları oktava boy denilen 

kitapçıklar ve baladlar satarlardı. Böylelikle tek bir tabaka kâğıttan 

on altı sayfa çıkabiliyordu. 18.yy’da okurların daha fazla ayrıntı 

istemesinden mi kaynaklanır bilinmez, tabakaları on iki yerden 

katlayıp, yirmi dört sayfa yapar oldular. Bizim tanığımız karton ciltli 

kapak çok sonraları ortaya çıktı. İngiltere Yayıncılar Derneği, kitap 

satıcıları birliği, pazarlama şirketleri, yazarlar birliği, kraliyet sistemi 

ve tek cildi otuz beş şilinlik yeni romanların başlangıcı olan Victoria 

dönemi, karton ciltli kitapların doğuşuna da tanık oldu.” (Manguel: 

2004,170). 

Matbaa, modern topluma damgasını vuran özel hayat anlayışının 

gelişmesindeki başlıca unsurlardan biridir. Matbaa sayesinde elyazması 

kitaplardan çok daha ufak ve taşınabilir kitaplar basıldığı için, okurun 

kalabalıktan uzak, kitabıyla baş başa bir köşeye çekilebileceği ve zamanla 



140 
 

tamamen sessiz okuma alışkanlığını kazanacağı ruhsal ortam da ortaya 

çıkmıştır (Ong:2010, 155). 

 

 

4.2. MODERN TOPLUMA İLİŞKİN KURAMLAR 

4.2.1 Kitle Toplumu, Kültür Endüstrisi Kuramı ve Gösteri 

Toplumu Kuramı 

Yığınların kente çıkagelmesinin habercisi olduğu yeni toplumun 

doğasında, 19.yy’ın son yirmi yılında görülen kitle toplumu ve onun doğal 

sonucu olan kitlesel yayma araçları sorunsalı vardır. “Medya yönetiminde 

okuyucu tiplerinin geliştirilmesi, ilk 19.yy’ın son on yılında, ABD’de kadın 

dergilerinin yaratılmasıyla birlikte olmuş ve bunlar yirmili yıllarda 

fordizmle mükemmelleşmişse de, kitle iletişiminin ussallaşmasında olasılık 

düşüncesinin açığa çıkmasını görmek için otuzlu yılları beklemek 

gerekecektir.” (Mattelart:2003, 18). 

İngiliz kültür ve iletişim kuramcısı Raymond Williams’ın kitle insanı 

ve kitle toplumu gibi kavramları, çağdaş toplumlarda insanın kendisinden 

başka herkesi ifade etmek için kullanıldığı aşağılayıcı bir seslenme sayan 

betimlemesi, ustaca, önemli bir sorunu göz ardı edivermektedir:  “Kitle 

toplumu ve kitle kültürü olgusu, bireysel psikolojik boyutta oluşan bir bakış 

tarzı sorunu olmayıp, buradaki söz konusu homojenleştirme işleminin 

sisteme uygun bir sonucudur. Melville bu duruma direnen bir yazar 

olmuştur denebilir.” (Oskay:2000, 116).  

Belli başlı modern iletişim dizgeleri ileri kapitalist toplumlarda artık o 

kadar kilit kurumlar haline gelmişlerdir ki endüstriyel üretim ve dağıtım 

kurumlarına gösterilen ilginin en azından baştan onlara da gösterilmesi 

gerekir. Özgül sınıf yapılarının yerini alan ve onu tarafsızlaştıran “yığın” 

kavramı, gerçek toplumsal durumları ve ilişkileri karşılayan toplumsal bilinç 



141 
 

aşamaları ve karmaşık denetim ve birleşme ilişkilerini tarafsızlaştıran ve 

onun yerini alan yönlendirme kavramı söz konusudur (Williams:1990, 108). 

McLuhan, kitlelere göre şekillenmesi öngörülen sanat anlayışı için 

şunları der: 

“Piyasa toplumu kendisini tanımlarken, edebiyat, tüketici 

malı rolüne kaydı. Algılama kılavuzu olarak rolü tersine çevrilen 

sanat, uygun görülen bir hoşluğa ya da ambalaja dönüştü. Kitle 

piyasasının yönlendiricileri sanatçı üstünde basım kurdukça, 

yalıtılmış durumdaki sanatçı, düzen ve başarı aracı olarak sanatın 

ve tasarımın yaşamsal rolü ile ilgili yeni kehanetlerde bulunmayı 

başardı. Geriye dönüp bakıldığında, mallarda olduğu kadar 

güzellikte de bir dünya düzeni aracı yaratmanın sorumluluğunun 

kitlesel piyasa dönemine ait olduğunu kabul etmek gerekebilir.” 

(McLuhan: 2001, 383). 

19.yy’da ve 20.yy’ın ilk yarısında çok yaygın olan kitle kültürü 

kavramı, yerini giderek popüler kültür kavramına bırakmış gibidir. Oysa 

içerik olarak kitle kültürünün yaygın tanımlanma biçimlerine daha çok 

benzemektedir. “Kitle kültürü içerik olarak popüler kültür kavramı adında 

toplanmış gibi görünmektedir. Bu nedenle yeni kavramlar ortaya çıkmıştır 

(Çakır: 2013 a, 322).” Frankfurt Okulu düşünürleri, kitle kültürü kavramı 

yerine kültür endüstrisi kavramını geliştirmişlerdir.  

1923 yılında Toplumsal Araştırma Enstitüsü’nün bir parçası olarak 

Almanya’da kurulan Frankfurt Okulu, modernitenin doğurduğu tüketim 

mekanizmalarını ve kapitalizmin sonucu olan meta üretimlerini; 

Marksizmden farklı olarak eleştirel teori ile ürettikleri kendi kavramlarıyla 

sorgulamışlardır. 

“Modern demokrasinin yeni aracı olan medyanın, toplumu düzenleyen 

bir mekanizma olarak geliştiği bir dönemde, okul buna karşı çıkarak bu yeni 



142 
 

kültürel üretim araçlarını sorgulamıştır.” (Mattelart:2003, 58). Kültürün 

geleceği konusunda endişe duyarak, bu üretim ve dağıtım araçlarının 

gelişmesiyle meydana çıkan sonuçları incelemişlerdir.  

Adorno ile birlikte eleştirel kuram içinde çalışan ilk isimlerden biri de 

Max Horkheimer olmuştur. İkili, 1944-45 yıllarında ‘Aydınlanmanın 

Diyalektiği’ adlı kitabı kaleme almışlardır. ‘Kitle kültürü’ kavramını, düşsel 

bir kendiliğinden popülerlik imasında bulunduğu için reddedip; ‘Kültür 

Endüstrisi’ kavramını literatüre kazandırmışlardır. Adorno ve Horkheimer’a 

göre, Kültür Endüstrisi, rasyonelleşmiş dünyanın işlemesine yardımcı olmak 

için vardır. 19. yüzyılın yüksek kültürü ve çağdaş avangardları, kendi 

toplumlarının duygusal yoksulluğunu dürüstçe protesto ettikleri yerde, 

kültür endüstrisi, insanları dolaysız biçimde kandıran ama vaat ettiğini 

yerine getirmeyen sahte tatminlerin dağıtımını yapmaktadır (Lunn:1995, 

201). Kültür endüstrisi kavramının, içeriğini karşılayan ve dolduran bir 

karşılığı olmasına karşın; ikilinin yaklaşımına yeni göndermeler yapan bir 

diğer isim ve belki de en önemlisi yine okulun içinde yer alan bir düşünür 

olan Walter Benjamin’dir.  

Benjamin ve Adorno’nun bakış açıları arasındaki karşıtlık, modernizm 

konusunda değil; kapitalist toplumdaki avangard ve ticari “kitle” sanatının 

tarihsel anlamları üzerinde merkezlenmiştir (Lunn:1995, 189). 1933 yılında 

kaleme aldığı ‘Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat 

Yapıtı’ adlı makalesinde, Benjamin, özellikle yeniden üretim ilkesinin 

tapınma olarak adlandırdığı eski bir sanat anlayışını nasıl artık geçersiz 

kıldığını belirtmiştir. Benjamin’e göre sorun, bir kültürel verinin yeniden 

üretilebilirliğinde görülmektedir.  

Benjamin, bu önemli makalesinde şöyle devam etmektedir:  

“Burada varlığı son bulan şey, özel atmosfer kavramıyla 

özetlenebilir ve şöyle denebilir: Sanat yapıtının teknik yoldan 



143 
 

yeniden üretilebildiği çağda gücünü yitiren, yapıtın özel atmosferi 

olmaktadır. Bu olgu bir belirti niteliği taşımakta ve anlamı salt 

sanatın alanıyla sınırlı kalmamaktadır. Yeniden-üretim tekniği, 

yeniden-üretilmiş olanı geleneğin alanından koparıp almaktadır. Bu 

yeniden-üretilmişi çoğaltarak, onun bir defaya özgü varlığının 

yerine, yine onun bu kez kitlesel varlığını geçirmektedir. Ve yeniden-

üretilmiş olanın, alımlayıcıya bulunduğu konumda seslenmesine izin 

vermekle, üretilmiş olanı güncelleştirmektedir. Bu iki süreç, gelenek 

yoluyla aktarılmış olanın dev bir sarsıntı geçirmesine yol açmaktadır 

– bu gelenek sarsıntısı, şu andaki bunalımın öteki yüzünü ve 

insanlığın yenilenişini dile getirmektedir.” (Benjamin:2004, 55). 

Sözü edilen süreçler, günümüzdeki kitle devinimleriyle çok yakından 

bağlantılıdır. Özellikle 20. yüzyılda ivme yapan medyanın, kitlelere bu 

süreçleri yayma hızı ve yaygınlık başarısı, özgün eserlerin azalmasına neden 

olmuştur diyebiliriz. Bu da Benjamin’i tamamen olmasa bile; modern tarih 

ve sanat-kitle ilişkisi hakkında muhalif bir isim yapmıştır.  

Öncesinde kralın ya da kilisenin buyruklarının dayatıcı gücünün 

etkisinde bulunan insan; günümüzde kültür endüstrisi tarafından 

yönlendirilmektedir (Aydoğan: 2013, 11). Özellikle sanayi toplumuna 

geçişten sonra insanın düş kurmasının olanaksızlaştığını Oskay’dan aktaran 

Aydoğan, düşlerin kurulabilmesi durumunda bile toplumsal sınırların 

ötesine gidemediğini vurgular.  

Frankfurt Okulu’nun altmışlı yıllardaki en parlak siması kuşkusuz 

Herbert Marcuse olmuştur. Öylesine ki; 1968 Mayıs’ında 3M olarak anılan 

Marx, Mao ve Marcuse kadrosunda yerini almıştır (Mattelart:2003, 64). 

Modernizmi aklı araçsallaştırma, aklı dogmalardan kurtarırken aklın 

kendisini dogmaya çevirmesi bağlamında eleştirmiştir. Yine kültür 

endüstrisi bağlamında, kapitalist topluma yoğun eleştirilerde bulunmuş, 



144 
 

kapitalizmin tüm bireyleri birbirine benzeterek bireyi tek boyutlu kıldığını 

iddia etmiştir. 

Marcuse’un 1964 yılında kaleme aldığı “Tek Boyutlu İnsan”, dönemin 

ideolojik savaşında doğrudan etkili olmuştur. Kentsoylu kültürün ve 

uygarlığın, aynı zamanda da işçi sınıfının tarihsel oluşumlarının uzlaşmaz 

eleştirmeni olan Marcuse, siyasal egemenliğin yeni biçimlerinin içyüzünü 

açığa çıkarmak istemektedir. Ona göre, teknoloji ve bilim tarafından giderek 

daha fazla biçimlenen bir dünyanın ussallık görünümlerinin altında, bireyi 

özgürleştirmek yerine onu köleleştiren bir toplumsal örgütlenme modelinin 

us dışılığı vardır. Teknik ussallık ve araçsal us söylem ve düşünceyi, nesne 

ile görevini, gerçek ile görünüşü, öz ile var oluşu birbirlerine uyduran bir 

tek boyuta indirgemişlerdir (Mattelart:2003, 65). Bu tek boyutlu toplum, 

eleştirel düşünce alanını ortadan kaldırmıştır. Yapıtın en çarpıcı 

bölümlerinden biri tek boyutlu dil ile ilgilidir ve medyadaki söyleme geniş 

göndermeler yapmaktadır.  

Adorno, Mart 1936’da, Benjamin’e yazdığı mektupta şöyle der: “Ne 

kişisel duruşumuzu korumak ve burjuva romantizminin içinde 

kitleselleşmeyi reddetmek; ne de proletaryanın yetkisine anarşistçe inanmak 

çözüm değildir. Bununla yetinip sanat yapıtının özgün olacağına inanmak 

yanlış olacaktır. Bu seçeneklerin hiçbiri, diğeri uğruna feda edilecek bir 

çözüm anlayışına sahip değildir.” (Adorno:1991, 253). Bu satırlar, aslında 

Adorno’nun, özgün bir sanat yapıtının kitleselleşme karşısında ulaşabileceği 

çözümleri bildiğini ama uygulamanın umutsuz olacağını öngördüğünü 

gösteriyor.  

Kültür kuramını Horkheimer ilk kez Aydınlanmanın Diyalektiği’nde 

ele almıştır:  

“Kapitalizmde bütün üretim piyasa içindir. Mallar, insan 

ihtiyaçlarını karşılamak için değil, kar elde etmek için 



145 
 

üretilmektedir. Kapitalist ekonomide, kullanımdan ziyade mübadele 

için üretim evrensel olmalıdır. Bu da tüm şeylerin benzer olmasını 

gerektirmektedir. Aldatıcı evrensellik, kültür endüstrisi sanatını 

getirir. Eğlence, geç kapitalizm koşullarında, çalışmanın uzantısıdır. 

Çünkü makineleşme, insanın boş zamanı üzerinde o kadar büyük bir 

güce sahiptir ki, eğlence metalarının üretimini öyle temelden belirler 

ki, kitle kültürü deneyimleri, emek süreçlerinin kopyalarından başka 

bir şey değildir.” (Adorno:1991, 253). 

Kültürün ticari yanı, kültür ve gündelik yaşama yansıması arasında bir 

farklılık yaratmaktadır. Estetik Biçim, bu dönüşümsel süreç içinde içerik ile 

birlikte değişime uğrayabilir. Bu, bağımsız ifadenin de ölmesine neden olur. 

Dolayısıyla tüm açılardan bakıldığında, kültür ve ampirik gerçeklik 

arasındaki sınırların biraz daha belirsizleştiği görülür (Adorno:1991, 53). 

Adorno ve Horkheimer’ın 1947 yılında yayınladığı Aydınlanmanın 

Diyalektiği eserinde, ilk kez kullanılan kültür endüstrisi kavramı, öncesinde 

“kitle kültürü” ifadesinin açıklamasını beraberinde getirmiştir. Bu kavram, 

tutucu kuramcılardakendiliğinden yükselen bir kültüre gönderme yapar. 

Oysa kültür endüstrisi kuramında kitleler belirleyici değildir, kültür 

endüstrisi bu kitle kültürünü üretir. Kültür endüstrisi, eski ve geleneksel 

olanı yeni bir kimliğe taşır. Tüm dalları ve branşlarıyla, kitleleri yeni bir 

tüketim yapmaları gerektiğine ikna etmeye çalışır. Bu kavramı çok da edebi 

bir dille algılamamak gerekir; standartlaştırılan metalar olarak söylemek de 

mümkündür (Adorno:1991, 85). 

Daha iyisini üretmek adına teknolojiyi geliştiren fikriyatın asıl mantığı, 

aslında yeni krizler yaratmaya yol açabilmektedir bazen. Sanatın birçok 

dalında bu tekniklerin yeni kimlikler yarattığını görmek mümkündür. 

Öznenin kendisiyle birebir bir bağ kuran bu teknikler, içsel mantığı ele 

geçirme arzusunda olabilir. Mekanik üretim yapmaya başladığında ise, 

dışsal mantığı dönüştürebilir pekala (Adorno:1991, 110). 



146 
 

Piyasada tutunamayan bir karşılığa denk gelen ilgi alanları, kendi 

ideolojisi içinde kaybolup gidebilir. Bir süre sonra öyle bir aşamaya gelinir 

ki; ürün, kendi tanıtımını kendi yapar hale gelir. Dil ve edebiyat içinde 

yaratılan bazı karakterler de bir süre sonra birer meta (mal).haline gelerek 

sürecin bir parçası olurlar. Her şeyden öte, kültür endüstrisinin kendi 

ontolojisi vardır. Geç 17.yüzyıl ve erken 18. yüzyıl İngiliz romanlarına 

baktığımızda, bir “aynılık” olduğunu görürüz. Sadece prototipin izin verdiği 

ölçüde bir değişim görülmüştür iskelete bakıldığında (Adorno:1991, 113). 

Kitle kültürü ile birlikte işleyen bir dre Popüler Kültür vardır. Mutlu’ya 

göre, “popüler kültür bir toplumda geniş bir şekilde paylaşılan inançları, 

pratikleri ve bunların örgütlendiği nesneleri dile getirir.” (Mutlu, 2005: 

313). 

Popüler kültür, Oskay’ın açıkladığı gibi sanayileşme öncesi 

toplumlarda ve çok gelişmiş ülkelerde olmak üzere ikiye ayrılır: 

“Sanayi kapitalizminden önceki toplumlarda popüler kültür, 

sistemin yönetme ve hükmetme mekanizmalarının yeterince gelişkin 

olmamasından; kültürel ve siyasal denetimin tek tip bir kültürü 

yayamamasından, devlet bürokrasisinin açık denetimi sağlayacak 

kadar etkin olmamasından kaynaklanır. İkinci tür popüler kültür, 

homojenleşmeye karşı tepkilerin tüketimi düşürdüğü ve bu nedenle 

muhalif kültüre izin verilmesinin kaçınılmaz olduğu çok gelişmiş 

ülkelerde yaşanan şeklidir ve kitle kültürü ile iç içe yaşar.” (Çakır: 

2013 b, 23). 

İlk tür popüler kültüre örnek olarak, merkeze uzak halkın kültürel 

alanlarda kendi masallarını oluşturmaları örnek gösterilebilir. İkinci tür 

popüler kültüre örnek olarak ise, çizgi romanlar, popüler romanlar, müzik ve 

TV yapımları gösterilebilir. 



147 
 

Guy Debord, 1967 yılında yazdığı ünlü Gösteri Toplumu adlı 

kitabında, gösteriyi, popüler kültürün temel belirleyicisi olarak tanımlar. 

Gösteri imajların dinmeyen yeniden üretimi olarak, dünya görüntülerini hep 

yeniden üretir. Kültürü popülerleştirirken, onu bir gösteriye dönüştürür. 

Gösteri kendini bizzat toplum olarak, toplumun bir parçası olarak sunar 

(Çakır: 2013 a, 338). 

Kellner’ın yorumladığı gibi Guy Debord için gösteri aynı zamanda, 

uzlaştırma ve politik vasıfları devre dışı bırakma, kaldırma aracıdır. 

Toplumsal aktörleri devre dışı bırakır, onların en yaratıcı, en insancıl ve en 

güçlü yanlarını hayatın dışında tutar, bir anlamda elenmelerine neden olur. 

Gösteri, ayırma, tembellik kavramlarıyla yakından ilgilidir. Kişi, gösterilerin 

uyumlu bir izleyeni ve tüketicisine dönüşürken kendi hayatını yaşamaya 

yabancılaşır (Kellner: 2008, 22). 

Gösteri Toplumu’ndan alıntılanan bazı önemli kısımlar şu şekildedir: 

“Gösteri, bir imgeler bütünü değildir, ancak insanlar arasında imgeler 

aracılığıyla kurulan bir toplumsal ilişkidir.  

Gösteri, imgelerle ilgili kitlesel yayım tekniklerinin ürünü olan 

gösterim dünyasının kötüye kullanımı değil; nesneleştirilmiş bir dünya 

görüşüdür. 

Gösterinin dağıtıcısı olan toplum az gelişmiş bölgelere yalnızca 

ekonomik üstünlüğü ile değil; gösteri toplumu egemenliği ile hakim 

olur. 

Modern topluma gösterinin pırıltılı oyalamaları ardında dünya 

çapında egemen olan bayağılaştırma etkinliği, gelişmiş meta 

tüketiminin seçimlik rolleri ve nesneleri sözde çoğalttığı her yerde ona 

egemendir.” (Mattelart: 2003, 75) 

Kitlenin kültürel gelişim sürecinin birey üzerinde etkisi olduğunu 

vurgulayan Sigmund Freud’a göreyse, “bireyin bilinç ve bilinçdışı 



148 
 

durumlarında, kitlenin kültürel gelişim süreci ve bireyin gelişim süreci 

birbirine ayrılmaz bağlarla bağlanmıştır.” (Freud:1999, 95). Bu nedenle 

toplum içindeki üstbenlik dışavurumları, bireyde olduğundan daha kolay 

fark edilebilir.  

 

4.2.2. Endüstri Toplumu Kuramı 

Kimi düşünürlere göre modernleşme sonrası süreç, Endüstri 

Toplumunu yaratmıştır. Bu kurama göre, Endüstri toplumu, kuramcıların 

farklı algılayabildikleri bir modeldir. Modernizmin ve kapitalizmin bir 

bileşkesi olarak algılanan tür modele göre, endüstri toplumu, sanayi sonrası 

toplumla benzerlikler göstermektedir. Ulus devletleşme sürecinde üretimin 

ticarileştiği bir kavrama denk gelmektedir. Kentleşmenin ve tüketim 

toplumunun da yükseldiği görülmektedir. 

Diğer yönüyle ise endüstri toplumu, hizmetleşmenin toplum içinde 

yayıldığı, teorik bilginin önem kazandığı, uzman ve profesyonel işbilir 

kitlenin arttığı, yeni bir bilgiye bağlı çalışan sınıfın ortaya çıktığı da bir 

model olarak algılanabilir. Bu yönüyle de aslında sanayi sonrası toplum 

kuramından ayrılmaktadır.  

Kitlesel üretimin gündeme gelmesiyle, teknolojinin uygarlığa 

yayılması endüstriyi beraberinde getirmiştir. Batı’da Endüstri Devrimini 

takiben tarım toplumunun yerini modern öncesi veya endüstri öncesi 

toplumlar almıştır. Bilgi ve teknolojiyle birlikte desteklenerek daha güçlü 

hale gelen endüstri toplumu, geleneksel toplum yapısının karşıtı olarak da 

algılanabilmektedir (Arthur: 1990, 93). 

Endüstri toplumu döneminde toprağın yerine sermaye malları, yani 

makineler geçmiştir. Mekanik düşünce ve teknolojinin ürünü olarak sanayi, 

toplumun temeli olmuştur. Sanayileşmenin, sermaye üzerinden 

makineleşmenin bir sonucu olduğunu belirten Erkan’a göre, endüstri 



149 
 

toplumlarında sermayenin sahibi sosyal sınıflardır ve aristokrasi yerine 

onlar bu süreci yönetirler (Erkan: 2000, 143). 

Tarihçiler arasında farklı görüşler olsa da, Hobsbawm gibi isimlerin de 

kabul ettiği görüşe göre, Endüstri Devrimi, yeni manifaktür sürecine geçişle 

birlikte, 1760’larda başlayıp 1830’lara kadar sürmüştür. El yapımı yerine 

makineli üretime geçiş başlamış, su ve buhar gücünün etkisiyle yeni 

kimyasallarla birlikte demir üretim süreci söz konusu olmuştur. Büyük 

Britanya’da başlayarak, Batı Avrupa’ya ve oradan da ABD’ye sıçramıştır 

(Lucas: 2002, 110). 

Tekstil, metalürji, cam, kâğıt, gaz gibi gelişmelerin kullanılmasıyla 

birlikte, kanallar ve demiryollarının yapımı hızlanmıştır. Yemek, giyim, 

tüketim gibi alanlarda işçi sınıfının gündeme gelmesi etkili olmuştur ve yeni 

iş alanları yaratılmıştır. Nüfus artışının patlamasıyla, fabrikalarda işçileşme 

süreci artmış ve kentleşme yoğunlaşmıştır (Berg: 2002, 25). 

İşin, insanın, insan gücünün, kentleşmenin ve yaşam tarzının; ardından 

hatta sanat ve edebiyatta görülen yenileşmelerin olumlu etkilerinin yanı sıra, 

tüketim kültürünün gelişmesi de; endüstri sonrasında görülmeye 

başlanmıştır.  

Endüstrileşmenin bir ayrım noktasına geldiğini 1980’lerde belirten ve 

bir “risk toplumu” yaratıldığını Giddens ile birlikte öne süren Alman 

sosyolog Ulrich Beck’e göre, radyoaktivite, kirlilik ve hatta işsizlik gibi 

riskler, küreselleşmenin olumsuz sonuçlarıdır  (Marga: 2009). 

Bugün toplum bilimlerinin karşılık vermesi gereken ve bizi 

modernliğin de ötesine götüren bir dönemin başında bulunduğumuz ileri 

sürülmektedir. Bu geçiş dönemini adlandırmak için Giddens, göz 

kamaştırıcı çeşitlilikte terimler ileri sürmüştür: “Bunlardan birkaçı bilgi 

toplumu ya da tüketim toplumu gibi kesinlikle yeni bir toplumsal sistemin 

çıkışına işaret ederken; çoğunluğu ise postmodernizm, endüstri sonrası 



150 
 

toplumu, kapitalizm sonrası ve bunun gibi dönemin kapandığını vurgulayan 

ifadelerdir. Tartışmaların bazıları, özellikle de maddi ürünlerin üretimine 

dayalı bir sistemden bilgiyi merkeze alan bir diğerine doğru ilerlediğimizi 

ileri sürer.” (Giddens:2004, 12). 

Yeni toplumda bilginin yerini Bozkurt şöyle açıklar: 

“Endüstri toplumu, malların üretimi için makinelerin ve 

insanların koordinasyonuna dayanır. Oysa yeni toplum bilgi 

etrafında örgütlenmektedir. Bilgi her toplum için gereklidir; bilgi 

güçtür; ancak enformasyon/bilgi toplumunda bilgi aynı zamanda 

toplumun temel eksenidir. Yeni toplumda teorik bilgiyi piyasada 

ürünlere ve hizmetlere başarılı şekilde dönüştürenler ile eğitim ve 

araştırma-geliştirme harcamalarına en çok yatırımı yapan işletmeler 

ya da toplumlar başarılı olacaktır.” (Bozkurt:1993, 27). 

Endüstriyalizmin ana karakteristiğinin cansız maddi güç kaynaklarının 

mal üretiminde kullanımı olduğunu belirten Giddens; makinelerin bu üretim 

sürecinde merkezi rol oynadığını belirtir. “Endüstriyalizm, insan 

etkinliğinin, makinelerin, hammadde ve ürün girdi ve çıktılarının eşgüdümü 

için üretimin belli kurallara göre toplumsal örgütlenmesini öngörür. Bu 

kavram yalnızca iş ortamını değil; ulaşım, iletişim ve gündelik ev yaşamını 

da etkiler.” (Giddens:2004, 62). 

Endüstri devriminden sonra, insanla insan ve insanla nesneler 

arasındaki ilişki biçimlerinin değiştiğini belirten Çakır’a göre, “artık okul, 

aile, kilise gibi kurumlara söyleyecek çok az şey kalmıştır; yeni bilgi ve yeni 

tür uyumlandırıcılar gerekli olmuştur. Yüzyılın ilk yarısına kadar yeni 

toplumun gereksinimleri kitle iletişim araçları yoluyla 

karşılanmıştır.”(Çakır: 2013b. 25). Yaygın kitleyi etkileyen en önemli güç o 

zaman telgraf, telefon, radyo ve tabi ki televizyonken; interneti de son 

yıllarda unutmamak gerekir.  



151 
 

Endüstri devriminden sonra üretimin ve tüketimin kitlesel boyutlara 

ulaşması ile birlikte toplumun her alanında yaşanan köklü dönüşümler, 

insanla insan ve insanla nesneler arasındaki ilişkileri de eskisinden çok 

farklı boyutlara ve biçimlere doğru dönüştürmüş; eğitim kurumlarının, dini 

kurumların ve ailenin bireye söyleyecek şeyi giderek azalmıştır.  

 

4.2.3 Postmodern Toplum Kuramı 

Postmodernizm kavramı, modernizmin topluma algılattığı modern 

düşünce örneklerini eleştiren, modernizm-sonrası anlamına gelen bir 

akımdır.  Post yapısalcılık ve yapı söküm gibi 20. Yüzyıla ait yeni 

kavramlar ile birlikte de kullanılabilmektedir.  

Postmodern kavramı ilk kez 1870’lerde, bir Fransız empresyonist 

resim tablosu hakkında, çağın ötesinde yorumunu yapan John Watkins 

Chapman tarafından kullanılmıştır (Thomson: 1914, 733). Thomson, 

çalışmasında bunun yanı sıra, modern sanatın ve toplumsal duruşun 

eleştirilmesi olduğu kadar; din ve geleneklerin tekrar yorumlanması 

anlamını da taşıdığını vurgular.  

Lyotard’a göre, özellikle 2.Dünya Savaşı’ndan sonra 1950’lerde, 

Avrupa’nın yeniden şekillenişinin tamamlanmasıyla birlikte bu kavram 

oluşmuştur. Sanatın yanı sıra modernizmle çatışan bu kavram, politik 

olarak, sanayi sonrası toplumdan postmodern topluma geçişi ifade eder 

(Lyotard: 1984). 

Lyotard, Postmodern Durum: Bilgi Üzerine bir Rapor adlı 

çalışmasında, postmodernizm teriminin tanımını net bir şekilde yapmaya 

çalışır. Ona göre, bu kavram, “meta-anlatılara yönelik bir şüphe” 

meselesidir. Meta-anlatılar, tüm bilgilerimizi tek bir çerçeveye oturtacak 

öykülerdir (Lyotard: 2012, 298). 



152 
 

Sanat, edebiyat gibi ana akımların yanı sıra, şehir planlamacılığı, 

mimari gibi alanlarda da kullanılan bir terim haline gelmiştir.  

“Frankfurt Okulu’nun erken dönem temsilcilerinden Adorno, 

postmodernizmi öngörmüştür. Bunun çok karamsar bir Aydınlanma 

okuması olduğunu düşünen ikinci kuşak eleştirel kuram düşünürü Jürgen 

Habermas ise, modernlik projesinin henüz tamamlanmadığını öne 

sürmüştür.” (Hall:1995, 113). Ayrıca Habermas ve günümüz eleştirel 

teorisyen kuşağı, postmodern teorinin büyük bölümünü bir irrasyonalizm 

türü olarak niteleyip reddetmiştir (Kellner:1998, 51). Henüz 

postmodernizmin adı telaffuz edilmeden, Adorno modern dünya eleştirisi 

yapmakta ve kültürel boyutun gittiği noktayı endişeyle izlemekte ve 

sonuçlarını yorumlamaktadır.  

Giddens ise modernliğin radikalleşmesinin bir sonucu olarak 

değerlendirir postmodernizmi. Dolayısıyla bu tür düşünürlere göre, 

postmodernizm aslında modernizmin bitmemiş halidir ve modernliğin 

eleştirisiyle birlikte şekil değiştirerek devam etmektedir.  

Postmodernizm, toplum içindeki sosyal, ekonomik ve politik 

pratiklerin bir taklidi olarak görülebilir. Birçok postmodern romanda, bir 

ortak varoluş mekanında durmakla birlikte aralarında iletişimsiz bir ötekilik 

duygusunun hakim olduğu farklı dünyaların üst üste gelmesi, dışlanmayla, 

yoksulluğun yalıtılmasıyla bilinçsiz bir ilişki içindedir (Harvey: 2003, 135). 

Sanatta postmodernizmin yanı sıra teorik anlamda da postmodernizm 

incelenmektedir. Dilbilimci Ferdinand de Saussure (1857-1913)anlamın 

köklerini dilbilim çalışmalarıyla araştırarak, dilin her şeyden önemli 

olduğunu vurgulamış; yapısalcılık üzerine yoğunlaşmıştır (Saussure: 2012, 

223). 

Batılı toplumların (ABD, Batı ve Orta Avrupa). 2. Dünya Savaşı’ndan 

sonraki süreçte önemli oranda apolitik toplumun oluşmasıyla geride kaldığı 



153 
 

dönem, postmodern dönem olarak da adlandırılmaktadır. McChesney, bu 

yeni dönemi “devletin geleneksel fiziki şiddete eskisi kadar yaygın 

biçimlerde başvurma gereksinimi duymadığı; onun yerine ustaca kurulan 

tekniklerle bellek yitiminin araçları olarak enformasyon ve iletişim 

teknolojilerinin birleştirdiği bir dönem” olarak kurgulamaktadır.  

(McChesney: 2003, 201). 

Postmodernizm, modernizmden aldığı mirası, sürekli yenilenen dünya 

ideolojileri ile sürdürmeye devam etmektedir. Modern sonrası her yeni 

akım, her yeni toplumsal görüş adeta postmodernizm içinde 

hapsolabilmektedir ya da özgürleşebilmektedir. 1950’lerden sonra 

komünizmin pratik olarak gündemden düşmesiyle, yeni ideolojilere ve 

bugün ağ toplumu fikrine de sahip çıkan postmodernizm, adeta toplumsal 

bir paralellik aşamasına gelmiştir. 

David Harvey, postmodernizmin hangi öğelerden oluştuğunu şu 

şekilde belirtir. “Genel geçerlilik iddiası taşıyan önermelerin (teoriler, üst-

anlatılar, evrensel üsluplar) reddedilmesi; (dil oyunlarında, ilgi 

kaynaklarında ya da bilimsel topluluklarda) çoğulculuğun ve 

parçalanmanın kabul edilmesi; farklılığın vurgulanması ve son olarak da, 

her şeyin geçici olduğunun ruhsuzca ve alaycı bir şekilde kabul edilmesi.” 

Harvey burada aslında postmodernizmin, gündelik yaşamın değişen tarihsel 

coğrafyasına, bilgi üretimine, kültürel üretime ve politikaya karşı öznenin 

aldığı belli bir tavrı yansıttığını vurgular (Harvey: 1993, 56). 

Harvey’e göre, kültürel ve düşünsel üretim dünyası sermaye 

dolanımıyla öylesine içiçe geçmiştir ki (sanat piyasası, kitap ticareti ve 

müzik sanayi), artık bu türden faaliyetleri, doğrudan kâr arayışınınbir 

yansıması olarak görmek hiç de anlamlı değildir.  

19. yüzyılda demiryollarının, telgrafın ve günlük basının gelişinin,  1. 

Dünya Savaşı öncesinde radyonun gelişiminin, büyük kartellerin ortaya 



154 
 

çıkışı ve ticaret imparatorluklarının parçalanması ile birlikte, kendi 

kimliğimizin elimizden alınmaya başladığını iddia eden Harvey,  toplumsal 

yaşamın zaman-mekân koordinatlarının dağıldığını vurgulamıştır. 

Postmodernizm ona göre, bu kimliksizleşme ile zaman-mekân sıkışması 

çevresinde kurulan geniş kapsamlı bir önermeler dizisidir.  

Postmodernizmin eskiye oranla yeniyi yaratabilme bağlamında 

mutlaka özgür yanları olduğunu belirten Harvey, daha çok olumsuz yanları 

olduğunu iddia eder: “Dar anlamda girişimcilikle ve parasal değerlerle bu 

kadar sıkı fıkı olması; kültürel üretim, borsanın bir şubesinden başka bir şey 

değilmişçesine, geçici olan şeylere bu denli sıkı sıkıya bağlanması; sanki 

gerçek tarih ve coğrafya, çoğu kez en ağır şartlar altında yaşanan ve 

yitirilen hayatların mücadelesi değil de, süpermarket raflarındaki 

metaforlarmışçasına, tarih ve coğrafyayı birkaç fikir ve görüntü uğruna 

talan etmesi.”Sonuçta postmodernizm, ona göre kültür mirasıyla alay eden; 

yitik geçmişten dem vurup, nostalji pazarı yaratan; dar kapsamlı bir yerellik 

politikasına saplanan ve ruhları satan bir uzlaşmazlıklar toplamıdır. 

(Harvey: 1993, 56). 

 

4.2.4. Sanayi Sonrası Toplumu Kuramı 

 

Çağdaş kapitalizmin temellerinin baştan aşağı sanayileşmesi ve pazar 

sisteminin dünya ölçüsünde örgütlenmesi şeklinde atıldığı 19.yy’dan önce, 

yaşamın gerçekten tarihsel olarak anlaşılması önkoşulları henüz 

tamamlanmış değildi. Bu yüzden daha önce insanla kader ya da doğa 

arasında bir çatışkı şeklinde anlaşılan şey, ancak 19.yyda, Lukacs’ın 

gerçekçilik adını verdiği şeyin katıksız insani ve toplumsal kategorileri 

içinde anlatılabilir (Jameson:2006, 169). 



155 
 

Günümüz toplumuna ilişkin olarak, 1960’lı ve 1970’li yılların başında 

bazı sosyologlar, sanayi sonrası toplum kuramı yaftasını yakıştırdıkları bir 

görüş geliştirdi. Bu görüşün en tanınmış yandaşı Daniel Bell’dir. Kendisi, 

yeni bir topluma, sanayi toplumunun daha önceki tarım toplumundan 

olduğu denli farklı bir yeni topluma, rahatsızlık yaratması muhtemel bir 

geçişe hazırlanılması gerektiğini belirtti.  

Daniel Bell, “Sanayi Sonrası Toplumun Gelişi” adlı kitabında, bir 

toplumsal öngörü yapmak istediğini iddia eder. Yeni bir profesyonel ve 

teknik sınıfın ortaya çıktığını; bunların da işinin esas olarak “bilgiyi 

koordine etmek” olduğunu söyler. Bu ayırıcı bir özelliktir. Sanayi toplumu, 

insanlarla makinelerin malların üretimi amacıyla bir araya getirilip, 

koordine edilmesidir. Buna karşın sanayi sonrası toplum toplumsal kontrol, 

yenilik ve değişimin yönünün belirlenmesi amacıyla bilgi merkezde olacak 

şekilde örgütlenmiş bir toplum olacaktır (Taşdemir:2009, 301). 

Fischer, sanayi sonrası toplum ile birlikte metalaşmanın gündeme 

gelmesini şöyle değerlendirir: 

“Kapitalist çağda kendini oldukça garip bir durumda buldu 

sanatçı. Kapitalizm her şeyi “meta”a çevirdi. Önceleri zanaatçı belli 

bir alıcının ısmarladığı işe göre çalışırdı. Kapitalist düzendeki meta 

üreticisi ise bugün bilinmeyen bir alıcı için çalışıyor. Meta üretimi 

her yere yayılıyor, işbölümünün artması, işin parçalara bölünmesi, 

ekonomik güçlerin belirsizliği; bütün bunlar insanlar arasındaki 

dolaysız ilişkileri ortadan kaldırıyor, insanın toplumsal gerçeklere 

ve kendisine gittikçe artan bir yabancılaşma duymasını zorunlu 

kılıyor.  Böyle bir dünyada sanat bir meta, sanatçı da meta üreticisi 

olmuştur.” (Fischer:2003, 49). 

Sanayi sonrası toplumla birlikte tartışılması gündeme gelen konulardan 

bazıları şunlardır: Ekonomi kavramı, malların üretiminden; hizmet 



156 
 

sektörünün oluşmasına doğru kaymıştır. Bilgi, kapitalist bir değer haline 

gelerek, insan kapitali haline gelerek metalaşmıştır. Ekonomiyi 

büyütebilmek uğruna; fikir alış verişi tüketim haline gelmiştir. Otomasyon 

ve küreselleşme süreciyle birlikte, mavi yakalıların hüküm sürdüğü 

ekonominin önemi yitirilmeye başlanarak; yaratıcı uzman sınıf 

profesyonelleri ön plana çıkmıştır. Örneğin, bilişim uzmanları veya bilim 

insanları gibi alanların yanı sıra, oyun teorileri, davranış ekonomisi, 

sibernetik, enformasyon teorileri gibi alanlar göz kamaştırıcı alanlar olarak 

popülerleşmiştir (Targ: 1976, 470). 

Drucker, enformasyonun da artık kapitalizmin ayaklarından biri 

olduğundan söz eder: 

“Dünya ekonomisi bir piyasa ekonomisi olarak eğer halen 

kapitalistse, artık enformasyon kapitalizmi söz konusudur. 

Ekonominin merkezine yerleşmiş olan sanayiler artık, bilgi ve 

enformasyonun üretimi ve dağıtımıyla ilgilidir, mallarla değil. İlaç, 

telekomünikasyon, bilgisayar, yazılım gibi enformasyonu üretip 

dağıtan sanayiler vardır. Bir de ticari amaca yönelik olmadığı halde 

bilgi üretip uygulayanlar, yani eğitim ve sağlık bakım hizmetleri 

gibileri vardır. Bunlar, bilgiye dayalı ticari kurumlardan daha hızlı 

büyümüşlerdir.” (Drucker:1993, 254). 

Sanayileşme ve kapitalizmin meta üretimi sonucu 19.yy’da gelişen 

sanayi kapitalizmi, 20.yy’da yerini enformasyon kapitalizmine bırakmaya 

başlamıştır diyebiliriz, çünkü artık bilgi de bir metadır ve kapitalizmin 

çeşitli araçlarla tüketmemizi istediği bir kavram haline gelmiştir. Bu da 

kuram boyutuna yansımıştır.  

4.2.5 Enformasyon Toplumu Kuramı 

Avrupa kurumları, yeni biçimler ve süreçler geliştirerek bu iki eğilime 

ayak uydurmaya çalışmaktadır. Böylece yeni bir kurumsal ağ devleti inşa 



157 
 

edilmeye çalışılmaktadır. Enformasyon çağının getirimleri olan 

küreselleşme, kimlik ve ulus devletin krizi, sadece bu bölgeye değil tüm 

dünyanın şekillenmesine de yön verecek gibi görünmektedir. 

“Küreselleşmenin ikinci önemli boyutu, askeri ve ekonomik yapılanmaların 

kalbinde yer alan enformasyon teknolojisidir.” (Castells: 2006, 462). 

Avrupa’nın kültürel ve enformatik olarak birleşmeye çalışması, ABD ve 

Japonya’nın gelişen teknolojik ve enformatik hızına bir cevap niteliğinde 

yorumlanabilmektedir.  

Enformasyonun metalaşması, kapitalizm kadar eskidir. Hükümetlerin 

nüfus hakkında sistemli olarak toplanmış enformasyon kullanmaları eski 

tarihtir (özellikle eski Roma ve Çin tarihi). Bilginin iddialarına kuşkuyla 

yaklaşmak ise, en azından eski Yunan filozofu Elisli Pyrrhon’a kadar geri 

gider (Burke: 2004, 2). 

Söylemsel bir uygulama tarafından düzenli bir biçimde oluşturulmuş 

ve bilime yer vermekle zorunlu olarak yükümlü bulunmadıkları halde, bir 

bilimin kuruluşu için gerekli olan elemanların bu toplamına bilgi adı 

verilebilir. Bilgi, öznenin söyleminde kendileriyle ilgili bulunduğu 

nesnelerden söz etmek için kendisinde pozisyon alabildiği alandır da. Bilgi, 

kavramların ortaya çıktıkları, tanımlandıkları, uygulandıkları ve 

dönüştükleri alandır da. Sonunda bilgi, söylem tarafından gösterilmiş 

kullanım ve uyum olanaklarıyla tanımlanır (Foucault:1999, 233). 

Tarımsal toplumdan sanayi toplumuna ve oradan da enformasyon 

toplumuna geçildiğini belirten Oskay, eski çağlardaki iş bölümü geleneğinin 

yine bu toplumda da bir şekilde sürdürüldüğünü belirtir: “Günümüzde basın, 

okullar, kilise, moda endüstrisi, bilinç endüstrisinin çeşitli dalları, iş 

organizasyonu bilgileri, sosyal psikoloji gibi dallar geçmişten günümüze 

uzayan dalların bir başka türüdür.” (Oskay: 2008, 76). Bu süreçlerin 

dışarıdan kolay göründüğünü; ama belirli bir sanayi birikimi ve teknoloji 

bilginliği olmayan toplumlarda bunun eksik algılanabileceğini belirtir. 



158 
 

Bunları yaşamış Batı toplumlarında geçmiş ve gelecek arasında bilgi dolu 

bir köprü kurulurken; Türkiye gibi arada kalmış bir toplumda bunun 

Aztekler gibi yaşandığını belirtiyor Oskay.  

Erken yeniçağ, Gutenberg’le Diderot, bir başka deyişle Almanya’da 

1450 yılı dolaylarında seyyar harflerle basımevinin icadından 1750’de 

Encyclopedie’nin yayımlanmaya başlaması arasındaki yüzyıllar olarak 

tanımlanacaktır. “Encyclopedie, zamanında var olan enformasyonun bir 

toplaması olduğu kadar, bilgi siyaset ve iktisadının da canlı bir 

gösterimiydi. Bu yeni aracın önemi, bilgiyi daha geniş kitlelere yaymakla ve 

görece özel, hatta gizli bilgileri kamusal alana açmakla sınırlı kalmamıştır. 

Basım, farklı bilgiler arasındaki etkilemişim de kolaylaştırmıştır. Başka 

yerdeki insanların aynı metinleri okumalarını ya da aynı imgeleri 

incelemelerini olanaklı kılarak bilgiyi standartlaştırmıştır.” (Burke: 2004, 

11). 

Endüstri toplumundan enformasyon toplumuna yöneliş, teknolojinin 

giderek ucuzlaması ve yaygınlaşmasıyla birlikte, kitle üretimi ve kitle 

haberleşmesinin çözülüşüne de yol açmıştır. Diğer taraftan bireyin 

konumunun güçlendiği de görülmektedir (Bozkurt:1997, 31). 

Endüstriyalizmin en önemli etkilerinden biri Giddens’a göre, iletişim 

teknolojilerinin biçim değiştirmesi olmuştur.  

“Bu, küreselleşmenin, çeşitli kuramsal boyutlardan her birinin 

arkasında yatan ve kültürel küreselleşme olarak anılabilecek ileri bir 

boyutunu işaret eder. Mekanize iletişim teknolojileri, mekanik basım 

tekniklerinin Avrupa’da ilk kez kullanılmasından bu yana 

görülmeyen bir biçimde, küreselleşmenin bütün yönlerini dramatik 

bir biçimde etkilemiştir.” (Giddens:2004, 80). 

Binyıl dönümündeki Avrupa, bu anlamıyla karmaşık bir yapı 

görüntüsü sergilemektedir. Birleşme sürecinin iç dinamikleri başka bir yapı 



159 
 

şekillendirmektedir. Kısa süre önce enformasyon çağına damgasını vuran iki 

makro eğilim tarafından şaşırtılmış, desteklenmiş ve meydan okunmuştur: 

Ekonomi, teknoloji ve iletişimin küreselleşmesi ile buna paralel olarak 

anlam kaynağı olarak kimliğin onaylanmasıdır (Castells:2006, 448). 

Enformasyon ekonomisi kavramının çıkışı şu şekilde özetlenebilir: 

“McLuhan’ın elektronik iletişim teknolojisinin 

endüstrileşmemiş tüm bölgeleri ilerlemeye iten gücü ve izleyenleri 

katılımcı kılan özelliğine vurgu yapılarak ortaya attığı elektronik çağ 

ve küresel köy kavramları, Masuda’nın küresel enformasyon 

toplumu ve Bell’in endüstri sonrası yeni toplumsal düzen kavramları, 

1980’lerde enformasyon toplumu tartışmalarının zeminini 

oluşturmuştur. Tüm bu kavramlaştırmalar, teknolojik gelişmelerin 

şekillendirdiği modern toplumlarda bilgi ve enformasyonun önemine 

işaret etmektedir.” (Başaran:2000, 35). 

Daha önceki sanayi sonrası toplum kuramıyla yenileri arasındaki en 

büyük süreklilik, günümüz toplumunu ‘enformasyon toplumu’ olarak 

nitelendiren görüşte ortaya çıkmaktadır. “Daniel Bell’in sanayi sonrası 

toplum fikri, gelecekteki toplumun en önemli görünümü – değerin kaynağı, 

büyümenin kaynağı- olarak kuramsal bilgiyi öne çıkarır. Şimdi yeni toplum, 

enformasyonu edinme, işlemden geçirme ve dağıtma konusundaki yeni 

metotlarıyla tanımlanmakta ve adlandırılmaktadır.” (Kumar:2004, 15). 

Enformasyon toplumu, standartlaşmanın, merkeziyetçiliğin, fabrika 

düzeninin ortadan kalktığı, sürekli ve hızlı değişimin egemen olduğu toplum 

biçimidir. “Toplumun kitle olmaktan çıkmasıyla insanların ihtiyaçları 

dolayısıyla siyasal talepleri de değişmektedir, daha çok talep yağmaktadır. 

Enformasyon toplumunda egemen demokrasi, mozaik demokrasi ya da 

katılımcı demokrasidir.” (Bozkurt:1993, 33). 



160 
 

Savaşın ürünü olan ve iletişim makinelerine dayanan enformasyon 

kavramıMattelart’lara göre, kesin olarak ölçülebilir simge statüsünü kazanır. 

Böylece enformasyon, kavramların disiplinler arasında özgürce dolanımını 

sağlayan güçlü bir değişim birimi haline gelir (Mattelart:2003, 46). 

Burke’ye göre, bilgiyi enformasyondan ayırmak gerekir. 

“Enformasyon terimi görece çiğ, özgül ve pratik olanı anlatmak için 

kullanılmaktadır. Bilgi ise pişmiş, işlenmiş ya da düşünce ile 

sistemleştirilmiş olan anlamına gelir.” (Burke: 2004, 12). Günümüzde artık 

bilgi çağı söylemleri yerini enformasyona bırakmıştır, çünkü bilgi artık 

kısıtlı kalmış, enformasyon ise birden fazla içeriği kapsayan bir kavram 

haline gelmiştir.  

Güçdemir, enformasyon ve bilgi sözcüklerinin genelde birbirleri ile 

karıştırıldığını belirtir: “Aralarında çok önemli farklar vardır. İnsan birçok 

enformasyonu alarak bilgiye dönüştürür. İletişim ve teknolojik gelişmeler 

sonucunda bireyler enformasyon bombardımanında kalmaktadır.” 

(Güçdemir: 2012, 7). Önemli olanın bilgiye çevrilecek enformasyonu 

bireyin nerede bulacağını bilmesi olduğunu söyleyen yazar, günümüzde 

bunun çok çeşitli yolları olduğunu belirtmektedir.  

Giddens, enformasyon akışının hızlandığına değinir: 

“İlerleme, modernliğin döngüselliği ortaya çıktıkça içeriği 

boşalmış bir duruma gelir ve yatay düzlemde, tek bir dünya içinde 

yaşamaya ilişkin günlük enformasyon akışı kimi zaman ezici bir 

nitelik alabilir. Ancak bu, kültürel parçalanmanın ya da bireyin 

herhangi bir merkezi bulunmayan bir göstergeler dünyasında 

çözülmüş olmasının dışavurumu değildir. Bu durum, nesnellik ve 

küresel toplumsal örgütlenmenin eşzamanlı olarak dönüşmesi 

sürecidir.” (Giddens:2004, 176). 



161 
 

Enformasyon kavramı konusundaki büyük iddialar, 1940’lı yılların 

sonunda ve 1950’lerin başında denetim ve iletişim teknolojisinde –

enformasyon teknolojisinde ya da popüler kısaltılmış tabiriyle IT’de-  

sağlanan belli büyük dönüşümlerden gelişmiştir. “Enformasyonun yalnızca 

bir kavram olarak değil, bir ideoloji olarak doğuşu, bilgisayarın gelişimiyle 

kopmaz bir biçimde bağlantılıdır. Bu gelişim, savaş yıllarının ve savaş 

sonrasının hemen peşinden gelen dönemin bir başarısıdır.” (Kumar:2004, 

20). Bugün bilgi teknolojisi de yerini bilişim teknolojisine (BT) bırakmıştır. 

Bilgisayar tabanlı bilişim sistemlerinin yazılım ve donanımının tasarlanıp 

uygulanması, bilginin önüne geçmiştir.  

McChesney ile çalışan Meiksins Wood’a göre, medya patronlarının ve 

devletin belirlediği ahlâk ilkeleri çerçevesinde yönetilen medya şiddeti, 

enformasyon çağının tepe noktasıdır. “Küreselleştiği iddia edilen yani 

sınıfsal çatışmaların minimalize olduğu ve ideolojilerin yerini toplumsal 

konsensüslerin aldığı iddia edilen dünyayı tanımlamakta kullanılan 

enformasyon çağında ilgilenilmesi gereken tek şey kapitalizmdir.” 

(McChesney: 2003, 65). 

Enformasyon toplumunun sonuçlarından biri de ev merkezli 

toplumdur. “Bütün bir büyük iş dünyasının çıkarlarınca yönlendirilen 

enformasyon teknolojisi, gitgide ev temelli tüketimin hizmetine sokuldu.” 

(Kumar:2004, 188). Bankacılık, sağlık, eğitim, sigortacılık, mimari, 

reklamcılık, muhasebecilik, avukatlık gibi birçok meslek artık evlerden 

yürütülebilecek hale gelmiştir. Yayıncılık sektörü de bunun en önemli 

örneklerinden biridir. 

Mattelart, enformasyon sektörlerinin gelişmeye başlaması üzerine 

1977’de, ABD hükümetinin isteğiyle, enformasyon ekonomisinin Amerikan 

toplumu üzerindeki etkinliğini ölçen bir rapor yayınlandığını söyler: 

“1966’dan itibaren işgücünün %47’si enformasyon alanında bulunmaktadır. 

Porat, enformasyonu üç temel sınıfa böler. Parayla, sigortayla, muhasebeyle 



162 
 

ilgili, veri tabanlarında ve bankalarında depolanmış her enformasyon; 

(kültür endüstrilerinin ürünleriyle beslenen).kültürel enformasyon; bilgi 

enformasyonu ya da tüm know-how (bröve, yönetim, danışmanlık vs.).”  

(Mattelart, 101). Bilgi endüstrisi başlığı altında toplanan tüm enformasyon 

etkinlikleri bu sahanın içindedir diyebiliriz. 

 

4.2.6. Ağ Toplumu ve Gözetim Toplumu 

 

Günümüzde, bilginin, sanayileşmenin bir parçası olmasıyla birlikte, 

artık toplum kuramlarının adı ağ toplumuna kadar varmıştır. Son yüzyılın 

popüler kavramlarından olan enformasyon toplumu terimi yerini bugün artık 

mobil iletişim şebekeleriyle birlikte ağ toplumuna bırakmıştır. 

Mattelart’lar ağ toplumunda gözetlenmenin mümkün olduğundan söz 

ederler: “Yasaklardan, duvarlardan, aşama düzenlerinden ve 

bölünmelerden, iletişim bozukluklarından oluşan abluka disiplini ve çok 

sayıda ve birbirleriyle kesişen gözetim tekniklerinden, esnek işlevsel denetim 

yöntemlerinden, gözetimi bireyin denetiminin gözü altında olmayı 

içselleştirilmesiyle gerçekleştiren aygıtlardan oluşan mekanizma disiplini 

günümüz disiplinine denk gelir.” (Mattelart: 2003, 77) 

Mattelart’lara göre, 1970’li yıllar haber üretimini yöneten endüstriyel 

mekanizmalar, kitle kültürü, uluslar arası akış ve iletişim dengesizlikleri 

açısından tarihi bir dönüm noktasıdır (Mattelart: 2001, 87). 

Küresel iletişim grup ve ağlarının kuruluşuyla beraber ulusal iletişimin 

kökten biçimde kurallardan arındırılması gerekmiştir. Bu grup ve ağlar daha 

çok büyük endüstri ülkelerine yerleşmiş olsa da, başka aktörler de görsel 

işitsel pazarda yerini almıştır. “Çin ve Hindistan’daki büyük kentsel 

bölgelerin küresel gruplarının uydu alanları tarafından ilhakı da önemlidir. 



163 
 

80’li yıllarda başlayan tekelleşme dalgası, sonraki 10 yılda bilginin 

sayısallaşmasını gündeme taşımıştır.” Yazara göre, sinema, kablo, telefon 

ve iletişim gruplarının tek elde toplanmasından sonra, görsel işitsel 

sistemlerin kuralsızlaşması da bu sürecin bir başka sonucu olmuştur 

(Mattelart: 2001, 105). 

Fernard Braudel’in ekonomi evreni düşüncesinden yola çıkan 

Mattelart, uluslararası işbölümüyle iç içe geçmiş ağların, uzamı hiyerarşiye 

göre biçimlendirdiğini ve merkezlerle çevreler arasında gittikçe büyüyen bir 

kutuplaşmaya götürdüğünü anımsatır (Mattelart: 2001, 116). 

Braudel, ekonomi evreni tabiriyle, kapitalizmin yönettiği bu tarihin 

aslında insanlığın tarihi olduğunu belirtmişti. Feodal toplumdan 

sanayileşmiş topluma geçilmesiyle birlikte, yeni bir uzun soluklu yaşam 

biçimine geçildiğini belirten Braudel’e göre, maddi yaşam insanları da etkisi 

altına almıştır. (Braudel: 2013, 18) 

Giddens, elektronik medyanın çıkışıyla birlikte bu sürece geçişi şöyle 

özetler: 

“Modernliğin sağladığı yer değişimi kavramı, küreselleşmiş 

kültür ve enformasyon ortamlarına girmekle ilgilidir. Gizleme ve 

açığa çıkarmanın sınırları değişmiştir; çünkü şimdiye kadar 

birbirinden oldukça ayrı etkinlikler aynı kamusal alanlarda yan 

yana getirilmektedir. Hiçbirimiz yaşadığımız yerden binlerce mil 

uzaklıktaki olaylara, eylemlere ve fiziksel ortamların görüntülerine 

yabancı değiliz. Elektronik medyanın ortaya çıkışı, kuşkusuz ki yer 

değiştirmenin bu yönlerini vurgulamış bulunmaktadır; çünkü çok 

uzakta olan bir şeyin aynı anda burada da olmasını sağlarlar.” 

(Giddens:2004, 140). 

Mekanik çağda tek yanlı olan enformasyon konumlanması yerine, 

“elektronik çağda üretim sürecinde yer alan sanayi kuruluşlarının kendi iç 



164 
 

bünyelerinde olduğu kadar, birbirleri arasında ve üretim sürecindeki 

kuruluşlar ile toplumsal sistemler arasında (örneğin ekonomik sistem ile 

eğitim sistemi arasında) çift yanlı bir enformasyon akışına, yani destek 

yankıya geçmek gerekmiştir.” (Oskay:2000, 213). 

Castells, kendisine enformasyon çağıyla ilgili sorulan sorulara, artık 

günümüz çağının enformatik değil ağ toplumu ile ilgili olduğunu söylediğini 

belirtiyor: “Bu süreç tamamen, insanlarla örülecek yeni bir ağ toplumu ile 

bağlantılıdır. Bu, toplumun teknolojisi, belkemiği ve kültürüdür. Bu artık, 

yeni dünyayı tamamen farklı bir pencereden görmek demektir. Bu 

nedenlerle, süreci aynılaştırmaya kalkmak, 19. Ve 20. Yüzyıllardaki gibi 

kapitalistleşmekten başka bir şey değildir.” (Castells: 2000, 6). Castells, bu 

duruşuyla, artık teknolojinin ve bilginin, insanı gözetlediği değil; insanın 

ona üstünlük kurduğu yeni bir ağ sisteminden söz etmektedir.  

Castells’in “ağ girişimi” olarak tanımladığı, teknoloji, üretim ve 

piyasaların iç içe geçtiği bir modelde, çokuluslu şirketler ve orta düzeydeki 

firmaların tam anlamıyla ağlar oluşturmasını başlatmıştır. Dolayısıyla 

enformasyon teknolojisinin küreselleşmesi, Avrupa ile ABD ve Japonya’yı 

karşı karşıya getirmek yerine bu güçlerin oluşumlarını birleştirmeye 

çalışmaktadır. Avrupa, bu gücünü korumak için çokkültürlü bir emek göçü 

topluluğu yerine daha kolay yönetilebilen homojen bir kültürü istemektedir. 

Ama küreselleşme ve iletişim medyasının karşılıklı bağımlılığı, Avrupa 

kültür, kimlik ve enformasyonunu büyük ölçüde ulus-devletten bağımsız 

yeniden şekillendirmiştir.  

Dünyayı saran ve her eve dünyayı getiren internet teknolojisini ağa 

benzeten Güçdemir, “İnternetin en önemli özelliklerinden birinin giderek 

ucuzlaması olduğunu” belirtir (Güçdemir: 2012, 25). Böylece artık çok daha 

fazla kişinin ulaşabileceği, özgür ve demokratik bir bilgi platformu 

oluşturulmuştur.  



165 
 

Enformasyonun sardığı toplumsal duruşta, önemli olan aile değil; 

bireydir, bireyi özgürleştirmek ve güçlendirmektir. “Küresel iletişim 

ağlarına bağlanmış olan bilgisayarın nihai vaadi, bütün bir bilgi ve 

enformasyon dünyasını bireyin ellerine bırakmaktır. Enformasyon 

mallarının gitgide minyatürleşmesi, portatifleşmesi ve ucuzlaması, hiç 

değilse ilke olarak her bireyin kendisini enformasyon ağlarının ortasına 

yerleştirmesini mümkün kılmaktadır.” (Kumar:2004, 190). 

Castells, ağ toplumunun da aşamaları olduğunu; yüzyılın başında 

bilgisayar ve internet üzerine kurulu olan bir ağ toplumu varken; artık mobil 

şebeke üzerinden işleyen mobil bir ağ toplumu olduğunu belirtir (Castells: 

2006 b, 340). 

Yüzyıllardır bilginin gücünü elinde bulunduran iktidarlarca gözetlenen 

özne, bugün artık elektronik, internet ve mobil ağ yollarıyla çok daha kolay 

gözetlenebilir hale gelmiştir.  

Denetimin başlıca araçlarından biri olan ve sosyal bilimlerde 

sistematik izleme olarak tanımlanan gözetim olgusu, her ne kadar 

enformasyon teknolojilerinde ortaya çıkan gelişmelere paralel olsa da 

inanılmaz bir devinim yaşamıştır. Özellikle 11 Eylül olayları sonrasında 

bireysel mahremiyetlerin ihlaline yol açan denetimin, gündelik yaşamdaki 

pratikleri ilk çağlara, toplumsal ve felsefi alandaki kökenleri ise 18. Yüzyıla 

kadar uzanır (Bozkurt: 2000, 72). 

Bentham on sekizinci yüzyılda modern ve seküler toplumlardaki 

iktidar/güç ilişkilerinin sosyo-ekonomik ve politikanalizini panoptikon 

metaforuyla yaparken; iki yüzyıl sonra bu görüşlerden yola çıkan Foucault 

panoptikon kavramını yeniden şekillendirir (Dolgun: 2004). 

Foucault, burada disiplini bir güç simgesi olarak görür. Bir hapishane 

ortamı örneğinden yola çıkarak, sürekli gözlenen bir tutuklunun, her zaman 



166 
 

bilginin öznesi olduğunu; ama asla karşılıklı iletişimin özne tarafı 

olamayacağını vurgular. Şöyle devam eder: 

“Gözetlenebilir bir alanda olduğunu bilen kişi, basım altında 

olduğuna akıl yürüttüğü için ona göre davranır. Güce sahip iktidarın kendi 

üzerinde oynamasını kabul eder. Kişi artık hem kendisidir, hem de 

olunmasını istedikleri kişidir.” (Foucault: 1995, 198). 

Foucault, bu sistemin sadece hapishanelerde değil, okullarda, 

hastanelerde veya çalışanlar üzerinde de hemen her yerde kullanılabileceğini 

iddia eder.  

Bu iki disiplinden söz eden Foucault’nun yanı sıra Althusser ise, 

devletin ideolojik aygıtları ile böyle bir denetimin mümkün olduğunu 

savunmuştur tarih boyunca. (Mattelart: 2003, 78) 

Benzer bir oluşum, George Orwell’in 1984 adlı romanında gündeme 

gelmiştir. Gözetlenen toplumlar üzerindeki basımya traji komik bir 

gönderme yapan Apple firması da, reklamlarından birinde gözetleme 

ekranını kıran bir kişiye yer vererek gündeme gelmiştir. 

Dolayısıyla günümüzde, insanlar gözetlenme ile karşı karşıyadır. Her 

ne kadar ağ toplumu ve internet teknolojilerinin bireye toplumsal konumu 

içinde özgürlük alanları getirdiği kabul edilse de, bunun tersi yönünde 

olabileceği de unutulmamalıdır.  

Sosyal medya patlaması ile birlikte, günümüzde artık gözetlenme, 

kitaplar ve bilgisayarlardan sonra sosyal ağlar üzerinden yürümektedir. 21. 

Yüzyılda bilgisayar ve internet teknolojileri üzerinden insanlar bilgi 

paylaşımında bulunurken; şimdi artık akıllı telefonlar sayesinde her an 

sosyal mecralara erişmek mümkündür. Facebook, Twitter, Instagram vb 

birçok farklı sosyal paylaşım siteleri üzerinden hem kendi özel 

kimliklerimizi, profillerimizi tüm dünya ile paylaşabilmekte, hem de ulusal 

ve uluslar arası takiplerin bizi gözetleyebildiği ve hatta kamusal suç 



167 
 

işlendiğinin düşünüldüğü kişilerin “hesapları” üzerinden gözaltına alınıp 

tutuklanabildiği bir toplum içinde yaşamaktayız.  

 

4.3.  19. Ve 20. YÜZYILLARDA KİTAP YAYINCILIĞI 

 

19. ve 20. Yüzyıllarda, sanayileşmenin dünyayı kasıp kavurması ile 

birlikte kitap yayıncılığı politikalarında da değişimler gözlenmiştir.  

Sanayi devrimine bağlı teknik yenilikler kitap üretiminde 19.yy’da 

olağanüstü bir büyüme sağlamıştır. Basım makinesinin ve kâğıdın birlikte 

kullanımı basımı ve yaygınlığı daha da arttıran bir gelişme olmuştur. 

Sanayi devriminin etkilerinin kitap yayıncılığında kendini en çok 

gösterdiği ülke, sanayinin beşiği İngiltere olmuştur. Kitapları daha ucuza 

mal eden ve yaygınlığını daha hızlı ulaştıran İngiltere, bu alanda dünyanın 

lideri olmuştur. Tabi bu sadece kendisiyle sınırlı kalmamış, okuryazarlığın 

ve kitap ticaretinin tüm dünyada da gelişmesine katkı sağlamıştır 

(Finkelstein:2009, 329). 

Hobsbawm, yirminci yüzyılın özellikle son otuz-kırk yılında, yazılı 

tarihin en devrimci çağı olduğunu belirtir. “Dünyanın, daha doğrusu 

yeryüzünde yaşayan tüm insanların yaşamlarının bu kadar kısa bir dönemde 

böylesine derinden, dramatik ve olağanüstü ölçülerde dönüşüme uğramasına 

daha önce hiç rastlanmamıştır.” (Hobsbawm: 1999, 120). 

Yazı, bulunuşundan sonraki binlerce yıl büyük ölçüde seçkin sınıfların 

kullandığı bir teknoloji olarak kalmıştır. Okuryazarlığın evrensel bir hak 

olarak tanınması 20.yy’ın en büyük devrimlerinden biriydi. Binlerce yıl 

içinde yazı kil tabletler, taşlar, papirüs, parşömen ve kâğıt teknolojisiyle 

birlikte ele alındığında seçkinlerden geniş kesimlere yayılmasının özünde 

teknoloji değil, toplumsal hareketlerin yattığını gösterir (Geray:2003, 215). 



168 
 

Okuryazar olmamanın ve destanların birlikte yaşadığı Sicilya, Bosna 

ve Rusya’ya karşın Batı Avrupa’daki okuryazarlığın yayılmasıyla 

destanların çöküşü aynı anda olmuştur.  

“Kitap güvenilmez bir arkadaştı, çünkü metinlerin basılarak sabit 

duruma getirilmesi doğasını etkiliyor, bir şarkının ya da öykünün yeniden 

yaratımının aksine yinelenmeyi dayatıyordu. Şarkılarının okunacağı 

toplumu hiç görmeyecek olan ve bestelediğini de söylemek zorunda olmayan 

yazar, sözlü kültürden ve seyirci basımından uzak kalıyor ve ister yeni bir 

şeyler keşfediyor ister başkasının yapıtından parçalar alıp kendisininmiş 

gibi gösterebiliyordu.” (Burke :1996, 287). 

Diktatörlerin yüzyıllardır bildiği gibi, en kolay yönetilen topluluklar 

okuryazar olmayanlardır.  

“Okuma bir defa öğrenilince unutulamayacağı için, en kolay kısıtlama 

yöntemi okuma alanını daraltmaktır. İşte bu nedenle insan evladının 

yarattığı nesneler arasında diktatörlerin en büyük düşmanı kitaplar 

olmuştur. Mutlak güç tüm okumaların yalnızca resmi okumalar olmasını 

gerektirir. Kütüphaneler dolusu görüş yerine, yöneticinin sözleri yeterli 

olmalıdır.” (Manguel: 2004, 327). 

Bir Ortadoğu araştırması, basımın diğer kitle iletişim araçları ve 

altyapıda oluşan toplumsal dönüşümlerle, özellikle şehirleşmeyle birlikte 

yeni bir kişilik yapısı oluşturduğunu, buna da devingen kişilik adının 

verildiğini ortaya koymuştur. Burke bu dönemi şöyle açıklar: 

“Bu yeni tür erkek veya kadın kişiliğinin temelinde yüksek bir 

duygu sezintisi, yani başkalarının duygularını anlayabilme 

kapasitesi ve değişimi kolayca kabul etme, bir yerden başka bir yere 

taşınmak veya toplum üzerine, tek sözle modernleşme üzerine kendi 

düşüncelerini açıklamak gibi güçlü eğilimleri vardır. Bu tür 

değişimler, okuryazarlığın ulaşılır olduğu ve model olarak 



169 
 

alınabilecek sanayi toplumları olmayan bir dünyada, şehirleşmenin 

hızlı gerçekleşmediği yeniçağ başındaki Avrupa’da görülemiyordu.” 

(Burke :1996, 288). 

İkinci Dünya Savaşı’nı ilk elden yaşamış olan politik kuşağın tarihe 

gömülmesinin gerek o ülkenin politikasında, gerekse savaşa (ve 

direnişe).karşı tarihsel bakışında köklü –genellikle sessizce olsa bile- bir 

değişime işaret etmediği tek bir ülke dahi yoktur. Bu saptama, daha genel 

açıdan, ülke yaşamında büyük alt üst oluşlara ve sarsıntılara tanık olmuş 

insanların anıları için de geçerlidir (Hobsbawm, 1999: 352). 

İkinci Dünya Savaşı, askere alınan vatandaşların okuma yazma 

öğrenmelerinin nasıl bir gereklilik olduğunu ortaya koymuştur. Birleşmiş 

Milletler nüfus komisyonu temel eğitimin ölçütünü “herhangi bir dilde bir 

mektup okuyabilmek ve yazabilmek” olarak belirleyince okuryazarlığın 

önemi çoğalmıştır. “ABD’de ve İngiltere’de birçok küçük aile yayınevinin 

yerini birkaç büyük şirket alarak ilk önce stoklarında uzun zamandır 

bekleyen kitaplar halka açmışlardır. En çok kazanç getiren yayınlar, ders 

kitapları ile iş dışı zamanda okunması tavsiye edilen, basit kişisel deneme 

türleri olmuştur.” (Türkoğlu:2001, 118). 

19.yy başlarında yaşanan deneyimler sonucunda gelinen noktada, 

olanakların kitlelerden saklı tutulması önceki yüzyıllardaki kadar kolay 

olmamıştır. “Bu toplumu yönetme felsefesi, ortaçağın toplumsal 

felsefesinden bütünüyle fark taşımaktadır. Geleceği tasarlamak, tasarlanan 

farklı bir gelecek için verili siyasal sistemin içinde düşünebilmek, 

düşünceleri söz ve yazı ile kamuya ifade edebilmek temel haklar arasında 

yerini almıştır.”(Oskay: 1999, 103). 

19.yy ortalarında kültür tarihçilerinin üzerinde durduğu olaylardan biri 

de yine Oskay’a göre, demiryollarının yaygınlaşmasından sonra, sıradan 



170 
 

insanların trene binip, meta seyretme şenliği için sanayi sergisini görmeye 

gitmeleri olmuştur: 

“Meta seyretmek, kitleler için uzun sürmüş yıllardan sonra 

gündüz görülen bolluk düşü olmuştur. Özgürlüğün yalnızca tüketim 

olanaklarının artması değil; siyaset yapma, felsefe yapma, Tolstoy’u 

okuyabilecek duygu ve düşünce zenginliğine erişmeye de bağlı 

olduğunu anlayabilmek için sıradan insanların yüzyıllar sürmüş 

yoksunluklarının belirli bir düzeye varıncaya dek giderilmesi 

gerekmektedir.” (Oskay: 1999, 106). 

1920’lere kadar, doğanın giderek insanileştirilmesinde, pazar 

sisteminin örgütlenmesinde insanlar büyük öncelik kazanmışlardır. 

Endüstrileşme ile birlikte, yavaş yavaş madde bu haliyle varlığını yitirerek 

yerini entelektüel biçimler ya da entelektüelleşmiş doyumların biçimleri 

olan metalara bırakmıştır (Jameson: 2006, 95). 

Kitle İletişimi Araştırmaları akımının kavramsal donanımına ilişkin ilk 

yapıtın tarihi 1927’dir. İlk toplu savaş olan 1914-1918 savaşından dersler 

çıkaran bu kitap Dünya Savaşındaki Propaganda Teknikleri adını taşır. 

“Yayım olanaklarının, erk’i destekler biçimde yönetilmesinde vazgeçilmez 

araçlar oldukları görüldü ve telgraf ve telefondan başlayarak radyo 

iletişimiyle birlikte sinemaya kadar tüm iletişim teknikleri kayda değer bir 

artış gösterdi.” (Mattelart:2003, 29). Laswell’e göre, propaganda, kitlelerin 

katılımını sağlayacak tek araçtır.  

Marshall Berman’ın dediği gibi, Poe’nun başlattığı dedektif öyküleri 

furyası ve daha önceki Frankeştayn’lar, Drakula’lar bu yeni toplumun 

modern insana edindirdiği kişilik yapısının bir parçası olmuştur. 19. yüzyılın 

ilk günlerinden itibaren egemen sınıfın kendi egemenliğini kültürel bir 

hegemonya ile etkinleştirmeye başladığı görülmüştür. 



171 
 

19.yy’da karton kapaklı kitapların en iddialı dizisinin basımı işi 

başlamıştır. Haftada bir kitap ile ilk yüz yılda beş bin kitaba ulaşılmıştır. 

Satışa sunulan kitap sayısı yaklaşık 50-60 milyon arasında değişmiştir. 

“Kitapların seçimi kusursuz ise de basım kalitesi, içeriğinin kalitesini 

tutturamıyordu. Kare görünümlü, harfleri ufak, kapakları aynı olan ve ne ele 

ne de göze hitap eden kitaplardı bunlar.” (Manguel: 2004, 173). 

Başaran; 19. Yüzyıl dönemindeki gelişmeleri şöyle özetler: 

“19.yy sonunda ulaşım ve iletişim alanlarında yaşanan köklü 

değişimler daha önceden başarılamamış olan yönetimin 

merkezileşmesi ve koordinasyonunu olanaklı hale getirmiş ve ulus 

devletlerin bugünkü anlamları ile ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Geleneksel devletin tersine sınırları içindeki alanda gücü 

merkezileştiren ulus devletin, bu yönetme kabiliyetinin temelinde 

öncelikle endüstrileşme ve şehirleşmenin etkileri vardır. Ancak 

büyük ölçüde iletişim ve ulaşımının gelişmesinin rolü vardır.” 

(Başaran:2000, 20). 

1930’lu yıllarda yayıncı Allen Lane, garda bulunan kitapçılarda 

dergiler, ciltler, ucuz saman kağıdı kitaplar (pulp-fiction) arasında ilgi çekici 

bir şey olmadığını fark etmiştir. Aklına en iyi yazarların yapıtlarını 

rengarenk, parlak kapaklar içinde sunma fikri gelmiştir. Sadece sadık okura 

yönelik kalmak değil, eğitimli, eğitimsiz ama okuyabilen herkesi hedef 

kitlesi yapmak istemişlerdir. “Kitapları yalnızca kitapçılarda değil, 

çayhanelerde, kırtasiyecilerde ve tütüncülerde satacaklardı. Bu tasarı diğer 

yayınevleri tarafından reddedildi. Ciltli satışlarda başarı kazanmış 

kitapların basım haklarını ona kaptırmak istemiyorlardı.” (Manguel: 2004, 

173). Kazanç sağlamayacaklarını düşünen yayınevleri bu gelişmeden sonra 

yanılmışlardır. Cep kitaplarında büyük bir ilgi ve yaygınlık gözlenmiştir.   



172 
 

Artık okumak, özel bir deneyim olmaktan çıkarak evrensel gözle 

görünür genel bir davranış biçimi haline gelmeye başlamıştır.  “İnsan, basılı 

eserlerin geleneksel halk kültürünü sınırlandırmadığını, yok etmek bir yana 

yaydığını düşünüyor. 19.yüzyılda sözlü gelenekten kayıt yapmak isteyen 

derlemeciler, afişler olmasaydı kaç tane balad dinleyebileceklerdi?” 

(Burke:1996, 289). Dolayısıyla basımın ve okuyuculuğun artması ne şekilde 

olacaksa olsun, mubahtır görüşü çoğu kesimde yayılmaya başlamıştır.  

 

4.3.1. 19. ve 20. Yüzyıllarda Kitap Yayıncılığı Alanında 

Yaşanan Değişim Süreçleri 

Sanayileşme ile birlikte kent insanı ve kır insanı yer değiştirmeye 

başlamış, doğdukları yerde olmak yerine, okumak, işe gitmek için mekan 

değiştirir olmuşlardır. Kitle iletişim araçları yoluyla kentteki hayatı 

izlemeye çalışan insan, bu korkutucu ortamın içinde yaşamak zorunda 

kalınca, dedektif öykülerine, cinayet romanlarına, şiddet ve korku 

edebiyatına sürüklenmiştir (Oskay’dan aktaran Aydoğan: 2013, 149). 

McLuhan’ın yirminci yüzyıla dair değinmeleri şu şekildedir: 

“20.yy kendisini edilgen Gutenberg mirasından kurtarmaya 

çalışmaktadır. Bu dramatik mücadele, ister sanatlarda olsun, ister 

bilimlerde, bütün insanlık çağlarının en büyüğüyle sonuçlanmıştır. 

Olayların yeni elektronik galaksisi, şimdiki durumda Gutenberg galaksisine 

derinlemesine girmiş durumdadır. Çarpışma olmasa bile, teknolojilerin ve 

farkındalığın böyle bir arada var olmaması, yaşayan her kişide travma ve 

gerilim yaratıyor. Herhangi bir topluma yeni medyanın girmesinin doğal 

sonucu olan bu çoklu dönüşümler, özel bir araştırmayı gerektiriyor 

(McLuhan: 2001, 388). 

20.yy bir dizge arayışı çağıdır. İnsan bilimlerinde dizge arayışı, 

dilbilimin yani Saussure’ün öncülüğünde gelişmiştir. Dilbilimin yanı sıra, 



173 
 

Freud’la birlikte psikoloji de önder bilim özelliği kazanmıştır. Yazar ya da 

birey ne kadar döneminin, içinde yetiştiği kültürün etkisindeyse, araştırmacı 

da onlar gibi, belli bir kültürün içinden gelir (Erkman, 152). 

Ünsal Oskay, 19.yy’dan 20.yy’a geçerken insanın bilgi etrafındaki 

dönüşümünü şöyle özetler: 

“19.yüzyılda insanlar, gündelik hayattaki sorunlarına çözüm 

bulabilmek için büyüklerine, köy rahibine, köy hekimine danışırken; yüzyılın 

sonunda uzaklardan gelen gazetelere, kitaplara, toplumdaki yeni kurumlara 

başvurmaya başlamıştır. Canı sıkıldığında köy kahvesine giden, 

komşusundan öyküler dinleyen insandan, bilinmezliklerle dolu yeni kent 

mekanında, ortamında olanları anlayamadığı için gazetelere bakan, kulak 

misafiri olan insana geçiş de 19.yy’da olmuştur (Oskay: 1999, 107). 

19.yy başlarında basım makinelerinde önce atların sonra buhar 

gücünün kullanılması sonucunda, insan eliyle saatte 200 sayfa basılırken, 

saatte 4000 sayfanın basılması mümkün oluyordu artık.  

“O zamana göre baş döndürücü bir hız. Büyük kentlerin 

bulvarlarındaki, pasajlarındaki baş döndürücü karşılaşmalara uygun bir 

hız. Yalnızca bulvar kafelerde fikir tartışmalarına giren, moderniteyi 

şiirlerine, romanlarına aktaran yeni entelektüellerin değil, demiryolu 

döşeyen, fabrikalarda, bankalarda çalışan, oy veren seçmen durumuna 

giren yurttaşların da asgari düzeyde okur yazar olması gerekiyordu.” 

(Türkoğlu: 2003, 117). 

Özellikle 20.yy’da yaşanan her iki savaş döneminde de, kitaplar, 

bireylerin özgürlüğünü ve kişisel yaşam bağlılıklarını simgeleyen en önemli 

nesnelerden biri olmuştur. Özelikle ikinci dünya savaşından sonra 

bütünleşmenin verdiği etkiyle, insanlarla ve toplumlarda yeniliğe karşı bir 

ilgi doğmuştur.  



174 
 

Fikirlerin yayılmaya başlamasıyla kitapların her türü yaygınlık 

kazanmıştır. Bu da beraberinde yasakları, fikirlerin özgürleşmesinin 

önlenmeye çalışılmasını da beraberinde getirmiştir. Önceki yüzyıllarda 

değindiğimiz özellikler arasında olduğu gibi; özgürlük her zaman ardından 

kısıtlamaları da getirmiştir. Bunun sınırına yine karar verecek olan yapı ise 

insan olmalıdır.  

Yakın tarihten bir örnek vermek gerekirse, 10 Mayıs 1933'te öğrenciler 

Yahudi yazarlarca yazılmış 25 bin kitabı Berlin Üniversitesi'nin bahçesinde 

yakmışlardır. 40 bin kişinin gözleri önünde gerçekleşen bu olay sırasında, 

öğrencilere şu telkinde bulunulmuştur:  

“Alman düşmanı kitapları yakan bu ateş, kalplerimizde de vatan 

sevgisini tutuştursun.” Eserleri yakılan yazarlardan bazıları şunlardır: 

Gorki, Stefan Zweig, Marx, Freud, Jack London, Hemingway, Troçki, Lenin, 

Stalin, Adler, Thomas Mann, Einstein, Max Mendelssohn, Rosa 

Lüksemburg.” (Öcal:1971, 195). 

Yasaklanan, lanetlenen, yakılan kitaplar, diktatörlük rejimlerinden 

sonra birden ortaya çıkmış ve çok sayıda basım yapmışlardır. Örneğin 

Unesco'nun 1956 raporuna göre, dünyada en çok çevirisi yapılan kitabın 

İncil olduğu, bunu sırayla Marx, Engels, Lenin ve Stalin'in kitaplarının 

izlediği belirtilmiştir. Bu liste, Grimm, Anderson, Cervantes, Shakespeare, 

Moliere, Tolstoy, Mark Twain olarak devam etmektedir (Öcal:1971, 199). 

Basım tekniklerinin, düşünce özgürlüğünün gelişmesiyle 20.yy, bireyin 

yeniden esaretten kurtulduğu, bilginin kaynağını keşfetmeye yöneldiği, 

teknolojinin devreye girdiği, kitle iletişim araçlarının etkisini gösterdiği bir 

yüzyıl olarak sonlanmıştır.  

Günümüzde kitap yayıncılığı, basım ve iletişim olanaklarının 

gelişmesi, bireylerin bilgiye daha kolay ulaşır hale gelmesi ve sanayi 

üretimlerinin artmasıyla büyük piyasalar yaratılması aşamasına gelinmiştir.  



175 
 

Unesco ve ülkelerin yıllık yayıncı birliklerinin ortak çalışması sonucu,  

dünya çapındaki belli başlı ülkelerin kitap üretimleri hesaplanmaktadır. 

Raporların son güncellenmiş verileri şu şekildedir: Çin, 2012’de 241,986; 

ABD, 2011’de 292,037; Rusya, 2012’de 116,888, İngiltere 2011’de 

149,800, Almanya 2011’de 82,048, Japonya 2012’de 78,349, İran 2010’da 

65,000, Türkiye 2011’de 43,100, Fransa 2011’de 41,902, Malezya 2011’de 

17,923, Kolombiya 2010’da 12,334, El Salvador 2003’te 250 kitap 

üretmiştir. (Unesco: 2012) 

2012'de Türkiye'de 42.337 çeşit (başlık) kitap yayınlanmış, 

480.257.824 adet kitap üretilmiştir. Kişi başına düşen kitap sayısı 6,4’dür. 

2013 verileri göz önüne alındığında, geçen yıla göre yayınlanan kitap 

çeşidinde % 11,6, üretilen kitap adedinde % 12 artış olduğu görülüyor. 

UNESCO verilerine göre Türkiye 2013 yılında 42.337 çeşit (başlık) 

kitapla dünya kitap yayıncılığında 13. Sırada yer alıyor (Türk. Yay. Bir.: 

2013). 

Dünyanın en büyük yayınevi ise, 9 milyon 160 bin dolar yıllık hâsılat 

oranına sahip Pearson Yayıncılık ile İngiltere’dedir. İkinci sırada, 5 milyon 

900 bin dolar hâsılat ile Reed Elsevier, yani yine İngiltere yer almaktadır. 

Üçüncü sırada ise, Kanada çıkışlı ABD firması olan Thomson Reuters 

yayıncılığın 5 milyon 300 bin dolar marjı bulunmaktadır .(Publishers 

Weekly: 2013) 

Dünyadaki yayınevi sayısını tam olarak bilmek ne yazık ki kesin 

olarak mümkün değildir. Ancak ülkeler bazında ilk üçe bakılabilir. 

Dünyanın en büyük kitap sektörü olan İngiltere’de yaklaşık 3100 adet 

yayınevi olduğu söylenmektedir. (Publishers: 2010) 

İkinci büyüklükteki ABD sektöründe ise tahminen 90 bin civarında 

yayınevi, 200 binin üzerinde de yayın başlığı olduğu belirtilmektedir. 

(Greenleaf: 2006) 



176 
 

4.3.2. Değişen Kitap Yayıncılığının Edebiyat ve  

          Diğer Sanat Dallarına Etkileri 

Modern biçimiyle “edebiyat” kavramı ancak 18. yüzyılda ortaya çıktı 

ve 19. yüzyılda gelişti. Ancak kökleri Rönesans'tan bu yana atılmaktaydı. 

“Edebiyat sözcüğü İngilizcede on dördüncü yüzyılda kullanılmaya 

başlandı, sözcüğün kökü Latincede alfabedeki bir harf için kullanılan 

littera'dır. Edebiyat kelimesi, okuma koşulu anlamında kullanılıyordu. 

Okuyabilme ve okumuş olma anlamlarını taşıması bakımından okuryazarlık 

sözcüğüne yakındı. Ondan daha farklı kullanılmasının gerektiği durumlar 

çıkınca, edebiyat, okuryazarın isim hali oldu.” Edebi sözcüğü okuma 

yeteneği ve yaşantısı anlamını on yedinci yüzyılda edindi ve şimdi 

kullanılan daraltılmış anlamını ise ancak on sekizinci yüzyılda kazandı 

(Williams:1990, 41). 

Bu dönemde Edebiyat daha önceleri retorik ve dilbilgisi olarak 

kategorileşmiş alanlar daraltılarak yeni bir kategori haline getirildi: 

“Okumayı ve basım olayının gelişimindeki maddi bağlamda basılmış 

olan sözcüğü ve özellikle kitabı anlamlandırdı. Edebiyat üretimden çok bir 

kullanım ve koşul kategorisiydi. Şimdiye dek bir etkinlik ya da pratikte 

görülen bir şeyin sınırlandırılmasıydı ve bu sınırlandırma toplumsal sınıf 

bağlamında gerçekleştirildi.” (Williams:1990, 42). Okuryazarlık anlamının 

ötesinde kazandığı ilk anlam “kibar” ve “uygarca” bir bilgi idi ve zaten bu 

da belirli bir sınıf ayrımını belirtiyordu. “Ulusal” sözcüğünün yeni siyasal 

kavramları ve “ana dilin” yeniden değerlendirilmesi ile “edebiyat”ın 

“klasik” dillerdeki okuma anlamının vurgulanması sürekli birbirini etkiledi. 

Ama gene de ilk aşamada on sekizinci yüzyılda edebiyat belli bir eğitim 

düzeyini dile getiren genelleştirilmiş toplumsal bir kavramdı. Bu anlam, 

basılı kitaplar anlamını da içeriyordu, “basılı kitaplar” bu eğitimsel 

gelişmenin dolayısıyla sağlandığı nesnelerdi. 



177 
 

Bu gelişme içersinde edebiyat sözcüğünün normalde bütün basılı 

kitaplar anlamına geldiğini unutmamak gerekir. Bu sözcük “imgelemsel” 

eserlerle sınırlandırılmış değildi, okuma yeteneği ve okuma yaşantısı 

demekti ve şiir kadar felsefe, tarih ve deneme de bu tanıma dahildi.  

Erkman’ın Meydan Larousse’dan aktardığına göre, “Estetik amaçlı 

oldukları kabul edilen yazılı yapıtlar bütünü” ifadesi edebiyatın karşılığı 

olarak kullanılıyor (Erkman:2010, 18). Yazın kavramı için ise yazılı olması 

gerektiği belirtilmiyor.  

 Saussure’ün dilbilimine ve onun dili soyut ve tek parçalı olarak 

tanımlamasına karşı tepki gösteren Mikhail Bakhtin (1895-1975) 1929’da, 

bireylerin özel toplumsal bağlamlardaki somut anlatımlarını göz önüne alan, 

karşılıklı konuşmaya dayanan bir dil anlayışını öne sürüyordu. “Ona göre 

sözcükler çok vurguludurlar ve anlamlarında donmuş değillerdir; onlar her 

zaman özel bir insanın bir başkası için kullandığı sözcüklerdir ve bu pratik 

bağlam onların anlamını yönetir ve dönüştürür.” (Mattelart:2003, 115). 

Sartre, yazar ve okuyucunun, somut ve düşsel bir nesne olan düşünce 

yapısını ortaya çıkarıverecek “ortak” çabalarının altını çizmişti. “1958’de 

Umberto Eco,  okuyucu ile alıcının bu ortak yaratma sorununu, belirgin 

biçimde çok sayıda anlama açık yapıtları sunarak “anlam belirsizliğini bir 

değer gibi” gerçekleştirmeye çalışan yazının ve sanatın dönüşümüne 

bağlıyordu. Roland Barthes’ın kendisi de “yazarın ölümü” ile ilgili 

denemesinde her kültürel metnin en son anlamının okuyucu tarafından açığa 

çıkarıldığını vurgular.” (Mattelart:2003, 117). 

Barthes, metnin hazzına inanan, parçalı yazmaktan hoşlanan, romanın 

hazırlanışında kurgusal oluşuma önem veren bir yazardır (Barthes: 2006, 

63). Kalemin türünden, defterin nasıl olması gerektiğine kadar detayları 

inceleyen yazar, önce metne, sonra okura ve belki de en sonda yazarın 

önemine inanır.  



178 
 

Michel Foucault, her toplumda söylemlerin denetlendiğini ve 

sınırladığını söyler.  

“Bu denetleme mekanizmaları dışsal olduğu gibi, içsel de olabiliyor. 

Dışsal denetim mekanizmalarında, toplumun sesi, konuşan kişinin yani 

yazarın arkasından geliyor. Toplumun sesi bir çeşit fon oluşturuyor, yazarın 

tikel konuşması bu düzlemin içinde yer alıyor. Toplum, kendi sesini doğru 

sayıyor.” (Erkman:2010, 155). 

Umberto Eco metnin üretimini şöyle açıklar: 

“Bir metin tek bir alıcı için değil, bir okurlar topluluğu için 

üretildiğinde, yazar kendi niyetlerine göre değil, okurları da içine 

alan karmaşık bir etkileşimler stratejisine göre yorumlanacağını 

bilir. Yalnızca dil edimleri değil; o dilin ürettiği kültürel gelenekleri 

ve okurun okuduğu metin de dahil olmak üzere birçok metnin önceki 

yorumlarının tarihini kastetmek gerek.” (Eco:2008, 84). 

Cervantes ile başlayan dönemde belirsizlikler arasında yaşayan insanın 

farklı edebi sığınakları olduğunu Milan Kundera’dan aktaran Aydoğan, 

“Tıpkı Don Kişot gibi, Jacques ile Efendisi’nin de önlerinde açılan uçsuz 

bucaksız dünyada yolculuğa çıktıklarını” belirtir (Aydoğan: 2013, 4). 

Kundera’ya göre, Avrupa’da yazılan ilk romanlar, sınırsız gibi görünen 

dünyada yapılan yolculukları ele alır. 

Sartre’ın, 19.yy orta sınıf insanlarını beslemiş olan iyi kurulmuş 

öyküyü, romanın karşısına koyması üzerine, Benjamin, romanın şimdiki 

zaman yaşantısını verdiğini düşünür. “Eski hikaye, onunla birlikte klasik 

19.yy romanı da, içinde bireyin tek çekimle, telafisi olan seçenekler 

sunulduğu; bu yüzden yaşamın anlatılacak bir öykü görünümünü almaya 

haklı olarak eğilim gösterdiği bir toplumsal yaşam dile getiriliyordu.” 

(Jameson: 2006, 82). 



179 
 

Edebiyatın, dogmadan farklı bir dili olduğunu vurgulayan Manguel’e 

göre, edebiyat dogma gibi cevapları vermez: “Don Kişot’un deli olup 

olmadığını, Madam Bovary’nin ilişkisinin yasak olup olmadığını ya da 

Anna Karenina’nın yaptığının doğru olup olmadığını bilmezsiniz. Ama 

bunların belirsizliği, okur için büyülü denebilecek bir öğrenme deneyimi 

sunar.” (Manguel: 2013, 6). Kütüphanelerde bizi bekleyen kitapların her 

birinin içinde kişiye ait özel bir gizemin beklediğini belirten yazara göre, 

insanı şaşırtan ve yıllarca bu gizemi saklayan nadide bir olgudur kitap. 

20.yy, önce psikolojinin etkisiyle ve romantik dönemden kalan izle 

kendine çıkış noktası olarak yazarı seçmiştir. “Daha sonra dilbilimin 

etkisiyle, yapısalcılar ve göstergebilimciler, araştırmalarının çıkış noktası 

olarak metni ele almışlardır. Bir yandan da Marx’ın öğretilerinin etkisiyle, 

edebiyat bir üstyapı kurumu olarak görülmüş, edebiyattaki her şey, 

toplumun altyapısına bağlanmaya çalışılmıştır. Daha sonra 

yorumbilimciler, okur odaklı bir çıkış noktası seçmişlerdir.” (Erkman:2010, 

153). 

Shannon ve Weaver'ın Matematiksel İletişim Kuramı (1949) yaygın 

biçimde, içinden İletişim Araştırmalarının gelişip serpildiği temel 

kaynaklardan birisi olarak kabul edilir. Bu model, iletişimi iletilerin aktarımı 

olarak gören süreç okulunun belirgin örneğidir. 

Fiske’e göre araçları üç temel kategoriye ayırabiliriz: Sunumsal (ses, 

yüz, beden), temsili (kitaplar, resimler, fotoğraflar, yazılar, heykel, iç 

mimari, peyzaj vb) ve mekanik (radyo, televizyon, teletext) araçlar olan 

kategoriler vardır. (Fiske: 2003, 37) 

Kitap ve yazı gibi, çalışmamızı ilgilendiren örneklerin dahil olduğu 

temsili araçlar, bir tür metin yaratmak için kültürel ve estetik uzlaşımları 

kullanan sayısız yöntemlerin toplamıdır. Bunlar temsilidir, yaratıcıdır. 

Birinci kategorideki araçları kaydedebilen bir metin oluştururlar ve 



180 
 

iletişimciden bağımsız olarak varolabilirler. Bu araçlar, iletişim ürünleri 

üretirler. 

İnsanlar toplumla bağlarını sürdürmek için gazete, radyo ve televizyon 

kullanma eğilimindeydiler, kitap ve filmleri ise bir süre de olsa gerçeklikten 

kaçış için kullanıyorlardı. İyi eğitim alanlar basılı iletişim araçları 

kullanırlarken; düşük seviyede eğitim alanlar elektronik ve görsel iletişim 

araçlarına yönelme eğilimindeydiler. Kişinin kendisini anlamayı 

geliştirmede en çok kullanılan kitle iletişim aracı kitaptı.( Fiske:2003, 37). 

Temsili kodlar metinleri, yani bağımsız bir varoluşa sahip iletileri 

üretmek için kullanılırlar. Bir metin kendisinden ve kodlayıcısından başka 

bir şeyi temsil eder. Bir metin görüntüsel ya da simgesel göstergelerden 

oluşur. Bu kitabın büyük bir kısmı ve bu bölümün geri kalan kısmı temsili 

kodlardan oluşan metinleri anlamaya ayrılmıştır. Sunumsal kodlar 

belirtiseldir, kendilerinden ve kodlayıcılarından başka bir şeyi temsil 

edemezler. İletişimcinin durumunu ve halihazırdaki toplumsal konumunu 

gösterirler (Fiske:2003, 94). 

Edebiyatın gelişmesi, özellikle kapitalist toplum döneminde ve 

özellikle kapitalizmin bunalım anlarında olağanüstü karmaşık bir görünüm 

taşır. Zamanımızın edebiyatını basitçe ele alırken, üç ana akım şeklinde bir 

ayrımlaştırma önerebiliriz. Bu üç ana akım, herşeyi yeterince birbirinden 

tam olarak ayırıp gösteremiyor; tek tek yazarların gelişmesi açısından birçok 

şeyi kabaca ayrıştırabiliyor; kimi zaman bir ayrımla başka bir ayrım 

arasındaki sınır çok bulanık kalıyor. Ama yine de bu üç ayrımı şöyle 

sunabiliriz: 

Varolan sistemin savunmasını yapan, ya da onun varoluşuna haklılık 

kazandırmayı üstlenmiş bulunan açıkça anti-realist ya da sözde-realist 

edebiyat. 



181 
 

Natüralizmden gerçeküstücülüğe değin, avantgarde edebiyat denen 

türden edebiyat. Bunun temel özelliği realizmden gitgide uzaklaşması, 

realizmin adım adım çözüntüye uğratılması olacaktır. 

Günümüzün belli başlı gerçekçilerinin edebiyatı, herhangi bir edebiyat 

alanındaki akımlara karşı yüzen, yukarıdaki iki eğilime karşı kendi 

çizgilerini sürdüren yazarlardır. Bu çağdaş gerçekçiliğin ne denli karmaşık 

bir özellik taşıdığını belirtmek için Gorki’nin, Thomas ve Heinrich Mann’ın 

ve Romain Rolland’ın adlarını vermek yeter (Lukacs:2007, 55). 

“Üretici Olarak Yazar” başlıklı yazısında Benjamin, edebiyattaki 

teknik ilerlemelerin, sanat biçimlerinin (dolayısıyla düşünsel üretim 

araçlarının) işlevini değiştirdiğini, bu yüzden edebi eserlerin devrimci 

işlevleri açısından değerlendirilmesinde tekniğin bir ölçüt durumuna 

geldiğini söylüyor. Brecht bu teorinin yalnızca bir tür yazara, büyük 

burjuvazinin yazarlarına uygulanabileceğini düşünüyor, kendini de bu tür 

yazarlar arasında sayıyordu.  

Benjamin, Brecht için,  kendi çalışmalarıyla işçi sınıfının çıkarları 

arasında gerçek bir dayanışma noktası olduğunu belirtir. Böylece yazar 

kendi üretim araçlarını geliştirebilir. Çünkü yazar işçi sınıfıyla artık 

özdeşleşmiş olur. Benjamin’e göre, yazarın bir noktada bütünüyle 

işçileşmesi, işçi sınıfıyla o alanda her zaman dayanışma içinde olmasını 

sağlar (Benjamin: 2011, 173). 

Brecht’e göre, “Diyelim ki çok iyi bir tarihi roman okudunuz, sonra da 

kitabı yazanın Lenin olduğunu öğrendiniz. Düşünceleriniz hemen 

değişecektir, eserin de yazarının da aleyhine değişecektir. Sözün kısası, 

bunlar bizi iki edebiyat tipi arasında bir ayırım yapmaya götürür: Hayatı 

gönül gözüyle gören ciddi sanatçı ile pek o kadar ciddi olmayan, soğukkanlı 

düşünen adam.” (Benjamin: 2011, 173). 



182 
 

Frederic Jameson, "Çokuluslu Kapitalizm Çağında Üçüncü Dünya 

Edebiyatı" adlı makalesinde, üçüncü dünya entelektüelleri arasında yapılan 

tartışmaların, artık yeni bir boyuta vardığından söz eder: 

“Ulusalcılığın değişime uğramasının yanı sıra, ülke adı, üretim 

tipi, dünyadaki konumu ve “biz” kavramı da önemli olmuştur. 

“İnsanlar”ın karakteristik özellikleri ve duruşları daha önemli hale 

gelmiştir. Amerikan entelektüelleri, tabi ki Amerika'yı böyle tahayyül 

etmemişlerdi. Her ne kadar üçüncü dünyada bir tür ulusalcılık söz 

konusu olsa da, bu bizim bildiğimiz anlamda bir ulusalcılık değildir 

artık. Belki de buna, Amerikan postmodern küresel kültürü adı 

verilebilir.” (Jameson: 1986, 17). 

Roman, “bütünselliğinin özünü, başlangıç ve son arasında içerir ve 

böylece bireyi de deneyimleri aracılığıyla tam bir dünya yaratmak ve bu 

dünyayı dengede tutmak zorunda olan kişinin sonsuz yüksekliklerine 

çıkarır. Böylece birey salt bir araç haline gelir ve yapıttaki merkezi konumu 

da, hayatın belli bir sorunsalını açığa çıkarmaya özellikle uygun oluşundan 

başka bir şeyi ifade etmez.” (Lukacs: 2007, 89). 

Üçüncü dünya metinlerine gösterilen tepkiler, aslında tek ve aynıdır. 

Bu tepki tümüyle doğal ve anlaşılabilir olduğu kadar, aynı zamanda korkunç 

dar kafalı ve kültürel olarak belirlenmiştir. Gerçekten de seçkinlerin modern 

olmayan üçüncü dünya metinlerine duydukları ilgi, sıklıkla seçkinlerin 

Amerikan banliyölerindeki yaşam ile çok az ortak paydası olan, dünyanın 

diğer bölgelerindeki yaşama karşı duydukları derin korkuyu gizleyen bir 

örtüdür (Jameson:1986, 19). 

Tüm üçüncü dünya metinleri zorunlu olarak, çok özel bir biçimde 

alegorik metinlerdir. Roman gibi ağırlıkla Batının temsil 

mekanizmalarından kaynaklanan biçimlerde üretilseler de veya özellikle 

öyle üretildiklerinde bile ulusal alegoriler olarak okunmalıdırlar. Kapitalist 



183 
 

kültürün en önemli, belirleyici unsurlarından biri, Batılı gerçekçi ve 

modernist roman kültürü öğesi, mahrem ve kamusal, şiirsel ve siyasal 

arasındaki temel ayırım yani cinsellik, bilinçaltının alanı ile sınıfların ve 

ekonominin arasındaki ayrımdır (Jameson:1986, 21). 

Lukacs, roman kavramını derinlemesine incelerken şunlara değinir: 

“Roman, varlıkları tamamlanmış biçime dayanan öbür türlerin 

tersine, oluş sürecindeki bir şey gibi görünür. En riskli tür olmasının 

ve yarı-sanat olarak tanımlanmasının nedeni budur. Biçim olarak bir 

hal’e dönüşür, kendini aşar, sınırlarının ötesine geçer, yolculuk yeni 

başlıyordur. Bu nedenle romanın yarı-sanat niteliği, “kapalı sanat” 

biçimlerindekinden daha katı yasalar dayatır.” (Lukacs: 2007, 88). 

Sentimentalizm, 19.yüzyıldan itibaren sanayi kapitalizminin ürünü 

olan yeni insanın, hayatının tümünün varolan toplumsal formasyonun 

ekonomik, siyasal ve kültürel düzeylerde kuşatılması sonucunda, birey 

olarak kendini yitirip tüketmesinin, metalaştırmasının bir ifadesi olmuştur. 

Amatör yazar olduklarını söyleyen, profesyonel yazarlara oranla daha iyi 

para kazanan ve kadın dergilerinde kendilerine sütunlar açan yazarlar, 

“öyküleri gerçek olmayan, duygusal yanı abartılmış” bir kurguyla, geniş 

kitlelere anlattıkları bu türle tarihten kaçmaktadır. Başka bir deyişle, 

modernleşme karşısındaki insanın bu yenik benliğinin teşhir edildiği bir 

edebiyat türü olmuştur sentimentalizm.” (Oskay:2000, 112). 

Alman romantizmi daha sonra kapitalist dünyanın, bu arada çağımızın 

aydınları arasında ortaya çıkan Ekspresyonizm, Fütürizm ve 

Gerçeküstücülük gibi bütün bölünmüş akımların ilk örneğiydi. Bu 

akımlardaki çatışmanın bir belirtisi de, akımla ilgili sanatçıların hepsinin 

tepkici olmayışlarıydı.” (Fischer:2003, 61). 

19.yy, yeniden gerçekliğe veya akılcılığa dönmekle beraber, romantik 

akımın izlerini de taşır. 19.yy, genellemeleri ve tip yaratmayı tümüyle bir 



184 
 

yana bırakır ve romantiklerden kaynaklanan sanatçının öznelliği düşüncesini 

devam ettirir. Roman, dünyayı olduğu gibi anlatma yolunu seçmiştir 

(Erkman:2010, 137). 

Edebiyatta Doğalcılık, İzlenimcilikten çok daha kesin bir karşı çıkma 

ve başkaldırma akımıydı, ama aynı iç çelişmeler Doğalcılıkta da vardı. Zola, 

“doğalcılık” sözünü özel ve kesin bir gerçekçilik biçimini, yazdıklarını 

“gerçekçi” diye öne süren iyi niyetli şaşkınlardan ayırmak için ortaya attı. 

Ama doğalcılığın ilk başlatıcısı Madame Bovary’siyle yeni akımın yolunu 

aydınlatan Flaubert idi (Fischer:2003, 75). 

Doğalcılık da, gerçekçilik gibi neden-sonuç ilişkilerine önem verir, 

ortamı bir fotoğrafçı gözüyle yansıtmaya çalışır. Fotoğraf da zaten bu 

yüzyılda yaygınlaşmıştır. Özellikle doğalcılık, duyuların önem kazandığı bir 

akım olmuştur; evrensel doğrular yerine günün görüntüleri aktarılmaya 

çalışılır (Erkman:2010, 138). 

Cezanne’ın da belirttiği gibi sanatçı bütünü yitirmişti. Doğalcı yazar bu 

yüzden burjuva dünyasının bölük pörçük bayağılığından ötesini göremiyor –

toplumculuğa yönelmedikçe de- simgeciliği ve gizemciliği benimsemek, 

gizli bütünü ve hayatın anlamını toplum gerçeklerinin gerisinde ve ötesinde 

arama isteğine boyun eğmek zorunda kalıyordu (Fischer:2003, 79). 

Yabancılaşmanın, yirminci yüzyıl sanatında ve edebiyatında belirli bir 

etkisi olmuştur. Kafka’nın önemli yapıtlarını, Schoenberg’in müziğini, 

gerçeküstücüleri, birçok soyut sanatçıyı, “anti-romancıları”, “anti-oyun 

yazarlarını”, Samuel Beckett’in ürpertici güldürülerini, Amerikan 

“beatnik”lerinin şiirlerini etkilemiştir. Bu tam yabancılaşma duygusu 

giderek tam bir umutsuzluğa, yani nihilizme dönüşür. 

Çağdaş burjuva dünyasında edebiyat ve sanat gizemleştirmeye 

yönelmiştir. Bu eğilim, her şeyden çok yabancılaşmanın sonucudur. 

Sanayileşmiş, nesnelleşmiş çağdaş burjuva dünyası, içinde yaşayan 



185 
 

insanlara öylesine yabancılaşmış, toplumsal gerçekler öylesine anlaşılmaz 

olmuş, gerçekliklerin bayağılığı öyle aşırı boyutlar kazanmıştı ki, yazarlar 

ve sanatçılar her şeyin dış kabuklarını kırabilmek için her olanağı kullanmak 

zorunda kalmışlardır (Fischer:2003, 94). 

Modernizm, diğer şeylerle birlikte batılı okurun beğenisini de 

şekillendirdiğinden; popüler, sosyal gerçekçi üçüncü dünya romanı,  Batılı 

okuyucuya bu güne ait değilmiş, sanki daha önce okunmuş izlenimini 

vermektedir. Bu yabancı metin ile kendimiz arasında, bu metinin 

paylaşamayacağımız bir sosyal çıkarı ve yeni bir bilgiyi sunduğu öteki 

okuyucunun varlığını hissederiz. 

 

 

 

4.3.3. Kitap Yayıncılığının Kültür Endüstrileri İçindeki 

Konumu, Yeri 

1850’lerden itibaren, kentlerdeki kalabalıkları oluşturan insanlar 

siyasal hayattan dışlanırken, gazetelerde tefrika denilen yeni bölümlerdeki 

yazarlar bu insanların yeni kent ortamındaki hayatı, acıları, düşleri dile 

getiren romanlar yazıp yayınlamaya başlıyordu. Hayatın kendilerini 

dışladığını gören kalabalıklar bu yeni tefrika romanlarda Victor Hugo’nun 

anlattıklarında kendilerini buldular (Oskay: 1999, 107). 

Edebiyatın tefrika romanlar aracılığıyla günlük gazetelere de girmeye 

başladığı bir dönem olmuştur. Kitle basını ortaya çıkmış, dedikodular, 

entrikalar halkın beğenisine sunulmuştur.  

Bir yayınevi, sermayesini batırmamak, yaşamak için, basacağı 

kitapların seçimine büyük önem vermek zorundadır. Kültür endüstrisinin, 

tanıtım sektörüyle iç içe olması, yazarı, sanatçıyı, yapıtı iletişim araçları 



186 
 

sayesinde gündemde tutar. Küçük bir yayınevi sahibi ise, yazarı ve metni 

daha yakından bilir; bu da sanatın lehine olan bir durumdur (Bourdieu:1999, 

236). 

Sartre’a göre, yazar, dünyanın bir parçası olmaktan herhangi birinden 

daha fazla kaçamaz ve yazdıkları tekil evrenselin tipik bir örneğidir: “Ne 

olursa olsun bunlar birbirini tamamlayan iki yüze sahiptir: varlıklarının 

tarihsel tekilliği, hedeflerinin evrenselliği ya da tersi. Bir kitap zorunlu 

olarak, içinde dünyanın bir bütünlük olarak asla tamamen açığa çıkmadan 

göründüğü bir dünya parçasıdır. Edebiyat eserinin bu çifte yüzü, onun 

zenginliğini oluşturur.” (Sartre: 2010, 74). 

Ünsal Oskay, yığınlaşan kültüre şu örnekleri verir: 

“Son on yılların kitap olarak da sinema filmi olarak da ilgi 

çekici James Bond öyküleri de ideolojinin kişilerce 

benimsenmesindeki bu çelişkin yapılanmayı işaret etmektedir. 

Sıradan insanlar kadar üst düzey yöneticilerince de sevilen James 

Bond tipi, büyük bürokratik kuruluşların içinde yer alan üst 

düzeydeki insanların bile hayatı oluşturan çeşitli süreçlerin bütünü 

üzerinde rol oynayamamanın yarattığı bir özleme yanıt 

vermektedir. Etkinlik, büyüklük, rasyonellik inançlarının yanı sıra, 

bunların tek karşıtı olan abartılmış bireycilik ve bireysellik 

savunulabilmektedir.” (Oskay: 1999, 76). 

Bir sanat eserinin, toplum için yaratılmış olduğu fikri zaman zaman 

kabul gören bir anlayıştır. Ancak sanat eserinin neye dendiği tartışmaları 

son yıllarda çağdaş sanat kavramının ortaya çıkmasıyla alevlenmiştir. 

Dolayısıyla kitabı da, bir iletişim aracı veya bir sanat eseri olarak 

yorumlarsak –kültür işlevi olan bir üreticinin yapıtıdır- kitleler için üretilmiş 

bir eser sayma ihtimali vardır. Tabi kitleler için yaratılan bir ürünün, 



187 
 

popülerleşmeye, tüketime, yığınlaşmaya yönelmesi de günümüz 

toplumunun kaçınılmaz sonuçlarından biridir.  

Yayın sanayi ve onun giderek ekonomik yoğunlaşması, yazın pazarı, 

yenilerde medya kadar eski dağıtım biçimleri gibi konularda, gerekli 

araştırmalar, kamusal yaşam özel yaşamın ne kadar dışındaysa, o kadar 

yazının dışındadır. Jameson’a göre,“Post endüstriyel kapitalizm kültüründe, 

üniversite sistemi, Ortaçağda manastırın oynadığı rolü oynuyor gibi 

görünmektedir.” (Jameson:2006, 326). 

 C.Wright Mills konuyla ilgili görüşü şöyle aktarılmıştır: 

“Üretici, fikirler yaratan, önce onları ortaya atan, sonra deneyen 

ya da pazarın bunları anlayabilecek bölümlerine yazılı olarak 

sunan kişidir. Bunlardan sonra toptancılar gelir, bunlar fikir 

üretmeseler de üretilen fikirleri ders kitapları şeklinde öteki 

akademik kişilere dağıtır, bunlar da doğrudan öğrenci tüketicilere 

satarlar. İnsanlar öğrettikleri sürece, fikirlerin ve materyalin 

perakendecileridirler, bunlar ilk üreticiden ne kadar çok 

yararlanırsa, toptancılardan o kadar az yararlanır. Bütün 

akademisyenler, başkalarının ürünlerinin, kitaplar yoluyla 

üreticilerin ve toptancıların tüketicisidirler.” (Aktaran 

Jameson:2006, 326). 

Kitle iletişimlerini incelerken, normların yok gibi göründüğü kurumlar 

(örneğin kitap yayını; yayıncılık kitle sorunu olmadığı için sorun olarak 

görülmeyen kültürel etkilerin izlerini taşıyan kritik bir kapitalist örgütlenme 

aşamasındadır)inceleme dışıdır. Williams’a göre, “Pratikte edebi bir biçim 

olarak romanın gelişmesini roman yayıncılığının özgül ekonomisinden 

ayıramayız. Kitaplar tamamlanmış nesneler oldukları için sosyolojinin 

dışında kalırlar ama bunu aşmak gerekir.” (Williams:1990, 110).Kitle 



188 
 

kültürünün içinde kitapların incelenmeye başlanması işte bu nedenle yeni 

yeni yerleşmektedir. 

Kültür endüstrisinin en yoğun olarak kullanıldığı ve kitap yayıncılığını 

da doğrudan etkileyen bir kültür biçimi olan kitle kültürünü, “insanın 

yılgınlık zamanlarında, gerçekleri unutmak istediği zamanlarda kullandığı 

bir kültür olarak” gören Çakır, tüketicilerin müşteri olarak görüldüğü bu 

kültürde, kitap başta olmak üzere plak, kaset, CD, müzik, film, konfeksiyon 

gibi üretimlerin, tüketici kitlelere göre şekillendirildiğini belirtir (Çakır: 

2013b, 22). Dolayısıyla, kitlelere göre üretilen kitaplar buna uygun değer 

yargılarını da içerikte kullanırlar.  

Peter Burke, halk kültürünün ticarileştirilmesine dair en belirgin 

örneklerin başında basılı kitapları gösterir: “1500 yılına gelindiğinde sayısı 

iki yüz elliyi geçen basım makinesi merkezde kurulmuş ve 40 bin kitap 

basılmıştı; bu Avrupa nüfusu henüz seksen milyondan biraz fazlayken, yirmi 

milyona yakın nüsha ediyordu. Kitap üretimi 1500 yılından 1800 yılına 

kadar hep artarak devam etti. Örneğin 16.yüzyılda Fransa’da, basım adedi 

doruk noktasına ulaştığında yılda bin ayrı kitap, bir milyon nüshanın biraz 

altında basım yapıyordu. 17.yüzyıla gelindiğinde binin biraz üzerine çıkmış, 

18.yüzyılda ise sürekli ve dramatik bir artışla dört bine ulaşmıştı.” (Burke: 

1996, 281). 

Nesneleşen kitaplara en iyi örneklerden biri cep kitapları olmuştur. 

Dünya Klasikleri kadar iddialı olmayan, Herkesin (“Everyman”) Kitaplığı 

kadar üstünlük taslamayan, Faber&Faber’in simgesi gibi yunus olmayan bir 

isme ihtiyaç duyulduğunu belirten Manguel, çözümün Penguin kitaplarında 

bulunduğunu belirtir. Kitap başına altı penny ücret biçilen bu anlayış, on 

yedi bin kopya satılması durumunda masrafını çıkarmıştır. İlk satışlar yedi 

bin rakamını bulurken, mağazalar zincirine başvurulmuştur. Böylece 

kitaplar da, gündelik eşyalar arasına girip, çoraplar ya da çay kadar 

erişilebilir ve gerekli sayılabilmiştir (Manguel: 2004, 175). 



189 
 

Günümüz okuyucusu için, afişler ya da masal kitapçıklarıyla günümüz 

dünyasının kitle tüketim kültürü arasındaki benzerlikler oldukça dikkat 

çekicidir. “Bir kere, kitap düzeninde gittikçe artan benzeşim ve 

standartlaşmayı gözden kaçırmayacaktır, alıcıların dikkatini çekmek için 

başvurulan yöntemlere, örneğin kitabın içeriğinin kapsamlı, sadık, doğru 

veya yeni olduğunu iddia eden sansasyonel ön başlıklara karşı daha duyarlı 

olacaktır.” (Burke :1996, 286). 

George Orwell hem bir okur, hem de bir yazar olarak, cep kitaplarının 

ortaya çıkması hakkındaki görüşlerini şöyle açıklar: “Bir okur olarak 

kutlarım, bir yazar olarak ise onları bir bela olarak görüyorum. Sonuçta 

piyasayı ucuz basımlar kaplayabilir ve bu ödünç veren kütüphanelerin 

(yazarların üvey annelerinin).belini kırar ve yeni romanların sayısını 

düşürür. Bu edebiyat için çok iyi olabilir ama bu işin ticari yönü açısından 

pek kötü bir şeydir.” Dağıtım olanaklarının genişliği, düşük maliyet, kitap 

çeşidinin düzeyi ve yelpazenin genişliği gibi özelliklerinden öte, Penguin 

Books’un en önemli başarısının simgesellik olduğunu belirten Manguel’e 

göre, böyle geniş bir yelpazenin herkes tarafından hemen hemen her yerde 

alınabilir olması, okurlara her yerde varolabilmenin simgesi gibi geliyordu 

(Manguel: 2004, 177). 

McLuhan’ın Gutenberg Galaksisi’ndeki savları olan özel kültür, yazılı 

kültür ayrımı, yazının ve kitap kültürünün bireyci insan yetiştirmesi gibi 

görüşleri, yeni elektronik iletişim araçlarının yaygınlaştığı 1960’larda 

değişmeye başlamıştır. McLuhan’a göre, 

“Mekanik iletişim çağında (gazete ve kitap başta olmak üzere, yazılı 

iletişim döneminde) insanların toplumsal evrimlerinin uzmanlaşmaya, 

fakat ayrı mekanlarda ve insanın insandan uzak kalmasıyla 

sürdürülebilen bir uzmanlaşmaya dayanmakta oluşuna karşılık, 

çağdaş elektronik iletişim döneminde bu durum değişmiştir. Bugün 

toplumlarda hem ileri bir uzmanlaşma ve işbölümü vardır, hem de bu 



190 
 

işbölümü dünyanın evrensel bir köye dönüşmüş bulunması nedeniyle, 

insanların birbirinden ayrı bulunmasıyla değil, her zamankinden daha 

yoğun ilişkiler içinde bulunmasıyla sürdürülebilir olmuştur.” 

(Oskay:2000, 213). 

Böylece çağın getirdiği biraradalık kültürü, kitap yayıncılığında da 

elektronik gelişmelerle kendini göstermiştir. Herkes her konuda belli bir 

yetkinliğe ulaşabilmekte, dolayısıyla bir kitabın yayın dünyasına 

kazandırılması, edebi bir süreçten ziyade teknik bir süreç haline 

gelebilmektedir. 

McChesney’e göre küresel medyanın yarattığı metalar, toplumu 

apolitik yapan süreçlerdir. Pazar haline gelen bu süreçte rol üstlenen medya, 

kişisel tüketimi arttırmaya destek olarak, sesi çıkmayan, itaat eden 

depolitize bir toplumun yaratılmasında büyük pay sahibidir. Yazar, 

medyanın buna hizmet etmesine alet olarak insanların dertlerini unutturacak 

romanlar ve filmler yapıldığının da altını çizer  (McChesney: 2003, 26). 

Üretici güçlere ve üretimin olumsuz etkilerine dair Marx'ın 

Grundrisse'de şöyle bir notu vardır:  

“Piyano yapımcısı üretici bir emek sarf eden üretici bir işçidir oysa 

ki piyanist, üretici bir işçi değildir, çünkü emeği sermayeyi yeniden 

üreten bir emek değildir. Böyle bir ayrım kapitalizm için geçerli 

değildir, çünkü kapitalizmde yalnızca aletlerin üretimi değil aynı 

zamanda müzik üretimi de kapitalist üretimin önemli bir koludur. Bu 

durumda üretim, hammaddeleri metaya dönüştürmektir, bu metalar 

daha sonra dağıtım ve değiş tokuş dizgesine girerler. Dolayısıyla 

piyano bir metadır, müzik meta değildir.” (Williams:1990, 76). 

Bu örneği edebiyata ve kitaba uygularsak; kitap bir metadır; edebiyat 

ise bir meta değildir denilebilir. Hammadde olan edebiyat metalaştırılmak 



191 
 

istenirken; bu ancak öncelikle onu taşıyan ve yansıtan kitap aracılığıyla 

olacaktır. 

İnteraktif etki tepki ilişkisi bakımından diğer iletişim ürünlerinden 

farklı bir yerde duran kitap okuyuculuğu veya yayıncılığı, her ne kadar ticari 

bir sunum aracı haline gelmesi zor gibi görünse de, 19.yüzyıl 

sanayileşmesinden nasibini almıştır. 

Birebir bir iletişim dünyasında yer almasa da, kitapçılık anlayışı da, 

ticaretin her alana el atmasıyla sanayi kapitalizmi ile birlikte cep kitapları, 

promosyon kitap anlayışı, günlük gündemlere uygun sürelerde edebi 

editörlük ve uzmanlık anlayışı olmadan yazılan kitap anlayışı gibi örneklerle 

gündeme gelmiştir. Böylece kitap da bir piyasa ürünü olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

5. TÜRKİYE’DE KİTAP YAYINCILIĞI 

 

Türkiye’de, kitabın basılıp çoğaltılmaya başlanması, dünya ile eş 

zamanlı olmamıştır. Bu süreçten önce Batı ve Doğu ile politik ve ekonomik 

ilişkilerin geliştirilmesinin amaçlandığı dönemler aracılığıyla bir iletişim 

kurulmuştur. Bu da belirli bir sürenin sonunda matbaa ile tanışılmasına 

olanak sağlamıştır. Türkiye’ye matbaanın gelmesi ve kitabın piyasaya 

çıkarak çoğaltılmaya başlanması, 17. Yüzyıl içinde Osmanlı 

İmparatorluğu’nun duraklama dönemine denk gelir. Aslında kâğıdın Doğu 

uygarlıklarından geliyor oluşu, Osmanlı döneminde basılı eserlerin daha 

önceden uygulanmasına neden olabilecekken ancak toplum içindeki çeşitli 

sosyal baskılar ve politik yetersizlikler nedeniyle bu hemen 

gerçekleşmemiştir. 

O dönemde Avrupa ile fikirsel ve ekonomik alışverişte bulunulması, 

matbaacılık faaliyetlerinin işlemesi, öğrenilmesi ve kendi topraklarında 

uygulanması elçilikler aracılığıyla mümkün olacaktır. 

Büyük bir sözlü gelenek kültüründen gelen Türkiye coğrafyasında, 

birçok ulusun, topluluğun ve kimliğin de inşası sözlü kültür ağırlıklı 

olmuştur. Sözlü anlatımlarla ozanların, şairlerin, masal, fıkra ve öykü 

derleyicilerinin bu topraklarda sürekli zengin bir kültürü yaydığı 

söylenebilir. Basılı kitabın hemen öncesine denk gelen bu süreçte, sözlü 

anlatımların kaleme ve kâğıda el yazması olarak aktarıldığı örneklerden 

bazıları, Pir Sultan Abdal, Karacaoğlan, Evliya Çelebi gibi isimlerin 

yazdırdığı kaynaklardır.  

Halk şairi ve ozanı olan Pir Sultan Abdal, 16. Yüzyılda yaşamış ve 

birçok halk edebiyatı şiirine imza atmıştır (Özdemir, 2008: 1). 17. Yüzyılda 



193 
 

yaşamış olan Karacaoğlan’ın da sonraki yüzyıllarda derlenen eserlere 

bakıldığında 500’e yakın şiirinin olduğu görülmüştür. Tabi bu edebi 

örnekler çok sonraki zaman dilimlerinde basılabilmiştir. Örneğin aslında 13. 

yüzyılda yaşamış olan Bektaşi geleneğinin öncülerinden Hacı Bektaş-i 

Veli’nin deyişleri de, 14. Yüzyılın yarısından sonra yazılmış ve 15. 

Yüzyıldan sonra basılabilmiştir. “Bunlar, halka uygun Türkçe dille yazılmış 

Makalat ve Velayet-name-i Hacı Bektaş-i Veli’dir” (Melikoff: 1998, 56). 

Edebi ve tarihi yönden Osmanlı İmparatorluğu döneminde katkısı 

olan bir başka isim de Evliya Çelebi’dir. 17. Yüzyılda yaşamış olan Çelebi, 

araştırmalarını eğitimiyle bir şekilde birleştirmiş olan, dönemin saray okulu 

Enderun’dan mezun olduktan sonra 40 yılı aşkın süre boyunca Osmanlı 

topraklarında seyahat eden bir gezgindir. “Deneyimlerini ünlü Seyahatname 

adlı eserinde derleyip kitaplaştırmıştır. 10 ciltten oluşan bu eser, halk 

deyişlerine uygun olarak hem gerçekçi hem kurgusal bir dille yazılmış ve 

yine 17. Yüzyılda basılmıştır.” (Dankoff: 2004, 25) 

Türk kültür ve edebiyatı anlamında bir gezi tarihçesi anıları 

niteliğinde derlenen on ciltlik bu eser, Asya, Avrupa ve Afrika sınırları 

içinde Evliya Çelebi’nin gezdiği yerlerden derlenmiştir. Eğlenceler, sosyal 

faaliyetler, günlük uğraşlar hakkında da gözlemlerin yer verildiği eserin ilk 

cildi olan İstanbul cildi, günümüzde Yapı Kredi Yayınları tarafından 

basılmıştır.  

10 ciltlik Seyahatname, UNESCO Türkiye Milli Komisyonu’nun 

başvurusu üzerine Haziran 2013’te UNESCO Dünya Belleği Listesine dâhil 

edilmiştir. Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nin dünya belleğine kabulünü 

kültür çevreleriyle, kamuyla paylaşmak amacıyla UNESCO Türkiye Milli 

Komisyonu, Kültür ve Turizm Bakanlığı ve Bilkent Üniversitesi Türk 

Edebiyatı Merkezi tarafından kamuya açık bir tanıtım, kültür, bilim 

toplantısı da düzenlenmiştir (Kültür, 2013).    



194 
 

 

5.1 MATBAANIN TÜRKİYE’YE GELİŞİ VE İZLEYEN 

DEĞİŞİM SÜRECİ 

15.yüzyılda II. Murat’ın zamanında kurulan saray okulu olan 

Enderun’un faaliyete geçmesiyle eğitim öğretim süreci belli bir düzene 

kavuşmuştur. Çeşitli bilim dalları konusunda çok sayıda gayrimüslim 

hocadan eğitim alınmış, Osmanlı halkı ve hanedanlığı kendini geliştirmeye 

çalışmıştır.  

II. Bayezıd ve I. Selim dönemlerinde edebiyat ve sanat alanlarında 

şiir örneklerinin verilmesiyle, eğitim öğretim ve edebiyat alanlarında çeşitli 

ıslahat çalışmaları baş göstermiştir. Bu ıslahatlar genellikle Avrupa’nın 

örnek alınmasıyla, gayrimüslimlerle fikir alışverişlerinin yapılmasıyla 

geliştirilen çalışmalar olmuştur. Ancak uygulamalar her yönüyle 

alınmasından çok, parça parça alınma şeklinde olmuş,  bu da sürecin 

tamamlanamamasına neden olmuştur. 

Kanuni Sultan Süleyman döneminde (16.yy) Roma Cermen 

İmparatoru V. Karl’ın (Şarlken) Osmanlı sarayında bulunan elçisi, 1560’ta 

İstanbul’da tamamladığı raporunun üçüncüsünde, Osmanlıların Batı 

dünyasının kazancını kullanmaya karşı isteksizliğini şu sözlerle açıklar: 

“Yeryüzünde Türkler kadar, başka ülkelerin icatlarını kolaylıkla alıp 

benimseyen bir millete daha rastlamak zordur. Bunun en iyi 

örnekleri, önce bizim icat ettiğimiz, sonra onların bizden aldığı 

küçük ve büyük top vb. buluşlardır. Buna rağmen nedense kitap 

basmaya ve çalar saat kullanmaya bir türlü ikna edilememişlerdir, 

çünkü hattın (el yazması kutsal kitap) basıma dönüştüğü anda 

kutsallığını yitireceği tasasından bir türlü kurtulamamaktadırlar.” 

(Babinger:2004, 7) 



195 
 

Basım sanatı 15.yüzyılın sonlarına doğru Batı dünyasında hızla 

gelişirken Osmanlı İmparatorluğu’nun bu konuda hiçbir şey yapmadığını 

tam olarak söyleyemeyiz. Gayrimüslimlerin İstanbul’da birçok matbaa 

kurup eser bastıkları bilinmektedir. O zamana kadar çok sayıdaki, az ya da 

çok gösterişli el yazmaları ile ancak kısıtlı bir okuyucu kitlesine 

ulaşılabilmiştir. Birçok yazıcı, önemli Türk yazar ve şairlerinin eserlerini 

çoğaltmaya çalışarak hayatlarını kazanmışlardır. Evliya Çelebi’nin 

bildirdiğine göre bu müstensihler, kendi loncalarını kurarak işlerinden 

olmak korkusuyla, matbaanın kendi ülkelerine gelmesini önlemek için 

ellerinden geleni yapmışlardır. Padişahların kutsal kitabın çoğaltılmasını 

ayıp bulmaları nedeniyle, Batıdan gelen hediye matbaaları çöpe attıkları bile 

gözlenmiştir (Babinger:2004, 9). 

 

Türkiye’de ilk basımevleri, azınlıklar tarafından kurulmuş olan 

basımevleridir. İlk Yahudi matbaasının 1400’lerin sonlarında kurulduğu 

söylenmektedir. Bunun yanı sıra, Venedik’te 1512’de kurulan bir Ermeni 

matbaasında, basımcılığı öğrenen bir takım kişilerin matbaa ile birlikte 

İstanbul’a geldiği bilinir. Yine benzer şekilde bir Rum rahibin, İstanbul’dan 

ayrılırken matbaasını sattığı ve böylece basılı malzemesiyle birlikte 

buradaki kullanıma açıldığı bilinmektedir (Berkes: 1971, 55), 

Bu süreç sonunda önemli dönemlerden biri olan Lale Devri’nde 

(1718-1730) yaşanan bazı gelişmeleri sıralayabiliriz. “Matbaacılığın 

Avrupa’dan görülerek Osmanlı topraklarında ilk kez uygulanması, kâğıt 

fabrikalarının, çini atölyelerinin, kumaş fabrikalarının, nakkaşçılık 

faaliyetlerinin işletilmeye başlanması, diğer ülkeler ile Osmanlı arasında 

elçilik hizmetlerinin başlatılması” (Altınay: 2012, 1) gibi konumuzu 

ilgilendiren gelişmeler bu devirde olmuştur.  

 



196 
 

Lale Devrinin farklılığını kavradığı varsayılan Yirmisekiz Mehmed 

Çelebi’nin yapmış olduğu Şehrezuri’nin el-Şecer el-İlahiyye adlı kitabının 

fizik bölümüne ilişkin çevirisi, 18.yy Osmanlı Devleti’nin bilim ve kültür 

dünyasının Batı karşısındaki konumunun anlaşılmasını sağlaması 

bakımından ipuçları taşımaktadır. Ricaut’ya göre bu çeviri, kitabın daha 

önceki yazılan fikirlerden birer alıntı niteliğinde olduğu, kendini tekrarladığı 

ve hiçbir yararlı bilgi içermediği düşünüldüğünde, devletin çağının ne kadar 

gerisinde kaldığına dair bir kanıttır (Ricaut: 1996, 45). 

 

İbrahim Müteferrika ile ilgili kitabın yazarı Topdemir’e göre, 

“Matbaanın ancak Lale Devrinde alınmış olması, toplumun hazır 

olmadığının bir kanıtıdır. Çünkü Lale Devri, Osmanlı için bir tür Rönesans 

anlamını taşımaktadır. Bu dönemde yenilik arayışı ve isteği belirmiştir ki 

ancak bu zamanda böyle bir yenilik benimsenebilmiştir.” (Topdemir:2002, 

32) Batı’da Rönesans ile birlikte bilginin güç olduğu, aydınlanmanın aklı 

çağrıştırdığı tartışılırken; Osmanlı Devleti 1683’te Viyana yenilgisine 

uğramış, bu yenilgiyle birlikte iktidar anlamında zayıf kaldığını görmüştür; 

öte yandan Batının bilgi ve uygarlığına bakış açısı da olumlu yönde 

etkilenmiştir.  

 

Kendisi de şair olan III.Ahmet ve sadrazamı Damat İbrahim Paşa, 

kendilerinden önceki hükümdarlıklara göre daha barışçıl ve ıslahatlara 

yönelik bir dönemde görev yapmışlardır. 12 yıl süren Lale Devri de bu 

duraksamanın bir sonucudur (Sakaoğlu: 2012, 317). 

 

Böylece 18.yy başlarında, Batı’nın siyasal ve kültürel gücünün 

imparatorluğa nasıl getirileceği üzerine düşünceler doğmaya başlamıştır. 

III.Ahmet devrinde mülteci olarak bu topraklara gelen İbrahim 

Müteferrika’nın  basım sanatını tanıtması da büyük değişimlerin habercisi 

niteliğinde olmuştur (Mardin: 1997, 10). 



197 
 

5.1.1 İbrahim Müteferrika ve İlk Matbaanın Kuruluşu 

 

Türkiye topraklarına matbaanın gelmesi, Macar kökenli İbrahim 

Müteferrika’nın (1674-1745) Macaristan’da yaşarken Türkiye’ye 

getirilmesi, orada eğitim alması ve elçilik hizmetleri aracılığıyla Avrupa’ya 

gidip gelmeleri sonucu basımcılık işini öğrenmesi aracılığıyla olmuştur. 

Macaristan’ın Erdel kentinde basımcılık üzerine denemeler yapılması 

sırasında bu faaliyetleri öğrenip, Osmanlı İmparatorluğu sınırları içindeki ilk 

basımını da 1720 yılında gerçekleştirmiştir (Altuntek: 1993, 196). 

Bu yüzyılda devletin çıkmaza girdiğini anlayan Padişah III.Ahmed 

ve Sadrazamı Damat İbrahim Paşa, kültürel alanda başlatılan geliştirme 

çabalarını etkin kılabilmek için otuz kişilik komisyondan oluşan bir çeviri 

bürosu kurmuşlardır.  

 

“Çevrilmesini öngördükleri yapıtlardan birisi Aristoteles’in Fizik 

kitabıdır. Ancak doğa ve matematik alanında çeviri yapılması uygun 

görülmemiştir. Bu kitabın yetersizliğinin üstüne bir de, devletin orduya güç 

vererek ve denizcilik mühendisliği askeri okullarını açarak kendisini 

geliştirmeyi hedeflediği düşünüldüğünde, neden bilimsel olarak geri 

kaldığını görmüş oluyoruz.” (Topdemir:2002, 39) 

 

Osmanlı-Avrupa ilişkilerini tek yönlü olarak değerlendiren 

Tanpınar’a göre; Haçlı Seferleri devrinde başlayan sıkı ve devamlı bir 

temasa rağmen III.Ahmet devrine kadar ne örf ve adette, ne de fikir ve 

sanatta doyurucu hiçbir iz bırakılmamıştır (Tanpınar:2010, 51). Bundan 

sonrasında fikir anlamında da her ne kadar uyarlama da olsa yenileşmeye 

dair bazı emareler görülmüştür. 

İmparatorluğun resmi tarihçisinin anlattığına göre, mektupçu bir baş 

memur olan Sait Efendi’nin, 1721 yılında elçi olan babası Mehmet 



198 
 

Efendi’nin yanına gönderilmesiyle birlikte olaylar zinciri gelişir: Paris’e 

yapılan bu ziyaret sırasında, kitapların matbaada nasıl kısa ve kolay bir 

yoldan çoğaltıldığına tanık olur ve döndüğünde bunu deneyimlemek ister. 

Hıristiyanken Müslümanlığı tercih etmiş olan Macar İbrahim (sıfatı 

Müteferrika; yani padişahın hizmetinde olan kişi anlamındadır) ile birlikte 

bilimsel araştırmalar yapmaya başlarlar. 1719 yılında III. Ahmet’in son 

sadrazamı İbrahim Paşa’nın dikkatine sunarlar çalışmalarını 

(Babinger:2004, 11). 

Çalışmalarını sunduğu dilekçede matbaanın yararları şu şekilde 

sıralanmıştır:  

“Mühim kitapların teksiri avam ve havas için faydalıdır. Matbu 

kitapların yazıları okunaklı, güzel ve doğru olacağından, okutan ve 

okuyanlara kolaylığı vardır. Hem mürekkepleri sabit olduğu için, 

yazma eserler gibi sudan re müteessir olmaz. Bir cilt kitap yazmak 

zahmetiyle binlerce kitap elde edilebilir ve bu suretle kitap 

ucuzlayacağından herkes istifade eder. Kitapların başına ve 

sonlarına fihristler konularak aranılan şeyin kolayca bulunmasına 

imkan hasıl olur. Şehirlerde büyük kütüphaneler tesisine imkan 

bulunur ve ilim tahsil edenler çoğalır. Osmanlı devletinin cihat ile 

bütün İslamların şerefini arttırdığı gibi kitap neşri sureti ile de 

İslamlara hizmet etmesi münasip olur.” (İskit:2000, 18)  

1700’lerin başında İbrahim Efendi, devlet ilişkilerindeki haberleşme 

faaliyetindeki başarılarından dolayı, devletin habercisi, tercümanı anlamına 

gelen Müteferrika soyadını alarak terfi eder.  İbrahim Efendi sonradan daha 

üst rütbeye, okumuşlar sınıfına verilen saygın bir rütbe olan haceganlığa 

(devlet dairelerinde yazı işi ile ilgilenen resmi görevli) yükseltilmiştir. 

Birlikte matbaa kurdukları Said Efendi’nin aynı rütbeye basmacılığa 



199 
 

katkılarından dolayı yükseltildiği bilinmektedir. İbrahim Efendi’ye de aynı 

hizmetten dolayı hacegan rütbesi verildiği söylenebilir (Oral: 1968, 48). 

Sait Efendi’nin padişahı ikna etmesi sonucu bu icadın uyarlanmasına 

karar verilir. Müftünün, matbaanın meşruiyetini ve faydalarını doğrulayan 

bir fetva vermesi üzerine alınan karar şu şekildedir: 

“Eğer matbaa sanatından anlayan, harf dökme, yazı kopyaları 

çıkarma marifetine sahip birisi elyazmalarını harfi harfine yanlışsız 

basmaya talip olacaksa; hele bu teşebbüsün süratli imalat, 

çoğaltmada kolaylık, herkesin satın alabileceği şekilde ucuzluk 

sağlama gibi büyük faydaları olacaksa bu iş çok güzel ve övülecek 

bir iştir. Bu kopyaları düzeltmek üzere malumatlı kimseler 

görevlendirilirse; o kişi desteklenmeye layıktır.” (Şen: 1995, 56) 

Padişah III.Ahmet, 1727’de imparatorluk matbaasının (Matbaa-ı 

Amire) kuruluşunu ilan eder. Bu arada iki kısıtlayıcı koşul getirilir. Bu 

kurala göre, dini içeriği olan yazılar, diğer bir deyişle, Kuran ve açıklaması 

ile, yani tefsir ile ilgili, Peygamber Hz. Muhammed’in sözleri yani hadisler 

ile ilgili eserler ve dini kurallar, yani fıkıh ile ilgili eserler kesinlikle 

matbaada basılmayacaktır. Ayrıca basılması planlanan bütün eserlerin 

basımı, Hatt-ı Şerif’te belirtilen ulema ve kadılardan oluşan dört kişilik bir 

heyet tarafından denetlenecek ve düzeltilecektir (Nuhoğlu: 1999, 223). 

Hazırlıkların ardından iki yıl süren çalışmalar sonunda, İ. 

Müteferrika Matbaasının ilk kitabı olan Vankulu Lügatı’nın birinci cildi 31 

Ocak 1729’da çıkar. İlk Türk matbaasında basılan kitaplar, çeşitli 

kaynaklarda değişik açılardan incelenmiştir. Vankulu Lügatı, Arapça-

Türkçe bir sözlüktür. Çok hacimli olduğu için kopyası uzun zaman 

aldığından, kopya eden hattatlar birçok yazım yanlışı yapmışlardır. Bu 

nedenle basılacak ilk eser olarak o seçilmiştir ve 1000 kopya basılmıştır. 



200 
 

Ciltsiz olarak 35 kuruşa satılan kitap, sonradan 40 kuruşa çıkmıştır 

(Kabacalı:2000, 21) . 

İbrahim Müteferrika’nın bastığı diğer kitaplar 17 adet olarak şu 

şekildedir: “Kitab-ı Lügat-ı Vankulu (Sihah El-Cevheri), 2 cild halinde, 

1729; Tuhfet-ül Kibar fi Esfar el-Bihar, 1729; Tarih-i Seyyah, 1729; Tarih-i 

Hind-i Garbi, 1730; Tarih-i Timur Gürgan, 1730; Tarih-I Mısr-i Kadim ve 

Mısr-i Cedid, 1730; Gülşen-i Hülefa, 1730; Grammaire Turque, 1730; Usul 

el-Hikem fi Nizam el-Ümem, 1732; Fiyuzat-ı Mıknatısiye, 1732; Cihan-

nüma, 1732; Takvim el-Tevarih, 1733; Kitab-ı Tarih-i Naima, 2 cild halinde, 

1734; Tarih-i Raşid, 3 cild halinde, 1735; Tarih-i Çelebizade, 1741; Ahval-i 

Gazavat der Diyar-ı Bosna, 1741; Kitab-ı Lisan el-Acem el Müsemma bi-

Ferheng-i Şuuri, 2 cild halinde, 1742”. (Beydilli: 2004, 50) 

1731’deki Patrona Halil Ayaklanması, III.Ahmed’in tahttan 

indirilmesi ve Sadrazam Damad İbrahim Paşa’nın öldürülmesiyle 

sonuçlanmıştır. Böylece ünlü Lale Devri de sona erer. Aynı yıl tahta çıkan 

I.Mahmut da yeniliklerden yana olmuştur. Matbaanın zarar görmemesinin 

ardından, ortalık yatışınca Müteferrika çalışmalarına devam eder, ancak 

Said Mehmed Efendi görevi bırakmıştır (Kabacalı:2000, 23). 

 

5.1.2 Müteferrika Sonrası Matbaa Faaliyetleri 

 

Müteferrika’nın vefatından iki sene sonra kalfası Kadı İbrahim 

Efendi, yanına Anadolu kadılarından Ahmet Efendi’yi arkadaş alarak 

hükümete müracaat ettiler:  

 

“I. Mahmut’tan 1747 senesinde matbaa fermanını kendi namlarına 

aldılar ve fakat sekiz seneden fazla bir zaman faaliyete geçemediler. 

1755’te III.Osman tarafından ferman kendi adlarına yenilendiği 

zaman işe koyulabildiler ve çok satıldığından dolayı basımı tükenen 



201 
 

Vankulu Lügatının birinci cildini ikinci defa bastılar. Daha sonra 

basım işlerine 27 sene ara verilmiştir.” (İskit:2000, 29) 

 

Giderek uzun zamandır yatan matbaanın uğradığı zarar daha çok 

hissedilmeye başlanır. I.Mahmut ve sadrazamı Tiryaki Hacı Muhammed 

Paşa, atölyeyi devralmaya niyetlenmişlerdir, ama bu konudan anlayan, 

çalışkan birinin bulunamaması yüzünden, devletin buraya vereceği destek 

de hep ertelenmiştir. Sonra da sadrazamın halefleri tarafından iyice ihmale 

uğratılmış ve atıl kalmıştır (Babinger:2004, 34). 

 

Araç gereçleri kullanılmaz hale gelmeye başlamış olan ve Fransız 

elçiliğinin de satın almak istediği matbaa, Fransızların, basacakları Türkçe 

kitapları yüksek fiyatla satabilecekleri ve dizgi yanlışları olabileceği 

düşünülerek, (1773’te tahta çıkan) I.Abdülhamid’in isteği üzerine yeniden 

çalıştırılmıştır. Raşid Mehmed ve Vasıf Efendilere 1784’te ferman 

verilmiştir (Koloğlu: 2006, 8). 

 

Vasıf Efendi’nin ortaklıktan ayrılmasıyla Raşit Mehmed Efendi, 

matbaanın tek kitabını basmıştır. Arabül-Kafiye adlı bu kitap 1785’te 

basılmıştır. III.Selim zamanında ve kendisinin emri ile üç askeri kitap da 

yine bu süreçte basılmış ve bu dönemki matbaacılık çalışmalarının sonu 

olmuştur (İskit:2000, 30). 

 

 Bu modernleşme dönemini değerlendiren Zürcher’e göre, Selim’i, 

geleneksel reform teşebbüsleri ile 19.yy Tanzimat reformları arasında, geçiş 

döneminin bir şahsiyeti olarak ilginç kılan şey, onun amaçlarına ulaşmak 

için Avrupalı uygulamaların kabulünün hazırlanması konusunda 

yaptıklarının kapsamı ile saltanatının Avrupa ile Osmanlı yönetici seçkinler 

sınıfı arasında iletişim kanallarını açma şeklidir. Nizam-ı Cedid denilen 



202 
 

reform programının başlatılmasıyla, adalet ve iktidar yeniden 

şekillendirilmiştir (Zürcher: 2000, 40). 

 

Fransa elçiliği, Fransa’dan yeni basım makineleri ve matbaa araç 

gereçleri getirterek 1785’te kendi basımevini kurmuştur. Bu basımevinde iki 

kitabın basıldığı düşünülmektedir. Kitaplardan biri ordu düzenlemesini 

öğretme yöntemi, diğeri de donanma gemilerinin düzenlenmesini öğretme 

yöntemi hakkındadır (Kabacalı:2000, 28). 

 

Bu dönemden Tanzimat’a kadar geçen sürede kurulan bir diğer 

matbaa da Mühendishane Matbaası ve Üsküdar Matbaası’dır. 

Mühendishane Matbaası daha çok askeri basımlarla meşgul olmuş ve ne 

kadar faaliyette kaldığı belirsiz kalmıştır. Üsküdar Matbaası açılınca, diğeri 

hemen kapanmadığı için, bazı makinelerin Üsküdar’a nakli olası görülmekle 

beraber ikisinin de ilk zamanlar aynı sürede işledikleri ve Üsküdar 

matbaasının ders kitaplarına yönelik çalıştığı bilinmektedir (İskit:2000, 32). 

 

İbrahim Müteferrika Matbaasının ilk kitabı yayımladığı 1729’dan 

Tanzimat’a kadar 434 kitap basıldığı hesaplanmaktadır. 1844 sayımına göre 

Osmanlı İmparatorluğunun nüfusu 35 milyon 350 bin olup bunun 21 

milyonu Müslüman’dır. En iyimser hesapla her kitabın 2 bin basıldığı 

varsayılsa bile, kişi başına düşen kitap sayısı önemsenemeyecek kadar 

küçük bir yüzdeyle ifade edilmektedir (0.025 ya da 0.041). Bu da 

göstermektedir ki, yayıncılık ve basımcılık, yüzyılı aşkın bir sürede ancak 

emekleme döneminin eşiğine gelebilmiştir. Bir karşılaştırma yapıp, Avrupa 

ile Osmanlı Türkiye’si arasındaki uçurumu ortaya koymak üzere şu rakamı 

verebiliriz: 16. Yüzyılda Avrupa’da, Türkiye ve Türkler üzerine çeşitli 

dillerde ortaya çıkan yayınların sayısı 2463’ü bulmaktadır (Kabacalı:2000, 

53) . 



203 
 

Ahmet Hamdi Tanpınar’a göre, Türk muharriri tarafından Avrupa 

için yazılmış müşahedeye dayanan ilk mühim vesika, Kara Mehmed 

Paşa’nın sefaret heyeti ile Viyana’ya gitmiş olan Evliya Çelebi’den gelir: 

“Ahmed III’ün sefiri Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi 1721’de 

gittiği Paris’i, Evliya Çelebi’nin Viyana’yı seyrettiği gibi Kanuni 

asrının şanlı hatıraları arasından ve bir serhat mücahidinin mağrur 

gözü ile görmez. Sefaretnamenin devrine doğrudan doğruya müessir 

olduğunu kabul etmesek bile, bu kitabı zamanında az çok mevcut 

olan bir ruh haletinin ifadelerinden biri olarak görmek lazım 

gelecektir. Avrupa ile münasebetlerimizin bu kadar sıklaştığı bir 

devir pek azdır. Bu, Fatih’ten beri İstanbul’da mevcut olan ecnebi 

kolonisinin yavaş yavaş yüksek tabakanın hayatına az çok girmeye 

başladığı devirdir.” (Tanpınar:2010, 54) 

Bu dönemde matbaacılıkta-yayıncılıkta gelişme sağlayacak koşullar 

gerçekleşmiştir. Bu koşullardan ilki, bazı teknik ilerlemelerin sağlanmasıdır. 

Sarp Maden’in işaret ettiği gibi Müteferrika’nın yaptığı düzenlemeler şu 

şekildedir: Arap yazısının harfleri, tek ve bileşik olarak, aralarındaki 

bağlantı parçacıklarıyla tasarlanmıştır.  Bunları yazdırıp, çizdirip kalıba 

döktürmek; bu beş yüze yakın hurufatın konulacağı gözler için en mantıksal, 

en kullanışlı sıralamayı bulmak gibi işlemler tamamlanmıştır. Kâğıt 

üzerinde yayılmayacak, çabuk kuruyabilen ve zamana dayanıklı bir basım 

mürekkebi için uygun bileşimler araştırılmıştır. Günümüze değin solmadan 

kalabilen boyalarla yedi sekiz renkli basabilme sorunlarını çözmek de işler 

arasındadır. Elle çevrilir bir çarkla çalıştırılan basım makinesine kâğıdın 

düzenli bir biçimde verilip toplanmasını sağlamak, ciltlenmesi için gerekli 

çözümleri bulmak gibi işler başarılmıştır (Kabacalı:2000, 54). 

 

 



204 
 

5.1.3 Matbaanın Gelişinin Gecikmesinin Nedenleri 

Garp dünyasını alt üst eden Rönesans hareketi ve onun hayata 

getirdiği imkanlar, tamamıyla meçhulümüz kalmış ve aradaki medeniyet 

farkına rağmen sızabilen bazı bilgi ve keşifler de, memleket içindeki hayata 

ve ilmi faaliyete yeni bir şey ilave etmemişlerdir (Tanpınar:2010, 51). 

18.yüzyıla kadar kapalı bir toplum kimliğinde yaşamış olan Osmanlı 

İmparatorluğu, bir yandan çağa ayak uyduramamanın yol açtığı çöküntüler, 

öte yandan devlet düzeninde, ekonomik ve askeri alandaki bozulma ve 

çözülmeler nedeniyle eski gücünü giderek yitiriyordu. Savaşların ardından, 

yöneticiler, Batının teknik alandaki üstünlüğünü kabul etmek, teknik 

yeniliklere dayanan düzeltilere (ıslahat, reform) yönelmek gereğini duydular 

(Kabacalı:2000, 16). 

18.yüzyıla kadar Avrupa ile ilişkilerimizi değerlendiren Tanpınar şu 

değinmelerde bulunur: 

“Siyasi vakıalar istisna edilirse, coğrafi vaziyetleri itibarıyla 

birbirinin adeta tamamlayıcısı bulunan iki alemin arasında 

mevcudiyeti tabii olan iktisadi münasebetin hudutlarını hemen 

hemen geçmez ve bu şeklinde dahi, daha ziyade memleketimize gelen 

Avrupalılar tarafından idare edilirdi. Şimdi kapitülasyon adını 

verdiğimiz, muhtelif mukaveleler ve müsaadeler ile kendilerine 

memleket içinde oturmak, ticaret yapmak ve seyahat etmek hakları 

verilen müstemen ecnebiler, sadece bu iki alemin arasındaki teması 

temin etmekle kalmazlardı; içlerinde sarayın ve Babıali’nin 

emniyetini kazanmış insanlar sıfatıyla, bazılarının, mühim vazifelerle 

tarafımızdan Avrupaya bile gönderildikleri olurdu.” (Tanpınar:2010, 

49) 



205 
 

18.yüzyılda sanayi uygarlığının ilk aşamasını yaşayan Avrupa’da 

herşey değişiyordu. Rusya, düzeltilerle güçlenmiş, Avusturya güçlü bir 

devlet olmuş, Osmanlı devleti ile sürekli ilişkide bulunan ve 

kapitülasyonlardan yararlanan, dolayısıyla Osmanlılarla dost geçinen 

Fransa, İngiltere ve Hollanda’nın da Osmanlı yöneticilerini Batılılaşma 

konusunda uyardıkları açıktır. 

Kapitülasyonlardan yararlanan Avrupa kâğıtçıları, kağıdı daha ucuza 

Osmanlılara getirerek ilk kâğıt fabrikasının kapatılmasını sağlamışlardır 

(Kanmaz: 2013, 36). 

Bütün bu gelişmeler sonucunda Osmanlı Devleti, III.Ahmed ile 

Sadrazam Damat İbrahim Paşa döneminde, başka bir deyişle Lale Devrinde 

(1718-1730) Batı ile ilişkilerini geliştirdi. Fransa’nın bayındırlık ve eğitim 

araçlarının gereği gibi öğrenilip uygulanabilir olanlarının bildirilmesi 

bunlardan biriydi. Kütüphanelerin ve kitapların sayısı artırıldığı gibi, bir 

çeviri kurulu oluşturularak Doğu kaynaklı kimi eserlerin Türkçeye 

çevrilmesine geçildi. Çevirinin ve kültürün önemine dikkati çekerken bu 

girişimler, matbaanın açılmasına bir hazırlık olarak değerlendirilebilir 

(Kabacalı:2000 17). 

 

Bununla beraber, Osmanlı İmparatorluğu’nu garpta olan biten 

herşeyden büsbütün habersiz de sanmamalıdır. Matbaanın icadından hemen 

biraz sonra bu mühim keşfin memleketimize getirildiğini biliyoruz. Bugün 

mühim bir parçası elimizde bulunan Piri Reis haritası, coğrafi keşiflerin 

bizde tam zamanında bilindiğini gösteriyor. Katip Çelebi’nin Atlas 

Tercümesi vasıtasıyla Copernic ve Galilee’nin sistemlerinden haberdar 

bulunduğumuz anlaşılıyor. Sanatkar Avrupa ile münasebetimiz ise daha eski 

ve oldukça devamlıdır. Fatih’in sarayında Rönesans ustaları çalışmış, 

Bayezid 2 devrinde Michelangelo ile Leonardo da Vinci’nin İstanbul’a 

getirilmesi için teşebbüslerde bulunulmuştu (Tanpınar:2010, 52). 



206 
 

Müteferrika’nın matbaayı getirmesiyle bir adım atıldığı açıktır; 

ancak bu adımın yetersiz olduğu, kalıcı olmadığı düşünüldüğünde 

nedenlerini şöyle sıralayabiliriz: Öncelikle, Müteferrika, matbaasında 

kullanmak üzere kâğıt bulmakta sıkıntı çekmiştir, pahalı olması nedeniyle 

ekonomik sorunlar yaratmıştır. O dönem iyi olan Osmanlı-Fransa ilişkileri 

aracılığıyla Fransız kâğıtları kullanılmıştır, bu da bir yere kadar mümkün 

olabilmiştir.  

Türkiye'ye 274 yıl sonra matbaanın gelmesinin başlıca nedeni, din 

adamlarının genellikle batı buluşlarına karşı yurtta uyandırdıkları önyargılı 

ve muhafazakar tutumlardır. Ayrıca kitap çoğaltma ile geçinen hattatların, 

işlerine engel olacağı düşüncesi de etken olmuştur. 

Eleştirilen bir başka geri kalma nedeni, basılan kitapların doğru 

seçilip seçilmediğiyle ilgilidir. Kitapların çoğu siyasi kitaplar olup, eski 

yorumları içermektedir. Basılan ve çevrilen hiçbir kitabın arasında edebiyat, 

felsefe, bilim alanında konular görülmemektedir. Matbaa ile birlikte 

ucuzlaması gereken kitap fiyatlarının aksine; Osmanlı’da oldukça yüksek 

olduğu; genellikle yüksek rütbeli devlet memurlarının kitap satın alabildiği 

görülmektedir (Topdemir:2002, 53-54). 

Matbaanın gecikmesinin nedenlerine, tutuculuk ve hattatlığın yaygın 

olmasının yanı sıra, teknik nedenler ve toplumun hazır olmaması olarak da 

eklenebilir. Teknik sorunların başında yazıyı taşıyan kâğıdın, ucuza 

üretilememesi gibi önemli bir sorun da gelir. Ayrıca matbaacılık konusunda 

yetişmiş teknik eleman olmayışı da matbaaya sıcak bakılmamasına neden 

olmuştur.  

Devlet sınırları içinde istendiğinde başvurulacak bir teknik uzmanın 

bulunmaması da süreci geciktirmiş olabilir. Bir diğer teknik neden de, 

kullanılan alfabe sisteminden kaynaklanan güçlüktür. Arap alfabesinin, 

eğitimin ve öğretimin yeterince etkin olmasını ve yaygınlaşmasını 



207 
 

önlediğine yönelik tartışmalardan hareketle, Topdemir’e göre, İbrahim 

Müteferrika’nın bu alfabeyi basım tekniğine uygun hale getirmesinin bile 

başlı başına bir başarı olduğunu anlamaktayız (Topdemir:2002, 29). 

Osmanlı yayıncılığının gelişememesinin nedenlerinden bazıları, 

yeterli kâğıt üretiminin sağlanamaması, yeterli okur kitlesinin olmaması, 

basılan ilk kitapların aşırı pahalı olmasıdır. Matbaacılığın gelişememesinde 

2.Mahmut dönemine kadar devletçe verilen bir tekel olarak kalmasının da 

payı bulunduğu öne sürülmüştür. 1729-1839 dönemi, basımcılık açısından, 

çok uzun bir sürece yayılmış bir başlangıç aşaması olma özelliğindedir 

(Kabacalı:2000 54). 

Sonuç olarak, bilginin Batıda matbaa ile birlikte oldukça 

yaygınlaştığı görülmüştür. Oysa Osmanlı’da yukarıda sayılan nedenlerden 

dolayı bu böyle olmamıştır. Matbaaya dini kitapların basılması koşuluyla 

izin verildiğinden, diğer alanlarda hiçbir gelişme olmamış, halk 

aydınlanamamış, okuma yazma oranın düşük kalmıştır. Matbaa, sadece 

getirtilip kurulan bir süs olarak kalmıştır adeta.   

 

5.2 II. MAHMUT DÖNEMİ REFORMLARI VE TANZİMAT 

FERMANI 

 Tanzimat dönemi, Osmanlı İmparatorluğu’nda edebi gelişmelerin 

olması açısından ve Batı ile karşılaşmalar yaşanması açısından oldukça 

önemli ve hareketli bir dönemdir. Yönetim nezdinde yaşanan değişim 

sirkülasyonları, gelişmeleri biraz yavaşlatsa da, alınan kararların 

uygulanmasında sıkıntılar yaşansa da, bu dönem ileri dönemler için kalıcı 

olabilecek birkaç gelişmeyi hafızalara kazımıştır. Bunlar çeviri eserlerin 

kazandırıldığı tercüme odaları başta olmak üzere, eğitim alanında açılan 



208 
 

yeni okullar, ordudaki bazı yenilikler ve Batıyı örnek alan yeni yönetime 

talip örgütlenmelerin oluşumları olarak sıralanabilir.  

Mustafa IV’ün yerine çıkarılan Mahmut II’nin (1808-1839), yenilik 

fikrini bir süre beraber kafeste kaldıkları Selim III’den aldığına çoğu yazar 

katılır. Tanpınar’a göre yeni hükümdar, Alemdar’ın öldürülmesinden sonra 

uzun müddet bu husustaki projelerini etraftan gizlemeye mecbur kalır. 

Yeniçeri zümresi devlete tekrar hakim olur ve kendi aleyhinde herhangi bir 

harekete meydan vermemek için çok bilinçli bir şekilde hükümeti ve 

icraatını göz hapsine alır. “1807-1826 arasındaki devirde, muharebeler, 

isyanlar tüm dehşetiyle hüküm sürmüştür. Fakat cemiyet hayatında garip 

bir değişiklik olmuş, fikirler resmi hayattan kovulan yeniliğe daha fazla 

hazırlanmıştır. ” (Tanpınar: 2010, 71) 

 

5.2.1 II. Mahmut Reformları 

 

II.Mahmut, kendinden önceki reformcuların eksiklerinden dersler 

alarak yeniçeri ocağını saf dışı bırakıp, çağdaş askeri birliklerin 

hazırlanmasını gündeme getirmiştir. Koruyucu tedbirlerin de alınmasıyla 

askeri kuruluşlara destek mahiyetinde ekonomik ve sosyal yapıyı da 

canlandırmak gerektiği fikrini taşımıştır. Ulus devletin kurulması ve orta 

sınıfın güçlenmesi anlamlarını taşıyan Avrupa’daki yenilikler bütünü, 

Tanzimat’ın da çıkış noktası olmuştur (Mardin: 1997, 12). 

 

II.Mahmut’un seleflerinden çok daha ileri gittiği nokta, onun varolan 

yerleşik düzeni ortadan kaldırma, bu düzenin kurumlarını lağvetme 

konusundaki şahsi gayretlerinin yanısıra reformlarının kapsamı da olmuştur. 

Askeri birliklerin yeniden düzenlenmesine ek olarak çağdaş yeni idari ve 

adli düzenlemeler yaratılması da II.Mahmut’u önemli bir yönetici kılmıştır 

(Zürcher: 2000, 64). 



209 
 

Osmanlılar, 17. Yüzyılın sonunda her ne kadar bir gerileme ve 

duraklama dönemine girmeye başladıysa da; geleneksel bir idari düzen ve 

toplumsal yapıdan dolayı, bu Avrupa tarafından uzun süre fark edilmemiştir. 

III. Selim zamanında başlatılan askeri reformların yetersiz kalması, sadece 

orduda değil birçok alanda, yüzeysel olmayan bir düzenleme yapılması 

gerekliliğini de beraberinde getirmiştir.  

 

Akyıldız’a göre, harici ve diplomatik ilişkilerin sınırlı ve az olduğu 

devirlerde, bu durumun sıkıntısı nispeten az hissedilmişse de, zamanla 

eksikliler ortaya çıkmaya başlamıştır. Sultan II. Mahmut, bu yetersizliği 

gidermek için 1836’da dâhiliye ve hariciye nezaretlerini kurmuştur; daha 

sonra da bunların uzman kadrolarını oluşturmak amacıyla âmedî 

(devletlerarası geliş gidişi sağlayan) odasını ve ardından da sadaret 

(başvekillik, baş vezirlik) mektupçuluğunu ikiye bölerek dahiliye ve 

hariciye memurlarını birbirinden ayırmıştır (Akyıldız: 2004, 23). Böylece iç 

ilişkilerle dış ilişkiler birbirinden ayrılarak, dış ilişkiler için ayrı kişilerin 

çalışmaya başlaması, Avrupa ile ilişkilerin gelişmesinde daha önemli rol 

oynandığının göstergesi olmuştur.  

 

1826-1839 arasındaki kısa zaman içinde hemen bir somut ilerleme 

olmasa da, devlet müessesesinin Avrupalılaştırılmaya gayret edildiği açıktır. 

III.Selim devrinin sonlarına doğru, görülmekte olan yabancı kaynaklı çıkış 

noktaları, artık uygulanmaya başlanmıştır.  

 

Öte yandan II. Mahmut zamanında yapılan değişiklikler, masraflar, 

ekonomik olarak imparatorluğu fazla çökerten unsurlar da olmamışlardır. 

Mardin’e göre, 1807-1839 yani Tanzimat fermanına kadar olan dönemde, 

saray masraflarının, Batı saraylarının ölçülerine göre daha az çeşitli ve daha 

masrafsız olduğu gözlenmiştir. Bu da, bu süreçten sonra gelen 



210 
 

modernleşmeyle birlikte tüketimin büyük ölçüde arttığının bir göstergesi 

olmuştur. (Mardin: 1997, 51) 

 

5.2.2 Tanzimat Fermanı 

 

Abdülmecit, 3 Kasım 1839’da, II. Mahmut’un tasarısına ortak olan 

vezirlerin ve müttefik hükümdarların temsilcilerinin de hazır bulunmasıyla, 

Mustafa Reşit Paşa aracılığıyla Gülhane Hatt-ı Şerifi’ni ilan eder. Kimi 

yabancı araştırmacılara göre; Gülhane belgesi, Müslümanlığın ilk 

yüzyıllarından yenilenerek aktarılmış, Batı Devletlerinin siyasal 

sistemlerinden alınmış ilkelerden oluşan bir bildiridir. Bu yeni yasalar ve 

reformlar toplamının bir sonucu olarak, Arapça’da düzen, örgütlenme 

anlamına gelen Tanzimat adını almış olan bir örgütlenme doğmuştur 

(Ubicini: 1977, 167). Tanzimat bugünkü durumunda dört büyük kola ayrılır: 

Hükümet, yönetim ve maliye, adalet ve resmi eğitim, ordu ve donanma. 

Ayrıca her türlü ibadete özgürlük tanınmış olunması da, idari konulara ek 

olarak getirilen yeniliklerden biri olmuştur (Morel: 2000: 2000, 12). 

Tanpınar’a göre, Gülhane Hattı ile cemiyet hayatında yeni bir devir 

başlar. Bu ferman, yenileşme hareketinin ikinci zaferiydi. Onunla 

imparatorluk, asırlar içinde yaşadığı bir medeniyet dairesinden çıkarak, 

mücadele halinde bulunduğu başka bir medeniyetin dairesine girdiğini ilan 

ediyor, onun değerlerini açıkça kabul ediyordu (Tanpınar: 2010, 126). 

Fermanın birinci önemi, imparatorluğu şahsi hükümet mahiyetinden 

çıkarıp yüksek rütbeli memurlar imparatorluğu haline getiriyordu. İkinci 

büyük önemi de, insan hukuku üzerineydi. Böylelikle imparatorluk bir 

taraftan Fransız İhtilali’nin ana fikirlerini kabul ediyor, diğer taraftan da 

18.yy’daki Avrupa hükümetlerini çok andıran iyi tanzim edilmiş bir 

mutlakiyet şekline giriyordu (Mardin: 1997, 13). 



211 
 

Tanzimat sonrasındaki gelişmeler, matbaaların yaygınlaşması, gazete 

ve dergi sayısındaki artış göz önüne alınarak, 1840-1876, 1876-1908, 1908-

1928 olmak üzere üç dönemde incelenebilir: Bu dönemlerde niteliksel değil 

niceliksel gelişme sağlanmıştır. Kabacalı’ya göre, Müteferrika’nın bastığı 

bir kitapla, dönemin sonunda Ahmed İhsan Matbaası’nın bastığı bir kitap 

yan yana konulduğunda, ikincisinin matbaacılıktaki çok belirgin bir 

aşamanın ürünü olduğu söylenemez. Kol gücüyle çalıştırılan makinelere 

halen rastlanmaktadır ama buharla, havagazıyla, petrolle çalıştırılan yeni 

makineler de vardır. Matbaa sayısı ve buna bağlı olarak gazete, dergi, kitap, 

basılı kâğıt artmış, günlük yaşamın bir parçası olmaya yüz tutmuştur. 

Sanayileşme böylece yavaş yavaş yayılmaya başlamıştır (Kabacalı:2000, 

59). 

Osmanlı Sarayı’nda görülen bir başka yenilik de telgraf olmuştur. 

1839’da, dünyada icadından iki yıl sonra denenen telgraf, ikinci olarak 1847 

yılında denenmiştir. 1854’te ise Kırım Savaşı sırasında ilk kez 

kullanılabilmiştir.  

Mahmut II devrinde başlayan Avrupalılaşma hareketi, Tanzimatla 

birlikte sarayda, günlük hayatta, İstanbul’da, Boğaz kıyılarında gerek kılık 

kıyafet, gerek müzik ziyafetleri, gerek şehre gelen tiyatro ve müzik 

kumpanyaları, moda ve sanat akımlarının etkileri gibi şekillerde kendini 

gösterir (Tanpınar: 2010, 129). 

Erkman, Tanzimat döneminde yaşanan önemli bazı gelişmeleri şöyle 

sıralar: Eğitim alanında, ilk ve ortaokulların, liselerin, mühendislik, 

ormancılık, öğretmenlik gibi meslek okullarının yanı sıra, Darülfünun 

(Üniversite) için açılış hazırlıklarının yapılması, saray konservatuarının 

kurulması gibi öncelikler sayılabilir. Endüstrileşme alanında çuha, dokuma, 

kâğıt, porselen, demir fabrikaları açılmıştır, Osmanlı yapımı ilk buharlı 

gemi indirilir, toplu taşıma ve demiryolları harekete geçer. Erkman’a göre, 



212 
 

tüm bunlar, Tanzimat ile birlikte insanların birey olarak bazı haklara sahip 

olmaya başladıklarını gösterir (Erkman:2010, 143). 

Bu dönemde yapılan değişiklikler; Tanpınar tarafından edebiyata ve 

günlük hayata yansıyan izler olarak ise şöyle değerlendirilir:  

 

“Harbiye mektebinin açılması, Avrupa’ya tahsil için yüz elli kadar 

gencin gönderilmesi, Tıbbiye’de Fransızca tedrisatın kabulü, ecnebi 

hocaların ders vermesi, sarayın Avrupa saraylarına göre tanzim 

edilmesi, Babıali kalemlerinin ıslah edilerek bir nevi mektep haline 

getirilmesi, 1830’da Takvim-i Vekayi’nin tesis edilmesi, pasaport 

usulünün ihdası, nüfus sayımının yapılması, posta teşkilatına 

başlanması, kıyafetlerin değişmesi, devlet kurumlarının Avrupalıca 

yeniden kurulması gibi birçok önemli durum olmuştur. Şehir içinde 

birdenbire ecnebi havaları çalarak geçit yapan askeri bandonun 

görülmesi, başında trampet çalan çocukların yürümesi, 1812’de 

Beyoğlu’nda Garp usulü lokanta, kahve, otellerin açılması, saray ve 

vezir ikametgahlarında Avrupalı mobilya ve eşyaların yer alması da 

eklenebilir.” (Tanpınar: 2010, 74)  

 

Tanpınar’ın belirttiği tüm bu özellikler, iletişim kanallarının 

geliştirilmesiyle birlikte Avrupa ile ilişkilerin artması, imparatorluk içindeki 

eğitim, kültür ve yaşam kurumlarının hemen hepsinde bir modernleşme ve 

Batıcılığın görüldüğünün göstergesidir.  

 

İlber Ortaylı’ya göre, Tanzimatçılar, 19.yüzyıl ortalarına kadar 

reformlarını geleneksel bir devletin kadrolarıyla çeşitli dil ve dinden 

grupların çatıştığı bir ortamda yürütmek zorunda kalmışlardır. Cevdet Paşa, 

Reşit Paşa, Ali Paşa ve Fuat Paşa gibi isimler bu devirde, bir devrimden 

ziyade, bir yeniden örgütlenme ve düzenlenme dönemi ortaya 



213 
 

çıkarmışlardır. Bu da yeni bir yaşam tarzını beraberinde getirmiştir (Ortaylı: 

2000, 59). 

 

Osmanlı düzeni 17. ve 18. yy’da gelenekselliğini korurken, Tanzimat 

ve Islahat fermanlarıyla birlikte Batı model alınarak, toplum yeniden inşa 

edilmeye başlanmıştır. Batı’nın askeri ve idari kurumlarının yanı sıra, 

gündelik kültürü de imparatorluğa dahil olmuştur. Bunun yanı sıra telgrafın 

yayılışı da etkinliği arttırmış, devlet sınırları arasındaki iletişimi 

güçlendirmiştir (Zorlu: 2003). Bu değişimlerle birlikte, küreselleşen 

dünyada imparatorluk da varlığını dahil edeceğinin sinyallerini vermeye 

başlamıştır.  

Tanzimat devrinin ilk ideolojisi medeniyetçiliktir. Sultan Abdülaziz 

türlü yazılarında, fermanlarda hep onun tarifini yapmaya çalışır. Cevdet 

Paşa, “Tarih” eserini medeniyet ve bedavat hallerini mukayese ile başlatır. 

Diğer ideolojiler çıktıktan sonra dahi, ikinci defa parlayacağı ve Fikret’te 

asıl şairini bulacağı Servet-i Fünun devrine kadar fikir hayatımızı bir 

tarafıyla o idare eder (Tanpınar: 2010, 147). 

Server Tanilli’ye göre,  Batı taklitçiliği gittikçe yayılarak, Servet-i 

Fünun’un o yakıştırma duyarlığına varacaktır. Tevfik Fikret, diliyle olmasa 

bile, insancı, özgürlükçü ve ilerici düşünceleriyle geleceğe ismi kalacak 

kişilerden olacaktır (Tanilli:1981, 366). 

Diğer bir ideoloji olan Osmanlıcılık, uzun zaman fikir hayatımızın 

hiç olmazsa resmi şekilde mihveri olan öğelerle birlikte ocağın etrafında din 

farkı gözetmeksizin aynı haklara sahip muhtelif kavim ve milletlerin 

toplanmasından doğan içtimai bir heyet ideolojisidir. Aynı zamanda da 

Islahat Fermanı’nın neticelerinden biridir (Tanpınar: 2010, 147). 

İslamcılık ideolojisi, Abdülaziz devrindeki meşrutiyet fikrinde, 

bütün teklifleri İslami esaslara bağlamak esasını doğuracaktır. Bütün bu 



214 
 

ideoloji karmaşası, bize 1856 yılı ile yepyeni bir problemler devrine 

girdiğimizi gösterir.  

1861’de Türkler arasında gelişen gazetecilikle beraber görülmemiş 

bir fikir gerginliği başlamıştır. Zaten 1858’de Reşid Paşa’nın, 1861’de 

Abdülmecid’in ölümleri ile Tanzimat’ın ilk devri kendiliğinden kapanmıştır. 

1839-56 arasındaki zamanda Türkiye’ye Reşid Paşa’nın çehresi hâkimdir. 

Tanpınar’a göre, 1856-76 senelerini böyle bir ismin etrafında –ne Ali ve 

Fuad Paşalar, ne de Sultan Abdülaziz- toplamak mümkün değildir 

(Tanpınar: 2010, 149). 

 

5.2.3 Islahat Fermanı 

1860’lardan sonra siyaset ve fikir hayatında önemli sayılan,  

Tanzimat’ın getirdiklerini eksik bularak eleştiren ve genişletmek isteyen 

Yeni Osmanlılar adı altında toplanmış bir grup ortaya çıkar. Batıyı örnek 

alarak, kendi eğitim birikimlerini kullanmak gerektiğini ifade eden bu grup, 

Islahat fermanının da habercisi olmuştur (Mardin: 1987, 14). 

Reformcular çevresinin kendi içinden gelişen muhalefet, aralarında 

Namık Kemal’in de bulunduğu bürokratlardan oluşuyordu. Batı tarzı 

eğitimden geçmiş, çoğu Babıali Tercüme Odası’nda çalışmış, Fransızca 

bilmeleri sayesinde zamanın Avrupa düşünce akımlarıyla, özellikle 1848 

düşünceleriyle, liberalizm ve milliyetçilikle tanışmış oldular. Bu kişiler 

Osmanlı aydınlarının öncüleri olarak tanımlanmaktaydılar (Zürcher: 2000, 

103). 

Sadece Osmanlı imparatorluğunda görünmeyen bir tür çağdaş 

milliyetçilik ve merkeziyetçilik anlayışının temelinde milli eğitim ve onunla 

paralel çalışan bir kültür sistemi yatmaktadır. Daha sonraki süreçte II. 



215 
 

Abdülhamid de aynı yöntemi izleyerek, devleti merkezi bir modernleşmeyle 

bir arada tutmaya çalışacaktır. (Mardin: 1987, 89) 

Yeni Osmanlıların örgütlü faaliyetleri beş yıldan fazla sürmemişti. 

Sıkı örgütlenmemişlerdi ve topluluk üyelerinin düşünceleri birbirinden çok 

farklıydı. 1876 anayasasının oluşumunu ve 1878 sonrasında padişahın 

istibdat yönetimine muhalefet edecek olan ve onların yazıları üzerine 

temellendirilmiş olan Osmanlı meşrutiyet hareketini dolaylı yoldan bile olsa 

büyük ölçüde etkilemişlerdi. Onların Avrupa liberalizmi ile İslami geleneği 

kaynaştırmaya girişen akıl yürütme yolu, özellikle de Namık Kemal’inki, o 

yüzyılın daha sonraki İslamcı yenileşme taraftarlarınca devralındı ve İslam 

dünyasında geniş taraftar buldu (Zürcher: 2000, 108). 

1856 yılında gerçekleşen Islahat Fermanı ile birlikte, Gülhane 

Hattından daha mühim ve değiştirici bir devrin mesuliyeti baş göstermiştir. 

Fermanın esasını, Hıristiyan tebaaya verilen siyasi haklar teşkil eder, dini ve 

cemaat haklarını muhafaza ederlerken; diğer taraftan da Müslüman tebaanın 

bütün siyasi haklarına sahip oluyorlardı (Tanpınar: 2010, 146) . 

 Mardin’e göre, tıpkı Lale Devri’nde olduğu gibi, Batının yönlerini 

alırken sadece yüzeysel davranan, bir sistem olarak ele almayan değişim 

kurumları, sonrasında verdikleri ödünlerle kalmışlardır. (Mardin: 1987, 15) 

Müslümanlık olgusu yerine Osmanlıcık olgusunun yerleştirilmeye 

çalışılması duraklama döneminde olan imparatorluğun yükselmesine olanak 

sağlamadığı gibi, bir dezenformasyon sürecine girmesine de neden 

olmuştur.  

  

5.2.4  Modernleşme Örnekleri olarak Okullar  

II. Mahmut döneminde yapılması öngörülen değişimlerden biri de, 

okula devam zorunluluğun sağlanması olmuştur. 1824 yılından itibaren 



216 
 

Anadolu’ya yayılmak istenen bu proje başarılı olamamıştır. Bu dönemde 

hayata geçirilen en önemli kuruluşlardan biri Enderun Mektebi olmuştur. 

Eski saray okulu anlamına gelen bu kurum, bürokrasiye uzman 

yetiştiriyordu (Akbulut: 2003, 10). 

 

Bunun yanı sıra, matbaanın Osmanlı topraklarına dâhil olmasının da 

etkisiyle, İbrahim Müteferrika’nın önerisiyle bostancı ocağından seçilen 

gençlerin öğrenim gördüğü modern bir okul da açılmış, ancak yeniçeri 

baskısı nedeniyle kapatılmış; hatta bir kısım öğrenci ve öğretmenler 

öldürülmüştür (Akbulut: 2003, 13). 

 

1790’lı yıllarda III. Selim’in kurduğu Mühendishane-i Sultani’de ise 

Türkçe ve Latince derslerinin yanı sıra, matematik, coğrafya, fizik ve askeri 

talim gibi dersler verilmiştir.  

1826’dan beri maarif teşkilatı; yani eğitim sistemi baştan kurulmaya 

çalışılıyordu, ancak medreseler de sistemlerine devam ediyordu. 1839’dan 

sonraki devirde, cemiyet hayatının kendini yenilemesi bekleniyordu. Bu 

muhitlerin başında Mustafa Reşid Paşa’nın konağı geliyordu. Kendisi 

II.Mahmut döneminden beri, uluslararası siyaseti ve Avrupa’yı çok iyi bilen 

bir isim olmuştur (Tanpınar: 2010, 137). 

Reşid Paşa, maarif ve kültür işlerine Encümen-i Daniş’in tesisi ile 

yeni hız vermiştir. Tarih, coğrafya, iktisat, tabiat ilimleri gibi muhtelif bilgi 

şubelerine ait olan bu eserlerin arasında yeniçağlar tarihine dair olanlar ön 

safta gelirler. Kuruluş aşamasında olan Darülfünun’da okutulacak dersler 

için lazım olan kitapların bir an evvel yazdırılması maksadıyla kurulmuştur. 

Bunun dışında diğer Avrupa memleketlerinde olduğu gibi bizim, uluslar 

arası ilim ve fikir hayatıyla temasımızı sağlayacak bir akademi olmuştur 

(Tanpınar: 2010, 139). 



217 
 

Tanzimat dönemiyle birlikte derslerin daha düzenli ve planlı bir 

şekilde eğitim öğretim kurumlarına girdiği söylenebilir. 1827’de 

Tıphane’de, 1831’de Cerrahhane’de kimya derslerinin verildiği ve yine 

Tanzimatla birlikte Cerrahhane’de tıp tercümelerinin yapıldığı 

bilinmektedir. (Akbulut: 2003, 22) 

Kız okullarını Reşit Paşa’nın kurduğu bilinir. Eğitim, 1857’den beri 

ayrı bir bakanlıkça yürütülmektedir ve üç dala ayrılır: Mektep denilen 

mahalle ve köy okullarınca verilen ilk öğretim, 1850’den beri eğitim yapan 

yeni yetmelik (rüştiye) okullarınca verilen orta öğretim, camilere eklenmiş 

bir çeşit büyük seminerler olan medreseleri içine alan yüksek öğretim ve 

özel konulu okullar, hepsi de modern ve Avrupa modeline göre örgütlenmiş 

vb. kuruluşlar. Eğitim Bakanlığı kalemince 1864 yılında yayınlanan 

belgelere göre, kız erkek 506 bin öğrencinin devam ettiği 15 bin ilkokul 

vardır. Bunun 12 bini Müslüman Okulu, 2 bin 500’ü de Hıristiyan okulu idi. 

İlk eğitimin baştan kurulmasıyla 10 yaşından itibaren bütün çocuklar dört 

yıl süren okullara gitmek zorundadırlar, yoksa belgesi olmayan hiçbir 

çocuğu patronlar çırak olarak işe almazlar. Orta öğretimde, dinsel tarihin 

yanı sıra evrensel tarih, Osmanlı tarihi, aritmetik, geometri öğretilir. Eğitim 

yine parasızdır. Yüksek okullar yeniden örgütlenmemiştir ve genellikle 

amaç ulema yetiştirmektir (Morel: 2000, 172). 

Sultanahmet ve Süleymaniye camilerinin okulları ile 1850’de açılan 

Valide Sultan koleji devlet memurluklarına kadro hazırlar. Öğretmen okulu, 

ulema zümresi dışında öğretmen sağlamaya ayrılmıştır. Tıp okulu, 

imparatorluğun en iyi kurulmuş okullarından biridir ve hocaları Fransız 

yada Fransa’da okumuş kişilerdir, yaklaşık 470 öğrensicisi vardır. Askeri 

okullar, topçu, bahriye, tarım ve baytarlık okullarının öğretmenleri de 

genelde Fransa kökenlidir. 1851 yılında kurulan Darülfünun iki kesime 

ayrılır ve adi üyelerle muhabir üyeleri içerir. Akademinin amacı ulusal 

edebiyatı uyandırmak ve ülkeyi bu harekete yardım edebilecek nitelikte 



218 
 

yabancı kitaplardan yana zenginleştirmektir. Yapıtların tüm illerde 

anlaşılabilmesi için Türk halk diliyle kaleme alınmasına özen gösterilir 

(Morel: 2000, 173). 

Eğitimin yaygınlaştırılması çabalarının bir sonucu olarak, 1869 

yılında Maarifi Umumiye Nizamnamesi uygulanmaya başlandı ve her 

kasabada birer dört yıllık ilkokul ve ortaokul bulundurulması şart koşuldu. 

Üç yıllık bir üniversite olan Darülfünun-i Osmani ise, edebiyat, hukuk ve 

tabiye bölümleri adı altında açıldı ve sonrasında tekrar kapanıp açılma 

aşamaları geçirdi (Akbulut: 2003, 26). 

 

5.2.5 Modernleşme Örnekleri olarak Tercüme Odaları 

Devlet işleri için yabancı dili bilen gençlere olan ihtiyacın 1839’dan 

sonra artması doğaldır. “Mekteplerde okutulan ecnebi dillerinden başka 

bazı tedbirler daha alınır ki, bunların arasında 1832’de kurulan Tercüme 

Odası’nı önde saymak icap eder. 1839’dan sonra burası adeta bir mektep 

haline gelmiştir. Tanzimat devrinde Ali, Fuad, Safvet Paşaları yetiştiren bu 

oda, sadece yeni yetişenlere ecnebi dili öğretmekle kalmaz; yavaş yavaş 

yeni bir dünya görüşünün, yeni bir siyasi idealin geliştiği çok ileri bir muhit 

olur. Abdülaziz devrinde hızlanan fikir hayatının başında bu kalemin büyük 

hissesi vardır.” (Tanpınar: 2010, 138) 

Devrin sonuna doğru, yenilik hareketinin aldığı ritm büsbütün 

değişirken yavaş yavaş devlet bünyesi de kendisini değiştirmeye doğru gitti. 

Sınırı, devlet teşkilatından ileriye geçemeyen yenilikler, cemiyet hayatını 

idare eden zihniyete doğru genişlemek ve derinleşmek imkanını buldular. 

Cemiyet hayatının kökleşmesinin mümkün olması için, kurulan mektepler, 

gönderilen talebeler, Babıali Tercüme Odasının kurulması gibi yenilikler 



219 
 

Tanpınar’a göre büyük fayda sağlayan etkenler olmuşlardır (Tanpınar: 2010, 

77). 

İstanbul’da diplomatik işler geleneksel olarak Babıali ile yabancı 

elçilikler arasındaki temaslar aracılığıyla yönetilmiştir. Dil sorunu yüzünden 

bütün görüşmeler, Divan tercümanı ile çeşitli elçiliklerin tercümanları 

arasında yürütülüyordu. Yunan başkaldırısıyla güvenilir bulunmayan 

tercümanların işine son verilmişti. Tercüme Odası’nın kurulmasıyla, bu 

diplomatik temasların rahatlaması hedeflenmiştir. Bürokratların 

özgeçmişlerinde bu odada görülen hizmetlerin çok yararlı olduğu 

bilinmektedir (Zürcher: 2000, 71). 

İlk çeviri roman Fransızcadan çevrilen Telemaque’tır ve 1859’da 

basılmıştır (Kaynardağ:1983, 2824). 

II.Mahmut ve sonrasındaki reform hareketlerinde çeşitli eksikler 

nedeniyle sorunların yaşandığı söylenebilir. Birincisi, gerektiği gibi 

eğitilmiş ve güvenilir elemanın olmayışı, ikincisi reformların tepedeki 

bilinçli bir siyasal tercihin sonucu olması, üçüncüsü bürokraside babadan 

kalma sistemin devam etmesi, dördüncüsü eski kurumların kaldırılmadan 

yenilerinin kurulması nedeniyle yaşanan ikilik ve son olarak reformların 

ekonomik ve mali temelden yoksun olması sayılabilir (Zürcher: 2000, 73). 

Yayın özgürlüğünün olmadığını belirten Morel, yeni yönetmeliğe 

değinerek basımevlerinin kurulması için önceden izin alınması gerektiğini 

belirtiyor. Telif hakkı, sadece yayınlarından dolayı hükümetin ödüllerini 

kazanan kişiler için geçerlidir. Kendi içine kapanmış bir Osmanlı 

edebiyatının gelişmesinde, hükümetin yabancı eserleri Türkçeye çevirtmesi 

yerinde olmuştur. (Morel: 2000, 174) 

Tanzimat’tan sonra açılan ilk özel matbaa, Ceride-i Havadis’in 

basımevidir (1840). Buraya Ceridehane denilmektedir. Aynı yıl özel 

yayıncılığı teşvik amacı güden bir ‘irade’ yayımlanır. Takvim-i Vakayi’de 



220 
 

yer alan duyuruda şöyle denilir: “Öteden beri devlet matbaasında basılan 

kitap ve risaleler, bu kurumun malı olarak basılmakta ve satılmaktadır. 

Bilim ve sanatların yayılmasını amaçlayan padişah hazretleri sayesinde 

kitap basımı konusu, yeniden ele alınarak düzenlenmiştir. Buna göre, kitap 

bastırmak isteyenlerin, ruhsat aldıktan sonra Tabıhane’ye başvurarak, 

bastıracakları kitabın giderlerini ödemeleri gereklidir. Bastırdıkları 

kitapları istedikleri fiyatla satabileceklerdir. Bunların temiz ve yanlışsız 

basılması, basıldıktan sonra tutulmayıp sahiplerine teslimi gerekir.” 

(Kabacalı:2000, 71) 

İstanbul’da çok kitaplık olduğunu, ama bunlarda genellikle ilahiyat 

kitaplarının ve bazı Avrupa çevirilerinin olduğunu belirten Gautier, resim 

yapmanın da yasak olduğunu belirtmiştir. Seyirlik sanatlar ise kuklalar ve 

utanmazlıklarıyla dikkat çeken gölge oyunlarından ibarettir (Gautier: 1990). 

1729-1875 arasında açılan matbaa sayısı 151 olarak saptanmaktadır. 

Basılan Türkçe kitap sayısı şöyledir: 1839’a dek 436, 1840-1875 arası 2469 

kitap. Din kitapları, sözlükler ön sıradadır; bunların bir bölümü ders 

kitaplarıdır. 1859’da ilk çevirilerin yayımlanmasının ardından, tiyatro 

eserlerine ve çeviri romanlara ilgi artmıştır (Kabacalı:2000, 79). 

Söz konusu dönemde sözü edilmeye değer yayınevleri yoktur. 

Kitaplar daha çok Hakkaklar Çarşısı (şimdiki Beyazıt’ta Sahaflar Çarşısı) ve 

Kapalıçarşı içindeki Sahaflar Çarşısı esnafı tarafından taşbasma yöntemiyle 

bastırılmaktadır. Beyazıt dolayındaki kimi kitapçılar da aynı yöntemle 

yayıncılık yapmaktadır. Ahmed Midhat Efendi’nin Kırkanbar Matbaası’nı 

kurduktan sonraki yayınları, bu dönemin en kapsamlı yayıncılık girişimidir 

(Kabacalı:2000, 80). 

 İlk kâğıt fabrikası İzmir’de 1846 yılında kurulmuştur. Hammadde 

olarak kullanılan paçavra kâğıt hamuru fabrikada yapılmıştır ve fabrika 

buhar makinesiyle çalışmıştır (Kanmaz: 2013, 36). 



221 
 

1875’e kadar basılabilen kitapların toplam sayısı 2900’ü bulmuştu. 

Başta edebiyatla ilgili konular, din ve sosyal bilimler yer almıştır 

(Kaynardağ:1989, 2824). Tercüme odaları görüldüğü gibi, yayıncılığı teşvik 

eden, yenilikleri görmeyi sağlayan önemli unsurlar olarak dönem tarihine 

geçmiştir.  

 

5.3  1.ve 2. MEŞRUTİYET DÖNEMLERİNDE KİTAP 

YAYINCILIĞI 

 

 Tanzimat dönemiyle birlikte başlayan yenileşme ve Batılılaşma 

hareketi, Meşrutiyet dönemlerinde de farklı biçimlerle devam etmiştir. Bir 

yandan yönetim yenileşmeye çalışmakta; diğer tarafta ise muhafazakâr 

yapıyı bozmamak istemektedir.  

Reform ve modernleşme sürecini değerlendiren Zürcher’e göre, 

Tanzimat reform politikaları hiçbir zaman halkın isteğine dayanmamıştır. 

“Reformlar, başı çeken bürokratlar gerekli gördükleri ya da bu bürokratlar 

büyük devletlerin temsilcilerince harekete geçmeye zorlanmış oldukları için 

bu reformları Osmanlı toplumuna zorla kabul ettirmişlerdir. Bu nedenle 

reformların kitle desteği asla geniş değildir.” (Zürcher:2000, 102) 

Ahmet Hamdi Tanpınar, Aziz dönemini şöyle özetler: 

“Abdülaziz Han’ın zayıf iradesi, gururu ve yarı deli insiyakları, 

Mahmut Nedim Paşa’nın riyakar ve sinsi şahsiyeti, mali iflas ve 

devlete karşı emniyetsizlik gibi nedenlerle, imparatorluk zor 

günlerdedir. Abdülaziz zamanı, zevkte, eğlencede, elbise ve 

muaşerette mirasına konduğu ilk Tanzimat yıllarının attığı 

tohumların geliştiğini görür.” (Tanpınar: 2010, 150) 



222 
 

Bu dönemde Abdülaziz, Fransa başta olmak üzere Batı ile ilişkilerini 

geliştirir, Mısır’ı ziyaret eden sayılı sultanlardan olur. En fazla önem verdiği 

konulardan biri ordu ve donanma olmuştur, yeni asker üniformaları 

hazırlanır, sahillere deniz feneri inşâ edilir. Bunun dışında ilk kez posta pulu 

kullanılır, banka ve Sayıştay kurumları açılır, lise ve sanayi, tıp, madencilik 

okulları ile İstanbul Üniversitesi güçlendirilir. 

Tanpınar’a göre, bu dönemde, resmi hayatta olan Avrupacılığa 

mukabil, gazetenin, coğrafya bilgisinin, kitap ve seyahatin getirdiği bir 

Doğu ve İslam dünyası anlayışı da başlar ki, fikir hayatına yaptığı etkileri 

ileride görülecektir. 1860-76 arasında umumi hayat bir buhran içindedir. 

1860’tan sonraki fikir gelişmelerinde bu buhran ve onun baskısı ön safta 

olacaktır (Tanpınar: 2010, 152). 

Bu ürkütücü siyasal ve ekonomik karışıklık ortamında, reformların 

eyaletlerindeki uygulayıcılarından, önde gelen Osmanlı siyasetçilerinden 

oluşan bir grup, 1876’da bir hükümet darbesi yapar ve Sultan Aziz’i tahttan 

indirir. Yerine, Yeni Osmanlılara yakın olan Sultan V. Murat geçmiştir 

(Zürcher:2000, 112). 

Tıpkı Lale Devri'nde olduğu gibi; 1860'lardan sonra Batılılığı bir 

felsefe ve iktisat sistemi olarak görmeyip onu daha çok yüzeysel yönleri ile 

değerlendirenler, zamanın yazarlarınca devamlı olarak eleştirilmişlerdir. 

“Ahmet Mithat'ın Felatun Bey'leri, Recaizade'nin Bihruz'ları, Ömer 

Seyfettin'in Efruz'ları Tanzimat (ve hatta 20.yy edebiyatının ana 

karakterlerinden birini oluşturmuşlardır.” (Cumhuriyet Ans, 247) 

İlk yerli romanının yayınlanış tarihi olan 1872 bu döneme rastlar. 

Tanilli’ye göre Şemsettin Sami’nin Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat’ı bir görenek 

romanıdır ve tarih açısından önemi vardır. Namık Kemal’in İntibah’ı da 

aynı şekilde bu dönemin önemlilerindendir. Yerli yaşamı anlatma, içinde 

yaşanan çevreyi canlandırma eğilimi Ahmet Mithat ile yayılmaya başlar. 



223 
 

İdeolojik olarak, Cumhuriyet öncesi romana bürokratik görüş biçimi 

denmektedir (Tanilli: 1981, 374). 

V. Murat ruhsal sorunları nedeniyle, bunalım içindeki imparatorlukta 

dengesiz ve muğlak bir hükümdarlık sürmüştür. Ardından tahta II. 

Abdülhamid çıkar. Tahta çıktığında devlet borçlarından dolayı moratoryum 

ilan eder ve saray ve Babıali arasında gerginlik hüküm sürmeye başlar. 

Meşrutiyet yönetimini, Kanuni Esasi (Anayasa) ile birlikte 1876 yılında ilan 

eder. Meclisin yasal olarak görevine başladığı, ancak hükümdar üzerinde bir 

etkisinin olmadığı söylenebilir. 

Abdülaziz devrinin çalkantısından sonraki durumu açıklayan 

Tanpınar’a göre,  “Şimdi Türkiye koltuğunda otuz üç sene kapalı duracak 

Kanun-i Esasi ile 1877 harbinin kapısından Abdülhamid istibdadına 

girmeye hazırlanıyordu.” (Tanpınar: 2010, 331) 

Osmanlı İmparatorluğu’nda ilk kez bir anayasanın hazırlanması ve 

bir parlamentolu rejiminin adı bu dönemde geçmeye başlanır. 1877’de 

açılan parlamento, 1878’de II. Abdülhamid tarafından dağılır ve bundan 

sonraki süreç, birçok yazar tarafından İstibdat Dönemi olarak anılır. 

Mardin’e göre, 1839’dan sonra yapılan değişiklikler bu dönemin aksine çok 

verimli reformların olduğunu gösterir. Bunların başında Türk edebiyatının 

temellerinin atılışı gelir (Mardin: 1997, 92). 

Osmanlı parlamentosu seçimleri Aralık 1876 ve Ocak 1877’de 

yapılmış, Meclis 19 Mart’ta resmen açılmıştır. 130 milletvekili, vilayet ve 

sancak meclislerince seçilir. Sürece halkın ilgisi hemen hiç yoktur. Yasama 

görevlerinde meclis başarılı olamamıştır. Hükümetin işleri yönetme 

biçimiöylesine çok tartışma konusu haline gelir ki; II.Abdülhamid 1878’te 

meclisi süresiz tatil etmek durumunda kalır. Kanun-i Esasi ise askıya alınır 

(Zürcher:2000, 117). 



224 
 

Türkiye artık emperyalizmin boyunduruğunda sömürge tipi, yarı 

feodal yarı kapitalist bir ekonomidir. Bu arada Tanilli’ye göre ülke gitgide 

batılılaşmaktadır, Batı’ya benzemek için Batı kanun ve kurumlarını 

aktarmak, halka karşın yapılmıştır. Batıcılık halkla ters düşecek ve iki 

yüzyıla yakın devam edecek bir ikileşmenin içine itilecektir (Tanilli: 1981, 

252). 

Abdülhamid’in iktidarına karşı muhalefet giderek güçlenmektedir. 

1889 yılında İttihat ve Terakki Cemiyeti kurulur. Özellikle 1905 yılından 

itibaren daha aktif bir şekilde çalışmalar yapmaya başlayan cemiyet, 

Osmanlı devletini kurtarma fikrine sahiptir. Bir özgürlük hareketinden 

ziyade, 1876 anayasası ile durumu korumaktan başka bir önerileri 

bulunmamıştır (Mardin: 1997, 99-100). 

Ziya Gökalp, çağdaşlaşma çerçevesinde bir dizi siyasal ve toplumsal 

öneriler geliştirerek, Batı uygarlığına katılmayı savunan isimlerdendir. 

Bunun ilk somut adımlarını 1914-1916 yılları arasında İttihat ve Terakki 

iktidarı döneminde savunduğu reformlarla atar (Yıldırım: 1995, 11). 

Gökalp, çağdaşlaşmayı mefkure olarak adlandırır, yani ütopya. Niyasi 

Berkes ise sekülerizm olarak tanımlar. (Yıldırım: 1995, 12) 

Kendilerine Jön Türkler adını veren, Yeni Osmanlılar’dan etkilenen 

bir diğer grup ise Abdülhamid’i tahttan indirmek istemektedir. Mülkiye, 

Harbiye, Tıbbiye gibi mekteplerde eğitim görmüş, yabancı dil bilen, iktidarı 

denetleyen, siyasal monarşiye karşı çıkan bu grubun baskılarıyla 

Makedonya ve Trakya ordularının vilayetlerdeki etkisiyle II. Meşrutiyet 

1908 yılında ilan edilmiştir (Yalçınkaya: 1996, 115). 

Celal Nuri’nin Türk İnkılabı adlı eserinde yer alan; Doğu ile Batı 

Arasında Osmanlı olmak, Osmanlı ve Türk Dilleri, Edebiyat 

Karşılaştırmaları gibi bölümlerin varlığı, yeni Osmanlı toplumunun nereye 



225 
 

gittiği üzerine çalışan Jön Türkler’in modernist yapısının bir göstergesi 

olarak değerlendirilebilir (Brummet: 2003, 312). 

II. Meşrutiyeti Jön Türkler’in memleket içinde ve dışında verdiği 

savaşın bir sonucu olarak değerlendiren Tunaya, monarşik yapıya karşı 

toplumsal ve bireysel özgürlüğü savunan bir Osmanlı hatta Türk girişimi 

olarak görür Meşrutiyeti (Tunaya: 2004, 5) 

Bunu izleyen dönemde, İttihat ve Terakki’ye karşı huzursuzluklar 

başlamıştır. Protestoların ardından 1909’da çoğu kişinin hırpalandığı, 

gazetelerin yağmalandığı 31 Mart olayı yaşanır. Balkanlar üzerinden gelen 

ordu bu durumu bastırır ve II.Abdülhamid’in tahttan indirilmesine karar 

verilir. Tahta V. Mehmet geçer. 

Sultan V.Mehmet’in 1918’de ölmesiyle kardeşi Vahdettin Efendi, 

VI. Mehmet olarak tahta geçer. Osmanlıların son padişahı olacak olan VI. 

Mehmet, Zürcher’e göre, bütün bu dönem boyunca daha elverişli bir barış 

anlaşması elde etmek için İtilaf devletlerinin suyuna gitmeyi amaçlayan 

siyasetler izlemiştir (Zürcher:2000, 199). 

Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra Osmanlı Devleti, 30 Ekim 1918’de 

Mondros ateşkes antlaşmasını imzalayarak savaştan yenik çıktığını kabul 

eder. İstanbul basını artık güç durumda kalmıştır. Hükümet birbiri ardına 

sansür kararnameleri yayımlamaktadır (Kabacalı:2000, 151). 

Birinci Dünya Savaşı’nda yenilgi aldıktan sonra, ikinci meşrutiyet 

dönemindeki Meclis-i Mebusan feshedilir. Sivas Kongresi’nin seçimlerin 

yapılması gerektiğini bastırması üzerine, Damat Ferit Paşa kabinesi yerine 

1919’da kurulan Sadrazam Düztaban Ali Rıza Paşa hükümeti seçim kararı 

alır. Böylece başlayan bağımsızlık hareketi, işgal devletlerinin ülkeyi terk 

etmesi üzerine odaklanır (Sakaoğlu: 2012, 486).  



226 
 

Bu dönemde savaş sırasındaki haberleşmeyi denetlemek adına bir 

sansür yönetmeliği çıkarılmıştır. Süreli yayınlar gibi, kitap ve risaleler 

hakkında da sansür memurlarınca incelenmek üzere Maarif Nezaretinin 

ruhsatnamesini taşımaları gerektiği bildirilmiştir (Şahhüseyinoğlu: 2005, 

39). 

Müdafaa-i Hukuk yanlısı adaylar ve Mustafa Kemal Paşa gündemde 

olan isimlerdir. 1920’de toplanan meclis, hareketten yana tavrını koyar ve 

Misak-ı Milli beyannamesi kabul edilir. 23 Nisan 1920’de toplanan Büyük 

Millet Meclisi yeni bir dönemin başlangıcı olur ve Mehmet Vahdettin 

meclisi resmen feshedilmiş hale gelir (Simavi:2007, 129). 

Bu tarihten Osmanlı Devleti'nin fiilen tarihe karıştığı 5 Kasım 

1922'ye kadar Osmanlı hükümeti yerini yavaş yavaş Türkiye 

Cumhuriyeti’ne bırakacaktır. Gerek iç gerek dış politikada sorunlu 

politikalar izlemiş olan imparatorluk, son günlerini bu şekilde tamamlamış 

olur. 

 

5.3.1. I. Ve II. Meşrutiyet Dönemlerinde II. Abdülhamid’in 

Yayıncılığa Etkileri 

 

II. Abdülhamid döneminin, Balkanlar’da ulusçu ayaklanmaların 

yayılmasının ve 1875’te Osmanlı borçlarının ödenmesinin durdurulmasının 

sonrasında başladığını belirten Başaran’a göre, Avrupa devletleri 

Osmanlıları ıslahatlar için yeniden zorlamaya başlamıştır. Denge politikası 

güden devlet, hem dış müdahalelerden kendini korumaya, hem de 

imtiyazlarla kendi bütünlüğünü sağlamaya çalışmıştır (Başaran:2000, 83). 



227 
 

Bu gergin dönem, beraberinde iletişim başta olmak üzere birçok sansür 

mekanizmalarını getirmiştir.  

Telgrafın, dış basından gelen haberlerin Osmanlı topraklarına 

ulaştırılması üzerinde büyük bir etkisi olduğunun iktidar tarafından fark 

edilmesi uzun sürmemiştir. Ancak yine de bundan sonraki süreçte önce 

telgraf, ardından yine haberleşmeyi sağlayan telefon sansürlenerek, hem 

ülke içinde hem ülke dışındaki iletişimde kısıtlanmaya gidilmiştir.  

Meclisi ve devlet yönetimini kendi etkisi altında ilerleten padişah, ilk 

kez bir gizli istihbarat servisi kurarak, kendisine yönelik muhalefetlerin ve 

saldırıların takipçisi olur, böylelikle her şeyden önceden haberi olarak 

geleceğini sağlama alır.  

Kitap, gazete ve dergileri, basılmadan önce sansür etmek için 

Encümen-i Teftiş ve Muayene adıyla bir sansür komisyonu yine bu süreçte 

kurulmuştur. Önce yedi kişiden oluşan komisyon sonrasında 59 kişi 

çalışmaya başlamıştır. Ardından gazetelerin haber içeriklerini denetleyen 

gizli bir genelge daha çıkarılır (Şahhüseyinoğlu: 2005, 23). 

Batı pazarına açılmayı Tanilli şöyle özetler: 

“1838 yılında İngilizlerle imzalanan bir Ticaret Anlaşması, 

Türkiye’nin Batı’nın açık pazarı haline gelmesine neden olacak 

çığırı açmıştır. Böylece Osmanlı İmparatorluğunda, ticarete konmuş 

kayıtlar kaldırılır; İngilizlerin iç ticarete girmelerine izin verilir. Bu 

anlaşmanın benzerleri sonraki yıllarda da yapılır. Sonuç çok 

geçmeden yerli sanayinin çökmesi olur. Dış borçların hızla 

artmasına karşılık, devletin gelir kaynakları artmıyor, yabancıların 

eline geçiyordu. 1881’de Duyunu Umumiye yönetimi kuruldu.” 

(Tanilli: 1981, 248) 



228 
 

Tanzimat ıslahatlarının ana teması olan idari merkezileşme, ancak 

Abdülhamid döneminde haberleşme araçlarındaki çarpıcı gelişme sayesinde 

gerçekleştirilebilmiştir. En önemlilerinden telgraf sayesinde, İstanbul 

Avrupa’ya bağlanabilmiştir (Zürcher:2000, 117). 

Farklı görüşler olmasının yanı sıra, 1876-1908 arasındaki dönemde 

sansürün ağır olduğunun neticeleri de mevcut izler bırakmıştır. 1900 

senesinde basımına izin verilen kitapların sayısı sadece 150'dir. Bunların 

çoğunda da duvar takvimi vardır. Öcal’a göre, sansürü en sıkı uygulayan ve 

olgunlaştıran II. Abdülhamit olmuştur. Örneğin bir kitaba 1878 yılında 

koydukları sansürü 1908 yılına dek devam ettirmişlerdir. Kullanılması 

yasaklanan kelimelerden bazıları şunlardır: Hürriyet, Grev, Suikast, 

Dinamit, Kargaşalık, İstiklal, Kıbrıs, Yıldız. Gümrüklerden girmesi 

yasaklanan ve kazara giren kitapların, Çemberlitaş hamamında 1902 yılında 

günlerce yakıldığı tahmin edilmektedir (Öcal:1971, 222). 

Osmanlı Devleti’nin telgrafa bakışının siyasi özellikler taşıdığını 

belirten düşünceler mevcuttur. Başaran’a göre, Avrupa iletişiminin bir 

kısmının kendi topraklarından geçmesi nedeniyle, imparatorluk, Avrupa 

iletişiminde söz sahibi olmak ve kendi toprağındaki otoriteyi 

sağlamlaştırmak istemiştir (Başaran:2000, 72). 

Abdülhamid, kimi araştırmacılara göre, yabancı dildeki yayınların 

okunmasını kısıtlamak adına girişimlerde bulunmuştur. İçinde sultanın adı 

geçen tüm gezi rehberleri ve ansiklopediler, La Fontaine’in masalları, 

Shakespeare, Dante, Voltaire, Zola gibi yazarların eserleri yasaklı eserler 

listesindedir. Pera bölgesinde yaşayan ve dil yakınlığı nedeniyle Fransız 

edebiyatını pek seven okuyucuların, yayıncının da desteğiyle, kitapların 

kapaklarını değiştirerek içlerindeki yazıları okudukları bilinmektedir 

(Garnett: 2009, 206-207).  



229 
 

1902 yılında Maarif Nazırlığından Mabeyin Başkâtipliğine 

gönderilen yazıda, “zararlı olmalarından dolayı şimdiye kadar tutuklanıp el 

konularak toplanıp kalmış ve yakılıp yok edilmesi için izin istenmiş olan 150 

çuval kitap ve kâğıtların yollanmasından vazgeçilerek yakılıp yok 

edilmesine” karar verildiği yazmaktadır. Bu ve bunun gibi birçok kaynaktan 

anlaşıldığı üzere, bu dönemin yönetimi, padişahla, dinle ve Batılı eserlerle 

ilgili hiçbir kitabın, çevirinin, hatta Kuran-ı Kerim’in Fransızca’sının bile 

Osmanlı topraklarına girmesine izin vermemektedir (Şahhüseyinoğlu: 2005, 

27). 

 Zürcher, dönemin okuryazarlık verilerini ise şöyle açıklar: 

“İleri teknik araçlar, vergilerin toplanmasında, orduya asker 

yazımında ve kamu düzeninin muhafazasında yönetimin daha verimli 

ve başarılı olmasını sağlamıştır. Ayrıca 1880’lerde, modern okullar 

değişik bürokrasi düzeylerine eleman sağlayacak yeter sayıda 

mezunu nihayet vermeye başlamışır. 1867 ve 1895 yılları arasında 

gerek okul, gerek öğrenci sayısı iki kattan fazla artmıştır. Ancak 

Hıristiyan cemaatlerin öğrenci yüzdesi Müslümanlarınkine göre çok 

daha yüksektir. İleri eğitim okuryazarlıkta artışa yol açmış ve 

Abdülhamid zamanında gerek yayınların sayısı ve gerek basım adedi 

bakımından hızla genişleyen Osmanlı basınına bir talep yaratmış 

olmuştur.” (Zürcher:2000, 119) 

1884 yılında ilk Türkçe dilbilgisi kitabı Keçecizade Fuat Paşa ile 

Ahmet Cevdet Paşa’nın ortak yazdıkları Kavaid-i Osmaniye (Osmanlı 

Dilbilgisi Kuralları) adıyla yazılır (Kanmaz: 2013, 174). 

Keçeçizade Fuat Paşa Tanzimat döneminin önde giden isimlerinden 

biri olup, Tanzimat yönetimi için, tüm eleştirilere karşın yoluna devam eden 



230 
 

biridir. Sonraki süreçlerde de etkin rol alıp görevine devam etmiştir (Ortaylı: 

2000, 59) 

Abdülhamid’in matbaa ve yayın işlerine önem vermesinin, çeviriler 

yaptırtmasının yanı sıra özel bir kitap koleksiyonunun da olduğu söylenir. 

Özellikle dedektif romanlarına ve seyahatnamelere ilgisi olan padişahın 2 ile 

5 bin adet arasında olduğu rivayet edilen bir polisiye roman koleksiyonu 

vardır, bunların birçoğu Yıldız yağması sırasında ortadan kaybolur. Ayrıca 

Yıldız Sarayı'nda çok büyük bir kütüphane kurdurtmuştur. Bu kütüphane 4 

bölümden oluşmaktadır (Müteferrika: 2005, 26). 

1. Yabancı dillerde Türkiye ile ilgili yazılmış eserler: Bunların 

içerisinde elyazması pek çok kitap vardır. Bunlar özel olarak 

tercüme ettirilerek telif hakkı ödenmiş kitaplardır. Dolayısıyla 

bunları basmak ve dağıtmak yasaktı. Tek nüshadırlar. 

2. Gazeteler: Kütüphane, Avrupa'da çıkan bütün önemli gazetelere 

abonedir. Dolayısıyla son derece zengin bir süreli yayın koleksiyonu 

mevcuttur. 

3. Roman ve hikâyeler: 6.000 kadar kitap özel olarak saray için 

çevrilmişti. Bu romanlar haremde de okunur ve elden ele gezer, 

sonra kütüphaneye teslim edilirdi. Kütüphanenin bir de Arapça ve 

Farsça eserleri içeren kısmı vardı ama bu kısım diğerlerine nazaran 

fakirdi. 

İlk kız okulları II. Abdülhamid zamanında açılmıştır. Nitekim bilgili 

bir kişi olan Abdüllatif Suphi Paşa'nın ilk defa bir kız sanat okulu açma 

teşebbüsünde tereddüt geçirmesi ve titizlenmesi üzerine Abdülhamid, “Sen 

mektebi aç, ben arkandayım” diyerek açıktan destek vermiş ve çevresini, 

daima kızların okuması için ilk adımları atmaya teşvik etmiştir (Armağan: 

2009)  



231 
 

Tanilli’ye göre, 1869’da yayımlanan Maarifi Umumiye 

Nizamnamesinde ilköğretim iki dönemli kabul edilmiş, birinci döneme 

sübyan okulları alınmış ve bu okullar zorunlu öğrenim kurumları ilan 

edilmiştir (Tanilli: 1981, 359). 

Osmanlı tarihinin en canlı eğitim hamlesi, Abdülhamid dönemine 

rastlar. Sevan Nişanyan'ın hesaplamalarına göre Türkiye, Abdülhamid 

dönemiyle kıyaslanabilecek bir okullaşma düzeyine yeniden ancak 1950'li 

yıllarda ulaşabilmiştir (Nişanyan: 2008). Mesela 1895'te Türkiye sınırlarına 

tekabül eden bölgede bine yakın (835) ortaokul ve lise bulunuyorken 

1923'te bu sayı 95'e düşmüştür. 1895'teki yüz bine yakın öğrenci sayısı 

(97.837), 1950-51 sezonunda aşağı yukarı aynı seviyede seyretmektedir 

(90.356). Öncesiyle kıyasladığımızda Abdülhamid dönemindeki eğitim 

patlaması daha görünür hale gelir. Tahta geçtiği yıl 250 olan rüşdiye sayısı 

1909'da 900'e, 6 olan idadi sayısı 109'a çıkmıştır. 1877'de İstanbul'da sadece 

200 tane modern ilkokul varken 1905'te 9 bine çıkmıştı. Her yıl ortalama 

400 ilkokul açılmıştır ki, bu, Cumhuriyet döneminde bile kırılamamış bir 

rekordur (Talay: 1991, 300). 

1908'de ikinci meşrutiyeti ilan eden Abdülhamid, sansürü 

kaldırdığını bir bildiri ile açıklamıştır. İstibdat devrindeki “Matbuat kanun 

dairesinde serbesttir” sözüne “Hiçbir şekilde teftiş ve muayeneye tabi 

tutulamaz” deyişi eklenmiştir. (Öcal:1971, 222)  

Eğitimde bu dönemde başlayan yeni çalışmalar, öğretim birliğinin 

sağlanmasına yönelik olmuştur. Latin harflerinin kullanılması gibi öneriler 

tartışılmaya başlanmıştır. İlkokul öğreniminin birleştirilmesiyle, eğitim 

zorunlu hale getirilmiştir. Ortaöğretim kurumlarına bağlı sultani okullarının 

sayısı 1913 yılında 50 adet olarak tespit edilmiştir (Akbulut: 2003, 27). 



232 
 

II. Meşrutiyet’in hemen akabinde, telefonun yasaklandığı sansürlü 

dönem de sona ermiştir. 1911 yılında telefon altyapısının kurulması ve 

işletilmesi konusunda American Western Electric şirketine imtiyaz 

verilmiştir. Yine aynı yıl, Posta ve Telgraf Nezareti’nin adı Posta, Telgraf 

ve Telefon Nezareti olarak değiştirilmiştir (Başaran: 2000, 87). Kurtuluş 

döneminde de haberleşme ağının başındaki bu kurum, ulusal tekele 

dönüşmüştür.  

Tanilli, II. Meşrutiyet döneminde, 1913 yılında kabul edilen ve 

yayımlanan Tedrisatı İptidaiye kanunu muvakkati ile ilköğretimde temelli 

değişiklikler yapıldığını belirtir: Sübyan okulları ve rüştiyeler birleştirilir ve 

öğretim süresi altı yıl olan ilkokullar kurulur. Sübyan okulları yerine 

anaokulları açılır. İlköğrenim, hiç olmazsa kanun maddesi olarak zorunlu 

kılınmıştır (Tanilli: 1981, 359). 

Abdülhamid rejiminin sıkı sansürüne değinen Zürcher’e göre, 

Balkanlar’dan gelen haberlerin halka ulaşmasına engel olunmuştur. Bu 

nedenle padişah olaylara ilişkin kendi yorumunu başarı ile sunabilmiş; 

danışmanları tarafından aldatılıp ülkenin meşrutiyet yönetimine hazır 

olmadığını düşünmeye sevk edilmiştir, ama şimdi kendi rızasıyla artık 

meşrutiyet için zamanın geldiği sonucuna varmıştır (Zürcher:2000, 139). 

Türkiye’deki umumi temayülü en çok etkileyen kişi olarak II. 

Abdülhamid’i gösteren yazar Dorina L. Neave, 33 yıllık sanatı boyunca 

kendisinin halk üzerinde sınırsız bir hakimiyet kurduğunu, doğuştan 

diplomat vasıflı olduğunu belirtir. Bu sayede yabancı güçlerin 

temsilcileriyle baş ettiğini, ardındaki büyük memur ve ajan ordusuyla 

birlikte halkını takip ettiğini yazar. “Sultanın hafiyeleri tarafından sürekli 

izlenen Türklerin, ecnebileri evlerinde ağırlamaları, hatta onlarla 

konuşurken ya da yabancı bir ülkenin konsolosluğuna veya elçiliğine girip 

çıkarken görülmeleri bile tutuklanma tehlikesi yaratıyordu. Abdülhamid 



233 
 

düzenli olarak hafiye ordusundan her sabah rapor ya da jurnal alıyordu. Bu 

sistemi kendisinden önceki padişahlardan görmüş ancak kendisi abartarak 

geliştirmişti.” (Neave: 2008, 18) 

Sansürün sıkı uygulanmasına karşın, yayıncılığın da ilginç bir 

şekilde çok aktif olduğu Abdülhamid dönemindeki matbaa gelişmeleri şu 

şekilde sıralanır: II. Abdülhamid, meclisçe hazırlanan Matbuat Kanununu 

yürürlüğe koymamıştır. Gazetelerin yanı sıra kitaplar ve her türlü basılı 

kâğıt sıkı bir sansürden geçirilmeye başlanır. Matbaalar da sıkı bir denetim 

altında tutulur. Kabacalı’ya göre, buna karşın, sansürün çoğaldığı 1900’e 

kadar matbaa sayısı artar. Bu da, engellenmeyen bir gelişmedir 

(Kabacalı:2000, 96). 

1875-1923 arasında Osmanlı İmparatorluğunda basılan kitap sayısı 

17 bin 650 olarak tahmin edilmektedir. Toptan söylenecek olursa, bütün 

Osmanlı İmparatorluğu tarihinde yayımlanabilen kitap sayısı 20 bin 550 

kadardır. Yılda ortalama 106 kitap yayımlandığı anlaşılır (Kaynardağ:1983, 

2824). 

Bu dönemde ilk olarak Matbaalar Nizamnamesi ile 

karşılaşılmaktadır. 1857 tarihli bu düzenlemeye göre, matbaa açmak 

isteyenlerin durumları incelendikten sonra, kendilerinden padişahın 

haklarına ve devletin zararına dokunur yayından kaçınacaklarına ilişkin 

senet alınır. Matbaa açacağı, bağlı olduğu zabıtaya bildirilir. Kitapçıları, 

hurufat dökümcülerini, kitap ve süreli yayın çıkaracak olanları da 

kapsamaktadır (Kabacalı:2000, 98). 

Osmanlıların, uluslararası değişimlerden etkilenmelerinin etkisiyle 

yaşadığı dağınık düzen dönemi, meşrutiyete denk gelmiştir. İmparatorluğun 

bu değişimlere ayak uydurma çabaları, Başaran’a göre, kapitalist dünya ile 

bütünleşmesine, teknolojiyi araçsal bir nitelik olarak görmesine neden 



234 
 

olmuştur. Teknoloji girişi, emperyalist ülkelerin sermaye ihracı açısından da 

önemli bir olanak olmuştur (Başaran:2000, 97). Demiryollarının 

Osmanlı’daki gelişimi de, diğer teknolojik iletişim ağlarının gelişimi gibi, 

ülkeye yarı sömürgeli imtiyazlı bir nitelik kazandırmıştır.  

Kabacalı’dan öğrendiğimiz verilere göre; İkinci meşrutiyetten sonra 

Babıali dolayındaki kitapçı dükkanlarının sayısı artmaya başlamıştır. 

Kitapçılardan birçoğu yayıncılık da yapmaktadır. Yayınevi ve matbaalar 

düzenli bir yayın programı izlememiş olmakla beraber, çok sayıda kitabın 

yayınlandığı bu dönem, özellikle 1908-1912 arası, Osmanlı yayıncılığının 

en üst noktaya ulaştığı yıllar olarak görülmektedir (Kabacalı:2000, 138). 

Server İskit, ikinci meşrutiyet senelerinin önemli bir kısmının 

istikrarsızlık, bir o kadarının da savaşla geçtiğini belirtir. Baskı altındaki 

hayat; birçok siyasi kanaatlerin ortaya dökülmesine mani olamamıştır. 

Türklerin sosyal sahadaki cepheleri İslamcı, Osmanlıcı ve Türkçü olarak 

üçe bölünür. Bu kanaatler yalnız gazete ve dergi sütunlarında değil, kitap 

basımında da kendi etkilerini göstermiştir (İskit:2000, 103). 

Kendinden önceki dönemlerde şekillenmeye başlayan İslamcılık 

anlayışını II. Abdülhamid, hem iç hem dış politikada kullanmaya 

başlamıştır, bunun nedeni de Avrupa’da beliren Pan politikalarına karşı bir 

tepki olarak, Panislamizm’i geliştirmesidir. Emperyalizme karşı tek gücü 

belki de bu olmuştur. Ardından gelişen Milliyetçilik kavramı ise, tüm 

yasaklara rağmen Osmanlı topraklarında 19. Yüzyılda bu aşamada 

gelişmeye başlamıştır (Mardin: 1997, 93-94). 

Kitap basımının arttığı dönemler, Tanzimat ve Meşrutiyet 

dönemleridir. Tanzimata kadar yılda ortalama 10 iken, Tanzimattan sonraki 

ilk 20 yılda ortalama sayı 40’ın üstüne çıkmış, Meşrutiyet döneminde 300’ü 

geçmiştir (Kaynardağ:1983, 2824). 



235 
 

Telgraf hattının kurulduğu 1855 yılından, 1.Dünya Savaşı’na kadarki 

süreç, telekomünikasyon araçlarının ülkeye girdiği ve kullanım biçimlerinin 

olgunlaştığı yıllardır. Bu doğrultuda kimi araçların ülkeye girmesi 

hızlandırılırken, kimisi de Başaran’a göre, özellikle geciktirilmiştir. 

Telefonun, telgrafa göre daha az önemli olması da, Osmanlılarda Avrupa 

tarafından konunun desteklenmemesine neden olmuştur (Başaran:2000, 

100). 

Buna karşılık Osmanlı Devleti de ülke içindeki iletişime verdiği 

önemi uluslar arası düzeyde devam ettirememiştir. İç etkenler devlet 

politikasının kendisine aitken, dış etkenler imparatorluğun coğrafi 

stratejisinin önemi kadar dış ülkeler tarafından görülmüş ve bu şekilde idare 

edilmiştir.  

 

5.4 CUMHURİYET DÖNEMİNİN İLK YILLARINDA KİTAP 

YAYINCILIĞI (1920-1950). 

 

Saltanatın yıkılmasıyla birlikte, ulusal mücadele sonuç vermiş ve 

Cumhuriyet yönetimine geçen Türkiye, İmparatorluk sürecinden 

sıyrılmıştır. Yenileşme çabaları, yönetim tarafından belirli bir politika ile 

gerçekleştirilmiş, çeşitli devrimler yapılmıştır. Toplumsal ve kültürel olarak 

yeni bir döneme giren ülke, edebiyat, eğitim alanlarında da büyük ataklar 

yaşamıştır.  

Bir taraftan siyasi çekişmeler içinde ülke çalkalanırken, itilaf 

devletleri tarafından işgal edilmiş İstanbul’da Vahdettin bir kararname ile 

sansürü şiddetlendiriyordu. İskit’e göre bu dönem uzun sürmemiş ve 

İstanbul basım dünyası bundan bir süre sonra kurtulmuştur. Lozan 



236 
 

Anlaşması’nın ardından İcra Vekilleri Heyetinin bir kararnamesi ile 

sıkıyönetim sonucuyla beraber matbuat sansürü kaldırılmıştır (İskit:2000, 

105). 

Sansür etkisinin son örneklerinden biri, 23 Nisan 1920'de kurulan 

TBMM tarafından, İstanbul ile Ankara arasındaki iletişim araçlarında 

görülmüştür. “Hükümet, bir önceki padişah döneminde zorla yöneten 

kişilere karşı böyle bir önlem almıştır. 1923'te TBMM, bir kararname ile 

sansürü artık tamamen tarihe gömmüştür.” (Öcal:1971, 222) 

Kabacalı, cumhuriyetin hemen öncesindeki durumu şöyle özetler: 

“Kurtuluş Savaşından yeni çıkmış bir ülkenin basım alanında 

önemli bir aşama gösterememesi doğal karşılanmalıdır. Dövizin kıt 

oluşu Avrupa’dan yeni makineler getirtilmesini engelliyor; eldeki 

basım araçlarıyla yetinmek zorunluluğu doğuyordu. Yeni yönetim 

eğitime büyük önem veriyordu. Okuma yazma oranının artması, 

yeni kuşaklara ve halka Cumhuriyet devriminin ve ilkelerinin 

öğretilmesi amaçlanıyor; bu da okul kitaplarının yeniden 

basılmasını gerektiriyordu.” (Kabacalı:2000, 163) 

Savaş durumu, diğer yandan kapitülasyonların tek yanlı kaldırılması 

ve kıtlık koşullarının zorlaması bir ulusal ekonominin doğmasına ve bir ilkel 

sermaye birikiminin sağlanmasına neden olmuştur (Erkan: 2000, 23-27). 

Ulusal Kurtuluş Savaşı dönemi, Başaran’a göre, 

telekomünikasyonun varolan siyasi iktidara hizmet etmesi gibi, iktidarı 

yıkmaya çalışanların da hizmet edebileceğini gösteren, aynı zamanda askeri 

önemi ortaya koyan örneklerle doludur. Telekomünikasyon ağlarının 

tasarımının da yanlılığı bu sürecin verileriyle son derece net bir biçimde 

açığa çıkmaktadır. “Merkezi otoriteye karşı olanların kullanabildiği 

telekomünikasyon ağı, başka bir merkezi iktidarın yeniden kurulması 



237 
 

açısından da son derece önem taşımıştır.” (Başaran:2000, 123) Dolayısıyla 

savaş ve uluslaşma döneminde telgraf başta olmak üzere, o döneme ait 

iletişim araçlarının ne kadar önemli olduğu aşikardır.  

7 Haziran 1920 tarihli 6 sayılı yasa, Matbuat ve İstihbarat 

Müdüriyet-i Umumiyesi (Basım ve İstihbarat Genel Müdürlüğü) 

kurulmasına ilişkindir. 6 Nisan 1920’de kurulan Anadolu Ajansı da bu 

müdürlüğe bağlanmıştır (Şahhüseyinoğlu: 2005, 43).  

      5.4.1. Devlet Yayıncılığı      

Cumhuriyetin ilanından sonra çıkarılan kanunlarla ulusal eğitimin 

temelleri atılır, eğitime büyük önem verilir. 1924-25 yılları arasında, hemen 

hepsi İstanbul’da olmak üzere 1 üniversite (5 fakülte, 2 yüksekokul) ve 

çeşitli bakanlıklara bağlı 10 yüksekokul vardı. Sayıları 17’yi bulan bu 

fakülte ve yüksekokullarda 357 öğretim üyesi, 3551 öğrenci bulunuyordu. 

1940’a kadar bu sayıda üç katı artış sağlanmasına karşılık, kurum sayısında 

bir artış olmamıştır (Tanilli: 1981, 360) . 

1909 tarihli II.Meşrutiyet dönemi Basın Kanunu, 1931 yılına dek 

yürürlükte kalmıştır. Tek parti iktidarı CHP (Cumhuriyet Halk Partisi) 

yönetimi bu yeni yasayı yürürlüğe koymuştur. Hükümeti eleştirmek, siyasal 

bir olayı yazmak gibi yazılar bu yasayla yasaklanmıştır (Şahhüseyinoğlu: 

2005, 51-52). 

1923-1938 dönemi, Kemalist devrimlerin bütün canlılığı ile 

yürürlüğe girdiği dönemdir. Ancak ilk beş yılda basın ve yayın alanında 

Arap yazısı devam ediyor, okullarda dersler Arap yazısıyla veriliyordu. On 

buçuk milyon olan nüfusun ancak bir milyonu okuma yazma biliyordu. 

Yöneticiler, eğitimin, kitabın ve kitaplığın öneminin farkındaydılar 

(Kaynardağ:1983,2824). 



238 
 

Cumhuriyetin kurulmasıyla birlikte saat, takvim, kıyafet gibi 

değişikliklerle günlük yaşam düzenlenmeye başlamıştır. Hukuki, eğitsel ve 

kültürel kurumlar topluma yaygınlaştırılmaya çalışılmıştır. Ulusal bir 

kimliğin oluşturulması temel amaç olmuştur. Ancak bu değişimler, devletin 

öncülüğünde yukarıdan aşağıya doğru yönlendirilmiştir (Aydoğan: 2013, 

96). 

Atatürk 1923’te meclisi açarken yaptığı konuşmada, okullardan 

başlayacak bir eğitim ve okuma seferberliği için şöyle der: “Bütün il ve 

ilçelerdeki milli eğitim kitaplıklarına parasız birçok kitaplar gönderilmiştir, 

şehit çocuklarına on beş bin kadar kitap dağıtılmıştır. Düzenli olarak 

toplantılarını sürdüren Kitap Yazma ve Çevirme Kurulu, halk ve aydınlar 

için gerekli olan eserlerden on beş kadar kitap yazdırarak bunlardan 

bazılarını basımevine vermiştir.” (Erkan: 2000, 88-89) 

1923’ten 1933’e kadar geçen sürede belirsizlikler yaşayan 

Darülfünun, Atatürk’ün, İsviçreli Profesör Malche’ye denetleme yaptırması 

sonucu yetersiz bulunarak kapattırılmış ve 1933 yılında Milli Eğitim 

Bakanlığına bağlı İstanbul Üniversitesi adıyla tekrar açılmıştır (Akbulut: 

2003, 41). 1946 yılında ise üniversitelere yasayla özerklik getirilmiştir.  

 

5.4.1.1 Atatürk ve Türk Dil Reformu 

Toplumun ve okulların yeni dili kabullenmesi, ilk yıllarda kolay 

olmamıştır. Çok dilli olmak ya da yeni kelimeleri yanlış kullanmak gibi 

birçok dezavantaj yaşanır.  

Bir yandan Batı kökenli yeni kavramları aktarabilmek için, Arapça 

ve Farsçadan yola çıkarak yeni kavramlar üretilir, bir yandan da kitlece daha 

kolay anlaşılmak ümidiyle, fazla zor bulunan kimi Osmanlıca sözcüklerin 

yerini halk kökenli sözcükler alır. Bu dilsel karışım Tahsin Yücel’e göre iki 



239 
 

yanı da keskin bıçak gibi işler. Böylece bu dönemde yaratılan pek çok 

yabancı kökenli sözcük ulusal kalıtımdan sayılır. Bu nedenle çok sayıda 

Osmanlıca öğenin Türkçeye sızdığını, 1923’te bile, ülkede okuryazar 

oranının %5’i geçmemesine karşın, Osmanlıcanın en çok bu dönemde 

Türkleştiğini söylemek hiç de abartılı olmaz (Yücel: 2007, 182). 

Türk dil devrimi, Tanzimat döneminde, Atatürk’ün doğumundan 

neredeyse çeyrek yüzyıl önce başlayan, ama Cumhuriyet’in ilk yıllarında, 

Atatürk’ün öncülüğünde, çok daha kapsamlı ve etkin bir biçimde hız alan 

bir süreçtir. Dil devrimi, sadece Arapça ve Farsçadan alınmış çok sayıda 

sözcüğün ve dilbilimsel biçimin elenmesi anlamına gelmez. Osmanlıcanın 

tümden bir yana bırakılıp ülkenin her yanında konuşulan dilin Türkçe haline 

getirilmesi olarak adlandırılabilir (Lewis: 2004, 17). Yabancı kaynaklar 

bunu bir devrim olarak değil reform olarak adlandırmaktadır çünkü sıfırdan 

değil varolandan yapılan bir değişim söz konusudur.  

Osmanlı yazı dilinin çağdaş bilimlerin kavramlarını üstlenmekte 

yetersiz kaldığı ve bağdaşım eksikliği olduğu saptanır. “Yeni yönetimin 

kurucusunun birbiri ardına gerçekleştirmeye giriştiği toplumsal ve ekinsel 

devrimler de göz önüne alınınca, köklü bir dil devrimi kaçınılmaz görünür. 

Söz konusu dizgesel bir devrim iki temel edime dayandırılır: abece devrimi 

ve sözlükbilimsel yenileme. Başarı da öncelikle öğretim devriminden ve 

basının gelişmesinden beklenir.” (Yücel: 2007, 183) 

1928’de gerçekleştirilen Harf devrimi, Yücel’in deyimiyle abece 

devrimi; özellikle sesliler açısından çok yetersiz olan Arap yazısının 

atılması ve Latin alfabesinden yola çıkılarak Türkçenin ses düzenine 

kesinlikle uyacak biçimde hazırlanan yeni Türk harflerinin 

benimsenmesidir. Kimileri, bu değişikliği Türkiye’yi geçmişimizden 

koparan bir girişim olarak nitelese de, bazı olumlu sonuçlar sağlamıştır: 



240 
 

- Ülkede okuryazarlığın hızlanıp artması, dolayısıyla öğretimin 

gelişmesi, 

- Toplumda karşılığı olmayan yabancı kökenli terimlerin yerine 

Türkçenin geniş ölçüde yerli bir bilimsel, felsefi, yönetsel 

terimler bütünü olarak sunulması, 

- Terimler bütününe bir tür çeviri yoluyla Batı bilimlerinin ve 

düşüncesinin eklemlenmesi gibi sonuçları olmuştur 

(Çıkar:1998, 89). 

Dil Devrimi’nden sonra yarısı eski yarısı Latin harfleriyle basılmış 

kitapları ilk kez Maarif Kitaphanesi (Yayınevi) çıkarmıştır. (Kanmaz: 2013, 

118) 

Kültürel planda, Batılılaşmanın yarattığı çoğu edebiyat ve düşünce 

ürünleri de, topluma yabancı kalmışlığın ve taklitçiliğin belgeleridir. 

Doğrunun araştırılması, yerini Batıya uygunluğa bırakmıştır. Batılılaşma 

hareketi içinde, gerçek bir felsefe okulundan ve filozoftan bahsedilemez. 

Ancak Osmanlı toplumunun eski ideolojik yapısının yerine konmak üzere, 

Batıdan aktarılmış ve sadece günün gereksinmelerine yanıt verir yalınkat 

düşünceler ileri süren ideologlardan ya da dayanaksız bazı fantezilerden söz 

edilebilir. (Tanilli: 1981, 340) 

Yeni harflerin giderek yaygınlaşmasına ve okuma yazma oranındaki 

görece artışa karşın, bütün dünyayı etkileyen ekonomik bunalım, 1930’larda 

–tüm alanlarda olduğu gibi- basım ve basın sanayi alanında da beklenen 

gelişmenin sağlanmasına engel olmuştur (Aktan: 2003, 377). 

Atatürk’ün 1932 yılında kurduğu Türk Dil Kurumu, ülke düzeyinde, 

sözlü ve yazılı dilsel verileri araştırmaya girişmiş, bu çabalar sonunda, yeni 

yaratımlar için de yol gösterici bir nitelik taşıyan iki temel yapıt 

oluşturulmuştur. Eski Türkçe metinler üzerinde yapılan belirlemelerin ürünü 



241 
 

olan Tarama Sözlüğü ve ülkenin değişik yörelerinde girişilen sözlü kullanım 

araştırmalarının ürünü olan Derleme Sözlüğü (Yücel: 2007, 185). 

Türk Dil Kurumu, kuruluşundan iki ay sonra gerçekleştirdiği ilk 

kurultayında, Türkçe’nin nitelikli olarak yayılmasını gündemine almıştır.  

Yücel, Türk Dil Kurumu’nun katkılarından sonra toplumun yeni dili, 

yeni sözcüklerin karşılıklarının yazıldığı sözlükler ve aydınlar aracılığıyla 

öğrenmesini şöyle açıklar: 

“Türk Dil Kurumu onlarca terim sözlüğü yayımlayarak fizik ve 

ruhbilimden yazına ve spora dek uzanan birçok alan için Türkçe 

terimler önerir. Bu çabalar öğretim alanında belirleyici bir işlev 

yüklenir. Öğrenci Osmanlıcanın terimleri yerine, yeni üretilmiş 

ama biçimiyle tanıdık terimlerle karşı karşıya gelir. Ancak 

devrimin benimsenmesinde en büyük işlevi bilinçli yazar ve 

çevirmenlerimiz gerçekleştirir. Kimileri Nurullah Ataç ya da Melih 

Cevdet Anday gibi kendileri de yeni sözcükler yaratarak, 

kimileriyse Yaşar Kemal gibi yeni oluşmakta olan yazı dilini kendi 

bölgesel ağızlarının zenginlikleriyle işleyerek yaparlar.” (Yücel: 

2007, 186) 

Eğitim ve basın alanındaki gelişmelerin ardı arkası gelmez bu 

dönemde. İstanbul’daki Matbaa-ı Amire, 1927’de Maarif Matbaası adını alır 

(Devlet Matbaası). Milli eğitim bakanlığının devlet matbaasında bastırıp 

yayımladığı 60 kadar kitabın arasında felsefe, eğitim, toplumbilim, 

ruhbilim, tarih ile ilgili olanlar vardır. Bergson, John Dewey, Emile 

Durkheim, Montesquieu gibi yazarlardan yapılan çeviriler ve Kant 

konusunda geniş bir çalışma basılıp yayınlanır. Kitap basımındaki tutum, 

1924-27 arası bu şekilde sürmüştür (Kaynardağ:1983,2825) . 



242 
 

Bu devirde çevrilen kitapların büyük bir çoğunluğu, Yunan 

klasikleridir. Daha sonra Fransız, Babil, Hint, Çin, Şark-İslam, İngiliz, 

Alman, Amerikan, Rus, İtalyan, Macar ve İskandinav klasikleri dilimize 

çevrilmiştir. Heyet, bunların yanı sıra bilim ve tiyatro yapıtlarına da önem 

vererek seri halinde çevirtmiştir. Tercüme Bürosu, bugüne dek 

kütüphanemize 860 değerli yapıtı kazandırmıştır.” (Öcal:1971, 159) 

5.4.1.2 Hasan Ali Yücel Dönemi 

1938 yılında Atatürk’ün ölmesinden sonra acil toplanan TBMM, tüm 

vekilleri CHP’den oluşan tek parti yönetimiyle İsmet İnönü’yü 

cumhurbaşkanı seçmiştir. Değişmez, milli şef olarak seçilen İnönü ile CHP, 

1950 çok partili dönemine kadar ülkenin idaresinde kalmıştır 

(Şahhüseyinoğlu: 2005, 54). 

1938 yılında Hasan Ali Yücel 41 yaşındayken başbakan Celal 

Bayar’ın kurduğu kabinede Maarif Vekilliğine atanır. Yücel, kendinden 

önce vekil olan ve kırsal kesimdeki öğretim işlerinde reform girişimlerinde 

bulunmuş olan Saffet Arıkan’ın bıraktığı yerden işe başlar. Ancak öğretim 

sistemi anlayışında meslektaşlarından farkı vardır. Yücel’in, 1940’ta 

İstanbul Üniversitesi’nde yaptığı bir konuşmadan alınan Türkçeleştirilmiş 

metin, onun görüşlerini net bir şekilde açıklar: 

“Maarif tarihimize acele bir göz atıldığı zaman, Tanzimat’tan bu 

yana geçen yüz senelik devre içerisinde, maarif işlerimiz taklit 

mahiyetinde kalmış, ancak belli zamanlarda halledilmeye 

çalışılmıştır. Hâlbuki bir milletin kültür meselesi tek cepheli 

olmadığı için sentetik bir gözle her tarafı birden ele alınmalıdır. 

Bunun içindir ki biz Türk maarifini ilköğretimden başlayarak 

üniversitelerine ve akademilerine kadar toplu bir halde göz önüne 

almayı zaruri buluyoruz.” (İnce: 2011) 



243 
 

Yücel bu görüşe uygun olarak eğitim ve öğretim alanında reform 

yapmayı amaçlamıştır: Reformcu, tecrübeli elemanlar, yabancı uzmanlar, 

göçmen profesörler gibi bir listeyle bu yola baş koymuştur. 

1939’un 1 ve 2 Mayıs tarihlerinde, Birinci Türk Neşriyat (Basım) 

Kongresi, Yücel’in çabaları ve çok sayıda katılımcının desteğiyle 

gerçekleştirilir. Ülkenin her yerinden basım ve yayın işlerinin bütün 

ilgililerce, fikir ve emek katılarak gözden geçirilmesi ve ana prensiplere 

devletçe ve bireysel takiplerin yapılması öngörülür. Ülkenin yazarları, 

yayıncıları, eğitimcileri, araştırmacıları, sanatkârları, milletvekilleri, 

hekimleri ve bakanlık görevlilerinden oluşan kongre, belli konular üzerine 

çalışır. Türkçe’ye çevrilecek eserlerin senelere ayrılmış bir planda tespit 

edilmesi, orta tahsil çağındaki gençlik için yazdırılması gereken eserlerin 

hazırlanması, çocuk edebiyatı kütüphanesinin kısa zamanda oluşturulması, 

ansiklopedi ve sözlüklerin basımı, okumayı teşvik etmek ve basım 

propagandası, matbaalarımızda işin verimini arttıracak ve kalitesini 

yükseltecek tedbirlerin alınması gibi kararlar üzerinde durulur 

(Çıkar:1998,87).  

Bundan iki ay sonra yine 1939’da, ülke çapında bilim insanlarının, 

eğitimcilerin, yazar ve sanatçıların, Türk eğitim sisteminin ilkelerini ortak 

bir çalışmayla belirlemek üzere bir araya geldiği Birinci Maarif (Eğitim) 

Şurası toplanır. Programın en önemli meselelerinden biri kırsal kesimde 

halk eğitimidir. Alınan kararlar şu şekildedir: “İlköğretim beş yıla 

çıkarılmıştır. Dersler öğlenden önce işlenecektir. Üniversitelere yabancı bir 

dil dersi konacaktır. Üniversitelerde çalışma hayatına hazırlık teşvik 

edilecektir. Meslek okullarının sayısı arttırılacaktır.” ( Milli Eğitim: 1991) 

1939’da Yücel, eğitim sisteminde öğrenciler, öğretmenler ve veliler 

arasında iletişimi güçlendirmek adına dergi basımını teşvik etmiştir. İlk 

Öğretim ve Tebliğler Dergileri yayınlanmaya başlanır. Öğretmenler, kendi 



244 
 

görüşlerini dile getirir. Ayrıca bir de radyo yayınları aracılığıyla program 

yapılmaya başlanmıştır. Nazizmden kaçan Alman profesörlerinin yurda 

gelip görev almalarından sonra hazırladıkları kitaplar, özellikle İstanbul 

Üniversitesi haftalık konferanslarının yayımlanması, üniversite kitaplarının 

bir yandan bilimsel, bir yandan halka dönük önemini arttırmıştır. Ankara 

Radyosu, yeni çıkan kitapları tanıtmak amacıyla 1943 yılında Kitap Saati 

programına başlamıştır (Kaynardağ:1983,2827). 

Önceleri radyo gibi önemli bir kitle iletişim aracından yeni yayınları 

tanıtma fikri çok güzel gelen yapımcı Özerdim’e göre, sonraki politik 

süreçlerde, darbe dönemlerinde, yeni dergilerin çıktığı özel yayıncılık 

dönemlerinde program amacının dışına çıkar olmuş ve 1960’lı yıllarda sona 

ermiştir (Özerdim: 1961, 10). 

Yücel’in en önemli icraatlarından biri Tercüme Bürosu açmak 

olmuştur. Bu kurumun açılması, önemi ve gerekliliği üzerinde dururken, 

Cumhuriyetçi Türkiye’nin, medeni dünyanın eski ve yeni fikir mahsüllerini 

kendi diline çevirmek ve âlemin duyuş ve düşünüşü ile benliğini 

kuvvetlendirmek mecburiyetinde olduğunu belirtir: 

“Bu işlerde başka memleketlerde büyük etkisi olan yayıncıların 

bilgili önayak oluşlarına imkân bulunamadığı için tercüme davamız 

bir türlü rasyonel bir tertibin zincirini takip edememiştir. Bir asırdır 

nice nice eserleri tercüme ve basma için emek verildiği halde, dünya 

şaheserlerinden başlıcalarının milli kütüphanemizde bulunmayışı, 

gelişigüzel çalışıldığının en kuvvetli delilidir. Batı ile kültür 

tanışıklığındaki amaç, hümanizma ruhunun benimsenmesi ve 

Cumhuriyetin kurulmasıyla başlamış olan Türk Rönesans’ına hizmet 

etmektir.” (Çıkar:1998,81) 

Bu gereklilik, Türkiye’nin o dönem içinde bulunduğu gelişme ve 

yenileşme ruhunu o kadar özetlemektedir ki; çeviri eserler sayesinde 



245 
 

Batı’nın kültür ve sanat gelişmişliğine ulaşmanın mümkün olabileceği 

açıkça anlaşılmaktadır.  

1940 yılında ilk toplantısını Ankara’da yapan Tercüme Heyeti, 

Nurullah Ataç tarafından yönetilen Daimi Büro’yu kurmuştur. Sabahattin 

Eyüboğlu, Sabahattin Ali, Enver Ziya Karal üyeler arasındadır. 1946 

sonunda toplam 496 eser Türkçeye çevrilmiştir. İlk üç yılda yayımlanan 109 

eserin 39’u Klasik Yunancadan, 38’i Fransızcadan, 10’u Almancadan, 8’i 

İngilizceden, 6’sı Latinceden, 5’i Şark ve İslam klasiklerinden, 2’si 

Rusçadan ve bir tanesi de İskandinav edebiyatındandır (Lewis: 2004, 103).  

Çevirilerde dil ve biçim normları değişmekle birlikte, genelde yalın 

ve anlaşılabilir bir Türkçe benimsenmiştir. Tercümelerin ilk basımlarında 

yer alan önsözde, Yücel şunları yazmıştır: “Hümanizmanın ilk anlayışı, 

sanat eserlerinin benimsenmesiyle başlar. Edebiyat, bu ifadenin zihin 

unsurları en zengin olanıdır. Bunun için bir milletin, diğer milletler 

edebiyatını kendi dilinde, kendi idrakinde tekrar etmesi, zekâ ve anlama 

kudretini o eserler nispetinde arttırması, canlandırması ve yeniden 

yaratmasıdır.” (Yücel:2007, 56) 

Birinci Neşriyat Kongresi’nde adı geçen ansiklopedilerin basımı, ilk 

olarak İslam Ansiklopedisi ile başlar. 13 ciltlik bu uzun soluklu ansiklopedi 

çalışmasının çeviri ve basımının ardından, Larousse Ansiklopedisi örnek 

alınarak İnönü Ansiklopedisi hazırlanır. Yücel şöyle der: “İleri milletlerin 

hepsinde, insanlığın bütün bilgilerini o milletin ihtiyaçlarına göre ve hayat 

anlayışlarına uygun bir şekilde özünü çıkararak kısaltan ansiklopediler 

vardır.”  (Çıkar:1998,85) 

Yeni dil çalışmaları devam ederken bir yandan da savaş ve 

ekonomik yaşantıdaki çalkantılar nedeniyle ülkede matbaa ve basım 

konusunda sıkıntılar yaşanmaktadır: “Yeni harflerin, matbaacılıkta ve 

okuma ve yazmada büyük atılımlar sağlaması, savaştan yeni çıkmış 



246 
 

Türkiye’nin olanakları nedeniyle, yeni makinelerin de alınamaması 

nedeniyle gecikir. Kapitülasyonların acı anıları nedeniyle, ülke yabancı 

sermayeye kapatılmıştır. İç sermaye birikimi de yoktur.” Dolayısıyla eldeki 

makinelerle yetinmek gerekir. İkinci Dünya Savaşıyla birlikte yedek parça 

ve kâğıt darlığı da beraberinde gelmiştir (Kabacalı:2000, 209). 

1940’lı yıllar operada Tosca ve Madame Butterfly izlerinin 

görüldüğü yıllar olmuştur. Yücel, Konservatuar ve Tercüme Bürosu 

arasında kuvvetli bir bağ kurarak, operanın Türkiye’ye kazandırılması 

konusundaki çalışmalarını hızlandırmıştır. Hümanizma anlayışı bu yılda 

başlamıştır. Broşür ve kâğıtlardan librettolar basılmıştır (Çıkar:1998,67). 

Hükümet olarak, öncelikle Teşkilatı Esasiye (Eğitim Birliği) başta 

gelmek üzere, ana kanunların öz Türkçeye çevrilmesi gerektiğinin Hasan 

Ali Yücel tarafından açıklanmasının ardından, 10 Ocak 1945 tarihinde tüm 

yasal dil yapılanmaları Türkçeleşir. Evrensel, hümanist, laik, pozitivist 

ilkelere dayanan ve ulusal bilinç veren bir eğitim politikası gütmek, bu 

dönemin temel prensiplerinden biri olur. Bunları yapmanın da temel koşulu, 

Latin Dilini öğrenmek, yaymak, uygulamak ve sindirmekten geçmiştir. 

Sonrasında 1946 yılında, Unesco Türkiye Milli Komisyonu kurularak, 

üniversiteler ve eğitim kurumlarıyla ilişkisi koordineli olarak sağlanır ve 

Latin dilinin Türkçeleşmesi ve evrensel politikaların uygulanması hız 

kazanır (TBMM: 1945). 

İkinci Dünya Savaşı’nın yarattığı konjonktür gerilemesi Türkiye’de 

de etkisini gösterir. Eğitim alanında ise tüm köklü reform girişimlerine 

karşın, kırsal kesimde okul yaşındaki çocukların ancak yüzde 25’i ders 

görme olanağına sahiptir. 1934 yılından itibaren görülen öğrenci sayısındaki 

artış, geniş bir öğretmen kadrosuna ve yeni öğretim kurumlarına duyulan 

gereksinimi de arttırır (Çıkar:1998,69). 



247 
 

Bu dönemde yaşanan önemli gelişmelerden biri de tarihi Köy 

Enstitüleri’nin gündeme gelmesiyle ilgilidir. “Eğitim alanında kırsal 

kesimde yaşayan halk ile kentliler arasındaki bozuk dengeyi eşitlemek ve 

köy halkına pratik bilgiler vermek amacıyla 1936’da Saffet Arıkan’ın 

Vekilliği döneminde Köy Eğitmeni projesi uygulaması başlamıştır. Amaç, 

köye hem bir öğretmen hem de modern üretim araçları ve tarım yöntemleri 

sağlamak ve eğitimin mali yükünü hafifletmektir.”İsmail Hakkı Tonguç 

yönetiminde başlanan bu projenin başarılı olması üzerine 1937 ve 1939 

yıllarında çıkarılan yasalarla bu deneyim yaygınlaşır (Çıkar:1998,89). 

Enstitüler, halkçılık ilkesine uygun olarak, geniş halk kitlelerinin 

eğitim düzeyini yükseltmek, böylece reformların yerleşmesi için gerekli 

koşulları yaratmak, halkın politik, ekonomik ve kültürel yaşama aktif olarak 

katılmasını sağlamak ve aynı zamanda kendi hakları konusunda 

bilinçlendirmek gibi hedefleri gerçekleştirmiştir. 1946’ya kadar köylerdeki 

öğretmen açığını kapatan 16 bin 400 kadın ve erkek öğretmen, 7300 sağlık 

memuru ve 8756 eğitmen yetişmiş olur (Akbulut: 2003, 35). 

 

 5.4.2. Özel Yayıncılık ve Edebiyat 

1927’de yaşanan gelişmelerden biri de ‘küçükleri zararlı yayınlardan 

koruma yasası’nın kabul edilmesidir. 1931’de Türk Ocakları kapatılır, 

yerine Halkevleri açılır. Bütün il ve ilçelerde kendi bölgeleriyle ilgili yayın 

yapmaya başlarlar. 1936’da Türkiye’nin ilk kâğıt ve karton fabrikası açılır. 

Yine 1930’larda çocuk esirgeme kurumunun ve Ahmet Halit Kitabevi 

yayınlarının çocuk yayınları dikkat çeker (Kaynardağ:1983,2827). 

Cumhuriyetten sonraki ilk kâğıt fabrikasının etüt ve projeleri 

Mehmet Ali Kâğıtçı tarafından yapılıp, İzmit’te 1934’te temeli atılmıştır. İlk 

Türk kâğıdının üretimi, makinelerin 20 ay süren montajlarından sonra 



248 
 

1938’te tamamlanmış, ilk resmi açılış ise 6 Kasım 1938 tarihinde 

gerçekleşmiştir (Kanmaz: 2013, 36). 

Bu arada Türk Kitapçılığı Limited Şirketi adlı özel kuruluş da çok 

sayıda okul kitabı yayımlamaya başlamıştır. Ayrıca kimi özel yayınevleri 

(Remzi, İnkılap, Hilmi Yayınları vb) ders kitabı yayıncılığına girmişler ve 

bu kitapevlerinden bazıları günümüze kadar gelmişlerdir (Kabacalı:2000, 

177). 

Çocuklar için yapılan yayınların sayısının modernleşme ile doğru 

orantılı olduğunu belirten Aydoğan, Kabacalı’dan aktararak 

2.Meşrutiyet’ten sonra, dönemin aydınlarının eğitim alanına el atmasıyla 

çocuk yayınlarının da hareketlendiğini belirtir. Cumhuriyet dönemiyle 

birlikte hem rejimin hem çocukların gereksiniminin bir parçası olarak 

Talebe Mecmuası, Çocuk Dünyası, Çocuk Sesi, Mektepli, Arkadaş gibi 

çocuk dergileri yayınlanır. Çoğunluğunun çeviri olmasıyla beraber özel 

yayınevleri de bunlara yönelir. 1940-1950 arasındaki çocuk dergileri, 

Yavrutürk, Çocuk Haftası ve Doğan Kardeş’tir (Aydoğan: 2013, 127). 

Cumhuriyetle beraber, bürokratik mekanizma ile bütünleşme halinde 

olan sanat ve edebiyatçılar, Osmanlı geleneğine tümüyle sırt çevirmişler, 

laikleşme çabalarını koşut alarak bu kalıpları ayıklamışlardır. Roman, 

cumhuriyetçi değerleri yükseltmekte bir araç olarak kullanılırken; şiir 

alanında, aruz veznine cephe alınarak, ulusal vezin kabul edilen hece vezni 

başköşeye geçmiştir (Tanilli: 1981, 346). 

Cumhuriyet döneminde, Batıya ve dış baskılara direnmenin yolu 

olarak, batıda sanayileşme sonrası ortaya çıkan türde bir toplumun ve ulus 

devletin yaratılması sürecine girilmiştir. Siyasal gücün kaynağının ve 

zeminin değişimi ve bu değişime yönetici sınıf dışında sınıf ve grupların 

katılması, Osmanlı batılılaşma hareketinden bir kopuşu ifade etmektedir 

(Başaran: 2000, 127). 



249 
 

Türkiye Cumhuriyetinin kurulmasından 1946’ya kadar olan dönem, 

farklı ekonomik politikaların uygulandığı ve koşulların değiştiği bir dönem 

olmuştur. Özelleşme, devletleşme ve savaş gibi üç farklı dönemden geçilse 

de telekomünikasyon gelişimi düzenli olarak devam etmiştir (Başaran: 

2000, 125). 

Çok partili döneme girilince İsmet İnönü artık eski gücünü 

bulamamış ve bu desteği enstitülere verememiştir. Bunlar da Türkiye’nin 

öteki reform girişimleri gibi yukarıdan geldiği, tabanda itici bir kuvvete 

dayanmadığı için ve desteği kesildiği için yıkılmıştır.  

Çok partili düzene geçilirken Kemalizmin tutarlılığı kaybolmaya 

başlamıştır. Halkın dinsel inanışlarını sömüren kitaplar eskiden gizli 

basılırken açıkça ortalığa saçılmaya başlar. Yayıncılar arasında Batıdaki 

çeşitli sosyal düşünce akımlarını öğrenme ve bu konularda kitap çıkarma 

çabaları oldukça ürkek biçimde kendini gösterir. Amerikan hayranlığı 

kitaplara damgasını basmakta gecikmez. Bütün bu olumsuz koşullara 

rağmen kitap sayısındaki artışlar her yıl devam etmiştir. 1946’da Varlık 

Yayınevi kurulur (Kaynardağ:1983,2828). 

1940-1950 arası on yıllık dönem, savaş yıllarıdır. Savaş ekonomisi 

ve kâğıt darlığı yayıncılığı da önemli ölçüde etkiledi. Daha önce kurulmuş 

olan yayınevleri, savaş yıllarında kâğıt bulabildikçe kitap yayınlarını 

sürdürdüler. İkinci Dünya Savaşı yılları, Babıali yokuşunda kitabevinden 

ayrı çalışan ilk yayınevlerinin görülmeye başlandığı yıllardır 

(Kabacalı:2000, 201). 

Yahya Kemal’in ortaya attığı; Faruk Nafız, Ahmet Kutsi Tecer, 

Behçet Kemal Çağlar’ın uyguladığı mektepten memlekete formülü ile 

Anadolu’ya ait görüntüler, Anadolu insanının duygulanışları şiir ile 

anlatılmak istenmiştir ve bu şairler Tanilli’ye göre sadece yurt gerçeklerine 

odaklanmıştır (Tanilli: 1981, 368). 



250 
 

Yayıncılığın içeriğiyle ilgili olarak edebiyat eserlerinin Cumhuriyet 

döneminde, Server Tanilli’ye göre, toplumsal gerçeklerden oldukça fazla 

etkilendiğini söylemek mümkündür. Cumhuriyet döneminde Türk romanı 

ve hikâyesi, Türkiye’nin gerçeklerine gittikçe daha çok eğilir. Kent ve 

köydeki gerçek yaşam, sosyal ilişkiler, gündelik yaşam doğrulukla yansıtılır. 

Roman yazarlarının kendileri de anlattıkları hikayelerin içinden 

gelmektedir. Milli Edebiyat Akımı dâhilinde Peyami Safa, Yakup Kadri, 

Halide Edip, Reşat Nuri gibi yazarlar kült romanlar yazarlar. Toplumcu 

dönemde de, hikâyecilikte büyük sıçramalar yaşanır. Ömer Seyfettin’le 

başlayan hikâyeciliğin gelişimi, Sabahattin Ali ve Sait Faik ile gelişir 

(Tanilli: 1981, 377). 

Ulusal mücadele döneminin etkisindeyken, İstiklal Savaşı 

komutanlarının yaşam öyküleriyle ilgili küçüklü büyüklü yayımlanan 

kitaplardan en ilgi çekici olanı Türk’ün Altın Kitabı olmuştur. Kitabın 1928 

yılında Atatürk yaşarken Türk Neşriyat Yurdu basımcılığında yazılmış 

olması, onun anılarının birinci ağızdan yazılmış olması kitaba çok büyük 

önem katmıştır. Atatürk’ün sonradan da kontrol etmesi, o dönem ve sonrası 

için önemli bir kaynak inşasına sahne olmuştur (İTO Eser Katalogu). 

Cumhuriyet döneminde Milli Edebiyat akımı şairlerinin önemli bir 

yeri vardır. Halk edebiyatının nazım geleneğini yerel bir duygusallıkla 

birleştirerek kullanan ve toplu olarak Hececiler diye anılan bir bölük şair 

(Faruk Nafız Çamlıbel, Yusuf Ziya Ortaç, Halit Fahri Ozansoy vs.) bu 

çalışmalarına Birinci Dünya Savaşı yıllarında başlamışlardır. Yine 

Tanilli’ye göre, yalın ve açık Türkçeyi, ulusal vezin olan hece ölçüsünü 

kullanmayı, yurt gerçeklerine yönelmeyi tercih etmişlerdir (Tanilli: 1981, 

366). 

1939 sonrası dönem içersinde, geleneksel kalıplar içersine sıkışmayı 

değil; onu aşmayı amaçlayan Nazım Hikmet ve Sabahattin Ali; özellikle 



251 
 

Nazım Hikmet, Nurullah Ataç’ın dil reformuna uygun yapısını az da olsa 

benimseyip, şekil değiştirerek kullanan sol değerlerdendir (Lewis: 2004, 

93). 

İstanbul yayıncılarının örgütlenme gereğiyle birlikte, “Ahmet Halit 

Yaşaroğlu, Avni İnsel, Cemal Hakkı Selek, Osman Nebioğlu gibi tanınmış 

yayıncıların öncülüğü ile 1945’te Türk Editörler Derneği kurulmuştur. 

Derneğin kurulma amacı, “yayıncılığın gelişmesini sağlamak, editörler 

arasında birlik ve dayanışma meydana getirmek” olarak gösteriliyordu. Ne 

var ki dernek kendisinden beklenen hizmeti verememiştir 

(Kaynardağ:1983,2828). 

Başka ülkelerin büyük savaş yıkımlarıyla altüst olduğu 1940-41 

yıllarında iki kitap yayımlanır: “Fazıl Hüsnü Dağlarca’nın Çocuk ve Allah 

eseri ile Orhan Veli-Melih Cevdet-Oktay Rıfat’ın Garip eseri. “Her ikisi de 

şiirdeki değişimin habercisidir. Ses olanaklarının araştırılması, insan 

kişiliğinin oluşumunun incelenmesi, dünyevi sorunlar gibi konulara 

odaklanılır. Aynı yıllarda Bedri Rahmi, Cahit Külebi, Behçet Necatigil, 

Necati Cumalı, İlhan Berk gibi şairler de bu değişim rüzgârının bir parçası 

olurlar.” (Tanilli: 1981, 369) 

Yayınevleri hem yeni ders kitabı uygulamalarıyla gündeme 

geliyordu, hem de yenileri birbiri ardına açılmaya devam ediyordu.  

1946’da ilk, orta ve liselerde tek kitap uygulamasına son verilir. 

Daha önce büyük ölçüde devletin yaptığı ders kitabı yayıncılığı, özel 

girişime devredilir. 1950’de ülkenin siyasi hayatında büyük değişikliklerin 

olmasıyla, devletçi parti anlayışı yerini liberal parti anlayışına bırakır. 

Devlet yayınları özensiz bir döneme girer. Özel girişim yayıncıları 

kendilerini geliştirmek için, tarih konularına yönelmeye başlarlar 

(Kaynardağ:1983,2828). 



252 
 

Demokrat Parti döneminde, daha önce kurulan yayınevlerinden 

birçoğu –kâğıt darlığına karşın- kitap yayınını sürdürürler. Atlas, Altın, 

Arkın, Ataç bu dönemde kurulmuştur. Varlık Yayınlarının ve bu 

yayınevlerinden bazılarının –cep kitap boyutundaki- yayınları bu yıllarda 

edebiyat ve düşün alanında önemli işlevler görmüştür. Bir başka yenilik de, 

üç yanından kesilen kitaplara plastik cilt yapılmasıdır.. Bir lira fiyat konulan 

kitapların gazete bayileri aracılığıyla satılması da o döneme göre önemli bir 

yenilik olmuştur (Kabacalı:2000, 227). 

Bir liralık fiyat konulan kitap furyası, yine Batı’nın başka bir 

yönünden örnek alınmıştır: Amerika ve İngiltere’deki cep kitapları 

akımından esinlenerek ucuz cep kitapları yayınına başlayan yayınevleri 

kurulmuştur. Yeni moda bir polis romanı olan Mayk Hammer dizisinin 

kitapları satış rekorları kırmıştır (Kaynardağ:1983,2828).  

Tanzimat’tan itibaren Batı’yı örnek alma modelleri, Cumhuriyet 

döneminde de daha köklü ve uygulamalı bir şekilde kendini göstermiştir. 

Devlet erkânının bu işe daha fazla katılım göstermesi ve kararlı olması 

sonucu dil, eğitim, yayıncılık alanlarında büyük değişimler yaşanmıştır. Çok 

partili dönem ile birlikte canlanan özel yayıncılık anlayışı, ülkede yaşanan 

politik ve ekonomik açılma ve özelleştirmelerle birlikte gündeme daha çok 

gelir olmuştur.  

 

5.51950 SONRASI KİTAP YAYINCILIĞINDAKİ 

GELİŞMELER  

5.5.1. Çok Partili Döneme Geçişte Yayıncılık (1950-1960) 

1950’li yıllardan itibaren Türkiye yine değişim rüzgârlarının etkisine 

girmeye başlamıştır. Cumhuriyetin temel ilkelerinin oturmasından sonra, 

dünya çapında görülen küresel ekonomi, Türkiye’ye özelleştirmelerle 



253 
 

yansımıştır. Özgürleşme çabaları, siyasi ve kültürel kesimlere karşı yapılan 

çeşitli darbelerle sekteye uğramıştır. 

1950 yılından başlamak üzere dil devrimi karşıtlığının gitgide daha 

düzenli, daha ezici bir baskıya dönüştüğü söylenebilir. Yücel’e göre, tüm 

iktidarlar dil devrimine karşı bir tutum seçerler. Yeni terimlerin okullarda 

kullanımını yasaklayan genelgeler yayınlayan ya da okul kitaplarını yeni 

kuşaklarca anlaşılması olanaksız Osmanlıca terimlerle doldurtan milli 

eğitim bakanları, Yücel’e göre, kendilerinin bile kullandıkları yeni 

sözcüklerin radyo ve televizyonda kullanılmasını yasaklayan TRT genel 

müdürleri görülür. Sonunda 1980 askeri yönetimi, Atatürk’ün kurduğu Türk 

Dil Kurumu’nu kapatacaktır (Yücel: 2007, 190). 

1950-1960 dönemi içersinde –ekonomide olduğu gibi- sanat ve 

edebiyatta da kapitalizm yürürlüktedir. “Marksizm’in panzehiri olarak 

görülen Varoluşçuluk gündemdedir. İkinci Yeni, ileri bir sanatmış gibi 

tezgâhlanır. 1960’lara değin uzanan karanlık bir dönem içinde, ülkenin geri 

kalmışlığı gözlenmektedir. 1960 sonrasında daha ilerici bir sanat ve 

edebiyat cephesi oluşmaya başlayacaktır.” (Tanilli: 1981, 347) 

1951’de fikir ve sanat eserleri yasasının yürürlüğe girmesiyle 

Türkiye, dünya telif hakları anlaşmasına katılır ve yazar hakkı (copyright) 

ajansları kurulur. Bu dönemde arı dilin genç yazarlarca eskisinden daha çok 

benimsendiği görülür, roman öykü ve deneme alanındaki yayınlar yepyeni 

bir yazı dilinin oluşmasına yardım etmeye başlar (Kaynardağ:1983, 2829). 

1950’li ve 60’lı yıllara, Türk siyasal yaşamında çok partili yaşama 

geçiş sonrası olarak bakıldığında, Ahmad’ın değindiği gibi, bir başka 

Batılılaşma denemesini görürüz. Demokrat Parti iktidarı kapitalist ilişkileri 

geliştirerek, tüketim alanının nüfusun daha geniş kesimlerine açılmasına 

olanak sağlamıştır. Tüketime karşı varolan geleneksel tutucu ideoloji 

değişmeye başlamıştır (Ahmad: 2011, 127). 



254 
 

Demokrat parti zamanında serbest piyasa ekonomisini savunan 

kapitalist politikalar, Büken’e göre, araba ve ev eşyalarının ithal edilmesine 

ve tüketilmesine olanak sağlar olmuştur (Büken: 2001, 47). Modern 

ürünlerin Batı’dan Türkiye’ye daha fazla dâhil olmasının özenilmesi bu 

dönemde artmıştır.  

1950 sonrasında, kısa bir süre yeniden sosyal özü konu edinen 

toplumcu bir şiir tutumu belirse de 1954 seçimiyle iktidarını güçlendiren 

DP’nin baskılara yönelişi, aydınlarda yavaş yavaş bir kaçış yaratmaktadır. 

İkinci Yeni akımı bu yılların ürünü olacaktır (Tanilli: 1981, 369). 

İktidar ve aydın ilişkisinin analizi üzerinde duran Tanilli, dönemin 

edebi çalışmalarını şöyle özetler: 

“1960’tan sonraki siyasi ve sosyal gelişmeler, özellikle de Nazım 

Hikmet’in şiirlerinin yeniden yayınlanma olanağı bulması, yeni 

şiirin gelişmesini daha etkiler. Hasan Hüseyin, Ataol Behramoğlu, 

İsmet Özel gibi yeni isimler ortaya çıkmıştır. İkinci Yeni’nin 

çıkmazını görüp dönen Kemal Özer ve 1960 sonrası kişiliğini daha 

önceki yıllarda koyup susmak zorunda kalan Şükran Kurdakul’u da 

eklemek gerek. 12 Mart rejiminin baskılarına karşın, yeniden 

çıkmaya başlayan dergilerle beraber suçlanmış nice insan şiirlerle 

geri dönmeye çalışırlar. Can Yücel, Nihat Behram, Veysel Çolak, 

Refik Durbaş gibi isimler bunlara bazı örneklerdir.” (Tanilli: 1981, 

370) 

Dönemin bir özelliği de, çocuk kitaplarında iyiye doğru bir 

gelişmenin görülmeye başlanmasıdır. Ofset ve tifdruk gibi basım teknikleri 

renkli kitap basımına yeni olanaklar getirmiştir. Bu bakımdan zengin banka 

desteğinden yararlanan Doğan Kardeş çocuk yayınları bir aşama 

sayılmalıdır. Sanat kitapları yayımı da bu tekniklerle hız kazanmıştır 

(Kaynardağ:1983, 2829). 



255 
 

1950-1960 arası stabil dönemde Orhan Kemal’in hikayecilikteki 

direnmesi ve sürekliliği dikkat çeker. Toplumcu-gerçekçi dönemin önemli 

bir kesimini köy yaşamı kapsar. Yaşar Kemal’e ek olarak Fakir Baykurt, 

Kemal Tahir, Necati Cumalı gibi yazarlar kendi yaşadıkları bölgeleri 

yansıtır yazdıklarında. Bazıları köyden yetişmiştir bu yazarların, bazıları 

kasabalıdır, bazıları da taşradaki görev yıllarında ya da hapishanelerde 

yatarken tanımışlardır köyle ilgili gerçekleri (Tanilli: 1981, 378). 

Fakir Baykurt, sonradan 12 Eylül süreci için, “kitaba yapılanın 

insana yapılanın yanında az kaldığını” belirtecektir. (Şahhüseyinoğlu: 2005, 

268) 

Demokrat Parti döneminde, kimilerine göre geriye dönüş, kimilerine 

göreyse özgürleşme denilecek bir uygulamayla, ders kitaplarının dili değişir. 

Kongar’a göre, “Bu uygulama, kitapların dili açısından eski dil ve yeni dil 

arasında o denli gidip gelir ki, bir ara her yeni basımda kitapların dilini 

yeniden eskiye ve eskiden yeniye çevirmek gerekliliği doğar.” 

(Kongar:1995, 204) 

 

5.5.2.  27 Mayıs 1960 Darbesi Döneminde Yayıncılık 

27 Mayıs 1960 günü Milli Birlik Komitesinin Silahlı Kuvvetler 

adına yönetime el koymasıyla Türkiye’de yeni bir dönem açılır. Demokrat 

Partinin getirdiği basın yasakları kaldırılır, yeni bir anayasa hazırlanır. 

Temel hak ve özgürlükler genişletilir, yazı ve düşünce özgürlüklerini 

sağlama amaçlı maddeler getirtilir (Kabacalı:2000, 229). 

Dünyadaki her yeni düşünce ve görüş hakkında kitaplar 

yayımlanmaya başlanır. Çeviri etkinlikleri arttığı gibi genç yazarların 

toplum incelemeleri de yayın alanında yer alır.  Gençler daha önceleri 

edebiyat alanında ürün verirken, düşünce ve bilim alanına da girer. Okuyucu 



256 
 

artık Kaynardağ’a göre toplum konuları, felsefe ve bilim ile ilgilenmek de 

istemektedir (Kaynardağ:1983, 2829). 

1960 sonrasında ithal ikameci politikalar ve planlı kalkınma, 

telekomünikasyon ağı ile birlikte medya araçları endüstrisinin de gelişimini 

getirmiştir. Anayasa ile güvence altına alınan haberleşme hürriyeti ve 

devlete tüm yatırımlarda toplumsal yararı gözetme görevinin verilmesi, 

telekomünikasyon hizmetlerinin de kamu hizmeti olarak ele alındığını 

göstermiştir, ancak bu, iletişimin gelişmesini engellememiştir.  

Tanilli, 1960 ile birlikte yaşanan yeni rüzgârdan söz ederken, 

1960’lardan sonra romanda sosyal-siyasal tezlerin de ağır basacağını 

vurgular. 27 Mayıs hareketiyle Türkiye sola açılınca, tüm aydınlar gibi 

romancı da yeni bir arayış içine girer. 1970’lerden bu yana romanımızın 

dünyası Adalet Ağaoğlu, Sevgi Soysal, Oğuz Atay, Selim İleri, Pınar Kür 

gibi isimlerle zenginleşir. Ancak yine de Tanilli’ye göre umut verici 

çırpınışlar, romanın darboğazını tam olarak değiştirememiştir (Tanilli: 1981, 

379). 

Edebiyat dünyasının yanı sıra basın alanında da büyük gelişmeler 

yaşanmaktadır. Türk basınında ofset sistemiyle çıkarılan ilk günlük yayın 

olarak tarihe geçen Hürriyet’in getirttiği web ofset’te basılan Yeni Gazete, 

Avrupa gazetelerini andıran siyah beyaz bir yayındır. Bunun akabinde düz 

basım yapan ofsetlerin sayısı giderek artar; ancak tipoya göre pahalı bulunur 

(Kabacalı:2000, 233). 

Yazar olarak ün yapan bazı aydınların yayınevi kurarak yayıncılığa 

başlamasıyla, yeni bir konu ve estetik anlayışı gündeme gelir. Kapak 

kompozisyonu ve basım bakımından Avrupa’daki kitapları andıran kitaplar 

basılmaya başlanır. Yeni yetişen zevkli ve genç grafikçilerle işbirliği 

yapılmaktadır (Kaynardağ:1983, 2829). 



257 
 

Türkiye’ye tifdruk basım sisteminin girişinden ve 1956’da yüksek 

tirajlı Hayat dergisinin yayınlanışından sonra, Tifdruk Matbaacılık Sanayi, 

beş buçuk yıl sonra, 1961’de, sinema ve tiyatro aktüalitesine yer veren Ses 

Dergisi’ni çıkarır. Web ofsetin gördüğü ilgiden sonra, Hayat-Resimli 

Roman adıyla da foto romanlar ve daha sonra da Hayat-Ayna, Hayat-Spor 

yayınlanmaya başlanır (Kabacalı:2000, 234). 

 

5.5.3.   12 Mart 1971 Darbesi yıllarında Yayıncılık 

12 Mart 1971’den önceki günlerde ve aylarda Türkiye bunalımlı bir 

hava içindedir. Topuz, ülkede sosyal ve ekonomik bir dengesizlik olduğunu 

belirtirken, anayasanın öngördüğü devrimlerin gerçekleşemediğini söyler. 

Hükümet bu karışıklıkları önleyecek güçte değildir. Orduda ağırlığı olanlar, 

içlerindeki profesör ve yazar grubu dışlayarak 12 Mart darbesini 

gerçekleştirirler. Başbakan ve parti başkanları istifa etmiş, yeni hükümeti 

kurmakla görevli Nihat Erim görevinin başına geçmiştir (Topuz:2003, 249). 

12 Mart 1971 darbesiyle birlikte, yayıncılara ve kitapçılara yapılan 

baskıların, toplatılan, yok edilen kitapların yayıncılığımızdaki izlerinin 

kolay silinmeyecek bir bunalım yaratması, “1975’teki İkinci Türk Yayın 

Kongresi’nde dile getirilmiştir. Hazırlanan raporda şu sonuçlar elde edilir: 

- Basım işlerinin düzelmesi için; kullanılmış, hurdalaşmış, 

randımanı düşük makinelerin kullanımına son verilmesi ve 

kamu sektörü basımevlerinin Devlet Malzeme Ofisi elinde 

toplanması gerekmektedir. 

- Basım tekniğinin gelişmesi için; ofset film pozitiflerinin 

ithaline izin verilmesi, matbaacılık okullarının çoğalması, 

yüksek kısımların programlanması, körler için Braille 



258 
 

alfabesiyle çalışan matbaaların geliştirilmesi gerekmektedir.” 

(Kabacalı:2000, 242) 

12 Mart döneminde yetkililer genellikle kitaba karşı bir tutum içine 

girerler. Birçok kitap toplatılır, yayıncılar, kitapçılar, aydınlar, yazdıkları ya 

da yayımladıkları kitaplar yüzünden tutuklanır. Sayısal veriler darbe 

sonrasında şu şekildedir: “1972’de Türkiye’de toplam 200 yayınevi vardır, 

6913 kitap basılmıştır. Bu sayı o zamana kadarkilerin en fazlasıdır. 1973 

yılının Cumhuriyetin ellinci yılı olması nedeniyle, devlet ve özel yayınevleri 

birçok kitabı kutlama hazırlıkları nedeniyle önceden yayınlamayı ve 

basmayı gerçekleştirmiştir. Piyasanın canlanmasının nedeni bu olmuştur.” 

(Kaynardağ:1983, 2831) 

Cumhuriyetin kutlanmasından sonra, Türkiye Yazarlar Sendikası 

Aziz Nesin’in girişimiyle kurularak, 1974’te ilk genel kurulunu yapmıştır. 

Genel başkanlığa romancı Yaşar Kemal getirilir. Sendikanın yazarların 

özgürlüğü amaçlarını güderek gerçekleştirdiği ilk önemli etkinlik, yazarlık 

ve telif haklarının geliştirilmesi konusundaki toplantılar olur (TYS:2013). 

CHP-MSP (Cumhuriyet Halk Partisi- Milli Selamet Partisi) 

koalisyonunun iktidardan çekilmesiyle, AP-MSP-MHP’den (Adalet Partisi, 

Milli Selamet Partisi - Milliyetçi Hareket Partisi) oluşan Milliyetçi Cephe 

koalisyonu iktidara gelir. Kaynardağ’a göre iktidar yayıncıya ve kitaba karşı 

doğrudan karşı çıkmamasına rağmen, çatışma ortamı yazarları hedef alır. 

Gazeteci yazar Abdi İpekçi, Doç. Bedrettin Cömert, Ümit Kaftancıoğlu gibi 

isimler öldürülür. Kitapçılar çeşitli yerlerde terörün baskısı altına girer 

(Kaynardağ:1983, 2833). 

Emre Kongar, bu cephe zamanında ders kitapları konusundaki 

gelişmeleri şöyle analiz eder: 



259 
 

“Ders kitapları bir müfredat programına göre yazılır ve Talim 

Terbiye Dairesi Başkanlığı bunu saptar. Milliyetçi Cephenin Milli 

Eğitim Bakanı bu uygulamayı göz ardı ederek; ders kitaplarını 

belirli güvendiği kişilere ısmarladı. Yani yazılan kitaplar müfredatı 

belirlemiş oldu.” (Kongar:1995, 204) 

 

5.5.4.     12 Eylül 1980 Darbesi Döneminde Yayıncılık 

1980 yılının ülkemizde pek çok açıdan olduğu gibi yayıncılık 

açısından da bilinirden bilinmeze geçiş tarihi olduğu söylenebilir. Kitap 

satışlarının beş bin gibi bir tiraja oturduğu, hangi kitapların hangi kesimlere 

satılacağının öngörülebildiği, kurulu ve işleyen dağıtım ve satış kanallarının 

bulunduğu 1980 öncesi dönem, 12 Eylül askeri darbesiyle kesintiye 

uğradığında, tüm bu kesinlikler ortadan kalkmıştır (Sökmen:1996, 1466). 

12 Eylül 1980 yılında yapılan büyük askeri darbe, toplumun hemen 

bütün kesimlerini etkiler. Etkilenen kesimlerin başında basın yer almaktadır. 

Birçok gazeteci yazar tutuklanır. Bu arada kimi matbaacılar, bastıkları 

yayınlardan sorumlu tutulur. 1990 yılında kabul edilen olağanüstü hale 

ilişkin kanun hükmünde kararnameler, daha sonra matbaacıların 

cezalandırılması uygulamalarına yönelmiştir (Kabacalı:2000, 247). 

12 Eylül 1980-11 Mart 1984 tarihleri arasında aralarında gazeteci, 

yazar ve yayıncı toplam 181 kişi gözaltına alınmış, tutuklanmış veya 

hakkında dava açılmıştır. Mahkemece hakkında mahkumiyet kararı verilen 

gazeteci, çevirmen, ozan, şair veya yazar kişi sayısı ise 82’dir 

(Şahhüseyinoğlu: 2005, 166-181). 

Hıfzı Topuz’a göre darbenin faturası basına ödetilmiştir. Gazeteler 

sıkıyönetimin denetiminden geçmiş, sendika başkanları gözaltına alınmıştır. 

Onur ve Sol Yayınları kurucu sahiplerinden Muzaffer Erdost ağır işkenceler 



260 
 

ve gözaltılar nedeniyle öldürülmüş; suçlu olarak yargılananlardan bazıları 

serbest bile bırakılmıştır (Topuz:2003, 258). Abisi İlhan Erdost, sonraki 

süreçte kardeşi için çok mücadele vermiş, hatta mahkeme kararıyla adına 

Muzaffer adını da eklettirmiştir. Bu yayınevi, bilimsel ve tarihsel kitaplar 

basan önemli bir yayınevi olup, halen hem kendi adıyla hem İlhan İlhan 

Kitapları adıyla yayıncılığa devam etmektedir.  

12 Eylül darbesiyle birlikte, yasakların başladığı, kitap okumanın suç 

olarak algılanmaya başladığı bir döneme girilir. “Bunun yayıncılığa 

yansımalarının başında ilk önce birçok yazarın kitabının yasaklanması 

geldi. Tabu olan bazı konular vardı, neredeyse bugüne kadar o konulara 

dokunulamıyordu, sansür vardı. İkincisi, yayıncılığın önündeki yapısal bazı 

engeller olan ekonomik sorunlar, dağıtım sorunları, telif hakları sorunları 

gibi sorunlar vardı” (Kocatürk: 2013). 

 Metis Yayınları koordinatörü Müge Sökmen, dönemden şikâyetçidir: 

Kurulu yayınevleri duraklar; duruşmalar, hapis cezaları, kitap toplatmalarla 

baş etmeye çalışır; gerek okurlar, gerek kitapçılar üzerindeki manevi ve 

somut baskı nedeniyle hazırlıklı olmadıkları satış durgunlukları karşısında 

iktisadi güçlerini koruyamazken, ilk sarsıntının geçmesinin ardından yeni 

yeni yayınevleri belirmeye başlamıştır (Sökmen:1996, 1466). 

Milli Güvenlik Konseyi yönetime el koyduktan bir hafta sonra, 

haberleşmeye sansür koyma yetkisi sıkıyönetim komutanlıklarına verilir. 

Buna göre, her türlü haberleşmeye sansür konulur. Konsey, gazete dergi, 

kitap ve diğer yayınların basımını, yayınını, dağıtımını, birden fazla 

bulundurulmasını ve taşınmasını yasaklamak veya sansür koymak, bunları 

basan matbaaları kapatmak vb. yetkilere sahip olmuştur (Topuz:2003, 260). 

1980’lerde ve 1990’ların ilk yarısında yayıncılık, genel izlenime 

göre, kitap satışları yönünden gerileme kaydeder. Daha önce kitap satışları 

beş binler dolayındayken, bu dönemde üç binlere, binlere kadar düşer. Buna 



261 
 

karşılık yayınevi ve yayınlanan kitap sayısı artar. Büyük yayınevleriyle ders 

ve okul kitapları çıkaran yayıncılar krizden önemli ölçüde etkilenmezken, 

geri kalanlar kâr amacından çok yayınlarını sürdürebilmek için etkinlikte 

bulunan küçük ölçekli işletmeler konumunda kalır (Kabacalı:2000, 258). 

Sökmen, 1980 dönemindeki yayıncılıktan şöyle söz eder: 

“Yayınevsiz kalmış okurlardan türeyen yeni yayıncılar, kendilerine 

sunulmadığı için eksikliğini çektiklerini düşündükleri tür kitapları 

yayınlama yoluna gittiler ve koşullar nedeniyle bu riske 

girebildiler. Bu yayınevlerinin içinden kendi kuşaklarıyla iletişime 

girmeyi becerebilen pek çoğu, 80’li yılların sonlarına doğru, artık 

her an batması beklenmeyen, büyük değilse de yerleşikleşmeye 

başlamış yayınevleri haline geldiler ve 80 öncesinden kalmış birkaç 

yayınevinin yanı sıra ülkenin yayın hayatını belirlemeye 

başladılar.” (Sökmen:1996, 1466) 

Bu sürecin akabinde eski yayınevlerinin bazıları kapanırken; bazıları 

dönemin koşullarından yararlanarak kuruluyor; öte yandan bazı yayıncılar, 

yazarlar ve çevirmenler de özgürleşme sorunlarına karşılık örgütlenmeye 

çalışıyorlardı.  

1980’lerin başında yazarların ortaklığıyla kurulan iki üç yayın 

kooperatifinden biri olan Yazko, çok sayıda kitap ve iki üç dergi 

yayımlayarak bir süre için varlık gösterebilir. Birinci kitabın önsözünde, 

dergi yerine kitap serisi olarak yayın yapma gerekçesi olarak; kitabın daha 

kalıcı olması, saklanması ve biriktirilmesi gibi nedenler gösterilir (Yazko, 

1982 Önsöz). 

Açılan veya kapanan yayınevlerinin yanı sıra, içerik anlayışını 

değiştiren çalışmalar da bulunur: Ansiklopedi yayıncılığı alanında varlık 

gösteren Görsel Yayınları, gazetelerin bu alana girmesiyle, yayın temposunu 



262 
 

önemli ölçüde düşürür. Çok sayıda ansiklopedi ve yüksek tirajlı dergi 

yayımlamış olan Gelişim Yayınları, el ve ad değiştirir. Ansiklopedi 

çıkararak yayın hayatına giren İletişim Yayınları, kitap yayıncılığına yönelir 

(Kabacalı:2000, 258). 

Daha önceki dönemlerde kurulmuş olup da etkinliğini sürdüren 

başlıca yayınevleri, Altın, Bilgi, Cem, İnkılap, Payel, Sosyal, Yapı Kredi, 

Say ve Varlık Yayınlarıdır. Aralarında olumsuz koşullara direnip az sayıda 

da olsa kitap çıkarmaya devam edenler olmuştur. Aralarına, Ayrıntı, Adam, 

Afa, Bağlam, Can, İmge, İyi şeyler, Kaynak, Metis, Oğlak, Özgür, Papirüs 

Yayınları eklenir. 12 Eylül’den sonra kurulan yayınevlerinin, 12 Eylül’den 

önce kurulanlara göre daha çok ayakta kaldığı gözlenmiştir. 

Nurdan Gürbilek 1980 dönemine dair değinmeleri şu şekilde özetler: 

“Kültürel çoğullaşma ya da kültürün parçalanması denebilecek bir 

değişim, 80’lerin ikinci yarısından itibaren kendini birçok alanda 

hissettirdi. Örneğin, edebiyatın ana akımının dışından gelen, 

kendisini bir yazar olarak değil de bastırılmış bir yaşantının 

sözcüsü olarak görmeyi tercih eden Latife Tekin’in ya da Metin 

Kaçan’ın popülerliğini yalnızca edebiyat içi bir yenilikle açıklamak 

mümkün mü? Ya da yine 80’lerde edebiyatın ana akımı dışında bir 

hapishane edebiyatının ortaya çıkmasında, ne edebiyatın ne de 

siyasi dilin içeremediği bir mahrumiyetin kendi adına konuşma 

isteğini görmemek mümkün mü?” (Gürbilek:2001, 104) 

Kasım 1983 genel seçimleriyle Türkiye’de yeni bir dönemin 

başlaması beklenmiştir. ANAP (Anavatan Partisi) genel başkanı Turgut 

Özal yeni hükümeti kurmakla görevlendirilir. Türkiye parlamenter rejime 

döner, ancak Kenan Evren cumhurbaşkanlığı görevini sürdürdüğü için 

birçok alanda askeri güçlerin ağırlığı kendini göstermeye başlar. Baskılar 

neticesinde bilanço ağırlaşır. Prof. Muammer Aksoy, gazeteci yazar Turan 



263 
 

Dursun, Prof. Bahriye Üçok, gazeteci yazar Uğur Mumcu öldürülürler. 

Yüzlerce gazeteci hakkında dava açılır, yüzlerce kitap toplatılır 

(Topuz:2003, 271). 

Özal iktidarı, askeri yönetimin liberal yönetime geçişi olmak yerine, 

bu yönetimin politik ve ekonomik uygulamalarının pekiştiricisi olmuştur. 

Demokrasi ve basın tarihi açısından da durum hiç iç açıcı olmamıştır. Özal 

ve ANAP iktidarı, Türk Ceza Yasası’nın 141 ve 142. Maddelerini kaldırmış 

ancak daha ağır olan Terörle Mücadele Yasasını gündeme getirmiştir. 

(Şahhüseyinoğlu: 2005, 191) 

ANAP iktidarı eğitim konusunda geri adım atar. Ortaokul, lise 

eğitim tedrisatı öğrencinin düşünüp eleştirmesinden ziyade resmi ideolojinin 

pekiştiği kurumlar olurken; üniversiteler de bilginin araştırıldığı değil 

üretilmiş bilginin kurumlarca kullanıldığı bir yer olmuştur (Göle: 2000, 

433). 

Özal’ın deyimiyle “insanların köşeyi döndüğü, çağı yakaladığı” bir 

dönemin başlamasıyla, liberal ithalat politikaları yine tüketimi gündeme 

getirmiştir. (Ahmad: 2011, 245) Halk ise bu “modernleşmeden” memnun bir 

hal ve tavır içindedir.  

80’li yılların hikâye ve romanı, yazar ve metni arasında yaşanan bir 

serüven olmuştur. Metinler kendi içlerine dönüktür, içinden çıktıkları ve 

gönderme yaptıkları bir dış dünya ile ilişkidedirler. Hayal dünyaları, düş 

güçleri temel kavramlardır. Orhan Pamuk, Latife Tekin, Murathan Mungan 

bu dönemin yeni eserler veren yazarlarındandır. Selim İleri, Tomris Uyar, 

Füruzan bu dönemde yazmaya devam eden önemli yazarlardandır 

(Esen:1996, 428). 

Althusser’in ve Barthes’in ve daha birçok yazarın bazı yapıtlarının 

yayınlanmasıyla başlayan çeviri patlamasıyla, edebiyat kuramı alanında da 



264 
 

giderek etkinlik kazanan post yapısalcı ve post Marksist söylemler egemen 

konuma gelmiştir. 80 sonrası deneme türünün, kentleşme, yabancılaşma, 

kitle kültürü, popüler kültür gibi konular üzerine yoğunlaştığını 

söyleyebiliriz (Oktay:1996, 445). 

 

5.5.5.     1990’lardan Günümüze Yayıncılık 

1993’te Cumhurbaşkanı Süleyman Demirel, hükümeti kurma 

görevini DYP (Doğru Yol Partisi) genel başkanı Tansu Çiller’e verir ve 

kendisi de SHP ile anlaşarak koalisyon kurar. 2 Temmuz 1993 tarihinde 

Sivas’ta Pir Sultan Abdal şenliklerine katılan 37 yazar, şair ve sanatçı 

Madımak Oteli’nde öldürülürler (Pir Sultan Abdal, 2010). Bu katliam, yine 

aydın ve yazarlara yönelik olarak yapılan siyasi ve toplumsal baskıların bir 

göstergesi olarak kabul edilebilir. 

1990’lı yıllar yerini, iş insanlarına, iletişimcilere, reklamcılara, 

yazarlara, yayıncılara, dergi editörlerine bırakmıştır. Bali’ye göre, hepsi lüks 

ve modern tarzlarıyla Türkiye’de yeni bir hayatın başladığına 

inanıyorlardı(Bali: 2007, 17). Basında liberal hayatın yansımalarının çokça 

görüldüğünü belirten Bali’ye göre, başka iş sektörlerinden kalkıp basın 

alanına ortak olan birçok kişinin sermayesiyle, gazeteler, dergiler ve 

yayıncılar her tür kitleye hitap etmek isteyen sınırsız alanlar olmuşlardır. Bu 

da aniden çok fazla sayıda köşe yazarının ve yazarın yazmasına neden 

olmuştur. 1991 yılında toplatılan kitap sayısı 29’dur (Şahhüseyinoğlu: 2005, 

193). 

1982-1986 yılları arasında Türkçeye yapılan çeviri sayısı toplam 

4459’dur. 1993 yılında, ekonomik krizden hemen önce yayınlanan toplam 

kitap sayısının (ders kitapları ve bakanlık eserleri hariç) 1518 olduğu 

gösterilmektedir. Bunların 668’i, yani üçte ikisinden fazlası çeviri yayınıdır. 



265 
 

Yayıncılar Birliği’nin yıllık verilerine göre, 1994 yılında piyasada 

Osmanlıcadan günümüze yapılan çeviriler de dâhil olmak üzere 6028 çeviri 

kitap bulunmaktadır (Paker ve Susam:1996, 446). 

Düşüncelerinden dolayı cezaevinde bulunan ya da yargılanan 

kişilerin suç sayılan yazılarının bir araya gelmesiyle oluşturulan 

“Düşünceye Özgürlük” adlı kitabın sorumluluğunu üstlenen 1080 kişiden 

99’u hakkında bu yıllarda dava açılmıştır. 90 yayınevinin sahibi, basına 

yönelik baskı, kapatma, tutuklatma gibi uygulamaların durdurulması için 

Adalet Bakanlığına bir yazılı başvuruda da bulunmuştur (Şahhüseyinoğlu: 

2005, 228-229). 

24 Aralık 1995’te yapılan genel seçimlerde Refah Partisi, oyların 

yüzde 21,4’ünü alarak mecliste 158 milletvekiliyle birinci parti durumuna 

gelir. Başarısız koalisyon denemelerinin ardından Doğru Yol partisiyle 

birlikte Refahyol hükümeti kurulur, Erbakan Başbakan; Çiller ise başbakan 

yardımcısı olur. Bu yılların önemli siyasi olaylarından biri Susurluk’ta 

yaşanan kaza, bir diğeri cezaevlerindeki ölüm oruçları, bir diğeri de sanatçı 

Şanar Yurdatapan’ın da aralarında bulunduğu “Düşünceye Özgürlük” kitabı 

nedeniyle imzaları bulunan 1074 yazarın yargılanması, gazete ve dergi 

binalarına baskınlar yapılması, muhabir gazeteci Metin Göktepe’nin 

öldürülmesi gibi olaylardır (Topuz:2003, 308). 

1997’de başbakan olan Mesut Yılmaz, 25 Kasım 1998’de 

muhalefetin verdiği gensoru önergesinin kabul edilmesiyle istifa eder ve 

yeni hükümet kurulamaz. Hükümeti kurma görevi DSP (Demokratik Sol 

Parti) başkanı Bülent Ecevit’e verilerek yeni bir koalisyon kurulur.  

1998 yılında yapılan bir araştırmaya göre, yıl içinde hiç kitap 

okumayanların oranı %44,9’dur. 1965 yılında kitap okuyanların oranı %21 

iken; 1997 yılında bu oran %3,5 olmuştur (Şahhüseyinoğlu: 2005, 258). Bu 

düşüş de, 1990’lı yıllara olan bakış açısı hakkında bir fikir vermektedir.  



266 
 

1990’lı yılların sonuna kadar süren gazeteci ve yazar katliamlarının 

sonuncusu bu dönemde yaşanır. Ahmet Taner Kışlalı 1999 yılında 

öldürülür. Sonraki yedi yıl süresince yazar suikastı yaşanmamıştır (Milliyet: 

2007).   

Faili meçhul cinayetlerin en sık görüldüğü dönemlerden biri olarak 

tarihe geçen bu dönem, siyasi çalkantıların, yolsuzlukların sıklıkla 

görüldüğü bir dönem olmuştur. Muhalif seslerin, gençlerin, aydınların 

sürekli düşünce ve ifade özgürlüğü üzerine girişimlerde bulunduğu bir süreç 

olmuştur.  

2000 yılında yeni cumhurbaşkanı Ahmet Necdet Sezer seçilir. Yılın 

başlarında medyada büyük bir işsizlik sorunu yaşanır, 2000’i aşkın basın 

çalışanı işsiz kalır. Ölüm oruçları haberleri nedeniyle basına ve yayıncılığa 

sansür getirilir.  

2002 yılında siyasi tablo değişmeye başlar, genel seçimlerde yalnız 

AKP (Adalet ve Kalkınma Partisi) ve CHP barajı aşabilmiştir. AKP oyların 

yüzde 35’ini alarak tek başına iktidar olur. 2002 tarihli basın yasasındaki 

değişikliklerle basın organlarını batıracak ölçüde cezalar getirilir. AKP, 

özellikle medya konusunda çok hassas davranarak, aykırı sesleri, toplumu 

sansasyona itebilecek manşetleri ve belirli bir tekelci zihniyetin elindeki 

medya oluşumlarını karşısına almıştır. Kimilerine göre en özgür ses olması 

gereken medya susturulmuştur. Oysa ki medyanın da hiçbir zaman tam 

anlamıyla bağımsız olduğunu söylemek de tam doğru değildir diyebiliriz.  

2000’li yılların kamuoyunda büyük infial yaratan olaylarından biri, 

19 Ocak 2007 tarihinde gazeteci yazar Hrant Dink’in öldürülmesi olur 

(Milliyet son dakika, 2007). Agos Gazetesi Genel Yayın Yönetmeni ve 

BirGün Gazetesi yazarı Dink, Türkiye’deki azınlıklara ve Ermeni Sorunu’na 

dikkat çeken yazı ve araştırmalarıyla öteden beri ırkçı kesimlerin hedefi 

haline getirilmiştir. 



267 
 

2014 yılında da iktidarda bulunan AKP; ılımlı liberal bir İslamcılık 

iddiasındadır. Hükümet olarak, hukuki zeminlerde kendisine göre gerekli 

olan, özgürlükçü kesimlere göre eksik olan birçok yeni düzenlemeyi hukuk, 

sağlık, eğitim, ordu gibi alanlarda gerçekleştirmiştir.  

Büyük medya gruplarından Doğan Grup ile hükümet arasında 

yaşanılan gerginliklerden sonra grup satılır.  Hükümetle olan ilişkisini 

Aydın Doğan şöyle özetlemiştir: 

“Aradan geçen zaman içerisinde medyada büyük bir devrim yaşandı. 

Elektronik medya hızla gelişti, sosyal medya diye bir olgu ortaya 

çıktı. Biz de bu arada bazı hatalarımızı gördük. Bu hatalarımızı 

düzeltmek ve gelişen medyaya ayak uydurmak için yayın ilkelerimizi 

yeniledik ve kurula da yeni katılımlar oldu. Bağımsız ve tarafsız 

yayıncılık çok önemli. Biz bağımsız ve tarafsız yayıncılık derken, 

kimileri bunu militan gazetecilik için bir vize olarak gördü. Bazı 

medya mensupları kendilerini kurumlarının üzerinde, adeta bir 

hükmi şahsiyet olarak algılamaya başladı. Çünkü bizim ilkemiz 

bağımsız, tarafsız gazeteciliktir. Bazı arkadaşlarımız buna ayak 

uyduramadı.” (Sol, 2013) 

Başbakan Tayyip Erdoğan'ın bu grubu hedef alan açıklamaları ve 

Doğan Grubu'na Türkiye tarihindeki en büyük vergi cezasının kesilmesi, 

Doğan'ın bu süreçten AKP'nin istediği yola girerek çıkması ile sonuçlanır. 

AKP'ye yönelik sert eleştirilerin simge isimleri haline gelmiş Bekir Coşkun, 

Emin Çölaşan gibi birçok yazarı ile yollarını ayıran Doğan grubu, 

bünyesindeki bazı yayınları da elden çıkarmak zorunda kalır (Sol, 2013). 

Dönemin en önemli gelişmelerinden biri de Ergenekon adını taşıyan 

devlet içindeki gizli darbe planlarına katıldığı iddia edilen kesimlerin 

yargılanması süreçlerinde yıllarca tutuklu olarak yargılanan bazı gazeteci ve 



268 
 

yazarların katılım süreçleri olmuştur. Yayınlanmamış olan ve sadece bir 

kopyası aramalarla disk içinde bulunan kitabından dolayı yargılanan Ahmet 

Şık ve onunla birlikte yargılanan Nedim Şener olayları yaşanmıştır. 

Hükümet sonrasında üzgün olduklarını şu sözlerle belirtmiştir: “Akp Genel 

Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik ve Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, 

Ahmet Şık ile Nedim Şener'in tahliyesiyle ilgili ilk yorumlarda bulundular. 

Arınç tutukluluklarının "mağduriyet" yarattığını söylerken Çelik, kendilerini 

"muhasebeye" tuttuklarını ve "cemaat, yargı, polis çatışması" bağlantısını 

doğru bulmadığını ifade etti.” (Agos, 2012)    

AKP hükümeti döneminde yasaklanan kitaplar, gazeteler, dergiler ve 

gazetecilere verilen hapis cezaları, medyaya ve Adalet Bakanlığı'na 

yansıyan şekliyle şu şekildedir: 

-AKP'nin iktidara geldiği 2002 yılında 23 kitap toplatıldı ya da 

yasak yayınlar kapsamına alındı. 2003'te 23 kitap toplatıldı ya da yayını 

durduruldu. 2004 yılında 4 kitap toplatıldı. 2006 yılı içerisinde 22 yayın 

hakkında toplatma kararı verildi. 2008’de 5 kitabın yayını durduruldu, 3 

kitap yasaklandı. 2009 yılında 11 kitap yasaklandı veya toplatıldı.” 

(Turnusol, 2011) 

AKP Hükümetleri döneminde yasaklanan kitaplardan bazıları 

şunlardır: Savaş Ganimetleri, İtirafçı Bir Jitemci Anlattı, Kayıpsın Diyorlar, 

Gerçek Bizi Özgür Kılacak, Bir Ermeni Doktorun Yaşadıkları, İzmir 

Büyücüleri, Bin Yılların Mirası Nasıl Yakıldı? Yitik Köyler, İki Şehrin 

Hikâyesi, 'Sovyet Kürtleri' Hakkında Tarihi ve Güncel İnceleme/Diaspora 

Kürtleri, Tutkular ve Tutsaklar, Kitle Medyasının Ekonomi Politiği, Baba ve 

Piç(Turnusol, 2011). 

600 yıllık Osmanlı tarihinde oldukça fazla baskı olduğunu belirten 

Şahhüseyinoğlu’na göre, 80 yıllık cumhuriyetin 70 yılı sıkıyönetimlerle ve 



269 
 

baskılarla geçmiştir. Kitapların ve düşüncelerin yasaklanmasıyla insanların 

okumaktan korktuğu aşikârdır (Şahhüseyinoğlu: 2005, 264). 

Bugün, yüzyıllar öncesinde Türkiye topraklarına giren matbaa 

sayesinde birçok kitap basım olanağını rahatlıkla bulabilmektedir. 

Teknolojik gelişmelerin takip edilmesi ise öncelikle insanların ve 

toplumların arzularına bağlı olarak şekillenir. Onlar isterse gelişmeler olur, 

istemezlerse gelişmeler durabilir. Bugün basabilme imkânı olsa da, 

basılamayan nice düşünce halen zihinlerin kapısında beklemektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



270 
 

6. GÜNÜMÜZ KİTAP YAYINCILIĞINDAKİ YAYGIN 

POLİTİKALAR 

 

Bilginin evrim süreçlerinden uzun soluklarla geçmesinin ardından 

günümüze geldiğimizde, iletişim disiplinlerinin ve bilgi kavramının oldukça 

yeni boyutlara doğru yön değiştirdiğini görmekteyiz. Teknolojinin bilişim, 

iletişim, sanayi, sanat alanlarında olağanüstü hızlarla gelişmesiyle, 

ekonominin dünya çapında dolaşıma girerek küresel pazarlara yönelmesiyle 

yayıncılığın da içinde olduğu sanat dalları, iletişim bilimleri de değişiklikler 

yaşamaya başlamıştır. Bunun en başında ise bilginin ulaşılabilir olması 

gelmektedir.  

Matbaacılık ile birlikte daha kolay ulaşılabilir hale gelen kitap ve 

kitabın ana malzemesi olan bilgi kavramı, dijital yayıncılığın, internet 

teknolojilerinin ve masaüstü yayıncılık ile bilgisayar gelişimlerinin ortaya 

çıkmasıyla daha da hızlı erişilebilir hale gelmiştir. Bunun olumlu olduğunu 

düşünen bilim insanları kadar, olumsuz yönlerinin olabileceğini öngören 

bilim insanları da bulunmaktadır. 

Bu bölümde bu iki yönlü görüşleri değerlendirip bilginin içeriğinin 

zarar görmeden nasıl daha kapsamlı aktarılmasının doğru olabileceği 

üzerinden bir analiz yapmaya çalışacağız. 

 

6.1. KÜRESELLEŞME SÜRECİNİN YAYINCILIĞA ETKİLERİ  

Dünya bir yandan sosyal, ekonomik ve politik anlamda genişlerken, 

bilginin kısa sürede yayılır hale gelmesi nedeniyle küçülmektedir. 

“Küçülen” dünya ifadesinin kullanılmaya başlanmasıyla birlikte, 

küreselleşme kavramı 21. yüzyılda hayatımıza girmiştir. Artık tek ya da iki 



271 
 

kutuplu dünya yerine çokkültürlü bir dünya belleğimizde yer etmeye 

başlamıştır. Ekonomik anlamda bakıldığında ulusal ve yerel ölçekli 

ekonomilerden uzaklaşılarak, tüm dünya çapında üretimin ve dağıtımın 

olduğu ekonomilere geçilmiştir. Kendi ülkenizin malını, bir başka ülkenin 

ortak sermayesiyle birleştirip bambaşka bir ülkede üretip tüm dünyaya 

dağıtıp satabilirsiniz. 

İletişim bilimleri bağlamında, bilginin artık herkes tarafından 

ulaşılabilir olması, çeviri tekniklerinin gelişmesi nedeniyle dil sorununun 

azalması, internet ve ağ paylaşımının hızlanmasıyla iletişimin kolaylaşması, 

şirketlerin çoklu alanlarda etkinlik göstermeye başlaması, uzmanlık 

kavramının içeriğinin değişmesiyle bir uzmanın başka uzmanlık 

gerektirmeyen alanlarda çalışıyor olması, tezimizi ilgilendiren konulardan 

bazılarıdır.   

Tomlinson’a göre, küreselleşme, kurumları bağlayan bir kavramdır; 

aydınların gerçek küresel bir iletişim yapısı olamaz. Küresel kurumlara 

örnek olarak Dünya Sağlık Teşkilatını (WHO), Birleşmiş Milletler’i (UN), 

Uluslararası Para Fonunu (IMF) gösteren Tomlinson, bunların ayrı ayrı 

ülkelerce temsil edildiğini; tamamen global (küresel) bir yapıyı 

kapsayamayacağını belirtiyor (Tomlinson: 1999, 30). Bu durumda 

küreselleşme belki de gerçekten var olan bir yapı değil; var edilmiş bir 

yapıdır diye düşünülebilir.  

 Toplumbilimcilerin bazıları yaşadığımız çağa küresel enformasyon 

çağı diyerek, küreselleşmenin en çok da bilginin yayılması anlamında 

genişlediğinin altını çizmişlerdir (Robins:1999, 17). Bill Gates’in bu 

anlamda başı çektiğini belirten Robins, bize bildiklerimizi satmaya devam 

ederek yeni bir şey yaptıklarını sandıklarını belirtiyor. Çözüm ise, insanlığın 

teknolojiyle politik olarak ilgilenmesi ve sorgulaması olarak gösteriliyor.                                                  



272 
 

İnternet ve yeni medya olanaklarıyla beraber gelişen paylaşımlar 

Çakır’a göre, hem olağanüstü bir özgürlük, özerklik, yaratıcılık ve paylaşım 

alanı getiriyor; hem de hızla ticarileşen ucu bucağı belirsiz bir süpermarket, 

süper pazar ortamı oluşturuyor (2013(b), 14). Kamusallığın artması olumlu 

bir yan teşkil ederken; yabancılaşmanın yoğunlaşması, insanlar arası 

iletişimi azaltan bir taraf yaratmıştır. Büyülü atmosfere kapılmadan, bu 

yaygın iletişim ağını ve teknikle çoğaltım fırsatını iyi yanlarından almak 

gereklidir.  

Yeni iletişim teknolojilerinin insanları fiziksel ve coğrafi sınırlardan 

kurtaracak ve farklılıkları duyuran bir global köy yaratacağı şeklindeki 

küreselleşmeye olumlu bakış açısı McLuhan tarafından atılmıştır. 

Küreselleşmenin diğer yanını gösteren ikinci fikir ise, bilgi ve iletişim 

araçları sahipliğinin tekelleşmeye yol açacağı olumsuz görüştür (Aydoğan: 

2013, 154).  

Mattelard’a göre, dünyanın betimlenmesinde küreselleşmenin 

kullanımı elektronik teknoloji nedeniyle sahneye çıkar. 1969’da yayımlanan 

iki yapıt olan McLuhan’ın War and Peace in the Global Village (Küresel 

Köyde Savaş ve Barış) veBrzezinski’nin Between Two Ages (İki Çağ 

Arasında) adlı eserlerine göre, her Amerikan evinin doğrudan tanık olduğu 

Vietnam Savaşı ile birlikte, orada olanlar edilgen izleyici olmaktan çıkarak 

katılımcıya dönüşürler ve sivil/asker ayrılığı ortadan kalkar. “Barış 

zamanında ise elektronik medya endüstrileşmiş tüm bölgeleri ilerlemeye 

yöneltir. Teknik zorunluluk toplumsal değişmeyi yönetir. Böylece küresel 

köy, tüm gezegenin imgeleminde yaşamaya başlar. Kavram, daha sonra 

dünya çapındaki her büyük felakette, küresel her televizyon yayınında 

vurgulanacaktır.” (Mattelard:2003, 99) 

Tarihin doğrudan teknolojik ilerleme tarafından yönetileceğine olan 

inancı nedeniyle McLuhan’ı iyimser olarak tarif eden Amir’e göre, 



273 
 

teknolojinin beraberinde gelen denetleme ve mücadele sorunu daha büyük 

bir sorundur (Amir: 1999, 128). Küresel kapitalizmin beraberinde daha çok 

kutuplaşma getireceğini belirten Amir, dünyadaki sanayi üretiminin onda 

sekizini bulan enformasyon, dijital teknoloji ve iletişim üzerinde daha 

büyük tekellerin oluşacağını belirterek işin kötümser tarafının altını 

çizmektedir. Özel ve kamu kapitalist şirketleri sınırlandırmalar dâhilinde bir 

küresel yayılıma izin vereceklerdir diyen yazara göre, sermaye ve pazar 

çıkarları olmadan bir yayılmadan söz etmek yanlış olacaktır.  

McLuhan, medya teknolojisinin insan duyularının ya da bedeninin 

mekansal bir uzantısı olduğunu belirtirken; radyonun kulağın; kitabın da 

gözün birer uzantısı olduğunu iddia eder (Tomlinson: 1999, 209). Bazı 

sosyalbilimciler de gerçekten, günümüzde zaman mekan kavramının 

azaldığını ve bilginin dolaşımının rahatladığını küresel dünyada kabul eder 

hale gelmiştir.  

Bourdieu, küreselleşmenin sanıldığı gibi çok yönlü olmadığını; 

egemenlere uygun bir modelin dolaşıma girdiğini; ulus ölçekli 

yapılanmaların geride kaldığını belirtmiştir (2006, 155-157). Çözüm ise 

kendisine göre, yazarların, yayıncıların, sanatçıların, galericilerin özgün 

duruşlarını korumaları ve bu büyük çaptaki organizasyonların liberal 

politikalarını eleştirmeleri sürecinde yatmaktadır.  

Küreselleşme ile birlikte kitle iletişim araçları, dolayısıyla iletişim 

metinleri, sesli görsel ya da yazınsal anlamda yayınlanan her türlü metin, 

pek çok açıdan hayati önem arz eder hale gelmiştir çünkü sürecin 

işleyişindeki rolleri giderek artmıştır ve artmaktadır. Dağıtım sistemleri, 

yayın sistemleri, izleyici kitleler hep küresel boyuta evrilmiştir (Çakır: 2013 

(a), 75). 

Akademik bilgi bile bir meta olabilmektedir. Para karşılığında 

öğretmenlik yapmak, okullarda da üniversitelerde de geleneksel bir etkinlik 



274 
 

olmuştur. 17. ve 18.yy’larda dinlemek için para ödenen konferanslar giderek 

olağanlaşırken, Marx bilgi karşısında takınılan yeni tutumları, kapitalizmin 

yükselişinin kültürel üstyapıdaki etkileri olarak yorumlamıştır. Buna ek 

olarak yeni bilginin ekonomi üstündeki etkileri de oldukça derin izler 

bırakmıştır (Burke: 2004,  152). 

Akademik yayıncılığın başlı başına bir piyasa olduğunu belirten 

Tomlinson’a göre, özel kapitalist kuruluşlar olarak adlandırdığı yayınevleri, 

özellikle Batı’da, neyin yayınlanıp yayınlanmayacağını veya nelerin başka 

ülkelerin dillerine çevrilip çevrilmeyeceğini belirlerken, piyasanın ticari 

taleplerine göre karar veriyor. Bir kitap, yayınlanırken düşünsel bir meta 

haline gelmektedir; çevirisinin yapılıp kitabın yayılmasına karar verilirken, 

piyasasının başka ülkelerde ne olacağına büyük bir özenle dikkat edilir. 

Eğer piyasası yoksa kitap basılmayacaktır ve böylece belirli kültürlerin, 

bilim insanlarının ve aydınların küresel diyalogundan dışlanmış olacaktır. 

Bu da küresel bir topluluk ifadesinin ne kadar anlamsız olduğunun kanıtıdır 

(Tomlinson: 1999, 31).  

Küreselleşmenin etkilerini Türkiye-Avrupa Birliği (AB) ilişkileri 

çerçevesinde değerlendiren Bek, kültürel değişimlerin sadece medya 

alanında değil; kitap yayıncılığı, kütüphanecilik, edebiyat alanlarında da 

görüldüğünü belirtiyor. AB; Books Atiane programı aracılığıyla kitapların 

çevirisini desteklemekte, EBLUL (Az Kullanılan Diller için Avrupa’daki 

Büro) aracılığıyla da Avrupa’da daha az sayıda konuşanı olan dillerin 

yaşatılması için bu dillerde kitapların yayınlanmasını teşvik etmektedir 

(2003, 15). 

Küreselleşmenin değişik yüzleriyle ilgili olarak Peter Berger’in  

yaptığı analiz doğrultusunda, çalışmamızda küreselleşmenin şu alanlarda 

değiştirici rol oynadığı söylenebilir: 



275 
 

1. Ekonomik hayatın oluşturulması ya da küresel pazarın ve sermaye 

birikiminin artan önemi ve bu önemin hem seküler, hem de İslamcı 

sanayiciler tarafından dile getirilmesi. 2. Sivil toplumun oluşturulması ve 

demokrasi ya da kültürel küreselleşmenin kimlik, siyaset ve demokrasiye 

ilişkin yeni söylemlerin ortaya çıkması üzerindeki etkisi. 3. Kültürel hayatın 

oluşturulması (Özbudun-Keyman: 2003, 308). 

Küreselleşmenin bir yandan sermayenin yayılmasına neden 

olduğunu bir yandan olumlu anlamda kültürel yayılma yarattığını belirten 

Çakır, gelecek süreçlerde bilgi teknolojilerinin yayılması, bireylerin eğitime 

katılması, medyada demokratik görüşlerin birlikte yer alması gibi sonuçlar 

görülebilir demektedir. Ancak McChesney’in açıkladığı gibi Çakır da, 

medya devlerinin toplumları rahat bırakmayacağı konusunda da uyarılarda 

bulunmaktadır (2013 a, 141). 

Kültürel küreselleşme, entelektüel yaşam üzerindeki etkilerinin yanı 

sıra, Türkiye’de popüler kültür ve tüketim kalıplarına da girmiştir. Oluşan 

eğilimlerden biri değerlerin postmodernleşmesi, diğeri de yerelin 

küreselleşmesidir. Bu iki eğilim, Bourdieu’nun deyimiyle, 1990’ların 

kültürel/simgesel sermayesi olarak işlev görmüş ve en az ekonomik sermaye 

kadar önem taşımıştır. Küresel ve yerel çatışarak değil bir arada ilerleyerek 

rol almaktadır (Özbudun-Keyman: 2003, 325). Bu alanlar en çok gazete, 

dergi ve televizyon kanalları tercihlerinde kendini göstermiş, kitle hem 

İslami değerleri hem Batılı değerleri kabul eder hale gelmiştir.  

İletişim bedellerini azaltan, hatta hukuku bile hiçe sayan yeni finans 

pazarının küreselleşmenin bir sonucu olduğunu belirten Bourdieu’ya göre, 

“Yazarların, sanatçıların ve bilginlerin savaşımları ve özverileri yoluyla 

durmadan büyüyen kültürel üretim evreninin, pazar karşısında özerkliği 

gittikçe daha fazla tehdit altına girmektedir.” (Bourdieu: 2006, 31) Bazı 

güçlü yayıncılar bu özerkliği teslim almış durumdadır çünkü kazanç 



276 
 

kaynakları, yayıncılar üzerinde baskı oluşturmaktadır. Şirketler ve devlet 

bürokrasisi bu alan üzerinde sermaye nedeniyle sürekli bir hakimiyet 

kurmak niyetindedir.  

1990’lardan bu yana küreselleşmenin en etkin adımlarının kültür 

alanında atıldığını belirten Yağcı, yayın dünyasında en çok ilgi çeken kültür 

yayınlarının okuyuculara mistik değerleri öneren ve hemen kabul gören, 

metalaşmış, Amerikan yaşam biçimini dayattığını belirtir. Büyük sermaye 

olarak ifade edilen bankacıların, petrolcülerin düşünmeden yayın şirketi 

kurmasının altında ideolojik nedenlerin yattığını, çıkardığı kitaplar için 

verdiği reklamlarla tüm medyayı işgal ettiğini iddia eden Yağcı, 

sermayedarın o kitabı sattırmak için anlaşmalar yaptığını, bunun uğruna her 

yolu deneyeceğini, sahte yazarlar üreteceğini, gazetelerde, tüketim odaklı 

dergilerde, köşelerde kitapları tanıttıracağını belirtmektedir (Yağcı: 2004, 

22/23).  

Endüstri gibi ticaret de, sahip olunmayan enformasyonu arama, olanı 

da koruma denilen şeye dayanmıştır. Uluslararası fuarlar, mallar kadar 

enformasyonun da değiş tokuş edilme merkezleri olmuştur. Tüccar kültürü 

yazılı kültürdür ve bu ortaçağda da böyle olmuştur. Ticaret yolları kâğıt 

yollarıdır ve ticari akımlar enformasyon akımlarına dayanır (Burke: 2004,  

155).  

Boorstin kitabın dünyada yaygınlaşması ile ilgili olarak şunları der: 

“Basılı kitap, okuyucuların ufkunun uzak zaman ve yerlerin 

edebiyatlarında açılmasını da sağlamıştır. 15.yy’ın sonundan önce, 

en az yirmi yapıt Arapçadan Latinceye çevrilmiştir. Yerel dillerin 

yükselişi, okumuş sınıfların görüşlerini kendi ulusal dillerindeki 

çalışmalarla daraltırken, basılmış kitaplar onlara kozmopolit bir 

hale gelmeleri için yeni olanaklar sunar. Okuyucuların edebi 

bilinçlenmeleri son dönemlerin ve çağdaş yazarların diğer yerel 



277 
 

dillerden çevrilmeleriyle daha da güçlenmiştir. Avrupa’da 

yayımlanan ilk gözde yapıtlar arasında More’un Ütopya’sı, 

Montaigne’in Denemeler’i ve Cervantes’in Don Kişot’unun 

çevirileri bulunur. Böylelikle tüm okuyuculara çevirileriyle birlikte 

sunulan bir Avrupa edebiyatı verilmiştir.” (Boorstin: 1994 524) 

Okuyucular kendi yöresel dilleriyle yazılmış çalışmalarla kısıtlı 

kalmış olsalardı dış dünyaya açılmaları zor olabilirdi. Çevirinin uygarlık 

için ne denli önemli olduğuna vurgu yapan Boorstin’e göre, keşiflere çağdaş 

bir yardımcı niteliğinde olan sözlükler, okuyuculara ve konuşmacılara kendi 

dillerinde yol göstermeden önce, diller arasındaki engelleri aşmada yol 

gösterici olmuşlardır. Avrupa’da sözlükler öncelikle okuryazar sınıfına 

hizmet vermek amacıyla ortaya çıkmıştır (Boorstin: 1994 525). 

Bilimsel sözlük hazırlanmasına öncülük yapmasının yanı sıra, 

Robert Estienne, Avrupadaki okuryazar kesimin kendi yerel dillerindeki 

gizli dil zenginliğini keşfetmelerine yardımcı olmuştur. Latince ve Fransızca 

okul sözlüklerini keşfetmiş ve teknik sözcükleri de içine kattığı 

Fransızca’dan Latinceye tam ölçekli sözlüğü de yaratmıştır. Böylelikle 

ulusu için standart bir dilin oluşmasına da yardımcı olmuştur (Boorstin: 

1994 526). 

İletişim araçlarının ilerlemesiyle, çeviri kitapların önemi daha da 

artmıştır. 1981-1985 döneminde en fazla çevrilen on iki yazar, A.Christie, 

Jules Verne, B.Cartland, E.Blyton, Lenin, Grimm Kardeşler, Andersen, Karl 

Marx, Engels, Shakespeare ve J.London olmuş, Walt Disney yapımcılığın 

eserleri de üst sıralarda yer almıştır. Kutsal Kitap’ın 1171 çevirisi dikkate 

alındığında bu eserin çevrilme aşaması ise üçüncü konumda gelir 

(Labarre:2012, 135). Bu listeden anlaşılan, çocuk, polisiye ve siyaset 

üçgenine özel bir ilgi olduğudur.  



278 
 

Romantik dilbilimci Wilhelm von Humboldt’a göre (1767-1835), 

özünde geçici bir şey olan dile, yazı aracılığıyla süreklilik kazandırılmak 

istense de, bu, dilin değişkenliği nedeniyle mümkün değildir. Bedrettin 

Cömert de, buradan yola çıkarak, çevirinin çevrilen dilin ilk halini asla 

koruyamayacağına vurgu yapmıştır. Her çevirinin ilk metnin estetik haline 

asla kavuşamayacağını, bu etkiyi ya azaltacağını ya da çevirmenin etkisiyle 

artıracağını belirten Cömert’e göre, her çeviri, metne ek olarak yeni bir ifade 

yaratır (Cömert: 1978, 7). Kişisel izlenimler, metnin yeni bir hal almasına 

neden olur. Bu da çevirinin, uluslararası yayıncılıkta nasıl fark yarattığının 

bir göstergesidir.  

20.yy’daki Amerikalı ve İngiliz sözlük yapımcılarının çalışmaları, 

İngiliz dilini sözlüklerin despotluğundan kurtarmaya yardımcı olmuş ve eski 

sözcüklerin değişen kullanımlarındaki kayıp dil hazinelerini keşfetme 

çabalarını da körüklemiştir. Diğer bir İngiliz sözlük hazırlayıcısı olan 

Murray, Oxford English Dictionary’i (İngilizce Sözlük) dünyadaki tüm 

dillerin en büyük hazinesi olarak değerlendirmiştir (Boorstin: 1994 530). 

Burke, enformasyon toplumunda yaşıyoruz dememizin bir sebebini 

de, enformasyonu üretmenin ve satmanın gelişmiş ekonomilere bir hayli 

katkısı olacağını düşünmemize bağlar. Baştan başlamak gerekirse, bilgili 

kişilerin yararlı kitaplar yazmalarını teşvik etmek için, bir başka deyişle 

kurgusal yazından çok bilgiyi amaçlayarak çıkarılan, 1709 tarihli Britanya 

telif hakları yasasını anımsamak önemlidir (Burke: 2004, 150). 

Kocatürk, dünya çapındaki yazarlık ve telif hakları meselesini şöyle 

açıklar: 

“Uluslararası üç adım kuralı diyor ki; yazarın ölümünden sonra 70 

yıl süreyle haklar korunmalıdır. İki, erişilebilirse ve yayım hakları 

halen ortadaysa, yine çoğaltılamaz. Korsan yayıncılık denen şey 

maalesef, satışı çok olacak kitapları kopya yoluyla basıp 



279 
 

çoğaltıyor. Bunların insanlığın yararına kitap çoğalttığını 

söyleyemeyiz. Eğer öyle yapsalardı; az satanları da satışa 

sunarlardı. Son hükümette, savcılara ve bürokrasiye gidip 

yaptığımız ikna konuşmalarında korsan yayıncılık önlendi. Eş 

zamanlı baskınlar ve ifadelerle, yayıncı, matbaa, kargo firmaları 

istenince önlendi. Gelişmiş sosyal devlet anlayışında, okuma 

alışkanlığının gelişmesi, yaygın şekilde sınıf ve okul kütüphaneleri, 

halk kütüphanelerinin, üniversite kütüphanelerinin olması ve 

üçüncüsü de fikri hakların koruma altında olduğu bir sistem. 

Bunlar varsa bu ülkede yayıncılık sektörü alıp başını gitmiş 

demektir. (Kocatürk: 2013) 

Bilgi ve enformasyon çağında yaşarken artık tekelleşme demiryolu 

ya da çelik değil; bilgiye erişim konusunda olmaktadır. “Google” bunun en 

iyi örneklerindendir. “ABD’de yayın hakkına sahip çoğu kitap yazarı ve 

yayıncı otomatik olarak anlaşmanın kapsamı altındadır.” Mahkemece 

onaylanırsa, bu anlaşma ABD’de yayın hakkı kapsamındaki neredeyse 

bütün kitapların dijitalleştirilmesinin kontrolünü Google’a verecek gibi 

görünmektedir (Darnton:2012, 17). 

Bilişim sektörünün ve tekniklerinin ilerlemesine bağlı olarak finans 

pazarlarının küreselleştiğini belirten Bourdieu, “bu ilerlemenin, benzeri 

görülmemiş bir anapara hareketliliği sağladığını, yatırımcıların kısa vadeli 

işler aramaya başladığını” vurgular (Bourdieu:2006, 83). Dolayısıyla kısa 

vadede çabuk iş halletme arzusu, eksik işlerin ortaya çıkmasına neden 

olabilir gibi görünmektedir.   

Dünyada 1951 yılında imzalanmış olan Bern telif hakları 

sözleşmesine Türkiye 1995 yılında imza atabilmiştir. Bu yıllara dek devlet, 

dışarıdaki yasalara bakmış, onları Türkiye’ye göre çevirip ve en iyisinin 

hangisi olduğunu seçip uyarlamıştır. Son yıllarda sivil toplum örgütleri ile 



280 
 

birlikte çalışmalar yapılmaya başlanmış ve Yayıncılar Birliği de bu yolda 

üstüne düşeni yaparak etkin rol almıştır (Kocatürk: 2013). 

Türkiye’de 1990’lardan sonra özel yayıncılık sektörünün 

canlanmasıyla sergi, fuar anlayışının ve kitapçıların daha çok gündeme 

gelmesi ve uzmanlaşmış kaliteli kitapçılık eğiliminin belirmesi, özenli 

baskılarıyla dikkat çeken sanat kitaplarının yaygınlaşması ve bankalar, 

büyük gazeteler gibi sermaye kuruluşlarının daha yoğun bir şekilde 

yayıncılığa el atmaları gibi olaylar gündeme gelmiştir (Sökmen:1996,1467). 

Küresel emperyalizmin, ekonomik olarak belirli kutuplaşmalar 

yaratmasının etkilerinden biri de, küresel kültür emperyalizmi olmuştur. 

Özellikle gelişmiş ülkelerin az ve orta gelişmiş ülkeler üzerinde ekonomik, 

politik, toplumsal ve kültürel anlamda kurmaya çalıştıkları itici güçler, 

küreselleşme ile birlikte son yıllarda zirve yapmıştır. Ancak eleştirel sosyal 

bilimcilerin görüşlerine göre, lokal örgütlenmeler ve yerel niteliklerin 

korunmasıyla bununla mücadele edilebilir ve bilgi bir meta halinde 

dolaşıma girmekten kurtulabilir.  

 

6.2. KİTAP YAYINCILIĞINDA EDİTÖR, YAZAR VE 

ELEŞTİRMEN ÜÇGENİ 

 Kitabın hazırlanma aşamalarının tamamına baktığımızda, fikri ya da 

malzemeyi üreten ve yazma aşamasını gerçekleştiren bir veya birkaç 

yazarın, eseri yayınlayan bir yayınevinin/yayıncının, kitabı ulaştıran bir 

dağıtımcının olduğunu biliyoruz. Bu gelenek, ilk çağlardaki kitap 

pazarlanmasından beri böyledir. Günümüzde ise bu faktörlere bir de 

eleştirmenler ve editörler dâhil olmuştur.  



281 
 

 Özellikle 1950-60 sonrası özel yayıncılığın gelişmesiyle birlikte 

liberal ve özgür bir platformda kurumsallaşan edebiyat dünyası, bu 

kavramları piyasaya sunmuştur. Edebiyat eleştirmenliğinin yerleşmesiyle 

birlikte, gazetelerin kitap eklerinin çıkması, edebiyat dergilerindeki yeni 

yayın eleştirilerinin çoğalması, internetin yaygınlaşmasıyla web sitelerinde 

kitapların beğeni alması, satışa sunulması, haftasonu eklerinde ve büyük 

kitapçıların girişlerinde “çok satanlar”, “yeni çıkanlar”, “çok basılanlar”, 

“en çok çevirisi uyarlanan yabancı eserler” gibi başlıkların oluşmasına 

neden olmuştur.  

Ong, metnin yaratılma sürecinde yazarın öneminden şöyle söz eder: 

“Kitap, kahin veya peygamber gibi, bir kaynağın, kitabı gerçekten 

söyleyen veya yazan kişinin deyişlerini aktarır. Erişilebilse kitabın 

yazarına meydan okunabilir, fakat hiçbir kitapta, kitap aracılığıyla 

yazarına erişilemez. Bir metin doğrudan çürütülemez. Tamamen 

çürütülse bile, kitabın sözleri değişmez. Bu nedenle kitaplar 

yakılmıştır. Herkesin yanlış dediğine doğru diyen bir metin, sonsuza 

dek -o metin varolduğu sürece- yanlışıyla yaşar. Metin doğası gereği 

dik kafalı ve inatçıdır.” (Ong:2010, 98) 

 Ong, burada yazarın, metni yazdıktan ve hele kitap yayınlandıktan 

sonra işinin bittiğinden söz etmektedir. Metin bir kere görsel olarak 

satırlarıyla önümüze sunulduktan sonra yazarla bir ilişkimiz kalmaz; aksine 

metinle başbaşayızdır, sorunumuzu metinle çözmemiz gerekmektedir.  

Günümüz romancısı, yazdığı kelimelerin sesli etkisini bilse bile, 

kendini hatip yerine koymaz. İleri derece okuryazarlık, gerçekten yazılı 

bileştirmeyi besler; burada yazar, metni –ki bu tam anlamıyla metindir- 

kendi sözleriyle kâğıt üzerinde birleştirir. İşte bu yöntem, düşünceye sözle 

sürdürülen düşünceden apayrı bir biçim ortaya koyar (Ong:2010, 116). 



282 
 

McLuhan’a göre, yazarlarla ve onların gerçek kimliğiyle ilgilenenin 

sadece tüketici yönlenişli bir kültür olması tuhaftır. Elyazması kültürü ise 

üretici yönlenişlidir, neredeyse bütünüyle bir ‘kendin yap’ kültürüdür ve 

doğal olarak malzemenin kaynaklarından çok, konuyla ilgisine ve 

kullanışlılığına bakar (McLuhan: 2001, 187). Elyazması kültüründe yazarın 

kim olduğu önemlidir, çünkü kendisi yazmıştır gerçekten eseri. Oysa 

matbaa ve bilgisayar formatıyla yazılan eserleri yazarın kendisi değil 

makineler yazmıştır. Tabi ki içerik yazarındır; ama son tahlilde son 

kullanıcıya gelene kadar birçok yoldan geçilmektedir.  

Sartre, günümüz yazarının kimliğini sorgularken; yazarın kendini 

ifade etmekten yola çıktığını belirtir. Çağdaş yazar, kendini düzyazıcı ilan 

eden ve ikinci dünya savaşından beri, doğalcılığın okunmaz hale geldiği, 

gerçekçiliğin sorgulandığı ve simgeciliğin de gücünü ve güncelliğini 

yitirdiği bir zamanda yaşayan ozandır. Malzeme olarak günlük dili kullanır, 

yazarın işlevinin kendini ifade etmek olduğunu söyler. Başka bir deyişle 

yazar, söyleyecek şeyleri olan biridir. Herkesin söyleyecek bir şeyi olsa da, 

Sartre’a göre, bütün bu şeyler arasında yazar tarafından ifade edilmeyi talep 

eden tek bir şey bile yoktur (Sartre:2010,66).  

 Dolayısıyla kendini ifade eden herkese yazar denebilir mi sorusu bu 

yorumdan sonra gündeme gelebilecektir. Bugün kime yazar dendiğine dair 

halen tartışmalar devam etmektedir. Yazabilen herkes yazardır olgusu 

kadar, birisi tarafından beğenilen kişiler yazardır olgusu da kabul 

görmektedir. 

 Williams’a göre, ilk genel kullanımlarda insanın yazarları olarak 

Tanrı ya da İsa’ya gönderme yapılırdı ayrıca bu sözcüğün “otorite” 

sözcüğüyle arasındaki yakın ilişki de önemliydi. Ortaçağ ve Rönesans 

düşüncesindeki kullanımında otoriteler olan yazarlar anlamı ön plana 

geçer.Klasik yazarlar ve onların metinleri tartışılmaya başlanır. Modern 



283 
 

çağda yazar düşüncesi ile edebi mülk düşüncesi arasında yakın bir ilişki 

kurulmuştur. Özellikle de burjuva pazarında yayın hakkı ve buna benzer 

yöntemlerle yazarların eserlerini korumak için örgütlenmeler ortaya 

çıkmıştır (Williams:1990, 153). Bu da yazarlığın kabul görmesinin bir kanıtı 

olarak görülebilmektedir. 

Ciravoğlu, edebiyatı, yazılan bir şeyi bir kurulun beğenmesi olarak 

yorumladıkları için, yazarın bundan bağımsız düşünülemeyeceğini 

vurgulamıştır. Ancak bu şekilde edebiyatçı olunabileceğini vurgularr. Kendi 

kendinizi beğendikten sonra buna edebiyat denilip denenemeyeceğini bir tek 

yazarın belirlediğini ifade etmektedir. Yazdığınız eseri “Faber and Faber” 

Yayınları beğeniyorsa, edebiyatçının asıl hazzının burada yattığını belirten 

Ciravoğlu’na göre yazar, toplumdan bağımsız değildir. Teorik olarak 

kendisi için yazsa da, bu tam doğru değildir. Türkiye’de edebiyat dışında 

editörlük işin içine girer; ama romanlarda bu pek mümkün değildir 

(Ciravoğlu, 2012). 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, eseri seçme kriterlerini, “Kar 

amaçlı bir kuruluş olmadığımız için yayın politikamızdaki öncelik satış 

başarısı değil; kalitedir. Edebiyat tarihine geçmiş ya da tarihi aydınlatan 

eserleri yayınlamaya çalışıyoruz” diyerek özetlemişlerdir. (Avan, 2013) 

Böylece yazarın ürettiği eserin, edebiyat dünyasının oluşturduğu mekanizma 

içinde yer alması gerektiği, ancak bu şekilde beğeni kazanabileceği üzerinde 

durulmuştur.  

Can Yayınları’nın sahibi Can Öz, bir kitabın yayınlanmasının teknik 

bir durum olduğunu, sonuçta kitabın yazarının belli olduğunu ve her şekilde 

en önde yazdığını belirtir. Günümüzde, kurumsal yapılar nedeniyle yazar 

olmanın halen daha zor olduğunu belirten Öz, önemli olanın akademisyenler 

ya da yayıncıların tepkisi olmadığını, önemli olanın yazarlık şevkinin 

devamlılığı olduğunu belirtir (Öz: 2014, 55). 



284 
 

20.yy’ın başları artık edebiyata yönelik eleştirinin kurumsallaşmaya 

başladığı bir dönemdir, bu açıdan da bu yıllar yeni bir mesleğin, edebiyat 

eleştirmenliği mesleğinin kurumsallaşmasını gündeme getirmiştir. Roland 

Barthes, edebiyatçının (yazarın) istediği bir konuyu anlatabileceğini, bu 

konunun çok zengin olanaklar barındıran dış dünyadan seçildiğini, 

eleştirmenin konusunun ise daha sınırlı bir yapıtlar bütünü içinden 

seçildiğini söyler. Ancak eleştirmen de, bir bakıma edebiyatçıdır, dış dünya 

üzerine değilse bile, verili bir metin üstüne ikinci bir metin, ikinci bir sanat 

yapıtı kurar (Erkman:2010,154). 

Edebiyat eleştirmeni ile kitap eleştirmeninin farklı kavramlar 

olduğunu söyleyebiliriz. Edebiyat eleştirmeni, edebiyatı toplumsal bir 

platform olarak görüp sosyolojinin de etkisiyle değerlendirirken; kitap 

eleştirmeni daha çok kitapları incelemektedir. Hatta kitap tanıtımı ile 

eleştirmenliği arasında sık sık karıştırılmakta, köklü yayıncılar ancak 

eleştirmen olarak yazabilmektedir. 

Editörlük ise, dergilerin, gazetelerin, yayınevlerinin basılan 

ürünlerinde, sayılarında, haberlerinde ve yazılarında hangi kitapların 

yayınlanacağına karar veren kişi anlamına gelmektedir. Editör, yayınevleri 

dışında, aynı zamanda belli bir konuda farklı yazarların yazılarını ya da 

çevirilerini tek bir kitapta toplayan, bu projeyi fikir anlamında geliştiren, 

yazarlarla ya da çevirmenlerle ve ayrıca yayınevi ile irtibatı kuran kişidir. 

Editör bu anlamda kendi geliştirdiği kitap projesinin bütün aşamalarından, 

başından sonuna kadar sorumludur. Yazarlar birbirini tanımayabilir ya da 

yayınevini bilmeyebilir ama editör bütün bu bilgilere sahiptir. Yani kitabın 

yayınlanması için gereken bütün sorumlulukları üstlenen kişidir. Editör, edit 

ettiği kitapta kendi yazı ya da çevirisini de yayınlayabilir, bu durumda o 

aynı zamanda yazardır. Genel yayın yönetmenine benzer bir görevi olan 

editör, yazıların içeriği hakkında da değişiklik ve fikir sahibi olma hakkına 



285 
 

sahip kişi olabilmektedir. Edit kelimesi olan, düzeltmek, değiştirmek, 

yenilemek kelimelerinin kökeninden gelen editör, değiştiren, yenileyen kişi 

anlamına gelmektedir.  

Bazı kurumlarda, kurumsallaşmanın tam oturmasına bağlı olarak 

lektör; yani okuyucu denilen kişiler de bulunabilmektedir; bu kişi edebi 

anlamda editörden önce gelmekte ve hangi ürünün okunabilir değerde 

olacağına karar vermektedir. Editör ise bundan sonraki aşamayı 

yönetmektedir.  

Klasikleşmiş yayıncılık anlayışında, köklü yayınevlerinde yukarıda 

lektör adını verdiğimiz kişiler ile birlikte editörlerden oluşan bir seçici 

kurul, basılacak kitapların neler olabileceğine karar verir ve yayınlanma 

sürecinde de yazar, editörü ile birlikte, belki çevirmen varsa onu da işin 

içine katıp süreci tamamlar. Yayıncı sadece aracı bir basım adımı olabilir. 

Günümüzde ise bu süreçler ortadan kalkmakta, yayıncı ile yazar 

kendi aralarında seçimlerini yapıp basım sürecine girebilmektedir. Böylece 

edebiyatın kurumsal yapısı ortadan kalkmaktadır. Sonrasındaki süreçte okur, 

kitabın beğenisine karar verir, edebiyat ve kitap eleştirmenleri basın, ödüller 

ve yayıncılık alanları aracılığıyla kitabı beğenebilir veya yerden yere 

vurabilir. Yine günümüzde okurun interaktif olması nedeniyle eleştirmenler, 

lektörler, editörler ve yayıncılar bazı alanlarda etki gösteremeyebilirler. 

Yine de klasik edebiyatta bu klasik kitap gibi hiçbir zaman sona 

ermeyecektir diyebiliriz.  

Yazarlığın, sıfırdan bir şey üretmek anlamında önemli bir iş 

olduğunu, yazarın bu fikri doğurarak gerçeğe dönüştürdüğünü, editörün ise 

bunu dönüştürmekle görevli olduğunu belirten Kinsley’e göre, bu iki meslek 

birbiriyle sürekli tartışan ama birbirleri olmadan da yaşayamayacak 

kişilerdir (Kinsley: 2008). Yazar, yazdığı eseri bitirdikten sonra metinle 



286 
 

ilişkisi her ne kadar bitse de, yayınlanma sürecinde editörün ilgisine ihtiyacı 

vardır, yoksa kitabı okunabilir aşamada okurla ve yayıneviyle buluşamaz. 

Editörün de aynı şekilde, işini yapabilmesi ve okurları ve yayınevini kitapla 

ve yazıyla buluşturması için yazara ihtiyacı vardır.  

Benzer şekilde yayıncıları ve yazarları ortak paydada buluşturma 

görevini iş edinmiş bağımsız kuruluşlar, aracı danışmanlık firmaları da 

vardır. Bunu genellikle internet üzerinden yapan kurumlar, özellikle Avrupa 

ve İngiltere’de yaygın olup Türkiye’de çok yaygın değillerdir. Türkiye’de 

ise editörlük mesleği yapmayan, ancak yayınlanmış kitaplar üzerinden 

eleştirmenlik üzerine web sayfaları açan oldukça fazla iternet sitesi vardır.  

Batı’da eleştiri alanında Malherbe, Montaigne, Bachelard, Voltaire, 

Paul Valery gibi isimler ilk akla gelenler olurken; Türkiye’de Tanzimat 

dönemine kadar eleştiri görülmemekte, Tanzimat ile birlikte de tenkit 

tarzında yavaş yavaş oluşumlar görülmektedir (Uçan:2003, 10).  

Almanya’nın en ünlü edebiyat eleştirmeni olarak bilinen Marcel 

ReichRanicki, 2013’de vefatına dek uzun yıllar hem gazetelerin kitap 

eklerinde editörlük yapmış hem de televizyon programlarında edebiyat 

üzerine programlar hazırlayıp sunmuştur (Zaman: 2013). 

Önemli edebiyat eleştirmenlerinden Harold Bloom, dünyada çok az 

edebiyat eleştirmeni kaldığını belirterek, kitapların dünyasının ayrı bir 

inzivaya çekilme noktası olduğunu ve bunu herkesin yapamayacağını, 

toplumsal olaylara da paralel uzaklıkta bulunulması gerektiğini belirtmiştir 

(Yüce:2008).  

Eleştiriyi tek uğraş olarak benimsemiş ilk Türk yazarının Beşir Fuad 

olduğu düşünülmektedir. 1852-1887 yılları arasında yaşadığı tahmin edilen 

Fuad, aynı zamanda, intihar eden ilk Türk yazarıdır. (Naci: 2002, 186). 



287 
 

İlk dönem edebiyatçıları arasında Fuat Köprülü, Ahmet Hamdi 

Tanpınar, Mehmet Kaplan, Berna Moran, Bedrettin Cömert, Tahsin Yücel 

gibi isimler sayılırken; deneme tarzında aynı zamanda yazarlık da yapan 

eleştirmenler ise Nurullah Ataç, Ahmet Haşim, Yahya Kemal, Vedat 

Günyol, Sabahattin Eyüboğlu dönemlerinde parmakla gösterilen önemli 

denemeci, şair ve eleştirmenlerdendir. Sonrasında Asım Bezirci, Fethi Naci 

gibi isimler gelmektedir. Günümüze doğru ise Murat Belge, Füsun Akatlı, 

Doğan Hızlan, Ahmet Oktay gibi isimler sıralanabilir (Fuat: 2001, 96). 

Türkiye edebiyat çevrelerinde adı geçen kitap eleştirmenlerinden 

bazıları Semih Gümüş, Ömer Türkeş, Metin Celal, Sadık Aslankara’dır. 

Örneğin Ömer Türkeş, edebiyat kavramını, yayıncılık, okur ve romanların 

içeriklerinin toplumsal analizleri olarak da değerlendirmekte; bu da onu 

edebiyat eleştirmeni yapmaktadır. Bir söyleşisinde, günümüzde vitrine 

oynayan içi boş romanların yazıldığını, yazarların artık toplumun içinden 

gelen yoksul semtleri bilmediğini, tamamen bireyin içi boşaltılmış hallerinin 

eserlerinin yazdığını belirtmiştir (Kemaloğlu: 2003). Bu noktada edebiyatın 

geldiği noktayı da eleştirmiştir. 

Semih Gümüş de öykü dergilerinde editörlük yapmış, bir yazar ve 

eleştirmendir. Metin Celal de yayıncılık, yazarlık, editörlük yapmış ve 

yayıncılar birliği için çalışmış bir edebiyatçı ve eleştirmendir. 

Eleştirmenlerin toplumsal olaylardan uzak durmaması, onları, edebiyat ile 

günceli buluşturdukları bir kilit nokta haline getirmektedir.  

Önemli eleştirmenlerden Feridun Andaç da, bu dalda da verilen 

ödüllerden biri olan 1987 Akademi Kitabevi Eleştiri-Deneme Birincilik 

Ödülü’nü Gerçeklik Yolunda (Cem Yayınevi) adlı eseriyle almıştır. Halen 

Yaratıcı Yazarlık ve Edebiyat dersleri vermektedir.  



288 
 

Eleştirmenliğin artış göstermesiyle birlikte edebiyat dergilerinin yanı 

sıra kitap dergileri de piyasada yer almaya başlamıştır. Bunlardan bazıları 

Sabit Fikir, Remzi Kitap, Kitapçı, Notos Öykü, Roman Kahramanları, 

Kitap-lık gibi dergilerdir.  

Bir eleştirmenin, eserdeki eksikleri bulup çıkarmak ya da sadece çok 

beğendiğini söylemek gibi işlevlerinin yetersiz olduğunu; önemli olanın 

önce kendine sonra yazara karşı dürüst bir değerlendirmede bulunmak 

olduğunu belirten Uçan’a göre, siparişle yazılan eleştiriler gerçek kalıcı 

eserlerin eleştirileri değillerdir ve klasik eserler her zaman hakkını bularak 

tarihe geçerler (2003, 13). 

Kitap tanıtım yazılarıyla kitap eleştirmenliğinin çok karıştırıldığını 

belirten Fuat’a göre, kitap tanıtımları eleştiri kadar ayrıntılı ve titiz 

olmalıdır. İngilizce’de review yani, “yeniden gözden geçirme, denetleme” 

anlamlarından gelen sözcük yurtdışında bu şekilde kullanılırken; Türkiye’de 

kavramlar iç içe geçmiş durumda ve tanıtımlar ciddiye alınmamaktadır 

(Fuat: 2001, 122). Tanıtım yapmak adına kısa yazmak, cümlelerden 

örnekler koymamak ya da sindirmemek gibi insani hatalara 

sürüklenebilirken; eleştirmen sıfatına bürünüldüğünde, kitabı okuyup 

anlamak, sindirmek, arka kapağına ve içindekilere bakmadan yazmak daha 

kapsamlı olacaktır. 

Sartre, Barthes’ın, yazan ile yazar’ı birbirinden ayırdığı üzerinde 

durur. Ona göre, yazan, dili, bilgiyi iletmek için kullanır. Yazar, ortak dilin 

koruyucusudur, ama daha da ileri gider ve malzemesi, göstermeyen ya da 

bilgiyi çarpıtan olarak kullandığı dildir. O, anlamları araç, anlam-

göstermeyeni amaç olarak kullanarak, sözcüklerin özdeklikleri üstünde 

oynayarak sözel bir nesne üreten bir zanaatçıdır (Sartre:2010,70). 



289 
 

Yazarın bir esere hazırlanışı üzerine Roland Barthes’ın görüşleri şu 

şekildedir: 

“Günümüzde kutsallığını yitirmiş yazı edimi, tarihsel bir çerçevede 

ele alındığında, törensel bir hava sergiler. Eski Çin’de ya da 

Japonya’da veya bir Buddha rahibinin yazmaya hazırlanışında, yeri 

geldiğinde günlerce bir odaya kapanıp derin düşüncelere daldığı 

bilinir.” (Rifat: 2013, 123) Bugün bu hazırlığa çalışma protokolleri 

adını veren yazarın, kendince kalemler, defterler, fişler hazırlayarak 

bu şöleni yaratmaya çalıştığı görülür.  

Ong, yazarın yalnız olduğundan dem vurur. Metni birleştirirken, bir 

şey yazarken, yazılı sözceyi üreten kişi de yalnızdır. Yazı yazma, yalnız 

başınalık taşıyan bir eylemdir. Konuşurken kelimeler vurgulanır, sesten ruh 

durumu anlaşılabilir. Metinde ton, asgari ölçüde yönlendirir. Usta 

eleştirmenlerin benimsediği ve uyarladığı yazı geleneği, vurgulama için 

metne bağlı olmayan bazı ipuçları verebilir; ancak bunlar sınırlıdır 

(Ong:2010, 122). Metnin dışında olgularla yazarı ölçebilmek, bir eleştirmeni 

usta yapan olgudur denilebilir.  

Yazarın yazdıklarının anlamlandırılması için bir eleştirmene değil 

ama onu okuyan bir okura mutlaka ihtiyaç vardır. Yazılanları biri okumadığı 

sürece, üretilen yazının karanlık bir odada duran bir hareketsiz nesneden 

hiçbir farkı yoktur. Bu durumu açıklayan Manguel, Okumanın Tarihi’nde 

yazarın okura ihtiyacı olduğundan söz ederken, yazı yazma eyleminin 

amacının metnin kalıcılığını sağlamak –başka bir deyişle okunabilir 

yapmak- olduğunu belirtir. Bu rol, bir okur fiziksel anlamda varolmadan 

önce yaratılmış bir roldür. Yazar anlam üreticisi, işaretlerin yaratıcısıdır ama 

bu mesajların anlaşılabilir kılınması için onları çözebilecek, anlam verecek, 

seslendirecek bir büyücü de gereklidir. İşte, yazının bir de okura ihtiyacı 

olduğunu Manguel böyle vurgular (Manguel: 2004, 213). 



290 
 

“Ah, hayatımı anlatsam roman olur! Siz yazarsınız; size veriyorum 

onu, mutlaka yazmalısınız” diyen insanlarla yazarların çok karşılaştığı 

gerçeğinden söz eder Sartre. Yazar, kendisini söyleyecek bir şeyleri olan 

biri olarak gören bu insanların onu söyleyecek hiçbir şeyi olmayan biri gibi 

de kabul ettiklerini fark eder. Bu çoğu zaman eleştirmenlerin de paylaştığı 

bir görüştür. Örneğin, Victor Hugo, “içeriğini arayan bir biçimdir” diyenler, 

biçimin bazı içerikleri zorunlu kılarken; bazılarını da çıkarıp attığını 

unuturlar (Sartre:2010,67). Yani, yazara bir malzeme gereklidir. Eğer o 

malzeme yoksa, yazarın bir üretkenliği kalmaz. Genelde de yazmak isteyen 

bir kişi bu malzemeyi mutlaka bulur. Bu malzeme, bir okura ya da 

eleştirmene göre iyi ya da kötü olarak değerlendirilebilir.  

Yazarın bir karşılık, bir etki-tepki ilişkisi aramasıyla ilgili olarak 

Ong, karşısında bulunmayan ve çoğu kez tanımadığı okurların 

üstlenebileceği bir rolü, yazarın tek başına kurması gerektiğini belirtir. 

Okurun da yazarı hayalinde canlandırması gerekir. Yazarın aklında okurun 

kurgulama yöntemleri edebiyat tarihinin alt yüzeyinde kalır; üst yüzeyinde 

ise edebiyat türlerinin tarihçesi, kişiler ve olay örgüleri ele alınır. İlk yazılı 

yapıtlar, okuru hayal dünyasında istenilen biçimde konumlandırmaya 

yarayan, son derece bariz ipuçlarıyla doludur (Ong:2010, 124). 

Sartre, okuyucuyla yazar arasındaki ilişkiye değinirken, yazarın, onu 

ima yoluyla öne süren anlamca bulanık bir nesne üretirken ancak kendi 

varoluş biçimine tanıklık ettiğini belirtir. Böylece okuyucuyla yazar 

arasındaki gerçek bağlantıyı bilemeyiz, okuyucu kitabı okurken dolaylı 

olarak kendi evrensel tekil gerçekliğine götürülmek zorundadır. Okuyucu 

kendisini gerçekleştirmek durumundadır. Kitaba hem girdiği, hem de 

tamamen giremediği anlar olduğu için arada kalabilir (2010,77). 

Dolayısıyla, okurun önemi açık ve nettir. 19.yüzyıl romancılarının 

üstüne basa basa tekrarladıkları “sevgili okur” nakaratı, Ong’a göre, yazarın 



291 
 

öyküyü anlatmayıp yazdığını kendine anımsatmaya çalıştığına ve anlatıda 

yazarın ve okurun kendilerini konumlandırmakta güçlük çektiklerine kanıttır 

(2010, 124). 

Yazar ve okur arasında baştan beri var olan ilişki olağanüstü bir 

çelişki sunar çünkü yazar okuru yaratırken, yazarın ölüm fermanı da 

yayınlanmış olur. Bir metnin tamamlanabilmesi için yazarın aradan 

çekilmesi, var olmaması gerekir. Yazar var olduğu sürece metin tam 

değildir. Ancak yazar metni bıraktığı zaman metin var olur. Bu noktada 

varlığı sessiz bir varoluş biçimidir. Bu sessizlik, okur onu okuyana kadar 

sürecektir. Göz, tabletin üstündeki işaretlerle ilişki kurunca metin yaşam 

bulur (Manguel: 2004, 213). 

Baskının kolay okunabilirliğinin yan etkileri de vardır. Bu sayede 

yazılar hızlı ve sessiz okunabilir. Ancak bu, okur ile metindeki yazarın sesi 

arasındaki ilişkiyi değiştiren yeni yazı üsluplarının doğmasına neden 

olmuştur. Bir yazının basılması için yazarın dışında yayıncı, telif ajansı, 

yayın yönetmeni, redaktörün vb. görüşleri alınır; bütün bu karar mercileri 

basılması öngörülen metni dikkatle inceledikten sonra, yazarın metni 

yeniden gözden geçirmesine karar verirler. Bu görevin elyazması devrinde 

hayal edilemeyecek kadar güç ve ayrıntılı olduğunu tahmin edebiliriz 

(Ong:2010, 145). Matbaa kültüründeki yayıncılık köşegenleri, daha önce de 

söz ettiğimiz gibi, el yazması kültürüne oranla çok daha çetrefillidir. Çünkü 

el yazmasında zaten kitabı hazırlamak oldukça zorken; bir de yayıncı, telif 

ajansı vs gibi aracı kurumlara gerek duyulmadan yazar kitabını 

bastırmaktadır. 

Ong, elyazmasının, basılı sayfa gibi okunur okunmaz özümlenecek 

biçimde düzenlenmediği için, o dönemden kalan pek az elyazmasının 

bugünkü çağdaş editörün elinden kurtulabileceğini belirtir: Elyazması 

yazıcıya/üreticiye yöneliktir, çünkü bir yapıtın teker teker kopyasını 



292 
 

çıkarmak, yazıcının çok zamanını alır. Baskı kültürüyse tüketiciye 

yöneliktir; çünkü bir yapıtın her bir kopyası çok daha kısa zamanda basılır. 

Daha kolay okunabilir bir metni üretmek için harcanan birkaç saat, derhal 

binlerce kopyanın değerini arttırır (Ong:2010, 146). Dolayısıyla 

elyazmasının okuru, matbaa baskısının okuruna göre, yazara daha yakındır 

denilebilir.  

Sözlü kültürün matbaa ile birlikte kaybolduğunu belirten Barthes’e 

göre, tarih, yaklaşık yüz yıl önce, yazarın bilincini değiştirerek, yazınsal 

dilde bir bunalıma yol açmıştır. Yazı, gösteren olarak çıkmıştır ortaya; yazar 

sert bir biçimde dilin bir karşı-doğasına sürgün olmuştur. Yazının 

bozgunculuğu, birtakım yazarların temel edimi durumuna gelmiştir, 

söylemsel dizge olarak yazını yadsımaya çalışmışlardır. Açıktan açığa 

söylemi batırmaya dek gitmişlerdir (Barthes:2003, 173). 

Barthes, eleştiri kültürüyle ilgili olarak da, yazarın yazdığının 

gerçeğin ötesinde bir üretim olarak algılanması gerektiğini vurgular. 

Yazınsal gerçeklik ona göre, yazarın konuştuğu dile bağlı değildir. Dil bir 

biçimdir, gerçekçi de olamaz, gerçekdışı da. Yazarın dilinin görevi gerçeği 

göstermek değil, belirtmektir. Buna bakarak eleştiri kesinlikle birbirinden 

ayrı iki yöntem kullanma zorunluluğunu getirmeliydi: yazarın gerçekçiliğini 

ya düşüngüsel bir töz ya da göstergebilimsel bir değer olarak ele almak 

gerekir (Barthes:2003, 175). Oysa günümüzde eleştiriler maalesef bu 

boyutta değildir.  

Bir kitabın çok satmasını nelerin belirlediği halen tartışma 

konusudur. Örneğin eleştirmenler tarafından tam puan alan bir kitabı 

okumayı hiç tercih etmeyen İngiliz okurlar, kitabın gerçek yazarının kim 

olduğunu öğrenince öyle bir satın alma gerçekleştirmişler ki, kat be kat 

satışlar artmıştır. Bu da eleştirmenlerin yazdığı fikirlerin, okurun gözünde az 



293 
 

bir etki yarattığını, okurun çok satan kıstasının farklı olduğunu göstermiştir 

(Ertuna: 2013).  

Yazar kimliği bir süreden beri değişim göstermektedir. Foucault 

1969 tarihli “Yazar nedir?” adlı konferansında yazarın, bir toplumda belirli 

söylemlerin varolma, dolaşıma girme ve işleme biçimlerini belirleme 

görevini taşıyan kişi olduğunu belirtir. Toplum değiştiğinde yazarın 

fonksiyonu da değişir, ama sınırlayıcı olmayı sürdürür (Akaş, 2012, 3). 

 1970’lerde kitap yazarlığının artık bir meslek olarak görülmeye 

başlanmasıyla birlikte, eskiden baskı sayısı üzerinden yüzde 2 buçuk ile 

yetinen yazarlar bu dönemde yüzde 10’dan aşağı yazarlık ücreti almıyordu, 

yüzde 15’e kadar çıkanlar olmuştur (Kaynardağ:1983,2831). 

 Günümüzde interaktif yazma olanaklarının arttığı internet çağında, 

forumların, blogların, edebiyat sitelerinin yazıya açılmasıyla yazar kavramı 

özgünleşmiştir. Dijital yayıncılıkla birlikte gündeme gelen e-kitaplaşma 

süreciyle yazarlar artık iki türlü telif sistemlerine de başvurur olmuşlardır.  

Semih Gümüş, bugünkü telif durumunu açıklarken, yazarlarla 

yayıncılar arasındaki sözleşmelere bir de e-kitapla ilgili maddeler 

eklenmeye başlandığını belirtir. E-kitap maliyet sorununu çözen bir yenilik 

olduğu için, satıştan elde edilen gelirden yazara daha büyük pay verilmesini 

de sağlamaktadır. Bugün satış sayıları sınırlı olduğu için yazara düşen telif 

ücreti düşük olsa da, gelecekte satış patlaması yapacak e-kitaplar, Gümüş’e 

göre, yazarlarına basılı kitaplardan bile daha çok kazandırabilir. Yazarın 

telif ücretinin e-kitaplarda %20 dolayında belirlenmeye başladığı 

düşünülürse, bunun ileride daha da artacağı öngörülmektedir (Gümüş:2012, 

8). 



294 
 

Akaş’a göre, yazarlar basılı kitaptan %10-15 telif alırken, e-kitaptan 

%30-40 telif istiyor (Akaş.2012, 6). Bu oranın yükselecek olmasının altında 

belki de kişisel yayıncılık kavramı da yatmaktadır. Çünkü artık eserler 

internet ortamında herkesin ulaşabileceği şekilde yayınlanabilecektir.  

 Son yıllarda internetteki interaktif katılımlarla beraber, artık okurlar 

ve yazarlar, eleştirmenlerden çok; okurun kendisinin sözlerini direkt olarak 

öğrenebilmektedir. Çünkü bloglar, forumlar, sosyal paylaşım siteleri 

aracılığıyla artık üreten ile tüketen, arada aracı olmadan birbirine direkt 

ulaşabilmektedir. Bu da okurun kendisinde, yazarı seçme gücünü ortaya 

çıkarmaktadır.  

 

6.3 KİTAP YAYINCILIĞINDA ÖDÜL MEKANİZMALARI 

 

Edebiyat, yazar tarafından üretilenlerin bir zümre tarafından 

kurumsal olarak çerçevelendirilmesi olarak algılanır. Bir önceki bölümde 

söz ettiğimiz editör, yazar ve eleştirmen üçgeninin işin içine girmesiyle bu 

daha da belirgin bir hal almıştır. Köklü bir gelenek ürünü olan birçok uluslar 

arası ve ulusal ödüllü edebiyat yarışmaları da, yeni yazarları ortaya 

çıkarmak ve eserlerin satışını arttırmak anlamında bir mekanizma olarak 

gündeme gelmiştir.  Buna paralel olarak yıllardır gerçekleştirilen edebiyat 

yarışmaları, roman, hikâye, şiir, öykü dallarında literatüre yeni sunumlar 

taşımaktadır.  

Ödül verme mantığının kültürel olarak tam bir karşılığa denk geldiği 

söylenemez. Hatta edebiyat dünyasında esprisi yapılan bir benzetme vardır. 

Alice Harikalar Diyarı hikayesinde geçene göre; düzenlenen bir yarışma 

sonucu, Alice’in arkadaşı tavşan herkesi yarışmanın birincisi ilan eder ve 



295 
 

dolayısıyla herkese ödül vermek durumundadır (English: 2005, 18). Bu 

örnekte olduğu gibi, aslında edebiyat gibi tüm dallarda ödülleri, belirli 

çevrelerin tanıdıkları kendi içlerinde vermektedir gibi bir mantık 

oluşmuştur. Tabi ki ödüllü yarışmaların ilk görüldüğü yıllarda henüz 

ortamların oluşmadığı çevrelerde gerçekten de tanınmamış isimler ödül 

alabilmektedir.  

İlk kültürel ödül kavramının 1901 yılında Nobel Edebiyat ödülü ile 

başladığı bilinir. İsveç’teki bu atılımdan üç yıl sonra Goncourt ve Femina 

ödüllerinin Fransa’da, Pulitzer Ödülünün ise ABD’de verileceği anons 

edilir. Ancak 6.yüzyılda Antik Yunan’da her sene şiir, drama, oyun, müzik 

dallarında belli ödüllerin verildiği duyulmuştur. Belirli bürokratik 

protokollerce düzenlenen festivallerde bu yarışmalar düzenlenmiştir 

(English: 2005, 30). 

Bourdieu, kültürel ödül kavramına değinirken; kutsama 

(consecration) ifadesini kullanmayı tercih eder. Bir yapıtı imzası nedeniyle 

diğerlerinden ayrıştırmanın, onu topluma en önde sunmanın bunu yapan 

kurumları da bir beklentiye soktuğunu, bunun da yapaylığı beraberinde 

getirdiğini savunur. Çünkü bu, ya yükseltilmiş ayrıştırılmış bir durumdur ya 

da adınızın kenara itilip unutulduğu bir durumdur.  

Benjamin’in sözünü ettiği “ustaların adının fetişleştirilmesi”ni hiçbir 

direniş göstermeksizin kabul eden sanat dünyasının ileride toplumda birden 

unutulabileceğini iddia eden Bourdieu, bu taçlandırılmış sanatçıların sanat 

tarihinin dışında bir süreçte varolacağını belirtir (Bourdieu:1999, 353).  

Bourdieu’ya göre, sanat eserinin iyi olduğuna karar veren ve bunu 

bir yerde yazan kişi, bu eserler üzerinden kendi saygınlığını arttırmak 

isteyen kişidir. Ona değer kazandırarak aslında kendini güvence altına alır 

(Bourdieu: 1999, 264). Bir sanat ürününde ödülü alan tek şey o isimdir; 

yoksa arkasındaki emek göstergelerinin ödül sırasında bir etkisi yoktur. 



296 
 

Dolayısıyla ödülü veren ve alan kişi arasında karşılıklı bir yarar ilişkisi söz 

konusudur. Ödülle adı duyulduktan sonraki toplumsal aşamada ise, popüler 

kültüre bir katkı söz konusudur. 

Öte yandan English’in araştırmaları sonucunda, 1990’larda Nobel ve 

Pulitzer gibi ödülleri alan kitapların, vitrinlerin en çok satanlar listesinde 

gitgide yer almadığı ortaya çıkmıştır (English: 2005, 330). Bu da ödüllerin, 

ilk dönemeçteki kadar okuyucuya hitap etmediğini gösteren bir başka 

veridir. Günümüzde okuyucu en çok okunan kitapları, ödüllerin sonuçlarını 

takip ederek değil başka yöntemlerle belirliyor anlamı buradan çıkmaktadır. 

Bu veriyi destekleyen bir başka kaynak da, dünya çapında ün yapmış 

çok önemli bazı yazarların Nobel Edebiyat ödülünü almamış isimler 

olduğuna dikkat çekmektedir. Tolstoy, Çehov, Mark Twain, Maria Rilke, 

Gorki, Brecht, Paul Valery, Proust, Freud, Virginia Woolf, Fitzgerald, 

Lenin, H.G.Wells gibi önemli yazarların hiçbir eseri bu ödülü almamışlardır 

(Dursun: 2005, 18). Bu da ödül vermenin edebi değerlerin dışında bir ticari 

hizmete, belki de sadece saygınlığa hitap edildiğinin bir başka göstergesidir.  

ABD’de ve Birleşik Krallık’ta 1900’den 2000’li yıllara dek verilen 

edebiyat ödüllerinin oranında ciddi bir artış olmuştur. Aralarında kurgu, 

drama, şiir gibi 1000 yeni başlığın yer aldığı 200’e yakın ödülle, 1920’den 

günümüze 10 katlık bir artış söz konusudur (English: 2005, 324).  

İkinci Dünya Savaşı döneminden sonra verilen ödüllerde dünya 

çapında bir artış olmuştur. 1929’da 48, 1935’te 232, 1976’da ise 367 ödül 

töreni olduğu görülmektedir. Bu sayı yüzyılın sonunda ise 1100’e 

ulaşmıştır.  

Dünya çapında Nobel, Pulitzer, Edgar, Man Booker, Campiello, 

Amerikan sanat ve edebiyat gibi edebiyat ödüllerinin varolması gibi, 

Türkiye’de de şu an yaşını almış birçok edebiyatçıyı duymamızı sağlayan 



297 
 

köklü yarışmalar düzenlenmiştir. Bunlardan bazıları, Yunus Nadi, Sedat 

Simavi, Memet Fuat, Ahmet Hamdi Tanpınar, Haldun Taner, Sait Faik,  

Milliyet, PEN Yazarlar Derneği, PEN Kadın Hakları ödülü vs gibi adlarına 

verilen ödüllerdir. Çoğu da 1940’lı yıllardan sonra ortaya çıkmıştır. Bu da 

Türkiye’de edebiyatın kurumsallaşmaya başladığı yıllardır.  

İlk ödüllerden Yunus Nadi Ödülünü ilk kez Yılanların Öcü ile Fakir 

Baykurt 1958 yılında almıştır. Tahsin Yücel, Necati Cumalı gibi isimler de 

1956-1957 yıllarında Sait Faik Hikaye Ödülünü almışlardır. Bu tören de 

oldukça köklü olup, 1960-1963 yılları arasındaki 4 ödül üst üste ödüle değer 

görülecek eser bulunamadığı için verilmemiştir, bu da törenin niteliğini 

ortaya koymaktadır.  

Necatigil Şiir Ödülü, Cevdet Kudret Edebiyat Ödülü, Memet Fuat 

Ödülleri, Tanpınar Ödülleri, Cemal Süreya Şiir Ödülü, Orhon Murat 

Arıburnu Ödülleri, Yaşar Nabi Nayır Gençlik Ödülleri, Haldun Taner Öykü 

Ödülü, Sait Faik Hikaye Armağanı, Ömer Seyfeddin Hikaye Ödülü, Orhan 

Kemal Roman Armağanı gibi törenlerin çoğunun genellikle aileleri 

tarafından, bu isimlerin yaşatılması amacıyla düzenlenmeye başlandığını 

söyleyebiliriz. Bu da, Türkiye’de ödülcülüğün yarışma kavramının yanı sıra, 

o isme olan saygıdan yola çıkılarak verildiğini gösterebilir.  

Yaşar Nabi Nayır Ödülleri, 1933 yılında kurulan Varlık Yayınlarının 

kurucusu olması nedeniyle her yıl ölüm yıldönümünde kendisini anmak 

amacıyla verilmektedir ve 30 yaşın altındakilere açıktır sadece. Bu da genç 

yazarları keşfetmek adına önemli bir adımdır.  

Türk Dil Kurumu tarafından edebiyat çevirisi alanında 1959’dan 

1984’e kadar verilmiş bulunan ödüllerin devamı gelmemiştir. 80’li yılların 

başında verilmeye başlanan Hasan Ali Ediz, Yazko ve Azra Erhat çeviri 

ödüllerine de 1983 sonrasında rastlanmamaktadır. Azra Erhat, Türkçe’ye 



298 
 

birçok eser kazandıran biri olarak tarihe geçmiştir (Paker – Susam:1996, 

446). 

Her yıl Köy Enstitülerinin kuruluş yıldönümünde verilen Madaralı 

Roman Armağanı, ilk olarak Yaşar Kemal’in Demirciler Çarşısı Cinayeti 

adlı eserine verilmiştir (Kaynardağ:1983, 2832). 

Yaşar Kemal, İnce Memed ile aldığı ödüle şöyle değinir: “İnce 

Memed'in ilk baskısı Çağlayan Yayınları'ndan çıktı ama sonra yayınevi 

kapandı. Daha sonra Varlık Yayınları bir roman ödülü koydu, en sevdiğiniz 

yazar ve en sevdiğiniz kitap olarak seçim yapıldı. Sonuçta kazanan bendim, 

malûm mercilerden baskılar geldi, Varlık roman ödülü kaldırıldı, ödülü ilk 

ve son alan da ben oldum.” (Hızlan: 2013) Yayınevlerinin bu noktada, 

halkın iradesiyle en beğenileni seçtiği de görülmüştür. Günümüzde ise 

edebiyat kurumlarının iradesiyle ödüller verilmektedir.   

Van merkeze 30 kilometre uzaklıktaki Erçek beldesinde bulunan 

Çok Programlı Lise'de görev yapan edebiyat öğretmeni Zeynep Oral 

öncülüğünde, belde ve bağlı köylerdeki vatandaşları kitap okumaya teşvik 

etmek amacıyla okul idaresince başlatılan "inek" ödüllü kitap okuma 

kampanyası, kısa sürede büyük yankı bularak Türkiye basınında yer 

almıştır. Kampanyadan önce 3 bin kitabın bulunduğu okul kütüphanesindeki 

2 bin 500 kitabı veliler başta olmak üzere belde halkına ve kampanyadan 

haberi olan çevre köylerdeki vatandaşlara dağıtan öğretmenler, bir taraftan 

kütüphanede kalan 500 kitapla kampanyayı sürdürmeye çalışırken, bir 

taraftan da yeni kitap bulmanın telaşını yaşamışlardır. Edebiyat öğretmeni 

Oral, kampanyaya bu kadar ilgi gösterileceğini tahmin etmediklerini 

belirterek, amaçlarının velilere ve belde halkına kitap okuma alışkanlığı 

kazandırmak olduğunu söyleyerek okuma ödüllerine yeni bir boyut 

getirmiştir (AA, 25.01.2013). 



299 
 

Ödül kültürünün edebiyatta belirli bir zümrenin elinin altında olduğu 

eleştirileri, bugün artık internetin ve kişisel yayıncılığın sanal ortamlarda, 

sosyal ağlarda açılıma çıkmasıyla, yerini okuyucunun seçimine bırakmaya 

başlamıştır.  

 

6.4. KİTLE İLETİŞİM ARAÇLARI VE KİTAP YAYINCILIĞI 

Kitle iletişim araçlarının ya da günümüzdeki genel adıyla medyanın, 

birçok süreç üzerinde değişik etkileri vardır. Özellikle büyük sermaye 

gruplarının, tekelleşen medya patronluğunun kendisini gösterdiği 1980 

sonrası dönemde, sanat eserleri ve medya ile birlikte kitapçılık ve yayıncılık 

da bu medyalaşma sürecinden etkilenmiştir.  

21.yüzyılda kitle iletişim araçları öylesine gelişmiştir ki, okur ya da 

yazar istediği kitaba ve metne kolaylıkla ulaşabilir olmuştur. Batur’a göre, 

çeviri ve yayın etkinliklerinin alabildiğine hızlandığı, metin dolaşımının 

yoğun olarak öne çıktığı, tüm sanat ürünleriyle yoğun bir ilişki zemininin 

olduğu bir döneme girilmiştir. Bu sanatçı ile 200 yıl önceki sanatçının 

durumu iyice farklılaşmıştır. Enformasyon akışının yoğunlaştığı bu ortam, 

yazarı, kendi ürününün dolaşıma sunulmasında öncekilerden farklı bir 

konuma itmiştir (Batur: 1993, 155). Artık yazar tek başına değildir; 

yaygınlaşma kolaylığının yanı sıra, endüstriden bağımsız olamayacağının 

verdiği bir özgürleşememe de bakidir.  

Kitapların medya grupları içinde birer kitleselleşme metası olarak 

kullanıldığı dönemler, Türkiye’de de 1980’li yılların başlarında görülmeye 

başlanmıştır. 1970’lerde yayıncılık alanına büyük gazetelerin kurdukları 

yayınevleri girmiştir.  

Hürriyet ve Milliyet Yayınları, yüksek tirajlı gazetelerde yayımlanan 

ilanlarının da etkisiyle, kısa sürede geniş okur kitlesine ulaşmışlardır. 



300 
 

Tercüman Yayınları, 1001 Temel Eser dizisinde birçok kitap çıkarmıştır. 

Cumhuriyet Gazetesi Çağdaş Yayınlarını kurarak düşün alanına katkıda 

bulunmayı amaçlayan kitaplara ağırlık vermiştir. Altın Kitaplar ve E 

Yayınları, “best seller” (çok satan) tip çeviri kitaplarıyla dikkat çekmiştir 

(Kabacalı:2000, 243). Ayrıca Ütopya, İmge gibi yayınevleri iletişim teorileri 

alanındaki kitaplarıyla dikkat çekmektedir. 

Görsel tekniklerin gelişiminin kitabı etkilediği bir gerçektir. Kodeks 

(veritabanı) kullanımı da kitabın kullanışlılığı için büyük bir verimlilik 

sağlamıştır. Bunun yanı sıra Cep kitaplarının, özellikle İngiltere’de Penguen 

Books ile birlikte 6 Pence bedelinde satışa sunulması, dolaşımı arttıran bir 

unsur olmuştur (Labarre:2012, 137). 

Sanayi devriminin getirdiği olgulardan biri olan popüler kültür, daha 

kolay anlaşılan, daha ucuz ve daha halka hitap eden kültürel formları da 

beraberinde getirmiştir. Emeğin gündelik olarak yeniden üretilmiş hali 

olarak eğlenceli, olumlu, gerçeğe yakın ürünler ortaya çıkar. Hızla tüketilen, 

seri üretimle uygun fiyata mal edilen bu endüstri tasarımlarından biri de 

çizgi romanlardır (Cantek: 2002, 20-24). Çağdaş kültür örneklerinden olan 

çizgi romanlar, sanatın yasaklanmadan pazara çıkmış halleridir. Öykü, 

tefrika, hikaye terimlerinin de bu kavram yerine kullanıldığı Türkiye’de bu 

romanlar, resimli kitaplarla, ucuz ticari halk romanları arasında yer almıştır 

1930’larda. 1960’lardan sonra ise daha edebi, bilimsel, kurgusal dengenin 

ağır bastığı ürünler olmuştur. Beğenilmesinin nedenlerinden biri roman 

geleneğinin yeni bir kurguyla devamcısı olması, modern ve popüler 

olmasıdır. 

Günümüzde de elit başlangıcından sıyrılıp daha popüler olarak 

ulaşılabilen çizgi romanlar, bazı yayınevleri tarafından ünlü klasik 

denemeler olarak basılmaktadır. Bunlardan bazıları NTV Yayınları 



301 
 

tarafından basılan Dostoyevski, Karl Marx, Kafka gibi yazarların çizgisel 

halde kendilerinin ve eserlerinin anlatıldığı dizilerdir. 

Gazete ve dergi okuyuculuğuna alışan kitle kültürü bireyi, artık 

kitapları, gündelik olarak hangisi daha çabuk tüketilecekse ya da 

marketlerde hatta benzin istasyonlarında bile arabaya binmeden (!) hangisi 

elinin altında olacak, çok satacak, adı geçecekse onu satın alır hale 

gelmiştir. Yani kolay anlaşılır şekilde basılıp satılması istenen bazı 

kitapların, yüzbinlerce sayıda basılarak tüketilmesinin önü açılmakta, boy 

boy verilen ilanlarla halk teşvik edilmektedir. 

Duygu yönetiminden gücünü alan, Oskay’ın ifadesiyle kişinin 

kendisini görmek istediği üzüntüler ve sevinçler içindeki roman karakterleri, 

sentimental (duygusal) edebiyat adı altında halkın karşısına çıkmaktadır. 

Aslında 19. yüzyılda ortaya çıkan ve önceki bölümlerde açıkladığımız; 

gazetelerde tefrikalar halinde gündeme gelen bu türler, günümüzde gazete 

ve dergi köşelerinde, yeni çıkan gündelik olguları işleyen aşk, kent, birey ve 

macera romanlarında karşımıza çıkar. 

Duygu Asena’nın Kadının Adı Yok adlı kitabının çok satması üzerine 

günümüzde düşünceler geliştirilirken, Behice Boran’ın 1940’lardaki “Kadın 

Romancılarımız” başlıklı yazısından bir alıntı şöyle der: 

“Edebiyatımızın halka inmediği, bilhassa öykü ile meşgul olmadığı 

sürekli tekrar edilen bir meseledir. Bugünkü romanların çoğu orta 

halli şehir halkının, romanları okuyanların hayatına benzer 

hayatları aksettirmekten uzaktır. Suadiye, Boğaziçi, Avrupa’da 

geçen hayatlar, balolar, lüks yaşamlar okurların hayatlarından çok 

uzaktır”. (Naci: 2002, 167) 

İdealize edilen bu hayat tarzlarının, gerçekten uzak olduğunu belirten 

Berna Moran’a göre, gençlerin kafalarını bu tarz boş hayallerle dolduran 



302 
 

piyasa romanları yerine günümüzü, sahip çıkılması gereken değerleri ve 

gerçekleri anlatmak okuyucuya çok daha iyi gelecektir. Dolayısıyla buna 

benzer kurgulara sahip gerçek diller, bu mantığa göre daha çok okuyucu 

bulmakta ve kitlelere ulaşmaktadır (Moran: 2004, 90). 

Kitap yayıncılığının karşılaştığı yeniliklerden bir diğeri de, 

televizyonculukta ve beyazperdede yer bulmaya başlayan romanlardan 

uyarlamalardır. 19. yüzyıl, edebiyat ve kültür dergilerinin çıktığı, 

gazetelerdeki kültür sayfaları modasının başladığı çağ olurken; 20. yüzyıl, 

edebiyatın gazeteye girdiği, edebiyat eserlerinin sinemaya aktarıldığı, yeni 

medyada edebiyatın yer aldığı süreç olmuştur. Orwell, Hesse, Brecht gibi 

yazarlar buna karşı çıkmıştır (Aytaç: 2002, 16). 

Çok satan romanların film olarak kolay uyarlanabileceği, iyi 

romandan iyi film olamayacağı gibi bir görüşün olduğunu belirten yapımcı 

Atıf Yılmaz, her kitabın sinemaya uyarlanamayacağını düşünüyor (Yılmaz: 

2001, 239). 

Günümüzde gerek yurtdışında gerek Türkiye’de romandan 

uyarlanmış çok sayıda film vizyona girmektedir. Bunlar, yazarların fikri 

bazen sorularak bazen sorulmadan senaryolaştırılmaktadır. Bu durum 

kitabın bilinmesi açısından bir yaygınlık sağlarken; eserin içeriğinin 

yozlaşması açısından da bir tehlike arz etmektedir. 

P.L. Travers’ın 1935 yılında yazdığı çocuk eseri olan Mary Poppins 

kitabı, 1964’te sinemaya aktarılmış ve çok beğeni toplamıştır. 2012 yılında 

ise Tom Hanks’ın yapımcılığında çekilen yeni Mary Poppins filminde, 

kitabın yazarı ile yapımcı Walt Disney arasında geçen eserin 

değiştirilmeden aktarılması tartışmaları filmin konusunu oluşturmaktadır. 

Bu örnekten anlaşılacağı üzere, kitabın yazarı, eserinin değiştirilmemesi 

hakkında büyük titizlikler yaşayabilir ve başka bir formatta eserini görmenin 

yozlaşma oluşturacağından endişe edebilir. Bu belki en doğal hakkıdır, ama 



303 
 

belki de eserin bilinmesi, ileriki kuşaklarda sinema, dizi veya film yoluyla 

kalıcı izler bırakabilmektedir. 

Türkiye’de de Çalıkuşu, Yaprak Dökümü, Seyit ve Şura, Hanımın 

Çiftliği, Köprü, Aşk-ı Memnu gibi klasiklerin televizyon dizi ve film 

uyarlamaları yapılmış, büyük reyting ve beğeni almış, ardından da kitapların 

satışları büyük patlama yapmıştır. Bu durumda kitapların satılıyor olması, 

diziler sayesinde artmıştır. Bu da düşünülecek bir durumdur.  

Kitleselleşme anlamında bir başka örnek de Orhan Pamuk’un 

Masumiyet Müzesi adlı kitabından uyarlanarak hayata geçirilen Masumiyet 

Müzesi (Beyoğlu, İstanbul) olmuştur. Bir romandan müze oluşturma fikrine 

bağlanan Pamuk, romanda geçen karakterlerin eşyalarının, özel detayların 

ve karakterlerin giysilerinin, günlük yaşam objelerinin kalıcı olmak ve 

görsel tatmin amacıyla bir müzede toplanması gerektiğine inanmıştır.  

Kitaplardan ve edebi eserlerden, karakterlerden esinlenerek 

oluşturulan daha birçok öğe saymak mümkündür. Mobilya tasarımlarından 

heykelciklere, gündelik tüketim objelerinden bina mimarilerine, şarkı 

sözlerinden şiirlere dek birçok kitabın veya karakterin, yazarının adı 

dünyanın birçok yerinde dolaşım halinde olabilmektedir.  

1990’larda gazetelerin, yayımlanmış olanların yayın haklarını satın 

alarak ya da kendileri yenilerini hazırlatarak promosyon kapsamında ve 

kupon karşılığında ansiklopedi vermeleri, bu alanın sağlıklı bir doğrultuda 

gelişmesini engellemiştir. Bunların büyük çoğunluğu, özen gösterilmeden, 

alelacele hazırlanmış ve okurun güvenini sarsmıştır. Aynı şekilde verilen 

kitaplar, kitap setleri de yayın sektörünü olumsuz etkilemiştir şeklinde 

görüşler de mevcuttur. Bu anlayış, taksitli kitap satışını da doğurmuştur. 

Yayıncı yönünden bazı sakıncaları olsa da, pazarlama olanağı nedeniyle 

okuyucuya kolaylık sağlamaktadır. 



304 
 

1980’in mirasını üstlenen 1990’lı yıllar, gazetelerin insanı 

bilgilendirmeye değil zengin edeceğine inandırmaya çalıştığı yıllar 

olmuştur. Gazetelerin verdikleri kuponlarla dağıtılan tüketim ürünlerinin 

amacı, Bali’ye göre, Türk insanını Batı’nın uygarlığına eriştirmeye çalışmak 

olmuştur. Gazete yazılarının içeriği de bu yönde gelişmeye devam etmiştir 

(Bali: 2007, 208). Bali’nin değindiği bir başka nokta da, dönemin ruhuna 

uygun başarı, refah gibi kavramlara uyum sağlayan köşe yazarlarının 

okurların gözünde yücelerek bilge konumuna gelmeleri olmuştur.  

Yayıncılar açısından bakıldığında kitap ticari bir nesne olarak maddi 

kazanç simgesidir. İstanbul’da Cumhuriyetin ilk yıllarında işe başlayan 

yayıncılar, Kaynardağ’a göre özellikle ders kitaplarından kazandıkları para 

ve başarılı iş hayatlarından topladıkları kârlarla büyük sermaye sahibi olup 

1960’ların sonunda kendi basımevlerini kurmuşlardır. Büyük çalışma 

ekiplerini içine alan geniş binalara yerleşilmesiyle, yayın hayatında 

endüstrileşmeye yönelme görülmeye başlanmıştır. Bu arada büyük bankalar 

ve gazeteler kitap basma ve dağıtma işiyle iddialı bir şekilde ilgilenmeye de 

başlamışlardır (Kaynardağ:1983, 2829).  

1980’de Milliyet Gazetesi’ni satın alan işadamı Aydın Doğan, 

Hürriyet’i de satın aldıktan sonra kitle iletişim araçları alanındaki 

yatırımlarına hız vermiştir. Banka, finans şirketi, otomotiv, sigorta, turizm 

gibi alanlarda payı bulunan Doğan Medya Grubu, aralarında üç de 

yayınevinin bulunduğu birçok televizyon, radyo, gazete ve derginin sahibi 

olmuştur (Kabacalı.2000, 266) Bu da yayıncılık, gazetecilik, finans gibi 

farklı alanları bir araya getiren, yayıncılığın sadece yayıncılık uzmanlığına 

sahip kişiler tarafından yapılmasını engelleyen farklı paradigmalara sahip 

küresel bir kitle dönüşümü olmuştur.  

Doğuş Grubu’nun bir parçası olan Doğuş Yayın Grubu, Ntv (Nergis 

Televizyonu) başta olmak üzere, çeşitli radyoları, National Geographic 



305 
 

Türkiye Dergisi’ni, NTV Yayınları’nı bünyesinde barındıran bir medya 

grubudur. Bir yayın grubunun yayınevinin olmasının çok normal olduğunu, 

bunun bir avantajının ya da dezavantajının olmasının söz konusu olmadığını 

belirten Ntv Yayınları, şu an otomotiv, inşaat, bankacılık gibi alanlarda 

hizmet veren bir holdingin parçası olarak, popüler edebiyat ya da kendi 

deyimleriyle edebiyat dışı ürünler yayınlayan bir yayınevidir (Kaya, 2013). 

Basım ve yayın merkezi olan Babıali’nin (Cağaloğlu ve dolayı) bu 

niteliğini yitirmesiyle, Hürriyet ve Milliyet gazeteleri İkitelli’deki yeni 

binalara geçerler. Cağaloğlu’nda kiracı olarak yerleşmiş olan Cem, Çınar, 

Metis, Afa gibi kimi yayınevleri de daha ucuz semtler olan Beyoğlu ya da 

Kadıköy bölgesine geçmişlerdir. 

İlki 1948 yılında gazetecilik öğretimi vermek amacıyla kurulan, 

ardından kimi yüksek öğretim kuruluşlarına bağlı olarak üniversite 

düzeyinde öğretim verecek biçimde örgütlenen Basın Yayın 

Yüksekokulları, 1992 günkü Resmi Gazete’de yayımlanan 3837 sayılı 

yasayla İletişim Fakültesi adını alırlar. Böylece yalnız gazetecilik ve halkla 

ilişkiler alanında değil; medya denilen ve basının yanı sıra radyo, televizyon 

vb görsel-işitsel alanı da kapsamına alan daha geniş bir çerçevede öğretim 

verme olanağı yaratılmış olur (Kabacalı:2000, 260). Böylece basın yayın ile 

sınırlı olan anlayış, bilişim, halkla ilişkiler, gazete, radyo, televizyon vs 

olarak iyice genişletilir. Ancak diğer taraftan da üniversitelerin, iletişim 

alanını akademik bir platformdan, mesleki bir platforma doğru taşıdıkları 

gözlemlenebilir.  

Gazetelerin kitap ekleri vermeye başlaması da, yayıncılığın kitle 

iletişim araçlarıyla bağlantılandırılmasının bir örneği olabilmektedir. 20 

senedir çıkmakta olan Cumhuriyet Gazetesinin kitap eki aralarındaki en 

köklü kitap ekidir. Türkiye dışında yayımlanan gazete ekleri arasında en 

etkili ve köklü dergi ABD’de yayımlanan The New York Times gazetesinin 



306 
 

haftalık eki olan The New York Times Book Review’dur. Bu ek 1896 

yılından beri yayınını sürdürmektedir.  

Cumhuriyet’ten sonra Radikal gazetesi kitap eki vermeye başlamıştır 

ve o da günümüze dek gelmiştir. Agos, Aydınlık, Birgün, Dünya, Evrensel, 

Hürriyet, Milliyet, Yeni Şafak, Sabah, Taraf, Sol gibi gazetelerin de bugün 

haftalık ya da aylık yayınlanan kitap ekleri mevcuttur. 

Yeni çıkan yayınların yer aldığı kitap ekleri, hemen hemen çoğunda 

reklamların fazlalıkta olduğu, hatta yazıların birbirine benzer tanıtımlardan 

oluştuğu popüler ekler olarak tanımlanabilir. Uludere’ye göre, reklam 

amaçlı olduklarından; bazen Anadolu baskılarında bile yer almayan sadece 

İstanbul baskılarında yer alan eklerdir. Artık tanıtımı yapılan kitapların birer 

vitrin ürünü haline geldiğini belirten Uludere, bu ekin yanında verilen 

mağaza tanıtımlarında çalışanların bile adı geçen kitapların yazarlarından ve 

adlarından haberdar olmadığını belirtiyor (2013). Günümüzde artık çalışan 

insanın eline aldığı hap şeklinde tanıtımlarla kitaplara ulaşma fırsatı 

bulduğu, popüler kitap eklerinin ve kitap dükkânlarının da uzmanlaşmadan 

uzak olduğu, okuma sohbetlerinden artık vazgeçildiği bir gerçektir. 

Kitap dergisi olarak kendisini tanıtan Sabit Fikir, Remzi Kitap, İyi 

Kitap gibi dergiler de tanıtımlarda veya alışverişlerde verilen, birkaç köşe 

yazarı olan tanıtım ile uzmanlık arasında kalan dergilerdir.  

Aylık edebiyat dergileri, gazetelerin eklerinden daha fazla uzmanlığa 

sahiptir denilebilir. Varlık, Kitaplık, Güney, Sözcükler, Roman 

Kahramanları gibi dergiler bunlardan bazılarıdır. Tanıtım kültüründen uzak, 

içinde sanat ve edebiyat yazılarının kültürel olarak bir arada bulunduğu bu 

dergiler, uzun soluklu eleştiri dergileridir. Tanıtım ve konuk yazarlar kadar 

köklü ve kemikleşmiş yazar kadrosuna da sahiptir.  



307 
 

Edebiyatı, edebiyat insanlarının değil medya profesyonellerinin 

belirlediği koşulların yaşandığını söyleyen Yağcı’ya göre, promosyonla 

sunulacak bir kitapla ilgili olarak daha basılmadan hakkında yazı yazılması 

emredilen müdahaleler mevcuttur. Büyük yayınevlerinin bu işe sahip 

çıkması gerektiğini belirten yazara göre, yazarların da kendi mesleklerine 

sahip çıkması gerekiyor (2004, 25). 

Burke’ye göre, kitap ve dergilerde çoğu defa başka kitap ve 

dergilerin ilanları oluyordu. Kitabın başındaki ya da sonundaki sayfalar, 

aynı basımcının sattığı diğer yapıtların reklamını yapmaktaydı. Çağdaş 

basımcı yayımcı ayrımı o dönemde henüz yerleşmemiştir (Burke: 2004, 

161). 

Bir başka kişiye kitap okumanın da başlı başına bir iletişim türü 

olduğunu belirten Manguel, çok sevdiği yazar Borges’e kör olması 

nedeniyle iki yıl süresince kitap okuduğunu belirtir: “Birine yüksek sesle 

okumanın değişik biçimleri vardır. Borges benden hiçbir yorum katmadan, 

sadece sözcükleri seslendirerek okumamı isterdi. Yani gözler benimdi, ama 

sözcükler ve ses ona aitti. Bundan öğrendiğim en önemli şey, okur olarak ne 

kadar büyük bir gücümüzün olduğudur.” (Manguel: 2013, 6) 

Gazetelerin içlerine kadar giren kitaplaşma olgusu, televizyonların 

radyoların da sahipleri olan kurum ve holdinglerce devam ettirilmiştir. 

Böylece 1980 sonrası başlayan özel sektör patlaması, tüm sanat dallarında 

olduğu gibi basın, yayın alanlarının globalleşmesiyle birlikte kitapçılık ve 

yayıncılık sektöründe de kendini göstermiştir.  

 

 



308 
 

6.5 SON DÖNEM KİTAP YAYINCILIĞI ALANINDAKİ 

TEKNOLOJİK GELİŞMELER 

Yayıncılığın, matbaadan önce, matbaadan sonra ve bilgisayarla 

tanışma dönemleri olarak üç ana döneminin olduğu gözlenmektedir. 

Yayıncılık bugünkü gücünü ise görüntü, ses ve yazı olarak üç ana 

malzemeden almaktadır (Ünaltay:1991, 46). 

6.5.1 MASAÜSTÜ YAYINCILIĞIN SÜRECE DAHİL OLUŞU 

Bilgisayarın; özellikle kısaca PC olarak anılan Kişisel Bilgisayarın 

(personal computer) ve kişisel yayıncılık programlarını barındıran 

Macintosh (MAC) bilgisayarın, daha hızlı çalışan, bağımsız ve minimal 

yapılarının kolaylığıyla; hayatlarımıza girmesiyle yayıncılık teknolojisi 

gelişmiştir. 

Bir uzman veya operatör yardımı olmadan, kişinin kendi gücüyle 

kullanabileceği bilgisayar anlamına gelen kişisel bilgisayar kavramı, 

masaüstü bilgisayarlar, dizüstü (laptop) bilgisayarlar ve tablet bilgisayarlar 

olmak üzere üc model halinde internetli veya internet bağlantısız olarak 

kullanılabilen bilgisayarlardır (New York Times: 03.11.1962). 

Kişisel bilgisayarlar IBM (International Business Machines; 

Uluslararası İş Makineleri) yazılım ve donanım programları ile uyumlu 

olup, Linux işletim sistemini içerebileceği gibi, Macintosh donanımlı Mac 

OS X işletim sistemini de içerebilir. Günümüzde en yaygın işletim 

sistemlerinden biri ise Microsoft firmasının ürünü olan Windows serisidir. 

Yazılım ve donanım sistemlerine baktığımızda IBM firmasının 

yazılım desteğinde uzmanlaştığını; Apple firmasının ise grafik, renk ve 

müzik uygulamalarında ön planda olduğunu görüyoruz (Beygu: 1990, 27). 

Dünyada olduğu gibi Türkiye’de de öncelikle IBM PC’ler ve uyumlu 

modelleri piyasaya hakim olmuştur. Apple’ın yazılım ve donanım farkı, 



309 
 

pazara yeni çıkışı ve fiyatının fazla oluşu önceleri onun geride kalmasına 

neden olurken; son on yılda büyük bir atağa geçmiş ve kişisel bilgisayarda 

lider olmuştur.  

Peter Drucker, bilgisayarın geliştirilmesini açıklarken; Birinci Dünya 

Savaşı sırasında Otto Neurath ve Lee de Forest’ın bilgilerin aktarılması ile 

ilgili çalışmalar yaptığını belirtir. Bundan yirmi yıl sonra kart basma 

sistemleri üreten bir fabrika olan IBM’de çalışan mühendisler, audion 

tüpünün elektronik olarak 0’dan 1’e ve sonra geri 0’a çevirme amacıyla 

kullanılabileceğini düşünürler. Tüm bu çalışmalardan sonra bilgisayarın 

doğmasının kaçınılmaz bir şey olduğu söylenebilir (Drucker:1993,41). 

İlk bilgisayar ağı denemeleri, askeri amaçla gerçekleştirilmiştir. 

1957’de Sovyetler Birliğinin Sputnik uydusuyla ilk insanlı uzay seferini 

yapmasından bir yıl sonra, ABD Başkanı Eisenhower, İleri Araştırmalar 

Projeleri Ajansı’nın (ARPA) kurulmasına izin vermiştir. Bu çalışmaların bir 

parçası olarak bilinen ilk bilgisayar ağı denilebilecek olan ARPANET 

oluşturulmuştur. Ağ yapısına İnternet Protocol adı verilmiştir. 1990’lara 

kadar askeri amaçla kullanılan internet, sonrasında ABD’deki 

üniversitelerde genel kullanıcılara açılmıştır (Geray:2003, 21). 

Bilgisayarlar arasında ağ, dünyada ilk 1969’da askeri bir kuruluş 

olan DARPA tarafından Birleşik Devletler’de kurulmuştur. Daha sonra 

Amerikalı Bob Matcalfe, “internetin babası” olarak nitelenebilecek 

“ethernet” bağlantı sistemini geliştirmiştir. 1980’lerin başında, kimi 

üniversitelerin ağa katılmasıyla bilgisayarlar arası iletişim Birleşik 

Devletler’de ve dünyada yayılmaya başlamıştır. Türkiye ise ilk kez 

ODTÜ’nün uluslararası ağa katılmasıyla internet ile tanışır ve 1995’ten 

itibaren yaygınlaşmaya başlar (Çobanlı: 2004, 89). 

Enformasyon teknolojisinin gelişmesiyle bugün çok sayıda insan cep 

hesap makinesi, kişisel bilgisayar, müzik seti vs’ye sahiptir. İnternet gibi 



310 
 

teknolojilerin de büyük ölçüde yaygınlaştığına tanık olmaktayız. Bilgisayar 

teknolojisi, 1970’lerden itibaren sosyal refah hizmetlerinde kullanılmaya 

başlanmıştır. Sonra özellikle PC (personal computer: kişisel bilgisayar)’nin 

çıkmasıyla ve fiyatların ucuzlayarak toplumda daha kolay satın alınabilir 

düzeye gelmesiyle birlikte, Bozkurt’a göre bilgisayarların, daha çok bireysel 

amaçlarla, entelektüel yaratıcılık için kullanılmaya başlandığını görürüz 

(Bozkurt:1997, 30). 

Tarihin nasıl işlediği konusundaki örneklerden biri, bilgisayarın 

doğuşu olabilir. Bunun aslı biner sisteme, yani ikili sayı düzenine 

dayanmaktadır, bu da 17.yy’da Leibnitz’in düşündüğü bir sistemdir. 

Bilgisayarın ikinci bir kökü de 19.yy’da Babbage’ın dişli çarklar aracılığıyla 

aritmetik fonksiyonların ifade edilebileceği bir hesap makinesinin icadıdır. 

Daha sonra 20.yy’ın başlarında Whiteland ve Russell, herhangi bir 

kavramın, matematiksel olarak ifade edilebileceğini ileri sürmüşlerdir 

(Drucker:1993,40). 

İlk ticari bilgisayarlar, 1950 yılında radyo lambaları kullanılarak 

üretilmiş, ancak yavaş, pahalı ve güvenilemez sonuçlar doğurmuştur. 

Transistor denilen bir elektrik akımına bağlanan yarı iletkenler hızı ve 

ucuzluğu sağlamıştır (Dudley:1997, 315). 

1959’da Fairchild ve diğer ABD firması, Texas Instruments’deki bir 

teknolojik hamle, birçok yarı iletken düğmenin dört milimetre kare 

ölçüsündeki minik çiplere uygulanmasına izin vermiştir. Bu yeni cihaza 

entegre devir adı verilmiştir. 1969 yılında adını bu maddedeki silikondan 

alan Silikon Vadisi’ndaki yarı iletken firmaların sayısı 25’i bulur 

(Forester:1987, 20). Böylece büyük bilgisayarlar çığırı açılmıştır. 

1950’li yıllardan itibaren bilgisayar firmaları, kablosuz ve klavyesiz 

sadece ekrandan oluşan tabletlerin ilk örnekleri üzerinde çalışmışlardır. 

1960’lardan sonraki bilimkurgu filmlerinin çoğunda (‘Uzay Yolu’, ‘2001: 



311 
 

Bir Uzay Macerası’, ‘Kara Şimşek’ vs.) tablet formatlar anlık tasarımlar 

sonucu görülmüştür. 1980’lerin sonlarında Apple, ilk tablet araştırmalarını 

başlatmıştır. Microsoft ve Nokia firmaları da ilk örnekler üzerine 

çalışmışlar, ancak bunlar çeşitli sorunlar nedeniyle yaygın dolaşıma 

sokulmamışlardır. İlk e-okuyucu tableti 2004 yılında Sony firması 

üretmiştir. Ardından Google, Apple, Amazon, Samsung gibi birçok 

bilgisayar ve elektronik firması e-okuyucu veya tabletler aracılığıyla e-kitap 

okunmasına aracı olmuşlardır (Schuessler: 2010). 

Bilgisayarların ve mikroişlemcilerin telefon gibi eski bir teknolojiyle 

birleşmesi, sistemi oluşturan bütünler arasında, ayrıca kullanıcı ile sistemin 

bütünü arasındaki etkileşimi arttırır. Geleneksel telekomünikasyon altyapısı 

da, bilgisayarların katılmış olması ve sayısallaşma nedeniyle yeni iletişim 

teknolojileri içinde değerlendirilmektedir (Geray:2003,20). 

 

6.5.1.1 Apple ve Masaüstü Yayıncılıktaki Önemi 

1971’de Intel adındaki küçük bir yarı iletken firmasında mühendis 

olan Marcian Ted Hoff, basit bir bilgisayarın tüm merkezi işlem birimini 

içeren tek bir çip tasarlar. Bu çerçevede geliştirilen ilk mini bilgisayar 

pazara 1975’te Altair (8800 modeli) takımı olarak satılır. 1977’de Steve 

Jobs ve Steve Wozniak, Apple II adını verdikleri küçük bilgisayarlarını 

üretmek için yeni bir şirket kurar ve Apple Corporation adını alır (Athey-

Zmud:1988, 8). 

Apple firması, 23 Ocak 1974’de “Bir telefonu kullanmaktan daha 

kolay” sloganıyla “Macintosh” (kısaca Mac) adı verilen ilk kişisel 

bilgisayarı piyasaya çıkarır (Çobanlı: 2004, 83). 

Gelecekteki bilgisayarların tümünde grafiksel kullanıcı arayüzü 

(GUI) kullanılacağının farkına varan Jobs, bu alanda bir ilki başarmayı 



312 
 

planlar ve Apple takımı ile birlikte Lisa modeli için GUI geliştirilmeye 

başlanır. Her ne kadar Lisa, gerçekten bir ilk anlamında satışı halka yapılan 

ilk GUI kişisel model olsa da, Macintosh’un satışları yüksek fiyatı ve az 

sayıdaki yazılımı nedeniyle iyiye gitmez (Brooks: 2006). 

Ürünün kaderi makul bir fiyata satılan ilk PostScript lazer yazıcı 

olan Laser Writer’ın tanıtımı ve erken dönem masaüstü yayıncılık paketi 

Page Maker ile değişir. Bu üç ürünün birleşimi masaüstü yayıncılığı 

pazarının doğmasını sağlar. Mac, kullandığı GUI için geliştirilen grafik 

kapasitesi sayesinde masaüstü yayıncılığı geliştiren ve dönüştüren bir marka 

haline gelir (Bear: 2007). 

Türkiye, masaüstü yayıncılık ile ilk kez 1989 yılında tanışır. Apple 

firmasının ürettiği Macintosh ilk kez Cumhuriyet gazetesinde kullanılır. 

Böylelikle Babıali’nin gazete basım teknolojisi bir dönüm noktasına ulaşır. 

Yayıncılıkta, basın sanayiindekine benzer biçimde ve ağırlıklı olarak 

1980’lerin sonlarında tipodan ofsete geçilmiş, birçok yayınevi masaüstü 

yayıncılık adı altında bilgisayarla dizgi ve sayfa düzeni yapmaya 

yönelmiştir: Birkaç yılda (1989-1992) tipo neredeyse unutulmuştur. Bu süre 

içersinde kitaplarda rastlanan dizgi ve sayfa düzeni acemilikleri yavaş yavaş 

ortadan kalkmaya başlamıştır (Kabacalı: 2000, 260). 

Optik yöntemlerin kullanıldığı bilgisayarlı dizgide, kalıplar baskıya 

girmeden önce, konuyla ilgili resimlerle birleştirilerek tam bir sayfa 

düzeninde hazırlanır. Basılacak malzemenin filminin çekilmesini gerektiren 

ofset ve tifdruk sistemlerinde sayfalar, elektronik sayfa düzenlemesi olarak 

adlandırılan bir işlemle bilgisayarda hazırlanır.  

Masaüstü yayıncılık yapmak için gerekli olan basamaklar, ilk iş 

olarak yazım işleminin tamamlanmasının ardından, grafik hazırlamak için 

eklenecek çizim veya resimlerin tamamlanması ve bu verilerin tümünün 



313 
 

bilgisayar ortamında bir araya getirilerek birleştirilmesidir. Yazı 

karakterleri, büyüklükler, resimlerin yerleri ve kombinasyonları istek 

doğrultusunda tamamlanır ve renk ayrımına gidilerek çıkış alınır. Bu 

aşamada matbaa faaliyetlerinden yararlanmak gerekmektedir (Ünaltay: 

1991, 52). Günümüzde internet teknolojisi sayesinde, yazıyı üreten, grafiği 

tamamlayan ve matbaada kitabı basacak olan kişi arasında anında iletişim 

kurulabilmekte ve veriler hızlıca paylaşılabilmektedir.  

Sözlü kültürden yazılı kültüre geçişteki eleştiriyi bugünkü bilgisayar 

mantığıyla karşılaştıran Walter Ong’a göre; bugün bilgisayara getirilen 

eleştirinin aslında Platon’un, yazıya getirdiği eleştiriyle aynı olduğunu 

öğrenenler şaşırıyor: “Platon, Sokrates’in ağzından, yazının insani 

olmadığı; gerçekte insanın zihninde varolan düşünceyi zihnin dışında 

kurmaya kalkıştığını söyler. Aynı söz, bilgisayar için de geçerlidir. Platon, 

yazının belleği çürüttüğünü söyler. Yazıya alışan, kendi öz kaynaklarından 

yararlanacağına dış kaynaklara bağımlı kalır.” Ong’a göre, aynı eleştiri 

bilgisayarlar için de söz konusudur; yazı edilgendir ve kendi gerçekdışı, 

yapay dünyasına kapalıdır, tıpkı bilgisayarın da öyle olması gibi (Ong: 

2010, 98). 

Daniel Bell, enformasyon toplumunun yaklaşmasına ilişkin sunduğu 

açıklamanın merkezine, değişimin temel simgesi ve analitik motoru olarak 

bilgisayarı koyar. Nasıl sanayi toplumu mal üretimine dayanan bir toplum 

idiyse, sanayi sonrası toplum da enformasyon toplumudur görüşünü 

benimser (Kumar: 2004, 22). 

Bilgisayar kendi başına sanayi toplumunun birçok işlemini 

dönüştürecektir. Bell, enformasyon toplumunu doğuranın bilgisayar ile 

telekomünikasyonun patlayıcı eşyönelimi olduğunu savunur: 

“Bu nokta bilginin işlenmesi ile iletilmesi arasında uzun bir süredir 

yapılmakta olan ayrımı çökertmiştir. Bilgideki artış yalnızca nicel 



314 
 

değil, aynı zamanda niteldir. Eski kitle iletişim araçları 

standartlaştırılmış mesajları bir izleyici kitlesine aktarıyordu. Yeni 

iletişim kanalları hem kablolu ve şifreli yayıncılığa hem de 

bilgisayara bağlıdır. Bu durumda enformasyon, bireysel 

ihtiyaçlara göre işlenebilir, seçilebilir ve elden geçebilir, evinize ya 

da büronuza gelebilir. Dünya çapında bir elektronik kütüphaneler, 

arşivler ve veri bankaları şebekesi doğmaktadır.” (Kumar: 2004, 

23)  

Bilgisayarın kişisel kullanım için ayağımıza dünyayı getirmesiyle ve 

bireyi de dünyaya açmasıyla, bireysel bir ilerlemenin gerçekleştiğinin altı 

çizilmektedir.  

Filmler, mikro filmler, bilgisayar kartları, bant kayıtları, hologramlar 

ve başka araçlar küçük bir hacimde büyük miktarda bilgiyi saklamakla 

beraber bunların taşıdığı bilgi, insanların algılamasına ancak büyütücü, 

okuyucu gibi aygıtlar aracılığıyla sunulabilir. Basım ise doğrudan 

ulaşılabilir bir malzeme oluşturur. İşte bu nedenle, elektronik bilgisayarların 

en zorunlu yardımcısı, bu araçların yaptığı işlemleri günlük dilde kullanıma 

sunacak basılı çıkışlardır. Yok olmak gibi bir kaderden uzak görünen basım, 

öyle görünüyor ki, daha çok, bilginin insanlığa sunulduğu çeşitli başka 

araçlarla daha yakın bir ilişki kuracak ve bu ilişkinin belirlediği bir evrim 

sürecine girecektir.  

McLuhan, basılı kültür-elektronik kültür karşıtlığını kurmak 

suretiyle, özellikle 20. yüzyılın başından itibaren yaygın kullanıma giren 

yeni iletişim araçlarının ve bilgisayar tekniklerinin yeni bir kültür 

yaratacağı, bu kültürün oluşturduğu düşünce ve deneyim biçimlerinin 

toplum ve siyasetin örgütlenme biçimini kapsayacak şekilde 

genişletilebileceği iddiasını taşımaktadır:  



315 
 

“Elektro-biyolojik olan “elektrik dünyası”, “elektronik kültür”, 

“elektronik çağ” gibi adlandırmaların eşliğinde, yeni kabileciliği, 

karşılıklı bağımlılığı, ayinsel canlanışı, eş zamansallığı, çizgisel 

olmayan düşünüşü, çok türlülüğü, metafiziksel organisizmi (bir 

hastalığın tüm belirtilerinin organik kaynağı olduğunu öne süren tıp 

teorisi) yaratan kültüre -ki onu yaratan yeni iletişim 

teknolojileridir-, matbaanın yarattığı, bireyciliğin, özerkliğin, 

türdeşliğin, bir örnekliğin, tekrarlanabilirliğin, mekanikliğin, 

uygulamalı bilginin kültürüne yol açtı.”(Köker: 2005, 62) 

Enformasyon toplumunun gelişmesinin dinamiğini oluşturan 

bilgisayar teknolojisi, Bozkurt’a göre, bir yandan zihinsel emeğin yerini 

tutarak, diğer yandan ise insanın zihinsel emeğinin çerçevesini genişleterek, 

yaşanan değişime önemli bir faktör olarak damgasını vurmuştur (Bozkurt: 

1997, 30). 

1880’lerin sonuna dayanan tablet bilgisayar formatı, bilgi giriş 

çıkışını düz bir yüzeyde sağlayan kablosuz ve elektrikli bir prensibe sahiptir. 

Teleotograf adı verilen bu model, daha sonra 1900’lerin başında az da olsa 

geliştirilmiş ve 1956 yılında ilk kez denenmiştir. Düz bir yüzeye yazılan 

bilgiler, ilkel bir tahta görüntüsündedir. 1970’li yıllardan itibaren de 

bilimkurgu filmlerinde, yaratıcı yazar ve senaristlerin fikirleriyle ilk ışıklı 

dokunmatik aktif ekran prototipleri hazırlanmış ve kullanımının büyük 

kolaylıklar yaratacağı belirtilmiştir.  

Kasasız dizüstü bilgisayar mantığı da aynı şekilde kullanım 

kolaylığı, her yere taşınabilir olması ve kişiye özel olması gibi nedenlerle 

uzun yıllardır tercih edilmektedir. Bilgisayar teknolojisindeki bu son nokta, 

ekranlar cebimize girecek hale gelene kadar gelişmiştir. 

Bilişimin ve elektronik yöntemlerin sürekli gelişimi, kitapta ve 

baskıda derin bir gelişim içermektedir. Bilgisayar destekli yayıncılığın 



316 
 

kullanımıyla, ekran kağıdın yerini alacak gibi durmaktadır. Dijital ortam, 

başka malzemeler üzerinden mevcut metinlerin korunmasını ve dağıtımını 

daha iyi sağlayan karşılıklar oluşturmakla kalmaz, dahası başka bir dengi 

olmayan orijinal belgeler de sağlar. Dijital kütüphanelerin ileride hukuksal 

sıkıntılar yaratma riski ve geleneksel kitapçılığı bitirme riski olabilir 

(Labarre:2012, 139). 

Yeni iletişim teknolojileriyle desteklenen enformasyon üretimi ve 

dağılımı 80’li yıllardan sonra kişisel bilgisayarların yaygınlığıyla hız 

kazanmıştır. Bunun sonucunda bilgi, tarih boyunca hiç olmadığı kadar önem 

kazanmıştır. Bunun nedeni, iletişim teknolojilerindeki gelişmelerle üretilen 

bilginin paylaşımı ve kullanımının artmasıdır. Bilginin dünya düzeyindeki 

etkileşimi inanılmaz hızlara ulaşmıştır (Güçdemir: 2012, 10). 

Haluk Geray’ın bilgi ve iletişim teknolojilerinin yaygınlığı üzerine 

TÜBİTAK tarafından Devlet İstatistik Enstitüsü yoluyla onaylanarak 

aktardığı araştırmanın sonuçlarına göre, kişisel bilgisayar kullanımı hane 

halkı bazında 1997’de yüzde 6,5 iken, 2000 yılında yüzde 12,3’e çıkmıştır. 

İnternet kullanımı ise yüzde 1,2’den yüzde 6,9’a yükselmiştir (Geray:2003, 

177). 

Türkiye İstatistik Kurumunun verilerine göre, 16-74 yaş grubundaki 

bireylerde bilgisayar ve İnternet kullanım oranları sırasıyla %49,9 ve 

%48,9’dur. Bu oranlar 2012 yılında sırasıyla %48,7 ve %47,4 idi. 

Dolayısıyla yine bir artış söz konusudur (Tüik: 22.08.2013). 

İnternet ve multimedya bilgisayar teknolojileri, kültürel formları, 

enformasyonu, kültürü ve imgeleri dönüştürmeleri nedeniyle, gençler 

arasında yaygın teknik yetilerin gelişmesine neden olmuştur. Gençlerin 

kendi sitelerini kurarak burada kamusal sorunların tartışılmasını 

kolaylaştıran bir araç olduğunu belirten Kellner, internetin aynı zamanda 



317 
 

tekelci ve ticari ilişkileri barındırdığı uyarısında da bulunuyor (Kellner-

Steven, 2008). 

Günümüzde kitapçıları bilgisayarların yönettiğini vurgulayan 

Manguel, “Kitapçıya gidildiğinde bir kitabı sorduğunuzda, bilgisayara 

bakılarak cevap verildiğini; oysa kitapçıların sohbet edilen yerler 

olageldiğini” söylüyor (Manguel: 2013, 6). 

2001 yılında Microsoft’un ilk tablet bilgisayarı piyasaya sunmasının 

ardından Apple firması da 2010 yılında ilk tableti çıkarmıştır. Bu yıldan 

itibaren kişisel okuma, dokunmatik interaktif paylaşımlar hız kazanmıştır. 

Bunun yayıncılık sektörüne yansımaları da 2010 yılından itibaren aktif bir 

şekilde devam etmektedir.  

Masaüstü yayıncılığın öncülerinden Apple firmasının çıkardığı e-

okuyucular, iPhone, iPod touch veya iPad gibi modeller aracılığıyla iBooks 

uygulamasını aplikasyon sitesinden indirerek okumayı mümkün kılmıştır 

(Apple: 2013).  

Temel çizgilerinin gitgide daha güçlenen belirtileriyle birlikte, yeni 

elektronik ve organik çağ son derece anlaşılabilir hale gelmiştir. Üretim 

bandının, elektrikli teybin eşzamanlı hale getirdiği, yeni iletişim kalıplarının 

önünde geri çekildiği günümüzde, kitle üretiminin mucizeleri bütünüyle 

anlaşılabilirlik kazanmıştır. Ama otomasyonun yenilikleri, McLuhan’a göre 

işsiz ve mülksüz topluluklar yaratarak, bizi yeni belirsizliklerin içine 

hapsetme olasılığını beraberinde getirmiştir (McLuhan: 2001, 384). 

 

6.5.2 DİJİTAL TEKNOLOJİNİN YAYINCILIĞA ETKİLERİ 

El yazması kitaplardan matbaa ile basılan kitaba geçildiğinde nasıl 

büyük bir devrim yaşandıysa, dijital yayıncılık anlayışının görülmesiyle de 



318 
 

öyle bir devrim yaşanmıştır. Çünkü artık basılı kitap formatı, eski bir format 

olarak görülme olasılığıyla karşı karşıyadır. Teknolojiler ve formatlar, 

küresel kapitalizme, teknolojiye, küreselleşmeye, kültürel hegemonyalara 

göre sürekli değişim göstermektedir. İnsan, bu hıza yetişmekte kendini aciz 

ve yavaş hissedebilmektedir. Bunun karşısında durmaktansa, belki de bu 

formatları öğrenmek, anlamak, ama içeriğe de sahip çıkmak en doğrusu 

olacaktır. 

Anglo-sakson ve Amerikan dünyada kitapların belirli formatları 

vardır. Önce kitabın hard-cover (sert cilt) hali çıkar, sonra 6 ay sonra paper-

back’i (yumuşak kağıtlı) çıkar; aralarında neredeyse yarı yarıya fark vardır. 

Ondan sonra bu formatın bir cep versiyonu çıkar. Ondan da 6 ay sonra bu 

kitabın audio-visual formatı çıkar. Tüm bunlar, kitabın serüveni içinde birer 

çoğaltma formatıdır. İktisadi anlamdaki pazarlama ve satış gelirlerinin ne 

yönde olacağı da sırayla az çok bilinir. Teknolojinin bu şekilde hızlı 

gelişmesiyle beraber, son dönemde gelinen nokta ise dijital dünyadır ve bu 

Kocatürk’e göre başka bir dünyadır (Kocatürk: 2013). 

Akaş, günümüzde e-kitabın duruşunu şöyle ifade ediyor: 

“İstediği kitabı e-kitap okuyucusuyla doğrudan internete 

bağlanarak neredeyse anında indirip okumaya başlamak, binlerce 

kitabı ufacık bir cihazın içinde yanında dolaştırmak okurlar için 

artık mümkün. Yazarlar kendi metinlerinin editörlüğünü yapıyor, 

kapak tasarımını kendi hallediyor, internet üzerinden talep üzerine 

baskı ya da e-kitap olarak yayımlıyor, tanıtımını twitter, facebook, 

blog gibi yöntemlerle bizzat gerçekleştiriyor.” (Akaş:2012, 4) 

Teknoloji o kadar hızlı bir şekilde sürekli değişim göstermektedir ki; 

sürekli format değişebilmektedir. Kocatürk’e göre, e-kitap da bu 

formatlardan biridir. Ardından Android’lerin çıktığını ya da bilgisayar ve 

cep telefonlarının yeterli olduğunun savunulduğunu belirten Kocatürk, 



319 
 

önemli olan içeriğin sadece ve sadece kitap olduğunun altını çizmektedir 

(Kocatürk: 2013). 

1995’te dünyanın en büyük çevrimiçi kitap satan sitesi olarak 

kurulan Amazon.com, artık çeşitli e-kitap okuma aletleriyle de bu ticareti 

büyütmüş ve ellerinde varolan yüzbinlerce kitabı bu yöntemle okumaya 

açmış durumdadır. Kitap dışında birçok elektronik eşya, oyuncak, giyim 

vb’nin satışını da yapan Amazon, e-ticaret üzerine kurulmuştur. 

Türkiye’deki ilk çevrimiçi kitap satış sitesi idefix.com da aynı hizmeti 

veriyor ancak kültür yayınları dışında satış yapmama kararları bulunuyor. 

Bugün e-kitap satışından ziyade; basılı kitap satışlarından asıl gelir elde 

ettiğini söylemek mümkün. 

Türkiye’de ilk kez internet üzerinden kitap satışını 1998 yılında 

gerçekleştiren idefix,com, ilk  bu işe başladıklarında kimsenin onlara 

inanmadığını, yayınevlerinin temkinli yaklaştıklarını söylüyor. İnternet 

hızının 56 K modemlerle yavaş ilerlediği ve tüm kitap verilerinin 

girilmesinin uzun sürdüğü bir dönemde bu işe başlayan idefix, şu anda 

pazarın lideri durumunda. İdefix, her sene yüzde 30-40 büyüyor. 1.1 milyon 

üyesi, 400 bin müşterisi, 140 bin satışta olan basılı kitabı, 5652 e-kitap satışı 

bulunmakta şu an. 2012 yılının cirosu 30 milyon lira (Ekmekçi: 

2013).Türkiye’de ise yaklaşık 35 milyon adet internet kullanıcısı bulunuyor. 

e-kitap yayıncılığına Nisan 2010’da başlayan İdefix, öncesinde bir 

senelik bir araştırma evresinden geçmiştir. Projenin iki etabı vardır. İlk 

fazında Adobe kullanmak gerekiyor. Kitabın şifrelenmesi gerekiyor ki hak 

sahiplerinin hakları korunsun. Buna DDM (digital device management) 

deniyor. Örneklerden biri olarak gösterebileceğimiz dünyanın ilk benzer 

kitap sitesi amazon.com’un kapalı devre bir sistemi var. Kindle isimli bir 

cihazları var, şifrelemeyi kimseyle paylaşmıyor. Kendi cihazlarıyla, kendi 

sattığı e-kitapları okutuyor. İdefix, tekelleşmeci bir mantık gütmek 



320 
 

istemediği için, kendilerinden kitap alan birinin başka herhangi bir cihazla 

okuyabilmesini mümkün kılmıştır (Ekmekçi: 2013). 

İkinci etapta ise kendi DRM’ini (dijital haklar yönetimi) üreten 

idefix, mobil cihazlarda, tabletlerde ve telefonlarda e-kitap okuyabilmek 

için bu uygulamayla şifrelemeyi oluşturuyor. İlk önce bu uygulamayı 

kullandığınız cihazın uygulama sayfasından ücretsiz olarak indiriyorsunuz, 

ondan sonra satın aldığınız kitapları ister bu cihazınızdaki uygulama ile ister 

e-ink okuyucunuzla okuyabiliyorsunuz. (Ekmekçi: 2013) 

e-kitap cihazları iki türden oluşuyor: e-ink cihazlar yani elektronik 

mürekkepli cihazlar, bildiğiniz kağıt sayfası gibi görüntüyü birebir arka 

tarafta oluşturuyor. Normal Lcd ekranların verdiği ışıklı görüntü bunda yok; 

dolayısıyla kağıt gibi normal görünüyor, parlamıyor, okuyabilmek için bir 

ışık kaynağına ihtiyaç oluyor, aynı kitap okumak gibi. (Ekmekçi: 2013) 

e-kitap teknolojinin avantajları Kocatürk’e göre, erişimi 

kolaylaştırıyor, sınırları ortadan kaldırıyor, fiyatı ucuzluyor. Yayıncıların 

ortadan kalkacağından korkuluyor, ama bu mümkün değil. Teknolojik 

format değişir ama önemli olan kitabın içeriğidir ve değişmez. Önce dijitali 

çıkan, sonra basılan kitap olduğu zaman bunun bir pazarlama olmadığını 

söyleyebiliriz. (Kocatürk: 2013) 

İdefix’ten sonra internetten kitap satışına başlayan 

Kitapyurdu.com’un da satış rakamlarının idefix’e yakın olduğu, Doğan 

Kitap’ın dr.com.tr ve hepsiburada.com’un ikisinin toplam satışlarının 

idefix’e denk olduğu, pandora.com ile ilknokta.com’un ise sektörde yüzde 5 

paylarının olduğu belirtiliyor.  (Ekmekçi: 2013) 

Ntv Yayınları, e-kitapların, çok kısıtlı bir kitle haricinde sıradan 

okuyucu için büyük etki yaratmayacağı görüşünü paylaşıyor. (Kaya: 2013) 



321 
 

Remzi Kitabevi, kural olarak önce bir kitabı basılı olarak kullanmayı 

sonrasında e-kitap halini basmayı uygun buluyor. Gelişen teknolojinin hız 

açısından yayıncılığa büyük yarar sağladığı görüşünde olan genel yayın 

koordinatörü Öner Ciravoğlu şunları diyor: 

“Yayıncılık aslında kendisine, yazılı kağıt üzerinde okunan bir 

gelenek oluşturmuş. Eskiden bu işler kurşun harflerle yapılıyordu ve 

sağlığa oldukça zararlıydı. Tüm matbaa ilçelerine süt ve yoğurt 

dağıtılırdı. Otomatik makinelerin işin içine girmesiyle, baskı süreci 

hızlandı ve daha bilimsel bir hal aldı. Bilgisayar ve internetin 

hayatımıza girmesiyle, yayıncılıkta e-kitap dönemi de başladı. Bu da 

sanki, basılı malzemeleri bir anlamda tehdit eder gibi duruyor ama; 

öte yandan da okur sayısını genişletiyor. İnsanlar artık arabalarında 

giderken bir düğmeye basarak roman dinleyebiliyorlar. Ya da başka 

bir işle meşgulken, ekrandan açıp okuyabiliyor. Hatta ders 

anlatırken de, görüntü üzerinden açıklamalarda bulunabiliyorlar.” 

(Ciravoğlu: 2012) 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, bu dönemde henüz çoğu 

yayınevinin e-kitaplaşamadığını; kendilerinin ise dijital yayıncılıkta çok 

önlerde olduğunu; olabildiğince çok e-kitap yayınlamaya çalışarak, 

Türkiye’de ilk sıralarda olduklarını belirtiyorlar (Avan, 2013). 

iBooks Author gibi kendi kitabını hazırlama programlarıyla Apple, 

iPhone, iPod touch veya iPad’den yazmanın ve okumanın, tıpkı kitaptan 

okumak gibi olduğu iddiasını taşımaktadır. Sayfaları çevirerek tek bir 

parmak hareketiyle sol baştan sağa doğru okumak mümkün. İster ekranda 

tek bir sayfa okuyun isterseniz bir ekranda iki sayfayı birden görebilirsiniz. 

Okuduğunuz kitabın yazı formatını değiştirebilir, arka ışığını değiştirebilir 

veya anlamadığınız yerde başa dönebilir ya da anlamadığınız kelime ya da 

karakterin üzerine tıklayarak ne olduğunu öğrenebilirsiniz (Apple: 2013). 



322 
 

Oypan’a göre, ilk Kindle e-okuyucuyu 2007 yılında piyasaya çıkaran 

Amazon, 2012′ye kadar tam 7 adet e-okuyucu ve tablet piyasaya çıkarttı. 

Eylül 2012’de yeni ürünlerini tanıtan şirket, hem e-kitap okuyucu hem de 

tablet yarışında Apple ve Barnes & Noble’a rakip olmaya devam edeceğe 

benziyor (Oypan:2012). 

Amazon’un e-okuyucularıyla ilgili modellerin gelişimi şu şekildedir: 

Amazon’ın dokunmatik renkli tableti olan Kindle modelinin yeni sürümleri 

her geçen gün yenilenmekten geri kalmıyor. Fiyatları da ilk günden bugüne 

daha da düşmüş durumda. İlk çıkan modeller 500 dolar iken, bugünlerde 

190 dolara kadar indiğini söylemek mümkün. Üç çeşit Kindle modeli 

bulunmaktadır: Standart, Dokunmatik, Kindle “Fire”. Bunların özellikleri 

ışıklı, dokunmatik, internete bağlanma özelliklerine göre değişkenlik 

gösteriyor (Pogue: 2011). 

İlk kuşak Kindle, 200 adet resimsiz e-kitabı hafızasında 

barındırabiliyor. İkinci kuşakta hafıza 1500 kitaba çıkıyor ve sesli okuma 

özelliği ekleniyor. Üçüncü kuşak Kindle, ekranın daha teknik olması ve 

internet bağlantısının yer alması gibi özelliklere sahipti. Dördüncü kuşak, 

daha küçük ekranlı, klavyesiz ve şarjı bir ay gidebilen türdendir. Kindle’ın 

yeni modeli Fire, ilk renkli ekran özelliğine sahip ve 6 bin kitap hafızası var. 

Yepyeni bir Kindle serisiyle kullanıcıların karşısına çıkan Amazon, bu 

tabletiyle Barnes & Noble’ın Nook Simple Touch with Glowlight e-kitap 

okuyucusuna rakip olmak peşindedir. Oypan’a göre, bir dergiden daha ince 

ve bir kitaptan da daha hafif olan Kindle Whitepaper’da 7 farklı yazı tipi 

bulunuyor ve hepsinin de büyüklüğü ayarlanabiliyor. Paperwhite ile gelen 

bir diğer yenilik ise “okuma hızı” özelliği. Sizin okuma hızınızı algılayarak, 

okumakta olduğunuz bölümü ne kadar sürede bitireceğinizi söyleyerek sizi 

bilgilendiriyor. Bir diğer yenilik ise Amazon’un “X-Ray” adını verdiği 

özellik. Bu özellik kitaptaki karakterlerin bilgilerini tutarak, kitabın 

ilerleyen bölümlerinde o karakterin ne zaman hikayeye dahil olduğunu 



323 
 

hatırlamanız için karakterin hikayaye dahil olduğu sayfaya geri dönmenizi 

sağlıyor (Oypan:2012). 

Dünyanın en büyük yayınevlerinden Pelican, kendilerine başvuran 

her yazarın kitabını makul bir ücret karşılığında e-kitap olarak 

yayımlayacağını duyurmuştur. Dünyanın en büyük iki kitapçısı Amazon ve 

Barnes&Noble’ın, hem kağıt baskılı hem de elektronik kitap yayıncılığına 

başladığını belirten Akaş’a göre, konvansiyonel kitabevi zincirlerinin, 

mahalle kitapçılarını öldürerek geldiği bugünkü konumlarında; şimdi 

internet kitapçıları onları öldürüyor. İdefix ya da Kitapyurdu da ileride bu 

durumda Amazon’la boy ölçüşmek zorunda kalacak, çünkü e-kitaplar, 

kağıttan kitapların getirdiği stok ve nakliye zorluklarını tümüyle ortadan 

kaldırıyor; yani bir Amazon, bütün dünya dillerinde bütün dünyaya kitap 

satmaya yetebilir (Akaş:2012, 5). 

Amazon ve Barnes & Noble’ın elektronik kitap okuma cihazlarını ve 

bunlara ait yazılımları güncellemesinden sonra şimdi bu pazara Japon bir 

rakip gelmiştir: Sony. Yeni Reader’ların Amerika’da 180 le 300 dolar 

aralığında piyasaya sürülmesi bekleniyor. Amazon Kindle 114 dolardan, 

Barnes & Noble’ın NOOK cihazı 139 dolardan satılıyor. Bu da Sony’nin 

fiyat aralığını düşürmesi gerektiği anlamına geliyor (Dizayndeposu:2011). 

1880’li yıllarda kurulmuş olan Amerikalı köklü yayınevi ve kitapçısı 

Barnes&Noble, 2009 yılında ilk kez kendi e-okuyucusunu çıkarmıştır. O 

yıldan bugüne kadar da her yıl yenilediği modelleriyle e-kitap takibi 

amacına hizmet etmeye devam etmektedir.  

Amazon 2011 Ocak’ta, e-kitapların orjinal basım kitaplardan ilk kez 

daha fazla satmaya başladığını halka duyurmuştur. Oypan, Amazon’un 

Kindle ürünlerinin, e-kitap sektörünün büyümesinde ve halk arasında 

yaygınlaşmasında oldukça büyük payı olduğunu söylüyor (Oypan:2012). 



324 
 

Amazon’un .book (kitap), .author (yazar), .read (oku) uzantıları için 

yaptığı başvurular sektördeki diğer oyuncular tarafından pek hoş 

karşılanmamıştır: 

“The Wall Street Journal’ın haberine göre, Yazarlar Derneği, 

Amerikan Yayıncılar Birliği gibi meslek grupları ve Amazon’un 

önemli rakiplerinden Barnes & Noble şirketin ICANN’a yaptığı 

başvuruya itiraz eder. Yazarlar Derneği Başkanı Scott Turow, bu 

kadar yaygın kullanılan kelimelerden oluşan uzantıların şirketlere 

teslim edilmesinin rekabete aykırı olduğunu, zaten sektörde güçlü 

durumda olan şirketlerin böylelikle daha güçlü hale gelebileceğini 

ifade eder. Amerikan Yayıncılar Birliği de benzer tonda bir itirazda 

bulunur ve Amazon’un bu alan uzantısını başkasının kullanımına 

izin vermeyeceğini başvurusunda açıkça belirttiğine ve bu 

uzantıları ticari amaçları doğrultusunda kullanacağına dikkat 

çekmiştir.” (Bensinger: 2013) 

Amerikan Adalet Bakanlığı, e-kitap fiyatları konusunda kartel 

oluşturdukları suçlamasıyla aralarında Apple'ın da katılımcı olarak 

bulunduğu Hachette, Penguin gibi büyük yayınevlerine dava açtı haberini 

derleyen BBC’ye göre, dava, e-kitap fiyatlarını satıcıların değil, 

yayımcıların belirlediği satış modelini hedef alıyor. Elektronik kitaplar, 

basılı materyal kitapların satışını düzenleyen kurallardan farklı bir yöntemle 

satılmaktadır. Basılı kitaplarda yayımcılar bir toptan satış fiyatı belirlerken, 

e-kitaplarda acente modeli uygulanmaya başlanmıştır. Basılı kitabın kaça 

satılacağına perakendeciler karar verirken, e-kitapta yayımcılar bir fiyat 

belirliyor ve bunu satan acenteler yüzde 30 pay alıyor. Yayımcılar, acentelik 

modelini büyük ölçüde Apple'ın geçen yıl ölen Yönetim Kurulu Başkanı 

Steve Jobs'un telkiniyle kabul etmiş gibi görünüyor. Bu model Amazon'un 



325 
 

kitap piyasasına tamamen hakim olmasını önlemek amacıyla ortaya atmıştır 

gibi bir düşünce bulunuyor(BBC Türkçe:2012). 

Kitapların elektronik olarak okunması ve dijital platformlara 

aktarılıp saklanması gibi dev gelişmelerden sonra şimdi de kendi kendinizin 

yazarı olma hayaliniz de gerçekleşiyor. Çeşitli programlar sayesinde yayıncı 

danışmanlığı ve beğenilme kaygısı olmadan istediğiniz ürünü hazırlayıp 

dolaşıma sokmanız mümkün. 

Teknoloji devi Apple ve yayıncılık devi Amazon, kendi kitabını 

yazmak ve yayınlamak isteyen kullanıcılar için araçlar sunuyor. Böylece 

kitabınızı hem yazıp hem de satışa sunmak mümkün. iBooks Author adlı 

yeni bir uygulama ile Ergürel’e göre, artık herkes bir kitap yayıncısı 

olabilmektedir. iPad için dijital kitap hazırlamaya yardımcı olan bu 

uygulama, şablonlar kullanılarak, multimedya içerikli interaktif kitaplar 

hazırlamaya uygundur. Sürükle ve bırak yöntemiyle kitaplara kolayca video, 

ses, resim dosyaları ile interaktif bir önsöz eklenebiliyor. JavaScript ve 

HTML5 kodlarını da destekleyen uygulama ile hazırlanan kitaplar PDF, 

Text ve iBooks olmak üzere üç farklı formatta hazırlanabilmektedir 

(Ergürel:2012). 

Apple’ın iBooks Author uygulaması ile iPad için çoklu dokunmaya 

açık birbirinden farklı kitaplar oluşturmak mümkündür. Ücretsiz 

indirilebilen bu uygulama herkese açıktır. Basılı kitabın asla sahip 

olamayacağı, ama gerçek bir kitap gibi görünen; resim ve fotoğraf galerileri, 

videolar, interaktif diyagramlar, üç boyutlu nesneler, matematiksel ifadeler 

ve çok daha fazlası artık elinizin altında kendi kitabınızı yaratmak için 

hazırdır (apple.com/ibooks-author:2013). 

Amazon.com’un kindle uygulaması ile kendi kitabınızı kendiniz 

hazırlayabilirsiniz. Amazon’un Kindle satış mağazasından çevrimiçi olarak 



326 
 

Kindle Direkt Yayınlama aracılığıyla bunu yapabilirsiniz. Para kazanma, 

milyonlarca okuyucuya ulaşma ve yazarlarla tanışma fırsatları da mümkün. 

Hazırladığınız kitaba her an yeni değişiklikler ekleyebilirsiniz. Bir kere 

hazırladıktan sonra bir daha baskı ile uğraşmadan dünya çapına 

yayabilirsiniz. Yayınlama süreci beş dakikadan daha kısa sürebiliyor ve 

kitabınız ilk 24 saat içinde amazon.com’da yayınlanmaya hazır demektir. 

Birçok farklı dil seçeneğiyle uluslar arası bir ağın parçası olabilirsiniz. 

Hazırlanan kitaplar, amazon.com’da sürekli değiştirme, yayın ve satış 

şansına sahiptir (amazon.com/kindledirectpublishing:2013). 

Amazon'un "En çok satan 100 e-kitap listesi"nde bulunan çok sayıda 

kişisel yayıncı, yayıncıya pay ödemediği için de çok iyi paralar kazanıyor. 

Hatta bu sistemle, "John Locke" isimli bir amatör yazarın yayınladığı 

kitabında 1 milyon satış rakamına ulaştığı konuşuluyor.  

"Kişisel yayıncılık" ile "Kişisel destekli yayıncılık" birbirine çok 

yakın kavramlar gibi görünse de aslında arada çok önemli bir fark vardır. 

"Kişisel destekli yayıncılık"ta yazar kitabın maliyetine ortak olurken, 

yayınevi deneyimli editörler ve tasarımcılarla kitabı profesyonel bir ürün 

haline getirip pazarlıyor. Tüm yayınlanma sürecine ortak olan yazar, 

böylelikle, hem kitabın haklarını yayınevine devretme derdinden kurtuluyor, 

hem de yazının düzeltilmesinden kapak tasarımına kadar her aşamada söz 

sahibi olabiliyor. Bu nedenle kitabın kazancını yayıneviyle paylaşmak 

zorunda kalmayan yazar, eserin iyi satması durumunda da klasik bir 

yayınevine göre çok daha fazla gelir elde edebiliyor. Yani, kitabın 

yayımlanma sürecinde yayınevine birçok para ödeyen yazara yayınevi 

tarafından editoryal hizmet ve tasarım hizmeti sunuluyor. Türkiye'de de son 

dönemlerde "kişisel destekli yayıncılık" hizmeti veren birçok yayınevi 

bulunuyor (Galatasaray Haber: 2011). 



327 
 

İdefix’in yeni bir projesi olan “açık kitap”; yani self-publishing 

(kişisel yayıncılık), Amerika’daki kitap fuarlarında en çok ilgi çeken 

etkinliklerden birisi olması nedeniyle gündemlerine aldıkları bir başlık 

olmuştur. Yayınevinde reddedilmek, beklemek derdi olmadan okuyucunun 

yazarı seçmesi üzerine kurulu bir sistemdir. Aracı yayıncı, ticari baskı 

ilişkileri, dağıtım süreci olmadan; edebiyatın görevlerinden biri olan yeni 

okur keşfetmek amacını gerçekleştirmeyi hedeflediklerini belirtiyorlar 

(Ekmekçi: 2013). 

Kitabın doğrudan yazar tarafından basılması ve masrafı yazarın 

karşılaması yeni bir şey değil ama kişisel yayıncılıkla kastedilen bu 

olmayabiliyor. Yeni nesil ve çevrimiçi iş yapan bazı şirketler 

bulunmaktadır. Bu şirketler birtakım yazılımlar sunuyorlar. Yazar bu 

sitelerdeki yazılımları kullanarak kendi kitabını yaratıyor, mizanpajına, 

kapağına karar veriyor ve kitabını çeşitli e-okuyucularda okunabilecek hale 

getiriyor. Yazar ayrıca, bu sitelerdeki kitap satış yerleri üzerinden 

yarattıkları kitapları okuyuculara doğrudan fiyatlamayı kendisi belirleyerek 

sunabiliyor. Artık her kitap bu şekilde yayınlanabilecek ve okur artık 

kitaplara ve yazarlara daha hızlı ve kolay ulaşabilecektir gibi görüşler 

mevcuttur (cnnturk.com, 22.07.2011). 

Yeni sistemle okurların normalde rastlayamayacakları kitaplarla 

karşılaşacaklarını, aracıların ortadan kalkacağını ifade eden öğretim üyesi 

Tolga Çelikel, Amazon'un popülerin yanı sıra az satılan kitapları da 

okuyucuyla tanıştırdığını, bu durumun da az satılan kitaplar için potansiyel 

bir okur kitlesi oluşturduğunu belirtmiştir. Eski belirleyiciliğini kaybeden 

dağıtımcıların yerini bilişimci şirketler alabilmektedir. (Galatasaray Haber: 

2011) 

Sistemin olumsuz yanlarına da vurgu yapan Dr. Tolga Çelikel, 

sistemde yayınlanan kitapların kalitesinin soru işareti olduğunu, kaliteli 



328 
 

kitapların pazar içindeki kitaplar arasında kaybolabileceğini ve okuyucunun 

onu bulmasının zorlaşabileceğini dile getirmiştir (cnnturk.com, 22.07.2011). 

Kickstarter.com adresinde çeşitli projeler, beğenilme oranlarına göre 

belli fiyatlarla değerlendiriliyor. 2009’dan bu yana, 35 bin yaratıcı proje, 3 

milyondan fazla insan tarafından toplanan 500 milyon dolar ile hayata 

geçmiştir. Çok para yatırılan ve tutacağı düşünülen projeler hayata 

geçiriliyor. Oyundan müziğe, modadan yemeğe birçok format bulunuyor. 

Bu başlıklardan biri de yayıncılıktır. Bu başlık altında sanat, çocuk, 

edebiyat, edebiyat dışı, gazetecilik, süreli yayın, şiir gibi bölümler 

bulunuyor (Kickstarter: 2012). 

Sosyal ağ facebook aracılığıyla kitap işine giren bazı firmalar da, 

bugüne kadarki facebook hareketlerinizin, fotoğraf albümlerinizin, 

yorumlarınızın, arkadaşlarınızın yer aldığı tüm aktif sayfanızı bir kitapta 

toplayabiliyor. Adına da yaşam kitabı adını veriyorlar. Verileri çevrimiçi 

olarak verdikten belli bir süre sonra, evinize kargo aracılığıyla adınıza 

yazılmış bu kitap ulaştırılıyor. Facebook’un adı itibariyle bir yaşam kitabı 

olduğunu ama bunu gerçek yaşamda bir kitaplaşma yapılana kadar 

görmediğimizi de haberin altına eklemekteler. Bu hizmetin fiyatı 25 dolar 

ile 500 dolar arasında değişiyor (facebook kitabı: 2010). 

Amatör ve profesyonel olarak yazdıklarınızı, biriktirdiklerinizi, 

fotoğraflarınızı, anılarınızı, notlarınızı derli toplu bir kitap haline getiren irili 

ufaklı onlarca yayınevi veya danışmanlık şirketi söz konusudur. Biraz 

masaüstü yayıncılıktan anlayan kişi veya kurumlar, evdeki herhangi bir 

bilgisayardan kitabı hazırlayabilmektedir. Bunu mümkün kılan şey 

teknolojidir. Ancak aracı ve büyük şirketlerin bunun üzerinden 

yararlanması, edebiyat çevrelerince değerlendirmelerin yapılmaması 

düşünülürse, kitap hazırlamanın yanı sıra dezavantajlar da işin içine 



329 
 

girebilmektedir. Edebiyat dünyasında kalıcı bir yerinin olup olmayacağına 

okuyucu ya da edebiyat dünyası karar verecektir.  

Dijital yayıncılığın ilgi alanına giren bir başka konu da ders kitapları 

ve eğitim alanındaki tehlike. Bugün birçok uluslar arası bilgisayar firması 

ellerinde tabletlerle hükümetlerle görüşmeye geliyorlar. Bilim kitaplarının 

ulaşılabilir olması, Kocatürk’e göre, öğrencinin bilginin değişkenliğini takip 

etmesi adına bir tehlike barındırıyor. Kitabın herhangi bir bölümünü 

değiştirme, ekleme, çıkarma, çevrimiçi olarak öğrencinin ulaşması gibi 

konular gündemde. Oluşturulan bu yeni kitap, hocanın ve yayınevinin 

hakkıyla orada yayınlanıyor. Eğitmen, oradan sınavlar yapabiliyor, çocuklar 

sınıfa girmeden okuyup cevaplayabiliyor, değerlendirme ve puanlamalar 

program altında tutulabiliyor, sonuçları ve cevapları oradan herkes 

görebiliyor. Bu da insansız eğitimi ve iletişimi gündeme getiriyor. Tabi 

bunun karşılığında bir hizmet yayma ücreti biçiliyor (Kocatürk: 2013). 

Fatih Projesi adı altında bütün öğrencilere tablet dağıtıldığı zaman 

öğrenciler derslerini tabletten okuyacak ve her eve bir tablet girebilecektir. 

Tabletlerle İngilizce metinleri okuyucudan okumak tercih ediliyor, 

anlamadığınız kelimenin üzerine tıkladığınızda; anlama gidebiliyorsunuz. 

Ekmekçi’ye göre, amaç bilgiye erişmekse; bunla erişmek daha kolay 

olabilmektedir. Araştırmalar sırasında tüm kitaplar veri tabanında e-kitap 

olarak yer alacağı için; onların içinde de arama yapıp dilediğiniz konunun 

başlığına ulaşabilmek mümkün olacaktır. Ağaçların kesilmiyor oluşu, 

anında açılıp okunabilmesi ve fiyatının daha ekonomik olması da idefix 

yetkililerine göre sıralanan diğer avantajlardır  (Ekmekçi: 2013). 

Eylül 2012’de PEN Uluslararası Yazarlar Birliği dijital ifade 

özgürlüğünü sonuna kadar desteklediklerine dair bir bildirge yayınlamıştır. 

Bu bildirgeye göre, gelişen medya teknolojileri karşısında bireyin kendini 



330 
 

özgürce ve dijital haklar çerçevesinde ifade etme özgürlüğü bakidir 

ifadesine yer verilmiştir (Pen: 2012). 

Dijital hak kavramı yeni çıkmış bir kavramdır. “Yazarın tüm hakları 

alınmıştır” ifadesi yasal olarak eksiktir. Kitabı çoğaltma hakkının dışında 

yapılması gereken bir anlaşmadır dijital anlaşma. Türkiye’de Yayıncılar 

Birliğinin yaptığı çalışmalar sonucu dünyada ilk kez dijital hak yönetimi adı 

verilen bir sistem kurulmuştur. Kocatürk süreci şöyle ifade ediyor:  

“Diyelim ki siz bir kitap yazdınız, ben de bir yayıncıyım. Sizin 

kitabınızın şu vakte kadar dijital hakkının bende olduğunu 

söylüyorum. Bunu sisteme giriyorum ve oradan bir dijital lisans 

numarası alıyorum. Sizin kitabınızın sanal ve teknolojik ortamda 

kaybolmamasını, çalınmamasını sağlıyorum. Aynı zamanda dijital 

satış rakamlarını, gelirleri ve fiyatlarını da yayıncıların takip 

edebilecekleri sağlıklı bir yapıdır. Temiz telif hakkıdır. Çoğaltma 

hakkının süresi bittiği an, sistem kendini kapıyor ve buna izin 

vermiyor.” (Kocatürk: 2013) 

 Bilgilerde uzmanlaşmak, Drucker’a göre her alanda çok büyük 

performans potansiyelleri getirmiştir. Ama bilgilerin ihtisaslaşmış olması 

nedeniyle, potansiyeli performansa dönüştürecek bir metodolojiye, bir 

disipline, bir sürece ihtiyacımız vardır. Aksi halde, varolan bilgilerin 

çoğunun verimli olamayıp, birer enformasyon olarak kalma olasılığı vardır 

(Drucker:1993, 269). 

 

6.5.3 YENİ MEDYA KOŞULLARINDA KİTAP FUARLARI 

VE İNTERAKTİF OKUR 

Fuarlar, tüm dünyada olduğu gibi Türkiye’de de üretici ile tüketiciyi 

bir araya getiren nadir buluşma noktalarından biridir. Birçok alanda 



331 
 

fuarlaşma olduğu gibi, kitap yayıncılığı alanında büyük bir fuar pazarının 

olduğunu söylemek mümkündür.  

Dünyada Frankfurt, Belgrad, Kahire, Buenos Aires, Tahran, ABD ve 

İngiltere, Fransa gibi büyük kitap fuarları yüzyıllardır düzenlenmektedir. 

Türkiye’de ise ilk kitap fuarı TÜYAP tarafından düzenlenmiştir. Son 

yıllarda İstanbul dışındaki şehirlerde de yerel yönetimler ve özel girişimler 

sayesinde küçük ve yıllık fuarlar düzenlenmeye başlanmıştır.  

Önemli merkezlerden biri olan Almanya’da Köln, Frankfurt ve 

Leipzig kitap ticaretinin yoğunlaştığı bölgelerdir. Özellikle Frankfurt’ta 

1560-1570’li yıllardan beri bütün Avrupa’nın kitapçılarını çeken fuarlar var 

olmuştur. Trampa üzerine kurulu kitap ticareti ve üretimin büyümesi bu tür 

toplanmaları gerekli kılmıştır. 1564 yılındaki kataloglar herkesin getirdiği 

kitapları duyurmuştur. Sık sık gelen yazarlar da burayı yeni Atina olarak 

tasvir etmiştir (Labarre:2012,100). 

Otuz yıl savaşlarından sonra Almanya’daki kitap satışının başarısı, 

ancak birkaç yıl içinde kendine gelebilmiştir. Özellikle uluslararası kitap 

fuarlarındaki kitap alışverişinin ve ticaretinin yoğunluğu Leipzig’de 

1700’lerden sonra iki katına çıkar ve katalogların yayınlanma genişliği artar 

(Vliet:2009, 249). 

Leipzig fuarlarının da önemi büyüktür. İlk kitap katalogu 1595 

yılında yayımlanır. Buradaki kitap ticareti 1675 yılında Frankfurt’u aşar ve 

18.yy’da zirveye yükselir (Labarre:2012,101). Ancak sonrasında şehrin 

konumunun verimsizliği nedeniyle önemi azalır.  

Dünyanın en büyük uluslararası kitap fuarı olarak adlandırılan 

Frankfurt Kitap Fuarı, 1949 yılından beri düzenlenmektedir. 100'den fazla 

ülkeden yaklaşık 7000 yayıncıyı buluşturmakta olan fuarın bir fuar 



332 
 

sürecindeki ziyaretçi sayısı 270 binin üzerinde olarak tahmin edilmektedir 

(Frankfurt:2014). 

Zimbabwe uluslararası kitap fuarına katılan Oparah, Afrika 

bağlamında bu fuarın büyük öneminin olduğunu; bilgiye erişmenin 

demokrasi ile doğrudan bağlantılı olduğunu, çünkü fikir beyanının 

demokrasinin bir sonucu olduğunu ve fuarlar sayesinde yayıncıların, 

yazarların ve okurların yaşadıkları sıkıntıların dile getirildiğini belirtmiştir 

(Wasylenko: 1998, 104).  

İtalya’nın köklü üniversitelerinden Bologna Üniversitesi işbirliğiyle 

düzenlenen Bologna kitap fuarının tamamen çocuklar üzerine 

temalandırıldığını belirten Carus, bu fuar sayesinde çocuk yayıncılığı 

sorunlarının tartışıldığını, dünyanın birçok yerinden öğretmenlerin, 

öğrencilerin bir araya geldiğini ve gençlik dergilerinin elbirliğiyle çıkarılıp 

tanıtıldığını belirtmiştir (Wasylenko: 1998, 104).  

Hong Kong kitap fuarı her sene, Doğu Asya’nın en büyük 

fuarlarından biri olarak düzenlenmektedir. Her seferinde 370’in üzerinde 

yayıncıya ve binlerce katılımcıya evsahipliği yapan fuara, Çin,  Hong Kong, 

Tayvan, Singapur ve yakın ülkelerden katılım olmaktadır. Ticaret 

komisyonunun sponsorlarla ortak çalışması sonucu düzenlenen fuar, Asya 

araştırmaları üzerine çalışan Atwill ve Hickey’e göre, Uzakdoğu’ya daha 

çok ilgi gösterilmesinin gerektiğinin altını çiziyor. Şartların sağlanması 

durumunda daha fazla ülkeden daha çok katılımcının gelmesi gerekiyor 

(Atwill-Hickey: 2003:98).  

 

Guadalajara kitap fuarını anlatan Unger ise, dünyada uluslar arası, 

bölgesel, ticari, tek dilli veya temalı birçok fuar türünün olduğunu 

belirtmiştir. Guadalajara fuarının, Latin Amerika kitapları üzerine 

yoğunlaştığını ifade eden Unger, dünyadaki en güzel İspanyol dili 



333 
 

üretimlerinin bir arada olduğu bu fuara, Kanada, Avrupa ve Amerika’dan 

yoğun katılım olduğunu belirtmiştir  (Wasylenko: 1998, 104).  

Türkiye’deki ilk fuar girişimi, 1932 yılında İstanbul’da Beyazıt’ta 

üniversite bahçesinde olmuştur. Kaynardağ’a göre fuarcılık anlayışı şöyle 

gelişmiştir: 

“Milli Eğitim Bakanlığı, Birinci Yayın Kongresi sırasında (1939) 

Ankara sergi evini yayıncıların emrine vererek burada Türk 

kitapçılarının geniş çapta bir kitap sergisi yapmalarını sağladı. 

Sergiye 24 yayınevi katıldı. Katılan yayınevleri ortak bir katalog 

yayımladılar. Bütün Türk yayıncıları alfabetik sıra içinde yer aldı. 

Yayıncılar böylece Cumhuriyet döneminde yaptıkları işin bir çeşit 

hesabını vermiş oluyorlardı. Sonuç fena değildi. Genç cumhuriyet, 

yayın alanında bir varlık olduğunu ispat etmişti.” 

(Kaynardağ:1983,2827) 

Unesco tarafından dünya kitap yılı ilan edilen 1972’de, Türkiye’de 

de gereğinden az ve çok küçük çapta kitap sergileri ortaya çıkmıştır. Bu 

sergilerde indirimli kitap satışları yapılmıştır. Türk Editörleri Derneği 

dernek olarak kendi tarihinde ilk kez Frankfurt Kitap Fuarına katılmıştır 

(Kaynardağ:1983,2831). 

Öcal, ilk kitap fuarlarından biri olan Frankfurt kitap fuarının 

önemine değinirken, bu bölgede kitap ticaretinin oldukça gelişmiş 

olduğunu, hatta dünyanın en büyük kitap fuarı olarak, otomatik raflarla 

hizalanan kitap sistemleri geliştirilmesi bakımından dünyada bir ilk 

olduğunu belirtir (Öcal:1971, 185). 

Fuarların bir başka önemi de yayınevi ayağı tarafında yer alıyor. 

Çünkü birçok yayınevi, dağıtımcı ya da e-satış yapan kuruluş, yurtdışındaki 

fuarlardan yeni yayınları, yeni teknolojileri takip ediyor. 



334 
 

Ntv Yayınları, yurtdışı kitap fuarlarına katılıp burada yabancı 

yayıncılarla karşılıklı görüşüp yeni kitaplar hakkında bilgi edindikten sonra, 

yayın kurulu ile yapılan görüşmeler sonucunda NTV Yayınları’na en uygun 

olacağını düşündükleri kitapları yayınlamayı tercih ettiklerini belirtiyor 

(Kaya:2013). 

 

Türk matbaacılarının bir kesimi, zaman zaman da olsa, yurt dışında 

açılan matbaacılık, kağıtçılık fuarlarını izlemektedir. “Tüm Fuarcılık Yapım 

A.ş.’nin (TÜYAP) 1984’ten bu yana iki yılda bir İstanbul’da düzenlediği 

Matbaacılık fuarına katılım sağlanmaktadır. Değişik üreticilerin ülke 

dışından gelerek bu fuara katılması, Türkiye’nin geniş bir pazar olarak 

görüldüğünü ortaya koymaktadır (Kabacalı:2000, 268). 

TÜYAP’ın, 1982’de İstanbul Taksim’deki Etap (Marmara) Oteli’nin 

altındaki büyükçe bir salonda açtığı 30 kadar yayınevinin katıldığı ilk kitap 

fuarı beklenmedik ölçüde ilgi görmüştür. Ertesi yıl otelin balo salonu, kitap 

fuarı alanına eklenir ve ardından, İstanbul Belediyesi’nden kiralanan 

Tepebaşı’ndaki sergi sarayında düzenlenmeye başlanır. Fuar, yayıncıların ve 

bu sektörle ilgili kuruluşların büyük bir kesiminin katıldığı, yayıncılık 

ürünlerinden büyük bir bölümünün sergilendiği ve satışa sunulduğu önemli 

bir etkinlik olarak tarihe geçer. 

Kaynardağ’a göre, katılması gereken daha birçok yayınevinin 

katılmamasına ve satış yerinin havasızlığına rağmen böyle bir başarı 

sağlanması sektörü umutlandırmıştır. Fuarı 9 günde 80 bin kişi ziyaret etmiş 

ve 40 milyon liralık kitap satılmıştır. İkinci yıl sergi alanı genişletilerek 

1500 metrekareye çıkarılmıştır. Bu fuara da 76 yayınevi ve yayıncı kuruluş 

katılmıştır. İkinci yıl ziyaretçi sayısı 250 bin dolaylarındadır ve kitap satışı 

300 milyon liradan fazladır (Kaynardağ:1983,2834). 

TÜYAP kitap fuarının ilk kez 1982 yılında yapılmasıyla Yayıncılar 

Birliği ile TÜYAP ortak bir sözleşme yapmışlardır. İstanbul dışında, Adana, 



335 
 

Antalya, Bursa, İzmir, Diyarbakır fuarlarını da beraber düzenlemişlerdir. Bir 

kısmı başarılı olur, bir kısım fuar başarısız olur, bazı yerlerde şenliklerle 

beraber olur. Fuarların avantajı, Kocatürk’e göre, yazarlarla okurların bir 

araya gelmesi, demokratik platformların, tartışma atmosferlerinin 

oluşmasıdır. Türkiye’de yaklaşık 120 bin aktüel kitap var, bir kitapçıda 

bütün bunları bir arada göremezken Kocatürk’e göre, fuarda bunların 

yaklaşık 80 binini bir arada görebilmek mümkündür (Kocatürk: 2013). 

İstanbul üçüncü kitap fuarı, 1984’te açılır, edebiyat konusu yine 

ağırlıktadır ama bunun yanı sıra karikatür, grafik sanatlar gibi öteki konular 

da yer almaktadır. İkinci fuar kadar başarı düzeyine ulaşamamasının 

nedenini kimi görüşler, öğrencilerden para alınmasına bağlamışlardır. 

Fuarın başka illerin yanı sıra uluslararası bir buluşmaya da ev sahipliği 

yapması fikri o dönemde ortaya çıkmıştır (Kaynardağ:1983,2834). 

TÜYAP kitap fuarının ortaya attığı olumlu niteliklerden bazıları 

şunlardır: Fuar süresince çok sayıda toplantı düzenlenmesi, yurt dışından 

konuk yazarların çağrılması, 1987’den beri her yıl bir yazarın ya da 

sanatçının onur konuğu ilan edilerek o kişiyle ilgili kitap yayımlanması ve 

toplantılar yapılması, kitap imza programları düzenlenmesi gibi unsurlar, 

fuarı bir yayın ve yayıncılık sergisi olmaktan çıkarmakta, kültürel ağırlıklı 

bir etkinliğe dönüştürmektedir.  

Kitap kulüplerinin gelişmeye başlamasıyla, Cumhuriyet kitap kulübü 

de 1984 yılında ilgi çekici bir kitap şenliği düzenler. 200’den fazla yayınevi 

katılır. 20 bine yakın üyesi bulunan kulüp, Cumhuriyet gazetesinin 

olanaklarından yararlanıyor, yayınevleriyle işbirliği yapıyor, okuyuculara 

kitap sağlamak temel amaçtır. Bilge Kitap kulübünün de 85 yayınevi ile 

işbirliği yer almaktadır (Kaynardağ:1983,2834). 

Osmanlı İmparatorluğu’ndan beri bir gelenek olan sahaf kültürü de, 

kitapları okurlarla ortak bir noktada buluşturan oluşumlardandır. Eskiden 



336 
 

öğrencilere ve akademisyenlere destek vermek amacıyla üniversite 

çevrelerinde, özellikle de İstanbul’da İstanbul Üniversitesi dolaylarında bir 

araya gelen sahaflar, günümüzde koleksiyoncuların da ilgisi altında hemen 

her yerde karşımıza çıkmakta ve hatta festivali bile düzenlenmektedir. 

Özellikle e-kitaba ilginin artmasıyla, baskısı tükenen eski kitapları bulmak 

adına sahafların önemi bugün çok daha büyüktür. 

Lamelif Sahaf, Sahaf Kitap İçin, Gezegen Sahaf, İmge Sahaf, 

Turkuvaz Sahaf gibi örneklerden söz eden Miraç, koleksiyonerler için 

sahafların önemli olduğunu ve yedi yıldır Beyoğlu’nda düzenlenen Sahaf 

Festivali’nin büyük ilgi gördüğünü belirtiyor (Miraç: 2014, 32). Antik 

kitaplara ilgi duyanlar ise, Antik Aş, Pera Mezat, Ali Art gibi müzayede 

evlerinde, Müteferrika’nın 1732 tarihli Kitab-ı Cihannüma’sı gibi birçok 

önemli tarihi basıma ulaşabilmektedirler.  

Okurların fuarlar dışında da kitaba ve metne ulaşma arzusu olduğunu 

belirten Akaş’a göre, okurun önceliği, metne ulaşmaktır. Geçmişte metne 

ulaşımın kolay ve ucuz/bedava yollarını arayan okur, kütüphanelere, kitap 

paylaşım kulüplerine üye oluyor, kitleler yüzbinlerce basılan ucuz karton 

kapak kitapları bekliyor, fotokopi çekiyordu (Akaş:2012,4). Bugün ise 

kitaplıklar ve fuarlar yerine okur, alternatif yolları denemeye başlamıştır.   

Burke, interaktif okuru şöyle açıklar: “Bilgi edinmek besbelli ki, 

yalnızca enformasyon depolarına erişmeye değil, aynı zamanda bireyin 

zekâsına, varsayımlarına ve alışkanlıklarına da bağlıdır. Okumanın tarihi 

son onyıllarda araştırma konusu olmuştur. Özellikle yüzeysel okuma yani 

göz gezdirme, atmayarak okuma ya da başvurmayla ilgili olan, en önemli 

alanlardan biri olmuştur. Bir tarihçi 18.yy sonlarında Almanya’da yoğun 

okumadan yüzeysel okumaya geçiş anlamında bir okuma devrimi olduğunu 

ileri sürmüştür. Bir başkası ise, kitapların çoğalması, dolayısıyla da 

kutsallıktan çıkmaları sonucunda yoğun ve saygılı okumadan daha yüzeysel 



337 
 

ve umursamaz bir okuma biçemine daha tedrici ve daha genel bir kayıştan 

söz etmiştir.” (Burke: 2004,  179) Bu da fuarların ilk açıldığı yıllarda 

inanılmaz yoğun bir insan trafiğiyle karşılaşılmasına bir gönderme 

yapabilmektedir. Kitaplara göz gezdiren, yeni yazarları görmek isteyen, 

katalog toplama merakı olan çok sayıda kişinin, meslek sahibinin veya 

öğrencinin, öğretmenin fuarlara katıldığı bilinmektedir. 

Fuarcılık, stand görevlileri, yemek ve servis hizmetlileri ile birlikte 

büyük bir ticari altyapıya da sahiptir. Belirli bir süre zarfında sabahtan 

akşama kadar bir aile gibi birarada olan bu ilişkiler yumağı, bir endüstrinin 

de ev sahipliğidir aynı zamanda.  

32 yıldır aralıksız düzenlenmekte olan TÜYAP kitap fuarı, bugün 

İstanbul dışında Bursa, Konya, Adana, Diyarbakır’da da düzenlenmektedir. 

Sine Fuarcılık tarafından ilk kez Mart 2014’de düzenlenmiş olan kitap 

fuarına da CNR Expo ev sahipliği yapmıştır ve yüzlerce katılımcıya açık 

olarak düzenlenmiştir. Bunların yanı sıra, idefix.com kitap sitesi de sanal bir 

kitap fuarını belirli aralıklarla düzenleyerek, indirimli kitapları ve setleri 

yayıncılar aracılığıyla okurlarıyla buluşturmaktadır.  

Foucault’nun, “Kimin konuştuğunun ne önemi var? Nerede 

kullanılmış, nasıl dolaşıma girmiş? Özneler için hangi yerleri açıyor?” gibi 

yazarlığın fonksiyonlarına dair sorduğu sorular, Akaş’a göre, twitter ve blog 

kültürünü tanımlıyor olabilir. Bu soruların işaret ettiği yazar fonksiyonu, bir 

metin yaratıcısından çok bir metin üreticisi ve dağıtımcısını gündeme 

getiriyor; seçki/kolaj/antoloji yapan insan, bunları yeniden paketleyip 

dolaşıma sokan insan; özgün metin yaratan insan olmayabilir (Akaş:2012, 

3). 

Yeni medya karşısında kitabın halen bir umudu olduğunu belirten 

Labarre, elektronik yaşam karşısında kitabın kişisel ve kurtarıcı bir çabayı 

temsil ettiğini vurgular (Labarre:2012,140). Bugün insanlar dijital ve 



338 
 

elektronik yayıncılığı çağı yakalamak adına ilginç bulsa da, halen elle 

tutulan gözle görünür ilişkiler kuran, kapağına dokunan, yayıncısıyla sohbet 

eden kitap tutkunları fuarlara gitmekte, akademik birikimlerini paylaşmak 

isteyen eğitim ve akademi dünyası da bu fuarlardan yaralanmaktadır.  

Sonuç olarak fuarlar, üretilen eserlerle tüketiciyi buluşturan 

etkinliklerdir. Her ne kadar ticari bir etkinlik olsa da, okuyucunun interaktif 

olarak katılabildiği organizasyonlardır. Maddi ve ekonomik olarak tüketim 

tuzağına düşmeden, gerçekten yayıncılık kavramını okur-yazar-yayıncı 

arasında ortak bir paydada buluşturan, okura tüm yayınları görme, seçme, 

sohbet etme olanağı veren kurumsallaşmalar olarak bakıldığında yararı 

olabilmektedir. 

Özellikle günümüzde dijital yayıncılığın artmaya başladığı, okurların 

ekrandan kitap seçer hale geldiği, köklü yayınevlerinin yanı sıra edebiyatı 

kurumsallaştıramayan ticari kar karşılığında kitap basan yayınevlerinin 

ortaya çıktığı günümüzde, kitap fuarlarının kalıcı olması belki de bu nedenle 

daha önemli hale gelmiştir. Ulusal ve uluslararası boyutlarda, daha köklü ve 

yenilikçi açılımlarla devam etmesi en fazla okur ve yazar için yararlı olacak, 

yayıncılar da aracı olmaktan dolayı yerlerini sağlamlaştıracaklardır.  

 

6.6. GÜNÜMÜZ KİTAP YAYINCILIĞINDAKİ YAYGIN 

POLİTİKALAR 

 

McLuhan, dünyadaki yayıncılık ve okuma alışkanlığını 

derinlemesine analiz ederken; dünyanın büyük bir İskenderiye 

kütüphanesine doğru evrilmek yerine, çocuklar için bilimkurgu ürünlerinde 

olduğu gibi, bir bilgisayara, elektronik bir beyne dönüştüğünü vurgular. 

Duyularımız dışarı çıktığı için, “Büyük Birader” (George Orwell’in 



339 
 

romanındaki gözetleyici karakter) yazara göre, iyice içimize girmektedir 

(McLuhan: 2001, 49). Böylece bu dinamikten haberdar olmadığımız 

takdirde, derhal kabile davullarının küçük dünyasına, bütünsel karşılıklı 

bağımlılığa ve zorla kabul ettirilmiş bir birlikte varoluşa tastamam uygun 

düşen bir panik ve dehşet evresine girmekle karşı karşıya kalacağız.  

McLuhan’a göre elektronik teknoloji çağında toplumsal sistemin 

içindeki çeşitli alt-sistemler karşılıklı etkileşim içinde bulunduklarından ve 

çift yönlü akışlı bir enformasyona bütün alt-sistemler gereksinim 

duyduklarından, günümüz toplumlarındaki sorunların pek çoğunun 

çözümlenmesi artık hem olanaklıdır, hem de gereklidir. Bunların 

çözümlenmesi, toplumsal sistemin bütünü için yararlı ve gerekli 

olduğundan, McLuhan teknolojinin bu kendi iç evriminden yola çıkarak, 

toplumun bütününe ilişkin iyimser bir sonuca ulaşmaktadır. Onun bu 

görüşüne bu nedenle, teknolojik belirleyiciliğe dayanan iyimserlik 

denilmektedir (Oskay:2000, 216). 

Teknolojinin getirdiği olanaklar her ne kadar bazı sanat ve iletişim 

uzmanlarınca olumlu karşılansa da, bu beraberinde çok sayıda sorunu ve 

yozlaşmayı da getirebilmektedir. Batı dünyasını olduğu kadar tüm dünyayı 

ve gelişmekte olan ülkeleri de kendi niteliklerinden alıkoymaya kadar 

gidebilen bu kültürel formlar, her alanda olduğu gibi yayıncılık alanlarında 

da kendini gösterebilmektedir.  

Çakır, 1980 sonrasından günümüze uzanan sanat anlayışının 

değişimini şu şekilde ifade etmiştir: 

“Serbest piyasa ekonomisi anlayışı çerçevesinde siyasal, sosyal, 

ekonomik ve kültürel her alanda devletin küçültülmesi, özelleştirme 

ve işletme kültürünün yaygınlık kazanması, özel şirketlerin kamusal 

yatırımları desteklemesi ve devlet eliyle düzenlemenin kaldırılması 

uygulamaları, 1980lerden itibaren önce ABD’de ve Britanya’da, 



340 
 

sonra da dünyanın pek çok ülkesinde ve Türkiye’de de, her düzeyde 

ve her biçimde başat argüman ve siyasetin açıkça savunulan 

ideolojik yaklaşımı oldu. 70’lere dek şirketlerin sanata etkisi 

genelde edilgin konumda iken, 70’ler ama asıl kırılma noktasını 

oluşturan 80’lerden sonra giderek artan hatta müdahale eden bir 

yapıya büründü. Günümüzde ise, ‘sanata şirket müdahalesi artık 

sürekli ve yaygın bir olgu’. Bu anlamda çağdaş kültür ve sanat, 

özelleştirme sürecinden en çok etkilenen alanların başında 

geliyor.” (Çakır: 2009, 363) 

Yayınevlerinin gelecekteki fonksiyonları, Akaş’a göre, ağırlıklı 

olarak editörlük, tasarım ve tanıtım hizmetleri vermek olacaktır. Büyük bazı 

yayınevleri eskisi gibi devam edecek, küçük bazı yayınevleri de seçkin ve 

butik yayıncılık anlayışıyla varlıklarını sürdürebilecektir. Akaş’a göre, 

ortadaki yayınevlerinin çoğu kapanacak ya da o güne kadar kendi kitapları 

ve kendi yazarları için yaptıkları işleri birer hizmet kalemi olarak tüm 

kitaplara, tüm yazarlara sunmaya başlayacak; bunu iş edinen pek çok yeni 

yayın hizmetleri şirketi de kurulacaktır (Akaş:2012, 5). 

Semih Gümüş’e göre, yayıncılığın geleneksel anlayışa katı bağlılığı 

gitgide büyüyen kitap piyasasına uyum gösterme zorunluluğu nedeniyle, 

ister istemez değişiyor. Basılı kitabı özenle yayına hazırlama anlayışından 

uzaklaşanların çoğaldığı son yıllarda, bir grup yayıncının, dümeni olumlu 

bir yöne kırmaya başladığı da görülüyor. Kaptıkaçtı yayıncılar kitap 

yayıncılığının ortalama niteliğini epeyce aşağı çekmeye başlamıştı, artık 

onların beklentisi de karşılığını pek bulmuyor. Gümüş şöyle devam ediyor: 

“Yayımlarsın bir itiraf kitabını ya da bu arızalı toplumun en dibe vurmuş 

duygularını ve inançlarını kışkırtan kitapları, birkaç ayrı yüz binlerce satıp 

küçük bir dükkân açarak kazanacağından daha çoğunu kazanırsın. Bunları 

yapanlar pek çoğaldı, ama onun da sürgit kazandırmayacağı apaçık.” 

(Gümüş:2012,7) 



341 
 

1990 sonrası 2000’lerin başında kitap piyasasına dair araştırmalar 

sonucu söylenebilecek üç temel çıkış noktası var: Birincisi, büyük kitabevi 

zincirlerinin oluşması. Bu, ulaşılabilirlik anlamında evet güzel ama küçük 

kitapçıları yok ettiğini de belirtmek gerek. İkinci önemli gelişme, 

edebiyat/telif ajanslarının kurulması. Bu marka yayıncılığının önünü açan 

bir gelişme olmuştur. Üçüncü önemli gelişme de yayıncıların, büyük 

holding ve medya kuruluşlarıyla ortaklıklara girmesi. Bu da bağımsızlığı 

engelleyen bir süreç olmuştur. Bunların tümünü toplayınca, sektörün 

kirlendiğini, küçüklerin yok olduğunu, büyüklerin yaşadığını ve orta ölçekli 

olanların da çok az kısmının ayakta kaldığını söyleyebiliriz (Thompson: 

2010). 

Kitap üretiminde Batı piyasası başat yerini korusa da, bu basım oranı 

genç ulusların gelişimine bağlı olarak değişiklik gösterebilir. 1960’taki 332 

bin ayrı kitap basımı, 1975’te 521 bine, 1989’da 842 bine erişmiştir. 1960 

yılında kitapların %72’si Avrupa’da ve %5,4’ü Kuzey Amerika’da 

yayımlanmıştır. 1986 yılında Avrupa kitapların %54,5’inden fazlasını 

yayımlarken; Kuzey Amerika %12,9’unu yayımlar (Labarre: 2012, 133). Bu 

da Avrupa’nın belirgin bir farkının olduğunu gösterir.  

Birleşik Krallık’ta bir basılı kitabın ortalama fiyatı 18 Avro, yüzde 

43 indirimli fiyatı 11 Avro, e-kitap fiyatı 9.71 Avro. ABD’de bir kitap 19.5 

Avro, yüzde 42 indirimli 11 Avro, e-kitap fiyatı 10 Avro. Fransa’da kitap 

fiyatı ortalama 21 Avro, yüzde 5 indirimli hali 19.9 Avro, e-kitap fiyatı 16 

Avro. Almanya’da bir kitap ortalama 16 Avro, indirim yapılmıyor, e-kitap 

fiyatı 12.5 Avro. (Publishers: 2011) 

 Bugün kitap sektörü, yeni bir paradigma ile karşı karşıya: e-kitap. 

Basılı kitap satışlarının genele bakıldığında düşmüş olması, yeni kuşakların 

e-kitaba ilgi göstermesi, yayıncılık konusunda kitabın geleceğine dair soru 

işaretleri yaratmıştır. Tüm dünyanın konuştuğu kitapçılığın sonu mu geldi 



342 
 

sorularına verilecek yanıt, Thompson’a göre, daha uzun yıllar bunun 

olmayacağı yönündedir:  

“Amerika’da e-kitap okuyuculuğu yaygın ama satışların 

yüzde 1’i e-kitap kârı üzerine kurulu durumda. E-kitap 

okuma araçları gelişip yaygınlaştıkça bu oran tabi ki 

büyüyecektir ama bunun tam olarak ne zaman tüm 

dünyada yaygınlaşacağına dair kimse kesin bir şey 

diyemez. Öyle görünüyor ki, basılı kitap geldiği geleneğe 

benzer şekilde daha sonu görünmeyen bir geleceğe kadar 

önemli bir rol oynamaya devam edecektir. Kültürel ve 

politik hayatta, bir yazılı kelimenin oynayacağı rolün 

önemi kolay kolay kalkacağa benzemiyor.” 

Kitap, en kalıcı ve en ikna edici kültürel form olduğunu halen 

göstermektedir. Bugün gelişen yeni simgesel ve enformatik iletişimler 

çağında/biçiminde kitabın formatı ne değişikliklere maruz kalır, bunun 

cevabını vermek ise oldukça güçtür (Thompson, 2010). 

 Kitabın yayınlanma aşamalarında yaşanan somut gelişmelerden biri 

olan maliyet ve dağıtım başlıklarına bakacak olursak, yayınevinin öncelikle 

kitap tamamlandıktan sonra satış fiyatına karar vermesi gerekmektedir. 

Türkiye’de ortalama 15 lira olduğu düşünülen bu fiyatın, yarısı üzerinden 

dağıtımcı kurum, kitabı satın almak ister. Yarı fiyatına alınan kitabı 

yayınevinin adına dağıtacaktır. Ortalama 250 sayfalık bir kitabın 1000 adet 

basımının, yayınevine maliyeti 2500 Lira’dır. Kazancı ise 10 bin Lira’dır, 

dolayısıyla yayınevine 7500 Lira kalacaktır ki bunu da bir yıl içinde 

toplayabilecektir. Bunun en az yüzde 10’unu yani 2000 Lirasını telif ücreti 

olarak yazara vermek durumundadır (Basım:52).  



343 
 

  Telif ücretlerinin, yayıncılık, dağıtım ve yazar zincirinde önemli bir 

bağı olduğu kesindir. Bunun yanı sıra, yazarın yazma özgürlüğü de yazım 

aşamasını ilgilendiren önemli başlıklardan biridir.  

Son dönemde terörle mücadele yasaları gereği ve 301. maddedeki 

Türklüğe hakaret maddeleri gereği çok sayıda yazarın ve yayıncının 

yargılanmasının Yayıncılar Birliğini yakından ilgilendirdiğini belirten 

Kocatürk’e göre, 4. yargı paketi başta olmak üzere yasal düzenlemelerde 

insiyatif almak gerekiyor. Telif hakları meselesiyle de ilgili olarak; 

Kocatürk, teknolojinin hızla gelişmesi nedeniyle mevcut telif yasasının artık 

bu yayıncılık anlayışını tam olarak kapsayamadığını belirtiyor (Kocatürk: 

2013). 

5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri Kanunu Profesör Ernst Hirsch 

tarafından hazırlanmış ve 1952 yılında yürürlüğe girmiştir. Bir eserin telif 

hakkının korunması süreli bir zaman dilimine aittir, bu süre 70 yıl kadardır. 

1952’de yürürlüğe giren 5846 sayılı kanun ise 1983, 1995, 2001, 2004,  

2007 ve  2008 yıllarında değişikliğe uğramıştır (Telif Hakları: 2012). 

Tüzüğün içeriğine resmi telif hakları sitesinden ulaşılamamıştır. Halen 

değişiklik yapılması beklenmektedir.  

Telif hakkı ücretinin, yazar için kitabın baskı adedi ve etiket fiyatının 

çarpımının, %9 ile çarpılmasından doğduğu bilinmektedir. Ancak, yazar, 

hakkının tamamını yayınevine devretmesi durumunda, ortak bir paydada 

anlaşmak da mümkündür. Çevirmenler için de, baskı adedi ve fiyat 

üzerinden yapılan çarpımlar söz konusudur. Çevirmenlerin telif hakkı 

genellikle 10 yıl süreyle sınırlıdır.  

Yasal düzenlemeler yetersiz olduğu için sektörde büyük kan kaybına 

yol açan korsan yayıncılık, yönetmeliği henüz çıkamayan ve yayıncıların 

tüm rapor ve müdahalelerine karşın yayıncılık sektörüne darbe vuracak 

şekilde hazırlanmış olan yeni fikir ve sanat eserleri kanunu, kitaptaki kdv 



344 
 

oranları ile sürekli oynanması, her türlü metanın çok ötesinde artan kâğıt 

fiyatları ve en önemlisi giderek ağırlaşan bir cezai tehdit altında sürdürülen 

yayıncılık, Sökmen’e göre, ancak sağlam bir örgütlenmeyle sorunların 

üstesinden gelebilir (Sökmen:1996,1467). 

 Bugün kitap yayıncılığının genel olarak sorunlarını üç ana başlık 

altında çözümlemek mümkündür: KDV oranlarının girdilerde ve çıktılarda 

eşitlenerek oranının yüzde 1’e düşürülmesi, kültür yayıncılığı yapan 

şirketlerin vergi oranlarının düşürülmesi, sektöre ve küçük yayıncılara zarar 

veren haksız rekabetin önlenmesi durumlarında yayıncılık daha olumlu hale 

gelecektir (Sabitfikir: 2011).  

 Günümüz yayıncılık ilişkilerinde tartışılan konulardan biri de, 

kitapçıların, yayıncı, dağıtımcı ve son hedef kitle okuyucu arasındaki 

zincirde, aradan kalkıyor oluşudur. Yayıncıların ve yayınevlerinin doğrudan 

marketlere veya internet ortamlarına kitap yollar hale gelmesi ve satışların 

buradan yapılıyor oluşu, kitapçılık ilişkilerinin bitme noktasına gelmesine 

neden olmuştur.  

 Fransız parlamentosunun bağımsız kitapçıları internet üzerinden 

satış yapan Amazon'un rekabetinden korumak için yasa çıkardığını; yasayla 

Amazon'un ücretsiz kitap postalamasına ek olarak ayrı bir indirimde 

bulunmasına engel koyulduğunu belirten Tönel’e göre, Türkiye ve dünyada 

yayıncılık sorunları eş yaşanıyora benziyor. Yayıncılar Birliği başkanı 

Metin Celal, Türkiye’de internette ve marketlerde indirimli kitap satış 

yapılmasını engelleyen veya kitapçıları koruyan bir yasa olmadığını; bu 

nedenle 10 bin kitapçının kapandığını belirtiyor. Ders kitaplarının merkezi 

olarak ücretsiz dağıtılmasının da okul çevrelerindeki kitapçıları kapatmaya 

ittiğini belirten Celal, bu gibi örnekler doğrultusunda önerdikleri Sabit Fiyat 

uygulamasının dikkate alınmadığını belirtiyor (Tönel:2013).  



345 
 

 Yayıncılığın yaşadığı sorunlardan biri de denetlenme sorunudur. Bir 

kitabın içindeki göreceli olan “ayıp” ve “sakıncalı” dile yer verilip 

verilmediği, bilirkişi tarafından denetlenmek yerine Başbakanlık Küçükleri 

Muzır Neşriyattan Koruma Kurulu’na danışılıyor. 1927 yılında kurulan 

Muzır Kurulu, “halkın ar ve haya duygularını inciten, cinsi arzuları tahrik 

ve istismar eden kitap, dergi, gazete, film, radyo ve müzik eserlerinin 

cezalandırılması için kurulmuştur” (Erciyes: 2011). Sağlık, Diyanet, Milli 

Eğitim, Hukuk, Edebiyat alanlarından birer kişi olmak üzere 10 kişiden 

oluşan kurulun göreceli nedenlerle yasak buldukları ve mahkemelik olan 

birçok kitap bulunuyor.  

Kendi e-kitap deneyimlerinden söz eden Bilgi Üniversitesi İletişim 

Fakültesi öğretim üyesi Yrd. Doç. Dr. Erkan Saka e-kitabın 

yaygınlaşmasıyla bireysel bir eylem olan okumanın, zamanla sosyal bir 

eylem haline gelebileceği yorumunu yapmıştır. Okutabilmek için yazma 

deneyimlerinin, kitapta var olan formatların değişebileceğini ve kitabın içine 

video ve müziğin de gireceğini düşünen Saka, yöntemleri çoğaltmaktadır 

(GSÜ Haber, 2011). 

Amerikan kitap sektörünün bugünkü yıllık cirosu 25 milyar dolardır. 

Dijital yayıncılığın geldiği nokta ise 2013’te, 1 milyar dolar olmuştur. 

Amazon.com’un tüm satışlarının yarısı ise dijital yayıncılık üzerinedir 

(Kocatürk:2013). 

İnternetin yayıncılık alanında da yarattığı “katılımcı” kültür, bazı 

eleştirel sosyal bilimcilere göre demokratikleşme anlamı taşımaktadır: 

“İnterneti Aydınlanma ile özdeşleştirmek saflık olurdu. Bilgiyi 

yayma potansiyeli var; ama internet bağlantı-hiper bağlantı yoluyla 

inşa edildiği sırada ticari çıkarlar da eli kolu bağlı oturmadı. Oyunu 

kontrol altına almak istiyorlar. Kendi aralarındaki rekabeti kim 



346 
 

kazanırsa kazansın, zafer kamu yararı için yenilgi anlamına 

gelebilir. Evet, dijitalleştirmeliyiz. Ama daha da önemlisi, 

demokratlaştırmalıyız.” (Darnton:2012, 15) Bilginin henüz 

kaynağından çıkar çıkmaz ticarileştiği gerçeği, kitap yayıncılığı 

politikaları ile karşılaştırıldığında ne yazık ki daha aciz bir gerçek 

olarak kalıyor. 

Kitabın fiyatı ve bunun nasıl bölüşüleceği konusunda, şu an Avrupa 

Birliği ülkeleri ve Türkiye’de e-kitaba kitap değil; elektronik hizmet 

muamelesi yapılıyor, bu nedenle de indirimli kitap KDV’si değil, en yüksek 

KDV uygulanıyor. İngiltere’de kitap için KDV sıfır, e-kitap için %17.5, 

Türkiye’de bu rakamlar %8 ve %18. Elektronik hizmetler, sunulduğu 

ülkelerde vergilendiriliyorlar, tüketildikleri ülkelerde değil; yani Türkiye’de 

yaşayan biri amazon.de’den e-kitap aldığı zaman vergisi Almanya’da 

ödeniyor, Türkiye’de değil. Akaş’a göre, bu durum nedeniyle satıcılar, en 

düşük olan yerde hizmet sunucularını kurmak istiyorlar (Akaş:2012, 6). 

1 Aralık 2013 Pazar günkü Resmi Gazete’de yayımlanan Bakanlar 

Kurulu kararı ile Türkiye’de “elektronik kitap (e-kitap) ve benzeri 

yayınların elektronik ortamda satışı”nda uygulanacak KDV oranı % 18'den 

% 8'e düşürülmüştür. Karar 2 Aralık 2013 tarihinden itibaren yürürlüğe 

girmiştir. 

Bugün Amerikan kitap sektörünün basılı ve dijital olarak toplam 

kitap sektörü büyüklüğü 25 milyar dolardır. Varolan e-kitap sayısı 900 bin, 

2011 yılı başında e-kitabın tüm sektöre oranı yüzde 6’dır (Publishers: 2011). 

Avrupa’daki duruma bakacak olursak, 2010’daki e-kitap çıkışından 

beri piyasanın yüzde 400 büyüdüğü belirtiliyor. Uzmanlara göre, Batı 

Avrupa’da 2015 yılında ulaşılması beklenen e-kitap sektörü hedefi, 1.6 

milyar. Satılan her beş kitaptan birinin e-kitap olacağı düşünülüyor. 

Amazon’un Birleşik Britanya Krallığı’na ilk beş ayda yaptığı Kindle satışı 



347 
 

400 binin üzerindedir. E-kitap ve cihazlarının bölgede 20 milyon Avro ciro 

yaptığı belirtiliyor  (Hoy: 2011). 

Britanya Krallığı’nda e-kitap piyasasının yüzde 75’ini Amazon, 

yüzde 15’ini Apple oluşturuyor. ABD’de ise Amazon’un payı yüzde 63, 

Barnes&Noble’ın payı yüzde 27 ve Apple’ın yüzde 5. ABD’de toplam 

piyasanın yüzde 31’i e-kitap’tan oluşuyor; bu oran Birleşik Krallık’ta yüzde 

15, Almanya’da yüzde 2 ve Fransa ve İspanya’da yüzde 0.5. Avrupa’daki en 

açık piyasa İngiltere’de ama toplumun sadece yüzde 27’sinde akıllı telefon 

var. 2015’te bu oranın yüzde 75’e çıkması bekleniyor (Enders: 2012).  

Akıllı telefonlar e-kitap yaygınlaşması için yeterli değil, tablet 

tüketiminin de artması gerekiyor. Avrupa’da 48 milyon kişi İngilizce e-kitap 

versiyonlarını tercih ediyor, çünkü kendi dilleri dışında bu dile oldukça 

hakimler. Tablet tüketiminin artmasıyla yasa dışı yollardan e-kitap indirmek 

de gündeme düşmüştür. Örneğin Almanya’da kitap indirmelerinin yüzde 

60’ı yasa dışıdır (German Book Trade: 2012).  Almanya’da 25 binin 

üzerinde e-kitap bulunuyor; yalnız bu sayı sadece yayıncılardan tedarik 

edilen sayıdır (Publishers: 2011). 

Almanya’nın 2015’te ulaşması beklenen tablet piyasası cirosu, tüm 

e-kitap cirosunun yarısı olacağı yönünde. Fransa ve İngiltere’de ise bu oran 

üçte bir civarında. Kindle satışlarının 2011’de Almanya’ya yayıldığı ancak 

müşteri potansiyelinin yavaş ilerlediği söyleniyor. İtalya ve İspanya’nın ise 

bu hıza daha çabuk adapte olduğu, yerel dil fonksiyonunun yeni 

geliştirilmesine karşın, Amazon, akıllı telefonlar ve Apple’ın iBookstore 

uygulamalarıyla piyasanın Batı’da da hızla gelişeceği belirtiliyor.  

(Hoy:2011) 

Çin’deki duruma bakacak olursak; basılı ve dijital olmak üzere 

toplam 8.2 milyar Avro’luk bir kitap sektörü bulunuyor. 200 binin üzerinde 



348 
 

e-kitap bulunuyor. Yılda 160 bin eski ve yeni baskılarla birlikte toplam 

kitap basımı gerçekleşiyor. (Publishers: 2011) 

Türkiye’de idefix’in e-kitap uygulamasını bilgisayarına, tabletine 

veya android telefonuna indiren 200 binin üzerinde kişi var (Ekmekçi: 

2013). 

e-kitap satışlarının hız kazanmasından sonra dijital ve sanal dünyada 

bir başka yayıncılık gelişmesi de, dünya kültür mirasına ait anonim veya 

belirli bir süreyi geçmiş kitapları sanal ortama aktarmak isteyen dev firmalar 

üzerinde görülmüştür. Google başta olmak üzere internette payı olan bazı 

firmalar, kitapların, bilgilerin dijital aktarımı üzerinde hak sahibi olmak 

istemektedirler. Her ne kadar bunu insanlık adına yaptıklarını söyleseler de, 

hak ihlalleri nedeniyle bu konunun çokça eleştiri aldığı söylenebilir. 

Google’ın, bütün dünya mirasını olduğu gibi dijitale atmaya 

kalktığını belirten Kocatürk, buna izin verilmeyeceğini belirtiyor: “En 

azından şu an aktüel olarak dolaşımda olan kitapların haklarını ödemeden 

olmaz. Büyük firmaların pazarlama taktiklerine ve yayıncılarla yazarları 

karşısına alma isteğine yenik düşmemek gerekiyor. Bu, insanlığa hizmet 

değildir, ticarettir. Google’a yazılan her bilginin doğru olmaması kadar, 

dünya mirasını kendi üzerinden aktarması da doğru değildir.” (Kocatürk: 

2013) 

Google, araştırma kütüphanelerindeki kitapları dijitalleştirmeye, tam 

metin aramasına olanak sağlamaya ve kamu alanındaki kitapları izleyiciye 

bedelsiz olarak erişilebilir hale getirmeye başlamıştır. “Bir grup yazar ve 

yayıncı, yayın hakkının ihlali iddiasıyla Google’a karşı dava açtı. Daha 

sonra bir anlaşmaya vardılar. Google, dijitalleştirilmiş, yayın hakkıyla 

korunan, baskısı tükenmiş kitaplardan oluşan devasa bir veri bankasına 

olan bu erişimi satacak.” (Darnton:2012, 16) 



349 
 

Google, kamuya mal olmuş kitapları bedelsiz olarak okunmak, 

indirilmek, basılmak üzere okuyuculara ulaştırmaya devam edecektir. 

Darnton’a göre, 2008’e kadar dijitalleştirmiş olduğu yedi milyon kitabın bir 

milyonu kamuya mal olmuş eserler; bir milyonu yayın hakkı kapsamında ve 

baskısı mevcut, beş milyonu ise yayın hakkı kapsamında ama baskısı 

tükenmiştir. Wikipedia dışında Google şimdiden ABD’de bilgiye çevrimiçi 

erişim olanaklarını kontrol altında tutmaya başlamıştır. Google Book Search 

arama motoru, geçmişten bugüne en büyük kütüphaneyi ve en hacimli kitap 

ticaretini yaratmayı vaat etmektedir (Darnton:2012,18). 

Günümüzde ve daha da yakın gelecekte kütüphanelerin artık daha 

popüler mekânlar olacağı, içinde yenilip içilen kültürel paylaşımların 

yapıldığı, günlük ve kâğıtta yazılı olmayan bilgilerin, iletilerin paylaşılacağı 

yeni erişim mekânları olacağı düşünülüyor. Geleneksel edebiyatla ilgisi 

olmayan bu durumun, bilgiye dayalı edebiyatın ve eleştirel düşüncenin 

kitaplarla değil; insanlararası alışverişlerle sağlanacağını destekliyor. Yeni 

kütüphaneler de açık kitaplıklar ya da iletim mekânları olacağa benziyor 

(Shuler: 2006, 542). 

Gutenberg’den adını alan Gutenberg Projesi, ücretsiz elektronik 

kitap (e-kitap) koleksiyonuna sahip ilk ve tek projedir. 1971 tarihinde ortaya 

çıkan topluluğun kurucusu Michael Hart’tır. E-kitap ve benzeri teknolojilere 

açık olan web sitesinde,  hafif edebiyat, ağır edebiyat ve kaynakçalar 

(ansiklopedi, almanak, sözlük vb.) olmak üzere üç ana başlık bulunuyor. 

Ana hedeflerinin e-kitabı yaymak ve oluşumunu desteklemek olduğunu 

belirten siteye göre, bir filmden çıkıp da kitabını merak eden bir çocuğun bu 

sitede arayış yaptığını görmek onları mutlu ediyor. 45 bin e-kitabın yer 

aldığı uygulamayı, ABD’de, telif ajansının izni alınmış olarak ücretsiz 

bilgisayarınıza indirerek ya da ekrandan çevrimiçi olarak okuyabilirsiniz. 

Diğer ülkelerde bu telif hakkı mümkün olamayabiliyor (Gutenberg: 2014). 



350 
 

Masaüstü yayıncılıkla birlikte gündeme gelen, kendi kendinin yazarı 

olmak formatı, bugün internet, bilgi ve enformasyon teknolojilerinin 

gelişmesiyle yerini yeni formatlara bırakmıştır Sosyal paylaşım siteleri, 

bloglar, web sayfaları gibi kanallar aracılığıyla bugün birçok genç yaşlı 

insan kendi notlarını, denemelerini, paylaşmak istediklerini istediği düzen 

ve karakterle, resimli veya resimsiz, düzeltisi olmadan, imla kurallı ya da 

kuralsız yayınlayabiliyor. Bu da katılımcı demokrasi denilen, internet 

özgürlüğüyle beraber bir özgürlüğü beraberinde getiriyor.  

Yazarlığın yanı sıra okur için de bu teknolojinin başka yararları 

bulunuyor. Bir okur olarak, artık internetten alışveriş sayesinde aradığınız 

kitabı oturduğunuz yerden siparişle satın alabiliyor, evinize göndertebiliyor 

ya da direkt kitabın e-kitap formatını bilgisayarınıza indirip 

okuyabiliyorsunuz.  

Teknolojinin katkısı olsun ya da olmasın, önemli olanın okumak 

olduğunu vurgulayan sosyalbilimciler, iletişimbilimciler ve edebiyatçılar, 

istisnalar olsa da, okumak paydasında biraraya gelmektedir. Yayıncılığın 

günümüzde geldiği ekonomik ve somut sorunların yanı sıra, bireysel 

duruşlara baktığımızda, ne kadar okuduğumuz, ancak kişi başına düşen 

kitap sayısı verilerini verdiğimizde ortaya çıkıyor. Günümüzde yeni kuşağın 

teknolojik modeller aracılığıyla anlık gelişmeleri, sosyal paylaşım ağlarını 

tercih ettiğini görüyoruz. İlk ve orta öğretim okullarındaki kütüphanelerin, 

okuma derslerinin ve edebiyat sevgisinin ne kadar güncellendiği 

tartışılmaktadır. 

Öte yandan okuma kavramına önceki bölümlerde psikolojik ve 

toplumsal açılardan değinmiş olsak da, toplumların ve bireylerin ne kadar 

okumaya bireysel baktıkları da tartışma konusudur. Mikita Brottman’ın 

Okuma İlleti adlı kitabında, okumanın bir illet olduğundan bahseden 

Atkaya, okumanın bireysel duygularla yapıldığını, içe dönüklüğü, 



351 
 

mahremiyeti, bireysel zevkleri, yalnızlığı temsil ettiğini yazarın 

vurguladığını belirtmiştir (Atkaya: 06.04.2014). Belki de okumak için, 

bireysel yükselişe hazır olmak gerekmektedir. Tabi ki bunun varolabilmesi 

için, sosyal yapının güçlü olabilmesi gerekmektedir.  

Kültür ve Turizm Bakanı Ömer Çelik, 1 Mart 2013’te, CHP Genel 

Başkan Yardımcısı ve İstanbul Milletvekili Umut Oran'ın bir soru 

önergesini yanıtlarken bazı veriler vermiştir: Türkiye'de 2012'de 42 bin 626 

başlık kitap üretildiğini ifade eden Çelik, bu kitapların konularına göre 

dağılımlarını şöyle sıralar: “Genel konular 901, felsefe ve psikoloji 1933, 

din 2 bin 826, toplum bilimleri 14 bin 542, dil ve dilbilim 651, doğa 

bilimleri ve matematik 656, teknoloji (uygulamalı bilimler) 2 bin 104, güzel 

sanatlar 1420, edebiyat ve retorik 14 bin 726, coğrafya ve tarih 2 bin 867 

adettir.”Telif Hakları Genel Müdürlüğü ile YAY-FED işbirliğinde 2012 

yılında verilen ''Satılan Kitap Bandrol'' adedinin 293 milyon 257 bin 824 

olarak belirtildiğini ifade eden Çelik, ücretsiz 187 milyon ders kitabı 

dağıtıldığını, üretilen toplam kitap adedinin ise 480 milyon 257 bin 824 

olduğunu kaydetmiştir (Sabah: 01.03.2013). 

Yayıncılar Birliği’nin 2013 verilerine göre, Türkiye’deki son 

yayınevi sayısı 1732, kitabevi sayısı yaklaşık 6000, dağıtım şirketi sayısı 

150, yayınlanan başlık sayısı 47 bin 350, bandrol alan kitap adedi 

330.017.405, ücretsiz dağıtılan ders kitabı (MEB) adedi 206.241.635, 

üretilen toplam kitap adedi 536.259.040, kişi başına düşen üretilen kitap 

adedi ortalama 7, kitapta ve e-kitapta KDV oranı %8’dir. Kitap pazarına 

perakende ve toptan olarak bakıldığında, eğitim kitaplarının toptan 

satışlarda %55, perakende satışlarda %50’lik bir paya sahip olduğu 

görülmektedir. Kültür yayınları her iki alanda da yaklaşık %30’larda yer 

alırken, akademik yayınlar %4, ithal yayınlar %6 dolaylarındadır (Türk 

Yay-Bir: 2014). 



352 
 

Türkiye İstatistik Kurumu, Kültür ve Turizm Bakanlığı, Yayımcı 

Meslek Birlikleri Federasyonu, Milli Eğitim Bakanlığı yıllık verilerinden 

derlenerek oluşturulan değerlere göre; 2013 yılında üretilen 47 bin 352 

başlık kitap, konularına göre ele alındığında şu şekilde dağılım 

göstermektedir. 7270 yetişkin kurgu (% 15,35), 12.513 yetişkin kurgudışı 

(% 26,43), 6691 çocuk ve gençlik (% 14,13), 10.479 eğitim (% 22,13), 5708 

akademik (% 12,05), 4691 din (% 9,91). Kütüphaneler ve Yayımlar Genel 

Müdürlüğü bünyesinde 2013 yılında hizmet veren kütüphane sayısı 

1117’dir. 2013 yılında kütüphanelere kitap alımı için 8.950.000 TL ödenek 

ayrılmış, ödeneğin tamamı kullanılarak toplam 1.107.320 adet kitap satın 

alınmıştır (Türk Yay-Bir: 2014). 

Yayımcı Meslek Birlikleri Federasyonu açılımı anlamına gelen 

YAY-FED, bandrol, korsan, fikri haklar, ISBN konularında yayıncılarla 

işbirliği içinde bir kuruluştur. Satışlar konusunda verileri açıklayan kurum; 

önceki iki ayda 2013'e göre yükselişte olan rakamların Mart ayında 

durağana geçtiğini, geçen yıl Mart ayında 26 milyon 367 bin olan bandrol 

satışlarının bu yılın aynı döneminde 26 milyon 283 bin 799 olarak 

gerçekleştiğini belirtmiştir. 2014'ün ilk üç ay bandrol rakamları ise önceki 

yılın aynı dönemine göre yüzde 9.2 artış göstermiştir (Yay-Fed: 2014). 

Kurumlarca önemi vurgulanan “ISBN”, (International Standard 

Book Number: Uluslararası Standart Kitap Numarası), bilgi üretimini 

izleyebilmek ve geniş çapta kullanıma sunmak için 1972 yılında 

Uluslararası Standartlar Organizasyonu (ISO) tarafından hazırlanan ve üye 

ülkelerin onayı ile yürürlüğe giren bir kitap numaralama sistemidir. ISBN 

sistemi, yayınlanan her materyale bir tanımlama numarası verir. Bu numara 

dört grup ve on haneden oluşur. Birinci grup yayının yapıldığı ülkeyi, ikinci 

grup yayımcıyı, üçüncü grup materyale ait sıra numarasını belirler. 

Dördüncü grup da ISBN'nin doğruluğunun denetimini sağlayan tek haneli 



353 
 

bir rakamdır. Örneğin; ISBN 1995 Türkiye Yayımcı Kataloğunun numarası 

"ISBN 975-17-1627-6"dır. Bu numarada 975 Türkiye'yi, 17 Kültür ve 

Turizm Bakanlığı'nı, 1627 Kültür ve Turizm Bakanlığı'nın ISBN alan 

yayınını (1995 Türkiye Yayımcı Kataloğu), 6 ise denetim numarasını 

göstermektedir (Yay-Fed: 2014). 

En azından kültür yayıncılığı için KDV oranının düşürülmesi 

gerektiğini belirten yayıncı birlikleri, bu konuda resmi bir atılımın 

olmadığını belirtiyor. Fikir ve Sanat Eserleri Kanununun  süratle gündeme 

getirilmesi gerektiğini belirten yayıncı birlikleri, dijital yayıncılık hakları ve 

eserlerin korunması konularında adım atılması gerektiğini belirtiyorlar.  

YAY-FED Başkan Yardımcısı Baysan, yaptığı açıklamada, öncelikle 

fikri mülkiyet hukukunun güçlendirilmesi, yayımcıların yasalar nezdinde 

mali haklarının savunulması, fikri hak takibinin yapılması ve hak 

ihlallerinin önlenmesi ile kayıt, tescil, bandrol ve sertifika konularında 

sektörün yönlendirilmesine çalışıldığını belirtmiştir. Baysan, korsan 

yayımcılık, intihal ve çeviri korsanlığı, fotokopi korsanlığı ve korsan satışın 

sona ermesini hedefleyerek, ülke ekonomisindeki kayıt dışılığın önemli bir 

bölümünün önüne geçilmesine çalıştıklarını sözlerine eklemiştir 

(Hürriyet:2013). Kütüphanelerde; okul olsun üniversite olsun, yerel 

kütüphane olsun belirli bir sayfadan sonrasının fotokopisinin çekilmesinin 

bile yasalara göre suç olduğu, bunun korsan yayıncılığa ve kitabı tamamen 

fotokopi ile çoğaltarak taramaya giden bir suça gittiğinin altı da çizilmiştir.  

Çeviri ve çevirmen haklarını korumak adına kurulan Çevirmenler 

Meslek Birliği anlamına gelen Çev-Bir ise, 2006 yılında kurulmuştur. 

Öncelikli amacı çevirmenlerin haklarını korumak olan dernek, bunun yanı 

sıra Türkiye’deki çeviri kalitesinin yükseltilmesi, yayıncılık piyasasında 

belli etik ilkelerin yerleştirilmesi, yurtdışındaki çevirmen örgütleriyle ortak 

çalışmalar yürütülmesi, bir çevirmen evi kurulması, yabancı çevirmen ve 



354 
 

yazarların konuk edilmesi gibi hedef ve hayallere de sahip olduklarını 

belirtiyor (Çev-Bir: 2014). Üye olarak sayıları 360 civarında olan 

çevirmenler, yabancı dilden çevrilmiş bir eseri okuyan okurların, 

yayıncıların ve o kitap hakkında yazılar yazan eleştirmenlerin, çevirmenin 

adını mutlaka anmaları gerektiğini söylüyorlar. Çevirmenin kendi dilinde 

kattıkları olmasa, o eserin okunabilir hale gelemeyeceğini, dilin ve 

edebiyatın, ifadenin kullanımının eserin gidişatı açısından çok önemli 

olduğu üzerinde duruluyor. Ayrıca bir eserin yasaklı bulunması halinde 

çevirmenin de suç teşkil eden kişi olarak suçlandığı göz önünde 

bulundurulmalıdır.  

 Öte yandan günümüzde kitap yasaklamaları çeşitli alanlarda 

görülmeye devam ediyor. Tekirdağ 1 Nolu F Tipi İdare ve Gözlem Kurulu 

ile Eğitim Kurulu, her tutuklu ve hükümlünün kendine ait 10 kitap ve kurum 

kütüphanesinden de üç kitap bulundurabileceği yönünde karar almış, karar 

15 Ocak’ta tebliğ edilmiştir. Fazla kitaplarını dışarıya çıkarmaları için 

mahpuslara iki ay süre verilir; mahpuslar, kitaplarını vermeyeceklerini 

açıklayınca, kitaplara zorla el koyulur. Sonuçta tekrar karşı konulmasın diye 

karar ve sınırlama geri çekilmiştir (Bianet: 2013).  

Tüm bu verilerin yanı sıra, yayıncılığın korunması için kütüphanenin 

de çok önemli bir faktör olduğunu belirten Kocatürk, Almanya’da 13 bin 

945 tane halk kütüphanesinin, Türkiye’de ise 1200 tane olduğunu 

belirtmiştir. Sınıf ve okul kitaplıklarının eksiksiz tamamlanmasıyla, bütçe 

ayrılmasıyla; okuma alışkanlığının geliştirilmesi yolunda bir adım atılmış 

olacağını belirten Kocatürk’e göre, Milli Eğitim Bakanlığı bir kitaplık 

kampanyası yapsaydı çok daha iyi olurdu: 

 “Her yayıncının önüne her gün bir mektup geliyor, köy okulumuza 

kitap yardımı istiyoruz diye. Devletin buna el atmasıyla birlikte bunlar 

çözülmeyecek sorunlar değil. Almanya’da, Fransa’da, tüm Avrupa’da 



355 
 

yayıncılar ilk maliyetlerini kütüphanelere yapılan satışlardan çıkarıyor. 

Türkiye ise bu yapısal sorunu halen aşamadı. İstanbul Milli Eğitim Müdürü 

Muammer Aydın, ‘Bütün yazarlar okullarda’ diye bir proje başlattı. Her 

ilçeye iki yazar gitti, çocuklar o yazarların kitaplarını okudu, tartıştılar.” 

Bu hem yayıncılık için hem okuma alışkanlığı için olumlu bir adımdır 

(Kocatürk: 2013). 

 Bilginin erişiminin kolaylaşmaya başladığı günümüz 

teknolojilerinin, kültürel yayılma anlamında olumlu yanlarının yanı sıra, 

edebi ve bilimsel yayıncılık haklarının çiğnenmesi anlamında olumsuz 

yanlarının da olduğu açıktır. Bir eserin, yazarın kaleminden çıktıktan 

sonraki süreçte editör, yayınevi, matbaa, ajans, koruma kurulları ve son 

olarak okuyucuya ulaşan pazar alanlarının etkisiyle değişime uğrayabileceği 

çeşitli örneklerle görülmektedir. Teknolojinin yayılmacı taraflarını, eserin, 

yazarın ve yayınevinin haklarını gözeterek kullanmak gerekmektedir. 

 Eseri korumak, okurdan önce, edebi ve bilimsel anlamda bu işe 

gönül vermiş akademik ve resmi birimlerin kontrolünde olmalıdır. Esere 

sahip çıkmak, değerini vermek, yazarın emeğinin karşılığını vermek, 

maliyet dengesiyle birlikte üretim yapabilmek yayınevinin genel koşulu 

olmalıdır. Sonraki süreçte yayınevine, esere ve yazara sahip çıkmak da 

resmi kurumların takibinde yapılmalıdır.  

 Okuyacağı bilgi kaynağı olan bir kitabın, yazılı mı elektronik mi 

olacağına son tahlilde okur karar verecektir. Ancak bunu yaparken, haklar 

çiğneniyor mu, okuduğu eser yasal bandrole sahip mi, özgür düşünceyi 

yayan ve destekleyen bir yönteme mi sahip, telif haklarına ve dağıtım 

prensiplerine doğru yaklaşan bir yayınevinden mi basılmış, kitabı alırken 

kitapçılara sahip çıkılan bir yerden mi alınıyor gibi unsurlara da dikkat 

edilmesi gerekmektedir. Bir eseri okurken, klasiklerden mi yararlanmak 

istiyor, makale olarak denemelerden mi, eleştirmen ve çok satanlar 



356 
 

listelerine dikkat ediliyor mu diye düşünmek her okurun hakkıdır. İstediği 

kaynağa bakmış olsa da, istediği yöntemden etkilenmiş olsa da, okuduğu 

eserin kalıcı olup olmayacağına zaman karar verecektir. Bu süreçte önemli 

olan yasal duruşu ve kişisel inanışlarını zedelememek olsa gerektir.  

 

7. SONUÇ 

 

Yazının bulunuşundan çok daha öncesine uzanan bilginin aktarılması 

olgusu, binlerce yıldır tartışılmaktadır. Bu tez çalışması, sözlü kültürden 

yazılı kültüre geçişteki değişiklikleri; el yazmasından matbaa ile basılan 

kitaplara geçiş sürecini toplumsal, kültürel ve ekonomik odaklanmalarla 

incelemiştir. Son dönemde ise teknolojinin gelişmesiyle dijital ve interaktif 

bir yazma süreci ile karşı karşıyayız. 

Yazıdan önce belleklerini kullanan insanlar, yaşam tarzlarının ve 

koşulların etkisiyle yaşadıkları bölgelerde çeşitli araçlar, şekiller, resimler 

kullanarak kendilerini ifade etme ihtiyaçlarını karşılamaya çalışmışlardır. 

Yaşamın devamlılığı kadar, ölümü, acıları, paylaşılanları, toplumsallaşmayı 

da anlatma gereği duyan toplumlar, destanlar, ağıtlar, mitolojik 

öykülendirmeler aracılığıyla kahramanlık yazıtları derlemişlerdir. Önceleri 

sözlü kültür olarak dilden dile yayılan bu öykülendirmeler, yazı ile birlikte 

kalıcı hale gelerek, hatta günümüze kadar ulaşmıştır.  

Yazının icadından sonraki süreçte hayvan derilerine, tüyler, uçlar 

aracılığıyla yazılar yazmaya başlamışlardır. Önceleri kendini ifade 

gereksinimi yaşayan topluluklar, sonraki süreçlerde yazının bir iktidar 

simgesi haline geldiğini görmüşlerdir. Sadece belirli kesimlerce görevli 

kişilere yazdırılan el yazmaları, bu gücün en önemli örneklerindendir. 

Bilginin kitaba dönüşme süreci, önceleri iktidar odaklı ve güç odaklı bir 



357 
 

sistemle kurgulanmış, bilgi her bireye ulaşamamıştır. Kütüphaneler bile, 

hükümdarların kişisel güç simgelerinden biri haline gelebilmiş; yeri gelmiş 

yakılmış, yeri gelmiş sıfırdan inşa edilmiştir. 

Matbaanın icadıyla birlikte bilgi standartlaşmış çünkü aynı eser 

çoğaltma ve kopyalanma yoluyla tüm dünyaya yayılmıştır. Bu süreçte 

sanayileşme ile birlikte kapitalistleşen dünyada, sanat dâhil birçok üretim 

aracı, birer meta haline gelmekten kurtulamamıştır. Tıpkı yazının icadından 

sonra yaşanan devrim gibi, matbaanın icadından sonra aynı yazının birebir 

kopyasının çoğaltılabiliyor oluşu da devrim niteliğindedir. Artık bundan 

sonraki süreçte yazı güç odaklı bir iktidar simgesi olmaktan çıkarak, 

yaygınlaşmakta, çoğalmakta ve aynı zamanda da tek tipleşmektedir.  

Artık belirli akımlara, türlere, mekanizmalara bağlı kalmak 

istemeyen yeni okur, okuryazarlığın tadını kitle iletişim araçlarının arasında 

kalarak, popüler olan olmayan her şeyi “alarak” tüketim zincirine katkıda 

bulunmaya başlamıştır. Sanatın ve edebiyatın ne olduğuna dair 19. ve 

20.yüzyılda yapılan birçok tartışmadan halen kesin bir sonuç çıkmamışken; 

“çağdaş” sanat ve “interaktif” edebiyat kavramları günümüze gelmiştir.  

Son çeyrekte teknolojinin hızlı bir şekilde ilerleyişi, internetin sanal 

bir hayat çizgisi yaratması, sanal ağların birer üyesi olan bireylerin gündelik 

yaşayışlar yerine bu sanal ortamlarda sosyalleşmesi, tabi ki edebiyatı ve 

kitap yayıncılık politikalarını da etkilemiştir. Artık bilgisayardan tablete, 

android’den cep telefonuna inen ekranlarda bilgi paylaşımları hız 

kazanmıştır. Kitap yayıncılığı belki bitmeyecek evet ama bilgi ve bilginin 

kimler tarafından paylaşıldığı, belki neye “kitap” dendiği sorularını akıllara 

getirecektir.  

Metnin biçimine önem veren okurların, ciltli kitaplara, özel baskılara 

sahip olmaya devam edeceği düşüncesi mevcuttur. Kapitalizmin ve 

teknolojinin, küresel dünyada daha dünkü bilgiyi çürüttüğü gerçeği, bu hıza 



358 
 

ulaşamayan bireyleri ve toplumları belki de birer koleksiyoner olarak dış bir 

çembere atacak; sanal kimlikleri bulunmayan insanlar eski insanlar olarak 

adlandırılacaktır. 

Derlediğim bilgiler ve yaptığım görüşmeler sonrasında kitap 

yayıncılığının çok uzun süre daha süreceği fikrini edindim. Ancak bilgi 

kavramının, günümüz bilgi toplumunda artık eski önemini taşımadığını, 

özellikle internetin habercilik ve sosyal medya alanlarını etkilemesinden 

sonra bilgi kavramını da çürüttüğünü gördüm. Dolayısıyla kitabın içeriği 

aslında bir kitle iletişim aracının yaydığı iletiye, koda, mesaja veya habere 

göre daha şanslı. Çünkü o eskimiş olsa da kabul gören bir gelenek.  

Bugün dijitalleşen yayıncılık anlayışı, kitabın elle yazdırıldığı ve 

sonrasında kurşun kalıplarla matbaada dizildiği günlere göre oldukça yeni 

ve kullanışlı bir format. Uzman yayıncılar ve birlikler, daha sağlıklı, 

kullanışlı, ekonomik ve ulaşılabilir olduğunu söyledikleri bu e-yayıncılık 

formatı ile ilgili olarak; önemli olanın içerik olduğunu söylüyorlar.  

20. yüzyılda edebiyatta oluşan türler, katmanlaşmalar, ödül 

mekanizmaları nasıl kendi yazarlarını yarattıysa, sanırım bu yeni dijital 

yayıncılık da kendi yazarlarını yaratacak. Ama bu kez, internetin interaktif 

katılımcı demokrasi anlayışı ile –iyiye kullanılırsa tabi- edebiyatı üst 

kurumlar değil; okurlar seçecek. Neyin kalıcı olmasını istiyorlarsa, 

tercihlerini ondan yana kullanacaklar.  

Öte yandan geleneksel yöntemlerle edebiyat dergilerini, gazetelerin 

kitap eklerini, yıllık roman ve öykü ödüllerinin kazananlarını, 

yayınevlerinin yeni çıkanlarını, yeni yazarları, yeni yayınları, yeni baskıları 

takip eden, ilk baskıları, ciltli eserleri takip eden “ilk” okuyucular da 

yollarına tabi ki devam edecekler.  



359 
 

Dijital yayıncılığın, teknik olarak büyük kolaylıklar sağladığını 

kabul ederek, önemli olanın içerik olduğunu savunarak, yarın yenisini 

çıkaracak teknolojik ve enformatik kapitalizme yenik düşmeyerek yeni 

yayıncılık anlayışlarını takip etmeye devam etmek belki de en doğrusu 

olacaktır. Geleneksel baskısı olmayan kitaplar yine de yakın geleceğe kadar 

hemen kabul göremeyebilecektir. Çoğu yayınevi de, halen baskısı olmayan 

kitabı sıfırdan e-kitap olarak basmayı reddetmektedir. Bu da basılı kitaba 

karşı bir saygı duruşu gösterildiğinin işareti olabilir.  

Türkiye’deki yayıncılık politikalarından söz etmek gerekirse, 

öncelikle matbaanın ülkeye, dünyadan 200 yıl kadar sonra gelmiş olmasının 

yankıları uzun süre devam etmiştir. Türkiye’nin toplumsal, sosyolojik ve 

ekonomik olarak bir devrim yaşamamış olması, sanayinin oturmamış 

olması, toplumsal göçler ve arayışlar nedeniyle ekonominin gelişememiş 

olması gibi nedenlerle halen belirsizlikler içinde yaşanmaktadır. 

Bir yandan reformların yaşandığı, bir yandan yasakların yaşandığı 

bir ülkede, yeniliklerin kolay uygulanmadığı bir geçmişe sahipken; 

günümüzde ise gerek yayıncılık teknolojisi olsun gerek tüm diğer 

alanlardaki teknolojiler olsun hızlı bir kabullenişin oluştuğunu görüyoruz. 

Özellikle sermayelerin çoklu olması, tekelleşmelerin yerini çoklu şirket 

büyümelerine bırakması, köklü bir yayıncılık anlayışının oturmasından 

ziyade; günü kurtarma anlayışının kabul edildiğini göstermektedir. Eğitim 

şartlarının eşit ilerlememesi, okullardaki kitap, kitaplık, öğretmen, teknik 

olanaklar, okunması gereken temel eserler listelerinin tam verilmemesi, 

yayıncılık politikalarındaki telif, kdv gibi ekonomik sorunlarının 

altyapısının tam oturmaması, özel ve resmi yayın kurumları arasındaki 

iletişimsizlik gibi nedenler, daha da okumayan bir toplum olma yolunda 

Türkiye’yi yerinde saydırmaktadır.  



360 
 

Bu nedenle belki eski kuşaklar, köklü yayıncılığa sahip çıkarken, 

bazı edebiyat çevreleri elit kalırken; yeni kuşak dijital ve sosyal sanal 

iletişim ağlarını, kitap okumaya tercih etmektedir. Ama yine de yüzdelere 

bakıldığında, basılı kitap satışının, e-kitap satışlarından halen hayli önde 

olduğu, temel klasiklerin ve ders kitaplarının basımının, kitap pazar payında 

açık ara ileri olduğu görülmektedir. Fuarlara katılımın halen yüksek olduğu, 

çok satan eserlerin çok sattığı, yeni çıkanların ise ancak yarışmalarla 

adlarının duyulduğu, imza günlerinin ilgi gördüğü, televizyon, internet gibi 

medya mecralarında kitapların, yazarların ve yayıncılığın söz konusu olduğu 

bir ülkede yaşıyoruz. Bu da halen daha kitaba ve yayıncılık anlayışına sahip 

çıkıldığını gösteriyor.  

Bir yandan belleğin yitirildiği, bir yandan enformasyon 

küreselleşmesinin yaşandığı bir dünyada, yansımaların Türkiye’ye belirli 

aralıklarla, ülkenin gelişimine paralel olarak gelmesi ise normal 

karşılanmalıdır. Cumhuriyet gibi demokratik bir rejim anlayışının bile 

sadece 90 yıldır ülkede varolduğu düşünüldüğünde, gelecek kuşakların 

kültürel birikim oluşturmak, ekonomik ve sosyal bir altyapı oluşturmak için 

biraz daha mücadele vermesi gerekecektir. Nereden gelindiğinin 

unutulmadan, bilgi, evrensel değerler, okuryazarlık ve kültürel formların 

modern ideolojilerle birleştirildiği bir düzlemde, geleceğe sahip çıkmak yeni 

kuşakların işi olacaktır. Bunu yaparken gerek teknolojinin olumlu 

yanlarından yararlanmak, gerekse yüzeysel olmayan kalıcı izlerden 

yararlanmak gerekecektir.  

19. yüzyılda bir taraftan yokluğu, savaşı, açlığı, iletişimsizliği diğer 

taraftan toplumsallığı yaşayan bir dünya ile şu an 21. Yüzyılda zenginliği, 

ulaşımı, interaktif iletişimi, sanal savaşları yaşayan ama bireyselleşen dünya 

aynı dünyadır. Durumu ötekileştirmeden yani nereden gelip nereye 

gittiğimizi unutmadan, günümüz hızına kapılmamak ama evet yenilikleri 

kabul etmek mümkündür. Böylece hem kendimizi ve teknolojinin 



361 
 

olanaklarını yenilemiş geliştirmiş oluruz, hem de insanlığın neler yaşadığını 

unutmadan geçmiş yüzyıllara sahip çıkar; yani insan olduğumuzu hatırlamış 

oluruz.  

Nice satırların yazılması umuduyla. 

 

8. KAYNAKÇA 

 

Adıvar, Adnan (2000). Tarih Boyunca İlim ve Din, Remzi Kitabevi, 

İstanbul. 

Adler, Alfred (2010). İnsan Tabiatını Tanıma, çev. Ayda Yörükan, Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 

Adorno, T.W. (1991).The Culture Industry: Selected Essays of Mass 

Culture, Routledge, London 

Agos Gazetesi, (2012, yazarsız haber) “Şık ve Şener’in tahliyesi için ilk 

yorumlar” adlı haber;  http://www.agos.com.tr/haber.php?seo=ak-partiden-

sik-ve-senerin-tahliyesi-icin-ilk-yorumlar&haberid=937 

Ahmad, Feroz (2011). Modern Türkiye’nin Oluşumu, çev. Yavuz Alogan, 

Kaynak Yayınları, İstanbul  

Akaş, Cem (2012). “E-kitap ve fonksiyonlar” adlı makale, Varlık Dergisi, 

Şubat, sayı:1253, İstanbul 

Akbulut, Ural (2003). Tanzimat’tan Cumhuriyete Eğitim, Türkiye Bilimler 

Akademisi Forumu, No:19, Tübitak Matbaası, Ankara  

Aktan, Coşkun Can (2003). Moderniteden Postmoderniteye Değişim, Çizgi 

Kitabevi Yayınları, Konya 

http://www.agos.com.tr/haber.php?seo=ak


362 
 

Akyıldız, Ali (2004). Osmanlı Bürokrasisi ve Modernleşme, İletişim 

Yayınları, İstanbul   

Althusser, Louis (2002). Marx İçin, çev. Işık Ergüden, İthaki Yayınları, 

İstanbul. 

Altınay, Ahmet Refik (2012). Lale Devri: 1718-1730 Geçmiş Asırlarda 

Osmanlı Hayatı. Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul  

Altun, Mustafa (2013). “Dilbilimi” başlıklı yazı, www.dilbilimi.net, 6 Ekim  

Altunok, Özlem (2013). “Söz Uçar, Yazı Kalır, Kitaba Ne Olur?”, Sabit 

Fikir Dergisi, Haziran, Sayı:28, İstanbul 

Altuntek, N. Serpil (1993). “İlk Türk Matbaasının Kuruluşu ve İbrahim 

Müteferrika”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, Cilt 10 / 

Sayı 1 / Temmuz  

Amazon (2013). “Self Publishing”https://kdp.amazon.com/self-

publishing/help?topicId=A2VHRJZXET0TWT 

Amin, Samir (1999). Kapitalizmin Hayaleti, çev. Cengiz Algan, Sarmal 

Yayınevi, İstanbul 

Apple (2013). i-books author,http://www.apple.com/ibooks-author/ 

Armağan, Mustafa (2009). “Abdülhamid hakkında yanlış bildiğimiz 10 şey” 

başlıklı makale, 15 Şubat,http://www.mustafaarmagan.com.tr/abdulhamid-

hakkinda-yanlis-bildigimiz-10-sey.html 

Arthur, Brian (1990). "Positive Feedbacks in the Economy", Scientific 

American, 262: Feb. 

Athey, Thomas H- Robert W. Zmud (1988).Introduction to Computers and 

Information Systems, Scott, Foresman and Co. 

http://www.dilbilimi.net
https://kdp.amazon.com/self
http://www.apple.com/ibooks
http://www.mustafaarmagan.com.tr/abdulhamid


363 
 

Atkaya, Kanat (2014). “Okumak Bir İllet Mi?” başlıklı yazı, Hürriyet 

Gazetesi, 06.04 İstanbul 

Atwill, Yurong Yang – C David Hickey (2003). “Area studies librarians and 

international book fairs: the Hong Kong Book Fair experience”,Library 

Collections, Acquisitions & Technical Services N: 27  

Aydoğan, Filiz (2013). Medyadan Yansıyanlar, Beta Basım Yayım Dağıtım 

Aş, İstanbul. 

Aygündüz, Filiz (2013). “Gezi Kütüphanesi”, 

http://gundem.milliyet.com.tr/gezikutuphanesi/gundem/ydetay/1720413/defa

ult.htm 9 Haziran, Milliyet Gazetesi, İstanbul 

Babinger, Franz (2004). Müteferrika Ve Osmanlı Matbaası, Tarih Vakfı 

Yayınları, İstanbul   

Bagavad Gita (1995). çev. Sevda Çalışkan, İmge Yayınları, Ankara 

Bagavad Gita, 2002, çev. Selçuk Caydı, Ruh ve Madde Yayınları, İstanbul 

Bali, Rıfat (2007). Tarz-ı Hayattan Life Style’a: Yeni Seçkinler, Yeni 

Mekanlar, Yeni Yaşamlar, İletişim Yayınları, İstanbul  

Barnes, Robert (2005). “Cloistered Bookwarms in the Chicken-Coop of the 

Muses: The Ancient Library of Alexandria”, Chapter 3, The Library of 

Alexandria: Centre of Learning in the Ancient World, (Ed: Roy M. 

MacLeod), Great Britain 

Barthes, Roland (2003). Çağdaş Söylenler, çev. Tahsin Yücel, Metis 

Yayınları, İstanbul 

Barthes, Roland (2006). Romanın Hazırlanışı-1: Yaşamdan Yapıta, çev. 

Mehmet-Sema Rifat, Sel Yayıncılık, İstanbul  

http://gundem.milliyet.com.tr/gezikutuphanesi/gundem/ydetay/1720413/defa


364 
 

Başaran, Funda (2000).İletişim ve Emperyalizm: Türkiye’de 

Telekominikasyonun Ekonomi Politiği, Ütopya Yayınevi, Ankara  

Batur, Enis (1993). Edebiyatta Çağdaşlık Sorunu konulu Salı toplantıları 

sunumu, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul  

Baudelaire, Charles (2003). Modern Hayatın Ressamı, çev. Ali Berktay, 

İletişim Yayınları, İstanbul 

BBC Türkçe Servisi (2012), “Apple’a e-kitap davası”, 

11.04.,http://www.bbc.co.uk/turkce/ekonomi/2012/04/120411_apple_ebook.

shtml 

Beeching, Wilfred A. (1974). Century of the Typewriter, Heinemann, 

Portsmouth  

Bek, Mine Gencel (2003). Avrupa Birliği ve Türkiye’de İletişim Politikaları. 

Ümit Yayıncılık, Ankara 

Benjamin, Walter (2011). “Üretici Olarak Yazar” adlı makale, çev. Haluk 

Barışcan, Güven Işısağ, Brecht’i Anlamak, Metis Yayınları, İstanbul 

 

Basım, Nevzat. “Kitap Yayınlayanlar Nasıl Para Kazanır?” başlıklı yazı, 

Kadir Has Üniversitesi, Panorama Kadir Has Yayını, sayı:8 

 

Bear, Jacci Howard (2007).“When was desktop publishing 

invented?”,http://web.archive.org/web/20070420204531/http://desktoppub.

about.com/cs/beginners/f/when_dtp.htm 

 

Benjamin, Walter (2004).Pasajlar, çev. Ahmet Cemal, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul.  

 

http://www.bbc.co.uk/turkce/ekonomi/2012/04/120411_apple_ebook
http://web.archive.org/web/20070420204531/http://desktoppub


365 
 

Bensinger, Greg (2013). “Amazon's Quest for Web Names Draws Foes”, 

http://online.wsj.com/article/SB10001424127887324096404578352532206

088970.html 

Berg, Maxine- Hudson, Pat (1992). "Rehabilitating the Industrial 

Revolution". The Economic History Review(Vol. 45, No. 1) 

Berkes, Niyazi (1971). Türkiye’de Çağdaşlaşma, Bilgi Yayınevi, Ankara  

Berman, Marshall (1994). Katı Olan Herşey Buharlaşıyor, çev. Bülent 

Peker, Ümit Altuğ, İletişim Yayınları,İstanbul. 

 

Beydilli, Kemal (2004). “Müteferrika ve Osmanlı Matbaası”, 18. Yüzyılda 

İstanbul’da Kitabiyat, Toplumsal Tarih, sayı 128, Ağustos  

 

Beygu, Şahin (1990). Yayıncılıkta Bilgisayar Elkitabı, Türkiye Yayıncılar 

Birliği Derneği, İstanbul 

 

Bianet (2013).“Kitap Sınırlaması Bitti” başlıklı haber, 

http://www.bianet.org/bianet/insan-haklari/145520-kitap-sinirlamasi-bitti-

hak-ihlalleri-suruyor 01.04.2013 

Binbirgece Masalları (2003). Yayına hazırlayan: Sadık Yalsızuçanlar, 

Timaş Yayınları, İstanbul  

Boorstin, Daniel J. (1994).Keşifler ve Buluşlar, çev. Fatoş Dilber, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, Ankara 

Bourdieu, Pierre (2006). Karşı Ateşler, çev. Halime Yücel, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 

Bourdieu, Pierre (1999).Sanatın Kuralları, çev. Nevmettin Kamil Sevil, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul  

http://online.wsj.com/article/SB10001424127887324096404578352532206
http://www.bianet.org/bianet/insan


366 
 

Bozkurt, Veysel (2000). ‘Gözetim ve İnternet: Özel Yaşamın Sonu mu?’, 

Birikim Dergisi, Ağustos, No:136 

Bozkurt, Veysel (1997). Enformasyon Toplumu ve Türkiye. Sistem 

Yayıncılık, İstanbul 

Braudel, Fernand (2013). Kapitalizmin Kısa Tarihi, çev. İsmail Yerguz, Say 

Yayınları, İstanbul  

Brecht, Bertolt- Ernest Bloch, Georg Lukacs, Theodor W. Adorno, Walter  

Benjamin (2006). Estetik ve Politika, çev. Ünsal Oskay, Alkım Kitabevi, 

İstanbul 

Brokaw, Cynthia J. and Kai Wing Chow (2005).Printing and Book Culture 

in Late Imperial China, University of California Prees, London England 

Brooks, Alex (2006). “Apple at 30 – 1976 to 1986”, 

http://www.worldofapple.com/archives/2006/03/30/apple-at-30-1976-to-

1986/  March 30th  

Bruce, F.F.(1983). İncil Nasıl Yazıldı, çev. Yakup Yazman, Müjde 

Yayıncılık 

Brummett, Palmira (2003). İkinci Meşrutiyet Basınında İmge ve 

Emperyalizm: 1908-1911, çev. Ayşen Anadol, İletişim Yayınları, İstanbul  

Burke, Peter and Asa Briggs (2002).A Social History of the Media: From 

Gutenberg to the Internet, Polity Press, Cambridge  

Burke, Peter (1996).Yeniçağ Başında Avrupa Halk Kültürü, çev. Göktuğ 

Aksan, İmge Kitabevi, Ankara 

Burke, Peter (2000).A Social History of Knowledge, Polity Press Ltd, UK 

Burke, Peter (2004). What is Cultural History, Polity Press Ltd, Cam, UK 

http://www.worldofapple.com/archives/2006/03/30/apple


367 
 

Butler, Pierce (1940). The Origins of Printing in Europe, University of 

Chicago Press 

 

Büken, Gülriz (2001). “Amerikan Popüler Kültürünün Türkiye’de 

Yayılışına Karşı Tepkisel Düşünceler”, Doğu Batı Dergisi, Yıl:4 Sayı:15  

 

Bürger, Peter (2004). Avangard Kuramı, çev. Erol Özbek, İletişim 

Yayınları, İstanbul 

 

Calvo, Hortensia (2009). “Latin America”, The Companion of the History of 

the Book, (ed. Simon Eliot- Jonathan Rose), Blackwell Publishing Limited, 

Oxford UK 

 

Campbell, Joseph (1964). Occidental Mythology: The Mask of God, Viking 

Press, ABD. 

Cantek, Levent (2002). Türkiye’de Çizgi Roman, İletişim Yayınları, İstanbul  

Casson, Lionel (2002). Libraries in the Ancient World, Yale University 

Press, New Haven and London. 

Castells, Manuel (2006 a).Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür 

Cilt 1: Ağ Toplumunun Yükselişi, çev. Ebru Kılıç, Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul  

Castells, Manuel (2006 b)- Mireia Fernandez-Ardevol, Jack Linchuan Qiu, 

and Araba Sey.“Mobile Communication and Society: A Global Perspective” 

Cambridge University, MA: MIT Press, UK  

Castells, Manuel. “Globalisation, Identity and the State”, Social Dynamics: 

A journal of African Studies, Issue 26:1 



368 
 

Ceram, C.W. (2011).Tanrıların Vatanı Anadolu, çev. Esat Nermi Erendor, 

Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Childe, Gordon (2004). Kendini Yaratan İnsan, çev. Filiz Ofluoğlu, Varlık 

Yayınları, İstanbul. 

Chisholm, Hugh (1924). The Times, 30 September, Issue 43770 

Ciravoğlu, Öner (2012). Remzi Kitabevi Genel Yayın Koordinatörü, kişisel 

görüşme,Ocak, İstanbul  

Cömert, Bedrettin (1978). “Kuramsal Açıdan Çeviri Sorunu” başlıklı 

makale, Türk Dili aylık dil ve yazın dergisi, cilt:322, Türk Dil Kurumu 

Yayınları 

Çakır, Mukadder (2009). “Çağdaş Sanatın Sunum Alanlarında Güç 

Gösterileri: Sermaye, Siyaset ve Erkin Kullanımı” adlı makale, Karaelmas 

2009: Medya ve Kültür, Urban Kitap İstanbul 

Çakır, Mukadder (2013 a). Medya ve Modernlik, Parşömen Yayınları, 

İstanbul  

Çakır, Mukadder (2013 b). Medya ve Sanat, Parşömen Yayınları, İstanbul  

Çelebi, Evliya (2006). Seyahatname 2. Cilt Akşehir, Yeni Şafak Gazetesi 

Çev-Bir (2014). Çevirmenler Birliği internet sayfası, http://cevbir.net/ 

Çığ, Muazzez İlmiye (2006). Muazzez Çığ Blogu: 

http://muazzezcig.blogcu.com/sumer-soylenceleri-ve-din-kitaplari/1255925# 

01.10. tarihli, “Sümer Söylenceleri ve Din Kitapları başlıklı” yazı 

Çığ, Muazzez İlmiye (2003).Ortadoğu Uygarlık Mirası, Kaynak Yayınları, 

İstanbul 

http://cevbir.net/
http://muazzezcig.blogcu.com/sumer


369 
 

Çıkar, Mustafa (1998). Hasan Ali Yücel ve Türk Kültür Reformu, İş Bankası 

Yayınları, İstanbul 

Çobanlı, Cem (2014). Kişisel görüşme, Ocak , İstanbul 

Çobanlı, Cem (2004). Vosvos: Bir Kaplumbağa Yolculuğu (1931-2003), Ne 

Kitaplar Yayınevi, İstanbul  

Daniels, T. Peter (1996). "The Study of Writing Systems", The World's 

Writing Systems, ed. Bright and Daniels. Oxford University Press, UK 

Dankoff, Robert (2004). An Ottoman Mentality: The World of Evliya Çelebi, 

Brill, Netherlands 

Darnton, Robert (2012). “Google ve Kitapların Geleceği” adlı makale, 

Varlık Dergisi, Şubat, sayı:1253, İstanbul 

Dede Korkut Kitabından Seçmeler (2005), der. Mustafa Miyasoğlu, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür Müdürlüğü, İstanbul. 

Dizayn Deposu (2011), “Yeni Sony e-okuyucu Çıkıyor” başlıklı haber,  

http://www.dizayndeposu.com/index.php/categoryblog/yeni-sony-ereader-

agustos-sonunda-cikiyor, 22.08. tarihli haber 

Dolgun, Uğur (2004). “Gözetim Toplumunun Yükselişi: Enformasyon 

Toplumundan Gözetim Toplumuna” başlıklı yazı, Yönetim Bilimleri 

Dergisi, 1:3 

Drucker, Peter F. (1993).Kapitalist Ötesi Toplum, çev. Belkıs Çorakçı, 

İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

Dudley, Leonard M. (1997), Kalem ve Kılıç, çev. Müfit Günay, Dost 

Kitabevi, Ankara  

http://www.dizayndeposu.com/index.php/categoryblog/yeni


370 
 

Dursun, Tarık K. (2005) . Amma da Accayip Dünya-II, Aykırı Yayıncılık, 

İstanbul  

Eagleton, Terry (2005).İdeoloji, çev. Muttalip Özcan, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul  

Eco, Umberto. (2008).Yorum ve Aşırı Yorum, çev. Kemal Atakay, Can 

Yayınları, İstanbul 

Eisenstein, Elizabeth L. (1979).The Printing Press as an Agent of Change, 

Cambridge University Press, Cambridge 

Ekmekçi, Bora (2013). www.idefix.com satış direktörü, kişisel görüşme, 

27.03. İstanbul 

Enders Analysis (2012). “Digital Europe: Diversity and Opportunity”, 

http://creamebooks.com/blog/statistics-about-ebook-market-in-europe/Let’s 

Go Connected, 8 May  

 

English, James F. (2005).The Economy of Prestige: Prizes, Awards, and The 

Circulation of Cultural Value, Cambridge, Mass. Harvard University Press 

 

Erciyes, Cem (2011). “Kitapları Ayarlama Enstitüsü” başlıklı yazı, Radikal 

Gazetesi,http://www.radikal.com.tr/yazarlar/cem_erciyes/kitaplari_ayarlam

a_enstitusu-105083128.05. 

 

Ergürel, Deniz (2012). “Kendi kitabınızın yayıncısı olmak ister misiniz?” 

yazısı, Zaman Gazetesi, 28.01. 

Erkan, Hüsnü (2000). Bilgi Uygarlığı için Yeniden Yapılanma: 

Cumhuriyetten Günümüze Değişim Süreci, İmge Kitabevi, Ankara  

http://www.idefix.com
http://creamebooks.com/blog/statistics
http://www.radikal.com.tr/yazarlar/cem_erciyes/kitaplari_ayarlam


371 
 

Erkman- Akerson, Fatma (2010). Edebiyat ve Kuramlar, İthaki Yayınları, 

İstanbul  

Ertuna, Çağdaş (2013). “Kitabı Sattıran Yazarın Adı mı?”başlıklı haber, 

Milliyet Gazetesi, 16.07. 

Esen, Nüket (1996). “1983-1994 arasında roman ve hikaye”, Cumhuriyet 

Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, C:12, İletişim Yayınları, İstanbul 

Facebook book 

(2010).http://www.kickstarter.com/projects/cheryl/socialbook-aka-the-

facebook-book, erişim tarihi: 23.10. 

Finkelstein, David (2009). “The Globalization of the Book: 1800-1970” in 

The Companion of the History of the Book, ed. Simon Eliot- Jonathan Rose, 

Blackwell Publishing Limited, Oxford UK 

 

Fischer, Ernst (2003). Sanatın Gerekliliği, Payel Yayınları, çev. Cevat 

Çapan, İstanbul 

 

Fischer, S. Roger (2003). A History of Writing, Reaktion Books Ltd, 

London 2001 

 

Fiske, John (2014). İletişim Çalışmalarına Giriş, çev. Süleyman İrvan, Bilim 

Sanat Yayınları, Ankara  

Fiske, John (2013). Myths and Myth-makers: Old Tales and Superstitions 

Interpreted by Comparative Mythology. Electronic Text Center, University 

of Virginia Library, 2008, updated 

Fletcher, H. George (1995).In praise of Aldus Manutius. New York: Morgan 

Library 

http://www.kickstarter.com/projects/cheryl/socialbook


372 
 

Forester, Tom (1987). The Story of the Information Technology Revolution, 

MIT Press 

Foucault, Michel (1999). Bilginin Arkeolojisi, çev. Veli Urhan, Birey 

Yayıncılık, İstanbul 

Foucault, Michel (1995). Discipline and Punishment. Vintage Books, New 

York:  

Frankfurt Kitap Fuarı (2014).http://www.book-fair.com/en/erişim tarihi: 

18.03. 

Freud, Sigmund (1999). Uygarlığın Huzursuzluğu, çev. Haluk Barışcan, 

Metis Yayınları, İstanbul  

Fuat, Memet (2001). Eleştiri Üstüne, Adam Yayınları, İstanbul 

Galatasaray Ünv. Haber Dergisi 

(2011).http://gsuhaber.gsu.edu.tr/?p=245Güneş Seferoğlu, İbrahim Arslan, 

21.04. 

Garnett, Lucy M.J. (2009).Turkish Life in Town and Country, Biblio Bazaar  

Gautier, Theophile (1990).  Constantinople, Isis, Istanbul  

Gelb, Ignace J. (1963).A Study of Writing, University of Chicago Press, 

Chicago 

Geray, Haluk (2003).İletişim ve Teknoloji: Uluslararası Birikim Düzeninde 

Yeni Medya Politikaları, Ütopya Yayınevi, Ankara  

Gılgamış Destanı (1973). çev. Sevin Kutlu- Teoman Duralı, Hürriyet 

Yayınları, İstanbul 

Giddens, Anthony (2004). Modernliğin Sonuçları, çev. Ersin Kuşdil, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul 

http://www.book
http://gsuhaber.gsu.edu.tr/?p=245


373 
 

Göre, Nilüfer (2000). “80 Sonrası Politik Kültür” adlı makale, Türkiye’de 

Politik Değişim ve Modernleşme, Alfa Yayınları, İstanbul 

Greenleaf Book Group (2006). 

http://www.greenleafbookgroup.com/category/blog-tag/how-many-

publishers-are-there May, 17  

Gutenberg (2014).www.gutenberg.org erişim tarihi: 01.04. 

Güçdemir, Yeşim (2010). Sanal Ortamda İletişim, Derin Yayınları, İstanbul. 

Gümüş, Semih (2012). “E-kitapsız olmayacak” adlı makale, Varlık Dergisi, 

Şubat, sayı:1253, İstanbul 

Gündüz, Şinasi (1998). Din ve İnanç Sözlüğü, Vadi Yayınları, Ankara  

Gürbilek, Nurdan (2001). Vitrinde Yaşamak: 1980’lerin Kültürel İklimi, 

Metis Yayınları, İstanbul 

Hachette (2013).http://www.hachettebookgroup.com/about/erişim tarihi: 

11.12. 

Hall, Leo (2010). The Storyteller, The Modernizm Lab at Yale University, 

New Haven, USA 

Hall, Stuart - Martin Jacques (1995).Yeni Zamanlar: 1990larda Politikanın 

Değişen Çehresi, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 

Hall, Stuart (1998).Kültür, Küreselleşme ve Dünya Sistemi, der. Anthony 

D.King, çev. Gülcan Seçkin-Ümit H. Yolsal, Bilim ve Sanat Yayınları, 

Ankara  

Hançerlioğlu, Orhan (1984). İslam İnançları Sözlüğü, Remzi Kitabevi 

http://www.greenleafbookgroup.com/category/blog
http://www.gutenberg.org
http://www.hachettebookgroup.com/about/


374 
 

Hanioğlu, M. Şükrü (2011). “Civil Military Relations in the Second 

Constitutional Period: 1908-1918”, Turkish Studies, Vol.12, No.2, 

Routledge, June  

Harvey, David (1993). “Postmodernliğin Durumu” adlı makale, Birikim 

Dergisi, sayı:49, Mayıs, İstanbul 

Harvey, David (2003). Postmodernliğin Durumu, çev. Sungur Savran, Metis 

Yayınları, İstanbul. 

Hellinga, Lotte (2009). “The Gutenberg Revolutions”in The Companion of 

the History of the Book, ed. Simon Eliot- Jonathan Rose, Blackwell 

Publishing Limited, Oxford UK 

 

Hesiodos (1977).Eseri ve Kaynakları. çev. Azra Erhat, Sabahattin 

Eyuboğlu, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara  

Hesiodos (2012).İşler ve Günler: Tanrıların Doğuşu, çev. Furkan Akdemir, 

Say Yayınları, İstanbul. 

Hızlan, Doğan (2003). “İnce Memed'e imzamı koymamak için direnmiştim” 

başlıklı Yaşar Kemal söyleşisi, Hürriyet Gazetesi, 20.12. 

Hirsch, Rudolf (1974). Printing, Selling and Reading, Otto Harrassowitz, 

Wiesbaden 

Hobsbawm, Eric -Terence Ranger (2006).Geleneğin İcadı,çev.Mehmet 

M.Şahin, Agora Kitaplığı, İstanbul  

Hobsbawm, Eric (1999).Tarih Üzerine, çev. Osman Akınhay, Bilim Sanat 

Yayınları, Ankara  

Horkheimer, Max (2008).Akıl Tutulması, çev.Orhan Koçak, s.63, Metis 

Yayınları, İstanbul 



375 
 

Hoy, Fiona. “Western Europe e-book market to top 30 million”; 

http://digital2disc.com/index.php/news/article/western-europe-e-book-

market-to-top-30-million 

Hsu, Cheng- Hsiang (2004). “A Survey of Arabic-character Publications 

Printed in Egypt During the Period of 1822-1851” in Journal of Semitic 

Studies, Supplement 15. Edited by Philip Sadgrove. Oxford: Oxford 

University Press, on behalf of the University of Manchester. 

Huyssen, Andreas (1999). Alacakaranlık Anıları: Bellek Yitimi Kültüründe 

Zamanı Belirlemek, çev. Kemal Atakay, Metis Yayınları, İstanbul. 

Hürriyet (2013)."Okul ve üniversitelerde kitaptan fotokopi çekmek suçtur" 

başlıklı haber, http://www.hurriyet.com.tr/egitim/24680888.asp10.09, 

Ions, Veronica (1986). Indian Mythology, Newnes Books, Yugoslavia. 

İnce, Muharrem (2011). “Hasan Ali Yücel'i Saygıyla Anıyoruz” başlıklı 

konuşma, Aramızdan Ayrılışının 50. Yılında Hasan Ali Yücel Sempozyumu, 

İzmir Ekonomi Üniversitesi, 25-26 Şubat, İzmir Balçova Belediyesi 

İskit, Server (2000). Türkiye’de Neşriyat Hareketleri Tarihine Bir Bakış, 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları Basımevi, Ankara. 

İTO, İstanbul Ticaret Odası, Eski Eserler Kataloğu 

Jameson, Fredric (1986). “Third World Literature in the Era of 

Multinational Capitalism”, New Political Science / Literature and Politics, 

Summer, No:15, Columbia Univ., NY 

Jameson, Fredric (2006). Marksizm ve Biçim: 20.yy’da Diyalektik Yazın 

Kuramları, çev.Mehmet H.Doğan, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

http://digital2disc.com/index.php/news/article/western
http://www.hurriyet.com.tr/egitim/24680888.asp


376 
 

Jameson, Fredric (1993). Modernizm ve Emperyalizm adlı makale, 

Milliyetçilik, Sömürgecilik ve Yazın, çev. Şen Süer Kaya, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 

Jay, Martin (2005).Diyalektik İmgelem, çev. Ünsal Oskay, Belge Yayınları, 

İstanbul 

Johns, Adrian (1998). The Nature of the Book: Print and Knowledge in the 

Making, The University of Chicago Press, London  

Kabacalı, Alpay (1998). “1980 Sonrası Yayıncılık” adlı makale, Cumhuriyet 

Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt: 15, İletişim Yayınları İstanbul 

Kabacalı, Alpay (2000). Türkiye'de Matbaa: Basın ve Yayın Tarihi, 

Literatür Yayınları, İstanbul 

Kadın Eserleri Kütüphanesi (2013). 

http://www.kadineserleri.org/vakif_hakkinda_amac.asperişim tarihi: 27.12. 

Kanmaz, Zeki (2013). Türklerde İlkler, Neden Kitap Yayıncılık, İstanbul  

Kaya, Korhan (1997). Hint Mitolojisi Sözlüğü, İmge Kitabevi, Ankara  

Kaya, Onur (2013). NTV Yayınları editörü, kişisel görüşme, Mart, İstanbul 

Kaynardağ, Arslan (1983). “Yayın Dünyası” adlı makale, Cumhuriyet 

Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, C:10, İletişim Yayınları, İstanbul  

Kellner, Douglas, Steven Best (1998). Postmodern Teori-Eleştirel 

Soruşturmalar,çev. Mehmet Küçük, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

 

Kellner, Douglas, Steven Best (2013). “Contemporary Youth and 

Postmodern Adventure”, 

http://www.gseis.ucla.edu/faculty/kellner/essays/youthpostmodernadventure

.pdferişim tarihi: 01.11. 

http://www.kadineserleri.org/vakif_hakkinda_amac.asp
http://www.gseis.ucla.edu/faculty/kellner/essays/youthpostmodernadventure


377 
 

 

Kelly, Bulkeley (2000). Dreaming in the world's religions: A comparative 

history. New York: New York University Press, USA  

 

Kemaloğlu, Selah (2003). “Günümüz Edebiyatı Fosforlu” başlıklı Ömer 

Türkeş söyleşisi, Yeni ŞafakGazetesi, 10.12. 

 

Kinsley, Michael (2008). “Writers Vs. Editors: A Battle for the Ages”, 

TIME, April 10 

 

Kocatürk, Kenan (2013). Türkiye Yayıncılar Birliği Genel Sekreteri, kişisel 

görüşme, İstanbul, 21 Mart  

 

Koloğlu, Orhan (2006). Osmanlı'dan 21.Yüzyıla Basın Tarihi, Pozitif 

Yayınları, İstanbul  

 

Kongar, Emre (1995). 12 Eylül Kültürü, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

Kornicki, Peter F. (2001).Book in Japan: A Cultural History from the 

Beginnings to the Nineteenth Century. University of Hawai’i Press, 

Honolulu, Netherlands 

Köker, Eser (2005).Sözlü Kültür Üzerine Düşünmek: Kitapta Kurutulmuş 

Çiçekler, Dipnot Yayınları, Ankara  

Kramer, S.N. (1990).Tarih Sümer’de Başlar, çev. İlmiye Çiğ, Türk Tarih 

Kurumu, Ankara. 

Kumar, Krishan (2004). Çağdaş Dünyanın Yeni Kuramları, çev. Mehmet 

Küçük, Ankara, Dost Yayınları  



378 
 

Kundera, Milan (2002). Roman Sanatı, çev. Aysel Bora, Can Yayınları, 

İstanbul. 

Kültür Varlıkları (2014).“Evliya Çelebi Unesco Listesinde” adlı haber, 

http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR,76211/evliya-celebi-seyahatnamesi-

unesco-dunya-belleginde.html, erişim tarihi: 05.03. 

Kwak, Sun Young (2005).World Heritage Rights Versus National Cultural 

Property Rights: “The Case of the 

Jikji”http://www.carnegiecouncil.org/publications/archive/dialogue/2_12/o

nline_exclusive/5153.html22th April 

 

Kyong-Hee, Lee (2013). "Joseon Royal Books Return Home after 145 

Years in 

France."http://www.koreana.or.kr/months/news_view.asp?b_idx=1576&lan

g=en&page_type=list 

 

Labarre, Albert (2012). Kitabın Tarihi, çev. Işık Ergüden, Dost Kitabevi, 

İstanbul. 

Lazar, Judith (2012). İletişim Bilimi. Çev. Cengiz Anık, Vadi Yayıncılık, 

2001. 

Lewis, Geoffrey (2004). Trajik Başarı: Türk Dil Reformu, çev. Mehmekt 

Fatih Uslu, Gelenek Yayıncılık, İstanbul 

Lucas, Robert E., Jr. (2002). Lectures on Economic Growth. Cambridge: 

Harvard University Press.  

Lukacs, Georg (2007).Roman Kuramı, Metis Yayınları, çev. Cem Soydemir, 

İstanbul 

http://www.kulturva
http://www.carnegiecouncil.org/publications/archive/dialogue/2_12/o
http://www.koreana.or.kr/months/news_view.asp?b_idx=1576&lan


379 
 

Lukacs, Georg. Avrupa Gerçekciliği, Payel yayınları, çev. Mehmet H. 

Doğan  

Lunn, Eugene (1995). Marksizm ve Modernizm: Lucaks, Brecht, Benjamin 

ve Adorno üzerine Tarihsel bir İnceleme, çev. Yavuz Alogan, Alan 

Yayıncılık 

Lyotard, Jean François (2012). “Bilgi Satılmak İçin Üretilir” başlıklı yazı, 

Felsefe Kitabı, çev. Emel Lakşe, Alfa Kitap, İstanbul  

Lyotard, Jean François (1984). The Postmodern Condition 

A Report on Knowledge, Chapter: 5, Manchester University Press 

Macalister, Terry (2009). “Cambridge University Press: dons step in as 

digital age threatens jobs at world's oldest publisher”, The Guardian, 9th 

April UK 

Macleod, Roy (2005). The Library of Alexandria: Centre of Learning in the 

Ancient World, University of Sydney, MPG Books, Great Britain 

Macmillan (2013).http://se.macmillan.com/Who-We-Are/Where-we-have-

come-from/Where-we-have-come-from/erişim: 11.12.  

 

Manguel, Alberto (2013). “Edebiyat daha iyi sorular sormayı öğretir”, 

Gazete Çankaya, Yıl:3, Sayı: 53, 15-30 Eylül  

Manguel, Alberto (2004). Okumanın Tarihi,çev. Füsun Elioğlu, Yapı Kredi 

Yayınları İstanbul. 

Mardin, Şerif (1997). Türk Modernleşmesi: Makaleler- 4, 5.Baskı: İletişim 

Yayınları, İstanbul 

Marga, Andrei (2009). The society of risk? (Ulrich Beck) Europe’s Times 

and Unknown Waters-1, 

http://se.macmillan.com/Who


380 
 

http://www.waterytimes.com/index1.php?no=1&location=N001C03&txt=N

001C03T06#.Uq7n-jvxtdgApril 

 

Marx, Karl ve Friedrich Engels (1999). Komünist Manifesto, çev. Yılmaz 

Onay, Evrensel Basım Yayın, İstanbul  

Marx, Karl (2011). Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, çev. Sevim Belli, 

Sol Yayınları, Ankara  

Marx, Karl (2005). Toplumbilimsel Yazılar: Seçme Metinler, çev. Özer 

Ozankaya, Cem Yayınevi, İstanbul 

Mattelart, Armand ve Michele (2003).İletişim Kuramları Tarihi, çev. Merih 

Zıllıoğlu, İstanbul, İletişim Yayınları 

Mattelart, Armand (2001). İletişimin Dünyasallaşması, çev. Halime Yücel, 

İletişim Yayınları, İstanbul 

McChesney, Robert W. (2003).Kapitalizm Ve Enformasyon Çağı: Küresel 

İletişim Devriminin Politik Ekonomisi, Epos Yayınları, Ankara  

McLuhan, Marshall (2001). Gutenberg Galaksisi, çev. Gül Çağalı Güven, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 

McNeill, William (2008). Dünya Tarihi, İmge Yayınları, çev. Alaeddin 

Şenel, Ankara  

Mélikoff, Irène (1998).  Hadji Bektach: un mythe et ses avatars : genèse et 

évolution du soufisme populaire en Turquie. BRILL, Netherlands 

Milli Eğitim Kurultayı (1991).Birinci Maarif Şurası Çalışma programı ve 

konuşmalar, 17-29 Temmuz 1939, Milli Eğitim Yayınları, Ankara  

Milli Kütüphane (2013) sayfası. http://www.mkutup.gov.tr/erişim tarihi: 

27.12. 

http://www.waterytimes.com/index1.php?no=1&location=N001C03&txt=N
http://www.mkutup.gov.tr/


381 
 

Milliyet (2007). “Dink, öldürülen 62. Gazeteci” başlıklı haber, 19 Ocak 

http://www.milliyet.com.tr/2007/01/19/son/sontur46.asp 

 

Milliyet son dakika (2007). Hrant Dink öldürüldü başlıklı haber, 19 Ocak, 

http://www.milliyet.com.tr/2007/01/19/son/sontur35.asp 

 

Miraç, Zeynep (2014). “Sahaflar Kazan, Biz Kepçe” adlı makale, Hürriyet 

Hayat Rehberi, Kış sayısı 

 

Moran, Berna (2009). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İletişim Yayınları, 

İstanbul 

 

Morel, Eugene (2000). Türkiye ve Reformları, çev. S.Belli, Ütopya 

Yayınları, Ankara 

 

Morgan, Lewis Henry (1994).Eski Toplum 1, çev. Ünsay Oskay, Payel 

Yayınevi, İstanbul  

Morley, David ve Kevin Robins, Kimlik Mekanları: Küresel Medya, 

Elektronik Ortamlar ve Kültürel Sınırlar, çev. Emrehan Zeybekoğlu, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul 1997 

Müller, Georgina Adelaide (2010). 19. Asır Biterken İstanbul’un Saltanatlı 

Günleri, çev. Betül Kara, Dergah Yayınları, İstanbul  

Müteferrika Dergisi (2005). “II. Abdülhamid'in çevirttiği polisiye romanlar” 

adlı makale, Sayı: 28, Kış -2 

Naci, Fethi (2002). Roman ve Yaşam: Eleştiri Günlüğü III, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 

Narayan, R.K. (2006).The Ramayana. Penguin Group 

http://www.milliyet.com.tr/2007/01/19/son/sontur46.asp
http://www.milliyet.com.tr/2007/01/19/son/sontur35.asp


382 
 

Neave, Dorina L.(2008), Sultan Abdülhamit Devrinde İstanbul’da 

Gördüklerim, çev. Neşe Akın, Dergah Yayınları, İstanbul 

Necatigil, Behçet (1978). 100 Soruda Mitologya, Gerçek Yayınevi, İstanbul 

Nelson, K. (1985) The Art of Reciting the Quran, University of Texas Press, 

Austin 

Neyfakh, Leon (June 4, 2008). "It's Official: Jane Friedman Out at 

HarperCollins, Her Deputy Up 'Effective Immediately'". The New York 

Observer. Retrieved 26 November 2010. 

 

New York Times (1962). "Cep Bilgisayarı, Alışveriş Listesinin Yerini 

Alabilir" başlıklı haber, 03.11.  

 

Nibelungen: Bin Yıllık Cermen Destanı (2001). çev. Cem Demir, Asa 

Kitabevi, Bursa 

Nişanyan, Sevan (2008). Yanlış Cumhuriyet, Kırmızı Yayınları, İstanbul 

Nuhoğlu, Hidayet (1999). Müteferrika Matbaası ve Bazı Mulahazalar, 

Osmanlı (ed. G. Eren), Yeni Türkiye, Ankara, Cilt: 7 

Oğuz Kaan Destanı (2004 ). Damla Yayınevi, İstanbul. 

Oktay, Ahmet (1996). “1980 sonrasında eleştiri ve deneme”, Cumhuriyet 

Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, C:12, İletişim Yayınları İstanbul  

Ong, Walter (2010).Sözlü – Yazılı Kültür: Sözün Teknolojileşmesi, çev. 

Sema Postacıoğlu Banon, Metis Yayınları İstanbul  

Oral, Fuat Süreyya (1968).Türk Basın Tarihi, Yeni Adım Matbaası, Ankara  



383 
 

Ortaylı, İlber (2000). “Tanzimat Adamı ve Tanzimat Toplumu” başlıklı 

makale, Türkiye’de Politik Değişim ve Modernleşme, der. Ersin 

Kalaycıoğlu, Ali Yaşar Sarıbay, Alfa Yayınları, İstanbul  

Oskay, Ünsal (2008). “Kitapsız Toplumun Televizyonu”, “Enformasyon 

Toplumuna Geçmezsek Geleceğin Aztekleri Olabiliriz”,Yıkanmak 

İstemeyen Çocuklar Olalım, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul  

Oskay, Ünsal (2000). 19. Yüzyıldan Günümüze Kitle İletişiminin Kültürel 

İşlevleri – Kuramsal Bir Yaklaşım, Der Yayınları, İstanbul  

Oskay, Ünsal (1999). İletişimin ABC’si, Der Yayınları, İstanbul 

Oypan, Sinan (2012). “Amazon’un bugüne kadar çıkardığı bütün tablet ve 

e-okuyucular” makalesi, 7 Eylül: http://eticaretmag.com/amazonun-bugune-

kadar-cikardigi-butun-tablet-ve-e-okuyucular/erişim tarihi: 11.12.2012 

Öcal, Orhan (1971). Kitabın Evrimi. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

Ankara 

Öz, Can (2014). “Okumak İstediğiniz Kitap Henüz Yazılmamışsa Siz 

Yazmalısınız” adlı makale, Hürriyet Hayat Rehberi, Kış sayısı. 

Özbudun, Ergun- Fuat Keyman (2003). “Türkiye’de Kültürel Küreselleşme” 

makalesi, Bir Küre Binbir Küreselleşme, ed.Peter L.Berger, Samuel P. 

Huntington, çev. Ayla Ortaç, Kitap Yayınevi, İstanbul. 

Özdemir, Gülseren (2008). “İki Devlet Karşısında Pir Sultan 

Abdal”,Çukurova Üniversitesi Türkoloji Bölümü Dergisi, 21.10. 

Özerdim, Sami N. (1961). “Kitap Saati’nde Onbir Yıl”, Dost Dergisi, 

Ağustos  

Paker, Saliha – Susam, Şebnem (1996 ).“1980 sonrası çeviri”, Cumhnuriyet 

Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, C:12, İletişim Yayınları İstanbul  

http://eticaretmag.com/amazonun


384 
 

Parsons, Talcott (1966). Societies: Evolutionary and Comparative 

Perspectives. University of California, Prentice-Hall Incorporated, 

California 

Pearson (2013).http://www.pearson.com/about-us/our-history.htmlerişim 

tarihi: 11.12. 

PEN (2013) International http://www.pen-international.org/themes/pen-

declaration-on-digital-freedom/ 01.04. 

Pir Sultan Abdal (2014). Dernek ana sayfası, “2 Temmuz 1993 Madımak 

Katliamı” başlıklı yazı, http://www.pirsultan.net/2-temmuz-1993-

madimakerişim tarihi: 21.02. 

Pogue, David (2012). New York Times technology page, 14.11.2011 

http://www.nytimes.com/2011/11/14/technology/personaltech/the-fire-aside-

amazons-lower-priced-kindles-also-shine.html,erişim tarihi: 19.02.  

Ponting, Clive (2011). Dünya Tarihi: Yeni Bir Bakış Açısı, çev. Eşref Bengi 

Özbilen, Alfa Yayınları, İstanbul.  

Publishers Association (2014).http://www.publishers.org.uk/ , 2010 erişim: 

09.01. 

Publishers Weekly (2014).“Dünyanın en Büyük Kitap Yayıncıları” haberi,  

http://www.publishersweekly.com/pw/by-topic/industry-news/financial-

reporting/article/58211-the-global-60-the-world-s-largest-book-publishers-

2013.html13 Temmuz  

Publishers Weekly; “The Global e-book Market”. 

http://www.publishersweekly.com/binary-

data/ARTICLE_ATTACHMENT/file/000/000/522-1.pdf 2011 

http://www.pearson.com/about
http://www.pen
http://www.pirsultan.net/2
http://www.nytimes.com/2011/11/14/technology/personaltech/the
http://www.publishers.org.uk/
http://www.publishersweekly.com/pw/by
http://www.publishersweekly.com/binary


385 
 

Rees, Fran (2006). Johannes Gutenberg: Inventor of the Printing Press. 

Signature Lives, Compass Point Books, Minneapolis USA 

Ricaut, Paul (1996). Türklerin Siyasi Düsturları, çev. Reşat Uzmen, Ad 

Yayıncılık, İstanbul  

Rifat, Sema (2013). “Bir Yazarın Çalışma Pratiği: Roland Barthes”, Kitaplık 

Dergisi, Ocak Şubat, sayı: 165, Yapı Kredi Yayıncılık İstanbul 

Robins, Kevin (1999). İmaj: Görmenin Kültür ve Politikası, çev. Nurçay 

Türkoğlu. Ayrıntı Yayınları, İstanbul 

Rosenberg, Donna (1998). Dünya Mitolojisi, Yay. haz. Kudret Emiroğlu, 

İmge Kitabevi, Ankara. 

Sabah (2013). “E-kitapta vergi dopingi” başlıklı haber, 

http://www.sabah.com.tr/kultur_sanat/edebiyat/2013/03/01/ekitapta-vergi-

dopingi 01.03.  

Sabitfikir (2011), Yayıncılar Birlik İstiyor başlıklı yazı,  

http://www.sabitfikir.com/dosyalar/yayincilar-birlik-istiyor 28.09. 

Said, Edward (2004). Yazınsal Eleştiri: Söyleşiler. çev. Salih Özer, Hece 

Yayınları, Ankara  

Sakaoğlu, Necdet (2012). Bu Mülkün Sultanları. Oğlak Yayınları, İstanbul 

Sartre, Jean Paul (2010).Aydınlar Üzerine, çev. Aysel Bora, Can Yayınları, 

İstanbul. 

Saussure, Ferdinand De (2012). “Her Mesaj Göstergelerden Oluşur”,Felsefe 

Kitabı, çev. Emel Lakşe, Alfa Kitap, İstanbul  

Schimmel, Annemarie (1993). The Triumphal Sun: A Study of the Works of 

Jalaloddin Rumi, SUNY Press 

http://www.sabah.com.tr/kultur_sanat/edebiyat/2013/03/01/ekitapta
http://www.sabitfikir.com/dosyalar/yayincilar


386 
 

Schmitt, Carl (2006). Parlamenter Demokrasinin Krizi, çev. Emre 

Zeybekoğlu, Dost Kitabevi, Ankara. 

Schuessleo, Jennifer (2010). “The Godfather of the e-reader”,  

http://www.nytimes.com/2010/04/11/books/review/Schuessler-

t.html?pagewanted=all&_r=0 08.04. 

Shatzkin, Leonard (1982). In Cold Type: Overcoming the Book Crisis. 

Boston, Mass.: Houghton-Mifflin  

Shaw, David J.(2009 ).“The Book Trade Comes of Age: The 16th Century” 

in The Companion of the History of the Book, ed. Simon Eliot- Jonathan 

Rose, Blackwell Publishing Limited, Oxford UK 

 

Shuler, John (2006). “The Revolution Will not be Cataloged: Gutenberg’s 

Librarians and the 21st Century”, The Journal of Academic Librarianship, 

Volume:32, Number:5, September. 

 

Simmel, George (2009). Bireysellik ve Kültür. Çev. Tuncay Birkan, Metis 

Yayınları, İstanbul. 

Smith, Frank (1994). Writing and the Writer. Routledge, London 

Smith, Preserved (2007). Rönesans ve Reform Çağı, Türkiye İş Bankası 

yayınları, çev: Serpil Çağlayan, İstanbul 

Sol (2013) haber portalı, http://haber.sol.org.tr/medya/akpnin-medya-

operasyonunun-basarisi-aydin-doganin-bu-sozlerinde-gizli-haberi-68056 

13.02. 

Sökmen, Müge Gürsoy (1996). “Türkiye’de Yayıncılık Ortamı” adlı 

makale, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt: 15, İletişim 

Yayınları İstanbul. 

http://www.nytimes.com/2010/04/11/books/review/Schuessler
http://haber.sol.org.tr/medya/akpnin


387 
 

Steinberg, S.H.(1955).Five Hundred Years of Printing, Penguin Books 

Sütçü, Özcan Yılmaz (2013).ORTAK BİR DÜNYA DENEYİMİ: HİKÂYE 

ANLATICISI, Ethos Dergisi, Temmuz, 6 

Şahhüseyinoğlu, H.Nedim (2005). Dünden Bugüne Düşünceye ve Basına 

Sansür, Paragraf Yayınevi, Ankara. 

Şen, Adil (1995). İbrahim Müteferrika ve Usulü’l-Hikem fi Nizami’l-Ümem, 

TDV, Ankara  

Şenel, Alaeddin (2004). Siyasal Düşünceler Tarihi, Bilim ve Sanat 

Yayınları, Ankara. 

Talay, Aydın (1991). Eserleri ve Hizmetleriyle Sultan Abdülhamid, İstanbul, 

Risale Yayınları 

Tanilli, Server (1981). Uygarlık Tarihi: Çağdaş Dünyaya Giriş, Say 

Yayınları, İstanbul. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi (2010).19. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, YKY 

İstanbul  

Tanpınar, Ahmet Hamdi (1957). Hayat Dergisi 26 Temmuz No: 42 sayfa: 

22 Röportaj: Mustafa Baydar 

Targ, Harry R. (1976). "Global Dominance and Dependence, Post-

Industrialism, and International Relations Theory: A Review." International 

Studies Quarterly. 20. 3  

Taşdemir, Babacan (2009). “Bilgi Toplumu Söylemi” adlı makale, 

Karaelmas 2009: Medya ve Kültür, Urban Kitap İstanbul 

TBMM (2014). 10 Ocak 1945 tarihli yasama yılı gündemi ve karar tutanağı, 

http://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/tutanak_dergisi_pdfler.birlesimler?v_

http://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/tutanak_dergisi


388 
 

meclis=1&v_donem=d07&v_yasama_yili=3&v_cilt= ERİŞİM tarihi: 19 

Şubat  

Tekoğlu, Recai (2013). “Yazının Tarihi ve Anadolu’ya Gelişi” yazısı, 

Aktüel Arkeoloji Dergisi, Kasım-Aralık, sayı:36 

Telif Hakları (2012), Telif Hakkı Nedir başlıklı yazı, 

http://www.telifhaklari.gov.tr/ana/sayfa.asp?id=394 

The geography of Knowledge (2013), http://oracc.org/gkab/, The 

Geography of Knowledge in Assyria and Babylonia, erişim tarihi: 20.02. 

Thompson, J. M. (1914) “Post-Modernism," The Hibbert Journal, Vol XII 

No. 4, July  

Thompson, James Westfall (1939). The Medieval Library, University of 

Chicago Press, Hafner Publications, USA  

Thompson, John (2012). “The future of books”, 

http://www.cam.ac.uk/research/news/the-future-of-books yayınlanma: 

01.01.2010 erişim tarihi: 01.03. 

Thomsen, Vilhelm (1893). Dèchiffrement des inscriptions de l'Orkhon et de 

l'lènissèi, Notice prèliminare. Bulletin de l'Acadèmie Royale des Sciences et 

des Lettres de Danemark. Kopenhag 

Thomson, George (1997).İlk Filozoflar: Eski Yunan Toplumu Üzerine 

İncelemeler, çev. Mehmet H. Doğan, 2.basım: Payel Yayınevi, İstanbul  

Tomlinson, John (1999). Kültürel Emperyalizm: Eleştirel Bir Giriş, çev. 

Emrehan Zeybekoğlu, Ayrıntı Yayınları, İstanbul  

Tomlinson, John (1999). Küreselleşme ve Kültür. Çev. Arzu Eker, Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul. 

http://www.telifhaklari.gov.tr/ana/sayfa.asp?id=394
http://oracc.org/gkab/
http://www.cam.ac.uk/research/news/the


389 
 

Topdemir, Hüseyin Gazi (2002).İbrahim Müteferrika ve Türk Matbaacılığı, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Topuz, Hıfzı (2003). II.Mahmut’tan Holdinglere Türk Basın Tarihi, Remzi 

Kitabevi, İstanbul. 

Tönel, Ebru (2013). “10 Bin Kitapçı Kapandı” başlıklı söyleşi-haber, Bianet  

http://www.bianet.org/bianet/siyaset/150400-metin-celal-10-bin-kitapci-

kapandi04.10. 

Tunaya, Tarık Zafer (2004). Hürriyetin İlanı: II. Meşrutiyetin Siyasi 

Hayatına Bakışlar, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

Turnusol, (2011) 

http://www.turnusol.biz/public/haber.aspx?id=8510&pid=32&haber=1940l

ara%20gitmeye%20gerek%20yok%20AKP%20iktidar%FDnda%20y%FCzl

erce%20kitap%20yasakland%FD,%20gazeteciler%20hapse%20at%FDld%

FD! 22.05. 

Türkiye İstatistik Kurumu (2013), “Bilgisayar ve İnternet kullanımı arttı” 

başlıklı haber, 22.08. 

Türkiye Yayıncılar Birliği 

(2012).http://www.turkyaybir.org.tr/komisyonlar/2012-turkiye-kitap-pazari-

raporu/475 

Türkiye Yayıncılar Birliği sayfası (2014). “Kitap Üretimi yüzde 12 Arttı” 

başlıklı haber,  http://www.turkyaybir.org.tr/haberler/2013te-kitap-uretimi-

yuzde-12-artti/410 09.01.2014 

Türkiye Yayıncılar Birliği sayfası (2014), 2013 Türkiye Kitap Pazarı 

Raporu, 07.04. 

http://www.bianet.org/bianet/siyaset/150400
http://www.turnusol.biz/public/haber.aspx?id=8510&pid
http://www.turkyaybir.org.tr/komisyonlar/2012
http://www.turkyaybir.org.tr/haberler/2013te


390 
 

Türkiye’nin En İyi 10 Kütüphanesi(2007) başlıklı haber, 9 Mart Hürriyet 

Gazetesi, İstanbul 

Türkoğlu, Nurçay (2003).Kitle İletişimi ve Kültür, Naos Yayıncılık, İstanbul  

TYS (2013). Türkiye Yazarlar Sendikası, tarihçe, 

http://turkiyeyazarlarsendikasi.org/index.php?option=com_content&view=

article&id=15&Itemid=5Mart  

Ubicini, M.A. (1977), Türkiye 1850: Tanzimat, Ulema, Basın, çev. Cemal 

Karaağaçlı, Tercüman Yayınları, İstanbul  

Uçan, Hilmi (2003). Edebiyat Bilimi ve Eleştiri. Hece Yayınları, İstanbul 

Uludere, Ferhat (2013). “Kitap Ekleri Ne İşe Yarar?” başlıklı makale, 21 

Mayıs, Taraf, http://www.taraf.com.tr/yazilar/ferhat-uludere-2/kitap-ekleri-

ne-ise-yarar/26161/ 

Unesco.org (2013), “Jikji: Memory of the World 2009”, erişim tarihi: 09.12. 

http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/flagship-

project-activities/memory-of-the-world/unescojikji-prize/ 

Ünaltay, Altay ve Altan Büyükyılmaz (1991).Elektronik Yayıncılık Elkitabı, 

İleri Teknoloji Merkezi Ltd., İstanbul  

Vasileiou, Magdalini- Rowley, Jennifer- Hartley, Richard (2012). 

“Perspectives on the future of e-books in libraries in universities”, Journal 

of Librarianship and Information Science 2012 Issue:44. 22 February Sage 

Publications  

Veenhof, K. (1986). ed.,Cuneiform Archives and Libraries. Papers read at 

the 30e rencontre Assyriologique Internationale, Leiden, 4–8 July 1983 

(Istanbul) 

http://turkiyeyazarlarsendikasi.org/index.php?option=com_content&view
http://www.taraf.com.tr/yazilar/ferhat
http://www.unesco.org/new/en/communication


391 
 

Vliet, Rietje van (2009). “Print and Public in Europe: 1600-1800” in The 

Companion of the History of the Book, ed. Simon Eliot- Jonathan Rose, 

Blackwell Publishing Limited, Oxford UK 

 

Wang, Chengzhi (2008). “Development of state-managed publishing in 

China: Ancient texts, Qing History and current gazetteers” in The 

International Information & Library Review Issue 40, Columbia University, 

New York 

Wasylenko, Lydia W. (1998 ).Syracuse University Library Syracuse, NY 

ALA Midwinter Conference  

Weber, Max (1930). The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, 

George Allen and Unwin 

Weel, Adriaan van der (2009). Modernity and Print: 1890-1970 in The 

Companion of the History of the Book, ed. Simon Eliot- Jonathan Rose, 

Blackwell Publishing Limited, Oxford UK 

 

Wells, H.G. (2006).A Short History of the World, Penguin Classics, London, 

UK. 

Williams, Raymond (1993). Kültür. İmge Kitabevi Yayınları, çev. Suavi 

Aydın, Ankara 

Williams, Raymond (1990). Marksizm ve Edebiyat, çev. Esen Tarım, Adam 

Yayınları, İstanbul. 

Yağcı, Öner (2004). Küreselleşme Sürecinde Edebiyatımız, İleri Yayınları, 

İstanbul. 

Yay-Fed (2014), Yayımcı Meslek Birlikleri ana sayfası, 

www.yayfed.orgerişim: 04.04. 



392 
 

Yazko (1982).Felsefe Yazıları 1. Kitap, İstanbul 

Yıldırım, Ergün (1995). Türkiye’nin Modernleşmesi ve İslam, İnsan 

Yayınları, İstanbul  

Yıldız, Nuray (1985). Eskiçağ Kütüphaneleri, Marmara Ünv. Yayınları, 

No:421, İstanbul  

Yılmaz, Atıf (2001). “Edebiyatın Kılavuzluğunda Gelişen Türk Sineması”, 

E Dergisi, Mayıs  

Yüce, Can Bahadır (2008). "Dünyada çok az edebiyat eleştirmeni kaldı" 

başlıklı söyleşi, Kitap Zamanı, Sayı:32, Kasım. 

Yücel, Tahsin (2007 ). Dil Devrimi ve Sonuçları, Can Yayınları, İstanbul 

Zaman Gazetesi (2013). “Almanya'nın En Ünlü Edebiyat Eleştirmeni 

Hayatını Kaybetti” başlıklı haber, 18 Eylül, Cihan Haber Ajansı 

Zorlu, Abdülkadir (2013). “Batılı Bir Yaşam Tarzı Olarak Tüketim: 

Türkiye’de Tüketim Ürünlerinin ve Kültürünün Tarihi ve Gelişimi”, 2003 

Hacettepe Sos Bilimler Dergisi, 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/zorlu_makale.htmerişim tarihi: 01.11. 

Zumthor, Paul (1990). La vie quotidienne en Hollande au temps de 

Rembrandt, French Edition: Hachette Littératures, Paris  

Zürcher, Eric Jan (2000).Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, çev.Yasemin 

Saner Gönen, İletişim Yayınları, 9.Baskı: İstanbul  

 

 

 

http://www.sdergi.hacettepe.edu.tr/zorlu_makale.htm


393 
 

 

 

9. EKLER 

9.1 Remzi Kitabevi Genel Yayın Koordinatörü Öner Ciravoğlu İLE 

Kişisel Görüşme, Ocak 2012, Remzi Kitabevi Genel Merkezi / Etiler 

 

Kitap yayıncılığının teknolojik akışına bakacak olursak; el 

yazmasından matbaaya, ofset baskıdan masaüstü yayıncılığa uzanan 

bir yelpaze görüyoruz. Yayıncılığın teknolojiden nasıl etkilendiğini 

düşünüyorsunuz? 

 

Gelişen teknolojinin hız açısından yayıncılığa büyük yararları oluyor. 

Yayıncılık aslında kendisine, yazılı kağıt üzerinde okunan bir gelenek 

oluşturmuş. O bakımdan bu basılı malzemeyi, en çabuk nasıl sağlayabiliriz 

diye o yöndeki araştırmalar bize rehber oluyor. Eskiden bu işler kurşun 

harflerle yapılıyordu ve sağlığa oldukça zararlıydı. Tüm matbaa ilçelerine 

süt ve yoğurt dağıtılırdı. Otomatik makinaların, bilgisayarın işin içine 

girmesiyle, baskı süreci hızlandı ve daha bilimsel bir hal aldı. Ayrıca gelişen 

ofset teknikleriyle baskı aşaması da hızlandı. Hatta şu anda malzemeyi 

bilgisayar aracılığıyla yolladığımızda, hemen baskıya geçilebiliyor. Görsel 

malzeme olarak fotoğrafları da, internet üzerinden yolladığımızda karşı 

tarafta baskıya girebiliyor. Bunlar, yayıncılığın hızlanması ve bilimsel 

olması açısından çok yararlı oldu diyebilirim.  

Bunun dışında bilgisayar ve internetin hayatımıza girmesiyle, yayıncılıkta e-

kitap dönemi de başladı. Bu da sanki, basılı malzemeleri bir anlamda tehdit 

eder gibi duruyor ama; öte yandan da okur sayısını genişletiyor. İnsanlar 



394 
 

artık arabalarında giderken bir düğmeye basarak roman dinleyebiliyorlar. 

Ya da başka bir işle meşgulken, kitabı ekranda açıp okuyabiliyorlar. Hatta 

ders anlatırken de, görüntü üzerinden açıklamalarda bulunabiliyorlar. Kitabı 

açıp okumaktansa, kitabın içeriğini ekrana yansıtıp üzerine konuşmak daha 

önemli hale gelebiliyor.  

Bunun dışında bilimsel gelişmeler, yayıncılığa başka ne tür olanaklar 

sunuyor bilmiyoruz ama Remzi Kitabevi olarak biz bunlara ayak uydurmaya 

çalışıyoruz.  

Piyasaya yeni sürülen e-kitap projelerini nasıl değerlendiriyorsunuz? 

Biz de yayınevi olarak e-kitap dizilerine başladık aslında. Bunlar bir takım 

internet sitelerinde satılıyorlar, çeşitli güvenlik mekanizmalarıyla birlikte. 

Biz basılı olarak yayınladığımız eserleri e-kitap olarak yayınlıyoruz. Bize e-

kitap projesi gelirse, öncelikle onu yazılı olarak basmaya uygun mu diye 

karar verdikten sonra basılı olarak yayınlıyoruz, ki e-kitap sonra gelsin. Bu 

durumda bir kalite düşüşü olmaz.  

Remzi Kitabevi olarak yayın politikanız genel olarak nedir? Bir kitabın 

taslak olarak size geldikten sonra kadar hangi kriterlerle basımına 

karar veriliyor? 

Şöyle ki; bizim bir yayın kurulumuz var. Gelen dosyaları okuyarak 

değerlendiriyoruz. Yayın kurulu içinde, farklı eğilimlerden uzmanlar var. 

Kimisi yakın tarihi, kimisi felsefeyi kimisi edebiyatı kendine uzmanlık alanı 

olarak seçmiştir. Kendi aralarında, gelen eserler hakkında görüşüyorlar. Eser 

hakkında ortak bir noktaya varılıyor. Sonunda da gerekirse, yazarla bir ön 

görüşme yapılıyor. Belki itiraz edilecek noktalar varsa, onlar hatırlatılıyor.  

Kurula başvuracak eserlere karşı biz bir ön baraj yapmıyoruz.  Bir yazar bir 

eser meydana getirmişse, bize bilgisayar çıktısı olarak gönderebilir tabi ki. 

Yayın kurulu, diyelim ki bizim yayınevimizin alanına girmediğini 



395 
 

düşünürse, ilgilenmediğimizi söyleyerek geri çeviriyoruz. Bazı eserleri 

yeterince olgunlaşmamış buluyoruz. Olgunlaşmamışsa, onunla çalışma 

yapmaya devam etmiyoruz; bize göre değil deyip iade ediyoruz.  

Bunların dışında Remzi Kitabevi olarak belirli bir yayıncılık anlayışımız 

var. O anlayış, edebiyat aleminde iz bırakabilecek, yeni bir açılım 

getirebilecek, düzgün yazılmış, düzgün kurgulanmış eserlere ışık yakmak 

yönündedir. Örneğin; pornografik eserleri veya magazine malzeme 

olabilecek dedikodu tarzındaki kitapları da yayınlamıyoruz.  

Yayıncılık gündemini nasıl takip ediyorsunuz? Ya da böyle bir kaygınız 

var mı? 

Bize yayın dünyasındaki bilgiler birkaç alandan gelir. Bir yıl öncesinden; 

yurtdışındaki yayıncılar veya ajansları bize yayın programlarını bildirirler. 

Diyelim ki, 2012 yılında John Grisham’ın yeni bir kitabı çıkacak diye bir 

haber gelir ve ilgilenip ilgilenmediğimiz sorulur. Biz ilgileniyorsak; o kitap 

yayın kuruluna gelir, incelenir ve anlaşma sağlanırsa, basmaya karar veririz.  

Bunun dışında güncel edebiyat ortamlarını takip ederiz. Edebiyat 

sayfalarını, gazetelerin kitap eklerini, yazarların toplantılarını, yeni 

yazarların ortaya çıktığı yarışmaların sonuçlarını takip ederiz. Bu bilgi 

akışlarının yanı sıra, tabi kendi edebiyat ortamımız, yazar dostlarımızın da 

etkisi var. Biz seksen yıllık bir kuruluşuz. Zaten bizim marka olarak tanınan, 

güvenilen bir isim olmamız da, yazarların bize başvurması için bir neden 

olabiliyor. İlk kitabımız eski harflerle basılmış, Ömer Seyfettin’in Yüksek 

Ökçeler isimli bir hikaye kitabını 1927 yılında basıma hazırlamıştık. Bizim 

kitaplarımızın baskı kalitesini, kapak kompozisyonunu, redaksiyondaki 

düzeyi ilgilenen kişiler görebiliyor.  

Günümüzdeki yazar kimliğini nasıl buluyorsunuz? 



396 
 

İnsanlar yazıyorlar. Herkes şansını deniyor. Türkiye’de sadece bizim gibi 

yayınevleri yok, irili ufaklı yayınevleri var. Bazı marjinal yayınevleri de 

böyle yazarları tercih edebiliyor ve satıştan bir şey kazanmaya çalışıyorlar. 

Açıkçası, kişinin kendi parasını vererek kitabını yayınlattığı yayınevleri de 

var. Bazen onları da takip ediyorum, iyi kitaplar da çıkabiliyor. Bazı şansını 

deneyen yazarlar, bunlardan yararlanabiliyor, belki ileride iyi eserler 

vermeye başlamalarının da ön adımı oluyor. Edebiyatın bu karmaşası içinde, 

bir takım olumlular ya da kaynayıp gidenler de olacaktır. Okura düşen, iyi 

edebiyatı ayırıp seçebilme yetisini kazanmaktır. Kötü demek istemiyorum 

ama bu tür yayıncılık da, piyasanın getirdiği, arz talep ilişkisinin sistem 

içindeki bir sonucudur, bu da olacaktır. Mutlaka bir alıcısı vardır.  

 

Amazon.com’un başlattığı “kişisel yayıncılık” formatını nasıl 

değerlendiriyorsunuz? 

Bu, insanların tatmin olmamış duygularına cevap veren bir şey. Bence 

edebiyat, yazdığınız bir şeyi bir kurulun beğenmesidir. O zaman edebiyatçı 

olursunuz. Kendi kendinizi beğendikten sonra ona edebiyat denebilir, 

denmeye de bilir, bu sadece sizi ilgilendirir. Bunu önleyemeyiz ama bence 

çok anlamlı değil. Yazdığınız eseri Faber and  Faber Yayınları beğeniyorsa, 

bu kararın altında yatan bir önem vardır. Edebiyatçının asıl hazzı buradadır; 

yazdığını biri beğendi diye düşünür.  

 

İyi bir okuyucu-yazar ilişkisi nasıl olmalıdır? Yazar, hedef kitlesi için 

mi yazar editörü için mi? 

Yazar, tabi ki toplumdan bağımsız bir yazar değildir. Teorik için aslında 

kendisi için yazar desek de, bu tam doğru değil. Ben her ne kadar bu kitabı 

kendim için yazıyorum desem de; ben bu toplumun bir bireyiyim. Dış 



397 
 

dünyadan etkileniyorum, edebiyat geleneğinden geliyorum, okuduğum 

kitaplar, yabancı yazarlar var, bilinçaltımda onların beslemeleri var. Ben bir 

konu, tema seçip yazmaya karar verdiğimde de; bunun ilginç olmasını 

isterim. Yani, yeni, yazılmamış olmak. O zaman belli bir yol çiziyorsunuz 

kendinize. Diyelim ki, küçük bir çocuğun dedesiyle muhabbetini yazacağım. 

Bunu, büyüklere hitaben mi yazayım, bir roman olarak mı yazayım ya da 

şiirsel bir dille veya dramatik mi anlatayım diye uzun uzun düşünüyorsunuz. 

Türkiye’de bunu düşünürsünüz, kafanızda karar verirsiniz ve yayınevine 

sunarsınız. Batı’da pek öyle olmuyor. Konu, bir filmin senaryosu gibidir. 

Önce yayıncıyla, editörle tartışılıyor. Onlar da ona biraz yönlendirme 

yapıyorlar. Bizde özellikle edebiyat dışı eserlerde, editör, plan konusunda 

değişiklikler önerebiliyor. Ama bir roman söz konusuysa, bunu 

yapamıyoruz tabi. Romanda sadece dilsel hatalar düzeltilebiliyor.  

 9.2.NTV Yayınları Editörü Onur Kaya ile Kişisel Görüşme, Mart 2013 

İstanbul 

 

- Ntv Yayınları'nın yayın politikası nedir? Yayınlanacak eserlere hangi 

şartlar altında karar verilir? 

 

Yayın politikamız; genel okuyucu kitlesine yönelik edebiyat dışı tabir edilen 

genel kültür, popüler bilim, tarih, felsefe, ekonomi gibi alanlarda kaliteli 

olduğuna inandığımız kitaplar çıkarabilmek. 

Yurtdışı kitap fuarlarına katılıp burada yabancı yayıncılarda karşılıklı 

görüşüp yeni kitaplar hakkında bilgi edindikten sonra, yayın kurulumuz ile 

yaptığımız görüşmeler sonucunda NTV Yayınları’na en uygun olacağını 

düşündüğümüz kitapların yayın hakkını satın alıyoruz. Ayrıca sürekli 

internette araştırma yaparak yeni kitaplardan haberimiz oluyor. Ve tabi ki 

yabancı yayıncıları temsil eder telif ajanslarının yolladığı tanıtımları da 

inceliyoruz. 



398 
 

 

 

- Bir televizyon kuruluşunun yayınevi olmasının avantajları ve 

dezavantajları sizce nelerdir? 

 

Şuna dikkat çekmek istiyorum. Doğuş Yayın Grubu sadece bir televizyon 

kuruluşu değil. National Geo., NG Kids, GQ, Vogue gibi sadece Türkiye’de 

değil tüm dünyada yankı uyandıran dergileri de Türk okuruyla buluşturuyor. 

Bu bağlamda bir yayın kuruluşunun yayınevinin olması çok normal. 

Sanırım bu durumun avantaj ya da dezavantaj yaratması söz konusu değil 

 

- Kitle iletişim araçlarının, teknolojiyle beraber günümüzde birbirine 

entegre olması yayıncılığı nasıl etkilemektedir? 

 

Türkiye’de ciddi bir okuma alışkanlığı sorunu var. Çok okuyan bir ülke 

değiliz maalesef. Bu yüzden okuma alışkanlıkları üzerinde etkili olabilecek 

herhangi bir unsuru objektif olarak değerlendirebilmek ne kadar mümkün 

bilemiyorum. Ama kendi görüşümü ifade etmem gerekirse, e-kitapların çok 

kısıtlı bir kitle haricinde sıradan okuyucu için büyük etkisi olduğunu 

düşünmüyorum. 

 

- Ntv Yayınları'nın çizgi romanlaştırılan edebi eserlerle, popüler cep 

kitapları ile popüler kültürü takip ettiğini söyleyebilir miyiz? 

 

Yanıtsız. 

 

- Başucu serisinden Edebiyattan Pek Anlamam adlı kitabınız 

bulunuyor. Sizce böyle pratik bilgilerle edebiyatı tanıtmak, hedef 

kitlenin iyiliğine mi kötülüğüne mi değerlendirilmeli? 

 



399 
 

Öncelikle hedef kitlenin kötülüğüne olacağını düşündüğümüz bir kitap 

yayınlamak zaten çok akıllıca olmaz. Kitaplarımızı, bir ihtiyacı gidereceğini 

umarak yayınlıyoruz. Şayet söz konusu olan şey edebiyat gibi bir konunun 

hap bilgiler biçiminde önümüze sunulmasının değerlendirilmesi ise, sanırım 

kitabın başlığı bu konuda yeteri kadar açıklamaya yapıyor. Edebiyata ilgisi 

olanlar, sürekli okuyanlar için bir sorun yok. Ki onlar için bile kitap 

içerisinde renkli olduğuna inandığımız bilgiler mevcut. Asıl amaç böyle bir 

alışkanlığı olmayan insanda bir bilinç yaratabilmek. Konuyla ilgili bir 

merak uyandırabilmek. Bu bakımdan hedef kitlenin kesinlikle iyiliğine 

olduğunu düşünüyoruz. 

 

9.3. Bora Ekmekçi, idefix.com satış direktörü ile kişisel görüşme- 

27.03.2013 idefix ofisi, şişli 

- İdefix’in kuruluş aşaması ve hizmet politikası nedir? 

 

Sermaye: Çelebi Holding, büyük ortak. Fikir:  Mehmet Budak, küçük ortak. 

1996 yılında EBI şirketi kuruluyor. İlk markası idefix. İlk kez internetten 

kitap satacağız dediğimizde kimse bize inanmamıştı. Türkiye’de ilk olduk. 

56 K modemlerle bu işi yapmaya çalışıyorduk. Kitapları sisteme girmek için 

bile istediğimizde zor aldığımız bir dönemdi. Satın alınıp iade ediliyordu. 

1998’in sonunda deneme yayınıyla açılıyor. Müzik ve film de ekleniyor. 

Elektronik mağaza da eklenmişti ama sonra biz onu 2006 yılında çıkarttık, 

iyi ki de çıkartmışız. Direkt kültür yayınlarına yöneldik. İdefix, her sene 

yüzde 30-40 büyüyor. Prefix kuruluşumuz ise, Anadolu’daki kitapçılara 

kitap tedariği yapan bir sistem. Onun müşteri temsilcileri var. Her il ve 

ilçedeki en küçük kırtasiyeye kadar gidiyorlar, sisteme üye yapıyorlar. 

Sonra bir prefix kart modelimiz var. Aslında kitapçıya finansman sağlıyoruz 

orda. Bankalarla beraber çalışıyoruz. Hangi bankayı tercih ediyorsa bir kredi 



400 
 

yükleniyor ona beş aylık. Gidiyor kitaplarını bizden dağıtım iskontosuyla 

alıyor, beş ay sonra bankaya ödüyor. Banka ve sigorta güvencesi olduğu için 

sorun olmuyor eskisi gibi. Yenibosna’da büyük bir depo tuttuk. Normalde 

siparişle çalışılır ama biz orda yüz binlerce farklı kitabı stokumuzda 

tutuyoruz. Böylece hemen siparişi geçebiliyoruz. Bir de sabit fikir dergimiz 

var, bu da daha çok edebiyat eleştirisi ağırlıklı ve bundan gelir elde etme 

amacımız yok, tanıtımla dağıtıyoruz. 1 Nisan’da bir fırsat bölümümüz satışa 

çıkacak, uygun setleri okurlara ulaştırmak amacımız. 

Kitapyurdu.com (sağ kesime ve indirim takip eden okura hitap eder) bizimle 

satışları yakın olarak bizden sonra kuruldu. dr.com.tr ve hepsiburada.com 

var, bunların ikisi birlikte bize denk olabilir. Pandora.com ve ilknokta.com 

gibi sitelerin hepsinin toplamı, sektörde yüzde 5-10 etmez.  

- Dijital yayıncılık ve e-kitap süreci hakkındaki katılımınız nedir? 

 

e-kitap yayıncılığına Nisan 2010’da başladık. Türkiye’de ilk defa satışı 

başlamış oldu. Öncesinde de bir senelik bir çalışmamız var. Proje için 

TTGV (Türkiye Teknoloji Geliştirme Vakfı) ve Tübitak’a başvurduk ve 

teşvikimizi aldık. Projenin iki etabı vardı. İlk fazında Adobe kullanmak 

gerek. Kitabın şifrelenmesi gerekiyor ki hak sahiplerinin hakları korunsun 

diye. Buna DRM (digital rights management) deniyor. Örneklerden biri 

olarak gösterebileceğimiz amazon.com’un kapalı devre bir sistemi var. 

Kindle isimli bir cihazları var, avz diye bir formatı var, o şifrelemeyi 

kimseyle paylaşmıyor. Kendi cihazlarıyla, kendi sattığı e-kitapları okutuyor. 

Biz böyle tekelleşmeci bir mantıkla gitmeyelim istedik. Bizden kitap alan 

biri, başka istediği herhangi bir cihazla okuyabilsin, illa bizim 

platformumuzdan okumasını şart koşmadık. Amazon dışında bu kitapları 

okuma formatının yüzde 99’unu kapsayan bir format olan Adobe’yi bu 

nedenle tercih ettik.  



401 
 

e-kitap cihazları iki türden oluşuyor: e-ink cihazlar yani elektronik 

mürekkepli cihazlar, bildiğiniz kağıt sayfası gibi görüntüyü birebir arka 

tarafta oluşturuyor. Normal Lcd ekranların verdiği ışıklı görüntü bunda yok; 

dolayısıyla kağıt gibi normal görünüyor, parlamıyor, okuyabilmek için bir 

ışık kaynağına ihtiyaç oluyor, aynı kitap okumak gibi. Bu cihazların yüzde 

99’unu Adobe ile kapsamış olduk.  

İkinci etapta ise kendi drm’imizi ürettik, mobil cihazlarda, tabletlerde ve 

telefonlarda e-kitap okuyabilmek için. İlk önce bu uygulamayı kullandığınız 

cihazın uygulama sayfasından ücretsiz olarak indiriyorsunuz, ondan sonra 

satın aldığınız kitapları ister bu cihazınızdaki uygulama ile ister e-ink 

okuyucunuzla okuyabiliyorsunuz.  

- Satışlarınız nasıl? E-kitap satışları özellikle? 

Şu anda 200 binin üzerinde kişi bizim bu uygulamamızı telefonuna veya 

tabletine indirmiş durumda. 140 bin basılı kitap, 5652 e-kitap satışta. 2012 

ciromuz 30 milyon. 1.1 milyon üyemiz, 400 bin müşterimiz var. 

e-kitap, 2010’dan beri, basılı kitaba göre çok yavaş ilerliyor aslında. 

Yayıncıların korkusunu kırmaya çalışıyoruz. En büyük engelimiz onların bu 

korkuları oldu çünkü hiç bilmedikleri bir alan. Basılı kitaba çok hakim 

oldukları için ve bu yeni alanı hiç bilmedikleri için ne olduğu korkusuna 

kapıldılar. Aslında sektör olarak bunu kendilerinin geliştirmesi gerekiyordu. 

Önümüzde müzik piyasası gibi bir örnek var. İnsanlar artık bırakın kasedi, 

Cd ve plak dahi almıyor, çünkü mp3 indirmek, kullanmak daha kolay ve 

ekonomik, seçme şansı yüksek bir format. Kullanışlı olan şey, her zaman 

için diğerinin yerine geçer. İnsanlar kolay ulaşılabilir, kolay kullanılabilir ve 

fiyatı uygun olan şeyi satın alıyorlar. Ama eğer siz, pahalı ve şifreli 

uygulamalara gittiğiniz zaman o bir şekilde kullanışlılıktan çıkıyor ya da 

fayda sağlayamayınca insanlar korsana yöneliyor. Kitap sektörü yolun daha 

başında ama bunun elinden tutmalı.  



402 
 

-  Kitabın geleceği konusunda nasıl bir öngörünüz var?  Bundan 10 yıl 

sonra İdefix halen basılı kitap satıyor olacak mı? 

 

Bir sene içinde 40 bin kitap yayınlanıyor Türkiye’de. Şu an aktif satış 

halinde olan da 140 bin başlık var. Ama henüz 6 bin adet e-kitap satışta. 

Bizim basılı kitaba oranla satışlarımız kıyasladığımızda; e-kitap satışlarımız 

basılı kitabın binde 1’i oranında görünüyor. Bu, dijital doğanla dijital 

göçebe arasındaki kuşak farkından kaynaklanıyor. Kitap tek başına sadece 

bir içerik değil; aynı zamanda bir arzu nesnesi. Evinizde neden bir kitaplık 

yaparsınız? Kitap, kişiyle kendisi arasında bir şey aslında ama bir yandan da 

“Ben bunu okudum” diye insanlara göstermek ve bir statü örneği sergilemek 

amacıyla kitaplık oluşturuluyor. E-kitap’ta böyle bir şey yok, sizinle kitap 

arasında bir şey sadece.  

Fatih Projesi adı altında bütün öğrencilere tablet dağıtılacak. Gerçekleştiği 

zaman bütün öğrenciler derslerini tabletten okuyacak ve her eve bir tablet 

girecek. Bu, dönüşümü çok hızlandıracak bir şey. Amerika sektöründe, e-

kitabın basılı kitaba oranla satış oranı yüzde 20’ye ulaştı. Türkiye biraz 

Amerika’ya benzeyen bir sektördür.  

Toplama baktığınızda aralarında hiçbir fark yok aslında, basılı kitap için 

ağaçlar kesilmiyor e-kitap’ta, çok kolay ulaşılabiliyor, anında okunmaya 

başlanabiliyor ve fiyatı ekonomik.  

- Okuma alışkanlığı bağlamında e-kitabın yeri nedir? Yayınevleri 

bu duruma nasıl bakıyor? 

Üç sene sonra elektronik mürekkepli cihazlar yerine kim bilir nasıl bir 

cihazla karşılaşacağız? Ekran kalitesi sürekli değişecek büyük ihtimalle. 

Teknoloji kolaylığı sağladıkça değişecek. Önemli olan içeriktir. İngilizce 

metinleri okuyucudan okumak tercih ediliyor, çünkü anlamadığınız bir 



403 
 

kelimenin üzerine tıkladığınızda; o anlama gidebiliyorsunuz. Amaç bilgiye 

erişmekse; buna erişmek böyle çok daha kolay. Diyelim ki bir konu üzerine 

araştırma yapıyorsunuz; tüm kitaplar veri tabanında e-kitap olarak yer 

alacağı için; onların içinde de arama yapıp dilediğiniz kitabın içeriğine 

ulaşabileceksiniz.  

Yayıncılığın asıl korktuğu şey, aradan çekilmek zorunda kalırlar mı? 

Onların dışında bir gücün bu alanda tekelleşmesi söz konusu olamaz. Çünkü 

bu durum şu anda da var ki. Basılı kitap sektörüne baktığımız zaman büyük 

holdinglerin, özellikle bankaların yayınları var. Özellikle bunların amaçları 

kar etmek değil. Bankanın logosunu ne kadar dolaşıma sokarsanız banka 

için o kadar iyi olur. Uygun fiyatta hiçbir yayınevinin yayınlayamadığı 

birçok kitap yayınlıyor. Ayda 50 kitap yayınlamak aslında bir yayınevi için 

oldukça zor bir şey, ama Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları bunu 

yapabiliyor mesela. Bir milyon tane kitabı örneğin şubelerde çocuklara 

karne hediyesi olarak dağıtıyor. Sektörün şu an hem üretim alanında hem 

satış anlamında bir tekelleşmesi var zaten. Bunun önüne geçmek kolay bir 

şey değil. Sektör o tarafa doğru gidiyor zaten. 

Kendisini dijital olarak dönüştüremeyen yayınevleri tabi ki elenecektir ama 

yine bir yayıncıya ihtiyaç olacaktır. Neden bir yazar bir yayınevine ihtiyaç 

duyar? Yayınevinin logosu en başta çok önemlidir. Takip ettiğiniz bir marka 

vardır, kendisine zarar verecek bir eseri çıkarmaz zaten. Editöryal bir yanı 

vardır, reklam bütçesi tarafı vardır, satış pazarlama kanallarına sahiptir, 

dağıtımını yapar vs. e-kitaba geçtiğiniz zaman, prodüksiyonlu kitaplar 

çıkacak yakında. Sadece düz metinler değil; sesli ve görüntülü de olacak. 

Örneğin Sivas olaylarını anlatan bir kitapta görsellik de olacak. Çocuk 

kitaplarında daha değişik hareketler olacak. Teknoloji buna elverir duruma 

gelmeye başladı. Bu, yazarın tek başına yapamayacağı bir şeydir. Bunun da 

satış pazarlama kanalı var. Ben bunu yaptım koydum gibi düşünmemesi 

gerekiyor yayıncıların.  



404 
 

- İdefix’in gelecekteki politikası nedir? 

İdefix’in yeni bir projesi var hayata geçireceğimiz için bizi en çok 

heyecanlandıran proje bu: açık kitap; yani self-publishing (kişisel 

yayıncılık). Amerika’da gittiğimiz kitap fuarlarında en çok ilgi çeken 

etkinliklerden birisi buydu. Düşünün, Yaşar Kemal’in ilk kitabı 

reddediliyor. Birçok insan yayınevlerine ulaşamıyor, önlerine her gün yüz 

tane dosya geliyor, reddediliyor, öyle bir kadroları yok. Çok masraflı bir 

olay yeni yazar keşfetmek ve riskli de aynı zamanda. Ciddi anlamda bir 

editör kadrosuna ihtiyacınız var; çünkü göz gezdirme dışında her yazıyı 

dikkatle okumak gerekiyor. Yayıncılık sadece işin ticari takibi değil, aynı 

zamanda yeni yazar keşfedebilmektir.  

Biz de kendi e-ink cihazımızı satacağız. Sadece bizimkinden okuyun 

demeyeceğiz, ama satacağız sadece. Okurlara hediye etmek gibi cazip 

okuma yöntemleri de geliştireceğiz, e-kitap alımı yapan okurlarımıza 

taahhüt ile verebiliriz.  

e-kitaba rahat ikna olan yayınevlerinin başında İş Bankası Yayınları, Doğan 

Kitap geliyor. Hepsi yazarlarından sözleşmeyle izinleri alıyorlar. 

Yayınevlerinin bünyesinde daha e-kitap dönüşümü yapan departmanlar yok. 

Doğan’da var, Nesil’de var, Timaş’ta var. Bizim burada kendi ekibimiz var, 

bize getiriyorlar. Quark ya da Word olarak baskıya gönderdikleri formatla 

bize geliyorlar. O departmanın maliyetine de biz katlanıyoruz, yoksa e-kitap 

diye bir şey çıkmayacak. Bir süre sonra yayınevleri kendileri yapmaya 

başlayacaklar. Aldıkları ciroya göre aldıkları tutum da değişecektir. Şu an 

basılı kitaba halen yatırım yapıyorlar. İdefix, e-kitap kanalı olmak dışında 

bunun dağıtım işine de başladı. Turkcell’e de akreditasyon veriyor, kitap 

uygulaması idefix aracılığıyla çıkıyor, marjı paylaşıyorlar. 

Kişisel yayıncılığa dönersek, insanlar kendi yazdıklarını ulaştıramadıkları 

noktada, bu platforma eserlerini koysunlar. Ya ücretsiz olarak ya da 2-3 lira 



405 
 

sabit bir ücret koysunlar. Tüm cihazlardan okunsun, siz çalışmanızı koyun, 

başka şehirden başka biri ona bir ortak çalışmayla ek yazsın. Biz platformu 

koyacağız, içeriğe karışmayacağız, sözleşme yapacağız. Ana nokta, sabit 

fiyattır. Buradan olay, yeni yazar keşfetmeye gider. İnsanların paylaştığı, 

oyladığı, özgür bir platform olacak. 

Edebi eser olabilmesi okuru olması gerek diyebiliriz. Ama şu an bu karar, 

belli bir zümrenin elinde veriliyor. Oraya ulaşabilmek de problem. 

Ulaşamayınca kendi parasıyla, yayınevi diyemeyeceğimiz şirketler 

aracılığıyla kitabını bastıranlar da oluyor 5 bin 6 bin liraya. Yarışmalar veya 

çok satması sonucu kabul gören yazarlar tamamdır, ama yayınevlerinin 

basma kriterinin çok basması olduğu da unutulmamalı. Yayınevleri de ticari 

kurumlar sonuçta, edebiyatı destekleyen hayır kurumları değiller ki. Satar 

mı satmaz mı diye bakıyor, iyi edebiyat mı diye bakarken, okuru olmasına 

bakıyor. Burada seçen belirli bir zümre iken; öbür tarafta direkt okur 

seçiyor, ara kurumlar ortadan kalkıyor. Zaten orada beğenildiyseniz; kitap 

formatını veya ikinci üçüncü baskıları oturup düşünürsünüz yayıneviyle. 

Blog mantığı da aynı şekilde çıkmıştı, oradan yazar olanlar da çıktı. 

- Yazarlar, okuyucular ve yayıncılar arasında nasıl bir ilişkiniz var? 

 

Biz okurun yanındayız. Aslında hepsi bir zincir ama, yayıncı-yazarın yanına 

dağıtıcı ve satıcıyı da koymak gerek. Arz ve talebe göre organize oluyoruz 

biz de. Çevirmeni belki biraz içerik üretimine kaydırabiliriz ama o da 

neticede üretilmiş bir eseri farklı bir esere çeviriyor. Okura kalmış gerisi. 

9.4. Türkiye Yayıncılar Birliği Gen. Sek. Kenan Kocatürk ile kişisel 

görüşme (21 Mart 2013, Yayıncılar Birliği Ofisi) 

- Yayıncılar Birliği'nin Türkiye'deki yayıncılığın gelişmesi bağlamında 

nasıl bir etkisi vardır? 



406 
 

Esas olarak yayıncıların çıkarlarının, haklarının korunması üzerine 

kurulmuş olan bir birliktir. Tabi bunun içinde sadece ticari bağlar yoktur. 

Birliğin ilk kurulduğu zamanlarda Türkiye’de kağıt sıkıntısının yaşandığı 

yıllardı ve SEKA’dan kağıt alımının sağlanması üzerine birlik çalışmalar 

yapıyordu. Ayrıca telif haklarıyla ilgili de çalışıyordu. Bir de Türkiye’nin 

sıkıştırılmış o dönemi içerisinde ders kitapları yayıncılığının nasıl olması 

gerektiği üzerine de kafa yoran bir dernekti. Son on yıllarda da yayıncılık 

sektörünün gelişimi, bu sektörün sıkıntıları, çözüm yolları araması, bununla 

ilgili hem toplumda hem devlet ve bürokrasi nezdinde yasal düzenlemelerin 

yapılmasına ön ayak olmakta ve etkin rol oynamaktadır.  

Tabi eskiden yayıncılık dediğimiz şey, tipo baskı dediğimiz, böyle kurşun 

rotatif dizgilerle yapılan bir yayıncılıktı. 1980 öncesi bu dönemde yayıncı 

sayısı çok azdı ve entertip baskı dediğimiz şey çok zahmetli bir iş olduğu 

için en çok on bin kitap basılabilirdi. Baskı yapmayacak, satmayacak kitabı 

basmazdı yayıncılar. Yayınlanan yeni çeşidin de az olduğu bu yıllar darbeler 

dönemiydi. İrili ufaklı şehirlerde ve kasabalarda toplam 10 bin ila 20 bin 

arası kitabın olduğu ve okuma alışkanlığının çok daha yüksek olduğu 

zamanlardı. 12 Eylül darbesiyle birlikte, yasakların başladığı, kitap 

okumanın suç olarak algılanmaya başladığı bir döneme girildi. Bunun 

yayıncılığa yansımalarının başında ilk önce birçok yazarın kitabının 

yasaklanması geldi. Tabu olan bazı konular vardı, neredeyse bugüne kadar o 

konulara dokunulamıyordu, sansür vardı. Atatürk konusu, devlet konusu, 

Kürt-Ermeni meseleleri, İslamiyet gibi başlıklar tabuydu. Tüm bunlar birçok 

yazarın başını yaktı ve tabi bu yayıncılığın içinde oto-sansürü de 

beraberinde getirdi. Yasalardan dolayı yargılanan birçok yazar ve yayıncıyla 

birlikte, Yayıncılar Birliği’nin temel meselesi, tüm dünyada olduğu gibi, 

Türkiye’de de yayınlama özgürlüğünün savunulması olmuştur. Yoksa 

yayıncılık sektörü ve bilim dünyası akademi gelişemez. İkincisi, 

yayıncılığın önündeki yapısal bazı engeller olan ekonomik sorunlar, dağıtım 



407 
 

sorunları, telif hakları sorunları gibi sorunlarla ilgilenmektir. Dünyada 1951 

yılında imzalanmış olan Bern telif hakları sözleşmesine Türkiye 1995 

yılında imza atabilmiştir. Bu yıllara dek devlet, dışarıdaki yasalara bakıyor, 

onları bize göre çeviriyor ve en iyisinin hangisi olduğunu seçip bize 

uyarlıyordu. Ama son yıllarda sivil toplum örgütleri ile birlikte çalışmalar 

yapılmaya başlanmış ve Yayıncılar Birliği de bu yolda yerini almış ve etkin 

rol almıştır. Son dönemde terörle mücadele yasaları gereği ve 

301.maddedeki Türklüğe hakaret maddeleri gereği çok sayıda yazarın ve 

yayıncının yargılanması bizi yakından ilgilendirmiştir. 4.yargı paketi başta 

olmak üzere biz buralarda inisiyatif alıp, gidip siyasi partilere, bürokrasiye 

durumu anlatarak yayıncılığın önünü açmaya çalışıyoruz. Telif hakları 

meselesiyle de ilgili olarak; teknolojinin hızla gelişmesiyle telif yasası artık 

bu yayıncılık anlayışını tam olarak kapsayamıyor.  

 

- Teknolojinin hızlanması, dijital yayıncılığın artması, sanal 

satışlar gibi olguların edebiyata ve yayına etkisi sizce nedir? 

1980’lerde ofset teknolojisinin gelişmesi bu bağlamda çok önemlidir, çünkü 

masaüstü yayıncılık yavaş yavaş gelişmeye başladı. Özellikle Apple’ın atak 

yapmasıyla, çoğu kişinin artık kendi ofisinde tüm bu yayınları dizdirdiği, 

tasarımını yaptırdığı bir sürece girildi ve yayıncılık kolaylaşmaya başladı. 

Eskiden günlerce kurşun kalıplarla çalışılarak yayınlanan kitabın serüveni, 

teknolojinin gelişmesiyle birden bire başka bir noktaya geldi.  

Anglo-sakson ve Amerikan dünyada kitapların belirli formatları vardır. 

Önce kitabın hard-cover hali çıkar, sonra 6 ay sonra paper-back’i çıkar; 

aralarında neredeyse yarı yarıya fark vardır. Ondan sonra bu formatın bir 

cep versiyonu çıkar. Ondan da 6 ay sonra bu kitabın audio-visual formatı 

çıkar. Tüm bunlar, kitabın serüveni içinde birer çoğaltma formatıdır. İktisadi 

anlamdaki pazarlama ve satış gelirlerinin ne yönde olacağı da sırayla az çok 



408 
 

bilinir. Teknolojinin bu şekilde hızlı gelişmesiyle beraber, son dönemde 

gelinen nokta ise dijital dünyadır, başka bir dünyadır. Örnek vermek 

gerekirse, televizyon ilk çıktığında; radyocuların “Ne var canım, koyarız bir 

adam bir de kamera olur biter” demesi sonucu o yayıncıların hiçbiri bugün 

yoklar. Çünkü televizyon dünyayı başka bir yere getirdi. Şimdi bugün de 

dijital yayıncılık için aynı şey geçerlidir. Teknoloji o kadar baş döndürücü 

bir şekilde sürekli değişim göstermektedir ki; yarın öbür gün format yine 

değişebilir. Kitapta önemli olan içeriktir. Yazar kitabı yazıyor, yayınevine 

gönderiyor, yayınevi gerekli değişim ve düzeltmeleri yapıyor, okurun 

isteklerini hesaba katıyor vs. Çeşitli formatlar aracılığıyla bunu basıyorlar. 

E-kitap da bu formatlardan biri aslında. Hatta o kadar kendilerini kaptırıyor 

ki büyük firmalar; örneğin Amazon.com diyor ki “Kindle ürettik, artık 

kitapları buradan okuyacaksınız.” Sonra başka biri diyor ki, hayır ona gerek 

yok, Android’ler var, oradan okuyabilirsiniz. Biri diyor ki, bilgisayar ve cep 

telefonları da yeterli. Yarın öbür gün başka bir şeyden de okunabilir. Ama 

okunan ne? Kitap. Önemli olan bu içeriktir. Yayıncıya gerek kalmayacağını 

söylüyorlar. Önce dijital basılıp sonra kitap hali yayımlanan kitap var mı, 

yok, bu bir pazarlama numarası. Bu formatın avantajları da var, yok mu? 

Birincisi, erişimi kolaylaştırıyor, sınırları ortadan kaldırıyor, fiyatı 

ucuzluyor, tüm bunlar avantaj. Dezavantajları nedir: Büyük firmaların 

pozisyonu. Microsoft, Apple gibi büyük firmalar başbakanla görüşmeye 

geliyor, tabletler anlatılıyor. Önemli olan mesele şu: Bütün bu büyük 

firmaların olduğu büyük bir yapı var; bir de karşısında daha küçük kalan 

yazar ve yayıncıların olduğu bir yapı var ki bu yapının teslim olunması 

isteniyor. Biz de olmayacağız. Olsa olsa göç ederiz. Bizim, uluslar arası 

yayıncılar birliği üyesi olarak da savunduğumuz şey, yazar ve yayıncı 

yazdığı şeyi ister kağıda basar, ister cama yansıtır, ister tenekeye basar, ama 

önemli olan içeriğin benim elimde olmasıdır.  



409 
 

Google, bütün dünya mirasını olduğu gibi dijitale atmaya kalktı. Buna izin 

vermezler. En azından şu an aktüel olarak dolaşımda olan kitapların 

haklarını ödemeden olmaz. Bahsettiğim büyük firmaların pazarlama taktiği 

bu işte; insanlığa hizmet etmek adına bilginin doğruluğunu da tartışmaya 

açıyor. Oraya yazdığımız her şey doğru mu? Değil.  

Asıl bu alandaki bir başka tehlike akademi dünyasında yaşanmakta. Bilim 

kitaplarının ulaşılabilir olması, öğrencinin bilginin değişkenliğini takip 

etmesi adına bir tehlike barındırıyor. Kitabın herhangi bir bölümünü 

değiştirme, ekleme, çıkarma, çevrimiçi olarak öğrencinin ulaşması gibi 

konular gündemde. Oluşturulan bu yeni kitap, hocanın ve yayınevinin 

hakkıyla orada yayınlanıyor. Hoca oradan sınavlar yapabiliyor, çocuklar 

sınıfa girmeden okuyup cevaplayabiliyor, değerlendirme ve puanlamalar 

program altında tutulabiliyor, sonuçları ve cevapları oradan herkes 

görebiliyor. Bu da insansız eğitimi ve iletişimi gündeme getiriyor. Tabi 

bunun karşılığında bir hizmet yayma ücreti biçiliyor.  

Amerikan kitap sektörünün geldiği büyüklüğü bugün 24 milyar dolar. 

Dijital yayıncılığın geldiği nokta bu sene 1 milyar dolar oldu. 

Amazon.com’un tüm satışlarının yarısı dijital yayıncılık üzerine. Bu konuda 

önemli bir detay da, yazarın eserinin dijital hakları üzerinedir. Dijital hak 

kavramı yeni çıkmış bir kavramdır. “Yazarın tüm hakları alınmıştır” gibi 

ifadeler yasal olarak eksik ve yanlıştır. Bundan sonraki eserleri bağlayan 

hiçbir hakkı bir tek kuruluş alamaz. Kitabı çoğaltma hakkının dışında 

yapılması gereken bir anlaşmadır dijital anlaşma. Umuma iletim hakkı 

denen şey, sana satamazsın diyorsa satamazsın. Bir de yeni yeni meslekler 

üredi, sosyal medya uzmanlığı, teknoloji danışmanlığı gibi. Kitapların e-

kitap olarak pazarlanmasını yapan kişiler çıktı.  

Biz de Türkiye’de yaptığımız çalışmalar sonucu dünyada ilk kez dijital hak 

yönetimi adını verdiğimiz bir sistem kurduk ve özellikle Kanada başta 



410 
 

olmak üzere birçok yerden övgüler aldı. Diyelim ki siz bir kitap yazdınız, 

ben de bir yayıncıyım. Sizin kitabınızın şu vakte kadar dijital hakkının 

bende olduğunu söylüyorum. Bunu sisteme giriyorum ve oradan bir dijital 

lisans numarası alıyorum. Sizin kitabınızın sanal ve teknolojik ortamda 

kaybolmamasını, çalınmamasını sağlıyorum. Aynı zamanda dijital satış 

rakamlarını, gelirleri ve fiyatlarını da yayıncıların takip edebilecekleri 

sağlıklı bir yapı. Temiz telif hakkı denilen şey böyle bir şey. Çoğaltma 

hakkının süresi bittiği an, sistem kendini kapıyor ve buna izin vermiyor.  

-   Kitap okumanın yaygınlaştırılması gibi bir amacınız bulunuyor. 

Bunun adına her yol denenebilir mi? E-kitap, sanal pazarlama, ödül 

mekanizmaları vs... 

Uluslar arası üç adım kuralı diyor ki; yazarın ölümünden sonra 70 yıl 

süreyle haklar korunmalıdır. İki, erişilebilirse ve yayım hakları halen 

ortadaysa, yine çoğaltılamaz. Korsan yayıncılık denen şey maalesef, satışı 

çok olacak kitapları kopya yoluyla basıp çoğaltıyor. Bunların insanlığın 

yararına kitap çoğalttığını söyleyemeyiz. Eğer öyle yapsalardı; az satanları 

da satışa sunarlardı. Son hükümette, savcılara ve bürokrasiye gidip 

yaptığımız ikna konuşmalarında korsan yayıncılık önlendi. Eş zamanlı 

baskınlar ve ifadelerle, yayıncı, matbaa, kargo firmaları istenince önlendi. 

Gelişmiş sosyal devlet anlayışında, okuma alışkanlığının gelişmesi, yaygın 

şekilde sınıf ve okul kütüphaneleri, halk kütüphanelerinin, üniversite 

kütüphanelerinin olması ve üçüncüsü de fikri hakların koruma altında 

olduğu bir sistem. Bunlar varsa bu ülkede yayıncılık sektörü alıp başını 

gitmiş demektir.  

Kütüphane çok önemli bir faktördür. Almanya’da 13 bin 945 tane 

halk kütüphanesi var. Bizde 1200 tane var. Burada da sınıf ve okul 

kitaplıkları eksiksiz tamamlansın, devlet buna bütçe ayırsın; o zaman okuma 

alışkanlığının geliştirilmesi yolunda bir adım atılmış olur. Her okula bir 



411 
 

fotokopi makinesi kampanyası yapılacağına, Milli Eğitim Bakanlığı bir 

kitaplık kampanyası yapsaydı çok daha iyi olurdu. Model var ama bütçe 

ayrımı yok. 900 öğrenciyi geçen her okula bir kitaplık kurulması ve kitap 

toplanması gerekiyor. Her yayıncının önüne her gün bir mektup geliyor, köy 

okulumuza kitap yardımı istiyoruz diye. Devletin buna el atmasıyla birlikte 

bunlar çözülmeyecek sorunlar değil. Almanya’da Fransa’da, tüm Avrupa’da 

yayıncılar ilk maliyetlerini kütüphanelere yapılan satışlardan çıkarıyor. 

Türkiye ise bu yapısal sorunu halen aşamadı.  

İstanbul Milli Eğitim Müdürü Muammer Aydın, “Bütün yazarlar 

okullarda” diye bir proje başlattı. Her ilçeye iki yazar gitti, çocuklar o 

yazarların kitaplarını okudu, tartıştılar. Bu hem yayıncılık için hem okuma 

alışkanlığı için güzel bir şey. Okullara okuma alışkanlığı dersi konuldu. 

(Medya okur yazarlığı da konuldu mu?) 23 Nisan tüm dünyada Kitap 

Günüdür. Bizim ulusal bayramımıza denk geldiği için kutlanmıyordu, bu 

sene ilk kez kutlanacak Türkiye’de de.  

- Fuarcılık ile ilgili söyleyecekleriniz? 

TÜYAP kitap fuarı, ilk kez 1982 yılında, daha kimse başını dışarı 

çıkaramazken Marmara Etap’ın alt katında yaptı. Biz TÜYAP ile ortak bir 

sözleşme yaptık. İstanbul dışında, Adana, Antalya, Bursa, İzmir, Diyarbakır 

fuarlarını beraber yapıyoruz. Bir kısım başarılı olur, bir kısım fuar başarısız 

olur, bazı yerlerde şenliklerle beraber olur. Fuarların avantajı, yazarlarla 

okurların bir araya gelmesi, demokratik platformların, tartışma 

atmosferlerinin oluşması. Türkiye’de yaklaşık 120 bin aktüel kitap var, bir 

kitapçıda bütün bunları bir arada göremezsiniz. Fuarda bunların yaklaşık 80 

binini bir arada görebilirsiniz.  

 

 



412 
 

10. ÖZGEÇMİŞ 

 

Adı Soyadı: IŞIL ÇOBANLI ERDÖNMEZ 

Doğum Yeri ve Tarihi: İstanbul, 1982 

Yabancı Dili: İngilizce 

İletişim (Telefon/e-posta) :0535 563 80 43 / isilcobanli@gmail.com 

 

Eğitim Durumu (Kurum ve Yıl)  

Lise: Özel Şişli Terakki Lisesi, 2000 

Lisans: Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo, Tv ve 

Sinema Bölümü, 2004 

Yüksek Lisans: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İletişim Bilimleri Bölümü, 2007 

 

Çalıştığı Kurum/Kurumlar ve Yıl: Kadın Emeğini Değerlendirme Vakfı, 

2002 

     Dharma Yayınları, 2003 

     Say Yayınları, 2004 

     Birgün Gazetesi, 2005-06 

     Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2009-11  

Yayınları (SCI ve diğer) : “İletişimin Küreselleşmesi Çağında Kimlik 

Politikaları ve Çokkültürlülük” (Yeditepe Üniversitesi İletişim Fakültesi - 

İletişim Çalışmaları Hakemli Dergisi), Güz 2009, Sayı: 10, S:1 

    “Farklı Kültürleri Buluşturan Sokak Müziği”, 

Müzik, Direniş ve Haz içinde makale, der: Ayşe Bilge Gürsoy, Alkan 

Avcıoğlu, Es Yayınları, 2.Baskı: 2010, İstanbul 

 

mailto:isilcobanli@gmail.com

