
T.C.
NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI

TASAVVUF BİLİM DALI

EBÛ HAFS ŞİHÂBÜDDÎN ES-SÜHREVERDÎ’YE (V.
632/1234) GÖRE MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ

ERKAN KARACA

YÜKSEK LİSANS TEZİ

DANIŞMAN:
PROF. DR. HÜLYA KÜÇÜK

KONYA-2024



ii

  T.C.
    NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ

     Sosyal Bilimler Enstitüsü

Bilimsel Etik Sayfası

Ö
ğr

en
ci

ni
n

Adı Soyadı  Erkan KARACA

Numarası  22810601138

Ana Bilim / Bilim Dalı  Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı/Tasavvuf Bilim Dalı

 Programı
 Tezli Yüksek Lisans X

 Doktora

Tezin Adı EBÛ HAFS ŞİHÂBÜDDÎN ES-SÜHREVERDÎ’YE (V. 632/1234) GÖRE
MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet
edildiğini,  tez  içindeki  bütün  bilgilerin  etik  davranış  ve  akademik  kurallar
çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak
hazırlanan  bu  çalışmada  başkalarının  eserlerinden  yararlanılması  durumunda
bilimsel kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm.

Erkan KARACA



iii

     T.C.
      NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ

      Sosyal Bilimler Enstitüsü

ÖZET

Ö
ğr

en
ci

ni
n

Adı Soyadı  Erkan KARACA

Numarası  22810601138

Ana Bilim / Bilim Dalı  Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı/Tasavvuf Bilim Dalı

 Programı
 Tezli Yüksek Lisans X

 Doktora

Tez Danışmanı  Prof. Dr. Hülya KÜÇÜK

Tezin Adı EBÛ HAFS ŞİHÂBÜDDÎN ES-SÜHREVERDÎ’YE (V. 632/1234) GÖRE
MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ

Seyr  u  sülûk,  manevî  arınma  amacıyla  tasavvuf  yoluna  girmiş  kişilerin
Hakk'a  ulaşmalarını  sağlayacak  ahlâkî,  manevî  eğitim  sürecidir.  Hedef  Allah’ın
rızâsına ulaşmak, yaratanın huzuruna kalb-i selîm ile varmaktır.

Tasavvufî  terbiye  ile  manevî  yolculuğa  niyet  eden  kişinin  amacından
uzaklaşmadan hedefe varması için bu yolculuğun sağlam esaslarından ve yolculuğu
kılavuzlayacak olan yetkin mürşidin tecrübelerinden istifade etmesi gerekmektedir.
Kâmil bir mürşidin rehberliğinde başlanan seyr u sülûk, kötülüklerden uzaklaşarak
Hakk'a yönelmeyi sağlar. Mürid, mürşidine tam bir teslimiyetle bağlandıktan sonra
sülûk sürecinde terakkî etmeye başlar. Elbette seyr u sülûk sürecinin belli başlı ilke
ve edepleri bulunmaktadır. Bu ilke ve edeplerin önemli bir kısmını da mürşid-mürid
arasındaki görev ve edepler oluşturmaktadır.

Tasavvuf  ilminin  doğuşundan  sonra,  bilhassa  tarikat  döneminde,  mürşid-
mürid arasındaki âdâb kuralları ve manevî eğitim usûlleri temel ilkelere bağlanmış,
bu sayede yetkin mürşidlerin rehberliği ile ahlâk medeniyetinin teşekkülü noktasında
kâmil insan merkezli bir irşat ve eğitim süreci ön plana çıkmıştır. Tasavvuf ilminin
öncelediği nefs terbiyesi-kalp tezkiyesi ile bireysel ve sosyal alanda ruhen sağlıklı
bireylerin ve ahlâk ilkelerine bağlı toplumların inşâsında zikrettiğimiz irşat ve eğitim
sürecinin inkâr edilmez katkıları olmuştur.

Çalışmamızda tasavvuf ilminin ve tarikat yolunun büyüklerinden sayılan Ebû
Hafs Şihâbüddîn Sühreverdî’nin usûl ve eserlerinden istifade ederek “mürşid-mürid
ilişkisini” değerlendireceğiz.



iv

Anahtar Kavramlar: Tasavvuf, Şihâbüddîn Sühreverdî, Mürşid, Mürid, Seyr u Sülûk,
Mürşid Mürid İlişkisi.

 T.C.
      NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ

     Sosyal Bilimler Enstitüsü

ABSTRACT

A
ut

ho
r’

s

Name and Surname  Erkan KARACA

Student Number  22810601138

Department  Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı/Tasavvuf Bilim Dalı

 Study Programme
 Master’s Degree (M.A.) X

 Doctoral Degree (Ph.D.)

Supervisor  Prof. Dr. Hülya KÜÇÜK

Title of the 
Thesis/Dissertation

GUIDE-DISCIPLE RELATIONSHIP ACCORDING TO ABU HAFS SHIHAB
AL-DIN AL-SUHRAWARDI (D. 632/1234)

Wayfaring (sayr u sulûk) is the process of moral and spiritual education that
will enable people who have entered the path of sufism for spiritual purification to
reach Allah. The goal is to attain the pleasure of Allah and to reach the presence of
the creator with a sound heart.

In order for the person who intends to embark on a spiritual journey with sufi
discipline  to  reach  the  goal  without  straying  away  from his/her  purpose,  he/she
should benefit from the solid principles of this wayfaring and the experiences of the
murshid-i kâmils (completed/perfect guides) who will guide the journey. Wayfaring
(sayr u sulûk), which begins under the guidance of a qualified murshid, enables one
to turn away from evil and turn towards Allah. Once the disciple is fully surrendered
to his/her murshid, he/she begins to progress in the process of al-sulûk. Of course,
the  process  of  wayfaring  (sayr  u  sulûk)  has  certain  principles  and  manners.  An
important part of these principles and manners are the duties and manners between
the murshid and the disciple.

After  the birth  of Sufism, especially  during the tariqa  period,  the rules  of
etiquette between the murshid and the disciple and the methods of spiritual education



v

were  tied  to  basic  principles,  and  thus,  a  perfect  human-centered  guidance  and
education  process  came  to  the  fore  at  the  point  of  the  formation  of  an  ethical
civilization with the guidance of murshid-i kâmils. The nafs taming-heart cleansing
prioritized by the science of Sufism has undeniably contributed to the construction of
spiritually healthy individuals and societies adhering to the principles of morality in
the individual and social spheres.

In our study, we will evaluate the "murshid-disciple relationship" by utilizing
the methods and works of Abū Hafs Shihāb al-Dīn Suhrawardī, who is considered
one of the greats of Sufism and the path of tariqa.

Key  Words:  Sufism,  Shihāb  al-Dīn  Suhrawardī,  Murshid,  Murid,  Wayfaring,
Wayfarer, Sayr u Sulūk, Murshid-Murid Relationship.

ÖZET.......................................................................................................................................... İİİ

ABSTRACT................................................................................................................................ İV

KISALTMALAR........................................................................................................................ Vİİ

ÖNSÖZ........................................................................................................................................ İX

GİRİŞ........................................................................................................................................... 1

1. ÇALIŞMANIN KONUSU VE FAYDALANILAN ÇALIŞMALAR..............................................................................1
2. ÇALIŞMANIN AMACI, YÖNTEMİ VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE...........................................................................1
3. EBÛ HAFS SÜHREVERDÎ'NİN HAYATI VE ESERLERİ......................................................................................3
3.1. İSMİ VE AİLESİ................................................................................................................................3
3.2. YAŞADIĞI DÖNEM...........................................................................................................................3
3.3. İLMÎ VE TASAVVUFÎ HAYATI...............................................................................................................4
3.4. TARİKATI.......................................................................................................................................7
3.5. ESERLERİ.......................................................................................................................................8
3.6. HALİFE VE MÜRİDLERİ...................................................................................................................11
3.7. TALEBELERİ..................................................................................................................................12

BİRİNCİ BÖLÜM...................................................................................................................... 13

TASAVVUF LİTERATÜRÜNDE MÜRŞİD, MÜRİD VE SEYR U SÜLÛK KAVRAMLARI....13

1.1. MÜRŞİD/ŞEYH.............................................................................................................................13
1.1.1. Tanımı.................................................................................................................................13
1.1.2. Mürşidin Gerekliliği.............................................................................................................16
1.1.3. Yetkin mürşidin (Mürşid-i Kâmil) Özellikleri........................................................................24
1.1.4. Mürşidin Cinsiyeti (Hanımların Mürşidliği).........................................................................29
1.1.5. Mürşidin Görevleri..............................................................................................................32
1.1.6. Eğitim Usûllerine Göre Mürşidler.......................................................................................35

1.2. MÜRİD/SÂLİK..............................................................................................................................36
1.2.1. Tanımı.................................................................................................................................36
1.2.2. Mürid - Murâd Farkı...........................................................................................................40



vi

1.2.3. Müridin Özellikleri...............................................................................................................42
1.2.4. Müridin Çeşitleri.................................................................................................................44
1.2.5. Müridliğin Nihayeti.............................................................................................................47

1.3. SEYR U SÜLÛK..............................................................................................................................49
1.3.1. Tanımı.................................................................................................................................49
1.3.2. Seyr u Sülûkün Gerekliliği ve Mürşid Kontrolünde Yapılması..............................................51
1.3.3. Seyr u Sülûkün Şart ve Edepleri...........................................................................................53
1.3.4. Seyr u Sülûkün Mertebeleri.................................................................................................61
1.3.5. Seyr u Sülûkün Neticesi.......................................................................................................63

İKİNCİ BÖLÜM........................................................................................................................ 65

SÜHREVERDÎ’DE MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ......................................................................65

2.1. MÜRŞİDİN MÜRİDİNE KARŞI GÖREVLERİ...........................................................................................65
2.1.1. Nefsi Adına Vazifeye Tâlip Olmamak..................................................................................65
2.1.2. İlâhî İradeye ve İnsanların Kabiliyetlerine Göre Konuşmak................................................67
2.1.3. Halvet - Celvet Dengesi Kurmak.........................................................................................69
2.1.4. Tevazu Sahibi Olup İnsanlardan Hürmet Beklememek.......................................................71
2.1.5. Güler Yüzlü ve Yumuşak Olmak...........................................................................................71
2.1.6. Müridlerin Haklarını Korumak............................................................................................73
2.1.7. Müridlerin Gücüne Göre Yük Yüklemek..............................................................................74
2.1.8. Müridlerinden Mal Talep Etmemek....................................................................................75
2.1.9. Hoşa Gitmeyen Hareketleri İmâ ve İşaretle Düzeltmek......................................................76
2.1.10. Sırları Saklamak................................................................................................................77
2.1.11. Müridlerine Hırka Giydirmek............................................................................................78

2.2.  MÜRİDİN MÜRŞİDİNE KARŞI GÖREVLERİ...........................................................................................80
2.2.1. Edebe Riayet Etmek............................................................................................................80
2.2.2. Sözü Azaltmak ve Sesi Kısmak............................................................................................83
2.2.3. Mürşidinin Makamına Hürmet Etmek................................................................................84
2.2.4. Mürşide Hizmet Etmek.......................................................................................................85
2.2.5. Mürşidle Görüşme Edebine Riayet Etmek..........................................................................87
2.2.6. Mürşidinden Sır Saklamamak.............................................................................................88
2.2.7. Mürşidini Ehil Bilmek ve Başka Mürşidlere Gönül Vermemek............................................89
2.2.8. Mürşidle İstişâre Etmek......................................................................................................90
2.2.9. Mürşidin Vaktine Hürmet Etmek........................................................................................91
2.2.10. Mürşide Muhalefet Etmemek...........................................................................................91
2.2.11. Mürşidin Sohbetinde Bulunmak.......................................................................................93

SONUÇ......................................................................................................................................... 95

KAYNAKÇA.............................................................................................................................. 98



vii

KISALTMALAR

a.g.e. : Adı geçen eser

a.g.m. : Adı geçen madde

a.s : Aleyhi’s-selâm

bkz. : Bakınız

c. : Cilt

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi

haz. : Hazırlayan

Hz. : Hazreti

ktp. : Kütüphanesi

m. : Miladi

nşr. : Neşreden

r.a : Radıyallâhu anhu

sad. : Sadeleştiren

s. : Sayfa

ss. : Sayfa sayısı



viii

s.a.s : Sallallâhu aleyhi ve sellem

thk. : Tahkîk eden

trc. : Tercüme eden

ts. : Tarihsiz

v. : Vefat tarihi

vb. : ve benzeri

vd. : ve diğerleri

vr. : Varak

v. ? : Vefat tarihi bilinmiyor



ix

ÖNSÖZ

Tasavvuf;  dünyevîleşmekten  endişe  duyan  Müslümanların  asr-ı  saadetteki

İslâmî şuura ve zühd hayatına geri  dönme çabasından doğmuştur.  Bu güzel çaba,

zaman içerisinde sistematik bir  ilim ve metot  haline dönüşmüş; eser vererek ilmî

hayatı,  insan  yetiştirerek  sosyal  hayatı  derinden  etkilemiştir.  Tasavvuf  ilminin

kurumsallaşmasıyla tekke, dergâh, zaviye vb. kurumlar ortaya çıkmış, bu ilmin ve

disiplinin öğretilmesini hedefleyen, insan-ı kâmil yetiştirmek için gayret sarf eden

mürşidler/şeyhler “Usûlsüz vusûl olmaz.” sözü doğrultusunda belli usûl ve edeplerle

bu kurumlarda vazife icrâ etmişlerdir. Belirli âdâb ve usûl ilkeleriyle hareket eden

yetkin mürşidlerin gayretiyle kâmil insanların yetiştirilmesi hedeflenmiş ve bunun

neticesinde,  İslâm  medeniyetinin  inşâsı  noktasında  bu  zâtların  önemli  katkıları

olmuştur. Anadolu’nun İslâm ile şereflenmesinde Ahmed Yesevî’nin (v. 562/1166),

toplumun  sosyo-ekonomik  açıdan  ıslâhında  Ahî  Evrân’ın  (v.  659/1261),  henüz

İslam’ı tanımamış insanların İslam’a ısındırılmasında Mevlânâ Celâleddîn Rûmî’nin

(v. 672/1273) katkıları inkâr edilemez boyuttadır. Bu zâtların hepsi, yetkin mürşid

rehberliğinde tasavvufî terbiyeyle yetişen ve bağlı bulundukları ekolü en iyi şekilde

temsil eden örnek şahsiyetlerdir.

Tasavvufun yüzyıllar boyunca İslâm toplumuna olan müspet katkısına, yetkin

mürşidlerin  irşat  ve  eğitim  hizmetlerindeki  etkisine  ve  bu  etkinin,  günümüz

eğitimcileri  tarafından kullanılabilir  teknikler  içerip  içermediğini  anlamak için  iyi

analiz edilmesi gerekliliğine binaen, çalışmamızda tasavvufî eğitimin iki ana unsuru

olan  mürşid-mürid  kavramları  ile  seyr  u  sülûk  kavramı  incelenmiş  olup  mürşid-

mürid arasındaki vazife ve edeplerden bahsedilmiştir. Zikredilen konu ve kavramlar;

tasavvuf  ilminin  ve  tarikat  yolunun  büyüklerinden  sayılan  Ebû  Hafs  Şihâbüddîn

Sühreverdî’nin  (v.  632/1234)  tasavvuf/tarikat  usûl  ve  âdâbına  dair  kaleme  aldığı

Avârifü’l-me’ârif adlı eseri, büyük çoğunlukla, esas alınarak ortaya konulmuştur.

Sühreverdî’nin  Avârifü’l-me’ârif adlı  eseri,  tasavvuf  otoriteleri  tarafından

kabul görmüş, tarikat âdâb ve temel ilkelerini geniş bir biçimde ele alan klasik bir

eserdir. Eserin muhteva ettiği konular mürid için yeterli ölçüde bilgilendirici, seyr u



x

sülûk  için  kılavuzlayıcı  bir  özelliğe  sahiptir.  Eserin  somut  bir  dille  yazılması,

tasavvufa ilgi duyan her kesimden insanın kabiliyetleri ölçüsünde istifade etmesine

olanak  sağlamaktadır.  Sühreverdî’nin  tasavvuf  ilmi  ve  tarikat  eksenindeki  önemli

hizmetleri,  Avârifü’l-me’ârif  eserinin mürşid-mürid ilişkisiyle  ilgili  detaylı  bilgiler

vermiş olması sebebiyle çalışmamız bu alanda yapılmıştır.

Çalışmamız  iki  ana  bölümden  oluşmaktadır.  Birinci  bölümde,  tasavvuf

literatüründe  mürşid/şeyh,  mürid/sâlik,  seyr  u  sülûk  kavramları  alt  konularıyla

beraber incelenmiş; ikinci bölümde, Sühreverdî’ye göre mürşid mürid ilişkisi ve bu

bağlamda karşılıklı görevler ve edep ilkeleri ele alınmıştır.

Çalışmamızın  meydana  gelmesinde  tavsiye  ve  destekleriyle  yolumu

aydınlatan, ilm-i tasavvuf tedrisâtımda büyük emek sahibi olan, öğrencisi olmakla

iftihâr ettiğim saygıdeğer hocam Prof.  Dr.  Hülya KÜÇÜK’e, değerlendirmeleriyle

tezime değer katan savunma sınavı jürisi hocalarım Prof. Dr. Doğan KAPLAN ve Dr.

Betül TARAKÇI’ya şükranlarımı arz ediyorum.

Gayret bizden, tevfîk Allah’tandır.

Erkan KARACA

    Konya-2024



1

GİRİŞ

1. Çalışmanın Konusu ve Faydalanılan Çalışmalar

Çalışmamızın konusu; tasavvuf literatüründe mürşid/şeyh, mürid/sâlik, seyr u

sülûk kavramları ile Ebû Hafs Şihâbüddîn Sühreverdî’ye göre mürşid-mürid ilişkisi

çerçevesinde karşılıklı âdâb ve görevler hakkındadır. VII/XIII. asırda yaşamış olan

Sühreverdî, tasavvuf ilmi, tarikat usûl ve âbâb öğretilerinde otorite kabul edilen ilmî

bir  şahsiyettir.  Sühreverdî’nin  eserleri  ilim  erbâbı  tarafından  kabul  görmüş  ve

bilhassa  Avârifü’l-me’ârif adlı eseri tasavvuf ilminin klasik eserlerinden sayılmıştır.

Sühreverdî, tarikatıyla sosyal hayatta da etkili olmuş, eser ve görüşleri geniş kitlelere

ulaşmıştır. Sühreverdî’nin; eserlerinde, mürşid, mürid, seyr u sülûk kavramlarına dair

izahatları,  mürşid-mürid  ilişkisinin  çerçevesini  belirlemesi,  karşılıklı  edep

ilkelerinden ve görevlerden bahsetmesi, tasavvuf ilmi açısından önemlidir. Bu açıdan

bakıldığında,  çalışmamızın  Sühreverdî’nin  bakış  açısıyla  ele  alınmasının  haklı

gerekçeleri bulunmaktadır.

Sühreverdî  ile  ilgili  doktora  ve  yüksek  lisans  tezinden  oluşan  akademik

çalışmaları  taranıp  bunlardean  da  faydalanılmıştır.  Bunlar  yeri  geldiğinde

zikredilecektir.  Burada ayrıca belirtelim ki, bu çalışmalarda geçen mürşid-i kâmil/

mürşid-i  kâmiller  kelimesi  yerine,  yetkim  mürşid/yetkin  mürşidler  kelimeleri

kullanılmıştır.  Budeğiştir  sırasında,  farkedilmeden  orijinal  kullanımın  etkilendiği

yerler olabilir. Bu konuda mazur görülmeyi ümit ederiz.

2. Çalışmanın Amacı, Yöntemi ve Kavramsal Çerçeve

Günümüzde  halen,  ferdî  yaşantı  ya  da  eğitim  metodu  açısından  etkisini

sürdüren  rehberlik  vazifesinin  izahı,  bu  vazifenin  icrâsında  meydana  gelebilecek

hatalardan korunmak, manevî yolculuğa niyet eden bireyin dikkat  etmesi  gereken

hususlar,  seyr  u  sülûkün  ana  esaslarının  doğru  bir  biçimde  anlaşılması  ve  ilgili

kavramların çerçevesinin belirlenmesi amacıyla Sühreverdî gibi tasavvuf ilmi alanda



2

yetkin,  uygulama  alanında  muteber  bir  şahsiyetin  tasavvufî  âdâb  ve  erkâna  dair

görüşlerinin,  diğer  mutasavvıflarla  birlikte  karşılaştırılmalı  olarak  verilmesi,

akademik anlamda çalışılmasının fayda sağlayacağı tamamen reddedilecek bir husus

olmasa  gerektir.  Ayrıca,  mürşid-mürid  ilişkisinin,  tasavvufî  eğitimde  uygulanan

usûllerin  eğitim  bilimlerinde  veya  din  eğitimi  hizmetlerinde,  kısmen  de  olsa,

uygulanabilirliğine  dair  bir  değerlendirme  yapılması  için  çalışmamız  zemin

oluşturacaktır. Yapılacak çalışmalarla, mürşid-mürid arasındaki karşılıklı görevlerin

modern  eğitim  sistemi  açısından  incelenip  değerlendirilmesi,  yüzyıllarca  başarılı

olmuş  kadim  usûllerin  yeniden  yorumlanarak  günümüz  eğitim  sistemine

uygulanması güzel sonuçlar verecektir.

Çalışmamız iki ana bölümden oluşmaktadır. Çalışmamızın yöntemi ile ilgili

olarak; birinci bölümünde, önce mürşid/şeyh, mürid/sâlik, seyr u sülûk kavramlarının

sözlük  anlamı  verilmiş,  sonra  ilgili  kavramların  terminolojisi  hakkında  bilgi

aktarılmıştır. Konumuzla ilgili olarak yapılan literatür taramasında, birincil kaynak

olarak tasavvuf ilminin temel klasik eserlerinden, ikincil kaynak olarak bu alandaki

eser ve akademik çalışmalardan faydalanılmıştır. 

Çalışmamızın  birinci  bölümde,  konunun  izahından  sonra,  önce

mutasavvıfların  görüşleri,  sonrasında  konuyla  ilgili  olarak  Sühreverdî’nin  görüşü

varsa  bu  nakledilmiştir.  Birinci  bölümdeki  konular  hakkında  Sühreverdî’nin

izahatları fazla olmadığından, bu bölümdeki konular ağırlıklı olarak mutasavvıfların

görüşleriyle birlikte ele alınmıştır.  İkinci bölümde ise, Sühreverdî’ye göre mürşid-

mürid ilişkisi, karşılıklı âdâb ve görevler alt başlıklarıyla birlikte ele alınmıştır. İkinci

bölümün  konu  başlıkları  Sühreverdî’nin  Avârifü’l-me’ârif eserindeki

sınıflandırmayla ortaya çıkmıştır. Birinci bölümde olduğu gibi bu bölümde de, konu

başlıklarının sonrasında gerekli yerlerde genel tasavvuf literatürüne göre konuya bir

giriş  ve  gerekli  açıklamalar  yapılmış,  önce  mutasavvıfların  görüşleri,  sonrasında

Sühreverdî’nin görüşleri değerlendirilmiş, görüşler arasındaki farka ya da benzerliğe

de  yeri  geldikçe  işaret  edilmiştir.  Böylece  Sühreverdî’ye  göre  mürşid-mürid

ilişkisinin genel çerçevesi ön planda tutularak çalışmanın mevcut görüş üzerinden

temellendirilmesi  hedeflenmiştir.  Bu  bölümdeki  maddeler,  hali  hazırda,

Sühreverdî’nin tasnif ve değerlendirmesi olduğundan, onun görüşleri nakledilirken



3

isimde  gereksiz  tekrara  düşmemek  için  Sühreverdî  ismen  çokça  zikredilmeden

görüşleriyle değerlendirilmiştir.

3. Ebû Hafs Sühreverdî'nin Hayatı ve Eserleri

3.1. İsmi ve Ailesi

Ebû Hafs Şihâbüddîn Ömer b. Muhammed b. Abdillâh b. Ammûye el-Kureşî

el-Bekrî es-Sühreverdî (v. 632/1234), 1 Şâban 539’da (27 Ocak 1145) İran’ın Irâk-ı

Acem bölgesinin  Cibâl  eyaletinde  bulunan Zencan’a  bağlı  Sühreverd’de  dünyaya

geldi.1 Sühreverdî'nin asıl adı “Ömer”, babasının adı “Muhammed”dir. Künyesi “Ebû

Abdullah” olup “Ebû Hafs”, “Ebû Nasr”, “Ebû Kâsım” diye de anılır.  “Ebû Hafs

Ömer b. Muhammed Sühreverdî” ismiyle tanınmıştır. İslâmî ilimlere yapmış olduğu

hizmet  ve  irşat  faaliyetleri  sebebiyle  “Şihâbüddîn”,  “Şeyhü'l-İslâm” ve  “Şeyhü'ş-

şüyûh”  (şeyhlerin  şeyhi)  unvanlarıyla  meşhur  olmuştur.  Kaynaklarda,  soyu  Hz.

Ebûbekir'e (r.a) (v. 13/634) kadar uzandığı için “el-Bekrî”, “et-Teymî”, “el-Kureşî”

nispetleriyle de anılır.2 Ebû Hafs Şihâbüddîn Sühreverdî, işrâkî felsefe akımını kuran

filozof Sühreverdî-i maktûl3 (v. 587/1191) ile karıştırılmamalıdır.

Sühreverdî  her  yönden  seçkin  bir  aileden  gelmektedir.  Babası  Ebû  Cafer

Muhammed,  dedesi  ve  amcaları  ilim  sahibi,  faziletli,  mutasavvıf  şahsiyetlerdi.

Sühreverdî’yi  yetiştiren  kişi  amcası  ve  mürşidi  olan  Ebû'n-Necîb  Ziyâuddîn

Abdulkâhir Sühreverdî (v. 563/1166) olmuştur. Sühreverdî, amcasının arkadaşı olan

Abdulkâdir Geylânî’nin (v. 561/1165) sohbetine de katılmış, Geylânî’nin dikkatini

çekerek iltifatına mahzar olmuştur. Abdulkâdir Geylânî kendisine, “Ey Ömer! Sen,

Irak meşhurlarının sonuncususun.” diye iltifatta bulunmuştur.4

1  Hasan  Kamil  Yılmaz,  “Sühreverdî,  Şehâbeddin”,  DİA,  TDV  Yayınevi,  İstanbul,  2010,  c.
XXXVIII, s. 40.

2  Dilaver Selvi,  “Sühreverdî’nin Hayatı”,  Avârifü'l-me’ârif,  Gerçek Tasavvuf,  trc.  Dilaver  Selvi,
Semerkand Yayınevi, İstanbul, 2007, içinde, s. 4.

3  Tam adı, Ebü’l-Fütûh Şihâbüddîn Yahyâ b. Habeş b. Emîrek es-Sühreverdî el-Maktûl’dür.
4  Selvi, a.g.m., ss. 4-5.



4

3.2. Yaşadığı Dönem

Sühreverdî'nin  yaşadığı  dönem,  İslâm  tarihinde  siyasi  ve  kültürel  birçok

değişimin yaşandığı bir dönemdir. Abbasî Halifesi Nâsır lidînillâh'ın (v. 622/1225)

döneminde  yaşayan  Sühreverdî,  Halife  Nâsır'ın  döneminde  (m.  1179-1225)  onun

emriyle birçok sultanla görüşmüştür. Mısır'daki Eyyûbî Sultanı I. Âdil Seyfeddîn (v.

615/1218) (m. 1200-1218), Harzemşah Sultanı Alaaddîn Muhammed (v. 618/1221)

(m. 1200-1220) ve Anadolu Selçuklu Sultanı I. Alâaddîn Keykubad (v. 634/1237) (m.

1219-1237) Sühreverdî'nin görüştüğü sultanlar arasında sayılmaktadır.5

Halife  Nâsır  devrinde  fütüvvet  teşkilâtı  çalışmalarını  üstlenen  Sühreverdî,

halife tarafından elçi olarak da görevlendirilmiştir. Elçi olarak gittiği yerlerde büyük

hürmet gördüğü rivayet edilir. Sühreverdî yaşadığı dönemde büyük sûfîlerle görüşme

imkanı  bulmuştur.  Mesela,  Mevlânâ  Celâleddîn-i  Rûmî’nin  (v.  672/1273)  babası

Bahâeddîn Veled’in (v. 628/1231) 617/1220 yılında Bağdat’a gelişinde halkla beraber

onu karşılamıştır. 618/1221’de halifeden aldığı fermanı Anadolu Selçuklu Sultanı I.

Alâaddîn Keykubad’a götürmüş, yolculuğu sırasında Malatya’da Necmeddîn-i Dâye

(v. 654/1256) ve Konya’da Bahâeddîn Veled ile görüşmüştür. 628/1231’de hac için

Mekke’de bulunduğu sırada sultânü’l-âşıkîn lakabıyla tanınan mutasavvıf şair İbnü’l-

Fârız (v. 632/1235) ile tanışmış ve İbnü’l-Fârız’ın oğullarına ve Mısırlı Ziyâeddin Îsâ

b. Yahyâ el-Ensârî es-Sebtî’ye (v. ?) tarikat hırkası giydirmiştir. Son zamanlarında

gözlerini  kaybetmesine  ve  kötürüm  olmasına  rağmen  irşat  hizmetlerinden  geri

kalmamış ve talebelerinin yardımıyla da olsa cuma vaazları vermeye devam etmiştir.

1  Muharrem  632’de  (26  Eylül  1234)  vefat  eden  Sühreverdî,  Verdiye  semtinde

defnedilmiştir.6

3.3. İlmî ve Tasavvufî Hayatı

Sühreverdî,  başta  amcası  Abdülkâhir  Sühreverdî  olmak  üzere  Bağdat’ın

meşhur âlimlerinden tefsir, hadis ve mensubu bulunduğu Şâfi’î mezhebi fıkhı tahsil

etmiştir.7 Amcasının arkadaşı olan Ebu’l-Kâsım b. Fadlân (v. 565/1169) ve Ebu’l-
5   Kameru'l-Hudâ, Şihabeddin Ömer Sühreverdî, trc. Tahir Uluç, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2004, s.

33.
6 Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, ss. 40-41.
7  Hasan Kamil Yılmaz,  Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar,  Ensar Yayınevi, İstanbul, 2002, s.



5

Muzaffer  Hibetullah b.  Ahmed eş-Şiblî’den (v.  563/1167) Şâfi’î  fıkhı,  Ebu’l-Feth

İbnü’l-Battî (v. 564/1168), Ma’mer b. Fâhir (v. 564/1168), Ebû Zur’a el-Makdisî (v.

566/1170),  Ebu’l-Fütûh  et-Tâî  (v.  555/1160)  gibi  âlimlerden  de  hadis  ve  diğer

ilimleri öğrenmiştir.8

Sühreverdî henüz on altı yaşındayken sarf, nahiv, mantık, meânî, fıkıh, hadis

ilimlerinde çok ileri seviyede bulunuyordu. Kelâm ilmine ilgisi artan ve bu alanda

ihtisas  yapmak isteyen Sühreverdî’ye  amcası  Ebu'n-Necîb,  İslâmî ilimlerde yeteri

kadar  bilgi  sahibi  olduğunu ve marifet  ilimlerinde yol  alıp  mânen terakkî  etmesi

gerektiğini söylediyse de Sühreverdî bu uyarıdan etkilenmedi. Beraber Abdulkâdir

Geylânî'yi ziyaret ettiklerinde  amcası, yeğeninin kelâm ilmine aşırı ilgi duyduğunu

ve onu bir türlü vazgeçiremediğini söyleyerek onun için duâ etmesini istedi. Geylânî

elini  Sühreverdî’nin  göğsüne  koyup  “Ey  oğlum,  kelâm  ilminden  hangi  kitapları

okudun?”  diye  sordu.  Sühreverdî  bu  soru  karşısında  cevap  veremedi.  Çünkü

Geylânî’nin  elinin  göğsüne değmesiyle  kelâm ilminden okuduğu her  şeyi  o  anda

unutmuştu.  Geylânî  Sühreverdî’ye  tebessüm  ederek,  “Biz,  senin  nuru  ile  etrafı

aydınlatacak kalbini Allah'ın izniyle temizledik ve marifet-i Hak ile süsledik.” dedi.

Bundan sonra Sühreverdî tüm çabasını  marifet-i ilâhiyeyi öğrenmeye yönlendirdi.9

Sühreverdî’nin  amcasıyla  başlayan  tasavvufî  hayatı  Abdulkâdir  Geylânî  ile

görüşmesi sonrasında bambaşka bir boyut kazanmış, bu görüşme gerek ilim gerek

yaşantı anlamında Sühreverdî’nin tasavvuf eksenli bir hayatı benimsemesine vesile

olmuş,  tarikat usûl ve âdâbı ile tasavvufa dair  yazmış olduğu eserleriyle tasavvuf

anlayışının temellendirilmesinde önemli katkılarda bulunmuştur.

Amcası  Abdülkâhir  563/1166  yılında  vefat  ettiğinde  Sühreverdî  İslâmî

ilimlerde söz sahibi yirmi dört yaşında bir gençti. Amcasının vefatından sonra mürşid

arayışına  giren  Sühreverdî  Basra'ya  gitmiş,  burada  Ebû Muhammed Abdullah  el-

Basrî'nin  (v.  572/1176)  sohbetlerine  katılmış  ve  Abadan'da  bulunan  abdâl  diye

adlandırılan erenlerle görüşmüştür. Sühreverdî, ayrıca Ebu's-Suûd el-Bağdâdî'nin (v.

579/1183) sohbetlerine de katılmıştır.10

246.
8  Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 40.
9 Selvi, “Sühreverdî’nin Hayatı”, s. 4.; Hocazâde Ahmed Hilmi, Hadîkatü'l-evliyâ, haz. Abdülkadir

Dedeoğlu, Osmanlı Yayınevi, İstanbul, 1979, ss. 235-236.
10  Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, s. 40.



6

Belli  bir  süre  halveti  tercih  eden  Sühreverdî,  daha  sonra  amcasının  Dicle

nehri kenarındaki tekkesinde ve 590/1194 yılında Makber mahallesinde vaaz ve irşat

faaliyetlerine başlamıştır. Sühreverdî'nin etkili konuşmaları halkı etkilemiş ve birçok

kişi  onun  öğrencisi  olmuştur.  Halife  Nâsır  lidînillâh'ın  kendisini  ziyaret  ettiği  ve

Merzübâniyye  tekkesinde  özel  olarak  görüştükleri  bilinmektedir.  Bu  görüşmeden

sonra Halife, kendi adına yaptırdığı tekkeye Sühreverdî'yi şeyh olarak atamıştır. Bu

dönemde Nâsıriyye, Bistâmiyye ve Me’mûniyye tekkelerinin şeyhlik vazifesini de

Sühreverdî üstlenmiştir.11

Tarikatların  kuruluş  döneminde  yaşayan  Sühreverdî  çağdaşlarından

Muhyiddîn İbnü’l-Arabî (v. 638/1340) ile de  görüşmüştür. Muhyiddîn İbnü’l-Arabî

ile Şihâbüddîn Sühreverdî bir defasında karşılaşmışlar, fakat aralarında hiç konuşma

olmadan  birbirlerine  bakışarak  ayrılmışlardır.  Daha  sonra  İbnü’l-Arabî'ye,  “Şeyh

Şihabüddîn'i  nasıl  buldun?”  diye  sorulunca,  “Baştan ayağa kadar  sünnet  edebiyle

dopdolu.”  diye  cevap  vermiştir.  Sühreverdî'ye  de  İbnü’l-Arabî'yi  nasıl  bulduğu

sorulunca, “O bir hakikatler deryasıdır.” karşılığını vermiştir.12

Tasavvufî  meselelerde  istişâre  merkezi  olarak  sûfîlerin  rağbetini  kazanan

Sühreverdî,  Bağdat'ta  "şeyhu'ş-şüyûh"  unvanının  sahibi  olarak  en  saygın  şeyhler

arasında kabul görmüş ve Bağdat'taki bütün tarikat ve tekkelerin yönetimi kendisine

verilmiştir. Bostan ve Gülistan eserinin sahibi Şeyh Sa’dî-i Şirâzî de (v. 691/1292)

onun müridleri arasında yer almaktadır.13 Zehebî (v. 748/1348), Sühreverdî hakkında,

talebesi  muhaddis  İbnu'n-Neccâr'dan  (v.  643/1245)  şunları  nakleder:  “Sühreverdî,

döneminde hakikat  ilminde öncü ve  lider  bir  konumda yer  almıştır.  Müridlerinin

terbiyesinde sözü son söz kabul edilirdi, idare tamamen ondaydı. Amcasına intisap

ederek tasavvufî terbiye yolunu tutmuştur. Bir yandan da halka vaaz vererek onların

Allah'a yaklaşmasına vesile olmuştur. Amcasının medresesinde kurduğu vaaz meclisi

feyizli  sohbetlere  ev  sahipliği  yapmış,  birçok kişi  onun bereketli  sözleriyle  tevbe

ederek Allah'a dönmüştür. Sühreverdî’nin müridleri  ve talebeleri yıldızlar gibi her

tarafa yayılmış ve onun öğretilerini sürdürmüşlerdir. Kendisi birkaç defa Şam'a ve

Sultan-ı  Harzemşah'a elçi olarak gönderilmiş ve bu yolculuklarında kendisine çok

11  Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 40.
12  Selvi, “Sühreverdî’nin Hayatı”, s. 6.
13   Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 246.



7

hürmet  gösterilmiştir.  Son  yıllarında  Sühreverdî'nin  gözleri  görmemeye,  ayakları

tutmamaya başlamış, ancak bu onun virdlerini aksatmasına engel olmamış ve zikrini

sürdürmüştür. Sühreverdî  güzel  ahlâklı,  kâmil,  hâl  sahibi  ve  çok  mütevazı  bir

insandı.”14

Sühreverdî,  Hz. Peygamber'in (s.a.s) rol modelliğinde dengeli bir tasavvufi

hayatı  benimsemiştir. Ona göre, Hz. Peygamber (s.a.s),  sûfîler  için en mükemmel

örnekti, zira o hem insanın kemâlini hem de ilâhî rehberliğin en son noktasını temsil

etmekteydi.15 Sühreverdî, tasavvufun temel prensiplerini, takva yoluyla Allah’a vâsıl

olmanın güzelliğini yaşamanın bir yolu olarak görmüştür. Ona göre tasavvuf, ruhlar

âleminde yapılan ilâhî anlaşmayı yeniden tesis etmektir.16

Sühreverdî,  tasavvufun  sadece  kişisel  manevî  gelişimle  sınırlı  kalmaması

gerektiğini vurgulamıştır. Ona göre, tasavvufun amacı sadece kendi kurtuluşu için

uğraşan kişilerin yetiştirilmesi değil, tüm insanlığın kurtuluşu için gayret eden gönül

erlerinin yetiştirilmesidir. Bu nedenle fakirlere el uzatmak, yoksulların ihtiyaçlarını

karşılamak,  insanlara  hizmet  etmek,  zulme  karşı  mücadele  etmek  gibi  toplumsal

meselelere çözüm üretmek de tasavvufun önemli bir parçası ve Hz. Peygamber’in

(s.a.s)  sünnetidir.  Sühreverdî’nin  bu  görüşlerine  bakıldığında  onun  tasavvuf

anlayışında tasavvufun sadece mistik bir hayat tarzı olmadığı, aynı zamanda sosyal

bir ıslah hareketi olduğu fikri görülmektedir. Sühreverdî, tasavvufun bu yönünü de

ön planda tutarak tasavvufun huzur ve refahının artırılması, adil bir toplumun vücûda

gelmesinde etkin bir kuvvet olduğunu savunmaktadır. O, hem zâhit bir hayat sürmeyi

hem de çalışarak para kazanmayı teşvik etmiştir. Onun tasavvuf anlayışında dünya

nimetlerinden faydalanmak ve dengeli bir hayat yaşamak seyr u sülûke ve sûfînin

niyetine zarar vermez, çünkü böylesi bir yaşam tarzı Hz. Peygamber’in (s.a.s) yoluna

daha uygundur.17

3.4. Tarikatı

Sühreverdiyye tarikatının kurucusu olarak bazı kaynaklarda Sühreverdî’nin,
14   Selvi, a.g.m., s. 7.
15   Hudâ, Şihabeddin Ömer Sühreverdî, s. 35.
16   Hudâ, Şihabeddin Ömer Sühreverdî, s. 34.
17   Hudâ, a.g.e., s. 79.



8

bazı  kaynaklarda  amcası  Abdülkâhir  Sühreverdî'nin  adı  geçse  de  iki  görüşü

birleştirmek de mümkün görülmektedir.  Şöyle ki, Abdülkâhir  Sühreverdî  Âdâbu'l-

mürîdîn adlı  eseriyle  tarikatın  temel  esaslarını  belirlemiş,  Sühreverdî  de  tarikatı

kemâle ulaştırmıştır.18

Tarikat,  Sühreverdî  hayatta  iken  Irak,  Suriye  ve  İran'da,  onun  vefatından

sonra da Türkistan, Hindistan ve Anadolu'da yayıldı. Sühreverdîliğin Hindistan ve

Pakistan  tarafında  yayılmasını  sağlayan  halifesi  Bahâeddîn  Zekeriya  Mültânî  (v.

661/1262);  İran  bölgesinde  Necîbuddîn  Ali  b.  Buzguş  eş-Şîrâzî  (v.  678/1279)  ve

Kemâleddîn  Isfahânî  (v.  635/1237);  Suriye'de  İzzüddîn  b.  Abdüsselâm’dır  (v.

680/1282).19 Osmanlı  devletinin  kuruluş  yıllarında  Anadolu'da  Sühreverdîlik  de

yaygınlaşmıştır.  Anadolu'daki  Sühreverdiyye  temsilcilerinden  Fahreddîn  Irâkî  (v.

661/1262),  Mültânî'nin  halifesidir.  Sühreverdîliğin  Anadolu'da  en  yaygın  kolları

arasında Zeyniyye gelmektedir. Zeyniyye, Zeynüddîn Hâfî'nin (v. 838/1435) kurduğu

bir Sühreverdî koludur.20 Zeyniyye kolu haricinde Bedriyye, Bahâiyye, Kemâliyye,

Ahmediyye, Necîbiyye kolları da Sühreverdiyye tarikatının diğer meşhur kollarıdır.

Sühreverdî'nin  tarikat  silsilesi  yukarıya  doğru  şöyle  devam  etmektedir:  Ömer  b.

Muhammed Şihâbüddîn Sühreverdî, Ahmed Gazzâlî (v. 520/1126), Ebû Ali Nessâc

(v. 487/1094), Ebû Ali Kürkânî (v. 450/1058), Ebû Osman Mağribî (v. 373/983), Ebû

Ali  bin Kâtib  (v.  340/951),  Ebû Ali  Rudbârî  (v.  321/933),  Cüneyd-i  Bağdâdî  (v.

297/909).21

3.5. Eserleri

1.  Avârifü'l-me'ârif:  Tarikatlar  döneminde  yazılan  ilk  eserlerden  olup

Sühreverdî’nin en önemli  eseri  ve tasavvuf ilminin temel  kitaplarındandır.  Çeşitli

baskıları  ve  tercümeleri  bulunan  eser,  Edîb  el-Kemdânî  ve  Muhammed Mahmûd

Mustafa  tarafından  neşredilmiş  (Mekke  1422/2001),  Farsça  (trc.  Ebû  Mansûr

İsfahânî,  Tahran  1985)  ve  Türkçe’ye  de  tercüme edilmiştir.22 Eserinin  önsözünde

18   Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 245.
19   Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 246.
20   Yılmaz, a.g.e., s. 246.
21   Selvi, “Sühreverdî’nin Hayatı”, s. 10.
22   Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, s. 41.



9

Allah’ın kendisine ihsân ettiği her şeyi O’nun armağanı olarak gördüğünü söyleyen

Sühreverdî, en büyük ilâhî lutfun “Avârifü’l-me’ârif” yani mârifet lutûfları olduğunu

ifade eder. Sühreverdî eserini, aslında şeriata uygun olan sûfîliğin esaslarını açık bir

şekilde ortaya koymak ve bunları savunmak gayesiyle yazdığını söyleyerek o devirde

gerçek sûfîlerin azaldığını, sahte sûfîlerin her tarafı istilâ ettiğini, bu yüzden sûfîliğin

mahiyetini bilmeyenlerde tasavvufa ve mutasavvıflara karşı olumsuz bir kanaat hâsıl

olduğunu belirtir. Bu şekilde hareket edenler sûfîliği birtakım merâsim ve şekillerden

(âdâb ve  erkân)  ibaret  sanmaktadır.  Sûfîler  hakkındaki  bu  yanlış  kanaati  ortadan

kaldırmak için onları gerçek mahiyetleriyle tanıtmak gerektiğini düşünen ve böylece

eserinin yazılış gayesini açıklayan Sühreverdî, bu bakımdan kendisinden evvel aynı

şeyleri söylemiş olan Serrâc (v. 378/988), Kuşeyrî (v. 465/1072) ve Hücvîrî’ye (v.

465/1072?)  benzemektedir.23 Eser,  Hasan  Kâmil  Yılmaz  ve  İrfan  Gündüz

tarafından Tasavvufun  Esasları adıyla,  Dilaver  Selvi  tarafından  Gerçek  Tasavvuf

adıyla tercüme edilmiştir.

2.  Nuğbetü'l-beyân  fî  tefsîri'l-Kur'ân:  Tasavvufî  tefsir  çalışmasıdır,  bunun

yanı sıra işârî tefsire de yer verilmiştir.24 Eserin müellifi hayatta iken istinsah edilen

610/1213 tarihli ve baş tarafında Sühreverdî’nin el yazısıyla bir icâzetnâme bulunan

nüshası Süleymaniye Kütüphanesinde bulunmaktadır (Beşir Ağa, nr. 24).25

3.  Reşfü’n-nesâihi’l-îmâniyye ve keşfü’l-fezâihi’l-Yûnâniyye: Sühreverdî’nin

Gazzâlî’nin (v. 505/1111) yolunu izleyerek filozofları tenkit için kaleme aldığı eser

muhteva ve üslûp bakımından  Tehâfütü’l-felâsife’ye benzemektedir. Devrin halifesi

Nâsır  lidînillâh’ın bu eseri  beğendiği ve istifade ettiği  söylenmektedir.  Sühreverdî

üzerine Ezher Üniversitesi’nde 1985 tarihinde yüksek lisans tezi yapan Âişe Yûsuf

el-Mennâî daha sonra Reşfü’n-neşâih’i neşretmiştir (Kahire 1999). Eser Muînüddîn-i

Yezdî (v. 789/1387) tarafından Farsça’ya da çevrilmiştir (nşr. Necîb Mâyil-i Herevî,

Tahran 1365/1986).26

4. İrşâdü'l-mürîdîn ve mecdü't-tâlibîn: Tasavvuf ve tarîkat âdâbına dâir ikinci

23    Süleyman Uludağ, “Avârifü'l-me'ârif”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul, 2010, c. IV, ss. 109-110.
24   Nuġbetü’l-beyân üzerine Yaşar  Düzenli  tarafından doktora tezi  yapılmıştır.  bkz.  Şihâbuddîn

Sühreverdî ve Nuğbetü’l-Beyân fî tefsîri’l-Kur’ân Adlı Eserinin Tevbe Sûresine Kadar Tahkiki,
1994, MÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü.

25   Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, s. 41.
26   Yılmaz, a.g.m., c. 37, ss. 41-42.



10

eseridir.  Eserin,  Süleymaniye  Şehid  Ali  Paşa  1397/1’deki  nüshası,  49  varaktır.

(Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 1397/1).27

5.  er-Rahîku'l-mahtûm:  İlâhî sırlara dair  yazılmış bir  eserdir. (Süleymaniye

Ktp., Hacı Mahmud Efendi, nr. 2682/1, Hâlet Efendi, nr. 814/8, Şehid Ali Paşa, nr.

1377/3; Beyazıt Devlet Ktp., Veliyyüddin Efendi, nr. 1821).28

6.  İ'lâmü'l-Hüdâ ve akîdetü erbâbi't-tukâ: Tasavvuf ve kelâm ilmine dair on

bölümden  oluşan  eserin  Mekke’de  yazıldığı  bilinmektedir  (nşr.  Abdülaziz  es-

Seyrevân, Dımaşk 1996). Süleymaniye Nafiz Paşa 428/2’deki nüshası Abdülhamid b.

Mes’ud  es-  Sivâsî  tarafından  713/1312  tarihinde  istinsâh  edilmiş  ve  müellif

nüshasıyla mukâbele gördüğü kaydı düşülmüştür. Süleymaniye Bağdatlı  Vehbi Ef.

2023/10, Murad Buhârî, 210/2 ve Nafiz Paşa 770 numarada nüshaları vardır.29

7. Risâletü's-seyr ve't-tayr: Tecellî, seyr, tayr ve sülûk konularının anlatıldığı

iki  varaktan  ibaret  küçük bir  risâledir.  (Süleymaniye  Ktp.,  Nâfiz  Paşa,  nr.  428/3,

Bağdatlı Vehbi Efendi, nr. 2023/ 9; Köprülü Ktp., nr. 1589)30

8. Vasâyâ: Sühreverdî’nin oğluna ve müridlerine yaptığı vasiyetlerden oluşan

küçük bir risâle olup (Süleymaniye Ktp., Nâfiz Paşa, nr. 428/4, Şehid Ali Paşa, nr.

1396; Köprülü Ktp., nr. 329/5). Muhammed Şirvânî tarafından Farsça’ya çevrilerek

Arapçasıyla birlikte neşredilmiştir (Câvidân-ı Hıred, Tahran 1396 hş., II/2, s. 31-37).

Bu  tercüme  ayrıca  Abdülmümün  Isfahânî  tarafından  yapılan  Avârifü’l-me’ârif

tercemesinin baş tarafında yayınlanmıştır.31

9.  Cezbu'l-kulûb  ilâ  muvâsalati'l-mahbûb:  Sühreverdî’nin  tasavvufa  dair

kaleme aldığı bu eser hicrî 1328’de Halep’te basılmıştır.32

10.  Risâle fi's-sülûk:  Bu risâle Köprülü Kütüphanesinde bulunmaktadır. (nr.

1605/6, vr. 3b-41a)33

11.  Fütüvvetnâme:  Murtazâ  Savvâf  ve  Henry  Corbin  tarafından  Resâil-i

27   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
28   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
29   Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, s. 42.
30   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
31   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
32    Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
33   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.



11

Civânmerdân içinde neşredilmiştir (İran 1353/1973, s. 89-166).34

12.  Evrâdü’s-Sühreverdî: Sühreverdî’nin  evrâd  ve  ezkâr  olarak  seçtiği

duâlardan oluşan eseridir.  Talebelerinden Ali  b.  Ahmed el-Gūrî’nin şerh ettiği  bir

nüshası Hacı Selim Ağa Kütüphanesindedir ve toplam 237 varak civarındadır. (nr.

550/2).35

13. el-Makâmâtü’s-sûfiyye: (nşr. Emil Me’lûf, Beyrut 1993).36

14. İdâletü’l-‘iyân ‘ale’l-bürhân: (Süleymaniye Ktp., Hamidiye, nr. 1447, vr.

131-150; Bursa Ulu Camii Ktp., Tasavvuf, nr. 1597).37

Sühreverdî’nin diğer bazı eserleri de şunlardır:  el-Es'ile ve'l-ecvibe, Risâle fî

gureri’l-halk ve istidrâcihim, Makâmâtü'l-ârifîn, Risâle fi'l-fakr.38

3.6. Halife ve Müridleri

Sühreverdî'nin  oğlu  olan  Ebû  Ca‘fer  İmâdüddîn  Muhammed  b.  Ömer

Sühreverdî (v. 655/1257) babasının vefatından  sonra Sühreverdiyye tarikatını daha

geniş  kitlelere  yaymıştır.  Kendisi  İbnü’l-Cevzî  (v.  597/1201),  İbn  Asâkir  (v.

571/1176) gibi âlimlerden hadis okumuş, babası gibi diplomatik seyahatler yapmış,

babasının  Avârifü’l-me’ârif ve  babasının  amcası  Ebu’n-Necîb’in  Âdâbü’l-mürîdîn

adlı eserlerinden faydalanarak kaleme aldığı, tarikatın âdâb ve erkânına dair Zâdü’l-

müsâfir  ve  edebü’l-hâdır adlı  eser  (Köprülü  Ktp.,  nr.  1603/2,  vr.  11b-58a)

Sühreverdiyye  mensupları  arasında  Avârifü’l-me’ârif’ten  sonra  önemli  bir  kaynak

haline gelmiştir.39

Sühreverdî’ye  intisap  eden  müridlerinin  sayısı  binlerle  ifade  edilmektedir.

Sühreverdiyye’nin  Hindistan  ve  Pakistan  taraflarında  yayılmasını  sağlayan

Bahâeddîn  Zekeriyyâ  el-Mültânî  (v.  661/1262),  tarikatın  Büzgâşiyye  kolunun

kurucusu  Necîbüddîn  Ali  b.  Buzguş  eş-Şîrâzî  (v.  678/1279)  onun  en  önemli

müridleridir. İranlı Şair Kemâleddîn-i İsfahânî (v. 635/1237), Sühreverdî’ye intisap
34   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
35   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
36   Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, s. 42.
37   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
38   Yılmaz, a.g.m., c. 37, s. 42.
39    Yılmaz, a.g.m., c. 37, ss. 40-41.



12

ettikten  sonra  uzun bir  süre  inziva  hayatı  yaşamış,  Sühreverdî’nin  vefatı  üzerine

tekrar İsfahan’a dönmüştür. Şâfi’î fakîhi İzzüddîn İbn Abdüsselâm da (v. 680/1282)

onun müridlerindendir. Sa‘dî-i Şîrâzî’nin (v. 691/1292) Moğol zulmünden kaçarak

ilim  tahsili  maksadıyla  Bağdat’a  geldiğinde  Sühreverdî’yi  ziyaret  ettiği  rivayet

edilmektedir.40

3.7. Talebeleri

İbnü'd-Dübeysî (v. 637/1239), İbnu'n-Neccâr el-Bağdâdî (v. 643/1245), Ziyâ

el-Makdisî  (v.  643/1245),  Zekiyyuddîn  el-Birzâli  el-İşbilî  (v.  632/1253),  Ebu'l-

Ganâim  b.  Allân  (v.  630/1233),  Zâhiruddîn  Mahmud  ez-Zencânî  (v.  674/1275)

Sühreverdî'den  hadis  dinleyerek  rivayette  bulunmuşlardır.  Bu  isimlerin  yanı  sıra,

İzzet Farisî (v. ?), Ebu'l-Abbas el-Eberkuhî (v. ?), el-Kusî (v. 653/1255), Şeyh Sa'd-i

Şirâzî  (v.  691/1292),  Kadı  Ebu'l-Fadl  Hilâtî  (v.  675/1276),  Sa'd  b.  Muzaffer  el-

Mutahhar (v. 637/1239) ve daha birçok ilim ehlinin Sühreverdî ile görüşüp halkasına

katıldıkları,  hadis  ilmi tahsil  ettikleri  bilinmektedir.41 Ayrıca hüccetü’l-muhaddisîn

lakabıyla  meşhur  Muhammed b.  Saîd el-Ma‘dûl  (v.  ?),  İbn  Nukta  (v.  629/1231),

Ebü’l-Abbas el-Vâsıtî (v. 694/1295), İbn Meymûn el-Kaysî (v. 686/1287) gibi değerli

âlimler ondan fıkıh ve hadis okumuş veya sohbetine katılmıştır. et-Terğîb ve’t-terhîb

müellifi Münzirî’nin (v. 656/1258) Sühreverdî’den icâzet aldığı ve bu icâzetlerden

birinin 618/1221 tarihini taşıdığı belirtilmektedir.42 

Temel İslâmî ilimlerde uzmanlaşmış sûfîlerin kök itibarıyla güçlü bir tasavvuf

anlayışı  ortaya  koyduğu  görülmektedir.  Sühreverdî’nin  tasavvuf  alanında  otorite

sayılmasının yanı sıra fıkıh ve hadis âlimi olarak talebe yetiştirmesi,  şeriat-tarikat

bağlamında zâhirî ve bâtınî ilimlerdeki yetkinliğini göstermektedir. İfrat ve tefritten

uzak, dengeli bir tasavvufî hayatın temeli; mutasavvıfların şeriat ilimlerinin tahsil ve

tatbikine verdiğini önem ölçüsünde sağlam olmaktadır.

40   Yılmaz, a.g.m., c. 37, ss. 40-41.
41   Selvi, “Sühreverdî’nin Hayatı”, s. 6.
42    Yılmaz, “Sühreverdî, Şehâbeddin”, c. 37, ss. 40-41.



13

BİRİNCİ BÖLÜM
TASAVVUF LİTERATÜRÜNDE MÜRŞİD, MÜRİD VE SEYR U

SÜLÛK KAVRAMLARI

1.1. Mürşid/Şeyh

1.1.1. Tanımı

Arapça رشد (ra-şe-de) fiili, “doğru yolda olmak” anlamındadır.43 Bu fiilin ism-

i  fâil  kalıbı  olan (mürşidün) مرشد   kelimesi  ise  “vâiz,  irşat  eden kimse” anlamına

gelmektedir.44 Arapça الشيخ (eş-şeyhu) kelimesi ise “üstâd, mürşid, yaşlılığa ulaşmış

kimse” demektir.45 Şeyh kelimesi; Kur’ân-ı Kerîm’de Hûd 11/72, Yûsuf 12/78, Kasas

28/23, Mü’min 40/67’de “yaşlı kimse”; mürşid kelimesi ise Kehf 18/17’de “doğru

yolu gösteren rehber”  anlamında geçmektedir.46 Şeyh,  mürşid terimleri  tasavvufta

genellikle eş anlamlı olarak kullanılmaktadır.47

Şeyh  kelimesi  sûfî  literatüründe  müridler  için  rehberlik  ve  irşat  görevi

yürüten insan-ı kâmil, rehber, mürşid anlamında kullanılmıştır.48 Tarikat ıstılahında

ise tarikata dahil olan kişileri, belli başlı seyr u sülûk ilkeleri doğrultusunda yetiştiren

ve onlara rehberlik eden kişidir. Şeyh kelimesiyle eş anlamlı olarak mürşid terimi de

kullanılmaktadır. Yesevîler’de kullanılan “ata” terimi, şeyh ve mürşid anlamında da

kullanılır.49 Bektâşî  tarikatında  ise  şeyh,  mürşid  terimlerinin  karşılığı  olarak  “pîr

(yaşlı, ihtiyar kimse)”50 tabiri kullanılır.51 Benzer anlama gelen “postnişîn” ifadesi de

kullanılmaktadır.52 Tarikatın kurucu şeyhine, “tarikatin pîri” denilmektedir. Tarikatın

kurallarını  belirleyen,  yeniden  uyandıran  veya  tecdîd  eden/yenileyen  şeyhe  ise

“ikinci pîr (pîr-i sânî)” adı verilir.53

43   İbrahim Mustafa vd., el-Mu’cemu’l-vesît, Dâru’l-Erkâm, Kahire, 1972, s. 393.
44   Mustafa vd., a.g.e., s. 393.
45   Mustafa vd., a.g.e., s. 512.
46  Reşat Öngören, “Şeyh”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul, 2010, c. XXXIX, s. 50.
47  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 183.
48  Hülya Küçük, Tasavvuf Tarihine Giriş, Nükte Yayınevi, Konya, 2004, s. 103.
49  Osman Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, Ataç Yayınevi, İstanbul, 2011, s. 99.
50   Ferit Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lugat, Aydın Yayınevi, Ankara, 2007, s. 865.
51  Hacı Bektaş-ı Velî, Makâlât, sad. Hüseyin Özbay, Kültür Bakanlığı Yayınevi, Ankara, 1990, s. 15.
52  Ethem Cebecioğlu,  Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç Yayınevi, İstanbul, 2009, s.

455.
53   Hülya Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, Ensar Yayınevi, İstanbul, 2019, s. 318.



14

Şeyh/mürşid54; dervişlerin manevî yolculuğunda rehberlik vazifesini üstlenen,

tekkenin  disiplin  ve  idaresiyle  ilgilenen,55 kendisine  bağlı  cemaatin  tasavvufî

yaşantısını düzenleyen ve onları yöneten bir idareci konumundadır.56 Mürşid; tarikata

girerek kendisine bağlananlar için her hâliyle ideal ve örnek bir şahsiyettir. Mürşid;

müridlerin  rehberlik,  terbiye  ve  problemlerinin  çözümü  için  başvuracağı  kişidir.

Dolayısıyla onun tavsiyelerine uymak, ona bağlanıp sevmek ve onu manevî baba ve

üstâd olarak görmek doğru olacaktır. Müridin mürşidine bağlılığı ne kadar kuvvetli

olursa, vuslat yolunda emin adımlarla ilerlemesi de o derece mümkün olur.57

Mürşid terimiyle ilgili olarak tasavvuf kaynaklarında farklı tanımlamalar da

bulunmaktadır. Bu tanımlamaların ortak yönü, mürşidin müridin eğitimi açısından

biçimlendirici ve kılavuzlayıcı bir rol oynamasıdır. Bu sebeple, Ebu'l-Hasan Şâzelî

(v. 656/1258) mürşidi, “Müridinin fıtratını göz önünde bulundurarak fıtrata en uygun

bir biçimde irşat eden ve Allah'a ulaşma yolunu gösteren kişidir.” diye tanımlarken58,

İzzeddin  Kâşânî  (v.  730/1329)  mürşidi,  “şeriat,  tarikat  ve  hakikat  ilimlerinde

başkalarını kemâle ulaştıracak derecede kâmil olan insan” olarak tanımlamaktadır.

Kâşânî’ye  göre  mürşid,  nefsin  kusur  ve  hastalıklarını,  bunların  ilaç  ve  tedavi

usûllerini  bilen  kişidir.  Mürşid  manevî  tedavi  usûlleriyle  nefsi  iyileştirme gücüne

sahip bulunmakta ve hidayete kılavuzlamaktadır.”59 Halid-i Bağdâdî (v. 1242/1827),

mürşidi, Allah'a yaklaştırma yolunda Müslümanlara rehberlik yapan büyük bir dînî

makam olarak  nitelendirir.  Çünkü  mürşidin  vazifesi  halkı  irşat  etmek,  halkı  Hak

yoluna  davet  edip  hidayet  yoluna  sevk  etmektir.60 Şüphesiz  gerçek  mürşid  Hz.

Peygamber’dir  (s.a.s).  Mürşidler  ise  onun  irşat  mirasından  nasiplenmiş  bahtiyar

kişilerdir. Mürşid olanların, Allah'ın ahlâkıyla ahlâklanmış olması, en azından fenâ

makamına ulaşmış olması şarttır. Her mürşid, kemâl mertebesinde olmayabilir. Bu

sebeple her mürşid kâmildir, ifadesi doğru bir ifade değildir. Mürşidlerin en üstünü,

54  Şeyh/mürşid kelimelerinin eş anlamlı olması hasebiyle çalışmamızın bundan sonraki bölümlerinde
sadece mürşid kelimesini kullanacağız.

55  Abdülbaki Gölpınarlı, 100 Soruda Tasavvuf, Gerçek Yayınevi, İstanbul, 1985, s. 18.
56  Resul Ay, Anadolu’da Derviş ve Toplum, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2008, s. 107.
57   Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, s. 100.
58  Ahmed Zerrûk el-Fâsî,  Kavâidü’t-tasavvuf,  thk.  Abdulmecid Hayâlî,  Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye,

Beyrut, 2012, s. 58.
59  Süleyman Uludağ, Tasavvufun Dili, Mavi Yayınevi, İstanbul, 2006, s. 60.
60  Halid  Bağdâdî,  Şemsü'ş-şümûs  Güneşler  Güneşi  Mecd-i  Tâlid  Hâlidiye  Risâlesi,  trc.  Seyyid

Hüseyin Fevzi Paşa, sad. A. Fikri Yavuz, Mahmud Parlar, Kitsan Yayınevi, İstanbul, 1996, s. 39.



15

hem "kâmil" (kendi olgun), hem de mükemmil (başkasını olgunlaştıran) olanıdır.61

Mürşidi,  dînî  hükümleri,  mürid  ve  talebelerinin  gönüllerine  işleyen  kimse

olarak  da  tarif  edebiliriz.  Buna  göre  mürşidin,  öğretmenden  farklı  bir  yönünün

olduğunu görmek gerekir. Zira öğretmen akla hitap eder, dersi ile ilgili açıklama ve

tahliller yapar. Mürşid ise ruh ve manevî terbiye ile meşgul olur ve kendisine intisap

edenlerin  kabiliyetlerine  göre  herkese  ayrı  ayrı  rehberlikte  bulunur.  Sahip  olduğu

maddi-manevî ilim ve kabiliyete göre müridini ıslah etmeye çalışır, müridinin insan-ı

kâmil olabilmesi için uğraşır. Mürşidin bu faaliyetlerinde örnek aldığı rol model Hz.

Peygamber’dir (s.a.s).62

Farklı  bir bakış açısı olarak, mürşid teriminin izahında,  sûfilerin bazı tıbbî

terimleri  kullandığı  da  görülmektedir.  Mürşid  için,  “etibbâu  emrâzi’n-nüfûs  (nefs

hastalıklarının tabipleri),  et-tabîbu’r-rûhânî  (rûhânî tabip)”;  mürşidin çalışma alanı

için,  “emrâzu’n-nüfûs  (nefs  hastalıkları),  et-tıbbu’r-rûhânî  (ruhânî,  manevî  tıp)”;

tasavvuf  için,  “ilâhî  ilmü’t-teşrîh  (ilâhî  anatomi),  bâtınî  ilmü’t-teşrîh  (gözle

görülmeyen  anatomi,  sır  anatomisi)”  gibi  terimlerin  kullanıldığı  görülmektedir.63

Hücvîrî (v. 465/1072?) de mürşidleri, manevî hastalıkları nasıl tedavi edeceğini bilen

bir gönül doktoru (tabîb-i kalb) olarak nitelendirmektedir.64 Tasavvuf literatüründe bu

terimleri  bariz  şekilde  kullananlar,  İbnü’l-Arabî’nin  (v.  638/1340)  yoluna  bağlı

sûfîleridir.  Bu  sûfîler,  ilgili  terimi,  “sağlıklı  bir  rûhânî  kalbin  hakîkî  ve  mânevî

sıhhatinin, itidâlinin korunması; sağlıklı bir ruhânî kalbe sahip olmayanlar için ise

mânevî  sıhhat  ve  itidâlin  nasıl  elde  edileceğini,  nasıl  riyâzet  ve  mücâhede

yapılacağının ilmi” olarak tanımlamaktadır. Bu özelliklere sahip kişi, “tabîbu’l-ervâh

(ruhların tabîbi)” veyâ “et-tabîbu’l-ilâhî (ilâhî tabip)”dir. Mürşidler, uygulanan nefs

tezkiyesi/terbiyesiyle müridlerin mânevî hastalıklarını tedavi etmeye çalışan manevî

tabiplerdir.65 Tabîbu’l-ervâh olan mürşidler şerîat, tarîkat ve hakîkat olmak üzere üç

ilimden Allah’ın kendilerine bolca vermiş olduğu kimselerdir.66 Bu kalbî illetlerin ve

nefsî  mânevî  illetlerin  tabipleri,  mürşidlerin  büyükleri  olan  tarîkat  ve  hakîkat

61  Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri s. 455.
62  Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Edebiyat Yazıları, Mavi Yayınevi, İstanbul, 1997, ss. 92-93.
63   Hülya Küçük, Tasavvuf ve Tıp Selim Kalbin Fizyolojisi, Ensar Yayınevi, İstanbul, 2018, s. 15.
64    Ali b. Osman el-Cüllâbî el-Hücvîrî,  Keşfu’l-mahcûb, Hakikat Bilgisi,  trc. Süleyman Uludağ,

Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1982, s. 136.
65   Küçük, a.g.e., s. 239.
66   Küçük, a.g.e., s. 251.



16

âlimleridir.  Onlar,  basîretlerinin nüfûzuyla,  tâlip ve sâlikteki  bu hastalıkları  görür,

bunların tedavisi için ne gerektiğini bilirler.67

Sühreverdî, mürşidlik makamını, tasavvuf anlayışında, rütbelerin en üstünü

ve irşat hususunda peygamber makamına vekillik olarak görmektedir.68 Mürşid, halkı

Hakk'a  davette  peygamberlik  makamının  vekilidir  ve  bu  durum irşat  makamının

yüceliğine  atfen  peygamber  vekilliği  rütbesiyle  isimlendirilmiştir.  Zira  mürşidin

amacı  müridin  Hz.  Peygamber'e  (s.a.s)  tâbî  olmasını  ve  onu  örnek  almasını

sağlamaktır.69 Sühreverdî,  “İçinizden  Allah’ın  lutfuna  ve  âhiret  gününe  umut

bağlayanlar,  Allah’ı  çokça ananlar için hiç  şüphe yok ki,  Rasûlullah’ta güzel  bir

örneklik vardır.”70 âyetini  delil getirerek Rasûlullah’ın (s.a.s) Müslümanlara örnek

teşkil ettiğini söylemektedir. Zikredilen âyet-i kerime gereğince yetkin mürşidlerin

(mürşid-i   kâmil)   irşat  vazifesinde  takip  ettikleri  usûl,  hiç  şüphesiz  Hz.

Peygamber’in (s.a.s) usûlü olmalıdır.

Sühreverdî, yetkin mürşidi, her hareketini Allah için yapan kimse olarak da

tarif  etmektedir.  Mürşid,  nefsânî  arzularını  terk  edip  ilâhî  murada  tâbî  olan

kimsedir.71 Mürşidin  bir  şeyi  bizzat  vermeye  de  men  etmeye  de  rağbeti  yoktur,

devamlı olarak Allah’ın irâdesine tâbîdir.  Mevlâ irâdesini onun kalbine yerleştirir,

mürşid de bütün tasarruflarında hevâsının arzusuna göre değil,  Allah’ın istediğine

göre amel eder. Eğer Allah’ın, razı olacağı bir fiile ve hâle girmesini kendisinden

istediğini bilirse, Allah’ın isteği ve rızâsı o işte olduğu için onu yapar.72

1.1.2. Mürşidin Gerekliliği

İslâm hukuku alanında ihtisas yapmak isteyen ilim tâlibinin bir fakîhin ders

halkasına katılıp bu amaç uğrunda belli bir tedrisâttan geçmesi nasıl gerekli görülmüş

ise, sûfîler de; nefs terbiyesi ve ruh tasfiyesiyle ilgili olarak yol almak isteyen bir

kişinin,  bir  mutasavvıfın,  daha  spesifik  bir  tabirle  bir  yetkin  mürşidin  halkasına

67   Küçük, Tasavvuf ve Tıp, s. 273.
68     Şihabüddîn Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1999, s. 53.
69 Uludağ, Tasavvufun Dili, s. 61.
70   Ahzâb, 33/21.
71   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 114.
72   Sühreverdî, a.g.e., s. 112c.



17

katılmasını,  sohbet  ve  tavsiyelerinden  istifade  etmesini  gerekli  görmüşlerdir.  Bu

sebeple  müridin,  manevî  yolculuğunda kendisine  rehberlik  edecek kemâl  ehli  bir

kılavuza ihtiyacı vardır.73 Tasavvufta geçerli olan kabule göre, Hakk’a vasıl olmak

isteyen her müridin, kâmil bir mürşidden tasavvufî edep öğrenmesi gerekmektedir.74

Zira yetkin mürşid bu yolun ehil olan öğretmenidir. Ehliyet ve liyâkat sahibi yetkin

mürşidlerin  olmadığı  yerde  manevî  yolculuğu hedefleyenler  için  yoldan saptırıcı,

dalâlete düşürücü kılavuzların bu vazifeye tâlip olması kaçınılmazdır.

Sûfîler, kendi çağımızdaki tasavvuf ve tasarruf erbâbını arayıp bulmak, onlara

tâbî  olmak,  onlar  vasıtasıyla  ledün  ilminden  ve  marifet  bilgisinden  yararlanmak

gerektiği ve bu yolda hedefe ulaşmanın edep ve prensiplerini öğretmek üzere Hz.

Musa (a.s) ile Hızır'ın (a.s) Kehf Sûresi’ndeki hikâyesini ön plana çıkarmaktadırlar.

Hikmet  ilmini  öğrenmeyi  ve ilm-i  ledün deryasına girmeyi  arzuladığı  zaman Hz.

Musa (a.s) genç yol arkadaşına şöyle demişti:  “Ben (ya) iki denizin birleştiği yere

ulaşmaya  veya  bir  ömür  boyu  yürümeye  (onu  mutlaka  arayıp  bulmaya)

kararlıyım.”75 Bu âyet; hem yetkin bir mürşidin özelliğini hem de ona ulaşmak için

ciddi ve samimi bir kararlılık gerektiğini bildirmektedir. Yetkin mürşid “mecme'ul-

bahreyn” yani iki denizin birleştiği bir şahsiyet olmalıdır. Bu iki denizin kaynaşması;

hem  zâhirî  (şeriat)  ilimlere  hem  de  İslâmî  tasavvuf  çizgisindeki  bâtınî  (tarikat)

ilimlere sahip bulunmak gereğine işaret etmektedir.76 İlâhî bilgilere ve ledün ilmine

erişmek  isteyenlerin,  rehberlerin  yol  göstericiliğine  tâbî  olması  ve  manevî

hedeflerine ulaşmak için kararlılıkla ilerlemesi gerekmektedir.

Sûfîlere  göre,  bir  kimsenin  yetkin  bir  mürşidin  sohbetinde  bulunmadan,

meclisinden  istifade  etmeden  ve  oradaki  manevî  zevki  tatmadan  gerçek  bir  Hak

yolcusu olması son derece zordur. Bu sebeple kemâle ermiş ve manevî tecrübe sahibi

yetkin bir zâtın sohbetine katılmak, sohbetin manevîyatından istifade etmek ve onun

irşadına tâbî olmak gerekmektedir.77 Çünkü sahâbeden herhangi biri, en büyük âlim

73  Annemarie Schimmel, İslâm'ın Mistik Boyutları, trc. Ergun Kocabıyık, Kabalcı Yayınevi, İstanbul,
2001, s. 109.

74  Hülya Küçük, Sultan Veled ve Ma’ârif'i, Konya Büyükşehir Belediyesi Yayınevi, Konya, 2005, s.
120.

75   Kehf, 18/60.
76  Ahmet Akgül, Tarikat Terbiyesi, Doğuş Yayınevi, İstanbul, 1995, s. 35.
77  Dilaver  Selvi,  Kur'ân  ve  Sünnete  Göre  Mürşid-i  Kâmil  Cemaat  ve  İntisab,  Umran Yayınevi,

İstanbul, 1995, s. 221.



18

ve velîden derece olarak daha üstündür. Bu üstünlük sadece kitap okumak ve eser

mütalaasıyla  elde  edilmemiştir.  Zira  sahâbenin  çoğunun  okuma  yazma  bilmediği

bilinen  bir  gerçektir.  Bu  üstünlüğün  sebebinin  bilgi  çokluğu  ve  kültür  zenginliği

olmadığı da aşikârdır. Çünkü sahâbeden sonra gelen âlimlerin en küçükleri bile dinin

bütün konularını onlardan daha teferruatlı olarak biliyorlardı. Öyleyse geriye tek bir

sebep  kalıyor  ki,  o  da;  Hz.  Peygamber’in  (s.a.s)  sohbet  halkasında  bulunmuş

olmalarıdır. Bu sohbetin tesiri o kadar büyüktür ki; sahâbeden sonra gelen âlim, ârif

ve  bilginler,  bu  tür  manevî  zenginlikteki  bir  sohbet  halkası  imkânını  elde

edememişlerdir. Yıllar boyu ilim tahsiliyle elde edilemeyen manevî bilginin, kemâl

ehli Allah eriyle kısa bir sohbetle elde edilebileceği gerçeği, bilinen bir husustur.78

Nitekim,  Eşrefoğlu  Rûmî  (v.  874/1469),  Hz.  Peygamber’in  (s.a.s)  üstâd  ve

mürşidinin Cebrail (a.s), ashâb-ı kirâmın üstâd ve mürşidinin bizzat Hz. Peygamber

(s.a.s),  tabiînin  üstadının  ashâb-ı  kirâm  ve  tebe-i  tabiînin  üstâdının  da  tabiîn

olduğunu  ileri  sürerek  kemâlât  için  yetkin  mürşidin  gerekli  olduğunu  ifade

etmektedir.79

Muhâsibî  (v.  243/857),  kitaplarında mürşid,  şeyh gibi  bir  kelime kullanmamasına

rağmen,  Aslında  Muhâsibî’nin  “şeyh/rehber  olmanın  nefs  için  çok  tehlikeli

olduğunu”  savunduğunu  söylemek  de  mümkündür.  Şöyle  ki  o,  er-Riâye’sinde,

Allah’ın haklarına riâyet hususunda neler yapılması gerektiğini en ince detaylarına

kadar  anlattıktan  sonra,  kitabının  sonundaki  bölümde,  “vücûdunda  yara  olup  da

acısından gecesi gündüzü acılarla dolmuş, derken bu yaranın kolay ve ücretsiz ilacını

bulmuş, gecesinin-gündüzünün tadı ve uykusu yerine gelmiş, sonra da aynı dertten

muzdarip diğer din kardeşlerine de aynı ilaçla yardım etmeye çalışan ama bu arada

insanların etrafına toplanmasından dolayı Allah rızâsını bırakıp insanların hoşnutluğu

için  amel  etmeye  başlayan  kimse”  betimlemesi  yaparak  nefsin  gizli  tehlikesine

dikkat çekmektedir.80

Ebu  Gudde’ye  göre,  kalbin  istikametini  sağlamanın  yolu  olarak  salih

78  Selvi, Kur'ân ve Sünnete Göre Mürşid-i Kâmil ss. 221-222.
79  Eşrefoğlu Rûmî, Müzekki'n-nüfûs, haz. Abdullah Uçman, İnsan Yayınevi, İstanbul, 1996, s. 395.
80  Muhâsibî, er-Ri’âye (tercüme), ss. 49-50.



19

kişilerden istifâde etmeyi ve onları örnek almayı81 da temel usûllere dâhil etmektedir.

Zühd, rızâ vb. hususların tam olarak gerçekleştirilebilmesi için, bu konunun ehline

başvurulması  gerektiğini  ifade  etmesi,  ahlâkın  ve  davranışların  bir  salih  insan

(mürşid)  yardımıyla  düzeltilebileceği  kabulünü  de  ortaya  koymaktadır.82 Salih

insanın;  bakması  ibret,  susması  tefekkür,  konuşması  zikirdir.  Kendisine  nimet

ulaşmadığında sabreder, verildiğinde şükreder. Belâya uğradığında istircâ eder, kaba

bir  harekete  maruz  kaldığında  halimlik  gösterir.  Bildiğinde  mütevazı  olur,

öğrettiğinde  rıfk  ile  davranır,  kendisine  bir  şey  sorulduğunda  bildiğince  anlatır.

Allah’ın  hakkı  konusunda  engin  himmetlidir.83 Salih  insanın  bu  güzel  vasıfları

sebebiyle, onunla ünsiyet etmek ve ahlâkî eğitim açısından rol model olarak ondan

istifade etmek gerekmektedir.

Kuşeyrî  (v.  465/1072),  mürşidi  gerekli  görmekle  birlikte  onun  kastettiği

mürşid,  talebesini  yetiştiren  hoca  konumundaki  mürşiddir.  Kuşeyrî  “hoca-talebe”

ilişkisi bağlamında mürşidden bahsetmektedir.84 Kuşeyrî, mürşidi Ebû Ali Dekkâk'ın

(v.  405/1015)  şu  sözünü  aktarmaktadır:  “Bir  ağaç,  kendisine  bakanı  olmaksızın

büyüyüp yaprak verebilir ama olgun meyve veremez.”85

Gazzâlî (v. 505/1111), nefsin kusurlarını görmenin yolunun, nefsin ayıplarını,

şeytanın tuzaklarını ve insânî zaafları iyi bilen, bu konularda uzmanlık kazanmış olan

bir mürşid ve âlimin gözetim, müşâhede ve murâkabesi altına girmek, onun uyarı ve

tavsiyelerini kabul etmek ve gösterdiği manevî tedaviyi uygulamaktan geçtiğini ifade

eder.86 Aynı  görüş  doğrultusunda  Abdulkâdir  Geylânî  de  (v.  561/1165)  gerçek

manada  kurtuluşa  ermek  isteyen  kişilerin  Allah'ın  hükmünü  ve  ilmini  bilen  bir

mürşidin  sohbetine  katılması  gerektiğini  savunur.  Zira  mürşid,  müride  manevî

yolculuğun  tehlikelerinden  korunma  konusunda  kılavuzluk  eden  bir  kâmil

rehberdir.87 Müridin, mürşidin sohbetine katılması, doğru yolu bulmasına ve zararlı
81   Hâris Muhâsibî, Risâletü’l-müsterşidîn, thk. Abdulfettâh Ebû Gudde, Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye,

Beyrut, 2014, ss. 156-157.
82   Zafer Erginli, Muhâsibî ve Nefis Kavramı, Karadeniz Yayınevi, Rize, 2008, ss. 240-241.
83  Hâris Muhâsibî,  Selefî Tasavvuf, thk. Abdulfettâh Ebû Gudde, trc. Faruk Beşer, Risâle Yayınevi,

İstanbul, 1990, ss. 35-36.
84   Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 348.
85   Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 61.
86  Gazzâlî,  Mükâşefetü'l-kulûb,  Kalplerin  Keşfi,  trc.  Abdulhalık  Duran,  Yeni  Şafak  Yayınevi,

İstanbul, 2005, s. 501.
87  Abdulkâdir Geylânî, el-Fethu'r-Rabbânî, trc. Kazım Ağcakaya, Medine Yayınevi, İstanbul, 2014,

ss. 294-295.



20

durumlardan  uzak  kalmasına  yardımcı  olması  açısından  büyük  öneme  sahiptir.

Necmüddîn Kübrâ da (v. 618/1221) mürşidi, kendisi seyr u sülûkte kemâle ulaştıktan

sonra müridi bilgilendirerek onu irşat eden, manevî yolculuktaki fayda ve zararları

ona gösteren yol arkadaşı olarak tanımlar,  Hak yolcusunun bu yolun inceliklerini

öğreneceği kâmil bir mürşidi gerekli görür.88

Ahmed er-Rifâî (v. 578/1182), dünyadan ve başkalarından sıyrılıp Allah ile

ünsiyet etmek gibi hasletlerin okumakla, dersle, ilim meclislerinde oturmakla elde

edilmeyeceğini,  ancak yaşayışı  sözlerine uygun düşen ârif  bir  mürşidin sohbetine

devam ile mümkün olacağını savunmaktadır.89 Benzer bir ifadeyle Niyâzî-i Mısrî de

(v. 1105/1694) kişinin âlim dahi olsa şeriat ve hakikat ilimlerini cem etmiş bir mürşid

araması gerektiğini ifade etmektedir.90 Kulun amelinin amacı, Allah’ı tanımak, O’na

kavuşacağına  en  içten  şekilde  inanmaktır.  Kulun  amelleri  bu  bilgiyle

değerlenmektedir. Bu bilgiye ulaşmanın en doğru yolu da bir yetkin mürşidin manevî

terbiyesinden geçer.  Fakat bu yol zordur ve bu yolda ancak irâdesi kuvvetli  erler

yürüyebilirler.91

Mevlânâ  Celâleddîn  Rûmî (v.  672/1273)  manevî  yolculukta  mürşidsiz  yol

alınamayacağını  savunanlardandır.  Rûmî,  bu  bağlamda,  Hz.  Musa'nın  (a.s)

ümmetinin, peygamberlerine itaat ettikleri vakit onlar için denizde yollar açıldığını,

muhalefete başladıkları  vakit  kırk yıl  çölde sürgün cezasına çarptırıldıklarını delil

olarak ileri sürmektedir.92 Hak yolundaki meşakkatlerin yarılıp ortadan kalkması için

manevî  rehber  öncülüğünde yol  alınması  gerekmektedir.  Aksi  takdirde nefs,  hevâ

çöllerinde sürgün kalmaya devam edecektir.

İbn Haldûn (v. 808/1406), bilhassa keşf ve ıttıla’ mücâhedesi93 için mürşidi

zorunlu görmekte ve mücâhede usûllerini öğrenmiş, Allah'a giden yola vâsıl olmuş,

tasavvufî  eğitimini  tamamlamış  bir  mürşide  uymak  gerektiğini  ifade  etmektedir.

88  Necmüddîn  Kübrâ, Risâle  ile'l-hâim,  Tasavvufî  Hayat, trc.  Mustafa  Kara,  Dergâh  Yayınevi,
İstanbul, 1980, ss. 87-88.

89  Ahmed  er-Rifâî,  el-Burhânü'l-müeyyed,  Kurtarıcı  Öğütler,  trc.  Sıdkı  Gülle,  Bedir  Yayınevi,
İstanbul, 1997, s. 127.

90  Niyâzî-i Mısrî,  Mevâ idü’l- irfân, İrfân Sofralarıʾ ʿ ,  trc. Süleyman Ateş, Emel Yayınevi, Ankara,
1971, ss. 138-139.

91  Mısrî, Mevâ idü’l- irfânʾ ʿ  s. 106.
92  Mevlânâ Celâleddîn Rûmî, Fîhi mâ fîh, trc. Ahmet Avni Konuk, haz. Selçuk Eraydın, İz Yayınevi,

İstanbul, 1994, s. 51.
93    Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, ss. 350-351.



21

Böyle bir mürşid bu yolun durumunu bilir, yolun zorlu ve engelli kısmından müridini

aşama aşama geçirir,  böylece mürid,  seyr  u  sülûkünü tamamlar.  Böyle bir  yetkin

mürşide  kavuşan kimse onu taklit  etmeli,  onun sözü ve  fiili  ile  hidâyete  ermeye

çalışmalıdır.94

Mehmet Raif Efendi (v. 1309/1891), Hakk’ı arayanlar için mürşidin lüzumlu

olduğunu, fakat ehil olmayan kişilerden de uzak durulması gerektiğini söyler. Çünkü

tasavvufî  terbiye  almamış,  mürşidliğe  yetkin  olmayan  liyakatsiz  kişiler  de

bulunmaktadır.  Bu  sebeple  ehil  olmayan,  noksan  mürşidden  fayda  yerine  zarar

gelir.95

Ebu'l Alâ Afifî (v. 1966) rehber olmadan sûfî yola sülûk eden sâlikin mistik

bir  hayat  sürebileceğini,  lakin  böyle  bir  mistik  hayatın  başarısız  olup  tasavvufi

anlamda bir keşif ve zevke ulaştıramayacağının altını çizmektedir. Dolayısıyla sûfî,

hedeflediği sonuca ulaşamayabilir. Bu sebeple müridin önündeki manevî zorlukları

aşabilmesi ve ilâhî yolculuktaki seyrini rahat ve kolay bir şekilde tamamlayabilmesi

için mürşidle birlikteliği zorunlu görülmektedir.96 Nefsânî yolda bulunan ve tasavvufî

usûlden  istifade  etmeyen  kişinin  Hakk'a  ulaşması  çok  zor  olur,  belki  bu  uğraşta

birçoğunun da ömrü yetmez. Lakin kılavuz mükemmel bir mürşid olursa, yolundaki

müridi bir nazarda Allah'a ulaştırmaya muvaffak olabilir.97 Çünkü irşat makamında

olan mürşid, müridin Hakk'a ermesi için bir aracıdır. Mürid, mürşidine gönül verdiği

ölçüde  feyizlenir  ve  Allahâ  vâsıl  olma  arzusuna  erişir.98 Kendisine  tabi  olunan

mürşidin de,  bu yolun seyrini  tamamlamış,  Rahmânî cezbe ve murâdî  kemâllerle

pişmiş  ve  yetişmiş  olması  şarttır.  Böyle  bir  zâtın  nazarı,  kalp  hastalıklarını

defetmeye, teveccühü de manevî illetleri kaldırmaya yeterlidir.99

Sülûkta  mürşidin  gereklilik  ve  önemi,  ona  yüklenen sorumluluk bilinciyle

94  İbn Haldûn, Şifâu's-sâil, trc. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1998, s. 134.
95  Mehmet Raif Efendi,  Mekâsıdu't-tâlibîn, sad. Abdülkadir Dedeoğlu, Osmanlı Yayınevi, İstanbul,

ts., s. 129.
96  Ebu'l Alâ Afifî, es-Sevre er-rûhiyye fi'l-İslâm: et-Tasavvuf, Tasavvuf: İslâm'da Manevî Devrim, trc.

H. İbrahim Kaçar, Murat Sülün, Risâle Yayınevi, İstanbul, 2004, s. 290.
97  Muhammed Nuri Şemseddîn Nakşîbendî,  Risâle-i Murâkabe, trc. Abdülkadir Akçiçek, Akpınar

Yayınevi, İstanbul, 1983, ss. 137-138.
98  Abdulkâdir  Geylânî,  Füyuzât-ı  Rabbâniye,  İlâhî  Feyizler,  trc.  Celal  Yıldırım,  Bedir  Yayınevi,

İstanbul, 1982, s. 38.
99    Abdülhakîm Arvâsî, Râbıta-i Şerife, sad. Necip Fazıl Kısakürek, Büyük Doğu Yayınevi, İstanbul,

1981, s. 19.



22

alakalıdır.  Allah'ın  lütfuna  mazhâr  olan  mürşid,  kulları  Allah'a  yaklaştıran  bir

vasıtadır. Ruhun ve kalbin meselelerini bilen mürşidler, adeta hastalıkları tedavi eden

doktor  (etibbâu  emrâzi’n-nüfûs,  et-tabîbu’r-rûhânî)100 gibi  müridin  günah  ve

tutkularından kaynaklanan kalp hastalıklarını teşhis ve tedavi eder. Bu sayede günah

kirinden arınmış kalbi, ilâhî sırların yansıyacağı bir mekân haline getirirler.101 Velâyet

makamındaki mürşidler, sâliklerle tâliplerin manevî işlerini tanzim etmek ve onlara

yardım etmek için ruhlar âleminden bu dünyaya kâmil olarak gelmişlerdir. Onların,

tâlip olmayanlara dahi istidâd ve kabiliyetleri derecesinde iyilikleri dokunur,102 kaldı

ki  kendisine  gönül  veren,  tâbî  olan  müride,  irşat  makamındaki  kâmil  bir  velînin

faydası elbette ziyade olacaktır. Zira mürşidin varlığı, müridin manevî yolculuğunda

güçlükleri  aşmasına  ve  ilerlemesine  yardımcı  olur.  Mürşidin  rehberliği  ve

destekleriyle  mürid,  Allah'a  yakınlaşma  yolunda  ilerler,  nefsinin  kötü  arzularıyla

mücadele  eder  ve  manevî  terakkî  potansiyelini  gerçekleştirir.  Mürid,  kâmil  ve

mükemmil  zât  bulduğunda,  bütün  arzusunu  ona  teslim  etmeli,  mürşid  karşısında

gassâl  elindeki  meyyit  gibi  olmalıdır.  Mürşid,  ilâhî  feyzi  Allahu  Teâlâ’dan  alıp

insanlara verecek olan bir yönü Hakk’a, bir yönü halka dönük olan bir zâttır. İnsan,

nefsinin esaretinde olduğu sürece Allahu Teâlâ ile münasebeti gereğince kuramaz.

Kulun, Allah ile olan münasebetini düzenleyecek bir aracı lazımdır ki bu da insan-ı

kâmildir.103 Mürid,  tavsiye  olunan bu usûle  tâbî  olursa,  onun bir  mürebbîye  yani

tecrübe ve manevî ilim sahibi kâmil bir rehbere başvurması gerekmektedir. Tarikat

yolunda rehbersiz ilerlemek isteyen bir kişi hoş karşılanmamakta ve böyleleri için,

“Rehberi şeytandır.” denilmektedir. Rehbersiz yol almak isteyen bu kişi, bahçıvanın

bakımından  mahrum  kalmış,  meyvesi  olmayan  veya  meyvesi  tatsız  bir  ağaca

benzetilmektedir.104

Sühreverdî’ye göre, yabanda yetişen verimsiz bir meyve ağacı,  verimli bir

yere nakledilir ve bakım görürse; meyvesi çok, tadı güzel olur. Çünkü üzerinde emek

verilmiş,  bu  vazifeye  ehil  olan  birisi  tarafından  onunla  ilgilenilmiştir.105 Yeri
100    Küçük, Tasavvuf ve Tıp, s. 15.
101  Ay, Anadolu’da Derviş ve Toplum, s. 107.
102   Hülya Küçük,  İntihânâme-i Sultan Veled, Küpten Sızan Sırlar, Ataç Yayınevi, İstanbul, 2010, s.

55.
103   İmâm Rabbânî, Tasavvuf, trc. Adulkadir Coşkun, Ehil Yayınevi, İstanbul, 2019, s. 77.
104   Reynold  A.  Nicholson,  The  Mystics  os  Islam,  İslâm Sûfîleri,  trc.  Mehmet  Dağ  vd.,  Kültür

Bakanlığı Yayınevi, İstanbul, 1978, ss. 28-29.
105  Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 61.



23

gelmişken,  Sühreverdî’den  önce,  Gazzâlî’nin  de  bu  hususta  benzer  bir  örnek

kullandığını  belirtelim.  Gazzâlî,  bir  bahçıvan  tarafından  bakılan  ağacın  diğer

ağaçlardan farkı olacağını, aynı şekilde yetkin mürşid eliyle terbiye edilen insanın da

müspet mânâda farklılaşıp ârif bir insana dönüşeceğini ifade etmektedir.106

Sühreverdî, yetkin mürşidin gerekliliği hususunda Kur'ân-ı Kerîm'de rehber

ve model insanların ehemmiyetine işaret  edildiğini ileri  sürerek meseleyi nass ile

şeriat zemininde de delillendirmektedir. Zira tasavvuf karşıtlarının iddia ettiği gibi

tasavvuf, İslâm dışı yahut İslâm’a alternatif bir oluşum değil, bilakis, özünü bizzat

İslâm’dan alan  bir  farkındalık  ve  zühd hareketidir.  Sühreverdî’nin  naklettiği  nass

delilleri şunlardır:

“İşte  o  peygamberler,  Allah’ın  hidayete  erdirdiği  kimselerdir.  Şu  halde

onların  rehberliğine  uy.  De  ki:  “Ben,  bu  görevimden  dolayı  hiçbir  karşılık

istemiyorum; bilinsin ki bu, bütün insanlığa bir öğütten ibarettir.”107 “Senden önce

de  ancak  kendilerine  vahyettiğimiz  kimseleri  peygamber  olarak  gönderdik;  eğer

bilmiyorsanız kitaplar hakkında bilgi sahibi olanlara sorun.”108 “Eğer anne baban,

hakkında  bilgin  olmayan  bir  şeyi  bana  ortak  koşman  için  seni  zorlarlarsa  bu

durumda onlara uyma ama yine de onlara dünyada iyi  davran; yüzünü ve özünü

bana çevirenlerin yolunu izle. Sonunda dönüşünüz yalnız banadır. O zaman yapıp

ettiklerinizin  sonucunu  size  bildireceğim.”109 Âyet-i  kerîmelerde  geçen  ifadelere

göre, “Allah’ın hidayete erdirdiği”, “rehberliğine uyulması istenen”, “bilgi sahipleri”,

“yüzünü  ve  özünü  Allah’a  çevirenler”  diye  vasfedilenler  ile  yetkin  mürşidin

özellikleri  birbiriyle  örtüşmektedir.  Bu  sebeple  Hak  yolcusunun,  Allahu  Teâlâ’ya

davet rütbesine eren kâmil bir  rehberin gözetimi altında ilerlemesi gerekmektedir.

Yetkin mürşid,  manevî terbiye ile nefsini ıslah ederek yönettiği  gibi,  müridlerinin

nefslerini de aynı yöntem ile terbiye ederek yönetmesi açısından önemli bir vazife

icrâ  etmektedir.  Ancak  böyle  bir  terbiye  sistemi  ile  müridde  Allah’ın  ahlâkıyla

ahlâklanma  durumu  gerçekleşir.110 Mürşidlik  makamı,  yetkin  mürşidlerin,  elde

ettikleri  maneviyât  ve  ilimleri  aynı  usûl  ile  müridlerine  nakletmeleri  açısından

106  Gazzâlî, İhyâu ulûmi'd-dîn, trc. Ali Arslan, Merve Yayınevi, İstanbul, 2006, c. 3, s. 180.
107   En’âm, 6/90.
108   Enbiyâ, 21/7.
109   Lokmân, 31/15.
110   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 105.



24

gereklidir. Bu sayede, Hz. Peygamber’in (s.a.s) ilim ve manevî terbiye mirası,  bir

silsile  ile  müridlere  intikâl  ederek  maneviyat  yolunun  sürekliliği  sağlanmış

olacaktır.111

1.1.3. Yetkin mürşidin (Mürşid-i Kâmil) Özellikleri

Yetkin  mürşidin  özelliklerini  ifade  etmeden  önce  mürşid  ile  velî

kavramlarının birbirine karıştırılmaması gerektiği hususunu vurgulamak gerekir. Her

hakiki mürşid aynı zamanda velîdir ama her velî,  mürşid olmayabilir.112 Mürşidlik

makamı müridlerin irşat ve eğitimleriyle ilgili olduğundan ilâhî ilhâma mazhar olsa

bile her velî mürşid olamaz. Tıpkı erdemli insan ile öğretmen kavramları arasındaki

kıyasta olduğu gibi her öğretmen erdemli bir insan olmak durumundadır, lakin her

erdemli insan, öğretmen değildir. İrşat makamına yetkinlik ile marifet ehli olmak da

birbirinden  farklı  şeylerdir.  Mutasavvıfların  eserlerine  baktığımızda  genel  olarak,

ayrıma  gitmeden  velî  ile  yetkin  mürşidin  özelliklerini  iç  içe  zikrettiklerini

görmekteyiz.  Bu  bağlamda,  mutasavvıfların  görüşlerini  naklederken  mürşidin

olmazsa  olmaz  özelliklerinden  velî  olma  vasfını  da  göz  önünde  bulundurarak

mürşidin özelliklerini inceleyip sûfîlerin görüşlerinden istifade edeceğiz.

Hakîm Tirmizî (v. 320/932), velîlerin (dolayısıyla yetkin mürşidlerin), güzel

ahlâklarıyla Allah'ı hatırlatan kimseler olduğunu belirtir. Onlar, söz ve tutumlarıyla

insanlara doğru yolu gösterirler. Ferâset ve basiret sahibidirler. Kalbî meselelerin iç

yüzünü  kavrayabilir,  insanların  manevî  hâl  ve  durumlarını  keşfederek  doğru  bir

rehberlikte  bulunabilirler.  Mürşidler,  tasavvuf  ilminin  temel  prensip,  yöntem  ve

usûlleri  hakkında  kılavuzlayıcı  açıklamalarda  bulunur,  müridlerinin  manevî

yolculuklarında onlara rehberlik ederler.113

Kuşeyrî'ye göre insanların birbirinden farklı ilim kazanımları vardır. Nakil ve

eser  sahibi  olan  kişiler,  dinin  vahiy  kaynaklarından  gelen  bilgilere  dayanarak

ilerlerken, akıl ve fikir erbâbı olan kişiler ise akıllarını kullanarak tefekkür yoluyla

ilerler. Mürşidler ise bu iki yolun üzerinde yükselmişler ve bu kazanımların tümünü

111   Sühreverdî, a.g.e., s. 107.
112   Süleyman Uludağ, Dört Kapı Kırk Eşik, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 2009, s. 61.
113  Hakîm Tirmizî, Hatmu'l-evliyâ, trc. Salih Çift, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2006, ss. 112-113.



25

elde  etmişlerdir.114 Zira  tasavvuf  ilminin  temeli  şeriat,  hedefi  ise  hakikâttir.  Bu

yolculukta  mesafe  almak  isteyenlerin  akıl  zemininde  ve  dinin  rehberliğinde

yürümeleri gerekmektedir.

Geylânî,  mürşidlerin  kendilerini  övenlere  önem vermediğini,  aynı  şekilde,

kendilerini yerenlere karşı da savaş açmadıklarını, güzel ahlâk üzere muamelelerini

devam  ettirdiklerini  ifade  eder.  Mürşidler,  düşmanlık  veya  kavgayla  meşgul

olmadıkları gibi onların kalplerinden halka karşı aşırı sevgi ve kınama da çıkmıştır.

Onlar  halka  ancak  merhamet  nazarıyla  bakarlar.115 Mürşidlerin  amacı,  müridlerin

manevî  terakkisini  gerçekleştirmek  ve  onları  merhamet  sahibi  Allah'a

yönlendirmektir.  Bu  sebeple,  mürşidlerin  irşat  yöntemlerinin  temel  ilkesi  olarak

merhamet  prensibine  dayalı  hareket  etmesi  elzemdir.  Aynı  görüş  çerçevesinde

Erzurumlu İbrahim Hakkı (v. 1166/1753) da yetkin mürşidin bütün insanlara karşı

son  derece  acıyıcı  ve  merhametli  olması  gerektiğini  belirtir.  Bilhassa  Hakk’ı

arayanlar,  mürşidlerini  anne  ve  babalarından  daha  merhametli  ve  şefkatli

bulmalıdır.116 Hiç şüphesiz anne ve baba figürü, insanların sevgi ve şefkat timsali

olarak kabul ettiği figürlerdir. Yetkin mürşid de anne ve baba gibi ve hatta onlardan

da ileri bir derecede sevgi ve şefkat duygusuyla müridine muamele eder, mürid de

mürşidinin merhamet ve şefkatiyle beslenir, onun manevî rehberliğiyle seyr u sülükte

yol alır. Ayrıca mürşid, halkın ayıplarını örter ve kimsenin ayıbını kimseye söylemez.

Mürşidin  nefsi  tamahkâr  değildir,  kimseden  bir  şey  beklemez.  Ancak  Allah  için

buğzetmesi haricinde kimseye kötü bir söz söylemez.117

Necmüddîn Kübrâ  (v.  618/1221),  “Benim yolum işte  budur.  Ben insanları

bilinçli  bir  şekilde  Allah’a  inanmaya  çağırıyorum.  Ben  ve  bana  inananlar

böyleyiz.”118 âyetini delil getirerek mürşidin Allah’ın kitabını ve Rasûlün sünnetini

bilmesini; bununla birlikte mücâhede, müşâhede, ferâset ve tasarruf sahibi olmasını

şart koşmaktadır. Zira mürşid, Hak yolunun kılavuzudur, bu sebeple manevî yolun

korkularını,  zorluklarını  ve  tehlikelerini  bilmeli,  doğruyu  yanlıştan  ayırt

114  Abdülkerîm Kuşeyrî, Risâle, trc. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2003, s. 481.
115  Geylânî, el-Fethu'r-Rabbânî, s. 93.
116  Erzurumlu İbrahim Hakkı,  Marifetnâme,  haz. Faruk Meyan, Bedir Yayınevi, İstanbul, 1980, s.

748.
117  Erzurumlu, a.g.e, s. 749.
118  Yûsuf, 12/108.



26

edebilmelidir.119

İbnü’l-Arabî’ye  göre  mürşid;  müridin  ihtiyaç  duyduğu  her  şeyin  bilgisini

kendinde  toplayan  kişi  olmak  durumundadır.  Mürşidde,  müridin  yetişmesi  için

gerekli  olan  herhangi  bir  şeyin  bilgisi  eksik  olursa  o  kimse  mürşidlik  vazifesini

yapamaz. Nâkıs olan bir mürşidin, müride faydasından ziyade zararı dokunur. Böyle

biri  sahte  doktora  benzetilebilir.  Sahte  doktor  sağlıklı  kimseyi  hasta,  hastayı  ise

meyyit  durumuna düşürebilir.120 Mürşidler,  nelerin Allah’ı  hoşnut  edeceğini ya da

onun gazabını celbedeğini, manevî sıkıntıları ve tedavi yollarını,  insanı ıslah veya

ifsat eden durumları, keşfi, tecellîyi, terbiyeyi bilmek durumundadır.121

Seyyid  Burhâneddîn  Tirmizî’nin  (v.  639/1241)  mürşidin  özelliklerini  celâl

vasıflarıyla  öne  çıkardığını  görüyoruz.  Tirmizî,  mürşidin  heybetli,  aynı  zamanda

haşyet sahibi olması gerektiğini söyler. Bu sayede şeytan ve vesvese ordusuna mânen

galip gelebilmeli, müridin nefsini heybetiyle te’dîb edebilmelidir.122

Muhammed Nuri Şemseddîn Nakşibendî (v. 1282/1866) ise yetkin mürşidin

özelliklerini şöyle sıralamaktadır: Mürşidle görüştüğün zaman bütün gâmını giderir.

İçinde bir huzur ve sevgi hâsıl olur, onun meclisinden ayrılmak istemezsin, sözleriyle

kalbinin  aydınlığı  ve  sevgisi  artar.  Bu  zâtların  tavır  ve  davranışları  Rasûlullah'ın

(s.a.s) gidişâtına uygundur.123 

Ahmed Ziyâüddîn Gümüşhânevî (v. 1311/1893) yetkin mürşidin özelliklerini

şu şekilde sıralamaktadır: Mürşid, Allah'a muhabbetle dolu bir kalbe sahip olmalıdır.

İslâmiyet’i  çok  iyi  bilmeli,  dinin  temel  kaynaklarına  hâkim  olmalıdır.  Şefkati,

himmeti  bol  ve âlî  olmalı,  müridlerine karşı  merhametli  bir  tutum sergilemelidir.

Allah'tan gelen her şeye razı olmalı, hevâsından uzak durarak Allah'ın irâdesine tam

anlamıyla teslim olmalıdır. İsabetli görüş ve tesirli telkîn sahibi olmalı, müridlerini

sırât-ı  müstakîme yönlendirebilmelidir.124 Sâlik ancak bu şartlara uygun bir  yetkin
119  Necmüddîn Kübrâ,  Âdâb Risâleleri, haz. Süleyman Gökbulut, İlk Harf Yayınevi, İstanbul, 2016,

ss. 81-82.
120   İbnü’l-Arabî,  Fütühât-ı Mekkiyye, trc. Ekrem Demirli, Litera Yayınevi, İstanbul, 2008, c. 8, s.

298.
121   İbnü’l-Arabî, a.g.e., c. 8, s. 297.
122  Seyyid Burhâneddîn Tirmizî, Maârif, trc. Ali Rıza Karabulut, Mektebe Yayınevi, Ankara, 1995, s.

84.
123  Muhammed  Nuri  Şemseddîn  Nakşîbendî,  Miftâhu'l-kulûb,  haz.  Abdülkadir  Akçiçek,  Huzur

Yayınevi, İstanbul, 1983, s. 28.
124  Ahmed Ziyâüddîn Gümüşhânevî,  Câmi’ul-usûl,  Velîler ve Tarikatlarda Usûl, haz. Rahmi Serin,



27

mürşidin rehberliği altında yol alarak manevî gelişimini tamamlayabilir.

İsmail Rusûhi Ankaravî’ye (v. 1041/1631) göre mürşid,  sünnet-i  seniyyeye

bağlılıkta zâhirde ve bâtında zirve konumda olmalıdır. Eğer bir mürşidde sünnete tâbî

olma noktasında kusur bulunursa kendisine bağlı olan müridlere hakkıyla rehberlik

yapamaz ve müridlerini dalâlete düşürür.125 Tasavvufta esas olan da budur. Gerçek

mürşid,  nefsini  terbiye  etmiş  kemâl  ehli  bir  kişidir.  Mürşidin  Kur'ân  ve  sünnete

teslimiyetinin  tam  olması,  seyr  u  sülûkünü  tamamlamış  olması  en  önemli

özelliklerindendir.  Terbiye  ve  irşat  vazifesi  yürütecek  bir  kimsenin,  önce  kendini

terbiye ve irşat etmesi bu vazifenin ilk şartıdır. Ahlâk ve maneviyâtta kendisi nâkıs

olan birinin, müridlerine rehberlik yapması mümkün görülmemektedir. Bu sebeple,

mürşidin ilim ve amel bakımından kemâle ermiş olması şarttır.126 Mürşidin, kitap ve

sünneti iyi bilen, güzel sıfatlarla muttasıf, dünya sevgisini geride bırakmış, riyâzat,

mücâhede ve ibadetlerle nefsini ıslah etmiş, Allah ve Rasûlü'nün ahlâkına nâil olmuş

bir kimse olması gerekmektedir.127

Mürşidin tarikat/icâzet silsilesinin Hz. Peygamber’e (s.a.s) kadar dayanması

olmazsa olmaz şartlardandır.128 Mürşidin bu vazifeye ehil olup olmadığını anlamanın

yolu mürşidin silsilesine bakmaktır. Zira silsile, bir çeşit diploma ve yetki belgesi

gibidir.  Mürşid de kendi mürşidi tarafından bu vazife için yetkilendirilmiş olmalı,

onun mürşidi  de  kendi  mürşidinden icâzet  (diploma)  almış  olmalıdır.  Bu şekilde

müteselsilen tarikatın kurucu mürşidine ve oradan da Hz. Peygamber’e (s.a.s) kadar

silsile kesintisiz devam etmelidir.129 Tarikat âdâbını iyice öğrenen ve mürşid olmaya

layık görülen kişiye yetkin mürşidi tarafından, irşada memur kılındığına ve tarikat

usûlünü öğretebileceğine  dair  icâzet  verilir  ve hırka  giydirilir.130 Silsile  ve icâzet,

mürşidin doğru bir şekilde yetişmiş olduğunu ve tasavvuf yolunda rehberlik yapma

yetkisine sahip olduğunu gösteren bir  delil  ve alamettir.  Bunun yanı  sıra  mürşid,

güzel  ahlâka  sahip,  mevki  ve  makam hırsından  uzak  duran,  her  türlü  sıkıntı  ve

Pamuk Yayınevi, İstanbul, 1979, s. 90.
125  İsmail Rusûhi Ankaravî, Minhâcü'l-fukarâ, haz. Safi Arpaguş, Vefa Yayınevi, İstanbul, 2008, s. 62.
126   Küçük, Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 103.
127   Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 184.
128  Eraydın, Tasavvuf ve Edebiyat Yazıları, s. 93.
129  Erol Güngör, İslâm Tasavvufunun Meseleleri, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 2004, ss. 83-84.
130  Abdulmecid Hânî,  Hadâiku'l-verdiyye, trc. Mehmet Emin Fidan, Semerkand Yayınevi, İstanbul,

2011, s. 24.



28

kederle  başa  çıkmaya  hazır  bir  karaktere  sahip  olmak  durumundadır.131 Bazı

muhakkikler yetkin mürşidin iyi bir muallim olması, dünya nimetlerine karşı zühd

duruşunu  bozmaması,  ilâhî  muhabbetin  tesiriyle  dolup  taşan  ve  müridlerini  bu

muhabbetten nasiplendiren bir kalbe sahip olması gerektiğini de beyan etmiştir.132

Sühreverdî, yetkin mürşidlerin örnek insan olmalarından dolayı onlara intisap

eden ve sohbet meclislerine katılan müridlerin, mürşidlerinin edep ve heybetini örnek

alacağını,  rol  model  olarak  taklit  edeceğini,  mürşidin  ahlâkını  yaşama gayretinde

olacağını ifade etmektedir. Sühreverdî bu duruma şu âyeti delil getirmektedir:  “İşte

onlar,  Allah'ın,  hidayetine  ulaştırdığı  kimselerdir;  öyleyse,  sen  de  onlara  uy!”133

Müridlerin mürşidlerine duyduğu bu hayranlık boşa değildir, zira yetkin mürşidler

manevî yolculuklarını tamamladıkları zaman, kendilerine uyulmaya ehil ve ehliyetli

kılınıp  irşada  memur  edilmişlerdir.134 Bu  sebeple  onlardaki  kemâl  vasıfları,

çevresinde bulunan insanları etkilemekte ve mürşide tâbî olmaya sevk etmektedir.

Yetkin  mürşid;  insanlardaki  mizaç  farklılıklarını  bilen,  onlara  sevgi  ve  şefkat  ile

yaklaşan,  müridin terbiyesini Allah’ın rızâsı  için isteyen,  nefsinin kötü isteklerine

teslim olmayan ve kendisine bağlanılmasını nefsi adına istemeyen kimsedir.135

Sühreverdî,  aynı  zamanda  mürşidin,  müridlerin  hâl  ve  durumlarına,

kabiliyetlerine vâkıf olma gücünün olduğunu da ifade etmektedir. Böylece mürşid,

her  müridine  her  iki  cihan  için  hayırlı,  yararlı  olanı  tavsiye  etmeye  muvaffak

olabilmektedir.  İnsanların  mizaçlarının  farklı  olması  sebebiyle  onları  Hak  yoluna

davet de farklı yöntemlerle olmaktadır. Sühreverdî, Hak yoluna davetin farklı şekil

ve yöntemlerle olabileceğine, “Rasûlüm! İnsanları Rabbinin yoluna hikmet ve güzel

öğütle davet et ve onlara karşı en güzel mücadele şekliyle mücadele yap.”136 âyetini

delil getirmektedir. Hikmet yöntemiyle davet etmek, ilâhî davet yolunda son derece

önemlidir.  Nasihat  ve iyilik yoluyla mücadele de aynı şekilde önemli  bir  usûl ve

davet  yöntemidir.  Hikmetle  Hak  yoluna  çağırılacak  kimseye  nasihat  tesir  etmez.

Onun  daveti,  ancak  hikmetle  mümkün  olur.  Yetkin  mürşid,  farklı  irşat  yollarını,

131  Güngör, a.g.e., s. 93.
132  Hasan Hilmi Efendi,  Miftâhu'l-ârifîn, Tarikat Ehlinin El Kitabı, haz. Hasan Ege, Osman Salih

Dalcı, İrfan Gündüz, Şelale Yayınevi, İstanbul, 1981, s. 66.
133  En’âm, 6/90.
134  Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 54.
135  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 131.
136   Nahl, 16/125.



29

kimin  ebrâr,  kimin  mukarrabûn  usûlüyle  terbiye  edilmesi  gerektiğini  bilir.  Yine;

kimin  zikre,  nafile  namaza  devam etmesi  gerektiğini,  kimin  katı  ve  kalın,  kimin

güzel  elbise  giymede  hevâsına  uyduğunu  bilir  ve  müride  en  uygun  olanı  tercih

ederek,  onu,  içine  düştüğü  kötü  alışkanlıklardan  ve  nefsin  esaretinden  kurtarır.

Mürşid,  irâde  ve  ihtiyârını  gerçekleştirmede  terbiye  usûllerini  kullanarak  müridin

hevâ  hastalığını  en  doğru  şekilde  tedavi  ederek  onu rızâ-ı  ilâhîye  hazırlar.137 Bu

sayede mürşid, müridlerine rehberlik ederken sırât-ı müstakîme kılavuzlama, manevî

yolculuğun  bilgilerini  aktarma,  ahlâkî  değerleri  öğretme  ve  kâmil  insan  olma

serüveninde  destek  olma  vazifesini  doğru  bir  şekilde  yapmış  olur.  Mürşid  bu

görevleri,  Allah'ın  rızâsını  umarak  ve  benlik  duygusunu  geride  bırakarak  sûfî

yolunun sorumluluk duygusuyla yerine getirir.

1.1.4. Mürşidin Cinsiyeti (Hanımların Mürşidliği)

Genel  olarak  tasavvuf  tarihine  baktığımızda  sûfîlerin  “velî”  sıfatını,  kadın

veya  erkek  olmanın  üstünde  bir  sıfat  olarak  konumlandırdıklarını  görmekteyiz.

Çünkü velîlik makamı,  dış görünüş veya cinsiyetle değil,  kalple ve Hakk’ı arama

aşkıyla  ilgilidir.138 Sühreverdî’nin,  “İnsanın birinci  doğumu,  onun âlem-i  mülk ile

irtibatını sağlar. İkinci yani manevî doğum ise melekût âlemiyle olan irtibatını temin

eder.  Meşâyih dediğimiz  yetkin mürşidler  de böyledir.  Onlar,  irşat  ettiği  kişilerin

manevî  doğumunu  gerçekleştirmiş  ve  bu  sayede  o  kişiler  de  mürşidin  manevî

evlatları olmuştur. Mürşidler manevî evlatlarına kendilerinde bulunan manevî ilim ve

hâlleri intikal ettirerek başkalarına tebliğ ve tevdî etmişlerdir.” ifadesi, müridin seyr u

sülûk  neticesinde  kemâle  ermesini  “ikinci  doğum,  manevî  doğuş”  olarak

nitelendirmesi, “neseb ve velâdet” örneğiyle konuyu izah etmesinden yola çıkarak

tasavvuf yolunun manevî anneleri, hanım mürşidleri ve sûfileri hakkında bir başlık

açmayı uygun gördük.139

İnsanın dünyaya geliş serüvenine baktığımız zaman görüyoruz ki anneler her

insan için mürebbî ve mürşid konumundadır. Anneler çocukların nefs terbiyesinde,

137   Sühreverdî, a.g.e., ss. 125-126.
138 Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 435.
139   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 105-107.



30

riyâzet uygulamalarında ve ahlâk eğitimlerinde ilk mürebbîleri  ve mürşidleridir.140

Tasavvuf literatüründe “ümm/ana,  anne” kelimesi,  ümmü’l-kitâb/Kur’ân,  ümmü’l-

esmâ’ veya  ümmühât-ı  esmâ’ gibi  temel  dînî/metafizik  terimlerde  geçmektedir.

Tasavvuf tarihinde de, İbn Hafîf’in (v. 371/982) annesi Ümmü Muhammed; İbnü’l-

Arabî’nin türâbî annesi Nûr, ilâhî annesi Fâtıma Bintü İbnü’l-Müsennâ gibi terim

anlamıyla  mürşid  olarak  vasfedilen  edilen  anneler  vardır.  Bunlardan İbn  Hafîf’in

“şeyhu’l-kebîr”,  İbnü’l-Arabî’nin  de  “şeyhu’l-ekber”  olarak  bilindikleri  ve

dolayısıyla  tasavvufun  önde gelen  isimlerinin,  annelerinin  terbiye  ve  kontrolünde

yetişmiş olmaları dikkat çekicidir.141

Bazı  araştırmacıların  iddiasının  aksine,  tasavvuf  tarihinde  hanım  sûfîlerin

sayısı az değildir. Ancak onlardan söz eden kaynakların sayısı veya onlara ayrılan yer

azdır. Câhız’ın (v. 255/869) ünlü Kitâbü’l-beyân ve Kitâbü’l-hayavân eserleri hanım

sûfîlerden bahseden ilk kaynaklar olarak zikredilmelidir. Ancak bu kitaplarda, Muâze

Bintü  Abdullah  el-Adeviyye  (v.  83/702  veya  101/719),  Râbia  el-Adeviyye  (v.

185/801) ve Vehetiyye Ümmü’l-Fazl (4/10. asır) gibi çok az sayıda sûfî hanımdan

söz  edilmiştir.  Ebû  Sa‘îd  İbnü’l-Arabî’nin  (v.  341/952)  Tabakâtü’n-nüssâk’ı,  sûfî

hanımlardan söz eden diğer bir erken dönem kaynağıdır, lakin kitap bugün elimizde

yoktur. Biz bu referansları, Ebû Abdurrahmân es-Sülemî’nin (v. 412/1021) Zikrü’n-

nisveti’l-müteabbidâti’s-sûfiyyât142 adlı,  tamamen  hanım  sûfîlere  tahsis  edilmiş

kitabında  görmekteyiz.  Sülemî,  burada,  muhtemelen  4/10.  asırda  veya  daha  önce

yaşamış  olan  Şebeke  el-Basriyye’den  söz  ederken,  adının  Tabakâtü’n-nüssâk’ta

geçtiğini belirtmektedir. Sülemî bu kitabında 84 hanım sûfîden söz etmektedir.143

Erken dönem tasavvuf kaynaklarında sûfî hanımlar144 için ‘şeyhe/hanım şeyh’

ifadesinden çok “üstâd”  veya “müeddibe” kavramlarına yer  verilir.  Mesela  Râbia

Adeviyye (v. 185/801) için Süfyân Sevrî (v. 161/777) “müeddibe” tavsifini kullanır.

Zünnûn Mısrî (v. 245/859), Fâtıma en-Neysâbûriyye (v. 223/837) hakkında, “O Yüce

Allah’ın velîlerinden bir velîdir ve üstâdımdır.” demiştir. Tarîkatlar döneminde ise,

140  Hülya  Küçük,  “Tasavvuf  Literatüründe  “Anne”  Kavramı  ve  Mürşid  Olarak  Anneler:  Türâbî
(Biyolojik) Anneden İlâhî Anneye”, Tasavvuf Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 2023, c. 2, s. 48.

141   Küçük, “Tasavvuf Literatüründe “Anne” Kavramı...”, s. 59.
142  bkz. Ebû Abdurrahmân es-Sülemî,  Zikru’n-Nisveti’l-Müteabbidâti’s-Sûfiyyât, Kendilerini İbadete

Adayan Sûfî Kadınlar, trc. Ali Akay, İlk Harf Yayınevi, İstanbul, 2012.
143  Hülya Küçük, Uzatılmış Yol, Nefes Yayınevi, İstanbul, 2016, s. 204.
144 bkz. Hatice Çubukçu, İlk Dönem Hanım Sûfîler, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2006.



31

sadece  Mevlevîlik,  Cerrâhîlik  ve  Bektâşîlik  gibi  bazı  tarîkatlarda  hanım  şeyhler

atanabildiğini bilinmektedir.145

II/VIII. asırdan itibâren, tekke veya zâviye sahibi olan, bir tekkeye giden veya

oranın mürşidi vefat edince yerine geçen hanımlar vardı: Meselâ Hafsa bt. Sîrin’in

(v. 101/719 veya 110/728) “mescid veya musallâ” denilen bir tekkesi vardı ve otuz

yıl bu tekkede ikamet etmişti. Sehavî (902/1497), Mısır’da Ribâtü bint Havvâs diye

bir ribatın olduğunu ve bunun “Havvâs” adında müttakî birisi tarafından yaptırıldığı

için bu adla adlandırıldığını söyler. Bu zât vefat ettikten sonra, kızı (Bint Havvâs)

tarafından ribât yönetilmiş, sonra da bu isimle anılmıştı.  Ribât, Mescid-i Nebî’nin

içindeki  Hz.  Peygamber’in  (s.a.s)  hane-i  saadetlerine  benzer  bir  mimaride  inşa

edilmişti. Ribâtta dul veya yaşlı kadınlar, zâhideler ve âbideler barınmaktaydı.146

Diğer  bir  hanım sûfî  olan  Vehetyiyye  Ummü’l-Fazl  (IV-V/X-XII.  asırlar),

Şeyh  Ebû  Abdillah  b.  Hafîf  ’in  müridiydi  ve  çokça  ziyaretçisi  bulunmaktaydı.

Muhtemelen aynı asırda yaşamış olan Şebeke el-Basriyye ise, kendisinden ders alan,

sohbetine  katılan  mürîd/öğrenciler  için  evinin  bodrumunda  odalar  yaptırmıştı.

Kendisi  de  adını  bilmediğimiz  ve  “Şebeke  el-Basriyye’nin  kardeşi”  diye  bilinen

kardeşinin  sohbetlerine  devam  ederdi.  Demek  ki  kendisi  kardeşinden  daha  çok

tanınıyor  ve  biliniyordu.  Kendisinin  adının  bilinip  kardeşininkinin  bilinmemesi,

sadece tasavvuf tarihinde değil, bütün İslâm tarihinde de nadir rastlanacak tuhaf bir

durumdur.147

V/XI. asırdan sonra karşımıza çıkan en dikkat çekici hanım şeyhler İbnü’l-

Arabî’nin  hanım  hocalarıdır.  İbnü’l-Arabî’nin  “bey”  şeyhlerinin  yanı  sıra  onun

“hanım şeyhleri/ hocaları” da bulunmaktaydı. Hanım şeyhler denince akla, kendisi

hakkında ‘ilâhî anne” tabirini kullandığı Fâtıma Bint İbn el-Müsennâ, Şems Ümmü’l-

Fukarâ ve “Hicaz ulemâsının övüncü” diye vasfettiği Fahru’n-nisâ Bint Rüstem gelir.

Fâtıma  Bint  İbn  el-Müsennâ,  kendisini  İbnü’l-Arabî’nin,  “ilâhî  annesi”  olarak

nitelerdi. Bu terim tasavvufta, daha önceden beri vâr olan ve şeyhler için kullanılan

“ruhî  baba” tabirine karşı  düşünülmüş bir  terim gibidir.148 Her  çocuk gibi  İbnü’l-

145  Küçük, “Tasavvuf Literatüründe “Anne” Kavramı”, s. 51; Küçük, Uzatılmış Yol, s. 430.
146  Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 433.
147  Küçük, a.g.e., s. 432.
148  Küçük, a.g.e., ss. 432-433.



32

Arabî’nin  ilk  şeyhi  de  onun  annesiydi.  Onu  Fâtıma  Bintü  İbnü’l-Müsennâ’ya

götüren, türâbî annesi Nûr olmuştur. Zira annesi Nûr el-Ensâriyye, İbnü’l-Arabî’nin

de ilk şeyhi olan Fâtıma Bintü İbnü’l-Müsennâ’nın mürideleri arasındadır.149

Ancak  kadınların  mürşidlik  makamına  yükselmesi  söz  konusu  olunca

yukarıdaki bakış açısını bütün tarîkatlarda değil, Mevlevîlik, Cerrâhîlik ve Bektaşîlik

gibi bazı tarîkatlarda bulabiliyoruz. Cerrâhiye tarîkatında kadın şairler arasında eşsiz

bir  üne  sahip  olan  Fıtnat  Hânım  (v.1194/1780),  Yahyâ  Şerâfeddin  Efendi’nin

halîfesiydi.  XX.  asırda  mürşidlik  rütbesine  erenler  arasında  İbrahim  Fahreddin

Efendi’nin (v. 1966) halifeleri olan Fatma Mükerrem (v. ?), Emine Binnaz (v. 1960)

ve  Emine  Nimet  Bacı’yı  (v.  ?)  zikretmek  gerekir.  Bektaşî  hanım şeyhlere  örnek

olarak Fatıma Bacı (Kadıncık Ana, (v. VII/XIII. Asrın son çeyreği) ve Amine Hatun

zikredilebilir.150

1.1.5. Mürşidin Görevleri

Yetkin  mürşidlerin,  vazifelerini  belli  bir  usûl  ve  disiplin  dâhilinde

gerçekleştirdiği bilinmektedir. Bu hususta aralarında meşrep ve yöntem farklı olsa

da, bağlı bulundukları silsile ya da ekolün eğitim sistemine bağlı kalarak müridlerini

eğitirler. Genel olarak, mürşidin ilk görevi, mürid adayının sûfî yoluna uygun olup

olmadığını  ve  mizaç  özelliklerini  öğrenmek  için  müridi  sınamaktır.  Yöntem  ve

temrinleri  öğretecek  mürşid,  müridin  niyet  ve  kabiliyetini  anlamak  için  müridi

sınamak durumundadır. Bu sebeple mürid adayı bazen dergâhın kapısında uzun bir

süre bekletilir ve bazen imtihan etmek maksadıyla kaba davranılırdı. Mürid, mürşidi

tarafından kabul edilirse genellikle üç yıl programlı bir hizmet süreci şart koşulurdu;

halka hizmet için bir yıl, Hakk'a hizmet için bir yıl, kendi kalbini müşâhede için bir

yıl süren bir programa tâbî tutulurdu.151 Mürşidlerin tâliplerini sınamak ya da onların

kibrini kırmak için başka yöntemleri  de bulunmaktaydı.  Halk tarafından azarlanıp

kınanmaları için müridden dilenmesi talep edilirdi, bu talepteki amaç nefsin hoşuna

gitmeyecek  durumlara  karşı  müridin  dayanma  gücünün  olup  olmadığının  tespit

149 Küçük, Uzatılmış Yol, ss. 264-265.
150   Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 446.
151   Schimmel, İslâm'ın Mistik Boyutları, s. 110.



33

edilmesiydi. Yüksek bir memur iken bu tür bir imtihandan geçen Şiblî (v. 334/949),

“Kendimi  Allah'ın  mahlûkâtı  içindeki  en  değersizlerinden  sayıyorum.”  dedikten

sonra Cüneyd-i Bağdâdî (v. 297/909) tarafından müridliğe kabul edilmiştir.152

Mürşid  ile  mürid  ilişkisi  bir  yönden  hekim  ile  hasta  ilişkisine  de

benzemektedir.  Hekimin  hastaları  için  doğru  teşhis  koymak  ve  uygun  tedavi

yöntemlerini  belirlemek için  bilgi  ve  deneyimine  başvurduğu gibi  benzer  şekilde

mürşid  de  müridlerine  manevî  bir  hekim  gibi  davranır,  müridlerinin  manevî

durumlarını  teşhis  ederek  ona  uygun  bir  tedavi  yöntemi  hazırlar.  Bu  anlamda,

mürşidin müridleriyle olan ilişkisi kumandanın belirlediği stratejiye uyan bir askere

de  benzetilebilir.  Asker,  düşmanla  savaşırken  kumandanının  direktiflerine  uyarak

hareket  etmelidir.  Benzer  şekilde,  mürid  de  nefsiyle  mücadele  ederken  mürşidin

belirlediği usûl ve talimatlara uymalıdır.153

Mürşidler,  müridlerinin  meşreplerine  göre  farklı  yollarla  irşat  edebilir.  Bu

irşat yolları genellikle “seyahat, sohbet, halvet” şeklinde ifade edilir. Bu yöntemler,

müridin  durum  ve  meşrebine  göre  belirlenir.  Hakk'a  vuslât  ve  Allah'ın  rızâsına

erişmek  sadece  kitaplardan salt  bilgi  elde  etmeyi  değil,  aynı  zamanda bir  yetkin

mürşidin  manevî  eğitimine  tâbî  olmayı  da  gerektirir.  Mürşid,  müridin  manevî

yolculuğunu  selametle  tamamlaması  için  doğru  teşhis  ve  tedaviyi  sunar,

direktifleriyle onu nefsle mücadelede başarılı kılmaya uğraşır, bu sayede Allah'a vâsıl

olmasına yardımcı olur.154

Muhammed Esad Erbilî (v. 1349/1931), mürşidlerin, mescid, medrese, tekke

veya zaviyelerdeki toplantılarda mürid ve tâliplerle bir araya gelerek İslâmî bilgileri

ve tasavvuf yolunu anlatmasını mürşidin temel görevlerinden biri olarak ifade eder.

Bu toplantılarda İslâmî ilimler, tasavvuf prensipleri ve seyr u sülûk üzerine dersler

verilir. Mutasavvıflar tarafından tasavvufun kâl ilmi değil hâl ilmi olduğu belirtilse

de hâlin sağlamlaşması için temel İslâmî ilimlerin ve tasavvuf edebinin öğretilmesi

gerekmektedir.  Hâle  giden  yolda  kâlin  tesiri  son  derece  önemlidir.  İkinci  olarak,

mürşidlerin  yapması  beklenen  bir  görev  de  hayat  ve  ölüme  dair  nasihatlerde

bulunmaktır.  Bu  nasihatlerde  dünya  hayatının  geçiciliği,  ölümün  kaçınılmaz  bir
152   Schimmel, a.g.e., s. 110.
153  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, ss. 183-184.
154  Yılmaz, a.g.e., ss. 183-184.



34

gerçek olduğu ve  ahiret  hayatının  önemi  vurgulanıp  ahirete  hazırlık  teşvik  edilir.

Mürşid,  müridlerine  Allah'ın  rızasına  uygun  bir  şekilde  yaşamaları,  dünya

nimetlerine bağlanmamaları ve ölüm anına hazır olmaları konusunda nasihat eder.155

Bu başlıkta,  mürşidin  görev  amacı,  görevlerinin  ana  unsurları  ve  görevin

icrâsındaki  farklılıkları  izah  ettikten  sonra,  yeri  gelmişken,  Sühreverdî’nin  bu

husustaki  temel  görüşünü aynı  başlık  altında nakletmeyi  uygun gördük. Mürşidin

görevleriyle ilgili  olarak,  Sühreverdî’nin görüşlerini ikinci bölümde detaylı  olarak

maddeler halinde ele alacağız.

Sühreverdî,  mürşidin  temel  görevinin,  kulları  Allah’a,  Allah’ı  da  kullarına

sevdirmek  olduğunu  ifade  etmektedir.  Yetkin  mürşidin,  kulları  Allahu  Teâlâ’ya

sevdirmesi şöyle izah edilmektedir: Mürşid, müridi, Hz. Peygamber’in (s.a.s) yoluna

kılavuzlamaktadır. Zira Hz. Peygamber’e (s.a.s) güzel bir şekilde tâbî olanı Allah da

sevecektir.  “Rasûlüm onlara de ki: Eğer siz gerçekten Allah’ı seviyorsanız hemen

bana uyun ki  Allah da sizi  sevsin.”156 âyeti  buna delildir.  Yetkin mürşidin Allah’ı

kullarına sevdirmesi de şöyle izah edilmektedir:  Mürşid, çirkin iş ve günahlardan

sırât-ı  müstakîme  kılavuzlayan,  müridi  mânen  yetiştiren  kişidir.  Müridin  nefsi,

kötülüklerden arınınca onun kalbi nurlanmaya başlar ve kalbinde Allah’ın birliğinin

tecellîsi görünür. Manevî lezzeti kabinde bulan mürid, ilâhî aşk için daha fazlasını

arar hâle gelir. Bu hâle ulaşan mürid, Rabbini sever. Bahsedilen bu durum, tezkiye ve

terbiyenin  bir  sonucudur.  Bu  duruma  işâretle  Allahu  Teâlâ  şöyle  buyurmaktadır:

“Şüphesiz  nefsini  (küfür  ve  isyandan)  temizleyen  kurtulmuştur.”157 Nefsin  felâhı,

Allah’ı  bilmesi  ve  marifete  ulaşmasıyla  olur.  Böylece  mürşid  görevini  yapmış,

manevî terbiye ile müridinin tezkiyesine vesile olmuş olur. Bu mânâda mürşid, Hak

yoluna  irşat  eden,  müridlerin  hidâyetine  vesile  olan  Allah’ın  askeri  gibi  görev

yapmaktadır.158

155  Muhammed Esad Erbilî,  Mektûbât,  sad. Hasan Kamil Yılmaz, İrfan Gündüz, Erkam Yayınevi,
İstanbul, 1983, ss. 35-37.

156  Âl-i İmrân, 3/31.
157  Şems, 91/9.
158  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 102-103.



35

1.1.6. Eğitim Usûllerine Göre Mürşidler

İmâm, üstâd, şeyh, rehber gibi sıfat ve unvanlar verilen mürşid, Hakk'a giden

yolu bilen, yaşayarak ve deneyerek doğru yolu öğrenmiş olan kâmil zâttır. Bu yolda

ilerlemek isteyenlere bu yolda rehberlik eden her mürşid manevî derece, meşreb ve

ilmî açıdan aynı mertebede olmayabilir. Mürşidlikte de bir takım dereceler ve eğitim

usûlü farklılıkları  vardır.159 Bu derecelendirme,  mürşidin bilgi,  tecrübe  ve manevî

derinliği  gibi  farklılıklara  dayanır.  Fakat  her  durumda,  bir  mürşid,  kendi  yoluna

istekli  olanlara  rehberlik  ve  onları  irşat  etme  sorumluluğu taşır.  Mürşidler,  genel

olarak,  tâlim  mürşidi,  sohbet  mürşidi  ve  tarikat  (irşat/sülûk)  mürşidi  olarak

kategorize  edilmektedir.160 Şimdi  bu  kısımlara  dair  izahatlarla  mürşidlerin

sınıflandırılmalarındaki temel farklılıkları inceleyelim.

a.  Sohbet  mürşidi:  Sohbet  mürşidleri  meclislerine  devam  eden  tâliplerine

tasavvufî hayatı yaşayarak, hissederek öğretir ve tanıtırlar. Daha doğrusu bu hayatı

onlara  yaşatır,  hissettirir  ve  tattırırlar.  Burada  anlatma  birinci  derecede  önemli

değildir, kâlden ziyade hâl ön plandadır. Mürşid ile müridin birbirini görmesi sözden

daha  çok  tesirlidir.  Sohbet  mürşidlerinin  meclislerinde  vaaz  ve  nasihat  da

yapılmaktadır, ancak hâl bunlardan değerlidir. Mürşid yaşantısı ile müridlerine örnek

olarak onları manevî yönden tesir altına alır. Mürşidin, müridlerine manevî açıdan

tesir etmesi tasavvufî hayatta sıkça görülen bir durumdur.161 Sohbet mürşidi; insanı

hâl ve kâliyle Allah'a vâsıl eden hakiki mürşiddir.162

b.  Tâlim  mürşidi:  Sohbet  mürşidlerinden  başka  bir  de  tâlim  mürşidi  diye

vasıflandırılan muallim mürşidler vardır. Tâlim mürşidleri  İslâmî ilimlerde yetkin,

ihlaslı  âlimlerdir.  Müridlerini  dînî  hükümler,  ameller,  ahlâk kuralları  hususlarında

bilgilendirirler.  Müslümanlara  yönelik  irşat  faaliyetleriyle  nefs  terbiyesi  ve  güzel

ahlâk elde etme noktasında terakkî etmelerine yardım ederler.163

c.  Terbiye  (sülûk)  mürşidi:  Terbiye  mürşidi,  müridlerini  anne  ve  babanın

çocuğunu, hocanın talebesini, ustanın çırağını eğitmesi gibi te'dîb ve terbiye eder, bir

159  Uludağ, Tasavvufun Dili, s. 61.
160  Öngören, “Şeyh”, c. 39, s. 51.
161  Uludağ, Tasavvufun Dili, s. 63.
162  Muhammed b. Abdullah Hânî, Âdâb, trc. Ali Hüsrevoğlu, Emek Yayınevi, İstanbul, 1980, s. 213.
163  Uludağ, a.g.e., ss. 64-65.



36

dadı, bir lala gibi onları yetiştirir. Mürşid müridini çocuğu gibi, mürid de mürşidini

manevî bir baba gibi görür. Aralarındaki bu ilişki, soydan gelen nesep ilişkisi gibidir.

Bu sebeple mürid, “mensup” veya “müntesip” diye de isimlendirilir.164 Bu mürşidler

müridin  manevî  yolculuğuna  rehberlik  ettiği  için  teslîk/sülûk  mürşidi,  müridler

mürşidlerine  tâbî  olmaya  söz  verip  bu  sözün alameti  olarak  hırka  giydikleri  için

mürşid-i metbû’ şeklinde de anılır. Terbiye mürşidleri genel olarak talim ve sohbet

mürşidlerinin vasıflarına haizdir.165

1.2. Mürid/Sâlik

1.2.1. Tanımı

Arapça fiili, “dilemek, istemek, irâde etmek” anlamındadır. Bu (e-râ-de) أراد 

fiilin ism-i fâil kalıbı olan ”kelimesi ise “isteyen, irâde eden kimse (mürîdün) مريد 

anlamına gelmektedir.166 Mürid, “irâdesini Hakk'ın ve mürşidinin irâdesine tâbî kılan

kimse” demektir.167 Mevlâ’ya vuslata kasteden, O’nun rızâsına ermek isteyen ve bu

niyete kendisini ulaştıracak bir mürşide intisap eden kişiye mürid denir.  Tasavvuf

yolculuğunda  tâlip,  mürid,  mutasavvıf,  sûfî  olarak  dört  merhale  bulunmaktadır.

Müridlik makamı, manevî yolculuğun ikinci merhalesidir.168

 Şunu  da  eklemek  gerekir  ki  Muhasibî’nin  tasavvuf  anlayışı,  insanın  bildiklerini

uygulamaya çalışması üzerine kurulmuş tam anlamıyla bireysel bir tasavvuftur. Bu

sebeple,  onun  eserlerinde  geçen  “mürid”  kelimelerini  de,  tarikatlar  dönemindeki

anlamına  değil  de  kelime anlamına  yakın  olarak  yani  “Allah’ı  ve O’nun rızasını

isteyen”  anlamına  hamletmemiz  gerekecektir.  Bilindiği  üzere  VI/XII.  asırda

başlayacak  olan  tarîkatlar  döneminde  bu  kelimeye,  “Bir  mürşidin  dizinin  dibine

oturup  onun  otoriter  eğitimi  ile  seyr  ü  sülûkü  yani  Allah’a  varmayı  arzulayan”

mânâsı yüklenmiştir.169

164  Uludağ, a.g.e., s. 65.
165  Öngören, “Şeyh”, c. 39, s. 51.
166   Antoine el-Dahdah, el-Mu’cemu’l-vesîtu fî tasrîfi’l-ef’âli, Mektebetü Lübnân, Beyrut, 2012, s. 99.
167  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 185.
168   Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri, ss. 454-455.
169  Hâris Muhâsibî,  er-Ri’âye, Nefs Muhasebesinin Temelleri, trc. Hülya Küçük, Şahin Filiz, İnsan

Yayınları, İstanbul, 2020, ss. 49-50.



37

Mürid,  Allah'a  ermek  için  mürşidine  teslim  olan  ve  mürşidin  rehberliğini

kabul ederek,  irâdesini onun irâdesine tâbî kılan kişidir.  Kelimenin esas anlamına

göre “mürid”, irâdesi olan kimsedir. Bu kelime, tasavvufta sözlük anlamından farklı

bir  şekilde  kullanılmış  ve  sûfîler  bu  terimi  “irâdesini  yok  eden  kimse”  olarak

anlamlandırmışlardır.  Bu sebeple iradesinin  esaretinden kurtulmayan kimse mürid

olamaz.170 Sûfî  literatürüne  göre  “mürid”  kelimesinin  kastedilen  anlamını,  “kendi

irâdesiyle  irâdesiz  kalmayı  yahut  irâdesini  devretmeyi  tercih  eden  kimse”  olarak

tanımlarsak isabetli olur.

Mürid, sûfîlerin yolunda ilerlerken bu yolda dünyevî zevklerden uzaklaşmayı,

şehveti  çağrıştıran  şeylere  uymamayı,  anlık  hazlara  kapılmamayı  ve  irâdesini

dünyevî arzulardan arındırarak Allah'a yönlendirmeyi  hedefler.  Bu hedef,  müridin

irâdesinin güçlü olması anlamına gelir, zira nefsin hoşuna gitmeyecek bu kararları

hayata tatbik edebilmek sağlam bir irâdeyi gerektirir. Böylece mürid, kendi irâdesini

kontrol edebilen bir kişi olarak vasıflandırılır.171

Mürid  kelimesi,  Arapça  “fakîr”,  Farsça  “derviş”  kelimeleriyle  de  ifade

edilmektedir. Fakîr,  “Allah’a  muhtaç  olduğunu  bilen  kul”  mânâsında

kullanılmaktadır.  “Sizin hepiniz Allah’a fukarâ /muhtaçsınız.”172,  “Allah zengin, siz

fukarâ /fakirsiniz.”173 âyetlerindeki “fukarâ” kelimesi bu terime kaynaklık etmiştir.

Fakîr,  Allah’tan  başka  hiçbir  şeyle  zengin  olamayacağını  bilen,  mezmûm/kötü

sıfatların, irâde ve arzuların olmayışı/yokluğu gibi mânâlara da gelir ve “sûfî” yerine

kullanılabilir.174 Fakîr, dünya nimetlerinin zevâline gönüllü olan kişi, derviş de tarikat

hizmetinde  bulunan  kişi  anlamındadır.  Derviş,  sözlük  anlamıyla  “kapı  eşiği”

demektir.  Bu  tabir,  belki  de  onların  rütbesiz  yaşamlarının  bir  simgesi  olarak

yayılmıştır. Ama asıl rütbe, bu rütbesizliktedir. Çünkü eğer rütbenin üstü olursa, o

mertebenin altı da olur. Derviş ise üste olmanın gururuna kapılırsa, onun kalbi dünya

hırsına takılmış olur. Bunun için dergâhlarda, tekkelerde onun vasfını “kapı eşiği”

anlamına gelen dervişlikle simgelerler. Böyle olunca; o alçak gönüllülüğün gerçek

170  Kuşeyrî, Risâle, s. 283.
171  İbn Kayyım el-Cevziyye,  Medâricu's-sâlikîn,  Kur'ânî  Tasavvufun Esasları,  trc.  Ali  Ataç,  Adil

Bebek, Ali Durusoy, İnsan Yayınevi, İstanbul, 1990, c. 2, s. 299.
172   Fâtır, 35/15.
173   Muhammed, 47/38.
174   Küçük, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihine Giriş, s. 100.



38

bir örneği olarak bilinir. Kavram olarak derviş; tevazuda, sabırda, gösterişsiz hayatta,

kanaat ve tevekkülde, takvâ ve ihlâsta kemâle ulaşmak için çaba sarf eden bir kişi

olarak karşımıza çıkmaktadır.175

Müridleri üç gruba ayırabiliriz: a. Mutlak mürid: Mürşidine dili ve kalbiyle

itiraz  etmeyen,  mürşidinin  sözlerine  itimadı  tam olan  müriddir.  b.  Mücâz  mürîd:

Zâhir  ve  bâtına  ait  bütün  hususlarda,  mürşidinin  iradesine  tâbî  olan  müriddir.  c.

Mürted mürid: Mürşidine itiraz eden ve makbul olmayan müriddir. Zikredilen ilk iki

grup sayıca az, lakin makbuldür.176 Hacı Bektâş-ı Velî (v. 669/1271) mürid tasnifini

zikrettiğimiz ilk tasniften bazı farklılıklarla şöyle izah etmektedir: Mürid üç türlüdür:

a. Mutlak mürid: Mürşidine “Niçin?” itirazında bulunup delil istemeyen müriddir. b.

Mecâzî  mürid:  Zâhirde  mürşidinin  istediği  gibi,  bâtında  kendi  istediği  gibi  olan

müriddir. c. Mürted mürid: Mürşidinin olumsuz bir hâlini görünce derhal yüz çeviren

müriddir.177

Mürid kavramının, bilhassa tarikatlar döneminde, klasik anlamda yaygın bir

şekilde  kullanıldığı  görülmektedir.  İlk  dönem  mutasavvıflarında  ise  “mürid”

kavramı, “mürşide tâbî olan, iradesiyle ona teslim olan” anlamından ziyade, “Allah’ı

ve  O’nun  rızasının  arayışında  ve  iradesinde  olan  kimse”  olarak  karşımıza

çıkmaktadır.  Hallâc-ı  Mansûr'a  (v.  309/933),  “Mürid kimdir?” diye sorulduğunda,

“Mürid, kastı Hak Teâlâ olan ve O'na kavuşuncaya kadar hiçbir şeye meyletmeyen

kimsedir.” diye cevap vermiştir.178 Mürid, kalbinde yanan ilâhî aşkla Allah'ın rızâ ve

muhabbetine ulaşmayı hedefleyen, bu uğurda her türlü dünya arzusunu terk etmeye

hazır olan kimsedir. Hallâc-ı Mansûr'un da ifade ettiği gibi müridlik, Allah'a yönelme

yolunda kesin bir  tercih ve kararlılık  gerektirir.  Mürid,  bu yoldaki maddi  manevî

zorluklara karşı sabırlı olmalı, nefsinin direnişiyle mücadele etmeli ve her an Allah'a

vâsıl olma arzusuyla yaşamalıdır.179 Mürid, tüm varlığıyla Allah'a yönelmeli, O'nun

emirlerine uyan ve O'na itaat  etmek için çaba sarf  eden bir kimse olarak hareket

etmelidir.  Kur'ân'a  ve  sünnet-i  seniyyeye  tâbî  olarak  Allah'ın  rızâsını  kazanmaya

175  Selahaddin Şar, Tasavvufun Temel İlkeleri, Toker Yayınevi, İstanbul, 1991, s. 382.
176  Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri, ss. 454-455.
177  Hacı Bektâş-ı Velî, Makâlât, s. 17.
178   Abdurrahman Câmî, Nefehâtü'l-üns min hadarâti'l-kuds, trc. Kamil Candoğan, Sefer Malak, Bedir

Yayınevi, İstanbul, 1971, s. 219.
179  Bağdâdî, Şemsü'ş-şümûs s. 39.



39

gayret etmeli, Allah'ın nuruyla aydınlanarak basiret sahibi olmalıdır.180

Kelâbâzî’ye  (v.  380/990)  göre  mürid,  Allah’ın  kitâbullahta,  “Bizim  için

mücâhede  edenleri  biz  yollarımıza  iletiriz.”181 buyurduğu  kimsedir.  Allahu  Teâlâ,

eğer dilerse müridin kalbini halktan soğutarak kendisine yöneltir.  Allah’ın müride

verdiği manevî lütuf ile müridde Allah için cehd, O'na yöneliş ve O'nu irâde etme

niyeti  oluşur.182 Müridlik,  rızâ-ı  ilâhîye  adanmış  bir  varlık  olarak  Allah  yolunda

mücâdele  etmeyi  ve  nefslerini  terbiye  etmeyi  amaçlayan  kişilerin  makamıdır.

Nefsiyle  mücâdele  eden,  Allah'ın  rızasını  kazanmak  için  çaba  gösteren  ve  doğru

yolda ilerlemek için Allah'ın yardımına güvenen bir karakterdir. Bu ulvî mücâhede,

ilâhî  lütuf  ve  yönlendirme  ile  müridin  kalbinde  başlayan  değişim  ve  dönüşüm

sürecinin sonucudur.

Sühreverdî,  mürid  kavramını  tarikat  bağlamındaki  anlamıyla  ele  almakla

birlikte,  kavramın  tanımında  onun,  ilk  dönem  sûfîlerinin  etkisinde  kaldığı  da

görülmektedir.  Sühreverdî’ye  göre  mürid,  “Allah  kendine  dönenleri  hidayetine

ulaştırır.”183 âyetinden  işaretle  keşfe  ulaşmadan  önce,  kendilerinden  çaba  istenen

kişilerdir.  Aynı  şekilde  mürid,  “Bize  itaat  uğrunda  mücâhede  edenlere  gelince,

muhakkak  biz  onları,  bize  gelen  yollarımıza  ulaştırırız.  Şüphesiz  Allah  iyilik

sahipleriyle beraberdir.”184 âyeti gereğince, riyâzet ve gayretle manevî kazanımlar

elde eden kimsedir. Bu kimsenin içindeki Hakk’a ulaşma arzusu şiddetlenmiştir.185

Müridin gönlündeki Allah özlemi ve ilâhî aşk onun tek derdi olmuştur. Bu derdi ve

sırrı  halk bilmez.  “Ben tasa ve üzüntümü ancak Allah’a arz ederim.”186 âyetinde

ifade olunan şekilde mürid, Allah’a duyduğu özlem ve teslimiyetin tezahürü olarak

derdini yalnızca Allah’a açar. Derdine ve sırrına halkı muttalî kılmaz.

180  Abdulkâdir Geylânî, Gunyetü't-tâlibîn, trc. Abdulkadir Akçiçek, Sağlam Yayınevi, İstanbul, 1991,
ss. 1046-1047.

181  Ankebût, 29/69.
182  Ebûbekir Muhammed Kelâbâzî, Ta'arruf, Dâru’l-îmân, Beyrut, 1986, s. 140.
183   Şûrâ, 42/13.
184   Ankebût, 29/69.
185   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 61-62.
186   Yûsuf, 12/86.



40

1.2.2. Mürid - Murâd Farkı

Arapça أراد (e-râ-de) fiilinin ism-i mef’ûl kalıbı olan مراد (murâdün) kelimesi

ise  “istenen,  irâde  edilen  kimse”  anlamına  gelmektedir.187 Mürid,  sûfî  ıstılâhında

irâdesi  olmayan  kimsedir.188 Murâd  ise  irâdesinde  cezbolunan189,  Hakk’ın  cezbe-i

kuvvetle  kendisine  bağladığı  ve  manevî  hâlleri  müşâhedeye  muktedir  kıldığı

kimsedir.190

İlk  sûfî  müelliflerden itibaren  mutasavvıfların  büyük çoğunluğu,  mürid  ile

murâdı  birbirinden  ayrı  makamlar  olarak  değerlendirmiş  ve  murâd  mertebesini

müridlik mertebesinden üstün olarak kabul etmişlerdir. Mürid ile murâd arasındaki

en önemli fark, müridin kendi istek ve irâdesiyle tasavvuf yolunu tutmuş, murâdın

ise  kendi  irâdesine  bakılmaksızın  Hakk'ın  irâdesiyle  seçilmiş  ve  bu  yola

kılavuzlanmış  olmasıdır.  Müridin  keşf  ve  cezbeye  ulaşması,  çaba,  gayret  ve

sülûkünden sonra iken  murâdın  öncedir.  Yani  mürid  bir  mürşide  bağlandıktan  ve

çalışıp çabaladıktan sonra vuslata ulaşırken, murâd herhangi bir çalışma göstermeden

Allah’ın lütfuyla cezbe,  keşf ve marifete ulaşır.  Sûfîlere göre mürid, tarikata yeni

intisap  eden  mübtedîdir.  Murâd  ise  sülûkün  nihâyetine  varan  müntehîdir.  Sûfîler,

“Allah dilediğini kendisine seçer (murâd) ve kendisine yöneleni de (mürid) doğru

yola iletir.”191 âyetini bu hususa delil getirmektedir.192

Murâdın üç derecesi vardır:  Birincisi,  günaha mecbur kalıp tam işleyeceği

anda Allah'ın kulundaki şehvet isteğini azaltması, şehvetten alacağı lezzetlerin önüne

set  çekmesi  ve helâke giden yolları  kapaması  sûretiyle  onu korumasıdır.  İkincisi,

kulundan  noksanlığın  ayıbını  kaldırarak,  ona  kınama  damgası  vurmayarak  ve

hatalarının  neticelerini  lehine  çevirerek  korumasıdır.  Üçüncüsü,  Hakk'ın  kulunu

seçmesi  ve  onu  kendine  tahsis  etmesidir.193 Bu  dereceler,  Allah'ın  kuluna  olan

yakınlık ve korumasının farklı tezahürlerini göstermektedir.

187   Dahdah, el-Mu’cemu’l-vesît s. 99.
188   Seyyid Mustafa Rasim Efendi, Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2008, s. 1037.
189  Seyyid Mustafa Rasim Efendi, a.g.e., s. 1037.
190  Hayrani Altıntaş, Tasavvuf Tarihi, Ankara Üniversitesi Yayınevi, Ankara, 1986, s. 130.
191  Şûrâ, 42/13.
192  Abdurrezzak  Tek,  Tasavvufi  Mertebeler:  Hace  Abdullah  el-Ensari  el-Herevi  Örneği,  Emin

Yayınevi, Bursa, 2008, ss. 197-198.
193  Abdullah el-Ensârî  Herevî,  Menâzilü's-sâirîn,  Tasavvufta Yüz Basamak,  trc.  Abdurrezzak Tek,

Emin Yayınevi, Bursa, 2008, ss. 111-112.



41

Ebû Nasr Serrâc’a (v. 378/988) göre mürid, Allah'a vâsıl olmak için niyet ve

yönelişindeki başlangıcını ihlâsla yapan, sûfî âdâbına, meşrebine titizlikle riayet eden

ve seyr u sülûkünü tamamlamak için rehberinin talimatlarına ve bu yolda hizmete

kendini adayan kişidir. Aynı zamanda mürid, irâdesiyle seyr yoluna giren kimsedir.

Murâd ise irâdesi Hak tarafından alınmış olarak makamların sonuna ulaşmış, sırra

ermiş  ârif  kişidir.  Murâd  bu  aşamadan  sonra  irâdesinde  Allah'tan  başkasına  tâbî

olmaz ve irâdesine O’dan başkasını hakim kılmaz.194

Ebû Abdirrahmân es-Sülemî, müridlerin farklı seviyelerde olabileceğini ve bu

seviyelerin  Allah'a  vâsıl  olma  hususunda  farklılık  gösterebileceğini  ifade  ederek

mürid ile murâd arasındaki farkı şöyle belirtir: Birinci tür mürid, Allah'ı kendi nefsi

için  murâd  eder.  Bu  tür  mürid,  hareketlerini  ümit  ve  korku  üzerine  kurar.  Yani

amelini, Allah'tan bir karşılık veya mükâfat beklentisiyle gerçekleştirir. Bu müridin

niyeti, nefsi için Allah'ı memnun etmektir. İkinci tür mürid, sadece Allah'ı arzu eder.

Bu tür mürid, amellerini sırf Allah'ın emrini yerine getirmek için yapar ve karşılık

beklemez.  Amel  ettiği  için  sevinmez,  sadece  Allah'ın  hoşnutluğunu  kazanmak

amacıyla hareket eder. Üçüncü tür mürid ise hiçbir şey dilemez ve kendi arzularını

bir kenara bırakır. Sadece Allah'ın murad ettiği şeyi ister ve arzular. Makam veya

hâlinde nefsini söz sahibi kılmaz. Bu mürid, murâddır ve en üstün olan müridlerin

örneğidir, çünkü sadece Allah'ın rızasını hedefler ve kendi arzularını tamamen terk

eder.195

İbnü’l-Arabî’ye göre irâde eden mürid, Allah'a yönelerek onun sevdiği ve râzı

olduğu  işlerde  çalışan  kimse196 iken;  murâd  ise,  Allah  tarafından  irâdesinin

esaretinden  kurtarılan  kimsedir.  Murâd,  hâl  ve  makamları  manevî  hazla  sıkıntı

çekmeden elde eder.197 Allah erleri bir yönüyle mürid, bir yönüyle murâd olabilir.

Böylelerinin  hâllerinin  ve  hükümlerinin  değişmesi  mümkündür.  Böyle  biri  hoşa

gitmeyecek  bir  durumla  karşılaştığında  kalbindeki  ferahlık  kaybolmuyorsa  irade

edilen murâd makamında, bu durumda değilse mürid makamındadır.198

194  Ebû  Nasr  Serrâc  Tûsî,  el-Luma',  thk.  Abdulhalim  Mahmud,  Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye,
Kahire, ts., ss. 417-418.

195  Ebû Abdirrahman Sülemî,  Tasavvufun  Ana İlkeleri  Sülemî'nin  Risâleleri,  trc.  Süleyman Ateş,
Ankara Üniversitesi Yayınevi, Ankara, 1981, s. 9.

196   İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, c. 9, s. 319.
197   İbnü’l-Arabî, a.g.e., c. 9, s. 315.
198   İbnü’l-Arabî, a.g.e., c. 9, s. 321.



42

Kuşeyrî  ise  naklettiğimiz görüşlerin aksine,  mürid ile  murâd arasında fark

olmadığını  söylemektedir.  Müridin  seçilmesini  Allah  murad  etmiştir.  Zira  Allahu

Teâlâ’nın  murad  etmediği  hiçbir  şey  gerçekleşmez.  Bu sebeple  her  murâd  mürid

olmak durumundadır. Çünkü Allah onu özel bir şekilde murad edince, onun mürid

olmasını mümkün kılar.199

Sühreverdî,  “Allah  dilediklerini  kendisi  için  seçer  ve  O’na  yönelenleri

hidâyete erdirir.”200 âyetini delil getirerek sûfîlerin bir kısmının Allah tarafından özel

olarak seçilip sevildiğini ifade etmektedir. Buradaki seçilme durumu kulun çalışma

veya  iradesine  bağlı  değildir.  Bu  durum,  murâd  olan  kimseye  mahsustur.  Allah

sevdiği,  murad  ettiği  kulunu,  mücâhedesine  bakmadan,  ilâhî  lûtfuyla  kulunu

kendisine  yakınlaştırır  ve  dost  kılar.  Sûfîlerin  böyleleri,  Allah  tarafından  murad

edilerek  gayret  göstermeden lûtfa  nâil  olmuşlardır.  Onların  kalpleri  engellerinden

kurtulmuş,  ilâhî  nurlar  onları  sarmış,  kendilerine  verilen  hâl  onlardaki  gayret  ve

çabayı artırmıştır.  Salih amellerin lezzetiyle keşf onlara Hak yolunda çabalamanın

yolunu açmıştır.  Nitekim,  Firavun’un  sihirbazları  iman ettikleri  vakit,  kendilerine

bahşedilen irfân nuru, Firavun’un azap tehdidine karşı onları korkusuz kılmıştır.201

1.2.3. Müridin Özellikleri

Seyr  u  sülûkte  mürşidin  terbiyesine  dâhil  olan  müridin  bazı  özelliklerinin

bulunması gerekir. Allah’a vâsıl olmak gibi ulvî bir hedefe tâlip olan kişinin niyet

açısından  kararlı,  davranış  açısından  seçkin  olması  bu  yolculuğun  temel

şartlarındandır. Mürid, seyr u sülûk niyetini  sağlamlaştırdıktan sonra şeriatla ilgili

ilimleri  tahsil  etmelidir,  zira  şeriat  temeli  olmaksızın  marifete  ermek  mümkün

değildir.  Mürid şeriat  ilimlerini öğrenerek,  en azından,  dinini ikmâl edecek kadar

bilgi sahibi olmalıdır. Çünkü şer’î ruhsatlar mazeret ve meşguliyet sahipleri içindir.

Allah  erleri  ise  Hak  Teâlâ’dan  başkasıyla  meşgul  olmazlar.  Bu  sebeple  mürid,

azimeti  bırakıp  ruhsatlara  sarılırsa  Allah  ile  olan  hukukunu  ve  Allahu  Teâlâ’ya

verdiği sözü bozmuş sayılır.202 Hâtemü'l-Esamm’ın (v. 237/851) ifadesine göre, bir

199   Kuşeyrî, Risâle, s. 286.
200   Şûrâ, 42/13.
201   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 60.
202   Tûsî, el-Luma’, s. 483.



43

müridin  muradından  başka  bir  şeyi  istemesi,  içindeki  kötülüğün  açığa  çıktığını

gösterir. Bu durumda bir derviş, dışarıdan derviş gibi görünse de aslında onun nefsi

dünyayı arzulamaktadır.203

Muhâsibî’ye göre Allah’ı isteyen kul (mürid), nefsine reddetmeyi öğretecek

kadar  egzersiz  yaptırıp  onu  ihlâsa  alıştırıncaya  ve  riyâya  karşı  duruncaya  dek

mücâhede eder. Bu mücâhedeyi nefsine boyun eğdirinceye kadar sürdürmelidir.204 

Kuşeyrî  ise müridin özelliklerini  şöyle sıralamaktadır:  a.  Nafile  ibadetlerle

Allah'ın  sevgisini  kazanmaya  çalışmak:  Mürid,  farz  ibadetlerin  yanı  sıra  nafile

ibadetlerle de Allah'ın rızâsını elde etmeye gayret etmelidir. b. Tüm Müslümanlara

ihlâsla nasihatte bulunmak: Mürid, kendi tarikatından olsun ya da olmasın, insanlara

doğru yolu göstermek ve onları iyiliğe teşvik etmek için gayret etmelidir. c. Halvet

ile  üns  etmek  (yalnızlıktan  hoşlanmak):  Mürid,  zaman  zaman  yalnız  kalarak

murâkabe  ve  nefs  muhasebesi  gayretinde  olmalıdır.  ç.  Kaderin  hükmü  ile  ilgili

sıkıntılara sabretmek: Mürid, hayatındaki zorluklara karşı sabırlı olmalı ve Allah'ın

takdirine teslimiyet göstermelidir.  d. Allah'ın emrini nefsin arzusuna tercih etmek:

Mürid,  manevî yolculuğunda ilerlerken nefsinin direnişine karşı sabırlı ve Allah’a

itaatte istikrarlı  olmalıdır.  e. Allah'ın nazar ettiğini düşünerek hayâ etmek: Mürid,

Allah'ın  kendisini  murâkabe  ettiğini  bilerek  hayâ  sahibi  olmalı  ve  edepli

davranmalıdır. f. Sevdiği şeyi yapmak için bütün gayreti harcamak: Mürid, Allah'ın

rızâsını kazanmak için O’nun rızâsını celbedecek amellere yönelmeli ve bu konuda

azimli olmalıdır. g. Allah'a ulaştıran bütün sebeplere derhal tevessül etmek: Mürid,

Allah'a yaklaşmayı sağlayacak her türlü ameli işlemelidir. ğ. Ünsüz bir şekilde sönük

kalmaya  kanaat  etmek:  Mürid,  terakkîsinde  şöhretsiz  bir  şekilde  ilerlemeyi

kabullenmeli ve mütevazı olmalıdır. h. Allah’a vâsıl oluncaya kadar ümit ve korku

arasında  yaşamak:  Mürid,  Allah'a  ulaşma hedefine  kadar  Allah’ın  rahmetini  ümit

ederek ve O’nun azabından korkarak (beyne’l-havfi ve’r-recâ) yaşamalı ve manevî

yolculuğunda nefsinden emin olmamalıdır.205

Türk-İslâm medeniyetinin  en eski  mürşidi  Ahmed Yesevî'ye (v.  562/1166)

nispet  edilen  Yesevî  tarikatına  göre  müridde  şu  özellikler  bulunmalıdır:  a.
203  Kuşeyrî, Risâle, s. 285.
204  Hâris Muhâsibî, er-Ri’âye li hukûkillâh, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, ts., ss. 192-193.
205   Kuşeyrî, Risâle, ss. 284-285.



44

Mürşidinden başka kimseyi efdâl bilmemek: Mürid, mürşidini en üstün ve yetkin kişi

olarak  kabul  etmeli,  mürşidinin  bilgelik  ve  rehberliğine  tam  bir  teslimiyet

göstermelidir. b. Zeki ve anlayışlı olmak: Mürid, mürşidin verdiği işaret ve mesajları

doğru  bir  şekilde  anlamalı  ve  onun  irşadını  kavramalıdır.  Zekâ  ve  ince  bir

kavrayışıyla mürşidini  anlamak için çaba göstermelidir.  c.  Vefâ ve beyat sözünde

sadık olmak: Mürid, mürşidin yolunda sadakatle ilerlemeli ve verdiği beyat sözüne

bağlı  kalmalıdır.  Mürşidin  yolunda  metin  bir  duruş  sergilemeli  ve  sadakatini

korumalıdır. ç. Mürşidin sırlarını korumak: Mürid, mürşidinin sır ve özel bilgilerini

gizli tutmalıdır. Mürşidine bağlılığında kusur etmemek için sır saklama prensibine

riayet etmelidir.  d. Mürşidin teklif,  vaaz ve nasihatlerine uymak: Mürid, mürşidin

vaaz  ve  nasihatlerini  dikkate  almalı  ve  tavsiyelerini  ihmal  etmeden  yerine

getirmelidir. Mürşidin öğretilerine sadık kalmalı ve başka yollara sapmamalıdır. e.

Visâl-i  ilâhî  için  fedakârlık  yapmak:  Mürid,  Allah'a  kavuşma arzusuyla  mürşidin

yolunda  canını  vermeye  hazır  olmalıdır.  Mürşidin  dostlarını  dost,  düşmanlarını

düşman bilmeli ve Allah'a olan bağlılığını korumalıdır.206

1.2.4. Müridin Çeşitleri

Tasavvuf ilmine dair eserlerde müridin çeşitleriyle ilgili farklı kategoriler207

zikredilmektedir. Bu kategorilerdeki temel ayrım; müridin elde ettiği ilâhî makamlar,

sahv-sekr hâlinin müride etkisi ve müride irşat makamının tevdî edilip edilmeyeceği

hususlarıyla  ilgilidir.  Sühreverdî’ye  göre  Hak  yoluna  giren  müridler/sâlikler  dört

kısma ayrılmaktadır. Bu kısımları, Sühreverdî’nin ve mutasavvıfların görüşleriyle ele

alacağız.

1. Mücerred sâlik: Bu kısımdaki sâlike irşat vazifesi verilmez, zira nefsânî

sıfatlar  kendisinden  tam  olarak  kaybolmadığından  irşat  makamına  layık  değildir.

Mücerred sâlik, mücâhede ve muamele makamında Allah'ın rahmetinden kendisine

ulaşanla  iktifâ  eder.  Mücâhedede  nefsine  güç  gelen  duygulardan  kurtulup

mücâhedesini  huzurla  devam  ettirmeye  muktedir  olamaz.208 Bu  sınıftaki  sâlikler,

206 Mustafa Kara, Dervişin Hayatı Sûfînin Kelâmı, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 2005, s. 233.
207  bkz. Süleyman Uludağ, Dört Kapı Kırk Eşik, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 2009.
208   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 109.



45

sülûkünü  tamamlasalar  bile  cezbe  veya  lûtfa  erişmemişlerdir.  İlâhî  vuslâta

eremediklerinden mürşidlik makamına da layık görülmezler.209

2. Mücerred meczûb: Bu kısımdaki sâliklere Allah öncelikle yakîn ayetleriyle

tecelli  eder  ve  kalbini  meşgul  edecek  engellerden  onları  kurtarır.  Bu  kimselerin

amellere teşvik edilerek seyr u sülûk ettirilmesi mümkün değildir. Bu kısımdakiler,

ilâhî  nasipten  hisselerine  düşenlerle  yetinir,  farz  amellerin  dışındakilerle  mesul

tutulmaz.210 Mücerred meczûb olan kişi, meczûbiyet hâline sahip olması nedeniyle

meşihat makamına layık görülmez. Çünkü ilâhî cezbe onu kendi varlığından geçirir.

Bu kişiler, şeriat ve tarikatın faydalarını anlamaz ve muamele aşamasında eksiklikleri

olabilir.  Bu sebepten dolayı  mürşid olamazlar.  Zira  meczûb makamında olan kişi

tarikat öğreti ve usûllerinden tam anlamıyla istifade edemez.211

3.  Sâlik-i  meczûb:  Bu  kısımdaki  sâlikler;  ihlâsla  mücâhede  ve  muamele

yoluna sarılarak seyr u sülûke başlar. Terakkî ettikleri vakit, riyâzet ve mücâhedenin

sıkıntıları yerini manevî huzura bırakır. Böylece yolun başındaki acının yerini tatlılık

alır,  sâlik  rahatlamaya  başlar.  İlâhî  müşâhedelerin  kapısı  açılır  ve  sâlikin  kalbi

dolmaya, dili hikmetle söz söylemeye başlar. İhlâslı kalpler ona meyledip onu sever.

Manevî fütühâtların yolu kendisine açılır. Masivânın esaretinden kurtuluşa ulaşır ve

artık  insanların arasına  karışmasına müsaade edilir.  Halkın  içinde olması  Hak ile

irtibatını  kesmez.  Halk ya da  masivâ  onu Hak'tan  koparamaz.  Bu hâli  elde eden

kimselerden irşat makamına ulaşanlar çoktur. Çünkü o, muhib olarak yola koyulmuş,

salih  bir  kimse  olarak  amel  ve  mücâhedede  muvaffak  olunca  mukarrabûn

makamından bir hâl kendisine erişmiştir. Bu hâle ulaşanlara tâbî olan kimselere ilâhî

feyizlerden birçok nasip bahşedilir. Ancak bazen bu kimseler de bulundukları hâlden

yukarı çıkamaz ve yüksek kemâl hâllerini elde edemez. Bulundukları hâldeki ilâhî

nasiple  yetinirler  ki  bu  da  son  derece  yüksek  ve  değerli  bir  nasiptir.  Mürşidlik

makamındaki en yüce mertebe, şimdi bahsedeceğimiz dördüncü gruptaki meczûb-ı

sâlikin mertebesidir.212

4. Meczûb-i sâlik: Bu kısımdaki sâliklere Allahu Teâlâ keşif, yakîn nuru ve

209   Süleyman Uludağ, “Sülûk”, DİA, TDV Yayınevi, İstanbul, 2010, c. XXXVIII, s. 128.
210  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 109-110.
211   Ankaravî, Minhâcü'l-fukarâ, s. 63.
212   Sühreverdî, a.g.e., s. 110.



46

kalplerinden perdeyi kaldırmakla tecellî eder. Kalp, müşâhede nuru ile nurlanır ve

dünyadan uzaklaşarak ahirete yönelir. Kendisine manevî hâller bahşedilir. Artık Hak

ile  arasına  hiçbir  şey  giremez,  öyle  ki,  “Ben  görmediğim  Rabbe  ibadet  etmem;

nereye baksam O'nu görmekteyim.” der. Sonrasında kalbindeki güzellik vücudunun

dışına taşmaya başlar. Zorluk çekmeksizin manevî makamları aşmaya muvaffak olur.

Kalbi ilâhî aşkla dolu olduğu için edebi mükemmel olur. İlâhî aşk sayesinde ibadette

zorluk çekmez ve taatten zevk alır. Allahu Teâlâ ona özel bir irâde bahşeder ve onu

sevdiklerinden  kılar,  muhabbetiyle  kulunu  rızıklandırır.  Bu  sayede  kulun  kalbi

masivâdan yüz çevirip Hakk'a yönelir. Huzur-ı ilâhiyede olması sebebiyle ilâhî aşk

ile ruhu ısınır. Nefisinin kalbine olan tesiri kesilir.  Allahu Teâlâ bu hâle şu âyetle

işaret  buyurmaktadır:  “Allah,  kelâmın  en  güzeli  olan  Kur'ân'ı  (i'caz,  hikmet  ve

belağatta)  âyetleri  birbirine  benzer,  mükerrer  (kıssa  ve  öğütlerle  dolu)  bir  kitap

halinde indirdi. Öyle ki; Rablerinden bütün benliği ile korkanların derileri ondan

ürperir.  Sonra,  derileri  de  kalpleri  de  Allah'ın  zikrine  yumuşar.”213 Bu  dereceye

ulaşan  kimse  hâlin  hâkimiyetinden  kurtulur,  kendisi  hâle  hâkim  olur  ve  gerçek

hürriyete kavuşur. Bu hâl ve makamlara ulaşan kimse hakiki bir yetkin mürşiddir.214

Sâlik olan meczûb; Rahmânî bir cezbe ile makamlara ulaşan hâl ve makam

ehlidir. Nitekim Hz. Ömer (r.a) (v. 73/693) önce Rahmânî bir cezbe ile makamlara

yükseldikten  sonra  Rasûlullah  (s.a.s)  ile  müşerref  olarak  dinin  hakikatlerini  ve

inceliklerini  öğrenmiştir.215 Sâlik  olan  meczûb mürşidlik  makamını  gerçekten  hak

eden kimsedir. Çünkü cezbesi sülûkten önce gerçekleşmiş, Hakk’ın tecellisiyle fânî

olduktan sonra Hak ile bâkî olmuş, mahv ve fenâ halinden sonra seyr u sülûk ile sahv

ve  bekâ  haline  erişmiş,  kesrette  vahdeti  müşâhede  etmiş,  mahbûbiyet  makamına

ulaşmış  ve  Hakk’ın  hilâfeti  mertebesini  elde  etmiştir.216 Bu  kısımdakiler  mürşid

olduktan  sonra  onlara  itaat  etmek,  Rasûlullah’a  (s.a.s)  itaat  etmek,  onlara  boyun

eğmek  Allah'a  boyun  eğmek  anlamındadır.  Bu  niteliklere  sahip  olan  kişiler,  Hz.

Peygamber’in  (s.a.s)  irşat  makamına  vekâlet  eden  ve  onun  halifesi  olan

kimselerdir.217

213   Zümer, 39/23.
214   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 111-112b.
215  Hacı Reşid Paşa,  Tasavvuf-Tarikatlar Silsilesi ve İslâm Ahlâkı, sad. M. Hakkı Yeşil, Salâh Bilici

Yayınevi, İstanbul, 1965, s. 87.
216   Uludağ, “Sülûk”, c. 38, s. 128.
217   Ankaravî, Minhâcü'l-fukarâ, ss. 63-64.



47

Sâlik olan meczûbun ilâhî lütuflara mazhâr olduktan sonra hâlin esaretinden

kurtulup cezbe ve  sekr  hâlinde  kalmaması,  bilakis  bu lutûfların  onun sahv hâlini

kuvvetlendirmesi önemli bir ayrıntıdır. Zira irşat ve davet yükümlülüğü seçkin bir

akıl-bilinç görevidir. Yetkin mürşidin ne yaptığının, ne söylediğinin farkında olması

müridlerinin  seyr  u  sülûk  süreçlerini  sağlıklı  bir  şekilde  tamamlamalarını  sağlar.

Cezbe ve sekr hâli daimi sûrette galip olan bir velînin şeriat ve tarikat ahengiyle irşat

vazifesini yürütmesi mümkün gözükmemektedir.

1.2.5. Müridliğin Nihayeti

İslam toplumundaki tasavvuf erbabı, sosyal hayattaki rollerin açısından grup

gruptur. Kimi içine kapalı, kimi topluma dönüktür  ve irşad görevini yapmaya meyilli

ve kabiliyetlidir,  hatta bunun için adete  görevlendirildiği  düşünülülür.  Sühreverdî;

müridin, mürşidinin rehberlik ve gözetiminde manevî eğitimini tamamladıktan sonra

irşada kabiliyetli bulunması durumunda, mürşidi tarafından özel bir eğitime daha tâbî

tutulacağını ve ancak bu eğitimin sonunda mürşid olarak görevlendirileceğini ifade

etmektedir. Hak yoluna giren bir müridin maneviyât eğitimini tamamladıktan sonra

mürşidlik  makamına  ulaşması  da  şöyle  gerçekleşecektir:  Mürid,  kötü  sıfatlarla

muttasıf nefsini hâlis bir niyet ve idareyle Hak yoluna tâbî kılmakla yükümlüdür. Bu

aşamada  mürid,  seyr  u  sülûküne  sadâkatle  devam  eder  ve  nefsini,  mutmainne218

(huzur ve sükûn) makamına yükseltmek için uğraşır.219

Kulun kalbinin ruha ve nefse bakan iki yönü bulunmaktadır. Kalp, ruha bakan

yönüyle mânen beslenir ve bu sayede mutmainne makamına doğru nefsin yolu açılır.

Sâlikin nefsi, mutmainne makamına erince nefsini idare etmenin sıkıntısından azat

olur  ve  manevî  yolculuk  tamamlanır.  Nefs,  Allah'ın  emrine  itaat  eder  hâle  gelir.

Sonra kalp, nefse bakan yönüyle onun işlerini üstlenir; artık idareyi kalp yürütür. İşte

bu  aşamadan  sonra,  böyle  bir  kalbe  sahip  mürşid  için,  terbiyesini  üstlendiği

müridlerin nefsleri kendi nefsi yerinde olur ve onları da aynı usûl ile terbiye eder.

Bunun sebebi; nefslerin bir yönüyle aynı cins olmaları ve müridle mürşid arasındaki

218 Nefsin mertebeleri hakkında seyr u sülûkün tanımı konusunda bilgi verilmiştir.
219  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 104.



48

ilâhî, manevî bir kaynaşma ve uyuşmanın bulunmasıdır.220 Allahu Teâla bu hususu

şöyle izah etmiştir: “Rasûlüm! Eğer sen, yeryüzünde olan bütün şeyleri harcasaydın,

onların  kalplerini  birleştiremezdin.  Fakat  Allah  (rahmetiyle)  onların  aralarını

birleştirdi.”221

Nefs, mutmainne hâl ve makamına erince ruhun ilâhî aşk ve manevî harareti

sayesinde nefsteki Hakk'a karşı soğukluk ve isyankarlık hâli son bulur; onun yerini

ilâhî huzur ve itaat duygusu alır. Sühreverdî, nefsin bu gelişimine,  “Sonra onların

derileri  ve  kalpleri  (bütün  vücutları)  Allah'ın  zikrine  yumuşar.”222 âyetini  delil

getirmektedir. Mürid bu hâle erişince nefsi kullukta zorlanmaz ve Allah'a itaat nefse

ağır gelmez. Müridin nefsi mutmainne makamında karar kılınca sülûk sona erer ve

böylece müridin manevî doğumu gerçekleşmiş olur. Yetkin mürşid tekâmül sürecini

tamamlayan  müride  birçok  ilim  ve  manevî  hâl  intikâl  ettirerek  müridini  irşada

memur kılar.223

Müridin  nihayete  hayırla  erebilmesi  için  bidayetinin  de  hayırla  başlaması

gerekir.  Bu  sebeple  mürid,  velîlerin  yoluna  Allah  için  girmelidir.  Eğer  mürid,

velîlerin nihayette ulaştığı yüksek hâl ve makamlara ulaşırsa, asıl menzilde onlara

kavuşup  aralarına  katılmış  olur.  Eğer  velîlerin  ulaştığı  nihayete  ulaşmadan  ölüm

kendisine  ulaşırsa  onun  sevabı  Allah’a  aittir.  Bidayet  hâli  sağlam olan  herkesin,

nihayeti  de  o  ölçüde  kâmil  olur.  Mürid,  sülûküne  başlarken  niyetini  ihlâs  ile

yapmalıdır.  Niyetin  ihlâslı  olmasının  alameti,  nefsânî  istek  ve  arzuların  müridin

niyetinde yer bulamamasıdır. Böyle bir niyetle seyr u sülûke giriş, sadece ve sadece

Allah’a vâsıl olmak için olur.224 Sühreverdî’ye göre, seyr u sülûkte nihayete ulaşmış

kimselerin  istikâmeti  kemâl  mertebesindedir.  Kul  bidayet  hâlinde,  ameller  içinde

tutulmuş, fakat ameller sebebiyle hâllerden perdelenmiş durumdadır. Yolun ortasına

geldiğinde, hâlleri muhafaza edilmiş, bazen amellerden alıkonulmuştur. Nihayette ise

kendisini ne ameller hâllerden ne de hâller amellerden perdelenmektedir. Mürid için

en büyük fazilet de budur.225

220  Sühreverdî, a.g.e., s. 105.
221  Enfâl, 8/63.
222  Zümer, 39/23.
223  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 104-107.
224  Sühreverdî, a.g.e., s. 689.
225  Sühreverdî, a.g.e., s. 703.



49

1.3. Seyr u Sülûk

1.3.1. Tanımı

Arapça سار سيرا (sâ-ra, seyran) fiili, “yürümek” anlamındadır.226 سلك سلوكا (se-

le-ke,  sülûken)  fiili  ise  “girmek,  nüfûz  etmek,  gerçekleştirmek”  anlamına

gelmektedir.227

Tasavvuf terminolojisinde "seyr", cehâleti  ve kötü huyları  geride bırakarak

ilme ve güzel ahlâka doğru hareket etmeyi ifade eder.228 İki türlü seyr vardır: a. Seyr-i

Nuzûlî:  Mukayyed vücûdun (varlık) vâr olması için mutlak vücûdun seyridir.  Bu,

ehadiyetin  imkân  mertebesine,  mutlakın  mukayyede,  küllün  (bütünün)  cüze

(parçaya) inişidir. b. Seyr-i Urûcî: Mukayyedin mutlakta fenâ olması kastıyla yaptığı

seyirdir. Cüz olanın, küll olana seyridir. Buna seyr-i şuûrî de denir. Bu seyr, mahlûk

mertebesinden mutlaka kadardır.229

Sülûk ise tasavvufî hayata ve disipline tâbî olmuş bir  kişinin Allah’a vâsıl

olmasını  sağlayan manevî  eğitim olarak  ifade  edilmektedir.230 Terim olarak  sülûk

kavramı,  Abdülkerîm  el-Kuşeyrî’nin  Tertîbü’s-sülûk adlı  eserinde  karşımıza

çıkmaktadır.  Sülûk  kavramı,  tarikatlar  sonrası  dönemde  benzer  anlamdaki  seyr

kelimesiyle  birlikte  seyr  u  sülûk  olarak  kullanılmıştır.  İlk  dönem  tasavvuf

klasiklerinde geçen sülûk terimi,  geniş anlamda kullanılarak dînî  hayatın genelini

ifade  etmeye  şâmil  iken,  XII.  yüzyılda  tarikatların  ortaya  çıkmasından  sonra

genellikle,  “Hakk’a ulaşma yolunda belli  tasavvufî âdâb ve erkânın uygulanması”

anlamını  kazanmıştır.231 Tasavvufun   “sülûk  ilmi”  olarak  tarif  edildiği  de

görülmektedir. Bu ilmin konusu, bireyin Hakk’a erme potansiyelini gerçekleştirmek

için  nefsini  dünyevî  kusurlardan  kurtarması,  ahlâkını  ıslah  edip  güzelleştirmesi;

226  Mustafa vd., el-Mu’cemu’l-vesît, s. 454.
227  Mustafa vd., a.g.e., s. 494.
228  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 183.
229  Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri, s. 564.
230  Yılmaz, a.g.e., s. 183.
231  Uludağ, “Sülûk”, c. 38, s. 127.



50

amacı da kendini ve Rabbini tanımasıdır. Tasavvufî eğitime tâbî olmak yani sülûk

yapmak  isteyen  kişiye  “tâlip”,  henüz  bidâyette  olana  “mübtedî”,  sülûk  yolunda

mesafe kat edene “sâlik” (ehl-i sülûk), nihâyete ulaşana kişiye de “müntehî” denir.

Mübtedî ile müntehî arasındaki mertebeye sâlik denilmektedir.232

Seyr u sülûk, tasavvuf ve tarikata dâhil  olan bir  kişinin kalbî makamlarını

tamamlamak için geçtiği aşamalara verilen manevî yolculuğun adıdır.233 Seyr u sülûk,

yetkin mürşidin rehberliğinde çıkılan yolculukta, Allah’ı unutturacak şeyleri geride

bırakarak  Hakk'a  vâsıl  olmayı  ifade  etmektedir.  Mürid,  bir  mürşide  bağlandıktan

sonra sülûk süreci başlar.234 Seyrin başlangıcı sülûk, sonucu ise vusûldür.235

Kur'ân-ı  Kerîm’de geçen  “tezkiye”  ve  “mücâhede”  kavramlarıyla  sûfîlerin

kullandığı  seyr  u sülûk kavramı aynı  anlama gelmektedir.  Tezkiye,  kötülüklerden

arınmak  ve  kalbin  aslî  safiyetine  kavuşması  için  zemin  hazırlamak  demektir.

Mücâhede ise nefsi terbiye etme mücadelesi ve rızâ-ı ilâhîyi celbetme gayretidir.236

Bilhassa nefsin arındırılıp mânen yüceltilmesi, seyr u sülûkün ana hedeflerindendir.

Tasavvufî  eserlerde  genellikle  yedi  mertebe  olarak  tanımlanan nefs,  seyr  u  sülük

sayesinde arındırılır ve rızâ-ı ilâhîyi celbedecek bir hüviyete kavuşur. Sûfîler, nefsin

yedi  mertebesini  Kur'ân-ı  Kerîm'e  dayandırırlar.  Nefsin  yedi  mertebesi  şöyle

sıralanmaktadır: a. Nefs-i emmâre: Daima kötülüğü ve günahı emreden nefs. (Yûsuf,

12/53)  b.  Nefs-i  levvâme:  Kötülük  işlediğinde  zaman  zaman  kendini  kınayan,

kötüleyen nefs. (Kıyâmet, 75/2) c. Nefs-i mülhime: İlhâm ve keşfe mazhar olan nefs.

(Şems, 91/7) ç. Nefs-i mutmainne: İlâhî huzura kavuşmuş, mânen tatmin olmuş nefs.

(Fecr,  89/27)  d.  Nefs-i  râzıye:  Rabbinden  râzı  olan,  başına  gelenden  şikâyetçi

olmayan nefs. (Fecr, 89/28) e. Nefs-i merzıyye: Allah'ın kendisinden râzı ve memnun

olduğu nefs. (Fecr, 89/28) f. Nefs-i kâmile: Kemâl mertebesine ermiş temiz nefs.237

İnsandaki manevî latifeler ıslah edilip işler hâle getirilince, yaratılış amacına

uygun bir  şekilde aslî  vazifelerini  gerçekleştirmeye müsait  duruma gelirler. Böyle

yapıldığı takdirde kişi güzel ahlâkı elde etmeye ve gerçek mânâda kul olmaya başlar.

232  Uludağ, “Sülûk”, c. 38, s. 127.
233  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 183.
234  Mahir İz, Tasavvuf, haz. Ertuğrul Düzdağ, Kitabevi Yayınevi, İstanbul, 1990, s. 182.
235  Yılmaz, a.g.e., s. 183.
236  Dilaver Selvi, Kaynaklarıyla Tasavvuf, Semerkand Yayınevi, İstanbul, 2010, s. 58.
237  Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1985, s. 211.



51

Seyr u sülûk, kalbin, ruhun, nefsin ve manevî cevherlerin eğitimiyle ilgili bir süreçtir.

Bu süreç kalpten başlayıp hayatın her yönünü kuşatır. Bu manevî eğitimin amacı,

kulun  nefsini  ve  Rabbini  bilmesidir.238 Seyr  u  sülûk  tamamıyla,  psikolojik  ve

terbiyevî bir olaydır. Müridin, tarikat usûlüne göre yapmış olduğu mücâhede, riyâzet

gibi  uygulamalar  ve ibadetlerle  ruhunu arındırması,  kalbini  berraklığa  kavuşturup

ilâhî hakikatlere uygun hâle getirmesi için aşama aşama ilerlediği manevî yolculuğun

adıdır. Bu yolculukta kâlden ziyade hâl ön planda olduğu için sâlikin seyr u sülûk

tecrübelerini  açık  bir  şekilde  kaleme  almak  mümkün  değildir.  Bununla  birlikte,

manevî yolculuğa istekli olanları bilgilendirmek adına, mutasavvıfların bu yolculuk

hakkında eserlerinde malumat verdikleri bilinen bir durumdur.239

1.3.2. Seyr u Sülûkün Gerekliliği ve Mürşid Kontrolünde Yapılması 

Allah’a vâsıl olmak için karar verilip çıkılan yolu rehbersiz olarak başarıyla

tamamlamak çok zor görünmektedir. Nefs, şeytan ve dünyanın cezbediciliğinin yanı

sıra, manevî yolculukta karşılaşılacak birçok tehlike ve âfet bulunmaktadır. Bazen

günahlar kadar ibadetler bile kişinin âfeti olabilmektedir. İbadet çokluğuna güvenen,

bu sebeple nefsini yücelten ve hatta diğer insanlara karşı kalbinde bir küçümseme

duygusu besleyen kişiler, ulvî amaca nâil olmak bir yana, zarardan başka bir şey elde

edememişlerdir.  Kulluk  edebine  riayet  etmeyenin  riyâya  düşmesi  kaçınılmazdır.

Riyâya yakalanan insan, diliyle Allah’ı zikrederken kalbiyle O’ndan uzaklaşır.240 Bu

tür  tehlikelere  düşmemek  için  manevî  yolculuğa  niyet  eden  kişinin  istikametini

bozacak tehlikelerden korunabilmesi gerekmektedir. Bu da ancak ulvî bir gâye ve

sağlam bir metotla gerçekleşir. Bu noktada tasavvufî eğitimin amacı, sûfînin amacını

gerçekleştirmektir.  Sûfînin  amacı  ise  görünür  âlemi  bırakıp  görünmeyeni,  yani

Allah'ı  bulmaktır.241 Manevî  yolculuğun  esaslarını  bilen,  yolculuktaki  tehlikelerin

farkında  olan kemâl ehli  bir  kılavuz  rehberliğindeki  müridin,  amacına  ulaşmasını

daha kolay olacaktır.

Allah'a vâsıl olmak için çıkılan yolda büyük bir teslimiyet gösterilerek aklın

238  Selvi, Kaynaklarıyla Tasavvuf, ss. 57-58.
239  Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, s. 121.
240  Selvi, a.g.e., s. 58.
241  Güngör, İslâm Tasavvufunun Meseleleri, s. 82.



52

nefsten yana isteklerinde hareketsiz kalması gerekmektedir. Zira akıl, kumaşı terziye,

hastayı doktora kadar götürür. Terziye teslim edilmeyen kumaştan elbise, hâzık bir

doktora  teslim  olmayan  hastadan  sağlık  beklenemez.242 Sâlikin  Allah’a  vâsıl

olabilmesi  için  önce  ahlâken  kemâle  ulaşması  elzemdir.  Kulun,  nefsini  zarara

sürükleyen kötü davranışlardan temizlemesi, buna mukâbil nefsini ıslâh edecek güzel

davranışlarla süslemesi gerekir. Mürid, ahlâken yükseldiği ve Allah’a yakınlaşmaya

başladığı manevî yolculuk serüveninde ihlâs ve kararlılıkla ilerlemek zorundadır.243

Allahu Teâlâ'ya  doğru  seyr  u  sülûk,  tekâmülî  olarak  nefsi  ıslâh  edip  arındırmak,

nefsin  tabiatında  bulunan  serkeşlik  ve  rehavet  zincirlerinden  kurtulup  Allah’ın

yakınlığına erişmeye çalışmaktır. Bu zorluklarla mücadele etmek icap etmeseydi seyr

u sülûk tahakkuk etmezdi.244

Sühreverdî; manevî yolculuğun, nefsini ıslah ederek onu kontrol altına alan,

müridlerin  nefsini  de  aynı  terbiye  metoduyla  eğitecek  olan  kâmil  bir  mürşidin

nezaretinde  sürdürülmesi  gerektiğini  söylemektedir.245 Bununla  beraber,  müridin,

velîlerin  yoluna  Allahu  Teâlâ’ya  vâsıl  olmak  maksadıyla  girmesi  gerektiğini

belirterek, manevî yolculuğun gerekliliğini ve seyr u sülûke başlamadan önce niyetin

hâlis  olmasının  lüzumunu  ifade  etmektedir.  Eğer  mürid,  seyr  u  sülûkünü

tamamlamaya  muvaffak  olursa  velîlerin  yoluna  dahil  olur  ve  nihayetinde  onların

arasına katılır. Seyr u sülûkünü tamamlamadan ölüm kendisine yetişirse artık onun

niyetinin  karşılığı  Allahu  Teâlâ’ya  aittir.  Sühreverdî  bu  hususu,  “Kim  Allah  ve

Rasûlü’ne  itaatle  hicret  ederek  evinden çıkar  da,  sonra kendisine  ölüm yetişirse;

onun ecri Allah'a aittir.”246 âyetiyle delillendirir.247 Burada önemli olan müridin hâlis

niyetidir, seyr u sülûkün lüzumunu bilen ve bu uğurda gayret gösteren sâlik niyeti

ölçüsünde ecre ulaşacaktır.

242  Eraydın, Tasavvuf ve Edebiyat Yazıları, s. 21.
243  Eraydın, a.g.e., s. 173.
244  İbn Atâullah el-İskenderî,  el-Hikemü’l-atâiyye, trc. Saffet Yetkin, Ankara Üniversitesi Yayınevi,

Ankara, 1963, s. 153.
245 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 105.
246  Nisâ, 4/100.
247  Sühreverdî, a.g.e., ss. 688-689.



53

1.3.3. Seyr u Sülûkün Şart ve Edepleri

Sûfîlere  göre, seyr  u  sülûkün  temel  ilkeler  ve  belli  bir  disiplin  dâhilinde

gerçekleştirilmesi gerekmektedir. Bu ilke ve disiplin,  tâbî olunan mürşidin yoluna

göre  farklılık  gösterebilir.  Kimi  mürşidler  son  derece  basit  kurallarla  müridlerini

eğitirken  kimi  mürşidlerin  manevî  yolculuğun  esaslarını  son  derece

detaylandırdıkları  görülmektedir.  Bu  bağlamda,  mürid  yetiştirmek  hususunda

sistematiği  ön  plana  çıkan mürşidlerin  seyr  u  sülûk şartlarını  ele  alıp  sonrasında

Sühreverdî’nin şartlarını inceleyeceğiz.

Cüneyd-i Bağdâdî, manevî yolun sağlam, halvetin faydasının tam olabilmesi

için sekiz şart öne sürmüştür. Bu şartları söyle sıralamaktadır: a. Devamlı abdestli

bulunmak. b. Halvet hâlinin devamlılığı. c. Oruca devam ve az yemek. ç. Sükût ve az

konuşmak.  d.  Devamlı  zikir  ile  meşgul  olmak.  e.  İyi  veya  kötü,  kalbe  gelen

düşünceleri  savuşturmaya  çalışmak.  f.  Sevgi,  teslimiyet,  istimdât  ve  inançla  bir

mürşide  gönlünü  bağlamak.  Bununla  beraber,  mürid,  kendisinin  bağlandığı  bu

mürşidin Hakk'ın kendisine ikram ettiği bir feyiz kaynağı olduğuna, dünya mürşidle

dolu olsa da kendisine feyzin ancak bu mürşidden geleceğine inanmalıdır.  Mürid,

kendi mürşidinden başka mürşid arama sevdasına düşmemelidir. Allah'a ve mürşide

itirazı terk ederek kabz ve bastın, feth ve seddin Allah'ın takdiriyle olduğunu bilip

rızâya ulaşmaya çalışmak gerekmektedir.248

Ebû Tâlib el-Mekkî (v. 437/1045), seyr u sülûkün kemâle ermesi için yedi

şart  sıralamaktadır.  a.  Niyette  ve  müridlikte  doğru  olmak:  Manevî  yola  sadece

Allah’a  vâsıl  olmak  için  girmek  ve  yolun  usûlüne  göre  amel  etmektir.  b.  Tâate

götüren şeylere tutunmak: Yoldan alıkoyacak kötü arkadaşlarla ilişkiyi kesmektir. c.

Nefsini bilmek: Nefsin zaaflarını ve günaha düşürecek yollarını bilmektir. ç. Ârif-i

billâh  bir  âlimle  sohbet:  Kişiyi  Hak  yola  kılavuzlayacak  mürşidi  öncelemek  ve

kıymetini bilmektir. d. Nasûh tevbesi: Kulluğun tadı ve güzel ahlâkın devamı ancak

böyle bir tevbe ile mümkündür. Hevâya tâbî kılan şeyleri terk etmek ve nefsin kötü

isteklerinden geri durmak nasûh tevbesinin alametidir. e. Helal gıda: Kazancını helal

yollardan  temin  etmek ve  gıdasına  haram karıştırmamaktır.  f.  Manevî  yolculukta

248   Aziz Mahmud Hüdâyî,  İlim-Amel-Seyr  u Sülûk,  haz.  Hasan Kamil  Yılmaz,  Erkam Yayınevi,
İstanbul, 1988, ss. 160-161.



54

salih  arkadaş  edinmek:  Takva ve iyilik  hususunda destek olacak,  isyan ve günah

hususunda engel olacak salih bir arkadaş edinmektir. Bu yedi husus, Hak yolcuları

için  birer  manevî  azıktır.  Manevî  yolculuktaki  terakkî  bu  hususlara  riayetle

mümkündür.  Bu hususlara ilaveten,  “açlık,  uykusuzluk, sükût,  halvet”  olarak dört

haslet daha vardır ki, bu hasletlerle manevî yolculuk temellenir ve kuvvetlenir.249

Kuşeyrî, bu yolculuğa niyetlenen müridin, niyetinde doğru ve samimi olması

gerektiğini ifade etmektedir. Böylece sağlam bir temel ile sülûküne başlamış olur.

Çünkü mürşidler, “Vuslattan mahrum olanlar, usûle riayeti zayi ettikleri için mahrum

olmuşlardır.”  demişlerdir.250 Kuşeyrî,  müridin  niyetinin  sağlam  olmasından  sonra

seyr u sülûk için tevbe ve tam mânâsıyla Allah’a yönelme şartını ileri sürer. Seyr u

sülûk yolunu tutmak isteyen bir müride, bütün günah ve hataları için Allahu Teâlâ'ya

tevbe  etmesi  ve  ondan  af  dilemesi  vacip  olur.  Tevbeden  sonra  bütün  hatalarını,

gizlisini, açığını, küçüğünü, büyüğünü terk etmesi gerekmektedir. Sonrasında ahireti

unutturan dünyevî meşguliyetlerden kurtulmak için uğraşır.  Zira dünyevî arzuların

esaretinden kurtulmak tasavvuf yolunun esaslarındandır. Müridin manevî ilerlemesi

için dünya nimetlerine, mevki-makam ihtirasına bağlılık ve düşkünlükten kurtulması

gerekmektedir. Müridin gözünden ve gönlünden dünya nimetlerinin düşmesi, onun

Allah'a  yönelmesini  ve manevî  değerlere  odaklanmasını  sağlar.  Mürid için halkın

kendisini  kabul  ya  da  reddetmesi  arasında  da  fark  olmamalıdır.251 Halkın  müridi

değerli görüp ondan bereket umması mürid için son derece zararlıdır.252 Müridliğin

edeplerinden biri de kalpte riyaset sevgisinin olmamasıdır.253 Bu sevdaları gönlünden

çıkarıp atan mürid üzerine gereken şey, Allahu Teâlâ’ya verdiği ahdi sağlam tutmak

ve mürşidine de bu uğurda muhalefet etmemektir. Zira mürid, manevî yolculuğunun

başlangıcında  mürşidine  itirazda  bulunursa  bundan  büyük  zarar  görür.  Çünkü

müridin başlangıç hâli,  yolculuğunun sonraki sürecinin nasıl devam edeceğinin en

büyük alametidir.254

Gazzâlî,  manevî  yolculuğun  ilk  şartının  manevî  temizlik  olduğunu

249  Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu'l-kulûb, trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, Semerkand Yayınevi, İstanbul,
2004, c. 1, ss. 381-382.

250  Kuşeyrî, Risâle, s. 481.
251  Muhâsibî’nin er-Riâye’sinin özü de budur.
252  Kuşeyrî, a.g.e., s. 484.
253  Kuşeyrî, a.g.e., s. 493.
254  Kuşeyrî, a.g.e., s. 485.



55

söylemektedir.  Manevî  temizlik,  kalbin  Allah  dışında  olan  her  şeyden  tamamen

arındırılması anlamına gelir. Bu yolun, namazdaki iftitâh tekbiri gibi başlangıcının

anahtarı, kalbin Allah'ı tüm varlığıyla zikretmeye adamasıdır. Bu yolun nihâî hedefi

ise,  varlığı  tamamıyla  Allah'ta  yok etmek,  yani  fenâ  fillâh  makamına ulaşmaktır.

Allah'ta yok olmak, bu yolun son durağıdır.255

İmâm  Rabbânî  (v.  1034/1624),  seyr  u  sülûk  sürecini  ve  şartlarını  şöyle

sıralamaktadır:  Tâlip,  mürşidine  gelince  mürşid,  ona  istihâre  yapmasını  ve  bunu

üçten  yediye  kadar  tekrar  etmesini  ister.  İstihârelerden  sonra  tâlipte  bir  tereddüt

kalmamışsa,  mürşid,  müridini  tevbeye  davet  eder.  Tevbe  etmeden  bu  yolda

ilerlemenin faydası olmaz. Sonra mürşid, bireyin istidâdına uygun bir yol tarif eder

ve yine onun kabiliyetine uygun bir zikir telkîn eder. Ona yakın alaka göstererek

ihtimâm ve iltifat  eder;  tarikat  âdâb  ve  şartlarını  öğretir;  kitap,  sünnet  ve  selef-i

salihînin eserlerinde belirtilen hükümlere riayet etmeye teşvik eder ve bu şekilde bir

mütabaat olmadan matlûba erişmenin imkânsız olduğunu anlatır. Ayrıca, azıcık bile

olsa, kitap ve sünnete ters düşen keşif ve rüyalara asla itibar etmemesi, hatta varsa

böyle bir şeyden dolayı istiğfâr etmesi ve fırka-i nâciye olan ehl-i sünnetin ölçülerine

göre itikadını düzgün tutması gerektiğini belirtir.  Zarûrî fıkıh hükümlerini öğrenip

gereğine göre amel etmesini ısrarla ister. Zira itikat ve amel kanatları olmadan bu

yolda mesafe kat  etmek imkânsızdır.  Mürşid,  müridden yiyeceklerinde,  haram ve

şüpheli  şeylerde  ihtiyata  dikkat  etmesini  ister,  şeriat-ı  garrânın  fetvalarına  dikkat

etmeden, her eline geçeni yemesine ve her bulduğunu almasına mani olur. Kısacası,

bu  yola  giren  kişinin,  “Allah  Rasûlü’nün  verdiklerini  alınız;  yasaklarını  terk

ediniz.”256 meâlindeki âyet-i kerîmeyi kendine rehber edinmesini sağlar.257

Aziz  Mahmud  Hüdâyî  (v.  1038/1628)  seyr  u  sülûk  yolunda  gerekli  olan

hususları şöyle sıralamaktadır: a. Gönlünün ısındığı bir yetkin mürşide bağlanmak:

Nitekim Allahu Teâlâ,  “Onları  buyruğumuz altında insanları  doğru yola  götüren

önderler  yaptık.”258 buyurmaktadır.  Kalbin  teslimiyet  ve  istimdâtla  bir  şeye

255  Gazzâlî, el-Munkizü mine'd-dalâl, trc. Salih Uçan, Kayıhan Yayınevi, İstanbul, 2008, ss. 177-178.
256  Haşr, 59/7.
257  İmâm Rabbânî, Mebde' ve me'âd, Başlangıç ve Son, trc. Mustafa Özgen, Tablet Yayınevi, Konya,

2007, ss. 57-58.
258  Enbiyâ, 21/73.



56

bağlılığının devam etmesi önemli bir iş, vuslâta erdirici bir gidiştir.259 b. Tevbe ve

inâbeden  sonra  Hakk'a  yönelmek:  Allahu  Teâlâ,  “Öyleyse  Allah'a  koşun  O'na

yönelin.”260 buyurmaktadır.  Mürid  tevbe  ile  Hakk'a  yöneldikten  sonra  özenle

tevbesini korumaya gayret göstermelidir. Tevbeden sonra sülûk binasının temelleri;

ibadet  ve  tâatları  yapmaya,  günahlardan  kaçınmaya  yönelik  sağlam  bir  azimetle

pekiştirilmelidir.261 c. Sünnete uymaya ihtimâm göstermek: Mürid, Hz. Peygamber’in

(s.a.s)  sünnet-i  seniyyesine  riayete  ve  peygamber  ahlâkıyla  yetişmiş  mürşidinin

yoluna uymaya son derece dikkat etmelidir.262 ç. Ehl-i dünyaya özenmemek: Ehl-i

dünyanın elinde bulunan dünyalıklara özenmemek gerekir. d. Açlığı korumak ve az

yemekle iktifâ etmek: Mürid, açlığın maneviyât yolunda yol açıcı, tokluğun ise nefsi

yoldan çıkarıcı olduğunu unutmamalı ve yemeğinde son derece ölçülü olmalıdır. e.

Sükût etmek ve konuşmayı azaltmak: Mürid, sükût ve az konuşma sayesinde dil ile

işlenen  dedikodu,  sözünden  cayma  ve  övünme  gibi  günahlardan  korunmuş  olur.

Şöyle bir söz vardır: “Allah, dilini gereksiz konuşmalardan koruyan kimsenin kalbini

mânen  konuşturur.”  f.  Zikr-i  ilâhîye  devam  etmek:  Müridin,  farz  ve  sünnet

ibadetlerin ihyâsının akabinde zikir ile vaktini değerlendirmesi gerekir.263 g. Halvete

devam: Mürid, halvete, olağanüstü hâl ve durumları elde etmek duygusuyla değil,

nur-i ilâhînin zuhûru ve vech-i bâkînin müşâhedesi için girmelidir. ğ. Manevî hâlini

başkasına söylememek: Sâlik, gördüğü rüya ve başka hâlleri mürşidinden başkasına

söylememelidir.  Çünkü bunda müride  büyük zarar  vardır.  Ayrıca  sâlikin  gördüğü

rüya  ve  hâllere  aldanmaması,  bunların  çoğunun  mübtedîler  için  bir  hayal  veya

imtihan olduğunu bilmesi gerekir. Rüya görmeyen mürid de rüya gören müridden

derece bakımından daha aşağıda demek değildir.264

Hâlid-i  Bağdâdî  (v.  1242/1827),  sülûk  ve  mücâhede edebini  şöyle  sıralar:

Cenâb-ı  Hakk'ın,  “Ben  insanları  ve  cinleri  ancak  bana  kulluk  etsinler  diye

yarattım.”265 âyet-i kerîmesinin ifade ettiği mânâya uyarak, niyetini kulluktan başka

bütün maksatlardan tasfiye etmelidir.  Yani  asla  herhangi  bir  gaye ve karşılık  için

259  Hüdâyî, İlim-Amel-Seyr u Sülûk, s. 160.
260  Zâriyât, 51/50.
261  Hüdâyî, İlim-Amel-Seyr u Sülûk, ss. 161-162.
262  Hüdâyî, a.g.e., ss. 163-164.
263  Hüdâyî, a.g.e., ss. 164-165.
264  Hüdâyî, a.g.e., s. 167.
265  Zâriyât, 51/56.



57

mücâhede etmemeli, mücâhedesi Allah için olmalıdır.266 Bütün günahlardan tevbe ile

temizlenip  samimi  olarak  kulluğa  sarılmalı  ve  nefsini  bir  ölü  gibi  saymalıdır.

Mümkün  oldukça  abdestli  bulunmalıdır.  Zikre  gece  ve  gündüz  devam  etmelidir.

Vukûf-i kalbî267 sahibi olmalıdır. Her zaman bu durumda bulunmaya gayret etmelidir.

Yersiz  düşünceleri  olsa  bile  bunları  gidermeli,  ihlâslı  olmalıdır.  Matlûbu  olan

ulûhiyet  sahibi  yüce  Mevlâ'yı  her  an  kalbiyle  talep  etmelidir.  Kalbini  mürşidin

kalbine rabt etmeli, feyz alabilmek için onun kalbinden ayrılmamaya ve itibarından

düşmemeye dikkat etmelidir. Dînî emir ve yasakların gereği veya onlara uygun bir

söz  olmadıkça  konuşmamayı  tercih  etmeli,  özellikle  boş  söz  söylemekten

kaçınmalıdır.  Yemeğini  azaltmalı,  fazla  yememelidir.  Bu  arada  oruç  tutmaya  da

gayret  etmelidir.  Uykusunu  azaltmalıdır.  Cenâb-ı  Hakk'ın  huzurunu  müşâhededen

dolayı  teeddüp  ederek  ayaklarını  uzatmaksızın  uyuması  daha  iyidir.  Bütün

insanlardan  ve  halktan,  hatta  gafil  müridlerden  bile  uzak  durmalı  ve  onlar  gibi

olmaktan kaçınmalıdır. Çünkü yanındaki gafilin gafleti kendi kalbine yansır, vesvese

ve tefrika meydana getirir. İhlâslı veya en azından gafil olmayan temiz bir müridin

pişirdiği yemeği tercih etmelidir. Yerken kalp huzuru içinde olmalıdır. Mübah, sünnet

veya  vacip  olan  amellerini  yerine  getirmeye  niyet  etmelidir.  Rasûlullah'a  (s.a.s)

tamamen  uymaya  kesin  olarak  karar  vermeli;  teheccüd,  kuşluk,  işrâk,  evvâbîn

namazlarını  kılmalı  ve  yatarken  abdestini  tazelemelidir.  Nefsini  seyr  u  sülûkte

görmeyip aksine onu kudurmuş bir kelb gibi sayıp insanları ondan kurtarmak için

hapsedilmesinin gerekli olduğunu düşünmelidir. Mürşidine çok muhabbetli ve ihlâslı

olmalıdır.  Hatta  mürşidini  kendisi  için  yegâne  rehber  kişi  olarak  bilmeli,  onun

rızâsını saadet ve hoşnutsuzluğunu da bir şekâvet belirtisi olarak görmelidir.268

Seyr  u  sülûk  ile  ilgili  teferruatlı  şartlar  bazen  kısa  bir  cümlede

özetlenebilmektedir. Manevî yolculuğun özünü anlatan “az yemek, az uyumak, az

konuşmak, insanlardan uzlet edip çekinmek”269 tavsiyesi, temel prensip noktasında

bu yolculuğun olmazsa olmaz şartlarındandır. Manevî yolculukta seyr hâlinde olan

tâlip, nefsine hükmettiği sürece yol almaya devam edecek ve bekâ billâh makamına

266  Hâlid Bağdâdî, Hâlidiye Risâlesi, haz. Yakup Çiçek, Umran Yayınevi, İstanbul, 1987, s. 59.
267  Kalbin daima zikr-i ilâhî ile meşgul olması, ihsân duygusunun kalpte yerleşmesi.
268  Bağdâdî, Hâlidiye Risâlesi, ss. 60-62.
269  Abdullah  Selahaddîn-i  Uşşâkî,  Abdurrahman  Sami-i  Uşşâkî,  Tuhfetü'l-Uşşâkiye,  Uşşâkî

Sâliklerinin Âdâbı, haz. Mahmud Erol Kılıç, Âsitâne-i Uşşâkî Yayınevi, İstanbul, 1998, ss. 51-52.



58

erecektir.

Sühreverdî’ye  göre  seyr  u  sülûk  yolculuğunda  başlangıçta  gösterilen

samimiyet ve niyetin sağlam olması büyük önem taşır. Çünkü başlangıçta sergilenen

samimiyet, manevî yolculuğun kemâlâta ermesini doğrudan etkileyen bir faktördür.

Bu  söylemini  şu  nakille  delillendirir:  “Ebû  Zur'a  [v.  566/1170]  bize,  Cüneyd-i

Bağdâdî'nin  [v.  297/909]  şöyle  dediğini  nakletti:  Müridi  Hak  yolunda  gerileten,

terakkîsini  engelleyen  ve  tıkayan şeylerin  çoğu,  başlangıç  hâlinin  bozukluğundan

kaynaklanmaktadır.”270 Müridin  manevî  terbiyeye  girdiği  ilk  zamanlarda,  günlük

alışkanlıklarından, sosyal çevresinden uzaklaşıp yalnızlığa çekilmesi ve bu sayede

bidâyetinin temelini sağlam atması gerekmektedir.271 Bu şekilde mürid, henüz yolun

başındayken sağlam bir niyetle yolculuğuna başlamış olur. Niyetin sağlamlığı, nefsin

arzularından ve dünyevî isteklerden uzak kalmasıyla anlaşılır. Böyle yapıldığı zaman

sadece Allah rızâsının öncelendiği bir yolculuk başlamış olur.272 “Sehl b. Abdullah et-

Tüsterî [v. 283/896] şöyle demiştir: Başlangıç hâlindeki müride emredilen ilk şey;

çirkin,  sevimsiz  hareketlerden  uzaklaşmasıdır.  Sonra  övülen  güzel  hareketlere

intikâli, sonra bütünüyle Allahu Teâlâ'nın emrine bağlanması, sonra rüşd hâllerinde

durması, sonra sebât, sonra beyân, sonra yakınlık, sonra münâcât, sonra beraberlik,

sonra dostluk gelir. O zaman rızâ ve teslimiyet onun asıl muradı, tevfîz ve tevekkül

gerçek hâli olur. Bundan sonra Allahu Teâlâ kendisine gerçek marifeti ihsan eder.

Böylece onun Allahu Teâlâ indindeki makamı; Zât-ı  Bârî'den başka bütün güç ve

kuvvetlerden  sıyrılmış  kimselerin  makamı  olur.  Bu,  hameletü'l-arş  makamıdır  ki;

beşer için bundan öte makam yoktur.” Mürid, velîlerin makamına ulaşmak istiyorsa

ihlâs  ve  doğruluktan  ayrılmamalıdır.  Bunu  sağlamanın  yolu  da  İslâm’ın  emir  ve

yasaklarına  azami  riayet  etmek  ve  insanların  beğenisi  için  amel  etmemektir.

Bidâyette olanlara gelen bütün âfetler, halka nazar etmekten kaynaklanmaktadır.273

Seyr  u  sülûk sürecindeki  mürid,  nefsin  esaretinden tamamen kurtuluncaya

kadar mal sevgisi, makam beklentisi ve insanların arasına karışmaktan kendini uzak

tutmalıdır.  Bu  süreçte,  müridin  nefsini  tanıması,  yapacağı  en  faydalı  davranış

270  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 689.
271  Sühreverdî, a.g.e., s. 692.
272  Sühreverdî, a.g.e., s. 689.
273  Sühreverdî, a.g.e., ss. 689-690.



59

olacaktır. Dünya malı endişesinde olan ya da kalbinde nefsânî düşünceler besleyen

kişi,  nefsini  tanımaktan  çok  uzak  olacaktır.  “Zeyd  b.  Eslem  [v.  136/754]  şöyle

demiştir:  İki  şey  var  ki,  onlar  senin  kâmil  olmanı  sağlar:  Düşüncende  masiyet

olmadan  Allah  için  sabaha  ermen  ve  herhangi  bir  masiyet  düşüncen  olmadan

akşamlamandır.” Müridin nefsânî duygulardan kurtulması için her işini  Allah için

yapması, yeme, içme, giyinme gibi en basit işlerde bile müridin Allah’ı hatırlatan bir

niyetinin olması gerekir. Böyle olduğunda müridin günlük işleri bile ibadet ruhuyla

tamam olur, nefsin kalbe yerleşmesi engellenir ve mürid için ihlâs kapısı açılır.274

Sühreverdî’ye göre seyr u sülûkta dikkat edilecek en önemli prensiplerden

biri de, müridin fayda verecek amele sarılıp zarar verecek amelden uzak durmasıdır.

Müridin gönül dünyasını ifsat edecek insanlardan ve onların lüzumsuz sözlerinden

uzak durmak,  mümkünse  zühd ve takvadan uzak bu tür  insanları  hiç  tanımamak

gerekir.  Mürid  için  hayırlı  olan  da  budur.275 Manevî  terbiyeye  yeni  başlayan

kimselerin gönül dünyası; gördüğü, duyduğu şeylerden çabuk etkilenir. Bu sebeple

müridin dedikodu,  gıybet  ya da boş konuşmalardan kulağını,  sağa sola  lüzumsuz

bakmaktan  gözünü  muhafaza  etmesi  gerekir.  Gözün  gereksiz  bakışlarla  meşgul

olması,  kalbin  de  Allah’tan  başka  şeylerle  meşgul  olmasının  önünü açar.  Müride

düşen, önüne bakarak yürümesi, gereksiz nazardan kendini muhafaza etmesidir. Aynı

şekilde  mürid,  insanların  bakışlarından  da  kendini  koruma  gayretinde  olmalı,

kalabalık  mekanlarda  yürümekten  sakınmalıdır.276 “Süfyân  es-Sevrî  [v.  161/778]

şöyle demiştir: Bazı kimseler, seyr u sülûkteki edepleri  ihmal ettiklerinden dolayı

vuslâttan  nasipsiz  kaldılar.”  Sevrî’nin  de  ifade  ettiği  gibi  mürid,  yeme,  içme,

konuşma vb. fiillerde zarûret ölçüsüne göre hareket etmeyi şiar edinmelidir. Zarûret

miktarının  aşılması,  nefsin  rahata  kavuşması  demektir.  Nefs  rahata  kavuştuğunda

müridin kalbindeki güzellikler yavaş yavaş kaybolmaya başlar. Yolun başlangıcında

olan müridin gece namazlarına ve oruca devam etmesi de mühimdir. Müridin, gece

namazından ve oruçtan uzak dervişlerle arkadaşlık etmesi kendisi için zararlıdır. Ehl-

i  dünya kişileri  tanımak,  onlarla arkadaş olmak ise mürid için öldürücü bir  zehir

gibidir.277 Dünyevîleşme zehrinden içen kişilerle ülfet eden müridin onlara benzemesi

274  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 691.
275  Sühreverdî, a.g.e., s. 692.
276  Sühreverdî, a.g.e., ss. 692-693.
277  Sühreverdî, a.g.e., ss. 693-694.



60

uzak bir ihtimal değildir.

Manevî  terbiyeye  yeni  başlayanların  Kur’ân  ezberiyle  meşgul  olması,  en

azından  namazlarını  iktifa  edecek  kadar  sûreyi  ezbere  bilmesi  gerekir.  Mürid,

Kur’ân-ı  Kerîm  okurken  zihniyle  onun  mânâsını  düşünmeli,  kalbiyle  de  Allah’a

nazar etmelidir. Kalbe gelen vesveseleri dahi Kur’ân’ın anlamını tefekkür ederek def

etmelidir. Bu şekilde devam eden sâlik, müşâhede ehlinden olur.278

Sûfîlerin  yolunda  hayrın  başı  ve  ilmin  miftâhı,  devamlı  olarak  Allahu

Teâlâ’ya  tazarruda  bulunmak,  her  ihtiyaç  için  sadece  O’na  hâlini  arz  etmek  ve

O’ndan  yardım  istemektir.  Allah’tan  yardım  istemeden  başlanılan  manevî

yolculuktan  ya  da  yapılan  işlerden  asla  hayır  gelmez.  Devamlı  tazarru  sayesinde

sâlik, her nefeste Rabbiyle birlikte olduğunu hatırlamış olur. “Sehl b. Abdullah [v.

283/896]  şöyle  demiştir:  Kim  Allahu  Teâlâ’yı  zikretmeksizin  bir  nefesten  diğer

nefese geçerse, o anını zayi etmiştir.” Sâlik vaktini zayi etmek sûretiyle malayaniye

dalıp  kendine  fayda  veren  amellerden  uzaklaşmış  olur.279 Özetle,  seyr  u  sülûk

eğitiminin ilk adımı gafletten uyanmak, ikinci adımı ise kâmil insan olabilmek için

yol almaktır. Bu eğitimin sonucu ise kâmil insan olup visâl-i ilâhîye kalb-i selîm ile

varabilmektir.280

1.3.4. Seyr u Sülûkün Mertebeleri

Seyr  u  sülûkün  tekâmül  sürecinde,  kulun  varlığının  Allah’ın  varlığı  ile

manevî  irtibatının  aşamaları  bulunmaktadır.  Bu  aşamalar,  Allah’ın  varlığına

yükselme  (urûc)  ve  O’nun  varlığında  kemâle  erip  geri  dönme/inme  (nüzûl)  ile

özetlenebilir.  Tasavvuf  ilmi  bağlamında  kabul  gören  genel  görüşe  göre,  seyr  u

sülûkün mertebeleri dört aşamaya ayrılmaktadır:

a.  Seyr  ilallâh  (Allah’a  seyr):  Kendi  varlık  hâlinden  gerçek  varlık  olan

ulûhiyet makamına doğru yapılan seyr demektir.281 Nefsin isteklerine boyun eğmeyip

Allah’ın  irâdesine  teslim olmaktır.  Kötü ve çirkin amelleri  terk  edip iyi  amellere

278  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), ss. 695-696.
279  Sühreverdî, a.g.e., s. 696.
280  Selvi, Kaynaklarıyla Tasavvuf, s. 58.
281  İz, Tasavvuf, ss. 181-182.



61

yönelmek, nihayetinde kalpten “kesret” perdelerini kaldırıp vahdetin sırrına ermek

demektir.  Bu  seyrin  sonucunda,  “kalb”  makamının  sonu  olan  ufuk-ı  mübîne

ulaşılmış, en şerefli ilimler elde edilmiş, güzel ahlâkla ahlâklanılmış ve “fenâ fillâh”

makamına  erişilmiş  olur.  Bu  seyrin  nihayetinde  sâlikte  Allah’ın  isimleri  tecellî

eder.282 Bu seyr,  nefsten hakikî varlığın yönüne doğru gerçekleştirilir.  Seyr ilallâh

ilmî bir hareket olduğundan, sâlik bu seyr sayesinde basit bir ilimden, üstün ve şerefli

olan bir ilme, ondan da “vâcibü'l-vücûd”un ilmine ulaşır. Bu ilim, mümkünât ilminin

sâlikin gönlünden tamamen yok olmasından sonra meydana gelir ki, bu hâle “fenâ

fillâh” ismi de verilir.283

b. Seyr fillâh (Allah’ta seyr): İlmî bir harekettir ki, itibârî olan esmâ ve sıfatın

ilminden çıkıp tabiri mümkün olmayan bir ilme ulaşmaktır.284 Hakk’ın sıfatları ile

sıfatlanmak, isimlerini tahakkuk ettirmek ve ahlâkı ile ahlâklanmak, böylece ufûk-ı

a’lâya ulaşmaktır. Bu mertebeye ulaşan sâlikte beşerî sıfatlardan eser kalmaz.285 Seyr

fillâhın  sonunda  ilmî  vecihlerden  perdeler  kalkar  ve  sâlike  ledünnî  ilmin  kapısı

açılmış  olur.  Seyr  fillâh  cezbe  makamıdır.  Bu  seyr,  “bekâ  billâh”  olarak  da

adlandırılmıştır.286

c. Seyr ma'allâh (Allah’la seyr): Sâlikin her mertebede Allahu Teâlâ ile olan

seyridir.  Bu mertebede ikilik  şüphesi  ortadan kalkar  ve sâlik,  ehadiyet  makamına

yükselir. Bu mertebeye “kâbe kavseyni ev ednâ” ismi de verilir.287 Bu makam velîlik

mertebesinin sonudur. Bu makama ulaşan sâlikin nazarında her türlü zıtlıklar ortadan

kalkmış “aynü’l-cem” hali hâsıl olmuştur.288

ç.  Seyr  anillâh  (Allah’tan  seyr):  Vahdetten  kesret  tarafına  yönelen  seyrdir

(urûcdan  sonra  nüzûl).  Bu  seyr,  irşat  yetkisi  açısından  önemlidir.  Seyr  anillâh,

Hak'tan tekrar halka dönüştür.289 Bu mertebeye “bakâ ba‘de’l-fenâ”, “sahv ba‘de’l-

mahv” ve  “fark  ba‘de’l-cem” gibi  adlar  verilir.  Bu makama erişen  sâlik,  vahdeti

kesrette,  kesreti  vahdette  görür.  Bu  mertebe,  mertebelerin  en  üstün  olanıdır.  Bu

282  Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, ss. 121-123.
283  Eraydın, Tasavvuf ve Edebiyat Yazıları, s. 174. 
284  İz, Tasavvuf, ss. 181-182.
285  Türer, a.g.e., ss. 121-123.
286  Eraydın, a.g.e., s. 174.
287  Eraydın, a.g.e., s. 174.
288  Türer, a.g.e., ss. 121-123.
289  Eraydın, a.g.e., s. 174.



62

seyrlerden ilk  ikisi  ile  velîlik  makamına ulaşılır,  son ikisi  ile  de  davet  ve  irşada

ehliyet  kazanılır  ki  peygamberlere  ve  kâmil  velîlere  mahsustur.  Şu  halde,  önce

Hakk’a vâsıl olmak için; O’ndan başka her şeyden yüz çevirmek, sonra yalnız O’na

yönelmek, yani kalbi ve fikri yalnız O’na adamak gerekir. Ancak, böylesine zorlu bir

yolculuğu selametle sona erdirebilmenin de bazı şartları vardır. Bu şartların birincisi,

bu tehlikeli yolu şaşırmamak için bir mürşide, bu yolun tecrübesini yaşamış olan bir

rehbere tâbî olmaktır. Bu yolculuğun başarıyla sona erdirilmesinde ikinci şart aşk-ı

ilâhîdir.  Bu  aşk  olmadan  hiçbir  maksada  ulaşılamaz.  Bir  diğer  şart  da,  ihlâs  ve

ihsânla bütünleşmiş bir imandır. Bütün bunlar gösteriyor ki, sadece kuru ilimle bu

manevî  yolculuğu  gerçekleştirmek mümkün  değildir.  Bu iş  “hâl”  işidir.  Yani,  bir

kimse bütün  bu makamları  ilmen bilse,  fakat  yakîn  ilminden,  hâlden ve  zevkten

yoksun olsa ona sâlik denmez. Onun durumu, balın tatlı olduğunu bilen, fakat daha

önce balı hiç tatmamış olan kimsenin durumuna benzer.290

1.3.5. Seyr u Sülûkün Neticesi

İbnü’l-Arabî (v. 638/1340), seyr ü sülûkün gâyesinin, insanın kalp aynasının

arındırılıp  Hakk’ın  tecellisinin  tahrif  edilmeden  kalbe  yansıtılması  olduğunu291,

bunun  yolunun  ise  parçalanmış  ve  çoğalmış  nefsi  tekrar  bir  ve  bütün  haline

getirmekten  geçtiğini  ifade  etmektedir.  Bunun  neticesinde  insan,  benliğini

toparlamış, kendi aslî bilincinin farkına varmış ve gerçek mânâda Allah’ı bilmenin

yolunu açmış olur.292 Ne için yaratıldığının bilincinde olmayanın, kendisini yaratanın

rızâsı  için  uğraş  vermesi  mümkün  değildir.  Seyr  u  sülûk,  ulvî  amacın  müride

yerleşmesiyle başlar, maksûda ulaşma gâyesinin neticelenmesiyle de kemâle erer.

İbn Atâullah el-İskenderî (v. 709/1309), sâlikin ilk seyr u sülûkünde Allah'a

dönmüş  olmasını,  yolculuğunun  sonunda  amacına  ulaşacağına  alamet  kabul

etmektedir.  Sâlik,  özetle,  başlangıç ve sonuç haliyle değerlendirilebilir.  Başlangıç,

sülûke başlamış olmak, sonuç ise Allah'a vâsıl olmaktır. Sâlik, başlangıçtaki ihlâslı

hâlini  muhafaza  edebilirse  yoldan  çevrilmez,  nihayetinde  isteğine  kavuşur  ve

290  Türer, Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, ss. 121-123.
291  İbnü’l-Arabî, Füsûsu’l-hikem, trc. Ekrem Demirli, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 1999, s. 272.
292   İbnü’l-Arabî, a.g.e., s. 470.



63

yolculuğunu tamamlar. Âriflerden bir zât, “Dönmüş olan, yoldan dönmüş demektir.

Erişmiş  olan,  dönemez.”  demiştir.  Allah'ın  gayriyle  Allah'a  ermek  imkânsızdır.

Allah'a  erişmek  için  kendi  nefsinden  yardım dileyen  kendi  nefsine  havâle  edilir.

Sâlik, yalnız·Allah'tan yardım dilemeli ve bütün işlerinde kendinde hiçbir kuvvet ve

kudret görmeyerek her hâlinde daima Allah'ı görmelidir. Sülûkün esası ve bu esas

üzerine kurulan kaideler hep böyledir. Hikmet ifadesi olarak, “Kimin bidayeti parlak

olursa, nihayeti de parlak olur.” denilmiştir.293

İbn Haldûn’a (v. 808/1406) göre, sâlik, mürşidin gözünün önünde dikili ve

onun görebildiği bir yerde, amelini ve sülûkünü saflaştıracak bir hâlde olunca, artık

sülûk istikametini bulur, yoldaki tehlikelerin şerri sonlanır ve nihayetinde yolculuk

emniyetle  tamamlanır.  Çünkü  mürşid,  önceden  bu  yolları  tecrübe  etmiş,  hâllerin

nereden ve nasıl neşet ettiğinin, amaca ulaştıran veya amacı engelleyen hususların

neler olduğunun, kudret dâhilinde bulunan amellere kudret haricindeki hâllerin nasıl

terettüp  ettiğinin  bilgisini  elde  etmiştir.  Bütün  bunları  ibtilâ,  tecrübe  ve  temrinle

öğrenmiş, bu konuda kitap ve haberleri taklit etmemiştir.294

Sûfînin  yolu  (seyr  u sülûk),  bir  sonrakine  yükselmeden önce her  birinden

kendisini kemâle erdirecek bütün makamları aşıncaya ve yine sâlike ihsan etmekle

Allah’ı hoşnut kılan hâlleri yaşayıncaya kadar nihayete ermez. Ancak o zaman sâlik,

sürekli olarak şuurun daha üst seviyelerine yükseltilir  ki,  sûfîler  onları marifet  ve

hakikat diye adlandırır ve böylece tâlip, bilen veya ârif olur; neticede bilgi, bilen ve

bilinenin bir (Allah) olduğunu kavrar.295

Sühreverdî'ye  göre,  seyr  u  sülûk  sürecinde  hedeflerine  ulaşanlar,

Rasûlullah’ın (s.a.s) sünnet-i seniyyesini gerçek anlamda yaşayan kişilerdir. Çünkü

bu  kişiler,  manevî  yolculuklarının  başlangıcında  Hz.  Peygamber'in  (s.a.s)  yolunu

derinlemesine  araştırıp  öğrenmiş,  ardından  bu  sürece  dâhil  olduklarında,  onun

amellerine  güzel  bir  şekilde  uymuşlardır.  Manevî  yolculuklarının  nihayetine

ulaştıklarında sünnete bağlılıklarının mükâfatını  almış ve Hz. Peygamber'in (s.a.s)

yüce ahlâkıyla ahlâklanmışlardır.296 Hak yolcusu, ahlâkta kemâle ererek takvâyı tam

293 İskenderî, el-Hikemü’l-atâiyye, ss. 20-21.
294   İbn Haldûn, Şifâu's-sâil, ss. 179-180.
295 Nicholson, The Mystics os Islam s. 26.
296   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 289.



64

olarak  elde  edince,  kendisine  nefsin  hakikati  keşfolur  ve  nefsin  zulmânî

perdelerinden  kurtulur.  Nefsin  hareket  yollarını,  gizli  şehvetlerini,  desise  ve

aldatmalarını öğrenir.297 Kişi, sıradan yolculuklar da bile pek çok şey öğrenmekte ve

nice deneyimler elde etmektedir. Aynı şekilde, manevî yolculukta da birçok ilim ve

tecrübe  elde  edilmekte,  görünmeyen âlemin iç  yüzü deneyimlenmektedir.  Manevî

yolculukta nefsten Hakk'a doğru yol alındıkça çokluğun örtüsü kalkıp vahdetin yüzü

görünmektedir.298

297   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 690.
298  İz, Tasavvuf, ss. 180-181.



65

İKİNCİ BÖLÜM
SÜHREVERDÎ’DE MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ

2.1. Mürşidin Müridine Karşı Görevleri

Herşeyden  önce  belirtmek  gerekir  ki  tasavvuf  literatüründe,  bu  bölümde

bahsedeceğimiz bahsedeceğimiz konulardan bahseden özel kaynaklar bulunmaktadır

ve  bunlar  “müritlerin  âdâb”  (âdâbü’l-mürîdîn)  kitaplarıdır.  Bu  kitaplara  göre,

mürşid, müridlerine seyr u sülûkte rehberlik ederken, eğitim usûlünü müridlerinin

karakter  ve  kabiliyetlerine  göre  belirler.  Tedrîcî  olarak  müridlerini  kötü  huy  ve

hallerden arındırır, kalplerine güzel ahlâkı yerleştirerek insan-ı kâmil olma yolunda

terakkî etmelerini sağlar. Mürid, mürşidine teslimiyet gösterirse hızlı yol alır, kemâle

erer ve kalp safâsına ulaşır. Mürşid-mürid arasındaki bu karşılıklı ilişki, baba-evlat

ilişkisi  gibidir.  Peygamberler,  ümmetlerine  baba  mesabesinde  olduğu  gibi,

peygamberlerin  irşat  vekilleri  ve  vârisleri  konumundaki  mürşidler  de  müridlerine

karşı  baba  durumundadır.  Bu  sebeple  bazı  tarikatlarda  mürşid  teriminin  yerine

“baba”  ve  “dede”  terimlerinin  kullanıldığı  görülmektedir.299 Bir  yetkin  mürşidin

müridlerine olan muamelesinde riayet ettiği usûl ve edep kaideleri bulunmaktadır.

“Usûlsüz  vusûl  olmaz.”  kaidesi  gereği  mürşidler  de  belli  başlı  usûl  ve  edeplerle

müridlerini eğitirler. Sühreverdî, mürşidin müridine karşı görevlerini ana hatlarıyla

on bir maddede özetlemiştir.

2.1.1. Nefsi Adına Vazifeye Tâlip Olmamak

Tasavvufun esas gâyesi,  marifetullâha ermektir.  Bu gâyeye ulaşmaktaki  en

büyük aşamalardan biri, nefsin ıslah edilip güzel ahlâk ile kemâle erdirilmesidir. Bu

sebeple, mürşid ya da mürid olsun, Hak yolcusunun kendisini ön plana çıkarmaması,

yani insanları kendisine çağırmaması, samimi dini duygulara (ihlâs) aykırı hareket

etmemesi  gerekmektedir.  Nefsin  öncelendiği  bir  amelden  Allah  rızâsının  elde

edilmesi beklenemez.

299  Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 184.



66

İbn  Atâullah  el-İskenderî,  sâliklerin  halk  arasında  şöhret  kazanmalarının

büyük bir  tehlike olduğunu ifade etmektedir.  Halk arasında meşhur olmak, nefsin

âfetlerindendir  ve  sâlikin  şeytanın  bu  tuzağına  düşmemesi  gerekir.  İbrahim  bin

Edhem’in [v. 161/778], “Şöhreti seven bir kimse Allah'a karşı sâdık bir kul değildir.”

sözü  bu  hususta  ciddi  bir  uyarıdır.  Aynı  bağlamda,  “Bizim  yolumuz  ruhları  ile

mezbeleleri  süpürenlere  yaraşır.”300 sözü  şöhretten  uzak,  tevazuyla  hareket  eden

gönüllerden  başkasının  manevî  yolculukta  amacına  ulaşamayacağını  ifade

etmektedir.

Sühreverdî’ye  göre  irşat  vazifesinde  en  önemli  edep,  mürşidin  kalbinde

riyaset  sevgisi  barındırmaması,  müntesiplerine  baş  olma  duygusuyla  hareket

etmemesi  ve  kendisine  tâbî  olunması  adına  insanlara  karşı  gönül  çeldirici

hareketlerde  bulunmamasıdır.  Mürşid,  Allahu  Teâlâ’nın  irşat  maksadıyla  insanları

kendisine  kılavuzladığını  görünce,  bu  durumun  Allah’ın  bir  imtihanı  olduğunu

düşünmeli,  doğru  hareket  etmeli  ve  vazifesini  ihlâsla  yapıp  meşhur  olmaktan

kaçınmalıdır. Nefslerde, halka teveccüh, çokluğa rağbet ve şöhrete düşkünlük kusuru

bulunmaktadır. Halbuki yalnızlık ve bilinmemekte selamet vardır.301 Yetkin mürşid,

insanların  farklı  mizaç  ve  karakterlerini  bilen,  onlara  karşı  merhametle  muamele

eden, müridin terbiyesini sadece rızâ-ı ilâhî maksadıyla üstlenen, benliğinin hevâsına

mübtelâ  olmayan  ve  kendisine  beyat  edilmesini  nefsine  mâl  etmeyen  kişidir.

İnsanların  teveccüh  ve  tabiiyetinden  hoşlanan  bir  kimsenin  mürşidlik  vazifesini

hakkıyla yapması mümkün değildir.  Nefsindeki kusura mağlup olarak irşat  görevi

yürütmeye  kalkan  kimse  ıslahtan  ziyade  ifsada  yol  açar.  Zira,  rızâ-ı  ilâhî  için

olmayan her amelde nefsin tahakkümü bulunmaktadır.302 Bununla birlikte, Allah’ın

takdiri  gerçekleşir  de  Allah’ın  kendisini  müridlerin  irşadıyla  vazifelendirildiğine

kanaat getirince, müridlerinin başına geçip onlara bir babanın çocuğuna gösterdiği

şefkat ile vazifesini icrâ eder.303 Mürşid, kendisine ilâhî sevkle nasip olan her kişi için

Allah’a münacât ederek ilâhî yardımın kendisini vazifesinde muvaffak kılması için

duâ eder. Mürşidin müridlerine olan rehberliğini hakkıyla yapabilmesi, onları sırât-ı

müstakîme  kılavuzlayabilmesi,  doğru  bir  irşat  ile  müridlerinin  kalbine  tesir

300  İskenderî, el-Hikemü’l-atâiyye, s. 9.
301  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 242.
302  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 280.
303  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 242.



67

edebilmesi için kalbiyle Allahu Teâlâ’ya daima ilticâ hâlinde bulunur.304 Mürşid bu

şekilde davranarak nefsinin hevâsına açık kapı bırakmamış, işlerin gerçek sahibinin

Allahu  Teâlâ  olduğunu  nefsine  hatırlatmış,  vazifesini  yaparken  Allah’ın  zât  ve

rızâsını daima ön planda tutmuş olur.

2.1.2. İlâhî İradeye ve İnsanların Kabiliyetlerine Göre Konuşmak

Yaratılış  itibarıyla  her  insanın  zihin  dünyası,  idrak  yapısı  ve  kabiliyetleri

birbirinden farklıdır. Eğitimin her alanında olduğu gibi tasavvufî eğitimde de yaratılış

farklılıklarının göz önünde bulundurularak muhatapların, kabiliyetlerine göre seyr u

sülûke  tâbî  tutulmaları  gerekmektedir.  Mürşidin,  müridlerini  iyi  tanıması,

farklılıkların zenginlik olduğunu bilerek irşat ve usûlünü, duruma göre özelleştirmesi

doğru  bir  davranış  olacaktır.  Mutasavvıfların  görüşlerine  baktığımızda  kabiliyeti,

farklılıkları esas alarak irşat ve terbiye planlaması yaptıklarını görmekteyiz.

Sülemî,  kendisine varılan mürşidin,  gelen müride,  İslâm’ı  iyi  öğrenmesini,

Kur’ân-ı  Kerîm’i  çokça  okumasını,  helal  yoldan  kazanmasını,  helal  rızıkla

beslenmesini,  dünyaya  bağlanmayıp  ahirete  yönelmesini,  ahiret  amellerinden

yapamayıp  kaçırdığı  şeyleri  telafiye  çalışmasını,  az  yemesini,  az  uyumasını,  az

konuşmasını, insanlara fazla karışmayıp halvete çekilmesini, geceleri ihyâ etmesini,

geçmişte  zayi  ettiği  günlerine  esef  etmesini,  vakitlerini  zayi  edip ömrünü hebaya

vermesinden dolayı üzülüp çok ağlamasını emretmesi gerektiğini söylemektedir.305

Kuşeyrî,  mürşidin  uygun  göreceği  bir  zikir  türünü  müridine  vird  olarak

vermesi  gerektiğini  söyler.  Sonra  mürşid  müridine  daima abdestli  olmasını,  uyku

bastırmadıkça  uyumamasını,  tedricî  sûrette  azar  azar  ve  takat  getireceği  ölçüde

gıdasını  azaltmasını  (taklîl-i  menâm,  taklîl-i  taam)  söyler,  âdetlerini  birden  terk

etmesini  emretmez.306 Sonra  müridine  kalbini  arındırmak  için  insanlardan

uzaklaşmasını,  kötü  düşünce  ve  vesveselerden  kalbini  korumak  için  mücadele

etmesini, nefsin kötü isteklerine karşı taviz vermemesini öğütler.307

304  Sühreverdî, a.g.e., s. 536.
305  Sülemî, Tasavvufun Ana İlkeleri ss. 7-8.
306  Kuşeyrî, Risâle, s. 485.
307  Kuşeyrî, a.g.e., s. 486.



68

Kâşânî, mürşid için kendisine gelen tâliplerin istidâdını tanımanın son derece

mühim  olduğunu  söylemektedir.  Mürşid,  tasarrufta  bulunmadan  önce  müridin

kabiliyetine  bakmalıdır.  Eğer  onda  mukarriblerin  yolunda  sülûk  etme  kabiliyeti

görürse onu hikmetle ve yakınlık ehlinin hâllerini anlatmak yoluyla davet etmelidir.

Eğer  iyilerin  yolunun  kabiliyetine  sahip  olmadığını  görürse  onu  güzel  bir  öğüt,

teşvik, uyarma ve zikir ile cennete davet etmeli ve cehennem azabına karşı korkutup

sakındırmalıdır.308

Erzurumlu  İbrahim Hakkı,  mürşidin,  kapısına  gelen  tâliplere  şer’î  ilimleri

öğretip  onların  itikatlarını  düzeltmeleri,  şüphelerini  gidermeleri  ve  müşküllerini

çözmeleri gerektiğini ifade etmektedir. Mürşidler, sâliklerini ehl-i sünnet ve'l-cemaat

itikadına uygun şekilde amel ettirir, sonra abdest ve namazı anlatıp tevekkül, tefvîz,

sabır, teslimiyet vb. konuları izah eder. Mürşid, bu sohbetlere devam ederek müridin

mânen olgunlaşmasını hedefler. Sonra müridin hâlini takip ederek onun kabiliyetli

olduğuna kanaat getirirse, müridine kelime-i tevhid zikrini telkin eder.309

Sühreverdî’ye  göre,  mürşid,  müridleriyle  konuşacağı  zaman  sürekli  olarak

kalbiyle  Allahu Teâlâ’dan yardım istemelidir.  Lisân,  dilin  tercümanı  olduğu gibi;

mürşidin kalbi de kulun yanında Cenab-ı Hakk'ın tercümanıdır. Mürşid, müridlerine

en uygun sözü söylemek,  en  doğru  tavsiyeyi  verebilmek  kastıyla  kalben Allah’a

nazar  eder  halde beklemeli,  kalbini  ilâhî  feyz ve işaretlere  açık  tutmalıdır.  Sonra

mürşid, müridin manevî durumunu değerlendirmeli,  iman, ilim ve marifet  yoluyla

müridde zuhûr eden güzellikleri  görmeli,  onun neye kabiliyetli  olduğunu ferâsetle

fark  etmelidir.  Bazı  müridler  vardır  ki;  onlar  için  ibadete  devam  etmek,  zahirî

ameller  ve ebrârın yolu uygun olur. Bazı müridler vardır  ki onlar,  kurbiyyet hâli,

kalbî  amel  ve yüce muameleler  için seçilmiş  mukarrabûn yoluna uygun kabiliyet

sahibidir. Ebrâr ve mukarrabûn için seyr u sülûkte farklı bidâyet ve nihâyet halleri

vardır. Yetkin mürşid, bâtınlara  nazar ve vukûfiyet sahibi olduğundan her müride

neyin  güzel  ve  uygun  olduğunu  bilir.  Hz.  Peygamber’in  (s.a.s),  insanların  idrak

ölçüsüne  göre  konuşması  ve  muhatabının  durumuna  uygun  görevler  vermesi,  bu

durumun en güzel örneğidir. Rasûlullah (s.a.s), sahabe-i kirâmdan bir kısmına Allah

308  İzzeddin Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye ve miftâhu'l-kifâye, Tasavvufun Ana Esasları, trc. Hakkı Uygur,
İstanbul, 2010, s. 225.

309  Erzurumlu, Marifetnâme, s. 748.



69

için malını harcamayı, bir kısmına çalışmayı, ashâb-ı suffe gibi özel bir kısmına da

çalışmayı terk ederek ilim öğrenmeyi tavsiye ediyordu. Demek ki, Rasûlullah (s.a.s),

insanların kabiliyet ve vaziyetlerini,  her biri için uygun olanı yakînen biliyor, ona

göre karar veriyordu. İnsanları dine davet etmeye gelince, daveti herkese yapıyordu.

O,  tüm  insanlığa  İslâm’ı  tebliğ  için  gönderilmişti.  Bunun  için  insanlar  arasında

ayırım  yapmaksızın  dine  davet  ediyordu.  Kendisinde  hidayet  yoluna  kabiliyet

gördüğünü özel olarak davet edip de başkasını davetin dışında bırakmıyordu.310

Sühreverdî’nin,  konuyla  ilgili  görüşlerine  baktığımızda,  müridlerin

kabiliyetine göre irşat edilmesinin gerekliliği görüşünün mutasavvıfların görüşleriyle

aynı  doğrultuda  olduğu  anlaşılmaktadır.  Sûfîler,  Sühreverdî’nin  temel  ilke  olarak

ortaya koyduğu müridin kabiliyetine  göre irşat  görüşünü teferruatlandırmış  ve bu

hususta  mürşidin  hangi  direktiflerle  müridini  yönlendirmesi  gerektiğini

Sühreverdî’den daha detaylı açıklamışlardır.

2.1.3. Halvet - Celvet Dengesi Kurmak

Mürşidin bir yüzü Hakk’a (halvet), bir yüzü halka (celvet) dönük olmalıdır.

Halvet-celvet  dengesinin  kurulması,  mürşidin  manevî  durumunun  muhafazası  ve

irşat vazifesinin devamı için önemlidir. Kâşânî, mürşidin, vakitlerini halvet ve celvet

için  dengeli  bir  şekilde  ayarlaması  gerektiğini  söylemektedir.  Mürşid,  vaktinin

tamamını insanlarla görüşmeye ayırmamalıdır. Hâlindeki kuvvet ve huzurunun kemal

derecesinde  olduğu  iddiası  halvetini  terk  etmeye  neden  olmamalıdır.  Rasûlullah

(s.a.s), hâlinin kemâline ve temkîninin kuvvetine rağmen günün tamamını insanlarla

sohbete ayırmazdı. O halde mürşidin özel bir halvet zamanı olmalı ve bu halvetinde

manevî vazifesiyle vaktini değerlendirmeli, kendinin ve müridânının istikameti için

samimiyetle Allahu Teâlâ'ya tazarrûda bulunarak yardım talep etmelidir.311 

Sühreverdî’ye göre, mürşidin görevlerinden birisi de tefekkür ve tezekkür için

bir halvet yeri  edinmesidir. Mürşid, kendisini halktan bir süreliğine uzaklaştırarak

yalnız kaldığı halvette manevî ilerlemesi için gerekli olan nuru ve kemâlâtı toplar. Bu

sayede  halvette  kazandığı  manevî  güzelliklerden  kendisi  istifade  ettiği  gibi  bu

310   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 243.
311 Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye ss. 231-232.



70

güzellikleri  topluma  da  yansıtabilir.  Mürşidin  nefsi,  insanlarla  çokça  vakit

geçirmenin,  onlarla hasbihal etmenin kendisine zarar vermeyeceğini,  maneviyâtını

olumsuz etkilemeyeceğini düşünmemeli ve halvete ihtiyacının olmadığını düşünerek

kendisini mânen kuvvetli görmemelidir.  Hz. Peygamber (s.a.s) en üstün makamda

olmasına rağmen, onun insanlardan ayrılıp Allah’ın divanında boyun büktüğü gece

ibadetlerini ve halvet vakitlerini hiç terk etmediği unutulmamalıdır. Hal böyleyken

mürşid  de  halvetini  ihmal  etmemeli,  insanların  arasına  karıştığı  süredeki  dünyevî

etkileşimin olumsuzluklarını halvetinde kalbinden uzaklaştırmalıdır. Mutat ibadetler,

iç kontrol, manevî disiplin nefsin ıslahını ve maneviyâtın devam etmesini sağlar.312

Bu sebeple, halvetin ihmal ya da terk edilmesi nefsin kontrolden çıkmasına zemin

hazırlayacaktır.

Müridlerde  zaman  zaman  vakti  zayi  ve  amelleri  ihmal  etme  ile  nefsin

arzularına uyup rehavete kapılma durumları meydana gelebilir. Mürşid ise bu rehavet

zamanlarında  müridlerin  arasına  karışarak  istikametleri  için  cehdeder.  Mürşidin

halvetinden uzaklaştığı bu zaman dilimi kendisi için manevî bir kayıp değildir, çünkü

burada  mürşid  tarafından  yapılması  en  elzem olan  vazife  öncelenmiş,  müridlerin

selameti için halvetten celvete çıkılmıştır. Müridler, içinde düştükleri bu rehavetten

mürşidin  sohbeti  neticesinde  kuvvetli  bir  muhabbet  ve  samimi  olarak  Allah’a

yönelmekle felah bulur. Mürşid ise müridleri için en doğru ve faydalı işi yapmaktan

dolayı  fazilet  kazanarak  daha  bereketli  bir  hâlde  halvetine  çekilir.313 Cüneyd-i

Bağdâdî  müridlerine  şöyle  demiştir:  “İki  rekât  namazın,  benim  için,  sizinle

oturmadan daha faziletli olduğunu bilsem, yanınızda oturmazdım.” Cüneyd’in ifade

ettiği  bu  söz,  mürşidlerin  halvet  ile  halk  arasında  denge  kurması  gerektiğini

vurgulayan önemli bir prensibi yansıtmaktadır. Mürşid, manevî faziletin halvette mi

yoksa halkın içinde mi (celvet) olduğunu bilir ve buna göre hareket eder. Mürşid,

faydayı  halvette  görürse  devam  eder,  faydayı  celvette  görürse,  cemaatinin  içine

karışır. Cemaatinin içindeyken halvetinin feyzinin muhafazasındadır, onun cismi halk

ile beraberken kalbi Hak ile birlikte olmaya devam eder. Mürşidin ıslah ve irşat için

cemaatinin içinde olması da halvetindeki bereketi artıracaktır.314

312 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 243.
313  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 539.
314 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, ss. 243-244.



71

2.1.4. Tevazu Sahibi Olup İnsanlardan Hürmet Beklememek

Sühreverdîye göre, halka güzel muamelede bulunmak, onlardan kendisi için

hürmet  ve  tazim  ummamak  ve  insanlara  alçak  gönüllülük  ile  muamele  etmek

mürşidin  vazifelerindendir.  İbrahim bin  Davud er-Rakkî'nin  (v.  326/937)  anlattığı

hikâye bu prensibi güzel bir şekilde yansıtmaktadır: “Sûfîlerle beraber mescidde iken

Şeyh  ez-Zekkâk  [v.  ?]  da  mescide  girdi.  Bir  direğin  kenarında  durarak  namaz

kılmaya başladı. Bizler, “Şeyh namazını bitirince kalkar, kendisine selam veririz.”

dedik. Namazını bitirince o bizim yanımıza geldi ve bize selam verdi. Biz kendisine,

“Şeyhimizden önce kalkmak ve kendisine selam vermek bize düşerdi.” dediğimizde

Zekkâk,  “Allahu  Teâlâ,  başkasından  böyle  bir  şey  beklemekle  asla  kalbimi

azaplandırmamıştır.”  dedi.”  O,  bu  sözüyle,  “İnsanların  bana  hürmet  edilip

yönelmesine  hiç  bağlanmadım.”  demek  istemiştir.315 Bu  nakil,  mürşidin  alçak

gönüllülüğünü  ve  nefsi  adına  beklentisizliğini  göstermektedir.  Mürşid,  kendisine

hürmet  ve  tazim beklememeli,  herkese  karşı  tevazu  ve  hoşgörüyle  yaklaşmalıdır.

Onun  amacı  nefsini  tatmin  etmek  değil,  müridlerin  manevî  gelişimine  yardımcı

olmak ve onları Allah'a yönlendirmektir.

2.1.5. Güler Yüzlü ve Yumuşak Olmak

Tasavvuf literatüründeki bir anlatıya göre: “Cüneyd-i Bağdâdî'nin bir müridi

vardı.  Bir  gün  onu,  kendisine  leke  olacak  bir  durumda  yakalamışlardı.  Bundan

utanan  mürid,  oradan  ayrıldı  ve  bir  daha  hankâha  gelmedi.  Aradan  bir  müddet

geçtikten sonra sohbet arkadaşlarıyla çarşıdan geçen Cüneyd, müridini gördü. Mürid

durumu fark edip oradan uzaklaştı. Cüneyd, yanındaki sohbet arkadaşlarına dönüp

“Siz geri dönün, benim tuzaktan bir kuşum kaçmış!” deyip onu takip etmeye başladı.

Geri  dönüp  bakan  mürid,  şeyhin  kendisini  takip  ettiğini  görünce  adımlarını

sıklaştırdı,  gide  gide  bir  çıkmaz  sokağa  girdi.  Şeyhten  kaçarken  yüzünü  duvara

çarptı. Birden şeyhin kendisine ulaştığını görünce, “Neden benim için uğraşıyorsun?”

dedi. Cüneyd, “Mürid başını duvara vurduğu zaman şeyh işe yarar!” deyip müridini

aldı ve hankâha götürdü. Şeyhin ayaklarına kapanan mürid yaptığına tevbe etti, af

315 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 244.



72

diledi. Bu manzarayı gören halkın yürekleri yumuşadı, pek çok tevbe ettiler.”316

Kâşânî’ye  göre,  mürşid,  müridin  irâde  ve  azminde  zaafla  karşılaştığında,

yumuşaklıkla ve izin verildiği  ölçüde ruhsatlarla  muamele etmelidir.  Bu durumda

mürşid,  manevî  yolculuğun  başında  cesaretini  kaybetmemesini  sağlamak  için

müridine karşı daha esnek bir tutum sergileyebilir. Bazı müridler, irâde ve azimlerini

güçlendirmek için daha fazla destek ve teşvike de ihtiyaç duyabilirler. Bu hadise de

konuyla ilgili güzel bir örnek olarak mütalaa edilebilir: “Bir gün birisi Ebû Ahmed

el-Kalânisî'nin [v. 270/884] sohbetine katıldı ve dünyadan el etek çekti. Ahmed onda

bir  zaaf görüyordu. Ne zaman eline bir  para geçse onun için ekmek, helva ve et

alıyor,  “Bu  kimse  dünya  nimetlerinden  el  çekmekle  birlikte  onlarla  yaşamaya

alışmış,  bu yüzden yumuşaklık ve itidallikle  davranmak ve onu lezzetlerden men

etmemek  gerekir.”  diyordu.”317 Mürşid,  müridin  hatalarına  karşı  yumuşaklık

göstererek  bağışlama kapısını  açık  tutmalıdır.  Eğer  müridde  bir  taksir  veya  edep

ihlali  görürse  onu  bağışlamalı,  yumuşaklık,  lütuf  ile  onu  ihmal  ettiği  hizmet  ve

edeplere teşvik etmelidir.318

Sühreverdî’ye göre, müridlere karşı güler yüz göstermek ve onlara yumuşak

davranmak mürşidliğin edeplerindendir.  Âriflerin  güzel  bir  sözü vardır:  “Bir  Hak

tâlibi gördüğün zaman onu iyilik ve yumuşaklıkla karşıla, hemen ilimle önüne çıkma.

Çünkü yumuşak muamele onu ısındırır. İlim ise ilk anda onu soğutabilir.” İşte mürşid

bu  anlayış  çerçevesinde  müridine  yumuşaklıkla  muamele  edince,  mürid  bunun

bereketiyle  yavaş  yavaş  ilimle  faydalanmaya başlar  ve  sonunda gerçek ilim neyi

gerektirirse o şekilde amel eder.319 Mürşidin yumuşak huylu ve affedici olması mürid

üzerinde  son  derece  tesirlidir.  Mürşidin  hoşa  gitmeyen  durumlara  müsamahalı

yaklaşması,  kendisine  tâbî  olanlara  şefkatle  muamele  etmesi,  etkili  bir  irşat  için

gereklidir.  “Adamın  biri  İbrahim b.  Edhem'e  [v.  161/778]  arkadaş  oldu.  İbrahim

ondan ayrılmayı isteyince, adam da ona, “Eğer bende bir ayıp gördüysen beni uyar.”

dedi. İbrahim de, “Ben senin bir ayıbını görmedim. Çünkü sana hep sevgi gözüyle

316 Feridüddîn Attâr, Tezkiratü’l-evliyâ, trc. Süleyman Uludağ, İlim ve Kültür Yayınevi, Bursa, 1984,
s. 469.

317 Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 228.
318 Kâşânî, a.g.e., s. 230.
319 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 244.



73

baktım.  Senden  gördüğümü  iyiye  yorumladım.  Ayıbını  benden  başkasına  sor.”

dedi.”320

Sühreverdî’nin  görüşleri,  sûfîlerin  naklettiğimiz  görüşleriyle  aynı

doğrultudadır.  Mürşidin  affedicilik  ve  bağışlayıcılık  göstermesi,  müridin  kendini

suçlu veya değersiz hissetmesini engelleyeceği gibi, müridin manevî yolculuğunda

hatalarından  ders  çıkarmasına  ve  ilerlemesine  de  yardımcı  olur.  Aynı  şekilde,

mürşidin  ruhsat  ve  izin  verme  yaklaşımı,  müridin  müteneffir  olmamasını  ve

yolculuğunun başlangıcında  cesaretini  kaybetmemesini  sağlar.  Mürid,  zamanla  bu

ruhsatlarla  irâde  ve  azim  gücünü  geliştirerek  belki  de  daha  sonra  ruhsat  yerine

azimetle  amel  etmeye başlayabilir.  Bu süreçte  mürşidin,  müridin  mizacına uygun

rehberliği, müridin seyr u sülûkte yol almasına yardımcı olur.

2.1.6. Müridlerin Haklarını Korumak

Sühreverdî,  mürşidlerin  edeplerinden  bir  diğerinin,  müridlerin  hatırını

sormak, sıhhat ve hastalık hallerinde onlara karşı görevlerini aksatmamak olduğunu

ifade etmektedir. Mürşid, müridlerin bağlılık ve sadakatlerinden emin olarak onların

haklarını ihmal etmemelidir. Sûfîlerin, “Kardeşinle aranızdaki dostluk sebebiyle hâsıl

olan hakkını zayi etme!” sözü kardeşlik hukukunu özetlemektedir. “Ebû Muhammed

el-Cerîrî  [v.  321/933]  şöyle  anlatmıştır:  “Hacdan  dönmüştüm.  Önce  Cüneyd-i

Bağdâdî'nin  yanına  uğrayıp  selam  verdim  ve  “Bir  daha  benim  yanıma  gelip  de

yorulmasın.”  diye  düşündüm.  Sonra  evime  geldim.  Sabah  namazını  kılıp

döndüğümde bir de baktım ki Cüneyd arkamda oturuyor. Bunu görünce kendisine,

“Efendim!  Ben  buraya  kadar  zahmet  etmeyesiniz  diye  önce  size  uğrayıp  selam

vermiştim.” dedim. Bana, “Yâ Ebâ Muhammed, sana gelişim senin hakkındır. Senin

bana  gelişin  ise  faziletindir.”  dedi.”321 Cüneyd’in  bu  tavrı,  müridin  hakkının

gözetilmesine  güzel  bir  örnektir.  Mürşid,  müridinin  hakkını  gözettikçe,  müridin

kendini  değerli  hissetmesini  ve  kardeşlik  hukuku  hususunda  titiz  davranmasını

sağlamış olacaktır.

320 Şihâbüddîn Sühreverdî,  İrşâdü'l-mürîdîn, trc. Mehmet Emin Fidan, Hâcegân Yayınevi, İstanbul,
2006, s. 93.

321 Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 244.



74

2.1.7. Müridlerin Gücüne Göre Yük Yüklemek

Mehmet Raif Efendi, müridi te’dîb ve terbiyede mürşid üzerine vacip olanın,

müride  nasihat  ve  yumuşaklıkla  muamelede  bulunmak  olduğunu  ifade  etmiştir.

Mürşid, müridin terbiyesine kolay bir yolla başlamalı ve onun kuvvet ve takatinin

yetmeyeceği  şeyi  ona  yüklememelidir.  Mürşid,  müridine  bütün  işlerde  ruhsât-ı

şer'iyyeye tâbî olmayı tavsiye etmelidir.322 Bu sayede müridin, nefsle mücadelenin ilk

zamanlarında bıkkınlığa düşmesi engellenmiş olur. Seyr u sülûk sürecindeki mürid,

daha sonra kendinde, ruhsattan azimete dönme kuvveti bulabilir.

Sühreverdî’ye  göre,  tâliplerin  bazılarında  nefsle  mücadele  hususunda

güçsüzlük ya da azimetle amel edememe hâli görülünce, onları müsamaha ve iyilikle

karşılamak ve onlara ruhsatları kullanma hususunda serbestlik vermek de mürşidliğin

edeplerindendir.  Bu  şekilde  davranmakta  mürid  için  fayda  bulunmaktadır.  Kul,

ruhsatları kullandığı süre içinde durumundan şikâyet etmez ve bıkkınlık göstermez.

Sonra hâlinde sebât bulup müridlerin arasına karışınca, iyilikle teşvik edilerek yavaş

yavaş azimetle amel etmeye başlar.323 “Ebû Saîd el-Arabi demiştir ki: “İbrahim es-

Saği diye bilinen bir genç vardı. Babasının da malı mülkü çoktu. Bu genç tamamen

sûfîlere bağlandı ve Ebû Ahmed el-Kalânisî’nin sohbetinde bulundu. Çoğu zaman

Ebû Ahmed'in eline bir miktar dirhem geçiyor, bununla ona yufka ekmek, kebap ve

helva satın alıyor ve onu kendisine tercih ederek, “Bu delikanlı dünya nimetlerine

alışmışken onları terk edip ayrıldı. Bu durumda, bizim kendisine iyilik etmemiz ve

onu başkalarına tercih etmemiz gerekir.” diyordu.”324 Müridin muhtaç olduğu yahut

zafiyet  gösterdiği  zamanlarda  mürşidi  tarafından  desteklenmesi,  müridin  seyr  u

sülûkündeki istikametine kuvvet sağlar. Kusursuz bir insan olmadığı gibi kusursuz

bir seyr u sülûk süreci de yoktur.

2.1.8. Müridlerinden Mal Talep Etmemek

Mürşidin, müridleriyle olan ilişkisi irşat ve terbiye üzerine kuruludur. Bunun

322  Mehmet Raif Efendi, Mekâsıdu't-tâlibîn, s. 204.
323 Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 244.
324  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 541.



75

haricinde mürşidin, müridlerinden herhangi bir beklentisi bulunmamalıdır. Bilhassa

müridlerin maddi imkanlarının mürşid için cezbedici bir yönü olmamalıdır ki, bu da

zaten  kalbini  dünya  sevgisinden  temizlemiş  bir  mürşide  yakışacak  bir  davranış

değildir.  Bu  sebeple  mürşidlerin  müridlerinden  mal  talep  etmesi  şöyle  dursun,

müridden gelen hediyeler dahi tasavvuf ehlince kerih görülmüştür.

Necmüddîn Kübrâ, müridin hediyesinin kabul edilmesi durumunda mürşidin

onu ihtiyaç  sahiplerine  vermesi  gerektiğini  söylemektedir.  Mürşidin  hediye  malın

azlığını,  çokluğunu denk görmesi,  malın  ölçüsüne ehemmiyet  vermemesi  gerekir.

Mürşid bu hediyeyi kendi aile efrâdı için kabul etmemelidir. Ayrıca verilen hediye

şüpheli ise asla kabul etmemelidir. Hediye veren müride bereket duâsı yapıp Allah’ın

emirlerine tâbî olmak hususunda istikamet üzere kalmasını Allah’tan dilemelidir.325

Sühreverdî’ye  göre,  mürşidin,  müridin  malından,  hizmetinden  ve  ondan

herhangi bir yolla gelecek iyilikten nefsi adına uzak durması, müridinden dünyevî bir

beklenti içinde olmaması gerekir. Çünkü mürid, onun yanına Allah’a vâsıl olmak için

gelmiştir.  Bu durumda o da,  ona yapacağı  iyilik  ve  irşadını  sırf  Allah  rızâsı  için

yapmalıdır. Şunu hatırlatalım ki, mürşidin mürid için yaptığı iyilik, sadakaların en

faziletlisidir. Allahu Teâlâ kendisi için olan şeyin hâlis olmasına ve onun şüphe ve

arızalardan korunmasına işaret ederek şöyle buyurmuştur: “Onlar yoksula, yetime ve

esire seve seve yemek yedirirler. Sonra da onlara; biz size ancak Allah rızası için

yediriyoruz. Sizden herhangi bir karşılık ve teşekkür beklemiyoruz, derler.”326 Demek

ki  mürşidin  hizmetini  sadece  rızâ-ı  ilâhî  maksadıyla  yapması  ve  yaptığı  iyiliğe

karşılık  müridden  bir  beklenti  içinde  olmaması  gerekmektedir.  Ancak,  müridden

gelecek ihsan ve hediyenin kabul edilmesi hususunda kendisine Allahu Teâlâ’dan bir

ilim verilir yahut bu sebeple müridde bir iyilik hâlinin meydana geleceği bilinirse,

mürşid  müridinin  hediyesini  kabul  edebilir.  Bu  durumda,  mürşidin,  müridin

hediyesini alması ve hizmetiyle faydalanması; bereketi ve faydası müride dönen ve

mürşid için de tehlikesinden emin olunmuş bir maslahat ve manevî menfaat olur.327

Mürşid,  müridin  elindeki  birikiminin  tamamını  ya  da  bir  kısmını  infâk

325 Sûfî  Muhammed  Dânişmend,  Mir’âtü’l-kulûb,  haz.  Necdet  Tosun,  Ahmet  Yesevi  Üniversitesi
Yayınevi, Ankara, 2020, s. 87.

326    İnsân, 76/9,10.
327  Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 245.



76

etmesine  onun  rızâ-ı  ilâhîye  ermesi  için  müsaade  edebilir.  Bu  durumda  mürşid,

müridinin  niyetindeki  iradesinin  sağlamlığına  göre  karar  vermek  durumundadır.

“Cafer el-Huldî [v. 348/959] şöyle demiştir: “Cüneyd-i Bağdâdî'ye bir adam geldi ve

bütün malını infâk edip fakir olarak onlarla beraber oturmak istedi. Bunun üzerine

Cüneyd kendisine, “Bütün malını elinden çıkarma. Sana yetecek miktarını yanında

tut  ve  fazlasını  infâk  et.  Elinde  tuttuğunla  yiyecek  ihtiyacını  karşıla  ve  helal

kazanmaya çalış. Yanındaki bütün malını infâk etme. Şimdi böyle düşünüyorsun ama

ileride nefsinin senden bir takım şeyler istemesinden emin olamam!” Hz. Peygamber

(s.a.s) bir  iş yapmak istediği zaman acele etmeden davranır ve durumu etraflı  bir

şekilde  araştırırdı.  Aynı  şekilde  mürşid  de  müridinin  hâlini  iyi  bilir  ve  elindeki

maldan bir şeyler çıkarmasının ona bir takım manevî hâller kazandıracağını, kalben

bir  daha  ona  meyletmeyeceğini  anlarsa;  o  zaman  müride  elindeki  bütün  maldan

kurtulması için hepsini infâk etmesine izin verebilir. Nitekim Rasûlullah (s.a.s), Hz.

Ebûbekir'e (r.a) bu hususta müsaade etmiş ve onun malının tamamını infâk etmesine

izin vermiştir.328

2.1.9. Hoşa Gitmeyen Hareketleri İmâ ve İşaretle Düzeltmek

Sühreverdî’ye göre, müridin hoş olmayan hâline vakıf olduğu, bir bozulma

fark  ettiği  veya  müridde  bir  kibir  gördüğü  zaman;  bu  olumsuz  durumları  yüze

vurmamak  da  mürşidliğin  edeplerindendir.  Aksine  mürşid,  müridlerine  sohbet

ederken umûmen nasihat etmeli, o kimsenin yaptığı olumsuz davranışı veya kusuru

üstü kapalı şekilde zemmederek herkesin bu durumdan ders almasını sağlamalıdır.

Böylece, hata işleyen müridin kalbi kırılmamış, sohbette bulunanların her birisi için

nasihat edilmiş ve aynı kusuru işleyecekler için de önleyici söz söylenmiş olur. Bu

davranış,  kalp  kırmadan  doğru  yola  kılavuzlamanın  güzel  bir  örneğidir.  Mürşid,

müridin  hizmetinde  bir  kusur  veya  ihmalkârlık  görürse  hemen  kınamak  yerine

affedici davranmalı ve müridin üzerine rahmet kanadını indirerek en güzel bir şekilde

hizmete  teşvik  etmelidir.  Mürşidlerin  ahlâkı,  Hz.  Peygamber’e  (s.a.s)  uymaları

sebebiyle güzelleşmiştir.329 Onlar, Hz. Peygamber’in (s.a.s) sünnetine bağlılıkta en

328   Sühreverdî, Avârifü’l-me’ârif, s. 245.
329  Sühreverdî, a.g.e., s. 245.



77

ileri  derecede  bulunmaktadır.  Bu  sebeple  mürşidler,  müriddeki  hoşa  gitmeyen

hareketlerin ıslâhında nebevî metottan ayrılmamalıdır.

2.1.10. Sırları Saklamak

Mürşidin,  müridlerinin  sırlarını  saklaması,  mahfiyetlerine  saygı  duyması

önemli bir tasavvufî edeptir. Bu hususta, Geylânî (v. 561/1165) ve Kâşânî aynı görüş

çerçevesinde, müridin sırlarının korunmasının gerekliliğini ifade etmektedir. Mürşid,

müridin  sırlarını  muhafaza  etmeli,  mükâşefe  ve  kerâmetinden  bildiği  şeyleri

başkalarıyla paylaşmamalıdır.330 Mehmet Raif  Efendi de,  mürşidin,  müridin sırrını

başkalarına izhâr etmesinin doğru olmadığını söyler. Çünkü müridin sırrı mürşidin

yanında emanettir. Müridden esas veya teferruatta şeriate göre mekrûh olan bir şeyi

gördüğünde  gizli  olarak  ona  vaaz  ve  nasihat  etmelidir.  Müridde  kendisinde

bulunmayan bir hâlin iddiasını yahut kendi ameliyle kibre kapıldığını gördüğünde

onu kibirlenmekten  korumalıdır.  Helâk  olmaya  sebep olmasın  diye  amelini  onun

nazarına  küçük,  kötü  ve  kıymetsiz  göstermelidir.331 Bu  bağlamda,  şu  hikâye,

konumuzla ilgili gayet öz bir mesaj vermektedir: “Ebû Saîd-i Mihne [v. 440/1049]

hamamda  yıkanıyordu.  Yıkayan  tellâk,  çiğ  bir  adamdı.  Şeyhi  keselerken  bütün

kirlerini önüne yığıyordu. Bir aralık şeyhe dedi ki: “Âlemde erlik nedir? Söyle ey

temiz adam!” Şeyh cevap verdi: “Kirleri gizleyip sahibine göstermemek, halkın gözü

önüne  yığmamaktır!”  Bu  cevap,  pek  büyük  bir  cevaptı.  Tellâk  derhal  şeyhin

ayaklarına kapandı. Bilgisizliğini ikrar etti, tövbe etti. Şeyh de bu durumdan memnun

kaldı.”332

Sühreverdî de, müridlerde zuhûr eden manevî hâl ve esrârın ya da müridin

mürşidine söylediği sırrın saklanması gerektiğini ifade eder. Bu durumda, müridin

sırrı  güvende  olur,  Allahu  Teâlâ  ve  mürşidinden  başkasına  kapalı  kalır.  Sonra,

mürşid,  müridin  halvetinde  meydana  gelen  keşf,  gaipten  işitme  yahut  başka

harikulâde şeyleri müridi için değersiz görmeden, ona, bu gibi şeylere iltifat etmenin

ve onlarla iktifa etmenin kendisini Allahu Teâlâ’dan alıkoyacağını, üzerine açılacak

330  Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 230; Geylânî, Gunyetü't-tâlibîn, s. 1075.
331  Mehmet Raif Efendi, Mekâsıdu't-tâlibîn, s. 205.
332  Feridüddîn Attâr, Mantıku’t-tayr, Kuş Dili, trc. Yaşar Keçeci, Kırkambar Yayınevi, 1998, s. 381.



78

terakkî  kapısını  kapatacağını  öğretmeli,  bütün  bunların  şükredilecek  birer  nimet

olduğunu,  bunların  ötesinde  sayılamayacak  kadar  çok  manevî  nimetlerin

bulunduğunu hatırlatmalıdır.  Ayrıca,  müridin asıl  amacının manevî nimetin peşine

düşmek değil, nimeti verene ulaşmak olduğunu hatırlatmalıdır. Ta ki müridin sırrı,

kendisiyle  mürşidi  arasında  kalmış  olup  yayılmasın  ve  müride  şöhret  kapısı

açılmasın.333 Sırrı yaymanın sebebi şudur: İnsanda bir alıcı, bir de verici iki kuvvet

vardır. Her ikisi de kendisini ilgilendiren şeye yönlendirir. Eğer Allah verici kuvvete,

insanın  içinde  olan  şeyleri  dışa  vurma hâlini  vermemiş  olsaydı,  hiç  bir  sır  açığa

çıkmazdı.  Aklı  kâmil  olan  kimse,  bu  kuvvet,  içindeki  sırları  dışarı  çıkarmak

istediğinde, bunu nefsin arzusu olarak yorumlayıp o sırrı kalpte tutar ve sonrasında

aklı  ile  ölçüp tartarak  icap  ettiği  şekilde  hareket  eder.  Yetkin  mürşidler,  kuvvetli

akılları  ile  sırları  yaymaktan  uzak  bulunurlar.  Müridin  de  sırrı  koruyamayacak

kimseyle onu paylaşmaması icap eder. Sırrı gizleyip muhafaza etmek manevî hâlin

devamını  ve  nefs  kapısının  kapalı  olmasını  sağlar.  Mürid  böyle  davranarak  ilâhî

yardımı ve feyzi celbetmiş olur.334

2.1.11. Müridlerine Hırka Giydirmek

Hücvîrî (v. 465/1072?), hırkanın, salih insanlar için bir alamet olduğunu ve

mutasavvıfların giyim tarzı olarak tercih ettiğini söylemektedir. Özellikle dünyadan

el etek çeken ya da Mevlâ’ya iştiyâk hâli içinde bulunanlar için hırka giymek yerinde

bir davranış olur. Hırka giymek, kefen giymek gibidir. Hırka giyenler, dünyevî haz

almaktan ümitlerini keser, kalplerini hayatın rahatından arındırmış olur, ömürlerinin

tümünü  Allah  için  vakfeder,  kendi  hevâ  ve  heveslerinden  tamamen  soyutlanırlar.

Hırka giydiren zâtın bu yolda o kadar büyük bir manevî gücü olmalıdır ki, şefkat

gözüyle baktığı zaman garîbi karîb,  bîgâneyi âşinâ hâle getirebilmeli,  elbiseyi bir

âsiye ve günahkâra giydirince de onu Allah'ın evliyâsından kılmalıdır. Bundan dolayı

mürşid,  müride  hırka  giydirmekle  bir  ahitleşme  yapmış  olur.  Mürid  de  giydiği

hırkanın  hakkını  vermek  ve  bu  hakkı  ödemek  için  bütün  gayretiyle  çabalamak

durumundadır.335 
333   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 246.
334  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 544.
335 Hücvîrî, Keşfu’l-mahcûb ss. 135-138.



79

Sühreverdî, mürşidin elinden hırka giymenin beyat mânâsına geldiğini ifade

etmektedir. Hırka, mürşidin manevî sohbetine girmenin birinci basamağıdır. Zaten

bütün maksat da mürşid ile hemhâl olmaktır.336 Mürşidin eliyle hırka giymek, onun

bütün  tasarruflarında,  müridin  bâtınında  doğacak  şüpheleri  ortadan  kaldırır,

mürşidine bağlı olduğunu hatırlatır ve mürşide karşı itirazdan müridi sakındırır.337

Hırka giymek, mürşid ile mürid arasında bir sözleşme ve müridin nefsi ile

kendi arasında mürşidinin hakemliğini kabul etmesidir. Şeriatte dünyevî maslahat ve

iş  için  bir  başkasının  hakemliğine  başvurmak  caiz  olunca,  güzel  bir  düşünce  ve

akîdeyle bir mürşidi, manevî talep ve terbiyesinde hakem kabul eden müridin, buna

alamet olarak giydiği hırka da gayet kabul edilebilir görülmektedir. Çünkü mürşid,

müridi  irşat  edecek,  kendisine  hidâyet  yolunu  gösterecek;  manevî  hâlleri,  nefsin

âfetlerini,  amellerin nasıl bozulduğunu, şeytanın kalbe giriş yollarını öğretecek bir

kimsedir. Hırka giyen mürid, nefsini böyle bir mürşide teslim ettiğini, onun emir ve

görüşlerine boyun eğdiğini, her işinde onun tavsiyelerine göre hareket ettiğini bilir.

Mürşid  de  onu manevî  tasarrufuna  aldığını  ifade  etmek için  bir  kabul  göstergesi

olarak kendisine hırka giydirir. Bu sebeple hırka giymek, müridin, işlerini mürşidine

havale  etmesinin,  irâdesini  ona teslim ederek  onun hüküm ve tasarrufunun altına

girmesinin bir alametidir.338

Hırka giyip manevî terbiyeye girmek iki türlü olur: a. İrâde hırkası (irâdeyi

mürşide  teslim  edip  gerçek  mürid  olmak).  b.  Teberrük  (bereketlenme)  hırkası.

Mürşidin, müridlerinden asıl istediği şey, irâde hırkasını giymeleri ve hakikî mürid

olmalarıdır. Teberrük için hırka giymek ise irâde hırkasına bir benzeyişten ibarettir.

Şu halde, irâde hırkasını hakikî müridler, teberrük hırkasını da müteşebbihler (onlara

benzemeye çalışanlar) giyerler.339 Teberrük için giyilen hırka sahibi bununla, zâhiren

de  olsa  velîler  cemaatine  benzeyerek  onlarla  bereketlenmeyi  düşünmektedir.  Bu

kimseden özel sohbet şartları istenmez, onun yerine, şeriatin edeplerinin korunması,

bereketlerine  kavuşup  edepleriyle  edeplenmesi  için  sûfîler  cemaatine  katılması

tavsiye edilir. Böylece o kimse, bu hâle devam ederek irâde hırkasını giyip gerçek

336   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 119.
337   Sühreverdî, a.g.e., s. 121.
338   Sühreverdî, a.g.e., s. 118.
339  Sühreverdî, a.g.e., s. 124.



80

mürid  olma  durumuna  gelecektir.  Buna  göre,  teberrük  hırkasını,  isteyen  herkes

giyebilir.  İrâde  hırkasını  ise  ancak  bu  yolda  sadakat  ve  rağbeti  olan  müridler

giyebilir, başkaları giyemez.340 

2.2.  Müridin Mürşidine Karşı Görevleri

Mürşidin, müridine karşı görevleri olduğu gibi, müridin de mürşidine karşı

yerine getirmesi gereken görevleri  bulunmaktadır.  Müridin,  mürşidine karşı  görev

ilkelerine dikkat etmesi tasavvufî eğitimin en verimli şekilde devam etmesini sağlar.

Hoca-talebe arasındaki bağın, hocaya karşı ne denli saygı duyulmasını gerektiğinin

ehemmiyeti örfümüzde önemli bir konuma sahiptir. Kaldı ki, müridini Allah’a vâsıl

etmek  için  uğraşan  bir  yetkin  mürşide  gösterilmesi  gereken  edep  ve  yerine

getirilmesi gereken görevler, son derece ince bir  çizgide seyreden, içinde hürmet,

hizmet,  teslimiyet,  muhabbet  gibi  ulvî  kavramlar  barındıran  özel  bir  duruştur.

Sühreverdî’nin  ana  hatlarıyla  on  bir  maddede  özetlediği  bu  görevleri  önce

mutasavvıfların sonra Sühreverdî’nin görüşleriyle ele alacağız.

2.2.1. Edebe Riayet Etmek

Tasavvuf  bütünüyle  edepten  ibarettir.  Nefsin,  kalbin,  hâl  ve  makamların,

yolun, yolcunun edebinin yanı sıra mürşide karşı, Hz. Peygamber’e (s.a.s) karşı ve

Allahu Teâlâ’ya  karşı  edep ilkeleri  bulunmaktadır.  Bu mecrada edebi  kaybedenin

yolunu da kaybedeceği aşikârdır. Zira edep, kişinin kendi saygınlığını ve muhatabın

hukukuna riayeti ayakta tutan mümtaz bir duruştur.

Gazzâlî, müridlerin, mürşidlerine karşı saygı ve hürmetlerini göstermek için

belirli  davranış  kurallarına  uymak  zorunda  olduğunu  söylemektedir.  Mürid,

mürşidinin  önünde  konuşmayı  azaltmalı,  üstâdının  sormadığı  şeyi  konuşmamalı,

önce izin almalı sonra konuşmalı, en doğru olanın üstâdının görüşleri olduğunu kabul

etmeli, üstâdının yanında sağa sola iltifat etmemeli, sakin, edepli, güler yüzlü olmalı,

üstâdı  ayağa  kalktığı  zaman  onun  için  ayağa  kalkmalı,  kendisinin  bilmediği  ve

340  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 127.



81

hakikatini kavrayamadığı fiillerinden dolayı onun hakkında kötü düşünmemelidir.341

Mevlânâ’ya  göre  mürid,  mürşidinin  bilgi  ve  tecrübesine  olan  güveniyle,

mürşidinin  kendisini  yönlendireceği  doğru  yolu  takip  etmelidir.  Kendisinin

anlamadığı veya kavramadığı konularda, mürşidinin bilgeliğine güvenmeli ve onun

irşadına  itimat  etmelidir.  Mürid,  mürşidinin  uygulamaları  hakkında  olumsuz

düşüncelere  kapılmamalı  ve ona karşı  güvenini  korumalıdır.  Mürşidi  ile  yolculuk

yapan mürid, mürşidine hürmeten onun arkasından yürümelidir. Eğer mürşid, “Gel,

önümden  yürü!”  derse  emre  uymalıdır.  Müridliğin  edeplerinden  biri  de,  mürşide

gayet hürmet etmektir.342

Sühreverdî'nin  tasavvuf  anlayışında  edep,  Allah'ın  rızâsına  erişmek  için

zorunlu olan bir araçtır ve bu sebeple her hâl ve makâma ait bir edep kaidesi vardır.

İnsan,  bu  değerlerin  korunması  ve  yaşatılmasıyla  Allah'a  yakınlık  makamına

yükselebilir.  Âdâbın  ihlali  ise  insanı  Allah'tan  uzaklaştırır.  İnsan,  vaktin  edebine

uygun davranarak Allah'ın rızâsını kazanır ve bu sayede ricâl seviyesine yükselir.343

Müridlerin  mürşidlerine  karşı  dikkat  etmeleri  gereken  edep,  sûfîlere  göre

edeplerin en önemlilerindendir. Müridler, mürşidlerine saygı, hürmet ve itaat etmekle

yükümlüdür ki bu edep, sevgi ve bağlılığın bir ifadesidir. Mürşidin yolunu izlemek

isteyen mürid, mürşidin rehberliğini kabul ile onun yolunda ilerlemeye gayret eder.

Bu süreçte mürid, mürşidine olan saygı ve hürmetine titizlik gösterir ve mürşidini bir

öğretmen, rehber ve manevî bir baba olarak kabul eder. Onun bilgelik, tecrübe ve

irfanına  saygı  duyar,  mürşidinin  nasihatlerini  ve  öğretilerini  dikkate  alır,  onun

gösterdiği yolda istikrarla ilerler. Müridlerin mürşidlerine karşı koruyacakları edep,

aynı  zamanda  mürşidin  irşat  görevini  daha  etkili  bir  şekilde  yerine  getirmesine

yardımcı  olur.  Sûfîler  bu  hususta  şu  âyeti  delil  olarak  getirmektedir:  “Ey  iman

edenler!  (Sözde  ve  işte)  Allah  ve  Rasûlü'nün  önüne  geçmeyin;  haddi  aşmayın.

Allah'tan korkun. Şüphesiz O, her şeyi işiten ve bilendir.”344 Bu âyetin nüzûl sebebi

olarak, Abdullah b. Zübeyr (r.a) (v. 73/692) şu hadiseyi anlatmıştır: “Ben-i Temîm

kabilesinden  bir  grup  elçi  Hz.  Peygamber’e  (s.a.s)  geldiler.  Hz.  Ebûbekir  (r.a),
341   Gazzâlî,  Bidâyetü'l-hidâye,  Hidayetin  Başlangıcı,  trc.  Ömer  Faruk  Hilmi,  Sultan  Yayınevi,

İstanbul, ts., ss. 205-206.
342  Rûmî, Fîhi mâ fîh, s. 466.
343  Hudâ, Şihabeddin Ömer Sühreverdî, s. 78.
344  Hucurât, 49/1.



82

Efendimize (s.a.s), “Onların başına Ka'ka' b. Ma'bed'i emir tayin etseniz iyi olur.”

dedi. Hz. Ömer (r.a) de, “Akra' b. Habis'i  emir tayin etseniz daha iyi olur.” dedi.

Bunu  duyan  Hz.  Ebûbekir  (r.a),  “Sen  ancak  bana  muhalefet  etmek  için  böyle

söylüyorsun!” dedi. Hz. Ömer (r.a), “Hayır, sana muhalefet için söylemedim.” dedi.

Bu  arada  karşılıklı  söz  mücadelesine  girdiler  ve  Rasûlullah'ın  (s.a.s)  huzurunda

sesleri  yükseldi.  Bunun üzerine Allahu Teâlâ,  yukarıda geçen,  “Ey iman edenler!

(Sözde  ve  işte)  Allah  ve  Rasûlü'nün  önüne  geçmeyin;  haddi  aşmayın.”345 âyetini

indirdi.” İbn Abbâs (r.a) (v. 68/687-88) demiştir ki, “Önüne geçmeyin, demek; ondan

önce konuşmayınız.” demektir. Kelbî (v. 146/763) ise, “Âyette, Rasûlullah (s.a.s) size

emretmeden  önce,  herhangi  bir  söz  veya  fiille  onun  önüne  geçmeyiniz,  denmek

isteniyor.” demiştir.346

Sühreverdî, müridlerin mürşidlerine karşı koruyacakları zâhirî edepleri de şu

şekilde sıralamaktadır: Mürid, vecd haliyle kendinden geçmesi ve etrafını bilemez

durumda olması müstesna, mürşidinin meclisinde semâ için kalkmamalıdır.347 Mürid;

bütün  hareketlerinde  mürşidinin  emrine  göre  hareket  etmeli,  onun  ahlâkının

güzelliğine,  yumuşak  tavrına  güvenerek  onu  incitmeyi  küçük  görmemeli  ve

mürşidinin yüzünün asılmasından bile korkmalıdır.348 Sâdık bir mürid,  mürşidinin,

kendisi  için Allah ve Rasûlü namına bir  hatırlatma ve uyarma vesilesi  olduğunu,

mürşidine karşı yaptığı her muamelenin de şayet kendisi Rasûlullah (s.a.s) devrinde

bulunsaydı ona karşı yapacağı edep, hürmet ve hizmetin aynısının olduğunu bilmesi

gerekir.349

2.2.2. Sözü Azaltmak ve Sesi Kısmak

Kâşânî, müridin, kendi irâdesiyle ileri atılmadan önce mürşidine danışıp onun

iznini  beklemesini  ifade  etmektedir.  Mürşidin  açıklaması  veya  talimatı  olmadan

hareket  etmek,  müridin  kendi  arzularına  göre  hareket  etmesine  ve  yanlış  yollara

sapmasına  yol  açabilir.  Mürid  haddi  aşmaktan  da  nefsini  men  etmeli,  mürşidin

345  Hucurât, 49/1.
346  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 235.
347  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 531.
348 Sühreverdî, a.g.e., ss. 532-533.
349  Sühreverdî, a.g.e., s. 528.



83

huzurunda ne söz ne de fiil ile taşkınlık yapmamalıdır.350 Mürşidin müsaade ettiği

durumlar, genellikle müridin manevî gelişimi ve ihtiyaçları doğrultusunda olabilir.

Edep, müridin mürşidine olan saygısını ve hürmetini ifade etmenin yanı sıra, manevî

yolculuğunda düşüncelerini, sorularını ve ihtiyaçlarını doğru bir şekilde iletebilmesi

için bir  çerçeve sağlar.  Bu çerçeve içinde mürid,  mürşidiyle usûle uygun iletişim

kurarak manevî yolculuğundaki müşküllerine çözüm arayabilir. Mürşidin huzurunda

sesi  yükselterek  konuşmak,  edebi  terk  etmek  ve  vakâr  elbisesini  çıkarmak

demektir.351

Sühreverdî’ye  göre  mürid,  mürşidinin  yanında  yüksek sesle  konuşmamalı,

konuşmasını uzatmamalı ve çokça gülerek edebe aykırı hareket etmemelidir. Ancak,

mürşidinin  müsaade  etmesi  halinde  edep  sınırları  içinde  kendini  ifade  edebilir.352

Mürid  mürşidiyle  beraberken  mürşidi  konuşuncaya  kadar  sessiz  kalmayı  tercih

etmeli, mürşidin sessizliğini bozmamalıdır. Mürşidi konuşur ve müride sual ederse

öz bir kelâm ile edep dairesinde cevap vermelidir.353 Kalbe vakar yerleşince, dil ne

söylediğinin  farkında  olur.354 Müridin  lüzumu kadar  konuşması  edep  ve  vakârını

korur,  mürşidinin  meclisinde  çokça  konuşma  hevesinde  olması  ise  mürşidinden

alacağı  feyzi  azaltır.  Mürşidin meclisinde bulunurken sükûtu tercih edip mürşidle

gönül birlikteliği kurmaya çalışmak, mürşidin konuşmalarını can kulağıyla dinleyip

onun sözlerinden gelecek manevî nasibi elde etme hevesinde olmak mürid için en

isabetli davranış olacaktır.

2.2.3. Mürşidinin Makamına Hürmet Etmek

İbnü’l-Arabî,  her  müridin,  yetkin  mürşidin  makamına  saygı  göstermesi,

hizmet  etmesi,  kurallarına uyması,  Allah'ın  bildiği  hiçbir  şeyi  ondan gizlememesi

gerektiğini  söylemektedir.  Mürid,  hürmeti  devam  ettiği  sürece  mürşidine  hizmet

etmelidir. Kalbindeki hürmet düşerse, artık onun yanında bir an bile kalmamalıdır.

Çünkü  bu  durumda  mürid,  mürşidden  yararlanamaz,  aksine  ondan  zarar  görür.

350  Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 221.
351  Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 220.
352  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 237.
353  Sühreverdî, a.g.e., s. 236.
354  Sühreverdî, a.g.e., s. 237.



84

Sohbet, saygıyla birlikte fayda sağlayabilir. Mürşide hürmet, müridin kalbine tekrar

döndüğünde ise mürşide hizmet eder ve ondan yararlanır.355 Hakk’a hürmet, mürşide

hürmetten geçtiği  gibi  Hakk’a  saygısızlık  mürşide saygısızlıktan geçer,  zira  onlar

Hakk’ın  perdedârlarıdır.  Onlar,  müridlerin  kalplerindeki  hâlleri  korur.  Öyleyse

uyulması  gereken  mürşidlerden  birine  eşlik  edip  ona  hürmet  etmeyen  kimsenin

cezası, kalbinde Hakk’ı bulmaktan mahrumiyet, Allah'tan gaflet ve konuşmasında da

edepsizliğin  gözükmesidir.  Hakk’ın  kalpte  bulunması  sadece  edepliler  için

mümkündür. Bu kapı edeplilerin dışındakiler için kapalıdır. Bir mürid için mürşidinin

makamına hürmetsizlikten daha büyük bir mahrumiyet yoktur.356

Mürid,  mürşidinin  affı,  güzel  geçinmesi,  hilminin  kemâli  ve  ahlâkının

güzelliğine güvenme sebebiyle onu küçük ve değersiz saymamalıdır. Zira meşâyih,

kerâhet  ve  rızâ  hususunda  müridlerin  nefslerine  oldukça  müessirdirler.357 Mürid,

mürşidini emsalsiz olarak bilmeli ve “Mürşidim olmasaydı beni Rabbime ulaştıracak

yeryüzünde  başka  kimse  bulamazdım.”  diye  düşünmelidir.358 Mürid,  tarikatı

kendisinden aldığı mürşidinin makâmına karşı kalbinde samimi muhabbet beslemeli,

bu sayede gelecek olan ilâhî feyizleri mürşidi vasıtasıyla Cenab-ı Hak'tan talep ve

temennî etmelidir.359

Sühreverdî’ye göre,  müride düşen edeplerden birisi  de,  mürşidiyle  makam

yarışına  girmeyi  veya  mürşidinin  makamından  daha  yüksek  makamlara  ulaşmayı

gönlünden  geçirmemesi,  aksine,  mürşidinin  âlî  makâmlara  ulaşması  için  Allahu

Teâlâ’ya duâ etmeye devam etmesidir. Mürid, mürşidinin elde ettiği yüce makâmları

arzulamak  yerine,  onun  rehberliğinde  yürüyerek  kendi  manevî  gelişimine

odaklanmalıdır. Mürid böyle yapmakla, nefsânî arzularını geride bırakır, mürşidine

olan sevgi, saygı ve bağlılığını daha da artırır. Müridin bu davranışı onun cevherini

ortaya  çıkarır.  Bu ise,  müridler  arasında çok az bulunan yüksek bir  hâldir.  Onun

mürşidi için bu şekilde temennîde bulunması kendisine, nefsi adına arzuladıklarından

daha  fazla  ilâhî  ihsânlar  kazandırır  ve  bu  şekilde  müridliğin  edebine  uygun

355  İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, c. 8, s. 298.
356  İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, c. 8, s. 300.
357  Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 219.
358  Bağdâdî, Hâlidiye Risâlesi, s. 19.
359  Mehmet  Emin el-Akşehrî,  Tarîku's-sevâb ve menfaat-i  hasene,  Tasavvuf  Âdâb ve  Erkânı,  haz.

Necdet Yılmaz, Kutup Yayınevi, İstanbul, 2001, s. 18.



85

davranmış olur.360 

Sühreverdî mürşide hürmet hususunda şu örneği zikretmektedir: “Bir gün, tek

başıma  evde  bulunuyordum.  Evin  bir  kenarında,  mürşidimin  bazen  sarık  olarak

kullandığı ve bana hediye etmiş olduğu bir bez parçası bulunuyordu. Bilmeyerek ona

basıverdim.  Bundan  dolayı  içim  sızladı  ve  ona  ait  böyle  bir  şeye  basmak  beni

korkuttu; hemen ayağımı çektim ve onu kaldırdım. O esnada içimden kendisine karşı

bereketini  umduğum  bir  hürmet  duygusu  yükseldi.”361 Sühreverdî'nin  bu  örneği,

müridin mürşidinin makâmına olan hürmetini anlatan güzel bir örnektir. Bu olaydaki

sarık sadece bir bez parçası olsa da, Sühreverdî’nin yüksek edebi, müridin içinden

yükselen hürmet duygusunu, mürşidine olan derin saygı ve değerini yansıtır. Mürid,

mürşidinin hatırasına, sözlerine ve emirlerine büyük bir özen göstermeli, onunla ilgili

her hususta hürmet ve saygıya dikkat etmelidir. Çünkü mürid, mürşidinden manevî

rehberlik ve ilâhî bereketler alırken, bunun edep ve muhabbet kanalından geldiğini

bilmek  mecburiyetindedir.  Sühreverdî’nin  bu  hadisede  hissettiği  korku,  esasen

mürşidin makâmına olan derin saygısının bir ifadesidir.

2.2.4. Mürşide Hizmet Etmek

Mürşide hizmet etmek, aslında mürşidin yolunda hizmet etmek demektir. Bu

tür bir hizmetin temel amacı nefs terbiyesidir  ki,  bunun faydası da mürid içindir.

Yoksa  mürşidlerin,  şahsî  menfaatleri  için  müridleri  kendilerine  hizmet  ettirmesi,

müridler üzerinden çıkar sağlaması mürşidliğin ahlâkına ters düşen bir durumdur.

Kuşeyrî,  müridin,  mürşidinin huzuruna hürmet  ve edeple girmesini önemli

görmektedir. Mürid, mürşidin huzuruna girdiğinde saygı ve edep duygularıyla ona

yaklaşmalı, ona karşı büyük bir hürmet ve sevgi göstermelidir. Zira, mürşidin manevî

rehberliği mürid için büyük bir lütûf ve nimettir. Eğer mürşid, müridi bir hizmette

ehil ve layık görürse, mürid, mürşidin ona verdiği görev ve sorumluluğu ciddiyetle

yerine getirmeli, bu fırsatı bir lütûf olarak değerlendirmelidir. Ancak mürid, hizmete

layık görülmesiyle övünmemeli veya kibirlenmemelidir. Mürid, mürşidin kendisine

verdiği  görevi  hakkıyla  yerine  getirirken  alçakgönüllü  olmalı,  kendini  küçük  ve
360  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 236.
361  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 237.



86

değersiz  görmeli,  hizmet  etmesindeki  kuvvetin  Allah’tan  nimet  olarak  geldiğini

unutmamalıdır.362

Abdulkâhir  Sühreverdî’ye  göre,  üstâda  hizmet  etmek,  verdiği  hükümlere

sabretmek, zâhiren ve bâtınen ona muhalefeti terk etmek, sözünü kabul etmek, başına

gelen  her  şeyde  ona  başvurmak,  ona  saygı  ve  hürmet  göstermek  zorunludur.363

Hizmet, himmeti hak etmenin bir şartıdır. Bu nedenle hizmet himmetten önce gelir.

Tasavvuf anlayışında öğrenci “Himmet üstadım!” dedikçe, üstadı, “Hizmet evladım!”

der.364 Tasavvufî eğitimde hizmet, insanı olgunlaştıran önemli bir uygulama olarak

görülmüştür.  Yemek  pişirmek,  bulaşık  yıkamak,  yerleri  süpürmek,  tuvalet

temizlemek gibi başkaları için faydalı işleri yapmak bu eğitimin bir parçası olarak

değerlendirilmiştir. Tasavvufî hayatta manevî terbiye, çeşitli hizmetlerle sürdürülür.

Bu hizmetleri yapmaya gayret eden mürid, halka hizmeti Hakk'a hizmet olarak görür

hâle gelir, nefsinin kibir ve tembelliğini hizmetinin bereketiyle gidermeye çalışır.365 

Sühreverdî’ye göre, ribât ve tekkelere yeni gelmiş sâliklere hizmet etmeleri

için  önce  kolay  işler  tevdî  edilir.  Hizmet  ile  ibadet  sevabını  alması  ve  gayreti

sayesinde mürşidin gönlünde yer etmesi için zamanla hizmeti artırılır. Hizmet etmek,

salih  amellere  erişmektir  ve  sahibine  güzel  hâller,  manevî  vecdler  kazandıran

yollardan biridir.366 “Ebû Mansûr el-Mağribî'ye [v.  373/983],  “Ebû Osman ile kaç

sene arkadaşlık ettin?” diye sorulunca, “Ben ona hizmet ettim, arkadaşlık etmedim.

Arkadaşlık kardeş ve akranlarla olur. Meşâyıh-ı kirâma ise hizmet olur.” demiştir.”367

Meşâyıh-ı kirâma hizmet, onların temsil ettiği yola hizmettir.

2.2.5. Mürşidle Görüşme Edebine Riayet Etmek

Kâşânî’ye  göre,  mürid,  mürşidiyle  konuşurken,  soru  sorarken  haddini

korumalı ve kendine kapalı olan hâlden başka bir hâli açmamalı, ne makam ne de hâl

ile ilgili bir şeyden bahsetmemelidir. Böyle davranmanın bir faydası olmayıp tersine

362  Kuşeyrî, Risâle, s. 489.
363  Abdülkâhir  Sühreverdî,  Dervişliğin  Âdâbı,  trc.  Hamide  Ulupınar,  Gelenek  Yayınevi,  İstanbul,

2010, s. 68.
364  Himmet Konur, Sûfî Ahlâkı, Ensar Yayınevi, İstanbul, 2007, s. 72.
365  Konur, a.g.e., s. 73.
366  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 138.
367  Sühreverdî, a.g.e., s. 239.



87

zararı  vardır.  O halde kendi  hâlinin zarurî  durumlarından başkasını  sormamalıdır.

Kur’ân-ı Kerîm şu âyetle boş şeyler sormayı yasaklamıştır: “Açıklandığı takdirde sizi

sıkıntıya  sokabilecek  olan  şeyler  hakkında  soru  sormayın.”368 Faydalı  olan  söz,

işitenin anlayışı kadar olan söz, faydalı soru ise dinleyenin mertebesi oranında olan

sorudur.369

Sühreverdî, mürşidle görüşme edebini Abdulkâdir Geylânî örneğiyle açıklar.

Geylânî’ye dervişlerinden bir ziyaretçi geldiği zaman, kendisine haber verilir; o da

halvethanesinden çıkar, kapıyı hafifçe açar, onunla musâfaha eder, kendisine selâm

verir,  onunla  oturmadan  halvetine  dönerdi.  Dervişlerden  olmayan  birisi  geldiği

zaman çıkıp onu karşılar,  beraber  oturur,  onunla sohbet  ederdi.  Onun,  dervişlerin

yanına  çıkmayı  terk  etmesi  ve  onların  dışındakilerin  yanına  çıkıp  oturmasından

dolayı bazı dervişler rahatsız oldular. Onların bu düşünceleri kendisine ulaşınca şöyle

demiştir: “Bizim Hak fakiri dervişlerle bağımız ve bağlantımız kalpten bir bağlılıktır.

Hem derviş bizdendir, bizim ehlimiz durumundadır. Aramızda yadırganacak bir hâl

yoktur. Bu sebeple, biz ona karşı muamelemizde kalplerimizin birliği ile yetiniyor,

bu kadar karşılaşmayı kâfi görüyoruz. Yeni gelen kimse ise, âdet ve zâhirî şeylere

bağlanıp  kalmış  birisidir.  O,  zâhiren  kendisiyle  ilgilenilmediği  zaman  kalbine  bir

soğukluk  gelir  ve  bizden  uzaklaşır.”  Geylânî,  dervişlerle  olan  ilişkisinde  kalbî

rabıtayı  yeterli  görmektedir.  Diğer  insanlara karşı  olan ilgi  ve sohbet  ise,  onların

nefslerine hoş gelen ağırlanma, ikram vb. ihtiyaçlarına dayanmaktadır. Bu hususta

müride  düşen;  mürşidinden  ilgi  beklememek,  ona  karşı  edebini  muhafaza  etmek,

içini ve dışını ıslah edip güzel kılmaktır.370 Mürid, mürşidiyle uzun görüşmeler talep

etmemeli,  mürşidiyle olan kalbî birlikteliğini yeterli görmelidir.  Mürid, mürşidiyle

görüşme imkanı bulduğunda, mürşidinin bilgeliğinden ve irfanından istifade etmek

için uygun sorular sormalı  ve mürşidin feyzinden en fazla faydayı elde etmelidir.

Gereksiz  ve  boş  konulara  girmek  veya  mürşidin  makamı  veya  hâli  hakkında

konuşmak mürid için zararlı olabilir.

368  Mâide, 5/101.
369  Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 222.
370  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 239.



88

2.2.6. Mürşidinden Sır Saklamamak

İmâm Rabbânî’ye göre, mürşidin, müride sorduğu soruların cevaplarını açık

bir şekilde alması, müridin eksikliklerini ve zaaflarını tespit etmesine yardımcı olur.

Bu  durumda,  mürşidin  sorulara  açıkça  cevap  vermesi,  müridin  kendini  ıslâhı  ve

manevî hedeflerine ulaşması için önemli bir adımdır. Mürid manevî işaret içeren bir

rüya  görse  dahi  onu  gizlemeden  mürşidine  anlatmalı,  tabirini  de  ondan  talep

etmelidir.  Tabirden dolayı  kendisine  inkişâf  eden durumu dahi  ona arz  etmeli  ve

doğrusunu yanlışından ayırt etmeyi mürşidinden istemelidir.371 Aynı şekilde, Uşşâkî

(v. 1197/1783) de, müridin, manevî bir durumu veya mesajı mürşidine aktarırken,

kendi yorum veya ilavelerini eklemekten kaçınması gerektiğini söylemektedir.372

Sühreverdî’ye göre, mürid, mürşidinden manevî hâllerini, Allah'ın kendisine

lütfettiği ihsânları ve kendinde zâhir olan kerâmet türü şeyleri gizlememelidir. Mürid,

bu  konularda  açık  olmalı  ve  mürşidine  özel  hâlini  bildirmelidir.  Çünkü  mürid,

içindeki  sırrı  açık  veya  işaret  yoluyla  mürşidine  anlatmadığı  takdirde,  kalbinde

manevî engeller oluşur, anlatmakla bu engel ortadan kalkar. Müridin mürşidine açık

olması,  güven  ve  samimiyetin  ifadesidir.  Mürid,  mürşidine  her  türlü  manevî

deneyimini,  sıkıntılarını  ve  Allah'ın  kendisine  bahşettiği  nimetleri  açıkça

anlatabilmelidir.  Bunun yanında,  bazı konularda utandığı veya çekindiği durumlar

varsa, bunları imâ ve işaret yoluyla mürşidine iletebilir. Bu, müridin iç dünyasındaki

müşkülleri  çözmek  ve  manevî  ilerleyişinde  engelleri  ortadan  kaldırmak  için

önemlidir. Müridin mürşidine olan açıklığı ve samimiyeti, aralarındaki manevî bağın

kuvvetlenmesine yardımcı olur.373

2.2.7. Mürşidini Ehil Bilmek ve Başka Mürşidlere Gönül Vermemek

Liyakat  ehli  bir  mürşidin  manevî  terbiyesinde  yetişmeye  başlayan  müride

gereken,  mürşidini  eşsiz  bilip  kalbini  ondan  başkasına  bağlamamasıdır.  Ahmed

Yesevî de, müridin bir mürşide intisâb ettikten sonra gidip başka bir mürşide intisâb

etmesini uygun bulmamaktadır. Şayet bu mürşid, hakîkî mürşid değilse ve müridi
371  Ahmet Faruk Serhindî,  Mektubât-ı Rabbânî, trc. Abdülkadir Akçiçek, Dergâh Yayınevi, İstanbul,

1979. c. 1, s. 809.
372   Uşşâkî, Tuhfetü'l-Uşşâkiye s. 50.
373  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 240.



89

maksada ulaştıramıyorsa, müridin başka mürşide gidip hizmet etmesi ve o mürşid

sâyesinde murâdına vâsıl olması caiz olur. Lakin yine de edeben mürşidinden izin

alması  gerekir.  Şu  deyim  meşhurdur:  “İcâzet  bir  kişiye,  hizmet  bin  kişiyedir.”

Mürşidin,  müridine  emir  ve  tavsiyelerde  bulunması,  onu  makamdan  makama

ulaştırıp yükseltmesi vaciptir. Buna karşın müridin de, mürşidin emrettikleriyle amel

etmesi gerekir.374

İmâm Rabbânî, müridin, Hakk'ın inayeti ile kâmil ve mükemmel bir mürşide

kavuştuğunda, onun varlığını ganimet bilmesi gerektiğini söyler. Böylece mürid, tüm

kalbi  ile  mürşidine  teveccüh  etmelidir.  Mürşidinin  huzurunda  başkasına  iltifat

etmemelidir. Onun önünde bütünüyle kendisine teveccüh edip oturmalı, onun emri

olmadan  yanında  zikirle  dahi  meşgul  olmamalıdır.375 Mürid,  mürşidinin  kalbinde

ilâhî  ilhâm  taşıdığını  ve  kendisinin  seyr  u  sülûkünde  önemli  bir  rol  oynadığını

bilmelidir.  Mürid,  mürşidine  olan  teveccühü  ve  saygısıyla,  mürşidin  rehberliği

altında ilerlemeli, kendisine verilen bu büyük fırsatı en iyi şekilde değerlendirmelidir.

Sühreverdî’ye göre, mürid, mürşidinin kendisini edeplendirmek, hâlini ıslah

etmek  için  uğraştığına  ve  bu  hususta  mürşidinin  diğer  mürşidlerden  daha  ehil

olduğuna  inanmalıdır.  Müridin  kalbinde  başka  bir  mürşidin  muhabbeti  çoğaldığı

vakit, kendi mürşidinden feyzi kesilir. Mürşidinin sohbetinin tesiri, sözlerinin faydası

olmaz ve mürşidinin hâli kendisine sirâyet etmez. Gerçekten mürid, mürşidinin irşat

hususunda eşsiz olduğuna yakînen inandığı zaman, onun kıymetini bilir ve ona karşı

muhabbeti  kuvvetlenir.  Muhabbet,  müridle  mürşidi  arasında  kaynaşma  için  bir

vasıtadır.  Muhabbetin  kuvvet  derecesine  göre  mürşidin  hâli  müride  sirâyet  eder.

Muhabbet,  manevî âlemde ruhların birbiriyle tanışmasının alametidir.  Bu tanışma,

aralarında  ortak  bir  cinsiyetin  varlığını  gösterir.  İşte  bu  cinsiyet  (ortak  özellik),

müride,  mürşidin  sahip  olduğu  manevî  hâli  veya  o  hâlin  bir  kısmını  celbeder.376

Mürid, mürşidini, Allahu Teâlâ’nın kendi katına ulaştırmak için önüne açtığı bir kapı

olarak görmeli, ilâhî huzura oradan girip çıkılacağına inanmalı, dünyevî-uhrevî bütün

önemli  işlerini,  dertlerini  mürşidine  getirmeli,  onun  hallettiği  bütün  meseleleri

Allah’a  arz  ederek  ilâhî  bir  bilgi  ve  destek  alarak  çözüme kavuşturduğuna  itikat

374 Dânişmend, Mir’âtü’l-kulûb, s. 88.
375   Serhindî, Mektubât-ı Rabbânî, c. 1, s. 807.
376   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 532.



90

etmelidir.377

2.2.8. Mürşidle İstişâre Etmek

Kâşânî, müridin, vakıaların keşfini mürşidine danışmasının ve onun ilmine

başvurmasının gerekliliğini ifade eder. Bir vakıanın menşei müridin nefsinde gizli bir

irâde olabilir ve mürid ilim sahibi olmadığı için vakıanın doğruluğuna ve sıhhatine

dair yanlış hükümler verebilir. Mürşid, vakıanın gerçek kaynağını ve doğruluğunu

daha iyi değerlendirir. Böylece müşküllerin ortaya çıkması engellenir ve doğru bir

şekilde manevî yönlendirme yapılır.378

Sühreverdî’ye göre, müridin, mürşidinin irşadına uygun hareket etmesi büyük

bir edeptir.  Mürid,  mürşidinin rehberliği  ve önderliği  altında ilerledikçe,  mürşidin

güzel ahlâkına ve iyi geçimine daha da fazla güven duyacaktır. Bu güven duygusu,

müridin  iç  huzurunu  ve  manevî  yolculuğundaki  istikrarını  sağlayacaktır.379 Bu

sebeple mürid, keşif ve manevî hâllerinde tek başına hareket etmek yerine mürşidine

danışmalı ve onun kontrolü altında olmalıdır. Mürşid, manevî bilgilerde büyük bir

ilme sahiptir  ve Allah'a  açılan kapısı  müridin kapısından daha büyüktür.  O, uzun

yıllar süren tecrübe ve eğitimle kendini manevî yönlerde geliştirmiş biridir. Müridin,

manevî hâllerle ilgili olarak, mürşidin rehberlik ve deneyiminden faydalanması daha

sağlıklı  ve  güvenilir  bir  manevî  yolculuk  sağlar.  Mürid,  manevî  hâlinde  Allahu

Teâlâ'ya  açılan  bir  kapıya  sahipse,  mürşidi  de  bu hâli  tasdik  eder  ve  ona katılır.

Müridin mürşidine danışmadan hareket etmesi, bulunduğu hâli yanlış yorumlamasına

veya yanlış yollara yönelmesine neden olabilir.380

2.2.9. Mürşidin Vaktine Hürmet Etmek

Seyyid Burhaneddin Tirmizî’ye göre, mürid, mürşidinin yoğun veya meşgul

olduğu zamanlarda konuşmaktan kaçınmalı ve acele etmemelidir. Özellikle dînî veya

dünyevî  önemli  bir  konuyu  paylaşmak  istediğinde,  mürşidin  bu  konuya  vakit

377  Sühreverdî, a.g.e., s. 122.
378   Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 219.
379   Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 241.
380   Sühreverdî, a.g.e., s. 241.



91

ayırabilecek bir  hâlde olup olmadığını  anlamak için  dikkatli  bir  şekilde mürşidin

hâlini  gözlemlemelidir.  Mürid,  mürşidin  zihnini  meşgul  eden  veya  onu  rahatsız

edebilecek  durumlarda  anlayışlı  olmalı,  onun  huzurunu  bozacak  veya  dikkatini

dağıtacak  konulardan  kaçınmalıdır.  Mürid,  mürşidinin  hâline  ve  vaktine  saygı

göstererek  onunla  yapacağı  konuşmanın,  usûlüne  uygun  olmasını  sağlamalıdır.

Mürşidde  dalgınlık  meydana geldiği,  murâkabeye varıp kendinden geçtiği  zaman,

mürşide selâm bile verilmemelidir. Çünkü bu esnada mürşid, sevgiliyle buluşmuş ve

ona  kavuşmuştur.  Mürşidin  manevî  hâlini  bozmak  onu  sevgiliden  ayırmak

demektir.381

Sühreverdî’ye  göre,  din  ya  da  dünya  işleriyle  alakalı  herhangi  bir  şey

hakkında  mürşidle  istişâre  edileceği  zaman,  mürşidin  vaktinin  müsait  olup

olmadığına  dikkat  etmek müridliğin edeplerindendir.  Mürid,  mürşidiyle  görüşmek

istediğinde; mürşidin kendisi için uygun, konuşmasını dinlemek için müsait olduğu

vakti kollamalı; onunla konuşmaya ve yanına sokulmaya acele etmemelidir. Ulemâya

hürmet, tevfîk ve hidâyet vesilesidir; onların hak ve hürmetini ihmâl etmek ise ilâhî

rahmetten mahrumiyetin işareti, itaatsizliğin alametidir.382

2.2.10. Mürşide Muhalefet Etmemek

Mürşide  itiraz  etmek  veya  mürşidin  tasarruflarını  sorgulamak,  müridin

manevî  ilerlemesini  engelleyen  bir  durumdur.  Seyr  u  sülûkte  mürşidin  bilgi  ve

tecrübesi müridden fazladır. Müridin mürşidine muhalefet etmesi, mürşide güven ve

saygı  noktasında  müridin  kusurunun  olduğunun  göstergesidir.  Böyle  bir  kusurun

bulunması, mürşide muhabbete ve onunla olan gönül birlikteliğine zarar verir, mürşid

ile  mürid  arasındaki  manevî  bağı  koparmış  olur.  Müridin  şüphe  duyduğu  veya

anlamadığı bir konu hakkında soru sorması, daha fazla açıklama istemesi ise elbette

doğal karşılanır.  Bu durum, mürşidin emirlerinin hikmetini  daha iyi  anlamak için

kabul  edilebilir  bir  davranıştır.  Bu  tür  sorular,  müridin  daha  derin  bir  anlayışa

ulaşmasına yardımcı olabilir. Ancak, bu soruların itiraz niteliği taşımaması ve saygılı

bir şekilde ifade edilmesi önemlidir.

381  Tirmizî, Maârif, s. 112.
382  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif, s. 241.



92

Kuşeyrî,  müridin,  mürşidinin emrine aykırı  hareket  etmekten nefsini çekip

almasının, onun manevî ilerlemesinin bir parçası olduğunu belirtir. “Ebû Ali Dekkâk

şöyle demiştir: “Her ayrılışın başlangıcı muhalefettir.” Dekkâk'ın ifadesine göre, bir

müridin  mürşidine  muhalefet  etmesi,  onun  tarikatı  üzerinde  devam  etmesini

zorlaştırır. İkisi aynı bölgede yaşasa bile, aralarındaki bağ ve ilişki kesilir. Mürid, bir

mürşide  intisap  ettikten  sonra  herhangi  bir  mesele  hakkında  mürşidine  itirazda

bulunur, muhalefet ederse mürşidiyle sohbet hukukunu bozmuş, mürşidine bağlılığını

sonlandırmış olur.383

Kâşânî, müridin mürşidine karşı itiraz etmek yerine teslimiyet göstermesini

ve  itaat  etmesini  önemli  bir  edep  kaidesi  olarak  görür.  Müridin  mürşidine  olan

güveni,  bağlılığı,  mürşidinin rehberliğini  ve irâdesini kabul etmesiyle ifade edilir.

Mürid,  mürşidinin  deneyim,  bilgi  ve  manevî  otoritesine  dayanarak,  onun

yönlendirmelerini ve tasarruflarını kabul etmelidir.384

Sühreverdî’ye göre, mürşide itiraz etmek, müridler için öldürücü zehir gibidir.

Mürşidine  bâtınen  itiraz  edip  kurtuluşa  eren  yok  denecek  kadar  azdır.  Mürid,

mürşidinin kendisine müşkül ve anlaşılmaz gelen bütün işlerinde Hz. Musa (a.s) ile

Hızır  (a.s)  arasında  geçen  kıssayı  hatırlamalı,  Hz.  Musa’nın  (a.s)  Hızır’a  (a.s)

itirazlarından  sonra  işin  iç  yüzü  açıklanınca,  yapılan  işlerdeki  doğruluğun  nasıl

ortaya  çıktığını  düşünmelidir.  Mürid,  mürşidinden  meydana  gelen,  iç  yüzünü

anlayamadığı meselelerde, mürşidinin o işi, onun doğruluğunu gösteren bir delil ve

ilme göre yaptığını bilmelidir.385 Müride düşen, mürşidiyle kalbî birliktelik bağını

korumak, ona itirazı terk etmek, mürşidin fiillerini ve sözlerini mümkünse güzel bir

şekilde tevil etmektir. Mürşide tâbî olup sonra kalbiyle ona itirazda bulunan, dostluk

akdini bozmuş olur ve ona tevbe gerekir. Üstadına “Niçin?” diyen iflah olmaz.386

2.2.11. Mürşidin Sohbetinde Bulunmak

Ahmed  er-Rifâî,  dinin  vacip  bilgilerini  öğrendikten  sonra,  mürşidlerin

383   Kuşeyrî, Risâle, s. 418.
384   Kâşânî, Misbâhu'l-hidâye, s. 218.
385  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 122.
386   Sühreverdî, İrşâdü'l-mürîdîn, ss. 100-101.



93

sohbetlerine  de  devam  edilmesini  tavsiye  etmektedir.  Mürşidlerin  sohbetleri

denenmiş panzehirdir. Dünyadan ve başkalarından sıyrılıp Allah ile ünsiyet etmek

gibi hasletler, okumakla, dersle, ilim meclislerinde oturmakla elde edilmez. Ancak,

yaşayışı sözlerine uygun düşen ârif bir mürşidin sohbetine devam etmekle elde edilir.

O mürşid ki, sözleriyle yol gösterirken, yaşayışı ile de numûne olur.387

Sühreverdî’ye  göre,  sâdık  bir  mürid,  mürşidinin  sükûtuna,  konuşmasına,

halkın içindeki hâline, halvetteki edebine, kısaca bütün hâl ve hareketlerine bakarak

istifade eder.388 Mürid,  mürşidinin sohbetindeki faydayı elde edebilirse mürşidinin

kalbinden müridin kalbine manevî bir  hâl sirayet etmeye başlar. Mürşidin sözleri,

müridin kalbinde bir  tohum gibi yeşerir  ve bu sayede müridin hâli  güzelleşmeye,

ahlâkı  kemâle  ermeye  başlar.  Bu  da  ancak,  iradesini  mürşidine  teslim  etmiş,

teslimiyet  sahibi  bir  mürid  için  mümkün olur.  Sohbet  vesilesiyle  mürşidle  mürid

arasında, rûhî bağlılıktan doğan ilâhî bir kaynaşma ve irtibat hâsıl olur.389

Müridler için mürşidin yanında bir süt emme dönemi, bir de sütten kesilme

zamanı  vardır.  Süt  emme dönemi,  mürşidin sohbetine ve terbiyesine devam etme

dönemidir.  Bunun  ne  kadar  süreceğini  mürşid  bilir.  Mürid  için  mürşidinin  izni

olmaksızın sohbet ve manevî terbiyeden ayrılması doğru değildir. Yetkin mürşidin

sohbet  ve  manevî  terbiyelerinde  devamlı  kalıp  kemâle  ermek,  hakikî  müridlerin

vasfıdır.390 Yetkin mürşid,  sohbetine kabul  ettiği  kimse üzerinde Allah’ın sebepler

dairesindeki sünnetini icrâda tam bir ehliyet sahibi olduğu için, onun azıcık sohbeti,

manevî tasarrufâtı  sâdık müride kâfi  gelir.  Hikmet gereği müridin,  az da olsa,  bu

sohbete ihtiyacı vardır.391

387 Rifâî, el-Burhânü'l-müeyyed s. 127.
388  Sühreverdî, Avârifü'l-me’ârif (tercüme), s. 152.
389  Sühreverdî, a.g.e., s. 120.
390  Sühreverdî, a.g.e., ss. 123-124.
391  Sühreverdî, a.g.e., s. 158.



94

SONUÇ
Ebû Hafs Şihâbüddîn Sühreverdî, tasavvuf literatüründe, tasavvuf ilmine eser

kazandırmanın yanı sıra tarikat şeyhi olması açısından da uygulama alanında tecrübe

sahibi  yetkin  bir  mutasavvıf  olarak  kabul  edilmiştir.  Sühreverdî;  “Usûl  olmadan

vusûl olmaz.” sözüyle özetleyebileceğimiz bir anlayış doğrultusunda üzerine düşeni

yapmış, mürşid-mürid ilişkisinin çerçevesi, karşılıklı görev ve edep ilkeleri, seyr u

sülûkün  incelikleri  hakkında  teferruatlı  sistematik  bilgiler  vermiştir.  Onun vermiş

olduğu bu bilgiler, tâbî olduğu geleneğin/silsilenin engin tecrübelerinin iz düşümü

olarak karşımıza çıkmaktadır.

Bayezîd-i  Bistâmî’ye  (v.  234/848)  atfedilen,  “Şeyhi  olmayanın  şeyhi

şeytandır.” sözü, tasavvufî gelenekte önemli bir usûle vurgu yapmaktadır. Rehbersiz,

mürşidsiz  olarak  manevî  yolculukta  tek  başına  yol  almak  isteyen  kişinin,  nefs-i

emmârenin olumsuz tavrı ve şeytanın aldatmacaları neticesinde, samimi duygularla

çıktığı manevî yolculuğunda hatalara düşme riski bulunmaktadır. Kişi, nefs tezkiyesi-

ruh tasfiyesi yapmak isterken, kendini İslâm’a muhalif davranışlar içinde bulabilir.

Seyr u sülûkün inceliklerini bilmeyenlerin geldiğini nokta, evvelki durumundan daha

kötüye  dönebilir.  Bu  hatalara  düşmemek  için  seyr  u  sülûkte  yetkin  mürşidin

rehberliği, Sühreverdî tarafından son derece mühim ve gerekli görülmektedir.

Sühreverdî’nin anlayışına göre, tasavvufî eğitim sisteminin baş unsuru olan

yetkin mürşidler,  bağlı  oldukları  silsilenin usûl  ve âdâb geleneğine uygun olarak,

kendilerine tâbî olan müridlerin seyr u sülûkünde rehberlik vazifesi yürütürler. Bu

vazife;  insan-ı  kâmil yetiştirmek, ahlâkî olgunluğa eren müridi  Allah’ın sevgisine

mazhâr kılmak gibi ulvî gayeler içermektedir. Sühreverdî, mürşidin temel görevinin,

kulları  Allah’a,  Allah’ı  da  kullarına  sevdirmek  olduğunu  ifade  etmekle  manevî

vazifenin özünü ortaya koymaktadır. Bu mühim görevin başarı ile neticelenmesi için

eğitim ilke ve yönteminin sağlam, eğitimi verecek mürşidin yetkin olması önemlidir.

Manevî eğitimi verecek mürşidin icâzet ile yetki alması, tâbî olduğu silsilenin bilgi

birikimi  ve  ilkeleri  doğrultusunda  müridlerini  yetiştirmesi  gerekmektedir.  Bu

bağlamda  mürşidin,  müridlerine  karşı  sorumlulukları  ve  müridlerinin  seyr  u

sülûkünde  dikkat  etmeleri  gereken  önemli  vazifeleri  bulunmaktadır.  Zira  mürşid,

müridlerini,  Allah'ın  kendisine  vermiş  olduğu  ilâhî  bir  emanet  olarak  görmenin



95

bilincinde  ve  onları  Hak  yoluna  kılavuzlarken  seçkin  bir  yöntem  takip  etmesi

gerektiğinin farkındadır. Mürşid; müridlerinin kabiliyetini, meşrebini, zaafını, kalbî

hastalıklarını  en  iyi  şekilde  analiz  ederek  onları  doğru  bir  usûlle  Hak  yoluna

kılavuzlamakla  yükümlüdür.  Yine  aynı  şekilde,  müridlerin  seyr  u  sülûkünün  her

aşamasında, yoldaki tehlikelere, dikkat edilmesi gereken hususlara dair müridlerini

bilgilendirmekle sorumludur. Yetkin mürşidin manevî eğitimine tâbî olan müridin de

mürşidine  karşı  âdâb  ilkeleri  çerçevesinde  belli  başlı  görevleri  bulunmaktadır.

Karşılıklı görev ve âdâba dikkat edilmesi, manevî yolculuğun doğru ve verimli bir

şekilde  tamamlanması  için  gereklidir.  Seyr  u  sülûkün başarıyla  tamamlanması  ve

insan-ı  kâmilin  ortaya  çıkmasında,  tasavvufî  terbiye  ve  disiplinle  başlayan  süreç,

müridin kabiliyetine göre ilâhî lutfa mazhâr olmasıyla tamamlanacaktır.

Tasavvufî  akımların,  tarikatların  etkisinin  halen  devam  ettiği  günümüzde,

İslâm’ın  özüne  uygun  tasavvufî  bir  hayatın  yaşanabilmesi,  bu  amacın

gerçekleştirilmesini  arzulayanların  sırât-ı  müstakîmden  sapmaması  ya  da  din

istismarına maruz kalmaması için bilhassa mürşid-mürid ilişkisinin çerçevesinin, ilke

ve  edeplerinin  iyi  öğrenilmesi  gerekmektedir.  Aksi  takdirde,  manevî  yolculuğun

rehberi  olan  mürşide,  “mutlak  kurtarıcı”;  Allah’a  vâsıl  olmak  için  arayışta  olan

müride,  “mürşide  intisap  etmekle  kendini  kurtarmış  kişi”  inanışında  olan  birçok

kişinin  daha  işin  başında  doğru  yoldan  sapması  kaçınılmazdır.  Sühreverdî’ye  ve

mutasavvıflara  ait  ortaya  koyduğumuz  tanımlamalar  doğrultusunda  mürşid-mürid

ilişkisinin  çerçevesinin  çizilmesi,  karşılıklı  görev  ilkelerinin  bilinmesi,  doğru  bir

tasavvufî hayat için, bahsettiğimiz tehlikenin bertaraf edilmesi ve sorunun çözümü

noktasında katkı sağlayacaktır.

Bu  çalışmada;  mürşid-mürid  ilişkisi  ve  karşılıklı  görevler,  Sühreverdî’nin

görüşleri  öncelenerek  mutasavvıfların  fikirleriyle  izah  edilmiş,  konu  bütünlüğü

tasavvuf  dairesinde  tutulmuştur.  Tasavvuftaki  mürşid-mürid  ilişkisine  benzer

durumların Batı kültüründe mentor, master, yaşam koçu vb. isimlerle, Uzak Doğu ve

Hint  kıtası  kültürlerinde  usta,  yogi,  rehber  vb.  isimlerle  benzerlik  gösterdiği

bilinmektedir. Söz konusu kültürlerde farklı isimlerle anılan mevcut rehber, önder vb.

kavramların  tasavvuftaki  mürşid  kavramı  ile  kıyaslanıp  eğitim  boyutu  açısından

çalışılmasının faydalı ve ufuk açıcı olacağı kanaatindeyiz.



96

KAYNAKÇA

AFİFÎ, Ebu'l Alâ; es-Sevre er-rûhiyye fi'l-İslâm: et-Tasavvuf, Tasavvuf: İslâm'da
Manevi Devrim, trc. H. İbrahim Kaçar, Murat Sülün, Risale Yayınevi, İstanbul,
2004.

AKGÜL, Ahmet; Tarikat Terbiyesi, Doğuş Yayınevi, İstanbul, 1995.

AKŞEHRÎ, Mehmet Emin;  Tarîku's-sevâb ve menfaat-i hasene, Tasavvuf Âdâb
ve Erkânı, haz. Necdet Yılmaz, Kutup Yayınevi, İstanbul, 2001.

ALTINTAŞ,  Hayrani;  Tasavvuf  Tarihi,  Ankara  Üniversitesi  Yayınevi,  Ankara,
1986.

ANKARAVÎ,  İsmail  Rusûhi;  Minhâcü'l-fukarâ,  haz.  Safi  Arpaguş,  Vefa
Yayınevi, İstanbul, 2008.

ARABÎ,  İbn;  Füsûsu’l-hikem,  trc.  Ekrem Demirli,  Kabalcı  Yayınevi,  İstanbul,
1999.

ARABÎ, İbn; Fütühât-ı Mekkiyye, trc. Ekrem Demirli, Litera Yayınevi, İstanbul,
2008.

ARVÂSÎ, Abdülhakîm; Râbıta-i Şerife, sad. Necip Fazıl Kısakürek, Büyük Doğu
Yayınevi, İstanbul, 1981.

ATTÂR,  Feridüddîn;  Mantıku’t-tayr,  Kuş  Dili,  trc.  Yaşar  Keçeci,  Kırkambar
Yayınevi, 1998.

ATTÂR,  Feridüddîn;  Tezkiratü’l-evliyâ,  trc.  Süleyman Uludağ, İlim ve Kültür
Yayınevi, Bursa, 1984.

AY, Resul; Anadolu’da Derviş ve Toplum, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2008.

BAĞDÂDÎ,  Hâlid;  Hâlidiye  Risâlesi,  haz.  Yakup  Çiçek,  Umran  Yayınevi,
İstanbul, 1987.

BAĞDÂDÎ,  Hâlid;  Şemsü'ş-şümûş,  Güneşler  Güneşi  Mecd-i  Tâlid  Hâlidiye
Risâlesi, trc. Seyyid Hüseyin Fevzi Paşa, sad. A. Fikri Yavuz, Mahmud Parlar,
İstanbul, 1996.

CÂMÎ, Abdurrahman; Nefehâtü'l-üns min hadarâti'l-kuds, trc. Kamil Candoğan,
Sefer Malak, Bedir Yayınevi, İstanbul, 1971.

CEBECİOĞLU,  Ethem;  Tasavvuf  Terimleri  ve  Deyimleri  Sözlüğü,  Ağaç
Yayınevi, İstanbul, 2009.



97

CEVZİYYE, İbn Kayyım; Medâricu's-sâlikîn, Kur'ânî Tasavvufun Esasları, trc.
Ali Ataç, Adil Bebek, Ali Durusoy, İnsan Yayınevi, İstanbul, 1990.

DAHDAH,  Antoine;  el-Mu’cemu’l-vesîtu fî  tasrîfi’l-ef’âli,  Mektebetü Lübnân,
Beyrut, 2012.

DÂNİŞMEND,  Sûfî  Muhammed;  Mir’âtü’l-kulûb,  haz.  Necdet  Tosun,  Ahmet
Yesevi Üniversitesi Yayınevi, Ankara, 2020.

DEVELLİOĞLU, Ferit; Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik Lugat, Aydın Yayınevi,
Ankara, 2007.

ERAYDIN,  Selçuk;  Tasavvuf  ve  Edebiyat  Yazıları,  Mavi  Yayınevi,  İstanbul,
1997.

ERBİLÎ, Muhammed Esad; Mektûbât, sad. Hasan Kamil Yılmaz, İrfan Gündüz,
Erkam Yayınevi, İstanbul, 1983.

ERGİNLİ, Zafer; Muhâsibî ve Nefis Kavramı, Karadeniz Yayınevi, Rize, 2008.

ERZURUMLU,  İbrahim  Hakkı;  Marifetnâme,  haz.  Faruk  Meyan,  Bedir
Yayınevi, İstanbul, 1980.

FÂSÎ,  Ahmed  Zerrûk;  Kavâidü’t-tasavvuf, thk.  Abdulmecid  Hayâlî,  Dâru’l-
kütübi’l-‘ilmiyye, Beyrut, 2012.

GAZZÂLÎ;  Bidâyetü'l-hidâye,  Hidayetin  Başlangıcı,  trc.  Ömer  Faruk  Hilmi,
Sultan Yayınevi, İstanbul, ts.

GAZZÂLÎ;  el-Munkizü  mine'd-dalâl,  trc.  Salih  Uçan,  Kayıhan  Yayınevi,
İstanbul, 2008.

GAZZÂLÎ; İhyâu ulûmi'd-dîn, trc. Ali Arslan, Merve Yayınevi, İstanbul, 2006.

GAZZÂLÎ;  Mükâşefetü'l-kulûb,  Kalplerin  Keşfi,  trc.  Abdulhalık  Duran,  Yeni
Şafak Yayınevi, İstanbul, 2005.

GEYLÂNÎ,  Abdulkâdir;  el-Fethu'r-Rabbânî,  trc.  Kazım  Ağcakaya,  Medine
Yayınevi, İstanbul, 2014.

GEYLÂNÎ, Abdulkâdir; Füyuzât-ı Rabbâniye, İlâhî Feyizler, trc. Celal Yıldırım,
Bedir Yayınevi, İstanbul, 1982.

GEYLÂNÎ,  Abdulkâdir;  Gunyetü't-tâlibîn,  trc.  Abdulkadir  Akçiçek,  Sağlam
Yayınevi, İstanbul, 1991.

GÖLPINARLI,  Abdülbaki;  100 Soruda Tasavvuf,  Gerçek  Yayınevi,  İstanbul,
1985.



98

GÜMÜŞHÂNEVÎ,  Ahmed  Ziyâüddîn;  Câmi’ul-usûl,  Velîler  ve  Tarikatlarda
Usûl, haz. Rahmi Serin, Pamuk Yayınevi, İstanbul, 1979.

GÜNGÖR, Erol;  İslâm Tasavvufunun  Meseleleri,  Ötüken  Yayınevi,  İstanbul,
2004.

HALDÛN, İbn;  Şifâu's-sâil, trc. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınevi, İstanbul,
1998.

HÂNÎ,  Abdulmecid;  Hadâiku'l-verdiyye,  trc.  Mehmet Emin Fidan, Semerkand
Yayınevi, İstanbul, 2011.

HÂNÎ,  Muhammed  b.  Abdullah;  Âdâb,  trc.  Ali  Hüsrevoğlu,  Emek  Yayınevi,
İstanbul, 1980.

HEREVÎ, Abdullah el-Ensârî;  Menâzilü's-sâirîn, Tasavvufta Yüz Basamak, trc.
Abdurrezzak Tek, Emin Yayınevi, Bursa, 2008.

HİLMİ EFENDİ, Hasan; Miftâhu'l-ârifîn, Tarikat Ehlinin El Kitabı, haz. Hasan
Ege, Osman Salih Dalcı, İrfan Gündüz, Şelale Yayınevi, İstanbul, 1981.

HOCAZÂDE,  Ahmed  Hilmi;  Hadîkatü'l-evliyâ,  haz.  Abdülkadir  Dedeoğlu,
İstanbul, 1979.

HUDÂ, Kameru'l; Şihabeddin Ömer Sühreverdî, trc. Tahir Uluç, İnsan Yayınevi,
İstanbul, 2004.

HÜCVÎRÎ,  Ali  b.  Osman  el-Cüllâbî;  Keşfu’l-mahcûb,  Hakikat  Bilgisi,  trc.
Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1982.

HÜDÂYÎ,  Aziz Mahmud;  İlim-Amel-Seyr u Sülûk,  haz.  Hasan Kamil Yılmaz,
Erkam Yayınevi, İstanbul, 1988.

İSKENDERÎ,  İbn  Atâullah;  el-Hikemü’l-atâiyye,  trc.  Saffet  Yetkin,  Ankara
Üniversitesi Yayınevi, Ankara, 1963.

İZ, Mahir; Tasavvuf, haz. Ertuğrul Düzdağ, Kitabevi Yayınevi, İstanbul, 1990.

KARA,  Mustafa;  Dervişin  Hayatı  Sûfînin  Kelâmı,  Dergâh Yayınevi,  İstanbul,
2005.

KARA, Mustafa; Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1985.

KÂŞÂNÎ,  İzzeddin;  Misbâhu'l-hidâye  ve  miftâhu'l-kifâye,  Tasavvufun  Ana
Esasları, trc. Hakkı Uygur, Kurtuba Yayınevi, İstanbul, 2010.

KELÂBÂZÎ, Ebûbekir Muhammed; Ta'arruf, Dâru’l-îmân, Beyrut, 1986.

KONUR, Himmet; Sûfî Ahlâkı, Ensar Yayınevi, İstanbul, 2007.



99

KUŞEYRÎ,  Abdülkerîm;  Risâle,  trc.  Süleyman  Uludağ,  Dergâh  Yayınları,
İstanbul, 2003.

KÜBRÂ,  Necmüddîn;  Âdâb  Risâleleri,  haz.  Süleyman  Gökbulut,  İlk  Harf
Yayınevi, İstanbul, 2016.

KÜBRÂ,  Necmüddîn; Risâle  ile'l-hâim,  Tasavvufî  Hayat, trc.  Mustafa  Kara,
Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1980.

KÜÇÜK,  Hülya; “Tasavvuf Literatüründe “Anne” Kavramı ve Mürşid Olarak
Anneler:  Türâbî  (Biyolojik)  Anneden  İlâhî  Anneye”,  Tasavvuf  Araştırmaları
Enstitüsü Dergisi, 2023.

KÜÇÜK,  Hülya;  Ana  Hatlarıyla  Tasavvuf  Tarihine  Giriş,  Ensar  Yayınevi,
İstanbul, 2019.

KÜÇÜK, Hülya; İntihânâme-i Sultan Veled, Küpten Sızan Sırlar, Ataç Yayınevi,
İstanbul, 2010.

KÜÇÜK,  Hülya; Sultan  Veled  ve  Ma’ârif'i,  Konya  Büyükşehir  Belediyesi
Yayınevi, Konya, 2005.

KÜÇÜK, Hülya; Tasavvuf Tarihine Giriş, Nükte Yayınevi, Konya, 2004.

KÜÇÜK,  Hülya; Tasavvuf  ve  Tıp  Selim  Kalbin  Fizyolojisi,  Ensar  Yayınevi,
İstanbul, 2018.

KÜÇÜK, Hülya; Uzatılmış Yol, Nefes Yayınevi, İstanbul, 2016.

MEKKÎ, Ebû Tâlib;  Kûtu'l-kulûb, trc. Yakup Çiçek, Dilaver Selvi, Semerkand
Yayınevi, İstanbul, 2004.

MISRÎ,  Niyâzî;  Mevâ idü’l- irfân,  İrfân  Sofralarıʾ ʿ ,  trc.  Süleyman  Ateş,  Emel
Yayınevi, Ankara, 1971.

MUHÂSİBÎ, Hâris; er-Ri’âye li hukûkillâh, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, ts.

MUHÂSİBÎ, Hâris; er-Ri’âye, Nefs Muhasebesinin Temelleri, trc. Hülya Küçük,
Şahin Filiz, İnsan Yayınları, İstanbul, 2020.

MUHÂSİBÎ, Hâris; Risâletü’l-müsterşidîn, thk. Abdulfettâh Ebû Gudde, Dâru’l-
Beşâiri’l-İslâmiyye, Beyrut, 2014.

MUHÂSİBÎ,  Hâris;  Selefî  Tasavvuf,  thk.  Abdulfettâh  Ebû  Gudde,  trc.  Faruk
Beşer, Risâle Yayınevi, İstanbul, 1990.

MUSTAFA, İbrahim vd.; el-Mu’cemu’l-vesît, Dâru’l-Erkâm, Kahire, 1972.



100

NAKŞÎBENDÎ, Muhammed Nuri Şemseddîn;  Miftâhu'l-kulûb, haz. Abdülkadir
Akçiçek, Huzur Yayınevi, İstanbul, 1983.

NAKŞÎBENDÎ,  Muhammed  Nuri  Şemseddîn;  Risâle-i  Murâkabe,  trc.
Abdülkadir Akçiçek, Akpınar Yayınevi, İstanbul, 1983.

NICHOLSON, Reynold A.;  The Mystics os Islam, İslâm Sûfîleri, trc. Mehmet
Dağ vd., Kültür Bakanlığı Yayınevi, İstanbul, 1978.

ÖNGÖREN, Reşat; “Şeyh”, DİA, c. XXXIX, TDV Yayınevi, İstanbul, 2010.

RABBÂNÎ;  Mebde'  ve  me'âd,  Başlangıç  ve  Son,  trc.  Mustafa  Özgen,  Tablet
Yayınevi, Konya, 2007.

RABBÂNÎ; Tasavvuf, trc. Adulkadir Coşkun, Ehil Yayınevi, İstanbul, 2019.

RAİF  EFENDİ,  Mehmet;  Mekâsıdu't-tâlibîn,  sad.  Abdülkadir  Dedeoğlu,
Osmanlı Yayınevi, İstanbul, ts.

RASİM EFENDİ,  Seyyid  Mustafa;  Istılâhât-ı  İnsân-ı  Kâmil,  İnsan Yayınevi,
İstanbul, 2008.

REŞİD PAŞA, Hacı; Tasavvuf-Tarikatlar Silsilesi ve İslâm Ahlâkı, sad. M. Hakkı
Yeşil, Salâh Bilici Yayınevi, İstanbul, 1965.

RİFÂÎ, Ahmed; el-Burhânü'l-müeyyed, Kurtarıcı Öğütler, trc. Sıdkı Gülle, Bedir
Yayınevi, İstanbul, 1997.

RÛMÎ,  Eşrefoğlu;  Müzekki'n-nüfûs,  haz.  Abdullah  Uçman,  İnsan  Yayınevi,
İstanbul, 1996.

RÛMÎ, Mevlânâ Celâleddin;  Fîhi mâ fîh, trc. Ahmet Avni Konuk, haz. Selçuk
Eraydın, İz Yayınevi, İstanbul, 1994.

SCHİMMEL,  Annemarie;  İslâm'ın  Mistik  Boyutları,  trc.  Ergun  Kocabıyık,
Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001.

SELVİ, Dilaver; Kaynaklarıyla Tasavvuf, Semerkand Yayınevi, İstanbul, 2010.

SELVİ,  Dilaver;  Kur'ân ve  Sünnete Göre  Mürşid-i  Kâmil  Cemaat ve  İntisab,
Umran Yayınevi, İstanbul, 1995.

SERHİNDÎ,  Ahmet  Faruk;  Mektubât-ı  Rabbânî,  trc.  Abdülkadir  Akçiçek,
Dergâh Yayınevi, İstanbul, 1979.

SÜHREVERDÎ, Abdülkâhir; Dervişliğin Âdâbı, trc. Hamide Ulupınar, Gelenek
Yayınevi, İstanbul, 2010.



101

SÜHREVERDÎ,  Şihâbüddîn;  Avârifü’l-me’ârif,  Dâru’l-Kütübi’l-‘İlmiyye,
Beyrut, 1999.

SÜHREVERDÎ,  Şihâbüddîn;  Avârifü'l-me’ârif, Gerçek  Tasavvuf,  trc.  Dilaver
Selvi, Semerkand Yayınevi, İstanbul, 2007.

SÜHREVERDÎ,  Şihâbüddîn;  İrşâdü'l-mürîdîn,  trc.  Mehmet  Emin  Fidan,
Hâcegân Yayınevi, İstanbul, 2006.

SÜLEMÎ, Ebû Abdirrahmân; Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemî'nin Risâleleri, trc.
Süleyman Ateş, Ankara Üniversitesi Yayınevi, Ankara, 1981.

ŞAR, Selahaddin; Tasavvufun Temel İlkeleri, Toker Yayınevi, İstanbul, 1991.

TEK,  Abdurrezzak;  Tasavvufî  Mertebeler:  Hâce Abdullah  el-Ensârî  el-Herevî
Örneği, Emin Yayınevi, Bursa, 2008.

TİRMİZÎ, Hakîm; Hatmu'l-evliyâ, trc. Salih Çift, İnsan Yayınevi, İstanbul, 2006.

TİRMİZÎ,  Seyyid  Burhâneddîn;  Maârif,  trc.  Ali  Rıza  Karabulut,  Mektebe
Yayınevi, Ankara, 1995.

TÛSÎ,  Ebû  Nasr  Serrâc;  el-Luma',  thk.  Abdulhalim  Mahmud,  Mektebetü’s-
sekâfeti’d-dîniyye, Kahire, ts.

TÜRER, Osman; Ana Hatlarıyla Tasavvuf Tarihi, Ataç Yayınevi, İstanbul, 2011.

ULUDAĞ, Süleyman; “Avârifü’l-me’ârif”, DİA, c. IX, TDV Yayınevi, İstanbul,
2010.

ULUDAĞ,  Süleyman; “Sülûk”, DİA,  c.  XXXVIII,  TDV  Yayınevi,  İstanbul,
2010.

ULUDAĞ, Süleyman; Dört Kapı Kırk Eşik, Dergâh Yayınevi, İstanbul, 2009.

ULUDAĞ, Süleyman; İnsan ve Tasavvuf, Mavi Yayınevi, İstanbul, 2001.

ULUDAĞ, Süleyman; Tasavvufun Dili, Mavi Yayınevi, İstanbul, 2006.

UŞŞÂKÎ, Abdullah Selahaddîn, Abdurrahman Sami-i Uşşâkî; Tuhfetü'l-Uşşâkiye,
Uşşâkî Sâliklerinin Âdâbı, haz. Mahmud Erol Kılıç, Âsitâne-i Uşşâkî Yayınevi,
İstanbul, 1998.

VELÎ, Hacı Bektâş,  Makâlât, sad. Hüseyin Özbay, Kültür Bakanlığı Yayınevi,
Ankara, 1990;

YILMAZ,  Hasan  Kamil;  “Sühreverdî,  Şehâbeddin”, DİA,  c.  XXXVIII,  TDV
Yayınevi, İstanbul, 2010.



102

YILMAZ, Hasan Kamil; Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar Yayınevi,
İstanbul, 2002.


	ÖZET
	ABSTRACT
	KISALTMALAR
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	1. Çalışmanın Konusu ve Faydalanılan Çalışmalar
	2. Çalışmanın Amacı, Yöntemi ve Kavramsal Çerçeve
	3. Ebû Hafs Sühreverdî'nin Hayatı ve Eserleri
	3.1. İsmi ve Ailesi
	3.2. Yaşadığı Dönem
	3.3. İlmî ve Tasavvufî Hayatı
	3.4. Tarikatı
	3.5. Eserleri
	3.6. Halife ve Müridleri
	3.7. Talebeleri

	BİRİNCİ BÖLÜM
	TASAVVUF LİTERATÜRÜNDE MÜRŞİD, MÜRİD VE SEYR U SÜLÛK KAVRAMLARI
	1.1. Mürşid/Şeyh
	1.1.1. Tanımı
	1.1.2. Mürşidin Gerekliliği
	1.1.3. Yetkin mürşidin (Mürşid-i Kâmil) Özellikleri
	1.1.4. Mürşidin Cinsiyeti (Hanımların Mürşidliği)
	1.1.5. Mürşidin Görevleri
	1.1.6. Eğitim Usûllerine Göre Mürşidler

	1.2. Mürid/Sâlik
	1.2.1. Tanımı
	1.2.2. Mürid - Murâd Farkı
	1.2.3. Müridin Özellikleri
	1.2.4. Müridin Çeşitleri
	1.2.5. Müridliğin Nihayeti

	1.3. Seyr u Sülûk
	1.3.1. Tanımı
	1.3.2. Seyr u Sülûkün Gerekliliği ve Mürşid Kontrolünde Yapılması
	1.3.3. Seyr u Sülûkün Şart ve Edepleri
	1.3.4. Seyr u Sülûkün Mertebeleri
	1.3.5. Seyr u Sülûkün Neticesi


	İKİNCİ BÖLÜM
	SÜHREVERDÎ’DE MÜRŞİD-MÜRİD İLİŞKİSİ
	2.1. Mürşidin Müridine Karşı Görevleri
	2.1.1. Nefsi Adına Vazifeye Tâlip Olmamak
	2.1.2. İlâhî İradeye ve İnsanların Kabiliyetlerine Göre Konuşmak
	2.1.3. Halvet - Celvet Dengesi Kurmak
	2.1.4. Tevazu Sahibi Olup İnsanlardan Hürmet Beklememek
	2.1.5. Güler Yüzlü ve Yumuşak Olmak
	2.1.6. Müridlerin Haklarını Korumak
	2.1.7. Müridlerin Gücüne Göre Yük Yüklemek
	2.1.8. Müridlerinden Mal Talep Etmemek
	2.1.9. Hoşa Gitmeyen Hareketleri İmâ ve İşaretle Düzeltmek
	2.1.10. Sırları Saklamak
	2.1.11. Müridlerine Hırka Giydirmek

	2.2. Müridin Mürşidine Karşı Görevleri
	2.2.1. Edebe Riayet Etmek
	2.2.2. Sözü Azaltmak ve Sesi Kısmak
	2.2.3. Mürşidinin Makamına Hürmet Etmek
	2.2.4. Mürşide Hizmet Etmek
	2.2.5. Mürşidle Görüşme Edebine Riayet Etmek
	2.2.6. Mürşidinden Sır Saklamamak
	2.2.7. Mürşidini Ehil Bilmek ve Başka Mürşidlere Gönül Vermemek
	2.2.8. Mürşidle İstişâre Etmek
	2.2.9. Mürşidin Vaktine Hürmet Etmek
	2.2.10. Mürşide Muhalefet Etmemek
	2.2.11. Mürşidin Sohbetinde Bulunmak


	SONUÇ
	KAYNAKÇA

