
 

 

 

T. C. 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

HÜSEYİN VASSÂF EFENDİ’NİN SEFÎNE-İ EVLİYÂ’SINDA 

BURSALI MEŞÂYIH: İNCELEME VE TASHİH 

 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

Büşra SÜSLÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BURSA 2024



 

T. C. 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

HÜSEYİN VASSÂF EFENDİ’NİN SEFÎNE-İ EVLİYÂ’SINDA 

BURSALI MEŞÂYIH: İNCELEME VE TASHİH 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

Büşra SÜSLÜ 

Danışman: 

Prof. Dr. Abdurrezzak TEK 

 

 

 

 

BURSA 2024



 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

T. C. 

ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Tasavvuf Bilim Dalı’nda  numaralı Büşra 

SÜSLÜ’nün hazırladığı “Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâsı’nda Bursalı 

Meşâyıh: İnceleme ve Tashih” konulu Yüksek Lisans ile ilgili tez savunma sınavı, 

...../...../ 2024 günü ……… - ………..saatleri arasında yapılmış, sorulan sorulara alınan 

cevaplar sonunda adayın tezinin/çalışmasının …………………………..….. 

(başarılı/başarısız) olduğuna ……………………………… (oybirliği/oy çokluğu) ile 

karar verilmiştir. 

  

Üye 

(Tez Danışmanı ve Sınav 

Komisyonu Başkanı) 

Akademik Unvanı, Adı Soyadı 

Prof. Dr. Abdurrezzak TEK 

Bursa Uludağ Üniversitesi 

Üye 

Akademik Unvanı, Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi İlhami 

ORUÇĞOLU 

Bursa Uludağ Üniversitesi 

  

  

  

  

Üye  

Akademik Unvanı, Adı Soyadı 

Doç. Dr. Orhan MUSAHANLI 

Afyon Kocatepe Üniversitesi 

 

  

 ....../......./ 2024 

 

  



 

 

 

YÜKSEK LİSANS/DOKTORA İNTİHAL YAZILIM RAPORU 

BURSA ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞI’NA 

Tarih: 08/07/2024 

Tez Başlığı/Konusu: “Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâsı’nda Bursalı Meşâyıh: 

İnceleme ve Tashih” 

Yukarıda başlığı gösterilen tez çalışmamın a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana bölümler ve d) Sonuç 

kısımlarından oluşan toplam 82 sayfalık kısmına ilişkin, 08/07/2024 tarihinde şahsım tarafından Turnitin adlı 

intihal tespit programından (Turnitin)* aşağıda belirtilen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna 

göre, tezimin benzerlik oranı  %19’dır. 

Uygulanan filtrelemeler:  

1- Kaynakça hariç 

2- Alıntılar hariç/dahil 

3- 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Özgünlük Raporu Alınması ve 

Kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına 

göre tez çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her 

türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

Gereğini saygılarımla arz ederim.                                                                                                               

                                                                                                                                                              

08/07/2024 

 Adı Soyadı:  Büşra SÜSLÜ 

 Öğrenci No:  702023049 

 Anabilim Dalı:  Temel İslam Bilimleri 

 Programı:  Tasavvuf 

 Statüsü:  Yüksek Lisans 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Abdurrezzak TEK  



 

 

YEMİN METNİ 

Yüksek Lisans tezi olarak sunduğum “Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâ’sında 

Bursalı Meşâyıh: İnceleme ve Tashih” başlıklı çalışmamın bilimsel araştırma, yazma ve 

etik kurallarına uygun olarak tarafımdan yazıldığına ve tezde yapılan bütün alıntıların 

kaynaklarının usulüne uygun olarak gösterildiğine, tezimde intihal ürünü cümle veya 

paragraflar bulunmadığına şerefim üzerine yemin ederim.  

 

…/…/2024 

 

 

Adı Soyadı:  Büşra SÜSLÜ 

Öğrenci No:  702023049 

Anabilim Dalı:  Temel İslam Bilimleri 

Programı:  Tasavvuf 

Statüsü:  Yüksek Lisans 

 

 



 

vi 

 

ÖZET 

 

Yazar Adı ve Soyadı : Büşra SÜSLÜ 

Üniversite               : Bursa Uludağ Üniversitesi 

Enstitü : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Anabilim Dalı           : Temel İslâm Bilimleri  

Bilim Dalı                : Tasavvuf 

Tezin Niteliği           : Yüksek Lisans 

Tez Danışmanı     : Prof. Dr. Abdurrezzak TEK 

 

HÜSEYİN VASSÂF EFENDİ’NİN SEFÎNE-İ EVLİYÂ’SINDA BURSALI 

MEŞÂYIH: İNCELEME VE TASHİH 

Hüseyin Vassâf Efendi hem Osmanlı Devleti’nin son dönemlerine hem de Türkiye 

Cumhuriyeti’nin ilk yıllarına şahitlik etmiş önemli bir müellif ve mutasavvıftır. Dönemin meşhur 

okullarında eğitim alan ve tasavvufa karşı ilgisi küçük yaşlarda aile çevresinde başlayan Hüseyin 

Vassâf, ilk olarak Şeyh Muhammed Sultân Efendi’ye intisap ederek Şa’bâniyye yoluna girmiş 

ardından şeyhinin vefatıyla birlikte Gülşenî Dergâhı şeyhi Şuayb Şerafeddîn Efendi’ye gıyâben 

intisap etmiştir. Daha sonra Kasımpaşa’daki Uşşâkî Dergâhı son şeyhi Mustafa Sâfî Efendi’de 

seyrine yeniden başlamış, şeyhinin vefatı üzerine halifelerinden İnegöl müftüsü Mehmed İzzet 

Safiyyullah Efendi’den icazetini almıştır. Çeşitli kurumlarda kalem, kalem mümeyyizi, kontrol 

memuru ve gümrük müdürlüğü gibi önemli vazifeler yapmıştır. 21 Ekim 1929’da vefat eden 

Hüseyin Vassâf, Rumelihisarı Kabristanı’nda toprağa verilmiştir. Yaklaşık otuz kadar eseri 

bulunan Vassâf’ın en meşhur ve en önemli eseri Sefîne-i Evliyâ’dır. Bu eser yirmi üç yıllık bir 

çalışmanın ürünü olup son dönem tasavvuf tarihi açısından oldukça kıymetlidir. Beş cilt halinde 

yayımlanan eserde yaklaşık iki bin sufinin hayatı anlatılmıştır. Bu çalışmada Sefîne-i Evliyâ 

geçmiş ve günümüze yakın diğer kaynaklarla mukayese edilip Bursalı meşâyıhla ilgili verilen 

bilgilerin sıhhati değerlendirilerek hatalı bulunan bilgiler tashih edilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Hüseyin Vassâf  Efendi, Sefîne-i Evliyâ, Bursa, Tashih, Tarikatlar, 

Tasavvuf, Kadiriyye, Halvetiyye, Nakşibendiyye, Kübreviyye, Zeyniyye, Mevleviyye, 

Bayramiyye, Celvetiyye. 

  



 

vii 

 

ABSTRACT 

Writer’s Name    : Büşra SÜSLÜ 

University            : Bursa Uludağ University 

Institute : Social Sciences Institute 

Anabilim Dalı           : Basic Islamic Sciences 

Bilim Dalı                : Islamic Law 

Tezin Niteliği           : Master 

Tez Danışman(lar)ı     : Prof. Dr. Abdurrezzak TEK 

 

THE BURSALI MESHAYIH IN HÜSEYİN VASSÂF EFENDİ'S SEFÎNE-İ 

EVLİYÂ: REVIEW AND EDITION 

 

Hüseyin Vassâf Efendi is an important author and Sufi who witnessed both the last 

periods of the Ottoman Empire and the first years of the Republic of Turkey. Hüseyin 

Vassâf, who was educated in the famous schools of the period and whose interest in 

Sufism started in the family circle at an early age, first entered the path of Sha'baniyya by 

transferring to Sheikh Muhammed Sultân Efendi, and then, with the death of his sheikh, 

he was transferred to the sheikh of the Gülşenî Lodge, Şuayb Şerafeddîn Efendi, in 

absentia. Later, the last sheikh of the Uşşâkî Lodge in Kasımpaşa, Mustafa Sâfî Efendi, 

started its course again, and upon the death of his sheikh, he received his permission from 

one of his caliphs, the mufti of İnegöl, Mehmed İzzet Safiyyullah Efendi. He has held 

important positions such as pen, pen inspector, control officer and customs director in 

various institutions. Hüseyin Vassâf, who died on October 21, 1929, was buried in 

Rumelihisarı Cemetery. The most famous and most important work of Vassâf, who has 

about thirty works, is Sefîne-i Evliyâ. This work is the product of twenty-three years of 

work and is very valuable in terms of the recent history of Sufism. In the work, which 

was published in five volumes, the lives of approximately two thousand Sufis were 

described. In this study, Sefîne-i Evliyâ was  compared with other sources in the past and 

close to the present, and the health of the information given about the Bursalı mesâyih 

was evaluated and the information found to be erroneous was corrected. 

 

Keywords: Hüseyin Vassâf Efendi, Sefîne-i Evliyâ, Bursa, Correction, Tariqas, Sufism, 

Halvetiyye, Nakşibendiyye, Kübreviyye, Kadriyye, Zeyniyye, Mevleviyye, Bayramiyye, 

Celvetiyye. 

 

  



 

viii 

 

ÖN SÖZ 

“Şemsî-i Mısrî bütün beldelerin 

Arûsı gibi nâzenîndir Bursa” 

 

Hüseyin Vassâf Efendi’nin muteber bir eseri olan Sefîne-i Evliyâ, iki bin sûfîyi içinde 

barındıran muhalled bir sûfî ansiklopedisidir. Müellif eserin mukaddimesinde, küçük 

yaşlarından itibaren elhullaha derin bir muhabbetinin olduğunu, bir gün sahaflardan 

geçerken tarikat pîrlerinin adlarını ve silsilelerini içeren Mehmed Sâmî Sünbülî’ye ait 

Esmâr-ı Esrâr adlı risâleyi satın aldığını ve bu sırada mezkûr risâleden ilhamla gönlünde 

velîlerin biyografilerini yazma düşüncesinin doğduğunu bildirmektedir. Tasavvuf 

tarihine baktığımızda sûfilerin hayatlarını anlatan menâkıbnâmelere oldukça önem 

verildiği ve bu türde pek çok eserin kaleme alınmasının yanı sıra, bu eserlerin okumasının 

da oldukça faydalı bulunduğu görülmektedir. Nitekim insanın müşahhas bir varlık olması, 

iyi ve güzel hasletleri örnek şahsiyetler vesilesiyle daha kolay bir şekilde kavrayıp 

uygulayabilmesi bu eserlerin kıymetini ortaya koymaktadır.  

Sefîne-i Evliyâ, oldukça geniş çaplı bir sûfî ansiklopedisi olmakla beraber, hayatları 

zikredilen şahsiyetlerin eserlerini belirtmiş, şayet şiirleri varsa örnekler verilmiştir. 

Ayrıca bazı tekke ve türbelerin bizzat müellif tarafından çekilen fotoğrafları da esere 

eklenmiştir. Tüm bu özellikleri sebebiyle günümüz akademi dünyasında önemli bir yere 

sahip olan bu eser Osmanlı Dönemi’nde yaşayan birçok mutasavvıfın hayatlarına dair 

bilgilere ulaşmada kullanılan temel kaynaklardan birisi olmuştur. Ancak bu kadar hacimli 

bir biyografi kitabının hiç hatasız yazılması takdir edileceği gibi pek mümkün bir durum 

değildir. Bu durumun farkında olan müellif de Sefîne-i Evliyâ’nın ön sözünde eseri tetkik 

edenlerden hataların tashihini, noksân yerlerin ikmâlini istirham etmiştir. Biz de 

kendisinin bu sözünden bulduğumuz cesaretle, eserdeki Bursalı meşâyıhı tespit ederek 

onlarla ilgili verilen bilgilerin tashihini yapmaya niyet ve gayret ettik. 

Çalışmanın hayata geçirilmesinde başlangıç evresinden itibaren bilgi ve tecrübelerinden 

çokça istifade ettiğim, araştırmanın her safhasında yardım, teşvik ve hoşgörüsünü benden 

esirgemeyip her zaman kolaylaştıran zorlaştırmayan, çok kıymetli danışman hocam Prof. 

Dr. Abdurrezzak Tek’e, henüz yolun başındayken yüksek lisans sınavlarına 

hazırlandığım dönemde bütün kitaplarını benimle paylaşarak destek olan dostum Maviş 

Zinnur Ata’ya, süreç boyunca zorlandığım noktalarda yardımıma koşan benim için bir 

abla mesabesindeki Lütfiye Öztatlıcı ve Hatice Yılmaz’a, tüm dostlarıma ve bilhassa da 

Allah’ın bana bahşettiği en büyük lütuf olan biricik aileme teşekkürlerimi sunarım. 

Bu tezi yirmi birinci yüzyılda tüm dünyanın gözü önünde soy kırımına uğrayan Filistin 

halkına ithaf ediyorum. Özgür Filistin’e selam olsun! 

Büşra SÜSLÜ 

Bursa, 2024 

  



 

ix 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI ................................................................................................... iii 

YÜKSEK LİSANS/DOKTORA İNTİHAL YAZILIM RAPORU ............................ iv 

YEMİN METNİ .............................................................................................................. v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................ viii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. ix 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ORTA DOĞU VE KUZEY AFRİKA MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI 

MEŞAYIH 

A. KÂDİRİYYE ......................................................................................................... 10 

1. Eşrefzâde Abdullâh-ı Rumî (Eşrefiyye) ............................................................. 10 

2. Abdurrahîm-i Tirsî (Eşrefiyye) ........................................................................... 14 

3. Muslihuddin Efendi (Eşrefiyye) ......................................................................... 15 

4. Hamdi Efendi (Eşrefiyye) ................................................................................... 15 

5. Sırrı Ali Efendi (Eşrefiyye) ................................................................................. 16 

6. Lutfullâh Efendi (Eşrefiyye) ............................................................................... 17 

7. Ahmed Efendi (Eşrefiyye) .................................................................................. 19 

8. Eşref-i Sânî  (Eşrefiyye) ..................................................................................... 19 

9. Abdullah Efendi (Eşrefiyye) ............................................................................... 21 

10. Abdülkâdir Efendi (Eşrefiyye) .......................................................................... 22 

11. Şerefeddîn Efendi (Eşrefiyye) .......................................................................... 23 

12. İzzeddîn Ahmed Efendi (Eşrefiyye) ................................................................. 27 

13. Abdulkâdir Necîb Efendi (Eşrefiyye) ............................................................... 29 

14. Avnullâh Efendi (Eşrefiyye) ............................................................................. 30 

15. Fahreddîn Efendi (Eşrefiyye) ............................................................................ 32 

16. Ahmed Ziyâeddîn Efendi (Eşrefiyye) ............................................................... 35 

17. Nâfiz Efendi (Eşrefiyye) ................................................................................... 36 



 

x 

 

B. SÜHREVERDİYYE / ZEYNÎYYE ....................................................................... 37 

1. Abdüllatîf-i Kudsî (Zeyniyye) ............................................................................ 37 

2. Safiyyüddîn Mustafa (Zeyniyye) ........................................................................ 40 

3. Muallimzâde Mustafa Efendi (Zeyniyye) ........................................................... 41 

4. Seyyid Ali Efendi (Zeyniyye) ............................................................................. 42 

5. Abdülazîz Efendi (Zeyniyye) .............................................................................. 42 

6. Abdülganî Efendi (Zeyniyye) ............................................................................. 43 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ORTA ASYA MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI MEŞAYIH 

A. HALVETİYYE ...................................................................................................... 46 

1. Ahmed Gazzî (Mısriyye) .................................................................................... 46 

2. Mehmed Sahfî Efendi (Mısriyye) ....................................................................... 48 

3. Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi (Mısriyye) ............................................................. 49 

B. NAKŞIBENDÎYYE ............................................................................................... 50 

1. Mehmed Emîn Kerkükî ...................................................................................... 50 

2. Abdullah Münzevi .............................................................................................. 52 

3. Mehmed Emin Efendi ......................................................................................... 52 

4. Mehmed Sâdık Efendi ........................................................................................ 53 

5. Mustafa Vahyi Efendi ......................................................................................... 54 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ANADOLU MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI MEŞAYIH 

A. CELVETİYYE ....................................................................................................... 57 

1. Mehmed Muhyiddin Üftâde ................................................................................ 57 

2. Muk’ad Hızır Dede ............................................................................................. 58 

3. Mehmed Bahâeddin Efendi ................................................................................ 59 

4. Mehmed Hikmetî Efendi .................................................................................... 60 

SONUÇ .......................................................................................................................... 62 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 64 

 



 

1 

 

 

GİRİŞ 

Son dönem Osmanlı münevverlerinden Hüseyin Vassâf, 10 Muharrem 1289 / 20 Mart 

1872’de İstanbul Aksaray’da dünyaya gelmiştir. Hayatı hakkında bildiklerimiz Sefîne-i 

Evliyâ’nın sonunda verdiği bilgilere dayanmaktadır. Babası Ürgüplü Hacı Osman Efendi, 

annesi ise Fatma Emsâl Hanım’dır. Muharrem ayında doğduğu için babasının şeyhi Salih 

Efendi’nin oğlu Ahmed Zarîfî tarafından kendisine Hüseyin ismi ve “inşallah Vassâf-ı 

Muhammedî olur” denilerek Vassâf mahlası verilmiştir. Hüseyin Vassâf’ın babası Osman 

Efendi, Mısır Valisi Mehmet Ali Paşa ve oğlu İbrahim Paşa’nın hizmetinde bulunmuş, 

onların vefatıyla Mehmet Ali Paşa’nın damadı Yusuf Kâmil Paşa ile birlikte İstanbul’a 

gelmiştir. Annesi Fatma Emsâl Hanım da, Mehmet Ali Paşa’nın eşinin hizmetinde 

bulunmuş, onun vefatı üzerine kızı ve Yusuf Kâmil Paşa’nın eşi Zeynep Hanım ile 

beraber İstanbul’a gelmiştir.  

Zeynep Hanım konaklarında çalışan Osman Efendi ile Fatma Emsâl Hanım’ın 

evlenmelerine aracılık etmiş ve Aksaray’da Vâlide Câmii karşısında bir ev satın alarak 

kendilerine hediye etmiştir. 1281/1864 senesinde evlenen Osman Efendi ile Fatma Emsâl 

Hanım’ın evliliklerinden Ali Nûri, Refîa, Hüseyin ve Mahmud Salâhaddin isimlerinde 

dört çocukları dünyaya gelmiş, Refîa ve Mahmud Salâhaddin küçük yaşlardayken vefât 

etmiştir. Hüseyin Vassâf Efendi’nin annesi kardeşi Salâhaddin’in doğumundan sonra 

1297/1880 senesinde, babası ise 1308/1891 senesinde vefat etmiştir. Anne, baba ve 

kardeşleri Merkez Efendi Kabristanı’nda medfundur. 

Hüseyin Vassâf ilk tahsilini mahalle mektebinde almış, daha sonra Medrese-i Hayriyye, 

Mekteb-i Osmânî ve Aksaray Rüşdiyesi’nde eğitimine devam etmiş ve nihayet Mekteb-i 

Mülkiye Îdâdîsi’nden mezun olmuştur. Daha küçük yaşlardan itibaren maddi ve manevi 

ilimlere duyduğu ilgi ve alaka sebebiyle resmi tedrisatın dışında birçok hocadan ders 

almış, camilerde okutulan derslere ve İstanbul’un muhtelif semtlerinde bulunan 

tekkelerdeki zikirlere katılmıştır. Babasının vefatından sonra ailesinin geçimini üstlenen 

Hüseyin Vassâf, ilk olarak Rüsûmat Emâneti’nde göreve başlamış, daha sonra sırasıyla 

Şirket-i Hayriyye Tahrîrat Kalemi, Galata Emtia-ı Dâhiliyye Gümrüğü Kontrol 

Memurluğu, İhracat Gümrükleri Müdürlüğü ve son olarak da İstanbul Rüsûmat 

Başmüdürü olarak görev yapmış ve 1338/1922 senesinde emekliye ayrılmıştır. 



 

2 

 

Hüseyin Vassâf Efendi, babasının Sinâniyye Tarîkatı’na, annesinin de Nakşıbendî 

büyüklerinden Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî hazretlerine mensup olması sebebiyle 

tasavvufla küçük yaşlardan itibaren tanışmıştır. İlk intisabı 1896 yılında Şam’dan 

İstanbul’a gelen ve evinde misafir olarak kalan Şâbânî-Bekrî şeyhi Muhammed Sultan 

Efendi’ye (ö.1320/1904) olmuştur. Şeyhinin vefatından sonra Edirneli Sezâî Efendi’nin 

torunlarından, Gülşenî Dergâhı şeyhi Şuayb Şerafeddîn Efendi’ye (ö. 1329/1911) gıyaben 

intisap etmiş, daha sonra Kasımpaşa’daki Uşşâkî Dergâhı’nın son şeyhi Mustafa Sâfî 

Efendi’nin (ö. 1344/1926) yanında yeniden seyr ü sülûke başlamıştır. Ancak şeyhinin 

vefat etmesi üzerine halifelerinden İnegöl müftüsü Mehmed İzzet Safiyyullah Efendi 

İstanbul’a gelerek Hüseyin Vassâf’ın seyr u sülûkünü tamamlatmış ve şeyhinin taç, hırka 

ve kemerini bir icâzetnâmeyle birlikte kendisine teslim etmiştir. Tasavvuf büyüklerinin 

biyografilerini yazmaya oldukça ilgi duyan Vassâf, Kadirî şeyhlerinden Müştâk Baba ile 

oğlu Edhem Baba hakkında bir eser kaleme almış ve bu sayede Kadirî şeyhinin kendisini 

mânâ âleminde bu tarikattan da icazetli saydığını ve Sümûhî mahlasını verdiğini 

belirtmiştir. Bu bilgilerden hareketle Hüseyin Vassâf’ın câmiu’t-turuk bir zat olduğu 

açıktır. 30 Haziran 1342/1925 senesinde Kasımpaşa’daki Uşşâkî dergahında şeyh olan 

Hüseyin Vassâf, Pötürgeli Ali Rızâ, Sivaslı Ömer Rüşdü, Göreleli Osman Sıdkı ve 

Ankaralı Mehmed Mecdi Efendi olmak üzere dört kişiye icazet vermiştir. 

1309/1893 yılında Sekbanbaşı Câmii imamı Hafız Mehmed Emin Efendi’nin kızı Fâika 

Hanım ile evlenmiş ve Osman Talat, Ahmed Cevdet ve Mehmet Suat adında üç erkek, 

Ayşe Mualla isminde ise bir kız çocukları olmuştur. Ahmed Cevdet henüz on sekiz 

aylıkken vefat etmiştir. 

Hüseyin Vassâf, Bursa, Ankara, Eskişehir, Konya, Bandırma, Gönen, Manyas, Gemlik, 

Yalova, Siroz, Dırama, Selanik, Manastır, Üsküp, Beyrut, Afyonkarahisar, Uşak, Manisa, 

İzmir, Şam, Baalbek, Humus, Hama, Halep, Yafa, Kudüs, Mekke, Medine, Limni ve 

Tekirdağ gibi pek çok beldeye seyahat etme imkanı bulmuş, gittiği yerlerde 

mutasavvıflarla görüşmüş, vefat eden sûfîler hakkında bilgiler toplamış, tekke ve türbeleri 

inceleyerek fotoğraflar çekmiştir. Seyahatleri ve araştırmalarıyla yalnızca tasavvuf 

tarihimize değil, kültür ve medeniyet dünyamıza da ışık tutmuştur. Hüseyin Vassâf 

Efendi’nin seyahat ettiği şehirlerin başında gelen Bursa, Osmanlı tarihinde oldukça 

mühim bir yere sahiptir. Nitekim devletin kuruluş safhasında birçok dervişin buraya 

gelerek dergâhlar kurması, müridlerini burada yetiştirmesi tasavvuf tarihi açısından 



 

3 

 

Bursa’nın önemini gözler önüne sermektedir. Bursa’da yetişen isimler daha sonra 

İstanbul ve Balkanlar’a giderek gittikleri yerlerde tasavvuf kültürünü yaymışlardır. 

Bursa’mız, hem tarihi, kültürel ve doğal güzellikleri hem de barındırdığı tasavvufi 

zenginlik ve manevi atmosferiyle birçok aydın gibi Hüseyin Vassâf Efendi’nin de 

dikkatini çekmiştir. Mustafa Kara, Hüseyin Vassâf Efendi’den bahsederken “Bursa’ya 

Âşık Bir İstanbul’lu” ifadesini kullanmaktadır. Hüseyin Vassâf, Bursa’ya iki defa gelmiş, 

ikinci seyahati neticesinde Bursa Hatırası adlı eserini kaleme almıştır. Aynı zamanda 

Bursa’nın hafızası diyebileceğimiz mutasavvıf, şair ve kültür tarihçisi Bursa Mısrî 

dergâhı son şeyhi M. Şemseddin Efendi ile gönül bağı kurmuştur. İki sûfî aralarındaki 

muhabbetin göstergesi olarak birbirlerinin şiirlerini tahmis etmiş ve bazı müşterek 

manzumeler kaleme almıştır. Hüseyin Vassâf’ın gerek Bursa’ya yaptığı seyahatler 

gerekse Bursa’daki mutasavvıflarla olan yakınlığı Sefîne-i Evliyâ’da Bursalı meşayıha 

dair zikrettiği bilgileri kıymetli kılmaktadır. 

Kısa ama bereketli bir ömür süren Osmânzâde Hüseyin Vassâf, 21 Ekim 1929’da 

Arnavutköy'deki evinde vefât etmiş, vasiyeti gereği Rumelihisarı Kabristanı’na 

defnedilmiştir. Ömrünün son yirmi üç yılını tasavvuf araştırmaları yaparak geçiren ve en 

büyük yadigârı olan Sefîne-i Evliyâ’yı kaleme alan Hüseyin Vassâf, tabakat yazma 

geleneğinin XX. yüzyıldaki altın halkalarından biri olarak kabul edilmiştir.  

Kültür ve medeniyet tarihimiz için oldukça önemli olan tabakat, biyografi, menâkıb ve 

tezkire olarak isimlendirdiğimiz eserler, günümüzde yalnızca tasavvufî ve edebî metinler 

olarak kabul edilmekte ve tarihi mânâda taşıdıkları değer görmezden gelinmektedir. 

Ancak bu tür eserler tarih ile eşittir. Tasavvuf tarihimize ışık tutan biyografi kitaplarının 

başında da Hüseyin Vassâf’ın Sefîne-i Evliyâ’sı gelmektedir. Eserin tam ismi Sefîne-i 

Evliyâ-yı Ebrâr Şerh-i Esmâr-ı Esrâr’dır. İsminden de anlaşılacağı gibi Sefîne-i Evliyâ 

aslında Esmâr-ı Esrâr isimli kitabın şerhidir. Mezkur kitap II. Abdülhamîd Han 

zamanında Dîvân-ı Hümâyun Kalemi, Mühimme Odası memurlarından Mehmed Sâmî 

Sünbülî’ye aittir. Vassâf Efendi’nin kendisinin de belirttiği gibi Esmâr-ı Esrâr’ı şerh 

etmek maksadıyla başladığı eser, sadece bir şerh olmaktan çıkmış, beş ciltlik muazzam 

bir terâcim kitabı hâline gelmiştir. 

Sefîne’de pek çoğu Anadolu’da yaşamış iki bin kadar sûfînin hayatı anlatılmıştır. Onu 

diğer biyografi kitaplarından ayıran en önemli özellik, müellifinin yaptığı seyahatler 



 

4 

 

neticesinde birçok bilgiyi birinci kaynağından almış olmasıdır. Dolayısıyla burada 

aktarılan bilgilerin başka bir kaynaktan elde edilmesi güçtür. Bununla birlikte Hüseyin 

Vassâf, beş ciltlik eserinde kaydettiği isimler hakkında geniş bilgiler vermekle kalmamış, 

onların eserlerini belirtmiş, şair olanların şiirlerinden örnekler zikretmiştir. Ayrıca 

ziyaretleri esnasında bizzat kendisinin çektiği fotoğrafları eserine ekleyerek bugün tekke 

ve türbeleri yıkılmış, mezar taşları kaldırılmış büyük zâtlar hakkında önemli bilgilerin 

günümüze ulaşmasına vesile olmuştur. 

Geniş çaplı bir sûfîler ansiklopedisi olan Sefîne-i Evliyâ’nın muhtevası kısaca şu 

şekildedir: 

I. Cilt: Mukaddime, tasavvufun anlamları, takrizler, Kâdiriyye, Rûmiyye, İsmailiyye, 

Ganiye-i Kâdiriyye, Hâlisiyye, Bedeviyye, Medeniyye, Şâzeliyye, Desûkiyye, 

Senûsiyye, Zeyniyye, Kübreviyye, Mevleviyye, Sa’diyye ve Bektaşîyye tarikatları ve 

şeyhleri. 

II. Cilt: Nakşibendiyye, Çeştiyye, Bayramiyye ve Celvetiyye tarikatları ve meşâyihi. 

III. Cilt: Celvetiyye, Hayvetiyye, Rûşeniyye, Gülşeniyye, Sezâiyye, Karamâniyye, 

Cemâliyye, Sünbüliyye, Sivâsiyye ve Şa’bâniyye tarikatları ile şeyhleri. 

IV. Cilt: Şa’baniyye kollarından Çerkeşiyye, İbrâhimiyye, Bekriyye, Sinâniyye ve 

Uşşâkiyye tarikatları ve meşâyihi. 

V. Cilt: Ramazâniyye, Cerrâhiyye, Rufâiyye, Cihângiriyye, Mısriyye ve Mevleviyye 

tarikatları ve şeyhleri ile İstanbul’da bulunan tekkelere ait bilgiler verilmektedir. 

Sefîne-i Evliyâ’daki şahsiyetlerin çoğunluğu XVIII, XIX ve XX. yüzyıllarda yaşamış 

mutasavvıflardır. Hüseyin Vassâf, bu eseri kaleme alırken klasik dönemde yazılan ve 

kendi döneminde kaleme alınan iki yüze yakın kaynaktan beslenmiş, kütüphanelerde 

araştırma yapmış, uzun süreli seyahatlere çıkmış ve büyük bir titizlikle eserindeki 

şahsiyetleri en doğru şekilde tespit etmeye çalışmıştır. Ancak iki bin şahsiyetin hayatlarını 

içerisinde barındıran bir eserin hatasız yazılamayacağı aşikârdır. Nitekim bu durumu 

Hüseyin Vassâf da eserinin girişinde belirtmiş, tashih ve ikmâl hususunda gerekli izni 

eserin ön sözünde vermiştir. Biz de kendisinin bu sözünü düstûr edinerek eserde Bursalı 

meşâyıhla ilgili verilen hatalı bilgileri düzeltmeye gayret ettik.  



 

5 

 

Çalışmamızın konusu, Sefîne-i Evliyâ adlı eserde yer alan Bursalı meşâyıhın; doğum 

yahut vefat tarihleri, mahlasları, mürşidleri, telif ettikleri eserleri, müntesibi bulundukları 

tarikatları ve karşımıza çıkan yanlış yazılmış diğer hususları tashih ve yerine göre ikmal 

etmektir. Bu bağlamda tasavvuf alanında yazılmış biyografi kitapları arasında klasik 

kabul edilen bu muhalled eserdeki bilgileri düzeltme amacımız, öncelikle Sefîne-i 

Evliyâ’da Bursalı şeyhlerle ilgili verilen bilgilere dikkat çekmek, verilen bilgilerin 

sıhhatini değerlendirerek özellikle bu alanda çalışma yapanların ve günümüz tasavvuf 

araştırmacılarının eserden istifade ederken doğru bilgilere ulaşmaları hususunda katkıda 

bulunmaktır. Kısacası yaptığımız çalışma aslında modern anlamda bir zeyildir.  

Araştırmamıza ilk olarak Sefîne-i Evliyâ’da terceme-i hâlleri zikredilen Bursalı meşâyıhı 

tespit ederek başladık. Ardından tashih edilmesinin gerekli olduğu kanaatine vardığımız 

Bursalı meşâyıh hakkındaki bilgilere ulaşmak için ilk olarak Hüseyin Vassâf Efendi’nin 

kullandığı klasik kaynaklardan başlamak suretiyle o isim hakkında geçmişten günümüze 

kadar yazılmış eser, makale, tez ve diğer kaynakların bir kısmını elimizden geldiği ölçüde 

detaylıca inceledik ve mukayese ettik.  

Tezimiz bir giriş ve üç bölümden müteşekkil olup giriş kısmında tezin konusu, metodu 

ve yöntemi gibi çalışmanın ortaya çıkması aşamasında izlenilen usul anlatılmış, ayrıca 

Hüseyin Vassâf Efendi ve Sefîne-i Evliyâ  isimli eseri kısaca tanıtılmıştır. Birinci bölümde 

“Orta Doğu ve Kuzey Afrika Merkezli Tarikatlar ve Bursalı Meşayıh” başlığı altında 

Bursa’daki Kâdiriyye ve Zeyniyye meşâyıhından Sefîne-i Evliyâ’da hayatlarına dair 

hatalı bilgi verilenler tashih edilmiştir. İkinci bölümde aynı usulle “Orta Asya Merkezli 

Tarikatlar ve Bursalı Meşayıh” başlığı altında Halvetiyye ve Nakşıbendiyye’ye mensup 

olan Bursalı meşâyıhla alakalı tashih edilmesi gereken hususlar düzeltilmiştir. Üçüncü 

bölümde ise yine aynı yöntemle “Anadolu Merkezli Tarikatlar ve Bursalı Meşayıh” 

başlığıyla Bursa’daki Celveti şeyhlerine dair bilgiler tashih ve ikmal edilmiştir. Toplamda 

Bursa’da meşîhatte bulunmuş otuz beş sûfî ele alınarak Hüseyin Vassâf’ın bu isimler 

hakkında verdiği bilgiler detaylıca incelenmiş, tashihe muhtaç kısımlar düzeltilmeye ve 

yerine göre ikmal edilmeye çalışılmıştır. Bu bölümler dışında kaynakça ve sonuç 

kısımlarıyla tezimiz hitama ermiştir.



 

6 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ORTA DOĞU VE KUZEY AFRİKA MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI 

MEŞAYIH 

İslam dünyasının ilk ve en yaygın tarikatlarından biri olan Kâdirilik Orta Doğu ve Kuzey 

Afrika merkezli tarikatlardandır. Abdülkadir Geylânî’ye (ö. 561/1166) nispet edilen 

tarikatın kuruluş tarihi Geylânî’nin yaşadığı döneme kadar götürülmektedir.1 Abdülkadir 

Geylânî, 470/1077 yılında Hazar denizinin güneybatısındaki Gilân eyaletinde 

doğmuştur.2 Kaynaklarda verilen bilgilere göre soyu babası tarafından Hz. Hasan’a 

annesi tarafından ise Hz. Hüseyin’e dayanmaktadır. Dolayısıyla hem seyyid hem de şerif 

kabul edilen Geylânî, henüz küçük yaşlardayken babasını kaybetmiş, annesi ile anne 

tarafından dedesi ve devrin tanınınmış zâhid ve sûfîlerinden Seyyid Ebû Abdullah’ın 

himayesinde yetişmiştir. Ayrıca annesinin kadın velilerden olduğu bilinmektedir. 

Tasavvufî bir çevrede yetişen Geylânî, zâhirî ilimleri tedris etmek için on sekiz yaşında 

Bağdat’a gitmiş ve burada hadis, fıkıh ve edebiyat okumuştur. Tahsil sürecinde buradaki 

mutasavvıflarla yakın dostluk kurmuş, Hammâd ed-Debbâs aracılığıyla tasavvuf yoluna 

girmiştir. Bağdat’ın karmaşasından bunalarak inzivaya çekilmiş ve yirmi beş yıl süren 

riyazet, mücâhede ve inziva hayatı yaşamıştır. Fakat bu dönem kesintisiz bir yirmi beş 

yılı kapsamamaktadır.3 Şeyh Hammâd’ın sohbetlerine devam eden Abdülkadir Geylânî, 

Ebû Sa’d el-Muharrimî’nin halkasına katılmış, seyr ü sülûkunu Muharrimî’nin yanında 

tamamlamış ve şeyhlik hırkasını onun elinden giymiştir. Buna göre Hammâd, 

Geylânî’nin sohbet şeyhi, Muharrimî ise tarikat şeyhidir.4 

Tasavvuf tarihinde kerâmetleri ve müçtehit oluşuyla dikkat çeken Geylânî, eserlerinde 

oldukça sade ve etkili bir üslup kullanmıştır. Geylânî’nin tesirli bir vaiz olması ve 

çocuklarının babalarının manevî mirasına sahip çıkması sebebiyle tarikat kesintiye 

uğramaksızın devam etmiş, çeşitli kollara ayrılarak Irak, Hama, Suriye, Afganistan, 

Hindistan, Pakistan, Balkanlar, Arnavutluk, Batı Afrika, Kuzey Kafkasya, Orta Asya, 

 
1  Abdurrezak Tek, Tarihi Süreçte Tasavvuf ve Tarikatlar (Bursa: Emin Yayınları, 2020), 290. 
2  Süleyman Uludağ, “Abdülkâdir-i Geylânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 12 

Temmuz 2023). 
3  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 286. 
4  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 286. 



 

7 

 

Doğu Türkistan, Endonezya ve Çin gibi dünyanın farklı coğrafyalarında yayılmıştır. 

Kâdiriyye Anadolu topraklarına 15. Yüzyılda Eşrefoğlu Rûmî ile girmiştir. Bu yüzyıldan 

önce Kâdiriyye’ye mensup kimseler varsa da, tarikat münferit olarak kalmış, yayılma 

gücü bulamamıştır. Eşrefoğlu’nun kurduğu Eşrefiyye, Kâdiriliğin bu topraklarda tarikat 

olarak temsil edilen ilk etkili kolu olmuştur. Daha sonra 17. yüzyılda İsmail Rûmî 

tarafından Rûmiyye kolu kurulmuş ve böylece tarikat başta Bursa ve İstanbul olmak üzere 

Anadolu ve Balkanlar’da yayılmıştır.5 

Ebû Hafs Şihabüddin Ömer es-Sühreverdî’ye (ö. 632/1234) nispet edilen Sühreverdiyye 

tarikatı da Orta Doğu ve Kuzey Afrika kökenli tarikatlardandır. Tarikatın kuruluşunda 

amcası ve şeyhi Ebü’n-Necib’in (ö. 563/1168) önemli katkıları olmuştur. Soyu baba 

tarafından Hz. Ebubekir’e dayanan Sühreverdî, İran’ın Sühreverd şehrinde dünyaya 

gelmiştir. Henüz altı aylık bir bebekken babası Ebû Câfer Muhammed bir iftara sonucu 

idam edilmiştir. On altı yaşına geldiğinde Bağdat’a amcası Ebü’n-Necib’in yanına gitmiş, 

bir taraftan Nizâmiye Medresesi’nde ders görmüş, bir taraftan da amcasının sohbet ve 

derslerine katılmıştır. Amcasının vefatından sonra Basra’da Ebüssuûd el-Bağdâdi’nin 

sohbetlerine katılmış ve uzunca bir müddet halvete girmiştir. İcazetini aldıktan sonra elli 

bir yaşında Bağdat’a dönen Sühreverdî, amcasının zaviyesinde irşat ve sohbete 

başlamıştır. Abdülkadir Geylani (ö. 561/1166), Necmeddin-i Dâye (ö. 654/1256), 

Bahâeddin Veled (ö. 628/1231), Muhyiddin İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240), İbnü’l-Fârız (ö. 

632/1235) gibi dönemin büyük mutasavvıflarıyla bir araya gelen Sühreverdî, Ehl-i sünnet 

çizgisinde bir tasavvuf anlayışına sahiptir.6 Tasavvufa dair farklı konularda eserler 

kaleme almış olmakla birlikte en önemli eseri Avârifu’l-ma’ârif’tir.7 Tarikat başta 

Dımaşk ve Halep olmak üzere Bağdat, Hindistan, İran, Türkistan, Hicaz, Horasan, 

Anadolu ve Rumeli gibi geniş bir coğrafyaya yayılmıştır. 15. yüzyılda Zeynüddin el-Hâfî 

tarafından Sühreverdiyye’nin bir kolu olarak kurulan Zeyniyye Anadolu ve Rumeli’de 

oldukça yaygındır.8 

Seyyid Ahmed er-Rifâî’ye (ö. 578/1182) nispet edilen Rifâiyye tarikatı Orta Doğu 

merkezli tarikatlardandır. Bağdat’a yakın Batâih bölgesinde dünyaya gelen Ahmed er-

 
5  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 290. 
6  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 356; Reşat Öngören “Ebü’n-Necîb Sühreverdî”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (Erişim 5 Temmuz 2023). 
7  Türkçe tercümesi Hasan Kamil Yılmaz ve İrfan Gündüz tarafından 1990 yılında yapılmıştır. 
8  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 357. 



 

8 

 

Rifâi seyyiddir. Yedi yaşındayken babasını kaybeden Rifâî, dayısıyla beraber Vâsıt’a 

gitmiş ve burada dönemin önde gelen âlim ve sûfîlerinden Ali Ebü’l-Fazl el-Vâsıtî’nin 

yanında hem zâhirî ilimleri tedris etmiş hem de tasavvufî terbiyesine başlamıştır. 

Şeyhinin vefatından sonra dayısı Şeyh Mansûr el-Batâihî’nin terbiyesine girmiş ve seyrini 

tamamlamıştır.9 Mutasavvıf olmasının yanında âlim, muhaddis, Şafiî fakihi ve müfessir 

olan Ahmed er-Rifâî’nin kısa sürede çok sayıda müridi olmuştur. Bâtınî ve Şiî gruplarla 

mücadele eden Sünnî bir ortamda yetişen Ahmed er-Rifâî’nin tasavvuf anlayışına göre 

tarikat şeriat demektir ve müridler dünyevî meşguliyetleri terk etmeksizin, gafletten uzak 

kalmalıdır. 12. yüzyılda Ahmed er-Rifâî’nin sağlığında Irak’ta teşekkül etmeye başlayan 

Rifâiyye tarikatı kısa bir süre sonra Suriye, Hicaz, Mısır, Hint alt kıtası ve Kuzey 

Afrika’da yayılmış, 13. asrın sonlarından itibaren ise Anadolu’nun farklı şehirlerinde 

münferit olarak temsil edilmeye başlamıştır. 18. yüzyılda İstanbul’da Rifâî Âsitânesi’nin 

kurulmasıyla birlikte tarikatın İstanbul’daki etkisi artmış ve sonraki yüzyıllarda 

Sayyâdiyye ve Ma’rifiyye olmak üzere çeşitli kollara ayrılarak Osmanlı topraklarında 

etkin olarak faaliyet göstermeye devam etmiştir. Bununla birlikte günümüzde Balkanlar, 

Avrupa ülkeleri, Kanada, Amerika Birleşik Devletleri ve Avustralya’da varlığını 

sürdürmektedir.10 

Orta Doğu kökenli tarikatlardan biri olan Sa’diyye, Sa’deddin el-Cebâvî (ö. 575/1180) 

tarafından 12. yüzyılda Suriye’nin bugün kasaba hüviyetindeki Cebâ isimli bölgesinde 

kurulmuştur. Mekke’de doğan ve bölgenin önde gelen âlimlerinden tefsir, hadis, fıkıh 

ilimleri tedris eden Sa’deddin, ilmini tamamlamak maksadıyla Yemen, Irak, Şam, Kudüs, 

Mısır ve Mağrib gibi ülkelere seyahatlerde bulunmuştur.11 Askeri yetenekleriyle tanınan 

ve iyi ata binen Sa’deddin el-Cebâvî, 493/1099 senesinde Haçlıların Kudüs’ü işgal etmesi 

üzerine, hem Kudüs’ü geri almak hem de Bağdat ve Şam gibi şehirleri savunmak 

amacıyla Mekkeli bir süvari birliğiyle Şam’a gelmiştir. Kaynaklarda Sa’deddin el-

Cebâvî’nin burada yağma olaylarına karışan askerlerin arasına katıldığı ve yaşadığı bir 

olay neticesinde tövbe edip bu yoldan döndüğü nakledilmiştir.12 Daha sonra babasının 

yanında seyr ü sülûka ve kısa bir süre sonra manevî terbiyesini tamamlamıştır. Cebâ 

 
9  Mustafa Tahralı, “Ahmed er-Rıfâî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 5 Mart 2023). 
10  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 299. 
11  Hür Mahmut Yücer, “Sa’deddin el-Cebâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 21 

Nisan 2023). 
12  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 307. 



 

9 

 

bölgesinde kurduğu ribat ile irşat faaliyetlerine başlamış ve kısa sürede bölgeyi ilim ve 

marifet merkezi haline getirmiştir. Şam’da kurulan tarikat ilk dönemlerde Filistin’in bazı 

şehirlerinde yayılmış, 18. yüzyıla gelindiğinde Mısır, Anadolu ve Balkanlar’da faaliyet 

göstermiştir. Tarikat İstanbul’da bulunan yaklaşık otuz tekkesi ile güçlü bir şekilde temsil 

edilmiştir. Ayrıca Bursa, İzmir, Kastamonu, Edirne ve Tekirdağ gibi şehirlerde de 

tekkeleri bulunmaktadır.13 

Kuzey Afrika kökenli tarikatlardan olan Şâzeliyye’nin kurucusu Ebü’l-Hasan eş-

Şâzelî’dir. Kuzey Afrika’nın en batı bölgesinde yer alan Gamâre’de doğan Şâzeli’nin (ö. 

656/1258) asıl ismi Ali, künyesi Ebü’l-Hasan’dır. Nesebi hem anne hem de baba 

tarafından Hz. Peygamber’e dayanmaktadır.14 İlk tahsilini memleketinde alan Ebü’l-

Hasan eş-Şâzelî daha sonra Fas ve Tunus’a giderek özellikle kimya ilimleriyle 

ilgilenmiştir. Ancak yaşadığı bazı manevî olaylar üzerine kimya ilmini tahsilden vazgeçip 

İslamî ilimlere yönelmiştir. Tasavvufî bir arayışta olan Şâzelî’nin ilk intisabı Bağdat’ta 

Ahmed er-Rifâî’nin halifesi Şeyh Ebü’l Feth el-Vâsıtî’ye olmuş, sonrasında Mağrip 

bölgesine geri dönerek Abdüsselam İbn Meşîş’e intisap etmiştir. Beş yıl süren seyr ü 

sülûkun ardından icazetini alan Şâzeli, önce Şâzili isimli beldeye daha sonra Tunus’a 

gitmiş ve burada idarecilerden, âlimlerden ve halktan büyük bir ilgi görmüştür. Dönemin 

önemli ilim ve kültür merkezlerinden olan İskenderiye’de tekkesini kuran Şâzeli, Kahire 

başta olmak üzere tarikatını yaymaya başlamıştır.  

Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî eser telif etmek yerine insan yetiştirmeyi tercih eden 

mutasavvıflardandır. Müridleri ona ait birçok hikmetli söz, dua ve hizblere eserlerinde 

yer vermiştir. Şâzeliyye tarikatının en önemli esasları mârifet ve tevekkül anlayışıdır.15 

Kuzey Afrika merkezli bir tarikat olması sebebiyle o dönemin şartlarında Anadolu’ya 

ulaşması ve bu topraklarda diğer tarikatlar kadar aktif olması mümkün olmamıştır. 

Anadolu coğrafyasında ilk temsil edilmesi 15. Yüzyılın başlarında Ali b. Meymûn el-

Mağribî vasıtasıyla olmuştur. Hayatının son yıllarında Bursa’ya gelerek burada altı yıl 

kalan Ali b. Meymûn, giderken yerine halifesi Sûfîzâde Abdurrahman’ı bırakmıştır. 18. 

yüzyılda ise İstanbul’da müstakil Şâzelî dergahları açılmaya başlamıştır. Zamanla  tarikat 

Arap dünyası, Hint alt kıtası, Afrika, Anadolu, Balkanlar, Amerika ve Avrupa ülkelerinde 

 
13  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 308. 
14  Ahmet Murat Özel, “Şâzelî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 23 Nisan 2024). 
15  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 302-303. 



 

10 

 

yayılmıştır. Dünyanın hemen hemen her yerinde bağlısı bulunan tarikat, 20. yüzyılda 

Batı’da en çok ilgi gören tarikat olmuş, ihtida eden birçok önemli aydının intisabı 

sebebiyle Batılı çevrelerde âdeta ilgi odağı haline gelmiştir.16 

Ebû İshak (ö. 426/1035) tarafından kurulan Kâzerûniyye de Orta Doğu ve Kuzey Afrika 

menşeli tarikatlardan biridir. İran’ın Fars bölgesinde bulunan Kâzerûn kasabasında doğan 

Ebû İshak, dini ilimleri tahsil etmiş ve küçük yaşlarda tasavvufa ilgi duymuştur. Hâris el- 

Muhâsibi ve İbn Hafif gibi sûfîlerle görüşmüş, İbn Hafif’in Şiraz’daki tekkesine giderek 

kendisine intisap etmiştir. Şeyhinin vefatı üzerine halifelerinden Hüseyin-i Ekkâr’ın 

yanında terbiyesini tamamlamış ve irşat için Kâzerûn’a dönmüştür. Yaşadığı bölgedeki 

Mecûsiler’in saldırılarına karşı başarılı bir mücadele vermiş ve şehrin İslamlaştırılması 

için çalışmıştır. Ayrıca Bizans’a karşı yapılan cihada katılma konusunda her zaman 

müridlerini teşvik etmiş ve onları cepheye göndermiştir. Kâzerûn’da inşa ettiği Kâzerûn 

Hankâhı, yalnızca müridlerin terbiye edildiği bir yer değil, aynı zamanda gayri müslimler 

de dahil olmak üzere fakir ve muhtaçlara yiyecek temin eden bir imâret olarak faaliyet 

göstermiştir. Tarikat kuruluşu itibarıyla İran’ın Fars bölgesinde dar bir coğrafyada 

faaliyet gösterse de, cihada katılan dervişler vasıtasıyla zamanla Hindistan, Güney Çin ve 

Anadolu’ya ulaşmıştır. Kâzerûniyye’nin Anadolu tanınması Yıldırım Bayezid’in 

Bursa’da Kâzerûn tekkesi kurmasıyla vesilesiyle olmuştur.  

Mezkûr tarikatlar dışında Anadolu topraklarında etkisini göremediğimiz  Safeviyye, 

Medyeniyye ve Desûkiyye de Orta Doğu ve Kuzey Afrika menşeli tarikatlardandır. 

A. KÂDİRİYYE 

1. Eşrefzâde Abdullâh-ı Rumî (Eşrefiyye) 

Kâdiriyye tarikatının Eşrefiyye kolunun müessisidir.17 Asıl adı Abdullah olmakla birlikte 

Eşrefoğlu Rumî olarak bilinir. İbnü’l-Eşref, Eşrefzâde, Eşref-i Rûmî, Abdullah İznikî ve 

Abdullah-ı Rûmî adlarıyla da tanınmıştır. Soyu Hz. Ali vasıtasıyla Hz. Peygamber’e 

ulaşan Mekkeli bir ailenin çocuğudur. Eşrefoğlu’nun ailesi Mısır’dan Hama şehrine, 

oradan da Anadolu’ya göç etmiş ve nihâyet İznik’e yerleşmiştir. Babası Eşref b. Ahmed, 

 
16  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 305. 
17

  Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, nşr. Mehmet Ali Yekta Saraç (Ankara: Tüba Yayınları, 

2016), 1/14. 



 

11 

 

çeşitli eserler kaleme almış, sûfî bir kimsedir.18 İznik’te dünyaya gelen Eşrefoğlu’nun 

doğum tarihi Sefîne-i Evliyâ’da 754/1353 olarak geçmektedir.19 Ancak bu bilgiye 

ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira Emir Sultan (ö. 833/1429) ve Hacı Bayram-ı Velî (ö. 

833/1429) ile münasebetleri göz önünde bulundurulduğunda Eşrefoğlu’nun daha sonraki 

bir tarihte doğduğu söylenebilir. Ayrıca Orhan Köprülü’nün özel kütüphanesinde bulunan 

Menakıb-ı Eşrefzâde20 nüshasının arkasında yer alan başka küçük bir menâkıbnâmede 

doğum tarihi 779/1377 olarak kaydedilmiştir.21 Bu bilgiler ışığında 779/1377 tarihinin 

daha isabetli olduğu kanaatindeyiz. 

Eşrefoğlu, Bursa’da eğitim almış, medrese tahsilinden sonra danişment olmuştur.22 

Tasavvufî hayatla iç içe olan bir ailede yetişen Eşrefoğlu,23 tabiî olarak tasavvufa 

yönelmiş ve Abdal Mehmed’den aldığı işaretle Emir Sultan’a mürid olmak istemiş, ancak 

Emir Sultan’ın yönlendirmesiyle Ankara’daki Hacı Bayrâm’a intisap etmiştir. Burada on 

bir yıl kalmış, Hacı Bayrâm’ın hem halifesi hem de damadı olmuştur. Bayrâmî halifesi 

olarak İznik’e dönen Eşrefoğlu, bir süre sonra seyr ü sülûkte daha da ilerlemek arzuyla 

tekrar Hacı Bayrâm Velî’ye gelmiş ve onun yönlendirmesiyle Abdülkâdir Geylânî’nin 

torunlarından Hüseyin el-Hamavî’ye intisap etmek için Hama’ya gitmiştir. Hama’ya 

varınca hemen erbaîne konulmuş ve kırk günün sonunda Kâdiri hilâfetnâmesini alarak 

İznik’e bir Kâdiri şeyhi olarak dönmüştür. Kendi adına kurduğu Eşrefîliği, başta İznik ve 

Bursa olmak üzere Batı Anadolu’da yaymıştır.24 

 Sefîne-i Evliyâ’da Eşrefoğlu Rûmî’nin vefat tarihi olarak 876/1471 yılı zikredilmiş, 

ancak daha sonra verilen bilgilerde 874/1469 tarihine dikkat çekilmiştir.25 Doğru olan 

tarih 874’tür. Zira Eşrefoğlu Rûmî’nin hayatı hakkında en eski ve ilk elden yegâne kaynak 

 
18

  A. Necla Pekolcay, Abdullah Uçman, “Eşrefoğlu Rumî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

11/480-482. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1995; Mustafa Kara, Anadolu’nun Üç Ermişi 

Yûnus Emre, Eşrefoğlu Rûmî, Niyâzî-i Mısrî, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2020), 144-145; Şemseddin 

Ulusoy, Bursa Dergâhları, nşr. Mustafa Kara, Kadir Atlansoy, (Bursa: Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2021), 88. 
19

  Osmânzâde Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, nşr. Mehmet Akkuş – Ali Yılmaz (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2015), 1/100. 
20

  Müstensihi Şeyh Eşref Muhammed b. Şeyh Lütfullah Eşrefî’dir. 
21

  A. Necla Pekolcay, Abdullah Uçman, “Eşrefoğlu Rumî”, 11/ 480-482. 
22

  Mustafa Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, (Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2017), 180. 
23

  Abdurrezak Tek, Tarihi Süreçte Tasavvuf ve Tarikatlar, (Bursa: Bursa Akademi Yayınları, 2020), 290. 
24

  Ramazan Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, (İstanbul: İnsan Yayınları, 2021), 376. 
25

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/101-103. 



 

12 

 

mesâbesindeki  Menâkıb-ı Eşrefzâde’ye göre vefat tarihi, İznik’teki türbesinde yazılı olan 

‘Eşrefzâde azm-i cinân eyledi’ mısrasının delâlet ettiği 874/1469 yılıdır.26 

Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâ’da Eşrefoğlu Rûmî’ye ait olarak zikrettiği 

eserler şunlardır:27 

1.Divân-ı Şerîf: Osmanlı dönemi tekke şairleri denince akla gelen ilk isimlerden biri 

şüphesiz Eşrefoğlu Rûmi’dir. Onun şiirleri edebiyat, sanat ve tasavvuf dünyamızın bir 

parçası olmuştur.28 Eserin yirmiden fazla nüshası tespit edilmiş olup bunlardaki şiir sayısı 

birbirinden farklıdır.29 Eşrefoğlu Divânı, Asaf Halet Çelebi tarafından 194430, Mustafa 

Güneş tarafından 2000 yılında31 neşredilmiştir. Ayrıca eser üzerine Adile Yılmaz 

tarafından yüksek lisans tezi hazırlanmıştır.32  

2.Müzekki’n-Nüfûs: Nefisleri temizleyen anlamına gelen Müzekki’n-Nüfûs, 

Eşrefoğlu’nun Türkçe ve mensur olarak kaleme aldığı en meşhur eseridir. Bu eser, 

Anadolu’da tasavvuf alanında Türkçe olarak kaleme alınan ilk eserdir. Tasavvuf ahlâkı 

ve dini konular halkın anlayabileceği şekilde sade bir dille ve menkıbelerle 

zenginleştirilerek anlatılmıştır. Çeşitli kütüphanelerde pek çok yazma nüshası bulunan 

Müzekki’n-Nüfûs33 1996 yılında Abdullah Uçman tarafından neşredilmiştir.34 Eser 

üzerine Abdullah Bağdemir tarafından doktora tezi hazırlanmıştır.35 

3.Tarîkatnâme: Eşrefoğlu Rûmî Tarîkatnâme adlı eserinde, tasavvuf anlayışını ortaya 

koymuş, müessisi olduğu Eşrefiyye tarikatının âdab ve erkânından bahsetmiştir.36 

 
26

  Abdullah Veliyyüddin Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde,, nşr. Abdullah Uçman (İstanbul: Büyüyenay 

Yayınları, 2009), 72. 
27

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/103. 
28

  Kara, Anadolu’nun Üç Ermişi, 153. 
29

  A. Necla Pekolcay, Abdullah Uçman, “Eşrefoğlu Rumî”, 480-482. 
30

  Eşrefoğlu Abdullah Rumî, Eşrefoğlu Dîvânı, nşr. Asaf Halet Çelebi (İstanbul: Ahmet Halit Kitabevi, 

1944) 
31

  Eşrefoğlu Rumî, Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı (İnceleme ve Karşılaştırmalı Metin), nşr. Mustafa Güneş 

(Ankara: 2000) 
32

  Adile Yılmaz, Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı (İnceleme), (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1993). 
33

  A. Necla Pekolcay, Abdullah Uçman, “Eşrefoğlu Rumî”, 480-482. 
34

  Eşrefoğlu Rûmî, Müzekki’n-Nüfûs, nşr. Abdullah Uçman (İstanbul: İnsan Yayınları, 1996) 
35

  Abdullah Bağdemir, Müzekki’n-Nüfûs, Giriş-Metin-Sözlük, (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1997). 
36

  Ahmet Özkan, Eşrefoğlu Rûmî, Hayatı, Tasavvufî Görüşleri ve Eşrefiyye Tarikatı,(Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 42. 



 

13 

 

Tarîkatâme halka değil, doğrudan dervişlere hitap eden bir eserdir.37 Tarîkatnâme, ilk 

defa Esra Keskinkılıç tarafından 2002 yılında neşredilmiştir.38 Eser üzerine Günay 

Oymak39 ve Esra Keskinkılıç40 tarafından yüksek lisans tezi çalışılmıştır.  

Öte yandan Sefîne-i Evliyâ’da, Eşrefzâde’nin eserleri arasında Fütüvvetnâme, 

Delâilü’n-Nübüvve, İbretnâme, Ma’zeretnâme, Elestnâme, Nas’îhatnâme, 

Hayretnâme, Münâcâtnâme, Esrârü’t-tâlibîn de zikredilmiştir Fakat mezkur eserlerin 

Eşrefoğlu’na aidiyeti kesin değildir.41 İlk defa Mehmed Şemseddin Ulusoy tarafından 

herhangi bir kaynak göstermeksizin Yâdigâr-ı Şemsî’de42 Eşrefoğlu’nun gayr-ı matbû 

eserleri olarak zikredilmiştir. Bu bilgi sonraları konuyla ilgili eserlerde aynen 

tekrarlanmaya başlamıştır. Delâilü’n-nübüvve ve Esrârü’t-tâlibîn dışında kalan risâleler, 

M. Fuad Köprülü’nün Yapı Kredi Bankası’na intikal eden kitapları arasında bulunan bir 

mecmuada yer almaktadır. 856/1452 yılında istinsah edilmiş olan bu eserlerin hepsi 

mesnevi tarzında yazılmıştır. Ayrıca hiçbirinde müellifinin adı yoktur. Ancak her eserin 

başında müstensih Nasûh b. Ahmed’in, risâlenin Eşref b. Ahmed’e ait olduğuna dair 

kaydı bulunmaktadır.43 Orhan Bilgin, bu risalelerden Fütüvvetnâme’yi Eşref b. Ahmed’e 

ait olabileceği kanaatiyle 1992’de İstanbul’da neşretmiştir. Mevcut bilgilerle risâlelerin 

Eşrefoğlu’na mı, yoksa babası Eşref b. Ahmed’e mi ait olduğu tespit edilememektedir. 

Risâlelerden bazıları üzerinde yüksek lisans çalışmaları yapılmıştır.44 

 
37

  Kara, Anadolu’nun Üç Ermişi, 156. 
38

  Eşrefoğlu Rûmî, Tarîkatnâme, nşr. Esra Keskinkılıç, (İstanbul: Gelenek Yayınları, 2002) 
39

  Güner Oymak, Eşrefoğlu Abdullah, Tarîkatnâme İnceleme- Karşılaştırmalı Metin, (Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2000). 
40

  Esra Keskinkılıç, Eşrefoğlu Rûmî/Tarîkatnâme, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996). 
41

  Ahmet Özkan, Eşrefoğlu Rûmî, Hayatı, Tasavvufî Görüşleri ve Eşrefiyye Tarikatı (Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 47. 
42

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 90. 
43

  A. Necla Pekolcay, Abdullah Uçman, “Eşrefoğlu Rumî”, 11/ 480-482. 
44

  Elif Pehlivan, Nasihat-nâme, Şeyh Eşref b. Ahmed (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2001); Esra Demir, Şeyh Eşref b. Ahmed’in İbret-nâme 

Adlı Mesnevisi Edisyon Kritik, İnceleme,Metin, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003); Ayşe Tan, Şeyh Eşref b.Ahmed’in Hayret-nâme ve Münâcât-

nâme Adlı Eserlerinin Edisyon Kritiği ve İncelemesi, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003); Ferhat Yorulmaz, Eşrefoğlu Rûmî’nin 

Nasîhatnâme, Mâzeretnâme, Hayretnâme ve İbretnâme İsimli Mesnevileri İnceleme, Metin, Bağlamlı 

Dizin ve İşlevsel Sözlük (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2020). 



 

14 

 

2. Abdurrahîm-i Tirsî (Eşrefiyye) 

Eşrefoğlu Rumî’nin 879/1469’daki vefatından sonra hilafet makamına geçen 

Abdurrahîm-i Tirsî, Eşrefiyye kolunun ikinci pîridir.45 İznik yakınlarındaki Tirse 

köyünde dünyaya gelmiş, doğduğu yere nispetle Tirsî mahlasını almıştır. Kaynaklarda 

doğum tarihine dair bir bilgi bulunmamaktadır.46 Abdurrâhim Tirsî’nin babası Bayezid-i 

Fakih, Bolulu İsfendiyaroğlu Ahmed Bey’in akrabalarındandır. Aslen Bolulu olan ailesi 

Tirse’ye yerleşmiş, babası burada imamlık yapmıştır. Abdurrâhim Tirsî henüz küçük 

yaşlardan itibaren babasıyla beraber İznik’e gelerek Eşrefoğlu Rumî’nin sohbetlerine 

katılmaya başlamış, daha sonra Eşrefoğlu’nun talebesi olarak eğitimini onun yanında 

tamamlamıştır. Aynı zamanda şeyhinin tek çocuğu olan Züleyha Hatun ile evlenerek 

Eşrefoğlu’nun damadı olmuştur. 926/1520 yılında İznik’te vefat eden Abdurrahîm Tirsî, 

şeyhinin yanına defnedilmiştir.47 

Hüseyin Vassâf Efendi Sefîne’de, Abdurrahîm Tirsî’nin dîvan sahibi olduğunu 

zikretmektedir.48 Diyanet İslâm Ansiklopedisi’nin Tirsî ile ilgili maddesi, mezkûr dîvanın 

ele geçmediğini söylemişse de49, yapılan araştırmalar sonucunda Türkiye ve Türkiye 

dışındaki çeşitli kütüphanelerde altı nüsha tespit edilmiştir.50 Kütüphane kayıtlarından 

hareketle Tirsî’nin dîvanı üzerine Vildan Özmen51 ve Esra Aydoğmuş Yüce52 tarafından 

iki müstakil yüksek lisans tezi çalışılmıştır.  

 
45

  Nuri Özcan, “Abdürrahim Tirsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Erişim 12 Kasım 2022). 
46

  Esra Aydoğmuş Yüce, Abdurrahîm Tirsî ve Divanı, (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 11. 
47

  Bursalı Mehmed Veliyyüddin, Menâkıb-ı Eşrefzâde, nşr. Abdullah Uçman-Önder Akıncı, (İstanbul: 

Bedir Yayınevi, 1976), 69; Bursalı Mehmed Veliyyüddin, İznikli Eşrefoğlu Rûmî’nin Menkıbeleri, nşr. 

Mustafa Güneş, (İstanbul: Sahaflar Kitap Sarayı, 2006), 83; Özcan, “Abdürrahim Tirsî”; Ulusoy, Bursa 

Dergâhları,88. 
48

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/104. 
49

  Özcan, “Abdürrahim Tirsî”. 
50

  Ankara Milli Ktp., nr. Mf1994 A 4245; Fahri Bilge No: 286, Türk Dil Kurumu Ktp., Türkçe Yazmaları, 

nr. A 358/3, Bursa Yazma ve Eski Basma Eserler Ktp., Genel Kitaplık, nr. 724/2, Vatikan Ktp., Türkçe 

Yazmaları, Vat. Turco, nr. 193/2; Süleymaniye Ktp., M.Arif - M.Murad, nr. 894.35 
51

  Vildan Özmen, Abdurrahîm-i Tirsî Dîvanı, İnceleme-Metin-Düz Yazıya Çeviri, (Kocaeli: Kocaeli 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007). 
52

  Esra Aydoğmuş Yüce, Abdurrahîm Tirsî ve Divanı, (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010). 



 

15 

 

3. Muslihuddin Efendi (Eşrefiyye) 

Eşrefiyye kolunun ikinci pîri sayılan Abdurrahîm-i Tirsî’nin 926/1520’deki vefatından 

sonra oğlu Hamdi Efendi’nin henüz küçük yaşlarda olması sebebiyle hilafet makamına 

halifelerinden Muslihuddin Efendi geçmiştir. Şeyhinin vasiyeti gereği posta oturan 

Muslihuddin Efendi, şeyhzâde Hamdi Efendi’nin tâlim ve terbiyesiyle de meşgul 

olmuştur.53 Sefîne-i Evliyâ ve bazı kaynaklarda54 Muslihuddin Efendi’nin Mudurnulu 

olduğu bildirilmiştir. Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira Muslihuddin 

Efendi’nin hayatına dair bilgi edindiğimiz en eski ve ilk elden kaynak olan Menâkıb-ı 

Eşrefzâde’de Bilecikli olduğu kaydedilmektedir.55 Aynı zamanda Muslihuddin Efendi, 

mezkur eserin müellifi Abdullah Veliyyüddîn Bursevî’nin mürşididir.56 Dolayısıyla 

burada zikredilen bilgi daha isabetlidir. 

Hüseyin Vassâf Efendi Sefîne’de, Muslihuddin Efendi’nin vefat tarihini zikretmemiştir.57 

Kâdirilik hakkında pek çok mâlûmata ulaştığımız Mehmet Rif’at Efendi’nin Nefhatü’r-

Riyâzi’l-Âliye adlı eserinde Muslihuddin Efendi’nin 930/1524 tarihinde vefat ettiği ve 

İznik’te Eşrefzâde türbesinde medfûn olduğu kaydedilmiştir.58 Ayrıca Rif‘at Efendi’nin 

eserinde verdiği Eşrefiyye tarîkatı silsilesine göre Abdürrahîm Tirsî’nin halifeleri, 

Bilecikli Muslihiddîn Efendi, Habîb Dede ve Sinan Dede’dir.59 Bu isimler Menâkıb-ı 

Eşrefzâde’de de geçmektedir.60 Sefîne’de Abdurrahîm Tirsî’nin halifesi olarak yalnızca 

Muslihuddin Efendi zikredilmiştir.61 

4. Hamdi Efendi (Eşrefiyye) 

Eşrefoğlu Rûmi’nin (ö. 874/1469) torunu, Abdurrahim Tirsî’nin (ö. 926/1520) oğludur. 

Babası küçük yaşlarda vefat edince Muslihuddin Efendi’nin terbiyesiyle yetişmiş, onun 

vefatından sonra posta oturmuştur. Tarikatın kuruluş safhası Hamdi Efendi ile 

 
53

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 89; Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 134. 
54

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 89. 
55

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 96. 
56

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 40. 
57

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
58

  Mehmet Rif’at Efendi, Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye, 332a. 
59

  Adalet Çakır, Mehmet Ri’fat Efendi’nin Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye Adlı Eserinin Işığında Anadolu’da 

Kâdirilik, (İstanbul: Maramara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 373. 
60

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde,. 82, 122, 166, 168. 
61

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 



 

16 

 

tamamlanmıştır.62 Hamdi Efendi de babası gibi dîvan sahibi sûfi şairlerdendir.63 Dîvan’ı 

günümüze ulaşmamıştır. Rif‘at Efendi, Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’de Hamdi Efendi’nin 

Dîvân’ından örnek şiirler zikretmişse de,64 Dîvân bugün mevcut olmadığı için şiirlerin 

Hamdi Efendi’ye âidiyetini tespit edemedik. Menâkıb-ı Eşrefzâde’de yüz yirmi sene 

yaşadığı rivâyet edilen65 Hamdi Efendi’nin irtihâl tarihi Sefîne’de ve diğer kaynaklarda 

1012/1603 olarak belirtilmiştir.66 Ancak bu tarihi Cemâleddîn Hulvî 1022/1613, Rif‘at 

Efendi ise 1017/1609 olarak zikretmiştir.67 Vefat tarihine işaret eden herhangi bir 

mâlumat olmadığı için hangi tarihin daha isabetli olduğunu bilemiyoruz. Ancak ekseriya 

1012/1603 tarihinin zikredilmesi hasebiyle bu tarihin daha doğru olduğu kanaatindeyiz. 

Hamdi Efendi’nin kabri İznik’te, dedesinin türbesindedir.  

Bazı kaynaklarda Hamdi Efendi’nin Sırrı Ali Efendi, Abdülmümîn ve Lütfü isminde üç 

oğlunun olduğu, kendisinden sonra posta Sırrı Ali Efendi geçince Abdülmümin ve Lütfü 

Efendi’nin Lefke’ye yerleşerek tarîkatı orada yaydıkları belirtilmiştir.68 Sefîne’de  

yalnızca Sırrı Ali Efendi’nin ismi geçmekle beraber, diğer iki oğlundan 

bahsedilmemiştir.69 Aynı zamanda Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’de Hamdi Efendi’nin 

Mehmed Efendi b. Halîl ve Abdülkādir Efendi adında iki halifesi olduğu kaydedilmiştir.70  

5. Sırrı Ali Efendi (Eşrefiyye) 

Şeyh Hamdi Efendi’nin oğludur. Babasının terbiyesiyle yetişmiş, onun vefatından sonra 

İznik Eşrefî tekkesinde posta oturmuştur. Mezkur tekkede meşihat vazifesine gelen 

dördüncü postnişindir.71 Sefîne’de Sırrı Ali Efendi hakkında detaylı bilginin Yâdigâr-ı 

 
62

  Mustafa Kara, “Eşrefiyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Erişim 19 Aralık 2022). 
63

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 89. 
64

  Çakır, Anadolu’da Kâdirilik, 376. 
65

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 136. 
66

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 89; Kâmil Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, (Bursa: 

Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2010) 1/174. 
67

  Nefha, vr. 332b; Mahmud Cemaleddin el-Hulvî, Lemezât-ı Hulviyye, nşr. Mehmet Serhan Tayşi 

(İstanbul: Semerkand Yayınları, 2013), 579. 
68

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 89-90.; Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/174. 
69

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
70

  Çakır, Anadolu’da Kâdirilik, 482. 
71

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105; Ulusoy, Bursa Dergâhları,.90; Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde,142; 

Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/168. 



 

17 

 

Şemsî’de mevcut olduğu bildirilmiştir.72 Bu bilgiden hareketle, Hüseyin Vassâf’ın 

Yâdigâr-ı Şemsî’de zikredilen bilgileri teyit ettiğini söyleyebiliriz. 

İçlerinde Yâdigâr-ı Şemsî’nin de bulunduğu bazı eserlerde Sırrı Ali Efendi’nin 

dîvânından söz edilmiş,73 hatta dîvânından örnek şiirler zikredilmiştir.74 Fakat biz bu 

dîvâna ulaşamadık. Dîvân dışında tasavvufla ilgili Tasdîku’l-uşşâk adlı bir eser daha 

kendisine nispet edilmektedir.75 Ancak mezkûr eser de günümüze ulaşmadığı için bu 

bilgileri teyit edemedik. 

Hazretin vefat tarihi Sefîne’de ve diğer kaynaklarda 1046/1636 olarak kaydedilmiştir.76 

Yalnızca Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’de 1040/1630 tarihi zikredilmiştir. Menâkıb-ı 

Eşrefzâde’de nakledilen bilgiye göre Hayreddin Paşa torunlarından İlmî Mustafa Efendi, 

Sırrı Ali Efendi’nin vefatına “Rûh-ı Sırrı Ali be-cennet-bâd/1046.” beyitiyle tarih 

düşmüştür. Dolayısıyla 1046 tarihi daha isabetlidir. Sırrı Ali Efendi İznik’te, Abdürrahîm 

Tirsî’nin türbesinde medfundur.77 

Bazı kaynaklarda Sırrı Ali Efendi’nin Sefîne’de zikredilen oğulları Hamdi-i Sânî ve 

Lutfullah Efendi dışında, Seyyid Abdullah adında bir oğlu ve bir de kızı olduğu 

kaydedilmiştir.78 

6. Lutfullâh Efendi (Eşrefiyye) 

Şeyh Sırrı Ali Efendi’nin (ö.1046/1636) oğlu olup meşihat vazifesine gelen altıncı 

isimdir. 1039/1629 yılında İznik’te dünyaya gelen Lutfullâh Efendi, tarikat terbiyesini 

babasından almıştır. Babası vefat ettiğinde henüz küçük yaşlarda olması sebebiyle 

hilâfetini, babasından sonra posta oturan birâderi Hamdi-i Sânî’den aldığı 

düşünülmektedir. 1104/1693 yılında vefat etmiş, İznik Âsitânesi’ne defnedilmiştir.79 

 
72

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
73

  Nefha, vr. 332b; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 90-91. 
74

  Nefha, vr. 336b; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 90-91. 
75

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 90-91; Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/168. 
76

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 80; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 90. 
77

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik, 1/483. 
78

  Fuat Bayramoğlu, Hacı Bayram-ı Velî, Yaşamı, Soyu, Vakfı, (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

1983), 1/88; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/484. 
79

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 146; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 92-93; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik ,1/484-486. 



 

18 

 

Hazretin hayatı hakkında bilgi edindiğimiz kaynaklarda Dîvân’ından bahsedilmekte hatta 

örnek şiirleri zikredilmektedir.80 Hüseyin Vassâf Efendi Sefîne’de, Lutfullâh Efendi’nin 

şairliğinden veyahut Dîvân’ından bahsetmemiştir.81 Ancak Lutfullâh Efendi’nin şairliği 

dikkate şâyandır. Nitekim Nüzhet Ergun, Türk Musikisi Antolojisi’nde Lutfullâh 

Efendi’ye ait bazı ilâhi güfte ve bestelerine rastladığını belirtmiştir.82 Bu bilgilerden 

hareketle, Lutfullâh Efendi’nin sahib-i dîvân olduğu kanaatindeyiz. Dîvân’ı günümüze 

ulaşmamıştır. 

Lutfullâh Efendi’nin dış görünüşü ve ahlâki özellikleri hakkında diğer kaynaklarda 

kaydedilmeyen bazı bilgilere Enfî Hasan Efendi’nin Tezkiretü’l-Müteahhirîn adlı 

eserinde rastladık. Mezkûr eserde Lutfullâh Efendi’den şu sözlerle bahsedilmiştir: 

“Uzun boyluların vasatı ve sarı sakallıların ağarmışı, beyâza mâil çehresi ve gür kaşlı, vâkur, 

sekîne sâhibi, cebîn-i mübâreğinde envâr-ı siyâdet ve çehre-i pâkinde nûr-ı velâyet leme’ân 

etdiğini, her mübârek cemâlini gören müşâhede ederdi. Cedd-i a’zamı tarikini kırk bir sene 

İznik’te ve Bursa’da ve o havâlîlerde neşredip ihyâ-yı hâvâs u avâm etmişdir. Kesîrü’l-fukarâ o 

halîfe olup mürşid-i kâmil ü mükemmil idi. Gavvâs-ı bahr-ı tevhîd ve sâhib-i livâ-i arsa-i tefrîd 

idi. Vaktinin Zünnûn’ı ve Cüneyd’i olup kâşif-i esrâr-ı hikmet ve vâkıf-ı serâir ü mehbit-i nûr-ı 

vahdet idi."83 

Hüseyin Vassâf Sefîne-i Evliyâ’da, Tezkiretü’l-Müteahhirîn ve müellifinden övgüyle 

bahsetmiş fakat eserin ismini açıkça zikretmemiştir.84 Bu bilgiden hareketle, Hüseyin 

Vassâf Efendi’nin Tezkiretü’l-Müteahhirîn’de Lutfullâh efendi hakkında verilen bilgileri 

isâbetli kabul ettiğini söyleyebiliriz. 

Sefîne’de, Lutfullâh Efendi’nin vefat tarihi 3 Ramazân 1104 (8 Mayıs 1693) olarak 

geçmektedir.85 Diğer kaynaklarda ise 10 Ramazân 1104 (16 Mayıs 1693) şeklinde 

kaydedilmiştir.86 İki tarih arasındaki nüansın sebebini bilemiyoruz. Ancak ekseriyetle 

zikredildiği için 10 Ramazân tarihi daha mâkul görünmektedir. Sefîne-i Evliyâ’da, 

 
80

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde,.146; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 92-93; 
81

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
82

  Sadeddin Nüzhet Ergun, Türk Musikisi Antolojisi, (İstanbul: Vadi Yayınları, 2017), 43,125. 
83

  Enfî Hasan Hulûs Halvetî, XVI ve XVIII Asırlarda Yaşayan Velîler ve Deliler : Tezkiretü’l-Müteahhirîn, 

nşr. Mustafa Tatcı-Musa Yıldız, (İstanbul: H Yayınları, 2019), 97. 
84

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 4/42. 
85

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
86

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 146; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 92-93; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik, 1/485. 



 

19 

 

Lutfullâh Efendi’nin İznik Âsitânesi’nde medfun olduğu bilgisi verilmiştir.87 Bu bilgiye 

ilâveten bazı kaynaklarda hazretin kabrinin kardeşi Hamdi-i Sânî’nin kabrine yakın 

olduğu bilgisi de zikredilmiştir.88 

7. Ahmed Efendi (Eşrefiyye) 

Hamdî-i Sânî’nin (ö.1069/1659) oğludur. Amcası Lutfullâh Efendi’nin vefatından 

(ö.1104/1693) sonra posta oturmuştur.89 İznik Âsitânesi’nde meşîhat vazifesine gelen 

yedinci isimdir. 1106/1695 tarihinde vefatı üzerine tekkenin haziresine defnolunmuştur. 

Abdullah adında bir evlâdı vardır.90 

Sefîne’de, Ahmed Efendi’nin nerede meşîhatte bulunduğuna dair bir bilgi yoktur.91 

Yâdigâr-ı Şemsî’ye göre hem İznik Âsitânesi’nde hem de Pazarköy (Orhangazi) 

Zâviyesi’nde postnişinlik yapmıştır.92 Oğlu Abdullah Efendi, babasının vefatından 

(ö.1106/1695) sonra Pazarköy Zâviyesi’nde posta oturmuştur.93 

Ahmed Muhyiddin Efendi’nin Sûfiyye Silsilenâmesi’nde verdiği bilgiye göre Ahmed 

Efendi, Hamdî-i Sânî’nin değil, Sırrı Ali Efendi’nin oğludur.94 Ancak bu bilgi diğer 

kaynaklarla çelişmektedir.95 Ahmed Efendi’nin vefatına tarih düşülen beyitte de Hamdî-

Sânî’nin oğlu olduğu zikredilmiştir.  

“Fevtini gûş eyleyince Eşrefî tarih dedi 

 Hamdizâde eyledi dâr-ı fenâdan intikal / 1106”96 

8. Eşref-i Sânî (Eşrefiyye) 

Eşrefzâde Tekkesi’nin altıncı postnişini olan Lutfullâh Efendi’nin oğludur. Seyr ü 

sülûkünü babasından tamamlamıştır. Amcazâdesi Ahmed Efendi’nin (ö.1106/1695) 

 
87

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
88

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 146-147; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 92; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik, 1/485. 
89

  Eşrefzâde’nin torunu Hamdi Efendi dedesi olup, ayırt edilmek için “İkinci Hamdi” olarak tanınmıştır. 
90

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 158-160; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 93; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik, 1/486,492; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
91

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105. 
92

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 93. 
93

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/492. 
94

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/492. 
95

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105.;Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 158-160; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 93. 
96

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 160. 



 

20 

 

vefatından sonra posta oturmuştur. Hilafet makamına gelen sekizinci isimdir. Dört evlâdı 

vardır. 1109/1695 senesinde âhirete irtihal eden Eşref-i Sânî, İznik’te Abdurrahîm-i 

Tirsî’nin yanına defnedilmiştir. 97 

Sefîne-i Evliyâ dahil olmak üzere kaynaklarda ekseriyâ “Eşref-i Sânî” olarak anılsa da, 

Rifat Efendi isminin “Mehmed”,98 Kâmil Kepecioğlu ise “Eşref Ali”99 olduğunu 

söylemiştir. Eşref-i Sânî’nin Abdullah, Şerefeddin, İzzeddin ve Muhyiddin adında dört 

erkek evlâdı olduğu bilinmektedir. Sefîne’de çocuklarından Muhyiddin Efendi hakkında 

bilgi verilmemiş, yalnızca Eşrefzâde hazretlerinden sonra postnişin olan zevatın arasında 

ismen zikredilmiştir.100 

Bazı kaynaklar Şeyh Eşref-i Sânî’nin kusursuz bir Dîvân’a sahip olduğunu 

söylemektedir.101 Hüseyin Vassâf Sefîne’de, Eşref-i Sânî’nin şairlik yeteneğinden 

bahsetmiş ve şiirlerinden bir örnek zikretmiştir. Ancak onun sahib-i dîvân olduğundan 

söz etmemiştir.102 Hasan Basri Öcalan Bursa’da Tasavvuf Kültürü adlı eserinde, mezkûr 

Dîvân’ın Süleymaniye Kütüphanesi’nde (Hâlet Efendi, nr. 163) mevcut olduğunu 

belirtmiştir.103 Ancak Öcalan’ın işaret ettiği eserin istinsah tarihi 847’dir. Dolayısıyla eser 

Eşref-i Sânî’nin doğumundan önce kaleme alınmıştır. Bununla birlikte eserin dili 

Farsça’dır. Fakat kaynaklarda Eşref-i Sânî’nin Dîvân’ından örnek olarak nakledilen şiirin 

dili Türkçe olup şiir şu şekildedir: 

“Gönülde âteş-i aşkla yanmış tâze dağım var 

Benim bu tekye-gâh içre sönmez bir ocağım var 

 

Bana olmaz mukabil kimse meydân-ı muhabebetde 

Elimde tiğ-ı himmet gibi bir yalın bıçağım var 

 
97

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/104-105;Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 93-

94; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/.485; Ergun, Türk Musikisi Antolojisi, 3/1370; 

Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/58; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/486-488. 
98

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/486. 
99

  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/58. 
100

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/104. 
101

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 160; Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 2/58  
102

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/105-106. 
103

  Hasan Basri Öcalan, Bursa’da Tasavvuf Kültürü,(XVII. Yüzyıl),(Bursa: Gaye Kitabevi, 2000), 247. 



 

21 

 

 

Aceb mi kûşe-i uzletde dâim i’tikâf itsem 

Benim bu kâinâtın iltifâtından ferâğım var 

 

Bu Sânî-i Eşref’in hiç bab-ı gayra ihtiyacı yok 

Muhammed Mustafa gibi benim tayanacağım var”104 

Nüzhet Ergun Türk Şairleri isimli eserinde hazretin iki ilahisine yer vermiş, hatta 

ilahilerden birinin meşhur mûsikişinaslardan Üsküdarlı Hâfız Süleyman Rifat tarafından 

bestelendiğini de zikretmiştir.105 Bu bilgilerden hareketle, Eşref-i Sânî’nin şiirleri itibar 

gören dîvân sahibi bir şair olduğu fakat Dîvân’ının günümüze ulaşmadığı kanaatindeyiz. 

9. Abdullah Efendi (Eşrefiyye) 

İznik Âsitânesi’nin dokuzuncu postnişinidir. Eşref-i Sâni’nin (ö. 1109/1695) oğlu olup 

tarikat terbiyesini babasından almıştır.106 Babası, vefatından sonra meşîhat makamına 

Abdullah Efendi’nin geçmesini vasiyet etmiş, ancak amcası Sâlih Efendi buna itiraz 

ederek aralarında ciddi bir ihtilâf çıkmasına sebep olmuştur. İznikli dervişânın Abdullah 

Efendi’yi tercih etmesiyle tartışma son bulmuş ve Abdullah Efendi posta oturmuştur.107 

Yaşanan bu menfî durum tarîkat içerisinde herhangi bir bölünmeye sebebiyet vermemiş, 

yalnızca şahıslar arasında kırgınlık olarak kalmıştır. Zira kaynaklarda verilen bilgilere 

göre Abdullah Efendi şeyhlik makamına geçtikten sonra amcası Salih Efendi, âyin günleri 

âsitâneye gelmiş, dışarıdaki sofadan zikre katılmış, ancak yeğeninin tüm ısrar ve 

ricalarına rağmen içeriye girmemiştir. İki Eşrefî halifesi arasındaki bu kırgınlık Sâlih 

Efendi’nin bir müddet sonra rahatsızlanmasıyla tam olarak bitmiştir. Vefat tarihi belli 

olmayan Sâlih Efendi, İznik Âsitânesi’nde medfûndur.108  

 
104

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 94; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/104 
105

  Ergun , Türk Şairleri, 3/1357. 
106

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148-150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 95. 
107

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148-150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 95-96. 
108

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148-150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 95-96; Çakır, Abdulkâdir-i 

Geylânî ve Kâdirilik ,1/488-489. 



 

22 

 

Hüseyin Vassâf Efendi Sefîne-i Evliyâ’da, Abdullah Efendi ve Sâlih Efendi arasında 

cereyân eden olaydan bahsetmemiş, iki isim hakkında oldukça kısa bilgi vermiştir. 109. 

Abdullah Efendi otuz sekiz sene irşat vazifesinde bulunmuş, 1147/1734’te şehiden vefat 

etmiştir. İznik’de babasının yanında medfûndur.110 Sefîne’de Abdullah Efendi’yi kimin 

şehit ettiğine dair bir bilgi yoktur Ancak diğer kaynaklarda Hataboğlu isminde biri 

tarafından şehit edildiği zikredilmiştir.111 Nasıl şehit edildiğine dair herhangi bir malumat 

olmayıp Başbakanlık Osmanlı Arşivi’ndeki belgeye göre Abdullah Efendi'nin katili olan 

Hataboğlu Süleyman, Vidin’e (Bulgaristan) kaçmış ve ismini değiştirerek Yeniçeri 

Ocağı’na dahil olmaya çalışmıştır. Bu haberin duyulmasının ardından, Vidin muhafızı, 

yeniçeri zâbiti ve kadıya gönderilmek üzere yazılan hüküm kayıtlara geçmiştir.112 

10. Abdülkâdir Efendi (Eşrefiyye) 

İznik Âsitânesi meşihatinden Eşref-i Sânî’nin (ö. 1109/1695) torunu, Abdullah 

Efendi’nin (ö. 1147/1734) oğludur. Tarikat terbiyesini babasından almıştır. Hilafet 

makamına gelen onuncu isim olup, ömrünü riyâzet ve mücahede yolunda geçirmiştir. 

“Sırrî” mahlasıyla Türkçe ve Farsça şiirler kaleme alan Abdülkâdir Efendi, 1176/1762 

yılında ahirete irtihal etmiş, İznik’te babasının yanına defnedilmiştir. Muhammed 

isminde bir evlâdı vardır. 113 

Abdülkâdir Efendi’nin Sefîne-i Evliyâ’da zikredilen eserleri şunlardır:114 

1.Dîvân: Hem Türk hem Fars edebiyatına vâkıf olan Abdülkâdir Sırrî’nin iki dilde de 

şiirler yazdığı bir Dîvân’ı vardır. Farsça yazdığı en güzel kıtası şudur: 

“Mâ sâf delîm bekes kîn nedârîm / Halkest bemâ düşmen ve mâ bâ heme yârîn / Mâ şâh 

dûhtîm pür ez-miyve-i tevhid / Ger rehgüzerî seng zene dâr nedârîm” 

 
109

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106. 
110

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148-150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 95-96; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 

1/106. 
111

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 148-150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 95-96. 
112

  Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet, (C.ADL.) , No. 65, 3896. 
113

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106-107; Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik 1/489-491. 
114

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106. 



 

23 

 

(Biz gönlü temiz kimseleriz, kimseye yoktur kinim / Halk bize düşman biz ise herkese 

dostuz / Biz tevhid meyvalarıyla dolu bir ağacın dalıyız / Her geçen onu taşlasa da biz 

bundan utanmayız)115 

Kaynaklarda şiirlerinden yalnızca yukarıda zikrettiğimiz kıtası nakledilen Abdülkâdir 

Efendi’nin Dîvân’ına kütüphane kayıtlarında rastlayamadık. Dolayısıyla Dîvân’ı varsa da 

günümüze ulaşmamıştır.  

2.Devrânnâme/Sırrü’d-devrân: Hüseyin Vassâf, Devrânnâme’den ayrı bir risâle gibi 

bahsettiği Sırrü’d-devrân’ı, Eşrefzâde’nin eserleri arasında kaydetmiş, ancak risâlenin 

Abdülkâdir Efendi’ye ait olabileceği ihtimalini de zikretmiştir.116 Halbuki Devrânnâme, 

Risâle-i Sırrü’d-devrân olarak da bilinmektedir ve Abdülkâdir Efendi’ye aidiyeti 

kesindir.117 Eser devran zikrini müdafaa etmek için kaleme alınmıştır. Bununla birlikte 

risâlede, Eşrefî âdap ve erkânına dair bilgiler de verilmiştir.118 Devrânnâme, Kâdiriyye’de 

âdâba ilişkin meselelerin ele alındığı ilk metinlerden biridir.119 Mezkûr risâle Mustafa 

Kara tarafından 2000 yılında neşredilmiştir.120 

Sefîne-i Evliyâ’da, Abdülkadir Sırrî Efendi’nin halifesi ve Risâle-i Gül-âbâd’ın müellifi 

İbrahim el-Eşrefî’den bahsedilmemiştir.121 İbrahim el-Eşrefî, şeyhi Ali Vâhidî Kadirî’nin 

vefatından sonra Abdülkâdir Sırrî’ye intisap etmiştir. Risâle-i Gül-âbâd’ adlı eserinde 

Eşrefî tacını sembol ve işaretleriyle birlikte tanıtmıştır. Risâle Mustafa Kara tarafından 

1993 yılında neşredilmiştir.122 

11. Şerefeddîn Efendi (Eşrefiyye) 

İznik Âsitânesi’nin sekizinci postnişini Eşref-i Sâni’nin (ö. 1109/1695) oğludur. Şeyh 

Seyyid Mehmed Şerefeddîn olarak bilinir. 1080/1670 yılında İncirli mahallesindeki 

 
115

  Bursevî, Menâkıb-ı Eşrefzâde, 150; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 96; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik,1/489-490. 
116

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106. 
117

  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 4/168; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/490. 
118

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/489-490. 
119

  Sâfi Arpaguş - Kübra Betül Baydar, “Tasavvuf ’ta Âdâb ve Erkân Risâleleri”, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, 15/30, (2017), 301. 
120

  Eser, Journal of the History of Sufism Kâdirîk özel sayısında (İstanbul,2000) Mustafa Kara tarafından 

“Bağdat’tan Bursa’ya Bir Yol: Eşrefiyye” isimli makalenin 411-429 sayfaları arasında Latin harflerine 

aktarılarak neşredilmiştir. Ayrıca eser Mustafa Kara’nın Türk Tasavvuf Tarihi Araştırmaları Tarikatlar 

Tekkeler Şeyhler (İstanbul, 2010) isimli kitabının ekler kısmında da mevcuttur. 
121

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/106-107. 
122

  Mustafa Kara, “Gül Risâlesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5/5, (1993), 11-23. 



 

24 

 

Eşrefiyye Dergâhı’nda dünyaya gelmiştir. Zâhirî ilimleri Molla Ahmedzâde Mehmed 

Efendi ve Niyâzî Mısrî’nin halifelerinden Ayn-ı Ekber Mehmed Efendi’den, bâtınî 

ilimleri ise dedesi Lutfullâh Efendi ve babasından tahsil etmiştir. Ayrıca, Şeyh Ahmed-i 

Gazzî’den de feyz almıştır.123 

Şerefeddîn Efendi, 1104/1693 yılında tasavvufî eğitimini tamamlayarak babasından 

icâzetini almış ve Setbaşı’ndaki Eyüp Efendi Tekkesi’nde meşîhat vazifesine başlamıştır. 

Eyüp Efendi Dergâhı, kuruluş itibariyle Celvetî tarikatına bağlı olup, Şerefeddîn 

Efendi’nin meşîhatiyle Eşrefiyye’ye intikal etmiştir.124 Süleyman Hâlis’in 

Vefeyâtnâme’sinde, Şerefeddîn Efendi’nin Eyüp Efendi Tekkesi’ne şeyh olması şöyle 

nakledilmektedir: 

“Tekkenin meşihat görevini sürdüren Selamî Ali Efendi’nin vefatından sonra şeyhlik beratı, 

câmiu-turuk olması hasebiyle Eşref-i Sânî Efendi’ye verilmek istenir ancak Eşrefi Sânî 

Efendi’nin babası Lutfullah Efendi bunu doğru bulmayarak kabul etmemesini söyler. Eşref-i Sânî 

babasının emrine uyarak tekkenin şeyhliğini kendisi kabul etmese de oğlu Şerefeddîn Efendi’ye 

tevcih eder. Tekkenin Celvetiyye tarikatına meşrut olması hasebiyle Şerefeddîn Efendi, Hüdâyî 

Âsitânesi postnişini Abdülhay Efendi’den de Celvetî icazeti almıştır.”125 

Bu bilgiler ışığında, Şerefeddin Efendi’nin Celvetî usulünü de icra ettirmiş olması 

muhtemeldir. Ancak konuya dair herhangi bir malumat yoktur.126 

 Bazı kaynaklar, Şerefeddîn Efendi’nin evvelâ Gemlik Küçükkumla’daki Eşrefî 

zâviyesinde, daha sonra Eyüp Efendi Tekkesi’nde şeyhlik yaptığını söylemektedir.127 

Ancak bu bilgi tashihe muhtaçtır. Zira Kâdirîlikle ilgili kapsamlı çalışmaları olan Adalet 

Çakır’ın tespitine göre, Eşrefzâdeler’den Küçükkumla Zâviyesi’ne şeyh tayin edilen ilk 

kişi, Eşref-i Sânî’nin diğer oğlu Muhyiddin Efendi’dir. 1104/1693 yılında şeyhlik 

makamına gelen Muhyiddin Efendi, 1142/1729-30’daki vefatına kadar vazifesini 

sürdürmüştür. Muhyiddin Efendi’nin kabri de Küçükkumla Zâviyesi mihrabı 

önündedir.128 Ayrıca, Eyüp Efendi Dergâhı’nın Celvetî şeyhi Selâmi Ali Efendi de 

 
123

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 130; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/507-510; Muslu, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 377-379; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 218-220. 
124

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve  Kâdirilik ,1/507-508. 
125

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 218. 
126

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve  Kâdirilik ,1/508. 
127

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 377; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 218. 
128

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve  Kâdirilik ,1/493. 



 

25 

 

1693’te vefat etmiştir. Dolayısıyla 1693 yılında kendisinden sonra posta oturan 

Şerefeddîn Efendi, Küçükkumla Zâviyesi’nde değil, Eyüp Efendi Dergâhı’nda göreve 

başlamış olmalıdır.129 

Sefîne-i Evliyâ’da Şerefeddîn Efendi’nin yalnızca Eyüp Efendi Tekkesi’nde meşihatte 

bulunduğu bilgisi mevcuttur.130 Ancak Mehmed Şerefeddîn Efendi, ilk görev yeri olan 

Eyüp Efendi Dergâhı’nda meşihat vazifesini sürdürürken, kardeşi Muhyiddin Efendi’nin 

vefatıyla boş kalan Küçükkumla Zâviyesi’nin şeyhlik makamını da bir süre idare etmiştir. 

Hatta bu sebeple kendisine “zü’l-cenâheyn” (iki kanatlı) lakabı verilmiştir.131 Bu bilgiler 

ışığında, Şerefeddîn Efendi’nin ilk olarak Eyüp Efendi Tekkesi’ne tayin edildiği, 

kardeşinin vefatından sonra boş kalan Küçükkumla Zâviyesi’ni de bir süre idare ettiği 

bilgisinin daha isabetli olacağı kanaatindeyiz. 

Sefîne’de, Şerefeddîn Efendi’nin “şeyhü’l-esnâflık” vazifesinden bahsedilmemiştir.132 

Yâdigâr-ı Şemsî’de kaydedilen bilgiye göre, Şerefeddîn Efendi posta oturduktan bir 

müddet sonra şeyhü’l-esnâflık vazifesine tâyin edilmiştir.133 O dönemde şeyhü’l-esnâflık 

kurumunun oldukça etkin olduğu ve Şerefeddîn Efendi’nin görevini titizlikle yürüttüğü 

belirtilmiştir.134 Ayrıca şeyhlik ve şeyhü’l-esnâflık görevlerinin yanı sıra, 1128/1715 

yılında Varadin muharebesine katılarak gazi olan Şerefeddîn Efendi, mücahid 

mürşitlerdendir.135 

Hüseyin Vassâf Sefîne’de, Şerefeddîn Efendi’nin hac görevini ifa ettiğini belirtmiş, ancak 

detaylı bilgi vermemiştir.136 Şerefeddîn Efendi üç defa hac ziyaretinde bulunmuştur. İlk 

hac ziyaretini 1111/1699’da, ikincisini annesiyle beraber 1122/1710 senesinde 

gerçekleştirmiş, bu ziyaretinin dönüşünde Şam’a uğrayıp Abdülgânî en-Nablusî ile 

görüşerek kendisinden Kâdîrîlik (Gânîlîk) icazeti almıştır. Son hac ziyaretini ise 

1145/1732 yılında ailesi ile birlikte yapmıştır. Bu yolculuğundan önce ihtiyaçlarını 

 
129

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/508. 
130

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 
131

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/508. 
132

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 
133

  Şeyhü’l-esnâflık ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Ahmet Kal’a, “Esnaf” 11/423-430, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. 
134

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 130. 
135

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/508; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 

377. 
136

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 



 

26 

 

tedârik etmek için birkaç gün İstanbul’da konaklamış ve bu sırada I. Mahmud’un daveti 

üzerine sarayda vaaz ü nasihatte bulunmuştur. Şerefeddîn Efendi’yi dinleyen padişah ve 

devlet erkânı kendisinden çok etkilenmiştir. Gemi yolcuğuyla Mısır’a ulaşan Şerefeddîn 

Efendi, dönemin valisi Fâzıl Mehmed Paşa’nın misafiri olmuş, Paşa’nın kendisini deniz 

yoluyla Cidde üzerinden özel olarak gönderme teklifini kabul etmeyerek diğer hacılarla 

beraber yaya olarak yolculuğunu tamamlamış ve böylece son hac görevini de yerine 

getirmiştir.137 Devlet erkânının Şerefeddîn Efendi ile yakından ilgilenip kendisine hürmet 

göstermesi o dönemdeki devlet-tekke münâsebetlerine ışık tutması bakımından 

önemlidir. 

Şerefeddîn Efendi’nin Abdüsselâm, Avnullah ve Fahreddin adında üç evlâdı vardır. 

Kendisinin vefatından sonra meşihat makamına Avnullah Efendi, şeyhü’l-esnaflık 

görevine ise Fahreddin Efendi gelmiştir. Diğer oğlu Abdüsselâm Efendi, 1146/1733 

senesinde babasından iki gün evvel tâun hastalığından vefat etmiştir. Nesih ve ta’lik 

hattında üstat olan Abdüsselâm Efendi, bâtınî ilimleri babasından almıştır. Ardında 

Münîre ve Mehmed Selim adında iki evlât bırakmıştır.138 

Sefîne-i Evliyâ’da, Şerefeddîn Efendi’nin evlâtları dışında halifelerinden 

bahsedilmemiş,139 diğer kaynaklarda ise yalnızca Ömer b. Abdülkerîm el-Eşrefî isimli bir 

halifesi zikredilmiştir. Ömer el-Eşrefî, Küçükkumla köyündendir. Zâhiri ilimleri 

İstanbul’da tahsil etmiş, tasavvufa olan meyli sebebiyle Bursa’ya döndüğünde Mehmed 

Şerefeddîn Efendi’ye intisap etmiştir. Şeyhinden icazet aldıktan sonra Küçükkumla 

Zâviyesi’nde imâmet ve hitabet görevinde bulunan Ömer el-Eşrefî, 1183/1769 senesinde 

seksenli yaşlardayken şeyhinin kabrini ziyaret etmek için geldiği Bursa’da vefat etmiştir. 

İstanbul’da, Mehmed Karamânî Mescidi’nin avlusundaki hazîrede medfûndur.140 

Sefîne’de Şerefeddîn Efendi’nin şairliğinden ve şiirlerinden bahsedilmemiştir.141 

Yâdigâr-ı Şemsî gibi mühim kaynaklarda Şerefeddîn Efendi’nin şiirdeki mahâretine 

dikkat çekilmiş ve şiirlerinden örnekler zikredilmiştir.142 Mehmet Rif’at Efendi’nin 

 
137

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 132; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 377. 
138

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 135; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 219; Çakır, Abdulkâdir-i 

Geylânî ve Kâdirilik ,1/510. 
139

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 
140

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve  Kâdirilik ,1/510; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 219-220. 
141

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 
142

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 134-135. 



 

27 

 

Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’sinde ise Şerefeddîn Efendi’ye ait olarak sadece şu beyit 

geçmektedir: 

“Ey âşık-ı sâdık kişi Sübhân’a yalvar her seher 

Akıt gözlerinden yaşı Sübhâh’a yalvar her seher”143 

Fahreddin Efendi Gülzâr-ı İrfân’da, Şerefeddîn Efendi’nin ilâhi ve naatlar kaleme 

aldığını ve bunların zâkiran mecmualarında kayıtlı olduğunu belirtmiştir.144 Bu bilgiler 

ışığında, Şerefeddîn Efendi’ye ait müstakil bir dîvandan söz edemesek de, kendisinin 

şiirle yakından ilgilendiği aşikardır. 

Şerefeddîn Efendi, 1146/1733 senesinde üçüncü haccından döndükten yaklaşık on beş 

gün sonra tâûn hastalığına yakalanmış ve henüz elli yaşında iken vefât etmiştir. 

12. İzzeddîn Ahmed Efendi (Eşrefiyye) 

İznik Âsitânesi’nin sekizinci postnişini Eşref-i Sânî’nin (ö. 1109/1695) üçüncü oğludur. 

Bugün Baraköy olarak bilinen, Bursa’nın Kestel ilçesine bağlı Barak Fakih köyünde,145 

babasının misafir bulunduğu, dervişlerinden Hacı Bey isimli bir zatın evinde 1083/1672 

senesinde doğmuştur.146 Süleyman Hâlis Vefeyâtnâme adlı eserinde, asıl isminin Ahmed, 

mahlasının İzzeddîn, künyesinin de Ebu’l-İrfân olduğunu söylemektedir.147 Sefîne-i 

Evliyâ’da, zahiri ilimleri Molla Ahmedzâde Mehmed Efendi ve Ayn-ı Ekber Mehmed 

Efendi’den tahsil ettiği söylenmektedir.148 Ancak Sefîne’de zikredilmeyen bir diğer 

hocası da Nüsûs şârihi Malkoç Mustafa Efendi’dir.149 İzzeddîn Efendi, tarikat terbiyesini 

dedesi Lutfullâh Efendi (ö. 1104/1693) ve babası Eşref-i Sânî’den almıştır. Lutfullâh 

Efendi’nin vasiyeti üzerine henüz yirmili yaşlardayken İncirli Mahallesi’nde bulunması 

sebebiyle “İncirli Dergâhı” olarak da adlandırılan Eşrefzâde Tekkesi’nde150 meşihat 

makamına geçmiştir. Hazretin hayatına dair bilinen en eski eser, müridi Tennûrîzâde 

 
143

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/510. 
144

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/509. 
145

  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/177-178; Raif Kaplanoğlu, Bursa Yer Adları Ansiklopedisi (İstanbul: 

Bursa Ticaret Borsası Kültür Yayınları, 1996) 81,195. 
146

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 97; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/497. 
147

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler,95; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 

199. 
148

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107. 
149

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/497; Özcan, İzzeddin Efendi, “Eşrefzâde”; Tek, Osmanlı 

Dönemin Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 95. 
150

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 197. 



 

28 

 

Mustafa Efendi’nin kaleme aldığı Hediyyetü'l-fukarâ adlı menâkıbnâmedir.151 Mezkûr 

eserde Lutfullâh Efendi’nin torunu İzzeddîn Efendi’yi şeyh tayin etmesi hususunda oğlu 

Eşref-i Sânî’ye vasiyeti şu şekilde nakledilmiştir: 

“Benim oğlum, biz dâr-ı bekâya rıhlete azîmet ettik. Gelip bizde olan emânetullahı alınız. 

Bursa’daki âsitâne postuna İzzeddîn oğlumu cülûs ettiresin. Feyz-i tarîkat-i âliyyemiz ve rızâ-yı 

azîzlerimiz bundadır.”152 

Sefîne-i Evliyâ153 başta olmak üzere kaynakların çoğunda İzzeddîn Efendi’nin 1137/1724 

yılında ailesiyle birlikte bir kez hacca gittiği kaydedilmektedir. Ancak Fatma Çalık’ın gün 

ışığına çıkardığı bilgilere göre, İzzeddîn Efendi, Yûsuf sûresinin tefsirine tahsis ettiği 

eserinin girişinde iki kez hacca gittiğini, bu hac ziyaretlerinden ilkini ailesiyle birlikte 

1129/1718’de, ikinci ziyaretini ise 1137/1724 tarihinde gerçekleştirdiğini kaydetmiştir.154 

1137 yılındaki hac yolculuğunda oğlu Abdülkâdir Necip Efendi’nin yanı sıra dönemin 

önemli zâkirbaşılarından aynı zamanda Eşrefzâde Tekkesi’nde zâkirbaşılık yapan 

Çavuşzâde Hacı Mehmed Ağa da kendisine refakat etmiştir.155 

Yaklaşık elli yıla yakın irşâd görevini sürdüren İzzeddîn Efendi,156 Hüseyin Vassâf’ın 

Sefîne’de kaydettiği bilgiye göre 11 Şâban 1153/1740 tarihinde Salı gecesi İstanbul’daki 

misafirliği sırasında vefat etmiştir.157 Rif’at Efendi Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’de, 

1150/1737 yılında vefat ettiğini söylese de158, bu bilginin yanlışlığı ortadadır. Nitekim 

İzzeddîn Efendi’nin vefatına dair düşülen “Râhat-ı Mürşid” terkibi ile “Geldi üçler 

Rahmiyâ târih-i fevtin didiler / Göçtü Eşrefzâde İzzeddin Efendi kutb iken” beyti de 11 

Şâban 1153 tarihine delâlet etmektedir.159 

 
151

  Fatma Çalık, Eşrefzâde İzzettin ve Tefsiri: “Enîsü’l-Cenân”, (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 27. 
152

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 199; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/497-498; 

Ulusoy, Bursa Dergâhları, 97; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 380; Nuri Özcan, 

İzzeddin Efendi, “Eşrezâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 23/554-555; Çalık, Eşrefzâde İzzettin ve Tefsiri: “Enîsü’l-Cenân, 29. 
153

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/109. 
154

  Çalık, Eşrefzâde İzzettin ve Tefsiri: “Enîsü’l-Cenân, 31. 
155

  Ergun, Türk Musikisi Antolojisi, 1/162. 
156

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler,199. 
157

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/107-108. 
158

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve  Kâdirilik ,1/499. 
159

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 380-381; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 

199; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 97; Özcan, İzzeddin Efendi, “Eşrefzâde”. 



 

29 

 

Sultan I. Mahmud İzzeddîn Efendi’nin vefat haberini alınca devlet büyüklerinin, âlimlerin 

ve şeyhlerin cenaze namazına katılması için bir hatt-ı hümâyun çıkarmış, Fâtih Camii’nde 

okunan salânın ardından yaklaşık 40.000’i aşan büyük bir kalabalıkla cenaze namazı 

kılınmıştır.160 Bu bilgilerden hareketle İzzeddîn Efendi’nin yaşadığı dönemin önde gelen 

ilim, fikir ve gönül önderlerinden olduğu açıktır. İzzeddîn Efendi, İstanbul Tophane’deki 

Kâdirîhâne hazîresinde, İsmâil Rûmî’ye yakın olan minarenin karşısında medfûndur.161 

Hüseyin Vassâf’ın İzzeddîn Efendi’ye nisbet ettiği eserler şunlardır:162 

1.Enîsü’l-Cinân: Arapça olarak kaleme alınmış bir tefsirdir. İnebey Yazma Eser Ktp., 

Genel, nr. 976-991. numaralarda kayıtlıdır. Eser, Fatma Çalık163 tarafından doktora tezi 

olarak hazırlanmıştır. 

2.Müşevviku’l-Uşşâk: Vaaz kitabıdır. İnebey Yazma Eser Ktp., Genel, nr. 1167. 

3.Divân: İzzî mahlasıyla yazdığı şiirlerinin toplandığı eserdir. İnebey Yazma Eser Ktp., 

Genel, nr. 1245; Süleymaniye Ktp., Tâhir Ağa Tekkesi, nr.398. 

Şeyh Musa el-Eşrefî, Hâszâde Halil Efendi, Çıkrıkçı Derviş Ahmed, Alemdâr Süleyman 

Dede ve Suhte Mehmed Efendi İzzeddîn Efendi’nin halifeleri arasında olup164 Sefîne-i 

Evliyâ’da isimleri zikredilmemektedir.165 

13. Abdulkâdir Necîb Efendi (Eşrefiyye) 

Eşrefiyye meşihatinden İzzeddîn Efendi’nin oğlu ve halifesi olup 1115 yılında 

Eşrefzâde/İncirli Tekkesi’nde dünyaya gelmiştir. Arapça’yı babasından, Farsça’yı 

Hâdizâde Mehmed Efendi’den öğrenen Abdulkâdir Necîb Efendi, Müverrihzâde Hoca 

Abdurrahman Efendi’nin ders halkasına da katılmıştır.166 Babasının vefatından sonra 

Eşrefzâde Tekkesi’nin üçüncü postnişini olarak kırk dokuz yıl meşihat vazifesini 

sürdürmüştür. Emîr Sultan ve Ulucami’de tefsir dersleri okutan Abdulkâdir Efendi, aynı 

 
160

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/499; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 

381; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 100; Özcan, İzzeddin Efendi, “Eşrefzâde”. 
161

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/499. 
162

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/108. 
163

  Fatma Çalık, “Eşrefzâde İzzeddîn ve Tefsiri: Enîsü’l Cenân”, (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi), 2009. 
164

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/501-502; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 200. 
165

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/108. 
166

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/502. 



 

30 

 

zamanda cuma günleri Eşrefiyye Dergâhı’nda, haftada bir gün Ulucami’de ve bir gün de 

Kaygan Camii’nde halka vaaz ü nasihatte bulunmuştur. Sohbetlerinin şöhreti dönemin 

padişahı I. Abdülhamid Han’ın kulağına gidince kendisini saraya davet etmiş, Abdulkâdir 

Necîb Efendi de bu davete icâbet etmiştir. Padişaha vaaz ve nasihat ettikten sonra tekrar 

Bursa’ya dönmüştür.167 Bu bilgilerden hareketle, Abdulkâdir Efendi’nin babası İzzeddîn 

Efendi gibi devlet büyükleri tarafından itibar gördüğü açıktır. 

Hüseyin Vassâf’ın Abdulkâdir Necîb Efendi’ye nispet ettiği tek eser Zübdetü’l-

Beyân’dır. Abdulkâdir Efendi bu eseriyle babasının Enîsü’l-Cînan adlı tefsirini üç cilt 

halinde ihtisar etmiştir. Eserin yazma nüshaları İnebey Yazma Eser Kütüphanesi’nde 

mevcuttur.168 Ayrıca Sefîne-i Evliyâ’da zikredilmeyen169 bir diğer eseri de Süleyman 

Çelebi’nin Mevlid’ine nazîre olarak kaleme aldığı Mevlid-i Şerîf’dir. Necîb Efendi’nin 

Mevlid’i özellikle Mevlid kandillerinde tekkede okunmuştur.170 Mezkûr Mevlid, Mustafa 

Kara orijinal metniyle birlikte neşretmiştir.171 Tefsiri ile “Necîb” mahlasıyla yazdığı 

şiirlerinden müterettip Dîvân’ı basılmamıştır.172 21 Rebîülâhir 1202/1788’de vefat etmiş 

ve görevli olduğu dergâhın hazîresine defnedilmiştir.173 

Sefîne’de Abdulkâdir Necîb Efendi’nin halifeleri hakkında herhangi bir bilgi mevcut 

değildir.174 Adalet Çakır, hazretin en meşhur halifelerinden birinin Katırcızâde 

Abdurrahman Efendi’nin oğlu Ahmed Râşid Efendi olduğunu kaydetmektedir.175 

14. Avnullâh Efendi (Eşrefiyye) 

Şerefeddîn Efendi’nin (ö. 1146/1733) oğludur. 1120 yılında Bursa’da doğmuştur.176 Eyüp 

Efendi Tekkesi’nin sekizinci postnişini olan Avnullâh Efendi, tarikat terbiyesini 

dördüncü esmaya kadar babasından almış, onun vefatından sonra seyr ü sülûkünu amcası 

 
167

  Fahreddin Efendi, Gülzâr-ı İrfân, 141; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/504. 
168

  İnebey Yazma Eser Ktp., Orhan, nr.217/2-218; Genel, nr.995-996. 
169

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/110-112. 
170

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 103; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 201. 
171

  Mustafa Kara, “Abdülkâdir Necib Efendi ve Mevlid’i”, Uluslararası Bursa Tasavvuf Kültürü 

Sempozyumu 4, Bursa: Bursa Kültür Sanat ve Turizm Vakfı Bursa Kitaplığı Yayınları, 2005, 269-297. 
172

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/502. 
173

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 104; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 382-383; Kara, 

Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 201; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/503. 
174

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/110-112. 
175

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/504. 
176

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/510; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 

384. 



 

31 

 

İzzeddîn Efendi’de (ö. 1153/1740) tamamlamıştır.177 Hüseyin Vassâf, bir rivayette 

amcasından, diğer rivayette, babasından hilâfet aldığını söylemiş, Tuhfe-i Hattâtîn 

müellifi Müstakîmzâde’nin onu amcası İzzeddîn Efendi’den müstahlef olarak 

kaydettiğine ise bilhassa dikkat çekmiştir.178 

Sefîne-i Evliyâ ve bazı kaynaklarda179 Avnullâh Efendi’nin Setbaşı’ndaki Salı 

Tekkesi’nde şeyhlik yaptığı kaydedilmiştir. Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. 

Zira Setbaşı semtinde bulunan dergâh Eyüp Efendi Dergâhı’dır. Mezkûr dergâhın bu 

isimle anıldığına dair herhangi bir mâlûmat yoktur. Salı Tekkesi ismiyle anılan tekke, 

Çatalfırın mevkiindeki Nûmâniyye Tekkesi’dir.180 

Avnullâh Efendi babasının âdeti ve tavsiyesi üzerine salı günleri zâviyede, perşembe 

günleri ise Ulucami’de vaaz etmiş, babasının ardından hem meşihat görevini hem de 

vaizliği devam ettirmiştir.181 Hüseyin Vassâf, Avnullâh Efendi’nin kürsü vâizliği 

görevinden bahsetmemiştir.182 Hüsn-i hat ile meşgul olan Avnullâh Efendi, yazdığı 

levhalarla dikkat çekmiştir. Bununla birlikte, “Avni” mahlasıyla kaleme aldığı şiirleri 

mevcuttur. Ahmed Ziyâeddin Efendi bu şiirlerin eş dost elindeki mecmualarda kayıtlı 

olduğunu söylemiş, Mehmed Şemseddin ise kendisine ait bir Dîvânçe’den söz etmiştir.183 

Sefîne’de yazdığı şiirlerden örnek zikredilmişse de Avnullâh Efendi’ye ait bir 

Dîvânçe’den bahsedilmemiştir.184 

3 Şevval 1155/1742 senesinde boğazında meydana gelen bir şişlik sebebiyle henüz otuz 

beş yaşındayken vefat eden Avnullâh Efendi, Eyüp Efendi Dergâhı’ına defnedilmiştir.185 

Sefîne’de vefatına sebep olan rahatsızlık ve vefâtına düşülen tarihler zikredilmemiştir.186 

 
177

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 136. 
178

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/112. 
179

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/112; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 384. 
180

  Mustafa Kara, “Bursa Tekkeleri ve Tasavvufi Hayat Üzerine Genel Bir Değerlendirme” Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (1987), 85; Fatma Betül Karadoru, Bursa Numaniye Dergâhı 

ve Mimari Özellikleri, (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2022), 

9; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/511. 
181

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/510-511; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. 

Yüzyıl, 384. 
182

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/112. 
183

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 137; Ahmed Ziyâeddin, Gülzâr-ı Sulehâ, 113; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî 

ve Kâdirilik ,1/511. 
184

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/112-113. 
185

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/511. 
186

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/112-113. 



 

32 

 

Hasib Efendi, “Şeyh Avnullah Efendi ibn es-Seyyid Şeref / Gülistân-ı Eşrefî’nin o gül-i 

zîbâsı âh” beyitiyle, dönemin meşhur vaizlerinden Nûşî Efendi ise “Üçünci güni Cuma 

Nûşîyâ tarih-i şevvalin / Meded âh kûs-ı rıhlet çalınuben göçdi Avnullah” diyerek 

vefâtına tarih düşürmüştür.187  

Avnullâh Efendi’nin tek evlâdı Habib Efendi’dir.188 Sefîne-i Evliyâ’da Habib Efendi 

hakkında hiçbir bilgi yoktur. Yalnızca torunu Şeyh Fahreddin Efendi ile ilgili bölümde 

ismen zikredilmiştir.189 Babası vefat ettiğinde henüz küçük yaşlarda olan Habîb Efendi, 

tarikat terbiyesini amcası Fahreddin Efendi’den görmüş ve hilâfet almıştır. Amcasından 

sonra Eyüp Efendi Tekkesi’nin dokuzuncu şeyhi olarak posta oturmuştur. Yaklaşık bir 

yıl sonra Eşrefzâde Tekkesi’nin şeyhi Necmeddin Efendi’nin vefat etmesi ve yerine 

geçecek bir oğlu olmaması sebebiyle buradaki meşîhat görevini de üstlenmiştir. 1218 

tarihinde vefat eden Habib Efendi, Eyüp Efendi Tekkesi’nde babasının mezarının 

yakınına defnedilmiştir.190 

15. Fahreddîn Efendi (Eşrefiyye) 

Şerefeddîn Efendi’nin (ö. 1146/1733) oğlu, Avnullâh Efendi’nin (ö. 1155/1742) 

kardeşidir. 1127 yılında Bursa’da doğmuş, zâhiri ilimleri dönemin önde gelen 

âlimlerinden Mevczâde Abdurrahman Efendi ve muhaddis Hasan Efendi’den tahsil etmiş, 

Hâdizâde Emin Efendi’den ise Farsça öğrenmiştir.191 Sefîne-i Evliyâ’da Fahreddîn 

Efendi’nin ilim tahsil ettiği kişiler ve tedrîsatı hakkında herhangi bir bilgi 

verilmemiştir.192  

Abisi Avnullâh Efendi gibi hat sanatıyla meşgul olan Fahreddîn Efendi, devrin meşhur 

hattatlarından Tayyibî Mustafa Efendi’den (ö. 1174/1761) icâzet almış,193 nesih, sülüs ve 

 
187

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 136-139. 
188

  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/30; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/513. 
189

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
190

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/513-514; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler,202-203. 
191

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 139. 
192

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
193

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/512. 



 

33 

 

ta’lik yazılarında önemli hattatlar arasında zikredilmiştir.194 Hüseyin Vassâf, Fahreddîn 

Efendi’nin hat sanatındaki mahâretinden bahsetmemiştir.195 

Babasına intisabı olmakla birlikte, onun vefatından sonra tasavvufî eğitimini amcası Şeyh 

İzzeddîn Efendi’de tamamlamış ve halifesi olmuştur. 1146’da babasının vasiyetiyle esnaf 

şeyhliği vazifesine getirilmiştir.196 1155 yılında Avnullâh Efendi’nin vefatı üzerine, oğlu 

Hamdi Efendi’nin henüz küçük yaşlarda olması sebebiyle vekâleten Eyüp Efendi Tekkesi 

meşîhatini üstlenmiştir. Aynı zamanda, 1161 yılında Emîr Sultan Dergâhı şeyhi İshak 

Efendi’nin vefat etmesi ve yerine geçebilecek bir evlâdının olmaması nedeniyle boş kalan 

şeyh makamını da İshak Efendi’nin kardeşi Reşid Efendi ile birlikte on beş sene idare 

etmiştir.197 Sefîne-i Evliyâ’da Fahreddîn Efendi’nin meşîhati hakkında bilgi olmayıp 

yalnızca amcasından feyz aldığı zikredilmiştir.198 

Fahreddîn Efendi şeyhlik vazifesinin yanı sıra, salı günleri Eyüp Efendi Tekkesi’nde, 

cuma günleri ise Emîr Sultan Camii’nde vaazlar vermiş, tefsir ve hadis dersleri 

okutmuştur.199 Dönemin güçlü vaizleri arasında zikredilmiştir.200 Ancak Sefîne’de 

Fahreddîn Efendi’nin halkı irşâd eden vaaz ve derslerine dair bir mâlûmat yoktur.201 

Ahmed Ziyâeddin ve Mehmed Şemseddin, Fahreddîn Efendi’nin birçok eser kaleme 

aldığını söylemiş fakat bu eserlerin isimlerini zikretmemiştir.202 Kendisinden önceki 

isimler gibi şairane tabiatıyla da dikkat çeken Fahreddîn Efendi, M. Şemseddin’in 

belirttiğine göre Dîvânçe sahibidir.203 Gülzâr-ı İrfân müellifine göre ise bazı ilahileri 

dostlarının mecmualarında kayıtlıdır.204 Bu bilgilerden hareketle, Fahreddîn Efendi’nin 

Dîvânçe oluşturacak kadar şiir yazdığını söyleyebiliriz.205 Bununla birlikte kaynaklarda 

 
194

  Müstakîmzâde Süleyman Sa’deddin, Tuhfetü’l-Hattâtîn, nşr. Mustafa Koç (İstanbul: Klasik Yayınları, 

2014) 
195

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
196

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 385. 
197

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 139-140. 
198

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
199

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 140. 
200

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/512. 
201

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
202

  Ahmed Ziyâeddin, Gülzâr-ı Sulehâ, 120b; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 141. 
203

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 141; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 385. 
204

  Fahreddin Efendi, Gülzâr-ı İrfân, 140a; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/513. 
205

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 221. 



 

34 

 

sadece bir şiirine yer verilmiştir.206 Sefîne’de ise şiirlerinden veyahut diğer eserlerinden 

söz edilmemiştir.207 

Fahreddîn Efendi, 18 Safer 1176 tarihinde kırk dokuz yaşında iken tâun hastalığı 

sebebiyle vefat etmiş, Eyüp Efendi Tekkesi hazîresine defnolunmuştur.208 Sefîne-i 

Evliyâ’da, vefat tarihi 1170 yılı olarak kaydedilmiştir.209 Ancak bu bilgi yanlıştır. Zira 

müderris Mennullah Efendi tarafından Fahreddîn Efendi’nin vefatına düşülen “O 

mufaddal-i cihânın rıhletin işitdigim birle / Didim târih-i fevtin ‘Göçdi Fahreddîn Efendi 

vâh’” beyti 1176 tarihini işaret etmektedir.210 

Fahreddîn Efendi’nin Şehâbeddin, Celâleddin ve Ahmed Ziyâeddin adında üç oğlu vardır. 

Şehâbeddin Efendi kendisinden önce vefat etmiştir. Kâmil Kepecioğlu Bursa 

Kütüğü’nde, Eşrefzâdeler’in şeceresini naklederken Şehâbettin Efendi’yi göstermemiş, 

Fâika isminde bir kızı olduğunu kaydetmiştir.211 Gülzâr-ı Sülehâ isimli eseriyle tanınan 

Ahmed Ziyâeddin Efendi, Yakup Efendi Dergâhı’na tayin edilmiştir. Üçüncü oğlu 

Celâleddin Efendi ise, çocuğu olmaksızın vefat eden amcası Habib Efendi’nin yerine 

Eşrefzâde Tekkesi’ne tayin edilmek istenmiş, ancak kendisi “Bu makam benim harcım 

değildir” diyerek yerini Habib Efendi’nin torunu Mehmed Fahreddin Efendi’ye 

bırakmıştır. Kendisi ise Eyüp Efendi Tekkesi’nde meşîhatte bulunan İsmâil Rûmî 

halifelerinden, Hamam Tekkesi’nin şeyhi Ahmed Efendi’yi ikna ederek Eyüp Efendi 

Tekkesi’nde posta oturmuştur. Münzevi bir hayat süren Celâleddin Efendi, 1124 

senesinde vefat etmiş, dergâhın hazîresine defnedilmiştir.212 Hüseyin Vassâf Sefîne’de, 

yalnızca Ahmed Ziyâeddin Efendi hakkında bilgi vermiş, diğer çocuklarından 

bahsetmemiştir.213 

 
206

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/513. 
207

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
208

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 140; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 386. 
209

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
210

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 140. 
211

  Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 1/30. 
212

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 141-142; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 386; Kara, 

Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 221-222; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/514. 
213

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113-115. 



 

35 

 

16. Ahmed Ziyâeddîn Efendi (Eşrefiyye) 

Fahreddîn Efendi’nin (ö. 1176/1762) oğlu, Eyüp Efendi Tekkesi’nin ilk Eşrefî postnişini 

olan Mehmed Şerefeddin’in (ö. 1146/1733) ise torunudur. 1161 tarihinde Bursa’da 

dünyaya gelmiş, dinî eğitimini ilk olarak ailesinden almıştır. Tasavvufî terbiyesini İncirli 

Dergâhı’nın üçüncü postnişini olan amcası Abdükâdir Necîb Efendi’nin (ö. 1202/1788) 

yanında tamamlamıştır. Dönemin önde gelen âlim ve sanatkârlarından istifâde eden 

Ahmed Ziyâeddîn Efendi, Kaltakçızâde Halil Efendi’den hüsn-i hat icâzeti almıştır.214 

Sefîne’de seyr ü sülûkunu kimden tamamladığı belirtilmemiş, hat sanatıyla meşguliyeti 

de zikredilmemiştir. 215 

İzzeddîn Efendi’nin meşhur halîfesi Yâkub Efendi’nin (1157/1744) ismiyle anılan Yâkub 

Efendi Tekkesi’ne şeyh olmuş, on yedi sene boyunca buradaki vazifesini sürdürmüştür.216 

Şeyhliğin yanında cuma günleri Emîr Sultan Camii’nde vaaz u nasihatta bulunmuş, 

çarşamba geceleri ise dergâhında Kâdirî âyini icrâ etmiştir.217 Hüseyin Vassâf, Ahmed 

Ziyâeddîn Efendi’nin düzenli olarak verdiği vaazlardan ve icrâ ettiği âyinlerden 

bahsetmemiştir.218 1198/1784 senesinde otuz yedi yaşında iken vebâ hastalığından vefat 

eden Ziyâeddîn Efendi, Eyüp Efendi Dergâhı’nn hazîresine defnedilmiştir.219 Sefîne-i 

Evliyâ’da vefat sebebi kaydedilmemiştir.220 

M. Şemseddin’in Yâdigâr-ı Şemsî’de naklettiği bilgilere göre, Ahmed Ziyêddîn Efendi 

yaşadığı dönemin tarikat büyüklerinden Enârî Dergâhı postnişini Sadreddin Efendi (ö. 

1195/1781) ve Pars Bey Zâviyesi şeyhi Mehmed Efendi’ye hürmet göstermiş, zaman 

zaman kendilerini ziyâret edip dualarını almıştır. Güzel ahlâkıyla insanların gönlünü 

kazanan Ziyâeddin Efendi, yalnızca dervîşan ve muhibban değil, muhitindeki gayri 

müslimler tarafından da çok sevilmiş, cenazesine katılan Ermeniler’in göz yaşlarını 

 
214

  Mustafa Kara, “Eşrefzâde Ahmed Ziyâeddîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 1 

Ekim 2023). 
215

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
216

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl, 381; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve 

Kâdirilik,1/516. 
217

  Mustafa Kara, “Eşrefzâde Ahmed Ziyâeddîn”; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/516; Kara, 

Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 233-234. 
218

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
219

  Mustafa Kara, “Eşrefzâde Ahmed Ziyâeddîn”; Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/517; Kara, 

Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 234. 
220

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 



 

36 

 

tutamadığı görülmüştür.221 Ahmed Ziyâeddîn’in dönemin tarîkat büyüklerine hürmet edip 

onlarla samimi ilişkiler kurması ve toplumdaki farklı kesimler tarafından dahi içtenlikle 

sevilmesi gerçek bir gönül insanı olduğunu gösteren önemli anekdotlardır. Hüseyin 

Vassâf, Ahmed Ziyâeddîn Efendi’nin dikkate şâyan ahlaki meziyetlerinden 

bahsetmemiştir.222 

Sefîne’de Ahmed Ziyâeddîn Efendi’ye nispet edilen eser Gülzâr-ı Sulehâ ve Vefeyât-ı 

Urefâ’dır.223 Mezkûr eser Bursa Vefeyâtnâmeleri arasında oldukça mühim bir yere 

sahiptir.224 İsmâil Belîğ’nin Güldeste-i Riyâz-ı İrfân’ına zeyil olarak kaleme alınan eser, 

1135-1196 yılları arasında Bursa’da vefat etmiş olan şeyh, vâiz, vali, müderris, dede, şair 

ve hattatların biyografilerini ihtivâ etmektedir.225 Eserin kütüphane kayıtları, İnebey 

Yazma Eser Ktp., Orhan, nr. 1018/2 ve Süleymaniye Ktp, Yazma Bağışlar, nr. 04927. 

Ahmed Ziyâeddîn Efendi’nin bilinen tek eseri Gülzâr-ı Sulehâ’dır. 

17. Nâfiz Efendi (Eşrefiyye) 

Mehmed Fahreddin Efendi’nin (ö. 1227/1812) tek oğlu olup tarikat terbiyesini 

babasından almıştır. Babasının vefatından sonra Eşrefzâde Tekkesi’nin meşîhat vazifesini 

üstlenmekle birlikte, Yakub Efendi Tekkesi meşîhati ve dörtte bir hisse ile Emîr Sultan 

Dergâhı meşîhatini idare etmiştir. Emir Sultân Dergâhı şeyhi aynı zamanda dönemin 

Bursa Meclis-i Meşâyih reîsi Tâhir Efendi (ö. 1297/1880), Nâfiz Efendi’nin sahip olduğu 

dörtte birlik hisseyi almak istemiş hatta kendisini mahkemeye vermiştir. Ancak Nâfiz 

Efendi, Emîr Sultan hazretleriyle olan mânevi bağının kesilmesini istemediği için 

hissesini devretmemiştir. Nâfiz Efendi’nin bu tutumu şeyhliğin hisseli olarak taksim 

edilmesinin yalnızca zorunluluğa bağlı gelir getiren bir vazife olarak anlaşılmaması 

gerektiğini ortaya koymuştur. Başka bir tarîkatın tekkesi bile olsa oraya hizmet etmek 

oradaki büyük zâtlara karşı vefâ olarak addedilmiş, bu hizmet muhabbet ve berekete 

vesile olarak kabul edilmiştir.226 Ayrıca 28 Rebîülevvel 1278 senesinde İznik’teki Eşrefî 

Âsitânesi’nin türbedarlık ve vakıf mütevelliliği de Nâfiz Efendi’ye verilmiştir.227 

 
221

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/517. 
222

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
223

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113. 
224

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 234. 
225

  Mustafa Kara, “Eşrefzâde Ahmed Ziyâeddîn” 
226

  Çakır, Abdulkâdir-i Geylânî ve Kâdirilik ,1/519. 
227

  Ulusoy, Bursa Dergâhları. 110. 



 

37 

 

Sefîne’de Nâfiz Efendi’nin meşîhatte bulunup hizmet ettiği tekkeler zikredilmemiş, Tâhir 

Efendi ile aralarında cereyân eden hâdiseden de bahsedilmemiştir.228 

Nâfiz Efendi’nin Ahmed Ziyâeddin ve İsmâil Gâlib adında iki evlâdı vardır.229 Hüseyin 

Vassâf Sefîne’de, yalnızca Ahmed Ziyâeddin Efendi’yi zikretmiştir.230 Babalarının 

vefatından sonra tekkenin meşîhatini iki kardeş beraber idare etmiştir.231 Sefîne-i 

Evliyâ’da zikredilmeyen diğer isimler Ahmed Ziyâeddin Efendi’nin oğlu Şeyh Fahreddin 

ile İsmâil Gâlib Efendi’nin oğlu Ali Sırrî’dir.232 Ahmed Ziyâeddin Efendi’nin vefatından 

sonra İncirli Dergâhı’ndaki irşad faaliyetlerini oğlu Şeyh Fahreddîn ile tekkenin yarı 

hissesine sahip olan Ali Sırrî Efendi’nin küçük oğlu Mehmed Şemseddin yürütmüştür.233 

1282/1865 senesinde vefat eden Nâfiz Efendi, İncirli Dergâhı hazîresine 

defnedilmiştir.234 Sefîne-i Evliyâ’da mezar taşına nakşedilen beyitler kaydedilmekle 

birlikte, nerede medfûn olduğu zikredilmemiştir.235 

B. SÜHREVERDİYYE / ZEYNÎYYE 

1. Abdüllatîf-i Kudsî (Zeyniyye) 

786/1384 yılında Kudüs’te dünyaya gelmiştir. Nisbesi Makdisî/Kudsî’dir. İbn Ganim, İbn 

Benâne ve Zeynüddîn lakaplarıyla da anılan Abdüllatîf-i Kudsî’nin soyu baba tarafından 

Hazrec kabilesine, annesi Fatma bt. Şerîf tarafından ise Hz. Peygamber’e 

dayanmaktadır.236 

Zâhiri ilimleri medresede tahsil ettikten sonra bâtınî ilimlere yönelen Kudsî, ilk olarak 

Şeyh Abdülazîz Gaznevî’ye intisap etmiştir. Yaklaşık on yıl hizmetinde bulunmuş ve 

icâzet almıştır. 817/1414 yılında hac vazifesini ifâ ettikten sonra Mağrib bölgesine gitmiş, 

burada İbrahim Müsrâtî, Muhammed el-Mağribî el-Esmer, Abdurrahman b. El-Bennâ, 

 
228

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113-114. 
229

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 112. 
230

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/115. 
231

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 205. 
232

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/113-115. 
233

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 207. 
234

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 111. 
235

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/114. 
236

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 365; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 402; Abdurrezak Tek, 

Abdüllatîf  Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, (Bursa: Emin Yayınları, 2007), 35-36; Baldırızâde, 

Ravza-i Evliyâ, 184; Mustafa Kara, “Abdüllatîf  el-Kudsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Erişim: 5 Kasım 2023). 



 

38 

 

Şerîfüddîn Ebu Yahya, Şeyh Hasan ve Ahmed b. Zâğû gibi meşâyıhın önde gelenleriyle 

bir araya gelmiş, 820/1417 tarihinden sonra memleketine dönmüştür.237 

Abdüllatîf-i Kudsî’nin fikrî ve tasavvufî dünyasına etki eden en önemli isim Zeynüddîn 

Hâfî’dir.238 825/1422 tarihinde Horasan’dan hac vazifesini yerine getirmek için yola 

çıkan Şeyh Hâfî, Kudüs’ü de ziyaret etmiş ve bu ziyaretinde Kudsî ile tanışmıştır. 

Zeynüddîn Hâfî’yi evinde misafir ederek kendisinden mânen istifade eden Kudsî, hac 

yolculuğunda ona eşlik etmek istemiş, ancak annesi rahatsız olduğu için Şeyh Hâfî buna 

izin vermemiştir.239 Hüseyin Vassâf Sefîne’ de, Kudsî’nin Şeyh Hâfî ile beraber Hicâz’a 

gittiği bilgisini kaydetmiştir.240 Ancak bu bilgi tashihe muhtaçtır. Zira Kudsî ile ilgili bilgi 

edindiğimiz önemli kaynaklar Sefîne’nin aksine, yukarıda zikrettiğimiz sebeple 

Kudsî’nin Şeyh Hâfî ile beraber hacca gidemediğini söylemektedir.241 

Şeyh Hâfî hacdan dönünce onunla beraber Horasan’a giden Kudsî, mürşidinin 

gözetiminde seyr u sülûke başlamıştır. Daha sonra seyrini tamamlamak için mürşidinin 

tavsiyesi üzerine Câm şehrine giderek Ahmed Câmî-i Nâmekî’nin kabrinin yanında 

erbaîne girmiştir. Sefîne-i Evliyâ’da Kudsî’nin Câm şehrinde Ahmed Câmî-i Nâmekî ve 

Mevlâna Şeyh Sâmî’nin kabrinde erbaîne girdiği bilgisi mevcuttur.242 Hüseyin Vassâf’ın 

zikrettiği Mevlâna Şeyh Sâmî ismine diğer kaynaklarda rastlayamadık.243 Yalnızca 

Ravza-i Evliyâ’da “Şeyh Sâmî Ahmed Nâmikî Câmî” olarak kaydedilmiştir.244 Bu bilgi 

göz önünde bulundurulduğunda Sefîne’de zikredilen isimlerin aslında tek bir kişiye ait 

olduğu söylenebilir. Öte yandan Kudsî’nin hayatına dair en kapsamlı çalışmayı yapan 

Abdurrezak Tek’in eserinde de Ahmed Câmî-i Nâmekî olarak kaydedilmiş ve ikinci bir 

isimden bahsedilmemiştir.245 

 
237

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 36; Reşat Öngören, Tarihte Bir Aydın Tarikatı 

Zeynîler, (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 77. 
238

  Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 405. 
239

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 37; Öngören, Tarihte Bir Aydın Tarikatı Zeynîler, 

78; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 402-403. 
240

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/322. 
241

  Taşköprizâde Ahmed Efendi, Eş-şakâ’iku’n-nu’mâniyye fî ulemâi’d-devleti’l-osmâniyye, nşr. 

Muhammet Hekimoğlu (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019), 122; 

Ulusoy, Bursa Dergâhları, 365; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 185. 
242

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/322. 
243

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 365; Taşköprizâde Ahmed Efendi, eş-Şekâik, 124. 
244

  Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 185. 
245

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 37. 



 

39 

 

Abdullatîf-i Kudsî icâzetini aldıktan sonra memleketi Kudüs’e dönmüştür. 840/1436 

tarihinde Kahire’ye gitmiş, burada bir müddet kaldıktan sonra Şam’a geçmiştir.246 

851/1447’de aldığı manevi işaret üzerine Anadolu’ya doğru yola çıkmıştır. 851/1447’de 

Konya’ya gelen Kudsî, bir müddet Sadreddîn Konevî Zâviyesi’nde irşat görevini 

sürdürmüştür.247 Sefîne’de Kudsî’nin Kahire ve Şam’a yaptığı seyahatlerden 

bahsedilmeyip Kudüs’ten Konya’ya geldiği belirtilmiştir.248 

Hüseyin Vassâf, Abdüllatîf Kudsî’nin 852/1448 yılında Bursa’ya gittiğini 

kaydetmektedir.249 Kaynaklarda onun Bursa’ya gidişiyle ilgili 850, 852 ve 855 gibi 

birbirinden farklı tarihler verilmiştir.250 Mustafa Kara Zeynîler Camii’nin 853/1449 

tarihinde yapıldığını göz önünde bulundurarak Sefîne’deki tarihin daha doğru olduğunu 

söylemiştir.251 Ancak Tek’in bildirdiğine göre Kudsî, Tuhfetü Vahibi’l-Mevâhib fî 

Beyâni’l-Makâmât ve’l-Merâtib adlı eserinde, 15 Receb 855 Cumartesi (13 Ağustos 

1451) günü Konya’dan Bursa’ya gitmek için yola çıktığını, 16 Ramazan 855 Salı (12 

Ekim 1451) günü ise ailesiyle birlikte birkaç mürîdinin Bursa’ya geldiğini 

kaydetmiştir.252 Haddizâtında Kudsî’nin yolu zikredilen tarihlerden önce de Bursa’ya 

düşmüştür. Zira Muktasaru’l-Muhtâc adlı eserinin 833/1430 yılında Bursa’da istinsah 

edilmesi ve kendisine intisap eden Molla Fenâri’nin 834/1431 tarihinde vefat etmiş 

olması Kudsî’nin 830’lu yıllarda Bursa’da bulunduğunu göstermektedir.253 Bu 

bilgilerden hareketle Kudsî’nin 855/1451 yılında Bursa’ya yerleştiğini ve bu tarihten önce 

de seyahat amaçlı Bursa’da bulunduğunu söylemek daha isabetli olacaktır.  

Abdüllatîf Kudsî 1 Rebîulevvel 856 tarihinde Bursa’da vefat etmiş, faaliyet gösterdiği 

mahalleye defnolunmuştur. Mahalle daha sonra tarîkatın adından dolayı Zeynîler ismiyle 

anılmıştır.254 Kudsî’nin birden fazla eseri bulanmakla birlikte255 Sefîne-i Evliyâ’da 

 
246

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 36-37; Öngören, Tarihte Bir Aydın Tarikatı 

Zeynîler, 79. 
247

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 36-37; Lâmiî, Nefehât Tercümesi, 550. 
248

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/322-323. 
249

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/323. 
250

  Öngören, Tarihte Bir Aydın Tarikatı Zeynîler, 81. 
251

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 403. 
252

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 42-43. 
253

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 38. 
254

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 404. 
255

  Kara, “Abdüllatîf el-Kudsî” 



 

40 

 

yalnızca Tuhfetü’l-Mevâhib adlı risâlesi zikredilmiştir.256 Mezkûr risâle Abdurrezak 

Tek tarafından tercüme edilmiştir.257 

Sefîne-i Evliyâ’da Kudsî’nin halifelerinden Âşıkpaşazâde, Molla Fenârî ve Şeyh Vefâ 

hakkında bilgi verilmiş258 diğer halifeleri; Şeyh Sinan Ferevî, Pîrî Halife Hamîdî, 

Muslihuddîn Halife, Mevlâ Musannifek, Cemâleddîn Ahmed b. Mevlânâ Celâleddîn ve 

Tâceddîn İbrahim Karamânî ise zikredilmemiştir.259 

2. Safiyyüddîn Mustafa (Zeyniyye) 

Safiyyüddîn Mustafa Bursa Zeyniyye Dergâhı’nın beşinci postnişinidir. Memleketi 

Çankırı’dan ilim tahsil etmek için Bursa’ya gelmiştir. Molla Fenârî’nin torunu Alâeddîn 

Ali Efendi’nin talebesi olmuş, hocasının II. Murad Medresesi’ndeki görevinden Bursa 

kadılığına tayin edilmesi üzerine medreseden ayrılmıştır. Safiyyüddîn Mustafa 

medreseden ayrılınca Zeyniyye dergâhı şeyhi Hacı Halîfe’ye (ö. 894/1489) intisap etmiş, 

icâzetini ise Hacı Halîfe’den sonra posta oturan Bolulu Çelebi’den (ö. 900/1494) 

almıştır.260 Hüseyin Vassâf, Safiyyüddîn Efendi’nin Hacı Halîfe’ye intisap ettiğini 

zikretmeyip yalnızca Bolulu Çelebi’den icâzetli olduğu bilgisini vermiştir.261 

Zâhirî ve bâtınî ilimlerle meşguliyetinin yanı sıra iyi bir hattat olan Safiyyüddîn Efendi, 

çok sayıda kitap istinsah etmiş ve istinsah ettiği kitapların bir kısmını vakfetmiştir. Oğlu 

Şeyh Abdülazîz, babasının vefatından sonra vakfedilen kitapları Medîne-i Münevvere’ye 

göndermiştir.262 Bu bilgilerden hareketle, kendisinin iyi bir hattat olduğu ve istinsah ettiği 

kitapların kıymet gördüğü açıktır. Sefîne’de Safiyyüddîn Efendi’nin oğullarından 

Abdülazîz Efendi hakkında bilgi verilmiş, diğer oğlu Mehmed Çelebi ise 

 
256

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/323. 
257

  Abdullatîf Kudsî, Nefis Mertebeleri Kalp. Ruh, Sır ve Makamlar, çev. Abdurrezak Tek (İstanbul: 

Ketebe Yayınları, 2021). 
258

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/323, 326, 328. 
259

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 54-62; Öngören, Tarihte Bir Aydın Tarikatı 

Zeynîler, 84-118. 
260

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 82-83; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 182; Ulusoy, 

Bursa Dergâhları, 369; Taşköprizâde Ahmed Efendi, eş-Şekâik, 558. 
261

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/324. 
262

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 82-83; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 182;Ulusoy, 

Bursa Dergâhları, 369. 



 

41 

 

zikredilmemiştir.263 Mehmed Çelebi, Seyyid Ali Efendi’den sonra meşîhat vazifesinde 

bulunmuştur.264 

Yirmi sene gibi uzun bir müddet irşad vazifesini sürdüren Safiyyüddîn Efendi, 919/1513 

senesinde vefat etmiştir. Zeynîler’de medfûn olan şeyhin kabri Hacı Halîfe’nin kabrinin 

yakınındadır.265 

3. Muallimzâde Mustafa Efendi (Zeyniyye) 

Bursa Zeyniyye Dergâhı meşihatindendir. Babasının adı Yusuf olup Manisa’da dünyaya 

gelmiştir. Nesli meşhur zâhid İbrahim b. Edhem’e dayanmaktadır.266 Sefîne-i Evliyâ’da 

nesebi hakkında herhangi bir bilgi yoktur.267 Zâhirî ilimleri tedris ettikten sonra Hacı 

Halîfe (ö. 894/1489) vasıtasıyla tasavvuf yoluna giren Muallimzâde, Zeyniyye’nin 

büyüklerinden Şeyh Vefâ (ö. 896/1491) ve Hacı Halîfe’nin hizmetinde bulunmuş, 

sohbetlerine katılmıştır.268 Sefîne’de Muallimzâde’nin Şeyh Vefâ ile arasındaki 

münasebetten bahsedilmemiş, yalnızca Hacı Halîfe’nin ismi zikredilmiştir. Bununla 

birlikte Hüseyin Vassâf, Muallimzâde’nin Hacı Halîfe’den hilâfet aldığını söylemiştir.269 

Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira tarihi açıdan hilâfetini Nasuh Efendi’den 

almış olması daha uygundur. 270 Nasuh Efendi’nin memleketine gitmesi üzerine meşîhat 

makamına Muallimzâde geçmiş ve vefatına kadar irşad vazifesine devam etmiştir.271 

Aynı zamanda Muallimzâde, kıraat ilminde tanınan âlimlerden biridir. Kaynaklarda 

kendisinin Kur’an-ı Kerîm’i yedi, hatta on kıraat üzere okuduğu bilgisi kaydedilmiştir.272 

Sefîne’de Muallimzâde’nin kıraat ilmindeki istîdâdına vurgu yapılmamış, yalnızca kırk 

 
263

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
264

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 87. 
265

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 83; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 183; 

Kepecioğlu, Bursa Kütüğü, 3/386. 
266

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 84; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ,, 242; Ulusoy, 

Bursa Dergâhları, 370. 
267

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
268

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 85; Taşköprizâde Ahmed Efendi, eş-Şekâik,686. 
269

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
270

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 85. 
271

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 85; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 369;Baldırızâde, 

Ravza-i Evliyâ, 242. 
272

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 85; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 369; Baldırızâde, 

Ravza-i Evliyâ, 242; Taşköprizâde Ahmed Efendi, eş-Şekâik, 686. 



 

42 

 

yıl boyunca hatimle teravih namazı kıldırdığı bilgisi zikredilmiştir.273 930 veya 933/1524 

tarihinde vefat eden Muallimzâde Mustafa Efendi Zeynîler’e defnedilmiştir.274 

4. Seyyid Ali Efendi (Zeyniyye) 

Bursa’da dünyaya gelen Seyyid Ali Efendi, Kifâye yazarı Seyyid Celâleddîn Kirmânî’nin 

neslindendir. Kaynaklarda babası Seyyid Hasan (veya Hüseyin) Efendi’nin Emir Sultân 

Dergâhı’na mensup olduğu kaydedilmiştir . Seyyid Ali Efendi zâhirî ilimleri Fenârizâde 

Ali Efendi ve Hacı Hasanzâde gibi isimlerden tedris etmiştir. Bursa Hamza Bey 

Medresesi’nde müderrislik yapmış ve buradan emekli olmuştur.275  

Seyyid Ali Efendi emekli olunca Tosyalı Nasuh Efendi’ye (ö. 923/1517) intisap etmiştir. 

Baldırzâde’nin belirttiğine göre, icâzet aldıktan sonra şeyhinin isteği üzerine Tosya’ya 

gidip bir müddet orada hizmet etmiş, daha sonra tekrar Bursa’ya dönmüştür.276 Sefîne’de 

Tosya’da faaliyette bulunduğu zikredilmemiş, yalnızca Muallimzâde’nin (ö. 930 veya 

933/1524) yerine şeyh olduğu bilgisi kaydedilmiştir.277 Seyyid Ali Efendi 938/1531’deki 

vefatına kadar irşâd görevini sürdürmüştür.278 

5. Abdülazîz Efendi (Zeyniyye) 

Bursa Zeyniyye Zâviyesi’nin onuncu postnişi olan Abdülazîz Efendi, Safiyyüddîn 

Mustafa Efendi’nin (ö. 919/1513) oğlu, Mehmed Çelebi’nin (ö. 969/1561) kardeşidir. 

Zâhirî ilimleri Hümâyunnâme isimli eseriyle tanınan Alâeddin Ali Çelebi ve Hâce 

Hayreddîn Efendi gibi dönemin önde gelen âlimlerinden tedris etmiştir. Daha sonra 

ilmiye mesleğini bırakıp ağabeyi Mehmed Çelebi’ye intisap ederek seyr ü sülûkunu 

tamamlamıştır.279 Abdülazîz Efendi’nin Safiyyüddîn Efendi’nin oğlu olduğu ve ağabeyi 

Mehmed Çelebi’den hilafet aldığı bilgisi Sefîne-i Evliyâ’da kaydedilmemiştir.280 

 
273

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
274

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 84; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ, 243. 
275

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 86; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 370;Taşköprizâde 

Ahmed Efendi, eş-Şekâik, 686. 
276

  Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ, 171. 
277

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
278

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 86; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 369 
279

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 88; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 371; Baldırızâde, 

Ravza-i Evliyâ, 199. 
280

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 



 

43 

 

Mehmed Çelebi’nin vefatından sonra şeyhlik makamına geçen Abdülazîz Efendi, 

996/1588’deki vefatına kadar yirmi yedi sene boyunca irşâd görevini sürdürmüştür. 

Zeyniler’de medfûndur.281 Uzunca bir süre şeyhlik görevini ifâ eden Abdülazîz 

Efendi,“Vahidî” mahlasıyla şiirler yazan Abdülvâhid b. Süleyman Çelebi b. Kara Davud 

ile Abdülganî Efendi gibi mürîdler yetiştirip icâzet vermiştir.282 Sefîne-i Evliyâ’da 

yetiştirdiği isimlerden yalnızca Abdülganî Efendi hakkında bilgi verilmiş fakat Abdülazîz 

Efendi’nin müridi olduğu zikredilmemiştir.283 

6. Abdülganî Efendi (Zeyniyye) 

Abdülganî Efendi Amasya’da doğmuştur. Bilecik’teki Zeyniyye şeyhi Resûl Efendi’den 

hilâfet almış, daha sonra Bursa’ya gelerek Ali Paşa Tekkesi olarak bilinen Kâsım Subaşı 

Zâviyesi’nde meşîhat makamına geçmiştir. Mezkûr zâviyede medfûndur. Abdülganî 

Efendi zaviyedeki görevinin yanı sıra Ulucami’de halka vaz u nasihatte bulunmuştur.284 

Albülganî Efendi’den sonra adı geçen tekkenin meşihati halifesi ve damadı olan Ankaralı 

Ahmed Kilimî Efendi’ye geçmiştir. Kaynaklarda ibadetlerine oldukça düşkün biri olduğu 

belirtilen Ahmed Kilimî Efendi, tasavvuf yoluna girmeden önce zâhirî ilimleri tedris 

etmiştir. Kendisinden sonra tekkenin tasarrufu Zeyniyye’den çıkarak başka tarîkat 

mensuplarına geçmiştir.285 Hüseyin Vassâf, Abdülganî Efendi’nin damadı ve halifesi olan 

Ahmed Kilimî’ye dair herhangi bir bilgi nakletmemiştir.286  

Albülganî Efendi’nin vefat tarihi Sefîne’de 1028/1619 olarak kaydedilmiştir.287 Ancak bu 

bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira diğer kaynaklar ekseriyetle 1020/1611 tarihini esas 

almıştır.288  

 
281

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 88; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 371-371. 
282

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 88. 
283

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
284

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 89; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ, 198. 
285

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 89; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ, 123. 
286

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
287

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 1/325. 
288

  Tek, Abdüllatîf Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri, 88; Baldırızâde, Ravza-i Evliyâ, 198. 



 

44 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ORTA ASYA MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI MEŞAYIH 

Orta Asya kökenli büyük tarikatlardan biri olan Kübreviyye, Necmeddin-i Kübrâ (ö. 

618/1221) tarafından kurulmuştur. Necmeddin-i Kübrâ, Harizm’in Hive şehrinde 

doğmuş, ilim tahsili için Nîşâbur, İsfahan, Hemedan, Mekke ve İskenderiye’ye gitmiş ve 

otuz beş yaşına kadar ilim etmiştir. Sonrasında bir şeyh arayışına girmiş ve ilk olarak 

İsmail el- Kasrî’ye, sonra Ammâr-ı Yâsir Bitlisî’ye, daha sonra da Rûzbihân el-Mısrî’ye 

intisap etmiştir. İcazetini Şeyh Ammâr’dan alarak Harizm’e dönmüş ve bir zaviye inşa 

etmiştir. Burada altmışa yakın halife yetiştiren Necmeddin-i Kübrâ, yetiştirdiği halifeler 

sayesinde tarikat 13. ve 14. yüzyıllarda Orta Asya’dan, Hindistan ve Irak’a kadar geniş 

bir bölgeye yayılmıştır. Anadolu’daki temsil edilişi Yıldırım Bayezid döneminde 

Bursa’ya gelen Emir Sultân (ö. 833/1429) vesilesiyle oluştur. 16. yüzyılda ise Abdüllatif 

Câmî isimli bir şeyh tarafından İstanbul’a getirilmiştir. Kendisinden önceki birçok sûfî 

gibi tasavvuf anlayışında şeriat vurgusu yapan Necmeddin-i Kübrâ, müridin manevî 

yolculuğunda yaşadığı tecrübeleri adım adım izlemiş ve bu esnada görülen renk ve 

şekilleri, sâlikin manevî hâlinin ve terakkisinin göstergesi olarak yorumlayan ilk sûfî 

olmuştur.289 

Yeseviyye tarikatı da Orta Asya merkezli tarikatlardandır. Ahmed Yesevî’ye (ö. 

562/1166) nispet edilen tarikat 12. yüzyılda teşekkül etmiştir. Ahmed Yesevî’nin hayatı 

hakkındaki bilgiler kesin olmayıp daha ziyade menkıbelere dayanmaktadır.290 Babası 

İbrahim Ata’nın Hz. Ali’nin soyundan geldiği kabul edilmiştir. Batı Türkistan’ın Sayram 

kasabasında veya Yesi’de doğduğu kaydedilen Ahmed Yesevî, temel tasavvufî eğitimini 

ailesinden almıştır. İlk hocası ve ilk şeyhi Arslan Baba’dır. Şeyhinin vefatından sonra 

Buhara’ya giden Yesevî, Yusuf el-Hemedânî’ye (ö. 535/1140) intisap etmiş ve kendisinin 

vefatından sonra posta oturmuştur. Bir müddet sonra irşat makamını Yusuf el-

Hemedânî’nin diğer halifesi Abdülhâlık-ı Gucdüvânî’ye (ö. 575/1179 veya 617/1220) 

bırakarak Yesi’ye geri dönmüş ve vefatına kadar burada irşat faaliyetlerini sürdürmüştür. 

Orta Asya Türk dünyası için büyük bir isim olan Ahmed Yesevî, irşat faaliyetlerini daha 

 
289  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 317. 
290  Kemal Eraslan, “Ahmed Yesevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 12 Mayıs 2024). 



 

45 

 

ziyade bölgedeki göçebe Türk kavimleri üzerinde yürüterek İslam’ın ve Ehl-i sünnet 

akidesinin Türkler tarafından benimsenmesinde etkili olmuştur. Ahmed Yesevî’nin 

Türkler arasında en tanınan halifesi Süleyman Hâkim Ata (ö. 582/1186)’dır.  

Orta Asya kökenli büyük tarikatlardan bir diğeri de Nakşibendiyye’dir. Aslında 

Nakşibendiyye tarikatı, 12. asırda yine Buhara civarında teşekkül eden Hâcegân yolunun 

bir devamıdır.291 Tarikat ismini 14. yüzyılda Orta Asya’da yaşayan Bâhaeddîn 

Nakşibend’den almıştır. Gençliğinde babasının mesleği olan nakışçılıkla meşgul olması 

sebebiyle “Nakşibend” lakabını alan Bâhaeddîn Nakişbend, Buhara yakınlarındaki 

Kasrıârifan’da doğmuş, küçük yaşlardan itibaren dedesinin şeyhi Baba Muhammed 

Semmâsi (ö. 736/1335-36) tarafından manevî evlat olarak kabul edilmiştir. Semmâsi, 

beraberinde bulunan müridi Emir Külâl’i (ö. 772/1370), Bahâeddin’in tasavvufî terbiyesi 

için görevlendirmiştir. Ayrıca Abdülhâlık-ı Gucdüvânî’nin (ö. 575/1179 veya 617/1220) 

ruhaniyetinden de üveysî yolla istifade etmiştir.292 Tasavvufî seyrini tamamladıktan sonra 

Kasrıârifan’a dönmüş ve irşat faaliyetlerini sürdürmüştür. Yazılı bir eser bırakmayan 

Bahâeddin Nakşibend’in sözleri vefatından sonra kaleme alınan eserler vasıtasıyla 

günümüze ulaşmıştır. Halifelerinden Muhammed Pârsâ (ö. 822/1420) eser telifi ve 

medrese usulü talebe yetiştirmekle meşgul olmuş, diğer halifesi Alâeddin Attâr (ö. 

802/1400) ise tarikat yolunu devam ettirmiştir. Ahrâriyye, Müceddidiyye, Hâlidiyye 

Nakşibendiyye tarikatının kollarındandır. 

Orta Asya merkezli tarikatlardan biri olan Halvetiyye, Ömer el-Halvetî’ye (ö. 800/1397) 

nispet edilmektedir. Halvetiyye farklı ana kolları ve şubeleri ile İslam dünyasının en 

yaygın tarikatlarındandır. Ömer el-Halvetî Hazar denizinin güneybatısında yer alan 

Lâhicân’da dünyaya gelmiştir. Tasavvufî terbiyesini İbrahim Zâhid-i Geylânî’nin (ö. 

700/1301) halifesi olan amcası Ahî Muhammed’in yanında tamamlamış ve irşat görevini 

daha ziyade Tebriz civarında sürdürmüştür. Tarikatın tekâmül dönemi ikinci pîri Seyyid 

Yahya Şirvânî ile olmuş ve onun yetiştirdiği üç yüz altmış halife vesilesiyle tarikat 

Anadolu, Balkanlar, Suriye, Mısır, Kuzey Afrika, Sudan, Habeşistan ve Güney Asya’ya 

yayılmıştır. 

 
291  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 320. 
292  Hamid Algar, “Bahâeddin Nakşibend”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 1 Mayıs 

2024). 



 

46 

 

Halvetiyye’nin Anadolu’ya gelmesi 15. yüzyılın başlarında Amasyalı Pîr İlyas (ö. 

837/1433) ile gerçekleşmiştir. Yahya Şirvânî’den itibaren Halvetiyye tarikatı Rûşeniyye, 

Cemâliyye, Ahmediyye ve Şemsiyye olmak üzere dört ana kola ayrılmış ve daha sonra 

bu kollardan çeşitli alt kollar ve şubeler zuhur etmiştir.293 

A. HALVETİYYE 

1. Ahmed Gazzî (Mısriyye) 

Ahmed Gazzî, Osmanlı döneminin kendinden söz ettiren sûfîlerden biri olan Niyâzî-i 

Mısrî’nin (ö. 1105/1694) Bursa’da tanışıp yetiştirdiği halifesidir. 294 Künyesi Ahmed b. 

Müferrec b. İsa’dır.295 Zâhirî ilimleri tedris ettikten sonra sûfîlerin yoluna meyletmiş ve 

ilim tahsil etmek için gittiği Mısır’da tarikat şeyhleriyle görüşmüştür. Ancak aradığını 

bulamamış ve gönlüne gelen bir işaretle önce Edirne’ye sonra da 1086/1675’de İstanbul’a 

gitmiştir. Bir müddet burada ikâmet etmiş ve bu sırada Ayasofya Camii’nde hadis dersleri 

okutmuştur.296 Aradığını İstanbul’da da bulamayan Gazzî, 1087/1676 tarihinde Bursa’ya 

gelmiş ve buraya yerleşmiştir. Hüseyin Vassâf, Ahmed Gazzî’nin Edirne ve İstanbul’a 

yaptığı seyahatlerden bahsetmeyip Mısır’dan Bursa’ya geldiğini belirtmiştir.297 

Sefîne-i Evliyâ’da Ahmed Gazzî’nin daha önce tasavvuf yolunu kabul etmediği, 

1094/1683 senesindeki hac yolculuğu esnasında yaşamış olduğu bir hâdise üzerine mürşit 

arayışına çıktığı kaydedilmiştir.298 Fakat bilgi tashih edilmelidir. Zira Gazzî, yukarıda 

belirttiğimiz gibi bu tarihten önce de mürşit arayışındadır. Aynı zamanda 1094/1683’te 

Bursa’da surre emini olan Acem tüccarlarından Urluzâde Mustafa Ağa’nın daveti üzerine 

kâfileye katılarak hacca gitmiş ancak Sefîne’de işaret edilen olay bu hac yolculuğunda 

değil, 1099/1687 yılındaki hac yolculuğu esnasında gerçekleşmiştir.299 Süleyman 

Hâlis’in bizzat Ahmed Gazzî’den naklettiği olay şu şekildedir: 

 
293  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 338. 
294

  Hamdi Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, (Ankara: Uludağ Yayınları, 

2016), 33; Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18, 130. 
295

  Abdurrezak Tek, Gazzeli Bir Sûfî Niyâzî-i Mısrî’nin Ser-Halifesi Ahmed Gazzî, (İstanbul: Ketebe 

Yayınları, 2024), 13. 
296

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 41; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 

672; Hamdi Tekeli, “Gazzî Ahmed Efendi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 6 Aralık 

2023); Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 14-15. 
297

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/127. 
298

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/127. 
299

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 42; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 15-16. 



 

47 

 

“Hacıların bindiği gemi Cidde sahilinden ayrılarak Kızıldeniz’de ilerlerken karanlık bir gecede 

büyük bir fırtına çıkar. Herkes hayatından ümit kesmiş bir halde korku ile sonlarının ne olacağını 

beklerken Ahmed Gazzî geminin güvertesinde bir kenarda Kehf Suresi’ni okumaya başlar. Bu 

esnada deniz tarafından nurani bir zat zuhur edip “Kork Şeyh Ahmed korkma! Gemidekilere 

kurtulacaklarını müjdele” diye seslenir. Hemen gemidekilere “Ey ümmet-i Muhammed 

korkmayın necat bulacağız” diye bir müjde verir. Fakat gemidekiler kendisine inanmayıp aklını 

yitirdiğine hükmederler. O zaman Ahmed Gazzî kendisinden başka kimsenin bu zatı görmediğini 

anlar. Bir müddet sonra fırtına tamamen durur ve gemidekiler rahata kavuşurlar. Ahmed Gazzî de 

kurtuluşunu müjdeleyen bu zatın aynı zamanda mürşidi olduğuna kanaat getirerek yeniden 

karşısına çıkacağı ümidiyle Bursa’ya döner ve tefsir dersine kaldığı yerden devam eder.”300 

Niyâzî-i Mısrî 1104/1693’te Limni’ye sürgün edilince yerini Ahmed Gazzî’ye bırakmış, 

oğlu Ali Çelebi’yi de terbiye etmesi için kendisine emanet etmiştir. Bir müddet Mısrî 

Dergâhı’nda şeyhlik yapan Ahmed Gazzî, Ali Çelebi’nin bazı kimselerin etkisinde 

kalarak kendisini saraya şikayet etmesi üzerine oradan ayrılarak irşad faaliyetlerine önce 

Şeker Hoca Mescidi’nde daha sonra da Duhter-i Şerif Mescidi’nde devam etmiştir.301 

Sefîne’de bu bilgiler zikredilmeyip Gazzî’nin 1114/1702’de Bursa’da güzel bir dergâh 

inşa ettiği belirtilmiştir.302 Ancak Hüseyin Vassâf’ın zikrettiği tarihe ihtiyatla 

yaklaşılmalıdır. Zira kaynaklarda dergâhın 1108/1696’da yapıldığı ve Gazzî’nin 

1150/1737 yılındaki vefatına kadar 42 yıl boyunca burada şeyhlik yaptığı 

kaydedilmiştir.303 

Ahmed Gazzî’nin cenaze namazı Ulucami’de kılınarak dergâhtaki odasına defnedilmiştir. 

Hüseyin Vassâf kabrini ziyaret ettiğini belirtmiştir.304 Gazzî’nin kabri 1979 yılında 

günümüzde Süleyman Çelebi İmam Hatip Ortaokulu olarak kullanılan binanın yıkılıp 

yerine yenisi yapılırken Pınarbaşı Mezarlığı’na nakledilmiştir. Kabrin nakledildiği yer 

kesin olarak tespit edilememiştir.305 

 
300

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 42-43. 
301

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 674; Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 

46-47; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 19-20. 
302

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/127. 
303

  Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, 33; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve 

Tekkeler, 674; Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 48; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 20-

21. 
304

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/129. 
305

  Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, 33. 



 

48 

 

Sefîne-i Evliyâ’da Ahmed Gazzî’ye nispet edilen eserler şunlardır:306 

1.Tefsîr: Hüseyin Vassâf’ın zikrettiği tefsirin ismi Nur-ı Sâtı’dır. Nisa Sûresi’nin 58. 

âyeti genişçe tefsir edilmiştir. Dili Türkçe’dir. Eser İnebey Yazma Eser Ktp., Orhan, nr., 

693’tedir. 

2.Mîzânü’l-Akâid: İnebey Yazma Eser Ktp., Orhan, nr., 802’de kayıtlı olan eserde ehl-i 

sünnet inancına göre akaid konuları ele alınmıştır. Dili Arapça’dır.  

Hüseyin Vassâf Ta’lîkât-ı Gazziyye adlı bir eseri daha Gazzî’ye nispet etmiştir. Ancak 

esere kütüphane kayıtlarında rastlanmamıştır. Ahmed Gazzî’ye ait olup Sefîne’de 

kaydedilmeyen diğer eserler şunlardır: Risâle fi’t-Tasavvuf, İ’lamu’l-Mültezem bi 

Fazîleti Zemzem, Haşiyetü ale’l-İstiare, İ’lâl-u Gazzî, El-Hediyyetü’l-Garbî li 

Talibi’t-Tuhfetü’l-Verdî.307 Sefîne-i Evliyâ’da Gazzî’nin halifeleri hakkında bilgi 

verilmiş308 fakat iki halifesi Kuşakçı Mehmed Dede (1152/1759) ve Enarlı Dergâhı Şeyhi 

Sadreddîn Efendi (1195/1781) zikredilmemiştir.309 

2. Mehmed Sahfî Efendi (Mısriyye) 

Niyâzî-i Mısrî’nin (ö. 1105/1694) önde gelen halifelerinden olan Mehmed Efendi,310 

1070/1670 yılında Bursa’nın Şehabettin Paşa Mahallesi’nde doğmuştur. Dini ilimleri 

Şeyh Ahmed Gazzî (ö. 1150/1737) başta olmak üzere dönemin âlimlerinden tedris etmiş, 

Derviş Osman isimli birinden mücellitlik sanatını öğrenmiştir. Hem mücellitlik sanatıyla 

uğraşması hem de kitap satmakla meşgul olması sebebiyle “Sahafî” olarak anılmıştır.311 

Zâhirî ilimleri öğrendikten sonra tasavvuf yoluna giren Muhammed Sahafî, 1103’te ilk 

Limni sürgününden dönem Niyâzî-i Mısrî’ye intisap etmiştir. Mısrî’nin 1105/1694 

tarihinde Limni’deki vefatı üzerine seyri yarım kalan Muhammed Sahafî, yeni bir mürşit 

arayışına girmiştir. Önce Şeyh Bekir isimli bir zata, daha sonra da Sa’dî şeyhi Seyyid 

İbrahim’e intisap etmiş ve kendisinden hilafet almıştır.312 Sefîne-i Evliyâ’da Sahafî’nin 

 
306

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/128. 
307

  Tekeli, “Gazzî Ahmed Efendi”; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 676-677; Muslu, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf 18, 133-134. 
308

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/127-133. 
309

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 678-679; Tekeli, “Gazzî Ahmed Efendi”; Muslu, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf 18, 133; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 47-60. 
310

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18, 129. 
311

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 84; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 55. 
312

  Tek, Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve Sosyal Zümreler, 85; Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 56. 



 

49 

 

Mısrî dışında bağlandığı isimler zikredilmemiştir.313 Hüseyin Vassâf Efendi, Muhammed 

Sahafî’nin eserlerini kaydetmiş314 ancak Ecvibetü’s-Suhufî an es’ileti İsmail Hakkî 

isimli eserinden bahsetmemiştir.315 

3. Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi (Mısriyye) 

Ahmed Gazzî Dergâhı’nın üçüncü postnişini olan Abdüllatîf Efendi, Bursa tarihinde 

İsmail Hakkı Bursevî’den sonra en çok eser telif eden ikinci mutasavvıftır.316 Büyük 

dedesi Ahmed Gazzî’ye nispetle “Gazzîzâde” olarak tanınmıştır.317 Sefîne-i Evliyâ’da 

1191/1777 senesinde doğduğu kaydedilmiştir.318 Ancak diğer kaynaklar 1190/1776 

tarihini esas almıştır.319 Babası Ulucami’nin imamlarından Seyyid Mehmed Esad 

Efendi’dir. Henüz iki yaşında iken babasını kaybeden Abdüllatîf Efendi, anne tarafından 

dedesi olan Gazzî Dergâhı’nın ikinci şeyhi Mustafa Nesîb Efendi’nin (ö. 1202/1787) 

himayesinde yetişmiştir. Zahiri ilimleri Ebubekir Efendi ve Ali Sıddık Efendi’den, batıni 

ilimleri ise dedesinden tedris etmiştir Halvetiyye-i Mısriyye şeyhi olmasının yanı sıra, 

Celvetiye’ye mensup Üftadezâde Mustafa (ö. 1217/1802) ve Enarlı şeyhi Mehmed 

Bedreddin Efendi ile Nakşibendî şeyhi Mehmed Emin Kerkûkî’den (ö. 1228/1813) icazet 

almıştır.320 

Dönemin en velûd sufi müelliflerinden321 olmasına rağmen Sefîne-i Evliyâ’da yalnızca 

bazı eserleri kaydedilmiştir.322 Bununla birlikte Sefîne’de Abdüllatîf Efendi’ye ait olduğu 

belirtilen Mecmau’l-Bahreyn adlı esere kütüphane kayıtlarında rastlanmamıştır.323 

 
313

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/101-102, 121. 
314

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/102. 
315

  Muslu, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18, 130. 
316

  Hür Mahmut Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 19. Yüzyıl (İstanbul: İnsan Yayınları, 2021), 208. 
317

  Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 72. 
318

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/134. 
319

  Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, 41; Tahir, Osmanlı Müellifleri, 1/147; 

Ulusoy, Bursa Dergâhları, 214. 
320

  Mustafa Kara – Hamdi Tekeli, Gazzeli Ahmed Efendi ve Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi (Bursa: 

Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2021) 23; Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, 

41-44; Yücer, Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 19. Yüzyıl, 208. 
321

  Tek, Gazzeli Bir Sûfî, 77-78. 
322

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/137-138. 
323

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 5/137. 



 

50 

 

Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi’nin Hulâsaü’l-vefeyât,324 Menâkıb-ı Ahmed Gazzî,325 

Vekâyi-i Baba Paşa Fî’t-Târîh,326 Vâkı’ât,327 ve Mergûbü’s-Sâlikîn,328 adlı eserleri 

neşredilmiştir. Aynı zamanda Şerefü’l-Âfâk,329 Fütuhâtü Kenzi’l-Kur’ân,330 

Mergûbu’s-Sâlikîn331 isimli eserleri üzerine yüksek lisans tezi hazırlanmıştır. Vâkı’ât 

adlı eseri hakkında ise doktora tezi bulunmaktadır.332 

1247/1831 yılında elli yedi yaşında iken vefat eden Abdüllatîf Efendi, Gazzî Dergâhı’nda, 

büyük dedesi Ahmed Gazzî’nin mezarının sağ tarafına defnedilmiştir.333 

B. NAKŞIBENDÎYYE 

1. Mehmed Emîn Kerkükî 

Seyyid Mehmed Emin Kerkükî 1140 /1727 senesinde Kerkük’te doğmuş, ilk eğitimini 

babasının gözetiminde tamamlamıştır. O dönemde Irak bölgesinde yaşanan idari 

karışıklıklar sebebiyle bir süre vatanından ayrı kalan Mehmed Emin Efendi, daha sonra 

tekrar Kerkük’e dönerek ilim tahsiline devam etmiştir. Babasının vefatı üzerine Rakka’da 

vali olan akrabaları Boyuneğri Abdullah Paşa’nın yanına gitmiş, burada ilmi yetkinliği 

sebebiyle Abdullah Paşa tarafından adalet divanı katipliği görevine getirilmiştir.334 

Sefîne-i Evliyâ’da Rakka yerine Urfa zikredilmektedir.335 Ancak bu bilgiye ihtiyatla 

yaklaşılmalıdır. Zira Abdurrezak Tek’in tespitine göre, Abdullah Paşa’nın hayatından 

 
324

  İki neşri vardır. Mustafa Demirel, Hulâsatü’l Vefeyât, (Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 

2014), Ayşe Nur Sır Dündar, Gazzizâde Abdüllatif Efendi Hulâsatü’l-Vefeyât (İstanbul: Kesit Yayınları, 

2015) 
325

  Abdürrahim Koçin, Menâkıb-ı Ahmed Gazzî (Ankara: İyi Bir İnsan Yayınları, 2009). 
326

  Salih Erol, Vekâyi’-i Baba Paşa Fî’t-Târîh (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2013). 
327

  Hamdi Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı (Ankara: Uludağ Yayınları, 2016). 
328

  Şaban Karaköse, Nakşbendî Yolunun Esasları (İstanbul: İnsan Yayınları, 2004). 
329

  Ebubekir Çetiner, Gazzîzâde Abdüllatif Efendi ve Şerefü’l-Âfâk Adlı Eseri: İnceleme ve Metin (Bursa: 

Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013). 
330

  Ramazan Önal, Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi’nin Fütuhâtu Kenzi’l-Kur’ân Adlı Fâtiha Sûresi 

Tefsîrinin Tahlili ve Değerlendirilmesi (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2013). 
331

  Şaban Karaköse, Gazzîzâde Abdüllatîf ve Mergûbü’s-sâlikîn (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002). 
332

  Hamdi Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı (Bursa: Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000). 
333

  Tekeli, Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı, 42-43. 
334

  Abdürrezak Tek, 19. Yüzyılda Bursa’da Bir Nakşî Mesnevihân Mehmed Emin Kerkükî, (Bursa: Bursa 

Akademi Yayınları, 2019), 21-22. 
335

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/179. 



 

51 

 

bahseden eserlerde Urfa’ya vali olarak gittiğine dair bir bilgi mevcut değildir.336 Bununla 

birlikte Hüseyin Vassâf, Kerkükî’nin amcasının sadrazam divan kitabeti görevinde 

bulunduğunu kaydetmektedir.337 Fakat bu bilgi yanlıştır. Nitekim on üç yıl boyunca 

Kerkükî’nin hizmetinde bulunan müridi Gazzizâde’nin naklettiği bilgiye göre, amcası 

Abdullah Efendi vali, Kerkükî ise katip olarak görev yapmıştır.338 

Mehmed Emin Kerkükî, Rakka’da Nakşibendî şeyhlerinden Nebîh Efendi’ye intisap 

ederek tasavvufî terbiyesine başlamıştır. Daha sonra şeyhi ile birlikte Urfa’ya gitmiş ve 

şeyhinin onayıyla buradaki bir zatın yanında ilim tahsiline devam etmiştir. Abdullah 

Paşa’nın Halep valiliğine tayin edilmesi üzerine onunla birlikte Halep’e giden Kerkükî, 

oradaki ulemâ ve meşâyıh ile tanışma imkanı bulmuştur. Abdullah Paşa’nın bir müddet 

sonra Halep’ten ayrılıp Diyarbakır’a gitmesi dolayısıyle arkadaşı Nihâlî Efendi ile birlikte 

İstanbul’a gitmiştir. 339 Hüseyin Vassâf Kerkükî’nin Halep seyahatinden bahsetmeyip 

Urfa’dan İstanbul’a geldiğini belirtmiştir.340 

İstanbul’da Galata Mevlevihanesi postnişini Tazıcıbaşızâde Mehmed Agâh Efendi’ye 

intisap eden Kerkükî, yeniden tasavvuf terbiyesine başlamıştır. 1193/1779’da Bursa’ya 

gelmiş, ancak birkaç yıl sonra tekrar İstanbul’a dönmüştür. Zaman zaman Bursa’ya gelen 

Mehmed Emin, irşadını dönüşümlü olarak bir müddet Bursa’da, bir müddet İstanbul’da 

sürdürmüştür. 1216/1801 yılında dördüncü defa Bursa’ya gelişinde Veled-i Habîb 

Mescidi’ne bazı eklemeler yapmış ve caminin önündeki Abdullah Ağa konağını satın 

alarak Emîniyye Tekkesi olarak bilinen dergâh haline getirmiştir. 1219/1804 yılında 

Âsitâne-i Aliyye’den gelen davet üzerine tekrar İstanbul’a gitmiş fakat 1222/1807’de III. 

Selim’in tahttan indirilmesiyle Bursa’ya gönderilmiştir 341 1228/1813 yılında vefat eden 

Mehmed Emin Kerkükî, bugün Veled-i Habîb Camii’ne bitişik olarak bulunan türbeye 

defnedilmiştir. 342 Günümüzde dergâhın selamlık bölümü Mehmed Emin Efendi’nin 

torunlarından Gökçen ailesi tarafından onarılmış ve bitişiğinde bir bina yaptırılarak önce 

 
336

  Tek, Mehmed Emin Kerkükî, 22. 
337

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/179. 
338

  Tek, Mehmed Emin Kerkükî, 22-23. 
339

  Tek, Mehmed Emin Kerkükî, 22-23. 
340

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/179. 
341

  Tek, Mehmed Emin Kerkükî, 23-24, 26-27; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 356-357 
342

  Tek, Mehmed Emin Kerkükî, 35; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 357. 



 

52 

 

huzurevi, şimdilerde ise Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı Olgunlaştırma Enstitüsü olarak 

kamunun hizmetine sunulmuştur.343 

2. Abdullah Münzevi 

Asıl ismi Hacı Abdullah Nâsıruddîn Efendi olup Karaman’ın Irhal köyünde dünyaya 

gelmiştir. Zâhiri ilimleri Kayseri ve Ankara’da öğrenmiş, Bursa’ya gelmeden önce de 

kaynaklarda ismi zikredilmeyen bir şeyhten Nakşibendî hilâfeti almıştır.344 Hüseyin 

Vassâf Sefîne’de, Abdullah Münzevi’nin Buharalı olduğunu söylemektedir.345 Ancak bu 

bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira Bursa’daki tekke ve şeyhlere dair en önemli kaynak 

olan Yâdigar-ı Şemsi Abdullah Efendi’nin Karamanlı olduğu bilgisini vermektedir.346 

Esâsen Hüseyin Vassâf  Efendi de, Mehmed Şemseddîn’in bir mektubunda Abdullah 

Münzevi’nin Buharalı değil, Karamanlı olduğunu belirttiğine dikkat çekmiş fakat yine de 

kendisi “Buharalıdır” ifadesini kullanmıştır.347 

1209/1794 senesinde Sadrazam Mehmed İzzet Paşa, Abdullah Efendi’ye olan hürmet ve 

muhabbeti sebebiyle Sarı Abdullah Efendi mahallesinde bir tekke ve cami inşa ettirmiştir. 

Tekkenin yapımı tamamlandıktan bir müddet sonra 1210/1795 yılında vefat eden 

Abdullah Efendi, dergâhın haziresine defnedilmiştir. Münzevî Dergâhı, 1925 yılında 

tekke ve zaviyelerin kapatılmasından sonra yapılan yol çalışmaları sebebiyle tamamen 

yıkılmış, haziresi ise Emir Sultân mezarlığına nakledilmiştir.348 

3. Mehmed Emin Efendi 

Abdullah Münzevî’nin vefatından sonra posta oturan üçüncü isimdir. İkinci postnişin 

Ahmed Efendi 1225/1810’da vefat edince dergâhın idaresi iki oğluna kalmış, ancak onlar 

tekkeyi ilmine saygı duydukları Borlu Hafız Muhammed Emin Efendi’ye bırakmışlardır. 

İlim öğrenmek için Bursa’ya gelen Emin Efendi, macun satarak geçimini sağladığı için 

“Macunî Hafız Efendi” diye de anılmıştır. Eminiyye Dergâhı Şeyhi Mehmed Emin 

 
343

  Kara – Tekeli, Gazzeli Ahmed Efendi ve Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi, 52; Kara, Bursa’da Tarîkatlar 

ve Tekkeler, 357. 
344

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 362; Şule Demir, Abdullah Münzevî ve Ulucami Kütüphanesi 

(Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1999), 6. 
345

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/417. 
346

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 525. 
347

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/417. 
348

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 526-527; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 362; Abdurrezak Tek, 

“Tekkeler Kapatılmadan Önce Nakşîliğin Bursa’daki Tarihi Süreci”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 16/1 (2007), 229. 



 

53 

 

Kerkükî’ye intisap etmiş, Münzevî Dergâhı’na şeyh olunca tekkeye pek çok hizmette 

bulunarak adeta bânî-i sânî olmuştur.349 

Sefîne’de Emin Efendi’nin, Osman Efendi isminde bir zatın irtihalinden sonra hilâfet 

makamına geçtiği kaydedilmiştir.350 Ancak bu bilgi yanlıştır. Çünkü Münzevî Dergâhı 

meşîhati arasında böyle bir isim yoktur. Ayrıca yukarıda belirttiğimiz gibi Emin Efendi, 

Ahmed Efendi’den sonra irşat vazifesine gelmiştir.351 

1239/1823’te vefat eden Emin Efendi dergâhın hazîresine defnedilmiştir.352 Hüseyin 

Vassâf Sefîne’de, Emin Efendi’nin vefat tarihini 1232/1817 olarak vermektedir.353 Fakat 

bu tarih yanlıştır. Zira hazretin mezar taşında 1239/1823 tarihi yazılıdır.354 Emin Efendi 

erkek evladı olmadığı için kızını Hafız Sadık Efendi adında bir kimseyle evlendirmiş ve 

makamını ona vasiyet etmiştir.355 

4. Mehmed Sâdık Efendi 

Münzevi Dergâhı şeyhi Mehmed Emin Efendi’nin damadı olup kendisinden sonra bu 

tekkenin meşihat vazifesine gelmiştir. Kıraat ilmiyle meşgul olan Sâdık Efendi, Bursa’nın 

en güzel kârîleri arasında zikredilmiştir.356 Sefîne-i Evliyâ’da Sâdık Efendi’nin Eminiyye 

Dergâhı şeyhi Mehmed Emin Kerkükî’den müstahlef olduğu kaydedilmiştir.357 Fakat bu 

bilgi yanlıştır. Zira Kerkükî’den hilafet alan isim Sâdık Efendi değil, bir önceki şeyh 

Mehmed Emin Efendi’dir.358 Aynı zamanda Sefîne’de, Sâdık Efendi’nin otuz sene irşat 

makamında oturduğu belirtilmiştir.359 Ancak bu bilgi tashihe muhtaçtır. Çünkü 

1239/1845’de Emin Efendi’nin irtihaliyle meşîhat makamına gelen Sâdık Efendi, 

1262/1846’daki vefatına kadar yirmi üç sene şeyhlik vazifesini sürdürmüştür.360 

 
349

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 533; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 364; Demir, Abdullah 

Münzevi, 15-16. 
350

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/418. 
351

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 525-540. 
352

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 533. 
353

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/418. 
354

  Demir, Abdullah Münzevi, 16. 
355

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 533; Demir, Abdullah Münzevi, 16. 
356

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 533; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 364; Demir, Abdullah 

Münzevi, 16. 
357

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/418. 
358

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 364; Ulusoy, Bursa Dergâhları, 533. 
359

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/418. 
360

  Demir, Abdullah Münzevi, 16. 



 

54 

 

5. Mustafa Vahyi Efendi 

Münzevi Dergâhı meşihatinden Ahmed Ferid Efendi’nin (ö. 1284/1867) oğludur. 

1260/1844’de Bursa’da dünyaya gelmiştir.361 Hüseyin Vassâf, Mustafa Vahyi’nin doğum 

tarihini 1263/1847 olarak vermiştir.362 Fakat bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira 

Yâdigâr-ı Şemsî’de kaydedildiği üzere, Vahyi Efendi hayattayken biyografisi yazılmış ve 

Mehmed Şemşeddin tarafından bizzat kendisine okunmuştur.363 Dolayısıyla Mehmed 

Şemseddin’in zikrettiği 1260/1847 tarihinin daha isabetli olacağı kanaatindeyiz. 

Mustafa Vahyi Efendi ilk tahsilini Konyalı Hasan Efendi ve Dağıstanlı Hacı Tahir 

Efendi’den almıştır. Babasının vefatıyla meşihat vazifesine gelen Vahyi Efendi, bir 

müddet mahkemelerde azalık yapmış ve Evkâf-ı Nukud-ı Mevkufe ve Maarif 

Meclislerinde görev almıştır. Aynı zamanda 1316/1898 senesinde Emîr Sultan Dergâhı 

postnişini Mehmed Emin Efendi’nin vefatıyla boşalan Meclis-i Meşâyih reisliğine tayin 

edilmiş ve böylece Bursa’nın son Meclis-i Meşâyih reisi olmuştur. 1344/1925 yılında 

vefat eden şeyh, Emîr Sultan Camii’nin sol tarafında halife kabirlerinin bulunduğu kısma 

defnedilmiştir.364 

Sefîne-i Evliyâ’da Mustafa Vahyi Efendi’nin Abdülkadir-i Belhî (1839/1923) ile görüşüp 

kendisinden feyz aldığı belirtilmiştir.365 Yâdigâr-ı Şemsî’de böyle bir bilgiye 

rastlayamadık.366 Ancak Abdülkadir Belhî bir müddet Bursa’da bulunmuştur.367 Ayrıca 

iki ismin vefat tarihlerine baktığımızda görüşmüş olmaları tarihen mümkündür. 

 

 
361

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 538; Demir, Abdullah Münzevi, 18. 
362

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/419. 
363

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 538. 
364

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 365. 
365

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/419. 
366

  Ulusoy, Bursa Dergâhları, 538-540 
367

  Nihat Azamat “Abdülkadir-i Belhî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 24 Nisan 

2024). 



 

55 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ANADOLU MERKEZLİ TARİKATLAR VE BURSALI MEŞAYIH 

13. yüzyılda Anadolu’da teşekkül eden Bektaşiyye tarikatının pîri Hacı Bektâş-ı Velî’nin 

(ö. 669/1271) hayatı hakkındaki bilgiler oldukça sınırlıdır. Horasanlı olan ve Nîşâbur’da 

doğan Hacı Bektâş-ı Velî, eğitiminin ardından Ahmed Yesevî’ye intisap etmiş, icazetini 

alınca irşat için Anadolu’ya gönderilmiştir. İç Anadolu’ya yerleşen Hacı Bektâş-ı Velî 

genellikle münzevi bir hayat yaşamakla beraber Türkmen aşiretleri arasında irşat 

faaliyetlerini sürdürmüş, Hıristiyanlar’ın ve Moğollar’ın İslamlaşması için gayret 

göstermiştir. Günümüze ulaşan yegâne eseri Makâlat’tır.368 Tarikat adabından bahseden 

bu eserinden de anlaşıldığı üzere Hacı Bektâş-ı Velî, Sünnî bir mutasavvıftır ve pîri kabul 

edildiği Bektaşîlik de Ehl-i sünnet çizgisindedir. Ancak bu çizgi 16. yüzyılda tarikatın 

ikinci pîri kabul edilen Balım Sultan ile bozulmuştur.369 

Anadolu kökenli tarikatlardan olan Mevlevîliğin pîri olan Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (ö. 

672/1273), bugün Afganistan’ın sınırları içerisinde bulunan Belh şehrinde doğmuştur. İlk 

hocası, babası Bahâeddin Veled (ö. 628/1231)’dir. Babası verdiği vaazlarda bölgenin 

yöneticisini eleştirmiş ve bunun üzerine araya fırsatçı kimselerin de girmesiyle ailesiyle 

birlikte Belh’ten ayrılmak zorunda kalmıştır. Böylece Mevlânâ, Bağdat, Hicaz ve 

Karaman üzerinden Konya’ya göç etmiş, bu yolculuk sayesinde birçok sûfî ve âlimle 

tanışma imkanı bulmuştur. Babasının vefatından sonra halifesi Seyyid Burhâneddin 

Muhakkık-ı Tirmîzî’ye (ö. 641/1244) intisap etmiştir. Şeyhinin işaretiyle Halep ve Şam’a 

gitmiş, buralarda Arap dili ve edebiyatı, lügat, fıkıh, tefsir ve hadis gibi birçok aklî ve 

naklî ilimlerden icâzet almıştır. 642/1244 yılında Şems-i Tebrizî (ö. 645/1247) ile 

tanışmış ve böylece hayatında yeni bir safhanın başlangıcı olmuştur. Aralarındaki 

münasebetin mürid-mürşid ilişkisinden ziyade sohbet şeyhliği tarzında olduğu kabul 

edilmiştir. Mevlânâ’nın ilahî aşk ve muhabbet arayışı Şems ile karşılaşınca son bulmuş, 

aşk yönü Şems’le kemâle ermiştir.370 Mesnevî ve Divân-ı Kebîr olmak üzere iki manzum 

eseri, Fîhi Mâ Fîh, Mecâlis-i Seb’a, ve Mektubat isimli üç de mensur eseri bulunmaktadır. 

 
368  Eser 1982 yılında Mahmut Esad Coşan tarafından neşredilmiştir. 
369  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 374. 
370  Abdurrezak Tek, Hazret-i Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî ve Mesnevî-i Şerif, (Bursa: Bursa Akademi 

Yayınları, 2014), 19. 



 

56 

 

Mevlânâ’nın ortaya koyduğu tasavvuf anlayışı sağlığında tam bir tarikat oluşturmamış, 

hazretin vefatından sonra halifeleri onun belirlediği esaslar sınırında Mevleviyye’yi tesis 

etmiştir. Vefatından sonra hilafet makamına kendi yetiştirdiği talebesi Hüsameddin 

Çelebi (ö. 683/1284) geçmiştir. Tarikat Anadolu, Balkanlar pek çok İslam ülkesinde 

kurulan yüzün üzerinde mevlevîhâne ile geniş bir coğrafyaya yayılmıştır.371 

Anadolu’da teşekkül eden tarikatlardan bir diğeri de Bayramiyye’dir. Ankara’da Hacı 

Bayrâm-ı Velî (ö. 833/1430) tarafından 15. yüzyılın sonlarında kurulan tarikat kısa sürede 

Osmanlı coğrafyasında etkili olmuştur. Asıl ismi Numan olan Hacı Bayrâm-ı Velî, 

Ankara’nın Salfasol köyünde dünyaya gelmiştir.372 Arapça, tefsir, fıkıh, hadis gibi dini 

ilimlerin yanı sıra matematik, astronomi ve edebiyat gibi çeşitli alanlarda dersler okumuş, 

icazetini aldıktan sonra Ankara’da müderrisliğe başlamıştır. Bir dönem Bursa’da da 

müderrislik yapan Hacı Bayrâm, burada Emir Sultan (ö. 833/1429), Abdal Mehmed gibi 

dönemin önemli mutasavvıflarıyla görüşmüş ve Emir Sultan’ın tavsiyesiyle Somuncu 

Baba (ö. 815/1412) ile tanışmıştır. Somuncu Baba’ya intisap eden Hacı Bayrâm, tasavvufî 

terbiyesini tamamlayınca Ankara’da irşat faaliyetlerine başlamıştır. Anadolu’nun çeşitli 

şehirlerini dolaşmış, yetiştirdiği halifeleri farklı bölgelere göndererek tarikatın 

yayılmasını sağlamıştır. Eşrefoğlu Rûmî, Akbıyık, Akşemseddin, Lütfullah Efendi, 

Bıçakçı Emir Dede halifeleri arasında dikkat çeken isimlerdir. Bayrâmilik, Şemsiyye ve 

Melâmiyye olmak üzere iki ayrı kol halinde devam etmiştir.373 

Bayramiyye’nin bir kolu olarak ortaya çıkan Celvetiyye zamanla müstakil bir tarikat 

haline gelmiştir. “Celvetî tariki” ifadesini ilk olarak Mehmed Muhyiddin Üftâde (ö. 

988/1580) kullandığı için tarikat ona nispet edilmiştir. Tarikatta içtihat sahibi olması 

sebebiyle Aziz Mahmud Hüdâyi’yi pîr olarak kabul edenler de olmuştur. Celvetiyye 

tarikatı Anadolu ve Balkanlar’da yayılmıştır.374 

 
371  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 384. 
372  Nihat Azamat, “Hacı Bayrâm-ı Velî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Erişim 15 Nisan 

2024). 
373  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 393. 
374  Tek, Tasavvuf ve Tarikatlar, 401. 



 

57 

 

A. CELVETİYYE 

1. Mehmed Muhyiddin Üftâde 

Celvetiyye Tarîkatı’nın kurucusu olan Mehmed Muhyiddin Üftâde, Bursa’nın Araplar 

Mahallesi’nde dünyaya gelmiştir. Babası Manyaslı, annesi Bursa’nın Hamamlıkızık 

Köyü’ndendir.375 Sefîne-i Evliyâ dahil olmak üzere kaynaklarda doğum tarihi 895/1490 

olarak kaydedilmiştir.376 Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira Aziz Mahmud 

Hüdâyî’nin üç yıl boyunca mürşidi Üftâde’den duyduklarını kaleme almasıyla oluşan 

Vâkıât adlı eserindeki ibareye göre 900/1495 yılı civarında doğduğu anlaşılmaktadır.377 

Mezkûr eser, Celvetiyye Târikatı’nın ilk yazılı kaynağıdır.378 Bu bilgiler ışığında, 

900/1495 tarihinin daha isabetli olduğu kanaatindeyiz. 

İlk tahsilini Selçuk Hatun Camii imamı Muslihuddin Efendi’den alan Üftâde, onun birçok 

kerâmetine şahit olmuş ve tasavvufla ilk defa bu zatın vesilesiyle tanışmıştır. Hatta küçük 

yaşlarda olmasına rağmen kendisine intisap etmek istemiş, ancak hocası kabul 

etmemiştir.379 Aynı zamanda Abdal Mehmed adında kerâmet sahibi, meczup bir veliyle 

de yakınlık kurmuştur. On yaşına gelince Bayramiyye şeyhi Hızır Dede’ye intisap etmiş, 

vefatına kadar sekiz yıl boyunca kendisinin hizmetinde bulunmuştur. Sefîne-i Evliyâ’da, 

Üftâde’nin Hızır Dede’den önce istifade ettiği isimler zikredilmemiş, bununla birlikte 

Halvetiyye ricalinden Sünbül Sinan Efendi’den hilafet aldığı belirtilmiştir.380 Ancak bu 

bilgi yanlıştır. Çünkü Vâkıât’ta yalnızca Hızır Dede’ye intisabı kaydedilmiş, başka bir 

isimden bahsedilmemiştir. Şayet böyle bir durum olsaydı, Hızır Dede’ye intisabı gibi 

Vâkıât’ta mutlak surette belirtilir, eseri tetkik edenler de bunu fark ederdi. Ancak böyle 

bir tespit yapılmamıştır.381 Dolayısıyla Üftâde’nin Sünbül Sinan’a intisabının olmadığı 

açıktır. Fakat kendisiyle görüşmüş ve sohbetinde bulunmuş olması hem Bursa ve 

İstanbul’un yakınlığı bakımından hem de tarihen mümkündür.382 

 
375

  Nihat Azamat, “Üftâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 12 Ocak 2024). 
376

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/577. 
377

  Azamat, “Üftâde”; Mustafa Bahadıroğlu, Celvetiye’nin Piri Hz. Üftâde ve Dîvân’ı, (Bursa: Üftâde 

Kur’an Kursu Öğrencilerini Koruma Derneği, 1995). 
378

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 526. 
379

  Zafer İhtiyar, Bursa’nın Kutbu Üftâde, (Bursa: Gaye Kitabevi, 2023),13. 
380

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/577. 
381

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 517; Azamat, “Üftâde”. 
382

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 517. 



 

58 

 

Ulucami, Namazâh, Kayhan ve Emîr Sultan gibi muhtelif camilerde müezzinlik, imamlık 

ve hatiplik görevlerinde bulunan Üftâde, uzun ve bereketli bir ömür sürmüş, 988/1580 

yılında vefat etmiştir. Hisar’daki camisinin yanında bulunan türbede medfûndur.383 

Hüseyin Vassâf’ın Üftâde’ye ait olarak kaydettiği eserler şunlardır.384 

1. Dîvân: Altmışa yakın şiir ve ilahi ihtiva etmektedir. Eser, 1995 yılında Mustafa 

Bahadıroğlu tarafından Celvetiyye’nin Pîri Hz. Üftâde ve Dîvân’ı adlı çalışmayla yeni 

harflerle yayımlanmıştır. Daha sonraki baskılarda ise başına bir giriş ilave edilerek 

müstakil bir eser olarak neşredilmiştir.385 Mezkûr eser, 2002 yılında Prof. Paul Ballanfat 

tarafından Paris’te Le Divan Hazret-i Pîr-i Üftâde adıyla Fransızca’ya, 2005 yılında ise 

Oxford’da The Nightingale in the Garden of Love adıyla İngilizce’ye çevrilerek 

basılmıştır.386 

2. Vâkıât: Hüdâyî’nin müridlerinden olduğu tahmin edilen Mehmed Muizzüddin Celvetî 

tarafından 1033/1623’te az bir bölümü tercüme edilmiştir. Zehra Gökmen Çakır 2021, 

Mustafa Tatcı 2023 yılında Muizzüddin Efendi’nin tercümesini neşretmiştir.387 Hüdâyî 

âsitânesi şeyhlerinden Mehmed Şehâbeddin 1234/ 1818 yılında Vâkıât’ın seyr ü sülûk ile 

ilgili bölümlerinden derlemeler yapmış ve Tuhfetü’s-Sâlikîn adıyla tercüme etmiştir.388 

Vâkıât aslında üç cilt olup son cildi kayıptır. Eser üzerinde Paul Ballanfat ve Mustafa 

Bahadıroğlu çalışmaya devam etmektedir.389 

3. Hutbe Mecmûası: Üftâde’nin hutbelerini ihtiva eden eser, İstanbul, Bursa, Ankara 

Kütüphaneleri ve Üftâde Tekkesi’ndeki araştırmalara rağmen henüz bulunamamıştır.390 

2. Muk’ad Hızır Dede 

Kendisi ve ailesi hakkında fazla bir bilgiye sahip olmadığımız Hızır Dede, bugün 

Karacabey olarak bilinen Mihalıç kasabasındandır. Koyun çobanlığı yaparken soğuktan 

 
383

  İhtiyar, Bursa’nın Kutbu Üftâde, 24. 
384

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/579. 
385

  Mehmed Muhyiddin Üftâde, Üftâde Dîvânı, nşr. Mustafa Bahadıroğlu, (İstanbul: Semerkand 

Yayınları, 2011) 
386

  Üftâde, Üftâde Dîvânı, 33. 
387

  Mehmed Muizzüddin Celveti, Hüdâî’nin Vâkıât-ı Üftâde Tercümesi, nşr. Zehra Gökmen Çakır, 

(İstanbul: Eflatun Kitap, 2021); Aziz Mahmûd Hüdâî, Üftâde’den Aşk Dersleri, nşr. Mustafa Tatçı, 

(İstanbul: H Yayınları, 2020). 
388

  Üftâde, Üftâde Dîvânı, 33. 
389

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 526. 
390

  İhtiyar, Bursa’nın Kutbu Üftâde, 26. 



 

59 

 

ayakları donarak kötürüm (mu’kad) olmuş ve bunun üzerine Bursa’ya gelmiştir.391 

Üftâde’nin tek mürşididir. On yaşındayken Hızır Dede ile tanışmış, vefatına kadar 

kendisine hizmet etmiştir.392 Hüseyin Vassâf, Bayramiye şeyhlerinden olan Hızır 

Dede’nin, Hacı Bayram-ı Veli’nin halifesi olduğunu kaydetmektedir.393 Fakat bu bilgi 

yanlıştır. Zira 918/1512’de vefat eden Hızır Dede’nin, 833/1429’da vefat eden Hacı 

Bayram’dan halifelik alabilmesi tarih itibariyle güçtür.394 Hızır Dede’nin kimin halifesi 

olduğuna dair muhtelif görüşler bulunmakla birlikte,395 onun Hacı Bayram-ı Veli’nin 

Bursa’daki halifesi Akbıyık’tan hilafet aldığı görüşü hem iki ismin Bursa’da ikamet etmiş 

olması hem de tarihen daha uygundur.396  

Uzun bir ömür süren Hızır Dede’nin vefat tarihi Sefîne-i Evliyâ’da 910/1504 olarak 

kaydedilmektedir.397 Fakat bu bilgi tashihe muhtaçtır. Zira Vakıât’ta bizzat Üftâde’nin 

naklettiğine göre on yaşındayken Hızır Dede ile tanışmış, sekiz yıl boyunca kendisine 

hizmet ettikten sonra on sekiz yaşındayken onu kaybetmiştir.398 Bu bilgilerden hareketle, 

Üftâde’nin 900/1495’te doğduğu göz önünde bulundurulduğunda, Hızır Dede’nin vefat 

tarihinin 918/1512 olduğu açıktır. 

3. Mehmed Bahâeddin Efendi 

Mehmed Bahâeddin, İsmail Hakkı Bursevî’nin (ö. 1137/1725) oğludur. Doğum tarihi 

bilinmemekle birlikte, Selami Şimşek’in tespitine göre, Bursevî’nin oğlunun 

1126/1714’te on sekiz yaşındayken sakal bırakması üzerine düştüğü tarihler dikkate 

alınırsa 1108/1697’de doğmuş olmadır.399 Tahsilini ve sülûkunu babasının yanında 

tamamlamıştır. Yaklaşık yirmi iki yaşındayken babası ile Şam’a seyahat etmiş, dönüş 

 
391

  Ulusoy, Bursa Dergahları, 62; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 513. 
392

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 517-518. 
393

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/575. 
394

  İhtiyar, Bursa’nın Kutbu Üftâde, 15-16; Hasan Kâmil Yılmaz, Azîz Mahmûd Hüdâyî, Hayatı, Eserleri, 

Tarîkatı, (İstanbul: Erkam Yayınları, 1990), 178. 
395

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 514. 
396

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 514. 
397

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 2/468, 575. 
398

  Yılmaz, Azîz Mahmûd Hüdâyî, Hayatı, Eserleri, Tarîkatı, 177. 
399

  Selami Şimşek, Anadolu’da Kurulmuş Bir Tarikat Celvetîlik (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2020), 81. 



 

60 

 

yolunda kızı Nefise vebâ sebebiyle vefat etmiştir. Bahâeddin Efendi babası gibi şair 

tabiatlı olup bazı makamların inşâ ve tamiri için tarih düşürmüştür.400  

Bursevî Üsküdar’da ikamet ettiği sırada Bahâeddin Efendi için Risâle-i Bahâiyye adlı bir 

eser kaleme almış, daha sonra risâleyi Bursa’da bulunan oğluna göndermiştir.401 Hüseyin 

Vassâf Sefîne-i Evliyâ’da, İsmail Hakkı Bursevî’ye ait eserleri kaydetmiş fakat mezkûr 

risâleyi zikretmemiştir.402 

Sefîne’de Mehmed Bahâeddîn Efendi’nin vefat tarihi 1139/1727 olarak verilmiştir.403 

Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşılmalıdır. Zira Bahâeddin Efendi, Bursevî’nin 

1137/1725’teki vefatından sonra posta oturmuş ve bir sene kadar hilâfet görevini 

sürdürdükten sonra 1138/1726 yılında vefat etmiştir.404 

4. Mehmed Hikmetî Efendi 

Aslen Tekirdağlı olan Mehmed Hikmetî Efendi, İsmail Hakkı Bursevî’nin halifesidir. 

“Hikmetî” mahlası kendisine Bursevî tarafından verilmiştir. Babası Hacı Ahmed Efendi, 

annesi Amine Hanım’dır. İsmail Hakkı Bursevî’nin Tekirdağ’da bulunduğu sırada henüz 

küçük yaşlarda iken huzuruna giderek duasını almıştır. Bursevî’nin halifelerinden bazı 

kimselerin terbiyesinden geçmiş, daha sonra Bursevî’ye olan muhabbeti sebebiyle 

Bursa’ya gelerek Celvetiyye usulüyle sülûkunu tamamlamış ve icazetini almıştır.405 

Halife olduktan sonra şeyhi tarafından Tekirdağ’da irşatla görevlendirilen Hikmetî, 

Tekirdağ’da bulunduğu esnada Salihiye Camii civarında bir halvethâne inşa ettirmiştir. 

Bursevî’nin oğlu Şeyh Bahâeddin’in (1138/1726) vefatından sonra İsmail Hakkı 

Dergâhı’nda posta oturan Hikmetî Efendi, yaklaşık yirmi sekiz sene boyunca meşîhat 

vazifesini sürdürmüştür. 1165/1752 senesinde vefat eden Hikmetî, İsmail Hakkı’nın kabri 

yakınında medfundur.406 

 
400

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 553-554; Ulusoy, Bursa Dergahları, 186-187; Şimşek, 

Celvetîlik, 81. 
401

  Bk. İsmail Hakkı Bursevî, Risâle-i Bahâiyye (İstanbul: Hacı Selimağa Kütüphanesi, Hüdayi, 476), 

70b-75b. 
402

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 3/83-87. 
403

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 3/89. 
404

  Ulusoy, Bursa Dergahları, 186; Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 553; Şimşek, Celvetîlik, 81. 
405

  Ulusoy, Bursa Dergahları, 187; Şimşek, Celvetîlik, 82. 
406

  Kara, Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler, 554; Ulusoy, Bursa Dergahları, 187-188; Şimşek, 

Celvetîlik,82-83. 



 

61 

 

Hüseyin Vassâf Sefîne’de, İsmail Hakkı’nın Hikmetî’yi Tekirdağ’da kimsesiz ve yetim 

olarak bulduğunu, terbiyesi altına alıp evlat edindiğini söylemektedir.407 Ancak bu bilgi 

yanlıştır. Zira kaynaklarda Hikmetî’nin anne ve babasının vefatları için düşürdüğü 

manzûm tarihler zikredilmiş, hatta Hüseyin Vassâf Efendi de İsmail Hakkı Bursevî’nin 

hayatını anlattığı Kemâlnâme-i Şeyh Hakkı isimli eserinde bu beyitleri kaydetmiştir. Bu 

bilgilerden hareketle, Hüseyin Vassâf’ın kendi ifadelerinin birbiriyle çeliştiği 

görülmektedir. Bununla birlikte, Bursevî’nin, “Rûm diyârına çevirdim gönlümü Hikmetî 

var / Cümle evlâd ba’dehu ordan zuhur eyler tamâm” mısralarıyla işaret ettiği gibi, İsmail 

Hakkı Dergâhı’nda Hikmetî’nin neslinin postnişin olması, Bursevî’nin manevi soyunun 

Hikmetî yoluyla devam ettiği şeklinde yorumlanmıştır. Ancak Hüseyin Vassâf’ın bu 

değerlendirmeyi yanlış anladığı açıktır.408 

  

 
407

  Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, 3/90. 
408

  Ulusoy, Bursa Dergahları, 189-190; Şimşek, Celvetîlik 84-85. 



 

62 

 

 

SONUÇ 

Sûfî biyografi çalışması denildiği zaman akla gelen en önemli eserlerden birisi hiç 

şüphesiz Osmânzâde Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâ adlı eseridir. Biyografi 

türündeki eserlerin henüz yoğun bir şekilde yazılmadığı bir zamanda kaleme alınan kitap, 

ortaya konuluşundan bugüne kadar tasavvuf araştırmacıların müracaat ettiği vazgeçilmez 

bir kaynak olmuştur. Eserin muhtevasının genişliği incelenirse iki bin sûfînin hayatları 

hakkında bilgi sunmanın çoğu kimsenin tek başına gerçekleştiremeyeceği, zorlu bir iş 

olduğu anlaşılacaktır. Aynı zamanda bu kadar bilginin bir araya toplandığı bir eserde 

hiçbir hatanın bulunmaması, özellikle o dönemdeki araştırma koşullarının kısıtlılığı da 

göz önünde bulundurulursa pek mümkün gözükmemektedir. Nitekim Sefîne-i Evliyâ’yı 

en son yayımlayan kişiler Prof. Dr. Mehmet Akkuş ve Prof. Dr. Ali Yılmaz’da eserin 

girişinde bu duruma dikkat çekmiş, metnin orijinalliğinin bozulmaması için eserdeki 

bilgilerin, görüşlerin, yorumların doğruluğunun veya yanlışlığın teyit edilmediği, 

anlatılan yerlerin, kitapların veya başka unsurların şu anki durumlarının belirtilmesi gibi 

ilave bir çalışmanın yapılmadığı söylenmiştir. 

Biz de bu çalışmamızda Sefîne’deki Bursalı meşâyıhı inceleyerek, onların hayatları ve 

eserleri hakkında hatalı olarak verilen bilgileri tespit etmeye ve saptanan bu bilgileri farklı 

kaynaklardan da hareketle tashih etmeye çalıştık. Kaydedilen bu hataların sebebi zaman 

zaman müellifin yanlış tespitlerinden kaynaklandığı gibi kimi zaman da eserin tab 

edilmesi sırasında müstensihlerin yahut latinize eden kişilerin yanlış aktarımlarından 

kaynaklandığına da şahit olduk. Bu çalışmanın ortaya koyuluş sebebi, bu farklılıkların ve 

bilgi hatalarının tespit edilip düzeltilmesi ayrıca yapılan tashih çalışmasının Sefîne-i 

Evliyâ’da anlatılan diğer sûfîler için de uygulanması konusunda bir örneklik teşkil 

etmesini sağlamaktır. 

Eserin birinci bölümünde Orta Doğu ve Kuzey Afrika Merkezli Tarikatlara mensup olan 

Bursalı mutasavvıflar Kadiriyye ve Zeyniyye başlığı altında sınıflandırılarak tashih 

edildi. Tashih yapılırken esere sadece yanlış bilgi bulmak amacı ile bakmayıp, diğer 

kaynaklardaki bilgiler de aynı gözle inceleyerek Hüseyin Vassâf’ın verdiği bilgiler ile 

karşılaştırılarak hangisinin doğru olduğunu tespit etmeye çalıştık. Kimi zaman Sefîne-i 

Evliyâ’da hatalı bilgilere rastladığımız gibi kimi zaman da araştırılan diğer kaynaklarda 



 

63 

 

yanlışlar bulduk. Özellikle eserlerin ihtilafa düştüğü yerlerde adı geçen sûfîye zaman ve 

mekan olarak daha yakın olan müellifin tercihi ve diğer kaynaklardaki görüşlerin izini 

sürerek sonuca ulaşılmaya çalıştık. Ayrıca bu bölümde diğer bölümlere göre dikkat çeken 

hususlardan birisi, Kadiriyye’nin Eşrefiyye koluna mensup olan kişilerin sayıca 

fazlalığıdır. Bu tarikatın Eşrefoğlu Rûmî tarafından Bursa’da kurulması ve tarikatın geniş 

bir alana yayılmayıp İznik-Bursa çevresiyle sınırlı kalması sebebiyledir. 

İkinci bölümde yine aynı usul gözetilerek Orta Asya Merkezli Tarikatlara mensup Bursalı 

meşayıh, bağlı oldukları yollara göre Halvetiyye ve Nakşıbendiyye başlıkları altında 

düzeltildi. Bu bölümde ele alınan Halvetiyye’nin Mısriyye kolunun XX. yüzyılın 

başlarına kadar Bursa’da aktif bir şekilde faaliyetlerini sürdürmesi, Bursa’nın yakın 

tasavvuf tarihine ışık tutması bakımından önemlidir. 

Üçüncü bölümde Anadolu Merkezli Tarikatlara mensup Bursalı sûfîlerin hayatları 

Celvetiyye başlığı altında detaylı olarak incelenerek tashihe ihtiyaç duyulan isimler ile 

ilgili gerekli düzenlemeler yapılarak teze aktarıldı. 

Sonuç olarak; Hüseyin Vassâf Efendi’nin Sefîne-i Evliyâ adlı eserinde düzeltilmesi 

gereken bazı hususlar bulunmakla birlikte bu durum kitabın kıymetine asla halel 

getirmemektedir. Nitekim bu önemli eser geçmişten günümüze kadar değerinde bir 

azalmaya uğramaksızın istifadeye medâr olmuştur. Ayrıca hâlâ günümüzde de 

araştırmacıların başvurdukları önde gelen sûfî biyografi eserlerindendir. 

  



 

64 

 

KAYNAKÇA 

Afyoncu, Erhan. “Zeâmet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 23 Ocak 

2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/zeamet  

Ahıshalı, Recep “Reîsülküttâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 22 

Ocak 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/reisulkuttab  

Algar, Hamit “Nakşibendiyye” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  Erişim 1 

Mayıs 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/naksibendiyye  

Altınışık, Kezban. Nakşîbendî-i Atîk Dergâhı ve Açıkbaş Mahmud Efendi. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Arpaguş, Sâfi – Baydar, Kübra Betül. “Tasavvuf ’ta Âdâb ve Erkân Risâleleri”, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, 15/30, 2017. 

Aşkar, Mustafa. “Niyâzî-i Mısrî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 12 

Nisan 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/niyazi-i-misri  

Atai, Nevizade. Şakayık-ı Numaniyye ve Zeyilleri. nşr. Abdülkadir Özcan, 2. Cilt, 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 1989. 

Atlansoy, Kadir. Bursa Şairleri Bursa Vefeyatnamelerindeki Şairlerin Biyografileri. 

Bursa: Asa Kitabevi, 1998. 

Aydın, Bilgin. “Meclis-i Meşâyih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 8 

Şubat 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/meclis-i-mesayih  

Ayvansarayî, Hâfız Hüseyin. Vefeyât-ı Ayvansarayî. çev. Ramazan Ekinci, İstanbul: 

Buhara Yayınları, 2013. 

Azamat, Nihat. “Kadiriyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi Erişi. 3 Aralık 

2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/kadiriyye  

Azamat, Nihat. “Üftâde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 15 Mart 

2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/uftade  

Azamat, Nihat. “Hacı Bayrâm-ı Velî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

15 Nisan 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/haci-bayram-i-veli.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/zeamet
https://islamansiklopedisi.org.tr/reisulkuttab
https://islamansiklopedisi.org.tr/naksibendiyye
https://islamansiklopedisi.org.tr/niyazi-i-misri
https://islamansiklopedisi.org.tr/meclis-i-mesayih
https://islamansiklopedisi.org.tr/kadiriyye
https://islamansiklopedisi.org.tr/uftade
https://islamansiklopedisi.org.tr/haci-bayram-i-veli


 

65 

 

Bağdemir, Abdullah. Müzekki’n-Nüfûs Giriş-Metin-Sözlük. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1997. 

Baldırızâde, Selîsi Şeyh Mehmed. Ravza-i Evliyâ. nşr. Mefail Hızlı - Murat Yurtsever 

Bursa: Arasta Yayınları, 2000. 

Baykal, Kâzım. Bursa ve Anıtları. Bursa: Bursa Aysan Matbaası, 1950. 

Bayramoğlu, Fuat. Hacı Bayram-ı Velî, Yaşamı, Soyu, Vakfı. 2 Cilt. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 1989. 

Bursevî, Abdullah Veliyyüddin. Menâkıb-ı Eşrefzâde. nşr. Abdullah Uçman, İstanbul: 

Kitapevi Yayınları, 2009. 

Cami, Abdurrahman. Nefahatü’l-Üns. İstanbul: Bedir Yayınevi, 1971. 

Çakır, Adalet. Mehmet Ri’fat Efendi’nin Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye Adlı Eserinin Işığında 

Anadolu’da Kâdirilik. İstanbul: Maramara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006. 

Çakır, Adalet. Mehmet Ri’fat Efendi’nin Nefhatü’r-Riyâzi’l-Âliye’sinde Abdulkâdir-i 

Geylânî ve Kâdirilik. 2 Cilt. İstanbul: İsam Yayınları, 2021. 

Çalık, Fatma. Eşrefzâde İzzettin ve Tefsiri: “Enîsü’l-Cenân”. Bursa: Uludağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

Çalık, Fatma. “Şeyh Eşrefzade İzzettin: Hayatı, Eserleri ve Görüşleri”. Bülent Ecevit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/11, 2016. 

Çelebi, Katip. Keşf el-Zunûn An Esâmi’l-Kütübi ve’l-Fünun. çev. Rüştü Balcı, İstanbul: 

Tarik Vakfı Yurt Yayınları, 2007. 

Demir, Şule. Abdullah Münzevî ve Ulucami Kütüphanesi. Bursa: Uludağ Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1999. 

Demir, Ziya. Osmanlı Müfessirleri. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006. 

Donuk, Suat. Türk Edebiyatında Vefeyâtnâme ve İsmail Beliğ’in Güldeste-i Riyâz-ı 

İrfân’ı. Ankara: Gece Kitaplığı, 2016. 

Eraslan, Kemal. “Ahmed Yesevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 12 

Mayıs 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-yesevi.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-yesevi


 

66 

 

Ergun, Sadeddin Nüzhet. Türk Musikisi Antolojisi. İstanbul: Vadi Yayınları, 2017. 

Eşrefzâde, Ahmed Ziyaeddin b. Muhammed Fahreddin. Gülzâr-ı Sülehâ ve Vefeyât-ı 

Urefâ. Bursa: Bursa İnebey Kütüphanesi, Orhan, 36073, 1018/2. 

https://portal.yek.gov.tr/works/detail/36073  

Gazzîzâde, Abdüllatif Efendi. Hülâsatü’l-Vefeyât-Bursa’da Medfun Meşâyihin Kısa 

Hayatı. nşr. Mustafa Demirel. Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 

2014. 

Gündüz, İrfan. Osmanlılarda Devlet-Tekke Münâsebetleri. İstanbul: İbn Haldun 

Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Güneş, Mustafa. Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı (İnceleme ve Karşılaştırmalı Metin). Ankara: 

2000. 

Güneş, Mustafa. Eşrefoğlu Rumî’nin Hayatı,-Eserleri ve Divânı. İstanbul: Sahaflar Kitap 

Sarayı, 2006. 

Halvetî, Enfî Hasan Hulûs. XVI ve XVIII Asırlarda Yaşayan Velîler ve Deliler : 

Tezkiretü’l-Müteahhirîn. nşr. Mustafa Tatcı - Musa Yıldız, İstanbul: H 

Yayınları, 2019. 

Hulvi, Cemâleddin. Lemezât-ı Hulviyye. nşr. Mehmet Serhan Tayşi, İstanbul: Semerkand 

Yayınları, 2013. 

Hüdayi, Aziz Mahmud. Hüdayi Divanı. nşr. Musa Yıldız, Mustafa Tatcı, İstanbul: H 

Yayınları, 2017. 

Hüdâyi, Aziz Mahmud. Hüdâyî’nin Vâkıât-ı Üftâde Tercümesi. nşr. Zehra Gökmen 

Çakır, İstanbul: Eflatun Kitap, 2020. 

İhtiyar, Zafer. Bursa’nın Kutbu Üftâde. Bursa: Gaye Kitabevi, 2023. 

Kaplanoğlu, Raif. Bursa Yer Adları Ansiklopedisi. İstanbul: Bursa Ticaret Borsası Kültür 

Yayınları, 1996. 

Kaplanoğlu, Raif. Bursalı Şair Yazar ve Ünlüler Ansiklopedisi. İstanbul: Avrasya 

Etnografya Vakfı Yayınları,1998. 

https://portal.yek.gov.tr/works/detail/36073


 

67 

 

Kara, Mustafa. “Abdülkâdir Necib Efendi ve Mevlid’i”. Uluslararası Bursa Tasavvuf 

Kültürü Sempozyumu 4, Bursa: Bursa Kültür Sanat ve Turizm Vakfı Bursa 

Kitaplığı Yayınları, 2005. 

Kara, Mustafa. “Abdüllatîf  el-Kudsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

Erişim: 5 Kasım 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/abdullatif-el-kudsi  

Kara, Mustafa. Anadolu’nun Üç Ermişi Yûnus Emre, Eşrefoğlu Rûmî, Niyâzî-i Mısrî. 

İstanbul: Dergâh Yayınları, 2020. 

Kara, Mustafa. Aşk Bülbülü Hz. Üftâde ve Dergâhı. Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi 

Yayınları, 2014. 

Kara, Mustafa. Bir Aşk Kütüğü Yaktık. İstanbul: Dergah Yayınları, 2023. 

Kara, Mustafa. Bursa’da Dinî Kültür. Bursa: Emin Yayınları, 2011. 

Kara, Mustafa. Bursa’da Tarîkatlar ve Tekkeler. Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 

2017. 

Kara, Mustafa. Bursa’da Kırklar Meclisi. Bursa: Yıldırım Belediyesi Kültür Yayınları, 

2022. 

Kara, Mustafa. Bursa’nın ve Balkanların Gönül Erleri. Ankara: 2022. 

Kara, Mustafa. “Bursa Tekkeleri ve Tasavvufi Hayat Üzerine Genel Bir Değerlendirme”. 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2, 1987. 

Kara, Mustafa. “Eşrefiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi Erişim 2 Eylül 

2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/esrefiyye  

Kara, Mustafa. “Eşrefzâde Ahmed Ziyâeddîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Erişim 1 Ekim 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/esrefzade-ahmed-

ziyaeddin  

Kara, Mustafa – Tekeli, Hamdi. Gazzeli Ahmed Efendi ve Gazzîzâde Abdüllatîf Efendi. 

Bursa: Osmangazi Belediyesi Yayınları, 2021. 

Kara, Mustafa. “Gül Risâlesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5/5, 1993. 

Kara, Mustafa. Osmanlı’nın Kandili Eşrefoğlu Rûmî,.İstanbul: Bilge Yayınları, 2006. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/abdullatif-el-kudsi
https://islamansiklopedisi.org.tr/esrefiyye
https://islamansiklopedisi.org.tr/esrefzade-ahmed-ziyaeddin
https://islamansiklopedisi.org.tr/esrefzade-ahmed-ziyaeddin


 

68 

 

Karadoru, Fatma Betül. Bursa Numaniye Dergâhı ve Mimari Özellikleri. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2022. 

Karakaş, Dilek Yıldız (ed.). Sûfî Bursa Bursa’da Tasavvufî Kültür. Bursa: Bursa 

Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2013. 

Kepecioğlu, Kâmil. Bursa Kütüğü. 4 Cilt. Bursa: Bursa Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 

2010. 

Köprülü, Fuad. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. İstanbul: Akçağ Yayınları, 2003. 

Kudsî, Abdullatîf. Nefis Mertebeleri Kalp. Ru, Sır ve Makamlar. çev. Abdurrezak Tek 

İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021. 

Kurnaz, Cemal vd. Hüseyin Vassâf Hayatı, Eserleri ve Şiirlerinden Şeçmeler. Ankara: 

Akçağ Yayınları, 1999. 

Mehmed Fahreddîn. Gülzâr-ı İrfân. İstanbul: Atıf Efendi Kütüphanesi, Atıf Efendi, 

01923, 375426. https://portal.yek.gov.tr/works/detail/375426  

Muslu, Ramazan. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 18. Yüzyıl. İstanbul: İnsan Yayınları, 

2021. 

Müstakîmzâde, Süleyman Sa’deddin. Tuhfetü’l-Hattâtîn. nşr. Mustafa Koç İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2014. 

Namlı, Ali. İsmail Hakkı Bursevî Hayatı, Esrerleri, Tarikat Anlayışı. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2001. 

Namlı, Ali. İsmail Hakkı Bursevi ve Tamâmü’l-Feyz Adlı Eseri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1994. 

Namlı, Ali. “İsmail Hakkı Bursevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 8 

Mayıs 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/ismail-hakki-bursevi.  

Öcalan, Hasan Basri. Bursa’da Tasavvuf Kültürü (XVII. Yüzyıl). Bursa: Gaye Kitabevi, 

2000. 

Öngören, Reşat. “Ebü’n-Necîb Sühreverdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Erişim 5 Temmuz 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/suhreverdiyye  

Öngören, Reşat. Tarihte Bir Aydın Tarikatı Zeynîler. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 

https://portal.yek.gov.tr/works/detail/375426
https://islamansiklopedisi.org.tr/ismail-hakki-bursevi
https://islamansiklopedisi.org.tr/suhreverdiyye


 

69 

 

Öngören, Reşat “Zeyniyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 8 Kasım 

2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/zeyniyye.  

Özcan, Nuri. “Abdürrahim Tirsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 12 

Kasım 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/abdurrahim-tirsi  

Özcan, Nuri. “İzzeddin Efendi, Eşrefzâde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

23/554-555. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Özel, Ahmet Murat. “Şâzelî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi Erişim 23 Nisan 

2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/sazeli.  

Özkan, Ahmet. Eşrefoğlu Rûmî, Hayatı, Tasavvufî Görüşleri ve Eşrefiyye Tarikatı. 

Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Özmen, Vildan. Abdurrahîm-i Tirsî Dîvanı (İnceleme-Metin-Düz Yazıya Çeviri). Kocaeli: 

Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Özsaray, Mustafa. 19. Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı’da Devlet-Tekke İlişkileri (XIX 

Yüzyıl). İstanbul: İz Yayıncılık, 2021. 

Pekolcay, A. Necla - Uçman, Abdullah. “Eşrefoğlu Rumî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 11/480-482. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Rûmî, Eşrefoğlu. Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı. nşr. Asaf Halet Çelebi, İstanbul: Ahmet Halit 

Kitapevi, 1944. 

Rûmî, Eşrefoğlu. Müzekki’n-Nüfûs. nşr. Abdullah Uçman, İstanbul: İnsan Yayınları,  

1996. 

Rûmî, Eşrefoğlu. Tarîkatnâme. nşr. Esra Keskinkılıç, İstanbul: Gelenek Yayınları, 2002. 

Sarı, Abdullah Efendi. Gönül Meyveleri. nşr. Kenan Necefzâde, İstanbul: Neşriyat Yurdu, 

1967. 

Süreyya, Mehmed. Sicill-i Osmanî. nşr. Nuri Akbayar - Seyit Ali Kahraman, İstanbul: 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1996. 

Şimşek, Selami. Anadolu’da Kurulmuş Bir Tarikat Celvetîlik. İstanbul: Ketebe Yayınları, 

2020. 

Tahir, Bursalı Mehmet. Osmanlı Müellifleri. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/zeyniyye
https://islamansiklopedisi.org.tr/abdurrahim-tirsi
https://islamansiklopedisi.org.tr/sazeli


 

70 

 

Tahir, Bursalı Mehmet. Osmanlı Müellifleri. nşr. Mehmet Ali Yekta Saraç, Ankara: 

TÜBA, 2016. 

Tahralı, Mustafa. “Ahmed er-Rıfâî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

5 Mart 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-er-rifai.  

Taşköprülüzâde, Osmanlı Bilginleri (eş-Şakâiku’n-Nu’mâniyye). çev. Muharrem Tan, 

İstanbul: İZ Yayıncılık, 2007. 

Tek, Abdurrezak. Abdüllatîf  Kudsî Hayatı, Eserleri ve Görüşleri. Bursa: Emin Yayınları, 

2007. 

Tek, Abdurrezzak. “Bursa’da Kadirî Tekkeleri”. Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, 19/1, 2010. 

Tek, Abdurrezak. Gazzeli Bir Sûfî Niyâzî-i Mısrî’nin Ser Halifesi Ahmed Gazzî. Bursa: 

Emin Yayınları, 2023. 

Tek, Abdurrezak. Gazzeli Bir Sûfî Niyâzî-i Mısrî’nin Ser Halifesi Ahmed Gazzî. İstanbul: 

Ketebe Yayınları, 2024. 

Tek, Abdurrezak. Hazret-i Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî ve Mesnevî-i Şerif . Bursa: Bursa 

Akademi Yayınları, 2014. 

Tek, Abdurrezak. Tarihi Süreçte Tasavvuf ve Tarikatlar. Bursa: Bursa Akademi 

Yayınları, 2020. 

Tek, Abdürrezak. 19. Yüzyılda Bursa’da Bir Nakşî Mesnevihân Mehmed Emin Kerkükî. 

Bursa: Bursa Akademi Yayınları, 2019. 

Tek, Abdurrezak. Süleyman Hâlis’in Vefeyât’ında Osmanlı Dönemi Bursa’da Dini ve 

Sosyal Zümreler Sûfîler, Müderrisler, Kadılar, Kâtipler, Tüccarlar (1618-

1760). Bursa: Yıldırım Belediyesi Kültür Yayınları, 2023. 

Tekeli, Hamdi. Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000. 

Tekeli, Hamdi. Gazzîzâde Abdüllatîf’in Hayatı, Eserleri ve Vâkı’âtı. Ankara: Uludağ 

Yayınları, 2016. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahmed-er-rifai


 

71 

 

Tekeli, Hamdi. “Gazzî Ahmed Efendi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 6 Aralık 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzi-ahmed-efendi  

Tosun, Necdet. Hâcegân Yolu Hoca Bahâeddin Nakşbend ve Tarîkatı (XII-XVII Asırlar). 

Erkam Yayınları, 2022. 

Tuman, Nail. Tuhfe-i Nâilî. çev. M. T. Cemal Kurnaz, Ankara: Bizim Büro Yayınları, 

2001. 

Türer, Osman. “Gazzîzâde Abdüllatif Efendi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Erişim 5 Ekim 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzizade-abdullatif-

efendi  

Uludağ, Süleyman. “Abdülkâdir-i Geylânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Erişim 12 Temmuz 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/abdulkadir-i-

geylani  

Uludağ, Süleyman. “Halvetiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi Erişim 23 

Mayıs 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/halvetiyye  

Ulusoy, Mehmed Şemseddin. Bursalı Mutasavvıf Âlimler ve Meşhurlar. nşr. Mustafa 

Kara - Serhat Gültaş - Olcay Kocatürk, Bursa: Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2021. 

Ulusoy, Mehmed Şemseddin. Gülzâr-ı Mısrî-Niyâzî-i Mısrî ve Bursa Mısrî Dergâhı. nşr. 

Mustafa Kara - Serhat Gültaş - Sedat Akay. Bursa: Osmangazi Belediyesi 

Yayınları, 2021. 

Ulusoy, Mehmed Şemseddin. Yâdigâr-ı Şemsî (Bursa Dergâhları). nşr. Mustafa Kara - 

Kadir Atlansoy, Bursa: Uludağ Yayınları,1997. 

Üftâde, Mehmed Muhyiddin. Üftâde Dîvânı. nşr. Mustafa Bahadıroğlu, İstanbul: 

Semerkand Yayınları, 2011. 

Vassâf, Hüseyin. Bursa Hatırası. nşr. Mustafa Kara vd. Bursa: Bursa Büyükşehir 

Belediyesi Yayınları, 2022. 

Vassâf, Hüseyin. Dîvân. nşr. Mustafa Tatçı vd. İstanbul: Kırkambar Yayınları, 2012, 

Vassâf, Hüseyin. Sefîne-i Evliyâ. nşr. Mehmet Akkuş - Ali Yılmaz, 5 Cilt. İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2006. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzi-ahmed-efendi
https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzizade-abdullatif-efendi
https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzizade-abdullatif-efendi
https://islamansiklopedisi.org.tr/abdulkadir-i-geylani
https://islamansiklopedisi.org.tr/abdulkadir-i-geylani
https://islamansiklopedisi.org.tr/halvetiyye


 

72 

 

Veliyyüddin, Bursalı Mehmet. İznikli Eşrefoğlu Rûmî’nin Menkıbeleri. nşr. Mustafa 

Güneş, İstanbul: Sahaflar Kitap Sarayı, 2006. 

Veliyyüddin, Bursalı Mehmed. Menâkıb-ı Eşrefzâde. nşr. Abdullah Uçman - Önder 

Akıncı. İstanbul: Bedir Yayınevi, 1976. 

Vicdâni, Sâdık. Tarikatler ve Silsileleri (Tomâr-ı Turûk-ı ‘Aliyye). nşr. İrfan Gündüz, 

İstanbul: Enderun Kitabevi, 1995. 

Yılmaz, Adile. Eşrefoğlu Rûmî Dîvânı (İnceleme). Ankara: Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1993. 

Yılmaz, Hasan Kamil. “Aziz Mahmud Hüdâyî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 18 Aralık 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/aziz-

mahmud-hudayi 

Yılmaz, Hasan Kâmil. Azîz Mahmûd Hüdâyî, Hayatı, Eserleri, Tarîkatı. İstanbul: Erkam 

Yayınları, 1990. 

Yılmaz, Hasan Kamil. “Celvetiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 

23 Kasım 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/celvetiyye  

Yurtsever, Murat. “İsmail Hakkı Tekkesi” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 21 Mayıs 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/ismail-hakki-tekkesi  

Yüce, Esra Aydoğmuş. Abdurrahîm Tirsî ve Divanı. Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Yücer, Hür Mahmut. Osmanlı Toplumunda Tasavvuf 19. Yüzyıl. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2021. 

Yücer, Hür Mahmut. “Sa’deddin el-Cebâvî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 21 Nisan 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/sadeddin-el-cebavi.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/aziz-mahmud-hudayi
https://islamansiklopedisi.org.tr/aziz-mahmud-hudayi
https://islamansiklopedisi.org.tr/celvetiyye
https://islamansiklopedisi.org.tr/ismail-hakki-tekkesi
https://islamansiklopedisi.org.tr/sadeddin-el-cebavi

