
 
 

 

  

FATİH SULTAN MEHMET VAKIF ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İÇ MİMARLIK ANABİLİM DALI 

İÇ MİMARLIK PROGRAMI 

GİZEM ÖZEN 

19. YÜZYILDA DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN 

BOĞAZİÇİ YALILARI ÜZERİNDEN OKUNMASI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

İSTANBUL, 2024 



 
 

 

  

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

FATİH SULTAN MEHMET VAKIF ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İÇ MİMARLIK ANABİLİM DALI 

İÇ MİMARLIK PROGRAMI 

19. YÜZYILDA DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN 

BOĞAZİÇİ YALILARI ÜZERİNDEN OKUNMASI 

GİZEM ÖZEN 

(220251004) 

Danışman 

(Doç. Dr. Salih SALBACAK) 

 

İSTANBUL, 2024 



 
 

 



 
 

ETİK BİLDİRİM 

Bu tezin yazılmasında bilimsel ahlak kurallarına uyulduğunu, başkalarının 

eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel normlara uygun olarak atıfta 

bulunulduğunu, kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin 

herhangi bir kısmının bağlı olduğum üniversite veya bir başka üniversitedeki başka 

bir çalışma olarak sunulmadığını beyan ederim. 

 

GİZEM ÖZEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

TEŞEKKÜR 

19. yüzyılda toplumsal olarak yaşanılan dönüşümü iç mekân ve mobilya 

bağlamında yalılar üzerinden incelediğim tez çalışmamda kıymetli bilgi ve 

birikimiyle beni yönlendiren ve çalışmamın konu seçiminden tamamlanmasına kadar 

tüm sürecinde yanımda olan değerli hocam Sayın Doç. Dr. Salih Salbacak’a, her 

daim yanımda olan destek ve yardımını benden esirgemeyen aileme teşekkürü bir 

borç bilirim.  

 

Gizem Özen 

   

 



v 
 

19. YÜZYILDA DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN BOĞAZİÇİ 

YALILARI ÜZERİNDEN OKUNMASI 

Gizem Özen 

ÖZET 

Orta Asya’dan Anadolu’ya yerleşinceye kadar geçen süreçte Türkler, 

yüzyıllar içerisinde kültürel birikimleri ile kadim bir medeniyet oluşturmuşlardır. 

Anadolu’da var olan kültürlerin kalıntılarını kendi birikimleri ile sentezleyen Türkler 

zaman içerisinde tüm Anadolu’ya yayılmış, güçlü devlet teşkilatı ile topraklarını 

genişleterek üç kıtaya yayılan bir imparatorluk haline gelmiştir. Bu gelişmeler 

mimaride de etkisini göstermiş kendi ananevi normlarından yola çıkarak 

geliştirdikleri teknik, biçim, kurgu ve malzemeler ile kendi özgün geleneksel 

yapılarını inşa etmişlerdir. 

Osmanlı Devleti 18. yüzyıla kadar her anlamda kendi oluşturdukları 

geleneksel düzenle yaşamını sürdürürken, dışa kapalı bir politika izlemiş ve zamanla 

dünyanın yaşadığı teknolojik gelişmelerden geri kalmıştır. Kaybettiği savaş ve 

topraklar ile bu gerçeklikle yüzleşen Osmanlı, çareyi batılılaşmada bulmuş ve bu 

konuda bir dizi adımlar atmıştır. İlk etapta yalnızca askeri ve eğitim alanında 

düşünülen yenilikler bütün Osmanlı yaşamına sıçramış, sosyo-kültürel yaşamı 

etkilemiştir. Özellikle 19. yüzyılda Tanzimat’ın ilanı ile hız kazanan batılılaşma 

Osmanlı geleneksel yaşamını köktenci bir yaklaşımla değiştirmeye başlamıştır. Bu 

süreçte değişime uğrayan konulardan bazıları da iç mekân, mimari ve mobilya 

olmuş, öncülüğünü ise 19. yüzyılda yapılan Dolmabahçe Sarayı yapmıştır. Cephesi, 

mimarisi, süslemeleri, iç mekanları, mobilyasıyla tamamen batılı yaşam biçimine 

uygun olarak yapılan saray, tüm öğeleriyle geleneksel yaşam biçimini terk etmiştir. 

Mekânsal bu değişim konut mimarisine de yansımış ilk olarak etkilenen ise üst sınıf 

devlet görevlileri olmuş zaman içerisinde de halka intikal etmiştir 



vi 
 

Konumuzu oluşturan Boğaziçi Yalıları ise üst sınıfın sayfiye konutlarıdır ve 

geleneksel üslupta inşa edilen bu yapılar dönüşümden en çok etkilenen yapı 

türlerinden olmuştur. Yalılar yalnızca bir konut olmaktan uzaktır, aynı zamanda 

döneminin en popüler gelişimlerinin yaşandığı kültür platformlarıdır. Nitekim 

saraydan sonra iç mekândan mobilyaya, cepheden süslemeye, yaşam biçiminden 

alışkanlıklara dönüşümün ilk olarak yaşandığı konutlar arasında yerini almıştır. Bu 

sebeple 19. yüzyıl sonrası dönüşen yaşam biçimini iç mekân ve mobilya bağlamında 

yalılar üzerinden okumanın faydalı olacağı düşünülmüştür. Yapılan okuma ve 

incelemelerle dönemin iç mekân, mobilya ve yaşam biçimini analiz eden nitelikli 

birer belge ortaya koymak hedeflenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: 19. Yüzyıl, İç Mekân, Yalı, Modernleşme 

  



vii 
 

19TH CENTURY TRANSFORMATION OF THE WAY OF LIFE 

THROUGH THE BOSPHORUS MANSIONS 

 Gizem Özen 

ABSTRACT 

From Central Asia, until they settled in Anatolia, Turks have created an 

ancient civilization with their cultural accumulation over centuries. The Turks, who 

synthesized the remnants of the existing cultures in Anatolia with their own 

accumulations, spread to Anatolia over time, expanded their territory with a strong 

state organization, and became an empire spreading to three continents. These 

developments also had an impact on architecture, and they built their original 

traditional structures with the techniques, forms, constructions, and materials they 

developed based on their own traditional norms.  

Until the 18th century, the Ottoman Empire continued its life with the 

traditional order they had created in every sense, followed a closed policy to the 

outside world, and in time lagged behind the technological developments 

experienced by the world. Facing this reality as a result of the wars and territories it 

lost, the Ottoman Empire found the solution in Westernization and took a series of 

steps in this regard. The innovations, which were initially thought only in the field of 

military and education, spread to the whole Ottoman life and affected the socio-

cultural life. Especially with the declaration of the Tanzimat in the 19th century, 

increasing Westernization began to change the Ottoman traditional life with a 

fundamentalist approach. Some of the areas changing this process are interior space, 

architecture, and furniture. The 19th-century Dolmabahçe Palace was the pioneer of 

this change. The palace, whose architecture, interiors, and furniture were built 

completely in accordance with the Western lifestyle, abandoned the traditional 

lifestyle. This spatial change was also reflected in the residential architecture, and the 



viii 
 

first to be affected were the upper-class state officials, and in time it was also 

reflected in the public.  

The Bosphorus Mansions, which is the subject of our study, are the 

countryside residences of the upper class. Constructed in traditional style, these 

buildings are among the building types most affected by the transformation. Far from 

being just residences, mansions are also cultural platforms where the popular 

developments of the period were experienced. As a matter of fact, after the palace, 

they are among the housing types where the transformation from interior space to 

furniture, from facade to ornamentation, from lifestyle to habits is first seen. For this 

reason, it is thought that it would be useful to analyze the transformed lifestyle after 

the 19th century through mansions in the context of interior space and furniture. It is 

aimed to present a qualified document that analyses the interior space, furniture, and 

lifestyle of the period with the readings and examinations made.  

 

Keywords: 19th Century, Interior Space, Mansion, Modernisation  

 



ix 
 

ÖN SÖZ 

Orta Asya’dan Anadolu’ya birçok birikimi de beraberinde getiren Türkler, bu 

topraklarda zaman içerisinde gelişip büyümüş ve imparatorluk haline gelmiştir. 

Yüzyıllar boyu güçlü ve dinamik yapısıyla kendinden söz ettiren Türkler bu 

topraklarda kendi özgün yapısıyla şekillenmiş yaşam biçimini ve konutlarını da inşa 

etmişlerdir. Gelişen süreç içerisinde dünyadaki gelişimleri uzun süre takip etmemesi 

ve daha çok içe kapalı bir politika izlemesi sebebiyle Osmanlı Devleti görkemli 

duruşunu 18. yüzyıldan sonra sürdürememiştir. Bu süreçten itibaren yüzyılın 

teknolojisini elinde tutan Avrupa takip edilmeye başlanmış ve batılılaşma yönünde 

atılımlar yapılmıştır. 

18. yüzyılda başlayan yenilikler 19. yüzyıldan itibaren ivme kazanmış ve 

toplumun tüm dinamiklerini etkileyen bir düzeye ulaşmıştır. Bu süreçte sosyo-

kültürel yaşamı tesiri altında tutan batılı olgular bir statü ve modernlik simgesi 

sayılmış özellikle de devletin öncülüğünde toplum bu yönelimlere teşvik edilmiştir. 

Bu durum yaşam üzerinden konut ve iç mekân anlayışına da sıçramış. Varlıklı 

kesimin sayfiye konutları olan ve Boğaziçi’nde ayrı bir kültür yapısına sahip olan 

yalılar da bu durumdan etkilenmiş ve 19. yüzyıldan itibaren değişim göstermişlerdir. 

Bu sebeple 19. yüzyılda dönüşen yaşam biçiminde mimari, iç mekân ve mobilya 

bağlamında nasıl bir değişimin yaşandığı, alışkanlıklara, eylemlere ve davranış 

şekillerine ne gibi yansımalarının olduğu, kültür yapısı ile mekanlar arasındaki 

ilişkiye nelerin tesir ettiği incelenmiştir. Bu çalışma ile yaşam biçimi üzerinden 

dönemsel bir analiz ve değerlendirme yapılmış iç mekanların değişim ve gelişim 

süreci irdelenerek belgelenmesi amaçlanmıştır. 

Tez çalışmam boyunca destek ve yardımları ile kıymetli hocam Sayın Doç. 

Dr. Salih Salbacak’a ve tüm yaşamım boyunca desteği ve sevgisi ile daima yanımda 

olan aileme sonsuz teşekkür ederim.  

 

Haziran, 2024 Gizem Özen 

 



x 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT .............................................................................................................. vii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... ix 

TABLO LİSTESİ ..................................................................................................... xii 

ÇİZİM LİSTESİ ...................................................................................................... xiii 

ŞEKİLLER LİSTESİ .............................................................................................. xiv 

KISALTMALAR ..................................................................................................... xx 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 8 

1. GENEL HATLARI İLE 19.YÜZYIL VE AVRUPA’NIN DURUMU .............. 8 

1.2.1. Sosyal Mekanların Gelişimi .............................................................. 33 

1.2.2. Eğlence Kültürü ................................................................................. 36 

1.2.3. Otel ve Konaklama ............................................................................. 39 

1.2.4. Yeme-İçme Kültürü ........................................................................... 41 

1.2.5. Giyim-Kuşam ve Değişim .................................................................. 45 

1.2.6. Kadın-Erkek İlişkileri ........................................................................ 48 

1.2.7. Alışveriş Kültürü ................................................................................ 52 

1.2.8. Değişimin İzleri: Edebiyat ve Yayınlar ............................................ 55 

1.2.9. Değişimin Mekânsal Yansımaları ..................................................... 58 

1.2.10. Batı Etkisinde Gelişen Yeni Yapılar: Apartmanlar .................... 60 

1.2.11. Müstakil Yapılar ............................................................................. 62 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 66 

2. 19. YY’DA TÜRK TOPLUMUNDA DÖNÜŞEN GELENEKSEL YAŞAM 

BİÇİMİ: MOBİLYALI YAŞAM VE MEKÂN KAVRAMI ................................ 66 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................ 110 



xi 
 

3. 19. YÜZYILDA SİVİL MEKÂNLAR: YALILAR ......................................... 110 

3.2.1. Konum ............................................................................................... 121 

3.2.2. Yalı Yaşamının Sosyo-Kültürel İlişkisi ve Temsili ........................ 123 

3.2.3. Mimari ve İç Mekan Gelişimi ......................................................... 124 

 Plan Tipolojisi ....................................................................................... 132 

 İç Mekanlar ve Mobilya ....................................................................... 137 

3.4.2.1. Odalar ............................................................................................ 137 

3.4.2.2. Sofalar ............................................................................................ 146 

3.4.2.3. Geçitler (Giriş ve Koridorlar) ..................................................... 152 

3.4.2.4. Merdivenler ................................................................................... 155 

3.4.2.5. Pencere ve Çıkmalar .................................................................... 159 

3.4.2.6. Mutfak ve Banyolar ...................................................................... 168 

3.4.2.7. Mobilya .......................................................................................... 175 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM .......................................................................................... 191 

4. DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN YALILAR ÜZERİNDEN OKUNMASI 191 

SONUÇ .................................................................................................................... 205 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 213 

 



 

xii 
 

TABLO LİSTESİ 

Tablo 1. Geleneksel Mobilya Kavramının Batılılaşma ile Değişim .......................... 82 

Tablo 2. Boğaziçi yalılarının koruma kararına göre bölgelere dağılımı 

(Erdenen,2006, s.9). .......................................................................................... 111 

Tablo 3. Dönemsel olarak yalıda odanın gelişim ve değişimi ................................. 145 

Tablo 4. Dönemsel olarak yalıda sofanın gelişim ve değişimi. ............................... 151 

Tablo 5. Dönemsel olarak yalıda geçitlerin (koridor) gelişim ve değişimi.............. 154 

Tablo 6. Dönemsel olarak yalıda merdivenin gelişim ve değişimi. ......................... 158 

Tablo 7. Dönemsel olarak yalıda pencerenin gelişim ve değişimi........................... 163 

Tablo 8. Dönemsel olarak yalıda çıkmanın gelişim ve değişimi. ............................ 167 

Tablo 9. Dönemsel olarak yalıda mobilyanın değişimi. .......................................... 190 

Tablo 10. Sadullah Paşa Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda 

Dönemsel İzleri. ................................................................................................ 195 

Tablo 11. Kıbrıslı Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda Dönemsel 

İzleri .................................................................................................................. 199 

Tablo 12. Sait Halim Paşa Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda 

Dönemsel İzleri. ................................................................................................ 204 

Tablo 13. Mobilyalı ve mobilyasız yaşam alışkanlıklarının ve eylemlerinin değişimi

 .......................................................................................................................... 210 

  



xiii 
 

 

 

ÇİZİM LİSTESİ   

Çizim 1. Oturma mobilyasının sedirden batılı mobilyaya geçişte iç mekân ve 

cephede yarattığı değişim (Bozkurt,2009; Demirarslan,2018, s.79) .................. 96 

Çizim 2. Yalı konumları, Yalı-Deniz ve Yol İlişkileri (Yazıcıoğlu,1984, s.146). ... 122 

Çizim 3. Oda ve girişlerin biçimlenişi (Terzioğlu,1995, s.15)................................. 141 

Çizim 4. Boğaziçi Yalılarının denize doğru konumları (Yazıcıoğlu,1984, s.204). . 147 

Çizim 5. Yalılarda Geçit biçimlenişleri (Yazıcıoğlu,1984, s.206). .......................... 152 

Çizim 6. Basit Giriş ve Tek Kollu Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) .............. 156 

Çizim 7. İki Kollu Tek ya da Çift Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) ............... 156 

Çizim 8. Tek Kollu Çift Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) .............................. 156 

Çizim 9. Üç kollu Merdivenler (Yazıcıoğlu, 1984, s.213)....................................... 157 

 

  



xiv 
 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1. Schönbrunn Sarayı Mavi Çin Salonu (URL-1) ............................................. 11 

Şekil 2. Schönbrunn Sarayı Doğu esintili Porselen odası (URL-2) ........................... 11 

Şekil 3. 1827-28'de Burlington Pasajı'nın Piccadilly girişi (URL-4) ......................... 15 

Şekil 4. St James Meydanı'nda Wedgwood ve Byerley; 1809'da Londra sergi salonu 

(URL-6) .............................................................................................................. 15 

Şekil 5-Şekil 6. Pellatt and Green'de züccaciye, Harding and Howell'de kumaş 

alışverişi Londra, 1809 (URL-7) ........................................................................ 16 

Şekil 7. - Şekil 8. Strawberry Hill, iç ve dış mekân görünüm (URL-8/9) ................. 17 

Şekil 9. Yeni evler için farklı seçenekler, Evlerin Kişilikleri, Humphry Repton, 1816 

(Botton,2006, s.46,47). ....................................................................................... 18 

Şekil 10. Büyük Uluslararası Sergi için yapılan Hyde Park'taki Kristal Sarayın iç ve 

dış görünümleri, 1851 (URL-10) ........................................................................ 18 

Şekil 11. - Şekil 12.  Sultan II. Mahmud dönemi Sâdâbâd Sarayı, Charles Preault ve 

Kağıthanede kır eğlencesi, Fazıl Enderunî, Zenannâme, 1793 (İslâm 

Ansiklopedisi,2008, s.380; Topal,2019, s.27). ................................................... 23 

Şekil 13. - Şekil 14. Aynalıkavak Sarayı, 1822 ve Sünnet düğünü şenliklerini 

Aynalıkavak kasrından izleyen III. Ahmet (C.Gouffier, Şehsuvaroğlu,2014, s.68; 

Vehbî,2008, s.250,251). ...................................................................................... 24 

Şekil 15. III. Ahmed Yemiş Odası, Topkapı Sarayı, 1705 (Yılmaz,2017). ............... 25 

Şekil 16. III. Ahmed’in Avrupalı Elçileri Kabulü ve III. Ahmed’in av partisi adlı 

tablolar, 18.yy, Jean Baptiste Vanmour (URL-12). ............................................ 26 

Şekil 17. Sirkeci Garı, August Jachmund, 1890 (Işın,2023, s182) ............................ 32 

Şekil 18. Sultan Abdülaziz ve kavalyelik ettiği Prenses Mary Adelaide, İngiltere ve 

Sultan Abdülaziz Paris’te (Milli Saraylar,1993)................................................. 33 

Şekil 19. Lebon ve Markiz Pastanelerine ait bir broşür ve Ürün-Fiyat Listesi (URL-

13) ....................................................................................................................... 35 

Şekil 20. Naum Tiyatrosu, Pera-Beyoğlu, 19.yüzyıl (URL-14) ................................ 36 

Şekil 21. Büyük Londra Oteli Reklamı ve iç mekân görünümü, 1892 (URL-16) ..... 40 

Şekil 22. - Şekil 23. Pera Palas Oteli Kartpostalı 1900 (URL-17), Orient Ekspres’in 

(Şark Ekspresi) seyahat tanıtımları ve güzergâh bilgileri, 1883 (URL-16) ........ 41 

Şekil 24. Osmanlı da geleneksel yemek yeme biçimi (Günay,2017, s.67) ................ 42 

Şekil 25. 19. yüzyıldaki yeniliklerle değişmeye başlayan sofra ve mobilya kültürü, 

Kasrı Hümayun Yemek Salonu (Küçükerman,2007, s.318) .............................. 43 

Şekil 26. 19. yüzyıl çay ve kahve takımları, Milli Saraylar Koleksiyonu 

(Göncü,2015, s.139)............................................................................................ 44 



xv 
 

Şekil 27. - Şekil 28. 19. Yüzyıl erkek kıyafetleri (Constans,2007, s.522; Milli 

Saraylar,1993, s.75) ............................................................................................ 45 

Şekil 29. - Şekil 30. Osmanlı kadınının 19. yüzyılda giyim kuşamı (Göncü,2015, 

s.77; Işın,2023, s.97) ........................................................................................... 46 

Şekil 31. Servet-i Fünun Dergisinin kadın modasını anlatan yayınları (URL-19) .... 47 

Şekil 32. Sadabad Sarayı ve Kâğıthane Mesiresi, D’Ohsson (Atasoy,2015, s.552) .. 48 

Şekil 33. -Şekil 34. Fehime Sultan ve Şair, Bestekar Leyla Saz piyano çalışırken 

(URL-20/21) ....................................................................................................... 49 

Şekil 35. -Şekil 36. Dönemin önemli simaları Fatma Aliye ve Nigâr Hanım 

(Işın,2023, s.110,111) ......................................................................................... 50 

Şekil 37. Osmanlı geleneksel çarşıları, 19. Yüzyıl (Işın,2023, s.93) ......................... 53 

Şekil 38. -Şekil 39. Annuaire Orientale - Şark Yıllıklarında çıkan 1891 tarihli 

Bonmarşe ilanı ve Psalty mağazaları ile Piyano ilanları (Karadağ,2021; URL-22)

 ............................................................................................................................ 54 

Şekil 40. İbret Dergisinin Namık Kemal tarafından çıkarıldığı döneme ait olan bir 

sayısının başlığı ve derginin sonraki süreçte kapanış ilanı (Yazıcı,2000, s.369) 58 

Şekil 41. Mısır ve Botter Apartmanları (URL-52) ..................................................... 62 

Şekil 42. -Şekil 43. Osmanlı Devleti’nde deniz hamamları ve Sait Halim Paşa Yalısı 

diz hamamı (Pera Müzesi,2018; URL-24/25)..................................................... 65 

Şekil 44. Bir Altay Yurdunun İç Düzeni (Köse,2005, sy168, Radloff, 1994, s.24). . 71 

Şekil 45. Fatih albümünde Orta Asyalı beyler, sandalye, kürsü ve yastıklar 

(Ögel,2022, s.250). ............................................................................................. 73 

Şekil 46. -Şekil 47. Kolçaklı sandalye,18. yüzyıl (İrez,1988, s.136; Abdullah Buhari 

Minyatürü,1744) ve Kazak Türklerinde ağaç sandıklar (Ögel,2022, s.280). ..... 73 

Şekil 48. Odalar arasında sofanın bir uzantısı olarak oluşan eyvan örneği, 17. yüzyıl 

(Günay,2017, s.51).............................................................................................. 75 

Şekil 49. Yemiş Odası örneği, giriş, ocaklık ve sedir bölümü, Topkapı Sarayı 

(Günay,2017, s.87,88)......................................................................................... 76 

Şekil 50. Kara Mustafa Paşa Köşkü sedirli, tepe pencereli iç mekânı, Topkapı Sarayı, 

17 yüzyıl (Özen,2013, Kişisel Albüm) ............................................................... 77 

Şekil 51. Sünnet şenliklerinde yemek yeme, Surname-i Vehvi, 1720 (Vehbi, 2008, s. 

132,133). ............................................................................................................. 77 

Şekil 52. Sünnet şenliklerini seyreden batılı diplomatik heyet ve III. Ahmed’in 

tahtında şenlikleri izlemesi Surname-i Vehbi, 1720 (Vehbi,2008, s.71,364). .... 78 

Şekil 53. Türk Evi iç mekânında günlük yaşam, 18. Yüzyıl, Mouradgea D’Ohsson 

gravürü, 1790 (Günay,2017, s.69). ..................................................................... 79 

Şekil 54. Thonet tarzı mobilyalar (Verlet,1972, s.144; İrez,1988, s.6). ..................... 84 

Şekil 55. Marketöri tekniğinin Mobilya örnekleri (Verlet,1972) ............................... 86 

Şekil 56. 16. Louis Dönemi koltukları (Verlet,1972, s.41) ........................................ 87 

Şekil 57. Adam, Hepplewhite stili sandalyeler (Verlet,1972, s.87) ........................... 88 

Şekil 58. Hayvan baş ve ayaklarını taklit eden mobilyalar (Verlet,1972) ................. 89 



xvi 
 

Şekil 59. Regency Papier-Mache stili mobilya örnekleri (İrez,1988, s.3) ................. 89 

Şekil 60. Art Nouveau üslubunun iç mekân içerisinde ve mobilyada uygulanışı, 

Victor Prouve, Nancy Okulu Müzesi (Verlet,1972, s.203) ................................ 90 

Şekil 61. Avusturya elçilik heyeti 1628’de Topkapı Sarayı’ndaki Kubbealtı’nda 

yemek yerken (Bardakçı,2013 URL-27) ............................................................ 92 

Şekil 62. Dolmabahçe Sarayı Muayede Salonunda Kırım Savaşı bitimi verilen 

davette masa sandalyeli oturum (Gülersoy,1984, s.58) ...................................... 92 

Şekil 63. -Şekil 64. Topkapı Sarayı Sultanın sedirli oturum ve yatma alanı, 

Beylerbeyi Sarayı sultanın karyolası (Özen,2023, Kişisel Albüm; URL-28)..... 94 

Şekil 65. -Şekil 66. Marangozhane (Milli Saraylar,2013, s.46; B.Bilgin,1988, s.69) 

II. Abdülhamid’in marangoz takımı ve çantası (Milli Saraylar,2013, s.100) ..... 98 

Şekil 67. II. Mahmut tarafından 1815’de yanan ilk Beşiktaş Sahil Sarayı yerine 

yaptırılan yeni saray, Barlett (Kuban,2004, s.369) ............................................. 99 

Şekil 68. Dolmabahçe Sarayının kapısı tamamlanırken, L’lllustration Journal 

Universal,1853 (Gülersoy,1984, s.48) .............................................................. 100 

Şekil 69. -Şekil 70. Muayede Salonu Basile Kargopoulo fotoğrafı,1875 ve avizenin 

yakın görünümü (URL-29; Gülersoy,1984, s.217). .......................................... 101 

Şekil 71. Baccara Kristali ve Murano işi avizelerden örnekler, Dolmabahçe ve 

Beylerbeyi Sarayları (Milli Saraylar,1998; 2014) ............................................ 102 

Şekil 72. Saraylarda kullanılan ısıtma çeşitleri (Milli Saraylar,3D Mekân,2024) ... 102 

Şekil 73. -Şekil 74. Dolmabahçe Sarayı’nın görkemli merdiveni ve tırabzanları 

(Kuban,2016, s.622; Küçükerman,2007, s.293) ............................................... 103 

Şekil 75. Boulle tekniğinde yapılmış mobilyalarla ilgili Paris’ten yollanmış katalog 

ve F.N. Burness Mobilya firmasına ait 1874 tarihli fatura  (İrez,1988, s.39, 62)

 .......................................................................................................................... 104 

Şekil 76. Dolmabahçe Sarayı Mavi Salon (Göncü,2015, s.231) .............................. 105 

Şekil 77. Elçiler Salonu Şöminesi ve cam içiliği (Küçükerman,2007, s.290) ......... 106 

Şekil 78. Dolmabahçe Sarayı batılı mobilya örnekleri (Milli Saraylar,3D 

Mekan,2024) ..................................................................................................... 107 

Şekil 79. Şale Köşkü iç mekândan görünüm (İrez,1984, s.71) ................................ 108 

Şekil 80. Küçüksu Kasrı iç mekân görünümü (Özen,2019, Kişisel Albüm) ........... 109 

Şekil 81. Küçüksu Kasrı tavan ve şömine örnekleri (Özen,2019, Kişisel Albüm) .. 109 

Şekil 82. Melling’in çizmiş olduğu Defterdarburnu’ndaki Hatice Sultan Sahilsarayı 

gravürü 1726 (URL-30) .................................................................................... 112 

Şekil 83. Leb-i derya örnekleri, Hasip Paşa ve Abud Efendi Yalıları (Günay,2023, 

s.85,108)............................................................................................................ 113 

Şekil 84. Matrakçı Nasuh’un 16. yüzyılda çizmiş olduğu minyatür 

(Doğan,Sabit,2011,s.21). .................................................................................. 114 

Şekil 85. Ressam Allom’un ve Bartlett’in gravürlerinden yalılar, 1834-1836 

(Günay,2017) .................................................................................................... 115 

Şekil 86. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı 1699 (Günay,2023, s.116). .................... 116 



xvii 
 

Şekil 87. Avrupa Yakası, panjurlu Sait Halim Paşa Yalısı, Anadolu Yakası Sadullah 

Paşa Yalısı kapaklı görünüm (Günay,2023, s.90,230) ..................................... 118 

Şekil 88. Yapı altlarındaki kayıkhane örnekleri (Günay,2023, s.154,155) .............. 119 

Şekil 89. Thomas Allom Walsh’a ait 1836 tarihli Boğaziçi Haritası (URL-31) ...... 121 

Şekil 90. Yazarlar Yalısı ismini alan Recaizade Yalısı ve Aşk-ı Memnu’nun çekildiği 

Ahmet Afif Paşa Yalısı (Günay,2023, s.224). .................................................. 124 

Şekil 91. Fethi Paşa ve Şehzade Burhaneddin Efendi Yalıları (Günay,2023, s.78,228)

 .......................................................................................................................... 131 

Şekil 92. Amcazade Hüseyin Paşa ve Emirgan Şerifler Yalısı Planı (Kuban,2020, 

s.88; Dilek,2019, s.96). ..................................................................................... 133 

Şekil 93. Köçeoğlu ve Yasinci Yalısı planları, S.H.Eldem (Kuban,2016, s.484,485).

 .......................................................................................................................... 134 

Şekil 94. Saffet Paşa Yalısı Alt ve Üst kat planları (Erdenen,2006, s.80) ............... 135 

Şekil 95. Hasip Paşa Yalısı planı ve rekonstrüksiyon planı, S.H. Eldem Türk Evi 

(Erdenen,2006, s.298). ...................................................................................... 135 

Şekil 96. Sadullah Paşa Yalısı, zemin ve üst kat planları (Erdenen,2006). ............. 136 

Şekil 97. Prenses Rukiye ve Kont Ostrorog Yalısı (Erdenen,2006, s.197) .............. 138 

Şekil 98. Saffet Paşa Yalısı, 1964 ve günümüzden görünümleri (Erdenen,2006, s.86)

 .......................................................................................................................... 140 

Şekil 99. Sadullah Paşa Yalısı yatak odası ve nişli bölüm (Belge,1997, s.47). ....... 142 

Şekil 100. Şerifler Yalısı Başoda, sedirli oturma mekânı ve karşı bölümü 

(Belge,1997, s.36,37). ....................................................................................... 142 

Şekil 101. Fethi Ahmet Paşa yalısında mermer sofa ve yemek odası bölümü 

(Belge,1997, s.150,151). ................................................................................... 143 

Şekil 102. Zeki Paşa Yalısı oda içi görünüm (URL-33) .......................................... 144 

Şekil 103. Kont Ostrorog Yalısı sedirli oda (Belge,1997, s.142,143). .................... 144 

Şekil 104. Hasip Paşa Yalısı birinci kat sofa bölümü ve planı (URL-34) ............... 148 

Şekil 105. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı, divanhane sofası,17. yüzyıl                                                         

Mimar Orhan Çakmakçıoğlu restitüsyonu (Ö, Bilgili, 2017) ........................... 149 

Şekil 106. Şerifler Yalısı, divanhane sofası, 18. Yüzyıl (URL-35) ......................... 149 

Şekil 107. Kont Ostrorog Yalısı üst kat sofası, merdivenler yönü ve yüksek pencereli 

görünümü (Günay,2023, s.106) ........................................................................ 150 

Şekil 108. -Şekil 109. Abud Efendi ve Yağcı Hacı Şefik Bey Yalısındaki merdiven 

ve iç sofa arasındaki ve geçit, koridor (URL-36/37) ........................................ 153 

Şekil 110. -Şekil 111. Azaryan ve Abud Efendi Yalısında giriş sofası (URL-37/38)

 .......................................................................................................................... 153 

Şekil 112. Yalılarda Art Nouveau üslubunda yapılan merdivenler ve Victor Horta 

örneği (Salbacak, Kişisel Albüm, URL-39/40/41) ........................................... 157 

Şekil 113. Burhaneddin Efendi Yalısı sofadan merdivene yönelim (URL-42) ....... 158 

Şekil 114. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı pencerelerindeki yatay akış (Günay,2023, 

s.116)................................................................................................................. 160 



xviii 
 

Şekil 115. Sadullah Paşa Yalısı pencere görünümü, 18. yüzyıl. (Günay,2023, s.91).

 .......................................................................................................................... 160 

Şekil 116. Hıdiva Yalısı (Mısır Konsoslosluğu), Art Nouveau özellikleri taşıyan 

pencelerinden örnekler (URL-40) ..................................................................... 161 

Şekil 117. Hasip Paşa Yalısı, sofa bölümü pencereler ve eyvanda yapılan oval hat 

(Günay,2023, s.85)............................................................................................ 162 

Şekil 118. Hasip Paşa Yalısı pencereleri (URL-43)................................................. 162 

Şekil 119. Halil Ethem Paşa Yalısı ve yuvarlatılmış orta sofası (Günay,2023, s.150)

 .......................................................................................................................... 164 

Şekil 120. Fethi Ahmet Paşa Yalısı cumba ve eliböğründeler (Günay,2023, s.78) . 165 

Şekil 121. Edip Efendi Yalısında çıkıntı ve eliböğründeler Günay,2023, s.102) .... 166 

Şekil 122. Abud Efendi yalısı alt ve üst kat balkonları (Günay,2023, s.108) .......... 166 

Şekil 123. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısı yanları kapalı balkon örneği (Günay,2023, 

s.119)................................................................................................................. 167 

Şekil 124.-Şekil 125. Ahmet Afif Paşa Yalısında 1975 yılında çekilen Aşk-ı Memnu 

ve Yağcı Hacı Şefik Paşa Yalısında 1985 yılında çekilen Acımak dizisinden 

mutfak sahneleri (TRT-Dizin URL-36/44) ....................................................... 169 

Şekil 126. Edip Efendi Yalısının günümüzdeki modern mutfağı (Tonguç,2014) ... 170 

Şekil 127. Zarif Mustafa Paşa Yalısının hamamından örnekler (Tonguç,2014) ...... 171 

Şekil 128. Aşk-ı Memnu dizisinde Ahmet Afif Paşa Yalısı banyosundan görüntüler 

(TRT Dizin-URL-44) ........................................................................................ 172 

Şekil 129. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı banyoları (URL-40) ........................................ 172 

Şekil 130. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı (Mısır Konsolosluk Sahilsarayı) Duvar 

seramiklerinden örnekler (URL-40) ................................................................. 173 

Şekil 131. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı, seramik örnekleri (URL-40) .......................... 173 

Şekil 132. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı seramik örnekleri (URL-40) ........................... 174 

Şekil 133. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısı mermer kurna ve zeminli hamamı 

(Tonguç,2014)................................................................................................... 174 

Şekil 134. -Şekil 135. Sadullah Paşa ve Zarif Mustafa Paşa Yalıları niş ve yüklük 

örneği, 18. Yüzyıl (Günay,2017, s.73; Tonguç,2014). ..................................... 176 

Şekil 136. Hasip Paşa Yalısının batılı tarzda mobilyaları (URL-45) ....................... 177 

Şekil 137. Hasip Paşa Yalısından batılı tarzda bir sandalye örneği (URL-46) ........ 178 

Şekil 138. Hasip Paşa Yalısında bulunan batılı tarzda bir takım oturma mobilyaları, 

avize ve saat örnekleri (URL-47)...................................................................... 178 

Şekil 139. Hasip Paşa yalısından sandelye ve yuvarlak masa örnekleri (URL-47) . 178 

Şekil 140. Hasip Paşa yalısı orta sofa örneği (URL-34) .......................................... 179 

Şekil 141. Fethi Ahmet Paşa Yalısı, Taşlık bölümünde Fethi Ahmet Paşa zamanından 

kalma masa ve sandalyeler (Erdenen,2006, s.339). .......................................... 180 

Şekil 142. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısından mobilya örnekleri (Tonguç,2014).. 180 

Şekil 143. Kont Ostrorog Yalısında eyvanda oluşturulmuş sedirli oturum alanı ve 

sofada bulunan batılı stilde mobilyalar bir arada (Günay,2023, s.106) ............ 181 



xix 
 

Şekil 144. -Şekil 145. Kont Ostrorog Yalısı zemin kat ve üst kat mobilya örnekleri 

(Belge,1997, s.144; Günay,2023, s.106). ......................................................... 181 

Şekil 146. Ali Rıza Paşa Yalısında batılı yaşamı yansıtan koltuk, sandalye ve 

avizeler, tavanda kalem işleri görünmektedir (Erdenen,2006, s.183). ............. 182 

Şekil 147. Ali Rıza Yalısından batılı yaşamı yansıtan mobilya ve aksesuar örnekleri 

(Erdenen,2006, s.184). ...................................................................................... 182 

Şekil 148. Azaryan Yalısında bulunan mobilyalardan örnekler (Özen,2024, Kişisel 

Albüm) .............................................................................................................. 183 

Şekil 149. Azaryan Yalısında batılı yaşamı yansıtan sandalye, koltuk, avize, masa ve 

konsol örnekleri (URL-48) ............................................................................... 183 

Şekil 150. Kıbrıslı Yalısı iç mekân ve mobilya örneği (URL-49) ........................... 184 

Şekil 151. Tophane Müşhiri Zeki Paşa Yalısı iç mekân ve mobilya örnekleri (URL-

33) ..................................................................................................................... 184 

Şekil 152. Tophane Müşhiri Zeki Paşa Yalısı mobilya örnekleri (URL-33) ........... 185 

Şekil 153. Dadyan, Adil Sezer Yalısı mobilya ve süslemelerden örnekler (URL-50)

 .......................................................................................................................... 185 

Şekil 154. Memduh Paşa Yalısının bir odasından mobilya örnekleri (URL-51) ..... 186 

Şekil 155. -Şekil 156. Yılanlı Yalı Selamlık bölümü koltuğu ve Avrupa’da Art 

Nouveau tarzı koltuk örneği (Erdenen,2006, s.356; Salbacak,2024, Kişisel 

Albüm). ............................................................................................................. 186 

Şekil 157. Hidiv İsmail Paşa Yalısı Giriş holü, Art Nouveau tarzında yapılmış 

merdiveni, iç mekân ve mobilyaları (Erdenen,2006, s.364). ............................ 187 

Şekil 158. Hidiv İsmail Paşa Yalısı Art Nouveau tarzında yapılmış dekoratif ürünleri 

(URL-40) .......................................................................................................... 187 

Şekil 159. Halet Çambel Yalısında Rönesans taklidi koltuk takımları (Erdenen,2006, 

s.387)................................................................................................................. 188 

Şekil 160. Çürüksulu Yalısı alt kat yemek odası (Günay,2017, s.203) ................... 188 

Şekil 161. Abud Efendi Yalısı köşk odası, Yalının varislerinden Belkıs Hanıma çeyiz 

olarak verilen sedefli takım (Erdenen,2006, s188) ........................................... 189 

Şekil 162. Ahmet Afif Paşa Yalısı ve mobilya örnekleri (URL-36/44) ................... 189 

Şekil 163. -Şekil 164. Kocataş Abdurrahman Nurettin Paşa Yalısından şömine, 

Hekimbaşı Salih Efendi Yalısından Çini soba örneği (Erdenen,2006; 

Ö.Bilgili,2017) .................................................................................................. 189 

Şekil 165. Konu ile ilişkili yalıların Boğaziçi Haritası üzerinden gösterimi ........... 192 

 

  



xx 
 

 

 

KISALTMALAR 

a.e.  Aynı eser/yer  

a.g.e.  Adı geçen eser  

a.y.  Yazara ait son zikredilen yer  

b.a.  Eserin bütününe atıf  

bkz. Bakınız  

bkz.: aş.  Eserin kendi içinde aşağıya atıf  

bkz.:yuk.  Eserin kendi içinde yukarıya atıf             

C. Cilt 

çev.  Çeviren  

ed. veya haz.  Editör/yayına hazırlayan  

İBB                         İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

k.g.  Karşı görüş  

karş.  Karşılaştırınız  

s.  Sayfa/sayfalar  

TDK                       Türk Dil Kurumu 

t.y.  Basım tarihi yok  

v.d.  Çok yazarlı eserlerde ilk yazardan sonrakiler  

y.y.  Basım yeri yok  

 



 

 
 

GİRİŞ 

İnsanın yeryüzünü tanıması ile yaşadığı çevreyi biçimlendirme çabası 

uygarlık tarihinin başlangıcından beri sürdürdüğü bir eylemdir. Bu eylem neticesinde 

yapılı çevresini oluşturan insanlık, mimarlık pratiğini öğrenerek ortaya çıkarmıştır. 

Başlangıçta dış dünyadan yalıttığı hacimlerde, günlük ihtiyaçlarına göre 

işlevlendirdiği iç mekânlarda barınmış, gelişen zaman dilimi ve kültürlenme 

sürecinde iç mekânı anlamlandırma çabasını sürdürmüştür.  

Barınma gereksinimini çözümleyen insanlık, gelişen süreç içerisinde 

uygarlığında ilerlemesiyle yapılı çevresine askeri, sivil, dini yapı guruplarını ilave 

etmiştir. Yapılı çevrenin gelişmesi yerleşimlerin karakterlerini oluşturmuş ve maddi 

kültür alanları olan şehirler ortaya çıkmıştır şehirler ait oldukları uygarlıkların 

gelişim katmanlarını ve mimari kimliklerini gösteren alanlardır.  

Bu bağlamda Türklerin Orta Asya’da öğrendikleri yerleşim düzeni ve yaşam 

biçimi, Anadolu’ya gelene kadar geçen süreçte yerleştikleri coğrafyalardan 

edindikleri sosyal, kültürel birikimlerin Anadolu’ya taşıması ile yeni bir karakter 

oluşturmuştur. Bu yeni karakter ile Anadolu’ya yerleşen Türkler karşılaşmış 

oldukları yerleşik düzen ile bağlar kurmuşlar, siyasi anlamda da bir bütünlük 

sağlayarak Anadolu topraklarına tamamıyla hâkim olmuşlardır. Bu birliği sağlayan 

Osmanlı, Selçuklu egemenliğinin sona ermesiyle beylikten devlete, Fatih’in 

İstanbul’u fethi ile de üç kıtaya yayılan Osmanlı imparatorluğuna dönüşmüştür.  

Bu dönüşüm ile sosyal, kültürel, siyasi anlamda ilerlemeler kat eden Osmanlı 

güçlü bir medeniyet inşa etmiştir. Bu medeniyetin inşasında yapılı çevresini 

oluşturan mimarisi ve kurduğu şehirler de uygarlığının somut bir göstergesi 

olmuştur. Osmanlının Payitahtı İstanbul, bu medeniyet inşasının en önemli 

merkezidir. İki imparatorluğa başkentlik yapan kadim şehir İstanbul, Cumhuriyet 

döneminde de önemini korumuş ve Türkiye Cumhuriyeti’nin en büyük şehri 

olmuştur.  

Dolayısıyla birikerek zenginleşen ve çok katmanlı bir yapıya sahip olan 

İstanbul, geçmişten günümüze mimarlık ve iç mimarlık tarihimizin gelişim 



2 
 

paradigmaları ve kırılma noktalarını temsil eden hem mimari hem de iç mimari 

maddi kültür alanlarına sahiptir. 

Payitaht İstanbul’da Bizans’tan devralınan mimari ve iç mimari mirasın 

üzerine Orta Asya’da başlayan ve birikerek zenginleşen Türk mimarlık ve iç 

mimarlık tarihinin geleneksel izlerinin sürüldüğü görülmektedir. Ayrıca Osmanlının 

klasik çağını temsil eden Mimar Sinan’ın anıtsal yapıları ile devletin siyasetine bağlı 

olarak üstlendiği pozisyonlara göre şekillenen mimari ve iç mimari mekânlar 

üretilmiştir. 

Ancak Osmanlı mekân tasarlama geleneği 18. yüzyıl da Lale Devri ile 

başlayan batılılaşma etkisiyle dönüşmeye başlamış bu dönüşüm toplumsal yaşam, 

devletin siyasi ve sosyal kararları ile desteklenmiş, batıdaki teknik ve teknolojik 

ilerlemeler de Osmanlı payitahtında tesis edilmeye başlanmıştır. Sarayın öncülük 

ettiği bu gelişmeler toplumun her alanında olduğu gibi mimarlık ve içmimarlık 

ortamında da etkisini göstermiş yeni yapı türleri ve yapım teknikleri, malzemeleri ile 

değişen toplumsal yaşamın gereksinimini duyduğu batılı iç mekanlar inşa edilmeye 

başlanmıştır.  

Bu dönemde Kâğıthane’nin Sadabad Bölgesi köşk ve kasırlar ile donatılmış, 

boğaz köyleri Osmanlının üst düzey memurları ve varlıklı ailelerin ikametgâhı için 

imara açılarak sahil saraylar, deniz ve yol yalıları inşa edilmiştir. 

Bu bağlamda ilerleyen süreç içerisinde, İstanbul’un fethinden itibaren 

devletin yönetim merkezi ve Osmanlı Sultanının ikametgâhı Topkapı Sarayı terk 

edilerek devletin yeni yönünü gösteren batılı ve karma üslupla inşa edilerek donatılan 

Dolmabahçe Sarayına geçilmiş ve bu yapı Osmanlıdaki yeniliğin öncüsü sayılmıştır. 

Dolmabahçe Sarayı: Endüstri Devriminin etkilerinin ve batılı saray 

üsluplarının denendiği hem mimari hem de iç mimari bakımından dönüşen bir 

Osmanlı tablosu çizerek, batılı iç mekânlar örnek alınarak tasarlanmıştır. Bu tasarım 

anlayışı Dolmabahçe Sarayı ile de sınırlı kalmamış dini, askeri, sosyal ve sivil birçok 

mekâna öncülük etmiştir. 

Osmanlı Payitahtında mekânsal değişimin somut göstergesi mimari ve iç 

mimari olurken toplumsal yaşamda da değişim ve dönüşümlerin etkileri görülmeye 

başlanmıştır. Giderek büyüyen şehir yapısı içerisine Sirkeci Garının açılması ile 



3 
 

Avrupa demiryolları ağına katılan Payitaht İstanbul önemli bir ticaret merkezi 

olmaya başlamıştır. 19. yüzyılda dönüşen yaşam biçimi içerisinde batılı unsurlar 

kendine yer bulmuş, değişimin merkezi Pera bölgesi olmuş ancak yeni yerleşim 

alanları da oluşmaya başlamıştır. Batıdan gelen yerleşim modeli konut tipi 

apartmanlar, Pera, Galata, Şişhane gibi merkezlerde inşa edilmeye başlamış, iç 

mekân donanımıyla konfor sunan bu mekânlar batılı üsluplarla donatılmıştır.  

Ayrıca bu dönemde dönüşen sivil mimari örneklere yalılarda eklenmiştir. 

Boğaz köylerinde bulunan sahil saraylar ve yalılar batılı üsluplar ile yeniden inşa 

edilmiş, iç mekânları döneminin süsleme biçimleri, mobilya, tekstil ve konfor 

unsurlarıyla donatılmıştır. Ailenin sosyal ve maddi gücünün göstergesi olan bu 

yerleşim alanları kullanıcısını, yaşam biçiminin de bir göstergesi olarak siyasal, 

sosyal ve edebi eserlere konu edilmiştir.  

Çağdaş manasına gelen asri yaşamın bütün olanaklarının sunulduğu bu 

yapılarda, yapının kullanıcıları, hizmetlileri ve yaşam biçimi belirli ritüellere tabi 

tutulmuştur. Örneğin mimari ve iç mimari üslubundan mimarına tiyatro ve belirli 

amaçlarla yapılan toplantılardan dini ritüellere adından söz ettiren ve yaşam biçimini 

simgeleyen bu yapılar, günümüzde de İstanbul’un emlak fiyatlarının en üst 

düzeyinde bulunan yapılar olmuşlardır. Ayrıca yalıların hem fiziksel koşullar hem de 

ailenin maddi gücünün sürekliliğinin sağlanamaması sebebiyle geçmişten günümüze 

varlığını sürdüremeyen örnekleri de bulunmaktadır. Bununla birlikte yeni yaşam 

modelleri için konfor koşullarına sahip olmaması yalıların terkedilip vazgeçilmesine 

de sebep olmaktadır.  

Bu çalışmada, Türk mimarlık ve iç mimarlık tarihinin 19. yüzyılda 

Osmanlının batılılaşma girişimleri ile paralel olarak nasıl değişim gösterdiği ve 

mimari, iç mimari dönüşümlerin geleneksel bir konut türü olan yalılar üzerinden 

okunması amaçlanmıştır. Böylece aile yapısının değişimi ve sürdürülmesi, yalının 

geçmiş kullanımları, ifade ettiği değerler ve günümüz kullanımına entegre olabilen 

örnekleri üzerinden incelenerek belgelenmesi hedeflenmektedir. 

  



4 
 

ÇALIŞMANIN AMACI 

 

19. yüzyılda Osmanlıda dönüşen yaşam biçiminin Boğaziçi yalıları üzerinden 

okunması, yüzyıllar içerisinde oluşarak bu döneme kadar süren geleneksel yaşamın 

bu dönemden sonra batılılaşma etkisi ile mimari, iç mekân ve mobilya bağlamında 

nasıl bir değişime uğradığını konu almaktadır.  

Endüstri Devrimi sonrası Avrupa’da yaşanılan teknolojik gelişmeler tüm 

dünyayı etkilemiş, güç dengeleri değişmiş ve Avrupa’yı dünyanın merkezi haline 

getirmiştir. Bu süreçte yeniliklere ayak uyduramayan Osmanlı Devleti geri kalmış ve 

ağır yenilgiler almıştır. Bu süreçten itibaren Avrupa’nın üstünlüğünü kabul eden 

Osmanlı Devleti batılılaşma yönünde birtakım faaliyetlere girişmiş zamanla da bu 

yenilikler toplumun geneline yansımış ve yaşamın tüm kaidelerini etkileyen bir 

yayılım göstermiştir. Özellikle Tanzimat’ın ilan edilmesi, yabancılara tanınan ticari 

ve sosyal imtiyazlar ardından Dolmabahçe Sarayı’nın yapımı 19. yüzyılda değişimin 

üst sınıftan alt kademelere kadar her kesime yayılmasını sağlamıştır.  

Batılılaşma bu dönemde modernlik ve bir statü sembollü sayılmış böylece 

sarayla birlikte en hızlı bu duruma ayak uydurarak dönüşenler de üst düzey devlet 

memurları, varlıklı aileler ve birtakım aydınlar gibi üst kesimden kimseler olmuştur. 

Dolayısıyla bu grubun konutlarında da toplumun diğer kesimlerine göre batılılaşma, 

daha önce tesir etmiş ve iç mekanlarından mobilyalarına, süsleme ve cephe 

özelliklerine, mekân içi donanımlarından alışkanlıkların nasıl değiştirdiği incelenerek 

okunması amaçlanmıştır.  

Bu sürecin takibinin dönemin varlıklı ailelerinin konutlarında yapılmasının 

daha doğru sonuçlar vereceği düşünülmüştür. Boğaziçi bölgesi ve bu bölgeye özgü 

özellikleri ile sayfiye konutları olan yalılar çalışma alanı olarak seçilmiştir. Bir konut 

olmanın dışında kompleks bir yapı bütünü olan yalılar, mimari, cephe, iç mekân, 

mobilya ve yaşam birlikteliği bağlamında dönemi analiz edip okumak açısından 

verimli olacaktır. Bu çalışma ile hem dönemin değişen yaşam biçimini iç mekân ve 

mobilya bağlamında inceleyip okumak hem de günümüzde de yüksek kesime ait 

olma özelliği ile halen konut olma işlevini sürdüren yalıların gelişim sürecinin 

izlerinin sürülmesi amaçlanmıştır. Çalışmanın niteliği bakımından gelecek çalışmalar 

ve iç mekân araştırmaları için verimli bir çalışma ortaya koyulması hedeflenmiştir. 



5 
 

ÇALIŞMANIN KAPSAMI 

 

Bu çalışmanın ana kapsamında, 19. yüzyıl batılılaşma etkisini hazırlayan 

süreçler ve 19. yüzyılın etkilerinin devamı incelenmiştir.  

İlk olarak konunun asıl kaynağını teşkil eden ve dünyadaki değişim 

serüvenini başlatan Avrupa’daki teknolojik gelişmeler, dünyaya etkisi, yayılma 

biçimi ve ne gibi tesirler yarattığı ele alınmıştır. Ardından Osmanlı’da 19. yüzyıl 

öncesinde genel durum takip edilerek batılılaşma sürecine nasıl girdiği, ne gibi 

sebeplerin kaynaklık ettiğinin izleri sürülmüştür.  

İkinci bölümde 19. yüzyılda dönüşen geleneksel yaşam biçiminin mobilyalı 

yaşam ve iç mekân kavramı üzerinden karşılığı araştırılmıştır. Bu bağlamda öncelikle 

Osmanlı konutlarının dönüşümüne kaynaklık eden Dolmabahçe Sarayı ve bu 

dönemde yapılmış diğer saray yapılarının iç mekân ve mobilyaları üzerinde 

durulmuştur. Batılı yaşama ait mobilya ve iç mekân kavramı öncelikle Avrupa 

cephesinde ele alınmış ardından Osmanlı’da bu yüzyılda nasıl kabul edilip 

biçimlendiği anlaşılmıştır. 

Çalışmanın üçüncü bölümünü, batılılaşmanın yansımalarının ilk görüldüğü 

konut tiplerinden birisi olan yalılar teşkil etmektedir. Bu kısımda yalıların ilk olarak 

nasıl şekillenmeye başladığından, aile, konum çevre yapısından, sosyo-kültürel 

ilişkilerinden ve karakteristik özelliklerinden, çeşit ve tiplerinden, üslubu ve cephe 

tasarımından detaylıca bahsedilmiştir.  

Çalışmanın son bölümünde ise geleneksel biçimde inşa edilmiş olup, 19. 

Yüzyıldaki batılı etkilerle birlikte iç mekân ve mobilyasında, dekoratif unsurlarında 

değişimlerin yaşandığı ve geleneksel kültürün neredeyse terk edildiği üç yalı 

seçilmiştir. 19. yüzyıla kadar geleneksel yapı biçimlerinin, iç mekân ve 

donanımlarının devam ettiği ancak bu yüzyıldan itibaren kontrolsüz bir batılılaşma 

sürecinin başladığı, yapıların mimari, iç mekân ve donanımları anlamında 

özgünlüğünü kaybettiği, bu durumun yaşam biçimine eylem ve davranışlara da 

yansımış olduğu sonucuna varılmıştır.  

 

 

 



6 
 

ÇALIŞMANIN YÖNTEMİ 

 

19. yüzyılda dönüşen yaşam biçiminin Boğaziçi yalıları üzerinden mimari, iç 

mekân, mobilya ve donanımları bağlamında inceleme ve araştırmalara dayanarak 

okuması yapılmıştır. Çalışmanın hazırlanmasında Nitel Araştırma yöntemi 

kullanılarak, şu metotlar uygulanmıştır; 

 

• Literatür Taraması (Tarama, Derleme, Analiz) 

• Karşılaştırma 

• Kronolojik Karşılaştırma 

• Gözlem  

 

Genel olarak çalışmanın tamamında Literatür taraması yapılmış, farklı 

araştırmacıların daha önceden yerinde yapılmış gözlem ve analizlerinden de 

faydalanılmıştır. Derleme metodu ile farklı kaynaklardan toparlanıp bir araya 

getirilen bilgiler ve plan tipolojileri ve görsel veriler incelenerek konu bağlamında 

analiz edilmiştir. 

Boğaziçi’nde birçok nitelikli yalı bulunmaktadır. Bu yalıların hepsini bu konu 

kapsamında incelemek mümkün olamayacağı için, konuya uygunluğu ile paralellik 

gösterecek yalılar seçilmiştir. Ancak yalıların özel mülk olması ve konut olarak 

kullanımının devam etmesi sebebiyle yerinde incelenmesi mümkün olmamıştır. 

Deniz ve kara cephesinden gözlem yapmak mümkün olsa da iç mekân ve mobilyaları 

için medya ve basın yayın organlarından faydalanılarak konu desteklenmiştir. (Konu 

ile ilişkili seçilen Sadullah Paşa Yalısı, Kıbrıslı Yalısı ve Sait Halim Paşa Yalısı için 

Kara ve deniz cephesinden gözlemler yapılabilmiştir.) Ayrıca Sait Halim Paşa Yalısı 

için hazırlanan 3D sanal turundan da faydalanılmıştır.  

Çalışmanın içerisinde bahsi geçen yaşam biçiminin ilk olarak dönüşmeye 

başladığı bölgeler ve saray yapıları, eşyaların sergilendiği müzeler gezilerek yerinde 

gözlem ve tespitler yapılmıştır. Bunun yanı sıra Milli Sarayların ve 3D Mekân ortak 

çalışması ile oluşturulan saray, kasır ve köşklerin 3D sanal turlarından da 

yararlanılarak görüntüleri alınmıştır. 



7 
 

Yerinde gözlem ve tespit yapılan bölge, saray ve müzeler şu şekilde 

sıralanabilmektedir; 

Saray Yapıları: Dolmabahçe, Yıldız, Çırağan ve Beylerbeyi Sarayları 

Kasırlar: Aynalıkavak, Ihlamur ve Küçüksu Kasrı 

Müzeler: Topkapı Sarayı Müzesi, Cam ve Billur Müzesi, Pera Müzesi  

Bölgeler: Galata-Beyoğlu (Dönemin Pera yaşantısının geçtiği kısımlar) 

Bunun yanı sıra Avrupa cephesinden yaşanılan değişimi daha iyi analiz 

edebilmek için çeşitli belgesellerden de faydalanılarak Pera’da gelişen yaşamla 

karşılaştırılmaya çalışılmıştır. 

Geleneksel yaşamın alışkanlık eylem ve mobilyaları ile 19. Yüzyıl sonrası 

yaşanılan değişimler tablo ve değerlendirme yöntemleri ile karşılaştırılmıştır. Bunun 

yanı sıra yalıların iç mekân, mobilya ve karakteristik özellikleri bağlamında 

kronolojik olarak tablolar yardımıyla görseller kullanılarak karşılaştırma ve 

değerlendirilmesi de yapılmıştır.  

Bu yöntemler yardımıyla dönüşen yalıların iç mekân, mobilya ve yaşam 

biçimine özgü gelişmeleri izlenmiş, geçmiş ve günümüz kullanımlarındaki 

farklılıklar ortaya çıkarılmaya çalışılmış, değişimin çağ ile paralelliği incelenmiş ve 

bütün bunların neticesinde bir değerlendirmesi yapılmıştır.  

Bu çalışma ile yalılar üzerinden 19. yüzyıl yaşam biçimine özgü iç mekân, 

mobilya kavramlarının değişim süreçlerindeki seyri ve rolü ortaya çıkarılmaya 

çalışılmıştır. Konunun farklı disiplinleri bir araya getirerek iç mekân ve mobilya 

anlamında daha geniş ölçekteki çalışmalara katkıda bulunması hedeflenmiştir. 

 

  



8 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. GENEL HATLARI İLE 19.YÜZYIL VE AVRUPA’NIN 

DURUMU 

Tarım devrimi ile yerleşik hayatı benimseyen insanlık uygarlık tarihinin ilk 

kırılma noktasını gerçekleştirmiş ve yüzyıllar sürecek medeniyetini inşa ederek yine 

uygarlık tarihinin ikinci kırılma noktası sanayi devrimine geçişin adımlarını atmaya 

başlamıştır. 19. yüzyıla gelindiğinde de üretim, siyaset ve yaşam pratikleri ile yeni 

bir dönem başlamıştır. 

 Kuban’a göre (2016), 19. yüzyıl dünyanın hemen hemen her yerinde 

savaşların ve değişikliklerin yaşandığı, ekonomik ve iktidar güç dengelerinin 

değiştiği yeni bir süreci ifade eder. Bu yüzyılla birlikte özellikle batı toplumları 

zenginleşip güçlenmiş, doğu toplumlarının çoğunluğu ise zayıflayarak güç kaybetmiş 

ve sömürgeleşmiştir. Özellikle Avrupa’daki sanayi devrimi sonrası hızlı bir üretim 

sürecine girilmesi, uluslararası ticaret yollarının denizlerde Avrupalıların, Asya’da 

ise Rusların kontrolüne geçmesi toplumlar arasında güç dengelerinin de değişmesine 

neden olmuş, 19. yüzyıl için, her anlamda evrensel değişimleri tetikleyici yeni 

gelişmelerin yaşanmasını sağlamıştır (s.252,253). 

   19. yüzyıl merkezi imparatorlukların zayıflamaya başladığı bir dönemdir, 

çoğrafi keşiflerin sömürgeci etkileri, Fransız devrimi ile feodalizmden kapitalizme 

geçiş demokratikleşme çabaları ulus devlet modelleri dünya siyasetini 

etkilemektedir. 

19. yüzyılın önemli kırılma noktası Endüstri devrimidir. “Teknolojinin, 

endüstriyel üretimin ve ulaşım olanaklarının gelişmesi ile birlikte birçok alanda 

(teknoloji, üretim, kültür, ekonomi, toplumun sosyal yapısı, sanat ve mimarlık) 

yaşanan köklü değişim” olarak tanımlanabilir. “1765 yılında James Watt tarafından 

bulunan buharlı makinelerin kullanımı, endüstrileşme sürecini başlatır. 1830’dan 

sonra yoğunlaşan demiryolları geçtikleri yerleri yeni endüstri bölgelerine 

dönüştürürler. Endüstriyel eylemlerin belirli yerlerde toplanması sonucu hızla gelişen 



9 
 

yeni kentler kurulur. Bunun sonucunda bu kentlere doğru yoğun bir nüfus akımı 

yaşanır. Diğer yandan, tarımda makinelerin kullanılması, verimin artması ve bu 

alanda giderek daha az iş gücüne gereksinim duyulması, kırsal alanda kentlere doğru 

yaşanan hızlı ve yoğun göçün bir diğer nedeni olur” (Birol, 2010, s.143-151). 

19. yüzyıl da aynı zamanda birçok icatlar ve keşiflerin dışında, “tıp, kimya, 

fizik, matematik gibi pozitif bilimlerde de ciddi gelişmeler yaşanmış, elektrik enerjisi 

gündelik hayatta kullanılır hale gelmiştir” (Roth,2006, s.549-553,577). Büyük 

kentlerdeki nüfus patlaması yeni yapılar ve mekân ihtiyacını doğurmuş, özellikle 

konut mimarisinin ve kentsel mekânların seyri bu dönemden sonra büyük 

değişimlere uğramıştır. Fabrikaların çeşitlenmesi, malzeme bulmanın kolaylaşması 

ve mobilyanın seri üretim malzemesi haline gelmesi ile de mobilya artık özellikle 

orta kesim halk kitleleri tarafından ulaşılabilir hale gelmiştir. 

Tüm bu bilgiler ışığında görülüyor ki, 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

özellikle “Avrupa’da yaşanan birçok gelişme ile birlikte dünyanın seyri değişmeye 

başlamış, 18. yüzyılda Avrupa dünyanın merkezi haline gelmiş”, Avrupa 

standartlarını ve teknolojisini takip edemeyen birçok kadim devlet 18. ve 19 yüzyıla 

ve bir çözülme ve çöküş dönemi ile girmiştir (Kazmaoğlu,1997, s.24,25).  

Değişen bu yenidünya düzenine ayak uydurabilmek için birçok devlet 

batılılaşma sürecine girmiş, başta askeri ve eğitim anlamında yeterli olacağı 

düşünülen ıslahatlar sonraları birçok kademeye ve kuruma yayılmıştır. Batılılaşma 

yaşamı ve sosyo-kültürel yapıyı etkilemeye başlamış özellikle somut olarak da 

mimari ile görülür hale gelmiştir. Bu etki ile kentlerin yapısı, yapıların cephe 

görünümleri ve malzemesi, iç mekânları, mobilyaları değişmeye başlamış ve batı ile 

örtüşük bir temsil unsuru haline gelmişlerdir. Buna en iyi örneklerden birisi kuşkusuz 

Saint Petersburg şehrinin kuruluşu ve Saray yapıları olmuştur. Çar I. Petro 

Avrupa’da aldığı eğitim ve gördükleri ile ülkesine dönmüş ardından bunları ülkesine 

uyarlamış bunun temsili olarak da St. Petersburg’u kurmuştur (Çetin,2015, s.30). 

Avrupa’dan mimarlar getirten I. Petro, o dönem Avrupa’da bulunan Versay Sarayını 

örnek alarak mimarisi, iç mekân ve mobilyaları ile tamamen batılı Kışlık Hermitage 

Saray kompleksini yaptırmıştır. 

Paris’te bulunan Versay Sarayı sadece batılılaşma yolunda ilerleyen devletler 

için değil, Avrupa’nın kendi içerisindeki birçok devlet için de güç, ihtişam ve 



10 
 

zenginliğin simgesi olmuş, bu bağlamda ya onunla yarışabilecek nitelikte yeni 

saraylar yapma yoluna gitmişler ya da var olan yönetim saraylarını genişletip 

büyütmüşlerdir. Viyana’da eski bir yazlık ev olup sonradan saraya çevrilen 

Schönbrunn ve Londra’daki Buckingham Sarayının genişletip büyütülmesi böyle bir 

düşüncenin ürünleri olarak karşımıza çıkmaktadırlar.  

Dönemin kimliğini anlamada yapılar ve iç mekânları dolayısıyla mobilya 

faktörü önemli bir yere sahip olmuşlardır. Özellikle dönemin yaşantısını, kültürel alt 

yapısını, değişim ve gelişimlerini analiz etme açısından bakıldığında saray yapıları 

ve iç mekânları tarihsel birer belge niteliğindedirler. Bu bağlamda evrensel bir 

değişimin yaşandığı 19. yüzyıla bakıldığında, Avrupa’nın dünyanın merkezi haline 

gelmesi ile batılılaşma yolunda ilerleyen devletlerce de mekân tasvirlerinin değiştiği 

görülür. Avrupa’da güç ve ihtişamın özellikle iç mekânlardaki gösterişli ve abartılı 

kurgular ile anlatılması arasındaki paralel bağ bu toplumları etkilemiştir.    

18 ve 19. yüzyıllarda Versay Sarayı, şapeli, bahçeleri, salonları, özellikle en 

gözde aynalı salonu ile bu ününü hala korumaktadır. Özellikle Le Brun tarafından 

dekore edilen iç mekânı ve resmedilen tavanı, bir duvarı komple kaplayan aynaları, 

kristal avizeleri, bronz heykelleri, yeşil mermer sütunları ile yumuşak geçişli barok 

üsluptaki aynalı salon, ziyaretçilerini uzun süre etkilemeye devam etmiştir. Güç ve 

lüks algısının estetikle buluştuğu bu iç mekân yansıttığı mesaj ile hem kendi 

döneminde hem de sonraki yüzyılda yapılan saraylar ve mekânları için önemli bir 

temsil olmuştur. Bu temsil algısı ve yüzyılı yakalama heyecanı ile devletler kendi 

saraylarında özellikle resmi kabul, tören ve toplanmalarda kullanılan iç mekânları bu 

salonlara denk olacak şekilde yapma yoluna gitmişlerdir. 

Bu dönemde Avrupa’nın da doğu toplumlarından etkilendiği görülmektedir. 

Avrupa Devletlerine farklı gelen doğunun egzotik ortamı ilerleyen süreçte 

mekanlarına ilham vermiştir. Doğu’nun bu ortamını fark etmelerinde, çeşitli ülkeler 

üzerinde kurdukları sömürgeler ve ziyaretler, bu yüzyılda gerçekleşmeye başlayan 

fuarlar etkili olmuştur (Glück,1921; Roth,2006, s.546-550). Neticede bu 

etkilenmenin Avrupa konutlarına ve saraylarının iç mekanlarına yansıdığı ve 

dünyanın çeşitli yerlerinden getirttikleri eşya, obje ve nesneleri bu mekanlara 

yerleştirdikleri görülmektedir (Boyla,2012). Bazı konut ve saraylarda ise direk o 

kültürü yansıtan odalar yapmışlardır. Schönbrunn Sarayı’ndaki uzak doğu etkisi ile 



11 
 

döşenmiş Mavi Çin Salonu, Hint ve Pers minyatürleri ile bezenmiş, gül ağacı 

kaplamalarıyla Milyon Odası, Buckingham Sarayı Çin yemek odası bu örneklerden 

bazılarıdır (Glück,1921, sy374.375). 

 

  

Şekil 1. Schönbrunn Sarayı Mavi Çin Salonu (URL-1) 

 

Oda adını 18. yüzyıl Doğu Asya sanat objelerine duyulan hayranlığı 

simgeleyen duvar kağıtlarından almaktadır. Duvarlarda oluşturulan panolarda 

Çinlilerin yaşamına ait resimler bulunmaktadır. 

 

  

Şekil 2. Schönbrunn Sarayı Doğu esintili Porselen odası (URL-2) 

 

Doğu Asya sanat nesne ve objelerinin Avrupa’nın rokoko tarzı ile 

bütünleştirilmesiyle karakterize edilen Maria Theresa dönemi iç mekanları, Doğu’ya 

öykünmeyi simgelemektedir.   

Avrupa’da 19.yüzyıl mimarisinde genel stilistik tutum aslında eklektiktir. 

Farklı mimari üsluplar bir araya gelerek tek yapıda toplanabilirler. Bu dönemde 

özellikle yeni malzemeler reddedilerek eskiye öykünme veya eskilerden bir yaklaşım 



12 
 

ortaya koyma söz konusudur (Roth,2006, s.548; Kazmaoğlu,1978, s.31-43; 

Açıkyıldız,1997, s.24; Boyla,2012; URL-3).  

Toplumların günlük yaşamının ve iç mimarinin önemli bir parçası olan 

mobilya kavramının da sanayi devrimiyle birlikte özellikle 19. Yüzyılda önemli 

değişimler yaşadığı görülmektedir. Sanayi devrimi öncesinde toplumların 

ihtiyaçlarını gideren mobilyalarının kendi doğal ortamlarında kendi zevk ve 

beğenilerine göre oluştuğu ve coğrafyaya, yaşam koşullarına, iklim, inanç ve kültüre 

göre değişkenlik gösterdiği anlaşılmaktadır. Bu nedenle geçmiş dönemin 

mobilyalarının da ancak oluşup geliştikleri çevrede analiz edildiklerinde doğru 

anlaşılabilecekleri düşünülmektedir. 

 Genel olarak Rönesans’tan itibaren büyük şehir ve kentlerdeki mobilya 

yapımı ve ustaları ile taşradakinin farklı olduğu görülmektedir. Şehirlerde bulunan 

deneyimli ustalar varlıklı kesime hizmet vermiş, taşrada bulunan zenginlerle ise daha 

çok kalfalar ilgilenmiştir. Şehirde saraydan çıkan moda unsurları hızlıca yayılırken, 

imkanların daha kısıtlı olmasından dolayı taşraya daha geç gelmiş ve bazen ihtiyaca 

göre yeniden biçimlenmiştir. Bunda ki en önemli sebebin taşrada kullanışlılığın yani 

işlevin daha ön planda olması ve daha basit malzemelerin kullanılması olarak 

yorumlanabilmektedir. Yapı ve mobilyanın oluşumunda ve şeklini almasında daha 

çok çevrede bulunan malzemeler tercih edilmiş ve modadan ziyade bölgesel kültür 

etkili olmuştur. Neticede taşrada daha sakin ve ölçülü süsleme yöntemleri tercih 

edilirken şehirdeki konutlar ve saray yapılarında mekân ve mobilyalar taşraya göre 

daha gösterişli bezemelerle süslenmiştir.  

İngiltere’de 18. yüzyılın ikinci yarısında başlayan Sanayi Devrimi, üretimin 

artması ile hammadde ihtiyacı doğmuş öte taraftan da üretilen malların satışı için 

yeni pazar arayışlarına girilmiş, işlenen mallar çoğunlukla tekrar sömürge ülkelerine 

satılmıştır. Yeni üretim sürecinde ilk olarak tekstil ve demir-çelik alanında büyük 

gelişmeler yaşanmış büyük köprü ve kanal yapımları, inşaatlar, demiryolları hızla 

gelişmeye başlamıştır. Hemen akabinde ise özellikle elektriğin farklı keşiflerde ve 

günlük hayatta kullanılması, farklı yakıt çeşitlerinin de bulunması bu yüzyılda 

sanayide farklı gelişimlerin yaşanmasına sebep olmuştur.   

Fransız ihtilalinin (1789-1799) ardından Avrupa’ya yayılan çeşitli siyasal 

fikir akımları Avrupa devletlerinin çehrelerini yavaş yavaş değiştirmiş ulus-devlet 



13 
 

bilincinin hızla yayılmasını sağlamıştır. Sanayi Devrimi ise sonrasında bir takım 

devrimsel düşüncelerin uygulanmasına zemin oluşturmuştur. Hümanizmden sonra 

insan aklının yüceltilmesi, bilimsel ve rasyonel düşünceye önem verme gibi 

kavramlar gelişerek aydınlanma çağının devamlılığını getirmiş, sağlık da ekonomide 

ve sosyal alanlarda gelişmelerin yaşanmasını sağlamıştır. 

    19. yüzyıl Avrupa’sında Fabrika, Atölye ve makine gibi üretim araçları 

özel mülkiyete dayanan bir üretim anlayışını doğurmuş böylece toplum kendi 

içerisinde ayrışmış ve beraberinde yeni bir sosyal sınıfı oluşturmuştur (Kazmaoğlu, 

1997, s.20-25; Kale,2021). Toplumun tüm katmanlarından kendisini ayıran soylular 

ve alt sınıfı temsil eden köylüler arasındaki orta sınıfı oluşturan bu grup zamanla 

toplumsal yaşamda önemli bir yere sahip olmuştur. Bu minvalde 19. yüzyıl 

Avrupa’sının kentsel yaşam biçimini kişi ve toplum bakımından dönüştürmeye 

başlayan, gücünü ve sosyal statüsünü zenginlik, eğitim veya işveren konumundan 

alan bu sınıfa burjuva toplumu denmiştir (Roth,2006, s.553). Özellikle katmanlaşmış 

toplumsal rollerin bu yüzyılda değişmeye başladığı görülmektedir.  

Endüstriyelleşme ile ihtiyaç duyulan işçi gücünden dolayı şehirlere büyük 

göçler başlamış bunun sonucunda doğan barınma ihtiyacı yeni konut anlayışını 

doğurmuştur (M. Roth,2006, s.550-556). Sağlıksız yaşam koşulları içerisinde derme 

çatma, gecekondu ve apartmanlaşmadan oluşan işçi sınıfına ait çarpık konut yapıları 

oluşmaya başlamış, kent yaşamının demografik ve sosyo-kültürel yapısı da değişim 

göstermiştir. Artık evler yalnızca tuğla gibi ateşe dayanıklı malzemeden 

yapılabilmektedir. Neticede ev yapımını standart bir düzene çekilmiştir. Basit ve 

ekonomik bu model toplu üretim, Avrupa’da bitişik nizam Georgian tarzı evlerin 

yapımını getirmiştir (M. Roth,2006, s.581-585; BBC,2019).      

Avrupa’da kentsel altyapıda yaşanan en önemli gelişmelerden birisi de 

kanalizasyon sistemi ve sıhhi tesisatın gittikçe büyüyen şehre, tamamen döşenmeye 

başlanmasıdır. Sanayi devrimi öncesi karaağaçtan yapılan su boruları sanayi devrimi 

sonrasında devlet yasası ile dökme demirden yapılmaya başlanmış bu sayede yüksek 

basınç verilebildiği için su, evlerin üst katlarına taşınabilmiştir. Bu yenilik sayesinde 

evlerin içlerine kadar gelen su, yeni seri üretim eşyası olarak musluğu getirmiştir. 

Böylece o zamanlar lüks sayılan, bugünkü modern tuvalet ve banyo kavramı da 

konut içlerinde kendisine yer bulmuştur. Artık seri üretim birçok alanda olduğu gibi 



14 
 

konutların içlerinde de modern kolaylıklar sağlamaya başlamıştır. Isıtma ve 

aydınlatmada yine gündelik yaşamın parçası haline gelmiştir. Sokaklarda ise yeni 

keşfedilen gazlı aydınlatma bir ışık kaynağı olarak kullanılmaya başlanmıştır 

(Arıburun,2012, s.18; M. Roth,2006, s.582,584; BBC,2019). 

      Özellikle 17. yüzyılın sonundan itibaren büyük değişimlerin yaşandığı 

Avrupa’da sanatsal, kültürel, sosyal ve mimari anlamda da birçok gelişmenin 

birbirini takip ettiği ve gündelik yaşamın içine sızdığı görülmektedir. Önem kazanan 

cemiyet hayatı ile üretim faktörünün birleşmesi eğlence ve mekân kavramında da 

değişimlere sebep olmuş, özellikle iç mekân dekorasyonu ve süsleme eğlenceler için 

bir araç haline gelmiştir. Seyahat etmenin kolaylaşması ile ticaret gelişmiş, ilgi 

duyulan Doğu’nun egzotik atmosferini yansıtan ürünler ve eşyalarda sosyete 

tarafından iç mekânlarda yer bulmaya başlamıştır. Zenginleşen yeni sınıfın cemiyet 

hayatı içerisinde yer alması bütün hızıyla devam eden şatafat ve gösteriş hevesini 

arttırmış, tüketim alışkanlıkları değişmeye başlamış, birçok ürün sanayileşme ile 

ulaşılabilir hale gelmiştir (Clark,1974, s.12; M. Roth,2006, s.551,557, 

Kazmaoğlu,1997, s.23).  

       Sanayi devrimi boyunca perakende mağazacılık yeni bir karaktere 

bürünmüş ve bugünkü modern mağazacılık anlayışının da doğmasına sebebiyet 

vermiştir.  Sanayi devrimi öncesinde mevcut dükkânların vitrinleri küçük parçalı 

camlardan oluşurken “cam üretimindeki etkileyici gelişim sayesinde bu pencereler 

yerini büyük dökme cam vitrinlerine bırakmış böylece modern dükkân vitrini bir 

yenilik haline gelmiştir” (BBC,2019; M. Roth,2006, s.556,575). 

Üretimin artması ile elde edilen ürünler ve ticaret ile kolayca dışarıdan 

getirilen mallar sayesinde vitrinlerde sergilenen çeşitlilik büyük bir tüketim 

anlayışını da beraberinde getirmiştir. Avrupa’nın önemli kentlerine akan bu seri 

üretim mallarının getirdiği alışveriş kültürü kentlerin biçimlenişine de etki etmiş, 

bunun için sokaklar ve caddeler genişletilmiştir. Buna 1820 yılında Londra’da İngiliz 

Mimar ve Kent Tasarımcısı John Nash’in tasarlamış olduğu Regent Caddesi veya 

1819 yılında Mimar Samuel Ware tarafından tasarlanan Burlington Çarşısı da 

modern alışveriş merkezlerinin öncüsü olarak örnek gösterilebilir (URL-4, 

BBC,2019). 



15 
 

 

Şekil 3. 1827-28'de Burlington Pasajı'nın Piccadilly girişi (URL-4) 

 

Endüstrileşme öncesinde yalnızca üst sınıfın ulaşabildiği lüks yaşam 

alışkanlıkları, artık orta sınıf için de ulaşılabilir hale gelmiştir. Porselen, çini, 

mobilya, kumaş vs. kaliteli yeni mağaza ürünleri yalnızca seçkin sınıfın değil bundan 

böyle orta sınıfın da üzerini, evini, masasını, odalarını kısacası tüm yaşam biçimini 

değiştiren, farklı bir kalıba sokan unsurlar haline gelmiştir. Özellikle mağazacılık 

anlayışının öncülerinden birisi olan Wedgwood mağazasında alışveriş yapmak 18. 

yüzyıl tarzı bir alışveriş terapisi olmuştur (URL-5).  

 

Şekil 4. St James Meydanı'nda Wedgwood ve Byerley; 1809'da Londra sergi salonu 

(URL-6) 

 

19. yüzyılda en iyi pazarlama yöntemlerinden birisi de gazete ve dergiler 

olmuştur. Gittikçe artan gazete tirajı sayesinde her türlü ürün ve gelişimden haberdar 

olunması tüketicinin talebini körüklemektedir. 

19. yüzyılda özellikle giyim kuşam ve iç mekânlara yönelik olarak, parlak 

renklere karşı düşkünlük artmış ve bu da hevesli dekoratörlere yön vermiştir. 

Minerallerden ve bitkilerden elde edilen geleneksel renkler pek dayanıklı değildir. 



16 
 

Dolayısıyla bu dönemde parlak ve dayanıklı renklerin yavaş yavaş kimyagerler 

tarafından bulunmaya başlanması moda faktörünü de yakından etkilemiştir. Özellikle 

Fransız bir kimyager tarafından bulunan kromat sarısı 1810-1820 yılları arasında iç 

mekânlarda çok fazla rağbet görmüş, herkes tarafından duvar veya kumaşlarda 

istenilen renk haline gelmiştir. Başta saray ve çevresi olmak üzere aristokrat kesim 

için zanaatkârlar tarafından el işçiliğiyle üretilen pahalı mobilyalar yerine, her kesim 

için ulaşılabilir, kaliteli mobilyalar üretilmeye başlanmıştır (Arıburun,2012, s.18; 

BBC,2019). 

  

  

Şekil 5-Şekil 6. Pellatt and Green'de züccaciye, Harding and Howell'de kumaş 

alışverişi Londra, 1809 (URL-7) 

 

Önceki dönemlerde ortaya çıkan birçok mobilya akımı gibi 19. yüzyılda da 

ortaya çıkan yeni yönelimler, ilk olarak saray ve çevresinin, zengin ve aristokrat 

kesimi oluşturan elit tabakanın istek ve beğenilerini karşılamak amacıyla 

biçimlenmiştir. 19. yüzyılın özellikle ilk dönem mobilyalarında stil ve moda 

konusunun teknolojik yeniliklerden daha fazla önem kazandığı görülmektedir. 

Seçkin sınıfın tutumu, mobilyada teknolojik gelişmelerin tercih edilmesinden ziyade 

stildeki uyarlamaları mekânlara taşımak yönünde olmuştur (Arıburun,2012, s.23).        

Üst sınıfın konut anlayışında da 18.yy’ın ikinci yarısından itibaren farklı 

değişimler yaşanmaktadır. Bu dönemde İngiltere Başbakanı Sir Robert’ın küçük oğlu 

Horace Walpole’un Londra Twickenham’da Thames Nehri kıyısında bir arazi ve 

içindeki evi satın alıp buraya kendi zevkine göre bir Villa inşa ettirmesi ile dönemin 

burjuva ve eliti arasında kırsala ev yaptırma modası başlamıştır. Wolpole’un 

Strawberry Hill (1749) isimli Villası alışılmışın dışında tarzıyla dikkatleri üzerine 



17 
 

çekmiştir. Orta çağ imgeleri ve ikonlarından etkilenen Walpole kendisine dünyanın 

ilk Gotik evini inşa ettirmiştir. Daha önce dini yapılar dışında bir yaşam alanında 

kullanılmayan dini tasvir, figür ve temalar ilk kez bir konut içerisine girmiştir 

(Botton,2006, s.40).   

Buraya ziyarete gelerek şaşkınlıkla evi izleyen üst kesim, Klasik üslubu bir 

kenara bırakıp Orta çağ ve Gotik mimarisine tekrar ilgi duymaya başlamışlardır. 

Nihayetinde bu yeni moda hızla Avrupa içerisine de yayılmış, kırsalda veya başka 

vilayetlerde ikinci bir ev yaptırma kavramına dönüşmüştür. Kır Evi, Çiftlik Evi, 

Villa, Yalı şeklinde denenmeye başlayan ve yeni bir konut tipi anlayışını da doğuran 

bu farklı Gotik üslup 19. yüzyılda Klasik üslubu temelden sarsacak bir devrim 

niteliğindedir (Botton,2006, s.42,43). 

  

  

Şekil 7. - Şekil 8. Strawberry Hill, iç ve dış mekân görünüm (URL-8/9) 

 

Artık müşterilere farklı üslupları bir araya getirerek kombinler oluşturulmaya 

başlanmıştır. Özellikle en farklı yapıtlarıyla dikkat çeken İngiliz mimar Humphry 

Repton da müşterilerine özel ve detaylı çizimler yapması ile bilinmektedir. Bütçesi 

daha kısıtlı olanlar içinse yeni mimari kitaplar basılmaya başlanmıştır. Bunların 

arasında en çok ilgi görenlerden birisi ise Kır Evi, Çiftlik Evi ve Villa Mimarisi 

Ansiklopedisi (The Encyclopaedia of Cottage, Farm and Villa Architecture, 1833) 

kitabı olmuştur. Dünyanın her yerinden farklı mimari üslupları ayrıntılı çizimlerle 

okurlara sunan bu ansiklopedi yöreye özgü mimari üslupların tamamen ortadan 

kalkmasına yol açmıştır (Botton,2006, s.45). 



18 
 

 

Şekil 9. Yeni evler için farklı seçenekler, Evlerin Kişilikleri, Humphry Repton, 1816 

(Botton,2006, s.46,47). 

 

Zamanla oluşan yoğun üslup karmaşalarına karşın Augustus Pugin 1836 da 

“Bir mimari karnavalındayız sanki” diyerek yakınmış, Heinrich Hübsch ise 

Evlerimizi Hangi Üsluba Göre İnşa Edeceğiz? diyerek dönemin mimari sorununu 

dile getirmişlerdir (M. Roth,2006; Botton,2006, s.52). Öne çıkan malzeme –çelik- ile 

mühendisler işlev ve fonksiyon odaklı çalışarak köprüler, yüksek tavanlı garlar, 

fabrikalar inşa etmiş ve dönemin en şaşırtıcı yapılarını yapmaya başlamışlardır.  

  

Şekil 10. Büyük Uluslararası Sergi için yapılan Hyde Park'taki Kristal Sarayın iç ve 

dış görünümleri, 1851 (URL-10)  

 

19. yüzyılda daha önce var olmamış yapı ihtiyaçları, mimarları yapıların 

strüktürlerini tasarlama konusunda çözümler üretmeye itmiştir. Sanayinin hızlı 

üretimleri ve malzeme kullanımlarının eskiye göre kolaylaşması tasarımlara da yeni 

boyutlar kazandırmıştır. Çağın teknolojisini elinde tutan İngiltere uluslararası bir 

sanayi sergisi yapmaya karar vermiştir. Joseph Paxton tasarımıyla bütünüyle cam 

levhalardan oluşan, kolon ve kirişlerinde dökme demir kullanılan büyük bir yapı 

Hyde Park’a kurulmuştur. Rusya, Amerika, Çin, İspanya, Portekiz, Türkiye gibi 

birçok ülkenin katılım gösterdiği sergi 1851’de açılmıştır (M. Roth,2006, s.575). 



19 
 

1.1. OSMANLIDA 19.YÜZYILI HAZIRLAYAN SÜREÇLER VE AVRUPA-

OSMANLI KÜLTÜREL İLİŞKİLERİ 

 

Osmanlı üç kıtaya yayılan medeniyetiyle döneminin önemli bir gücü 

olmuştur. Ordusu, kurumları ve yönetim anlayışıyla yüzyıllar boyunca gücünü 

coğrafyasında hissettirmiş ancak gelişen dünya düzeni içerisinde 17. yüzyılda bu 

gücün durakladığını idrak etmiştir. 

Karlofça Antlaşması (1699) Osmanlı devleti için yeni bir döneme girildiğinin 

en önemli habercisi olmuştur. “Kutsal ittifak savaşları sonrasında ağır bir yenilgiye 

uğrayan Osmanlı Devleti bu anlaşma ile batıda büyük çapta toprak kaybetmiş, 

duraklama döneminin ardından gerileme dönemine girmiştir” (İnalcık,2016). 

Bu dönem ile, devleti kalkındırmak için köklü ıslahat uygulamalarına 

gidilmiş ve Avrupa karşısında yenileşmenin mutlak bir zorunluluk olduğu, en 

önemlisi de zihniyet değişikliğine gidilmesinin gerekli olduğu anlaşılmıştır. İnalcık’a 

göre (2016), Karlofça Antlaşmasından önce Batı’yı küçümseyen Osmanlı, artık 

Avrupa’nın teknolojide ve askerlikte üstünlüğünü kabul etmiştir. Bu antlaşmadan 

sonra, Osmanlılarda Batı’ya karşı olumlu bir bakış açısı oluşmuştur (s.3,4). Ancak 

Venediklilerin antlaşmaya uymaması yeni bir savaş sürecini doğurmuş neticesinde de 

Pasarofça Antlaşması (1718) imzalanmıştır. Bu antlaşma ile başlayan barış 

döneminin, Osmanlının batılılaşma yolunda uygulayacağı ıslahatlar için uygun bir 

zemin oluşturduğu görülmektedir. 

Batılılaşma hareketlerinin asıl amacı devleti yıkılmaktan kurtarmaktır. Ancak 

askeri, ekonomik, siyasi alanlardaki açılma zamanla sanatsal ve kültürel değişimleri 

de beraberinde getirmiştir (Anıktar,2013, s.1208, Karaman,1987). Pasarofça’nın 

hemen ardından III. Ahmed ve Sadrazamı Nevşehirli Damat İbrahim Paşa 

önderliğinde batılılaşma yolunda bir dizi adım atılmaya başlanmıştır. Osmanlı için 

yeni olan bu değişim ortamında gerçekleşen “kültür ve zihniyet” dönemine de Lale 

Devri adı verilmiştir (1703-1730).   

Bu dönem de özellikle Damat İbrahim Paşa ve onun teşebbüsleri ile 

gerçekleştirmeye çalıştığı reformlar dikkat çeker. İlk kez Avrupa’ya -Paris- 1720’de 

Yirmisekiz Mehmed Çelebi’yi elçi olarak göndermiş “Avrupa’daki yeni keşifleri 

öğren ve onları bize bildir” diyerek talimat vermiştir (İnalcık,2016, s.6). Mehmed 



20 
 

Çelebi Sefaretnamesinde Fransa’daki kanal sistemi, kemer yapımı, Fransız Sarayı, 

hayvanat ve botanik bahçeleri gibi birçok konudan, rasathane, tıbbiye, basımevi, halı 

imalathanesi, ayna fabrikası, opera gösterisi, saray çevresinde ve halk üzerinde 

uyandırdığı olumlu izlenimlere kadar her şeyi kültürel ortamlarında ayrıntı bir 

biçimde aktarmıştır (A.Ahmed, Çay,2013, s.4,5).  

Mehmed Çelebi anlatımlarında özellikle iç mekanlara odaklanmış, aynalarla 

ve küçük halılarla kaplı duvarlardan zeminde sırma ve nakışla işlenmiş kilimlerden 

bahsederek sarayın iç mekân tasvirlerini de yapmıştır. Mehmed Çelebi yurda çok 

sayıda sandıkla dönmüş, özellikle mimaride yapılmak istenilen yeniliklere öncülük 

edecek Avrupa da gördüğü birçok yeni ve farklı eşyayı, kitap ve saray planlarını, iç 

mekân, mobilya ve bahçe çizimlerini yanında getirmiştir (Salbacak,2019, s.514; 

Uçman,1975, s.20). İbrahim Paşa da bu dönemde Fransız elçisi ile yakınlık kurmuş, 

ondan teleskop, mikroskop gibi birtakım icatları ve ayrıca Versailles Sarayı’nın 

gravürlerini ve planlarını kendisine getirmesini istemiştir (Kurukamçı,2017, s.3,4). 

Yine aynı dönemdeki en büyük gelişmelerden birisi de matbaanın Osmanlıya 

gelişi olmuştur. Fransa da eğitim almış ve Fransızca öğrenmiş olan Mehmed 

Çelebi’nin oğlu Yirmisekiz-zade Sait Efendi, Paris’te matbaayı görmüş ve yurda 

dönüşte İbrahim Müteferrika ile birlikte ilk matbaayı kurmuştur. Akabinde sarayda 

ilk Türk matbaasının tesisi ile bir tercüme heyeti kurulmuş başına da dönemin en 

önemli isimlerinden Nedim getirilmiştir (Salbacak,2019, s.513). 

İstanbul Boğazı ve Haliç imara açılmış, yangın tedbirleri için tulumbacı ocağı 

kurulmuş, su yolları tamir ve ilaveleri yapılmıştır. En önemli gelişmelerden birisi de 

sağlık anlamında yaşanılan gelişmeler ve çiçek aşısının uygulanması olmuştur 

(Salbacak,2019, s.513). Tüm bu gelişmelerle Lale Devri, Osmanlıların bu döneme 

kadar tamamıyla uzak kaldığı ve temaslar kurarak yeni tanımaya başladığı farklı bir 

tarzı, dünyaya açık, yeni bir bakış açısını temsil eder. Avrupa’nın kendi içerisinde 

yaşadığı karışıklıklar ve güç mücadeleleri Osmanlının yenileşme sürecinde bir fırsata 

dönüşmüşken aynı zamanda bu süreçte bir gevşeklik ve zevk-i safa döneminde de 

girilmiştir. Devletin ekonomik, siyasi, iktisadi, askeri birçok sorunu göz ardı 

edilirken kültürel anlamda sürekli bir gelişim yaşanmıştır. 

  



21 
 

 Özellikle Mehmet Çelebi ve Damat İbrahim Paşa’nın Fransız elçisi Marquis 

Bonnac’la olan sürekli ilişkileriyle de Avrupalıların yaşayışı, adetleri ve sanat işleri 

hakkında gönderdiği mektuplar ve mobilyalar, saat ve kumaşlar gibi eşyalarda etkili 

olmuştur. Bu dönemde hayat biçimi değişmeye başlayan üst sınıf, Fransa’daki 

burjuva sınıfının yaşam tarzını, evlerini, bahçe tasarımlarını büyük ölçüde öğrenme 

fırsatı bulmuş, bu da değişimleri tetiklemiştir (Topal, 2019, s.12). 

Etkileşimin ilk uygulamaları mesire alanları ve bahçeler üzerinde olmuştur. 

Semra Ögel’in (2012) deyimine göre İstanbul’un güzel manzaralı, bahçeli yerlerini 

keşfetmek için o dönem Sultan ve sadrazamı birlikte araştırmaya çıkmaktadırlar. 

Böylece kıyılarda ve ormanlık alanlarda birçok güzel bahçe, mesire alanı, köşk ve 

kasırlar yapılmıştır. Bu kasır ve köşklerin yaygınlaşması, İstanbul elitinin mesire 

alanlarında görünmesi saray hayatının da İstanbul’a, yani geniş ölçekte bir çevreye 

yayılmasına da yardımcı olmuştur. Artık hükümdar ailesi ve çevresi sadece Topkapı 

Sarayı’nın içerisinde değil İstanbul’un her köşesinde varlıklarını sürdürmeye 

başlamışlardır.  

Başta saray olmak üzere, yüksek idareciler, paşalar ve varlıklı ailelerde baş 

gösteren lüks ve iyi yaşam hevesi başlamıştır. Bunda elbette Frenkleşme özentiliği de 

önemli bir yer tutmaktadır. Hatta “rokoko mimarisi ile birlikte, ekâbir konaklarında 

selamlık kısmının yanında bir de frenk odası yapılmakta, burası masa ve sandalye 

gibi Avrupa mobilyaları ile döşenmektedir” (İnalcık,2016, s.8). Bunun takibinde 

Boğaziçi ve Haliç’in iki yakasına köşk ve kasırlar, saraylar inşa edilmeye 

başlanmıştır.  

III. Ahmet’in sadrazamı Damat İbrahim Paşa’dan Haliç, Kâğıthane 

kıyılarında uğurlu, mamur yer anlamlarına gelen Sâdabâd Sarayını yaptırmasını 

istemesi üzerine de Kâğıthane Vadisi Osmanlı üst kesiminin de köşk ve kasırları, 

ahşap evleri ile dolmuş, köprüler ve mermerden yollar inşa edilmiştir. Haliç’e akan 

Alibey deresi ile Kağıthane deresi arasında inşa edilen Sâdabâd Sarayının yapımında 

Versay ve Fontainebleu Sarayı ilham kaynağı olmuştur. Özellikle Versay Sarayının 

bahçelerini andıran çiçek tarhları ile donatılmış kanallı bahçesi ve fıskiyeli havuzları, 

su şelaleleri, padişah tarafından Sarıyer’den özel olarak getirtilen çınar, ıhlamur, 

karaağaç, diş budak, kestane ağaçlarıyla dönemin batı etkisinde yapılan en gösterişli 

saray ve bahçelerine örnek teşkil etmiştir. ‘Cetvel-i sim’ denilen, Gümüş cetvel, 



22 
 

Gümüş dere anlamına gelen büyük kanalın mermerleri de Çengelköy’deki kuleli 

kasrından getirilmiş, setler ve çağlayanlar yapılarak küçük şelaleler oluşturulmuştur. 

Ancak her ne kadar bahçe kurgularında Fransız örneklerine başvurulsa da bölgedeki 

yapılar halen klasik Osmanlı sivil mimarisine ait yapılardır. Kâğıthane kısa sürede 

Osmanlı saray ailesi ve üst zümrenin en önemli mesire alanı haline gelmiştir. Saray 

tarafından da musiki ve raksla birlikte şaşalı bir eğlence hayatı benimsenmiş, çeşitli 

gösteriler düzenlenerek bu yaşam biçimi desteklenmiştir (Topal,2019, s.12,13,43,44; 

İnalcık,2016, s.8; Öztürk,2022, s.185; Bilgioğlu,2008, s.380, Arıburun,2012, s.61). 

Saray erkânı ve özellikle yönetici sınıf için eğlencelerin devam ettiği bir 

başka mekân ise Nevşehirli Damat İbrahim Paşa’nın Çırağan yalısında düzenlediği 

eğlenceler olmuştur. III. Ahmed burada bulunan mülkünü İbrahim Paşa’ya hediye 

etmiş, Paşa da zevcesi Fatma Sultan için buraya bir yalı yaptırmıştır. Boğaziçi’ndeki 

ilk yalı olma özelliğini de taşıyan bu yapıda Paşa, Çırağan şenlikleri denilen meşale 

şenliklerini düzenleyince yalı, Farsçada ‘ışık’ anlamına gelen Çırağan ismi ile 

anılmaya başlamıştır. Kâğıthane şenliklerinden sonra, ertesi yıl (1720) ilk ilkbahar 

ziyafeti burada, İbrahim Paşa’nın Beşiktaş yalısında düzenlenmiş, bu da dönemin ilk 

lale eğlenceleri, lâlezar seyranı olarak kabul edilmiştir (Salbacak,2019, s.513, 

Sakaoğlu,2000, s.17; URL-11).   

      Bu dönemde eğlence hayatına eklenen bir diğer yenilik de mehtaplı 

gecelerde Boğaz’da kayıkla gezmek olmuştur. 19. yüzyılda özellikle yalı kavramı 

içerisinde sıkça karşılaşılan bu gezintilerin banisi de I. Mahmut’tur. Önceleri şahsi 

zevki olan bu gezintiler zamanla İstanbul eğlence hayatına has bir kültüre 

dönüşmüştür.  

Sâdabâd ve Boğaziçi bölgelerinin özellikle padişah ve çevresinin ilgisini 

çekmesi ve gezi rotaları haline dönüşmesi ile İstanbul eğlence yaşantısı arasında bir 

paralellik bulunmaktadır. Saray çevresindeki yalı, köşk ve bahçelerin yanı sıra 

Beşiktaş sırtları, Okmeydanı, Taksim, Beykoz, Küçüksu, Çamlıca tepeleri gibi 

İstanbul’un her iki yakasında da aktif gezi noktaları oluşmuş, I. Abdülhamid 

döneminde de binişler nedeniyle sahilden bir araba yolu yapılmıştır (Önal,2015, 

s.3,4). 

 



23 
 

Lale devrinde Sâdabâd’dan başka Boğaziçi’nin çeşitli yerleri de birbirinden 

güzel abadlarla süslenmiştir. Fındıklı’da Ümnabad, Defterdar burnunda Nişad abad, 

Çırağan’da Gülşen abad, Bebek’te Hümayun abad, karşı kıyılarda Çubuklu’da Feyzi 

abad, Kanlıca tepesinde Mihrabad bu kasırlardan bazılarıdır. Sarayın dışa açılımı ile 

değişmeye başlayan kültürel yaşam biçiminin de somut olarak ortaya çıkan ve 

gittikçe çoğalan köşk ve kasırlar da yeni bir dönemin yaşandığının tanıkları 

olmuşlardır (Şehsuvaroğlu,1954, s.4). 

   

Şekil 11. - Şekil 12.  Sultan II. Mahmud dönemi Sâdâbâd Sarayı, Charles Preault ve 

Kağıthanede kır eğlencesi, Fazıl Enderunî, Zenannâme, 1793 (İslâm 

Ansiklopedisi,2008, s.380; Topal,2019, s.27). 

 

Dönemin mimari açıdan önemli bir gelişimi ise tamiratlardır. III. Ahmet’in 

sadrazamı Nevşehirli Damat İbrahim Paşa Pasarofça Antlaşmasının akabinde harap 

durumda olan İstanbul saray ve kasırlarını, Venedikli elçiler geldiğinde harap 

biçimde görmesinler diye ayrıca şehri güzelleştirmek ve bakımlı hale getirmek için 

tamir ettirmiştir. Tamirat gören bu saraylardan birisi de Tersane sarayı –diğer adıyla 

Aynalıkavak Sahil Sarayı- olmuştur (Şehsuvaroğlu,1954, s.4; 2014, s.64).  

Fatih Sultan Mehmed döneminden bu yana Tersane Bahçesi olarak bilinen ve 

sonraki dönemlerde bir kasır eklenen bu bahçeye, saray hüviyeti kazandıran I. 

Ahmed olmuştur (1613). Sultan, sarayın yanına, sahile güzel bir yalı inşa ettirmiştir. 

III. Ahmet devrinde ise tersane sarayına bir has bahçe köşkü yapılmıştır. Bu köşk 

değişimlere uğrayarak günümüze kadar gelmiş olan bugün Aynalıkavak adıyla 

bilinen direkli köşktür. Sultan zaman zaman bu sarayda oturmuş hatta 

Okmeydanı’nda yaptırdığı on beş gün ve gece süren meşhur sünnet düğününü de 

(1720) harem halkıyla birlikte bu saraydan izlemiştir (Şehsuvaroğlu,2014, s.66,67). 



24 
 

Halka açık yapılan bu görkemli şenlikler bir süreliğine toplumun kültürel 

yaşamının da renklenmesine vesile olmuştur. Bu şenliklerle ilgili detaylı 

anlatımlarıyla bize önemli bilgiler veren ise Seyyid Vehbî’nin Sûrname-i Vehbî eseri 

olmuştur. Dönemin önemli sanatçısı Levni ise bu eserde çizdiği minyatür tasvirleri 

ile bize hem şenlikler hem de yapılar hakkında önemli görseller bırakmıştır. 

Levni’nin çizimlerinde III. Ahmet’in özellikle Haliç’teki hararetli, gösterişli 

şenlikleri direkli köşkünden -Aynalıkavak Kasrından- izlediği görülmektedir 

(Ögel,2012). 

   

 Şekil 13. - Şekil 14. Aynalıkavak Sarayı, 1822 ve Sünnet düğünü şenliklerini 

Aynalıkavak kasrından izleyen III. Ahmet (C.Gouffier, Şehsuvaroğlu,2014, s.68; 

Vehbî,2008, s.250,251). 

 

18. yüzyıl da girilen barış döneminde tarım ve zanaatta önemli bir gelişme 

kaydedilememiş bununla birlikte barışın getirdiği rahatlama tüketimi arttırmıştır. 

Yabani türünün Asya’dan Altay dağlarından Türkler tarafından getirildiği anlaşılan, 

devrin simgesi olan güzel ve mistik Lale çiçeği bu dönemde incelik ve zarafeti temsil 

etmesinin yanı sıra tüketimi de kendi etrafında toplamıştır.  

Dönemi temsil eden Lale, aslında bir imgedir ve “Şiir ve tezhipten giyim 

kuşama, yemek zevkinden müziğe, resimlerden mücevherata, bezemeden mimariye 

ince bir zevk insanları belirli noktalarda birleştirmiş ve geniş gruplara da yayılmasını 

sağlamıştır.” (Ortaylı,2015, s.71). Lale Devri mimari ve mekân açısından 

değerlendirildiğinde de yepyeni bir döneme girildiğini ve bu dönemde “süsleme 

sanatının büyük ölçekte değiştiği göstermektedir. Artık çini süslemeler azalmış onun 

yerini özellikle iç mekânlarda kalem işi –nakış- ve resimler almıştır” (Ögel,2012). 

Avrupa’da yoğun biçimde kullanılan Rokoko batıdan alınmış ancak Lale 

Devri etkisi ile kendi içerisinde yoğrularak özgün bir üslup oluşturulmuştur. 



25 
 

Özellikle mimari de ve iç mekânlardaki süslemelerde kullanılan bu üslup Türk 

rokokosu olarak kendine yer bulmuştur. Artık her türlü dini ve sivil mimaride iç 

mekânlarda akant yapraklar, C ve S kıvrımlı istiridyeler, merkezden ışınsal hareketle 

dağılan yelpaze motifleri, buket veya çiçek motifleri, natürmortlar işlenmeye 

başlanmıştır. Dini yapılar başta olmak üzere insan ve hayvan figürünün hoş 

karşılanmaması sebebiyle süslemeler, ilahi sembollere yüklenmiş, bunun temsili 

olarak da lale, gül, karanfil gibi bolca çiçek tasvirleri yapılmaya başlanmıştır. 

Özellikle Lale, soğanından, büyümesine kadar her manada tekliği, Allah’ın birliğini 

simgelemesi açısından iç mekân kullanımlarında özellikle tercih edilmiştir. 

(Arık,1976, s.122; Ögel,2012; İrepoğlu, 2018, s.66; Salbacak,2019, s.516).  

Türk rokokosu adı altında yeni bir uygulama içerisine giren çiçek motifleri 

boyama teknikleri ve şekilleri ile yeni bir biçimin ifadesi olmuşlardır. Özellikle 

“gerçeğe yakın görünümleri ile tasvir etmenin yaygınlaşmaya başladığı ve mekân 

bezemelerinde kullanılan bu yeni üslup biçiminin en önemli temsilcilerinden birisi 

Topkapı Sarayı Harem bölümü içerisinde yer alan III. Ahmed’in yaptırmış olduğu 

Yemiş Odası (1705) olmuştur” (Salbacak,2019). Sultanın yemek yediği ve iç 

mekânındaki bezemelerden dolayı bu ismi aldığı düşünülmektedir. Odanın genel 

plan kurgusu ise girişteki perdeli duvarı ile klasik Türk Evi betimlemesini 

korumaktadır (Ögel,2012; Salbacak,2019, s. 516,517; Günay,2017, s.87,88). 

 

  

Şekil 15. III. Ahmed Yemiş Odası, Topkapı Sarayı, 1705 (Yılmaz,2017). 

  

Saray, köşk ve kasırların yanı sıra geçmişten farklı olarak şehre yayılan bir 

güzelleştirme, değişme prensibi edinilmiştir. “Şehir birbirinden güzel motiflerle 

bezenmiş meydan çeşmeleri ve sebillerle donatılmaya başlanmıştır. Taş işçiliğinin en 

güzel örneklerinin görüldüğü bu dönemde ahşabın bir kenara bırakılmıştır. Çeşme ve 



26 
 

sebillerde genel olarak çiçek motifleri, vazo içerisinde çiçekler, yemişler, sepetler, 

kaseler görülmektedir” (Kuban,2016, s.509). 

Sivil mimaride ise süsleme bu dönemde duvar resimleri olarak İstanbul’daki 

varlıklı çevre içerisinde ya da taşra konaklarında yayılmaya başlamış ancak sıradan 

evlerde henüz görülmemektedir. Bu yapılarda daha çok geleneksel konut bezemesi 

ve ahşap süslemeleri yaygındır. 18. yüzyılda evlerde daha çok ilk motifleri geometrik 

olan düz tavan ortasında dairesel, üç boyutlu ahşap göbekler yaygınlaşmaya 

başlamış, sonraları İstanbul’dan başlayarak barok ve rokoko kaynaklı bitkisel 

kompozisyonlar kullanılmaya başlanmıştır (Kuban,2020, s.130,131; Öğel,2012).   

Bu dönem İstanbul’da bulunan bir takım batılı gözlemcilerde Türklerin evleri 

hakkında görüşler belirtmişlerdir. De Saummery konakların iç mekanları hakkında 

düşüncelerini şu şekilde dile getirmiştir;  

 

“Evlerin içleri resimler, yaldızlar, bezemeler ve aydınlıkları ile son derece temiz ve çekicidir. 

Tüm geçişler geniş, yüksek ve sofalar ışık doludur. Mobilyalar genellikle sedirler ve nefis 

acem halılarından oluşmaktadır. Her yan halı kaplıdır. Yerden biraz yüksekte olan sedirler de 

bazen çok süslüdür. İskemle, yatak ve her tür mobilya görevi görürler. Sedirler, üzerinde 

uyuyan, nargile içilen, yemek yenilen ve misafir ağırlanan öğelerdir” (Kuban,2020). 

 

Her dönem içerisine eklemeler yapılan Topkapı Sarayı’na III. Ahmed 

döneminde de bir kütüphane eklenmiş Hünkâr Sofasında değişiklikler yapılmıştır. 

   

Şekil 16. III. Ahmed’in Avrupalı Elçileri Kabulü ve III. Ahmed’in av partisi adlı 

tablolar, 18.yy, Jean Baptiste Vanmour (URL-12). 

 

18. yüzyılda birçok batılının uğrak yeri olmaya başlayan İstanbul’a meraklı 

gezginler ve ressamlar gelmeye başlamışlardır. Saray yaşantısına ve gündelik hayata 



27 
 

dair ipuçları veren resim ve gravürler yapmışlardır. Vanmour’un III. Ahmed’in elçi 

kabulü, av partisi gibi tabloları ayrıca III. Selim döneminde saray mimarisinde de 

aktif roller oynacak Melling’in çalışmaları bunlardan bazılarıdır.  

Bu yüzyılda, sultan tarafından İstanbul’a davet edilen yabancı sanatkârlar, 

azınlık mimarlar ve ustalar olmuş, bunlar süsleme ve mimarinin yanı sıra dönemin 

gelişim ve değişimine de öncülük etmişlerdir. Bu bağlamda gravürleri ile tanınan 

mimar, dekoratör ve ressam Antoine-İgnace Melling oldukça önemli olmuştur. 18. 

yüzyılın ikinci yarısından sonra ağır basan egzotizm tutkusuyla antikçağ mimari 

eserlerini görmek için Osmanlı topraklarına gelmiştir. Hatice sultanın, bir öneri 

üzerine Ortaköy’de bulunan Neşatabat Sarayının iç dekorasyonunu ve bahçesini 

Melling’e yeniletmesi, sultan ve saray çevresi tarafından da tanınmasını sağlamıştır. 

Özellikle labirent düzeninde yapmış olduğu bahçe III. Selim’in de dikkatini çekmiş 

ardından Padişah’ın isteği üzerine Beyhan Sultanın yalısı için de yenileme ve 

düzenleme çalışmaları yapmıştır. Tüm bu gelişmelerin akabinde Melling III. Selim 

tarafından ilk yabancı saray mimarı olmuştur (Topal,2019, s.189,190; Kuban,2020, 

s.167; Arslan Sevin, 2006, s.447).  

“III. Selim tarafından özellikle yaz aylarında sıkça ziyaret edilen Beşiktaş 

Sarayının genişletilmesi ve düzenlenmesinde önemli katkılar sunan Melling, yapı 

içerisinde yer alan Mihrişah Valide Sultan Dairesi’ni de yapmıştır. III. Selim batı 

tarzında bir saray inşa etme girişiminde bulunan ilk padişahtır” (Topal,2019, s.191).  

18.yy’ın mimari açıdan en önemli gelişmelerinden birisi ise I. Mahmud’un 

başlattığı ve uzun bir aradan sonra ilk hükümdar -selatin- camisi olan Nuruosmaniye 

Caminin yapımı olmuştur. Bu cami çöküş dönemine giren devlet için bir tavır ve 

tutumu simgelemektedir. Batılılaşma çalışmalarında Osmanlıya giren ilk üslup 

süsleme şekilleri ile Rokoko olmuş ancak mimari de ilk örnek barok üslup ile 

yapılmıştır (Ögel,2012; Eyice,2007, s.264,265).  

Başta mimari olmak üzere Osmanlı sanatı, bu yüzyıldan itibaren Batı’yla 

karşılıklı kültürel ilişkilerin geliştiği bir döneme girmiştir. Osmanlının yabancılara 

karşı oluşan ılımlı politikası ve batılılaşma sürecinde Avrupalılara kolaylıklar 

tanımaları, 18. yüzyılda batılıların İstanbul’a gelmesini, uzun süreli yolculuklar 

yapmalarını sağlamış ayrıca Osmanlıdan eğitim amaçlı batıya gidenlerin birikimleri 

de bu değişimleri tetiklemiştir (Anıktar,2013, s.1208).  



28 
 

Bu devir sona erdiğinde ekonomik başarısızlıklar ve gereksiz harcamalar ileri 

sürülerek isyanlarla sona erdirilmiş bir Lale Devri, siyasi ve iktisadi başarısızlıklar, 

Rusya mücadeleleri ve politik savaşlar, yeniçeriler ile yaşanan iç mücadeleler gibi 

birçok konu geride bırakılmıştır. “17. yüzyıl sonu ve 18. yüzyıl Osmanlı mimarisi, 

değişim rüzgârlarının esmeye başladığı, Avrupa etkilerinin kuvvetli bir şekilde nüfuz 

ettiği bir devri, yeni bir dönemi temsil etmektedir” (Çoruhlu,2021, s.443). 

Ancak ilerleyen dönemlerde her ne kadar ticari ve siyasi ilişkiler devam etse 

de özellikle halk tebaasına intikal edecek kadar bir gelişmenin 18. yüzyıla kadar 

yaşandığı pek de söylenememektedir.  

Yirmi Sekiz Çelebi’den sonra Fransız elçisi olan oğlu Said Efendi döneminde 

XV. Louis’den I. Mahmud’a birtakım hediyeler gönderilmiştir. Bunlar arasında 

gümüş şamdanlar, 12 kişilik yuvarlak bir yemek masası, bir leğen ve bir ibrik, iki 

büyük ayna, “Savonnerie” halılar, büyük bir org, kakmalı mobilyalar ve bir 

mikroskop bulunmaktadır (Arıburun,2012, s.62; Oberling ve Smith,2001, s.118-119).   

Osmanlı’da eğitim reformuna gidilmesi, matbaanın kullanılması ve askeri 

yapıların yapılmaya başlanması ile barok, rokoko gibi batılı üslupların uygulanmaya 

başlanması bu yüzyılın batı sentezindeki önemli gelişmeleridir. 

Bu dönemde özellikle konutların iç mekânlarında direk olarak uygulanan 

batılılaşma adına değişimler henüz yaşanmamıştır. Ancak batı üslubundaki motifler 

süsleme yoluyla iç mekânda karşılık bulabilmiştir. Bunlara, bu dönemde (1717-1718) 

İstanbul’da bulunması münasebetiyle bir takım ev ziyaretlerine gitmiş olan İngiliz 

Elçisinin eşi Lady Montagu’nun anlatılarında rastlamak mümkündür.  

18.yüzyılda her ne kadar batılılaşma etkisinde bir Osmanlı görülse de bu 

etkileşim tek taraflı olmamıştır. Bu yüzyılın Türkiye’si, Batı Avrupa’ya Turquerie 

denilen modayı, daha doğrusu yaşam üslubunu hediye etmiş; Avrupa baroku da 

mimariyle, bahçeleriyle, porseleniyle Osmanlı’nın büyük şehirlerine girmiştir. 

Müzikte Mozart’ın yapmış olduğu Saraydan Kız Kaçırma (Die Entführung aus dem 

Serail) opera bestesi ile Avrupa’da Alla Turca terimi kullanılmaya başlanmıştır 

(Ortaylı,2015, s.70,71; Arıburun,2012, s.65,66). 

 

 

 



29 
 

1.2. 19. YÜZYIL’DA BATILILAŞMA SÜRECİNİN OSMANLI TOPLUM 

HAYATI ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ 

 

Endüstri devrimin neticesinde, Avrupa’da 18. ve 19. yüzyıllarda yeni 

buluşların ortaya koyulmasının dünyanın gidişatını değiştirdiği böylece birtakım yeni 

gelişmelerin yaşandığı görülmektedir. Avrupa’da birbirini takip eden bir dizi 

gelişme, yeniliğin de önünü açmış, demografik yapıdan, askeri alana, ekonomiden 

tüketime, yapılaşmadan sanata, kültürel, sosyal, siyasi, ekonomik birçok alanın 

köktenci bir değişime uğramasına neden olmuştur.  

Osmanlı’da batının gelişmişlik seviyesine ulaşabilmek için siyasi, sosyal ve 

kültürel birçok yeni kavramla tanışıldığı ve bu kavramların uygulanmaya çalışıldığı 

bilinmektedir. Bu hareketliliğin zaman içerisinde, esas olarak hedeflenen ekonomik, 

ticari, teknik, teknolojik ve ilmi gelişmelerden ziyade daha çok sosyal ve kültürel 

olarak, gündelik yaşam pratiklerini etkilediği görülmektedir.  

Lale Devrinden itibaren çeşitli ıslahat çalışmaları ile adım adım batılılaşma 

sürecine giren Osmanlı Devleti için değişim ve yenileşmenin hızla devam ederek 

doruk noktasına ulaştığı dönem hiç kuşkusuz 19. yüzyıl olmuştur. Değişen dünya 

düzeni ile birlikte yenilik ve dönüşümün kaçınılmaz olduğu kesindir. Bu süreçte başa 

gelen Osmanlı Sultanları da aldıkları kararlar ve düzenlemelerle bu yönde atılımlar 

yapmaya çalışmışlardır. Ancak batılılaşma süreci belirli bir düzen ve program 

içerisinde olmamış, tamamen taklitçi bir yaklaşıma dönüşmüştür.  

Osmanlı toplumunda batılılaşma modernlik olarak görülmüş ve eski usulde 

yaklaşımlar ise geleneksellik olarak adlandırılmıştır. Modern ve gelenek çatışması 

altında, Osmanlı tamamen dönüşen, yenilenen, sosyal ve kültürel değişim 

göstergelerinin yaşandığı bir yüzyılı yaşamaktadır. Bu yüzyılda çözülme sürecine 

giren İmparatorluğu II. Mahmut ve III. Selim zamanında ortaya çıkan çağdaş askeri 

ıslahatlar öne çıkmıştır.  

Bu dönemde dil öğreniminin gerekliliği anlaşılmış, seçilen bazı öğrenciler 

okumak için Avrupa’ya gönderilmiştir. Ayrıca ilk kez nüfus sayımı yapılmış, posta 

sistemi kurulmuş, Tıp okulu (Tıbbıye) açılmış, ilk resmî gazete olan Takvim-i 

Vekayi yayınlanmaya başlamıştır (Çilli Kutan,2022, s.95,96). 



30 
 

Toplumsal yapısının değişmeye başlaması ise 1839 yılında yayınlanan 

Tanzimat Fermanı (Gülhane Hatt-ı Hümayunu) ve sonrasında Tanzimat fermanının 

hükümlerini genişleten Islahat Fermanı (1856) olmuştur. Padişah bu ferman ile kendi 

iradesini sınırlandırmış, gayrimüslimlere can, mal, namus güvenliği sağlanmış, 

verginin bir sistem içinde toplanması kararlaştırılmış, askerlik düzenli hale 

getirilmiştir (Çilli Kutan,2022, s.96; Çolakoğlu,2014, s.42).  

Bu kararların neticesinde 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren özellikle 

gayrimüslim nüfusunun yoğun olduğu Pera, Beyoğlu, Galata bölgesinde yabancı 

nüfusu hızla artmıştır. Bu dönem hem değişim hızı hem de değişim niteliği 

bakımından tamamıyla gayrimüslimlerin lehine gelişmiş, sosyal üstünlüğü batının da 

etkisi ile ele geçirmişlerdir. Sanayi ürünleri için pazar arayan Avrupa ise Osmanlının 

içinde bulunduğu durumu bir fırsata çevirerek, kurduğu baskılar ve diplomatik 

anlaşmalar ile yeni pazarını sağlama almıştır. Kısa sürede Osmanlı’da Pera-Beyoğlu 

bölgesinde çeşitli mobilyacılar, tuhafiyeciler, şekerlemeci dükkânları, parfümericiler, 

manifaturacılar vb. açılmaya başlanmıştır. Özellikle II. Mahmut halka batılılaşma 

yönünde önderlik etmiş, batılı eşyaları kullanmaya ve hayat tarzını benimsemeye 

teşvik edici davranışlarda bulunmuştur. Osmanlının geleneksel yaşamına ait ev 

eşyaları ve mekânlar, alafrangalarıyla dönüşmeye başlamıştır. Zaman içerisinde 

saray ve elit kesimden halka, toplumun geneline yayılmaya başlayan masa, sandalye, 

koltuk ve yemek takımları, karyola ve aksesuar gibi birçok öğe evlerde yerini almaya 

başlamıştır (Çilli Kutan,2022, s.85,96; Yıldız,2018, s.2,42). 

Tüm bu imkanların Batı için kolaylaşmasında kuşkusuz Levantenlerinde payı 

büyüktür. “Batının baskılarının etkin olduğu sosyal tutum şehircilik tanziminde de 

kendisini göstermiştir. Öyle ki şehircilik düzenlemeleri için bir nizamname 

yayınlanmış, bu yeniliklerin ilk uygulama alanı da Pera-Beyoğlu bölgesi olmuştur” 

(Yıldız,2018, s.2,42). Osmanlının çok milletli nüfus yapısının vermiş olduğu sosyal 

ve kültürel yaşam pratikleri hızla değişmeye başlamıştır. Buna öncülük eden Pera 

bölgesinde yeni açılmaya başlayan Avrupai mekânlar ile henüz modernleşmemiş 

çevre birbiri ile uyumsuzluk içerisindedir.   

Bu konuda gayrimüslimlerin ve yabancıların hükümete sıklıkla baskı yapması 

ve Kırım Savaşının akabinde bölgede artan nüfusun getirdiği sağlık, hijyen, ulaşım 

sorunları üzerine ilk belediye örgütü olan Şehremaneti’nin (1854) kurulması 



31 
 

sağlanmıştır. Sonrasında İstanbul 14 belediyeye ayrılmış, nüfus yoğunluğunun 

yaşandığı Pera-Galata-Tophaneyi kapsayan bölgeye    -Paris’in en modern caddesine 

olan altıncı bölgeye atıfla- “Altıncı Daire-i Belediye” denmiştir. Belediyeleşme ile 

birlikte bir dizi yenilik birbirini takip etmiş; sokaklar gazla aydınlatılmış, çöpler 

toplanmış ve kanalizasyon sistemi kurulmuş, yollar kaldırım taşları ile döşenmiş, 

binalara numara verilmiş, Galata ile Pera’yı birbirine bağlayan bir metro hattı bile 

yapılmıştır. İstanbul’un en büyük sorunlarından birisi olan yangınlara da yine bu 

süreçte çıkartılan nizamnameler ile çözüm üretilmeye çalışılmıştır, bütün yapıların 

kâgir olması zorunlu kılınmıştır. Tüm bu yeniliklere rağmen belediyecilik hizmetleri 

Beyoğlu dışında sadece Avrupalıların sayfiye bölgeleri olan Adalar ve Tarabya’da 

devam etmiş diğer kısımlar es geçilmiştir (Ortaylı, 2010, s.503-508; Tekeli,2006, 

s.37; Yıldız, 2018, s.44-46; Can,1999, s.39). 

1853-1856 yılları arasında süren Osmanlı ve Rusya arasında yaşanan Kırım 

Savaşı sırasında, Kırım muhacirleri, aynı zamanda müttefik devletlerin İngiliz ve 

Fransız askerleri, birtakım Avrupalı komutanların aileleri İstanbul’un Beyoğlu 

semtine gelmiş ve yerleşmişlerdir. Böylece bu semtin yapısı büyük ölçekte değişime 

uğramış, Batılaşmanın sosyo-kültürel anlamda gündelik yaşam içerisine girip 

şekillenmesine neden olmuştur. Tam bir Avrupa kimliğine bürünmeye başlayan 

Beyoğlu, çevre bölgelerden ayrışmış, farklı bir kültür ve yaşam biçimini temsil eder 

olmuştur. 

Yaşanılan tüm bu gelişmelerin küçük bir azınlık grubunu kapsadığı, genel 

halk kesiminin bu gelişmelerin dışında kalarak geri kalmış ve yoksul bir hayat 

sürdüğü görülmektedir. Özellikle yerli ve geleneksel üretim sürecinin ithal mallar ile 

sekteye uğraması, yabancı ürünlerin çarşı ve pazarı ele geçirmesi ile iktisadi yaşantı, 

genel yerleşik halk katmanında çöküntüye uğramıştır (Işın,2023, s.79).  

19. yüzyılla birlikte Osmanlı toplumu içerisinde beğeni olguları toplumsal 

gruplar arasında değişmeye başlamış, özellikle üst statüde bulunan kesimin yaşam 

biçimlerine yönelik olarak çeşitlenmiştir. Buna ilaveten üst kesim içerisinde 

zenginlik ve üstünlük algısı da farklı bir boyut kazanmıştır. Örneğin bir piyano sahibi 

olmak, onu icra etmekten çok, bu objeye sahip olamayan daha alt tabakadaki 

bürokratik elit karşısında kazanılmış bir üstünlüğün ve farklılığın ölçütü sayılmıştır. 



32 
 

Bu sebeple İstanbul’daki birçok paşa konağı bu türden gerekli gereksiz batılı 

eşyalarla doldurulmuştur (Işın, 2023, s.92).  

Bu dönemde gitgide zenginleşmeye başlayan Levanten kesim ve 

gayrimüslimler ile daha yoksul ve bakımsız semtlerde yaşayan Müslümanlar arasında 

ciddi farklılıklar oluşmuştur. Şehzadebaşı, Beyazıt ve çevresi yani Müslüman-Türk 

nüfusunun yoğun olduğu kesim ile tam karşısında bulunan ve küçük Avrupa denilen, 

Pera bölgesi, iki ayrı dünya gibidir (Karadağ, 2021, s.33).  

19. yüzyılda Osmanlı’da yaşanan en büyük gelişmelerden birisi ise Sirkeci 

Garının açılması olmuştur. Gar’ın açılması ile uzak bölgelere ulaşım kolaylaşmış, 

böylece Batılılaşma unsurlarının diğer vilayetlere yayılmasının da önü açılmıştır. 

Bunun yanı sıra Avrupa seferlerinin uygulamaya koyulması ile de birçok Avrupalı 

İstanbul’a turizm amaçlı gelebilmiştir. 

 

Şekil 17. Sirkeci Garı, August Jachmund, 1890 (Işın,2023, s182) 

 

Bu dönem içerisinde değinilmesi gereken bir hususta gezi ve fuarlardır. 

Modernleşme yönelimleri sarayın istikrarlı adımları ile devam ederken, bir yandan da 

Batı’nın durmaksızın yeni faaliyetlere girişmesi ve kendine yeni pazarların önünü 

açmak için üretimlerini tanıtabilecekleri güçlü platformlar oluşturmaları, Osmanlıyı 

farklı yenilikleri görmeye ve bakış açılarını genişletmeye zorlamıştır. Sultan 

Abdülaziz, 1867 yılında III. Napoleon’un Milletlerarası Paris Sanayi Sergisi’nin 

açılışına davet etmesiyle, ilk kez bir Osmanlı hükümdarı olarak bizzat Avrupa 

seyahatine çıkan ve gözlem yapan hükümdar olmuştur.  

Abdülaziz 1867 yılında onur konuğu olarak Uluslararası Paris Fuarı’na 

katılmıştır. Sultan, buradan Kraliçe Victoria’nın misafiri olarak Londra’ya geçmiştir. 

Buckingham Sarayı’nda Kraliçe Victoria’nın onur konuğu olarak katıldığı bir akşam 

yemeği davetinde İngiliz kraliyet geleneği olarak salona bir hanıma refakat ederek 



33 
 

girmesi gerekmiş, kavalyelik ettiği kişi Prenses Mary Adelaide olmuştur. Veliaht 

şehzade Murad, Abdülhamid ve Yusuf İzzet de bu gezide kendisine eşlik etmişlerdir 

(Arıburun,2012, s.83; Şehsuvaroğlu,1967, s.41-51; Küçük, 1988, s.180). 

  

Şekil 18. Sultan Abdülaziz ve kavalyelik ettiği Prenses Mary Adelaide, İngiltere ve 

Sultan Abdülaziz Paris’te (Milli Saraylar,1993)  

 

Fuarların ekonomiye ve ülke tanıtımına olan etkisini gören Abdülaziz 

öncülüğünde, 1863’de başkent İstanbul’da “Sergi-i Umumi-i Osmanî” (Ottoman 

General Exposition) ismiyle dünya fuarı düzenlenmiştir. Kurulan büyük sergi 

mekânlarında Batıdaki örnekleri göz önüne alınmış, hatta Avrupa’dan mimar da 

getirilmiştir (Arıburun,2012, s.82). Yapılarından, giyim kuşamına, alışkanlıklarından, 

ihtiyaçlarına, eylemlerinden, zevklerine kadar köktenci bir dönüşüm yaşayan 

Osmanlı’nın 19.yüzyıldaki batılılaşma sürecini, daha iyi analiz edebilmek amacıyla, 

yaşamsal ve yapısal değişimler kapsamında ayrı başlıklar altında ele almanın 

konunun gidişatı açısından daha verimli olacağı düşünülmüştür.  

1.2.1. Sosyal Mekanların Gelişimi 

 

1853-1856 arasında gerçekleşen Kırım Savaşı İstanbul’un sosyal ve kültürel 

hayata etki eden bir dönemdir. İstanbul’a gelen Fransız ve İngiliz askerler ve yabancı 

halkın oluşturduğu taleple, Osmanlı için de çok yeni olan birtakım mekânlar 

açılmaya başlanmıştır; lokanta, eğlence mekânları, kafe, otel, çay salonları, pastane 

vb. yeme-içme ve eğlence alanları, yeni yaşam biçimini önemli ölçüde temsil eden 

mekânlar olmuşlardır.  



34 
 

Bu dönemde bazı geleneksel mekânlar tamamen ortadan kalmış veyahut batılı 

tarzda yeni mekânlara dönüşmüşlerdir. Çoğunlukla Avrupa Cemaatleri, Ermeni ve 

Rumlar tarafından işletilen bu mekânlarda Avrupalı yaşam şeklini yansıtan, yeni 

kavramlar ve eğlence biçimleri de doğmuştur. Özellikle devlet görevlileri ve zengin 

tabaka tarafından İstanbul’daki Levantenlerin yaşamına duyulan hayranlık, Osmanlı 

aydınları ve ileri gelenlerinin de eğlence yaşamını değiştirmeye başlamıştır. Bu 

dönemde geleneksel kahvehanelerinin yanı sıra Avrupai tarzda gazinolar, zevkli 

dekore edilmiş ve elit müşteri kitlesine hitap eden kafeşantanların açıldığı 

görülmektedir (Harmandar,2020, s.114,117; Çilli Kutan, 2022, s.98).  

 Beyoğlu’nda bulunan bir gazinonun üst tarafında gayet mükemmel bir kahve 

açıldığından ve Paris’in (kahvede şantan) çalgılı gazinolarına benzer sazende 

makamları olduğu gibi saz beyanatı ve takımlarının da Paris gazinoları tarzında 

bulunmuş olduğundan bahsedilmektedir. Gazetede en ünlü kafeşantanlar, Kristal 

Palas, Trocodores, Büyük Alkazar, Concordia, Mandas, Courren, Flamme ve 

Alhambra olarak belirtilmiştir (Harmandar,2020, s.125,126).  

Batı tarzı ilk lokantalar Galata’da açılmış sonrasında Beyoğlu ve çevresine 

yayılmaya başlamıştır. Önceleri yere kurulan sofralarda veya sinilerde yenilen 

yemek, alafranga mekânların açılması ile masa ve çevresine dizilen sandalyelerde 

oturularak yenilmeye başlanmıştır. Masa, sandalyeden başka çatal, bıçak gibi araçlar 

da yeme içme mekânlarında kullanılmaya başlanmış (Meriç,2010, s.93,139; 

Harmandar,2020, s.128). 

19. yüzyıl öncesi halkın vakit geçirdiği kahvehanelerin orta alanında, fıskiyeli 

bir havuzu bulunmaktadır. Bazı kahvehanelerinde batılılaşma etkisi ile dönüşüm 

geçirdiği bilinmektedir. Bu bağlamda plan şekli, iç mekân düzenlemesi, dekorasyon 

öğeleri farklılaşan kahvehanelerde orta alanda bulunan fıskiyeli havuzlar kalkmış 

bunun yerine müzisyenler için seki koyulmaya başlanmıştır. Oturma sedirleri, 

peykeler, sofalar kimi yerlerde divan tarzı oturma alanlarına veya sandalyelere 

dönüşmeye başlamış, dört veya tek ayaklı masalar kahvehanelerde kendine yer 

bulmuştur (Tanpınar,1985, s.550; Harmandar,2020, s.119; Akbulut,2015, s.568; 

Georgeon,1999, s.61; Sökmen, 2011, s.23,24,39). Dolayısıyla önceleri kahve içmek 

ve sohbet etmek için bir araya gelinen bu mekân eğlence fonksiyonu da edinmiştir. 



35 
 

Tanzimat’tan sonra çay üretiminin Osmanlı’da artması ile birlikte tıpkı 

geleneksel üsluptaki kahvehaneler gibi çayhaneler açılmaya başlamıştır. Çayın hızla 

rağbet görmesi, yabancı misafirler, Kırım harbine bağlı olarak İstanbul’a gelen 

subaylar tarafından tüketilmeye başlaması, yaygınlaşmasını sağlamıştır. 1860’lardan 

itibaren özellikle Divanyolu-Beyazıt-Şehzadebaşı güzergâhında müdavimlerine hitap 

eden çayhaneler açılmıştır. Aynı dönemde Beyoğlu’nda Avrupai mekânlarda da çay 

satılmaya başlanmış ardından çay toplantıları denilen bir kavram oluşmuştur. Çay 

kültürü kısa sürede her kesim tarafından benimsenmiş, konak ve yalılardan tüm 

evlerin içlerine süzülerek kendisine yer bulmuş, Osmanlı sosyal yaşamının önemli 

bir parçası haline gelmiştir (Kuzucu,2010). 

Toplum yaşamında bir başka yenilik de batılı anlamda pastanelerin açılması 

olmuştur. Bu pastaneler geleneksel Osmanlı Kahvehanelerinin batılı formunda 

olanıdır ve batılılaşmanın yaygın biçimde yaşandığı semtlerde açılmışlardır. Her 

anlamda Batılı yaşam biçiminin prensiplerine göre dizayn edilen bu pastanelerdeki 

genel kitle de yabancılar veyahut Osmanlı beyefendileridir. Pastane ve kahvehane 

aynı zamanda iki farklı kültürü temsil etmekte, geleneksel Osmanlı halkı ile batılı 

fikirde olanlar arasında bir ayrışmaya da sebep olmaktadır. Avrupa tipi pastanelerin 

başında da Lebon, Markiz, Moulatie, Lyonnaise, To Vasilikon, Themistokli, High-

Life, Loryan gibi yerler en önemlileri olmuştur (İlbeyi,2002, s.285). 

 

 

Şekil 19. Lebon ve Markiz Pastanelerine ait bir broşür ve Ürün-Fiyat Listesi (URL-

13) 

 



36 
 

1.2.2. Eğlence Kültürü 

 

Batılılaşma, İstanbul eğlence hayatında da büyük değişimlerin yaşanmasına 

sebep olmuştur. Bu eğlence anlayışı içerisindeki en önemli iki başlığın balo ve 

tiyatro olduğunu söylenebilmektedir. Uzun yıllar geleneksel kültür bağlamında 

devam eden Osmanlı tiyatrosu (Ortaoyunu, Karagöz-Hacivat vs), özellikle 

18.yüzyılın sonundan itibaren adım adım değişmeye başlamış ve zamanla tamamıyla 

farklılaşmıştır. Avrupalı tiyatrolarının İstanbul’da faaliyet göstermesi ile birlikte, 

geleneksel tiyatroya olan ilgi azalmış, batılı sahne ve kostümler, mekân-oyun algısı 

içerisinde daha dikkat çeker olmuştur.  

Aslında 17.yüzyıldan beri batılı elçiliklerin kendi içlerinde tiyatro 

gösterimleri düzenledikleri bilinmektedir. Ancak halka açık tiyatro gösterimleri 

Tanzimat Fermanı ile başlamıştır. 1841 yılında İstanbul’un ilk modern oteli olarak 

nitelendirilen D’Angleterre Oteline bağlı olarak açılan ve ilk opera olan Naum 

Tiyatrosu İstanbul sosyal hayatının gelişmesine büyük katkılarda bulunmuştur. Güllü 

Agop yönetimindeki Osmanlı Tiyatrosu, Pera’daki Avrupai tiyatro gösterimlerine 

karşılık Gedikpaşa semtinde çıkmış ve batılı kültüre ait eğlence anlayışı şehrin başka 

semtlerine de yayılmaya başlamıştır (Çilli Kutan,2022, s.101). 

 

 

Şekil 20. Naum Tiyatrosu, Pera-Beyoğlu, 19.yüzyıl (URL-14) 

 

Osmanlı kültür hayatına baloların katılımı ise 1829 yılında olmuştur. 

Dönemin İngiliz elçisi Sir Robert Gorden’un ev sahipliğinde gerçekleşen balo, 



37 
 

Blonde isimli bir firkateynde düzenlenmiştir. Baloya II. Mahmut’ta davet edilmiş, 

ortamın uygun olmadığını söyleyerek katılım gerçekleştirmemiş ancak devlet 

erkânının katılımına müsaade etmiştir. Osmanlı devletinde gerçekleşen bu ilk 

balodan sonra balo kültürü yaygınlaşmışsa da bu kültüre yabancı olan Osmanlı üst 

kesimi ayak uydurmakta oldukça zorlanmıştır. 

Bu duruma bir çözüm olarak Osmanlı aydınları Batılı mekânlarda nasıl 

davranılması gerektiği hakkında geniş bilgiler içeren kitaplar yayımlamaya 

başlamışlardır. Avrupa Âdâb-ı Muâşereti Yahud Alafranga, Avrupa’da Merasim ve 

Âdât, Usûl ve Adâb-ı Muâşeret bu eserlerden bazılarıdır.  

Osmanlı Devlet adamları tarafından ise ilk resmi balo 1832 yılında yapılmış, 

Kaptan Tahir Paşa tarafından elçiler şerefine düzenlenmiştir. “II. Mahmut’unda 

katılım gösterdiği balo, Osmanlı donanmasının en büyük harp gemisi olan üç 

Ambarlı Mahmudiye kalyonunda düzenlenmiştir. O vakte kadar balo adeti 

görülmeyen Osmanlı’da balo levazımları muhafazakâr halkın tepkisini çekmemek 

adına sular karardığında gemiye götürülmüştür” (Ak, Öztunç, 2023, s.6). 

Balo kültürünün Saray erkânınca da resmi davetler haline gelmiş olması, 

batılılara cesaret vermiş, resmi balolar dışında kibar ecnebi aileler, sefarethane 

mensupları, zengin tüccar ve bankerler de kendi apartman ve hanelerindeki 

salonlarında özel balolar düzenlemeye başlamışlardır. Böylece balo ve dans kavramı 

saray dışına çıkmış, elçiliklerden Pera Sosyetesine oradan da Osmanlı üst kesiminin 

evlerine kadar yayılmıştır (Erdal, 2021, s.259). 

İstanbul’da modern otelcilik anlamındaki gelişmeler de ilk kez bu dönemde 

yaşanmıştır. Pera Palas Oteli 1895’te bir açılış balosu düzenleyerek hizmete girdiğini 

duyurmuştur. Ardından 1909’da Tokatlıyan Oteli’de restoran kısmının yanı sıra otel 

bölümünü de açarak benzer biçimde kendisini göstermiştir. Dönemin en şatafatlı, 

gösterişli baloları Pera Palas’ta, kibar baloları da Tepebaşı kışlık tiyatrosunda 

yapılmaktadır (Narlı,2021, s.214). Böylece Avrupa’da neredeyse beş asırdan beri 

seçkin zümrenin yaşamında olan balolar Osmanlı aydın kesiminin yaşamına da 

batılılaşma yönelimleri içerisinde dahil olmuştur (Ak,Öztunç,2023, s.8). Bu konuyu, 

dönemin önemli şahsiyetlerinden Saffeti Ziya’nın romanında izlemek mümkündür. 

Aynı zamanda uzun yıllar İstanbul’da yaşamış olan Dorina L. Neave’de (1978) 



38 
 

anılarını yazdığı kitabında Türklerin baloya karşı tepkilerini şu satırlarla dile 

getirmiştir;  

 

“Türklerin herkesin önünde nasıl yaptığımızı bir türlü anlayamadıkları bir başka eğlencemiz 

de dans etmekti. Böyle bir şeyi şiddetle reddeden Türkler, Trabya’daki Summer Place 

Hotel’de her cumartesi verilen ve Boğaziçi’nde yaşayan ailelerden seçkin bir zümrenin 

katıldığı baloya Türk subayları da iştirak edince, çileden çıkmaktaydılar.” (Neave,1978,) 

 

Batılılaşma toplumsal alanın birçok alanında olduğu gibi musikide de etkisini 

göstermiş özellikle Beyoğlu’nda değişen yaşam tarzı ile gündelik hayata girmeye 

başlamıştır. II. Mahmut döneminde Mehter yerine Bando kurulması ve Gaetano 

Donizetti’nin ülkeye davet edilerek ilk batılı anlamda müzik dersleri vermesi ile 

farklılaşmaya başlamıştır. Dolayısıyla bu durum Türk musikisini de etkilemiş Şakir 

Ağa, Dede Efendi ve Emin Ağa gibi sanatçıların eserlerine de yansımıştır 

(Yılmaz,2007, s.64). Bu dönemle birlikte Avrupalı müzisyenler Osmanlı saraylarına 

çağrılmış ve piyano eğitimleri alınmaya başlanmıştır. Özellikle II. Mahmut’un en 

küçük kızı olan Adile Sultanında çok iyi derecede piyano çaldığı, Donizetti 

tarafından yetiştirilen kalfaların da piyano dersleri verdiği bilinmektedir. Kendisi bir 

piyano eğitmeni olan Dürr-i Nigâr Hanım bunlardan birisidir. Batı müziğinin saray 

önderliğinde faaliyet gösteriyor olması yavaş yavaş üst kesiminde evine girmesini 

sağlamıştır (Ü. Akbulut,2022, s.1821; Yılmaz,2007, s.65).  

Batı müziğinin gösterdiği rağbet ile Beyoğlu Ensesiz Sokak civarında 1884 

yılları esnasında Alman müzisyen Paul Lange (1865-1920) piyano eğitimi veren özel 

bir okul açmıştır (Güzel, 2020, s.26). Piyanonun artık bir zenginlik, modernlik ve en 

önemlisi de batılı olmayı gösteren bir prestij, statü temsili haline geldiği 

görülmektedir.  

Batı müziğinin yanı sıra İtalyan Donizetti ile birlikte saraya gelen bir icraatta 

opera ve bale olmuştur. II. Mahmut ve Abdülmecit dönemlerinde Avrupa ülkelerine 

gönderilen elçiler sıklıkla sefaretnamelerinde Avrupa’da izledikleri opera ve bale 

gösterilerinden bahsetmektedirler. 1850’lerden itibaren, ayak oyunu1 denilen bale 

 

1 O devirde her türlü dans gösterisi ayak oyunu olarak adlandırılmaktaydı ancak bazı 

afişlerde bu gösterilerin bale olduğu belirtilmiştir. 



39 
 

gösterileri, İtalyan bale topluluklarınca saray dışında yapılmaktadır. Ancak Donizetti 

ile birlikte bale, saray danslarından birisi haline gelmiştir. Bu dönemde açılan batılı 

modern okullarda da eğitim olarak balenin öğretilmesinin yanı sıra, balenin saray 

dışında icra edilmesi ve yaygınlaşması ancak, savaş sonrası bir takım Beyaz Rusların 

İstanbul’a gelmesi ve özel bale kursları açmaları ile olmuştur (URL-15). 

Osmanlı halkının batılı olgularla birleşen gelenek tabanlı eğlence 

anlayışlarından bazıları ise helva sohbetleri ve mesire gezileri olmuştur. Batılılaşma 

atılımları arasında sarayın doğaya olan ilgisi artmış mesire gezilerine özellikle Lale 

Devri ile önem verilir olmuştur. Böylece halka da açılan mesirelerle farklı bir 

kültürün de oluşması sağlamıştır. Bahar ve yaz aylarında sıradan halkın en büyük 

eğlencesi mesire yerlerine gitmek olmuştur. Bu gezilerde erkekler ve kadınlar ayrı 

ayrı yerlerde oturmuş ve gezmişlerdir.  

 Mesire alanlarına faytonlarla veya kayıklarla gidilmektedir. Avrupa’dan ithal 

edilen sonrasında yerli olarak da üretilen faytonlar, 19. yüzyıl sonuna kadar 

İstanbul’un ulaşım araçları olmuşlardır. Faytona binmek önceleri sadece padişaha ait 

bir hak iken, zamanla bu hak protokol ilkeleri doğrultusunda bürokratlara sonrasında 

ise zengin kimselere geçmiştir. Böylece fayton 19. Yüzyıl İstanbul’unda önemli bir 

prestij simgesi haline gelmiştir. Zenginler ve devlet kademesindeki nüfuzlu kimseler, 

faytonları aracılığı ile halk arasında tanınmaya başlanmışlardır (Işın,2023, s.99). 

Recaizade Mahmut Ekrem’de Araba Sevdası romanında faytonları, bir ulaşım 

vasıtasından öte, bir kimlik sembolü olarak işlemiştir.  

1.2.3. Otel ve Konaklama 

 

19.yüzyıldan itibaren İstanbul’un gittikçe genişleyen sirkülasyonu konaklama 

sorununu ortaya çıkarmıştır. Bu döneme dek kervansaray, taş hanlar veya ufak tek 

hücreli pansiyonlardan oluşan konaklama biçimi, İstanbul’un büyüyen ölçeğine ve 

her geçen gün artan misafirlerine yeterli gelmemektedir. Bu durumun farkında olan 

yabancılar ve Levanten gruplar yabancı misafirler için Galata-Pera başta olmak 

üzere, Büyükdere-Trabya ve Büyükada gibi yabancı ve gayrimüslim nüfusunun fazla 

olduğu semtlerde oteller açmaya başlamışlardır (Ertuğrul,2009, s.300).  



40 
 

Hizmet kalitesi ve müşteri kitlesi otellerin büyüklüğünü, dekorasyon 

zenginliğini ve buna bağlı mekânsal gelişimini doğrudan etkilemiştir. Artık İstanbul 

da ufak çaplı odalardan oluşan orta sınıf pansiyonların olması gibi Avrupa 

standartlarında hizmet verebilen lüks otellerde bulunmaktadır. Nitekim Galata ve 

çevresinde daha çok küçük işletmeler bulunurken, Pera bölgesinde lüks ve büyük 

oteller yer almaktadır. Bu otellerin günümüzden farkı çoğunlukla odaların içlerinde 

banyo bulunmaması, bunun yerine her katta bütün odaların kullanımına yönelik ortak 

banyoların olmasıdır (Çelebi,2011, s.302).  

Beyoğlu’nda 1841 yılında açılan ilk kapsamlı otel D’Angleterre olmuştur.  

“Beyoğlu’nun en pahalı ve gözde oteli olan yapı 55 yıl boyunca faaliyetini 

sürdürmüştür” (Akıncı,2019, s.125). Bu otel ile moda olan bir farklılıkta Otel 

lokantasının o dönemin varlıklı müşterilerine Pera Sedyesi denilen tahtırevan hizmeti 

sunması olmuştur (Akıncı, 2019, s.125).  

İstanbul sosyal ve kültürel yaşamı açısından önemli kırılma noktaları ise 

özellikle açıldığında döneme damgasını vurmuş olan Londra Oteli ve Pera Palas 

Otelinde görülmektedir. 1891 yılında inşa edilen Londra Oteli sağladığı büyük 

konfor ve iç dizaynı ile dönemin en şık yapılarından birisi olmuştur. Bina ağır 

mobilyalar ve şatafatlı perdelerle döşenmiş, özel banyolu odaları, hidrolik asansörü, 

telefon bağlantısının olması ve 150 kişilik çok iyi dekore edilmiş restoran salonu ile 

göz kamaştırmıştır (Akıncı,2019, s.141).  

  

Şekil 21. Büyük Londra Oteli Reklamı ve iç mekân görünümü, 1892 (URL-16) 

 

Londra Oteline en büyük rakip ise 1896 yılında yaptırılan, mimarlığını 

Alexandre Vallaury’nin yaptığı Pera Palas Oteli olmuştur. O yıllarda Paris-İstanbul 



41 
 

tren seferlerinin (Orient Ekspres-1889) başlaması ile İstanbul’da yolcu kitlesine hitap 

edebilecek nitelikte otellerin olmadığını fark eden Wagons-Lits yönetimi otel 

yaptırmaya karar vermiş ve Pera Palas Oteli ortaya çıkmıştır. Eklektik üsluba sahip 

olup Art Nouveau, Neoklasik ve Oryantalist detayları ile Pera Palas dönemin en 

modern tarzda tasarlanmış otellerinden birisidir. Saraylar dışında ilk elektrikli 

asansörde bu yapıda kullanılmıştır2. Ayrıca musluklarından sıcak su akan hem ilk 

otel hem de İstanbul’daki ilk yapı yine burasıdır. Yüksek tavanlı odaları 1900 stili 

ağır maun oda takımları, geniş pirinç yatağı ve örtüleri, pencerelerdeki panjurları, 

beyaz porselen banyo takımları, havlu takımları ve özel oda servisi ile modern, lüks 

ve tamamıyla Avrupai iç mekanlara sahiptir (Akıncı,2019, s.142.143). 

  

     

Şekil 22. - Şekil 23. Pera Palas Oteli Kartpostalı 1900 (URL-17), Orient Ekspres’in 

(Şark Ekspresi) seyahat tanıtımları ve güzergâh bilgileri, 1883 (URL-16) 

 

1.2.4. Yeme-İçme Kültürü 

 

Osmanlı geleneksel yaşamında önemli bir yeri olan yeme- içme kültürünün 

kökenleri Orta Asya’ya dayanan Türk töresine göre biçimlenmiş sofra adabı, oturma 

düzeni, yeme içme alışkanlıkları ile kendi kültürünü üretmiştir. Kullanılan eşyalar, 

oturma biçimi ve düzeni, yeme içme adabı ve konuşma düsturuna kadar birçok 

 
2  İlk Elektrik kullanılan otel ve ilk asansörlü yapı konusunda bazı kaynaklarda Londra Oteli 

anlatılmaktadır (Akıncı,2019 ,s.142). 



42 
 

ayrıntıyı barındıran bu kültür 19. yüzyılın modernleşen yaşamı içerisinde büyük 

değişimlere uğramıştır.  

19. yüzyılla birlikte gelen sosyal değişimler, Osmanlı’nın geleneksel 

kodlarına işlenmiş olan bu davranış biçimlerini etkilemiştir. Öncelikle saray ve 

çevresi ardından varlıklı kesim tarafından benimsenen bu yenilenme ölçütleri, 

sonrasında yavaş yavaş halka intikal etmeye başlamıştır. Ancak halk tabaksında tam 

manasıyla geniş ve hızlı bir yayılım gösterdiği de söylenememektedir.  

Geleneksel Osmanlı mutfağı Fatih Sultan Mehmet’in hükümdarlığı ile farklı 

bir boyuta geçmiştir. Bu süreçten itibaren mutfak için, sofra düzeni ve adabı ile ilgili 

düzenlemeler getirilmiştir. 15. yüzyıldan itibaren bu oluşum, yemek ve sofra kültürü 

olarak gelişmiştir (Kapsal,2022, s.29; Arıburun,2012). Fatih’in bu dönemde çıkarttığı 

bir kanunname ile Padişahların yalnız başlarına yemek yemeleri kanunlaşmıştır. Bu 

süreçten itibaren Sultanlar yalnız yemek yemişler, Kadın efendilerini, hasekilerini, 

hanımlarını, hatta evlatlarını dahi sofralarına almamışlardır (Ayaşlı, 2018, s.12). 

Osmanlıda, yemek yeme kültüründe oturma biçimi önemlidir. Bu kültürel 

oturma biçimi sosyal yapının bir gereği olarak görülmüştür. Münevver Ayaşlı, Fatih 

dönemi ile birlikte Padişahların sofrasının mükellef ve birbiri ardınca gelen gümüş 

tepsilerden oluştuğunu ve bu tepsilerin normal yükseklikte masalar üzerine konularak 

padişahın önüne getirildiğini yazmaktadır (Ayaşlı, 2018, s.12). Fatih öncesinde de 

Sultanlar diğer sofralardan daha yükseğe konan gümüş sininin yanında yere oturarak 

yemek yemektedirler.  

 

Şekil 24. Osmanlı da geleneksel yemek yeme biçimi (Günay,2017, s.67) 

 



43 
 

19. yüzyılın ikinci yarısında Osmanlı saray hayatı ile ilgili anılarını yazan 

Leyla Saz'a (2000) göre, sarayda temel olarak günde iki kez yenen yemeğin yanı sıra, 

bir de sabah erken vakitte kahvaltı yapma alışkanlığı vardır. Sabah kahvaltısının 

özellikle 18. yüzyıldan itibaren Boğaziçi yalılarında yatıya kalan misafirlere ikram 

olarak sunulduğu görülmektedir (Samancı,2015; URL-18). Balıkhane Nazırı Ali Rıza 

Bey ise “yatsılık” diye tabir edilen bir gece kahvaltısı âdetinden bahsetmektedir (Ali 

Rıza Bey,2022, s.321). Kahvaltı kavramının aslında günün belirli bir saatine endeksli 

olmayıp daha çok atıştırmalık, hafif ve geçici yiyecekler olarak günün farklı 

saatlerine yayılabildiği görülmektedir.   

Değişen 19. yüzyıl Osmanlı’sının bu dönemde tanıştığı başka bir hususta çay 

toplantıları ve çaya eşlik eden batılı kek ve pastalar olmuştur. Özellikle beş çayı 

âdetini İstanbul’da da sürdürmeye devam eden İngiliz aileler aracılığıyla, İstanbul 

eliti tarafından da uygulanmaya başlamıştır. Kahvaltıdan önce tüketilen kahvenin 

yerini, önceleri Rusya'dan gelen semaver, sonraları ise çaydanlıkta demlenen ve ince 

belli cam bardakta sunulan çay almıştır (Samancı,2015; URL-18; Kuzucu,2012, 

s.248). Özellikle kahvaltılık lezzetlerinin vazgeçilmezi haline gelen çay, zamanla beş 

çayı adı altında günün tüm vakitlerinde uygulanabilen bir adet olmaya başlamıştır. 

Bununla ilgili olarak yirmi altı yıl İstanbul’da kalan Dorina L. Neave (1978), 

hatıratında şunları dile getirir; “İmkân dâhilinde gördükleri her Avrupai geleneği ve 

alışkanlıkları, her yerde taklit ediyorlardı. Kendilerinden ayrılmadan önce, akşam 

saat üç te de yedide de verilse “Saat 5” çayı dedikleri ve almazsak adeta kırıldıkları, 

çay ikramına sıra gelirdi.” (s.59). 

 

Şekil 25. 19. yüzyıldaki yeniliklerle değişmeye başlayan sofra ve mobilya kültürü, 

Kasrı Hümayun Yemek Salonu (Küçükerman,2007, s.318) 



44 
 

Zaman içerisinde adet haline gelen bu yeniliklerin sunum şekillerine de 

dikkat edilir olmuş, Avrupai adabı muaşeret kitaplarından, dergi ve gazetelerden de 

faydalanılarak, yeni Avrupa tarzında eşyalar edinilmeye başlanmıştır. Çatal, bıçak, 

porselen tabak ve kâselerin yanı sıra, çay toplantıları için özel bardak ve fincan 

takımları, Beyoğlu’nda açılan yeni mağazalardan veya özellikle varlıklı kesim 

tarafından Avrupa’dan sipariş edilmekteydi (Ak, 2007, sy32).  

Osmanlıdaki batılılaşma süreci ile birlikte, 18. yüzyıldan itibaren Çin 

porselenlerinin yerini Avrupa porselenleri almıştır. Avrupa porselenleri için 

Saksonyakari/ Beçkari isimleri kullanılmıştır. Alman, Viyana, Fransız porselenleri ve 

fayanslarından oluşan sofra takımları Osmanlı zevkine uygun biçimde ihraç 

edilmekteydi. Bazı kaynaklarda Osmanlı için üretilmiş oldukları belirtilen Rus 

porselenlerine de ulaşılmakta, Kuznetsof markalı bu kapların altlarında hem üretim 

yeri hem de Osmanlıca damgalar bulunmaktadır (Ak,2007, s.36). 

 

  

Şekil 26. 19. yüzyıl çay ve kahve takımları, Milli Saraylar Koleksiyonu 

(Göncü,2015, s.139) 

 

Saray ve çevresinde, varlıklı kesimlerde Fincan takımlarında 18.yüzyıldan 

itibaren Avrupa porseleni kullanılmaya başlanmıştır. 19.yy’da ise özellikle Beykoz 

işi cam ile yıldız porseleni fincanlar üretilmeye başlanmıştır. Kulplu olanları tabak 

ile takım yapılırken, kulpsuz olan fincanlar el yakamaması için zarflarla birlikte 

kullanılmaktadır (Ak,2007, s.49).  

 

 

 

 



45 
 

1.2.5. Giyim-Kuşam ve Değişim 

 

Osmanlı bünyesinde bulunan çok kimlikli dini ve milli yapı, giyim kuşama da 

yansımış durumdadır. Giyilen elbisenin özellikleri insanların toplumdaki statüsünü 

belirlemekte, gelir seviyesi, mesleği bilhassa da hangi dinden olduğunu hakkında 

ipuçları vermektedir. Bu bağlamda klasik Osmanlı toplumunda meslek gruplarına ait 

veya tekke, dergâhlara mensup başlıklar önemli olmuştur. Halk arasında 

kendiliğinden şeklini bulmuş bu giyim tarzı kişilerin dünya görüşü hakkında da 

fikirler vermektedir (Atalay,2021, s.132).   

Genel olarak Osmanlı da kadınların dış giysileri ferace ve çarşaftan 

oluşmakta, işlemeli, ince veya kalın kumaşlardan oluşan kıyafetlerini her mevsim 

giymekteydiler. Kadınların giyimi daha çok gömlek, zıbın, entari, hırka, kemer ve 

kaftandan oluşmaktaydı. Gömlekler bileklere kadar uzun olur, altına paçalı şalvarlar 

giyerlerdi.  Erkeklerde ise cübbe ve sarık, şalvar, gömlek ve çarık giyerlerdi. 

Osmanlı kıyafetlerinin en önemli özelliği bol, dökümlü, örtülü ve uzun olmalarıydı. 

Saray erkânı gibi giyinmek toplumun diğer katmanlarında yasaklanmıştır.  

19. yüzyılın ikinci çeyreğinden itibaren batılı giyim-kuşam tarzının etkileri, 

Osmanlı geleneksel kadın giyim tarzında da görülmeye başlanmıştır. Bu süreçten 

itibaren geleneksel yapıya sahip olan giyim kuşamın batılı kıyafetlerle sentezlendiği 

anlaşılmaktadır (Atalay, 2021, s.134,135; Kapsal,2022, s.23). 

     

Şekil 27. - Şekil 28. 19. Yüzyıl erkek kıyafetleri (Constans,2007, s.522; Milli 

Saraylar,1993, s.75) 

 



46 
 

Görselde 19. yüzyılda pantolon modasının başlatan II. Mahmut, Paris Fuarına 

batılı kıyafetleri ile giden Sultan Abdülaziz ve redingotu, pantolon ve fesiyle, bir 

Osmanlı beyfensisi dönemin kıyafet değişimi hakkında bilgiler vermektedir.  

Giyim kuşamın batılılaşma süreci içerisindeki en önemli değişimleri yaşadığı 

dönemin II. Mahmut’un kararları ile olduğu söylenebilmektedir. II. Mahmut 

erkeklerin şalvar, kavuk vb. oluşan klasik giyim tarzını kaldırmış, yerine devlet 

dairelerinde fes, pantolon ve setreden oluşan yeni bir kıyafet giyilmesini zorunlu 

kılmıştır. Sonrasında bu yeni giyim tarzı toplumun diğer kesimlerine de yayılmıştır. 

Batılı kıyafet modası özellikle zengin kesimdeki kadınlardan başlamış zamanla da 

yayılmıştır (Ç. Kutan,2022, s.95). 

19. yüzyılda kadın kıyafetlerinde meydana gelen en büyük değişim ferace ve 

peçe üzerinde olmuştur. Çarşafın yerini alan renkli ve süslü feracelerin yanı sıra, 

Müslüman kadınların kıyafetinin bir parçası olan peçeler ince bir tül haline gelen 

aksesuara dönüşmüş bazen de tamamen çıkartılır olmuştur (Atalay,2021, s.131; T. 

Yaşar, s.139).  

   

Şekil 29. - Şekil 30. Osmanlı kadınının 19. yüzyılda giyim kuşamı (Göncü,2015, 

s.77; Işın,2023, s.97) 

 

Batılılaşma sürecinde Avrupa modasına uygun kıyafetler almak, dışarıda 

vakit geçirmek, gezmeye, eğlenmeye para harcamak, eski yılların daha sade olan 

yaşam düzenine ve alışkanlıklarına ters gelmektedir. Eski dönemlere göre sosyal 

hayat içerisinde kadının daha görünür olması, onların kendilerine gösterdikleri 

özenin artmasına sebep olmuştur. Avrupalılara benzemek için kıyafet, ev eşyası, 



47 
 

mücevher vb. şeylere duyulan ihtiyaç böylece artmaya başlamıştır (Ç. Kutan,2022, 

s.98; Ahmet Cevdet Paşa,2010, s.23,24).  

Kentli elit ve seçkin kadınlar arasında kabarık etekler, korse, topuz saçlar, 

palto moda olmuş, evlerde yeni moda elbiseler giyilmeye başlanmış, kamusal 

alanlarda gezintilere çıkılmıştır. Çarşafta dönüşüm Fransız modasındaki “Fatih ve 

Nina Ricci” pelerini esas alınarak hazırlanmış ve evirilmiştir.  İstanbul’da başlayan 

makineli üretimler, bu kenti Avrupa kumaşlarının yeni pazarı haline getirmiştir. 

Böylece yeni moda kavramları ile moda tasarımı yeni giysi ve ürünlere ilgi de 

artmaya başlamıştır. Yerel tarz ile Avrupai unsurların birleşiminden de “eklektik 

(seçmeci)” bir tarz oluştuğu görülmektedir (Kapsal,2022, s.24). Osmanlı kadını, batı 

yönlü etkilenme sürecinde moda kokusuna da ayak uydurmuştur. Bu dönemde 

özellikle "Fransızların ve İngilizlerin” kullanmış oldukları Atkinson kolonyaları 

popülerleşmiştir (Kapsal,2022, s.25). 

19 ve 20. Yüzyılın ilk çeyreğinde Osmanlı ve alafranga kıyafetler, bazen de 

bunların sentezinden oluşan “İstanbulin” gibi farklı giyim tarzları bir arada 

bulunmuştur. Ancak özellikle bazı kıyafetler Osmanlı reform sürecine damgasını 

vurmuştur. Osmanlı erkeği için hem sokak hem de yarı-resmi tüm organizasyonlar 

için tavsiye edilen redingot ve İstanbulin bu kıyafetlerdendir. Redingotun önünün 

iliklenmiyor olması da Osmanlı da ayrı tartışmalara sebep olmuştur. Osmanlı Türk 

kültüründe büyüğe hürmetin bir işareti olarak toparlanma veya ön ilikleme bu kıyafet 

ile mümkün olmamaktadır (T. Yaşar,2015, s.375). 

  

Şekil 31. Servet-i Fünun Dergisinin kadın modasını anlatan yayınları (URL-19)    



48 
 

19. yüzyılda peş peşe gelen yeniliklerin takip edildiği dergi ise Servet-i Fünûn 

olup, dergide Avrupai kadın kıyafetlerinin çizimleri yapılmış ve “Son Moda 

Elbiseler” başlığında yayınlanmıştır. Böylece moda dergilerini takip eden zengin ve 

cemiyet kadınları Avrupai elbiseler benzer kıyafetler diktirmeye başlamışlardır 

(Atalay,2021, s.140,141; Servet-i Fünûn,1896, s.296). 

Modernleşmenin kıyafetlere yansıması toplumun her kanadında farklı 

şekillerde algılanmış, özellikle muhafazakâr kesim tarafından bu durum çözülme 

sürecinin getirdiği bir yozlaşma olarak yorumlanmıştır. Yenilikçi kesim ise bu 

durumu toplumsal yenileşme sürecinin bir parçası olarak savunmuştur.  

1.2.6. Kadın-Erkek İlişkileri 

 

Osmanlı toplumunda kadının sosyal hayat içerisindeki varlığı ve hakları 

birtakım geleneksel ve dini nedenlere dayandırılarak kısıtlanmıştır. Bu durum 

Tanzimat’a kadar devam etmiş, bu dönemden sonra da tam anlamıyla gerçek bir 

eşitlikten bahsedilememektedir. Ancak yine de bazı kırılma noktalarının yaşanmasını 

da sağladığı bilinmektedir. Örneğin erkeklerden ayrı oturulsa da yeni bir eğlence 

kültürü olan mesire yerlerine gidilmesi ve sazende dinlencelerin de kadınların da 

bulunması önemli bir değişiklik olmuştur. 

19.yüzyılın değişen çehresine bakıldığında yeni bir yaşam tarzının başladığı 

görülmektedir. Özellikle kadınlar açısından bu yüzyıl değerlendirildiğinde, her ne 

kadar kaç-göç devam etse de yüksek kesimden başlayarak yayılan ve artık eğitim 

alan, adım adım sosyal yaşamaya katılmaya başlayan, gazete, dergi, roman okuyan, 

dil öğrenen kadınlar baş göstermeye başlamıştır. Bu süreçte özellikle gezinti 

yerlerinde kadın-erkek flörtü de başlamıştır (Salbacak,2017, s.112; Ortaylı,2017). 

 

 

Şekil 32. Sadabad Sarayı ve Kâğıthane Mesiresi, D’Ohsson (Atasoy,2015, s.552)  



49 
 

Ak ve Öztunç’tan (2023) aktarılan bilgilerle “Osmanlı modernleşme 

sürecinde toplum yapısı içerisinde kadın erkek iletişimine yönelik esnemeler 1908’te 

II. Meşrutiyetin ilanından sonra başlamıştır. Osmanlı kadınlarının ilk kez yüzleri açık 

görülmeye başladığı vakitlerde bu döneme rastlamaktadır. Ancak bu da çoğunlukla 

salon ortamlarında mümkün olmaktadır. II. Meşrutiyet yıllarında Osmanlı devlet 

erkânı da kaç-göçü kaldırmıştır” şeklinde belirtilmektedir (s.7).  

19. Yüzyılda saray; hanedan azasının ilişkileri ve Harem-i Hümayun halkının, 

sultanların yaşam ve eğitimi büyük gelişme ve değişim geçirmektedir (Ortaylı,2014, 

s.66). Özellikle hanım sultanlar için batılı adabı muaşeret kuralları, dil öğrenimleri, 

batılı müzik ve dans eğitimleri için özel hocalar getirtilmekteydi. Bu dönemde saray 

kalfalarının da müzik ve dans eğitimleri aldıkları bilinmektedir. Dans dersleri için 

sarayda özel salon dahi hazırlanmıştır (Saz,2000, s.33).  

  

Şekil 33. -Şekil 34. Fehime Sultan ve Şair, Bestekar Leyla Saz piyano çalışırken 

(URL-20/21) 

 

Ekrem Işın’ın değimiyle (2023), Türk Kadınını 19.yüzyılda gündelik hayata 

kazandırmada aracı olan eğitim biçimlerinden birisi, konak eğitimi olmuştur. Konak 

eğitimi, entelektüel kadın tipinin ortaya çıkmasına yardımcı olmuştur. Osmanlı 

saraylarındaki klasik harem eğitiminin Tanzimat modernleşmesine ayak uydurmuş 

bir çeşidi olan bu kültürlendirme biçimi, üst tabaka kadınına soyut bilgi aracılığıyla 

gündelik hayatın düşünsel çerçevesini kazandırmıştır (Işın,2023, s.109).  

19. asırda Ulema sınıfın kızları ise büyük bir atılım yapmışlar ve Türkiye’nin 

kültürel hayatının hızını attırmışlardır. Ahmet Cevdet Paşa’nın kızı Fatma Aliye 

Hanım da 19. yüzyıl reformatörleri arasında yer almaktadır. Fatma Aliye Hanım, 



50 
 

konak eğitiminin yarattığı ilk entelektüel kadındır ve modernleşme ile İslamiyet’in 

kadın dünyasında yarattığı kültürel sentezi temsil etmektedir (Ortaylı,2014, s.81,82; 

Işın,2023, s.109,110).  

Dönemin Osmanlısında entelektüel kadın toplumdan yeterince destek 

görememiştir. Bir bakıma yalnızdır; fakat bu duygunun etkisi altında kalmayıp kendi 

sosyal çevresini oluşturmuştur. Konak eğitiminden geçmiş olan Şair Nigâr Hanım 

buna bir örnektir (Işın,2023, s.112). Kendisi İlmiye sınıfından gelmemiştir ancak 

Osmanlı başkentine Alafranga bir hayat tarzı getirenlerdendir. Kadınlı erkekli 

soiree’ler, ilmi edebi toplantılar Nigâr Hanım’ın salonunda da yapılmaktadır 

(Ortaylı,2014, s.82). 

  

Şekil 35. -Şekil 36. Dönemin önemli simaları Fatma Aliye ve Nigâr Hanım 

(Işın,2023, s.110,111) 

 

Türk kadını için en önemli eğitimsel atılım Tanzimat’la birlikte kurulan 

modern okullar ile olmuştur. İlk olarak Ebe Mektebi açılmış, sonrasında ise batılı 

tarzda eğitim sistemi için 1857’de Maarif-i Umumu Nezareti (Eğitim Bakanlığı) 

devreye girmiş ve “daha iyi eş”, “daha iyi anne” olmayı ileri sürerek açılan yeni 

meslek okullarında eğitimlere başlanmıştır. 1869’da Yedikule’de fabrikalarda 

dokuma, nakış gibi sanatların eğitiminin verildiği ilk Kız Sanayi Mektebi faaliyete 

geçmiş, sonrasında Dersaadet Nehari Kız Sanayi Mektebi, Üsküdar’da Kız Sanayi 

Mektebi eğitime başlamıştır. 1869 yılında Maarif Nizamnamesi ile 7-11 yaşındaki 

kızların sıbyan mektebine gitmesi zorunlu kılınmıştır. Diğer önemli konu ise Dar’ül 

Muallimatın açılması olmuş, 1873’de de ilk öğrencilerini mezun etmiştir. 1885-1895 

yılları arasında eğitim alan kızların sayısının dört-beş kat arttığı ve İnas-i İptidai 



51 
 

Mektepleri için kadın öğretmen yetiştirilmesi istendiği bilinmektedir (C. Temizer, 

2022, s.56). 

19. yüzyılın ortalarından itibaren sanayileşme, kadınların yaşamında da 

önemli farklılıklar yaşanmasına sebep olmuştur. Kadınlar ev tezgâhlarında veya 

şehirlerde dokumacılık yapmaya başlamış, dokudukları ürünleri satar hale gelmiş 

veya açılan fabrikalarda işçi olarak istihdam edilmişlerdir. Cibali tütün fabrikası buna 

örnek gösterilebilmektedir (C.Temizer, 2022,sy55)  Sanayi işçiliği dışında 19. 

yüzyılda kadınların terzilik, bohçacılık, hamam işletmeciliği, hamam ustalığı, 

basmacılık, çamaşırcılık sütçülük gibi birçok iş kolunda faal biçimde rol almaya 

başladıkları bilinmektedir (Yılmaz,2019; C. Temizer,2022, s.55; Dingeç,2010, 

s.14,15). 1844 yılında, tüketim paylarının saptanabilmesi için imparatorluk 

coğrafyası üzerindeki ilk kapsamlı nüfus sayımı yapılmış buna kadınlarda dâhil 

edilmiştir (Işın,2023, s.107,108).  

Toplum içerisine karışarak kamusal alanlarda bulunmak 19. yüzyıl içerisinde 

de kadınlar için belirli sınırlamalar dâhilinde olduğundan alışveriş, çarşı, eğlence 

kültürü de kadınlar için yine büyük ölçekte bir gelişim gösterememiştir. Kadınların 

sosyal hayattaki varlığı, dışarı çıkıp vakit geçirebilme imkânları çok zayıf ve 

kısıtlıdır (Kalyoncu,2021, s.1120-1124). Kadınların kısıtlı sosyal yaşamlarında 

önemli yer tutan eğlence çeşidi de hamama gitmektir bununla birlikte uzun kış 

gecelerinde İstanbulluların en büyük eğlencesi de tandır başı sohbetleri olmuştur. 

Sonraları Tandır başı eğlenceleri daha kapsamlı hale gelerek değişmiş helva 

sohbetlerine dönüşmüştür 

Bu dönemde özellikle konak partileri moda olmuş, en vazgeçilmez özelliğini 

de batılı formda müzikler teşkil etmiştir. Batılı yaşayışı simgeleyen en önemli kültür 

göstergesi olarak piyano evdeki yerini almıştır. Batılı normlarda eğitilen genç 

kızların misafir ağırlama yöntemleri de Batı usullerinde olmuştur. Evde briç bezik 

gibi kâğıt oyunları, Gramofon dinletileri sık sık yapılan ziyaretlerin vazgeçilmez 

eğlenceleridir (Yıldız,2018, s.71; Artıkoğlu,2011, s.50-52). 

Müslüman Osmanlı kadını 19. yüzyılda Batı kadını ile kıyaslandığında ise 

bazı hususlarda daha geniş haklara sahip olmuştur. İslam kadınlara mal ayrımı, 

mülkiyet hakkı, miras hakkı, tevfiz-i talak hakkı gibi haklar vermiştir. Her iki 



52 
 

bölgede de kadınların eğitimi dinin etkisi ile daha iyi bir eş ve anne olma sebebi ile 

meşru hale getirilmeye çalışılmıştır (C. Temizer,2022, s.62). 

 Avrupa’da kadınların yukarıda sayılan hakları kazanmaları ancak 19. 

Yüzyılın ikinci yarısından sonra mümkün olmaya başlamıştır. Osmanlı kadınının ise 

Avrupalı kadınların sosyal yaşam içerisindeki etkin rollerini ancak 20.yüzyılla 

birlikte, bir takım lüzumsuz kısıtlamaların sona ermesi ile kazanmaya başladıkları 

görülmektedir. 

1.2.7. Alışveriş Kültürü 

 

Toplumun iktisadi yaşamının şekillenmesinde önemli bir yere sahip olan 

çarşılar, her kültürde olduğu gibi Osmanlıda da belirli bir tüketim karakteri 

oluşmasını sağlamıştır. Osmanlı toplumunda yerel halk gündelik yaşamına ait 

gereçleri ve gıdaları çoğunlukla kendisi üretmektedir. Ancak Osmanlıdaki belirli bir 

amaca hizmet eden tüketim anlayışı batılı alışkanlıkların kazanılmasıyla zaman 

içerisinde değişmiş, amaçtan çok zevk ve beğeniye hizmet eder olmuştur. Bu duruma 

çarşı ve pazarlara giren ithal ürünlerin de tetikleyici olduğunu söyleyebiliriz. 

Özellikle 19.yüzyılda Avrupa ürünleri satan mağazaların açılması ile toplumda, farklı 

olan bu ürünlere karşı bir beğeni gelişmeye başlamıştır. Bu dönemde batı modasını 

takip eden varlıklı kesimin yaşam biçimi alışveriş ve tüketim anlayışı klasik 

anlayıştan artık başka bir yöne doğru evirilmiştir.  

Pera’da tüm hızıyla devam eden bir değişim süreci yaşanmaktadır. Bu 

dönüşüm Osmanlının klasik tüketim alışkanlıklarının değişmesine öncülük 

etmektedir. Galata’nın zamanla İstanbul’un iktisadi merkezi haline gelmesi ve 

Pera’yı da içine alarak genişlemesi yeni bir alışveriş kültürünün doğmasına zemin 

hazırlamıştır. İstanbul’da geleneksel yaşamın değişime uğraması ve batı ile olan sıkı 

ilişkisi “burjuvazi” olarak tanımlanabilecek katmanların oluşmasını sağlamıştır. Her 

ne kadar geleneksel çarşılar, bedestenler, pazarlar varlığını korusa da batılı ürünler ve 

mağazalar hızla yayılmaktadır (Karadağ,2021, s.33).  

Ancak Batı ithalatının, pazarın mal dengesini Avrupa ürünleri yönünde 

bozması, gündelik hayatın gereksinimlerini belli bir kültürün bütünselliği içinde 

karşılayan çarşı olgusunu, temel işlevinin dışına itmiştir. Özellikle geleneksel meslek 



53 
 

çarşılarının ve geleneksel yöntemlerin, dönemin değişimi içerisinde korunmaması 

zanaatkârlık kurumlarının yok olmasına sebep olmuştur. Zanaatkârlığın manevi 

değerleri giderek yabancı öğelerin de katılmasıyla gevşemiş ve sonuçta meslek 

çarşıları da bütünüyle ortadan kalkmıştır (Işın,2023, s.81).  

 

 

Şekil 37. Osmanlı geleneksel çarşıları, 19. Yüzyıl (Işın,2023, s.93) 

 

18. Yüzyılın sonuna doğru, Paris’te magasins de mode (moda mağazaları) adı 

verilen yeni mağazalar ortaya çıkmaya başlamıştır. Bu mağazalar geleneksel çarşıları 

bir anda ortadan kaldırmamıştır fakat yeni bir tarzın oluştuğu da görülmektedir 

(Karadağ,2021, s.33,34). Aynı dönemde özellikle Kırım harbi sonrasında İngiliz ve 

Fransız askerlerinin nüfusunun İstanbul’da çoğalmasıyla, Pera adeta Paris’in küçük 

bir kopyası gibi gelişmekte, batılı ürünlerin bulunduğu mağazalar açılmaktadır 

(Karadağ,2021, s.34). 

Çarşı sembolü, 19.yüzyılda iktisadi yaşantıyı Kapalı Çarşı gibi kozmopolit bir 

yapı içinde sürdürürken, ticari pazarlarını ithal ürünler üzerine kuran bonmarşeler de 

Galata-Pera bölgesinde gündelik hayata girmişlerdir (Işın,2023, s.92). İçerisinde her 

türlü giyim, süs eşyası, oyuncak vb. satılan bu mağazalar sadece yüksek kesimin 

değil genel halkında oldukça ilgisini çekmiştir (Karadağ,2021, s.34,35). 

Refik Halit Karay’ın Sonuncu Kadeh kitabında da yine bonmarşe den 

bahsedilmektedir. Roman kahramanlarının en çok gitmekten hoşlandıkları 

mağazalardan birisi burası olmuştur. Bonmarşeden “Galatasaray Liselileri için ise 

daha çocukluk zamanından babalarıyla gelip oyuncak, kırtasiye, kumbara, reglis 



54 
 

şekeri aldıkları ferah, güzel kokulu, kibar bir mağaza…” olarak bahsedilmiştir 

(Yalnız,2017, s.130; Karadağ,2021, s.35). 

Alışveriş yapılmasa da bu mekânların ve içerisindeki ürünlerin farklılığı 

insanlar üzerinde bir merak duygusu geliştirmiştir. Dönüşmeye başlayan gündelik 

yaşamın içerisinde ihtiyaçların, talep ve isteklerinde değişmeye başladığı aşikârdır. 

Avrupa ekseninde yaşanılan bu değişim elbette batılı ürünler üzerinde talep 

yaratmaktadır. Batılı ürünleri Avrupa’dan sipariş eden üst zümre, Pera’ya açılan 

mağazalar sayesinde birçok ihtiyaçlarını buralardan karşılayabilmişlerdir. 

Annuaire Oriental’de yayınlanan resimli ilân incelendiğinde durum daha iyi 

analiz edilebilmektedir. Bartoli Kardeşlerin 1860 yılında açtıkları Bon Marche, bir 

pasaj niteliğindedir ve Paris ve Marsilya’da bulunan Au Bon Marche mağazasının 

ürünlerini Beyoğlu’nda satmaktadırlar (Akıncı,2018, s.381). 

 

  

Şekil 38. -Şekil 39. Annuaire Orientale - Şark Yıllıklarında çıkan 1891 tarihli 

Bonmarşe ilanı ve Psalty mağazaları ile Piyano ilanları (Karadağ,2021; URL-22) 

 

1874’te A. Mayer Et Cie Mağazası, 1880’de Au Lion D’Or Mağazası, 

1867’de Bazar Allemand, 1873’te Commendinger Müzik Mağazaları, 1867’de Psalty 

Mobilya Mağazaları, 1874’te Osmanlıda çiçek konusunda bir marka haline gelen 

Sabuncakis Çiçek Mağazası gibi birçok mağaza açılmaya başlamıştır. 

Özellikle yüksek sınıfın, yani İstanbul’un asilzadelerinin artık Kapalıçarşı’yı 

bırakıp Beyoğlu’na alışverişe gittikleri bilinmektedir. Beyoğlu’ndan alışveriş 

yapmak alafrangalık modası, modernlik simgesi haline gelmiştir (Yıldız,2018, s.42).  



55 
 

Osmanlı eliti bonmarşe kataloglarını takip edip, Beyoğlu ürünlerinden başka 

bir şeye el uzatmaz hale gelmiş ve buldukları tüm batılı ürünleri satın almaya 

çalışarak yeni bir tüketici portföyü yaratmışlardır (Işın,2018, s.93). 

 

1.2.8. Değişimin İzleri: Edebiyat ve Yayınlar 

 

18. yüzyılda matbaanın Osmanlı Payitahtı İstanbul’a gelişi edebi anlamda 

önemli bir kırılma noktası yaratır. Lale Devri her ne kadar eğlence zevk ve sefa 

eylemleriyle öne çıksa da Osmanlı’nın edebi anlamda güçlendiği birçok yayının 

sarayın öncülüğünde oluşturulan edebi ekiple yeniden basımının sağlandığı bir 

dönemdir. 

19. yüzyılda Osmanlı yaşamında yer alan basın çalışmaları, yazılan kitaplar, 

çıkarılan dergiler vb. kaynaklarla yeni bir toplum görüntüsü yaratmak adına önem 

teşkil etmektedir. Osmanlı halkının düşüncelerini şekillendirmede etkili olan basın ve 

basın organları Batı tarzı tüketimin toplumda yaygınlaşmasının aracı haline gelmiştir 

(Kurukamçı,2017, s.9). 

Tanzimat döneminin ardından batılılaşma hareketlerinin yoğunlaşması ve 

toplumun alafranga yaşama isteğinin artması Osmanlı toplum yapısını önemli ölçüde 

değiştirmeye başlamıştır. Bu süreçte milli değerlerden iyice uzaklaşmaya başlayan 

toplumu, Tanzimat yazarları eserlerinde sıkça konu edinmişlerdir. Özellikle gündelik 

yaşamın ve değerlerin önemli bir temsilcisi olan ailenin, içerisinde yaşadığı çatışma 

ve bocalamalar en sık işlenen konular arasındadır (Karabulut,2008, s.47).  

Batının tesirinin oldukça net görüldüğü bu eserlerde, alafranga yaşamın 

başkenti olarak muhakkak İstanbul seçilmektedir. Yaşayış tarzından, güzel sanatlara; 

tahsil ve terbiyeden, teknik vasıtalara kadar her hususta alafranga hayatın izlerini 

görürüz. Batı’dan alınan yeni yaşayış tarzı, eğlence biçimlerinde, giyinişte, ev 

dekorasyonunda vb. kendisini gösterir (Karabulut,2008, s.48). 

Dönemin önemli isimlerinden Ahmet Hamdi Tanpınar 19. asır Türk edebiyatı 

Tarihi adlı eserinde bu konuyu şöyle değinmektedir;  

 



56 
 

“…Devrin gazetelerinde görülen ilânlar, her gün Avrupa’dan yeni bir modanın girdiğini 

gösterir. Bugün Büyükdere’de kotra yarışı yapılıyor, ertesi günü İngiliz usulü mobilya 

satılıyor, daha başka bir seferinde, ecnebi bir kadının ‘piyano denen ve bizim kanuna 

benzeyen bir çalgıyı’ istenirse ‘haremlerde’ öğreteceği ilân ediliyordu. Türk ricâlinin de 

bulunduğu sefâret balolarının, süvarilerin havadisleri ağızdan ağıza naklediliyordu” 

(Tanpınar,2019, s.139). 

  

Dönemin değişimine tanıklık eden çok sayıda eser bulunmakla birlikte, Halit 

Ziya Uşaklıgil’in varlıklı kesimin yaşamlarından kesitler sunduğu romanları, (Aşk-ı 

Memnu gibi) ve sarayda görevi vesilesi ile bulunduğu yılları kaleme aldığı hatıratı 

Saray ve Ötesi’nde aktardığı saray yaşamında yaşanılanlarla ilgili verdiği bilgiler 

oldukça önemli olmuştur. Reşat Nuri Güntekin’in eserleri de yine dönemi yansıtması 

açısından önemli olmuştur. Dönemin özellikle Pera Yaşamına tanıklık eden ve 

tamamıyla batılı hareket ettiği için diğer yazarlarca da eleştirilen Saffeti Ziya’da 

kitabı Salon Köşelerinde de batılı usullere bolca değinir. 

Ahmet Mithat Efendinin “Taaffüf” adlı romanın birinci bölümünde “Dâniş 

Efendi Konağı” veya diğer adıyla “Hanımın Konağı” tanıtılır. Romanda bu konağın 

mimarisinden dekorasyonuna kadar her unsur alafrangadır (Karabulut,2008, s.55).  

Ahmet Mithat Efendi Osmanlı batılılaşmasını hikâye ve romanlarında 

kurguladığı karakterler üzerinden ele alırken bu karakterler aracılığı ile toplumda 

yaşanılan çatışmalara dışardan bir gözle bakılmasını sağlar. Zengin detaylarla 

bezediği “Felatun Bey ve Rakım Efendi” romanı (1875) bu dönem toplumunu analiz 

eden bir örnektir (Arıburun,2012, s.88). 

Adab-ı Muaşeret ile ilgili önemli bir başka eserse Ayşe Fahriye’nin kaleme 

almış olduğu “Ev Kadını” kitabıdır. Alaturka sofraların yanı sıra alafranga yemek 

sofralarının tertibi, evlerde yemek salonunun (odasının) düzenlenmesi gibi yenilikçi 

konuları ayrıntılı ve şematik olarak açıklamaktadır (Arıburun,2012, s.209; 

Samancı,1998, s.129,130). 

Yazılan romanlar dışında batılılaşma adetlerini saray erkânı ve çevresine 

oradan da halka yayan önemli bir kanalda Avrupa ve Rusya’ya gönderilen elçilerin 

sefaretnameleri olmuştur.  

19.yüzyılda gündelik yaşam içerisine dâhil olan yeni olguların topluma 

yayılmasında önemli rol oynayan temsilcilerden birisi de gazete ve dergilerdir. 



57 
 

Yenileşme çabaları içerisinde Batı’da aktif olarak kullanılan gazete, Osmanlıda da 

kendisine yer bulmuştur. Böylece Avrupai, modern yaşamın yaygınlaşmasında, 

Batı’daki gelişme, yenilik ve fikirlerin takibinde, tüketim anlayışının büyük ölçekte 

artmasında bir vesile haline gelmiştir (Kurukamçı,2017, s.8). 

Kadın ve aileye yönelik yayınlar da I. Meşrutiyet öncesinde Osmanlı basın 

dünyasına girmiştir. Tearakki (1868) gazetesi kadın haklarını gündeme getirmesi 

sebebiyle de önemli olmuştur. Türk kadının Batılı kadın karşısındaki konumunu 

tartışan bu gazeteyi diğerleri izlemiştir. Yazarlığını Ş. Sami’nin yapmış olduğu Aile; 

Hanımlar, İnsaniyet, Muhadarat, Arife Hanım’ın çıkardığı Şükûfezar, Hatice, 

Semiha ve Feriha Hanımların yayınladıkları Parça Bohçası, yazı kadrosunda Fatma 

Aliye Hanımında bulunduğu Hanımlara Mahsus Gazete; Hanımlara Mahsus 

Malûmat; Kadın; Demet, Ahmed Cevdet’in haftalık Hanımlar Alemi, başyazarlığını 

Nigar Hanımın yaptığı Kadınlık bunlardan bazılarıdır (Işın,2023, s.113,114). 

Osmanlı’da çıkan ilk resmî gazete ise II. Mahmut döneminde yapılan yenilik 

ve reformları anlatan Takvîm-Vekâyi (1831) olmuş hemen dört gün sonra ise yine II. 

Mahmut tarafından yapılan reformları Avrupa Kamuoyuna tanıtmak amacıyla 

Fransızca Le Moniteur Ottoman çıkartılmıştır. 

Osmanlı devletinin ilk yerel gazetesi ise İbrahim Şinasi ve Agah Efendi 

tarafından kurulan Tercümân-ı Ahvâl olmuştur. Osmanlı devleti içerisinde yaşanan 

gelişme ve haberleri ayrıca dış ülkeler ile olan gelişmeleri aktarması açısından 

önemlidir. Bunların dışında azınlık gruplara ait de birçok gazete ve dergi 

çıkmaktaydı. Fransızca yayımlanan gazeteler de Avrupa’nın günlük yaşamına ilişkin 

paylaşılan kıyafet, mobilya, ev eşyaları gibi moda endeksli konuları barındırması 

açısından toplumun, özelliklede kadınların dikkatini çekmiştir. Bu gazete ve dergileri 

takip etmek, evinde sergilemek modern yaşamın bir parçası olduğunu göstermenin en 

etkili yollarından birisiydi. Annuaire oriental du commerce, 

L'Aurore (Constantinople), La Turquie (Constantinople), Le Stamboul, The Levant 

Herald, The Levant Times bunlardan bazılarıydı (URL-23). 

Sultan Abdülaziz devri gazetelerinden birisi olan özellikle Namık Kemal ve 

arkadaşlarının yönetiminde olduğu dönemlerde önemli roller üstlenen bir yayın 

organı da İbret olmuştur. Bu gazete Türk basın tarihi ve dönemin gelişmelerinin 

takibi açısından son derece önemlidir.  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Moniteur_Ottoman


58 
 

   

Şekil 40. İbret Dergisinin Namık Kemal tarafından çıkarıldığı döneme ait olan bir 

sayısının başlığı ve derginin sonraki süreçte kapanış ilanı (Yazıcı,2000, s.369) 

 

1.2.9. Değişimin Mekânsal Yansımaları 

 

19.yüzyılda Batılılaşma her alanda olduğu gibi mimari ve iç mimaride de 

kendini göstermektedir. Osmanlı mimarisi klasik üsluptan farklı olarak batı etkisinde 

gelişen yeni üslup arayışlarına girmiş bu anlamda uygulamalar yapılmaya 

başlanmıştır. En önemli girişim ise devletin idare merkezinin Topkapı Sarayından, 

1855 yılında, Garabet Balyan’ın yapmış olduğu Dolmabahçe Sarayına taşınması 

olmuştur. Batılılaşmanın devlet yönetimindeki temsili haline gelen bu saray, eklektik 

mimari üslubu, iç mekân ve mobilyaları, aydınlatma elemanları ve bahçe 

tasarımlarıyla Osmanlının batılılaşmaya bakış açısını yansıtmaktadır. 

Batılı ve gayrimüslim mimarların aktif rol aldığı yeni dönemde, batılı tarzda 

birçok yapı inşa edilmeye başlanmıştır. Değişen İstanbul çehresinde bütün 

imparatorluk, modern ve gelenek arasında giderek derinleşen bir sorunsalla da karşı 

karşıya kalmıştır. Kentin bir kısmında batılı, modern yeni binalar inşa edilirken, 

başka bir kısmı bu duruma uyum sağlayamayarak farklı bir yöne doğru 

sürüklenmektedir. Hanedan ailesi ve bir takım seçkin yönetim tabakası için 18. 

yüzyılda başlayan yenileşme süreci ise adım adım ilerlemekte Haliç ve Boğaz 

kıyılarında yalı ve köşklerin inşası devam etmektedir.  

Yenileşme faaliyetleri devletin her kurumunda olduğu gibi mimaride de 

etkisini göstermiş Osmanlıya klasik dönemini yaşatan Hassa Mimarlar Ocağı yerini 

bu dönemde yabancı mimarlara bırakmıştır. Abdülaziz döneminde mimarlığını 

Sarkiz ve Krikor Balyan’ın yaptığı Çırağan Sarayı (1871) ve yazlık bir saray olan 



59 
 

Beylerbeyi Sarayı (1865), III. Selim döneminde annesi Mihrişah Sultan için bir kasır 

olarak başlanıp II. Abdülhamit dönemine kadar çeşitli binalar eklenen Yıldız 

Sarayın’da (1880) Raimondo D’Aronco binalar inşa etmiştir. Genel olarak bu 

yüzyıldaki yapılarda Osmanlı Saray mimarisinin son dönemini yansıtan üsluplar 

(Barok, Art Nouveau, Neo-Klasik vb.) kullanılmıştır. Tanzimat’tan sonra Sarayların 

yanı sıra, yol ve köprüler, tren yolları, kışla, okul, gar ve hastane binaları gibi farklı 

yapı grupları bu dönemde inşası hızlanmıştır. 

Avrupa ile ilişkilerin artması neticesinde İstanbul’da kurulan elçilik binaları 

için gelen Avrupalı mimar ve ustalar, Osmanlı devlet yapılarında ve seçkin tabakanın 

sivil yapılarında görevler almaya başlamışlardır.  

Bu dönemde Osmanlı mimarisinin biçimlenmesinde büyük rolü olan 

Levanten mimarların başında ise Fransa’da eğitim almış olan Alexandre Vallaury 

gelmektedir (Anıktar,2013, s.1205). Yabancı mimarların ise 19. yüzyılda baskın 

biçimde Osmanlı mimarisinde yer edinmesinin sebebi aslında, Melling’in Hatice 

Sultan Sarayının inşasını ve dekorasyonunu yapması ile başlamış ve sonrasında 

çeşitli devletlerin elçilik binalarının yapımı için yabancı mimarları çağırmaları ve 

oluşan dönemsel ortam ile de devam etmiştir. Ancak yabancı bir mimara tam 

anlamıyla büyük çaplı ve önemli görevler verilmesinin, Fossati ile başladığı 

görülmektedir (Yazıcı, 2007, s.324; Yıldız, 2018, s.79,86).  

Osman Hamdi Bey’in büyük girişimleri ile II. Abdülhamid döneminde 

kurulan, Osmanlı Devleti’nin ilk Güzel Sanatlar Akademisi olan Sanayi-i Nefise 

Mektebi’nin binasının mimarlığını Levanten Mimar A. Vallaury yapmıştır (1882). 

Usta çırak ilişkisine dayanan Osmanlı mimarlık anlayışının 19. yüzyılın yarısında 

sona ermesiyle, batı okullarında eğitim almış yabancı mimarların egemen oldukları 

dönemi arkada bırakarak yeni bir düzen ve biçimle eğitim verecek olan Sanay-i 

Nefise Mektebinin Mimarlık bölümünün başına, Osman Hamdi Bey tarafından A. 

Vallaury getirilmiştir. Osman Hamdi beyin "Mimar-ı Şehir" dediği Vallaury’nin bu 

kurumdaki hocalığı yirmi beş yıl devam etmiştir (Cezar,1971, s.189).  

İstanbul’a çağırılan bir başka mimar ise Raimondo D’Aronco olmuştur. 1896 

yılında düzenlenecek olan İstanbul Tarım ve Sanayi Fuarı için davet edilen mimar R. 

D’Aronco 1893’te gelmiş birkaç ay içinde fuarı tamamlamıştır. Ancak 1894’te 

gerçekleşen büyük depreme denk gelmesi ile İstanbul’da kalarak tahrip olan birçok 



60 
 

binanın onarımında ve yapımında görev almıştır. Mimar R. D’Aronco yaptığı Art 

Nouveau üslubu tasarımlarla da İstanbul’da ön plana çıkmıştır. 

19. yüzyılda yabancı mimarların Osmanlı mimarisi üzerindeki tesirleri, 

etkileri yadsınamaz bir gerçekliktir. Saray yapılarından köşklere, yeniden biçimlenen 

konak tasarımlarına, kışla binalarından, eğitim ve kamu yapılarına, cami ve konut 

tasarımlarına kadar her türlü yapı inşasında büyük çoğunlukla yabancı ve 

gayrimüslim mimarların egemen olduğu ve onlar tarafından yürütüldüğü 

görülmektedir (Anıktar,2013, s.1209). 

 

1.2.10. Batı Etkisinde Gelişen Yeni Yapılar: Apartmanlar 

 

Avrupa şehirlerinde 19. yüzyılda ilk örnekleri görülen tek temel üzerinde 

düşeyde birden fazla konutu barındıran apartmanlar, artan nüfusun konut 

gereksinimleri için ortaya çıkarılan mimari çözümlerdi. Ancak bu konut tipleri, 

Avrupa’da işçi sınıfının konut gereksinimi sağlarken Osmanlıda Galata ve Pera 

çevresindeki büyük aileler, Levantenler ve Osmanlı burjuvazisi ile üst-orta gelir 

grubuna sahip aileler için tasarlanmıştır. Batılılaşmanın simgesi olan bu konutlarda 

mekân farklı işlevlere yönelik olarak, yatma, pişirme, temizlenme ve misafir 

ağırlama gibi bölümlere ayrılmıştır. Barınma dışında bırakılan depo, atölye gibi 

mekânlar tamamen yaşam alanının dışında kalmıştır.  

Konutlardaki mekân organizasyonunda çoğunlukla bir ortak yaşam alanı ve 

dört yatak odası, servis birimleri bulunmaktadır. Girişte bulunan geniş koridor ana 

dağılım merkezini oluşturmaktadır. Yapının inşa edildiği arsanın şekline göre daire 

planlarında farklılıklar olmaktadır. Ancak ön cepheye bakan kısmın, ortak alan 

olması, arka bölümlerin yatak odaklarına ayrılması, tüm yapıların ortak özelliğidir. 

Yeni konut tipinde avlular ortadan kalkmış böylece ana giriş evin içinde bulunan 

mekânlara dönüşmüştür. Apartmanlar dört, beş veya altı katlı olup, yığma inşaat 

tekniği ile yapılmış, duvarları sıvalı tuğla, döşemeleri ahşap veya demir döşemelidir 

(Yıldız,2018, s.64).  Kent kökenli bu yeni konut tipi Osmanlı insanının alışık olduğu 

yaşam, mekân ve yapı pratiklerinden oldukça farklı özellikler göstermektedir.  



61 
 

Beyoğlu’nda yapılan apartmanların Avrupa’dakilerden en önemli farkı, 

binanın apartman şeklinde tek bir aile için yapılmış olmalarıdır. Tek aile evi olarak 

yapılan bu binalar sonradan kat kat bölünerek çok daireli apartmana 

dönüştürülmüşlerdir (Akıncı,2018, s.237). 19. yüzyılın yeni simaları olan bu 

apartmanlarda asansör, kanalizasyon ve tesisat alt yapısının bulunması, dönemin 

modern banyolarını içinde barındırması gibi konfor alanını yükselten birtakım 

unsurlar, modern yapılar olarak önemini arttırmıştır. 

19. yüzyıl ortalarından itibaren gittikçe yaygınlaşan apartmanlar üst gelir 

grubu için tercih edilen konutlar olmaya başlamıştır. Dönemin modern mekanlarına 

sahip Pera’nın apartmanları, yeni zevk ve tercihleri yansıtması, kozmopolit yapısı ve 

yeni yaşam biçimini simgelemesi açısından önemli olmuşlardır. Ağırlıklı olarak 

Levantenlerin bulunduğu semtte, Osmanlı iş adamları, yabancılar, devlet üst 

görevlileri, birtakım aydınlar ikamet etmektedir. 

Bu dönemde Galata-Pera adeta Avrupalı bir kent gibidir. Orta ve üst sınıf 

yerli veya yabancıların ihtiyaçlarını karşılayabilecek nitelikte mekânları ile bir kent 

merkezine dönüşmüştür. Apartmanları, otelleri, Batı tarzında alışveriş mağazaları ve 

pasajlarıyla, tiyatro, opera, sanat galerileriyle, okul ve hastanesiyle Pera’nın 

görünümü tamamıyla değişmiştir.  

      Pera’nın dışında kalan İstanbul semtleri, özellikle de sur içinde yaşayan 

Müslüman halk, tüm bu gelişmelerin gerisinde, klasik Osmanlı geleneksel ahşap 

konutlarında yaşamaya devam etmiştir. Pera’daki apartmanlar çekirdek aile yapısına 

ve batılı eşya kullanımına uygun biçimde tasarlanmış mekânlardan oluşmaktadır. Bu 

konutlar, bu ölçütte ele alındığında Osmanlı geleneksel yapısından sosyal konut 

düzenine geçişi simgelemektedirler (Demirarslan,2011, s.213).  

Bu yapılarda dikkat çeken bir konu da cephe tasarımlarında rahatça 

uygulanan üslup çeşitliliğidir. Özellikle süslemeler, ilk apartman yapılarının 

yükseldiği Beyoğlu, Galata semtlerindeki binalarda, yabancı veya Levanten 

mimarların uygulamaları olarak görülmektedir. Semtin kozmopolit dokusu 

insanından yapılarına her anlamda izlenebilmektedir. Örneğin İstanbul’daki en eski 

Art Nouveau yapının, İstiklal Caddesi’nde bulunan İtalyan mimar D’Aranco 

tarafından yapılan Maison Botter Apartmanı olduğu bilinmektedir (Batur,1996, 

s.107; Kuban,2016, s.607).  



62 
 

İstanbul apartmanları denildiğinde, apartman kültürünü, dönemin değişen 

yaşam perspektifinden en iyi sunacak olan yapılardan bazıları Mısır Apartmanı, 

Doğan Apartmanı, Kamondo Apartmanı, Botter Apartmanı, Frej Apartmanı, 

Gümüşsuyu Palas gibi önemli birtakım yapılar olurken, Glavany, Dadyan, Alleon 

Balyan, Edhem Paşa, Huber, Kamondo, Kavalalı gibi bazı ailelerin de değişimde 

büyük katkılarının olduğu görülmektedir.  

   

Şekil 41. Mısır ve Botter Apartmanları (URL-52) 

 

İstanbul’da sayıları gittikçe artan Levanten aileler arasında, dikkat 

çekenlerden bazıları da Huber, Glavany, Komondo, Abraham Salomon aileleri 

olmuştur. Özellikle seçkin zümrenin yaz aylarında yalı ve köşklerden kış aylarında 

Beyoğlu’nda bulunan apartmanlara geçmeleri ile yazlık kışlık konutunun da önü 

açılmış oldu. Apartmanların kışlık konut olarak işlev görmesi bu konut tipine yeni bir 

yaklaşım da kazandırmış gibi görünmektedir.  

Apartmanlaşma, Osmanlı-batı kültür sentezinde önemli bir paya sahip olmuş 

üst kesim tarafından tercih edilen mekânlar haline gelmiş bulunduğu bölgeden –Pera- 

çıkıp, tüm İstanbul hayatına yayılmaya başlanmasını sağlamıştır. Bu hızın altında 

yatan en önemli sebep ise batılılaşma ekseninde apartmanlaşmanın modaya 

dönüşmesi olarak tanımlanabilmektedir.  

1.2.11. Müstakil Yapılar 

 

Osmanlı müstakil konutları yoksul, orta sınıf veya üst tabakadan her kesime 

hitap eden nitelikte, ebat veya süsleme gibi özelliklere sahip yapı çeşitliliğidir. Genel 

olarak bir mahallenin sokaklarını sağlı sollu dizilimi ile oluşturan bu yapılar 

yerleşimin dokusuna, aile nüfusuna ve ekonomik koşullara göre şekillenmiş ahşap 



63 
 

yapılardır. Genellikle iki veya üç katlı olan bu yapıların en küçük birimlerinin iki oda 

ve bir salon kısmından oluştuğu, orta büyüklükteki evlerin ise dört odaya kadar 

çıktığı görülür. Aile genellikle orta katta bulunan büyük salonda gündelik yaşamını 

geçirmektedir. Mahremiyet sebebiyle pencerelerin önünde kafesler bulunmaktadır. 

Mahalleye dizilmiş evlerin çoğunlukla dış kapıları sokağa bakarken bahçe bölümleri 

veya avlu kısımları arkada yer alır. Kimi zaman önde avlusu bulunan yapılarında 

mevcut olduğu bilinmektedir. Kimi yapılarda zemin katlarda taşlık bölümleri bulunur 

ve günlük işler (ocaklık, çamaşırlık gibi) burada görülmüştür. Ancak asıl 19. yüzyıl 

İstanbul evlerinin giriş katlarının özgün bir tasarımı vardır. Bu yapılar çoğunlukla 

avlusu bulunmayan tüm birimleri içinde toplayan yapılardır. Büyük merdivenlerle 

ana kata bağlı olan taşlıklara, buradan küçük hizmet odalarına, tuvalet ve bodruma 

geçilmektedir (Kuban,2020, s.73-76; Ortaylı,2014, s.49; Günay,2017, s.13). 

Osmanlı mahallelerinde yoksul kesim ile orta veya daha varlıklı kesim bir 

arada yaşayabilmiştir. Ekonomik olarak daha varlıklı olduklarını gösteren belirginlik, 

yapıların büyüklüğünden veya cephe süslemelerinden ya da iç mekânda yapılan 

dolaplar veya tavanda uygulanan ahşap süslemelerden belli olmuştur. İstanbul’da 

yaşayan aile tipi genelde çekirdek ailedir ancak iki veya üç kuşağın bir arada 

yaşadığı evler de bulunmaktadır (Bektaş,2020, s.38-41; Ortaylı,2014, s.42). 

19. yüzyılda daha çok dar gelirli kesimin yaşadığı ve ancak çekirdek ailenin 

yaşayabileceği “ev” denilen en ufak yapı birimlerinin de mahalle içlerinde yer aldığı 

ve daha önceki yüzyıllarda tek bir yapı içerisinde oluşturulmuş birkaç odadan oluşan 

bölümlerin bulunduğu anlaşılmaktadır.  

Ekonomik durumu orta ve üzerinde olan kesim ise mahalle içerisine 

konuşlanan geleneksel ahşap evlerinde yaşamlarını sürdürmektedirler. Özellikle 18. 

yüzyıl sonrası birleşik hane halkının veya daha varlıklı kesimin yaşamış olduğu 

konutları menzil, konak, yalı olarak sıralayabilmekteyiz. Zaman içerisinde bu 

konutlar arasında da bir ayrım ortaya çıkmış, Menzil terimi yalnızca “han” anlamı 

alırken, Konak konut kavramı içerisinde referans terim haline gelmiştir. Yalı ve 

Saraylar ise bu yapılar arasından tamamen sıyrılmış, Osmanlı yüksek sosyetesinin 

konutlarını ifade etmek için kullanılır olmuşlardır (Juliette Dumas,2010, s.24). 

Özellikle konak, 19. Yüzyılda önemli bir yapı türü haline gelmiş, Osmanlı 

konutunu temsil eder olmuştur. Devletin birçok kentinde görülen konaklar, kalabalık 



64 
 

yaşantıyı, iki üç kuşağı içinde barındırır. Araştırmacılara göre Konaklar, 19. yüzyılın 

özgün yapı tipleri olarak görülür ve öncesine ait kaynaklarda adına rastlanmaz. 

Konak yapısının bu dönemde ön plana çıkmasının en önemli sebepleri batılılaşma 

kapsamında ortaya çıkarmış olduğu yenilikler ve tüketim alışkanlıklarında yarattığı 

değişim olarak sıralanabilir. Osmanlı toplum yapısı içerisinde ziyaret, eğlence, davet 

gibi etkinlikler bu yapı içerisinde yeniden biçimlenmiş, batılılar gibi yeme içme, 

giyinme adabı muaşeret konularındaki yeni ve farklı bilgiler ilk kez konak ortamında 

kendini göstermiştir. Batı kültürü içerisinde yer alan bu alışkanlıkların öğrenilmesine 

de yine bu mekânlar aracılık etmiştir. Tanzimat sonrası hızla yayılan batı etkisine 

uyum sağlayan konak yaşantısı, buradan kentin diğer yapılarına sıçramaya 

başlamıştır (Doğan,2001, s.127; Yıldız,2015, s.70,71; Juliette Dumas, 2010, s.18).  

Çekirdek ailenin, akrabaların, hizmetkârların da içinde bulunduğu, birleşik 

hane halkının kullandığı konutlar daha büyük ölçekte yapılar olmuşlardır. Özellikle 

toplumsal statüsü yüksek devlet mensupları veya hanedan üyeleri ya da yüksek 

tabakaya mensup asil ve varlıklı ailelerin yaşamış olduğu konutlar, haremlik, 

selamlık bölümleri, müştemilat ve bahçeleri, servis birimleri gibi çeşitli donanımları 

ile oldukça lüks ve büyük yapılardır. Yüksek kesimin yaşamış olduğu bu konutlar 

menzil, yalı ve saraylar olarak sıralanabilir (Dumas,2010, s.20,21).  

Yalıların gelişimi özellikle 18. yüzyılda başlayan bu sahil konutları 

Boğaziçi’nin etrafına sıralanmış menzil kategorisinde yapılardır. Temelde birer 

menzil özelliği taşısalar da bu yapılar, oda sayısı ve alan bakımından büyüklüğü ile 

onlardan ayrılmışlardır. Yalıların en önemli özelliği lebiderya olmaları ayrıca yüksek 

kesimin konutları sayılmaları olmuştur (Juliette Dumas,2010, s.21). 

Osmanlı’da sayfiye kültürünün aslında Lale Devri ile batılılaşma etkisinde 

başladığı görülür. Osmanlı hanedanlığı özellikle 18.yüzyılın son döneminden itibaren 

kendisi için, saraylar dışında, korular içerisinde bir takım sayfiye konutları 

yaptırmıştır (Yağan, Binan, 2016, s.175; Işın,2023, s.96,97).  

“1851’de Şirket-i Hayriye’nin kurulumuna dek İstanbul boğazında ulaşım 

kayıklarla sağlanmaktadır. Gittikçe artan kayıkların sayısına Rus ve İngiliz vapur 

işletmeleri çare olmuş ve Şirket-i Hayriye yani şehir hatları kurulmuştur. Vapurların 

uğradığı köy ve semtlere iskeleler kurulmuştur” (Kuban,2012, s.470).  



65 
 

Rumeli ve Anadolu yakasında birçok köy ve semte deniz ulaşımının 

sağlanması ile halk tarafından yeni sayfiye bölgeleri de keşfedilmiştir. Bu sayede 

halk arasında yazlık-kışlık kullanımı iyice yaygınlaşmış, İstanbul (suriçi) ve Beyoğlu 

kışlık, Boğaziçi, Adalar, Kadıköy gibi semtler ise yazlık olarak kullanılmaya 

başlanmıştır. Beşiktaş, Ortaköy ve Kuruçeşme civarları padişahların ve ailelerinin, 

Bebek ve Rumelihisarı sadrazamlar ve Divan üyelerinin, Arnavutköy ve Kuzguncuk 

Hristiyan ve Yahudilerin, Yeniköy, Tarabya ve Büyükdere ise zengin Rumlar, 

Ermeniler ve Avrupalı diplomatların tercih ettikleri sayfiye yerleri olmuştur 

(Alkan,2014, s.24; Kuban,2012; Kara,2019).   

Reşad Ekrem Koçu’nun İstanbul Ansiklopedisi’ndeki anlatımına göre daha 

önceki dönemlerde İstanbul’dan (suriçi) Rumeli yakasında bir sayfiye yerine 

götürülecek eşyalar manda ve öküzlere yüklenip gönderilirmiştir. Anadolu yakasında 

ise bu eşyaların yerlerine ulaşımının daha zor olduğunu söylemiştir. Yük arabaları ile 

Sirkeci’ye gelen eşyalar, iskeleye taşınır, ardından kayıklara yüklenir ve karşı yakaya 

geçirilirmiş. Sonrasında sayfiye evi uzaksa tekrar eşyalar bir arabaya yüklenerek eve 

taşınılırmış (Kara,2019). Konutlar arasında dönemsel olarak oluşan gidip gelme 

sirkülasyonu kültürel birtakım öğelerin de bu aralıkta taşınmasına neden olmuştur. 

Sayfiye Konutları ile birlikte İstanbul halkının yaşamına deniz ve plaj 

kültürü, yazlık sinemalar, tiyatro ve spor kulüpleri gibi etkinlik ve eğlence öğeleri de 

katılmıştır. 19. Yüzyıl öncesine kadar denize girme alışkanlığı bulunmayan Osmanlı 

halkı, deniz hamamları denilen bir buluş ile belirli kurallar çerçevesinde denize 

girmeye başlamıştır. Sait Halim Paşa yalısı önünde bulunan küçük deniz hamamı 

buna örnek verilebilmektedir. 

  

Şekil 42. -Şekil 43. Osmanlı Devleti’nde deniz hamamları ve Sait Halim Paşa Yalısı 

diz hamamı (Pera Müzesi,2018; URL-24/25) 

  



66 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. 19. YY’DA TÜRK TOPLUMUNDA DÖNÜŞEN GELENEKSEL 

YAŞAM BİÇİMİ: MOBİLYALI YAŞAM VE MEKÂN 

KAVRAMI 

 

19. yüzyıla kadar geleneksel normlar ile günlük yaşamını sürdüren Osmanlı, 

bu süreçten itibaren batılılaşma etkisi ile bir dizi değişime uğramıştır. Bu süreçte 

siyasi, politik, askeri, iktisadi değişimlerin yanı sıra, sosyal yaşama ilişkin eğlence, 

giyim kuşam, alışveriş, yeme içme gibi birçok konuda da değişimler yaşanmıştır. 

Özellikle Tanzimat sonrasında yabancılara verilen imtiyazlar ve alınan kararlar 

neticesinde hız kazanan yenileşme çalışmalarının günlük yaşama büyük ölçüde 

sirayet ettiği, dolayısıyla toplumsal alışkanlıkların, eylemlerin ve buna bağlı olarak 

ihtiyaçların da değişmeye başladığı görülmektedir. Bu bağlamda, gelişen ortam 

içerisinde, değişimden kaçınılmaz olarak etkilenen en somut varlıklar ise iç mekan 

ve mimari olarak  karşımıza çıkmaktadır. Birçok alanda batı etkisi ile yapılan mimari 

uygulamaların kent yaşamı içerisinde kendisini göstermeye başlaması yavaş yavaş 

mekansal değişimleri de beraberinde getirmiştir. Bunun yanı sıra batılı davranış ve 

alışkanlıkların taktir görmesi ve modernlik olarak algılanması, batı ürünlerinin çarşı 

ve pazarlar aracılığıyla, Osmanlı mekanlarının içerisine girmesi, iç mekan ve eşya 

kavramının değişmesinde tetikleyici faktörler olmuştur.  

Batılı unsurlar öncelikle yönünü değiştiren Osmanlı Sarayı ve etkisinde 

gelişen çevrede kullanılır olmuş ardından hızla halka doğru yayılmıştır. Bu süreçte 

geleneksel kültüre ait öğeler yavaş yavaş terk edilmeye başlanmış, batılı ürünlere 

imrenme ve kullanma arzusu doğmuştur. Gelişen süreç içerisinde Osmanlı evine 

giren en önemli unsurların başında ise mobilya gelmektedir. Batılı mobilyaların 

evlere girmesi ile birlilte geleneksel kültüre ait birimler önemini kaybetmeye 

başlamıştır. Mobilya faktörü ile yaşam alanları, mekanların kimlik ve yapıları, mekan 

organizasyonu, depolama alışkanlıkları, kültürel, temel davranış biçimleri ve 



67 
 

eylemler de değişim göstermiştir. Böylece Osmanlı’da yaşam, mekan ve mobilya 

üçgeninde gelişen bir değişim süreci başlamıştır.  

19. yüzyıl öncesi Osmalı yaşam ve iç mekan kültürüne bakıldığında batı ile 

tamamen farklı bir tablo karşımıza çıkmaktadır. İç mekan ve mobilya kavramı batıda 

kent yaşamı içerisinde gelişip, şekillenmiştir. Mekanlar yerleşik yaşamın düzeninde 

gelişmiş ve mobilyalı yaşama uygun biçimde organize olmuştur. Mobilya ise bu sabit 

mekanlar içerisinde şekillenen ağır, kütlesel, taşınması zor ve çoğunlukla belirli bir 

işlevi yerine getirmek amacıyla biçimlenmiş hareketli eşyalar olmuştur.  

Batılı iç mekan ve mobilyası uzun soluklu bir dönem içerisinde 

olgunlaşırken, bu süreçte işlevselliğin yanı sıra görünümdeki estetik unsurlar da 

önemsenmiştir. Böylece özellikle mobilya ve mekan unsurlarının, endüstriyel olarak 

üretim süreci başlamadan önce de Avrupa da köklü bir geçmişe sahip olduğu 

görülmektedir. Yatak, masa, sandalye, dolap, koltuk gibi mobilyalar sadece mekansal 

donatılar olmamış, alışkanlık ve davranışların biçimlenmesinde de önemli bir rol 

oynamıştır. Böylece uyuma eylemi yatakta, yemek yeme eylemi masa ve 

sandalyelerde, oturma ve dinlenme koltuk gibi mobilyalarda gerçekleşmektedir. 

 Ayrıca bu donatı elemanlarının her birinin farklı işleve sahip olması, 

eylemlere göre biçimlenen farklı iç mekanların oluşmasını da beraberinde getirmiştir. 

Bu mekanları Yatak odası, yemek odası, oturma odası gibi örneklendirirken, mobilya 

ve eylemin birleşerek mekanlara isimlerini de vermiş olduğunu görürüz. Bu 

bağlamda Batı kültürünün gündelik yaşamının bu mobilyalarla birlikte şekillendiği, 

iç mekanlarının da yine bu mobilyaların yardım ve işlevine göre organize olduğu 

söylenebilmektedir.  

“Endüstri devrimi sonucunda mobilyanın seri üretim sonucunda 

yaygınlaşması ve kolay alınabilir hale gelmesi ile de Avrupa’da önemli bir değişim 

yaşanmış, mobilya artık yalnızca seçkin sınıfın değil, orta sınıf ve halkın evlerinde de 

kendisine yer bulabilmiştir” (Arıburun,2012,sy13,18). 

19.yüzyıl öncesi Osmanlıda mekan ve mobilya kavramına bakıldığında ise 

Orta Asya’da başlayan yaşam geleneğinin Anadolu’da gelişerek biçimlendiği 

görülür. Göçebe toplumu iken sahip olunan alışkanlıklar yerleşik düzene 

geçildiğinde terk edilmemiş, iç mekanlar bu alışkanlıklar doğrulturusnda inşa 

edilmiştir. Sosyal ve gündelik yaşama ilişkin eylem ve davranışlar yerleşik yaşam ile 



68 
 

harmanlanarak biçimlenmiştir. Böylece Osmanlının kendi yaşam kültürüne göre 

şekillenmiş bir iç mekan ve buna bağlı mobilya kimliği oluşturduğunu söylemek 

mümkündür (Özkaraman,2004, s.23,24).  

Geleneksel Osmanlıda günlük yaşamın geçtiği iç mekânlar batıdaki gibi 

hareketli mobilyalara sahip değildir ve mobilya kavramı, yapı inşa edilirken konutla 

bütünleşik olarak düşünülmüş sabit öğelerdir. Bu öğeleri pratik bir biçimde kurulup 

kaldırılabilen ve dokuma türlerinden oluşan donatı elemanları tamamlamaktadır. Bu 

pratik yaklaşım biçimi, temelinde barındırdığı alışkanlıklar neticesinde şekillenmiş 

ve zamanla iç mekân kimliğine dönüşmüştür. Geleneksel iç mekânın kimliğini 

yansıtan bu önemli öğeler halı, kilim, hasır, minder ve yastıklar gibi temel üretim 

malzemeleri olmuştur. İç mekanların tamamlayıcısı olan bu temel malzemelerin 

ulaşılabilir olması önemlidir. Öyle ki boy ve fiyatları belirli standartlara bağlanarak 

sürekli denetlenmiştir (Küçükerman, 1998, s.22-30; Özkaraman,2004, s.23).  

Göçebe yaşamın alışkanlıkları ile ilişkilendirilen pratik ve esnek yaşam 

kodları Osmanlı toplumunun iç mekân ve mobilya gelişimindeki en önemli iki unsur 

olarak karşımıza çıkmaktadır. İç mekânların birimsel olarak ifade ettiği niteliklerden 

donatı elemanlarına, yapısal unsurlardan eşyalara, iç ve dış aktarımlara kadar 

yapının, bütünsel olarak bu iki unsur üzerine kurgulandığı söylenebilmektedir. 

Yaşam alanlarının birden çok amaca hizmet eder şekilde biçimlenmesi esnek 

kullanımı, eşyaların (mobilya) kurulum, işlev ve düzenleri de pratik yaşamı temsil 

etmektedir. Bu düzen aynı oda içerisinde hem yemek yeme, dinlenme hem de yatma 

ve uyuma eylemlerini gerçekleştirilebilme imkânı tanımaktadır (Köse,2005, s.164).  

Bunun yanı sıra esnek yapı eşyaya da yansır ve hissedilir. Oturma sedirleri, 

dolaplar, nişler mekânın yapısı ile bütünsel olarak düşünülmüştür. Yere serilen 

yataklarda yatılır, sabah bu yataklar toplanıp yüklüğe kaldırılır, sedirlerde oturulup, 

uzanılır veya dinlenilirdi. Yemek ise yerde, sininin etrafına dizilen minderler üzerine 

bağdaş kurulup oturularak yenilirdi. Yemek bittiğinde sofra ve minderler kaldırılır, 

oda tekrar yaşam alanına dönerdi. Bu pratik ve esnek yaşam içerisinde bir oda anında 

oturma odasından, yemek odasına ya da istenildiğinde yatak odasına 

dönüştürebilirdi. Dolayısıyla bu kurgu içerisinde batıdaki gibi eşyalara ihtiyaç 

duyulmadığı görülmektedir (İrez,1988, s.11). 



69 
 

Osmanlı evlerine baktığımızda batıdaki yapılardan oldukça farklı bir yaşam 

düzeni olduğunu da görürüz. Odaların biçimlenişinden eşyaların düzenine, 

mekânların oluşum amacından işlevine, gündelik yaşamın geçtiği ve işlerin 

görüldüğü alanlardan estetik unsurlara tüm yaşam dinamikleri ve mekân ilişkisi, 

mobilyanın işlevi farklı yönde akmaktadır. Nitekim bunun eylemleri de etkilediği 

görülür. Sandalye otumu ile bağdaş kurarak yapılan oturum ya da koltukta yapılan ile 

sedir ve divan üzerinde yapılan oturum birbirinden oldukça farklılık teşkil edip, 

farklı fiziksel alışkanlıkları da beraberinde getirmiştir. Bunlara yıkanma, tuvalet ve 

mutfak alışkanlıkları gibi yapı içerisinde veya çevresinde kurgulanan mekânlar, eşya 

ve eylemler de katılabilmektedir (Demirarslan,2007, s.46). 

Konu ile ilişkili olarak 19. yüzyılın son çeyreğinde İstanbul’da bulunmuş olan 

Dorina L. Neave (1978) gördüğü Osmanlı konutları ile ilgili olarak şunları söyler;  

 

“Zamanla ziyaret ettiğim evlerin umumi görünüşlerinde bir değişiklik fark ettim ve 

arkadaşlarımın Şark usulü eşyalarını terk etmeye başladıklarını keşfettim. At kılı kıtıklı sert 

divanlar ve dik arkalıklı sandalyeler, odaları baştanbaşa kaplayan bu Şarkın müstesna 

mobilyaları yerlerini, Fransız mobilyalarına terk ediyorlardı. Güzelim nakış işlemelerin, hatta 

gümüş ve kristal takımların, harikulade Lowesttoft porselenlerin, şömineleri taçlandırdıkları 

yerlerden alınarak, yerlerine fotoğraf çerçevelerinin ve modern vazoların konulması beni çok 

üzüyordu.” (Neave,1978, s.64,65)  

 

Mobilyalı yaşama uygun yapı ve iç mekânlar Osmanlı toplumunun 

yaşantısını önemli ölçüde değiştirirken, dönemin teknolojik gelişmeleri de bu 

yapılarla Osmanlı gündelik hayatına dâhil olmaya başlamıştır. Osmanlı geleneksel 

kültürünün tamamen yabancı olduğu kavramlara, mekân ve yaşayışa alışmak sancılı 

bir süreç olsa da yavaş yavaş kabullenilmiştir. Bu süreçte karşılaşılan en üzücü 

durum ise geleneksel konutların tahribatı, kimliklerinin bozulması ve korunmamaları 

olmuştur. 

Çalışmanın bu bölümünde Osmanlının son döneminde iç mekân ve 

mobilyanın nasıl bir gelişim ve değişime uğradığı incelenmiştir. Ayrıca bu bağlamda 

geleneksel yapının hangi süreçlerden geçtiği, değişimi tetikleyen sarayların bu 

konudaki mekânsal niteliklerinin ve katkılarının neler olduğu, iç mekân ve mobilya 

üzerinden ele alınmıştır. 



70 
 

2.1. 19. YY ÖNCESİ OSMANLI’DA MEKÂN VE MOBİLYA KAVRAMINA 

GENEL BİR BAKIŞ 

 

Türk kültür tarihi içerisindeki mekan araştırmacıların konu ile ilişkili 

kavramlar üzerinden verdikleri bilgiler ve çalışmaları, ileriki dönemlerde gelişen 

yaşam biçimi ve konut geleneğini anlayabilmek için oldukça önemli olmuştur. Konar 

Göçer yaşama ait geçmişten günümüze Türklerin yaşam geleneği içerisinde 

kendisine anlam bulmuş en önemli değerlerinden birisi, ev, yurt isimlendirilen yaşam 

çevrelerini oluşturan çadırların olduğu söylenebilmektedir. Türk toplumunda ev 

yalnızca barınılan yer olarak anlamlandırılmamış, günlük yaşamın tüm 

dinamiklerinin sürdürüldüğü ve aile düzeninin sağlandığı, inanç faktörünün etki 

ettiği mekanlar olmuşlardır.  

Türklerin; Hareketli yaşam biçimlerinden dolayı kolay kurulum 

sağlayabilecek esnek mekanlara gereksinim duyulmuş ve yaşam alanları olarak 

kullanım kolaylığı sağlayan Çadırı benimsemişlerdir. Çadırın oluşumunda iklim, 

coğrafi unsurlar, gökyüzü ve evren gibi birçok doğal unsurların yanı sıra kozmolojik, 

mitolojik inanç unsurları, kültürel birikimler ve çevresel etkileşim gibi aktarımsal 

manevi unsurlarında önemli bir etkisi olduğu görülür (Öğel,2014;2022). Formundan, 

süslenmesine ve bölümlenmesine kadar bu etki her alanda hissedilir. Böylece yurt da 

denilen Türk Çadırlarının gerçeklikten kopmadan oluşturulan ve yaşamla iç içe 

geçen bir felsefeye dayandığını, insan, doğa ve mekanın birleşerek bir kurgu bütünü 

oluşturduğunu söylemek mümkündür.  

Esnek yapıya sahip çadırların ana malzemesi kayın ağacından yapılan ana 

çıtalar ve örgü sistemi ayrıca çadırın kaplanmasına yarayan keçedir. Bunun dışında 

içten ve dıştan çeşitli dokuma malzemeleri ile bezenirler (Çoruhlu, 2021,sy101-104; 

Öğel,2022; URL-26).  

Konar göçerliğin getirmiş olduğu sürekli hareket hali ve ulaşım koşulları 

mekan içi yerleşim ve donatı elemanlarını da etkilemiş batıdaki yerleşik düzen 

neticesinde ortaya çıkan mobilya kavramı gibi bir eşya olgusu Türk çadırında 

biçimlenmemiştir. Bunun yanı sıra genel olarak doğu toplumlarında benimsenen 

doğallık ve esnek yaşam biçimi neticesinde mobilya kavramının batıdaki gibi 



71 
 

şekillenmediği ve net bir biçimde mobilya tanımınında bulunmadığı görülmektedir 

(Özkaraman,2004, 15,16). 

 

 

Şekil 44. Bir Altay Yurdunun İç Düzeni (Köse,2005, sy168, Radloff, 1994, s.24). 

 

Göçebe Türk toplumunun mobilyasının yaşam biçiminin getirmiş olduğu 

gereklilik ile kolay taşınabilen ve çok işlevli olarak şekillenmiş olduğu 

görülmektedir. Bu mobilyaları depolama birimleri olan sandıklar, yer ve duvar 

sergisi olan halı, kilim ve hasırlar, yatma, uzanma, oturma eylemleri için kullanılan  

yastık ve minderler, dokuma ürünleri, alçak sehpalar olarak sıralayabiliriz.  

Özellikle Türk kültürünün önemli bir parçası olan bu dokumaların, halı ve 

kilimlerin işlevsel yönlerinin yanı sıra içerisine yerleştirilen motiflerle de birer 

kültürel aktarım aracı oldukları da anlaşılmaktadır. Bu özgün ürünlerin gerek 

göçebelikte gerek yerleşik yaşama geçildikten sonra Türk iç mimari gelişimini 

başlattıkları söylenebilmektedir.  

Bunların yanı sıra eski Türk kültüründe bir takım işler için yapılmış 

günümüzdeki sandalyelere benzer oturma elemanları bulunmaktaydı. Bu oturma 

elemanlarının pek çok çeşidi bulunmakla birlikte her oturak, kendi tipi ve kullanış 

yerine göre farklı adlar almışlardır. Bu durum Avrupa’da da benzer şekilde 

gelişmiştir. Ögel, eski Türk kültüründe, bunların başlangıçlarını üç temele 

dayandırmıştır; 



72 
 

1) “Taht”, bugünkü koltukların ilk şekli veya prototipi idi. 

2) “Sedir”, divan veya divana benzer minderli oturma yerlerinin bir 

başlangıcı sayılmaktadır. Eski Türklerin “sekü” demişlerdir. 

3) “Oturak”, “Oturgaç” veya “Oturgıç” ise, Türklerin sandayeleridir. 

Bunların bazıları arkalı ve bazıları da arkasız olurlardı. Fakat eski 

minyatürlerden anlaşıldığına göre, bunlar daha çok, toplanabilen, 

portatif tabureler halindeydiler (Ögel,2022,sy245).  

Ögel, aynı zamanda Oğuz destanında geçen Oğuz Han’ın büyük toy 

merasimindeki konuya ilişkin kısmnından da söz eder; “Kırk masa ve kırk sıra 

yaptırdı”, destanda masa için şire ve sıralar veya sandalyeler için ise bandeng 

denilmiştir. Bu söz Çin’de de “sıra” veya “peyke” anlamına gelmektedir. Ayrıca 

Orta Anadolu’ya gelindiğinde ise “ayakçak”, “ayakçık” denilen arkalığı 

bulunmayan kısa iskemleler karşımıza çıkmaktadır. Anadolu yerleşik yaşamı 

içerisinde ihtiyaca göre kullanılan pratik bir mobilya olduğu anlaşılmaktadır 

(Ögel,2022, s.247).  

Mekansal gelişimleri de incelediğimizde Türk mimarisine Çin’den geldiği 

düşünülen bir de salon kavramı bulunmaktadır. Uygur metinlerinde “Tang” adı 

verilen aynı zamanda “tören salonu” da denilen bu salonlar, kapıdan “giriş yeri” 

veya “ön oda” anlayışı ile tanımlanmıştır. Çadır içerisinde ocak ve ocak önüne denk 

gelen bu merkezi kısım, yerleşik yaşam içerisinde Anadolu konutlarında karşımıza 

eyvan veya sofa olarak çıkmaktadır (Ögel,2022,sy25).  

Cengiz Han Devleti’nden sonra, hakanın karşısında oturan devlet büyükleri 

ile Hatunlar, ya ayakta duruyorlar veyahut çapraz ayaklı sehpalar üzerinde 

oturuyorlardı. Bu tip çapraz ayaklı sehpalar veya portatif tabureler Osmanlı devleti 

zamanında geliştirilmiştir. Kolçaklı tipin örneğini XVIII. yüzyıl minyatürlerinde 

izlemek mümkündür (İrez,1988, s.10,11). 

Anadolu’ya göç edilmesi ile birlikte Türkler, yeni yapılarını oluşturmaya 

başlamışlardır. Böylece Türk plan tipi dediğimiz yapı tipleri ortaya çıkmış ve giderek 

gelişmiş ve zenginleşmiştir. Bu yapı tiplerinin gelişiminde her ne kadar coğrafi ve 

iklimsel koşullar ile yönelimler, Anadolu alt kültürü içerisinde barınan kadim 

medeniyetlerin kültürleri ve birikimlerinin etkisi olmuş olsa da göçer dönemin çadır 



73 
 

geleneğine ait yaşam ve mekân kültürünün etkinsin de önemli bir unsur olduğu 

görülmektedir.  

 

Şekil 45. Fatih albümünde Orta Asyalı beyler, sandalye, kürsü ve yastıklar 

(Ögel,2022, s.250). 

 

  

Şekil 46. -Şekil 47. Kolçaklı sandalye,18. yüzyıl (İrez,1988, s.136; Abdullah Buhari 

Minyatürü,1744) ve Kazak Türklerinde ağaç sandıklar (Ögel,2022, s.280). 

 

Kuban’a (2020) göre, Türklerin yeni konutları yerel yapı malzemeleri ve 

teknikleri kullanılarak, yerli ustalar tarafından uygulanmaktaydı. Varlıklı insanların 

evleri ise çoğunlukla devlet mensuplarının evlerinden esinlenilerek yapılıyordu. 

Zaman içerisinde oturan düzenle birlikte yapıların şekillenişinde de bir senteze 

ulaşılmıştır. Ahşap evin eyvanlı ve hayatlı tipik planına ulaşması 15. yüzyılı 

bulmuştur. Anadolu topraklarında geçen birkaç yüzyılın ardından, Türk toplumu 

kendi konut kavramı ve üslubunu yaratmıştır (s.56). 



74 
 

İlerleyen zaman dilimi içerisinde 15-16. yüzyıllar arasında İstanbul’daki 

yapıların tek veya iki katlı olduğunu Sultanın dahi üç katlı bir eve sahip olmadığı II. 

Mehmet’in vakfiye bilgilerinden okunmaktadır. Yine buradaki bilgilere göre bazı 

evlerin duvarlarla çevrili olduğu, bazılarının çatılarında “gurfe” (Şahnişin) denilen 

balkonların (ahşaptan yapılmış) varlığından söz edilmiştir. 16. yüzyılın sonu ve 17. 

yüzyıla gelindiğinde ise ahşap yapıların, şahnişinlerin (cumba) oldukça yaygınlaştığı 

ancak 1660’da çıkan büyük yangın neticesinde ahşap yapıların yapımının 

yasaklandığı bilinmektedir (Kuban,2020, s.57; Altınay,2019, s.21). 

Sedad Hakkı Eldem, İstanbul’un gelişen konutlarının özellikle 17,18. ve 19. 

yüzyıllar olmak üzere üç dönemde üslup ve şeklini aldığını çalışmaları ile 

göstermiştir. Bu dönemlerden itibaren gelişerek biçimini alan Türk konut tipinin 

mimarisinin zenginleştiği ve köklendiği anlaşılmaktadır (Günay,2017, s.38).  

İlk başlarda tek katlı olan Türk evi zaman içerisinde iki ve üç kata 

yükselmiştir. Ancak esas kat daima tek olup, üç katlı yapılarda en üst katta yer 

almıştır. Geniş bahçeli yapılarda esas kat yani oturma katı zemine daha çok 

yaklaştırılırken, kalabalık ve sıkışık yerlerde daima üst katlarda yer almıştır. 

(Eldem,1954, s.13,14).  

Türk Evi genel olarak giriş, hayat bölümü, odalar, sofa, merdivenler ve 

geçişlerden oluşmaktadır.  Zaman içerisinde evin farklı plan tipleri ortaya çıkmış olsa 

da ana tema ve mekânların bölümlendirilmesinin aynı kurgu üzerinden devam ettiği 

görülmektedir. Sedad Hakkı Eldem (1954), bu plan tiplerini sofasız, dış sofalı, iç 

sofalı ve orta sofalı olmak üzere dört grupta toplamıştır. Türk evinde hayat, selamlık 

ve haremlik bölümünün oluşmasına sebep olacak bölümlendirmeler, aynı zamanda 

onları bir araya toplayan iç ve dış kısımlar bulunmaktadır (s.23,24).  

Bu plan tiplerinin değişimleri ile oda ve sofaların biçimleri ve yapı 

içerisindeki mekânlar arası organizasyon ilişkisi bağlamında değişikler olmuştur. 

Ancak mekânların ana işlevleri ve kullanılan donatı elemanlarının geleneksel 

yapısını koruduğu görülmektedir. Mekân içi değişimler çoğunlukla kullanılan 

malzemelerin kalitesinde, tavan, kapı gibi ahşap işçiliklerinde ve süslemelerde 

görülmektedir. Geleneksel konutun en önemli birimini ise oda teşkil etmektedir. 

Cansever (2002), oda kavramının çadırın temsil etmiş olduğu otağ kavramından 

gelişmiş olabileceğini söylemiştir. Bir çadırın içerisinde gerçekleşebilen yatma, 



75 
 

uyuma, yemek yeme gibi tüm fiziksel eylemler hane denilen bir oda içerisinde 

gerçekleşebilmektedir. 

 

Şekil 48. Odalar arasında sofanın bir uzantısı olarak oluşan eyvan örneği, 17. yüzyıl 

(Günay,2017, s.51).  

 

Odaların büyüklüğü içinde yaşayacak kişi sayısına göre belli olmakla beraber, 

aynı zamanda yapının nasıl bir plan tipolojisine sahip olacağını da belirlemektedir 

(Bektaş,2020, s.41). İlk modellerinde yan yana dizili şekilde biçimlenen odalar 

ilerleyen dönemlerde, özellikle 18. yüzyıl ve sonrasında gelişen orta sofalı plan 

tipinin çevresine dizilen odalar şeklinde gelişmiş ve kullanımı yaygınlaşmıştır. Bu 

süreç içerisinde odaların gelişimi takip edildiğinde konargöçer yaşama ait 

geleneklerin devam ettiği görülmektedir (Cansever,2002).  

Gelişen zaman dilimi içerisinde geleneksel Osmanlı iç mekanının ana 

kurgusu henüz değişmez iken Lale Devri ve sonrasında hızlanan batılılaşma etkisi ile 

iç mekânda değişimler görülmeye başlanır. Ancak bu değişim iç mekânda ana 

kurgudan çok süsleme öğeleri ve kalem işi olarak kendisini göstermiştir.  

Duvar ve tavanlara yapılan kalem işleri o dönemde yenileşmenin sembolü 

niteliğindedir. Bu dönemde batılılaşma konak, köşk, kasır ve yalılarda kent manzara 

resimleri, doğa betimlemeleri, çiçek bezemeleri vs. olarak görülür. Evlerin iç 

duvarları üstleri kemerli panolarla bölünür ve bu panoların içleri vazoda çiçek ve 

kâsede meyve resimleriyle bezenmiştir. En çok sevilen renkler ise kırmızı, mavi ve 

altın yaldızdır. Ahşap yüzeylerde özellikle dolap kapaklarında Edirnekâri denilen 

yağlıboya çiçek resimleri izlenir. Ocak davlumbazları alçıdan, bazen mermerden 



76 
 

barok kıvrımlı olarak yapılmıştır. Ahşap oymalarda barok kıvrımlardan 

etkilenilmiştir (Günay,2017, s.62,64; Kurtoğlu,1986, s.74).  

   Odalardan, sofanın oluşumuna geleneksel kodlar içerisinde şekillenen 

yapının, 18. yüzyıl sonuna kadar plan tipleri üzerinde mekânsal değişimlerinin 

yaşandığı görülse de iç mekân donatılarının ve fiziki alışkanlıkların değişmediği 

görülmektedir. Tüm bu öğeler yapının ve içerisinde oluşturulan mekânın bir parçası 

olarak görülmüş, mobilya ayrı bir kavram olarak ele alınmamıştır. Sedirler, dolaplar, 

nişler vs. tamamıyla evin tasarımının bir parçasıdır ve mekânlardan mobilyaya her 

şey ihtiyaçları karşılamaya yöneliktir. Hareketli mobilya kavramı rahleler, sehpalar, 

sandık ve iskemlelerden öteye geçmemiştir (Özkaraman,2004, s.21,24; Bektaş,2020, 

s.41). 

  

Şekil 49. Yemiş Odası örneği, giriş, ocaklık ve sedir bölümü, Topkapı Sarayı 

(Günay,2017, s.87,88) 

 

Geleneksel yaşama ait alışkanlıklar ve öğeler yalnızca toplumun konutlarını 

değil saray ve çevresinin yapılarını da şekillendirmiştir. 19. Yüzyıla kadar başta tek 

ve iki katlı yapı topluluklarından oluşan Topkapı Sarayı olmak üzere Osmanlı 

sarayları da  toplumun evleri ile aynı özelliklere sahiptir. Padişah yükseltilmiş bir 

seki üzerine serilen yatağında uyumuş, aynı yer sedir olarak kullanılmış, yemeğini 

bağdaş kurarak önüne getirilen sinilerde yemiştir. Alışkanlıklar, fiziksel eylemler, 

mekanlar ve mobilya kavramı toplumla paralel biçimdedir. Değişen tek şey 

mekanların büyüklüğü, malzeme ve eşyaların, süslemelerin zenginliğidir. Topkapı 

Sarayı’nda da tıpkı sivil konutlarda olduğu gibi mobilya, mekan ile bütünleşik 



77 
 

yapıdadır. Bu süreç 19. yüzyıl da batı etkisi ile yapılan sarayların varlığına kadar bu 

şekilde sürmüştür.  

 

Şekil 50. Kara Mustafa Paşa Köşkü sedirli, tepe pencereli iç mekânı, Topkapı Sarayı, 

17 yüzyıl (Özen,2013, Kişisel Albüm)   

 

Osmanlı saray teşkilatının dönemin yaşamsal alışkanlıklarına ilişkin önemli 

bilgiler veren Seyyid Vehbi’nin Surname-i Vehbi eserindeki minyatürler bu konuda 

önemli ipuçları vermektedir. III. Ahmed’in 1720’de dört oğlu için yapmış olduğu 

sünnet şenliklerini anlatan bu eserde toplumun yaşam alışkanlıklarını gösteren çeşitli 

minyatürler bulunmaktadır. Eserdeki bazı minyatürlerde (Şekil 51 örneği) yemek 

yeme eyleminin geleneksel biçimde yuvarlak sinilerin etrafına toplanılıp, minderler 

üzerinde oturularak yenildiği görülmektedir (Vehbi,2008, s.132,133). 

 

  

Şekil 51. Sünnet şenliklerinde yemek yeme, Surname-i Vehvi, 1720 (Vehbi, 2008, s. 

132,133). 



78 
 

 

Bir başka minyatürde ise (Şekil 52) koltuk, sandalye biçiminde batılı tarzda 

mobilyalar olduğu ve bunlara yabancı elçilerin oturup şenlikleri izlediği 

görülmektedir (Vehbi,2008, s.364).  

    

Şekil 52. Sünnet şenliklerini seyreden batılı diplomatik heyet ve III. Ahmed’in 

tahtında şenlikleri izlemesi Surname-i Vehbi, 1720 (Vehbi,2008, s.71,364).  

 

Ögel’in söylemlerine göre Türk toplumu sandalyeye sanıldığı kadar yabancı 

değildir ancak yaygın bir kullanımı ve üretimi olmadığı da dönemin minyatür ve 

gravürlerinden, çeşitli anlatımlarından anlaşılmaktadır (Ögel,2022, s.245). Bunun 

yanı sıra 18. yüzyılda önemli bir oturma elemanı, mobilya sayılabilecek sandalye 

biçimli tahtların da devam ettiği görülmektedir. Vehbi’nin minyatüründen (Şekil 52) 

anlaşılabileceği gibi Sultan üstünlüğünün bir simgesi olan tahtında oturup şenlikleri 

izlemektedir (Vehbi,2008, s.71). 

18. yüzyılda klasik Osmanlı mekân ve mobilya kavramları ile ilgili olarak 

Melling’in ve Mouradgea D’Ohsson’nın gravürleri de önemli olmuştur. Özellikle 

D’Ohsson’ın bir Osmanlı konutunun iç mekânını tasvir eden gravürü, klasik bir evin 

yaşamını anlamak açısından önemlidir. Bu gravürde bir tarafta tandır etrafında 

işleme yapan kadınlar ve çocuklar bulunurken, diğer tarafta sedirde oturarak sinideki 

tabaklardan bir şeyler yiyen kadınlar ve oturma sekisinin ardında bekleyen 

hizmetliler yer alır. Sedirli oturma birimi, pencereler, duvar ve tavan süslemeleri, 

tandır, hem klasik Osmanlı iç mekanını ve alışkanlıklarını yansıtması hem de 

batılılaşma etkisi ile yönelininen süsleme kalemişlerini göstermesi bakımından 

önemli olmuştur.  



79 
 

 

Şekil 53. Türk Evi iç mekânında günlük yaşam, 18. Yüzyıl, Mouradgea D’Ohsson 

gravürü, 1790 (Günay,2017, s.69). 

 

18. yüzyılda Edirne ve İstanbul’da bulunarak döneme tanıklık eden ve Türk 

evleri hakkında gözlemlerini anılarından oluşan kitabında anlatan Lady Montagu’nun 

detaylı tasvirlerinden de geleneksel mekân anlayışı ve alışkanlıkların devam ettiği 

görülmektedir: 

“... Odaların tavanları alçak, her zaman ahşap ya kakma ya da çiçeklerle tezyin edilir. Ahşap 

duvar kaplamaları lambri. Çeşitli yerlerde kanatlı kapılarla açılır. Bunlar dolaplardır ve 

benim fikrime göre bizimkilerden çok daha kullanışlıdır. Pencerelerin arasında nişler yer alır, 

buralara buhurdan ya da çiçek saksılar konur. Odanın alçak kısmında fıskiyeli havuzlar 

bulunur; bunlar suyu çeşitli tarzlarda yukarı fışkırtır ve kavis halinde dağıtır…Her evin 

alışıldığı üzere iki veya üç küçük mekândan oluşan, yukarısı kurşun kaplı, mermer döşeli 

havuzla, sıcak ve soğuk banyo için su boruları ve rahatlatıcı hamamı vardır.” (Montagu,2018, 

s.56,57)  

 

Gravür ve resimlere, yabancı ziyaretçilerin anı ve notlarına bakıldığında 

ayrıca konu üzerinde çalışan araştırmacıların incelemeleri ve belgelenen döneme ait 

yapılar ele alındığında, 18. yüzyılda batı yönelimlerinin yalnızca dış perspektifte 

yaşanan gelişmelerle kalmış olduğu, evlerin (süslemeler dışında) geleneksel yapısını 

ve alışkanlıklarını koruduğu görülmektedir. Ancak 19. yüzyılda batılılaşma artık tüm 

unsurları ile evin içerisine girmeyi başarmıştır.  

 

 



80 
 

2.2. GELENEKSEL YAŞAM BİÇİMİ VE ASR-İ YAŞAM 

 

Geçmişten gelen öğretiler, inançlar ve deneyimlerle kazanılan ve aktarılarak 

devam eden birikimin somut veya soyut değerlerle kökleşip, ananevi varlığa 

dönüşmesini ve alışkanlıklara bürünmesini gelenek olarak açıklayabilmekteyiz. 18. 

yüzyıla kadar kendi ananevi davranışları ve kültürel olgusu ile şekillenerek varlığını 

sürdürmüş olan Osmanlı yaşamı, bu yüzyıldan itibaren yeni bir döneme girmiştir. Bu 

dönemde batının üstünlüğünü kabul etmek zorunda kalan Osmanlı, çareyi teknolojik, 

askeri, eğitim gibi konularda batılılaşma yönünde yapılacak atılımlarda bulmaktadır.  

Özellikle 19. yüzyılda Tanzimat’la birlikte yabancılara verilen hakların 

ardından, ciddi bir pazara dönüşen Osmanlı İmparatorluğunda yaşam kontrolsüz 

biçimde değişmektedir. Batılı her türlü yeniliğin takdir edildiği bu süreçte topluma 

önderlik eden ise saray ve çevresi, seçkin ve varlıklı zümre olmuştur. Batılılaşma 

furyasının daha dışında kalan yoksul kesim ise geleneksel yaşamını sürdürmeye 

devam etmiştir. Bunun yanı sıra batılılaşmanın tüm çehrelerde bir fiil devam 

etmesine karşı çıkan önemli bir kesim de geleneksel yaşam biçimini devam 

ettirdikleri için geri kalmış olarak görülmüşlerdir. Böylece ikilik oluşturan durum ve 

ortamlar oluşmuştur.  

Öte taraftan “Tanzimat ile tüm yenileşme hareketleri, İstanbul’un çeşitli 

kesimlerindeki farklı yaşayış biçimlerini de ifade etmesi bakımından asrilik, 

asrileşme gibi kavramlarla ifade edilmeye başlanmıştır” (Salbacak,2017, s.112,113). 

Kelime anlamı olarak çağdaş, çağcıl anlamına gelen asri, zamana uygun olma, 

modernleşme durumunu anlatmaktadır. 

Batılılaşmanın yayılması ve Osmanlı iç mekanlarına girmesindeki en önemli 

araçlardan birisinin gazete ve dergiler olduğu görülmektedir. Yayın mecralarında 

reklamları yapılan ürün veya eşyalar tüketim arzunu tetiklemiştir. Asrileşme kavramı 

içerisinde kendisine yer bulan tüketim alışkanlıkları moda haline gelmiş ve batılılara 

özgü tüm nesneler statü sembolü olarak evlerde yerini almaya başlamıştır. Bu 

dönemde birçok evin, birbiri ile ilişkisi olmayan eşyalarla doldurularak kalabalık 

mekânlar haline getirildiklerinden söz edilmektedir (Kurukamçı,2017, s.8,9). 

Geleneksel yaşamın alışkanlıkları ile asrileşmenin yani batılılaşmanın 

alışkanlıkları birbirine oldukça ters düşse de 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın 



81 
 

başlangıcına gelindiğinde batılı yaşam biçiminin birçok bölgeye, iç mekâna ve 

yapıya yayıldığı görülmektedir. 

Temel alışkanlıklar batılı etkilerle değişmeye başlamıştır. Özellikle batılı 

mobilyaların yaşam alanlarına girmesi ile birlikte yemek yemeden, oturma biçimine, 

fiziksel eylemler de değişmiştir. Bu değişim insanın kendi fizyolojik yapısı ile 

birlikte yapının iç mekân biçimlerini de etkilemiştir (Arıburun,2012). Geleneksel 

yapılar içerisindeki iç mekânlar mobilyalı yaşama ve bu yaşamın fiziksel 

alışkanlıklarına uyumlu değildir. Dolayısıyla geleneksel yapıların asri dönemin 

ihtiyaçlarını karışılmadığı düşüncesi ile yeni yapı girişimleri oluşmaya başlamış, 

geleneksel yapılar yıkılarak veya terkedilerek dönemin yeni yapıları olan 

apartmanlara geçilmeye başlanmıştır.  

Bu süreçte varlıklı kesimin yaşadığı apartmanlar çoğunluk Pera ve çevresinde 

birkaç katın birleşimi ile oluşmuş yapılardır. Yeni yapılan veya var olan birçok yalı, 

köşk, konak gibi müstakil konutların da artık batılı yaşam biçimine göre 

şekillenmeye başladıkları da anlaşılmaktadır. 

Asri Yaşam insan, iç mekân ve mobilya arasındaki geçiş ve değişim sürecini 

ifade etmesi bakımından önemli olmuştur. Yeni süreçte yer yatakları yerine karyola 

veya ahşap yataklar, sandık yerine, komodin, konsollar, yüklükler yerine büfe ve 

dolaplar, yer sofraları yerine masa, sandalyeler Osmanlı toplumunun yeni yaşamını 

şekillendiren yenileşme sembolleri olmuşlardır. Bu eşyalarla uyumlu olmayan 

geleneksel mekânlar ise dönemin yeni istekleri ile kendi yapısal kimlikleri arasında 

sıkışıp kalmıştır. 

18. yüzyıldan itibaren toplum yapısındaki değişim süreci takip edildiğinde bu 

döneme kadar geleneksel yaşam biçiminin ve eşya kullanımın devam ettiği ancak bu 

süreçten itibaren devletin batılı poltikaları ile biçok yeni kavramla tanışıldığı ve bir 

sindirme sürecine girildiği anlaşılmaktadır. 19. yüzyılda ise tamamıyla batılı 

özelliklerde mobilyaların iç mekanlara yerleşmeye başladığı görülmektedir. Böylece 

geleneksel yaşama dayanan sedirler, yataklar, yüklükler, sandıklar dönüşmeye 

başlamış zamanla konutlardan çıkmış ve yerlerini batılı koltuk, sandalye, masa, büfe, 

konsol, karyola gibi mobilyalara bırakmıştır. 

 



82 
 

 DÖNEM DÖNEM DÖNEM  

 1400-1700 Arası 1700-1800 1900  

 DOĞU MOBİLYASI 
ARA 

DÖNEM 
BATI MOBİLYASI SONUÇ 

Yatma 

Çevresi 

 

 

 

Yer Yatağı 
(Yer Döşeği) 

 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

 

 

Karyola, Yatak 
 

   

19. yy kadar 

geleneksel yaşam 

alışkanlıkları devam 

etmektedir. 19.yy’da 

yere serilen yatakların 

yerini batılı tarzda 

yataklar almıştır. 

Sandık, Yüklük 

 

   

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

Komodin, Şifonyer 

                          

19. yy. kadar 

geleneksel yaşamda 

her türlü depolama 

için kullanılan 

eşyaların yerini 
hareketli batılı 

mobilyalar almıştır. 

 

 

 

 

 

Oturma 

elemanları 

 
 
 
 

Sedir, Peyke, Kerevet 

Divan, Seki 

 

 
 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

 
 

Koltuk, Kanepe, Sandalye 

       

 

19. yy. kadar 

geleneksel yaşamda 

her türlü oturma 

ihtiyacı sedir ve 

türevleri gibi 

taşınmazlarda 

sağlanırken, 19.yy’da 
batı tarzı oturma 

biçimlerine 

geçilmiştir.  

Tabure, İskemle, Sıra 

 

       

 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

 

Puf, Tabure 

    

      

Portatif oturma 

birimlerinin 

geleneksel yaşamda 

da olduğu görülmekle 

birlikte 19.yy’da batı 

tarzı gelişmiş 
örnekleri de 

görülmektedir. 

 
Depolama 

ve 

Sergileme 

 

 

Yüklük, Raf, Niş 

 

   
 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

 

Dolap, Büfe, Kitaplık, Etajer 

 

                  
 

19. yy. kadar 

geleneksel yaşamda 

her türlü depolama 

için kullanılan 

eşyaların yerini 

hareketli batılı 

mobilyalar almıştır. 

 

Yemek 

Yeme 

Çevresi 

ve 

Çalışma 

Çevresi 
 

Yer Sofrası 

(sini, minder) 

 

                                 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

Masa, Sandalye, Konsol 

 

 

19.yy kadar yere 

kurulan siniler ve 

etrafına dizilen 

minderlere oturularak 

gerçekleşen yemek 

yeme eylemi, 19 
yüzyılla birlikte masa 

sandalyelerde devam 

etmiştir. 

Yazıhane 
(Küçük ayaklı sehpa yazı 

masası) 

 

 

Batılı 

kavramlara 

zihnen alışılan 

geçiş süreci 

Çalışma Masası 

 

 

19.yy. kadar yazı 

yazma vs. işlevlerinin 

yerine getirildiği 

küçük ayaklı masalar 

bulunmaktadır. 19. 

yy. batı tarzı masalara 
geçilmiştir. 

 

 

 

Diğer 

 

 

Sehpa, Rahle, Beşik 

 

     
 

 Sehpa, Beşik, Paravan vs 

 

          

19.yy kadar birkaç 

taşınabilir eşya 

bulunsa da, 19. 

yy’dan sonra birçok 

batılı eşya 

kullanılmaya 
başlanmıştır. 

Tablo 1. Geleneksel Mobilya Kavramının Batılılaşma ile Değişim 



83 
 

2.3. 19. YY’DA AVRUPA’DA MEKAN VE MOBİLYA KAVRAMI 

 

19. yüzyıl, başta Avrupa olmak üzere dünyanın sosyal, kültürel, ekonomik 

birçok yönden değişime uğradığı, ulaşım ve taşımacılığın, üretim anlayışının ve 

tekniklerinin değiştiği, sanayi sürecinin başladığı yeni bir dönemi ifade etmektedir.  

İngiltere’nin başını çektiği Avrupa ülkeleri bilim, teknoloji ve sanayide 

dünyanın güçlü devletleri haline gelmişlerdir. Sanayileşme ile birlikte oluşan yeni 

yaşam düzeni çözüm gerektiren birçok sorunu da beraberinde getirmiştir. Hızlı nüfus 

artışı ve buna bağlı oluşan konut gereksinimi, yeni pazar arayışları bunlardan 

bazılarıdır. Bu süreçten itibaren dokuma ürünlerinden maden cevherlerinin, keşfine, 

sıhhi tesisat, aydınlatma ve ısıtma sistemlerinden demir çelik kullanımına, Avrupa 

konut sisteminde ve günlük yaşamında birçok yenilik yaşamın bir parçası haline 

gelmiştir. 

Bu dönemde mimari, iç mekân ve mobilya kavramları yaşanılan 

gelişmelerden etkilenmiştir. Mekân ve mobilya kavramı yaşam alanlarını etkileyen 

önemli olgular olarak gündelik yaşamın merkezinde yer almışlardır. Sanayileşme ile 

birlikte bu kavramlar yalnızca aristokrat kesimin değil artık burjuva ve orta kesimin 

de evlerini dekore edip konuşabildiği, nesneleri alıp evlerine yerleştirebildikleri 

konular haline gelmiştir. 

Genel olarak mobilya ve mekân kavramı endüstriyel gelişmelerin yaşandığı 

döneme kadar birçok sembolik ve sosyo-kültürel katmanların, farklı yaşam 

alışkanlıklarının, inanç ve çeşitli anlamsal aktarımların, yerleşik veya göçebe yaşam 

biçimin bir ifadesi olarak yaşam alanlarına ve kullanılan nesnelere yansımıştır. İlk 

çağlardan itibaren çeşitli el aletleri ile başlamış olan mobilya yapımı, zamanla çeşitli 

malzemeler ve işlenme bilgisi, el pratikliği ve tekniklerle gelişerek bir zanaat haline 

gelmiştir. Bu zanaat her ne kadar geçen zaman içerisinde gelişim göstermiş olsa da el 

işçiliğine dayalı yapım teknikleri ve malzemenin işlenme süreci gibi sebepler, 

mobilyanın kısıtlı çevrelerde ve kısıtlı imkânlarla üretilmesine neden olmuştur.  

Mobilya, mekân tarihinin başlangıcından beri farklı tipleriyle insanlığın 

yaşamını kolaylaştırmıştır. Başlangıçta ilkel ve fonksiyonel çözümlerle karşımıza 

çıkan mobilya gelişen süreç içerisinde özellikle Rönesans’tan itibaren oran, ölçü, 



84 
 

konfor gibi kavramlar öne çıkmaya başlayarak insan ergonomisine uygun mobilyalar 

üretilmeye başlanmıştır.  

Rönesans’tan 18. yüzyılın ortalarına kadar mobilyada varlıklı kesimin 

beğenilerini yansıtan, sosyal, siyasal ve askeri gelişmelere göre şekillenen, süsleme 

ve bezemelerle işlenmiş formlar görülmeye başlanmıştır. Estetik değerlerin 

değişmesi ile de çeşitli dönemlerde farklı akımlar yeni üslup biçimlerine dönüşerek 

modayı oluşturmuştur (Arıburun,2012, sy12,13). 

“Sanayi Devriminin ardından mobilyanın fabrikalarda seri üretim ürünleri 

haline gelmesi ve uygun fiyatlara satılması, el işçiliğini azaltmış ve zanaat olmaktan 

çıkarmıştır. Öncesinde bir statü sembolü olarak yalnızca yüksek kesimin ulaşabildiği 

mobilya artık her kesim için ulaşılabilir hale gelmiştir” (Dinçel, Işık,1979). 

19. yüzyıl mobilyasının gelişiminde kullanım ve malzeme bakımından en 

etkili olan unsur yaylar olmuştur. Yatak, koltuk gibi döşemeli tüm mobilyalarda 

konforu arttırmak amacıyla yay kullanımı bu yüzyılda başlamıştır. Ayrıca bu 

dönemde yeni hayat tarzı ile ortaya çıkan ve birtakım ihtiyaçları karşılamak amacıyla 

tasarlanan mobilya ve iç mekânlar da bulunmaktadır (Arıburun,2012, s.19,20). 

19. yüzyıl Avrupa mobilyasında görülen en önemli teknolojik gelişmelerden 

birisi de ahşap bükümü olmuştur. Avusturya’da yalın ve işlevsel mobilyalar 

tasarlayan Michael Thonet, 1830’lu yıllardan itibaren özellikle kayın ağacı 

kullanarak, ahşap büküm mobilya imalatına dair çalışmalar yapmıştır. Bükülmüş 

ahşap ile oluşturduğu mobilyalar yapım tekniği, sadeliği ile diğer mobilyalardan 

oldukça farklı görünmüş ve ilgi çekmiştir (İrez,1988, s.5,6). 

 

  

Şekil 54. Thonet tarzı mobilyalar (Verlet,1972, s.144; İrez,1988, s.6). 



85 
 

19. yüzyılın sonlarına gelindiğinde evlerin her odasının farklı stillerle göre 

dekore edilmesi ve farklı üsluplardaki mobilyalarla doldurulması moda haline 

gelmiştir. Örneğin, salonda Boulle-işi veya rokoko stilinde mobilyalar, yemek 

odasında Fransız Rönesans’ı olan Henri II. üslubunda mobilyalar, kütüphanede ağır 

pelesenk eşyalar, yatak odasında ise yumuşak ve yuvarlak koltuk takımları 

kullanılmaktadır (İrez,1988, s.4). 

Geçmişten uyarlanan stiller arasında özellikle yeni gotik, yeni barok, yeni 

Rönesans yeni rokoko en çok tercih edilenler arasındadır. Odaların döşenmesinde 

veya mobilyaların tasarımında “mobilyaların cinsiyeti” kavramı da bu yüzyılda 

ortaya çıkmış, çeşitli mobilyalara ait yumuşak, kıvrımlı veya sert, düz hatlı 

mobilyalar kadınsı veya erkeksi olarak nitelendirilmiş ve evin içerisinde oluşturulan 

ilgili odalara buna göre yerleştirilmişlerdir (Arıburun,2012, s.25).  

Örneğin Fransa’da III. Napolyon stili ve İngiltere’de geç Viktoryan stili dişi 

bir üslup olarak görülmüş, drapeler bu devre kadar bu derecede ilgi görmemiştir ve 

döşemecilerin şöhreti marangozunkini aşmıştır. Bu dönemin bir gözlemcisi olan 

Madame Girardin bir odanın nasıl döşendiği hakkında bilgiler vermiştir;  

 

“Şömineler kadife kumaşla çerçevelenip altın yaldızlı saçaklarla bezeniyordu. Koltukların 

dantel örtüleri vardı, ahşap duvar kaplamaları harika kumaşlarla gizleniyordu. Perdeler 

mükemmeldi ve her yere asılıyordu. Bir kapı gerektiğinde bir perde ile gizlenebiliyordu veya 

bir kütüphane bir perde ile örtülebiliyordu. Bazen tek bir odada sekiz veya dokuz tane perde 

bir arada olabiliyordu…” (İrez,1988, s.3,4). 

 

Avrupa’da burjuva sınıfının zenginleşmesi ile ev döşemesine karşı bir ilgi 

oluşmuştur ve oturma, yemek odalarının yanı sıra yastıklı, minderli doğu esintili 

salonlara karşı bir merak uyanmıştır. Bu salon stili yüzyılın sonlarına doğru abartılı 

bir hal almış, modern koltukların ve divanlarına yanlarına şark mobilyaları 

eklenmeye başlanmıştır. İran halıları, goblenler, peluşlar, palmiyeler, makart 

buketleri, drapeli perdeler bu ortamın önemli parçaları haline gelmiştir. Doğu ticareti 

neticesinde Avrupa’ya ulaşan doğunun egzotik ürünleri ve doğu seyahati hakkında 

yazılan kitaplar, edinilen bilgiler, anlatılan deneyimler Avrupalılarda merak 

uyandırmıştır. Böylece Avrupalılar evlerinin bir odasını doğu, şark zevkinde dekore 



86 
 

etmeye başlamışlardır. Doğu halıları, divanları, kakmalı sehpalar, nargileler, sedirli 

oturum bu odaların parçalarından bazıları olmuştur. Ayrıca kimi evlerde Türk Çadırı 

şeklinde tanımlanan odalar da bulunmaktadır. Bu tip eşyalar Türkiye’nin yanı sıra 

İran, Mısır, Hindistan gibi ülkelerden getirilmiştir (İrez,1988, s.5).  

Yüzyılın modası haline gelen mobilya kullanımında Neoklasik dönem 

içerisinde önemli bir gelişme yaşanmıştır. Mobilyalar mekân içerisine gelişigüzel 

biçimde veya duvar diplerine sıralanmak yerine belirli bir düzen içerisinde 

yerleştirilmeye başlanmıştır (Uzunarslan,2006). Bu durum mobilyanın mekân içine 

konumlandırılması ile birlikte iç mekânın biçimlenişi açısından da önemli bir etki 

sayılabilmektedir.  Bunun yanı sıra mobilyada takım oluşturmak kavramı da yine bu 

dönemde ortaya çıkmış bir yeniliktir. Aynı üsluptaki mobilyalardan koltuk takımları, 

yemek odası ve yatak odası takımı gibi grup mobilyalar oluşturulmaya başlanmıştır. 

Mobilya sanayisinin üretim bandı iyice gelişmiş ve bu dönemde çeşitli işlevlere 

hizmet eden farklı mobilya tipleri de ortaya çıkmıştır. Örneğin masa tipleri kendi 

içerisinde çeşitlenerek, yazıhane, orta masası, konsol gibi isimler alırken, oturma 

elemanları, koltuk, şezlong, berjer gibi isimler almışlardır (Arıburun,2012, s.27; 

Verlet,1972, s.86). 

Yüzyılın en önemli kaplama malzemesi olarak maun, abanoz veya farklı tür 

ahşaplar yoğun biçimde kullanılmaya devam etmektedir ve bu kaplama malzemeleri 

kullanarak zengin ahşap işçiliğinin sergilendiği bir yöntem olan “marquetry” 

(marketöri) tekniği uygulanmaktadır. Farklı kaplama malzemelerini bir araya getiren 

teknikte, kakmacılık yöntemleriyle, zemin, masa, sehpa gibi mobilyaların 

yüzeylerinde geometrik desenli dekoratif tasarımlar oluşturulmaya çalışılmaktadır. 

 

          

Şekil 55. Marketöri tekniğinin Mobilya örnekleri (Verlet,1972) 



87 
 

Neoklasik dönem Fransa’da 16. Louis Stiliyle öne çıkarken, İngiltere’de 18. 

yüzyıl ortalarında İngiliz marangozluğunun en iyi örneklerini barındıran ve “Altın 

Dönemi, “Maun dönemi” ya da “dört büyükler dönemi” olarak adlandırılan bir 

dönem olarak karşımıza çıkmaktadır. Öncesinde altın dönemin temellerini atan süreç 

ise Queen Anne Stili (1665-1714) ve Georgian Stili (1714-1830) olarak 

bilinmektedir (Kurtoğlu,1986, s.82,83). 

XVI. Louis döneminde Fransa’da mobilya tasarım ve yapımı diğer ülkelere 

kıyasla çok önde gelmektedir. Bunun en büyük sebebi Paris’te mobilya ustalarının 

oluşturmuş olduğu bir lonca teşkilatının bulunmasıydı. Loncalardaki iş bölümü 

mobilyanın imalat süreçlerine göre belirli bölümlere ayrılmıştı. Mobilya ustaları 

yetkinliklerine göre kaplamacı, döşemeciler, oymacı ve kakmacılar, metal ustaları, 

lake ustaları, ressamlar, marketöri ustaları gibi pek çok kollara ayrılmış 

durumdaydılar (Verlet,1972, s.39-43; Boyla,2012, s.63-65; Arıburun, 2012, s.29). 

16. Louis döneminde sadelikle işlenerek döşenen iç mekânlar ve mobilyaları 

yalnızca saraya değil aynı zamanda zengin burjuva evlerine de uygulanıyordu. Paris 

atölyelerinde bu yeni sınıfın zevklerine göre seçkin mobilyalar imal edilmekteydi. 

Barok ve rokoko stillerindeki gibi karmaşık ve asimetrik biçimler yerini geometrik 

şekillere, düz çizgiler ve dik açılara bırakmıştır (Kurtoğlu,1986, s.82).  

1789’de yaşanan Fransız Devrimi mobilya sektörünü bile etkilemiştir. Artık 

yüksek kesim değil burjuva sınıfının istek ve zevkleri etkin biçimde yönlendirici 

olmaya başlamıştır. Bu durum mobilya ve mekân kavramı içerisinde büyük bir 

değişim sürecini getirmekle birlikte Neoklasik dönemin sonu olarak kabul 

edilmektedir. 

 

  

Şekil 56. 16. Louis Dönemi koltukları (Verlet,1972, s.41) 



88 
 

İngiltere’de Neoklasik mobilya dönemi, 1718-1806 yılları arasında geçen ve 

“Chippendale, Hepplevvhite, Adam ve Sheraton” dört büyükler dönemi olarak anılan 

süreci kapsamaktadır. Bu dönemlere ismini veren tasarımcılar, önemli tasarımlarıyla 

İngiliz mobilyasını bu dönemde temsil etmişlerdir (Arıburun,2012, s.33).  

 

       

Şekil 57. Adam, Hepplewhite stili sandalyeler (Verlet,1972, s.87) 

 

Hepplewhite (— 1786) mobilya ise daha çok sandalyeleri ile diğer stiller 

arasından sıyrılarak ün kazanmıştır. Bu stil Chippendale mobilyasına göre daha zarif 

ve basittir. Yandan düşer tablalar, büyüyen masalar, altı veya sekiz ayaklı kanepeler 

bu dönemin ürünleridir (Kurtoğlu,1986, s.84,85; Arıburun,2012, s.34). Adam (1738-

1792) stili mobilyada da klasik detaylar, hafif ve zarif özellikler önemli olmuştur. 

Sheraton Stili (1751-1806) mobilya tasarımları diğer stillere göre daha az 

kavisli ve genellikle düzdür. Kare, dikdörtgen gibi doğrusal çizgilerden oluşan 

geometrik formlar sıklıkla kullanılmaktadır. Sheraton Stilinde açık ve koyu ahşap 

kaplamalar ve lake cilalar bir arada kullanılarak mobilyada derinlik hissi yaratılmaya 

çalışılmıştır (Verlet,1972, s.85-89). 

Fransa’da I. Napolyo’nun imparatorluğunu ilan etmesi ile başlayan ve Saray 

stili olarak bilinen son mimarlık ve mobilya üslubu olarak anılan Ampir (1801-

1814), asillerin beğenileri ile halkın tercihleri arasında bir geçiş dönemi 

sayılmaktadır. Bu süreçte mimarlık ve mobilya kavramlarında ve dekoratif unsurların 

uygulanmasında dönemin ekonomik, sosyal ve kültürel kaynakları önemli belirleyici 

unsurlar olmuşlardır (Kurtoğlu,1986,sy85-87).  



89 
 

   

Şekil 58. Hayvan baş ve ayaklarını taklit eden mobilyalar (Verlet,1972)  

 

1835-1870 yılları arasında “Papier-Mâché” sıkıştırılmış kâğıt anlamına gelen 

bir teknik özellikle Regency döneminde çok popüler hale gelmiştir. Ana maddesi 

eski kâğıt parçaları olan bu teknikte buhar ve ısı önemlidir. Önce kâğıtlar kaynatılır 

sonrasında tutkal ilave edilir, elde edilen hamur formlara doldurulur ve soğuyup 

sertleşmeye bırakılır (İrez,1988, s.3; Arıburun,2012, s.21). 

 

 

Şekil 59. Regency Papier-Mache stili mobilya örnekleri (İrez,1988, s.3) 

 

Fransız Ampir stilinin gözden düşmesi ile Almanya’dan başlayarak Avrupa 

ülkeleri, Rusya ve İskandinav ülkelerinde yeni bir üslup ortaya çıkmıştır. Özellikle 

Yunan ve Roma sanatının etkisinde olan bu üslup Biedermeier stili (1815-1850) 

olarak nitelendirilmiştir ve Ampir stilinin sadeleşmiş biçimi olarak görülmektedir 

(Boyla,2012, s.83). Bu stilde ilk defa tamamlayıcı ve takım mobilyalar görülmüştür.  

Bu dönemin takibinde 1880’li yıllara gelindiğinde evler, mobilya, duvar 

halıları, drapeli perdelerle dolup taşmış, sofra takımlarından çatal bıçaklara kadar her 

çeşit eşyaya ve evin kendi yapısına aynı derecede önem verilir olmuştur. Bu 



90 
 

düşüncenin tetiklenmesinde Art-Nouveau fikrinin temsilcisi olan Belçikalı tasarımcı 

Henry Von De Velde’nin evrensel sanat anlayışı ve mekân içerisindeki tüm öğelere 

aynı derecede tasarımsal ilgi göstermesinin etkili olduğu söylenebilmektedir. 

Doğadaki formların stilize edildiği ve el işçiliğinin önemsendiği bu üslupta çiçekler 

veya hayvanlar kıvrımlı çizgilere dönüşmektedir. Bu devirde rüstik düz hatlı, orta 

çağ möblelerine benzeyen ancak taklidi olmayan mobilyalar da yapılmıştır. Bu tip 

mobilyalar İskoçyalı Mackintosh tarafından geliştirilmiştir (İrez,1988, s.7,8).  

 

 

Şekil 60. Art Nouveau üslubunun iç mekân içerisinde ve mobilyada uygulanışı, 

Victor Prouve, Nancy Okulu Müzesi (Verlet,1972, s.203)     

   

19. yüzyılda ahşap mobilyacılığının yanı sıra teknolojinin gelişmesi ile demir 

çelik sanayinin de ilerlediği ve bunun mekân ve mobilyaya, mimariye de yansımış 

olduğu görülmektedir. Demir karyolalar buna örnek olarak gösterilebilir. Ayrıca 

Avrupa’nın bu yüzyıl içerisinde yalnızca kendi tarihine dayanan dönemsel üslupları 

taklit etmediği, doğu ile gelişen ticaret neticesinde doğunun ürünlerine mobilya ve 

mimarisine, mekânlarına karşı da bir ilginin söz konusu olduğu ve bir moda unsuru 

haline geldiği izlenmektedir. 

 

 

 



91 
 

2.4. 19. YY’DA OSMANLI’DA MEKAN VE MOBİLYA KAVRAMI 

 

Osmanlı Devleti 18. yüzyılda,  başlayan batılaşma sürecini 19. yüzyılda peş 

peşe yapılan ıslahatlarla hızlandırmıştır. Batılılaşma bizzat saray ve çevresi ile teşvik 

edilmiş Tanzimat Fermanı ile batılılaşma anayasal zemine oturtulmuş batılı devletler 

ile yapılan bazı antlaşmalar ile süreç devam etmiştir. Diğer taraftan İngiliz Ticaret 

Anlaşması ile birlikte açık pazar haline gelen Osmanlıda yaşanılan köklü değişimler 

kültürel ve günlük yaşamı büyük ölçüde etkilemiştir. Bu bağlamda her ne kadar 

teknik ve eğitim konusunda batıyı yakalama çabaları olsa da daha çok saray ve üst 

kesimden halka intikal eden yaşam biçiminin değişikliği şeklinde bir batılılaşmanın 

yaşandığı görülmektedir.  

 Osmanlı Payitahtı İstanbul’da Avrupalı mağazalardan alışveriş yapmak, 

batılı ve modernist yaklaşımların ifadesi haline gelmiştir. İngiltere ile yapılan ticaret 

anlaşması neticesinde Avrupalılar, batılı yaşamın simgesi haline gelen Pera 

bölgesinde çeşitli ithal ürünler satan mağazalar açmışlardır. Toplum yapısıyla ilişkili 

olmayan birçok ürünün bulunduğu bu mağazalar batılılaşmanın bir sembolü olarak 

görülmüş, üst ve orta sınıfın alışveriş yaptığı mekanlar haline gelmişlerdir.  

Bu mekanlarda satılan iç mekân ve dekorasyon ürünleri de zaman içerisinde 

Osmanlı evlerine girerek konut yaşamını değiştirmiştir. Böylece geleneksel 

alışkanlıklardan farklı olarak gelişmeye başlayan yeni yaşam tarzı, günlük yaşam 

ihtiyaçlarını da değiştirmiştir.  

Osmanlıda batılılaşmanın ilk aşamasının sarayda başladığı ve 19. yüzyıla 

gelinmeden önce, III. Selim döneminde bir takım batı tarzı yaklaşımların iç 

mekanlarda uygulanmaya başlandığı bilinmektedir. Özellikle 1784 yılında İstanbul’a 

gelmesinden kısa bir süre sonra Hatice Sultan Sarayının bir bölümünün dekorasyonu 

ile yakından ilgilenen ressam-mimar Antoine Ignose Melling Osmanlı Sarayının iç 

mekanlarının batı üslupların girmesinde önemli bir rol oynamıştır 

(Demirarslan,2007, s.46). 

Batılılaşma ilk olarak 18. yüzyılda Osmanlı bahçelerinde görülmüştür. 19. 

Yüzyıl Tanzimat döneminin sonrasında ise yapısal olarak sarayları ve konut 

tasarımlarında iç mekan ve donanımlarını etkilemeye başlamıştır. Özellikle II. 

Mahmud sarayda kullanılmak üzere Avrupa’dan getirttiği masa ve sandalye gibi 



92 
 

mobilyalarla saray yaşamında değişikliğe gitmiştir. Bu dönemde perde, lamba ve 

koltuk gibi batı tarzı mobilyalar seçkin evlere girmeye başlamıştır (Oğuz,2018, s.31).  

Sultan Abdülmecid döneminde ise sarayda geleneksel kültür, batılı mobilya 

ve moda kavramı, eşya kullanımı ile yer değiştirmiştir (Demirarslan,2011, s.214). 

Böylece modern yaşama ilk teşvik, Abdülmecid döneminde batılı yaşam tarzına 

uygun şekilde yapılan Dolmabahçe Sarayı ile olmuştur. Saray, yüzlerce odası ve 

salonlarıyla, dış cephesi ve iç mekanlarıyla gelenekselden tamamen farklıdır.  

Sarayın dekorasyonunda Fransız dekoratör Séchan ve Garde’nin çalışmaları, 

Ahmet Fethi Paşa’nın Paris gezileri de oldukça önemli olmuştur. Bunun yanı sıra 

sonraki dönemlerde II. Abdülhamit’in mobilyaya olan ilgisinin de etkili olduğu 

görülmektedir. Batılılaşma hareketinin net bir şekil alması ise ilk olarak sofra 

düzenine çatal bıçağın eklenmesi ile olmuş, sonrasında minder ve sedirin yerine 

oturma biçimini değiştiren iskemle ve koltuklu oturum gelmiştir (Demirarslan,2011, 

s.213,214). 

 

  

Şekil 61. Avusturya elçilik heyeti 1628’de Topkapı Sarayı’ndaki Kubbealtı’nda 

yemek yerken (Bardakçı,2013 URL-27) 

  

Şekil 62. Dolmabahçe Sarayı Muayede Salonunda Kırım Savaşı bitimi verilen 

davette masa sandalyeli oturum (Gülersoy,1984, s.58) 



93 
 

Osmanlı, batılı üslupta mobilyalar ile döşenen Dolmabahçe Sarayına 

yerleşmiş böylece Payitahtın merkezi de Boğaziçi’ne taşınmıştır. Devlet 

mensuplarının, elçilik binalarının ve seçkin kesimin de Boğaziçi kıyısında ikamet 

etmeleri modernleşme hareketini destekler niteliktedir. 19. yüzyılda batılı tarzda inşa 

edilen diğer sarayların iç mekanları tamamıyla döşenememiştir. Bu sebeple 

Beylerbeyi Sarayına Fransa İmparatoriçesi, Karadağ Prensi Nikola, Avusturya-

Macaristan imparatoru Joseph, Çar II. Alekdandr’ın temsilcisi Grandük Nikola ya da 

İran Şahı Nasıreddin gibi önemli konukları ağırlamak amacıyla çeşitli yerlerden 

ödünç veya satın alınarak batı tarzı mobilyalar yerleştirilmiştir (Milli Saraylar,1993, 

s.77-82). Saraylarda pencere, kapı ve döşeme unsurlarından aynasına, konsol, masa 

ve sandalyesine, koltuk, sehpa ve kanepeye kadar hepsi iç mekân tasarımı ve 

mobilya olarak bir bütünlük içerisinde ele alınmıştır. 

Değişen koşullar ve günlük yaşam alışkanlıkları geleneksel Osmanlı 

konutunda da çeşitli değişimlere sebep olmuştur. Osmanlı konutunun ev içi üretimine 

olanak sağlayan avlu ve bahçe gibi açık mekanlara şehir yaşayımıyla birlikte ihtiyaç 

kalmamıştır. Böylece avlu ve bahçe kültürü bırakılmış, tek çatı altında birleşen daha 

kapalı iç mekan anlayışı benimsenmiştir. Bu dönemde merkezi plan tipli evler 

gelişmiş, asimetrik olarak yerleştirlmiş üç odalı hayatlı evler ise en yaygın tipler 

olmuştur. S.H. Eldem, 19. yüzyıl Avrupalaşmış kentsel konut biçimini, geleneksel ev 

tipini tümüyle silen bir dönem olarak sınıflandırmıştır (Kuban,2020, s.59,69; 

Bektaş,2020, s.137) Tamamen geleneksel unsurlar çerçevesinde şekillenerek vücut 

bulmuş ahşap Türk evleri içerisinde ilk batılılaşma etkisi çeşitli batılı eşyaların 

mekan içine girmesi, süsleme unsurlarının değişmeye başlaması ile görülmüştür. 

Batılılaşma etkisinin konutların iç mekanlarına ilk olarak yansıdığı yapıların 

başında, 19. yüzyılla birlikte anılmaya başlayan konaklar gelmektedir. Konaklar 

batılılaşma ile geleneksel arasında hem kültürel hem de iç mekan ve mobilya 

açısından yaşanılan gelişimlerin önemli merkezleri olmuşlardır. Bu dönemde iç 

mekanlar ev sahiplerinin batılı ve modern olduklarını göstermek amacıyla bir statü 

sembolü olarak mobilyalarla donatılmaya başlanmıştır. Bu mobilyaların 

konumlandırıldıkları mekanla ilişkisi sorgulanmamıştır. Örneğin, batı etkisinde 

konutlarda “vestibule” vestiyer, elbiselik denilen giriş mekânları oluşturulmuş, bu 



94 
 

mekânlara da palto ve şapka asmak için vestiyer mobilyası yerleştirilmiştir 

(Artıkoğlu,2011, s.53,54).  

Ayrıca konakların salon duvarlarını ailenin geçmişine ait fotoğraflarla 

süslemek moda olmuştur. Yine salon mobilyası olmadığı halde Avrupalı erkeklerin 

çalışmak için kullandıkları yazı masaları, konsol ve komodinler de salonlara 

yerleştirilen statü sembolü mobilyalar arasında yerlerini almışlardır (Yıldız,2018, 

s.69,70; Demirarslan,2011, s.217).  

Demirarslan (2011), saraylarda ve büyük konaklarda dış dünyaya kapalı 

olarak tasarlanan en önemli bölümü haremlerin teşkil ettiğini ve bu bölümlerin batı 

tarzı mobilyaların ve alışkanlıkların en geç kabul edildiği yerler olduğunu 

söylemiştir. Batılı üslupta mobilyalar, konut yapısı içerisinde ilk olarak dış dünyaya 

açık olan selamlık bölümünü etkilemiştir. Bu nedenle iç mekânlarda en geç değişen 

bölüm yatma alanları dolayısıyla mobilya anlamında da yataklar olmuştur (s.214).  

 

  

Şekil 63. -Şekil 64. Topkapı Sarayı Sultanın sedirli oturum ve yatma alanı, 

Beylerbeyi Sarayı sultanın karyolası (Özen,2023, Kişisel Albüm; URL-28) 

 

Yemek yeme eylemi saray ve konaklarda harem bölümünde yer sofralarında 

yenmeye devam etmiştir. Bu nedenle yemek odası mobilyalarının kabullenilmesi de 

biraz sürmüştür. Ancak Selamlık bölümlerinde yabancı konukların ağırlanmasında 

derme çatma da olsa batılı tarzda ziyafet sofraları kurulmaya çalışılmıştır. Yemek 

odasının sarayda ilk olarak oluşturulması Sultan Reşad döneminde Dolmabahçe 

Sarayı’nda görülmektedir (Esemenli,1999, s.114; Uşaklıgil,2022, s.36,41; 

Demirarslan,2011, s.214).  



95 
 

Mobilya ve iç mekân bağlamında bu dönemde yaşanılan bir diğer değişim de 

salon ve misafir odaları olmuştur. Özellikle lüks eşya kullanımının artmaya 

başlaması ile Avrupa evlerinde bulunan büfe, konsol tarzı mobilyaların kullanımı 

yaygınlaşmıştır. Bu durum konutlarda salon, misafir odası mekânlarının yapılmasını 

sağlamıştır. (Demirarslan,2011, s.214). 

Tanzimat sonrasında batılılaşma ile başlayan Osmanlı konut yapısındaki ilk 

değişimler direk olarak evlerin değişimi ile değil, batılı eşya veya mobilyaların yavaş 

yavaş satın alınıp evlere yerleştirilmesi ile başlamıştır. Başta apartmanlar olmak 

üzere çeşitli batılı tarzda yapıların inşa edilmesi ile birlikte ekonomik düzeyi elveren 

kesimin bu yapılara yerleşmeye başladığı görülmektedir. Plan tipolojisi geleneksel 

düzenden tamamıyla farklı olan bu yapılarda, geleneksel yaşam ve alışkanlıkları, 

mekân ve mobilya kavramı tamamıyla değişime uğramıştır. Batılı ve modern bir 

yaşamın önemli birer simgesi olan bu yapıların iç mekânları da tamamıyla batılı 

mobilyalar ile doldurulmuştur.  

Apartman konutlarına geçmeyen kesim ise geleneksel plan tipolojisine sahip 

ve yapı ile bütünleşik donatı elemanlarını tamamıyla yok saymasalar da batılı tarzda 

eşyaları bu mekânlara yerleştirmeye başlamışlardır. Geleneksel konutların içerisine 

giren bu yabancı parçalarla birlikte mobilyalı ve mobilyasız yaşam arasında bir 

çatışma sürecinin de yaşandığı görülmektedir (Özkaraman,2004, s.65). 

Bu dönemde yapılan yeni konutlarda ise alçak sedirlerin yerine yüksek 

arkalıklı koltuklarda oturulmaya başlanması pencere parapetlerinin yükseltilmesine 

sebep olmuştur. Geleneksel kültürde dış mekânda konumlandırılan mutfak ve 

tuvaletler ise iç mekânlara taşınmaya başlamıştır. Geleneksel yıkanma yöntemi 

dışında küvet kullanma alışkanlığı ise ilk olarak Ermeni azınlığın evlerinde 

görülmüştür. Çok katlı konut tipine geçilmesi ile evlerin dışında bulunan tuvaletler iç 

mekâna taşınmış, hamam kültürü de yok olmaya başlamıştır. Alaturka tuvaletler 

yerini yavaş yavaş alafranga tuvaletlere bırakmıştır (Emiroğlu,2001, s.181; 

Demirarslan,2007, s.56; 2011, s.215). 



96 
 

 

Çizim 1. Oturma mobilyasının sedirden batılı mobilyaya geçişte iç mekân ve 

cephede yarattığı değişim (Bozkurt,2009; Demirarslan,2018, s.79) 

 

Geleneksel Osmanlı evlerinin başodasında bulunan ocakların yerini zamanla 

salonlarda bulunan ve batı tarzında yapılmış şömineler almıştır. Aslında Osmanlı 

konutuna şömine III. Selim döneminde girmeye başlamıştır ancak şömineler ilk 

etapta süs veya gösteriş amaçlı öğeler olarak kullanılmıştır (Demirarslan,2011, 

s.215). Leyla Saz o dönemde İstanbul’da saray veya konaklarda henüz sobalar 

gelmediği günlerde sarı bakır veya gümüşten yapılmış mangalların kullanımından 

bahseder. Ayrıca kışın odaları ısıtmanın zorluğundan bahsederken örtü 

kullanımından söz etmiştir.  

Osmanlı toplumunda mobilya üretimi adına geçmiş kayıtlar incelendiğinde 

mobilya kavramının yapı ile bütünleşik bir unsur olarak kabul edilmesinden dolayı 

bu anlamda batıdaki gibi özel üretim alanlarının bulunmadığı görülmektedir. Ancak 

geleneksel olarak kullanılan sabit ve az sayıdaki hareketli mobilyaların üretildiği 

“kaplamacı”, “çatmacı”, “kutucu”, “kürsücü” gibi isimlendirilen küçük atölyelerin 

bulunduğu bilinmektedir. Surnâme-i Hümayun’da (1582) iskemleciler ve sandıkçıları 

gösteren bir minyatür, ufak çaplı hareketli mobilyalar yapıldığının ispatı olarak 

gösterilebilmektedir (Demirarslan,2017, s.185).  

Sarayın veya yüksek zümrenin Batılılaşan iç mekânları ile birlikte artan 

mobilya ihtiyacı genel olarak Avrupa’daki mağazalardan siparişlerle veya Pera’da 



97 
 

açılan Avrupalı mağazalardan tedarik edilerek sağlanmıştır. Ancak 19. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren mobilya kullanımın artması ve yaygınlaşması ile ortaya 

çıkan mobilya ihtiyacına karşılamak amacıyla çeşitli mobilya atölyeleri kurulmuş ve 

üretim desteklenmiştir. Batı tarzı mobilya üretimi yapan bu atölyelerinden en 

önemlisi ise Padişah II. Abdülhamit’in Yıldız Sarayına geçtikten sonra açtırmış 

olduğu Tamirhane-i Hümayun olmuştur (İrez,1988, s.41).  

Padişah ahilik geleneği doğrultusunda marangoz olarak yetişmiş ve batı tarzı 

mobilya üretimi ile mobilyaların iç mekânda kullanımına öncülük etmiştir. 

Avrupa’dan birçok katalog getirtmiş ve bu kataloglardaki mobilyaları saraydaki 

atölyesinde üretmiştir (Demirarslan,2017, s.186).  

Bizzat yapmış olduğu batı tarzı mobilyaların sarayda kullanıldığı veya hediye 

ettiği bilinmektedir. Kızı Şadiye Osmanoğlu hatıralarında bu konudan 

bahsetmektedir. II. Abdülhamit’in diğer kızı Ayşe Osmanoğlu da anılarını kaleme 

aldığı eserinde babasının resme ve marangozluğa olan merakından bahsetmiş ve 

hakkında geniş bilgiler vermiştir.  

İrez (1988), Marangoz padişahın “Sainte Irene Askeri Müzesine” tamamıyla 

kendi ellerinden çıkmış bir salon takımını armağan ettiğinden ve bu takımda bir 

kanepe, koltuklar, küçük sandalyeler ve yuvarlak masalar bulunduğundan asıl 

özelliğinin ise kafes gövdelerinin ve eklemlerinin her çeşit silahı temsil etmesi 

olduğundan bahsetmektedir. Sultan Abdülhamid’in saltanatının son yıllarında 

kendisinin kurduğu marangozhanenin işlerliğini bize gösteren 1907 senesine ait 

Tamirhane-i Hümayun Defteri önemli bir belge olarak durmaktadır. Defterin 

içerisinde bu atölyede neler imal edildiğine dair bilgiler bulunmaktadır (İrez,1988, 

s.43-46). 

 Padişah II. Abdülhamid’in çeşitli mobilya atölyelerine, marangozluk 

eğitimlerine destek vermesi ve Tamirhane-i Hümayun’u açmasının asıl sebebinin 

Avrupa’dan getirtilen yüklü miktardaki mobilyanın önünü kesmek olduğu 

bilinmektedir. Bu atölyeler Dolmabahçe, Yıldız ve Beylerbeyi Saraylarının mobilya 

ihtiyaçlarının büyük oranda karşılamıştır (Arıburun,2012, s.3,4).  

 



98 
 

   

 

Şekil 65. -Şekil 66. Marangozhane (Milli Saraylar,2013, s.46; B.Bilgin,1988, s.69) 

II. Abdülhamid’in marangoz takımı (Milli Saraylar,2013, s.100) 

 

Saray ve konutlarda kullanılan batı tarzı mobilyalar çoğunlukla Mihal 

Raftakis ve Stamatis Vulgaris’in mobilya atölyelerinden çıkmaktaydı. Said N. 

Duhani, “Eski İnsanlar, Eski Evler” adlı eserinde bu ustaların II. Abdülhamit Han’ın 

atölyesinde çalışan iki Yunanlı olduğunu belirtmektedir (İrez,1988, s.43; 

Duhani,2022, s.73). Bunların dışında Pera ve Galata’da semtlerinde bulunan Bon 

Marche, Baker Mağazaları, Decugis Constantinople, Lazzarro Franco gibi mağazalar 

hem saray hem de yüksek kesimin alışveriş yaptıkları yerler olmuştur (Akıncı,2019, 

s.381-389). Bu mağazaların yanı sıra J.F. Gunsler tarafından işletilen Yüksek 

Kaldırım’daki İngiliz Pazarı’nda lambalar, büro eşyaları satılmaktadır. 

 

 

 

 



99 
 

2.5. 19. YY’DA OSMANLI SARAYLARI: DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN İÇ 

MEKÂNLARA ETKİSİ VE TEMSİLİ 

 

15. Asırdan 19. yüzyıla kadar geleneksel yapılar ve iç mekânları içerisinde 

yaşamını sürdüren Osmanlı İmparatorluğu’nun, Batılaşma süreci ile birlikte yeni 

yaşam alanlarına ihtiyaç duyduğu ve bu doğrultuda yeni saray ve konut yapılarına 

yöneldiği izlenmektedir.  

19. yüzyılın ortalarına kadar Topkapı Sarayı devlet merkezi olarak kullanılsa 

da batılılaşma faaliyetlerinin de etkisiyle, Özellikle III. Selim döneminde askeri veya 

dini yapılar dışında yapılan kasır, köşk ve saraylar, İstanbul’un mimari 

panoramasında “Boğaziçi Devri” denilebilen bir fasıl başlatmıştır (İrez,1988, s.19; 

Cezar,1971, s.25).  

 

 

Şekil 67. II. Mahmut tarafından 1815’de yanan ilk Beşiktaş Sahil Sarayı yerine 

yaptırılan yeni saray, Barlett (Kuban,2004, s.369) 

 

Göncü’nün aktarımına göre (2015), 19. yüzyılın ortalarına gelindiğinde 

Sultan Abdülmecit döneminde, Boğaziçi’nin ahşap sarayları üzerinde batı etkili 

uygulamalarda bulunulmuş ancak istenilen sonuçlar elde edilememiş ve yeni bir 

sarayın inşasına karar verilerek Dolmabahçe Sarayı yaptırılmıştır (sy19). İlerleyen 

süreçte Dolmabahçe’nin getirmiş olduğu yenilik rüzgârı birçok yeni eserin de 

kapısını aralamış, Beylerbeyi, Çırağan Yazlık Sarayları, Konukevi olarak kullanılan 



100 
 

Yıldız Şale Köşkü ile av köşkü olan Küçüksu Kasrı, resmigeçit kullanımları için 

Ihlamur Kasrı gibi birçok saray, kasır ve köşk yapılmıştır (Arıburun,2012, s.91).   

 

 

Şekil 68. Dolmabahçe Sarayının kapısı tamamlanırken, L’lllustration Journal 

Universal,1853 (Gülersoy,1984, s.48) 

 

Dolmabahçe Sarayı’nın, tek bir bina içerisinde batılı tarzda çözümlenerek, 

geleneksel yapı düzeninden ayrılmasının yanı sıra iç mekân özellikleri ve yaşam 

alışkanlıkları olarak da gelenekten kopmaya başladığı ve yeni bir yaşam biçiminin 

oluştuğu açık bir biçimde izlenebilmektedir.  

Dolmabahçe Sarayı, inşa teknikleri ve iç mekân donanımlarında birçok 

yeniliği içerisinde barındırmaktadır. Saray’ın kurulumundan, kanalizasyonuna, kat 

döşemeleri ve taşıma sistemlerinden, demir döküm kullanımına, ısıtma ve aydınlatma 

sistemlerinden ahşap işçiliklerine, teknik ve detay çözümlemelerine, iç mekân 

donanımlarına, mobilya ve dekorasyon unsurlarına kadar bütün kalemler de bu 

yeniliği izlemek mümkündür. 

 Gülersoy (1984), Dolmabahçe kitabında Sarayın uzun süre mimarlığını 

yapmış olan yetkili bir kalemin raporundan bu konuda bazı alıntılar yapmıştır;3 

 

 
3 Çelik Gülersoy Dolmabahçe (1984, sy159) eserinde bu alıntıyı; Y.M. Lemi Ş.Merey: 

Dolmabahçe Sarayı Restorasyon Sorunları (Teksir Edilmiş, Teknik Rapor) şeklinde ifade etmiştir. 



101 
 

“Yapı, yarım kârgir sistemde oluşturulmuştur. Cephelerde değişik türlerde toparlama kesme 

taş kullanılmış, yüzlerine zengin kabartmalı çiçek motifleri işlenmiştir…Sarayın 

kanalizasyonu da çok ileri bir teknikle oluşturulmuş, denizin kirlenmesine engel olunmuştur. 

Mobilya ve mefruşatın korunması için, deniz cephesiyle batı cephesindeki sert ağaçtan, içli 

dışlı giyotin pencerelere saray camhanesinde özel olarak yapılan, ultraviyole ışınların içeri 

girmesini önleyen, eflatuna yaklaşan tonda camlar takılmıştır…” (Gülersoy,1984, s.159). 

 

Sarayın aydınlatma biçiminin geleneksel yöntemlere göre değişkenlik 

göstermesi ve modern alternatiflerin tercih edilmesi önemli bir değişim olmuştur. 

Avrupa ve dünyaya yavaş yavaş yayılmaya başlayan havagazı kullanımı Osmanlı 

tarafından da kullanılmak istenmiştir. Böylece Dolmabahçe Sarayı inşası yapılırken 

de bu aydınlatma yönteminin kullanımı ön görüldüğünden buna uygun projelendirme 

yapılarak havagazı iç tesisatı çekilmiştir (Mazak, Şen,2007, s.66,67). Aydınlatma 

araçlarının ön plana çıkmasını sağlayan sistemler, ileride estetik yönelimleri de 

etkileyecektir.  

Aydınlatma özelliğinin yanı sıra gelenekselden farklı olarak Avrupa yaşam 

biçimine uygun yapılan yeni saraylarda Avrupa stili ve yapımı avizelerin bir 

dekorasyon ürünü olarak kullanılmaya başlandığı da dikkat çekmektedir. Özellikle 

“Dolmabahçe Sarayının yapımı ile cam sanatında ün yapmış İtalya, İngiltere, Fransa, 

Çekoslovakya gibi ülkelerden Bohemya, Murano, Baccara ve İngiliz kristallerinden 

yapılmış kaliteli ve değerli parçalar gelmiştir” (Milli Saraylar,1998, s.10,11).  

 

  

Şekil 69. -Şekil 70. Muayede Salonu Basile Kargopoulo fotoğrafı,1875 ve avizenin 

yakın görünümü (URL-29; Gülersoy,1984, s.217). 



102 
 

   

Şekil 71. Baccara Kristali ve Murano işi avizelerden örnekler, Dolmabahçe ve 

Beylerbeyi Sarayları (Milli Saraylar,1998; 2014) 

 

Dolmabahçe Sarayının ısıtılması şömine, mangal ve çini sobalarla sağlanmış 

kalorifer sistemine ise 1910-12 yılları arasında V. Mehmet döneminde geçiş 

yapılmıştır. Özellikle Muayede salonunun ısıtılmasında farklı bir yöntem izlenildiği 

bunun içinde salonun içindeki kolon kaidelerinin kullanıldığı bilinmektedir. 

“Salonun bodrumuna döşenen bir sistem ile ısınan hava, kolon kaidelerinin altına 

yerleştirilen gözenekli metal tabanlıklardan içeriye verilmiş buradan da 18-20 

derecelik bir ısının salona yayılması sağlanmıştır” (Aktuğlu,2007, s.16; Mazak, 

Şen,2007, s.67).  

 

     

Şekil 72. Saraylarda kullanılan ısıtma çeşitleri (Milli Saraylar,3D Mekân,2024)  

 

Sanayi Devriminin bir getirisi olarak çağın en modern yapı malzemelerinin 

başında demir-çelik kullanımı gelmektedir. Özellikle Dolmabahçe Sarayı’nın birçok 

noktasında bu çağdaş malzeme kullanılarak modern yöntemler takip edilmiş, böylece 

mimari ve iç mimari hatta dekoratif birçok konuda yeni kavramlar denenip farklı 

çözümler de üretilebilmiştir.  



103 
 

Demir-Çeliğin yanı sıra cam da önemli miktarda ve büyük ebatlarda 

saraylarda kullanılmıştır. Özellikle “Saltanat Merdivenlerindeki tırabzanların madeni 

dikmelere oturan cam ayaklara bağlanması dikkat çekicidir. Dolmabahçe Sarayı ile 

birlikte tekrar hareketlilik kazanan Beykoz atölyeleri özellikle Beykoz işi, Opal cam 

tekniği ile yapılanlar,” (Küçükerman, 2007, s.269).  

 

  

Şekil 73. -Şekil 74. Dolmabahçe Sarayı’nın görkemli merdiveni ve tırabzanları 

(Kuban,2016, s.622; Küçükerman,2007, s.293) 

 

19. yüzyıl Osmanlı sarayları, çağının modern sistemleri ve malzemeleri ile 

biçimlendiği için mimarlık ve iç mimarlık tarihimizdeki gelişimlere ışık 

tutabilmektedir. Hem 19. yüzyılın dünya genelinde yeniden şekillenmeye başlayan 

mekânsal yaşam düzeninin izlerini sürmek hem de Osmanlı’nın modernleşme 

sürecinde iç mimari değişim açısından nasıl bir yol izlediğini takip edebilmek 

açısından 19. yüzyıl Osmanlı saraylarının özellikle de Dolmabahçe Sarayının bizlere 

önemli bilgiler verdiği söylenebilmektedir.  

19. yüzyıl saraylarının mekân ve mobilya bakımından biçimlenmesinde 

önemli bir rol oynayan etmen de “1844 yılında açılan Paris Mobilya Sergisi ve 1851 

Londra Fuarı olmuştur. Özellikle Londra Fuarı Dolmabahçe Sarayının yapım 

sürecine denk gelmesiyle oldukça önemli olmuş, Dolmabahçe Sarayının kurulup 

dekorasyonunun tamamlanmasında adeta bir Ürün Kataloğu haline gelmiştir.” 

(Özkaraman,2007, s.319; Küçükerman,1998, s.24; 2007, s.294).  

 



104 
 

   

Şekil 75. Boulle tekniğinde yapılmış mobilyalarla ilgili Paris’ten yollanmış katalog 

ve F.N. Burness Mobilya firmasına ait 1874 tarihli fatura  (İrez,1988, s.39, 62) 

 

Sarayın mimarları Balyan ailesinin dışında bazı salon ve odaların ya da 

tiyatro binasının tasarımlarını yapması için Avrupa’dan dekoratör ve tasarımcılar 

getirtildiği bilinmektedir. Bunların arasında İstanbul’a gelip çalışmalarda bulunduğu 

net biçimde düşünülen isimler Sechan ve Horning olmuştur. Sultan Abdülmecid 

Boğaziçi’nde yaptırmış olduğu yeni sarayını Fransız stiline göre dekore ettirmek 

istemiş ve 1851’de Fransa’nın İstanbul Sefiri olan Marki La Valette’den en iyi 

Fransız dekoratörünün gönderilmesini istemiştir. Fransız sefiri Parisli ünlü Tiyatro 

dekoratörü Charles Sechan’ın ismini önermiş bunun üzerine görevi kabul eden 

Sechan 1851’de İstanbul’a gelmiştir (Hitzel,2007, s.79,80). 

Araştırmacı Frederic Hitzel4 (2006), bir tesadüf sonucu Charles Sechan’ın 

İstanbul’dan Paris’teki damadı ve çalışma arkadaşı olan Jules Dieterle yazıştığı 

mektupları (15 mektup) bulmuştur (Kuban,2016, s.620-623; Hitzel,2007, s.81-83; 

Göncü,2000, s.82,83). 

“Yapacağı Has Oda ile ilgili olarak fikirlerini mektuplarında dile getiren 

Sechan, damadı ve çalışma arkadaşı olan Jules Dieterle’den perspektif çizimler 

yapmasını istemiştir” (Hitzel,2007, s.82). Resmi olarak 1851’de işe başladıktan sonra 

 
4 Frederic Hitzel, 23-26 Kasım 2006’da yapılan, 150. Yılında Dolmabahçe Sarayı 

Uluslararası Sempozyumunda sunduğu bildiri de konuya genişçe yer vermiştir.  Bunun yanı sıra T. 

Cengiz Göncü ise 1997 yılında Sechan’ın yanında çalışmış bir kalfanın torunu olan Madam Badin ile 

tanışmış ve sonrasında Madam Badin’in kendisine göndermiş olduğu birtakım belgeler ile 

Dolmabahçe Sarayı Harem Hünkâr Dairesi’ne ilişkin dört mektubu tercüme etmiştir. 



105 
 

Sechan, “Dolmabahçe Sarayında Has Odanın yanı sıra Mavi salonu da dekore etmiş, 

ayrıca döşenmesiyle ilgilendiği, bazı salonlara da mobilyalar yaptırmıştır” 

(Göncü,2015, s.234).  

 

 

Şekil 76. Dolmabahçe Sarayı Mavi Salon (Göncü,2015, s.231) 

   

Sechan’ın mektuplarında saray için yapılan dekoratif çalışmalardan, ağaç 

bakır kakmalardan, balmumu cila ve verniklerden, boule stili mobilya gruplarından, 

kristal ve cam işlerinden, XIV-XV Louis tarzı kanepe, koltuk ve sandalyelerden, 

sarkaçlı duvar saatinden, konsol, şömine, piyano, mermer yüzeyli sehpalardan, altın 

yaldız, döşeme ve renk seçimlerinden, perde ve kornişlerden oldukça 

bahsetmektedir.  

İrez (1988), Topkapı Sarayı kütüphanesinde bulunan 1844 tarihli Fransız 

Sanayi Sergisine ait bir albüm içinde yer alan mobilya örneklerinin benzerlerine 

Dolmabahçe ve Beylerbeyi saraylarında rastlandığını söylemektedir. Ayrıca bu 

albümdeki XV. Louis üslubundaki konsol, kanepe ve koltuk takımlarının Osmanlı 

saraylarına saray mobilyası olarak girdiğini belirtmiştir (sy34).  

Sarayın Mefruşat ürünlerini, kaliteli ve seçkin döşemelik kumaşları, yerli 

olarak üretme kararı alınmıştır. Hereke Fabrika-i Hümayunu içinde bulunan pamuklu 

dokuma tezgâhları Bakırköy’de kurulan başka bir fabrikaya taşınarak yerine, ipekli, 



106 
 

kadife ve döşemelik binasına 100 tane jakarlı el tezgâhı kurulmuştur 

(Küçükerman,2007, s.304). 

Dolmabahçe Sarayı ile birlikte yeni bir kimliğe bürünen Osmanlı Saray 

anlayışı özellikle temsil ettikleri yeni kavramlar ve gösterişli iç mekânları ile ön 

plana çıkmıştır. Dekorasyon, mobilya, aksesuar gibi tamamen batılı tarzda bir yaşam 

biçimini yansıtan iç mekânlar ve donanımları yeni bir yaşamın benimsendiğinin de 

habercisi olmuştur. Bu bağlamda en çok dikkat çeken mekânlar, sarayın dış çevreye 

açık olan Muayede Salonu, Medhal Salonu, Kristal Merdiven, Süfera (Elçiler) 

Salonu, Elçi Kabul Salonu, Zülveçheyn Salonu, Padişahın özel çalışma salon ve 

odaları ile özel hamamının bulunduğu alanlar, ayrıca harem bölümünde bulunan 

Mavi Salon, Valide Sultan Dairesi, Hünkâr Has Odası gibi mekânlar olmuştur. 

  

  

Şekil 77. Elçiler Salonu Şöminesi ve cam içiliği (Küçükerman,2007, s.290) 

 

Sarayın iç duvarlarda mahallin önemine göre Somaki taklidi sıva, stuko, 

mermer sıva, su mermeri gibi kıymetli malzemelerle kaplanmıştır. Ayrıca içleri 

ahşap konstrüksiyon olup, stuko yüzeyli kolonlarda mevcuttur. Tavanlar ve duvarlar 

yağlıboya ve altın yaldızlı gölgeli, zengin kalem işleriyle tezyin edilmiştir 

(Gülersoy,1984, s.159). 

Genel olarak bakıldığında iç mekânda uygulanan teknik, malzeme ve 

işçiliklerin tıpkı mobilyanın alışkanlıkları ve yaşam biçimini etkilemesi gibi estetik 

algıyı da etkileyerek biçimlendirdiği görülmektedir.  

Renda (2007), Dolmabahçe Sarayının en önemli yönünü, mobilyanın saray 

mimarisinde ve mekânlarında önemli bir yere sahip olması olduğunu söylemektedir. 



107 
 

Yeni saraylar ve mobilyalı yaşam alışılmış geçmiş saraylardan oldukça farklıdır. 

Türk konut tiplerinde yalnız ahşap bezeme, sedirler, halılar, ocaklar vardır ve Avrupa 

mobilyaları anlamında eşyalar burada görülmez. Ancak yeni Sarayla birlikte değişik 

bir yaşam biçiminin sergilendiği ve Avrupalı bir beğeninin geliştiği görülmektedir. 

Böylece alışılmış sedir, yüklük, minder yerini şömine, aynalar, koltuk, masa, 

sandalyeye bırakmış, duvarlara tablolar asılmış, tavanlara resimler yapılmıştır (s.24). 

 

  

Şekil 78. Dolmabahçe Sarayı batılı mobilya örnekleri (Milli Saraylar,3D 

Mekan,2024) 

 

19. yüzyılda yapılan bir diğer saray ise Beylerbeyi Sarayı’dır. Bu saray 1864 

yılında Sarkis ve Agop Balyan tarafından yazlık bir saray olarak inşa edilmiştir. 

“Harem, Selamlık ve ikisinin ortasında eyvanlı büyük sofa çevresinde Mabeyn 

Dairesi bulunur. Sarayın planı eyvanlı sofa üzerinde oda ve dairelerden oluşan büyük 

geleneksel konut tasarımının gelişmiş bir kurgusudur” (Kuban,2016, s.625).  

Sultan Abdülaziz’in bu sarayı yaptırırken özen gösterdiği, mobilya 

seçimlerinde de aynı özeni devam ettirdiği bilinmektedir. Briston ve Parson 

aracılığıyla Avrupa'dan eşya satın alındığı görülmektedir. Ana yapının yanı sıra, Sarı 

köşk, Mermer Köşk ve Deniz Köşkleri için de Avrupa’dan eşya getirtilmiştir. 

Sultanın yaptırmakta olduğu bu sarayı ve döşemesini, Dolmabahçe Sarayı’ndan 

oldukça farklı bir yaklaşımla ele aldığı anlaşılmaktadır (Milli Saraylar,1993, s.40). 

Özellikle Resmikabul salonlarında kullanılan ahşap duvar kaplamaları dikkat 

çekicidir. “Maun, gül, limon gibi ağaç cinsleri kullanılarak, duvarları marketöri 



108 
 

tekniğinde çiçekli panolarla süslenmiştir. Kırmızı renkli kendinden desenli ipekli 

kumaşla kaplı olan oda takımı ise Fransız saray baroğunun debdebesini 

göstermektedir” (İrez,1988, s.69). 

Yıldız Sarayı ise her ne kadar ayrı ayrı zamanlarda vücuda gelmiş binalardan 

oluşsa da özellikle II. Abdülhamid’in Sultanlığı döneminde gelişip şeklini aldığı 

söylenebilmektedir. Özellikle Şale köşkü bu konuda ayrı bir öneme sahiptir. Kuban 

(2016), bu saray için; “Burada bulunan Abdülaziz ve Abdülmecid döneminde 

yaptırılmış birkaç yapı dışında kalan tüm yapılar, saray karakterinden uzak, bir kırsal 

mimari tavırla tasarlanmıştır. Fakat iç mimarilerinde yer yer saray niteliği taşıyan 

salon ve hacimler bulunmaktadır” şeklinde ifadelerde bulunmuştur (s.626). 

 

 

Şekil 79. Şale Köşkü iç mekândan görünüm (İrez,1984, s.71) 

 

Yazlık bir saray olarak geleneksel yalı planlarının temel kurgusunda inşa 

edilen Çırağan Sarayı’nda ise “odaların tavanları, süslemelerinin yanı sıra tahta ve 

nakış işçiliğinin en güzel örneklerindendir. Salonlarda kıymetli mermer sütunlarla, 

taş işçiliği göz alıcı güzelliği ile öne çıkmaktadır” (Şehsuvaroğlu,2014, s.76).  

Boğaziçi kıyılarında Göksu’da bulunan biniş kasırlarından birisi olan 

Küçüksu Kasrı iç dekorasyonunu Sechan’ın yaptığı düşünülen Saray’ın alçı kabartma 

ve kalem işi süslemeli tavanları, İtalyan mermerleriyle, birbirinden farklı renklerde 

yapılmış şömineleri, işçilikli marketöri parkeleri, batılı mobilyaları, seçkin halı ve 



109 
 

tabloları, billur avizeleri muhteşem görünümdeki güzellikleri ile dönemin yaşam 

biçimini ve mekân anlayışını yansıtması bakımından oldukça önemlidir. 

 

 

Şekil 80. Küçüksu Kasrı iç mekân görünümü (Özen,2019, Kişisel Albüm) 

 

   

Şekil 81. Küçüksu Kasrı tavan ve şömine örnekleri (Özen,2019, Kişisel Albüm) 

 



110 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. 19. YÜZYILDA SİVİL MEKÂNLAR: YALILAR 

 

Yalılar, Boğaziçi’nin Asya ve Avrupa kıyılarına karşılıklı yerleşen, mimari 

üslupları ve estetik görünümleri ile dikkat çeken yapılardır. Her dönemde toplumun 

en üst tabakasının yaşam alanları olarak varlığını sürdüren bir sivil konut tipi 

yalıların en büyük özelliği denizle olan temaslarıdır. Ortaya çıktığı dönemden 

itibaren konutun bir kısmının deniz üzerine sarkıtılması ve dalgaların yapıya vurması 

yada değmesi ile “yalamak” fiilinden  “yalı” isminin türediği böylece bu özelliği ile 

konuta ismini verdiği genel kabul görmektedir.  

Bu yapı tipi Boğaziçi’nin estetik görünümüne de önemli katkılarda 

bulunmuştur. Yalıların eski dönemlere ait gravürlerdeki görünümlerinden doğa ile iç 

içe kompleks bir yapı türü olduğu anlaşılmaktadır. Ön cepheleri denize bakarken, 

arka cepheleri orman yada korulara dönüktür. Yapı mimari görselliği, doğaya 

uyumlu yatay gelişimi, abartısız ölçüleri ile dikkat çekmektedir. Dolayısıyla bu 

yapılar sosyal ve kültürel eksenli yaşamın geliştiği, çoğu kez yönlendirildiği 

mekanlardır. 

Yalıların en önemli özelliklerinden birisi çoğunun günümüzde halen yaşıyor 

olmasıdır. Bu durum yalıların şekil, biçim, oran, dönem, konum gibi kavramlar 

üzerinden sınıflandırılabilmesine de yardımcı olmaktadır. 19. yüzyıl öncesine ait 

yalılardan günümüze yalnızca birkaç tanesi ulaşabilmiştir. Bazı yalılara tam tarih 

koyulamamaktadır. Bazıları ise sonraki dönemlerde yapılmasına rağmen çeşitli 

sebeplerle yok olmuşlardır. Orhan Erdenen’in (2006), koruma kararına göre yapmış 

olduğu çalışmada günümüzde Rumeli yakasında 173, Anadolu yakasında 193 olmak 

üzere toplamda 366 yalının tespit edildiği görülmektedir (sy.9)  

Geçmişten günümüze işlevini sürdüren bu yapı türlerinin hangi kırılma 

noktalarında dönüşüm gösterdikleri ve yaşamlarına devam edebildikleri önemli bir 

husustur.  



111 
 

 

 Bölge 1.Sınıf 2.Sınıf 3.Sınıf Toplam 

ANADOLU 

Beykoz 18 64 27 109 

Üsküdar 24 40 20 84 

RUMELİ 

Sarıyer 41 74 21 136 

Beşiktaş 6 30 1 37 

Toplam 89 208 69 366 

Tablo 2. Boğaziçi yalılarının koruma kararına göre bölgelere dağılımı 

(Erdenen,2006, s.9). 

 

Bu bağlamda incelendiğinde Osmanlının batılılaşma sürecine girmesiyle 

toplumsal olarak sosyal ve kültürel düzeyde bir dizi yenilik ve değişimin yaşandığı 

önceki bölümlerde ele alınmıştır. Özellikle 19. yüzyılda Dolmabahçe Sarayı başta 

olmak üzere batılı tarzda yeni sarayların, iç mekanların inşa edildiğine bu durumun 

konutları da etkilemiş olduğuna ve iç mekanları, yaşam alışkanlıklarını batılı yaşam 

düzenine göre şekillendirmeye başladığına değinilmiştir.  

Bu süreçte saraydan sonra topluma örnek teşkil edenler ve batılı 

alışkanlıkların yaşam ve mekan bağlamında yayılmasına vesile olanlar üst düzey 

yöneticileri, aydın sınıf ve zengin zümreler, gayrimüslimler olmuştur. Bu seçkin 

sınıfın köşk ve konaklar dışında, yaşam alanları ise çoğunlukla sahil sarayları ve 

yalılardır. Dolayısyla Boğaziçi’nin iki yakasına konumlanan yalılar, sosyal ve kültür 

eksenli yaşamın gelişmesine ve değişmesine saraylardan sonra tanıklık eden en 

önemli yapılar olarak karşımıza çıkmaktadırlar. 

Yalılar sadece mimari özellikleri ile değil kullanıcıları, yapının yakın çevresi 

ile olan ilişkileri, nitelikli iç mekanları dönüşen yaşam biçimleri ile sosyal statü 

bakımından önemli yapılardır. Bunun yanı sıra yalılar dönemin popüler kültürünün 

oluştuğu, hatta sunulduğu, stil ve moda kavramlarının geliştiği mekânlardır. 

Dolayısıyla bu gelişmeler yalıları, bir yapı olmaktan çıkartıp yaşam biçiminin 

şekillenmesinde nitelikli ve önemli bir parça haline getirmektedir.  



112 
 

3.1. YALI NEDİR, KÖKENLERİ VE GELİŞİM SÜRECİ 

 

Sahilde, kıyı şeridinde su ile teması bulunan yapılara genel olarak “yalı” 

denmiştir. Erdenen (2006), Kamus-i Türki, Büyük Sözlük, İstanbul Ansiklopedisi 

gibi birçok kaynağın aynı görüşte birleşerek bu kavramı; “Yalı, yalamak fiilinden 

gelmekte olup denizle dudak dudağa (Leb-i derya) yapılara verilen isimdir” olarak 

açıkladıklarını belirtmiştir (s.7). 

Şemsettin Sami (1877 ve sonrasında) yayımlamış olduğu Kamus-i Türkî’de 

“yalı” kelimesinin, Bizans, Rum kökenli olduğunu belirtmiştir. Mimarlık tarihi 

Profesörü Behçet Ünsal’da bu tanıma katılır; “Yunanca Yalos, yalı karşılığıdır. Yalı: 

yalmak, yalamak ve su kıyısında yapılan yazlık köşk” olarak özetlemiştir 

(Erdenen,2006, s.7). 

Hasol (2010) ise, mimarlık sözlüğünde “düz ve açık kıyı; deniz, göl ya da 

ırmak kenarı. Su kıyısında yapılmış konut, sahilhane” şeklinde tanımlamıştır (s.492). 

Eldem (1984), 18. ve 19. yüzyıl bostancı defterlerinin büyüklüklerini gözetmeden 

sahilde olan binalara “yalı” denilirken, gayri Müslimlerinkine “ev” veya “hane” 

dendiğini söylemektedir (Selçuk,2019, s.5). 

Yalı kavramının genel olarak Boğaziçi ile özdeşleştiğini görürüz. Yalılar 

bazen “sahilhane” veya “sahilsaray” ya da “leb-i derya” olarak da nitelenmektedirler. 

Esasında bu üç niteleme arasında da önemli farklar olduğu görülmektedir. “Eğer yalı, 

su kenarında fakat suyla irtibatı kesilmişse “sahilhane”, saray büyüklüğünde azametli 

ise “sahilsaray”, suyu yalayıp temas ediyorsa “leb-i derya, yalı” ismini almaktadır” 

(Şimşek,2017).  

 

Şekil 82. Melling’in çizmiş olduğu Defterdarburnu’ndaki Hatice Sultan Sahilsarayı 

gravürü 1726 (URL-30) 



113 
 

Yalı kavramının en önemli özelliklerinden birisinin belki de bu cumbalar 

olduğu söylenebilmektedir. Kazıklar üzerinde duran yalıların sahip olduğu birçok 

imkândan sahilhaneler mahrum kalmıştır. “Suyun üzerinde bir gemi gibi duran 

cumbalardan balık tutma şansı, deniz tarafında bulunan odanın içerisindeki ahşap 

kapakların açılıp denize girilebilmesi ya da yalının altındaki kayıkhane sayesinde 

kapıya kadar kayıkla gelebilme imkânı bu yapılarda bulunmamaktadır” 

(Şimşek,2017).  

Leb-i Derya Yalılara baktığımızda ise en önemli özelliklerinin su ile olan 

temaslarının devam etmesi olduğu söylenebilmektedir. Dalgalar bu yalılarda yapıya 

çarpmaya devam etmektedir. Böylece özgün durumları korunmaktadır. Bu yalıların 

ön cepheleri direk denizle buluştuğu için yapının giriş kısımları arka veya yan 

cephelerde bulunmaktadır. Dolayısıyla yol, bu yalıların arka kısımlarından 

geçmektedir. Bu yalılarda genellikle yoldan sonra yukarı ormana devam eden 

koruluklar bulunmaktadır.  

 

  

Şekil 83. Leb-i derya örnekleri, Hasip Paşa ve Abud Efendi Yalıları (Günay,2023, 

s.85,108) 

 

Yalıların oluşum ve gelişimine tarihsel olarak göz attığımızda; Özellikle 

İstanbul’daki yalılar Osmanlı’ya ait bir yapı türüdür. Osmanlıdan önce Doğu Roma 

İmparatorluğunun (Bizans) birkaç saray yapısı dışında Boğaziçi kıyılarında bilinen 

Yalı hüviyetinde konut tiplerine rastlanmamıştır. Günay (2023) bu konu için, Bizans 

İmparatorluğu’nun Boğaz yerine daha çok kente yakın Marmara kıyılarında yazlık 

saraylarını yapmış olduklarını belirtmiştir (s.17).  



114 
 

Genel olarak tarihsel bilgilerden, Boğaz’da yerleşimlerin Osmanlı’nın 

yükselme dönemlerine denk geldiği görülmektedir. “Sultan Süleyman döneminde ise 

başlayan köşk ve yalıların sayısı özellikle 17. yüzyıldan sonra giderek artmıştır ve 

böylece yeni semtlerde oluşmuştur” (Günay,2023, s.18). “İstanbul’da yalıların ilk 

örnekleri Haliç’te daha sonraları ise Boğaziçi’nde görülmüştür” (Hasol,2010, s.492).  

 

 

Şekil 84. Matrakçı Nasuh’un 16. yüzyılda çizmiş olduğu minyatür 

(Doğan,Sabit,2011,s.21).                                                                                  

 

Minyatürde Haliç ve Boğaziçi’nin bir kısmı görünmektedir. Bu dönemde kıyı 

yapılarının Haliç kıyılarında toplandığı Boğaziçi’ne henüz dağılmadığı 

anlaşılmaktadır. 

Rumeli kıyılarına ilk olarak Türk nüfusunun yerleşmeye başlaması ise artan 

imar hareketleri ile olmuş, Osmanlılar bu kıyıları sayfiye yerleri haline getirmeye 

başlamıştır. Boğaz’ın her iki yakasına da yerleşimin artmasında ise öncelikle 

hanedan üyeleri ve devletin ileri gelenleri olmak üzere birçok üst düzeyde şahsiyetin 

Boğaziçi’ne rağbet etmeleri, köşkler, kasırlar, yalılar ve hayır kurumları yaptırmaları 

etkili olmuştur. Böylece yerleşim süreci hız kazanmıştır (İlker,1995, s.10). 



115 
 

Boğaziçi’nin asıl gelişimi ise 18. yüzyılda başlamış, 19. yüzyıl ortalarında ise 

zirveye ulaşmıştır. Sultan III. Ahmed ve Sadrazam Nevşehirli Damat İbrahim 

Paşa’nın batılılaşma çabaları ile giriştikleri yenilikler ve sağladıkları barış ortamı bu 

gelişmeyi sağlamıştır. (Günay,2023, s.18). Bu dönemde “Lale Devrinde yalılara 

güzelliklerinden dolayı “Boğaz’ın İncileri” isminin takıldığı da bilinmektedir” 

(Tonguç ve Yale, 2012).  

Lale Devri’nde Boğaziçi’nin sonu “âbâd” ile biten sahilsarayları ile dolduğu 

görülmektedir. Haliç’te bulunan Kağıthane’de 170 kadar kasır yapılmış ve hepsine 

ayrı ayrı isimler verilmiş, bu geniş alanın tümüne de Sadâbâd denilmiştir 

(Şimşek,2017). “Boğaz ve Haliç kıyıları başkentin hâkim sınıflarının ince mimari 

zevklerini yansıtan büyülü kent görüntülerini yansıtmıştır. Dönemin en görkemli 

mimari kompleksleri (bugün hiçbirisi yoktur) Boğaz’ın Avrupa yakasına yapılmıştır” 

(Kuban,2020, s.177).  

Dönemin tanıkları olan birtakım sanatçılar yaptıkları gravürlerle bu saray, 

köşk, yalı ve kasırlardan bazıları hakkında bilgi sahibi olmamızı sağlamışlardır. Bu 

gravürler hem konut mimarlığı hem de o evlerdeki yaşam biçimlerini anlamız 

açısından oldukça önemlidir.  

  

Şekil 85. Ressam Allom’un ve Bartlett’in gravürlerinden yalılar, 1834-1836 

(Günay,2017) 

 

Yerleşimin artması ve Boğaziçi kıyılarının dolmasıyla birlikte semtlerinde 

paylaşılmaya başlandığı, herkesin kendi muhitine çekildiği görülmektedir. 

“Boğaziçi’nde Sultan, Şehzade, Hanedan mensupları istedikleri yerde saray, yalı, 

köşk, kasır, kâşâne yaptırabilmekteydiler ancak çoğunlukla Beşiktaş, Ortaköy ve 



116 
 

Kuruçeşme sahillerini tercih etmişlerdir. Sadrazamlar, vezirler ve divan üyeleri 

Bebek’te, ilmiye sınıfı Rumelihisarı’nda, Hıristiyanlar ve Yahudiler Arnavutköy ve 

Kuzguncuk’ta, zengin Rumlar, Avrupalı diplomatlar ve Ermeniler Yeniköy, Tarabya 

ve Büyükdere’de, din ve ilim adamları Beylerbeyi’nde oturmaktaydılar” 

(Şimşek,2017). 

Bugün Boğaz’da ayakta duran en eski tarihli yalı 1699 yılında yapılmış 

Amcazade Hüseyin Paşa Yalısının divanhanesidir.  Son derece ayrıntılı tasarlanmış, 

bezemelerle süslenmiş ahşap yalı konsollarla denize doğru uzanmaktadır. İç 

mekânında üç eyvanı da büyük pencereleri ile olağanüstü deniz manzarasını 

görmektedir (Kuban,2020, s.89). Amcazade Yalısı 18. yüzyılın ikinci yarısından 

önce geleneksel formda yapılmış köşk, yalı yapılarını anlamak açısından önemli bir 

örnektir. Geleneksel tarzda yapılan yalıların bu örneğin türevlerinden olduğu 

anlaşılmaktadır. İç mekân düzenlemesi, süslemeleri ise yalnızca mekân anlayışı 

açısından değil yüksek zümrenin yaşam biçimini anlamak açısından da önemli bir 

örnektir. 

  

Şekil 86. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı 1699 (Günay,2023, s.116). 

 

Boğaziçi’ni bugün süslemeye devam eden yalılar arasında Sadullah Paşa 

Yalısı (1800 öncesi), Fethi Ahmet Paşa Yalısı (1886), Kıbrıslı Yalısı (1800 öncesi), 

Şerifler Yalısı (1782) gibi pek çok yalı yaşamaya devam etmektedir. Birçoğu 

günümüze ulaşamasa da şu an yaşamakta olan yalılar arasında geleneksel köşk 

biçiminde gelişmiş, batılılaşma ile dönüşmüş olanları da mevcuttur. Günümüzde 

bunlardan geriye kalanlar çoğunlukla konut olarak yaşamaya devam etmektedir. 

 



117 
 

3.2. YALIDA YAŞAM, İHTİYAÇLAR VE YALININ KARAKTERİSTİK 

ÖZELLİKLERİ 

 

Yalılar, yapıldıkları dönemden itibaren üst kesimin konutları olan bu yapılar 

birtakım ekonomik olanaklara sahip olunmasını gerektirmektedir. “Aristokrat 

topluluk tarafından dinlenme, eğlence, sayfiye konutları olarak kullanılan yalılar, 

sınırsız ekonomik kaynağın akıtıldığı mekanlardır” (Yazıcıoğlu,1984, s.138). Bu 

sebeple geleneksel Türk Evi bağlamında şekillenmiş olsa da iç ve dış süslemeleri, 

binaları, bahçeleri, iç düzenlemeleri, büyüklüğü, çatısı, bakımı, çalışanları gibi birçok 

faktörle geleneksel konutlardan farklılaştığı, lükse kaçan birçok yönünün bulunduğu 

görülmektedir.  

Bu bağlamda incelendiğinde geleneksel anlamda gelişmiş olan Türk Evi yapı 

şeklinden yalıları ayıran gerek mimari gerek teknik gerek bakım ve onarım gerek 

statü ve yaşam alışkanlıkları gerek konum ve alan gibi birçok faktörün bulunduğu 

anlaşılmıştır. Bu başlık altında yukarıda sayılan kavramlar üzerinden yalıların diğer 

yapılardan ayrılan karakteristik özellikleri, yaşam şekli ve yapısal ihtiyaçları 

anlaşılmaya çalışılmıştır. 

Yalıların bir diğer özelliği ahşap olmalarıdır. “Ahşabın, esnek ve modüler 

olması, hızlı yapılabilmesi, düşük maliyetli ve dayanıklı olması, doğayla organik bir 

bağının bulunması, yapı malzemesi ve taşıyıcısı olarak kullanılabilmesi, tıpkı 

geleneksel konutlarda olduğu gibi yalılarda da tercih edilmesini sağlamıştır” (Özgül, 

2020, s.82). Yalıların genel olarak birbirleriyle ortak karakterleri, yatay saçaklı kırma 

ve eğimli çatıları ile birbirine benzer mimari ölçü ve görünümleri bulunmaktadır. 

Fakat her yalı özel olarak incelendiğinde her yalının kendine özgü birtakım 

özellikleri bulunduğu görülmektedir (Yazıcıoğlu,1984, s.138). 

Boğaziçi yalıları birtakım topoğrafik gereklilikler nedeniyle de kendi 

içerisinde farklılaşmaktadır. Örneğin Rumeli bölgesindeki yalılarla Anadolu 

yakasında bulunan yalılar, birbirinden yapılaşma olarak farklılaşmaktadır. Bu 

durumun biçimlerine özgünlük katarak çeşitliliğinin artmasına vesile olduğu 

söylenebilmektedir. Örneğin yalılar, vadi ağızlarına yakın yerlerde daha çok düz 

kısımlara kurulurken eğimlerin dikleştiği yerlerde konumlarını değiştirmişlerdir. 

Diğer bir hususta güneşin etkisidir. Batı güneşine açık olan Anadolu yakasındaki 



118 
 

yalılar hem suya daha yakın hem de saçakları daha geniş yapılmışlardır. Ayrıca 

pencereleri kepenkli ve açılımları da pencere önlerine saçak olacak biçimde 

çözümlenmiştir. Rumeli yakasında ise yalıların çoğunun önünde bir rıhtım 

bırakılmış, pencerelerde ise kepenk yerine panjur kullanılmıştır (Yazıcıoğlu,1984, 

s.139)  

   

Şekil 87. Avrupa Yakası, panjurlu Sait Halim Paşa Yalısı, Anadolu Yakası Sadullah 

Paşa Yalısı kapaklı görünüm (Günay,2023, s.90,230) 

 

Yalıların planlanmasında belirli kurallar bulunmaktadır. Bu bağlamda 

renkleri dahi belirlenmiştir. “Aşı boya” denilen kırmızı renkteki yalılar devlet 

mensubu olanların, açık renkli yalılar Müslümanların, gri ve tonlarındaki yalılar 

gayrimüslimlerin yalılarıydı. Bu kurallara uymayanların yalılarına el konulur, 

kendileri de sürgüne gönderililerdi (Şimşek,2017). 

Yalıların oluşumunda önemli olan diğer bir özellik de ulaşımdır. İlk 

dönemlerinden itibaren yalılarda ulaşım genel olarak denizden sağlanmıştır. 

Karayolu çok az tercih edilmiş, bölgesel olarak da bu durum değişkenlik 

göstermiştir.  

Yalıların genel olarak kendi kayıkhaneleri ve rıhtımları bulunmaktaydı. “Bu 

kayıkhaneler Harem dairelerinde çoğu zaman binanın altında, ufak limanlar şeklinde 

olmuştur. Bazen bu limanlar denize taşkın ve mendirekli olurdu. Harem halkı, 

yalının altına kadar gelen kayık veya sandallara binebilirlerdi. Yalının altında, taşlık 



119 
 

ve üst katın direkleriyle çevrili bu havuzlu mekanlar, deniz tarafında duvarla 

kaplıyken, yanda iç bahçe tarafında açık olurlardı” (İlker,1995, s.22). 

Yapının altında veya yan kısmında bulunan bu kayıkhaneler kimi zaman iki, 

hatta üç kayığı alabilecek ebatta olmuşlardır. Bazıları, yalının altını boydan boya kat 

eder, hatta “yalının arka bahçesine ulaşır, orada sandalların yanaşabileceği ve 

bağlanacağı bir havuz dahi teşekkül ederdi. Bu büyük havuz tesislerinin iki örneği 

Balta Limanı’nda bir vakitler Mediha Sultan’a ait olan ve şimdilerde Kemik 

Hastanesi olarak kullanılan kâgir sahilsarayında ve Tarabya’da durmaktadır” 

(Selçuk,2019, s.42,43).  

  

Şekil 88. Yapı altlarındaki kayıkhane örnekleri (Günay,2023, s.154,155) 

 

Kayıklarla Boğaz’ın serin sularına açılmak romantik bir yaklaşımla 

edebiyatımıza da çok defa konu olmuştur. Bunun yanı sıra yabancı seyyahlar 

tarafından da en çok bahsedilen konulardan birisi yine sandallar ve sandal sefalarıdır. 

Dönemin tanığı Abdülhak Şinasi (2023) ise anılarında her yalının bir veya birkaç 

kayığı bulunduğundan, Boğaziçi kayıklarının Venedik’in gondollarından daha ince, 

daha zarif ve kullanışlı olduğundan, ayrıca hamlacıların kıyafetleri ve kayıkların 

süslenmesinden de uzun uzun bahsetmiştir (s.25-28).  

Uzun akşam gezintileri, mehtap ve saz gecelerinin güzelli de Abdülhak Şinasi 

Hisar tarafından anlatılmıştır. Hisar (2023), saz gecelerinde büyükçe bir balıkçı 

kayığına yerleştirilen hanende ve sazendelerin ayın doğduğu sıralarda başlayıp 

Boğaziçi’nin muayyen noktalarında dura dura ilerleyerek ve sonra yavaş yavaş 

dönerek, bütün Boğaziçililerin de kendi kayık ve sandallarıyla saz alayına 



120 
 

katıldıklarını ve gittikçe genişleyen bir halka halinde, Boğaz’ın aşağılarına kadar 

inildiğini söylemiştir (s.28). 

Deniz konutları olan yalılarda yaşamın merkezinde duran kayıklar yalnızca 

evin ulaşım ve gezinti aracı olarak kullanılmamıştır. O dönemlerde Boğaz’ın her 

yerinde özellikle yaz sezonunun açılması ve yazlıklara geçilmesiyle beraber, bir 

sandal trafiğinin başladığından da söz edilmektedir. 

Yalıların önemli bir parçası da bahçeler olmuştur. Özellikle Boğaziçi’nin 

doğal güzelliği ile bütünleşen bu bahçeler rıhtım boyunca uzanmakta, aynı sırada 

dizili diğer yalılardan duvarlar veya parmaklıklarla ayrılmaktaydı. Yalılarda özellikle 

harem ve selamlık binaların ayrılması gibi, bahçelerinde ayrıldığı görülmektedir.  

Yalıların bahçeleri sağ ve sol yanlarında olduğu gibi çoğunlukla “arkasında 

“dağ” tarafında olurdu. Bu bahçelere ya da korulara bağlantı ise ya arkada bir yolun 

mevcut olması halinde köprülerle, ya da bahçenin altından gecen bir tünelle 

sağlanırdı” (İlker,1995, s.22). Boğaziçi’nin sık sık değişen iklimi yalılara da yansır, 

ısı değişirdi. “Sahile açık alanlar serin, kuru ve sert olurken yalının arkasına düşen 

bahçeler mahfuz olduğundan daha ılık, turunç ziraatına elverişli ve rutubetli olurdu” 

(Selçuk,2019, s.42,43). 

Boğaziçi yalıları esasen yazlık ikamet alanları olan sayfiye konutları olarak 

yapılmışlardır. Ancak zamanla burada yaz kış yaşayan kimselerde çoğalmaya 

başlamıştır. Bu durumda Boğaz’ın havası sebebiyle yalılar soğuk olmaktadır. Isı 

imkanları ile donatılmamış bu konutlarda seyyar mangallar yakıldığı, zamanla çini 

sobalar tedarik edildiği bilinmektedir. Eski vakitlerde yapılan yalılarda tandır da 

kurulduğu düşünülmektedir.  

Yalıda yaşam farklı bir kültür yapısını şekillendirmiştir. Bu medeniyet timsali 

yaşantının izlerini sürmek kolay olmasa da günümüzde yaşayan yalılar bu kültürün 

temsilcileri olarak varlığını sürdürmeye devam etmektedir. Yalıları yaşamla 

bütünleşik olarak esas kılan belli başlı birtakım başlıkların konu ilerleyişi açısından 

ele alınmasının faydalı olacağı düşünülmüştür.  

 

 

 



121 
 

3.2.1. Konum 

 

Sivil mimari türlerinden birisi olan yalıların sahil ve kıyı kesimlerde yapılan 

yapılar olduğundan bahsetmiştik. İstanbul yalılarını özel kılan bir özellik de su 

faktöründen farklı olarak, arka planda yer alan geniş korular, bahçeler ve ormanlık 

alanların var olmasıdır. Bu pastoral ortam içerisinde yalılar daha da değerli hale 

gelmektedir. “Boğaziçi’nin bilinen ilk adı ise Bosphorus’tur. Bu birleşik kelime 

“bous” (inek) ve “phoros” (geçit) kelimelerinden türemiştir. İnek Geçidi denilmesi 

ise mitolojik bir hikâyeye dayanmaktadır” (Sayın,2001, s.3). 

 

 

Şekil 89. Thomas Allom Walsh’a ait 1836 tarihli Boğaziçi Haritası (URL-31)                                                                       

 

Allom’un haritasında detaylıca incelendiğinde yapılaşmanın tüm Boğaziçi’ne 

yayılmaya başladığı görülmektedir. Coğrafi olarak muazzam bir güzelliğe sahip olan 

Boğaziçi, en yaygın kabulle iki kıta (Asya-Avrupa) arasında yer alan, Karadeniz ve 

Marmara denizinin sularını birbirine bağlayan uluslararası bir su yoludur. Diğer 



122 
 

taraftan Boğaz’ın iki yakasını birbirinden ayırarak, kıyı şeritlerde koyların, 

mesirelerin oluşmasına sebep olmuştur.   

Boğazın her iki yakasına yayılan yerleşim bölgesine de Boğaziçi denilmiştir. 

Boğaziçi’nin kıyı şeritlerine konumlandıran yapılar ise yalılar olmuştur. Yalıların 

içerisinde bulundukları ortamda en önemli faktör bahçelerdir. Ancak topoğrafik 

özellikler ve fiziki yapının uygunluğu, yalıların oluşma ve dağılma biçimini 

etkilemiştir.  Terzioğlu (1995) ve Erdenen (2006), Yalıların farklı biçimlerde çevreye 

dağılımını kesit açısı ile açıklamıştır;  

 

 

Çizim 2. Yalı konumları, Yalı-Deniz ve Yol İlişkileri (Yazıcıoğlu,1984, s.146). 

 



123 
 

3.2.2. Yalı Yaşamının Sosyo-Kültürel İlişkisi ve Temsili 

 

Boğaziçi’nin çeşitli bölgelerine dağılan yalılar bir nevi saray kültürünün 

veyahut toplumun en yüksek eğitim, yaşam, kültür kriterlerinin de etrafa yayılıp 

görülmesine sebep olmuştur. Böylece yalı sahipleri yalnızca yaz aylarında sayfiye 

konutlarına çekilmemiş, kültür ve birikimlerini de kendileri ile birlikte gittikleri 

çevreye götürmüşlerdir.  

Boğaziçi’nde bulunan yalılar sahiplerinin kimlikleri ile birleşmiş ve devrin 

kültürel simgeleri haline gelmişlerdir. Kültür dağılımının çevresel ilişkiye 

dönüşmesindeki en önemli faktör kuşkusuz mahalle-cemiyet anlayışının varlığı 

olmuştur. Saygı, yardımlaşma ve yoksula el uzatma, hâl hatır sorma gibi basit, 

gündelik fakat işlevsel davranışlar organik bir bütünleşmeyi sağlamıştır. Ortaylı 

(2014), zengin ya da yoksul Osmanlı toplumunun cemiyet kavramı ile bu birlikteliği 

sağlayabildiğini söylemiştir (s.41-55). 

Diğer taraftan yalılar seçkin zümrelerin kendi içerisinde de birçok sosyal ve 

kültürel akışın sağlandığı mekanlar olmuşlardır. “Ekonomik farklılıklar folklorik 

değerler bir yana benzer yaşam şekilleri, ortak bazı gelenek ve görenekleri 

içermektedir” (Yazıcıoğlu,1984, s.137). Böylece benzer yaşam alışkanlıklarına sahip 

kesimlerce yalılar, adeta bir zevk-ü sefa, eğlence, toplanma alanlarına dönüşmüştür. 

Bahçe ve korularda, Mehtabiye köşkünde, selamlıkta, haremin geniş salonlarında bir 

araya gelinerek Boğaz’ın her vaktinin tadına varılmıştır. 

Özellikle bu dönemde Avrupa şehirlerinde, tanınmış kişilerin evlerinde 

gelenek haline getirdikleri edebiyat toplantılarını Şair Nigâr Hanım İstanbul’da 

başlatmış, birçok yazar ve şairi, dönemin önemli şahsiyetlerini bu toplantılara davet 

etmiştir. Osmanbey’deki konağı ile Rumelihisarı’ndaki yalısının salonları, salı 

günleri dolup taşmış bu toplantılara ev sahipliği yapmıştır. Düzenli olarak bu 

toplantılara katılım sağlayanlar arasında Süleyman Nazif, Ahmet Mithat Efendi, 

Abdülhak Hamit, Cenap Şahabettin, Pierre Lotti, bestekar Leyla Hanım gibi isimler 

bulunmaktaydı. 

Recaizade Mahmut Ekrem’in yalısı da bu konuda anılmaktadır. Recaizade, 

yalısını Servet-i Fünun ekolünün karargâhı haline getirdiği için, yalı yirminci asrın 

başlarında “Yazarlar Yalısı” olarak anılmıştır (Şimşek,2017, s.52). 



124 
 

   

Şekil 90. Yazarlar Yalısı ismini alan Recaizade Yalısı ve Aşk-ı Memnu’nun çekildiği 

Ahmet Afif Paşa Yalısı (Günay,2023, s.224). 

 

Yalılar her dönem temsil ettikleri değerler ile göz kamaştırmıştır. Kültürel ve 

sosyal oluşumun bir başka versiyonu olan yayın ortamlarında da yalılar zaman 

zaman kullanılmıştır. Örneğin Halit ziya Uşaklıgil’in Aşk-ı Memnu eserinden 

uyarlanan altı bölümlük TRT yapımı diziye Afif Paşa Yalısı yine TRT yapımı Reşat 

Nuri Güntekin’in Acımak isimli eserinden uyarlanan diziye Yağcı Şefik Bey Yalısı 

ev sahipliği yapmıştır. Dolayısıyla bu yapımlar döneminin gündelik yaşantıları ve 

yalı kültürü hakkında somut bilgiler sunmuştur. Yeşilçam döneminde de benzer 

kurgulara dahil olmuş olan yalılar, günümüzde helan dizilerde mimari ve iç mekân 

özellikleri ile soyluluğu, varlık ve görgüyü, seçkin sosyal yaşamı yansıtan birer 

kültürel aktarım aracı olarak kullanılmaya devam edilmektedir. 

3.2.3. Mimari ve İç Mekan Gelişimi 

 

Devlet görevlilerinin saray yaşamını sürekli görüp izlemeleri, bu mekanlarda 

solumaları, kendi yapılarının oluşmasında büyük bir tesir oluşturmuştur.  

Günay (2023), sarayın görkemli yaşamının bu kesimce taklit edildiğinden çok 

incelikli, duyarlı, adet ve davranış biçimlerinin oluştuğunu söylemiştir. Bu yaşam 

biçimi, yalı ve köşklerin mimarlığına da yansımış böylece yalılarda çok nitelikli bir 

tasarım anlayışı gelişmiştir (s.61).  

Bunun yanı sıra Boğaziçi kıyılarının engebeli yapısı ve kıyı kesimlerde 

oldukça az düzlüklerin bulunması iyi bir düzenlenmeyi gerektirmekteydi. “Yalıların 



125 
 

zemine oturabilmesi için de düz ve sağlam bir temele ihtiyaç duyulmuştur. Bu 

sebeple deniz kıyısına çakılan meşe ve kestane kazıklar üzerine rıhtım yapılarak 

yalının bu zemine oturması sağlanmıştır” (Günay,2023, s.61). Bu kimi zaman 

yaılarda ufak sarsıntıların hissedilmesine de neden olmuştur. Ancak “18. yüzyılda 

uygulanan şehircilik nizamlarına göre yalıların denize doğru uzanmaları men 

edilmiş, komşuların şikayeti olmadığı ve mevkiye zararı dokunmadığı taktirde orta 

odaların bir arşın on sekiz parmak ileriye çıkabileceği usülü konulmuştur. Akıntı 

olan yerlerde ise yedekçiler için rıhtım yapma zorunluluğu bulunmaktadır” 

(Erdenen,2006, s.7). 

Yalıların ilk dönemlerde tek katlı olarak geliştiği düşünülmektedir. Ancak 

sonrasında genel olarak yalılar iki katlı olarak yapılmıştır. Bu cumbalar üzerine çok 

sayıda pencere kondurulmuş, böylece Boğaziçi’nin tüm manzarası yalının içine 

taşınmıştır. Pencere önünde ise maviden yeşile tüm bu manzaranın güzelliğinden 

istifade edilmek için geniş sedirler yapılmıştır. Osmanlı yalılarının önlerine 

manzarayı kesmesi sebebiyle ağaçlar yapılmazdı. Boğaziçi’nin geniş manzara ile 

izlenmesi sebebiyle bu tarz bitki ve peyzaj ürünleri yapının yan veya arka 

bahçelerine, boğaz manzarasını kesmeyecek biçimde yapılırdı (Aydın,2020, URL-

32). 

Yalılar genel olarak bahçesiyle, harem ve selamlık binalarıyla, köşkleriyle, 

hizmet yapılarıyla geniş bir alana yayılmış kompleks yapılardır. Özellikle “büyük 

olan yalılarda harem ve selamlık binaları ayrı ayrı birimler olup, tek çatı altında 

toplanmış olanları da mevcuttur” (Selçuk,2019, s.42). Ayrı yapılan binalar daha çok 

klasik dönemde olup binaların arasında da bir bahçe bulunmaktadır. Harem, ailenin 

esas yaşam alanını teşkil eden yapıdır. Selamlık ise genelde Harem’e göre daha 

küçük ebatlarda yapılan, yalı sahibinin resmi ya da gayriresmi misafirlerini kabul 

edip ağırladığı farklı bir birimdir. Dolayısıyla harem yapılarına göre daha gösterişli 

yapılmışlardır. Küçük yalılarda bile bir veya daha fazla salon selamlık için 

ayrılmıştır. Hisar’da (2023), ayrı bir binası olmadığı taktirde yalıların yarısının 

harem yarısının ise selamlık için ayrıldığını ifade etmiştir (s.17).  

Müsmüman yalıları ile gayrimüslim yalıları araında da farklılılar mevcuttur. 

Dış cephe renklerine göre ayrılmanın yanı sıra, yanlarındaki yapı boşlukları ile de 

farklılaşmışlardır. Müslüman yalıları arasında boşluklar bulunurken ya da duvarlar 



126 
 

yapılırken, gayrimüslim yalıları genellikle bitişik nizamda inşa edilmiştir. Hisar 

(2023), bu konudan  kitabında bahsetmiştir; 

 

“Bütün yalılar birbirlerine, üst üste bitişik değillerdi. Büyük yalıların her biri bir bahçe içinde 

olduğundan bu bahçelerin ilavesiyle, suyun yüzünde gördükleri maviliğe ve dağların yeşiline, 

yan taraflardaki odaların pencerelerinden, çiçeklerin renk alemini de katmak istemişlerdi. Bu 

pencerelerden, bahçelerinin renk renk açan içeklerini görürler ve sükûtlarını duyarlardı. 

Böylelikle yalının genişlik, yükseklik ve sessizlik tatların karıştırırlar, birleştirirlerdi. Yalının 

mimarisinde, yan yana iltihak edebilecek bu odalarla sofalarının âleminden sonra diğer 

odalar yalının harem veya selamlığına alınmazlar, yani, uşak, kayıkçı, bahçıvan odaları 

mutfak dairesi hep yalı haricine yapılırdı”. (Hisar,2023, s.18) 

 

18. yüzyıla kadar yalıların alt katları sağır, penceresiz veyahut mazgallı 

tutulmuş, önlerinde rıhtım varsa rıhtımın üzerindeki kapılardan başka açıklıkları 

olmamıştır. Rıhtım özel veya halka açık kullanımda olabilmiştir. Giriş kapıları ise bu 

kapalı duvar içindedir (İlker,1995, s.22). Yalıların yaşam alanı genellikle sağır katın 

bir üstünde olup, pencereler de buradan itibaren başlamaktadır. Bazı yalılarda bu 

kısımda asma katlarda yapılmıştır. Dolayısıyla cumbalar kademelidir ancak üst katın 

cumbaları asma katınkilere göre daha da taşkın görünmüştür. Bu durumda da 

cumbalar furuşlarla (süsleme amaçlı kullanılan destekler) tutulmuştur. Pencereler ise 

tüm katlarda sıklaştırılmış ve genişletilmiştir (Özgül,2020, s.83; İlker,1995, s.22). 

Balkonu bulunmayan yalılarda genellikle geniş cumbalar yapıldığı gözlemlenmiştir. 

Yalılar yazlık konutları olmasına rağmen yaz kış kullanılanları da mevcuttur. 

Devlet ricalinden kimseler ve zengin tüccarlar kış aylarını şehir içindeki kışlık 

konaklarında geçirirken Boğaziçi’ndeki yalılarını ise yazlık olarak kullanmışlardır.  

Yalıların plan şemalarının ilk dönemlerde geleneksel Türk konut tipi 

üzerinden şekillendiği ve zamanla gelişerek 18. yüzyıla kadar geldiği 

düşünülmektedir. Bu çıkarımda referans alınan noktalar gravür ve anılardan 

toplanılan bilgiler ve en önemlisi de 1699 yılına tarihlenen Amcazade Hüseyin Paşa 

Yalısı ile 1782-85 yılları arasında yapıldığı düşünülen Şerifler Yalısı olmuştur. 

Şerifler Yalısı geleneksel üslupta inşa edilmiştir, batılılaşma etkisiyle de değişmiştir.  

18. yüzyılın yarısından sonra ise batılılaşma etkisiyle yalılar değişmeye 

başlamıştır. Ancak plan uygulaması mimarlık tarihi araştırmacılarına göre 



127 
 

çoğunlukla geleneksel üslupta orta sofalı ve karnıyarık plan tipleri kullanılarak 

gelişmiştir (Kuban,2016, s.484). 

İç mekanda odaların açıldığı sofalar ise aynı zamanda toplu yaşam alanlarıdır. 

Odalar özellikle evli bireylerin özel yaşam birimleri olarak sayılmaktadır 

(Günay,2023, s.62). Bu bağlamda geleneksel anlamda mekân kullanımından çok 

uzaklaşılmadığı anlaşılmaktadır. Kuban (2020), yalıları anıtsal örneklerinde tavan 

yükseklikleri 5-6 metreyi bulmaktadır. Görkemli merdivenleri ve Batılı üslupta 

zengin süslemeleriyle bu yapıların sofaları sarayların tören odalarına benzer bir 

görüntü kazanmıştır şeklinde ifade etmektedir (s.78). 

Tanyeli, Kazmaoğlu (1979) ve İlker (1995) ise, Yalıları farklı kılan bir 

özellikten bahsetmişlerdir: Bu özellik, yapının bütününden ziyade batı etkisinin, 

ayrıntılarda daha erken dönemlerde ve aşırı ölçüde görülmesidir. Bir diğer yönü ise, 

bu konutlarda planlama açısından genel Anadolu konut şemasına az çok uymakla 

beraber, konumları ve zemin kat kullanımları açısından diğer konutlardan 

ayrılmalarıdır. Örneğin, özellikle 19. yüzyılın başına kadarki devrede yapılan yalılar, 

doğrudan doğruya kıyı çizgisi üzerinde yerleştirilmişlerdir. Ayrıca Anadolu plan 

şemasında, ahır, mutfak ve benzeri hizmetlere ayrılan zemin kat, yalıda yaşama alanı 

olarak kullanılmaktadır (s.37; s.21). 

Bazı yalılarda sofalar üzerindeki odaların kapıları karşılıklı olarak 

açıldığında, deniz ve orman havası birbirine karışarak yalının içerisinde 

dolaşmaktadır. Bu sirkülasyon ve gözlere hitap eden mavi ve yeşil renk armonisi için 

ön ve arka cephelerde bilinçli olarak pencereler bırakıldığı bilinmektedir. Hisar 

(2023), neredeyse bütün yalıların alt kat sofalarının mermer oluşundan, ikinci kat oda 

ve sofaların ise ahşap olduğundan bahsetmiştir. Ayrıca iç mekânda gözleri güneşten 

korumak için geniş saçaklar yapıldığını bunun yanı sıra odaların içlerinde su sesini 

dinlemek için havuzlar bulunduğunu dile getirmiştir; 

 

“Bütün mimari, yalının denizle devamlı irtibatı üzerine müstenittir. Yalının önünde yol 

yoktur. Yalı, deniz sathına gömülmüş ve hatta bazen toprak değil, su üstüne yapılmış ve 

denize bakan odalar su üstüne çıkmıştır. Önlerindeki suları sanki daha ziyade içlerinde 

duymak için odaların altlarında kayıkhaneler vardır. Daha çok ve daha yakından su sesi 

dinlemek için, su sesine yalı içinde bir ilave olsun diye, bu yalıların sofalarında ve hatta 

bazen bunlara ilaveten bazı odalarında ayrıca birer havuz bulunur” (Hisar,2023, s.17,18). 



128 
 

İç mekanların döşemeleri ise sade olup halılarla süslenmektedir. Buna karşın 

“tavanlar süslemelidir ve simgesel birtakım nitelikler taşıyabileceği düşünülmektedir. 

Genel olarak üç tür tavan bulunmaktadır: düz, yükseltilmiş ve kubbesel” 

(Kuban,2020, s.118). Tavan çoğunlukla bütün olarak süslenirken bazen bu kaideye 

uyulmadığı da olmaktadır.  

Aralarında en yaygın kullanılanı düz tavandır. Yükseltilmiş tavan ise çatı 

kemeri seklinde içbükey bir profil olarak duvarlardan başlar ve yatay bir orta alan ile 

bitmektedir. Barok kökenli içbükey profil 18. yüzyılda ortaya çıkmıştır. Kubbesel 

tavanın yapılması daha karmaşık bir süreç olup seyrek olarak ve yalnızca zengin 

kesimin evlerinde görülmektedir. En güzel örneklerine saraylar dışında, büyük 

konutlarda rastlanmaktadır (Kuban,2020, s.118). 

18. yüzyıldan itibaren geleneksel konutların içlerine girmeye başlayan batı 

etkili süslemeler yüzyılın sonu ve 19. yüzyılda daha sindirilmiş kompozisyonlarla 

karşımıza çıkmaktadır. “İstanbul’un 19, yüzyılda yapılan konutlarında görülen 

süslemeli, boyanmış, alçı tavanlar barok ve neoklasik özellikler taşımaktadır” 

(Kuban,2020, s.118). 

Yalılar, genellikle korunun içerisinde yalının bir parçası olarak inşa edilen 

mehtabiye köşkleri, limonluklar, kameriyeler, bülbül köşkleri, kuşluk gibi ek 

yapılardan oluşabilmektedir. 18. yüzyılda yapılan Kıbrıslı Yalısının limonluğu ve 

Zarif Mustafa Paşa Yalısının mehtabiye köşkü bu ek yapılara örnek 

gösterilebilmektedir.  

Genel anlamda Boğaziçi’nde Türk geleneksel konutunun farklı gelişme ve 

değişimler yaşayarak yeni bir mimari anlayış oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

Boğaziçi’nin gözdesi olan konutlar, “yalı mimarisi” etiketi ile, mimariden biçime, 

cephe ve süslemesiyle, bahçesiyle, doğayla bütünleşen yapısıyla, etkisiyle 

Boğaziçi’ne özgü bir yaşam biçimini, kültür oluşumunu, zarafet ve incelik dolu bir 

güzelliği temsil etmiştir. 

 

 

 

 



129 
 

3.3. DÖNEMSEL OLARAK YALILAR VE ÜSLUP 

 

Geleneksel Osmanlı yalı mimarisinin 18. yüzyıla kadar tamamıyla kendine 

has üslubuyla gelişerek biçimini aldığı ancak bu devirden sonra batılılaşma etkisi ile 

yeni bir üsluba büründüğü görülmektedir.  

Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı (diğer adıyla Köprülü yalısı), geriye kalan T 

planlı divanhanesi ile bu anlatımın önemli bir örneği olarak 18. yüzyıl öncesi 

geleneksel yalı motifini doğrulamaktadır. Havuzlu orta alana açılan eyvanları, 

dolapları, sedirleriyle, pencere açıklıklarıyla iç mekân özellikleri, divanhane yolunun 

taşlığı, kapısı ile geleneksel işlevli bir yapıdadır (İlker,1995, s.24).  

18. yüzyıl ortalarına kadar klasik Türk mimarisinin egemen olduğu 

bilinmektedir. Bu yüzyılın son çeyreğine tarihlenen Şerifler Yalısı ilerleyen süreçte 

batılı etkisiyle barok değişimlere uğrasa da geleneksel yapı biçimiyle bu savı 

desteklemektedir. “Amcazade ile aralarında neredeyse yüz yıla yakın bir süreç 

olmasına rağmen birbirlerinden pek farklı olmamaları gelişmenin bu dönemlerde 

daha yavaş seyrettiğinin bir göstergesi olmuştur” (Yazıcıoğlu,1984, s.151).  

Şerifler yalısının en önemli özelliği ise Boğaziçi’nde 18. yüzyılın (1782) son 

çeyreğinden günümüze ulaşabilen iki yapıdan birisi olmasıdır. “Selamlık Köşkü ve 

Divanhanesiyle, 18. yüzyıl ortalarına has plan özelliklerini taşıyan Şerifler Yalısı, 

Aynalıkavak Kasrı’ndan sonra planı bozulmadan günümüze ulaşmayı başarmış tek 

yalıdır” (Eldem,1974, s.277; Dilek,2019, s.21).  

Anadoluhisarı kıyılarında bulunan ve yapımı 1792’de tamamlanan Zarif 

Mustafa Paşa Yalısı (günümüze selâmlığı kalmıştır), Yâsinci ve Hasan Paşazâdeoğlu 

Ahmed Bey, Abdi Bey ve Sâbık Vâlide Sultan Kethüdâsı Necmi Efendi Yalıları 

sıralanmaktadır. Bu yalıların içerisinde bulunan yaldızlı iç mekân bezemeleri 

oldukça kıymetli olup, bu yapıları dönemin en önemli yapıları haline getirmektedir. 

Yasinci Yalısı diğerlerine göre daha sade özelliktedir (Yıldız,2011, s.396-423).  

18. yüzyıl ile birlikte Osmanlı mimarisine girmeye başlayan barok eğilimler 

kamusal yapıların yanı sıra sivil mimari uygulamalarda da etkisini göstermiştir. 

Geleneksel ve batılı üslup biçimleri arasında gidip gelen Osmanlı konut mimarisinde 

birtakım gravürlerden izler sürmek mümkündür. Melling yapmış olduğu Boğaziçi 

betimlemeleri ile o dönemin konutları hakkında bilgi sahibi olmamıza yardımcı 



130 
 

olmaktadır. Yüzyıl sonrasında batılı üslupların etkileriyle birlikte Türk geleneksel 

yalılarının, özgün çizgisinden çıktığı ancak zaman içerisinde birçok üslubun 

senteziyle birlikte kendine has eklektik yeni bir üslup biçimi elde ettiği 

görülmektedir.  

19. yüzyılla birlikte Batılaşmanın tesiri artmıştır. Özellikle Tanzimat sonrası 

yaşanılan gelişmelerin bunda büyük bir etkisinin olduğu söylenebilmektedir. Bu 

dönemde batılı üsluplar klasik Osmanlı stiliyle birlikte görüldüğü gibi yalın şekliyle 

de kullanılmıştır. Özellikle Sultan II. Mahmut döneminde (1808-1839) artan 

Batılılaşma etkisiyle yalılarda ampir üslubuna rastlanmaktadır. Cephelerde ve 

çıkmalarda ise neoklasik üslubun etkileri sıkça görülmektedir (Yenigün,2006, s.4; 

Özgül,2020, s.83,84).  

Kuban (2020), Hasip Paşa yalısının neoklasik yaklaşımın bir örneği olduğunu 

söylemiştir. Bu gibi büyük ahşap konaklar ve yalıların, sultanların neoklasik ya da 

barok saraylarını taklit etmeye çalıştıklarından cephe tasarımlarında özgün Türk 

evlerinin ayırt edici özelliklerini de dışladıklarını ancak kullanılan malzemenin ahşap 

olması, geometrik düzeni ve iki boyutluluğu vurgulamakla birlikte dokusu ile de eski 

konutlarla bir akrabalıkları olduğunu hissettirdiğini belirtmiştir. Hasip Pasa Yalısının 

neoklasik bir Avrupa yapısı olmasına karşılık bu şekliyle Avrupa mimarisinin 

yarattığı ya da yaratabileceği bir yapı olamayacağını ifade etmiştir (s.84). 

Ampir ve geleneksel Türk yalı anlayışının güzel bir sentezi olan, dönemin 

önemli örneklerinden birisi de Zarif Mustafa Paşa Yalısıdır. Bu yalı deniz cephesinin 

orta motifi, eli böğründeler, konsol profili ile alt kat döşemesine kadar inen destekleri 

ile ve defronton teşkil eden çatı kalkanı ile ve diğer kat ve pencere silmeleriyle ampir 

stili andırırken Türk yalı ruhuna da sadık kalmaktadır (Terzioğlu,1995, s.52). 

Tanzimat dönemiyle birlikte denize paralel büyük ahşap yalıların yapıldığı da 

bilinmektedir. Dönemin büyük ölçekli yalılarına örnekler arasında Bebek’te Halim 

Paşa Yalısı ve Ortaköy’de Fehime Sultan Yalısı gösterilebilmektedir. Bu 

dönemlerde, Gaspare Fossati, W.J.Smith, Charles Garnier gibi yabancı mimarların 

devlet büyükleri için batılı akımların etkisiyle yalılar tasarladıkları görülmektedir 

(Yenigün, 2006: 4 ; Özgül, 2020,s.83,84).  

 



131 
 

    

Şekil 91. Fethi Paşa ve Şehzade Burhaneddin Efendi Yalıları (Günay,2023, s.78,228) 

 

19. yüzyılda geri dönüşü olmayan bir süreç işlemeye başlamıştır. Ödünç 

üslupların uygulanması, mekân ve boyuta ilişkin farklı zevklerin oluşması, ev 

yapılırken var olan ögeler yerine yeni mobilyaların, hayatlar yerine iç sofaların 

yerleşmesi imparatorluğun büyük kentlerinde geleneksel evin kaçınılmaz yok 

oluşunu perçinlemiştir (Kuban,2020, sy.84). Batı etkisinin kendisini hissettirmesi ile 

Boğaziçi’nde tamamen değişik görünümler ortaya çıkmıştır. Çubuklu’da Halil 

Ethem, Kanlıca’da Rasim Paşa, Yeniköy’de Sait Halim Paşa yalıları tamamen 

değişik plan şemaları içerirler. Öyle ki geçmiş yalı planlarından esintiler bile görmek 

mümkün olmadığı gibi, Helenistik mimariden barok, ampir hatta arabesk stillere 

kadar her mimarinin denendiği yapılar oluşmuştur (Erdenen,2006, s.11). 

Terzioğlu (1995) üslup değişimini yorumlamış, bu üsluplardan 18. yüzyıla 

dayanan Barok stilinin belirli bir tarih aralığını takip etmeden tamamen Avrupa 

etkisiyle uygulanmış olduğunu ve Boğaziçi yalılarında da oldukça rağbet görmüş 

olduğunu söylemiştir. Ampir üslubun ise 19. yüzyılda batılılaşmanın iyice 

benimsenmesi ile görülse de Türk zevki ve gelenekleri göz önünde tutularak yeni bir 

Türk ampir üslubunun oluşturulduğunu, Neoklasik dönemde ise ulusal bilincin 

mimaride yansımasının amaçlandığını belirtmiştir. Bu üslupla aynı zamanda görülen 

bir üslupta Art Nouveau olmuştur.1890-1910 yılları arasında Avrupa’da görülen bu 

üslubun süsleme öğesi olarak bitki ve doğa unsurlarında kullanıldıklarını ifade 

etmiştir (s.36). 

 

 



132 
 

3.4. DEĞİŞEN GELENEKSEL YAŞAM BİÇİMİNİN YALI MİMARİSİNE VE 

İÇ MEKANLARINA ETKİSİ 

 

Geleneksel Türk konutu ve yaşam kültürünün, birikim, alışkanlıklar, inanç, 

coğrafya gibi birçok etkeni içerisine alarak, yüzyıllar içerisinde ve birbiri ile ilişkili 

olarak geliştiği, neticede de bir bütün olarak şekillendiği ve biçimini aldığı 

görülmektedir. 18. yüzyıla kadar bu doğrultuda kendi özgün yaşam alışkanlıkları ve 

yapıları ile yaşamını sürdüren Türk toplumu, bu süreçten itibaren benimsediği batılı 

yaşam ile yeni bir süreci başlatmıştır. Batılı faktörlerin Osmanlı kentlerine 

yerleşmesi ve bir devlet politikası haline gelmesi, toplum yapısının, yaşam biçimi ve 

alışkanlıklarının, yapılarının da değişmesine neden olmuştur. Bu minvalde ele 

aldığımız gelenekselden batılılaşmaya yalıların ve iç mekânlarının durumu, yaşam 

alışkanlıklarının değişimi, mobilya gibi yeni kavramlarla tanışılması hem yaşam 

kültürü açısından hem de iç mimari değişimlerin anlaşılması açısından önemli 

olacaktır. Bu bağlamda bu başlık altında yalıların durumunu etkileyen, değişimin 

görüldüğü konular alt başlıklar altında ele alınmaya çalışılacaktır. 

 Plan Tipolojisi 

 

Geleneksel Osmanlı konutunun kıyı kesimlere yapılmış bir örneği olan 

yalıların 18. yüzyıla kadar geleneksel plan tipoloji üzerinden gelişerek biçimlendiği 

bilinmektedir.  

Kuban (2020), özellikle köşk mimarisinin yalı oluşumunda önemli bir etkisi 

olduğunu düşünmektedir. Sultani köşklerin klasik ve klasik sonrası örneklerinin, 

yükseltilmiş alt katlar üzerinden tasarlanan revaklı tek katlı pavyonlar olduğunu, bu 

tür köşklerden en önemlisinin Sarayburnu’nda sultanların deniz törenlerini izledikleri 

“Yalı Köşkü” olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca köşk mimarisinde hem dikdörtgen hem 

de merkezi plan kullanılmıştır (s.87).  

“Aynı devirlerde (17. ve 18. yüzyıl başları) yapılan yalılar izlendiğinde de 

daha çok kare ya da kareye yakın planlı, haremle selamlığı birbirinden tamamen ayrı 

konumlarda bulunan köşke benzer yalılarla karşılaşılmaktadır” (Yazıcıoğlu,1984, 

s.151). Bunun yanı sıra köşk mimarisinde bir statü simgesi olan “Haçvari Plan” Yalı 



133 
 

mimarisinde görülmektedir. Av, Kabul, Bahçe, Seyir Köşklerinde en çok kullanılan 

plan şekli olup, büyük konakların planlarında misafir odası ya da divanhane olarak 

selamlıkların törensel öğeleri olmuşlardır (Kuban,2020, s.87).  

Boğaziçi’nde 1699 yılında yapılan Amcazade Hüseyin Paşa Yalısının 

günümüze ulaşan tek katlı divanhanesi de bu köşklerin en eskisi ve tanınmışıdır. 

Divanhanesinde havuzlu orta mekâna açılan üç eyvanı bulunmaktadır. Haç 

biçimindeki sofanın aristokratik statüsü, bağımsız tören pavyonlarından bahçe 

köşklerine ya da daha büyük kompozisyonların içerisinde, köşk, konak, kasırlardaki 

uygulamanın benzeridir (Kuban,2020, s.89,90; İlker,1995, s.24). 

 

     

Şekil 92. Amcazade Hüseyin Paşa ve Emirgan Şerifler Yalısı Planı (Kuban,2020, 

s.88; Dilek,2019, s.96). 

 

18. yüzyılın son çeyreğine doğru yapılmış olsa da benzer özellikler gösteren 

bir yapı da Emirgan Şerifler Yalısı olmuştur. Günümüze ulaşan Selamlık yapısı ve 

divanhanesinde plan şeklinin yine Amcazade de olduğu gibi Haçvari özellikli orta 

mekâna açılan üç eyvanla kuşatılarak sonuçlanması, klasik türde bir planlamayı 

yansıtmaktadır (İlker,1995, s.26; Dilek,2019, s.49,50).  

18. ve 19. Yüzyıla gelindiğinde ise kent evlerinde içe dönük bir tasarımla 

simetrik ya da merkezi tipolojilerin geliştiği görülmektedir. Odaların biçimi, 

yerleşimi, eyvanlar, boyutsal ve orantısal özellikler merkezi sofalı bir evde eski 

boyutsal oranlara yakındır. Fakat klasik hayatlı evin önemli öğelerinden biri olan 



134 
 

eyvan ya ortadan kaybolmuştur ya da odalara dönüşmüştür. Girişler ise doğrudan 

içeriye açılmaktadır (Kuban,2020, s.73). 

Erken 18. Yüzyıl evlerinde gelişerek çözülenmiş ve 19. yüzyılda oldukça 

fazla kullanılan, Karnıyarık denilen plan tipi önemli ölçüde yaygınlaşmıştır. Bununla 

birlikte konutlar geç 18. ve 19. yüzyılda orta sofalı ve haç biçimli iki ana tip 

temelinde planlanmıştır. Orta sofanın biçiminin birçok varyasyonları bulunmaktadır 

ve bu orta mekan, kendine özgü bir karakter kazandırabilmektedir. Ayrı haremi 

bulunan evlerde iki oda ve bir sofadan oluşan bir plan birimi, karnıyarık planına 

eklenerek daha büyük evler tasarlanmıştır. Bu sistem köşk ve konaklarda uygulandığı 

gibi yalılarda da uygulanan plan şekilleri olmuştur (Yazıcıoğlu,1984, s.154,200; 

Kuban,2016, s.484; 2020, s.77; İlker,1995, s.24-29).   

18. yüzyılda yapılmış yalılardan birisi olan Bebek’teki Köçeoğlu Yalısı iki 

karnıyarık plan şemasının yan yana getirilmesiyle oluşmuştur. Planda karnıyarık 

şemalardan birisinin orta sofası, eyvanlar önüne getirilen sütunlarla merkezi bir 

hacim oluşturmuştur. Bu bölümde sofaların köşelerindeki odalardan başka, merdiven 

sahanlığından geçitle yine iki odalı ve sofalı bir daireye geçilmektedir. Bu durum 

Türk evi planlamasındaki büyük esnekliğin sergilenmesi açısından önemli bir 

örnektir (Kuban,2016, s.484, Eldem,1986, s.68). Odaların köşelerinin kırılarak 

yüklükler yanından girişler, üst kat odalarında kafa pencereleri gibi özellikler Hayatlı 

Ev geleneğinin sürdüğünü gösteren düzenlerdir (Kuban,2016, s.484; Terzioğlu,1995, 

s.66). 

   

Şekil 93. Köçeoğlu ve Yasinci Yalısı planları, S.H.Eldem (Kuban,2016, s.484,485). 

 



135 
 

Büyük konutlarda karnıyarık tipolojisinin bir başka örneği ise Kanlıca’da 

bulunan Saffet Paşa Yalısıdır. 19. Yüzyıl apartmanlarının düzeninde denilebilecek 

bir blok görüntüsü resmetmektedir (İlker,1995; Kuban,2016, s.484; Terzioğlu,1995, 

s.48). 

  

Şekil 94. Saffet Paşa Yalısı Alt ve Üst kat planları (Erdenen,2006, s.80) 

 

Daha çok büyük konutlarda uygulanan ikinci ev tipolojisi ise orta sofalı ya da 

haç planlı olarak adlandırılan plan tipleridir. Bu planlar orta eyvanlı, çekirdek hayatlı 

Ev’in bir aksın iki yanına konarak haç biçimli, bazen eliptik, nadiren dairesel bir 

merkezi hacim haline getirilmesi ile oluşmaktadır. Orta sofalı evlerin dikkat çekici 

bir örneği, 19. Yüzyılın ilk yarısında yapılan, Beylerbeyi’ndeki Hasip Paşa 

Yalısı’dır. Her katta ortalama bin metrekare alanı olan bu evde, geç 18. Yüzyılda 

moda olan barok üslupta görkemli bir eliptik sofa vardır (Kuban,2016, s.485; 2020, 

s.81; Eldem,1984, s.224; İlker,1995).  

 

  

Şekil 95. Hasip Paşa Yalısı planı ve rekonstrüksiyon planı, S.H. Eldem Türk Evi 

(Erdenen,2006, s.298). 



136 
 

Merkezi Planla karnıyarık arasında değişik varyasyonlara olanak veren 

uygulamalarda vardır. Çengelköy’deki Sadullah Pasa Yalısı da tanınmış örneklerden 

birisidir. Bu yapı oval sofalı yapısıyla, karnıyarık tipi plana, haçvari sofalı planın bir 

sentezi şeklindedir (Terzioğlu,1995, s.62; Kuban,2020, s.83). 

 

 

Şekil 96. Sadullah Paşa Yalısı, zemin ve üst kat planları (Erdenen,2006). 

 

Ahşap Türk konut geleneği son dönemin büyük boyutlu kent konutlarında 19. 

yüzyılda önemli değişikliklere uğramıştır. Fakat biçimsel kökenini unutmamıştır. Dış 

mimaride ahşap malzeme, kafes ya da kepenkler, çıkmalar, cumbalar; iç mimaride 

sedirler, yüklükler, islemeli tavanlar, dış dünya ile hava ve ışık ilişkisi kesilmemiş 

sofalar tasarıma karakter veren ögeler olarak sonuna kadar kullanmıştır (Kuban,2016, 

s.485).  

Zengin ve seçkin kesimin yerleşim bölgesi haline gelen Boğaziçi, geleneksel 

Türk evinin şekillenerek geliştiği, çeşitli yüzyıllarda değişime uğradığı konut yapıları 

olmuşlardır. Barok üslubun eliptik formları plan kurgularına yansıdığını 

görmekteyiz. 

 

 

 

 



137 
 

 İç Mekanlar ve Mobilya 

 

Yalıların Boğaziçi’nde şekillenmeye başladığı dönemden 18. Yüzyılın ikinci 

yarısına kadar geleneksel üslupta sürdürmüş olduğu yaşamının, bu süreçten itibaren 

değişmeye başladığı bilenmektedir. Bu dönemde yapının iç mekân özellikleri, 

bölümlenmesi, bütünsel işleyişi, donatı elemanları gibi mekânın belirleyicisi olan 

unsurların ne gibi değişimler yaşadığını, iç mekân ile yaşam arasında ne gibi ilişkiler 

kurduğunu anlamak, değişimleri okuyabilmek açısından oldukça önemli olacaktır. 

Bunun yanında yapının yatay ve düşeydeki dinamiklerinden, bina görünümlerine etki 

eden cephesel öğelerden ve yalının hacimsel karakterini tanımlayan unsurlarından da 

söz etmenin  faydalı olacağı düşünülmüştür. Bu bölümde, konunun esas alanını teşkli 

eden ve yalı yaşamının şekillenmesinde önemli bir yeri olan odalar, sofa, eyvan, 

merdiven, servis hacimleri ve mobilya gibi iç mekan alanları ve donatı unsurları 

örnek görseller üzerinden incelenmiştir. 

3.4.2.1. Odalar 

 

Geleneksel Türk evi plan şemasını takip ederek zaman içerisinde yeni 

biçimini almış olan yalıların odalarında da geleneksel yaşam alışkanlıklarının devam 

ettiği görülmektedir. Özellikle 18. yüzyılın ikinci yarısına kadar gelenekten 

kopmadan devam edildiği çeşitli gravürlerden anlaşılmaktadır. Bu süreçten itibaren 

19. yüzyıla gelindiğinde devletin batılı yaşama ilişkin birtakım yenilikleri 

benimsemesi ile birlikte, yalı, konut ve köşklerde de yavaş yavaş değişimlerin 

yaşandığı görülmektedir. Tanzimat sonrasında ise batılı yaşama iyice adapte olma 

süreci başlamış, Dolmabahçe Sarayı da bunun için önemli bir örnek teşkil etmiştir. 

 Bu süreçten itibaren üst kesimin kışlık konutları olan konaklarda ve yazlık 

konutları olan yalılarda da gerek dış cephe gerek iç mekân anlamında değişimler 

başlamıştır. Ancak yalılar o günün sayfiye konutları oldukları için iç mekanları kışlık 

konutlara nazaran daha yavaş değişmiştir. İç mekân değişimlerinde ilk olarak 

mobilyaların gelmesi etkili olsa da yalı yaşamında geleneksel yaşam kültürünün ve 

oda kullanımlarının devam ettiği görülmektedir. 



138 
 

Yalı yaşamında odanın büyük bir yeri olduğu hatta yapının en önemli öğesini 

temsil ettiği görülmektedir. “Bu mekanların gereksinimine göre sayı ve şekilleri 

belirleneceği gibi saptanan işlev şemasının tipine de uygunluğunun bulunması 

gerekmektedir. Öyle ki bazı yalı biçimlerinin oluşması için belirli sayıda odalara 

gereksinin vardır. Örneğin eyvanlı ve orta sofalı bir Plan tipi oluşturulmak 

isteniyorsa her katta en az dört odaya gereksinin vardır” (Yazıcıoğlu,1984, s.200). 

Kanlıca Kont Ostrorog Yalısı ve Prenses Rukiye Yalısı buna örnek 

gösterilebilmektedir. 

  

Şekil 97. Prenses Rukiye ve Kont Ostrorog Yalısı (Erdenen,2006, s.197) 

 

“Bunun yanı sıra odalar ilk dönemlerinden itibaren niteliklerine ve 

önemlerine göre isimler almışlardır. Örneğin, baş oda, baş kadın odası, çiçekli oda, 

pembe oda gibi. Çünkü geleneksel yaşamda her oda aynı işlevlere cevap 

verebilmektedir” (Yazıcıoğlu,1984, s.200). Yalıyı diğer sivil konutlardan ayıran en 

önemli özellik ise manzaralarıdır. Boğaziçi faktörünün odalar içerisinde oturma 

bölümlerini etkilediği söylenebilmektedir. Bunun dışında odaların dekoru da önemini 

arttırmıştır. Her oda aynı biçimde ve oranda süslemelere sahip değildir. Bazı odaların 

işlevlerine göre dekorları daha çok önemsenmiş ve buna göre isimlendirilmişlerdir. 

Örneğin, Selamlıkta bulunan bir odanın muhakkak bu itinayla süslendiği 

bilinmektedir. “Sahibinin zevk, beğeni ve ekonomik gücünü sergilemesi bakımından 

dışı kadar içinin de süslü olması sağlanan bir oda muhakkak bulunur bu odaya da baş 

oda denilirdi” (Terzioğlu,1995, s.14,16; Yazıcıoğlu,1984, s.200). 

Haremde bulunan odalarda çok kıymetli olup özellikle bir tanesi diğerlerine 

göre daha fazla abartılmıştır. “Haremdeki odalar yaşayan kişilerin bir parçası 

durumdadır ve bu mekanlarda günlük yaşamın yanında, yatma, yeme, eğlenme gibi 



139 
 

birçok işlev iç içe gerçekleşmektedir” (Erdenen,2006, s.11). Kısacası yalıdaki bir oda 

uzun geçmişin deneyimleriyle beğeni ve zevklerin uyuşumundan oluşmuş 

mekanlardır. Günümüzde dilden düşürülmeyen çok maksatlı salonların yüzyıllarca 

kullanıldığı en güzel örneklerdendir. Bu nedenle odanın duvarları tabanı hatta tavanı 

kapı ve pencereleri devrin gereksinimlerini en iyi şekilde karşılayan ayrı ayrı işlevleri 

içermişlerdir (Yazıcıoğlu,1984, s.201,202). 

Yalı odalarında odaya ilk giriş kısımları oldukça önemsenmiştir. Öncelikle 

odalara yönelim bir sofayla başlamakta çünkü odaların kapıları sofaya açılmaktadır. 

Odalara girmeden önce bir hazırlık bölümü yapıldığı dikkat çekmektedir. Sofalar 

geniş hacimli mekanlar oldukları için ayrıca içerdekilerin toparlanmasına vakit 

kazandırmak için oda kapılarının açılımı ile içerdekilerin direk olarak görünmemesi 

önemsenmiştir. Bunda “gizliliğin yanı sıra ısı endişesi de etkili olmuştur. Bu 

nedenlerle odalar çoğu kez bölümler içine açılarak, oda içi veya hiç değilse odanın 

bir kısmı görünmeyecek şekilde düzenlenmeye çalışılmıştır” (Erdenen,2006, s.11).  

İkinci bir aşamada ise köşeler ya pahalanmış ya da tamamen yandan giriş 

sağlanmış ve yine kapı açıldığında sağır bir dolap, yani oldukça süslü eni dar 

dolapların görünmesi sağlanmıştır. Bu hacimler daha ileri aşamada odalar arasında 

gizli geçitlere ya da bağlantı mafsallarına dönüşmüştür (Erdenen,2006, s.11, 

Terzioğlu,1995, s.14,16) Örneğin, Çengelköy ve Bebek Köçeoğlu Yalıları, 

Anadoluhisarı Yasinci Yalısı ve Kandilli Edip Efendi Yalısı oda girişleri, içeriyi 

kısmen göstermemek adına pahlı yapılmışlardır (İlker,1995). 

Hazırlayıcı mekanlar sonrasında odaların zeminlerinin de çoğu kez tamamen 

düz yapılmadığı farklı kotların oluşturulduğu görülmektedir. Bunda estetik, ısı, 

temizlik gibi birçok işlevsel nokta birbiriyle bağlantılı şekilde düşünülmüştür. 

“Örneğin 0,17-0,20 metre sedir yükseklikleri ile 1,00-1,10 metre enleriyle oturma, 

bağdaş kurma, diz çökme, uzun oturma, uzanma işlevini karşılarken dışarıya da en 

iyi şekilde görme imkânı sağlanmıştır” (Yazıcıoğlu,1984, s.202). 

Yalı hayatında tıpkı geleneksel Türk evinde olduğu gibi odanın vazgeçilmez 

bir unsur olduğu, iç mekân alışkanlıklarından, düzen ve şekle her şeyin bir denge ve 

uyum içerisinde gelişerek biçimlendiği anlaşılmaktadır. Yüklük dolaplarından, 

nişlerine, ayakkabılıklardan, çiçeklik ve kavukluğuna hatta yazlık konut olmasına 

rağmen ocaklığına kadar yüzyıllık düzenin sürdürüldüğü anlaşılmaktadır. 



140 
 

Dönemin yalılarına bakıldığında çoğunlukla geleneksel öğelerin devam ettiği 

odaların şekillenişinde görülmektedir. Örneğin Yasinci Yalısında odaların 

köşelerinin kırılarak yüklükler yanından giriş, üst kat odalarında kafa pencereleri gibi 

özelliklerinin bulunması hayatlı ev geleneğinin sürdüğünü gösteren düzenler 

olmuşlardır. Odaların bağımsız üniteler olarak tasarlandığı, birbirine yakın 

büyüklükte ve aynı konumda birçok odanın varlığından anlaşılmaktadır 

(Kuban,2016, s.484).  

Ancak başka bir örnek olan Saffet Paşa Yalısı, Boğaziçi’nin en eski 

yalılarından (18.yüzyıl öncesi) birisi olup çeşitli değişiklikler geçirmiştir. Odalarına 

bakıldığında geleneksel sedir ve yüklüklerle birlikte nişler ve duvar panolarının 

olduğu görülür. Ancak yenilenmelerle birlikte gelenekselin yanında batı etkisin de 

odalara girildiği anlaşılmaktadır. Odaların tepe pencereleri ortadan kalkmıştır. Tavan 

kaplamaları ve süslemelerinin yerini yabancı motifler, profil ve bitkisel desenli 

süslemeler almıştır. Odalar da ocaklıklar kalkmış yerine ısınma aracı olan sobalar 

gelmiştir. Odaların iç döşemelerinde yüklük ve sedirlerin yanı sıra Fransız stili 

karyola, sandalye ve komodinler de kullanılmaya başlanmıştır (İlker,1995; 

Terzioğlu,1995, s.48; Erdenen,2006, s.88, Kuban,2016, s.484). 

 

  

Şekil 98. Saffet Paşa Yalısı, 1964 ve günümüzden görünümleri (Erdenen,2006, s.86)                                 

 

Saffet Paşa Yalısı 1976’da geçirdiği yangın sonucunda günümüze özgün 

görünümü ile ulaşamamıştır. İngiliz Arkeoloji Enstitüsünün Broşüründe (1957), 

Saffet Paşa Yalısından ve odalarından bahsedilmektedir. Bu yalının ortaya koyduğu 

gelenekle sentez biçiminden mimarının Viyana’da öğrenim görmüş bir Türk olduğu 

düşünülmektedir. Özellikle 2 numaralı odasının 18. Yüzyıl tavanı ile önemli olduğu 

vurgulanmıştır. Bu odanın oymaları ve süslerinin orijinal renklerini koruduğu ve 



141 
 

tavan kabartmalarının güzelliği anlatılmıştır. Bu süslemelerin Hasköy sandalcıları 

tarafından yapıldığı söylenmektedir (o dönemler kabartma onların sanatı olduğu için) 

(Lloyd,1957, s.163; Erdenen,2006, s.88). Bütün gelişim süreci dikkate alındığında 

batılı stillerin 18. Yüzyılın son kısmından itibaren yalıların iç mekanlarına girdiği ve 

odalarını etkilemeye başladığı söylenebilmektedir. 

Geleneksel düzende devam eden bir başka yalı ise Köçeoğlu Yalısı olmuştur. 

Bu yalı yirmi odasıyla “geleneksel planın neredeyse sonsuz olasılıklarını 

sergilemiştir. Oda kavramı, eyvanlar, geleneksel evlerin belirgin özellikleri bu yalıda 

kolayca gözlenebilmektedir” (Kuban,2020, s.83). 

Yalıların bütünsel şekillenişinde ve mekân işlevi açısından 

değerlendirilmesinde odaların önemli bir yeri olduğunu bilmekteyiz. Odaların batılı 

yaşamla birlikte geleneksel düzeninden ayrılmaya başlaması yaşam şeklinin değişimi 

açısından da önemli ipuçları vermektedir. Bu bağlamda çeşitli gravürler, ilerleyen 

dönemlerde çekilmiş fotoğraflar, dizi ve filmler de bu değişimin takibini yapabilmek, 

izlerini sürmek açısından önemlidir. 

 

Çizim 3. Oda ve girişlerin biçimlenişi (Terzioğlu,1995, s.15). 

 



142 
 

Örnek 1: Sadullah Paşa Yalısı, iç mekân. 

  

Şekil 99. Sadullah Paşa Yalısı yatak odası ve nişli bölüm (Belge,1997, s.47). 

 

Sadullah Paşa yalısı içerisinde bulunan kabartmalı lake altın yıldızlı karyola 

batı stili mobilyanın yalıların iç mekanlarına girişini gösterirken, diğer taraftan arka 

bölümde bulunan nişli bölüm ve çift kapaklı yüklük dolabı ile gelenekselin de 

tamamıyla bırakılmadığını anlatmaktadır. Ancak niş bölümünün içerisinde, sağlı 

sollu etrafında, kemer biçimiyle üstünde ve yüklükle kapının üzerinde devam eden 

kalem işi barok etkili süslemeler batılı etkilenmeleri yansıtmaktadır. Bu iç içe 

geçmişlik iki kültürün sentezi sayılabilmektedir. 

 

Örnek 2: Şerifler Yalısı, iç mekân. 

   

Şekil 100. Şerifler Yalısı Başoda, sedirli oturma mekânı ve karşı bölümü 

(Belge,1997, s.36,37). 

 



143 
 

Şerifeler Yalısı (18. Yüzyıl), Amcazade Yalısı gibi tek katlı olup, benzer plan 

şemalarına sahiptirler. Geleneksel üslupta yapılmasına karşın geçirdiği onarımlar 

neticesinde batılı unsurları da içerisinde barındırdığı bilinmektedir. Yalının oturma 

mekânı olarak oluşturulmuş başoda geleneksel üslupta sedirli oturumun ve yüklük 

dolabının bulunduğu geleneksel tarzda bir odadır. Ancak yüklük bölümündeki eğrisel 

barok çizgiler, tavan ve duvar süslemelerinde nakışlar biçiminde işlenmiş süsler batı 

tesirini göstermektedir. “Tavan ve duvarlarda doğa ve mimari konulu, antik döneme 

gönderme yapan barok üslupta sütun ve kemerler görülmektedir” (Dilek,2019, s.55). 

Bu yalıda batı stili, süsleme gibi tezyinatlar aracılığı ile hissedilmektedir. 

 

Örnek 3: Fethi Ahmet Paşa Yalısı, iç mekân. 

  

Şekil 101. Fethi Ahmet Paşa yalısında mermer sofa ve yemek odası bölümü 

(Belge,1997, s.150,151). 

 

Fethi Ahmet Paşa yalısı (1886), zemin katında kara ve deniz tarafından iki 

girişi olan mermer sofalı bir yapıdır. Bu kısımda giriş bölümleri bulunmakla birlikte 

batı tarzı mobilyalar ile bir yemek odasına dönüştürülmüştür. Sofada yapıldığı 

dönemden kalma bir selsebil bulunmaktadır. Yapının yemek odasına dönüşmüş 

sofası karnıyarık plan şeması, mermer sofası, selsebil kullanımı, duvar çinileri ile 

gelenekseldir. Ancak mobilyalar ve selsebilin roroko kabukları anımsatan süsleri 

batılı görünmektedir. Yalının bulunan eski bir fotoğrafında yemek odası bölümü 

görünmektedir. Sandalyeler ise Michael Thonet tasarımı, Thonet sandalyelere 



144 
 

benzemektedir. Bu mekanlar batılı yaşamın alışkanlıklarına ve eşyalarına geçişin 

örnekleri niteliğinde görülebilirler. 

Örnek 4: Zeki Paşa Yalısı iç mekân. 

  

Şekil 102. Zeki Paşa Yalısı oda içi görünüm (URL-33)                                                                                                                        

 

Yalının batılı yemek çevresi ve oturma mobilyalarından oluşan odada, 

Avrupa’da üslupların yeniden canlandırma döneminde Rönesans stilinde kullanılan 

ahşap duvar kaplamaları görülmektedir. Oda içerisinde her ne kadar roroko esintili 

olsa da geleneksel iç mekanlarda kullanılan mermer bir çeşme ve halı örneği 

bulunmaktadır. 

Örnek 5: Kont Ostororog Yalısı iç mekân. 

 

Şekil 103. Kont Ostrorog Yalısı sedirli oda (Belge,1997, s.142,143). 

 

Kont Ostrorog yalısında geleneksel sedirin yanı sıra batı mobilyalarının da 

bulunduğu görülmektedir. 



145 
 

19. Yüzyıl veya öncesi 19. yüzyıl sonrası Günümüz 

Gravür anlatımı ile  

Oda Görünümü 
Yalıda Odanın Görünümü Yalıda Odanın Görünümü 

 

Tandır başında kadınlar 

D’Ohsson (1788) 

 

Edip Efendi Yarısı 

  

Edip Efendi Yalısı 

18. yüzyılda bir Osmanlı evinde 

geleneksel günlük yaşam 

alışkanlıklarının ve iç mekân 

öğelerinin bulunduğu ancak 

duvarlarda birtakım batılı kalem 

işlerinin yer aldığı görülmektedir. 

 

 

Edip Efendi yalısının iç 

mekanlarında batılı mobilya ve 

aksesuarların hâkim olduğu 

görülmektedir. 

Edip efendi yalısı iç mekanları 

restorasyon sonrasında modern 

öğelerle yeniden 

yorumlanmıştır. Yaşam biçimi 

ve iç mekanlar tamamıyla 

modern yaşama göre 

düzenlenmiştir. 

Tablo 3. Dönemsel olarak yalıda odanın gelişim ve değişimi 

 

Geleneksel Osmanlı kültürüne ait olan sedirli mekanların 19. Yüzyıla kadar 

saray ve üst kesimin evlerinde de devam ettiği bilinmektedir. Ancak batılaşma süreci 

ile birlikte değişim de başlamıştır. Edip Efendi Yalısının 20. Yüzyılın ikinci 

yarısında çekildiği tahmin edilen tablodaki fotoğrafından üst kesim konutlarının 

batılı iç mekanlara geçtikleri anlaşılmaktadır. Geleneksel düzende inşa edilen Edip 

Efendi Yalısının iç düzenlemelerinin bu devirde değişmiş olduğunu görmek, 

gelenekselden batılılaşmaya yaşam biçimi alışkanlıklarının sindirildiğini de ifade 

etmektedir. Günümüzde ise çağın gerekliliklerine uygun şeklide modern bir stille, 

tamamıyla değişmiş batılı alışkanlıklara göre yalının iç mekanlarının yeniden 

düzenlendiği görülmektedir. 

 



146 
 

3.4.2.2. Sofalar 

 

Osmanlı konut mimarisinin kimliği niteliğinde olan sofalar yalıların 

başlangıcından itibaren değişikliklere uğrasa da varlığını sürdürmeyi başarmıştır. 

Geleneksel Anadolu Türk evlerinde olduğu gibi yalılarda da odaların 

açıldıkları mekanlar olarak sofaların, yapının biçimlenişlerinde büyük etkileri 

olmuştur. Boğaziçi yalılarında daha çok iç ve orta sofalı tiplerin kullanıldığı 

bilinmektedir. Sofanın yalı içerisindeki yeri ve şekli, yalının gelişim sürecinde 

değişikliklere uğramıştır. Bunda değişen çağın koşullarının büyük bir etkisi olmuştur. 

Yavaş yavaş dikdörtgen ve kare sofa tipleri, yuvarlak ve oval biçimlere dönüşmeye 

başlamıştır. İlk olarak dörtlü ve eyvanlı divanhane biçimler giderek köşelere odalar 

getirilerek orta ve iç sofalı şekillere dönüşerek denize paralel ya da dikey konumlar 

almışlardır (Erdenen,2006, s.12, Yazıcıoğlu,1984, s.203; Kuban,2016, s.484,485; 

Terzioğlu,1995, s.17,18). 

Orta sofalı tipler harem ve selamlık yapılarına göre tek tek oluşabildiği gibi 

bu yapıların birleştirilmesi ya da daha büyük yapılması halinde iki, üç hatta dört 

sofalı olarak da oluşturulabilmekteydi. Sofaları karanlıktan kurtarmak ve iyi bir 

görünüm yakalayabilmek içinse deniz ve bahçe karşılarına denk gelecek iki aksta 

oturma eyvanları yapılmıştır. Sofalara açılan bu oturma eyvanları oda işlevinde 

hizmet vermiştir (Yazıcıoğlu,1984, s.203). 

18. yüzyılın sonundan itibaren klasik yalı düzeni yavaş yavaş değişiklikler 

göstermiştir. Böylece Anadolu’dan itibaren yüzyıllardır kullanıla gelmiş dört eyvanlı 

sofa düzeni özgün biçimini kaybetmeye başlamıştır. Ancak “bu düzen 18. yüzyıldan 

sonra geliştirilerek yeni yorumlarla, en yeni ve en rahat çözüm ve biçim olarak 

kullanılmaya başlamıştır” (Yazıcıoğlu,1984, s.203). 

Yalı içerisinde her katta sofa bulunduğu görülmektedir. Zemin katta başlayan 

taşlıklı mermer sofa, üst katta yapının odalarının açıldığı ahşap zeminli bir orta 

sofaya dönüşmektedir. Deniz ve bahçe kullanımı yalılarda çok önemli olduğundan 

zemin kattaki mermer sofadan bu mekanlara çıkışlar verilmiştir. Yalı mimarisinde 

günlük hayat yalı ile iç bahçe arasında geçtiğinden bu bölüm adeta yalının bir devamı 

gibidir. “İç bahçeler önüne yalılar geldiğinde deniz ve bahçe giriş eyvanları 



147 
 

olduğunca saydam hale getirilerek iç bahçeden deniz görünümü imkânı yaratılmıştır” 

(Eldem,1974; Yazıcıoğlu,1984, s.205). 

 

 

 

Çizim 4. Boğaziçi Yalılarının denize doğru konumları (Yazıcıoğlu,1984, s.204). 

 



148 
 

Örneğin Hasip Paşa Yalısında eyvanlar, gayet büyük olan sofanın iki 

tarafında, uzun mihveri üzerine yapılmıştır. Bu eyvanların dış yüzeyleri, sofa eğrisine 

paralel olarak kavislidir. Büyük merdiven yerinin dış duvarında da aynı kavis devam 

etmiştir. Sofa, yan kapıları ile iki tarafındaki dairelere bağlanmaktadır 

(Şehsuvaroğlu,1986, s.267). 

Örnek 1: Hasip Paşa Yalısı, iç mekân. 

  

Şekil 104. Hasip Paşa Yalısı birinci kat sofa bölümü ve planı (URL-34) 

 

İlk kez 18. yüzyılın sonlarında inşa edilen Hasip Paşa yalısı geleneksel 

üslupta yapılmış bir yalı olup 19. yüzyılda yeniden ele alınarak biçimlendirilmiştir. 

“Bir tarafı denize diğer tarafı karaya bakan oval bir sofası bulunmaktadır. Sofanın iki 

tarafında da dörder odalı kısımlar bulunmaktadır. Harem dairesinin planı tek bir 

eksen üzerine kurulmuştur ve büyük eksen aynı zamanda oval sofaya yön 

vermektedir.” (İlker,1995).  

Geç dönem barok, ampir ve Türk tarzı bir yorumla ortaya çıkan yalıda, ilk 

yapımından kalma sedir, yüklük, kapakların ikinci onarım esnasında gereksiz 

bulunarak ortadan kaldırıldığı, yerine Avrupa tarzı yeni mobilyaların alındığı 

bilinmektedir. Dolayısıyla 18. yüzyılda yapılan yalıların çoğunlukla geleneksel 

tipolojide olduğu ancak son çeyrekte ve 19. yüzyılda batı etkisinin yayılması ve 

çağın moda faktörü haline gelmesi ile batılı yönde değiştiği anlaşılmaktadır. 

Görselde sofada bulunan batılı mobilyalar, aynalar görülmektedir. Bununla birlikte 

sofa dışına açılan kapıların üst kemerlerinin dairesel formu ve kapının ahşap geçişleri 

batılı bir yaklaşımı işaret etmektedir. 

            



149 
 

Örnek 2: Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı, İç mekân. 

 

Şekil 105. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı, divanhane sofası,17. yüzyıl                                                         

Mimar Orhan Çakmakçıoğlu restitüsyonu (Ö, Bilgili, 2017) 

 

Örnek 3: Şerifler Yalısı, İç mekân. 

 

Şekil 106. Şerifler Yalısı, divanhane sofası, 18. Yüzyıl (URL-35) 

 

Amcazade Yalısının 17. yüzyıldan kalma divanhanesinde geleneksel orta 

sofalı bir plan tipi görülmektedir. Orta sofanın etrafına yayılan eyvanlar kotla 

yükseltilmiş oturma mekanları olarak düzenlenmiştir. Sedirli oturma bölümleri, iç 

mekânda kullanılan havuz geleneksel kültürün öğeleridir. İç mekân tezyinatı ise 

çiçek desenlerle süslenmiştir. Bu divanhane sofası Osmanlı aristokrat kesiminin 

yaşam alanını temsil etmesi açısından önemlidir. Bu dönemde batılı etkilerin henüz 

başlamadığı da anlaşılmaktadır.  

Şerifler Yalısı ise 18. yüzyılda geleneksel kodlarla yapılmış bir yapıdır. 

Yüzyılın sonlarına doğru geçirdiği onarımlar sırasında batılılaşma etkisi ile duvar ve 



150 
 

tavan süslemelerinin batı etkisinde değiştiği bilinmektedir. Bu iki örnek neticesinde 

geleneksel iç mekanların 17. yüzyılda ve 18. yüzyılın son dönemine kadar devam 

ettiği, batılılaşma tesirlerinin ise bu yüzyıllarda yalnızca süslemeler yoluyla iç 

mekanlara girdiği anlaşılmaktadır. 

 

Örnek 4: Kont Ostrorog Yalısı, İç mekân. 

 

Şekil 107. Kont Ostrorog Yalısı üst kat sofası, merdivenler yönü ve yüksek pencereli 

görünümü (Günay,2023, s.106) 

 

1850’lerde yapılan Kont Ostrorog Yalısı planı ve cephe özellikleri, girişte 

bulunan taş ve merdiven sofası ile geleneksel düzeni yansıtırken iç mekân 

süslemeleri ve mobilyaları ile batılıdır. İçinde bulunan mobilyalar, kıymetli eşya ve 

koleksiyonlardan günümüze birçoğunun ulaşması ile bu yalının, Boğaziçi’nin 

yaşantısını da bir süre ayakta tuttuğu söylenebilmektedir.  

Kullanıcıların Avrupalı olmalarından kaynaklı olarak iç mekanlarının batılı 

yaşam alışkanlıklarına göre düzenlenmesi normaldir. Ancak yalı içerisinde 

geleneksel yüklük, sedir gibi birçok öğenin de bulunduğu bilinmektedir. Görselde 

bulunan üst kat sofası oluşum olarak geleneksel olsa da mobilyalar, pencere 

uzunlukları ve üst bitimleri ile batılıdır. 

 



151 
 

19. yüzyıl veya öncesi 19. yüzyıl sonrası Günümüz 

Gravür anlatımı ile 

Sofa veya Eyvan Görünüşü 

 

Yalıda Sofanın Görünümü Yalıda Sofanın Görünümü 

 

Hatice Sultan Sarayı (Sahilsaray) 

Melling 

 

 

Prenses Rukiye Yalısı 

 

 

Abud Efendi Yalısı 

18. yüzyılda bir Osmanlı 

sarayında günlük yaşam 

alışkanlıklarının ve iç mekân 

öğelerinin bulunduğu sofa 

geleneksel mekân ve yaşam 

alışkanlıklarının devam ettiğini 

göstermektedir. Tavan ve 

duvarlarda yer alan kalem işi 

süslemeler batılı unsurları 

yansıtmaktadır. 

Prenses Rukiye yalısının önceki 

dönemlere ait ulaşılan bir 

resminden, sofa ve eyvan 

bölümünde tamamıyla batılı 

tarzda döşenmiş mobilyalar 

bulunduğu görülmektedir. 

Abud Efendi yalısının sofa ve 

diğer iç mekanları özellikle 

tavan ve duvarlarıyla batılı 

stillerde ve klasik mobilyalar ile 

düzenlenmiştir. Ayrıca batılı 

etkiler kapılarda, tavan ve 

zeminlerde, iç mekânda 

kullanıla kolon ve başlıklarında 

da hissedilmektedir. Sofada 

gelenekseli hatırlatacak öğeler 

görünmemektedir. 

Tablo 4. Dönemsel olarak yalıda sofanın gelişim ve değişimi. 

 

Geleneksel Osmanlı kültüründe günlük yaşamın önemli bir parçası olan 

sofaların yalıların son dönemine kadar kullanıldığı görülmektedir. 19. yüzyıldan 

itibaren bazı değişimlere uğramış ve özgün biçimini kaybetmiştir ancak belli başlı 

gelişimlerde yaşamıştır. Bu merkezi konumdaki iç mekanlar çoğunlukla günlük 

oturma alanları olarak kullanılmıştır. Geçmiş yüzyıllarda bu alanları sedirler 

kaplarken ilerleyen dönemlerle birlikte mobilyalı döşemelere geçildiği 

görülmektedir. 

 

 

 

 



152 
 

3.4.2.3. Geçitler (Giriş ve Koridorlar) 

 

Geçitler  odaları birbirine bağlamak amacıyla   yapılmış   kısımlardır.  Genel 

olararak her alanın birbiri ile iletişim halinde olabilmesi için geçitlere ve koridorlara 

ihtiyaç olmuş ve zaman içerisinde gelişerek şekillenmiştir.  

İlk yapıldığında iki odanın birbirine bağlanması amaçlanmışken ilerleyen 

zamanlarda gelişerek   üç, dört odayı birbirine bağlar konuma gelmiştir.    Bunun 

yanı sıra gizli geçitler şeklinde de düzenlenmişlerdir.   Bu geçitlerin zaman içerisinde 

koridorlara dönüştükleri görülmektedir. 15-18. yüzyıl  yalılarında  geçitler 

bulunmamaktadır ancak bazen iki odayı bağımsız kullanabilmek için  bağlantı 

geçitleri kurulmuştur (Yazıcıoğlu,1984, s.205). 

Zaman   içerisinde yalıların büyümesiyle birlikte daha karmaşık ve kombine 

çözümler üretilerek geliştirilmiştir (Erdenen,2006, s.12).  

 

 

 

 

Çizim 5. Yalılarda Geçit biçimlenişleri (Yazıcıoğlu,1984, s.206). 

 

 



153 
 

Örnek 1 ve 2: Abud Efendi Yalısı ve Yağcı Hacı Şefik Bey Yalısı İç mekân. 

  

Şekil 108. -Şekil 109. Abud Efendi ve Yağcı Hacı Şefik Bey Yalısındaki merdiven 

ve iç sofa arasındaki ve geçit, koridor (URL-36/37) 

 

Abud Efendi yalısında iç sofanın kapılarla kapatılması ile yalının yan 

bölümlerine devam eden bir geçit, koridor aksı oluşturulmuş olduğu görülmektedir. 

Merdiven bitimlerine yerleştirilen raflı setli bölümler ise koridora dekor olarak 

yansımıştır. Merdiven sofasında yer alan kolon ve kapılar batılı stilleri 

yansıtmaktadır. Nişler ise Recaizade Yalısında da olduğu gibi geleneksel konutlarda 

da görülen türdendir. Yağcı Şefik Bey Yalısında ise merdiven sofasına çıkan bu 

bölüm Türk evi hayat kısmını anımsatmakta olup geniş bir koridora dönüşmüştür. 

 

Örnek 3 ve 4 : Azaryan Yalısı ve Abud Efendi Yalısı, İç mekan. 

    

Şekil 110. -Şekil 111. Azaryan ve Abud Efendi Yalısında giriş sofası (URL-37/38)  



154 
 

Her iki yalıda da girişte bulunan sofa bölümünde sağlı sollu veyahut 

merdivene yönlendiren bağlantı geçitleri, koridorlar bulunmaktadır. Giriş sofalarının 

yapı içi oda ve bölümlerine dağılımı geleneksel hayatlı veya orta sofalı plan tipini 

yansıtmaktadır. 

 

19. yüzyıl veya öncesi 19. yüzyıl sonrası Günümüz 

Gravür anlatımı ile Giriş 

veya Geçitlerin Görünümü 

 

Yalıda Giriş ve Geçitlerin 

Görünümü 

Yalıda Giriş ve Geçitlerin 

Görünümü 

 

 

 

 

Afif Paşa Yalısı 

 

 

Abud Efendi Yalısı 

17. yüzyıl yapısı olan 

Amcazade Yalısına 

bakıldığında koridor ve 

geçitlerin bulunmadığı 

görülmektedir. Tüm odaların 

kapıları sonradan giriş sofası 

ya da holü adlarını alan hayat 

kısmına yani tek merkeze 

açılmaktadır. 

 

 

Yalıda merdiven sonrası sofadan 

sağ ve sol taraflardan iç 

bölümlere doğru yönlendiren 

koridorlar bulunmaktadır. 

 

Abud Efendi Yalısının iç 

kısımlara bağlantıyı sağlayan 

koridoru dönem yapılarının 

mekanlar arası geçişlerinin 

günümüz konut yapılarında 

bulunan koridorları yansıtması 

açısından önemli bir örnek 

olarak görülmektedir. 

Tablo 5. Dönemsel olarak yalıda geçitlerin (koridor) gelişim ve değişimi. 

 

Geleneksel yapıların içerisinde bulunmayan geçitler zaman içerisinde çeşitli 

ihtiyaçlarla ortaya çıkmış gelişmiş ve yapı içerisinde mekanlar arası iletişim için 

önemli bağlantılar oluşturmuşlardır.  

 

 

 

 



155 
 

3.4.2.4. Merdivenler 

 

Günümüze ulaşmış en eski tarihli Amcazade Hüseyin Paşa Yalısına ve 

sonrasında yapılmış olan en eski Şerifler Yalısı tek katlı plan tipindedir daha 

sonrasında yalıların planlarına bakıldığında katların yükselmesi ile birlikte merdiven 

faktörü devreye girmiş ve zaman içerisinde gelişerek birbirinden estetik görünümde 

merdivenler ortaya çıkmıştır. Plan şemalarına göre merdivenlerin yerleri ve şekilleri 

de değişmektedir. 

Genellikle yalıların üst katları esas kullanılan kısımlar olduğu için alt katla 

üst katları birbirine bağlayan merdivenler, yalıların biçimlenip şeklini almasında, 

planın bölümlerinin ve kat sayılarının belirlenmesinde önemli bir mekân öğesi 

olmuştur (Yazıcıoğlu,1984, s.26). Bazı yalılarda cihannümaların5 kullanıldığı da 

bilinmektedir. Bununla birlikte merdivenle ilişki kurulmak istenildiğinde ilginç 

yorumlar da ortaya çıkmıştır. Zaman içerisinde gelişerek kat ve mekanların 

biçimlenişine işlevsel katkılarda bulunan merdivenlerin aynı zamanda estetik öğelere 

dönüştükleri görülmektedir. Yazıcıoğlu (1984), yalıların sınıflandırılmasında veya 

tipolojilerinin kurulmasında merdivenlerin esas alındığını ve özeliklerine göre 

birtakım ayrımın yapıldığını söylemektedir. Bu ayrım şu şekildedir; 

• Merdivensiz Yalılar 

Örnek: Emirgan Şerifler Yalısı 

• Tek Merdivenli Yalılar 

Örnek: Vaniköy Nazif Paşa Yalısı 

• Çift Merdivenli Yalılar 

Örnek: Prenses Rukiye Yalısı, Fethi Ahmet Paşa Yalısı, Saffet Paşa 

Yalısı, Kadir Paşa Yalısı. 

• Üç Merdivenli Yalılar 

Örnek: Gazi Osman Paşa Yalısı 

• Dört Merdivenli Yalılar (Yazıcıoğlu,1984, s.207,211) 

 
5 Cihannüma; Her tarafı seyredebilmek üzere bazı ev çatılarının üstünde yapılan bol pencereli 

oda ya da yarı açık mekân. Bkz: Hasol, D. (2010). Ansiklopedik Mimarlık Sözlüğü, s.110 



156 
 

Yalının oluşumundan gelişimine etkili olan merdivenler kendi içerisinde 

basitten çiftliye, döner merdivenden üç kolluya çeşitli şekillerde biçimlenmiştir 

(Erdenen,2006, s.14). Bu çeşitliliği Yazıcıoğlu (1984) şu şekilde gruplandırmıştır. 

 

 

 

Çizim 6. Basit Giriş ve Tek Kollu Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) 

 

 

 

Çizim 7. İki Kollu Tek ya da Çift Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) 

 

 

Çizim 8. Tek Kollu Çift Merdivenler (Yazıcıoğlu,1984, s.213) 



157 
 

 

 

Çizim 9. Üç kollu Merdivenler (Yazıcıoğlu, 1984, s.213). 

 

Örnek 1: Hıdiv İsmail Paşa, Azaryan Yalısı ve Victor Horta merdiveni, iç mekân. 

        

         

Şekil 112. Yalılarda Art Nouveau üslubunda yapılan merdivenler ve Victor Horta 

örneği (Salbacak, Kişisel Albüm, URL-39/40/41) 

  

Yalılardaki merdiven unsurunun, batılı stiller etkisinde değişimlere uğradığı 

görülmektedir. Merdivenler mekanların önemli estetik öğeleri haline gelmiştir. 



158 
 

Örnek 2: Burhaneddin Efendi Yalısı, İç mekân. 

 

Şekil 113. Burhaneddin Efendi Yalısı sofadan merdivene yönelim (URL-42) 

 

19. yüzyıl veya öncesi 19. Yüzyıl Sonrası Günümüz 

Gravür anlatımı ile 

merdivenlerin Görünümü 

 

Yalıda Merdivenlerin 

Görünümü 

Yalıda Merdivenlerin 

Görünümü 

 

Şerifler Yalısı Planı 

 

 

Kont Ostrorog Yalısı 

 

 

Kont Ostrorog Yalısı 

19. yüzyıl öncesi yalılarda 

merdiven kullanımı gösteren 

elimizde bir veri 

bulunmamakla birlikte, tek 

katlı kullanımı işaret eden iki 

örnek bulunmaktadır. 

Bunlardan birisi de Şerifler 

yalısıdır. 

 

 

Kont Ostrorog Yalısı merdivenleri 

üç kollu yapısıyla estetik bir 

görünüme sahiptir. Çevresinde 

görülen mobilyalar batılı yaşam 

şekline uygun düzenlenmiştir. 

 

Kont Ostrorog Yalısının 

merdivenleri bozulmadan 

günümüze ulaşmıştır. Merdiven 

çevresinde görülen eşyalar 

batılı yaşam biçimi ve 

alışkanlıklarına göre 

düzenlenmiştir. 

Tablo 6. Dönemsel olarak yalıda merdivenin gelişim ve değişimi. 



159 
 

Yalıların merdiven biçimlerinin zaman içerisinde ileri boyutta gelişerek 

estetik harikası öğelere dönüştükleri görülmektedir. 18. yüzyılın ortalarına kadar tek 

katlı gelişim gösteren yalılar bu dönemden 20. yüzyıla kadar gelişerek ilerlemiştir. 

Bu durumun oluşmasında batı etkisi üslupların etkisinin de olduğu düşünülmektedir. 

Merdivenler karmaşık uygulamaların yanı sıra zarif görünümleri ile de dikkat 

çekmektedirler. Aynı zamanda mekanların işlevselliğine katkısının bulunduğu da 

açıktır. Ancak yalıların plan şemalarının geleneksel tipolojilerden beslendiği 

bilinmektedir. Bu tipolojinin farklı yaklaşımlarla kullanılabilmesinde de 

merdivenlerin fonksiyonel olarak kullanılmasının faydalı olduğu düşünülmektedir. 

3.4.2.5. Pencere ve Çıkmalar 

 

Yalıların bütünlüğünü sağlayan öğelerin en önemlilerinden birisi de 

pencereler olmuştur. Pencereler gerek iç mekanlarda gerek dış cephe görünümlerinde 

irili ufaklı boyutlarıyla, yatay veya düşey etkileriyle yapının nitelikli 

elemanlarıdırlar. Bunun yanı sıra iç mekân hacimlerinin önemli ışık kaynakları 

olmuşlardır. “Pencerelerin çoğunlukla benzer boyutta olması katı, tekdüze ve yalın 

cephelerin oluşacağı hissini vermiş olsa da görünümlerinde öyle olmadığı 

anlaşılmaktadır” (Terzioğlu,1995, s.22). 

Geleneksel Türk evi pencereleriyle benzer şekilde biçimlenen yalılarda yan 

yana çoklu pencere gruplarının oluşturulması görünümü de etkilemiştir. Bu durum 

yapının yatay aksta şekillenen diğer öğeleriyle bir bütünlük içerisinde ilişkili 

olmalarını sağlamaktadır. “Tek pencereli olarak yapıldıklarından dikey görünürler 

ancak dikey görünümlü cephe tesirlerinin aksine yatay görünüm daha hakimdir. 

Bunun nedeni hem sürme pencerelerin rağbet bulması hem de ahşap strüktür gereği 

pencerelerin çoğunlukla ½ oranında dikey olarak yapılmasıdır” (Yazıcıoğlu,1984, 

s.212).  



160 
 

 

Şekil 114. Amcazade Hüseyin Paşa Yalısı pencerelerindeki yatay akış (Günay,2023, 

s.116). 

 

Pencerelerin 19. yüzyıl öncesinde daha özgün bir görünüme sahip olduğu 

düşünülmektedir. Bu düşüncede 17. yüzyılda yapılmış Amcazade Hüseyin Paşa 

yalısı oldukça etkili olmuştur. Yalının pencerelerinin sade ve eklentisiz görünümü, 

birtakım yalın parçalarla çerçevelenmesi, önlerine kepenklerin yapılması bu fikri 

desteklemektedir.  

 

Şekil 115. Sadullah Paşa Yalısı pencere görünümü, 18. yüzyıl. (Günay,2023, s.91). 

 

Boğaziçi’nin günümüze kadar gelebilmiş olan yalıları çoğunlukla 18. ve 19. 

yüzyıla ait yapılardır. “Bu yapıların 19. yüzyılla birlikte yeni özellikler kazanmaya 

başladıkları görülmektedir” (Atasoy,1982 s.63). Bunlardan biri cepheyle ilgili olarak 

ilk defa bu dönemde alt katta da normal büyüklükte pencere yapılmasıdır. Böylece 

Osmanlıda ilk kez denizden adeta tümü görünür binalar ve cepheleri meydana 

gelmiştir. Bu da yalılarda artık cephe ve görünüşe çok özen gösterme geleneğini 

başlatmıştır (Erdenen,1993, s.5-17). 

Bunun yanı sıra çıkmaların da pencereler ile yakın ilişki içerisinde oldukları 

görülmektedir. “Ancak bu ilişki zamanla batı etkisiyle bozulmuş, bazı üçgen 



161 
 

alınlıklar ya da dairesel bitimlere, daha da ileri gidilerek orta pencereler daha da 

yükseltilerek hatta cephelere kalkan duvarlı çatılar getirilerek yuvarlak pencereler 

bile yapılmıştır” (Yazıcıoğlu,1984, s.212, 214). 

Oval kemerli pencereleri dışında, genel cephe düzeniyle pencerelerin yarattığı 

simetri göz önüne alındığında geleneksel şekillenişe Hasip Paşa Yalısı örnek 

verilebilmektedir. Bol pencereli ve dikdörtgen yapısıyla, eyvanların iç kısımlarda 

tutulmasıyla ve benzer şekilde merdiven holündeki yuvarlak kemerli pencereleri 

dışında Kuzguncuk Fethi Ahmet Paşa Yalısı hem planda hem cephede geleneksel 

özelliklere sahip yapılar olmuşlardır (İlker,1995). 

Bunun yanı sıra cephesi ve planı farklı özellikler sergileyen yalılar da 

bulunmaktadır. Örneğin “Edip Efendi yalısı geleneksel plan yapısına sahip olsa da 

üst kat pencerelerinin üstlerinin yayvan kemer formu, cephede batı etkisini 

vermektedir” (İlker,1995). Bir diğer örnek ise Zarif Mustafa Paşa Yalısıdır. Bu yalı 

geleneksel üslupta sofalı, konsollu bir çıkma ile biçimlense de çıkmanın üçgen 

alınlığı ve kemerli pencereleri Neo-Klasik özellikler taşımaktadır (İlker,1995). 

Diğer taraftan eklektik gelişmiş yalılarda bulunmaktadır. Zeki Paşa Yalısı 

Haremi İyon başlı sütunları ve neoklasik pencereleriyle buna örnek 

verilebilmektedir. 19. yüzyıl sonu ve 20. yüzyılın başlangıcıyla birlikte cephe ve 

pencere alınlıklarında birtakım art nouveau özellikleri de görülmektedir. Huber Evi 

ve Hıdiva Yalısı bunlara örnek gösterilebilmektedir.  

   

Şekil 116. Hıdiva Yalısı (Mısır Konsoslosluğu), Art Nouveau özellikleri taşıyan 

pencelerinden örnekler (URL-40) 

 



162 
 

Bu dönemde yalıların sofa bölümlerinde yer alan pencerelerin, yan 

cephelerdeki pencerelerden daha büyük yapılarak vurgulanmak istenildiği 

görülmektedir. Kont Ostrorog ve Hasip Paşa Yalıları bu duruma örnek 

gösterilebilmektedir. 

 

 

Şekil 117. Hasip Paşa Yalısı, sofa bölümü pencereler ve eyvanda yapılan oval hat 

(Günay,2023, s.85). 

 

 

Şekil 118. Hasip Paşa Yalısı pencereleri (URL-43) 

 

Hasip Paşa Yalısının merdiven eyvanı kısmındaki pencereler batılı üslup 

değişiklikleri ile biçimsel olarak uzamış ve üst kemerleri yuvarlaklaşmıştır. 



163 
 

19. Yüzyıl Öncesi 19. Yüzyıl ve Sonrası Günümüz 

Gravür Anlatımı ile 

Pencerenin görünümü 

 

Yalıda Pencerenin 

Görünümü 

Yalıda Pencerenin 

Görünümü 

 

 

Hatice Sultan Sahilsarayı, 

Melling  

 

 

Prenses Rukiye Yalısı 

 

 

Hasip Paşa Yalısı 

Melling’in 18. yüzyılda çizmiş 

olduğu bir Boğaziçi gravüründe 

yer alan Hatice Sultan 

Sahilsarayının pencereleri 

görünmektedir. Bu yapının 

cephesinde üçgen biçiminde 

batılı süsleme yönelimleri 

görülse de genel olarak pencere 

biçimlerinde ve kepenklerin 

kapanma işlevinde geleneksel 

esasların takip edildiği 

görülmektedir.   

 

 

19. yüzyılın sonlarına 

tarihlenen Prenses Rukiye 

Yalısının pencere alınları, yan 

söveleri ve alt panosunda, 

Yunan ve Neoklasik Avrupa 

betimlemeleri görülmektedir. 

Pencerelerin üst yarısında 

bulunan kafesli kısım dışında 

gelenekseli anımsatan bir öğe 

bulunmamaktadır. 

 

Hasip Paşa yalısının 

günümüzde restore edilmiş 

yapısı geleneksel hatlara uygun 

biçimde yapılmıştır. Ancak 

yalının batılı stillerle birlikte 

gelen uzun ve üst kısmı 

yuvarlak dönüşlü pencereleri de 

bulunmaktadır. 

Tablo 7. Dönemsel olarak yalıda pencerenin gelişim ve değişimi. 

 

Yalıların başlangıcından itibaren geleneksel üslupta gelişen pencerelerin son 

döneme kadar düşey şeklini ve çoklu yerleştirilme biçimini koruduğu görülmektedir. 

Ancak 19. yüzyıldan itibaren düşey pencerelerin, merdiven bölümleri gibi kimi 

alanlarda daha çok uzatıldığı ve bazen de düşey etki bozulmadan genişletildiği 

gözlemlenmiştir. Bunun yanı sıra pencere üst bölümleri sofa veya merdiven 



164 
 

bölümlerinde yuvarlatılmıştır. Hatta bu bölümler iç mekanlar ve dış cephede de tıpkı 

pencere üstleri gibi ovalleştirilerek vurgulanmıştır.  

 

 

Şekil 119. Halil Ethem Paşa Yalısı ve yuvarlatılmış orta sofası (Günay,2023, s.150) 

 

19. yüzyılla birlikte pencerelerin çevresinde de neoklasik, helenistik, ampir ya 

da art nouveau gibi birtakım Avrupa stillerinin denendiği görülmektedir. Prenses 

Rukiye Yalısında olduğu gibi sağlı sollu Yunan esintili yivli sütunlar, üçgen 

alınlıklar, alt kısımda panolar oluşturulmaya başlanmıştır.  

Pencerelerin şeklini almasında sofaların bir uzantısı olarak yapılan eyvan 

veya çıkıntıların da önemli bir rolü olduğu bilinmektedir. Yalıların görünümlerini 

belirleyen en önemli elemanlar arasında pencerelerin yanı sıra, konsol ve çıkmalar, 

saçaklar da sayılabilmektedir. Yatay ayrımda zemin kat daha çok kare ya da 

dikdörtgen olmasına karşın üst katta çıkmalarla girinti ve çıkıntı oluşturularak 

dengeli ve uyumlu bir hareket sağlanmıştır (İlker,1995).  

“Boğaziçi yalılarında çıkmalar, geleneksel konutlardaki cumba şeklinden çok 

odanın veya sofanın bir devamı olarak dışarıya konsol şeklinde taşmıştır” 

(Yazıcıoğlu,1984, s.215). Bu çıkmaların oluşumunda, dış cephedeki görselliğinin 

dışında, mimari işlev açısından da birçok nedenleri vardır. Yazıcıoğlu (1984), bu 

işlevleri şu şekilde sırlamıştır; 

 



165 
 

I- Oturma yerlerine verilen önem yanında nem ve denizin dalgalı suları 

nedeniyle zemin katlardan çok üst katlarda oluşturularak görünümü daha 

da sağlıklı hale getirmek, 

II- Seyir alanını genişletmek ve üç yönde görünün elde etmek, 

III- Yalının en bol ışık alan yeri olması nedeniyle hem bol ışık olması hem de 

Boğaziçi serin sularına yeterince yaklaşmak amacıyla yapılmışlardır. 

(s.215). 

 

“Böylece Boğaziçi yalıları, geçmişte kendine özgü biçim ve görünümleriyle 

dıştan dengeli içten kullanımlı bir mimari biçime sahip olmuşlar, ayrıca kendilerine 

özgü bir yalı hayatı ve yalı yaşantısı da oluşturmuşlardır” (Yazıcıoğlu,1984, s.215). 

Kanlıca Saffet Paşa Yalısı, Bebek Köçeoğlu Yalısı, Zarif Mustafa Paşa Yalısı, 

Kuzguncuk Fethi Ahmet Paşa Yalısı, Yasinci Yalısı, Edip Efendi Yalısı konsol veya 

eliböğründelerin6 taşıdığı çıkmalar olarak örnek gösterilebilirler. 

Terzioğlu (1995), çıkma tiplerini, binadaki durumlarına göre, istikametlerine 

ve formlarına göre birbirinden ayırmıştır (s.25). 

 

 

Şekil 120. Fethi Ahmet Paşa Yalısı cumba ve eliböğründeler (Günay,2023, s.78) 

 

6 Eliböğründe: Eski ahşap evlerde çıkmaların altında aralıklı olarak konulan eğrisel ahşap 

göğüslemelerden her biri. Bkz. Destek, konsol, praçok (Kaynak: Hasol, D. (2010), Ansiklopedik 

Mimarlık Sözlüğü, Yem yayınları, 11. Baskı, s.159). 



166 
 

 

Şekil 121. Edip Efendi Yalısında çıkıntı ve eliböğründeler (Günay,2023, s.102)  

 

Ayrıca 19. Yüzyıldan itibaren görülen pencerelerin üst kısımlarının 

yuvarlanma stili burada da görülmektedir. Boğaziçi’ndeki yalılara 19. yüzyılla 

birlikte gelen bir eklenti de balkonlar olmuştur. Bu eklentiler yeni dönem yalılarına 

yeni bir karakter kazandırarak önemli bir unsur haline gelmiştir. 19. yüzyılın ilk, 

erken örneklerine bakıldığında, yüzyılın yarısına tarihlenen Hekimbaşı Salih Efendi 

Yalısının balkonunun yanları kapalı tarzda yapılmış olduğu görülmektedir. Sadece 

deniz tarafına açıktır ve kare sütunludur. Bir Kandilli yalısı olan Abud Efendi’ye 

bakıldığında ise alt kat balkonunun yarı açık, üst kat balkonunun ise tamamen açık 

olduğu görülmektedir. Bu yalıda balkon motifi, bir yenilik olarak, köşe balkonuna 

dönüşmüştür (İlker,1995). 

 

   

Şekil 122. Abud Efendi yalısı alt ve üst kat balkonları (Günay,2023, s.108) 

 



167 
 

  

Şekil 123. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısı yanları kapalı balkon örneği (Günay,2023, 

s.119) 

 

19. Yüzyıl Öncesi 19. Yüzyıl ve Sonrası Günümüz 

Gravür Anlatımı ile 

Çıkmanın görünümü 

 

Yalıda Çıkmanın Görünümü Yalıda Çıkmanın Görünümü 

 

 

Hatice Sultan Sahilsarayı 

Melling (18. Yüzyıl) 

 

 

Fethi Ahmet Paşa Yalısı (1972) 

 

 

Fethi Ahmet Paşa Yalısı 

Melling’in 18. Yüzyılda çizmiş 

olduğu gravürde Hatice Sultan 

Sahilsarayı görülmektedir. Bu 

yüzyılda çıkıntıların geleneksel 

konutlardaki cumbaların 

devamı olarak yapıldığı 

anlaşılmaktadır. 

 

Fethi Ahmet Paşa Yalısında 

geleneksel biçimlenişteki 

çıkıntılar ve alt desteklerin 

devam ettiği görülmektedir. 

Ancak 19. Yüzyıl batı etkisi ile 

bu pencerelerin üst kısımları 

yuvarlanmıştır. 

Fethi Ahmet Paşa yalısında son 

yapılan restorasyon neticesinde 

deniz cephesinden sağ taraftaki 

çıkıntı kısmının büyütüldüğü ve 

öncesinde yuvarlanmış olan 

pencere üst kısımlarının tekrar 

düzleştirildiği görülmektedir. 

Tablo 8. Dönemsel olarak yalıda çıkmanın gelişim ve değişimi. 

 



168 
 

3.4.2.6. Mutfak ve Banyolar 

 

Geleneksel Türk evlerinde mutfak, ambar, hamam (banyo), hela, odunluk gibi 

hizmet birimlerinin nadiren zemin katta, çoğunluklaysa avlu veya bahçe içerisinde 

yapıdan bağımsız ayrı bir çatı altında toplandıkları bilinmektedir. “Bunun en önemli 

sebepleri açık havada gerçekleşen çeşitli ev işlerinin bulunması, kanalizasyon 

sistemine kolay erişim veya ocaklardan çıkabilecek yangın tehlikelerini engellemek 

olarak sayılabilmektedir. Bu durum saraylardan sıradan evlere kadar benimsenmiş 

bir kuraldır” (Kuban,2020, s.144). 

Bu kural yalılarda da bozulmamış benzer sistemle devam etmiştir. Ancak 18. 

yüzyıl sonrasında yapılan yalıların hizmet birimlerinin çoğunlukla zemin kata 

yerleştirildikleri, hizmetliler içinde bahçe de ayrı bir müştemilat yapılarının 

bulunduğu görülmektedir. Bazı yalılarda ise hizmetli odalarının da zemin katta tertip 

edildiği bilinmektedir. Bununla birlikte fakir fukara için yemek yapılıp dağıtılması 

için Sait Halim Paşa ya da Hüseyin Hüsnü Efendi Yalısı gibi yapıların bahçelerinin 

bir bölümünde mutfaklar da bulunmaktadır.  

Yalıların genel olarak 2 katı yaşam alanından oluşup, zemin ya da bodrum 

katları da mutfak, hamam(banyo), helalar, çamaşırlık, personel odaları, kiler, 

kaloriferin gelmesinden sonra kalorifer dairesi gibi hizmet birimlerinden oluşmuştur. 

Yalılar çoğunlukla hizmet katıyla birlikte denizden 2,5-3 kat, kara tarafından 2 katlı 

olarak görünmektedir. Yalılarda yaşam alanlarının zemin kattan başlamasının en 

önemli sebebi nem ve rutubet olmuştur. 

“Mutfak bölümünde uzun bir tezgâh, raflar bulunur, genelde kilerle bitişik 

olmuşlardır. Yalılarda harem ve selamlık ayrı olduğundan mutfak bölümü de harem 

ile bağlantılıdır. Hazırlanan yemekler bir dönme dolapla erkek tarafına geçirilmiştir” 

(Kuban,2020, s.144). İstanbul’da birkaç örneği kalan bu dolapların bir örneği 

Hekimbaşı Salih Efendi yalısındadır (Erdenen,2006, s.126).  

 “Harem ve Selamlık binaları ayrı olarak yapıldığında ise ana mutfak yine 

haremdedir ancak bazı büyük yalı ve konaklarda erkek aşçısı olan selamlık 

mutfakları da yapılmıştır” (Kuban,2020, s.145).  



169 
 

Özgün biçimde günümüze gelen mutfak tipleri nadir olmakla birlikte 

Hekimbaşı Salih Efendi Yalısının mutfak bölümünde korunmuş birkaç öğe 

bulunmaktadır. “Mutfak zemini, kiremidi renkte, sekiz köşeli büyük mozaiklerle 

döşeli olup, yalının yegâne kagir bölümüdür. Zamanından kalma davlumbazı, asma 

kata çıkan asma merdiveninin inşa tekniği ve görüntüsüyle yalının en ilginç 

bölümüdür” (Erdenen,2006, s.126). 

Yalıların mutfak bölümlerinin görüntülerine ilişkin olarak eski dönemlerde 

çekilen birtakım film ve diziler gelişimi görmemiz açısından bize kaynaklık 

edebilmektedirler. Reşat Nuri Güntekin’in Acımak romanından uyarlanarak 1985 

yılında çekilen TRT yapımı dizi ile yine TRT yapımı olup Afif Paşa Yalısında 

çekilen Halit Ziya Uşaklıgil’in Aşk-ı Memnu romanından uyarlanan dizi bunlara 

örnek gösterilebilmektedir. 

 

  

Şekil 124.-Şekil 125. Ahmet Afif Paşa Yalısında 1975 yılında çekilen Aşk-ı Memnu 

ve Yağcı Hacı Şefik Paşa Yalısında 1985 yılında çekilen Acımak dizisinden mutfak 

sahneleri (TRT-Dizin URL-36/44) 

 

Siyah Beyaz Aşk-ı Memnu (1975) dizisin de mutfak bölümünden çekilen 

sahnelere bakıldığında, depolama için geleneksel rafların ve tereklerin kullanıldığı, 

ahşaptan masa ve tezgâh bölümlerinin yer aldığı görülmektedir. Kullanılan mutfak 

donatıları tipik geleneksel konut türleri ile benzerlik göstermektedir. Acımak (1985) 

dizisinde ise sahneler renklidir ve mutfak bölümü sahnesine bakıldığında depolama 



170 
 

ve kullanım alanları için tıpkı Afif Paşa yalısında olduğu gibi geleneksel raflar, 

depolama alanları, terekler kullanıldığı görülmektedir. 

 

  

Şekil 126. Edip Efendi Yalısının günümüzdeki modern mutfağı (Tonguç,2014) 

 

Mutfaklarda olduğu gibi hem temizlik hem de kanalizasyon sistemine 

kolayca bağlanabilmek için banyolar veya hamamlar, tuvaletler de çoğunlukla zemin 

katta düzenlenmişlerdir. Yalılarda özellikle 19. yüzyıldan itibaren zemin katla 

birlikte üst katlarda da tuvaletler yapılmaya başlanmıştır. “Örneğin Saffet Paşa 

Yalısında her iki katta da servis odaları ve helalar bulunmaktaydı” (Erdenen,2006, 

s.87; Ekimoğlu,1970). 

“İç sofalı evlerin yaygınlaşmasından sonra helalar merdivenlerin bir 

kenarında eyvanların içine yerleştirilmişlerdir. Eski İstanbul evlerinde görülen tipik 

bir helanın iki bölümü bulunurdu: hela ve el yıkama yeri (Lavabo). Helalar ve el 

yıkama yerleri standart denilebilecek mermerden öğelerle üretilmekteydi” 

(Kuban,2020, s.146). Ancak özellikle konak ve yalılarda daha özenilmiş lavabolar da 

bulunmaktadır. Varlıklı kesimin konutlarında sayı olarak fazlaca helanın 

bulunmasının yanı sıra “el yıkama musluklarının arka kısımları ayna taşları ile 

bezenirdi. Hela duvarları da mermerle belli bir yüksekliğe kadar kaplanır bu ıslak 

hacimlere takunyalarla girilirdi” (Kuban,2020, s.146,147). 



171 
 

Yalıların içerisinde özel hamamlar bulunmaktaydı. Örneğin bugün ayakta 

duran konut hamamlarından ilginç bir örnek Zarif Mustafa Paşa’nın 18. yüzyıl 

başında yapılan yalısındadır (Kuban,2020, s.146).  

   

Şekil 127. Zarif Mustafa Paşa Yalısının hamamından örnekler (Tonguç,2014) 

 

Benzer şekilde Yağcı Hacı Şefik Bey Yalısının zemin katında bulunan kagir, 

tonoz servis katında da külhanlı, kurnalı mermer bir hamam bulunmaktadır 

(Erdenen,2006, s.81). Yine “Köçeoğlu Yalısında da kagir hamam örneklerinden 

birisi görülmektedir” (Kuban,2016, s.484).  

19. yüzyılda yaygın banyo ve tuvalet biçiminin hamam olduğu anlaşılmakla 

beraber bir takım yeni yapılarda Avrupa tarzında banyolar da görülmeye 

başlanmıştır. Bunda özellikle yeni saray binaları, Avrupa tarzı konutların yani 

apartmanların oluşumu ve yalı sahibi kimselerin çoğunlukla devlet mensubu olup 

Avrupa’da bu tipleri görmüş olmalarından kaynaklanabildiği düşünülmektedir. 

Örneğin dönemin öne çıkan ailesi Hıdivlerin art nouveau tarzında yapılan yalılarının 

banyo duvarlarının Avrupa stili seramiklerle döşenmiş olduğu, yine seramik küvet ve 

lavabolu bulunduğu bilinmektedir. Bu durumun zaman içerisinde diğer yalılara 

yayılmış olabileceği düşünülmektedir. Keza bu yalıya benzer seramiklerin Ahmet 

Afif Paşa Yalısında da bulunduğu 1975 yılında bu yalıda çekilen Aşk-ı Memnu 

dizinde görülmektedir. 

 



172 
 

   

Şekil 128. Aşk-ı Memnu dizisinde Ahmet Afif Paşa Yalısı banyosundan görüntüler 

(TRT Dizin-URL-44) 

 

Küvet ve lavabonun varlığı, seramik döşemeli bir banyo oluşu ayrıca Hıdiv 

İsmail Paşa Yalısının banyoları ile olan benzerliği de dikkatleri çekmiştir. 

 

   

Şekil 129. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı banyoları (URL-40) 

 

Günümüzde yeni banyo mobilyaları ve aksesuarları yerleştirilmiş olsa da 

seramiklerin daha eski tarihlere dayanmaktadır.  

 



173 
 

 

Şekil 130. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı (Mısır Konsolosluk Sahilsarayı) Duvar 

seramiklerinden örnekler (URL-40) 

 

 

Şekil 131. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı, seramik örnekleri (URL-40) 

 



174 
 

  

Şekil 132. Hıdiv İsmail Paşa Yalısı seramik örnekleri (URL-40) 

 

 

Şekil 133. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısı mermer kurna ve zeminli hamamı 

(Tonguç,2014) 

 

Boğaziçi yalılarında uzun yıllar hamam ve alaturka tuvaletler kullanılmaya 

devam etmiştir. Son döneme kadar da kullanıldığı ancak bazı yalılara Avrupa stilinde 

seramik banyo ve küvetlerin de eklenmeye başladığı anlaşılmaktadır. 



175 
 

3.4.2.7. Mobilya 

 

Geleneksel Türk konutunda batı tarzında mobilyaların olmadığı 

bilinmektedir. 19. yüzyıl öncesine ait birtakım gravür ve resimlere bakıldığında 

yalılarda da geleneksel yaşam biçiminin ve eşya kullanımının devam ettiği 

anlaşılmaktadır. 19. yüzyılda batılılaşma ile başlayan faaliyetler neticesinde öncelikle 

Dolmabahçe Sarayının tamamıyla batılı tarzda yapılması akabinde yapılan diğer 

saray, köşk veya konakların, sahilsarayların da aynı biçimde ele alınması, yalılardaki 

yaşamı da etkilemiş ve yavaş yavaş değişmelerine sebep olmuştur. Plan tipolojileri 

üzerine saray ve yalılarda araştırmalar yapan mimarlık tarihçileri gerek sarayların 

gerek yalıların her ne kadar değişime uğrasalar da geleneksel konut şeması üzerinden 

şekillenerek geliştiklerini düşünmektedirler.  

Ancak bu yapıların içerisindeki işleyiş, mekanlar arası ilişki gibi etmenler 

geleneksele temellendirilse de iç mekân düzenlemeleri, mobilya ve yaşayış açısından 

büyük bir değişimin yaşandığı, özellikle saraylarda geleneksel öğelerden kaçınıldığı 

görülmektedir. Sarayların bu anlamda teşvik edici davranışları ilk olarak devlet 

mensuplarını etkilemiş ve kendi evlerindeki iç mekanlar, mobilyalar, yaşam tarzı da 

sarayla paralel olarak değişmeye başlamıştır. Yalıların ise sayfiye konutları oldukları 

için ilk etapta etkilenen konutlar olmadıkları ancak kısa bir süre sonra bu değişim 

ekolüne uyum sağladıkları anlaşılmaktadır.  

Bu değişimi anlayabilmek açısından 18. yüzyıla kadar geleneksel 

konutlardaki batılı yaşamı ve mobilyasına karşılık gelen öğelere de değinmek 

gerektiği düşünülmektedir. Bu bağlamda Avrupa tarzı mobilya kullanımının 

batılılaşma süreci ile başladığı öncesinde Osmanlı geleneksel evlerinde dolayısıyla 

yalılarda 18. yüzyıla kadar yeri değişebilen hareketli mobilyaların yer almadığı 

bilinmektedir. Bunun yerine yapıyla bütünsel düşünülen, duvar boyunca devam eden, 

dokuma ürünler, kumaşlar ile veya halıyla kaplı olup üzerlerine yastıkların 

yerleştirildiği alçak sedirler yer almıştır. 

“Yatak odalarında da yatak yerine aynı tarzda alçak sedirler bulunmaktadır. 

Giyecekler, yatak çarşafları içinse yine duvarlarla bütünsel ele alınmış çoğunlukla 

güzel oymalı veya boyalı kapıları olan dolaplar, yüklükler kullanılmıştır” 

(İlker,1995, s.23,24). Yatma saati geldiğinde bu dolaplardan çıkartılan yataklar 



176 
 

serilir, gündüzleri ise toplanarak bu dolaplara kaldırılırlardı. Geleneksel evlerin 

günlük yaşam içerisinde en önemli kullanımlara hizmet eden eşyaları sabit olup, az 

sayıda hareketli eşyaları da bulunmaktaydı. Rahle, sehpalar, beşik, pirinç veya 

bakırdan yapılmış mangallar bunlar arasında sayılabilmektedir 

 

 

 

Şekil 134. -Şekil 135. Sadullah Paşa ve Zarif Mustafa Paşa Yalıları niş ve yüklük 

örneği, 18. Yüzyıl (Günay,2017, s.73; Tonguç,2014). 

  

18. Yüzyıl sonrasında konutlara kalem işi süslemeler, manzara resimlerinin 

girmeye başladığı da örneklerden görülmektedir. 



177 
 

18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yapılmış olan yalılarda gerek 

süslemeleri gerek cepheleri, pencereleri gibi birçok noktada batılılaşma artık 

hissedilmeye başlanmıştır. Bu süreçten itibaren onarılan ya da yeniden yapılan 

yalıların iç mekanlarında bulunan sedir, yüklük gibi geleneksel öğelerin kaldırılmaya 

başlandığı yerine Avrupa stili mobilyaların yerleştirildiği bilinmektedir. Buna örnek 

olarak 19. Yüzyılın başlangıcında tekrar ele alınarak yapılan Hasip Paşa Yalısı örnek 

verilebilmektedir. “Yalıda başlangıçta var olan ve dekorasyonun bir parçası sayılan 

yüklük, sedir ve kapaklar gereksiz görülerek kaldırılmış yerine Avrupai döşeme stili 

mobilyalar yerleştirilmiştir” (Şehsuvaroğlu,1986, s.267).  

Öte yandan hem geleneksel hem de batılı öğelerin bir arada kullanıldığı 

yalılarda bulunmaktadır. Bu yalılarda bir tarafta sedir ve yüklüklerin, nişli dolapların 

kullanımı devam ederken diğer taraftan masa ve sandalyeler, karyola, konsol 

komodin, çeşitli biçimlerde koltuklar gibi batılı tarzda mobilyalar iç mekanlara 

yerleşmeye başlamıştır. Mobilyalar dışında batılı stillerin kalem işleri ve boyama 

teknikleri ile de mekanları etkilediği görülmektedir. Nişlerin süslemeleri, yüklük ile 

tavan arasında kalan bölümler, tavan ve kartonpiyer süsleme ve bezemeleri bu stil ve 

tekniklerle, manzaralarla yorumlanmaktadır. Sadullah Paşa Yalısı, Abud Efendi 

yalısı bu anlamda örnek gösterilebilirler.  

 

  

Şekil 136. Hasip Paşa Yalısının batılı tarzda mobilyaları (URL-45) 



178 
 

  

Şekil 137. Hasip Paşa Yalısından batılı tarzda bir sandalye örneği (URL-46) 

 

 

Şekil 138. Hasip Paşa Yalısında bulunan batılı tarzda bir takım oturma mobilyaları, 

avize ve saat örnekleri (URL-47) 

 

  

Şekil 139. Hasip Paşa yalısından sandelye ve yuvarlak masa örnekleri (URL-47) 



179 
 

 

Şekil 140. Hasip Paşa yalısı orta sofa örneği (URL-34) 

 

Hasip Paşa yalısından orta sofanın merkezine yerleştirilmiş şamdanlı oturma 

elemanı, avize, aplik ve aynalar batılı yaşamın göstergesi niteliğindedir. 

Hasip Paşa yalısının içerisine 19. yüzyıldan itibaren batılı mobilyaların 

girdiği bilinmektedir. Örneklerde o dönemlere ait oturma elemanları, dönemin moda 

stiline uygun avize, aplik ve aynalar görülmektedir. Yalının iç mekanlarına 

yerleştirilen mobilyalar, görsellerde görülen kapı modelleri, üzerindeki motifler ve 

yuvarlak kemerli bitimleri batılı yaşamın bir göstergesi olup, geleneksel öğelerden 

izlere rastlanmamaktadır. 

Dönemin Avrupa sefirliklerinde bulunmuş eşya seçimlerindeki ince zevki ile 

tanınan Ahmet Fethi Paşa’nın Kuzguncukta bulunan yalısı için de zevkli seçimlerde 

bulunduğu ve Avrupai mobilyalar ile hem yalısını hem de konağını döşettiği 

bilinmektedir. Dolmabahçe sarayının da birçok mobilyasını seçmiş olan ve 

mobilyaya, dekorasyon ve iyi eşyalara meraklı olmasıyla tanına Fethi Paşa’nın, kendi 

yalısına da çok iyi baktığı bilinmektedir. Öyle ki “yalısı dönemin moda stilleri ile 

döşenmiş en zevkli yalılardan birisi olarak görülmüştür” (Hut,2008, s.628) 

Ayrıca “Paşanın Beykoz’da billur eväni imalathaneleri kurmasıyla bu 

gösterişli Boğaziçi yalısı nadide vazolarla ve kâselerle süslenmiştir” (Hut,2008, 

s.628). 



180 
 

 

Şekil 141. Fethi Ahmet Paşa Yalısı, Taşlık bölümünde Fethi Ahmet Paşa zamanından 

kalma masa ve sandalyeler (Erdenen,2006, s.339). 

Bu bölümde karşılıklı mermer selsebilleri ve kanepeler bulunmaktadır  

 

 

Şekil 142. Hekimbaşı Salih Efendi Yalısından mobilya örnekleri (Tonguç,2014) 

 

Hekimbaşı Salih Efendi yalısı iç mekanlarına yerleştirilmiş olan mobilyalar 

batı tesirlerini yansıtmaktadır. Sağ taraftaki aynalı konsolu dönemin önemli 

mobilyalarındandır. Avizesi, sandalyeleri ile batı özelliklerini taşımaktadır. İç 

mekânda görülen sehpa ve halı dışında gelenekseli anımsatacak öğe 

görülmemektedir. Bunun yanı sıra yapının diğer bölümlerinde birtakım gelenekseli 

anımsatacak izlerin de bulunduğu söylenmektedir. Ancak geleneksel birtakım 



181 
 

öğelerden izler görülse de batı etkisinin ve yaşantısının yalıda uzun yıllardır var 

olduğu korunmuş eşya ve aksesuarlardan anlaşılmaktadır. 

 

 

Şekil 143. Kont Ostrorog Yalısında eyvanda oluşturulmuş sedirli oturum alanı ve 

sofada bulunan batılı stilde mobilyalar bir arada (Günay,2023, s.106) 

 

   

Şekil 144. -Şekil 145. Kont Ostrorog Yalısı zemin kat ve üst kat mobilya örnekleri 

(Belge,1997, s.144; Günay,2023, s.106). 

 

Erdenen (2006), Kandilli’de bulunan Kont Ostrorog yalısının iç mimari 

özelliklerinin ve mobilyalarının bir kısmının korunduğundan, duvarlarında “Selimi” 



182 
 

denilen ince alçı kabartmaların hemen tümünün olduğu gibi durduğundan 

bahsetmiştir (s.195). Bununla birlikte Ünsal’da (1978), yalıda alafranga yaşantısı ve 

dekorasyonun etkilerinin yabancı konuklarla birlikte daha çok dillenerek “Boğazdaki 

Avrupa” şeklinde manşet olduğuna değinmiştir. 

Yalının giriş bölümünde, örme korkulukları ve tavus kuşu biçimiyle 

merdivenler, dikkat çekmektedir. Taş sofaya yerleştirilen sandalye, koltuk, sehpalar, 

abajurlar, üst kat sofaya döşenen aksesuar, avize ve mobilyalar tamamen batılı 

yaşamı yansıtmaktadır. Bununla birlikte yapının geleneksel üsluptaki plan şemasında 

geliştiği bilinmektedir. Üst katta bulunan sofanın denize doğru uzantısında da sedirli 

oturma alanları bulunmaktadır. Bu yalı tamamıyla batı tarzında döşenmiş olsa da 

sedir ve yüklüklerden oluşan bölümlerin olduğu da bilinmektedir.  

 

Şekil 146. Ali Rıza Paşa Yalısında batılı yaşamı yansıtan koltuk, sandalye ve 

avizeler, tavanda kalem işleri görünmektedir (Erdenen,2006, s.183). 

 

Şekil 147. Ali Rıza Yalısından batılı yaşamı yansıtan mobilya ve aksesuar örnekleri 

(Erdenen,2006, s.184). 

Yalının duvarında bulunan duvar kağıtları 19. yüzyıl sonrasında önemli bir 

moda unsuru haline gelmiştir  



183 
 

  

Şekil 148. Azaryan Yalısında bulunan mobilyalardan örnekler (Özen,2024, Kişisel 

Albüm) 

 

 

Şekil 149. Azaryan Yalısında batılı yaşamı yansıtan sandalye, koltuk, avize, masa ve 

konsol örnekleri (URL-48) 

 

Odanın merkezine avize altına yerleştirilmiş masa ve aynalı konsol 19. 

Yüzyılın önemli temsil mobilyaları arasındadır. Konsol üzerinde işçilikli marketöri 

tekniği dikkat çekmektedir. 

 



184 
 

 

Şekil 150. Kıbrıslı Yalısı iç mekân ve mobilya örneği (URL-49) 

 

Sofada bulunan oturma bölümünde sediri anımsatan koltuk takımlarının alt 

kısımlarında ahşap oymalar ve hayvan pençesi ayaklar dikkat çekmektedir. Koltuklar 

alçak ve geniş olmalarıyla sedire benzeyen olsalar da alt kısımları ve ayakları 

batılıdır. İç mekânda bulunan avize, ayna ve konsol, koltuklar tamamen batılı olup, 

halı ve tavan şeritleri geleneksele bir atıf niteliğindedir.  

 

 

Şekil 151. Tophane Müşhiri Zeki Paşa Yalısı iç mekân ve mobilya örnekleri (URL-

33) 

 



185 
 

 

Şekil 152. Tophane Müşhiri Zeki Paşa Yalısı mobilya örnekleri (URL-33) 

 

Zeki Paşa yalısının yapıldığı döneme ait mobilyaları tamamıyla günümüze 

ulaşmamış eşyalar sonradan döşenmiştir. Ancak “bazı salon ve odalarda eski zevkin 

eşsiz örneklerinden değişik üsluplu mobilya ve avizelerden de yaşayanlar 

bulunmaktadır” (Erdenen,2006, s.341). Bunun yanı sıra yapının odalarının 

biçiminden geleneksel yaşama göre yapılmadığı hareketli mobilyaların kullanıldığı 

anlaşılmaktadır. Yapının mimarı olan Vallaury, bu yapıyı 19. yüzyılın son 

çeyreğinde yapmıştır ve o dönemde geleneksel yapıda inşa edilen konutların da batılı 

yaşama uygun biçimde dönüştürülmeye başlandığı bilinmektedir. 

 

 

Şekil 153. Dadyan, Adil Sezer Yalısı mobilya ve süslemelerden örnekler (URL-50) 

 



186 
 

Dadyan, Adil Sezer Yalısının iç mekân duvarlarında bulunan süslemeler, 

mobilya ve çini sobası 19. yüzyılın yaşam şekli hakkında bilgiler vermektedir. 

Duvarda ve kapı üstünde dönemin modası olan kalem işi süslemeler yer almaktadır. 

Sandalyeler ve kapı ardında görülen dolap batılı yaşamın özelliklerini 

yansıtmaktadır. 

 

Şekil 154. Memduh Paşa Yalısının bir odasından mobilya örnekleri (URL-51) 

 

İç mekânda bulunan koltuklar batılı yaşama gönderme yapsa da geleneksel 

yaşamı anımsatan birçok öğenin bulunduğu görülmektedir. Oda, geleneksel yaşamla 

batının bir sentezi niteliğindedir. Orta kısımda bulunan yastıkla dolu geniş sedir, 

duvar halısı, hat tabloları, üstü sinili sehpalar, koltukların genişlikleri, koltuk üzerine 

örtülen halılar, tamamıyla geleneksel yaşamı içermektedir. Ancak koltukların dizilişi, 

oturma elemanlarının koltuk şeklinde olması batılı alışkanlıkları sergilemektedir.  

 

  

Şekil 155. -Şekil 156. Yılanlı Yalı Selamlık bölümü koltuğu ve Avrupa’da Art 

Nouveau tarzı koltuk örneği (Erdenen,2006, s.356; Salbacak,2024, Kişisel Albüm). 



187 
 

Yalının Selamlık bölümüne ait olan görüntüde batı stilinde bir koltuk, 

masanın bir köşesi ve arka kısımda bir mobilyanın ayakları görünmektedir. Yalının 

onarımından önceki döneme ait olan görsel, batılı mobilyaların iç mekanlara 

yerleşimini aktarmaktadır. 

  

Şekil 157. Hidiv İsmail Paşa Yalısı Giriş holü, Art Nouveau tarzında yapılmış 

merdiveni, iç mekân ve mobilyaları (Erdenen,2006, s.364). 

 

Hidiv İsmail Paşa Yalısı Giriş holünün restorasyon sonrası hali. 

 

Şekil 158. Hidiv İsmail Paşa Yalısı Art Nouveau tarzında yapılmış dekoratif ürünleri 

(URL-40) 

 

Yalının oda kapıları, kapı kolu, bezeme ve merdiven detayları, gelenekselden 

tamamen farklı şekillenen yeni bir yaşam şeklini temsil etmektedir. 

 

“Giriş holünde bulunan pembe mermer sütunlar ve oya tarzında renkli 

demirlerden çiçekli ve dantelli merdiven, altın yaldızlı tavan oldukça dikkat çekici 



188 
 

olup, gelenekselden tamamen farklı bir yapıda şekillenmiştir. İç mekânda bulunan 

mobilyalar genel olarak klasik ve batı tarzında olup, bir kısmı da sedeflidir” 

(Erdenen,2006, s.365). 

 

Şekil 159. Halet Çambel Yalısında Rönesans taklidi koltuk takımları (Erdenen,2006, 

s.387). 

 

 

Şekil 160. Çürüksulu Yalısı alt kat yemek odası (Günay,2017, s.203) 

 

Çürüksulu yalısının yemek odasına yerleştirilen masa ve genel olarak iç 

mekânda görülen mobilyaların batı stillerini ve yaşam şeklini yansıttığı 

görülmektedir. 



189 
 

 

Şekil 161. Abud Efendi Yalısı köşk odası, Yalının varislerinden Belkıs Hanıma çeyiz 

olarak verilen sedefli takım (Erdenen,2006, s188) 

  

Şekil 162. Ahmet Afif Paşa Yalısı ve mobilya örnekleri (URL-36/44) 

 

Ahmet Afif Paşa Yalısında 1975 yılında çekilen “Aşk-ı Memnu” dizisinde 

merdiven bölümünün alt sofasına yerleştirilmiş art Nouveau stiline benzer tarzda 

mobilyalar ve gittikçe kısalan raflı aksesuarlık dikkat çekmektedir. Benzer bir raflı 

mobilya Yağcı Hacı Şefik Bey Yalısında çekilen “Acımak” dizisinde de 

görülmektedir. Batılı eşyalar ve mobilya kavramının gittikçe iç mekanlara yerleştiği 

anlaşılmaktadır 

  

Şekil 163. -Şekil 164. Kocataş Abdurrahman Nurettin Paşa Yalısından şömine, 

Hekimbaşı Salih Efendi Yalısından Çini soba örneği (Erdenen,2006; Ö.Bilgili,2017) 



190 
 

Geleneksel konutlarda bulunan ocaklıklar terk edilmiş yerlerine batılı tarzda 

şömineler gelmiştir. Hareketli bir eşya olan çinili soba da 19. Yüzyılla birlikte 

özellikle ocaklık ve şömine bulunmayan iç mekanlarda kullanılmaya başlanmıştır. 

 

 

19. Yüzyıl Öncesi 19. Yüzyıl ve Sonrası Günümüz 

Gravür Anlatımı ile 

Mobilya görünümü 

 

Yalıda Mobilya Yalıda Mobilya 

 

Tandır Başında Kadınlar, 

D’Ohsson (1788) 

 

Kıbrıslı Yalısı 

 

7-8 Hasan Paşa Yalısı 

Gravürde yer alan mekânsal 

öğeler geleneksel yaşam 

biçimini yansıtmaktadır. 

Sedirde oturan kadınlar, 

tandır başında yün eğiren 

kadınlar, ortada bulunan 

mangal, seki ve seki altında 

çubuk hazırlanması, 

pencerelerin yarıdan 

aşağısının kafesli oluşu, hepsi 

geleneksel yaşama aittir. 

Ancak 18. Yüzyıla ait bu 

gravürde tavanda batılı tarzda 

barok oyma göbekler, 

duvarda kalem işleri dikkat 

çekmektedir. 

 

Kıbrıslı Yalısının geleneksel 

konut şeklinde yapıldığı ve iç 

mekanlarının da buna göre 

oluşturulduğu bilinmektedir. 

Ancak ilerleyen dönemlerde 

geçirdiği onarımlarla birlikte iç 

mekanlarında da değişimler 

yaşandığı izlenebilmektedir. 

Örnek görselde Kıbrıslı 

yalısının pencere üst 

dönüşlerinin ve mobilyalarının 

dönemin modası olan batılı 

stillere ve yaşam şekline göre 

değiştiği görülmektedir. Koltuk 

şekilleri Art Nouveau tarzını 

anımsatmaktadır. 

 

 

7-8 Hasan Paşa, diğer adıyla Asaf 

Paşa Yalısın denize bakan odasının 

günümüz yaşam şekline uygun 

biçimde mobilyalar ile 

düzenlendiği görülmektedir. 

Geleneksel yaşam şeklini 

anımsatıcı hiçbir öğe mekânda 

görülmemektedir. 

Tablo 9. Dönemsel olarak yalıda mobilyanın değişimi. 

 

 

 



191 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. DÖNÜŞEN YAŞAM BİÇİMİNİN YALILAR ÜZERİNDEN 

OKUNMASI 

 

Yalıların Boğaziçi’ne kurulup özgün bir biçimde gelişerek şeklini aldığı 

sürecin 18. yüzyılın ortalarına kadar devam ettiği ancak bu süreçten itibaren 

batılılaşma etkisiyle gerek mimari gerek iç mekân ve mobilya anlamında gerek 

bunların bir getirisi olarak yaşam biçiminde birtakım değişimlerin yaşandığı 

bilinmektedir. Bu süreçte yalılarda gözlemlenen dönüşümler, gelenek ve modern 

yaşamın arasında oluşan ilişkinin iç mekanları nasıl etkilediği, mobilya faktörünün 

yaşayışa yansıması, konuyla en çok uyumlu olduğu düşünülen yalıların görselleri 

üzerinden okunmaya çalışılacaktır.  

Boğaziçi’nde günümüzde birçok yalı bulunmaktadır, hepsi üzerinde konuyla 

ilişkili çalışma yapmak mümkün olmadığından geleneksel düzende inşa edilmiş olup, 

dönemden en hızlı etkilenmeye başlayan nitelikli yalılar tercih edilmiştir.  

Ayrıca yalıların özellikle hem Avrupa hem de Anadolu yakasından 

seçilmesine, iki yaka arasında bir farklılık olup olmadığını anlamak açısından da 

özen gösterilmiştir. Bu başlık altında ele alacak olduğumuz yalılar sırasıyla Avrupa 

Yakası Yeniköy de bulunan Sait Halim Paşa Yalısı, Anadolu Yakası’nda ise Kandilli 

de bulunan Kıbrıslı Yalısı ve Çengelköy de bulunan Sadullah Paşa Yalısıdır.  

Oluşturulan tablolarda konum ve plan tipleri, mimari ve iç mekân özellikleri 

görsel bir karşılaştırma için eski ve yeni görselleri verilmiştir. Tablo sonlarında ise 

yalıların önceki dönemleri ile günümüzdeki durumları hakkında görsel bir 

karşılaştırma yapılarak iç mekân, mobilya ve yaşam bağlamında okuma ve 

değerlendirmesi yapılmıştır.  

 

 

 



192 
 

 

 

Şekil 165. Konu ile ilişkili yalıların Boğaziçi Haritası üzerinden gösterimi 

(Harita günümüz Boğaziçi Haritası olup Reha Günay (2023), Boğaziçi’nin Ahşap 

Konutları ve Yalıları kitabından alınmıştır. Harita üzerine konu ile ilişki çalışma tez 

yazarı tarafından işlenmiştir. 



193 
 

1. SADULLAH PAŞA YALISI 

Konumu 
Çengelköy, Kaptanı Derya Seyit Ali Paşa Sk. No:6, 34680 Üsküdar/İstanbul 

Mimarı 
Belli değildir. 1950 yılında Turgut Cansever restore etmiştir. 

Yapım yılı 
1816 yılını gösteren kitabesi bulunmaktadır. 

Plan tipi 

2 katlı merkezi, orta sofalı  

               

 

Mimari 

Özellikleri 

• Bina iki katlı ve merkezi orta sofalıdır. Barok iç plan üzerinde geleneksel Türk 

yapı tarzındadır. Mevcut yapı Harem binasıdır. Selamlık binası yıkılmıştır.  

• Planı dört köşe karedir. Merkezdeki odalar haç biçimi gelişerek dört yana 

bakmaktadır. Alt katında taş sofası bulunmaktadır.  

• Üst kat planında sofanın uzun mihveri, Boğaz’a paralel yapılmış böylece 

karşılıklı eyvanlar sofanın uzun yüzüne denk getirilmiştir.  

• Harem binası orta planlı bir köşk yapısı gibidir. Üst kat alt kata nispetle daha 

geniştir ve payandalara, eli böğründelere dayanmaktadır (Erdenen,2006, s.266-

68). 

• Cephesi aşı boyalıdır. 

İç Mekân 

Özellikleri 

• Üst kat sofanın tavanı kubbelidir. Kubbe Türk otağındaki gibi şemsiye 

biçimlidir ve ahşap iskelet üzerine kurulmuştur. Tavan o devrin en iyi 

işçiliklerinden birisidir. 

• Sofanın biçim ve kubbesi oval olup barok stilinde süslemelere sahiptir. 

• Yalının odalarında manzaraya bakan pencere önlerinde sedirler 

bulunmaktadır. 

• Her odada yüklükler ve kavuklukların ortasında merkezi bir hücre vardır. 

• Yalıda mermer işçiliğine benzeyen tahta oymalar bulunmaktadır (Esin,1965, 

s.83). 

• Deniz üstündeki sarı odanın büyük hücresinde barok üslubuyla göz yanıltan 

resimler bulunmaktadır. 

• Odalarda nişler ve o devirde yapılan nakışlar bir aradadır. Topkapı Sarayının 

ilk resmi burada bulunmaktadır (Erdenen,2006, s266-68). 

Temsili 
Dış Cephesi; 18. Yüzyıl klasik Türk mimari yapısını temsil etmektedir. 

İç mekanları; Geleneksel Türk yaşam biçimini aktarmaktadır. 

Süsleme; Batılı sanatlara geçişi yansıtmaktadır. 

 



194 
 

SADULLAH PAŞA YALISI MEKÂN ANALİZLERİ 

Cephe 

Görünümleri 

 

  

 

Önceki 

dönemlerden 

İç Mekân 

Görünümleri  

 

    

   

 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

İç Mekan Sofa Görünümleri 

   

İç mekan Oda Görünümleri 

   

 



195 
 

 İç Mekân ve Mobilya 

 

 

Süslemeler 

Süsleme Biçimi 

    

   

 

Değerlendirme 

 

Sadullah Paşa yalısının tamamen özgün klasik Türk mimarisi ile şekillendiği 

ancak süslemelerinde batı barok etkisinin iç mekanlara girdiği görülmektedir. İç 

mekân ve mobilyalarında bulunan sedir sekileri, pencere düzenlemelerinin sedire 

uygunluğu, iç mekânda bulunan yüklük, nişler, kapaklar gibi yapı ile bütünleşik 

düzenlemeler ve mekanlar arası ilişki, geleneksel yaşam alışkanlıklarının ve 

donatı kullanımlarının devam ettiğini göstermektedir. Günümüzde de sedir, 

yüklük, nişler, süslemeler gibi belirgin özelliklerin korunduğu ancak taşlık 

içlerine birtakım batılı eşyaların da yerleştirilmiş olduğu görülmektedir. Neticede 

Sadullah Paşa yalısının yaklaşık üç yüz yıllık yaşamında geleneksel konut 

işlevini koruduğu anlaşılmaktadır. Konutlarda batılı yaşama geçişin ilk 

aşamasındaki yapılardandır ve bu aşamada yalnızca süslemeler den etkilenmiştir. 

İlerleyen dönemlerde batılı karyola gibi mobilyalar odalara girse de yapı genel 

olarak geleneksel yaşamın son dönemini temsil etmektedir.  

Görsel 

Kaynaklar 

• Boğaziçi’nin Ahşap Konutları ve Yalıları, Reha Günay,2023, Yem 

Yayınları, İstanbul 

• Sadullah Paşa ve Yalısı, 2008, Yem Yayınları, İstanbul 

https://architectsarchive.tumblr.com/post/187963673005/sadullah-pa%C5%9Fa-

yal%C4%B1s%C4%B1 

Tablo 10. Sadullah Paşa Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda 

Dönemsel İzleri. 

https://architectsarchive.tumblr.com/post/187963673005/sadullah-pa%C5%9Fa-yal%C4%B1s%C4%B1
https://architectsarchive.tumblr.com/post/187963673005/sadullah-pa%C5%9Fa-yal%C4%B1s%C4%B1


196 
 

2. KIBRISLI YALISI  

Konumu 
Kandilli, Kandilli-Göksu Cd. No:23, 34684 Üsküdar/İstanbul 

Sahipleri 

(Sırasıyla) Sadrazam İzzet Mehmet Paşa, Sait Mehmet Bey, Mehmet Ataullah 

Bey, Kıbrıslı Mehmet Emin Paşa, Mustafa Sadrettin Paşa, (günümüzde) Mabeyn 

orta bölüm Üzümcü Ailesinin, Yalının diğer bölümleri ise Komili Ailesi ile İzzet 

Mehmet Paşa’nın varislerinindir. (Yapı konut olarak kullanılmaktadır.) 

Mimarı 
Bilinmemektedir. 1944 yılında mimar Burhaneddin Bey tarafından restore 

edilmiştir. 

Yapım yılı 
18. yüzyılın son çeyreği. Selamlık Salonu ve yazlık divanhanesi 19. Yüzyıl 

ilavesidir. 

Plan tipi 

3 sofalı ve eklemeli plan tipi 

  

Mimari 

Özellikleri 

• Yalı deniz üstü çıkmalı yani leb-i derya özelliğindedir. 

• Yapı harem ve selamlık bölümlerinden oluşmakta olup, yatay aks da 

şekillenmiştir ve deniz cephesi 64 metredir. Yalının mabeyn bölümü 2 katlı 

olup yan bölümleri tek katlıdır. 

• Yapının üslubu geleneksel ve Neo-Klasik olup 19. Yüzyılda ampir 

görünümünü almıştır. Yalıdaki üç büyük hamam tamirlerde yıkılmıştır. 

• Cephede çıkmalardan oluşan muntazam ritmik bir haraketlilik yaratılmış bu 

sayede odaların manzara ve hava alması sağlanmıştır (Erdenen,2006). 

İç Mekân 

Özellikleri 

• Üç sofadan oluşan yapının Selamlık sofası kubbeli ve 7 m yüksekliğindedir. 

Sofalar deniz ve bahçeleri birleştirmektedir. Planda dört eyvanlı görünseler 

de kolonlar ve tavanlarla ile bölünmüştür. 

• Plandaki yerliliğe karşın kolon ve tavanlar, Selamlık taşlığından sonra gelen 

tekne tavanı ve tonoz profili dekorları ile Avrupai stilleri simgelemektedir. 

• Yapıda Limonluk bölümü ve içerisinde 18. yüzyıldan kalma fıskiyeli bir 

havuz bulunmaktadır (Erdenen,2006, s.181). 

• Plan ve cephede Türk yaşamının gelenekleri işlerken iç mekanlarda Avrupa 

stilleri uygulanmaya çalışılmış, bu eğilime mobilyalar da katılmıştır. 

• Zamanla Türk divanhaneleri ve odalarının yetersiz kaldığı düşünüldüğünden 

19. Yüzyılda selamlık planına dördüncü bir bölüm olarak büyük bir salon ve 

sera eklenmiştir (Ünsal, 1978, s.184). 

Temsili 

Dış Cephesi; Başlangıçta geleneksel, sonradan batı etkisiyle Neo-Klasik ve Barok 

etkileşimlere girmiştir.  

İç Mekanlar ve Süsleme; Geleneksel Türk yaşamıyla beraber, Avrupalı yaşamı da 

yansıtmaktadır. 



197 
 

KIBRISLI YALISI MEKÂN ANALİZLERİ 

Cephe 

Görünümleri 

 

 

  

 

Önceki 

Dönemlerden İç 

Mekân 

Görünümleri 

  

   

     

 



198 
 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

İç Mekân Merdiven Sofası ve odalardan görünümler 

  

  

  

Limonluk, yazlık Divanhaneden görünümler 

  

Selamlık kısmına sonradan eklenen oda ve genel olarak mobilyaların görünümü 

  



199 
 

 

  

 

Değerlendirme 

 
Kıbrıslı yalısının plan şekli ve yaşam biçimi ile geleneksel konut tipolojisinde 

yapılmış olduğu anlaşılmaktadır. Ancak ilerleyen dönemlerde batılı stillerin 

etkisiyle cephesinde ve iç mekanlarında çeşitli değişimler geçirdiği 

görülmektedir. Özellikle tekne tavan uygulaması birtakım süslemeler, kolon 

uygulamaları, Avrupa tarzı mobilyalar ve yerleşim şekilleri yeni bir yaşamı ve 

değişimi simgeleyen unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. 18. yüzyıldan kalma 

limonluk ve yazlık divanhanesi, ortasındaki fıskiyeli havuzu ve sedirleri, 

zeminindeki taşlık ile geleneksel yaşamın izlerini taşımaktadır. Üç sofalı yalının 

geleneksel içerikli iç mekanları 19. yüzyılda yetersiz bulunarak yalıya dördüncü 

bir bölüm daha eklendiği bilinmektedir. Sonradan eklenen bu bölümde pencere 

bölümleri iç mekân dekorasyonu mobilya seçimleri batılı yaşam biçimine göre 

düzenlenmiştir. Mobilyalar ve pencere dönüşleri Art-Nouveau stilini 

anımsatmaktadır. 

 

Görsel 

Kaynaklar 

• Boğaziçi Sahilhaneleri I, Orhan Erdenen,2006, İBB Kültür Yayınları, 

İstanbul 

• Boğaziçi’nde Yalılar, İnsanlar, Murat Belge,1997, İletişim Yayınları, 

İstanbul 

• S. Emre Tonguç, Çeşitli Yayın Mecraları Paylaşımları, 2022  

Tablo 11. Kıbrıslı Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda Dönemsel 

İzleri 

 

 



200 
 

3. SAİT HALİM PAŞA YALISI 

Konumu Yeniköy, Köybaşı Cd. No:83, 34464 Sarıyer/İstanbul 

 

Sahipleri 

Düzoğulları Ailesi, Aristarhis Ailesi, Prens Abdülhalim Paşa, Sait Halim Paşa, 

Kral Faysal, Turizm Bakanlığı, Türkiye Kalkınma Bankası, Başbakanlık yazlık 

konutu, (devlet mülkü olup, kullanım hakkı özel sektöre devredilmiştir). 

Mimarı Petraki Adamantini 

Yapım yılı 19. Yüzyılın son çeyreği. 

Plan tipi 

2 katlı yapının plan tipolojisi geleneksel orta sofalı olup, odalarla çevrilidir.  

     

Mimari 

Özellikleri 

• Yalı, 2 katlı olup Harem ve Selamlık aynı çatı altında toplanmıştır.  

• Önünde bulunan aslan heykellerinden dolayı aslanlı yalı da denilmektedir. 

• Üslubu Neo-Klasik, II. Ampir görünümü ve Batı dermeciliği hakimdir. 

• Dam üzerinde, cihannüma şeklinde kare planda bir ışıklık yer alır. 

• Bahçenin kuzey ucunda, deniz hamamı (lido) bulunmaktadır. 

• Yalıya Cumhuriyetten sonra kalorifer sistemi döşenmiştir. 

İç Mekân 

Özellikleri 

• İç mekânda arabesk ve eklektik derleme stil görünümleri bir aradadır. 

• Planı geleneksel orta sofa etrafında odaların dizilimi şeklindedir. 

• İçerisindeki kubbeli-kurnalı hamam, Türk hamamı örneğini yaşatmaktadır. 

• Girişte sofa, kabul ve yemek salonları, üst katta yatak odaları 

bulunmaktadır. Hollerin tavanları alçı nakışlarla işlenmiştir. 

• Döşemeler parkedir, merdiven başlarında ahşap heykelcikler yer almaktadır. 

• Giriş katında bulunan Sait Halim Paşa dairesi, kapılarındaki keçe, sedef 

kakma, halı, avize, dolaplar ve deri kaplamalarıyla arabesk dekorasyon 

anlayışını yansıtmaktadır. 

• Tavanlarda çiçek resimleri, yağlı boya panolar, kristal aynalar, avizeler, 

kabartmalı tekne tavan, minik koltuklar, büfeler, “SH” markalı tabureler 

bulunmaktadır. Sedefli nakışlı kapılar zengin ve ihtişamlıdır. 

• Harem kısmında 1865’de Kahire’de yapılıp, yalıya getirilmiş, Sait Halim 

Paşa’yı avda gösteren, duvar boyu yağlı boya tablo dikkat çekmektedir. 

• Yalının orijinal eşyaları Hacı Ömer tarafından satın alınmış olup 

Emirgan’daki atlı köşküne götürülmüştür. 

Temsili 

Dış Cephesi; Sade ve tamamen beyaz Neo-Klasik ve ampir etkileriyle eklektik 

bir üslubu temsil etmektedir. 

İç Mekanları; Arabesk dekoratif unsurlara karşın batılı mobilyalar ile 

döşenmiştir ve batılı yaşam ve alışkanlıklarına geçişin temsilcisi olmuştur. 

 



201 
 

SAİT HALİM PAŞA YALISI MEKÂN ANALİZLERİ 

Cephe 

Görünümleri 

  

 

Önceki 

Dönemlerden İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

  

   

 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

Giriş, merdiven, Selamlık bölümleri 

  



202 
 

  

Sait Halim Paşa Av Tablosu, 1865 

  

 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

Yemek odası, yatak odası ve oturma bölümleri 

   

   

 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

Banyo ve Hamam bölümleri 

   



203 
 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

Mobilya 

  

  

    

 

Günümüz İç 

Mekân 

Görünümleri 

 

İç Mekân süslemeleri 

  

  



204 
 

Değerlendirme 

Yalının dış görünümünde, özellikle deniz cephesinde oldukça sade ve sakin bir 

mimari bütünlük yansıtılmaya çalışılmıştır. Ancak yapının iç mekanlarının dış 

cephenin aksine oldukça gösterişli ve zengin süslemeler, dekoratif öğeler ve 

döşeme unsurları ile düzenlendiği görülmektedir. Yalı genel olarak Ünsal’ın 

(1978), deyimine göre etrafında odaların dizili olduğu tipik orta sofalı plan 

şemasından gelişmiştir. Ancak iç mekanlarda ufak tefek eşya veya bezemeler, 

Türk usulü kurnalı hamam dışında geleneksel yaşama atıf yapacak bir durumla 

karşılaşılmamaktadır. Bu yalı daha çok yoğun Arabesk yaklaşımlarla birlikte 

Avrupalı yaşam biçiminin bir derlemesi niteliğinde görünmektedir. Osmanlı 

mimarisinin 19. Yüzyılda genel olarak sergilemiş olduğu batı yönelimli 

karmaşık derlemecilik, bu yapıda da izlenebilmektedir. Mobilyalar, döşeme 

unsurları, yerleşim biçimleri, genel olarak batılıdır, yine batı tarzı yağlı boya 

tablolar duvarları süslemekte olup, Sait Halim Paşa’nın bir duvar boyunu 

kaplayan, bakış yönüne göre perspektifi değişen Av tablosu da yabancı 

öykünmenin mekân içi yerleşiminin resmi gibidir. 

Görsel 

Kaynaklar 

• Boğaziçi Sahilhaneleri I, Orhan Erdenen,2006, İBB Yayınları, İstanbul 

• Boğaziçi’nin Ahşap Konutları ve Yalıları, Reha Günay,2023, Yem 

Yayınları, İstanbul 

•        Yalı sanal Turu 3D Mekân  https://www.saithalimpasa.com/360/ 

• https://www.saithalimpasa.com/ 

Tablo 12. Sait Halim Paşa Yalısı’nın İç Mekân, Mobilya ve Mimari Anlamda 

Dönemsel İzleri. 

 

Yalıların cephe görünümlerinden, iç mekân, dekorasyon anlayışına ve 

alışkanlıkların değişimine birçok noktada 18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yeni 

bir yaşam tarzının şekillenmeye başladığı görülmektedir. Geleneksel bir yapıda 18. 

yüzyıl içerisinde inşa edilen, ilerleyen süreçte süsleme veya mobilyalarla değişime 

uğrayan Sadullah Paşa ve Kıbrıslı Yalısı gibi yapıların özgün biçiminden yabancı 

etkilerle dönüşmeye başladığı anlaşılmaktadır. Bunda batı mobilyalarının konut 

içerisine girmesinin önemli bir etki yarattığı söylenebilmektedir. Mobilyanın yemek 

yeme, oturma, uyuma gibi fiziksel alışkanlıkları da etkilediği görülmektedir. Diğer 

taraftan değişen yaşamın yeni ihtiyaçlarının karşılanabilmesi için, Kıbrıslı Yalısında 

olduğu gibi, batı mobilyaları ile döşenmiş yeni mekanlarda üretilmeye başlanmıştır. 

Bunda batılı yaşamın moda ve statü unsuru haline gelmesinin de payı büyüktür. 

Sait Halim Paşa Yalısı ise 19. yüzyılın değişen koşullarında inşa edilmiştir. 

Küçük bir saray niteliğinde olan yapı, batılı yaşamın tüm özelliklerini içerisinde 

barındırmaktadır. Mekanlar arası ilişkiden bölümlendirilmesine buna uygun şekilde 

düzenlenmiş yemek odası, yatak odaları, salon şeklinde isimlendirilmişlerdir. 

 

https://www.saithalimpasa.com/360/
https://www.saithalimpasa.com/


205 
 

SONUÇ 

 

Türkler Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan süreçte birçok devlet kurmuş ve 

yönetmişlerdir. Anadolu’da kurulan ve üç kıtaya yayılan Osmanlı İmparatorluğu da 

döneminin önemli bir gücüdür. Ancak 15. yüzyılda Avrupa’da da önemli teknik 

ilerlemeler görülmektedir. Osmanlı 18. yüzyılın başında kaybettiği savaşlar 

neticesinde batıdaki ilerleyen teknolojik gelişmelerden uzak kaldığını idrak etmiştir. 

Yapılan antlaşmalar neticesinde de bir sükûnet dönemine girmiş bu döneme Osmanlı 

tarihinde Lale Devri adı verilmiştir. Bu dönem de devletin yeniden toparlanması için 

Sultan III. Ahmet ve Sadrazamı Nevşehirli Damat İbrahim Paşa’nın önderliğinde 

Avrupalı devletler ile iletişimin kapıları aralanmış bu bağlamda da Avrupa’nın 

önemli merkezlerine elçiler gönderilerek batının ulaşmış olduğu seviyenin Payitahta 

aktarılması sağlanmıştır.   

19. yüzyıl genel olarak çözülmeye uğrayan Osmanlı için askeri, kültürel, 

sosyal, iktisadi, mimari ve sanatsal birçok konuda batının örnek alındığı, batının 

ilerlemelerinin takip edildiği, hatta taklit edildiği bir değişim ve dönüşüm yüzyılı 

olmuştur. Çalışmanın başından beri vurgulanan ve belgelenerek okunan Osmanlı 

batılılaşmasının toplumsal yaşam, mimari, iç mimari ve mobilya alışkanlıklarının 

dönüşümünü tetikleyen gelişmeleri başlıklar olarak değerlendirdiğimizde:  

• Toplumsal Yaşamdaki Değişim: 18. yüzyılda batılılaşma sürecinin sosyo-

kültürel yaşamda kendisine karşılık bulması bir sindirim süreci yaratmıştır. 19. 

Yüzyılda ise batılılaşmanın askeri ve teknik alanlarda etkisini göstermesi beklenirken 

bu durumun toplumun bütün alanlarını etkisi altına aldığı görülmektedir. 

Batılılaşmanın en hızlı yayıldığı ortam ise saray ve çevresi olmuş Osmanlı eliti bu 

duruma öncülük etmiştir.  

Sultan III. Selim bu dönemde yeni düzen anlamına gelen Nizam-ı Cedid 

Ordusunu kurmuş ve Krikor Balyan’a barok, ampir üsluplar barındıran Selimiye 

Kışlasını inşa ettirmiştir. Askeri düzende bu değişim, bandonun da değişimine 



206 
 

sebebiyet vermiştir ayrıca bu dönemde askeri ve teknik eğitim alanında okullar 

açılmıştır. II. Mahmut’un kılık kıyafet konusunda yayınladığı genelgeler ile 

geleneksel Osmanlı kıyafetleri, yerini batılı giyim tarzına bırakmıştır. Sultan 

Abdülaziz’in Paris Fuarına batılı kıyafetleri ile gitmesi de dikkat çekmiştir. 

Batılılaşma yolunda adımlar atarak her alanda bir değişim çizgisi benimseyen 

Osmanlı, gayrimüslim ve yabancı mimarlara Payitaht silüetinde değişikliklere sebep 

olacak batılı üslupta önemli yapılar yaptırmışlardır. İlerleyen süreç içerisinde 

devletin yönetim merkezi olan Topkapı Sarayı 19. yüzyılda terk edilmiştir. Artık 

değişimin bir parçası olarak, Avrupa’nın saray kompleks yapılarına karşılık 

Dolmabahçe Sarayını inşa ettirmiş iç mekanlarını batılı eğilimlerle donatarak 

siyasetinin yönünü belirlemiştir. Büyük bir dönüşümün yaşandığı Dolmabahçe 

Sarayında yeni bir yaşam biçimi şekillenmeye başlamış alışkanlıklar, çalışma düzeni, 

yeme içmeden günlük yaşam pratiklerine kadar birçok konuda değişimler 

görülmüştür.  

Değişim süreciyle birlikte Payitahtta yeme-içme kültürü baştan ayağa 

farklılaşmıştır. Osmanlıda öncesinde yerde, sini üzerinde yemek yenirken bu 

dönemle birlikte batılı tarzda masa ve sandalyelerde yemek yenmeye başlanmış ortak 

sofra eşyaları yerine herkesin kendisine ait bireysel eşyalar kullanılmıştır. 

Yabancı elçiliklerin ve Levantenlerin bulunduğu Pera bölgesi ise bu dönemde 

her anlamda batılı yaşamın alışkanlıklarının uygulandığı bir merkezdir. Ayrıca bu 

süreçte Osmanlı toplumuna entegre olan kamusal alanlarda, otel, balo, tiyatro ve 

yeme içme, eğlence mekanlarındaki davranış usullerinin nasıl olması gerektiği 

hakkında kılavuz oluşturabilecek Adab-ı Muaşeret kurallarını içeren yazılı yayınlar 

ortaya çıkmıştır. Özellikle Ahmet Mithat Efendi’nin çıkarmış olduğu yayınlar bu 

konulardan söz etmesi bakımından örnek gösterilebilmektedir. Bu yazılı eserler 

vasıtasıyla alafranga yaşamın kaideleri ve kuralları Osmanlı toplumuna aktarılmıştır. 

• Mimaride Değişim: Batılılaşma mimaride de etkisini göstermiş bir taraftan 

geleneksel yöntemlerle yapılar inşa edilmeye devam ederken diğer taraftan 

Avrupa’ya gönderilen elçilerin rapor ettiği ve yangınlara karşı daha dayanıklı olduğu 

vurgulanan kagir yapım tekniğinde yapılar Payitahtta inşa edilmeye başlanmıştır. 

Lale Devri ile birlikte Payitahtta büyük bir imar ve yoğun bir inşaat dönemine 

girilerek geleneksel veya batılı üsluplar ile birçok köşk, kasır ve yalı inşa edilmiştir. 



207 
 

Ayrıca meydan çeşmeleri de bu dönemin önemli yapıları olmuşlardır. Diğer taraftan 

19. yüzyılla birlikte Osmanlı Devleti’ne hizmet eden Hassa Mimarlar Ocağı yerini 

gayrimüslim ve yabancı mimarlara bırakmıştır. Bu döneme damgasını vuran Balyan 

Ailesi saray, cami, eğitim kurumu ve kışla gibi pek çok yapıyı inşa etmişlerdir. 

Ayrıca Alexandre Vallaury, R. D’Aronco, G. Fossati gibi mimarlar da Payitahtta 

önemli eserler vermişlerdir. 

19. yüzyıl ile birlikte farklı mekân tiplerine ihtiyaç duyulması, yabancı 

nüfusunun artması, üst ve orta sınıfın değişime ayak uyduran modern eğilimlere 

cevap veren yeni konut ve yerleşim alanları arayışı İstanbul’da farklı konut tiplerinin 

doğmasına sebep olmuştur. Özellikle konut geleneğini bu minvalde ele aldığımızda 

farklı yapı üslupları ile de karşılaşılabilmektedir. Özellikle Lale Devrinden itibaren 

doğa ve bahçelere duyulan ilgi pastoral ortam içerisinde yeni köşk, kasır ve yalıların 

doğuşunu da tetiklemiştir. 

Batılılaşmanın özellikle barınma kültürü üzerindeki en büyük etkisinin 

apartmanlaşma ile yaşandığı görülmektedir. Bu değişimle beraber oluşmaya başlayan 

konut kavramındaki farklılık, zamanla kadın erkek ilişkilerinde kaç-göçün, konut 

planlamasında ise harem ve selamlık ayrımının ortadan kalmasına neden olmuştur. 

Böylece Galata ve Pera çevresi, İstanbul’un diğer semtlerinden farklı bir düzende 

işleyerek beraberinde yeni bir sosyal yaşamı ve yapılaşmayı getirmiştir.  

Mahremiyet kavramına yeni bir bakış açısı getiren apartman kültürü ile 

birlikte çekirdek aile, kiralık ve bitişik konut anlayışı gibi yeni kavramlar da Osmanlı 

toplumuna girmiş, böylece, sosyal hayatın bir parçası olarak yeni bir yaşam 

kültürünü de ortaya çıkarmıştır. Pera ve Galata apartmanlarının, içerisinde bulunduğu 

ortam, kafe, pastane, tiyatro gibi eğlence mekanları ve alışveriş ortamları ile tam bir 

cazibe merkezidir.  

Kadim bir geçmişin tecrübe ve birikimleri sonucunda yaşam pratiklerini 

oluşturmuş olan geleneksel konutun yerine apartmanların tercih edilir olması, 

Osmanlı toplumunun yalnızca konutunu değil, aile yapısından, tüketim 

alışkanlıklarına, mekânsal ihtiyaçlardan, eylemlere, eşyaya, tüm geleneksel kodlarını 

değiştirmeye başlamıştır. Bu anlamda batılılaşma kisvesi altında Osmanlı konutunun 

ve mekânsal yaklaşımların ciddi bir çözülme sürecine girdiği görülmektedir.  



208 
 

19. yüzyılla birlikte Osmanlı toplumunda etkisini hissettiren batılı üsluplarda 

tasarlanarak donatılmış konfor vadeden yeni yapı grupları da ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Pera Palas, Bristrol Otel, Büyük Londra Oteli ve bugün ayakta olmayan 

Tokatlıyan Oteli ve Kroecker Otel gibi örnekler Pera bölgesindeki batılı yaşamın 

sürdürüldüğü mekanlar olmuşlardır. Osmanlının genel işleyişi sebebiyle bu tarz otel 

ve mekânların yayılması biraz zaman alsa da Beyoğlu’ndaki işletmelerin İstanbul’un 

sosyal yaşamına önemli katkılar da bulunduğu görülmektedir. 

• İç Mimarideki Değişim: Lale Devri ile başlayan Osmanlı batılılaşmasında 

dönemin Paris Büyükelçisi Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin Versay Sarayı’nın iç 

mekân anlatıları ve raporlarına istinaden III. Ahmed döneminde Topkapı Sarayında 

birtakım iç mimari yeniliklerin yapıldığı bilinmektedir. Bununla birlikte batılılaşma 

etkisinin sivil iç mekanlara bir süsleme unsuru olarak batılı üsluplardaki kalem işleri 

ile de girdiği görülmektedir. Bu dönemde batılı tarzda mobilyalardan henüz söz 

edilmemektedir. Ancak geleneksel Türk iç mekanının önemli bir öğesi olan halı, 

kilim ve dokumalar bu süreçte dönemin tekstil ürünleriyle kaynaşmış ve birbirleriyle 

uyumlu hale gelmişlerdir. Bu durum takım olma özelliği gösteren birimlerin ortaya 

çıkmasını sağlamıştır. 

Pera-Galata bölgesinde yeni yapı tipleri ortaya çıkmış, bu yapılar ve iç 

mekanları özellikle yabancı mimar ve dekoratörlerin ellerinde şekillenmiştir. 

Özellikle apartmanlarda, batılı tarzda mobilyalar ile döşenen iç mekanlarda  yaşamak 

bir ayrıcalık ve statü simgesi olarak görülmüştür. 

Dönemin öne çıkan en önemli müstakil konutlarından bazıları ise konak ve 

yalılar olmuş, özellikle batılı yaşamın izleri bu yapıların mimari ve iç mekanlarında 

da hissedilmiştir. Bu konutlarda yaşayan aile profillerine bakıldığında çoğunlukla 

devletin üst kademe yöneticileri ya da varlıklı üst kesim insanları veyahut 

gayrimüslimler karşımıza çıkmaktadır. Bu insanların ailesi, belirli bir kültür 

birikimine ve çevreye sahiptir. Yan yana sıralamış yalıların çoğunluğu böyle bir 

çevreden geldikleri için bölgesel aidiyet duygusu oluşabilmiştir. Zira Osmanlı da yan 

yana sıralanan yalıların meslek gruplarına, dini inançlara, mevkilere göre gruplandığı 

da bilinmektedir. İlk etapta ikinci konut olarak yapılmalarından dolayı iç mekanların, 

cephe ve çevre gelişimi kadar önemsenmediği söylenebilmektedir. Ancak ilerleyen 



209 
 

dönemlerde özellikle 18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren, batılılaşma ile birlikte bu 

durumun değişkenlik göstermeye başladığı anlaşılmaktadır. 

Batılılaşma, iç mekanlarda da çeşitli gereksinimlerin doğmasına, sebep olmuş 

birtakım unsurlar kendiliğinden değişirken önemli bir kısımda büyük bir hevesle 

kullanıcılar tarafından moda ve stil kavramları altında değiştirilmek istenmiştir. 

Batılılaşmanın mekanları iki şekilde değiştirdiği görülmektedir. Birincisi mobilyaya 

bağlı gelişen değişim, ikincisi ise mekânın kendisine bağlı olarak gelişen değişim. 

• Erken Evrelerde Batılılaşma > Mobilya > Mekan 

• İlerleyen Evrelerde Batılılaşma > Mekân> Mobilya 

Batılılaşmanın erken dönemlerinde geleneksel unsurlarıyla birlikte var olan 

yapıların ve iç mekanların içerisine, batılı tarzda mobilyalar alınıp yerleştirilmeye 

başlandığı görülmektedir. Bu durum mobilyalara bağlı olarak iç mekanlarda 

değişimlerin yaşanmasına sebep olmuştur. İkinci durumla birlikte geleneksel konut 

yapısının özgün kimliğini tamamıyla kaybetmeye başladığı söylenebilmektedir. 

Ancak yalılarda kışlık konutlara göre geleneksel dokunun özellikle plan yapısında 

daha fazla korunduğu da yapıların biçimlerinden anlaşılmaktadır.  

Geleneksel plan tiplerinden türetilen yeni mekanların geçitler, koridorlar 

yardımıyla birbirine bağlandığı görülmektedir. Böylece eski yaşamın çok işlevli 

odalarının, Avrupalı mobilyaların konutlara girmesi ile birlikte bazı özelliklerini 

yitirmiş olabileceği de düşünülmektedir. Bunun en önemli sebebi hareketli olsa da 

ağır ve sürekli yeri değişemeyecek sabit mobilyaların yatak, dolap gibi, mekân 

içerisine yerleştirilmesinin, o mekânı yalnızca işleve özel kılmasıdır. Bazı yalı ve 

konaklarda yatak odası kavramının oluşmasıyla bu odaların günün tüm eylemleri için 

kullanılabilme özelliğini kaybederek, belirli işlevler için belirli vakitlerde kullanılır 

hale geldiğini göstermektedir (Sait Halim Paşa yalısının yatak odaları veya Sadullah 

Paşa yalısının mobilyalı yatak odası bu duruma örnek olabilir). Böylece mobilyalı 

yaşam faktörünün yeni mekanları biçimlendirdiği anlaşılmaktadır. Mekanların tek 

işlevli kimliğe sahip olması çoğu zaman katlar arası bölünmelere de sebep 

olmaktadır.  

Hasip Paşa Yalısında olduğu gibi geleneksel sedir ve yüklüklerin, nişlerin 

odalardan çıkartılması, odaları gelenekselden farklı tek işlevli birimlere 

dönüştürmeye başlamıştır. Bu durumda odaların dışında düzenlenmiş bir oturma 



210 
 

salonunun doğması da mecburi görünmektedir. Odalardan sofalara doğru iç 

mekanların yeni işlevler kazanmış olması mümkün olabilmektedir. Özellikle büyük 

yalılarda (Sait Halim Paşa, Kıbrıslı yalısı gibi) Batılı oturma ve yemek 

mobilyalarının dizildiği salonlarda bunun için bir ispat niteliği taşıyabilmektedir. 

Bunun yanı sıra geleneksel kültürün bir devamlılığı olarak konak ve köşklerden çok 

özellikle yalılarda sedirlerin korunduğu da görülmektedir. Yüklük ve sedirler ile batı 

mobilyası bir araya getirilerek, oda içerisinde geleneksel düzende yaşamın devam 

ettiği yalı ve konakların bulunduğu da bilinmektedir.   

Yalılarda zaman içerisinde müzik dinleti salonlarının yanı sıra Fransız yemek 

masaları içinde uygun mekanlar oluşturulmaya çalışıldığı bilinmektedir. Bu kültürel 

değişimle gelen gereksinimin yanı sıra birtakım çağın getirisi olan ihtiyaçlarda 

bulunmaktadır. Konut içlerindeki ısıtma sistemleri, evin içerisine taşınan sıcak su 

bağlantıları, aydınlatma (önce havagazı sonra elektrik), yangınlardan dolayı kagir 

yapı tekniği bunlardan bazıları olarak sayılabilmektedir. Hamamların dışında 

alafranga tarzı banyoların, tuvaletlerin (Afif Paşa Yalısı, Hıdiv İsmail Paşa Yalısında 

olduğu gibi) banyo kavramı içerisinde konutlara girmesi de bir nebze bu grupta 

değerlendirilebilmektedir. 

• Mobilyadaki Gelişim: 19. yüzyılda yaşanılan batı etkileri neticesinde 

mekân ve mobilya aracılığı ile eylemlerinde değiştiği görülmektedir. Geleneksel 

bağdaş kurarak oturma, yerde yemek yeme gibi yaşamsal alışkanlık ve eylemler 

yerini sandalye ve koltuk oturumlarına bırakmıştır. Mekân ve mobilya kavramı yeni 

kimlikler edinirken fizyolojik alışkanlıkları da etkileyerek yönlendirmiştir.  

 

 19. yüzyıl Öncesi 19. yüzyıl sonrası 

Geleneksel Alışkanlık 

Eylem 

Batılı Alışkanlık 

Eylem 

Yemek Yeme Yer Sofrası 
Bağdaş kurmalı 

Oturum 

Yemek Masası ve 

Sandalye 

Sandalyeli 

Oturum 

Dinlenme, 

Oturma 
Sedirde 

Bağdaş 

Oturumu 

Koltuk 

Kanepe 

Koltukta 

Oturum 

Çalışma 
Yerde veya 

yükselti üzerinde 

Bağdaş 

Oturumu 

Çalışma masası 

ve Sandalye 

Sandalyeli 

Oturum 

Yatma Yer Yatakları Uzanma Karyola Uzanma 

Tablo 13. Mobilyalı ve mobilyasız yaşam alışkanlıklarının ve eylemlerinin değişimi 



211 
 

Yalıyı içerisinde yaşayan kitleyi, tercihlerini, beğenilerini anlayabilmek adına 

Saray iç mekânlarını, mobilyasını, alışveriş yapılan mağazaları, davranış ve 

eylemlerini ele almak da önemli görülmüştür. Yalı sahipleri veya yalıda yaşamını 

sürdüren kitlenin çoğunlukla saraya yakın olduğu bilinmektedir. Bu çevrelerin 

konutlarının iç mekânları da kuşkusuz sarayın yönelimlerine göre değişkenlik 

gösterecektir.  

Yalılarda mobilyalı yaşama geçişin 18. yüzyılın ikinci yarısından sonra 

başladığı, iç mekanlarda görülen değişimlerin ise ilk olarak tavan ve duvarlarda 

yapılan kalem işleri, çeşitli manzara resimleri gibi süslemelerle geliştiği 

anlaşılmaktadır. Özellikle 19. yüzyıldan sonra Avrupalı mobilyalara erişim ile 

başlayan süreçte, konutlara batılı mobilyaların girdiği, geleneksel yaşam biçimine 

uygun eşyalarla birlikte kullanılmaya başlandıkları da görülmektedir.  

Batılı tarzda mobilyaların üretiminin dönem okumalarında gayrimüslim 

ustalar elinden gerçekleştiği ve gelişen süreçte bu tip atölyelerin sayısının arttığı 

resmi kayıtlarda görülmektedir. Saray mobilya ihtiyacını çoğunlukla Avrupa’dan 

siparişlerle veyahut Pera’da açılmış olan mobilya mağazalarından karşılamaktadır. 

Bu anlamda özellikle Pera’da açılan Psalty mobilya mağazasından sonrasında diğer 

mağazalardan da Osmanlı Sarayı için üretildiklerine dair sembol, tuğra, marka veya 

monogram gibi işaretler bulunmaktadır. Zamanla batılı mobilyalarla, yerel süsleme 

tekniklerinin sentezlenerek yeni bir mobilya gelişiminin şekillendiği de 

izlenmektedir. II. Abdülhamit’in yapmış olduğu mobilyalar buna örnek 

gösterilebilmektedir.  

• Değerlendirme: Orta Asya’da göçebe yaşam biçiminin mekânsal karşılığı 

olarak çadırda başlayan Türk iç mekânı, yerleşik düzene geçiş ve Anadolu’nun yurt 

edinilmesi ile birlikte önemli kırılmalar yaşamıştır. Geleneksel bir Türk odası 18. 

yüzyılda başlayan ve 19. yüzyılda etkileri devam eden batılılaşma dönemine kadar 

varlığını sürdürmüştür. 19. yüzyılla birlikte toplumun bütün katmanlarına sirayet 

eden batılılaşma etkisiyle geleneksel Türk iç mekânı değişerek batılı üslupların 

etkisine girmiştir. Başlangıçta plan tipolojilerini etkilemeyen batılı üsluplar, süsleme, 

bezeme gibi unsurlarla iç mekânda kendisine yer bulurken, gelişen zaman dilimi 

içerisinde hem yapı formunun hem de hareketli mobilya kavramının geleneksel 



212 
 

mekanlara girdiği görülmektedir. Bu etki öncelikle saray ve onun etkisinde gelişen 

varlıklı ve bürokrat kesimin konutu yalılarda karşımıza çıkmaktadır.  

Osmanlı geleneksel sivil konut mimarisinin, sahil şeridinde su ile ilişkisi 

düşünülerek inşa edilmiş bir şekli olan Yalılar, mimari, konum ve yaşam biçiminin 

birlikteliği ile bütünleşerek kendi özgün şeklini almıştır. Ancak konum ve 

durumlarıyla yüzlerce yapıdan günümüze çok azı özgün şeklini koruyarak 

ulaşabilmiştir. Özellikle iç mekanlarının geçen zaman içerisinde birçok stil ve 

değişikliğe gidilmesi ve el değiştirmesi ile korunabildiklerini söylemek çok mümkün 

değildir.  

Zaman içerisinde Türk sivil konut mimarisinin en gelişmiş örnekleri haline 

gelen yalıların, Batılılaşma sürecinde dahi tam olarak batılı olamadığı, zamanla kendi 

özgün tarzını oluşturduğu söylenebilmektedir. Ancak iç mekanların gelişiminin daha 

karmaşık olduğu ve ananevi varlıklarını 19. yüzyıldan itibaren kaybetmeye başladığı 

da anlaşılmaktadır. 

18.  yüzyıla kadar geleneksel alışkanlıkları ve kodları ile yaşamını sürdüren 

Osmanlı toplumu hakkında bizlere dönemin gravür ve resimleri, burada bulunmuş 

yabancı gezgin, seyyah, elçi, diplomatların hatıratları, günümüze gelmiş bazı yapılar 

ve iç mekanları, birtakım eşyalar ve kültürel alışkanlıkların devamlılığı, bazı evrak 

veyahut kayıtlar bilgiler vermektedir. Böylece Osmanlı Devleti’nin 18. yüzyıla kadar 

geleneksel yaşamını sürdürürken bu yüzyıldan itibaren bir geçiş sürecine girdiği, 

batılı yönelimlerde bulunduğu, yaşam biçimini iç mekanlarını değiştirmeye başladığı 

görülmektedir. 

Bu çalışmada batılılaşma etkisi ile birlikte geleneksel Türk iç mekanının 

değişim ve dönüşüm süreci irdelenerek değişimi tetikleyen sebepler ve dönüşüme 

sebep olan gelişmeler incelenmiştir. Mekanın bir statü, toplumsal bir değer 

oluşturmasının somut göstergesi, mekanlar, mobilyalar ve Osmanlı elitinin konutu 

yalılar üzerinden okunmuştur.  



213 
 

KAYNAKÇA 

Ahmet Cevdet Paşa (2010). Sultan Abdülhamid’e Arzlar (Ma’ruzat), Babıali Kültür 

Yayıncılığı, 5.Baskı, İstanbul, s.23,24 

Altınay, A. Refik (2019). Onikinci Asr-ı Hicri’de İstanbul Hayatı (1689-1785), 

Enderun Kitabevi, İstanbul, s.21 

A.Mithat Efendi, (2016). Avrupa Adab-ı Muaşereti Yahut Alafranga, Dergah 

Yayınları, 2016, İstanbul, s.100-101  

Akıncı, T. (2019). Beyoğlu Yapılar, Mekanlar, İnsanlar, Remzi Kitabevi, 3.Baskı, 

İstanbul, s.125- 143 

Ali Rıza Bey, Balıkhane Nazırı, (2022). Eski Zamanlarda İstanbul Hayatı, Haz: A. 

Şükrü Çoruh, Kapı Yayınları, 1. Basım, İstanbul, s.321 

And, M. (1983). Türk Tiyatrosu’nun Evreleri, Ankara. 

Arık, R. (1976). Batılılaşma Dönemi Anadolu Tasvir Sanatı, Türk Matbaacılık, 

Ankara, s.122 

Ayaşlı, M. (2018). Edep Ya Hu, Timaş Yayınları, 2. Basım, İstanbul, s.12 

Batur, A. (1996). Art Nouveau Mimarlığı ve İstanbul, Mimari Akımlar, Cilt I, YEM 

Yayınları, İstanbul, s. 107-110. 

Baykara, T. (2020). Türk Kültür Tarihine Bakışlar, Atatürk kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayını, 3. Baskı, Ankara, s.85.  

Behar. C. (2003) A Neighborhood in Ottoman Istanbul, State University of New 

York Pres, Albany 

Bektaş, C. (2020). Türk Evi, Yem Yayınları, 8. Baskı, İstanbul, s.32-42 

Belge, M. (1997). Boğaziçi’nde Yalılar, İnsanlar, İletişim Yayınları, 1.Baskı, 

İstanbul, s.4. 

Birsel, S. (1991). Boğaziçi Şıngır Mıngır, Nisan Yayınları, İstanbul, s.182 

Botton, De A. (2006). Mutluluğun Mimarisi (The Architecture of Happiness), Çev. 

Banu Tellioğlu, Sel Yayıncılık, 8.Baskı, İstanbul, s. 40-45 

Boyla, O. (2012). Mobilya Tarihi, e-yayın, İstanbul, s. 63 

Cansever, T. (2002). Türk Evi’nin Mimarisi, Türkler Ansiklopedisi, Cilt:12 



214 
 

Cebeci, D. (1993). Tanzimat ve Türk Ailesi: Sosyal Değişme Açısından Tanzimat 

İstanbul’unda Türk Ailesi Üzerine Bir İnceleme, Ötüken Yayınları, 

s.103 

Cerasi, Maurice M. (1999). Osmanlı Kenti: Osmanlı İmparatorluğu’nda 18. Ve 19. 

Yüzyıllarda Kent Uygarlığı ve Mimarisi, YKY Yayınları, İstanbul, 

s.61-62 

Cezar, M. (1971). Sanatta Batı’ya Açılış ve Osman Hamdi, İşBankası Yayınları, I. 

Baskı, İstanbul, s.25,189 

Çoruhlu, Y. (2021). Türk Mimarisinin Kısa Tarihi, Alfa Araştırma Yayınları, 

1.Basım, İstanbul, s.101-104,443 

Dinçel, K., Işık, Z. (1979). Mobilya Sanat Tarihi. Milli Eğitim Basımevi, İstanbul. 

Doğan, İ. (2001). Osmanlı Ailesi: Sosyolojik Bir Yaklaşım, Yeni Türkiye Yayınları, 

Ankara, s.127  

Doğan, O., Sabit, T. (2011). Bir Zamanlar Boğaziçi-1851, Çamlıca Yayınları, 

İstanbul, s.21 

Duhani, Said, N. (2022). Eski İnsanlar Eski Evler, Kırmızı Kedi Yayınevi, 2. Basım, 

İstanbul, s.73 

Eldem, E., Goffman, D., Masters, B. (2003). Doğu ile Batı Arasında Osmanlı 

Kenti: Halep, İzmir ve İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 

s.226 

Eldem, S. Hakkı, (1954). Türk Evi Plan Tipleri, Pulhan Matbaası, İstanbul, s.11-16, 

23,24 

Eldem, S. Hakkı, (1974). Türk mimari Eserleri, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 

s.277 

Eldem, S. Hakkı, (1984). Türk Evi-Osmanlı Dönemi (Turkish House-Ottoman 

Period), C-1, T.A.Ç. Vakfı, Güzel Sanatlar Matbaası A.Ş. 

Eldem, S. Hakkı, (1986). Türk Evi-Osmanlı dönemi (Turkish House-Ottoman 

Period), C-2, T.A.Ç. Vakfı, Güzel Sanatlar Matbaası A.Ş., s.68 

Eldem, S. Hakkı (1993). Boğaziçi Yalıları I, Koç Vakfı Yayınları, s.43 

Emiroğlu, K. (2001). Gündelik Hayatımızın Tarihi, Dost Yayınları, Ankara, s. 181 

Erdenen, O. (2006). Boğaziçi Sahilhaneleri Cilt I Anadolu Yakası, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 2. Basım, İstanbul. 

Erdenen, O. (2006). Boğaziçi Sahilhaneleri Cilt II Avrupa Yakası, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 2. Basım, İstanbul. 



215 
 

Ergin, O. Nuri, (1995). Mecelle-i Umûr-ı Belediye, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür İşleri Daire Başkanlığı yayınları, Cilt 1, İstanbul 

Erdal,S. (2021). Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye’de Dans: Tartışmalar ve 

Düzenlemeler, Tango Kitabı, haz: Emine Gürsoy, Naskali Kitabevi, 

İstanbul, s.259 

Esemenli, D. (1999). Osmanlı Sarayı ve Dolmabahçe, Homer Yayınları, İstanbul, 

s.114 

Faroqhi, S. (2014). Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam, Çev: Elif Kılıç, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, 8.Baskı, İstanbul, sy166 

Georgeon, F. (1999). Osmanlı İmparatorluğunun Son Döneminde İstanbul 

Kahvehaneleri”, Doğu’da Kahve ve Kahvehaneler, Helene Desmet 

Grégoire-François Georgeon (Ed.), çev. Meltem Atik-Esra Özdoğan, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, ss. 43-85. 

Göncü, T. Cengiz, (2013). Beylerbeyi Sarayı, TBMM Milli Saraylar Yayını, 

Ankara, s.212. 

Göncü, T. Cengiz, (2015). Osmanlı’da Harem ve Cariyelik, İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, s.17,18. 

Gülersoy, Ç. (1984). Dolmabahçe Çağlar Boyu İstanbul Görünümleri III, İstanbul 

Kitaplığı, İstanbul, s.156. 

Günay, R. (2017). İstanbul’un Kaybolan Ahşap Konutları, Yem Yayınları, 2.Baskı, 

İstanbul, s.13,47,51,62-64,107 

Günay, R. (2023). Boğaziçi’nin Ahşap Konutları ve Yalıları, Yem Yayınları, 

1.Baskı, İstanbul, s.17 

Güntekin, R. N. (2016). Çalıkuşu, İnkılap Kitapevi, 1. Baskı, İstanbul, s.407 

Hasol, D. (2010). Ansiklopedik Mimarlık Sözlüğü, Yem Yayınları, 11. Baskı, 

İstanbul, s.163. 

Hisar, A. Şinasi (2023). Boğaziçi Yalıları, Everest Yayınları, 2. Basım, İstanbul, 

s.10-19. 

İnalcık, H. (2016). Devlet-i Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine                 

Araştırmalar-IV Âyânlar, Tanzimat, Meşrutiyet, Türkiye İş Bankası         

Yayınları, 1.Baskı, İstanbul, s.3,4,6,8,13 

İrez, F. (1988). XIX. Yüzyıl Osmanlı Saray Mobilyası. Atatürk Kültür Merkezi 

Yayını – 23, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Ankara, 

s.10,30,31 

Işın, E. (2023). İstanbul’da Gündelik Hayat, YKY Yayınları, 1.Baskı, İstanbul, s.79 



216 
 

Karaosmanoğlu, Y.Kadri. (2018). Kiralık Konak, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Konyalı, İ. H. (1977). Abideleri ve Kitabeleri ile Üsküdar Tarihi, İstanbul, s.170-

174. 

Kuban. D. (2012). İstanbul Bir Kent Tarihi Bizantion, Konstantinopolis, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınlar, İstanbul, s.470-477 

Kuban, D. (2016). Osmanlı Mimarisi, Yem Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 

s.245,253,607,619. 

Kuban, D. (2020). Türk Ahşap Konut Mimarisi 17.-19. Yüzyıllar, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 4. Baskı, İstanbul, s.48,130-134              

Kunt, M., Akşin, S., Toprak, Z. ve Ödekan, A., (1997). “Türkiye Tarihi III”- 

Osmanlı Devleti 1600-1908, Cem Yayınevi, İstanbul, s.93 

Kuzucu, K. (2012). Bin yılın Çayı Osmanlı’da Çay ve Çayhane Kültürü, Kapı 

Yayınları, 1.Basım, İstanbul, s.245-253 

Küçükerman, Ö. (2007). Sanayi ve Tasarım Yarışında Bir İmparatorluk İki Saray 

Topkapı ve Dolmabahçe, YKY 1. Baskı, İstanbul, s.268. 

Levey, M. (1975). The World of Ottoman Art. Thames & Hudson Ltd., London, 

s.25,61,65 

L. Neave, Dorina, (1978). Eski İstanbul’da Hayat, Tercüman 1001 Temel Eser 128, 

Çev: Osman Öndeş, İstanbul, s.59  

Mardin, Ş. (2002). Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınları, İstanbul,11,12 

Meriç, N. (2010) Osmanlı’da Gündelik Hayatın Değişimi Adab-ı Muaşeret, Kaknüs 

Yayınları, İstanbul, s. 89,93-139 

Milli Saraylar (1993). Beylerbeyi Sarayı, TBMM Milli Saraylar Daire Başkanlığı 

Yayını, İstanbul, s.77-82 

Milli Saraylar (1998). Milli Saraylar Aydınlatma Araçları Koleksiyonu, TBMM 

Milli Saraylar Daire Başkanlığı Yayını, İstanbul, s.10,11 

Milli Saraylar (2013). Osmanlı Sarayı’nda Japon Rüzgârı, TBMM Milli Saraylar 

Daire Başkanlığı Yayını, İstanbul, s.46,100 

Montagu, Lady M. (2018). Şarktan Mektuplar, Çev:Selçuk Ünlü, Palet Yayınları, 1. 

Baskı, Konya, s.39,40 

Oberling, G., ve Martin Smith, G. (2001). The Food Culture of the Ottoman 

Palace. T.C.  Kültür Bakanlığı, İstanbul, s.111,116,117 

Okay, O. (1991). Batı Medeniyeti Karşısında Ahmet Mithat Efendi, Milli Eğitim 

Bakanları Yayınları, İstanbul, s.169,170 



217 
 

Ortaylı, İ. (2010). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi, Ankara, Cedit Neşriyat, s. 503-

508  

Ortaylı, İ. (2014). Osmanlı Toplumunda Aile, Timaş Yayınları, 15.Baskı, İstanbul, 

s.146 

Ortaylı, İ. (2015). Osmanlıyı Yeniden Keşfetmek-2, Son İmparatorluk Osmanlı, 

Timaş Yayınları, 20. Baskı, İstanbul, s.63,69,70,71 

Ortaylı, İ. (2017). Batılılaşma Yolunda, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

Ortaylı, İ. (2022). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi, Kronik Kitap, İstanbul, s.307 

Osmanoğlu, A. (2023). Babam Sultan Abdülhamid, Timaş Yayınları, 19. Baskı, 

İstanbul, s.33 

Öğel, B. (2014). Türk Mitolojisi I.Cilt, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 6. Baskı, 

Ankara. 

Ögel, B. (2022). Türk Kültür Tarihine Giriş III, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 5. 

Baskı, Ankara, s.25,45,157-160,182,203-228 

Roth, Leland M. (2006). Mimarlığın Öyküsü, Öğeleri, Tarihi ve Anlamı, Çev: 

Ergün Akça, Kabalcı Yayınevi, 3.Basım, İstanbul, s.575 

Sakaoğlu, N. (2000). Lale Devrine Genel Bir Bakış, İstanbul Armağanı: Lale Devri. 

(Ed. Mustafa Armağan), İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

Kültür İşleri Daire Başkanlığı Yayınları, s.17 

Saz, L. (2000). 19. Yüzyılda Saray Haremi, Anılar, Cumhuriyet Kitapları, s.23,24 

Sökmen, C. (2011). Aydınların İletişim Ortamı Olarak Eski İstanbul Kahvehaneleri, 

Ötüken Neşriyat A.Ş, İstanbul, s.23,24,39 

Şehsuvaroğlu, H. Y. (1954). İstanbul Sarayları, Doğan Kardeş Yayınları A.Ş. 

Basımevi, Kişisel Arşivlerde İstanbul Belleği Taha Toros Arşivi, s.4 

Şehsuvaroğlu, H. Y. (1986). Boğaziçi’ne Dair, TDKK Yayınları, İstanbul. 

Şehsuvaroğlu, H. Y. (2014). İstanbul Sarayları, TBMM Milli Saraylar Yayınları, 

2.Baskı, Ankara, s.66,67,76 

Şehsuvaroğlu, H. Y. (2015). Tarihi Odalar, TBMM Milli Saraylar Yayınları, 

2.Baskı, Ankara, s.33 

Şenyurt, O. (2011). Osmanlı Mimarlık Örgütlenmesinde Değişim ve Dönüşüm, 

Doğu Kitabevi, İstanbul, s.229,230 

Sevengil, R. Ahmet, (1962). Saray Tiyatrosu, Türk Tiyatrosu Tarihi IV, İstanbul. 

Şimşek, M. Sami, (2017). İstanbul’un 100 Yalısı, İstanbul büyükşehir Belediyesi 

Kültür A.Ş., 2. Baskı, İstanbul. 



218 
 

Tanpınar, A. Hamdi, (2019). On Dokuzuncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Dergâh 

Yayınları, 30.Baskı, İstanbul, s.139 

Taylor, J. (1989). Imperial İstanbul-İznik-Bursa-Edirne, George Weidenfield and 

Nicholson Ltd., London, s.189 

Tonguç, S. Emre, Yale, P. (2018). Boğaz Hakkında Herşey, Boyut Yayın Grubu, 

51. Baskı, İstanbul. 

Uçman, A. (1975). Yirmisekiz Çelebi Mehmed Efendi Sefaretmanemsi, İstanbul, 

Tercüman 1001 Temel Eser. 

Uşaklıgil, H. Ziya, (2016). Aşk-ı Memnu, İnkılap Kitapevi, 1. Baskı, İstanbul, 

s.58,59 

Uşaklıgil, H. Ziya, (2022). Saray ve Ötesi, Can Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, s.36,41 

Vehbi, Seyyid (2008). Surname-i Vehbi, Kabalcı Yayınları, 1. Basım, İstanbul, 

s.51,71,132,133,364 

Verlet, P. (1972). Styles Meubles Decors, Musée Du Louvre, Paris, s.39,43,86 

Yazıcıoğlu, L. (1984). Boğaziçi Kıyı Yapıları Tarihsel Gelişimi-Tarihsel 

Biçimlenişlerde Temel İlkeler Önerisi, Yıldız Üniversitesi Yayın 

Müdürlüğü, İstanbul.  

Yenigün, S. (2006). Boğaz’ın İncileri Yalılar: Avrupa Yakası Boğaz Yalıları, İBB 

Yayınları, İstanbul, s.4 

Yılmaz, E., Yaşar, F. (2005). Batı Tarzı Saray Mobilyasında Osmanlı Kimliği, 

TBMM Genel Sekreterliği Milli Saraylar Daire Başkanlığı Yayın 

No:27, s.9. 

TEZLER 

Açıkyıldız, B. (1997). 19. Yüzyıl Osmanlı Mimarlığında Neo-Gotik Üslup, 

Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sanat Tarihi 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, s.24 

Ak, K. (2007). Osmanlı’dan Günümüze Türk Yemek Kültüründe Seramik Yemek 

Kapları, Eskişehir Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Seramik Anasanat Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir, s.32-49 

Arıburun, Layıka,N.E. (2012). 19.Yüzyıl Osmanlı Saray Mobilyaları: Batılılaşma 

Etkisi ve Biçimsel Açıdan Yemek Kültüründeki Değişim Süreci, İTÜ, 

Fen Bilimleri Enstitüsü, Endüstri Ürünleri Tasarımı Anabilim Dalı, 

Doktora Tezi, İstanbul, s.18,50,51,61,64 



219 
 

Bayer, F. (2010). Osmanlı Kadının Giyim Kuşamı (Tanzimattan Meşrutiyete), 

Erciyes Üniversitesi, sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve 

Sanatları Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, s.30,31 

Burkut, E. Banu, (2014). Osmanlı / Türk Evi Mekân Kurgusunu Modern Konut 

Mimarisinde Okumak (Wright, Corbusier, Eldem ve Cansever’in 

Konutları), FSMVÜ, Mühendislik ve Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Mimarlık Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, s.21 

Can,C. (1999). İstanbul’da 19. Yüzyıl Batılı ve Levanten Mimarların Yapıları ve 

Koruma Sorunları, Yıldız Teknik Üniversitesi, YTU Fen Bilimleri 

Enstitüsü (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, s.39,156 

Çınar, Z. (1996). Kentsel Çevrede Mekân- Kentsel Mekân Kavramının İrdelenmesi 

ve Boğaziçi Mekânı, İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul, s.155,156 

Dilek, Z. (2019). Şerifler Yalısı, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul araştırmaları Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

s.21. 

Ekimoğlu, M. (1970). Boğaziçi Anadolu Yakası Yalıları, İstanbul Üniversitesi, 

Edebiyat Fakültesi, Sanat Tarihi, Türk ve İslâm Sanatı Kürsüsü, 

Basılmamış Mezuniyet Tezi, İstanbul. 

Gök, M. (2015). Beylerbeyi Sarayı 21 Numaralı Odanın Mekan Analizi ve 

Restorasyonu, Fatih sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Mühendislik 

ve Fen bilimleri Enstitüsü, Mimarlık ana Bilim Dalı, Mimari koruma 

ve Restorasyon Programı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, s.122. 

Göncü, T. Cengiz (2015). Dolmabahçe Sarayı’nın İnşa Süreci, Mekân ve Teşkilat. 

Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih 

Anabilim Dalı Osmanlı Müesseseleri ve Medeniyet Bilim Dalı, 

İstanbul. 

Gücüyener, B. (1998). Boğaziçi Yalılarında Cephenin biçim Grameri, İTÜ, Fen 

Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 

Güzel, A. (2020). XIX. Yüzyılda Sultanın Mülkünde Piyano, Balıkesir Üniversitesi, 

sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Balıkesir, s.26 

İlker, B. (1995). 19. Yüzyıl Başından Cumhuriyete Kadar Boğaziçi’nde Yalı 

Nitelikli Yapılar, İTÜ, Fen bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul. 



220 
 

Kapsal, S. (2022). XIX. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu’nda Yemek Kültürünün 

Değişimi, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi, sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Nevşehir, s.29 

Karaca, Y. (2016). Rekonstrüksiyon Uygulamaları Kapsamında Boğaziçi Yalılarının 

Otele Dönüşümü, Beykent Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, İç 

Mimarlık Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, s.38 

Karaman, A. (1987). Antik Mimari Ögelerinin Geç Devirdeki Kullanım Biçimleri 

ve Beyoğlu-İstiklal Caddesi 19. Yüzyıl Apartman Cephelerinin 

İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, 

İstanbul     

Kundakçı, H. (2017). Dolmabahçe Sarayı’nın Boulle Tekniği Mobilyaları ve 

Koruma İlkeleri, Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, 

Mühendislik ve Fen Bilimleri Enstitüsü, Mimarlık Ana Bilim Dalı, 

Mimari Koruma ve Restorasyon Programı, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, s.154.                                            

Kurukamçı, K. (2017). Osmanlı İmparatorluğunda Tüketim Alışkanlıklarının 

Değişimi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, s.3,4,8-10 

Özgül, V. (2020). 19. Yüzyıl Boğaziçi Rumeli Yakası Yalılarında Mimari Üsluplar 

ve Korunmuşluk Analizleri, Maltepe Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Mimarlık Ana Bilim Dalı, Mimarlık Yüksek Lisans, 

İstanbul, s.82. 

Özkaraman, S. Meltem (2004). Türkiye’de 1800-2004 Yılları Arasındaki Değişim 

Süreci İçinde Tasarımı Etkileyen Faktörler ve Bir Örnek Olarak 

Mobilya Üretimi Modeli, MSGSÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü, Endüstri 

Ürünleri Tasarımı Anabilim Dalı, Doktora Tezi, İstanbul, s.15,23,24 

Polat, M. (2001). Dolmabahçe ve Yıldız Saray Tiyatroları Üzerine Mimari 

Değerlendirmeler, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

Salah, E. (2013). Sayfıye To Banlıeue: Suburban Landscape Around Anatolıan 

Railways, From Mid-Nineteenth Century To The World War II. Orta 

Doğu Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Bölümü 

Doktora Tezi, Ankara, s.47 

Samancı, Ö. (1998). Continuity and Change in the Culinary Culture of the Ottoman 

Palace in the 19th Century. Yüksek Lisans Tezi, Boğaziçi 

Üniversitesi, İstanbul, s.129,130 



221 
 

Sayın, Ş. (2001). Ortaköy-Sarıyer Arasındaki Bazı Örneklere Dayanarak Yalıların 

bugünkü Durumunun Saptanması (Yayımlanmamış Yüksek Lisan 

Tezi), İTÜ, İstanbul, s.3. 

Selçuk, Ş. (2019). İşlev Değiştiren İstanbul Boğaziçi Yalıları Üzerine Bir İnceleme, 

Selçuk Üniversitesi-Hacettepe Üniversitesi, Sosyal bilimler Enstitüsü, 

İç Mimarlık ve Çevre Tasarımı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Konya. 

Selvi, U. (2010). Kentsel Gelişme Dinamikleri Çerçevesinde İstanbul’da Plaj Olgusu, 

MSGÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü Şehir Bölge Planlama Anabilim Dalı 

Kentsel Planlama Lisansüstü Programı Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

s.20-24 

Şenyurt, O. (2006). Türkiye’de yapı üretiminde modernleşme ve taahhüt sisteminin 

oluşumu, YTÜ Fen Bilimleri Enstitüsü (Basılmamış Doktora Tezi), 

İstanbul, s.207 

Terzioğlu, O. (1995). Boğaziçi Yalılarının Tasarımını Etkileyen Faktörler ve 

Karakteristik Örnekler Üzerine Bir İnceleme, Yıldız Teknik 

Üniversitesi, Fen bilimleri Enstitüsü, Mimarlık, Mimari Tasarım ana 

Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 

Topal, S. (2019). XVIII. Yüzyıl Fransız Boğaziçi Ressamlarının Resimlerinde 

Üslup, Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sanat Tarihi 

Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, s. 12,13,43,44,189,190 

Yalnız, K. (2017). Refik Halit Karay’ın Romanlarında Toplumsal Değişim ve 

Mekansal dönüşüm Sürecinde İstanbul, Marmara Üniversitesi, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, s.130 

Yıldız, Ü. (2018). Son Dönem Osmanlı Mimari Anlayışının Sosyal Yapıya ve 

Mimarlık Kurumuna Etkileri, Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Edirne, s.2,42-46 

Yılmaz, N. (2007). 19.Yüzyıl İstanbul Kültür Ortamında Müzik ve Mekân, MSGÜ, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sanat Tarihi Anabilim Dalı, Batı Sanatı ve 

Çağdaş Sanat Programı, Doktora Tezi, İstanbul, s.64,65  

Yılmaz, S. (2019). Birinci Dünya Savaşı Dönemi’nde Kadınların Ücretli Çalışma 

Hayatına Katılımı: Osmanlı İmparatorluğu ile Avrupa Ülkelerinin 

Karşılaştırılması, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İktisat Tarihi Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 



222 
 

Yazıcı, N., (2007). Osmanlılarda Mimarlık Kurumunun Evrimi ve Tanzimat Dönemi 

Mimarlık Ortamı, MSGSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Basılmamış 

Doktora Tezi), İstanbul, s.324 

 

MAKALE, DERGİ VE BİLDİRİLER 

A.Ahmed, A., Çay,E. (2013). XVIII. Yüzyılda Yirmisekiz Mehmed Çelebi’nin 

Fransa’ya Bakışında Kültürlerarası Değerlendirme, International 

Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic Volume 8/10 Fall, Ankara, p 4,5 

Ak,İ., Öztunç, H.Baha, (2023). Osmanlı Devleti’nde Balo Adabı ve Sefaret 

Baloları, Tarih İncelemeleri Dergisi XXXVIII-1, s.3,4,6 

Akbulut, U. (2015). Tanzimat ve Meşrutiyet Dönemlerinde Kahvehanelerden 

Kaynaklanan Sosyal sorunlara Dair Bazı Tespitler, A. Ü. Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi [TAED] 54, Erzurum, s.568 

Aktuğlu, Y. K. (2007). Dolmabahçe Sarayı ve Yardımcı Binalarının Yapımında 

Demir ve Çelik Malzemenin Kullanımı, 150. Yılında Dolmabahçe 

Sarayı Uluslararası Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 Bildiriler Kitabı 

Cilt II, TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, Ankara, s.16. 

Alkan, M. Ö. (2014). Osmanlı’da Sayfiye’nin İcadı. Sayfiye Hafiflik Hayali. 

İstanbul, İletişim Yayınları, s.24 

Anıktar, S. (2013).19. Yüzyıl Batılılaşma Hareketlerinin Osmanlı Mimari       

Biçimlenişine Etkisi: Vallaury Yapıları Örneği, II. Türkiye Lisanüstü 

Çalışmaları Kongresi- Bildiriler Kitabı V, s.1208 

Anonim. (1982). İstanbul Kültür ve Sanat Ansiklopedisi, Tercüman Gazetesi Kültür 

Yayını, İstanbul, s. 909,910 

Artıkoğlu, P. (2011). Batılılaşma’nın Osmanlı Aile Yaşamındaki İzleri”, Kültürel 

Değişim, Gelişim ve Hareketlilik-38. İcanas Kongresi Bildirileri, C.I, 

Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yayınları, Ankara, 

s.50,52,53,54 

Atalay, E. (2021). 19. Yüzyıl Osmanlı İstanbul’unda Kadın Kıyafetinin Evrimi, 

Erzurum Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi ETÜT, 

Sayı: 2, Erzurum, s.132 

Atasoy, N. (2014). Dolmabahçe Saray’ında Geleneksel Özellikler/ Milli Saraylar 

sanat tarih -mimarlık dergisi sayı :12, s.9. 

Başkan, S. (1994). İstanbul’un Yalı, Köşk ve Kasırları / Yalıs, Köşks and Kasırs in 

İstanbul, İLGİ, sa.78, s.12-21 



223 
 

Batur, A. (1993-1995). Dolmabahçe Sarayı, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, 

Kültür Bakanlığı, Tarih Vakfı, Cilt 3, s.85-89. 

Baybura, O., Tekinmirza, F. (2007). Dolmabahçe Sarayı Süfera Salonu’ndan Altın 

Varak Restorasyonu Örneği, 150. Yılında Dolmabahçe Sarayı 

Uluslararası Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, 

TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, Ankara, s.341. 

Bezici, B. (2022). Burjuvazi, TÜBİTAK Bilim ve Toplum Başkanlığı, Popüler Bilim 

Yayınları, Sosyal Bilimler Ansiklopedisi 

Bilgioğlu, B. (2008). Sadabad, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, Cilt 35 s.380 

Birol, G. (2010). Cumhuriyet Dönemi Mimari Mirasini Koruma Güçlükleri: 

Balıkesir’deki Örnek Yapılar Üzerine Bir İnceleme”, Taşınmaz Kültür 

Varlıklarını Tespit ve Belgeleme Yöntemleri Sempozyumu Bildiriler 

Kitabı, Mersin Üniversitesi Restorasyon ve Koruma Merkezi, Mersin, 

1-3 Ekim 2009, s.143-151 

Boyla, O. (2008). Mobilya. Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi Cilt 2, Geliştirilmiş 2. 

Basım, Yapı Endüstri Merkezi Yayınları – 38, s.1080- 1088, İstanbul. 

Bozkurt, S. Gülçin, (2013). 19.yy. da Osmanlı Konut Mimarisinde İç Mekân 

Kurgusunun Safranbolu Evleri Örneğinde İrdelenmesi, Journal of the 

Faculty of Forestry, Istanbul University 2013, 62(2), s.48,49 

Caner, Ç, Yoncacı, P. (2007). Bir İmparatorluk Sahnesi: Dolmabahçe Sarayı 

Muayede Salonu, 150. Yılında Dolmabahçe Sarayı Uluslararası 

Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, TBMM Milli 

Saraylar, TBMM Matbaası, Ankara, s.97. 

C. Temizer, N. (2022).  19. Yüzyılda Batı’da ve Osmanlı’da Kadının Sosyal ve 

Ekonomik Hayattaki Yeri, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Kadın ve Aile 

Araştırmaları Dergisi, 2(1), s.54-56 

Çelebi, M.Elif (2011). Galata ve Pera’da Otel Yapılarının Gelişimi (1840-1914), 

Yıldız Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü Doktora 

Tezlerinden Üretilmiş Yayınlar, Sigma 3, s.302 

Çetin, R.M. (2015). I. Petro’nun Şaheseri: Petersburg, Avrasya Uluslararası 

Araştırmalar Dergisi, Cilt:3, Sayı:6, s.30 

Çilli Kutan, Ö. (2022). 19.Yüzyıl İstanbul’unda Sosyal ve Kültürel Hayatın 

Modernleşmesi, Memleket Siyaset Yönetim (MSY), Cilt 17, Sayı 37, 

Haziran 2022, Araştırma Makalesi, s.85-101 

Çokuğraş, I. (2013). Osmanlı İstanbul’unda Bekar Odaları, Mimar.ist Dergisi, 

Yıl:13, S:47, s.29-33 



224 
 

Çolakoğlu Sarı, G. (2014).19.Yüzyıl Batılılaşma Hareketlerinin Osmanlı-Türk 

Müziğine Yansımaları, TSA/ YIL: 18 S: 1, Nisan 2014, s. 37,39 

Demirarslan, D. (2007). Osmanlı’da Modernleşme/ Batılılaşma Sürecinin İç Mekân 

Donanımına Etkileri, ERDEM Dergisi TR Dizin, Cilt:15, Sayı: 45-46-

47, s.42,46 

Demirarslan, D. (2007). Batılılaşma Sürecinde Barınma Kültürü Bağlamında İç 

Mekân Anlayışının Değişiminde Dolmabahçe Sarayı’nın Önemi, 150. 

Yılında Dolmabahçe Sarayı Uluslararası Sempozyumu 23-26 Kasım 

2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, 

Ankara. 

Demirarslan, D. (2011). Batılılaşma Sürecinde Türk Barınma Kültüründeki Değişim 

ve Konuttaki Yansımaları, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

Çalışmaları Kongresi 1, s.211-215 

Demirarslan, D. (2017).19. Yüzyıldan Cumhuriyet Dönemine Türk Mobilya Sanatı 

ve Mobilya Üretiminin Gelişimi, Turkish Studies International 

Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic Volume 12/29, s.185,186 

Demirarslan, D. (2018). Türk Yaşam Kültüründe Oturma Mobilyasının Değişimi ve 

Gelişimi, TİASAD Türk ve İslam Dünyası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, Yıl:5, Sayı:16, s.71-85 

Dingeç, E. (2010). Osmanlı toplumunda Kadınların Üretime Katkıları, History 

Studies, Volume 2/1, s.11 

Dumas, J. (2010). Hücreden Saraya: 15-18. Yüzyıllarda Osmanlı Konutları, 

Toplumsal Tarih Dergisi, Sayı:192, sy20-23 

Ertuğrul, A. (2009). XIX. Yüzyılda Osmanlı’da Ortaya Çıkan Farklı Yapı Tipleri, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 7, Sayı 13, s.300 

Esenbel, S. (1997). Medeni Davranışın Aczi-II: Batı Kültür Formlarının 19. 

Yüzyılda Meici Japonlarının ve Osmanlı Türklerinin Gündelik 

Yaşamlarında Kullanımı, Toplumsal Tarih, C. 8, Sayı: 48, s.12 

Esin, E. (1965). An Eighteenth Century Yalı, Architecture, Att Del Secondo 

Congresso İnternazionale Di Arte Turco, Napoli, s.83 ve devamı. 

Esin, E. (2008). Sadullah Paşa Yalısı, Sadullah Paşa ve Yalısı Bir Yapı Bir Yaşam, 

Yem Yayınları, 1. Basım, İstanbul, s.17-65. 

Eyice, S. (2007). Nuruosmanîye Külliyesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, Cilt 

33, sy264,265 



225 
 

Glück, H. (1921). 16-18. Yüzyıllarda Saray Sanatı ve Sanatçılarıyla         

Osmanlıların Avrupa Sanatları Bakımından Önemi, Çeviri: Cemal 

Köprülü, Historische Blaetter Dergisi, Yıl: 1, No. 2, s. 355-375 

Göncü, T. Cengiz, (2000). Fransız Sanatçı Charles  Sechan’ın Dolmabahçe Sarayı 

Harem Hünkar Dairesi’ne İlişkin Dört Mektubu, Dolmabahçe Sarayı 

Dergisi, S.2, s.81-100. 

Harmandar, S. (2020). 19. Yüzyılda İstanbul’da Değişen Eğlence Anlayışı ve Yeni 

Eğlence Mekânları, Erzurum Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Tarih Dergisi ETÜT, Sayı: 1, Aralık, 2020, Erzurum, s. 114-130 

Hathaway, J. (2018). 18.Yüzyıl Osmanlı Tarihini Yeniden Yazmak, Doğu Batı 

Düşünce Dergisi, Sayı:85, ISSN:1303-7242, -Çeviri:Evrim Güven, 

Kaynak: Mediterranean Historical Review, vol.19,Number1,2004- 

s.31  

Hasol, D., Isozaki, A. (1994). Japonya’dan izlenimler, Yapı Dergisi, Sayı 150,     

s.2,7,8 

Hitzel, F. (2007). Charles Sechan (1803-1874) Sultan Abdülmecid’in Hizmetinde 

Bir Dekoratör, 150. Yılında Dolmabahçe Sarayı Uluslararası 

Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, TBMM Milli 

Saraylar, TBMM Matbaası, Ankara, s.79,80  

Hut, D. (2008). Ahmet Fethi Paşa (1801-1858) Yalısı ve Korusu, Uluslararası 

Üsküdar Sempozyumu Bildiriler Cilt:1, Üsküdar Belediyesi, İstanbul 

(2009), s.628 

İlbeyi, Ö. (2002). Osmanlı’dan Cumhuriyet'e Sosyal Yaşam, Türkler Ansiklopedisi 

Cilt XIV, Yeni Türkiye Yayınları, s.285 

İrepoğlu, G. (2018). Lale Devri’ne Doğu’dan ve Batı’dan Bakmak: Levni ile 

Vanmour, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Sayı:85, ISSN:1303-7242, s. 

66 

Kale, R. (2021). 19. Yüzyıl Sanat, Tasarım ve Mimarlık Ortamları, Arkitera 

Kalyoncu, H. (2021). 16-19.Yüzyıl Dönemi Sosyal Yaşamında Osmanlı Kadını ve 

Osmanlı topraklarında Yaşamış Sanatçıların Eserlerine Yansımaları, 

Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, Cilt:14, Sayı35, s.1106 

Kara, M. A. (2019). Sayfiye Yerleşimlerinin Oluşumu ve İkincil Konut Stoklarına 

Dönüşümü. Dünya Multidisipliner Araştırmalar Dergisi, 2019(2), 

s.95-105 

Karabulut, M. (2008). Tanzimat Dönemi Türk Romanlarında Alafrangalaşmak, 

Belleten Dergisi, s.47,48,56 



226 
 

Karadağ, E. (2021). 19.Yüzyılda Alışveriş Mekânlarının Dönüşümü Pera’da Bon 

Marche Örneği, Toplumsal Tarih Dergisi, Tarih Vakfı, Sayı 331, s.33 

Karaköse, H., A.Haweja, H. Anıl (2022). Osmanlı Padişahlarının Mirası (Saraylar, 

Köşkler ve Kasırlar), Hafıza, Uluslararası Sosyal bilimler Dergisi, 

s.196 

Kazmaoğlu, M. (1978). Ana Çizgileriyle İngiliz Mimarlık Tarihi, Yapı Dergisi, 29; 

31-43 

Koçu, R. Ekrem (1969). Ev, Apartmanlar, İstanbul Ansiklopedisi, Cilt10, Koçu 

Yayınları, İstanbul, s. 5404-5405 

Köse, A. (2005). Türkiye de Geleneksel Kırsal Konut Planlarında Göçebe Türk 

Kültürü İzleri, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, s.167 

Kurtoğlu, A. (1986). Mobilya Stillerinin Tarihi Gelişimi, İstanbul Üniversitesi, 

Orman Fakültesi Dergisi, Seri: B, Cilt:36, Sayı:3, s.74,75,82 

Kuzucu, K. (2020). Çay, TDV İslâm Ansiklopedisi, (gözden geçirilmiş 2. basım) 

EK-1.Cildi, Ankara, s.258,286 

Küçük, C. (1988). Abdülaziz, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, Cilt 1, s.180,182 

Küçükerman, Ö. (1996). Sanayi Devriminin 19. Y.y. Osmanlı Devleti’ndeki 

Etkileri ve Sanat Kavramındaki Değişimler, Habitat 2’ye Hazırlık 

Sempozyumu Dergisi, İstanbul. 

Küçükerman, Ö. (1998). Osmanlı İmparatorluğunda Geleneksel Mekân 

Kimliğinden Yeni Bir Mobilya Düşüncesine Geçiş; Osmanlı 

İmparatorluğunda Mobilya, TOMBAK Dergisi, Sayı 21, İstanbul, s. 

22-30 

Lloyd, S. (1957). Old Waterside Houses on The Bosphorus: Saffet Paşa Yalısı at 

Kanlıca, Anatolian Studies, VII, v.d. 163. 

Mazak, M., Şen, A. (2007). İstanbul’da İlk Modern Aydınlatılan Mekân: 

Dolmabahçe Sarayı ve Dolmabahçe Gazhanesi, 150. Yılında 

Dolmabahçe Sarayı Uluslararası Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 

Bildiriler Kitabı Cilt II, TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, 

Ankara, s.63. 

Narlı, N. (2021). Arjantin Tangosunun İstanbul Pera’dan Marjinal Kent Sokaklarına 

Uzanan Yolculuğu: Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye’de Dans: 

Tartışmalar ve Düzenlemeler, Tango Kitabı, haz: Emine Gürsoy 

Naskali, Kitabevi, İstanbul, s.214 



227 
 

Oğuz, G. (2018). Sultanların Ev İçi Döşemeleri ve Mobilyaları (17. Yüzyılın 

Sonundan 20. Yüzyılın Başına), Mavi Atlas Dergisi, 6(1), s.31 

Önal, A. (2015). Payitaht İstanbul’da Osmanlı Merasimleri, Antik Çağ’dan            

XXI. Yüzyıla Büyük İstanbul Tarihi, Cilt 3, s.3,4,30 

Öztürk, T. (2022). Makedonya Kalkandelen Alaca Camii Ölçeğinde Osmanlı              

Rokokosu, Târih Boyunca Rumeli Coğrafyasında İlim, İrfân ve 

Hikmet, İslami İlimler Araştırma Vakfı, Milletlerarası Tartışmalı İlmi 

Toplantılar Dizisi:34, İstanbul, s.185,187 

Polat, M. (2007). Dolmabahçe Sarayı’nın 19. Yüzyıl Osmanlı Kültürel Yapısına 

Etkilerinin Değerlendirilmesi “Dolmabahçe Saray Tiyatrosu 

Deneyimi”, 150. Yılında Dolmabahçe Sarayı Uluslararası 

Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, TBMM Milli 

Saraylar, TBMM Matbaası, Ankara, s.279,280. 

Renda, G. (2007). Yenileşmenin Simgesi, Tanzimat Sarayı Dolmabahçe, 150. 

Yılında Dolmabahçe Sarayı Uluslararası sempozyumu 23-26 Kasım 

2006 Bildiriler Kitabı Cilt I, TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, 

Ankara, s.23. 

Saffeti Ziya, (2022). Salon Köşelerinde, Türkiye İş Bankası yayınları, 3.Baskı, 

İstanbul, s.30-36 

Salbacak, S. (2017). 19.Yüzyılda Pera Bölgesinin Mimari Gelişimi ve Alman 

Sarayı, International Journal of Social and Humanities Sciences 

(IJSHS),1 (1), s.116,119 

Salbacak, S. (2019). Lale Devrinin Dekoru III. Ahmed Yemiş Odası, Uluslararası 

sosyal Araştırma Dergisi, Cilt 12, Sayı 67, s.513-516      

Salbacak, S. (2020). Geleneksel Türk Evinin Mekansal Gelişimi ve İç Mekan 

Özellikleri, International Journal of Scientific and Technological 

Research, vol:6, no:7, s.117,118.             

Servet-i Fünûn. (1896). Son Moda, sayı:303, s. 296 

Schmidt-Arcangeli, C. (2007). “Orientalist” Painting in Venice, 15th to 17th 

Centuries, in: Venice and the Islamic World 828 – 1797. p.120 – 140. 

Ed. Carboni, S., English Edition, Yale University Press, New York, 

s.121,124 

Tanpınar, A. Hamdi (1985). İstanbul’da Kimlik Değişimi, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, II, İletişim Yayınları, İstanbul, 

s.550 

Tanyeli, U., Kazmaoğlu, M. (1979). Anadolu Konut Mimarisinde Bölgesel 

Farklılıklar, Yapı Dergisi, Sayı: 33, s.37 



228 
 

Tekeli, İ. (2006). Türkiye’de Kent Planlaması Düşüncesinin Gelişimi, Yapı Dergisi,      

Sayı 291, s.37 

Turak, N. Sinan (2013). Modernleşmeyi Semboller Üzerinden Okumak: Son 

Dönem Osmanlı Kadın Kıyafetlerinde Değişim ve Toplumsal 

Tartışmalar, Kadın Araştırmaları Dergisi, Sayı 12, s.106,107 

T. Yaşar, F. (2015). İstanbul’da Adab-ı Muaşeret, Antik Çağ’dan XXI. Yüzyıla 

Büyük İstanbul Tarihi, Cilt 4, s.374,375 

Uzunarslan, Ş. (2006). Mobilya Antika Rehberi II, House Beautiful Dergisi, Haz: 

Fatma Özel, Merkez Gazete Dergi Yayıncılık Sanayi ve Ticaret A.Ş., 

İstanbul. 

Ü. Akbulut, E. Ceylan (2022). İstanbul’da Piyano Eğitiminin Başlangıç Tarihçesine 

Özet Bir Bakış, Journal Of Social, Humanities And Administrative 

Sciences, vol:8, s.1821 

Ünsal, B. (1978). Türk Boğaziçi’nin Yalılar Arkası ve Yalıları Anadolu Yakası, 

İDMM Dergisi Haziran, ayrı basım, s.184. 

Yağan, B., Binan, C. (2016). 1980 öncesinde İstanbul’da sayfiye olgusunun gelişim 

süreci, İstanbul Araştırmaları Yıllığı, İstanbul, s.187 

Yakartepe, E.Ç., Binan, C. (2011). İstanbul’un Modernleşme Dönemi Otelleri 

(1840- 1914). Megaron. 6-2, 79-94 

Yaşar, A. (2009). Osmanlı Kahvehaneleri: Mekân, Sosyalleşme, İktidar, Ahmet 

Yaşar, İstanbul, s. 91 

Yaşar, A. (2013). İstanbul Hanları: 18. Yüzyıl Sonu ve 19. Yüzyıl Başı, “Osmanlı 

İstanbulu”, I, Ed: Feridun Emecen- Emrah Safa Gürkan, İstanbul, 

s.518 

Yıldız, M. (2011). Türk Sivil Mimarisinin En Eski Yapılarından Amcazade Hüseyin 

Paşa Yalısı’nın Tarihi Serüveni, Türkiyat Mecmuası, C.21, s.396-423. 

Yıldız, M. (2023). Geleneksel Türk Evinde ahşabın Sanata Dönüşümü, bāb Mimarlık 

ve Tasarım Dergisi, Cilt 4, Sayı 1, s.73 

Yılmaz, N., Sipahioğlu, O. (2007). Dolmabahçe Sarayı’nda Bulunan Döşemelik 

Kumaş Desenlerinde Dönemin Sanat Akımlarının Etkisi, 150. Yılında 

Dolmabahçe Sarayı Uluslararası Sempozyumu 23-26 Kasım 2006 

Bildiriler Kitabı Cilt II, TBMM Milli Saraylar, TBMM Matbaası, 

Ankara, s.207-217 

Yumul, A. (2021). İstanbul’un Erken Baloları, Akademik Tarih ve Araştırmalar 

Dergisi, sayı 5, sy.23 

 



229 
 

SEMİNER, KONFERANS, BELGESEL VE KONUŞMALAR 

BBC (2019). Sanayi Devrimi Şehir Yaşamı, Bölüm:6, BBC For The Open                 

University, Da Vinci Learning 

<https://www.youtube.com/watch?v=-5EMaJRCc_g>, erişim tarihi 04.01.2024 

Ortaylı, İ. (2018). 19. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu ve Kavalalı Mehmed Ali 

Paşa Hanedanı’nın Yükselişi, Boğaziçi’nde Bir Hanedan: Kavalalı 

Mehmed Ali Paşa Ailesi, Konferans Serisi, İstanbul, Sabancı 

Üniversitesi Sakıp Sabancı Müzesi Dinleti Erişim Tarihi: 29.01.2024 

<https://www.youtube.com/watch?v=wxTTg4hXR0E>, erişim tarihi 29.01.2024 

<https://www.youtube.com/watch?v=GImeFizEcSI>, erişim tarihi 29.01.2024             

Ögel, S. (2012). İstnabul Konferansı: 18.Yüzyılda İstanbul’un Değişen Çehresi,             

Pera Müzesi, Dinleti Erişim Tarihi: 13.12.2023 

<https://www.youtube.com/watch?v=LN3xdceyR-c&list=LL&index=1&t=3624s> 

 

İNTERNET KAYNAKLARI 

Url-1 <https://www.schoenbrunn.at/en/about-schoenbrunn/the-palace/tour-of-the-

palace/blue-chinese-salon>, erişim tarihi 02.02.2024 

Url-2 < https://www.habsburger.net/en/media/detail-porcelain-cabinet-schonbrunn-

palace 

Url-3 < https://www.arkitera.com/gorus/19-yy-sanat-tasarim-mimarlik-ortamlari/>, 

              erişim tarihi 02.02.2024 

Url-4 < https://en.wikipedia.org/wiki/Burlington_Arcade>, erişim tarihi 03.03.2024 

Url-5 < https://www.wedgwood.com/en-gb/welcometowedgwood/the-wedgwood-

story>,  erişim tarihi 03.03.2024 

Url-6 < https://en.wikipedia.org/wiki/Wedgwood>, erişim tarihi 03.03.2024 

Url-7 < https://shannonselin.com/2020/12/shopping-early-19th-century/> 

              erişim tarihi 02.02.2024 

Url-8 < https://fr.wikipedia.org/wiki/Strawberry_Hill_House>, erişim tarihi 

02.02.2024 

Url-9 < https://www.architectural-review.com/essays/exhibitions/horace-walpole-

and-strawberry-hill-london-uk>,erişim tarihi 01.02.2024 

Url-10 <https://en.wikipedia.org/wiki/The_Crystal_Palace>, erişim tarihi 

01.02.2024 

Url-11 <https://www.kempinski.com/tr/ciragan-palace/overview/otel-

bilgileri/ciragan-sarayi-nin-tarihi>, erişim tarihi 31.01.2024 

https://www.youtube.com/watch?v=-5EMaJRCc_g
https://www.youtube.com/watch?v=wxTTg4hXR0E
https://www.youtube.com/watch?v=GImeFizEcSI
https://www.youtube.com/watch?v=LN3xdceyR-c&list=LL&index=1&t=3624s
https://www.schoenbrunn.at/en/about-schoenbrunn/the-palace/tour-of-the-palace/blue-chinese-salon
https://www.schoenbrunn.at/en/about-schoenbrunn/the-palace/tour-of-the-palace/blue-chinese-salon
https://www.habsburger.net/en/media/detail-porcelain-cabinet-schonbrunn-palace
https://www.habsburger.net/en/media/detail-porcelain-cabinet-schonbrunn-palace
https://www.arkitera.com/gorus/19-yy-sanat-tasarim-mimarlik-ortamlari/
https://en.wikipedia.org/wiki/Burlington_Arcade
https://www.wedgwood.com/en-gb/welcometowedgwood/the-wedgwood-story
https://www.wedgwood.com/en-gb/welcometowedgwood/the-wedgwood-story
https://en.wikipedia.org/wiki/Wedgwood
https://shannonselin.com/2020/12/shopping-early-19th-century/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Strawberry_Hill_House
https://www.architectural-review.com/essays/exhibitions/horace-walpole-and-strawberry-hill-london-uk
https://www.architectural-review.com/essays/exhibitions/horace-walpole-and-strawberry-hill-london-uk
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Crystal_Palace
https://www.kempinski.com/tr/ciragan-palace/overview/otel-bilgileri/ciragan-sarayi-nin-tarihi
https://www.kempinski.com/tr/ciragan-palace/overview/otel-bilgileri/ciragan-sarayi-nin-tarihi


230 
 

Url-12 <https://eksiseyler.com/flaman-ressam-jean-baptiste-vanmourun-lale-

devrini-cok-iyi-yansitan-tablolari>, erişim tarihi 29.01.2024 

Url-13 < https://kibrisobjektif.com/serkan-soyalan-yazdi-lebon-ve-markizin-

hikayesi-135256.html>, erişim tarihi 27.05.2024 

Url-14 < https://tr.wikipedia.org/wiki/Naum_Tiyatrosu>,erişim tarihi 02.02.2024 

Url-15 < https://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrkiye%27de_bale>, erişim tarihi 

02.02.2024 

Url-16 <https://londrahotel.net/tr/hakkimizda/>, erişim tarihi 10.05.2024 

Url-17 <https://tr.wikipedia.org/wiki/Pera_Palas>, erişim tarihi 10.05.2024 

Url-18 <https://www.hasascibasiahmetozdemir.com/Sayfalar/1178/Osmanli-

Kulturunde-Ogun-Zamanlari-ve-Kahvalti.html>, erişim tarihi 10.02.2024 

Url-19 <http://www.servetifunundergisi.com/#genel-bakis>, erişim tarihi 18.04.2024 

Url-20 <https://tr.wikipedia.org/wiki/Fehime_Sultan>, erişim tarihi 20.04.2024 

Url-21 <https://www.gazetekadikoy.com.tr/yazi-dizisi/tarih-yazan-kadinlar-leyla-saz      

erişim tarihi 20.05.2024 

Url-22 < https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/2924 >,erişim tarihi 

20.05.2024 

Url-23 < 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27

nda_bas%C4%B1n>, erişim tarihi 20.02.2024 

Url-24 < https://www.peramuzesi.org.tr/blog/deniz-hamamlari/1284 >, erişim tarihi  

               15.05.2024 

Url-25 < https://tvlpls.com/zn/saithalim.html>, erişim tarihi 04.05.2024 

Url-26<https://akademikarastirma.org/bir-mimari-anlayisi-olarak-eski-turklerde-

cadir-gelenegi/>, erişim tarihi 13.03.2024 

Url-27 < https://www.haberturk.com/gundem/haber/859707-murat-bardakci-yazdi>, 

erişim tarihi 15.03.2024 

Url-28 < https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/sultan-2-abdulhamid-han-son-yillarini-

bu-sarayda-gecirdi/1729665>, erişim  tarihi 07.05.2024 

Url-29 < https://www.eskiistanbul.net/tag/basile-kargopoulo/ >, erişim  tarihi 

08.05.2024 

Url-30 <https://tr.m.wikipedia.org/wiki/Dosya:Hatice_Sultan_saray_Melling.jpg>, 

erişim  tarihi 08.05.2024 

https://eksiseyler.com/flaman-ressam-jean-baptiste-vanmourun-lale-devrini-cok-iyi-yansitan-tablolari
https://eksiseyler.com/flaman-ressam-jean-baptiste-vanmourun-lale-devrini-cok-iyi-yansitan-tablolari
https://kibrisobjektif.com/serkan-soyalan-yazdi-lebon-ve-markizin-hikayesi-135256.html
https://kibrisobjektif.com/serkan-soyalan-yazdi-lebon-ve-markizin-hikayesi-135256.html
https://tr.wikipedia.org/wiki/Naum_Tiyatrosu
https://tr.wikipedia.org/wiki/T%C3%BCrkiye%27de_bale
https://londrahotel.net/tr/hakkimizda/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Pera_Palas
https://www.hasascibasiahmetozdemir.com/Sayfalar/1178/Osmanli-Kulturunde-Ogun-Zamanlari-ve-Kahvalti.html
https://www.hasascibasiahmetozdemir.com/Sayfalar/1178/Osmanli-Kulturunde-Ogun-Zamanlari-ve-Kahvalti.html
http://www.servetifunundergisi.com/#genel-bakis
https://tr.wikipedia.org/wiki/Fehime_Sultan
https://www.gazetekadikoy.com.tr/yazi-dizisi/tarih-yazan-kadinlar-leyla-saz
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/2924
https://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27nda_bas%C4%B1n
https://tr.wikipedia.org/wiki/Osmanl%C4%B1_%C4%B0mparatorlu%C4%9Fu%27nda_bas%C4%B1n
https://www.peramuzesi.org.tr/blog/deniz-hamamlari/1284
https://tvlpls.com/zn/saithalim.html
https://akademikarastirma.org/bir-mimari-anlayisi-olarak-eski-turklerde-cadir-gelenegi/
https://akademikarastirma.org/bir-mimari-anlayisi-olarak-eski-turklerde-cadir-gelenegi/
https://www.haberturk.com/gundem/haber/859707-murat-bardakci-yazdi
https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/sultan-2-abdulhamid-han-son-yillarini-bu-sarayda-gecirdi/1729665
https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/sultan-2-abdulhamid-han-son-yillarini-bu-sarayda-gecirdi/1729665
https://www.eskiistanbul.net/tag/basile-kargopoulo/
https://tr.m.wikipedia.org/wiki/Dosya:Hatice_Sultan_saray_Melling.jpg


231 
 

Url-31 <https://old-istanbul.com/harita/262-Bogazici-haritasi-ile-Ayasofya-nin-

plani./?lang=en&lang=en&lang=en&lang=tr >, erişim tarihi 09.05.2024 

Url-32 < 

https://www.youtube.com/watch?v=TjyuBp9vvsc&list=LL&index=19&t=3467s>,  

                erişim  tarihi 11.05.2024 

Url-33 < https://www.ntv.com.tr/galeri/turkiye/550-milyonluk-yaliya-alici-yok-zeki-

pasa-yalisi-dunyanin-en-pahali-10-evi-arasinda-

gosteriliyor,aJX4VAkmRUyVKrLoJ67QHw/vqNFbPAyN06fJylW8MtF4A>,  

                erişim  tarihi 16.05.2024 

Url-34 < https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8490 >, erişim tarihi  

                08.05.2024 

Url-35 <https://kulturenvanteri.com/tr/yer/serifler-yalisi/serifler-yalisi-3/>,  

               erişim tarihi 08.05.2024 

Url-36 < https://www.youtube.com/watch?v=KcQmr0Dv2Ag >, erişim tarihi  

                05.03.2024 

Url-37 < https://www.youtube.com/watch?v=VDr3AfExt2w >, erişim tarihi        

                20.02.2024 

Url-38 < https://www.emlaklobisi.com/bilgi-bankasi/azaryan-yalisi-93799 >, erişim       

                tarihi 20.02.2024 

Url-39 < https://www.dunya.com/ekonomi/dunun-dunyasinda-kaybolmak-haberi-

351473  >,  erişim tarihi 08.03.2024 

Url-40 < https://www.mimarizm.com/karanlik-oda/misir-konsoloslugu-binasi-m-

can-tanyeli-721/12924 >, erişim tarihi 08.03.2024 

Url-41 < http://mimarcasanat.com/mimarlik/victor-horta.html >, erişim tarihi 

08.03.2024 

Url-42 <https://www.emlakwebtv.com/padisahin-ogluna-hediyesi-sehzade-

burhaneddin-efendi-yalisi/50001>, erişim tarihi 12.04.2024 

Url-43 < https://www.idashop.com/beylerbeyi-hasip-pasa-yalisi-capoferri-wwts-

en.html >, erişim tarihi 12.04.2024 

Url-44 < https://www.youtube.com/watch?v=y4rJUZ9gU3Y >, erişim tarihi 

12.04.2024 

Url-45 < https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8488 >, erişim tarihi  

                12.04.2024 

Url-46 < https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8489 >, erişim tarihi  

                12.04.2024 

Url-47 < https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8497 >, erişim tarihi 

12.04.2024 

Url-48 < https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/istanbul/gezilecekyer/sadberk-

hanim-muzesi >, erişim tarihi 20.04.2024 

Url-49 < https://www.takvim.com.tr/saklambac/2021/04/18/kibrisli-yalisi-filmleri-

aratmayan-olaylara-taniklik-etti >, erişim tarihi 20.04.2024 

https://old-istanbul.com/harita/262-Bogazici-haritasi-ile-Ayasofya-nin-plani./?lang=en&lang=en&lang=en&lang=tr
https://old-istanbul.com/harita/262-Bogazici-haritasi-ile-Ayasofya-nin-plani./?lang=en&lang=en&lang=en&lang=tr
https://www.youtube.com/watch?v=TjyuBp9vvsc&list=LL&index=19&t=3467s
https://www.ntv.com.tr/galeri/turkiye/550-milyonluk-yaliya-alici-yok-zeki-pasa-yalisi-dunyanin-en-pahali-10-evi-arasinda-gosteriliyor,aJX4VAkmRUyVKrLoJ67QHw/vqNFbPAyN06fJylW8MtF4A
https://www.ntv.com.tr/galeri/turkiye/550-milyonluk-yaliya-alici-yok-zeki-pasa-yalisi-dunyanin-en-pahali-10-evi-arasinda-gosteriliyor,aJX4VAkmRUyVKrLoJ67QHw/vqNFbPAyN06fJylW8MtF4A
https://www.ntv.com.tr/galeri/turkiye/550-milyonluk-yaliya-alici-yok-zeki-pasa-yalisi-dunyanin-en-pahali-10-evi-arasinda-gosteriliyor,aJX4VAkmRUyVKrLoJ67QHw/vqNFbPAyN06fJylW8MtF4A
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8490
https://kulturenvanteri.com/tr/yer/serifler-yalisi/serifler-yalisi-3/
https://www.youtube.com/watch?v=KcQmr0Dv2Ag
https://www.youtube.com/watch?v=VDr3AfExt2w
https://www.emlaklobisi.com/bilgi-bankasi/azaryan-yalisi-93799
https://www.dunya.com/ekonomi/dunun-dunyasinda-kaybolmak-haberi-351473
https://www.dunya.com/ekonomi/dunun-dunyasinda-kaybolmak-haberi-351473
https://www.mimarizm.com/karanlik-oda/misir-konsoloslugu-binasi-m-can-tanyeli-721/12924
https://www.mimarizm.com/karanlik-oda/misir-konsoloslugu-binasi-m-can-tanyeli-721/12924
http://mimarcasanat.com/mimarlik/victor-horta.html
https://www.emlakwebtv.com/padisahin-ogluna-hediyesi-sehzade-burhaneddin-efendi-yalisi/50001
https://www.emlakwebtv.com/padisahin-ogluna-hediyesi-sehzade-burhaneddin-efendi-yalisi/50001
https://www.idashop.com/beylerbeyi-hasip-pasa-yalisi-capoferri-wwts-en.html
https://www.idashop.com/beylerbeyi-hasip-pasa-yalisi-capoferri-wwts-en.html
https://www.youtube.com/watch?v=y4rJUZ9gU3Y
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8488
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8489
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/8497
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/istanbul/gezilecekyer/sadberk-hanim-muzesi
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/istanbul/gezilecekyer/sadberk-hanim-muzesi
https://www.takvim.com.tr/saklambac/2021/04/18/kibrisli-yalisi-filmleri-aratmayan-olaylara-taniklik-etti
https://www.takvim.com.tr/saklambac/2021/04/18/kibrisli-yalisi-filmleri-aratmayan-olaylara-taniklik-etti


232 
 

Url-50 < 

https://www.instagram.com/eskiden_istanbulum/p/BxyKBZzF8Nl/?img_index=9 >,  

                erişim tarihi 20.04.2024 

Url-51 < https://www.herumutortakarar.com/memduh-pasa-yalisi/ >, erişim tarihi 

20.04.2024 

Url-52 <https://www.oggusto.com/sanat/eser-ve-muze-incelemeleri/botter-

apartmani-hakkinda-bilmeniz-gerekenler >, erişim Tarihi 28.04.2024 

Url-53   Milli Saraylar / 3D Mekanlar: Panoramik Fotoğraflar ve Sanal Turlar  

< http://www.3dmekanlar.com/ >, erişim Tarihi 02.05.2024

https://www.instagram.com/eskiden_istanbulum/p/BxyKBZzF8Nl/?img_index=9
https://www.herumutortakarar.com/memduh-pasa-yalisi/
https://www.oggusto.com/sanat/eser-ve-muze-incelemeleri/botter-apartmani-hakkinda-bilmeniz-gerekenler
https://www.oggusto.com/sanat/eser-ve-muze-incelemeleri/botter-apartmani-hakkinda-bilmeniz-gerekenler
http://www.3dmekanlar.com/


233 
 

 


