
 

 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

BİZANS VE SÂSÂNÎLER ARASINDA 

 GASSÂNÎLER (MS 200-636)  

 

 

Doktora Tezi 

SEVGİ BADUR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Haziran 2024  



TARİH ANABİLİM DALI 

BİZANS VE SÂSÂNÎLER ARASINDA 

 GASSÂNÎLER (MS 200-636)  

Doktora Tezi 

SEVGİ BADUR 

Danışman 

Prof. Dr. TURHAN KAÇAR 

Haziran 2024 





i 
 

ÖN SÖZ 

Gassânîler (MS 200-636) Geç Antik Çağ’ın iki güçlü imparatorluğu Bizans ve 

Sâsânîler arasında yaklaşık dört asır boyunca Suriye’de hüküm sürmüşlerdir. Bizans 

İmparatorluğu’nun 6. yüzyıldaki en güçlü Arap müttefiki olarak öne çıkan Gassânîler, 

Sâsânî İmparatorluğu ve Irak’taki Arap müttefikleri Lahmîlere karşı savaşmışlardır. 

Aynı zamanda Bizans’ın doğu sınırlarını ve Akdeniz dünyasına uzanan ticaret 

yollarını bedevîlerin baskınlarına karşı koruyan tampon bir bölge görevi görmüşlerdir. 

Bizans’ın etkisiyle zamanla Hıristiyanlığı kabul eden Gassânîler, miafizit inancın 

taraftarı olmuşlardır. Bu sayede Suriye’deki Araplar arasında miafizit inancı yaygınlık 

kazanmıştır. Akdeniz dünyasında bir Arap medeniyeti kurmuş olan Gassânîler, Bizans 

ve Sâsânî imparatorluklarının yanı sıra diğer Arap kabileleriyle siyasî, dinî ve kültürel 

ilişkilerde bulunmuşlardır. Bu nedenle Gassânîlerin tarihinin bilinmesi sadece İslâm 

öncesi Arapların tarihini değil aynı zamanda İslâmî dönemde Bizanslıların ve 

Sâsânîlerin Araplarla olan ilişkilerini anlamak bakımından da önemlidir. 

Gassânîlerin modern tarih yazımı batıda Alman oryantalist Theodor 

Nöldeke’nin 1889 yılında yayınladığı Ümerâü Gassân eseriyle başlamıştır. Bundan 

sonra Gassânîler gibi İslâm öncesi kurulan Arap devletleriyle ilgili çalışmalarda 

ilerlemeler kaydedilmiştir. Bunlardan birisi Irfan Shahid’in Byzantium and the Arabs 

eseridir. Irfan Shahid, Gassânîlerle Bizanslılar arasındaki ilişkileri ve Gassânîlerin 

Bizans İmparatorluğu’nun doğu sınırlarını savunmasında oynadığı kapsamlı rolü 

tartışmaktadır. Gassânîlere ilişkin Türkçe’de en zengin çalışma ise Mahmut 

Kelpetin’in İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan eseridir. Gassânîlerin bir bölüm 

olarak ele alındığı çalışmada, Kur’an’ı Kerîm’in nazil olmasının öncesinde Hicaz 

Araplarıyla dinî, kültürel ve ticarî ilişkileri dolayısıyla Güney ve Kuzey Arabistan’da 

kurulan devletlere yer verilmiştir. Yakın zamanlarda Sümeyye İslam Çelik de 

“Gassânîler” ismiyle hazırladığı yüksek lisans teziyle yalnızca Gassânîlerin siyasî 

tarihini ele almıştır. Dolayısıyla bu tezde, Gassânîlerin Bizans ve Sâsânîlerle ilişkileri 

merkeze alınmaktadır. Çalışma giriş ve dört bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında 

Gassânîlerin tarihi hakkında kısa bir değerlendirme yapıldıktan sonra başvurulan temel 

kaynaklar ile modern literatür tanıtılmıştır. Birinci bölümde Gassânîlerin coğrafyası, 

nesepleri, Yemen’den göç etmeleri, devletin kuruluşu ve mevcut kaynaklardaki 



ii 
 

Gassânî hükümdarlarının listeleri ele alınmıştır. Birbirinden farklı olan bu listeler 

içerisinden tarihî gerçekliğe yakın olduğunu düşündüğümüz hükümdarlar listesine 

metinde ve ekler kısmında yer verilmiştir. İkinci bölümde Gassânîlerin Bizans 

İmparatorluğu, Sâsânîler, Lahmîler ve İslâm döneminde Müslüman Araplarla olan 

siyasî ilişkilerine değinilmiştir. Bizanslıların sadık müttefiki Gassânîler, Sâsânîler ve 

Arap müttefikleri Lahmîlere karşı onlarla birlikte savaşmışlardı. Aynı zamanda 

Müslümanların Arapların fetihlerine karşı yapılan savaşlarda Bizans imparatoru 

Heraclius’un yanında yer almışlardı. Ancak Bizans’ın ağır bir yenilgiye uğradığı 

636’daki Yermük Savaşı’ndan sonra Müslüman Arapların egemenliğine girmişlerdi. 

İslâm kaynaklarına göre, Hz. Ömer’in halifeliği döneminde Gassânîlerin son 

hükümdarı Cebele b. Eyhem İslâm dinini kabul etmiş, fakat bir müddet sonra 

Bizanslıların ülkesine giderek yeniden Hıristiyan olmuştur. Üçüncü bölümde 

Gassânîlerin Hıristiyanlığı benimsemeleri ve bunun sonucunda izledikleri politika, 

Süryani miafizitliğinin doğuşu ve Gassânîlerin mimarî faaliyetleri, dördüncü bölümde 

ise Gassânîlerin hâkimiyeti altındaki topraklardan geçen önemli ticaret yolları ve 

onların bölgedeki ticaretin sağlanmasındaki rolleri konu edinmiştir. Son olarak ekler 

bölümüne hükümdar listesiyle birlikte iki harita eklenmiştir. İmlâ ve kısaltmalarda ise 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi’nin imlâ kılavuzu esas alınmıştır. 

Çalışmada ulaşılabilen kaynaklardaki Gassânîlere dair görüşler değerlendirildikten 

sonra ortaya çıkan bilgiler, kronolojik bir düzen içerisinde aktarılmaya özen 

gösterilmiştir. Bununla birlikte Gassânîler hakkında ilk dönem kaynaklarındaki 

bilgiler sınırlıdır. Bu sınırlı sayıdaki bilgiler aynı zamanda birbirinden çok farklıdır. 

Dolayısıyla bu durum bazı konularda kesin yargılara ulaşılmasını engellemiştir. Ancak 

bu farklılıklara rağmen elde edilen bilgiler, ortak bir görüş çerçevesinde aktarılmaya 

gayret edilmiştir. 

Bu çalışmanın konusunu belirleyen ve bu süreçte yardımlarını esirgemeyen 

değerli danışman hocam Prof. Dr. Turhan KAÇAR’a üzerimdeki emeğinin karşılığı 

olmayacağını bilerek teşekkür ederim. Her zaman sabırla beni dinleyen ve destekleyen 

hocamın öğrencisi olmaktan daima gurur ve mutluluk duyacağım.  

Doktora programına başladığım dönemden itibaren değerli görüşleriyle ve 

katkılarıyla yol gösteren Prof. Dr. Casim AVCI’ya müteşekkirim. İslâm tarihiyle ilgili 



iii 
 

bilgi birikimi ve değerlendirmeleriyle henüz yolun başında bazı eksiklerimden 

kurtulmamı sağladı. Bunun için kendisine ne kadar teşekkür etsem azdır. 

Araştırmamın başladığı andan itibaren yönlendirmeleri, öneri ve katkılarıyla 

yol gösteren ve ayrıca Süryanice derslerini takip etmeme izin veren Dr. Öğr. Üyesi 

Kutlu AKALIN’a, çalışmaya değerleri görüşleriyle katkıda bulunan Prof. Dr. Birsel 

KÜÇÜKSİPAHİOĞLU’na, Doç. Dr. Muhammet Zahit ATÇIL ve Doç. Dr. Ertuğrul 

ÖKTEN’e teşekkürü bir borç bilirim.  

Erasmus Programı ile Almanya’da Bonn Üniversitesi’ne gitmeme vesile olan 

ve bu süreçte yardımlarını esirgemeyen Doç. Dr. Oğuz YARLIGAŞ’a çok teşekkür 

ederim. Bonn Üniversitesi’nde bulunduğum süreçte İslâm tarihi alanında bana yeni bir 

tecrübe sağlayan, çalışmamı büyük bir sabırla dinleyip kıymetli görüşlerini ve 

tavsiyelerini benimle paylaşan değerli Prof. Dr. Paula MANSTETTEN’a ne kadar 

teşekkür etsem azdır. Kısa bir süre de olsa öğrencisi olduğum için çok mutluyum.  

Bu çalışmanın hazırlanma aşamasında maddi yükünü göğüslememi 

kolaylaştıran bursiyeri olduğum Türk Tarih Kurumu’na (TTK) çok teşekkür ederim. 

Ayrıca sağladıkları çalışma ortamı ve kaynaklara ulaşma konusunda yardımlarından 

dolayı Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi (İSAM) ve çalışanlarına da 

teşekkürü bir borç bilirim.  

Son olarak ve en önemlisi, sadece bu zorlu süreçte değil her daim yanımda 

olan, hayatımı her anlamda güzelleştiren sevgili arkadaşlarım Havva TURAN’a, 

Fatma BEKTAŞ’a ve Sevgi BARIT’a çok teşekkür ederim. Kendi zamanımı 

çoğaltmak adına onlara ayırdığım zamandan kıstığım, koşulsuz sevgileriyle her daim 

yanımda olan aileme, gösterdikleri sabır ve anlayış için ne kadar teşekkür etsem azdır. 

Onlara her daim minnettarım.  

 

 Sevgi BADUR 

Mayıs 2024, İstanbul 

 



iv 
 

ÖZET 

BİZANS VE SÂSÂNÎLER ARASINDA GASSÂNÎLER (MS 200-636) 

BADUR, Sevgi 

Doktora Tezi, Tarih Anabilim Dalı 

Prof. Dr. Turhan KAÇAR 

Gassânîlerin tarihini, Geç Antik Çağ’da Bizans ve Sâsânîler ile arasındaki 

ilişkilerine odaklanarak inceleyen bu çalışmanın temel gayesi; Gassânîlerin her iki 

imparatorluğa yaklaşımı, Hıristiyanlığı benimsemeleri ve izledikleri siyaset hakkında 

geniş bir perspektiften hareketle, temel ve çağdaş kaynakların neler söylediği ve 

bunlardan çıkarabileceğimiz sonuçlarla ilgilenmektir. 

Me’rib Seddi’nin yıkılmasından sonra Yemen’den göç ederek Suriye’ye 

yerleşen Gassânîler, 6. yüzyılda Bizans İmparatorluğu’nun tabîyeti altına girmişlerdir. 

Bizans ve Sâsânîler arasında tampon bir devlet olarak görev üstlenmişlerdir. Buna 

göre Bizanslıların Arap müttefiki olarak doğu sınırlarını, Sâsânîler ve bedevî Arapların 

saldırılarına karşı korumuşlardır. Bütün bu hizmetlerinden dolayı Gassânîlerin 

hükümdarı Hâris b. Cebele (MS 528-569) Bizans imparatoru Iustinianus (MS 527-

565) tarafından 529 yılında Konstantinopolis’e davet edilmiştir. Hâris’e büyük bir 

törenle imparator tarafından “phylarkhos” ünvanı verilmiştir. Esasen Iustinianus’un 

ona gösterdiği bu ilginin nedeni, İran’dan gelen tehditlere karşı alınan bir tedbirdi. 

Çünkü doğu sınırı, Sâsânî imparatoru I. Hüsrev Anuşirvân’ın (MS 531-579) tahta 

geçmesiyle yeniden tehlike altına girmişti. Nitekim Sâsânîler, Bizans’ın doğudaki 

topraklarına saldırmak için Irak’taki Arap müttefiki Lahmîlerle ittifak kurmuşlardı. Bu 

sırada Gassânîler ve Lahmîler arasında strata Diocletiana olarak isimlendirdikleri 

Suriye’nin sınır bölgesindeki meralar nedeniyle anlaşmazlık başlamıştı. Böylece 

Bizanslılar tarafından himaye edilen Gassânîler, hem Sâsânîler hem de Lahmîlerle 

mücadele etmek zorunda kalmışlardı. Suriye bölgesinde zamanla hâkimiyetini 

güçlendiren Gassânîler, ayrıca çöldeki göçebe Arapların saldırılarına karşı bölgedeki 

ticaret kervanlarının da güvenliğini sağlamışlardır. 

 

 



v 
 

Geç Antik Çağ’da Bizans’ın en güçlü müttefiki Gassânîler olmuştu. Bizans 

kültürünün etkisiyle Suriye’de şehirler kurmuş, Arap ve Bizans medeniyetinin izlerini 

taşıyan kiliseler, manastırlar, saraylar, su kemerleri ve tiyatrolar inşa etmişlerdir. Bu 

nedenle 563 yılında Konstantinopolis’i ziyaret eden Gassânî hükümdarı Hâris b. 

Cebele, imparator Iustinianus tarafından ihtişamlı törenle karşılanmıştı. Bu ziyaretin 

en önemli sonucu Hâris’in, miafizit piskopos Yakub el-Berdaî’nin Urfa’ya dinî lider 

olarak atanmasını sağlamış olmasıdır. Zira Gassânîler miafizit Hıristiyanlardı. Böylece 

Kadıköy itikadı yanlısı diofizit olan Iustinianus’a rağmen miafizit Suriye kilisesinin 

yeniden canlanmasına yardımcı olmuşlardı. Ancak Bizans’ın Kadıköy karşıtlarına olan 

güvensizliği halefleri olan Münzir ve Nu’man’ın devrilmesiyle sonuçlanmıştır. 

Bundan sonra Gassânîleri oluşturan Arap kabileleri kendi liderlerini seçerek ayrı birer 

siyasî yapı oluşturmuşlardır. Dolayısıyla Gassânîler artık dağılmaya başlamıştı.  

Anahtar Kelimeler: Gassânîler, Bizans İmparatorluğu, Sâsânî İmparatorluğu, 

Lahmîler, Hâris b. Cebele, Iustinianus, Miafizit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ABSTRACT 

GHASSĀNIDS BETWEEN BYZANTIUM AND SASSANIDS (AD 200-636) 

BADUR, Sevgi 

PhD Thesis, Department of History 

Prof. Dr. Turhan KAÇAR 

This study explores the history of the Ghassānids during Late Antiquity, 

particularly their interactions with the Byzantines and Sassanids. Through a 

comprehensive analysis of primary and contemporary sources, the research examines 

the Ghassānids’ approach to both empires, their adoption of Christianity, and their 

broader political strategies. It also seeks to draw conclusions from these sources.  

Following the collapse of the Ma’rib Dam, the Ghassānids migrated from 

Yemen and settled in Syria. By the 6th century, they became a client state of the 

Byzantine Empire. They served as a buffer state between the Byzantines and the 

Sassanids. In this capacity, they protected the eastern borders of the Byzantines as 

their Arab allies from the attacks of the Sassanids and Bedouin Arabs. In recognition 

of these services, the Ghassānid ruler Hārith ibn Jabala (AD 528-569) was invited to 

Constantinople by the Byzantine emperor Justinian (AD 527-565) in AD 529. Hārith 

was awarded the title of “phylarchos”, by the emperor with a grand ceremony. 

Justinian’s strategic interest in the Ghassānids stemmed from the growing threat posed 

by the Iran in the east. The accession of Khusro I Anushirvan (AD 531-579) to the 

Sassanian throne reignited hostilities on the eastern Byzantine border. The Sassanids 

had formed an alliance with the Lakhmids, an Arab tribe in Iraq, to attack Byzantine 

territory in the east. At the same time, the Ghassānids and the Lakhmids were 

embroiled in a dispute over grazing lands in the Syrian border region known as the 

strata Diocletiana. As a result, the Ghassānids, who were under Byzantine patronage, 

found themselves fighting both the Sassanids and the Lakhmids. Over time, they 

consolidated their dominance in Syria and ensured the safety of trade routes from 

nomadic Arab attacks in the desert. 

The Ghassānids emerged as Byzantium’s most steadfast ally during the Late 

Antique. They established numerous cities across Syria, deeply influenced by 



vii 
 

Byzantine culture, constructing magnificent structures that blended Arab and 

Byzantine architectural styles, including churches, monasteries, palaces, aqueducts, 

and theaters. Therefore, in AD 563, the Ghassānid ruler Hārith ibn Jabala paid a visit 

to Constantinople, where emperor Justinian warmly received him in a grand 

ceremony. This momentous visit yielded a significant outcome: Hārith successfully 

secured the appointment of the miaphysite bishop Jacob Baradaeus as the religious 

leader of Edessa. The Ghassānids themselves were staunch adherents of the 

miaphysite faith of Christianity. Consequently, despite emperor Justinian’s personal 

alignment with the diophysite doctrine espoused by the Chalcedonian faith, the 

Ghassānids played a pivotal role in revitalizing the miaphysite Syrian church. 

However, Byzantium’s lingering distrust of Chalcedonian opponents ultimately led to 

the overthrowing of Hārith’s successors, Mundhir and Nu’mān. Subsequently, the 

Arab tribes that comprised the Ghassānid confederation fragmented as they elected 

their own leaders, marking the beginning of the Ghassānids decline. 

Keywords: Ghassānids, Byzantine Empire, Sasanian Empire, Lakhmids, Hārith ibn 

Jabala, Justinian, Miaphysite. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Sare BADUR’a 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ......................................................................................................................... i 

ÖZET ........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... ii 

KISALTMALAR LİSTESİ ........................................................................................ v 

I. Antik Çağ Metinlerine İlişkin Kısaltmalar Listesi ……………..…………...…….... v 

II. Yayınlara İlişkin Kısaltmalar Listesi ...................................................................... vii 

III. Teknik Terimlere İlişkin Kısaltmalar Listesi …………………......…......……... viii 

GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

1. Latince ve Yunanca Kaynaklar ................................................................................. 2 

2. Süryanice ve Ermenice Kaynaklar ............................................................................ 3 

3. Arapça Kaynaklar ...................................................................................................... 5 

4. Modern Literatür ……............................................................................................... 6 

BİRİNCİ BÖLÜM ..................................................................................................... 12 

1. COĞRAFÎ VE TARİHÎ ARKA PLAN ............................................................... 12 

1.1. Gassânîlerin Tarihî Coğrafyası ............................................................................. 12 

1.1.1. Gassânîlerin Coğrafî Sınırları ……………………………................................ 21 

1.1.2. Gassânîlerin Menşei ………………………….................................................. 27 

1.1.3. Arim Olayı ve Gassânîlerin Güneyden Kuzeye Göç Etmesi ………................ 33  

1.2. Gassânî Devleti’nin Kuruluşu ….......................................................................... 36 

1.2.1. Gassânî Hükümdarları ....................................................................................... 42 



iii 
 

İKİNCİ BÖLÜM ....................................................................................................... 50 

2. GASSÂNÎLERİN SİYASÎ İLİŞKİLERİ ………………………………………. 50 

2.1. Bizans İmparatorluğu ile İlişkiler ......................................................................... 50 

2.1.1. Iustinianus’un Sâsânîlerle Mücadelesi ve Gassânîler …………………..……. 51 

2.1.2. Gassânî kralı Hâris b. Cebele’nin Konstantinopolis Ziyareti …………….…... 54 

2.1.3. Bizans-Gassânî Mücadelesi ve Sonuçları ……………………….…………… 58 

2.2. Sâsânî İmparatorluğu ile İlişkiler ......................................................................... 66 

2.2.1. Sâsânîlerin Gassânîler Üzerine Düzenlendiği Seferler ………………………. 68 

2.2.2. Thannuris Savaşı ……………………………………………………………... 71 

2.2.3. Gassânî-Lahmî Mücadelesi ve Ebedî Barışın İhlali ………………………….. 73 

2.3. Lahmîler ile İlişkiler ............................................................................................. 82 

2.3.1. Lahmî-Sâsânî İttifakı …………………….................................……………… 84 

2.3.2. Lahmîlerin Dağılışı …………………………..………………………………. 89 

2.4. Gassânîlerin Müslümanlarla İlişkilerinde Bizans-Gassânî İttifakının Önemi ...... 91 

2.4.1. Mûte Savaşı ………………………………………........................................... 94 

2.4.2. Tebük Gazvesi ………………………………………....................................... 96 

2.4.3. Yermük Savaşı ……………………………….................................................. 99 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................. 105 

3. DİN VE MİMARÎ ALANINDA BİZANS’IN GASSÂNÎLERE ETKİSİ ....... 105 

3.1. Gassânîlerin Hıristiyanlaşması ……................................................................... 105 

3.2. Süryani Miafizitliğinin Gelişimi ………............................................................ 110 

3.3. Gassânî Mimarisi ................................................................................................ 114 



iv 
 

3.3.1. Rusâfe (Sergiopolis) ………………................................................................ 115 

3.3.2. Kasrü’l-hayri’l-garbî …………………………………................................... 118 

3.3.3. Câbiye ………………………………….......................................................... 120 

3.3.4. Cillik …….………...………………................................................................ 121 

3.3.5. Busrâ ……………….…………………………………................................... 121 

3.3.6. Nitl ve Tel el-Umayrî ………………….......................................................... 123 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................... 125 

4. GASSÂNÎLERDE TİCARET ……….……………………............................... 125 

4.1. Ticaret Yolları ……………….……................................................................... 125 

4.1.1. Mezopotamya Yolu ………….………............................................................ 126 

4.1.2. Arabistan Yolu ................................................................................................ 130 

4.1.3. Sirhan Vadisi Yolu ..………………................................................................ 132 

4.1.4. Kızıldeniz Yolu …...………………................................................................ 134 

4.2. Pazarlar ……...……………….……................................................................... 137 

SONUÇ ..................................................................................................................... 142 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 146 

EKLER ..................................................................................................................... 164 

 

 

 

 

 



v 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

I. Antik Çağ Metinlerine İlişkin Kısaltmalar Listesi 

Amm. Marc.    (= Ammianus Marcellinus, Rerum Gestarum Libri) 

Ammianus Marcellinus, (Çev. Samet Özgüler), İstanbul: 

Historia Kitap, 2019. 

Ion. Eph. Eccl. Hist.    (= Ioannes Ephesus, Historia Ekklesiastike) The Third 

Part of the Ecclesiastical History of John Bishop of Ephesus, 

(Trans. R. P. Smith), Oxford: Oxford University Press, 1860. 

Ion. Mal.    (= Ioannes Malalas, Chronographia) The Chronicle of 

John Malalas, (Eds. E. Jeffreys, M. Jeffreys, R. Scott), 

Melbourne: University of Melbourne, 1986.  

Men.    (= Menandros Protector, Historiae) The History of 

Menander the Guardsman, (Trans. Roger C. Blockley), 

Liverpool: Francis Cairns, 1995. 

Procop.    (= Procopius) 

Aed    (= De Aedificiis) On Buildings, (Trans. Henry B. 

Dewing, Glanville Downey), Loeb Classical Library, 

Cambridge, MA: Harvard University Press, 1954. 

Bell.    (= De Bellis) History of the Wars: Books 1-2 (The 

Persian Wars), (Trans. H. B. Dewing), Loeb Classical Library, 

Cambridge, MA: Harvard University Press, 2001. 

Mich. Syr. Chron.   (= Michael Syrus, Chronicle) The Syriac Chronicle of 

Michael Rabo (The Great), (Trans. Matti Moosas), Teaneck: 

Beth Antioch Press, 2014. 

Nikeph. Short Hist.   (= Breviarium) Short History, (Trans. Cyril Mango), 

Washington: Dumbarton Oaks, 1990. 



vi 
 

Ruf. HE.   (= Historia Ecclesiastica) History of the Church, (Trans. 

Philip R. Amidon), Washington: The Catholic University of 

America Press, 2016. 

Strab. Geograph.   (= Geographika) The Geographia of Strabo, Books 15-

16, (Trans. Horace Leonard Jones), Loeb Classical Library, 

London-New York: William Heinemann Ltd., 1930. 

Theoph. Sim.    (= Theophylacti Simocattae, Historiae) The History of 

Theophylacti Simocattae, (Trans. Michael Whitby and Mary 

Whitby), Oxford: Clarendon Press, 1986. 

Theoph.    (= Theophanes, Khronographia) The Chronicle of 

Theophanes Confessor: Byzantine and Near Eastern History, 

AD 284-813, (Trans. C. Mango, R. Scott), Oxford: Oxford 

University Press, 1999. 

Yeshu    (= Pseudo-Ioshua, Chronicle) The Chronicle of Pseudo-

Joshua the Stylite, (Trans. Frank R. Trombley, John W. Watt), 

Liverpool: Liverpool University Press, 2000. 

Zach. HE    (= Zacharias Rhetor, Historia Ecclesiastica) The Syriac 

Chronicle Known as That of Zachariah of Mitylene, (Trans. 

Frederick J. Hamilton, Ernest W. Brooks), London: Methuen & 

Co., 1899. 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

II. Yayınlara İlişkin Kısaltmalar Listesi 

Acta Euroasiatica  Studies on the Eurasian Nomadic Societies and Their 

Relations with the Outside World 

AÜ   Ankara Üniversitesi 

BAFOC  Irfan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fourth 

Century 

BAR    British Archaeological Reports, Oxford. 

BASIC  Irfan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Sixth 

Century 

BASOR       American Schools of Oriental Research  

CollAn    Colloquium Anatolicum 

DİA     Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

EI    The Encyclopaedia of Islam 

İA    Milli Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi 

İSAR     İslâm Tarih, Sanat ve Kültürünü Araştırma Vakfı  

JEEIR    Journal of Emerging Economies and Islamic Research 

JRA     Journal of Roman Archeology 

KURAMER Kur’an Araştırmaları Merkezi 

MÜ    Marmara Üniversitesi 

TTK    Türk Tarih Kurumu 

 

 

 

 



viii 
 

III. Teknik Terimlere İlişkin Kısaltmalar Listesi 

b.     (= İbn, bin) 

bkz.    (= Bakınız) 

bs.     (= Baskı, basım) 

c.     (= Cilt) 

çev.    (= Çeviren) 

Ed.     (= Editor, editör) 

Eds.     (= Editors) 

haz.    (= Hazırlayan) 

Hz.    (= Hazreti) 

MÖ    (= Milattan önce) 

MS    (= Milattan sonra) 

nşr.     (= Neşreden) 

S.    (= Sayı) 

s.    (= Sayfa) 

t.y.     (= Tarihi yok) 

thk.     (= Tahkik eden) 

trans.     (= Translation) 

Vol.     (= Volume) 

yy.     (= Yüzyıl)



1 
 

GİRİŞ 

Antik dünya tarihinde Romalıların ve Yunanların “Arabistan” olarak 

adlandırdıkları Arap Yarımadası’ndan modern Suriye, Ürdün ve Irak’ın güney 

kesimlerine kadar uzanan coğrafyada yaşayan Arapların tarihi, uzun bir süre Akdeniz 

dünyasındaki diğer imparatorlukların gerisinde kaldı. Çünkü Roma ve Yunan tarih 

yazımında Araplara yönelik varsayılan tutum genellikle olumlu değildi. Arabistan’dan 

gelen bedevîlerin saldırıları ve elbette Romalı olmadıkları için barbar oldukları 

yönündeki genel görüş nedeniyle zarar görmüştü. Ancak MS 5. yüzyılın sonuna doğru 

Yemen menşeli Gassânîlerin, Bizanslıların müttefiki olarak Hıristiyanlığı kabul 

etmesiyle beraber özellikle kilise tarihçileri, barbar olarak adlandırdıkları Arapların 

Hıristiyan olmalarıyla yakından ilgilendiler. Gassânîlerin kurulduğu coğrafya olan 

Suriye, Geç Antik Çağ’da Bizans ve Sâsânîler gibi büyük güçlerin çatışma alanı 

olması nedeniyle kurulduğu dönemden itibaren İslâm ve Bizans tarihçilerinin de 

dikkatini çekmiştir.  

MS 3. yüzyılın sonuna doğru Palmyra Krallığı’nın etkisini kaybetmesinden 

sonra Kuzey Arabistan’da iki devlet kurulmuştu. Bunlardan birisi Yemen’deki Me’rib 

Seddi’nin yıkılmasından sonra göç eden Gassânîler, diğeri ise Lahmîler idi. Gassânîler 

Bizans İmparatorluğu’nun müttefiki olarak Suriye’de, Lahmîler ise Sâsânîlerin 

müttefiki olarak Irak’ta İslâmiyet’in doğuşu yıllarına kadar hüküm sürmüşlerdir. 

Gassânîler, Suriye ve Kızıldeniz arasında uzanan ticaret yoluna yerleşerek bölgenin en 

güçlü Arap foederatisi olmuşlardı. Burada tampon bir bölge olarak Bizans 

İmparatorluğu’nun doğu sınırlarını Sâsânîlere ve Arap müttefikleri Lahmîlere karşı 

korumuşlardır. Nitekim 6. yüzyıldan itibaren Bizans, doğu sınırlarının savunma 

sorumluluğunu Arap müttefiklerine bırakmıştı. Böylece Gassânîler, yaklaşık dört asır 

boyunca Bizans ve Sâsânîler arasında çıkar ilişkisi içerisinde hareket ederek Yakın 

Doğu’da önemli bir güç olmuşlardı. Ancak İslâmiyet’in doğuşuyla birlikte bu kez 

Müslüman Araplar yeni bir güç olarak ortaya çıkmışlardı. İslâm orduları hızla 

ilerleyerek Bizans İmparatorluğu ile onların yanında savaşan müttefikleri Gassânîlerin 

Suriye’deki hâkimiyetine tamamen son vermişlerdir. 

 Müslüman Arapların, Ortadoğu ve Kuzey Afrika’yı fethetmesi ve ardından 

İslâm devletlerinin kurulmasıyla birlikte Arapların tarihi ve edebî kültürü, tarihçilerin 



2 
 

zihnini meşgul etmiştir. Buna karşılık İslâm öncesi Arap tarihi bazen göz ardı 

edilmiştir. Ancak 2003’te Irak’ın işgali, Arap Baharı, Suriye ile Yemen’deki savaşlar 

ve bölgedeki sözde İslâm örgütlerinin (İŞİD) Arap dünyasında Palmyra antik kenti 

gibi kültürel mirası ortadan kaldırmaya yönelik eylemlerinden sonra İslâm öncesi Arap 

tarihi ile ilgili çalışmalar önem kazanmaya başladı. Bununla birlikte İslâm öncesi Arap 

tarihi, İslâmiyet’in doğuşunu ve yayılışını daha iyi anlayabilmek için de önemliydi. 

Çünkü Arapların hemen hepsinin barbar, okuma yazma bilmeyen, bilgisizlik ve sadece 

göçebe olarak yaşayan insanlar şeklinde bilinmesi gibi yanlış bir algı da vardı. Bunun 

temel sebeplerinden biri, Arap yarımadasında kurulan birçok devletin varlığının 

bilinmemesidir. Bu nedenle bölgede siyasî olarak varlığını devam ettiren Arap 

devletlerinin tarihini bilmek bütün yanlış algıların ortadan kaldırılmasına yardımcı 

olacaktır. İslâm öncesi Arap tarihini bilmek aynı zamanda Bizanslıların Araplarla 

ilişkilerini anlamak bakımından da önemlidir. Ancak çalışma bu geniş tarihin içinde 

yalnızca Geç Antik Çağ’da Bizans ve Sâsânîler arasında Gassânîlerin tarihiyle 

ilgilenmektedir.  

1. Latince ve Yunanca Kaynaklar 

Bizans ve Yunan kaynakları, bazı kronolojik yanlışlıklara rağmen İslâm tarihi 

kaynaklarında, Bizans İmparatorluğu’nun Araplarla olan ilişkileri hakkında eksik 

bıraktığı boşlukları tamamlamaları bakımından önemlidirler. Gassânîlerle ilgili 

bilgilerin de yer aldığı bu kaynaklar arasında hagiografiler (azizlerin ve şehitlerin 

hayatları), din ve kilise tarihleri, “klasikleşmiş” tarihler ve coğrafî metinler 

bulunmaktadır. Bunlar arasında siyasî tarihin yanı sıra Arapların gelenekleri ve günlük 

yaşamlarını da konu alan Ammianus Marcellinus’un (MS 4. yüzyıl) Res Gestae (Roma 

Tarihi) adlı ünlü eseridir. Aynı zamanda Geç Roma İmparatorluğu dönemi için 

başvurulan en önemli kaynaklardan biridir. Çünkü Roma ordusunda muhafiz subayı 

olarak görev yapan Ammianus Marcellinus, imparator Iulianus’un (MS 361-363) İran 

seferlerine şahsen katılarak kişisel gözlemlerini doğrudan çalışmasına aktarmıştır. 

Gassânîlerin siyasî tarihi hakkında istifade edilen en önemli klasik metinler ise 

Procopius (ö. 565) tarafından kaleme alınmıştır. Bizans imparatoru Iustinianus ve 

imparatoriçe Theodora’nın hayatlarını ve dönemin siyasî olaylarını çoğunlukla 

eleştirerek anlattığı Anecdota (Gizli Tarih), kitabın tamamı büyük ölçüde siyasî 



3 
 

tarihten oluşmakla birlikte Gassânîlerin coğrafyası başta olmak üzere imparatorluğun 

çeşitli bölgelerindeki imparator Iustinianus’un yapmış olduğu imar faaliyetlerini, 

şehirleri ve halklarını ele aldığı De Aedificiis (Yapılar) ve Geç Antik Çağ’da savaş 

üzerine kaleme alınmış en büyük eserlerden biri olan De Bellis (Savaşlar Tarihi)’dir. 

Procopius, Bizans-İran savaşları üzerinden 6. yüzyıldaki Bizans’ın Arap müttefikleri 

Gassânîleri, özellikle Iustinianus’tan her zaman destek alan Gassânî hükümdarı Hâris 

b. Cebele’yi ele almaktadır. Aynı zamanda İran Araplarını ve hükümdarlarını da bazı 

ayrıntılarıyla anlatmıştır. Procopius’un çağdaşı olan Bizanslı tarihçi Menandros 

Protector (MS 6. yüzyıl) Historiae (Tarih) eserinde, Bizanslılar ve Sâsânîler arasındaki 

diplomatik ve askerî ilişkilerinde, Arapların iki imparatorluk arasındaki ilişkilerini ve 

değişen konumlarını detaylı bir şekilde kaydetmektedir. Geç Antik Çağ’ın son klasik 

tarihçisi olarak kabul edilen Theophylacti Simocattae (7. yüzyıl başları) Historiae 

(Tarih) eserinde, Menandros Protector’un anlatımının sona erdiği dönemden itibaren 

imparatorluk tarihini anlatmaya devam etmiştir. Karmaşık ve ağdalı bir anlatıma sahip 

olan Theophylacti Simocattae, Heraclius’un yeniden ittifak yapılan Gassânîlerin ve 

diğer Arap kabilelerin desteğiyle Sâsânîlere karşı verdiği büyük mücadele dönemini 

ele almıştır. Yine Theophanes’in (ö. 828) Bizans’ın tarihi ve Arap hanedanlarıyla olan 

ilişkilerinin yanı sıra Müslüman Arapların fetihlerine de geniş yer verdiği 

Khronographia (Kronikler) zamanımıza ulaşan en eski kronik örneklerinden biri olan 

Ioannes Malalas’ın (ö. 578) Chronographia (Kronikler) ve Patrik Nikephoros’un (9. 

yüzyıl) Breviarium (Kısa Tarih) kroniklerinde, Gassânîlerin özellikle müttefiki 

oldukları Bizans ve İslâm ile olan siyasî ilişkilerini kaydederler. Bununla birlikte bu 

kroniklerde, bazı yanlış bilgiler ile hükümdarların hâkimiyet yıllarıyla ilgili birtakım 

kronolojik hatalar bulunmaktadır. En önemli coğrafya kaynağı olarak Strabon’un (MÖ 

64) ünlü Geographika’sından istifade edilmiştir. Strabon, Yunan tarihçi Diodorus 

Siculus ile birlikte, Helenistik yazarlardan topladığı Arabistan hakkında çok sayıda 

bilgi aktarmıştır. Aynı zamanda Gassânîlerin hâkimiyet bölgesi Suriye ile ilgili detaylı 

bilgiler de bulunmaktadır. 

2. Süryanice ve Ermenice Kaynaklar 

Bizans İmparatorluğu’nun etkisiyle Hıristiyanlığı benimseyen Gassânîler, 

miafizit inancın Suriye’deki koruyucuları olmuşlardı. Miafizit inancın sadık taraftarı 



4 
 

Gassânîlerin hükümdarı Hâris b. Cebele, Konstantinopolis’e gerçekleştirdiği ziyareti 

sırasında imparator Iustinianus’tan Suriye’deki miafizitlere din adamı tayin edilmesini 

istemiştir. Bunun üzerine imparator, Süryani piskopos Yakub el-Berdaî’yi Urfa’ya ve 

arkadaşı Teodoros’u Busrâ’ya tayin etmiştir. Bu sayede Süryani miafizitliği, Suriye 

Arapları arasında yayılmıştır. Bu yüzden Süryani kroniklerinde, Hıristiyan Gassânîler 

hakkında bilgilere sıkça rastlamak mümkündür. Süryani kroniklerin en başında 

Ephesuslu Ioannes’in (ö. 588?) kendi döneminde Süryanice konuşulan çevrede 

miafizit inancına dair farklı bir bakış acısıyla yazdığı Kilise Tarihi gelmektedir. 

İmparatorluk kilisesiyle rekabet halinde miafizit bir piskopos olan Ephesuslu Ioannes, 

görüşleri nedeniyle Bizans imparatoru II. Iustinus (MS 565-574) tarafından hapsedildi. 

Ancak daha sonra serbest bırakıldı. Gassânî hükümdarı Münzir b. Hâris’in liderlik 

ettiği Suriye’deki miafizitlerin müzakerelerine katıldı. Bu nedenle Münzir ve babası 

Hâris b. Cebele’nin dinî faaliyetleri hakkında Kilise Tarihi’nde önemli bilgiler 

vermiştir. Doğulu Azizlerin Hayatları adlı hagiografik eserinde ise Süryani kilisesini 

kuran Yakub el-Berdaî’nin faaliyetlerini aktarmıştır. Gassânîleri ayrıntılı olarak ele 

alan az sayıdaki müelliflerden birisi olduğu için eserleri önemli Süryani kaynakları 

arasında yer almaktadır. Yine Pseudo-Zachariah Kroniği (MS 6. yüzyıl) ve Pseudo-

Yeshu (Ioshua) Kroniği (6. yüzyıl başları) Gassânîlerin Hıristiyanlığı ve Bizans ile 

Sâsânîler arasındaki siyasî ilişkileri hakkında önemli bilgiler vermektedirler. Kuşkusuz 

günümüze ulaşan en kapsamlı Süryani kaynağı ise Süryani Patrik Michael 

Kroniği’dir. Patrik Michael’in, dünyanın yaratılışından MS 1194 yılına kadar olan 

dönemi kapsayan eseri, kilise tarihi ve genel tarih olarak ele alınmıştır. İslâmiyet’in 

doğuşundan Haçlı Seferleri’ne kadar uzanan dönem hakkında birincil kaynaklardan 

biri olarak kabul edilmektedir. Arapça beş nüshası bulunan kronikte, Gassânîlere de 

değinmektedir.
1
 

Siyasî ve askerî bir güç olarak tarih sahnesine çıkmalarından itibaren 

Müslümanlar hızla Arabistan Yarımadası’nın ötesine yayılmışlardır. Bunun sonucunda 

birçok kadim millet onların egemenliği altına girdi. Bunlardan biri de Bizans’ın 

Müslümanlara bırakmak zorunda kaldığı topraklarda yaşayan Ermenilerdi. Dolayısıyla 

Arap hâkimiyetine girdiklerinde tarih yazıcılığında önemli adımlar atmışlar ve erken 

                                                           
1 Süryani tarih yazıcılığı için bkz. Sebastian Brock, “Syriac Historical Writing: A Survey of the Main Sources”, 

Journal of the Iraq Academy, Vol. V (1979). 



5 
 

İslâm tarihi üzerine eserler ortaya koymuşlardır. Erken İslâm fetihleri için ilk kaynak 

piskopos Sebeos’un Tarih’idir. Sebeos (7. yüzyıl) Ermeni tarihçileri arasında 

Ermenistan’daki İslâm fetihlerinden bahseden tek tarihçidir. 

3. Arapça Kaynaklar 

Hz. Peygamber döneminden başlayıp gelişen Müslümanlardaki ilim 

geleneğinin önemli bir birikimi olan İslâm tarihi kaynaklarının en başında Kur’an-ı 

Kerîm ve hadisler gelmektedir. Bunlardan sonra Hz. Âdem’in yaratılışından başlayıp 

müellifin eserini yazdığı döneme kadar meydana gelen olayları kronolojik bir şekilde 

anlattığı genel İslâm tarihi kaynakları bulunmaktadır. Bu kaynaklar, Araplar arasında 

sonrakinin öncekinden aktarımda bulunması şeklindeki rivayetlere dayanmaktadır. 

İslâm tarihi kaynakları genellikle Abbâsîler dönemindeki Müslüman tarihçiler 

tarafından son şeklini alan rivayetlere dayanılarak yazılmıştır. Bu nedenle kaynakların 

yorumlanması ve güvenirliği konusunda bazı sorunlar ortaya çıkmaktadır. İslâm 

öncesi dönemin temel kaynakları olarak câhiliye şiirleri de vardır. Ancak bunlar çok 

fazla tarihî bilgi sağlamamaktadır. Gassânîlerin siyasî tarihinde meydana gelmiş 

birçok önemli olay genel İslâm tarihi kitaplarında bulunmaktadır. Bunların başında 

erken İslâm dönemine ait rivayetlerle birlikte anekdotların da yer aldığı İbn Habîb’in 

(ö. 860) Kitabü’l-Muhabber, İslâm öncesi ve sonrası tarihin yanı sıra Arap kültürünün 

bir özetini de verdiği İbn Kuteybe’nin (ö. 889) el-Ma’ârif, çoğunlukla İran tarihi ile 

İslâm öncesi kurulan Arap hanedanlarını anlatan Dineverî’nin (ö. 895) el-Ahbârü’t-

Tıvâl, İslâm tarih yazıcılığının ilk örneklerinden biri olarak kabul edilen ve İslâm 

öncesi Arapların sosyal hayatı hakkında önemli bilgiler veren Ya’kubî’nin (ö. 905?) 

Târîhü’l-Yâ’kûbî, günümüze ulaşmamış birçok eserden aldığı rivayetler dolayısıyla 

büyük değeri bulunan çalışmasında İslâm öncesi ve sonrası kurulan Arap devletlerine 

geniş yer veren Taberî’nin (ö. 923) Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, hemen her ilim 

hakkında bütün hususların yer aldığını söylediği Mes’udî’nin (ö. 956) Mürûcü’z-

zeheb, İslâm öncesinde kurulan Arap hanedanlarının, İslâm tarihinin ve özellikle İran 

tarihinin ayrıntılı bir şekilde aktarıldığı Hamza el-İsfahânî’nin (ö. 971) Târîhu Sini 

Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, genel tarih mahiyetindeki eserinde İslâm tarihine geniş yer 

veren İbnü’l Esîr’in (ö. 1233) el-Kâmil fi’t-târîh ve Ebü’l-Fidâ’nın (ö. 1331) Gassânî 

hükümdarları hakkında detaylı bilgiler vermiş olduğu el-Muhtasar fî târîhi’l-beşer 



6 
 

eseridir. Bu eserlerden özellikle Gassânîlerin göçü ve kuruluşunun yanı sıra Bizans, 

Sâsânîler ve onların Arap müttefikleriyle olan siyasî münasebetleri konusunda istifade 

edilmiştir. İbn Haldûn (ö. 1406) kapsamlı bir dünya tarihine giriş olarak yazdığı 

meşhur Mukaddime’sinde, dünya tarihini göçebe (bedevî) ve yerleşik halklar (hadarî) 

arasında sürekli bir güç mücadelesi olarak görmektedir. Buna göre eserinde, 

Gassânîlerle diğer Arapların yaşamları ve nesepleri hakkında farklı değerlendirmeleri 

bulunmaktadır. 

Gassânîlerin Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidîn döneminde Müslümanlarla 

olan ilişkilerini aktaran eserlerin başında ise gazve ve seriyyelerin çok geniş biçimde 

anlatıldığı ve aynı zamanda müellifin günümüze kadar tam olarak ulaşan tek eseri olan 

Vâkıdî’nin (ö. 823) Kitâbu’l-Megâzî ve Hz. Peygamber’in hayatına dair tamamı 

günümüze ulaşmış en eski kitap olan İbn Hişâm’ın (ö. 833) es-Sîretü’n-Nebeviyye 

(Sîret-i İbn-i Hişam) adlı eserleridir. Gassânî hükümdarlarının nesepleri ve Arap 

kabileleriyle bağlantıları hakkında ensâb ve tabakat esasına göre İslâm tarihine dair 

yazdığı Belâzürî’nin (ö. 893) Ensâbü’l-Eşrâf ve Asmaî’nin (ö. 831) Târîhü’l-Arab 

kable’l-İslâm adlı eserleri başlıca kullandığımız kaynaklar olmuştur. Son olarak 

Gassânîlerin coğrafyası ve şehirleri hakkında önemli bilgiler aktaran eserlerin başında 

tarih, coğrafya, edebiyat ve biyografi kaynaklarından aldığı bilgileri, maddeler 

şeklinde sıralayan Yâkût el-Hamevî’nin (ö. 1229) Mu’cemü’l-büldân adlı geniş 

coğrafya sözlüğüdür.
2
 

4. Modern Literatür 

Bizans ve Sâsânî imparatorluklarına karşı yeni bir rakip olarak ortaya çıkan 

Müslüman Arapların 638 yılında Kudüs’ü fethetmeleri, Akdeniz dünyasındaki 

Arapların tarihini büyük ölçüde değiştirmişti. Dolayısıyla bu dönemin İslâm ve Arap 

tarihini konu edinen eserler kaleme alınmıştır. Çoğunlukla Müslüman Araplara ait 

olan bu dönemin temel kaynaklarında, bazen kendi dönemlerinden önceki 

imparatorlukların veya hükümdarların tarihlerini yüceltmek arzusu gibi problemlere 

sahip olabiliyorlar. Dolayısıyla bu kaynakların yol açabileceği çarpıtmalardan 

kaçınmak için farklı kaynakların perspektifinden yararlanmak gerekmektedir. Nitekim 

                                                           
2 İslâm tarih yazıcılığı ve kaynakları hakkında geniş bilgi için ayrıca bkz. Ramazan Şeşen, Müslümanlarda Tarih-

Coğrafya Yazıcılığı (İstanbul: İSAR Yayınları, 1998); Şemsettin Günaltay, İslam Tarihinin Kaynakları Tarih ve 

Müverrihleri (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1991). 



7 
 

bu problemlerin farkında olduğu anlaşılan Alman oryantalist Theodor Nöldeke (ö. 

1930) başta Gassânîler olmak üzere çeşitli Arap kabileleri hakkında yazılan İslâm 

kaynaklarındaki malzemeyi titiz bir şekilde kullanan araştırmacıların başında 

gelmektedir. Bizans’ın en güçlü Arap müttefiki olarak Gassânîler hakkında ilk 

müstakil modern çalışma olan Ümerâü Gassân’ı yayınlamıştır. Bizans ve Yunan 

kaynaklarıyla Arapça şiirlere dayanarak ele alınan çalışması, Gassânî hükümdarlarının 

Bizans ve Sâsânîlerle ilişkilerinin yanı sıra yine Gassânî hükümdarlarının listesi için 

başvurulması gereken kaynaklardan birisidir. Bundan sonra Gassânîlerin tarihini 

çeşitli yönleriyle ele alan en kapsamlı modern çalışma hiç kuşkusuz Irfan Shahid’in 

Byzantium and the Arabs adlı Bizans’ın Arap hanedanları ile olan ilişkilerini 

yüzyıllara ayırarak incelediği eseri gelmektedir. Irfan Shahid, klasik kaynaklarla 

arkeolojik belgelere dayanarak hazırladığı çalışmasında Gassânîler hakkında yer alan 

bilgileri, detaylı bir şekilde aktarmıştır. Arap müttefiklerin rolünün imparatorluk için 

ne kadar önemli olduğunu ortaya koymaya çalışan Nöldeke’nin aksine Gassânîleri 

daha çok Bizans İmparatorluğu’nun phylarchları olarak doğu sınırlarını, Sâsânîler ve 

Arap müttefiklerinden koruyan sadık Hıristiyan Araplar olarak ön plana çıkarmaya 

çalışmıştır. Bununla birlikte Geç Antik Çağ’da Arap hanedanlarının, özellikle Bizans 

ve Sâsânî imparatorluklarıyla ilişkileri hakkında başvurulması gereken kayda değer 

çalışmalardan birisidir.
3
  

İslâm öncesi Kuzey ve Güney Arabistan’da kurulan devletler hakkında bilgi 

sağlamak için kaynaklardaki malzemeyi başarılı bir şekilde kullanan eserlerin arasında 

Cevâd Ali’nin (ö. 1987) el-Mufassal, Corci Zeydan’nın (ö. 1914) el-Arab Kable’l-

İslam ve Corcî Zeydân’ın çalışmasından büyük ölçüde faydalanan Şemsettin 

Günaltay’ın (ö. 1961) İslâm Öncesi Arap Tarihi bulunmaktadır. Günaltay’ın 

çalışmasından özellikle Gassânî hükümdarlarının listesi için istifade edilmiştir. Cevâd 

Ali’nin çalışması ise İslâm öncesi Arap tarihi hakkında önemli bir boşluğu dolduran 

nadir eserlerin başında gelmektedir. Kitapta konunun işleyişinde bazen gereksiz 

bilgilerle esas konunun dışına çıkması, olayları biraz karmaşık hale getirmektedir. 

Ayrıca olaylarla bağlantısı olmayan konuları dipnot yerine metin içinde açıklaması 

konunun anlaşılmasını zor hale getirmektedir. Bunlara rağmen günümüze kadar Cevâd 

                                                           
3 Bizans tarihçisi Mark Whittow’un bu çalışmayla ilgili değerlendirmesi için ayrıca bkz. Mark Whittow, “Rome 

and the Jafnids: Writing the History of a 6th-c. Tribal Dynasty”, The Roman and Byzantine Near East, Edit. J. 

Humphreys, JRA Suppl. 31 (Oxford, 1999), s. 207-224. 



8 
 

Ali’nin ortaya koyduğu çalışmadan daha ileri seviyede bir İslâm öncesi Arap tarihi 

yazılmamıştır. Yine buna benzer bir çalışma olan Zeydan’ın el-Arab Kable’l-İslam’ı, 

farklı dillerde yazılmış kaynaklara dayanan İslâm öncesi Arap tarihine dair müracaat 

eserlerindendir. 

Arap tarihi ve kültürüyle ilgili birçok dillere çevrilen önemli araştırma 

eserlerine sahip oryantalist Philip Hitti’nin İslâm öncesi kurulan Gassânîler ve 

Lahmîler gibi Arap hanedanlarıyla ilgili önemli bilgilerin bulunduğu Siyasî ve Kültürel 

İslâm Tarihi, Geç Antik Çağ’da iki büyük gücün, Bizans ve Sâsânî imparatorlukları 

arasında Arabistan sakinlerinin kimliğini ve İslâmiyet’in doğuşundan sonra Müslüman 

Arapların gerçekleştirdiği fetihlerle birlikte İslâm dünyasının kuruluşunu en başından 

değerlendirerek inceleyen Robert Hoyland’ın In God’s Path ile Arap şiirleri, yazıtlar 

ve arkeolojik kanıtlar gibi çeşitli kaynakları kullanarak güneydeki antik Sebe’den 

kuzeydeki çöllere ve vahalara kadar Arabistan’ın tarihini ve kültürünü incelediği 

Arabia and the Arabs çalışmalarından, Gassânîlerin siyasî tarihi ve Arapların 

yaşamları hakkında istifade edilmiştir. Bu çalışmaların ortak özelliği, Gassânîlerin 

yanı sıra İslâm öncesi Kuzey ve Güney Arabistan’da kurulan devletlerin diğer 

kaynaklarda çok fazla üstünde durulmayan kültürel ve iktisadî tarihleri hakkında 

konuların da yer almasıdır. Aynı zamanda Bizans ve Yunan kaynaklarının yanı sıra 

İslâm kaynaklarına da atıfta bulunmuşlardır.  

Bütün bu çalışmaların yanı sıra son zamanlarda İslâm öncesi Arap tarihiyle 

ilgili önemli çalışmalar yapılmaktadır. Bunlardan birisi 6. yüzyılda Bizans 

İmparatorluğu ve Arap müttefikleri arasındaki ilişkilere odaklanarak Bizanslıların ilk 

zamanlarda barbar olarak gördükleri Araplara yaklaşımı, geniş bir perspektiften klasik 

ve çağdaş kaynakların Arap hanedanları özellikle Gassânîler ve Lahmîler hakkında 

söylediklerinden çıkardığı sonuçlarla ilgilenen Greg Fisher’ın başta Between Empires 

Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity ile Rome, Persia, and Arabia: 

Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad olmak üzere çalışmalarına sık 

sık başvurulmuştur. Arap müttefiklerin, konfederasyon olmaları sebebiyle yanıltıcı 

olmaması için günümüzde de artık daha yaygın kullanılan Gassânîler yerine “Cefnîler” 

ve Lahmîler yerine “Nasrîler” şeklinde krallığı oluşturan hanedanlara atıfta 

bulunmanın daha doğru olduğunu belirtmektedir. Daha sonra Gassânîlerin ve 



9 
 

Lahmîlerin vassalı oldukları imparatorlukların siyasî, kültürel ve dinî yaşamına bağlı 

kalarak kendi krallıklarını nasıl oluşturduklarını bütün yönleriyle ele almaktadır. Yine 

modern bir çalışma olan Elizabeth Key Fowden’ın The Barbarian Plain Saint Sergius 

Between Rome and Iran çalışması, MS 6. yüzyılda Yunanca konuşan dünyada “Barbar 

Ovası” olarak bilinen Rusâfe’nin (Sergiopolis) Geç Antik Çağ’da Bizans, Sâsânîler ve 

bölgede yaşayan Arap müttefikleri için siyasî ve kültürel önemini ele almaktadır. Bu 

bağlamda Gassânîlerin ve diğer Hıristiyan Arapların saygı duyduğu Aziz Sergius için 

Rusâfe’de inşa edilen dinî yapılar ile Suriye ve Mezopotamya Arapları arasında 

gelişen Aziz Sergius kültü hakkında önemli bilgiler vermektedir.  

Geç Antik Çağ kavramını 1971 yılındaki Geç Antikçağ Dünyası adlı 

çalışmasıyla akademik bir disipline dönüştüren Peter Brown’ın kendisinden önceki 

eserlerde yer almayan Sâsânîler ve İslâm’ın ilk yüzyılını da Geç Antik Çağ’a dâhil 

etmesiyle bu dönem coğrafî olarak da genişlemiştir. MS 2. yüzyılın sonlarından 8. 

yüzyılın ortalarına kadar Akdeniz dünyasının sosyal, kültürel ve dinî tarihini incelediği 

eserinde Bizans’ın Arap hanedanları ve İslâm ile olan ilişkilerine de yer vermiştir.
4
 Bu 

eserin yanı sıra Geç Antik Çağ’a daha bütüncül bir şekilde yaklaşan Stephen 

Mitchell’in Geç Roma İmparatorluğu Tarihi, bu dönemde Bizans-Sâsânî mücadelesi 

ve onların Arap müttefikleri Gassânîler ve Lahmîlerle ilişkileri hususunda sık sık 

faydalandığımız bir çalışma olmuştur.
5
 Geç Antik Çağ’da Bizans ve Sâsânî 

imparatorlukları arasındaki çatışmaları, Bizans’ın Mezopotamya ve Palmyra’ya nasıl 

yerleştiğini ve bu bölgelerdeki gücünü pekiştirme çabalarını anlatan Beate Dignas ve 

Engelbert Winter’ın birlikte ele aldıkları Rome and Persia in Late Antiquity adlı 

literatür derlemesi, ayrıca Geç Antik Çağ’daki Bizans-Sâsânî savaşlarında 

Gassânîlerin müttefiki Bizans’a verdiği desteği ve özellikle strata Diocletiana olarak 

isimlendirilen yolda bulunan sınırları korumak amacıyla Lahmîlerle olan mücadelesini 

de aktarmaktadır. Özetle Bizans tarihçilerine ait bu çalışmalarda çoğunlukla Bizans ve 

Sâsânî imparatorluklarını ilgilendiren olaylar nedeniyle Gassânîlere ve diğer Arap 

kabilelerine değinilmiştir. Buna göre Bizans ve Yunan kroniklerine dayanarak 

Diocletianus’tan Heraclius’a kadar üç yüzyıllık zamanda Gassânîlerin sınır 

                                                           
4 Geç Antik Çağ’ın tanımı için bkz. Turhan Kaçar, “Geç Antikçağ Tartışmaları ve Bir Revizyon Önerisi Olarak 

“Birinci Bin Yıl”, Cedrus: Akdeniz Uygarlıkları Araştırmaları Dergisi, C. VI (2018), s. 519-534. 
5 Ayrıca bkz. Ceren Pilevneli, Kitap Tanıtımı: “Stephen Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi M.S. 284-641, 

çev. Turhan Kaçar”, Avrasya İncelemeleri Dergisi, C. VI/1 (2017), s. 97-101. 



10 
 

tahkimatları olan limeslerin savunmasından sorumlu Arap müttefikleri olarak 

konumlandırırlar. Çünkü Gassânîler, limesleri koruma ve gözetleme görevini limitanei 

yani sınır birliklerinden devralmışlardı. Gassânîler sadece sınırları koruyan sadık bir 

müttefik değil Hıristiyanlığın miafizit inancının taraftarları ve koruyucuları idi.  

Bu çalışmanın amaçları doğrultusunda çoğunlukla Yakın Doğu coğrafyası olan 

bugünkü Arabistan, Suriye, Filistin, Mezopotamya ve kısmen Ermenistan dâhil 

edilmiştir. Suriye’de bulunan Gassânîlerin Bizans’ın doğu sınırlarındaki konumunu, 

Kızıldeniz’den Dicle Nehri’ne kadar uzanan büyük Roma yolları ile bu yolların 

uzandığı bozkırdaki imparatorluğun yerleşik ve göçebe Arapların karşılıklı ilişkilerini 

Fergus Millar’ın The Roman Near East çalışması daha iyi anlamamıza yardımcı 

olmuştur. Fırat Nehri’den Palmyra’ya, Şam vahasından ve Havran’ın doğusuna kadar 

uzanan Bizans’ın strata Diocletiana olarak tanımlanan sınır bölgesine Gassânîlerin 

yerleşerek tampon bir bölge oluşturdukları aktarılmaktadır. Gassânîlerin 

coğrafyasından sonra mimarisi hakkında en önemli bir kaynak Warwick Ball’ın Rome 

in the East: The Transformation of an Empire olmuştur. Çalışma Roma 

İmparatorluğu’nun tarihinin, mimarisinin ve arkeolojisinin, doğu eyaletlerine nüfuz 

etmesinin genel bir incelemesidir. Yakın Doğu’nun büyük bir kısmı, Bizans ve 

Sâsânîler tarafından dolaylı olarak yönetilen müttefik krallıklardan oluşuyordu. 

Bunların başlıcaları Gassânî ve Lahmî konfederasyonlarıydı. Bizans dönemi, 

Arapların giderek güçlendiği bir dönemdi. Bizanslıların müttefiki olarak Hırıstiyanlığı 

benimsedikten sonra Roma medeniyetinin tesiri altına giren Gassânîler, kendilerine 

özgü bir kültür ve mimarî geliştirmişlerdir. Warwick Ball çalışmasında, bunun Bizans 

ve İslâm medeniyeti üzerinde etkisiyle birlikte Gassânîleri siyasî ve kültürel tarihine 

geniş bir yer vermiştir.   

Gassânîler, İslâm döneminde Müslümanlarla olan ilişkilerinde daha çok 

düşmanca bir tavır sergilemişlerdi. Zira İslâm fetihleri sırasında meydana gelen 

savaşlarda, diğer Hıristiyan Arap kabileleriyle beraber Bizans’ın yanında 

savaşmışlardı. Bununla birlikte, Bizans’ın Mekke ile ticarî ilişkileri sayesinde 

Mekke’deki Müslümanlarla ticaret yapmışlardır. Bununla ilgili müracaat edilmesi 

gereken başlıca çalışmalar, Patricia Crone’nin Meccan Trade and the Rise of Islam ve 

Montgomery Watt’ın Muhammad at Mecca adlı eserleridir. Gassânîlerin 



11 
 

hâkimiyetinde olan Suriye’deki İslâm fetihlerini ele alan Fred Donner’in The Early 

Islamic Conquests, Hz. Peygamber ve Hulefâ-yi Râşidîn döneminde Müslümanların, 

Bizans ve Sâsânîlerle ilişkilerini inceleyen Hugh Kennedy’nin The Prophet and the 

Age of the Caliphates adlı çalışmasında, erken İslâmî dönemde Arabistan ticaret 

yollarının büyük bir kısmını yöneten Gassânîler ile Lahmîlerin, Bereketli Hilal’deki 

rekabetlerinden dolayı ticaretin nasıl güvensiz hale geldiğini aktarmaktadır. Son olarak 

Gassânîlerin, Bizans’ın müttefiki olarak Müslümanlarla diplomatik temaslarını konu 

alan kayda değer kaynaklar, 20. yüzyılın önde gelen İslâm âlimlerinden Muhammed 

Hamidullah’ın Mecmû’atü’l-Vesâ’ikı’s-Siyâsiyye Mecmû’atü’l-Vesâ’ikı’s-Siyâsiyye 

li’l-Ahdi’n-Nebevî ve’l-Hilâfeti’r-Râşide ve Hz. Peygamber’in Altı Orijinal 

Diplomatik Mektubu adlı eserleridir. Muhammed Hamidullah, Hz. Peygamber’in 

çağdaşı olan bazı hükümdarları İslâm’a davet amacı ile gönderdiği altı mektubu ele 

almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. COĞRAFÎ VE TARİHÎ ARKA PLAN 

1. 1. Gassânîlerin Tarihî Coğrafyası 

Coğrafya, tarih boyunca insan topluluklarının yaşamı üzerinde doğrudan etkili 

olmuştur. Yakın Doğu’yu etkileyen en önemli coğrafî unsur ise su ve su kaynaklarına 

erişim idi. Bu durum Geç Antik Çağ’da Arap, Bizans ve Sâsânîler arasındaki ilişkileri 

de belirlemiştir. Zengin su kaynaklarına sahip olan Bereketli Hilâl,
6
 Bizans ve 

Sâsânîlerin yerleşimi için iyi sulanan verimli topraklar sağlamaktaydı. Ancak Hilâl’in 

güneyine doğru uzanan ve yılda 200 milimetreden daha az yağmur alan çöl bölgesi, 

yerleşim için elverişli değildi. Su bulunmadığında veya yaz mevsiminde mera alanları 

yetersiz kaldığında, çöl sakinlerinin kuzeydeki bu verimli bölgeden yararlanmaktan 

başka çaresi yoktu. Dolayısıyla çöl sakinleri ile bu iki imparatorluğun yerleşik 

sakinleri arasında zaman zaman çatışma çıkması kaçınılmaz oluyordu. Çöl sakinleri, 

ortak bir kültürü ve dili paylaşan göçebe (bedevî) Araplar idi. Onların komşularıyla 

olan bu ilişkileri düşmanca bir tutum olmasından ziyade aslında çoğu zaman hayatta 

kalma çabasıydı. Bununla birlikte, Arapların hepsi göçebe değildi. Birçoğu çöldeki 

mevcut imkânları kullanmak amacıyla vahalara yerleşen ve yılın bir kısmını 

göçebelik, bir kısmını çiftçilik, bir kısmını da savaşçı olarak geçiren yarı-göçebe 

Araplardı. Bu vaha sakinleri, göçebelerin üretemediği tarımsal ürünü sağlayarak 

ekonomilerini kendi kendine yetecek hale getirdiler.
7
 

İbn Haldûn, toplumların yaşam şekillerinde görülen farklılığın sadece onların 

geçim yollarının farklı olmasından kaynaklandığını ifade etmektedir. Bu yüzden 

“umran”dan (medeniyet) bahsederken, umranın yalnızca hadarîlerde değil bedevîlerde 

de olduğunu belirtmiştir. Çöl ortamının yoksulluğu nedeniyle burada yaşayan 

bedevîlerin, geçimlerini çiftçilik ve hayvancılıkla sağlaması onları, mecburi olarak 

göçebeliğe sevk etmekteydi. Çünkü hadarîlerin ikamet ettikleri şehirlere sığmayan su 

ve meralar, geniş olan bâdiye/sahra’ya sığıyordu. Günlük yaşamlarında ise beslenme, 

                                                           
6 Bereketli Hilâl’in sınırları batıda Mısır, kuzeyde Filistin, Lübnan ve Suriye üzerinden Anadolu ve Armenia 

dağlarını sınırlayan Bâdiyetüşşâm’ın güneyinden bir yay çizerek Irak’ta Dicle ve Fırat nehirleri üzerinden Basra 

Körfezi’ne kadar uzanmaktadır. 
7 Greg Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity (Oxford: Oxford University Press, 

2011), s. 26-27; Mark Whittow, The Making of Byzantium 600-1025 (Berkeley: University of California Press, 

1996), s. 32-33. 



13 
 

barınma ve giyecek gibi temel ihtiyaçları, sadece kendilerine yetecek kadar 

karşılıyorlardı. Hadarîler ise yiyecek-giyecek gibi temel ihtiyaçları karşılamanın yanı 

sıra imkânlarını daha iyi hale getiren yerleşik toplumlardı. Belirli bir geçim yolunu 

tutan bu toplumlar, ihtiyaçlarından fazla gelir elde etmekle beraber yerleşik hayata 

geçip evler yapmış, şehirler ve kasabalar inşa etmişlerdi. Refah seviyeleri artınca lüks 

sayılan ihtiyaç ürünlerini kullanmışlardı. Bunlardan bazıları sanat, bazıları da ticareti 

meslek edinmişlerdi. Ona göre, bedevîlikten hadarîliğe geçişi sağlayan en önemli 

unsur şehirlerdeki bu iktisadî imkânlar olmuştur.
8
  

Bedevî Araplar, Bereketli Hilâl’deki zengin komşularına ekonomik olarak 

bağımlı olmuşlardı. Nitekim tarım ürünleri ile el sanatlarının yanında maddî 

ihtiyaçlarının önemli bir bölümünü (kıyafetler, mutfak eşyaları, silah, lüks eşyalar, vs.) 

mamul ürünler (et, süt, deri, hayvan, vs.) karşılığında satın alıyorlardı. Aynı şekilde 

bedevî Araplar da yerleşik toplumların ekonomisine katkıda bulunuyorlardı. Bunların 

başında binicilik gibi askerî sanatların ve silahların geliştirilmesi ile ticaret geliyordu. 

Özellikle kervanların yürütülmesi, korunması ve rehberlik edilmesi ile taşıma 

hayvanlarının satışı veya kiralanması gibi görevleri üstlendiler. Antik Çağ’ın ve Orta 

Çağ’ın önemli ticaret yolları göçebe toplulukların ticaretteki bu varlıkları sayesinde 

ortaya çıktı.
9
 Yakın Doğu toplumunun coğrafyası, Irak’ta Necef üzerinden Sina’ya, 

oradan Suriye ile Akabe Körfezi arasındaki bağlantıya göre belirlendi. Bu batıdan 

doğuya ve kuzeyden güneye bağlanan alanda, bedevî Arapların öncülüğünde ticaret 

yoluyla önemli bir iktisadî büyüme ve vaha şehirlerinde kayda değer yerleşik bir hayat 

başladı. Arap kabileleri, kuraklık veya anlaşmazlık sebebiyle aralarında bazen 

çatışmalar meydana gelmesine rağmen büyük konfederasyonlar halinde bir araya 

geldiler. Akdeniz dünyasının köşesindeki bu coğrafyanın egemenliği ilk üstlenenler ise 

başkentleri Petra olmak üzere kurulan Nabatîler oldu.
10

   

 MÖ 169 yılında kurulan Nabatîlerin sınırları, Ürdün’ün günümüzdeki sınırları 

dâhil olmak üzere Sina, Necef, Gazze, Kuzey Hicaz ve Güney Suriye’de Dımaşk’a 

kadar uzanıyordu. Suriye, Mısır ve Arabistan Yarımadası arasında bulunan önemli 

                                                           
8 İbn Haldûn, Mukaddimetu İbn Haldûn, thk. Abdullah Muhammed ed-Derviş, c. 1 (Dımaşk: Dâru Ya’reb, 2004), s. 

243-247. 
9 Anatoly Khazanov, “Nomads in the History of the Sedentary World”, Nomads in the Sedentary World, eds. 

Anatoly Khazanov and André Wink (London-New York: Routledge, 2001), s. 1-7; Whittow, The Making of 

Byzantium, s. 33-34. 
10 Glen W. Bowersock, Roman Arabia (USA: Harvard University Press, 1983), s. 10-11. 



14 
 

ticaret yollarına sahip olan Nabatîler, yaptıkları uluslararası ticaret sayesinde oldukça 

zenginleşmişlerdi. Akdeniz ve Kızıldeniz, Afrika ve Hint Okyanusu arasında bir 

bağlantı olarak Roma için stratejik bir öneme sahipti.
11

 Ünlü Roma tarihçisi 

Ammianus Marcellinus, MS 360 baharında protector domesticus (muhafız subayı) 

olarak katıldığı Roma imparatoru Iulianus’un doğu seferini anlatırken, imparator 

Traianus’un savaşlarına da atıfta bulunmaktadır. Bölgenin bütün bu özelliklerini göz 

önünde bulunduran Traianus’un komşu ülkelerdeki kabilelerin yağma akınlarını 

durdurmak amacıyla müstahkem geçitlerde yapılan kalelerle korunan Nabatîleri, MS 

106’da ele geçirdikten sonra federasyonu oluşturan Arap kabilelerini de itaat altına 

aldığını ifade etmektedir:   

 Bu bölgenin sınırında, bir tarafında birçok çeşit ürün üreten ve komşu 

bölgelerdeki kabilelerin akınlarını püskürtmek amacıyla kadim yerlilerin tetikte olan 

endişelerinin elverişli ve müstahkem geçitlerde diktiği güçlü hisarlar ve kalelerle dolu 

olan Nabataei bölgesinin bitişik olduğu Arabia bulunur. Bu bölgede, birkaç kasaba ile 

birlikte güçlü surları sayesinde son derece korunaklı olan Bostra, Gerasa ve 

Philadelphia gibi büyük şehirlere sahiptir. Bu bölgeye eyaletin ismi verildi ve bir vali 

atandı, Media’da ve Partlarla birlikte şanlı bir savaş sürdürürken yerlilerin 

küstağlığını sık sık ezen imparator Traianus tarafından kanunlarımıza itaat etmeye 

mecbur bırakıldı.
12

 

 İmparator Traianus (MS 53-117) Romalıların eline geçen Petra’yı Provincia 

Arabia (Suriye, Filistin ve Ürdün) adıyla Arabistan eyaletine dönüştürdükten sonra
13

 

Busrâ’yı başkent yaparak Petra’nın siyasî ve ticarî ağırlık merkezini buraya doğru 

kaydırmaya çalıştı. Çünkü Petra yıkıldıktan sonra ticarî güzergâh, Fırat Nehri’ni 

Suriye’nin kuzeybatı limanları ile Roma’nın önemli şehirlerinden olan Antakya’ya 

bağlayan ticaret yolunun üzerinde bulunan bir başka Arap devleti, Palmyra’ya 

kaymıştı.
14

 Suriye Çölü’nün (Bâdiyetüşşâm) ortasındaki bu vaha sakinleri, önemli 

ticaret yollarını birleştiren bir merkezde olmasından dolayı yükselişe geçmişlerdi. Onu 

modern zamanlarda “Doğu’nun Venedik’i” olarak meşhur yapan yapıların hiçbiri 

                                                           
11 Cevad Ali, el-Mufassal fi Tarihi’l-Arab Kable’l-İslâm, c. 3 (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melayin, 1969), s. 5; 

Warwick Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire (London-New York: Routledge, 2016), s. 68-

69. 
12 Amm. Marc. Hist. 14. 8.13. 
13 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 49. 
14 Trevor Bryce, Ancient Syria: A Three Thousand Year History (Oxford: Oxford University Press, 2014), s. 245. 



15 
 

henüz ayakta değildi. Ancak Akdeniz dünyasının doğusunda yer alan stratejik 

konumu, özellikle zenginlerin lüks mallara olan talebi, Palmyra’yı hızla artan bir 

şekilde büyüyen Mezopotamya’yı Suriye’ye bağlayan uzun mesafeli ticaretin önemli 

duraklarından biri haline getirmişti.
15

 Traianus, bu nedenle Roma’nın üçüncü şehri 

olan Antakya’ya çok fazla avantaj sağlayan ticaret yollarını Busrâ’ya kaydırdı. 

Havran’dan Busrâ’ya kadar uzanan bu ticaret yolları, buradan güneyde Philadephia ve 

Petra’dan başlayarak Amman’dan sonra Akabe Körfezi’ne varıyordu.
16

 Böylece 

Romalıların Nova Traiana Bostra adını verdikleri Busrâ, Nabatîlerin yeni merkezi 

olarak MS 2. yüzyılın başlarından itibaren bir ticaret merkezi oldu. Ayrıca ticaret 

yolları ile kervanların güvenliği için buraya III. Kyrene (Cyrenaica) lejyonu 

yerleştirildikten sonra MS 106’da, Şam’ı Akabe Körfezi’ne bağlayan ünlü yeni 

Traianus Yolu adındaki büyük yolu inşa etti.
17

 Bu limes
18

 olarak adlandırılan, 

müstahkem mevzilerde Roma kalelerinden oluşan ve genellikle imparatorluğun diğer 

bölgelerindeki güçlerin saldırılarına karşı yapılan yollardı. İmparator Traianus’un yeni 

yolu, muhtemelen mevcut yerleşik tarımın sürekliliğini korumak amacıyla yeterli 

suyun bulunduğu bölgenin sınırlarına karşılık getirilmişti. Böylece hem bedevî 

Arapların mevsimsel olarak çölden göçleri hem de ticaret yollarının güvenliği için 

doğu-batı geçişlerinin kontrolü sağlanmıştı.
19

 Traianus döneminde kurulan yolun, kaç 

kilometre olduğunu gösteren ve yolun işaretlerini gösteren sütunlarda şu ifade yer 

almaktadır:  

 “Suriye sınırından başlayıp Kızıldeniz’e varan yeni yol.”
20

 

 Busrâ’da başlayan bu yollardan ilki Dera’ya, ikincisi Dımaşk’a, üçüncüsü 

Sarhad’a dördüncüsü Anak’a ve beşincisi çöl girişinde son kale olarak kurulan Ezrak 

                                                           
15 Michael Sommer, Palmyra A History (London-New York: Routledge, 2018), s. 153. 
16 Rene Dussaud, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, çev. Abdülhamid Devahili (Kahire: Lecnetü’t-Te’lif ve’t-

Terceme ve’n-Neşr, 1959), s. 9. 
17 Bryce, Ancient Syria, s. 245-246. 
18 Sınırı belirten bir Roma terimi olan “limes”, özellikle 2. yüzyıldan itibaren Britanya, Yukarı Almanya, Raetia, 

Tuna eyaletleri (Pannonia, Scythia Minor), Doğu eyaletleri (Suriye, Filistin, Ürdün) ve Afrika’da geliştirilen bir 

sınır tahkimatı sistemidir. Her alan ve dönemlerde farklı olan limeslerin tahkimatları henüz tam olarak 

sınıflandırılmamıştır. Başlıca unsurları arasında çitler, toprak duvarlar, hendekler, ahşap kuleler ve kaleler 

bulunmaktadır. Bkz. Alexander P. Kazhdan, “Limes”, The Oxford Dictionary of Byzantium (Dumbarton Oaks, 

Washington: Oxford University Press, 1991), s. 1229. 
19 Julian Bennett, Trajan Optimus Princeps: A Life and Times (London-New York: Routledge, 1997), s. 181. 
20 Dussaud, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, s. 9. 



16 
 

Kalesi’ne (Kasr-ül Ezrak) kadar uzanıyordu. Kervan kafileleri, bu kaleden Arabistan 

Yarımadası’na ya da yarımadanın güneyine doğru yolculuğa çıkıyorlardı.
21

 

 Traianus tarafından inşa edilen bu yollar, bir şeyi daha açıkça ortaya 

koymuştur. Her ne kadar Palmyra’nın uzun mesafeli ticaretteki yükselişinin etkisi 

olmasına rağmen aslında bu yolların inşası tamamen askerî bir mantığa dayanıyordu. 

Çünkü Yahudi isyanlarının
22

 ciddi krizi, Partlarla olan çatışmalar ve vassal 

yöneticilerin itaatsizlikleri gerçeği nedeniyle Romalılar, Yakın Doğu üzerindeki 

hâkimiyetlerinin ne kadar güvencesiz olduğunun farkına varmışlardı.
23

 Dolayısıyla 

Büyük İskender’den sonra doğuda en geniş sınırlara ulaşan Traianus’un artık 

topraklarını koruması gerekiyordu. İmparatorluk sınırlarına dâhil edilmeden sadık bir 

tampon ülke olarak korunan Armenia Krallığı’na, bölge için büyük bir tehdit 

oluşturmaya başlayan İran yanlısı bir yöneticinin gelmesi üzerine Traianus, MS 116 

yılında Roma’nın Fırat Nehri’ni iki imparatorluk arasında sınır kabul etme 

politikasından vazgeçerek İran topraklarına doğru ilerledi. Basra Körfezi’nden 

Hindistan sınırlarına kadar gelen imparator, Büyük İskender gibi Hindistan’a girme 

hayalinden vazgeçti. Suriye’de, Partlarla karşı karşıya gelen imparator, Roma’nın Fırat 

Nehri’nin sınır olma politikasını kaldırarak yerine Kızıldeniz’den Fırat Nehri’ne kadar 

Suriye Çölü’nü tampon bir bölge haline getirdikten sonra
24

 Mezopotamya’yı bir Roma 

eyaleti olarak ilan etti. Bunun için Partların dinî ve ticaret merkezleri olan Hatra ile 

Dura Europus şehirlerini ele geçirerek Fırat ve Dicle nehirlerini geçme sorununu 

çözdü. Böylece İran ve Mezopotamya hâkimiyetinin yanı sıra bölgedeki doğu-batı 

güzergâhındaki ticaret yollarını da ele geçirdi. Traianus’a “Parthicus” (Part fatihi)
25

 

ünvanını kazandıran bu sefer, Part İmparatorluğu için adeta bir felaket oldu. Nitekim 

erken dönemdeki başarılarına rağmen, Traianus’un bu askerî girişiminden sonra 

Partlar, ciddi bir şekilde güç kaybetmeye başlamışlardı.
26

  

                                                           
21 Dussaud, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, s. 9. 
22 Bu isyanların kaynağı, ayrıcalıklı bir statüye sahip olduklarına inanan Yahudilerin dinî tavrına dayanıyordu. 

Onların inancına göre, Tanrı onlara İsrail topraklarını vaat etmişti ve bu yüzden Hıristiyan Romalıların İsrail’e ve 

özellikle Kudüs’e hükmetme hakları yoktu. Çünkü Kudüs’ü, Tanrı inşa etmişti. Bu nedenle Yahudiler, Traianus’un 

Partlarla olan mücadelesini fırsat bilerek MS 115 yılında Mısır’da isyan etmişlerdir. Bkz. Susan Wise Bauer, Antik 

Dünya Tarihi: İlk Kayıtlardan Roma’nın Dağılmasına Kadar, çev. Mehmet Moralı, 4. bs. (İstanbul: Alfa Yayınları, 

2020), s. 766-767. 
23 Sommer, Palmyra A History, s. 112. 
24 Eutropius, Kısa Roma Tarihi, 8. 130; Warwick Ball, Avrupa’daki Asya ve Batı’nın Şekillenişi: Tek Dünyaya 

Doğru: Antik İran ve Batı, c. 2 (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2010), s. 203. 
25 Bennett, Trajan Optimus Princeps: A Life and Times, s. 202. 
26 Kaveh Farrokh, Shadows in the Desert: Ancient Persia at War (Oxford: Osprey Publishing, 2007), s. 160. 



17 
 

 MÖ 334’te Perslerin sahip olduğu tüm toprakları alarak Hindistan’a kadar 

ulaştıktan sonra fethettiği ülkelerdeki idarenin devamlılığı konusunda kaygı taşıyan 

Büyük İskender, kendisine sadakatini sunan Pers soylularını affederek satrapların 

görevlerini sürdürmesine izin vermişti.
27

 Ancak imparatorluğu, onun ölümünden sonra 

parçalanmış ve Suriye, Mezopotamya ve İran’da Seleukoslar, Makedonya’da 

Antigonos ve Mısır’da Ptolemaios gibi bağımsız krallıklar kurulmuştu. Bunlardan 

Seleukoslar, MÖ 2. yüzyıl boyunca kuzeydoğusunda yönetimi altında bir satraplık 

iken daha sonra bağımsızlığını ilan eden Partlar ile batıda Roma tarafından sürekli 

baskı altında tutulmuştu. Romalılar, MÖ 63’te Seleukoslardan Suriye’yi alarak bir 

Roma eyaleti haline getirdiler. Çünkü sınırları kuzeyde Toros Dağları’ndan 

Kızıldeniz’deki Akabe Körfezi’ne kadar uzanan bir dağ hattıyla oluşturulmuş olan 

Suriye, Akdeniz’in tahıl üreticisi olan Mısır ve Asya arasında bir köprü vazifesi 

görüyordu. Romalılar ve Partlar, birkaç yüzyıl boyunca Suriye’de komşu Arap 

kabilelerini taraf tutmaya zorlamışlardı. Fırat Nehri ve doğusundaki topraklar 

Partların, nehrin batı tarafındaki topraklar ise Roma ile Arap kabilelerinin sınırlarını 

oluşturuyordu. Bu kabilelerin bazıları Roma ile diğerleri de Partlarla ittifak kurmayı 

tercih etmişlerdi. Görünüşe göre bu siyasî ittifakları belirleyen iktisadî çıkarlar idi. 

Çünkü Arap kabileleriyle yapılan bu temasların sonucunda körfez ticareti oldukça 

canlanmıştı.
28

 Bununla birlikte Traianus’dan sonra imparator olan Hadrianus (MS 117-

138) onun Partların sınırlarındaki tampon devletleri işgal etme politikasını terk etti. Bu 

durum Mezopotamya-Suriye güzergâhındaki ticareti önemli ölçüde artıran küçük ve 

bağımsız krallıkların güçlenmesine olanak sağladı. Bu doğu-batı ticaretinden en çok 

yararlananlar Palmyra Krallığı ile bu dönemde doğu-batı ticaretinin merkezi haline 

gelen Fırat Nehri’nin kıyısındaki Dura Europus gibi şehirler oldu. Hadrianus’un bu 

adımları ve müzakereleri sonucunda iki imparatorluk arasında sonraki elli yıl boyunca 

nispeten barışçıl ilişkiler sürmüş olsa da Traianus’un savaşlarından sonra Part iktidarı 

hiçbir zaman tam olarak toparlanamadı. Nihayetinde gerileyen Partlara, Romalılar için 

Partlardan çok daha tehlikeli olduklarını gösterecek olan Sâsânîler son vermiştir.
29

  

                                                           
27 Pierre Briant, Büyük İskender: Fetihler ve Siyaset, çev. Nihan Özyıldırım (İstanbul: Alfa Yayınları, 2019), s. 90-

91. 
28 Robert G. Hoyland, Arabia and the Arabs: From the Bronze Age to the Coming of Islam (London-New York: 

Routledge, 2001), s. 21-22; E. Robert Bevan, The House of Seleucus, v.1 (New York: Barnes&Noble, 1966), s. 207. 
29 Farrokh, Shadows in the Desert; Ancient Persia at War, s. 163. 



18 
 

Sâsânîlerin kuruluşunun gerisinde daha önce ifade edildiği gibi Roma 

İmparatorluğu’nun doğuda genişlemesi, Partların gücüne darbe vurması vardı. 3. 

yüzyılın başlarında Ahameniş soyundan gelen aristokrat bir aile, bunu fırsat bilerek 

güçlerini tarihî İstahr şehrinin bulunduğu bölgenin ötesine doğru genişletmeye 

başladı.
30

 İstahr’da bir ateş mabedinin sorumlusu olan Sâsân’ın oğlu Bâbek 

liderliğinde başlayan isyan, onun ölümünden sonra yerine geçen oğlu Erdeşîr’in, MS 

224’te Hürmüzdegân’da Partların imparatoru Artabanus’u (IV. Erdevân) yenilgiye 

uğratarak “şâhânşâh” (şehinşah) ünvanıyla Sâsânî hanedanının ilk imparatoru olarak 

taç giymesiyle sonuçlandı. Erdeşîr (MS 216-242) daha sonra Roma sınırına kritik bir 

mesafede bulunan Medâin’e (Ctesiphon) yerleşti.
31

 Yeni imparator, Romalılara karşı 

güçlü bir saldırı başlatarak Pers imparatorluğunu yeniden canlandırmayı başardı. 

Sâsânîlerin saldırganlık politikası, Erdeşîr’in halefi I. Şapur (MS 242-272) tarafından 

MS 260 yılında Kuzey Suriye’ye cesur bir saldırıyla ve Antakya’nın alınmasından 

sonra imparator Valerianus’un esir edilmesiyle devam etti. Sâsânîlerin bu yükselişi, 

Roma’nın doğu sınırlarına şimdiye kadarkinden daha büyük bir tehdit oluşturan 

saldırgan, savaşçı bir düşmanın doğuşunun habercisi olmuştu. Roma’nın en büyük 

talihsizliği, Sâsânî saldırılarının başladığı bu dönemin, imparatorluğun batısında 

Germenler tarafından Roma topraklarına yapılan bir dizi büyük çaplı saldırılarla 

çakışması oldu. Dolayısıyla Roma yönetimi, bu dönemden itibaren doğu sınırlarında 

özellikle Suriye Çölü’nde bir takım tedbirler almak zorunda kaldı.
32

  

İmparator Diocletianus (MS 284-305)  Sâsânî saldırılarının meydana geldiği 3. 

yüzyıldaki kriz ile Palmyra tarafından gerçekleştirilen Yakın Doğu’nun geçici 

işgalinin ardından imparatorluğun doğu sınırlarının savunmasını yeniden düzenleyerek 

güçlendirdi. Doğu sınırı, bu dönemde tüccarlar tarafından kullanılan ancak askerî 

savunmaya yardımcı olmak amacıyla planlanmış, Kızıldeniz’den Fırat Nehri’ne kadar 

                                                           
30 Touraj Daryaee, Khodadad Rezakhani, From Oxus to Euphrates: The World of Late Antique Iran (Ancient Iran 

Series), v. 1 (Los Angeles, California: Farhang Foundation, 2016), s. 24; Şirin Beyânî, Eşkânîlerin (Partların) 

Düşüşü ve Sâsânilerin Yükselişi, çev. Ali Hüseyin Toğay (İstanbul: Selenge Yayınları, 2020), s. 14. 
31 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, c. 2 (Beyrut: Dâru 

Süveydan, 1967), s. 37-39; İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, thk. Servet Ukkaşe, 4. bs. (Kahire: Dârü’l-Maârif, 1969), s. 

653-654; Touraj Daryaee, Sasanian Persia: The Rise and Fall of an Empire (London-New York: I. B. Tauris& Co. 

Ltd. 1967), s. 2-3; Maria Brosius, The Persians (London-New York: Routledge, 2006), s. 139-140. 
32 Peter Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700 (Oxford: Oxford University Press, 

2011), s. 10. 



19 
 

çölün kenarında uzanan bir limesle belirlenmişti. Başlangıçta limes Arabicus
33

 adıyla 

bilinen bu sistemin amacı sınırlardan göçebe Arapları uzak tutmaktı. Yolun çoğu zaten 

imparator Traianus tarafından yapılmıştı. Ancak yolun kuzeydeki bölümü Diocletianus 

tarafından tamamlandı ve bundan sonra strata Diocletiana adını aldı.
34

 Geç Roma 

dönemi vakayiname yazarlarından Ioannes Malalas (MS 6. yy) Suriye’deki Roma 

savunma sistemini anlatırken Diocletianus’un Mısır’dan İran sınırına kadar ulaşan 

limesler üzerinde kaleler inşa ettiğini ve bunların her birine limitanei (sınır birlikleri) 

ve duces (komutanlar) yerleştirdiğini not etmektedir: 

 Diocletianus ayrıca Mısır’dan İran sınırına kadar devam eden limes üzerinde 

kaleler inşa ettirdi ve her bir eyalete limitanei ve duces yerleştirdi. Eyaletlerin 

güvenliğini sağlamak için bu birlikler kalabalık bir kuvvetle birlikte kalelerin daha 

gerisinde konuşlanıyordu. Suriye’nin limeslerine imparator ile Sezar’ın heykellerini 

diktiler.
35

 

  Strata Diocletiana, mevcut olan hatlar güçlendirildikten sonra Petra’dan 

Kızıldeniz’e ve Fırat Nehri’nden Busrâ’ya,
36

 oradan Dumayr’ın yakınında ayrılarak 

bozkırın kenarı boyunca güneye doğru uzanan vaha üzerinden Havran Dağı’na ve 

oradan da Sirhan Vadisi’ndeki Cefv’e (Dûmetülcendel) kadar devam ediyordu. Strata 

Diocletiana’nın en önemli özelliği ise düzenli aralıklarla değil bedevî Arapların, göç 

yollarının sınırdan geçtiği noktalarda ve sınır içindeki mera ile sulama noktaları 

boyunca uzanmış olmasıdır.
37

 Çöl sınırları boyunca uzanan bu korunaklı merkezler, 

bedevî Arapların yerleşim bölgesi olan Suriye’ye girişini engellemek için değil, sadece 

göçleri belli bir düzene koymak amacıyla yapılmıştı. Bu yüzden buralarda pek çok 

sayıda su setleri inşa edildi. Bunu bazen yeri kazarak bazen de su kemerleri inşa 

ederek yapıyorlardı. Kışın yağmur sularıyla dolan bu setlerde kervanlar sulanıyordu.
38

  

Geç Antik Çağ’da yerleşim ve tahkimatın sınır bölgelerine doğru genişlemesi, 

çöller ve yerleşik bölgeler arasındaki bağlantıların sıklığını arttırmıştı. “Limes 

                                                           
33 Zbigniew T. Fiema, “The Military Presence in the Countryside of Petra in the 6th”, Proceedings of the XVIIIth 

International Congress of Roman Frontier Studies Held in Amman, Jordan (September 2000), eds. Philip Freeman, 

Julian Bennett, Zbigniew T. Fiema and Birgitta Hoffmann (Oxford: BAR International Series 2002), s. 132. 
34 Wolf Liebeschuetz, “Arab Tribesmen and Desert Frontiers in Late Antiquity”, Journal of Late Antiquity, Johns 

Hopkins University Press, Vol. VIII, No. 1 (Spring 2015), s. 63. 
35 Ion. Mal. Chron. 12. 40.  
36 E. Spenser Bouchier, Syria as a Roman Province (Oxford: B. H. Blackwell, 1916), s. 153. 
37 Fergus Millar, The Roman Near East 31 BC-AD 337 (USA: Harvard University Press, 2001), s. 183, 186. 
38 Dussaud, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, s. 4. 



20 
 

Arabicus” veya “strata Diocletiana” olarak adlandırılan bu sınır bölgelerinde ticaretin 

yapılması ve kervanların sulanması dışında zamanla dinî faaliyetler de yürütülmüştür. 

Bu sınır bölgelerinin en ilginç olanlarından birisi, 6. yüzyılda Gassânî hanedanının 

(Cefneoğulları) kendilerini ilişkilendirecekleri Rusâfe (Sergiopolis) şehriydi. Çöl, dinî 

tefekkür amacıyla toplumdan uzaklaşmak isteyenler için tercih edilen yerler haline 

gelmişti. Bu yüzden Hıristiyan keşişler ve rahipler ile Araplar arasındaki ilk dinî 

temasların çoğunun bu sınır bölgelerinde gerçekleşmesi asla tesadüf değildir.
39

 

Özellikle Hıristiyan Suriye Arapları arasında saygı duyulan bir din adamı olan Aziz 

Sergius’un türbesinin burada bulunması dolayısıyla Hıristiyan hacılar tarafından 

sürekli ziyaret ediliyordu. Gassânîler döneminde Rusâfe, bu hac trafiği sayesinde 

sadece bir dinî merkez olarak değil aynı zamanda kervanlar halinde geldikleri için 

pazarlar ve fuarlar için de önemli bir ticaret merkezi haline gelmiştir.
40

  

Roma yönetiminin çöllerde yollar ve kaleler inşa etmesinin esas nedeni, 

Palmyra’nın Roma hâkimiyeti altına girmesinden sonra kervan ticaretini korumaktı. 

Ancak sınır stratejisinin en başından beri, çöl kenarı boyunca bozkırlardan geçen 

sınırlardaki mevsimsel göçler sırasında, bedevî Arapların geçişlerini kontrol altına 

almaktı. Çünkü yerleşimin doğuya, yani daha önce göçebelerin serbestçe dolaştığı 

bozkırlara doğru genişlemiş olması, bazı askerî tedbirleri gerektiren bir durumla 

sonuçlanmıştı. Bedevî Araplar ile yerleşik çiftçilerin hayatta kalması, bir arada 

yaşamaları ve işbirliğine bağlı olması nedeniyle ilişkileri her zaman düşmanca değildi. 

Ancak tarımın kaçınılmaz olarak genişlemesi, göçebelerin sürülerini otlatmak için 

elindeki alanın daralması anlamına geliyordu. Bu da gerginlik ve çatışmaya neden 

olacaktı. Çünkü şiddetli kuraklık, göçebeleri su elde etmek için tarım alanlarına göç 

etmeye zorladığında, barışı korumak için silahlı bir müttefike ihtiyaç duyulacaktı. 

Dolayısıyla Bizans, bu duruma engel olmak amacıyla silahlı bir müttefik arayışına 

başladı.
41

 Ayrıca İran’ın bütünlüğünü sağladıktan sonra bölgede büyük bir rekabete 

giren Sâsânîler ile daha önce Palmyra’nın idaresi altında bulunan aradaki geniş ve boş 

çölün göz ardı edilmemesi gerekiyordu. Böylece dövüş kabiliyeti ve at sırtında ustalık 

kazanmalarıyla meşhur olan bedevî Araplar, her iki imparatorluğun dikkatini çekmesi 

                                                           
39 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 28. 
40 Averil Cameron, The Mediterranean World in Late Antiquity 395-700 AD (London-New York: Routledge, 

2012), s. 172-173. 
41 Liebeschuetz, “Arab Tribesmen and Desert Frontiers in Late Antiquity”, s. 65-66. 



21 
 

neticesinde askerî yapıya dâhil edilmişlerdi. Dolayısıyla bozkır ve yerleşim yerleri 

arasındaki sınırlarda, bedevî Arapların kuzeye serbestçe göç etmelerine mani 

olmalarının yanı sıra tampon bölge oluşturmak amacıyla Bizanslılar, Gassânîlerin ve 

Sâsânîler de Lahmîlerin bölgedeki hâkimiyetini tanımışlardı.
42

  

 Bizans ile ittifakı olan herhangi bir kabilenin, özellikle diğer göçebe Arap 

kabilelerinin saldırılarına karşı Bizans çıkarlarını koruması bekleniyordu. 

İmparatorluğun yardımları karşılığında, müttefik kabileler düşman topraklarına 

baskınlar düzenleyip orduya asker sağlıyordu. Gassânîler, bu müttefik kabileler 

arasında en baskın olanıydı ve Bizans imparatorları tarafından resmî olarak 

tanınmışlardı.
43

 Ancak zamanla Gassânîlerin, tamamen güvenilir bir müttefik olmadığı 

ortaya çıkacaktı. Çünkü bazı siyasî anlaşmazlıklar nedeniyle zaman zaman Sâsânîlerle 

işbirliği yaptıkları görülmektedir. Örneğin Bizans imparatoru Mauricius, iktidara 

gelmeden önce doğuda bir komutan olarak Sâsânîlerle mücadele ettiği sırada, Gassânî 

hükümdarı Münzir b. Hâris’in seferden önce Sâsânîlere haber vermesinden şüphe 

duymuştu. Bu durumu Tiberius’a haber vermesi üzerine imparator, Münzir’i ailesiyle 

birlikte 582 yılında Sicilya’ya sürgün etmiştir. Bu nedenle Gassânîler ve Bizans 

arasındaki dostane ilişkiler de artık sona ermişti. Buna göre Gassânîler, aslında 

“ittifakın ne tamamen dışında ne de içindeydiler” ve bu da onların her zaman Bizans 

ve Sâsânîler arasında bir siyasî varlığını korumaya çalışan bir devlet olarak kalmasını 

sağlamıştır.
44

 

1. 1. 1. Gassânîlerin Coğrafî Sınırları 

Yunan ve Latin kaynaklarında Arabistan Yarımadası, genellikle Güney Arap 

krallıklarının egemenliğine tâbi olan ve yarımadanın güneyinde üçte ikisi kadar geniş 

bir alanı kapsayan “Mutlu Arabistan” (Arabia Felix) Roma İmparatorluk sınırlarına 

yakın olup sonradan onun himayesine giren Nabatîlerin bölgesini kapsayan “Kayalık 

Arabistan” (Arabia Petra) ve Fırat Nehri’ne kadar Doğu Suriye ve Mezopotamya’nın 

seyrek yerleşim yeri olan çölü kapsayan “Çöl Arabistan” (Arabia Deserta) olmak 

üzere üç kısma ayrılmaktadır. Gassânî coğrafyasının yer aldığı Çöl Arabistan’ında, 

Araplara işaret eden ilk yazılı kaynak olan Asur metinlerinde, kralların yönettiği Arap 

                                                           
42 Anatoly Khazanov, Göçebe ve Dış Dünya, çev. Ömer Suveren (İstanbul: Doğu Kütüphanesi, 2015), s. 404. 
43 Kevin Butcher, Roman Syria and the Near East (London: British Museum Press, 2003), s. 64. 
44 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 28. 



22 
 

devletlerinin olduğu zikredilmektedir. En eskisinin tarihi MÖ 854 yılına ait olan bu 

metinlerde, Arap ismi Asur yönetimine karşı çıkanlar arasında geçmektedir. Bu 

metinler, kabile reisi veya bir kralın yönettiği Arap krallıklarının varlığına işaret 

ettiğine göre onların burada çok eski zamanlardan beri var oldukları anlaşılmaktadır.
45

 

Ayrıca Güney Mezopotamya’nın alüvyon ovasında bulunan arkeolojik kalıntılar ve 

yazıtlar, daha sonra Mezopotamya’nın diğer bölgelerinde yapılan araştırmaları 

derinden etkileyen şehir ve toplum örneklerini oluşturmuşlardır. Bunlara göre şehirler, 

yüzyıllar boyunca inşa edilen evlerin, atölyelerin, tapınakların ve sarayların gelişigüzel 

bir araya gelmesinden oluşan çoğunlukla düzensiz ve müstahkem yerleşimlerdi. 

Toplum ise yerleşik hayata ve tarıma dayanıyordu. Yazıtlar, bu yerleşik halkların, MÖ 

2 binli yılların başında kuzeybatıdan gelen göçebelerle çatışmaya girdiklerini 

göstermektedir.
46

 Bunlar, Mezopotamya ile Suriye topraklarına saldırarak Bereketli 

Hilâl’e hükmeden devletler için korku kaynağı olmuşlardı. Geniş çöllerde yer 

değiştirip su ve otlakların olduğu yerlere yerleşiyorlardı.
47

  

 Roma İmparatorluğu’nun Yakın Doğu’daki hâkimiyetinden sonra Arapların 

birçoğu imparatorluğun vatandaşları olarak yerleşik hayata geçmişlerdi. Ancak göçebe 

olarak yaşayan, vergi ödemeyi ve bürokratların emirlerini reddeden bedevî Araplar da 

vardı. Yerleşik Araplar her zaman kendilerini bedevî Araplardan ayrı tutmuşlardır. 

Çünkü bedevî Arapları, medenî değerlerden yoksun olarak görüyorlardı. Ancak bu 

görünürdeki marjinalliklerine rağmen Geç Antik Çağ kaynaklarında bedevî Araplar, 

daha belirgin bir şekilde yer aldılar. Çünkü ilk etapta Bizans ve Sâsânî 

imparatorluklarının çevresinde bulunan çöllerde yaşayan keşişlerin ve manastır 

topluluklarının erken Hıristiyan çileci hareketinden etkilenerek Hıristiyanlığa 

geçmişlerdi. Dolayısıyla bu hareketin önde gelen dindar temsilcilerini öven yeni bir 

literatür türü ortaya çıktı. Geç Antik Çağ Grekçe ve Latince kaynaklarda, Bizans ve 

Sâsânî hâkimiyetindeki çölün sakinleri olan bu bedevî Arapları tanımlamak için 

Sarakēnoi ve Saraceni veya Tayyaye (Süryanice) isimleri kullanılmaktadır.
48

 Anlamı 

ve kökeni hakkında çeşitli görüşlerin olduğu Sarakēnoi ve Saraceni isimleri, Hz. 

                                                           
45 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 165-169. 
46 Bertille Lyonnet, “Who Lived in the third-Millennium “Round Cities” of Northern Syria?”,  Nomads, Tribes, and 

the State in the Ancient Near East Cross-Disciplinary Perspectives, ed. Jeffrey Szuchman (USA: University of 

Chicago, 2009), s. 179. 
47 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 165. 
48 Robert G. Hoyland, In God’s Path the Arab Conquests and the Creation of an Islamic Empire (Oxford: Oxford 

University Press, 2015), s. 23-24. 



23 
 

İbrahim’in eşi Sâre’ye nispetle verildiği veya “çadır sakinleri” anlamına gelen skenitai 

kelimesinden geldiği ifade edilmektedir. Bununla birlikte kaynaklarda, bedevî Arapları 

belirtmek için ayrıca Arabes Skenitai tabiri de bulunmaktadır. Kısacası kaynaklarda 

“Arabes, Sarakēnoi ve Skenitai” terimleri, birbirlerinin yerine kullanılıyordu.
49

 Arap 

yarımadasında yaşayan yerleşik Araplar ise çoğunlukla Arabes veya Arabioi olarak 

adlandırılmıştır. Bunun sebebi, Nabatîlerin bölgedeki yükselişiydi. Nitekim MÖ 2. 

yüzyılda Fırat Nehri’nden Kızıldeniz’e kadar olan tüm bölgeyi kapsayan bir Arap 

krallığı kuran Nabatîler, bir Arap bir lehçesi konuşmuş ve yerleşik hayatı 

benimseyerek şehirler kurmuşlardır.
50

  

Suriye sakinleri, yaşadıkları yerleri barbar olarak gördükleri bedevî Araplarla 

paylaşmışlardı. 4. yüzyıl ve sonrasına ait klasik kaynaklar, bedevî Arapları 

“sarazenler” olarak tanımlamışlardır. Bununla birlikte Arap yarımadasının sakinleri ve 

Sâsânî İmparatorluğu’yla müttefik olan kabileleri tanımlamak için de kullanmışlardır. 

Ancak sarazen kelimesi, 4. yüzyılda Arabistan çölünde göçebe bir şekilde yaşayan tüm 

gruplara uygulandı.
51

 Bizanslılar da sarazen terimini ilk önce Gassânîlere uygulamıştı. 

Çünkü sarazen terimi, Caracalla Fermanı’ndan
52

 sonra vatandaş sayılan eski Nabatîler 

ve Palmyralılardan ayırmak için kullanılıyordu. Ancak yasal olarak Roma vatandaşı 

olmasalar bile foederati olduklarından dolayı Gassânîleri bu terimden ayırmaya karar 

verdiler. Aynı zamanda terim, sadece Arap Yarımadası’ndaki etnik bağlılığı değil, 

sosyal statüyü yani göçebeliği de ifade ediyordu. Sarazen terimiyle tanımlanan 

Gassânîlerin yaşam tarzıyla ilgili karışıklık buradan kaynaklanıyordu.
53

 

Geç Antik Çağ kaynaklarında bedevî Arapların yer almasının bir diğer sebebi, 

Bizans ve Sâsânî ordularında sayılarının giderek artmasıydı. Çöl sakinleri olan 

Araplarla müttefik birlikler ortaya çıkmış ve her iki tarafın ordularında tecrübeli 

askerler olarak görev almışlardı. Bu birlikler sadece savaşlarda müttefik olarak değil, 

kendi başlarına savaşçı olarak da önemli bir rol oynayacaktı. Diocletianus ve halefleri 

tarafından bozkırdaki toplulukları ve tahkimatı iyileştirmeyi amaçlayan yeni askerî 

                                                           
49 Casim Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847) (Ankara: TTK Yayınları, 2015), s. 18; Irfan Shahid, BAFOC, s. 

244. 
50 Hoyland, In God’s Path the Arab Conquests and the Creation of an Islamic Empire, s. 22-23. 
51 Liebeschuetz, “Arab Tribesmen and Desert Frontiers in Late Antiquity”, s. 68. 
52 Caracalla olarak da bilinen Roma imparatoru Marcus Aurelius Antoninus’un, MS 211 yılında ilan ettiği yurttaşlık 

yasasıdır. Buna göre imparatorluğundaki bütün özgür insanlar, Roma vatandaşı sayılacaktı. Bkz. Susan Wise Bauer, 

Antik Dünya Tarihi: İlk Kayıtlardan Roma’nın Dağılmasına Kadar, çev. Mehmet Moralı, 4. bs. (İstanbul: Alfa 

Yayınları, 2020), s. 785-788. 
53 Irfan Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 9-10. 



24 
 

yapılar, bu bölgelerin bedevî Arapların üzerindeki Palmyra hâkimiyetine bir yanıt 

olabilirdi. Ancak bundan sonra bedevî Arapların, doğrudan Roma birlikleri tarafından 

izlenmesi gerektiği için imparatorluğun askerî yapısına dâhil edildiler.
54

 

 Sınırları belli bir alandan göç etmek zorunda kalan bedevî Araplar, Suriye’ye 

yerleşmişlerdi. Kuzeyde Fırat Nehri’ne kadar uzanan Suriye Çölü (Bâdiyetüşşâm) 

zorunlu olarak Arap coğrafyasının bir bölümü olarak kabul edilmiştir. Büyük bir alanı 

“Hamd” (حمد) adı verilen karstik bir arazide deve, at ve koyun yetiştiriciliği 

yapılıyordu. Yerleşik alanlara ve önemli şehirlere yakınlığı, küçükbaş hayvan ve 

ondan elde edilen ürünlere büyük bir rağbet sağlıyordu. Develer ise, kervan ticareti ve 

tarım işleri için kiralanıyordu. Bunun karşılığında bedevî Araplar, şehirlilerden buğday 

ve arpa aldılar. Bedevî Arapların yolculukları, yılın mevsimleri gözetilerek 

gerçekleşirdi. Örneğin büyük çadırları olan kabileler, kışı Arap yarımadasında 

özellikle Necid’te geçirirken ilkbaharda ise otlaklar bulmak amacıyla kuzeye 

yöneliyorlardı. Böylece yerleşik sınır bölgelerine ulaşıyorlardı. Yaz mevsiminde, 

yerleşik bölgelerde hasat zamanı da bitmiş olurdu. Bedevî Araplar, buğday ve arpa 

bitkilerinin köklerini otlayan küçükbaş hayvanlarını buralara salıyorlardı. Dolayısıyla 

Suriye’deki Golan otlakları gibi doğal otlakları da zapt etmişlerdir.
55

  

Me’rib Seddi’nin
56

 yıkılmasından sonra 3. yüzyılın başlarında Yemen’den göç 

ederek Suriye’ye gelen Gassânîler, ilk başta bölgenin en yüksek yeri olan Golan 

tepelerine yerleşmişlerdi. Suriye’de bir süre Kudâa kabilesinin Dacâim koluna mensup 

Selihîlerin hâkimiyeti altına giren Gassânîler, daha sonra onları savaşta mağlup ederek 

bölgeye yerleşmişlerdi. Bizans İmparatorluğu’na bağlı olarak Suriye’de “Gassâsine” 

veya “Benî Gassân” adıyla bilinen bir devlet kurdular. Ayrıca kabilenin reisi Amr 

Müzeykıyâ b. Amr Mâüssemâ’nın oğlu olan Cefne’nin, Gassânîlerin ilk hükümdarı ve 

                                                           
54 Butcher, Roman Syria and the Near East, s. 61-62. 
55 Dussaud, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, s. 1-3. 
56 Arap Yarımadası’nın güney batısındaki Hadramut ile Sana arasında kurulan Sebe Krallığı’nın başkenti Me’rib ve 

çevresindeki kurak bölgelerin sulaması için yapılan setlerden birisi olan Me’rib Seddi, Kur’ân-ı Kerîm’de Sebe 

halkının cezalandırıldığı bildirilen büyük sel baskını sırasında yıkılan set olduğu bilinmektedir. Sebe Sûresi, 34/15-

16: “Andolsun ki Sebe kavmi için oturdukları yerde bir ibret vardı: Sağ ve soldan iki bahçe! Onlara ‘Rabbinizin 

rızkından yiyin de O’na şükredin, ne güzel bir belde ve çok bağışlayıcı bir Rab!’ (denildi). Fakat onlar (şükürden 

yüz çevirdiler) bakmadılar. Biz de üzerlerine Arim selini gönderdik ve o güzelim iki bahçelerini buruk yemişli, 

ılgınlık ve içinde biraz da sedir ağacı bulunan iki harap bahçeye çevirdik.” Bkz. Yakut el-Hamevî, Mu’cemü’l-

büldân, c. 3 (Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1906), s. 157; Kazvînî, Asarü’l-bilad ve Ahbarü’l-ibad (Beyrut: Dâru 

Sadır, [t.y]), s. 40, 60.  



25 
 

kurucusu olmasından dolayı “Cefneoğulları” da denilmiştir.
57

 Mes’udî ise Gassânîlerin 

ilk hükümdarının Hâris b. Amr b. Âmir b. Hârise b. İmruülkays olduğunu ifade 

etmektedir.
58

 Bununla birlikte Yemen’den göç eden Gassânîlerin, Suriye’ye gelmeden 

önce Akk ve Eşârîlerin bölgesindeki Tihâme’de “Gassân suyu” olarak isimlendirilen 

yerde ikamet ettikleri de rivayet edilmektedir. Gassân isminin, etrafına yerleştikleri bu 

sudan geldiği söylenmektedir. Zira Yunan kaynaklarında, MÖ 2. yüzyılda Tihâme
59

 ve 

Kızıldeniz bölgesinde “Gassân” adı geçmektedir. Claudius Ptolemaios (Batlamyus, 

ö.168?) MÖ 2. yüzyılın ortasında Gassân kabilesinin, Arabistan Yarımadası’nın 

sahillerinde ve Tihâme çölünde bulunduklarını ifade etmektedir.
60

 

 Arapça kaynaklar, Gassânîlerin göç ettikleri Bâdiyetüşşam’ı, İslâm 

fetihlerinden sonra Suriye olarak isimlendirmişlerdir.
61

 Akdeniz’in doğusunda bulunan 

Suriye’nin sınırları, kuzeyde Kilikya ve Amanos Dağı, doğuda Fırat Nehri ve Sahra 

Çölü, güneyde Arabia Felix ve batıda ise Akdeniz’e kadar uzanmaktadır.
62

 İslâm 

fetihlerinden önce Suriye’de Bizans’ın vassalı olarak hüküm süren Gassânîler, 

hükümdarları Amr b. Amir Müzeykıyâ’nın öncülüğünde Suriye’ye geldikten sonra bir 

kısmı Havran, Golan tepeleri ve Dımaşk’ın verimli bölgelerine, bir kısmı da Ürdün’e 

yerleşmişti.
63

 Nabatîlerin ve Palmyra’nın eski coğrafyasına yerleşen Gassânîler, 

Nabatîlerin hidrolik (su basınçlı) becerilerini geliştirmeye çalışan Arap kabilelerinin 

mirasçısı olmalarının yanı sıra daha önce ikamet ettikleri Güney Arabistan’daki 

Himyerîlerin becerilerini ve tekniklerini de getirdiler. Ezd kabilesine mensup olan 

Gassânîler, Yemen’de inşa edilen en büyük barajlardan biri olan ünlü Me’rib 

Seddi’nin yıkılmasından sonra aşırı kuraklık sebebiyle kuzeye göç eden Arap 

kabilelerinden biriydi. Me’rib Seddi’nin, uzun yıllar boyunca çok sayıda tamir 

görmesinden dolayı Ezd ve diğer Yemenli kabilelerin kuzeye göç etmelerinin 

                                                           
57 Corcî Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm (Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, 1914), s. 246; Muhammed Beyyumi 

Mehran, Dirasat fî tarihi’l-Arabi’l-kadim, 2. bs. (Riyad: Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, 1980), 

s. 565; Muhammed Süheyl Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm (Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 2009), s. 413; İbn Düreyd, 

el-İştikâk, thk. Abdusselam Muhammed Harun (Kahire: Mektebetü’l-Hanci, 1958), s. 433; Vehb b. Münebbih, 

Kitâbu’t Tîcân fî mülûki Himyer, nşr. Abdülazîz el-Mekâlih, 2. bs. (Sana: Merkezi’d-Dirâsât ve’l-Ebhâsü’l 

Yemeniyye, 1979), s. 281; Philip Hitti, İslâm Tarihi, çev. Salih Tuğ (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1980), s. 118. 
58 Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb ve Me’âdinü’l-cevher (fî tühafi’l-eşrâf mine’l-mülûk ve ehli’d-dirâyât), thk. 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, 4. bs., c. 2 (Kahire: el-Mektebetü’t-Ticareti’l-Kübra, 1964), s. 107.  
59 Arabistan Yarımadası’nın Kızıldeniz sahilinde ve Hicaz’ın güney tarafında bulunan dar bir kıyı ovasıdır. Bkz. 

Ebü’l-Fida, Ebü’l-Fida Coğrafyası (Takvimü’l-Büldan), çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2017), 

s. 85-86; Elnure Azizova, “Tihâme”, DİA, c. 41 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012), s. 153-154. 
60 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 246. 
61 Yakut el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân, c. 2 (Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1906), s. 245. 
62 Strab. Geograph. 16. I. 28. 2. 
63 Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 413. 



26 
 

başlangıç tarihi tam olarak bilinmemektedir. Ancak İslâm kaynaklarının 

söylediklerinden anladığımız kadarıyla bu hadise, İslâmiyet’ten önce gerçekleşmiştir. 

Dolayısıyla Gassânîler, Suriye’de Güney Arabistan’da öğrendikleri su tekniklerini 

kullandılar. Muhtemelen Yakut el-Hamevî’nin bahsettiği su kaynakları bakımından 

zengin olan Golan’ı, bu yüzden kendilerine merkez olarak seçmişlerdi.
64

 Nitekim 

Suriye’de hükümdarlık kurmuş olan ilk Arap hanedanlığı olan Selihîleri, yerlerinden 

çıkardıktan sonra Me’rib ile Suriye arasında uzanan büyük bir ticaret yolunun 

kuzeyine yerleşen Gassânîler, bedevî Arapların göçlerine ve saldırılarına karşı koymak 

üzere Bizans’ın hâkimiyeti altında tampon bir devlet olarak ortaya çıktılar. Bizans’ın 

siyasî tesiri altına girerek burada kendi ana dilleri olan Arapça’nın yanında Suriye’nin 

Ârâmî dilini de öğrenmek suretiyle Hıristiyan oldular.
65

 Böylece 6. yüzyılda Bizans’ın 

vassal bir devleti ve miafizit Hıristiyan olarak çok sayıda kaleler, saraylar, kiliseler ve 

manastırlar inşa ettiler. Bunlar, suyun temini için Fırat Nehri’nden Akabe Körfezi’ne 

kadar uzanan kurak bölgede konumlandırıldılar. Hem Güney Arabistan’daki 

Himyerîlerin hem de Nabatîlerin imar yeteneklerini birleştiren Gassânîler, bu konuda 

oldukça başarılı oldular. Nitekim tarihinin tüm aşamalarında suya dâhil olmuş 

milletlerin suyla ilgili yapılarda mükemmel olması doğaldı. Bunu isimleriyle ilişkili 

olarak çok sayıdaki yapıdan da anlamak mümkündür. Gassânîler, kurak bölgelerde su 

temin etmek için inşa ettikleri yapıları kanatir (su kemerleri), müsennâ (set, baraj) ve 

sıhrîc (sarnıç) gibi kelimelerle yazıtlara kaydetmişlerdir. Günümüze kalan az sayıdaki 

Gassânî eserlerinden olan Kasrü’l-hayri’l-garbî’deki kale ve manastırlar bunlar 

arasında en iyi bilinenlerdir. Kurak bir bölgenin ortasındaki böylesine yüksek, devasa 

ve sağlam yapılar, ancak kendisine su sağlayabilecek bir sistemle ayakta kalabilirdi.
66

 

 Gassânî konfederasyonunun başlangıçta önemli merkezleri Golan tepelerindeki 

Câbiye ile Havran bölgesindeki Rahip Bâhîra’nın kilisesinin bulunduğu ve “Eski Şam” 

olarak da bilinen Busrâ idi.
67

 Gassânîler ve diğer Arap kabileleri için önemli bir hac 

merkezi olan Sergiopolis’te, şehir surlarının dışında kiliseye benzer bir yapıda kabile 

yöneticilerinden birinin adını taşıyan bir yazıttan şehrin, bir dönem resmî 

ikametgâhları olduğu anlaşılmaktadır. Bu yüzden başkent konusu biraz tartışmalıdır. 

                                                           
64 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 6, 17-19; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 387.  
65 Hitti, İslâm Tarihi, s. 119-120. 
66 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 19-20. 
67 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 246. 



27 
 

Gassânî hükümdarları, Sergiopolis’e hac yapmaya gelen Hıristiyan Arap kabileleri 

üzerindeki otoritesini sağlamanın bir yolu olarak da burayı geçici bir merkez olarak 

kullanmış olabilirler. Çünkü Gassânîlerin, konfederasyon olmaları sebebiyle dağınık 

sosyal ve politik örgütlenmeleri, Suriye hinterlandının geniş bir alanına yayılmıştı. 

Dolayısıyla bu durum çeşitli müstahkem merkezlerin kullanılmasına neden olmuştu.
68

  

1. 1. 2. Gassânîlerin Menşei 

İnsanlık tarihinde oldukça eski bir yere sahip olan Arabistan Yarımadası’nın ilk 

zamanlarıyla ilgili daha önce de ifade edildiği gibi kaynaklarda pek fazla bilgi 

bulunmamaktadır. Mevcut olan bilgilerin önemli bir kısmı abartılı veya efsanevî 

anlatımlardır. Bununla birlikte Arap yarımadasının ilk dönemlerinde coğrafî şartları ve 

yaşam koşulları açısından uygun olduğu, fakat daha sonra uzun süren kuraklıklar, 

doğal afetler ve su kaynaklarının tükenmesi sebebiyle bölge halkının Bereketli Hilal 

bölgesine (Suriye, Irak, Mısır) göç ettikleri bilinmektedir. Ayrıca kurumuş su 

kanallarının bulunması ve bölgenin verimli arazilere sahip olduğuna dair bazı 

işaretlerin varlığı, bu göçlerin yalnızca kuraklığa bağlı olarak gerçekleşmediğini 

göstermektedir.
69

  

Arap yarımadasının sakinleri olan Araplar, Sâmî kavimlerin en kalabalık 

milletidir. “Arap” kelimesinin menşei belirsiz olmakla beraber genellikle göçebelik 

kavramı ile açıklanmıştır.
70

 Buna göre Arap kelimesinin “çölde yaşayan kimse, 

göçebeler (bedevî)” anlamına geldiği kabul edilmektedir. Hem Asur hem de Güney 

Arabistan’daki ilk yazıtlarda da durum bu şekildeydi. 20. yüzyıla kadar anlam bu 

şekilde olmasına rağmen günümüzde Arap olarak anılmaktan gurur duyan insanların 

çoğu bedevî olarak sınıflandırılmaktan pek hoşnut değildir. Aynı zamanda kelimenin 

“Arapça konuşanlar” anlamı da vardır. Ünlü Arap uzmanlarından Jan Retsö, Arap 

teriminin cesur liderler tarafından yönetilen, çadırlarda yaşayan, kült merkezlerini 

koruyan, kahinler ve sınır muhafızları olarak ünlenen, özellikle “bir ilahın hizmetine 

giren köleleri veya malı olarak kalan” marjinal toplulukları tanımladığını ifade 

                                                           
68 Butcher, Roman Syria and the Near East, s. 71. 
69 Mahmut Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan (İstanbul: KURAMER Yayınları, 2016), s. 25. 
70 Hakkı Dursun Yıldız, “Arap”, DİA, c. 3  (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), s. 272. 



28 
 

etmektedir.
71

 Geç Antik Çağ’da ise Araplar çoğunlukla dil ile tanımlanıyordu. 

Gassânîlerin hâkimiyet bölgesi olan Suriye ve çevresinde Yunanca konuşan nüfus 

büyük şehirlerde (Antakya, Şam, Kudüs ve sahil boyunca) çoğunlukta iken Aramice 

konuşan nüfus (Yahudiler ve Sâmirîliler) kırsal kesimde ve daha küçük kasabalarda 

yoğundu. Geri kalan yerlerde Arapça konuşan göçebe ve yarı göçebe halklar vardı. 

Bunlar yerleşik halkla ticaret yapıyorlardı, fakat göçebe olanlar zaman zaman 

kervanlara baskınlar düzenliyorlardı. Ancak daha sonra “Arap” olarak adlandırılacak 

bu halkların hepsi göçebe değildi. Özellikle Suriye’ye yakın kabileler yarı göçebe 

Araplardı. Bunların geçim kaynağı çoğunlukla deveye bağlı olmasının yanı sıra koyun 

ve keçi gibi küçükbaş hayvanlar da yetiştiriyorlardı. Aynı zamanda at konusundaki 

becerileriyle biliniyorlardı.
72

  

İslâm öncesi Arap toplumunun temelini, çöl hayatının ortaya çıkardığı sosyal 

bir yapı olan kabile sistemi oluşturmuştur. Geniş Arabistan bozkırlarında baba, anne 

ve çocuklardan oluşan basit bir aile hayatı sürdürmek mümkün değildi. Bu yüzden 

küçük aileler, kan bağına dayalı olarak bir araya gelmek zorunda kalmışlardı. Ancak 

kabilecilik sadece çöl hayatında değil köy, kasaba ve şehirlerde de çöldeki kadar 

olmasa bile rastlanan sosyal bir durumdur. Günümüzde Suriye, Irak, Mısır ve Hicaz 

çöllerinde yaşayan bedevîlerin bir kısmı Aneze, Cüheyne, Şemmar, Belî gibi kadim 

kabile isimleriyle bilinmektedir. Arap kabileleri,  genellikle ortak atalarının isimlerini 

kullanmışlardır. Evs, Hazrec, Temîm, Benî Hâşim, Benî Abdümenâf buna örnektir. 

Bununla birlikte nadir de olsa ortak atalarına dayanmayan kabile isimleri de 

bulunmaktadır. Bunlardan birisi olan Gassân kabilesi, etrafına yerleştiği su kaynağının 

adıyla bilinirken Tenûh kabilesi mola verdiği yerin ismini almıştır. Arap kabileleri, 

kendilerine şeyh (yaşlı, gün görmüş) veya reis (başkan) denilen, zenginlik ve şeref gibi 

özellikleriyle tanınan kişiler tarafından yönetiliyordu.
73

  

Ammianus Marcellinus, Res Gestae (Roma Tarihi) adlı eserinde Roma 

tarihinde önemli bir yere sahip olan bedevî Arapların, İslâm öncesi yaşamları ve 

adetleriyle ilgili düşüncelerini, detaylı fakat küçümseyici bir üslupla anlatmaktadır: 

                                                           
71 Tim Mackintosh-Smith, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires (New Haven and London: 

Yale University Press, 2019), s. 39; Bu konuda daha geniş bilgi için ayrıca bkz. Jan Retso, The Arabs in Antiquity: 

Their History from the Assyrians to the Umayyads (London-New York: Routledge, 2003). 
72 David Cook, “Syria and the Arabs” A Companion to Late Antiquity, edit. Philip Rousseau (Chichester, U.K.; 

Malden, MA: Wiley-Blackwell, 2009), s. 467-468. 
73 Adem Apak, Kur’an’ın Geliş Ortamında Arap Toplumu (İstanbul: KURAMER Yayınları, 2017), s. 162-163. 



29 
 

İkâmet ettikleri bölgeler Asurluların topraklarından Nil Nehri’nin 

çağlayanlarına ve Blemmyae’ın* sınır bölgelerine kadar uzanan bu kabilelerin 

arasında hepsi aynı ölçüde cengâverdir, yarı çıplak bir şekilde bellerine kadar uzanan 

renkli pelerinler takarlar, atik atlarının ve zayıf develerinin yardımıyla barışın veya 

karışıklığın hâkim olduğu zamanlarda bölgeler arasında gezinirler. Bu adamlardan 

hiçbiri ne eline bir saban tutamağı alır ne de bir ağaç dikip, toprağı sürerek bir hayat 

yaşar; fakat bir ev, belirli bir ikâmet alanı veya kanunlar olmadan büyük ve geniş 

bölgelerde sürekli gezinirler, uzun süre boyunca aynı gökyüzüne katlanmazlar veya 

tek bir bölgenin güneşiyle hiçbir zaman memnun olmazlar. Hayatları daima hareket 

halindedir, sözleşme gereği belirli bir zaman için ücretle tutulmuş karıları vardır; bir 

evlilik bağı görüntüsü verebilmek için gelin adayı eğer ki seçilirse, belirlenen tarihten 

sonra ondan ayrılmak üzere çeyiz olarak kocasına bir mızrak ve çadır sunar; her iki 

cinsin de birbirine karşı ateşli bir şekilde tutkulu olması inanılmaz şeydir. Dahası, 

yaşadıkları zaman boyunca o kadar geniş bir bölgede gezinirler ki, kadın bir bölgede 

evlenir, başka bir bölgede doğurur, hiçbir dinlenme fırsatı bulamadan çocuklarını 

uzaklarda yetiştirir. Hepsi yaban hayvanlarının etiyle, ana besinleri olan bol bol sütle, 

çok çeşitli bitkilerle ve avlayabildikleri için kuş etiyle beslenirler; ayrıca birçoğunun 

tahıldan ve şaraptan tamamen habersiz olduğunu görmüşümdür. Bu tehlikeli kavim 

hakkında söyleyeceğimiz bu kadar.
74

 

 İslâm kaynaklarında ise râviler ve ahbâr âlimleri, Arapları tarihi açıdan iki 

kısma ayırmışlardır ve bu konuda neredeyse ittifak halindedirler: 

 1. Arab-ı Bâide: Eski zamanlarda yaşamış olup çeşitli sebeplerle daha sonra 

soyu tükenmiş Âd, Ubeyl, Cürhüm, Tasm, Amâlika, Câsim, Hadramut, Semûd, 

Cedîs,
75

 Emîm, Abdu Dahm, Medyen vs. milletlerdir. Ancak bu tabakadaki oluşmuş 

birçok kavmin varlığı noktasında oryantalistler şüphe etmişlerdir. Bazıları bunların 

râvilerin uydurduğu hurafe kavimler olduğunu savunmuştur. Bu görüşü özellikle bu 

kavimlerin isimlerine benzer isimleri eski dillerde veya klasik kitaplarda bulamadıkları 

zaman ifade etmişlerdir.
76

 

 2. Arab-ı Bâkiye: Soyları devam eden Araplardır. Bunlar ikiye ayrılmaktadır: 

                                                           
* Etiyopya’da bir bölge. 
74 Amm. Marc. Hist. 14. 4. 1-7. 
75 Belâzürî, Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Riyaz Zirikli-Süheyl Zekkar, c. 1 (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1996), s. 8.  
76 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 294-298. 



30 
 

Arab-ı Müsta’ribe: Kökenleri itibarıyla Arap olmayan, sonradan Araplaşan 

İsmâilîlerdir. Bu soyun babası kabul edilen Hz. İbrahim’in oğlu İsmail, Yemen’den 

gelip Mekke’ye yerleşen Kahtânî asıllı Cürhüm kabilesi reisinin kızıyla evlenmiş, 

soyu bu şekilde yayılmıştı. Bu yüzden onun soyundan gelenler “İsmailoğulları” olarak 

isimlendirilmiştir.
77

 Bunlar İslâm kaynaklarında “Arab-ı müsta’ribe” olarak ifade 

edilmektedir. Çünkü Hz. İsmâil, Mekke’ye geldiğinde babası gibi İbrânîce 

konuşuyordu. Onun nesli, Arapça’yı burada öğrenip Araplaşması üzerine bu isimle 

anılmıştır.
78

 Ayrıca dil ve ahbâr âlimlerinin rivayetlerine göre “müsta’ribe” ismi, 

Suriye’ye yerleşen ve Bizans İmparatorluğu’nun sınır boylarında yaşayan kabileler ile 

Fırat Nehri sınırlarından Suriye Çölü’ne kadar Irak içlerine inen kabileler için de 

kullanılıyordu. Dolayısıyla esasen Arab-ı Âribe’den olmasına rağmen Suriye’ye 

yerleştikleri için Gassân, İyâd ile Tenûh kabilelerini de müsta’ribeden saymışlardır. 

Şehirlerin kenarlarında yaşayan bu müsta’ribeden sayılan Arapların birçoğu, çöl ve 

meralara yakın yerlere yerleşmişlerdi. Bunlar bölge sakinleri tarafından “el-Hâdir” 

olarak biliniyordu. Suriye şehirlerinin çoğu el-Hâdir olup onların dışında Tenûh 

kabilesi ile diğer Araplar yaşıyordu.
79

 

İbn Haldûn, aralarında Gassânîlerin de bulunduğu Bizans sınırlarına göç eden 

kabilelerin nesepleri konusunda bu görüşü destekleyen bir yaklaşım ortaya koymuştur: 

  Sarih nesep, sadece çöllerdeki bedevî Araplarda bulunmaktadır. Çünkü hayat 

şartlarının zor olduğu, kurak ve verimsiz çöllerde yaşamak sadece onlara mahsustu. 

Onlar, develere ve yavrularına bakarak geçimlerinin sağlıyordu. Dolayısıyla çöl 

şartlarında yaşamak adetleri ve alışkanlıkları haline gelmiştir. Bu yüzden başka 

milletlerden hiç kimse onlarla bir arada yaşamayı göze alamadığı için de nesepleri, 

başka milletlerle karışmamıştır. Bunlar Mudar’dan gelen Kureyş, Kinâne, Sakîf, 

Huzeyl, Benî Esed ve bunlara komşu olan Huzâa kabileleridir. Ancak geçim kaynağı 

ve mera imkânlarının fazla olduğu Suriye ve Irak’ta, Himyer ve Kehlân’dan gelen 

Gassân, Lahm, Cüzam, Tay, Kudâa ve İyâd gibi kabilelerin nesepleri ise karışmış ve 

                                                           
77 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 219; Apak, Kur’an’ın Geliş Ortamında Arap Toplumu, s. 180. 
78 Asmaî, Târîhü’l-Arab kable’l-İslâm, thk. Muhammed Hasan Âl-i Yâsin (Beyrut: Dârü’l-Verrak, 2009), s. 10. 
79 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 507. 



31 
 

kollara ayrılmışlardır. Çünkü bölgedeki verimli topraklardan uzaklaşıp Arap olmayan 

milletlerle karışmışlardır. Dolayısıyla bunların nesepleri ihtilaflıdır.
80

 

Arab-ı Âribe: Dil ve ahbâr âlimlerinin rivayetlerine göre Arab-ı Âribe ismi de 

câhiliyeye dayanan eski bir isimdi. Nesep âlimlerine göre, Arap tabakalarından ikincisi 

olan bu grubu, Kahtânîlerin selefleri oluşturuyordu. Bunlar Cürhüm ve Ya’rub olmak 

üzere iki kısma ayrılmaktadır. Ya’rub’dan da Kehlân ve Himyer adında iki ayrı koldan 

birçok kabile meydana gelmiş ve çeşitli nedenlerle anavatanları Yemen’den göç 

ederek Arabistan Yarımadası’nın çeşitli bölgelerine yerleşmişlerdi. Dört kabileye 

ayrılan Kehlânîlerden, Ezd b. Gavs b. Nebt b. Mâlik b. Zeyd b. Kehlân nesebine 

dayanan Ezd kabilesi, kuzeye göç etmişti.
81

 Amr b. Amr Müzeykıyâ (MS 265-270) 

öncülüğünde, Semleke adında birinin hâkimiyeti altında olduğu Akk
82

 denilen yere 

yerleştiler. Amr b. Amr Müzeykıyâ’nın ölmesi üzerine yerine geçen oğlu Sa’lebe b. 

Amr (MS 270-287) yine Ezd kabilesinin önde gelenlerinden Ciz b. Sinan ile 

Semleke’yi öldürme planı yaptılar ve meydana gelen büyük mücadelede Ciz, 

Semleke’yi feci bir şekilde öldürdü. Ancak daha sonra bu durumdan rahatsız olan 

Sa’lebe b. Amr, kabilesiyle birlikte Mekke’ye gitti.
83

 Bu dönemde şehrin hâkimi olan 

Cürhüm kabilesi, Mekke’ye yerleşmelerine izin verdi. Bu sırada Cürhüm kabilesinin, 

Kâbe’nin dokunulmazlığını ihlal edip Mekke’de anlaşmazlık çıkarması üzerine çıkan 

hâkimiyet mücadelesinde, Huzâa kabilesini destekleyerek onları Mekke’den 

çıkardılar. Böylece Mekke’nin hâkimiyetini eline alan Huzâa kabilesi oldukça 

güçlendi.
84

 Ancak daha sonra Hz. Muhammed’in dedelerinden Kusay b. Kilâb’ın,
85

 

Kinâne ve Kudâa kabilesinin yardımıyla Mekke’nin idaresini ve Kâbe hizmetlerini 

                                                           
80 İbn Haldûn, Mukaddimetu İbn Haldûn, s. 257-258. 
81 Ömer Rızâ Kehhâle, Mu’cemu kabâ’ili’l-Arabi’l-kadîme ve’l-hadîse, 3. bs., c. 9 (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1982), s. 15; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 354-355. 
82 Adnânîlerin bir bölümü olan Akk kabileleri, Ma’ad topraklarının güneyinde yer alıyorlardı. Ahbâr âlimleri, Babil 

kralı Buhtunnasr’ın (MÖ 605-562) Hadûra’ya saldırması üzerine Akk’ın Yemen topraklarına göç ettiğini ve bu 

yüzden Akk’ın nesebinin Yemenlilerle karıştığını savunmaktadırlar. Akk’a mensup kabileler, Yemen’de 

Tihâme’den Cidde’ye kadar olan yerlere yerleşmişlerdi. Akk ile Ezd kabilesinin, yurtlarının karışması sebebiyle 

bazı ahbâr âlimleri, Akk’ın nesebinin Yemen’e dayandığını, Tihâme’de Akk ile Gassân arasında meydana gelen 

savaşta Gassân’ın Akk’a galip gelmesi ve onları yurtlarından sürmesinden sonra Ma’ad’a göç ettiklerini iddia 

etmişlerdir. Bkz. Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 390-391. 
83 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, thk. Servet Ukkaşe, 4. bs. (Kahire: Dârü’l-Maârif, 1981), s. 640; Cevad Ali, el-

Mufassal, c. 3, s. 388-389. 
84 İbn Hişâm, Sîret-i İbn-i Hişam Tercemesi: İslâm Tarihi, çev. Hasan Ege, c.1 (İstanbul: Kahraman Yayınları, 

1985), s. 158-159; Ezrakî, Ahbâru Mekke ve ma cae fiha mine’l-asar, thk. Rüşdi es-Salih Melheses, 3. bs. (Beyrut: 

Dârü’s-Sekâfe, 1979), s. 90-91; İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 641; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 389. 
85 Asıl adı, Kusay (Zeyd) b. Kilâb b. Mürre b. Kâ‘b b. Lüey b. Fihr (Kureyş) b. Gâlib (ö. MÖ 480 dolayları) olup 

Hz. Peygamber’in baba tarafından dördüncü dedesidir. Bkz. Ali Osman Ateş, “Kusay b. Kilâb”, DİA, c. 26 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002), s. 460-461. 



32 
 

üzerine alması üzerine Huzâa kabilesi, buna karşı çıkarak mücadeleye girişti. Yapılan 

savaşta Mekke hâkimiyetini ele geçiren Kusay, ailesiyle buraya yerleştikten sonra 

Kureyş kabilesini buraya topladı. Bu yüzden kendisine “mücemmi” (toplayıcı ve 

birleştirici) ünvanı verilmiştir.
86

 İbn Kuteybe, Kusay’ın Bizans imparatorunun 

desteğiyle Mekke’nin idaresini ele geçirdiğini belirtmektedir.
87

 Cevâd Ali, İbn 

Kuteybe’nin bu rivayetinin doğru olması durumunda imparatorun Gassânîler 

aracılığıyla Kusay’a yardım etmiş olabileceğini belirtmiştir.
88

 Çağdaş İslâm tarihçisi 

Muhammed Hamidullah, İbn Kuteybe’nin bu rivayetini esas alarak I. Theodosios (MS 

379-395) veya oğlu Arkadios’un (MS 395-408) imparatorluk dönemine denk geldiğini 

düşündüğünü ve bu mücadelede Bizans İmparatorluğu’nun otoritesini yaymak ve 

güçlendirmek için Kusay’a yardım etmiş olabileceğini ifade etmektedir.
89

   

Ezd kabilesi için Mekke’de şartlar bir müddet sonra zorlayıcı hale gelmeye 

başlamıştı. Bu yüzden Mekke’den ayrılmak zorunda kalmışlardır. Rivayetlere göre 

Gassânîleri oluşturacak olan kısmı, Cefne b. Amr Müzeykıyâ liderliğinde Suriye’ye 

göç ettiler.
90

 Bazı rivayetler de Sa’lebe b. Amr liderliğinde Suriye’ye göç ettiklerini 

ifade etmektedir.
91

 Huzâa kolu ise Mekke’de kalırken Şenûe kolu Tihâme’ye; Evs ve 

Hazrec’in ataları olan Sa’lebe’nin oğullarından Hârise, Yahudilerin bulunduğu 

Medine’ye; Uman Ezdîlerini oluşturan İmran b. Âmir, Umman’a ve Menâzire veyahut 

Nasrîler olarak da bilinen Lahmîler, Irak’a göç etmişlerdir.
92

  

Muhammed Hamidullah, Gassânîlerin uzunca bir süre gezip dolaştıktan sonra 

Suriye’ye yerleştiklerini ifade etmektedir. Buna göre Selihîler, Suriye’de hüküm 

sürdükleri dönemde Gassânîler hâlâ Sebe hükümdarlığının sınırları içindeki Yemen’in 

Me’rib bölgesinde bulunuyorlardı. Me’rib Seddi’nin yıkılması üzerine aralarında 

Gassânîlerin de bulunduğu bazı kabileler buradan göç etmek zorunda kalmıştı. Me’rib 

                                                           
86 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 257-259; İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 640-641; Cevad 

Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 388-389; İbn Hişâm, Sîret-i İbn-i Hişam Tercemesi: İslâm Tarihi, s. 165-166. 
87 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 640-641. 
88 Sümeyye İslam Çelik, “Gassânîler (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2019), s. 88-89. 
89 Muhammed Hamidullah, “el-Îlâf veya İslâm’dan Önce Mekke’nin İktisadî-Diplomatik Münasebetleri”, çev. 

İsmail Cerrahoğlu, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. IX, S. 1 (Ankara, 1961),  s. 214-215. 
90 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 640; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 388; Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 246; 

Kehhâle, Mu’cemu kabâ’ili’l-Arabi’l-kadîme ve’l-hadîse, s. 16; Asmaî, Târîhü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 135, 152; 

Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 413.  
91 Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya (Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, [t.y.]), s. 89; Mes’udî, 

Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 107. 
92 Ömer Rızâ Kehhâle, Mu’cemu kabâ’ili’l-Arabi’l-kadîme ve’l-hadîse, 3. bs., c.1 (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1982), s. 15-16; İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 641; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 389; Asmaî, Târîhü’l-Arab kable’l-

İslâm, s. 134-135. 



33 
 

Seddi’nin yıkılması Bizans imparatoru Anastasius’un (MS 491-518) zamanına 

rastlamaktadır. Muhtemelen 3. yüzyılda yıkılan su seddinde yapılan tamirlerden sonra 

Anastasius’un döneminde yeniden yıkılmıştı.
93

 Bununla birlikte Gassânîlerin, 

Yemen’den Suriye’ye gelmeden önce Tihâme’deki “Gassân suyu” etrafında bir 

müddet yaşadıkları ve daha sonra 5. yüzyılda Suriye’ye göç ettiklerine dair 

rivayetlerde bulunmaktadır.
94

  

1. 1. 3. Arim Olayı ve Gassânîlerin Güneyden Kuzeye Göç Etmesi 

 Yemen’deki yerleşik medeniyetin gerilemesinin ve çöküşünün tarihi, daha 

sonra Arapların rivayetleriyle tarihî ve kutsal metinlerde anlatılan bir hadise olan 

Arim
95

 Seddi olarak da bilinen Me’rib Seddi’nin yıkılış hikâyesiyle aktarılmaktadır.
96

 

Çünkü Güney Arabistan’da kurulmuş olan krallıkların zenginlikleri ve topraklarının 

verimi, Me’rib’in güçlü barajından kaynaklanıyordu. Antik dünyanın en büyük hidro-

mühendislik eserlerinden biri olan baraj, 680 metre uzunluğunda, 18 metre 

yüksekliğindeydi ve 10.000 kilometrekarelik bir su toplama havzasından birçok alanı 

sulamak için inşa edilmişti. Tarihî kaynaklarda, Me’rib Seddi’nin yıkılış hikâyesi ise 

farklı rivayetler şeklinde anlatılmıştır.
97

 Halkın anlattığı hikâyeye göre, Arim olayının 

gerçekleştiği dönemde yaşamış meşhur bir kâhin olan Tarîfe,
98

 Himyer krallarından 

Amr b. Âmir’e, Me’rib Seddi’nin yıkılmasıyla mülkünün yok olacağı haberini 

vermişti. Bunun üzerine Amr, mallarını satıp Me’rib’den ailesiyle birlikte yurt 

edinmek için göç etmeye karar verdi. Arim seli hakkında haberler yayılınca aralarında 

Gassânîlerin de olduğu Ezd kabilesinin önemli bir kısmı da mallarını satıp kuzeye göç 

ettiler.
99

 Bir başka hikâyeye göre Amr, Tarîfe’nin kehanetleri öğrenince Yemen’den 

göç etmek için en büyük oğlu Sa’lebe
100

 ile bir plan yaptı. Bu plana göre Amr, 

Sa’lebe’ye Himyer ve Kehlân kabileleri önünde vurmaya başladığında oğlu da ona 

                                                           
93 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan (İstanbul: Beyan Yayınları, 2017), s. 275-276. 
94 Şemsettin Günaltay, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1997), s. 44. 
95 Arim adı set, baraj, büyük sel ve şiddetli yağmur anlamlarına gelmesinin yanı sıra tarla faresine de arim denildiği 

ve fareler tarafından delinip yıkıldığı için sete bu adın verildiği nakledilmiştir. Bkz. Yakut el-Hamevî, Mu’cemü’l-

büldân, c. 3 (Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1906), s. 157. 
96 Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1 (Beyrut: Dâru Sadır, [t.y.]), s. 203.  
97 Mackintosh-Smith, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires, s. 72-73. 
98 Bazı tarihçilere göre Tarîfe eşiydi. Ayrıca Amr’ın da kâhin olduğu ve Arim seliyle ilgili rüya gören de kendisinin 

olduğunu nakletmişlerdir. Bkz. al-Khazrejiy, The Pearl-Strings a History of the Resuliy Dynasty of Yemen, eds. E. 

G. Browne, R. A. Nicholson and A. Rogers, v.1 (Leiden: E.J. Brill; London: Luzac&Co., 1906), s. 53. 
99 Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 186-188.     
100 Bazı kaynaklarda oğlunun adı Mâlik olarak da geçmektedir. Bkz. Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 188; İbn 

Hişâm, Sîret-i İbn-i Hişam Tercemesi: İslâm Tarihi, s. 47; İbrahim Usta, İslâm Öncesi Arap Mitolojisi (Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2019), s. 124. 



34 
 

vurmaya başlayacaktı. Amr, bundan dolayı mallarını sattıktan sonra Me’rib’den 

ayrılmak için yemin edecek ve bunu duyan insanlar mallarını satın almak 

isteyeceklerdi. Nihayetinde amacına ulaşan Amr, mallarını sattıktan sonra ailesi ve 

Ezd kabilesinden bir grupla beraber kuzeye göç etmiştir.
101

 

Gassânîlerin içinde olduğu Ezd kabilesinin yanı sıra diğer yerleşik halkların da 

Yemen’den göç etmesinin nedeni Me’rib Seddi’nin yıkılışı olarak gösterilmektedir.
102

 

Ancak bu rivayetlerin iddia ettiği gibi Güney Arabistan’da sulamanın sisteminin 

çökmesinin bir sonucu olarak yerleşik halklardan oluşan büyük bir göç olsaydı, bu 

dağılma, İslâm öncesi son dönemden çok önce gerçekleşmiş olması gerekirdi. Nitekim 

İslâm kaynakları, Me’rib’den birkaç yüzyıl önce gerçekleşmiş olması gereken bu 

göçlerden bahsetmeye devam etmişlerdir. Dolayısıyla yerleşik nüfusun kademeli 

olarak göç etmesi daha olasıdır. Bununla birlikte her iki durumda da geniş kapsamlı 

etkileri olmuştur. Çünkü bu bir felaket olmasa da çok sayıda yerleşik kabilenin 

Yemen’deki yurtlarından ayrılmasıyla, eski üniter devletler dağılmış ve bedevî ile 

hadarî arasındaki sınırlar yok olmuştu.
103

 

 Kur’ân-ı Kerîm’de “seylü’l-arim” diye anlatılan Me’rib Seddi’nin yıkılışı 

hakkında şu ifadeler yer almaktadır:
 
 

Gerçekten Sebe kavminin oturduğu yerde büyük bir ibret vardır. Orada biri 

sağda diğeri solda iki bahçe bulunmaktadır. Onlara, ‘Rabbinizin verdiği rızıktan 

yiyiniz, ona şükrediniz. Güzel bir beldeniz, çok bağışlayıcı bir rabbiniz var’ denildi. 

Fakat onlar yüz çevirdiler. Bu sebeple üzerlerine Arim selini gönderdik ve o iki 

bahçelerini buruk yemişli, acı ılgınlı, içinde biraz da sedir ağacı bulunan iki verimsiz 

bahçe haline getirdik.
104

 

Kur’ân-ı Kerîm’de yer alması dolayısıyla İslâm tarihçileri, bu hadisenin tarihi 

ile neden ve sonuçlarını tespit etmeye çalışmışlardır. İslâm kaynakları genellikle 

Güney Arabistan’daki Gassânî ve Ezd kabilelerinin kuzeye göç etmelerini, barajın 

yıkılmasından sonra meydana gelen kuraklığa bağlamışlardır. Ayrıca Gassânîler, kendi 

takvimlerini barajın yıkıldığı yıla göre belirlemişlerdi. Ancak bu durum Sebe 

                                                           
101 Asmaî, Târîhü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 124-125. 
102 İbn Hişâm, Sîret-i İbn-i Hişam Tercemesi: İslâm Tarihi, s. 47. 
103 Mackintosh-Smith, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires, s. 74. 
104 Sebe Sûresi, 34/15-21. 



35 
 

kitabelerine ters düşmektedir. Nitekim Kur’an-ı Kerîm’de sözü edilen Arim seli, 

güneyden kuzeye göçün sebebi olan sel ise bu, Me’rib Seddi’nin son yıkılışıyla ilgili 

olmayıp daha önceki yıkılışlarından birine sebep olan baskın olmalıdır.
105

 Nitekim 

İslâm tarihçileri, Me’rib Seddi’nin yıkılışıyla ilgili farklı rivayetlerde bulunmuşlardır. 

Mes’udî, Amr b. Âmir’in Yemen’deki hükümdarlığı döneminde,
106

 Hamza el-İsfahânî, 

İslâm’dan dört asır önce,
107

 Yakut el-Hamevî Habeşlilerin Yemen’deki hâkimiyeti 

(MS 525-573) döneminde meydana geldiğini belirtmektedir.
108

 

Arabistan yarımadasındaki kabilelerin, çoğu zaman tamamen göçebe olduğu 

varsayılmıştı. Ancak İslâm öncesi dönemlerde bu Yemenli kabilelerin büyük 

çoğunluğu çiftçiydi. İslâm tarihçileri, Arapları; Adnânîler (Kuzey Arapları) ve 

Kahtânîler (Güney Arapları) olarak iki ayırmaktadırlar.
109

 Adnânîler, Hicaz bölgesinin 

yerli halkı olan Cürhüm kabilesi ile Hz. İbrahim’in oğlu Hz. İsmail’in soyunun 

karışmasından meydana gelmişlerdir. Bu nedenle onlara, Hz. İsmail’in torunlarından 

Adnân’a nisbetle Adnânîler denilmiştir. Hz. Muhammed’in soyu da Adnânîlere 

dayanmaktadır. Kahtânîler ise Güney Arabistan halkı olan Yemenlilerdendir. Hz. 

Nuh’un torunlarından Kahtân’a nisbetle Kahtânîler adını almışlardır. Hz. Nuh’un oğlu 

Sam’ın torunlarından Kahtân, halkıyla Yemen’e yerleşmiş ve bu bölge halkı onun 

neslinden çoğalmıştır. İslâmîyet’ten önce Kuzey Arabistan’a göç edip yerleşmiş ve 

burada müstakil devletler kurmuş olan Gassânîler, Lahmîler ve Kindeliler ile 

Medine’ye yerleşen Evs ve Hazreç kabileleri de Kahtânîlerden gelmektedirler.
110

 

Yemenlilerin daha uzak ataları olan Sebe ve Himyerîler ise İslâm öncesi Güney 

Arabistan’ın büyük çoğunluğunu yönetmiş ve Yemen’in doğusunda daha sonra çöl 

olacak olan yerlerde şehirler inşa etmişlerdi. Bu devletlerin kalıntıları ve onlar 

tarafından taşa oyulmuş yazıtlar, günümüze kadar gelebilmiştir. Ancak onların altın 

çağı, Me’rib Seddi’nin çöküşüyle bitmişti. Dolayısıyla doğunun çöl bölgelerinde bir 

zamanlar yapılan tarım da önemini kaybetmişti.
111

 Çünkü kuraklık, Arabistan 

ikliminin en büyük sorunlarından birisiydi. Burada yağmurlar az olup sahil ve alçak 

                                                           
105 Ömer Faruk Harman, “Arim”, DİA, c. 3 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), s. 373. 
105 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 215-216. 
106 Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 107. 
107 Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, s. 90. 
108 Yakut el-Hamevî, Mu’cemu’l-Buldân, c. 6 (Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1906), s. 157. 
109 Paul Dresch, Tribes, Government, and History in Yemen (Oxford: Clarendon Press, 1989), s. 3-5. 
110 Neşet Çağatay, “Hz. Muhammed’in Soyu, Çocukluğu ve Gençliği”, AÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. VIII, S. 1 

(1960), s. 19. 
111 Dresch, Tribes, Government, and History in Yemen, s. 5-8. 



36 
 

yerler hariç, iç kesimlerde nem düşüktü. Ancak kurak olan yerlere yağmurların 

yağdığı mevsimler de olmuştu. Bu yerlerden birisi olan Yemen’de halk, suya hâkim 

olmak ve ihtiyaç halinde kullanmak üzere biriktirmek amacıyla barajlar inşa ettiler. 

Me’rib Seddi, bu barajların en önemlisi olup Sebe topraklarının önemli bir kısmını 

suluyordu. Söz konusu bu baraj setleri, sel sularının boşa gitmesini engellemek 

amacıyla elverişli yerlere yapılmıştı.
112

   

1. 2. Gassânî Devleti’nin Kuruluşu 

 MÖ 4. yüzyılda Suriye ve Irak’ı fetheden Büyük İskender’in haleflerinden 

Seleukoslar, Arabistan Yarımadası’nı da ele geçirmek istemişlerdi. Bunun için başta 

Nabatîler olmak üzere Arap kabileleriyle savaşmış, fakat başarısız olmuşlardı. Çünkü 

Nabatîler ve Yahudiler, Seleukosların Suriye’nin tek hâkimi olmasına karşı 

çıkmışlardı. Dolayısıyla Büyük İskender’in Suriye’deki halefleri Seleukoslar, bedevî 

Arapları yenmeyi başaramayacaklarını anladıktan sonra onlarla iyi geçinme siyasetini 

takip etmiş, bu şekilde ticaret kafilelerinin naklinde ve korunmasında onlardan 

yararlanmışlardı. MÖ 1. yüzyılda Suriye’nin, Roma’nın egemenliği altına girdiği 

dönemde Suriye çölleri hâlâ Nabatîlerin ve bunların müttefikleri olan Arap 

kabilelerinin hâkimiyeti altındaydı. Bunlar, Roma idaresindeki şehirlere inerek yağma 

yapıyor, hac ve ticaret kervanlarına saldırıyorlardı. Bu yüzden Romalılar, onlarla 

anlaşma yapmak zorunda kalmıştı.
113

 Bu dönemde Suriye’deki en güçlü kabile Kudâa 

kabilesiydi. Roma ile anlaşma yaptıktan sonra onların vassalı olarak Hıristiyanlığı 

kabul ettiler. Roma yönetiminin Bilâdüşşam’daki (Suriye, Filistin, Lübnan ve Ürdün) 

Arap kabilelerine hükümdar olarak tayin ettiği Tenûh b. Mâlik b. Fehm b. Teymullah 

b. Esed b. Vebere b. Tağlib b. Hulvân b. İmrân b. el-Hâfî b. Kudâa’ya nispetle 

Tenûhîler olarak adlandırılan bu kabilenin bilinen sadece üç tane liderleri vardır. 

Bunlar sırasıyla Nu’man b. Amr b. Mâlik, Amr b. Nu’man b. Amr ve Huvvârî b. 

Nu’man’dır.
114

 Tenûhîlerin meşhur Palmyra (Tedmür) kraliçesi Zenobia (Zeyneb) ile 

bir çatışmaya girmiş olmasından dolayı Roma İmparatorluğu’yla dostane ilişkiler 

kurdukları bilinmektedir.
115

 Zenobia ile eşi Odenathus (Üzeyne b. Hayrân) 

iktidarlarında Tenûhîler ve Lahmîlerle mücadele etmişlerdir. Özellikle Tenûhîler, 

                                                           
112 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 1, s. 215-216. 
113 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 250.  
114 Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1, s. 206;  Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 106. 
115 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 76. 



37 
 

Palmyra’nın ezeli düşmanlarıydı. Zenobia, Roma’ya isyan ettiğinde bir yandan da 

onların bölgedeki gücünü ortadan kaldırmaya çalışıyordu.
116

 

 Palmyra, Arap kabilelerinin konfederasyonuna ait bir yerleşim bölgesi olduğu 

dönemin ardından imparatorluğun bir parçası haline gelmişti. Şehrin stratejik 

değerinin farkında olan imparator Hadrianus (MS 117-138) Palmyra’yı 

imparatorluğun diğer şehirlerden ayıran bir dizi ayrıcalıklara sahip olmasına izin verdi. 

Çünkü Partlara karşı yapılan savaşlarda, Roma ordusunun Palmyra’nın askerî 

desteğine ihtiyacı vardı. MS 3. yüzyılın başlarında imparator Septimius Severus (MS 

193-211) Palmyra’yı bir sömürge haline getirdikten sonra ticarî faaliyetlerini 

yönetmek için bir senato oluşturulmasını sağladı. Bununla birlikte, belirli bazı 

sorumluluk ve ayrıcalıklarına rağmen Palmyra, Roma’nın bir eyaleti değil bağımsız 

bir Arap krallığı olmuştu.
117

 

Romalı tüccarlar, Kızıldeniz’den ince işlenmiş cam, gümüş, altın, mercan ile 

Arabistan’dan buhur ticaretini tekstil, baharat ve çivit gibi boyalar karşılığında 

yapıyorlardı. Böylece bu ticaret yolları boyunca yerel ekonomiler güçlenerek 

şehirleşme meydana geldi. Doğu ile batıyı birbirine bağlayan bir ticaret merkezi işlevi 

gören Palmyra’nın, Arabistan ve Akdeniz şehirleri arasındaki güzergâhı üzerindeki 

konumu sayesinde Antik Çağ’ın harikalarından biri haline gelen Petra başta olmak 

üzere kuzey-güney yönündeki şehirler de aynı şekilde yükselişe geçti. Ancak bu 

zenginlik, Partların çöküşü ve Sâsânîlerin iktidara gelmesiyle birlikte sona erdi.
118

 

Çünkü Roma İmparatorluğu’nun Sâsânîlerin saldırılarıyla yüzleşmek zorunda kalması 

Palmyra’da köklü değişiklikler yapılmasına neden oldu. Zenobia’nın eşi Odenathus, 

Palmyra’da bir Arap devleti kurduktan sonra Sâsânîlere karşı önemli başarılar elde 

etti.
119

 Bu yüzden imparator Gallienus (MS 260-268) tarafından ortak imparator ilan 

edildi ve kendisine dux orientis (Doğu eyaletleri dükü) ünvanı verildi. Ancak kısa bir 

süre sonra aralarındaki ilişkilerin bozulması üzerine Odenathus, Humus’ta (Emesa) 

                                                           
116 Juan Pedro Monferrer-Sala, “‘New Skin for Old Stories’ Queens Zenobia and Mawiya, and Christian Arab 

Groups in the Eastern Frontier During the 3rd-4th Centuries CE”, Mapping Knowledge: Cross-Pollination in Late 

Antiquity and the Middle Ages, eds. Charles Burnett and Pedro Mantas-Espana (Cordoba, Spain: Warburg Institute, 

2014), s. 77. 
117 Monferrer-Sala, “‘New Skin for Old Stories’ Queens Zenobia and Mawiya, and Christian Arab Groups in the 

Eastern Frontier During the 3rd-4th Centuries CE”, s. 75-76. 
118 Peter Frankopan, The Silk Roads: A New History of the World (New York: Vintage Books, 2017), s. 19-20. 
119 Ion. Mal. Chron. 12. 26. 



38 
 

öldürüldü.
120

 Zenobia ise küçük oğlu Vaballathus’un (Vehbüllât) adına iktidarı 

üstlendikten sonra Roma’nın Got saldırılarıyla uğraşmasını fırsat bilerek bölgede 

hâkimiyetini genişletmeye başladı. Nitekim Antakya sınırlarına kadar doğu bölgelerini 

yağmalayıp yaktıktan sonra Asi Nehri yakınlarında bir karargâh kurmuştu. Haberi alan 

dönemin imparatoru Aurelianus (MS 270-275) Zenobia’ya karşı doğu seferine çıktı. 

Antakya’da yapılan mücadelede imparator Aurelianus, Zenobia’nın ordularını yenerek 

Palmyra’nın hâkimiyetine son verdi.
121

  

Yerleşik hayatın merkezi Palmyra’nın 273’te yıkılmasıyla birlikte Yakın 

Doğu’daki bağımsız Arap devletlerinin tarihi de sona ermiştir. Hepsi Roma ya da İran 

tarafından dağıtılmıştı. Ancak 4. yüzyıl ile 6. yüzyıllar arasında hem Roma hem de 

İran tarafından çöldeki sınır bölgelerinde tampon olması ve birbirlerine karşı 

yürüttükleri savaşlarda kullanılmak üzere yeni bir Arap devleti türü ortaya çıktı. Bu 

devletler, Romalılar tarafından tayin edilmiş foederati, yani müttefik kabileler idi. 

Bunlar liderlerinin phylarch, yani kabile reisi olarak tanındığı, hem Sâsânîlere hem de 

ittifak yapılmamış Arap kabilelerinin saldırılarına karşı sınırları korumak için para 

yardımı yapılan, konfederasyon şeklinde tek bir kabile reisinin hâkimiyeti altında 

toplanmış Arap kabilelerinden oluşuyordu. Romalılar, bu çöl kabilelerini ordularına 

katarak sınır bölgelerinde sabit bir savunma yerine seyyar bir savunma sistemi 

geliştirdiler. Çünkü yerleşik Arap kabilelerinin aksine göçebe ya da yarı-göçebe Arap 

kabileleri, akınlara karşı daha tecrübeli savaşçılardı.
122

 Tam da bu dönemde, bedevî 

Araplar için “sarazen” kelimesi Yunan ve Latin kaynaklarında yaygın olarak 

kullanılmaya başlandı.
123

 Yunanca sarakēnoi, Latince saraceni olan bu kelime, daha 

sonra doğu eyaletlerinin yağmacıları ve soyguncuları olarak görülen bedevî Arap 

kabileleri için kullanıldı. Nitekim sarazen kelimesinin kökeni, Arapça “hırsız” 

anlamına gelen “sirkat”  (سرقة) idi. Ancak “çöl sakinleri” veya “göçebeler” anlamında 

kullanıldığı gibi “konfederasyon” anlamı da vardır.
124

 Öyle görünüyor ki, Palmyra’nın 

yıkılmasından sonra meydana gelen güç boşluğuyla bedevî Araplar, çöl kenarındaki 

                                                           
120 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 96-97. 
121 Ion. Mal. Chron. 12. 30. 
122 Warwick Ball, Arabistan’dan Öteye: Fenikeliler, Araplar ve Avrupa’nın Keşfi, çev. Ahmet Aybars Çağlayan, 

c.1 (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017), s. 119. 
123 Noel Lenski, Failure of Empire Valens and the Roman State in the Fourth Century A.D (Berkeley-Los Angeles: 

University of California Press, 2002), s. 201. 
124 David F. Graf, “The Saracens and the Defense of the Arabian Frontier”, Bulletin of the American Schools of 

Oriental Research, No. 229 (February 1978), s. 15. 



39 
 

Roma otoritesine meydan okumak için daha geniş konfederasyonlarda birleşmeye 

başlamışlardı.
125

 

İmparator Valens (MS 364-378) Yakın Doğu’da ne tamamen Roma kontrolü 

altında ne de tamamen dışında kalabilen bu bedevîlerin tehdidiyle karşılaşmıştı. 

Bunlar, bazılarının binlerce mensubu olan şeyhler (kabile reisi) tarafından 

yönetiliyordu. Esasen 3. yüzyılın sonlarından itibaren bu şeyhlerin, kendilerini kral 

“Arap meliki” olarak adlandıran ve daha geniş topraklarla kabile grupları üzerinde 

egemenlik talep eden güçlü hükümdarların hâkimiyeti altında birleşmeye başladıkları 

görülmektedir. Bu hükümdarlar, kendi bağımsızlıklarını şiddetle korurken aynı 

zamanda Bizans ve Sâsânîlerle de siyasî ilişkilerini sürdürdüler. Buna en iyi örnek, 

Nemâre’deki Amr b. Adî’nin oğlu İmruülkays’ın mezarında bulunan MS 328 tarihli 

bir yazıttan gelmektedir. Taberî, Amr b. Adî’nin 3. yüzyılda Sâsânîlerle müttefik bir 

konfederasyon olan Hîre merkezli Lahmîlerin başında olduğunu bildirmektedir. Ancak 

Nemâre yazıtı, 4. yüzyılın başlarında Lahmîlerin, Bizans ile ittifak kurarak 

bağlılıklarını değiştirdiğini göstermektedir. Kitabede İmruülkays, Suriye’den Hicaz’a 

kadar uzanan askerî başarılarına dayanarak “Arapların kralı” olmakla övünmektedir. 

Ayrıca kabilelerin itaatkâr davrandığı İmruülkays’ın, Romalılar tarafından “phylarch” 

olarak tanındığından bahsetmektedir. Dolayısıyla en eski Arap kitabelerinden olan 

Nemâre yazıtı, hem Roma hem de İran ile müttefik ilişkiler başlatan bedevî Arapların, 

güçlü konfederasyonlar halinde birleşerek her iki imparatorluğa tehdit oluşturacak 

kadar bağımsızlıklarını koruduklarını göstermektedir.
126

  

Roma’nın ittifak kurduğu bu Arap konfederasyonlarının ilki Tenûhîler idi. 

Haleb’in güneyindeki Kınnesrîn’i (Khalkis) merkez yaparak Suriye’ye yerleşen 

Tenûhîler, geç 3. yüzyıl ile erken 4. yüzyıl boyunca Roma’nın sıkı müttefikleri 

olmuşlardı. Ancak kralları (muhtemelen İmruülkays’ın torunu) yaklaşık 375 yılında 

veliahtsız ölünce imparator Valens, aralarındaki anlaşmayı bozmuştu. Ayrıca miafizit 

Hıristiyan olan Araplara, taraftarı olduğu Ariusçu Hıristiyanlığını dayatmaya 

çalışıyordu. Bunun üzerine Arap kabileleri, ölen kralın eşi Kraliçe Maviye liderliğinde 

isyan ettiler.
127

 Sina bölgesinde Fârân’da güçlü bir bedevî kraliçesi olarak bilinen 

Maviye, Valens ile ittifak eden ve ismi bilinmeyen bir Arap kabile lideriyle evli 

                                                           
125 Lenski, Failure of Empire Valens and the Roman State in the Fourth Century A.D, s. 201. 
126 Lenski, Failure of Empire Valens and the Roman State in the Fourth Century A.D, s. 201-202.  
127 Ball, Arabistan’dan Öteye: Fenikeliler, Araplar ve Avrupa’nın Keşfi, s. 120. 



40 
 

Hıristiyan bir köle olarak bilinmektedir.
128

 Eşinin ölümü üzerine çok sayıda kabilenin 

kontrolünü ele geçirdikten sonra Filistin ve Arabistan sınırlarındaki şehir ve kasabaları 

şiddetli saldırılarla tahrip etti.
129

 Ayrıca ittifak anlaşmasının feshedilmesi nedeniyle 

370 yılında Suriye’ye saldırdı. Kıdemli magister militum (ordu komutanı) Victor 

sayesinde diplomasiyle sona eren bu mücadelenin sonucunda aralarında tekrar ittifak 

inşa edildi ve Maviye, Victor ile evlendi. 378 yılında imparator Valens’in Edirne 

Savaşı’nda yenilmesinden sonra Konstantinopolis’i savunmak için etkili takviye 

birlikler gönderecek kadar kayda değer bir güce sahip olmasına rağmen 

konfederasyonu çok fazla sürmedi.
130

 Roma’nın ilk müttefik Arap konfederasyonu 

olan Tenûhîlerin hâkimiyeti, Kahtânîlerin Kudâa kabilesine mensup Selihîlerin 

Suriye’ye gelip bölgeye hâkim olmasıyla birlikte sona erdi. İsimlerini kabilenin lideri 

Selîh b. Hulvân b. İmran b. el-Hâfî b. Kudâa’dan alan Selihîler, Suriye’de bir 

hanedanlık kurduktan sonra Hıristiyanlığı benimsediler ve Bizans tarafından bölgedeki 

Arap kabilelerinin hâkimi olarak tanındılar.
131

  

Tenûhîlerin yıkılmasıyla birlikte 5. yüzyılda Arap konfederasyonun baskın 

kabilesi olarak yükselişe geçen Selihîler, Gotlara ve Sâsânîlere karşı mücadelede 

önemliydi. Ancak Tenûhîler kadar güçlü ve merkezileşmedikleri anlaşılmaktadır. 387 

yılında Theodosius (MS 379-395) Sâsânîlerle bir barış anlaşması imzalayarak doğu 

cephesinde istikrar temin etmiş ve imparatorluğa bir yüzyıldan fazla süren uzun bir 

barış sağlamıştı. Dolayısıyla Arap-Bizans ilişkilerini, 4. yüzyılın sonlarına doğru ve 5. 

yüzyılın tamamı boyunca belirleyen de bu uzun barış anlaşması oldu. Zira İran 

cephesindeki sessizlik sayesinde ilişkiler de uyumlu kaldı. Selihîlerin yıkılışı, 6. 

yüzyılda yeni bir Arap konfederasyonu olarak Gassânîlerin yükselişini sağlayan 

Araplar arasındaki anlaşmazlığın sonucuydu.
132

 Bizans İmparatorluğu’nun yeni Arap 

müttefikleri olan Gassânî konfederasyonu, İslâm fetihlerine kadar Suriye’ye egemen 

oldu. Ancak kuruluşları, hükümdarlarının sayısı ve hâkimiyet süreleri hakkında çok 

farklı rivayetler bulunmaktadır. Bunun nedeni, İslâm kaynaklarında onlarla ve 

bölgedeki diğer Arap kabileleriyle ilgili rivayetlerin birbirine karışması, isimlerinin 

                                                           
128 Philip Mayerso, Mauia, “Queen of the Saracens? A Cautionary Note”, Israel Exploration Journal, Vol. XXX, 

No. 1/2 (1980), s. 123. 
129 Ruf. HE. 11. 6.  
130 Mayerso, Mauia, “Queen of the Saracens? A Cautionary Note”, s. 123-124. 
131 Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1, s. 206;  Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 106. 
132 Shahid, BAFOC, s. 215-216. 



41 
 

Lahmî hükümdarların isimlerine benzemesi, aynı dönemde birçok hükümdarın olması 

ve Bizans kaynaklarının sadece ittifak kurdukları hükümdarların isimlerine yer 

vermesidir.
133

  

İslâm tarihi müelliflerinden İbn Kuteybe, Gassânîlerin Suriye’ye geldiği 

dönemde buranın hâkimi olan Selihîlerin, Bizans imparatoruna mektup yazarak 

Gassânîlerin Suriye’ye yerleşmeleri için izin istediklerini belirtmektedir. Rivayete 

göre, imparator onlara bazı şartlar karşılığında izin verdi ve şartları konuşmak için Ciz 

b. Sinân’a adamını gönderdi. Ciz’in, ona kılıcını rehin olarak bırakacağını söylemesi 

üzerine görevli buna çok öfkelendi ve küfürler savurdu. Bunun üzerine öfkelenen Ciz, 

kılıcıyla boğazını keserek onu öldürdü. Haberi alan imparator, 1.000 kişilik bir ordu 

gönderdi. Buna karşılık Ciz, Ezd kabilesi ile emrindekileri topladı. Yapılan savaşta 

Gassânîler, Bizanslıları yenmiş ve böylece güç kazanmışlardı. İbn Kuteybe, Ciz’in 

adını Ciz b. Amr olarak değil Ciz b. Sinân şeklinde zikreder. Dolayısıyla Gassânîlerle 

herhangi bir akrabalık ilişkisi olduğundan söz etmemiş ve bu hadiseden sonra onun 

Ezd kabilesinin bir kısmıyla birlikte Yahudilerin yaşadığı Yesrib’e (Medine) 

gittiklerini, Gassânîlerin hanedan ailesi olan Cefneoğullarının ise Suriye’de kalıp 

Hıristiyan olduklarını rivayet etmektedir. Ancak dönemin Bizans imparatorunun kim 

olduğu konusunda herhangi bir bilgi vermemiştir.
134

 Hamza el-İsfahânî, bu 

imparatorun Nestûrus olduğunu ve onun Gassânîlerin ilk hükümdarı olan Cefne b. 

Amr’ı, Arapların yeni hükümdarı olarak tanıdığını belirmektedir.
135

 Alman oryantalist 

Theodor Nöldeke, bu imparatorun Anastasius (MS 491-518) olduğunu ifade 

etmektedir.
136

 Rivayetlerin ortak görüşüne göre Selihîler, Cefne b. Amr Müzeykıyâ 

liderliğinde Suriye’ye gelen Gassânîlerin, haraç vermesi karşılığında buraya 

yerleşmelerine müsaade etmişlerdi. Ancak Gassânîlerden Ciz b. Amr’ın, Selihîlerin 

vergi tahsildarını öldürmesi nedeniyle iki taraf arasında el-Muhaffef denilen yerde 

çıkan savaşta Gassânîler, Selihîlerin Suriye’deki varlığına son verdi. Bu nedenle 

Bizans imparatoru Anastasius, onların bölgedeki hâkimiyetini tanıdı (502).
137

  

                                                           
133 Mehran, Dirasat fî tarihi’l-Arabi’l-kadim, s. 562-563.  
134 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 641. Bu olaydan sonra Ciz’in adama söylemiş olduğu “Ciz’den sana verdiğini al”, 

sözü halk arasında mesel olup yayılmıştır. Bkz. Vehb b. Münebbih, Kitâbu’t Tîcân fî mülûki Himyer, s. 294-295; 

Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 241. 
135 Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, s. 89-90. 
136 Theodor Nöldeke, Ümerâü Gassân, çev. Bendelî Cevzî-Kostantin Rezzak (Beyrut: el-Matabaatü’l Katolikiyye, 

1933), s. 7-9. 
137 Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 414.  



42 
 

Gassânîler, Suriye’ye geldikleri zaman ilk önce Havran civarındaki çöle 

yerleşmiş, daha sonra Belkâ ve Ezruh bölgesine göç etmişlerdir. Güçleri arttıkça 

egemenlikleri altındaki ülke de genişlemiş, Hâris b. Cebele (MS 528-569) ve çocukları 

döneminde ise en parlak dönemini yaşamışlardı. Havran, Golan tepeleri, Palmyra, 

Filistin ve Lübnan bölgesindeki bedevî ve hadarî Arapları tamamen hâkimiyetleri 

altına aldılar. Bizanslılarla kurulan yakın ilişkiler sonucunda şehirler ve kasabalar 

kurup saraylar, kiliseler, köprüler ve sarnıçlar inşa ettiler.
138

 Busrâ, Havran ve Golan 

tepelerinde su kaynaklarının bulunması sayesinde sulandırılmış verimli bir arazi vardı. 

Bu toprakların doğu sınırı, güneyde Havran’ı kapsayacak şekilde doğuya doğru iner ve 

oradan kuzeyde Fırat Nehri’ne kadar uzanırdı. Daha güneyde ise büyük ordulara 

yetecek kadar su kaynaklarının bulunmaması nedeniyle belirli bir sınır yoktu. Bu 

yüzden Bizans, bölgenin kontrolünü sağlamak için en doğuda sınır karakolları 

bulunduruyordu. Fırat Nehri üzerinde, Habur ile kesişme noktasındaki Karkisya 

(Circesium) Bizans’ın en gelişmiş karakoluyken, Sâsânîler Şapur’un 256 yılında aldığı 

Dura Europus’u elinde tutuyordu. Suriye Çölü’nün karşısındaki sınırda ise 

Bizanslıların, Rakka’dan (Callinicum) güneye, Rusâfe’den (Sergiopolis) Palmyra’ya 

ve daha sonra güneybatıdan Şam’a kadar uzanan strata Diocletiana’da sınır 

karakolları vardı. 6. yüzyılda bunların güvenlik sorumluluğu yaklaşık 530 yılından 

sonra Gassânîlerin eline geçti. Böylece bu dönemden itibaren doğu sınırları, 

Kızıldeniz’deki Akabe Körfezi’ne kadar silahla değil diplomasiyle savunuldu.
139

 

Dolayısıyla foederati sistemi, Sâsânîler ile müttefikleri Lahmîleri körfezde tutmak için 

Bizans’ın doğudaki savunmasının önemli bir unsuru haline gelmiştir.
140

 

1.2.1. Gassânî Hükümdarları 

Gassânîlerin ilk hükümdarlarının kim olduğu, hükümdarlarının sayısı ve 

hâkimiyet süreleriyle ilgili İslâm kaynaklarının rivayetleri ile bölgedeki diğer Arap 

kabileleriyle ilgili rivayetlerin birbirine karışması nedeniyle çok farklı görüşler ortaya 

çıkmıştır.
141

 Bu nedenle MS 528 yılında tahta çıkan Hâris b. Cebele’ye kadar Gassânî 

hükümdarları hakkında kesin bilgiye ulaşmak mümkün değildir.
142

 İbn Kuteybe’ye 

                                                           
138 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 259-260. 
139 Hugh Kennedy, “Syria, Palestine and Mesopotamia”, The Cambridge Ancient History, ed. Averil Cameron 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2001), s. 588-592. 
140 Butcher, Roman Syria and the Near East, s. 70.  
141 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 642. 
142 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 159. 



43 
 

göre, Gassânîlerin ilk hükümdarı Hâris b. Amr b. Muhrik’tir. Arapları kendi ülkesinde 

yakanların ilki olduğundan dolayı “Âl-i Muhrik”* olarak biliniyorlardı. Ayrıca “el-

Hâris el-Ekber” ve “Ebû Şemir” künyesiyle de biliniyordu. Ondan sonra “Hâris el-

A’rec b. el-Hâris el-Ekber” lakabıyla tanınan Hâris b. Ebî Şemir hükümdar oldu. 

Annesinin ismi Mâriye Zâtül-Kurtayn (İki küpeli Mâriye) idi. Hâris, Gassânî 

hükümdarları içinde en güçlü, düşmana karşı en iyi savaşan hükümdardı. Lahmîlerle 

yaptığı bir savaşta onları büyük bir yenilgiye uğrattıktan sonra hükümdarları III. 

Münzir’i öldürdü. Bu savaş sırasında Hâris’in tabip olduğu söylenen kızı Halîme’nin, 

ölen askerlere güzel koku sürüp, yaralıları da tedavi ettikten sonra onlara zırh 

giydirdiği rivayet edilmektedir. Bu nedenle İslâm kaynaklarında bu hadiseye “Yevmü 

Halîme” ismi verilmiştir. Ayrıca bu savaştan sonra onun hakkında şu mesel ortaya 

çıkmıştı: “Halîme günü sır olmadı.” İbn Kuteybe, daha sonra Hâris el-Asğar b. Hâris 

el-A’rec b. Hâris el-Ekber’in kardeşi Nu’man b. Hâris’in Hucr b. Nu’man, Nu’man b. 

Nu’man ve Amr b. Nu’man adlı üç oğlu olduğunu, çocuklarından Hâris b. Ebî 

Şemir’in Amr b. Hâris, Münzir b. Hâris ve Eyhem b. Hâris, onun da Cebele b. Eyhem 

isminde oğlunun olduğunu ve onun Gassânîlerin son hükümdarı olduğunu 

belirtmektedir.
143

 

Asmaî, Gassânîlerin ilk hükümdarının Cefne b. Amr olduğunu belirtikten sonra 

altı hükümdardan bahsetmektedir. Aynı zamanda adil bir hükümdar olarak tasvir ettiği 

Cefne’nin oğullarına şöyle bir vasiyette bulunduğunu rivayet eder: “Ey oğullarım! 

Cömertlikte birbirinizle yarışın ve size düşman olan her şeyden uzak durun. Bir 

hükümdar adil değilse hükümdar değildir. Hükümdar cesur, savaşçı, âlim, hikmet 

sahibi, zeki, merhametli ve hoşgörülüdür. Adaletsiz ve zalim olamaz. Zaten saydığım 

bu vasıfların sizde olduğunu görmekteyim.” Asmaî, daha sonra şunları aktarmaktadır: 

Cefne b. Amr’ın, Hâris el-Ekber lakabıyla bilinen oğlu Hâris b. Cefne, Amr b. Hâris 

adlı oğluna bazı tavsiyelerde bulundu. Babasının tavsiyelerine uyan Amr, onun gibi 

Suriye’deki Arapların hükümdarı oldu. Ondan sonra Hâris el-Hattâr diğer adıyla Hâris 

el-Arec ve “Ebâ Münzir” künyesiyle anılan oğlu Amr el-Muharrik b. Hind geldi. Onun 

“muhrik” lakabını almasının sebebi ise kendisinden yaşça büyük Es’ad adlı kardeşini 

öldüren Temîm kabilesiyle şiddetli bir savaş yaptıktan sonra onları öldürüp 100 kişiyi 

                                                           
* Yakan, kasten yangın çıkaran, fesatçı, tahrik eden. 
143 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 642-644. 



44 
 

diri diri yakması idi. Amr’dan sonra Eyhem ve ondan sonra oğlu Cebele hükümdar 

oldu. Gassânîlerden kendisine tâbi olan kabilelerle birlikte Suriye’de vergi tahsil eden 

Cebele, Hz. Muhammed’in peygamber olarak gönderildiği dönemde ve Hz. Ebû Bekir 

ile Hz. Ömer’in hilafetinin bir döneminde Suriye’nin hâkimi idi.
144

 

İbn Habîb, Gassânîlerin ilk hükümdarının Sa’lebe b. Amr olduğunu ve onun 

Selihîleri mağlup ettikten sonra Bizans imparatoru Decius
145

 ile bir anlaşma yaptığını 

belirtmektedir. Buna göre imparator, Gassânîlerin Sâsânîlerle ittifak kurmasından 

endişelendiği için Sa’lebe’ye haberci göndererek onlara; “siz güçlü ve sayısı kalabalık 

bir topluluksunuz. Araplar arasında en güçlü ve sayıları en kalabalık bir topluluğu 

yendiniz. Ben sizi kendi yurdumda bırakıyorum ve sizinle aramda şu anlaşmayı 

yapıyorum. Size bir Arap topluluğu saldırı düzenlerse size silahlarıyla birlikte 

Bizanslılardan 40.000 savaşçıyla yardım edeceğim. Bize Araplardan bir saldırı olduğu 

takdirde, Sâsânîlerle aramıza girmeme şartıyla sizin de 20.000 savaşçı hazır etmeniz 

gerekir”, dedi. Sa’lebe’nin bu teklifi kabul etmesi üzerine imparator, onu hükümdar 

ilan etti ve taç giydirdi. Sa’lebe’nin ölümünden sonra yerine oğlu Hâris b. Sa’lebe’yi 

hükümdar ilan ettiler. Sonra sırasıyla Nu’man b. Hâris, Münzir b. Hâris, Müneyzir b. 

Hâris, Cebele b. Hâris, Ebî Şemir b. Hâris, Hâris el-A’rec b. Ebî Şemir ve son olarak 

Cebele b. Eyhem hükümdar oldu. Cebele, Hz. Ömer zamanına kadar hükümdarlığını 

devam ettirdi. Müslüman olduktan sonra irtidad edip Bizanslıların yurduna gitti.
146

 

Mes’udî, Gassânî hükümdarlarının on bir tane olduğunu belirtmesine rağmen 

sadece yedi tanesinin ismini vermektedir. İlk hükümdarın Hâris b. Amr b. Âmir b. 

Hârise b. İmruülkays olduğunu belirtikten sonra sırasıyla Hâris b. Sa’lebe b. Amr b. 

Âmir, Nu’man b. Hâris b. Cebele b. Hâris b. Sa’lebe b. Amr, Münzir Ebî Şemir b. 

Hâris b. Cebele, Avf b. Ebî Şemir, Hz. Muhammed’in İslâm dinine davet mektubu 

gönderdiği Hâris b. Ebî Şemir ve Cebele b. Eyhem’in hükümdar olduğunu ifade 

etmektedir.
147

 

                                                           
144 Asmaî, Târîhü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 152-163. 
145 Gassânî hükümdarı Sa’lebe b. Amr ile anlaşmayı yapan Roma imparatoru Decius’un (MS 249-251) olduğunu 

rivayet eden başka kaynaklar da bulunmaktadır. Bkz. Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 398. Ancak Gassânîlerin 

anlaşma yaptıktan sonra kurulduğu dönem Bizans imparatoru Anastasius’un (MS 491-518) iktidarında 

gerçekleşmiştir. Çünkü Decius döneminde bahsedilen olay 3. yüzyılda meydana geldiği bilinmektedir. Daha geniş 

bilgi için bkz. Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan (İstanbul: Beyan Yayınları, 2017), 

s. 275-276.  
146 İbn Habîb, Kitabü’l-Muhabber, tsh. Ilse Lichtenstadter (Beyrut: Dârü’l-Âfâkı’l-Cedîde, [t.y.]), s. 370-372. 
147 Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 107. 



45 
 

Ebü’l-Fidâ’ya göre, Gassânîlerin toplamda otuz bir hükümdarı vardır. Bu 

hükümdarların isimlerini de sırasıyla şöyle sıralamaktadır: Cefne b. Amr Müzeykıyâ, 

Amr b. Cefne, Sa’lebe b. Amr, Hâris b. Sa’lebe, Cebele b. Hâris, Hâris b. Cebele, 

Münzir el-Ekber b. Hâris, Nu’man b. Hâris, Cebele b. Hâris, Eyhem b. Hâris, Amr b. 

Hâris, Cefne el-Asğar, Nu’man el-Asğar, Nu’man b. Amr b. Münzir, Cebele b. 

Nu’man, Nu’man b. Eyhem b. Hâris b. Sa’lebe, Hâris b. Eyhem, Nu’man b. Hâris, 

Münzir b. Nu’man, Amr b. Nu’man, Hucr b. Nu’man, Hâris b. Hucr, Cebele b. Hâris, 

Hâris b. Cebele, Nu’man b. Hâris (Ebû Kerb ve Kudâm lakaplarıyla da tanınır.), 

Eyhem b. Cebele b. Hâris, Münzir b. Cebele, Şurahîl b. Cebele, Amr b. Cebele, Cebele 

b. Hâris b. Cebele ve Cebele b. Eyhem b. Cebele’dir.
148

  

Hamza el-İsfahânî, ilk Gassânî hükümdarının Cefne b. Amr Müzeykıyâ 

olduğunu belirtikten sonra şunları aktarmaktadır: Ezd kabilesine göre Amr’a 

Müzeykıyâ lakabının takılmasının sebebi, hükümdarlığının her gününde başkası 

giymesin diye değerli iki elbiseyi parçalamasından dolayı idi. Bu yüzden “müzeykıyâ” 

olarak anıldılar. Bu isimlendirmenin sebebi ise onun döneminde Ezd kabilesinin Arim 

seline maruz kaldığı sırada dağılıp paramparça olmasındandı. “Mâüssemâ” (Cennetin 

suyu) lakabıyla anılan Âmir’e gelince ona bu ismin verilmesinin sebebi, onun 

döneminde açlığa düşen Ezd kabilesinin azıklarını yağmur yağana kadar 

üstlenmesiydi. Bunun üzerine Ezd kabilesi, “Âmir bizim için yağmurun (Mâü’s-sema) 

yerine geçmektedir”, dediler. Hamza el-İsfahânî ardından Bizans imparatoru 

Anastasius tarafından iktidara getirilen Cefne b. Amr ile birlikte otuz iki Gassânî 

hükümdarı olduğunu belirttikten sonra hükümdarların listesini ve hâkimiyet sürelerini 

şu şekilde belirtmiştir:
149

 

 

Hükümdarlar/Hâkimiyet Süresi 

 

Hükümdarlar/Hâkimiyet Süresi 

1. Cefne b. Amr Müzeykıyâ, 45 17. Nu’man b. Eyhem, 21 

2. Amr b. Cefne, 5 18. III. Hâris b. Eyhem, 22 

3. Sa’lebe b. Amr, 17 19. Nu’man b. III. Hâris, 18 

4. I. Hâris b. Sa’lebe, 20 20. Münzir b. Nu’man, 19 

5. Cebele b. I. Hâris, 10 21. Amr b. Nu’man, 33 

6. II. Hâris b. Cebele (İbn Mâriye), 10 22. Hucr b. Nu’man, 12 

                                                           
148 Ebü’l-Fidâ, el-Muhtasar fî târîhi’l-beşer, Mahmûd Deyyûb, c. 2 (Beyrut: Dâru’l-Kütübü’l İlmiyye, 1997), s. 

119-120. 
149 Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, s. 90-96. 



46 
 

7. Münzir el-Ekber b. II. Hâris, 3 23. IV. Hâris b. Hucr, 26 

8. Nu’mân b. Hâris, 15,5 24. Cebele b. IV. Hâris, 17 

9. Münzir el-Esğar b. Hâris, 13 25. Hâris b. Cebele (İbn Ebî Şemir), 27 

10. Cebele b. Hâris, 34 26. Nu’man b. Hâris (Ebû Kerb), 37 

11. Eyhem b. Hâris, 3 27. Eyhem b. Cebele b. Hâris, 27,5 

12. Amr b. Hâris, 26 28. Münzir b. Cebele b. Hâris, 13 

13. Cefne b. Münzir el-Ekber, 30 29. Şurâhîl b. Cebele b. Hâris, 25 

14. Nu’man b. Münzir el-Ekber, 1 30. Amr b. Cebele b. Hâris, 10 

15. Nu’man b. Amr Münzir el-Ekber, 27 31. Cebele b. Hâris, 4 

16. Cebele b. Nu’man, 16 32. Cebele b. Eyhem, 3 

 

Gassânî hükümdarları hakkında müstakil bir eser ortaya koyan Nöldeke, 

Gassânîlerin kuruluş tarihinin, Bizans İmparatorluğu’nun onların Suriye’deki 

hâkimiyetini tanıdıktan sonra hükümdarlarına phylarch ünvanının verilmesiyle birlikte 

başladığını savunmaktır. Yunan ve Süryani kaynaklarına dayanarak Gassânî 

hükümdarları ve hükümdarlık sürelerinin şöyle olduğunu iddia etmektedir:
150

   

 

Hükümdarlar 

 

Hâkimiyet Yılları 

 

Hâris b. Cebele el-Ekber MS 529-569 

Ebû Kerb el-Münzir b. Hâris MS 569-582 

Nu’man b. Münzir MS 582-583 

Hâris el-Asğar b. Hâris  

 

MS 583-614 
Hâris el-A’rec b. Hâris el-Asğar 

Nu’man b. Hâris el-Asğar 

Nu’man’ın kardeşi Amr 

Nu’man’ın oğlu Hucr 

Cebele b. Eyhem                         MS 636 

 

Nöldeke’nin bu görüşlerine göre Gassânîlerin hâkimiyeti, 6. yüzyıldan başlayıp 

İslâmiyet’in ortaya çıktığı tarihlere kadar sürmektedir. Son dönem Arap tarihçisi Corcî 

Zeydan, Nöldeke’nin Bizans kaynaklarına, kilise tarihlerine ve Arapça şiirlere 

dayanan yorum ve tenkitlerinin büyük bir öneme sahip olduğunu, fakat Gassânî 

hükümdarlarının sayısını on hükümdara ve devletin tarih sahnesinde kalış süresini bir 

buçuk asırdan daha az bir zamana indirgemesinin gerçeğe uygun olmadığını 

savunmuştur. Ona göre Hamza el-İsfahânî’nin, Gassânîlere atfettiği altı asırlık 

hâkimiyet süresi ile otuz iki hükümdarı kaydetmesini ihtiyatla düşünülmesinin 

                                                           
150 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 8-9, 57. 



47 
 

gerektiği gibi, Nöldeke’nin vardığı bu sonuçu kabul etmek mümkün 

gözükmemektedir. Zeydan’a göre ise Gassânîlerin hâkimiyet süreleri üç yüz seneyi 

geçmemektedir. Ardından Gassânîlerin hükümdarlarını, tahta çıkış sıralarını ve 

hükümdarlık sürelerinin şu şekilde kaydeder:
151

 

 

Hükümdarlar 

Hâkimiyet 

Yılları 

Cefne b. Amr MS 220 

Amr b. Cefne MS 265 

Sa’lebe b. Amr MS 270 

I. Hâris b. Sa’lebe MS 270 

Cebele b. I. Hâris MS 307 

II. Hâris b. Cebele b. Mâriye MS 317 

Nu’man b. Eyhem (kardeşleri III. Hâris ile Münzir el-Ekber ve 

oğulları Nu’man, Cefnetü’l-Muhrik ve Amr hükümdar olmadı.) 

MS 380 

Nu’man b. III. Hâris (ve Amr b. Cefnetü’l Muhrik, Nu’man b. Amr b. 

Münzir el-Ekber) 

MS 430 

Hucr b. III. Hâris (kardeşleri Münzir, Amr, Cebele b.Nu’man b. Amr) MS 460 

IV. Hâris b. Hucr MS 486 

Cebele b. IV. Hâris MS 512 

V. Hâris b. Ebî Şemir b. Cebele MS 529 

Nu’man b. Ebu Kereb b. V. Hâris (ve Cebele hükümdar olmadı.) MS 569 

Şurahil b. Cebele b. V. Hâris (kardeşleri Eyhem, Münzir, Amr ve 

Hâris hükümdar olmadı.) 

MS 625 

Cebele b. Eyhem (ve Cebele b. Hâris)     MS 633 

 

Zeydan’ın verdiği bu cetveldeki hükümdarların sayısı, Nöldeke tarafından 

Bizans kaynakları ile kilise tarihlerine göre düzenlenen cetveldeki hükümdarların 

sayısından fazla olduğu görülmektedir. Çünkü Bizanslılar, Selihîleri mağlup edip 

Suriye’deki hâkimiyeti ele geçirdikten sonra Gassânîlerden ve hükümdarlarından 

bahsetmeye başlamışlardı. Şemsettin Günaltay’a göre gerçeğe en yakın Gassânî 

hükümdarlarının listesi Zeydân’ın oluşturduğu listedir.
152

 Ancak onun da diğer 

müelliflerin vermiş olduğu listelerdeki gibi bazı hükümdarların isimleri eksiktir. Bu 

yüzden çalışmada hükümdar listesi ve hükümdarların hâkimiyet süreleriyle ilgili daha 

doğru olduğunu düşündüğümüz Mahmut Kelpetin’in Cevad Ali’nin hükümdarlar 

listesine dayanarak hazırladığı listeyi esas alacağız.
153

 Bu liste şöyledir: 

                                                           
151 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 249-254. 
152 Şemsettin Günaltay, İslâm Öncesi Arap Tarihi (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), s. 190-191. 
153 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 246. 



48 
 

Gassânî Hükümdarları ve Hâkimiyet Yılları 

1) Cefne b. Amr  (MS 220-265) 2) Amr b. Cefne (MS 265-270) 

3) Sa’lebe b. Amr (MS 270-287) 4) Hâris b. Sa’lebe (MS 287-307) 

5) Cebele b. Hâris (MS 307-317) 6) Hâris b. Cebele (İbn Mâriye) (MS 317-

327) 

7) Münzir b. Hâris (MS 327-330) 8) Eyhem b. Hâris (MS 327-330) 

9) Münzir el-Asğar b. Hâris (MS 327-

340)  

10) Nu’man b. Hâris (MS 327-342)  

11) Amr b. Hâris (MS 330-356) 12) Cebele b. Hâris (MS 327-361) 

13) Cefne b. Münzir (MS 361-391) 14) Nu’man b. Münzir (MS 361-362) 

15) Nu’man b. Amr b. Münzir (MS 391-

418) 

16) Cebele b. Nu’man (MS 418-434) 

17) Nu’man b. Eyhem (MS 434-455)  18) Hâris b. Eyhem (MS 434-456)  

19) Nu’man b. Hâris (MS 434-453) 20) Münzir b. Nu’man (MS 453-472) 

21) Amr b. Nu’man (MS 453-486)  22) Hucr b. Nu’man (MS 453-465) 

23) Hâris b. Hucr (MS 486-512) 24) Cebele b. Hâris (MS 512-529) 

25) Hâris b. Cebele (MS 528-569) 26) Münzir b. Hâris (MS 569-581)  

27) Ebû Kerb Nu’man b. Hâris (MS 570-

582) 

28) Nu’man b. Münzir (MS 581-583) 

29) Hâris b. Hâris (MS 583-?) 30) Nu’man b. Hâris Ebû Kerb (MS 583-

?) 

31) Eyhem b. Cebele (MS ?-614) 32) Münzir b. Cebele (MS 614-?) 

33) Şerâhîl b. Cebele (MS ?-618) 34) Amr b. Cebele (MS 618-628) 

35) Cebele b. Hâris (MS 628-632) 36) Cebele b. Eyhem (MS 632-638) 

 

Bizans kaynaklarında Araplar, Ren ve Tuna’daki halklar gibi medenî yaşamını 

başaramayan “barbarlar” olarak tasvir ediliyordu. Bununla birlikte, barbar olarak 

kabul görmeleri batıdaki halklara göre biraz farklıydı. Araplar, genellikle farklı bir 

kültürün taşıyıcıları olarak barbar kabul edilmişlerdi. Barbarların akınlarına yapılan 

birçok atıflarda, Arapların Bizanslıların düşmanları olarak kaydedildikleri 

görülmektedir. Ancak Batı’daki Gotlar, Vizigotlar ve diğer halklar, ister pagan ister 

Hıristiyan veya müttefik olsunlar barbar olarak adlandırılırken Araplar, 

imparatorluğun müttefiki veya Hıristiyan oldukları takdirde bu şekilde 



49 
 

adlandırılmadıkları görülmektedir.
154

 Dolayısıyla Bizanslıların Arap müttefikleri 

Gassânî konfederasyonunun hanedanı Cefneoğulları, diğer kabilelerden hem güçleri 

hem de Hıristiyan olarak oynadıkları rolle ayrılmıştı. Süryani miafizit kaynakları, 

Gassânî hükümdarlarına kilisenin liderleri ve bağışçıları olarak önemli bir rol 

vermektedir. Kilise tarihçisi Ephesuslu Ioannes (ö. 588?) Hâris b. Cebele’nin oğlu 

Münzir b. Hâris’i övgüyle anlatır ve ve onun miafizit liderleri Yakub el-Berdaî ile 

Beth Ukkameli Paul’u uzlaştırma çabalarından söz eder. Ephesuslu Ioannes, ayrıca bu 

anlatı boyunca, Münzir’in Bizans hizmetinde Suriye’deki çöl yazıtlarında da 

kaydedilen “patricus” (soylu) gibi kazandığı yüksek ünvanları da vurgulamaktadır.
155

 

Malalas, Gassânî hükümdarları arasında en çok bilinen hükümdar olan Hâris b. 

Cebele’nin, 528 yılında Lahmîlerin hükümdarı Münzir b. Mau’s-Semâ’yı (MS 514-

546) mağlup ettiğine dair haberler verdiği kroniğinde Hâris’i ayrıca phylarch 

ünvanıyla anmaktadır.
156

 Yunan tarihçileri, Bizanslılarla anlaşma sağlayan 

Gassânîlerin ilk hükümdarının Cebele olduğunu be onun 497’deki bir ayaklanmanın 

bastırılmasında Bizanslılara yardım ettiğini belirtmişlerdir. Zira bu hizmetine karşılık 

olması gerek Bizans tarafından kendisine phylarch ünvanı verilerek Petra valiliğine 

getirilmişti.
157

 Nöldeke’ye göre Cebele, Gassânîlerin en büyük hükümdarı olan ve 

Yunan kroniklerinde kendisinden en çok söz edilen Hâris b. Cebele’nin babasıdır.
158

  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
154 Vasilios Christides, “The Image of the Pre-Islamic Arab in the Byzantine Sources” (Doctoral Thesis, Princeton 

University, 1970), s. 110-112. 
155 Philip Wood, “Christianity and the Arabs in the Sixth Century”, Interactions Between Rome and the Peoples on 

the Arabian and Egyptian Frontiers in Late Antiquity, eds. G. Fisher and J. Djikstra (Leuven: Peeters, 2014), s. 

359-362. 
156 Ion. Mal. Chron. 18. 16. 
157 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 257. 
158 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 57. 



50 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

 2.  GASSÂNÎLERİN SİYASÎ İLİŞKİLERİ 

2. 1. Bizans İmparatorluğu ile İlişkiler 

Bizans ve Sâsânî imparatorluklarının sınırlarına bakıldığında, kuzeyde Kafkas 

dağlarından güneyde Suriye Çölü’ne kadar uzanan, iki gücü birbirinden ayıran düzgün 

bir sınır görülebilir. Ancak söz konusu bölgenin yapısı göz önüne alındığında durum 

çok daha farklıdır. Çünkü Armenia’nın dağlık bölgeleri ile Suriye’nin bozkırlarını 

kontrol etmek hiçbir zaman kolay olmadı. Bu nedenle hem Bizans hem de Sâsânîler 

sınır bölgelerinde üstünlüklerini kabul ettirmek amacıyla birbirleriyle mücadele 

etmişlerdir. Bizanslılar sınır bölgelerindeki hâkimiyetlerini kuvvetlendirmek için yerel 

Arap kabileleriyle anlaşma sağladılar. Bunların çoğu yavaş yavaş imparatorluğun 

bünyesine dâhil edilirken, göçebe veya yarı göçebe kabilelerin elindeki bozkır 

toprakları hiçbir zaman ele geçirilemedi. 4. yüzyıldan itibaren bu kabilelerden bazıları 

Hıristiyanlığı kabul ederek Bizanslılar ile ittifak kurmuşlardı.
159

 

Suriye ve Mezopotamya Arapları, 5. ve 6. yüzyıllarda rakip İran ile Bizans 

imparatorlukları arasındaki mücadelede her zaman önemli bir rol oynamışlardır. 

Ancak dinî farklılıkları onları ikiye ayırdı. Bunlardan en güçlü olan Lahmî 

hükümdarları, Bizans’ın daimi düşmanları olarak İran’ı takip ederken Gassânî 

hükümdarları Bizans adına savaştılar. Ephesuslu Ioannes, Gassânîlerin kökenleri 

hakkında çok az şey bilindiğini ve onların Constantinus zamanında Hıristiyanlığı 

benimsediklerini ifade etmektedir. Bundan sonra Ephesuslu Ioannes’in yanı sıra 

Bizans kaynakları, Hâris b. Cebele’nin hükümdarlığına kadar tarihlerine ilgisiz 

kalmışlardır.
160

 Bizans kaynaklarında genellikle “Aretas” veya “Arethas” olarak ismi 

zikredilen ilk Gassânî hükümdarı olan Hâris, Bizanslıların yanında yüksek bir konuma 

ve şöhrete sahip oldu. Bu şöhretini ise Bizanslılara, ülkelerini savunmalarında onlara 

yardım ettikten sonra elde etmişti. Nitekim Hâris, Sâsânîler ve Lahmîlerle savaşan 

Bizans’ın doğu komutanı Belisarius’un en büyük yardımcılarından biriydi.
161

 Bütün bu 

hizmetlerinden dolayı Hâris, 529’da dönemin Bizans imparatoru Iustinianus tarafından 

                                                           
159 Geoffrey Greatrex, “Byzantium and the East in the Sixth Century”, The Cambridge Companion to the Age of 

Justinian, ed. Michael Maas (Cambridge: Cambridge University Press, 2005), s. 490, 498-499. 
160 Ioann. Eph. Eccl. Hist. III. 244-247. 
161 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 257.  



51 
 

Konstantinopolis’e davet edildi. Burada büyük bir törenle Hâris’e phylarch (kabile 

reisi, emir) ve patricus (soylu) ünvanları verildikten sonra Petra genel valiliğine 

getirildi. Bizanslılarda bu ünvanlar yalnızca soylu kişilere veriliyordu. Böylece Hâris, 

bu ünvanları alan ilk Gassânî hükümdarı oldu. Ayrıca bu ünvanlar kendisinden sonra 

yerine geçen çocuklarına da verildi.
162

 Bizanslı tarihçi Procopius, bu kararın ardındaki 

gerekçeyi şöyle vermiştir: 

Bu adam* Bizanslılar için en zor ve tehlikeli düşman haline geldi. Bunun 

nedeni, kral konumunda olan Lahmî hükümdarı Münzir’in İran’daki tüm Araplara tek 

başına hükmetmesi ve Bizans topraklarında istediği her yere tüm ordusuyla 

saldırabilmesiydi. “Duces” dedikleri Bizanslı askerlerin hiçbir komutanı ya da 

Bizanslılarla müttefik olan ve “phylarch” denilen Arapların hiçbir lideri, adamlarını 

Münzir’e karşı dizecek kadar güçlü değildi. Çünkü her bölgede düşmanla savaşacak 

yeterli sayıda asker yoktu. Bu nedenle İmparator Iustinianus, Arabistan’daki Arapları 

yöneten Cebele’nin oğlu Hâris’i mümkün olduğunca birçok kabilenin başına geçirdi 

ve ona Bizanslılar arasında daha önce hiç yapılmamış bir şey olan kral ünvanını 

verdi.
163

 

Geç Antik Çağ’da Bizans ve Sâsânîler arasındaki rekabet ve mücadele 

Gassânîlere büyük bir itibar kazandırdı. Zira Irak’taki Lahmîleri kendi lehlerine 

kullanan Sâsânîler ile bedevî Araplara karşı Bizans imparatorları Gassânîlerden destek 

almışlardı. Bu yüzden Suriye’de devlet kurmalarına izin verildi ve hatta imparatorlar 

tarafından teşvik edildi.
164

  

2. 1. 1. Iustinianus’un Sâsânîlerle Mücadelesi ve Gassânîler 

Geç Antik Çağ’ın en etkili hükümdarlarından biri olan Iustinianus (MS 527-

565) değişen koşullarla birlikte Sâsânîlerin yeni sorunlar çıkarmaya başlaması üzerine 

onlara karşı saldırgan bir politika izlemek zorunda kalmıştı. Bunun için ilk önce 

Mezopotamya’daki komutanı Belisarius’tan, Bizans savunma sisteminin ortasında 

önemli bir merkez olan Dara’dan daha çok Nisibis’e yakın olan Mindouos’a yeni bir 

sınır tahkimatı inşa edilmesini istedi. Çünkü Sâsânîlerin 363 yılında ele geçirdikleri 

                                                           
162 Cevad Ali, el-Mufassal, s. 406-407; Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 12. 

* Lahmî hükümdarı III. Münzir (MS 505-554). 
163 Procop. Bell. 17. 45-48.  
164 Günaltay, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri, s. 45. 



52 
 

Nisibis, önemli bir ileri savunma merkeziydi.
165

 Ancak Sâsânîler, Dara ile 

Mindouos’da yapılan istihkâmın yıkılmasını istediler. Iustinianus daha sonra 

Belisarius’a Sâsânîlere karşı yürümesini emretti. Bunun üzerine Belisarius, büyük bir 

ordu toplayarak Dara’ya geldi. Çok geçmeden Sâsânîler de Dara yakınlarında bulunan 

Ammodios denilen yerde karargâh kurdular. Dara surları dışında 529 yılında meydana 

gelen savaşta, Sâsânîler yenilgiye uğradı.
166

 Aynı yıl Sâsânîlerin Irak’taki Arap 

müttefikleri Lahmîlerin lideri III. Münzir, 529’da büyük bir silahlı kuvvetle Fırat 

Nehri yakınlarındaki Rakka’da görüldü. Belisarius, kendisini desteklemeye gelen 

komutanlarının 8.000 askeriyle birlikte onları geri çekilmeye zorladı. Malalas, 

bunların arasında 5.000 adamıyla phylarch ünvanıyla anılan Hâris b. Cebele’nin de 

olduğunu belirtmektedir.
167

  

İmparator Iustinianus’un sıradan bir Arap hükümdarına karşı gösterdiği bu 

ilginin birçok nedeni vardı. Bunların başında Gassânîlerin, uzun mesafeli uluslararası 

ticaret yollarının önemli bir kısmına sahip olmasıydı. Nitekim İpek Yolu’nun, Uzak 

Doğu’dan başlayıp Kızıldeniz’de Akabe Limanı’ndan kara yoluyla Akdeniz dünyasına 

kadar uzanan kısmı Suriye’den geçiyordu. Bu yol “Mezopotamya Yolu” olarak 

biliniyordu. Kervanlar bu yolda zorlu ve tehlikeli bölgelerden geçtikleri için özellikle 

bedevî Arapların saldırılarına karşı Gassânîlerin sağladığı korumaya ihtiyaçları vardı. 

İmparator aynı zamanda Kızıldeniz’deki Bizans ticaretini İran’a bağlı kalmaktan 

kurtarmak istiyordu. Bunun için Gassânîlerin yanı sıra Kızıldeniz’deki ticaret yollarına 

hâkim olan Hıristiyan Habeşlilerle sıkı ilişkiler kurmaya çalıştı. Gassânîler gibi 

miafizit inancına sahip olan Habeşlilerin, Kadıköy inancına sahip Bizanslılarla olan 

ittifakı pek güçlü olmasa da Sâsânîlerin Kızıldeniz’deki ticaretini durdurması için iyi 

bir fırsattı.
168

 Çünkü Kızıldeniz ticareti, özellikle 6. yüzyılda Bizanslıların ve 

Sâsânîlerin rekabetine sahne olmuştu. Bizanslılar, müttefikleri Habeşliler aracılığıyla 

Hıristiyan Himyerîlere, Sâsânîler yerel putperestlere ve Yahudi Himyerî yöneticilerine 

destek veriyordu. İmparator Iustinus (MS 518-527) Yemen’de Yahudi olan 

Himyerîlerin, Hıristiyanlara yaptığı baskıyı mazeret göstererek Habeşlilerle ittifak 

                                                           
165 Stephen Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, çev. Turhan Kaçar (Ankara: TTK Yayınları, 

2016), s. 199-200.  
166 Procop. Bell. 1. 13. 
167 Ion. Mal. Chron. 18. 60. 
168 Glen W. Bowersock, Throne of Adulis: Red Sea Wars on the Eve of Islam (Oxford: Oxford University Press, 

2013), s. 107-108. 



53 
 

anlaşması yapmıştı. Buna göre, o dönemde Ayzab ile Habeşistan arasındaki bölgeyi 

kapsayan bir konfederasyon altında toplanan Habeşliler, Aden’e kadar hâkimiyeti 

sağlayıp Kızıldeniz’i bir Bizans gölü haline getirdikten sonra onların yerel 

hâkimiyetlerini kabul edeceklerdi. Bu yüzden Iustinianus, Kızıldeniz ticaretini ele 

geçirmek amacıyla Habeşlilerle tekrar bir ittifak anlaşması yaptı.
169

 Iustinianus, aynı 

zamanda Sâsânîlerin İpek Yolu ticareti üzerindeki hâkimiyetinden de rahatsızdı. Bu 

dönemde Sâsânîler ipek ticaretinde, Habeşliler de Seylan’dan getirdikleri baharat 

ticaretinde öne çıkmışlardır. Iustinianus, her iki ülkenin de Hıristiyan olmasından 

faydalanarak Sâsânîlere karşı Habeşlilerle ortak hareket etmeyi planlamıştı. Bunun 

için Habeşli tüccarların Seylan’dan ipek satın alıp Bizanslılara teslim edeceklerine dair 

bir anlaşma yaptı. Ancak bu anlaşma gerçekleşmedi. Çünkü Habeşliler, büyük bir 

olasılıkla Sâsânîlerle Doğu ticaretini dostane bir şekilde paylaşmışlardı ve 

Bizanslıların belirsiz bir desteği için ticaret anlaşmalarını tehlikeye atmak 

istememişlerdi.
170

 Sâsânîler, 570 yılından itibaren Yemen’i istilasının ettiler, ardından 

Kızıldeniz’i Aden’e bağlayan Babülmendep Boğazı’nı kontrol altına aldılar. Bu 

nedenle Bizans’ın doğuya giden yolu da tamamen kapanmıştı. Dolayısıyla bu tarihten 

itibaren Bizans’ın Doğu ticareti üzerindeki etkisi azaldı ve Kızıldeniz ticareti önemini 

kaybetmeye başladı.
171

  

Iustinianus, doğudaki tedbirlerinin ardından Germen istilasıyla kaybedilen batı 

topraklarını geri alarak imparatorluğu eski sınırlarına ulaştırma mücadelesine girişti. 

Bu yüzden doğudan gelebilecek herhangi bir saldırıya karşı 531’de tahta geçen I. 

Hüsrev Anuşirvân ile “ebedî barış” diye bilinen anlaşmayı yaptı. Daha sonra tüm 

gücünü imparatorluğun batısına çevirdi. Ancak I. Hüsrev Anuşirvân (MS 531-579) bu 

anlaşma sayesinde Iustinianus’un Afrika ve İtalya’da ilerleyerek güçlenmesi üzerine 

anlaşmayı bozmanın yollarını aradı. Bunun için Lahmî hükümdarı III. Münzir ile 

görüştü ve ona savaş için sebepler sağlamasını emretti. Bu sırada III. Münzir ve Hâris 

b. Cebele arasında strata Diocletiana olarak isimlendirdikleri Suriye’nin sınır 

bölgesinde Palmyra’nın güneyine kadar uzanan meraların kime ait olduğu konusunda 

anlaşmazlık vardı. III. Münzir, Hâris’i ülkesinin sınırlarını ihlal etmek ve barış 

                                                           
169 Nihal Şahin Utku, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir (İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), s. 244-245; Alexander 

Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. Arif Müfid Mansel, c. 1 (Ankara: Maarif Matbaası, 1943), s. 210. 
170 Irene M. Franck, David M. Brownstone, The Silk Road: A History (New York-Oxford: Facts On File 

Publications, 1986), s. 156-157. 
171 Şahin Utku, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir, s. 245. 



54 
 

zamanında kendisiyle çatışmaya girmekle suçladıktan sonra bu bahaneyle Bizans 

topraklarını istila etmeye başladı. Bunun üzerine I. Hüsrev Anuşirvân, müttefiki III. 

Münzir’in tarafında yer alarak anlaşmanın Iustinianus tarafından bozulduğunu iddia 

etti. Ardından ordusuyla Suriye ve Anadolu’yu işgal ederek Antakya’yı ele geçirdi 

(540). Buna karşılık Bizans komutanı Belisarius, Hâris’i de yanına alarak 

Mezopotamya’yı işgal etti. Hâris, Sâsânîlere ve Lahmîlere ait birçok bölgeyi 

yağmaladıktan sonra ülkesine geri döndü.
172

 Bu olaylardan sonra Gassânîler ve 

Lahmîler arasındaki savaş, III. Münzir’in Hâris’in hâkimiyeti altındaki Kınnesrîn’e 

girmesine kadar devam etti. Hâris, III. Münzir’i 529 yılında yapılan savaşta yenmişti. 

Bu nedenle III. Münzir, Hâris’in esir aldığı oğlunu Arapların en büyük kutsal putu 

Uzzâ’ya kurban etti. Hâris, yaklaşık on yıl sonra Kınnesrîn’de yapılan savaşta 

düşmanını öldürerek intikamını aldı.
173

 Kınnesrîn’de yapılan bu savaşın yeri ve coğrafî 

konumuna bakıldığında Hâris’in, Palmyra’dan Akabe Körfezi’ne kadar uzanan Bizans 

sınırlarının güvenliğini sağlamanın yanı sıra sınırdaki tüm saldırıları geri püskürtmekle 

görevlendirildiği anlaşılmaktadır. Muhtemelen 529 yılındaki atamasından sonra 

limesler üzerindeki güvenliği sağlama yeteneğini göstermeyi başarınca imparator 

tarafından sorumlulukları genişletilmişti. Oğlu Münzir b. Hâris döneminde ise 

Gassânîlerin askerî varlığı kuzeyde Rusâfe’den Fırat Nehri’nin kenarında bulunan 

Menbiç’e (Hierapolis) kadar uzanmıştır.
174

  

2. 1. 2. Gassânî kralı Hâris b. Cebele’nin Konstantinopolis Ziyareti  

Hâris b. Cebele, III. Münzir’in yerine geçen oğlu Amr b. Münzir’in babasının 

intikamını almak için Suriye’ye saldırması üzerine imparator Iustinianus ile 

Lahmîlerin yeni hükümdarına karşı sürdürülecek mücadeleyi ve kendisinden sonra 

yerine geçecek kimsenin belirlenmesini görüşmek üzere 563 yılında 

Konstantinopolis’i ziyaret etti.
175

 Lahmî hükümdarı III. Münzir’i öldürdükten sonra 

çöldeki Arap kabileleri arasındaki konumunu sağlamlaştıran Hâris, Gassânîleri Yakın 

Doğu’da önemli bir güç haline getirmeyi başarmıştı. Bu yüzden Iustinianus, onu 

ziyaret eden bir krala yakışan ihtişamlı bir törenle karşılayarak ödüllendirdi.
176

 Zira 

rakipleri Lahmîler, Bizanslılar için zor ve tehlikeli bir düşman olmuştu. III. Münzir, 

                                                           
172 Procop. Bell. 2. 1. 5. 
173 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 642. 
174 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 44. 
175 Theoph. Khron. AM6056. 
176 Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire, s. 109. 



55 
 

İran’daki tüm Arap kabilelerine tek başına hükmederek Bizanslılara karşı önemli 

başarılar elde etmişti. Bizanslı askerlerin, herhangi bir komutanı ya da Bizanslılarla 

müttefik olan bir Arap kabile lideri ona karşı savaşacak güçte değildi. Bu yüzden 

Iustinianus, Hâris’i mümkün olduğu kadar birçok Arap kabilesinin başına geçirdi ve 

ona Bizanslılar arasında daha önce yapılmamış bir şey olan kral ünvanını verdi.
177

 

Muhtemelen Iustinianus, Arap kabilelerini doğrudan yönetme imkânına sahip 

olmadığı için yerel Araplar arasında saygı duyulan birini seçmenin daha mantıklı 

olduğunu düşünmüştü.
178

 Hâris ise Konstantinopolis’teki bu tören sırasında saray 

mensupları üzerinde büyük bir etki bırakmıştı. Çünkü cesareti ve gücü her yerde 

hayret ve mübalağa ile anlatılıyordu. Kendisi de Konstantinopolis’in yüksek yapıları 

karşısında hayran kalmıştı. Ancak saray mensupları Hâris’in kral gibi davranması 

karşısında korkmuş ve imparatorun ona gösterdiği ilgiyi pek hoş karşılamamışlardı.
179

 

Bizanslı tarihçi Menandros Protector, imparator Iustinianus’un bir Arap kabile liderine 

gösterdiği bu ilgiyi oldukça eleştirmiştir. Nitekim tarih kroniğinde Bizans’ın Sâsânîler 

ve Türkler ile kurduğu diplomatik ilişkilerin önemine dikkat çekerken Gassânîler gibi 

Arap kabilelerine özellikle barış zamanlarında ilgili ve cömert davranılmasını gereksiz 

bulmaktadır. Ancak Iustinianus, özellikle doğu cephesinde Sâsânîler ile Arap 

müttefikleri Lahmîlere karşı savaşların yürütülmesinde ve sınırların güvenliğinin 

sağlanmasında Gassânîler gibi miafizit Arapların, Bizans için öneminin farkında idi.
180

 

Hâris b. Cebele’nin Iustinianus’un daveti üzerine Konstantinopolis’te 

gerçekleştirdiği bu ziyaretine kendisinin isteğiyle Süryani piskopos Yakub el-Berdaî 

de eşlik etti. Miafizit taraftarı olan Hâris, Bizans ile bu iyi ilişkilerden istifade ederek 

Yakub ve onun gibi miafizit olan arkadaşı Teodoros’un Suriye’ye piskopos olarak 

tayin edilmelerini istedi.
181

 Bizans-Sâsânî sınırları boyunca yaşayan Arap kabileleri, 

iki imparatorluk arasındaki mücadelede önemli bir rol oynuyorlardı. Sâsânîler, 504-

506 ve 530-531 yıllarındaki seferlerinde Arap müttefiklerini kullanmıştı ve 540 yılında 

Suriye’nin işgali için Arap kabilelerinin anlaşmazlığını bahane etmişti. Bizans’ın doğu 

sınırında benzer felaketlerin tekrarlanmaması, büyük ölçüde güçlü kabilelerin en 

                                                           
177 Procop. Bell. 1. 17. 
178 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 96. 
179 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 257; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 409; Günaltay, İslâm Öncesi Arap Tarihi, 

s. 191. 
180 Men. Hist. Fr. 9. 1. 
181 Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 416-417. 



56 
 

azından bir bölümünün tarafsızlığına bağlıydı. MS 6. yüzyılın ilk yıllarında iki büyük 

konfederasyon olarak ortaya çıkan Gassânîler ve Lahmîler, birbirlerine düşmandılar. 

Bunlar, Bizans-Sâsânî mücadelesinden her türlü avantajı elde etmeye çalışıyordu. Her 

iki imparatorluk da müttefik kazanmak için dini bir araç olarak kullandılar. Bizanslılar 

bu konuda önemli bir avantaja sahipti. Çünkü Arap kabilelerinin birçoğu ne 

Nasturiliğe ne de Zerdüştlüğe ilgi duymadı.
182

 MS 4. yüzyılın ortalarından itibaren 

Hıristiyanlıkla temas halinde olan Gassânîlerin Hıristiyanlığı benimsemeleri, Bizans 

hâkimiyetinde güçlü bir Arap hanedanı olan Selihîleri henüz devirmemiş oldukları 502 

yılından önceki zamandır. Dönemin imparatoru Anastasius, miafizit inancına eğilimli 

olmasına rağmen dinî birliği yeniden tesis etmekle ilgilendiği için henüz miafizit 

itikadını açıkça savunmamıştı. Bu durum Gassânîlerin müttefik olduğu 502 yılından 

sonra da devam etti. Çünkü yeni Arap konfederasyonunun tam olarak hangi doktrine 

inandığı, Hıristiyan oldukları sürece bir sorun teşkil etmiyordu. Gassânîlerin 

miafizitliğe geçişi Anastasius’un imparatorluğunun son on yılında tarafsızlık 

politikasını bırakarak açıkça miafizit inancını savunmasıyla gerçekleşmiş olmalıdır. 

Gassânîlerin bu dinî dönüşümünün nasıl gerçekleştiğini tam olarak tespit etmek 

mümkün değildir. Ancak miafizit taraftarı Antakya patriği Severus (MS 512-518) ile 

Tella piskoposu Yuhanna’nın (MS 482/3-538) etkisi altında gerçekleşmiş olduğuna 

şüphe yoktur.
183

  

Hıristiyanlıkta İsa’nın tek bir tabiatı olduğunu savunan miafizit inancı, İsa’nın 

hem insanî hem ilahî iki tabiata sahip olduğunu savunan Kadıköy inancını benimseyen 

imparatorluğun resmî kilisesi tarafından kabul görmüyordu. Bu nedenle imparator 

Iustinianus, Kadıköy inancı yanlıları lehine iki inanç arasında bir denge oluşturmak 

istiyordu. Ancak bu girişim miafizitlerin imparatorluktan bütünüyle kopmasına neden 

oldu. Bu politika değişikliğinden sonra katı bir Kadıköy inancı taraftarı olan Antakya 

piskoposu Euphraemius (MS 527-545) Suriye’deki miafizitlere karşı çok sert 

yaptırımlar uygulamaya başladı. Bu sırada sürgünde bulunan miafizit liderlerinden 

Severus 538’de Mısır’da, ardından Antakya patriğinin girişimleriyle tutuklanan Tella 

piskoposu Yuhanna da Antakya’da öldü. Euphraemius’un miafizitlere uyguladığı 

baskıyı haber alan miafizitlerin en büyük koruyucusu imparatoriçe Theodora, bu 

                                                           
182 W. H. C. Frend, The Rise of the Monophysite Movement (Cambridge: Cambridge University Press, 1972), s. 

284-285. 
183 Irfan Shahid, BASIC, Vol. I/II, s. 694-695. 



57 
 

sırada başkentte bulunan İskenderiye’nin miafizit patriği Theodosius’u uyararak 

Euphraemius’un saldırılarını engellemek için Suriye’ye gizlice din adamları tayin 

etmesini istedi.
184

 Çünkü 540’ta Antakya’nın düşmesine yol açan Sâsânî saldırısı, 

başkent Konstantinopolis, Anadolu ve İran sınırında bulunan miafizitler arasında geniş 

bir düşman bölgesi açmıştı. Bununla birlikte, Tella piskoposu Yuhanna ile Severus 

gibi Kadıköy inancı karşıtı piskoposların ölümlerinin ardından gelen yıllar, piskopos 

yokluğu nedeniyle miafizitler için adeta kriz yılları olmuştu. Dolayısıyla bu sırada 

Konstantinopolis’te bulunan Hâris’in, din adamı tayin edilmesi talepleri kabul edildi. 

Suriye’deki miafizit Gassânîlerin, Sâsânîlerle aralarında sadık bir tampon bölge 

vazifesi görmeleri nedeniyle Iustinianus, Hâris’in isteklerini gayri resmî de olsa kabul 

ettikten sonra bu meseleyi eşi Theodora’ya bıraktı. Miafizit inancına son derece sadık 

olan Theodora, özellikle imparatorluğun Doğu eyaletlerinden gelen miafizit keşişler 

için Konstantinopolis’te çok sayıda manastırlar yaptırmıştı. Miafizitleri himaye etmesi, 

otoritelerini reddettikleri Konstantinopolis patrikleri tarafından hoşnutsuzlukla 

karşılanmış olmasına rağmen Theodora, Süryani piskopos Yakub el-Berdaî’yi Urfa’ya, 

arkadaşı Theodorus’un da Busrâ’ya piskopos olarak atanmasını sağladı.
185

 Bundan 

sonra imparatorluk yönetiminden gördükleri baskılar nedeniyle gizlenmek zorunda 

bırakılan miafizit Hıristiyanlar, Yakub el-Berdaî tarafından yeniden organize edildiler. 

Sıradan bir din adamı olan Yakub’un Antakya Kilisesi’nin miafizit hiyearşisinde 

Süryaniler açısından bu denli büyük bir rol oynaması, Hıristiyanlığın miafizit inancını 

benimseyen imparatoriçe Theodora ve Bizans İmparatorluğu’nun sadık müttefiki Hâris 

b. Cebele sayesinde gerçekleşmişti. Çünkü doğu eyaletlerindeki Kadıköy konsili 

karşıtı miafizitlerin, İran tehdidine karşı imparatorluk için ne kadar önemli olduklarını 

göstererek onu dinî siyasetinde değişiklik yapmak zorunda olduğuna ikna etmişlerdi. 

Böylelikle Suriye ve Mezopotamya, miafizit inancın kalesi haline gelmiştir.
186

  

Miafizit inancın sadık taraftarı Hâris b. Cebele, Konstantinopolis’e 

gerçekleştirdiği bu önemli ziyaretinin ardından 569 yılında öldü. Hâris’in kırk yıl 

süren hükümdarlığı döneminde Gassânîlerin sınırları Petra’nın yakınlarından 

                                                           
184 Turhan Kaçar, “Doğu Roma Dünyasında Monofizit Reaksiyon ve İmparator Iustinianus”, CollAn, C. IX, S. 3 

(2010), s. 318-319. 
185 Turhan Kaçar, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık: Doğu’da İsa Doktrininin Siyasi ve Entelektüel Tarih (İstanbul:  

Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2009), s. 162. 
186 Zafer Duygu, Hıristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve Kristoloji 

Paradigmaları (İstanbul: Divan Kitap, 2017), s. 395.  



58 
 

Palmyra’nın kuzeyindeki Rusâfe’ye kadar uzanmış Belkâ, Safâ ve Harrân’ı da içine 

alan geniş bir coğrafyaya yayılmıştı. Ayrıca Gassânîlerin önemli merkezlerinden biri 

olan Busrâ’da, bir kilisenin inşa edilmesiyle birlikte şehir, Arabistan’ın dinî ve ticarî 

merkezlerinden biri olmuştu.
187

  

2. 1. 3. Bizans-Gassânî Mücadelesi ve Sonuçları 

Hâris b. Cebele’nin ölümü üzerine yerine Bizans kaynaklarında 

“Alamundarus” adıyla tanınan oğlu Münzir b. Hâris (MS 569-582) geçti. Babasının 

siyasetini takip eden Münzir, iktidarının ilk yıllarında Gassânîlerin topraklarına büyük 

bir saldırı düzenleyen Lahmî hükümdarı Kâbûs b. Münzir ile mücadele etmek zorunda 

kaldı.
188

 Hâris, Bizans ve Sâsânîler arasında müttefik olarak ayrılmış olan kuzeydeki 

Araplar üzerinde hâkimiyet kurmayı başarmıştı. Ancak onun ölümünün ardından 

Sâsânîlerle ittifak halinde olan Hîre Arapları, sürüleriyle birlikte Gassânîlerin 

topraklarına girdiler. Bunun üzerine Münzir, büyük bir orduyla aniden saldırıya geçti 

ve Kınnesrîn’de Aynüübâğ denilen savaşta galip geldi. Kâbûs, son anda kaçmayı 

başardı, fakat mülkünden hiçbir şey kurtaramadı. Münzir ise Kâbûs’un tüm mallarını 

ve deve sürülerini ele geçirdikten sonra Fırat Nehri’ni geçerek Hîre Araplarının tüm 

zenginliklerinin bulunduğu yere kadar ulaştı.
189

 Ancak babası gibi miafizit inancın 

taraftarı olan Münzir’in askerî yönden güçlenerek Gassânîleri bölgenin önemli bir 

gücü haline getirmesi, Kadıköy inancının etkisi altında kalan dönemin imparatoru II. 

Iustinus’u (MS 565-578) rahatsız etmeye başladı.
190

 Iustinianus’tan sonra tahta çıkan 

II. Iustinus’un aksine eşi Sophia, teyzesi Theodora gibi miafizitleri destekliyordu. 

Sophia, Kadıköy inancı yanlıları ile karşıtları arasındaki mücadelelere son vermek 

amacıyla 566’da Konstantinopolis’te bir konsil toplanmasını sağladı. Ancak Yakub el-

Berdaî’nin de katılmış olduğu bu konsilden herhangi bir sonuç alınamadı.
191

 İmparator 

II. Iustinus, daha sonra Suriye valisi magister militum Marcianus’a mektup yazarak 

ondan Münzir’i öldürmesini istedi. Ancak mektup, Marcianus yerine yanlışlıkla 

Münzir’e teslim edilince suikastı öğrendi ve Bizans ile olan bütün ilişkilerini kesmeye 

karar verdi. Yaklaşık üç yıl süren bu gerginliği fırsata çeviren Sâsânîlerin egemenliği 

                                                           
187 Mehran, Dirasat fî tarihi’l-Arabi’l-kadim, s. 571.  
188 Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 259. 
189 Ioann. Eph. Eccl. Hist. VI. 370-371. 
190 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 161-162. 
191 Duygu, Hıristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve Kristoloji Paradigmaları, s. 

398-399.  



59 
 

altındaki Hîre Arapları da Suriye topraklarına saldırarak Antakya’ya kadar her yeri 

harap etmiş ve çok sayıda esir ele geçirmişlerdi. Bunun üzerine Münzir, Bizanslıların 

kendisine karşı ihaneti ve düşmanlarının yaptığı bu yıkım karşısında halkını toplayarak 

çöllere çekildi. Dolayısıyla Sâsânîler ve onun müttefiki olan Araplar arasında tampon 

bir bölge oluşturarak sınırların güvenliğini sağlayan Gassânîlerin çekilmesiyle birlikte 

Bizans topraklarının tehdit altına girdiğini gören II. Iustinus, Doğu’daki komutanlarına 

emirler göndererek Münzir ile tekrar anlaşma yapılması için onu ikna etmelerini 

emretti. Bunun üzerine Rûsafe’de yapılan müzakereler neticesinde Aziz Sergius kabri 

önünde düzenlenen özel bir törenle patrik Iustinien tarafından anlaşma yapıldıktan 

sonra ilişkilerin eskisi gibi sürdürülmesi kararı alındı. Münzir’in Bizans imparatorunun 

kendisine yaptığı suikast girişimine verdiği bu yanıt ise Hâris b. Cebele ile birlikte kırk 

yıllık büyümenin ardından Münzir’in iktidarı sırasında Gassânîlerin elde ettiği askerî 

gücü ve cesareti açıkça ortaya koymaktadır.
192

 

Arap-Bizans ilişkilerinin tarihinde Münzir b. Hâris dönemi, Iustinianus ile 

uyumlu siyasî bir politika izleyen babası Hâris’ten farklı olmuştur. Çünkü Münzir, 

yaşamının sonlarına doğru zihinsel dengesizlik yaşayan bir imparatorla uğraşmak 

zorunda kaldı. Bu nedenle Münzir dönemi, Arap-Bizans ilişkilerinde gerginlik dönemi 

oldu. Ancak 578’de II. Iustinus’un ölmesi üzerine ortak imparator olarak seçilmiş olan 

Tiberius’un, tek imparator olarak tahta geçmesiyle birlikte Arap-Bizans ilişkilerinde 

tekrar eski uyumuna kavuşturulduğu bir yumuşama dönemi başladı.
193

 Münzir, 

yeniden kurulan ittifakı ve dostluğu kuvvetlendirmek için iki oğluyla birlikte 8 Şubat 

580 tarihinde Konstantinopolis’i ziyaret etti. İmparator Tiberius (MS 578-582) 

tarafından büyük bir törenle karşılanan Münzir’e birçok hediyelerin yanı sıra iklîl 

(hükümdarlık çelengi) yerine gerçek hükümdarlık alâmeti olan bir taç giydirildikten 

sonra rex (kral, hükümdar) ünvanı verildi. Bu nedenle Münzir b. Hâris, Bizans 

tarihçileri tarafından “Arapların kralı” olarak anılmıştır.
194

 Ephesuslu Ioannes, 

Münzir’in bu ziyaretinde babası Hâris b. Cebele gibi taraftarı olduğu miafizit inancın 

kendi içindeki tartışmalarına bir çözüm bulabilmek amacıyla Konstantinopolis’te bir 

toplantı yaptığını aktarmaktadır. İmparator Tiberius’un rızasıyla 580 yılında Münzir 

tarafından yapılan toplantıya her iki tarafın ileri gelenlerinin yanı sıra İskenderiye’nin 

                                                           
192 Ioann. Eph. Eccl. Hist. VI. 372-378; Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 162. 
193 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 339. 
194 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 26; Zeydan, el-Arab Kable’l-İslâm, s. 259. 



60 
 

din adamları da katılmıştı. Toplantıda uzlaşma sağlanarak yeniden birleşecekleri 

konusunda anlaşmışlardı. Ancak daha sonra İskenderiye’nin din adamlarının 

anlaşmadan vazgeçmeleri nedeniyle toplantıdan herhangi bir sonuç alınamadı.
195

 

Bundan dolayı başta miafizit inancı içindeki bölünmeler sadece Bizans 

İmparatorluğu’nun değil aynı zamanda Gassânîlerin de birliğini tehdit ediyordu. 

Ayrıca Münzir’in bazı davranışlarıyla ilgili artan şüphelerin sonucunda Gassânîlerin, 

Bizans ile olan ilişkileri de kötüye gitmeye başladı.
196

  

Doğu ordularının komutanı Mauricius, Sâsânî imparatoru I. Hüsrev 

Anuşirvân’ın ölmesinden sonra yerine geçen halefi Hürmüz’ün diplomatik 

görüşmeleri kesmesi üzerine 580 ve 581’de Media ile Mezopotamya’ya saldırdı. Bu 

sırada Sâsânîlerin topraklarına saldırma konusunda Münzir ile bir anlaşma yaptı. 

Münzir, savaşların ikinci yılında Bizans’a yardım etti, fakat birlikte birkaç günlük bir 

ilerlemenin ardından taraf değiştirdi.
197

 Zira Bizans ordusu, Sâsânîlerin başkentinin 

bulunduğu bölgeye geldiklerinde şehri ele geçirmek için üzerinden geçmeyi 

planladıkları Fırat Nehri üzerindeki köprünün tahrip edilmiş olduğunu görmüşlerdi. 

Mauricius, bundan Münzir’i sorumlu tuttu. Onun Sâsânîlere bilgi verdikten sonra 

köprüyü yıktıklarını söyledi. Bunun üzerine aralarında tartışma çıktı ve her ikisi de 

imparator Tiberius’a mektup yazarak birbirlerini şikâyet ettiler. İmparator başta onları 

uzlaştırmak istemişti. Ancak Mauricius başkente döndüğünde Münzir’e karşı sert 

suçlamalarda bulununca onun tutuklanarak Konstantinopolis’e getirilmesini emretti. 

Bunun için Münzir’in dostu ve hamisi olan Magnus ile gizli bir plan yaptılar. Ondan 

Dımaşk ile Palmyra arasındaki çölde yapılan Havârin Kilisesi’nin açılışına Münzir’i 

davet etmesini istediler. Bunun üzerine Magnus, Münzir’i davet etti ve 

şüphelenmemesi için yanına Antakya patriği Gregory’yi aldı. Magnus’un davetini 

kabul eden Münzir içinde herhangi bir şüphe olmadan yanına çok az bir koruma alarak 

yola çıktı. Magnus’un yanına geldiğinde ise ansızın yakalanıp eşi, iki oğlu ve kızıyla 

birlikte Konstantinopolis’e getirildi. Münzir daha sonra Mauricius’un imparatorluğu 

döneminde oğluyla birlikte Sicilya’ya sürgün edildi.
198

  

                                                           
195 Ioann. Eph. Eccl. Hist. IV. 298-302. 
196 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 62. 
197 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 595.  
198 Ioann. Eph. Eccl. Hist. III. 236-240; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 415-416. 



61 
 

Bizanslıların Sâsânîlerle olan savaşların önemli bir kısmı Bereketli Hilâl’in 

kuzey ucu boyunca meydana gelmişti. Kafkaslardan Kuzey Mezopotamya’ya kadar 

kırsal bölgeler maliyeti ağır istihkâmlarla korunurken Bereketli Hilâl’in çöl bölgesi 

olan Suriye Çölü ise komşu Arap kabileleri arasındaki her an bozulabilir ittifaklarla 

savunuluyordu. Şam’ın doğusundaki Gassânîler, tampon bir bölge olarak Bizans’ın 

doğu sınırlarını Sâsânîler ve onların müttefiki olan Hîre’deki Lahmîlere karşı 

koruyordu.
199

 Ancak Münzir’e yapılan suçlama, Bizans’a sadakatle hizmet etmiş bu 

seçkin müttefikin güç kaybetmesine ardından yıkılışına neden olmuştu. Nitekim 

Münzir’in tutuklanmasından sonra hanedanına verilmekte olan maddi yardım 

kesilmişti. Bu nedenle en büyük oğlu olan Nu’man, kardeşleriyle birlikte, babalarının 

intikamını almak üzere isyan çıkardılar. Babasından daha zeki ve savaşçı bir kişiliğe 

sahip olan Nu’man, kardeşleriyle birlikte Konstantinopolis’e dönmüş olan Magnus’un 

kalesini ele geçirdikten sonra ordusuyla Bizans hâkimiyetindeki Arabistan ve Suriye 

topraklarına saldırdı. Halkın bir kısmını öldürüp çok sayıda ganimet ve esir ele 

geçirdikten sonra çöle çekildiler. Bizans ordusunun komutanları ve yerel yöneticiler, 

onlara neden bu kötülükleri yaptıklarını sorduklarında ise şu cevabı vermişlerdi: 

“İmparatorunuz, babamızın onun için cesurca yaptığı tüm hizmetlerinden ve 

başarılarından sonra neden tutukladı. Bize ödediği ödenek ile tahıl erzaklarını kesti, 

öyle ki bunlar yaşam için gerekli değil mi? Bunları yapmaya mecbur olmamızın 

nedeni budur ve sizi öldürmeyip her şeyi yakarak yok etmediğimiz için memnun 

olmalısınız.” Ve sonrasında Busrâ’ya gelip şehri ablukaya aldılar. Onlardan 

babalarının silahlarını ve diğer emanet edilen bütün malları teslim etmelerini aksi 

halde her yeri yakıp insanları öldüreceklerini söylediler. Busrâ garnizonu ise onları 

başıboş Araplar olarak küçümseyip dışarı çıkınca tuzağa düşüp yenildiler. Şehri 

savunan askerlerin öldürüldüğünü gören Busrâ halkı, isteklerini yerine getireceklerini 

söyleyip yağmadan vazgeçmeleri için yalvardılar. Böylece babalarının mallarını geri 

almayı başaran Nu’man ve kardeşleri, tekrar çöldeki kamplarına çekildiler.
200

  

İmparator Tiberius, Münzir’i tutuklamakla Mauricius ile olan doğudaki 

anlaşmazlığa son vereceğini düşünmüştü. Ancak aile bağlarının güçlü olduğu görülen 

Gassânî hanedanı, hükümdarlarının tutuklanmasının intikamını almak için bir araya 

                                                           
199 Peter Brown, Geç Antikçağ Dünyası, çev. Turhan Kaçar (İstanbul: Alfa Yayınları, 2016), s. 198. 
200 Ioann. Eph. Eccl. Hist. III. 240-241. 



62 
 

gelerek Doğu’yu sarsan ve Arap-Bizans ilişkilerinin gidişatını yıllarca olumsuz 

etkileyen bir isyan gerçekleştirdiler. Suriye Çölü’nden Akdeniz kıyılarına kadar 

doğunun tüm sakinleri, korku içinde şehirlere kaçmış ve önlerine çıkmaya cesaret 

edememişlerdi. Bu durum Gassânîlerin, Bizans ile yıllarca birlikte katıldıkları savaşlar 

sayesinde güçlü ve tecrübeli bir orduya sahip olduklarını göstermektedir. Nitekim 

Ephesuslu Ioannes, Gassânîlerden söz ederken bazı Bizans tarihçilerinin Araplardan 

söz ederken yaptıkları gibi “göçebe veya yağmacı” ordular şeklinde bahsetmez. Bunun 

yerine “Gassânî ordusu” terimini kullanır. Ayrıca Bizans’ın hizmetinde yaklaşık bir 

asırdır bölgede olduklarından, coğrafyasına tamamen aşina olmuşlardı. Ancak 

savundukları bu bölgeye şimdi saldırmaya başladılar ve bu saldırılar uzunca bir süre 

devam etti.
201

 

Münzir b. Hâris’in oğullarının intikamı, Tiberius’a ulaştığında çok öfkelendi. 

Bu kez Magnus’u, Gassânîlerin tahtına Münzir’in kardeşini getirmekle görevlendirdi. 

Ephesuslu Ioannes’in el yazmasının on üç bölümünün kayıp olması, bize kardeşiyle 

ilgili sorulara yalnızca geçici yanıtlar vermektedir. Kardeşinin adı verilmiyor. Fakat 

Münzir’in oğlu değil kardeşi olduğu bilgisi önemlidir. Zira oğulları, babalarının 

mirasına bağlı oldukları için onlarla pazarlık etmek imkânsız gibi görünürken erkek 

kardeşi için durum böyle değildi. Konstantinopolis’te veya Doğu’da olup olmadığı ve 

dolayısıyla Magnus’a eşlik edip etmediği kesin değildir. Ancak Bizans tarafından 

kabul gören bu kardeşin miafizit değil Kadıköy inancı taraftarı olduğu tahmin 

edilmektedir. Hâris b. Cebele’nin oğulları, miafizit taraftarlığının imparatorluk 

yönetimiyle ilişkilerine zarar verdiğini anlamış olmalıdırlar. Dolayısıyla Gassânî 

hanedanının bu üyelerinden haberdar olan Bizans yönetiminin, Münzir’i tahttan 

indirdikten sonra Kadıköy inancı taraftarı bir Gassânî prensini seçmesi, Gassânî-

Bizans ilişkilerinin ihtilafında asıl meselelerden birinin doktrin sorunu olduğunu 

açıkça göstermektedir. Çünkü imparatorluğun resmî kilisesi tarafından kabul 

edilmeyen miafizit Gassânîler, Suriye’de giderek güçlenen bir konfederasyon olmuştu. 

Gassânîlere karşı bu saldırıları tırmandıranların en başında ise miafizitlerin en büyük 

düşmanı olan Konstantinopolis patriği Eutychius geliyordu.
202

 Henüz hayatta olan 

imparator Tiberius, bunun üzerine Magnus’u büyük bir orduyla Gassânîlerin üzerine 

                                                           
201 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 466. 
202 Ioann. Eph. Eccl. Hist. III. 241-243; Shahid, BASIC, Vol. I, s. 472-473. 



63 
 

gönderdi. Magnus, doğuya geldiğinde Münzir’in kardeşi ölünce onu hükümdar yapma 

planları bozuldu. Sadece Nu’man’ı tutuklamayı başardı ve onu babası gibi 

hapsedilmek üzere Konstantinopolis’e gönderdi (582).
203

 Bu sırada Tiberius öldü ve 

yerine savaş alanında Mauricius imparator ilan edildi. Mauricius (MS 582-602) 

iktidarının ilk yıllarında doğu sınırlarında devam eden sorunlarla ilgilendi. Bunun için 

ilk önce Münzir ve oğlu Nu’man’ı Sicilya’ya sürgüne gönderdi.
204

 Bu olay 

Gassânîlerin parçalanmasına ve Cefne hanedanı etrafında toplanmış olan Arapların, bir 

kabile lideri idaresinde on beş ayrı gruba ayrılmasına neden oldu. Gassânîlerin son 

prensleri de bunlar arasında bulunuyordu. Bağımsızlığını ilan eden kabile liderlerinden 

birçoğu Sâsânî imparatorlarının yüksek hâkimiyetini tanıdı. Bunlar zamanla Bizans’ın 

doğu sınırları için büyük bir tehlike oluşturmaya başladı.
205

 

  Mauricius, doğu sınırlarında üstünlüğü yeniden sağlamış ve 6. yüzyılın son on 

yılında Avarlara ve Slavlara karşı önemli başarılar elde etmişti. Ancak imparatorluğun 

vergi gelirlerinin, sınır savunmasını ve saldırgan seferleri gerçekleştirmek için yeterli 

olmamasından dolayı, askerî ödemeleri düşürerek tasarruf tedbirleri almak zorunda 

kaldı. Bu nedenle, Tuna ötesindeki mevzilerde kışlama emrini aldıkları sırada ordu 

isyan etti. İsyanı yönlendiren yarı barbar bir astsubay olan Phocas, isyancı askerlerin 

başında Konstantinopolis’e yürüdü. Bu sırada Phocas’ın yakın çevresindeki subaylar 

ile halkın özgürlük duygularını temsil edebilecek gruplar olan Maviler ve Yeşiller 

olarak bilinen hipodrom hizipleri de isyana katıldılar. Birbirine rakip bu iki grup, 

imparatorluk hükümetine karşı mücadeleye giriştiler. Mauricius düşürüldü ve 

senatonun onayıyla Phocas (MS 602-610) imparator ilan edildi.
206

 Phocas’ın 

iktidarında, Gassânî-Bizans ilişkilerinde önemli bir iyileşme sağlandı. Çünkü 

Mauricius’un düşmesinden hemen sonra Phocas, Münzir’i Sicilya’daki sürgünden 

serbest bıraktı. Aynı yıl, Bizans ve Sâsânîler arasında savaş patlak verdi. Bizans’ın 

doğudaki müttefiki olarak Gassânîler, Mauricius döneminde 591’den beri başlayan 

durgunluğun ardından çıkan savaşta doğal olarak Bizans’ın yanında yer aldı. Buna 

                                                           
203 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 416.  
204 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 595. 
205 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 33-34; Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 417; İslâm Öncesi Arap Tarihi, s. 195. 
206 Georg Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, çev. Fikret Işıltan (Ankara: TTK Yayınları, 2019), s. 76-77; Mitchell, 

Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 608-610.  



64 
 

rağmen Bizans kaynakları Gassânîler hakkında sessizdir. Ancak hem Süryani hem de 

İslâm kaynakları, Gassânîlerin yeniden Bizans ile ittifak yaptığını aktarırlar.
207

  

Phocas’ın otoritesi, Konstantinopolis’teki halkın hoşnutsuzluğunun yanı sıra 

hipodrom gruplarının rekabetiyle Suriye ve Mısır’daki miafizitlerin sorunları 

yüzünden zarar görüyordu. Bu durumundan faydalanmak isteyen Sâsânî imparatoru II. 

Hüsrev Pervîz (MS 590-628) büyük bir kuvvet toplayarak Bizanslıların üzerine 

gönderdi. Mezopotamya’da karargâh kurmuş olan ordu komutanı Narses, 

Mauricius’un oğlu Theodosius’u destekleyen bir isyana öncülük etti. II. Hüsrev 

Pervîz, isyana bütün gücüyle yardım etti. Böylece doğu cephesi çökmüştü. 604’teki 

kuşatmada Dara’nın düşmesinden sonra Armenia bölgesindeki Bizanslı komutanlar 

Theodosius’a desteklerini bildirdiler. Mezopotamya ve Suriye’yi ele geçirdiler ve 

sayısız esir aldılar. Mardin, Amida, Rhesenia ve 609’da Edessa (Urfa) gibi müstahkem 

yerler düştü.
208

 Gassânîler, bu savaşlara aktif olarak katıldılar. Çünkü onların Phocas 

ile ilişkileri, Münzir’i serbest bırakmasıyla birlikte dostane başlamıştı. Ancak Gassânî 

hükümdarları artık Iustinianus tarafından Hâris b. Cebele’ye verilen kral veya patricus 

gibi ünvanlarla anılmıyorlardı. Muhtemelen imparator Mauricius tarafından 

statülerinin düşürülmesinden sonra Gassânî hükümdarlarına hiçbir ünvan verilmemişti. 

Ancak Phocas’ın, Arap foederatilerinin desteğini almak için onlara yeniden kral 

ünvanını verdiği anlaşılmaktadır.
209

 

Phocas’ın iktidarında, Sâsânîler Bizans’a dışarıdan zarar verirken içeride daha 

kötü sorunlar yaşanıyordu. Kartaca’da bulunan Afrika eksarhı Heraclius, kendisiyle 

aynı adı taşıyan oğlu Heraclius’u, 610’da savaş gemilerinden oluşan bir filoyla 

Konstantinopolis’e gönderdi. Başkente ulaştıktan sonra Yeşiller grubu ile halkın 

desteğiyle karşılanan Heraclius, Phocas öldürüldükten sonra imparator ilan edildi.
210

 

İmparator Heraclius’un 610’dan 641’e kadar devam eden iktidarı döneminde, Bizans 

ve Sâsânî imparatorlukları arasındaki Geç Antik Çağ’ın son büyük savaşları meydana 

geldi. II. Hüsrev Pervîz, Suriye üzerine yürüyerek Apamea ve Edessa’yı alarak 

Antakya’ya kadar gelmişti. Heraclius’un bizzat komuta ettiği ve Gassânîlerin de 

destek verdiği Bizans ordusunu, 613’te Antakya yakınlarında yapılan savaşta bozguna 

                                                           
207 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 618. 
208 Theoph. Khron. AM6098; Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 613. 
209 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 627-628. 
210 Nikeph. Short Hist. 1-2.  



65 
 

uğrattı.
211

 Dımaşk düştü ve Sâsânîlerin güneye doğru ilerlemesinin önü açıldı. 

Şehrbârâz komutasındaki Sâsânîler, Suriye’deki Dera yakınlarında Bizanslılara karşı 

büyük bir zafer kazandılar. Gassânîlerin Suriye’deki hâkimiyetini de sona erdiren bu 

savaş, Mekke’deki Araplar arasında da büyük bir yankı bırakmıştı. Nitekim İslâm 

kaynaklarının bildirdiğine göre, Kur’an-ı Kerîm’in Rûm sûresinin ilk âyetlerinin nazil 

olmasına vesile olmuştu:
212

 

Elif, Lâm, Mîm! Rumlar (Bizanslılar) yakın bir yerde yenilgiye uğradılar. 

Fakat onlar bu yenilgilerinden sonra birkaç yıl içinde galip gelecekler. Önce olduğu 

gibi sonra da Allah’ın dediği olur. O gün müminler Allah’ın yardımı sebebiyle 

sevinecekler. O dilediğini muzaffer kılar. O çok güçlüdür, engin merhamet 

sahibidir.
213

  

İslâmiyet’in ilk dönemlerine rastlayan Bizans-Sâsânî savaşlarında, 

Müslümanlar Ehl-i kitap olan Bizanslıları, müşrikler Mecusi Sâsânîleri destekliyordu. 

Bizanslıların hezimete uğradığı haberi Hz. Muhammed ile ashabına Mekke’de ulaştı. 

Haber onları üzmüştü. Hz. Muhammed, Mecusilerin Ehl-i kitaba galip gelmelerini 

istemiyordu. Mekke’deki müşrikler ise bu olaya sevinmişlerdi. Hz. Muhammed’in 

ashabıyla karşılaşınca onlara: “Siz Hıristiyanlar gibi Ehl-i kitapsınız, biz ise ümmiyiz 

ve bizim Fars kardeşlerimiz Ehl-i kitap kardeşlerinize galip geldiler. Siz de bizimle 

savaşırsanız size galip geleceğiz”, dediler.
214

 Ancak daha sonra Hz. Muhammed’in 

Mekke’den Medine’ye hicret ettiği yıl olan 622’de Bizanslıların galibiyet haberi geldi. 

İmparator Heraclius, 627 yılı sonlarında yapılan Ninova Savaşı’nda Sâsânî ordusunu 

yok ettikten sonra 628’de Sâsânî İmparatorluğu’nun başkenti Medâin’e girdi. Kısa bir 

müddet sonra da II. Hüsrev Pervîz, soylular ve rahipler tarafından tahttan indirilip 

öldürüldü. Böylece Mısır, Filistin ve Suriye’yi hâkimiyeti altına alan Heraclius, 

Gassânîlerle yeniden kurulan ittifak sayesinde doğu sınırlarını tekrar güvence altına 

aldı.
215

  

Heraclius’un nihaî zaferinden sonra Sâsânîler, bir daha toparlanamadı. 

Heraclius, Sâsânîlerin elinden kurtardığı İsa’nın kutsal haçını, 630’da Kudüs’teki eski 

                                                           
211 Theoph. Khron. AM6102. 
212 Walter E. Kaegi, Heraclius, Emperor of Byzantium (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), s. 77-78. 
213 Rum Sûresi, 30/1-5. 
214 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 183-185. 
215 Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates (Great Britain: Pearson Education Limited, 2004), s. 

5; Mehran, Dirasat fî tarihi’l-Arabi’l-kadim, s. 515; Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 163. 



66 
 

yerine koyarak zaferini ilan etti. Aynı yıl yeni bir dinin temsilcileri olan Müslüman 

Araplar, müşriklerin elindeki Mekke’yi fethetmeyi başarmışlardı. Bu hadise, Bizans ve 

Sâsânî imparatorluklarını endişelendirecek bir durum değildi. Ancak 634 yılından 

itibaren Bizans topraklarını fethetmeye başlayan Müslümanlar, 636’da Bizans 

ordusuyla Yermük Nehri kıyısında karşı karşıya geldiler.
216

 Bizans ordusunu 

Antakya’dan yöneten Heraclius, 636 yılının başlarında Müslümanların zaferlerini 

tersine çevirmek ve onları Suriye ile Filistin’den çıkarmak için Bizanslılardan ve 

Hıristiyan Araplardan oluşan büyük bir ordu topladı. Bölge stratejik olarak su 

kaynaklarına, otlaklara ve Şam ile Celile arasında uzanan önemli yollara hâkimdi. 

Burası aynı zamanda Bizans sınırları içinde yer alan Gassânîlerin önemli bir otlak 

alanıydı. Buna rağmen Bizanslılar, Müslümanları kontrol etmek için etkili bir strateji 

geliştirmeyi başaramadılar. Yermük Savaşı, bir aydan fazla sürdü ve 20 Ağustos 

636’da sona erdi. Bu savaştan sonra Suriye, Müslümanların hâkimiyeti altına girdi. 

Bizans ordusunda Gassânî hükümdarı Cebele b. Eyhem’in komutasında Gassân, 

Kudâa ve diğer bazı Suriyeli Hıristiyan Araplarla Ermeniler de vardı.
217

 İslâm 

kaynakları da Müslümanların fetihleri sırasında Gassânîlerin ve onlara bağlı 

kabilelerin Bizans saflarında savaştıklarını açıkça ifade ederler.
218

  

2. 2. Sâsânî İmparatorluğu ile İlişkiler 

Sâsânî İmparatorluğu’nun Bizans ile arasındaki en önemli sınır bölgesi 

Kafkasya ve Armenia idi. Bu bölge tecrübeli askerler ve altın gibi bazı kaynaklar 

bakımından zengin olmasıyla beraber buradaki Kafkas sıradağları da kuzeydeki 

yabancı toplumların akınlarına karşı bir bariyer oluşturuyordu. Bu sayede Kafkasya ve 

Armenia’nın kontrolü birçok avantaj sağlıyordu. Dolayısıyla 5. ve 6. yüzyıl boyunca 

Sâsânîler ve Bizans, bölgenin hâkimiyetini ele geçirmek için birbirleriyle mücadele 

etmişlerdir. Çoğunlukla Sâsânîler başarılı oldular ve Kafkasya’nın doğusunun yanı sıra 

zaman zaman Karadeniz’e kadar hâkimiyet kurdular.
219

 Daha güneyde Yukarı 

Mezopotamya’da ise Sâsânîler ve Bizans arasında önemli bir işbirliği vardı. Sâsânîler, 

ayrıca faaliyetlerini zararlı buldukları Kadıköy konsili karşıtı din adamlarının 

                                                           
216 Turhan Kaçar, “Dünyaya İki Işık: Geç Antikçağ’da İran ve Roma”, Doğu Batı Düşünce Dergisi,  S. 61 (2012), s. 

174-175. 
217 Kaegi, Heraclius, Emperor of Byzantium, s. 241-242. 
218 Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates, s. 5. 
219 Greatrex, “Byzantium and the East in the Sixth Century”, s. 493-495. 



67 
 

tutuklanmasında Bizanslılara yardımcı oluyorlardı.
220

 Bunlardan birisi Tella piskoposu 

Yuhanna idi. Kadıköy konsili karşıtı miafizit inancını, Bizans sınırlarının dışında 

yaymaya çalışan Yuhanna, aynı zamanda Bizans’ın müttefiki olan Gassânîlerin aksine 

Sâsânîlerin tarafında yer alan Lahmî kralı III. Münzir’e (ö. 554) de inanç konularında 

mektuplar yazmıştır. Ancak girişimleri başarısız olmuştur. Çünkü Yuhanna, 

imparatorluk için tehlike oluşturmaya başlaması üzerine Antakya patriği Diyarbakırlı 

Efrem, Sâsânîlerle anlaşarak onun bulunmasını sağladı. Sâsânî birlikleri Yuhanna’yı, 

537’de İran’da Sincar çevresindeki dağlarda yakalarak Diyarbakırlı Efrem’e teslim 

ettiler.
221

 Bunun karşılığında Bizans imparatoru Iustinianus, Suriye’nin sınır bölgesi 

boyunca daha fazla askerî tahkimat yapmaktan vazgeçmiş, bunun yerine bedevî 

kabilelerinin Bizans topraklarına akınlarını önlemek için müttefikleri Gassânîlerin 

desteğine güvenmiş olmalıdır. Ancak Bizans-İran sınır bölgesindeki bu tür anlaşma 

örneklerine rağmen Kafkasya’da Bizans gücünün varlığı, Sâsânîlerin Irak’taki 

ekonomik ve siyasî merkezinin askerî güvenliği için büyük bir tehdit oluşturuyordu. 

Bu, Sâsânî imparatoru I. Hüsrev Anuşirvân’ın hassas olduğu bir meseleydi. Sâsânî 

İmparatorluğu’nun gücünü gösterme baskısı imparator Iustinianus’un batıdaki 

başarıları nedeniyle daha da artmıştı. I. Hüsrev Anuşirvân, kendi müttefikleri Lahmîler 

ile Bizans destekli Gassânîler arasındaki otlak anlaşmazlığını bahane ederek savaş ilan 

etti.
222

 6. yüzyılda, Geç Antik Çağ’ın büyük güçleri olan Bizans ve Sâsânî 

imparatorlukları arasındaki çekişmenin ortasında Lahmîler, Sâsânîlerin Arap 

müttefikleriydi. Asıl görevleri, Bizanslıların Arap müttefikleri olan Gassânîlere karşı 

savaşmaktı. Bu hususta Lahmîlerin en başarılı hükümdarı, 531 yılında Rakka’da 

(Callinicum) Gassânîleri mağlup eden III. Münzir (MS 505-554) idi. Sâsânîlerin 

desteğiyle III. Münzir, Arap kabileleri üzerindeki hâkimiyetini Arap Yarımadası’na 

kadar genişletmişti. Ancak Lahmîlerin üstünlüğü bu hükümdarın ölümüyle azalmaya 

başladı. Bundan sonraki yıllarda Gassânîlerle mücadelelerinde önemli rolleri olan 

Lahmîlerle anlaşmazlığa düşen Sâsânîler, 602’de Lahmî hanedanlığına son vererek 

yerlerine İranlı bir valiyi görevlendirdiler. Hâlid b. Velîd komutasındaki İslâm ordusu, 

Irak’ın fethi sırasında 633’te Hîre’ye ulaştığında artık bir Lahmî Krallığı yoktu.
223

  

                                                           
220 Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, s. 153-154. 
221 Kutlu Akalın, Volker Menze, John of Tella’s Profession of Faith (New Jersey: Gorgias Press, 2009), s. 9-12. 
222 Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, s. 154. 
223 Isabel Toral Niehoff, “Late Antique Iran and the Arabs: The Case of al-Hira”, Journal of Persianate Studies, 

Vol. VI (2013), s. 119-120. 



68 
 

Sâsânî İmparatorluğu ve bedevî Arap kabileleri arasında tampon bir devlet olan 

Lahmîlerin kaldırılmasıyla birlikte İran sınırları savunmasız kalmıştı. Palmyra’nın 

yükselişi, II. Şapur dönemindeki yağmalar ve Lahmîler ile Gassânîlerin başarıları, 

Arapların zaman zaman iki büyük güç için tehlikeli olabileceğini göstermişti. Ancak 

hiç kimse Arapların İran imparatorluğunu böylesine şaşırtıcı bir hızla yok edeceğini 

beklemiyordu.
224

 Lahmîlerin dağılmasından sonra Sâsânîler, çöl sınırlarında kontrolü 

sağlayamadılar. Geç Antik Çağ’ın yeni gücü olan Müslüman Araplar, İran topraklarına 

girdikten sonra 642 yılında Hemedan yakınlarında meydana gelen Nihâvend 

Savaşı’nda Sâsânîleri ağır bir yenilgiye uğrattılar. Nitekim Sâsânîler bundan sonra bir 

daha toparlanamadılar. Son imparatorları III. Yezdicerd, bir süre gizlenerek mücadele 

etmeye çalıştıysa da başarılı olamadı. 651 yılında Merv’de sığındığı bir değirmencide 

öldürülmesiyle birlikte Sâsânîler tarihe karıştı.
225

  

2. 2. 1. Sâsânîlerin Gassânîler Üzerine Düzenlendiği Seferler  

Gassânîlerin, Sâsânîler ile olan ilişkileri imparator II. Şapur’un (MS 309-379) 

iktidarı döneminde başlamıştır. Hürmüz ölünce yerine geçen II. Şapur’un yaşının 

küçük olmasından yararlanmak isteyen Abdülkays kabilesi ile Bahreyn ve Kâzima 

bölgesindeki bedevî Arap kabileleri, çöl sınırlarını aşarak İran’daki Ebrişehr, Erdeşîr-i 

Hürre ve Fars bölgesinin sahillerini yağmaladılar. Çünkü bedevîler, hayvan ve tahıl 

gibi yaşam maddeleri konusunda büyük sıkıntı yaşıyorlardı.
226

 Bunların arasında 

bulunan Gassânî kabilesinin bazı liderleri de büyük bir toplulukla el-Cezîre’ye gelerek 

Irak’taki Sevâd arazisine saldırdılar. İran ise yönetim zaafından dolayı bir müddet 

saldırılara karşı savunmasız kaldı.
227

 Ancak Taberî’nin hükümdarlık tacının çocukken 

verildiğini rivayet ettiği II. Şapur, saltanatının başlarında onlardan intikam almak 

üzere sefere çıktı. Fars bölgesine akın eden bedevîleri hazırlıksız yakalayarak onların 

birçoğunu öldürdü veya esir aldı. Daha sonra askerleriyle birlikte deniz yoluyla 

Bahreyn’e oradan Hecer’e geldi. Burada Temîm, Bekir b. Vâil ve Abdülkays Arapları 

arasında katliam yaptıktan sonra bölgedeki su kuyularını yok etti.
228

 Aynısını el-

Cezîre’de de yaptı. Gassânî kabilesinden olduğu anlaşılan Dayzen el-Gassânî’ye doğru 

ilerledi, ardından Rakka yakınlarında bulunan Fırat Nehri kıyısındaki şehri kuşattı. 

                                                           
224 Michael Bonner, The Last Empire of Iran (New Jersey: Gorgias Press, 2020), s. 341. 
225 Kaçar, “Dünyaya İki Işık: Geç Antikçağ’da İran ve Roma”, s. 175. 
226 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 55-56. 
227 Dineverî, el-Ahbârü’t-Tıvâl, thk. Abdülmün’im Amir (Bağdat: Mektebetü’l-Müsenna, [t.y.]), s. 48.  
228 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 55-57.  



69 
 

Dineverî’nin rivayetine göre, Dayzen’in Müleyke ismindeki kızının II. Şapur’un 

kendisiyle evlenmesi karşılığında ona yardım etmesi sayesinde şehre girerek Dayzen’i 

öldürdü. Daha sonra esir olarak aldığı adamlarının omuzlarını kırarak öldürdü. Bu 

nedenle kendisine “Zü’l-Ektâf” (omuz kıran) lakabı verildi.
229

 II. Şapur, ilerleyişini 

sürdürerek el-Cezîre bölgesine yerleştikten sonra Sevâd’a baskın ve yağma 

faaliyetlerinde bulunan Benî İyâd kabilesini itaat altına aldı. Sâsânîler ile Benî İyâd 

kabilesi arasında meydana gelen savaşta, öldürülen çok sayıdaki kişinin kafatasının 

gömüldüğü bölge daha sonraki zamanlarda Araplar arasında “Deyrü’l-cemâcim” 

(Kafatası manastırı) olarak hatırlanıyordu. II. Şapur, Benî İyâd kabilesinin ardından 

Abdulkays kabilesiyle birlikte Sâsânî topraklarına saldıran Benî Bekr kabilesinin 

yaşadığı Dıyâr-ı Bekr üzerine yöneldi. 330 yılında Sâsânîlere karşı ağır kayıplar veren 

Benî Bekr kabilesi de itaat altına alındı.
230

 

II. Şapur, Arabistan içlerinden başka bir bedevî ilerlemesini engelleyerek Basra 

Körfezi’nin her iki kıyısında kontrolü sağladı. Aslında Hatra şehrinin yükselişi ve 

Palmyra’nın bir ticaret durağından askerî bir güce dönüşmesi, İran yönetimine çölün 

sakinleri bedevîlere karşı tedbirli olmalarını göstermişti. Ancak bedevîlerin son 

zamanlardaki saldırıları daha yıkıcı olmaya başladı. Bu nedenle Sâsânî yönetimi, daha 

güçlü bir savunma sistemi ortaya çıkararak Arabistan çölünü Mezopotamya’dan 

kapattı. Paikuli’de kral Narseh tarafından dikilen yazıtta, Lahmî hükümdarı Amr’ın 

Sâsânî İmparatorluğu’nun vassalı ve müttefiki olduğu kaydedilmektedir. Ancak 

Lahmîleri ve başkentleri Hîre’yi her zamankinden daha önemli hale getiren II. Şapur 

olmuştur. Bu vassal krallığın amacı Kuzeydoğu Arabistan’daki Sâsânî savunmasını 

sağlayarak bedevî Araplardan ve özellikle Bizans’ın müttefiki olan Gassânîlerden 

gelebilecek saldırılara karşı tampon bir bölge oluşturmaktı. II. Şapur, Lahmî 

Araplarına imparatorlukla müttefik olan diğer tüm kabileler üzerinde hâkimiyet hakkı 

verdi. Bu ittifak biçimi oldukça başarılı oldu. Bu yüzden Sâsânîlerin en büyük rakibi 

olan Bizans da aynı ittifak biçimini kurdu. İran örneğinden yaklaşık iki yüzyıl sonra 

imparator Iustinianus, Gassânîlerin en meşhur hükümdarı Hâris b. Cebele’yi kral 

                                                           
229 Dineverî, el-Ahbârü’t-Tıvâl, s. 48-49.  
230 Ercan Cengiz, Yusuf Canpolat, “Gassânilerin Kuruluşundan Yıkılışına Kadar Gassâni-Sâsâni Münasebetleri”, 

Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. VIII, S. 16 (2021), s. 741-742. 



70 
 

rütbesine yükseltmiş ve onun soyundan gelenler de Lahmîlerin en güçlü rakipleri 

olmuşlardı.
231

 

I. Kavad (MS 488-531) tahta geçtikten sonra 3. ve 4. yüzyıllardaki Sâsânî 

imparatorlarının saldırgan batı politikasına dönmüştü. Bunun sonucunda Sâsânîler ve 

Bizans arasında yeniden şiddetli sorunlar ortaya çıktı. I. Kavad, 502’de müttefiki olan 

Eftalit Hunlarına ödeme yapmak için paraya ihtiyaç duydu. Bu yüzden Bizans 

imparatoru Anastasius’tan bu parayı kendisine vermesini istedi. Ancak Anastasius, 

rakibi Sâsânîler ile Eftalit Hunları arasındaki dostluğu kendi paralarıyla daha sağlam 

hale getirmek yerine onların mümkün olduğunca birbirleriyle çekişmelerini kendileri 

için daha uygun olduğunu düşündü. Bu nedenle I. Kavad’ın talebini reddetti. Bunun 

üzerine I. Kavad, Bizanslılara karşı yürümeye karar verdi. Armenia topraklarını işgal 

ettikten sonra beklenmedik bir şekilde Lahmîlerin hükümdarı Nu’man’ın da 

yardımıyla Kuzey Mezopotamya’daki Amida şehrini kuşattı. Barış zamanı olduğu için 

hazırlıksız yakalanan Amida halkı, bütün güçleriyle savaşmalarına rağmen Sâsânî 

ordusu üstün geldi. I. Kavad, 503’te stratejik açıdan önemli olan Amida’yı ele geçirdi. 

Ancak Eftalit Hunlarıyla yenilenen çatışmalar sebebiyle Bizans ile barış için şartlar 

aramak zorunda kaldı. Buna göre Sâsânîler, Amida’dan ve fethettikleri diğer 

bölgelerden yüksek bir meblağ karşılığında vazgeçmeyi kabul ettiler.
232

 Anastasius, 

Amida’yı geri aldıktan hemen sonra I. Kavad’ın başarılarının açıkça ortaya koyduğu 

Doğu’daki savunma yapısındaki eksiklikleri ele aldı. Kuzey Suriye, Mezopotamya ve 

Armenia’daki savunma yapılarını güçlendirdi. Daha güneyde ise Bizans ve Gassânîler 

arasında önemli bir temas noktası olan Sergiopolis şehrini genişletti. Burası 

Diocletianus zulümleri sırasında şehit edildiği söylenen Aziz Sergius kültünün yeriydi 

ve Sergiopolis olarak yeniden adlandırılmadan önce “Anastasiopolis” olarak 

adlandırılıyordu.
233

 Anastasius, ayrıca Sâsânîler ve müttefikleri Lahmîlerin sınırdaki 

saldırılarına karşı 502’de Gassânîlerle anlaşma yapmıştı.
234

 Buna göre Gassânîler, 

hâkimiyeti altındaki Arap kabileleriyle birlikte sınırları korumanın yanı sıra Dicle’yi 

geçerek İran topraklarında bulabildikleri her şeyi yağmalayıp ele geçiriyorlardı. 502-

506 yılları arasındaki Bizans-Sâsânî savaşının en kapsamlı kaynaklarından olan 

                                                           
231 Michael Bonner, The Last Empire of Iran, s. 70. 
232 Procop. Bell. 1. 7; Yeshu. Chron. 50, 53. 
233 Peter Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, Arabs and Empires before Islam, 

ed. Greg Fisher (Oxford: Oxford University Press, 2015), s. 228. 
234 Theoph. Khron. AM5995. 



71 
 

Süryani Yeshu (Ioshua) kroniğinde açıklanan olaylara bakıldığında, aslında her iki 

imparatorluğun Arap müttefiklerinin, bu savaşlara aynı zamanda ganimet elde etmek 

amacıyla da katıldıkları açıkça ortadadır.
235

 Bu yüzden I. Kavad, sınır bölgesinin 

sakinlerine Sâsânîlerin hâlâ dikkate alınması gereken bir güç olduğunu göstermek için 

Arap müttefikleri Lahmîleri harekete geçirdi. Süryani tarihçi Zachariah, Sâsânîler ve 

Arap müttefikleri Lahmîlerin saldırılarının artması üzerine Dara’nın inşa edildiğini 

kaydetmektedir.
236

 Bizans ve İran sınırları arasında bulunan bir köy olan Dara’da 

kiliseler, hamamlar, revaklar, tahıl depoları ve su sarnıçları inşa ettikten sonra 

imparatorun onuruna heykeli dikilerek buraya şehir statüsü verildi ve “Anastasiopolis” 

olarak yeniden adlandırıldı.
237

 Ancak Sâsânîlerin sınırdaki kalesi Nisibis’e karşı 

tahkim edilen Dara’nın inşası, 441’de yapılan anlaşmaya aykırıydı. Anlaşmaya göre 

Bizans ve Sâsânîler arasında sınırın yakınlarında kendi topraklarında yeni bir tahkimat 

inşa edilmeyecekti.
238

 Dara’nın inşası, anlaşmayı bozduğu için sınırda bir sorun olarak 

kalmıştı. Buna rağmen yapılan yedi yıllık barış anlaşması Anastasius’un ölümünden 

sonra imparator olan Iustinus’un iktidarının ilk dönemlerine kadar devam etti. Çünkü 

ne Bizans ne de Sâsânîler, birbiriyle savaşacak güçte değildi. Bizanslılar, Avrupa’daki 

barbarlardan ve Afrika’daki Vandal yerleşiminden, Sâsânîler ise Eftalit Hunlarının ve 

6. yüzyılda doğu sınırlarını istila eden Batı Türk boylarının tehdidi altındaydı. 

Dolayısıyla her iki imparatorluk için barışın korunması önemliydi.
239

 Ancak 

Iustinianus’un tahta geçmesinden kısa bir süre sonra I. Hüsrev Anuşirvan’ın İran’ı 

yeniden canlandırarak ona rakip olması Bizans-Sâsânî mücadelesini yeniden başlattı. 

İki imparator çeşitli sebeplerle karşı karşıya geldi. Bu durum her iki tarafın Arap 

müttefiklerine, savaş alanlarında baskın, yağma ve şöhret kazanmak için büyük bir 

fırsat sağladı.
240

  

2. 2. 2. Thannuris Savaşı 

Bizans İmparatorluğu’nun doğudaki garnizon kenti Dara’nın güneyindeki 

bölgenin savunması yetersizdi. Bundan dolayı sürekli bedevî Arapların ya da Sâsânîler 

                                                           
235 Yeshu. Chron. 80. 
236 Zach. HE. 7. 6. 
237 Ion. Mal. Chron. 16. 10. 
238 Procop. Bell. 1. 3.  
239 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 186. 
240 Greg Fisher, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad (London-New 

York: Routledge, 2020), s. 125.   



72 
 

ile müttefik olduğu Arapların saldırılarına maruz kalıyordu.
241

 Bu nedenle imparator 

Iustinianus, 528’de doğu komutanı Belisarius’tan, bölgeyi özellikle Arapların yağmacı 

çetelerine karşı korumak için Mezopotamya’da Thannuris çölünde bir kale inşa 

etmesini istedi. Sâsânîler, I. Kavad’ın oğlu Xerxes tarafından komuta edilen 30.000 

kişilik bir ordu göndererek onu engellemeye çalıştılar. Bunun üzerine Sâsânîleri 

karşılamak için Bizans ordusu toplandı. Gassânî hükümdarı Cebele de yanlarındaydı. 

Ancak savaş esnasında atından düşerek ölmüştür. Belisarius’un kaçtığı ve bazı Bizans 

komutanlarının öldürüldüğü veya yakalandığı savaş ise Bizans’ın yenilgisiyle 

sonuçlandı.
242

 Gassânîlerin önemli destek sağladığı Thannuris Savaşı’na hanedanın 

diğer üyeleri de katılmıştı. Ertesi yıl 529’da, Gassânîlerin hükümdarı olan Hâris b. 

Cebele’nin kral rütbesine yükseltildiği göz önüne alındığında, onun savaşa 

katılmaması mümkün değildir. Babası Cebele ileri yaşta olduğu için, gelecekteki 

hükümdarın askerî yetkinliğini göstermek ve Bizans tarafından veraseti kabul edilmesi 

için oğlunu yanına almış olması muhtemeldir.
243

 Iustinianus, Palmyra ve Thannuris’te 

yapılan tahkimat ve kulelerin, Suriye ve Filistin’deki çöl sınırına yapılan saldırılara 

karşı yeterli olmadığını anlamıştı. Bu nedenle imparatorluğun doğu sınırları boyunca 

Sâsânîlerin ve müttefikleri Lahmîlerin baskınlarını kısıtlamaya çalışmak yerine, 

Hıristiyan Arap bir hükümdarın liderliğinde tek bir vassal Arap devletini teşvik 

etmeye karar vermişti. Bu kişi, Iustinianus’tan krallık onurunu alan Gassânîlerin yeni 

hükümdarı olan Hâris b. Cebele idi.
244

 

Sâsânîler, Thannuris Savaşı’ndaki galibiyetlerinden sonra 530’da tekrar 

Dara’ya saldırdılar. Buna karşılık Iustinianus, Doğu’nun komutanı olarak atadığı 

Belisarius’a Sâsânîlere karşı yürümesini emretti.
245

 Belisarius’un magister militum per 

Orientem (Doğu orduları komutanı) olarak katıldığı ilk savaşta Bizanslılar galip geldi. 

Buna rağmen Sâsânîler, Mezopotamya’yı tehdit etmeye devam etti. Sâsânî imparatoru 

I. Kavad, İberya’yı geri alarak Armenia’ya oradan da Lazika’ya doğru ilerlemeye 

başladı. Ancak Bizanslılar, 25.000 askerinden oluşan daha küçük bir kuvvetle 

Satala’da 50.000 kişilik bir Sâsânî ordusunu durdurarak onları yenilgiye uğrattılar. 

                                                           
241 Geoffrey Greatrex, Samuel N.C. Lieu, The Roman Eastern Frontier and the Persian Wars (London-New York: 

Routledge, 2002), s. 86.  
242 Zach. HE. 9. 2; Ion. Mal. Chron. 18. 26. Bizanslıların Arap müttefiki olarak bahsettiğini düşündüğümüz 

Cebele’yi Zachariah “Tafar”, Malalas da “Tapharas” diye isimlendirmektedir. 
243 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 77-78. 
244 Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, s. 143.  
245 Procop. Bell. 1. 13. 



73 
 

Aynı sıralarda Iustinianus, Sâsânîler ve Arap müttefikleri Lahmîlere karşı Güney 

Arabistan’da Aksum ve Himyer krallıklarıyla bir ittifak arayışına girişmişti.
246

 Bu 

sırada Yemen’de son Himyerî hükümdarı Zûnüvâs, Yahudilik dinine girmiş ve 

Necran’daki Hıristiyanları bu dine girmeye zorluyordu. Necranlı Hıristiyanların buna 

yanaşmaması üzerine onlardan çok sayıdaki kişiyi ateş dolu hendeklere atarak 

öldürmüştü.
247

 Necran’daki bu katliamdan kurtulan Devs Zûsa’lebân adındaki bir 

Hıristiyan, Iustinianus’un yanına giderek ondan yardım istedi. Ancak Iustinianus, 

ülkesinin uzak olduğunu gerekçe göstererek bu sorunun çözümü için Habeşistan’ın 

Aksum’daki Hıristiyan kralı Aidug’a (Aidog, Adad) elçiler gönderdi. Iustinianus, Hint 

Okyanusu’ndaki ticaret güzergâhlarında Sâsânîlere karşı yardım etmeleri karşılığında 

onlara Yemen’deki Himyerîlerin topraklarını işgaline yardım edeceğine dair söz verdi. 

Bizans’ın hâkimiyeti altında bulunan Mısır’ın tarafsız kalmasını bu şekilde garanti 

altına aldıktan sonra kral, hemen kumandanlarından Eryât idaresindeki orduyu 

Kızıldeniz’in karşı tarafına gönderdi ve Yemen’i işgal etti.
248

 Himyerîler, Habeşlilere 

karşı mücadele etmek istediler fakat başarısız oldular. Himyerî hükümdarı Zûnüvâs’ın 

ölümüyle birlikte Yemen yeniden Habeşlilerin hâkimiyeti altına girdi.
249

 Böylece 

Sâsânîlere karşı yenilenen savaşlar nedeniyle doğu ticareti açısından önemli olan 

Kızıldeniz’i kaybetmek istemeyen Iustinianus, dindaşları Habeşlilerin ittifakı 

sayesinde Kızıldeniz bölgesinde hâkimiyetini sağladı.
250

 Iustinianus, aynı zamanda 

Hindistan’dan Akabe Körfezi’ne gelen ipek ticaretinin kontrolünü ele geçirerek 

Sâsânîlerin Kızıldeniz’deki ticarî çıkarlarını da engelleme fırsatını buldu.
251

  

2. 2. 3. Gassânî-Lahmî Mücadelesi ve Ebedî Barışın İhlali 

İmparator Iustinianus, 5. yüzyılda Germen istilasıyla kaybedilen batı 

topraklarını geri alabilmek için Kuzey Afrika ve İtalya’ya yönelmişti. Ancak 532’de 

Konstantinopolis’te felaketle sonuçlanan Nika isyanının çıkmasıyla birlikte bütün 

dikkatini buraya vermek zorunda kaldı. Bu sırada uzun ömürlü I. Kavad’ın ölümü 

                                                           
246 Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, s. 236-237. 
247 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 119. 
248 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 123-125; Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey 

Arabistan, s. 101; Ball, Avrupa’daki Asya ve Batı’nın Şekillenişi: Tek Dünyaya Doğru: Antik İran ve Batı, c. 2, s. 

211-212. 
249 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 103. 
250 Dario Nappo, “Roman Policy in the Red Sea Between Anastasius and Justinian”, Proceedings of the Fourth 

International Conference on the Peoples of the Red Sea Region, eds. Blue, L. K., Cooper. J., Thomas, R. I. and 

Whitewright, R. J. (Oxford: BAR International Series, 2009), s. 76. 
251 Bowersock, Throne of Adulis: Red Sea Wars on the Eve of Islam, s. 107. 



74 
 

üzerine tahta geçen I. Hüsrev Anuşirvân da iç isyanlarla karşılaşmıştı. Bu nedenle, her 

iki taraf kazanamayacağı savaşları sona erdirmek için “ebedî barış” anlaşmasına ikna 

oldular. Buna göre Bizans, Dara’daki istihkâmlarını ve garnizonlarını muhafaza 

ederken Mindouos’tan vazgeçmiş ve aynı zamanda Eftalit Hunlarına karşı Kafkas 

geçitlerini korumayı üstlenen Sâsânîlere çok büyük bir miktarda altın ödemeye razı 

olmuşlardır. Ancak bu anlaşma zamanla iki sorun yaratacaktı. Birincisi 

Konstantinopolis’in doğuyu ihmal etmesi sınırların büyük bir bölümünün savunmasız 

kalmasına neden oldu. Bir diğeri ise kaynak ihtiyacı yarattığı için Iustinianus, 

çaresizce daha fazla kaynak yaratmak için ödemeleri aksatmaya başladı. Dahası 

Mezopotamya’daki iki tarafın Arap müttefikleri Gassânîler ve Lahmîler, Suriye’de 

çarpıştıkları bir savaşla ebedî barış ihlal edildi.
252

 

Procopius, I. Hüsrev Anuşirvân’ı ebedî barışı bozmak için bahaneler aramakla 

suçlamaktadır. Çünkü I. Hüsrev Anuşirvân, Iustinianus’un Kuzey Afrika’daki 

Vandallara karşı başarıları ve Belisarius’un İtalya’da Ostrogotlara karşı yaptığı 

baskınlardan sonra Bizans’ın güç kazanmasından rahatsızdı. I. Hüsrev Anuşirvân, 

ebedî barıştan dolayı savaş söz konusu olmadığı için Lahmî hükümdarı III. Münzir ile 

görüşerek ondan savaş için sebepler sağlamasını emretti. Bu sırada III. Münzir ve 

Hâris b. Cebele arasında strata Diocletiana olarak bilinen Suriye’nin sınır bölgesinde 

Palmyra’nın güneyine kadar uzanan meraların kime ait olduğu konusunda anlaşmazlık 

vardı. Münzir, Hâris’i ülkesinin sınırlarını ihlal etmek ve barış zamanında kendisiyle 

çatışmaya girmekle suçlayarak 539’da Bizans topraklarını işgal etmeye başladı. I. 

Hüsrev Anuşirvân ise anlaşmanın kendisi tarafından bozulduğunun anlaşılmaması için 

Münzir’in tarafında yer aldı ve barış zamanında Münzir’i kendisine boyun eğdirmeye 

çalışmakla suçladığı Iustinianus’u anlaşmayı bozmakla suçladı.
253

 Taberî ise 

muhtemelen bir İran kaynağına dayandığı için Sâsânî topraklarını işgal eden özellikle 

III. Münzir’i hedef alıp halkı arasında büyük katliamlar yapan ve istediği zaman 

ülkesini yağmalayarak ebedî barışı bozan kişinin Hâris b. Cebele olduğunu 

belirtmektedir.
254

 I. Hüsrev Anuşirvân’ın Umman, Bahreyn, Yemâme, Tâif ve Hicaz 

bölgesindeki Arapların başına getirdiği Lahmî hükümdarı III. Münzir ile 

                                                           
252 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 201; Ball, Avrupa’daki Asya ve Batı’nın Şekillenişi: 

Tek Dünyaya Doğru: Antik İran ve Batı, c. 2, s. 212. 
253 Procop. Bell. 2. 1. 
254 Fisher, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad, s. 132-133. 



75 
 

Iustinianus’un Şam Araplarının başına getirdiği Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele 

arasında anlaşmazlık ortaya çıktı. Hâris, III. Münzir’in hâkimiyeti altındaki topraklara 

saldırdı ve çok sayıda insanı öldürdü. III. Münzir’in, bu durumu şikâyet etmesi üzerine 

I. Hüsrev Anuşirvân, Iustinianus’a bir mektup yazarak aralarındaki barış anlaşmasını 

hatırlattıktan sonra Hâris’in elde ettiği ganimetleri iade etmesini ve ayrıca öldürdüğü 

insanların diyetini vermesini istedi. Ancak Iustinianus, bu mektubu dikkate almadı. 

Bunun üzerine I. Hüsrev Anuşirvân, büyük bir orduyla Bizans topraklarını işgal etti ve 

sözde ebedî barışı açıkça bozdu. Dara, Menbiç, Kınnesrîn, Haleb ve Bizans’ın en 

müreffeh şehirlerinden olan Antakya’yı ele geçirdi.
255

  

I. Hüsrev Anuşirvân, Antakya şehrini çok beğenmişti. Bu yüzden başkent 

Medâin yakınlarında ona benzeyen bir şehir kurulmasını emretti. “Veh Antioh-ı 

Hüsrev” başka bir deyişle “Hüsrev’in Antiokheia’dan İyidir” adını alan şehre, 

Antakya’dan getirilen insanlar iskân edildi. Bu nedenle bölge halkı arasında “Rûmiye” 

olarak da bilindi. Esir alınanlar ise Irak’taki Sevâd bölgesine gönderildi.
256

 Procopius, 

I. Hüsrev Anuşirvân’ın Medâin’den bir günlük uzaklıkta kurduğu şehre, “Hüsrev’in 

Antakyası” adını verdiğini ve Antakya’dan getirilen bütün esirleri buraya 

yerleştirdikten sonra onlar için bir hamam ve bir hipodrom inşa ettiğini aktarmıştır.
257

 

Bizans’ın Antakya’yı kaybetmesinden sonra karşı saldırısı ise 541 yılının 

baharında geldi. I. Hüsrev Anuşirvân’ın Dara’ya saldırısını, anlaşmanın ihlali olarak 

yorumlayan Iustinianus, anlaşmayı derhal feshetti. Belisarius’u, subayları ve paralı 

Got askerlerinden oluşan bir birlikle İtalya’dan geri çağırarak Mezopotamya’ya 

gönderdi. Belisarius, Hâris b. Cebele ile birlikte Mezopotamya’yı işgal ettikten sonra 

Nisibis üzerinden İran topraklarına girdi. Hâris, Sâsânîler ve müttefikleri Lahmîlere ait 

kırsal bölgeleri yağmaladıktan sonra ülkesine geri döndü.
258

 Procopius bahsetmese de, 

Gassânîlerin 542 yılındaki bu çatışmalara katılmadığını düşünmek zordur. I. Hüsrev 

Anuşirvân, 543 baharında Edessa’yı kuşatmak için geri döndü ve bu kuşatma 544 

yılına kadar devam etti. Kuşatma sırasında ordusunda Eftalit Hunları ve müttefikleri 

                                                           
255 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 148-149. Taberî, Gassânî hükümdarı Hâris b. 

Cebele’nin ismini Halid b. Cebele olarak vermektedir. Ancak Cevâd Ali, Hâlid b. Cebele’yi Gassânî hükümdarı 

değil emirlerinden biri olduğunu kabul etmektedir. Bkz. Cevâd Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 441. 
256 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 149; Dineverî, el-Ahbârü’t-Tıvâl, s. 69; Brosius, The 

Persians, s. 154; Ball, Avrupa’daki Asya ve Batı’nın Şekillenişi: Tek Dünyaya Doğru: Antik İran ve Batı, c. 2, s. 

213. 
257 Procop. Bell. 2. 14. 
258 Bonner, The Last Empire of Iran, s. 187-188; Günaltay, İslâm Öncesi Arap Tarihi, s. 192.  



76 
 

Lahmîler de vardı. I. Hüsrev Anuşirvân, Edessa’yı aldıktan sonra tekrar geri çekildi. 

545 yılında ise Iustinianus ile Mezopotamya sınırında beş yıl sürecek bir ateşkes ilan 

edildi. Bundan sonra doğrudan düşmanlıklarını Kafkasya bölgesiyle sınırlandırdılar. 

Ancak Sâsânîler ve Bizans arasında anlaşma sağlanmasına rağmen Gassânîler ve 

Lahmîler savaşa devam ettiler. Sonraki on beş yılın çoğunda durum böyle oldu. 

Iustinus’un iktidarının son yıllarında ve Iustinianus’un da ilk yıllarında olduğu gibi 

aslında bu Bizans ile Sâsânîler arasındaki vekâlet savaşlarıydı.
259

 Procopius’un 

aktardığına göre, 545’te ateşkesin imzalanmasından kısa bir süre sonra Gassânîler ve 

Lahmîler, ne Bizanslıların ne de Sâsânîlerin müdahalesi olmadan kendi başlarına savaş 

açmışlardı. III. Münzir, Hâris’in oğullarından birini at otlatırken ani bir baskınla 

yakaladı ve onu Afrodit’e (Araplarda Uzzâ) kurban etti. Bu olay üzerinden on sene 

geçtikten sonra 554’te Hâris ve III. Münzir arasında bir savaş meydana geldi ve 

Hâris’in güçleri galip geldi. Düşmanlarını kaçmaya yönelttiler ve birçoğunu 

öldürdüler. Hâris, III. Münzir’in oğullarından ikisini yakalamaya çalıştı ancak başarılı 

olamadı.
260

 Gassânîler ve Lahmîler, belirtildiği gibi Suriye’nin bozkır bölgesinde 

Hâris’in üstünlüğü ele geçirdiği bir vekâlet savaşı vermişti. Procopius’un buradaki 

anlatısında, 531 yılında Lahmîler karşısında Rakka’daki ağır yenilgisinden dolayı 

Hâris hakkındaki olumsuz yargısını gözden geçirdiğini ve dolayısıyla Arap 

müttefikinin Bizans için değerini kanıtladığını fark ettiği anlaşılmaktadır. 551’de 

Iustinianus ve I. Hüsrev Anuşirvân arasında ateşkesi uzatmak için yapılan 

müzakerelerdeki anlaşmazlıklardan birisi de barış zamanında Hâris ve III. Münzir 

arasındaki rekabet oldu. Bununla birlikte, 545 ateşkesinden sonra Lazika’da 

düşmanlıkları yeniden başlamıştı. Ateşkes 551’de uzatılmasına rağmen Lazika, Bizans 

ve Sâsânîler arasında çatışma alanı olarak kaldı. Bu sırada Hâris ve III. Münzir, 

düşmanlıklarını sürdürmeye devam ettiler ve nihayetinde 554’te Hâris, Kinnesrîn’de 

yapılan bir savaşta III. Münzir’i öldürdü. Böylece imparatorluk yönetimi ile miafizit 

din adamları arasında arabuluculuk yapmakla beraber Hâris, Iustinianus tarafından 

kendisine verilen görevi de nihayet başarmıştı.
261

 III. Münzir’in ölümünden sonra, 

561’de yeni bir antlaşma yapıldı. Ancak bu kez, Arap müttefikleri özellikle anlaşmaya 

dâhil edildi. Buna göre her iki imparatorluğun Arap müttefikleri anlaşmada belirtilen 

                                                           
259 Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, s. 247.  
260 Procop. Bell. 2. 28. 
261 Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, s. 248. 



77 
 

geniş şartlara uyacak ve karşı tarafın düzenli ordularına saldırmayacaktı:
262

 Anlaşmada 

belirtilen madde Menandros Protector tarafından aktarılmaktadır:  

Her iki devletin Arap müttefikleri de bu anlaşmalara uyacak ve Perslerin 

müttefikleri Romalılara, Romalıların müttefikleri Perslere saldırmayacak...
263

 

563 yılında Hâris, Iustinianus ile görüşmek için Konstantinopolis’i ziyaret etti. 

Theophanes, ziyaretin sebebinin Hâris’in ölümünden sonra oğullarından hangisinin 

yerine geleceğini imparatora bildirmek olduğunu aktarırken
264

 Malalas, kendi 

topraklarına baskın düzenleyerek anlaşmadaki hükümlere karşı hareket eden III. 

Münzir’in yerine geçen oğlu Amr’ın sorununu da görüşmek için olduğu ayrıntısını da 

eklemektedir.
265

 İmparator Iustinianus ile yapılan görüşmede, Hâris’in oğlu Münzir, 

halefi kabul edildi ve kendisine babasının rütbesi verildi. Bu görüşmeden iki yıl sonra 

Iustinianus öldü. Hâris de 569 yılına kadar hayatta kaldı.
266

  

Iustinianus’tan sonra tahta çıkan imparator II. Iustinus’un iktidarında, 

Sâsânîlerin saldırıları yeniden başladı. Çünkü II. Iustinus, daha önce bazı Arap 

kabilelerine ödenen yardımları kesmesi üzerine bu kabileler İran’a geçmiş ve özellikle 

Gassânîlerin topraklarına baskın yapmak üzere Lahmîlerle anlaşmışlardı. Ancak Hâris 

b. Cebele’den sonra 569’da yerine geçen oğlu Münzir b. Hâris,  Lahmîleri yenmeyi 

başararak topraklarını işgal etti ve hatırı sayılır ganimetler elde etti. Münzir, zaferini 

hemen imparator II. Iustinus’a bildirdi ve ondan savaşı sürdürmek için destek istedi. 

II. Iustinus’un yanıtı ise Gassânîlere yapılan bağışları kesmenin yanı sıra Münzir’e 

suikast düzenlemek oldu. Çünkü Münzir’in, miafizit taraftarı olması yeni imparator 

tarafından hoş karşılanmamıştı. Münzir ihaneti öğrendi ve hemen Suriye Çölü’ne 

çekildi. Üç yıl boyunca da imparatorun tüm uzlaşma girişimlerini kabul etmedi. 

Gassânîlerin yokluğu, 573-575 yıllarında Sâsânîlerle yapılan savaşta Bizanslılar 

tarafından şiddetle hissedildi. Bizans’ın Mezopotamya’daki en büyük garnizon kenti 

olan Dara’nın düşüşü büyük bir felaket oldu. Gassânîler artık imparatorluğun 

sınırlarını korumuyordu.
267

 Dolayısıyla çok geçmeden Bizans sınırlarına saldırılar 

                                                           
262 Fisher, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad, s. 143-144. 
263 Men. Hist. Fr. 6. 1. 
264 Theoph. Khron. AM6056. 
265 Ion. Mal. Chron. 18. 148. 
266 Fisher, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad, s. 144. 
267 Thomas Parker, Romans and Saracens: A History of the Arabian Frontier (American Schools of Oriental 

Research, 1986), s. 153. 



78 
 

başladı. Bizanslılar, müttefikleri Gassânîlerin yokluğunda aynı zamanda güvenilir 

istihbarattan da mahrum kalmışlardı. İran’dan alınan yanlış istihbarat Bizans 

yönetimini, I. Hüsrev Anuşirvân’ın öldüğüne inanmaya ikna etmişti. Ancak bu sırada 

Karkisya’daki sınırı geçen I. Hüsrev Anuşirvân, ordusuyla hızla Fırat Nehri’ne doğru 

ilerleyerek Suriye’nin savunmasız kırsal bölgelerini yağmalamaya başladı. Bizans 

ordusu, Sâsânî imparatorunu ordusuyla birlikte Nisibis surlarının önünde aniden 

görünce korkuya kapılarak kaçmaya başladı. I. Hüsrev Anuşirvân onları Mardin’e 

kadar takip etti. Sâsânî generali Adarmahan, beraberindeki bir miktar askerle 

Apamea’yı ateşe verdi. Bu sırada I. Hüsrev Anuşirvân, Dara kuşatmasına başladı ve 

yaklaşık altı ay sonra Dara düştü.
268

 

Dara’nın düşüşü, imparator II. Iustinus’u ciddi şekilde etkiledi. Aklı başında 

olduğu anları korumasına rağmen zihinsel bir çöküş yaşadı. Bundan sonra olayların 

kontrolü, II. Iustinus’un karısı Sophia’nın yardımıyla Tiberius’un eline geçti. Sophia, 

Sâsânîlerle yapılan müzakerelerin sorumluluğunu üstlenirken Tiberius, takviye kuvvet 

toplamak için Balkanlara yöneldi. Sâsânîler, Yukarı Mezopotamya’daki güçlenmiş 

konumlarının anlaşmayla tanınmasını isterken Kafkasya’da Bizans ve müttefiklerine 

karşı savaşını sürdürmeye devam ettiler. Bu durum diplomatik çabaların I. Hüsrev 

Anuşirvân’ın ölümüyle kesintiye uğradığı 579’a kadar devam etti. Tahta geçen yeni 

Sâsânî imparatoru IV. Hürmüz (MS 579-590) Armenia’da üstünlüğünü korumayı 

başaran Bizanslılara karşı saldırgan bir politika izledi.
269

 Nitekim Iustinianus’un büyük 

gayretlerle sağladığı ebedî barış anlaşmasının bozulmasından sonra iki imparatorluk 

arasındaki savaş, Armenia etrafında dönmeye başlamıştı. Buraya sahip olmak artık 

daha büyük bir öneme sahipti. Çünkü Bizans, Germenlerin imparatorluktan 

ayrılmasından sonra ücretli asker ihtiyacını karşılayamadığı için Tiberius, gözlerini 

Armenia’nın savaşçı halkına çevirmişti.
270

 Tiberius ayrıca Bizans-Gassânî ilişkilerini 

de onardı. Böylece 580’de Mauricius komutasındaki Bizans ordusu, Gassânî 

hükümdarı Münzir’in yardımıyla Sâsânî Mezopotamya’sını işgal ettiler. Ancak 

Münzir’in aniden taraf değiştirmesi üzerine sefer başarısızlıkla sonuçlandı. Mauricius, 

Konstantinopolis’e dönünce Münzir’i ihanetle suçladı. Tiberius, bunun üzerine 

Münzir’i tutukladı ve Sicilya’ya sürgün etti. Sonuç olarak Münzir’in oğlu Nu’man 

                                                           
268 Bonner, The Last Empire of Iran, s. 230. 
269 Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, s. 232-233. 
270 Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, s. 73. 



79 
 

Arabistan, Filistin, Suriye ve Fenike’ye saldırdı. Bundan sonra sadık vassal devletini 

yeniden kurmak için girişimlerde bulunuldu. Ancak Gassânîler, eski uyum ve güçlerini 

asla geri kazanamadı.
271

 

Sâsânîlerin bu dönemdeki başarılı misillemeleri, hanedana rakip olan büyük 

ailelerden birisinin mensubu ve Armenia ile Azerbaycan bölgesinin komutanı olan 

Behrâm Çubin tarafından gerçekleşiyordu.
272

 Türklere karşı yapılan seferlerde 

kendisini öne çıkaran Behrâm, Sâsânîler ve Bizans arasında Kafkasya’nın batısında 

sürekli çatışma konusu olan Suania Krallığı’na saldırdı. Tiberius’un ölmesi üzerine 

imparator ilan edilen Mauricius, Lazica’ya Romanus komutanlığında bir ordu 

gönderdi. Romanus, Lazica’ya, ardından da Albania’ya doğru ilerledi. Aras Nehri 

kıyısında yapılan savaşta Behrâm komutasındaki Sâsânî ordusunu yenilgiye uğrattı.
273

 

IV. Hürmüz, Behrâm’ın bu başarısızlığına tepki gösterdi. Onu komutanlıktan 

azletmekle yetinmeyip herkesin içinde aşağılandığının bir işareti olarak ona bir kadın 

elbisesi gönderdi. Aslında IV. Hürmüz, Behrâm’ın sahip olduğu askerî güçten dolayı 

onu görevinden almıştı. Buna karşılık Behrâm ordusuyla isyan çıkardı. Ardından gelen 

iktidar mücadelesinde IV. Hürmüz tahttan indirildi ve yerine Behrâm geçti. Bu sırada 

imparatorun oğlu ve seçilmiş varisi II. Hüsrev Pervîz, Behrâm’ın güçlerine karşı 

koyamadı ve MS 590’da Bizans’a sığınmak zorunda kaldı. İmparator Mauricius, onun 

aynı yıl imparatorluğa geri dönerek Behrâm’ı yenmesini sağladı. Behrâm ise doğuya 

kaçtı ve sonunda II. Hüsrev Pervîz’in kışkırtmasıyla Türkler tarafından öldürüldü.
274

  

II. Hüsrev Pervîz (MS 590-628) selefinin politikaları nedeniyle İran asillerinin 

desteğini kaybetmiş, fakat Bizans’ın paralı askerlerinin yardımıyla yeniden tahta 

geçmişti. Hıristiyan eşi Şirin’in etkisiyle yakın çevresi çoğunlukla Hıristiyanlardan 

oluşuyordu. Dolayısıyla II. Hüsrev Pervîz, sınırın her iki tarafındaki Hıristiyanlar 

üzerinde etkili olabilmişti. Nitekim başarılarını Süryanilerin ve Bereketli Hilâl’deki 

Hıristiyan Arapların koruyucusu Aziz Sergius’un himayesine atfediyordu. II. Hüsrev 

Pervîz, 603 yılında tahtan indirilip öldürülen Bizans imparatoru Mauricius’un 

intikamını almak ve yerine geçen Phocas’a karşı meşru yönetimi desteklemek 

                                                           
271 Parker, Romans and Saracens: A History of the Arabian Frontier, s. 153.  
272 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 596. 
273 Theoph. Sim. Hist. 3. 6.  
274 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 175-176; Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome 

to the Rise of Islam, 500-700, s. 234-235; Beyânî, Eşkânîlerin (Partların) Düşüşü ve Sâsânilerin Yükselişi, s. 70-71. 



80 
 

bahanesiyle Bizans topraklarını işgal etti.
275

 Yeni imparator için verilen güçlü askerî 

desteğe rağmen Narses, Phocas’a karşı isyan etti. II. Hüsrev Pervîz, bütün gücüyle 

isyana destek verdi. 591’deki toprak kayıplarını tersine çevirmek isteyen II. Hüsrev 

Pervîz ve ordusu, 603 baharının sonlarında Yukarı Mezopotamya’daki Bizans 

savunmasını yarıp geçtiler. 604 yazında, Dara uzun bir kuşatmadan sonra düştü. 

Phocas’ın güçleri ise hem II. Hüsrev Pervîz’i hem de isyancı Narses’i kontrol altına 

almak zorunda olduğundan Sâsânîlerin saldırılarına karşılık veremedi. Dara’daki 

zaferinden sonra II. Hüsrev Pervîz, Medâin’e döndü. Komutanları ise 

Mezopotamya’daki Bizans’ın zor noktalarının fethine devam etti. Iustinianus’un 

tahkimat ağını yıkmak için yapılan bu seferlerin kesin kronolojisi tam olarak net 

değildir. Ancak 610’a gelindiğinde, Fırat Nehri’nin doğusunda kalan tüm Bizans 

şehirleri düştü ve bir göç seli gerçekleşti. Sâsânîler aynı zamanda Mauricius’un elde 

ettiği kazanımları tersine çevirmek için Armenia’ya saldırdılar. 606-607 yıllarında 

Armenia’nın başkenti Theodosiopolis yakınlarında Bizans kuvvetlerini eyaletten etkili 

bir şekilde sürerek bölgedeki hâkimiyeti ele geçirdiler.
276

 Dolayısıyla Anadolu tehlike 

altına girdi ve kısa sürede Mardin, Amida, Rhesenia, Edessa gibi müstahkem sınır 

şehirleri düştü.
277

 Böylece Mezopotamya’nın tamamı Sâsânîlerin eline geçti ve Fırat 

Nehri iki imparatorluk arasındaki yeni sınır çizgisi oldu. 608 ve 610 yılları arasında 

Sâsânî birlikleri de Küçük Asya’dan geçerek Kadıköy’e ulaştı. Başka bir birlik, bir yıl 

boyunca Sâsânîlerin elinde kalan Caesarea’ya kadar yürüdü. Ancak 610 yılının 

başında Sâsânîler, Küçük Asya’dan çekildi.
278

 Bizans’ın doğuda Sâsânîlere karşı 

yaptığı önceki seferlerinde olduğu gibi Gassânîler yine katılmışlardır. Bizans’ın sadık 

Arap müttefikinin, Phocas’a karşı savaşları sırasında Irak’ta Lahmîlerin kontrolünde 

olan toprakları yağmalayarak II. Hüsrev Pervîz’e zorluk çıkarmış olmaları 

mümkündür.
279

 Çünkü II. Hüsrev Pervîz, Bizans imparatoru Mauricius öldürülüp 

Phocas’ın tahta geçmesini Gassânîlerin bölgesi olan Suriye ve ötesini ele geçirmek 

için de bahane olarak kullandı. İlk olarak Armenia alındıktan sonra iki generali 

Şehrbârâz ve Şâhin büyük bir hızla Suriye’ye girip 613’te Dımaşk’ı işgal ettiler. 

614’te Kudüs şehri sarsıcı bir şekilde alındı. Ayrıca burada bulunan ve Hz. İsa’nın 

                                                           
275 Brown, Geç Antikçağ Dünyası, s. 195-196. 
276 Sarris, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, s. 242-243.  
277 Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, s. 613. 
278 Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 116. 
279 Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, s. 272.  



81 
 

gerildiği kabul edilen kutsal haç, Medâin’e götürüldü. 619’da Filistin ve Mısır’ın 

alınmasından sonra Sâsânîler, Libya’ya kadar geldiler. Böylece Bizans, Yakın Doğu 

ve Mısır üzerindeki bütün hâkimiyetini kaybetti.
280

 I. Hüsrev Pervîz’in, Bizanslıları 

yenerek Suriye’yi ele geçirmesi Gassânîlerin hâkimiyetinin sona ermesine neden 

olmuştu (613-614). Bu tarihten sonra birkaç kabileyi hâkimiyeti altına alan Cebele b. 

Eyhem, Gassânîlerin son hükümdarı olarak hüküm sürmeye başladı.
281

 

Sâsânîlerin başarılı ilerleyişi, Bizans İmparatorluğu içinde siyasî huzursuzluğa 

neden olmuş ve sonunda Phocas’ın düşüşüne yol açmıştı. İmparator Heraclius, 

Phocas’a karşı başarılı bir isyanın ardından 610’da imparator olarak ilan edilmişti. 

Heraclius’un iktidarı, Iustinianus’tan sonra Gassânîlerin Bizans’ın foederatisi olarak 

hizmet ettiği en uzun dönemdir. Iustinianus döneminde olduğu gibi Gassânîlerle 

ilişkiler yeniden düzeldi.
282

 Gassânîler, Bizans-Sâsânî mücadelesini sona erdiren 

628’deki Ninova Savaşı dâhil Sâsânîlere karşı yapılan bütün savaşlara katıldılar. 

Heraclius, ilk önce Karadeniz’den Armenia’ya girdikten sonra 624’te Sâsânî 

İmparatorluğu’nun merkezine girdi. Kutsal haçın Kudüs’ten alınmasına misilleme 

olarak Ganzak’taki kutsal Adûr-Farrobay tapınağını yağmaladı. Böylece Hıristiyan 

dünyası ile Doğu arasındaki ilk Haçlı seferi, Müslüman Arapların fetihlerinden önce 

gerçekleşmiş oldu. II. Hüsrev Pervîz’in en sonunda kaçması üzerine Sâsânîler, Suriye 

ve Irak’tan çekildi. Ahameniş İmparatorluğu’nun toprak bütünlüğüne ulaşmayı hayal 

ederken büyük kayıplar yaşayan II. Hüsrev Pervîz, kısa bir süre sonra soylular ve 

rahipler tarafından öldürüldü. Böylece Sâsânîler tarafından zapt edilen tüm yerler, 

630’da tekrar Bizans’ın hâkimiyetine girdi. Heraclius, bundan sonra Müslüman 

Araplarla mücadele etti. Hıristiyan bir Arap hanedanı olarak Gassânîler, 636’daki 

Yermük Savaşı’nda olduğu gibi Müslüman Araplara karşı savaştılar. Nitekim 

Gassânîlerin, Medine’ye saldırmalarından korkulmasının en büyük nedeni onların 

Bizans müttefiki olmalarıydı. 7. yüzyılın başlarında aynı anda birkaç hükümdarının 

bulunduğu ve her birinin kendi bölgesinde hüküm sürdüğü anlaşılan Gassânî 

Krallığı’nın son hükümdarı Cebele b. Eyhem, Müslüman Arapların zaferiyle 

                                                           
280 Daryaee, Sasanian Persia: The Rise and Fall of an Empire, s. 33; Mitchell, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 

284-641, s. 616. 
281 Ahmet Ağırakça, “Gassânîler”, DİA, c. 13 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1996), s. 398. 
282 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 634. 



82 
 

sonuçlanan Yermük Savaşı’ndan sonra yaklaşık 30.000 kişiden oluşan maiyetiyle 

birlikte Bizans’a sığındı.
283

  

Müslümanlar, bir taraftan Suriye bölgesine girip Bizans güçlerini yenilgiye 

uğratırken bir taraftan da Irak cephesine Sâsânî topraklarına girip bölgede önemli 

fetihlere imza attılar. İslâm orduları 638’de Kâdisiye ve 642’de Nihâvend savaşlarında 

Sâsânîleri yenilgiye uğratarak son imparatorları III. Yezdicerd’i başkent Medâin’den 

ayrılmak zorunda bıraktılar. İslâm orduları karşısında daha fazla tutunamayan III. 

Yezdicerd, İran’ın kuzeydoğusundaki Horasan’a kaçtı ve 651 yılında burada 

(Merv’de) öldürüldü. Sâsânîlerin bölgedeki hâkimiyetine tamamen son veren 

Müslümanlar, ayrıca Sâsânîlerin müttefiki Lahmîlerin eski merkezi Hîre yakınlarında 

638’de bir ordugâh şehir olan Kûfe’yi kurmuşlardı. Şehir, Müslümanların fetihleri 

sırasında İslâm ordularının Irak’taki askerî merkezi olmuştur.
284

 

2. 3. Lahmîler ile İlişkiler 

MS 300’den 602’ye kadar yaklaşık üç yüzyıl boyunca Irak’ta hüküm süren bir 

Arap hanedanı olan Lahmîler, Me’rib Seddi’nin yıkılmasından sonra Yemen’den göç 

ederek 3. yüzyılın başlarında Hîre’ye yerleşmişlerdi.
285

 İslâm kaynaklarında Âl-i Nasr, 

Âl-i Lahm ve Menâzire adıyla da bilinirler.
286

 Nesepleriyle ilgili kaynaklar, 

Gassânîlerden daha ayrıntılı olduğu için geniş bir kronolojiye sahip oldukları görülen 

Lahmîlerin soyları, 3. yüzyılın sonlarında Palmyra kraliçesi Zenobia’yı mağlup eden 

Güney Arabistan’daki Lahmî kabilesinden Amr b. Adî b. Nasr b. Rebîa’ya 

dayanmaktadır. Lahmîler genellikle Cüzâm kabilesiyle birlikte Suriye’de yaşıyorlardı. 

Ancak Suriye’deki Lahmîler ve Irak’taki Lahmîler arasında nasıl bir ilişki olduğu 

henüz bilinmemektedir. Bununla birlikte İslâm kaynakları, başkentleri Hîre’nin 

kuruluşuna dair rivayetlerinde Lahmîlerin, Tenûhîlerle olan bağlantısına dikkat 

çekmektedirler.
287

 Buna göre, Me’rib Seddi’nin yıkılmasından sonra Güney 

Arabistan’daki birçok Arap kabilesi kuraklık nedeniyle Yemen ve Şam bölgesinin 

doğusundaki kırsal bölgelerinde yer aramaya başladılar. Bunlardan bazıları Bahreyn’e 

                                                           
283 Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), s. 24; Daryaee, Sasanian Persia: The Rise and Fall of an Empire, s. 33. 
284 Fred Donner, Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam (Cambridge, Massachusetts: The Belknap 

Press of Harvard University Press, 2010), s. 127-128. 
285 Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, s. 74; Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1, s. 207. 
286 Günaltay, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri, s. 46. 
287 Isabel Toral Niehoff, “Emperyal Çekişmeler ve Araplar: İslam’ın Arifesinde Geç Antik Dünya”, Wiley 

Blackwell İslam Tarihi, çev. İsmail Hakkı Yılmaz (İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022), s. 58. 



83 
 

yerleşmişti. Onların arasında Ezd kabilesi de bulunuyordu. Bahreyn’de toplandıktan 

sonra buraya yerleşmek ve kendi aralarında yardımlaşmak üzere anlaşma yaptılar. Bu 

nedenle “yerleşmek” anlamına gelen “Tenûh” ismini almışlardır. Tenûh kabilesi daha 

sonra Güney Irak’taki verimli arazilerden istifade edebilmek için kuzeye doğru göç 

ettiler ve onların ilk hükümdarları olarak bilinen Mâlik b. Fehm döneminde Irak’ta yer 

alan Hîre’ye yerleştiler.
288

 “Hîre” ismi yarı göçebe kabilelere uygun düşecek şekilde 

“ordugâh” anlamına gelen Süryanice “hirta” kelimesinden gelmektedir. Zamanla şehre 

dönüşecek bir kampa yerleşen Güney Arabistan’dan gelen kabilelerden oluşan bir 

konfederasyon haline gelen Hîre, Gassânîlerin önemli merkezilerinden Câbiye gibi 

kültürlerin buluştuğu bir sınırdaydı. Dolayısıyla Lahmîler, Arap kimliklerini 

korumakla beraber kaçınılmaz bir biçimde Pers kültürünün etkisi altına girdiler. 

Bununla birlikte Lahmîler, Bizans etkisine de açık olmuşlardı. Özellikle Nasturi 

Hıristiyanlığı birçok kişi tarafından benimsendi. Böylece Lahmî ordugâhı Hîre, göçebe 

ve yerleşik yaşamın kaynaştığı bir yer oldu.
289

 Ancak İran’ın kültürel tesiri altındaki 

merkezleri Hîre’de gelişen Arap medeniyeti, Bizans tesiri altındaki Petra, Palmyra ve 

Gassânîlerin ülkesinde gelişen Arap medeniyetinin ulaştığı seviyeye ulaşamadı. 

Nabatîler, Palmyralılar ve Gassânîler Arapça konuşup Ârâmî dilinde yazıyorlardı. 

Hîre’de yaşayan Araplar ise günlük dillerinde Arapça konuşurken yazıda Süryani 

dilini kullanmışlardır.
290

  

Lahmîler veya Hîreliler, kurulduğu ilk dönemden itibaren Sâsânî 

imparatorlarının nüfuzu altında Bizans ve müttefikleri Gassânîlerden gelebilecek 

saldırılara karşı Sâsânîler için tampon bir devlet vazifesi görmüşlerdir. Aynı zamanda 

Palmyra’nın hâkimiyetindeki Suriye ve çevresini yağma ediyorlardı.
291

 Lahmîlerin 

kuruluşu, Palmyra kraliçesi Zenobia’nın oğlu Vaballathus adına idareyi ele aldığı 

döneme rastlamaktadır. Lahmîlerle birlikte Hîre’ye yerleşen Tenûh kabilesinden 

Cezîme el-Ebraş, bundan sonraki süreçte Suriye üzerine hâkimiyet kurmaya çalıştı. Bu 

sırada Palmyra’nın bölgede yeni bir güç olarak yükselişte olması kaçınılmaz olarak bu 

iki krallığı karşı karşıya getirdi. Cezîme, Palmyra’nın tahtına yeni geçmiş olan kraliçe 

Zenobia ile meydana gelen mücadelede öldürüldü. Lahmîlerin ilk hükümdarları olarak 

                                                           
288 İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Halil Me’mun Şiha, c. 1 (Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 2002), s. 291-292. 
289 Mackintosh-Smith, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires, s. 79; Toral Niehoff, 

“Emperyal Çekişmeler ve Araplar: İslam’ın Arifesinde Geç Antik Dünya”, s. 58. 
290 Hitti, İslâm Tarihi, s. 127-128. 
291 Günaltay, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri, s. 47. 



84 
 

gösterilen Amr b. Adî’nin hükümdar oluşu ise MS 268 yılındadır. Sâsânî ve Bizans 

imparatorluklarının çarpışma alanında bulunan Lahmîler, zamanla çeşitli Arap 

kabilelerini Gassânîler gibi bir konfederasyon çatısı altında toplamışlardır.
292

  

2. 3. 1. Lahmî-Sâsânî İttifakı 

Sâsânîlerin ilk imparatoru Erdeşîr (MS 216-242) döneminde Hatra’dan sonra 

diğer önemli merkez Hîre idi. Bu bölgedeki Araplar için Part yönetiminin düşüşü bir 

değişim dönemini meydana getirdi.
293

 Taberî’ye göre Erdeşîr, Irak’ı hâkimiyeti altına 

alınca Tenûhîler, Sâsânî yönetimi altında özerkliklerini kaybetmekten korktukları için 

Kudâa kabilesi ve Irak’a yerleşen diğer Arap kabileleriyle birlikte Şam bölgesinde 

bulunan kavimlerinin yanına yerleşmişlerdi.
294

 Part egemenliğinin sonlarına doğru 

Hatra halkının Romalılarla ittifak yapması üzerine Erdeşîr dikkatini Hîre’ye çevirdi. 

Burada Part İmparatorluğu döneminden beri ilgi odağı olan Lahm kabilesi 

bulunuyordu. Bu sırada kabilenin önde gelen ismi Amr b. Adî (MS 268-295) idi. 

Erdeşîr, Roma’yı zayıflatmak ve bedevî Arap kabilelerini kontrol altına almak için 

onunla ittifak kurmak istedi.
295

 Lahmîlerin ilk hükümdarı olan Amr b. Adî’den sonra 

yerine oğlu İmruülkays (MS 295-328) geçti. Lahmî hükümdarları ve Sâsânî vassalları 

arasında Hıristiyanlığı kabul eden ilk kişi olan İmruülkays, Esed, Nizâr ve Me’ad 

kabileleri başta olmak üzere Arap kabilelerini hâkimiyeti altına aldı. Ayrıca I. Şapur 

tarafından Irak, Hicaz ve Mezopotamya’daki Arapların üzerine Sâsânî valisi olarak 

tayin edildi.
296

 Ancak İmruülkays, 4. yüzyılın başlarında Sâsânî destekli seferlere 

öncülük ederken sonrasında Bizans safına geçti. İmruülkays’ın mezarı üzerindeki 

Nemâre yazıtı, Diocletianus ve Constantius döneminde Yakın Doğu’nun istikrarına 

Arapların katkısı için önemli bir birincil kaynaktır. Nemâre yazıtı şöyle başlar: “Bu, 

tüm Arapların kralı Amr oğlu İmruülkays’ın mezarıdır.” Daha sonra İmruülkays’ın 

yönetim tacı giydiğini ve Arabistan Yarımadası’nın güneyine kadar Arap kabilelerine 

ve şehirlerine hükmettiğini belirtir. Metnin sonlarına doğru şu ifadeler bulunmaktadır: 

“Hiçbir kral onun başardığını elde etmemiştir.” Bu övünme yersiz değildi. 

Diocletianus ve Constantius’un çalkantılı zamanlarında, İran tehdidi karşısında 

                                                           
292 Nihan Öz Nalezen, “Zenobia: Roma ve Sasaniler Arasında Bir Kraliçe” (Doktora Tezi, İstanbul Medeniyet 

Üniversitesi, 2024), s. 182. 
293 Beate Dignas, Engelbert Winter, Rome and Persia in Late Antiquity (Cambridge: Cambridge University Press, 

2007), s. 165.  
294 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 42-43. 
295 Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 165.  
296 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 53; Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1, s. 85.  



85 
 

İmruülkays gibi bir müttefik büyük bir kazanç idi. İki yüz yıl sonra Bizans’ın 

Gassânîleri bölgedeki asıl büyük müttefiki konumuna çıkarması üzerine Sâsânîler, 

Lahmî hükümdarlarına desteklerini artırdılar. Bundan sonra iki büyük imparatorluk 

çatıştığında özellikle şiddetlenen dönemlerde bu genellikle Arap vekillerinin şahsında 

gerçekleşecekti.
297

 

Suriye ve Filistin’in çöl sınırları, sınır bölgesi boyunca dağılmış kalelerle 

korunurken Fırat Nehri’nden Şam’a ve buradan Kızıldeniz’e kadar uzanan strata 

Diocletiana ise çoğunlukla yol boyunca yer alan limitanei (sınır birlikleri) tarafından 

korunuyordu. Bununla birlikte, Roma yönetimi bölgedeki bazı Arap kabileleriyle 

müttefik olmuştu. Roma’nın doğu ordusu, 378’deki Edirne savaşında neredeyse yok 

edildikten sonra Sarazen kraliçesi Maviye tarafından gönderilen askerlerin 

Konstantinopolis’in savunulmasına yardım ettiği bilinmektedir. 5. yüzyılda Selihîlerin 

yönetimindeki Arap kabileleri, Bizans’ın doğu sınırlarının savunmasında özellikle 

Hîre’deki Lahmîlerin akınlarına karşı aktif bir rol üstlenmişlerdi. 6. yüzyılda imparator 

Iustinianus, doğu sınırlarında bulunan kalelerinin birçoğunu boşalttı. Ancak daha 

sonra özellikle Lahmîlerin ve bedevî kabilelerin saldırılarına karşı sınır güvenliğinin 

sağlanması için Gassânîlerle anlaştı. Çünkü Iustinianus henüz iktidarının başlarında, 

Lahmîlerin güçlü hükümdarı III. Münzir ile başa çıkamayacağını anlamıştı.
298

 

Bizans kaynaklarının “Alamundarus” olarak adlandırdığı Lahmîlerin büyük 

hükümdarlarından “Mâüssema”
299

 lakabıyla tanınan III. Münzir, Bizans için büyük bir 

tehdit olmuştu. Sâsânîlere son derece sadık olan III. Münzir, savaş meselelerinde 

oldukça zeki ve deneyimliydi. Mısır sınırlarından Mezopotamya’ya kadar her yeri 

istila ederek birçok yeri ele geçirdi. Hiç kimse onunla mücadele etmemiş ve tek 

kelimeyle Bizanslılar için zor ve tehlikeli bir düşman haline gelmişti. Aynı zamanda 

İran’daki tüm Araplara tek başına hükmediyordu ve Bizans hâkimiyetindeki toprakları 

dilediği zaman işgal edebiliyordu. “Dük” dedikleri Bizanslı askerlerin hiçbir komutanı 

ya da Bizanslılarla ittifak halinde olan ve phylarch olarak adlandırılan Arapların hiçbir 

                                                           
297 Mackintosh-Smith, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires, s. 79-80; Bowersock, Roman 

Arabia, s. 138-139. 
298 Wolf Liebeschuetz, East and West in Late Antiquity: Invasion, Settlement, Ethnogenesis and Conflicts of 

Religion, ed. Olivier Hekster (Leiden: Brill, 2015), s. 68, 250-251. 
299 İslâm tarihi kaynakları III. Münzir’e, annesi Mâriye bint Avf’ın güzelliğiyle meşhur olduğu için ve yine kıtlık 

yıllarında cömertlik gösterdiği için Mâüssema (Cennetin Suyu) lakabının verildiğini rivayet etmektedirler. Ayrıca 

Zülkarneyn olarak da bilinmektedir. Bkz. İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 647; Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 98; 

Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya,  s. 82; İbn Habîb, Kitabü’l-Muhabber, s. 359.  



86 
 

lideri, onunla savaşacak güçte değildi. Bu yüzden imparator Iustinianus, Gassânî 

hanedanıyla, Lahmîler ve Sâsânîler arasında var olana benzer bir vassallık ilişkisi 

kurduktan sonra Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele’yi mümkün olduğu kadar birçok 

kabilenin başına getirdi. Bu dönemde Gassânîlerin merkezi Şam yakınlarındaki Câbiye 

idi ve nüfuz alanları Kızıldeniz’e kadar uzanıyordu. Hâris, askerleriyle birlikte Bizans 

ordusuna destek verirken III. Münzir, Sâsânî ordusunun başkumandanı olarak hareket 

ediyordu. Bununla birlikte Gassânîler ve Lahmîler, herhangi bir Bizans veya Sâsânî 

müdahalesi olmadan da doğrudan birbirleriyle savaştılar.
300

 Procopius, iki 

imparatorluğun Arap müttefiklerini yalnızca kendi askerî çıkarlarını sürdürmek için 

kullandıklarını belirtmektedir.
301

 Nitekim I. Hüsrev Anuşirvân, Bizans ile yeni bir 

savaş için müttefiki Lahmîler ve Gassânîler arasındaki strata Diocletiana bölgesindeki 

meralar konusundaki anlaşmazlığı bahane etmişti. Bu sırada Iustinianus’un Batı’daki 

sorunlarla meşgul olması Lahmîler ve Gassânîler arasında çatışmalara neden olmuştu. 

I. Hüsrev Anuşirvân, bu durumu Bizans ile Sâsânî İmparatorluğu arasında kısa bir süre 

önce imzalanan sözde ebedî barışın ihlali olarak görmedi. Çünkü 532’deki anlaşmada 

Arap müttefiklerinden açıkça bahsedilmiyordu. Bu şekilde, stratejik avantajlar için 

çabalayan iki güç, hareket etme özgürlüklerini korumuşlardı. Ancak uygulamada 

rakibi Hâris’i sınırı ihlal etmekle suçlayan III. Münzir, saldırıya geçti ve bu 

anlaşmazlık 540 yılında Bizans-Sâsânî savaşına dönüştü.
302

 Daha sonra Lahmîler ve 

Gassânîler, iki imparatorluğun katılımı olmadan birbirine savaş açtılar. III. Münzir, 

Hâris’i yenilgiye uğrattıktan sonra oğullarından birini ani bir baskınla yakaladı ve onu 

Arapların en büyük putu Uzzâ’ya kurban etti (544). Hâris, yaklaşık on yıl sonra 

Kınnesrîn’de yapılan Aynüübâğ Savaşı’nda onu öldürerek intikamını aldı. Bu savaşta 

Hâris’in tabip olduğu rivayet edilen kızı Halîme, ölen askerlere güzel koku sürüp 

yaraları tedavi ettikten sonra onlara zırh giydirdiği için bu hadiseye İslâm 

kaynaklarında “Yevmü Halîme”* ismi verilmiştir.
303

 

Gassânîler ve Lahmîler arasındaki rekabet, 554’te yapılan savaştan sonra bir 

müddet sona erdi. Lahmî hükümdarı III. Münzir’in ölümü üzerine yerine geçen oğlu 

                                                           
300 Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 169-171. 
301 Procop. Bell. 1. 17. 
302 Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 171. 

* Halîme günü. 
303 Muhammed Süheyl Takkuş, et-Tarihü’l-İslami’l-veciz, 3. bs. (Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 2006), s. 38; İbn Kuteybe, 

el-Ma’ârif, s. 642; Hamza el-İsfahânî, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, s. 82; Mehran, Dirasat fî tarihi’l-

Arabi’l-kadim, s. 580. 



87 
 

Amr b. Münzir (MS 554-569) iktidarının ilk yıllarında müttefikleri Sâsânîlerin 

yanında Bizans’a karşı mücadele etti.
304

 561 yılında ise iki imparatorluk arasında bir 

anlaşma sağlandı. Buna göre her iki imparatorluğun Arap müttefikleri, karşı tarafın 

topraklarına saldırmayacaktı. Menandros Protector, anlaşma şartlarının yanı sıra Amr 

b. Münzir’in Bizanslılarla diplomatik girişimlerde bulunduğunu da aktarmaktadır. Zira 

anlaşma sırasında Amr, babasının zaman zaman Iustinianus’tan aldığı ödemelerin 

devam edip etmeyeceğini sordu. Bizanslı elçiler de hediye olarak verilen bu 

ödemelerin imparatorun uygun gördüğü miktarda ve cömertçe verildiğini belirterek 

artık yapılmayacağını söylediler.
305

 Bunun üzerine Amr, anlaşmada belirtilen açık 

hükme rağmen Gassânîlerin kontrolü altındaki Suriye’yi işgal etti. Dolayısıyla 

anlaşma da sona erdi. Amr, Gassânîlerle mücadelesinin yanında Kindelilerin 

zayıflığından yaralanıp Lahmîlerin Arabistan Yarımadası’ndaki hâkimiyet alanını 

genişlettikten sonra işbirliğine yanaşmayan Tağlib, Temîm ve Tay kabileleriyle savaştı 

ve onlara üstünlük sağladı.
306

 561 tarihli barış anlaşmasının bu şekilde ihlal edilmesi 

üzerine Hâris b. Cebele, 563’te Amr tarafından gerçekleştirilen saldırıları imparator 

Iustinianus ile görüşmek üzere Konstantinopolis’i ziyaret etti. Hâris, Amr tarafından 

gerçekleştirilen saldırılardan şikâyetçiydi. Ancak anlaşıldığı kadarıyla bu durum 

Sâsânîler tarafından gerçekleştirilen bir savaş eylemi olarak yorumlanmadı ve 

imparator Iustinianus cömert bir ödemeyle vassalını yatıştırmaya çalıştı. Buna rağmen 

Gassânîler ve Lahmîler arasındaki gerginlik devam etti.
307

 Hâris’in 569’da ölümü 

üzerine yerine geçen oğlu Münzir b. Hâris, Amr’ın kardeşi Kâbûs’un ani bir 

saldırısıyla karşılaştı. Bu, otoritesini kanıtlamak isteyen yeni Gassânî hükümdarına 

karşı bir yanıttı. Aynı zamanda Iustinianus’un halefi II. Iustinus’un, Lahmî hükümdarı 

Amr’ın daha önce başarısız bir şekilde geri getirmeye çalıştığı hediyeleri kesin olarak 

kaldırmaya karar vermesinin bir sonucuydu. Gassânî hükümdarı Münzir b. Hâris ve 

Lahmî hükümdarı Kâbûs arasındaki mücadelelere dair en önemli kaynak, Süryani 

Patrik Michael Kroniği’nin Süryanice metninin Arapça-Karshünï çevirisinde yer 

almaktadır:  

                                                           
304 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 175.  
305 Men. Hist. Fr. 6. 1.  
306 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 175; Edwell, “Arabs in the Conflict Between Rome and 

Persia, AD 491-630”, s. 251. 
307 Bonner, The Last Empire of Iran, s. 221. 



88 
 

Münzir, babası Hâris’in ölümü üzerine Arapların kralı olmuştu. Pers Arapları, 

Hîre’ye yerleşmek için geldiler. O günlerde iki grup Arap vardı. Bazıları Hıristiyan 

Araplar, diğerleri ise Fars Araplarıydı. Fars Arapları, Hıristiyan Arapların 

topraklarına girdiklerinde onların bütün sığırlarını, yük hayvanlarını ve develerini ele 

geçirdiler. Münzir askerleriyle üzerlerine saldırdı ve onları katletti. İçlerinden birkaçı 

kurtuldu. Münzir onları takip etti ve Kâbûs topraklarında karargâh kurdu. Münzir 

onları ele geçirdiğinde, onları katletti ve mallarını yağmaladı. Bir süre sonra Münzir, 

ganimet olarak aldığı mal ve develerle birlikte geri döndü. Kâbûs, Münzir ile 

savaşmak için geri geldi fakat yenildi. Münzir bunu imparatora bildirdi ve askerlere 

vermek için altın istedi. İmparator II. Iustinus iki mektup yazdı: Biri Münzir’e, içinde 

aşağıdaki gibi yazdı: “Marcianus’a, bu mektupta yazılı olarak belirtmenin akıllıca 

olmayacağı gerekli konuları sizinle konuşmasını söyledik. Bu yüzden mektubu 

okuduktan hemen sonra onunla birlikte Nisibis’te karargâh kurmuş olan orduya 

gitmelisin.” Diğeri ise Marcianus için şu şekilde yazılmıştı: “Münzir’e sana haber 

göndersin diye yazdık. Geldiği anda başını kesmeye ve bize yazmaya hazır ol.” Bu 

kötü plan yanlışlıkla ya da bir hileyle değişti: Münzir’in adı Marcianus’un 

mektubunun üzerine, Marcianus’un adı da Münzir’in mektubunun üzerine yazıldı. 

Haberci önce Münzir’e gitti, (o da) mektubu okudu ve şöyle dedi: “Romalıların ülkesi 

için gösterdiğim çabaların karşılığı olarak başımın kesilmesiyle ödüllendirildim.” 

Öfkeyle doldu ve sonunda Romalı askerlerin ordusuna katılmamasını emretti. İran 

Arapları ise bunu duyunca, Romalıların ülkesine girdiler ve Antakya’ya kadar 

(ekinlerini) yakıp yıktılar. Bunun üzerine imparator, Münzir’e haber verdiğini 

düşündüğü için Marcianus’a öfkelendi. Marcianus esir alındı ve Dara’ya gönderildi. 

Çadırının yıkıldığını gören askerler, onun Perslerden kaçtığını düşündüler ve 

çadırlarını terk ederek kaçtılar. Persler Nisibis’ten ayrıldılar ve Roma garnizonunu 

yağmaladılar, askerler de böylece utancın en büyüğünü yaşadılar.
308

 

Buna benzer bir anlatıyı Ephesuslu Ioannes de anlatmaktadır. Buna göre, II. 

Iustinus bir suikast planı hazırladı ve fakat başarısızlığa uğradı. Marcianus’a bir 

mektup göndererek, Münzir’e kendisine gitmesi için emir verileceğini bildirdi. 

                                                           
308 Juan Pedro Monferrer-Sala, “Lakhmids against Ghassanids in the late 6th c. CE. Qābūs b. al-Mundhir Defeats 

al-Mundhir b. Ḥārith b. Jabala. A Pre-Islamic Episode Rendered into Arabic from Syriac”, Interrelations Between 

the Peoples of the Near East and Byzantium in Pre-Islamic Times, ed. Vassilios Christides (Cordoba: Cordoba Near 

Eastern Research Unit, 2015), s. 82-84. 



89 
 

Marcianus’a geldiğinde onu infaz etmesini emretti. Münzir’e emirlerini içeren ikinci 

bir mektup gönderilecekti. Ephesuslu Ioannes, “Tanrı’nın lütfuyla, mektuplar karıştı” 

diyor. Öfkelenen Münzir, sınırın büyük bir kısmını korumasız bırakarak Suriye 

Çölü’nün en ücra köşelerine doğru çekildi. Bununla birlikte, değiştirilen mektup 

hikâyesinin gerçekliği de tartışmalıdır. Nitekim II. Iustinus’un gerçekten Münzir’i 

öldürtmeyi amaçlayıp amaçlamadığı açık değildir. Çünkü miafizit bir tarihçi olarak 

Ephesuslu Ioannes, Münzir’in özverili bir savaşçı ve miafizit taraftarı olarak statüsünü 

abartmış olabilir.
309

 

570 yılında Münzir b. Hâris tarafından mağlup edildikten sonra bir türlü 

istediği sonucu elde edemeyen Kâbûs, Münzir’in müttefikleri Bizans ile sorunlar 

yaşadığı bu üç sene zarfında güç kazanarak tekrar Gassânîlerin topraklarına saldırdı ve 

Antakya’ya kadar bölgeyi işgal etti. Ancak Münzir, Bizanslılarla tekrar anlaşma yaptı. 

Ardından 580’de Hîre üzerine yürüyerek şehri yaktı ve halkını esir etti.
310

 

2. 3. 2. Lahmîlerin Dağılışı 

Gassânî saldırılarının arttığı dönemde Kâbûs’un yerine Nu’man b. Münzir (MS 

580-602) tahta geçti. Kendisi Hıristiyanlığı kabul eden ilk Lahmî hükümdarı oldu. 

Nitekim Lahmî tebaasının birçoğu Hıristiyanlığı kabul etmiş olmasına rağmen 

yöneticileri putperest olarak kalmıştı. Sadece Nu’man b. Münzir, kendini Hıristiyan 

olarak tanımladı. Bu durum Sâsânî hükümdarı II. Hüsrev Pervîz ile aralarının 

açılmasına neden oldu. Arap kaynakları bu olayı, II. Hüsrev Pervîz’in sarayında 

Hîre’den gelen belgeleri Arapça’ya çeviren bir mütercim olarak görev yapan Arap 

şairi Adî b. Zeyd’in, Nu’man b. Münzir tarafından idam edilmesinden kaynaklanan bir 

nedene bağlar. Aslında II. Hüsrev Pervîz, Lahmîlerin giderek güçlenmesinden rahatsız 

olmaya başlamıştı. Bu yüzden çöl sınırlarının savunmasını kendi üstlenmeye karar 

verdikten sonra Hîre’ye yerel bir Hıristiyan aileden gelen İyâs b. Kabîsa el-Tağlibî’yi 

yerleştirdi. Nu’man b. Münzir ise suikastla öldürüldü. Böylece Lahmî hanedanı onun 

ölümüyle sona erdi. Dolayısıyla II. Hüsrev Pervîz, sorunlar yaşadığı vassalından 

kurtulmuştu. Ancak bölgedeki güç dengesini bozmuştu. Çünkü Lahmîlerin en önemli 

görevlerinden biri olan Sâsânî İmparatorluğu’nun güneybatı sınırlarının bedevî Arap 

                                                           
309 Fisher, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to Muhammad, s. 145.  
310 Günaltay, İslâm Öncesi Arap Tarihi, s. 213.  



90 
 

kabilelerinin saldırılarına karşı koruması ortadan kalktı.
311

 Bunu fırsat bilen Irak 

sınırındaki Bekir b. Vâil kabilesinin öncülüğünde Arap kabileleri, İslâm kaynaklarında 

“Zukâr” olarak bilinen savaşta (MS 7. yüzyılın başları) Sâsânîler ve müttefikleri olan 

bedevî Arap kabilelerine karşı savaştılar. Bu savaş geleneksel olarak Perslere karşı 

“Arapların zaferi” ve ayrıca İslâm fetihlerinin öncüsü olarak kabul edildi.
312

 Her ne 

kadar Sâsânîler açısından bu yenilgi önemsiz olmuş olsa da Araplar üzerinde önemli 

manevî etkileri oldu. Bu zafer onlara işbirliği yaptıklarında ne kadar güçlü 

olabileceklerini göstermişti. Kısa bir süre sonra Araplar, İslâm dini altında birleşerek 

Sâsânî İmparatorluğu’na son verdiler ve bölgenin yeni gücü oldular. Araplar arasında 

büyük sevinçle karşılanan Zukâr Savaşı’na geniş yer veren Taberî, Hz. Muhammed’in 

Sâsânî ordusunun hezimete uğradığı haberinin kendisine ulaştığında “Bugün Arapların 

Acemlerden haklarını aldıkları ilk savaştır ve onlar benim sayemde kazandılar” 

dediğini rivayet etmektedir.
313

  

Sâsânîlerin Zukâr Savaşı’ndaki yenilgilerinin ardından Hîre, Lahmîlerin 

hâkimiyetinden tamamen çıktı. Buraya Arap idarecilerin yerine İran asıllı olan 

Âzâdbih b. Mâhân (MS 611-628) yönetici olarak görevlendirildi. Âzâdbih döneminde, 

Arap kabileleri ile kopan ilişkiler yeniden kurulmaya çalışıldı. Ancak bir netice 

alınamadı ve Âzâdbih görevinden alınarak yerine Münzir b. Münzir (MS 628-633) 

tayin edildi.
314

 Lahmî hükümdarlarının sonuncusu olan Münzir, Bahreyn’de Cüvâsâ 

adındaki bir savaşta öldürüldükten sonra Hîre şehri, Hâlid b. Velîd tarafından 633 

yılında fethedilerek İslâm idaresine alındı.
315

 Bu dönemden itibaren Bizans ve 

Sâsânîler arasında Suriye ve Mezopotamya sınırlarında yaşanan savaşlar nedeniyle 

sınırlar savunmasız kaldı. Her iki imparatorluk İslâm fetihleri başlamadan önce bedevî 

Araplara karşı sınırlarını korumakta zorlanmaya başladı. Aynı sıralarda Suriye ve 

Filistin’deki Bizans topraklarına başarılı akınlar düzenlendi. Bu iki büyük 

imparatorluğun bölgede giderek güç kaybetmesinin en büyük nedeni bedevî Araplarla 

aralarında aracılık yapan Lahmîlerin ve daha sonra Gassânîlerin gerilemesidir. Ayrıca 

Arap yarımadasında üçüncü merkezî güç olan Yemen’de tarım ekonomisinin 

                                                           
311 Edmund Bosworth, “Iran and the Arabs”, The Cambridge History of Iran (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2008), s. 607-608; Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 172. 
312 Peter Webb, “Bakr b. Wā’il”, EI, Vol. III, s. 8.  
313 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 193. 
314 Kelpetin, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, s. 180. 
315 İbn Habîb, Kitabü’l-Muhabber, s. 360-361. 



91 
 

gerilemesi nedeniyle birçok kabilenin kontrolsüz bir şekilde göç etmesinin etkisi de 

bulunuyordu.
316

 

2. 4. Gassânîlerin Müslümanlarla İlişkilerinde Bizans-Gassânî İttifakının Önemi 

Gassânîlerin Medine’deki ilk Müslüman Araplarla ilişkilerini anlatan bazı 

rivayetler vardır. Gassânî hükümdarlarının Bizans’ın phylarchları olarak ilişkileri, 

Sâsânî işgali ile yok edilmiş olsa da kabilenin büyük bir kısmı Gassânî 

konfederasyonu dağıldıktan sonra da imparatorlukla bağlarını sürdürmeye devam 

ettiler. Kabilenin çoğu Dımaşk ve Havran yakınlarında ikamet ediyordu. İmparator 

Heraclius’un Orta Suriye’de toplanan müttefik kabileler (Lahm, Cüzâm ve Âmile) 

arasında bahsedilen ve Hz. Muhammed’in bu tehdide yanıt olarak Tebük’e karşı sefer 

düzenlemesine neden olan Gassân kabilesiydi. İslâm kaynaklarında, Gassânî 

hükümdarı Hâris b. Ebî Şemir’e, Hz. Muhammed’den kendisini İslâm’ı kabul etmeye 

çağıran bir elçi geldiği ancak bunu reddettiği ve Bizanslılarla olan ittifakını 

sürdürdüğü bildirilmektedir. Başka bir rivayete göre Hâris b. Ebî Şemir, Tebük seferi 

sırasında Hz. Muhammed ve takipçilerinden hoşnutsuz olanlara elçiler göndererek 

onlara karşı ittifak yapmayı teklif etmiştir. Bu hadise, onların hâlâ Bizans 

İmparatorluğu’na sıkı sıkıya bağlı olduklarını ortaya koymaktadır. Suriye’de ikamet 

eden Gassân kabilesi genel olarak Bizans’a bağlı kalmış ve Medine’deki yeni devletin 

kuzeye doğru genişleme çabalarına düşmanca bir tavır almışlardı. Ancak Gassânîlerin 

daha güneyde, Teymâ ve Medine’de yaşayan başka kolları da vardı.
317

 Bunlar, Me’rib 

Seddi’nin yıkılmasından sonra çeşitli yerlere dağılan Ezd kabilesinin Medine’ye gelen 

kolları olan Evs ve Hazrec kabilesiydi. Heraclius, Sâsânî işgali altındaki geniş Bizans 

topraklarını geri almak için 5 Nisan 622’de sefere çıktığı yılın Haziran ayında, Hz. 

Muhammed ile Medineli Evs ve Hazrec kabilelerinin ya da kısaca Ensâr’ın temsilcileri 

arasında Akabe Biatları ve yine aynı yılın Eylül ayının sonlarında hicret 

gerçekleşmişti. İslâm tarihinde önemli bir hadise olan Buâs Savaşı’nda
318

 mağlup olan 

Hazrec kabilesi, Akabe görüşmelerinde baskın faktör olmuştu. Gassânîlerle bağlantılı 

                                                           
316 Muhammed A. Bamyeh, “Orta Batı Arabistan’da İslamiyet Öncesi Toplumsal Örgütlenme ve Kültürel İfade 

Biçimleri”, Wiley Blackwell İslam Tarihi, çev. İsmail Hakkı Yılmaz (İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022), 

s. 84. 
317 Fred Donner, The Early Islamic Conquests (Princeton: Princeton University Press, 1981), s. 107-108. 
318 Medineli Evs ve Hazrec kabileleri arasında 120 yıl devam eden savaşların sonuncusudur. “Yevmü Buâs” diye 

bilinen savaş, Evs kabilesinden bir kişinin Hazrec’e sığınan bir yabancıyı öldürmesi üzerine başlamış ve Evs 

kabilesinin zaferiyle sonuçlanmıştır. Bkz. Asri Çubukçu, “Buâs”, DİA, c. 6 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992), 

s. 340.  



92 
 

olmalarına rağmen hicretten kısa bir süre sonra yapılan Medine Vesikası’na
319

 

katılmışlardı.
320

 Bununla birlikte İslâm tarihinde “Heyetler Yılı (Senetü’l-Vüfûd)”
321

 

olarak bilinen 630’da, Hz. Muhammed’e gelen heyetlerin arasında Suriye’deki 

Gassânîler de vardı. Arap yarımadasının çeşitli yerlerinden gelen diğer yirmiyi aşkın 

heyetle birlikte Medine’ye gelerek kabile mensuplarının İslâm’ı kabul ettiklerini ve 

İslâm Devleti’ne bağlılıklarını bildirdiler.
322

 

Gassânîlerin hâkimiyet bölgesi olan Suriye çok erken bir tarihten itibaren Hz. 

Muhammed ve ilk Müslüman Arapların hedefi oldu. Suriye’ye doğru genişlemeye 

yönelik bu ilginin bazı nedenleri vardı. Her şeyden önce Suriye, Hz. Muhammed’in ve 

Müslüman yönetici kesimini oluşturan Mekke, Medine ve Taif’in yerleşik kabile 

mensuplarının, İslâmiyet’ten önce Suriye ile kurdukları ticarî ilişkiler nedeniyle 

bildikleri bir bölgeydi. Suriye’den Aramice konuşan tüccarlar, Medine pazarlarına 

düzenli olarak geliyorlardı. Aynı şekilde Kureyşli ve Sakifli tüccarlar da Gazze, el-

Ariş, Busrâ ve Güney Suriye’deki diğer birçok ticaret merkezlerini ziyaret ediyorlardı. 

Hatta Kureyş kabilesinin bazı mensuplarının burada mülkleri vardı. Bunlardan birisi 

olan Ebû Süfyân’ın Şam yakınlarında bir arazisi bulunuyordu. Dolayısıyla ilk 

Müslüman Arapların dikkatini Suriye’ye çeken önemli faktörlerden birisi ticaret idi. 

Bir diğer önemli faktör ise Suriye’nin İslâm dinindeki önemiydi. Suriye’nin bir şehri 

olan Kudüs, Müslümanların namaz kılarken yöneldikleri ilk kıbleydi. Kıble daha sonra 

Mekke’deki Kâbe olarak değiştirilmiş olsa da, Kudüs inananların zihninde önemini 

korumaya devam etti. Bundan sonra Hz. İsa’nın ve Kur’an-ı Kerîm’de adı geçen diğer 

peygamberlerin yaşadığı yer olmasının yanı sıra Hz. Muhammed’in miracının 

gerçekleştiği yer olarak saygı görmeye başladı.
323

 

Bütün bu ekonomik ve dinî faktörlerin yanı sıra Hz. Muhammed ve 

Müslümanların Suriye’ye doğru genişlemesinin siyasî nedenleri de vardı. Kendisinin 

Mekkelilerin kuzeyle ticaretini engelleyerek ekonomilerini zayıflatmaya çalıştığı 

                                                           
319 Hz. Peygamber’in devlet başkanlığında, birlikte yağamak amacıyla Medine’de bulunan farklı siyasî, dinî ve 

etnik grupların katılımıyla hazırlanan siyasî-hukukî bir belgedir. Batılı araştırmacılar belgeyi “Medine anayasası” 

(The Constitution of Medina) olarak adlandırmaktadır. Bkz. Mustafa Özkan, “Medine Vesikası”, DİA, c. 2 (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2019), s. 212-215. 
320 Michael Lecker, “Were the Ghassanids and the Byzantines behind Muḥammad’s hijra?”, Les Jafnides. Des rois 

arabes au service de Byzance (VIe siècle de l’ère chrétienne), eds. Denis Genequand and Christian Julien Robin 

(Paris: Orient&Méditerranée, 2014), s. 289.  
321 Bkz. Mustafa Fayda, “Senetü’l-Vüfûd”, DİA, c. 36 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2009), s. 520-521. 
322 Hamidullah, İslâm Peygamberi, s. 230. 
323 Donner, The Early Islamic Conquests, s. 96-98.  



93 
 

anlaşılmaktadır. Bu nedenle kuzeye doğru yapılan seferler daha sık hale getirildi. 

Müslüman Araplar, 629’da Mûte’de ilk kez Bizans ordusuyla karşılaştı. Ancak önemli 

komutanlarını kaybeden Müslüman Araplar, yenilerek Medine’ye çekilmek zorunda 

kaldılar. Bununla birlikte, Hz. Muhammed’in bu dönemde Bizans imparatoru, Sâsânî 

kisrâsı, Habeşistan necâşîsi, Mısır naibinin yanı sıra Gassânî emiri ve Güneydoğu 

Arabistan’daki Benî Hanîfe kabilesinin reisine İslâm’ı kabul etmeleri talebiyle 

mektuplar gönderdiği bilinmektedir. Bunlardan sadece Sâsânî imparatoru ile Gassânî 

emirinin elçileri kaba bir şekilde karşıladığı diğerlerinin ise elçileri övgü ve değerli 

hediyelerle gönderdiği aktarılmaktadır.
324

 Hz. Muhammed, dönemin Bizans 

imparatoru Heraclius’a mektubu götürmek üzere elçi olarak ticarî amaçlı seyahatleri 

dolayısıyla Suriye bölgesini iyi bilen Dihye b. Halîfe el-Kelbî’yi görevlendirmiştir.
325

 

İslâm kaynaklarında nakledilen mektubun tercümesi şöyledir:  

Bismillahirrahmanirrahim. Allah’ın kulu ve elçisi Muhammed’den, 

Bizanslıların büyük reisi Heraclius’a: ‘Selam hakikat yolunu izleyene (olsun)!. İlave 

edeyim ki seni bütün olarak İslâm’ı kabule davet ediyorum. İslâm’ı kabul et ki felah 

bulasın. İslâm’ı kabul et ki Allah değerini kat kat artırsın. Ama eğer kaçınırsan, 

tebaanın günahı da senin üzerine yüklenecektir. Ve siz, ey Kitab-ı Mukaddes’in 

insanları (Ey Ehl-i Kitab!) sizinle bizim aramızda aynı olan bir söze doğru geliniz ki 

biz ancak Allah’a taparız, O’na hiçbir şeyi ortak koşmayız ve aramızda kimse kimseyi 

Allah’ın dışında sahib (rab) edinmez. İmdi, eğer kaçınırlarsa, şöyle deyiniz: Şahit olun 

ki biz Müslümanlardanız (Allah’a teslim olanlarız).
326

    

Sâsânîlere karşı üstünlük sağlamış olan Heraclius’un bu sırada geri aldığı 

kutsal haçı eski yerine dikmek ve bir şükran ifadesi olarak dinî bir ziyaret yapmak 

amacıyla Kudüs’te bulunduğu kaydedilmektedir.
327

 Heraclius, Busrâ valisi aracılığıyla 

huzuruna çıkan Dihye b. Halîfe’yi kabul etti. İslâm kaynaklarının rivayetine göre 

Heraclius, Hz. Muhammed hakkında bilgi almak için o sırada Şam bölgesine ticaret 

amacıyla gelmiş olan Ebu Süfyân ile görüştü. İmparator ondan Hz. Muhammed’in 

nesebi, kişiliği, ailesi ve ona tâbi olanlar hakkında bilgi aldıktan sonra onun 

                                                           
324 G. E. von Grunebaum, Classical Islam: A History, 600-1258, trans. Katherine Watson (New Jersey: Aldine 

Transaction Publishers, 1970), s. 42. 
325 Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), s. 44.  
326 Muhammed Hamidullah, Hz. Peygamber’in Altı Orijinal Diplomatik Mektubu, çev. Mehmet Yazgan (İstanbul: 

Beyan Yayınları, 1990), s. 116.  
327 Işın Demirkent, “Herakleios”, DİA, c. 17 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998), s. 212. 



94 
 

peygamberlik vasıflarına sahip olduğunu kabul etti. Heraclius, Dihye’nin mektubunu 

okuduktan sonra onu konuyla ilgili düşüncelerini almak üzere Bizanslıların en büyük 

patriği olan Dağatır’ın yanına gönderdi. Dihye, Dağatır’ın yanına gidip Hz. 

Muhammed tarafından getirdiklerini anlatınca onun peygamberliğine inandığını 

söyledi. Daha sonra kilisede bulunan diğer patriklere ve Bizanslılara İslâm dinini 

kabul ettiğini söylemesi üzerine orada bulunanlar tarafından dövülerek öldürüldüğü 

nakledilmektedir.
328

 İmparator Heraclius, Hz. Muhammed’in elçisi Dihye’yi ve 

getirdiği İslâm’a davet mektubunu ise diplomatik nezaket kuralları dâhilinde kabul 

etmişti. Ancak Müslüman olmak istediği, Hz. Muhammed’in yanında olup ona hizmet 

etmek istediği
329

 şeklindeki rivayetlerin doğruluğu tartışma konusudur. Çünkü bu 

rivayetler genellikle İslâm tarihçilerinin temennilerini yansıtmaktadır. Heraclius’un 

Tebük Seferi sırasında tekrar İslâm’a davet edilmesi, himayesindeki Ma’ân valisi 

Ferve b. Amr’ı İslâm dinini seçtiği için öldürmesi ve Müslümanlara karşı yaptığı 

savaşlar, İslâm dinini kabul etmediğinin en önemli kanıtlarıdır.
330

 Hz. Muhammed 

aynı zamanda Bizanslıların hâkimiyeti altında bulunan Araplarla da temasa geçti. 

Nitekim Bizanslıların Hıristiyan Arap müttefiki olan Gassânîlerin emirlerine 

mektuplar göndererek onları İslâm’a davet etti. Ancak Gassânîler, Müslümanlara karşı 

hamileri Bizanlıların yanında yer aldılar.
331

 

2. 4. 1. Mûte Savaşı 

Gassânîlerin Müslüman Araplarla doğrudan ilişkileri, Hz. Muhammed’in 

onlara gönderdiği İslâm’a davet mektubuyla başlamıştı. Hz. Muhammed’in, Gassânî 

hükümdarlarından Hâris b. Ebî Şemir’e İslâm’a davet mektubu gönderdiği ve 

kendisinin mektubu okuyunca yere atarak Müslümanların üzerine yürüyeceğini 

söyleyip tehdit ettiği bildirilir.
332

 Bahsi geçen mektup şöyledir:  

Bismillahirrahmanirrahim. Allah’ın resûlü Muhammed’den Hâris b. Ebû 

Şemir’e. Allah’ın selamı hidayet yoluna giren ve O’na inanıp tasdik edenleri üzerine 

                                                           
328 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 648-651; İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 2, s. 

210-213; Buhârî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı, haz. Hanifi Akın, c. 1 (İstanbul: Beka Yayınları, 2009), s. 91-93. 
329 Buhârî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı, s. 93. 
330 Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri, s. 46-48. 
331 Muhammed Hamidullah, Foreign relations of the prophet Muhammed, 4. bs. (Haydarabad: The Institute of 

Indo-Middle East, [t.y.]), s. 7. 
332 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 652; İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 2, s. 213. 



95 
 

olsun. Ben seni tek ve hiçbir ortağı bulunmayan Allah’a iman etmeye davet ediyorum 

ki mülkün sana kalsın.
333

 

Suriye’nin hâkimi olan Gassânîlerin bu tepkilerinden habersiz olan Hz. 

Muhammed, Suriye-Filistin bölgesindeki Arap kabilelerinin liderleriyle doğrudan 

temasa geçmesi gerektiğine karar vermişti. Bunun için elçilerinden Hâris b. Umeyr’i 

İslâm’a davet etmek üzere adı zikredilmeyen Busrâ valisine gönderdi. Ancak Gassânî 

emirlerinden Şürahbîl b. Amr’ın topraklarından geçerken Hz. Muhammed’in elçisi 

olduğu anlaşılınca Mûte’de öldürüldü. Devletlerarası bir hukukun ihlal edilmesi 

karşısında Müslümanlar, 629 yılında Mûte seferini gerçekleştirdiler.
334

 Bundan önce 

hiçbir elçisi öldürülmemiş olan Hz. Muhammed, haberi duyunca büyük bir üzüntü 

duymuş ve hemen 3000 kişilik bir ordu hazırlamıştı. Ordunun başına Zeyd b. Hârise’yi 

komutan olarak tayin ettikten sonra şunları söylediği rivayet edilir: “Zeyd öldürülecek 

olursa yerine Câfer b. Ebî Tâlib, Câfer öldürülürse yerine Abdullah b. Revâhâ geçsin. 

Abdullah da ölürse aranızdan Müslümanların hoşnut olduğu birini emir tayin etmenizi 

istiyorum.”
335

 Bunun üzerine ordu, Medine’den ayrılarak kuzeydeki Vadîlkurâ’ya 

geldi. Hz. Muhammed’in elçisini öldüren Gassânî emiri Şürahbîl b. Amr, 

Müslümanların kendisiyle savaşmak üzere yola çıktıklarını öğrenince Sedûs adındaki 

kardeşini (veya Vebr’i) bir ordunun başında gönderdi. Ancak Sedûs savaşta öldürüldü 

ve haberi alan Şürahbîl korkarak kalesine kaçtı. Müslümanlar ise yollarına devam 

ettikten sonra Suriye’de Maân olarak bilinen yere geldiler. Burada ordugâhlarını kurup 

birkaç gün konakladılar.
336

 Bu sırada Müslümanlar, Heraclius’un Belkâ’nın Meâb 

bölgesindeki 100.000 kişilik bir orduyla konuşlandığını ve Lahm, Cüzâm, Belkâyn, 

Vâil, Bekr, Behrâ ve Belî gibi kabilelerin 100.000 veya 200.000
337

 kişiyle Gassânîlere 

yardım etmek üzere Bizans ordusuna katıldıklarını haber aldılar.
338

  

Müslümanlar ile Bizans ve Suriye’deki Hıristiyan Araplar arasında yapılan ilk 

savaş olan Mûte Savaşı’nda Müslümanlar, kendilerinden kat kat büyük olan Bizans 

ordusu karşısında fazla zayiat vermeden Hâlid b. Velîd’in kumandasında geri 

çekildiler. Bu savaş, Bizans’ın yirmi yıldan uzun bir süredir kaybedilen topraklarına 

                                                           
333 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 2, s. 652; Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), s. 51. 
334 Hamidullah, Hz. Peygamber’in Altı Orijinal Diplomatik Mektubu, s. 115; Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-

847), 53. 
335 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 3, s. 36; İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 2, s. 234-235. 
336 Mustafa Fayda, Allah’ın Kılıcı Halid b. Velid (MÜ İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2014), s. 144. 
337 Hüseyin Algül, “Mûte Savaşı”, DİA, c. 31 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), s. 386. 
338 Taberî, Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, c. 3, s. 37; İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 2, s. 235. 



96 
 

yeniden hâkimiyet kurmak istemelerinin bir sonucuydu. Sâsânîlerin egemenliğine son 

verdikten sonra bölgede otoritelerini yeniden tesis etmeye çalışan Bizanslılar, müttefik 

kabilelerin yardımıyla güneye doğru ilerlerken, Müslümanlar da kuzeye doğru 

ilerliyordu. Böylece Mûte’de karşı karşıya gelmişlerdi.
339

 Ancak Bizanslılar, 

Müslümanların saldırısını püskürtmek için yeterli güce sahip değildi. Çünkü hem 

kendilerini hem de Sâsânîleri sarsan Antik Çağ’ın son büyük savaşlarını  (MS 602-

628) yaşamışlardı. Bizanslıların aynı zamanda doğudaki en güçlü müttefiki olan 

Gassânîlerle sorunları vardı. Bunun başlıca sebebi, Kadıköy itikadını savunan 

imparatorluk kilisesine karşı Gassânîlerin miafizit Hıristiyan olmasıydı. Bu nedenle 

Bizans imparatorları, zaman zaman Gassânî hükümdarlarını görevden almış veya 

sürgüne göndermişlerdi. Buna rağmen Gassânîler, Bizanslıların sadık müttefiki olarak 

kalmaya devam ettiler ve Sâsânîlerin Suriye’yi işgali sırasında onların yanında 

savaştılar.
340

 Bu sayede imparator Heraclius, 628’de Sâsânî Irak’ının merkezine galip 

bir şekilde girerek Suriye’nin kontrolünü yeniden ele geçirmeyi başarmıştı. Ancak on 

yıldan fazla uzun süren Sâsânî işgali, Suriye’deki Roma üstünlüğünün temellerini 

sarmış, imparatorluk yönetiminin beş yüz yıl öncesine uzanan sürekliliğine ciddi zarar 

vermişti. Bunların arasında müttefikleri Gassânîlerin yıkılışı da vardı. Bizans 

İmparatorluğu’nun Suriye bozkırlarındaki Arap kabileleriyle kurdukları bu ittifakları 

yeniden inşa etmesi zordu. Çünkü Gassânî konfederasyonu dağıldıktan sonra kabileler 

arasında bölünmeler meydana gelmiş, birçoğu verimli ve ekili bölgelere göç 

etmişlerdi. Muhtemelen değişen koşullarda yeni kabile ittifakları ortaya çıkmıştı.
341

 

2. 4. 2. Tebük Gazvesi 

Mûte Savaşı’ndan sonra Heraclius, Gassânîlerin yanı sıra Lahm, Cüzâm, Âmile 

gibi Hıristiyan Arap kabilelerinin desteğiyle Medine’ye saldırı için hazırlık yapmaya 

başladı. Suriye’den Medine’ye gelen tüccarların, onların öncü birliklerinin Belkâ’ya 

ulaştığını haber vermesi üzerine Hz. Muhammed, Tebük Gazvesi’ne çıktı. Hz. 

Muhammed, herhangi bir savaşa çıktığında düşmanlarının haberi olmaması için hiç 

kimseye nereye gideceğini söylemezdi. Fakat Tebük Gazvesi’nde yolun uzak olması, 

hava sıcaklığının şiddeti ve düşmanların güçlü olmasından dolayı gidecekleri yeri 

                                                           
339 Walter E. Kaegi, Byzantium and the Early Islamic Conquests (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), 

s. 71-73.  
340 Cook, “Syria and the Arabs” A Companion to Late Antiquity, s. 469. 
341 Donner, The Early Islamic Conquests, s. 99-100. 



97 
 

söyledi. Ayrıca bütün Müslüman kabilelerinden savaşa katılmalarını ve orduya bağışta 

bulunulmasını istedi.
342

 Orduya ilk destek veren Hz. Ebû Bekir oldu. Malının 

tamamını olan 4000 dirhemin hepsini getirdi. Hz. Ömer, malının yarısını getirdi. Hz. 

Osman, en büyük yardımı yaparak ordunun üçte birinin donanımını üstlendi. Diğer 

sahabîler Abbâs b. Abdülmuttalib, Talha b. Ubeydullah, Abdurrahman b. Avf ve Sa’d 

b. Ubâde de mallarından bağışlarda bulundular. Aralarında Hz. Aişe’nin olduğu 

Müslüman kadınlar da ziynet eşyalarını getirdiler.
343

 Ancak Hz. Muhammed’in 

emirlerine rağmen bazı Müslümanlar, sefere katılmakta isteksiz görünüyordu. İslâm 

kaynakları, Tevbe Sûresindeki bazı âyetlerin onların Tebük Gazvesi sırasında 

sergiledikleri bu tutum ve davranışlar üzerine indiğini aktarırlar:  

Allah’ın Resulünün çağrısına uymayarak seferden geri kalanlar yerlerinden 

ayrılmamış olmaktan dolayı sevinç duydular; canlarıyla mallarıyla Allah yolunda 

savaşmak istemediler, üstelik “Bu sıcakta sefere çıkmayın” dediler. De ki: “Cehennem 

ateşi çok daha sıcaktır” anlayabilselerdi! 

Buna rağmen Tebük Gazvesi’ne katılmak için toplanan Müslümanlar, kayıt 

defterine sığmayacak kadar fazlaydı. Ancak yardımlara rağmen binek ihtiyacı 

karşılanamadı. Sefere katılmayı arzu ettikleri halde binek bulamayan yedi sahabî Hz. 

Peygamber’den binek istediler. Onun da temin edememesi üzerine ağlayarak geri 

döndüler. Kur’an-ı Kerîm’de haklarında nazil olan Tevbe Sûresi’nde
344

 “bekkâîn” 

(ağlayanlar) diye anılan bu yedi kişi üç sahabî tarafından binekleri sağlanınca gazveye 

katıldılar.
345

 Böylece Hz. Muhammed, 630 yılının yaz sonlarında bizzat yönettiği 

30.000 kişilik güçlü bir orduyla birlikte Tebük’e ulaştı ve burada on beş-yirmi gün 

beklediler. Ancak Tebük’te çatışmasız geçen günlerin ardından Bizans ordusu ile 

onları destekleyen Araplarla karşılaşmadıkları için geri dönmek zorunda kaldılar.
346

  

Hz. Muhammed, bu gazve sırasında imparator Heraclius’a tekrar İslâm’a davet 

mektubu göndermiştir. Mektup şöyledir:  

                                                           
342 İbnü’l Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîh, c. 2, s. 276-277.  
343 Vâkıdî, Kitâbu’l-Megâzî, thk. Marsden Jones, c. 3 (Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 1966), s. 989-990. 
344 Tevbe Sûresi, 9/92: “Kendilerini bindirip (cepheye) sevk edesin diye sana geldikleri zaman, senin, ‘Sizi 

bindirebileceğim bir şey bulamıyorum’ dediğin; bu uğurda harcayacakları bir şey bulamadıklarından dolayı 

üzüntüden gözleri yaş döke döke geri dönen kimselere de bir sorumluluk yoktur.” 
345 Vâkıdî, Kitâbu’l-Megâzî, c. 3, s. 993-995. 
346 İsmail Yiğit, “Tebük Gazvesi”, DİA, c. 40 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2011), s. 229. 



98 
 

Allah’ın elçisi Muhammed’den Bizans İmparatoruna, seni İslâm’a davet 

ediyorum. Eğer İslâm’ı kabul edersen Müslümanların sahip olduğu haklara sen de 

sahip olursun. Eğer İslâm’a girmezsen cizye ödersin. Çünkü Yüce Allah şöyle 

buyurmaktadır: “Kitap verilenlerden Allah’a ve âhiret gününe inanmayan, Allah’ın ve 

peygamberinin haram kıldığını haram saymayan, hak dini kabul etmeyenlerle size 

boyun eğerek elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.” Bu tekliflerimi kabul etmezsen 

kendi tebaan (çiftçilerin, köylülerin) ile İslâm’ın arasına girme ki Müslüman olsunlar 

veya cizye versinler.
347

 

Mektubu alan Heraclius’un durumu dinî ve askerî çevresiyle istişare ettikten 

sonra Hz. Muhammed’e, Tenûhlu Hıristiyan bir Arabı, bir mektup ve bir miktar 

dinarla birlikte elçi olarak gönderdiği aktarılmaktadır.
348

 Heraclius’un aynı zamanda 

peygamberlik alametleri taşıyıp taşımadığını öğrenmesi için Gassân kabilesinden bir 

adamı Hz. Muhammed’e gönderdiği bilinmektedir. Adamın onun vasıflarına ve 

alametlerine baktıktan sonra peygamberlik özelliklerini taşıdığına karar vermesi 

üzerine Heraclius’un yanına dönüp bunları anlattığı ve Heraclius’un da halkını onu 

tasdik etmeye çağırdığı fakat onların bunu reddettikleri nakledilmektedir. Heraclius bu 

sırada Tebük’te ordusuyla duruyor; ne saldırıyor ne de geri dönüyordu. Hz. 

Muhammed, Heraclius’un Şam’ın yakınlarında geldiği yolundaki haberin asılsız 

olduğunu anladı. Bunun üzerine Şam’a doğru ilerleyip ilerlememe konusunu 

sahabîlerle istişarede bulundu ve daha fazla ilerlemeyip geri dönmeye karar 

verdiler.
349

 Aynı zamanda Eyle, Cerbâ, Ezruh, Maknâ, Maân ve Dûmetülcendel 

halkıyla cizye ödemeleri karşılığında anlaşma yapmışlardır. Çünkü Bizans ve Sâsânî 

imparatorlukları arasında yapılan uzun savaşlar, Bizans’ın ve Suriye’deki müttefiki 

Gassânîlerin güç kaybetmesine neden olmuştu. Dolayısıyla Arap kabileleri, bundan 

sonra Müslümanlara karşı Bizans’tan yardım alamayacaklarını anlamışlardı. İslâm 

ordularının, Bizans ve Sâsânî imparatorluklarının topraklarını ele geçirmesiyle beraber 

                                                           
347 Muhammed Hamidullah, Mecmû’atü’l-Vesâ’ikı’s-Siyâsiyye li’l-Ahdi’n-Nebevî ve’l-Hilâfeti’r-Râşide (Beyrut: 

Dârü’n-Nefâis, 2001), s. 110. 
348 Hamidullah, Mecmû’atü’l-Vesâ’ikı’s-Siyâsiyye li’l-Ahdi’n-Nebevî ve’l-Hilâfeti’r-Râşide, s. 110; Avcı, İslâm-

Bizans İlişkileri (610-847), s. 49-50. 
349 Vâkıdî, Kitâbu’l-Megâzî, c. 3, s. 1019-1020. 



99 
 

Arap yarımadasının güney, güneydoğu, doğu ve kuzeybatı sahilleri üzerindeki ticaret 

yollarının hâkimiyeti de Medine’deki Müslümanların eline geçmiş oldu.
350

 

2. 4. 3. Yermük Savaşı 

Hz. Muhammed’in vefatından sonra Hz. Ebû Bekir’in halife seçilmesiyle 

başlayan Hulefâ-yi Râşidîn döneminde İslâmiyet, Arap yarımadası dışında hızla 

yayılmaya başladı ve Bizans’ın uzun yıllar Sâsânîlere karşı korumak için mücadele 

verdiği topraklar, Müslüman Araplar tarafından fethedildi. Bu fetihler sonucunda 

Bizans İmparatorluğu, Suriye, Filistin, Güney Anadolu, Mısır ve Kuzey Afrika’daki 

hâkimiyetini kaybetti.
351

 Hz. Ebû Bekir, Bizans ve Filistin, Mısır, İran ve Suriye’deki 

Hıristiyan Araplara karşı olmak üzere önemli komutanlar tarafından yönetilen dört 

ordu gönderdi.
352

 Gassânîlerin hâkimiyet bölgesi olan Suriye’ye yönelik fetihleri, 

Müslümanların en iyi askerî taktikçilerinden biri olan Hâlid b. Velîd’in 

komutanlığında gerçekleşti. Müslümanlar, Suriye’deki göçebe nüfus arasındaki 

konumlarını sağlamlaştırarak bölgenin büyük şehirlerine saldırmaya hazır hale 

geldikten sonra Hz. Ebû Bekir, Hâlid b. Velîd’i en yetenekli saha komutanı olarak 

Irak’tan Suriye’ye yürümesini emretti. 635’te Suriye’deki Dımaşk, Busrâ, Beysân, 

Ba’lebek ve Humus gibi önemli şehirler ele geçirildi.
353

 Bu sırada Antakya’da bulunan 

Bizans imparatoru Heraclius, arka arkaya gelen bu yenilgilere son verip Müslümanları 

ele geçirdikleri yerlerden atmak amacıyla Ürdün’ün doğusuna açılan Yermük Nehri 

kenarındaki vadiye büyük bir ordu gönderdi. Ordunun başkumandanlığını Theodoros 

Trithurios’u (Sakellarios, Sakalâr), yardımcı kumandanlığı Vâhân’ı getirdi. İbn İshak, 

Bizans ordusundaki asker sayısını 100.000 olarak kaydeder.
354

 Heraclius ardından 

Gassân, Lahm, Cüzam ve diğer Suriyeli Hıristiyan Araplarla Ermenilerin başına 

Gassânî hükümdarı Cebele b. Eyhem’i getirdi. Kendisi de Antakya’da kaldı. 636 

yılında Yermük Nehri kenarında başlayan şiddetli savaşta Müslümanlar, kendilerinden 

kalabalık ve güçlü olan Bizans ordusunu bozguna uğrattılar.
355

 Bizans 

İmparatorluğu’na yönelik erken dönem İslâm fetihlerinin dönüm noktası olan Yermük 

                                                           
350 Cahit Kara, “Heyetler Yılı (Senetü’l-Vüfûd): Tarihsel Arka Plan Üzerine Bir İnceleme”, İstem Dergisi, S. 23 

(Aralık 2014), s. 106-107. 
351 Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), s. 53-54. 
352 Mich. Syr. Chron. 11. 4. 
353 Donner, The Early Islamic Conquests, s. 122-123. 
354 Mustafa Fayda, Hulefâ-yı Râşidîn Devri (Dört Halife Dönemi 11-40/632-661) (İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 

2014), s. 234. 
355 Belâzürî, Fütûhul-Büldân, çev. Mustafa Fayda (İstanbul: Siyer Yayınları, 2013), s. 158. 



100 
 

Savaşı, geniş otlakların ve zengin su kaynaklarının bulunduğu Gassânîlerin önemli 

merkezlerinden biri olan Câbiye’nin kuzeydoğusunda başlamıştı. Gassânîler, bölgeyi 

Müslümanlara bırakmak istemiyorlardı ve bu nedenle Bizans’ın yanında yer 

almışlardı. Ancak Yermük’te meydana gelen savaşta, Bizans’ın Müslüman Araplar 

karşısında ezici bir yenilgiye uğraması Gassânîlerin bölgedeki sonunu getirdi.
356

 

Yermük Savaşı, sadece İslâm tarihinde değil dünya tarihinde de önemli bir 

dönüm noktası oldu. Çünkü Müslümanlar artık bölgede kalıcı oldular.
357

 Bundan 

dolayı Heraclius’un üzüntüyle şu sözleri söylediği aktarılır: “Elveda ey Suriye, benim 

güzel vilayetim. Artık bir düşmana aitsin. Onun için ne kadar adil bir ülke olacak.”
358

 

Daha sonra ordusuna düşman eline geçen şehirleri ve köyleri yağma etmelerini 

emretti. Ancak Arap kabileleri, onlardan önce tüm bölgeyi yağmalayıp tahrip ettiler. 

Heraclius, Suriye topraklarını onlara bıraktı. Mezopotamya, Mısır ve Armenia’daki 

Bizanslılara da mektuplar göndererek Müslüman Araplara karşı savaş açmamalarını ve 

topraklarını koruyabilenlerin topraklarında kalmasını istedi.
359

 

7. yüzyılda Arapların Armenia’daki istilalarından söz eden Ermeni tarihçi 

Sebeos, Yermük Savaşı ve sonrası hakkında şunları kaydeder: 

Araplar Şeria Nehri’ni aştıktan sonra Eriha’da konuşlandılar. Öylesine korku 

uyandırıyorlardı ki, bölge halkı tümüyle onlara bağlılığı kabul etti. O gece Kudüslüler 

İsa’nın haçını ve kilise kap kaçağını saklayıp gemilerle Konstantinopolis’teki saraya 

götürdüler. Sonra Araplardan yeminli bir güvence isteyip onlara boyun eğdiklerini 

bildirdiler. O zamandan sonra Bizans imparatoru hiçbir zaman açık arazide onlara 

karşı çıkamadı. Araplar güçlerini üçe ayırdılar. Bunlardan biri Mısır’a yönelip 

İskenderiye’ye kadar olan yerleri aldı, ikincisi kuzeye Bizans imparatorluğuyla savaşa 

yöneldi ve göz açıp kapatıncaya kadar deniz kıyısından Fırat’a kadar olan yerleri, 

ırmağın ötesinde Edessa’yı ve Mezopotamya kentlerinin tümünü aldı. Üçüncü bölük 

silahlı güç ise doğuya, Pers İmparatorluğu üzerine yürüdü.
360

  

Yermük Savaşı’ndan sonra Suriye’nin hâkimiyeti tamamen Müslümanların 

eline geçti. 638 yılında Kudüs, kapılarını Müslümanlara açarken diğer taraftan İran ve 

                                                           
356 Kaegi, Byzantium and the Early Islamic Conquests, s. 112-114. 
357 Bryce, Ancient Syria: A Three Thousand Year History, s. 323. 
358 Belâzürî, Fütûhul-Büldân, s. 160. 
359 Mich. Syr. Chron. 11. 7. 
360 Sebeos, Herakleios Tarihi, çev. Z. Zühre ilkgelen (İstanbul: Ayışığı Kitapları, 2019), s. 89.  



101 
 

Mezopotamya fethedildi. Heraclius’un ölümünden sonra 642’de İskenderiye’nin 

fethedilmesiyle birlikte Mısır’ın tamamı ardından Afrika’daki Bizans toprakları İslâm 

hâkimiyeti altına alındı.
361

 Böylece Mûte Savaşı ile başlayan fetihler, Hz. 

Muhammed’in ve takipçilerinin özellikle Tebük’te Bizans İmparatorluğu’na açıkça 

meydan okumasıyla başarıya ulaştı. Çünkü bundan sonra ne Bizanslılar, ne de onların 

müttefiki Gassânîler ile diğer Hıristiyan Araplar, Hicaz’daki Müslümanlar üzerine 

herhangi bir askerî faaliyet düzenleme cesaretini bulamadılar. Müslümanlar ile 

Bizans’ın yeni mücadele merkezi Suriye olduktan sonra artık Müslümanlar hücuma 

Hıristiyanlar ise savunmaya geçti. Nihayetinde Müslümanlar, hem Bizans’ın hem de 

Gâssânîlerin bölgedeki hâkimiyetine son verdiler.
362

 Gassânîlerin son hükümdarı 

Cebele b. Eyhem, Bizans ordusunun yenilmesi üzerine kabilesiyle birlikte 

Dûmetülcendel’e çekildi.
363

 

Cebele b. Eyhem, İslâm kaynaklarında son Arap kralı olarak tasvir 

edilmektedir. Nitekim Bizanslıların Suriye’yi kaybettiği Yermük Savaşı’ndan sonra 

iktidarının sona ermesiyle birlikte İslâm öncesi câhiliyenin sona erdiğinin altını 

çizerler. Gassân kabilesinin yüzyıllar önce Yemen’den göç ettiği Suriye’de, 

Bizanslılarla birlikte Müslümanlara karşı savaşmıştı. Bizanslıların Suriye’den ayrılışı 

Müslüman Arap edebî muhayyilesi üzerinde derin bir etki bırakmıştı. Bunlar arasında 

edebî olarak en çok ilgi gören kişi Cebele b. Eyhem oldu. Onunla ilgili anlatılan uzun 

rivayetlerin çoğunda yenilgisinden sonra Müslüman olduğu ancak kısa bir süre sonra 

gururu yüzünden yeni dininden vazgeçtiği söylenir. Bu tarihsel ikilemler arasında 

sıkışıp kalan Cebele’nin, biri olumlu diğeri olumsuz iki edebî kişiliği vardır. Atasözü 

ve efsanelerin bir figürü olarak, eski Arap prenslik geleneklerinin mirasçısıdır ve 

ayrıca İslâm öncesi aristokrat Arap erdemlerinin bir modeli, şairlerin cömert bir 

hamisi, müzik ve şarap aşığıdır. Cebele’yi, Gassânîlerin yönetici hanedanı olan 

Cefne’yi öven Hassân b. Sâbit’in şiirlerinde görebilmek mümkündür.
364

 İslâm 

kaynakları, Hz. Muhammed’in şairi olarak tanınan Hassân b. Sâbit’in (ö. 680?) 

                                                           
361 Henri Pirenne, Hz. Muhammed ve Charlemagne, çev. Muhsin Önal Mengüşoğlu (İstanbul: Pınar Yayınları, 

2012), s. 199-200. 
362 Adem Apak, “Kuzey Afrika’da İlk İslâm Fetihleri”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. XVII, S. 

2 (2008), s. 161.  
363 Neşet Çağatay, İslâm Öncesi Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1982), s. 65. 
364 Julia Bray, “Christian King, Muslim Apostate: Depictions of Jabala Ibn al-Ayham in Early Arabic Sources”, 

Writing ‘True Stories’ Historians and Hagiographers in the Late Antique and Medieval Near East, ed. Arietta 

Papaconstantinou (Turnhout: Brepols Publishers, 2010), s. 175-177.  



102 
 

Gassânî saraylarında kaldığını, hükümdarları için kasideler söylediğini ve bunun 

karşılığında bol bahşiş aldığını rivayet ederler. Onun Gassânî hükümdarı Amr b. 

Hâris’in huzurunda söylediği “Lâmiyye Kasidesi” bunlardan biridir. Rivayete göre, 

Hassân kasidesini okuduğu zaman hükümdarın yanında şiirini takdim etmek üzere 

gelen câhiliye devri şairlerinden Nâbiga (ö. 604?) da vardı. Ancak hükümdar 

Hassân’ın şiirini daha çok beğendi.
365

 Başka bir rivayete göre, Hassân b. Sâbit’in 

ziyaret ettiği kişi Cebele b. Eyhem idi. Bu sırada yanlarında câhiliye şairlerinden yine 

Nâbiga ve Alkame b. Abede (ö. 625?) de vardı. Ona şiirini okuduğunda kendisine üç 

yüz dinar ve on gömlek hediye etti. Her yıl da aynısını verdi.
366

 Mes’udî ise Hassân b. 

Sâbit’in bazı şiirlerinde Cebele’yi övdüğü şu mısrayı zikretmiştir: 

Şam’dan Rum’a kadar olan saltanatın için çekilen kılıçlarımız 

gururumuzdur.
367

 

İslâm kaynaklarının birçoğu Cebele b. Eyhem’in Müslüman olduğuna ancak 

daha sonra irtidat edip Hıristiyan olduğuna dair rivayetlerinde ittifak etmişlerdir. 

Rivayetlere göre, bedevînin biri Cebele’nin yerde sürünen elbisesine basınca Cebele 

kızarak ona bir tokat attı. Bedevî bu durumu halife Hz. Ömer’e bildirdi. Hz. Ömer, 

kısas uygulanmasına karar verdi. Ancak Cebele bu kısasın kral olan kendisine hakaret 

olduğunu düşündü ve dinden çıkarak Bizans ülkesine gitti. Orada mürted olarak yaşadı 

ve ölene kadar orada kaldı.
368

 Ancak İbn Kuteybe’nin, İslâm’dan dönme sebebi 

hakkındaki rivayeti farklıdır. Onun rivayetine göre Cebele, Dımaşk çarşısında 

geçerken atı adamın birinin ayağına bastı ve adam eğilip ona bir tokat attı. Bunun 

üzerine Gassânlılar onu alıp Ebû Ubeyde b. Cerrâh’ın yanına getirdiler ve efendilerine 

tokat attığını söylediler. Ebû Ubeyde, ona tokat attığına dair bir vesika (beyyine) 

olması gerektiğini söyledikten sonra kısas uygulanması gerektiğini söyledi. Ancak 

Cebele, bunu kabul etmedi ve Bizans topraklarına gidip Hıristiyan oldu. Ölene kadar 

orada kaldı.
369

 İslâm tarihçileri, Cebele’nin Müslüman olduğuna dair rivayetlerin 

doğru olmadığını ve gerçeğe en yakın rivayetin Belâzürî’nin naklettiği rivayet 

olduğunu belirtmişlerdir. Belâzürî’nin rivayetine göre Hz. Ömer, Cebele’ye Müslüman 

olmasını ve zekât vermesini teklif etti. Cebele ise zekât verebileceğini, ancak dininden 

                                                           
365 Hüseyin Elmalı, “Hassân b. Sâbit”, DİA, c. 16 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1997), s. 399. 
366 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 427. 
367 Mes’udî, Mürûcü’z-zeheb, c. 2, s. 108. 
368 Nöldeke, Ümerâü Gassân, s. 428. 
369 İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 644. 



103 
 

dönmeyeceğini söylemesi üzerine Hz. Ömer, ona dininde kaldığı takdirde cizye 

ödemesi gerektiği hatırlattı. Bunun üzerine Cebele, cizye ödemeyi küçüklük görerek 

yanındaki 30.000 kişilik maiyetiyle birlikte Konstantinopolis’e gitti. Hz. Ömer, bu 

durumu öğrenince pişman oldu. Ubâde b. es-Sâmit, Hz. Ömer’i azarladı ve ona şunları 

söyledi: “Eğer sen, ondan zekâtı kabul etsen, sonra da onu, İslâmiyet’i kabul etmeye 

ısındırsaydın şüphesiz o Müslüman olurdu.” Cebele’nin Suriye’den ayrılmasından 

sonra yaklaşık dört asır Bizans’ın en güçlü Arap müttefiki olarak hüküm süren 

Gassânîler tamamen dağılmıştır.
370

 Ancak Cebele ve takipçilerinin Bizans topraklarına 

göç etmesi, Gassânîlerin tamamen kaybolması anlamına gelmiyordu. En azından 

kabilenin bazı üyeleri göçe katılmayıp erken İslâm dönemi Suriye siyasetinde önemli 

rol oynamaya devam ettiler. Yalnız önemli farklılıklar vardı. Kabilenin artık 

yöneticilerle herhangi resmî bir ilişkisi yoktu. Bundan sonra yalnızca Suriye’deki 

erken dönem Emevîlere destek veren müsta’ribeden biriydiler. Aynı zamanda 

kabilenin lideri de değişmişti. Cefneoğulları, Cebele b. Eyhem’in ayrılmasıyla 

konumlarını kaybettiler. Onların yerini soylarını ilk kabile liderleri olan Cefne b. 

Amr’ın kardeşi Ka’b’a dayandıran yeni bir hanedan almıştır.
371

 

İslâm fetihlerinden önce Suriye’de yaşayan ve Hıristiyanlığı benimsemiş olan 

Arap kabilelerinin bir kısmı da Müslüman yönetimini kabul etmeyerek Bizans’a 

gitmişlerdi. Ayrıca Bizanslı memurlar ve tüccarlarla birlikte Yunan kültürüyle 

yetişmiş, Hıristiyanlığa sadık Suriye ve Mısır’ın yerli halkı da barbar olarak gördükleri 

Müslümanların yönetimi altında yaşamak istememişti. Bu yüzden Suriye ve 

Fenike’nin kıyı kentlerinde yaşayanların birçoğu Bizans’a gittiler. Belâzürî, bu 

kentlerin Sidon, Beyrut, Byblos ve Trablus olduğunu söylemektedir. İskenderiye’de de 

durum böyle oldu.
372

 İslâm fetihlerinden önce Suriye’de yaşayan Arap kabileleri 

çoğunlukla Güney Arabistan’dan gelen Yemenli kabilelerdi. İslâm fetihlerinden sonra 

da bu kabileler Arap nüfusunun önemli bir kısmını oluşturdular. Suriye’ye yerleşmek 

için gelen ilk kabile Kudâa kabilesiydi. Bizans’ın himayesinde, bölgedeki bütün 

kabilelerin sorumluluğunu üstlenen Kudâa kabilesi, aynı zamanda imparatorluk adına 

                                                           
370 Belâzürî, Fütûhul-Büldân, s. 159. Ayrıca bkz. Mustafa Fayda, “Cebele b. Eyhem”, DİA, c. 7 (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı, 1993), s. 184-185. 
371 Hugh Kennedy, “Syrian Elites from Byzantium to Islam: Survival or Extinction?”, Money, Power and Politics 

in Early Islamic Syria, ed. John Haldon (Aldershot: Ashgate Publishing Company, 2010), s. 195. 
372 Eliyahu Ashtor, A Social and Economic History of the Near East in the Middle Ages (London: Collins, 1976), s. 

13. 



104 
 

onlardan vergi topluyordu. Kudâa kabilesinin yönetici hanedanı halk arasında 

Decaime olarak bilinen Selihîler idi. Daha sonra Selihîlerin yerine Gassânî hanedanı 

Cefneoğulları geçti. Me’rib Seddi’nin yıkılmasından sonra diğer güneyli kabilelerle 

beraber Suriye’ye gelmiş ve çok geçmeden bölgedeki üstünlüğü ele geçirmişlerdi. 

Güney Suriye’deki Arap toplulukları içinde Güney Arabistanlı kabileler çoğunluğu 

oluşturuyordu. Bunlardan Kudâa ve Kelb kabilesi, Suriye’ye yerleştiler. Belâzürî’nin 

Fütûhul-Büldân ve Eyyâmü’l-Arab literatüründe, Suriye’deki eski Arap yerleşimlerine 

dair pek çok rivayet vardır.
373

 Kelb kabilesi Tedmür (Palmyra) vahasında; Tay, Kinde, 

Himyer, Kelb ve Hamdan kabilesi Humus’ta ve Behrâ kabilesi de Hama bölgesinde 

yaşıyordu. Yine Kinde kabilesi Şeyzer ve Tartûs bölgelerinde, Yemenliler de Kefertâb 

ve Lazkiye yakınlarında bulunuyordu. Suriye’de Gassân kabilesinin yanı sıra Rebîa, 

Kudâa, Kelb ve Lahm kabilesi vardı. İslâm fetihlerinden sonra Kuzey Arabistanlı 

kabileler de Suriye’ye geldiler ve bölgenin her yerine yayıldılar. Kaysîler Şam’ı 

çevreleyen bölgelere, Havran, Golan, Eriha yakınlarına ve Güney Filistin’e yerleştiler. 

Daha sonra Güney Arabistanlı kabilelere, Celile’nin büyük bir kısmına adını veren 

Âmile kabilesi gibi yeni gelenler katıldı.
374

 Dolayısıyla İslâm fetihleriyle birlikte 

Güney Arabistanlı kabileler, Suriye’deki Arap kabileleri içerisinde çoğunluğu 

oluşturdular. Nitekim böyle olmasını Emevîler planlamıştı. Bunun için Kaysî 

kabilelerin göçünü Suriye yerine Mezopotamya’ya yönlendirdiler. Emevî halifesi 

Muaviye (MS 661-680) Yemenli kabilelerin özellikle bölgedeki en güçlü destekçisi 

Kelb kabilesinin sadakatini sağlamak amacıyla Suriye’de herhangi bir Kaysî 

yerleşimine izin vermedi. Kaysîleri şehir merkezlerinden uzak, ayrı yerlere yerleştirdi. 

Muaviye’nin iskân politikasına göre Mezopotamya üç ana bölgeye ayrıldı. Merkezi 

Musul olan Dıyâr-ı Rebia, merkezi Rakka olan Dıyâr-ı Mudar ve merkezi Âmid olan 

Dıyâr-ı Bekr.
375

 

 

 

 

                                                           
373 Halil Esamine, “Emevîler Döneminde Arapların İskânı”, çev. Nuh Arslantaş, Öneri Dergisi, C. II, S. 12 (1999), 

s. 274-275. 
374 Ashtor, A Social and Economic History of the Near East in the Middle Ages, s. 14-15. 
375 Esamine, “Emevîler Döneminde Arapların İskânı”, s. 275. 



105 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. DİN VE MİMARÎ ALANINDA BİZANS’IN GASSÂNÎLERE ETKİSİ 

3. 1. Gassânîlerin Hıristiyanlaşması 

İslâmiyet öncesi Araplar, iki büyük gücün, Bizans İmparatorluğu ile Sâsânî 

İmparatorluğu arasındaki uzlaşmaz mücadelelerin damga vurduğu bir coğrafyada 

yaşıyorlardı. Her iki imparatorluğun da evrensel hâkimiyet iddiası vardı. Bizans 

evrensellik iddiasını imperium sine fine kavramıyla belirtirken Persler, Ahameniş 

mirasının peşindeydi. Bu ideolojiler zamanla Suriye ve Armenia’da çatışmaya sebep 

oldu. Ancak 4. yüzyılın başlarından itibaren başka bir ideolojik etken “din” ortaya 

çıktı. MS 313 yılından itibaren Roma, gittikçe bir Hıristiyan imparatorluğuna 

dönüşerek kilise ile ortak hareket etti. Ayrıca sınırları dışında yaşayan Hıristiyanlar 

üzerinde hamilik iddiasında bulundu ve Arap müttefiklerinin de Hıristiyanlığı kabul 

etmesini istedi.
376

 Çünkü Bizans için sınır bölgelerinde yaşayan Araplar, askerî 

çatışmalar sırasında yararlı müttefiklerdi ve dinî bağlılık bu çatışma sırasında önemli 

bir bağlılık göstergesiydi. İmparator Anastasius, 6. yüzyılın başında eski ve güçlü 

Kinde kabilesi ve daha sonra Bizans çıkarlarının koruyucusu olduklarını kanıtlayan 

Selihîleri yerinden eden Gassânîlerle ittifak kurdu. Ancak Anastasius’un diplomatik 

çabaları bununla bitmedi. İmparatorluğa kültürel ve dinî asimilasyon yoluyla yeni 

müttefiklerinin sadakatini kazanmaya çalıştı. Görünüşe göre Gassânîler, limeslerin 

üzerine yerleşmeleri için anlaşmalarının bir parçası olarak Hıristiyanlığa geçmişlerdi. 

Bizans’ın tesiriyle Hıristiyanlığı benimseyen Gassânîler ise zamanla miafizit taraftarı 

olan Antakya patriği Severus ve Philoksenus’un etkisi altına girerek miafizit inancın 

taraftarı olmuşlardı. Anastasius’un anlaşma sağladığı Gassânî hükümdarı Hâris b. 

Sa’lebe, Arabistan eyaletinin başkenti Busrâ’daki Aziz Sergius kilisesinin 

kutsanmasına katılmak üzere din adamları Bacchus ve Leontius tarafından davet 

edilmişti. Katedralin koruyucu azizlerinden biri olan Bacchus, aynı zamanda 

Gassânîlerin koruyucu aziziydi. Gassânî hükümdarı, muhtemelen Philoksenus’un 

daveti üzerine Severus’un Antakya patriği olarak takdis edilmesinde de hazır 

                                                           
376 Niehoff, “Emperyal Çekişmeler ve Araplar: İslam’ın Arifesinde Geç Antik Dünya”, s. 52-53.  



106 
 

bulunmuştu. Bu tür törenlere yapılan davetler, Bizanslılar tarafından Arapları 

etkileyerek kültürel ve dinî bağları artırmak için yapılan diplomatik adımlardı.
377

  

İmparator Anastasius’un 518’de ölümünden sonra Bizans İmparatorluğu’ndaki 

Hıristiyanlar arasında kristolojik bölünmeler ortaya çıktı. Anastasius, selefi Zenon 

tarafından 482’de kilise ile imparatorluğun birliğini yeniden tesis etmek için Kadıköy 

konsilinin kararları yerine doğudaki miafizitlerin de kabul edeceği yeni bir yöntem 

olan ve tarihe Birlik Andı (Henoticon) terimiyle ifade edilen kilise politikasını takip 

ediyordu. Bizans’ın özellikle doğu eyaletlerinde Kadıköy konsili sonrasında bozulan 

kilise birliğini, miafizit bir açıdan sağlamaya çalışıyordu. Böylece imparator Zenon 

döneminde miafizitlere verilen desteği sürdürmeye devam eden Anastasius, papalığın 

itirazlarına rağmen miafizitlerin önemli lideri Severus’u 512 yılında Antakya 

patrikliğine getirdi. Doğuda özellikle Suriye ve Mısır’da miafizitlerin gücünün 

farkında olan ve kendisi de miafizit inancına sahip olan Anastasius’un din politikası, 

kilise birliğinden ziyade “kilisede barış” şeklinde gelişmişti.
378

 Bununla birlikte, başta 

Süryanice konuşanlar olmak üzere Hıristiyanların büyük bir kısmı Kadıköy konsilinin 

kararlarını reddettiler. Özellikle Severus’un Antakya patriği olduğu dönemde, Kadıköy 

karşıtlığı Mısır’ın yanı sıra Arabistan, Mezopotamya, Suriye ve Armenia eyaletlerinde 

giderek artmıştı. Ancak 518 yılında imparator olan Iustinus, Zenon ve Anastasius 

tarafından takip edilen dinî politikayı değiştirerek yeniden Kadıköy konsilinin 

kararlarını uyguladı. Nitekim kendisi de Kadıköy konsili yanlısıydı ve tahta çıkar 

çıkmaz miafizitlerin en büyük savunucusu olan Antakya başpiskoposu Severus’un 

görevden azledilmesini emretti. Bu dönemden itibaren imparatorluk yönetimi, 

Kadıköy karşıtı Doğu Hıristiyanları üzerindeki baskıyı iyice artırdı. Bu durum miafizit 

Hıristiyanlar ile Konstantinopolis arasında derin bir uçuruma sebep oldu.
379

 

Dolayısıyla 527 yılında amcası I. Iustinus’un himayesinde tahta çıkan Iustinianus, 

oldukça çelişkili bir durumla yüzleşmek zorunda kaldı. Anastasius’un politikasının bir 

sonucu olarak, iki büyük dinî merkez olan İskenderiye ve Antakya miafizitlerin 

kontrolü altındaydı. Konstantinopolis ve Kudüs, Kadıköy inancının Doğu’daki tek 

güvenilir merkezleri olarak kalmıştı. Ancak “yeni Roma” kilisesi, “eski Roma” 

                                                           
377 F. K. Haarer, Anastasius I: Politics and Empire in the Late Roman World (Arca, Classical And Medieval Texts, 

Papers And Monographs, 2006), s. 36-37. 
378 Kaçar, “Doğu Roma Dünyasında Monofizit Reaksiyon ve İmparator Iustinianus”, s. 311. 
379 Duygu, Hıristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve Kristoloji Paradigmaları, s. 

369-370. 



107 
 

kilisesinden beklediği destekten mahrum kalmıştı. Çünkü Konstantinopolis kilisesi, 

sağlam bir Kadıköy taraftarı olmasına rağmen yeterince Kadıköy taraftarı olmadığı 

gerekçesiyle Roma’nın desteğinden mahrum kaldılar. Böylece Hıristiyanlık Roma, 

doğuda Kadıköy inancının temsilcisi Konstantinopolis ve miafizitlerin merkezi 

İskenderiye arasında üç büyük guruba ayrıldı. Dolayısıyla bu sorunun farkında olan 

Iustinianus, başta miafizitler olmak üzere imparatorluk Hıristiyanlarını yeniden 

başkent kilisesiyle birleştirmenin yollarını aradı.
380

 Iustinianus’un kendisi Kadıköy 

inancına yakın duran bir imparatordu. Ancak imparatorun eşi Theodora miafizitleri 

destekliyordu. Procopius, Gizli Tarih’te Theodora’nın toplumun düşük kesiminden 

geldiğini yazmasına karşın miafizit Hıristiyan olan Süryaniler, Theodora’ya miafizit 

bir din adamının kızı “inançlı kraliçe” olarak saygı gösterdiler. İmparatoriçe Theodora, 

kiliseleri yeniden uzlaştırmaya çalıştı. Ancak bu sırada Papa Agapetus (MS 535-536) 

Konstantinopolis’i ziyaret etti. Gotların kralı tarafından Iustinianus’un Roma’ya doğru 

ilerlemesini durdurmaya ikna etmesi için diplomatik görevlerde bulundu. İmparator 

Iustinianus, Batı ile iyi ilişkilerini sürdürmesinin tüm imparatorluğu yeniden 

birleştirmeye yönelik siyasî planları için daha iyi olacağını düşündü. Bu nedenle, 

Konstantinopolis’teki bir konsilde, Severus ve Konstantinopolis patriği Anthimos 

kınandı. Böylece Kadıköy karşıtlarına yeniden baskılar başladı ve bu kez Mısır’a da 

ulaştı. Bunun üzerine Severus, destekçisi Tellâlı Yuhanna’ya, Kadıköy karşıtı hareketi 

güçlendirmek için din adamı atama yetkisi verdi. Ancak 537 yılında, Tellâlı Yuhanna 

da dâhil olmak üzere, neredeyse tüm Kadıköy karşıtı rahip ve piskoposlar öldürüldü 

veya görevden alındı. Ardından 538’de Severus’un ölümüyle Kadıköy karşıtı 

miafizitler lidersiz kaldı.
381

 Bunun üzerine Konstantinopolis’te bulunan Gassânî 

hükümdarı Hâris b. Cebele, imparatoriçe Theodora’dan Suriye’deki miafizitlere din 

adamı atanması için emir vermesini istedi. İnançlı kraliçe, zaten Kadıköy inancının 

muhalifleri olan miafizitlere destek veriyordu. Dolayısıyla hemen Hâris’in 

Konstantinopolis ziyaretinde kendisine eşlik eden miafizit piskopos Yakub el-

Berdaî’yi Edessa’ya ve arkadaşı Teodoros’u Busrâ’ya tayin etti.
382

 Teodoros, Suriye 

Çölü’ndeki ve Ürdün’ün ötesindeki topraklarda yaşayan Arap kabileleriyle 

ilgilenirken, adı dilenci kılığına girmek için giydiği yırtık pelerinden gelen Yakub el-

                                                           
380 John Meyendorff, “Justinian, the Empire and the Church”, Dumbarton Oaks, Vol. XXII (1968), s. 47. 
381 Dietmar W. Winkler, “The Syriac Church Denominations: an Overview”, The Syriac World, ed. Daniel King 

(London-New York: Routledge, 2019), s. 123. 
382 Ioann. Eph. Lives of the Eastern Saints, III. 499-500. 



108 
 

Baradaî ise Suriye, Armenia ve Küçük Asya’dan İsauria ve Mısır’a yaptığı maceralı 

yolculuklarında piskoposlar ve rahipler atadı. Böylece Kadıköy inancı karşıtı Batı 

Süryani miafizitliğinin kilise örgütlenmesinin temelini atmıştır.
383

 Bundan sonra 

imparatorluk yönetiminden gördüğü baskılar yüzünden gizlenmek zorunda kalmış olan 

miafizit Hıristiyanlar, Yakub el-Baradaî sayesinde yeniden bir araya geldiler. Sıradan 

bir din adamı olan Yakub’un, Kadıköy konsili karşıtı miafizitler açısından önemli bir 

rol oynaması ise Hıristiyanlığın miafizit inancını benimseyen imparatoriçe Theodora 

ile Bizans İmparatorluğu’nun Arap müttefiki olan Gassânîlerin hükümdarı Hâris b. 

Cebele sayesinde gerçekleşti. Her ikisi, Iustinianus’a ülkenin doğu eyaletlerindeki 

konsil karşıtlarının İran’ın desteğiyle imparatorluk için tehdit oluşturacağını anlatarak 

imparatorluğun dinî siyasetinde değişiklik yapmasını sağladılar. Muhtemelen 

Iustinianus, miafizitlerin sayıca yok edilmeyecek kadar fazla ve Kadıköy inancını 

kabul etmeyecek kadar iyi organize olduklarını düşünmüştü. Böylece miafizit inancını 

yeniden canlandıran Yakub, Suriye ve Mezopotamya’da güçlü bir kilise hiyerarşisi 

kurdu ve bu bölgeler miafizit inancın kalesi oldular. Ancak kısa bir süre sonra 

imparatorluk yönetiminin dinî siyaseti yeniden değişti. Öte yandan Antakya 

Kilisesi’ndeki miafizit hiyerarşide “Yakubilik” olarak tabir edilen yeni bir bölünme 

ortaya çıktı. Yakub el-Baradaî’nin, bütün çabalarına rağmen bu bölünmenin önüne 

geçilemedi. Ancak bu bölünme kristolojik bir temele dayanmadığı için kalıcı bir etkisi 

olmadı.
384

  

Süryani miafizitliği, çoğunlukla Suriye ve Necran Arapları arasında yayıldı. 

Gassânîlerin hükümdarı Hâris b. Cebele, hâkimiyeti boyunca Bizans yetkililerinin 

miafizit inancın mensuplarına karşı sert politikalarına engel olmaya çalışarak onları 

himayesi altında korumaya çalıştı.
385

 Bununla birlikte, Gassânî hanedanlığının 

tümünün miafizit olduğunu ve kilise tarihlerinde anlatıldıkları gibi Gassânî 

hükümdarlarının miafizit Hıristiyanların koruyucuları olduklarını söylemek zordur. 

Zira Kilise tarihçisi Ephesuslu Ioannes, Doğulu Azizlerin Hayatları adlı hagiografik 

çalışmasında, Hâris’in Konstantinopolis ziyareti sırasında imparatoriçe Theodora ile 

Süryani miafizit piskoposlar, Yakub el-Berdaî ile Theodorus’u doğuya tayin edilmesi 

                                                           
383 Winkler, “The Syriac Church Denominations: an Overview”, s. 124. 
384 Duygu, Hıristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve Kristoloji Paradigmaları, s. 

395. 
385 Takkuş, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, s. 417. 



109 
 

için görüştüğünü açıkça belirtmektedir. Buna göre Yakub, kendisini 

Konstantinopolis’te miafizit bir din adamı olarak tanıttıktan sonra Theodora tarafından 

piskoposluğa getirilmişti. Ancak Suriye’deki varlığı konusunda ve Hâris ile ilgili 

herhangi bir bağlantısına atıfta bulunmamıştır. Gassânîlerin, miafizitlerin koruyucusu 

olduklarına yönelik ikinci düzeltme ise arkeolojik kalıntılardan gelmektedir. Nitekim 

Rusâfe’deki Gassânî yapıları, daha önceki Roma yapılarını tamamlayan ve ayrıca 

onlarla rekabet eden güçlerinin önemli bir uzantısını temsil ediyordu.
386

 Gassânîlerin, 

6. yüzyılda kendilerini dinî olarak ilişkilendireceği Rusâfe şehri, Hıristiyan Suriye 

Arapları arasında saygı duyulan Aziz Sergius’un mezarının burada bulunması 

nedeniyle Hıristiyan hacılar tarafından sık sık ziyaret ediliyordu. Çünkü Suriye çölleri, 

tefekkür etmek için kalabalıktan uzaklaşmak isteyenler için en uygun yerlerdi. 

Dolayısıyla Hıristiyan din adamları ile Araplar arasındaki dinî temasların çoğu bu 

bölgelerde gerçekleşmişti.
387

 Ancak Rusâfe şehri, sadece Hıristiyan miafizitler 

tarafından değil aynı zamanda Sâsânîlerin hâkimiyetinde bulunan Hıristiyanlığın 

diofizit inancına mensup hacılar tarafından da ziyaret ediliyordu. Nitekim kendi 

imparatorluğu ile Bizans İmparatorluğu arasında karmaşık bir işgal döneminde tahta 

çıkan Sâsânî imparatoru II. Hüsrev Pervîz, hem çatışmaların hem de çözümün ortak 

çıkarlar etrafından döndüğünü anlamıştı. Çünkü imparatorlukların çatışmaları ticareti, 

Arap müttefikleri ve Hıristiyanlığı mesele haline getiriyordu. Sâsânî 

İmparatorluğu’nda neredeyse kendi kendini yönetecek hale gelen Hıristiyanlar, II. 

Hüsrev Pervîz için Suriye ve Mezopotamya arasında bir köprü olmuşlardı. Bunun için 

ülkesindeki Hıristiyanların meşruluğunu tanımıştır. Sadece Hıristiyanlık ile değil 

özellikle Aziz Sergius kültüyle olan ilişkisi, iki imparatorluk arasındaki hassas sınır 

bölgelerinde nüfuzunun hissedilmesinin bir yolu olmuştu.
388

 Dolayısıyla Gassânîlerin, 

iki imparatorluk arasında Hıristiyan olan yerel Arapları etkilemek için önceden var 

olan bir hac yerini kullanmış olması Mezopotamya’daki Arapların tümünün miafizit 

olmadığının açık bir göstergesidir. Zaten Gassânîler, miafizitlerle birlikte Kadıköy 

inancına bağlı olan veya yerel Hıristiyan kurumlarıyla çok daha eski ilişkileri olan 

grupları da barındıran geniş bir konfederasyon idi. Hıristiyanlığın miafizit inancını 

                                                           
386 Wood, “Christianity and the Arabs in the Sixth Century”, s. 359-361; ; Sevgi Badur, “Hâris b. Cebele’nin 

Konstantinopolis Ziyareti: Din ve Dış Politika Arasında Gassânî-Doğu Roma İlişkileri”, Cedrus: The Journal of 

Mediterranean Civilisations Studies, C. X (2022), s. 341. 
387 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 28. 
388 Elizabeth Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran (Berkeley: University of 

California Press, 1999), s. 134. 



110 
 

benimsemiş olan Gassânî Krallığı ise sadece bu geniş konfederasyonun başındaki 

yönetici hanedan ailesiydi.
389

 Cefneoğulları, Selihîlerin yenilgisinden sonra 

Bizanslılardan limeslerin savunma sorumluluğunu ve aynı zamanda federasyon 

kabilelerinin phylarchları olarak siyasî liderlerin rolünü almışlardı. Hâris b. Cebele, 

kendisini kral yapan 529’daki fetihten on yıl sonra, miafizit kilisesini yeniden 

canlandırma çabalarında başarılı oldu. Yakub el-Berdaî’nin yanı sıra miafizit inancını 

güçlendiren ve teşvik eden Teodoros’un Doğu’daki Arap federasyonunun 

başpiskoposu olarak atanmasıyla daha da güçlendi. Phylarch ve piskopos arasındaki 

yakın ilişki, bâdiye (çöl) ve limitrophes’in (sınır) pagan sakinleri arasında miafizit 

Hıristiyanlığını yaymak ve bu yolla Gassânîler için askerî destek kazanmak amacıyla 

karşılıklı desteğe dayalı siyasî ve dinî bir stratejinin temelini oluşturuyordu. Bu 

politika Hâris b. Cebele döneminde hız kazandı. Nitekim miafizit inanç, Kadıköy 

taraftarı diofizitlerin kaleleri olan Kudüs ve Antakya hariç, MS 535 yılına kadar 

neredeyse tüm Doğu’yu ele geçirdi. Hâris b. Cebele’nin kurulmasına yardım ettiği ve 

başına geçtiği ayrılıkçı kilise, bir tür “Arap kilisesiydi” ve onun “Suriye krallığı” için 

önemli bir dayanaktı.
390

 

3. 2. Süryani Miafizitliğinin Gelişimi 

Doğu kiliselerinin ilahiyat anlayışında, 4. yüzyılın başında Arius’un “İsa’nın 

tanrı ile aynı özden olmadığını” söylemesi üzerine Hıristiyanlar arasında kriz başladı. 

Bu nedenle sürekli Hz. İsa’nın tanrısallığı vurgulanarak bir denge sağlanmaya 

çalışıldı. Ancak bu hassas denge, 451 yılında Bizans imparatoru Marcianus ve eşi 

Pulcheria tarafından toplanan Kadıköy Konsili’nde bozulmuştu. Bu denge, 4. yüzyılda 

Hz. İsa’nın Baba Tanrı ile aynı özden olduğu (homoousios) ve teslis içerisinde bir 

eşitlik olduğu vurgulanıyordu. Antakya dinî geleneğinin baskısıyla sorgulanan Hz. 

İsa’nın tabiatı, 431’de Efes’te toplanan konsilde, İskenderiye piskoposu Kyrillus’un 

çabasıyla, “Baba Tanrı ile ayrılık” vurgulanarak sorun çözülmüştür. Miafizitlik veya 

Monofizitlik yani “tek veya bir tanrısal tabiat” olarak kabul edilen bu inancın lideri 

İskenderiye kilisesi oldu. Doğu’daki birçok kilise de buna siyasî veya dinî nedenlerle 

                                                           
389 Wood, “Christianity and the Arabs in the Sixth Century”, s. 361-362; Badur, “Hâris b. Cebele’nin 

Konstantinopolis Ziyareti: Din ve Dış Politika Arasında Gassânî-Doğu Roma İlişkileri”, s. 341-342. 
390 Ignacio Arce, “Romans, Ghassanids and Umayyads and the Transformation of the Limes Arabicus: From 

Coercive and Deterrent Diplomacy Towards Religious Proselytism and Political Clientelarism” (Oxford: BAR 

International Series, 2012), s. 68-69. 



111 
 

destek oldu.
391

 Suriye’deki miafizit inancın en sadık taraftarları keşişler oldu. Kadıköy 

konsilinden önce dahi, Aziz Barsauma (ö. 459) gibi Yunanca bilmeyen keşişler 

piskoposluk otoritesine açıkça düşmanlık besliyordu. Çünkü Hıristiyanlığın Kadıköy 

inancı sıkı desteğini şehirlerde ve özellikle Kudüs Patrikhanesi’nin sınırları içindeki 

Yunanca konuşan seçkinler arasında bulurken miafizit inancı ise köyler, küçük 

kasabalar ve kıyıdan uzak olan İran sınırına doğru bölgelerdeki Süryanice konuşanlar 

arasında bulmuştu. Suriye’deki manastır yaşamı, hiyerarşiye uymak istemeyen bireyci 

olma eğilimindeydi. Bu nedenle birçok keşiş, farklı bir dil konuşuyor ve şüpheli 

teolojik görüşlere sahipse ona tâbi olmayı reddediyordu. Miafizitlerin manastır doğası, 

imparatorluk baskısının tüm yerleşik piskoposların kesin bir şekilde Kadıköy konsili 

taraftarı olmasını sağladığı 518 yılından sonra daha belirgin hale geldi. Bizans 

imparatoru Iustinus’un emriyle patrik Yuhanna tarafından 567’de Rakka’da meseleyi 

çözmek için toplanan konsilin başarısızlıkla sonuçlanmasını sağlayanlar, özellikle 

Dara yakınlarında bulunan Kartmin’deki (Mardin’deki Mor Gabriel) sınır manastırının 

miafizit keşişleri oldu. Çünkü onlar, sadece kendi dinî anlayışlarına göre hareket eden 

Hıristiyan bir imparatorluğun parçası olmak istiyorlardı. Miafizit hiyerarşinin 

kurulduğu 6. yüzyılın ortalarında Suriye, Osrhoene ve Mezopotamya’nın büyük 

çoğunluğu miafizit topluluklar idi. Bunlar arasında Suriye’de hâkimiyet kuran 

Gassânîler de miafizitlerin sıkı destekçileri olmuştur.
392

 

6. yüzyılda ilk Süryani miafizit hiyerarşisi, 520 ve 530 yıllarında Tellalı 

Yuhanna ve birkaç on yıl sonra da Yakub el-Baradaî tarafından kuruldu. Tellalı 

Yuhanna, 519’da Tella (Viranşehir) piskoposluğuna atandı. Ancak imparator 

Iustinus’un Kadıköy konsili taraftarı politikasını reddetmesi üzerine sürgün edildi.
393

 

Yuhanna sürgününün birkaç yılını Antakya patrikhanesinde, daha sonra Mâr Zakkai 

manastırında, 525’ten önce de Mardin bölgesindeki çölde geçirdi. Sürgünde olduğu 

dönemde Kadıköy taraftarı olmayan topluluklar için 170.000 rahip ve diyakoz atadığı 

söylenir. Sayı abartılı olsa da, Tellalı Yuhanna’nın Süryani Ortodoks Kilisesi olarak 

adlandırılacak olan kilisenin ilk bağımsız hiyerarşisini kurduğundan şüphe yoktur. 

İmparator Iustinianus, bu tehdide bir yakınlaşma politikasıyla karşılık verdi. Zira 

                                                           
391 Turhan Kaçar, “Erken Bizans Döneminde Doğu: Süryani Monofizitliğinin Doğuşu”, ed. A. Bakkal, I. 

Uluslararası Katılımlı Bilim, Din ve Felsefe Tarihinde Harran Okulu Sempozyumu, Şanlıurfa 2006, s. 110-111. 
392 Kennedy, “Syria, Palestine and Mesopotamia”, s. 599-600. 
393 Volker Menze, “Süryani Ortodoks Kilisesi’nin Ortaya Çıkışı: Dinî Kimliğe Dair Arayış”, Süryaniler: Kimlik, 

Din, Literatür, ed. Zafer Duygu, Kutlu Akalın, Umut Var (İstanbul: Selenge Yayınları, 2023), s. 126.  



112 
 

Yuhanna’yı, Kadıköy taraftarı piskoposlarla bir inanç tartışmasına katılması için 532/3 

yılında Konstantinopolis’e çağırdı. Ancak bir sonuç alınamadı. Ayrıca Yuhanna, 

Iustinianus’un din adamı atamama talebini de reddetti. Çünkü 530 yıllarının başlarında 

özellikle Tellalı Yuhanna’nın faaliyetleri sayesinde doğudaki Kadıköy inancı karşıtı 

miafizitler oldukça güçlenmişti. Baskıların azalmasından sonra miafizitler, kendi kilise 

hayatını yeniden kurmayı başardılar ve en azından kısmen şehirlere geri döndüler. 

Ancak dikkate değer olan, bazılarının kaçarak oradaki Hıristiyan topluluklarla bağlar 

kurmuş ya da Bizans sınırının ötesine yayılmış olmalarıdır. Yuhanna, Lahmî kralı III. 

Münzir’e (ö. 554) inanç konularında bir mektup yazarak onu imparator Iustinus’un din 

politikalarına karşı uyarmıştı. Konstantinopolis’in sadık Arap müttefiki Gassânîlerin 

aksine Lahmî hükümdarları Bizans’ın ezeli düşmanı olan Sâsânîlerin tarafını 

tutuyordu. Yuhanna’nın III. Münzir ile yaptığı yazışmaları ise kayıptır.
394

 Ephesuslu 

Ioannes, Doğulu Azizlerin Hayatları eserinde Tellalı Yuhanna’nın Fenike de dâhil 

olmak üzere uzak yerlerden gelen adayların atamalarını nasıl gerçekleştirdiğini 

anlatmaktadır. Fenike, Gassânîlerin hâkimiyet bölgesi Arabistan’dan uzak değildi. 

Dolayısıyla “basileus” ünvanının verilmesiyle otoritesi oldukça genişleyen Hâris b. 

Cebele’nin, Gassânîler için de bazı din adamları atayan gayretli piskopos Tellalı 

Yuhanna’ya yaklaşmış olması mümkündür. Nitekim bu konu, miafizit teoloji ve kilise 

örgütlenmesinde, kaynakların sessiz kaldığı ya da açıkça bilgi vermediği Gassânî 

hükümdarlarının yer aldıklarını ortaya koyması bakımından önemlidir.
395

 Tellalı 

Yuhanna’nın Süryani miafizit hiyerarşisini kurmaya yönelik bu çabası, zamanla 

imparatorluk kilisesinin egemenliğini tehdit etmeye başladı. İstanbul’da 536 yılında 

toplanan konsilden sonra Antakya’nın Kadıköy konsili taraftarı patriği Diyarbakırlı 

Efrem, doğu seferine çıktı ve pek çok konsil karşıtı manastırları ortadan kaldırdı. Daha 

sonra İran’dan Yuhanna’nın teslim edilmesini istedi. Böylece Yuhanna, 537’de 

yakalanarak Antakya’ya getirildi ve 538’de hapiste öldü.
396

  

Süryani miafizit hiyerarşisinin gerçek kurucusu ise piskopos Yakub el-

Berdaî’dir. Bu nedenle kilise, onun isminden dolayı “Yakubi” olarak adlandırıldı. 

Yakub, Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele’nin girişimiyle Urfa piskoposu oldu ve 

tüm Yakın Doğu’da piskoposlar ve hatta iki patrik atadı. Ayrıca Gassânîlerin yanı sıra 

                                                           
394 Akalın, Menze, John of Tella’s Profession of Faith, s. 7-10. 
395 Shahid, BASIC, Vol. I, s. 740-741. 
396 Menze, “Süryani Ortodoks Kilisesi’nin Ortaya Çıkışı: Dinî Kimliğe Dair Arayış”, s. 126. 



113 
 

Bizans İmparatorluğu’nun sınırlarının ötesinde de misyonerlik faaliyetlerinde bulundu. 

Dolayısıyla Sâsânî İran’ında ve Arabistan’ın 6. yüzyılda Kadıköy konsili karşıtı 

olduğunu kanıtlayan bölgelerinde de piskoposluklar ortaya çıktı. Bunlar arasında yer 

alan Gassânîler, Bizans’ın vassalları olarak hareket etmesine rağmen Kadıköy karşıtı 

miafizit davanın kararlı destekçileri oldular.
397

  Nitekim Iustinianus’un iktidarının son 

yıllarında Konstantinopolis’i ziyaret eden Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele, miafizit 

kilise için birtakım imtiyazlar talep etmişti. Aynı zamanda Süryani piskopos Yakub el-

Berdaî’nin miafizitlerin en büyük piskoposu olmasını istemişti. İmparator Iustinianus, 

bu sırada doğuda ebedî barışın Sâsânîler tarafından ihlal edilmesi nedeniyle aralarında 

tampon bir devlet haline gelmiş olan Gassânî hükümdarının bu isteklerini geri 

çeviremedi. Böylece Yakup, Urfa’ya piskopos olarak atandı. Ancak Kadıköy inancı 

taraftarı piskopos Amazonius’un kente hâkim olması nedeniyle kente yerleşemedi. 

Bunun üzerine Yakub, hemen miafizitleri örgütlemek için misyonerlik faaliyetlerine 

başladı. İlk olarak Anadolu’nun güney kıyılarında, Suriye’de ve Mısır’da uğradığı 

kentlerin miafizit mezhep taraftarlarını örgütleyen Yakub, bu gizli seyahatlerinde 

dilenci gibi giyinerek kendisini gizlemeye çalışıyordu. İsmindeki “Berdaî” (Süryanice 

Burd’ono) lakabı, onun bu giyim şeklinden dolayı verilmiştir. Ancak kurmuş olduğu 

bu Süryani miafizitliği, belirli bir inanç esasına sahip olmadığı için teolojik tartışmalar 

sonucunda bölünmüştür. Antakya ve İskenderiye arasında meydana gelen bu 

bölünmeleri çözmek amacıyla çıktığı İskenderiye yolculuğunda, Mısır sınırında 

Kassianus (Romanos) manastırında öldüğü veya öldürülmüş olduğu ifade 

edilmektedir.
398

  

Geç Antik Çağ, Hıristiyan kiliseler için kendilerini bir ispatlama dönemi oldu. 

Başta Kadıköy inancı taraftarı olmayan kiliseler, Bizans İmparatorluğu’ndan bağımsız 

bir kurum olarak kendilerini kabul ettirdi ve Doğu kilisesi, kendisini desteklemeyen 

bir imparatorluğun içinde kendine yer bulan ilk kilise oldu. 7. yüzyılın çalkantılı ilk 

yarısı, Bizans imparatoru olan Heraclius’un, Gassânîlerin de aralarında bulunduğu 

Hıristiyan toplulukları kendi yönetimde tek bir kilise altında birleştirme girişiminin 

başarısızlıkla sonuçlandığı bir dönem oldu. Müslüman Arapların fetihlerinden önce 

                                                           
397 Volker Menze, “The Establishment of the Syriac Churches”, The Syriac World, ed. Daniel King (London-New 

York: Routledge, 2019), s. 114-115. 
398 Kaçar, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık: Doğu’da İsa Doktrininin Siyasi ve Entelektüel Tarih, s. 162-163; Badur, 

“Hâris b. Cebele’nin Konstantinopolis Ziyareti: Din ve Dış Politika Arasında Gassânî-Doğu Roma İlişkileri”, s. 

340-341. 



114 
 

Eusebius’un önerdiği kilise ve imparatorluğun doğal bütünleşmesi, Bizans sınırlarının 

içindeki ve dışındaki Süryani toplulukları için artık işe yaramıyordu. Müslüman 

Arapların fetihlerinden sonra sadece Konstantinopolis patriği imparatora bağlı kaldı. 

Süryani kiliseleri, yeni Müslüman devleti ve hükümdarıyla herhangi bir ideolojik bağı 

olmayan bağımsız dinî kurumlar haline geldi.
399

 Kadıköy konsili taraftarı olan ve 

olmayanlar arasında uzlaşma girişimleri ilk önce Iustinianus daha sonra halefleri II. 

Iustinus ve Tiberius döneminde olmuştu. II. Iustinus, yeni bir Henoticon sunarak kısa 

bir süre için başarılı olmuştu. Ancak bu çok kısa ömürlü bir uzlaşma özellikle Süryani 

kilisesinin kurulmasını engelleyemedi. Yakub el-Berdaî’nin sayesinde Süryani kilisesi 

ayakta kalmayı başardı. Çünkü önceki kuşağın önemli isimlerinden Antakyalı Severus 

ve arkadaşları artık hayatta olmadıkları için onun dışında Süryani piskopos 

kalmamıştı.
400

  

3. 3. Gassânî Mimarisi 

19. yüzyıldan bu yana araştırmacılar, yazılı kaynakların yanı sıra arkeolojik 

kanıtları da kullanarak Bizans İmparatorluğu’nun doğu eyaletlerindeki ve Sâsânî 

İmparatorluğu’ndaki Arap varlığını ortaya koymaya çalıştılar. Bedevî Arapların 

yerleşik Bizans dünyasının dışında ya da sınırlarında olduğunu vurgulayan kronikler 

bulunmaktadır. Ancak Araplar ile imparatorluklar arasındaki ilişkiler, Geç Antik 

Çağ’da siyasî ve kültürel bir karmaşıklık içerisindeydi. Dolayısıyla bu durum 

arkeolojik kayıtlara da yansıdı. Arkeolojik kanıtlar, genellikle arkeologlar ve tarihçiler 

tarafından Yakın Doğu’da Arap kültürünün yükselişini göstermek için kullanıldı. 

Bunlar arasında en eski örnek, Güney Suriye’nin bozkırlarındaki Nemâre’de bulunan 

ünlü Arap kralı İmruülkays’ın mezarıdır. Küçük bir Bizans kalesinin yakınında 

bulunan mezarda, MS 328 yılına tarihlenen bir yazıt bulunmaktadır. Bu çalışmalar 

arasında diğer önemli kayıtlar, Gassânîlere ait olanlardır. Gassânîlerin ve özellikle iki 

hükümdarları, Hâris b. Cebele ve Münzir b. Hâris’in bir dizi yapıdan sorumlu 

oldukları bilindiğinden, arkeologlar ve tarihçiler bu yapıları İranlı tarihçi Hamza el-

İsfahânî’nin Târîh’inde verdiği Gassânî hükümdarlarının listesinde tespit etmeye 

çalıştılar. Ancak arkeolojik olarak bu yapıların isimlerini tespitinde sorunlar yaşandığı 

için birçok araştırmacı Hamza el-İsfahânî’nin listesini güvenilir bulmadı. Aralarında 

                                                           
399 Menze, “The Establishment of the Syriac Churches”, s. 116. 
400 Menze, “Süryani Ortodoks Kilisesi’nin Ortaya Çıkışı: Dinî Kimliğe Dair Arayış”, s. 127. 



115 
 

Câbiye ve Cillik’in de bulunduğu diğer İslâm kaynaklarında Gassânîlerle ilgili sadece 

birkaç yer bulunmaktadır. Gassânîler, Suriye’de Bizans ve Arap kültürünün izlerini 

taşıyan kiliseler, saraylar, sarnıçlar ve tiyatrolar inşa ettiler. Onların saray protokolünü 

uyguladıkları ve manastır kurumlarını himaye ettikleri mekânlar Emevîler tarafından 

yeniden kullanıldı.
401

 Bizans ile ittifaklarının etkisiyle Gassânîler, Suriye’de Bizans ve 

Arap medeniyetinin izlerini taşıyan mimarî eserler ortaya koydular. Bu durum Gassânî 

hükümdarı Münzir b. Hâris’in Rusâfe surları dışındaki yapılarında açıkça 

görülmektedir. Kasrü’l-hayri’l-garbî gibi ayakta kalan Gassânî yapılarının birçoğu 

Emevîler tarafından kullanılmaya devam etti. Başta Rusâfe olmak üzere, Fırat Nehri 

yakınlarındaki bazı müstahkem yerleşimler iskân edildi. Gassânîlerin önemli 

merkezlerinden Rusâfe, Emevî halifesi Hişâm b. Abdülmelik (MS 724-743) tarafından 

yazlık bir ikametgâh olarak kullanıldı ve bundan sonra İslâm kaynaklarında “Rusâfet’ü 

Hişâm” olarak zikredildi.
402

 Gassânî yapılarının bulunduğu diğer önemli şehirler ise 

Busrâ ve Amman’dır.
403

  

3. 3. 1. Rusâfe (Sergiopolis) 

Rusâfe, strata Diocletiana olarak adlandırılan bölgenin kuzey bölümü olan 

Fırat vadisinde Palmyra ve Sura’yı birbirine bağlayan yol boyunca inşa edilmiş eski 

bir Bizans kalesiydi. Askerî bir kale olarak Aziz Sergius’un şehit edildiği yerdi. Bu 

nedenle bir hac yeri olarak gelişti ve sonunda bir şehir haline geldi.
404

 Rusâfe aynı 

zamanda Hıristiyan Arapların, şehit asker olarak saygı duydukları Aziz Sergius 

kültünün merkezi idi. Bu yüzden imparator Anastasius, Gassânîlerle ittifak kurduktan 

sonra onların Bizans’a sadakatini sağlamak için şehirde koruyucu azizleri adına 

kiliseler ve surlar inşa etti. Böylelikle Rusâfe, 6. yüzyıl boyunca Bizans ile Hıristiyan 

Araplar arasında dinî birliğin sağlanmasında önemli bir rol oynadı.
405

 İmparator 

Iustinianus da Bizans’ın doğu sınırlarını korumak için Aziz Sergius gibi sınırlardaki 

azizleri ve tahkimatlarını kullanan Anastasius’un izinden giderek Rusâfe ile yakından 

ilgilendi. 527 ile 540 yılları arasında hem kendisi hem de imparatoriçe Theodora 

tarafından Aziz Sergius’a adanmış altın, mücevher kaplı bir haç gönderdi. Procopius, 

                                                           
401 Denis Genequand, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, Arabs and Empires before 

Islam, ed. Greg Fisher (Oxford: Oxford University Press, 2015), s. 172-174. 
402 Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, s. 174-175.  
403 Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire, s. 110. 
404 Genequand, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, s. 202-203.  
405 Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, s. 92. 



116 
 

imparator Iustinianus’un imar faaliyetlerini övgüyle anlattığı de Aedificiis (Yapılar) 

kroniğinde onun Rusâfe’de inşa ettiği yapılara dair şunları kaydeder: 

Fırat havzası, eskiden insanların inandığı ve saygı duyduğu bir aziz olan 

Sergius’a adanmış bir kilise vardı. Bu yüzden şehre Sergiopolis ismini vermişler ve 

onu bölgedeki Sarazenlerin saldırılarla ele geçirmesini önlemeye yetecek kadar 

mütevazı bir duvarla çevrelemişlerdir. Çünkü Sarazenler doğal olarak bir duvara 

saldırmaktan acizdirler ve belki de bu çamurdan yapılan zayıf barikat, Sarazenlerin 

saldırılarını kontrol etmek için yeterliydi. Ancak daha sonra kilisenin hazineler 

edinerek güçlenmesi üzerine Iustinianus, kiliseyi daha sağlam bir duvarla 

çevrelemiştir. Ayrıca şehir sakinlerinin su ihtiyacını karşılamak için sarnıçlar inşa 

etmiş ve şehrin güvenliğini sağlamak amacıyla buraya bir garnizon kurmuştu.
406

 

Iustinianus’un şehri korumak amacıyla inşa ettiği büyük surlar,  540 yılında I. 

Hüsrev Anuşirvân yönetimindeki Sâsânîlerin Suriye’yi istilasına dayanmış,  fakat bir 

sonraki istilada II. Hüsrev Pervîz tarafından ele geçirilmişti. Emevî halifesi Hişâm b. 

Abdülmelik, 8. yüzyılda surların büyük bir kısmını onardı. Ancak Emevîlerin 

yıkılmasıyla beraber, Rusâfe hızla geriledi ve terk edildi.
407

  

Hıristiyan Araplar arasında saygı duyulan Aziz Sergius’un mezarının 

Rusâfe’de olmasından dolayı Gassânî hükümdarları şehre büyük önem verdiler. 

Onların buraya olan ilgisinin ve himayesinin kanıtı, şehrin çevre duvarlarının dışındaki 

kare şeklindeki küçük haç yapısında bulunan ve Münzir b. Hâris’in zaferlerini anlatan 

Yunanca bir yazıttır. İyi inşa edilmiş frizlerle, haçlarla ve kabartma heykellerle özenle 

süslenmiş olan yapı, Gassânîler tarafından inşa edildiği veya yaptırıldığı makul bir 

şekilde kabul edilebilecek az sayıdaki yapılardan biridir.
408

 “Alamundarus’un talihi 

şans kazandı” veya daha açık bir ifadeyle “çok yaşa Münzir” şeklindeki yazıt, 

Yunanca Alamundarus olarak adlandırılan Gassânî hükümdarı Münzir b. Hâris’e atıfta 

bulunur.
409

 Şehrin içinde ayrıca birkaç kilise vardır. Bunlardan kuzey kapısının 

dışındaki Münzir tarafından inşa edilen kilise, en gelişmiş olanıdır ve Aziz Sergius’un 

kalıntılarını barındırır. Kilisenin aslında yalnızca bir praetorium veya seyirci salonu 

olduğunu iddia eden araştırmacıların aksine arkeoloji ve aziz hayatlarına dayanarak 

                                                           
406 Procop. Aed. II. 1-9. 
407 Warwick Ball, Syria A Historical and Arctitectural Guide (Northampton, MA: Interlink Books, 2007), s. 196. 
408 Fisher, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, s. 52. 
409 Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, s. 151. 



117 
 

Geç Antik Çağ’da Aziz Sergius kültünün yükselişini inceleyen E. Key Fowden, 

yapının bir kilise olduğunu ve aynı zamanda bir seyirci salonu olarak da kullanıldığını, 

çünkü kutsal ve seküler gücün birbiriyle yakından ilişkili olduğunu ifade eder.
410

 

Ayrıca kilisenin Rusâfe’deki varlığı, Gassânîlerin Suriye coğrafyasındaki etkinliğinin 

bir göstergesiydi.  Çünkü 5. ve 6. yüzyıllar boyunca aziz ile Araplar arasında gelişen 

ilişkinin odak noktası Bizanslıların, Sâsânîlerin ve Arapların siyasî, ekonomik ve dinî 

çıkarlarının birleştiği bu kilisedeki türbe idi. Dolayısıyla Bizans kalesinin 6. yüzyılda 

önemli bir şehre dönüşmesi kaçınılmaz değildi. Aziz Sergius’un kendisine inananlara 

fayda sağlayabileceğine dair inanç olmasaydı, bu alan sıradan bir sulama noktası 

olarak kalırdı.
411

 Ancak Rusâfe zamanla ünü çok geniş bir alana yayılan büyük bir hac 

merkezi haline gelmişti. Hıristiyan Bizanslıların ve Arapların yanı sıra ateşperest 

Sâsânîler de Rusâfe’deki Aziz Sergius’a saygıda bulunmuştur. Sâsânî imparatoru II. 

Hüsrev Pervîz, Rusâfe’ye hediyeler ve adaklar göndermiş ve ayrıca imparatorluğun 

batı kısmında aziz için kiliseler ve manastırlar adanmıştı.
412

 Dolayısıyla Sâsânî 

imparatoru gibi Rusâfe’den uzakta yaşayanlar dahi azizin türbesine katkıda 

bulunduysa, şehrin etrafına yerleşmiş olan Gassânîlerin de katkıda bulunmuş olması 

gerekmektedir. Nitekim Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele, şehirde saygı duyduğu 

Aziz Sergius’un mezarının olması sebebiyle şehri surlarla çevreledi. Kendisinden 

sonra yerine geçen oğlu Münzir ise Rusâfe’ye su ulaştırmak için sarnıçlar inşa etti.
413

 

Bu yüzden şehirdeki devasa sarnıçlar genellikle Gassânîlere atfedilir. Aynı zamanda 

hac ziyaretlerinin yarattığı muazzam zenginlik onların döneminde doruğa ulaştı ve 

Rusâfe bir önceki dönemdeki Palmyra’ya rakip oldu. Yerleşim yerlerinin büyük 

ölçüde genişlemesinin yanı sıra şüphesiz refah ve kiliseler, Gassânî federasyonunun 

bölgeye getirdiği istikrarın en açık örnekleridir. Buna rağmen bilimsel çalışmalara 

bakıldığında, Rusâfe’deki en dikkat çeken Gassânî yapılarının bile genellikle Bizans’a 

atfedildiği görülmektedir.
414

  

İslâm kaynaklarında, İslâm fetihleri sırasında Rusâfe hakkında hiçbir şey 

bildirilmez. Bundan ziyade Hişâm b. Abdülmelik’in halifeliğine kadar harabe halinde 

                                                           
410 Genequand, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, s. 204.  
411 Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, s. 173. 
412 Greg Fisher, Philip Wood and others, “Arabs and Christianity”, Arabs and Empires before Islam, ed. Greg 

Fisher (Oxford: Oxford University Press, 2015), s. 283-284. 
413 Cevad Ali, el-Mufassal, c. 3, s. 411, 414. 
414 Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire, s. 110-113. 



118 
 

kaldığı izlenimi aktarılmaktadır. Hişâm b. Abdülmelik, halifelik konutunu en azından 

yaz aylarında Rusâfe’ye taşımaya karar verdikten sonra burada geniş bir imar 

faaliyetine başlamıştı. Gassânîlerin ünlü kutsal haç bazilikasına bitişik olarak büyük 

avlulu bir cami ve yine buraya bitişik olarak cami ile kiliseyi birbirine bağlayan küçük 

bir pazar inşa etti.
415

 Emevî halifelerinin çeşitli sarayları, hamamları ve diğer mimarî 

unsurlarını kapsayan bu yazlık ikametgâhları, Gassânîlerin inşa ettikleri “çöl kaleleri” 

olan kasırlar (kasr/kusûr) ile ilişkilidir. Gassânîlerden daha güçlü ve varlıklı olan 

Emevîler döneminde kasırlar, Bilâdüşşam bölgesinde aşamalı olarak gelişerek 

halifelerin konutları haline geldi ve bundan sonra Arap dünyasında günümüze kadar 

gelen bir ünvan olan saray ismini aldılar.
416

 Kasırlar ayrıca zamanla yönetici hanedan 

üyelerinin askerî güçlerinin büyük bir kısmını dayandırdıkları kabile reisleriyle 

görüşüp onları ağırlayabilecekleri bir mekân sağlamak gibi siyasî özelliklerinin yanı 

sıra Emevî veliahtlarının özel saraylarında eğlenebilecekleri bir eğlence mekânı da 

oldu. Emevî kasırları yani sarayları, İslâm mimarisinde ve hatta Roma ve Bizans’ın 

Doğu mimarisinde istisnai bir yere sahip oldu.
417

 Zira Emevîlerin siyasî sorunlarını bir 

kenara bırakacak olursak iktidarları boyunca Gassânî mimarisinin de etkisiyle İslâm 

mimarisinin tezahürüne yönelik önemli katkılarda bulunduklarını söyleyebiliriz.
418

  

3. 3. 2. Kasrü’l-hayri’l-garbî 

Gassânî hükümdarlarının Rusâfe dışında Kuzey Suriye’nin gelişimiyle aktif 

olarak ilgilendiklerine dair bazı kanıtlar vardır. Hâris b. Cebele, Palmyra ve Şam 

arasındaki Kasrü’l-hayr’de bir manastır, oğlu Münzir b. Hâris ise Dumayr 

yakınlarındaki el-Burç’ta bir kale inşa etti.
419

 İslâm fetihleri sırasında ve sonrasında 

Müslümanlar, Hıristiyanların dinî yapılarının Dârulislâm’daki varlıklarını kabul ettiler 

ve bağımsızlıklarına saygı gösterdiler. Ancak istisnai durumlar da oldu ve bazı 

manastırlar halifeler tarafından ele geçirildi. Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele 

tarafından inşa edilen bu manastır da böyle oldu. Emevî halifesi Hişâm b. Abdülmelik 

tarafından kapsamlı bir şekilde saray olarak geliştirildi ve Kasrü’l-hayri’l-garbî adını 

                                                           
415 Alan Walmsley, Early Islamic Syria an Archaeological Assessment ( London: Bristol Classical Press, 2007), s. 

81. 
416 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 74. 
417 Hugh Kennedy, “The Impact of Muslim Rule on the Pattern of Rural Settlement in Syria”, La Syrie de Byzance 

à l’Islam, eds. P. Canivet and J.P. Rey-Coquais (Damascus, Institut Français du Proche Orient, 1992), s. 294. 
418 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 74. 
419 Liebeschuetz, East and West in Late Antiquity: Invasion, Settlement, Ethnogenesis and Conflicts of Religion, s. 

253. 



119 
 

aldı.
420

 Burası Humus ile Palmyra arasında antik kervan kentini Şam’a bağlayan 

yollardan birinin üzerinde yer almaktaydı. Hişâm b. Abdülmelik döneminde inşa 

edilmiş olan sarayın yanında aynı zamanda bir hamam, barajlar, su kemerleri, sarnıç, 

su değirmeni ve bir han bulunmaktadır.
421

 

Gassânîler tarafından inşa edilen bu manastırı oluşturan yapılar arasında onları 

en çok ilgilendiren kuleler oldu. Çünkü kule onların sınır bekçiliği işleviyle ilgiliydi. 

Dolayısıyla kendilerine ait olmayan bir manastıra katkıda bulunmak istediklerinde, 

bunu büyük olasılıkla bir kule inşa ederek yapıyorlardı. Gassânî hükümdarı Hâris b. 

Cebele’nin Kasrü’l-hayri’l-garbî’deki manastırın kulesi de böyleydi. Bunu en açık 

şekilde oğlu Münzir’in Dumayr’da inşa ettirdiği kalenin kulesinde görmek 

mümkündür. Kasrü’l-hayri’l-garbî’deki manastırı Hâris b. Cebele’ye bağlayan yazıt, 

manastırın sakinleri tarafından Gassânî hükümdarına hitaben yazılmıştır. Dumayr’daki 

ise bizzat Münzir tarafından yazılmıştır. Münzir yazıtta, Tanrı’ya ve Aziz Julian’a sağ 

salim döndüğü için teşekkür eder ve kuleyi inşa edenin kendisi olduğunu belirtir. 

Kasrü’l-hayri’l-garbî’deki “manastır kulesi” ve Rusâfe yakınlarındaki “praetorium” 

günümüze ulaşan en önemli Gassânî anıtlarıdır. Praetorium sanat tarihçileri, 

arkeologlar ve mimarlar tarafından defalarca incelenirken, manastır kulesi nispeten 

ihmal edildi. Kulenin bulunduğu alan Emevîler tarafından ele geçirildikten sonra 

halife Hişâm b. Abdülmelik, bu alana kendi sarayını inşa etti. Böylece alan İslâm 

öncesi Hıristiyan Gassânî manastırından İslâmî Emevî saray külliyesi şeklinde 

tamamen değişti. Aynı zamanda ismi de değişti. Yunanca ismi “Haliorama” olan 

manastır, Palmyra’nın kuzeydoğusundaki bir başka Emevî yapısı olan doğu Kasrü’l-

hayri’ş-şarkî’den ayırt etmek için batıdakine Kasrü’l-hayri’l-garbî ismi verildi. 

Kaybolan manastırın yerine inşa edilen Emevî sarayı oldukça gösterişliydi. 

Arkeologlar ve sanat tarihçileri, doğal olarak Emevîlerin mimarisiyle daha yakından 

ilgilendiler. Dolayısıyla Emevî sarayına duyulan ilgi, İslâm öncesi Gassânî yapılarını 

günümüze ulaşan kısımlarını geri plana attı ve Gassânî yapılarının günümüze ulaşan 

bir parçası olan kule hakkında hiçbir zaman ciddi bir çalışma yapılmadı.
422

 Bununla 

birlikte, yazıtta Hâris b. Cebele’ye bir övgü de yer aldığından, birçok araştırmacı 

ayakta duran kuleyi Gassânî mimarisinin mükemmel bir örneği olarak görmüştür. 

                                                           
420 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 387. 
421 Genequand, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, s. 197. 
422 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 206-207. 



120 
 

Yunanca olan yazıt, söküldüğünde kırılmıştır ve günümüzde Şam’da bulunan Millî 

Müze’de muhafaza edilmektedir.
423

  

Kasrü’l-hayri’l-garbî’nin İslâm öncesi dönemdeki doğru adının ortaya 

çıkarılması da önemini anlamak açısından büyük önem taşımaktadır. Hayr, hiyâr, hîre 

bu döneme ait askerî terimlerdir ve Gassânî foederatisinin kale ve ordugâhını, Roma 

birliklerinin eski limes boyunca konuşlanmış castra (ordugâh) ve castella (kaleler) 

terimlerini ifade etmektedir. Arapça askerî terim, bölgeyi kesinlikle askerî bir bağlama 

oturtmakta ve buranın sınır boyunca konuşlanmış Gassânî ordusunun kalelerinden biri 

olduğunu düşündürmektedir. Bu sadece Gassânî ordusunun yeni görevlerinde 

limeslerin bekçileri olarak duruşları açısından değil, aynı zamanda alanın öncelikle bir 

manastırın eklendiği önemli bir karakol olduğunu göstermesi açısından da önemlidir. 

Günümüze ulaşan yukarıdaki Yunanca yazıtlar, yapının bir manastır olduğunu 

vurgulamış ve böylece asıl rolünün bir karakol olduğunu gizlemiştir. Ancak bölgede 

inşa edilen kapsamlı su sistemine bakıldığında, kalenin hatırı sayılır sayıda asker 

barındırdığı anlaşılmaktadır. Ayrıca kulenin yanı sıra üç sarnıç vardır. Üzerlerinde 

Gassânîlerle ilişkilendirilebilecek herhangi bir yazıt bulunmamasına rağmen 

arkeologlar bunların muhtemelen Emevî sarayında bulunan Gassânîlerin bir parçası 

olduğu sonucuna vardılar. Çünkü manastırın atfedildiği Gassânîlerin, külliyenin su 

ihtiyacını karşılamak için sarnıçlar inşa etmesi gerekiyordu.
424

 

3. 3. 3. Câbiye 

Yermük Savaşı’na katılan cengâver sahabî ve şair Amr b. Ma’dîkerib, 

savaşların methine dair şiirilerinde,
425

 Gassânîler hakkında şunları yazdığı söylenir: 

“Onlar câhiliyede efendiler ve İslâm’da yıldızlardı.”  Çünkü Ağustos 636’da uzun 

süren Yermük Savaşı’nda Bizans’ın Arap müttefikleri arasında Gassânîler de vardı. 

Bizanslıların bu önemli yenilgisi ile büyük bir zafer kazanan Müslüman Araplar, ele 

geçirdikleri ganimetleri Gassânîlerin ilk idarî merkezi olduğu için “krallar Câbiyesi” 

diye anılan Câbiye’de topladılar. İslâm fetihlerinden sonra önemi daha da artan 

Câbiye, bölgenin merkezî ordugâhı olarak kuruldu. Halife Hz. Ömer, yeni fethedilen 

                                                           
423 Denis Genequand, “Some Thoughts on Qasr al-Hayr al-Gharbi, its Dam, its Monastery and the Ghassanids”, 

Levant, Council for British Research in the Levant&Service Cantonal d’Archéologie, Vol. XXXVIII (December 

2006), s. 69-70. 
424 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 209-211. 
425 H. Ahmet Sezikli, “Amr b. Ma’dîkerib”, DİA, c. 3 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), s. 88. 



121 
 

toprakların hangi şartlar altında yönetileceğini belirlemek için danışmanlarıyla 638’de 

burada bir araya geldi. İslâm fetihleriyle Suriye ve Mezopotamya’daki Bizans ve 

Sâsânî hâkimiyetinin çöküşüyle birlikte Suriye Çölü, bir sınır bölgesi olmaktan çıktı. 

Bundan sonra Gassânîlerin bir kısmı Anadolu’ya giderken, diğerleri Suriye’de 

kaldı.
426

 Neredeyse hiç arkeolojik araştırmaya konu olmayan Câbiye’de ise Gassânîler, 

bir kilise, manastır, ordugâh ve muhtemelen bir saray yapmışlardı.
427

 Kasrü’l-hayri’l-

garbî’nin aksine, Câbiye bir kasabaydı ve Gassânîlerin dağılmasından sonra tamamen 

yok oldu.
428

 Golan’da yer alan Câbiye, günümüzde sadece Dımaşk’ın güneybatı 

tarafındaki kapısına verilen “Bâbülcâbiye” ismiyle bilinmektedir.
429

 

3. 3. 4. Cillik  

Dımaşk yakınlarında bulunan Cillik, Gassânîlerin idarî merkezlerinden biri 

olarak bilinmektedir.
430

 Gassânîlerin Câbiye’den sonra ikinci merkezleri olacak kadar 

öne çıkan Cillik ile ilgili İslâm öncesi câhiliye şiirlerinde Gassânî başkenti şeklinde 

bazı önemli dizeler vardır. Cillik’ten bahseden şairler arasında Gassânîlerin şairi ve 

aynı zamanda akrabaları olan Hassân b. Sâbit ve Nâbiga bulunmaktadır. Hassân b. 

Sâbit, bir dizede kapısından bahsettiği için surlarla çevrili bir şehir olduğunu 

düşündürecek şekilde Cillik’a yer verir ve Belkâ’dan çok uzakta olmadığını belirtir. 

Başka bir dizede, Hâris b. Cebele için kullanılan bir lakap olan “İbn Mâriye” olarak 

tanımladığı atalarının mezarı etrafındaki Cefneoğullarına atıfta bulunur. Dolayısıyla 

Hâris’in mezarının Cillik’te olduğu anlaşılmaktadır. Nâbiga da Gassânîler üzerine 

yazdığı ünlü kasidesinde, Hâris’in mezarının Cillik’te olduğunu söyleyerek bunu 

doğrular.
431

 İnançlı Hıristiyanlar olarak kiliseler kuran Gassânî hükümdarları, Cillik’te 

de manastırlar ve kiliseler inşa etmişlerdir.
432

  

3. 3. 5. Busrâ 

Orta Çağ’ın ilk yüzyıllarında Busrâ, Dımaşk’ın güneyinde ve Ürdün Nehri’nin 

doğusundaki bölgenin en büyük kentiydi. Roma İmparatorluğu’nun egemenliğinden 

                                                           
426 Key Fowden, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, s. 174. 
427 Walmsley, Early Islamic Syria an Archaeological Assessment, s. 140.  
428 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 102. 
429 Mustafa Fayda, “Câbiye”, DİA, c. 6 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992), s. 538. 
430 J. Schleifer, “Gassânîler”, İA, c. 4 (İstanbul: MEB Basımevi, 1978), s. 719. 
431 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 107-108. 
432 Mariusz Pandura, “Perceiving Otherness, Creating Resemblance-the Byzantinization of Nomads in the Age of 

Justinian I: the Arabs”, Acta Euroasiatica, Vol. I (2013), s. 54. 



122 
 

önce de önemli bir merkezdi. Bu nedenle Seleukosların dağılmasından sonra çeşitli 

milletler Busrâ’nın hâkimiyeti için savaştı. Roma döneminde Arabistan eyaletine 

başkentlik yaparak zirveye ulaşmış olsa da sonraki dönemlerde de önemi azalmadı. 

Hıristiyanların dinî merkezlerinden biri olan Busrâ daha sonra Müslümanların zengin 

bir ticaret şehri haline geldi.
433

 Busrâ, ayakta kalan tarihî kalıntılar açısından Palmyra 

ve Ceraş ile karşılaştırılabilir. Ancak arkeolojik araştırma yapıldığı takdirde 

muhtemelen Doğu’nun en bozulmamış Roma kenti olarak ortaya çıkacaktır. Palmyra 

ve Ceraş’ta olduğu gibi mimarisinde Roma etkisi görülmektedir. Busrâ, Roma’nın 

Arabistan eyaletinin başkenti ve Nova Traiana Bostra adıyla III. Kyrene (Cyrenaica) 

lejyonunun ordugâhı oldu. Daha önce Petra’nın kontrol ettiği ticaretin birçoğunu 

üstlenerek önemli bir ticaret merkezi olmaya devam etti ve Romalıların Akabe 

Körfezi’ne kadar inşa ettiği yeni yolun, İncil’deki Kral Yolu’nun devamı olan Via 

Traiana’nın başlangıcını oluşturdu. 6. yüzyılda Gassânîlerin yükselişi sırasında Busrâ, 

başlıca Gassânî merkezlerinden biriydi ve burada Doğu’nun en büyüklerinden sayılan 

bir kilise bulunuyordu.
434

  

Busrâ, Gassânîlerin hâkimiyeti döneminde önemli bir ticarî ve dinî merkez 

oldu. Zira şehrin Hıristiyanlığı ve önemli Hıristiyan yapıları, Bizans’tan daha çok 

Arap kültürünün eseridir.
435

 Busrâ’nın asıl önemi ise bilindiği gibi Hz. Muhammed’in 

peygamberliğine tanıklık eden Hıristiyanlardan biri olan rahip Bahîrâ’nın burada 

yaşamasıdır.
436

 “Bâhîra” ismi Süryanice bir ünvan olup “saygıdeğer” anlamına 

gelmektedir. İslâm kaynaklarına göre Busrâ, Mekke’nin önde gelen tüccarlarından 

Ebû Tâlib’in sıkça ziyaret ettiği bir yerdi. Bu ziyaretlerinde yeğeni Hz. Muhammed’i 

de yanında getiriyordu. Burada Hz. Muhammed ve yaşlı Hıristiyan rahip arasındaki 

konuşmaların son büyük dinî hareketi etkilediğine inanılıyordu. Bu tür geleneklerin 

doğru olup olmaması konuyla ilgili değildir. Önemli olan Gassânîlerin yükselişi 

sırasında tektanrıcılığın Araplar için önemli bir faktör haline gelmiş olmasıdır.
437

 

Ayrıca Busrâ ve çevresindeki manastırlara yapılan atıflar da önemlidir. Çünkü İslâm 

kaynakları, Hz. Muhammed ile rahip Bahîrâ arasındaki görüşmenin bu manastırlardan 

                                                           
433 Arthur Segal, Town Planning and Architecture in Provincia Arabia (Oxford: BAR International Series, 1988), s. 

51.  
434 Ball, Syria A Historical and Arctitectural Guide, s. 88-89. 
435 Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire, s. 113. 
436 A. Abel, “Bosrā”, EI, Vol. I, s. 1276. 
437 Ball, Rome in the East: The Transformation of an Empire, s. 113-114. 



123 
 

birinde gerçekleştiğini iddia ederler. Bunlar şehir içindeki Deyr Busrâ ve Busrâ’nın 

yaklaşık 20 km güneybatısındaki Dayr el-Baykî’dir. Yakut el-Hamevî bu iki 

manastırdan birindeki buluşmadan bahseder. Nitekim Gassânîler, Hıristiyan inancının 

yayılmasında, özellikle de manastırların yapılmasında ve himaye edilmesinde bütün 

federasyonlar arasında en aktif olanıydı. Bu bölgede Golan, Havran ve Güney Suriye 

gibi Gassânîlerle ilişkili pek çok yerde manastır bulunuyordu. Dolayısıyla Busrâ’ya 

piskopos olarak atanan Süryani miafizitliğinin temsilcilerinden Theodorus’un da Busrâ 

ve çevresindeki manastırlarla ilişkili olması mümkündür.
438

 

3. 3. 6. Nitl ve Tel el-Umayrî 

Nitl’deki Aziz Sergius ve doğudaki Tel el-Umeyrî kiliselerinin her ikisi de 

Gassânî hanedanı Cefneoğulları için epigrafik kanıtlar sunmaktadır. Ancak Ürdün’de 

bulunan Nitl’deki kişilerin kimliği net değildir. Buradaki yazıtlarda zanaatkârlar için 

dualar ve imparatorluk görevlilerinin adaklarının yanı sıra, çeşitli kaynaklarda 

Bizans’ın müttefiki Araplarla ilişkilendirilen bir isim olan Sa’lebe (Tha’laba) adlı bir 

phylarchın sağlığı ve huzuru için bir dua yer almaktadır. Gassânîlerle bağlantısı 

muhtemel olsa bile Sa’lebe’nin kimliği tam olarak bilinmemektedir. Nitl’deki kilisenin 

iki hayırseveri için yazılmış yazıtlar şöyledir:  

En şanlı [lamprotatos] Audelas’ın phylarchos’u (oğlu) Thaalaba’nın kurtuluşu 

için. 

Oh Eretha oğlu el-Aretha 

Araştırmacılar, burada bahsedilen el-Aretha’nın el-Hâris olmasının muhtemel 

olduğunu söylerler. Eretha’nın kimliği ise net değildir.
439

 Bunlar oldukça sık 

kullanılan Arapça isimlerdir. Bu nedenle başka bir aileden veya kabileden insanlar için 

de kullanılmış olması ihtimali vardır. Nitl yerleşimi, aynı zamanda üç kiliseli bir 

kompleks idi ve bir kilise Aziz Sergius’a adanmıştır.
440

 Rusâfe’deki praetorium ve 

Kasrü’l-hayri’l-garbî’deki kule gibi Gassânî yapılarının kalıntıları, harabe durumda 

olduğu için bölgenin mimarisine Gassânîlerin katkısının yalnızca yüzeysel olarak 

incelemesini mümkün kılar. Bu nedenle Nitl’deki bu kilise oldukça önemlidir. Çünkü 

                                                           
438 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 186. 
439 Fisher, Wood and others, “Arabs and Christianity”, s. 331-333. 
440 Genequand, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, s. 179-180. 



124 
 

harabe halinde olmasına rağmen bazı mozaikleri günümüze ulaşmış ve Gassânî 

kilisesinin tek örneği olarak kalmıştır.
441

 

Tel el-Umayrî veya el-Umayrî yerleşimi ise Amman’ın 11 km güneyinde yer 

alan birçok geç Roma köyü ve mezrasından birinin modern adıdır. Ayrıca Gassânîlerle 

doğrudan ilişkili 6. yüzyıla ait bir kilise ve ona bitişik bir dizi yapıyı ortaya çıkaran en 

son arkeolojik keşiftir. Tel al-Umayrî’deki Gassânî hükümdarı Münzir b. Hâris’ten 

bahseden yazıt, Orta Ürdün’deki zengin yazıt külliyatının yanı sıra aynı zamanda 

Gassânîlerin bölgedeki etkisi ve Aziz Sergius kültü ile bağlantılarına da önemli bir 

katkı sağlamaktadır. Yazıt oldukça önemlidir. Çünkü Nitl’deki kilise, Aziz Sergius’un 

Gassânîler için önemini kanıtlasa da, bu büyüklükte ve ayrıntıya sahip bir yazıt 

değildir. Aynı zamanda Cefne hanedanının Aziz Sergius kültüyle olan bağlarını ve 

onların Orta ile Kuzey Ürdün’deki varlığını açıkça ortaya koymaktadır. Tel el-

Umayrî’deki kilise, Antik Çağ’da olduğu gibi kırsal kesimde yer almaktadır. Bu 

Provincia Arabia (Suriye, Filistin ve Ürdün) bölgesinde Araplarla bağlantılı Hıristiyan 

yerleşimlerinin birçoğunun kırsalda olduğunu göstermektedir. Zira Arapların ilk 

Hıristiyanlığı benimsemeleri, Ürdün ve Suriye’nin sınır bölgelerinde gerçekleşmişti. 

Hıristiyan Arap liderleri olarak Cefneoğulları, kırsaldaki miafizit manastırları 

aracılığıyla kırsaldaki köylerde otoritelerini pekiştirdiler. Gassânî hanedanına ait 

yazıtların şehir dışında bulunması bunu ispatlamaktadır. Rusâfe’deki Münzir b. 

Hâris’e duanın yer aldığı yapının yerleşimin dışında yer alması bunun en açık 

ispatıdır.
442

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
441 Shahid, BASIC, Vol. II/I, s. 280. 
442 George Bevan, Greg Fisher, and Denis Genequand, “The Late Antique Church at Tall al-‘Umayrī East: New 

Evidence for the Jafnid Family and the Cult of St. Sergius in Northern Jordan”, BASOR, No: 373 (2015), s. 50-54, 

62. 



125 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. GASSÂNÎLERDE TİCARET 

4. 1. Ticaret Yolları 

Arabistan Yarımadası, Hindistan ile Batı dünyası arasında deniz yoluyla 

doğrudan ticaret ilişkilerinin başlamasıyla birlikte artık imparatorlukların doğrudan 

üzerinde kontrol sağlamaya çalışacakları güzergâhlarla çevrelenmeye başladı. MS ilk 

iki yüzyılın zayıf bir şekilde birbirine bağlı imparatorlukları, yerini Bizans 

İmparatorluğu ve Sâsânîler gibi büyük güçlere bıraktı. Bu nedenle Yakın Doğu 

siyaseti giderek kutuplaşmaya başladı ve Suriye Çölü’ndeki geçmişin kervan kentleri 

tamamen yıkıldı. Nabatîlerin iki yüzyıl önce Roma tarafından ilhak edilmesinin 

ardından 273’de Romalılar tarafından Palmyra ve 241’de Sâsânîler tarafından Hatra 

yok edildi. Onların yerini bozkırda ortaya çıkan boşluk nedeniyle Bizans’ın sınır 

bölgelerine yönelen Gassânîler ve Lahmîler aldı. Ancak onlar ticaretten ziyade 

sınırlardaki ticaret yollarını korumak amacıyla tasarlanmış tampon devletlerdi.
443

 

Bizans İmparatorluğu, uzun mesafeli ticaret yollarını bedevî Araplara karşı korumaları 

için eski müttefikleri Selihîleri yerlerinden eden Gassânîlerin Suriye’deki hâkimiyetini 

tanımıştı. Çünkü Arabistan’ın çeşitli yerlerinde vahalar, kasabalar ve köyler vardı. 

Ancak büyük bir bölümü, göçebe Arap kabilelerinin dolaştığı uçsuz bucaksız 

otlaklardan oluşuyordu. Çölde yer değiştirmenin tek aracı ise Arapların tekelinde olan 

deveydi. Dolayısıyla ne Bizans ne de Sâsânî orduları, Fırat Nehri’nden Kafkasya’ya 

kadar kuzeydoğu yönünde çölü geçemiyordu. Fırat Nehri’nden Kafkasya’ya kadar 

uzanan Bizans-Sâsânî sınırları savunma kaleleriyle doluydu. Ancak Arabistan’da 

Bizans’ın Şam’dan Akabe’ye (Eyle) kadar olan çöl sınırı ve Sâsânîlerin Irak’ı da 

içeren Fırat Nehri hattına kadar savunmasız bir sınırı ortaya çıktı. Bu nedenle hem 

Bizans hem de Sâsânîler, sınırlarını korumak ve arada tampon bölge oluşturmak 

amacıyla vassal Arap devletleri ellerinde tutmaya çalıştı. Suriye’deki Gassânîler 

Bizans’ın müttefiki olurken, Irak’taki Lahmîler Sâsânîlerin müttefiki oldu. Her ikisi 

kendi devletlerinde yüksek rütbelere sahip oldu. Gassânî hükümdarları Bizans 

yönetimi altında zaman zaman patricus (soylu) ve phylarch (büyük emir) statüsüne 

sahip iken Lahmî hükümdarları Sâsânî tacına bağlı vassal prenstiler. Böylece 

                                                           
443 Patricia Crone, Meccan Trade and the Rise of Islam (New Jersey: Gorgias Press, 2004), s. 45. 



126 
 

Palmyra’nın daha önce bozkırda oynadığı role benzeyen bir sistem kurulmuş oldu.
444

 

Ancak zamanla bu sistem bozulmaya başladı. Bunun nedeni Bereketli Hilal’deki 

Gassânî-Lahmî rekabetinin ticareti güvensiz hale getirmesiydi.
445

 Gassânîlerin 

Bizanslılara, Lahmîlerin ise Sâsânîlere tampon devlet görevi görmesi, iki imparatorluk 

arasında meydana gelen savaşlarda onların da savaşa dâhil olmalarına neden oluyordu. 

Nitekim Baharat Yolu’nun topraklarından geçmesi sebebiyle ticarî anlamda güçlenen 

Lahmîlerin savaşlar esnasında söz konusu güzergâhın güvensiz bir hale dönüşmesi ve 

burada sürdürülen ticaretin azalmasına sebep olmuştu.
446

  

4. 1. 1. Mezopotamya Yolu 

Gassânîlerin Bizans’ın Suriye’deki Arap müttefiki olarak en büyük katkısı 

uzak mesafeli ticaret yollarını ve bu yollarda seyahat eden kervanları korumalarıydı. 

Kervanlar, yağmacılara cazip gelen tehlikeli arazilerden geçtikleri için korunmaya 

ihtiyaç duyuyorlardı ve Gassânîler bunu sağlıyordu. Uzak Doğu’dan başlayıp 

Kızıldeniz’de Akabe Limanı’ndan kara yoluyla Akdeniz dünyasına kadar uzanan İpek 

Yolu’nun son kısmı Suriye’den geçiyordu. Bu yol genellikle “Mezopotamya Yolu” 

olarak bilinmektedir. Bu ticarette Bizans ve Sâsânîler arasındaki rekabet ve mücadele 

de kendini gösteriyordu. Uzun bir barış döneminden sonra Bizans ve Sâsânîler 

arasındaki çatışmalar, 6. yüzyılda yeniden başlamıştı. Bu çatışmalar, Batı Arabistan 

güzergâhının Mezopotamya’ya karşı bir miktar avantaj kazanmasına katkıda bulundu. 

İki imparatorluk arasındaki müzakerelerin neticesi olan 561 yılındaki barış 

anlaşmasında yer alan iki maddenin Arapları ve Gassânîleri içermesi, onların Bizans-

Sâsânî ilişkilerindeki önemini yansıtmaktadır. Antlaşmanın ikinci maddesi doğrudan 

Gassânîlerle ilgili olup askerî niteliktedir. Gassânîlerin 554’te Kinnesrîn’de Lahmîlere 

karşı kazandığı savaştan sonra, iki Arap devleti arasındaki rekabet, özellikle strata 

Diocletiana’nın etrafındaki toprakların mülkiyeti konusunda çıkan anlaşmazlık 

Bizanslı ve İranlı müttefiklerinden bağımsız olarak devam etti. Bunun sonucunda iki 

imparatorluk arasındaki ilişkilerin bozulması üzerine, anlaşmanın maddelerinden biri, 

Gassânîler ve Lahmîler arasındaki çekişmelere son vermeye yönelik oldu. Beşinci 

                                                           
444 John Bagot Glubb, The Great Arab Conquests (New Jersey: Prentice-Hall, 1964), s. 25-26. 
445 Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates, s. 24. 
446 Furkan Çelebi, “Mekke’nin Ticarî Bir Merkeze Dönüşmesinde Bizans-Sâsânî Mücadelesinin Rolü”, Siyer 

Araştırmaları Dergisi, S. 16 (Nisan 2024), s. 83. 



127 
 

madde doğrudan ticaret sorunlarıyla ilgiliydi.
447

 Menandros Protector, anlaşmada 

belirtilen hükümlerin detaylarını aktarmaktadır:  

Her iki imparatorluğun Arap ve diğer tüm barbar tüccarlarının yabancı 

yollardan seyahat etmemeleri, Nisibis ve Dara’dan gitmeleri ve resmi izin olmadan 

yabancı topraklara geçmemeleri konusunda anlaşmaya varıldı. Ancak anlaşmaya 

aykırı bir şeye cüret ederlerse (yani, sözde vergi kaçakçılığına girişirlerse) Asurlu 

veya Romalı olsun sınır görevlileri tarafından yakalanacaklar ve aldıkları ticaretle 

birlikte cezalandırılmak üzere teslim edilecekler.
448

  

Buna göre, Arapların mallarını Yukarı Mezopotamya’daki Nisibis ve Dara’ya 

getirmeleri emrediliyor ve ayrıca mallarını başka yollardan Bizans ve Sâsânî 

imparatorluklarına kaçırmaları yasaklanıyordu. Dolayısıyla bu anlaşmayla, Suriye 

Çölü’ndeki bedevî Araplar ile onların yerleşik komşuları arasındaki doğu-batı ticareti 

düzenleniyordu.
449

  

İmparator Iustinianus, aynı zamanda Sâsânîlerle müzakere ettiği ebedî barış ile 

doğu sınırlarını güvence altına alarak savunma masraflarının azalmasını beklemişti. 

Çünkü Batı’da kaybedilen toprakları geri alma savaşları ve pahalı imar faaliyetleri 

sebebiyle hazine büyük zarar görmüştü.
450

 Ancak barışla birlikte savunma mevzileri 

terk edildikçe askerî sınır giderek zayıfladı ve bu durum 6. yüzyılda daha belirgin hale 

geldi. Bu nedenle Iustinianus, savunma politikasını yeniden düzenledi. Bizans 

birlikleri, Sâsânîlerin Arap vasâlları olan Lahmîlere karşı etkili olacak kadar güçlü 

değildi. Özetle Iustinianus iki sorunla karşı karşıya kalmıştı. Birincisi, amcası 

Iustinus’un iktidarı döneminde doğu sınırlarını başarıyla yağmalamış olan Lahmîleri 

nasıl durduracağı; ikincisi ise barış ile geçen 5. yüzyıl boyunca limeslerin askerî 

açıdan zayıflamış olması sorununu nasıl çözeceği idi. Bulduğu çözüm de bundan sonra 

limeslerin savunma yetkisini tamamen Arap vassalları Gassânîlere vermek oldu. 

Sınırların bu şekilde “Araplaştırılmasının” genellikle olumsuz olarak görülmesi, büyük 

ölçüde Iustinianus’u askerî meseleleri ihmal etmiş ve sürekli kargaşaya neden olmuş 

olarak tanımlamak isteyen Procopius’un etkisinden kaynaklanmaktadır. Iustinianus’un 

bu kararının arka planındaki en önemli sebebin ise hazinenin yetersiz olması olduğu 

                                                           
447 Irfan Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 10-12.  
448 Men. Hist. Fr. 6. 1. 
449 Crone, Meccan Trade and the Rise of Islam, s. 138. 
450 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 12. 



128 
 

anlaşılmaktadır. Böylece Gassânîlerin sınır muhafızları olarak rolü 554’teki Kinnesrîn 

savaşında netleşti. Lahmî hükümdarı III. Münzir’in nüfuz ettiği Kinnesrîn, Gassânî 

karargâhından çok uzaktaydı. Buna rağmen Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele, 

Lahmîlere geri püskürtmeyi başarmıştı.
451

 Ayrıca Iustinianus, limeslerin savunmasının 

yanı sıra yasadışı ticaret yaparak vergi kaçıran tüccarların takibi ve tutuklanması 

görevini de büyük ölçüde Gassânîlere verdi.
452

 Böylece doğu sınırlarını güvence altına 

Iustinianus, daha sonra imparator Anastasius döneminden itibaren başlayan Bizans 

hâkimiyetinin Kızıldeniz bölgesine doğru genişletilmesine yönelik uzun süreci 

tamamlayarak Bizans’ın Kızıldeniz ticaretinde doğrudan varlığını sağladı. Ayrıca 

Aksum’u, Bizans’ın hâkimiyeti altına alarak Himyer ve Aksum üzerinden bir ticaret 

yolu kurdu ve İran’a geçmeden imparatorluğa ipek getirdi.
453

 Zira Mezopotamya Yolu 

üzerinden taşınan en önemli mal ipekti ve Bizans’a sadece İran üzerinden 

ulaşabiliyordu. İpek, Bizans ve Orta Çağ kültürünün en değerli malzemelerinden 

biriydi. Dolayısıyla Iustinianus, Gassânîlerden sonra Habeşlilerle ittifak anlaşması 

yaparak Sâsânîlerin bölgedeki ticaret üzerindeki varlığını sınırlandırmaya çalıştı.
454

 

Çünkü Sâsânîler, özellikle Gassânîlerin bölgesinden geçen ticaret yollarını kontrol 

altına alarak Bizanslıların Asya’dan gelen mallara ulaşmalarını engellemeye 

çalışıyorlardı. Bunun için Sâsânîler, Bizanslıların ithal ettiği ürünlerin başında gelen 

ham ipeğe uyguladıkları vergiyi arttırıp kendi üretimleri olan işlenmiş ipek ürünlerini 

yüksek fiyatla satıyorlardı. Böylece ipek ticaretinde Bizans’ı kendilerine bağımlı hale 

getirmeye planlıyorlardı. Ancak Bizanslılar, başta ham ipek olmak üzere doğudan 

gelen malları daha ucuza tedarik etmek amacıyla Gassânîler ve Habeşlilerle anlaşma 

yaptılar. Zira Gassânîler, Yemen ve Hicaz üzerinden Asya pazarlarına ulaşan malları 

kervanlarla Bizans topraklarına getiriyorlardı. Bu sayede Busrâ ve Havran gibi 

Gassânî şehirleri önemli birer ticaret merkezî olarak önem kazandılar.
455

 

Mezopotamya Yolu’nun yanı sıra çoğu seyyah ve tüccar, Suriye’deki başlıca 

kervan şehirleri olan Haleb ve Antakya’ya, yani tüm Akdeniz dünyasına açılan Büyük 

Çöl Yolu’nu seçmiştir. Bu güzergâh, Bereketli Hilâl’in ortasında yer alan Gassânîlerin 

                                                           
451 Ayad Al-Ani, The Arabs from Alexander the Great until the Islamic Conquests (New Jersey: Gorgias Press, 

2021), s. 107-109. 
452 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 14. 
453 Mohammed Al-Nasarat, “Byzantine Maritime Trade in Southern Jordan: The Evidence from Port of Aila 

(Aqaba)”, Mediterranean Arhaeology and Archaeometry, Vol. XII (2012), s. 112. 
454 Cameron, The Mediterranean World in Late Antiquity 395-700 AD, s. 173.  
455 Cengiz, Canpolat, “Gassânilerin Kuruluşundan Yıkılışına Kadar Gassâni-Sâsâni Münasebetleri”, s. 748. 



129 
 

hâkimiyetindeki Suriye Çölü’nün kenarı boyunca devam ediyordu. Büyük Çöl 

Yolu’ndaki kervancıların susuzluktan ölmesi pek olası değildi. Genellikle bulanık da 

olsa yol boyunca su bulmaları mümkündü. Yolcular genellikle büyük yerleşim 

yerlerinden kaçınır, bunun yerine açık alanlarda konaklarlardı. Büyük Çöl Yolu’nda 

genellikle yağmacılıkla geçimini sağlayan bedevî Araplar yani bedevîler bulunuyordu. 

Bunlar ticaret mallarının bir kısmını ya da yük başına bir ücret alıyordu. Bu da onları 

yolculara saldırmaktan alıkoyardı. Bazen kervanlar, bölgedeki hâkim kabileye uygun 

rüşvetin ödendiğini gösterirlerdi. Aksi takdirde hâkim kabile, kervana yapılacak 

herhangi bir saldırıyı kendisine yapılmış sayardı. Çöl kabilelerinin yeterince barışçıl 

olduğu birçok dönemde bu sistem oldukça iyi işledi ve özellikle Roma döneminde 

bölge oldukça güvenli oldu. Bu dönemde en sık kullanılan güzergâh, Fırat Nehri’nin 

kıyısında sınır şehri olan Dura Europos’tan çölü geçerek Palmyra’ya ulaşıyordu. 

Burada uzun sütunlu caddeleri, çok sayıda tapınağı ve türbesi olan büyük bir şehir 

ortaya çıktı. Palmyra zamanla güçlendi ve bir süre Roma İmparatorluğu ile İpek 

Yolu’nun daha doğusundaki komşuları arasında yarı bağımsız bir tampon devlet 

oldular. Çöller arası bir başka önemli güzergâh ise kervanların çölü geçtikten sonra 

sığındıkları kale şeklinde kayalardan oyulmuş şaşırtıcı güzellikte bir şehir olan Petra 

idi. Petra, erken yüzyıllarda Arabistan’daki en önemli kervan şehirlerinden biri, 

uluslararası ticaret yollarının merkezi olmuştu. Aynı zamanda Kızıldeniz’deki Akabe 

Körfezi’yle bağlantılıydı. Buradan da Doğu’ya giden büyük Baharat Yolu’na 

bağlanıyordu. Petra’dan Gazze’ye, Mısır’a (özellikle İskenderiye) ve tüm Akdeniz 

dünyasıyla bağlantılı limanları olan Fenike şehirleri Sur, Sidon, Byblos ve Beyrut’a 

doğru ilerliyordu.
456

 Roma ve ardından Bizans, iktidarları döneminde bölgedeki 

kervan şehirlerinin yanı sıra ticaret yollarına da işaretler bıraktılar. Harabe saraylar, 

kaleler ve çölün ortasındaki antik sur kalıntıları, benzer şekilde Gassânîlerin ve 

Lahmîlerin yönetimine tanıklık etti. Suriye Çölü, sahip olduğu ticaret yolları sayesinde 

tarih boyunca kendine özgü bir güce sahip oldu.
457

 

 

 

                                                           
456 Franck, Brownstone, The Silk Road: A History, s. 26-27. 
457 Christina Phelps Grant, The Syrian Desert Caravans, Travel and Exploration (London: A.&C. Black, Ltd. 

1937), s. 5.  



130 
 

4. 1. 2. Arabistan Yolu 

Arabistan Yolu, Gassânîlerin yanı sıra Arap-Bizans ticaret ilişkileri açısından 

en önemlisiydi.
458

 Batı Arabistan’a giden önemli bir aktarma noktası olan Palmyra’nın 

yıkılışı, başka bir Arabistan şehri olan Mekke’nin yükselişini sağladı.
459

 Mekke, Batı 

ve Orta Arabistan’ın en önemli ticaret merkeziydi ve aynı zamanda iki ana ticaret 

yolunun kesiştiği yerdeydi. Bu ticaret yollarından biri, güneyden kuzeye doğru Yemen 

ve Hint Okyanusu kıyılarını dağlık Hicaz üstünden Suriye ve Akdeniz kıyılarına 

bağlarken diğer yol ise Irak, İran ve Orta Avrasya’dan Habeşistan ve Doğu Afrika’ya 

uzanıyordu.
460

 Bu yüzden Mekke iki büyük gücün, Bizans ve Sâsânî imparatorlukları 

ile Habeşistan Krallığı’nın ilgi alanındaydı. Bizans, Uzak Doğu’dan başta ipek olmak 

üzere lüks mallar almak istiyordu. Ancak rakipleri Sâsânîler, Çin ve Hindistan’dan 

gelen kara yollarının yanı sıra Basra Körfezi üzerinden Hindistan ve Seylan’dan gelen 

deniz yollarının neredeyse tamamına hâkim olmuştu. Sadece Batı Arabistan üzerinden 

Suriye’ye gelen kara yolu ile Kızıldeniz Yolu kalmıştı. Bizans politikası, 518’den 

527’ye kadar Iustinus ve daha sonra 565’e kadar imparator olan Iustinianus’un 

yönetiminde, Batı’da kaybedilen toprakları geri almaya yönelik oldu. Bu nedenle 

Sâsânîlerle uzlaşma politikası izlendi. Ayrıca Arap müttefikleri Gassânîlere, özellikle 

ticaret yollarının güvenliğini sağlamak amacıyla sınırlardaki bedevî Araplar arasında 

düzeni sağlamak ve mümkün olan yerlerde Bizans nüfuzunu genişletmeleri için geniş 

yetki verdiler. Bizans’ın Habeşistanlılarla da bir anlaşması vardı. Iustinianus, 525 

yılında Habeşlilerin, Yahudi olan Himyerîleriden Yemen ve Güney Arabistan’ı 

almalarına destek oldu. Bununla birlikte Iustinianus, bölgedeki ticareti kontrol etmek 

amacıyla Hıristiyanlığı da birleştirici bir güç olarak kullandı. Kendisi Kadıköy 

inancına sahip olmasına rağmen Sâsânîlerle bağlantılı olan Yahudilik ve Nasturiliğe 

karşı miafizit olan Habeşlileri ve Gassânîleri destekledi.
461

 Bu şekilde en azından ipek 

ticaretini Mezopotamya’dan Batı Arabistan güzergâhına yönlendirmeyi planlıyordu.
462

  

Iustinianus’un ölümünden sonra iki imparatorluk arasındaki uzun mücadeleler 

son aşamasına girdi. Sâsânîler, Habeşlileri 575 yıllında Arabistan’dan sürerek kendi 

                                                           
458 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 15. 
459 Al-Ani, The Arabs from Alexander the Great until the Islamic Conquests, s. 102. 
460 Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization The Classical 

Age of Islam, v. 1 (Chicago: University of Chicago Press, 1977), s. 154. 
461 Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Oxford University Press, 1960), s. 11-12. 
462 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 19. 



131 
 

lehine bir yönetim kurduktan sonra Lahmî hükümdarları aracılığıyla Yemen’den 

İran’a yapılan kara ticaretini yönlendirmeye çalıştılar. Ficâr ve Zukâr savaşlarının 

sebeplerinden biri Lahmîlerin başşehri Hîre’den Yemen’e giden İran kervanları idi. 

Bunlar buhur ve diğer yerel ürünleri taşıyordu.
463

 Ancak bu dönemden itibaren Güney 

Arabistan ekonomisi çöktü ve siyasî birlik tümüyle yok oldu. Bizanslılar ve Sâsânîler, 

vassallarını uzaklaştırarak Kuzey Arabistan’ı kendi sınırları içine dâhil etmeye 

çalıştılar. 584’te Gassânîler Bizanslıların desteğini yitirirken 602’de Lahmîlerin 

varlığına Sâsânîler son verdi. Bundan sonra her iki imparatorluk birbirini yıpratan 

savaşlarla meşgul oldular. Mekke ise siyasî parçalanmaya karşı koyarak ticaretin 

başlıca merkezi oldu. Kâbe’yi ziyaret eden hacılar ve kabile putlarının dinî bir sığınağı 

olan Mekke, ihtilafların çözüldüğü, borçların ve ticaretin bir karara bağlandığı ateşkes 

dönemini de sağlıyordu. Özellikle Mekke panayırları, şehre Batı ve Orta Arabistan’a 

manevî bir öncelik veriyordu. Mekke’nin kontrolünü elinde tutan Kureyş kabilesi de 

ticarette oldukça tecrübeliydi.
464

 Büyük güçlerin ticaret mücadelesine rağmen 

Kureyş’in Bizanslılarla bir dostluk geleneği vardı. İbn Kuteybe, imparatorun Hz. 

Muhammed’in dedesi Kusay b. Kilâb’a Huzâa kabilesine karşı yardım ettiğine dair 

rivayette bulunur. Bu, Kusay’ın Gassânîlerden veya Bizans’ın diğer müttefiklerinden 

yardım aldığı şeklinde yorumlanabilir. Çünkü Kusay’ın Suriye sınırı yakınlarında 

yaşayan ve muhtemelen Bizans etkisi altında olan Hıristiyan bir kabile olan Benî 

Udruh ile yakın ilişkileri vardı. Kusay’ın Mekke yönetimini ele geçirmesi muhtemelen 

Mekke ile Suriye arasındaki ticaretin gelişmesine bağlıydı.
465

  

Kureyş’in geniş bir coğrafyayı kapsayan diplomatik ve siyasî girişimleri, şehrin 

dinî ve ticarî konumunu güçlendirmişti. Habeşistan’da Necâşi, Yemen’deki belli başlı 

kabilelerin yanı sıra Lahmîlerin ve Gassânîlerin hükümdarlarıyla anlaşmalar yaptılar. 

Ayrıca “Kayser ve Hüsrev teminatı” olarak bilinen anlaşmalarla, kervanlar için özel 

geçiş izinleri, ikamet teminatları aldılar. Böylece Kureyşliler ticarî faaliyetlerini, sınır 

karakollarına veya ticarî mübadele için tayin edilmiş yerlere kadar taşıdılar. Arap 

kervanlarının başlıca ticaret durakları arasında, Eyle ve Gazze’nin yanı sıra 

muhtemelen Kudüs de yer aldı. Ancak Kureyş’in bölgeden geçen ticareti diplomasi ile 

korumasının bilinen en iyi örneği, Kur’an-ı Kerîm’de de zikri geçen ve İslâm öncesi 

                                                           
463 Watt, Muhammad at Mecca, s. 12. 
464 Ira M. Lapidus, İslam Toplumları Tarihi, çev. Yasin Aktay, c. 1 (İstanbul: İletişim Yayınları, 2020), s. 47-48.  
465 Watt, Muhammad at Mecca, s. 13; İbn Kuteybe, el-Ma’ârif, s. 640-641. 



132 
 

dönemlere uzanan ilaf (teminat) müessesidir. Bu sayede Kureyş, ticaret güzergâhları 

üzerindeki neredeyse tüm kabilelerle yaptığı anlaşmalarla kervanlarının güvenliğini 

sağladılar. Çünkü iklim şartlarının yerleşik hayatı zorlaştırdığı böyle bir bölgede, 

transit ticaret ancak bölgesel güçlerin izni ve koruması ile mümkün oluyordu. Hicaz’ın 

susuz vadilerinde ve çıplak dağlarında göçebe halinde yaşayan bedevî kabileler, transit 

ticaret açısından bazen tehdit oluştursalar da genellikle önemli katkıları vardı. Nitekim 

kervanları yağmalamaya adet edinmiş bu bedevîler, Kureyş’in anlaşmaları ile 

kervanlara deve sağlıyor, onlara kılavuzluk ediyor ve bölgelerinden emniyet içinde 

geçmelerini sağlıyorlardı.
466

 Kureyş’in bu girişimleriyle Mekke, özellikle kuzeye 

doğru olan ticaretle ilgilendiler. Dolayısıyla Bizanslılar ve müttefikleriyle iyi ilişkiler 

içinde olması gerekirdi.
467

 Bizans’ın müttefiki Gassânîler, aynı zamanda bağlarını 

sürdürdükleri Güney Arabistan’dan geldikleri ve bu ticaret yolu üzerindeki çeşitli 

stratejik bölgelere yerleşmiş olan güçlü ve etkili bir kabile olan Ezd kabilesine 

mensuplardı. Güney Arabistan’dan Doğu’ya giden kervanların geçtiği Mekke, Necran 

ve Medine’de Gassânîler güçlü bir varlığa sahipti ve Arap sakinleriyle özellikle Ezd 

kabilesiyle sıkı ilişkileri vardı.
468

 Bu sayede Gassânîler, Arabistan’daki ticarete önemli 

ölçüde katkıda bulundular. Arabistan’da yaşayan kabilelerin çoğunluğu uluslararası 

transit ticaretine dâhil olmazdı. Ancak Arabistan’ın kendisinde ya da sınırlarında 

tüketilecek malların değişimine katılırdı. Çobanlar, hayvan ve hayvan ürünlerinden 

(süt, yün, post, deri, vs.) oluşan fazlalıklarını tarım topluluklarının mallarıyla (tahıl, 

yağ, giysi, şarap, silah, vs.) takas ederlerdi. İnsanlar ticaret için pazarlarda toplanır, 

canları ve malları konusunda güvende olurlardı.
469

  

4. 1. 3. Sirhan Vadisi Yolu 

Gassânîlerin bir başka önemli güzergâhı olan Kuzey Arabistan’da bulunan 

Sirhan Vadisi Yolu, güneydoğudaki Dûmetü’l-cendel’den kuzeybatıdaki Ezrak vahası 

boyunca uzanmaktadır.
470

 Sirhan Vadisi, geniş vahalarla doluydu ve doğu tarafında 

Arap kabileleri ve yük hayvanları için tadı tuzlu fakat erişilebilir su kaynakları vardı. 

Vadi’nin kuzeybatısında Amman ve Busrâ üzerinden Filistin ve Güney Suriye’ye 

                                                           
466 Şahin Utku, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir, s. 250-251. 
467 Watt, Muhammad at Mecca, s. 13. 
468 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 20. 
469 Hoyland, Arabia and the Arabs: From the Bronze Age to the Coming of Islam, s. 109. 
470 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 25. 



133 
 

giden yolların bağlandığı eski bir Roma kalesi olan Ezrak Kalesi bulunuyordu.
471

 

Sirhan Vadisi Yolu’nun en önemli özelliği strata Diocletiana ile bağlantısı olmasıdır. 

İmparator Diocletianus, yüz yıl önceki Septimus Severus’un izinden giderek bu 

bölgenin savunmasını yeniden güçlendirmişti. Strata Diocletiana, Palmyra ve Şam’ın 

yanı sıra Petra’dan Kızıldeniz’e ve Fırat Nehri’nden Busrâ’ya, oradan Dumayr’ın 

yakınında ayrılarak güneye doğru uzanan vaha üzerinden Havran Dağı’na ve oradan 

da Sirhan Vadisi’ndeki Dûmetülcendel’e kadar uzanıyordu. Bu yol, askerî savunmanın 

yanı sıra tüccarlar tarafından da kullanılıyordu. Diocletianus’un bu Doğu’yu askerî 

olarak yeniden düzenlemesinin sonucu olarak, 4. yüzyılda Roma’nın müttefikleri olan 

Arap federasyonları ortaya çıkmıştı. İmparator bedevî Arapların yanı sıra Part ya da 

Sâsânî saldırılarına karşı koymak üzere strata Diocletiana’nın koruma sorumluluğunu 

onlara vermişti.
472

 530 yılında imparator Iustinianus, Doğu’daki Arap federasyon 

gücünü büyük ölçüde yeniden düzenlediğinde, Sirhan Vadisi’nin savunmasını 

Doğu’daki Arap federasyonlarının neredeyse tamamının en yüksek phylarchı ve kralı 

olarak tanıdığı Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele’ye verdi. Dolayısıyla Gassânîlerin 

fiilen Doğu’nun limitanei yani sınır birlikleri haline geldiğinde bölgenin yanı sıra 

ticaret yollarının koruma sorumluluğunu da almıştır. Bununla birlikte Sirhan Vadisi, 

Kelb kabilesi tarafından da korunuyordu. Kalb’in etkisi Dûmetülcendel’deki yolun 

güney girişine kadar ulaşıyordu.
473

  

Sirhan Vadisi Yolu’nun en önemli özelliği, güzergâhındaki Hicaz-Suriye 

kervan yollarının kesiştiği eski bir ticaret merkezi olan Dûmetülcendel’de câhiliye 

dönemindeki en meşhur Arap pazarlarından birinin olması idi. Arapların ihtiyaçlarını 

satın almak için her yıl kan davası veya soygun korkusu olmadan ziyaret ettikleri on 

pazar arasında Dûmetülcendel’deki de vardı. Rebîü’l-evvel ayında kurulan pazarın 

yöneticileri Gassânî ve Kelb kabilesiydi. İki kabileden hangisi güçlüyse onun yönetimi 

altında kurulurdu. Ancak Dûmetülcendel vahası civarına yerleşmiş olan Kelb kabilesi, 

zamanla Gassânîlerin üstünlüğünü kabul etti. Bundan sonra vahayı Kelbler değil 

Gassânîler yönetti. İranlı Lahm kabilesi tarafından taciz edildikleri döneme kadar 

sürece Kelb, Dûmetülcendel’in mutlak hâkimiydi. Ancak 6. yüzyılının sonunda 

Sâsânîlerin Arap müttefiki olarak Lahmîlerin gücü kırılınca Gassânîlerin Kuzey 

                                                           
471 Grant, The Syrian Desert Caravans, Travel and Exploration, s. 36.  
472 Millar, The Roman Near East 31 BC-AD 337, s. 183; Bowersock, Roman Arabia, s. 144. 
473 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 25. 



134 
 

Arabistan’da neredeyse hiç rakibi kalmadı. Hassân b. Sâbit’e göre, Dûmetülcendel’de 

en güçlü emirler ve valiler olarak hüküm sürdüler.
474

 

4. 1. 4. Kızıldeniz Yolu 

Gassânîler tarafından denetlenen üç kara yolunun yanı sıra Bizans 

İmparatorluğu ile birlikte dâhil oldukları Kızıldeniz Yolu vardı. Araplar, Romalılar 

bölgeye gelmeden önce Kızıldeniz’i bir ticaret yolu olarak kullanıyorlardı. MÖ 10. 

yüzyılda Süleyman peygamber ile Arabistan’ın güneybatısında Kızıldeniz’den Filistin, 

Mısır ve Suriye’ye ticaret kervanları gönderen Arap krallığı Sebe arasındaki ilişkiler, 

en bilinen örneklerden biridir. Roma İmparatorluğu’nun Kızıldeniz ile doğrudan 

teması MÖ 30 yılında Mısır Ptolemaios Krallığı’nın, Roma imparatoru Octavius (MÖ 

63-MS 14) tarafından bir Roma eyaleti olarak zaptedilmesiyle başladı. Roma’nın 

Kızıldeniz ile bu doğrudan teması, MS 106 yılında Arap Nabatîlerin ele geçirilmesiyle 

birlikte daha da genişledi. Bu dönemden itibaren Roma’nın askerî gücü ve siyasî etkisi 

Provincia Arabia adı verilen Arabistan eyaletinin dışına doğru güneyindeki Hicaz ve 

Sirhan Vadisi boyunca uzandı.
475

 5. yüzyılın sonlarına doğru, Kızıldeniz ve Akabe’nin 

ticaretinde önemli gelişmeler oldu. İmparatorluğun malî kaynaklarını iyileştirmek için 

tedbirler almaya karar veren imparator Anastasius, imparatorluk limanlarına giren 

yabancı mallardan gümrük vergisi toplamaya başladı.
476

 Theophanes, Kızıldeniz’deki 

Iotabe adasının Gassânî hükümdarı Cebele tarafından işgal edilmeden önce 

Anastasius’a önemli miktarda vergi geliri sağladığını anlatır. Filistin’deki orduların 

komutanı Romanus, Cebele’ye karşı bir sefer düzenledi ve yoğun çatışmalardan sonra 

adayı ele geçirdi. Ancak Bizanslı tüccarlara, orada özerk bir topluluk olarak 

yaşamaları, Hindistan’dan mal ihraç etmeleri ve imparator için düzenli gelir elde 

etmeleri için adayı tekrar geri verdi.
477

 Böylece Kızıldeniz Yolu, Gassânîlerle anlaşma 

sağlayan Bizans tarafından kullanılmaya devam edildi. 5. yüzyılın ikinci yarısında 

yolun önemi biraz azaldıysa da 6. yüzyılda, Iustinianus tarafından desteklenen 

Habeşistanlıların askerî müdahalesinin ardından Güney Arabistan’ın Hıristiyanlaştığı 

                                                           
474 Alois Musil, Arabia Deserta: A Topographical Itinerary (New York: American Geographical Society Oriental 

Explorations and Studies, 1927), s. 552-553. 
475 Steven E. Sidebotham, “Romans and Arabs in the Red Sea”, Topoi, Vol. VI/II (1996), s. 785-787; Mahmut 

Kelpetin, Cahiliye Döneminde Arabistan (Ankara: Fecr Yayınları, 2022), s. 25. 
476 Al-Nasarat, “Byzantine Maritime Trade in Southern Jordan: The Evidence from Port of Aila (Aqaba)”, s. 111. 
477 Theoph. Khron. AM5990. 



135 
 

520 yıllından itibaren yeniden canlandı.
478

 Iustinianus’un Bizans sınırlarını askerî 

açıdan yeniden düzenlemesi, Karadeniz’den Kızıldeniz’e kadar uzanan limes 

Orientalis üzerinde doğrudan bir etkiye sahip oldu. Limes Orientalis, Ermenilere ve 

Araplara ait olmak üzere iki kısma ayrılıyordu. Karadeniz’den Fırat Nehri’ne kadar 

uzanan ilk bölüm, magister militum per Armeniam (Armenia orduları komutanı) 

olarak Sittas’ın kontrolüne verildi. Benzer şekilde, diğer bölüm limes Arabicus olarak 

Iustinianus mümkün olduğu kadar birçok Arap kabileyi yöneten Gassânî hükümdarı 

Hâris b. Cebele’nin emrine verdi ve ona kral ünvanını verdi.
479

 Ayrıca Filistin’i 

(Palestina Tertia) kardeşi Ebû Karib yönetiminde Gassânîlere bıraktı. Çünkü Ebû 

Karib, hem bedevî Araplara hem de düşmana karşı son derece enerjik göründüğü için 

bölgeyi her zaman yağmadan korumuştu. Procopius’a göre, değersiz ama yine de 

Bizans’ın Gassânîlerle ittifakını güvence altına almak için önemli olan bölgedeki geniş 

hurma bahçelerinden oluşan bir araziyi Iustinianus Ebû Karib’ten hediye olarak almayı 

kabul etti.
480

 Bedevî Arapların tehdidine çok yakın olan Kızıldeniz Yolu ve Akabe 

ticaretinde efendileri Bizans’ın çıkarlarını korumakla görevlendirilen Gassânîler, bu 

sayede Kızıldeniz ticaretine katıldılar. Ayrıca Bizans için Provincia Arabia’daki 

Baharat Yolu’nun son noktası olan Busrâ’da vergi topladıkları gibi Kızıldeniz’deki 

Iotabe adasında da topladılar.
481

 

Kızıldeniz Yolu, MS 4. yüzyıldan 7. yüzyılın ortalarına kadar deniz ticaret 

trafiğinin en yoğun olduğu dönemdir. Aynı zamanda Hint Okyanusu’na, diğer yandan 

da Mısır ve Suriye üzerinden Konstantinopolis’e doğru uzandığı dönemdir. Bu yoğun 

trafiğe Sâsânîlerin gemileri hâkimken Bizans gemileri ikinci sırada yer alıyordu. 

Ayrıca Bizans’ın müttefik olduğu Arapların ve Habeşlilerin gemileri de bu rekabete 

katılıyordu. 5. ve 6. yüzyıllara ait hagiografik eserler, Uzak Doğu’dan gelen baharat ve 

tütsü gibi maddelerin Çin ipeğiyle birlikte Lübnan’daki Sur ve Sayda’ya, oradan da 

Rodos ve Küçük Asya kıyıları üzerinden Konstantinopolis’e nasıl gönderildiğini 

aktarırlar. Bu dönem Bizans denizciliğinin ve uluslararası deniz ticaretinin en parlak 

dönemi oldu. Zira Kızıldeniz Yolu, imparator Iustinus ve Iustinianus dönemlerinde 

Bizans ve Sâsânîler arasındaki ticarî rekabetle zirveye ulaştı. Her iki imparatorluk 

                                                           
478 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 29. 
479 Arce, “Romans, Ghassanids and Umayyads and the Transformation of the Limes Arabicus: From Coercive and 

Deterrent Diplomacy Towards Religious Proselytism and Political Clientelarism”, s. 59. 
480 Procop. Bell. 1. 19.  
481 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 29-30. 



136 
 

arasında denizde veya karada doğrudan bir çatışma yaşanmadı. Ancak Sâsânîler, yerel 

paganları ve Yahudi Himyerî hükümdarlarını desteklemek için Yemen’e sızmaya 

çalışırken Bizanslılar müttefikleri Hıristiyan Gassânîler ve Habeşliler aracılığıyla 

Hıristiyan Himyerîleri güçlü bir şekilde desteklediler.
482

 Bizanslılar, 523 yılında 

Habeşlilerden oluşan ortak bir kuvvetle Himyerîlere son vererek Yemen’i 

Habeşistan’a bağladılar. Ancak Sâsânîler, kısa bir süre Yemen’i istila etmeyi 

başardılar ve buraya Sâsânî kralları ülkeyi yöneten bir Himyerî vali atadılar. Bu da 

bölgedeki Sâsânî nüfuzunu artmasını sağladı.
483

 Sâsânîlerin Güney Arabistan’daki bu 

hâkimiyeti yine de Bizans’ın Kızıldeniz’deki faaliyetlerini tamamen engelleyemedi. 

Kızıldeniz’deki Iotabe adasındaki ipek ticareti rekabeti dışında Bizans’ın Arabistan 

Yarımadası ile Doğu Afrika kıyıları arasında kalan dar boşluğa kaymış olması 

muhtemel görünmektedir.
484

 Bundan sonra Doğu ticareti, Basra Körfezi’ne ve kısmen 

de Arabistan’ın güneyini ve kuzeyini birbirine bağlayan “Hicaz Yolu’na” kaydı. 

Çünkü bu güzergâh, özellikle Doğu Anadolu ve Mezopotamya’da Bizans ve 

Sâsânîlerin devamlı çatışma halinde olması sebebiyle daha fazla tercih edilmeye 

başlandı.
485

 Bundan sonra Bizanslılar, Suriye’deki Gassânî konfederasyonuna benzer 

bir vassal bir yönetim kurmak yerine nüfuz alanlarını güneye doğru genişletmeyi 

amaçlayan diplomatik manevralarla yetindiler. Bu da başarılı olmayınca ticaretin 

akışını güvence altına almak için Mekkelilerle anlaşma yaptılar. Zira Mekke ticareti, 

bu dönemde yerelden uluslararası bir ticarete dönüşmüştü. Bunun 6. yüzyılın 

ortalarında yaşamış olan Hz. Muhammed’in büyük dedesi Hâşim’in (ö. 524) başarısı 

olduğu artık kanıtlanmıştır. İki büyük gücün Arabistan’daki ticaret yollarına ve 

merkezlerine hâkim olma mücadelesi durma noktasına gelmişti. Büyük ticaret 

yollarının kavşağında yer alan ve genişleyen Mekke, ticareti idare etmek için çok 

elverişli bir konumdaydı. Ayrıca Bizans imparatoru, Mekke tüccarları için Suriye’yi 

ziyaret ettiklerinde güvenli bir geçiş sağladı. İmparator muhtemelen kendisine hiçbir 

maliyeti olmayan ve en azından Arabistan’daki bazı önde gelen şahsiyetler üzerindeki 

nüfuzunu artırmak amacıyla böyle bir imtiyaz vermişti.
486

 Çünkü Mekke gibi eski 

ticaret şehirleri, Arap kervanların yanı sıra Avrupa’dan Doğu Çin’e kadar uzanan 

                                                           
482 V. Christides, “Milāha”, EI, Vol. VII, s. 41-42. 
483 Dignas, Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, s. 113. 
484 Bowersock, Throne of Adulis: Red Sea Wars on the Eve of Islam, s. 121. 
485 Şahin Utku, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir, s. 245. 
486 Muhammad A. Shaban, Islamic History A New Interpretation A.D. 600-750 (A.H. 132), v. 1 (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1971), s. 3-6.  



137 
 

ticaret ağının da merkezi olmuştu. Akdeniz ve Hint Okyanusu üzerinden geçen deniz 

yolları, bundan sonra Asya üzerinden Çin’e giden kara ticaret yollarına paralel olarak 

kullanıldı. Bununla birlikte Müslüman tüccarlar, uzun mesafeli ticaret için yeni yollar 

keşfettiler. İslâm Devleti genişledikçe farklı dinlerden, dillerden, geleneklerden 

insanlar bir arada ticaret yaptılar ve böylece şehirler bir kültür sentezi olan kozmopolit 

bir hale geldiler.
487

 Müslüman Araplar, yerel unsurlardan öğrendikleri ticaret ve 

denizcilik tecrübesini kendi birikimleriyle geliştirerek Orta Çağ’ın en büyük ticaret 

faaliyetlerinin öncüsü oldular.
488

 

4. 2. Pazarlar 

Arap pazarları (sûk) veya panayırları, İslâm öncesi dönemde de vardı ve yıl 

içinde farklı zamanlarda kurulurdu. İnsanlar ticaret için bir pazardan diğerine 

giderlerdi. Bu pazarlar, Arabistan Yarımadası’nın çeşitli bölgelerinde kurulurdu. Arap 

tüccarların en sık ziyaret ettiği diğer pazarlar Suriye, Irak ve Habeşistan idi. Pazarlar 

aynı zamanda şairler ve misyonerler için de bir buluşma yeriydi. Misyonerler, bazı 

kabileleri etkilemek ve dinlerini benimsetmek amacıyla kabilelerle temasa geçerlerdi. 

İslâm tarihi rivayetlerinde bahsedildiği gibi Hz. Muhammed, insanları İslâm’a davet 

etmek için bu pazarlara gidiyordu.
489

 Mekke’deki Kureyşliler, sınırları olmadıkları 

devletlerden, kervanlarının serbestçe geçmeleri ve konaklamaları için bazı imtiyazlar 

almışlardı. Bizans ve Sâsânî imparatorluklarından alınmış olan “Kayser ve Hüsrev 

teminatı” yanında Habeşistan, Yemen, Necid, Gassânî ve Lahmî hükümdarlarıyla da 

ticaret anlaşmaları bulunuyordu. Filistin’de Eyle ve Gazze limanları, Suriye’deki 

Busrâ ve Ezriatu’ş-Şam ile Yemen’deki Sana, her yıl ticaret için gittikleri belli başlı 

şehirlerdi. Kureyşliler, her yıl hac dolayısıyla Mekke’ye gelenlerin yanı sıra Suriye, 

Yemen, Habeşistan, Mısır ve İran’a yaptıkları seyahatler sayesinde dinî, siyasî, askerî 

ve kültürel olarak tecrübe kazanmışlardı. Mekke çevresindeki ticaret ise açılış ve 

kapanış tarihleri hacca göre ayarlanan panayırlarda yapılıyordu. Bu panayırların, 

Arabistan’ın çeşitli yerlerinde kurulan panayırlarla da irtibatı vardı.
490

  

                                                           
487 Irfan Shahid, “Exploring trade practice and market before and after the advent of Islam in Arabia”, JEEIR, Vol. 

VI, No. 2 (2018), s. 13. 
488 Şahin Utku, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir, s. 245. 
489 Shahid, “Exploring trade practice and market before and after the advent of Islam in Arabia”, s. 9-10. 
490 Fayda, Allah’ın Kılıcı Halid b. Velid, s. 15-16. 



138 
 

Ya’kubî (ö. 905) Arapların ticaret için toplandıkları, mallarının ve canlarının 

güvende olduğunu belirtiği ondan fazla pazardan bahseder. Bu pazarlar 

Dûmetülcendel, Hacer, Suhâr, Debâ, Şıhr, Aden, Sana ile Kureyş’in yönettiği meşhur 

Zülmecâz, Mecenne ve Ukâz’dır.
491

 Bizans ve Sâsânî imparatorlukları arasındaki çöl 

sınırında bulunan Dûmetülcendel, onu diğer pazarlardan ayıran özelliklere sahipti. 

Bunlardan biri tartışmalı siyasî egemenliğiydi. İki imparatorluğun Arap müttefikleri, 

bu liderlik üzerinde hak iddia ederek aralarındaki rekabeti oldukça tuhaf şekillerde 

yürüttüler.
492

 Câhiliye döneminde kurulan pazarlar ve faaliyetleri hakkında bilgi veren 

İbn Hâbib (ö. 860) Gassânîlerin yönetici olduğu Dûmetülcendel pazarıyla ilgili şunları 

aktarır:  

Dûmetülcendel bu meşhur pazarlardan biridir. Şam ile Hicaz arasındadır. 

Rebîü’l-evvel ayının başında kurulur ortasına kadar sürer. Sonra ay sonuna kadar 

yoğunluğu azalarak devam eder. Sonra seneye aynı şekilde toplanmak üzere dağılırdı. 

Kelb, Cedîle ve Tay bu pazar yerine komşudur. İbâdîler galip gelince Ukeydir, 

Gassânîler galip geldiğinde ise Kunâfe burayı sahipleniyordu. Üstünlüğü şöyle 

sağlıyorlardı: Bir kral diğerine bilmece soruyordu. Krallardan hangisi kendisine 

sorulan bilmeceyi bilerek diğerine üstün gelirse diğeri pazarı ona bırakıyor o da 

dilediği gibi tasarrufta bulunuyordu. Kendi izni olmadan kimse orada bir şey 

satamazdı. Kral neyi isterse onu satardı, ayrıca kendisine bu malların öşrü de 

verilirdi.
493

  

Ticaret kervanları, Dûmetülcendel ayrıldıktan sonra Muşakkar pazarına 

gelirlerdi. Bu pazar, bir sonraki yıl kurulmak üzere dağılırdı. Buraya İranlılar denizi 

aşarak mallarıyla geliyorlardı. Bu pazarın yakınında yaşayanlar Abdülkays ve Temîm 

kabilesi idi. Panayırın sahipleri Temîm kabilesinden Abdullah b. 

Zeydanoğullarındandı. Onlar da meliklerin Dûmetülcendel’de yaptığı gibi kendi 

bölgelerini kendi usullerine göre yönetiyorlardı. Burada ticaret yapanlardan öşür 

alıyorlardı. Satış şekli ise dokunma (el-mülâmese) ve mırıldanma (hemheme) şeklinde 

yapılırdı. Mülâmese ima etmek anlamına gelmektedir. Nitekim satış yaparken 

birbirlerine ima ile işaret ederek satış yaparlardı. Bu esnada karşılıklı olarak 

                                                           
491 Ya’kubî, Târîhü’l-Yâ’kûbî, c. 1, s. 270-271.  
492 Michael Bonner, “The Arabian Silent Trade: Profit and Nobility in the Markets of the ‘Arabs’”, Histories of the 

Middle East, eds. Roxani Eleni Margariti, Adam Sabra and Petra M. Sijpesteijn (Leiden: Brill, 2010), s. 28. 
493 İbn Habîb, Kitabü’l-Muhabber, s. 263-264. 



139 
 

anlayışıncaya kadar birbirleriyle konuşmazlardı. Hemheme ise müşteri malı aldıktan 

sonra yalan üzerine yemin edilmemesi için yapılıyordu.
494

 

Tay kabilesinin kollarından Kelb ve Cedîle, pazara komşuydular. Bunlardan 

Kelb, Arapların en varlıklı kabilelerinden biri olup pazarda dükkânları bulunuyordu. 

Bölgede baskın bir kabile olan Kelb, pazarda köleliği Arapların hepsinden daha fazla 

uyguluyordu. Ancak İslâm dini, kölelerin ve cariyelerin fuhuşa zorlanmasını 

yasakladıktan sonra
495

 Araplar, bu ticaretten uzak durdular.
496

 Dûmetülcendel 

pazarının bir başka özelliği, Arap şiirinin gelişmesi açısından önemli olan şiir 

yarışmalarının yapılmasıdır. Bu yarışmalar, diğer panayırlarda olduğu gibi zamanın en 

büyük şairi kabul edilen kimsenin hakemliğinde düzenleniyordu.
497

  

İslâm öncesi Dûmetülcendel pazarı, genellikle Gassân veya Kelb kabilesi 

tarafından yönetiliyordu. İslâm fetihleri sırasında Dûmetülcendel’in sahibi Ukeydir 

adında biriydi. Kûfeli Hıristiyanlardı. Hâlid b. Velîd, Ukeydir’i esir aldı ve onu Hz. 

Muhammed’e getirdi. Ukeydir Müslüman oldu. Hz. Muhammed ayrıca kendisiyle 

cizye karşılığında anlaşma yaptı. Ancak peygamber vefat edince Ukeydir yapılan 

anlaşmayı bozdu ve Dûmetülcendel’den ayrılarak Hîre’ye gitti. Orada bir yapı inşa etti 

ve buraya Dûmetülcendel’in hatırası için “Dûme” ismini verdi. Hz. Ebû Bekir 

halifeliği döneminde Ukeydir isyan etti. Hâlid b. Velîd bu isyanı bastırdı ve 630 

yılında Dûme fethedildikten en sonra Ukeydir ölümle cezalandırıldı.
498

  

Arabistan’dan gelen kervanların ziyaret ettiği diğer Gassânî pazarı, Doğu’daki 

en önemli pazarlardan birisi olan Busrâ idi. Nabatîler tarafından kurulmuş ve 

Provincia Arabia’nın başkenti haline gelmişti. Aynı zamanda Roma’nın III. Kyrene 

(Cyrenaica) lejyonunun karargâhıydı. Sirhan Vadisi’nin kuzeybatısında doğrudan bir 

güzergâh üzerinde yer alıyordu ve Arabistan’ın iç kesimlerine erişimi 

                                                           
494 İbn Habîb, Kitabü’l-Muhabber, s. 265. 
495 Bkz. Nûr Sûresi, 24/33: “Evlenme imkânı bulamayanlar, Allah lutfundan ihtiyaçlarını giderinceye kadar 

iffetlerini korusunlar. Bedelini ödeyerek hür olmak isteyen köle ve câriyelerinizin -kendilerinde hayır görürseniz- 

tekliflerini kabul edin. Allah’ın size verdiği maldan da onlara verin. Namuslu yaşamak isterlerse, dünya hayatının 

geçici menfaatini elde etmek için câriyelerinizi fuhuş yapmaya zorlamayın. Kim onları zorlarsa, bilsinler ki böyle 

zorlanmalarından sonra onlara Allah rahmet ve mağfiretiyle muamele edecektir. Bilinsin ki Allah onların 

zorlamaları sebebiyle bağışlayıcıdır, esirgeyicidir.” 
496 Saîd Efgani, Esvakü’l-Arab fi’l-cahiliyye ve’l-İslâm, 2. bs. (Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1960), s. 236-237.  
497 Murat Sarıcık, “Cahiliye Döneminde Arap Yarımadası Panayırları”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 31 (2013), s. 114.  
498 Saîd Efgani, Esvakü’l-Arab fi’l-cahiliyye ve’l-İslâm, s. 237; Belâzürî, Fütûhul-Büldân, s. 70-72.  



140 
 

kolaylaştırıyordu.
499

 Bizans’ın Arabistan eyaletinin başkenti olan zengin ve müreffeh 

bir şehirdi. Geniş ve verimli bir ovada yer alan bu şehir, hayvan ürünlerini satmak ve 

tahıl, yağ, şarap ve mamul mallar almak için gelen bedevîler için önemli bir pazar 

görevi görüyordu.
500

 Busrâ’nın asıl önemi ise yirmi beş gün süren pazarının 

uzunluğudur. Bunun nedeni Baharat Yolu’nun son noktasında olmasından 

kaynaklanmaktadır. Pazar, süresi otuz ya da kırk güne çıktığı için Emevîler döneminde 

de önemini korumuştur. Mekke’nin Arabistan’ın kervan şehri olarak yükselmesiyle 

Busrâ, Mekkelilerin ve kervanlarının son durağı haline geldi. İslâm kaynaklarına göre, 

Hz. Muhammed çocukken amcası Ebû Tâlib ile eşi Hatice’nin kervanlarına öncülük 

ederken iki kez Busrâ’yı ziyaret etmişti. Bu ziyaretlerden biri sırasında Busrâ 

manastırında rahip Bâhîra ile tanıştığı söylenir. Hâris b. Cebele yönetimindeki başlıca 

Gassânî eyaleti olan Provincia Arabia’nın başkenti olan Busrâ, hanedanın sonuna 

kadar Gassânîler için kilit bir şehirdi. Buradaki pazarın sahipleri olarak Gassânîler, 

Bizans için hareket ediyorlardı.
501

 Busrâ’ya gelen kervanlardan vergi (haraç) 

alıyorlardı. Başka bir deyişle, Busrâ’nın çevresini ve ona giden yolları kontrol 

ediyorlardı.
502

 

Bu dönemde en büyük pazar, 6. yüzyılın sonlarında Arabistan’ın her yerinden 

tüccarları çeken bir ticaretin merkezi haline geldiği Mekke’deki hac merkeziydi. Hz. 

Muhammed’in kendisi de bir tüccardı ve ilk halife Hz. Ebû Bekir de dâhil olmak üzere 

pek çok tanınmış ilk Müslümanlar ticaretle uğraşmıştı. Peygamberin gelenekleri olan 

ilk hadisler, dürüst ticaretin devlet hizmetinden daha faziletli olduğu ve zengin 

tüccarın toplumun temel direği olarak görüldüğü yönündedi. Müslüman coğrafyacılar 

bir şehri tarif ederken cami ve çarşılardan, bunların genişliğinden, refahından ve 

satılan farklı türdeki mallardan bahsederler. Onlar için şehrin görkemli yapılarından 

ziyade ticareti başlıca ilgi kaynağıydı. Aynı zamanda Müslüman halk arasında saygı 

duyulan fakihler ve kadılar da devlet memurları veya ordu sınıflarından değil tüccar 

sınıfından geliyordu. Dolayısıyla şehrin planlamasında bu sınıfın ihtiyaçlarının ve 

Müslüman şehrinin ticarî unsurlarının ön plana çıkması kaçınılmazdı. Bu durum en 

                                                           
499 Daniel T. Potts, “Trans-Arabian Routes of the Pre-Islamic Period”, The Arabs and Arabia on the Eve of Islam, 

ed. F. E. Peters (London-New York: Routledge, 1999), s. 53. 
500 Hoyland, In God’s Path the Arab Conquests and the Creation of an Islamic Empire, s. 44. 
501 Shahid, BASIC, Vol. II/II, s. 37. 
502 Michael Lecker, “The Levying of Taxes for the Sassanians in Pre-Islamic Medina (Yathrib)”, Jerusalem Studies 

in Arabic and Islam, Vol. XXVII (2002), s. 119. 



141 
 

çok pazarlar için geçerli oldu. Özetle “klasik polis’in İslâm şehri medine’ye dönüşümü 

uzun vadeli sosyal ve ekonomik değişimlerin ürünü idi.”
503

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
503 Hugh Kennedy, “From Polis to Madina: Urban Change in Late Antique and Early Islamic Syria”, Oxford 

Journals, No. 106 (February 1985), s. 24-26. 



142 
 

SONUÇ 

Arapların Bizans İmparatorluğu ile ilişkilerini doğru bir şekilde anlamak için 

öncelikle Sâsânîler ve Arap müttefikleri ile bedevîlere karşı doğu sınırlarını 

savunmadaki rollerini anlamalıyız. Ancak 6. yüzyıldan itibaren Bizans’ın doğu 

sınırlarını savunma sorumluluğunun öncelikle Arap konfederasyonlarına bırakıldığı 

çoğunlukla göz ardı edilmektedir. Bunlar arasında en önemlisi, İslâm kaynaklarının 

Gassânîler olarak tanımladığı Cefne hanedanı tarafından yönetilen Gassânî 

konfederasyonuydu.  

Bizans ve Sâsânî imparatorluklarının sınırlarındaki Araplar, özellikle Uzak 

Doğu mallarını Akdeniz dünyasına getiren deve kervanlarının yürütülmesi ve 

rehberlik edilmesi hususundaki rolleri her iki imparatorluğun dikkatini çekmişti. Aynı 

zamanda askerî güçlerinin de farkına vardıkları için bundan sonra Arap kabileleriyle 

ittifak yaptılar. Bizans’ın Arap müttefikleri, kabile reisleri imparatorlar tarafından 

phylarch olarak tanınan ve rakipleri Sâsânîler ile müttefikleri olmayan Arap 

kabilelerinin akınlarına karşı sınırları koruması için para yardımı yapılan 

konfederasyonlardı. Bizans’ın ittifak kurduğu bu Arap konfederasyonlarının ilki geç 3. 

yüzyıl ve erken 4. yüzyılda Tenûhîler oldu. Tenûhîlerin gerilemesiyle birlikte asıl 

müttefik 5. yüzyılda Selihîler oldu. Ancak başlangıçta onlara bağlı olan Gassânîlerin, 

aralarında çıkan anlaşmazlık nedeniyle hâkimiyetlerine son vermesinin ardından 6. 

yüzyılda Bizans’ın yeni müttefiki oldular.  

Bizanslıları doğudaki çöl sınırları boyunca savunma amacıyla Gassânîlerle 

müttefik olmaya iten faktörler arasında coğrafya da vardı. Zira göçebe veya yarı 

göçebe Araplar, çöl koşullarında Bizans askerlerinden daha rahat hareket ediyorlardı. 

Böylece Suriye bozkırlarını Bizanslılar için düzenleyen Gassânîler, yerleşik 

toprakların sınırları boyunca göçebe bir yaşam süren Arap kabilelerinin oluşturduğu 

bir konfederasyonun liderleri oldular. Bizans imparatoru Iustinianus, bedevî Arapları 

uzaklaştıran sınır bölgesi “limes Arabicus” daha sonra “strata Diocletiana” adını alan 

sınır bölgesinin yönetimini Gassânî hükümdarı Hâris b. Cebele’ye bıraktı ve kendisini 

kral olarak adlandırmasına izin verdi. Bundan sonra Hâris b. Cebele herhangi bir 

dükten daha güçlüydü. Dolayısıyla eylemleri imparatorluğu savaşa sürükleyebilirdi. 

Nitekim öyle oldu. Hâris b. Cebele ve Lahmî hükümdarı III. Münzir arasında strata 



143 
 

Diocletiana’nın etrafındaki bazı meraların mülkiyeti konusunda çıkan anlaşmazlık 

Bizans ve Sâsânîler arasında savaşlara neden oldu. Çünkü Bizans’ın Gassânîleri 

Suriye’deki en büyük müttefiki olarak desteklemesine karşın Sâsânîler de Hîre’deki 

Arap hanedanı Lahmîleri destekliyordu. 

Gassânîlerin kurucusu, Yemenli Kahtânîlerin Kehlân koluna mensup 

“Mâüssema” lakabıyla tanınan Amr b. Amr Müzeykıyâ’nın soyundan gelmektedir. 

Dolayısıyla Arab-ı Âribe’dendirler. Yemen’deki Me’rib Seddi’nin yıkılmasına neden 

olan Arim selinden sonra ailesiyle ve aralarında Gassânîlerin mensup olduğu Ezd 

kabilesinden bir grupla yeni bir yurt aramak amacıyla kuzeye göç ettiler. Rivayetlere 

göre ilk olarak Akk ve Eşârîlerin yurdu olan Tihâme’deki “Gassân suyu” olarak 

isimlendirilen yerde bir süre kaldıktan sonra farklı yerlere dağıldılar. Gassânîleri 

oluşturacak olan grup, Cefne b. Amr liderliğinde Suriye’ye göç etti. Bu nedenle 

“Cefneoğulları” olarak da bilinirler. Suriye’de hâkimiyet kuran Gassânîlerin önemli iki 

merkezi Golan’daki Câbiye ve Havran’daki Busrâ oldu. Gassânîlerin en ihtişamlı 

dönemi, Hâris b. Cebele (MS 528-569) dönemi olmuştur. Hâris b. Cebele’den sonra 

yerine geçen oğlu Münzir b. Hâris (MS 569-582) döneminde ise Gassânîlerin sınırları, 

Arabistan eyaletinin neredeyse tüm bölgelerini kapsıyordu. Aslında Bizanslılar, başta 

limesler olmak üzere Suriye’nin Araplara bırakılmasının doğru bir çözüm olmadığını 

biliyorlardı. Bu yüzden Gassânîlerin tamamen bağımsız ve güçlü bir devlet olmasına 

izin vermediler. Ancak aynı anda batıda Germenler, Slavlar ve Avarlar, doğuda 

Sâsânîlerle mücadele etmeye gücü yetmeyen Bizans’ın, doğu sınırlarının ve ticaretinin 

güvenliği de Gassânîlerîn bölgedeki varlığına bağlıydı. Bizans imparatoru Iustinianus 

bunun farkında idi. Ancak kendisinden sonra tahta çıkan imparatorlar, Gassânîlerle 

olan ittifakı sürdüremediler. İslâm fetihlerinden önce Bizans imparatorları, Arap 

müttefiklerine verilen yardımı durdurmasıyla birlikte Gassânîler dağılmaya başlamıştı. 

Bunun sonucunda ise aradaki tampon bölge ortadan kalkmış ve Bizans’ın doğu 

sınırları savunmasız kalmıştı. Bunu gören Sâsânîler, Antik Çağ’ın son büyük savaşı 

olarak bilinen 602-628 arasındaki savaşlar dizisinde Dımaşk ve Kudüs’ü ele geçirerek 

Gassânîlerin Suriye’deki hâkimiyetine son verdiler. Buna rağmen Gassânî 

konfederasyonuna bağlı Arap kabileleri Bizans’a sadık kalmaya devam etmişlerdi. 

Zira Doğu’yu geri almak için Sâsânîlerle yapılan savaşlarda Heraclius’un ordusunda 

savaştılar. İmparator Heraclius’un yeniden onlarla ittifak yapmasının ardından doğu 



144 
 

sınırları güvence altına alınmış ve Kudüs ile Suriye tekrar ele geçirilmişti. Ancak bu 

sırada Arap yarımadasında yeni bir güç olan İslâm orduları ortaya çıkmıştı. Gassânîler 

bu sefer Müslümanlara karşı yapılan savaşlarda Bizans’ın ordusunda yer aldılar. 629 

yılında Mûte Savaşı’nda, Müslümanların ordusuna karşı galip gelmişlerdi. Ancak bu 

ilerleyişleri çok kısa sürdü ve nihayetinde 636’da Yermük’te ağır bir yenilgiye 

uğradılar. Bundan sonra Müslüman Araplar, hızla ilerleyerek hem Bizans’ın hem de 

müttefikleri Gassânîlerin bölgedeki varlığına tamamen son verdiler. Müslümanların 

ilerleyişi sırasında Gassânîler de dâhil olmak üzere müttefik Arap kabileleri, Bizans 

ordusunda savaşmıştı. Ancak foederati sisteminin eski haline getirilmediği de açıktır. 

Gassânîlerin ve diğer Arap kabileleri, Müslüman Araplara ve Sâsânîlere karşı 

savaşmaya kendilerinin karar vermiş olduğu anlaşılmaktadır.  

Bizans’ın etkisiyle Hıristiyanlığı benimseyen Gassânîler, Hâris b. Cebele 

döneminde miafizit inancını Suriye’de yeniden canlandırmışlardı. Aralarında Süryani 

piskopos Yakub el-Berdaî’nin de bulunduğu çok sayıda miafizit piskoposun doğuya 

atanmasını sağlayarak miafizitliğin yayılmasına öncülük etmişlerdir. Böylelikle 

Gassânîler, hem güçlerinin büyüklüğü hem de farklı bir Hıristiyan mezhebinin taraftarı 

olarak Bizans’ın diğer Arap müttefiklerinden ayrılmıştı. Ancak Gassânîler tarafından 

benimsenen miafizitliğin artması ve daha sonra Suriye kilisesinin bağımsızlığını 

kazanması Kadıköy inancını benimseyen imparatorluk yönetimiyle sorunlar 

yaşamasına neden oldu. Bizans tarafından hükümdarlarına verilen “phylarch” gibi 

ünvanlar artık verilmedi. Bizanslıların desteğini çekmesi üzerine bağımsızlık 

düşüncesinde olmayan Gassânîler, imparatorluk yönetimine karşı ayaklanmaya 

başlamışlardı. Bizans ise Sâsânîlerin işgali ve ardından gerçekleşen İslâm fetihleriyle 

sadık müttefikinin önemini anlayacaktı. Bu yüzden Gassânîlerle yeniden anlaşma 

sağlamışlardı. Ancak hızla ilerleyen İslâm ordularını durdurmak için artık çok geç 

olmuştu. 

Gassânîler, kurdukları yakın ilişkiler sonucunda Bizans kültürünün etkisi altına 

girmişlerdi. Bunun sonucunda Arap ve Bizans medeniyetinin izlerini taşıyan mimarî 

eserler ortaya koymuşlardır. Gassânîlerin en meşhur yapısı, Hâris b. Cebele tarafından 

Hıristiyan Suriye Arapları arasında saygı duyulan bir din adamı Aziz Sergius’un 

mezarının bulunduğu Rusâfe’de yaptırdığı kilisedir. Hâris şehri surlarla çevlemiş, 

kendisinden sonra yerine geçen oğlu Münzir b. Hâris de şehre su ulaştırmak için 



145 
 

sarnıçlar inşa etmiştir. Böylece bundan sonra “Sergiopolis” olarak adlandırılmıştır. 

Rusâfe’deki bu kilise ve buradaki Aziz Sergius’un mezarı, Gassânîler ile Hıristiyanlık 

dini arasındaki ilişkinin en önemli arkeolojik kanıtlardır. Gassânîlerin en ihtişamlı 

yapıları ise saraylardı. Nitekim bu saraylar, edebiyat çevresini cezbeden zenginliğe 

sahiplerdi. Gassânî sarayları, Emevî saraylarının yükselişinden önce Arap şiirinin en 

önemli merkezleriydi. Gassânî prenslerinin şairleri, müzisyenleri ve sanatçıları himaye 

etme geleneğini, Emevî halifeleri Şam’daki saraylarına örnek almışlardır. Emevî 

halifeleri aynı zamanda saraylarında Gassânîlerden gelenleri görevlendirmiştir. 

Emevîlerin devlet kurumlarındaki Bizans etkisinin nedeni Gassânîler idi.   

Gassânîler, Suriye’de şehirler, kasabalar kurmuş; saraylar, kiliseler, köprüler 

inşa etmiş ve sarnıçlar ıslah etmişlerdir. Ayrıca sulama tekniklerini de beraberlerinde 

getirmişlerdi. Buna göre onların göçebe değil yerleşik bir kabile olduğunu söylemek 

mümkündür. İslâm kaynakları, Gassânîlerin yerleşik bir kabile olarak tanımlarlar. 

Gassânîlerin sarayında bulunan meşhur sahabî Hassân b. Sâbit’in şiirlerinde de bunu 

görebilmek mümkündür. Bununla birlikte Gassânîler, yerleşik kabilelerin yanı sıra 

bedevîlerin de bulunduğu geniş bir konfederasyondu. Bu nedenle özellikle Bizans 

kronikleri, onların Bizans ile ittifak kurup Hıristiyanlığı benimsemelerine kadar 

göçebe veya barbar olarak aktarmışlardı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 
 

KAYNAKÇA 

Ana Kaynaklar 

al-Khazrejiy, The Pearl-Strings a History of the Resuliy Dynasty of Yemen, edit. E. G. 

Browne, R. A. Nicholson and A. Rogers, v.1, Leiden: E.J. Brill; London: Luzac&Co., 

1906. 

Ammianus Marcellinus, Roma Tarihi: Res Gestae, çev. Samet Özgüler, İstanbul: 

Historia Kitap, 2019. 

Asmaî, Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî el-Bâhilî, Târîhü’l-Arab kable’l-

İslâm, thk. Muhammed Hasan Âl-i Yâsin, Beyrut: Dârü’l-Verrak, 2009. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd, Ensâbü’l-Eşrâf, thk. Riyaz 

Zirikli-Süheyl Zekkar, c. 1, Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1996. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd, Fütûhul-Büldân, çev. 

Mustafa Fayda, İstanbul: Siyer Yayınları, 2013. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâil, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı, haz. Hanifi Akın, c. 1, 

İstanbul: Beka Yayınları, 2009. 

Dineverî, Ebû Hanîfe Ahmed b. Dâvûd b. Venend, el-Ahbârü’t-Tıvâl, thk. 

Abdülmün’im Amir, Bağdat: Mektebetü’l-Müsenna, [t.y.]. 

Ebü’l-Fida, el-Melikü’l-Müeyyed İmâdüddîn İsmâîl b. Alî b. Mahmûd el-Eyyûbî, 

Ebü’l-Fida Coğrafyası (Takvimü’l-Büldan), çev. Ramazan Şeşen, İstanbul: Yeditepe 

Yayınevi, 2017. 

Ebü’l-Fidâ, el-Melikü’l-Müeyyed İmâdüddîn İsmâîl b. Alî b. Mahmûd el-Eyyûbî, el-

Muhtasar fî târîhi’l-beşer, Mahmûd Deyyûb, c. 2, Beyrut: Dâru’l-Kütübü’l İlmiyye, 

1997. 

Eutropius, Kısa Roma Tarihi, çev. Çiğdem Menzilcioğlu, İstanbul; Alfa Yayınları, 

2018. 



147 
 

Ezrakî, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdillâh b. Ahmed b. Muhammed, Ahbâru Mekke 

ve ma cae fiha mine’l-asar, thk. Rüşdi es-Salih Melheses, 3. bs., Beyrut: Dârü’s-

Sekâfe, 1979. 

Hamza el-İsfahânî, Ebû Abdillâh (Ebû Abdirrahmân, Ebü’l-Hasen) Hamza b. el-

Hasen, Târîhu Sini Müluki’l-arz ve’l-Enbiya, Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, [t.y.]. 

Ioannes Ephesus, (Historia Ekklesiastike) The Third Part of the Ecclesiastical History 

of John Bishop of Ephesus, trans. R. Payne Smith, Oxford: Oxford University Press, 

1860. 

Ioannes Ephesus, Lives of the Eastern Saints, trans. E. W. Brooks, Paris: Patrologia 

Orientalis, 1923. 

Ioannes Malalas, (Chronographia) The Chronicle of John Malalas, trans. Elizabeth 

Jeffreys, Michael Jeffreys, Roger Scott, Melbourne: University of Melbourne, 1986. 

İbn Düreyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen b. Düreyd el-Ezdî el-Basrî, el-İştikâk, 

thk. Abdusselam Muhammed Harun, Kahire: Mektebetü’l-Hanci, 1958. 

İbn Habîb, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Habîb b. Ümeyye b. Amr el-Hâşimî,  Kitabü’l-

Muhabber, tsh. Ilse Lichtenstadter, Beyrut: Dârü’l-Âfâkı’l-Cedîde, [t.y.]. 

İbn Haldûn, Mukaddimetu İbn Haldûn, thk. Abdullah Muhammed ed-Derviş, c. 1, 

Dımaşk: Dâru Ya’reb, 2004. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî 

el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî, Sîret-i İbn-i Hişam Tercemesi: İslâm Tarihi, çev. Hasan 

Ege, c.1, İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, el-

Ma’ârif, thk. Servet Ukkaşe, 4. bs. (Kahire: Dârü’l-Maârif, 1969). 

İbnü’l Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-

Cezerî, el-Kâmil fi’t-târîh, thk. Halil Me’mun Şiha, c. 1, Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 2002. 

Kazvînî, Hamdullâh b. Ebî Bekr b. Ahmed b. Nasr el-Müstevfî, Asarü’l-bilad ve 

Ahbarü’l-ibad, Beyrut: Dâru Sadır, [t.y]. 



148 
 

Menandros Protector, (Historiae) The History of Menander the Guardsman, trans. 

R.C. Blockley, Liverpool: Francis Cairns, 1995. 

Mes’udî, Ebü’l-Hasen Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Mes’ûdî el-Hüzelî, Mürûcü’z-zeheb 

ve Me’âdinü’l-cevher (fî tühafi’l-eşrâf mine’l-mülûk ve ehli’d-dirâyât), thk. 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, 4. bs., c. 2, Kahire: el-Mektebetü’t-Ticareti’l-

Kübra, 1964. 

Michael Syrus, (Chronicle) The Syriac Chronicle of Michael Rabo (The Great), trans. 

Matti Moosas, Teaneck: Beth Antioch Press, 2014. 

Nikephoros, (Breviarium) Short History, trans. Cyril Mango, Washington: Dumbarton 

Oaks, 1990. 

Procopius, (De Aedificiis) On Buildings, trans. Henry B. Dewing, Glanville Downey, 

Loeb Classical Library, Cambridge, MA: Harvard, 1954. 

Procopius, (De Bellis) History of the Wars: Books 1-2 (The Persian Wars), trans. H. B. 

Dewing, Loeb Classical Library, Cambridge, MA: Harvard, 2001. 

Rufinus of Aquileia, (Historia Ecclesiastica) History of the Church, trans. Philip R. 

Amidon, Washington: The Catholic University of America Press, 2016. 

Saîd Efgani, Muhammed Saîd b. Muhammed Cân b. Ahmed el-Efgânî ed-Dımaşkî, 

Esvakü’l-Arab fi’l-cahiliyye ve’l-İslâm, 2. bs., Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1960. 

Sebeos, Herakleios Tarihi, çev. Z. Zühre ilkgelen, İstanbul: Ayışığı Kitapları, 2019. 

Strabo, (Geographika) The Geographia of Strabo, Books 15-16, trans. Horace Leonard 

Jones, Loeb Classical Library, London-New York: William Heinemann Ltd., 1930. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî,  

Tarihü’t-taberi: Tarihü’l-Ümem ve’l-Müluk, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim, c. 2, 

Beyrut: Dâru Süveydan, 1967. 

Theophanes Confessor, (Khronographia) The Chronicle of Theophanes Confessor: 

Byzantine and Near Eastern History, AD 284-813, trans. Cyril Mango, Roger Scott, 

Oxford: Oxford University Press, 1999. 



149 
 

Theophylacti Simocattae, (Historiae) The History of Theophylacti Simocattae, trans. 

Michael and Mary Whitby, Oxford: Clarendon Press, 1986. 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî, 

Kitâbu’l-Megâzî, thk. Marsden Jones, c. 3, Beyrut, Âlemü’l-Kütüb, 1966. 

Vehb b. Münebbih, Kitâbu’t Tîcân fî mülûki Himyer, nşr. Abdülazîz el-Mekâlih, 2. bs., 

Sana: Merkezi’d-Dirâsât ve’l-Ebhâsü’l Yemeniyye, 1979. 

Ya’kubî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Ca‘fer b. Vehb b. Vâzıh, 

Tarihü’l-yakubi, c. 1, Beyrut: Dâru Sadır, [t.y.]. 

Yakut el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yakût b. Abdillâh el-Hamevî el-Bağdâdî 

er-Rûmî, Mu’cemü’l-büldân, c. 2/3/6, Kahire: Matbaatü’s-Saade, 1906. 

Yeshu (Ioshua), (Chronicle) The Chronicle of Pseudo-Joshua the Stylite, trans. Frank 

R. Trombley, John W. Watt, Liverpool: Liverpool University Press, 2000. 

Zachariah, (Historia Ecclesiastica) The Syriac Chronicle Known as That of Zachariah 

of Mitylene, trans. Frederick J. Hamilton and Ernest W. Brooks, London: Methuen& 

Co., 1899. 

Modern Kaynaklar 

Akalın, Kutlu, Volker Menze, John of Tella’s Profession of Faith, New Jersey: 

Gorgias Press, 2009. 

Al-Ani, Ayad, The Arabs from Alexander the Great until the Islamic Conquests, New 

Jersey: Gorgias Press, 2021. 

Al-Nasarat, Mohammed, “Byzantine Maritime Trade in Southern Jordan: The 

Evidence from Port of Aila (Aqaba)”, Mediterranean Arhaeology and Archaeometry, 

Vol. XII (2012), s. 101-116. 

Apak, Adem, “Kuzey Afrika’da İlk İslâm Fetihleri”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, C. XVII, S. 2 (2008), s. 159-173. 



150 
 

Apak, Adem, Kur’an’ın Geliş Ortamında Arap Toplumu, İstanbul: KURAMER 

Yayınları, 2017. 

Arce, Ignacıo, “Romans, Ghassanids and Umayyads and the Transformation of the 

Limes Arabicus: From Coercive and Deterrent Diplomacy Towards Religious 

Proselytism and Political Clientelarism”, (Oxford: BAR International Series, 2012), s. 

455-481. 

Ashtor, Eliyahu, A Social and Economic History of the Near East in the Middle Ages, 

London: Collins, 1976. 

Avcı, Casim, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), Ankara: TTK Yayınları, 2015. 

Badur, Sevgi, “Hâris b. Cebele’nin Konstantinopolis Ziyareti: Din ve Dış Politika 

Arasında Gassânî-Doğu Roma İlişkileri”, Cedrus: The Journal of Mediterranean 

Civilisations Studies, C. X (2022), s. 333-345. 

Ball, Warwick, Arabistan’dan Öteye: Fenikeliler, Araplar ve Avrupa’nın Keşfi, çev. 

Ahmet Aybars Çağlayan, c.1, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Ball, Warwick, Rome in the East: The Transformation of an Empire, London-New 

York: Routledge, 2016. 

Ball, Warwick, Syria A Historical and Arctitectural Guide, Northampton, MA: 

Interlink Books, 2007. 

Ball, Warwick, Warwick Ball, Avrupa’daki Asya ve Batı’nın Şekillenişi: Tek Dünyaya 

Doğru: Antik İran ve Batı, c. 2, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2010. 

Bamyeh, Muhammed A., “Orta Batı Arabistan’da İslamiyet Öncesi Toplumsal 

Örgütlenme ve Kültürel İfade Biçimleri”, Wiley Blackwell İslam Tarihi, çev. İsmail 

Hakkı Yılmaz, İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022. 

Bennett, Julian, Trajan Optimus Princeps: A Life and Times, London-New York: 

Routledge, 1997. 

Bevan, E. Robert, The House of Seleucus, v.1, New York: Barnes&Noble, 1966. 



151 
 

Bevan, George, Greg Fisher, and Denis Genequand, “The Late Antique Church at Tall 

al-‘Umayrī East: New Evidence for the Jafnid Family and the Cult of St. Sergius in 

Northern Jordan”, BASOR, No: 373 (2015), s. 49-68. 

Beyânî, Şirin, Eşkânîlerin (Partların) Düşüşü ve Sâsânilerin Yükselişi, çev. Ali 

Hüseyin Toğay, İstanbul: Selenge Yayınları, 2020. 

Bonner, Michael, “The Arabian Silent Trade: Profit and Nobility in the Markets of the 

‘Arabs’”, Histories of the Middle East, eds. Roxani Eleni Margariti, Adam Sabra and 

Petra M. Sijpesteijn, Leiden: Brill, 2010. 

Bonner, Michael, The Last Empire of Iran, New Jersey: Gorgias Press, 2020. 

Bosworth, Edmund, “Iran and the Arabs”, The Cambridge History of Iran, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2008. 

Bouchier, E. Spenser, Syria as a Roman Province, Oxford: B. H. Blackwell, 1916. 

Bowersock, Glen W., Roman Arabia, USA: Harvard University Press, 1983. 

Bowersock, Glen W., Throne of Adulis: Red Sea Wars on the Eve of Islam, Oxford: 

Oxford University Press, 2013. 

Bray, Julia, “Christian King, Muslim Apostate: Depictions of Jabala Ibn al-Ayham in 

Early Arabic Sources”, Writing ‘True Stories’ Historians and Hagiographers in the 

Late Antique and Medieval Near East, ed. Arietta Papaconstantinou, Turnhout: 

Brepols Publishers, 2010. 

Briant, Pierre, Büyük İskender: Fetihler ve Siyaset, çev. Nihan Özyıldırım, İstanbul: 

Alfa Yayınları, 2019. 

Brosius, Maria, The Persians, London-New York: Routledge, 2006. 

Brown, Peter, Geç Antikçağ Dünyası, çev. Turhan Kaçar, İstanbul: Alfa Yayınları, 

2016. 

Bryce, Trevor, Ancient Syria: A Three Thousand Year History, Oxford: Oxford 

University Press, 2014. 



152 
 

Butcher, Kevin, Roman Syria and the Near East, London: British Museum Press, 

2003. 

Cameron, Averil, The Mediterranean World in Late Antiquity 395-700 AD, London-

New York: Routledge, 2012. 

Cengiz, Ercan, Yusuf Canpolat, “Gassânilerin Kuruluşundan Yıkılışına Kadar 

Gassâni-Sâsâni Münasebetleri”, Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 

VIII, S. 16 (2021), s. 736-753. 

Christides, Vasilios, “The Image of the Pre-Islamic Arab in the Byzantine Sources” 

(Doctoral Thesis, Princeton University), 1970. 

Cook, David, “Syria and the Arabs” A Companion to Late Antiquity, edit. Philip 

Rousseau, Chichester, U.K.; Malden, MA: Wiley-Blackwell, 2009. 

Crone, Patricia, Meccan Trade and the Rise of Islam, New Jersey: Gorgias Press, 

2004. 

Cevad Ali, el-Mufassal fi Tarihi’l-Arab Kable’l-İslâm, c. 1/3, Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-

Melayin, 1969. 

Çağatay, Neşet, İslâm Öncesi Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1982. 

Çelebi, Furkan, “Mekke’nin Ticarî Bir Merkeze Dönüşmesinde Bizans-Sâsânî 

Mücadelesinin Rolü”, Siyer Araştırmaları Dergisi, S. 16 (Nisan 2024), s. 69-89. 

Çağatay, Neşet, “Hz. Muhammed’in Soyu, Çocukluğu ve Gençliği”, AÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. VIII, S. 1 (1960), s. 19-39. 

Daryaee, Touraj, Khodadad Rezakhani, From Oxus to Euphrates: The World of Late 

Antique Iran (Ancient Iran Series), v. 1 (Los Angeles, California: Farhang Foundation, 

2016). 

Daryaee, Touraj, Sasanian Persia: The Rise and Fall of an Empire, London-New 

York: I. B. Tauris& Co. Ltd. 1967. 



153 
 

Dignas, Beate, Engelbert Winter, Rome and Persia in Late Antiquity, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007. 

Donner, Fred, Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam, Cambridge, 

Massachusetts: The Belknap Press of Harvard University Press, 2010. 

Donner, Fred, The Early Islamic Conquests, Princeton: Princeton University Press, 

1981. 

Dresch, Paul, Tribes, Government, and History in Yemen, Oxford: Clarendon Press, 

1989. 

Dussaud, Rene, el-Arab fî Suriyye kable’l-İslâm, çev. Abdülhamid Devahili, Kahire: 

Lecnetü’t-Te’lif ve’t-Terceme ve’n-Neşr, 1959. 

Duygu, Zafer, Hıristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri 

ve Kristoloji Paradigmaları, İstanbul: Divan Kitap, 2017. 

Edwell, Peter, “Arabs in the Conflict Between Rome and Persia, AD 491-630”, Arabs 

and Empires before Islam, ed. Greg Fisher, Oxford: Oxford University Press, 2015. 

Esamine, Halil, “Emevîler Döneminde Arapların İskânı”, çev. Nuh Arslantaş, Öneri 

Dergisi, C. II, S. 12 (1999), s. 271-280. 

Farrokh, Kaveh, Shadows in the Desert: Ancient Persia at War, Oxford: Osprey 

Publishing, 2007. 

Fayda, Mustafa, Allah’ın Kılıcı Halid b. Velid, MÜ İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2014. 

Fayda, Mustafa, Hulefâ-yı Râşidîn Devri (Dört Halife Dönemi 11-40/632-661), 

İstanbul: Kubbealtı Neşriyatı, 2014. 

Fisher, Greg, Between Empires Arabs, Romans, and Sasanians in Late Antiquity, 

Oxford: Oxford University Press, 2011. 

Fisher, Greg, Philip Wood and others, “Arabs and Christianity”, Arabs and Empires 

before Islam, ed. Greg Fisher, Oxford: Oxford University Press, 2015. 



154 
 

Fisher, Greg, Rome, Persia, and Arabia: Shaping the Middle East from Pompey to 

Muhammad, London-New York: Routledge, 2020. 

Fowden, Elizabeth Key, The Barbarian Plain Saint Sergius Between Rome and Iran, 

Berkeley: University of California Press, 1999. 

Franck, Irene M., David M. Brownstone, The Silk Road: A History, New York-

Oxford: Facts On File Publications, 1986. 

Frankopan, Peter, The Silk Roads: A New History of the World, New York: Vintage 

Books, 2017. 

Frend, W. H. C., The Rise of the Monophysite Movement, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1972. 

Genequand, Denis, “Some Thoughts on Qasr al-Hayr al-Gharbi, its Dam, its 

Monastery and the Ghassanids”, Levant, Council for British Research in the 

Levant&Service Cantonal d’Archéologie, Vol. XXXVIII (December 2006), s. 63-83. 

Genequand, Denis, “The Archaeological Evidence for the Jafnids and the Nasrids”, 

Arabs and Empires before Islam, ed. Greg Fisher, Oxford: Oxford University Press, 

2015. 

Glubb, John Bagot, The Great Arab Conquests, New Jersey: Prentice-Hall, 1964. 

Graf, David, “The Saracens and the Defense of the Arabian Frontier”, Bulletin of the 

American Schools of Oriental Research, No. 229 (February 1978), s.1-26. 

Grant, Christina Phelps, The Syrian Desert Caravans, Travel and Exploration, 

London: A.&C. Black, Ltd. 1937. 

Greatrex, Geoffrey, “Byzantium and the East in the Sixth Century”, The Cambridge 

Companion to the Age of Justinian, ed. Michael Maas, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005. 

Greatrex, Geoffrey, Samuel N.C. Lieu, The Roman Eastern Frontier and the Persian 

Wars, London-New York: Routledge, 2002. 



155 
 

Grunebaum, G. E., Classical Islam: A History, 600-1258, trans. Katherine Watson, 

New Jersey: Aldine Transaction Publishers, 1970. 

Günaltay, Şemsettin, İslâm Öncesi Arap Tarihi, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2015. 

Günaltay, Şemsettin, İslam Öncesi Araplar ve Dinleri, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 1997. 

Hamidullah, Muhammed, “el-Îlâf veya İslâm’dan Önce Mekke’nin İktisadî-

Diplomatik Münasebetleri”, çev. İsmail Cerrahoğlu, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. IX, S. 1 (Ankara, 1961), s. 213-222. 

Hamidullah, Muhammed, Foreign relations of the prophet Muhammed, 4. bs., 

Haydarabad: The Institute of Indo-Middle East, [t.y.]. 

Hamidullah, Muhammed, Hz. Peygamber’in Altı Orijinal Diplomatik Mektubu, çev. 

Mehmet Yazgan, İstanbul: Beyan Yayınları, 1990. 

Hamidullah, Muhammed, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan, İstanbul: Beyan 

Yayınları, 2017. 

Hamidullah, Muhammed, Mecmû’atü’l-Vesâ’ikı’s-Siyâsiyye li’l-Ahdi’n-Nebevî ve’l-

Hilâfeti’r-Râşide, Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 2001. 

Hitti, Philip, İslâm Tarihi, çev. Salih Tuğ, İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1980. 

Hodgson, Marshall G. S., The Venture of Islam: Conscience and History in a World 

Civilization The Classical Age of Islam, v. 1, Chicago: University of Chicago Press, 

1977. 

Hoyland, Robert G., Arabia and the Arabs: From the Bronze Age to the Coming of 

Islam, London-New York: Routledge, 2001. 

Hoyland, Robert G., In God’s Path the Arab Conquests and the Creation of an Islamic 

Empire, Oxford: Oxford University Press, 2015. 

İslam Çelik, Sümeyye, “Gassânîler (Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi), 2019. 



156 
 

Kaçar, Turhan, “Doğu Roma Dünyasında Monofizit Reaksiyon ve İmparator 

Iustinianus”, CollAn, C. IX, S. 3 (2010), s 307-332. 

Kaçar, Turhan, “Dünyaya İki Işık: Geç Antikçağ’da İran ve Roma”, Doğu Batı 

Düşünce Dergisi,  S. 61 (2012), s. 153-180. 

Kaçar, Turhan, “Erken Bizans Döneminde Doğu: Süryani Monofizitliğinin Doğuşu”, 

ed. A. Bakkal, I. Uluslararası Katılımlı Bilim, Din ve Felsefe Tarihinde Harran Okulu 

Sempozyumu, Şanlıurfa 2006, s. 107-121. 

Kaçar, Turhan, Geç Antikçağ’da Hıristiyanlık: Doğu’da İsa Doktrininin Siyasi ve 

Entelektüel Tarih, İstanbul:  Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2009. 

Kaegi, Walter E., Byzantium and the Early Islamic Conquests, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1992. 

Kaegi, Walter E., Heraclius, Emperor of Byzantium, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2003. 

Kara, Cahit, “Heyetler Yılı (Senetü’l-Vüfûd): Tarihsel Arka Plan Üzerine Bir 

İnceleme”, İstem Dergisi, S. 23 (Aralık 2014), s. 101-162. 

Kazhdan, Alexander P., “Limes”, The Oxford Dictionary of Byzantium, Dumbarton 

Oaks, Washington: Oxford University Press, 1991. 

Kehhâle, Ömer Rızâ, Mu’cemu kabâ’ili’l-Arabi’l-kadîme ve’l-hadîse, 3. bs., c. 9, 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1982. 

Kelpetin, Mahmut, Cahiliye Döneminde Arabistan, Ankara: Fecr Yayınları, 2022. 

Kelpetin, Mahmut, İslâm Öncesi Güney ve Kuzey Arabistan, İstanbul: KURAMER 

Yayınları, 2016. 

Kennedy, Hugh, “From Polis to Madina: Urban Change in Late Antique and Early 

Islamic Syria”, Oxford Journals, No. 106 (February 1985), s. 3-27. 

Kennedy, Hugh, “Syria, Palestine and Mesopotamia”, The Cambridge Ancient 

History, ed. Averil Cameron, Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 



157 
 

Kennedy, Hugh, “Syrian Elites from Byzantium to Islam: Survival or Extinction?”, 

Money, Power and Politics in Early Islamic Syria, ed. John Haldon, Aldershot: 

Ashgate Publishing Company, 2010. 

Kennedy, Hugh, “The Impact of Muslim Rule on the Pattern of Rural Settlement in 

Syria”, La Syrie de Byzance à l’Islam, eds. P. Canivet and J.P. Rey-Coquais, 

Damascus, Institut Français du Proche Orient, 1992. 

Kennedy, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliphates, Great Britain: Pearson 

Education Limited, 2004. 

Khazanov, Anatoly, “Nomads in the History of the Sedentary World”, Nomads in the 

Sedentary World, eds. Anatoly Khazanov and André Wink, London-New York: 

Routledge, 2001. 

Khazanov, Anatoly, Göçebe ve Dış Dünya, çev. Ömer Suveren, İstanbul: Doğu 

Kütüphanesi, 2015. 

Lapidus, Ira M., İslam Toplumları Tarihi, çev. Yasin Aktay, c. 1, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2020. 

Lecker, Michael, “The Levying of Taxes for the Sassanians in Pre-Islamic Medina 

(Yathrib)”, Jerusalem Studies in Arabic and Islam, Vol. XXVII (2002), s. 109-126. 

Lecker, Michael, “Were the Ghassanids and the Byzantines behind Muḥammad’s 

hijra?”, Les Jafnides. Des rois arabes au service de Byzance (VIe siècle de l’ère 

chrétienne), eds. Denis Genequand and Christian Julien Robin (Paris: 

Orient&Méditerranée, 2014), s. 277-294. 

Lenski, Noel, Failure of Empire Valens and the Roman State in the Fourth Century 

A.D, Berkeley-Los Angeles: University of California Press, 2002. 

Liebeschuetz, Wolf, “Arab Tribesmen and Desert Frontiers in Late Antiquity”, 

Journal of Late Antiquity, Johns Hopkins University Press, Vol. VIII, No. 1 (Spring 

2015), s. 62-96. 



158 
 

Liebeschuetz, Wolf, East and West in Late Antiquity: Invasion, Settlement, 

Ethnogenesis and Conflicts of Religion, ed. Olivier Hekster, Leiden: Brill, 2015. 

Lyonnet, Bertille, “Who Lived in the third-Millennium “Round Cities” of Northern 

Syria?”,  Nomads, Tribes, and the State in the Ancient Near East Cross-Disciplinary 

Perspectives, ed. Jeffrey Szuchman, USA: University of Chicago, 2009. 

Mackintosh-Smith, Tim, Arabs A 3,000-Year History of Peoples, Tribes and Empires, 

New Haven and London: Yale University Press, 2019. 

Mayerso, Philip, Mauia, “Queen of the Saracens? A Cautionary Note”, Israel 

Exploration Journal, Vol. XXX, No. 1/2 (1980), s. 123-131. 

Mehran, Muhammed Beyyumi, Dirasat fî tarihi’l-Arabi’l-kadim, 2. bs., Riyad: 

Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, 1980. 

Menze, Volker, “Süryani Ortodoks Kilisesi’nin Ortaya Çıkışı: Dinî Kimliğe Dair 

Arayış”, Süryaniler: Kimlik, Din, Literatür, ed. Zafer Duygu, Kutlu Akalın, Umut Var, 

İstanbul: Selenge Yayınları, 2023. 

Menze, Volker, “The Establishment of the Syriac Churches”, The Syriac World, ed. 

Daniel King, London-New York: Routledge, 2019. 

Meyendorff, John, “Justinian, the Empire and the Church”, Dumbarton Oaks, Vol. 

XXII (1968), s. 43-60. 

Millar, Fergus, The Roman Near East 31 BC-AD 337, USA: Harvard University Press, 

2001. 

Mitchell, Stephen, Geç Roma İmparatorluğu Tarihi MS 284-641, çev. Turhan Kaçar, 

Ankara: TTK Yayınları, 2016. 

Monferrer-Sala, Juan Pedro, “‘New Skin for Old Stories’ Queens Zenobia and 

Mawiya, and Christian Arab Groups in the Eastern Frontier During the 3rd-4th 

Centuries CE”, Mapping Knowledge: Cross-Pollination in Late Antiquity and the 

Middle Ages, eds. Charles Burnett and Pedro Mantas-Espana (Cordoba, Spain: 

Warburg Institute, 2014), s. 71-99.  



159 
 

Monferrer-Sala, Juan Pedro, “Lakhmids against Ghassanids in the late 6th c. CE. 

Qābūs b. al-Mundhir Defeats al-Mundhir b. Ḥārith b. Jabala. A Pre-Islamic Episode 

Rendered into Arabic from Syriac”, Interrelations Between the Peoples of the Near 

East and Byzantium in Pre-Islamic Times, ed. Vassilios Christides (Cordoba: Cordoba 

Near Eastern Research Unit, 2015), s. 79-105. 

Musil, Alois, Arabia Deserta: A Topographical Itinerary, New York: American 

Geographical Society Oriental Explorations and Studies, 1927. 

Nöldeke, Theodor, Ümerâü Gassân, çev. Bendelî Cevzî-Kostantin Rezzak (Beyrut: el-

Matabaatü’l Katolikiyye, 1933). 

Ostrogorsky, Georg, Bizans Devleti Tarihi, çev. Fikret Işıltan, Ankara: TTK Yayınları, 

2019. 

Öz Nalezen, Nihan, “Zenobia: Roma ve Sasaniler Arasında Bir Kraliçe” (Doktora 

Tezi, İstanbul Medeniyet Üniversitesi), 2024. 

Pandura, Mariusz, “Perceiving Otherness, Creating Resemblance-the Byzantinization 

of Nomads in the Age of Justinian I: the Arabs”, Acta Euroasiatica, Vol. I (2013), s. 

43-71.  

Parker, Thomas, Romans and Saracens: A History of the Arabian Frontier, American 

Schools of Oriental Research, 1986. 

Pirenne, Henri, Hz. Muhammed ve Charlemagne, çev. Muhsin Önal Mengüşoğlu, 

İstanbul: Pınar Yayınları, 2012. 

Potts, Daniel T., “Trans-Arabian Routes of the Pre-Islamic Period”, The Arabs and 

Arabia on the Eve of Islam, ed. F. E. Peters, London-New York: Routledge, 1999. 

Retso, Jan, The Arabs in Antiquity: Their History from the Assyrians to the Umayyads, 

London-New York: Routledge, 2003.  

Sarıcık, Murat, “Cahiliye Döneminde Arap Yarımadası Panayırları”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 31 (2013), s. 109-140. 



160 
 

Sarris, Peter, Empires of Faith: The Fall of Rome to the Rise of Islam, 500-700, 

Oxford: Oxford University Press, 2011. 

Segal, Arthur, Town Planning and Architecture in Provincia Arabia, Oxford: BAR 

International Series, 1988. 

Shaban, Muhammad A., Islamic History A New Interpretation A.D. 600-750 (A.H. 

132), v. 1, Cambridge: Cambridge University Press, 1971. 

Shahid, Irfan, “Exploring trade practice and market before and after the advent of 

Islam in Arabia”, JEEIR, Vol. VI, No. 2 (2018), s. 5-18.  

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Fourth Century, Washington: 

Dumbarton Oaks, 1984, 2006. 

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, v. 2/1, Washington: 

Dumbarton Oaks, 2002. 

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, v. 2/2, Washington: 

Dumbarton Oaks, 2009. 

Shahid, Irfan, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, v.1, Washington: 

Dumbarton Oaks, 1995. 

Sidebotham, Steven E., “Romans and Arabs in the Red Sea”, Topoi, Vol. VI/II (1996), 

s. 785-797.  

Sommer, Michael, Palmyra A History, London-New York: Routledge, 2018. 

Şahin Utku, Nihal, Kızıldeniz Çöl, Gemi ve Tacir, İstanbul: Klasik Yayınları, 2017. 

T. Fiema, Zbigniew, “The Military Presence in the Countryside of Petra in the 6th”, 

Proceedings of the XVIIIth International Congress of Roman Frontier Studies Held in 

Amman, Jordan (September 2000), eds. Philip Freeman, Julian Bennett, Zbigniew T. 

Fiema and Birgitta Hoffmann, Oxford: BAR International Series 2002. 

Takkuş, Muhammed Süheyl, Tarihü’l-Arab kable’l-İslâm, Beyrut: Dârü’n-Nefâis, 

2009. 



161 
 

Toral Niehoff, Isabel, “Emperyal Çekişmeler ve Araplar: İslam’ın Arifesinde Geç 

Antik Dünya”, Wiley Blackwell İslam Tarihi, çev. İsmail Hakkı Yılmaz (İstanbul: 

Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022). 

Toral Niehoff, Isabel, “Late Antique Iran and the Arabs: The Case of al-Hira”, Journal 

of Persianate Studies, Vol. VI (2013), s. 115-126. 

Usta, İbrahim, İslâm Öncesi Arap Mitolojisi, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

Vasiliev, Alexander, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. Arif Müfid Mansel, c. 1, 

Ankara: Maarif Matbaası, 1943. 

Walmsley, Alan, Early Islamic Syria an Archaeological Assessment, London: Bristol 

Classical Press, 2007. 

Watt, Montgomery, Muhammad at Mecca, Oxford: Oxford University Press, 1960. 

Whittow, Mark, The Making of Byzantium 600-1025, Berkeley: University of 

California Press, 1996. 

Winkler, Dietmar W., “The Syriac Church Denominations: an Overview”, The Syriac 

World, ed. Daniel King, London-New York: Routledge, 2019. 

Wise Bauer, Susan, Antik Dünya Tarihi: İlk Kayıtlardan Roma’nın Dağılmasına 

Kadar, çev. Mehmet Moralı, 4. bs., İstanbul: Alfa Yayınları, 2020. 

Wood, Philip, “Christianity and the Arabs in the Sixth Century”, Interactions Between 

Rome and the Peoples on the Arabian and Egyptian Frontiers in Late Antiquity, eds. 

G. Fisher and J. Djikstra, Leuven: Peeters, 2014. 

Zeydan, Corcî, el-Arab Kable’l-İslâm (Beyrut: Daru Mektebeti’l-Hayat, 1914). 

Ansiklopedi Maddeleri 

Abel, A., “Bosrā”, EI, Vol. I, 1986, s. 1275-1277. 

Ağırakça, Ahmet, “Gassânîler”, DİA, c. 13 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1996), s. 

397-398. 



162 
 

Algül, Hüseyin, “Mûte Savaşı”, DİA, c. 31 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), s. 

385-386. 

Ateş, Ali Osman, “Kusay b. Kilâb”, DİA, c. 26 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2002), s. 460-461. 

Azizova, Elnure, “Tihâme”, DİA, c. 41 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012), s. 153-

154. 

Christides, V., “Milāha”, EI, Vol. VII, 1993, s. 40-46. 

Çubukçu, Asri, “Buâs”, DİA, c. 6 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992), s. 340. 

Demirkent, Işın, “Herakleios”, DİA, c. 17 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998), s. 

210-215. 

Elmalı, Hüseyin , “Hassân b. Sâbit”, DİA, c. 16 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

1997), s. 399-402. 

Fayda, Mustafa, “Câbiye”, DİA, c. 6 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992), s. 538. 

Fayda, Mustafa, “Cebele b. Eyhem”, DİA, c. 7 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1993), 

s. 184-185. 

Fayda, Mustafa, “Senetü’l-Vüfûd”, DİA, c. 36 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2009), 

s. 520-521. 

Harman, Ömer Faruk, “Arim”, DİA, c. 3 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), s. 

373-374. 

Özkan, Mustafa, “Medine Vesikası”, DİA, c. 2 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

2019), s. 212-215. 

Schleifer, J., “Gassânîler”, İA, c. 4 (İstanbul: MEB Basımevi, 1978), s. 718-721. 

Sezikli, H. Ahmet, “Amr b. Ma’dîkerib”, DİA, c. 3 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 

1991), s. 88. 

Webb, Peter, “Bakr b. Wā’il”, EI, Vol. III, 2020, s. 6-9. 



163 
 

Yıldız, Hakkı Dursun, “Arap”, DİA, c. 3 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), s. 

272-276. 

Yiğit, İsmail, “Tebük Gazvesi”, DİA, c. 40 (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2011), s. 

228-230. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 
 

EKLER 

1. Gassânî Hükümdarları 

1) Cefne b. Amr (MS 220-265)  

2) Amr b. Cefne (MS 265-270) 

3) Sa’lebe b. Amr (MS 270-287) 

4) Hâris b. Sa’lebe (MS 287-307) 

5) Cebele b. Hâris (MS 307-317) 

6) Hâris b. Cebele (İbn Mâriye) (MS 317-327) 

7) Münzir b. Hâris (MS 327-330) 

8) Eyhem b. Hâris (MS 327-330) 

9) Münzir el-Asğar b. Hâris (MS 327-340)  

10) Nu’man b. Hâris (MS 327-342)  

11) Amr b. Hâris (MS 330-356) 

12) Cebele b. Hâris (MS 327-361) 

13) Cefne b. Münzir (MS 361-391) 

14) Nu’man b. Münzir (MS 361-362) 

15) Nu’man b. Amr b. Münzir (MS 391-418) 

16) Cebele b. Nu’man (MS 418-434) 

17) Nu’man b. Eyhem (MS 434-455)  

18) Hâris b. Eyhem (MS 434-456)  

19) Nu’man b. Hâris (MS 434-453) 

20) Münzir b. Nu’man (MS 453-472) 



165 
 

21) Amr b. Nu’man (MS 453-486)  

22) Hucr b. Nu’man (MS 453-465) 

23) Hâris b. Hucr (MS 486-512) 

24) Cebele b. Hâris (MS 512-529) 

25) Hâris b. Cebele (MS 528-569) 

26) Münzir b. Hâris (MS 569-581)  

27) Ebû Kerb Nu’man b. Hâris (MS 570-582) 

28) Nu’man b. Münzir (MS 581-583) 

29) Hâris b. Hâris (MS 583-?) 

30) Nu’man b. Hâris Ebû Kerb (MS 583-?) 

31) Eyhem b. Cebele (MS ?-614) 

32) Münzir b. Cebele (MS 614-?) 

33) Şerâhîl b. Cebele (MS ?-618) 

34) Amr b. Cebele (MS 618-628) 

35) Cebele b. Hâris (MS 628-632) 

36) Cebele b. Eyhem (MS 632-638) 

 

 

 

 

 

 



166 
 

2. Strata Diocletiana 

 

 

 

 



167 
 

3. Gassânîlerin Siyasî Haritası 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 
 

4. Gassânîlerin Antik Yerleşimleri 

 

 

 

 

 


	202407091055
	Badur Tez Jürisi Onay formu
	Badur Tez Son Hali - Kopya



