
 
 

 
 

T.C. 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
GÜNÜMÜZ SANATINDA MALZEME OLARAK KULLANILAN DOĞAL VARLIKLARIN SANAT 

YAPITINA DÖNÜŞÜMÜ 
 

 
 

 
 

YÜKSEK LİSANS ESER METNİ 
 

SELİM SERDAR ORUÇ 
 
 
 
 
 
 
 

Temel Eğitim Ana Sanat Dalı 
 

Temel Sanat ve Tasarım Programı 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Doç. Özlem Özkan 
 
 
 
 
 

Haziran 2024 
 



 
 

                                                                    
 

  



 
 

T.C. 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

GÜNÜMÜZ SANATINDA MALZEME OLARAK KULLANILAN DOĞAL VARLIKLARIN SANAT 
YAPITINA DÖNÜŞÜMÜ 

 
 
 

 
 

YÜKSEK LİSANS ESER METNİ 
 

SELİM SERDAR ORUÇ 
 
 
 
 
 
 
 

Temel Eğitim Ana Sanat Dalı 
 

Temel Sanat ve Tasarım Programı 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Doç. Özlem Özkan 
 
  

                                                                 

                                                             

 

 

                                                                   Haziran 2024 



 
 

  

 
  



 
 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Lisansüstü Tez Yazım Kılavuzuna uygun olarak 
hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

• Tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun olarak 
sunduğumu,  

• Başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel normlara 
uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

• Atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

• Ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), uygulamalarımı 
yaptırmadığımı, 

• Bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede başka bir 
tez çalışması olarak sunmadığımı 

 

beyan ederim. 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                       

 

 

 

 

                                                                                                        Halit Oruç’ un anısına 

                                                                                                                      1959-2021 

  



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ …………………………………………………………………………………………………………………….ix 
ÖZET              ………………………………………………………………………………………………………………………x 
SUMMARY     ……………………………………………………………………………………………………………………xiii 
RESİM LİSTESİ  …………………………………………………………………………………………………………….……xix 
1.GİRİŞ……………………………………………………………………………………………………..…………………………..1 
1.1 Çalışmanın Amacı…………………………………………………………………………………………………………2 
1.2 Çalışmanın kapsamı…………………………………………………………………………………………………..…2 
1.3 Çalışmanın Yöntemi………………………………………………………………………………………………….….2 
2. TARİHSEL SÜREÇTE SANAT VE DOĞA İLİŞKİSİ………………………………………………………………….3 

2.1 Tarih Öncesi Çağlarda Sanat ve Doğa İlişkisi…………………………………………………………………4 
     2.2  Ana Tanrıça Kültü……………………………………………………………………………………………………..10 
3. İNSAN VE DOĞA İLİŞKİSİ ………………………………………………………………………………………………..14 
4. 20.YY. SANATINDA DOĞA PRATİKLERİ………………………………………………………………………...19 

4.1. Land Art…………………………………………………………………………………………………………….………22 
4.2. Ekolojik Sanat……………………………………………………………………………………………………………33 

     4.3. Biyo Sanat…………………………………………………………………………………………………………..…40 
5. DOĞAL VARLIKLARIN SANAT ESERİNE DÖNÜŞÜMÜ……………………………………….…………….51 
6. BİR ETİK SORUNU OLARAK SANAT ESERİNDE DOĞAL VARLIK KULLANIMI……………..……..69 
7. ORGANİK DEĞİŞKENLİĞİN DRAMATİZMİ………………………………………………………………………..85 
8.KİŞİSEL ÇALIŞMALAR..………………………………………………………………………………………………………88 
9. SONUÇ……………… ………………………………………………………………………………………………………104 
KAYNAKLAR ………………………………………………………………………………………………………………….106 
ÖZGEÇMİŞ…………………….……………………………………………………………………………………………….110 
  



viii 
 

  



vii 
 

                                                                       ÖNSÖZ 

 

 

       Sanat edimini, insan ve doğa ilişkisi bağlamında inceleyen bu çalışma, günümüz sanat 

pratiklerinin etik değerlerini sorgulamaktadır. İnsan zekasının evriminin bir sonucu ve 

dışavurumu olan sanat edimi tarihsel süreci içerisinde ele alınırken, varılan son noktada 

insanın sanat üretmedeki eğiliminin ilk adımlarının izleri aranmıştır. Günümüzde sanat yapıtını 

oluşturan sıra dışı materyaller, neden-sonuç ilişkisine göre incelenmiş, insani değerler 

açısından sorgulanmıştır. İnsanın doğayla olan mücadelesinde onu kontrol edebilme çabasıyla 

başlayan ve cesaret bulabilen insan başarılarından olan sanat eyleminin, günümüzde evrildiği 

formu insan ve doğa ilişkisi açısından incelenmiştir. Doğanın kendiliğinden yapısı sanat eserinin 

nasıl doğrudan bir parçası olabildiği ve bunun dramatik sonuçları da çalışmada incelenen 

konulardan biri olmuştur. Sanatçının doğanın taklidinden hoş bir öykünme çabasından 

doğanın öngörülemez yapısını doğrudan sanat eserine dönüştürme çabasındaki, düşünce 

biçimleri ve fikir ayrılıkları yine tarihsel süreç içerinde incelenmiştir.   

       Bu eser metnini yazdığım zorlu süreçte, tüm bilgi birikimi ve tecrübesiyle  bana destek 

olan, yol gösteren değerli danışman hocam Doç. Özlem Özkan’a  teşekkürü bir borç bilirim. 

Çalışmam süresince sonuna kadar bana inanan,  ve destekçim olan ailem ve tüm dostlarıma 

ayrıca teşekkür ederim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                        

 



vii 
 

                                                                           ÖZET 

      İnsanlık tarihinin başlangıcından bu yana, insan  yaşadığı çevre ile sürekli mücadele 

ve etkileşim içinde bulunmuştur. Tarih öncesi çağlardaki insanın doğaya bakış açısı ve 

yorumlayış biçimi, insan ve doğa ilişkisini anlamlandırabilmek için ışık 

tutabilmektedir. İnsanın çevresinde şahit olduğu olayları ve gözlemlerini, yontu ya da 

desen yoluyla belgeleme isteğinin gereksinimler sonucu ortaya çıktığı görülmektedir. 

Sanatın işlevsel rolü tarihsel süreçte evrimleşerek farklı formlarda gün yüzüne 

çıkabilmiştir.  

     İnsan ve doğa ilişkisi, insanın çevresiyle etkileşimini, doğanın estetik güzelliğini, 

vahşi ve ilkel yönünün onun üzerindeki etkisini yansıtan birçok sanat eserinde kendini 

göstermektedir. Sanat tarihindeki çeşitli dönemlerde bu ilişkinin nasıl yansıtıldığını ve 

nasıl evrildiğini anlamak önemlidir. Antik dönemlerden itibaren insanlar, doğayı kendi 

yaratıcı süreçlerinin bir parçası olarak görmüşlerdir. Antik Yunan ve Roma sanatında, 

doğa tanrıçaları ve tanrıları, toprağın bereketini sembolize eden sahneler sıkça 

görülmektedir. Ayrıca, doğanın öğretileri ve sembolleri, mitolojik hikayeler ve 

mitoslar aracılığıyla insan yaşamının bir parçası olarak ele alınmıştır. Orta Çağ 

boyunca, Hristiyanlık doğayı kutsal bir varlık olarak görürken, sanat eserleri genellikle 

dini motiflerden oluşmaktaydı. Doğa, insanların koruması gereken Tanrı'nın yarattığı 

kutsal bir armağan olarak kabul edilen bir olgu olarak vurgulanmıştır. Bu dönemde 

manastır bahçeleri ve manastır içi freskler, doğanın manevi anlamını yansıtan önemli 

sanat  eserleri olarak görülmektedir. Rönesansla  birlikte, insan ve doğa ilişkisi sanatın 

odak noktası haline gelmiştir. Rönesans sanatçıları, insan bedenini ve doğayı detaylı 

bir şekilde incelemiş ve bu iki unsuru harmonik bir şekilde birleştiren yapıtlar 

üretmişlerdir. Sanayi Devrimi ve modernleşme süreciyle birlikte, insan ve doğa 

ilişkisinin dinamikleri değişmiştir. Endüstrileşme, kentleşme ve doğal kaynakların 

tüketilmesi, doğa ile insan arasındaki dengeyi bozmuş ve birçok sanatçı bu değişimi 

eleştirel bir şekilde ele almıştır. Romantizm ve natüralizm gibi akımlar, insanın 

doğayla uyum içinde yaşaması gerektiğini vurgulamıştır ve doğanın güzelliklerini ve 

kırılganlığını yansıtan eserlerin örnekleri verilmiştir. Günümüz sanatında, insan ve 

doğa ilişkisi çeşitli şekillerde ele alınmaktadır. Bazı sanatçılar çevre sorunlarına 



viii 
 

odaklanırken, diğerleri insanın doğayla olan bağını yeniden keşfetmeye çalışmaktadır. 

Teknolojinin ilerlemesiyle birlikte, biyo- sanat ve çevresel sanat gibi yeni akımlar 

ortaya çıkmış ve insanın doğa üzerindeki etkisini sorgulamıştır. 

          20. yüzyılla beraber çok daha karmaşık pratiklere dönüşen sanat edimlerinde, 

kavram ve düşüncenin kimi zaman biçimin de önüne geçtiği görülmektedir. İzleyici 

açısından da okunması giderek zorlaşan kimi zaman bir yaşam tecrübesi sunabilen 

günümüz sanat yapıtlarının etik sınırları da giderek zorlamakta olduğu görülmektedir. 

Protest ifade biçimlerini travmatik düzeye taşıyan sanatçılar izleyicide şok etkisi 

yaratmak için canlılara işkence yapacak kadar ileriye gidebilmişlerdir. Canlılığın 

basitten  giderek karmaşıklaşan yapısına karşı takındığımız  tavrı da sorgulayan bu 

çalışmada, günümüz sanatında organik ve değişken doğal varlıkları sanat eserine 

dönüştüren sanatçılar incelenmiştir.   

 

ANAHTAR KELİMELER: Doğa, Biyo-Sanat, Dönüşüm,  Anselm Kiefer, Süreç. 



vii 
 

THE TRANSFOTMATION OF NATURAL BEINGS THAT ARE USED AS MATERIALS IN 

ART INTO         ARTEFACTS 

SUMMARY 

Since the beginning of human history, humans and the environment they live in have 

been in constant struggle and interaction. The way humans viewed and interpreted 

nature in prehistoric times can shed light on understanding the relationship between 

humans and nature. It seems that the human desire to document the events and 

observations that witnessed in the environment through sculpture or pattern 

emerged as a result of needs. The functional role of art has evolved throughout 

history and emerged in different forms. The relationship between humanity and 

nature manifests itself in many works of art that reflect the interaction of people with 

their environment, the aesthetic beauty of nature, and the effect of its wild and 

primitive aspects on it. It is important to understand how this relationship was 

reflected and evolved in various periods in art history. Since ancient times, people 

have viewed nature as a part of their creative processes. In ancient Greek and Roman 

art, scenes symbolizing nature goddesses and gods and the fertility of the land are 

frequently seen. In addition, the teachings and symbols of nature have been 

considered as a part of human life through mythological stories and myths. During 

the Middle Ages, while Christianity viewed nature as a sacred entity, works of art 

often consisted of religious motifs. Nature is emphasized as a phenomenon that is 

considered a sacred gift created by God that humans must protect. During this 

period, monastery gardens and frescoes inside the monastery were seen as 

important works of art that reflected the spiritual meaning of nature. With the 

Renaissance, the relationship between humans and nature became the focus of art. 

Renaissance artists examined the human body and nature in detail and produced 

works that harmoniously combined these two elements. With the Industrial 

Revolution and the modernization process, the dynamics of the relationship between 

humans and nature have changed. Industrialization, urbanization and depletion of 



vii 
 

natural resources have disrupted the balance between nature and humans, and many 

artists have addressed this change critically. Movements such as romanticism and 

naturalism emphasized that humans should live in harmony with nature, and 

examples of works that reflect the beauty and fragility of nature are given. In today's 

art, the relationship between humans and nature is handled in various ways. While 

some artists focus on environmental issues, others try to rediscover man's 

connection with nature. With the advancement of technology, new movements such 

as bio-art and environmental art have emerged and questioned the impact of humans 

on nature. 

       It can be seen that in artistic acts, which turned into much more complex 

practices in the 20th century, concept and thought sometimes take precedence over 

form. It seems that today's works of art, which are increasingly difficult to read for 

the audience and can sometimes offer a life experience, are increasingly pushing 

ethical boundaries. Artists who take their forms of protest expression to a traumatic 

level have gone so far as to torture living creatures to create a shock effect on the 

audience. In this study, which also questions our attitude towards the simple to 

increasingly complex structure of life, the artists who transform organic and variable 

natural entities into works of art in today's art are examined. 

Key Words: Nature, Bio-Art, Transformation, Anselm Kiefer, Process.  



vii 
 

 



vii 
 

ŞEKİL LİSTESİ                 Sayfa 

Resim 2.1.1: Alt Paleolitik  döneme ait taş aletler(  Muséum de Toulouse.)………….…. 4 

Resim 2.1.2: Panga ya Saidi mağarasındaki (solda) kalıntıların……………………….………..7 

Resim2.1.3: Aslan Adam, Stadel Mağarası'ndan, c. MÖ 40.000-35.000……………………..8 

Resim 2.2.1: Erken tunç dönemine ait bir heykelcik M.Ö. 2300-3500……………….…...10 

Resim 2.2.3: Fildişinden yapılan bu Venüs heykelciği………………………………….…………12 

Resim 4.1.1: Peru’nun antik Nazca Ovası ve çevresindeki Nazca çizgileri……………....21 

Resim 4.1.2: Nazca çizgileri……………………………………………………………………………….……22 

Resim 4.1.3:  Nazka çizimleri M.Ö. 100 M.S.2000, Nazca düzlükleri- Peru………………..24 

Resim 4.1.4: “Matterhorn” Bruno Taut’ ın Alp dağları için tasarladığı yapıtın eskizi….25 

Resim 4.1.5: Robert Morris'in Gözlemevi (1971)…………………………………………………..26 

Resim 4.1.6: Robert Morris'in Gözlemevi taslakları (1971)…………………………………….27 



vii 
 

Resim 4.1.7:Robert Morris Velsen Gözlemevi - Jef Cornelis'in “Sonsbeek Buiten de 

Perken” (1971) adlı eserinden alıntı……………………………………………………………….……...28 

Resim 4.1.7: Robert Morris Velsen Gözlemevi…………………………………………..………….29 

Resim 4.1.8: Robert Morris Gözlemevi……………………………………………………….…………..39 

Resim 4.1.9: Robert Smithson, 1969, 91,44 cm × 182,88 cm × 182,88 cm…………………30 

Resim 4.1.10. Robert Smithson  Saha Dışı,  1968, 2 32 × 27 cm ,12 5/8 × 10 5/8……...30 

Resim 4.1.11:A Nonsite, Franklin, New Jersey, 1968. Heykel Bileşeni: Boyalı ahşap 

kutular, kireç taşı, Kağıt Üzerinde Çalışma, Çağdaş Sanat Müzesi, Chicago………………31 

Resim 4.1.12. “ Non Site - Site Uncertain” ,Robert Smithson1968…………………….…..…32 

Resim 4.1.13.  Robert Smithson , Spiral Jetty , 1970, Rozel Point, Büyük Tuz Gölü, Utah, 

siyah bazalt kayası, tuz kristalleri, toprak ve su, 1.500 ft uzunluğunda ve yaklaşık 15 

ft. Genişliğinde…………………………………………………..………………………………………………….32 

Resim 4.2.1. Ice Watch Paris by Olafur Eliasson for Paris COP21…………………………..34 

Resim 4.2.2.  Ice Watch Paris by Olafur Eliasson for Paris COP21……………………….....35 

Resim 4.2.3: Zaman Manzarası 1965'ten Günümüze 45 x 200 ft. Yerli ağaçlar, toprak, 

açık çayır……………………………………………..………………………………………………..……………..36 

Resim4.2.4:  New York, Manhattan………………………………………………………………..…..…36 

Resim 4.2.5: Patricia Johanson, 1985…………………………………………………..………………..39 

Resim 4.2.6: Patricia Johanson, Leonhardt Lagünü, 1985……………………………………….39 

Resim 4.2.7:  Patricia Johanson, Leonhardt Lagünü taslakları, 1985………………………39 

Resim 4.2.8: Patricia Johanson, Leonhardt Lagünü, 1985……………………………………….39 

Resim 4.2.9. Tree Mountain - Yaşayan Bir Zaman Kapsülü-11.000 Ağaç, 11.000 Kişi, 

400 Yıl, 1992-96, (420 x 270 x 28 metre) Ylojarvi, Finlandiya………………………………..40 



viii 
 

Resim 4.3.1: Eduardo Kac "GFP Bunny",2000………………………………………………………..42 

Resim 4.3.2: Dora Montag, “Bu Dünya”, 2017……………………………………………………..43 

Resim 4.3.3: Dora Montag, “Bu Dünya”, 2017……………………………………………………..43 

Resim 4.3.4:  Catts ve Zurr, “ Bedensiz Mutfak”, 2003……………………………………………45 

Resim 4.3.5: Laznia Çağdaş Sanat Merkezi, Gdansk,  Doku Kültürü ve Sanatı Projesi, 

2003………………………………………………………………………………………………………………….…..45 

Resim 4.3.6: Victimless Leather, O. Catts, I. Zurr, 2003………..………………………………..46 

Resim 4.3.7:   Heather Dewey Hagborg   “ Stranger Visions” 2012……………..………….47 

Resim 4.3.8:  Hagborg’ un “Stranger Vision” için kullandığı organik 

materyaller,2012…………………………………………………………………………………………………..47 

Resim 4.3.9: Bulunan genetik materyaller, özel yazılım, 3 boyutlu baskılar, 

dokümantasyon, 2012-2013…………………………………………………………..……………………..48 

Resim 4.3.10:  Heather Dewey Hagborg “Invisible”, 2012………………………………..……49 

Resim 5.1: Hans Haacke, sergi görünümü, New Museum, New York, 2019…………...52 

Resim 5.2:Heykel Şeffaf akrilik cam, su, ışık, hava akımları, sıcaklık (sergi 

durumundaki iklim) 30,4 x 30,4 x 30,4 cm Baskı 7/10  Hans Haacke 2001………………54 

Resim 5.4:  Damien Hirst, “Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel İmkansızlığı”, 

Gagosion, Londra, 1993…………………………………………………………………………………………57 

Resim 5.3: Damien Hirst, , Gagosion, Londra,1993………………………………………………..57 

Resim 5.5: Anselm Kiefer. Margarete, 1981……………………………………………….…………60 

Resim 5.6: Anselm Kiefer, “ Kül Rengi Saçların Sulamith”, 170,1 × 190,4 ×15,5 

cm,1981………………………………………………………………………………………………………………..60 



ix 
 

Resim 5.7: Anselm Kiefer : DIE UNGEBORENEN,tuval üzerine yağlıboya, akrilik, 

tebeşir, toprak ve kurşun,190 x 330 cm……………………………………..………………………….61 

Resim 5.8: Hermann Nitsch, Schüttbild (aksiyon boyama), 20. resim eylemi, Ayrılık 

Viyana 1987. Tuval üzerine yağlıboya, 200 x 300 cm. Liesl Biber'in fotoğrafı……….…63 

Resim 5.9:   Hermann Nitsch, “The Theatre of Orgies and Mysteries” ,2023………….65 

Resim 5.10: Jannis Kounellis'in “İsimsiz (12 At)”…………………………………………….………67 

Resim 5.11: İsimsiz, tuval üzerine pas ve akrilik, 52 " x 53 " (112 x 135 cm) ,2003….68 

Resim 6.1:   Julius von Bismarck, 2012 Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler 

diğerlerinden daha eşittir” projesi……………………………………………………………..………….71 

Resim 6.2:   Julius von Bismarck, Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler diğerlerinden 

daha eşittir” projesi için boyanan farklı güvercinler,2012……………………………………...71 

Resim 6.3: Julius von Bismarck,  Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler diğerlerinden 

daha eşittir” 2012…………………………………………………………………………………………..……..72 

Resim 6.4: Joseph Beuys: I Like America and America Likes Me (Ben Amerika’yı 

Seviyorum Amerika da Beni)1974………………………………………………………………….………74 

Resim 6.5: Tom Otterness: Dog Shot [Vurulan Köpek/Köpek Sahnesi] 1977…………..75 

Resim 6.6: Wim Delvoye'un canlı hayvanlar üzerine uyguladığı metotlar……………….76 

Resim 6.7:  Banksy: Barely Legal [Neredeyse Yasadışı] 2006…………………………..……..77 

Resim 6.8:  Marco Evaristti    ,”Helena ve El Pescador”, 2000…………………………………78 

Resim 6.9:  Marco Evaristti    ,”Helena ve El Pescador”, 2000…………………………………79 

Resim 6.10: Vargas’ın  2008 Honduras Bienaline kabul edilmeyen projesi……………..80 

Resim 6.11:  Naveen Thomas: Ses Yerleştirmesi……………………………………………….……82 



x 
 

Resim 7.1: Anselm Kiefer'in güney Fransa'daki "insan karınca yuvasına" benzetilen 

geniş stüdyo kompleksi………………………………………………………………………………..………..86 

Resim 8.1: “ Dayanıksız Bağ”, 80x120 cm, tuval üzerine karışık teknik,  2021 ( Toprak, 

yabani bitkiler, kökler, çeşitli hayvanların kemik parçaları)………………………………..…..91 

Resim 8.2: “Dayanıksız Bağ” detay görünümü………………………………………………..……..91 

Resim 8.3: “ Dayanıksız Bağ” farklı açıdan detay görünümü…………………………………..91 

Resim 8.4: “Dayanıksız Bağ- Sonsuz Nehir”, 100x100 cm, tuval üzerine karışık teknik 

(Yağlı boya, alçı, tutkal ve çeşitli organik materyallerden oluşan harç)……………….….92 

Resim 8.5: Dayanıksız Bağ- Sonsuz Nehir”, detay görünümü………………………………….92 

Resim 8.6:  Dayanıksız Bağ- Sonsuz Nehir”, detay görünümü………………………………...92 

Resim 8.7: “ Dayanıksız Bağ”, 120X90 cm, tuval üzerine karışık teknik ( killi toprak, 

alçı, çeşitli yabani bitkiler ve organik materyaller), 2020……………………………………..…93 

Resim 8.8: Detay görünümü“ Dayanıksız Bağ”, 120X90 cm, tuval üzerine karışık 

teknik ( killi toprak, alçı, çeşitli yabani bitkiler ve organik materyaller), 2020………...93 

Resim 8.9:“ Dayanıksız Bağ”, 120x80 cm, tuval üzerine karışık teknik(Toprak, alçı, 

hayvan kemikleri ve organik materyaller), 2020……………………………………………….……94 

Resim 8.10 : “Sesler”, 30x12x5cm, asamblaj, 2019…………………………………………..……94 

Resim 8.11: “Sesler”, 30x12x5 cm, asamblaj, 2019………………………………………..………95 

Resim 8.12 :“Sesler”, 30x12x5 cm, asamblaj, 2019………………………………………..………95 

Resim 8.13 : “Sesler”, 12x25x5 cm, asamblaj, 2019………………………………………..……..95 

Resim 8.14: “Sesler”, 12x25x5 cm, asamblaj, 2019……………………………………………….96 

Resim 8.15 :“Sesler”, 12x28x5 cm, asamblaj, 2019……………………………………………...96 



vii 
 

Resim 8.16 : Farklı açıdan görünüm ,“Sesler”, 12x28x5 cm, asamblaj, 2019……..……97 

Resim 8.17: “Sesler”, 28x43x10 cm, kinetik heykel, 2022……………………….………...…..97 

Resim 8.18: Sesler”, 12x28x5 cm, asamblaj, 2019……………………………………………….…98 

Resim 8.19: “Dayanıksız Bağ- Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 2021………..…98 

Resim 8.20: Dayanıksız Bağ” Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 2021…………...99 

Resim 8.21: Farlı açıdan görünüm……………………………………………………………………….…99 

Resim 8.22 :Detay görünümü, Dayanıksız Bağ- Kabuk”, enstalasyon, 2021………….100 

Resim 8.23 :Detay görünümü, Dayanıksız Bağ- Kabuk”, enstalasyon, 2021…………100 

Resim 8.24 :Farlı açıdan görünüm………………………………………………………………………..100 

Resim 8.25 :“Dayanıksız Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 35x50x75 cm, 2022……101 

Resim 8.26 Farklı açıdan görünümler, “Dayanıksız Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 

35x50x75 cm, 2022………………………………………………………………………………………………101 

Resim 8.37: Oksitlenme sürecinde ortamdaki değişimler “Dayanıksız Bağ- Demir 

İskele”, enstalasyon, 35x50x75 cm, 2022………………………………………………………….102 

Resim 8.37 : Oksitlenme sürecinde ortamdaki değişimler “Dayanıksız Bağ- Demir 

İskele”, enstalasyon, 35x50x75 cm, 2022………………………………………………………….103



1 

1.GİRİŞ 

     İlk yontular ve resimler, sanat tarihindeki başlangıcın özünü oluşturmakta ve ilkel 

insanların yaşamında işlevsel bir rol oynamaktadır. Sana�n ele aldığı konular, ilkel 

insanın günlük yaşamıyla doğrudan bağlan�lıdır. İnsanların metafiziksel inançları, 

doğadaki yaşamları, beklen�leri, korku ve endişeleri hem heykellerde hem de duvar 

resimlerinde kendini bulmuştur. İnsanın doğayla olan ilişkisinin izlerini, tarih öncesi 

çağlara ait kalın�larda görebilmekteyiz. İnsanlığın  sanat alanındaki gelişimini anlamak 

için, bütüncül bir yaklaşım açısı benimsenmiş ve bu bağlamda insanın sanat 

edimindeki  ilk adımlarıyla olan ilişkisi kurulmaya çalışılmış�r.  

      Sanat edimi, insan ve doğa ilişkisi bağlamında kavramsal temellere dayandırılarak 

açıklanmış�r. Bu çerçevede, yara�cı edimin sonsuz referans kaynağı doğa ve 

rastlan�sallığın düzeni, insan eylemleri üzerindeki etkisi ve bunların sanata yansıma 

biçimleri incelenmiş�r. İnsan ve doğa ilişkisi, günümüzde karmaşık ve çelişkili bir 

durumu yansıtmaktadır. Bununla birlikte, teknolojik ilerlemeler ve endüstriyel 

faaliyetler, doğal kaynakların gün geç�kçe tükenmesine, çevre kirliliğine ve iklim 

değişikliğine yol açmaktadır. Çevresel ak�vizm, sürdürülebilirlik ve doğayı koruma 

çabaları, insanların doğayla olan ilişkisini yeniden değerlendirmelerine ve çevresel 

farkındalığın artmasına katkı sağlamaktadır. Bu, doğanın korunması ve sürdürülebilir 

bir gelecek için önemli bir adım teşkil etmektedir. Günümüzde, insan ve doğa ilişkisi 

sadece çevresel bir mesele olarak değil, aynı zamanda kültürel, sosyal ve ekonomik 

boyutlarıyla da ele alınmaktadır. Doğanın korunması ve sürdürülebilir kullanımı, 

insanlığın ortak sorumluluğu olarak kabul edilmekte ve çeşitli uluslararası anlaşmalar 

ve girişimlerle desteklenmektedir. Bu çalışmada, insan ve doğa arasındaki simbiyo�k 

ilişkinin sanatsal dışavurumları incelenirken, doğal dünyaya zarar veren bazı sanatsal 

ifadeler de sorgulanmış�r.  

      Bu çalışmada, sanat yapı�nı oluşturan organik ve değişken nesnelerin ve bu 

varlıkların kullanılma amaçlarının neden-sonuç ilişkileri araş�rılmış�r. Ayrıca, 

doğrudan hayvanlara yapılan müdahalelerin e�k sorunları da ele alınmış�r. Sanatçılar, 

zamanın taklidi niteliğinde olan organik değişkenliğin drama�k yapısını kullanırken 

incelenmiş ve yapıtlar literatür taraması yöntemiyle değerlendirilmiş�r.  



2 

    1.1. ÇALIŞMANIN AMACI 

           Bu çalışma bir Eser Metni çalışması şeklinde sonuçlandırılacaktır. Çalışmada 

sanat yapıtının üretiminde malzeme olarak doğal nesnelerin kullanılmasında anlam 

ve biçimsel derinliğin araştırılması, sanatsal forma dönüşümü ve yapıtta süregiden 

değişimin içerik ve biçim olarak irdelenmesi, düşünsel açıdan teorik kaynaklardan da 

yararlanarak bu ilişkilerin kurulması, bu doğrultuda iş üreten sanatçılardan seçilecek 

örneklerle de metnin desteklenmesi amaçlanmaktadır. Sanat yapıtının, fiziksel 

değişimindeki statik ve dinamik süreçlerin alımlayıcı üzerindeki etkilerinin 

araştırılması da bu doğrultuda amaçlanmıştır. Doğada kendi halinde bulunan 

varlıkların, hangi koşullarda sanat değeri yüklendiği, bu anlam yüklenirken, eserin 

fiziksel durumu, konumlandığı mekân ya da mekânsallık bu araştırmada incelenmesi 

amaçlanan noktalardır. Rastlantısal olarak zamanın doğal akışında bulunan 

görüntülerin betimlenmesi ile bu görüntüleri oluşturan varlığın kendisinin doğrudan 

sunulması arasındaki karşıtlık gerilimi bu araştırmanın temel motivasyonlarından 

birini oluşturmaktadır. Yapıtlarında doğal varlıkları kullanan sanatçıların düşünsel ve 

pratik açıdan çözümlenmesine gidilerek, yapıttaki dönüşüm de irdelenecektir. Sanat 

yapıtında değişmez olanla, sürekli değişim halinde olan arasındaki ilişkiler kurulacak, 

düşünsel açıdan da incelenerek, çalışma derinleştirilecektir. Bu çalışma kapsamında 

sanat yapıtının sahip olunabilir bir nesne olmasının ötesinde zamanın ve yaşamın akışı 

ya da geçiciliği ile olan ilişkisine dair sorulara da cevap aranacaktır 

1.2. Çalışmanın Kapsamı 

Sanatın tarihsel süreci çerçevesinde geçmişten günümüze, insanın doğayla olan 

etkileşimi ve bunun sanata yansıma biçimlerine bu çalışmada yer verilmiştir. 

Günümüz sanatında doğal nesnelerin ve canlıların sanat yapıtına dönüşüm 

serüvenleri, ilgili sanatçıların eserleri üzerinden irdelenmiştir. 

1.3. Çalışmanın Yöntemi 

Günümüz sanatına odaklanan bu çalışmada sanat tarihinin başlangıcından bu yana 

kronolojik olarak insan ve doğa ilişkisi de incelenmiştir. Bu çalışmada referans olan 

sanatçılar ve yapıtları kronolojik olarak literatür taraması yöntemiyle araştırılmış, 

dijital ve basılı kaynaklardan yararlanılmıştır. 



3 

2. TARİHSEL SÜREÇTE SANAT VE DOĞA İLİŞKİSİ 

      Zamanın başlangıcından bu yana; insan zekasının evrimsel gelişiminin, ruhsal 

dinamikleriyle çarpıştığı noktada her zaman bir üretim olmuştur. Bu üretimleri 

anlamlandırmak ve incelemek için ilk önce üretenin kim olduğunu bilmek ve tanımak, 

neden-sonuç ilişkisi bağını daha iyi kuracaktır.  

Sanat eylemlerinin, gerçekleştirilme amaçlarına göre, ilk örneklerinden günümüzde 

yapılan son örneklerine kadar aralarında bir bağ olduğu düşünülmektedir. Bu bağlar 

ne kadar zayıflamış ve okunması ne kadar güç de olsa bu bağıntının varlığından söz 

etmek mümkündür. Duygusal zekanın dışavurum biçimlerinin ilklerine bakıldığında, 

insan-sanat-doğa bağlamı daha çıplak bir biçimde görülmektedir. Sanat eylemi olarak 

tanımlanan davranışların, tarih öncesi çağlarda tümdeki yapısı, sanatın tanımını da 

sorgulatmaktadır. “Antonio Banfi’ye göre sanatın doğrudan tanımını yapmak boşa bir 

uğraştır, çünkü sanat, özelliği uyarınca, tanımı reddeder, çünkü sanat hiçbir zaman 

uzun süre bir tanıma bağlı kalamaz. Sanat, yalnızca yapılır. O, ancak yapıldıktan sonra 

bir şeydir. “Sanat nedir?” sorusu Galilei öncesi bir sorundur. Bu soruyu yanıtlamaya 

yeltenmek, sanatçılar ve eleştirmenler karşısında kural koyucu bir tavır takınmak olur. 

Bu da, sanatın yaşantısına saygısızlık demektir”1 İnsanın bilinçli eylemi sonucunda; 

görünür, duyulur, hissedilir kılınmış her şeyin, tarih öncesinden bugüne farklı 

amaçlarda yapıldığı görülmektedir. Ortaya çıkan görülür ve duyulur şeylerin tarih 

öncesi çağlarda, doğrudan insanların gereksinimleri üzerine üretildiği görülmektedir. 

Daha sonraki çağlarda ise bu gereksinimlerin dolaylı ya da dolaysız yapıtın bir parçası 

olduğu görülmektedir.  

                                                            
1 Cömert, Croce’nin Estetiği, s.6, 1979. 



4 

2.1.Tarih Öncesi Çağlarda Sanat ve Doğa İlişkisi 

       Arkeolojik kalıntılarda, insan üretimi olan ve işlevin dışında sembolik özellikler 

barındıran ilk nesneler, Paleolitik çağda ortaya çıkmaktadır. Paleolitik Çağ  ; Alt 

Paleolitik (G.Ö. /3.300.000-250.000/200.000); Orta Paleolitik (250.000/200.000-

40.000/30.000); Üst Paleolitik  olmak üzere  bu üç dönemde ele alınmaktadır. Tarih 

öncesi buluntulardaki sembolik özellikler, alt Paleolitik dönmedeki az sayıda 

kalıntılardan oluşmaktadır. 2 

 

 

Tarih öncesi çağlardaki sanat olarak tanımlanan eylemlere bakıldığında, sanatın 

doğayla doğrudan bir ilişkisi olduğu görülmektedir. Bunun nedeni de doğal koşulların 

kontrolünün modern dünyadaki kadar güçlü olmamasından kaynaklanıyor denilebilir. 

                                                            
2 Samsun, M. (2015). 

 
                        Resim 2.1.1.      Alt Paleolitik  döneme ait taş aletler(  Muséum de Toulouse.) 

 



5 

İnsanlığın, sembolik olarak işlev dışında ürettiği bu ilk yapıtlar, doğal koşulların da bir 

yansıması olarak görülebilmektedir. Ölüm ve doğumun her açıdan aracısız yaşamın 

içinde olmasının da ilk sembolik eğilimlerde katkısı olduğu söylenebilmektedir. 

Sanatsal yaratımların başlangıcı olarak, Homosapiens’ in bilişsel süreçlerinin 

farklılaşması hipotezi; imge, simge, mit, bilinç, Şamanizm, ölü gömme uygulamasının 

başlangıcı, anlamı, modern insan davranışının ortaya çıkışı gibi birçok kavram 

etrafında değerlendirilebilmektedir3. Tarihsel süreçte sanat ve doğa ilişkisi 

bakımından, modernlik kavramı da iki yönden ele alınabilmektedir. Kültürel ve 

anatomik modernlik, insanın davranışsal eğilimleri ile fiziksel yapısı arasında bir doğru 

orantı kurabilmektedir. 

Homo sapiens’in anatomik özellikleri ve iskelet sistemine eşlik eden daralmış ve dik 

yüz, alın kısmının yüksek olması nedeniyle sembollerin beynin bu bölümünde 

tasarlandığı ve modern düşünme sürecini mümkün kıldığı ileri sürülmekte ve 

anatomik modernlik olarak adlandırılmaktadır3. Arkeolojik alanda açığa çıkan 

sembolik öğeler ise davranışsal modernliğin bir göstergesi olarak kabul edilmektedir. 

Sembolik düşünceye dair kanıtların genel özelliği, hayal gücü ve akılda tasarım 

gerektiren uygulamalara dair kalıntıların varlığıyla açıklanmaktadır. Davies’e göre 

(2021), bunlar: boncuklar, takılar gibi süslenme nesneleri, ritüel davranışlar, 

betimlemeler, ölü gömme uygulamaları ve ölü nesneleri, bakıma ihtiyacı olan 

bireylerle dayanışma şeklindedir. Kültürel veya davranışsal modernliğin merkezinde 

yer alan kavram ise semboldür. İnsan topluluklarının gelişmişliklerinin 

gözlemlenebildiği bir çağ olan Neolotik çağda; kalıcı eylemlerin yapılmış olduğu 

bilinmektedir. Yerleşim yerlerindeki yapısalcılığın getirdiği mimari anlayışın ilk 

işaretleri, tarımcılık, hayvanların evcilleştirilmesi ve ölü gömme alışkanlıkları 

arkeolojik kalıntılarda gözlemlenmiştir4.   

 Anadolu ve yakın doğudaki arkeolojik kazılarda bulunan mezarlarda düzensiz iskelet 

yapıları ile beraber boyalı ve işlenmiş kafataslarına da rastlanmıştır. Özellikle ölülerin 

gömülmesi ve değerli eşyaların bu ilkel mezarlarda biriktirilmesi, insanın ilk doğaya 

                                                            
3 Lewis-Williams, 2019, Paillet, s. 91, 2015. 

4 Schmandt-Besserat, D. The plastered skulls. 2013. 



 

6 
 

müdahalesi olarak görülebilir. Doğadaki olaylar örgüsüne kayıtsız kalmadan, geleceğe 

ve bilinmezliğe olan ilk dokunuşları, ölü gömme inancındaki ritüel davranışlarda 

ortaya çıkmaktadır. 

5  Paleolitik çağ insanının düşünce ve tasarım yönünün ilklerini oluşturması 

dolayısıyla, o dönemki davranışlarının incelenmesi, insanın kökenine dair önemli 

bilgiler verecektir.  

Paleolitik çağ insanının duygusal yapısına işaret eden mezar oluşumları, onun 

anlaşılmasında büyük fayda sağlayabilmiştir. 

 Ölülerin çeşitli eşyalar ile gömülmesi de manevi bir inanış sisteminin varlığına dair 

işaretler sunmaktadır. İnsanların, doğanın yansıması olan ölümle karşılaştıklarında 

bunun bir sonlanış olmasına inanmak istememelerinin de bir nedeni olarak 

görülebilmektedir. Ancak bu türden uygulamaların tam olarak ne zaman ve nerde 

çıktığı bilinmemektedir.  

Öte yandan ölülerini sembolik ve ‘toplumsal bir ilerleme’, belki de ‘dini’ bir inanışın 

göstergesi olarak kabul edilecek şekilde, bilinçli olarak kazılmış mezarlara gömenlerin, 

Orta Paleolitik dönemde yaşamış neandertaller ile anatomik açıdan modern 

görünümlü insanlar oldukları görülmektedir 5. 

Sanat ve doğa ilişkisi bağlamında, insanın algısal gelişimi gözlemlendiğinde, ortaya 

çıkan yaratımların bir neden sonuç ilişkisine bağlı olduğu görülmektedir. Dışarıdan 

gelen uyarılar sonucunda, bir üretim yapma durumuna geçen insanın temel 

referanslarını her zaman doğadan aldığı görülmektedir. İnsanın doğa ile olan ilişkisi 

günümüze yaklaştıkça perdelense de; bilim, sanat ve teknolojinin temel referans 

kaynağının yine doğal olandan yana olduğu görülmektedir. 

                                                            
5 Yılmaz , s.184,2021. 



 

7 
 

 

6 

 

Panga ya Saidi Mağarasındaki arkeolojik buluntular, insan evrimi ve eski insan 

yerleşimleri hakkında önemli bilgiler sunar. Bu buluntular, insanların avcı-toplayıcı 

yaşam tarzını sürdürdüklerini, çevrelerine nasıl uyum sağladıklarını ve sosyal 

yapılarını nasıl oluşturduklarını anlamamıza yardımcı olur. Panga ya Saidi Mağarası, 

insanlık tarihine ışık tutan önemli bir arkeolojik alan olarak kabul edilir ve gelecekteki 

araştırmalar için büyük potansiyele sahiptir. 

 

 

                                                            
 

 

 

Resim 2.1.2.  Panga ya Saidi mağarasındaki (solda) kalıntıların sanal bir rekonstrüksiyonu ve 
mikro bilgisayarlı tomografi (sağda) adı verilen bir x-ışını tekniği ile tortu bloğu içinde ortaya 
çıktıklarında konumları.  



 

8 
 

Orta Paleolitik ve üst Paleolitik dönemlerin benzerlikleri ve karakteristik farklılıkları 

ölçüsünde, ilk çağ sanatlarının kökeni ve ortaya çıkış şekli, bir sanat ontoloji 

fenomenini oluşturmaktadır7. Üst Paleolitik’te özellikle Avrupa’da ortaya çıkan 

“yenilikler”, bazı araştırmacılar tarafından “yaratıcı devrim veya yaratım devrimi” 

olarak ele alınmaktadır. Bu hipotez, sanatın ortaya çıkışının insanın bilişsel olarak 

                                                            
7 Lewis-Williams, 2019, s. 69. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    

 

 

Resim 2.1.3   Aslan Adam, Stadel Mağarası'ndan, c. MÖ 40.000-
35.000. Tüylü mamut fildişi, 11 5/8” yüksekliğinde. Ulmer Müzesi, 
Ulm, Almanya. (Sol fotoğraf: Dagmar Hollmann, CC BY-SA 4.0; sağ 
fotoğraf: Thilo  Parg, CC BY-SA 3.0) 



 

9 
 

dünyayı, kendisini, özellikle de hayvanları farklı biçimde algıladığı ve onlara farklı 

sembolik anlamlar yüklediği fikri üzerinden şekillenmektedir.  

Yaratıcı devrim ya da  yaratım devrimi olarak adlandırılan bu düşünce, sanatın ortaya 

çıkışında, insanın algıladığı dünyanın üzerinden farklı sembolik anlamlarla 

biçimselleştirdiğini göstermektedir. “Üst Paleolitik devrimsel bir niteliğe denk 

gelmekte midir?” sorusunu değerlendiren hipotezler, Orta Paleolitik’in çok daha uzun 

bir zaman dilimine denk geldiğini ve bu süreçte “yeniliklerin” yavaş bir değişimin 

sonucunda ortaya çıktığı görüşünü ileri sürmektedir. Buna karşın Üst Paleolitik’te, 

özellikle Kuzey Afrika, Avrupa, Kuzey ve Batı Asya’da arkeolojik kalıntılardan elde 

edilen veriler teknolojik, kültürel, gündelik yaşam, uzak mesafelerle süreğen ilişkiler 

açısından hızlı değişimler olduğuna ve bu duruma nüfusta bir artışın da eşlik ettiğine 

dikkat çekmektedir” 8 

Üst Paleolitik Dönem’de, modern insan dünyaya yayılarak baskın tür haline gelmiştir. 

Modern insanın kökeni ve yayılımı hakkında çeşitli fikirler ve hipotezler ortaya 

çıkmaktadır. “Bunlardan ilki 60.000 ve 40.000 yıl önce modern insanların Afrika’dan 

2. kez çıktıkları ve kuzeye yayılarak ulaştıkları bölgelerdeki türlerin yerini aldığı 

görüşüdür ve «Out of Africa/Afrika Dışına Çıkış ya da Yerini Alma» hipotezi olarak 

adlandırılmaktadır. İkinci olarak, "çok bölgeli evrim modeli" öne sürülüyor. Bu modele 

göre, modern insanın kökeni tek bir bölge veya grupla sınırlı değildir. Bunun yerine, 

farklı toplulukların etkileşimi ve karışımı sonucunda ortaya çıkmıştır. Bu modelde, 

Afrika'dan kuzeye doğru tek bir büyük göçten ziyade, farklı zamanlarda farklı 

bölgelerde farklı topluluklar arasında bir yayılma olduğu kabul edilir. Üst Paleolitik 

Dönem'e ait bulgular da dünya çapında farklı tarihlerde yaşandığını göstermektedir9. 

 

 

 

 

                                                            
8 Yılmaz.Y,2021,s.189. 
9  a.g.e, 2021, s.189. 



 

10 
 

2.2. Ana Tanrıça Kültü 

Paleolitik çağın dünya görüşünü yansıtan en önemli eserlerden biri de heykelciklerden 

oluşmaktadır. Küçük idollerden oluşan bu heykelcikler, insan ve hayvan 

birleşimlerinden dişil figürlere kadar çeşitlilik göstermektedir. Heykelciklerin önemli 

bir fenomeni ise dişil figürlerdir. Çokça tekrarları yapılmış, farklı dönemlerde ve 

bölgelerde rastlanılan dişil figürler, insanlık tarihinin doğayı algılayış biçimlerine ışık 

tutabilmektedir.  

 

 

 
Dişiliği temsil eden ilk arkeolojik veri kaynağı Venüs idolleridir. Édouard Piette 

tarafından ilk kez tanımlanan Venüs kavramı cinsel organı belirgin, sarkık büyük karnı 

olan kadın tasvirleri için kullanılmıştır. Piette, heykelciklerin genital bölgelerindeki 

aşırı betimlemeyi de “steotopik” (steatopygous) sözcüğü ile tanımlamıştır.” 10 

                                                            
10 Cengiz, T. 2021, s.40. 

Resim 2.2.1.  Erken tunç dönemine ait bir heykelcik M.Ö. 
2300-3500. 



 

11 
 

İnsanın ilk yaratma tecrübelerinden biri de kadın figürünü temsilden yola çıkmıştır. 

Arkeolojik olarak ilksel sayılan bu yaratımlarda kadın figürünün neden bu kadar baskın 

bir rol oynadığını düşünmek gerekmektedir. Raslantısal olamayacak düzeyde titizlikle 

uğraşılmış, yoğun bir stilizasyonla yapılmış olan bu küçük idollerin günümüze kadar 

taşıdığı söylem ve mesaj nedir? Bu ilksel toplumlarda kadın figürünün ön planda 

tutulmasının en büyük nedeni, var oluşun neden sonuç ilişkisinde yatmaktadır. 

Toprak ve gökyüzüyle doğrudan ilişki halinde olan bu ilk insan topluluklarında, 

arkeolojik bulgular gösteriyor ki; tabiat ile kadının doğurganlığını doğrudan 

ilişkilendirmişlerdir. “ Doğuş ve çoğalma ile ilgili bütün doğal hareketlerde kadın en 

önemli yeri işgal etmektedir. Bu figürlerde bereket miti ve insanlığın çoğalma arzusu 

arasında büyük bir ilişki vardır. 

Geçmiş içinde çoğalmak ve beslenmek insanlığın en temel ihtiyaçlarından biri 

olmuştur. Esasen bu ihtiyaç yaşam süresince de devam edecektir. Paleolitik ve daha 

geç devirlerde ana tanrıçayı temsil eden kadın figürinlerini bu açıdan değerlendirmek 

ve onları bu prensipte  bağlamak kanımca en uygun  yoldur. Bu figürlerde, Paleolitik 

zamanlar içinde dünyaya geliş sırrının ortaya çıktığı görülüyor.” 11 

İnsanın doğaya bakışı ve onu yorumlayış biçimleri, toplumsal yapılanmadan dini 

öğretilere kadar biçim verici olduğu görülmektedir. Dünya mitolojisine bakıldığında 

ilk söylemlerin ve mitlerin dahi doğayı yorumlayış biçimlerine göre evrildiği 

görülmektedir. Antik çağlardan günümüze uzanan mitlerin içerdiği sembolleri 

çözümleyebilmek, insanın doğa ve sanat arasındaki bağı nasıl kurabildiğine bir katman 

derinliği daha katacaktır. Antik çağlardan bu yana toplumun iki yönelimi dikkat 

çekmektedir, bu yönelimlerde “yeryüzü ve gökyüzü” odaklı olmaları. Yeryüzü odaklı 

yönelimden daha çok gökyüzü inanışına yönelmiş inanç sistemleri ve mitolojik 

söylemlere daha çok rastlanmaktadır. Anaerkil ve ataerkil anlayış arasındaki dramatik 

farkları tespit etmek, insan ve doğa arasındaki bağın geniş bir perspektifteki 

yansımalarını ortaya çıkartabilecektir. 

Anaerkil toplumun bütün değerleri tarımsal yıla ve değişkenliklere dayanmaktadır. 

Toplumların gelişimdeki tarımın önemi doğa ve yaşam arasındaki en kuvvetli bağın 

                                                            
11 Yalçınkaya, s.203,1972. 



 

12 
 

kurulmasına dayanmaktadır. Tarım yaparken toprağı ve yeryüzünü gözlemlemiş olan 

insan, yaşamın döngüsel bir doğrultuda olduğunun farkına varabilmiştir. Zamanın 

doğal akışındaki her şeyin, doğumdan, olgunluğa, oradan ölüme yok oluşa ve tekrar 

oluşuma giden gelişimleri, dairesel bir yaşam döngüsü görüşünü beslemiştir.  Mevsim 

değişkenlerinin daha az yaşandığı bölgelerde bile insanlar kendi yaşam döngüleri ile 

çevresindeki hayvan ve bitkilerin yaşam döngüleri arasında bir bağ kurabilmişlerdir. 

“Anaerkil toplumlarda Ulu Tanrıça ya da Ana Tanrıça, Doğa Ana’ya hayat veren ve en 

üstün olan tanrıdır. O tüm insan hayatının ve bütün yiyeceklerin kaynağıdır. Sürekli 

olabilmek için, toplumlar çocuk yapmak ve yiyecek üretmek zorundaydı. Ulu 

Tanrıçanın nimetlerine ne denli bağımlı olduklarını biliyorlardı ve bu nimetlere 

kavuşabilmek için düzenli olarak ona ibadet ediyorlardı.”12  

 

 

                         

 

İnsanın sanat alanındaki tarihsel sürecine bütünsel bakıldığında, her dönemde bir 

                                                            
12 Rosenberg, 2003,s.19. 

Resim 2.2.3  Fildişinden yapılan bu venüsün önce kırılıp sonra 
yapıştırıldığı anlaşılıyor. 26.000 yıllık bu eser, hem dikey olarak 
hem yatay olarak simetrik. 



 

13 
 

biçimsel temsiliyet sorunu olduğu görülmektedir. Bu temsiliyet sorunu, biçimlenen ya 

da biçimlenme sürecindeki “şeylerin” neden görünür kılındığıyla ilgili bir sorudan 

kaynaklanmaktadır. Uzamdaki tüm görüntüler zamanın doğal akışında var olurken bu 

görüntüler neden taklit edilip bir yüzeye sabitlenmektedir? Bu görüntü izleri, yüzeyde 

ya da üç boyutlu olabilir fakat kökteki soru değişmemektedir. Doğada oluşan herhangi 

bir görüntünün nedeni bu şekilde sorgulanmazken, insan eli tarafından 

dokunulduğunda düşünsel bir neden sonuç ilişkisi aranmaktadır. Daha somut bir 

örnek vermek gerekirse; bir iç mekânda beklenmedik bir anda ortaya çıkan herhangi 

bir eklem bacaklının görüntüsünün insanda uyandırdığı bilinç ile bu eklem bacaklının 

heykelinin insanda uyandırdığı bilinç farklı olmaktadır. “Eğer, resim alanında, bir 

nesnenin taklidi kendi başına değer taşısaydı, herhangi bir taklit özelliği olan herhangi 

bir resim resimsel değere sahip olacaktı. 

 Bir sanat eserinin gerçekçi değeri, herhangi bir taklit özelliğinden tümüyle bağımsız 

olacaktır.”13  

İnsan, doğa ve sanat ilişkisi; zekanın gelişiminden bu yana, insanın yaratma süreci ve 

gelişiminde katkı sağlamıştır. Sanat üretiminin varış noktasında her zaman doğanın 

kendisi görünür-duyulur olmasa da, düşünsel yapısında ve çıkış noktasında, doğa ya 

da karşıtıyla yapılmış gözlemlerin olduğu söylenebilmektedir. “Organik canlının 

gerçekliğine yaklaşmak, ama bir doğal objeyi, varlığı içindeki canlılığına sadık kalarak 

tasvir etmek ya da canlı sanısı vermeyi istemek için değil, tersine organik canlının 

gerçekliğine dayanan biçim güzelliği için gerekli duygu uyandığı ve mutlak sanat 

isteminin egemen olduğu bir duyguyu tatmin etmek istendiği için. Böylece organik 

canlının mutluluğuna çabalanır, hayat  gerçekliğinin mutluluğuna değil.”14  

 

   

 

 

                                                            
13 Harrison, 2011,s.229. 
14 W.Worringer,  1950, s.36. 



 

14 
 

3.İNSAN VE DOĞA İLİŞKİSİ 

İnsanın çevresiyle kurduğu ilişkiler bakımından doğaya bakış açısı, onu kendisiyle 

bütünleştirme eğilimiyle başlamaktadır. İnsanlık tarihinin başlangıcından beri insan 

doğayla uyum içerisinde yaşamak için kendini onun bir parçası olarak görme 

zorunluluğu duymuştur. İnsan  çevresine üstünlük sağlayamadığı ilksel dönemlerinde 

sınırlı bilgilerle hayatta kalmaya çalışırken, doğanın kendi kurallarına uymak zorunda 

kalmıştır. Çevresel koşullara doğrudan maruz kalan insan, en basit anlamda 

meteorolojik faktörler gibi dinamiklerin karşısında çaresiz ve savunmasız kalmıştır. 

Bunun dramatik sonucu olarak doğaya boyun eğerek onunla bir ahenk içerisinde 

yaşamayı öğrenmiştir.  

Toplumsal yaşantının karmaşık yapısında insan üzerine düşen sorumlulukları yerine 

getirmek zorunda kalmıştır. Doğaya karşı olan sorumluluklar yerine getirilmediğinde 

karşılaşılan devasa güçlerin insandaki yorumu ise cezalandırma olmuştur. Ancak 

insanın göçebelikten yerleşik düzene geçmesi doğa karşısındaki uyumu ve takındığı 

tavrın değişimine neden olmuştur. İnsanın doğa hakkında elde ettiği ilk bilgilere göre 

doğa, çok tanrılı mitolojik güçlerin kontrolünde gerçekleşen süreçler olarak 

değerlendirilmiş ve insan yaşantısını bu güçlerin belirlemiş olduğu kurallar 

çerçevesinde şekillendirmiştir. Geniş bir zaman dilimini kapsamasına rağmen insanın 

doğa ile ilişkisi şu şekilde özetlenebilir: İnsanlık tarihinin ilk basamaklarında doğada 

yalnız ve yabancı olan insan doğanın içine nüfus ettikçe bilgi ve deneyimi artmıştır. 

Kısıtlı bilgilerle doğadaki tanımlanamayan olayalar karşısında, metafiziksel düşünceler 

doğmuştur. Zekanın evriminde, belirsizliğin korkusu insanda ön plana çıkmaktadır. 

İnsan karşılaştığı çevresel etkenler doğrultusunda tanımlayamadığı güçleri 

tanımlamak istemiştir. Bu durumun yarattığı sonuç ise, doğadaki her güç unsurunun 

bilinçli bir ruha sahip olduğu inancına yol açmıştır, dolayısıyla da inançlar insanın doğa 

karşısındaki bilgisizliği sonucunda ilk temellerini atmıştır. Doğadaki çoklu ruhların 

hakimiyeti inancı sonrasında tek bir büyük güce indirgenmiş ve tanrı kavramına doğru 

bir yol açılmıştır. Bu bilinçli metafiziksel ruhlar, cezalandıran, ödül veren ve özel 

insanlarca iletişim kurulabilen bir kavrama dönüşmüştür. Eski ruhların yerini alan bu 

tanrıların yeraltında ya da gökyüzünde yaşadığına inanılmıştır.  



 

15 
 

 

 

Sonuç olarak kendi kurallarını oluşturan insan, uyanmakta olan akıl ve mitolojik 

inançlardan doğayı ve onun değişmez kurallarını ayırmıştır15. 

     Günümüzde insan ve doğa arasındaki ilişki genellikle çevresel sorunlarla 

özdeşleştirilir. Toplumların kolektif eylemleri, gezegen üzerinde büyük ölçekli ve 

çarpıcı değişikliklere yol açar ve bu değişiklikler bireyler üzerinde çevresel felaketler 

olarak görülür. Ancak, insan ve doğa arasındaki bu ilişkiyi sadece olumsuz yönler 

üzerinden değerlendirmek, aslında doğanın zenginliği ve denge unsurlarını göz ardı 

eder. Doğa, kendi içinde yapılanma ve yıkılma arasında bir uyum sağlayarak kendi 

sistemini korur. 

      İnsanların toplu eylemlerinin çevresel sonuçları arasında küresel ısınma, çevre 

kirliliği, su kaynaklarının azalması, türlerin yok olması gibi sorunlar ön plana çıkar. 

Ancak, bu sorunlar 20. yüzyılda aniden ortaya çıkmış gibi görünse de aslında kökleri 

daha eski zamanlara dayanır. Çevre felaketleri ve ekolojik yıkım, sanayileşme ve 

tüketim alışkanlıklarının yaygınlaşmasıyla daha da derinleşmiştir. İnsanın doğayı 

değiştirme çabaları, insanlık tarihinin en eski dönemlerine kadar uzanır. İnsan 

zekasının evrimiyle başlayan doğaya müdahale ve evcilleştirme çabaları, Neolitik çağa 

kadar devam etmiştir. Gezegendeki madde bütünlüğü, canlı ve cansız tüm varlıklar 

arasında bir bağ kurarak bir ortaklık oluşturur. Kısmen kapalı olan gezegenimiz, 

düzenli olarak dış sistemlerden madde alımı yapmaz. Atmosferden yeryüzüne 

ulaşabilen meteorlar bile büyük ölçekli bir madde kazancı sağlamamıştır. 12 milyon 

yıl önce dünyaya çarpan en büyük asteroidin, canlı yaşamının %75'ini yok ettiği 

bilinmektedir. 

Dünyaya ulaşabilecek büyük bir madde akışı da canlı yaşamı için tehlike oluşturmakta 

olduğu görülmektedir. Dolayısıyla gezegende bir madde ortaklığından söz etmek 

mümkün olabilmektedir. Bu madde ortaklığı, yer kaplayan her varlıkla atomik bir bağ 

kurmaktadır. Milyonlarca yıl önce canlıların bedenlerini oluşturan yapı taşları halen 

                                                            
15  Bahadır,2022,s.136. 



 

16 
 

bizim bedenlerimizde bir döngünün parçası halindedirler. Bu maddesel bağ, doğanın 

yapıtaşı olarak insanı da kapsayıcı bir duruma getirmektedir. İnsan ve doğa 

kavramlarının nerede ayrıldığı nerede bir bağıntı oluşturduğunu saptamak, insanın 

eylemsel yapısını anlamlandırmak için bu maddesel bütünlüğü kavrayabilmek önemli 

olacaktır. Doğayı tanımlayabilmek ve insanla ilişkisini kurabilmek için varlık 

felsefesinin kategorilerinden yararlanılacaktır. Maddenin ve varlığın köklerini 

irdelemek ve bir düşünce biçimi yaratmak; insanı, doğayı ve insanın eylemlerinden 

olan sanat eylemini anlamlandırmakta kolaylık sağlayacaktır.  

Doğa, (Os. Tabiat, Fr., İng. Nature, Al. Natur, İt. Natura)  Bilincin dışında kendiliğinden 

varolanların tümü… İnsanı çevreleyen ilksiz ve sonsuz bütünlüğü dile getirir. Antikçağ 

Yunan felsefesinde Yu. Physis deyimiyle dile getirilirdi. Bilim ve felsefe onu 

gözlemlemek onun üzerine düşünerek başlamıştır16 Hançerlioğlu’nun bu tanımına 

göre, doğanın aklın müdahalesi olmadan kendiliğindenliği, varlık yapısı bakımından 

bilginin saf haline yol gösterebilmektedir.  

Antik dönem ve Presokratik doğa felsefesinin birincil sorunu, varoluş biçimleri ve 

doğa üzerine sistemli bir düşünme biçimi ortaya koymak olmuştur. Doğa felsefesini 

inceleyen filozoflar, doğayı kendi sistemi içerisinde kabul ederek işleyişini ve 

yasalarını anlamaya çalışmışlardır. Felsefenin ve sorgulamanın da ilk basamağı olarak 

kabul edilen varlık felsefesi, doğa felsefesinin varlık türlerini irdelemesiyle ortaya 

çıkmıştır. İnsan, sanat ve doğa ilişkisini çok yönlü kavrayabilmek açısından sadece 

pratik yöntemlerin açıklanması yetersiz kalabilmektedir. İnsan ve doğa ilişkisinden 

ortaya çıkan sanat edimlerini de anlamlandırırken, farklı düşünce biçimlerini 

araştırmanın katmanlı bir anlam bütünlüğüne ulaşması öngörülmektedir.  

Antikçağ yunan felsefesinde varlık problemi üzerine farklı düşünüş biçimleri ortaya 

çıkmıştır. Varlık problemi ancak mutlak bilgiyle gerçeğini bulacağından, varlık ve bilgi 

antikçağ felsefesinin temellerini oluşturmaktadır. Evrenin ana maddesinin kaynağı 

nedir? sorusu doğa felsefesinin de ilk sorduğu birincil sorudur.  

Bilimsel düşüncenin en arı halinin antik çağ filozoflarından Miletli Thales’ de ortaya 

çıktığı görülmektedir. Yunan ve Batı kültür felsefesi Thales ile başladığı 

                                                            
16 Hançerlioğlu.O. Felsefe Sözlüğü, s.65. 



 

18 
 

düşünülmektedir. Thales’e göre varlığın kökleri sudan gelmektedir. Doğadaki ilk var 

oluş düşüncelerini geliştiren ilk çağ düşünürleri, mitoslardan bağımsız olmadığı 

düşünülmektedir. Thales’ in öğretisindeki Okeanos sözü Yunan mitolojisindeki 

tanrılar ve insanların babası Okyanus sözcüğünden gelmektedir.  

“Thales suya “tanrısal” demektedir. Bu da mythos’un etkisini ayrıca göstermektedir. 

Öğretisine mythos böylesine karıştığına göre, Thales’e neden “felsefenin babası” 

deniyor? Onu “ felsefenin babası” yapan , doğa görüşünü deneylere ve bu deneyleri 

düşünce ile işlemeye dayatmak istemesi, buna girişmesidir” 17 Thales’ in su kavramını 

ilk planda görmesinin başlıca nedenleri bulunmaktadır. Gökyüzü ve yeryüzündeki 

olayları incelemesi ve bunlardan sonuç çıkarılması, insan ve doğa arasındaki doğrudan 

bir ilişkiye de örnek olmaktadır. Bilgi ve deneyimlerin arı hali doğayı gözlemlemekten 

geçtiği, ilk çağ düşünürlerinde de gözlemlenmektedir.  

       Varlık türlerinden biri olarak ele alındığında “doğa” bir varlık fenomeni olarak  

incelenebilmektedir. Varlık tarzları içerisinde ontolojik olarak doğayı anlamlandırma 

çabası doğal varlığın karşıtlığına da işaret edebilecektir. Doğa kavramını ontolojik 

olarak incelemek insanı ve onun eylemlerini konumlandırabilecek, ilişkilendirecek 

bağlar kurulmasına yardımcı olacaktır. Mengüşoğlu varlığın modalitelerini şu şekilde 

kategorize etmiştir: 

    “Varlık- modaliteleri 

Zorunluluk- başka türlü olamamak. 

Geçerlilik- böyle olmak ve başka türlü olamamak. 

Olanak- böyle olabilmek. 

Rastlantısallık- zorunlu olamamak; başka türlü de olabilmek. 

Gerçek olamamak- böyle olamamak. 

Olanaksızlık-böyle olamamak. 

İlk kez varlık kategorilerini Aristoteles, ontolojik bir problem olarak göstermiştir. 

Aristotelesin bu konuda kullandığı terimler dynanis ve energeiadır. Fakat Aristoteles 

                                                            
17 M.Gökberk, Felsefe Tarihi, s.20. 



 

19 
 

bu kavramları daha çok metafizik anlamda  kullanıyordu; yani o, bu terimleri organik 

alandaki tohuma ve bu tohumdan oluşan bitkiye uyguluyordu; ve bundan kalkarak 

bütün doğada bir amaç  (telos) görüyordu. Ortaçağ, Aristoteles’in dynamis kavramına 

potentia ve energeia kavramına da aktus adını verdi”18 

Doğal varlık alanına ilişkin düşüncelerde, rastlantısallık ve zorunluluk modaliteleri 

üzerinden bir ilişki kurulabilmektedir. Doğanın sonsuz rastlantısı organik bir sistem 

oluşturmaktadır. Bu organik sistem ise kendi içerisinde zorunluluk yasaları ile varlık 

bütünlüğünü koruyabilmektedir. Doğayı anlamlandırabilmek için geliştirilen 

düşüncelerde, ideal varlığın metafizik çukuruna düşmek de  mümkündür. Bu yüzden; 

insan, doğa ve sanat kavramlarını ilişkilendirirken, idealin karşıtından yola çıkmak, 

gerçek olan maddenin evrensel yapısının kavranmasını mümkün kılacaktır.  

      Geleneksel varlık kavrayışlarının başında var olanın şey, nesne olarak anlaşılması 

gelir. Var olanı bu şekilde sadece “şey” ya da “nesne” olarak kavramak son derece 

naif bir görüştür. En naif görüş, var olanı şey, varlığı da eşya olarak anlar. Gerçi, bu 

görüş kolayca çürütülebilir, hatta en hafif bir tenkide bile dayanamaz. Çünkü, şurası 

açıktır ki, organik varlık nesne içine girmez, nerede kaldı ki tinsel varlık o derecede 

güçsüz, temelsiz ve kavranması güçtür ve var olan olarak kavranamaz. Nicolai 

Hartmann’ın ifade ettiği gibi, böyle bir varlık kavrayışı son derece çocuksu ve 

temelsizdir. Burada varlığın nesne olarak belirlenmesinde en temel belirleyici 

duyulardır. 

 

                                                            
18 Mengüşoğlu, Felsefeye Giriş, s.137. 



 

19 
 

4. 20.YY. SANATINDA DOĞA PRATİKLERİ 

20. yüzyıl sanatında doğa pratikleri, 19. yüzyılın sonundan 20. yüzyılın başına kadar 

olan dönemde, sanatın ne olduğuna dair tüm fikirlerin birikerek bir yıkım ve yeniden 

doğum dönemine girdiği bir dönemin yansıması olarak görülebilir. Teknik ve 

endüstriyel gelişmelerin hız kazanmasıyla birlikte insanın doğal dünyadan 

uzaklaşması da hızlanmıştır. İnsanın makineleşme arzusunun olumlu ve olumsuz 

yönleri 20. yüzyıl ve sonrasında da görülecektir. 

İnsanlık tarihinin her döneminde, sanat ve doğaya bakış açısı, bulundukları çağın 

genel karakteriyle paralellik göstermiştir. Aydınlanma çağı öncesinde, Ortaçağ’ın 

sanata bakış açısı ve toplumunda doğa yorumlaması, nesnellikten uzak dinsel 

öğretilerle sınırlandırılmıştır, bu da sanatı doğrudan biçimlendirilmiştir. Sanatın hem 

biçimsel hem de tematik olarak benimsediği klasik görüş biçimi, 20. yüzyılın 

başlarında karşıt bir tepki olarak dönüşmüştür. Bu tepkisel dönüşüm, geçmişin 

sanatından tamamen kopuk bir anlayıştan ziyade, yenilenme olarak görülebilir. 

“Geleneksellikten kopuşa üzülenlerin,1789 Fransız İhtilali öncesinin sanatına geri 

dönmeleri gerekir ki çoğu kimse bunun imkânsız olduğunu görecektir. Daha önce de 

görüldüğü gibi Fransız ihtilâli sonrasında sanatçılar üslup konusunda bilinçlenmişler, 

deney yapmaya başlamışlar ve “izm”’li sloganlar öncülüğünde yeni akımlar 

yaratabilmişlerdir.”19  

      19. yüzyıl ve öncesi sanat anlayışındaki doğaya öykünme çabası, optik olarak 

algılanabilen gerçekliği olabildiğince doğru bir şekilde eserlere yansıtmayla 

biçimlenmiştir. Bu geleneksel optik görüntülere dayalı bakış açısı kübizme kadar 

devam etmiştir.    “Kübizm bu sürece ilk radikal başkaldırıdır ve dondurulmuş ‘an’ın 

görselleştirilmesine dayalı bakışın farklı alternatiflerinin de gündeme gelmesini 

sağlayan en önemli kırılma noktasıdır. Yirminci yüzyılın başlarında ortaya çıkan 

akımların hemen hepsi bu geleneksel dondurulmuş an görsel fikrine alternatif 

yyaklaşımlar ortaya koymuşlardır. Akımın en önemli isimleri Braque ve Picasso 

öncülüğünde dönemin en önemli teorilerinden olan Einstein’ın Göreceli

                                                            
19 Gombrich, Sanatın Öyküsü, s.27, 2007. 



 

20 
 

Kuramı’ndan da etkilenerek, bu yüzyıllardan beri değişmez ve tek seçenekmiş gibi 

görünen görselliğe bakış biçimi, sorgulamaya açılır. Hem bakış noktasının çoklu 

olması, çalışılan objenin sadece optik değil, optik olmayan ve akılla kavranabilen 

özelliklerinin yansıtılmaya çalışması, izleyiciye doğayla kıyaslayabileceği sabit bir 

görüntü sunmaması, zaman birliği olmaması gibi sorgulama boyutlarıyla, geçmişi 

binyıllara uzanan bir görsellik tarihinin bütün geçmişi boyunca olmayan bir sorgulama 

olarak Kübizm olarak ortaya çıkar. Kübizmin geriye dönülmez bir biçimde sarstığı 

dondurulmuş an kavramı üzerine kurulmuş sanat anlayışı, 20. Yüzyıldaki diğer sanat 

akımları tarafından da değişik sorgulamalara açıldı. Ortaya çıkan yeni yaklaşım 

biçimlerince oluşturulmaya başlayan yeni ifade olanakları birbirinden farklı ama öz 

itibarı ile de gerçekçiliğin o güne kadar görsel sanatlarda ele alınmamış yönlerine 

dayalı üretimler yaptılar.”20 

19. yüzyıl ve öncesindeki sanat anlayışında doğaya öykünme çabası, Optik olarak 

algılanabilen gerçekliği mümkün olduğunca doğru bir şekilde eserlere yansıtmakla 

şekillenmiştir. Bu geleneksel optik görüntülere dayalı bakış açısı, kübizme kadar 

devam etmiştir. 

“Kübizm, bu süreçte ilk radikal başkaldırıdır ve dondurulmuş ‘an’ın 

görselleştirilmesine dayalı bakış açısının farklı alternatiflerinin gündeme gelmesini 

sağlayan en önemli kırılma noktasıdır. 20. yüzyılın başlarında ortaya çıkan akımların 

hemen hepsi, bu geleneksel dondurulmuş an görsel fikrine alternatif yaklaşımlar 

ortaya koymuşlardır. Akımın önde gelen isimleri Braque ve Picasso, öncülük ettiği 

dönemin en önemli teorilerinden olan Einstein’ın Görelilik Kuramı’ndan da 

etkilenerek, bu yüzyıllardır değişmez ve tek seçenek imiş gibi görünen görselliğe 

sorgulamayı açık bir bakış getirmiştir. Çoklu bakış açısının benimsenmesi, çalışılan 

objenin sadece optik değil, optik olmayan ve akılla kavranabilen özelliklerinin 

yansıtılması, izleyiciye sabit bir doğa görüntüsü sunmaması ve zaman birliğinin 

olmaması gibi sorgulama boyutlarıyla, geçmiş görsel sanat tarihinde olmayan bir 

sorgulama biçimi olarak Kübizm ortaya çıkmıştır. Kübizmin sarsıcı etkisiyle 

dondurulmuş an kavramına dayalı sanat anlayışı, 20. yüzyıldaki diğer sanat akımları 

                                                            
20 IBAD sosyal bilimler dergisi, s.118, sayı. 5,2019. 



 

21 
 

tarafından da farklı sorgulamalara açılmıştır. Yeni ifade olanakları, gerçekçiliğin daha 

önce görsel sanatlarda ele alınmamış yönlerine dayalı olarak oluşturulmuştur.”21  

      1960’lı yıllar ve sonrasında kültürel ve sosyal değişimler içerisinde sanat pratikleri 

de değişimine devam etmiştir. Sanat pratiğindeki yeni deneylerle birlikte sanatçılar 

sergi mekânı üzerine de deneyler yapıp düşünceler üretmiştir. Modernitenin galeri 

mekanına sıkıştırdığı sanat olgusuna bir tepki olarak, farklı akımların ortaya çıktığı 

görülmektedir. Modernizmin yıktığı klasik sanat anlayışını artık postmodernizm 

yıkmaktadır. Galeri mekânında alınıp satılabilen bir nesneye dönüşen sanat 

olgusunun tinsel olarak zedelenmesi, sanatçıları galeri mekânından dışarıya 

çıkarmaya zorlamıştır. “1950’lerden itibaren asamblaj, mekân 

düzenlemesi(environment), oluşum (happening), performans, enstalasyon gibi yeni 

ifade biçimleri, resim ve heykel gibi geleneksel kategorilerin sınırlarını zorlamak bir 

yana, mekanla izleyiciyle daha yakın ilişkiye dayalı bir anlayış geliştirmiştir. Bir yanda 

sanatın biçimi irdelenirken, öte yanda sanatın işlevi sorgulanmaktadır. Galeri 

mekanları da bu sorgulama sürecinin kilit noktası olan bir tür sahneye 

dönüşmüştür.”22 

 

                                                            
21 Antmen, 2009, s.18. 
22 O’Doherty, (2010),s.10. 



 

22 
 

4.1. LAND ART 

      1960’ lı  yıllarda ilk örnekleri görülen, geniş arazilerde oluşturulan enstalasyonlar, 

sanatın geleneksel manzara kavramını alt üst etmiştir. Yüzyıllardır doğayı olanca optik 

gerçekliğiyle yansıtan sanatçılar, 1960’lardan itibaren manzaranın kendisini bir 

malzeme olarak kullanmışlardır.  

 

   

    “Yeryüzü sanatı niteliği altında toparlanmış sanatsal çalışmalar iki şekilde 

incelenebilir: Birincisi, sanatsal malzeme ile doğaya uyumlu çalışma ve ikincisi 

doğadan sanata aktarma. Doğanın değişkenliği, yaşamsallığını, doğayı göz önüne 

alarak bu genel görüngü altında sanatsal şekil verme yolunu seçmektir. Bu sanatın 

yaratıcı çalışmaları tümel sanat, doğa sanatı ve düşünsel sanatın süreçlerinin 

ortasından çıkmıştır. Bu tanımlamayla, doğa sanatı hiçbir sanatsal “izmle” 

açıklanamaz, belli bir akıma bağlı kalamaz.”23  

“Dünyaya açık olma, bütün “izm”lerin, hazır ve toptancı görüşlerin dar sınırlarını 

yıkmanın gerekliliğini de beraberinde getirir. Çünkü her “izm” kapalı bir bütündür”24  

                                                            
23 C.Karavit,s.8, Doğadaki İz. 
24 Felsefe Arkivi, 1976, Tüten, 95-96 notları,H62. 

 
 
 
 

 
Resim 4.1.1.  Peru’nun antik Nazca Ovası ve çevresindeki Nazca 
çizgileri.  

 

 



 

23 
 

Bu doğa ile kaynaşmış sanat eğilimi, sadece doğal süreci gösteren bir serüven değil 

hepsi amaçlı hareketlerdir. Sanatsal eylemlerin kalıplar içerisine alınamayacağının en 

dramatik örneklerini oluşturan “arazi sanatı”, doğanın değişkenliği içerisindeki 

yaşamsallığıyla, sanatsal formlar sunmaktadır. Arazi sanatının yapısı incelendiğinde, 

geçmişten aldığı referansların da göz önünde bulundurulması gerekmektedir.  

 “Yeryüzüne müdahalenin en ilkel örnekleri, Kuzey ve Güney Amerika sanatında  İnka 

ve Maya uygarlıklarındaki geometrik düzenlerin ve büyük hayvan figürlerinin toprağa 

kazılmasıyla oluşturulmuştur. Benzer özellikteki yapıtlar Avrupa kıtasında özellikle 

Britanya adasındaki “Stonehenge”ler ve at-insan figürlü arazi işaretleri olarak 

örneklenebilir. Yeryüzüne işlenen bu yapıtların amacı kesin olarak bilinmese de bu 

konuya farklı yorumlar getirilmiştir. Bunlara örnek olarak, Erich Van Daniken’in Nazca 

ve Peru’daki Pico Körfezi’ndek çizilmiş olan toprak izleri üzerine yapmış olduğu 

yorumu gösterebiliriz. Daniken, yorumunda bu arazi işaretlerinin 

Tanrılara(uzaylılara): “Buraya inin! Her şey emrettiğiniz biçimde hazırlandı” anlamına 

gelen uzay araçlarının inmeleri için hazırlanmış yollar olduğunu savunmaktadır.”25 

 

                                                            
25  C.Karavit,s.10. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Resim 4.1.2.   Nazca çizgileri. 



 

24 
 

Antik dönemlerde yapılmış olan, Peru’nun güneyindeki Nazca ve Palpa bölgelerindeki 

bu yeryüzü şekillerini adlandırmak için “jeoglif” terimi kullanılmaktadır. Yeryüzüne 

kazınmış bu çizgisel betimlemelerde, hayvan ve bitki stilizasyonları dikkat 

çekmektedir. Bu çizgilerin tam olarak kimler tarafından yapıldığı bilinmese de, hangi 

toplumlara ait olduğu hakkında görüşler bulunmaktadır. Bu çizimler doğa insan 

etkileşimine dair bilgi verebilmektedir. Tarih öncesi çağlarda yapılan bu eserler, 

yüksekten ve uzaktan görülmek üzere tasarlanmıştır dolayısıyla bu çizgileri 

kurgulayabilmek için belli bir düzeyde matematiksel bilgiye de sahip olunması 

gerektiği düşünülmektedir. Bu şekillerin yapılış amacı kesin bir şekilde bilinmese de, 

Amerika ve Avusturya da ki modern yerlilerin, dini inançlarının tarih öncesi insanların 

inançlarıyla belli bir ilişkisi olduğu düşünülmektedir. Belki yapılış amacının dışında bir 

estetik değer taşıyan bu antik çizimlerde, geometrik tasarının kaygısı da 

izlenmektedir. Figürler stilize edilirken, geometrik parçalar arasında hiyerarşik bir 

düzen ve ritim olgusu açıkça gözlenmektedir26. 

    Alman mimarisinin ekspresyonist hareketinin bir parçası olan  Bruno Taut (1880-

1938) dağların ve mağaraların formlarından etkilenmiştir.”Taut, kendi mimarlık  

 

                                                            
26 Susuz, M., & Kınık, M. (2023). 

Resim 4.1.3.  Nazka çizimleri M.Ö. 100 M.S.2000, Nazca düzlükleri- Peru. 



 

25 
 

anlayışını, doğaya dönmek üzerine kurmuş ve mimarlıktaki gelişmenin bunun üzerine 

kurulması gerekliliğini her fırsatta belirtmiştir. Bu konuya ilişkin 1904 yılında yaptığı 

konuşmasında: “ Her türlüsünden binlerce hacimli biçimin yer aldığı bir ormanı 

düşünelim ya da yıldızlı gökyüzünü, dağları vb. gözümüzün önüne getirelim. Nitekim 

gotik mimarların ustaları da bu bilinçle yaratmışlardır eserlerini. Tam tersine, sanatçı, 

iyi bilip tanıdığı doğadan belleğinde kalan şeyleri-bilincinde olmadan ve iradesi 

dışında- çözüm olarak düşündüğü hacimli biçimleriyle kaynaştırır ve sonuçta, sözünü 

ettiğimiz karşılaştırmaları haklı çıkaran biçimler ortaya koyar”27 

                                                            
27 C.Karavit,s.31. 

 

Resim 4.1.4. “Matterhorn” Bruno Taut’ ın Alp dağları için tasarladığı yapıtın eskizi. 



 

26 
 

  Taut 1919 yılında yayınlanan “Alplerin Mimarisi” adlı kitabında, Alp dağları için 

düşündüğü tasarılara yer vermiştir. Kırık cam parçalarıyla, sarp dağ yamaçlarını 

aydınlatmayı tasarlamıştır. Cam mimarisinin öncüsü olan Taut, daha önce de 

Werkbund sergisi için cam mekânı tasarlamıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        Taut’ Alp dağları için tasarladığı cam yerleştirmeler, ne doğrudan Alplerle ne de 

mimarlıkla ilişkiliydi. Sanatçıyı burada asıl tetikleyen unsur, doğayla yaratıcı estetiğini 

yücelten bir güçtür. Paul Scheerbart'ın edebiyatından etkilenen Taut, dağlardan, 

buzullardan, yıldızlara ve evrenin boşluğuna kükreyen ışıltılar düşlemekteydi.  

 Robert Morris’in tasarladığı “Observatory(Gözlem Evi)” Hollanda Flevoland’da 

sergilenmiştir. Projenin ilk versiyonu sanatçı tarafından 1971 yılında “Sonsbeek 

buiten de açık hava sergisi için oluşturulmuş ve Velsen yakınındaki kum tepelerine 

inşa edilmiştir. Bir yıl sonra sökülüp  Flevoland'da yeniden inşa edilmiştir. 

 

 

Resim 4.1.5. Robert Morris'in Gözlemevi (1971). 

 



 

27 
 

“Gözlem Evi” iki eş merkezli toprak tümsekten oluşan eserin en dıştaki dairesinde “V” 

biçiminde pencere benzeri açıklıklar bulunmaktadır(dış çapı 71 m’dir). İç daire 

çimlerle kaplı toprağı destekleyen ahşap bir yapıdan meydana gelmiştir. Çemberin 

etrafında biri giriş olmak üzere dört açıklık mevcuttur. Üçgen biçimindeki bir tünelden 

geçerek, doğu-batı aksı ile eserin tam ortasından dış daireye geçmek mümkündür. 

Merkezi dairedeki diğer üç açıklık, yılın belirli zamanlarında gün doğumunu 

yakalayacak biçimde konumlandırılmıştır. Dairenin güney ve kuzey yönlerindeki 

açıklıklar 21 Haziran ve 21 Aralık tarihlerinde gün doğumunu yakalamaktadır.  

      Morris, 1965 yılından itibaren Neolitik çağa ait astronomi gözlemevlerine dair 

çalışmalar yapmıştır. Bu çalışmaların sonucunda ilk hayata geçen eser “Observatory“ 

olmuştur. Neolitik kaynaklara, özellikle de, “Stonehenge” e yapılan göndermeler 

izleyiciyi izole ederken, onu uzaktaki manzaraya ve hatta gökyüzüne yansıtırken, yılın 

döngüsüyle ve antik tarihiyle yakın ilişki içinde olan bu merkezcil yapıda birleşiyor.     

Robert Morris ve Richard Long, yeryüzü sanatının erken öncüleri olmuşlardır. Her ikisi 

de bu yeni harekete adapte olmuş ve yeryüzü sanatına yeni ufuklar açabilmişlerdir. 

”Morris, yeryüzünü heykelsi şekillerle biçimlendirmekte istikrarlı bir ilgi gösteriyordu. 

Hollanda’daki 1971 Sonsbeek Sergisin’de (Smithson’un Broken Circle’ının da 

bulunduğu aynı gösteride) Morris en hırslı yeryüzü işlerinden birini tasarladı. 

Observatory (rasathane) isimli eser iki buçuk metre yüksekliğinde, bir yandan öbür 

yana on sekiz metre genişliğinde olup, diğer yeryüzü eserleri ile çevrelenmiş bir halka 

dan oluşmaktaydı.”  28 

                                                            
28   a.g.e. s.38. 

 

Resim 4.1.6.   Robert Morris'in 
Gözlemevi taslakları (1971). 

 



 

28 
 

 

 

 “Minimalizmin önemli figürlerinden Robert Morris, “Notes on Sculpture” başlıklı 

metninde, kendi nesneleriyle maniyerist heykeli kıyaslar. Maniyerist heykel sadece 

her açıdan farklı görünmekle kalmaz, izleyicinin onu tüm karmaşıklığı ve ayrıntı 

zenginliğiyle kavraması ve bir bütün olarak hafızaya alması da imkânsızdır. Heykelin 

temel ilişkisel niteliğinin en üst düzeye çıkarılması, izleyenin kendi bedensel ve 

duyumsal farkındalığını kaybetmesine yol açar. Morris ise heykelinin temel ilişkisel 

niteliğini minimum seviyeye indirerek, izleyicinin algısını yeniden kazanmasını ve 

kendi ilişkilerini kurmasını sağlar.” 29 

                                                            
29 Babadağ, , skopbülten,2016. 

 

 
Resim 4.1.7.     Robert Morris Velsen Gözlemevi - Jef Cornelis'in “Sonsbeek 
Buiten de Perken” (1971) adlı eserinden alıntı. 



 

29 
 

 
           

 
 
 
 
 
 

 
 
 

Resim 4.1.7.         Robert Morris Velsen Gözlemevi. 

Resim 4.1.8. Robert Morris Gözlemevi. 



 

30 
 

    Morris 1960'ların başındaki minimalizm ve kavramsal sanata yönelmiştir ve 

çalışmalarını galeri mekanlarından araziye doğru genişletmeye başlamıştır. 1970 

yılında, Utah'taki Büyük Tuz Gölü'nün kıyısındaki renkli sulardan oluşan devasa bir 

kaya kıvrımı olan “Spiral Jetty” adlı, en çok bilinen “Arazi Sanatı” örneklerini üretmiştir 

. 1973 yılında Teksas'ta başka bir eseri için keşif uçuşundayken, yaşanan bir uçak 

kazası sonucu hayatını kaybetmiştir.  Smithson ilk olarak, 1960 yıllarında düz yüzeyleri 

ve modüler birimleri ile çoğunlukla kristal minimalist heykelleri ile ön plana 

çıkmaktaydı. Bu dönemde, New Jersey’ in terk edilmiş taş ocaklarında keşif gezileri 

yapmaktaydı. New Jersey- Dwan’da ki yeryüzü işleri gösterisinde, “Nontsites” 

serilerini sergilemeye başladı. Bunlar, belirli bölgelerden kalıntı olarak alınmış kaya, 

toprak, beton parçaları gibi çeşitli malzemeleri saklamak için tasarlanmış metal 

kutulardan oluşmaktaydı. 

Sergilenen bu buluntuların kesin yerleri ise bir haritayla eserlerle tamamlayıcı olarak 

sergilenmiştir.30 

 

 

                                                            
30 a.g.e,s.42. 

 
 

  

Resim 4.1.9. Robert Smithson, 1969, 91,44 cm × 
182,88 cm × 182,88 cm. 

Resim 4.1.10. Robert Smithson  Saha Dışı,  
1968, 1 32 × 27 cm ,12 5/8 × 10 5/8  



 

31 
 

 

 Aynı dönemde, Smithson Artforum’un (New York’un avant-garde dergisi) eylül 

sayısında yayımlanan makalesinde fikirlerini şu şekilde açıklamıştır:” Kişi yeryüzü 

projeleri söz konusu olduğunda veya benim soyut jeoloji olarak adlandırdığım 

konuma gelip dayanınca, kendi düşüncesini çamurlaşmaktan alıkoyamaz. Kişinin 

beyni ve toprak, sürekli erozyon durumundadır. Zihinsel nehirler soyut setler 

oluşturur, beyin dalgaları düşüncenin yarlarını aşağıdan aşağıdan aşındırır, fikirleri 

çürüyerek bilememe taşlarına dönüşür ve kavramsal kristallenme kumlu sebep 

yığınlarına ayrışır. Bu yavaş akım düşüncenin bulanıklığını bir bilinç haline getirir. 

Çöküş, enkaz kaymaları, çığlar hepsi beynin kırılma limitleri içinde yer 

alır.”31 

                                                            
31 Karavit.C,a.g.e,s.43. 

 

 

Resim 4.1.11.  A Nonsite, Franklin, New 
Jersey, 1968. Heykel Bileşeni: Boyalı 
ahşap kutular, kireç taşı, Kağıt Üzerinde 
Çalışma, Çağdaş Sanat Müzesi, Chicago. 



 

32 
 

 

 

 

 

  

 

 

Resim 4.1.12. “ Non Site - Site Uncertain” ,Robert 
Smithson1968. 

 

Resim 4.1.13.  Robert Smithson , Spiral Jetty , 1970, Rozel Point, Büyük Tuz Gölü, Utah, siyah 
bazalt kayası, tuz kristalleri, toprak ve su, 1.500 ft uzunluğunda ve yaklaşık 15 ft. Genişliğinde. 



 

33 
 

4.2. EKOLOJİK SANAT 

 

      İnsanın tarihsel gelişim sürecine bakıldığında; kendi varlık yapısıyla, kendi 

doğasıyla ve doğal çevresiyle sürekli bir mücadele içinde olduğu görülmektedir. Yine 

tarih boyunca da sanat eylemi olarak tanımlanan üretimlerde, sanat ve doğa 

kavramlarının kesiştiğini kimi zaman iç içe geçtiğini gözlemlemekteyiz. Sanat tarihinin 

her dönemecince doğaya bakış biçim değiştirmiştir. Klasik dönemde kırsal ve tarihi, 

romantikler için görkemli ve vahşi empresyonistler için hassas ve şiirsel olabilmiştir. 

Doğanın sanata yansıma biçimi, yüzeyde ve oylumda sadece bir tasvir olarak 

betimlenmesi 20. Yüzyıla yaklaştıkça yetersiz kalmıştır. Sanatçılar da doğanın kırılgan 

yapısını fark etmiş ve yüzeysel bir öykünme çabasının estetik yüceliğinin anlamsızlığını 

kavrayabilmiştir. Çünkü “doğal çevre” olarak tanımlanan kavram çok daha hayati bir 

önem taşımaktadır. Ekolojik sanatın doğanın, doğal çevrenin kırılganlığı ve hayati 

oluşunu yansıtma ödevini üstlendiğini bunu ana tema olarak benimsediğini 

görmekteyiz. Bu bağlamda sanat ve doğa kendini siyasi bir mücadelenin içinde 

bularak, doğanın saf estetiği üzerinde tasvir edilmeye başlandı. 

      Ekolojik sanatın protest yönü, ifade biçimini şekillendirirken, bu karşı duruş kimi 

zaman bir ekolojik tahribata da yol açabilmiştir. Bu akımın genel yapısına bakıldığında, 

hazır doğal nesnelerden yola çıkıldığı görülmektedir. Doğanın kendiliğinden yapısı 

doğrudan kullanılsa da kimi  zaman yüzeysel ya da daha derin müdahalelerle yapıtlar 

ortaya konabilmiştir. Bu müdahalelerin boyutları çevreye zarar verecek boyutta 

olduğunda, yapıtın ortaya koyduğu estetik ve konu edindiği tema arasında bir 

hiyerarşi sorunu ve tartışması  ortaya çıkmaktadır. Sanat eleştirmeni Paul Ardenn’e 

göre “Gerçek bir ekolojik sanat, hiç şüphesiz bir etik ilke üzerine kurulu olmalıdır. 

Olafur Eliasson’un Paris’teki COP21 sırasında buzul parçaları getirtip enstalasyon 

olarak kullandığı Ice Watch’ı gibi cafcaflı ve çevreye zarar veren yaratımlar söz konusu 

olduğunda ise, ekolojik bir sanattan değil, “ekolojik konsensüs” sanatından söz 

edilebilir en fazla. Yani moda olduğu için ekolojiden söz eden bir sanat… Esasında bir 

ekolojik sanat eserinin hakikati, tevazusunda ve gönül yüceliğinde yatar.”32 

                                                            
32  2019, Skopbülten , Sarah Diep, Çeviri: Uraz Aydın. 



 

34 
 

1960’lı yıllarda dışa dönük bu sanat eğilimi, zamanında atölyelerini terk eden 

empresyonistleri anımsatsa da kavramsal derinliğinin farklı olduğu 

söylenebilmektedir. Kapalı mekanları terk eden sanatçıların ifade aracı olarak yer 

kürenin kendisini kullanmaya başlaması, ifade biçimine büyük bir özgürlük 

katmaktadır. Arazi sanatının ilk örnekleri de bu özgürlüğün kanıtları olarak 

gösterilebilmektedir. Arazi sanatının ilk örnekleri, sanat eserinin özerk yapısının yok 

oluşunun da bir kanıtı niteliğindedir. Yapıt artık parçası olduğu alandan türemektedir. 

Çoğu zaman bir çeşit enstalasyon olarak sunulan bu yapıtların sunulduğu alan dikkate 

alınmaksızın anlaşılması mümkün olmamaktadır. Eserin bulunduğu alan ve çevresel 

faktörler benzersiz bir rol üstlenmektedir. 

 

 

 

Resim 4.2.1. Ice Watch Paris by Olafur Eliasson for Paris COP21. 



 

36 
 

 

 

Bütün sanat eğilimlerinde olduğu gibi, “ekolojik” sanat da kendi içerisinde 

zenginleşebilmiş farklı türler bulunmaktadır. Bunlardan biri, “Ecovention” olarak da 

adlandırılan ıslah sanatıdır. Kirlenmiş ve terk edilmiş endüstriyel alanları rehabilite 

etmek üzerine geliştirilen bir sanat eğilimi olarak tanımlanabilir. Arazi sanatı ile 

benzerliklerinden dolayı birbirleriyle karıştırılmaları doğal sonuçtur, fakat “arazi 

sanatı” ile “ekolojik sanat” arasında az da olsa bir derece fark vardır. Bu fark, ekolojik 

sanatın tamamen iyileştirme ve protest içerik anlayışında derinleşmesidir. Islah sanatı 

örneklerinde ise ekolojik bir iyileştirme yapılırken (ki bu aynı zamanda sanatın işlevi 

üzerine önemli bir eylemdir), insan ve doğal çevre arasındaki bağlantıyı 

güçlendirmektedir. 

      1965 yılında Alan Sonfist, Manhattan’ın kentsel alanlarından birinde ağaçlandırma 

projesi başlatmıştır. “Zaman Manzarası” (Time Landscape) adlı bu çalışma 1978’de 

tamamlanmış ve New York’un ilk kent ormanı olma özelliğini taşımaktadır. Sonfist’in 

Asıl amacı, hızla kentleşen çevrenin doğal hafızasını korumak ve kent alanının ilkel 

haline gönderme yapmaktı 

 

Resim 4.2.2.  Ice Watch Paris by Olafur Eliasson for 
Paris COP21. 



 

37 
 

1985 yılında Patricia Johanson, Dallas’taki kirli bir yapay göl üzerinde rehabilitasyon 

projesi başlatmıştır. Üzerinde çalışılan sanat projesinin iki amacı vardı: insan ve doğal 

çevre arasındaki bağı yeniden inşa etmek ve alanı ekolojik olarak yeniden yaşanabilir 

hale getirmekti. Johanson’un çalışmaları rehabilitasyondan daha çok, heykel sanatını 

anımsatmaktaydı. Bu kırmızı kil heykeller insanlarda merak uyandırırken , aynı 

zamanda küçük hayvanlar ve bitkiler için mikro bir habitat alanı da yaratmıştır.  

  

  

  

Resim4.2.4.  New York, Manhattan. 

Resim 4.2.3.  Zaman Manzarası 

 1965'ten Günümüze  

45 x 200 ft.  

Yerli ağaçlar, toprak, açık çayır. 



 

39 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Resim 4.2.5. Patricia Johanson, 
1985  

Resim 4.2.6. Patricia Johanson, Leonhardt Lagünü, 
1985. 

Resim 4.2.7. Patricia Johanson, 
Leonhardt Lagünü taslakları, 1985. Resim 4.2.8. Patricia Johanson, Leonhardt 

Lagünü, 1985. 



 

40 
 

 
 

Ekolojik sanatın önemli örneklerinden biri de; Agnes Denes’in “  Ağaç Dağı, Yaşayan 

Bir Zaman Kapsülü(Tree Mountain, A Living Time Capsule)” isimli çalışmasıdır. Bu 

çalışma yine ekolojik sanatın temel problemi olan insan ve doğa arasındaki etkileşimi 

aramaktadır. Sanatçı maden çıkarılmak üzere tahrip edilen arazide küçük bir tepe inşa 

etti ve bu tepeyi 11.000 kişinin yardımıyla 11.000 çam ağacı dikerek doğal araziyi geri 

kazandırmıştır. 

 

 

      Beuys’un içinde bulunduğu yeşiller partisinin anti siyaseti, kendi işlerinde de 

okunabilmektedir. “Beuys, 1983’te Yeşiller Partisi içinde gözden düştükten sonra bile, 

iki büyük ölçekli kamusal projede Yeşiller Partisi çevreciliğiyle ilişkili sanat yapıtları 

üretmeye devam etti: 7.000 Meşe – Şehri Yönetmek Yerine Şehri Ağaçlandırmak 

(1981-7) ve öneri olarak kalan Özgür Hansa Şehri Hamburg İçin Bütüncül Sanat Yapıtı 

(diğer adıyla Spülfeld-Altenwerder pilot projesi, 1983-4). Geniş çaplı ağaç dikme 

projesi 7.000 Meşe, 1982’de Almanya, Kassel’da gerçekleştirilen Documenta’da 

 

 

Resim 4.2.9. Tree Mountain - Yaşayan Bir Zaman 
Kapsülü-11.000 Ağaç, 11.000 Kişi, 400 Yıl, 1992-96, 
(420 x 270 x 28 metre) Ylojarvi, Finlandiya. 



 

41 
 

başlatıldı ve aralarında New York’un da bulunduğu başka şehirlerde sürdürüldü; 

Beuys’un 1987’de ölümünün ardından oğlu Wenzel’ın son ağacı dikmesiyle 

tamamlandı.”33 

 

                                                            
33 Mesch.C, 2017, s.100. 



 

40 
 

4.3. BİYO SANAT 

Biyo sanat veya biyolojik sanat, biyoloji, gene�k mühendisliği, �p ve diğer biyolojik 

bilimlerle ilişkilendirilen sanat türlerini ifade etmektedir. Bu tür sanat eserleri 

genellikle yaşam formlarını, hücreleri, DNA’yı veya biyolojik süreçleri içerir ve 

genellikle biyolojik materyaller kullanılarak oluşturulur. Biyo sanat, sıklıkla sanatçıların 

doğanın ve insan müdahalesinin etkileşimlerini sorgulamak, biyolojik bilimlerin e�k 

ve sosyal boyutlarına dikkat çekmek amacıyla yapılmaktadır. Ayrıca, biyo sanat 

pra�kleri, biyolojik bilimlerle sanat arasındaki etkileşimi ve sonuçlarını keşfetmek 

üzerine denemeler yapmaktadır. Bunun yanı sıra, biyo sana�n amaçları aşağıdaki gibi 

sıralanabilir: 

1. Biyolojik teknolojilerin e�k ve sosyal boyutlarını sorgulamak. 

2. Doğanın ve insan müdahalesinin etkileşimini anlamak ve yorumlamak. 

3. Biyolojik süreçlerin ve yaşam formlarının este�k potansiyelini keşfetmek. 

4. Biyolojik bilimlerin sanatla buluşmasıyla yeni ve yara�cı ifade biçimleri 

geliş�rmek. 

5. İnsan ve doğa arasındaki ilişkiyi derinlemesine incelemek ve anlamak. 

Bu amaçlar, bio sanat pra�klerinin çeşitli formlarında ve projelerinde farklı şekillerde 

ifade edilmekte ve sanatçıların kişisel hedeflerine bağlı olarak değişkenlik 

göstermektedir. 

Hazır nesnelerin sanat pra�klerinde ilk saniye çıkmasından bu yana, sanat eserleri 

kavranması gi�kçe zorlaşan bir biçime doğru evrilmiş�r. Günümüzdeki biyo sanat 

örnekleri de, biçim ve içerik açısından bu karmaşıklığı yansıtmaktadır. Bu tür eserler, 

izleyicilere alışılmışın dışında deneyimler sunarak, onları sanat ve biyoloji arasındaki 

sınırları sorgulamaya davet etmektedir. 

Bilimle iç içe geçen ve canlı organizmaları kullanarak özgürlüğü ileriye taşıyan bu sanat 

akımında, sanatçıların doğa ile insan arasındaki gizemli ilişkileri keşfetmesi ve 

teknolojik olanaklarla deneyler yapması ön planda yer almaktadır. 



 

41 
 

  “Gerçeküstücülüğün yükselişi, özellikle Sigmund Freud tarafından açıklandığı gibi, 

bilinçaltının daha derinden anlaşılması, I. Dünya Savaşı’nın neden olduğu endişe ve 

rahatsızlık ile sıkı sıkıya ilişkilidir. Bu koşullar, André Breton, Salvador Dali, Max Ernst 

ve Yves Tanguy gibi sanatçılar diğer ifade stratejilerinin yanı sıra otomatizmin, gizemli 

grotesk görüntülerin kullanılması tekniklerine eşlik etmiştir. Takip eden yıllarda, 20. 

yüzyılın başlarında çağın gelişmelerinin ötesine geçen teknolojileri kullanan yeni 

medya ve performans sanatı ortaya çıkar, bu deneyimin niteliği ve biçimsel çıktısının 

elemanları, biyolojiyi araç ya da özne olarak kullanan çağdaş sanatta da yer 

almaktadır. Nam June Paik’in öncü video enstalasyonları ve Matthew Barney’in 

uyguladığı mitolojik, kimerik (hayali) imgeler, bu türden canlı örneklerdendir. 1999’da 

ise Eduardo Kac’ın, mikroorganizmayı değiştirmeye davet eden etkileşimli bir web 

sitesi içeren ‘Yaratılış’ eseri, biyosanatçıları etkilemiştir”34 

      Yeni medya sanatçısı ve Chicago’da sanat ve teknoloji bilimleri profesörü olan 

Eduardo Kac, Biyo Sanat olarak tanımlanabilecek eserler üretmiştir. Kac’ın öne çıkan 

eserlerinden biri, doğrudan bir canlı organizmaya müdahale eden “GFP Bunny” isimli 

çalışmasıdır. Bu projede, “Alba” adındaki tavşan üzerinde yapılan deneysel çalışmalar, 

geniş çapta tepkilere yol açmıştır. Kac’ın kullandığı bu yöntem, etik tartışmalara 

neden olsa da, bilimsel alanda önemli keşiflerin yolunu açmış ve bu yöntem, Osamu 

Shimomura, Martin Chalfie ve Roger Tsien’in 2008 yılında Nobel ödülü kazandığı 

deneylere kadar götürülmüştür. ( Osami Shimomura, Martin Chalfie ve Roger Tsien 

2008 yılında Nobel ödülü almıştır.) 

      “GFP Tavşanı” yeşil florasan bir tavşan olan “Alba”’nın yaratılmasını, proje 

süresince oluşan kamusal etkileşimi ve tavşanın sosyal entegrasyonunu içeren 

transgenik bir sanat eseridir. Geçmişte birçok uygarlık hayali yaratıklar tasarlayıp 

kutsamış olsa da, Alba’dan önce hiçbir sanatçı yaşayan bir memeliyi hayal edip onu 

gerçeğe dönüştürmeye çalışmamıştı. Eduardo Kac, moleküler biyolojiyi kullanarak 

denizanası ve tavşan DNA’sını birleştirerek, mavi ışık altında yeşil renkte parlayan bir 

tavşan yaratmıştır. Kac’ın sanatı, gerçekten yeni biyolojik yaşam formları yaratmaya 

dayanmakta ve bu süreçte moleküler biyoloji tekniklerini kullanmaktadır Kac, 

                                                            
34 Azamet.A, s.38. 



 

42 
 

transgenik sanatın "büyük bir özenle ve bu şekilde yaratılan hayata saygı duyma, 

besleme ve sevme taahhüdüyle" yaratılması gerektiğini açıklamaktadır. 

 "GFP Bunny"nin küresel yankısı Kac'ı çizim, fotoğraf, baskı, resim, heykel, animasyon 

ve dijital medya gibi çeşitli platformlarda bir dizi çalışma geliştirmeye yöneltmiştir.                         

Biyolojik materyalleri estetik değere dönüştüren ve Biyo Sanat ekseninde olan 

sanatçılardan biri de, Daro Montag isimli sanatçıdır. Daro Montag'ın sanat pratiği otuz 

yılı aşkın bir süredir çevresel ve ekolojik konularla ilgilenmektedir; kendisi özellikle 

organik dünyanın doğasında var olan yaratıcılıkla ilgilenmekte ve bu alanda 

denemeler yapmaktadır. Bu bağlamda, biyolojik materyalleri estetik değere 

dönüştüren sanatçılar arasında yer alan Daro Montag, biyo sanat alanında öne 

çıkmaktadır.  

Daro Montag’ın sanat pratiği, otuz yılı aşkın süredir çevresel ve ekolojik konulara 

odaklanmakta olup, özellikle organik dünyanın doğasında var olan yaratıcılıkla 

ilgilenmektedir. Montag, sanatında doğadan ayrı, cansız ve statik nesneler dünyasının 

ötesine geçerek, canlılığın derinliklerini keşfetmeye çalışmaktadır2007 yılında, bir 

sanat-bilim sergisi hazırlamak üzere görevlendirilen sanatçı, bu çalışmanın sonucunda 

 

 Resim 4.3.1. Eduardo Kac "GFP Bunny",2000. 



 

43 
 

“Bu Dünya” başlıklı bir projeyi hayata geçirmiştir. Ardından gelen sergi ve kitap, 

toprağın yaratıcı ve üretken potansiyelini çeşitli perspektiflerden incelemektedir. 

Toprağın önemi konusundaki bu duyarlılık, Çağdaş Sanat ve Doğal Dünya Merkezi ile 

iş birliği içinde hazırlanan “Toprak Kültürü” başlıklı ulusal bir serginin de merkezinde 

yer almıştır. Bu sergi, Birleşik Krallık’ın BM Uluslararası Toprak Yılı (2015) çerçevesinde 

yaptığı kültürel bir katkı olarak sunulmuştur. 

      Devam eden bir diğer proje ise, farkındalık yaratma ve iklim değişikliğini azaltma 

aracı olarak biyokömürün üretilip dağıtıldığı bir eylem olan 'RANE-CHAR'dır. Bu proje, 

çevresel değişime kültürel tepkiyle ilgilenen bir ekibin parçası olarak Peru And Dağları 

ve Amazon'a yapılan 2009 Cape Veda keşif gezisine katılımıyla geliştirilmiştir. 

Geçmişte Daro, Falmouth'ta  sanat ile çevreyi bir araya getiren “RANE” Araştırma 

grubuna liderlik etmiştir. 35 

 

                                                            
 36Çakıroğlu, E. 2021. 

 

Resim 4.3.2. Dora Montag, “Bu Dünya”, 
2017. 

Resim 4.3.3. Dora Montag, “Bu Dünya”, 
2017. 



 

44 
 

 Montag, topraktaki mikroorganizmalardan yararlanarak yaptığı eserler üzerine 

şunları söylemiştir: ““Eğer toprak, parçalarının toplamından daha fazlası olarak bir 

süper-organizma olarak düşünülürse, esasen amorf ve baskın bir form olmadan 

kalır. Yaşayan toprağın torunları olan bizler, toprağın şekillenen, kendini toparlayan 

ve hareket etmeyi öğrenen yönüyüz. Bizler evrendeki yeri hakkında konuşmayı ve 

düşünmeyi öğrenmiş toprağız. Yürüyoruz, konuşuyoruz, toprak düşünüyoruz.”36  

     Biyo sanat ekseninde eser üreten bir diğer sanatçı topluluğu ve proje ise Tissue 

Culture and Art’ı (TC&A) kuran Oron Catts ve Ioanat Zurr’un çalışmasıdır. “Catts ve 

Zurr, Hücre tiplerinin araştırma ve tıpta kullanımı için biyolojik olarak parçalanabildiği 

ve yapı iskelesinde büyütüldüğü, rejeneratif tıp ve doku mühendisliği tekniklerini 

içeren projelerde uzmanlaşmışlardır.38 1996’da Doğal bedenlerin dışında tekno-

bilimsel olarak bir petri kabı veya biyoreaktör aracılığıyla büyütülen ya da inşa edilen 

doku yapılarını tanımlamak için (semi-living) yarı canlı terimini kullanmaya başlayan 

Catts ve Zurr, 2003 yılında Disembodied Cuisine Projesini Fransa’nın Nantes 

kentindeki L’Art Biotech Sergisinin bir parçası olarak gerçekleştirmiştir. Resim 4.3.4’ 

de görseline yer verilen Disembodied Cuisine (Bedensiz Mutfak) adını taşıyan 

enstelasyon, neyin yenilebilir ve neyin iğrenç olduğuna dair farklı kültürel algılar 

üzerinde yoğunlaşmıştır. 

Bedensiz Mutfak projesi, ironik bir şekilde doku kültürü kullanarak kurban olmadan 

üretme imkânı sunmaktadır. Bu proje, laboratuvarda yetiştirilen etlerin kültürlenmesi 

için kurulan geçici bir tesisi ve sanatçıların kültürlenmiş ilk dokuları yediği bir 

performansı içermektedir. 

      Projede kullanılan et, canlı bir hayvanın biyopsisinden alınan hücrelerden 

yetiştirilerek  çoğaltılmıştır. Ancak mevcut doku kültürü yöntemleri, hücre büyümesi 

ve doku kültürü için gerekli besin maddelerinin sağlanması amacıyla hayvansal 

kaynaklı ürünlerin kullanılmasını gerektirmiştir. Bu durum, yapay et savunucularının 

dikkatinden kaçmış gibi görünüyordu, ancak yakın zamanda hayvansal ürünlerin doku 

kültürü teknolojisinde kullanımı soyutlandı ve gerçek kurbanların gizlenmesine neden 

olmuştur.  

                                                            
37 D.Montag, Nisan,2017. 



 

45 
 

      Bedensiz Mutfak, 2003 yılında Fransa’nın Nantes kentindeki “L’Art Biotech” 

Sergisinin bir parçası olarak gerçekleştirmiştir. Enstelasyon, farklı kültürel algılar 

üzerine odaklanarak neyin yenilenebilir, neyin yenilemez olduğunu sorguluyordu. 

Proje, yarı canlı denilebilecek kurbağalar üretimek üzerine odaklanmıştı. Kurbağa 

iskelet kası, potansiyel gıda tüketimi için biyopolimer üzerinde yetiştirilirken, sağlıklı 

kurbağalar da kurulumun bir parçası olarak yan yana yaşadı. Gösterinin son gününde, 

Nouvelle Cuisine tarzı bir akşam yemeğinde biftek pişirilip yenildi ve çiftlikten 

kurtarılan dört kurbağa, yerel botanik bahçelerindeki güzel bir gölete bırakıldı. 

Projede, Afrika pençeli kurbağa (Xenopus Ieavis) türünde amfibiler kullanılmıştır. 

  

 

Resim 4.3.4.  Catts ve Zurr, “ Bedensiz Mutfak”, 2003. 

Resim 4.3.5. Laznia Çağdaş Sanat Merkezi, Gdansk, Polonya'da Doku Kültürü ve 
Sanatı Projesi, 2003. 



 

46 
 

 

Öne çıkan bir diğer sanat projesi ise, Heather Dewey Hagborg (2012) tarafından 2012-

2013 yılları arasında hayata geçirilen “Stranger Vision” adlı biyosanat projesidir. Halka 

açık mekanlardan toplanan materyaller kullanılarak, yapılan DNA analizleri 

sonucunda bir fenotip oluşturulmuştur37. Bu analizler sonucunda, olası insan 

fenotipleri üç boyutlu modelleme yöntemiyle biçim bulmuştur. Proje kapsamında 

halka açık yerlerden toplanan genetik materyalin analizlerinden, genetik 

profillemenin etik sonuçlarını ve biyolojik gözetim kültürü için ortaya çıkan potansiyeli 

araştıran portreler yapılmıştır. Başıboş saçlar, sigara izmaritleri, çiğnenmiş sakız ve 

tırnaklarla çalışarak, özel bir yazılım aracılığıyla DNA analiz edilmiştir. Bu sanat 

projesinde sanatçıyı tetikleyen unsurun kamusal alandaki gözlemler olduğu 

görülmektedir. 

                                                            
37 Çakıroğlu, E. s.80,2021. 

 

 
Resim 4.3.6. Victimless Leather, O. Catts, I. Zurr, 2003.  
 



 

47 
 

 Her gün bir çok kamusal mekana biyolojik kanıt bırakan bireylerin, aslında hala 

bıraktıkları küçük izlerle bağının olması, sanatçıda bu bireylerin gerçek kimliğine dair 

bir merak duygusu uyandırmıştır. Bırakılan bu kanıtlarda, temel kişisel bilgilerden öte 

çok daha derin bilgileri barındırması ve bunların deşifre edilebilmesi bu projenin 

temel motivasyon kaynağı olduğu görülmektedir. Günümüz modern dünyasındaki 

toplumu oluşturan bireylerin, üst yönetimlerin kapital amaçları ve yönlendirilme 

amacıyla sürekli gözlenmesi ve kişisel bilgilerin elde edilmesi, kişisel hak ve hürriyet 

Resim 4.3.7.    Heather Dewey Hagborg   “ Stranger Visions” 2012. 
 
 

 

Resim 4.3.8.  Hagborg’ un “Stranger Vision” için kullandığı organik materyaller,2012. 



 

48 
 

açısından bir tartışma konusudur. Temel kişisel verilerin birçok yöntemle elde 

edilebilmesi, gelecekte gen mahremiyetinin de ihlal edilebilmesi sanatçı için bir çıkış 

noktası oluşturmuştur. Kamusal alanda farkında olmadan bırakılan biyolojik izlerden 

bir fenotip oluşturulmasını mümkün kılan sanatçı, genetik gizliliğin bile 

aşılabileceğinin kanıtını göstermiştir. Projenin yaratıcısı olan Hagborg çalışma 

sürecinin gelişimini şu şekilde ifade etmiştir: “Bu projeye başladığımda genomik veya 

moleküler biyoloji hakkında neredeyse hiçbir şey bilmiyordum. Bir sorum vardı: Bir 

yabancı hakkında saçından ne kadar şey öğrenebilirim? Ama bu soruyu nasıl 

cevaplayacağım dair hiçbir bilgim yoktu. Ayrıca lüks ekipmanlara veya laboratuvar 

hizmetlerine yatırım yapacak neredeyse hiç param yoktu. Şans eseri benim için 

dünyanın ilk topluluk biyoloji laboratuvarı olan Genspace 2 yıl önce Brooklyn şehir 

merkezinde açılmıştı. Ben de örneklerimi Genspace’e getirdim, orada da DNA’yı 

çıkardım ve dizileme için gönderdim. Daha sonra, aşağıda gördüğünüz açık kaynaklı 

bir Matlab modeli olan Basel Morphace’den genişletilmiş, bir yüzün dönüştürülebilir 

modelini parametreleştirmek için kullandığım bir tür genetik profil oluşturmak için 

görünümle ilişkili olduğunu tahmin edebileceğim bölgeleri analiz ettim. Normalde 3 

boyutlu 100 tanıma için kullanılan bu modeli benimsedim, sonra yeniden eğittim ve 

üzerinde çalıştım.”17  

 

 

Resim 4.3.9.   Bulunan genetik materyaller, özel yazılım, 3 boyutlu baskılar, dokümantasyon, 2012-
2013. 



 

49 
 

 
 

      Bu projenin  devamı niteliğinde olan bir diğer çalışma ise “İnvisible” isimli projedir. 

Bu çalışmanın çıkış kaynağı ise “Stranger Vision”  projesi sayesinde ortaya çıkan 

bulgular olmuştur. Genetik ayak izinin kontrolsüzce her yerde olabilmesi ve bunların 

deşifre edilerek genetik mahremiyetin sınırlarının aşılabiliyor olması, karşıt bir 

düşünceyi beslemiştir. Burada sanatçı, gizliliği sağlayabilmek açısından bu genetik 

ayak izlerinin nasıl silinebileceği ya da manipüle edileceği konusunda çalışmalar 

yürütmüştür. “Invisible hayali biyoteknoloji şirketi Biogenfutures tarafından sunulan, 

bir genetik gizlilik ürünü ve açık kaynaklı protokoller setidir 38. Invisible, iki 

tamamlayıcı üründen oluşan bir pakettir. Silme (Erase) spreyi, halka açıkta bıraktığınız 

DNA'nın % 99,5'ini siler. Değiştirme (Replace) spreyi ise biyolojik materyali DNA 

gürültüsüyle gizler. 50’den fazla farklı DNA kaynağından türetilen ve özel bir koruyucu 

kullanan değiştirme (replace) spreyi, biyolojik gizliliği sağlamaktadır. Invisible, hem 

çalışan bir ürün hem de bir nesne şeklini alan çok boyutlu bir projedir.”39 

                                                            
38 e-flux conversation, 2017. 
39 Çakıroğlu.E,2021.s80,yedisanatdergisi. 

 

 
Resim 4.3.10.   Heather Dewey Hagborg “Invisible”, 2012. 

 



 

50 
 

      Biyo-sanat projeleri, geleneksel sanat anlayışında olduğu gibi sadece biçim ve 

içerik açısından kavranabilmesi zor olan sanat pratikleridir. Günümüzün modern 

teknoloji ve bilimsel olanaklarından mümkün olduğunca faydalanarak yürütülen 

pratikler olduğunu görmekteyiz. Bu yeni teknolojilerin ve bilimsel gelişmelerin, 

canlılar üzerindeki olumlu ya da olumsuz etkilerini konu edinen, farkındalık ve bilinç 

yaratmak biyo sanatın amaçları arasındadır. 

 



 

51 
 

5.DOĞAL VARLIKLARIN SANAT ESERİNE DÖNÜŞÜMÜ 

      Postmodernizm olarak adlandırılan modernizm sonrası dönemde, sanat eylemi 

galeri ortamlarından uzaklaşıp daha deneysel ve uygulamalı bir alan kazanmış�r. Bu 

süreçte, sanat eserlerinin oluşumunda kullanılan teknik gereksinimler de bu deneysel 

yaklaşım doğrultusunda çeşitlenmiş ve zenginleşmiş�r. Ar�k sanat yapıtları, 

geleneksel teknik araçlar olmaksızın da varlığını sürdürebilme ye�sine sahip�r. 

1970’lerin son çeyreğinde yaygın bir kavram haline gelen postmodernizmin kapsamını 

ve sınırlarını, günümüzde bile tam olarak açıklığa kavuşturmak mümkün değildir.  

Charles Jencks’e göre postmodernizm “modernizmin hem devamı hem de 

aşılmasıdır” şeklinde tanımlanır. Bu ifade, iki kavram arasında hem bir bağlan� hem 

de bir ayrım olduğuna işaret eder. Diğer yandan David Harvey postmodernizmi 

yapısallık sonrasıyla, post-endüstriyalizmle ve yeni fikirlerin birikimiyle ilişkilendirir. 

Harvey’e göre postmodernizm son yıllarda kültürel, poli�k ve entelektüel eleş�rinin 

çerçevesini oluşturan yeni duygu ve düşüncelerin birleşimidir.40 

        Modernizmin vurguladığı sanatçı, özne ve bireysel üslupçuluk anlayışına karşılık 

postmodernizm, modernizmin özgünlük ve orijinallik gibi temel ilke ve değerlerine 

meydan okuyan bir tutum benimsemektedir. Bu bağlamda postmodern anlayış, 

sadece resim, heykel, enstalasyon ve fotoğraf gibi geleneksel sanat pra�klerini değil, 

aynı zamanda disiplinler arası bir ifade biçimi geliş�rerek eserlerin kavramsal 

niteliğine odaklanmaktadır. 

Sana�n temel disiplinleri hala varlığını sürdürmektedir, ancak postmodern anlayış 

içinde ifade biçimi daha zengin ve karmaşık hale gelmiş�r. Gelişmekte olan teknoloji 

ve bilimsel yöntemlerin sanat pra�ğine dahil edilmesiyle, postmodern anlayışta biçim 

ve içerik çok daha katmanlı bir boyut kazanmış�r. Bununla birlikte sanat pra�klerinin 

bu doğrusal gelişimi, sana�n temel unsurlarını basitleş�rmek veya yok etmek yerine, 

onları yeniden değerlendirmeyi ve yeniden tanımlamayı amaçlamaktadır. Sanat 

eği�mi alanındaki köklerin önemi, özellikle daha net bir şekilde görülebilmektedir. 

Sanat eği�min başlangıç aşamalarında izlenen geleneksel yöntemler, öğrencilere 

sağlam temeller oluşturarak onların ilerlemesini sağlamaktadır. Her akademik alanda 

                                                            
40 Antmen,s.275. 



 

52 
 

olduğu gibi, sanat alanında da geleneksel yöntemlerin uygulanması, öğrencilerin daha 

ileri seviyelere ulaşmasını desteklemektedir. Geleneksel yaklaşımdan deneyselliğe 

doğru olan sanat eği�mi anlayışında, bireyler tüm sanat tarihini hızlandırılmış bir 

şekilde deneyimleme �rsa� bulabilmektedirler.  

       Kökler, gövde ve yapraklar olarak bütüncül bir görüyle, post modern anlayışın da 

kökeninde ilksel basamakların izlerini görmek gerekmektedir41.   Geleneksel sanat 

nesneleri ve sergileme biçimleri, postmodern yaklaşımlarda sorgulanmaya 

başlamıştır. Örneğin Jackson Pollock, Kenneth Noland, Andy Warhol gibi tanınmış 

sanatçıların eserlerinin, kendi atölyelerinin dışında, galerilerde veya eserleri satın alan 

koleksiyoncuların evlerinde çekilmiş fotoğraflarıyla eleştiren bir bakış açısı geliştiren  

Louise Lawler, sanatın ticarete dönüştükten sonraki görsel etkisini deşifre etmeyi 

amaçlamıştır. Lowler, galeri mekanının otoritesini sorgulatarak, yeni kavramsalcılığı 

kurumsal eleştiriye yöneltmiştir. Kurumsal eleştiri, müze ve galerilerdeki eserleri nasıl 

kurgulanarak izleyiciye ulaştırıldığına ve eserlerin hangi ideolojilerle

                                                            
41 Melville, S. (2004). 

 

 

Resim 5.1. Hans Haacke, sergi görünümü, New Museum, New York, 2019. 



 

53 
 

belirlendiğine dair beğeni ölçütlerini sorgulamaktadır 1970’lerden itibaren, Alman 

sanatçı Hans Haacke’ın öncülüğünde gelişen “Gerçek Zamanlı Sosyal Sistemler” adını 

verdiği eserlerinde, sanat kurumlarının arkasındaki politik ve sınıfsal yapılanmaları ve 

ilişkiler ağını gözler önüne seren bir yaklaşım ortaya çıkmıştır. Bu yaklaşım, sanat 

üretimini bir kurum olarak irdelemekte ve yapı-söküme uğratmaktadır. 

      Organik değişkenliğin bir sonucu olarak herhangi bir zamanda sabit kalamaması, 

Hans Haacke’ın yapıtlarıyla protest düşünceleri arasında sağlam bir bağ 

oluşturmuştur. Haacke’ın eserlerinde bu organik değişkenliğin yapısını gözlemlemek 

mümkündür. Haacke işini şu şekilde anlatmaktadır: 

      “Basit stereometrik Pleksiglas kapları kısmen suyla doldurup kapattım. Işığın içeri 

girmesi kutuların içini ısıtmaktaydı. İç sıcaklık her zaman çevre sıcaklığından daha 

yüksek olduğundan, kapalı su yoğunlaşır: iç duvarlarda hassas bir damla örtüsü 

oluşmaya başlar. İlk başta o kadar küçüktürler ki, yalnızca tek damlaları yakından ayırt 

etmek mümkündür. Damlalar her saat büyüyor, küçük olanlar daha büyük olanlarla 

birleşiyor. Büyüme hızı, içeri giren ışığın yoğunluğuna ve açısına bağlıdır. Bir gün 

sonra, açıkça tanımlanmış damlalardan oluşan yoğun bir örtü gelişir ve hepsi ışığı 

yansıtır. Yoğunlaşmanın devam etmesiyle bazı damlalar, ağırlıkları yapışma 

kuvvetlerini yenecek bir boyuta ulaşır ve duvarlar boyunca iz bırakarak aşağı doğru 

akar. Bu iz yeniden birlikte büyümeye başlar. Haftalar sonra yan yana uzanan çok 

çeşitli izler oluştu.  

      Süreçle birlikte  değişen boyutlarda damlaları vardır. Yoğunlaşma süreci bitmiyor. 

Kutunun görünümü istikrarlı ama yavaş bir şekilde değişiyor ve asla kendini 

tekrarlamıyor. Koşullar, çevresine esnek bir şekilde tepki veren canlı  organizmalarla 

bile karşılaşmak mümkündü. Yoğuşma görüntüsü kesin olarak tahmin edilemez. 

Özgürce değişir, yalnızca istatistiksel sınırlarla sınırlanır; bu özgürlüğü seviyorum.”42 

 
 
 

                                                            
42 Haacke,2001. 



 

54 
 

Organik materyalleri kullanan bir diğer sanatçı  Damien Hirst, çeşitli hayvanların 

bedenlerini doğrudan yapıtlarında kullanması ile ünlenmiş ve çoğu eleştirmen 

tarafından da eleştirilere maruz kalmıştır. Hirst, Bristol’de doğmuş ve Leeds’de 

büyümüştür. 1986’da Goldsmiths College’da okumak için Londra’ya taşınmıştır. 

Henüz öğrenci iken, kendisinin ve diğer öğrencilerin çalışmalarının yer aldığı son 

derece başarılı “Freeze” sergisini düzenlemiştir.43 

                                                            
43 Harris, A. 2013. 

 

 
Resim 5.2. Heykel Şeffaf akrilik cam, su, ışık, hava 
akımları, sıcaklık (sergi durumundaki iklim) 30,4 x 30,4 x 
30,4 cm Baskı 7/10  Hans Haacke 2001. 



 

55 
 

       Genç İngiliz Sanatçılar Hareketi’nin başlangıç noktası olarak kabul edilen Damien 

Hirst’ün eserlerinin ana teması ölümlülüktür. Özellikle ölü hayvanların tanklarda 

muhafaza edildiği doğa tarihi serisi çalışmalarıyla tanınmaktadır. 1990’ların başında 

İngiltere’de oluşturulan Genç İngiliz Sanatçılar Grubu’nun en ünlü üyelerinden biri 

olarak bilinir.44 

1991’de Hirst, “Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün İmkansızlığı” adlı bir seri işe imza 

atmıştır. Bu seride, 14 metrelik formaldehit tanklarında saklanan kaplan, köpek balığı, 

koyun, inek, zebra, güvercin ve hatta bazıları ikiye bölünmüş veya derisi yüzülmüş bir 

“tek boynuzlu at” gibi doldurulmuş hayvanlar bulunmaktadır. Bu çalışma, Doğa Tarihi 

serisinin bir parçası olup tartışmalara konu olmasına rağmen çağdaş sanatın bir 

dönüm noktası haline gelmiş ve Hirst’ün sanat ile bilim arasındaki ilişkiyi kurmayı 

amaçlayan çabalarını yansıtmıştır. Aynı yıl Londra’da, Hirst, beyaz tuvallere 

yapıştırılmış gerçek pupaların yer aldığı “İçinde ve Dışında Aşk” (Beyaz Tablolar ve 

Canlı Kelebekler) sergisini planlamıştır. Sergi sürecinde pupalar metamorfozu 

tamamlayıp erişkin kelebeklere dönüşerek yapıttan ayrılmış ve uçmaya 

başlamışlardır. 

Sanatçı, yapıtlarında şok edici bir etki yaratmış ve ilk bakışta özgün nitelikte olan 

işleriyle popülerlik kazanmış�r. Yapıtlarının sanat piyasasındaki rolü de popülerliğine 

katkıda bulunmuştur. Ancak sanat, para, piyasa üçgeninde sıkça tar�şılan bir konu 

olmuş ve sanatçı ile işleri çeşitli protestolara maruz kalmış�r. Sanat piyasasına 

odaklanan bu bir dizi sanat eylemi, bazen acımasız bir mizah gösterisi olarak algılanmış 

ve sanat izleyicisi tara�ndan vahşilikle de suçlanmış�r. Galeri mekanlarında, hali 

hazırda endemik olan bazı türlerin bilinçli bir şekilde öldürülüp sergilenmesi, sanat 

eylemi ve insani kavramların sorgulanmasına yol açmış�r. 

                                                            
44 Han, 2017.s.3. 

 



 

56 
 

      Canlıların yaşam haklarının elinden alınıp galeri mekanının bir nesnesine 

dönüştürülmüş başka örnekler de mevcuttur.  Sanat eserlerinin maddi çıkarlarından 

daha çok bu eserler için nelerin feda edilebildiği izleyici tarafından tartışma konusu 

olmuştur Damien Hirst’ün eserlerinde kesip biçme ve formaldehite daldırma 

yöntemleriyle sergilediği domuzlar, koyunlar ve köpek balıkları, sanat dünyasında 

geniş bir üne sahip�r. 2012 yılında Tate Modern’da düzenlenen “In and Out of Love” 

sergisi, yaklaşık olarak 10.000 kelebeğin yaşamını yi�rmesiyle sonuçlanmış�r. Bu 

olayın ardından, “Animalist” grubu ak�vistleri tara�ndan protesto edilmiş, sergi 

salonunun girişine hayvan dışkıları bırakılmış�r. Müze önüne bırakılan hayvan 

dışkılarının çoğunluğu, at ve eşeklerin yaşam alanı olarak kullanılan bir araziden 

toplanmış�r. Ak�vistlerin hazırladığı pankarta şu ifadeler yer almış�r: “Damien Hirst 

go home! Becca� questa opera d’arte! 100% Animalist” (Damien Hirst evine dön! İşte 

benim sanat eserim.) Hirst’ün sanat anlayışı, izleyicide aşırı tepkiselliğe yol açsa da, 

e�k dışı yapıtlarıyla, sana�n ne olduğuna dair sorgulamalara katkı sağlayabilmiş�r. 



 

57 
 

 

 

 

 

Resim 5.3.  Damien Hirst, , Gagosion, Londra,1993. 

 

Resim 5.4.   Damien Hirst, “Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün 
Fiziksel İmkansızlığı”, Gagosion, Londra, 1993. 



 

58 
 

Yapıtlarında sıra dışı teknikler kullanan ve izleyicilerde şok etkisi yaratan bir diğer 

sanatçı da Anselm Kiefer’dır. Günümüzde aktif olarak sanat üreten önemli bir sanatçı 

olan Kiefer, 1965 yılında Freiburg Hukuk Üniversitesi’ne girmiş, ancak üç dönem sonra 

sanat alanına geri dönmüştür. Almanya kökenli olan Kiefer, 2. Dünya Savaşı sonrası 

Alman toplumunun psikolojisini ele alan eserleriyle tanınmaktadır. 1945 yılında 

doğan sanatçı, Nazi rejiminin doğrudan tanığı olmasa da çocukluk dönemine ait savaş 

sonrası anılarıyla bu tarihin etkilerini derinden yaşamıştır. 

Savaşın yıkıntıları arasında büyüyen Kiefer, çocukluğunda tuğlalarla oyunlar oynamış 

ve sanatında "çirkinin güzelliği" kavramına olan ilgisini bu deneyimlerle 

şekillendirmiştir45.  

      Kiefer’ın kullandığı araçlar, insanlık tarihi boyunca var olan dini kültürler ve 

mitlerdir, bu da varoluşun köklerine ulaşmak için önemli bir yol sağlar. Sanatı, tarihi 

ve mitolojik hikayelerden beslenir ve derin bir felsefi altyapıya sahiptir. Ancak Kiefer 

sadece bir tarih anlatıcısı veya ressamı değildir. 

      Kiefer’ın eserlerini anlayabilmek için izleyicilerin İskandinav mitolojisi, Wagner 

operaları, Nazi savaş planları, din tarihi, İncil tarihi ve simya gibi konularda geniş bir 

bilgi birikimine sahip olmaları önemlidir. Sanatçı, eserlerini anlamak için bu tür 

konuları araştırmanın ve anlamanın önemine inanır. Kiefer’ın eserleri, insanlık 

tarihinde derin bir kökene sahip olan bu konuları kullanarak varoluşun temel 

sorularını keşfetmeye yöneliktir. Onun sanatı geçmişin izlerini taşırken aynı zamanda 

geleceğin sorularına da ışık tutar. Bu nedenle Kiefer’ın eserlerini değerlendirirken 

sadece sanatsal açıdan değil, aynı zamanda içerdikleri kültürel, tarihsel ve felsefi 

unsurları da göz önünde bulundurmak önemlidir 46. 50 Kiefer’ın seyahatlerinden 

aldığı ilhamla oluşturduğu peyzaj resimleri sanatında önemli bir yer tutar. Bu resimler 

genellikle canlı yeryüzü sahneleri olarak tanımlanır ve sanatçının en çok ele aldığı 

konulardan biridir. Kiefer bir ormanı, bir tarlayı veya bir odayı ele alırken onları 

gerçeklikle simgesel anlamlar arasında bir denge ile doldurur. Farklı teknikleri bir 

araya getirerek yüzey üzerinde bu mekanlara yeniden hayat verir. Kiefer’ın bu mekân 

                                                            
45 Koç.E, 2015,s.3. 
46 Mark ROSENTHAL, Anselm Kiefer by l, s.1524 KOÇ.E,a.g.e,2015. 

 
 



 

59 
 

canlandırmalarında Alman tarihine sembolik göndermeler yapması dikkat çeker. Bu 

tarih genellikle tabu olarak kabul edilir ve Kiefer’ın eserleri ve başarısı üzerinde 

tartışmalara neden olur. Sanatçı, Almanya’nın antik ve modern tarihini bir hikaye gibi 

anlatmaktan ziyade, sembolik malzemeler ve resim yüzeyindeki sembolik 

göndermeler kullanır. Kiefer resimleri aracılığıyla Almanya’nın tarihini sadece 

anlatmakla kalmaz, aynı zamanda onu yeniden yorumlar ve zihinlerde derin izler 

bırakır. Bu şekilde sanat sadece görsel bir ifade aracı olmaktan öteye geçer, aynı 

zamanda tarihi kültürel ve toplumsal açıdan da sorgular ve yorumlar. 

      Anselm Kiefer’ın eserlerinde savaşın izlerinin en derin ve acı dolu haliyle 

hissedildiği yapıtlar genellikle Paul Celan’ın şiirlerine göndermeler içerir. Kiefer, 2005 

ve 2006 yıllarında Salzburg ve Paris’te Celan’a ithaf ettiği “For Paul Celan” başlıklı 

sergiler düzenlemiştir. Paul Celan, Yahudi bir şairdir ve Nazi kamplarında ailesini 

kaybetmiştir. Şiir, Celan için yaşamını sürdürebilmenin bir yolu olmuştur. Ancak 

sonunda korkunç anılarla dolu bir hayatı tercih ederek 1970 yılında intihar etmiştir. 

Kiefer için de bu acı dolu geçmiş, eserlerine benzer bir etki yapar ve iki sanatçı da bu 

tramvayla sanatları aracılığıyla mücadele eder. Celan’ın “Death Fugue” gibi en ünlü 

şiirlerinden biri, Nazi kamplarındaki dehşeti incelikli ve güzel bir dille anlatır. Şiirde, 

kamp komutanı, hassas ve romantik bir figür olarak betimlenmiştir; bu figür, 

Yahudilerin Naziler tarafından yakılması ve küllerinin havaya karışmasıyla 

ilişkilendirilir.  Ancak, aynı zamanda Yahudilerin kendi mezarlarını kazdığı gerçeğiyle 

de bağlantılandırılarak, “in the air” ifadesinin ikinci anlamı olan “akılda kalmak” 

ifadesini çağrıştırır. Şiirde sıkça tekrarlanan “ölüm Almanya’da bir ustadır” cümlesi, 

şairin içinde bulunduğu acıyı ve trajediyi vurgular. Şiirin başlığı olan “Death Fugue” ise 

kendine özgü bir melodiye ve tekrarlara sahiptir, adeta müzikal bir yapıya sahiptir. 

Kiefer ve Celan’ın eserleri, Holokost’un zorunlu bir temasıyla derinlemesine ilgilenir, 

ancak bu temaya doğrudan atıfta bulunmaktan ziyade genellikle dolaylı yollarla 

bütünleşmeyi işlerler. Bu şekilde, eserleri bu acı dolu geçmişi hatırlatır ve gelecek 

nesillere aktarı47. Şiirde, Kiefer’ı en çok etkileyen unsurlardan biri, Margarete ve 

Sulamith karakterleri arasındaki ironik ilişkidir. Margarete, altın renkli saçlarıyla 

Hristiyan-Alman kadınını temsil ederken, Sulamith ise küllü saçlarıyla Yahudi kadınını 

                                                            
47 KOÇ.E, a.g.e,2015,s.31. 



 

60 
 

sembolize eder; her iki karakterin de kimliği saç renkleri üzerinden vurgulanmıştır. 

Ancak, Sulamith’in saçlarının aslında siyah olması yaşlılık nedeniyle değil, yakıldığı için 

kül olmasıyla ilgilidir. Bu özel anlatım, Kiefer’ın resimlerinde sıklıkça yer bulur; saç ve 

kül, hem malzeme hem de sembolik olarak imgeleriyle ön plana çıkar. Kiefer’ın 

eserlerinde bu tür sembolizm ve ironi sıklıkla görülür, sanatçı tarih ve insan 

deneyimlerini anlatırken bu detaylarla zenginleştirir. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 

Resim 5.5. Anselm Kiefer. Margarete, 1981. 

Resim 5.6. Anselm Kiefer, “ Kül Rengi Saçların Sulamith”, 
170,1 × 190,4 ×15,5 cm,1981. 

 



 

61 
 

 

Kiefer, eserlerinde Yahudi ve Almanlar arasındaki trajediyi ifade etmek için zaman 

zaman gerçek saçları da kullanmıştır. Bu malzeme, şiirdeki iki figürün yanı sıra 

Nazilerin tıraş ettiği ve daha sonra yastık, yorgan gibi malzemelerde doldurmakta 

kullandığı saç yığınlarını akla getirmektedir. Saç, Kiefer’ın çalışmalarına kendi 

varlığıyla da derin anlamlar taşımaktadır; ölümden sonra saçın bir miktar daha uzadığı 

bilinmektedir. Ayrıca saçın toprak altında yok olma süresi, diğer vücut parçalarına 

göre daha farklıdır ve DNA bilgilerini taşımasıyla da önemli bir parçadır. Tüm bu 

açılardan düşünüldüğünde, saç paradoksal bir şekilde hem ölü hem de yaşayan bir 

madde olarak tanımlanabilir. 

        Kiefer'in eserlerinde saçın kullanımı, insanlığın tarih boyunca yaşadığı acı dolu 

deneyimleri, ölümün ve yaşamın karmaşıklığını ve insan bedeninin doğasını yansıtır. 

  

  

 

 

 

 Resim 5.7. Anselm Kiefer : DIE UNGEBORENEN,tuval üzerine yağlıboya, 
akrilik, tebeşir, toprak ve kurşun,190 x 330 cm. 
 



 

62 
 

Saç, bu bağlamda sanatçının yapıtlarında güçlü bir sembolik anlam taşır ve izleyicilere 

derin düşünce ve duygusal yansımalar sunar. 

Kiefer, Yahudi mitolojisi ve Kabala ile ilgilenmektedir ve eserlerinde bu temalara sık 

sık yer verir. Özellikle Orta çağ dönemine ait Yahudi efsanelerinden esinlenen 

motiflere sıklıkla başvurur, bu bağlamda Lilith’in hikayesine sıkça göndermeler yapar. 

Lilith, Yahudi mitolojisinde Adem’in ilk karısı olarak kabul edilir, ancak Adem’in 

egemenliğini kabul etmeyerek yerini Havva’ya bırakır. Lilith genellikle kötülüğün 

sembolü olarak tasvir edilir ve bu karakter özellikle Goethe’nin Faust kitabının ilk 

bölümünde ve romantik dönem edebiyatında önemli bir yer tutar. Kiefer’ın 

eserlerinde, örneğin “Die Ungeborenen” adlı eserinde, figüratif motifleri soyut bir 

arka planla birleştirir. Sanatçı, Yahudi folklorunda yeni doğan çocukları kaçırıldığına 

inanılan Lilith’i yansıtmak için elbiseleri, sayıları ve dalları gibi anlatım unsurlarını 

kullanır.  

      Kiefer, bedensiz elbiseler ve sembolik sayılar gibi unsurlar aracılığıyla, Holokost’un 

acı hatıralarını canlandırır. Eserlerinde sıklıkla mitolojik ve klasik figürlerin yanı sıra 

yakın tarihin yorumlarını da sunar. Soyut arka plan yaklaşımını ise, evrensel bir ifade 

biçimi olarak kullanır. Doğmamış çocuklar ve yaşamını yitirenler, sonsuz 

gökyüzündeki yıldızlar gibi her zaman hatırladığımız birer iz bırakır. 

      Hermann Nitsch, Viyana aksiyonizminin önde gelen figürlerinden biri olarak öne 

çıkar ve sanatında şiddet ve acı gibi varoluşsal konuları ele alır. Performanslarında, 

insan doğasındaki şiddetin ve bastırılmış duyguların açığa çıktığı ritüeller düzenlerken, 

katılımcıların duygusal yoğunluğunu ve içsel gerilimi deneyimleri boyunca sınırları 

zorlar. Bu performanslar, alternatif bir varoluş deneyimi sunarak katılımcıları 

gerçekliğin ötesine taşır. Nitsch’in çalışmaları, içsel dünyanın dışavurumuyla mistik bir 

atmosfer yaratır. Performanslarında kullanılan kurban edilmiş hayvanlar, çiğ et ve kan 

gibi unsurlar katılımcılara yoğun bir deneyim sunar ve onları derin bir keşif 

yolculuğuna çıkarır. Sanatı, sınırları zorlayan bir arınma ve varoluşsal keşif aracı olarak 

görülebilir. Resim çalışmalarında da aynı temaları işlerken, tuvallerinde performatif 

deneyimin izlerini taşır ve farklı boya katmanlarıyla derinlik yaratmaktadır. 



 

63 
 

      Ritüellerindeki yoğunluğu ve gerginliği resimlerine aktarırken, zaman ve mekân 

kavramlarını alt üst etmeyi amaçlamaktadır. Nitsch’ in sanata bakış açısı, bu tür 

ritüellerin bir uzantısıdır sanatının özünü oluşturur ve onun eserlerindeki derinlik ve 

etkileyicilikle bütünleşmektedir48. 

 

 

 

 

 

 

                                                            
48 John Berger, Hayvanlara Niçin Bakarız?,s.75. 

 
 

 

Resim 5.8.   Hermann Nitsch, Schüttbild (aksiyon boyama), 20. resim eylemi, Ayrılık Viyana 1987. Tuval 
üzerine yağlıboya, 200 x 300 cm. Liesl Biber'in fotoğrafı.  

 



 

64 
 

      Nitsch, kariyeri boyunca gerçekleş�rdiği performanslarla, ilkel toplumların 

ritüellerini canlandırarak izleyici ve ka�lımcılara arınma ve kefaret imkânı sunmuştur. 

Bu performanslar, dini bir atmosfer yaratmakta ve izleyiciyi geçmişin derinliklerinden 

günümüze taşımaktadır. Nitsch’in resimleri, tarihi dönemlerin izlerini yansıtarak, o 

dönemlerin nasıl göründüğünü aktarabilirken, performansları ise izleyiciyi geçmişin 

ritüelis�k atmosferine taşır. Bu ritüeller, sanatçının Tanrı’ya sunulan adakların kişisel 

fayda sağlayabileceğine dair inancını ve içsel bir çıkış yolu arayışını yansı�r. Nitsch’in 

sana�, geçmişin ritüelis�k deneyimlerini modern bir bağlamda yeniden yorumlayarak 

izleyiciye sunar. 

        Nitsch, resimlerinde de aynı varoluşsal temaları işlerken, performanslarının 

duygusal ve sembolik yoğunluğunu tuvale taşır. Bu şekilde, izleyiciyi sadece görsel bir 

yolculuğa değil, aynı zamanda derin bir düşünsel ve duygusal bir keşfe davet eder. 

Onun sanatı, ritüelin sınırlarını zorlayan doğasını, zamansız ve mekânsız bir boyutta 

yeniden tanımlar ve izleyicilere özgün bir varoluş deneyimi sunar. 

      Hermann Nitsch’in eserleri, insan yaşamının farklı durumlarını ve bu durumların 

kavrama sürecini yansıtır. Nitsch, haset, mutluluk, arzu, tiksinti ve acıma gibi zıt 

duyguları ele alarak, insanın içsel dünyasındaki “öteki” ye doğru bir yolculuğu temsil 

eder. Sanatçı, hayvanların öldürülmesi yoluyla ifade edilen bastırılmış duyguların 

vahşet olarak yorumlanmasının yanı sıra, toplumların endüstrileşmeyle birlikte 

değişen beslenme alışkanlıklarına ve insanların tüketimi için tesislerde yaşanan 

rahatsızlıklara dikkat çeker. Nitsch, performanslarında polis müdahalesiyle 

karşılaştıktan sonra, aksiyonlarının bir şiddet gösterisi olmadığını belirterek, 

endüstriyel üretim süreçlerinin daha korkunç yönlerine dikkat çeker. Ona göre, 

insanın et tüketimi, diğer canlıları öldürme gerekliliğini beraberinde getirir. Ancak, 

modern endüstriyel toplumlarda bu gereksinimi karşılamak, bireylerin doğrudan 

uyguladığı avlanma davranışları yerine, fabrikalarda yetiştirilen ve tüketime 

hazırlanan hayvanların maruz kaldığı süreçlere dönüşmüştür. Nitsch’in sanatı, bu 

dönüşümü ve endüstriyel üretimle iç içe geçmiş beslenme pratiklerini sorgular. 

İzlenilmesi ve kavranılması güç olan yapıtlarında Nitsch’in temel amacı sadece vahşeti 

açık bir şekilde göstermek değil, vahşi, çirkin ve korkunç olanın karşıtını 



 

65 
 

vurgulamaktır. Mezbahayı anımsatan performanslarındaki tavır sembolik anlam 

taşımaktadır.  

Bu sembolik anlam, kapalı kapılar ardındaki hayvan istismarını eleştirirken, izleyicilere  

derinlemesine düşündürmek ve toplumsal farkındalık yaratmak amacıyla  eserlerinde 

gerçekleştirilmiştir.      Jannis Kounellis, İtalya’dan dünya çapında tanınan Arte Povera 

akımının yaşayan, önde gelen temsilcilerinden biridir. Kounellis, eserlerinde 

bulunduğu coğrafyaya uygun malzemeler kullanarak dikkat çeker ve malzeme 

seçiminde herhangi bir sınırlama tanımaz. Sanatçı, gerektiğinde Alp Dağlarını dahi 

fotoğraflayabilmektedir.      1936 yılında doğan Jannis Kounellis, Roma Güzel Sanatlar 

Akademisinde eğitim almış ve bu süreçte Alberto Burri ve Piero Manzoni gibi çağdaş 

sanatçılardan etkilenmiştir. 1950’lerin sonlarına doğru Kounellis, tuval üzerinde 

çıkartma harfler ve rakamlar kullanarak alfabeler tasarlamaya başlamıştır. 1960’lı 

 

Resim 5.9.    Hermann Nitsch, “The Theatre of Orgies and Mysteries” ,2023. 



 

66 
 

yıllardan itibaren ise, her türlü malzeme ve tekniği kullanarak sanatında içerik ve 

anlamı öne çıkarmayı amaçlamış, eserlerini maddesellikten uzaklaştırarak kavramsal 

bir boyuta taşımıştır. Bu dönemde, yere yatırılmış kapı kasalarına benzeyen 

çerçevelerin içine taşlar doldurarak oluşturduğu yerleştirmeleri ile dikkat çekmiştir. 

Yün, balmumu, kurşun, ahşap, çuval bezi, kömür ve ateş gibi malzemeler Kounellis’in 

sanatında sıklıkça kullanılan unsurlar arasında yer almıştır. Bu malzemeler aracılığıyla 

Kounellis, sanatın yalnızca estetik bir obje olma ötesine geçtiğini ve izleyiciye 

derinlemesine düşünme fırsatı sunduğunu göstermektedir.       

      Sanatçının sergisinde, farklı materyaller arasında metal, yün, çuval, eski dikiş 

makineleri dikkat çekmektedir. Özellikle altı metre boyundaki vagon, demir levhalar 

arasına sıkıştırılmış çeşitli malzemelerle dolu olup, demir bir kasanın içine sıkıştırılmış 

beyaz bir yün parçası da sergilenmektedir. Kounellis, demir kasanın kültür ve mevcut 

sistemle özdeşleştirilmesiyle birlikte, yünü de sistem ve kültürün egemenliği altında 

ezilen doğayla ilişkilendirmiştir. Bu bağlamda, Kounellis’in eserlerinin ve malzeme 

seçimlerinin arasındaki kavramsal zenginlik ve düşünsel derinlik daha fazla açıklığa 

kavuşmuştur49.  

Sanatçı Kounellis, kariyeri boyunca çağdaş sanatın sınırlarını zorlamış ve özellikle 

sanatın olanaklarını genişleterek önemli bir etki yaratmıştır. 1970’lerde sanat 

anlayışındaki değişimlerle birlikte sergi alanlarının geleneksel kurallarının terk 

edilmesi, izleyicinin sıkışıp kaldığı duvarlar arasında bir mekânda bulunmasına yönelik 

bir dönüşümü beraberinde getirmiştir. Duvarların mekân olarak kullanılması, büyük 

yüzeylerin etkileyici bir gerilim ve dinamizm oluşturmasına olanak tanımıştır.  

Kounellis’in 1969’daki Galeria L’Attico’ da gerçekleştirdiği sanatsal eylem, bir tür yer 

değiştirme eylemi olarak değerlendirilebilir. Galeriye 12 atın yerleştirilmesi kararı, bu 

bağlamda Marcel Duchamp’ın hazır nesne kavramının bir uygulaması olarak 

yorumlanabilir. Ancak, Kounellis’in hazır nesnesinin bir canlı hayvan olması, önceki 

hazır nesnelerden farklı bir niteliğe işaret etmektedir50.  

                                                            
49  Emen Sidar H. 2013. 
50 Brain O’doherty, 2010, s, 100. 



 

67 
 

 

 

      Galerinin geleneksel olarak “steril” ve saygın atmosferi, Kounellis’in eylemiyle 

birlikte bir ahır atmosferine dönüşmüştür. Atlar, duvara eşit aralıklarla bağlanmış bir 

resim gibi durmaktadırlar, tam olarak bir ahırda olduğu gibi. Hareketsiz ve kendi 

halinde duran bu atlar, sanatçının galeriyi bir ahıra, eserlerin satıcısını da bir ahır 

bekçisine dönüştürme amacını yansıtmaktadır. Bu yer değişimi, kent yaşamında artık 

yer bulamayan atların, insanlarla daha yapay bir şekilde buluştuğu bir ortamı 

simgeler.  

      Kounellis, bu yerleştirmesiyle ilgili olarak, “Onları oraya koydum çünkü onlar 

ağırlığı ve doğal bir kişiliği olan canlılar, nefes alan ve hareket eden hayvanlar. Bu 

yüzden klasik ikonografiyle farklıydı. Ancak, bu çalışmada belirli bir klasisizm var. 

Ancak, bu bir Pop Art resmi değil. Eski olmasına rağmen moderndi, modern ve 

moderndi,” şeklinde açıklamalarda bulunmuştur. İtalya’da 1960’ların sonlarında, 

sanatçılar resimsel kültür endüstrisi normlarına karşı çıkarak, sanatın ve sanatçının 

Resim 5.10. Jannis Kounellis'in “İsimsiz (12 At)”  



 

68 
 

bireysel ifade özgürlüğünü sınırlayan tutumları eleştirmişlerdir. Bu sanatçılar, 

düşünce ve fikirlerin bireysel bir ifade biçimine dönüştüğü sanat alanında, doğanın, 

yaşamın ve davranışların temellerine ulaşmayı hedeflemişlerdir. “İsimsiz (12 At)” gibi 

eserler, sanatın ticari uygulanabilirliğe indirgenmemesi gerektiğini vurgulayarak, her 

şeyden önce yaşam koşullarına verilen önemi simgeler. Galerinin bir ahıra dönüşmesi, 

evcilleştirilmiş hayvanların yaşam alanlarının modern yaşamın gerekliliği olarak 

dönüştürülmesi ve insanların kendilerine mal etmeleri gibi konulara bir gönderme 

yapmaktadır51. 

     Eserlerindeki temel bakış açısını mimarlıktan alan Canan Tolon, yapay ve doğal 

unsurları birleştirerek yapıtlarını oluşturmaktadır. Bu organik ve inorganik ahengi 

yapıtlarında bütünleştiren sanatçı bir çevre bilinci ile, doğanın yok oluşuna  karşın 

duyarsızlık, doğanın çürüyen insanı değerler sonucu bozulması gibi temaları izleyiciyle 

karşılaştırmaktadır. Yaşam, doğa, kültür, ölüm kavramları Tolon’nun yapıtlarında; 

resimden yerleştirmeye uzanan farklı disiplinlerle sorunsallaştırılarak izleyiciye 

sunulmuşur. Yapıtların doğal nesneler kullanan sanatçı, organik yapıların değişim 

süreçlerini eserlerin bir parçası haline getirmiştir. Yapıtlarındaki değişim ve dönüşüm, 

kullanılan materyallerin doğasına bırakılmıştır. Doğal dönüşüm izlerini arayan sanatçı, 

yitirilen insani değerlere de işaret etmektedir. 

                                                            
51 Arslantaş.H,2019. 

 

Resim5.11 İsimsiz, tuval üzerine 
pas ve akrilik, 52 " x 53 " (112 x 135 
cm) ,2003. 



 

69 
 

6. BİR ETİK SORUNU OLARAK SANAT ESERİNDE DOĞAL VARLIK KULLANIMI 

 

 

    Yakın tarihli modern sana�n genelinde, eserin ifade biçimi, uygulanışı ve ortamda 

bulunuşu sürekli bir savaş içerisindedir. Uygulama biçimleri deneyselliğe evrildikçe, 

aynı dönemde sıradan olarak algılanabilecek formlarda da ortaya çıkabilmektedir. 

Güncel galerilerde yüzey resmi sergilenirken aynı dönemde karmaşık sanat projeleri 

de gündeme gelebilir. Günümüzün bu karmaşık sanat atmosferinde, sanatçılar 

deneyselliğin sınırlarını zorlamaktadırlar. Ancak, deneme yanılma yöntemi her zaman 

olumlu sonuçlar doğurmaz, özellikle canlı hakları konusunda dikkatli olunması 

gerekmektedir.  

      Bu post modern yaklaşımların en önemli temsilcisi tar�şmasız ki Joseph Beuys ve 

onun yapıtlarıdır. Joseph Beuys , 1950’lerden 1980’lerin başlarına kadar Avrupa ve 

Amerika Birleşik Devletlerinde faaliyet gösteren, dönemin uluslararası, “kavramsal 

sanat ve fluxus” hareketleriyle ilişkilendirilen, Almanya doğumlu bir sanatçıdır. 

Beuys’un çok çeşitli çalışma yelpazesi, geleneksel çizim, resim, heykel araçlarından, 

süreç odaklı ve zamana dayalı “aksiyon” sana�na kadar uzanmaktadır. Sana�n, hem 

sanatçı hem de izleyici üzerindeki iyileş�rici etkileri üzerinde yoğunlaşmış�r. Kimi  

performanslarında, bir şaman rolüne bürünüp izleyici ile şifacı arasındaki ilişkiyi 

kurmak istemiş�r. Beuys’un özellikle hayvansal yağ gibi organik bir malzemeyle, 

endüstriyel malzemeleri bir arada kullandığı yapıtları en bilindik eserlerini 

oluşturmaktadır. Bu iki farklı  malzemeyi bir araya ge�ren sanatçı için derin kişisel 

anlamlar taşıyan çalışmalarıyla bilinmektedir. Bunlar ayrıca sana�n, ortak 

malzemelerin “gündelik yaşamın” birbirinden ayrılmaz olduğunu gösteren ve 

tekrarlayan mo�flerdi. 

Joseph Beuys kendi yaşam dinamiklerini yoğun olarak eserlerine aktaran bir sanatçı 

olmuştur. Tıp eği�mi görürken ikinci dünya savaşı’nın patlak vermesi üzerine Alman 

Hava Kuvvetleri’ne ka�lan Beuys, 1946-1951 yılları arasında Düsseldorf Sanat 

Akademisi’nde eği�m görmüş, 1961 yılında aynı kurumda eği�mciliğe başlamış�r. 

1956’lı yıllardan i�baren “Ölü Bir Tavşana Resimler Nasıl Anla�lır”(1965), “Amerika 



 

70 
 

Beni Seviyor Ben De Amerika”yı(1974)gibi bir dizi performans gerçekleş�ren Beuys, 

gerek heykellerinde gerek performanslarında bal, al�n tozu, keçe, demir, canlı ya da 

ölü hayvanlar gibi çok çeşitli nesneleri kişisel bir mitolojinin simgeleri olarak 

kullanmış�r. Almanya Yeşiller Par�si üyesi olan Beuys’un ortaya a�ğı “sosyal heykel” 

kavramı, kollek�f bir çabayla daha iyi bir toplumsal yapının şekillendirebileceği 

düşüncesinden hareket etmektedir . 

   Çağdaş sanat geleneksel sınırlarını aşmıştır ve özellikle resim ve plastik sanatlar en 

gelişmiş ve deneysel alanlar olarak kabul edilir. Sanatçılar, eserin formatının veya 

alanının her zaman kapalı ve düz dikdörtgen olması gerektiği fikrini sorgularlar. Bunun 

yerine, eserin fiziksel ve metafizik varlığının tuvalin ötesine belirsiz bir şekilde 

uzandığını düşündüren jestlerden, karalamalardan ve çerçevesiz büyük ölçekli 

yapıtlardan yararlanarak bu soruyu sürekli olarak yeniden değerlendirirler52. 

      Venedik Mimarlık Bienali, sanatsal özgürlük sınırlarını tartışmaya açan bir sergi 

platformu olmuştur. İsviçreli sanatçılar Julian Charriere ve Julius von Bismark, “Bazı 

Güvercinler Diğerlerinden Daha Eşittir” başlıklı canlı performanslarıyla bu tartışmayı 

derinleştirmişlerdir. Performansta, boya tabancasıyla çeşitli renklere boyadıkları 

güvercinleri Venedik sokaklarında serbest bırakmışlardır. Ancak, bu eylem canlı 

hayvanların sanatta materyal olarak kullanılmasıyla ilgili etik kaygıları gündeme 

getirmiştir. Batı kültüründe güvercinler, doğu kültürüne kıyasla genellikle “önemsiz” 

canlılar olarak kabul edilirler.  

                                                            
52 HARRISON, C., Wood, P. S., & Sanat, V. K. (2011). 



 

70 
 

Hata İngilizce ’de güvercinler için “flying rat” yani “uçan fare” tabiri kullanılmaktadır. 

Sanatçılar, göz alıcı renklere boyadıkları güvercinlerin insanlar nezdindeki düşük 

konumlarını değiş�rerek daha olumlu bir bakış açısı kazandıklarını iddia etmişlerdir. 

Bu performans, dış görünüşün insanların önyargıları üzerindeki etkisini sorgulamayı 

amaçlamış�r.  

      Canlı hayvanların sanat eserlerinde kullanılması, etik ve estetik tartışmalara neden 

olan bir konudur. Son örneklerden biri, Julian Charriere’in beyaz güvercini griye 

boyayarak gri güvercinler arasına bırakmasıdır. Benzer şekilde, Lars von Trier’in 

“Manderlay” filmindeki eşeğin öldürülüşünü gösteren sahneler de canlı hayvanların 

sanat için kullanılmasıyla ilgili yoğun tartışmalara sebep olmuştur. Bu tür uygulamalar, 

canlı hayvanların fiziksel ve psikolojik sağlığı üzerinde ciddi etkileri olabileceği 

endişelerini beraberinde getirir. Özellikle hayvanların rızası olmaksızın sanat amaçları 

için kullanılması, etik açıdan sorgulanır. Ancak, bazı sanatçılar ve destekçileri, 

hayvanların normal yaşamlarında maruz kaldıkları zorluklara karşı gösterilen 

hassasiyetin, sanat için kullanılmalarıyla çelişkili olduğunu savunmaktadır. Örneğin, 

Venedik Bienali’nde boyalı kuşlar sergilenerek canlı hayvanların kullanıldığı sanat 

eserlerine örnekler verilebilir. Bu tür eserler, izleyicilerde hayvanların insan 

müdahalesiyle nasıl değişebileceği ve çevresel etkileri üzerine düşünmeye 

yönlendirir. Ancak, bu tür eserlerin hazırlanma sürecinde hayvanların yaşadığı stres 

ve potansiyel zararlar, etik tartışmaları gündeme getirmektedir 

 

 



 

71 
 

     

 

 

 
Resim 6.2       Julius von Bismarck, Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler diğerlerinden 
daha eşittir” projesi için boyanan farklı güvercinler,2012. 

 

Resim 6.1.    Julius von Bismarck, 2012 Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler 
diğerlerinden daha eşittir” projesi. 



 

72 
 

Sonuç olarak, canlı hayvanların sanat için kullanılması konusu, sana�n sınırlarını ve 

e�k sorumluluklarını tar�şmaya açmaktadır. İzleyici, bu tür eserlerle karşılaş�ğında, 

sana�n gücünü ve etkisini sorgulamanın yanı sıra, hayvan hakları ve refahı konusunda 

da derinlemesine düşünmeye teşvik edilir. Bu tar�şmalar, sana�n toplumsal ve e�k 

boyutlarını keşfetmek için önemli bir �rsat sunar. Charriere, daha önce benzer bir 

performansı Berlin’de gerçekleş�rmiş�r. Bu performansta, gıda boyasıyla griye 

boyadığı bir beyaz güvercini gri güvercinler arasına salarak, sosyal statünün dış 

görünüşle nasıl algılandığını göstermeyi amaçlamış�r. Bu tür performanslar, insanların 

ön yargılarını sorgulamalarına ve toplumun farklı kesimleri arasındaki algı farklılıklarını 

gözlemlemelerini amaçlamış olsa da canlıların özgürlükleri bakımından tar�şmalı bir 

konu olmaktadır.  

 

 

 

 

Janis Kounellis, 1969’da Roma’da bulunan bir galeride, duvarlara 12 at bağlayarak 

Resim 6.3. Julius von Bismarck,  Venedik Bienali'nde “Bazı güvercinler 
diğerlerinden daha eşittir” 2012. 



 

73 
 

çarpıcı bir performans gerçekleş�rmiş�r. Bu eylemle, galerinin “steril” olarak 

nitelendirilen atmosferini değiş�rme ve sorgulama amacı gütmüştür. Sanatçı, 

performansına ilham kaynağı olarak Andre Breton’un Tatarların atlarına Versay 

çeşmelerinde su içirmelerinin imkansızlığına dair sözlerini göstermektedir. Kounellis, 

galeriyi bir ahıra, eserlerini ise bir seyise dönüştürerek, sana�n algılanışı ve yayılması 

üzerinde etkili olan yapıları sorguladığı iddia etmektedir. Bu performans, bazı 

eleş�rmenler tara�ndan Duchamp’ın bir galeriye pisuar yerleş�rmesi kadar radikal 

bulunmuştur. Kounellis’in, canlı atları bir sanat galerisinin ortamına yerleş�rerek ve 

galeriyi bir at dışkısı kokusuyla doldurarak “sanat ile haya� buluşturduğu” ifade 

edilmektedir. Performansın sembolik anlamları da vurgulanır; on iki sayısı, on iki 

havari, on iki ay, on iki burç gibi farklı bağlamlarda deşifre edilir. Ancak, atların 

galerideki “doğal” ortamı olarak algılanması ve ahırın insan yapımı bir mekân olarak 

görülmemesi önemli bir noktayı göz ardı etmektedir. Gerçekte, atların sergilendiği ahır 

da, galeri gibi insan eliyle inşa edilmiş ve kültürün bir yansımasıdır. Bu bağlamda, 

sana�n “steril” olarak nitelendirilen ortamlara ge�rdiği “doğallık” vurgusu, insan 

uygarlığının kendine özgü yapılarına karşı eleş�rel bir duruşu yansıtmaktadır. 

Kounellis’in performansı, sana� sadece este�k bir deneyim olarak değil, aynı zamanda 

yaşamla iç içe olan bir güç olarak göstermeyi amaçlamaktadır. 

1974 yılında Joseph Beuys, New York’taki Rene Block galerisinin bir odasına kendisini 

bir çayır kurduyla birlikte kapatarak bir hafta boyunca performans gerçekleştirmiştir. 

Çayır kurdu, Kuzey Amerika yerlileri için kutsal bir hayvan olarak kabul edilmektedir 

ve Beuys’un performansı, bu yönden Amerikan yerlileriyle beyazların arasındaki 

tarihsel çatışmalara da gönderme yapmaktadır. Beyazların, kıtanın yerli halkına 

yönelik uyguladığı katliamlar, çayır kurdu üzerinden sembolik bir şekilde yeniden ele 

alınmaktadır. Beuys’un performansı sırasında, çayır kurdunun odadaki “Wall Street 

Journal” gazeteleri işemesi gibi davranışları, Amerikan materyalizminin sembollerine 

karşı bir tepki olarak yorumlanabilmektedir. Ancak, bu anlamların tümü, Beuys ve 

diğer görevliler tarafından yönlendirilen hayvanın tepkileri üzerinden şekillendirilir. 

Kapana kıstırılmış her yabani hayvan gibi, çayır kurdu da, mekanın sınırlarına adapte 

olmaya çalışmıştır. Hayvanın bu çabası sonucu olan davranışları sonradan 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Beuys’un “şaman” rolüne bürünerek gerçekleştirdiği 



 

74 
 

performans, bir tür bilim adamı gibi davranan ve hayvanlarla deney yapan bir 

sanatçıyı çağrıştırmaktadır. Ancak, Beuys’un hayvanla diyaloğa girme çabası, gerçekte 

hayvanın sadece yaşamsal gereksinimlerini gerçekleştirmek istemesi ve iletişim 

kurmama halidir. Beuys’un bu performansı bütüncül açıdan değerlendirildiğinde etkili 

bir ifade biçimiyle sunduğu çok boyutlu bir proje olarak görülmektedir. Fakat, 

performanstaki söz konusu olan insan ve hayvan eşit bir diyalog için ön koşullar 

sağlanmadığından eleştirilere maruz kalmıştır. 

 

 

1977’de, henüz sanat kariyerinin başlangıcında olan Tom Oterness, dikkat çekici bir 

sanat etkinliğine imza atmış�r. Bir hayvan barınağında sahiplenilmeyi bekleyen bir 

köpeği sahiplenerek, onu bir süre sonra bir çite bağlayıp silahla vurarak öldürmüştür. 

Bu olayı kaydederek bir film haline ge�ren Oterness, filmi bir galeride sergilemiş�r. 

Filmi izleyen ziyaretçiler, köpeğin öldürülme anına kadar olan süreci izleyince şok 

olmuş ve birçoğu köpeğin gerçekten öldürülmediğini düşünmüştür. Ancak, köpeğin 

gerçekten öldürüldüğü anlaşılmasına rağmen, sanatçıya herhangi bir ceza 

verilmemiş�r. Bu olay toplumda büyük bir tepki uyandırmış�r, özellikle de köpeğin 

barınağa geri götürülüp orada öldürüleceği gerçeği insanların tepkisini ar�rmış�r. Tom 

Oterness’in bu tar�şmalı eylemi, sanat dünyasında e�k tar�şmaları gündeme 

Resim 6.4  Joseph Beuys: I Like America and America Likes Me (Ben Amerika’yı 
Seviyorum Amerika da Beni)1974. 
 



 

75 
 

ge�rmiş�r. Bir sanat eseri olarak sunulan bu olay, hayvan hakları bakımından 

eleş�rilere maruz kalmış�r.  

 
 

 

Belçikalı sanatçı Wim Delvoye, çağdaş sanat sahnesinde çekişmeli bir figür olarak 

bilinir, özellikle de radikal sanat pratiğiyle öne çıkar. Delvoye, 1997’den beri canlı 

domuzlara dövme yaparak sanatını icra etmektedir. Batı ülkelerindeki sıkı hayvan 

refahı yasaları nedeniyle, bu etkinliklerini kendi domuz çiftliğinde Çin’in Pekin 

şehrinde gerçekleştirmektedir. Bu süreçte, Çinli dövme sanatçılarıyla iş birliği 

yaparak, domuzlara farklı desenler uygulamaktadır; bu desenler arasında Louis 

Vuitton logoları ve Walt Disney karakterleri gibi çeşitli motifler bulunmaktadır. 

Ardından, dövme yapılan domuzlar, yeterince büyüdüklerinde satılırken, bazıları 

öldürülerek, doldurularak veya derileri yüzülerek koleksiyonculara sunulmaktadır. 

Domuz derileri, tuval olarak kullanıldığında oldukça yüksek fiyatlara alıcı 

bulabilmektedir. Bu durumun ilginç bir yanı, Wim Delvoye’un vejetaryen olduğunu 

Resim 6.5.   Tom Otterness: Dog Shot [Vurulan Köpek/Köpek Sahnesi] 1977. 



 

76 
 

iddia etmesidir, bu da sanatçının etik ve ahlaki değerlerle sanat pratiği arasındaki 

çelişkiyi gözler önüne sermektedir. Delvoye’un sanatının etik boyutları hem hayvan 

hakları savunucuları hem de genel kamuoyu tarafından sık sık sorgulanmakta ve 

tartışılmaktadır. Bu bağlamda, Delvoye’un sanatı, sanat dünyasında ve toplumda 

önemli bir tartışma konusu olarak varlığını sürdürmektedir. 

 

 

  

  

 

 

 

2006’da ünlü sokak sanatçısı Banksy, Los Angeles’taki ilk kişisel sergisinde çarpıcı bir 

enstalasyon gerçekleştirdi. Sergide, 37 yaşındaki fil Tai, galeri enstalasyonunda duvar 

kağıdının desenlerine boyanmış bir şekilde sergilendi. Serginin amacı, dünya çapında 

ihmal edilen yoksulluk sorununa dikkat çekmekti. Serginin açılışına Hollywood 

yıldızlarından Cameron Diaz, Colin Farrell gibi isimler de katıldı, ancak Banksy her 

zamanki gibi görünmedi. Boyanmış halde galeride sergilenen Tai isimli fil, üç gün 

boyunca meraklı kalabalıklar ve gazeteciler tarafından ilgiyle karşılandı. Bu etkileyici 

Resim 6.6. Wim Delvoye'un canlı hayvanlar üzerine uyguladığı 
metotlar.  



 

77 
 

enstalasyon, sanatın gücünü ve toplumsal konulara duyarlılığını vurgulamaktadır. 

Banksy’nin eseri, sanatın sadece estetik bir ifade aracı olmanın ötesine geçerek, 

toplumsal meselelere karşı duyarlılığı arttırmak ve farkındalık yaratma amacını 

vurgulamaktadır. Canlı bir varlığın sergilenmesi, duygusal bir acıma konusu olabilir; 

bu durum, eserde kullanılan canlının kalıcı bir hasar görmemiş olsa bile ruhsal etkileri 

hakkında belirsizlik yaratır. Bilinen duygusal zekasıyla tanınan fillerin, özgürlüklerinin 

kısıtlandığı etkinliklerde saldırganlaşabileceği bilinmektedir. 

 

 

Resim 6.7.  Banksy: Barely Legal [Neredeyse Yasadışı] 2006. 



 

78 
 

Marco Evaristti’nin 2000 yılında gerçekleştirdiği “Go Go Black” sergisinde sergilediği 

“Helena” adlı eseri, izleyicilerin etkileşime geçtiği etkileyici bir sanat eseridir. Bu eser, 

içi su ve canlı Japon balıklarıyla doldurulan on adet blenderdan oluşmaktadır. 

İzleyiciler, bu blenderların düğmelerine basarak bir canlının hayatı hakkında karar 

verebilme yetisine sahiptirler. Evaristti, bu interaktif çalışmasıyla izleyicileri 

eylemlerinin etik sonuçlarıyla yüzleşmeye davet etmektedir. Sanatçı, eserinde iç farklı 

insan tipolojisine vurgu yapmaktadır: “Sadist”, “Röntgenci” ve “Ahlakçı.” Bir kişi sadist 

ise, blenderın düğmesine basarak hayvanı öldürecektir. Röntgenci ise, diğerlerinin bu 

eylemi yapmasını heyecanla izleyecektir. Eserin tek bir yorumu olmamakla birlikte, 

zıtlıklar arasındaki farklılıkları ve benzerlikleri işaret eden birçok unsur bulunmaktadır.  

 

Eserin çekiciliği, iticiliği veya ahlaki boyutu, izleyicilerde anında gerilim yaratan 

etkileşimli yöntemden kaynaklanmaktadır. Düğmeye basıldığında ne olacağı açıktır ve 

izleyici, potansiyel bir katil veya ahlaki bir karar verici olma rolü arasında seçim 

yapmak zorundadır. Balıkların hayatı tehlikedeyken, izleyicilerin nasıl davranacakları 

ve etkileşime geçecekleri, ahlaki kavramların nasıl algılandıkları konuları da önemlidir.  

 

 

        Resim 6.8.   Marco Evaristti    ,”Helena ve El Pescador”, 2000. 



 

79 
 

      Evaristti’nin eseri, teknoloji, arzu ve etik arasındaki ilişkilerin hayvanların kullanımı 

üzerindeki etkilerini anlamamıza yardımcı olur. Bir diğer eserinde ise, beyaz küpte 

canlılığın sürdürülebilmesi ve yaşamın “öneminin” vurgulanması gerektiğini gösterir.          

Sanatçı, eserinde hayvanın kendisini kullanarak tek tanrılı dinler arasındaki 

çatışmalara dikkat çeker. Evaristti, eseri hakkında şunları söylemiştir: “Helena, 

insanlığın karmaşık ilişkisini ve ahlaki sorgulamalarını ortaya çıkarıyor. Her düğmeye 

basıldığında, izleyicilerin içsel etik hesaplamalarıyla yüzleşmelerini sağlamak istedim.”                 

“Bütün dinler temelde aynı düşünce ve düşünceden beslenirler. Yeni çalışmam “Affet 

beni Helena” üç büyük semavi dinin birbirleriyle daha iyi anlaşabileceğine dair bir 

umut ve haykırıştır. İncil, Kur’an ve Tevrat, su, kum, bitkiler ve peçe kuyruklarıyla dolu 

bir akvaryumda yatıyorlar ve zamanla eriyerek doğanın büyük döngüsüne geri 

dönecekler. Blenderlarda tül kuyruklarıyla “Helena”’yı yarattığımda, balığın yaşamı ve 

ölümü hakkında kişi karar verebiliyordu. Balıklar artık kültürümüzün temelini 

oluşturan kitapların üzerinde yüzüyorlar. Belki de bunları bilinçaltında kemiriyorlar ve 

bu şekilde evrende daha fazla denge oluşmasına yardımcı oluyorlar.” 

 

 Resim 6.9.     Marco Evaristti    ,”Helena ve El Pescador”, 2000. 



 

80 
 

Guillermo Vargas’ın 2007’deki Nikaragua sergisi, tar�şmalı bir sanat eseri olan “Ne 

Okuyorsan Osun” adlı çalışmasıyla geniş çapta dikkat çek�. Sergide, çocuklara para 

karşılığında sokaktan bir köpek yakalamaları ve ardından bu köpeği bir duvara 

bağlamaları istendi. Duvara yazılmış olan “Ne Okuyorsan Osun” mesajı, izleyicilere 

çeşitli yorumlama imkanları sunmuş ve sergi büyük bir tar�şmanın merkezine 

yerleşmiş�r. 

Ancak, medyada dolaşan haberlerde, köpeğin açlık ve ihmal nedeniyle öldüğü 

iddiaları büyük bir tepkiyle karşılanmıştır.  Bu durum, Vargas’a karşı uluslararası 

alanda büyük bir protesto dalgasının başlamasına sebep olmuştur. 2008 Honduras 

Bienali listesinden çıkarılması için dünya çapında 4 milyon imza toplanmıştır. İlginç bir 

şekilde, Vargas’ın kendi eserlerine imza atma konusundaki tutumu, imza 

kampanyasına katılmasıyla da belirginleşmiştir. Ancak galeri yöneticisinin 

açıklamasına göre, köpek serginin süresi boyunca düzenli olarak beslenmiş ve 

ardından ipinden kurtularak kaçmıştır. Bu durum, köpeğin açlığa terk edildiği 

haberlerinin Vargas tarafından tetiklendiğini ve bilinçli olarak bir tartışma yaratıldığını 

göstermiştir. Sergiyi gezenlerden hiçbirinin köpeği serbest bırakmaya veya beslemeye 

teşebbüs etmemesi, ziyaretçilerin galeri atmosferinin örtük davranış kodları 

tarafından etkilendiğini göstermiştir. Vargas’ın eseri sanatçının kendisini izleyici 

üzerinde bir iktidar konumuna yerleştirmesiyle karakterizedir. Köpeği bir galeri 

duvarına bağlamak, insanların tepkilerini ve davranışlarını önceden belirleyen bir 

stratejidir. Bu durum, izleyicileri bir “davranış testi”’nin habersiz denekleri haline 

 

 

Resim 6.10.  Vargas’ın  2008 Honduras Bienaline kabul edilmeyen projesi. 



 

81 
 

getirirken, sanatçının bu deneyin sonucunu önceden tahmin ettiği ve manipüle ettiği 

gerçeğini göstermektedirmanipüle ettiği gerçeğini göstermektedir53. 

Navin Thomas (d. 1974), ağırlıklı olarak karma medya ve buluntu malzemelerle çalışan 

bir heykeltıraş ve ses sanatçısıdır. Sinematografi ve grafik tasarım eğitimi aldı ve şu 

anda akustik deneyler yaparak ekolojinin seslerini ve yapılı mimariyi bütünleştiriyor. 

Aktivizmden uzaklaşan sanat yapımına yaklaşımı, doğal dünyaya ve onun sürekli 

değişen manzaralarına ilişkin geleneksel kavramların yeniden yorumlanmasını 

içeriyor. Sanatçı şöyle açıklıyor: "Uygulamamın bir parçası olarak, bir şehrin neyi 

gözden kaçırdığını gözlemlemeyi ve beni akustik ekoloji ve bunun yapılı mimarideki 

ilişkisi ve sürekli uzaklaşma şekli fikrine yönlendiren çalışmalarım aracılığıyla onu daha 

fazla anlamlandırmayı seviyordum. Kendisini bir sahne olarak manzaranın eski 

biçimsel yollarından yeniden temsil ediyor." 54 

 

 

                                                            
53 David Yanez , 4 Mart 2010. 
54 Navin Thomas, 2003. 



 

82 
 

       Navin Thomas (d. 1974), ağırlıklı olarak karma medya ve buluntu malzemelerle 

çalışan bir heykeltıraş ve ses sanatçısıdır. Sinematografi ve grafik tasarım eğitimi almış 

olup, şu anda akustik deneyler yaparak ekolojinin seslerini ve yapılı mimariyi 

bütünleştirmektedir. Aktivizmden uzaklaşan sanat yapımına yaklaşımı, doğal dünyaya 

ve onun sürekli değişen manzaralarına ilişkin geleneksel kavramların yeniden 

yorumlanmasını içermektedir.  

Heykelin merkezinde, bakır teller ve telsiz vericilerle donatılmış bir oda 

bulunmaktadır. Ancak heykeli özel kılan şey, odada bulunan güvercinlerin aktif rol 

almasıdır. Güvercinler, tellere konduklarında, bakır alıcılar tarafından algılanan ve 

rastlantısal olarak oluşan “gürültü müziği” adını verdiğimiz bir ses ortaya çıkarırlar. 

Bu, izleyicilere sıra dışı bir ses deneyimi sunar ve sanat eserini daha da etkileyici hale 

getirmektedir.  

 

 

Resim 6.11.  Naveen Thomas: Ses Yerleştirmesi. 



 

83 
 

Ancak, bu yaratıcı yöntem doğaldır ki hayvan hakları konusunda tartışmalara yol 

açmıştır. Bazı veteriner hekimler, dar bir mekânda yüksek frekanslı seslerin kuşların 

işitme duyusuna zarar verebileceği konusunda endişelerini dile getirmişlerdir. Bu 

endişeler, heykelin etik boyutunu tartışmaya açmaktadır ve hayvan hakları 

konusunda düşündürmektedir. Naveen Thomas ise, eleştirilere karşı güvercinlerin iyi 

bakıldığını ve eserin sadece estetik değil aynı zamanda etik bir zeminde de inşa 

edildiğini belirtmektedir. Ayrıca, gerektiğinde, sanat icra etmek için maymunların da 

kullanılabileceğini ifade ederek, eserinin özgünlüğünü ve sınırsız yaratıcı potansiyelini 

vurgulayarak savunmuştur. Bu bağlamda, Naveen Thomas’ın ses heykeli, çağdaş 

sanatın sınırlarını zorlayarak izleyicilere farklı bir duyusal deneyim sunarken, aynı 

zamanda doğa ile sanat arasındaki etkileşimi keşfetmeye teşvik etmektedir. Ancak, 

heykelin hayvan hakları ve etik meseleleri üzerinde yarattığı olumsuz etkiler göz ardı 

edilememektedir. 

      Sanat eserinde bakterilerin ya da zararlı böceklerin kullanılması etik bir sorun 

yaratmazken, canlılığın boyutları karmaşıklaştıkça, hürriyet hakları, hayvan hakları, 

etik ve ahlak gibi kavramaların eserin bir parçası olacak kadar kapsamı 

genişleyebilmektedir. Özellikle hayvanların kullanılması, canlı ya da ölü fark 

etmeksizin, hayvanların sanatçılar ve insanlar üzerindeki düşünsel boyutları söz 

konusu olabilmektedir55.  

İnsan, bilinçli bir varlık olarak kendi benliğini tanıma yetisine sahip olduğu gibi doğayı 

da anlar ve kontrol altına alabilecek kapasitededir, bu nedenle doğayı kendi 

hizmetinde bir araç olarak görür. Bu bakış açısı, insan merkezli bir perspektifi 

destekler ve insanın diğer varlıklarla olan ilişkisini de belirler. Ancak, bu düşünce 

yapısı bir dizi ontolojik soruna yol açar.  

İnsan merkezli düşünce yapısının önde gelen temsilcilerinden biri olan Descartes, 

hayvanları araçsallaştıran düşünürlerden biridir. Hayvanların konuşma yeteneğine 

sahip olmamasının, onların zekaya sahip olmadığı anlamına geldiğini savunmuş ve bir 

dizi deneyden sonra hayvanları birer mekanik varlık olarak görmüştür. İnsanı, akıl ve 

bilgi sahibi bir varlık olarak yücelten Descartes’ın felsefi sonucu, “Şüphe ediyorum, 

                                                            
55 Gen E., Skopbülten,2012. 



 

84 
 

öyleyse varım,” önermesiyle, kendi varlığının bilgisini sezgisel olarak ortaya 

konmuştur. Bu önerme, her türlü bilginin ve dış dünyaya dair bilgilerin geçerliliğini 

kendi varlığıyla ilişkilendirir ve özne merkezli modern felsefenin temelini oluşturur.       

      İnsanlar, hayvanlarda da ruh olduğuna dair inancı, fiziksel benzerliklere dayanarak 

ve hareketin tek bir ilkeye, yani ruha dayanması gerektiği fikrinden yola çıkarak 

geliştirmişlerdir. Ancak Descartes, hareketin iki farklı şekilde mümkün olduğunu 

düşünmektedir. Birincisi, tamamen mekanik ve maddi olan, hayvanların öz suyuna ve 

organlarının biyolojik yapısına dayanan maddi güçtür. Diğeri ise, filozofun "düşünen 

öz" olarak adlandırdığı, zihinsel ilkelerin bütünüdür56.

                                                            
56 Arslantaş H., Çağdaş Sanatta Bir Medyum Olarak Hayvan Kullanımı, 2019. 



 

85 
 

7.ORGANİK DEĞİŞKENLİĞİN DRAMATİZMİ 

      Sanat eserini, bir yapıtı oluşturan materyaller düşünüldüğünde, maddesel 

bütünlüğün zaman içerisinde mutlak bir değişime maruz kaldığı bilinmektedir. Çoğu 

yapıt için bu değişkenler, yapıtın bütünlüğü dışındaki eylemlerdir. Klasik resim ve 

heykelin varoluş biçimleri düşünüldüğünde aslında sonsuza kadar ilk yapıldığı 

tazelikte kalması amacı benimsenmiştir. Bu yüzden çoğu eser korunmakta 

konservasyonu ve restorasyonu yapılmaktadır. Zamanın yıpratıcı ve değiştirici yönü 

klasik sanatın derinliğine bir katkı sağladığı düşünülemez. Günümüz sanatındaki sıra 

dışı post modern yaklaşımları daha iyi anlamlandırabilmek adına, karşıtlarıyla 

karşılaştırılması bir sonuca ulaşmak için izlenecek bir yolu gösterebilmektedir. 

Özellikle sanat eserinde doğrudan bir materyal olarak kullanılan canlı organizmaların 

bir sanat pratiği olarak tam karşıtıyla karşılaştırılması neden- sonuç ilişkisini daha 

doğru açığa çıkartabilecektir.  

      Sanat eserlerinde hazır nesneler kullanılmaya başlamadan önce, eserlerin 

maddesel bütünlüğünün değişime uğraması eseri oluşumuna katkı sağlayan bir unsur 

değildi. Yapıtlarda hazır nesneler rol almaya başladıkça, eserlerin izleyiciye sunduğu 

izlenme eylem dışında gözlemleme deneyimi de sunmaya başlamıştır. Sadece 

donmuş bir zamanı, andan bir kesiti izlemek ile zamanın kendisine şahit olmak 

arasındaki farkta dramatik bir durum ortaya çıkmaktadır. Bu farklı durumda yapıtın 

kendisine farklı bir derinlik perdesi kazandırdığı söylenebilmektedir. Zamanın kendisi 

gözlemlemek zamanı neyin üzerinden gözlemlendiği ile ilgili bir sorun yaratmıştır. 

Organik değişimin dramatik bir düzeyde biçimlendirilmesini Anselm Kiefer’in 

yapıtlarında görebilmekteyiz. 1993 yılında Fransa'nın Barjac bölgesinde 35 hektarlık 

bir araziye yerleşen Kiefer, olgunluk dönemi eserlerinin temelini atmıştır. 2009 yılına 

kadar çeşitli inşaat malzemeleriyle, özellikle beton, cam, moloz ve demir kullanarak, 

paralel bir evren oluşturma çabası içerisinde bulunmuştur. Bu dönemde oluşturduğu 

çalışmalar arasında amfi tiyatrolar, havuzlar, resimler, heykeller ve yer altı tünelleri 

gibi çeşitli yapılar bulunmaktadır. Sanatçı, eserlerini tamamladıktan sonra, bunları 

doğanın kendi sürecine bırakmaya karar vermiştir. Bu şekilde, yapıların zamanla 

çimlerle kaplanarak doğal bir dönüşüme uğrayacağını gözlemlemeyi arzulamıştır. Bu 

eyleminin temel motivasyonu, muhtemelen insanlar ve doğa üzerinde savaşın neden 



 

86 
 

olduğu olumsuz etkileri gözlemlemiş olması ve bu etkileri dengelemek amacıyla 

doğaya bir tür geri dönüş sağlama isteğidir. Bu süreci belgelemek için, çalışma alanını 

terk etmeden önce "Çimler Örtsün Üzerinizi – Over Your Cities Grass Will Grow" 

projesini başlatmıştır. Ayrıca, geniş bir izleyici kitlesine ulaşmak ve bölgeyi ziyaret 

edemeyen hayranlarına sanal bir deneyim sunmak gibi amaçları da olabilir57. 

 "Sette Palazzi Celesti" adlı kalıcı enstalasyon, 2004 yılından bu yana Milano'daki 

Hangar Bicocca'da sergilenmektedir ve sanatçının eserlerinden biri olarak kritik bir 

öneme sahiptir. Bu enstalasyon, son yıllarda Mezopotamya arkeolojisi ile birlikte 

Mısır ve Babil uygarlıklarının  

                                                            
57 Arıman, Y. (2022). 

 

Resim 7.1. Anselm Kiefer'in güney Fransa'daki "insan karınca yuvasına" benzetilen geniş stüdyo 
kompleksi. 



 

87 
 

 

 

merkezini araştırmaktadır. Sanatçı, killi çamurlu toprak, taş surlar ve arkeolojik 

kalıntılar gibi malzemeler üzerinden insan yaşamının kökenlerine ve evrimsel 

süreçlerine odaklanarak yaşamın anlamını anlamaya çalışmaktadır. 

      Antik ve modern dünya arasında ayrım yapmayan bir yaklaşıma sahip olan sanatçı, 

sanatsal çabalarında yapıtların tamamlanamayacağını vurgulayarak, sürecin 

kendisinin önemli olduğunu ifade etmektedir. Bu yaklaşım, sanatın sadece bir sonuca 

değil, aynı zamanda süregelen bir keşif ve anlam arayışına hizmet ettiğini 

belirtmektedir. Sanatçının eserleri, geçmiş ile günümüz arasında bir köprü kurarak 

insanlığın kültürel ve tarihsel birikimine katkı sağlamaktadır. Bu bağlamda, "Sette 

Palazzi Celesti" enstalasyonu, sanatçının Mezopotamya arkeolojisi üzerinden 

yürüttüğü derinlikli araştırmaların bir ürünü olarak değerlendirilebilir. Eser, izleyiciye 

antik uygarlıkların izlerini takip etme ve bu eski medeniyetlerin çağlar öncesinden 

günümüze uzanan etkilerini gözlemleme fırsatı sunmaktadır. 

 

 

                                          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

88 
 

       8. KİŞİSEL ÇALIŞMALAR 

      Sanat ve doğa ilişkisi, insanlık tarihi boyunca sanatın temel ilham kaynaklarından 

biri olmuştur. Doğanın bütüncül ve gizemli yapısı, insanın yaratımını besleyen sonsuz 

referans kaynağı olabilmiştir. Günümüzde, insanın çevresiyle olan ilişkisi daha 

karmaşık hale gelmiş ve çağdaş sanatçılar doğayı anlama, yorumlama ve yeniden 

tanımlama çabası içine girmişlerdir. Günümüzde, çevresel endişelerin artması ve iklim 

değişikliği gibi küresel tehditlerin artan farkındalığı, sanatçıları da gerçeklerle 

yüzleştirmek zorunda kalmıştır. Sanatçılar, doğayı sadece estetik bir kaynak olarak 

değil, aynı zamanda insanlığın varoluşu için kritik bir unsur olarak görmeye 

başlamışlardır. Bu nedenle, doğa ve sanat ilişkisi, sanatın sadece estetik bir ifade aracı 

olmaktan çıkıp, aynı zamanda çevresel bir bilinç ve aktivizmin bir parçası haline 

gelmiştir. Bu durumun günümüz sanatına etkisi, doğrudan doğal malzemelerin 

kullanımıyla ortaya çıkmıştır.  

      Günümüz sanatında doğa ve sanat ilişkisi, giderek daha karmaşık ve çeşitli bir hal 

almaktadır. Sanatçılar, doğayı sadece bir konu olarak değil, aynı zamanda bir kaynak, 

ilham ve kritik bir mesaj aracı olarak da görmektedirler. Günümüz sanatındaki insan ve 

doğa ilişkisi, yüzeysel bir estetik arayışının ötesinde, insanlığın doğayla olan bağını 

yeniden keşfetme ve güçlendirme çabasının bir yansıması olarak görülmektedir.  

      Sanat, insan ve doğa bağlamlarını kişisel çalışmalarımda harmanlayarak, estetik bir 

ifade biçimi arayışında bulunmaktayım. Çalışmalarımda baskın olarak öne çıkan, 

belirsizliğin gizemi tamamlanmamış bir eksiklik hissi; hem biçim hem de anlam olarak 

ana-temayı oluşturmaktadır. Çalışmalarımdaki baskın duygulanımlardan biri olan 

zaman unsuru, yüceltilerek bir biçim dilini oluşturmak için kullanılarak çaba 

harcanmıştır. Yok oluşun izini sürerken, zamanın dramatik etkisi doğal materyaller 

yardımıyla yansıtılmak istenmiştir. Anlamdaki örtük ifade biçimi, çalışmalardaki 

yapısal bütünlüğün ayrılmaz bir parçası olarak korunmaktadır. Anlamdaki kapalılık, 

yaşamın içerisindeki her şeye karşı keskin hatlarla anlamlandırma çabasının 

yoruculuğuna karşıt bir düşünce olarak bir sanat pratiğine dönüştürülmek istenmiştir. 



 

89 
 

Özellikle sanat eserlerinin otopsisi niteliğindeki ayrıntılı sözel ifadesi, kimi eserlerin 

izleyici üzerindeki duyumsamaya engel olabilmektedir. Çalışmalarımdaki yansıtmak 

istediğim ana-tema, izleyiciyi kimi zaman doğanın kendisiyle yüzleştirmek ve zamanın 

taklidini biçim diline dönüştürmek, kimi zaman da örtük bir ifade biçimiyle bir 

duygudaşlık yaratma çabasıdır.  

         Doğanın en temel tezahürü olan zamanın doğrusal akışının kendiliğindenliği, 

çalışmalara önemli bir referans ve esin kaynağı olmuştur. Bunun sonucu olarak, süreç 

içerisinde değişen ve deforme olabilen farklı teknikleri deneysel olarak uygulanmıştır. 

Yapıtın bir malzemesi olarak, zaman unsuru da eklemlenmeye çalışılmıştır. 

Çalışmalardaki bu zaman unsuru onları gelip geçici kılmaktadır. Çoğu çalışmanın 

tamamlanma evresi yok olmaya odaklanmıştır. Yapıtın gelip geçiciliği ve değişkenliği, 

canlılığın ve doğanın bir yansımasını ifade etmektedir. Bu gelip geçicilik sahip 

olunabilmeyi imkansız kılarak, sanatsal ifade biçiminin metalaşmasına da bir karşı 

duruş sergilemektedir.  

       Çalışmalardaki biçim dili, doğal arazi koşullarındaki gözlemler ve anılardan 

referans alınarak oluşturulmuştur. “Dayanıksız Bağ”  isimli seri işlerdeki kafes biçimli 

ritmik tekrarlardan oluşan yapılar,  doğal koşullardaki formların bilinçaltında bırakılan 

duygulanımlar sonucu oluşturulmuştur. Bu tipteki ritmik dokular, yumuşak dokuların 

çürüme evresinde, kayaçlarda, ağaç gövdelerinde, kimi zaman orman zemininde 

karşılaşılan biçimlerdir. Bütünü parçalanma evresine işaret eden bu ritmik hareketler, 

zayıf bir kırılganlığa karşı direnç gösteren biçimlerin bu iki karşıtlığın gerilimi sonucu 

nihai parçalanmaya öykünmüşlerdir. Biçim dilinin vurgulandığı ve yüceltildiği 

çalışmalarda, çoğu zaman sembolik bir anlatım şeklinden kaçınılmıştır. “Dayanıksız 

Bağ” işlerindeki ritmik unsurların duvar etkisi, görünen bilinen ve bilinmeyen arasında 

gizemli bir ilişkiyi vurgulamaktadır. Çoğu zaman dayanıksız bir noktadan hasar görmüş 

duvarın arkası karanlık ve bilinmezdir.  

         Çalışmalarımdaki serilerden birini olan “Sesler” ise, çeşitli kalıntılardan 

oluşturulmuş deneysel asamblajlardan oluşmaktadır. Kutular içerisine yerleştirilmiş  

çeşitli hayvan kalıntıları, kesici ve delici metalik nesnelerle birlikte biçimsel bir uyumla 

kadraj içerisinde konumlandırılmıştır. Hayvan kalıntılarındaki zayıflık ve ölümün 

kırılgan zarifliği ile keskin ve delici metalik endüstriyel nesnelerin yan yana gelmesi 



 

90 
 

tehlikeli bir yakınlaşmayı mümkün kılmıştır. Buradaki zayıf ve kırılgan olanın 

karşısındaki zarar verici potansiyel gücün, birbirine temas etmek üzere olduğu kısıtlı 

bir alanda tedirginlik ve güvensizlik duyguları aranmıştır. İyi ve kötünün, zayıf ve 

güçlünün karşıtlığından beslenen “Sesler”, aynı zamanda psikolojik bir alfabeyi de 

temsil etmektedir. Sanrılardan, rüyalardaki derin ve karanlık boşluklardaki rahatsız 

edici fısıltılardan, gerçeklik ve gerçek üstü algıların çatışmasından esinlenilen bu 

çalışmalarda, çalışmaları oluşturan her materyalin yaşam sürecine tanıklık edilmiştir. 

Çalışmalar zamanla tahrip olup, yapısal bütünlüğünü kaybetmişlerdir. 

     “Dayanıksız Bağ – Demir İskele” de,  süreç unsuru baskın olarak ifade biçimine 

dönüştürülmeye çalışılmıştır. Tuzlu su, yaşamın ilkel adımlarının başlangıcı sayılan 

denizleri ifade etmektedir. Kaotik bir biçimde birbirine geçmiş demir parçaları ise tam 

olarak yaşayabildiğimiz yapay dünyanın omurgasını ifade etmektedir. Endüstriyel-

post modern kent yaşamına olumsuz bir gönderme yapmaktadır. Beton yapıları 

ayakta tutan çelik konstrüksiyonlar, görünmez bir örümcek ağı gibi yer küreyi 

sarmaktadır. Bu ürkütücü beton örtü hem yaşamı sürdürülebilir kılmakta aynı 

zamanda da yaşamı  yok etmektedir. Bu karşıt iki unsurun betonlaşma kavramında 

birleşiyor olması dramatik çoğu zamanda trajik bir etki yaratmaktadır. Tuzlu suyun 

içerisinde çürümekte olan demir iskele; kazanılan yaşamsal zaferin, kaybedilenler 

üzerinde yükseldiğinin dramatik bir ifadesine odaklanmıştır. Gizlice çürüyen şehirlerin 

içinde yapay bir yaşamı arzularken, duvarların içinde çürüyen demir konstrüksiyonu 

görememekteyiz.  Endüstriyel kentleşmenin bir otopsisini sunan “Dayanıksız Bağ- 

Demir İskele” ismindeki çalışma, doğanın en temel tezahürü olan zamanın taklidini 

yapmaktadır. Bu çalışma, insan ve doğa arasındaki ölçüsüz şekillenen yaşamın 

dengesizliğini, iki karşıt madde kullanılarak ifade edilmeye çalışılmıştır. İnsanın 

doğayla olan uyumsuzluğunun, çift yönlü bir yenilgisini ifade eden bu çalışma; 

yaşamdaki uyum, denge ve ahengin gerekliliğine de işaret etmektedir.  

          



 

91 
 

 

 
 

 

 
 

Resim 8.2. “Dayanıksız Bağ” detay 
görünümü. 

Resim 8.3 “ Dayanıksız Bağ” farklı 
açıdan detay görünümü. 

Resim 8.1. “ Dayanıksız Bağ”, 80x120 cm, tuval üzerine karışık teknik,  2021 
( Toprak, yabani bitkiler, kökler, çeşitli hayvanların kemik parçaları). 



 

92 
 

 

 

 

 

Resim 8.4. “Dayanıksız Bağ- Sonsuz Nehir”, 100x100 cm, 
tuval üzerine karışık teknik (Yağlı boya, alçı, tutkal ve 
çeşitli organik materyallerden oluşan harç). 

Resim 8.5. Dayanıksız Bağ- 
Sonsuz Nehir”, detay görünümü. 

Resim 8.6. Dayanıksız Bağ- 
Sonsuz Nehir”, detay 
görünümü. 



 

93 
 

 

Resim 8.7. “ Dayanıksız Bağ”, 120X90 cm, tuval üzerine karışık teknik ( killi toprak, alçı, çeşitli yabani bitkiler 
ve organik materyaller), 2020. 

Resim 8.8 Detay görünümü“ Dayanıksız Bağ”, 120X90 cm, tuval üzerine karışık teknik ( killi 
toprak, alçı, çeşitli yabani bitkiler ve organik materyaller), 2020. 



 

94 
 

 

Resim 8.9 “ Dayanıksız Bağ”, 120x80 cm, tuval üzerine karışık teknik(Toprak, alçı, hayvan kemikleri ve 
organik materyaller)  2020  

Resim 8.10 Detay görünümü,“ Dayanıksız Bağ”, 120x80 cm, tuval üzerine karışık teknik 
(Toprak, alçı, hayvan kemikleri ve organik materyaller), 2020. 



 

95 
 

 

Resim 8.11 “Sesler”, 30x12x5cm, asamblaj, 2019. 

Resim 8.12 “Sesler”, 30x12x5 cm, asamblaj, 2019. Resim 8.13 “Sesler”, 30x12x5 cm, asamblaj, 2019. 



 

96 
 

 

Resim 8.14 “Sesler”, 12x25x5 cm, asamblaj, 2019. 

Resim 8.15 “Sesler”, 12x25x5 cm, asamblaj, 2019. 



 

97 
 

 

  

 

Resim 8.16 “Sesler”, 12x28x5 cm, asamblaj, 2019. 

Resim 8.17  Farklı açıdan görünüm ,“Sesler”, 12x28x5 
cm, asamblaj, 2019. 



 

98 
 

 

8.18 “Sesler” 25x50x12,5cm, asamblaj, 2020. 

8.19 “Sesler” 15x25x7 cm, asamblaj,2019. 



 

99 
 

   

 

 

Şekil 2 

Resim 8.21 Sesler”, 12x28x5 cm, asamblaj, 2019. 

 

Resim 8.20 “Sesler”, 28x43x10 cm, kinetik heykel, 2022. 



 

100 
 

 

 

Resim 8.22 “Dayanıksız Bağ- Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 
2021. 

Resim 8.23 Detay görünümü, Dayanıksız Bağ- 
Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 2021. 

Resim 8.24 Farlı açıdan görünüm. 



 

101 
 

 

Resim 8.25  Detay görünümü, Dayanıksız Bağ- 
Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 2021 

Resim 8.26 Detay görünümü, Dayanıksız Bağ- 
Kabuk”, 120x175x130 cm, enstalasyon, 2021. 

Resim 8.27 Farlı açıdan görünüm, “Labirent Sanat” 2021. 



 

102 
 

 

Resim 8.28 “Dayanıksız Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 
35x50x75 cm, 2022. 

Resim 8.29 Farklı açıdan görünümler, “Dayanıksız 
Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 35x50x75 cm, 
2022. 



 

103 
 

 

Resim 8.30 Oksitlenme sürecinde ortamdaki değişimler 
“Dayanıksız Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 35x50x75 
cm, 2022. 

Resim 8.31  Oksitlenme sürecinde ortamdaki değişimler 
“Dayanıksız Bağ- Demir İskele”, enstalasyon, 35x50x75 cm, 
2022. 



 

104 
 

SONUÇ 

 

      Bu çalışma, günümüz sanatında doğal nesnelerin sanat yapıtına dönüşümünü 

incelemiştir. Doğal malzemelerin sanat eserlerinde kullanımı, sanatın doğayla olan 

ilişkisini derinleştirmekte ve çağdaş sanat pratiğinde önemli bir yer tutmaktadır. 

Çalışmanın bulguları doğrultusunda, doğal nesnelerin sanat yapıtına dönüşümünün, 

sanatçıların doğayla olan bağlarını güçlendirdiğini ve izleyicilere doğayı yeniden 

değerlendirme fırsatı sunduğunu göstermektedir. Doğal malzemelerin kullanımı, 

sanat eserlerine doğallık, dokunsallık ve derinlik katmaktadır. Ayrıca, bu 

malzemelerin sanat yapıtına dönüşümü, doğanın güzelliklerini ve karmaşıklıklarını 

izleyiciyle buluşturarak çevresel bilincin oluşmasına katkı sağlamaktadır. Sanatçılar, 

doğal nesneleri kullanarak insanlığın doğayla olan ilişkisini sorgulamakta ve doğanın 

korunmasına yönelik mesajlar verebilmektedirler. 

       Ancak, doğal malzemelerin sanat yapıtına dönüşümü aynı zamanda çevresel 

etkileri de beraberinde getirebilir. Bu nedenle, sanatçılar ve izleyiciler, doğal 

malzemelerin kullanımının çevresel etkilerini göz önünde bulundurmalı ve 

sürdürülebilir sanat uygulamalarını teşvik etmelidirler. 

       Sanat, insan duygularını ifade etmenin ve düşüncelerini iletişim kurmanın önemli 

bir yoludur. Ancak, bazı sanat eserlerinde canlı hayvanların kullanılması etik 

tartışmalara neden olmaktadır.  Canlı hayvanların sanat eserlerinde kullanılması, 

hayvan hakları savunucuları tarafından sık sık eleştirilmektedir. Bu eleştirilerin 

temelinde, hayvanların kullanılmasının onların doğal davranışlarını bozabileceği, 

fiziksel veya duygusal istismara yol açabileceği ve hatta ölümcül sonuçlara neden 

olabileceği endişeleri yatmaktadır. Hayvan hakları savunucuları, sanat eserlerinde 

canlı hayvan kullanımının hayvanların haklarına saygı göstermeyen bir uygulama 

olduğunu ve bu tür pratiklerin kınanması gerektiğini savunmaktadır. Sanat, ifade 

özgürlüğünün bir aracı olarak sanatçının etik sorumlulukları ile sınırlıdır. Canlı 

hayvanların sanat eserlerinde kullanılması, sanatçının ifade özgürlüğü ile hayvan 

hakları arasında bir çatışma yaratabilmektedir. Canlı hayvan kullanımıyla ilgili etik 

endişelerin yanı sıra, sanat eserlerinde canlı hayvan kullanımının estetik değerleri de 

tartışmalıdır.  



 

105 
 

 Sonuç olarak, doğal nesnelerin sanat yapıtına dönüşümü, günümüz sanatının güçlü 

ifade dillerinden birini oluşturmaktadır. Çevresel bilincin oluşmasına katkı 

sağlayabilen sanatçılar, yapıtlarında doğal ve dönüşen nesneleri kullanarak bir dil 

oluşturabilmişlerdir. Doğayla ortak bir sanat dili oluşturulurken, bu sanatsal ifade 

biçimlerinin çevresel etkileri düşünülmelidir. Özellikle arazi sanatı bir çevre bilinci 

oluştururken aynı zamanda bir çevre yıkımı da yaratabilmektedir. Doğrudan canlıların 

yapıtın bir malzemesi olarak kullanılması, etik ve estetik açıdan birçok tartışmaya 

neden olmuştur. Yapıtın kendisi oluşturan canlıların biyolojik yapılarının basitten 

karmaşıklığa doğru ele alındığında, izleyicinin ahlaki tepkileri değişkenlik 

göstermektedir. Yapıtta bakteri ya da istilacı böcek türleri kullanılmasıyla bir omurgalı 

daha karmaşık bir canlının kullanılması arasında çok farklı tepkiler ortaya çıkabilmiştir. 

Bu konuda canlılık hakları, ifade özgürlüğü ve estetik değerler arasındaki dengeyi 

kurmanın oldukça güç olduğu görülmüştür. Ancak, sanatçılar ve izleyiciler, sanatın 

gücünü kullanırken hayvanların haklarına saygı göstermeli ve alternatif yaklaşımları 

da değerlendirmelidirler. Canlılık ortak bir çatı altında tüm organizmaları 

kapsamaktadır. Canlılığın en küçük formu dahi bir insan kadar canlıdır ve aynı yaşam 

hakkına sahip olmalıdır. Sonuç olarak sanatın ifade biçimi olarak hayvan hakları ihlal 

edilmemelidir.  Sanatın sınırlarını ve etik sorumluluklarını anlama ve sanat eserlerinin 

hem estetik hem de etik olarak değerlendirilmesi, olası hayvan hakları ihlali ve 

çevresel olumsuzluklar için önemli görülmüştür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 
 

KAYNAKLAR 

Kitaplar 

HAUSER, A. (2006). Sanatın toplumsal tarihi: Rokoko, klasizm, romantizm, naturalizm, 

empresyonizm ve film çağı. Deniz Kitabevi. 

ANTMEN, A. (2009). 20. yüzyıl batı sanatında akımlar (2. Baskı). İstanbul: Sel 

Yayıncılık. 

 AKARSU, B. (1963). Kant'da Mekan Ve Zaman Kavramlari. Felsefe Arkivi, (14), 108-

122. 

BÜRGER, P., & Özbek, E. (2003). Avangard kuramı. İletişim.  

BERGER, J. (2017). Hayvanlara niçin bakarız?. Delidolu Yayınları. 

 GÖKBERK, M. (2014). Felsefe Tarihi Üzerine Düşünceler: 1 Nicolai Hartmann’ın 

Problemler Tarihi Görüşü. Felsefe Arkivi, (14), 123-137.  

HARRİSON, C. (2011). Sanat ve kuram 1900-2000: Değişen fikirler antolojisi. Küre 

Yayınları. 

HANÇERLİOĞLU, O. (2000). Felsefe Sözlüğü, 12. Basım, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

GOMBRICH, E. H., Erduran, E., & Erduran, Ö. (2007). Sanatın öyküsü. Remzi kitabevi. 

KARAVİT, C. (2008). Doğadaki iz: Yeryüzü sanatı. Telos. 

 MENGÜŞOĞLU, T. (2008). Felsefeye Giriş (11. Baskı). İstanbul: Remzi Kitabevi. 
MELVILLE, S. (2004). Postmodernism and art: postmodernism now and again. The 
Cambridge companion to postmodernism, 82-96. 

 O’DOHERTY, B. (2010). Beyaz Küpün İçinde, Galeri Mekânının İdeolojisi, çev. Ahu  

ÖZTOPÇU.H.A. (1996). Doksanbeş- Doksanaltı Notları. 

Antmen, İstanbul:* Sel Yayıncılık. 

ROSENBERG, D. (2003). Dünya mitolojisi. İstanbul: İmge., s.19. 

 SCHELER, M., & Mengüşoğlu, T. (1998). İnsanın Kosmos' taki yeri. Yaprak. 

WORRINGER, W. (1985). Soyutlama ve özdeşleyim. İstanbul: Remzi Kitabevi 

WÖLFLIN, H. (1990). Sanat Tarihinin Temel Kavramları, Remzi Kitabevi. 



 

107 
 

Tez Makaleler 

CENGİZ, T. (2021). Venüs Heykelciklerinden İdollere Kadın Temsilleri. Gazi Akademik 
Bakış, 15(29), 39-48. https://doi.org/10.19060/gav.1035488 

HARRİS, A. 2013. Financial artscapes: Damien Hirst, crisis and the City of London. 
Cities, 33, 29-35 

ARSLANTAŞ, H. (2019). Çağdaş sanatta bir medyum olarak hayvan 
kullanımı (Master's thesis, Marmara Universitesi (Turkey)). 

ARIMAN, Y. (2022). Anselm Kiefer-resim, söz, malzeme ve sanat. Sanat Tarihi 
Dergisi, 31(2), 807-819. 

SAMSUN, M. (2015). Tarih öncesi sanat formlarının tekrarı; heykelde imge üretimi 
üzerine yeni bir okuma denemesi. 

SCHMANDT-Besserat, D. (2013). The plastered skulls. 

  

Dergiler 

YILMAZ, Y. (2021). Tarih öncesinde Sanat ve Bağlamları. Tykhe Sanat Ve Tasarım 
Dergisi, 6(11), 178-215.  

YALÇINKAYA, Işın,  “Paleolitik Devirde Kadın Figürleri”, Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi 
Antropoloji Dergisi, Sayı: 6, 1972, s.203-222. 

BAHADIR, M. (2022). Mitolojiden Felsefeye Doğa-İnsan İlişkisi. Felsefe Dünyası, 2(76), 
135-157. 

IBAD sosyal bilimler dergisi, s.118, sayı. 5,2019 

SUSUZ, M., & KINIK, M. (2023).  Jeoglıflerden Arazi Sanatına: Arazi Sanatının 
Kavramsal Yapısına Yönelik Bir Değerlendirme. Sanat Ve Tasarım Dergisi, 13(2), 368-
386. https://doi.org/10.20488/sanattasarim.1403721 

OĞUZ, D. (2015). 1960-1980 Arası Değişen Doğa Algısı ve Sanatta Doğaya Yöneliş. 
Yedi(14), 67-76. https://doi.org/10.17484/yedi.88738 

ÇAKIROĞLU, E. (2021). Biyosanat: Selin Balcı ve Ayşe Gül Süter’in Biyosanat 
Projelerinin İncelenmesi. Yedi(26), 75-89. https://doi.org/10.17484/yedi.899356 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.20488/sanattasarim.1403721
https://doi.org/10.17484/yedi.88738


 

108 
 

İnternet kaynakları 

https://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/11/venus4.jpg) (01.05.2024 
tarihinde erişildi.) 

https://www.e-skop.com/skopbulten/minimalizmin-paradoksu-uzerine/2980 
(01.04.2024 tarihinde erişildi) 

https://ilkinsantarihi.com/pismis-topraktan-idoller/ (14.05.2024 tarihinde erişildi) 

https://www.alansonfiststudio.com/install/time-landscape) (01.05.2024 tarihinde 
erişildi) 

https://www.e-skop.com/skopbulten/antroposen-sanati-bir-dovus-sanatidir-paul-
ardennele-soylesi/5450 (15.02.2024 tarihinde erişildi) 

https://www.atlasdergisi.com/gundem/yeni-nazca-cizgileri.html (03.01.2024 

tarihinde erişildi) 

(https://www.aa.com.tr/tr/dunya/25-yeni-nazca-cizgisi-bulundu-/1168621) 

(07.05.2024 tarihinde erişildi) 

https://www.sensesatlas.com/the-flevoland-observatorium (10.01.2024 tarihinde 

erişildi) 

https://www.alansonfiststudio.com/install/time-landscape) (20.02.2024 tarihinde 

erişildi) 

https://www.ekac.org/transgenicindex.html)  (14.03.2024 tarihinde erişildi) 

https://www.interaliamag.org/author/daromontag/) (9.04.2024 tarihinde erişildi) 

(https://conversations.e-flux.com/t/heather-dewey-hagborg-hacking-

biopolitics/6045) (22.18.2024 tarihinde erişildi) 

https://conversations.e-flux.com/t/heather-dewey-hagborg-hacking-

biopolitics/6045 (21.03.2024 tarihinde erişildi) 

https://foundation.generali.at/en/collection/hans-haacke/) (08.05.2024 tarihinde 

erişildi) 

https://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/11/venus4.jpg
https://www.e-skop.com/skopbulten/minimalizmin-paradoksu-uzerine/2980
https://ilkinsantarihi.com/pismis-topraktan-idoller/
https://www.alansonfiststudio.com/install/time-landscape
https://www.e-skop.com/skopbulten/antroposen-sanati-bir-dovus-sanatidir-paul-ardennele-soylesi/5450
https://www.e-skop.com/skopbulten/antroposen-sanati-bir-dovus-sanatidir-paul-ardennele-soylesi/5450
https://www.atlasdergisi.com/gundem/yeni-nazca-cizgileri.html
https://www.sensesatlas.com/the-flevoland-observatorium
https://www.alansonfiststudio.com/install/time-landscape
https://www.interaliamag.org/author/daromontag/
https://conversations.e-flux.com/t/heather-dewey-hagborg-hacking-biopolitics/6045
https://conversations.e-flux.com/t/heather-dewey-hagborg-hacking-biopolitics/6045
https://foundation.generali.at/en/collection/hans-haacke/


 

109 
 

https://www.nationalgalleries.org/art-and-artists/artists/damien-hirst) (19.02.2024 

tarihinde erişildi) 

https://gagosian.com/exhibitions/2022/damien-hirst-natural-history/) (26.04.2024 

tarihinde erişildi) 

https://hyperallergic.com/365073/animal-rights-activists-protest-damien-hirst-

show-in-venice-with-88-pounds-of-dung/) (12.05.2024 tarihinde erişildi) 

(https://www.istanbulmodern.org/koleksiyon/)(16.04.2024 tarihinde erişildi) 

(https://www.sanatatak.com/aslinda-her-sey-geleneksel/) (20.04.2024 tarihinde 

erişildi) 

https://magazine.art21.org/2010/03/04/you-are-what-you-read/ (15.05.2024 

tarihinde erişildi) 

https://naturemorte.com/artists/navinthomas/) (13.04.2024 tarihinde erişildi) 

  

https://www.nationalgalleries.org/art-and-artists/artists/damien-hirst
https://gagosian.com/exhibitions/2022/damien-hirst-natural-history/
https://hyperallergic.com/365073/animal-rights-activists-protest-damien-hirst-show-in-venice-with-88-pounds-of-dung/
https://hyperallergic.com/365073/animal-rights-activists-protest-damien-hirst-show-in-venice-with-88-pounds-of-dung/
https://www.istanbulmodern.org/koleksiyon/
https://www.sanatatak.com/aslinda-her-sey-geleneksel/
https://magazine.art21.org/2010/03/04/you-are-what-you-read/
https://naturemorte.com/artists/navinthomas/


 

110 
 

ÖZGEÇMİŞ 

    

KATILDIĞI SERGİ VE ETKİNLİKLER 

2015, Marmara Üniversitesi, Atatürk Eğitim Fakültesi Resim Yarışması ( Sergileme) . 

2015,  Yunus Ensari Resim Yarışması ( Sergileme). 

2016, Nuri İyem Resim Ödülü ( Sergileme). 

2017, Nuri İyem Resim Ödülü ( Sergileme). 

2017, Marmara Üniversitesi, Atatürk Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi 

Bölümü, Masumiyet İsimli Resim Sergisi. 

2017, GÜSED-Ortak Dosya, Karma Resim Sergisi, Maltepe Sanat Galerisi. 

2017, Buğday Yapım, “Gezgin Ressamlar” projesi ve sergisi, Bağımsız Sanat Vakfı. 

2018, Ders Belgeliği Sergisi,  Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi Güzel 

Sanatlar Eğitimi Bölümü. 

2018, Nuri İyem Resim Ödülü ( Sergileme). 

2018, UPSD- Dünya Sanat Günü, “ Yavaş Yavaş Yaşama Döner Gibi” karma sergisi. 

2018, Sanat Enstitüsü, “ 10 Metrekare “ sergisi. 

2018, “İKİ” sergisi, Mustafa Saffet Kültür Merkezi. 

2019, ders BELGELİĞİ Resim ve Desen Sergisi, Beylikdüzü Modern Eğitim Koleji. 

2019, ”Paper Out”, ders Belgeliği, Jan Evangelista Purkyne Üniversity In Usti Nad 

Labem Faculty of Art Design, Czech Republic. 

2019, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Güzel Sanatlar Tasarım ve Mimarlık 

Fakültesi 2. Uluslararası « Posta Sanatı Bienali». 

2019,Ders Belgeliği 7. Resim Yarışması başarı ödülü. 

2019, UPSD  8. Genç Etkinlik(Mansiyon ödülü.) 



 

111 
 

2019, “ Taç Mesafesi”, Labirent Sanat. 

2021, “ Metanoia”, Labirent Sanat. 

2021, “ Biri, Hiçbiri, Binlercesi”, Labirent Sanat. 

2022, “Dayanıksız Bağ”, Artstage Collective, ( Kişisel Sergi) 

2022, ArtContact Çağdaş Sanat Fuarı. 

2023, ArtContact Çağdaş Sanat Fuarı. 

2024, ArtContact Çağdaş Sanat Fuarı. 

 

 


	Resim 4.3.10.   Heather Dewey Hagborg “Invisible”, 2012.

