
 

 

 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

ZAMAN VE İMKÂN BAĞLAMINDA ÂLEMİN ONTOLOJİK 

STATÜSÜ:  

(TEHÂFÜTÜ’L-FELÂSİFE ÖRNEĞİ) 

 

Kazım Emre AKIN 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Danışman 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

Konya, 2024



 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

ZAMAN VE İMKÂN BAĞLAMINDA ÂLEMİN ONTOLOJİK 

STATÜSÜ:  

(TEHÂFÜTÜ’L-FELÂSİFE ÖRNEĞİ) 

 

 

Kazım Emre AKIN 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Hüseyin AYDIN 

Konya, 2024



 I 

Önsöz 

İnsan anlamlandırma ihtiyacı olan bir canlıdır. Bu ihtiyacı çerçevesinde insan 

kendisini, yaşadığı dünyayı, evreni ve zamanı nasıl ve niçinleriyle anlamaya çalışır. 

Ben neredeyim ve nasıl bir yerde yaşıyorum? sorusu insanlık tarihi boyunca zihinler 

meşgul etmiştir. Söz konusu soru çerçevesinde her çağ ve toplumda evrenin bir 

başlangıcının olup olmadığı, evrenin sonluluğu-sonsuzluğu, zamanın mahiyeti, 

zamanın başlangıcının-sonunun ve sonsuzluğunun imkânı gibi hususlar tartışılmıştır.   

 İslam düşünce tarihinde âleme ilişkin sorgulama ve tartışmalar kelâm disiplini 

özelinde erken dönemlerde gayri müslim fırkalarla gerçekleşmiştir. Sonrasında Yunan 

felsefesinin sistemli tercümesiyle birlikte kendi epistemik cematini oluşturan felsefî 

gelenek İslam toplumunda teşekkül etmiştir. Buradan hareketle evrene ilişkin sorgu ve 

tartışmalar, tümel bir disiplin olduğunu savunan kelâm ile varlığı tümüyle sistematik 

bir şekilde inceleyen İslam felsefesi arasında gerçekleşmiştir. 

 Tarihte söylenmiş her bir söz, görüş ve argümanın mutlaka bir muhatabı 

bulunmaktadır. Bu bağlamda bir problemi akademik bir araştırmaya konu edinmek 

disiplinler arası çalışmayı gerekli kılar. İslam düşünce tarihinde kelâm ve felsefe 

disiplinleri arasındaki fikrî ayrışmanın ortaya çıkardığı önemli eserlerden biri de 

Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife’dir. Bu eserde söz konusu iki disiplin arasındaki 

karakteristik farklılaşmanın görülebileceği alanların başında âlemin kıdemi tartışması 

gelir. Bu çerçevede tez konusunun belirlenme sürecinden tezin bitimine kadar çalışma 

boyunca rehberlik eden, görüş ve yönlendirmelerinden istifade ettiğim danışmanın 

Prof. Dr. Hüseyin Aydın’a, Dr. Öğr. Üyesi Aslı Menekşe’ye, üzerimde emeği olan tüm 

hocalarıma, tezimi okuyarak yorum ve katkılarını sunan meslektaşlarım Arş. Gör. 

Oktay Kanca ile Arş. Gör. Hasan Aydemir’e ve son olarak maddî-manevî destekleriyle 

her zaman yanımda olduklarını hissettiren kıymeti aileme teşekkürlerimi sunuyorum.  

Kazım Emre Akın 

Nevşehir, 2024 

 



 II 

Özet 

 

 Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife eserinin âlemin kıdemine ilişkin ikinci delili 

bu tezin konusunu oluşturur. Söz konusu delilde İslam filozofları ve Gazzâlî arasında 

Tanrı’nın âlem ve zamanla ilişkisi sorgulanarak âlemin ontolojik statüsü tartışılır. Bu 

sorgulama çerçevesinde Tanrı’nın âleme ve zamana önceliğinin keyfiyeti, âlemin ve 

zamanın başlangıçlı yaratıldığı düşüncesinde bu başlangıcın öncesinin mahiyeti, 

zamanın bir başlangıcının olmasının imkânı, zamanı ve mekânı algıyan vehim kuvvesi 

Tanrı’nın kudreti ve imkân kavramı merkezli farklı zamansal ve mekânsal âlemlerin 

imkânı gibi kapsamlı ve yoğun meseleler tartışılmıştır. Konunun bu denli derinliği 

sebebiyle araştırmamız Gazzâlî’nin eserini merkeze alır ve gereken durumlarda İbn 

Sînâ, İbn Rüşd ve diğer Tehâfüt yazarlarına müracaat eder. Bu çalışmanın amacı ilgili 

konu özelinde Gazzâlî’nin filozoflara yönelttiği tutarsızlık eleştirilerinin 

gerekçelerinin ve haklılık düzeylerinin analiz edilmesidir. Bununla birlikte bu çalışma 

âlemin kıdemine ilişkin ikinci delilin, âlemin ve zamanın başlangıçlı yaratılışını 

savunan kelâmcılara karşı filozoflar tarafından yöneltilen Tanrı’nın âlemi neden söz 

konusu başlangıçtan önce veya sonra yaratmadığı? sorusuna alternatif bir cevap ortaya 

koyduğunu savunur. Bu araştırmada metin analiziyle birlikte Gazzâlî, İbn Sînâ ve 

diğer Tehâfüt yazarları arasında mukayese yöntemi kullanılmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, Âlem, Kıdem, Zaman, 

İmkân  



 III 

 Abstract 

 

 The second argument of al-Ghazālī's Tahāfut al-Falāsifa related to the eternity 

of the universe is the subject of this thesis. In this argument, the Islamic philosophers 

and al-Ghazālī discuss the ontological status of the universe by questioning God's 

relation to the universe and time. Within the context of this questioning, 

comprehensive and intensive issues such as the nature of God's priority to the universe 

and time, the nature of the prior to this beginning in the idea that the universe and time 

were created with a beginning, the possibility of time having a beginning, the power 

of estimation that perceives time and space, the possibility of different temporal and 

spatial universes in the centre of the God's power and concept of possibility were 

discussed. Due to the depth of the subject, our study focuses on al-Ghazālī's work and 

refers to Avicenna, Averroes and other authors of Tahāfut when necessary. The aim of 

this study is to analyse the justifications and rightness levels of al-Ghazālī's criticisms 

of incoherence against the philosophers in the context of the related topic. In addition, 

this study argues that the second argument for the eternity of the universe provides an 

alternative answer to the question of why God did not create the universe before or 

after this beginning, which is directed by philosophers against the theologians who 

defend the beginningless creation of the universe and time. In this study, the method 

of textual analysis and comparison between al-Ghazālī, Avicenna and the other authors 

of  Tahāfut is used. 

Keywords: Kalam, al-Ghazali, Tahāfut al-Falāsifa, Universe, Eternity, Time, 

Possibility   



 IV 

Kısaltmalar 

 

b.    : bin (Oğlu) 

bk    : Bakınız 

c.    : Cilt 

çev.    : Çeviren 

ed.   : Editör 

Erişim   : Erişim Tarihi 

haz.    : Hazırlayan 

İFAV   : İlahiyat Fakültesi Vakfı 

İSAM   : İslam Araştırmaları Merkezi 

m.ö.    : Milattan Önce 

M.Ü.    : Marmara Üniversitesi  

ö.    : Ölümü 

s.   : Sayfa 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.    : Tahkik Eden 

vd.    : ve devamı 

yy.    :Yüzyıl 

  



 V 

Şekiller listesi 

Şekil 1. Filozofların geçmiş, şimdi ve gelecek varsayımı ...................................... 44 

Şekil 2. Gazâli’nin geçmiş, şimdi ve gelecek varsayımı ........................................ 48 

Şekil 3. Filozofların âlemin dönüş sayıları varsayımı (1. ve 2. Durum) ............ 103 

Şekil 4. Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisi daha büyük-küçük âlemler 

varsayımı (1. ve 2. Durum) .................................................................................... 113 

  



 VI 

İçindekiler 

 

Önsöz ............................................................................................................................ I 

Özet ............................................................................................................................ II 

Abstract ..................................................................................................................... III 

Kısaltmalar ............................................................................................................... IV 

Şekiller listesi .............................................................................................................. V 

İçindekiler ................................................................................................................. VI 

Giriş  

Tezin Konusu .......................................................................................................... 4 

Tezin Amaç ve Önemi .......................................................................................... 10 

Tezin Kapsam ve Yöntemi ................................................................................... 13 

Literatür Değerlendirmesi ................................................................................... 16 

I. BÖLÜM                                                                                                          

TANRI-ÂLEM İLİŞKİSİNDE ZAMANIN ROLÜ 

1.1. Felsefi Geleneğin Tanrı-Âlem ilişkisinde Zamansallık Anlayışı ............... 21 

1.2. Tanrı’nın Âlemi Zât Yahut Zaman Bakımından Öncelemesi .................. 24 

1.2.1. Tanrı’nın Âleme Zâtî Önceliği .............................................................. 27 

1.2.2. Tanrı’nın Âleme Zamansal Önceliği .................................................... 28 

1.2.3. Tanrı’ya Zamansallık Atfetme Problemi ............................................. 30 

1.2.4. Zamanın Kıdeminde Döngüselliğin Analizi ......................................... 32 

1.3. Gazzâlî’nin Tanrı-Âlem İlişkisinde Zaman Kavramına Yaklaşımı ......... 36 

1.4. Tanrı’nın Âleme ve Zamana Önceliği Meselesinde Îsâ Örneği ................ 42 

1.5. Filozoflarda Lafızların Vücudî Bir Zaman Anlamı İçermesi ................... 43 

1.6. Gazzâlî’de Lafızların İzafîliği ...................................................................... 47 

1.6.1. Hocazâde’nin Gazzâlî’ye Yönelik Yöntemsel Eleştirileri ................... 49 

1.6.2. Tanrı-Âlem ilişkisinde Zamanın İzafiliği Tartışması .......................... 51 

1.7. Gazzâlî’nin Zaman-Mekân Analojisi .......................................................... 59 

1.7.1. Zaman-Mekân Analojisinde “Alt-Üst” Terimlerinin İzâfîliği Sorunu

 ............................................................................................................................ 63 

1.7.2. Zaman-Mekân Analojisinde Yeni Kavramlar: “İç-Dış” .................... 66 



 VII 

1.7.3. İbn Rüşd’ün Zaman Mekân Analojisine Eleştirileri ........................... 69 

1.8. Tanrı-Âlem İlişkisinde Zamanı ve Mekânı Algılayan Vehmin Etkisi: 

Gazzâlî’nin Yaklaşımı .......................................................................................... 76 

1.9. Epistemolojik Açıdan Vehim Kuvvesi ......................................................... 82 

II. BÖLÜM                                                                                              

ÂLEMLERİN FARKLI ZAMANSAL İMKÂNI 

2.1. Felsefî Gelenekte Zamansal Açıdan Mümkün Âlemler ......................... 94 

2.2. Âlemin Kıdemin Bakımından Hareket İmkânları ve Zaman İlişkisi ... 99 

2.3. Gazzâlî’de Zaman-Mekân Analojisi ...................................................... 109 

2.4. Zaman-Mekân Analojisi Eleştirileri ...................................................... 117 

2.4.1. Kudret ve İmkânsızlık İlişkisi .......................................................... 119 

2.4.2. Âlemin Niceliksel Olarak Farklı Olmasının İmkânı ..................... 120 

2.4.2.1. Mümkün Âlemler ve Bilfiil Sonsuzluk Problemi .................... 121 

2.4.2.2. Mümkün Âlemler ve Âlemin Ekmel Oluşu İlkesi ................... 124 

2.5. Gazzâlî’nin İmkânsızlık Eleştirisi .......................................................... 126 

2.5.1. Mantikî ve Ontolojik İmkân Ayrımı ............................................... 126 

2.5.2. Zorunluluk ve İlletsizlik İlişkisi ....................................................... 131 

2.5.3. İmkân Varlık Denkliği: Eşdeğeriyle Karşılık Verme Yöntemi .... 137 

2.5.3.1. Stoacı ve Aristotelesçi İmkân Anlayışları ................................ 144 

2.5.3.2. İmkânın Varlığa Denkliği: Tanrı’nın İspatı Problemi ........... 148 

2.6. Gazzâlî’nin Modal Anti-Realizmi .......................................................... 150 

Sonuç ....................................................................................................................... 158 

Kaynakça ................................................................................................................ 163 



 1 

Giriş 

Kelâm ve İslâm felsefesi disiplinleri arasında birçok ihtilaf noktası söz konusu 

olmasına rağmen âlemin kıdemi1 tartışması iki gelenek arasındaki gerilimin en derin 

hissedildiği meselelerin başında gelir. Her iki disiplin de evrenin bütünüyle bir yaratıcı 

tarafından varlığa getirildiği konusunda aynı görüşü paylaşmalarına karşın Tanrı 

tasavvurları, O’nun âlemle ilişkisi ve kozmoloji anlayışları hususunda kökten 

farklılaşırlar. 

Kelâm ilminde varlık en genel anlamıyla kadîm ve hâdis olmak üzere ikiye 

ayrılır. Kadîm, varlığının başlangıcı ile sonu bulunmayan ve varlığında başkasına 

ihtiyaç duymayan Tanrı’dır. Hâdis ise öncesinde yokluk bulunacak bir şekilde 

sonradan varlığa gelen, varlığının bir başlangıcı bulunan, varlığa gelmek için bir 

sebebe ihtiyaç duyan yaratılmış olan varlıktır. Yani hâdis, Tanrı dışındaki her şey 

olarak tanımlanan âlem anlamına gelir. Bu varlık tasnifinden hareketle kelâmda âlemin 

onu önceleyen bir yokluğu, başlangıcı ve yaratılmışlığı savunulur. Bu çerçevede 

kelamcılar, eşyanın varlığa gelebilmesi için bir fâile duyduğu ihtiyacı hudûs ile 

açıklar.2 Bir başka deyişle herhangi bir varlığın yaratıcıya izafesini gerektiren şey -

İslam filozofları tarafından o şeyin imkânı olarak anlaşılırken- kelamcılara göre söz 

konusu şeyin hudûsu olarak kabul edilmektedir. Bu bağlamda kelâm ilminin merkezî 

konularından olan Tanrı’nın varlığının ispatı, âlemin hudûsu merkeze alınarak yapılır.3 

Varlık bakımından Tanrı- Âlem ayrımının ve âlemin yaratılmışlığının hudûs teorisiyle 

ortaya konması, isbât-ı vâcib meselesi için son derece önemlidir. Kelâm ilmi 

bakımından tüm varlığın varlığa gelmesi için, -kendisine ihtiyaç duyduğu Kadîm bir 

 
1 İslam düşünce tarihinde kelâm ve felsefe disiplinleri arasında cereyan eden âlemin kıdemi-hudûsu 

tartışmalarının geçmiş dönemlerdeki bir örneğini Yeni Platoncu Yunan filozof. (ö. 485) Proclus’un de 

Aeternitate Mundi (On The Eternity Of The World) isimli eserine karşılık Aristoteles şârihi ve hristiyan 

teologu olan- İslam kaynaklarında Yahyâ en-Nahvî olarak bilinen- John Philoponos’un ( (ö. VI. yüzyılın 

ikinci yarısı) Against Proclus On The Eternity Of The World isimli eserlerinde görebiliriz. Proclus, On 

the Eternity of the World (De Aeternitate Mundi). çev. Helen S. Lang and Anthony D. Macro, 

(University of California, London 2001), Philoponus Against Proclus On the Eternity of the World 1-5, 

6-8, 9-11. çev. Michael Share (London, New York: Bloomsbury Publishing, 2004, 2005, 2010) 
. 

 



 2 

varlık bakımından düşünüldüğünde- hâdislerin meydana getirilmesi maksadıyla O’nda 

belirli sıfatların olması gerekir. Bu sıfatlar ilim, irâde ve kudrettir. Öncelikle Kadîm 

âlemin yaratılışı eylemi için mutlak anlamda âlim olmalıdır. İrade sıfatının gerekliliği 

ise hudûs teorisi özelinde anlaşılabilir. Söz konusu teoride Tanrı ile âlem arasında bir 

yokluk durumu bulunmaktadır. Bir başka deyişle âlem kendisini önceleyen bir 

yokluktan sonra varlığa gelmektedir. Dolayısıyla Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı 

daha sonra Tanrı’nın var olup âleminde olduğu bir durum söz konudur.4 Bu bağlamda 

Tanrı ile âlem arasındaki boşluk gereği hâdisin Kadîm’den zorunlu olarak çıktığı 

düşünülemez. Buradan hareketle Kadîm’in eylemlerinde irade sahibi olması gerektiği 

sonucu çıkar. Bilinen ve irade edilen şeylerin varlığa gelebilmesi için gerekli olan 

diğer sıfat ise kudrettir. Sonuç olarak âlemin yoktan yaratıldığının savunulduğu kelâm 

geleneğinin Tanrı tasavvurunda ilim, irade ve kudret sıfatları kritik bir öneme sahiptir. 

Bu yüzden özellikle erken dönem kelamında kadîm kavramı, Meşşâî geleneğindeki 

zorunlu varlık kavramının karşılığı olarak Tanrı’nın en özel ve ayrıştırıcı sıfatı olarak 

görülmüştür.5 

Kelâm ilminin hesaplaştığı felsefe ve bilhassa İbn Sînâ (ö. 428/1037) varlığı 

zorunlu, mümkün ve imkânsız olmak üzere üçe ayırır. Zorunlu, varlığı zâtı gereği 

kendiliğinden olan, yokluğu düşünülemeyen ve varlığı için hiçbir şeye ihtiyaç 

duymadığı gibi diğer varlıkların da varlığa gelmeleri için kendisine ihtiyaç duyduğu 

bir varlıktır. İmkânsız, yokluğu zâtı gereği olan ve varlığı düşünülemeyendir. Esasında 

ontolojik bir gerçekliği olmayan imkânsız, tanım teorisi gereği kullanılmaktadır. 

Mümkün ise varlığı veya yokluğu zâtı gereği olmayan, varlığı ile yokluğu 

 
4 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitabü't-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: İsam Yayınları, 2021), 73-

103; Bâkıllânî, et-Temhîd, thk. Richard Joseph McCarthy (Beyrut: Mektebet’ş-Şarkiyye, 1957), 15-22; 

İbn Fûrek, Mücerredü Maḳālâti’ş-Şeyḫ Ebi’l-Ḥasan el-Eşʿarî, thk. Ahmed Abdürrahim es-Sayıh 

(Kahire: Mektebetü's-Segafetü'd-Diniyye, 2004) 36-40; Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse 

(Mu‘tezile’nin Beş İlkesi ), çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2014) 188-192; Ebû Hâmid el-Gazzâlî, İtikadda Orta Yol (el-İktisâd fi’l-İ‘tikād), çev. Osman 

Demir (İstanbul: Klasik Yayınları, 2020), 37-50; Ebü’l-Muîn en-Nesefî Bahrü’l-Kelâm thk. 

Muhammed es-Seyyid el- Bersici (Beyrut: Dar’ül Feth, 2014), 106; Fahreddin er-Râzî, el-

Muhassal(Ana Meseleleriyle Kelâm ve Felsefe) çev. Eşref Altaş (İstanbul: Klasik Yayınları, 2023), 59-

76; Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf ed. İbrahim Halil Üçer, çev. Ömer Türker (İstanbul: Yazma 

Eser Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015), 1/728-748. 
5 Ömer Türker, “Üç Mesele-1:Âlemin Ezelîliği”, Gazzâlî Konuşmaları, haz. M.Cüneyt Kaya (İstanbul: 

Küre Yayınları, 2012), 61.   



 3 

düşünülebilen ve varlığa gelmek için zorunlu varlığa ihtiyaç duyan bir varlıktır.6 Söz 

konusu bu varlık tasnifinden hareket edecek olursak şeylerin varlığa gelmeleri için bir 

fâile duydukları ihtiyaç -kelâm geleneğinin aksine hudûs ile değil- imkân kavramıyla 

açıklanır. Mümkün varlıklar, zâtları gereği var veya yok olamamaları nedeniyle varlığa 

veya yokluğa gelmek için varlığı zâtı gereği zorunlu olan bir varlığa ihtiyaç duyarlar. 

Bu varlık ise yokluğu düşünülemeyen Vâcibü’l-Vücûd Tanrı’dır. Kelâm disiplinindeki 

kadîm varlığa benzer biçimde zorunlu varlık, varlığı kendiliğinden olan ve tüm 

varlığın kendisine muhtaç olduğu varlıktır.  

Felsefenin zorunlu varlığıyla kelâmdaki kadîm varlığın keyfiyeti söz konusu 

olduğunda ise her iki disiplin arasında ayrışmalar tezahür eder. Nitekim felsefî 

gelenekte zorunlu varlık tam, yetkin ve basittir. Bununla birlikte varlığa geliş “illet - 

ma‘lûl” ilişkisi zemininde açıklandığı için Tanrı ile âlem arasında -kelâmın 

savunduğunun aksine- bir boşluk yoktur. Çünkü bu sistemde Tanrı aynı zamanda ilk 

illettir ve illetin ma‘lûlünden ayrı kalması düşünülemeyeceği gerekçesiyle Tanrı varsa 

âlem de arada bir fasıla bulunmaksızın var olmak zorundadır. Dolayısıyla felsefe 

disiplininde - kelâm ilmindeki irade, kudret ve ilim sahibi bir fâil yerine-  varlığın 

kendisinden nedensel bir zorunlulukla çıkacağı ilk sebep düşüncesi hâkimdir.7 

Bununla birlikte İbn Sînâ felsefesi zorunlu varlıktaki iradeyi, zorunlu varlığın akledip 

tüm varlık düzeninin yine kendinden taşması anlamında mutlak cömertlik ilkesiyle 

açıklar Esasında felsefede iradenin kelâma göre bu denli farklı yorumlanmasının diğer 

bir sebebi de filozofların, Tanrı’nın bilgisi hakkındaki kabullerden 

kaynaklanmaktadır.8 O’nun bilgisi konusunu/nesnesini doğrudan var kılan bir bilgidir. 

Zorunlu varlık bir şeyi bildiğinde onun gerçekleşmemesi imkânsızdır. Sonuç olarak 

felsefî gelenekte irade sahibi bir fâil olarak Tanrı tarafından yoktan yaratılan hâdis bir 

 
6 Fârâbî el-Medînetü’l-Fâzıla, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018) 44-70; İbn Sînâ, 

el-İşârât ve't-tenbîhât, çev. Ali Durusoy-Ekrem Demirli, (İstanbul: Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

2014) 80,124,13; İbn Sînâ, en-Necât Felsefenin Temel Konuları, çev. Kübra Şenel, (İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2020), 104,199, 213-253; İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1, çev. Muhittin Macit-Ferruh 

Özpilavcı, (İstanbul, Litera Yayıncılık, 2005) 30,74,111; İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, çev. Ekrem 

Demirli-Ömer Türker. (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2022) 290-344,680; İbn Rüşd, Metafizik Büyük 

Şerhi, (tefsiru ma-ba'de't-tabia') çev. Muhittin Macit ( İstanbul: Litera Yayıncılık, 2016) 760-810. 
7 Şaban Ali Düzgün, Nesefî ve İslâm Filozoflarına göre Allah-Âlem İlişkisi (Ankara: Akçağ Yayınları, 

1998), 143-146. 
8 Ömer Ali Yıldırım, “İslâm Düşüncesindeki Yoktan Yaratma ve Kıdem Tartışmaları: Kelâmcılar ve 

İbn Sînâ Merkezli Bir İnceleme”, Kelam Araştırmaları 10/2 (2012), 262-264 



 4 

âlem düşüncesine mukabil ilk sebep olarak kabul edilen zorunlu varlıktan nedensel bir 

zorunlulukla sudûr eden9 kadîm bir âlem görüşü savunulur. Âlemin ontolojik statüsü 

hususunda kelâm ve felsefe disiplinlerinin, varlık anlayışları ve mûcibun bi’z-zât - fâil-

i muhtâr Tanrı tasavvurları bakımından ciddi oranda farklılaştığı ifade edilebilir. İslâm 

düşünce tarihinde söz konusu iki disiplin arasındaki fikrî ayrışmanın ortaya çıkardığı 

en önemli eserlerden biri de Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) Tehâfütü’l-Felâsife (488/1095) 

isimli eseridir. 

Tezin Konusu 

Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife eseri âlemin kıdemi meselesiyle başlar. O, bu 

meselenin girişinde filozofların farklı görüşlerinin olduğunu belirtir. Bunlardan 

birincisi filozofların büyük çoğunluğunun kabul ettiği üzere âlemin ezelîliğidir. Buna 

göre illetin ma‘lûlü ile birlikteliğinde olduğu gibi Tanrı ve eseri zamansal olarak 

birdirler. İkincisi Eflâtun’un (m.ö. 427-347) âlemin yaratılmış olduğu şeklindeki 

görüşüdür. Üçüncüsü ise Galen’in (Câlînûs) (ö. 200 [?]) âlemin ezelî mi yoksa 

yaratılmış mı olduğu hakkında bir yargıda bulunamayacağını ifade ettiği görüşüdür. 

Ancak Gazzâlî Galen’in söz konusu agnostik tavrına filozofların görüşlerinde çok az 

rastlandığını belirtir.10  

Gazzâlî Tehâfütü’l-Felâsife’nin mukaddimesinde görüşlerini tartışacağı 

isimler hakkında bir açıklamada bulunur. O, eserinde “Muallim-i Evvel” ve “Mutlak 

Filozof” olarak kabul edilen Aristoteles’i (m.ö. 384-322) İslâm filozofları arasında 

başarılı bir şekilde nakledip inceleyen Fârâbî (ö. 339/950) ve İbn Sînâ’nın görüşleri 

ele alacağını ifade eder.11 Ancak Gazzâlî bu iki ismi zikretmesine rağmen 

Tehâfüt’ünde genellikle İbn Sînâ’ya atıf yapar ve onun görüşlerini eleştirir. Bu 

bağlamda çalışmamız boyunca “filozoflar” ibaresiyle kastedilen isimler ağırlıklı 

olarak İbn Sînâ ile birlikte Fârâbî’dir 

 
9 Oliver Leaman, Orta Çağ İslâm Felsefesine Giriş, çev. Turan Koç (Kayseri: Rey Yayıncılık,1992), 

43-46.  
10 el-Gazzâlî, Eflatûn’u yorumlayan bazı isimlerin âlemin yaratılmışlığı düşüncesinin ona ait 

olamayacağı düşüncesinde olduklarını da ifade eder. Ebû Hâmid el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife: 

Filozofların Tutarsızlığı, çev. Mahmut Kaya-Hüseyin Sarıoğlu. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014), 1. Baskı, 45. 
11 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife,  27. 



 5 

Tehâfütü’l-Felâsife’nin en hacimli bölümü olan âlemin kıdemi kısmı 

filozofların ezelîliğe ilişkin dört delilini kapsar ve bu delillere karşıt argümanlar içerir. 

Tezimizin söz konusu bu dört delilden yalnızca ikincisine odaklanır. Çalışmamızda bu 

delile referanslar “zaman delili” olarak verilmiştir. Çünkü bu delilde âlemin kıdemi 

bahsiyle ilişkili bir biçimde zamanın varlığı, ezelîliği, başlangıcının olup olmadığı, 

şayet bir başlangıcı varsa bu başlangıcından önce de bir zamanın varlığının gerekip 

gerekmediği, Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî ya da zamansal olduğu tartışılmıştır. 

Bununla birlikte, birçok çağdaş araştırmada da ele alınan konular gereği ikinci delilin 

benzer bir şekilde zaman delili olarak isimlendirildiği ifade edilebilir. 

Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife isimli eserinde âlemin kıdemine ilişkin 

tartıştığı söz konusu dört delilin kısaca tanıtılmasının hem eserdeki yazım sistematiğini 

hem de deliller arasındaki ilişkiyi görmek bakımından faydalı olacağını düşünüyoruz. 

Âlemin kıdemi probleminde filozoflar adına getirilen birinci delilin merkezî kavramı 

irâdedir. Nitekim bu delilde, kadîm bir varlıktan hâdis bir varlığın sudûrunun 

imkânsızlığı,12 ma‘lûlün tam illetten geri kalamayacağı ve âlemin yaratılmasında 

gerekli olan her şeyin ezelde mevcut olması nedeniyle yaratılışın gecikmesinin 

açıklanamaz olduğu şeklindeki önermelerden hareketle âlemin ezelî olduğu ispat 

edilmeye çalışılmıştır. Bununla beraber filozoflar argümanlarını güçlendirmek adına 

kelamcılara karşı âlemin neden var olduğu andan daha önce var olmadığı sorusunu 

yöneltir. Çünkü onlara göre âlem şayet sonradan varolmuşsa, âlemin bu varoluşundan 

önce de varlığa gelme imkânı mevcuttur. Dolayısıyla öncesinde varlığa gelme imkânı 

bulunup var olmayan âlemin daha sonra var olması, ezelî olan Tanrı’da daha önce 

olmayan bir durumun daha sonra ortaya çıktığını gösterir.  Tanrı’daki söz konusu bu 

değişiklikten hareketle Tanrı’nın önce irade etmediği şeyi sonrasında irade ettiği 

sonucu çıkar ki bu sonuç O’nun hakkında imkânsızdır. Bu açıdan filozoflara göre 

Tanrı’nın iradesinde bir değişiklik ve yenilenme söz konusu değildir. Tanrı’nın 

iradesinin ezelî olması âlemin de ezelî olmasını gerektirir. Bu delile Gazzâlî dört farklı 

cevap getirir. Birincisi ilâhî irâdenin muayyen bir vakte taalluku ile âlemi yaratmasının 

câiz olduğu şeklindedir. İkinci cevapta ise âlem neden daha önce veya sonra 

 
12 Konuyu müstakil olarak inceleyen bir makale için bk. Ayşenur Erken, Ḳadīmden Ḥādis̱ Çıkar mı? el-

Ġazālī’nin Tehāfutu’l-Felāsife’de Âlemin Ḳıdemine Dair Birinci Delile Yönelttiği İkinci İtirazın 

Analizi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 62:2 ( Kasım 2021), 417-443. 



 6 

yaratılmadı? Tanrı’nın âlemi yaratmadığı terk müdddeti sonlu mudur sonsuz mudur? 

sorularına âlemin yaratılmasından önce herhangi bir zamanın varlığının olmadığı ve 

böyle bir zamanı kabul etmek için herhangi bir gerekçenin bulunmadığı şeklinde cevap 

verilmiştir. Üçüncü cevap, hâdis olduğu kabul edilen günlük olayların varlığından 

hareketle filozofların âlemin kadîm olduğunu iddia ettikleri delilin nakzedilmesiyle 

ortaya koyulan bir cevaptır. Dördüncü cevapta ise âlemin varlığa gelme imkânının 

ezelî olması sebebiyle, âlemin ezelîyetinin mümkün olmasının gerekmediği ifade 

edilir.13  

İslam filozoflarının, hudûs ile yaratılış görüşüne karşı ortaya attıkları “Neden 

daha önce değil?” sorusu, âlemin hâdis olmasının âlemin başladığı farz edilen anından 

önce bir erteleme/terk süresinin geçtiği kabulüne dayanır. Tam da bu nokta - 

çalışmamızın ana konusu olan ikinci delil özelinde- derinlemesine tartışılacak olan 

meseleye giriş mahiyetindedir. Bir başka deyişle başlangıçlı bir âlem kabul 

edildiğinde, hareketin ölçüsü olan zamanın bir başlangıcı olacaktır. Eğer zamanın bir 

başlangıcı olursa mutlaka zamanın başladığı noktadan önce gelen bir zamanın varlığı 

gerekir. Dolayısıyla filozoflara göre hâdis bir âlem düşüncesi zamanın varlığından 

önce gelen başka bir zamanın varlığı gibi çelişkili bir duruma sebep olur. Filozoflar 

burada “Tanrı’nın âlemi yaratmasından önce geçen müddet sonsuz mudur veyahut 

sonlu mudur?” sorusunu ortaya atarak devam eder. Tanrı’nın âlemi yaratmadığı bu 

süre eğer sonlu kabul edilirse Tanrı’nın varlığının da başlangıç açısından sonlu olduğu 

kabul edilmiş olur ki bu imkânsızdır. Şayet bu süre sonsuz ise, içinde sonsuz 

imkânların bulunduğu süre kat edilmiş ve âlemin yaratılış anına gelinmiş olması 

gerekir. Sonsuzun kat edilmesi imkânsız olduğu için bu seçenek de muhaldir. Bu 

durumda filozoflara göre zamanın ve âlemin başlangıcı olduğu kabul edilemez sonucu 

çıkmaktadır. Gazzâlî, zaman kavramının tartışmaya dâhil olduğu bu itiraza oldukça 

muhtasar bir şekilde cevap vererek tartışmayı birinci delildeki itirazlara göre daha 

 
13 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 44-78. Birinci delil hakkında detaylı bilgi için bk. Hüsamettin 

Yıldırım, Tehafüt Geleneğinde İlahi Hürriyet Problemi (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2008);  Herbert A. Davıdson Proofs for Eternity, Creation - and the Existence 

of God in Medieval Islamic and Jewish Philosophy, (New York, Oxford University Press,1987) 117 vd. 

; Ömer Türker,”İlâhî Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı ve Katkısı, İslâm 

Araştırmaları Dergisi, 2007 17/1-24; Hikmet Yağlı Mavil, “Kelâmî ve Felsefî Düşüncede İlahî İrade 

Sorunu” Eskiyeni 43 (Mart/2021), 119-144. 



 7 

farklı yönlerden ve tafsilatlı bir şekilde ele alacağı ikinci delile bırakmıştır. Onun 

cevabı kısaca “Zaman ve müddet, âlem gibi yaratılmıştır. Âlemin başlangıcından önce 

var olan bir zaman yoktur.” şeklindedir. 14 Gazzâlî burada filozofların iddia ettiği gibi 

âlemin hudûsunu kabul etmenin zamandan önce zaman gibi bir çelişkiye yol 

açmadığına işaret eder.   

Tehâfütü’l-Felâsife’nin âlemin ezelîliğine ilişin birinci delilindeki tartışmaların 

temelinde yer alan esas felsefî problemler zorunlu bilginin tabiatı, bilfiil sonsuzluğun 

imkânsızlığı, özdeşlerin ayırt edilemezliği ve Tanrı-âlem ilişkisinde nedensellik 

şeklinde sıralanabilir. Gazzâlî’nin bu tartışmaya, ilahî iradenin nasıl yorumlandığıyla 

bağlantılı olduğu için irade delili olarak adlandırabilecek birinci delille başlamasının 

nedeni, söz konusu delilin diğer delillere nazaran daha güçlü olduğunu düşünmesidir.15 

Âlemin ezelîliği meselesinin ikinci delili olan çalışmamızda analizini yapacağımız 

zaman delili de, birinci delilde filozoflar tarafından ortaya atılan “Âlemin başlangıçlı 

bir şekilde yaratıldığı durumda neden yaratıldığı andan daha önce yaratılmadı?” gibi 

oldukça önemli sorulara kapı aralayan ve cevaplanması güçlükler barındıran 

problemlere cevap verme iddiasındadır. Filozofların birinci delilde yönelttiği 

“Yaratılışının başlangıcı olan hâdis bir âlem neden daha önce varlığa gelmedi?” ve 

“Tanrı’nın yaratmayı terk ettiği müddet sonlu mudur sonsuz mudur?” şeklindeki 

sorular âlemin başlangıcından önce bir zamanın var olduğu kabulüne dayanır. 

Gazzâlî’nin -zamanın âlem gibi hâdis olduğunu ifade ettiği çok kısa cümlesii hariç- bu 

itirazlara verdiği cevaplara bakılırsa kendisinin de filozofların sorularında örtük bir 

biçimde kabul ettiği gibi âlemin varsayılan başlangıç anından önce bir zamanın 

varlığını kabul eder biçimde hareket ettiği görülür. Birinci delildeki itirazlara irade ve 

buna bağlı meselelerle çerçevesinde cevaplar verilmesi bu tavra örnek gösterilebilir.  

Bu sebeple Gazzâlî’nin bu konudaki esas görüşlerini âlemin kıdemine ilişkin ikinci 

delil olan zaman delilinde görmek mümkündür.16 

 
14 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 60. 
15 Ayşenur Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi  (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022), 18. 
16  Edward Omar Moad, Al-Ghazali’s Position on the ‘Second Proof’ of the ‘Philosophers’ for the 

Eternity of the World, in the First Discussion of the Incoherence of the Philosophers, SOPHIA, 

(September 2015) 54:429–441.   



 8 

Araştırmamızın konusunu oluşturan âlemin ezelîliğine ilişkin ikinci delili ise -

Gazzâlî’nin tabiriyle- iki şekle ayrılmaktadır. Birinci şekilde Tanrı’nın âleme 

önceliğinin zâtî mi yoksa zamansal mı olduğu sorunsallaştırılır. Zamansal olduğu farz 

edildiği durumda ortaya çıkacak çelişkiler gösterilip önceliğin zâtî seçeneğinin doğru 

olduğu savunulur. Tanrı’nın âleme zât bakımından önce olduğu durumda ise ikisinin 

de kadîm olması gerektiği ifade edilir. Bu delilde ayrıca zamanın ezelî olmasının 

zorunlu olduğu, hareketin ölçüsü olan zamanın ezelî olması sebebiyle ise hareketin ve 

dolayısıyla âlemin de ezelî olmasının gerekliliği ortaya konur. Yukarıda ifade edildiği 

üzere birinci delile verilen zaman merkezli ikinci cevap, ilk olarak bu delilde 

derinlemesine ele alınacak meseleye giriş mahiyetinde olması açısından önemlidir. 

Ayrıca birinci delile verilen cevapların genel perspektifinden oldukça farklı bir tarzda 

ortaya konan bir cevap olması ve iki delilin arasındaki ilişkiyi göstermesi bakımından 

ayrıcalıklıdır. 

Zaman delilinin ikinci şeklinde ise doğrudan âlemin kıdeminin bir ispatı 

yapılmaz.17 Filozoflar âlemin hâdis olduğu düşüncesini merkeze alıp bu düşüncenin 

yol açabileceği problemleri göstererek bir eleştiri getirirler. Söz konusu eleştiride 

âlemin farklı dönüş sayılarına sahip olma imkânı üzerinden hareket edilir. Filozoflara 

göre eğer âlem farklı hareket imkânlarını kabul edecek olursa bu durumda âlem için 

söz konusu farklı imkânların tekabül edeceği bir gerçeklik olacağı sonucu çıkar. Bu 

gerçekliğin zaman olmasından hareketle âlemin varlığa geldiği andan şu ana kadar 

yaptığı dönüş sayısından daha fazla dönüş yapma imkânına sahip olmasının, zamanın 

başladığı varsayılan âlemin başlangıç noktasından önceye doğru giden bir varlığı 

olduğu sonucuna ulaşılır. Gazzâlî ise bu argümana filozofların kullandığı yöntemin 

aynıyla cevap verir. O, âlemin farklı hareket imkânlarını kabul etmesi nedeniyle farklı 

zamansallıklara sahip olmasına mukabil onun farklı büyüklük veya küçüklük 

imkânlarını kabul etmesi nedeniyle farklı mekansallıklara sahip olduğunu ortaya 

 
17 Alâeddin Tûsî, zaman delilinin birinci şeklinin tahkîkî, ikinci şeklinin ilzâmî olduğunu ifade eder. 

Çünkü birinci şekilde Tanrı’nın âleme önceliği ayrık şartlı kıyas formunda öncül yapısı ile zâtî ve 

zamansal olmak üzere ikiye ayrılmış, sonrasında zamansallık seçeneği yanlışlanıp önceliğin zâtî 

seçeneği ile birlikte âlemin ve zamanın kıdemi ispatlanmaya çalışılmıştır. Delilin ikinci şeklinde ise 

doğrudan bir ispat yerine karşı tarafın kabulleri ele alınarak ilgili kabuller doğrultusunda ortaya çıkan 

çelişkiler ifade edilerek âlemin hudûsu düşüncesine karşı eleştiriler getirilmiştir. Alâeddin Ali Tûsî, 

Tehâfütü’l-Felâsife (Kitâbü’z-Zuhr) çev. Recep Duran (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990), 38. 



 9 

koyarak filozofların kullandığı yöntemin kendi görüşleri açısından kabul 

edilemeyecek sonuçlara gidebileceğini gösterme hedefindedir.18   

Gazzâlî’nin bu itirazda vurguladığı nokta, âlemin varlığından önce varsayılan 

zaman veya mekâna ilişkin imkânların haricî bir gerçekliğinin olmadığı ve söz konusu 

gerçekliğin düşünülmesinin vehmin bir yanılgısından ibaret olduğudur. İkinci delilin 

ikinci şeklinde imkân kavramına ilişkin tartışmalara muhtasar biçimde değinilmesinin 

sebebi Tehâfüt’ün âlemin ezelîliğine dair üçüncü ve dördüncü delillerinde19 merkezî 

kavram olan ve onun etrafında birçok tartışmanın döndüğü imkâna kavramına yönelik 

tartışmalara hazırlık görevi görmesidir. Nitekim üçüncü delilde âlemin varlık 

imkânının ezelî olmasından hareketle âleminde kadîm olmasının gerekip gerekmediği 

tartışılır. 

Tehâfütü’l-Felâsife’nin âlemin ezelîliğine ilişin üçüncü delilindeki âlemin 

ezelde varlığa gelmesinin mümkün olduğu ve âlemin var olabilme imkânın ezelî 

olduğu ispatlandıktan sonra âlemin de ezelî olduğu iddia edilerek yeni bir tartışma 

açılır. Daha önce de değinildiği üzere ikinci delilin ikinci şeklinde âlemin varlığından 

önceki zamanların imkânı ve âlemin olduğundan daha büyük-küçük olma imkânı 

tartışılmıştır. İkinci delilin son kısmında girilen bu tartışma, imkân kavramının kritik 

bir öneme sahip olduğu üçüncü delile zemin teşkil eder. Aynı zamanda birinci delile 

verilen dördüncü cevap da imkân kavramı etrafında verilmiş bir cevap olup imkân 

kavramının bu delille olan bağlantısını ortaya koyar. Âlemin kıdemine ilişkin 

dördüncü delilse aslında üçüncü delilin devamı niteliğindedir. Çünkü bu delilde 

zamanda varlığa gelen her şeyden önce bir maddenin gelmesinin zorunlu olduğu ve 

buradan hareketle âlemin de ezelî olduğu iddia edilir. Bu delilde tartışmaların etrafında 

döndüğü, “İmkânın hariçte bir varlığa dayanması gerekir mi?”  ve “İmkân haricî bir 

varlığın olmasını zorunlu kılar mı?” şeklindeki sorular söz konusu iki delil arasındaki 

ilişkiyi gösterir niteliktedir. Tezimizin konusu hakkında bu kapsamda giriş yapma 

 
18 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife,78-96. 
19 Üçüncü ve dördüncü delille ilgili müstakil çalışmalar için bk. Taneli Kukkonen, “Possible Worlds in 

the Tahafut al-tahafut: Averroes on Plenitude and Possibility”, Journal of the History of Philosophy, 

38/33 (July 2000), 329-347; Ahmet Faruk Yolcu, “İmkânın Ezelîliği ve Ezelîliğin İmkânı Sorununda 

Kemalpaşazâde’nin Cürcânî Eleştirisi”, Kocaeli İlahiyat Dergisi, 2/2, (2018), 80-95; Ömer Bozkurt 

Gazali ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık ve Zorunluluk (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi 2009)  



 10 

sebebimiz gerek âlemin kıdemi meselesindeki dört delilde tartışılan ana meseleler ve 

buradan hareketle gidilen ikincil-üçüncül tartışmalar hakkında bilgi edinmek gerekse 

çalışmamızın üzerine yoğunlaştığı ikinci delil olan zaman delilinin diğer deliller ile 

olan ilişkisini ortaya koymaktır. Âlemin ezelîliği meselesindeki dört delildeki 

tartışmaların sistematik bir şekilde kurgulandığını görmekteyiz. Nitekim her bir delil 

ve bu delile verilen cevaplar kendisinden sonraki delile bir hazırlık teşkil eder.  

Bununla beraber sonra gelen her delil de meselenin bir önceki delilden farklı olan 

boyutlarını ele alarak tartışmayı genişletir. Bahsi geçen bu dört delil bütüncül olarak 

ele alındığında bunların “irade, imkân, zaman ve madde”  kavramları hakkında yoğun 

bir tartışma sunduğu görülür. Bu çerçevede araştırma konumuz olan âlemin kıdemine 

ilişkin ikinci delilde zaman ve imkân kavramları kritik bir öneme sahiptir. Fakat 

tezimizin bir kavram çalışması olmadığının belirtilmesi gerekir. Zaman ve imkân 

kavramları Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife eseri merkezli âlemin ezelîliği meselesiyle 

ilişkisi olduğu ölçüde konu edilecektir. 

Tezin Amaç ve Önemi 

Kelam ve felsefe disiplinleri arasındaki gerilimin en yoğun yaşandığı alanların 

başında âlemin kıdemi-hudûsu meselesi olduğunu belirtmiştik. Bu açıdan söz konusu 

tartışma Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife’sinin en hacimli bölümünde yerini almıştır. 

Bununla birlikte Tehâfüt’deki ilk tartışmanın âlemin kıdemi meselesi olması ve 

Gazzâlî’nin ifadesiyle filozofların en güçlü delillerinin bu konuda olması hasebiyle 

kendisinden sonraki on dokuz meselede tartışılacak hususların da temelini 

oluşturmaktadır. Nitekim en kapsamlı ve yoğun tartışmaların olduğu âlemin kıdemi 

meselesinde, kelam ve felsefe disiplinlerinin farklı Tanrı tasavvurlarının ve kozmoloji 

anlayışlarının yol açtığı çatışmalar konu edilmiştir. Dolayısıyla Tanrı’nın irade, kudret 

ve bilgi sıfatları, zorunluluk ve nedensellik konusu, zaman-mekân, madde ve imkân 

kavramlarının tüm meselelere zemin teşkil edecek şekilde merkezî bir konumda 

olması meselenin önemini izhar etmektedir. Aynı zamanda âlemin ezelîliği 

meselesinin Gazzâlî’nin İslâm filozofları tekfir ettiği üç meseleden biri olması 



 11 

nedeniyle20 ilgili konunun İslâm düşünce tarihinde asırlardır felsefî, siyasî, tarihî ve 

sosyolojik açılardan tartışılması da İslâm dünyası için kritik bir mesele olduğunun 

göstergesidir. 

Gazzâlî, el-Münkız mine’d-dalâl isimli eserinde filozofların en çok ihtilaf 

ettikleri ve hataya düştükleri hususların metafizik (ilâhiyyât) konularında olduğunu 

ifade eder. Aynı zamanda Gazzâlî’ye göre filozoflar mantık ilminde burhan yöntemi 

için ortaya koydukları şartlara metafizik konularında gereken önemi vermemişlerdir. 

İhtilafın en çok görüldüğü alanlardan birinin metafizik olmasının sebebi budur.21 

Gazzâlî benzer ifadeleri Tehâfütü’l-Felâsife’nin mukaddimesinde de kullanır. O, 

filozofların bazı meselelerde argümanlarını doğrudan ispatlayamadıklarını ve 

görüşlerinde felsefî gelenekte kabul edilen birtakım aksiyomlara dayandıklarını 

belirtir. Bununla birlikte o, eserindeki amacını filozofların metafiziğin konularına 

ilişkin görüşlerinde ve argümanlarında tutarsızlık ve çelişkileri ortaya çıkarmak 

olduğunu ifade eder.22 Bir başka deyişle Gazzâlî’nin eserini yazma gayesinin, 

filozofların çeşitli meselelerde aklın ulaşacağı yegâne sonuç olarak zorunluluk 

savunularını iptal etmek olduğu ifade edilebilir. Bu bağlamda çalışmamızda âlemin 

ezelîliği meselesinin ikinci delili olan zaman delilinde Gazzâlî’nin bu hedefi ne ölçüde 

başarıp başaramadığı ele alınacaktır.  

Araştırmamızda âlemin kıdemine ilişkin delillerden ikincisi olan zaman delilini 

seçme sebebimizi belirtmek üzere Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünde benimsediği yönteme 

ilişkin bir açıklamasına göz atmamız gerekir. O, eserinin girişinde filozofların 

görüşlerini ortaya herhangi bir tez atarak değil, onların görüşlerini sorgulayarak 

eleştireceğini belirtir. Dolayısıyla Gazzâlî, filozofların görüşlerine karşı koyma 

hususunda herhangi bir mezhebe bağlı kalmayıp birçok mezhebin görüşlerini 

kullanacağın ifade eder.23  O, hedefi doğrultusunda filozofların görüşlerini kendisinin 

doğrudan benimsemediği görüşlerle de eleştirir. Nitekim âlemin kıdemine ilişkin 

 
20 Frank Griffel, Gazzâlî’nin Felsefî Kelamı, çev. İbrahim Halil Üçer, Muhammed Fatih Kılıç (İstanbul: 

Klasik Yayınları 2021), 170-174. 
21 Ebû Hâmid el-Gazzâlî, el-Münkız mine’d-Dalâl ve’l-Müfṣıḥ ʿani’l-Aḥvâl, thk. Muhammed Ebu Leyla 

Nurşif Abdurrahim Rifʿat (USA: Council for Research in Values and Philosophy Publications, 2001), 

200-204.  
22 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 22. 
23 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 34. 



 12 

zaman delilinde Gazzâlî’nin sözünü ettiği bu yöntem açıkça görülür. Çalışmamızda 

inceleneceği üzere o, filozoflara karşı bazı meselelerde kendi görüşlerini kullanırken 

bazen de kendisinin kabul etmediği görüşlerle karşılık verir. Buradan hareketle âlemin 

kıdemine ilişkin ikinci delil olan zaman delilin de Gazzâlî’nin eserinde uyguladığı 

yöntemin her yönünü görülmesi bakımından bir örneklik teşkil ettiği için konu 

seçimimizde dikkate alınan bir husus olmuştur.  

Âlemin ezelîliğine dair dört delilden ikincisini seçme sebebimizin bir diğer 

gerekçesi Tehâfütü’l-Felâsife’nin genel anlamda Gazzâlî ve filozoflar arasında 

gerçekleşen bir münazara olmasıyla ilişkilidir. Bu münazaranın Gazzâlî tarafından 

kurgulanıyor oluşu tartışmanın filozof kanadının doğru bir şekilde temsil edilip 

edilmediği, onlardan yapılan alıntıların görüşleriyle uyumlu olup olmadığı sorularını 

akıllara getirebilir. Gazzâlî eserinde zaman zaman filozofların görüşlerini doğrudan 

onların kaynaklarından alıntılarken, bazen de onların genel kabullerinden hareketle 

görüşlerini kendisi kurmaktadır.24 Bu bağlamda gerek klasik literatürde gerekse 

çağdaş araştırmalarda Gazzâlî’ye yönelik eserinde felsefî argümanları doğru 

yansıtmadığı eleştirisi yapılmaktadır. Dolayısıyla Gazzâlî ve filozoflar arasındaki 

münazarada filozofların temsil sorununun minimize edilmesi tartışmanın salâhiyeti 

bakımından önem arz etmektedir. Bu doğrultuda âlemin kıdemine ilişkin ikinci delilin 

önemi, Gazzâlî’nin burada filozofların görüşlerini ve argümanları aktarırken ağırlıklı 

olarak doğrudan İbn Sînâ’nın metinlerini kullanmasında yatmaktadır. Bu çerçevede 

zaman delilini araştırma konusu olarak tercih nedenlerimizden bir diğeri de bu 

bölümde felsefî görüşlerin anlamsal dönüştürmeye uğramadan aktarılmasıdır.  

Araştırmamızdaki amaçlarımızdan bir diğeri zaman delilinin âlemin kıdemi 

meselesine nasıl bir katkı sağladığının tespitidir. Bu bağlamda âlemin ezelîliğine dair 

birinci delilde filozoflar tarafından başlangıçlı yaratılış düşüncesini savunan 

kelamcılara karşı sorulan “Tanrı neden âlemi yarattığı varsayılan andan önce veya 

daha sonra yaratmadı?” sorusuna karşı zaman delilinin nasıl bir cevap ortaya koyduğu 

incelenecektir. Buradan hareketle zaman delininin diğer deliller arasındaki konumu 

hangi problemlere çözüm ürettiği ve Gazzâlî’nin bu meseleye yaklaşımını ele almayı 

 
24 Ömer Türker, “Üç Mesele-1:Âlemin Ezelîliği, 84. 



 13 

hedefliyoruz. Gazzâlî’nin kendisinin kurguladığı münazarada onunla filozoflar 

arasında gerçekleşen tartışmada konumunun belirlenmesi önem arz etmektedir. 

Dolayısıyla Gazzâlî’nin görüşlerinin sorgulanıp tartışılmaya açılması bakımından İbn 

Rüşd’ün (ö. 595/1198) Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife25 eserinden çalışmamız boyunca 

yararlandık.  

Tezin Kapsam ve Yöntemi 

Tezimiz iki bölümden oluşmaktadır. Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünde yaptığı ayrıma 

dayanarak çalışmamızın birinci bölümü zaman delilinin birinci şekline, ikinci bölümü 

ise ikinci şekline ayrılmıştır. Birinci bölümde ilk olarak Gazzâlî’nin filozoflar adına 

sunacağı delilden önce, felsefî kaynaklarda bu delilin nasıl geçtiği incelenmiştir. Bu 

sayede Tehâfüt’te filozoflar adına ortaya konan görüşlerle filozofların kendi 

eserlerinde geçen görüşleri arasında mukayese yapılması mümkün olmuştur. 

Tehâfüt’te sunulan, filozoflar ve Gazzâlî arasında geçen tartışma Gazalî tarafından 

kurgulandığı için filozofların görüşlerinde herhangi bir anlamsal dönüştürme 

olmaksızın asıllarıyla temsil edilmesi önem arz etmektedir. Sonrasında Tanrı’nın 

âleme önceliğinin zâtî yahut zamansal olması seçeneklerinin sorgulanması üzerinden 

bir kıdem ispatı yapan felsefî delil analiz edilmiştir. Bu felsefî delilin tüm yönleriyle 

anlaşılabilmesi gayesiyle klasik literatürde delile yönelik İbn Rüşd ve Hocazâde 

Muslihuddin Efendi’nin (ö. 893/1488) Tehâfüt’lerinde26 temas ettiği Tanrı’ya 

 
25 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, çev. Kemal Işık-Mehmet Dağ. (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2021). Fakat bununla birlikte İbn Rüşd’ün Gazzâlî’ye bir reddiye olarak kaleme aldığı 

eserinde ona yönelttiği eleştiriler kadar Meşşâî filozofların görüşlerini de sık sık eleştiriler getirir. Oliver 

Leaman, İbn Rüşd’ün Tehâfütü Tehâfüt eserinde bir eli arkasına bağlamış olarak tartıştığını belirtir. 

Nitekim Leaman,  onun İbn Sînâ ve Farâbî’nin felsefiyi ele alış tarzlarını eleştiriye tâbi tuttuğunu 

belirtir. O, İbn Sînâ’nın imkân ve zorunluluk gibi modal kavramlar hakkındaki görüşlerine karşı çıkar. 

Bununla birlikte İbn Rüşd eserinde bazı meselelerde Meşşâî filozofların Aristoteles’i yanlış anladıkları 

ithamında bulunarak, gerçek Aristoteles’i temsil ve ona dönüş çabasını yansıtır. İbn Rüşd’ün söz konusu 

eleştirisinin örneği için bk. İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, çev. Kemal Işık-Mehmet Dağ. 

(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2021), 31. 37.  Leaman, Orta Çağ İslâm Felsefesine Giriş, 51. 

26 Tezimizde Hocazâdenin eserine referanslar bu çalışma ile verilecektir. Luay Hatem Yaqoob, 

Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017). 



 14 

zamansallık izafe ettiği eleştirileri, çağdaş literatürde döngüsellik eleştirileri tahlil 

edilmiştir. Devamında Gazzâlî’nin filozofların argümanlarına getirdiği itirazları, 

eleştirileri ve meseleye yaptığı özgün bir katkı olarak Tanrı’nın âleme ve zamana 

önceliği meselesinde Îsâ örneğini inceledik. Sonrasında “Tanrı vardı, âlem yoktu.” ve 

“Tanrı vardı, âlem vardı.” cümleleri üzerinden filozoflar ve Gazzâlî arasında karşılıklı 

bir şekilde gerçekleşen, zaman bildiren kiplerin (-dı/di, -ecek/-acak) dış dünyada 

tahakkuk etmiş bir zaman anlamına işaret edip etmediği tartışması ele alınmıştır. 

Devamında söz konusu tartışmanın yol açtığı ikincil bir mesele olarak Gazzâlî ve 

filozofların argümanları özelinde zamanın izâfîliği konusunu ve İbn Rüşd’ün 

Gazzâlî’ye yönelik izâfî bir zaman anlayışına sahip olduğuna dair eleştirisi analiz 

edilmiştir. Daha sonra filozofların, zamanın başlangıcı düşüncesinin anlamsız olduğu, 

ona bir başlangıç varsayıldığında bu başlangıçtan önce gelen bir zamanın var olması 

gerektiği görüşlerine karşılık Gazzâlî’nin ortaya koyduğu zaman-mekân analojisi 

tahlil edilmiştir. Gazzâlî bu analojide “vehim27” kuvvesinin zamansal olarak öncesi 

olmayan bir başlangıcı kavrayamamasında olduğu gibi aynı şekilde vehmin mekânsal 

olarak ötesinde boşluk veya doluluk olmayan bir cismi de kavrayamadığını ortaya 

koyar. Gazzâlî’nin zaman-mekân arasında kurduğu analojisine vehim kuvvesinin 

epistemik sınırlılığının bir dayanak noktası olması sebebiyle, konumuzla ilgili 

yönlerinden vehim kuvvesi ele alınmıştır. Son olarak Gazzâlî ve filozoflar arasında 

gerçekleşen münazarada karşılıklı argümanların ve derinlikli tartışmaların söz konusu 

olması hasebiyle meselenin takibi zaman zaman zorlaştığı için bütüncül bir şekilde 

konunun özeti ve değerlendirmesiyle birlikte Gazzâlî’nin tartışmadaki konumu 

incelenmiştir. 

Araştırmamızın ikinci bölümünde ilk bölümde olduğu gibi öncelikle 

filozofların argümanlarının kendi eserleri üzerinden incelemesi yapılmış. Ardından 

Gazzâlî’nin Tehâfüt’teki sunumu ortaya konup aralarındaki benzer ve farklı noktalar 

tespit edilmiştir. Bununla birlikte çalışmamızda zaman delilinin ikinci şeklinin 

merkezî kavramı zamanla birlikte imkân kavramı da belirli yönlerden ele alınır. Bu 

çerçevede filozofların, âlemin küresinin şu ana kadar belirli bir dönüş yaptığı 

 
27 Gazzâlî’nin felsefî argümanlara getiridği eleştiriler bağlamında vehim kuvvesini bir paradigmanın 

bilgiye dayanmayan ön kabülleri olduğu ifade edilebilir. Bir başka deyişle vehim kuvvesi aracılığıyla 

paradigmadaki boşluklar doldurulmaya çalışılmıştır.   



 15 

varsayıldığı durumda bu dönüş sayısından daha fazla dönüş yapma -farklı hareketleri 

kabul etme- imkânının hariçte ontolojik bir gerçekliğe işaret ettiği görüşü üzerinden 

zamanın bir başlangıcının olamayacağı ve dolayısıyla hâdis bir zaman ve âlem 

düşüncesinin çelişkili olduğu şeklindeki argümanları irdelenir. Devamında 

Gazzâlî’nin filozofların delillerine karşılık ilk bölümdeki metoduna benzer bir biçimde 

ortaya koyduğu yeni zaman-mekân analojisi analiz edilmiştir. Bu analojide Gazzâlî, 

âlemin farklı hareketlerde olma imkânlarıyla âlemin farklı niceliklerde boyutlara sahip 

olma imkânını kıyaslamıştır. Gazzâlî her iki analojide de filozofların delillerinde 

âlemin zamanına yönelik kullandığı akıl yürütme yöntemini mekâna da tatbik eder. 

Buradan hareketle araştırmamızda, müellifin filozofların buradaki fikirlerine ilişkin 

ortaya koyduğu tutarsızlıkları incelenmiştir. Ardından Gazzâlî’nin analojisine getirilen 

eleştirileri ve bilfiil sonsuzun imkânsızlığı, âlemin ekmel oluşu ve Tanrı’nın 

mükemmel bir varlık olması ilkeleri gereği filozofların âlemin olduğundan daha büyük 

veya küçük olmasının imkânsız kabul edildiği görüşünü analiz ettik. Sonrasında 

filozofların imkânsızlık görüşlerine karşılık Gazzâlî’nin mantikî ve ontolojik imkân 

ayrımı, zorunluluk ve illetsizlik ilişkisi ve imkân-varlık denkliği üzerinden getirdiği 

üç itirazı ele aldık. Bu itirazları ele alırken İbn Rüşd’le, Hocazâde’nin Tehâfüt’lerinden 

ve Kemalpaşazâde’nin (ö. 940/1534) Ḥâşiye ʿalâ Tehâfüti’l-Felâsife li-Ḫocazâde 

isimli eserlerinden yararlandık. Ayrıca onların Gazzâlî’ye yönelik eleştirilerini ve 

katkılarını tahlil ettik. Çalışmamızın ikinci bölümündeki Gazzâlî ve filozoflar arasında 

gerçekleşen tartışmaların imkânının ontolojik veya mantıksal olarak kabul edilmesiyle 

yakından ilişkilidir. Dolayısıyla Stoacı ve Aristotelesçi imkânın anlayışları ve imkânın 

varlığa denkliği görüşü konumuzla bağlantılı yönleriyle incelenmiş ve Gazzâlî’nin 

imkân kavramına ilişkin tutumu ele alınmıştır. 

Tezimizde metin analizi ve mukayese yöntemi kullanılmıştır. Gazzâlî’nin 

Tehâfütü’l-Felâsife isimli eserinin âlemin ezelîliği meselesinde getirdiği dört delilden 

ikincisi olan zaman delilinin kapsamlı bir analizi yapılmıştır. Bu minvalde ikinci 

delilde mevzu bahis olan tartışma konuları ve bu ana konulardan hareketle ortaya çıkan 

tâli problemler tahlil edilmiştir. Ayrıca İbn Rüşd, Hocazâde, Alâeddin Tûsî, (ö. 

887/1482) ve Kemalpaşazâde’nin Tehâfüt’lerinde münazaranın Gazzâlî ve filozof 

tarafına yönelik getirilen yorum, katkı ve eleştirilerinden yararlanılmıştır. Bu 



 16 

bağlamda araştırma konumuzla ilişkili olarak katkı sağlayacağını ve gerekli olduğunu 

düşündüğümüz meselelerde ağırlıklı olarak İbn Rüşd olmak üzere Gazzâlî ile diğer 

Tehâfüt yazarları arasında mukayese yapılmıştır. 

Literatür Değerlendirmesi 

Tehâfüt geleneği özelinde modern dönemde ülkemizde yapılan öncü 

çalışmalardan ilki Mübahat Türker Küyel’in Üç Tehâfüt Bakımından Felsefe ve Din 

Münasebeti28 isimli doktora çalışmasıdır. O çalışmasında Gazzâlî, İbn Rüşd ve 

Hocazâde’nin Tehâfüt’leri bağlamında Tabîiyyât ve İlâhiyyât başlıkları altında felsefe 

ve din ilişkisini ele alır. Ahmet Arslan ise Kemalpaşazâde’nin Ḥâşiye ʿalâ Tehâfüti’l-

Felâsife li-Ḫocazâde isimli eserini tercümesi etmiş ve Kemalpaşazâde Tehâfüt 

Hâşiyesinin Tahlili adlı çalışmasında ise Gazzâlî, Hocazâde’nin eserleri mukayeseli 

olarak Kemalpaşazâde’nin eserinde bulunan on dört meseleyi incelemiştir.29 

Abdurrahim Güzel, Karabağî ve Tehâfüt’ü adlı çalışmasında Karabâğî’nin (ö. 

942/1535) Hocazâde’nin Tehâfütü üzerine yazdığı hâşiyeyi tercüme eder ve eserde 

geçen on iki meseleyi tahlil eder.30  Gürbüz Deniz’in Kelam-Felsefe Tartışmaları 

(Tehâfütler Örneği) isimli çalışmasında ise Hocazâde ve Alâeddin Tûsî’nin 

Tehâfüt’leri mukayese edilmiştir.31  

Yakın dönemde yapılan çalışmalara değinecek olursak Muhammed 

Özdemir’in Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”nin Ele Alınışı 

ve İbn Sînâ’nın Görüşleriyle Mukayesesi32 isimli doktora çalışması Gazzâlî’nin 

filozofları tekfir ettiği üç mesele (âlemin kıdemi, haşrin cismaniliği ve Tanrı’nin 

tikelleri bilmemesi) bağlamında İbn Sînâ ile Gazzâlî33 arasında bir mukayese sunar. 

 
28 Mübahat Türker Küyel, Üç Tehāfut Bakımından Felsefe ve Din Münasebeti (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1956). 
29 Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi (Hāşiya 'alā Tahafut al-falāsifa) çev. Ahmet Arslan (Ankara: Kültür 

Turizm Bakanlığı Yayınları,1987); Ahmet Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 

(Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987). 
30 Abdürrahim Güzel, Karabâği ve Tehâfütü, (Ankara; Kültür Bakanlığı Yayınları, 1991). 
31 Gürbüz Deniz, Kelâm-Felsefe Tartışmaları (Tehâfütler Örneği), (Ankara: Fecir Yayınevi, 2009). 
32 Muhammet Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve 

İbn Sînâ’nın Görüşleriyle Mukayesesi (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2012). 
33 Jules Janssens, “Al-Ghazzālī's "Tahāfut": Is It Really A Rejectıon Of Ibn Sīnā's Phılosophy?” Journal 

of Islamic Studies (January 2001), Vol. 12, No. 1 pp. 1- 17. 



 17 

Ayrıca Özdemir, çalışmasının ilk bölümünde Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünün yazıldığı 

tarihsel ortam ve eserin yazılış gerekçelerini de ele alır. Bununlar birlikte o, 

Gazzâlî’nin eserinde filozofların temsili problemi bağlamında Gazzâlî’nin filozoflar 

adına sunduğu delil ve görüşlerin felsefî kaynaklarda nasıl geçtiğini inceleyerek 

karşılaştırmalı bir analiz sunar.34 Çalışmamızın ana konusu olan âlemin kıdemine 

ilişkin ikinci delil özelinde filozofların argüman ve görüşlerinin asli kaynaklardaki 

halleriyle karşılaştırılması çerçevesinde Özdemir’in çalışmasından bilimde 

kümülatiflik gereği yararlandık. Bu bağlamda istifade ettiğimiz bir diğer çalışma 

Ayşenur Erken’in el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki 

Argümanların Değerlendirilmesi35 isimli doktora çalışmasıdır. Erken, Gazzâlî’nin 

Tehâfüt’ünün ilk tartışması olan âlemin ezelîliği meselesindeki dört delinin kapsamlı 

felsefî ve mantıksal analizini sunar. Erken, çalışmasında gerek filozofların gerekse 

Gazzâlî’nin ilgili konu özelindeki argümanlarının sağlam, rasyonel ve tutarlı olup 

olmadığını tahlil eder. Bu bağlamda ikinci delil özelinde argümanların yapısının 

analizi bakımından Erken’in çalışmasından faydalandık. 

Çağdaş dönemde Batı dünyasında Tehâfüt’ler üzerine yapılan çalışmaların 

başında Micheal E. Marmura’nın The Conflict Over the World's Pre-Eternity in the 

'Tahāfuts' of Al-Ghazālı̄ and Ibn Rushd isimli doktora çalışması gelir. Marmura, 

eserinde âlemin kıdemi problemi bağlamında Gazzâlî ve İbn Rüşd arasında 

karşılaştırmalı bir analiz sunar.36 Âlemin kıdemi meselesinde Gazzâlî ve İbn Rüşd’ün 

argümanlarının mukayesesi bağlamında çalışmamızda Marmura’nın eserinden de 

yararlandık. Oliver Leaman, Ortaçağ İslam Felsefesine Giriş37 isimli kitabının ilk 

bölümünü Gazzâlî’nin felsefeye saldırısı başlığıyla Tehâfüt’te tekfire konu olan âlemin 

kıdemi, haşrin cismaniliği ve Tanrı’nın tikelleri bilip bilmeyeceği gibi konulara ayırır. 

 
34 Bu konu özelinde yapılan farklı çalışmalar için bk. Jules Janssens Al-Gazzâlî and His Use of 

Avicennian Text, Ibn Sina and his Influence on the Arabic and Latin World, (New York: Routledge 

Taylor - Francis Group, 2006);  Ömer Faruk Erdoğan, Felsefe-Kelam Tartışmalarında Metı̇n Tutarlılığı 

(İbn Sı̇na-Gazzalı̇ Örneğı̇) (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014);  İdris 

Cevahir, Âlemin Ezeliliği Meselesinin İbn Sina ve Öncesindeki Kaynaklar’ (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010). 
35 Ayşenur Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022) 
36 Michael E. Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity in the “Tahāfuts” of Al-Ghazālı̄ 

and Ibn Rushd (University of Michigan, Doktora Tezi, 1959) 
37 Oliver Leaman, Orta Çağ İslâm Felsefesine Giriş, çev. Turan Koç (Kayseri: Rey Yayıncılık,1992)  



 18 

Leaman eserinde ilgili konular özelinde Gazzâlî, İbn Rüşd ve İbn Meymûn (ö. 

601/1204) arasında bir mukayese yaparak din ve felsefe ilişkisini de ele alır. Simon 

Van Den Berg “Notes”, Averroes’s Tahāfut et-Tahāfut (The Incoherence of the 

Incoherence) isimli eserinde İbn Rüşd’ün Tehâfüt’ünün İngilizceye çevirisini ve bu 

çeviriye kapsamlı bir notlandırma yapmıştır. İbn Rüşd’ün görüş ve analizlerinin tahlili 

bakımından bu notlardan faydalandık. George F. Hourani ise The Dialogue Between 

al-Ghazālī and the Philosophers on the Origin of the World Part I ve II38 isimli 

makalelerinde Gazzâlî ve filozoflar arasında âlemin ontolojik statüsü hakkında 

gerçekleşen tartışmayı ele alır. Frank Griffel, al-Ghazali's Philosophical Theology39 

isimli eserinin üçüncü bölümünde Gazzâlî’nin Tehâfüt’ündeki felsefe eleştirisini, 

filozoflara karşı üç meseledeki tekfir40 fetvasını analiz eder. Griffel, kitabının beşinci 

bölümünde ise Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünü yazmasına neden olan faktörleri inceler. O, 

eserinin altıncı bölümünde ise Tehâfüt’ün nedensellik konusu üzerine yoğunlaşan on 

yedinci meselesini tahlil eder.  

Edward Omar Moad 2010 yılında, On the First and Second Proofs of the 

Eighteenth Discussion of Tahafut al-Falasifa41 isimli makalesinde Tehâfüt’ün 

nedensellik meselesinin konu edildiği on yedinci tartışmadaki birinci ve ikinci delilleri 

inceler. Moad, 2012 yılında “Time, Space and Imagination: On the Second Proof in 

the First Discussion of the Incoherence of the Philosophers”42 isimli bildirisinde ise 

âlemin ezelîliğine ilişkin ikinci delili Gazzâlî ve İbn Rüşd’ü mukayese ederek inceler. 

Bildirinin ikinci delile tahsis edilmesi bağlamında araştırma konumuza en yakın 

çalışma olduğunu ifade edebiliriz. Moad’ın, geçmiş yıllarda Tehâfüt üzerine yaptığı 

çalışmalarla 2023 yılında Coherence of the Incoherence Between Al-Ghazali and Ibn 

 
38 George F. Hourani, “The Dialogue Between al-Ghazālī and the Philosophers on the Origin of the 

World I, II ”, The Muslim World 48:3 (1958) 183-191,308-314 
39 Frank Griffel, Al-Ghazali’s Philosophical Theology,(New York: Oxford Univesity Press, 2009) 

Türkçe çevirisi için bk. Frank Griffel, Gazzâlî’nin Felsefî Kelamı, çev. İbrahim Halil Üçer, Muhammed 

Fatih Kılıç (İstanbul: Klasik Yayınları 2021). 
40 Mahmut Kaya, “Gazzâlî Filozofları Tekfir Etmekte Haklı Mıydı?”, 900. Vefat Yılında Uluslararası 

Gazzâlî Sempozyumu Bildirileri (İstanbul: İFAV Yayınları, 2011). 
41 Moad, Edward Omar. “On the First and Second Proofs of the Eighteenth Discussion of Tahafut Al-

Falasifa”. İslam Araştırmaları Dergisi 23 (January 2010), 23-39. 
42 Edward Omar Moad, “Time, Space and Imagination: On the Second Proof in the First Discussion of 

the Incoherence of the Philosophers,” 900. Vefat Yılında Uluslararası Gazzâlî Sempozyumu Bildirileri 

(İstanbul: İFAV Yayınlar, 2012). 



 19 

Rushd on Nature and the Cosmos43 isimli bir kitap çalışması yapar. Moad bu 

çalışmasında Tehâfüt’ün ilk meselesi olan âlemin ezelîliği, ikinci meselesi/ âlemin 

ebedîliği, üçüncü meselesi âlemin Tanrı’nın fiili ve eseri olmasını ve son olarak on 

yedinci mesele olan nedensellik ve mucizeleri Gazzâlî ve İbn Rüşd arasında mukayese 

ederek tahlil eder.  

Çağdaş dönemde Tehâfütü’l-Felâsife üzerine birçok çalışma yapılmıştır. Söz 

konusu çalışmaların birçoğu Gazzâlî-İbn Rüşd, Gazzâlî-İbn Sînâ ve diğer Tehâfüt 

eserleri arasında mukayese niteliği taşımaktadır. Bununla birlikte kelâm ve felsefe 

disiplinleri arasındaki çatışma noktalarının yarattığı gerilim bilhassa Gazzâlî’nin üç 

meselede filozofları tekfir etmesi nedeniyle Tehâfüt geleneği üzerine yapılan 

çalışmalara da yansır. Bunların bir kısmında tartışmanın gerek Gazzâlî gerekse filozof 

tarafına yönelik retorik savunmalarla örülü olduğu görülmektedir. Tehâfüt’ün tarihsel 

anlamda siyasi bir yönü de olmakla birlikte akademik bir faaliyetin geçerliliği 

bakımından sözü edilen tarafgir tutumlardan uzak durulması gerekmektedir. Nitekim 

bu tutumlar birçok mesele de zengin ve derinlikli felsefî tartışmalar sunan Tehâfüt’ten 

beklenen verimin alınamamasına sebep olmaktadır. Bu bağlamda tezimizde konumuza 

ilişkin zihin açıcı ve yoğun tartışmaların mahiyetine odaklanmayı tercih ettik. 

 

  

 
43 Edward Omar Moad, Coherence of the Incoherence Between Al-Ghazali and Ibn Rushd on Nature 

and the Cosmos, (USA, Gorgias Press, 2023) Moad, çalışmasının mukaddimesinde, Tanrı ve nefs 

konularını ele alan bir devam kitabının müjdesini vermektedir. 



 20 

Hata! Yer işareti tanımlanmamış.. BÖLÜM:  

TANRI-ÂLEM İLİŞKİSİNDE ZAMANIN ROLÜ 

Zaman delilini inceleyeceğimiz bu bölümün temel sorusu, Tanrı’nın âlem ile 

olan ilişkisinde zamanın nasıl bir rol oynadığıdır. Hareketin ölçüsü olarak kabul edilen 

ve harekete bağımlı bir değişken olan zaman bakımından Tanrı’nın varlığı ile âlemin 

varlığı birbirlerine göre nasıl konumlandırılacaktır? Bu temel sorunun cevabına 

ulaşılmasında hem bir basamak niteliğinde olacak hem de kendisi başka müstakil 

tartışmalara kapı aralayacak alternatif meseleler tartışılacaktır. Bunlar şu şekilde 

sıralanabilir: Tanrı âlemi zâtî olarak mı ya da zamansal olarak mı önceler? Zaman ezelî 

midir? Zamanın başlangıcı olması mümkün müdür? Zamanın başladığı bir anın 

varlığını kabul etmek bu andan önce başka bir zamanın mevcut olmasını gerektirir mi? 

Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı bir zaman var mıdır? Eğer böyle bir zaman varsa 

Tanrı’nın yaratmayı terk ettiği bu zaman O’nun cömertliğini işlevsiz hale getirir mi? 

Tüm bu soruların cevaplarının arandığı zaman delili iki şekle ayrılmaktadır. Zaman 

delilinin birinci şeklinde âlemin kıdemi meselesi Tanrı ile âlem arasındaki öncelik 

sonralık tartışmasıyla birlikte zaman kavramı merkezli incelenmiştir. Zaman delinin 

ikinci şeklinde ise konunun merkezî kavramı zaman olmakla birlikte imkân kavramı 

da tartışmaya dâhil olmuş, âlemin yaratılışından önce farz edilen mümkün hareketlerin 

zaman ile ilişkisi ele alınmıştır.44 

Tehâfütü’l-Felâsife’de âlemin ezelîliği ilişkin filozofların adına sunulan tüm 

deliller, dayandıkları metafizik kabuller itibariyle birbirinin devamıdır ve birbiriyle 

ilişki içerisindedir. Bu kabullere örnek olarak Tanrı ile âlem arasında zorunlu 

nedensellik ilişkisi ve Tanrıda bir değişikliğin imkânsızlığı, gösterilebilir. Benimsenen 

metafizik ilkeler ile zaman delilinde tartışılacak argümanlar bu ilkelerin argümanlara 

bir temel görevi görmesi itibariyle yoğun bir ilişki içerisindedir. Bununla beraber 

zaman delilinin diğer delillerden ayrıştığı temel nokta İlahî zâtın varlığıyla âlemin 

varlığının zaman ekseninde sorunlaştırılması ve bu delilin muhtevasının doğrudan İbn 

 
44  Alâeddin Tûsî filozofların âlemin ezelîliğine dair zaman delilini sunarken Gazzâlî’nin tasnifinde 

olduğu gibi birinci veikinci şekil olarak ayırmaz. O, filozofların bu meselede biri tahkîkî diğeri ilzâmî 

olan iki delilleri olduğunu belirtir. Tûsî zaman delilinin birinci şeklini tahkîkî, ikinci şeklini ilzâmî olan 

ayrı deliller olarak görür. Tûsî, Tehâfütü’l-Felâsife. 38. 



 21 

Sînâ’nın eserlerine dayanmasıdır. Gazzâlî bu delilde diğer delillere nazaran daha 

yoğun biçimde İbn Sînâ’nın  metinlerini kullanır.45 Zaman delilinin felsefî arka planını 

incelemek Gazzâlî’nin bu delile getirdiği itirazların daha açık biçimde anlaşılmasına 

ve tartışmanın boyutlarının görülmesine katkı sağlayacaktır. Bu maksatla Gazzâlî’nin 

filozoflar adına sunduğu zaman deliline geçmeden önce İbn Sînâ’nın kaynaklarından 

bu mesele incelenecektir. 

1.1.  Felsefi Geleneğin Tanrı-Âlem ilişkisinde Zamansallık Anlayışı 

Meşşâî geleneğin en büyük temsilcisi İbn Sînâ’ya göre Aristoteles’te olduğu 

gibi zaman, hareketin ölçüsüdür. Onun zaman kavramı ekseninde geliştirdiği âlemin 

kıdemine ilişkin delile zemin teşkil etmesi için zamanın varlığına dair ispatına göz 

atmakta fayda vardır.  O belirli bir mesafede ve belirli hızlarda ki farklı hareketler 

üzerine varsayımlar yaparak zamanın gerçekliğini ortaya koymaya çalışır. Şöyle ki: 

(1) Hızları birbirine eşit olan iki hareket belirli bir mesafede hareketlerine beraber 

başlar ve beraber bitirirlerse aynı mesafeyi kat etmiş olurlar. (2) Bu hareketlerden 

birincisi ilk işaretle ikincisi de ikinci işaretle başlar ve beraber dururlarsa birinci 

hareket ikinciden daha fazla mesafe kat etmiş olur. Bu duruma ek olarak hareketlerine 

birlikte başlayıp hareketlerini farklı işaretler ile bitirmelerinde ilk duranın daha az 

mesafeyi kat etmesi durumu da dâhil edilebilir.  (3) Her iki hareket, hareketlerine 

birlikte başlar ve hareketlerini birlikte bitirir fakat hızları farklı olursa hızı daha fazla 

olan daha çok mesafe kat etmiş olur. İbn Sînâ’ya göre bu hareketlerin başlama ve 

durma noktaları, hızlarının farklılıkları bakımından, belirli bir mesafeyi kat edebilme 

potansiyellerine tekabül eden farklı imkânlar söz konusudur. Örneğin birinci durumda 

aynı hızlardaki iki hareketin, belirli mesafeden daha küçük bir mesafeyi daha hızlı kat 

edebilme imkânı vardır. İkinci durumda harekete daha önce başlayanın daha fazla 

mesafe kat etme imkânı varken daha sonra başlayan hareketin mesafeyi kat etme 

imkânı daha azdır. Bu durumda niceliksel olarak azalabilen ve artabilen imkânları 

kabul eden, hareketin kendisinde meydana geldiği ve onun değiştiği durumda 

kendisinin de değiştiği bir şeyin var olması gerekir. Nitekim yokluğun bu azalmayı ve 

 
45 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi 165. 



 22 

çoğalmayı kabul etmesi imkânsızdır. İbn Sînâ söz konusu şeyin varsayımda söz edilen 

hareketin kendisi, bu hareketlerinin hızları veya kat edilen mesafe olamayacağını 

tartışır. Bu seçeneklerden bir tanesine değinecek olursak: “bu şey hızın kendisi 

olamaz.” Çünkü hareketlerin hızları eşit olması durumda belirli bir mesafeyi kat 

edebilme imkânları hareketin başlama ve bitiş anlarına göre farklılaşmaktadır. 

İhtimaller elendikten sonra nihai olarak İbn Sînâ’ya göre özü gereği azalmayı ve 

artmayı kabul eden hareketin kendisinde gerçekleştiği şeyin zaman olduğu sonucu 

çıkar.46 

İbn Sînâ, en-Necât isimli eserinde zamanın gerçekliğine dair ispattan sonra 

zamanı varlığa getiren İlk’in ondan zaman yönünden değil zât bakımından önce 

olduğunu ifade eder. Ona göre zamanın, zamansal bir başlangıcının olması mümkün 

değildir. Şayet zamanın başlangıcı olsaydı onun varlığı, kendisinin olmadığı bir 

yokluktan yani kendisinden önce geçen bir zamandan sonra olmuş olurdu. Bu durum 

zamanın varlığı esnasında mevcut olan zâtının dışında bir öncenin bulunması anlamına 

gelir. Bu öncenin de bir başlangıcı yoktur. Öncesinde başlangıç olmayan bütün 

şeylerin de zamanın tümünde başlangıçları yoktur. Fakat bunun aksine zamanın varlığı 

ispatlanmıştır ve zaman için bir başlangıç varsayıldığında çelişik bir sonuç ortaya 

çıkmış olur. Zaman varlığını yaratıcısından alarak meydana gelmiştir. Ondan önce 

sadece Tanrı vardır ve onun önceliği ise zamansal bir öncelik değildir.47 

İbn Sînâ Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî mi zamansal mı olduğu sorusuyla 

başlayıp her iki seçeneği de inceleyerek bu önceliğin zamansal olmasının çelişki ortaya 

çıkardığı ve önceliğin zâtî olması gerektiği, öncelik zâtî ise âlemin de kadîm olması 

sonucuna ulaştığı delili, benzer ifadelerle birçok eserinde tahlil etmiştir. Örneğin 

âlemin Tanrıdan sudûru, Tanrı’nın sıfatları ve onun âlem ile olan ilişkisini ele aldığı 

Kitabu'ş Şifâ: Metafizik adlı eserinin “İlk İlkenin Fâilliğinin Niteliği” başlıklı 

 
46 İbn Sînâ, en-Necât Felsefenin Temel Konuları, çev. Kübra Şenel, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2020), 

120-122; İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1, çev. Muhittin Macit-Ferruh Özpilavcı, (İstanbul, Litera 

Yayıncılık, 2005) 198-205. Hocazâde, Tehâfüt’ünde âlemin kıdemi meselesinin ikinci delili olan zaman 

delilinde, zamanın ezelîliinden hareketle âlemin ezelîliğinin savunan filozoflara karşı zamanın varlığına 

dair bu ispatı eleştirir. Ona göre ispatta söz konusu olan imkânların artmayı ve azalmayı kabul etmeleri 

zihnî bakımdandır ve İtibarîdir. Dış âlemde bir varlıkları olması gerekmez. Yaqoob, Hocazade’nin 

Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 53. Bu mesele tezimizde zaman delilinin ikinci şeklinin 

incelendiği bölümde tartışılacaktır. 
47 İbn Sînâ, en-Necât, 122. 



 23 

dokuzuncu makalesinin birinci faslında bu delile yer vermiştir. Başka bir bağlamda ise 

o “Muhalif Olanların İddiasına Göre Tanrı’nın Zamanı Ve Zamanla Olan Hareketi 

Öncelemesinin Gerekli Olması Hakkında” başlığı altında en-Necât isimli eserinde 

yaratılışı hudûs ile açıklayan kelamcıları eleştirme gayesiyle ilgili delili getirmiştir.48 

Argümanların örneklenmesi çerçevesinde, İbn Sînâ’ya göre İlk hâdis olan 

fiilleri ne ile önceler? sorusuna zât ile önceler cevabı verildiğinde bu, iki için bir gibi 

yani birin ikiye önceliğiyle aynı olur. Aralarında ki öncelik sadece zâtî olduğu için 

zaman bakımından birdirler. Bu durumda ya her ikisi muhdes olur –ki bu imkânsızdır- 

ya da İlk’in ve ondan meydana gelen fiillerin kıdemiyle kadîmdirler. Zâtî önceliğe 

örnek olarak,  Zeyd’in elinin hareketi ile anahtarın hareketi gösterilebilir. Zeyd kapıyı 

açmak için elini hareket ettirdiğinde anahtar da onunla birlikte hareket eder. Zamansal 

olarak iki hareket arasında bir farklılık yoktur. Ancak anahtarın hareketi elin 

hareketine bağlı olduğu için elin hareketi anahtarın hareketinin sebebidir ve bu açıdan 

ondan öncedir.49 Şayet İlk’in önceliği “Yalnızca O vardı ne âlem ne de hareket vardı 

sonra âlem oldu” şeklinde zamansal olması durumunda ise “kâne” lafzı özellikle 

“sümme” ile takip edildiğinde şimdiyi değil geçmiş bir şeyi göstermektedir. Bir başka 

deyişle öncelik zamansal ise mâhlûkatın yaratılmasından önce bir oluş söz konusu 

olur. Hareket ve zamanın öncesinde bir zaman vardır. Tanrı’nın olup yaratmanın 

olmayışı üçüncü bir şeyle olmaksızın yaratmanın yokluğuyla beraber onun varlığı 

değildir. Yani Tanrı’nın olup yaratmanın olmadığı bir zaman vardır. Zâtın varlığı ve 

yokluğu bir şeydir, kâne kavramı ise başka bir şeye daha işaret eder ki bu zamandır. 

Tanrı’nın olup yaratmanın olmadığı zaman demek yaratmanın başladığı vehmedilen 

ilk andan önce de yaratmanın mümkün olduğunu kabul etmektir. Bu kabul ise 

cevaplanması güç çelişkiler barındırır. Örneğin Tanrı’nın âlemi yaratmadan önceki 

anlardan birinde yaratma vasfının bulunup yaratmaması O’nun cömertliğini işlevsiz 

hale getirmektir.50 Bununla birlikte Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olmasını 

kabul etmek, zamanın kendisini varlığa getiren Tanrı’yı kuşatması ve onunla diğer 

 
48 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker. (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2022) 692-694; İbn Sînâ, en-Necât, 256-257. Detaylı bilgi için bk. Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-

Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın Görüşleriyle Mukayesesi, 167-172 
49 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, 294.   
50 İbn Sînâ’nın başlangıçlı yaratmayı savunanlara karşı, getirdiği muattıla eleştirisi zaman delilinin 

ikinci şeklinin felsefi kaynakları bölümünde ele alınacaktır.  



 24 

yaratılanlar arasında bir ölçü olması gibi imkânsız bir duruma sebep olur. Tanrı’nın 

âlemi belirli bir süre gecikmeden sonra yaratması gerek O’nun sıfatlarını ve fiillerini 

açıklamakta çeşitli sorunlar barındırması gerekse de âlemin ve dolayısıyla zamanın 

varlığından önce başka bir zamanın varlığı gibi çelişkiler içermesi sebebiyle kabul 

edilemez. Bu sebeple Tanrı’nın âleme olan önceliği yalnızca illetin ma‘lûle olan 

önceliği gibi zât ve mertebe bakımından olmalıdır. Mutlak bir zaman anlayışını 

çağrıştırır biçimde âlem de zaman da zamansal bir başlangıca sahip değil ezelîdirler.51 

 İbn Sînâ’nın zamanın varlığını ispat için ortaya koyduğu üzere belirli mesafede 

belirli hareketlerin başlangıç, bitiş ve hızlarının farklılıkları bakımından çeşitli 

imkânların söz konusudur. Bu imkânların ve özü gereği önceyi, sonrayı, artışı ve 

azalışı kabul eden hareketin kendisinde gerçekleşeceği bir zamanın varlığını gerektirir. 

Esasında bu ispat ikinci bölümde incelenecek olan zaman delilin ikinci şeklindeki 

hareketler, onların imkânı, bu imkânların zaman ile ilişkisi meseleleri ile doğrudan 

ilişkilidir. Burada bu ispata yer verme sebebimiz hem zaman delilinin birinci şeklinde 

tartışılacak olan Tanrı’nın âleme ve zamana önceliğinin zâtî mi zamansal mı olduğu 

ve zamandan önce bir zamanın varlığı gerekir mi tartışmalarına zemin hazırlaması hem 

de zaman delilini birinci ve ikinci şekli olmak üzere bir arada felsefî kaynaklarda 

görebilmektir. 

1.2. Tanrı’nın Âlemi Zât Yahut Zaman Bakımından Öncelemesi  

Gazzâlî filozofların âlemin ezelîliğine ilişkin zaman delilinin birinci şeklini şu 

şekilde aktarır.  

“Filozofların iddia ettiklerine göre, âlemin Allah’tan sonra ve 

Allah’ında âlemden önce olduğunu savunan kimse şu iki seçenekten uzak 

kalamaz. Birincisi, bu görüşü savunan (1) Allah’ın önceliğinin zaman 

bakımından değil zât bakımından olmasını kastetmiş olabilir. Söz konusu 

öncelik tıpkı birin ikiden önce olması gibi tabiatı gereğidir ki bu durumda 

zamansal olarak birlikte var olmaları mümkündür. Veya söz konusu öncelik 

illetin ma‘lûle olan önceliği gibidir. Örneğin şahsın hareketinin ona tabi olan 

gölgenin hareketine önceliği, elin hareketinin (parmaktaki) yüzüğün 

hareketine önceliği ve suyun içindeki elin hareketinin suyun hareketine 

 
51 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, 692-694; İbn Sînâ, en-Necât, 256-258. 



 25 

önceliği gibi.52 Tüm bu örneklerdeki durumlar zaman bakımından birbirlerine 

eşit olmakla beraber bir kısmı illet bir kısmı da ma‘lûldür. Nitekim zaman 

bakımından eşit olsalar da gölgenin hareketinin şahsın hareketine, suyun 

hareketinin elin hareketine bağlı olduğu söylenebildiği hâlde; şahsın 

hareketinin gölgenin hareketine, elin hareketinin suyun hareketine bağlı 

olduğu söylenemez. Şayet Bârî’nin âleme önceliğinden kast edilen bu 

(bahsedilen örneklerde olduğu gibi) ise o zaman ikisininde (Tanrı ve âlem) ya 

hâdis ya da kadîm olması gerekir. Birisinin kadîm diğerinin hâdis olması 

imkânsızdır.  

İkincisi, (2) (âlemin Allah’tan sonra ve Allah’ında âlemden önce 

olduğu savunan kimse)  bununla Bârî’nin âleme ve zamana olan önceliğinin 

zât bakımından değil zaman bakımından önce olduğu kast etmiş olabilir. Bu 

takdirde âlem ve zamanın varlığından önce içinde âlemin olmadığı bir zaman 

var demektir. Bu durumda yokluk varlıktan önce gelmiş ve Allah âlemden 

başlangıcı itibariyle bir başlama noktası bulunmayan, sonu itibariyle ise bir 

son noktası bulunan uzun bir süre önce var olmuş demektir. Bu ise zamandan 

önce sonsuz bir zamanın var olduğu anlamına gelir ki, bu bir çelişkidir. İste 

bu sebeple zamanın hâdis olduğunu söylemek imkânsızdır. Hareketin 

ölçüsünden ibaret olan zamanın ezelîliği zorunlu olunca hareketin ezelîliği 

zorunlu olur ve dolayısıyla hareketinin sürekliliği ile zamanın sürekliliğini 

sağlayan hareketlinin ezelîliği de zorunlu olur.”53 

Gazzâlî’nin filozoflar adına sunduğu bu delilin, konuya ilişkin İbn Sînâ’nın 

eserlerinden hareketle verdiğimiz görüşleri ile uyumlu olduğunu söyleyebiliriz. 

Nitekim delilde zâtî önceliğe dair verilen örnekler birbiriyle örtüşmekte ve zamansal 

önceliğin meydana getirdiği çelişkilerin ortaya konulması da birbirine uygunluk arz 

etmektedir. Bu anlamda Gazzâlî’nin filozofların delillerini aslına uygun bir şekilde 

aktardığını söyleyebiliriz. Delilin devamında münazara şeklinde karşılıklı tartışmanın 

başladığı kısımda göreceğimiz üzere esasında Gazzâlî, İbn Sînâ’nın en-Necât eserinde 

başlangıçlı bir yaratmayı ve hâdis bir âlemi savunan kelamcılara karşı bir eleştiri 

olarak âlemin Tanrı’dan sudûru bahsinde  “Muhalif olanların iddiasına göre Tanrı’nın 

 
52 Gazzâlî’nin zâtî önceliğe dair verdiği bu örneklerin İbn Sînâ’nın Metafizik eserinde konuya dair 

verdiği Zeyd’in elinin hareketi ile anahtarın hareketi örneğinden ilham alındığı söylenilebilir.  
53 Ebû Hâmid el-Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, Filozofların Tutarsızlığı, çev. Bekir Karlığa (İstanbul, 

Çağrı Yayınları, 1981), s.32-33; Ebû Hâmid el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife: Filozofların Tutarsızlığı, 

çev. Mahmut Kaya - Hüseyin Sarıoğlu. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

2014) 78-80; Fehrullah Terkan, “El-Gazālī. Tehāfutu’l-Felāsife: Filozofların Tutarsızlığı. Eleştirmeli 

Metin - Çeviri. Mahmut Kaya - Hüseyin Sarıoğlu. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2014. 1. Baskı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 60:1 (2019), 245-248. 



 26 

zamanı ve zamanla olan hareketi öncelemesinin gerekli olması hakkında” başlıklı 

bölümde başlattığı tartışmayı devam ettirmektedir.  

 Zaman delilinin formel yapısı hakkında Michael Elias Marmura âlemin 

kıdemine ilişkin zaman delilinin hakikî ayrık şartlı öncüllere sahip istisnai kıyas54 

formunda olduğunu ifade eder. Bu kıyas türünde ki alternatifler sınırlı ve birbirini 

dışlayıcı niteliktedir. Bu sınırlı ve birbirini dışlayan alternatiflerden birinin reddi 

diğerinin doğrulanmasını veya birinin doğrulanması diğerinin reddini gerektirir. 

Zaman deliline baktığımızda Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî ve zamansal olmak 

üzere birbirini dışlayan iki alternatif ile sınırlandırıldığını görürüz. Yani eğer Tanrı’nın 

âleme önceliği zâtî ise bu öncelik zamansal değildir, eğer zamansal ise zâtî değildir. 

Zaman delilinde kanıtlanmak istenen Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olduğu 

seçeneğidir. Delilde bu kanıtlama doğrudan zâtî seçeneğin ispatlanması ile değil de 

diğer alternatif olan onu dışlayan zamansal öncelik seçeneğinin reddedilmesi yoluyla 

yapılır. Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olması seçeneği reddi ise reductio ad 

absurdum55‘dür. Önceliği zamansal olduğu farz edildiğinde çelişkili durumlar 

(Tanrı’nın başlangıcı bulunmayıp sonu bulunan bir zamanla âlemi öncelemesi, 

zamandan önce zamanın varlığı) ortaya çıkar. 56 Dolayısıyla Tanrı’nın âleme önceliği 

zamansal olamaz. Tanrı’nın âleme önceliği zamansal değilse diğer alternatif olan zâtî 

öncelik zorunlu olarak kabul edilmiş olur. 

 
54 Hakiki ayrık şartlı öncül ile kurulan kıyas, büyük öncülü ya/ya da ile ayrılır ve küçük öncülü 

önermelerden oluşur. Kıyasın bu türden bir kıyas olabilmesi için ya / ya da ile ayrılan öncüllerin birbirini 

tamamen dışlamaları gerekir. Delilde örnek verecek olursak Tanrı’nın âleme önceliği zâtî ise zamansal 

değildir, zamansal ise zâtî değildir ikisinin birlikte olmaları yani önceliğin hem zâtî hem zamansal 

olması mümkün değildir(men’ul cem). Hakiki olmasının şartlarından biri de iki öncülün her ikisinin 

olmamasının da mümkün olmayacağıdır. Yani Tanrı’nın âleme önceliği ne zâtî ne de zamansaldır 

önermesi de geçersizdir(maniatü’l huluvv). Yani hem her iki seçeneğin beraber olması ve olmaması 

dışlanır hem de bu iki seçenek birbirini dışladığı için yalnızca tek bir seçenek doğrudur. Kıyas hakkında 

farklı örnekler ile daha detaylı açıklama için bk. İbn Sînâ, El-İşârât ve't-tenbîhât, çev. Ali Durusoy-

Ekrem Demirli.(İstanbul: Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2014) 258-260. Ebû Hâmid El-Gazzâlî, 

Mi‘yâru’l-ilm (İlmin Ölçütü) çev. Ali Durusoy. (İstanbul: Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

2013)118-120. 
55 Bir iddiayı doğru kabul edip o iddianın gittiği yanlış sonuç, çelişik durum gösterilerek iddianın 

yanlışlığını ortaya koyulduğu bir mantık yöntemi. 
56 Michael E. Marmura, “The Logical Role of the Argument from Time in the Tahāfut’s Second Proof 

for the World’s Pre-Eternity,” Probing in Islamic Philosophy: Studies in the Philosophies of Ibn Sīnā 

al-Ghazālī and Other Major Muslim Thinkers (Binghamton, NY: Global Academic Pub. 2005), 308-

311. 



 27 

1.2.1. Tanrı’nın Âleme Zâtî Önceliği  

İslam filozoflarının argümanında Tanrı’nın âleme önceliği zâtî ise Tanrı ile 

âlemin eş zamanlı olacağı ortaya koyulur. Ancak söz konusu eş zamanlılığın neden 

gerektiği hangi ilkeye dayandığı açıkça belirtilmemiştir. Edward Omar Moad, 

Coherence of the Incoherence isimli çalışmasında zaman delilinin argümantasyonunu 

incelediği bölümde bu eksikliği delile “zâtî illet ma‘lûlü ile eş zamanlıdır” öncülünü 

ekleyerek gidermeye çalışmıştır: 

(1) Tanrı’nın âleme önceliği ya zâtîdir zamansal değildir ya da zamansaldır zâtî 

değildir. 

(2) Zâtî illet ma‘lûlü ile eş zamanlıdır. (tam/esas sebep sonucu ile birliktedir) 

(3) Tanrı’nın âleme önceliği zâtî ise ya Tanrı ve âlem kadîmdir ya da Tanrı ve 

âlem hâdistir. 

(4) Tanrı kadîmdir.  

(5) Dolayısı ile Tanrın âleme önceliği zâtî ise âlem kadîmdir.57 

 Gazzâlî’den zaman delilini aktardığımız kısımda fark edileceği üzere delilde 

âlemin kadîm olduğu sonucu açık bir şekilde zikredilmez. Bu sonuç delilde dolaylı 

olarak mevcuttur. Tanrı’nın âleme olan önceliğinde zamansallık seçeneğinin 

yanlışlanmasıyla önceliğin zâtî olduğu sonucuna ulaşılır. Tanrı’nın âleme önceliği zâtî 

ise Tanrı ve âlem eşzamanlıdır. Çünkü tam illet ma‘lûlü ile eş zamanlıdır. Yani ya her 

ikisi kadîm ya da her ikisi hâdis olacaktır. Tanrı kadîmdir, o hâlde âlem de kadîmdir. 

Delilde Tanrı’nın kadîm olduğu özel olarak ispatlanan bir öncül değildir. Ancak 

tartışmanın her iki tarafı da Tanrı’nın kadîm olduğunu kabul ettiğinden dolayı bu 

durum delil için bir sorun oluşturmamaktadır. 

Filozofların zâtî önceliği açıkladıkları kısımda iki farklı öncelik türünde örnek 

verildiği görülür. Bunlardan ilki, tabiatı bakımından biri diğerini zorunlu kılan şeyler 

arasındaki önceliktir. Bu öncelik türünün örneği sayıların birbirine ilişkin 

durumlarıdır. Bir sayısının ikiye önceliği bu tür bir önceliktir. Aralarında zamansal 

farklılık yoktur, beraber bulunurlar ancak bir sayısı tabiatı gereği iki sayısından 

 
57 Moad, Coherence of the Incoherence, 60-61. 



 28 

öncedir. Delildeki diğer öncelik türü ise tam illet ve ma‘lûlü arasındaki önceliktir. 

Buna örnek olarak ise sudaki elin hareketinin suyun hareketinden, elin hareketinin 

parmaktaki yüzüğün hareketinden, şahsın hareketinin onun tabi gölgesinin 

hareketinden önce oluşları örnek verilmiştir. Farklı türlerde de olsa tüm bu 

örneklerdeki söz konusu hareketler aynı anda vardırlar ve zamanları farklı değildir. 

Ancak her örnekteki ikinci hareketlerin varlığı için birinci hareket zorunludur. Delilde 

zâtî öncelik için bu örneklerin verilmesi Tanrı ile âlem arasındaki önceliğin böyle bir 

öncelik ilişkisi olduğunu göstermektedir. Bu anlamda Tanrı ile âlemin eş zamanlı 

olduklarının zorunlu kabul edilmesi filozofların nedensellik anlayışlarının bir sonucu 

olduğu söylenilebilir. Nitekim onlara göre tam illet var olduğunda sonucu da onunla 

beraberdir.58 Hocazâde’nin filozofların birinci delilinin sunumunda ifade ettiği gibi 

tüm şartlar ve nedenler hâsıl olduğunda sonuç da hâsıl olur ve bir erteleme mümkün 

değildir. Yani Tanrı’nın kadîm olup âlemin hâdis olduğu bir seçenek imkânsızdır. 

Âlemin kıdemine ilişkin zaman delilinin birinci şeklinin zâtî öncelik şıkkının 

dayandığı metafizik kabul Tanrı-âlem arasındaki zorunlu nedensellik anlayışı olduğu 

ifade edilebilir. 

1.2.2. Tanrı’nın Âleme Zamansal Önceliği  

 Zaman delilinde ayrık şartlı kıyasın diğer bir şıkkı olan zamansal önceliği 

hatırlamak meselenin anlaşılması bakımından faydalı olacaktır. Çünkü delilin bu kısmı 

asıl ispatın yapıldığı yerdir ve kapsamlı bir analizi gerektirir. 

“Âlemin Allah’tan sonra ve Allah’ın da âlemden önce olduğunu 

savunan kimse bununla Bârî’nin âleme ve zamana olan önceliğinin zât 

bakımından değil zaman bakımından önce olduğunu kast etmiş olabilir. Bu 

takdirde âlem ve zamanın varlığından önce içinde âlemin olmadığı bir zaman 

var demektir. Bu durumda yokluk varlıktan önce gelmiş, Allah âlemden, 

başlangıcı itibariyle bir başlama noktası bulunmayan sonu itibariyle ise bir 

son noktası bulunan uzun bir süre önce var olmuş demektir. Bu ise zamandan 

önce sonsuz bir zamanın var olduğu anlamına gelir ki, bu bir çelişkidir. İşte 

bu sebeple zamanın hâdis olduğunu söylemek imkânsızdır. Hareketin 

ölçüsünden ibaret olan zamanın ezelîliği zorunlu olunca hareketin ezelîliği 

 
58 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 112-113. 



 29 

zorunlu olur ve dolayısıyla hareketinin sürekliliği ile zamanın sürekliliğini 

sağlayan hareketlinin ezelîliği de zorunlu olur.”59 

Delilde değinildiği üzere Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olduğu 

varsayımında çelişik bir durum ortaya çıktığı ifade edilir. Çelişkinin meydana gelmesi 

için dayanak noktası delilin son kısmında, “hareketin ölçüsünden ibaret olan 

zamanın...” ile başlayan cümlede Aristoteles’in zaman argümanı ortaya 

koyulmaktadır.60 Bu çelişkinin daha net ortaya konulması ve delilin ilk kısmıyla 

bağlantısını görmek için zaman delilinin kurgusal yapısını şu şekilde devam 

ettirebiliriz; 

(6) Tanrı’nın âleme önceliği zamansal ise, âlem varlığa gelmeden önce sonsuz 

bir zaman dilimi olurdu. 

(7) Zaman, hareketin ölçüsüdür. 

(8) Dolayısıyla hareket yoksa zaman da yoktur. 

(9) Hareket, hareket hâlinde olan şeyi (âlem-madde) gerektirir. 

(10) Dolayısıyla âlem yoksa hareket olmaz. 

(11) Dolayısıyla âlem olmaksızın zaman yoktur.  

(12) O hâlde Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olduğu durumda 

zamanın varlığından önce sonsuz bir zaman var olmuş olur ki bu çelişkidir. 

(13) Bu nedenle Tanrı’nın âleme önceliği zamansal değildir.  

(14) O hâlde Tanrı’nın âleme önceliği zâtîdir. 

(15) Bu nedenle âlem kadîmdir. (5) 61 

Önceliğin zamansal olduğu durumda âlemin ve zamanın bir başlangıcı noktası 

vardır. (6) öncülde ifade edildiği üzere filozoflara göre başlangıcı olan bir âlem varsa 

bundan önce sonsuz bir zaman gerekir. Bu gerekliliğin sebebi, varsayılan âlemin 

başlangıcından önce Tanrı’nın ezelî olarak var olmasıdır. Yani Tanrı’nın var olup 

âlemin olmadığı bir zaman vardır ki bu zaman başlangıç yönünden sonsuzdur. Çünkü 

onunla birlikte var olan Tanrı sonsuzdur ve bir başlangıcı yoktur. Ancak bitiş 

yönünden sonludur çünkü âlemin ve zamanın yaratıldığı anda bu sonsuz zaman bitmiş 

 
59 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 80. 
60 Aristoteles, Fizik, çev. Saffet Babür, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları,2001) 2.Baskı, 203-205. 
61 Moad, Coherence of the Incoherence, 62. 



 30 

olur. Âlemin başlangıcıyla ise Tanrı’nın ve âlemin olduğu zaman başlamış olur. Son 

tahlilde öncelik zamansal ise âlemden önce sadece Tanrı’nın olduğu sonsuz bir zaman, 

hareketin ve dolayısıyla âlemin başlangıcı ile başlayan başka bir zaman kabul edilmiş 

demektir. Esasında filozofların, hareketin ölçüsü olduğu şeklindeki zaman 

anlayışlarına göre hareketin kendisinde meydana geleceği şeyin (âlemin) olmadığı 

durumda zamanın da olmaması gerekmektedir. Fakat delilin zamansal öncelik 

tarafında âlemin hâdis olduğu varsayıldığından dolayı ve Tanrı’nında ezelî olduğu için 

âlemin ile zamanın başladığı andan önce ezelî bir zaman var olduğu ileri sürülür. 

Dolayısıyla zamanın hem kadîm hem de hâdis olduğu kabul edilmiş olur.62 Buradan 

hareketle filozoflara göre delilde ortaya çıkan çelişkiden dolayı Tanrı’nın âleme 

önceliğin zamansal olduğu kabul edilemez. 

Gazzâlî’nin filozofların âlemin kıdemine ilişkin zaman deliline verdiği cevaba 

geçmeden önce delile yönelik getirilen çeşitli eleştirilere değinilecektir. Bu 

eleştirilerden ilki, delilin Tanrı’ya zamansallık izâfe ettiği şeklindedir. İkincisi ise 

delilin özellikle son kısmında Aristoteles’in zamanın ebedîliğinden âlemin ebedîliğine 

ulaştığı zaman anlayışının döngüsellik içerdiği ve bu döngüselliğinin delili etkileyip 

etkilemediği, etkilediyse bunun ne ölçüde olduğuna ilişkin eleştirilere yer verilecektir. 

1.2.3. Tanrı’ya Zamansallık Atfetme Problemi 

Filozofların zaman delilinde Tanrı ile âlem arasındaki öncelik ilişkisi zât ve 

zaman bakımından kıyaslanır. Bu bölümde zaman deliline yönelik getirilen eleştirinin 

merkezî noktası ise Tanrı ile âlem arasındaki ontolojik farklılık üzerinedir. Zamansız 

bir varlık olan Tanrı ile zamana tabi bir varlık olan âlem arasında öncelik sonralık 

ilişkisi sorgulanmış olmaktadır. Delilde gerek zâtî öncelik seçeneğinde gerekse de 

zamansal öncelik seçeneğinde kabul edilecek sonuçlarda bu ontolojik farklılıktan 

kaynaklanan çeşitli sorunlar ortaya çıkmaktadır. 

 İbn Rüşd Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife isimli eserinde Gazzâlî’nin filozoflar 

adına sunduğu zaman deliline belirtilen yönlerden eleştiriler getirir. Ona göre, delilde 

 
62 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 115. 



 31 

iki varlık söz konusudur. Bunlardan ilki olan âlem, tabiatında hareket bulunan ve 

zamandan ayrılması mümkün olmayan varlıktır. İkincisi ise tabiatından hareket 

bulunmayan, öncesiz ve zamanla nitelenemeyen bir varlık olan Tanrı’dır. Tabiatında 

hareket bulunmayan varlık (Tanrı), tabiatında hareket bulunan varlığın (âlem) 

nedenidir. Bu iki varlıktan biri diğerinden önce gelmiştir ancak bu önce geliş, kendisi 

zamanla nitelenemeyecek varlığın zamansal bir önceliği gibi değildir. Aynı zamanda 

bu önce geliş, şahsın hareketinin gölgesinin hareketine önceliği örneğinde olduğu gibi 

hareketli varlığın tabiatına bağlı bir önce geliş de değildir. Burada ki öncelik değişime 

tabi olmayan ve zamandan hâli olan varlığın, değişen ve zamansal olan varlığa önceliği 

olan başka bir tür önceliktir. 63 

 Filozofların argümanında Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olduğu durumda 

Tanrı ile âlemin ikisinin de kadîm veya ikisinde hâdis olmasının gerekliliği ortaya 

koyulmuştu. İbn Rüşd’e göre öncesiz olanla âlemi kıyaslayarak onların aynı anda 

birlikte oldukları söylenemez. Nitekim buradan Tanrı ile âlemin aynı kategoride 

görüldüğü fikri anlaşılabilir. Tanrı’nın kadîm oluşu kendisinin bir nedeni olmaması 

anlamında iken âlemin kıdeminin ise zamansal bir anlamı bulunmaktadır. Bu 

bağlamda gerek Tanrı’nın kıdeminin zamansal bir sonsuzluk olduğu söylenemeyeceği 

gibi gerek de âlemin kıdeminin, kendisinin bir nedenin olmaması anlamında bir kıdem 

olduğu da söylenemez. Bu durum delilde ifade edilen Tanrı ve âlemin ikisinin de 

kadîm olduğu şeklindeki ifadeyi tartışmalı hale getirmektedir.64 Aynı şekilde delilin 

Tanrı’nın âleme olan önceliğinin zamansal olduğu seçeneğinde ise âlemin varsayılan 

başlangıcının öncesinde yalnızca Tanrı’nın bulunup âlemin bulunmadığı sonsuz bir 

zamanın olacağı iddia edilir. Bu durum da Tanrı’nın kıdeminin âlemden önceki sonsuz 

bir zamanla olduğunu akla getirir. Delilin bu seçeneğinde ki akıl yürütme her ne kadar 

zamansal önceliğin geçersizliği için ortaya konulsa da zamanda bulunmayan Tanrı 

kavramı ile çelişkilidir. Son tahlilde İbn Rüşd’e göre bu delilin doğru olmamasının 

sebebi, âlem için her türlü zamansallık mümkünken Allah hakkında herhangi bir 

zamandan söz edilememesidir.65 

 
63 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 36-37. 
64 Bu eleştiriye karşı bir savunma olarak bk. Ömer Faruk Erdoğan, İbn Sînâ’nın Savunması: Ezelî Âlem, 

Ezelî Tanrı’nın Ontolojik Eşiti Değildir, Journal of Islamic Research 33/27 ( Ağustos 2022), 490-502 
65 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 37. 



 32 

Hocazâde âlemin kıdemine dair ikinci delil olan zaman delilini iki kısma ayırır. 

Öncelikle Gazzâlî’nin adını zikretmeden zaman delilini farklı bir kurguyla sunar ve 

buna çeşitli argümanlar üretir. Sonrasında zaman delilini Gazzâlî’nin sunduğu şekliyle 

ayrı bir bölüm olarak verir eleştirilerini ve katkılarını sunar. 66  Bu bölümde delilin 

sunumundan sonra Gazzâlî’nin delile verdiği cevabı incelemeden, kendisi bu delile bir 

eleştiri ve cevap getirir. Hocazâde’ye göre Tanrı’nın âleme önceliğinin zât bakımından 

olması durumunda her ikisinin de ezelî veya hâdis olması gerekmez. Bu gereklilik 

sadece Tanrı’nın âlemden önce gelmeyişi zamanla daha açık bir ifadeyle zamanda 

onunla birleşmiş olsaydı mevzu bahis olurdu. Aksine Tanrı’nın âleme önceliği 

zamanla değil zamansızlıkladır. Nitekim ona göre Tanrı’nın ezelî olması demek, 

sonsuz bir zaman farz edildiğinde Tanrı’nın o zamanlarda mevcut olması demek değil 

bu zamanların bütünü ile mevcut olması demektir. Çünkü Tanrı zamandan ve 

mekândan münezzehtir.67 Hocazâde’nin getirdiği bu cevap Tanrı’nın zamansızlığına 

yaptığı vurgu bakımından İbn Rüşd’ün eleştirisiyle benzer niteliktedir.  

1.2.4. Zamanın Kıdeminde Döngüselliğin Analizi 

Zaman delilline yöneltilen döngüsellik eleştirisinin tam olarak nereye 

yapıldığını görmek için delilin ilgili kısmını hatırlamamız gerekecektir. Tanrı’nın 

âleme önceliğinin zamansal olması seçeneğinde, âlemin ve zamanın varsayılan 

başlangıcından önce başlangıç yönünden sonsuz, yalnızca Tanrı’nın bulunup âlemin 

bulunmadığı ve bitiş yönünden son noktası bulunan (çünkü âlemin ve zamanın 

başlangıcı ile bu zaman bitecektir) bir zaman var olmuş demektir. Burada ortaya 

konulan çelişki zamanın başlangıcı varsayıldığında ondan önce gelen sonsuz bir 

zaman kabul edilmiş olduğudur. Bu sebeple delilin son cümlelerinde zamanın hâdis 

 
66 Esasında Hocazâde’nin Gazzâlî’nin ismini zikretmeden ayrı olarak sunduğu ikinci delilde 

Gazzâlî’deki delilin aynısıdır. Her iki delil de zaman kavramı ekseninde Tanrı’nın âlem ile öncelik 

sonralık ilişkisi tartışılır. Hocazâde’nin delili ayrı vermeyi tercih etmesinin çeşitli gerekçeleri vardır. 

Gazzâlî sonrası tefekkürün getirdiği polemikler, meselelerin tartışıldığı zeminin felsefîleşmesi ve buna 

bağlı olarak meselelerin daha fazla detaylandırılması bu gerekçelerdendir. Nitekim Gazzâlî’de detaylı 

bit şekilde tahlil edildiğini görmediğimiz, Zaman nedir? Mahiyeti karakteristikleri nedir? Zaman 

mevcutmudur? Haricî bir gerçekliği var mıdır? şeklindeki sorular Hocazâde’nin eserinde 

incelenmektedir. Aynı dönemde yazılan Alâeddin Tûsî’nin Tehâfüt’ü hakkında da aynı yorumu 

yapabiliriz. Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 96. 
67 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 58-59. 



 33 

olduğunu söylemenin imkânsızlığı, kendisinin bir başlangıcı varsayıldığında ortaya 

çıktığı iddia edilen çelişkiye dayanılarak savunulur. Bu savunu sonrasında ise 

hareketin ölçüsü olan zaman ezelî ise hareket ve dolayısıyla hareketi kabul eden 

hareketlinin (âlem) de ezelî olduğu sonucuna ulaşılır. 

Delilin sunumunda ifade edildiği üzere zamanın, hareketin ve hareketlinin 

ezelîliği ile ilgili cümleler Aristoteles’in zaman argümanına dayanmaktadır. 

Aristoteles zamanı, mutlak olarak bir öncesi ve sonrası bulunan ve hareketin ölçüsü 

şeklinde tanımlamaktadır. Zaman bu şekilde tanımlandığında onun bir başlangıcından 

söz edilemez. Çünkü zamana bir başlangıç varsayıldığında o varsayılan andan önce de 

bir zaman bulunmaktadır. Dolayısıyla zaman ezelîdir. Tanımda zaman hareketin 

ölçüsü olduğu ifade edilmişti. Bu sebeple zaman ezelî ise ölçtüğü şey (hareket) de ezelî 

olmaktadır. Hareket ezelî ise hareketi kabul eden hareketli (âlem) de ezelîdir.68 

Görüldüğü üzere zamanın ezelî olduğu öncülüne, zamanın başlangıç kabul 

edememesi, mutlak olarak bir önce ile sonrayı gerektirmesi şeklinde zamanın 

tanımından ve kendi tabiatına ilişkin kabullerden hareketle ulaşılmakta ve âlemin 

ezelîliğinin ispatı ise bu öncüle dayandırılmaktadır. 

Söz konusu öncüle dayanarak âlemin kıdemi ispat edilmiş olabilir mi? Thomas 

Aquinas’ın (ö.1274) Aristoteles’in zaman argümanına yönelik döngüsellik içerdiği 

yönünde bir eleştirisi bulunmaktadır.69 Dolayısıyla bu delille âlemin kıdeminin 

ispatlanamayacağı görüşündedir. Zaman Delilin döngüsellik içerdiğine Hourani de 

temas etmiştir. Şöyle ki argümanda zamanın tabiatından hareketle zamanın ve âlemin 

kıdemin ispatlanması zamanın kadîm olduğu öncülüne dayanmaktadır. Şayet zaman 

hareketin ölçüsü ise ve ona bağımlı bir değişken ise zamanın kıdeminden yola çıkarak 

hareketin kıdemi ispatlanamaz. Zira zaman harekete bağlı olduğu için ancak hareketin 

kıdeminden zamanın kıdemi ispatlanabilir. Süreç tersine çevrilemez. Ek olarak 

Hourani filozofların âlemin kıdemine ilişkin ikinci zaman delilinin Aristoteles’in 

zaman argümanın yeniden bir üretilmesi şeklinde görmektedir. 70 

 
68 Aristoteles, Fizik, 341-342. 
69 Moad, Al-Ghazali’s Position on the ‘Second Proof, 431. 
70 Hourani, “The Dialogue Between al-Ghazālī and the Philosophers on the Origin of the World I” 189-

190. 



 34 

 Marmura bu anlamda Hourani’den farklı düşünür ve filozofların zaman 

delilinin Aristoteles’inn zaman argümanından iki şekilde farklılaştığına dikkat çeker. 

Filozofların delilinde zamanın kıdemi Aristoteles’de olduğu gibi zamanın her zaman 

bir öncesi ve sonrası olması gerektiğinden değil Tanrı’nın kadîm olmasından ve 

Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olmasından çıkarılır.71  Aslında zaman delilinin ayrık 

şartlı formunu tahlil ettiğimizde âlemin kıdemi Aristoteles’in zaman argümanında 

olduğu gibi zamanın tabiatından hareketle ispatlanmaz. Her ne kadar delilde ki 

önceliğin zamansal olması seçeneğinde bu argüman kullanılsa da esasında âlemin 

kıdemi, Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olması seçeneğinin yanlışlanması ve 

böylece önceliğin zâtî olması seçeneğinin geçerliliği ile ispatlanır. Yani öncelik 

zamansal değilse zâtîdir. Öncelik zâtî ise Tanrı ile âlem eş zamanlıdır. Peki, neden eş 

zamanlıdır? Çünkü zâtî (tam) illet, ma‘lûlü ile beraberdir. Tanrı kadîmdir bu sebeple 

âlemde kadîmdir. Buradaki hareket noktası zamanın kendi tabiatı değildir, aksine 

Tanrı’nın kadîm olması ve zorunlu nedenselliğin tabiatıdır. İlk olarak önceliğin 

zamansal seçeneğinin geçersizliği ortaya konulur ve ayrık şartlı kıyastaki her iki iki 

seçeneğinin beraber geçerli olması, ikisinin de beraber geçersiz olmalarının mümkün 

olmaması ve birbirini dışlayan yapısı gereği diğer seçeneğin (zâtî) geçerliliği sabit 

olmuş olur. Öyleyse filozofların delilinde Aristoteles’in zaman argümanın kullanıldığı 

nokta ve yerine getirdiği işlev, önceliğin zamansal olması seçeneğinde ortaya çıkan 

çelişkinin (zamandan önce zaman) gösterilmesidir.  Gazzâlî’nin filozofların zaman 

deliline yöneltilmesi muhtemel olan döngüsellik eleştirisinde bulunmamasının sebebi 

de delilin, Aristoteles’in argümanından farklılaştığı ve bu eleştiriyi kabul etmeyecek 

bir yapıda olduğunun göstergesidir.72 

 Filozofların âlemin kıdemi meselesindeki zaman delilinin yapısında sözünü 

ettiğimizden farklı bir döngüselliğin de bulunduğu söylenebilir. Zaman delilinde 

âlemin kıdemi, Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olmasının bir sonucudur. Çünkü 

öncelik zâtî ise Tanrı ile âlem eş zamanlıdır ve Tanrı kadîm olduğuna göre âlem de 

kadîmdir. Fakat önceliğin zâtî olmasının geçerliliği neye dayanmaktadır? diye 

 
71 Michael E. Marmura, The Logical Role of the Argument from Time in the Tahāfut’s Second Proof 

for the World’s Pre-Eternity, 310. 
72 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 119. 



 35 

sorduğumuz da ise buna cevap olarak önceliğin zamansal olma seçeneğinin 

çürütülmesi diyebiliriz. Sorgulamaya zamansal önceliğin çürütülmesi neye 

dayanmaktadır? Sorusu ile devam ettirsek buna cevaben Aristoteles’in zaman 

argümanı devreye girer; zamanın ve âlemin bir başlangıcı olduğu varsayıldığından 

bundan önce gelmesi gereken bir zaman gerekir ki bu bir çelişkidir. Bir başka deyişle 

zamanın mutlak olarak öncesi ve sonrası bulunan şey olması sebebiyle zaman 

kadîmdir. Yani zamansal öncelik seçeneğinin çürütülmesi zamanın kadîm olmasına 

dayanmaktadır. Meseleye daha derin bir şekilde baktığımızda önceliğin zamansal 

olma seçeneğinin yanlış olması esasında âlemin kadîm olmasından dolayıdır. Çünkü 

âlem hâdis (başlangıçlı) kabul edildiğinde önceliğin zamansal seçeneğinde çelişki 

meydana gelir. Bu çelişkinin meydana gelme sebebi âlemin kadîm olmasıdır. Nihai 

tahlilde ise şu sonuca varılmış olur ki döngüsellik burada açığa çıkar; âlem kadîm 

olduğu için Tanrı’nın âleme olan önceliği zâtî olması gerekmektedir. Eğer öncelik zâtî 

ise âlem kadîmdir. Yani âlem kadîm olduğu için âlem kadîmdir. Marmura’ya göre 

delile bu tarz bir döngüsellik eleştirisinin gelmemesi için onun ayrık şartlı kıyas 

yapısında olduğu göz önünde bulundurulmalıdır. 73 Çözüm sadedinde ise o, delilin bir 

bütün olarak âlemin kıdemini ispatlamadığını, yalnızca Tanrı’nın âleme olan 

önceliğinin zamansal olmadığını kanıtladığını ifade eder. Ayrık şartlı öncüller ile 

kurulan kıyasın yapısı, hatırlanacağı üzere birbirini dışlar vaziyettedir. Önceliğin 

zamansal olması seçeneğinin çürütülmesi zâtî seçeneğinin doğru olması sonucunu 

vermektedir. Ancak bu durumda delil, kendi içinde döngüsel bir pozisyonda 

kalmaktadır. Marmura’nın bu problemi çözmeye yönelik önerdiği şey ise zaman 

delilinin, ne Tanrı’nın âleme olan önceliğinin zâtî olmasını ne de âlemin ezelîliğini 

ispatlamadığını, yalnızca Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olmasının imkânsız 

olduğunu kanıtlar nitelikte olduğunun görülmesi şeklindedir. Bununla beraber her ne 

kadar önceliğin zamansal olmasının çürütülmesinin doğrudan önceliğin zâtî olduğunu 

ispatlamadığı söylenebilse de geriye seçenek olarak ayrık şartlı kıyasta yalnızca zâtî 

seçeneği kalmaktadır. Filozofların delilde iddia ettiklerine göre önceliğin zâtî olduğu 

durumda Tanrı ile âlem eş zamanlıdır. Tanrı kadîmdir dolayısı ile âlem de kadîmdir. 

Gelinen noktada önceliğin zâtî olduğu durumda Tanrı’nın kadîm olup âlemin hâdis 

 
73  Michael E. Marmura, The Logical Role of the Argument from Time in the Tahāfut’s Second Proof 

for the World’s Pre-Eternity, 311-312. 



 36 

olabileceği bir durum mümkün değil midir? Sorusu akla gelmektedir. Önceliğin 

yalnızca zâtî olması âlemin hâdis olma seçeneği dışlar mı? Veyahut önceliğin 

zamansal seçeneğinin reddedilmesine dayanak olan zamandan önce zaman çelişkisi 

gerçekten gerekir mi? Gazzâlî’nin filozofların zaman delilinin birinci şekline verdiği 

cevapta göreceğimiz üzere Tanrı’nın kadîm olup âlemin hâdis olma durumunun 

imkânı sorgulanmaktadır. 

1.3. Gazzâlî’nin Tanrı-Âlem İlişkisinde Zaman Kavramına Yaklaşımı 

Âlemin kıdemi meselesinin ilk delili olan irade delili bölümünde İslâm 

filozofları, âlemin ve zamanın başlangıçlı bir şekilde yaratıldığını savunan kelamcılara 

şu soruyu yöneltmiştir: Âlemin yaratılmasından önce geçen zaman sonlu mudur yoksa 

sonsuz mudur? Eğer bu zamanın sonlu olduğu söylenirse Tanrı’nın varlığı bu sonlu 

zaman ile sınırlanmış ve O’nun varlığı başlangıca sahip olmuş olur. Bu sonuçlar Tanrı 

hakkında muhal olduğu için ilgili seçenek imkânsızdır. Şayet zikri geçen zaman sonsuz 

ise içinde sonsuz imkânların bulunduğu süre geçilip âlemin yaratılış anına gelinmiş 

olur. Sonsuzun kat edilmesi imkânsız olduğu için bu seçenekte kabul edilemez. 

Dolayısıyla âlemin ve zamanın bir başlangıcı yoktur. Gazzâlî’nin bu soruya verdiği 

cevap öz olarak “zamanın da âlem gibi yaratılmış olduğu ve âlemin yaratılmasından 

önce var olan bir zaman olmadığı şeklindedir.74 İrade delilinde söz konusu olan bu 

soruya değinmemizin nedeni Gazzâlî’nin bu soruya verdiği cevap ile zaman deliline 

getirdiği --birazdan inceleyeceğimiz- ilk itirazın ortak bir vurgusu bulunmaktadır. Bu 

ortak vurgu Tanrı’nın zamandan bağımsız bir varlığının olduğu ve zamanın yaratılmış 

bir şey olarak Tanrı’ya bağımlı olduğudur. Soruda geçtiği üzere âlemin 

yaratılmasından önce geçen zaman sonlu ise Tanrı da sonlu olur çıkarımı ontolojik 

olarak Tanrı’nın zamana bağımlı olduğunu yani varlığının içinde bulanacağı bir 

zamanın olması gerektiğini farz eder. Oysa Gazzâlî’nin ifadesiyle zaman yaratılmıştır 

ve zaman ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlıdır. Bir başka deyişle Tanrı’nın varlığı, 

içinde O’nun var olacağı bir zamanı gerektirmez.75  

 
74 el-Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 60. 
75 Moad, Coherence of the Incoherence, 64-65. Moad’ın Tanrı’nın sıfatları bağlamında vurguladığı bir 

nokta önemlidir. Gazzâlî el-İktisâd fi’l-İ‘tikād adlı eserinde Tanrı’nın ezelî olmasını benzer bir tutumla 

açıklar. Ezelîlik O’nun özüne ilave bir şey değildir. Yani Tanrı’nın ezelî olması O’nun içinde var olduğu 



 37 

Gazzâlî’nin zaman argümanına getirdiği ilk itirazda, argümanın Tanrı’nın 

âleme önceliğinin zâtî veya zamansal olmak üzere her iki seçeneğinde de Tanrı’nın 

zamandan bağımsız olduğu gerçeğinin gerekli şekilde ortaya koyulmadığını vurgular. 

Yani önceliğin zamansal olmadığı seçeneği çürütülür ve zamansal bir ilişki içermeyen 

zâtî öncelik seçeneği kalır. Ancak zâtî öncelik seçeneğinde Tanrı ile âlemin eş 

zamanlılığı savunulur. Yani bu itiraz da Tanrı’nın kadîm âlemin hâdis olduğu ve 

zamandan önce zaman çelişkisinin gerekmeyecek bir şekilde Tanrın âlemden önce 

olduğu bir durumun imkânı sorgulanacaktır.  

Gazzâlî filozofların âlemin kıdemine ilişkin zaman deliline itirazını şu 

şekildedir: 

“Zaman hâdistir (sonradandır)  ve mahlûktur (yaratılmıştır). Ondan 

önce asla herhangi bir zaman yoktur. Bizim, Allah âlemden ve zamandan 

öncedir sözümüzün anlamı şudur: Şânı yüce olan Allah vardı ve âlem yoktu, 

sonra Allah yine vardı ve O’nunla birlikte âlem de var oldu. Bizim, Allah vardı 

âlem yoktu sözümüzün anlamı yalnızca Yaratıcı’nın zâtının varlığı âlemin 

zâtının yokluğudur. Bizim Allah vardı ve onunla birlikte âlem de vardı 

sözümüzün anlamı ise yalnızca her iki zâtın var olmasıdır. Bu durumda biz 

öncelik lafzıyla yalnızca O’nun varlık bakımından tekliğini (infirâdını) 

kastediyoruz. Âlem tek bir şahıs gibidir. Eğer biz söz gelimi, Allah vardı İsâ 

yoktu, sonra Allah vardı ve O’nunla birlikte İsâ da var oldu dersek ilk ifade 

yalnızca bir zâtın varlığını diğerinin yokluğunu ikinci ifade ise iki zâtın var 

olduğu anlamını içerir, bu iki anlam dışında üçüncü bir şeyin varlığını 

gerektirmezdi. Eğer vehim üçüncü bir şeyi varsaymaktan geri kalmazsa -ki bu 

şey zamandır-vehmin yanılgılarına itibar edilmez.” 76 

Zaman argümanına Gazzâlî’nin getirdiği bu itirazı incelemeye geçmeden önce 

ilk bakışta dikkatleri çeken husus, İbn Sînâ’nın en-Necât adlı eserinde delili ortaya 

koyduğu kısımla büyük oranda benzer bir dil kullanarak ona itiraz getirmesidir. 

Örneğin İbn Sînâ’ya göre, yaratılış için bir ilk an kabul edildiğinde Tanrı’nın olup 

(kâne) yaratmanın olmadığı, daha sonra Tanrı’nın olup yaratmanın olduğu durum 

ortaya çıkmış olur. O’nun olup yaratmanın olmayışı tek başına bir oluş değil aynı 

 
ezelî bir zamanı gerektirmez. Eğer böyle olsaydı bu sürenin ezelîliği içinde var olduğu başka bir ezelî 

zamanı gerektirir ve sonsuza kadar giderdi. Tanrı’nın ezelî olması, sonsuz bir süre boyunca var olduğu 

için değil, varlığının yokluk tarafından öncelenmemiş olduğu içindir. Detaylı bilgi için bk. Ebû Hâmid 

el-Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ‘tikād, çev. Osman Demir (İstanbul: Klasik Yayınları, 2020), 46. 
76 Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, çev. Bekir Karlığa, 33, Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut Kaya 

- Hüseyin Sarıoğlu, 81. 



 38 

zamanda üçüncü bir şeyle bir oluştur, üçüncü şey ise zamandır. Gazzâlî’nin verdiği 

cevabın son kısmında, Tanrı’nın olup (kâne) âlemin olmadığı durumun yalnızca bir 

zâtın varlığı, diğerinin yokluğu olup üçüncü bir şey varsaymanın gerekli olmadığı ve 

söz konusu varsayımın vehmin yanılgısı olduğu ifade edilir. Ayrıca İbn Sînâ, Tanrı’nın 

olup yaratmanın olmayışı… gibi cümleleri kâne lafzıyla kullanmakla birlikte ek 

olarak, bu lafız sümme ile beraber kullanıldığında geçmişe işaret ettiğine ve aynı 

zamanda kâne lafzının sadece zâtın varlığına veya yokluğuna işaret etmediği bundan 

ayrı üçüncü bir şeye işaret ettiğini belirtir.77 Gazzâlî aynı kâne lafzını kullanarak 

Tanrı’nın varlığı âlemin yokluğu durumlarını ortaya koyar ve bunların yalnızca 

zâtların varlığına veya yokluğuna işaret ettiğine üçüncü bir şeyin farz edilmesinin ise 

vehim kaynaklı olduğundan dolayı dikkate değer olmadığını dile getirir. Son bir örnek 

olarak, İbn Sînâ zamanın bir başlangıcı olmasının imkânsız olduğunu ifade eder. Eğer 

ona bir başlangıç varsayılırsa mutlaka bu başlangıçtan önce bir zaman olması gerekir 

ki bu çelişkidir. 78 Gazzâlî ise zamanın yaratılmış olduğunu ve onun bu yaratılışından 

önce bir zamanın olmadığı ifade eder. Kâne (kevn) lafzının her iki ismin 

önermelerinde yoğun biçimde kullanılışı, zamandan üçüncü bir şey olarak 

bahsedilmesi, zamandan önce zaman çelişkisi zamanın başlangıcı meselesine 

değinilmesi kullanılan dilin büyük oranda benzerliğinin ve İbn Sînâ’nın başlattığı 

tartışmayı Gazzâlî’nin devam ettirdiğinin bir göstergesidir. 

 Gazzâlî’nin zaman argümanına getirdiği itiraza tekrar dönecek olursak, O 

zamanın yaratılmış olduğunu ve bu yaratılışından önce herhangi bir zaman olmadığını 

ifade ederek, delilin hem zâtî öncelik kısmına hem de zamansal öncelik kısmına eleştiri 

getirmiş olur. Bu itiraz, temelde Tanrı’nın ontolojik olarak zamandan bağımsız 

olduğunu ve zamanın başlangıcı varsayımının zamandan önce bir zamanın varlığı 

gerektirmediği şeklindedir. Pekâlâ, bu itiraz Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal ve 

zâtî olması seçeneklerinin her ikisine nasıl bir eleştiri olmuş olur? Öncelikle zamanın 

başlangıcını kabul etmenin zamandan önce zamanı gerektirmediği ifade edilerek 

zaman argümanındaki, Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olması durumunda 

ortaya çıktığı ifade edilen çelişki reddedilir. Buna gerekçe olarak ise vehmin yalnızca 

 
77 İbn Sînâ, en-Necât, 256. 
78 İbn Sînâ, en-Necât, 257. 



 39 

zâtların varlığını veya yokluğunu düşünemeyip onlara üçüncü bir bağımsız şeyi 

(zaman) eklemesi gösterilir. Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olduğu seçeneğine 

getirilen eleştiri ise, zamanın sonradan ve yaratılmış olduğu ifade edilerek, Tanrı’nın 

zamandan bağımsız olduğunu ve âlem ile zamanın ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlı 

olduğunu ifade eder. Tanrı ile âlem arasındaki zamansal ilişki, önceliğin zamansal 

olması seçeneğinde yanlışlanır ancak önceliğin zâtî olduğu durumda Tanrı ile âlemin 

eş zamanlı olduğu belirtilir. Bu durum, delilde yapılan taksimin hatalı olduğunu 

göstermektedir. Çünkü argümanda ortaya konulan zâtî öncelik seçeneği de 

zamansallık içermektedir. Nitekim eş zamanlılık da bir zamansal bir ilişkidir. 

Zamansal öncelik seçeneğindeki Tanrı ile âlem arasındaki zamansal bir ilişkinin 

reddinin, zâtî öncelik seçeneğindeki eş zamanlılığı gerektirdiğinin iddia edilmesi 

eşzamanlılığın kendisinin de zamansal olduğunu göz ardı etmektir. 79 Gazzâlî’ ye göre 

bu hatanın sebebi vehim gücünden kaynaklanmaktadır. Vehim bir durumu 

düşündüğünde mutlaka o duruma ilişen bir zaman tasavvur eder.  

Gelinen noktada zaman delilinin ayrık şartlı yapısın da, Tanrı’nın âleme 

önceliği ya zamansaldır ya da zâtîdir -dolayısıyla eş zamanlıdır- önermesindeki 

ikilemin doğru kurulmadığını göstermektedir. Gazzâlî’ye göre Tanrı’nın âleme ve 

zamana önceliğinin ontolojik bir öncelik olduğunu ve zamansal bir unsur 

barındırmadığını söyleyebiliriz. Aynı şekilde o filozofların deliline yönelik itirazında 

Tanrı’nın kadîm olup âlemin hâdis olduğu bir önceliğin mümkün olduğunu ortaya 

koyar. Böyle bir öncelik benimsendiğinde önce Tanrı’nın var olup âlemin var olmadığı 

birinci durum ve sonrasında ise âlemin yaratılmasıyla Tanrı’nın ve âlemin beraber var 

olduğu ikinci durum kabul edilmiş olur. Bu durumda eğer Tanrı’nın ve âlemin beraber 

olduğu durum, Tanrı’nın olup âlemin olmadığı durumdan zamansal olarak sonra 

değilse aralarındaki ilişki öncelik-sonralık açısından nasıl açıklanabilir? Sorusu 

gündeme gelmektedir. Gazzâlî bu durumu şöyle açıklar: O Tanrı’nın var olup âlemin 

olmadığı durum, yalnızca Tanrı’nın zâtının varlığı ve âlemin zâtının yokluğu; ikisinin 

de beraber var olduğu durumun ise yalnızca ikisinin zâtının varlığı anlamına geldiğini 

ifade eder. Buradan hareketle o, “Tanrı âlem ve zamandan öncedir” ifadesindeki 

önceliğin sadece Tanrı’nın varlık bakımından tekliğine (infirad) işaret ettiğini belirtir. 

 
79 Moad, Time, Space and Imagination, 537-538. 



 40 

Söz konusu durumların arasında üçüncü bir anlam olarak zamanın eklenmesinin 

gerekmediğini belirtir. Filozoflar ise bir sonraki başlıkta göreceğimiz üzere Tanrı’nın 

var olup âlemin olmadığı sonra Tanrı ile âlemin var olduğu durumların yalnızca 

zâtların varlığı veya yokluğuna değil üçüncü bir anlama işaret ettiğinde ısrar 

edeceklerdir.  

Gazzâlî’nin bu ifadelerinden, esasında Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal 

olmadığı zâtî olduğu seçeneği kabul ederek İslâm filozoflarıyla aynı noktada olduğunu 

söyleyebiliriz. Ancak bununla beraber o, zâtî öncelik seçeneğindeki, zâtî sebep 

sonucuyla beraberdir örtük önermesinden ve zamanın başlangıcının bulunmasının 

imkânsızlığından hareketle savunulan Tanrı ile âlemin eş zamanlı olduğuna karşı 

çıktığını söyleyebiliriz. Dolayısıyla Gazzâlî’nin bu itirazında esas eleştiri noktası daha 

fazla belirginleşmiş olur. Şöyle ki, Gazzâlî, Tanrı ile âlemin eş zamanlı oluşunun 

delildeki dayanaklarından olan zamanın başlangıcını varsaymanın imkânsızlığına yani 

zamanın ezelî olması görüşüne karşıt olarak,  zamanın sonradan ve yaratılmış 

olduğunu, Tanrı’nın zamandan bağımsızlığını ve zamanın ontolojik olarak Tanrı’ya 

bağımlı olduğunu savunur. Böylece, Tanrı’nın âleme önceliği zâtîdir ancak zâtî 

öncelik seçeneğinde eş zamanlılık gerekmez ve Tanrı’nın kadîm ve âlemin de hâdis 

olduğu bir zâtî öncelik savunulabilir.  

Zaman deliline yönelik eleştirilerde değindiğimiz üzere, İbn Rüşd delilin 

Tanrı’ya zamansallık izâfe ettiği şeklinde bir eleştiride bulunmuştu. O, harekete tabi 

ve zamansal olan âlem ile harekete tabi olmayan ve zamandan bağımsız olan Tanrı’nın 

öncelik sonralık bakımından karşılaştırılmasını doğru bulmamaktadır. Tanrı’nın 

zamansızlığına yapılan vurgu ve Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olmadığı 

noktasında Gazzâlî ile İbn Rüşd’ün hemfikir oldukları söylenilebilir. Nitekim her iki 

isme göre de Tanrı’nın âleme zâtî önceliği ne zamansal bir önceliği ne de Tanrı ile 

âlemin eş zamanlı olmasını gerektirir. İbn Rüşd Tehâfüt’ünde açık bir şekilde delilin 

zâtî öncelik seçeneğinde Tanrı ile âlemin eş zamanlı olduğu görüşü hususunda İbn 

Sînâ’yı eski filozofları doğru biçimde anlayamadığı için yanlışa düştüğünü belirtir. 

Ona göre iki varlıktan birinin ötekinden önce gelmesi, değişmez olan ve zamanda 



 41 

bulunmayan varlığın, değişen ve zamanda bulunan varlıktan önce geldiği başka bir 

öncelik türüdür.80  

Her ne kadar İbn Rüşd argümana yönelik eleştiriler getirse de argümanın 

sonucunu (âlem kadîmdir) felsefî geleneğe mensup biri olarak elbette kabul eder. Onun 

esas karşı çıktığı nokta delil özelinde Tanrı’nın ezelîliğinin zamanın içinde sürekli 

ezelî olarak var olması şeklinde anlaşılmasıdır. Tanrı ezelîdir ve zaman kategorisinin 

tamamen dışındadır. Gazzâlî’nin itirazında ifade ettiğine benzer biçimde Tanrı, ezelî 

bir zamanda var olarak ezelîliğini kazanan anlamında değil varlık bakımından infiradı 

bakımından ezelîdir. İbn Rüşd bu eleştirisinden sonra âlemin kıdemi sonucunu 

nedensellik görüşü çerçevesinde açıklar. Ona göre şayet Tanrı’nın âleme önceliği 

zamansal değilse âlemin Tanrı’ya olan sonralığı da zamansal değildir. Aynı zamanda 

Tanrı doğası gereği ebedî ve değişmeyen olduğundan onun âlemin temel nedeni olma 

durumu tüm zamanlarda geçerlidir.81 Temel neden anında sonucunu gerektirdiği için 

eğer âlem kadîm olmazsa nedenin hangi sebeple geciktiği açıklanamaz. İbn Rüşd’ün 

bu ifadelerinden zâtî sebep sonucuyla beraberdir şeklindeki zaman delilinin örtük 

önermesini filozoflar ile birlikte kabul ettiği görülür.82  Nihai tahlilde Gazzâlî’ye göre 

Tanrı zamandan bağımsızdır ve ezelîdir, Tanrı’nın âleme önceliği zamansal bir öncelik 

değildir ve âlem hâdistir. Zaman da âlem gibi yaratılmıştır. İbn Rüşd’e göre ise Tanrı 

zamandan bağımsızdır ve ezelîdir. Aynı şekilde önceliği zamansal değildir ve âlem 

kadîmdir. Çünkü Tanrı âlemin temel nedenidir ve bir gecikme bekleme söz konusu 

değildir. Âlem kadîm olduğu için zaman da kadîmdir. Zira hareketin ölçüsü olduğu 

için zaman da âlem ile birlikte kadîm olması gerekir. 

 

 
80 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 37. 
81 Bu Tanrı tasavvuru elbette Gazzâlî’nin kabul etmeyeceği bir tasavvurdur. Ona göre Tanrı her zaman 

neden olmaz yalnızca iradesiyle istediğinde neden olur. 
82 Michael E. Marmura, Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 107.  Bu meselede 

Simon Van Den Berg’in sözünü ettiği çelişkiden bahsetmekte yarar vardır. İbn Rüşd Tanrı-âlem eş 

zamanlılığını reddeder. Bununla beraber Tanrı’nın nedensel önceliğini de reddetmek durumundadır. 

Çünkü nedenselliğin kendisi zaman içinde meydana gelir. Dolayısıyla zaman ilişki nedensel ilişkinin 

zorunlu sonucudur. Oysa Tanrı zamansız bir ezelîyete sahiptir. Yani hem temel neden sonucuyla eş 

zamanlıdır, hem de Tanrı ile âlem eş zamanlı değildir önermesi beraber kabul edilmektedir. Simon Van 

Den Berg, “Notes”, Averroes’s Tahāfut et-Tahāfut (The Incoherence of the Incoherence) (Cambridge: 

Gibb Memorial Trust, 1987), 2/29. 



 42 

1.4. Tanrı’nın Âleme ve Zamana Önceliği Meselesinde Îsâ Örneği  

Tanrı’nın âlemden ve zamandan önce oluşunun yalnızca O’nun varlık 

bakımından tekliği anlamına geldiğini ve Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı sonra 

Tanrı’nın âlem ile birlikte var olduğu durumlar arasında zamansal bir ilişki olmadığını 

açıklamak üzere Gazzâlî, Îsâ örneğini 83 verir. Bu örnekte Tanrı vardı Îsâ yoktu, 

sonrasında Tanrı varken ve O’nunla birlikte Îsâ’nında var olduğu durumları ortaya 

koyulur. Bu iki durumda yalnızca bir zâtın varlığı, diğer zâtın yokluğu ve sonrasında 

iki zâtın varlığı anlaşılır. Üçüncü bir anlam (zaman) takdir etmek zorunlu değildir. Bu 

örnekte “âlem” yerine Îsâ’nın kullanılmasının en önemli sebebi, zamansal ve tekil bir 

şahıs olan Îsâ, tüm zamanlarda var olduğu iddia edilebilen âleme kıyasla öncesi, 

sonrası ve yokluğu düşünülmesi daha kolaydır.  

Gazzâlî Îsâ örneğiyle meseleyi daha anlaşılır kılmak gayesindedir. Meseleyi 

nasıl anlaşılır kıldığına daha yakından bakacak olursak, Tanrı vardı âlem yoktu (1) , 

sonra Tanrı var iken âlem de vardı (2) durumlarında zihin hızlıca ikincinin birinciden 

zamansal olarak sonra geldiğini düşünür. Üçüncü bir anlam olarak zaman olmaksızın 

Tanrı’nın zâtının varlığı ve âlemin zâtının yokluğunu bir anda kavrayamaz. Ancak 

Tanrı vardı Îsâ yoktu (1), sonra Tanrı var iken onunla birlikte Îsâ da vardı (2) örneğine 

baktığımızda, birincinin durumun zamansal olarak ikinciden önce veya ikinci 

durumun birinciden sonra olduğu ifadelerin kendisinden anlaşılmaz.84 Birinci durum 

ikinciden sonra da olabilir.  Yani, Îsâ var olduktan sonra onun vefatını 

düşündüğümüzde Tanrı vardı Îsâ yoktu durumu, Tanrı var iken O’nunla beraber Îsâ da 

vardı durumundan sonra olmuş olur. Bu sebeple bu ifadelerden anlaşılanın üçüncü 

anlam olmaksızın yalnızca Tanrı’nın zâtının var olup âlemin/ Îsâ’nın zâtının 

yokluğunun anlaşılması açısından daha kolaydır. Böylece “Tanrı âlemden ve 

 
83 Simon Van Den Berg, âlemin kıdemi meselesinde geçmiş zaman lafızlarının (kâne, was, dı/di) 

tahakkuk etmiş bir zamana işaret edip etmediği tartışmasnın İbn Sînâ veya Gazzâlî ile başlamayıp konu 

ile ilgili geçmiş dönemlerde Proclus ve John Philoponos (Yahya en-Nahvî) gibi isimlerce tartışıldığını 

ifade eder. Bununla beraber Gazzâlî’nin ortaya koyduğu Îsâ örneği onun bu meseledeki özgün katkısını 

ortaya koyar niteliktedir. Simon Van Den Berg, “Notes”, 30. 
84 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 124-125. 



 43 

zamandan öncedir” lafzıyla kastedilenin zamansal bir öncelik olmadığı Îsâ örneğiyle 

ortaya konulmuş olur.85  

Marmura, Gazzâlî’nin verdiği Îsâ örneğiyle onun hedeflediği hususu şu şekilde 

açıklar: Eğer bir bireyin hayatı gibi sınırlı bir süre içinde gerçekleşen geçici bir olaya, 

önceliği zamansal olmayan sonsuz bir Tanrı neden oluyorsa, bu durum, geçmiş 

zamansal süresi sınırlı bir âlemi oluşturan sonlu zamansal olaylar dizisinde de 

mümkün olmalıdır.86  

Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünde kurduğu bu münazara sahnesinde sırada onun zaman 

deliline getirdiği itirazdan sonra filozofların “Tanrı vardı âlem yoktu…” ifadelerinin 

üçüncü bir anlama (zaman) işaret ettiği şeklindeki ve meseledeki örneklere -dı/-di 

kiplerine ilave olarak -ecek/-acak kiplerini de ekleyerek ortaya koyduğu karşıt itirazı 

gelmektedir. 

1.5. Filozoflarda Lafızların Vücudî Bir Zaman Anlamı İçermesi   

Gazzâlî, “Tanrı vardı âlem yoktu” ve “Tanrı vardı âlem vardı” durumlarının 

yalnızca bir zâtın varlığı diğerinin yokluğu anlamına geleceği; üçüncü bir şey olarak 

Tanrı’nın olup âlemin olmadığı bir zaman varsayımının zorunlu olmayacağı 

görüşündedir. Filozoflar ise bu görüşün aksine, belirtilen durumların zâtların varlığı 

ve yokluğuna ilave olarak üçüncü bir mefhum olarak zaman anlamı da içerdiği 

görüşünde ısrarcıdırlar. Bu görüşlerini bir varsayım üzerine akıl yürüterek ispatlamaya 

çalışırlar. Bu çerçevede Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı ve sonrasında yaratılan 

âlemin gelecekte yok olacağı bir durum farz edilerek, geçmiş ve geleceğe işaret eden 

ayrı lafızlar üzerinden tek bir mana olarak âlemin olmadığı ortaya konulur. Eğer 

 
85 İbn Rüşd, Gazzâlî’nin verdiği örnekte üçüncü bir anlam olarak zamanı düşünmenin gerekmediğini 

doğru kabul eder. Ancak ona göre Îsâ’nın Tanrı’dan sonra gelmesi, özü bakımından zamanda bir 

sonralık olmayıp, şayet bir sonralık söz konusu ise bu ilinti bakımından bir sonralıktır. İbn Rüşd, 

Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 38. 
86 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity 106-107. Ayrıca Marmura, Gazali'nin Tanrı'nın 

âlemle birlikte zamanı da yarattığına dair görüşünün Eş‘arîlerin atomcu bir âlem tasavvurlarının sonucu 

olduğunu belirtir.  Zira Eş‘arîlere göre zamanda âlem gibi atomik yapıdadır, bölünemeyen küçük 

birimlerden oluşur ve süreksizdir. Tanrı'nın hem cevherleri hem de zamanın atomlarını yaratır. Eğer 

dünya bu tür atomların bir araya gelmesinden oluşuyorsa, zaman da dünya ile birlikte yaratılmıştır. 

Atomcu kozmoloji hakkında detaylı bilgi için bk. Mehmet Bulgen, Kelâm Atomculuğu ve Modern 

Kozmoloji (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 2020),151-229. Alnoor Dhananı, Kelâmın Fizik Kuramı; 

Basra Mu‘tezilesi Kozmolojisinde Atomlar, Uzay ve Boşluk, çev. Mehmet Bulgen (İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2020), 65-103.  



 44 

üçüncü bir anlam olarak zaman tasavvur edilmezse bu iki ayrı yokluk durumunun 

sadece tek anlamda bir yokluk durumuna işaret ettiği şeklinde yanlış bir sonuca 

gidilmiş olur. 

Filozofların itirazı şu şekildedir;  

“Allah vardı ve âlem yoktu” sözümüzün, ilâhî zâtın varlığı ve âlemin 

yokluğu dışında üçüncü bir anlamı daha vardır. Bunun delili ise şu şekildedir: 

Biz gelecekte âlemin yok olduğu bir durumu farz edersek, bu durumda bir 

zâtın varlığı ve diğer zâtın yokluğu durumunun meydana geldiğini görürüz. 

Dolayısıyla bu varsaydığımız durum için “Allah vardı ve âlem yoktu (kâne’l-

lâhu ve lâ âlem)”  ifadesi doğru olmaz. Bu durum için doğru ifade “Allah var 

olacak ve âlem olmayacaktır” (yekûnü’l-lâhu ve lâ âlem)” şeklindedir. Oysa 

biz geçmişe yönelik olarak “Allah vardı ve âlem yoktu” deriz, Öyleyse “vardı 

(kâne)” ve “var olacak (yekûnü)” lafızları arasında fark bulunmaktadır. 

Nitekim biri diğerinin yerine geçemez. O hâlde bu farkın nereden 

kaynaklandığı ifade edecek olursak; şüphesiz ki bu iki ifade87sadece İlâhî zâtın 

varlığı ve âlemin yokluğu şeklinde birbirinden ayrıştırılamayıp ancak üçüncü 

bir anlam ile ayrılırlar. Zira biz gelecekte âlemin yokluğu durumundan söz 

ederken “Allah vardı ve âlem yoktu” dediğimizde bu ifadenin yanlış olduğu 

anlaşılır. Çünkü “vardı” lafzı yalnızca geçmiş için kullanılır. Bu durumda 

açığa çıkıyor ki “vardı” lafzının altında üçüncü bir anlam bulunur ve bu 

anlam ise geçmiştir. Geçmiş ise özü itibariyle (bizâtîhî) zamana, başkası 

itibariyle de (bigayrihî) harekete delalet eder. Çünkü hareketin varlığı 

zamanın geçmesine bağlıdır. Dolayısıyla âlemden önce, âlemin var oluşuna 

kadar devam edip tükenen bir zamanın zorunlu olarak bulunması gerekir.”88  

 

Şekil 1. Filozofların geçmiş, şimdi ve gelecek varsayımı 

Gazzâlî’nin İslâm filozofları adına zikrettiği bu itirazdan anlaşılacağı üzere 

geçmiş ve gelecek olmak üzere iki farklı durumda Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı 

durum söz konusudur. Fakat söz konusu durumlarda bir zâtın varlığı diğer zâtın 

 
87 Birincisi, âlemin yaratılışından önce ki Allah’ın olup âlemin olmadığı durum, ikincisi ise âlemin 

yaratıldıktan sonra yok olduğunun varsayıldığı, Allah’ın olup âlemin olmadığı durum.  
88 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut Kaya - Hüseyin Sarıoğlu, 82. Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, 

çev. Bekir Karlığa, 34.  

Geçmiş

Tanrı vardı 

Âlem yoktu

Şimdi 

Tanrı var 

Âlem var 

Gelecek

Tanrı var 
olacak Âlem 
yok olacak



 45 

yokluğu anlamına işaret eden lafızlar farklıdır. Filozofların temel iddiası ise bu lafız 

farklılıkların dış dünyada tahakkuk etmiş üçüncü bir anlama, zamana delalet ettiği 

şeklindedir. Gelecekte ki İlâhî zâtın varlığı ve âlemin yokluğu için “Tanrı vardı âlem 

yoktu.” denilemez. Çünkü “kâne” lafzı vücûdiyyet anlamı ile birlikte geçmişteki bir 

zamana işaret eder. Geçmişteki bir durum için “vardı” ve gelecekteki bir durum için, 

“var olacak” lafızlarının kullanılmasının önermelerin semantik içeriğini farklılaştıran 

bir zaman anlamının varlığını göstermektedir. 89 Nihai tahlilde geçmiş ve geleceğe 

işaret eden lafızların farklılığından hareketle “Tanrı vardı âlem yoktu.” demek aynı 

zamanda, “Tanrı’nın olup âlemin olmadığı bir zaman vardır.” demektir. 

İbn Rüşd filozofların bu itirazına ilişkin daha önce zaman deliline getirdiği 

eleştiri ile aynı minvalde bir eleştiri getirir. O, tabiatında zamanda bulunmak olan 

varlık ile tabiatı gereği zamanda bulunmayan bir varlığın, varlık-yokluk durumlarının 

karşılaştırılmasının doğru sonuç vermeyeceğini düşünür. Örneğin zamansız olan Tanrı 

için, “O bağışlayıcı ve esirgeyici idi” sözündeki geçmiş zaman lafzı kâne yalnızca 

konu ile yüklem arasındaki bağa işaret eder. Yani sadece Tanrı’nın bağışlayan ve 

esirgeyen olduğu anlamına delalet eder.90 İbn Rüşd’e göre söz konusu karşılaştırma 

yalnızca âlemin yokluğu ile varlığını karşılaştırdığımızda doğru olur. Çünkü şayet 

âlemin varlığı zamanda olsaydı, onun yokluğunun da zamanda bulunması gerekirdi. 

Bununla beraber âlem var olduğu anda, âlemin yokluğu söz konusu olmadığına göre 

bu yokluğun varlıktan önce gelmiş olması gerekir. Dolayısıyla yokluk varlıktan önce, 

âlem ise bu yokluktan sonradır.91 

Filozofların kiplerin zaman anlamı içerdiği şeklindeki itirazında vurgulanması 

gereken önemli bir husus bulunmaktadır. İtirazın son cümlelerinde “kâne” lafzının 

içerisinde geçmiş anlamı bulunduğu ifade edilir. Bir geçmişten söz edildiği durumda 

 
89 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 128. 
90 “Tanrı hoşgörülü ve merhametliydi.” ifadesi, “Tanrı hoşgörülü ve merhametlidir.” şeklinde 

çevrilebilir. Söz konusu lafız şimdiki zamana ve gelecek zamana işaret edebilir. Bununla birlikte bu 

mesele Philoponus (Yahya en-Nahvî) tarafından da tartışılmıştır. O, Tanrı’nın zamandan bağımsızlığını 

şu şekilde ifade eder: O, zaman yok iken vardı ve O, zamanın olmayacağı bir durumda da var olacak. 

(He was when there was no time and He will be when there will be no time) O, aynı zamanda ifadelerin 

zayıflığına aldırmadan dikkatin anlamlara verilmesi gerektiğini ekler. Simon Van Den Berg, “Notes”, 

31. 
91 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 39. 



 46 

doğrudan bir şekilde zamana ve dolaylı olarak ise harekete işaret edilmiş olur. Çünkü 

zamanın varlığı o zaman içinde meydana gelecek hareketin varlığını gerektirir. 

Görüldüğü üzere “zaman, hareketin ölçüsüdür” anlayışı devam etmektedir. Bu 

durumda âlemin ve zamanın başlangıcı olduğu kabul edildiğinde Tanrı’nın var olup 

âlemin olmadığı bir geçmiş bulunmaktadır. Bu geçmiş ise geçmişteki bir zamanı, 

hareketi ve hareketin kendisinde gerçekleşeceği hareketli bir varlığı (âlemi) gerektir. 

Buradan hareketle şunu söyleyebiliriz: Filozoflara göre şayet zamanın ve âlemin bir 

başlangıcı kabul edilirse âlemden önce âlemin varlığı şeklinde bir çelişki meydana 

gelir. Tartışmanın seyrini hatırlarsak, İslâm filozoflarının bu bölümdeki itirazının esas 

itibariyle hangi noktaya yapıldığı biraz daha belirginleşmiş olur. Şöyle ki, Gazzâlî 

Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal değil zâtî olduğunu ancak önceliğin zâtî 

olmasından Tanrı ile âlemin eş zamanlı olmasının gerekmeyeceğini ve Tanrı’nın 

kadîm olup âlemin hâdis olduğu bir durumun kabul edilebileceğini savunmuştu. 

Filozoflar ise bu itirazda âlem ve zaman hâdis kabul edilirse âlemden önce âlemin 

varlığı gibi bir çelişik sonuç çıkacağını ortaya koymuştur. 

 Filozoflar, “Tanrı vardı âlem yoktu.” ifadesinin yalnızca zâtların varlığı ve 

yokluğu anlamına gelmediğini, bununla birlikte ifadenin üçüncü bir mefhum olarak 

zaman anlamı taşıdığı itirazını getirirler. Bu itirazlarına delil olarak âlemin varlığa 

geldikten sonra gelecekte ki yokluğunu düşünerek, âlemin varlığa gelişinden önceki 

yokluğu(1) ile varlığa geldikten sonra ki yokluğu (2) durumuna işaret eden lafızların 

farklılığını ortaya koymuşlardır. 1. yokluk durumu “Tanrı vardı âlem yoktu.” şeklinde 

ifade edilirken 2. yokluk durumu “Tanrı var olacak ve âlem yok olacak.” şeklindedir. 

Aynı yokluk durumu farklı lafızlarla ifade edilir ve bunlar birbirinin yerine 

kullanılamazlar. Dolayısıyla bu lafızların dış dünyada tahakkuk etmiş zaman 

anlamlarına işaret ettiğini belirtmişlerdir.  

Gazzâlî’nin, filozofların birçok yönden güçlü görünen ve ilk bakışta 

düşünüldüğünde sağduyuya daha yatkın olan bu itirazına karşı getireceği cevabını 

ikiye ayırabiliriz. Gazzâlî, daha sonra ele alacağımız ikinci cevapta mekânı zamana 

benzeterek bir analoji kurar ve filozofların mekâna ilişkin görüşlerinin zaman 

konusunda da geçerli olması gerekliliği üzerinden itiraza karşı cevaplar üretir. Birinci 

cevabında ise esasen filozofların söz konusu itirazında kullandığına benzer bir yöntem 



 47 

kullanır. Onların itirazında âlemin gelecekte yokluğu varsayılmış ve bu varsayım 

üzerinden geçmişteki yokluğu ile karşılaştırma yapılmıştı. Gazzâlî’de âlemin 

gelecekteki yokluğunun varsayımı üzerine yeni bir varsayım ekleyerek âlemin 

gelecekte tekrar var olduğu bir durum varsyar. Bu varsayım üzerinden hem geçmişteki 

âlemin yokluğu durumu hem de gelecekteki âlemin yokluğu durumu tek bir “âlem 

yoktu.” lafzıyla ifade edilebilir ve her iki durumda da geçerli olmuş olur. Gazzâlî, 

geleceğin geçmişe dönüşebildiği ve lafızlar arasındaki farkın algılayana nispetle izâfî 

olduğunu ortaya koyduğu cevabını incelemeye geçebiliriz. 

1.6. Gazzâlî’de Lafızların İzafîliği  

 Gazzâlî, filozofların itirazında delil getirme yöntemine benzer şekilde, âlemin 

zamanda başlangıcı varsayıldığı durumda o başlangıçtan önce bir zamanın varlığının 

gerekli olup olmadığı tartışmasının uzantısı olan geçmiş ve geleceğe ilişkin zaman 

bildiren lafızlarının(dı/ecek) hariçte tahakkuk etmiş bir anlam içermesinin zorunlu 

olmadığını şu şekilde ortaya koyar: 

İtiraza cevaben deriz ki, bu iki lafızdan temel olarak anlaşılan bir 

zâtın varlığı diğer zâtın yokluğudur. İki lafız arasındaki farklılığa yol açan 

üçüncü şey ise bize izâfet ile gerekli olan bir nispetten ibarettir. Şöyle ki biz 

âlemin gelecekte yok olduğunu ve ondan sonra ikinci kez var olduğunu farz 

edersek bu durumda“Allah vardı, âlem yoktu.” dememiz gerekir. Bu ifade, 

ister âlemin ilk yokluğunu isterse var olduktan sonraki ikinci yokluğunu kast 

etmiş olalım her iki durum için doğru olur. Bunun bir nispet olduğunun işareti, 

geleceğin aynıyla geçmişe dönüşmesinin mümkün olması ve onun geçmiş 

lafzıyla ifade edilmesidir. Bütün bunlar, hayal gücünün (vehmin) öncesi 

olmayan bir başlangıcın varlığını idrak etmede aciz kalmasından 

kaynaklanmaktadır. İşte vehmin kendisinden ayrılamadığı bu öncenin hariçte 

tahakkuk etmiş bir varlığının olduğunu zannederiz ki bu da zamandır.92 

 
92 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut Kaya - Hüseyin Sarıoğlu, 82. Gazzâlî, Tehâfütü’l-

Felasife, çev. Bekir Karlığa, 34. 



 48 

 

Şekil 2. Gazâli’nin geçmiş, şimdi ve gelecek varsayımı 

Filozofların itirazında, Tanrı vardı âlem yoktu ifadesinin zâtların varlığı ve 

yokluğundan ayrı olarak zaman anlamı taşıdığının ispatı için, âlemin gelecekte tekrar 

yok olacağı bir durum farz edilerek iki yokluk durumunun ayrı lafızlarla ifadesi 

edilmesinin gerekliliği ve bu farklı lafızların var olan bir zaman anlamı içerdiği ortaya 

konulur. Gazzâlî bu itiraza verdiği cevapta şemada görüldüğü üzere daha önce yapılan 

bir varsayım üzerine ikinci bir varsayımı: âlemin gelecekteki yokluğundan sonra tekrar 

var olduğu bir durum daha ekler. Gazzâlî’nin eklediği bu varsayım: “Tanrı vardır ve 

onunla birlikte âlem de vardır.” şeklindeki Gelecek (2) referans noktası alındığında ve 

bu noktadan hareketle hem âlemin ilk geçmişteki yokluğu hem de filozofların 

varsayımındaki gelecekteki yokluğu için “Tanrı vardı âlem yoktu” ifadesi 

kullanılabilir. Bu ifade her iki yokluk durumu için geçerli olacaktır. Şimdi referans 

noktası olarak alındığında geçmişteki yokluk durumu için “-dı/-di” ve sonra gelen 

gelecekteki yokluk durumu için “-ecek/-acak” kullanılırken, referans noktası daha 

ileriki bir gelecek olarak aldığında ise farklı lafızlar ile ifade edilen her iki yokluk 

durumu içinde tek bir lafız (-dı/-di) geçerli olabilmektedir. Yani bu durumda gelecek, 

geçmişe dönüşür ve gelecekteki durum için ona özel işaret eden bir lafız yerine geçmiş 

lafzı kullanılır. Geçmiş ondan önceki bir noktadan bakıldığında gelecek, olay anında 

şimdi ve daha ilerideki bir noktadan ise geçmiştir. Dolayısıyla alınan referans 

noktalarına göre geçmiş şimdi ve gelecek sürekli değişkenlik gösterebilmektedir.  

Gelinen noktada Gazzâlî’ye göre bir durumu geçmiş ve gelecek olarak 

nitelemek aslında o durumun bizâtîhi sahip olduğu bir nitelik değildir. Geçmişe veya 

geleceğe işaret eden lafızların mutlak bir zaman anlamı içerdiği söylenemez. Çünkü 

aynı durum için gelecek ve geçmiş niteliği ve aynı zamanda bu niteliğe işaret eden 

lafızlar değişkenlik gösterir. Şayet bu lafızların işaret ettiği zaman anlamı mutlak 

Geçmiş

Tanrı vardı 

Âlem yoktu

Şimdi 

Tanrı var 

Âlem var 

Gelecek (1)

Tanrı var olacak/ Tanrı vardı 

Âlem yok olacak/ Âlem yoktu

Gelecek 
(2)

Tanrı var

Âlem var



 49 

olsaydı değişkenlik söz konusu olmazdı. Bu sebeple Gazzâlî’ye göre itirazdaki 

durumlara işaret eden lafızlar hariçte var olan bir zamana değil yalnızca alınan referans 

noktasına göre önceliği ve sonralığı ifade eder.93 Esasında şemada gösterilen geçmiş 

şimdi, gelecek(1) ve gelecek(2) olmak üzere tüm durumlar alınacak bir referans 

noktası olmaksızın hepsini kuşatacak bir noktadan düşünüldüğünde bu durumların 

ifade ettiği mana Gazzâlî’nin temas ettiği gibi yalnızca zâtların varlığı ve yokluğu 

olacaktır. Yani her durum için “Tanrı var âlem yok, Tanrı var âlem var.” ifadesi yeterli 

olacaktır. Tanrı’nın zamansızlığını bu durum özelinde tekrar düşünecek olursak 

Tanrı’nın olup âlemin var olmadığı durum âlemin varlığa geldiği durumdan zamansız 

bir varlık için önce değildir. Yalnızca âlem vardır veya âlem yoktur. Bunların birbirine 

göre zamansal bir ilişki içerdiğinin düşünülmesi zamansal varlık olan bizlere 

nispetledir. Çünkü zihnimiz mutlaka bir referans noktası düşünerek olayları önce ve 

sonra olarak düşünür. Gazzâlî’nin itirazının son cümlelerinde ifade ettiği gibi vehim 

kuvvesi94 öncesi olmayan bir başka deyişle zamansal olmayan bir başlangıcı tasavvur 

edemez. Netice itibariyle “Tanrı vardı âlem yoktu.” durumu, âlemin ve zamanın 

varlığa gelişinden önceki bir zamanın varlığını ve var olduğu düşünülen bu zamandan 

hareketle ortaya konulan “zamandan önce zamanın -âlemden önce âlemin varlığı” 

şeklindeki çelişkiyi gerektirmez. 

1.6.1. Hocazâde’nin Gazzâlî’ye Yönelik Yöntemsel Eleştirileri  

Gazzâlî’nin filozofların kiplerin tahakkuk etmiş bir zaman anlamı içerdiğine 

yönelik itirazına getirdiği lafızlar arasındaki farkın yalnızca bize izâfetle bir nispet ve 

geçmiş ile geleceğin göreceli olduğu şeklideki birinci cevabına yönelik Hocazâde ve 

Kemalpaşazâde’nin eleştirilerine değinilmesi gerekmektedir. Bu eleştiriler büyük 

oranda yöntemsel olmakla birlikte zamanın mahiyeti ve onun haricî bir gerçekliği var 

mı yoksa mevhum-muhayyel bir şey mi? tartışmalarına kapı aralamaktadır. Hocazâde, 

Gazzâlî’ye cevaben tartışmadaki “Tanrı vardı âlem yoktu ve Tanrı var olacak âlem 

 
93 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 131. 
94 Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisi üzerinden itiraza verdiği ikinci cevap incelendikten sonra 

Epistemik sınırlarıyla vehim başlıklı bölümde, vehim kuvvesinin mahiyeti ve onun zamansal olmayan 

bir başlangıç tasavvur edememe sebepleri ve bu yetersizlikten hareketle zamanın ve âlemin 

başlangıcından önce gelen bir zamanın gerekmediği görüşü üzerinde durulacaktır. Bk. s.65. 



 50 

yok olacak” cümlelerinin kendisi vasıtasıyla birbirinden ayrıldıkları nispetin geçmiş 

ve gelecekten başka bir şey olmadığını ifade eder. Çünkü bu cümlelerin birbirinden 

ayrılacakları başka bir nispet söz konusu değildir.  Bu durumda geçmiş ve gelecek, 

zamanın özsel niteliklerindendir ve diğer şeylerin onlarla nitelenmesi zamanın 

aracılığıyladır. Dolayısıyla tartışmanın başındaki âlem ve zamanın varlığa gelişinden 

önce gelen bir zamanın var olduğu şeklindeki itiraz aynı şekilde tekrar getirilebilir.95 

Kemalpaşazâde ise Hâşiye’sinde bu eleştiriyi şöyle açıklar; Gazzâlî’nin iki cümlenin 

arasındaki anlam farkının bize izâfetle bir nispet olduğu ve izâfe edilen değiştiğinde 

kendisinin de değiştiği şeklindeki görüşü filozofların bu cümlelerin üçüncü bir anlam 

olarak zaman içerdiği ve zamandan önce zamanın gerekliliği itirazını reddetmekte bir 

yararı yoktur. Çünkü bu itiraz için nispet ister izâfî olsun ister hakiki olsun tahakkuku 

yeterlidir. Dolayısıyla zamandan önce zamanın itirazı geri dönmüş olur çünkü söz 

konusu nispetin izâfe edildiği şeyin değişmesi ile değişen bir şey olmasının bu itiraza 

bir zararı yoktur.96 

Hocazâde getirdiği bu eleştiriye yönelik verilebilecek bir cevabı ortaya koyup 

sonra onu cevaplamaktadır. Söz konusu eleştiriden sonra kiplerin zaman anlamı 

içermesi ve zamandan önce zamanın varlığı itirazının geri dönmesi üzerine eğer şöyle 

söylenirse; bu itirazda söz konusu olan zamanlar vehmin ürettiği muhayyel bir şeydir. 

Tanrı var iken âlemin olmaması durumunda Tanrı’nın âlemden önce gelişi bu 

muhayyel zamanladır. Bu sebeple zamandan önce zamanın varlığı çelişkisi gerekmez. 

Bu durumda Hocazâde’ye göre cevaben şöyle söylenir: o hâlde, bu uzun bir şekilde 

anlatılan “Tanrı vardı âlem yoktu, âlem yok olacak”  ifadelerinin sadece zâtların varlığı 

ve yokluğu anlamına geldiği üçüncü bir anlam içermediği sözlerine ihtiyaç yoktur.97 

Yani esasında Hocazâde’ye göre haricî gerçekliği olmayan vehmin ürünü bir zamanla 

Tanrı’nın âlemden önce gelişi, âlemin ve zamanın başlangıcından önce bir zamanın 

varlığı çelişkisini gerektirmez. Bu yüzden Gazzâlî’nin benimsediği yöntem ile söz 

konusu cümlelerin zaman anlamı içermediği yalnızca zâtların varlığı ve yokluğu 

anlamlarının olduğu geçmiş ve geleceğin değişebildiği şeklindeki argümanı 

filozofların itirazını reddetmekte bir faydası olmadığı gibi-çünkü itiraz geri 

 
95 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 60. 
96 Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi, 162. 
97 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 60. 



 51 

dönmektedir- aynı zamanda meseleyi uzatmaktadır. Fakat Gazzâlî’nin itiraza verdiği 

cevaptaki yöntemi ile Hocazâde’nin Gazzâlî adına önerdiği yöntem arasında 

farklılıklar bulunduğunun ifade edilmesi gerekir. Nitekim Hocazâde’nin cevabında 

zamanın mahiyetine yönelik bir yargıdan (onun muhayyel bir şey olmasından) hareket 

edilmektedir. Gazzâlî’nin yöntemi ise zamanın mevcut bir şey olduğu ancak onun 

zamansal bir başlangıcının bulunduğu ve bunun zamandan önce zaman çelişkisini 

gerektirmeyeceği şeklindedir. Bununla beraber Gazzâlî’ söz konusu çelişkiyi 

reddetmek için vehmin öncesi olmayan bir başlangıç tasavvur edememesi üzerinden 

hareket etmektedir.98  

1.6.2. Tanrı-Âlem ilişkisinde Zamanın İzafiliği Tartışması 

Gazzâlî’nin filozofların itirazına getirdiği birinci cevabın sadece ilgili konu 

özelinde kalmayıp zamanın mahiyetinin sorgulandığı onun vücûdî bir şey mi yoksa 

vehmin tasarladığı bir şey mi olduğu tartışmalarına kapı araladığını İbn Rüşd’ün 

Tehâfüt’ünde görmekteyiz. Nitekim o, Gazzâlî’nin lafızlar arasındaki farklılığın bize 

izâfetle gereken bir şey olduğu ve geçmiş ile geleceğin göreceli değişen şeyler olduğu 

şeklindeki görüşlerini açıklarken şu ifadeleri kullanır: “Bu görüşe göre geçmiş ve 

gelecek, hayal gücüne nispetle var olan iki şeydir. Çünkü biz bunların değişebildiği 

görmekteyiz. Bu sebeple geçmiş ve gelecek özleri dolayısıyla var olan nesnelerden 

olmayıp insan nefsinin dışında ayrıca bir varlıkları yoktur. Dolayısıyla bunlar insan 

nefsinin meydana getirdiği şeylerdir. Hareket ortadan kalkınca bu ilişki ve 

 
98 Hocazâde’nin âlemin kıdemine ilişkin zaman delilini ele alırken önce kendisi bizzat zaman delilinin 

inceleyip, daha sonra ayrı bir başlık olarak zaman delilinin Gazzâlî’de olduğu hâliyle aktarması bu 

yöntemsel farklılıktan ve dönemin getirdiği tartışmaların boyutlarından kaynaklandığını söyleyebiliriz. 

Nitekim Hocazâde müstakil olarak zaman delilinin ele aldığı bölümde Gazzâlî’de görmediğimiz 

biçimde, zamanın gerçekten var olup olmadığı tartışmasına girmektedir. Bununla beraber Hocazâde 

zaman delilinin geçerliliğini zamanın varlığının ispat edilmesine bağlayarak esas filozofların deliline 

karşı getirdiği cevapta esas gayretini zamanın varlığını ispat edilememesi üzerinden yapmaktadır. 

Tezimizin kapsamı gereği bu tartışmalara girilmeyecektir. Konu ile ilgili Tehâfüt geleneğinde detaylı 

bilgi için bk. Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 52-58. 

Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi, 133-154. Tûsî, Tehâfütü’l-Felâsife, 38-48 Konu ile ilgili klasik 

literatürde sistematik ve detaylı bir inceleme için bk. Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf ed. İbrahim 

Halil Üçer, çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015), 2/102-138. 

Fahreddin er-Râzî, Metafizik, el-Metâlibü’l-Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhî çev. Ekrem Demirli, Kübra Şenel 

(İstanbul, Fikriyat Yayınevi,2022) 4-6/304-373. Eşref Altaş, Fahreddin er-Râzi’nin İbn Sînâ Yorumu 

ve Eleştirisi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2016) 282-314. 



 52 

karşılaştırmanın bir anlamı kalmaz.”99  İbn Rüşd Gazzâlî’nin görüşlerini bu şekilde 

açıkladıktan sonra hem zamanın haricî bir gerçekliğinin olması gerektiğini hem de 

ezelî olarak başlangıçsız bir şekilde var olması gerektiğinin ispatlamaya koyulur. 

Pekâlâ, Gazzâlî’nin görüşlerini İbn Rüşd’ün ifade ettiği şekilde anlamak mümkün 

müdür? Gazzâlî aslında gelecek ve geçmişin izâfîliğinin ortaya koyarak zamanın bir 

varlığının olmadığını mı söylemeye mi çalışmıştır? Bu sorulara geçmeden İbn 

Rüşd’ün öncelikle zamanın onu algılayan kişi merkezli oluşuna dair vurgusuna ve 

sonrasında zamanın ezelî olarak var olmasının zorunlu olduğunu nasıl incelediğine göz 

atmak yerinde olacaktır.  

Gazzâlî’nin zaman bildiren ifadelerin bize izâfetle bir başka deyişle zamanı 

algılayan bireye izâfetle bir nispet olduğunu söylemesi, zamanın ego merkezli yapısına 

vurgu noktasında İbn Rüşd’ün de kabul ettiği bir husustur. Nitekim onun, “zaman 

zihnin harekete oranla meydana getirdiği bir şeydir.” ifadesi bu tutumunu 

göstermektedir. Zamanın önceye ve sonraya göre hareketin sayımı olması ve bu 

hareketi sayanın ise zamanı algılayan nefs olmasından hareketle zamanın nefse 

bağımlı olmasına Aristoteles şu şekilde temas etmektedir: “Ruh olmadan zaman 

olabilir mi? Zaman, hareketin sayımı olduğuna göre onu sayanın olmadığı durumda 

sayılanın da olmaması gerekir. Dolayısıyla sayı da olmayacaktır. Çünkü sayı ya 

sayılandır ya da sayılabilir olan şeydir. Eğer ruh ve ruhtaki akıldan başka hiçbir şey 

sayma yeteneğine sahip değilse ruh yoksa zamanın da olması imkânsızdır. Ruh 

olmadan hareketin olması mümkünse var olan tek şey zamanın konusu olmuş olur. 

Önce ve sonra, harekete ait niteliklerdir ve sayılabilir oldukları ölçüde zaman da 

bunlardır.”100 Burada Aristoteles, zamanın nefsin sayma işlevine bağlı olabileceği ile 

beraber hareketin zamana bağımlılığı yoluyla dolaylı olarak nefse bağlı olduğunu 

ortaya koyar. Aristoteles’e benzer şekilde İbn Rüşd de birazdan ortaya konulacağı 

 
99 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 40. 
100 Aristoteles, Fizik, 211-213. İbn Sînâ zamanın varlığı meselesi üzerinde detaylıca durmaz. O, en-

Necât adlı eserinde hareket olmaksızın zamanın kavranılamaz olmasına ilişkin mağarada dış dünyadan 

yalıtılmış durumda bir grup kimsenin hareketi algılayamaması durumunda zamanı hissedemeyeceğini 

belirtir. Fakat Kitabu'ş Şifâ: Fizik adlı eserinde bu fikri isimlerini zikretmediği başkalarına izâfe 

etmesinden hareketle onun bu fikri benimsemediği söylenilebilir. Hüseyin Atay, Fârâbî ve İbn Sînâ’ya 

Göre Yaratma, (Ankara: A.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974), 75. 



 53 

üzere zamanın varlığını zamanın harekete bağımlılığı ve hareketin var olma imkânı 

üzerinden değerlendirecektir. 

İbn Rüşd Gazzâlî’nin felsefî itiraza geçmiş ve geleceğin izâfîliği üzerinden 

getirdiği cevabının, zamanın haricî bir varlığını problem hâline getirdiğini 

düşünmüştür. Bu düşüncesinden dolayı onun görüşünü açıkladıktan sonra cevap 

olarak zamanın, zihnin harekete oranla meydana getirdiği bir şey olduğunu bununla 

birlikte ne hareketin ne de zamanın ortadan kaldırılmasının mümkün olduğunu ifade 

eder. İbn Rüşd daha önceki ifadelerinden aşina olduğumuz üzere zamanın varlığını, 

hareketli ve hareketi kabul eden varlıklar ile hareketsiz ve hareketi kabul etmeyen iki 

ayrı varlık sınıfı üzerinden inceler. Ona göre “Zamanın varlığı sadece hareketi kabul 

etmeyen varlıklar için imkânsızdır. Çünkü zaman hareketli varlıklarla ya da onların 

varlığının düşünülmesiyle ilişkili olarak vardır. Aynı zamanda hareketi kabul eden ve 

etmeyen varlıkların bu özellikleri onların özüne ait nitelikler olduğundan hiçbir varlık 

sınıfı diğerine dönüşemez. Dolayısıyla hareketi kabul eden varlıklar zorunlu olarak 

zamansaldır, hareketi kabul etmeyen varlıklar ise zamansızdırlar. Tartışmanın 

başladığı yer ile ilişkili olarak, âlemin ve zamanın varlığa gelişinin bir başlangıcının 

bulunduğu kabul edilirse hareketin varlık imkânı bu başlangıçtan önce gelmiş 

olmalıdır.101 Hareketin imkânı bahsi geçen başlangıçtan önce ise hareketi kabul edecek 

nesne de bu başlangıçtan önce var olmak durumundadır. Çünkü hareket mutlak 

yoklukta değil ancak sükûnu kabul eden bir nesnede mümkündür. Bu sebeple sonradan 

varlığa geldiği düşünülen şeyin kendisinden önce gelen bir yokluğunun bulunması; o 

şeyin yokluğunun, onun varlığını kabul edecek bir şeyle (mevzu) bağlantılı olması ve 

kendisinden yokluğun kalkması gerekir.”102 

 İbn Rüşd’e göre hareketi kabul eden varlıklar sınıfından olan âlemin şayet 

zamansal açıdan bir başlangıcı olursa bu hareketi kabul eden âlemin hareketinin 

imkânı bu başlangıç öncesinde var olmuş olur. Dolayısıyla hareketin imkânı varsa bu 

hareketi kabul edecek nesnenin yani âlemin ve hareketi ölçecek zamanın da varlığı 

kabul edilmiş olur. Aslında İbn Rüşd meselenin başındaki “zamandan önce zaman ve 

âlemden önce âlem çelişkisini,” Gazzâlî’nin zamanın nisbi olduğunu ve haricî bir 

 
101  Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 112-113. 
102 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 41.  



 54 

gerçekliği olmadığını vehmettiren görüşlerine cevap olarak zamanın varlığını ispat 

sadedinde tekrar ortaya koyduğunu ifade edebiliriz. 

Marmura, Gazzâlî’nin geçmiş ve geleceğe işaret eden lafızların bize izâfetle 

gerekenbir şey olduğu bunların hariçte tahakkuk etmiş bir zaman anlamına işaret 

etmesinin gerekmediği ve buna delil olarak geçmiş ve geleceğin değişken olduğu 

şeklindeki görüşlerinden onun tamamen subjektif bir zaman anlayışına sahip olduğunu 

söyleyemeyeceğimizi belirtir. Nitekim Gazzâlî, zamanın hareketin ölçüsü olarak kabul 

edildiği Aristotelesçi zaman anlayışını benimser. Ancak bununla birlikte Leen 

E.Goodman’ın ifadesiyle söyleyecek olursak Aristoteles’in zaman anlayışını kabul 

ederken onun, kendi sonsuzluğunu talep eden yönünü reddeder.103 Marmura bu 

bağlamda Gazzâlî’nin geçmiş ve geleceğin bize göre göreceli oluşunu belirtmenin 

ötesinde argümanı geliştirmeyip bu noktada bıraktığını ve Aziz Augustinus’un yaptığı 

gibi geçmiş ve geleceğin hesabını vermeye koyulmadığını belirtir. Augustinus’a göre 

yalnızca şimdiki zaman gerçek olarak vardır; geçmiş bir anı-hatıradır, geçmiştir; 

gelecek ise beklentidir, henüz gelmemiştir.104  

Simon Van Den Berg de bu konuda benzer ifadeleri kullandığı görürüz. O, 

Gazzâlî’nin konuya ilişkin ifadelerine yazdığı notta zamanın öznelliğini meselesinin 

Helenistik Felsefede sıklıkla ileri sürüldüğünü ifade eder. Stoacıların ve Peripatetik 

ekole mensup birçok kimsenin zamanın, tasarım gereği sadece bir düşünce ürünü 

olduğunu iddia ettiklerini belirtir. Yani zaman bir kavram ya da ölçüden ibarettir, bir 

varlık değildir. Fakat Gazzâlî argümanını böylesi bir noktaya taşımaz. -Zaman-mekan 

analojisini incelediğimiz bölümde göreceğimiz üzere- Gazzâlî haklı olarak uzamsal 

genişlemedeki sınır yanıltıcı ise ve mekânsal bir sonsuzluk kabul edilemiyorsa aynı 

şekilde zamanın genişlemesindeki sınırın da yanıltıcı olduğunu savunmaya devam 

eder. Bu savunusunda hayal gücünün yanılsamasını da hem zaman için hem mekân 

için kullanır. Nitekim o, zamanın ve hareketin sonsuz olduğunu kabul etmemesine 

 
103  Lenn E. Goodman, Ghazali's Argument from Creation (II), International Journal of Middle East 

Studies, Vol.2 Issue 2 (Apr., 1971), 168-188, 172. 
104 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 110. 



 55 

karşın Aristoteles’in zamanın ve mekânın harekete ve bedene bağlı olduğu anlayışını 

kabul ediyor görünmektedir.105 

İbn Rüşd’ün Gazzâlî’nin zaman bildiren lafızlar arasındaki farkın bize izâfetle 

gereken bir nispet olduğu ve geleceğin geçmişe dönüşebilmesi ve bunun geçmiş zaman 

lafzıyla ifade edilebildiği görüşünü açıklayış biçimini hatırlayacak olursak şunları 

ifade etmek mümkündür:  İlgili görüşe göre geçmiş ve gelecek, hayal gücüne nispetle 

var olan iki şeydir. Çünkü biz bunların değişebildiği görmekteyiz. Bu sebeple geçmiş 

ve gelecek, özleri dolayısıyla var olan nesnelerden olmayıp insan nefsinin dışında 

ayrıca bir varlıkları yoktur. Dolayısıyla bunlar insan nefsinin meydana getirdiği 

şeylerdir. Moad’a göre İbn Rüşd’ün açıklamaları Gazzâlî’nin mesele hakkındaki 

görüşleriyle uyuşmamaktadır. Çünkü geleceğe ve geçmişe işaret eden lafızların alınan 

referans noktalarına nispetle değişkenliğinin gösterilmesi ve bu lafızlardan hareketle 

hariçte tahakkuk etmiş bir zaman anlamının olmayacağının ifade edilmesi zamanın bir 

gerçekliği olmadığı anlamına gelmez. Bir başka deyişle İbn Rüşd’ün ifade ettiği gibi 

geçmiş ve geleceğin özleri dolayısıyla olmayıp sadece insan nefsinin ürünü olmaları 

anlamı çıkarılamaz. Nitekim Gazzâlî’nin ifadeleri açıkça zaman hakkında değil -dı/-di 

ve -ecek/-acak kiplerinin arasındaki fark hakkındadır.106 Aynı zamanda Gazzâlî 

geleceğin geçmiş olmasının insan zihnine bağlı olduğunu değil; geleceğin bizâtîhi 

geçmiş olduğunu belirtir. Yani öncelik ve sonralık bakımından birbiriyle ilişkili 

durumlarından (Tanrı’nın varlığı, âlemin varlığı veya yokluğu) âlemin ister ilk 

yokluğu ister ikinci yokluğu kastedilsin doğru bir şekilde geçmiş olarak 

adlandırılabileceğidir.  

İbn Rüşd’ün Gazzâlî ile ilgili açıklamaların onun görüşüne uygunluk arz 

etmediğinin daha açık bir göstergesi şudur. Gelecekte ki olay geçmiş hâline gelse 

bile107 daha önceki olaylarla ilişkili olarak geçmiş ve gelecek düzeninden farklı bir 

 
105 Simon Van Den Berg, “Notes”, 31. 
106 Moad, Coherence of the Incoherence, 135. 
107 Simon Van Den Berg, Gazzâlî’nin bu argümanında geçmişinde geleceğe dönüşebildiği gösterseydi 

daha ikna edici olabilirdi şeklinde bir ifadesi vardır Simon Van Den Berg, “Notes 32. Ancak Gazzâlî’nin 

amacı daha öncede ifade edildiği gibi zamanın gerçek dışılığını ortaya koymak değildir. Esasında 

geçmiş ondan önceki bir noktadan bakıldığından gelecektir. Ancak geçmiş olduktan sonra geleceğe 

dönüşemez. Bu durumda geçmiş, şimdi ve gelecek değişkenlik gösterse de geçmiş, şimdi ve gelecekte 

meydana gelen olayların birbirlerine göre öncelik ve sonralık durumlarının değişmediğini gösterir. 



 56 

öncelik sonralık ilişkisinde devamlı olarak sabit kalır. Yani Gazzâlî geçmiş ve gelecek 

düzenini yalnızca biz zamansal varlıklara izâfetle gereken ilişki olduğu sonucuna 

varırken aynı zamanda geçmiş ve gelecekte ki olayları daha önce ve daha sonra 

şeklinde tanımlamaya devam eder. Örnekten hatırlanacağı üzere, biz âlemin gelecekte 

yok olduğunu, ondan sonra da ikinci kez var olduğunu farz edecek olursak, hem 

geçmişteki yokluk hem de gelecekteki yokluk durumu için geçmiş lafzı kullanabiliriz. 

Gazzâlî’nin burada aldığı referans noktası da âlemin gelecekteki yokluğundan daha 

sonra gelen âlemin var olma durumudur. Dolayısıyla İbn Rüşd’ün gözden kaçırdığı 

husus Gazzâlî’nin iki farklı zamansal düzen anlayışı arasında ayrım yapmasıdır. Bu iki 

farklı düzen öncelik-sonralık ve geçmiş-gelecektir. Birinci düzende olayların 

birbirlerine göre öncelik ve sonralıkları sabittir, asla değişmez, ne önce sonraya ne de 

sonra önceye dönüşür. Bir olay diğerinden önce gerçekleşmişse her zaman o olaydan 

önce olarak kalmaktadır. Geçmiş-gelecek düzeninde ise alınacak referans noktasına 

göre olayların geçmiş ve gelecek ile nitelenme durumları değişmektedir. Gelecekte ki 

bir olay, gerçekleşme anında şimdiye, gerçekleştikten sonra ise geçmişe dönüşür. 

Buradan hareketle belirli bir duruma, geçmiş ve gelecek anlamı bulunduran lafızla 

işaret etmek ile bu durumlar arası öncelik ve sonralık ilişkisinin birbirine göre 

değerlendirilmesinin farklı şeyler olduğu açığa çıkar.  Dolayısıyla Gazzâlî’nin öncelik 

sonralık bakımından olaylar sabitken, geçmiş ve geleceğin izâfî olduğu görüşünden 

zamanın ve hareketin reddine, insan zihninin ürünü olduğuna dair bir çıkarımda 

bulunmak mümkün gözükmemektedir.108 

Moad, Gazzâlî’nin mesele hakkındaki görüşleri ile 19. yüzyıl İngiliz İdealist 

Filozof John McTaggart’ın The Unreality of Time 109 isimli yazısında ortaya koyduğu 

meşhur A-serisi ve B-serisi zaman ayrımı arasında bir çağrışım kurar. Şöyle ki 

McTaggart’ın yaptığı bu ayrımda A-serisi zaman anlayışına göre olaylar geçmiş, şimdi 

ve gelecek olarak sıralanır. Bu seriye göre olayların konumu sürekli değişmektedir. 

Gelecekteki bir olay şimdi ve geçmiş olacaktır. Bunun sebebi ise A-serisinde zamanın, 

özünde geçmiş ve gelecekten farklı geçmişten geleceğe doğru içsel bir yönde hareket 

 
108 Moad, Coherence of the Incoherence, 136. 
109 John Ellis McTaggart  The Unreality of Time, Oxford University Press on behalf of the Mind 

Association, Vol. 17, No. 68 (Oct. 1908), pp. 457-474. John Ellis McTaggart, The Nature Of 

Existence, (Cambridge: Cambridge University Press,1921) vol.1 458-474. 



 57 

eden bir zaman noktası olarak düşünülen şimdinin referans alınmasıdır. Diğer yandan 

B- serisi zaman anlayışına göre olaylar herhangi bir içsel şimdiye referansla değil 

birbirlerine öncelik ve sonralıklarına göre sıralanırlar. Olaylar arasındaki bu öncelik 

sonralık değişmez ve sabittir. 2025 yılı her zaman 2024’ten sonra, 2026’dan öncedir. 

B-serisi zamanda bir şimdi anına atıfta bulunulmadığı için zamanın sürekli ilerlediği 

bir gelecek veya uzaklaştığı bir geçmiş yoktur.  

Gazzâlî zaman bildiren lafızların alınacak referans noktasına göre değişkenlik 

gösterdiğini, dolayısıyla geçmiş ve geleceğin izâfî olduğunu ifade ederken 

McTaggart’ın terimiyle A-serisi bir zamanı tasavvur ettiği söylenilebilir. Aynı 

zamanda âlemin hem geçmişteki ilk yokluğu hem de gelecekte ki ikinci yokluğu için 

geçmişlik bildiren lafız kullanılabilir ifadesi de ilgili durumlarının B- serisi zamanda 

olduğu gibi birbirlerine göre öncelik ve sonralıklarını koruduğunu gösterir. 

McTaggart zamanın yalnızca ya A-serisi ya da B- serisi olarak 

anlaşılabileceğini ortaya koyar. İslâm filozofların ve Gazzâlî’nin de kabul ettiği üzere 

hareketin ölçüsü olan zaman hareketi ve değişimi gerektirir. McTaggart’a göre B- 

serisi zaman anlayışında değişim yoktur her olay önce ve sonra şeklinde statik bir 

düzende sabittir. Dolayısıyla değişim ve hareket yalnızca geçmişten geleceğe ilerleyen 

içsel şimdinin olduğu A-serisi zaman anlayışında mümkündür. Bununla beraber 

geçmiş, şimdi ve geleceğin birbiriyle bağdaşmadığına işaret eder. Buna göre eğer bir 

olay geçmiş ise şimdi ya da gelecek olamaz, gelecek ise şimdi ve geçmiş olamaz. 

Ancak A-serisi zaman anlayışında her olay hem geçmiş hem şimdi hem gelecektir. Bu 

bir çelişkidir ve zaman gerçekdışıdır. McTaggart’ın zamanın gerçek dışılığına ilişkin 

bu argümanının İbn Rüşd’ün Gazzâlî’ye atfettiği şeyle paralellik arz ettiği görülür. 

Kısaca geçmiş ve gelecek olmadan değişim olmaz, değişim olmadan ise zaman olmaz. 

Bununla birlikte Gazzâlî’nin geçmiş ve geleceğin göreceli oluşuna ilişkin çıkarımı ile 

McTaggart’ın A-serisi zamanın çelişkisini gösterirken ki ifadelerin benzerlik arz ettiği 

söylenebilir. Fakat burada Gazzâlî’nin McTaggart’ta olduğu gibi zamanın gerçek dışı 

olduğu sonucuna varmak istemediğinin belirtilmesi gerekir. Gazzâlî’nin geçmiş-

gelecek ( A-serisi) ilişkisi ile önce-sonra (B-serisi) ilişkisinden ayırdığını ve geçmiş-



 58 

gelecek ilişkisinin sadece bize izâfetle gereken bir ilişki olduğunu ifade ettiğini fakat 

bu ilişkiyi zaman için zorunlu kılmadığını söyleyebiliriz.110  

Richard Sorabji ise Gazzâlî’nin geçmiş- gelecek ilişkisinin bize izâfetle 

gereken bir ilişki olmasından hareketle zamanın ego merkezli yapısını öngördüğüne 

dikkat çekmiştir. Ancak o, ne Gazzâlî’nin ne de Tatianus ve Plutarch gibi ortaçağ 

filozoflarının McTaggartçı bir şekilde A-serisi ve B-serisi gibi bir ayrımın 

öngörüsünde bulunabileceğini düşünmez.111 Moad ise Gazzâlî’nin bu hususta daha 

önce ifade edildiği üzere hem McTaggart’ın A ve B serisi zaman ayrımını hem de A-

serinin nesnelliğine karşıt argümanı öngördüğü iddiasında bulunur. Bu iddiasını 

desteklemek için Gazzâlî’nin el-İktisâd eserinde Tanrı’nın ezelîliğini açıkladığı yerden 

alıntı yapar. Gazzâlî’ye göre Tanrı’nın ezelîliği onun içinde var olduğu ezelî bir zaman 

müddetinin varlığını gerektirseydi bu müddetin ezelîliği içinde var olduğu başka bir 

ezelî zaman dilimini gerekirdi. Oysa Tanrı’nın ezelîliği zamansız bir ezelîliktir. Yani 

zamanın var olduğu bir zaman varsaymak sonsuz bir geriye gidişe yol açar.  

Gazzâlî’nin McTaggartçı bir zaman ayrımını öngörüp öngörmediği detaylı bir 

incelemeyi hak etse de112 konumuz özelinde kısaca, “Tanrı vardı âlem yoktu.” 

ifadesinin hariçte tahakkuk etmiş bir zamanı ve âlem ile zamanın varlığa gelişinden 

önce bir zamanının varlığını gerektirmediği hususunda filozoflara karşı Gazzâlî’nin 

eleştirisini güçlendirdiğini ifade edebiliriz.  

Tartışmanın bu bölümüne kadar olan seyrini Gazzâlî’nin bir sonraki başlıkta 

inceleyeceğimiz zaman-mekan analojisi ile tam olarak neye cevap verdiğini 

anlaşılması için tekrar düşünmekte fayda vardır. Hatırlanacağı üzere filozoflar 

Tanrı’nın âleme önceliğinin ya zâtî ya da zamansal olacağını belirtmişti. Önceliğin 

 
110 Moad, Coherence of the Incoherence,137. 
111 Richard Sorabji, Time, Creation, And The Continuum, teories in antiquity and the early middle ages 

(Chicago: University of Chicago Press. 1983) 44-45. 
112 Bu bölümde incelenen meseleler Gazzâlî ile İslâm filozofları arasında zaman kavramı merkezinde 

cereyan eden tartışmanın çok boyutluluğunu gösterir niteliktedir. Çalışmamızın kapsamı gereği ilgili 

konuya sınırlı bir şekilde temas edilebilmiştir. McTaggart’ın ortaya koyduğu zaman ayrımı ve zamanın 

mahiyeti üzerine güncel tartışmalar hakkında detaylı bilgi için bk. Zikri Yavuz, Modern Zaman Teorileri 

Ve Zamanın Gerçekliği, Felsefe Dünyası 2/56 (2012) 189-201. Aykut Küçükparmak, Zamanın A-B 

Serileri: Şimdinin Mahiyeti Üzerine Tartışmalar, Beytulhikme An International Journal Of Philosophy 

6/1 (Haziran 2016), 82-97. Tanrı, zaman ve ezelilik konularında teizm savunusu yapan güncel bir 

çalışma için bk. William Lane Craig, God, Tıme, And Eternıty The Coherence Of Theism 11: Eternity 

(La Mirada, CA. : Sprınger-Scıence Busıness Medıa, B.V 2001) 



 59 

zamansal seçeneği zamanın başlangıcından önce de bir zamanı gerektirdiği için 

zamandan önce zamanın varlığı gibi bir çelişkiyi gerektirdiği için geçersizdir. Ayrık 

şartlı kıyasın birbirini dışlayan yapısı gereği zamansal seçeneği yanlış ise zâtî seçeneği 

doğrudur. Önceliğin zâtî olması seçeneğinde ise eş zamanlılık vardır. Tanrı kadîmdir, 

o hâlde âlem de kadîmdir. Gazzâlî bu delilin her iki öncülüne de eleştiri getirerek 

zamansal öncelik seçeneğinin söz konusu çelişkiyi gerektirmediğin;, zâtî öncelik 

seçeneğinde ise eşzamanlılığın zorunlu olmadığını ve Tanrı’nın kadîm olup âlemin 

hâdis olacağı bir durumun mümkün olduğunu ifade etmişti. O, bunu ortaya koymak 

için ise “Tanrı âlemden öncedir.” ve “Tanrı vardı ve âlem yoktu.” öncüllerinden 

hareket eder. Tanrı’nın olup âlemin olmama durumunun yalnızca zâtların varlığı ve 

yokluğu anlamına geldiğini bu anlamdan ayrı olarak Tanrı’nın olup âlemin olmadığı 

bir zaman düşünmenin zorunlu olmadığını, bunu düşünenin vehm olduğu ve ona itibar 

edilmemesi gerektiğini ifade etmişti. Filozoflar ise “Tanrı vardı âlem yoktu.” 

ifadesinin zâtların varlığı-yokluğu anlamlarının yanında üçüncü bir anlam olarak 

zaman anlamı içerdiği konusunda ısrarını sürdürürler. Bunu delillendirmek için ise -

dı/-ecek gibi geçmiş ve geleceğe işaret eden lafızlarının hariçte tahakkuk etmiş zaman 

anlamları olduğunu, âlemin geçmişteki yokluğuna ek olarak varlığa geldikten sonra 

gelecekte ki bir yokluğunu varsayarak her iki yokluk durumunun farklı lafızlarla ifade 

edilmesinin gerekliliğini belirtir. Gazzâlî bu itiraza cevap olarak filozoflara 

kendilerinin kullandıkları yöntemle karşılık verir ve âlemin gelecekte ki yokluğuna ek 

olarak tekrar âlemin var olduğu bir durum varsayar. Bu son durum referans noktası 

alındığına âlemin hem gelecekteki yokluğu hem de geçmişteki yokluğu için tek bir 

lafız (yoktu) ifadesi yeterli olacaktır. Bu örnekle gelecek ile geçmişe işaret eden 

lafızların bize izâfetle gereken bir nispet olduğunu ve geleceğin ve geçmişin 

durumların zâtî nitelikleri olmayıp değişkenliğini ortaya koyar. Son tahlilde Gazzâlî 

hem bu cevabını hem de Tanrı’nın var olup âlemin olmama durumu ve âlem ile 

zamanın başlangıcı düşüncesinin zamandan önce bir zamanın varlığını gerektirmediği 

düşüncesini güçlendirmek için zaman-mekân analojisine başvurur. 

1.7. Gazzâlî’nin Zaman-Mekân Analojisi 

Gazzâlî zamanın başlangıcı varsayıldığında bu varsayılan zamandan önce de 

bir zaman gerekeceği düşüncesinin vehmin yanılgısı olduğunu çünkü vehmin öncesi 



 60 

olmayan bir başlangıç kavrayamadığını belirtmişti. Bu bölümde Gazzâlî, vehim 

kuvvesinin ilgili yanılgısını daha net biçimde açığa çıkarmak amacıyla İslâm 

filozoflarının mekân ile ilgili görüşlerini kullanarak onların mekân hakkında verdikleri 

hükümlerin zaman hakkında da geçerli olması gerektiğini ortaya koyar: 

“Bütün bunlar vehim kuvvesinin, öncesi olmayan bir başlangıcın 

varlığını kavrayamamasından kaynaklanır. Vehmin kendisinden ayrılamadığı 

bu öncenin (zamanın) gerçek bir şey olduğunu zannederiz. Bu durum tıpkı, 

vehmin, her yüzeyin üstünde bir üstün bulunduğunu varsayarak, nesnelerin 

başın üst hizasında sona erdiğini fark etmekten aciz kalmasına benzer. 

Bundan dolayı vehim, âlemin ötesinde dolu ya da boş bir mekânın varlığını 

farz eder. Ona, âlemin yüzeyinin ötesinde ne bir üst ne de ondan uzak bir boyut 

(buud) vardır denildiğinde vehm bunu kabul etmekten kaçınır. Bu duruma 

benzer şekilde, âlemin varoluşundan önce gerçekleşmiş bir varlığı olan 

herhangi bir önce yoktur,113 denildiğinde vehim bunu da kabule yanaşmaz.”114 

 Burada Gazzâlî’nin vehmin yanılgısı merkezinde ortaya koyduğu benzerlik şu 

şekilde ifade edilebilir: Vehim kuvvesi âlemin ötesinde bir üst bulunmamasına rağmen 

bir üst farz ettiği gibi zamanın başlangıcının öncesinde bir zaman olmamasına rağmen 

aynı şekilde bir önce farz etmektedir.  

Gazzâlî’nin bu pasajın son kısmında belirttiği üzere filozoflar âlemin ötesinde 

boşluk ve doluluğun bulunmadığı hususunda görüş birliği içerisindedirler. Her ne 

kadar vehim bunu idrak edemese de aklî delil ile bu sonuç ortaya koyulur. Gazzâlî bu 

aklî ispatı şu şekilde ortaya koyar:  

Vehmin âlemin ötesinde sonsuz bir boyut/uzam dan ibaret olan bir 

boşluk olduğunu varsayması, boşluk özü itibariyle anlamlı ve delaleti olan bir 

şey değildir diyerek yanlışlanabilir. Nitekim boyut farklı ebatlara sahip olan 

cisme tabidir. O hâlde cisim sonlu olunca ona tabi olan boyutlarda sonlu 

olmuş olur ve buna bağlı olarak dolulukta sonlu olmuş olur.115 Boşluk ise 

anlamlı ve delaleti olan bir şey değildir. Dolayısıyla her ne kadar vehm kabul 

etmekten kaçınsa da âlemin ötesinde bir boşluk ve doluluğun olmadığı sabit 

olmuştur.116 

 
113 Terkan, “Tehāfutu’l-Felāsife Eleştirmeli Metin” 249. Terkan’ın Tehâfut’ün tercümelerine ilişkin 

getirdiği eleştirilerde ortaya koyduğu hatalar, ilgili pasajları alıntılanırken dikkate alınmış ve gerekli 

düzenlemeler yapılarak verilmiştir. 
114 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 83.  
115 Terkan, “Tehāfutu’l-Felāsife Eleştirmeli Metin” 250. 
116 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 85. 



 61 

 Gazzâlî’nin buradaki ifadeleri iki seçenek şeklinde şöyle açıklanabilir: 

Birincisi o, âlemin ötesinde bir boşluk bulunmadığını, boşluk kavramının anlamsız 

olması ve onun herhangi bir varlığından söz edilemeyeceğinden hareketle ortaya 

koymaktadır. Dolayısıyla vehmin, âlemin ötesinde sonsuz bir boyut gibi boşluk 

tasavvur etmesi yanlıştır. Nitekim boşluğun anlaşılabilir anlamı yalnızca âlemin 

ötesinde bir doluluğun olmadığı şeklindedir. Yani boşluğun herhangi bir boyutu 

yoktur. Boyut yalnızca cisimlerin özelliğidir.  

İkincisi o, âlemin ötesinde bir doluluğun bulunmadığını doluluğun cisim ve 

ona tabi boyutlar ile ilişkisinden hareketle ortaya koyar. Âlemin yüzeyinin ötesinde bir 

boyut yoktur. Çünkü boyut cisme tabi olduğu için âlemin yüzeyin ötesinde cisim 

olmadığından/son bulduğundan dolayı boyut da olamaz /son bulur.117 

Nihâi tahlilde Gazzâlî’ye göre filozoflar âlemin ötesinde bir boşluk veya 

doluluk olmadığını, vehim bunun tersini varsaysa da akıl ile bunun yanlışlığı ortaya 

koyulduğu görüşünü benimser. Söz konusu görüşte filozofların tutumunda olduğu gibi 

Gazzâlî de kendi savunduğu görüş olan zamanın başlangıcından önce gelen bir zaman 

yoktur, vehim bunu tersini yani zamandan önce zamanı varsaysa da akıl ile bunun 

yanlışlığı ortaya koyulmasını savunmaktadır. Gazzâlî, İslâm filozoflarının âlemin 

ötesinde bir boşluk ve doluluğun bulunmadığına dair ispatlarına ayrıca yer vererek 

onların görüşlerinin temeline temas etmiştir. Gazzâlî’nin bunu yapma sebebi 

filozofların mekâna ilişkin118 görüşleriyle kendisinin zamana ilişkin görüşü arasında 

kurduğu benzeşimden hareketle görüşünü savunacağı bir temel zemini ortaya 

koymaktır 

Gazzâlî bu bölümden sonra kurduğu analojinin kapsamını artırmak ve 

sağlamlaştırmak adına mekân - cisim ilişkisi ile zaman - hareket ilişkisi arasında bir 

benzerlik kurar.  

“Aynı şekilde mekânsal boyutun cisme bağlı olması gibi zamansal 

boyutun da harekete bağlı olduğu söylenebilir. Nitekim mekânsal boyutun 

cismin hacmi ve uzamı olması gibi zamansal boyut da hareketin uzamıdır. Ve 

yine her ne kadar vehim bunu hayal etme ve varsayma hususunda ısrarcı olup 

 
117 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,137. 
118 Detaylı bilgi için bk. Aristoteles, Fizik, 111-137; İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1,139-174. 



 62 

kabule yanaşmasa da cismin boyutlarının sonluluğuna ilişkin delilin varlığı, 

cismin ötesinde mekânsal boyutun bulunmasının ispatını engellediği gibi 

hareketin iki uçtan sonlu olduğuna ilişkin delilin varlığı da hareketin ötesinde 

zamansal bir boyutun varsayılmasını engeller. Bu bakımdan -bir referans 

noktasına izâfetle- önce ve sonra şeklinde ikiye ayrılan zamansal boyutla, yine 

-bir referans noktasına izâfetle- üst ve alt şeklinde ikiye ayrılan mekânsal 

boyut arasında bir fark yoktur. “Üst”ün üstünde herhangi bir üst 

bulunmadığının ispatı mümkünse “önce”den önce hayal ve vehim ürünü 

olmayan tahakkuk etmiş bir gerçek öncenin bulunmadığının ispatı da 

mümkündür. Bu zorunlu bir sonuçtur ve üzerine düşünülmelidir. Nitekim 

Filozoflar âlemin ötesinde boşluk ve doluluğun bulunmadığı hususunda görüş 

birliği içindedirler.”119 

 Gazzâlî, filozofların mekâna ilişkin görüşlerinde vehim kuvvesinin âlemin 

ötesinde bir boşluk ve doluluk tasavvur etse de aklî delil ile böyle bir boşluk veya 

doluluğun olmadığını ispatlamalarında olduğu gibi kendisinin de zamanın öncesinde 

her ne kadar vehim bir önce tasavvur etse de bu öncenin olmadığını aklî delil ile 

ispatlayabileceğini savunur. O,  bu pasajda farklı olarak mekânsal boyutun varlığının 

cismin varlığını gerektirmesi ile zamansal boyutun varlığının bir hareketin varlığını 

gerektirmesine değinir. Bununla birlikte cismin boyutlarının sonlu olmasının ispatı 

âlemin ötesinde herhangi bir mekânsal boyutun ispatlanmasıdır. Nitekim boşluğun 

haricî bir varlığı olmayan bir şey olduğu; doluluğun ise cismin yüzeyinin son bulması 

ile son bulacağı, bir önceki pasajda ifade edilmişti. Gazzâlî’nin kurduğu analojinin bu 

noktası dikkat çekicidir. Zira ona göre cismin boyutlarının sonlu olması gibi hareket 

de sonludur. Çünkü hareketin kendisinin gerçekleştiği mahal, cisimdir. Cisim ise 

hareketi kabul eden varlıktır. Cismin boyutları sonlu olduğunda o cismin ötesinde bir 

boşluk ve doluluk olmadığı gibi hareketin ötesinden zamansal bir uzam olması 

mümkün değildir. Çünkü zaman da hareketin ölçüsüdür. Hareket sonlu ise zamanında 

sonlu olması gerekir. Dolayısıyla Gazzâlî üst ve alt olarak ikiye ayrılan mekân ile önce 

ve sonra olarak ikiye ayrılan zaman arasında kurduğu bu analojiden hareketle üstün 

üstünde herhangi bir üst yoksa aynı şekilde öncenin öncesinde tahakkuk etmiş bir önce 

yoktur demektedir. 

Gazzâlî mekânın ötesi ve zamanın öncesi arasında kurduğu benzeşim ile 

filozofların kabul ettiği görüşlerinden hareketle kendi düşüncesini savunacağı zemini 

 
119 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 85. 



 63 

açmış görünmektedir. O, sonrasında muhtemelen analojinin kusurlarını gidermek ve 

sağlamlaştırmak adına münazaranın diğer kanadı olan filozoflardan gelebilecek 

muhtemel itirazlara değinir. 

1.7.1. Zaman-Mekân Analojisinde “Alt-Üst” Terimlerinin İzâfîliği 

Sorunu 

 Gazzâlî’nin zaman ile mekân arasında kurulan analojiye filozoflar adına 

zikrettiği itiraz şu şekildedir:  

“Bu karşılaştırma hatalıdır, çünkü âlem küre şeklinde olduğundan 

dolayı onun üstü ve altı yoktur. Şayet sen bir yöne üst diyorsan ona üst deme 

sebebin, o yönün başına doğru yukarıda olması ve diğer yöne alt diyorsan bu 

da ayağına doğru altında bulunmasından dolayıdır. O hâlde yön sana nispetle 

değişen bir isimden ibarettir. Sana göre alt olan, yerkürenin diğer tarafında 

tabanı senin tabanına karşılık gelecek bir başkasını varsaydığında ona göre 

üst sayılır. Hatta gündüz vakti gökyüzünün üstü saydığın noktası geceleyin 

gökyüzünün altı sayılır. Yerkürenin dönüşünden dolayı yeryüzünün altı, onun 

üstü olabilmektedir.120  

Bu itirazın vurgulanması gereken noktası alt ve üst’ün, algılayanın referans 

noktasına göre değiştiği ve hariçte tahakkuk etmiş bir anlamlarının olmadığıdır. 

Buradan hareketle âlemin üstü ile zamanın öncesi arasında yapılan karşılaştırma 

hatalıdır. Çünkü üst ve altın referans noktalarına göre değişmesi mümkünken zamanın 

ve âlemin başlangıcı ile sonunun birbirine dönüşmeleri mümkün değildir.121 Yani 

başlangıç ve son, birbirlerine göre farklıdırlar. Bu sebeple birbirine dönüşemezler ve 

aynı zamanda bir gerçeklikleri vardır, üst-alt gibi göreceli değillerdir. 

Filozoflar analojiye getirdikleri itirazı, mekânsal kavramlar olan üst ve alt ile 

zamansal kavramlar olan önce ve sonra arasında bir benzeşim kurulamayacağını, bir 

örnek üzerinden gösterir:  

“Âlemin varlığa gelişinin ilk başlangıcına gelince onun sona 

dönüşmesi düşünülemez. Bu, bir ucu kalın diğer ucu ince bir tahta 

düşündüğümüzde, ince ucun sonlandığı tarafa üst diğer tarafa da alt ismini 

vermemize benzer. Fakat âlemin cüzlerinde bunun gibi özsel bir farklılık 

 
120 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 85. 
121 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 140. 



 64 

bulunmamaktadır. Örnekteki farklılık tahtanın uçlarına, biçimlerine bağlı 

olarak verilen değişik isimlerden ibarettir. Öyle ki, tahta aksi bir durumda 

olsaydı isimler de tersine olmuş olurdu. Hâlbuki âlem değişmemektedir, 

âlemdeki parça ve yüzeyler değişmeyip yalnızca sana nispetle alt ve üst 

değişmektedir. Âlemden önceki yokluk ve onun varlığa gelişinin ilk başlangıç 

noktasına gelince, bu âlemin özüne ilişkin olup zâtîdir. Bu başlangıcın 

değişmesi ve son hâline gelmesi, âlem yok olunca buna bağlı olarak ortaya 

çıkacağı varsayılan sonraki yokluğun da önceki yokluk hâline gelmesi 

düşünülemez. Buna göre âlemin varlığının birincisi başlangıç ikincisi son 

olan iki tarafı da öze ilişkin sabit taraflar olup, üst ve alttaki durumun aksine 

izâfî değişmelere bağlı olarak bunlarda iki taraf arasında herhangi bir 

değişme düşünülemez. O hâlde bizim (filozofların) “âlemin üstü ve altı 

yoktur” dememiz mümkündür ancak sizin (kelâmcıların) “âlemin öncesi ve 

sonrası yoktur” demeniz mümkün değildir. Önce ile sonranın varlığı bir 

gerçek olduğuna göre zamanın önce ve sonra ile ifade edilenden başka bir 

anlamı yoktur.”122  

İtirazın bu bölümünde filozoflar, âlemin üstü ile altının, öncesi ve sonrası gibi 

nesnel bir gerçekliklerinin olmadığını vurgular. Dolayısıyla âlem zâtı itibariyle bir 

önceye ve sonraya sahipken bir üste ve alta sahip değildir. Onlar görüşlerini 

netleştirmek için bir ucu kalın diğer ucu ince tahta örneğini verirler. Bu örneğe göre 

çubuğun ince tarafının üst, kalın tarafının alt olarak kabul edildiğinde çubuk her nereye 

döndürülürse dönsün her zaman ince tarafı üst, kalın tarafı alt olacaktır. Çünkü 

çubuğun uçlarının isimlendirilmesi onun kendi zâtî niteliğine (biçimine) göre yapılmış 

bir isimlendirmedir. Âlem için ise böyle bir isimlendirme, onun zâtî niteliklerinde üst-

altın olmaması ve üst-altın referans noktasına nispetle değişkenlik göstermesi 

sebebiyle söz konusu değildir. Dolayısıyla âlemin mekânsal boyutuna ilişkin haricî 

sabit bir delaleti olmayan üst-alt kavramları ile âlemin zamansal boyutuna ilişkin 

nesnel gerçeklikleri olan önce-sonra arasında bir analoji kurulamaz.  

Moad, Gazzâlî’nin filozoflar adına zikrettiği bu eleştiriye yönelik daha önce 

zamanın izâfîliği başlığında incelenen bir hususa temas etmektedir. Burada 

Mctaggart’ın zaman ayrımını hatırlayacak olursak A-serisi zamandan B-serisi zamana 

bir geçiş söz konusudur. A-serisi zaman anlayışı, zamanı geçmiş, şimdi ve gelecek 

olarak kabul eder. Zaman bir akış şeklinde düşünüldüğü için bu seride her bir olay hem 

geçmiş hem şimdi hem de gelecektir. Aslında tüm bu geçmiş, şimdi ve gelecek 

 
122 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 86. 



 65 

referans noktalarına nispetle izâfîdir. Tıpkı filozofların Gazzâlî’nin analojisine 

getirdiği üst ve alt algısının referans noktasına nispetle göreceli olması gibi, B- serisi 

zaman anlayışında ise zaman, yalnızca önce ve sonra olarak kabul edilmektedir. 

Herhangi bir sabit noktanın ve akışın olmadığı bu anlayışta olayların birbirine göre 

öncelik ve sonralıkları asla değişmez sabit kalır. İtirazın son cümlesini hatırlayacak 

olursak, “Önce ile sonranın varlığı bir gerçek olduğuna göre zamanın önce ve sonra 

ile ifade edilenden başka bir anlamı yoktur” şeklindeydi. B- serisinde algılayan 

öznenin konumuna nispetle değişkenlik yoktur. Çünkü öyle olsaydı perspektifteki bir 

değişiklikle âlemin başlangıcı sonu hâline ya da tam tersine gelebilirdi.123  

Gazzâlî’nin “Tanrı vardı âlem yoktu” ifadesinde olduğu gibi zaman bildiren 

kiplerin sadece zâtların varlığı ve yokluğu anlamına gelip hariçte tahakkuk etmiş bir 

zaman anlamı içermediği, geçmiş ve geleceğin algılayan kişiye nispetle göreceli 

olduğu şeklindeki görüşlerinden hatırlayacak olursak. Onun, bu ifadelerinden 

hareketle, kendisine zamanın gerçek bir varlığını kabul etmediği şeklinde bir eleştiri 

getirmenin hatalı olduğu biraz daha netleşmektedir. Tartışmada filozoflar üst ve altın 

izâfîliği ile önce ve sonranın sabit gerçekliğinin farklılığı üzerinden zaman-mekân 

analojisine bir eleştiri getirmişlerdir. Bu eleştiri Gazzâlî’nin kiplerin zaman anlamı 

içerip içermediği tartışmasında geçmiş ve geleceğin algılanan referans noktasına 

nispetle göreceli olduğu fakat olayların birbirine göre öncelik ve sonralıklarını 

koruduğu şeklindeki görüşüyle beraber düşünüldüğünde onun filozofların analojiye 

itirazında ifade ettiği gibi sabit olup değişkenlik göstermeyen önce-sonra şeklindeki 

bir zaman anlayışına karşı olmadığı söylenilebilir. 

Gazzâlî’nin filozoflar adına üst-alt kavramları üzerinden getirdiği bu itiraza 

verdiği cevaba geçmeden önce İbn Rüşd’ün bu itiraz hakkında yorumlarına bakmakta 

fayda vardır. İbn Rüşd öncelikle filozofların analojiye itirazını son derece zayıf bulur. 

O, söz konusu itirazın iki bakımdan geçersiz olduğunu belirtir. Birincisi, filozofların 

mutlak bir üst ve alt kabul etmekle birlikte mutlak bir önce ve sonra kabul 

etmemeleridir. Çünkü onlara göre doğal bir üst söz konusudur ve hafif cisim bu üste 

doğru hareket eder, bir de alt söz konusudur ve ağır olan cisim de bu alta doğru hareket 

 
123 Moad, Coherence of the Incoherence, 144. 



 66 

eder. Eğer böyle olmasaydı ağır ve hafif izâfî bir duruma bağlı olmuş olurdu. Onlara 

göre cismin doğal üst denilen tarafının hayal gücünde ya bir boşlukta ya da bir 

dolulukta son bulması söz konusu olabilir. İtirazın geçersizliğini ortaya koyan ikinci 

husus ise onlara karşı çıkanların, şu görüşü ileri sürmeleridir: Vehim kuvvesinin üstün 

bir üstü bulunacağını ve bunun da sonsuza kadar gideceğini tasavvur etmesinin nedeni, 

üstün göreceli olması değil aksine -vehmin sonradan varlığa gelen bir nesnenin ancak 

bir öncesinin bulunduğunu tasavvur etmesinde olduğu gibi- bir büyüklüğün de ancak 

başka bir büyüklüğe bitişik olduğunu düşünmesinden ileri gelmektedir. Bu sebeple 

Gazzâlî analojide kullandığı üst ve alt kavramları yerine iç ve dış kavramlarına geçiş 

yapmıştır.124 

1.7.2. Zaman-Mekân Analojisinde Yeni Kavramlar: “İç-Dış” 

Filozofların üst-alt kavramlarının izâfîliği ve önce-sonranın nesnelliği 

üzerinden analojiye getirdiği itirazlardan sonra Gazzâlî, argümanında değişiklik 

yaparak iç-dış kavramları üzerinden zaman ile mekân arasında kurduğu benzeşimi 

devam ettirir.  

“(Filozofların) İtirazına karşı deriz ki: Fark etmez, üst ve alt 

lafızlarının kullanılmasının özel bir anlamı yoktur. Biz bu lafızların yerine iç 

ve dış lafızlarını kullanır, âlemin bir içi bir de dışı vardır deriz. O hâlde âlemin 

dışında doluluk ve boşluğa ait bir şey var mıdır? (sorusuna filozoflar şöyle 

cevap verirler): Âlemin ötesinde boşluk ve doluluk yoktur. Eğer siz 

(kelâmcılar) dış lafzıyla onun en üst yüzeyini kastediyorsanız onun bir dışı 

vardır. Bundan başka bir şeyi kastediyorsanız âlemin dışı yoktur. (filozoflara 

sorulan soruya verdikleri cevapta olduğu gibi) Aynı şekilde şayet bize, âlemin 

varlığının bir öncesi var mıdır? sorusu sorulursa biz deriz ki: Bununla âlemin 

varlığa gelişinin bir başlangıcı yani bir başlangıç noktası kastediliyorsa, 

âlemin en dış tarafı ve yüzeysel kesiti anlamında bir dışın bulunmasında 

olduğu gibi, âlem için bir önce de söz konusudur. Şayet önce ile başka bir şeyi 

kastediyorsanız, âlem için bir önce yoktur. Zira âlemin dışı ifadesiyle onun dış 

yüzeyinin ötesinde başka bir şey kastedildiğinde de âlemin dışı yoktur denilir. 

Eğer “Öncesi olmayan bir varlığın başlangıcı düşünülemez” denilecek 

olursa, buna cevap olarak dışı olmayan cismin varlığının sonu da 

düşünülemez deriz. Şayet onun dışı -son bulduğu kesiti anlamında- yüzeyidir 

 
124 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 44. 



 67 

başka bir şey değildir denirse, biz de onun öncesi başladığı ilk nokta, uç 

anlamında varlığının başlangıcıdır başka bir şey değil deriz.”125 

 Gazzâlî, üst ve alt gibi referans noktasına göre değişkenlik gösteren kavramlar 

yerine sabit olan, değişmeyen iç-dış kavramlarını kullanarak getirilen itirazı bertaraf 

etmeye çalışır. Nitekim âlemin üstü ve altı göreceli olup değişebilirken, âlemin içinin 

ve dışının sabit nesnel bir gerçekliği bulunmaktadır. Gazzâlî’nin kullandığı yeni 

kavramlarla kurduğu analoji, âlemin ötesinde veya dışında bir mekânın olmaması ile 

âlemin varlığa gelişinin öncesinde zamanın olmaması arasındadır.126 Mekânsal uzama 

ait nitelikler olarak iç ve dış ile zamansal uzama ait nitelikler olarak önce ve sonra 

kıyas edilecektir. Şöyle ki, âlemin dışında, nesnenin son bulduğu en son yüzey anlamı 

hariç herhangi bir dış (boşluk veya doluluk) yoktur. Aynı şekilde âlemin ve zamanın 

öncesinde, zamanın ilk başladığı nokta anlamı hariç herhangi bir önce olmadığı gibi 

bu öncenin delalet ettiği bir gerçeklik de yoktur.  O hâlde Gazzâlî’nin cevabında ifade 

ettiği gibi filozoflar âlemin dışında boşluk ve doluluk olmadığı görüşünü 

savunabiliyorsa pekâlâ âlemin öncesinde varlığı olan bir zaman olmadığı 

savunulabilir. Alıntıda geçtiği üzere, eğer âlemin dışı ile en son cismin bittiği yüzey 

noktası kastedilirse bir dışın varlığının kabul edilebileceği, fakat bu anlam haricînde 

bir dışın olmadığı ifade edilmişti. Burada âlemin en son dış yüzeyi ile kast edilen 

esasında âlemin ötesindeki bir boşluk veya doluluk değil âlemin mekânsal uzamının 

son bulduğu sınırdır. Zira âlemin en dış yüzeyi de âleme ait olan bir şeydir, ondan ayrı 

başka bir şey değildir. Aynı şekilde âlemin ve zamanın öncesi ile zamanın başladığı 

ilk nokta kastedilirse bir öncenin varlığının kabul edilebileceği, ancak bu anlam 

haricînde bir öncenin olmadığı da ifade edilmişti. Burada ise zamanın öncesi ile kast 

edilen zamanın ilk olarak başladığı sınır anlamında bir öncedir. Bir başka deyişle 

zamansal uzamın ilk noktasıdır; yoksa âlemin ve zamanın öncesinde var olan bir önce 

değildir. Âlemin en dış yüzeyinin âleme dâhil olan bir şey olması gibi, zamanın ilk 

başladığı hatta bittiği nokta da zamanın içine dâhil zamansal bir şeydir.  

Gazzâlî âlemin üstü ile zamanın öncesi üzerinden kurduğu ilk analojide üstün 

üstünde herhangi bir üst yoksa öncenin öncesinde de herhangi bir önce olmadığını 

 
125 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 87. 
126 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 143. 



 68 

ifade etmişti. Daha sonra kendi kurduğu analojiye karşı filozoflar adına, üstün göreceli 

olması ile öncenin sabit olması bakımından farklılaştığı için bunlar üzerinden kurulan 

bir benzeşimin hatalı olduğu yönündeki itirazı getirdi. Sonrasında ise bu itiraza cevap 

olarak göreceli üst-alt kavramları yerine önce-sonra gibi sabit değişmeyen iç-dış 

kavramlarını kullanarak zaman ve mekân arasında kurduğu analojiyi devam ettirdi. Bu 

tabloyu gözden geçirdiğimizde akıllara şu soru gelmektedir: Gazzâlî kendisinin 

kurduğu bu münazara sahnesinde neden en başından analojiyi iç ve dış kavramları ile 

kurmayıp filozoflar tarafında eleştiri gelebilecek üst ve alt kavramları ile kurmuştur? 

Bu nispeten daha uzun yolu izlenmeden doğrudan iç ve dış kavramları ile 

başlayabilirdi. Gazzâlî kendisinin iç ve dış kavramlarına geçiş yaptığı bölümde üst ve 

alt lafızlarının kullanılmasının özel bir anlamı olmadığını da ifade etmişti. Gazzâlî’nin 

bu şekilde bir yol izlemesinin sebebi üst ve alt kavramları ile başlayıp bu kavramların 

yol açtığı sorunları göstererek okuyucuyu iç-dış kavramlarının kullanıldığı ve daha 

önceki sorunları barındırmayan analojiye geçişe hazırlamak için sezgisel bir araç 

sağlamak olabilir.127 İlk kavramlardaki sorunlar daha sonra giderilerek analoji hem 

sorgulanmış hem de bu sorgulama neticesinde daha güçlü hale getirilmeye 

çalışılmıştır. Bu sayede mekân ve zaman arasında kurulan benzeşimin yönleri ve 

unsurları daha açık bir şekilde algılanmış olmaktadır.  

  Gazzâlî’nin âlemin dışı ile zamanın öncesi arasında kurduğu analoji eğer 

geçerli kabul edilirse, âlemin ötesinde herhangi bir boşluk ve doluluk olmadığı gibi 

zamanın da öncesinde bir zamanın olmadığı kabul edilmiş olur. Hâdis, başlangıcı olan 

bir zamanın kabul edilmesi ise filozofların zaman delilinde hatırlayacağımız üzere 

Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olma seçeneğinde ortaya çıkacağı söylenen 

zamandan önce zamanın çelişkisini ortadan kaldırır. Böylece önceliğin zamansal olma 

seçeneği dışlanamaz. Bununla birlikte Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olması 

seçeneğinde Tanrı ile âlemin eş zamanlı olup kadîm olması seçeneğinden ayrı olarak 

Tanrı’nın kadîm olup âlemin ve dolayısıyla zamanın hâdis olduğu bir seçeneği 

savunma imkânı doğar.  

 
127 Moad, Time, Space and Imagination, 545. 



 69 

1.7.3. İbn Rüşd’ün Zaman Mekân Analojisine Eleştirileri  

İbn Rüşd’dün eleştirilerinin tam olarak hangi noktalara yapıldığının 

anlaşılması için Gazzâlî’nin söz konusu meseledeki ilgili ifadelerine değinmekte yarar 

vardır. Gazzâlî ilk olarak üst-alt sonrasında iç-dış kavramları ile önce ve sonra 

kavramları arasında benzeşim kurar. Burada vehim üstün üstünde bir üst bulunduğunu 

tasavvur ettiği gibi öncenin öncesinde de bir önce tasavvur eder. İslâm filozoflarına 

göre vehim her ne kadar kısıtlılığı sebebiyle böyle bir şey farz etse de mekânın ötesinde 

bir boşluk veya doluluk olmadığı akıl ile ispatlanır. Gazzâlî bu noktada mekân-cisim 

ve zaman-hareket arasında kurduğu ilişkiden hareketle zamanın öncesinin olmadığını 

savunur. Bu bağlamda mekânsal uzamın nesnenin bir parçası olması gibi zamansal 

uzamın da hareketin bir parçası olduğunu belirtir. Dolayısıyla nesnenin boyutlarının 

sonlu olduğu ispatlandığında onun ötesinde bir mekânın -boşluk ve doluluğun- 

olmadığını ispatlıyorsa aynı şekilde hareketin sonlu olduğu ispatlandığında bu 

hareketten önce bir zamansal uzamın olmadığı ispatlanmış olur. Hareket ile onun 

ölçümü ve bağımlı değişkeni olan zaman da bir başlangıca sahiptir. Bu başlangıçtan 

önce zamanın olması ise zorunlu değildir. 

İbn Rüşd’ün zaman ile mekân arasında kurulan bu analojiye eleştirileri iki ana 

noktada toplanabilir. Birincisi zamanın tanımı ve mahiyeti üzerinden getirilen itirazlar. 

İbn Rüşd zaman kavramı üzerinden getirdiği itirazlar kısaca şu şekilde ifade edilebilir:  

Zamanın önce ve sonraya nispetle hareketin ölçümü olması, zamanın tanımı gereği bir 

önceyi gerektirdiği şeklindedir. O, aynı şekilde geçmiş, şimdi ve gelecek olarak 

anlaşılabilecek zamanın, geçmiş ve gelecek arasında köprü olacak bir ânı ve bu ânın 

da mantıksal olarak bir önceki ve sonraki zamanı gerektirdiğini savunur. İkincisi ise 

mekân ile cisim ve zaman ile hareket arasında kurulan benzeşim üzerine getirdiği 

eleştirilerdir. Burada bu iki kavram çifti arasındaki farklılıkları ortaya çıkararak söz 

konusu kavram çiftleri arasında bir benzeşim kurulmayacağını ortaya koymaya çalışır. 

Bu eleştirilerini yaparken de sıklıkla mekân ve zaman tanımları ve mahiyetleri üzerine 

Aristoteles’den alıntılar yapar. 

Zaman ile mekân arasında kurulan analojiye oldukça sert eleştiriler getiren İbn 

Rüşd’ e göre bu benzeşim sofistik, kötü niyetli ve yanıltıcıdır. Çünkü Gazzâlî, zaman 



 70 

ve hareket gibi herhangi bir durumu (vaz’) bulunmayan ve bütünlüğü olmayan niceliği, 

mekân ve cisim gibi durumu (vaz’) ve bütünlüğü bulunan bir niceliğe 

benzetmektedir.128 Bu benzetmeden hareketle durumu bulunan nicelikte (mekân-

cisim) sonsuzluğun imkânsız olmasını, durumu bulunmayan nicelikte (zaman hareket) 

sonsuzluğun imkânsızlığına bir kanıt olarak sunmaktadır. 

 İbn Rüşd bu benzeşimin hatalı olduğunu vehmin mekânın ötesinde bir boşluk 

veya doluluk tasavvur etmesiyle zamanın öncesinde bir zaman tasavvur etmesinin 

birbirinden farklı olduğunu göstererek devam eder. “Şöyle ki (mekân ile ilgili olarak) 

fiilen var olan bir büyüklükte artma olacağını tasavvur etmek, bu artışın yine fiilen var 

olan başka bir büyüklükte son bulması gerekeceği için büyüklüğün özünde ve 

tanımında bulunmayan şeyi tasavvur etmektir. (zamanla ilgili olarak) sonradan var 

olan harekette önceyi ve sonrayı düşünmek ise özü bakımından var olan bir şeyi 

düşünmektir. Çünkü zamanın hareketin başlangıcından önceye geçmesi gerekir. Aynı 

şekilde başlangıcı başka bir zamanın sonu olan bir zaman düşünmek de mümkün 

değildir. Nitekim ân denilen şey geçmişin sonu ve geleceğin başlangıcı olarak 

tanımlanır. Ân, şimdi var olandır. Şimdi var olandan önce de bir geçmişin olması 

zorunludur.129 Noktada ise durum farklıdır. Nokta çizginin ucu olup çizgiyle birlikte 

bulunur. Dolayısıyla ândaki durumun tersine, bir çizginin başlangıcı olup diğerinin 

sonu olmayan nokta düşünmek mümkündür.  Şu hâlde ânın hem geçmiş hem de 

gelecek zamanla birlikte bulunması mümkün değildir. Yani ân gelecekten önce, 

geçmişten sonradır. Gazzâlî’nin yanılgısının nedeni ânı noktaya benzetmesidir.130 

Hareketten önce zamanın var olduğunun kanıtı ise şu şekildedir: Her sonradan var olan 

şeyin, varlığından önce yok olması gerekir. Bu durumda şeyin sonradan var olduğu ân 

 
128  İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 41 
129 Zaman, geçmiş gelecek şimdi ve ân ile ilgili olarak Aristoteles’in açıklamaları için bk. Aristoteles, 

Fizik, 185, 205-211. Örneğin zamanın şimdiki zaman(ân) olmadan düşünülmesi mümkün olmadığından 

ve şimdiki zaman başlangıç ve sonu birleştiren bir tür orta olduğundan zaman ebedî olmalı ve her iki 

yönde (geçmiş ve gelecek) uzanmalıdır. 
130 Van den Berg İbn Rüşd'e göre, Gazzâlî’nin yaptığı paralojizm tanımdaki bir yetersizliğe dayandığını 

belirtir. Simon Van Den Berg, “Notes”32. Paralojizm mantığa uygun ve geçerli gibi görünen fakat 

mantığa aykırı akıl yürütmelerdir. Paralojizm doğru muhakemede bulunmanın önüne engel teşkil eder 

ve onlar aracılığıyla bilgi elde edilemez. “Uçan her şey kuştur, kelebeklerde uçar, öyleyse kelebek de 

kuştur” önermesi bunun bir örneğidir. Yani iki ayrı şeyin benzer tek niteliğinden hareket ederek o iki 

şeyin aynılığını savunmak şeklinde bir yanılgı ortaya çıkmaktadır. Gülümser Durhan, “Mantıksal Akıl 

Yürütmede Önyargı ve Yanılgılar”, Mantık Araştırmaları Dergisi 4/8 (2022 ), 8-10. 



 71 

ile daha önce yok olduğu ân arasında bir zaman bulunur. Çünkü bir noktayı başka bir 

nokta izlemediği gibi bir ânı başka bir ân takip etmez. Dolayısıyla hareketin bulunduğu 

andan önce zorunlu olarak zaman vardır. 131 

İbn Rüşd, Gazzâlî’nin bu konuda söylediklerinin aksine ne üst önceye, ne ân 

noktaya ne de durumu olan nicelik durumu olmayan niceliğe benzediğini ifade eder. 

Kendisinden önce bir geçmiş bulunmayan ânın bulunabileceğini savunan kimse, böyle 

bir ân kabul ederek zamanı ve ânı ortadan kaldırmış daha sonrada başlangıcı 

bulunmayan bir zaman ortaya koymuş olur ki bu kendisiyle çelişiktir.132 Bu sebeple 

her sonradan var olan nesnedeki önceliğin varlığını vehmin tasavvur ettiği önceliğe 

bağlamak hatalıdır. Nitekim önceliği ortadan kaldıran kimse sonradan var olan şeyi de 

kaldırmış olur. 133 

Mekânsal olarak âlemin en uç noktasındaki sınırın onun büyüklüğüne dâhil 

olması ile zamanın hareketin başladığı ilk noktaya dâhil olup olmaması arasındaki 

ilişkiyi İbn Rüşd şöyle açıklar: “Zaman, sonun büyüklüğe bağlı olması anlamında 

harekete bağlı değildir. Son, büyüklüğün kendisinde bulunduğu için bu büyüklüğe 

bağlıdır. Zaman ile hareketin birbirinden ayrılmazlığı ise bundan farklıdır. Zamanın 

harekete bağlı olması sayının sayılan şeye bağlı olmasına benzer. Yani sayının, sayılan 

şeyin belirlenmesiyle belirlenmediği ve artmasıyla artmadığı durumu, zamanla hareket 

arasındaki ilişkide de aynı şekilde vardır. Bundan dolayı zaman her hareket ve 

hareketli için aynı olup her yerde bulunmaktadır. Örneğin bir grup insanın küçüklükten 

itibaren bir mağarada kaldıklarını varsayarsak, bu insanların âlemde duyu ile algılanan 

hiçbir hareketi algılayamamalarına karşın zamanı algıladıkları söylenebilir.134 Bundan 

dolayı Aristoteles zamanda hareketlerin varlığını, daha çok sayıda sayılanların 

 
131 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 42. 
132 İbn Rüşd, geçmişi bulunmayan bir ânı kabul etmenin başlangıcı bulunmayan bir zamanı kabule 

götüreceği ifadeleriyle Gazzâlî’nin âlemin ve zamanın başlangıcından önce, başlangıç yönünden 

sonsuz; bitiş yönünden sonlu yalnızca Tanrı’nın bulunup âlemin bulunmadığı bir zamanı kabul ettiğini 

varsayar görünmektedir. Oysa Gazzâlî geçmişi bulunmayan âlemin ve zamanın başladığı bir ilk ânı 

kabul eder. Bununla birlikte bu ândan önce zamanın olmadığını Tanrı’nın zamansız olarak var olduğunu 

savunur. Yani Gazzâlî’ye göre başlangıcı olmayan, Tanrı’nın bulunup âlemin bulunmadığı bir zaman 

yoktur.  
133 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 42. 
134 Aristoteles zaman ile ilişkili olarak bir mağara örneğinden söz etmez Platon'dan esinlenerek bedensel 

anlamda hiçbir duyu algımız çalışmasa ve karanlıkta olsak bile, ruhumuzdaki bir hareket aracılığıyla 

zamanı bilmemiz gerektiğini söyler. Simon Van Den Berg, “Notes” 34. 



 72 

varlığına benzediğini ifade eder. Aristoteles’in zaman tanımını tekrar hatırlayacak 

olursak zaman; harekette bulunan öncelik ve sonralık, dolayısıyla hareketin sayısıdır. 

Sonuç olarak sonradan var olan bir hareket varsa bu hareketten önce bir zamanında 

bulunması zorunludur. İbn Rüşd eleştirisini şu sözler ile bitirir: İşte böylece zamanın 

tabiatının büyüklüğün tabiatından çok daha farklı bir şey olduğu anlaşılmış olur.”135 

İbn Rüşd’ün zaman-mekân analojisine eleştirisini en kısa biçimiyle ifade 

edecek olursak, mekânsal sınır mantıksal olarak kendisinin ötesinde bir uzamın 

varlığını gerektirmezken, zamansal sınır kendi tabiatı gereği önceki ve sonraki bir 

zamanın varlığını gerektirir. Mekânsal sınırın, kendisinin ötesinde bir uzam 

gerektirmemesinin gerekçesi olarak, fiilen var olan bir büyüklükte artış olabileceğini 

tasavvur etmenin, büyüklüğün özünde ve tanımında bulunmayan bir şeyi tasavvur 

etmek anlamına geleceği ifade edilebilir. Çünkü ilk tasavvur bu artmanın yine fiilen 

var olan bir başka büyüklükte son bulmasını gerektirir ve bu şekilde sonsuza kadar 

gider. İbn Rüşd’e göre Gazzâlî’nin yanıldığı husus burasıdır. Çünkü birbirine bu 

yönden benzetilemeyecek olan fiziksel nokta ile zamansal ân arasında benzeşim 

kurmuştur. Fiziksel nokta ândan farklı olarak sabittir. Ân/şimdi ise sabit değildir ve 

her zaman bir önce ile sonrayı gerektirir. Fiziksel noktanın, ötesinde bir uzamın 

varlığına ihtiyacı yoktur.136 Mekânsal sonluluğu mümkün; zamansal sonluluğu 

imkânsız yapan da aralarındaki bu farktır.   

İbn Rüşd’ün eleştirisinde ân/şimdi ile ilgili görüşlerine değinecek olursak, ona 

göre ân, kendi başına var olamaz. Yalnızca geçmişin sonu ve geleceğin başlangıcı olan 

şimdi olması sebebiyle herhangi bir önceki zaman olmaksızın zamansal bir ân 

düşünülemediği gibi öncesinde zaman olmayan bir ân düşünmek de mantıksal bir 

çelişkidir. Bu durumda herhangi bir geçmişin sonu olmaksızın geleceğin başlangıcı 

olan bir ilk ân/şimdi neden kabul edilemez? sorusu gündeme gelmektedir. Bu soruya, 

“Söz konusu ân geleceğin başlangıcı olsaydı geleceğin bir parçası olurdu ve bundan 

dolayı şimdi olamazdı.” cevabı verilebilir. Bu cevapta kabul edilen aynı prensiple şu 

cevabı vermek de mümkündür: “İbn Rüşd’ün ifade ettiği gibi herhangi bir şimdinin 

geçmişin sonu olması gerektiği anlamsızdır. Çünkü o şimdi geçmişin sonu değil onun 

 
135 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 43. 
136 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 114. 



 73 

bir parçası olurdu ve şimdi olamazdı”. Moad burada klasik Aristocu zaman 

paradoksunun ortaya çıktığını belirtir. Geçmiş ile gelecek arasındaki bir sınır olarak 

şimdinin kendi başına bir varlığı yoktur ve aynı zamanda geçmiş ve gelecekte bu 

sınırla ilişkili olarak vardır.137 Yani bir şimdi olmazsa geçmiş ve gelecek olamaz, 

geçmiş ve gelecek olmazsa bir şimdi olamaz. Dolayısıyla ne geçmişin ne geleceğin ne 

de şimdinin kendi başlarına bir gerçekliği vardır. Aristoteles nihai olarak zamanın 

bağımsız gerçekliğine ilişkin bir kanıt sunmasa da zamanın nasıl algılandığı üzerinden 

açıklamalarını sürdürür. Aristoteles’e göre zamanı ancak hareketi önce ve sonra ile 

işaretlediğimizde kavrarız ve ancak harekette önce ve sonrayı algıladığımızda zamanın 

geçtiğini söyleyebiliriz. Her iki ucu (önce-sonra) ortadan farklı olarak 

düşündüğümüzde ve zihin şimdinin biri önce diğeri sonra olmak üzere iki tane 

olduğunu söylediğinde işte bu söylenen zamandır.138 

Moad, antik dönem yorumcularının Aristoteles’in zamanı ne kadar gerçek 

kabul ettiği konusunda farklı yorumlarda bulunmak için iyi nedenleri olduğunu söyler. 

Çünkü Aristonun zaman görüşünde ve İbn Rüşd’ün konumuzla ilgili olarak 

eleştirilerinde ifade ettiklerinden hareketle şimdi, hayal gücünün hareketin 

sürekliliğine koyduğu sınıra benzemektedir. Bu durum da geçmiş, gelecek ve şimdi 

nefsin eylemleri olmuş olur. İbn Rüşd bu sorunlarla ilgili görüşlerinin, daha önce 

Gazzâlî’nin kipli ifadelerin işaret ettiği bir zamansal gerçeklik olmasının zorunlu 

olmadığı, geçmiş ve geleceğin bu anlamda izâfî olduğunu belirttiği bölümde zamanın 

gerçekliğini savunur biçimde verdiği cevaplar ile benzediğini söyleyebiliriz. İbn 

Rüşd’e göre hareket ve zaman arasındaki bağlantı zorunlu ve gerçektir, zaman nefsin 

hareket içinde inşa ettiği bir şey olmakla birlikte ne hareket ne de zaman ortadan 

kaldırılabilir.139 Zaman ancak harekete tabi olmayan varlıklar için yoktur. Moad bu 

noktada Aristoteles’de olduğu gibi paradoksal bir şimdi görüşünde olan İbn Rüşd’e şu 

itirazı getirir: Eğer ânın kendisi yalnızca zihin tarafından ortaya konulan bir sınır ise, 

ânın zorunlu olarak bir önceki zamanı gerektirdiğini iddia etmek yalnızca bir ilk ânın 

hayal edilemeyeceğini iddia etmek anlamına gelir. Dolayısıyla ilk ânın hayal 

edilememesi, öncesinde bir zamanın olduğunu kanıtlamaz. Çünkü ân, zihin tarafından 

 
137 Moad, Coherence of the Incoherence, 142. 
138 Aristoteles, Fizik, 185-187. 
139 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 40. 



 74 

ortaya konulan bir sınırdır ve öncesi olmayan bir ilk ânı kabul edememek ândan önce 

zorunlu olarak bir zamanın varlığını kanıtlamaz.140 

İbn Rüşd’ün Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisine getirdiği eleştirilerden 

değinmemiz gereken bir diğeri husus ise zaman ile hareket arasındaki ilişkinin mekân 

ve büyüklük arasındaki ilişkiden farklı olduğudur. Mekânsal sınır büyüklüğe içkinken 

zaman harekete içkin değildir. Şöyle ki mekânsal sınır büyüklüğün içerisine dâhil olan 

bir şeydir ve söz konusu mekân, büyüklüğün de mekânıdır. Ancak zamanın hareketle 

olan ilişkisi daha çok sayının sayılan şeyle ilişkisine benzer. Yani hareketin sayısı olan 

zaman, saydığı şeyin içerisine dâhil olmaz. Daha da açacak olursak Marmuranın ifade 

ettiği gibi, nasıl ki sayı alt tabakanın bireyselliği tarafından bireyselleştirilemiyor ya 

da onun çoğulluğu tarafından çoğullaştırılamıyorsa zaman da farklı hareketler 

tarafından ne bireyselleştirilir ne de çoğullaştırılır.141  Örneğin on atı saymak için bir 

on ve on kuzuyu saymak için başka bir on yoktur. Her ikisi içinde aynı on sayısı vardır. 

Bunun gibi tüm hareketler için ayrı bir zaman yoktur her biri için tek bir zaman vardır. 

İbn Rüşd’e göre sayılan şeyin meydana gelmesi için sayının varlığa gelmesi gerekmez. 

Bunun aksine sayının varlığı sayılan şeyin varlığı için gerekli bir koşuldur. Aynı 

şekilde bir hareketin meydana gelmesi onu sayan zamanın önceden var olmasını 

gerektirir.  

 İbn Rüşd’ün zaman ile hareket arasındaki ilişkiyi sayı ve sayılan arasındaki 

ilişkiden hareketle açıklaması onun aleyhine şöyle bir itirazı mümkün kılmaktadır. 

Sayının, sayılanın(on at) varlığı için gerekli bir koşul olduğu kabul edilse de bu, 

sayının zaman içinde sayılandan(atlardan)  önce var olması gerektiği anlamına gelir 

mi? Bundan ziyade sayılanın olması için sayının olması gerektiği anlamı çıkar. Sayının 

sayılandan zaman olarak önce var olması anlamı zorunlu değildir. Tıpkı bu örnekte 

olduğu gibi zaman da hareket için gerekli bir koşuldur ancak zamanın hareketten 

zamansal olarak önce var olduğu söylenemez. Yani zamanın harekete olan önceliği 

zamansal olmaktan ziyade özseldir. Netice itibariyle İbn Rüşd zaman ile hareket ve 

mekân ile büyüklük arasındaki farka işaret etmekte haklı olsa da kendisinin amaçladığı 

 
140 Moad, Coherence of the Incoherence, 143. 
141 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 113. 



 75 

zamandan önce gelmesi zorunlu olan bir zamanın varlığı sonucuna ulaştığı 

söylenemez.142  

Marmura, İbn Rüşd’ün analojiye getirdiği itirazlardan zaman tanımıyla ilişki 

olarak bir döngüselliğe dikkat çekmektedir. İbn Rüşd zamanı, Aristoteles’de olduğu 

gibi önce ve sonra ile bağlantılı olarak hareketin sayımı şeklinde tanımlar. Bu 

tanımdaki önce ve sonra zamanın değil hareketin öncesi sonrası olmalıdır. Aksi 

takdirde zaman tanımı döngüsel olacaktır. Dolayısıyla İbn Rüşd’ün eleştirisinin 

merkezî noktası olan ânın/şimdinin her zaman bir önceye ve sonraya sahip olması 

ancak hareketin her zaman bir önce ve sonraya sahip olması durumunda gereklidir. 

Yani zaman ancak hareket ezelî ise ezelî olabilir. Başlangıçta zamanın her zaman bir 

öncesi ve sonrası olması gerektiğini söylemek hareketin ebedî olduğu varsayar. Fakat 

meselede söz konusu olan nokta tam da hareketin ebedîliği. Hem filozoflar hem de İbn 

Rüşd zamanın ezelî olmasından hareketin ezelî olduğu çıkarırken, kendi terimleriyle 

hareketin ezelîliğini zamanın ezelîliğinden çıkarırlar. Bir başka deyişle zamanın her 

zaman bir öncesi ve sonrası olması gerektiğini söylemek hareketin ebedî olmasını 

varsayar. Hareketin ebedîliği ise zamanın bir öncesi ve sonrası olmasına bağlıdır. 

Dolayısıyla argüman döngüsellik içermektedir. İbn Rüşd’ün zaman ile hareket 

arasındaki ilişkinin mekân ile büyüklük arasındaki ilişkiden farkı olduğu yönündeki 

argümanı zamanın yalnızca belirli bir hareketle sınırlı olmadığını tüm hareketler için 

geçerli olduğunu kanıtlar. Zamandan önce zamanın varlığını yani zamanın ezelîliğini 

kanıtlamaz 143 

Âlemin kıdemine ilişkin filozofların zaman delilinin döngüsellik içerip 

içermediği tartışması daha önce ele alındığı için burada üzerinde durulmayacaktır. 

Ancak burada birkaç hususu belirtmekte fayda vardır. Marmura burada hem 

filozofların delilinin hem de İbn Rüşd’ün analojiye getirdiği eleştirilerdeki 

argümanlarının döngüsel olduğunu belirtmiştir. Döngüsellik eleştirisi zamanın 

tanımından ve mahiyetinden hareketle zamanın ezelî olduğu ispatlandığı durumda 

mevzubahis olmaktadır. Hatırlanacağı üzere İslâm filozoflarının delili yalnızca 

zamanın mahiyeti üzerinden hareket etmez, zâtî sebebin sonucuyla eş zamanlı olması 

 
142 Moad, Coherence of the Incoherence, 144. 
143 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 115-116 



 76 

ve Tanrı’nın kadîm olması prensiplerinden de hareket eder. Bu anlamda Marmura’nın 

döngüsellik eleştirisi, İbn Rüşd’ün ân/şimdi ve zaman ile ilgili “Zamanın her zaman 

bir öncesi ve sonrası olması gerektiğinden hareketin ebedîliğini, hareketin her zaman 

bir öncesi ve sonrası olmasından hareketle de zamanın ebedîliğini gerektirir.” şeklinde 

ifade edebileceğimiz tahlilleri için geçerli olabilir. Ancak filozofların âlemin kıdemine 

ilişkin zaman delili için aynı döngüsellik eleştirisinin geçerli olmadığını söyleyebiliriz. 

1.8. Tanrı-Âlem İlişkisinde Zamanı ve Mekânı Algılayan Vehmin Etkisi: 

Gazzâlî’nin Yaklaşımı 

Zamanın merkezî kavram olduğu filozofların âlemin kıdemine ilişkin ikinci 

delilinin birinci şeklindeki Gazzâlî’nin son sözlerine geçmeden önce buraya kadar olan 

tartışmayı özetlemek münazaranın seyrini ve sonucu görmeyi kolaylaştıracaktır.  

Hatırlanacağı üzere zaman delili ayrık şartlı kıyas olarak Tanrı’nın âleme 

önceliğinin ya zâtî ya da zamansal olduğu şeklinde iki seçenekle başlar. Eğer Tanrı’nın 

âleme önceliği zamansal ise âlemin varlığa gelişinden önce yalnızca Tanrı’nın 

bulunduğu bir zaman var olmuş olur. Bu zaman başlangıç yönünden sonsuz, bitiş 

yönünden sonlu bir zamandır. Başlangıcı itibariyle sonludur. Çünkü Tanrı’nın 

başlangıcı yoktur ve bahsi geçen zaman âlem varlığa gelmeden önce başlangıç 

yönünden sonsuz bir şekilde vardır. Bitiş yönünden sonludur çünkü âlemin varlığa 

gelişi ile birlikte bu zaman yani -Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı zaman- sona 

ermiştir. Bununla birlikte zaman hareketin ölçüsüdür. Dolayısıyla hareket yoksa 

zaman da yoktur. Hareket ise hareket hâlinde olan şeyi (âlem) gerektirir. Tersinden 

akıl yürütmeyi tekrarlayacak olursak, âlem yoksa hareket olmaz, hareket yoksa zaman 

olmaz ve dolayısıyla âlem yoksa zaman da yoktur sonucuna ulaşılır. Şu hâlde 

Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olduğu durumda âlemin ve zamanın varlığından 

önce başlangıç yönüyle sonsuz bitiş yönüyle sonlu bir zaman kabul edilmiş olur ki bu 

açık bir çelişkidir. Bu nedenle öncelik zamansal değildir. Tanrı’nın âleme önceliği 

zamansal değilse zâtîdir. Önceliğin zâtî olduğu durumda ise Tanrı ile âlem eş 

zamanlıdır. Çünkü zâtî illet malülü ile beraberdir. Dolayısıyla öncelik zâtî ise ya Tanrı 

ve âlem kadîmdir ya da Tanrı ve âlem hâdistir. Tanrı kadîmdir. Dolayısıyla önceliğin 



 77 

zâtî olması durumunda Tanrı ile âlemin eş zamanlı olması gerektiğinden dolayı âlem 

de kadîmdir.  

Gazzâlî, filozofların zaman delilinde ki hem önceliğin zâtî seçeneğine hem de 

zamansal seçeneğine itirazlar getirir. Şöyle ki Tanrı’nın âleme önceliğin zâtî ve 

zamansal olmak üzere her iki seçeneğinde de Tanrı’nın zamandan bağımsız olduğu 

gerçeği gerekli şekilde ortaya koyulmamıştır. Önceliğin zamansal olmasının 

varsayıldığı seçenekte ortaya çıkan, âlemin ve zamanın varlığından önce bir zamanın 

varlığı çelişkisi ile Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olmadığı ortaya koyulur. 

Ayrık şartlı kıyas gereği geriye önceliğin zâtî olması seçeneği kalır. Ancak bu 

seçenekte de Tanrı ile âlemin eş zamanlılığı savunulur. Yani önceliğin zamansal 

olduğu seçenekte çürütülen Tanrı ile âlem arasındaki zamansal ilişki önceliğin zâtî 

olduğu seçenekte devam etmektedir. Bu durum delilde yapılan ayrımın hatalı 

olduğunu gösterir. Çünkü zâtî öncelik seçeneği de zamansallık içermektedir. Zira eş 

zamanlılığın kendisi de bir zamansal ilişkidir. Gazzâlî zamanın hâdis ve yaratılmış 

olduğunu ifade ederek zaman delilinin her iki seçeneğine itirazını sürdürür. Ona göre 

zaman da âlem gibi yaratılmıştır ve zamanın varlığa gelişinden önce herhangi bir 

zaman yoktur. Yani Tanrı kadîmdir âlem ve zaman ise hâdistir. Peki, bu durumda 

kadîm olan Tanrı’nın hâdis olan âleme önceliği nasıl açıklanacaktır? Gazzâlî “Tanrı 

vardı ve âlem yoktu.” ifadesinin yalnızca Tanrı’nın varlığı ve âlemin yokluğu 

anlamlarını içerdiğini ifade eder. Yani Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı bir zaman 

anlamı barındırmaz. Aynı şekilde “Tanrı vardı onunla birlikte âlemde vardı.” ifadesi 

de sadece zâtların varlığı anlamına gelir. Tanrı’nın âlemden önce oluşu ile O’nun 

varlık bakımından tekilliği (infiradı) kastedilir. Bu noktada Gazzâlî’nin önceliğin 

zamansal olması seçeneğine getirdiği itiraz şu şekilde ifade edilebilir: Zamanın 

başlangıcı olduğunu kabul etmek ondan önce gelen bir zamanın varlığını gerektirmez. 

Çünkü zaman yaratılmıştır ve ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlıdır. Yani âlemin 

varlığa gelişinden önce içinde Tanrı’nın olduğu, başlangıç yönünden sonsuz bitiş 

yönünden sonlu bir zaman tasavvur etmek gerekmez. Tanrı’nın var olup âlemin 

olmadığı durumda zâtların varlığı ve yokluğu anlamlarına ek olarak üçüncü bir anlam 

olarak zaman anlamı da ekleyen vehimdir. Vehim bir durumu düşündüğünde mutlaka 

o duruma ilişen bir zaman tasavvur eder. Vehmin yanılgılarına ise itibar edilmez.  



 78 

Filozoflar’ın Gazzâlî’nin itirazlarına getirdiği cevap ise “Tanrı vardı âlem 

yoktu.” ifadesinin sadece zâtların varlığı ve yokluğu anlamlarına gelmediği üçüncü bir 

mefhum olarak zaman anlamı içerdiği şeklindedir. Nitekim zaman bildiren lafızlar 

hariçte tahakkuk etmiş bir zamana işaret ederler. Filozoflar bu görüşlerini ispat için bir 

varsayım kurarlar. Şöyle ki, “Tanrı varlığı ve âlem yokluğu düşünüldüğünde, âlemin 

varlığa gelişinden sonra tekrar âlemin yok olacağı bir durum farz edilir. Bu durumda 

“Tanrı vardı âlem yoktu.” ifadesi yalnızca âlemin varlığa gelişinden önceki yokluğu 

ifade etmek için kullanılırken, “Tanrı var ve âlem yok olacak” ifadesi de âlemin varlığa 

gelişinden sonraki yokluğu için kullanılır. Şayet söz konusu durumlar için üçüncü bir 

mefhum olarak zaman kabul edilmezse iki ayrı yokluk durumu için tek bir lafız 

kullanılmış olur ki bu da hatalı bir sonuçtur. Netice itibariyle “vardı ve yoktu” 

lafızlarında zaman anlamı bulunur. Bu anlam geçmiştir. Geçmiş bizâtîhî olarak 

zamana bigayrihî olarak ise harekete delalet eder. Çünkü zaman hareketin ölçüsüdür. 

Dolayısıyla başlangıçlı bir âlem kabul edildiğinde âlemin varoluşuna kadar devam 

eden ve varoluşunda biten bir zaman zorunlu olarak kabul edilir. 

 Gazzâlî’nin filozofların karşıt itirazına getirdiği cevaba gelecek olursak, O, 

filozofların kiplerin üçüncü bir anlam olarak zamanı içerdiğini ve bunun da dış 

dünyada tahakkuk etmiş bir zamanın varlığına delalet ettiğini ispatlarken kullandığı 

yöntemin -gelecekte âlemin yokluğunu varsayılması- aynıyla cevap verir. Tanrı var ve 

âlem yok iken, âlemin varlığa gelişinden sonra gelecekte âlemin tekrar yok olduğu 

varsayımı üzerine sonrasında âlemin var olacağı bir durum daha farz edilir. Böylece 

âlemin ilk baştaki yokluğu ve varlığa geldikten sonraki yokluğu için “Âlem yoktu” 

ifadesi kullanılmış olur. Lafızlar arasında olduğu düşünülen fark yalnızca bize izâfetle 

gerekli olan bir nispetten ibarettir. Bu durumda gelecek geçmişe dönüşmüş olur ve 

gelecekteki duruma, ona özel işaret eden lafız yerine geçmiş lafzıyla işaret edilebilir. 

Dolayısıyla alınacak referans noktalarına göre geçmiş, şimdi ve gelecek sürekli 

değişmektedir. Yani bir durumu geçmiş veya gelecek olarak nitelemek o durumun 

bizâtîhi sahip olduğu bir nitelik değildir. Çünkü durumlara işaret eden lafızlar ve 

durumların kendisi değişkenlik gösterir. Bu sebeple tartışmadaki söz konusu 

durumlara işaret eden lafızlar, hariçte var olan bir zamana değil sadece alınan referans 

noktasına göre önceliği ve sonralığı ifade eder. Tanrı’nın zamansızlığı ve zamanın 



 79 

ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlı olduğu göz önünde bulundurulduğunda, zamansız 

bir varlık için, Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı durum âlemin var olduğu durumdan 

önce değildir. Sadece zâtların varlığı ve yokluğu anlamında “Âlem vardır ve yoktur. 

Söz konusu iki durumun zamansal bir öncelik içerdiğinin düşünülmesi zamansal 

varlıklar olan bizlere nispetledir. Nitekim zihnimiz mutlaka bir referans noktası alarak 

durumları birbirine göre önce ve sonra olarak algılar. Öncesi olmayan ve zamansal 

olmayan bir başlangıcı vehim tasavvur edemez. Filozofların iddia ettiğinin aksine 

Tanrı’nın var olup âlemin olmaması, âlemin ve zamanın varlığa gelişinden önce bir 

zamanın varlığını gerektirmez. 

 Gazzâlî vehmin söz konusu acziyeti sebebiyle zamandan önce zaman 

çelişkisinin gerekmediği şeklindeki görüşünü güçlendirmek adına bir analojiye 

başvurur. Bu analojide filozofların mekân ile ilgili kabul ettiği görüşlerden hareket 

ederek bu görüşlerinin zaman hakkında da geçerli olması gerektiğini ortaya koyar. 

Filozoflara göre mekânın ötesinde bir boşluk ve doluluk yoktur. Her ne kadar vehim 

böyle bir şeyi farz etse de aklî delil ile mekânın ötesinde bir uzamın olmadığı ortaya 

koyulur. O, âlemin altı ile üstünü zamanın öncesi ve sonrası ile kıyaslayarak söz 

konusu hükmün zaman konusunda da geçerli olması gerektiği savunur. Üstün üstünde 

her hangi bir üst yok ise aynı şekilde öncenin öncesinde de herhangi bir önce yoktur. 

Sonrasında Gazzâlî filozoflar tarafından analojiye gelebilecek bir itiraza yer verir. Bu 

itirazda âlem küre şeklinde olduğu için onun üstü ve altının bulunmadığı ifade edilir. 

Aynı zamanda üst ve alt kavramları göreceli olup birbirlerinin yerine geçebilmektedir. 

Yani referans noktasına göre üst alta, alt üste dönüşebilir. Oysa kıyas yapılan âlemin 

öncesi ve sonrası böyle değildir. Âlemin öncesi sonrasına, sonrası öncesine dönüşmez, 

onların nesnel bir gerçeklikleri vardır. Dolayısıyla mekânsal ve göreli kavramlar olan 

üst ve alt ile zamansal ve sabit kavramlar olan önce sonra arasında bir analoji 

kurulamaz. Gazzâlî bu itiraza kavram değişikliğine giderek karşılık vermeye çalışır. 

Zaman-mekân analojisinde kullandığı yeni kavramlar iç ve dıştır. İç ve dış; önce ve 

sonra gibi göreceli olmayıp sabit bir gerçeklikleri olan kavramlardır. Yeni analoji, 

âlemin dışında bir mekânın olup olmaması ile zamanın öncesinde bir zamanın olup 

olmaması arasındadır. Nihai olarak, filozoflarca her ne kadar vehim aksini tasavvur 

etse de âlemin dışında, âlemin son bulduğu yüzey anlamı hariç herhangi bir boşluk 



 80 

veya doluluk olmak üzere bir mekânın varlığı yoktur. Gazzâlî tıpkı bu akıl yürütmede 

olduğu gibi -her ne kadar vehim zıttını düşünse de- zamanın öncesinde, zamanın ilk 

başladığı nokta anlamı hariç herhangi bir önce ve bu öncenin delalet ettiği bir zamanın 

gerçekliğinin olmadığını ortaya koyar. 

 Zaman delilinin birinci şeklindeki Gazzâlî ve filozoflar arasında cereyan eden 

tartışmayı özetlediğimize göre Gazzâlî’nin bu meselede filozofları ilzamına ve 

tartışmayı noktaladığı bölümü ele almaya geçebiliriz.  

“Şöyle ki, geriye artık şöyle denilmesi kalıyor: Allah’ın varlığı vardır 

ve O’nunla beraber âlem yoktur ifadesi üçüncü bir şeyin (zaman)  ispatını 

gerektirmez. Üçüncü şeyin vehmin bir ürünü olduğunun delili onun zaman ve 

mekâna bağlı olarak işlemesidir. Nitekim her ne kadar hasım (filozof) âlemin 

kadîm olduğunu kabul etse de vehim onun (hâdis) sonradan yaratıldığını 

düşünmekten geri duramaz. Aynı şekilde biz (kelamcılar), âlemin sonradan 

yaratılmış (hâdis) olduğunu kabul etsek de vehmimiz bazen onun kadîm 

olduğunu düşünmekten geri duramaz. Zamana dönecek olursak, hasım 

(filozof), öncesi olmayan bir zamanın yaratılmışlığını farz edemez. İnanılanın 

aksine vehim bunu bir varsayım olarak mümkün görse de tıpkı mekân 

konusunda olduğu gibi, bu vehimde canlandırılması mümkün olmayan bir 

şeydir. Âlemin sonlu olduğuna inanan ve inanmayanların her biri ötesinde 

boşluk ve doluluk bulunmayan bir cismi anlamaktan acizdirler ki vehim de 

böyle bir şeyi kabul etmekten kaçınır. Ancak denilmiştir ki, sarih akıl, delil 

gereğince ötesinde boşluk ve doluluk bulunmayan bir cismi kabul ediyorsa 

vehim aksini tasavvur etse de ona itibar edilmez. Tıpkı bunun gibi vehim 

öncesi olmayan bir başlangıcı kabul etmese de sarih akıl kendisinden önce bir 

şey bulunmayan bir başlangıcı (zaman) kabul eder. Bu hususta vehme itibar 

edilmez. Çünkü o her sonlu cismi başka bir cisimle veya bir boşluk ile 

kavramaya alışık olduğu için metafizik (gâib) alanı da kavrayamaz. Aynı 

şekilde vehim sonradan varlığa geleni ancak öncesinde bir şey takdir ederek 

tasavvur eder. Bu nedenle o –varlığı sona ermiş bir varlık şeklideki- öncesi 

bulunmayan bir hâdisi kabul etmeye yanaşmaz. İşte yanılgının sebebi budur. 

Bu tartışma ile hasıma karşı koyma sağlanmıştır.”144 

 Gelinen noktada Gazzâlî’nin zaman delilinde Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî 

ve zamansal olması seçeneklerine getirdiği eleştiriler bağlamında, Tanrı’nın zamansız 

anlamda kadîm, âlemin ise zamansal olarak hâdis olduğu bir öncelik türünün mümkün 

olduğunu savunduğu söylenilebilir. Yani “Tanrı vardır ve âlem yoktur”. Daha sonra 

âlem ve zaman varlığa gelmiştir. Bu durumda âlemin ve zamanın varlığa 

 
144 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 89.  Terkan, “Tehāfutu’l-Felāsife Eleştirmeli Metin” 254-256. 



 81 

gelmelerinden önce yalnızca Tanrı’nın bulunup âlemin bulunmadığı bir zamanın 

bulunduğu eleştirisi tartışma boyunca gerek zamansallık bildiren lafızların delaletleri 

gerekse de zaman-mekân analojisi bağlamında farklı şekillerde dile getirilmiştir. 

Gazzâlî’nin söz konusu eleştiriye buraya kadar olan tartışma boyunca ve son pasajda 

esas olarak getirdiği cevabı şu şekilde ifade edebiliriz: Tanrı’nın kadîm olup âlemin ve 

zamanın başlangıçlı bir şekilde varlığa geldikleri kabul edildiğinde bu başlangıçtan 

önce bir zamanın varlığını düşünen aslında vehimdir. Gazzâlî bu öz cevabını tartışma 

boyunca farklı bağlamlarda dile getirmiştir. Örneğin O, “Tanrı vardı âlem yoktu.” 

ifadesine üçüncü bir mefhum olarak Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı bir zamanı 

ekleyenin vehim olduğunun ifade eder. Zaman mekân analojisinde hatırlanacağı üzere, 

vehmin mekânın ötesinde bir boşluk ve doluluğu varsaymasına rağmen filozofların 

böyle bir mekânsal uzamı kabul etmemelerinden hareketle Gazzâlî’nin zamanın 

başlangıcının öncesinde gelen bir zamanı vehim varsaysa da böyle bir zamansal 

uzamın kabul edilemeyeceğini ortaya koyması da örnek olarak gösterilebilir. 

Değinilen bu görüşlerin ortak noktası vehmin öncesi olamayan bir başlangıcı, ötesinde 

boşluk veya doluluk olmayan bir nesneyi kavramaktaki yetersizliğine yapılan 

vurgudur. Bu anlamda Gazzâlî’nin filozoflara getirdiği eleştiri zaman konusunda 

vehmin hükümlerine tabi oldukları şeklindedir. Bunu da onların mekân söz konusu 

olduğunda vehme hükmüne karşılık aklın delili ile sonuca varmalarına rağmen aynı 

şekilde vehmin yetersizliği sebebiyle algılayamadığı öncesi olmayan başlangıcı adeta 

aklın hükmü gibi kabul etmeleridir.  

Tartışmada ki kavramlar ile izah edecek olursak, başlangıcı olan âlem ve 

zamandan önce gelen sonsuz bir zaman olduğunun düşünülmesinin nedeni vehimdir. 

Sarih aklın olduğu yerde ise vehmin hükümlerine itibar edilmez. Esasında filozoflar 

mekân konusunda belirtilen esasa göre davranmışlardır ancak zaman mevzu bahis 

olduğunda aklın yerine vehmin hükümlerine uymuşlardır. Dolayısıyla nihai olarak 

Gazzâlî’ye göre Tanrı kadîmdir âlem ve zaman hâdistir. Hâdis olan âlem ve zamandan 

önce gelen bir zaman yoktur. Zaman, âlem ile birlikte yaratılmıştır ve ontolojik olarak 

Tanrı’ya bağımlıdır. Tanrı ise zamansız bir şekilde hâdis olan âlemden öncedir.  



 82 

1.9. Epistemolojik Açıdan Vehim Kuvvesi  

 Münazara boyunca vehim kuvvesine sürekli atıf yapılması ve onun öncesiz 

başlangıç ile ötesi olmayan mekânı tasavvur edememesi üzerinden getirilen eleştiriler 

özel olarak vehim kuvvesinin mahiyeti ve söz konusu yetersizliğinin neden 

kaynaklandığının incelenmesini gerektirir. Vehmi incelemeye geçmeden Gazzâlî’nin 

Tehâfüt’te filozofların görüşlerini aktarırken kullandığı kaynağın ve görüşlerine 

eleştiri getirdiği filozofun İbn Sînâ olduğunun hatırlatılması gerekir. Bu sebeple vehim 

epistomolojinin bir kavramı olarak İbn Sînâ’nin görüşlerinden hareketle ele 

alınacaktır. 

 Vehim, sözlükte kuruntu, zan, tahmin ve içe doğan şey gibi anlamlara 

gelmektedir. Bilgi değeri söz konusu olduğunda iki önermeden tercihe daha uzak ve 

iki kanaatten daha zayıf olan anlamında kullanılır.145 Ek olarak gelecek ile ilgili zan, 

tahmin hayal manalarına da gelmektedir. Vehmi sistematik bir şekilde epistomolojinin 

bir kavramı olarak ele alan ve Aristoteles’in nefs teorisine dayanarak geliştiren İbn 

Sînâ’dır. O öncelikle zihnin idrakini duyusal idrak ve aklî idrak şeklinde ikiye ayırır. 

Duyusal idrak ise iç ve dış idrak güçleri olmak üzere ikiye ayrılır. İç idrak güçleri beş 

duyudan elde edilen verilerin işlenmesine göre beş melekeden oluşur. Bu beş meleke 

hiss-i müşterek, tasavvur, tahayyül, vehm ve hafızadır. Dış duyulardan elden edilen 

veriler hiss-i müşterekte toplanır. Tasavvur melekesi toplanan verileri saklar. Tahayyül 

melekesi bu verileri ayrıştırıp birleştirme işlevi görür. Tahayyül gücünün bir üstünde 

yer alan vehim kuvvesi ise daha öncesinde birleştirilip ayrıştırılan veriler hakkında 

değerlendirmeler yapıp yargılarda bulunur. Vehim bu hüküm ve değerlendirmeleri ise 

gerektiği durumlarda tekrar getirilmesi için hafızada saklanır. Bu anlamıyla hem 

hayvanî hem de insanî nefste bulunan vehim gücü, iç idrak güçlerinin duyu verileri 

düzeyindeki hâkimi konumundadır. İbn Sînâ felsefesinde vehim, dış duyular 

tarafından algılanamayan bilgileri kavrayan ve hükümler veren bir çeşit yargı gücüdür. 

Vehmin söz konusu yargıları ile ilgili literatürde verilen en yaygın örnek koyunun daha 

önce kurdu görüp tanımamasına rağmen onun düşmanı olduğunu sezip kaçmasıdır.146 

İbn Sînâ’ya göre vehim gücü bu tarz yargılara Allah’ın rahmeti gereği insan ve 

 
145 Ali Durusoy, “Vehim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 25 Şubat 2024) 
146 Seyyid Şerîf Cürcânî, et-Ta‘rîfât, çev. Arif Erkan (İstanbul: Bahar Yayınları 1997), 247.   



 83 

hayvanların fıtratlarına koyduğu ilham ile ulaşır. Vehim gücünün, elde ettiği 

duyulardan hareketle benzetmeler yaparak verdiği hükme örnek olarak ise sarı suyu 

bala benzeterek onun tatlı olduğuna hükmetmesi verilebilir. Buradan hareketle vehim 

gücünün hükümleri hakkında şunlar söylenebilir: Tekil yargılarda bulunur, mantıkî 

ayrımdan yoksundur ayrıca hükümleri duyu algılarına ilişkindir, hüküm verildiği 

esnada duyular tarafından algılanmayıp daha sonra duyular tarafından 

doğrulanabilecek yargılardır.147  

Sadreddîn-i Şîrâzî’ye göre ise vehim gücü nesnelerdeki anlamları tasavvur 

eder, onları maddelerinden ve onunla ilişkili niteliklerden ayırır. Ancak bununla 

beraber vehmin kendisi de sürekli maddî olanla bağlantılı olduğu için nesnelerden 

gelen idrakleri tam anlamıyla soyut manalara dönüştüremez. Şayet vehim tüm bu 

maddeye ilişkin bağlantılarından kurtulabilseydi o zaman vehim değil akıl olmuş 

olurdu. Yani ona göre vehim, mertebesinden inmiş akıl gibidir. Ancak belirtilmelidir 

ki vehim, akla zıt ve aykırı olan bir meleke değildir. Yalnızca mütehayyile ve duyu 

verilerine bağlı işleyen bir çeşit akıldır. Vehim gücüyle elde edilen hükümlerin 

doğruluğu kesinleşip maddî ilişkilerden arındırılırsa bu hükümler aklî olarak kabul 

edilebilir.148 

 Vehim, tasavvurda toplanan duyu verilerini birleştirip ayrıştıran tahayyülden 

sonra gelip bu birleşip ayrıştırılan veriler hakkında hüküm ve değerlendirmelerde 

bulunur. Hatta bu değerlendirmeler özelinde vehmin idrak ettiği anlamların soyut 

olduğu da söylenebilir. Ancak Vehim, zaman ve mekâna bağlı olarak faaliyette 

bulunduğu için idrak ettiği anlamları tam anlamıyla soyutlayamaz. Konumuz özelinde 

vehmin bu sınırlılığına vehim öncesiz başlangıcı kavrayamaması örnek olarak 

verilebilir. Vehm, bir başlangıç düşündüğünde mutlaka öncesinde bir zaman da 

tasavvur eder. Aynı şekilde bir nesneyi başka bir nesneye bitişik olmadan kavrayamaz, 

bir nesne düşündüğünde mutlaka o nesnenin ötesinde bir boşluk veya başka bir 

 
147 İbn Rüşd Tehâfüt’ün on sekizinci meselesi olan insan nefsinin mücerretliğinin tartışıldığı bölümde 

Gazzâlî’nin İbn Sînâ’dan nefs ve iç-dış idrak güçleri hakkındaki aktarımlarına vehim kuvvesi özelinde 

bir eleştiri getirir. Burada İbn Sînâ’nın mütehayyileden ayrı bir iç idrak gücü olarak vehmi ortaya 

koymasıyla filozoflardan ayrıldığını belirtir. Koyunun kurttan düşmanlık sezmesi mütehayyile gücü 

sebebiyledir, hayvanda mütehayyileden daha üstün bir güç bulunmaz insanda ise bunun üstünde akıl 

gücü bulunur. İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 309-311, Durusoy, “Vehim” 
148 Durusoy, “Vehim”.  



 84 

nesneyle olan doluluk da tasavvur eder. Bir diğer dikkat çekici örneği Tehâfut’ün 

âlemin kıdemine dair birinci delilinde görürüz. Bu meselede tartışılan husus, Tanrı’nın 

âlemi neden yarattığı andan daha önce veya sonra yaratmadığı? Sorusuna karşı O’nun 

yaratabileceği mümkün anlardan birinde yalnızca iradesiyle tercihte bulunarak 

yarattığı şeklinde verilen cevap özelinde iradeyi bir tercih ettirmeye yöneltecek 

herhangi etken olmadan sadece kendisi sebebiyle iki birbirine eşit mümkün şeyden 

birini tercih edebilir mi edemez mi tartışmasıdır. Bu noktada iradenin tercihte 

bulunabileceğini savunan Gazzâlî, örnek olarak tüm nitelikleri bakımından birbirine 

eşit iki hurmayı son derece aç birine sunduğunuzda bu iki hurmadan birini sadece 

iradesiyle herhangi bir etken olmadan tercih edeceğini ortaya koymaktadır. Gazzâlî 

burada iradenin tüm yönlerden birbirine benzer olan şeyi diğerinden ayırt edici bir güç 

olduğunu ortaya koyarken filozoflar ise hem iradenin söz konusu fonksiyonunu hem 

de birbirine tüm nitelikler bakımından benzer iki şeyin düşünülemez olduğunu ifade 

etmektedir. Gazzâlî filozofların görüşünü bir benzetme ile tahlil eder:  

“Bu, birisinin, dünyanın ne içinde ne dışında var olan, onunla ne bağlantılı 

ne de bağlantısız bir öz düşünülemez çünkü onu kendi terimlerimizle ifade 

edemeyiz demesine benzer ki ona şöyle söylenir. Bu senin vehminin ürünüdür, 

yoksa aklî delil ile akıl sahibi kimseler bunun doğruluğunu görmüştür.”149  

Verilen örnekten anlaşılacağı üzere Tanrı’nın ne dünyanın içinde ne dışında ne onunla 

bağlantılı ne de bağlantısız olduğu aklî delil ile ortaya koyulur. Ancak vehim bunu 

tasavvur etmeye güç yetiremez çünkü zamansal ve mekânsal olarak düşünür. Tanrı’nın 

varlığı ise zaman ve mekânla nitelendirilemez. 

 Zaman delili özelinde vehimin söz konusu sınırlarına tekrar dönecek olursak 

bu meselede Gazzâlî’nin vurguladığı iki husus bulunmaktadır. Birincisi sürekli 

tekrarlandığı üzere vehmi, öncesinde zaman olmayan bir başlangıcı 

kavrayamamasıdır. İkincisi ise Tanrı’nın zaman ile ilişkisi özelinde olup daha az 

değinilen ve dikkatlerden kaçabilecek niteliktedir. Şöyle ki Tanrı’nın var olup âlemin 

olmama durumunu, herhangi bir zaman anlamı olmadan yalnızca Tanrı’nın varlığını 

vehim algılayamaz. Tanrı var olup âlemin olmadığı bir zaman, daha sonra Tanrı’nın 

var olup âlemin de var olduğu bir zaman tasavvur eder. Gazzâlî bunun vehim kaynaklı 

 
149 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife 64-66. 



 85 

olduğunu delil boyunca vurgular ve bu sebeple filozofların iddia ettiği gibi zamandan 

önce zamanı ya da Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı zamanı kabul etmek zorunlu 

değildir.  

Vehim ele alınırken onun hem insanî hem hayvanî nefste ortak bulunduğu ifade 

edilmişti. Ancak akıl yalnızca insanî nefste bulunur. Aynı zamanda akıl, vehim 

gücünün sınırlılıklarından olan, çıkardığı anlamları tamamıyla maddeden 

soyutlayamaması ve zaman ile mekâna bağlı olarak işlerliğini sürdürmesi gibi 

yetersizliklerden uzaktır. Bu anlamda akıl sınırlı tikel hükümlerden soyutlanarak tümel 

idraklere ulaşır, zaman ve mekâna bağlı olarak faaliyet göstermez. Nitekim akıl, 

vehmin sınırlarını aşan bir kapasiteye sahiptir. Yani akıl vehmin kabul ettiği bazı 

şeyleri reddedebilmekte ve vehmin reddettiği şeyleri kabul edebilmektedir.150 

Meselemiz bağlamında örneğin, filozoflara göre vehim mekânsal olarak sonlu 

ötesinde boşluk ve doluluk olmayan bir varlığı kabul etmezken akıl bunun mümkün 

olduğunu delil ile kabul etmektedir. Gazzâlî’de yaptığı analoji ile son derece haklı 

olarak, vehim zamansal olarak öncesinde bir zaman gelmeyen başlangıcı kabul 

etmezken aklî delil ile bunun mümkün olduğunu savunmaktadır.  

 Daha önce Gazzâlî’nin filozofların görüşlerini aktarma ve eleştirmede kaynak 

olarak İbn Sînâ’yı kullandığını ifade etmiştik. Dikkat çekilmesi gereken bir diğer 

nokta, Gazzâlî’nin eleştirilerinde İbn Sînâ’nın görüşlerini aktarırken kullandığı dili ve 

yöntemi takiben benzer bir metot izlediğidir. Örneğin İbn Sînâ kiplerin zaman anlamı 

içerdiğini ortaya koyarken, “Tanrı vardı âlem yoktu.” ifadesindeki kane lafzının 

üçüncü bir mefhum olarak zaman anlamı içerdiğini ifade eder.151 Hatırlanacağı üzere 

Gazzâlî’de benzer bir dil kullanarak eleştirilerini getirir. Vehim başlığı özelinde asıl 

işaret etmek istediğimiz husus ise İbn Sînâ Kitâbü’ş-Şifâ Fizik I isimli eserinde mekân, 

zaman, cisim, boşluk-doluluk, yüzey ve sınır gibi kavramları tafsilatlı bir şekilde 

incelediği bölümlerde152 söz konusu kavramlar hakkında vehmin sınırlılıkları 

sebebiyle ortaya çıkabilecek yanılgılara kapsamlı bir şekilde yer verdiğidir. İbn 

Sînâ’nın temas ettiği vehmin yanılgılarını yöntemsel olarak takiben Gazzâlî de hem 

 
150 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,148. 
151 İbn Sînâ, en-Necât, 122. 
152 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1, 139-156, 174-198. 



 86 

tartışma boyunca hemde tartışmanın sonundaki zaman-mekân analojisi ile vehmin 

öncesi olmayan bir zamansal başlangıcı algılamaktaki yetersizliğine dikkat 

çekmiştir.153  

 Esasında Gazzâlî zaman, mekân, boşluk ve yüzey gibi kavramlarda vehmin 

hatalı hükümler verebileceğini ortaya koyan İbn Sînâ’nın görüşlerinden hareket eder. 

Bu sayede Gazzâlî, kendi savunduğu görüş olan başlangıçlı bir âlem ve zaman 

tasavvur edildiğinde bu başlangıçtan önce bir zaman gelmesinin gerekli olmadığını 

vehmin yetersizliği bağlamında ortaya koymuştur.  Bununla birlikte o, filozofların 

mekân söz konusuyken göz önünde bulundurdukları vehmin yanılgısını zaman mevzu 

bahis olduğunda dikkate almadıklarını ifade ederek onların bir tutarsızlık içinde 

olduklarını savunmaktadır. 

 Nihai olarak Gazzâlî’nin getirdiği eleştiriler ve ortaya koyduğu ispatlar ışığında 

onun âlemin kıdemine ilişkin zaman delilindeki konumunu açığa çıkarılması 

gerekmektedir. Gazzâlî ayrık şartklı kıyas formundaki zaman delilinin zâtî ve 

zamansal öncelik seçeneklerinden hangisini neden tercih etti? Diğer seçeneği neden 

tercih etmedi? Tercih ettiği seçenekte hangi şeylerde düzeltmeye gitti? sorularına 

cevap bulunmaya çalışılacaktır. Aynı şekilde İbn Rüşd’ün zaman delilinde hem 

filozoflara hem de Gazzâlî’ye getirdiği eleştiriler bağlamında özellikle vurguladığı 

hususlara, Gazzâlî ile birleştiği noktalara, eleştirilerin güçlü ve zayıf yönlerine temas 

edilecektir. 

 İlk bakışta zamansal öncelik seçeneği çürütülüp zâtî öncelik seçeneğinde 

âlemin kıdemine ulaşıldığı için Gazzâlî’nin zamansal öncelik seçeneğini bu 

öncelikteki problemleri gidererek kabul ettiği düşünülebilir. Ancak Gazzâlî bu yolu 

tercih etmez. O zâtî öncelik seçeneğinde kalıp bu seçenekte bazı noktaları revize 

etmiştir. Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olması bakımından onun filozoflar ile 

birleştiği ifade edilebilir. Gazzâlî’nin zamansal önceliği tercih etmeme sebeplerine 

gelecek olursak bunları şu şekilde sıralayabiliriz: Eğer o, zamansal öncelik seçeneğini 

 
153 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 181. İbn Sînâ’da vehm kavramı hakkına detaylı bilgi için bk. Ali Durusoy, 

“İbn Sina'da Vehim Kavramı ve İslâm Felsefesinin Diyalektiği”, M. Ü. ilahîyat Fakültesi Dergisi 28 

(2005/1), 125-14. Deborah L. Black, “Estimation (Wahm) in Avicenna: The Logical and Psychological 

Dimensions” Dialogue / Volume 32 / Issue 02 / (March 1993), 219 – 258. 



 87 

kabul edecek olsaydı, bu öncelikte ortaya çıkan zamandan önce zamanın varlığı 

çelişkisinden kurtulmak durumundadır. Bu çelişkinin dayanağı olarak ise şu önerme 

dizisi sunulmuştu: “Zaman hareketin ölçüsüdür. Hareketin olmadığı bir zaman yoktur. 

Hareket; hareketli varlığı gerektirir. Dolayısıyla âlem olmadan hareket olmaz ve âlem 

olmadan zaman olmaz. Buradan hareketle öncelik zamansal ise âlem varlığa gelmeden 

önce sonsuz bir zaman dilimi vardır ki bu çelişkidir ve öncelik zâtîdir sonucuna 

ulaşılır.” Gazzâlî’nin zamandan önce zaman çelişkisini reddedebilmesi için zamanın 

hareketin ölçüsü olduğu şeklindeki Aristocu zaman anlayışını reddetmesi ve zamanın 

ontolojik olarak hareketten bağımsız olduğunu kabul etmesi gerekecektir. Bu durumda 

ise Tanrı’nın zamanı hareketten bağımsız bir şey olarak yarattığı ve daha sonra âlemi 

yarattığı kabul edilmiş olur. Buradan hareketle Tanrı’nın âleme zamansal önceliği, 

âlemden önce bir zamanı gerektirecek fakat zamandan önce bir zamanı 

gerektirmeyecektir. Ancak gelinen noktada Tanrı âlemi yaratmadan önce yarattığı 

sonlu zaman ile âlemden zamansal olarak önce olmuş olur. Böylesi bir görüş iki tür 

zaman anlayışı savunmaya kadar gidebilir: (1) Âlemden önce hareketten bağımsız 

mutlak zaman ve (2) âlem ile birlikte hareketin ölçüsü olan zaman. Moad’ın “naif 

teolojik konum” olarak isimlendirdiği böyle bir pozisyonun Gazzâlî tarafından 

savunulmamasının çeşitli sebepleri vardır. İlk olarak böyle bir konum çetrefilli ve ad 

hoc154 olduğu söylenebilir. Ayrıca Tanrı’nın âleme zamansal önceliğini korumaktan 

başka bir amaca hizmet ettiği söylenemez. Son olarak Tanrı’nın âlemi yaratmak için 

neden bekledi? Neden daha önce veya daha sonra yaratmadı? Yaratmadığı bu müddet 

sonlu mudur yoksa sonsuz mudur? Soruları tekrar gündeme gelmektedir.155 

 Âlemin kıdemine dair deliller arasındaki ilişkiden hatırlanacağı üzere söz 

konusu sorular başlangıçlı yaratılışı savunan kelamcılara karşı filozoflar tarafından 

ortaya koyulmuştu. Tanrı’nın âleme önceliği zamansal kabul edilirse kaçınılmaz 

olarak âlemden önce yalnızca Tanrı’nın bulunduğu zaman kabul edilmiş olur. Bu kabul 

de bahsi geçen soruların ortaya çıkmasına zemin hazırlar. Tanrı’nın âlemi yaratmadığı 

 
154 Belirli bir amaca ve ihtiyaca özel, niyete mahsus anlamlarına gelen Latince bir ibaredir. Genellikle 

planlanmayan geçici bir çözüm için kullanılmakla beraber, yetersiz ve üstünkörü üretilen çözümler 

içinde kullanılır. Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce/ad-hoc (Erişim 28 Şubat 2024) 
155 Moad, Al-Ghazali’s Position on the ‘Second Proof, 436. 



 88 

müddet sonlu mudur sonsuz mudur ikileminde sonluluk kabul edilecek olursa, 

Tanrı’nın varlığı bu sonlu müddet boyunca var olmuş olur. Sonsuzluk kabul edilecek 

olursa bu durumda sonsuz zaman tükenip âlemin yaratılma anına gelinmiş olur. Her 

iki ihtimalde de çelişik bir durum ortaya çıkmaktadır. Gazzâlî bu sorunu zamanın 

yaratılmış olup ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlı olduğunu ortaya koyarak çözmeye 

çalışır. Esasında o, Tanrı’nın var olup âlemin olmadığı bir zaman yoktur ki bu zamanın 

sonlu mu sonsuz mu olduğu sorulabilsin demiş olmaktadır. Aynı zamanda Tanrı 

yaratma için neden bekledi neden daha önce veya daha sonra yaratmadı? sorularına 

kelam geleneğinde üretilen Tanrı iradesiyle mümkün anlardan birini tercih etti, 

maslahat gereği varlığa gelmesi gereken zamanda varlığa getirdi şeklindeki savunması 

çeşitli güçlükler barındıran cevaplardan farklı alternatif bir cevap sunmuş olmaktadır. 

Şöyle ki Gazzâlî’ye göre “Tanrı vardır ve âlem yoktur.” durumu, Tanrı’nın var olup 

âlemin olmadığı bir zamanı gerektirmez. Böyle bir zaman gerekmeyeceği için de Tanrı 

neden daha önce yaratmadı sorusu sorulamaz çünkü âlemin yaratılışından önce 

herhangi bir zamansal önce yoktur. Yalnızca zamansız Tanrı’nın varlığı vardır.  

 Gazzâlî’nin önceliğin zamansal seçeneğini niçin tercih etmediği ortaya 

konulduğuna göre geriye kalan zâtî seçeneğini nasıl kabul ettiğine geçebiliriz. Zâtî 

öncelik seçeneğinde Tanrı ile âlemin eş zamanlı olduğu çünkü zâtî illetin ma‘lûlünü 

araya zaman girmeden anında gerektirdiği ifade edilir. Buradan hareketle de Tanrı 

kadîm ise âlem de kadîmdir sonucuna ulaşılır. Gazzâlî ise zamansız olan Tanrı’nın 

âlemin varlığa gelmesinin zâtî sebebi olmasına rağmen bunun eş zamanlılığı 

gerektirmediğini savunur. O, zamanın yaratılmış olduğunu vurgulayarak onun 

Tanrı’ya bağımlı olduğunu ve bu sebeple eş zamanlılık gibi zamansallık içeren bir 

sonucun Tanrı hakkında geçerli olmayacağını belirtir. Bu noktada Gazzâlî delilin ayrık 

şartlı formunda şartların doğru bir şekilde ayrıştırılamadığı eleştirisini örtük olarak 

yapmış olmaktadır. Bir başka deyişle ona göre Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî olması, 

ne diğer seçenekteki Tanrı’nın âlemden zamansal olarak önce olmasını ne de her 

ikisinin eş zamanlılığını gerektirir. Tanrı, âlem ve zamanın varlığa geliş sebebidir, her 

ikisi ontolojik olarak Tanrı’ya bağlıdır, ancak aralarında zamansal bir ilişki yoktur. 

Gazzâlî zamanın başlangıçlı bir şekilde yaratılmış olduğunu ortaya koyarak önceliğin 

zâtî seçeneğini kabul etmekle birlikte zamanın ve âlemin ilk anının imkânsız olduğu, 



 89 

her başlangıçtan önce mutlaka onu önceleyen bir zaman gerektiği görüşüne karşı gelir. 

Gazzâlî bu hususta tartışma boyunca tekrar edildiği üzere öncesi olmayan bir 

başlangıcı tasavvur edemeyenin, durumlara mutlaka bir zaman ve mekân anlamı 

ekleyenin vehim kuvvesi olduğunu, onun yanılgılarına itibar edilmemesi gerektiğini, 

aklın zamanın ilk anını imkânsız görmediğini savunur. Savunusunu desteklemek için 

de hatırlanacağı üzere filozofların kabul ettiği görüşlerden hareketle zaman-mekân 

analojisini ortaya koyar.  

 İbn Rüşd’ün zaman deliline yönelik getirdiği dikkat çekici eleştiri, zamansız 

ve harekete tabi olmayan varlık ile zamansal ve harekete tabi varlık arasında öncelik 

sonralık bakımından karşılaştırma yapmanın hatalı olduğu şeklindeydi. Eleştirinin 

kritik noktası İbn Rüşd’ün filozofların delilini eleştirip Tanrı’nın zamansızlığının öne 

çıkarılması konusunda Gazzâlî ile aynı noktada durmasıdır. Bir başka deyişle her iki 

düşünür gerek Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olmadığı gerekse de Tanrı ile 

âlemin eş zamanlı olmadığı konusunda birleşirler. İbn Rüşd öncelik hakkında, 

değişime tabi olmayan zamansız varlığın değişen ve zamansal olana önceliği şeklinde 

farklı bir öncelik olduğunu söyleyip detaylı bir tahlile girişmez.  

 İbn Rüşd’ün filozofların zaman deliline karşı eleştirel bir tutum 

benimsemesinin bir sebebi olarak zaman delilinde önceliğin zamansal seçeneğinde 

temas edilen Aristotelesçi zaman argümanından farklılaşması söylenilebilir. Şöyle ki 

bu argümanda zamanın ezelîliğinden hareketle âlemin ezelîliğine ulaşılır. Zamanın 

ezelîliğine ise onun tanımı ve mahiyeti gereği bir önceyi gerektirdiği ilkesinden 

ulaşılır. Zaman, hareketin ölçüsü olarak bir hareketi (yani hareketin ezelîliğini) hareket 

ise hareketli varlığı (yani âlemi ve onun ezelîliğini) gerektirir. Bu yol ile âlemin ezelî 

olduğu sonucuna ulaşmanın döngüsellik içerdiği eleştirisine ayrı bir başlık olarak 

değinmiştik. İbn Sînâ muhtemelen söz konusu döngüsellikten kaçınmak için doğrudan 

bu yol ile âlemin kıdemine ulaşmaz. Bunun yerine zamansal öncelik yanlışlanıp 

önceliğin zâtî seçeneğinde zâtî illetin ma‘lûlü ile eşzamanlı olmasından hareketle 

âlemin kıdemine ulaşılır. Bu sebeple delilin döngüsellik eleştirisine doğrudan değil 

sadece belirli ve sınırlı bir yönden maruz kaldığını kaldığını belirtmiştik. İbn Rüşd’ün 

filozoflarının zaman deliline eleştirel bir tutum takınmasının sebeplerini şu şekilde 

sıralayabiliriz: İlk olarak Aristoteles gibi kadîm filozofların görüşlerini zaman 



 90 

argümanında ki yanlış çıkarımlardan arındırma gayesinin olması ifade edilebilir. 

İkincisi ise Tanrı’nın âleme zâtî ve zamansal öncelik seçeneklerinde Tanrı’nın 

zamansızlığının gerekli bir şekilde ortaya koyulamamasıdır. Ona göre tabiatında 

hareket bulunan âlem ile tabiatında hareket bulunmayan Tanrı arasında bir ayrım 

yapılarak Tanrı’nın hareketten ve zamandan bağımsızlığının ortaya koyulması gerekir. 

Moad naif teolojik konum olarak adlandırdığı Tanrı’nın zamansallık içerdiği ve 

zamanın hareketin ölçüsü olduğu anlayışının reddedildiği şeklindeki bir konumdan 

Gazzâlî’nin tutumunu ayırt etmişti. Yani Gazzâlî zamanın hareketin ölçüsü olmasına 

karşı çıkmamakta156 bununla beraber Tanrı’nın kadîm, âlemin ve zamanın da hâdis 

olduğunu aynı zamanda Tanrı’nın ezelîliğinin herhangi bir zamansal ilişkiden 

bağımsızlığını ve zamanın ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlı olduğunu savunmuştur. 

Bununla benzer şekilde İbn Rüşd’ün de naif felsefî konum olarak adlandırılabilecek, 

Tanrı ile âlemin eş zamanlı olduğu Tanrı’nın kadîm olması dolayısıyla âleminde kadîm 

olması gerektiği şeklindeki görüşü kabul etmediği ifade edilebilir. İbn Rüşd her ne 

kadar âlemin kıdemini kabul etme noktasında filozoflar ile aynı fikirde olsa da 

Tanrı’nın harekete tabi olmaması ve zamansız oluşu ile zaman delilinde benimsenen 

bir yöntem olarak eş zamanlılık düşüncesinin uyuşmadığı görüşündedir.157  

 Nihai tahlilde Gazzâlî’ye göre Tanrı zamandan bağımsız bir şekilde kadîmdir, 

Tanrı’nın âleme önceliği zamansal bir öncelik değildir ve âlem hâdistir. Zamanda âlem 

gibi başlangıçlı bir şekilde yaratılmıştır. Onun başlangıçlı bir âlem ve zaman fikrini 

savunabilmesi için, bu başlangıcın öncesinde bir zamanın gerekip gerekmediği 

meselesinin aydınlatılması gerekmektedir. O, Tanrı’nın zamansız ezelîliğinin 

anlaşılamamasının ve her başlangıcın bir öncesini gerektirdiğin düşünülmesinin vehim 

kuvvesinin epsitemolojik sınırlarına atfedilen başarısızlık olduğunu isabetli bir 

biçimde gösterir. İbn Sînâ’nın mekân, boşluk, yüzey, zaman, hareket gibi daha çok 

fizik alana ilişkin konularda vehmin düşebileceği yanılgıları göstertmesiyle bağlantılı 

olarak Gazzâlî’de fizik meselelerde yanılgıya düşen vehmin metafizik alanda hatalar 

yapmasının daha muhtemel olduğunu göstermesi onu destekleyen bir unsur olarak 

 
156 Gazzâlî, Aristoteles’in zamanın hareketin ölçüsü olduğu yönündeki anlayışını kabul etmekle birlikte 

onun kendi sonsuzluğunu talep eden yönünü kabul etmemektedir. Goodman, Ghazali's Argument from 

Creation (II), 168-188, 172.  
157 Moad, Coherence of the Incoherence, 73-75. 



 91 

ifade edilmelidir.158 Bununla beraber daha sonra ki aşamada filozofların mekân 

hakkındaki görüşleri ile zaman meselesi arasında bir analoji kurularak vehmin söz 

konusu sınırlılığı daha net biçimde ortaya koyulup filozofların bu hususta tutarsızlık 

içinde olduğu ortaya konulmuştur. Tutarsızlığı şu şekilde ifade edebiliriz: filozoflar 

şayet âlemin mekânsal anlamda sonlu ötesinde bir boşluk ve doluluk olmadığını 

düşünüyorlar ise bununla uyumlu şekilde zamanın ezelî ve başlangıçsız olduğu 

fikrinden vazgeçmeleri gerekir. Çünkü vehim sadece zamanın öncesini değil mekânın 

ötesini de tasavvur eder. Mekân mevzubahis olduğunda vehim dikkate alınmıyorsa 

zaman konusunda da alınmamalı ve zamanın da sonlu olduğu itiraf edilmelidir. Bu 

anlamda filozoflar tutarsızlıktan kurtulmak için ya âlemin ve zamanın kıdemi için 

kullandıkları delilden vazgeçmeleri veyahut mekân konusundaki görüşlerini 

değiştirmeleri gerekmektedir.159 

 Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisinin ne derece geçerli olduğu İbn Rüşd’ün 

analojiye getirdiği eleştiriler, onun getirdiği eleştirilerin başlangıçtan önce gelmesi 

gereken zamanı kabul etmek için yeterli olup olmadığı daha önce detaylı bir şekilde 

tahlil edilmişti. Modern fizik teorilerinde Newtoncu mutlak zaman anlayışından 

Einsteincı izâfî zaman anlayışına geçiş, bununla birlikte uzay ve zamanın birbirinden 

ayrılamaz bir konsept olarak kabul edilmesi ve yoğun kütleli cisimlerin, bulunduğu 

noktalarda uzay-zamanı bükmesi ve etkilemesi gibi olgulardan hareketle Gazzâlî’nin 

bir anlamda izâfî diyebileceğimiz zaman algısını ve zaman mekan arasında kurduğu 

analojisini net biçimde doğrulayacağını ifade etmek zor olsa da zamanı göreli ve 

mekan ile birlikte düşünmek ve aralarında benzerlik kurmak noktasında onun 

görüşlerindeki farklı açılımları anlamakta yararlı olduğunu ifade edebiliriz. 

  

 
158 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 181. 
159 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 148. 



 92 

Hata! Yer işareti tanımlanmamış.Hata! Yer işareti 

tanımlanmamış.. BÖLÜM:  

ÂLEMLERİN FARKLI ZAMANSAL İMKÂNI  

Tanrı’nın âlemle ilişkisinde zamanın nasıl bir rolünün olduğu ve bununla birlikte 

Tanrı ve âlemin zaman ile olan ilişkisi veya ilişkisizliğini incelediğimiz çalışmamızın 

başlıca soruları zaman delilinin birinci şeklinde olduğu gibi bu bölümde de şu 

sorulardır: Zaman ezelî midir? Zamanın ve âlemin bir başlangıcı olması mümkün 

müdür? Zamanın başladığı bir an kabul etmek bu andan önce başka bir zamanın 

mevcut olmasını gerektirir mi? Tanrı’nın olup âlemin olmadığı bir zaman var mıdır? 

Eğer böyle bir zaman varsa Tanrı’nın yaratmayı tercih etmediği bu zaman O’nun 

cömertliğini işlevsiz hale getirir mi?  

Zaman delilinin ikinci şeklinde esas konusu zamanın ezelîliği ve dolayısıyla 

âlemin ezelîliği olmakla birlikte birinci bölümden farklı olarak Tanrı’nın kudretinin 

neleri kapsadığı ve imkân kavramı tartışmaya dâhil olmuştur. Bu bölümde filozoflar 

âlemin ve zamanın bir başlangıcı olduğu kabul edilirse zamandan önce zaman ve 

dolayısıyla âlemden önce âlem160 çelişkisinin ortaya çıkacağını savunurlar.  Söz 

konusu çelişki ortaya koyulurken şöyle bir varsayımdan haraket edilir: Âlemin 

küresinin şu ana kadar bin devir yaptığı farz edilir, Tanrı’nın şu ana kadar bin yüz veya 

bin iki yüz devir yapacak bir âlem yaratması mümkün müdür? Bu soruya verilecek 

olumlu bir cevap, âlemin yaratılışından önce çeşitli hareket imkânları barındırdığı ve 

bu imkânların da zamanla ilişkili olarak bir gerçekliği olduğu şeklindeki bir savunu 

yapılmasına zemin hazırlar. Soruya verilecek olumsuz bir cevap ise Tanrı’nın 

kudretini problem hâline getirmektedir. Bundan dolayı bu bölümün, birinci şekildeki 

sorulara ve tartışmaya ek olarak gündeme getirdiği tâli meseleler Tanrı’nın kudretinin 

kapsamı, imkânsızlıktan imkâna geçiş ve imkânın varlığı gerektirip gerektirmediğidir. 

Bununla birlikte önceki bölümde olduğu gibi Gazzâlî’nin filozofların deliline ikinci 

şekil bağlamında zaman-mekân analojisi üzerinden getirdiği itiraz ve bu itiraz 

 
160 Zamandan önce zaman çelişkisinden âlemden önce âlem çelişkisine geçiş şu şekilde ifade edilebilir: 

Zaman hareketin ölçüsü olarak kabul edildiğinde, şayet âlemin ve zamanın başlangıcından önce bir 

zaman varsa, bu zaman, ölçüsü olduğu hareketin varlığını da zorunlu kılar. Eğer hareket varsa hareketin 

kendisinde gerçekleşeceği ve onu kabul edecek bir varlık gerekir. Bu varlık da âlemdir. Dolayısıyla 

zamandan önce zaman çelişkisi aynı zamanda âlemden önce âlem çelişkisini kendi içerisinde barındırır. 



 93 

etrafında şekillenen, âlemin olduğundan daha büyük ya da küçük olmasının imkânı 

meseleleri tartışılmıştır. 

 Filozoflar zaman delilinin ikinci şeklinde âlemin kıdemini dolaylı olarak ortaya 

koyarlar. Öncelikle karşı tarafın görüşü olan âlemin ve zamanın hâdis olması 

kabulünün çelişki ortaya çıkardığı bu sebeple onların hâdis olmasının kabul 

edilemeyeceği ve kadîm olmaları gerektiği savunulur. Bundan dolayı bir diğer tehâfüt 

yazarı Alâeddin Tûsî zaman delilinin birinci şeklin tahkîkî, ikinci şeklinin ilzâmî 

olduğunu ifade eder. Çünkü hatırlanacağı üzere ilk bölümde Tanrı’nın âleme önceliği 

ayrık şartlı kıyas formunda zâtî ve zamansal olmak üzere ikiye ayrılmış, sonrasında 

zamansalık seçeneği çürütülüp önceliğin zâtî seçeneği ile birlikte âlemin ve zamanın 

kıdemi ispatlanmaya çalışılmıştır. Delilin ikinci şeklinde ise doğrudan bir kıdem ispat 

yerine karşı tarafın kabulleri ele alınmış. Söz konusu kabuller doğrultusundan 

meydana geldiği düşünülen çelişkiler ortaya koyularak bir hudûs eleştirisi 

yapılmıştır.161 

Âlemin kıdemi meselesinde deliller arası ilişkiyi ele aldığımız giriş 

bölümünden hatırlanacağı üzere, Tehâfüt’te delillerin birbiriyle bağlantılı ve her 

delilin sonunun diğer delile bir giriş ve hazırlık mahiyetinde olduğunu ortaya 

koymuştuk. Zaman delilinin ikinci şeklinde ise imkân kavramına ilişkin tahliller, 

üçüncü ve dördüncü delillerde daha detaylı tartışılacak olan âlemin ezelde varlığa 

gelmesinin imkânından ve âlemin var olma imkânın ezelîliğinden hareketle âlemin 

ezelî olup olmadığı tartışmasına ve imkânın bir maddeyi gerekli kılıp kılmadığı 

tartışmasına bir giriş görevi görür. Zaman delilinin ikinci şeklindeki tartışmaya 

mukaddime mahiyetindeki genel bilgiler, birinci şekille ortak olduğu yönler ile 

ayrıştığı yönlere değindiğimize göre Gazzâlî’nin filozoflar adına sunduğu bu delilin 

felsefî kaynaklarda nasıl geçtiğini inceleyebiliriz.  

 
161 Tûsî, Tehâfütü’l-Felâsife. 38.  



 94 

2.1. Felsefî Gelenekte Zamansal Açıdan Mümkün Âlemler  

Çalışmamızda daha önce ifade edildiği üzere Gazzâlî’nin Tehâfüt’ünde 

filozoflar adına sunduğu delillerin kaynağı İbn Sînâ’dır. Bundan dolayı zaman 

delilinin ikinci şeklinin felsefî kaynağı onun eserleri üzerinden incelenecektir. İbn 

Sînâ’nın ilgili görüşleri ve argümanları farklı eserlerinde çeşitli bağlamlarda ele 

alınmıştır. Örneğin en-Necât ve Kitâbü’ş-Şifâ: Fizik isimli eserlerinde zamanın 

varlığının ispatı ve mahiyeti başlıklarında incelenmiştir. Kitabu'ş-Şifâ: Metafizik isimli 

eserde Tanrı’nın cömertlik sıfatını işlevsizleştirdiği gerekçesiyle başlangıçlı yaratılışı 

savunanlara karşı bir eleştiri olarak ilk ilkenin fâilliğinin niteliği başlığı altında analiz 

edilmiştir. Kitâbü’t-Ta’lîkât isimli eserde ise doğrudan Mu‘tezile’nin ismi zikredilerek 

hudûs ve ahval teorilerine karşı eleştiriler ṭabîʿî ilimler başlığında tahlil edilmiştir. 

Esasında burada İbn Sînâ’nın Fizik ve en-Necât isimli eserlerinden 

inceleyeceğimiz kısımların zaman delilin ikinci şekliyle doğrudan bir bağlantısı 

yoktur. Nitekim meselemizin söz konusu eserlerde incelendiği başlıkları verdiğimizde 

bu bağlantısızlık fark edilebilir. Ancak burada ilgili kısımlara yer verme sebebimiz, 

zamanın varlığı ve mahiyeti ele alınırken kullanılan hareketler örneği ile ikinci şekilde 

göreceğimiz üzere zamandan önce zaman çelişkisini gösterirken kullanılan hareketler 

örneğinin büyük oranda benzer olmasıdır. Bu benzerliğe yer verilmesinin meselenin 

anlaşılmasına katkı sağlayacağını düşünüyoruz. 

 İbn Sînâ Fizik ve en-Necât isimli eserlerinden hareketle zamanın mahiyetinin 

incelenmesi ve varlığının ispatlanması bölümlerinde zamanın gerçekliği şu şekilde 

ortaya koyulabilir: Öncelikle İki hareket tasavvur edildiğinde bu hareketlerin birlikte 

başlayıp birlikte son bulmaları ve farklı anlarda başlamaları mümkündür. Bununla 

birlikte hareketlerin, hızlarının farklılığı veya harekete başladıktan sonra duraksama 

sayıları sebebiyle birbirlerine nazaran daha az veya daha çok mesafe kat etmeleri de 

mümkündür. Söz konusu imkân niceliksel olarak bölünebilir. Her bölünebilen ise bir 

ölçü ya da bir ölçü sahibi olduğuna göre bu imkânın da bir ölçüsü vardır. Şu hâlde 

onun ölçüsü ya mesafenin ya hareketlinin ya da hızın ölçüsüdür. Mesafenin ölçüsü 

değildir. Çünkü mesafede birbirine eşit olanlar bu imkânda da birbirine eşit olmalıdır, 

oysaki böyle değildir. Nitekim kat etikleri mesafe eşit olsa da hızları, başlangıç ve bitiş 



 95 

noktalarının farklılığı sebebiyle bu hareketler farklılaşacaktır. Diğer seçenek 

hareketlinin ölçüsüdür. Ancak bu hareketlinin ölçüsü de değildir. Çünkü daha büyük 

olan hareketli bu ölçü nispetinde daha büyük olurdu ki böyle değildir. Söz konusu ölçü 

hızın ölçüsü de olamaz. Çünkü hareketlerin hızlarının eşit olması durumunda belirli 

bir mesafeyi kat edebilme imkânları hareketin başlama ve bitiş anlarına göre 

farklılaşmaktadır. O hâlde bu imkânın ölçüsü hareketlinin, hızın ve mesafenin 

ölçüsünden başka bir ölçüdür. Bir başka deyişle önce gelen ile sonra gelen arasındaki 

hareketlerin, ne hareketlinin ne mesafenin ne de hareketin kendisinin ölçüsü olan 

sınırlı mesafelerin gerektirdiği şekilde gerçekleşme imkânı nedeniyle de olmayan bir 

ölçünün varlığı sabit olmuştur. Bu durumda niceliksel olarak artış ve azalış imkânlarını 

kabul eden, hareketin kendisinde meydana geldiği ve onun çeşitli açılardan değiştiği 

durumda kendisinin de değiştiği bir şeyin var olması gerekir. O şey, bir mekândan 

diğer bir mekâna veyahut bir durumdan aralarından konum itibariyle hareketin aktığı 

bir mesafede bulunan diğer bir duruma doğru olan hareketin ölçüsüdür. Zaman olarak 

isimlendirilen şeyin kendisi de budur.162 

İbn Sînâ’nın tahlillerinde görüldüğü üzere zamanın varlığı farklı hareketlerin 

imkânları üzerinden ortaya koyulmaktadır. Hareketlerin, birbirine göre hızları, kat 

ettikleri mesafe, başlangıç ve bitiş yönleri, duraksama sayıları gibi çeşitli açılardan 

ortaya çıkan imkânlar söz konusudur. Bu imkânlar niceliksel olarak artış ve azalışı 

kabul edebilir. Bu imkânın ölçüsü hız, hareket veya mesafe, değildir. Bununla beraber 

imkânın ölçüsü yoklukta olamaz çünkü yokluk artmayı ve azalmayı kabul edemez. İbn 

Sînâ’ya göre söz konusu imkânın ölçüsü zamandır.  Harekete bağımlı bir değişken 

olarak onun sayımı olan zaman, hareket değiştikçe değişmektedir. Konumuz 

bağlamında bu ispatın akılda tutulması gereken yönü, farklı hareketlerin varsayımı, 

varsayılan hareketlerin imkânlar barındırdığı ve bu imkânlarında bir zamana delalet 

ettiğidir. 

İbn Sînâ Metafizik adlı eserinde İlk ilkenin fâil olma keyfiyetini tahlil ettiği 

bölümde âlemin ve zamanın yaratılışının ezelî değil bir başlangıcı olduğunu savunan 

kelâmcılara karşı herhangi bir mezhep veya âlim ismi getirmeden eleştiriler getirir. Bu 

 
162 İbn Sînâ, en-Necât, 120-122. İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1, 198-200. 



 96 

bağlamda İbn Sînâ’ya göre, İlk’in var olup yaratmanın olmayışı üçüncü bir şey 

bulunmaksızın yaratmanın yokluğuyla beraber O’nun varlığı anlamına gelmez. Çünkü 

İlk’in zâtının varlığı yaratmadan sonra da vardır. Hâlbuki yaratmanın olmayışı önce 

vardı ve şimdi yok olarak nitelenmiştir. Bununla birlikte herhangi bir anın yaratma için 

başlangıç farz edildiği durumda bu başlangıçtan daha önce de yaratılış mümkündür. 

Yaratılışın daha önce mümkün olmasında ki öncelik ise ölçülebilir ve nicelikseldir. 

İşte zaman diye isimlendirilen şey de budur. Çünkü onun ölçülmesi konum ve 

süreklilik sahibi bir ölçüm değil aksine yenilenme yoluyladır. Dolayısıyla İbn Sînâ için 

Tanrı’nın cömertliğini işlevsiz hale getirenlere göre163 İlk’in âlemi öncelemesi mutlak 

bir önceleme değil beraberinde zaman, hareket ve cisim bulunan zamansal bir 

öncelemedir. Yaratılış için bir başlangıç olduğunu düşünenler söz konusu görüşleriyle 

şu iki durumdan birini tercih etmek durumundadırlar.  

Bunlardan ilki Tanrı’nın sadece yaratmaya başladığı anda yaratmasının 

mümkün olduğu seçeneğidir. Yani âlemin, yaratılışından daha önce yaratılması 

mümkün değildir. Ancak bu seçenek iki muhal barındırır. Birincisi, Tanrı’nın 

acizlikten kudrete geçmesi. Nitekim daha önce âlemi yaratmaya güç yetiremiyorken 

yaratılış anında güç yetiriyor olmaktadır. İkinci muhal ise, imkânsızlıktan imkâna 

geçiştir. Âlemin daha önce yaratılışı mümkün değilken yani imkânsızken yaratıldığı 

anda mümkün olup âlem yaratılmıştır.  

Zikri geçen durumlardan ikincisi ise, Tanrı’nın âlemi yaratmadan önce 

yaratması mümkün olduğu seçeneğidir. Bu durumda ise Tanrı’nın yaratmadan önce 

vakit ve zamanlar ölçüsünde hareketlerin sahibi olan ve âlemin yaratılma vaktinde 

 
163 İbn Sînâ âlemin öncesinde yokluk bulunarak ve başlangıcı olan bir şekilde yaratılması düşüncesinin 

Tanrı’nın cömertlik sıfatının sürekliliğine aykırı olduğunu düşünür. Çünkü ona göre âlemin zamanda 

varlığa gelmesi durumunda Tanrı’nın âlemi yaratmadığı ve dolayısıyla varlık verme cömertliğinin 

kesildiği bir durum ortaya çıkmaktadır. Bir başkta deyişle Tanrı’nın sonsuz cömertliği gereği varlık 

vermediği bir an yoktur. İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, 696. Hocazâde Tehâfüt’ünde söz konusu 

eleştiriye temas eder. Hocazâde başlangıçlı bir âlem düşüncesinin Tanrı’da cömertliğin kesilmesinin 

gerektiğini kabul etmez. Bu düşüncesine gerekçe olarak ise Tanrı’nın iradeli bir fâil olarak fiillerinde 

bir amacın bir nedenin bulunmadığını, O’nun dilediği zaman dilediği şekilde fiilde bulunabileceğini 

ifade eder. Kemalpaşazâde, İbn Sînâ’nın muattıla eleştirisine karşı Hocazâde’nin getirdiği cevaba 

yazdığı haşiyede Adudüddin Îcî’den bir alıntı yapar. Söz konusu alıntıda, Tanrı’da cömertliğinin sonsuz 

bir şekilde olmasının gerekse de başlangıçlı âlem fikrinde cömertliğin ondan kalkması anlamında bir 

“ta‘tîl’in” gerekmesinin “hitabî” şeyler olduğu ifade edilir. Ayrıca ilgili tartışmanın üzerinde durulması 

gereken “burhan”lara ilişkin alanda bir faydası olmadığı ifade edilmektedir. Kemalpaşazâde, Tehâfüt 

Haşiyesi, 178. 182. 



 97 

sona eren veya âlemi yaratılmasıyla birlikte varlığını sürdüren bir cisim 

yaratabileceğini kabul etmiş olurlar. Bu durumda âlemin yaratılmasına kadar Tanrı’nın 

sınırlı vakit ve zamanları olur.  O hâlde zamanda başlangıcı olmayan bir hareketin -

dolayısıyla zaman ve âlemin- varlığına dair olan hüküm ortaya çıkmıştır. Aynı 

zamanda bu hareketin başlangıcı İbn Sînâ’ya göre yaratan yönündendir.164 

İbn Sînâ‘nın tahlillerinden zikredilmesi gereken önemli bir husus 

bulunmaktadır. Bunu âlemin yaratılışından önce yalnızca Tanrı’nın var olup âlemin 

yokluğu kabul edildiğinde söz konusu yokluğun yalnızca yokluk olarak kalmayacağı 

düşüncesi olarak ifade edebiliriz. Yalnızca yokluk olarak kalmamasına şu şekilde 

ulaşıldığını ortaya koyulabilir: Âlemin varlığa geldiği andan daha önce Tanrı’nın onu 

yaratması mümkün müdür değil midir? Şeklinde bir soru yöneltilir. Şayet bu soruya 

mümkün değildir denilecek olursa Tanrı’ya acziyet izâfe edilmiş ve imkânsızlıktan 

imkâna bir geçiş kabul edilmiş olur ki her iki durum da imkânsızlık barındırmaktadır. 

Eğer yaratılışın daha önce mümkün olduğu kabul edilirse, yaratılıştan önceki, 

Tanrı’nın var olup âlemin yokluğu durumunda çeşitli imkânlar söz konusu olur. Bu 

imkânlar farklı hareketlerin farklı cisimlerin yaratılma imkânlarıdır. Âlemin 

yaratılışından öncesi için düşünülebilen, farklı hareketler ve farklı zamansallıklar 

olmak üzere çeşitli imkânlar barındıran öncelik ise ölçülebilir ve niceliksel bir şey olan 

zamandır. Dolayısıyla âlemin ve zamanın varlığa geldiği düşünülen andan önce zaman 

vardır. Zaman var ise onun ölçtüğü hareket ve hareketi kabul eden varlık da olmak 

zorundadır. Bu bağlamda İbn Sînâ’nın görüşlerinden âlemin varlığından önce herhangi 

bir yokluğun kabul edilemeyeceği sonucu çıkarılabilir  

İbn Sînâ Kitâbü’t-Ta’lîkât’ında dikkat çekici bir şekilde vehim kuvvesinin 

zamana ve mekâna bağlı olarak faaliyette bulunduğuna temas ederek Mu‘tezile’nin 

görüşlerini eleştirdiği görülmektedir. Bu bağlamda İbn Sînâ’ya göre zamanın 

vehimden kaldırılması mümkün değildir. Zamandan bağımsız bir durum farz edilse 

bile vehim o durumu da içine alacak bir zaman tasavvur eder. Bundan dolayı Mu‘tezile 

İlk ile âlemin yaratılması arasında yokluk (lâ vucûd) olarak isimlendirdikleri 

kendisinde âlemin varlığa geldiği sabit bir uzamsal boşluk düşünmüşlerdir. İbn 

 
164 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik, 695-696. 



 98 

Sînâ’ya göre böyle bir boşluk anlamı akla uygun değildir. Bununla birlikte bu boşluk 

zamanın olmadığı bir alan olarak düşünülse bile onun varlığını çağrıştırmaktadır. 

Zaman ve âlem ezelîdir, yani zamansal bir başlangıçlarından ve öncesin de bir 

yokluktan söz edilemez. İlk’in zamana ve âleme olan önceliği ise zâtî bir önceliktir; 

başka tür bir öncelik değildir. Mu‘tezile, hâdis olduğu varsayılan âlemden ve 

zamandan önce bir zaman düşünmeden bu yokluk durumunu izah edememektedir. 

Onların sabit bir uzam olarak düşündükleri yokluk da aslında zamanın kendisidir.165 

İbn Sînâ bu boşluk durumunun bir zaman anlamına geleceğini daha önceki 

aktarımlarda olduğu gibi hareket örneği üzerinden ortaya koymaya çalışır. Nitekim 

zaman, öncelik ve sonralık bakımından hareketin sayımıdır. Yani bir mesafede önce 

ve sonra gelmenin gerçekleşmesiyle farklılaşan hareketin akmasıdır. Hareketin hâdis 

kabul edilmesi durumda hareketi geçen şey (zaman) bir şey için mutlak olamaz. Bu 

durum Mu‘tezile’nin sözünü ettiği yoklukta, farklı hareketlerin var edilme imkânın 

Allah’ın kudreti için imkânsız olmamasından kaynaklanır. Örneğin, eğer birincisinin 

başlamasıyla sona eren yirmi hareket ve aynı şekilde birincisinin başlamasıyla sona 

eren on hareket farz edecek olursak şunu söylemek doğru olmayacaktır: Söz konusu 

iki hareketin yokluk bakımından mutabakatı birdir, tektir. Ancak bunun aksine yirmi 

hareketin mutabakatının on hareketin mutabakatına aykırı olması gerekir. Mutlak 

yokluğun kendisinde aykırılık, azlık ve çokluk bulunmaz. Bu nedenle söz konusu iki 

hareket arasındaki ihtilaf ancak niceliksel ve seyyâl olan zamandan dolayıdır. Buradan 

anlaşılmaktadır ki her hâdis olan hareketin öncesinde bir zaman vardır. Bununla 

birlikte zaman hareketin ölçüsüdür ve dolayısıyla hareketten önce hareket gelmiş olur. 

Hareketi kabul eden ise ya cisimdir ya da cisimseldir. İbn Sînâ, şayet hâdis olduğu farz 

edilen ilk hareketin başlamasından önce hareketin varlığa getirilmesi imkânının 

Allah’ın kudretinde olmadığını söylenicek olusa bunun onlar için garip bir hüküm olup 

çeşitli muhaller barındırdığını ifade eder.166 

Nihai tahlilde İbn Sînâ’ya göre eğer âlemin ve zamanın bir başlangıcı olduğu 

varsayılırsa çelişkili durumlar ortaya çıkar. Bu çelişki şu şekilde ifade edilebilir: 

Âlemin varlığa gelişinden önce bir yokluk kabul edildiği durumda bu yoklukta farklı 

 
165 İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât, thk. Hasan Mecîd Ubeydî (Dimaşk: Dârül Ferkad, 2009) 74-75. 
166 İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât,78. 



 99 

hareketlerin varlığa gelme imkânı farz edilir. Farklı hareketlerin imkânı ise hareketin 

kendisinde gerçekleşeceği bir mekânı gerekli kılar. Kendisinde hareketin 

gerçekleşeceği mekân ise bu hareketin ölçüsü olacak olan bir zamanın varlığını 

gerektirir.167 Dolayısıyla zamanın varlığından önce zaman kabul edilmiş olur, bu ise 

muhaldir. Sınuç olarak İbn Sînâ’ya göre söz konusu muhal nedeniyle âlemin ve 

zamanın bir başlangıcı olduğu kabul edilemez, âlem ve zaman kadîmdi, Tanrı’nın 

bunlara önceliği zât bakımından bir önceliktir, âlem ve zamanın zamansal bir 

başlangıçları yoktur onların başlangıcı yaratan yönündendir. 

Zaman delilinin ikinci şeklinin felsefî gelenekteki görünümünü incelediğimiz 

bu bölümde belirtilmesi gereken iki önemli nokta vardır. Bunlardan birincisi, hem 

zamanın varlığını ispatı yapılırken hem de zamandan önce zaman çelişki gösterilirken 

kullanılan farklı hareketlerin imkânı örnekleridir. Bu imkânların ölçülebilir nitelikler 

olduğu ve zamanın varlığını gerekli kıldığı her iki bağlamda ortaya koyulmaya 

çalışılmıştır. İkincisi ise söz konusu hareketlerin imkânın var olduğuna bu imkânın 

reddedilemeyeceğine dayanak olarak gösterilen iki muhaldir. Bunlardan birincisi bu 

hareketlerin imkânının Tanrı’nın kudreti dâhilinde olduğudur. Şayet bu imkân kabul 

edilemezse Tanrı’ya acziyet izâfe edilmiş olur ki bu muhaldir. İkinci muhal ise 

imkânsızlıktan imkâna geçiştir. Şöyle ki, âlemin ve zamanın başlangıcından önce 

farklı hareketlerin imkânı veya bu başlangıçtan önce âlemin yaratılma imkânı kabul 

edilemezse bunun imkânsız olduğu kabul edilmiş olur. Daha önce imkânsız olan 

sonrasında mümküne dönüşemez yani modlar arası geçiş imkânsızdır. Âlem var 

olduğuna göre daha öncesinde varlığa gelmesi imkânsız değil imkân dâhilindedir. Bu 

önemli noktaları ifade ettiğimize göre Gazzâlî’de delilin incelenmesine geçebiliriz. 

2.2. Âlemin Kıdemin Bakımından Hareket İmkânları ve Zaman İlişkisi 

Gazzâlî, İbn Sînâ’nın çeşitli eserlerinde farklı bağlamlarda incelediği meseleyi 

filozofların âlemin kıdemine dair bir delili olarak aktarır. Daha önce ifade edildiği 

üzere bu delil doğrudan âlemin kıdemini ispatlama gayesi olan bir delil olmaktan 

ziyade âlemin hâdis kabul edilmesinin çelişkili sonuçları gösterilerek onun hâdis 

 
167 İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât,76. 



 100 

olmasının imkânsızlığını göstermek amacında olan bir eleştiridir. İbn Sînâ’nın bu 

eleştirisinde kilit nokta imkânın hariçte bir zamanı ve dolayısıyla bir varlığı 

gerektiğidir. Yani âlemin şayet daha önce varlığa gelme imkânı varsa, bu imkân daha 

önce varlığa geleceği zamanı ve o zamandaki varlığı gerektirir. Dolayısıyla her bir 

başlangıç düşünüldüğünde söz konusu eleştiri tekrarlar ve sonsuza kadar gider ki bu 

da muhaldir. Başlangıçlı bir âlem anlayışına getirilen bu eleştiriye Gazzâlî’nin cevabı, 

âlemin öncesindeki hareketlerin imkânına mukabil, âlemin mekânsal olarak ötesindeki 

büyüklük imkânlarıyla yani yeni bir zaman mekân analojisi şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır. 

“Filozoflar, (kelamcılara) şöyle söylerler: “Size göre Allah’ın âlemi 

yarattığı andan bir yıl, yüz yıl, bin yıl veya sonsuz süre önce yaratmaya kâdir 

olduğunda şüphe yoktur. Bu varsayımlar (bir yıl, yüz yıl…) nicelik ve ölçü 

bakımından birbirinden farklıdır. O hâlde âlemin varoluşundan önce bir kısmı 

diğerinden daha uzun ölçülebilir ve uzamlı bir şeyin varlığının ispatı gerekir.” 
168 

Gazzâlî bu kısa girişten sonra filozofların deliline başlangıçta yöneltilebilecek 

muhtemel bir eleştiri zikreder ve argümana bu eleştiri doğrultusunda bir değişiklik 

getirerek devam eder. Bu bağlamda âlemin varlığa gelişinden önce Tanrı’nın onu 

yaratmaya kâdir olduğu farklı sürelerin imkânı ve bu imkânların gerçek varlığının 

olmasından hareketle varlıktan ve zamandan önce zaman olduğu çelişkisinin 

gösterilmesi, ispatlanmak istenen şeyin baştan kabul edilmesi problemini 

barındırmaktadır. Yani âlemden önce zamanın var olduğunun ispatı, esasında 

argümanın başında bir yıl, yüz yıl, bin yıl gibi farklı sürelere sahip âlemlerin var 

olmasına dayanır. Ancak söz konusu zamanın ispatı için kullanılan bir yıl, yüz yıl gibi 

ifadelerin kendisi zamansallık içermekte ve delilin başında âlemden ve zamandan önce 

zamanın olduğunu doğrudan varsaymaktadır. Filozoflar bu eleştiri doğrultusunda 

zamansallık içeren yıllar lafzı yerine feleğin dönüş hareketi ve sayısını kullanmışlardır. 

Bir başka deyişle belirli bir periyottaki hareketleri sayılarak gün, ay, yıl diye 

adlandırdığımız zamansal kavramlardan bu kavramların oluşmasında dayanak olan 

göksel cisimlerin hareketlerine geçiş yapılmıştır. Yani zamandan harekete bir geçiş 

 
168 Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, çev. Bekir Karlığa, 37, Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut Kaya 

- Hüseyin Sarıoğlu, 90. 



 101 

yapılmıştır. Çünkü zaman hareketin sayımıdır ve dolayısıyla hareketin argümanda 

kullanılması ispatlanmak istenen zamansal durumları da içermektedir. Yeniden 

kurgulanan delilde âlemin yüz yıl önce, bin yıl önce yaratılma imkânından değil, 

âlemin küresinin dönüş hareketinden bu hareketin farklı imkânlarından bir akıl 

yürütme yapılacaktır.  

“Söz gelimi âlemin varlığının başlangıcından bu yana şu ana kadar 

onun feleğinin bin defa dönüş yaptığını kabul edelim. Bu durumda Allah bu 

âlemden önce şu ana kadar bin yüz devir yapacak onun gibi başka bir âlemi 

yaratmaya kâdir midir? sorusu yöneltilir. Şayet siz (kelâmcılar) hayır 

derseniz, Kadîm’in aczden kudrete inkılabı ya da âlemin daha önce imkânsız 

iken sonrasında münküne dönüşmesi gerekir. Eğer soruya evet derseniz -ki 

bunu demek gerekir- bu takdirde Allah’ın şu ana kadar bin iki yüz devir 

yapacak üçüncü bir âlemi yaratabilir miydi? sorusuna da evet denilmesi 

gerekir. Şu hâlde deriz ki: Varsayımımızda üçüncü olarak adlandırdığımız bin 

iki yüz devir yapan âlemin ikinci olan ve bin yüz devir yapan âlem ile birlikte 

yaratılıp hareketlerine başlamaları mümkün müdür değil midir? 169 Şayet, 

birlikte yaratılmaları mümkündür derseniz bu muhaldir. Çünkü hızları eşit 

olan iki hareketin aynı anda bir noktada durup farklı devir sayılarının ortaya 

çıkması mümkün değildir. Eğer derseniz ki bin iki yüz devir yaparak şu ana 

ulaşmış üçüncü âlem ile bin yüz devir yaparak şu ana ulaşmış ikinci âlemin 

birlikte yaratılmaları mümkün değildir. Aksine üçüncüyü ikinciden, ikinciyi de 

birinci âlemden öne geçiren miktara eşit bir miktar önce yaratılmış olması 

gerekir. Biz bin devir yapan birinci âleme birinci adını vehmimize daha yakın 

olduğu için veriyoruz. Çünkü varsayımda şu andan başlayıp kendisine doğru 

ilerlediğimizde ikincinin imkân süresi birincinin bir katıdır. Şu durumda diğer 

imkânın katı olan başka bir imkân var demektir ki bu takdirde hepsinin katı 

olan bir başka imkânın bulunması gerekir. Nicelik açısından bazısı bazısından 

belirli bir miktar daha uzun olduğu varsayılan bu imkânın zaman dışında bir 

gerçekliği yoktur.170 İşte varsayılan bu nicelikler her türlü ölçüden münezzeh 

olan Yaratıcı’nın bir niteliği değildir. Bu nicelikler âlemin yokluğunun bir 

sıfatı da değildir. Nitekim yokluk bir şey değildir ki farklı miktarlara 

ölçülebilsin. Aynı zamanda nicelik, nicelik sahibi bir şeyi gerektiren bir 

sıfattır ki bu da hareketten başka bir şey değildir. Nicelik ise hareketin ölçüsü 

olan zamandan başka bir şey değildir.  O hâlde size  (kelamcılara) göre 

âlemden önce farklı niceliğe sahip bir şey bulunmalıdır ki o da zamandır. Bu 

durumda sizin görüşünüze göre de âlemden önce zaman vardır.”171 

 
169 Her iki âlemin mesafeleri ve hızları eşit olmakla birlikte üçüncü âlem bin iki yüz, ikinci âlem ise bin 

yüz devir yaptığı göz önünde bulundurulmalıdır. 
170 Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, çev. Bekir Karlığa, 37-38, Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut 

Kaya - Hüseyin Sarıoğlu, 90. 
171 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 91. 



 102 

Filozofların argümanına ilişkin ilk olarak tespit edilmesi gereken şey 

Gazzâlî’nin filozofların argümanlarını aslî kaynaklara uygun bir şekilde aktarıp 

aktarmadığıdır. Gerek delilin felsefî kaynaklarında incelediğimiz İbn Sînâ’ da gerekse 

buradaki Gazzâlî’nin sunumu arasında çeşitli açılardan bir uyum olduğu 

görülmektedir. Örneğin her iki isimde de delilin çıkış noktası âlemin varlığının farz 

edilen başlangıcından önce farklı miktarlarda hareketlerin imkânın bulunmasıdır. Yine 

aynı şekilde bu imkânın var olduğunu kabul edilmesi için Tanrı’nın kudretinin 

keyfiyeti (aczden kudrete) ve imkânsızlıktan imkâna geçiş gibi muhaller 

kullanılmıştır. Söz konusu imkân kabul edildikten sonra da niceliksel olarak farklı 

hareketlerin imkânından bir zamanın varlığı ortaya konulmuştur. Gazzâlî filozofların 

argümanlarını sunarken herhangi bir anlamsal dönüştürme olmaksızın onların 

görüşlerine uyumlu bir şekilde alıntı yapmıştır. Dolayısıyla Gazzâlî’nin argüman için 

önemli olan temel noktaları filozofların eserlerine sadık biçimde verdiğini 

söyleyebiliriz. 

Bununla birlikte bu delilin görüşleri alıntılanan İbn Sînâ’nın eserlerinde 

yekpare bir biçimde mevcut olmadığını belirtmek gerekir. Daha önce ifade edildiği 

üzere mesele onun farklı eserlerinde farklı bağlamlarda incelenmektedir. Bir eserinde 

konu Tanrı’nın fiillerinin niteliği bağlamında incelenirken, bir başka eserinde zaman 

meselesi altında veya doğrudan âlemin hâdis olması fikrine eleştiri sadedinde 

olduğunu görürüz. Gazzâlî burada ise delile zamanın ezelîliği ve hudus fikrine eleştiri 

açılarından âlemin kıdeminin dolaylı bir ispatı olarak yer vermiştir. Bu hususu ifade 

ettikten sonra filozofların delilinin detaylı analizine geçebiliriz. 

Zaman delilinin ikinci şeklinin geçerliliği esasında delildeki farklı hareket 

imkânlarına sahip âlemler örneğinin geçerli olmasına bağlıdır. Farklı hareketlere sahip 

âlemlerin imkânının kabul edilmesi için münazaranın karşı tarafına sorulan soru ise 

daha önceki bölümlerde Tanrı’nın âlemi varlığa geldiği andan daha önce yaratmaya 

kâdir midir? Sorusuna benzer şekilde, eğer âlemin küresi şu ana kadar bin devir 

yaptıysa Tanrı bin yüz devir yapacak başka bir âlem yaratmaya kâdir midir? 

Sorusudur. Bu soruya iki nedenden dolayı olumsuz bir cevap verilebilir. Bunlardan 

birincisi Tanrı’nın yalnızca bin devir yapacak bir âlem yaratabileceği bin yüz devir 

yapacak bir âlem yaratmanın kudretinin kapsamında olmadığıdır. Bu seçenek, 



 103 

Tanrı’ya acziyet izâfe edildiği için kabul edilemez. İkincisi ise Tanrı’nın bin yüz devir 

yapacak başka bir âlem yaratmaya kâdir olmaması bunun imkânsız olması 

nedeniyledir. Eğer bin yüz devir yapacak âlemin yaratılmasının imkânsız olduğu 

söylenirse şu ana kadar bin devir yapmış olan âlemin de daha önce imkânsız olduğu 

kabul edilmiş olur. Ancak bu bin devir yapan âlem yaratılmıştır. Yani daha öncesinde 

imkânsız iken mümkün olup varlığa gelmiştir. Oysaki bu geçerli bir durum değildir. 

Daha önce imkânsız olan sonrasında mümküne dönüşemez. Bu durum onun daha önce 

imkânsız değil mümkün olduğunun göstergesidir. Dolayısıyla aynı bin devir yapan 

âlemde olduğu gibi bin yüz devir yapacak bir âlemin yaratılması da mümkün 

kategorisindedir. Bu iki nedenin geçersizliği açıklandıktan sonra farklı hareket 

imkânlarına sahip âlemlerin yaratılmasının hem mümkün hem de yaratıcının kudreti 

kapsamında olduğu ortaya koyulmuş olur. 

Filozofların delilin geçerliliğinin delildeki farklı hareket imkânlarına sahip 

âlemler örneğinin geçerli olmasına bağlı olduğunu ifade etmiştik. Şimdi bu örneği 

incelemeye geçebiliriz.  Gelinen noktada şu ana kadar bin devir yapmış olan şimdiki 

birinci âleme ek olarak bin yüz devir yapacak ikinci bir âlemin yaratılmasının mümkün 

olduğu kabul edikten sonra aynı şekilde bin iki yüz devir yapacak bir üçüncü âlemin 

de kabul edilmesi gerekir. Bu doğrultuda devir sayıları farklı olan üç âlem üzerinde 

akıl yürütme sürdürülür.  

 

Şekil 3. Filozofların âlemin dönüş sayıları varsayımı (1. ve 2. Durum) 

Öncelikle, şu ana kadar bin devir yaptığı farz edilen şimdiki gerçek âlemdir. 

Örnekteki ikinci ve üçüncü âlem ise farklı devir sayılarına sahip olduğu varsayılan 

âlemlerdir. Bu üç âlemin kürelerinin kütleleri ve hareket hızları eşittir. Yalnızca şu ana 



 104 

kadar yaptıkları devir sayıları farklıdır. Şekil 3 birinci durumda söz konusu üç âlemin 

yaratılıp hareketlerine birlikte başladıkları durumda şu ana kadar birinci âlemin bin, 

ikinci âlemin bin yüz, üçüncü âlemin bin iki yüz devir yapmaları mümkün değildir. 

Kütleleri ve hızları eşit olduğu için bir dönüşte geçen süre her üç âlem için de aynıdır. 

Bundan dolayı her âlem birlikte yaratılırsa bin devir sayısına da birlikte ulaşırlar ve 

örnekte varsayılan şu ana kadar bin yüz devir yapan ikinci âlem ile bin iki yüz devir 

yapan üçüncü âlemin yaratılma imkânı gerçekleşmemiş olur. Şekil 3 birinci durumda 

görüldüğü gibi ikinci âlemin bin yüz devir sayısına ulaşabilmesi için birinci âlemin 

durup kendisinin hareketine devam etmesi gerekir. Aynı şekilde üçüncü âlemin de 

ilgili devir sayısına ulaşabilmesi için ikinci âlemin durup kendisinin hareketine devamı 

gerekir. Dolayısıyla şimdiki ana kadar âlemler arası farklı devir sayılarının 

gerçekleşebilmesi için bu üç âlemin hareketlerine farklı anlarda başlamış olmaları 

gerekmektedir. 

Şekil 3 ikinci durumda şimdiki zamana kadar şekilde fark edileceği üzere farklı 

miktarlarda devirler yapmış âlemler gösterilmektedir. Bu durumda daha fazla devir 

yapan âlemin hareketine daha az devir yapan âlemlerden önce başlaması gerekir. 

Örneğin bin iki yüz devir yapan üçüncü âlem hareketine bin yüz devir yapan ikinci 

âlemden yüz devir önce başlamıştır. Aynı şekilde bin yüz devir yapan ikinci âlemde 

bin devir yapan birinci âlemden yüz devir önce hareketine başlamıştır. Buradan 

kütleleri ve hızları eşit farklı âlemlerin belirli bir ana kadar farklı dönüş sayıları 

yapabilmeleri için başlangıç noktalarının farklı olması gerektiği sonucu çıkar. 

Dolayısıyla bu üç âlemin şu ana kadar yaptığı dönüş sayıları farklı ise bu âlemlerin 

hareketlerine başladıktan sonra aralarındaki geçen süre de bu farklılaşan hareketler 

miktarınca farklılaşır. Yani birinci ile ikinci arasında yüz dönüşlük bir süre farkı, ikinci 

ile üçüncü arasında yine yüz dönüşlük bir süre farkı ve birinci ile üçüncü arasında da 

iki yüz dönüşlük bir süre farkı bulunmaktadır. Devir sayıları ile aralarındaki süre 

birbiriyle orantılı olacağından dolayı birinci âlem ile üçüncü âlem arası iki yüz devirlik 

zaman farkı, birinci âlem ile ikinci âlem arasındaki yüz devirlik zaman farkının iki katı 

olmuş olur.  

Nihai noktada devir sayılarının farklılığından dolayı hareketlerine başlangıç 

noktaları da farklılaşan bu mümkün âlemler arasında biri diğerinin katı, biri diğerinin 



 105 

yarısı şeklinde niceliksel ölçülebilir süre farkları bulunmaktadır. İşte filozoflar, söz 

konusu mümkün âlemler arasında ki ölçülebilir farkların ontolojik bir gerçekliğe işaret 

ettiğini söylerler.172 Âlemin ve zamanın başlangıçlı kabul edildiği durumda varlığa 

gelmesi mümkün ve Tanrı’nın kudreti kapsamında olan mümkün âlemler arasında ki 

niceliksel farklılığın zaman olduğu savunulur. Çünkü söz konusu imkândan doğan bu 

nicelikler, her türlü ölçü ve miktardan uzak olan Tanrı’nın bir sıfatı olamaz. Aynı 

şekilde bahsi geçen nicelikler âlemin yokluğunun bir sıfatı da olamaz. Nitekim yokluk 

hem ölçülebilir değildir hem de bir şey değildir. Dolayısıyla âlemlerin farklı hareket 

imkânlarından doğan bu niceliksel fark, hareketin ölçüsü olan zamandır. Bu durumda 

âlemin ve zamanın hâdis olup farklı hareketlere sahip âlemlerin de mümkün olduğu 

durumda zamanın varlığından önce gelen bir zamanın varlığı gerekmiş olur ki bu 

muhaldir. Bundan dolayı filozoflara göre hâdis bir âlem ve zaman savunulamaz.  

Zaman delinin birinci şeklinde “Tanrı vardı, âlem yoktu.” durumunun üçüncü 

bir şey olarak zamana delalet edip etmediği lafızlar üzerinden tartışılmıştı. Filozoflar, 

âlemin ve zamanın başlangıçlı olduğu durumda Tanrı’nın varlığı ve âlemin yokluğu 

durumunun, yalnızca zâtların varlığı ve yokluğuna değil bir zaman anlamına işaret 

ettiğini dile getirmiş ve buradan hareketle âlemin ve zamanın varlığından önce bir 

zamanın varlığı çelişkisi üzerinden eleştiriler getirmişlerdi. Zaman delilinin ikinci 

şeklinde ise âlemin ve zamanın başlangıçlı olduğu durumda farklı hareketlere sahip 

âlemlerin varlığa gelme ve yaratılma imkânlarının bir zamana delalet ettiği ortaya 

koyularak zamandan önce zaman eleştirisi yapılmıştır.   

 Filozofların delilinin analizini yaptığımız bu bölümde farklı hareketlere sahip 

âlemlerin varlığa gelme ve yaratılma imkânına niçin sahip olduğu aynı zamanda bunun 

neden kabul edilmesi gerektiğine değindik. Bununla birlikte söz konusu imkândan 

türetilen farklı devir sayılarına sahip âlemler örneğini inceledik. Delilde uygulanan 

akıl yürütmeyi bütüncül bir şekilde görmek adına maddeler hâlinde inceleyebiliriz. 

(1) Âlemin ve zamanın hâdis olduğu kabul edilir. 

(2) Âlem, varlığa gelişinden itibaren şu ana kadar 1000 devir yapmıştır. 

 
172 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,154-155. 



 106 

(3) Tanrı 1100 devir yapan ikinci bir âlemi yaratmaya kâdirdir ya da değildir. 

(4) Tanrı’nın 1100 devir yapacak bir âlemi yaratmaya kâdir olamaması ya O’nun 

acziyeti nedeniyledir ki bu muhaldir ya da âlemin imkânsız olması 

nedeniyledir ki imkânsızın mümküne dönüşmesi (yani modlar arası geçiş) 

muhal olduğu için geçersizdir. Çünkü âlem mümkündür. 

(5) O hâlde Tanrı’nın 1100 devir yapan ikinci bir âlemi yaratmaya kâdir olması 

kabul edilmelidir.  

(6) Tanrı 1200 devir yapacak üçüncü bir âlemi de yaratmaya kâdirdir. 

(7) Bu varsayılan üç âlemin hareketlerine birlikte başlamaları imkânsızdır çünkü 

hareketlerine aynı anda başlamaları durumunda şu ana kadar farklı devir 

sayıları yapmları mümkün değildir. 

(8) O hâlde bu üç âlem hareketlerine farklı anlarda başlamalıdır.  

(9) İkinci âlem birinci âlemden 100 devirlik bir süre farkı kadar önce hareketine 

başlar. 

(10) Üçüncü âlem ikinci âlemden 100 devirlik bir süre farkı kadar önce hareketine 

başlar. 

      (11) Üçüncü âlem birinci âlemden 200 devirlik bir süre farkı kadar önce hareketine 

başlar. 

      (12) O hâlde farklı devir sayılarına sahip âlemler arasında biri diğerinin katı veya 

yarısı olan imkânlar bulunmaktadır.  

      (13) O hâlde söz konusu âlemler arasında niceliksel ve ölçülebilir farklı imkânlar 

vardır. 

      (14) Dolayısıyla niceliksel olan bu imkân farklılıklarının tekabül ettiği bir 

ontolojik gerçeklik olmalıdır ki bu da zamandır. 

      (15) O hâlde âlemin ve zamanın varlığından önce zaman vardır. 

      (16) Zamandan önce zamanın varlığı çelişiktir. 

      (17) Dolayısıyla âlem ve zaman hâdis olamaz. 



 107 

      (18) Âlem ve zaman hâdis olamayacağına göre kadîmdirler.173 

Esasında filozofların bu delilinde âlemin kadîm olduğu doğrudan savunulmaz.  

Hatta 17. Öncülde ifade edilen âlemin ve zamanın hâdis olmasının kabul 

edilemeyeceği de Tehâfüt’te geçmez. Yalnızca âlemin hâdis kabul edildiği durumda 

bir çelişki ortaya çıkacağı ispatlanır ve söz konusu pasaj şu şekilde sonlanır: “Şu hâlde 

siz (kelamcılara) göre de âlemden önce zaman vardır.”174 Her ne kadar doğrudan bir 

kıdem ispatı yapılmasa da akıl yürütmeyi sürdürdüğümüzde şu sonuca varırız: Âlem 

ya hâdistir ya da kadîmdir, Şayet âlemin hâdis olması bir çelişki ortaya çıkarıyor ise 

bu kabul edilemez. Dolayısıyla âlem kadîmdir. 

Zaman delilinin ikinci şeklinin âlemin kıdemi tartışmasında güçlü bir delil ve 

aynı zamanda etkili bir hudûs eleştirisi olduğunu söyleyebiliriz. Şöyle ki daha önceki 

bölümlerde filozoflar tarafından sorulan Tanrı âlemi neden varlığa geldiği andan daha 

önce veya sonra yaratmadı? Tanrı’nın âlemi yaratmadığı süre sonlu mudur sonsuz 

mudur? Sorularına çeşitli cevaplar verilmişti. Örneğin ilk soruya: “Zaman da âlem ile 

birlikte yaratılmıştır bu nedenle âlemden önce ve sonra olarak işaret edilebilecek bir 

zaman yoktur ki Tanrı’nın âlemi önce ve sonra yaratacağı söz konusu olsun.” cevabı 

verilmiştir. Aynı minvalde ikinci soruya cevaben ise, “Tanrı’nın âlemi yaratmadığı 

süre diye bir şey yoktur yalnızca Tanrı’nın varlığı ve âlemin yokluğu vardır” şeklinde 

cevap verilebilir. Bu cevaplardan hareketle kiplerin geçmişte bir zamana işaret edip 

etmediği, zaman mekân analojisi, âlemin ve zamanın varlığından önce bir zamanı 

tasavvur edenin vehim kuvvesi olup olmadığı tartışılmıştı. Ancak zaman delilinin 

ikinci şekli ile gelen Tanrı’nın âlemi daha önce veya sonra yaratabilmesi, âlemden 

önce zamanın varlığı şeklindeki felsefî itirazlara söz konusu cevaplar ile karşılık 

vermek yeterli olmayacaktır. Çünkü ilgili itirazlar Gazzâlî’nin de doğrudan 

reddedemeyeceği öncüllerden hareket etmektedir.175 Söz konusu öncüller şu şekilde 

ifade edilebilir: Âlemin küresinin şu ana kadar bin devir yaptığı farz edilecek olursa 

bin yüz devir yapacak bir başka bir âlemin yaratılması hem Tanrı’nın kudreti 

dâhilindedir hem de mümkündür. Bu öncül ile âlemin varsayılan başlangıcından önce 

 
173 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,154-155. 
174 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 93. 
175 Moad, Coherence of the Incoherence, 156. 



 108 

niceliksel olarak farklı hareketlerin imkânı kabul edilmiş olur. Şayet kabul edilmezse 

gerek Tanrı’ya acziyet izâfe edilmesi gerekse de imkânsızlıktan imkâna geçiş gibi iki 

muhal durumla karşılaşılmış olunur. Bu hareketlerin imkânı kabul edildikten sonra, bir 

hareket düşünüldüğünde onunla birlikte bir uzantı olarak onu ölçen şey olarak zamana 

geçiş yapılır. Dolayısıyla âlemin ve zamanın bir başlangıcı olduğu varsayımına 

zamandan önce zaman çelişkisi ile eleştiri getirilmiş olur. Bu eleştiriye daha önceki 

bölümdeki itirazlara getirilen Tanrı’nın âlemi yaratmadığı bir süre yoktur, zaman da 

âlem gibi onunla birlikte yaratılmıştır cevapları yeterli olmamaktadır. Çünkü varlığı 

kabul edilmeyen âlemin ve zamanın yaratılışından önce gelen bir zamanın varlığı 

hareket devir sayıları üzerinden ispatlanmaktadır.   

Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisine geçmeden önce İbn Rüşd’ün zaman 

delilinin ikinci şekline dair açıklamalarında temas ettiği önemli bir noktaya değinmek 

yerinde olacaktır. Öncelikle İbn Rüşd, niceliksel olarak farklı hareketlerin imkânı 

üzerinden yapılan akıl yürütmenin İbn Sînâ’nın zamanı kanıtlarken benimsediği 

yöntem olduğunu ifade eder. Sonrasında hareketlerin imkânı örneğine ilişkin 

anlaşılması zor bir güçlüğün bulunduğunu ortaya koyar. Nitekim ona göre her 

mümkünle birlikte bir uzantının ve her uzantı ile birlikte ona ilişkin bir mümkünün 

bulunması tartışma konusu olmaktadır. Çünkü âlemde hâli hazırda bulunan 

mümkünler ile âlemden önce gelen imkânların aynı tabiata sahip olması kabul edilmiş 

olmaktadır. Yani âlemde bulunan mümkünün tabiatının zamanla ilişkisinde olduğu 

gibi, âlemden önce gelen mümkünün tabiatı da zamanla ilişkilidir. İbn Rüşd bu açıdan 

zamanın varlığını onun sayesinde düşünülebileceğini söyleyerek eleştirisini 

noktalar.176 İbn Rüşd’ün delil hakkındaki yorumuna ilişkin, Marmura, onun bir an için 

-döngüsellik başlığından değinilen- zamanın ezeliliğinden hareketin ezeliliğini 

çıkarsamanın probleminin farkında olduğunu ifade eder. Hatırlanacağı üzere, zaman 

hareketin ölçüsüdür anlayışı gereği zamanı ezelî kabul etmek zaten hareketin de ezelî 

olduğu kabulünü baştan içermektedir. Dolayısıyla zamanın ezelî oluşundan hareketin 

ezelilîğine ulaşmak döngüsellik içerir ve nihai olarak “hareket ezelî olduğu için 

hareket ezelîdir” denmiş olmaktadır. Bu noktaya temas ettikten sonra o, İbn Rüşd’e 

göre şayet imkân dâhilinde olan fakat var olmayan âlemlerin hareketi, Gazzâlî’nin 

 
176 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 47. 



 109 

zamansal açıdan sonlu âleminden önce gelen hareketlerin imkânını oluşturuyorsa o 

hâlde sözü edilen imkânın zaman içinde olması gerektiğini ifade eder. Bununla birlikte 

imkân önce geldiğine göre zamanda Gazzâlî’nin kabul ettiği âlemden önce geldiği 

sonucuna ulaşır. Marmura bu açıdan İbn Rüşd’ün hareketten çok zamanın ezeliliğinin 

savunduğunu ifade eder.177 İbn Rüşd’ün zaman delilinin ikinci şekli hakkında dile 

getirdiği güçlük döngüsellik başlığı altında incelendiği için burada ayrıca ele 

alınmayacaktır. Filozofların bir anlamda hudûs eleştirisi de sayılabilecek 

argümanlarına ve karşı Gazzâlî’nin getirdiği çözüm önerisi ve itirazlarını incelemeye 

geçebiliriz. 

2.3. Gazzâlî’de Zaman-Mekân Analojisi 

Zaman delilinin ikinci şeklinde filozofların argümanlarına Gazzâlî’nin 

getirebileceği alternatif cevaplar mümkündür. Bu cevaplar, farklı hareket sayılarına 

sahip âlemlerin yaratılma imkânın baştan reddedilmesi veya bu imkânların kabul 

edilmesi şeklinde ayrıştırılabilir. Eğer bu imkânların reddedileceği seçenek tercih 

edilirse halledilmesi gereken iki sorun bulunmaktadır. Bunlardan birincisi âlemin şu 

ana kadar bin dönüş yaptığı farz edilmesi durumunda Tanrı’nın bin yüz veya bin iki 

yüz dönüş yapan bir âlem yaratmaya kâdir olmaması ve dolayısıyla O’na acziyet izâfe 

edilmesi problemidir. Bu sorun, farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin 

yaratılmasının kudrete konu olmadığı söylenilerek çözülebilir. Yani söz konusu 

âlemlerin yaratılması makdûr değildir ve makdûrat kapsamına girmeyen şeylerde 

Tanrı’ya acziyet izâfe edilmesi gerekmez. İmkânların reddedildiği seçenekte 

çözülmesi gereken ikinci sorun ise daha önce imkânsız olanın daha sonra mümkün 

hale gelmesi problemidir. Farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin yaratılmasının 

imkânsız olduğu kabul edilirse şu an bin devir yapan âleminde daha önce imkânsız 

olduğu sonrasında ise mümküne dönüşüp yaratıldığı kabul edilmiş olur ki bu muhaldir. 

Bu sorun ise “bir hâlde imkânsız olan başka bir hâlde mümkün olabilir” ilkesiyle 

çözümlenebilir. Muhal olan bir şeyin tek durumda hem imkânsız hem de imkânla 

nitelenmesidir. Örneğin âlemin yok iken imkânsız olması var iken de mümkün olması 

kabul edilebilir. Bu, imkânsızın mümküne dönüşmesini gerektirmez. Gazzâlî’nin 

 
177 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 119. 



 110 

filozofların argümanına karşı verebileceği alternatif bir cevap olarak değindiğimiz 

buraya kadar ki kısımda farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin imkânının reddiyle 

verilebilecek bir cevaba işaret edildi. Fakat Gazzâlî farklı hareketlere sahip âlemlerinin 

imkânının reddine dayanan bu cevabı tercih etmez. O, yalnızca tartışmanın devamına 

göreceğimiz üzere âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olması 

tartışmasında misliyle karşılık verme olarak adlandırdığı üçüncü itirazında bu 

alternatif cevabı kullanır. Burada Gazzâlî’nin bu cevabı kullanmamasının nedeni 

olarak filozofların delilinin cevap üretecek güçte olmaması ve bu alternatif cevabın 

halledilmesi gereken farklı sorunlara yol açması nedeniyle bu yöntemin 

benimsenmemesi sunulabilir. Onun söz konusu alternatif cevabı, tartışmanın 

devamında inceleyeceğimiz üzere misliyle karşılık verme itirazında kullanması da 

burada doğrudan kendi kabul ettiği ilkelerden değil de münazarada karşı tarafın 

argümanını çürütmek için kullandığı farklı görüşlerden hareket etmesinin bir örneği 

olarak gösterilebilir.  

Gelinen noktada Gazzâlî farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin yaratılma 

imkânını kabul ederek filozofların deliline karşı nasıl bir cevap getirebilecektir? O, söz 

konusu imkânları reddetmez ancak bu imkânları kabul etmenin getirdiği bazı 

çıkarımlara karşı çıkar. Bir başka deyişle farklı dönüş sayıları olabilecek âlemlerin 

yaratılma imkânının, bu âlemlerin arasındaki niceliksel ölçülebilir bir farktan hareketle 

âlemden önce bir zamana delalet ettiğini sonucunu kabul etmez. Yani söz konusu 

imkânların ontolojik bir gerçekliğe işaret ettiğine karşı çıkar. Gazzâlî bu cevabı 

verirken zaman delilinin birinci şeklinde olduğu gibi meselede yanılgıya düşürenin 

vehim kuvvesi olduğuna değinir ve aynı zamanda yeni bir zaman-mekân analojisi 

kullanır. Burada bir parantez açacak olursak Gazzâlî hem daha önceki bölümde hem 

de burada zaman-mekân analojisi kullanırken, batılı kaynaklarda John Philoponus 

adıyla bilinen miladi 6. yüzyılda vefat etmiş Hristiyan teolog ve Aristoteles şârihi 

Yahyâ en-Nahvî’nin178 sonluluklar delilinden ilham aldığı söylenilebilir. Şöyle ki, 

Philoponus, Proclus ile olan âlemin kıdemi tartışmasında âlemin sonluluğunu 

ispatlamak için, âlemin büyüklüğünden ve âlemin içinde onun varlığını muhafaza eden 

 
178 Mustafa Sinanoğlu, “Yahyâ en-Nahvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 18 Mart 

2024) 



 111 

gücün sonlu olmasından hareket ederek bir ispat ortaya ortaya koyar. Akıl yürütmesi 

şu şekildedir: Sonlu gücü olan her şey bozulabilir. Âlemin sonlu bir gücü vardır, 

dolayısıyla âlem bozulabilir. Bozulabilir olan her şey sonradan meydana gelmiştir, 

buna bağlı olarak âlem de sonradan meydana gelmiştir. Öncesinde cismin sonluluğu 

ispatlanır, devamında cisimlerden oluşan âlemin sonluluğu ve buradan hareketle de 

zamanın sonluluğu ispatlanır. 179 Yani zamanın sonluluğu, cismin ve mekânın 

sonluluğu ile kıyaslanarak bir ispat yapılmış olmaktadır.  

Gazzâlî’nin filozofların deliline getirdiği cevaba tekrar dönecek olursak, Ona 

göre tüm bunlar vehmin bir yanılsamasından ibarettir: 

“Onların görüşlerini bertaraf etmenin en uygun ve kısa yolu zamanı 

mekânla karşılaştırmaktır. Buna göre deriz ki: Allah’ın en yüksek feleği 

yarattığından bir zirâ‘180 daha büyük yaratması kudreti dâhilinde miydi değil 

miydi? Şayet (filozoflar) bu soruya hayır derlerse bu cevap Allah’ı âciz kabul 

etmek anlamına gelir. Şayet evet derlerse varsayımlar iki zirâ‘, üç zirâ‘ ve 

böylece sonsuza kadar devam eder. O hâlde deriz ki: Bu yaklaşımla âlemin 

ötesinde niceliği ve ölçüsü bulunan bir şeyin varlığı kabul edilmiş olur. Çünkü 

iki veya üç zirâ‘dan daha büyük olan, bir zirâ‘ büyüklüğün kapladığı yerden 

daha büyük bir yer kaplar. Bu durumda âlemin ötesinde nicelik 

bulunmaktadır. Bu nicelik ise onu kabul eden nicelik sahibi bir şeyi gerektirir 

ki bu şey de cisim ya da boşluktur. Dolayısıyla âlemin ötesinde boşluk veya 

doluluk var demektir. Bu durumda şu soruya nasıl cevap verilecektir? Aynı 

şekilde Allah âlemin küresini yarattığından bir zirâ‘ sonra iki zirâ‘ daha 

küçük yaratabilir miydi ve her iki varsayım arasında doluluktan ve alan 

işgalinden eksilecek olan şey açısından bir fark olur muydu? 181 Çünkü iki 

zirâ‘ oranında azalma durumunda ortadan kalkan doluluk, bir zirâ‘ oranında 

azalma durumunda ortadan kalkan doluluktan daha fazladır. Bu durumda 

boşluk ölçülmüş ve takdir edilmiş olur. Ancak boşluk bir şey değildir. O hâlde 

boşluk nasıl ölçülebilmiş olur? Âlemin varlığından önce zamana ilişkin 

imkânların bulunduğuna dair vehmin yanılgılarına dair cevabımız, tıpkı sizin 

âlemin varlığının ötesinde mekâna ilişkin imkânların bulunduğuna dair 

vehmin yanılgısına karşı vereceğiniz cevap gibidir. Bunların arasında hiçbir 

fark yoktur.182 

 
179 H. Austryn Wolfson, Kelam Felsefeleri (Müslüman - Hristiyan - Yahudi Kelamı), çev. Kasım Turhan 

(İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2001) 286-292. 
180 Metrik sisteme geçilmeden önce kullanılan bir ölçü birimi, parmak uçlarından dirseğe kadar olan 

kısma denk düşen bir uzunluktur ve yetmiş beş ile doksan cm arasında değişmektedir. 
181 Terkan, “Tehāfutu’l-Felāsife Eleştirmeli Metin” 258. 
182 Gazzâlî, Tehâfütü’l-Felasife, çev. Bekir Karlığa, 38-39. Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, çev. Mahmut 

Kaya - Hüseyin Sarıoğlu, 92. 



 112 

 Alıntıda ilk olarak belirtilmesi gereken şey Gazzâlî’nin filozofların delilinin 

çıkış noktası olan; Allah şu ana kadar bin yüz devir yapacak başka âlemler yaratmaya 

kâdir midir? Sorusuna olumsuz bir cevap vermediğidir. Yani farklı hareket sayılarına 

sahip âlemler hem mümkün kategorisindedir hem de Tanrı’nın kudreti kapsamındadır. 

Ancak Gazzâlî’ye göre bu söz konusu âlemlerin mümkün ve Tanrı’nın kudretine dâhil 

olması onların haricî bir gerçekliğe delalet etmelerini gerektirmez. Bir başka deyişle 

varsayılan mümkün âlemler arasında oluşan niceliksel farktan hareketle bir zamanın 

varlığının kabul edilmesi gerekmemektedir. Ona göre söz konusu imkânların ontolojik 

bir gerçekliğe işaret ettiği konusunda akılları yanılgıya düşüren vehimdir. Gazzâlî 

vehmin bu yanılgısını filozofların da kabul edeceği öncüllerden hareketle ortaya 

koyarak delile karşı itirazını getirir.  Esasında bu anlatılanlar ilgili pasajda açıkça yer 

almamaktadır. Fakat Gazzâlî’nin delile karşılık vermek için en kısa ve uygun yol 

olarak tabir ettiği zaman-mekân analojisi ile oldukça öz ve bu oranda yoğun olan 

pasajından çıkartılabilecek hususlardır. 

 Zaman delilinin birinci şeklindeki analojide, âlemin zamansal olarak 

başlangıcının öncesi ile âlemin mekânsal olarak son yüzeyinin ötesi arasında bir 

benzeşim kurulmuştu. Buradaki analojide ise farklı hareket sayılarına ve dolayısıyla 

farklı başlangıçlara sahip mümkün âlemler ile farklı büyüklüklere ve dolayısıyla farklı 

mekânlara sahip mümkün âlemler arasında bir benzeşim kurulmaktadır. Buradaki 

analojiyi diğerinden ayıran husus zaman ve mekân kavramları ve onlara bağlı 

analizlere ek olarak imkân kavramının analoji için merkezî bir önem teşkil 

etmesidir.183  Kurulan bu benzeşimi daha iyi anlamak adına verilen örneği 

 
183 Hatta bu meseledeki Gazzâlî ve İslâm filozofları arasında cereyan eden tartışmanın benimsenen 

metafizik kabüllere ilişkin olarak, zorunluluk ve imkân gibi modalitelerin zihnin dışında âlemde 

tahakkuk etmiş bir gerçekliği olup olmadığı tartışmasına indirgenebileceği ifade edilebilir.  



 113 

inceleyebiliriz. 

 

Şekil 4. Gazzâlî’nin zaman-mekân analojisi daha büyük-küçük âlemler 

varsayımı (1. ve 2. Durum) 

 Buradaki örnekte farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin imkânı ile farklı 

büyüklüklere sahip âlemlerin imkânı arasında bir karşılaştırma yapılır. Gazzâlî 

filozofların delilinde yaptığı gibi, Tanrı’nın farklı büyüklüklere sahip âlemleri 

yaratmasının kudreti kapsamında olup olmadığını sorarak başlar. Olumsuz bir cevap 

acziyet doğuracağı için geçersizdir. Dolayısıyla bir zirâ‘ veya iki zirâ‘  daha büyük bir 

âlemin yaratılmasının mümkün olduğu kabul edilmiş olacaktır. Şekil 4 birinci 

durum’da görüldüğü üzere merkezde bulunan şu anki gerçek âlemin ötesinde farklı 

miktarlarda ölçülebilir nicelikler bulunmaktadır. Nitekim bu niceliklerin kapladıkları 

alan birbirinden farklılaşır. İki zirâ‘  daha büyük mümkün âlemin kapladığı alan, bir 

zirâ‘ daha büyük mümkün âlem ve şu anki âlemin kapladığı alandan daha fazladır. Bu 

mümkün âlemler arasında biri diğerinin katı veya yarısı olan nicelikler vardır. 

 Benzer durum Tanrı’nın âlemin küresini bir zirâ‘ ve iki zirâ‘ daha küçük 

yaratmasının imkânının gösterildiği Şekil 4’ ikinci durumda da görülür. Çünkü âlemin 

şu anki büyüklüğüyle kapladığı alan düşünüldüğünde bu büyüklükten bir zirâ‘ daha 

küçük yaratıldığı durumda şu anki büyüklüğünden eksilecek alan iki zirâ‘ daha küçük 

yaratıldığında eksilecek alandan daha azdır. Tersinden ifade edecek olursak âlemin iki 

zirâ‘ daha küçük yaratılma imkânı durumunda şu anki âlemden eksilmenin 

gerçekleşeceği alan, bir zirâ‘ daha küçük yaratılma imkânında eksilecek alandan daha 

büyüktür. Yine Şekil 4’ ikinci durumda da farklı büyüklüklere sahip mümkün âlemler 



 114 

arasında ölçülebilir niceliksel farklar ortaya çıkmaktadır. Bu örnekten sonra gelen 

çıkarım ise şu şekildedir: Söz konusu nicelik, nicelik sahibi -yani niceliğin kendisinde 

gerçekleşeceği- bir şeyin varlığını gerektirir. Farklı büyüklüklere sahip mümkün 

âlemler arasında ortaya çıkan niceliği kabul edecek şey ise ya doluluk (cisim) ya da 

boşluktur. Ancak önceki bölümde incelendiği üzere filozoflara göre âlemin ötesinde 

bir boşluk veya doluluk kabul edilemez. Nitekim boşluk anlamı olan bir şey değildir. 

Aynı zamanda boşluk ölçülebilir değildir ve bu nedenle kendisinde nicelikler 

gerçekleşmez. Doluluk da kabul edilemez çünkü farklı büyüklüklere sahip mümkün 

âlemler arası oluşan niceliğin doluluk olduğu durumda bu büyüklük (iki zirâ‘, üç zirâ‘) 

sonsuza kadar gideceği için âlemin büyüklüğünün sonsuza kadar gitmesi gerekir ki bu 

imkânsızdır. Gazzâlî’nin bu analoji ile getirdiği cevabında uygulanan akıl yürütme 

esasında filozofların delilinki ile büyük oranda benzerdir. Gazzâlî’nin söz konusu akıl 

yürütmesini maddeler hâlinde şu şekilde özetlememiz mümkündür: 

(1) Tanrı en üst feleği bir zirâ‘, iki zirâ‘ daha büyük yaratmaya kâdirdir. 

(2) Bir zirâ‘ ve iki zirâ‘ büyüklüğe sahip âlemler arasında niceliksel farklar 

vardır. 

(3) O hâlde âlemin ötesinde biri diğerinin katı veya yarısı olabilen ölçülebilir 

niceliksel bir gerçeklik bulunmaktadır 

(4) Bu gerçeklik ya boşluk ya da doluluktur. 

(5) Âlemin ötesinde boşluk veya doluluk yoktur.184 

(6) O hâlde farklı büyüklüklere sahip mümkün âlemler arasındaki farkın 

tekabül ettiği bir gerçeklik yoktur. 

(7) Tanrı en üst feleği bir zirâ‘, iki zirâ‘ daha küçük yaratmaya kâdirdir. 

(8) Bu mümkün âlemlerin kapladıkları alanlar arasında niceliksel farklar 

vardır. 

(9) Şu anki âlemden bir veya iki zirâ‘ daha küçük bir âlem varsayıldığından 

eksilmesi gereken doluluk alanı farklılaşır. 

(10) Bu durum boşluğun ölçülebilir olduğu anlamına gelir. 

(11) Boşluk bir şey değildir, dolayısıyla ölçülemez. 

 
184 Filozofların mekân konusunda kabul ettikleri görüştür. Gazzâlî daha önce ifade edildiği üzere 

filozofların deliline karşılık buradaki argümanlarında onların kabullerinden hareket etmektedir.  



 115 

(12) O hâlde farkların tekabül ettiği bir gerçeklik yoktur.185 

 

Gazzâlî burada filozofların deliline karşı nasıl bir cevap getirmiş olmaktadır? 

Öncelikle o, ortaya koyduğu analojide filozofların vehmin herhangi bir cismi, onu 

kapsayan başka bir cisim veya boşluk olmaksızın düşünememesi yanılgısına itibar 

etmeden aklî delil ile âlemin ötesinde bir boşluk veya doluluk olmadığı yönündeki 

mekânla ilgili186  görüşlerine atıf yapar. Bunu yaparken de tıpkı filozofların âlemin 

öncesinde bir zaman olduğunu savunmak için kullandıkları farklı hareket sayılarına 

sahip âlemlerin imkânını kullanmasında olduğu gibi farklı büyüklüklere sahip 

âlemlerin imkânını kullanır. Dolayısıyla nihai olarak Gazzâlî’nin filozoflara cevabını 

şu şekilde ifade edebiliriz. Şayet farklı dönüş sayılarına ve dolayısıyla farklı zamansal 

başlangıçlara sahip âlemlerin imkânından hareketle âlemden ve zamandan önce zaman 

olduğunu savunulabiliyorsa aynı şekilde farklı büyüklüklere ve dolayısıyla farklı 

mekânsal alanlara sahip âlemlerin imkânı dolayısıyla âlemin ötesinde bir boşluk ve 

doluluk olduğunun da kabul edilmesi gerekir. Filozoflar âlemin ötesinde bir mekânsal 

uzamı kabul etmediklerine göre aynı şekilde âlemin öncesinde gelen bir zamanı da 

kabul etmemeleri gerekir. Ancak vehmin mekân konusunda yanılgısına uymayıp 

âlemin ötesinde bir boşluk veya doluluk kabul edilmezken öncesi olmayan bir 

başlangıcı kabul edemeyen vehmin zaman konusundaki yanılgısına tabi olarak 

âlemden ve zamandan önce gelen zaman olduğunu kabul edilmiş olmaktadır. 

Gazzâlî’ye göre burada bir tutarsızlık söz konusudur.  

Temas edilmesi gereken bir diğer dikkat çekici nokta ise tartışmanın her iki 

tarafının vehm kuvvesine temas ederek eleştiriler getirmesidir. Zaman delilinin ikinci 

şeklinin felsefî kaynaklarında hatırlanacağı üzere İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât’ında 

Mu‘tezile’nin adını zikrederek âlemin ve zamanın başlangıçlı olması fikrine eleştiri 

getirdiği bölümde zamanın vehimden kaldırılmasının mümkün olmadığını, zamandan 

bağımsız bir durum farz edilse bile vehmin o durumu içine alacak bir zaman tasavvur 

ettiğini ifade eder. Buradan hareketle başlangıçlı âlem fikrinde, Tanrı ile âlemin 

 
185 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 157-158. 
186 Aristoteles, Fizik, 111-137 İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1, 139-174. 

  



 116 

yaratılışı arasında yokluk diye isimlendirdikleri bir şeyin varlığı kabul edilmiş olur. 

İbn Sînâ’ya göre bu boşluk ise zamanın varlığını çağrıştırmaktadır. Aynı şekilde 

“Tanrı vardı, âlem yoktu.” sonrasında “Tanrı vardı ve âlem de vardı.” ifadelerinden de 

söz konusu zaman çağrışmaktadır. Diğer taraftan Gazzâlî hem zaman delilinin birinci 

şekli hem de ikinci şekli boyunca vehmin zamana ve mekâna bağlı düşündüğüne, buna 

bağlı olarak vehmin öncesi olmayan başlangıcı ve ötesinde boşluk veya doluluk 

olmayan bir cismi tasavvur edemediğine sıklıkla değinir. Bu durumda ortaya şöyle bir 

tablo çıkmaktadır. İbn Sînâ’nın hudûs teorisinde başlangıçtan önce gelen bir zamanın 

varlığını çağrıştıran şeyler olduğuna ve Tanrı ile âlemin yaratılışına kadarki durumun 

açıklanamamasına eleştirileri söz konusudur. O, zikredilen eleştiriyi yaparken de 

vehmin zaman konusundaki yanılgılarına temas eder.187 Gazzâlî ise tartışma boyunca 

başlangıçlı âlem ve zaman fikrini, öncesinde bir zamanı gerektirdiği şeklindeki 

çağrışımlarından ayrıştırmaya çalışmaktadır. Yani âlemin yaratılış anından önce gelen 

bir zaman olmadığını, zamanın âlem ile birlikte yaratıldığını ve ontolojik olarak 

Tanrı’ya bağımlı olduğunu savunur. O bunu yaparken de İbn Sînâ’nın sözünü ettiği 

vehme sıklıkla atıf yapar. Bu görüşünü güçlendirmek amacıyla öncesinde zaman 

olmayan bir başlangıcın mümkün olduğunu savunmak için filozofların mekân 

konusundaki görüşlerini kullanır ve zaman-mekân arasında analojiler kurar.  Bir başka 

deyişle Gazzâlî, bir yandan kelamcılara yöneltilen hudûs teorisine ilişkin eleştirilerde 

zaman bakımından vehmin yanılgılarına düşmekten kaçınırken diğer yandan ise İslâm 

filozoflarının, mekân konusundaki görüşlerinde vehmin etkisi altında kaldığını ve 

zaman ile beraber düşünüldüğünde tutarsız görüşlere sahip olduğu eleştirisini getirir. 

 Filozofların zaman delilinin ikinci şeklinde, farklı hareket sayılarına ve 

dolayısıyla farklı başlangıçlara sahip âlemlerin imkânından ve Tanrı’nın bu âlemleri 

yaratmaya kâdir olmasından hareketle ortaya koyduğu zamandan önce zaman 

çelişkisinin, Gazzâlî’nin doğrudan reddedemeyeceği öncüllerden hareket eden güçlü 

bir delil ve eleştiri olduğunu ifade etmiştik. Çünkü birinci şekilde âlemin 

başlangıcından önce gelmesi gereken bir zaman olduğu lafızlardan, zaman bildiren 

kiplerden (kâne) hareketle ortaya koyulurken ikinci şekilde zamanın ölçüsü olduğu 

farklı hareketlerin var olma imkânından ve bu imkânların bir gerçekliğe işaret 

 
187 İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât,74-76. 



 117 

ettiğinden hareketle savunulur. Yani tartışma zamandan meselenin özü olan harekete 

taşınmıştır. Gazzâlî’nin getirdiği cevabın ise filozofların delili nispetinde güçlü 

olduğunu ifade edebiliriz. Çünkü o, zaman-mekân analojisi ile farklı hareketler 

sebebiyle zamansal açıdan farklılaşan mümkün âlemler ile farklı boyutları sebebiyle 

mekânsal açıdan farklılaşan mümkün âlemler arasında bir benzeşim kurar. Bu 

benzeşim ile farklı niceliklerin tekabül ettiği ontolojik bir gerçeklik olmadığını ortaya 

koymak niyetindedir. Bunu ortaya koyarken de filozofların mekân konusundaki 

kabullerini kullanarak onların da doğrudan reddedemeyeceği bir ispat koymaya çalışır. 

Vehmin yanılgıları göz önüne alındığında nihai tahlilde Gazzâlî’nin daha tutarlı 

olduğunu ifade edebiliriz. Nitekim o, vehmin öncesi olmayan bir başlangıcı kabul 

edememesinden dolayı zamandan önce zamanın geldiğini kabul etmediği gibi, vehmin 

ötesinde boşluk veya doluluk olmayan bir cismi tasavvur edememesinden dolayı 

mekânın ötesindeki bir boşluk ve doluluğu da kabul etmez. Ancak filozoflar, vehmin 

mekânın ötesinde bir boşluk ve doluluk olduğu şeklindeki hükmünü kabul etmezken 

zamandan önce zamanın gelmesi gerektiğini kabul ederek vehmin hükmüne tabi 

olmuşlardır. 

Zaman delilinin ikinci şekline getirilen eleştiriler bağlamında Gazzâlî’nin 

kurduğu analojinin ne kadar geçerli olduğu Tanrı’nın daha büyük ve daha küçük 

âlemler yaratmasının O’nun kudreti kapsamında olup olmadığı? Âlemin olduğundan 

farklı boyutlarda olmasının mümkün mü imkânsız mı olduğu? Sorularının tartışılacağı 

bölüme geçebiliriz. 

2.4. Zaman-Mekân Analojisi Eleştirileri 

Zaman delilinin birinci şeklinde filozofların argümanına karşı zaman ve mekân 

arasında kurulan analoji ile verilen cevaba çeşitli eleştiriler getirilmişti. Örneğin 

âlemin üstü ya da altıyla zamanın öncesinin karşılaştırılmasının hatalı olduğu çünkü 

karşılaştırmanın taraflarından biri (üst) izâfî olup değişkenlik gösterirken diğerinin 

(önce) sabit olduğu ortaya koyulmuştu. Yine bu eleştirilerden dikkate değer olan bir 

diğeri ise İbn Rüşd’ün zaman ve hareket gibi durumu ve bütünlüğü olmayan bir 

niceliğin, mekân ile cisim gibi durumu ve bütünlüğü olan bir niceliğe 

benzetilemeyeceğini ifade ettiği eleştirisidir. Bir başka deyişle bu benzetmeden 



 118 

hareketle durumu bulunan nicelik (mekân) için sonsuzluğun imkânsız olmasından yola 

çıkarak durumu bulunmayan nicelikte (zaman) sonsuzluğun imkânsız olduğu ortaya 

koyulamaz.188 Önceki analojiye getirilen eleştirileri hatırladıktan sonra tekrar 

konumuza dönecek olursak, burada farklı hareket sayılarına sahip ve bu hareketler 

sebebiyle farklı zamansal imkânlara da sahip âlemler ile farklı büyüklüklere sahip ve 

bu büyüklük sebebiyle farklı mekânsal imkânlara da sahip âlemler arasında bir 

benzeşim kurulmuştu. Dolayısıyla zamansal imkânlardan hareketle verilen 

hükümlerin mekânsal imkânlar içinde geçerli olması gerektiği ortaya konulmuştu. 

Yani şayet söz konusu imkânlar sebebiyle âlemin varlığa gelişinden önce “zaman 

vardır ve zaman ezelîdir” hükmü verilecekse yine bu imkânlar nedeniyle “âlemin 

varlığının ötesinde mekân vardır ve mekân sonsuzdur” hükmü verilmelidir. Veyahut 

söz konusu hükmün her iki farklı imkân için ortadan kaldırılması gerekmektedir. İbn 

Rüşd’ün önceki bölümde dile getirdiği eleştirinin bu analoji içinde geçerli olduğunu 

ifade etmemiz gerekmektedir. Çünkü belirtildiği gibi mekânsal sonsuzluğun 

imkânsızlığından hareket edilerek zamansal sonsuzluğun imkânsızlığı ortaya 

koyulmaktadır.  

 Gazzâlî’nin filozoflar adına analojiye karşı getirdiği itiraz ise önceki 

eleştirilerden farklı olarak zaman ve mekânın mahiyetlerinin ve niteliklerinin farklılığı 

üzerinden değil âlemin varlığının öncesinde farklı hareketlere ve zamanlara sahip 

imkânlar ile âlemin ötesinde farklı büyüklüklere ve mekânlara sahip imkânların 

farklılığı üzerinden hareket eder. Yani zamansal imkân ile mekânsal imkânın 

birbirinden ayrıştığı söz konusu eleştiride ortaya koyulacaktır.  

 İslâm filozofları adına analojiye getirilen eleştiri şu şekildedir: “Biz mümkün 

olmayan bir şeye güç yetirilebileceğini savunmuyoruz. Dolayısıyla âlemin olduğundan 

daha büyük veya küçük olması imkânsız olduğundan dolayı bu güç yetirilecek bir şey 

değildir.” 189 Aktarılan metinden anlaşılacağı üzere Gazzâlî söz konusu eleştiriye 

oldukça kısa bir şekilde temas eder. Buradaki eleştirinin ana fikri âlemin daha büyük 

veya küçük olma imkânı ile âlemin daha önce veya sonra olma imkânının birbirinden 

 
188 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 41. 
189 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 94. 



 119 

farklı olmasıdır. Âlemin daha büyük-küçük olması imkânsız iken onun farklı 

zamanlara sahip olması imkânsız değildir.  

 2.4.1. Kudret ve İmkânsızlık İlişkisi 

  Filozofların zaman ile mekân arasında kurulan benzeşime getirdiği eleştirinin 

ana fikri farklı büyüklüklere sahip âlemin imkânsızlığı olsa da bu imkânsızlığının güç 

yetirilemeyecek bir şey olduğu vurgusu esas eleştiri kadar önem arz etmektedir. Bu 

özel vurgunun bir sebebi bulunmaktadır. Hatırlanacağı üzere filozoflar zamandan önce 

zamanın varlığını ortaya koymak için kanıtların da, farklı dönüş sayılarına yani farklı 

hareketlere sahip âlemlerin mümkün olduğunu ortaya koymakta ve münazaranın karşı 

tarafına bu imkânları yaratması Tanrı’nın kudreti dâhilinde midir değil midir? 

Sorusunu yöneltmektedir. Şayet bu soruya olumsuz bir cevap verilecek olursa Tanrı’ya 

acziyet izâfe edilmiş olacaktır. Bu nedenle söz konusu imkânların kudret kapsamında 

olduğu kabul edilmelidir.190 Dolayısıyla dikkat edildiğinde filozoflar kendi 

argümanlarında bu noktadan hareket ettikleri için âlemin olduğundan daha büyük veya 

küçük olması imkânsızdır düşüncesi, Tanrı’nın daha büyük veya daha küçük âlemleri 

yaratmaya kâdir olup olmadığı? Sorusunu onlara karşı yöneltilebilmesini mümkün 

kılmaktadır. Şayet farklı büyüklükte âlemler yaratması Tanrı’nın kudreti kapsamında 

değilse O’na acizlik izâfe edilmiş olmaktadır. Yani filozoflar kendi delillerinde, 

imkânların kudret dâhilinde olmasını bir öncül olarak kullanırken buradaki analoji 

eleştirisinde yani âlemin daha büyük-küçük olmasının imkânsızlığı görüşleri 

nedeniyle acziyet sorunuyla karşı karşıya kalmışlardır.  Bu sorunu çözmek için ise 

mümkün olmayan yani “imkânsız olan bir şeyin makdûr olmadığı” prensibi ortaya 

koyulur. Bir başka deyişle âlemin daha büyük veya daha küçük olması, imkânsız 

olduğu için güç yetirilmeye ve yaratmaya konu değildir. 191 Onlara göre Tanrı’nın 

kudreti mümkün olmayan bir şeye taalluk etmez. Dolayısıyla imkânsız bir şeyin 

Tanrı’nın kudreti kapsamında olmamasından dolayı O’na acziyet izâfe edilmesi 

 
190 Tanrı’nın farklı hareket ve zamansal imkânlara sahip âlemleri yaratmasının O’nun kudreti 

kapsamında olduğunu Gazzâlî de kabul etmiş ve buna karşı çıkmamıştı. O, filozofların deliline bu 

yönden değil söz konusu imkânların dış dünyada tahakkuk etmiş bir varlıkları olmadığından hareketle 

bir cevap ortaya koymayaktadır.  
191 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 161. 



 120 

gerekmez. Çünkü imkânsızın yaratılmama sebebi, Tanrı’nın kudretinin eksikliği 

sebebiyle değil, mümkün olmayan şeyin kudrete ve yaratmaya konu olmaması 

sebebiyledir. 

 2.4.2. Âlemin Niceliksel Olarak Farklı Olmasının İmkânı 

Gazzâlî daha önce de ifade edildiği üzere oldukça muhtasar biçimde 

filozoflardan analojiye getirilebilecek eleştiriyi iki bakımdan (imkânsızlık ve kudrete 

konu olmama) zikretmiştir. Gelinen noktada filozoflar açısından âlemin şu anki 

hâlinden farklı bir büyüklükte olmasının imkânsız olmasının, Tanrı’nın kudreti 

konusunda bir sorun teşkil etmemesi imkânsızın kudrete konu olmayacağından 

hareketle ortaya konulmuştur. Fakat âlemin neden olduğundan daha büyük veya daha 

küçük olmasının imkânsız olduğu ispatlanmamış ve gerekçeleri ifade edilmemiştir. 

Bununla birlikte filozoflar zaman delilinin ikinci şeklinde farklı devir sayılarına sahip 

âlemlerin var olma imkânını kullanarak âlemin daha önce ya da daha sonra 

yaratılmasını mümkün görürken, farklı büyüklüklere sahip âlemlerin var olma 

imkânını kullanılarak âlemin daha büyük ya da daha küçük yaratılmasına karşı 

çıkmışlar, bunun imkânsız olduğunu savunmuşlardır. Gazzâlî’nin filozofların söz 

konusu imkânsızlığı kabul etmelerinin gerekçelerine hangi sebeple değinmediği merak 

konusudur. Çünkü burada onların görüşlerinin gerekçelerine kapsamlı bir şekilde 

değinecek olsaydı esasında bu görüşe karşı vereceği cevapta kendi elini güçlendirmiş 

olabilirdi. Muhtemelen Gazzâlî’nin filozofların görüşlerine bu meselede detaylı yer 

vermemesinin en makul cevabı,  ilgili görüşlerin daha önceki bir bölümde tartışıldığı 

veya daha sonraki bir bölümde tartışılacağıdır. Örneğin, âlemin kıdemi meselesinin 

irade merkezli tartışıldığı birinci delilde göksel kürelerin hareketleri bağlamında bu 

bölümdeki gerekçelerden biri olan bilfiil sonsuzluk meselesi tartışılmıştır.192 

Filozofların âlemin olduğundan daha büyük- küçük olmasını imkânsız kabul etme 

sebeplerini, Tehâfüt’te filozoflar adına görüşleri esas alınarak alıntılanan ve kendisinin 

görüşlerine cevaplar getirilen İbn Sînâ ve bir Tehâfüt eleştirmeni olan İbn Rüşd’ün 

görüşlerinden hareketle inceleyeceğiz.  

 
192 Detaylı bilgi için bk. Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 57-59. Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt 

Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 36-39; Tehâfüt Haşiyesi, 68-76. 



 121 

2.4.2.1. Mümkün Âlemler ve Bilfiil Sonsuzluk Problemi 

Gazzâlî zaman-mekân analojisinde âlemin farklı zamansal imkânlara sahip 

olmasına mukabil âlemin farklı mekânsal imkânlara (bir, iki zirâ‘) sahip olduğunu 

ifade etmişti.  Filozoflar ise âlemin farklı büyüklüklerde olmasının imkânsız olması 

sebebiyle analojinin geçersiz olduğunu savunmuşlardı.  

İbn Rüşd bu meselede filozofların haklı olduğunu ifade eder ve ona göre de 

âlemi daha büyük veya küçük varsaymak doğru olmayıp imkânsızdır. İbn Rüşd bunun 

gerekçelerine geçmeden önce âlemin farklı büyüklüklerde olmasını mümkün kabul 

etmenin yol açabileceği bir soruna temas ederek ona cevap üretmeye çalışır  

“Söz konusu şeyin imkânsızlığından âlemden önce bir âlemin mümkün 

olduğunu düşünmenin imkânsız olduğu sonucunu çıkarmamak gerekir. Böyle 

bir sonuç, ancak mümkünün tabiatı daha önce varlığa gelmiş ise mevzu bahis 

olabilir. O hâlde âlemin varlığa gelişinden önce zorunlu tabiat ve imkânsız 

tabiat olmak üzere sadece iki tabiat bulunmaktadır. Bu nokta açıkça bir 

şekilde bilinmektedir ki, aklın üç tabiatın varlığı hakkında onların hem geçmiş 

hem de gelecek sonsuz oldukları biçimindeki yargısı, zorunlu ve imkânsız 

hakkındaki yargısı gibidir.” 193  

Marmura, zihnin varlıkların mantıksal statülerine ilişkin mümkün, zorunlu ve 

imkânsız gibi hükümlerinin İbn Rüşd için karşılığı olan bir gerçeklikleri olduğunu 

belirtir. Bu kavramlarının sonsuzluğu ise yalnızca Platon’daki idealar gibi zaman 

kategorisinin dışında kalan tümellerin sonsuzluğu değildir. Bilakis onlar zamanın 

içinde ebedîdirler. Bununla birlikte İbn Rüşd’e göre, şayet imkân bir şeyin varlığından 

önce gelmiyorsa, bu durumda o şey var olmadan önce imkânsız olacaktır ve var olduğu 

durumda da zorunlu olacaktır. Bir başka deyişle, âlemin varlığa gelme imkânı ezelîdir 

ve bu ezelî imkân zorunlu olarak âlemin varlığından öncedir.194 

 Niçin âlemin farklı büyüklüklerde olmasının imkânsız kabul edildiği sorusuna 

geri dönecek olursak, İbn Rüşd’e göre bunun cevabı şu şekildedir: 

 “Şayet herhangi bir büyüklüğün başka bir büyüklükten daha büyük 

olması mümkün olup, bu artış sonsuza kadar giderse sonu bulunmayan bir 

büyüklüğün var olması da mümkün kabul edilmiş olur. Sonu bulunmayan bir 

 
193 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 48. 
194 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 121. 



 122 

büyüklüğün var olması mümkün kabul edilirse de fiilen sonsuz bir büyüklük 

var olmuş olur ki böyle bir şey imkânsızdır.”  

 Gazzâlî’nin örneğinde olduğu gibi şayet âlemin olduğundan bir veya iki zirâ‘ 

daha büyük olma imkânı kabul edilirse bu imkân artarak sonsuza kadar gitmiş olur. 

Bir önceki paragrafta da değindiğimiz üzere İbn Rüşd’e göre imkânın haricî bir 

gerçekliği olduğu için, bu sonsuz imkânları kabul etmek esasında sonu bulunmayan 

bir büyüklüğü kabul etmek anlamına gelir. Aristo, bilfiil gerçek anlamda bir 

sonsuzluğun imkânsızlığını ortaya koymuş ve büyüklüğün sonsuza kadar artmasının 

imkânsız olduğunu açıkça göstermiştir.195 İbn Rüşd bilfiil sonsuzluğa yol açtığı 

gerekçesiyle âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsızlığını ortaya koyduktan sonra 

bu farklı boyutların imkânını kabul edenlere mekân kavramı mzelinde bir eleştiri 

getirir. Ona göre yaratıcıya güçsüzlük isnat etmemek için âlemin olduğundan daha 

büyük veya küçük olma imkânını kabul edenlere karşı bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığı 

ile getirilen itiraz doğrudur. Çünkü buradaki imkân hâli filozoflara göre âlemin varlığa 

gelişinden önce bulunan bir imkân hâli gibi aklî bir imkândır. Bu sebeple âlemin 

zamanda var oluğunu savunan ve her cismin bir mekânda olduğunu kabul eden 

kimsenin, âlemden önce de bir mekânın bulunduğunu kabul etmesi gerekir. Söz 

konusu mekân ise ya âlemin kendisinde var olduğu bir cisim ya da boşluk olmak 

durumundadır. Nitekim mekânın sonradan var olandan önce gelmesi zorunludur. 196 

 İbn Rüşd eleştirisinde son olarak, Gazzâlî’nin zamanın öncesi ve mekânın ötesi 

söz konusu olduğunda vehmin yanılgılara düştüğü şeklindeki görüşüne temas ederek 

şunları ifade eder:  

“Hareketi ölçen ve onun ölçüsü durumunda olan fiil hâlindeki uzantı, 

âlemin olduğundan daha büyük ya da daha küçük olduğunun tasavvur 

edilmesinde olduğu gibi, yanılgıya düşüren vehmin bir işi olsaydı, zaman var 

olamazdı. Çünkü zaman denilen şey hareketi ölçen bu uzantının zihinde 

kavranmasından başka bir şey değildir. Zamanın varlığı kendiliğinden bilinen 

bir şey ise, o hâlde zihnin bu fiili vehme ait değildir. Bilakis onun akla 

dayanan gerçek bir fiil olması gerekir.”197 

 
195 Aristoteles, Fizik, 123-133. 
196 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 48-49. 
197 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 49. 



 123 

 İbn Rüşd’ün buradaki ifadelerinin zamanın ezelî olduğunun doğrudan ve 

sezgisel olarak bilindiği şeklinde yorumlanmaması gerekir.  Daha ziyade ulaşılan 

sonucun her durumda bir önce ve sonra olması gereken zaman tanımından ve 

mahiyetinden çıkarıldığı şeklinde yorumlanmalıdır.198 

 Gelinen noktada münazaranın filozoflar tarafında âlemin farklı boyutlarda 

olmasının imkânsızlığı, bilfiil sonsuzluğun mümkün olmamasına dayandırılmıştır. 

Fakat kelamcılar için yeni bir itiraz noktası bulunmaktadır. Şayet âlemin farklı 

boyutlarda olma imkânı bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığı sebebiyle reddedilecekse aynı 

şekilde âlemin farklı hareketlere ve farklı zamanlara sahip olma imkanı da aynı 

gerekçeyle reddedilmelidir. Yani mekân konusunda geçerli olan bilfiil sonsuzluk 

problemi zaman konusunda da geçerli olmalıdır. Bu itiraza bir cevap olması 

bakımından filozoflara göre, zamansal olarak farklı imkânlara sahip âlemlerin 

birbirlerine göre ardışık bir öncelik ve sonralık ilişkisi meydana geldiğinden dolayı 

zamansal sonsuzluk mekânsal sonsuzluk gibi değildir. Dolayısıyla âlemin farklı 

mekânsal imkânları varsayıldığında lazım gelen bilfiil sonsuzluk, âlemin farklı 

zamansal imkânları mevzu bahis olduğunda gerekmez. Bu sebeple filozoflar âlemin 

zamansal açıdan sonsuz olmasında bir sorun görmemektedirler.199 

 Değinilmesi gereken bir diğer önemli husus ise âlemin hem zamanı hem de 

mekânı için farklı imkânlar söz konusu olduğunda bu imkân, mantıksal bir kavram 

olarak mı kullanılıyor? Veyahut mevzu bahis imkânların ontolojik olarak dış dünyada 

bir gerçekliği bulunuyor mu? İbn Rüşd analoji eleştirisinde Gazzâlî’nin Tanrı’ya 

güçsüzlük isnat etmemek için âlemin farklı büyüklüklerde olma imkânını kabul 

ettiğini ve bu sebeple bilfiil sonsuzlukla karşılaştığını ifade eder. Gazzâlî ise imkânı, 

filozoflarda görüldüğü gibi hariçte tahakkuk etmiş bir varlığa işaret eden ontolojik bir 

kavram olarak kullanmamakta, varlıkların mantıksal statüleri hakkında verilen aklî bir 

hüküm gibi değerlendirmektedir. Bu nedenle analojide olduğu gibi bir zirâ‘ veya iki 

zirâ‘ daha büyük âlemin imkânının kabul edilmesi bu büyüklüklerin var olmasını 

gerektirmez. Aslında Gazzâlî’nin kendisi de bilfiil sonsuzun imkânsız olduğunu kabul 

 
198 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 122. 
199 Ebû Hâmid el-Gazzâlî Filozofların Amacı (Mekâsıdu’l Felâsife), çev. Salih Aydın (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2023) 116-119. 



 124 

eder fakat farklı boyutlardaki mümkün âlemlerin kabul edildiği durumda imkân 

kavramına yaklaşımı sebebiyle böyle bir imkânsızlık ile karşı karşıya kalınmayacağı 

düşüncesinde olduğu ifadeedilebilir. Çünkü Gazzâlî’ye göre söz konusu imkânların 

dış dünyada ontolojik bir karşılıkları yoktur. 

2.4.2.2. Mümkün Âlemler ve Âlemin Ekmel Oluşu İlkesi 

 İslâm filozoflarının Gazzâlî’nin analojisinde geçen, âlemin şu anki boyutundan 

farklı bir boyuta sahip olma imkânını kabul etmemelerinin bir diğer gerekçesi ise 

âlemin olabilecek en mükemmel hâliyle yaratıldığını düşünmeleridir. Bir başka 

deyişle âlemin olduğundan daha büyük veya küçük olabileceğini kabul etmek onun 

mükemmel şekilde yaratıldığı görüşüne aykırı olacaktır. Gazzâlî filozofların analojiye 

getirdiği farklı boyutların imkânsızlığı eleştirisinde -daha önce de değinildiği üzere- 

bir gerekçe veya bu görüşüşü ispatlayacak bir kanıt sunmaz. Bununla birlikte âlemin 

olduğundan daha büyük veya daha küçük olmasının imkânsız kabul edilmesi, gerek 

bir önceki bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığı ilkesiyle gerekse de burada ki âlemin 

mükemmel hâliyle yaratılması görüşüyle filozoflar ve bilhassa İbn Sînâ adına ortaya 

koyulabilecek muhtemel bir itirazdır. Tehâfüt’te daha önceki meselelerde olduğu gibi 

bu muhtemel itirazlar da kaynağını onun görüşlerinden almaktadır. 200  

İbn Sînâ en-Necât isimli eserinde “İlahî Hikmet” bölümünün, “Akılların Ve 

Semâvî Cisimlerin Varlıkları ve Dizilişi” başlığında şunları söyler: 

 “İlk Gerçek’in ilk fiili varlıktaki iyilik düzeninin ilkesi olarak 

gördüğü zâtını akletmesidir. Dolayısıyla O, varlıktaki düzeni ve onun nasıl 

olması gerektiğini akleder. Bu aklediş söz konusu düzenin nasıl olabileceğini 

ve bütünün varlığının -akledilenin gerektirdiği üzere-en iyi şekilde meydana 

gelmesinin nasıl mümkün olacağını akletmesini gerektirir. O’nun için makul 

olan gerçek bilindiği üzere bizâtîhî ilim kudret ve iradedir.”201  

İbn Sînâ yine aynı bölümdeki “İnayet ve Îlahî Yargıya Kötülüğün Girmesinin 

Açıklanması Hakkında” isimli başlıktaki şu sözleri mükemmellik fikrini daha açık bir 

şekilde ortaya koyar bir niteliktedir:  

 
200 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 188. 
201 İbn Sînâ, en-Necât, 274. 



 125 

“Rastgele olmayan evrenin, semâvî parçaların bitki ve hayvanların 

parçalarının oluşumunda hayret verici etkilerin bulunduğunun bununla 

beraber bir yönetimi gerektirdiğinin inkâr edilmemesi gerekir. İnâyet ise 

İlk’in varlığının bulunduğu iyilik düzenini bilmesi ve mümkün olan iyiliğin 

yetkinliğin bizâtîhî sebebi olması ve zikredilen açıdan da ondan razı olması, 

dolayısıyla mümkün olan en yetkin şekliyle bulunan iyilik düzenini akletmesi, 

bunun neticesinde de mümkün olan en yetkin düzene götürecek şekilde ondan 

en yetkin bir taşmayla taşmasıdır. İşte inâyetin anlamı budur.” 202 

 Alıntılanan bu pasajlar göz önüne alındığında İbn Sînâ’ya göre şu an var olan 

âlemin en yetkin, en mükemmel hâlinde olduğunu ve bundan farklısının mümkün 

görülmediğini söyleyebiliriz. Çünkü İlk, âlemi ilâhî inâyetiyle mümkün olan en yetkin 

şekliyle varlığa getirmiştir. İlk, bu varlığa getirmede her daim en mükemmel olanı 

yaratır. Dolayısıyla âlemin mümkün olan en iyi hâli ilâhî inâyetle yaratılmış olan şu 

anki mevcut hâlidir. Bu nedenle filozoflara göre âlemin olduğundan daha büyük veya 

daha küçük olması imkân dâhilinde değildir.  Şayet âlemin farklı boyutlarda olma 

imkânı kabul edilecek olursa âlemin hâli hazırda en yetkin hâliyle yaratılmadığı 

sonucu çıkar. Âlemin en yetkin hâliyle yaratılmaması ise daima en iyi ve mükemmel 

olanı varlığa getiren Tanrı için söz konusu değildir.  

Netice itibariyle filozoflar, âlemin ve zamanın başlangıcı olduğu 

varsayıldığında bu başlangıçtan önce de bir zamanın varlığının gerektiğini yani 

zamandan önce zaman çelişkisini ortaya koymak için farklı hareketlere ve zamanlara 

sahip mümkün âlemler fikrini kullanmıştı. Gazzâlî ise bu yöntemin yanlışlığını 

göstermek adına, aynı akıl yürütmeyi âlemin mekânı hakkında kullanarak filozofların 

kendi görüşlerine aykırı bir sonuca ulaşılabileceğiniortaya koymuştu. O bunu 

yaparken de âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olma imkânlarından 

hareket etti. Gelinen noktada filozofların Gazzâlî’nin analojisine karşı çıktıkları husus 

ise Gazzâlî’ninde hareket noktası olan âlemin olduğundan daha büyük veya daha 

küçük olma imkânıdır. Filozoflara göre âlemin farklı boyutlarda olma imkânı hem 

bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığını gerektirdiği için hem de âlemin en yetkin hâliyle 

yaratılması fikrine aykırı olduğu için imkânsızdır. Çünkü onlara göre âlem mümkün 

olan en yetkin hâliyle varlığa gelmiştir ve olabilecek en mükemmel hâlde yaratılması 

zorunludur. Bu nedenle âlemin farklı boyutlarda olması imkânsızdır. Dolayısıyla da 

 
202 İbn Sînâ, en-Necât, 284. 



 126 

filozoflara göre Gazzâlî’nin ortaya koyduğu zaman-mekân analojisinin hatalı olduğu 

ifade edilebilir.  

2.5. Gazzâlî’nin İmkânsızlık Eleştirisi 

Gazzâlî zaman ve mekân arasında kurduğu analojiye getirilen imkânsızlık 

eleştirisinin üç bakımdan geçersiz olduğunu savunur. Bunlardan birincisinde, âlemin 

farklı boyutlarda olmasının aklen imkânsız olmadığı, mantıksal imkân ile ontolojik 

imkân arasında bir ayrıml aortaya koyulur. İkincisinde âlemin şu anki hâliyle zorunlu 

olması düşüncesinin âlemin varlığa gelmek için bir illete ihtiyacının bulunması 

durumunu açıklayamadığı ifade edilir. Üçüncüsünde ise varlık ve imkânın birbirine 

denk olduğu düşüncesinden hareketle filozofların eleştirisine misliyle karşılık verilir. 

Gazzâlî’nin âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olmasının imkânsız 

kabul edildiği görüşüne ilişkin itirazlarını incelemeye geçebiliriz. 

2.5.1. Mantikî ve Ontolojik İmkân Ayrımı 

Filozofların âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsızlığı görüşüne 

Gazzâlî’nin yönelttiği ilk itiraz mantıksal imkân ile olgusal imkân arasında yapılan bir 

ayrıma dayanır. Gazzâlî’ ye göre filozofların bu konudaki yaklaşımı akla karşı bir 

hakarettir.  

“Çünkü aklın âlemi olduğu hâlinden bir zirâ‘ daha büyük veya bir 

zirâ‘ daha küçük olarak varsayması, bir şeyde siyahlıkla beyazlığın, varlıkla 

yokluğun bir arada bulunduğunu varsayması gibi değildir. İmkânsız, olumlu 

ile olumsuzun birleşmesidir ki bütün imkânsızlar bu anlama gelir. Dolayısıyla 

bu yanlış ve tutarsız bir dayatmadır.”203 

 Gazzâlî itirazında âlemin farklı boyutlarda farz edilmesinin, bir şeyde aynı 

anda varlıkla yokluğun veya siyah ile beyazın bulunmasının imkânsızlığı türünden 

olmadığını ifade eder. Buna göre yalnızca mantıksal çelişmezlik ilkesine aykırı olan 

şeylerin imkânsız olacağı savunulabilir. Âlemin daha küçük veya büyük varsayılması 

ise örneklerdeki siyah ile beyazın, varlık ile yokluğun bir arada olma durumu gibi 

çelişik bir durum ortaya çıkarmaz. Bir başka deyişle Gazzâlî’ye göre âlemin büyük 

 
203 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 95. 



 127 

veya küçük farz edilmesi mantıksal olarak imkânsız değildir. Buradaki itirazda Tanrı 

için yalnızca çelişik olanın imkânsız olduğu düşüncesi bulunmaktadır. Dolayısıyla 

Gazzâlî’nin itirazı mantıksal imkânsızlık ve zorunluluk ile olgusal imkânsızlık ve 

zorunluluk arasındaki bir ayrıma dayanır.204 Bu bağlamda Gazzâlî nin görüşü âlemin 

farklı boyutlarda varsayılmasının, çelişik bir durum ortaya çıkarmayacağı için 

imkânsız olmadığı görüşü mantıksal imkânı merkeze alırken, filozofların âlemin 

olduğundan daha büyük veya küçük olmasının imkânsız olmasına ilişkin düşünceleri 

ise ontolojik imkânı merkeze almaktadır. Bu ayrımı biraz daha net anlamak için İbn 

Rüşd’ün Gazzâlî’nin itirazına getirdiği eleştirisinin incelenmesi gerekmektedir. 

 İbn Rüşd’e göre âlemin farklı boyutlara sahip olmasının imkânsız olduğu 

görüşü, Gazzâlî’nin ifade ettiği gibi ilk bakışta akla hakaret gibi görünse de esasında 

öyle değildir. Çünkü âlemin olduğundan büyük veya küçük olmasının mümkün veya 

imkânsız kabul edilmesi doğrudan bilinien bir mesele olmayıp kanıtlanması gereken 

bir husustur. Bundan dolayı İbn Rüşd’e göre Gazzâlî’nin âlemin boyutuna dair bu 

görüşün -siyah ile beyazın birlikte bulunması varsayıldığında ortaya çıkan 

imkânsızlığının aksine- böyle bir imkânsızlık barındırmadığına ilişkin sözü doğrudur. 

Çünkü varlık ile yokluğun, siyah ile beyazın birlikte bulunmasının imkânsızlığı 

kendiliğinden bilinmektedir. Fakat âlemin olduğundan daha büyük veya küçük 

olmasının mümkün veya imkânsız olması doğrudan bilinmeyip ispata ihtiyaç duyan 

bir konudur.205 

 Bununla birlikte İbn Rüşd, Gazzâlî’nin eleştirisinde olduğu gibi imkânsız olan 

bütün hususlar, imkânsızlığı kendiliğinden bilinen hususlara indirgenebilecekse bu 

indirgemenin ancak iki biçimde ortaya çıktığını belirtir. “Birincisi, doğrudan 

kanıtlanması gereken bir imkânsızın kendiliğinden bilinen bir imkânsız gibi 

bilinmesinin kabul edilmesidir. İkincisi ise kanıtlanması gereken bir imkânsızın farz 

 
204 Tanrı’nın yaratma kudretine ilişkin imkân problemi hem batı hem de doğu skolastiğinde çokça 

tartışılmıştır. Örneğin İbn Hazm (ö. 456/1064) Tanrı’nın imkânsızı yapabileceğini savunurken Eş‘arîler 

ise mantıksal imkânsızın kudret kapsamında olmadığını savunmuşlardır. Modern felsefede Descartes 

Tanrı’nın gücünün her şeye yettiğine inanırken Leibniz ise mantıksal olarak imkânsız olanı bunun 

dışarısında tutar. Simon’a göre burada Eş‘arîlerin, “Tanrı için mantıksal imkânsız dışında her şey 

mümkündür” görüşü ile –üçüncü itirazda ele alınacak olan- “var olandan başka hiçbir şeyin mümkün 

değildir” görüşleri birbiriyle çelişkilidir. Plutarkhos, Stoacıları benzer bir çelişki ile suçlar.  (ö. 

456/1064) Simon Van Den Berg, “Notes”40. 
205 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 49. 



 128 

edilmesi durumunda bir akıl yürütme sonucu mutlaka imkânsızlığı kendiliğinden 

bilinen hususlara ilişkin bir imkânsızlığın ve bir çelişkinin ortaya çıkmasıdır. Söz 

gelimi âlemin daha büyük ya da daha küçük olduğu kabul edildiğinde doğrudan 

kendiliğinden bilinen bir imkânsızlık ortaya çıkmaz. Ancak bu durum farz edildiğinde 

âlemin dışında bir doluluğun veya bir boşluğun bulunması gerektiği sonucuna ulaşılır. 

Âlemin ötesinde bir boşluğun veya doluluğun bulunduğunu sonucundan ise, imkânsız 

türünden bazı imkânsızlıklar ortaya çıkar. Örneğin boşluğun bulunması, onun tek 

başına bir uzantı olduğu, cisimden onun ya yukarı ya aşağı doğru ya da dairesel bir 

biçimde hareket ettiği sonucu çıkar. İbn Rüşd’e göre şayet durum böyle ise bunların 

başka bir âlemin parçaları olması gerekir. Bununla birlikte o, bu âlemle birlikte başka 

bir âlemin bulunmasının imkânsız olduğunu tabiat bilimlerinde açıklandığını ifade 

eder.” 206  

İbn Rüşd’ün eleştirisinde dikkat çeken ilk husus, âlemin olduğundan farklı 

boyutlarda tasavvur edilmesinin imkânsız kabul edilmesinin, varlık ile yokluğun, siyah 

ile beyazın bir arada bulunması gibi kendiliğinden bilinen bir imkânsız olmadığı 

hususunda Gazzâlî’ye hak vermesidir. Çünkü varlık ile yokluğun imkânsızlığı 

doğrudan bir ispata gerek kalmadan bilinebilirken âlem için böyle bir durum söz 

konusu değildir. Ancak o, Gazzâlî’nin yaptığı indirgemeye katılmaz. Yani Gazzâlî’nin 

görüşünde bulunan, siyah ile beyazın bir arada bulunması gibi kendiliğinden bilinen 

bir imkânsız olmadığı için âlemin olduğundan daha büyük veya küçük olması 

imkânsız değildir örtük önermesine katılmaz. Dolayısıyla İbn Rüşd’e göre 

indirgemenin nasıl meydana gelebileceği kısımda ifade ettiği üzere, âlemin farklı 

boyutlarda tasavvur edilmesi doğrudan bir şekilde kendiliğinden bilinen bir imkânsızı 

gerektirmez ancak nihayetinde bu tasavvurun ulaştıracağı sonuçların mutlaka 

kendiliğinden bilinecek bir imkânsızlığa götürecektir. Buna örnek olarak da âlemin 

farklı boyutlarda tasavvur edilmesinin, âlemin ötesinde bir boşluk veya doluluğun 

bulunmasını gerektireceği ifade edilebilir. Bu boşluk ve doluluk üzerine akıl yürütme 

neticesinde de kendiliğinden bilinen imkânsızlığa ulaşılmış olur. Esasında İbn 

Rüşd’ün burada yaptığı bir reductio ad absurdum yöntemidir. Yani âlemin olduğundan 

daha büyük veya küçük farz edilmesi görüşünün, kendisini çürütecek çelişkili 

 
206 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 49-50. 



 129 

sonuçlara yol açtığı gösterilerek bu görüşün imkânsızlığı ortaya koyulmaya 

çalışılmaktadır.207 

İbn Rüşd’ün eleştirisinde değinilmesi gereken bir diğer husus ise bütün 

mantıksal çıkarımların zorunlu veya imkânsız olmasının yanı sıra olguya ilişkin hiçbir 

çıkarımın sadece mantıksal zorunluluk veya imkânsızlığa dayanamayacağına yapılan 

vurgudur.208 Bir başka deyişle âlemin olduğundan daha büyük veya küçük olması 

tasavvuru yalnızca mantıksal imkânsızlık ile değerlendirilemez. Çünkü bu tasavvur 

aynı zamanda olgusal bir çıkarımdır. Bu nedenle bu tasavvurun ulaştığı sonuçlar 

incelenmelidir. Nihai olarak İbn Rüşd’e göre âlemin farklı boyutlarda tasavvuru 

Gazzâlî’nin de belirttiği gibi mantıksal bir imkânsızlığı gerektirmez. Fakat akıl 

yürütme sonucunda olgusal alana ilişkin bir tasavvur olan âlemin mekânsal boyutunun 

farklılığı tasavvuru çelişik ve kendiliğinden bilinecek imkânsızlıklara sebep olur. 

Burada mantıksal imkân ve ontolojik imkân arasındaki ayrımı yeniden 

düşündüğümüzde Gazzâlî’nin ve İbn Rüşd’ün konumları belirginleşmektedir. Gazzâlî 

âlemin farklı boyutlarda olma tasavvurunu varlık ve yokluğun bir arada bulunmasının 

imkânsızlığı gibi kendiliğinden bilinen bir imkânsızlığa indirgeyerek âlemin daha 

büyük veya küçük olmasına mantıksal düzlemde çelişmezlik kaidesiyle yaklaşmakta 

ve bu tasavvurun imkânsız olmadığı sonucuna varmaktadır. İbn Rüşd ise Gazzâlî’nin 

âlemin farklı boyutlarda olma tasavvurunun, siyah-beyaz örneğindeki gibi 

kendiliğinden bilinen bir imkânsızlık olmadığı fikrine katılır ancak onun 

indirgemesine karşı çıkar. Ona göre söz konusu tasavvur mantıksal olarak imkânsız 

gibi görünmeyebilir fakat bu imkânsızlık doğrudan bilinmeyen ve kanıtlanması 

gereken bir tasavvurdur. Bu ispatı da âlemin farklı boyutları tasavvur edildiğinde kabul 

edilmesi gereken boşluk ve doluluk üzerinden yapar. Bir başka deyişle Gazzâlî 

mantıksal düzlemde kalırken İbn Rüşd imkânsızlığı fiziksel varlık alanına 

çekmektedir.209 Buradan hareketle İbn Rüşd’e göre söz konusu tasavvurun mantıksal 

bir imkânsızlık değil fiziksel bir imkânsızlık olduğu sonucu çıkarılabilir. 

 
207 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 124. 
208 Simon Van Den Berg, “Notes”41. 
209 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,165. 



 130 

Bir diğer Tehâfüt yazarı olan Hocazâde Gazzâlî’nin âlemin farklı boyutlarda 

tasavvurundan doğan imkânsızlığı, siyahla beyazın ve varlıkla yokluğun bir arada 

bulunmasının imkânsızlığına indirgemesine karşı çıkar. “Çünkü filozoflar, gök 

kürelerin heyûlasının sahip olduğu büyüklükten daha büyük ya da küçük bir boyutu 

kabul edemeyeceğini, dolayısıyla söz konusu tasavvurda gök kürelerin maddesinin 

şimdi sahip olduğu büyüklükten daha farklı bir büyüklüğü hem kabul etme hem de 

kabul etmeme durumunda kalacağını ifade ederler.”210 

Hocazâde’nin eleştirisi de Gazzâlî’nin mantıksal düzlemdeki yaklaşımına 

mukabil İbn Rüşd’de olduğu gibi olgusal bir yaklaşım barındırmaktadır. Nitekim gök 

kürelerin maddesinin yalnızca belirli bir büyüklüğü kabul edeceğini, şayet daha büyük 

veya küçük bir boyutunun mümkün olduğu kabul edildiğinden ise bu gök kürelerin şu 

anda sahip olduğu boyuttan daha farklı bit boyutu hem kabul etme hem de kabul 

etmeme durumunda kalacağını öne sürmektedir.211 

 Âlemin olduğundan daha büyük-küçük olmasının imkânı tartışmasında ortaya 

çıkan bu mantıksal ve ontolojik yaklaşım farklılıkları esasında imkân anlayışlarından 

kaynaklanmaktadır. Gazzâlî imkân ve imkânsızlığı mantıksal bir imkân ve imkânsızlık 

olarak kullanmaktadır. Bu sebeple varlıkla yokluğun bir arada bulunması gibi bir 

çelişik bir husus barındırmayan durumlar imkânsız değildirler. Fakat İslâm 

filozoflarına göre imkân ve imkânsızlık yalnızca mantıksal olmayıp aynı zamanda dış 

dünyada bir gerçeklikleri bulunan ontolojik kavramlardır. Şayet âlemin olduğundan 

daha büyük veya küçük olma imkânı kabul edilirse bu imkânların tekabül ettiği bir 

gerçekliğin bulunması gerekmektedir. İbn Rüşd’ün örneğinden hatırlanacağı üzere 

âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsızlığı, âlemi ötesindeki boşluk ve doluluk 

üzerinden ispatlanmaktadır. Bundan da öte zaman delilinin ikinci şekli başından 

itibaren bu imkân anlayışına dayanmaktadır. Çünkü filozoflar âlemin farklı 

 
210 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 63  
211 Bk. 74. dipnot Kemalpaşazâde, Hocazâde’nin buradaki eleştirisinin şu şekilde reddedilebileceğini 

ifade eder: “Hocazâde’nin ifade ettiği gibi şayet âlemin farklı bir boyutu kabul etmesi mümkün olsaydı, 

özü gereği imkânsız bir şeyin, yani gök kürelerin maddesinin şu an sahip olduğu boyuttan daha büyük 

veya küçük bir boyutu hem kabul etme hem de kabul etmeme durumunda kalması lazım gelirdi. Fakat 

bu lazım gelme âlemin olduğundan daha büyük veya küçük olmasının mümkün olmasına aykırı değildir. 

Çünkü mümkün bir şey bazen özü gereği imkânsız bir şeyi gerektirebilir. Örneğin Tanrı’dan çıkan İlk 

Eser’in mevcut olmaması mümkündür. Ama bu mümkün şey gerçekte olsa Tanrı’nın mevcut 

olmamasını gerektirir. Bu ise özü gereği imkânsız bir şeydir. Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi, 173.  



 131 

hareketlere, devir sayılarına sahip olma imkânının dış dünyada tahakkuku olan bir 

zamanı gerektirdiği savunmuşlardır. Filozoflara göre âlemin küresinin boyutu, âlemin 

en yetkin düzeninde olması için zorunludur. Şayet olduğundan farklı bir boyutta olma 

imkânı kabul edilirse, bu imkân haricî bir varlığı gerektireceği için düzen bozulmuş 

olur ve Tanrı âlemi mümkün olan en mükemmel bir biçimde yaratamamış olur. 

Gazzâlî’nin elbette Eş‘arî  bir mütekellim olarak âlemin en yetkin düzeninin âlemin 

yalnızca belirli oranda olmasını ve bu zorunlu orana bağlı olarak Tanrı’nın mükemmel 

düzeni yaratmak zorunda olduğu görüşünü kabul etmesi beklenemez.212 Çünkü bu 

görüşte Gazzâlî’nin kabul ettiği iradeli, kâdir bir Tanrı tasavvuru ve buna uygun 

kozmoloji anlayışının tersine âlemin maddesinin yalnızca belirli bir oranı almayı kabul 

etmesi anlamında bir tabiat ve bu tabiatı var kılmaya zorunlu bir Tanrı tasavvuru 

bulunmaktadır.  

Bu başlıkta son olarak Gazzâlî’nin İslâm filozoflarının imkân anlayışlarına bir 

eleştirisinin olduğunu söyleyebiliriz. O, bu eleştirisinde filozofların âlemin farklı 

boyutlarda olmasının imkânsız olduğunu görüşünün -İbn Rüşd’ünde kabul ettiği 

üzere- en azından mantıksal olarak imkânsız olmadığını ortaya koymakta başarılıdır. 

Aklî olarak daha büyük veya daha küçük bir âlemi tasavvur etmenin imkânsız 

olmadığını ortaya koymuştur. Bununla birlikte âlemin daha büyük veya daha küçük 

olmasının imkânsızlığının ispatı yine İbn Rüşd’de gördüğümüz gibi fizik alana dair 

ispata ve bu ispat öncesinde ise kabul edilen bazı aksiyomlara bağlıdır. Gazzâlî ise 

felsefî gelenekte kabul gören bu aksiyomları kabul etmek zorunda değildir.213 

2.5.2. Zorunluluk ve İlletsizlik İlişkisi 

Âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olmasının imkânsız 

olduğunu görüşüne karşı Gazzâlî’nin getirdiği ikinci itiraz şu şekildedir: 

 “Âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olmasının 

imkânsızlığı durumunda, onun şu anki olduğu şekliyle var olmasının mümkün 

değil zorunlu olduğu sonucu çıkar. Zorunlu olanın ise herhangi bir sebebe 

ihtiyacı yoktur. Bu takdirde Allah’ı ve sebeplerin sebebi olan bir sebebi inkâr 

 
212 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 111. 
213 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 191. 



 132 

eden materyalistlerin (Dehriyyûn) iddiasını siz de tekrarlayınız. Oysa bu sizin 

görüşünüz değildir.”214  

 Gazzâlî buradaki eleştirisine göre âlemin farklı boyutlarda olması imkânsız 

kabul edildiği takdirde, âlemin şu anki boyutu onun için zorunlu olmuş olur. Çünkü 

âlemin yalnızca belirli bir boyutta olması gerekiyorsa o boyutta olması zorunlu 

olacaktır. Zira diğer boyutlarda olması imkânsız kabul edilmiştir. Diğer yandan âlemin 

varlık statüsü ise mümkündür, zorunlu değildir. Mümkün varlık, yokluğu ve varlığı 

düşünülebilen ve varlığa gelişinde bir sebebe ihtiyaç duyandır. Zorunlu ise 

yokluğunun düşünülmesi imkânsız olan varlığı kendiliğinden olup hiçbir sebebe 

ihtiyaç duymayandır. Buradan hareketle Gazzâlî’ye göre şayet âlemin her nasılsa o 

hâlde olması zorunlu olursa onun bir sebebe ihtiyacı kalmayacaktır. Gazzâlî bu 

görüşün Allah’ı ve sebepleri inkâr eden Dehriyyûn’a ait olduğunu ifade etmekle 

birlikte filozofların bu görüşü benimsemediğini de belirtir.  

Van Den Berg, Gazzâlî’nin ikinci itirazına ilişkin, olmamış bir şeyin (âlemin 

farklı boyutlarda olması) olmuş olmasının imkânsız olduğu tezinden haklı olarak, olan 

şeyin zorunlu olduğu sonucuna varılabileceğini belirtir. Bu zorunluluk fikri doğa 

kanunlarını da benimsemeyi gerektirir. Bir Eş‘arî olan Gazzâlî’nin ise doğada zorunlu 

tabiat kurallarını kabul etmesi beklenemez. Ona göre tabiat kuralları ne zorunlu ne de 

mümkündür, yalnızca vardırlar. Van Den Berg’e göre Gazzâlî, Aristoteles’teki 

zorunluluğun çift anlamını kullanarak, her şeyin zorunlulukla meydana geldiği 

düşüncesinden, her şeyin hiçbir nedeni olmayacağı sonucuna varmaya devam eder.215 

İbn Rüşd, Gazzâlî’nin ikinci itirazına karşılık –gerçeğe uygun olduğunu ifade 

etttiği- İbn Sînâ’nın bir cevabını zikreder. Sonrasında ise kendisinin gerçeğe daha 

yakın olduğunu belirttiği farklı bir cevap önerir. Birincisi, İbn Sînâ’ya göre zorunlu 

varlık, varlığı zâtı nedeniyle zorunlu olan bizâtîhî zorunlu varlık ve varlığı başkası 

nedeniyle zorunlu olan bigayrihî zorunlu varlık olmak üzere ikiye ayrılır.216 İbn Rüşd 

muhtemelen yaygın bir şekilde bilindiği için İbn Sînâ’nın görüşlerini bu noktada 

 
214 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 95. 
215 Simon Van Den Berg, “Notes”41 
216 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 50. Bu görüş esasında İbn Sînâ’ya özgü olmayıp temelde 

Aristoteles kayaklıdır. Ona göre Tanrı’nın varlığı kendi özü nedeniyle zorunlu iken geçici varlıklar 

varlıklarında dışsal bir nedene ihtiyaç duyarlar. Simon Van Den Berg, “Notes”41. 



 133 

keserek kendi verdiği cevaba geçer. İbn Sînâ’nın cevabını tamamlamak üzere şunlar 

ifade edilebilir: âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsız olmasından hareketle 

onun her nasılsa, o boyutta olmasının zorunlu olması bigayrihî bir zorunluluktur. Yani 

âlemin söz konusu zorunluluğu bir sebebe ihtiyacı olmayan, varlığı kendinden zorunlu 

olan bizâtîhî zorunluluk değildir. Bizâtîhî zorunlu olan tek varlık Tanrı’dır. Âlemin 

zorunluluğu, başkasının onu zorunlu kılmasıyla meydana gelen bir zorunluluktur. 

Bundan dolayı da bir sebebe muhtaç olmama durumu gerekmez. Âlemi zorunlu kılan 

nedenler olarak ise âlemin sahip olduğu özellikler bakımından sadece belirli bir 

büyüklüğü kabul edebilecek yapıda olması, Tanrı’nın ezelî iradesiyle âlemi mümkün 

olan en yetkin ve en mükemmel şekilde varlığa getirmesi, âlemin farklı büyüklükleri 

kabul etme imkânın bilfiil sonsuzluğa yol açması gibi nedenler sıralanabilir. 

İbn Rüşd’ün gerçeğe daha yakın olarak ifade ettiği cevabı ise zorunlu olan 

nesnelerin bir fâilinin ya da bir yaratıcısının bulunması gerektiğinden hareket eder:  

“Örneğin odunu kesen bir alet, belirli bir niceliğe, niteliğe ve 

maddeye sahiptir. Bu aletin demirden başka bir maddeden yapılmış olması, 

kesme işlevini göremeyecek biçimde farklı bir biçiminin olması ve bu aletin 

olması gerekenden farklı bir ölçüde olması mümkün değildir. Bu olması 

gerekli niteliklerden hareketle bu aletin varlığının zorunlu olduğu söylenemez. 

Şayet zorunluluk Eş‘arîlerin Yaratıcı ile yaratılanlar arasındaki ilişkide kabul 

ettikleri gibi eşyanın niteliklerinden, niceliklerinden ve maddelerinden 

kaldırılacak olsaydı Yaratıcı’da ve yaratılanlarda bulunan hikmet de ortadan 

kalkmış olurdu.”217  

İbn Rüşd’ün verdiği örnek meselenin anlaşılmasına katkı sağlamıştır fakat 

çeşitli açılardan incelenmesi gerekmektedir. Öncelikle kesme işlevi görecek bir 

testerenin işlevini yerine getirebilmesi için kendisinde diğer şeylerden ayrı olarak 

bulunacak birtakım özelliklere sahip olması gerekir. Örneğin demirden yapılması, 

kesme işini yapabilecek bir biçimde ve bir boyutta olması gibi. Bu özellikler 

kendisinde bulunmadığı durumda o şey testere olmamış olurdu. Fakat testerenin 

testere olabilmesi için zorunlu olan belirli niteliklere sahip olması nedeniyle onun 

varlığının bir nedene ihtiyaç duymadığı iddia edilemez.218  Bir başka deyişle bir şeyi, 

o şey yapan özelliklerin o şey için zorunlu olmasından dolayı o şeyin varlığının 

 
217 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 50. 
218 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 124. 



 134 

zorunlu olup bir nedene ihtiyaç göstermediği savunulamaz. Van Den Berg, İbn 

Rüşd’ün burada kullandığı örneğin karmaşık olup aynı zamanda zorunlu olan geçici 

varlıkların bir nedeni bulunduğunu göstermediğini ifade eder. Yani başkası sebebiyle 

ya da kendi sahip olması gereken özellikleri sebebiyle zorunlu varlığın niçin bir nedene 

ihtiyacı olduğu örnekte gösterilememektedir. Burada İbn Rüşd’ün gösterdiği şey 

esasında tümeller arasındaki bir ilişkiyi ifade ettikleri için doğrudan varlıklara 

atfedilemeyen zorunlulukların olduğudur. Örnekte sözü edilen zorunluluk bir 

testerenin, testere olmasının koşullarıyla ilgilidir. Fakat herhangi bir özel testerenin 

varlığına atıfta bulunulmaz.219 İbn Rüşd’ün örneğinde ortaya koyduğu bir testerenin, 

testere olabilmesi için zorunlu olan koşullar ile o testerinin varlık nedeni ortaya 

koyulur. Fakat örnekte olduğu gibi âlemin, âlem olabilmesi için yalnızca belirli bir 

boyutta olmasının zorunluluğu yeterince açık değildir. Nitekim örnekteki aletin 

işlevini yerine getirebilmesi için farklı nitelikler düşünülemezken, âlemin boyutu 

hususunda durum böyle olmayıp farklı boyutlar tasavvur edilebilmektedir. 

İbn Rüşd’ün Gazzâlî’ye getirdiği eleştirisinde son olarak temas ettiği husus, 

Eş‘arî kelâmcıların kozmoloji anlayışlarıdır. Onlara göre yaratıcı ile yaratılanlar 

arasında herhangi bir zorunluluk olmadığı gibi âlemdeki şeylerin niteliklerinde, 

niceliklerinde ve maddeleri arasında da zorunlu bir bağ, bir nedensellik yoktur. Mutlak 

anlamda kâdir olan Tanrı, herhangi bir tabiat kanuna bağlı değildir. İbn Rüşd, bu 

düşüncenin yaratıcıda ve yaratılanlarda bulunan hikmeti ortadan kaldırdığını ifade 

ederek böyle bir Tanrı tasavvurunun ve buradaki Tanrı- âlem ilişkisinin hikmeti 

ortadan kaldıracak tarzda ki keyfiliğinden endişe duymaktadır. Diğer taraftan Gazzâlî 

özelinde kelâmcılar ise âlemdeki şeyler arasında zorunlu nedensellik bağlarının, 

âlemin yalnızca belirli bir büyüklüğü kabul etmesi anlamında Tanrı’nın bu belirli 

ilkelere ve yasalara bağımlı olduğu durumunu ortaya çıkarması nedeniyle Tanrı’nın 

kudret ve irade sıfatlarının anlamsızlaşmasından endişe duymaktadır. Esasında sözü 

edilen endişe noktaları buradaki tartışmanın kökenleri hakkında fikir vermektedir.  

Hocazâde’nin Gazzâlî’nin âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsız kabul 

edilmesi görüşüne karşı getirdiği zorunluluk ve illete ihtiyaç duymama itirazına ilişkin 

 
219 Simon Van Den Berg, “Notes”41. 



 135 

eleştirisi ise İbn Sînâ’nın bizâtîhî-bigayrihî zorunlu varlık ayrımından farklı olarak 

âlemin kendisine yoğunlaşmaktadır. Hocazâde’ye göre âlemin şu anda bulunduğu 

büyüklükte olmasının zorunlu oluşundan, âlemi meydana getirecek bir nedene muhtaç 

olmaması gerektiği sonucu çıkarılamaz. Nitekim ona göre âlemin belirli bir boyutta 

olup bu boyuttan daha büyük veya daha küçük olmaması, Tanrı’nın onu varlığa 

getirdiğinde maddesinin yalnızca belirli bir büyüklüğü kabul edecek ve bundan daha 

büyük veya küçük bir boyutu kabul etmeyecek biçimde olmasıdır. Yani âlemin 

büyüklüğü onun varlığının özüne ait olan niteliklerdendir.220 

Kemalpaşazâde bu meselede Hocazâde ile aynı görüştedir. O, İbn Rüşd’ün 

testere örneğine mantıksal açıdan benzer yeni bir örnek getirir. Bu örnekte Gazzâlî’nin 

kullandığı akıl yürütmenin aynısını kullanır:  

“Cismin, mekân içinde olmaksızın var olması mümkün değildir, 

cismin bütün mekânlar içinde var olması da mümkün değildir. O hâlde cismin 

bir mekânda bulunması zorunludur. Zorunlu olan ise bir nedene ihtiyaç 

duymaz. Bu durumda cismin varlığının nedensiz olabilmesi gerekir. Bu sonuç 

ise herkes tarafından yanlış kabul edilir. Şayet bu sözü edilenlerden gereken, 

cismin var olduğu düşünüldüğünde onun bir mekânda var olması zorunludur, 

yoksa onun varlığının zorunlu olması değildir denilirse, derim ki: filozofların 

söylediklerinin gerektirdiği şey âlemin var olduğu düşünüldüğüne onun belirli 

bir büyüklükte olmasıdır yoksa onun varlığının zorunlu olması değildir.”221  

Kemalpaşazâde burada cismin mekânda bulunma zorunluluğu ile âlemin belirli 

bir boyutta oluşunun zorunluluğu arasında bir benzeşim kurmuştur. Örnekte ki akıl 

yürütmeye göre cisim hiçbir mekânda olmaksızın düşünülemediği gibi cismin bütün 

mekânlarda bulunması da düşünülemez. Buradan hareketle cismin mutlaka bir 

mekânda olmasının zorunlu olduğu sonucuna ulaşılır. Bu söz konusu zorunluluk ile 

âlemin yalnızca belirli bir büyüklükte olması arasında bir benzerlik kurularak, 

Gazzâlî’nin görüşündeki âlemin zorunlu olduğu durumda bir nedene ihtiyaç duymama 

durumunun, bir mekânda bulunması zorunlu olan cisim için de verilmesi gerektiği 

ortaya koyulur. Fakat cisim için bu hükmün yanlışlığının açık olmasından dolayı 

Kemalpaşazâde’ye göre Gazzâlî’nin akıl yürütmesi hata içermektedir. Kemalpaşazâde 

dikkate değer bir noktaya temas etmektedir ancak, cismin bir mekânda olmasının 

 
220 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 63. 
221 Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi, 173. 



 136 

zorunluluğu ile cismin yalnızca belirli bir mekânda olmasının zorunlu olması farklı 

şeylerdir. Aynı şekilde âlemin bir büyüklüğe sahip olmasının zorunluluğu ile yalnızca 

belirli bir büyüklüğe sahip olmasının zorunluluğu birbirinden farklıdır. Yani esasında 

cismin bir mekânda bulunması herkes tarafından kabul edildiği gibi âlemin de bir 

büyüklüğe sahip olması Gazzâlî dâhil herkes tarafından kabul edilecektir. Burada 

tartışma konusu olan husus âlemin yalnızca muayyen bir büyüklükte olmasının 

zorunlu olmasıdır. Kemalpaşazâde kullandığı örnekte cismin bir mekânda 

bulunmasının zorunluluğu yerine cismin muayyen bir mekânda olma zorunluluğunu 

gösterebilseydi Gazzâlî’nin itirazına getirdiği eleştiri o zaman geçerli olabilirdi. 

İmkânsızlığa getirilen ikinci itirazda Gazzâlî’nin âlemin farklı bir büyüklüğü 

almasının imkânsızlığı nedeniyle zorunlu olup bir sebebe ihtiyaç duymayacağı 

görüşünün Dehriyyûna ait olduğunu, filozofların bu görüşü benimsemediğine temas 

etmesinin ele alınması gerekmektedir. Daha önce de ifade edildiği üzere İbn Sînâ’ya 

göre âlem bigayrihî olarak zorunludur. Yani âlem kendisine nispetle mümkün iken 

zâtından kaynaklanmayan bir neden ile zorunluluğunu Tanrı’dan almaktadır. Nitekim 

İbn Sînâ’ya göre Tanrı’nın dilediği şey var olmak zorundandır ve bir şey zorunlu 

olmadıkça var olamaz. Daha açık bir ifadeyle Gazzâlî’nin sözünü ettiği âlemin zorunlu 

olması sebebiyle bir nedene ihtiyaç duymaması filozoflar tarafında kabul edilen bir 

görüş değildir. Onlara göre âlem bizâtîhî mümkün iken bigayrihî zorunludur ve aynı 

zamanda Tanrı âlemin bir nedenidir. Gazzâlî’nin ikinci itirazının son bölümünde 

zikrettiği üzere âlemin nedensiz kabul edildiği görüş, Tanrı’yı inkar eden Dehriyyûnun 

görüşüdür. Oysa filozoflar bu görüşte değildirler. Bu durumda şu soru akıllara 

gelmektedir: Gazzâlî ikinci itirazda -âlemin nedene ihtiyacı olmadığı düşüncesinin 

filozofların kabul ettiği bir görüş olmamasına karşın- neden filozoflara bir eleştiri 

olarak söz konusu görüşlere yer vermiştir? Bu soruya ilk olarak âlemin olduğundan 

daha büyük veya küçük olmasının imkânsızlığına getirilen birinci itirazdan 

hatırlanacağı üzere imkân anlayışlarında farklılıkların bulunması üzerinden bir 

açıklama getirilebilir. Filozoflar imkânı dış dünyada tahakkuku olan ontolojik bir 

kavram olarak kabul ederken Gazzâlî imkânı mantıksal bir kavram olarak 

kullanmaktadır. Burada ise imkânsız kavramı üzerinden görüş ayrılıkları 

bulunmaktadır. Gazzâlî, İbn Sînâ’nın imkânsız kavramını izâfî bir kavram olarak ele 



 137 

almakta ve imkânsızlığın yalnızca zıtların (siyah-beyaz) bir araya gelmesinde 

bulunduğunu kabul etmektedir. Soruya ikinci bir cevap olarak ise her ne kadar Gazzâlî, 

filozofların âlemin illetsiz bir şekilde kendiliğinden varlığa geldiğini kabul 

etmediğinin farkında olsa da filozofların âlemin zorunlu oluşunu ve bir illete ihtiyacını 

bigayrihî-bizâtîhî varlık ayrımı üzerinden açıklamalarına bir eleştiri getirmek istemiş 

olması muhtemeldir. Şöyle ki İbn Sînâ felsefesinin bütününde zâtından dolayı zorunlu, 

başkası sebebiyle zorunlu ayrımı anlamlı ve kritik olsa da Gazzâlî’nin kendi düşünce 

sistemi için için bu ayrımın kabul edilmesi zorunlu değildir.222 Dolayısıyla Gazzâlî’nin 

zorunluluk ve illete muhtaç olmama eleştirisini filozoflara yöneltme sebebi, âlemin 

farklı boyutlarda olmasının imkânsız kabul edilmesi görüşünden hareketle, âlemin var 

olan haliyle zorunlu olmasının bir nedene ihtiyacı açıklayamadığı eleştirisine karşılık 

getirilen bigayrihî-bizâtîhî varlık ayrımına bir eleştiri olarak anlaşılabilir. 

2.5.3. İmkân Varlık Denkliği: Eşdeğeriyle Karşılık Verme Yöntemi 

Gazzâlî’nin, âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsız kabul edilmesi 

görüşüne karşı getirdiği üçüncü itiraz, filozofların akıl yürütmesinin hatalı olduğunu 

göstermek amacıyla onların kullandığı yöntemin bir benzeri kullanılarak farklı 

sonuçlara ulaşılması şeklindedir. Buradaki itiraz diğerlerinden daha uzun ve yoğun 

olmakla birlikte Gazzâlî ve filozoflar bir münazara sahnesinde argümanlarını 

tartışmaktadırlar: 

(1) Gazzâlî: Âlemin varlığı, varlığa gelişinden önce mümkün olmayıp varlık ile 

imkân birbirine denktir.  

(2) Filozoflar: Bu durumda Ezelî olan aczden kudrete kavuşmuş olur. 

(3) Gazzâlî: Hayır, çünkü âlemin varlığı, varlığa gelmesinden önce mümkün 

değildir ki güç yetirilebilir olsun. Dolayısıyla mümkün olmayan bir şeyin 

meydana gelmesinin imkânsız olması acizliği gerektirmez.  

(4) Filozoflar: Âlemin varlığı imkânsız iken nasıl mümkün oldu? İmkânsızlıktan 

imkâna nasıl dönüştü? 

 
222 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 191-192. 



 138 

(5) Gazzâlî: Âlemin varlığının bir durumda imkânsız bir durumda mümkün 

olması neden imkânsız olsun? Nitekim bir şeyin iki tane zıttan biriyle 

birlikteliği göz önünde bulundurulursa diğeriyle vasıflanması imkânsızdır. 

Birlikte bulunmadığı takdirde ise mümkündür.  

(6) Filozoflar: İki durum arasında bir farklılık yoktur. Her iki durum ve zaman 

birbirine eşittir. 

(7) Gazzâlî: Bu durumda miktarlarda eşittir. Dolayısıyla bir miktar mümkün 

iken, ondan bir zerre kadar daha büyük veya küçük olan nasıl imkânsız olur? 

Buna göre o imkânsız değilse bu da imkânsız değildir. Onlara karşı 

koymanın yolu budur.223 

Gazzâlî’nin, üçüncü itirazdaki esas amacı, Tanrı’nın aczden kudrete inkılabı, 

imkânsızlıktan imkâna dönüş gibi öncüllerden fark edileceği üzere filozofların kendi 

delillerinde kullandıkları yöntemleri kullanarak âlemin farklı büyülükte olmasının 

mümkün olduğunu ortaya koymaktır. Aynı zamanda bu amacını destekleyici bir unsur 

olarak örtük biçimde, âlemin eğer farklı büyüklükte olması imkânsız görülüyorsa, 

âlemin farklı zamansal imkânlara sahip olmasının da imkânsız görülmesi gerekir 

düşüncesi bulunmaktadır. Çünkü âlemin her nasılsa o boyutta olması belirli 

gerekçelerden dolayı zorunlu ise, aynı gerekçelerden dolayı âlemin her nasılsa o 

zamansallıkta olması da zorunlu olmalıdır. Bununla birlikte zaman delilin ikinci 

şeklinde filozoflar, “âlemin varlığı var olmasından önce de mümkündür” anlayışı ile 

farklı hareket sayılarına sahip âlemlerin imkânı ve dolayısıyla farklı zamanlara sahip 

âlemlerin imkânı üzerinden zamandan önce zaman çelişkisini göstermeye 

çalışmışlardır. Gazzâlî ise âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük olmasının 

imkânının tartışıldığı bu bölümde getirdiği “varlık imkâna denktir itirazı” ile zaman 

delilinin ikinci şeklinin başında kabul edilen âlemin varlığından önce farklı hareketleri 

ve zamanları kabul etme imkânına da karşı çıkmış olmaktadır. 224  

Üçüncü itirazın analizine geçecek olursak (1)’de Gazzâlî âlemin varlığa gelme 

imkânının onun varlığıyla eşit olduğu ve âlemin varlığa gelişinden önce mümkün 

 
223 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 95. 
224 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 169-170. 



 139 

olmadığı şeklindeki Megara ve Stoa temelli olan bazı Eş'arî’lerin benimsediği imkân 

anlayışıyla başlar. Bu anlayışa göre imkân varlıkla bir düşmektedir. 225Yani varlıktan 

önce gelen onu önceleyen bir imkân yoktur. Âlemin varlığı ile âlemin varlığa gelme 

imkânı birbirine denktir. 

(2) Filozoflar, varlık ile imkânın birbirine denk görüldüğü anlayışına Tanrı’nın 

aczden kudrete geçiş muhaliyle karşılık verir. Nitekim varlık imkâna eşit kabul 

edildiğinde, âlemin varlığından önce varlığa gelme imkânı yoktur. Bir başka deyişle 

âlemin varlığa gelişinden önce varlığa gelmesi imkânsızdır. Âlemin varlığa gelişinden 

önce varlığa gelmesi imkânsız ise Tanrı bu varlığa gelişten önceki durumlarda âlemi 

yaratmaya güç yetirememiş olur. Sonrasında âlemin varlığa gelişi onun imkânı ile 

birlikte varlığa getirildiğinde Tanrı buna kâdir olmuş olmaktadır. Fakat Tanrı için 

acziyetten kudrete geçiş muhaldir. Hatırlanacağı üzere filozoflar aynı öncülü zaman 

delilinin ikinci şeklinde kelamcılara farklı dönüş sayılarına ve zamanlara sahip 

âlemlerin mümkün olduğunu kabul ettirmek için de kullanmışlardı.  

(3) Gazzâlî, filozoflar tarafından gelen Tanrı’nın aczden kudrete geçmesi 

eleştirisine getirdiği cevap şu şekilde ortaya koyulabilir: Âlemin varlığı, varlığa 

gelişinden önce mümkün olmadığı için kudrete konu değildir. İmkânsız olan bir şeyin 

ise kudret kapsamında olmaması nedeniyle ilgili durumda Tanrı’ya güçsüzlük izâfe 

edilmesi gerekmez. “Mümkün olmayan kudrete konu değildir” şeklinde getirilen bu 

cevap da daha önce filozofların âlemin olduğundan daha büyük veya daha küçük 

olmasının imkânsız olduğu görüşüne karşı Gazzâlî’nin getirdiği Tanrı’ya acziyet izâfe 

edildiği eleştirisine filozofların verdikleri cevabın aynısıdır.  

(4) Filozoflar varlığın imkâna denk görülmesi anlayışına bir eleştiri daha getirir 

bu eleştiri şu şekilde açıklanabilir: Şayet âlemin varlığından önce, onun varlığa 

gelmesi mümkün değil imkânsız ise âlemin varlığı daha önce imkânsız statüsünde iken 

varoluşu esnasında mümkün statüsünde olmuş olur. İmkânsızdan mümküne dönüş ise 

muhaldir. (2) de olduğu gibi buradaki eleştiri de esasında zaman delilinin ikinci 

 
225 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 116. Söz konusu imkân anlayışının 

Aristotelesçi imkân anlayışı ile karşılaştırılması ve her iki anlayışın doğuracağı problemler, Stoacı ve 

Aristotelesçi İmkân Anlayışları başlığında tartışılacaktır. 



 140 

şeklinde filozoflar tarafından farklı devir sayılarına ve farklı zamanlara sahip âlemlerin 

imkânını kelâmcıya kabul ettirmek için modlar arası geçiş muhalinin kullanıldığı 

yöntemin aynısıdır. 

(5) Gazzâlî’nin imkânsızlıktan imkâna geçiş eleştirisine karşı getirdiği cevap226 

ise âlemin varlığının bir durumda imkânsız diğer bir durumda mümkün olabileceği 

şeklindedir. Buna gerekçe olarak ise bir şeyin iki zıttan biriyle nitelendiği durumda 

diğeriyle nitelenmesi imkânsız iken başka bir durumda diğer zıt ile nitelenmesi 

mümkün olabilmektedir. Burada muhal olan esasında iki zıtla birlikte nitelenmektir. 

Örneğin bir x cismi ve birbirine zıt A-B mekânları düşündüğümüzde,  x cismi A 

mekânında olduğu durumda B mekânında olması imkânsızdır. Aynı şekilde B 

mekânında olduğu durumunda da A mekânında olması imkânsızdır. Bununla birlikte 

x cisminin aynı anda her iki A-B mekânında olması da imkânsızdır. X cisminin A 

mekânında olduğu durumda B mekânında olması imkânsızdır fakat daha sonraki bir 

durumda B mekânında olması mümkündür. Dolayısıyla B mekânında olmaklık bir 

durumda imkânsız iken diğer bir durumda mümkün olabilmektedir. Aslında 

Gazzâlî’nin durumlar arası farklılıkla ortaya koyduğu şey zamansal olarak farklılıktır. 

Bir başka deyişle bir şey bir zamanda imkânsız olabilirken diğer zamanda mümkün 

olabilmektedir. 

(6) Filozoflar, Gazzâlî’nin âlemin varlığının bir durumda imkânsız diğer 

durumda mümkün olabileceği cevabına karşılık olarak, durumlar arasında bir farkın 

olmadığı her iki durumunda birbirine eşit olduğu şeklinde bir itiraz getirir. Yani âlemin 

varlığa gelişinden önce onun imkânsız olmasını ve varlığa geldiği anda ise mümkün 

oluşunu gerektirecek biçimde söz konusu durumlar arasında bir farklılık 

bulunmamaktadır. Şayet Gazzâlî’nin ifade ettiği, bir durumda imkânsız başka bir 

durumda mümkün olabilme ilkesi kabul edilse bile âlemin varlığa gelmeden önceki 

anı ile onun varlığa geldiği an söz konusu anlar bakımından birbirine eşittir. Bu anlar 

arasında Gazzâlî’nin ifadeettiği durumu mümkün kılacak farklılığın açıklanmata 

 
226 Kemalpaşazâde’nin âlemin imkânsızlıktan imkâna geçiş muhalinin gerekmeyeceğine dair mümkün 

olan ile imkânsız olan varlık arasındaki farktan hareketle ortaya koyduğu alternatif bir cevap için bk. 

Kemalpaşazâde Tehâfüt Haşiyesi, 167. 



 141 

muhtaçtır. Dolayısıyla filozoflara göre anlar arası bu eşitlikten dolayı âlemin bir 

durumda imkânsız bir duruma mümkün oluşu gerekçelendirilemez.  

(7) Gazzâlî filozofların durumların eşit olduğu itirazına miktarların da eşit 

olduğunu söyleyerek bir cevap getirir. Miktarların eşit olması ile Gazzâlî’nin 

kastettiği, âlemin belirli bir boyuttan bir zerre daha büyük veya küçük olma 

durumlarının birbirlerinin mahiyetleri açısından herhangi bir fark olmadığıdır. Yani 

âlem için yalnızca belirli bir miktardaki büyüklüğün zorunlu olup diğer miktarlardaki 

büyüklüklerin imkânsız olma durumları arasında yalnızca o belirli bir miktarı zorunlu 

kılacak bir farklılık bulunmamaktadır. Dolayısıyla filozofların ifade ettiği gibi âlemin 

varlığa gelişinden önce ki imkânsızlık durumu ile varlığa geldiğindeki mümkünlük 

durumu arasında bir fark yoksa âlemin kabul edeceği mümkün nicelikler bakımından 

da bir fark yoktur. Bu durumda Gazzâlî’ye göre âlemin olduğundan daha büyük veya 

daha küçük olması imkânsız değildir.  

Detaylı olarak incelediğimiz bu üçüncü itiraz neticesinde Gazzâlî’ye göre, 

âlemin zamansal olarak daha önce ya da sonra olması mümkün ise, âlemin olduğundan 

daha büyük ya da daha küçük olması da mümkündür. Fakat filozoflar ikinci şekil 

boyunca incelediğimiz gerekçelerden dolayı âlemin farklı boyutlarda olmasını 

imkânsız kabul ederler. Bu durumda ise şu itiraz yapılabilmektedir.  Âlemin her nasılsa 

o boyutta var olmasının zorunlu olması görüşünde dikkate alınan gerekçelerden 

hareketle aynı şekilde niçin âlemin zamansal olarak her nasılsa o zamanda olmasının 

zorunlu olacağı daha önce ya da daha sonra varlığa gelmesinin imkânsızlığı sonucuna 

ulaşılmamıştır? Şayet filozoflar tarafından âlemin farklı zamanlara sahip olmasının 

imkânsızlığı kabul edilecek olursa zaman delilinin ikinci şeklinin savunulamaz hale 

gelme durumu ortaya çıkmaktadır. Çünkü delilin başından itibaren âlemin farklı 

hareketlere ve farklı zamanlara sahip olma imkânı üzerinden akıl yürütme 

sürdürülmektedir.227 Gelinen noktada Gazzâlî’ye göre birinci şekilde olduğu gibi 

burada da filozofların önünce iki seçenek kalmaktadır. Birincisi, zaman delilinin ikinci 

şeklinde tutarlığının korunması için âlemin farklı büyüklüklerde olmasının 

imkânsızlığı görüşlerinde değişikliğe gitmek şeklindedir. Filozoflar için bu seçenek 

 
227 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi, 169-173. 



 142 

bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığı ve âlemin mümkün olan en yetkin şekilde yaratıldığı 

prensiplerinden dolayı kabul edilemez. İkincisi ise başlangıçlı bir âlem ve zaman 

eleştirisi için zamandan önce gelen bir zamanın varlığı çelişkisini göstermek ve 

buradan hareketle âlemin ve zamanın kadîm olduğunu ispatlamak için zaman delilinin 

ikinci şeklinden vazgeçip farklı bir delil benimsenmesidir.  

İbn Rüşd’ün, Gazzâlî’nin üçüncü itirazına getirdiği eleştiriye değinecek 

olursak o, temelde bir şeyin imkânının onun varlığından önce gelmesinin kabul 

edilmemesine karşı çıkar. İbn Rüşd’e göre bunu reddetmek kabul edilmesi zorunlu 

olan şeyleri de reddetmeyi gerektirir. Çünkü mümkünün karşıtı imkânsızdır ve ikisi 

arasında hiçbir orta terim yoktur. Şayet bir şey varlığa gelmeden önce mümkün değilse 

zorunlu olarak imkânsız olmuş olur. İbn Rüşd’e göre imkânsızı varsaymak imkânsız 

bir yanlışken mümkünü varsaymak mümkün bir yanlış olup imkânsız değildir.228 

Bununla birlikte ona göre imkânın fiille birlikte bulunduğu görüşü de yanlıştır. Çünkü 

imkân ve fiil aynı anda bir arada bulunamayan çelişik şeylerdir. İbn Rüşd bu tartışmada 

Eş'arî’lerin, filozoflara “Tanrı’nın güçsüzlükten kudrete geçmesi muhali gerekir” 

itirazına “imkânsızın kudrete konu olmaması” şeklindeki verdikleri cevapta haklı 

olduklarını belirtir. Çünkü imkânsız olan bir işi yapmayana güçsüzlük izâfe edilemez. 

Fakat diğer itirazı (imkânsızlıktan imkâna dönüşün muhal olması) ele alacak olursak 

İbn Rüşd’e göre bir şeyin imkânsız olma tabiatından var olma tabiatına dönüşmesi, 

zorunlunun mümküne dönüşmesi gibidir. Bir şeyi -Gazzâlî’nin savunduğunun aksine- 

belli bir zamanda imkânsız, bir başka zamanda mümkün görmek onu mümkün olma 

tabiatından alıkoyamaz. Bütün mümkünler için böyledir. Karşıt görüşte olanlar, bir 

şeyin bir anda imkânsız, başka bir anda mümkün olduğunu kabul ederlerse, söz konusu 

şeyin imkânsız tabiatında olmayıp mutlaka mümkün tabiatında olduğunu kabul etmiş 

olurlar. Bundan dolayı İbn Rüşd’e göre âlemin yaratılmadan önce imkânsız olduğu 

 
228 Van Den Berg’e göre İbn Rüşd burada imkânsız olanın var olabileceğini varsayılması bağlamında 

Aristoteles'e atıfta bulunur. Örneğin bir karenin köşegeninin kenarıyla orantılı olması imkânsız olan bir 

yanlıştır.  Çünkü Aristoteles’e göre bunun tersi yalnızca yanlış değil, aynı zamanda zorunlu olarak 

yanlıştır. Mümkün olanın var olabileceğini varsaymak mümkün bir yanlıştır. Nitekim bunun tersi 

zorunlu olarak yanlış değildir. Aritoteles bununla ilgili olarak, bir adamın oturuyor olması mümkündür. 

Çünkü adamın oturuyor olması zorunlu olarak yanlış değildir. Simon Van Den Berg, “Notes”42.  



 143 

düşünülürse, varlığa geldiği anda onun tabiatı imkânsızlıktan imkâna dönüşmüş 

olur.229 

İbn Rüşd’ün imkânın varlık ile paralel görülmesine ilişkin eleştirisinin 

yoğunlaştığı nokta, imkânın varlığı mutlaka öncelemesi gerektiği ve imkânsızlıktan 

imkâna geçişin muhal olması üzerinedir. Nitekim İbn Rüşd üçüncü itirazda filozofların 

Tanrı’nın aczden kudrete geçişi eleştirisini haklı bulmamakta ve imkânsızın makdûr 

olmadığını ifade etmektedir. O, Gazzâlî’nin savunduğu bir şeyin bir durumda imkânsız 

diğer durumda mümkün olması düşüncesini de kabul etmez. Çünkü İbn Rüşd’e göre o 

şeyin mümkün olma tabiatı ondan asla ayrılamaz. O şeyi bir durumda imkânsız diğer 

durumda mümkün kabul edilmesi nihayetinde o şeyin mümkün tabiatında olduğunun 

kabul edilmesidir.  

Marmura, Gazzâlî’nin âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsızlığına karşı 

getirdiği üç itiraza karşı İbn Rüşd’ün verdiği cevapların en anlamlı olanının üçüncü 

itiraz hakkında olduğunu belirtir. Ona göre bu cevap üçüncü itirazda ortaya çıkan 

tartışmanın çoğunu öngörmekle birlikte esas olarak imkânın varlığa önceliği sorununu 

ele alır. Fakat İbn Rüşd mümkün terimini bazen mantıksal düzlemde ele alırken bazen 

de Aristotelesçi anlamda potansiyalite anlamında kullanmaktadır. Bu açıdan kavramın 

kullanımı muğlaklık barındırır. Bilkuvvenin bilfiile olan önceliği zamansal bir önceliği 

içerir. Ancak âlemin varlığa gelme imkânının, ezelî âlemin varlığına önce gelişi 

zamansal bir öncelik olamaz. Burada sözü edilen önceliğin mantıksal bir öncelik 

olması gerekmektedir. İbn Rüşd bu iki öncelik türü arasında ayrım yapmaz. 230 

 Hocazâde’nin Gazzâlî’nin üçüncü itirazına ilişkin eleştirisi büyük oranda İbn 

Rüşd’ün eleştirisi ile benzerlik göstermektedir. Üçüncü itirazdaki münazarada, âlemin 

varlığa gelmeden önce mümkün olmadığı, imkânın varlığa gelişi anında âlemin varlığı 

ile birleştiği görüşü, âlemin özü gereği imkânsızlıktan özü gereği imkâna geçmesini 

gerektirir. Hocazâde’ye göre söz konusu geçişin imkânsız olduğunda bir tartışma 

yoktur. Fakat âlemin yalnızca belirli bir büyüklüğü kabul edip bundan daha büyük 

veya küçük bir boyutu kabul etmemesinde durum bu şekilde değildir. Çünkü 

 
229 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 51. 
230 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 125-127. 



 144 

filozofların iddiasına göre, âlemin maddesinin bu boyutundan farklı bir boyutu kabul 

etmemesi ihtimali mevcut olduğu için bu imkânsız değildir. Dolayısıyla ona göre 

Gazzâlî’nin itirazında filozoflara karşı koyma sağlanamamıştır. Çünkü bunlardan biri 

apaçık imkânsız iken diğeri böyle değildir. 231 Bir başka deyişle âlemin özü gereği 

imkânsızlıktan imkâna dönüşmesi çok açık bir muhal barındırırken, âlemin 

maddesinin farklı boyutları kabul edip etmeme durumu barındırmaz. 

2.5.3.1. Stoacı ve Aristotelesçi İmkân Anlayışları 

Bu Bölümde Megara-Stoacı ve Aristotelesçi imkân anlayışları - her ne kadar 

konuyla doğrudan ilişkili olmasa da- konunun farklı boyutlarının anlaşılmasına katkı 

sağlayacağını düşüdüğümüz için incelenecektir. Gazzâlî’nin âlemin farklı boyutlarda 

olmasının imkânsız kabul edilmesine görüşüne karşılık varlık ile imkânın birbirine 

denk olduğu anlayışı ile bir itirazın getirir. Eş’arî ekolüne mensup bazı isimlerin de 

kabul ettiği imkân anlayışının Megaralılar ve Stoacılar temelli olduğunu ifade 

edilmiştir. Bu Megara kaynaklı imkân anlayışı ile Aristocu imkân anlayışının 

birbirinden nasıl farklılaştığı şu sorular özelinde ele alınabilir. İmkân mantıksal mı 

veyahut ontolojik bir kavram mıdır? Şayet imkân varlıksal bir şey ise onun varlığının 

statüsü nedir? İmkân varlıktan önce gelmek zorunda mıdır yoksa varlıkla birlikte 

olması mümkün müdür? Bu sorularla birlikte son olarak Seyyid Şerîf Cürcânî ve 

Hocazâde’nin varlıktan önce gelen bir imkânın bulunmadığı, imkânın varlıkla denk 

olduğu şeklindeki bir imkân anlayışı ile Tanrı’nın varlığının ispat edilememesi 

problemiyle karşılaşıldığı şeklinde görüşlerine ve Kemalpaşazâde’nin bu probleme 

getirdiği çözüm önerisine değineceğiz.  

 İmkânın varlıkla denk düştüğü görüşünün temeli esasında Megaralalıra ve 

Stoacılara aittir. Onlara göre her önerme doğru ya da yanlıştır. Bu kaide geçmişteki ve 

şu anki olaylara uygulanabildiği gibi gelecekteki olaylara da uygulanabilir. O hâlde 

gelecek üzerine söylenen her önerme ya doğru ya da yanlış olacaktır. Dolayısıyla 

gelecekteki olaylar için bir belirsizliğin veya olma ile olmama imkânının bulunmadığı 

ortaya çıkmış olur. Bir başka deyişle Megaralılara göre imkân kabul edildiğinde 

 
231 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 63. 



 145 

çelişkisizlik ilkesi de reddedilir.  Bu durumda âlemde imkân bulunmamaktadır. İmkân 

sadece gerçekle bir düşme durumundadır. Gerçekte olan şey mümkündür olmayan şey 

ise imkânsızdır.232 Gazzâlî’nin üçüncü itirazda sözünü imkân anlayışının temeli bu 

şekildedir. Buna göre gerçek olandan önce herhangi bir imkân yoktur. Bir başka 

deyişle mümkün, bilfiil varlıkla birliktedir. Âlemin varlığa gelme imkânı esasında 

âlemin varlığından ibarettir. Söz konusu anlayışa göre nihai tahlilde mümkün, var olan 

anlamında imkânsız da var olmayan anlamında anlaşılabilmektedir. Yani var olandan 

önce bir imkân yoktur çünkü imkânın kendisi var olandır. Megara kaynaklı olan Eş’arî 

potansiyellik reddi, yani mümkün olanın reddi, Aristoteles tarafıından formüle edilen 

ve ihlal edilen düşünce yasası üzerine kurulur. Bu yasa “Bir şey ya vardır ya yoktur.” 

şeklindedir. Varlığın imkâna denk görüldüğü anlayışta ise bu yasaya uygun olarak 

mümkün var olanla birliktedir; imkânsız ise var olmayandır, yoktur. Zikredilen yasaya 

Aristoteles tarafından ihlal edilen denilmiştir, çünkü ona göre imkân, 

kuvve/potansiyalite anlamında varlıktan önce gelendir. Yani varlığa gelebilecek bir 

şeydir ancak henüz var değildir, fakat yine de bir gerçekliğe sahip gibi görünmektedir. 

Bir şey ya vardır ya yoktur ilkesinden Megaralılar ve Eş’arîler, ne oluşun (çünkü 

oluşan şey ne vardır ne de yoktur) ne zamanda geçişin ne de mekânda hareketin 

olamayacağı sonucu çıkarmışlardır. Bundan dolayı Megaralılar ve Kelâmcılar hareket 

denilen şeyin bir sonraki zaman atomundan ondan sonraki mekân atomuna ya maddi 

bir atomun varlığı ya da zamansız sıçramalar olduğu sonucuna varmışlardır. Bu, 

atomcu bir kozmoloji anlayışıdır. Âlemin atomik yapısı, maddenin zamanın ve uzayın 

sonsuz bölünebilirliğine inanan Stoacılar tarafından kabul edilmez. İslâm kelâm 

geleneğinde Stoacılardan en çok etkilenen en-Nazzâm (ö. 231/845)’ da sonsuza kadar 

bölünebilmeyi kabul eder. Fakat İslâm kelâmında atomcu kozmoloji belirli 

dönüşümlere uğrayarak tevarüs edilmiştir. Örneğin pasif bir maddi evren ve tek bir 

aktif ilke olarak Tanrı fikrini almakla birlikte, birleşik bir evrenin fâili olan içkin Stoacı 

Tanrı, atomik yapıdan oluşan kesintili âlemi sürekli ve yeniden yaratan aşkın olan 

Allah’a dönüşmüştür.233 

 
232 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 116. 
233 Simon Van Den Berg, “Notes”38-39 Atomcu kozmoloji hakkında detaylı bilgi için bk. Bulgen, 

Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji 151-229. Dhananı, Kelâmın Fizik Kuramı Basra; Basra 

Mu‘tezilesi Kozmolojisinde Atomlar, Uzay ve Boşluk, 65-103. 



 146 

 Aristoteles’te imkân ise mantıksal bir kavram olmayıp hariçte tahakkuku olan 

varlıksal bir şeydir. Megaralıların aksine imkân var olanla birlikte değildir. İmkân 

varlıktan önce gelmek zorundadır. Aristoteles’in imkânı, imkânsızlığı ve zorunluluğu 

ontolojik olarak kabul etmesinin sebebi imkânı bir potansiyalite ve bir kuvve olarak 

görmesidir. Esasında tabiatta varlıkların içerisinde imkân ve diğer modaliteler 

mevcuttur.234 Potansiyellik fikri yalnızca kapasite, güç, yapılabilir anlamlarına 

gelmez. Aynı zamanda olabilir, varlığa gelebilir, geçirilebilir anlamlarına da gelir. 

Aristoteles’teki bu potansiyellik düşüncesi ve şeylerin temel özdeşliğine olan inanç, 

tüm değişimin ve oluşun daha önce başka bir form altında var olanın dönüşümünden 

ibaret olduğuna ve bir şeyin ortaya çıkışının esasında bir gelişim ve evrimsel süreçten 

başka bir şey olmadığına olan inanç anlamına geliyor gibi görünmektedir. Aristoteles 

potansiyelin, kuvvenin zorunlu olarak bilfiil varlıktan önce gelmesini gerektiğini, yani 

imkânın varlığı öncelemesinin gerekliliğini Megaralılara karşı savunur. Örneğin bir 

usta inşaatı yapmadan önce inşaat sanatına sahip olmalıdır. Bir başka deyişle 

potansiyel bir inşaatçı olmalıdır. Aynı şekilde bir kimsenin fiilî olarak görmeden veya 

yürümeden önce bu işleri yapma potansiyeline, yani yürüme ve görme kapasitesine 

sahip olması gerekmektedir. Buradaki örneklere Megaralı, Diodorus Cronus'un bir 

itirazı bulunmaktadır. Ona göre görmenin ve yürümenin tüm koşulları yerine 

getirilmeden bir insanın görmesi ve yürümesi mümkün değildir. Bu koşullar havanın 

aydınlık ve gözlerin açık olması, yürümenin irade edilmesi şeklinde sırlanabilir. 

Yalnızca bu koşullar yerine getirilebilirse bir kimse fiilen görecek ve yürüyecektir. 235 

Tüm koşullar gerçekleştiği durumda da görmesi ve yürümesi mümkün değil 

zorunlu olacaktır. Bu durumda “eylemde bulunma gücü olduğu için mi eylemde 

bulunulur” veya “eylemde bulunmak zorunda olunduğu içinde eylemde bulunulur” 

şeklinde iki zıt sonuç çıkmaktadır. Örnek üzerinden ifade edecek olursak, koşullar 

gerçekleşmeden önce henüz yürüme ve görme fiili yoktur. Koşulların tümü eksiksiz 

gerçekleştiğinde ise yürüme ve görme fiili zorunlu olarak meydana gelir. Bu durumda 

yürüme ve görmenin, yürüme ve görme gerçekleşmeden önce bulunan imkânından söz 

edilemez.  Bu sorun Aristoteles tarafından da fark edilir ve o bu durumu şu şekilde 

 
234 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 111. 
235 Aristoteles, Metafizik, çev. Y. Gurur Sev (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2015), 93-94, 211-213. 



 147 

çözmeye çalışır: Hiçbir engel olmadığında, hiçbir şeyin eklenmesi, çıkarılması veya 

değiştirilmesi gerekmediğinde bir ev potansiyel olarak bir evdir. Yani buradaki sorun, 

bir şeyin varlığa gelişinden önceki potansiyel hâline bir anlamda varlık atfedilerek 

çözülmeye çalışılmıştır. Fakat bu çözümde potansiyel ev, onun kuvvesine bir varlık 

atfedildiği için henüz hiçbir süreç ve oluş gerçekleşmediği hâlde gerçek bir ev olmuş 

ve varlık statüsü kazanmış olmaktadır.  

 Gelinen noktada potansiyellik düşüncesinin şu iki soruna yol açtığı 

söylenilebilir. Birincisi potansiyelin ontolojik statüsü ne olacaktır? Onun var olduğu 

kabul edildiğinde potansiyel varlık ile gerçek varlık arasına bir ayrım yapılamama 

sorunu doğmaktadır, Yok olduğu kabul edildiğinde ise varlığa geldiği durumda 

zorunlu olmakta ve kuvve anlamında bir imkân fikrin baştan reddedilmiş olmaktadır. 

İkincisi ise potansiyelin gerçekleşme, gelişme sürecinin keyfiyetidir. Yani 

gerçekleşme sürecinde ya potansiyele bir şey eklenir ki bu durumda yokluktan varlığa 

geliş söz konusudur ya da hiçbir şey eklenmez ve potansiyelde bir değişiklik olmaz. 

Aristoteles bu seçeneklerin ikisini de denemektedir. Ev örneğinde potansiyel ev zâten 

fiilî olarak evdir, eve oluş ve süreç aşamasında bir şey eklenmez. Şarabın ekşimesi 

örneğinde ise fiilî ekşilik, potansiyel ekşiliğin gerçekleşmesidir236. Fakat 

Aristoteles’inde kabul ettiği üzere bu gerçekleşmenin nasıl olduğu anlaşılmaz ve fiilî 

ekşilik daha önce orada bulunmazken, yoktan ortaya çıkmaktadır.237 

 İmkânın varlıkla birlikte görüldüğü Megaracı anlayış ile Aristocu potansiyel 

anlamında varlıktan önce gelen imkân anlayışının dikkatle incelendiğinde bir noktada 

aynı sonuca varacağı ifade edilebilir. Aristoteles’e göre imkân bir kuvve ve 

potansiyalitedir ve gerçekleşmesi zorunludur. Nitekim kuvve, fiile bağlıdır ve onun 

tarafından belirlenir. Dolayısıyla mümkün olan bir anlamda gerçekleşmesi zorunlu 

olandır.238 Bu sonuç da esasında bir mümkün kabulünü ortadan kaldırmaktadır. Çünkü 

mümkün nihayetinde zorunlu olmuş olur. Bu zorunluluğa örnek olarak zaman delilin 

ikinci şeklinde filozofların, âlemin sahip olduğu büyüklükte olmasının zorunlu olup 

farklı bir büyüklüğü kabul etmesinin imkânsız olduğu görüşü verilebilir. Yani âlem 

 
236 Aristoteles, Metafizik, 99-100.  
237 Simon Van Den Berg, “Notes”39-40. 
238 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 111. 



 148 

her nasılsa o büyüklükten başka türlü varlığa gelemez. Çünkü mümkün olanın 

gerçekleşmesi zorunludur. Bundan dolayı farklı bir büyüklükle varlığa gelmesi 

imkânsızdır. Nihai olarak Aristocu mümkün olanın, gerçekleşmesinin zorunlu olduğu 

anlayışıyla, mümkün olanın var olan gerçek ile birlikte olduğu Megaracı anlayış aynı 

noktaya gelmiş olmaktadır.239 Nitekim Megaracı imkân anlayışınında varlığı 

önceleyen bir imkân zaten kabul edilmez, Aristocu imkân anlayışında ise mümkün 

olan varlığa gelmek zorunda olduğu için bir imkândan söz edilememektedir. 

Dolayısıyla her iki taraftada imkân kabul edilmemiş olur, Megaracı anlayış imkânı 

varlıkla eşitlerken, Aristocu anlayış ise imkânın statüsünü zorunlu hâle getirmiştir. 

2.5.3.2. İmkânın Varlığa Denkliği: Tanrı’nın İspatı Problemi 

 İmkânın varlıkla parelel görüldüğü anlayışta Tanrı’nın ispatı meselesine giriş 

mahiyetinde Gazzâlî’nin âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsızlığına karşı 

getirdiği üçüncü itirazdaki münazaranın hatırlanması gerekmektedir. Gazzâlî 

münazaraya varlıktan önce gelen bir imkânın olmadığı imkânın varlıkla birlikte 

olduğu öncülü ile başlar. Filozoflar ise bu imkân anlayışına âlemin özü gereği 

imkânsızlıktan imkâna geçmesi muhalini gerektireceği eleştirisini ortaya koydular. 

Gazzâlî bu noktada bir şeyin bir durumda imkânsız diğer durumda mümkün 

olabileceğini ve imkânsızlıktan imkâna geçişin gerekmeyeceğini ifade eder. Bu 

noktada Hocazâde’nin tespitini açıklayacak olursak o, Tehâfüt’ünde bir şeyin 

varlığının bir zamanda/durumda mümkün diğer zamanda/durumda imkânsız olması 

kabul edilirse, zamanda varlığa gelen şeylerin onları meydana getirecek bir varlığa 

ihtiyaçları olmayacağı sonucunun çıkacağını belirtir. Çünkü söz konusu şeylerin 

varlığa gelmeden önce imkânsızdırlar. Varlığa geldikleri durumda ise özleri gereği 

varlığa gelmeleri zorunludur. Dolayısıyla bu şeyleri varlığa getirecek bir yaratıcıya 

muhtaçlıktan söz edilemez. Yani o şeylerin özleri varlığa gelişleri için yeterli olmuş 

olur. Bu durum ise Hocazâde’ye göre yaratılanlardan hareketle yaratıcıyı ispat etme 

yolunun kapanmasına neden olur. Meselenin imkân, zorunluluk ve yaratıcıya ihtiyaç 

kavramları özelinde olduğunu düşünürsek esasında imkân delili ile Tanrı’nın 

ispatlanamaması problemi ortaya çıkmaktadır. İmkân delilinde varlık mümkün ve 

 
239 Simon Van Den Berg, “Notes”37 



 149 

zorunlu olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Mümkün varlık, varlığının ve yokluğunun 

düşünülmesi imkânsız olmayan ve varlığa gelmek için özü gereği bir nedene ihtiyaç 

duyan varlıktır. Zorunlu varlık ise yokluğunun düşünülmesi imkânsız olan varlığı 

kendinden olup bir nedene ihtiyaç duymayandır. Dolayısıyla bir şeyin imkânın onun 

varlığından önce gelmeyip, o şey varlığa geldiğinde özü gereği zorunlu olması 

durumda mümkün varlığın, varlığa gelmesi için bir nedene yani zorunlu varlığa 

duyduğu ihtiyaç ortadan kalkacaktır. İmkân kavramı ortadan kaldırılıp âlemin 

varlığıyla denk bir hale getirildiğinde imkândan hareketle Yaratıcı’nın ispatı 

yapılamamaktadır. Nitekim âlem varlığa gelmediği durumda imkânsızdır, varlığa 

geldiği durumda ise âlemin imkânı varlığıyla özdeş olup varlığa gelmesi zorunlu 

olduğu için Tanrı’ya ihtiyacın söz konusu olmama problemi ortaya çıkmaktadır. 240 

 Kemalpaşazâde, Hocazâde’nin zikrettiği bu sorunun kaynağının Adudüddin Îcî 

(ö. 756/1355)’nin el-Mevâkıf kitabı ve bu esere şer yazan Seyyid Şerîf Cürcânî’nin 

Şerhu’l-Mevâkıf isimli eseri olduğunu söyler. Söz konusu problemin bu eserlerde 

madûm başlığında incelendiğini belirtip ilgileri yerleri alıntılar.241  

Kemalpaşazâde Hocazâde’nin aksine söz konusu görüşün Tanrı’ya ihtiyacı 

ortadan kaldırdığı yorumunu kabul etmez. Ona göre burada sonuca ulaşırken akıl 

yürütme sürecinde bir atlama yapılmaktadır. Çünkü bir şeyin bir durumda/zamanda 

imkânsız, başka bir durumda/zamanda mümkün olması görüşünde o şeyin birinci 

durumdaki varlığı o şeyin mutlak varlığından daha özel olduğu gibi ikinci durumdaki 

varlığından da farklıdır. Dolayısıyla Kemalpaşazâde’ye göre daha özel olan bir şeyin 

imkânsızlığından, daha genel bir şeyin ve ondan farklı olan bir şeyin imkânsızlığı 

gerekmez. Bundan dolayı Gazzâlî’nin ifade ettiği gibi bir şeyin bir zamanda mümkün 

olup başka bir zamanda imkânsız olması mümkündür. Tam da bu noktada bir şeyin 

özel olan varlığının imkânsız olmasının daha genel olan veya ondan farklı olan 

varlığının zorunlu olmasını gerektirdiği iddia edilerek bir atlama yapılmaktadır. 

Tanrı’ya ihtiyacın ortadan kalkacağı iddia edilen görüşte bir şeyin varlığı bir zamanda 

imkânsız başka zamanda zorunlu olduğu şeklindedir. Burada bir şeyin özünün 

 
240 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 118. 
241 Detaylı bilgi için bk. Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi, 174. Adudüddin Îcî, el-Mevâḳıf fî ʿilmi’l-

kelâm  (Beyrut: Âlemü’l-kütüb,ts.) 55, 68. Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 1/544. 658.   



 150 

gerektirdiği şeyin yani zorunluluğun o şeyden ayrılamayacağı söylenmektedir. Oysaki 

Kemalpaşazâde’ye göre kelâmcıların bu meselede söylemek istedikleri şey bu 

değildir. Bundan dolayı Tanrı’ya ihtiyacın ortadan kalkması gerekmez. Çünkü onlara 

göre âlemin varlığı, varlığından önceki bir durumda imkânsız iken varlığa geldiği 

durumda zorunlu olmamaktadır. Bilakis varlığa geldiği anda mümkündür. Bu yüzden 

ne imkânsız olan bir şeyin zorunluya dönüşmesi ne de Tanrı’ya ihtiyacın ortadan 

kalkması problemi ile karşı karşıya kalınır. Kemalpaşazâde’nin burada yaptığı tespit, 

bir şeyin varlığını önceleyen bir imkânın söz konusu olmayıp varlığın imkâna denk 

görüldüğü anlayışta, âlemin varlığa gelmeden önce imkânsız, varlığa geliş anında ise 

özü gereği zorunlu olacağı ve bu nedenle Tanrı’ya ihtiyacın ortadan kalktığı sonucunu 

çürütmektedir. Çünkü varlık imkânla özdeş ise bir şeyin varlığa geldiği anda özü 

gereği zorunlu olduğu öncülüne ulaşılırken bir atlama yapılmakta ve kelâmcıların 

kabul etmediği bir görüş onlara izâfe edilmektedir.  Fakat bununla birlikte İmkân delili 

ile Tanrı’nın ispatlanmasında âlemin varlığından ayrı ve ondan önce gelen bir imkân 

modalitesi varsayıldığı için242 hem varlığın imkân ile özdeş kabul edilmesi görüşünü 

savunmak hem de imkân delili kullanılarak Tanrı’nın ispatını yapmak muhtemel farklı 

sorunların ortaya çıkmasına sebep olabilir.  

2.6. Gazzâlî’nin Modal Anti-Realizmi  

Gelinen noktada Gazzâlî’nin zaman delilini sonuçlandırdığı bölüme geçmeden 

önce tartışmayı özetleyecek olursak şunlar ifade edilebilir: Zaman delilin ikinci 

şeklinde filozoflar başlangıçlı âlem ve zaman düşüncesinin çelişkisini göstermek üzere 

âlemin farklı hareket imkânlarına ve dolayısıyla farklı zamansal imkânlara sahip 

olduğunu, bu imkânlarında dış dünyada tahakkuk etmiş bir varlığı gerektirdiği 

düşüncesiyle zamandan önce bir zamanın varlığı çelişkisini göstererek başlangıçlı 

âlem ve zaman görüşüne karşı argümanlarını ortaya koymuşlardır. Gazzâlî ise âlemin 

farklı zamansal imkânlarına mukabil onun farklı mekânsal imkânlara da sahip 

olabileceği şeklindeki analojisini ortaya koyar. Buradan hareketle filozofların mekân 

 
242 Arslan, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili, 119 Muhtemelen söz konusu problemlerden 

dolayı bazı kelâmcılar varlıkların varlığa gelmekte bir müessire duydukları ihtiyacın imkân değil hudûs 

kaynaklı olduğunu ortaya koymaya çalışmışlardır. Güvenç Şensoy, Sadruşşerîa’nın Kelamı Ta‘dîl 

Teşebbüsü (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İFAV, 2023), 203-213.  



 151 

söz konusu olduğunda zamana göre farklı bir hükme gittiklerini ifade ederek 

filozofların ya zaman delilin ikinci şeklinden vazgeçmeleri ya da Âlemin mekânsal 

imkânları konusunda verdikleri hükmü değiştirmelerinin gerekeceği bir durum ortaya 

çıkmaktadır. Filozoflar ise kanıtlarını savunulabilir bir pozisyonda tutmak amacıyla 

bu durumdan kaçınmak için âlemin olduğu büyüklükten farklı bir büyüklükte 

olmasının imkânsız olduğu görüşünü savunmuşlardır. Bu görüşlerinin gerekçeleri 

olarak bilfiil sonsuzluğun imkânsızlığı ve âlemin mümkün olan en mükemmel hâliyle 

yaratılması şeklinde olduğu ifade edilmiştir. Sonrasında Gazzâlî âlemin farklı 

boyutlarda olmasının imkânsız olduğu görüşüne üç itiraz getirir. İtirazların birincisi, 

farklı boyuttaki âlemlerin, siyah ile beyazın, varlık ile yokluğun bir arada bulunması 

gibi olmadığına dayanarak mantıksal olarak imkânsız olmadığının savunulması ile bir 

anlamda mantıksal imkânsızlık ile ontolojik imkânsızlık arasında bir ayrım 

içermektedir. İkinci itirazda ise âlemin farklı boyutlarda olmasının imkânsız kabul 

edilip onun her nasılsa o boyutta olmasının zorunlu olduğu sonucundan dolayı âlemin 

bir sebebe ihtiyacının ortadan kalkacağı belirtilir. Bu sonucun ise Tanrı’yı inkâr eden 

Dehriyyûnun görüşüne benzediği ifade edilir. Üçüncü itirazda ise filozofların 

görüşlerine eşdeğeriyle mukabele edilerek, varlığın imkâna denk olduğu anlayışı ile 

başlayan münazarada farklı boyuttaki âlemlerin imkânı filozoflara kabul ettirilmeye 

çalışılmıştır. Söz konusu üç itirazdan243 sonra Gazzâlî bu tartışmada verilecek gerçek 

cevap (tahkîk) ifadesiyle zaman delilinin imkân kavramı ekseninde dönen ikinci 

şeklini şu şekilde sonlandırır:  

“Filozofların, farklı imkânların takdiriyle alakalı zikrettiklerinin 

hiçbir anlamı yoktur.  Herkesin kabul edeceği üzere Allah kadîmdir ve 

kâdirdir, dilediği şeyi yapmak onun için imkânsız değildir. Bu takdirde -vehim 

ona başka bir şey ekleyip karıştırmadıkça- zamanın varlığının öncesine 

uzanıp giden bir zamanın varlığını kabule gerek yoktur.” 244 

 Gazzâlî’nin ifadelerinden hareketle onun, âlemin farklı zamansal veya 

mekânsal imkânlarından söz edilebilse bile bunların yalnızca mantıksal ve aklî 

 
243 Gazzâlî’nin üç itirazının İbn Sînâ metafiziğinin büyük çoğunluğuna yöneltilmiş bir eleştiri olduğu 

söylenebilir. Çünkü İbn Sînâ’nın felsefî siteminin temel kavramları olan zorunluluk, imkân, imkânsızlık, 

bizâtîhî vâcib ve bigayrihî vâcib kavramlarına karşı çeşitli eleştiriler söz konusudur. Özdemir, 

Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın Görüşleriyle 

Mukayesesi, 191. 
244 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 97. 



 152 

hükümler olup filozofların savunduğu gibi bu imkânların hariçte tekabül ettiği bir 

varlık anlamının bulunmadığı görüşünde olduğu ifade edilebilir. Bir başka deyişle, 

delilin başında geçtiği üzere âlemin farklı dönüş sayılarının imkânı üzerinden âlemin 

ve zamanın varlığa geldiği andan daha öncesinde varlığa gelmesinin mümkün olması 

zamanın başlangıcından önce gelen bir zamanın varlığını gerekli kılmaz. Yani Gazzâlî 

farklı imkânların dış dünyada tahakkuk etmiş bir ontolojilerinin olduğunu kabul 

etmez.245 O, filozofların söz konusu imkânlardan hareketle zamandan önce gelen bir 

zamanı kabul etmelerine mukabil mekânında ötesinde bir mekânı ve âlemin farklı 

boyutlarda olma imkânını da kabul etmelerinin gerektirecek bir analoji getirir. 

Gazzâlî’nin hem delinin birinci şeklinde hem de ikinci şeklinde kurduğu analoji ile 

hedefledi şey, daha önce de ifade edildiği üzere, filozofları âlemin zamanı 

konusundaki görüşleri ile mekânı mevzu bahis olduğunda kendi kabul ettikleri 

hükümler arasında tutarsızlık olduğunu ortaya çıkarabilmektir. Böylece ya delilden 

vazgeçilecek ya da mekân konusundaki hükümlerin değiştirilmesi gerekecektir. 

Gazzâlî bu analojileri kurarken de vehmin yanılgılarını da bir dayanak noktası olarak 

kullanmaktadır. Buradaki son sözünde de değindiği üzere zamandan önce zamanı 

gerekli gören ve zamanın kadîm olduğu hükmünü veren öncesi olmayan bir başlangıcı 

kavrayamayan vehm kuvvesidir.  

Gazzâlî’nin son sözleriyle ilgili değinilmesi gereken bir diğer husus, onun 

burada tartışmada neredeyse hiç söz edilmeyen Tanrı’nın ezelî ve kâdir oluşunu ve 

irade ettiği şeyi yapmasının imkânsız olmadığını ifade etmesidir. Bu durum esasında 

zaman delilinin birinci şekli ve ikinci şeklinde filozoflar ile Gazzâlî arasında Tanrı’nın 

âleme zâtî veya zamansal önceliği, zaman, zamanın öncesi ile mekânın ötesi, âlemin 

zamansal ve mekânsal imkânları, imkânların varlıksal ya da mantıksal oluşu meseleleri 

etrafında gerçekleşen tartışmanın kökenleri hakkında bir fikir vermektedir. Bu 

çerçevede münazaranın taraflarının görüş ayrılıklarındaki kırılma noktaların 

benimsedikleri Tanrı tasavvurlarından kaynaklandığı ifade edebilir.  

 Hocazâde’nin zaman delilin sonundaki ifadeleri de Gazzâlî’nin sözleriyle 

büyük oranda örtüşmektedir. Aynı şekilde ona göre de farz edilen çeşitli imkânlar, dış 

 
245 Erken, el-Ġazāli’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki Argümanların 

Değerlendirilmesi,175. 



 153 

âlemde varlıkları olmayan, itibarî muhayyel şeylerdir. Ona göre bu itibarî ve muhayyel 

imkânlar sebebiyle zamanın kadîm olması gerekmez. Bilakis Tanrı’nın ezelî ve kâdir 

olduğunun ve ebedî olarak dilediği fiilde bulunmasının imkânsız olmadığını kabul 

edilmesi gerekir. Hocazâde Gazzâlî’den farklı olarak Tanrı’nın ezelîliğinin zamansız 

bir ezelîlik olduğuna temas eder: 

 “Tanrı’nın ezelî olması demek, sonsuz bir zaman varsayıldığında, 

O’nun bu zamanların hepsinde mevcut olması demek değil, bu zamanların 

bütününden bağımsız olması demektir. Nitekim Tanrı zamandan ve mekândan 

münezzehtir. Nihai olarak bir şeyin farz edilmesinden onun var olması 

gerekmez.” 246 

 Tehâfut’ul Felâsife’nin âlemin kıdemi isimli birinci meselesinin üçüncü ve 

dördüncü delillerinin temel kavramları imkân, madde, suret ve heyuladır. Bu delillerde 

âlemin varlığa gelme imkânının ezelî olup olmadığı, şayet bu imkân ezelîyse âleminde 

ezelî kabul edilme problemi ve imkânın bir maddeyi gerektirip gerektirmediği 

meseleleri tartışılır.247 Âlemin kıdemi meselesinde ikinci delil olan zaman delilinin 

birinci ve ikinci şekillerini incelediğimiz bu çalışmamızda, zaman delilinin ikinci 

şeklinde filozofların temel amacının zamandan önce zaman çelişkisinin gösterilmesi 

olmakla birlikte, söz konusu amaç için yoğun olarak kullanılan kavram ise imkândır. 

Tehâfut’ün üçüncü ve dördüncü delillerinde analiz edildiği için imkân kavramını,  

yalnızca zaman delilinin ilgilendiren boyutlarıyla ele aldık. İmkân kavramı ile alakalı 

son olarak şu hususa da değinilebilir. Hatırlanacağı üzere İbn Sînâ zamanın varlığını 

ispatlamak ve başlangıçlı âlem düşüncesinde olanlara karşı zamandan önce zamanın 

varlığı çelişkisini göstermek için hareketlerin imkânı analizine başvurur. O başlama, 

bitiş, hız ve mesafe açısından farklılaşan hareketlerin imkânı üzerinden bu hareketlerin 

tekabül edeceği bir zaman olduğu savunur. Dolayısıyla İbn Sînâ’ya göre zaman var 

olduğunda hareket de var olmalıdır. Şayet hareket var ise harekete maruz kalacak bir 

 
246 Yaqoob, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 64. 
247 Gazzâlî, Tehâfutu’l-Felâsife, 98- 106. İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 52-63. Yaqoob, 

Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili 65-81. Kemalpaşazâde Tehâfüt Haşiyesi, 

177-250. Tehâfutteki üçüncü ve dördüncü deliller hakkında yapılmış çalışmalar için bk. Taneli 

Kukkonen, “Possible Worlds in the Tahafut al-tahafut: Averroes on Plenitude and Possibility, 329-347. 

Ömer Bozkurt, Gazali Ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık Ve Zorunluluk (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 2009),13.78. 

 



 154 

şey yani evrenin kendisi denilebilecek bir form-madde bileşimi olmalıdır. Nihai 

tahlilde ona göre sonlu bir geçmişte yaratılmış başlangıçlı âlem fikri, zamandan önce 

zaman çelişkisini gerektirdiği gibi âlemin varlığından önce âlemin var olduğu 

çelişkisini de gerektirir. İbn Sînâ’nın oldukça kısa bir şekilde temas ettiğimiz analizi 

esasında bilkuvve olandan bilfiil olana yani imkândan gerçekliğe doğru bir modal 

dönüşüm prensibini barındırır. Yani esasında İbn Sînâ zaman delilinin ikinci şeklinde 

farklı dönüş sayılarına ve hareketlere sahip âlemlerin imkânlarından bahsettiğinde 

modal bir realist olarak söz konusu imkânların, âlemin gerçek özellikleri olarak var 

olduğu görüşündedir. Thomas Aquinas ve Gazzâlî benzer noktalardan İbn Sînâ’nın 

görüşünü eleştirmişlerdir. Bu benzer nokta, farklı devir sayılarına sahip âlemlerin 

imkânının gerçek bir zamanın varlığına değil tahayyülî, vehmî bir zamana işaret 

ettiğinin savunulmasıyla sözü edilen imkânların hariçte tekabül ettiği bir gerçeklik 

olmadığı şeklinde ortaya konulabilir. Bu bağlamda Aquinas ve Gazzâlî’nin 

eleştirilerinden hareketle -modal realist olan İbn Sînâ’nın aksine- zorunluluk ve imkân 

gibi modaliteler söz konusu olduğunda âlemde temellendirilmiş zihin dışı herhangi bir 

gerçekliği kabul etmedikleri ve modal anlamda anti-realist bir konumda oldukları ifade 

edilebilir.248 

 İbn Rüşd’ün zaman delilinin ikinci şeklindeki tartışmanın sonlandığı noktada 

Gazzâlî’nin son sözlerine ilişkin eleştirisine değinmemiz gerekmektedir. O, 

Gazzâlî’nin imkânların itibarî, Tanrı’nın ezelî ve kâdir olup dilediği şeyi yapmasının 

imkânsız olmadığı ifadesine karşılık ezelden beri yapma kudretine sahip olan Tanrı ile 

fiili arasında sürekli olarak varlığına bağlı olmasını imkânsız kılacak bir şey 

olmadığını ifade ederek meseleye tersinden yaklaşır. Bir başka deyişle ezelî kudreti ve 

iradesi olan Tanrı’nın ezelî bir âlem yaratmasının, zamansal başlangıca sahip hâdis bir 

âlem yaratmasından daha kabul edilebilir olduğunu savunacaktır. Ona göre Tanrı’nın 

iradeli ve kâdir olarak yalnızca hâdis bir âlem yaratacağı düşüncesi, O’nun bir 

durumda güçsüz bir durumda güçlü olması problemi ile kendisinin öncesiz ve ezelî bir 

 
248 Jon Mcginnis, Değişme Zamanı: İbn Sînâ’da Zaman, Hareket Ve İmkân çev. Zikri Yavuz, 

Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu Bildiriler, ed. Mehmet Mazak, Nevzat Özkaya  (İstanbul Büyük 

Şehir Belediyesi Kültür Yayınları, 2009), 263-265. 



 155 

varlık olduğu hâlde yalnızca sınırlı ve sonlu zamanlarda kâdir olup sınırlı ve sonlu bir 

âlem yaratacağı sorununu ortaya çıkarır.  

Daha sonra İbn Rüşd şu soruların yeniden ortaya çıkacağını ifade eder: Âlemin 

öncesiz olması veya sonradan yaratılmış olması mümkün müdür değil midir?  Yahut 

sonradan yaratılmış olması mümkün olup, öncesiz olması mümkün değil midir? Şayet 

sonradan yaratılmış ise Allah’ın ilk fiili olması mümkün müdür değil midir? İbn Rüşd 

dikkat çekici bir şekilde bu soruların akılla kavranabilecek hususlardan olmadığını 

belirterek böyle hususlarda nakle başvurmak gerektiğini ifade eder. Bu tespiti 

sonrasında tekrar bir soruyla devam eder: Öncesiz olan Tanrı’nın fiilini, sonradan 

yaratılmış olanın fiili gibi, sonlu ve sınırlık olarak varsaymak daha büyük bir eksiklik 

meydana getirmez mi? Çünkü sınırlı bir fiilin, varlığı ve fiili sınırlı olmayan öncesiz 

bir fâil’den değil, yalnızca sınırlı bir fâilden çıkması düşünülebilir. Bu takdirde öncesiz 

için şu anda kendisinden çıkan fiilden önce başka bir fiilin, ondan önce yine başka bir 

fiilin bulunması ve kendi varlığının sonsuza kadar devam etmesi gibi bu durumun 

zihinlerde sonsuza kadar gitmesi imkânsız değildir. Buradan hareketle İbn Rüşd’e göre 

varlığı zamansallıktan ve mekânsallıktan yüce olan Tanrı’nın fiilinde zorunlu olarak 

zamanla kuşatılamaması ve sınırlı bir zamanda ölçülmemesi gerekir. Çünkü her 

varlığın fiili, şayet o varlıkta bir eksiklik varsa yani varlığı yetkinliğe ulaşmamışsa 

kendi varlığından sonraya ertelenebilir. Yahut söz konusu varlık seçme gücüne sahiptir 

ve bundan olayı onun fiili, seçme gücü sayesinde varlığından sonraya ertelenebilir. İbn 

Rüşd burada ilginç bir şekilde Öncesiz olan Tanrı’dan yalnızca sonradan yaratılmış bir 

fiil çıkabileceğini iddia eden kimsenin, Öncesiz’in fiilinin belirli açılardan zorunlu 

olduğunu ve dolayısıyla bir seçme gücüne sahip olmadığını kabul etmiş olacağını ifade 

eder.249 Onun söz konusu ifadelerini ilginç kılan Tanrı’nın seçme gücünün kabul 

edilmediği eleştirisinin, mutlak anlamda iradeli ve kâdir bir Tanrı tasavvuruna sahip 

kelâmcıların, mûcibun bi’z-zât Tanrı tasavvuruna sahip filozoflara karşı yönelttiği bir 

eleştiri olmasıdır.250 İbn Rüşd burada, Tanrı’nın yalnızca sonradan yaratılmış bir fiil 

 
249 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, 52. 
250  İlgili Tanrı Tasavvurları hakkında güncel bir çalışma için bk. Kübra Sümeyye Çamur, Muteahhir 

Dönemde Kıdem Ve Hudûs Tartışmaları: Fâil-İ Muhtâr Ve Mûcib Bi’z-Zât Tanrı Anlayışları -Râzî, 

Âmidî, Tûsî-) (İstanbul: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

2018) 



 156 

yaratabileceği görüşünde olan kimsenin de adeta Tanrı’nın sadece bu sonradan 

yaratılmış fiili yapmaya zorunlu olup bir iradesinin söz konusu olmadığını kabul etmiş 

olacağını belirtir. Marmura İbn Rüşd’ün bu son eleştirisinin Tanrı’nın iradeli bir fâil 

olduğuna dair kendisinin bir tasdiki ve doğrulaması olarak yorumlamamak gerektiğini 

ifade eder. Çünkü argüman, Gazzâlî’nin savunduğu âlemin zamansal süresinin sonlu 

olması gerektiğini ve bu nedenle Tanrı’nın ebedî bir alem yaratamayacağında ısrar 

ederse bazı yönlerden Tanrı’nın özgür olmadığını kabul etmek zorunda kalacaktır. 251 

Marmura’dan farklı olarak İbn Rüşd’ün söz konusu eleştirisi için şunu söyleyebiliriz: 

Gazzâlî, zamansal başlangıcı olmayan kadîm bir âlem düşüncesinin Tanrı’nın 

iradesinin yok sayılmasına sebep olacağı görüşündedir. Tanrı’nın, O’nu tenzih etme 

amacıyla benimsenen Tanrı tasavvuru gereği mümkün kabul edilmeyen bir şeyi 

yapmayıp, İbn Rüşd’ün ifadesiyle yalnızca sonradan yaratılmış bir fiilde 

bulunabilmesi irade sahibi olmadığını ve belirli bir fiili yapmakta zorunlu olacağını 

göstermez. Alternatifleri yaratabilme gücü ve seçme kabiliyeti ekseninde Tanrı’nın 

iradeli veya zorunlu olduğu iddia edilecekse ezelî olan Tanrı’nın yalnızca ezelî olarak 

fiilde bulunacağı ve etkinin nedenden geri kalmayacağı görüşünde olan mûcibun bi’z-

zât Tanrı tasavvuruna sahip filozofların eli fâil-i muhtâr ve kâdir Tanrı tasavvuruna 

sahip kelamcılarının elinden daha güçsüzdür.  

 Bu bölümün başında ifade edildiği üzere zaman delilinin birinci ve ikinci 

şeklinin çoğu zaman, mekân ve imkân kavramları etrafında şekillense de tartışmanın 

sonunda gerek Gazzâlî gerekse de İbn Rüşd benimsedikleri ulûhiyet anlayışlarını, 

tartışmayı sonlandıracak bir kabul olarak ortaya koymuşlardır. Marmura, bu durumun 

sebebinin zaman delilinin öncüllerindeki gizli önermesinin Aristoteles’in Tanrı 

kavramı olduğunu belirterek açıklar. Bu nedenle de Gazzâlî zaman delilini, tüm 

eylemlerin Tanrı’nın istediğinin her an mümkün olduğu Eş'arî Tanrı tasavvurunu öne 

çıkararak sonlandırmıştır. 252 

 Son olarak, zaman delilinin birinci ve ikinci şeklinde Gazzâlî’nin görüşlerini 

alıntılayıp eleştirdiği filozofun İbn Sînâ olduğunu çalışmamız boyunca ifade etmiştik. 

Bununla birlikte İbn Sînâ’nın zaman delilin felsefî kaynakları başlıklarında incelenen 

 
251 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 128. 
252 Marmura, The Conflict Over the World’s Pre-Eternity, 129. 



 157 

görüşlerinin büyük oranda, hâdis bir âlem düşüncesinde olan kelâm geleneğine karşı 

eleştiriler olduğu tespit edilmiştir. Bu anlamda Gazzâlî’nin zaman delilinde filozoflara 

karşı isabetli olarak getirdiği eleştirilerin yalnızca İbn Sînâ’nın kelâmcılara yönelik 

eleştirilerini çürüttüğü söylenilebilir.253 Aksi takdirde Gazzâlî’nin söz konusu 

eleştirilerinin ne İbn Sînâ’nın âleme ilişkin genel görüşlerini çürüttüğü ne de 

Gazzâlî’nin kendi görüşü olan hâdis bir âlemin ispatladığı söylenebilir. 

  

 
253 Özdemir, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde Üç Mesele’nin Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın 

Görüşleriyle Mukayesesi, 194. 



 158 

Sonuç 

 Tehâfütü’l-Felâsife’nin âlemin kıdemine dair zaman ve imkân kavramlarını 

merkeze alan ikinci delili, zamansız bir varlık olan Tanrı ile zamansal varlıkları 

kapsayan âlem arasındaki ilişkinin keyfiyeti hakkındadır. Söz konusu eserin ilgili 

bahsinde filozoflar ve Gazzâlî arasında gerçekleşen tartışmayı Gazzâlî’nin kendisinin 

kaleme alması filozofların münazarada doğru bir şekilde temsil edilip edilmediği 

problemini gündeme getirir. Bu bağlamda araştırmamız, Gazzâlî’nin filozoflar adına 

sunduğu argümanlarla onların kendi eserleri arasında karşılaştırma yapmış ve 

müellifin aktardığı pasajların aslî kaynaklarla örtüştüğünü tespit etmiştir. Bununla 

birlikte Gazzâlî’nin eserinde filozoflardan -bilhassa İbn Sînâ’dan- yaptığı alıntılarda 

onların görüşlerini âlemin ezelîliğinin bir delili olarak incelediği görülmektedir. Fakat 

bu alıntıların kaynakları olan felsefî eserlerde ilgili görüşler doğrudan âlemin 

kıdeminin ispatının veya bir hudûs eleştirisinin yapıldığı bağlamlarda değildir. 

Gazzâlî’nin filozoflar adına ortaya koyduğu argümanlar İbn Sînâ’nın eserlerinde ilk 

Fâilin niteliği, ilahî hikmet, zaman-mekân ve Tanrı-âlem ilişkisi olmak üzere çeşitli 

konular özelinde yer almıştır. Buradan hareketle Tehâfütü’l-Felâsife’ye ilişkin yapılan 

çağdaş çalışmalarda Gazzâlî’nin felsefî görüş ve delilleri bağlamlarından kopararak 

sunduğu eleştirisi yapılmaktadır. Ancak bu iddianın tartışmalı olduğu söylenebilir. 

Çünkü Gazzâlî’nin aktarımları her ne kadar farklı bağlamlardan alınmış olsada bu 

aktarımların Tanrı-âlem ilişkisi açısından genel çerçevede ortak bir paydası vardır. 

Aynı zamanda araştırma konumuz özelinde Tehâfütü’l-Felâsife’de filozofların 

benimsemediği herhangi bir görüşü onlara izafe etmediği görülmektedir. Bir Tehâfüt 

eleştirmeni olan İbn Rüşd’ün bu çerçevede Gazzâlî’ye yönelik bir eleştiri getirmemesi 

de bu hususu destekleyen bir unsur olarak görülebilir. Bununla birlikte Gazzâlî 

eserinde sıklıkla âlemin kadîm olduğu görüşünü onun yaratılmamış olmasıyla paralel 

görür. Buna karşın İbn Sînâ’nın âlemin başlangıçsız bir şekilde ezelî Tanrı tarafından 

yaratıldığı savunusu tartışmayı retorik bir zemine götürmektedir. Nitekim Gazzâlî 

kendi teorisi gereği ezelî ve başlangıçsız bir yaratılışı, yaratılış olarak kabul etmez. 

Ayrıca Gazzâlî âlemin kendiliğinden kadîm ve bir fail olmaksızın yaratılmamış olduğu 

görüşünü Dehriyyûn’a nispet etmekte, filozofların görüşünün esasında bu olmadığını 

ifade etmektedir. 



 159 

Tanrı’nın âleme önceliğinin zâtî veya zamansal olduğu sorgulamasında 

Gazzâlî’nin Tanrı’nın âleme önceliğinin zamansal olduğu seçeneğini filozoflar ile 

birlikte kabul etmediği görülür. Fakat o, önceliğin zâtî seçeneğindeki Tanrı ile âlemin 

eşzamanlılığı fikrine karşı çıkar. Tanrı’nın kadîm âlemin de hâdis olduğu bir seçeneğin 

mümkün olduğunu öne çıkarır. Bu çerçevede Gazzâlî’nin Tanrı ile âlemin eşzamanlı 

görülmesine karşı deliller getirerek Tanrı’nın zamansızlığını vurgulamak bakımından 

filozoflara göre daha savunulabilir bir konumda olduğu sonucu çıkarılabilir. Nitekim 

İbn Rüşd zaman delilinin birinci şeklinde filozoflara eleştiriler getirmiş ve Tanrı’nın 

zamansızlığını savunmak bakımından Gazzâlî’ye daha yakın durmuştur.  

Gazzâlî’nin filozofların görüşlerine ilişkin öne sürdüğü tutarsızlıklar onların 

mekân hakkındaki görüşleriyle yakından ilişkilidir. Çelişkiye bir dayanak olarak 

isabetli bir biçimde, öncesi olmayan bir başlangıcı kavrayamayan vehim kuvvesinin 

epistomolojik sınırlarına temas edilir. Vehim, maddesel olana bağlı bir şekilde faaliyet 

yürüttüğü için bir durumu ele aldığında mutlaka ona ilişkin bir zaman da tasavvur eder. 

Örneğin “Tanrı vardır âlem yoktur.” durumunda vehim yalnızca Tanrı’nın zâtının var 

olup âlemin zâtının yokluğunu düşünmekle kalmaz, ayrıca Tanrı’nın var olup âlemin 

olmadığı bir zamanın varlığını da tasavvur eder. Bu bağlamda âlemin ve zamanın 

başlangıcı varsayıldığında mutlaka bu başlangıçtan öncesi ve bu önceye ilişen bir 

zaman söz konusu olur. Gazzâlî filozofların âlemin öncesiz başlangıcını kabul 

etmemelerini vehim kuvvesiyle ilişkilendirerek onların bu hususta vehme tabi 

olduklarını ortaya koyar. Tutarsızlığın Gazzâlî tarafından tutarlı bir şekilde 

gösterilmesiyse filozofların, mekân söz konusu olduğunda ötesinde bir boşluk veya 

doluluk bulunmayan bir cismi kabul etmemeleriyle bağlantılıdır. Vehim kuvvesi bir 

başlangıç farz ettiğinde mutlaka bir zamansal uzam tasavvur ettiği gibi bir mekân 

varsaydığında da mutlaka o mekânın ötesinde bir uzam tasavvur eder. Bu bağlamda 

Gazzâlî zaman-mekân analojisinde âlemin öncesiyle âlemin ötesini mukayese eder. 

Filozoflar âlemin öncesinde zamansal bir uzam olduğu fikrini yeğlerken âlemin 

ötesinde mekânsal bir uzam olduğunu da kabul etmezler. Dolayısıyla filozoflar mekân 

söz konusu olduğunda kabul etmedikleri vehmin hükmünü, zaman bakımından kabul 

ederler. Buradan hareketle âlemin ve zamanın kıdemi için kullandıkları delil ile 

mekâna ilişkin görüşleri uyumsuzluk içermektedir. 



 160 

Gazzâlî’nin filozoflara getirdiği itirazlar ilk bakışta onların spesifik 

meselelerdeki argümanlarına ilişkin görünse de esasında bu argümanların dayandığı 

fizik ve metafizik kabulleredir. Zaman delilinin birinci şekli özelinde bu kabulleri 

Tanrı’nın mûcibun bi’z-zât ve illet oluşu, yeter sebep ilkesi, nedensellik, zamanın 

harekete bağımlı bir değişken oluşu, zamanın tanımı ve mahiyeti gereği bir önceyi 

gerektiren yapısı şeklinde sıralayabiliriz. Gazzâlî nedensellik merkezli görüşleri farklı 

bölümlerde konu edindiği için zaman delili bahsinde tartışmaz. Gazzâlî’nin felsefî 

gelenekte benimsenen zamanın tanımı ve mahiyetine ilişkin ilkeleri kabul ve red 

hususunda daha esnek olduğu sonucunu çıkarabiliriz. Klasik dünyada yaygın bir 

şekilde benimsenen “zamanın hareketin ölçüsü” olduğu anlayışına Gazzâlî her hangi 

bir itiraz getirmez ve argümanlarında bunu kabul ediyor görünür. Ancak o, zamanın 

mahiyeti gereği mutlaka bir önceyi ve öncesinde bulunan hareketi gerektirdiği 

şeklindeki Aristocu tutumu kabul etmez ve zaman delilinin birinci şekli boyunca bu 

görüşe itirazlar getirir. Gazzâlî zamanın âlem ile birlikte başlangıçlı olarak 

yaratıldığını ve bu başlangıcın öncesinde bir zamanın, hareketin ve bu hareketin 

gerçekleşeceği maddenin olmadığını savunur. Bu çerçevede zamanın ve âlemin 

ontolojik olarak Tanrı’ya bağımlılığını filozoflara nazaran Gazzâlî’nin daha net bir 

biçimde ortaya koyduğu görülür. Çünkü “zaman hareketin ölçüsüdür ve zaman 

harekete bağımlı bir değişkendir” prensipleri benimsenerek zamanın başladığı bir an 

düşünülürse kabul edilen ilkeler gereği mutlaka öncesinde ölçülecek bir hareketin 

bulunmasının zorunluluğu ortaya çıkar. Hareketin bulunması ise hareketin 

gerçekleşeceği bir hareketliyi, yani maddeyi gerektirir. Buradan hareketle felsefî 

gelenekte zamanın ve âlemin bir başlangıcı olduğu düşünülmez. Bunun yerine Tanrı 

ile birlikte âlem ve zaman da ezelîdir. Bu çerçevede Tanrı’nın zamansızlığı ve âlem 

ile zamanın ontolojik olarak Tanrı’ya bağlılığı ilkeleri Gazzâlî’nin görüşlerinde daha 

açık ve anlamlandırlılabilir olduğu ifade edilebilir. 

Âlemin ve zamanın başlangıçlı yaratılış fikrini savunulabilmesi için şu 

soruların cevaplanması gerekmektedir: Tanrı âlemi yaratmak için neden bekledi? 

Tanrı âlemi yarattığı andan daha önce veya sonra neden yaratmadı? Kelam 

geleneğinde bu sorulara Tanrı’nın iradesi ve hikmeti merkezli çeşitli cevaplar 

üretilmiştir. Âlemin kıdemine ilişkin zaman delilinde Gazzâlî’nin yaratılış için neden 



 161 

daha önce değil sorusuna metafizik değil fizik temelli, zamanın mahiyetine odaklanan 

alternatif bir cevap verdiğini ifade edebiliriz. Bu cevapta zamanın âlemle birlikte 

yaratılması düşüncesini merkeze alarak, başlangıçtan önce herhangi bir önce 

olmadığını ortaya koymak şeklindedir. Dolayısıyla “Âlemin neden yaratıldığı andan 

daha önce yaratılmamıştır?” şeklinde bir soru söz konusu olamaz. Çünkü âlemin 

başlangıç anından önce herhangi bir zamansal öncesi yoktur. Yalnızca zamansız 

Tanrı’nın varlığı vardır. “Tanrı vardır ve âlem yoktur” durumu “Tanrı vardır ve âlem 

vardır” durumundan önce değildir. Zira yalnızca Tanrı vardır ve ona ilişen bir zaman 

yoktur. Nihai olarak bahsi geçen soruya Gazzâlî zaman delilinin Tanrı’nın 

zamansızlığı ve tüm mevcudat gibi zamanın da ontolojik olarak O’na bağlılını 

koruyarak cevap verdiği söylenebilir. 

Zaman delilin ikinci şeklinde Gazzâlî, ilk felsefi argümanda olduğu gibi, 

filozofların görüşlerindeki tutarsızlığı zaman-mekân analojisi ile göstermeye 

çalışmaktadır. Gazzâlî anlamlı bir biçimde “âlemin farklı hareketleri kabul etme 

imkânı” sebebiyle zamansal olarak daha önce veya sonra olması mümkün olabilirse 

aynı şekilde “âlemin farklı boyutları kabul etmesinin imkânı” nedeniyle de mekânsal 

olarak daha büyük veya küçük olmasının mümkün olduğunu savunur. Buradan 

hareketle Gazzâlî’nin filozofların âlemin kıdemine ilişkin argümanları ile mekâna 

ilişkin görüşleri arasında tutarsızlıklar tespit ettiği söylenilebilir. Ancak burada 

Gazzâlî ve filozoflar arasındaki temel ayrışmanın imkân anlayışları üzerinden bir 

tercih meselesi olduğu sonucuda çıkarılabilir. Gazzâlî imkânı akli bir yargı olarak 

mantıksal statüde ele alır. O, imkânların zihin dışı gerçekliği olduğunu kabul etmez, 

bu anlamda modal anti-realisttir. Filozoflar ise imkânı hariçte bir gerçekliğe tekabül 

etmesi anlamında ontolojik olarak ele almaktadır ve bu bağlamda modal realisttir. 

Gazzâlî ile filozoflar arasında tartışılan meselelerin temelde bazı metafizik 

ilkere ve kabul edilmiş aksiyomlara dayandığı söylenebilir. Bunlar yeterli sebep ilkesi, 

tüm sebeplerin sonucunu anında gerektirmesi, zamanın gerçek hareketi ve bir önceyi 

gerekli kılan yapısı, imkânın maddeyi gerekli kılması şeklinde ifade edilebilir. Gazzâlî 

felsefî gelenekte kabul edilen bu aksiyomları tartışmaya açmayı istemektedir. 

Gazzâlî’nin bu tutumu tartışılan konuların kapsamını derinleştirdiği gibi gelişmesine 

de katkı sağlamıştır. Bununla birlikte filozofların içerisinde bulunduğu ilmî disiplin 



 162 

gereği kabul ettiği bazı ilkeler olduğu gibi Gazzâlî’nin de bir Eş‘arî kelâmcısı olarak 

bir takım kabulleri söz konusudur. Nitekim o, zaman delilinin ikinci şeklini Allah’ın 

kadîm ve kâdir olduğunu, dolayısıyla dilediği şeyi yapmasının imkânsız olmadığını 

belirtirek noktalar. 

 “Evrenin bir başlangıcı ile sonu var mıdır? “Evren sonsuz mudur?” Bu sorular 

etrafında asırlardır süregelen sorgulamalar modern dönemde Kant’ın etkisiyle belirli 

bir dönem yavaşlamıştır. Nitekim o, insan aklının bu tip meselelerde bir tür antinomi 

durumunda olduğunu ifade eder. Söz konusu tartışmayla ilgili deneysel veri elde 

edilemeyeceği için metafizik düzlemde ortaya konan argümanlar belirli aksiyomların 

kabulüne dayanır. Bu çerçevede evrenin sonlu veya sonsuz olduğuna ilişkin eşit 

derecede karşıt argümanlar sunulabilir ve akıl bunlar arasında bir çatışma yaşar. 18. 

yy.da Kant’ın etkisiyle yavaşlayan rasyonel kozmoloji tartışmaları, günümüzde ise 

Bing Bang, Kuantum teorisi ve entropi yasası gibi bilimsel gelişmeler dolayısıyla 

tekrar canlanmaya başlamıştır. Bu duruma daha önce elde edilmemiş bilimsel verilerin 

neden olduğu söylenebilir. Bununla birlikte Bing Bang teorisinde tekillik olarak ifade 

edilen sıfır noktasına ilişkin yorumların farklılaşması ve deneysel verilerin yokluğu 

tartışmanın tümüyle fizik alana taşınmadığının, metafizik boyutunu hâlâ koruduğunun 

bir göstergesidir. Tezimizde incelediğimiz Tehâfütü’l-Felâsife’nin âlemin kıdemine 

ilişkin zaman delilinde gerçekleşen tartışmalar mantık ve metafizik temelinde 

yürütülmekle birlikte teorik fiziğe ilişkin konulara da sıklıkla temas eder. Meselenin 

teorik fizik ve kozmolojiyle yakından bağlantısı gereği güncel bilimsel gelişmeler 

doğrultusunda yeni çalışmaların yapılması gerekmektedir. Bu sayede Tehâfütü’l-

Felâsife’nin zengin felsefî içeriği disiplinler arası araştırmaların açılımıyla daha da 

derinleştirilip yorumlanabilecektir. 

 

 

  



 163 

Kaynakça 

Altaş Eşref, Fahreddin er-Râzi’nin İbn Sînâ Yorumu ve Eleştirisi. İstanbul: İz Y

 Yayıncılık, 2016. 

Aristoteles, Fizik, çev. Saffet Babür. İstanbul: Yapı Kredi  Yayınları, 2.Baskı, 2001.  

Aristoteles, Metafizik, çev. Y. Gurur Sev. İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2015.  

Arslan Ahmet, Kemalpaşazâde Tehâfüt Hâşiyesinin Tahlili. Ankara: T.C. Kültür ve  

 Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 

Atay Hüseyin, Fârâbî ve İbn Sînâ’ya Göre Yaratma. Ankara: A.Ü. İlahiyat Fakültesi 

 Yayınları, 1974.  

Bâkıllânî, et-Temhîd, thk. Richard Joseph McCarthy. Beyrut: Mektebet’ş-Şarkiyye, 

 1376/1957 

Bozkurt Ömer, Gazali Ve İbn Rüşd’de İmkân, İmkânsızlık Ve Zorunluluk. Ankara: 

 Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 2009. 

Bulgen Mehmet, Kelâm Atomculuğu ve Modern Kozmoloji. Ankara: Diyanet Vakfı 

 Yayınları, 2020. 

Cevahir İdris, Âlemin Ezeliliği Meselesinin İbn Sina ve Öncesindeki Kaynakları. 

 İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010. 

 
Craig William Lane, God, Tıme, And Eternıty The Coherence Of Theism 11: Eternity.

 La Mirada, CA. : Sprınger-Scıence+Busıness Medıa, B.V 2001. 

Cürcânî Seyyid Şerîf, et-Ta‘rîfât, çev. Arif Erkan. İstanbul: Bahar Yayınları 1997.  

Cürcânî Seyyid Şerîf, Şerhu’l-Mevâkıf. çev. Ömer Türker. 1-2. Cilt. İstanbul: Türkiye 

 Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı. 2015. 1 2/ 

Çamur Kübra Sümeyye, Muteahhir Dönemde Kıdem ve Hudûs Tartışmaları: Fâil-i 

 Muhtâr ve Mûcib bi’z-Zât Tanrı Anlayışları -Râzî, Âmidî, Tûsî-). İstanbul: 

 İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

 Tezi 2018. 

Deniz Gürbüz, Kelâm-Felsefe Tartışmaları (Tehâfütler Örneği). Ankara: Fecr 

 Yayınları, 2015 

Dhananı Alnoor, Kelâmın Fizik Kuramı; Basra Mu‘tezilesi Kozmolojisinde Atomlar, 

 Uzay ve Boşluk, çev. Mehmet Bulgen. İstanbul: Klasik Yayınları, 2020. 

Durusoy Ali, “İbn Sina'da Vehim Kavramı ve İslâm Felsefesinin Diyalektiği”, M. Ü. 

 İlahîyat Fakültesi Dergisi 28 (2005/1), 125-141. 

Durusoy, Ali “Vehim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 25 Şubat 

 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/vehim--felsefe  

https://islamansiklopedisi.org.tr/vehim--felsefe


 164 

Durhan Gülümser, “Mantıksal Akıl Yürütmede Önyargı ve Yanılgılar”, Mantık 

 Araştırmaları Dergisi 4/8 (2022), 6-23. 

Düzgün Şaban Ali, Nesefî ve İslâm Filozoflarına göre Allah-Âlem İlişkisi. Ankara: 

 Akçağ Yayınları, 1998. 

el-Gazzâlî Ebû Hâmid,  Filozofların Amacı (Mekâsıdu’l Felâsife), çev. Salih Aydın. 

 İstanbul: İnsan Yayınları, 2023. 

el- Gazzâlî Ebû Hâmid, İtikadda Orta Yol (el-İktisâd fi’l-İ‘tikād), çev. Osman Demir.  

 İstanbul: Klasik Yayınları, 2020.  

el-Gazzâlî Ebû Hâmid, Mi‘yâru’l-ilm (İlmin Ölçütü) çev. Ali Durusoy. İstanbul: 

 Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013. 

el-Gazzâlî Ebû Hâmid, Tehâfutu’l-Felâsife: Filozofların Tutarsızlığı, çev. Mahmut K

 Kaya - Hüseyin Sarıoğlu. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

 Başkanlığı Yayınları, 1. Baskı, 2014. 

er-Râzî Fahreddin, el-Muhassal(Ana Meseleleriyle Kelâm ve Felsefe). çev. Eşref Altaş 

 İstanbul: Klasik Yayınları, 2023 

er-Râzî Fahreddin, Metafizik, el-Metâlibü’l-Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhî. çev. Ekrem 

 Demirli-Kübra Şenel. İstanbul, Fikriyat Yayınevi, 2022. 

Erdoğan Ömer Faruk, “İbn Sînâ’nın Savunması: Ezelî Âlem, Ezelî Tanrı’nın Ontolojik 

 Eşiti Değildir.” Journal of Islamic Research 33/27 ( Ağustos 2022,) 490-502. 

Erdoğan Ömer Faruk, Felsefe-Kelam Tartışmalarında Metı̇n Tutarlılığı (İbn Sînâ-

 Gazzâlî Örneğı̇). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014. 

Erken Ayşenur, el-Ġazāli ̄’nin Tehāfutu’l-Felāsife Eserinin Birinci Meselesindeki 

 Argümanların Değerlendirilmesi. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

 Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

Fârâbî, el-Medînetü’l-Fâzıla. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2018. 

Griffel Frank, Al-Ghazali’s Philosophical Theology. New York: Oxford Univesity 

 Press, 2009. 

Griffel Frank, Gazzâlî’nin Felsefî Kelamı. çev. İbrahim Halil Üçer, Muhammed Fatih 

 Kılıç. İstanbul: Klasik Yayınları 2021.  

Goodman Lenn E. “Ghazali's Argument from Creation (II).” International Journal of 

 Middle East Studies 2/2 (Apr.1971), 168-188. 

Güzel Abdürrahim, Karabâği ve Tehâfütü. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1991. 

Herbert A. Davidson, Proofs for Eternity, Creation - and the Existence of God in M

 Medieval Islamic and Jewish Philosophy. New York: Oxford University 

 Press, 1987. 



 165 

Hourani George F., “The Dialogue Between al-Ghazālī and the Philosophers on the 

 Origin of the World I and II”, The Muslim World 48/3 (1958) 181-191, 308-

 314. 

İbn Fûrek, Mücerredü Maḳālâti’ş-Şeyḫ Ebi’l-Ḥasan el-Eşʿarî. thk. Ahmed 

 Abdürrahim es-Sayıh. Kahire: Mektebetü's-Segafetü'd-Diniyye, 2004.  

İbn Rüşd, Metafizik Büyük Şerhi, (tefsiru ma-ba'de't-tabia'). çev. Muhittin Macit.

 İstanbul: Litera Yayıncılık, 2016. 

İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife. çev. Kemal Işık-Mehmet Dağ. Ankara: Ankara 

 Okulu Yayınları, 2021. 

İbn Sînâ, el-İşârât ve't-tenbîhât, çev. Ali Durusoy-Ekrem Demirli. İstanbul: Yazma E

 Eserler Kurumu Başkanlığı, 2014. 

İbn Sînâ, en-Necât Felsefenin Temel Konuları. çev. Kübra Şenel,. İstanbul: Dergâh 

 Yayınları, 2020. 

İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Fizik 1. çev. Muhittin Macit-Ferruh Özpilavcı. İstanbul, Litera 

 Yayıncılık, 2005. 

İbn Sînâ, Kitabu'ş Şifâ: Metafizik. çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker. (İstanbul: Litera 

 Yayıncılık, 2022. 

İbn Sînâ, Kitâbü’t-Ta’lîkât. thk. Hasan Mecîd Ubeydî. Dimaşk: Dârül Ferkad, 2009. 

 

Îcî Adudüddin, el-Mevâḳıf fî ʿilmi’l-kelâm. Beyrut: Âlemü’l-kütüb, ts. 

Janssens Jules, “Al-Gazzâlî and His Use of Avicennian Text”, Ibn Sina and his I

 ınfluence on the Arabic and Latin World. New York: Routledge Taylor - 

 Francis Group, 2006. 

 

Janssens Jules, “Al-Ghazzālī's "Tahāfut": Is It Really A Rejectıon Of Ibn Sīnā's P

 Phılosophy?” Journal of Islamic Studies 12/1 (January 2001), 1-17. 

 

Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse (Mu‘tezile’nin Beş İlkesi ). çev. İlyas 

 Çelebi. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014.  

Kaya, Mahmut “Gazzâlî Filozofları Tekfir Etmekte Haklı Mıydı?”, 900. Vefat Yılında 

 Uluslararası Gazzâlî Sempozyumu Bildirileri. İstanbul: İFAV Yayınları, 2011. 

 43-51 

Kemalpaşazâde, Tehâfüt Haşiyesi (Hāşiya 'alā Tahafut al-falāsifa). çev. Ahmet 

 Arslan. Ankara: Kültür Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 

Kukkonen, Taneli “Possible Worlds in the Tahafut al-tahafut: Averroes on Plenitude 

 and Possibility” Journal of the History of Philosophy 38/3 (July 2000), 329- 

 347 



 166 

Küçükparmak Aykut, “Zamanın A-B Serileri: Şimdinin Mahiyeti Üzerine T

 Tartışmalar”,  Beytulhikme An International Journal Of Philosophy 6/1 

 (Haziran 2016), 81-98. 

Küyel Mübahat Türker, Üç Tehāfut Bakımından Felsefe ve Din Münasebeti. Ankara: 

 Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1956. 

Leaman Oliver, Orta Çağ İslâm Felsefesine Giriş. çev. Turan Koç. Kayseri: Rey 

 Yayıncılık,1992. 

L. Black Deborah, “Estimation (Wahm) in Avicenna: The Logical and Psychological 

 Dimensions” Dialogue 32/02  (March 1993), 219-258. 

Marmura, Michael E. The Conflict Over the World’s Pre-Eternity in the “Tahāfuts” 

 of Al-Ghazālı̄ and Ibn Rushd. University of Michigan, Doktora Tezi, 1959. 

Marmura Michael E.“The Logical Role of the Argument from Time in the Tahāfut’s 

 Second Proof for the World’s Pre-Eternity,” Probing in Islamic Philosophy: 

 Studies in the Philosophies of Ibn Sīnā al-Ghazālī and Other Major Muslim 

 Thinkers. Binghamton, NY: Global Academic Pub. 2005. 

Mâtürîdî Ebû Mansûr, Kitabü't-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu.Ankara: İsam Yayınları, 

 15. Baskı, 2021. 

Mavil Hikmet Yağlı, “Kelâmî ve Felsefî Düşüncede İlahî İrade Sorunu” "Eskiyeni 43 

 (Mart/2021), 119-144. 

Mcginnis Jon, “Değişme Zamanı: İbn Sînâ’da Zaman, Hareket Ve İmkân.” çev. Zikri 

 Yavuz. Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu Bildiriler. ed. Mehmet Mazak-

 Nevzat Özkaya. 259-265. İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür 

 Yayınlar, 2009. 

McTaggart John Ellis, The Nature Of Existence. Cambridge: Cambridge University 

 Press, 1921 vol.1. 

McTaggart John Ellis, The Unreality of Time, Oxford University Press on behalf of the 

 Mind Association, 17/68 (Oct. 1908), 457-474. 

Moad Edward Omar, “Al-Ghazali’s Position on the ‘Second Proof’ of the 

 Philosophers’ for the Eternity of the World, in the First Discussion of the 

 Incoherence of the Philosophers”, Sophıa 54 (September 2015), 429-441. 

Moad Edward Omar, Coherence of the Incoherence Between Al-Ghazali and Ibn 

 Rushd on Nature and the Cosmos. USA: Gorgias Press, 2023. 

Moad Edward Omar, “On the First and Second Proofs of the Eighteenth Discussion of 

 Tahafut Al-Falasifa”. İslam Araştırmaları Dergisi 23 (January 2010), 23-39. 

Moad Edward Omar, “Time, Space and Imagination: On the Second Proof in the First 

 Discussion of the Incoherence of the Philosophers,” 900. Vefat Yılında 



 167 

 Uluslararası Gazzâlî Sempozyumu Bildirileri. İstanbul: İFAV Yayınları, 

 2012, 537-538. 

Özdemir Muhammet, Gazzâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife Adlı Eserinde “Üç Mesele”’nin 

 Ele Alınışı ve İbn Sînâ’nın Görüşleriyle Mukayesesi. İstanbul: Marmara 

 Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012. 

Richard Sorabji, Time, Creation, And The Continuum, Teories İn Antiquity And The 

 Early Middle Ages. Chicago: University of Chicago Press, 1983.  

Sinanoğlu Mustafa, “Yahyâ en-Nahvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

 Erişim 18 Mart 2024 https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya-en-nahvi  

Şensoy Güvenç, Sadruşşerîa’nın Kelamı Ta‘dîl Teşebbüsü. İstanbul: İFAV Yayınları, 

 2023. 

Türker Ömer,”İlâhî Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı ve 

 Katkısı.” İslâm Araştırmaları Dergisi (2007) 17/1-24. 

Türker, Ömer “Üç Mesele-1:Âlemin Ezelîliği”, Gazzâlî Konuşmaları, haz. M.cüneyt 

 Kaya. İstanbul: Küre Yayınları 2012, 55-87. 

Tûsî Alâeddin Ali, Tehâfütü’l-Felâsife (Kitâbü’z-Zuhr) çev. Recep Duran. Ankara: 

 Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990. 

Van Den Berg Simon, “Notes”, Averroes’s Tahāfut et-Tahāfut (The Incoherence of 

 the Incoherence). Cambridge: Gibb Memorial Trust, 1987. 

Yavuz, Yusuf  Şevki “Münâzara”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 

 20 Eylül 2023) https://islamansiklopedisi.org.tr/munazara 

Yavuz Zikri, “Modern Zaman Teorileri ve Zamanın Gerçekliği” Felsefe Dünyası 2/56 

 (2012), 189-201. 

Yaqoob Luay Hatem, Hocazade’nin Kitabu’t Tehafüt Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili.

 Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017 

Yıldırım Hüsamettin, Tehafüt Geleneğinde İlahi Hürriyet Problemi Ankara: Ankara 

 Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2008. 

Yıldırım, Ömer Ali “İslâm Düşüncesindeki Yoktan Yaratma Ve Kıdem Tartışmaları: 

 Kelâmcılar Ve İbn Sînâ Merkezli Bir İnceleme”, Kelam Araştırmaları 10/2 

 (2012), 251-274 

Yolcu Ahmet Faruk, “İmkânın Ezelîliği ve Ezelîliğin İmkânı Sorununda 

 Kemalpaşazâde’nin Cürcânî Eleştirisi”. Kocaeli İlahiyat Dergisi 2/2 (2018),

 80-95. 

  

https://islamansiklopedisi.org.tr/yahya-en-nahvi
https://islamansiklopedisi.org.tr/munazara

