
1 
 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ ve KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

 

TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI  UYGARLIĞI                                         

TASAVVURU 

 

Hazırlayan 

Gökhan TOPLUK 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ 

 

Doktora Tezi 

 

Temmuz 2024, KAYSERİ 



i 
 

 

  

  

 



ii 
 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

 
TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI  UYGARLIĞI                                    

TASAVVURU 

 
Hazırlayan 

Gökhan TOPLUK 

 
Danışman 

Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ 

 
Doktora Tezi 

 
Temmuz 2024, KAYSERİ

 



i 
 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 
 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde edildiğini 

beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu çalışmanın özünde 

olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve referans gösterdiğimi belirtirim. 

 
 
 

Gökhan TOPLUK 
 
 



ii 
 

TEZ ÖZGÜN LÜK SAYFA SI 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
TEZ ÖZGÜNLÜK SAY FA SI 

Anabilim Dalı : Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi  

Program Adı : Doktora 

Tez Başlığı    : Türkiye’de İslamcıların Modern Batı  Uygarlığı     Tasavvuru 

  
Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç kısımlarından 

oluşan (Kapak, Ön söz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 262 sayfalık kısmına 

ilişkin  26/07/2024 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda belirtilen filtreleme 

uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik oranı: % 13’ dır. 

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az örtüşme içeren 

metin kısımları hariç tutulmuştur. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama Esaslarını 

inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez 

çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi durumunda doğabilecek 

her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru 

olduğunu beyan ederim. 

  Gereğini bilgilerinize arz ederim.  26/07/2024    

 

 Danışman: Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ                Öğrenci: Gökhan TOPLUK 

  



iii 
 

KILAVUZA UYGUNLUK 

 “Türkiye’de İslamcıların Modern Batı  Uygarlığı     Tasavvurui” başlıklı Yüksek Lisans 

Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Lisansüstü Tez Yazım Kılavuzuna 

uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

    Hazırlayan                            Danışman 

Gökhan TOPLUK                                    Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ 

         İmza                              İmza 

 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi ABD Başkanı 

Elif GAZİOĞLU TERZİ 

İmza 

  



iv 
 

 

 
KABUL ONAY SAYFASI 

      
 

 
Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ danışmanlığında Gökhan TOPLUK tarafından hazırlanan 

“Türkiye’de İslamcıların Modern Batı Medeniyeti Tasavvuru” adlı bu çalışma, jürimiz 

tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü  Siyaset Bilimi ve Kamu 

Yönetimi Anabilim Dalında Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
         26/06/2024 

 
 
 

JÜRİ: 
 
 Danışman  :Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ 
 
 Üye  :Prof. Dr. Mustafa DEMİRCİ 
 
 Üye  :Prof. Dr. Mehmet ÖCAL 
 
 Üye  :Prof. Dr. Oğuzhan GÖKTOLGA 

 
Üye  :Dr. Öğr. Üyesi Ali KAYA 
 
 
 
 

 ONAY : 
 
Bu  tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulunun ......../......./......... tarih ve ………… sayılı 
kararı ile onaylanmıştır. 
 
 
 
 

                                                                                                ......../......./......... 
 
 
              Prof. Dr. Atabey KILIÇ 
                                                                                                           Enstitü Müdürü 
          
 



v 
 

ÖN SÖZ 

 
Doktora tez sürecinin meşakkatli yolculuğunda fikir ve önerileriyle bana yardımcı olan 

değerli danışmanım Prof. Dr. Hakkı Büyükbaş hocama minnettarım. Bununla birlikte 

tezin şekillenmesinde çok değerli katkılar sunan ve yeni ufuklar açan Prof. Dr. Mehmet 

Öcal, Prof Dr. Mustafa Demirci, Prof. Dr. Oğuzhan Göktolga ve Dr. Öğr. Üyesi Ali 

Kaya hocalarıma da teşekkürü bir borç bilirim. 

                                                                                 

 
Gökhan TOPLUK, Kayseri,2024 

 
 



vi 
 

TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI UYGARLIĞI 
TASAVVURU 

 
Gökhan Topluk 

 
Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, Temmuz 2024 
Danışman: Prof. Dr. Hakkı BÜYÜKBAŞ 

ÖZET 

“Türkiye’de İslamcıların Modern Batı Uygarlığı Tasavvuru” adlı bu çalışmada ağırlıklı 

olarak 2000 sonrası İslamcı metinlere odaklanılmakta, “İslami endişe sahibi aydınların” 

Modern Batı uygarlığı eleştirileri analiz edilmeye çalışılmaktadır. Çalışma, Türkiye 

Cumhuriyetinde İslamcılığın yeniçağla birlikte dinamizmini kaybettiği, modern Batı 

uygarlığının temel değerleri karşısında eleştirel canlılığını yitirdiği şeklindeki iddiaları 

sınamayı amaçlamaktadır. Bu iddiaları analiz etmenin yollarından biri İslamcılığın 

geldiği aşamayı tespit etmek ve Batı uygarlığına ilişkin mütalaalarını analiz etmekten 

geçmektedir. 

Çalışmada, “İslamcılığın öldüğü” iddiasının temelde iki açıdan sorunlu olduğu ileri 

sürülmekte; bu doğrultuda, İslamcılık ile çağın ilk çeyreğine hakim olan jeokültürel ve 

jeopolitik manzara arasında bir “örtüşme” mi yoksa “çelişme” mi olduğu 

tartışılmaktadır. Öncelikle, İslamcılığın irtifa kaybettiği iddiası sekülerleşme teorisinin 

gözden düştüğü, Batının merkeziliğinin post-modern ve post-kolonyal teoriler 

tarafından yerinden edildiği entelektüel bir Batı krizinin genel eğilimleri ile tezat teşkil 

etmektedir. Sekülerleşmenin itibar kaybettiği bir zeminde kutsala yönelimin revaç 

bulması İslamcılığın öldüğü şeklindeki önermeyi sorunlu hale getirmektedir. Bununla 

birlikte, 21. yüzyılda jeopolitik eksen Batı’dan geleneksel Doğu’ya/Asya’ya kaymakta, 

Batı uygarlığının hegemonik konumu sarsılmaktadır. Asya’nın yükselen güçleri, 

sekülerleşmeden kutsala yönelim eğilimleriyle birleşecek şekilde, artan jeopolitik 

nüfuzlarını kendi medeniyet birikimleri ile tahkim etmektedir. Türkiye’nin de bu 

gidişata ayak uydurduğu görülmektedir. İslami endişe sahibi aydınların, ya da başka bir 

ifadeyle İslamcıların, bu dönemde İslami müktesabatı Batı uygarlığı karşısında ve de 

medeniyet ufku etrafında yeni bir gözle okudukları görülmektedir.  

Anahtar Kelimeler: İslamcılar, İslamcılık, Uygarlık, Doğu-Batı ilişkileri. 



vii 
 

ISLAMISTS’ CONCEPTİON OF MODERN WESTERN 
CIVILISATION IN TÜRKİYE 

 
Gökhan TOPLUK 

 
Erciyes University, Graduate School of Social Science 

PhD Thesis, July 2024 
Advisor: Prof. Hakkı BÜYÜKBAŞ 

ABSTRACT 

In this study titled "Islamists' Imagination of Modern Western Civilization in Turkey", it 

focuses mainly on the Islamist texts after 2000 and attempts to analyze the criticisms of 

"Islamic-concerned intellectuals" about Modern Western civilization. The study aims to 

test the claims that Islamism in the Republic of Turkey lost its dynamism with the new 

age and lost its critical vitality vis-à-vis the fundamental values of modern Western 

civilization. One of the ways to analyze these claims is to determine the stage Islamism 

has reached and analyze its views on Western civilization. The study argues that the 

claim that "Islamism is dead" is problematic in two main aspects; In this regard, it is 

discussed whether there is an "overlap" or a "contradiction" between Islamism and the 

geocultural and geopolitical landscape that dominated the first quarter of the age. First 

of all, the claim that Islamism is losing ground contrasts with the general trends of an 

intellectual Western crisis in which secularization theory is discredited and the 

centrality of the West is displaced by post-modern and post-colonial theories. The fact 

that an orientation towards the sacred has become popular in an environment where 

secularization has lost credibility makes the proposition that Islamism is dead 

problematic. However, in the 21st century, the geopolitical axis is shifting from the 

West to the traditional East/Asia, and the hegemonic position of Western civilization is 

being shaken. The rising powers of Asia reinforce their increasing geopolitical influence 

with their own civilizational accumulation, combined with their tendency to move away 

from secularization towards the sacred. It seems that Turkey is also keeping up with this 

trend. It is seen that intellectuals with Islamic concerns, or in other words, Islamists, 

read the Islamic acquis with a new eye vis-à-vis Western civilization and around the 

horizon of civilization in this period.  

Key Words: Islamists, Islamism, Civilization, East-West relations. 



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI ........................................................................................ ii 

KILAVUZA UYGUNLUK ........................................................................................... iii 

KABUL ONAY SAYFASI ............................................................................................ iv 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

GİRİŞ ................................................................................................................................1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

1.1 Literatür Taraması ....................................................................................................7 

1.2. Problemin Formülasyonu ve Araştırma sorusu .....................................................16 

1.3. Araştırma tasarımı .................................................................................................18 

1.4. Kaynaklar ve Yöntem ...........................................................................................19 

1.5. Sınırlılıklar ............................................................................................................20 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMLAR 

2.1. Uygarlık Kavramı .................................................................................................28 

2.2.  Medeniyet Meselesinin Osmanlı-Türkiye Aydınının Gündemine Girişi ............40 

2.3. Batı Kavramı .........................................................................................................46 

2.4. İslamcılık Kavramı ...............................................................................................56 

2.5. İslamcılığın/İslamcıların Sınıflandırılması ...........................................................63 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İSLAMCI MİRAS 

3.1. Batı’nın Mutlak Egemenliğinde İslamcıların Batı Tasavvuru ..............................69 

3.2. İki kutuplu Dünyada İslamcıların Batı Uygarlığı Tasavvuru ...............................73 

3.2.1. Necip Fazıl Kısakürek ve Büyük Doğu..........................................................74 



ix 
 

3.2.2. Sezai Karakoç .................................................................................................80 

3.2.3. İsmet Özel ......................................................................................................86 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BİR DÖNEMEÇ: 21. YÜZYILA GİRERKEN DEĞİŞEN DENGELER- BATI 

UYGARLIĞININ ENTELEKTÜEL VE KONJONKTÜEL KRİZİ 

4.1 Modern Batı Uygarlığının Entelektüel Krizi .............................................................96 

4.1.1. Post-Sekülerizm .............................................................................................96 

4.1.1.1 Ortodoksluğa Dönüş: Rusya ...................................................................101 

4.1.1.2. Yeniden Konfüçyüs: Çin .......................................................................106 

4.1.1.3. Geleneğe ve Tarihi Kodlara Dönüş: Hindistan .....................................111 

4.1.2. Post-Modernizm ...........................................................................................116 

4.1.3. Oryantalizm ve Edward Said........................................................................122 

4.1.4. Post-Kolonyalizm .........................................................................................128 

4.2. Modern Batı Uygarlığının Jeopolitik Krizi: Asyanın Yükselişi .........................133 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

BATININ JEOPOLİTİK VE ENTELEKTÜEL KRİZİ KARŞISINDA 

TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI UYGARLIĞI TASAVVURU 

5.1. İnsanı Uyandıran Bir Zehir: Modern Batı Uygarlığı ..........................................148 

5.2. Modern Batı Uygarlığının Ben-İdraki ................................................................174 

5.3 Küresel Çağdaş Uygarlıkta Batı ve İngiliz Yahudi İttifakı ..................................188 

5.4. İslam Medeniyetinin Muharref Mirasçısı olarak Modern Batı Uygarlığı ...........205 

5.5. Kapalı bir Toplum Örneği olarak Modern Batı uygarlığı ...................................222 

5.6. Krizden Çöküşe Modern Batı Uygarlığı .............................................................239 

SONUÇ .........................................................................................................................254 

KAYNAKÇA ................................................................................................................263 



1 
 

 

 

 

 
 

GİRİŞ 

Türk düşünce tarihinde uygarlık/medeniyet kavramına ilişkin kuramsal ve kavramsal 

tartışmalar iki asra yakın bir geçmişe sahiptir. Bununla birlikte, tarihsel süreçte farklı 

bağlamlarla ele alınan medeniyet konseptine ilişkin tartışmalar güncelliğini 

sürdürmektedir. Uygarlık kavramı uygarlık tarihi ile birlikte ele alındığında, tarihe mal 

olmuş uygarlıkların tecrübeleri, günümüz dünyasının büyük güçlerinin hali hazırdaki 

durumlarını ve istikbalde karşılaşacakları muhtemel seneryoları anlama açısından bir 

fikir vermektedir. Araştırmacılar, uygarlıkların iniş-çıkışlarına, doğuş ve batışlarına 

odaklanarak bunların sebeplerini anlamaya çalışmışlardır. 

Tarih, uygarlıkların da tıpkı insanlar gibi belirli bir süre yaşadıklarını ve ölümsüz 

olmadıklarını gösterir. Uygarlıklar muayyen bir coğrafyaya kök salarak küresel güçlere 

dönüştüklerinde bile mevcut konumlarını ilelebet sürdürememişlerdir. İhtişamlı 

Roma’nın ya da kudretli Osmanlı İmparatorluğunun bile çözülüp dağılmaları 

uygarlıkların bir “yaşam döngüsü” olduğunu ima etmektedir. 

Tarihçiler uygarlıkların yükselişlerindeki ve düşüşlerindeki dinamikleri anlamaya 

çalışmışlardır. Adam Smith Ulusların Zenginliği kitabında ekonomik büyümenin, kendi 

ifadesiyle “bolluğun” sonuçta yerini “durağan hal’e” bırakacağını öngördü (Ferguson, 

2020,  s. 312). İbn-i Haldun (2022) Mukaddime’de uygarlıkların da insanlar gibi doğup 

büyüyüp öldüklerini yazıyordu. Uygarlıklar gelişip serpildiklerinde sefahat ve şatafat 

içinde yozlaşarak barbar akımlar karşısında savunmasız hale geliyor ve içten çürüyen 

bünyeleri çok geçmeden zeval buluyordu. İtalyan tarihçi filozof Giambattista Vico 

(2021) da benzer bir noktaya işaret eden Yeni Bilim kitabında, bütün uygarlıkların belirli 

bir döngüyü takip ettiklerini, ilahi evreden esatir (mitolojik- destansı) safhaya geçerek 

nihai olarak “akli bir evreye” vardıklarını ileri sürüyordu. Vico’ya göre, son evre 

“düşünce barbarlığı” yoluyla ilahi düzene geri dönecekti (Ferguson, 2020, s. 312). 

 



2 
 

Alman Tarihçi Oswald Spengler (1997) Batı’nın Çöküşü eserinde Uygarlık evrelerini 

mevsim metaforu ile açıklarken, uygarlığın son demlerini kış mevsimine benzetiyordu. 

İlkbahar ile çiçeklenen uygarlıkların son kertede kış mevsimi ile kuruyup solmaları ona 

göre mukadderdi. Dinamik kültürler medenileşerek donuklaşıyordu. Medeniyet denilen 

fenomen, kültürlerin mahvına yol açan son aşamayı imlemekteydi. İngiliz Tarihçi 

Arnold Toynbee’ye göre yaratıcı azınlıklar karşılaştıkları sorunlara cevap 

veremediklerinde uygarlıklar gerilemeye başlıyordu. Uygarlıklar, işbu yatarıcı azınlıklar 

marifetiyle “meydan okumlara” karşı verilen “cevaplar” ölçüsünde varlıklarını idame 

ettirebiliyordu. Toynbee, “uygarlık intiharı” biçiminde bir döngü ortaya atmıştı 

(Ferguson, 2020, s. 313). Paul Kennedy (2017) ise Büyük Güçlerin Yükseliş ve 

Düşüşleri’nde, emperyal sınırlarına ulaşan büyük güçlerin ekonomik olarak sömürge 

altında tuttukları toplumların yükünü taşıyamadıklarında gerilediklerini iddia ediyordu. 

Düşüş, uygarlıkların en kudretli oldukları aşamada kristalleşiyordu. Kennedy, Roma’nın 

yükselişi ve düşüşü ile Amerikan gücü arasında paralellikler kurarken “tarihi mantığa” 

yaslanıyordu. Sıralanan bu modeller terminolojik açıdan birbirinden farklılık gösterse 

de, “tarihin bir ritminin olduğu” varsayımını paylaşıyorlardı (Ferguson, 2020, s. 313). 

Her bir modelde özellikle uygarlıkların neden geriledikleri üzerine mülahazalar 

serdedilmekte; uygarlıkların yükseliş ve düşüş vetireleri tespit ve tahlil edilmeye 

çalışılmaktaydı. 

Medeniyetlerin tarih döngüsü dikkate alındığında, günümüzde, Modern Batı 

uygarlığının “hangi evrede” bulunduğu sorusunun önem kazandığını söylemek 

mümkündür. Bu soruya verilecek cevapların çeşitlilik arz edeceği de söylenmelidir. 

Modern Batı uygarlığının “düşüş evresini” idrak edip etmediği sorusuna verilecek 

cevabın, cevabı veren öznenin yaslandığı tarih yorumuna bağlı olarak değişkenlik 

göstereceği ifade edilebilir. Söz gelimi, Wallerstein (2003), yüzyılın, “kaotik dünyada 

Amerikan gücünün gerileyişine” sahne olacağını beklerken, William Engdahl (2011) 

“gerileyişin” ötesinde bir “çöküş” yüzyılı olacağı öngörüsünde bulunmaktadır. George 

Freidman (2021) ise, Amerika’nın ve dolayısıyla Batı uygarlığının egemen konumunu 

sürdüreceği yönündeki naif bakışı sürdürür. 

Soğuk savaşın bitimi ve iki kutuplu sistemdeki çözülme sonrası dünya, 90’lar boyunca 

ABD öncülüğünde bir “geçiş dönemi” yaşadı. Yeni yüzyıl ise dünya düzenini yeniden 

şekillendirecek olaylara sahne oldu. Davutoğlu’nun (2020) “deprem” metaforunu 



3 
 

kullanacak olursak, Sovyetlerin dağılmasıyla oluşan “jeopolitik deprem”, 11 Eylül 

(2001) ve sonrasındaki ABD müdahaleleri ile “güvenlik depremine” dönüştü. Bunları, 

2008 krizinde “ekonomik deprem” ve nihayetinde Arap Baharının (2011) yol açtığı 

“yapısal depremler” takip etti. Rusya-Ukrayna savaşının devam ettiği bugünlerde 

İsrail’in Gazze saldırıları ve sonrasında Batılı ülkelerin verdikleri destek dünyayı yeni 

bir krizin eşiğine getirdi. Batı uygarlığının ve öncüsü ABD’nin yeni dünya sistemindeki 

yeri tekrar sorgulanır hale geldi. Buna mukabil, Çin, Hindistan ve Türkiye gibi Batı dışı 

medeniyet havzalarındaki canlanmanın yalnız askeri ve iktisadi değil, kültürel olarak da 

“bir meydan okumaya” dönüşme ihtimali Batı uygarlığının geleceği konusundaki 

tartışmaları daha da cazip hale getirdi. Batı uygarlığı kendi biricikliğine olan sarsılmaz 

inancını Batı dışı uygarlıklara benimsetmek/dayatmak konusunda eskisi kadar öz 

güvenli miydi? Kadim Doğu’nun tekrar jeopolitik eksene dönüşmesi ve bunu kültürel 

açılar kazanan bir uygarlık paradigmasına tahvil edebilmesi seçeneği artık masadaydı. 

Konfüçyüs, Hinduizm ya da İslam uygarlıklarının Batı uygarlığını ikame edecek, yine 

Davutoğlu’nun tabirini kullanacak olusak, “alternatif paradigmalar” ortaya koyacak 

imkanlara sahip oldukları görülmektedir. Burada, İslam uygarlığının yeni bir 

“weltanschauung” (dünya görüşü) kesbedebilmesi entelektüellerinin tabiri caizse 

“boynunun borcuydu”. İslamcılar insanlığa yeni bir şey söylemek istiyorlarsa içinde 

bulunulan Batı uygarlığı değerleri ile hesaplaşmak ve bir ‘çıkış yolu’ bulmak 

durumundaydı. 

Batı emperyalizmine karşı bir tür nefs-i müdafaa olarak ortaya çıkan, Batının oryantalist 

ve egosantrik iddia ve ithamlarına cevap vererek varlık zemini kazanan   İslamcılık 

entelektüel çabasını Batı uygarlığının kazanımları ile kendi gerçekliği arasındaki 

gerilimli alanda yoğunlaştırmıştı. Askeri alanda yenilen ve tarihi manevi mirasını 

gözden geçirmek durumunda kalan ülkenin, İsmail Kara’nın (2017a) ifadesiyle “İslami 

endişe sahibi” aydınları, kendi kimliklerini ve kişiliklerini yeniden tanımlarken Batı 

uygarlığının kültürel sorularını/saldırılarını göğüslemek durumunda kalmışlardı. İslamcı 

külliyatın şekillenmesinde Batı ile girişilen bu mümbit hesaplaşmanın yeri ve rolü 

azımsanmayacak ölçüdedir. Osmanlı son döneminden Cumhuriyet yıllarına ve 

günümüze dek varan uzun erimde “bu hesaplaşma” farklı yorumlarla zenginleşerek yeni 

bakış açıları kazanmıştır. Bu bağlamda, İslamcıların günümüz Batı uygarlığına ilişkin 

değerlendirmelerinin mana ve mahiyeti de önem kazanmaktadır. 



4 
 

Modern Batı uygarlığının günümüz İslamcıları için ne ifade ettiği sorusu, İslamcılığın 

hala kayda değer bir cereyan olarak görülüp görülemeyeceği sorusu ile eleledir. Tam da 

bu açıdan, “İslamcılığın öldüğü” iddiaları önem kazanmaktadır. Bu iddia, bir başlangıç 

noktası olarak kabul edildiğinde, İslamcılığın sadra şifa bir akım olarak varlığını 

sürdürüp sürdürmediği sorusu cevaplanmalıdır. İslamcılık “yaşıyorsa”, nabzının attığı 

yerleri tespit etmek gerekir. Bu minvalde, Batı uygarlığı eleştirilerini, İslamcılığın hayat 

damarlarından biri, tabiri caizse “atan nabzı” olarak görmek mümkündür. İslamcıların, 

kendilerini ve dünyayı anlama çabalarının yöneldiği Batı uygarlığı tasavvurlarını tahlil 

etmek bu açıdan önemlidir. Batı ile hesaplaşmayan bir tarz-ı telakkinin dinamizmini 

sorgulamanın bir kıymet-i harbiyesi olsa gerektir. 

Batı uygarlığının, İslamcıların inşa etmeyi tahayyül ettikleri dünyaya nispetle tali bir 

konumda bulunduğunu da söylemek gerekir. Modern Batı uygarlığı, sadece “öteki” 

olduğu için eleştirilen mutlak bir “dışarısı” değil, aynı zamanda Müslüman aydınların 

kendi kimlik ve kişiliklerini kurma/bulma arayışı içinde anlam kazanan verimli bir 

hesaplaşmanın da karşılığıdır. Zira, birkaç asırdır jeopolitik bir güç olduğu kadar 

kültürel bir çekim merkezi olarak da görülen modern Batı uygarlığı ile hesaplaşmadan 

yeni bir yapı kurulmayacağı açıktır. Bu hesaplaşma Batı değerleri ile çatışma ya da 

kısmi de olsa bu değerlere tetabuk etme gibi neticeler doğurabilir. Önemli     olan takdir ya 

da tahkir edilen Batılı tecrübenin niteliğini anlama çabasıdır. 

İslamcıların da yeni bir dünyanın şafağında yeni bir paradigma kurmaya çalışıp 

çalışmadıkları sorgulanmalıdır. Yeni ve alternatif bir dünya tahayyünü İslamcı 

muhayyilenin süregelen niteliği olarak kabul edecek olursak, yeni çağda bunun 

görünümlerini sergilemek gerekecektir. Yeni bir şeyler söyleme çabasının karşısına 

alacağı ilk şey yerleşik değerlerdir. Bir araştarmacı için, İslamcılar ve modern Batı 

uygarlığını bir arada düşünmenin cazip taraflarından birisi de bu olsa gerektir. 

İslamcıların yerleşik değerleri sorgulamdan yeni bir paradigma iddiası taşımaları en 

basit tabiriyle abesle iştigal etmek olacağından sundukları teklifler, modern Batı 

uygarlığına ilişkin tespit ve tenkitler ile birlikte düşünülmelidir. 

Bu doğrultuda, araştırmanın ilk bölümünde İslamcılığın hala kayda değer bir eleştirel 

potansiyel taşıyıp taşımadığına ilişkin görüşlere yer verilerek araştırma sorusu formüle 

edilmeye çalışılmıştır. Bununla birlikte araştırma tasarımı, araştırmada kullanılan 



5 
 

kaynaklar, bu kaynakların hangi yönteme göre analiz edileceği ve çalışmanın 

sınırlılıkları ele alınmıştır.  

Çalışmanın ikinci kısmında tez konusunu teşkil eden ana kavramlara yer verilmiştir. Bu 

kısımda kavramlar sadece lügat manaları itibarı ile ele alınmamış, kavramsal bir 

arkeoloji oluşturulmaya çalışılmıştır. Kavramların “verili” olmadıkları, “itibari” ve 

“inşai” oldukları ileri sürülmüştür. Reinhart Koselleck’in kavram (concept) ile kelime 

(word) arasında yaptığı ayrım, Micheal Foucault’un “dispositif” kavramı  ve esas alınarak 

kelimelerin nasıl kavramlara dönüştüğü gösterilmeye çalışılmıştır. İcat edilen 

kavramların acil siyasi-kültürel ihtiyaçlara “cevap” verecek şekilde nasıl 

kurgulandıklarına odaklanılmıştır. Bu çaba, İslamcıların uygarlık ve Batı tasavvurlarına 

tarihsel-kavramsal bir arka plan sunmayı amaçlamaktadır. Civilisaiton/uygarlık ve 

medeniyet kelimleri çoğunlukla birbirinden farklı bağlamları ifade etmek için 

kullanılacaktır. İslam dünyasının tarihi kültürel mirasını ifade etmek için medeniyet, 

Batı tecrübesinin kültürel siyasi birikimini ifade etmek için ise uygarlık kavramı tercih 

edilecektir. Türkçede, medeniyet kavramının icadının uygarlık kavramının icadına 

(1940)  tarihsel açıdan tekaddüm etmesi bu ayrımı anlamlı hale getirmektedir. Uygarlık 

kavramı, siyasi ve kültürel batılılaşma ortamında, civilisation kavramına, yani Batı 

değerlerini cisimleştiren Batı deneyimine denk düşecek şekilde tedavüle sokulmuştur.  

Üçüncü bölümde İslamcıların 21. Asra neleri miras bıraktığına değinilmiştir. 

İslamcılığın Batı’nın egemen pozisyonundaki değişmelere ve çağın sorunlarına göre 

nasıl tavır aldığı esas alınmıştır. Batı’nın mutlak egemenliği olarak görülen 19. 

Yüzyılda ve iki kutuplu addedilen 20. Yüzyılın büyük bir kısmında İslamcıların 

“arayışları” Batı eleştirileri bağlamında özetlenmeye çalışılmıştır. Bunun için kurucu 

isimler arasında görülebilecek, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek, Sezai 

Karakoç ve İsmet Özel gibi “temsil gücü” ve İslamcı camia içinde “özgül ağırlığı” 

yüksek isimler seçilmiş ve yeri geldikçe bu isimlere atıf yapılmıştır. Yeni asrın İslamcı 

bakış açısının kendisinden öncekilere neleri borçlu olduğunu görmek ve yeni bakış 

açısının da hangi açılardan temayüz ettiğini ortaya koyabilmek adına böyle bir “tarihsel 

arka planın” gerekli olduğu düşünülmüştür. 

Çalışmanın dördüncü bölümü, 21. Asrın genel görünümü hakkındadır. Araştırmanın ana 

kısmını teşkil eden bölüme muhtasar bir çerçeve oluştururulması amaçlanmıştır. Tezin 



6 
 

odak noktasını oluşturan “İslamcılık öldü” iddiasının hangi açılardan eleştirilebileceği 

gösterilmeye çalışılmıştır. Mezkur iddia jeokültürel ve jeopolitik gelişmeler ışığında 

masaya yatırılmıştır. Öncelikle sekülerliğin dindarlık ya da dini hareketler karşısındaki 

konumu ele alınmıştır. İslamcılığın irtifa kaybettiği iddiası sekülerleşme tezine 

yöneltilen eleştiler üzerinden kritik edilmiştir. 21. Yüzyıl sekülerleşme yüzyılı mıdır 

yoksa kutsalın sahneye geri döndüğü bir asrı mı müjdelemektedir? Bu soruya verilecek 

cevap, İslamcılığın da hala kayda değer bir cereyan olup olmadığı tartışmalarına bir 

boyut kazandırabilir. Bununla birlikte, yeni çağda Batı’nın egemenliği de soru 

konusudur. Yeni uluslarası durumu mutlak Batı egemenliği ya da iki kutuplu dünya 

şeklinde yorumlamak mümkün görünmemektedir Modern Batı uygarlığı entelektüel ve 

jeopolitik bir kriz içindedir. Batı modernitesinin temel sütunlarını oluşturan sekülerlik, 

modern üst anlatılar, meta söylemler, Oryantalist araştırmalar ve kolonyal teoriler 

yapısöküme uğramaktadır. Bu açıdan bu bölümde, modern Batı uygarlığının entelektüel 

ve jeopolitik krizi temelelendirilmeye çalışılacaktır.  Batının yeni pozisyonu, 

İslamcıların yeni nesline nasıl görünmektedir? Bütün bunlar İslamcıların hangi 

koşullarda ve nasıl bir dünyada fikir imal ettiklerini göstermeye matuftur. Bu bölümün, 

değişen bir dünya ve Türkiye söz konusu ise bu durum İslamcılığın diline nasıl 

yansımıştır ya da Batı uygarlığı İslamcılar tarafından “yeni bir gözle” okunabilmiş midir 

gibi sorulara temel teşkil etmesi amaçlanmıştır. 

Beşinci bölüm ise, ağırlıklı olarak 2000 sonrası İslamcı metinlerde, Modern Batı 

uygarlığı tasavvurunu ele almıştır. İlk bölümde tanımlanan İslamcı profile ve İslamcılık 

tanımına uyan “temsil gücü” ve “özgül ağırlığı” yüksek isimlerin Modern Batı uygarlığı 

eleştirilerine yer verilmiştir. Batı eleştirilerine yer verilirken aynı zamanda bu isimlerin 

dünya görüşlerine ve de gerek görüldükçe “filozofilerine” de değinilmiştir. Çünkü 

yazarların İslami kavrayışlarının Batı eleştirilerine temel teşkil edeceği düşünülmüştür. 

Bununla birlikte yer verilen isimlerin de özellikle belirli kavramları ya da isimleri 

“sorunsallaştırdıkları” savunulmuştur. İbrahim Kalın’ın Molla Sadr’a eğilmesi ya da 

Recep Şentürk’ün İbn Haldun’u öne çıkaran mülahazaları bu açından önemli 

görülmüştür. Bu bölüm, Kavramların dinamik-devingen mahiyetlerine odaklanan ilk 

bölümle birlikte okunulduğunda daha da netlik kazanacaktır. 

  



7 
 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

1.1 Literatür Taraması 

21. yüzyılla birlikte, İslamcılığı nasıl bir geleceğin beklediği hususunda belirli 

projeksiyonlar karşımıza çıkmaktadır. İslamcılığın düşüşe geçtiğini ve Batılı çağdaş 

değerler karşısında geri çekildiğini savunan bir takım çalışmalar, İslamcıların son 

kertede silah ve şiddetten arındırılmış sivil-demokratik bir tavra bürüneceklerini iddia 

etmektedir. Bu iddialar; İslamcılığın yeniçağla birlikte modernite ve Batı uygarlığı 

hakkında sivri/köşeli/pejoratif söylemleri terk edeceği ön görüsü taşıyordu. Aslında bir 

nevi İslamcılığın Batı karşısında mevzilerini kaybettiği, barutunu tükettiği iddia 

edilmekteydi. Bu görüşe göre, İslamcılık ancak modern dünyanın vaaz ettiği ve/veya 

icbar ettiği değerlerle sentezlendiğinde, onları kalkış noktası ittihaz edindiğinde ya da 

onlara istinat ettiğinde yaşayabilirdi. Yani kelimenin klasik karşılığıyla İslamcılığın 

“defteri dürülmüş”; ya da başka bir ifadeyle “İslamcılık ölmüştü”. 

Bu çalışmalar arasında önemli kabul edilebilecek olanlara hızlıca bir göz atıldığında 

ortak temalara/vurgulara rastlamak mümkündür. Gilles Kepel tarafından orijinal adı 

“Jihad, Expansion et declin de I’islamisme” olarak 2000 yılında yayımlanan ve bir yıl 

sonra Türkçe’ye “Cihat: İslamcılığın Yükselişi ve Gerilemesi” şeklinde tercüme edilen 

kitap İslamcılık hakkında detaylı bir analiz ve bir gelecek projeksiyonu iddiası 

taşıyordu. Kepel (2001) İslami hareketlerin bütün İslam coğrafyasında 1990 yılları 

ortasından itibaren hızlı bir biçimde gerileme safhasına girdiğini iddia ediyordu. Bunun 

nedenlerini yorumlamanın ve sonuçlarını tasarlamanın yeryüzünün en kalabalık 

nüfusunu içeren Müslüman coğrafyasının yakın geleceği hakkında hayati önem 

taşıdığını düşünüyordu. 

Kepel (2001, s. 416) İslamcılığı milliyetçiliğin inkarı üzerine kuruyor, İslamcı 

 



8 
 

ütopyanın “milliyetçiliğin ahlaki iflası ve ekonomik başarısızlığıyla birlikte” 

çiçeklendiğini ileri sürüyordu. 2000 yılıyla başlayan yeni dönemeci ise “İslamcı 

ideolojinin ve seferberliğinin tükenişi” olarak telakki ediyordu (Kepel, 2001, s. 13) Bu 

çağ ona göre İslamcıların sürekli olarak didiştikleri Batı uygarlığı karşısında teslim 

bayrağını çekecekleri bir çağ olacaktı. Göçler, iletişim ve haberleşme devrimi gibi 

sosyolojik-teknolojik gelişmeler küresel bir ağ yaratmıştı; bu ağ Doğu-Batı ayrımlarını 

Batılı değerler lehine silikleştirmekteydi. Bir anlamda Kepel “tarihin sonunu” ilan 

ediyordu. İslamcılığın hayatta kalma şansı küresel dünyaya intibak sağladığı ölçüde 

mümkündü. İslamcılığın geri çekilişi “İslami demokrasiyle” sonuçlanmaktaydı. Zaten 

söylenildiği gibi İslamcılık var olacaksa Batının dümen suyunda akmak dışında başka 

da şansı yoktu. Kepel (2001, s. 20) İslamcıların küresel çağa intibak ederken aynı 

zamanda “içerdeki hasımlarıyla da bir ittifak zemini bulacağını” iddia ediyordu: 

“İslamcı hareketlerin güçlü olduğu ülkelerin çoğunda, bir zamanlar gözde olan 

uzlaşmaz İslamcı ideolojilerin yerini, vaktiyle şeytanla bir tuttukları laik orta sınıflarla 

varılacak yeni bir toplumsal sözleşme arayışına bıraktığı görülür” şeklinde bir yargıya 

varıyordu (Kepel 2001, s. 404). Kepel (2001, s. 413) “artık kendilerinden daha az emin 

olan İslamcılar ile Müslüman dünyadaki seküler demokratlar arasında” bir diyalog 

zemini kurulacağını varsaymıştı. 

İslamcılığın “tükendiğini” vaz ettiği çalışmasında bu “tükenişin” sebeplerini de 

sıralıyordu: “zaman ve iktidar sınavlarında ütopyanın tükenmesi, çeşitli bileşenler 

arasındaki çatışma ve demokrasi sorunu” bunlardan başlıcalarıydı. Kepel, İslamcılığın 

artık söyleyecek pek fazla sözünün kalmadığını düşünüyordu. O halde İslamcılık yazara 

göre neye evrilecekti? Kepel (2001, s. 405) İslamcılıktan sükut-u hayale uğrayanların 

dümeni seküler-sivil topluma kıracaklarını iddia ediyordu. Bunun 21. Yüzyılın yazgısı 

olduğu hususunda ısrarcıydı. Ona göre İslamcılık için küresel intibak “mukadder” bir 

sonuçtu ve yeni İslamcılar kaderlerine razı hatta ondan hoşnut olacaklardı: “2000’li



9  

yılların şafağında açılan büyük küresel pazarda kendini asgari kayıpla yeniden 

yönlendirme olanağı verecek bir ittifaka gitme arzusundalar” (Kepel, 2001, s. 405). 

Telekomünikasyonun baş döndüren bir hızda geliştiği, entelektüel sınırların silindiği bir 

çağ Kepel’e göre (2001, s. 415) “İslamcı ideolojinin tahkim etmeyi denemiş olduğu 

kimlik kalelerini” yıkacaktı. İslamcı ideoloji kan kaybederken “gözden düşüyordu”. 

İdeolojinin gözden düşmesi ona göre “Müslümanların gidişatlarını belirlemek ve 

dogmatik boyunduruktan kurtulmak için büyük bir şantiye” açmaktaydı. Artık “İslamcı 

çağdan çıkıldığını” iddia eden Kepel (2001, s. 416) tarihin sonunu başka bir dile 

tercüme ediyordu: İslamcılar “dünyaya açılma ve demokrasinin gelişiyle artık alternatifi 

kalmayan bir geleceği inşa edeceklerdi” (Kepel, 2001, s. 416). 

Kepel’de (2001: 413) İslamcılığın dünyaya yeni bir teklifle seslenemeyeceği düşüncesi 

adeta bir fikr-i sabite dönüşmüştü. İslamcıların “daha dün Batılı diye hakir gördüğü 

evrensel bir dilin yerine kendi özel dilini” üretemeyeceklerinden tereddüt 

duymamaktaydı: “yüzyıl dönümündeki İslamcı hareketler ve partilerin, artık kendilerini 

demokrat olarak tanıtma ve kafir Batı’nın vaktiyle aşağılanan değerleri (ifade 

özgürlüğü, kadınların kendi yaşamları hakkında özgürce karar verme hakkı, vb) ile 

evrensel insan hakları sicilinden yana çıkarak kurbanı oldukları baskıyı kınama 

çabasındadırlar (Kepel, 2001, s. 413). Yazarımız, bir nevi, evrimci bakışın adaptasyon 

kavramına yasalanarak geniş manasıyla İslamcılığın şiddetten arınmış “en ılımlı 

bileşeninin” hayatta kalacağı beklentisini yenilemekteydi. Değişen şartlara ayak 

uyduramayan türler gibi fikirler de tarihi determinizm mucibince “ayıklanacaktı”. 

Kepel’in kitabı, yeniçağda İslamcıların Batı uygarlığının temel değerlerine karşı nasıl bir 

tavır alacakları hakkında bir ön hitama eriyordu: 

“Bu yüzyıl ve bin yıl dönümünde, bağımsızlıkların kazanılmasından beri kıyıya itilmiş olan 

toplumsal grupları toplumla bütünleştirme ve kültürle dini, siyasala modernlikle ekonomik 

modernliği iç içe geçirmeyi becerecek bir tür Müslüman demokrasinin doğum yapmasını 

kolaylaştırma işi onların üzerine düşmektedir” (Kepel, 2001, s. 417). 

İslamcıların son kertede demokratik-sivil Batılı değerlerle imtizacını ön gören Kepel’in 

çalışmasının ana mantığını başka bir kavramsallaştıma biçiminde Asef Bayat’ta bulmak 

mümkündür. Asef Bayat (2016) “post-İslamcılık” kavramı ile İslamcılığın yeniçağdaki 

yönelimine dair bir iddiada bulundu. Yazar post-İslamcılık fikrini İran İslam devrimi 

içindeki değişim sancıları bağlamında geliştirdi. İran’ın “tam teşekküllü bir İslam 



10  

devleti tarafından yönetildiği” kabulünden yola çıkarak yukarıdan aşağıya doğru yayılan 

İslamlaşma sürecinin İran’da birçok çevre tarafından tartışıldığını ileri süren Bayat’a 

(2016, s.  29) göre “devletin kalkınma siyasaları, istemeyerek de olsa post-İslamcı bir 

çerçeve içerisinde demokratik politikalar isteyen ve bunun için baskı yapan modern 

özneler yaratmıştı”. Her ne kadar post-İslamcılık kavramının kalkış noktasını İran İslam 

devrimi tecrübesi içinde yaşanan tartışmalar teşkil etse de, kavramı İran’la 

sınırlandırmıyordu. Ona göre “birçok Müslüman toplum çeşitli derece, biçim ve 

yörüngelerde post-İslamcı yolu deneyimlemişti” (Bayat, 2016, s. 30). Bu minvalde 

Türkiye İslamcılığı da bu genel gidişattan azade değildi. Bayat (2016, s. 27) post 

İslamcılık kavramını İslamcılığın vardığı yeni bir aşama ya da büründüğü yeni bir çehre 

olarak tanımlıyordu. Görünen o ki, post-İslamcılık “analitik bir kategori” olmaktan 

ziyade tarihsel bir kategori olarak kodlanırken belirli bir tarihsel andan sonrasını 

imliyordu.  

Bayat; İslamcılığın sürekli iktidar olma denemelerinin “tosladığı” iç ve dış bariyerlere 

işaret ederek Müslüman entelijansiyasının siyasal ve kültürel açıdan bir yenilenme 

içinde olduğunu iddia ederken post-İslamcılık kavramını tam da bu bağlama 

yerleştirterek onu klasik anlamda İslamcılık mefkuresinden ayrıştırıyordu. Yazarın 

İslamcılık kavramı ile post-İslamcılık arasında bir kontrast varsaydığı görülmektedir. 

Oryantalist geleneğe uyarcasına, bütün otoriter-baskıcı-dışlayıcı-yerel ve şiddete meyyal 

unsurları İslamcılık kategorisi içine yerleştiren Bayat; post-İslamcılığı ise özgürleştirici- 

içerici-evrensel ve sivil bir yönelim olarak kurguluyordu. Bu minvalde post-İslamcılık 

siyasal İslamcılıktan titizlikle ayrılıyordu. “Post İslamcılık” yükümlülük merkezli ve 

dışlayıcı siyasal İslam’ın dindar bir toplum içerisinde yönetilen sivil/laik bir devleti 

tercih eden, haklara odaklı ve kapsayıcı bir siyasete doğru evrilmesini ifade ediyordu 

(Bayat, 2016, s. 53). Yazar İslamcılık spektrumu içinde ele alınabilecek çeşitli 

temayülleri iki kategoriye indirgerken ilericilik-gericilik ya da muhafazakar-yenilikçi 

gibi siyasal kalıplara müracaat etti. Tarihsel olarak İslamcılık “muhafazakar bir eğilim” 

iken, post İslamcılık “ilerici” özellikler ifade ediyordu. Post –İslamcılık kavramı aslında 

“İslamcılığın öldüğü” ya da “iflas ettiği” şeklindeki iddiaların başka bir biçimde 

dillendirilmesiydi: “post- İslamcılık, belirli bir deneme aşamasından sonra, İslamcılığın 

bir zamanlar ateşli savunucuları arasında bile çekiciliği, enerjisi ve kaynakları tükenmiş 

bir siyasi ve toplumsal duruma işaret eder” (Bayat, 2016, s. 27). Bir durum olarak ele 



11  

alınan post-İslamcılık aynı zamanda bir projeye de tekabül ediyordu. Post-İslamcılık 

“toplumsal, siyasi ve entelektüel çevrelerde baskın hale gelen İslamcılığı aşmanın 

rasyoneli ve yöntemini kavramsallaştırmak için bilinçli bir çabaydı” (Bayat, 2016, s. 

28). 

Burada yazarın post-İslamcılığı “anti-İslamcı” ya da “laik” bir kategori olarak ele 

almadığı görülse de Batılı değerler ile İslami değerler arasında birincinin zemininde ve 

lehine bir terkip çabası olarak işlediği görülmektedir. “Dindarlığı ve hakları, inançları 

ve özgürlüğü, İslam’ı ve serbestliği birleştirmeye çalışan gayreti temsil etmektedir 

(Bayat, 2016, s. 28). Yukarıda değinildiği gibi post-İslamcılık İslamcılığın ana 

prensiplerini aşma çabasıdır. “İslamcılığın temelinde yatan prensipleri, sorumluluklar 

yerine haklara, tekil otoriter görüş yerine çoğulculuğa, sabit kutsal metinler yerine 

tarihselliğe, geçmiş yerine geleceğe vurgu yaparak tamamen değiştirmeyi 

hedeflemektedir”. Bayat, negatif olarak gördüğü bütün unsurları İslamcılığa atfederken 

pozitif nitelikleri post-İslamcılıkla bağdaştırır. Burada negatif- pozitif kategorisinin 

normatif bir mahiyet içerdiği ve Batı merkezli bir mütalaa olduğu her halde izahtan 

vareste olsa gerektir. Bayat’ın post-İslamcılık kavramı akıllara “ılımlı İslam” 

yakıştırmasını getirse de ondan farklıdır. Bayat (2016, s. 50) “ılımlı” kavramını hem 

izafi bulmaktadır hem de kavramın analitik gücünün olmadığına “değişimin 

dinamiklerini ve yönünü” gösteremediğine inanmaktadır. “Liberal İslam” kavramını 

post-İslamcılığa daha yakın bulur. Ancak, yukarıda ifade edildiği gibi, yazarın vurgusu 

post-İslamcılığın İslamcılığı aşma teşebbüsü üzerinedir: “Post-İslamcılık İslamcı 

paradigmadaki söylemsel ve/veya pragmatik bir kırılmayı temsil etmektedir” (Bayat, 

2016, s. 48). 

Bayat’ın değerlendirmelerinin Kepel’inkilere benzerliği ortadadır. İslamcılık kendisini 

Batılı değerlere göre ayarladığı, onu kerteriz aldığı ve de ona benzediği ölçüde yaşama 

hakkına sahiptir. Bu tarihi ya da siyasal şartların icbarı olduğu kadar evrensel – rasyonel 

bir zaruret olarak da ele alınır. İslamcılık, “evrensel” olarak telakki edilen değerler 

manzumesinin dışında bir varlık zemini bulamayacaktır; ya da, yazarların temennisini 

yansıtacak biçimde söylemek gerekirse: “bulmamalıdır”. İslamcıların Batı uygarlığına 

yönelik kritikleri bu düzlemde anlamsızlaşmaktadır. Post İslamcılığa yani liberal ve 

Batılı/Batıcı bir şeye dönüşmeyen İslamcılığın yaşama şansı yoktur. “Çağın ruhu” 

bunu gerektirmektedir. Bu da Batı değerlerinin akademik çerçevede propogandası gibi 



12  

durmaktadır. Bu anlamda ele alınan iki yazar da Batı-merkezcidir. 

İslamcılığın yeniçağa girerken nasıl bir çehreye bürüneceğine ve modern Batı 

uygarlığının temel değerleriyle ilişkisinin nasıl olacağına dair bir başka değerlendirmeyi 

“temsil gücü yüksek” bir metin olarak kabul edilebilecek Oliver Roy’a ait “Siyasal 

İslam’ın İflası” kitabında bulmak mümkündür. Her ne kadar mezkur eser ilk baskısını 

1992’de yapmış olsa da yazar kitabın 2020 Türkçe çevirisinde de yer alan yeni baskının 

son kısmına eklediği ”25 yıl sonra” başlıklı bölümde iddiasının arkasında olduğunu 

yazmaktadır. Roy (2020, s. 229) İslamcılığı “toplumsal ve siyasal olarak uyumsuz bir 

gençliğin protestosunu ve hayal kırıklığını cisimleştiren sosyo-kültürel bir hareket” 

olarak ele alıyordu. Bu anlamda ona göre İslamcılık, “Müslüman toplumların hızlanan 

modernleşmelerinin ürünü olup bu modernleşmenin dışladığı toplumsal kategorileri 

bütünleştiren bir etkendi” (Roy, 2020, s. 230). Kitabın üzerinden 25 yıl geçtikten sonra 

Arap ayaklanmalarının yaşandığı günlerde Roy (2016, s. 246) “İslamcılığın iflası” 

iddiasını daha da keskinleştiriyordu. Ona göre İslam artık “Arap kitlelerin isyanının en 

üst dili değildi”. Siyasi itirazın yeni dili “demokrasi talebiydi”. İslamcılık toplumsal 

protestoların kendini söylemsel düzlemde somutlaştırdığı bir silah olmaktan çıkmıştı. 

İslamcılık “iflas etmişti”. Roy’a göre siyasal yoldan gerçekleştirilen bütünleşme “yeni 

bir toplum modelinin taşıyıcısı” olamazdı. İslamcılığın Batılı değerlerin biçimlendirdiği 

moderniteye alternatif seçenekler sunma şansı yoktu. Yazara göre ortada ne İslamcılığa 

özgü bir siyasal biçim ne de ekonomik bir model vardı. İktidara yönelen İslamcılık son 

tahlilde “öteki ideolojilerle aynı kapıya çıkacaktı”. Yazar İslamcılığın pratikte cari olan 

ekonomik modele müdahele edemeyeceğini siyasal olarak da tek parti zihniyetinin 

otoriter eğilimlerini sürdüreceğini düşünüyordu. “Herhangi bir İslamcı zafer aldatıcı 

olacaktı” (Roy, 2016, s. 231). Zira İslamcılıktan geriye kalan sadece ve sadece retorikti. 

Roy (2016, ss. 234-235) İslamcılığın bir tür “iktidar projesi” olduğunu savunuyordu. 

Cuma namazlarında sokaklara taşan insanları örnek göstererek bu tabloların neden Laik 

Türkiye Cumhuriyeti’nde yaşanırken İran İslam Cumhuriyeti’nde gözlenmediğine 

dikkat çekiyordu. Ona göre “İslamcılığın siyasal başarısı gerçek ibadetin sonuydu”. 

“Camiler, şahsiyetçi, kayırmacı ve baskıcı olarak görülen bir devlete karşı seferber olma 

alanları haline geldikleri ülkelerde” dolmaktaydı. Roy’un yargısı keskindi: “İslamcılar 

iktidarı ele geçirdiklerinde” camiler “boşalıyordu”. Bu yargının ne kadar gerçeklik 

içerdiği şimdilik tartışma dışıdır. Burada önemli olan Roy’un İslamcılığı bir iktidar 



13  

projesi olarak ele alan nazariyesi ve ona vasıl olduğunda da buharlaşacağını iddia eden 

varsayımıdır. Roy’un (2016, s. 247) son tezi tam da bu bağlamda devreye giriyordu. 

Demokratikleşme Müslüman toplumların önceden sekülerleşmeleriyle mümkün 

kılınmamıştı; “dini alanın çeşitlenmesi ve yeni dindarlık biçimlerinin ortaya çıkışıyla 

mümkün oldu”. Roy farklı bir kalkış noktası ittihaz etse de Kepel ve Bayat’la aynı yere 

varıyordu: “şayet dini saha çeşitlilik arz ediyorsa, o zaman inananlar liberal olmasalar 

bile demokrasiyle bağdaşabileceklerdi. Bu argümantasyon biçimi yazılarına aşina 

olanlar tarafından fark edileceği üzere akla Türkiye’de İslamcılık alanında çalışmalar 

yapmış bir ismi getirmektedir: Mümtaz’er Türköene Türkiye’de İslamcılığın öldüğünü 

vazeden ve tabiri caizse yazdıkları ile meyyitin “selasını okuyan” biridir. 

Mümtaz’er Türköne (1991) “Siyasal İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu” kitabını 

yazdı. İslamcılığın, İslam medeniyetinin derin bir krize girdiği dönemde üretildiğini ve 

yeni bir medeniyet atılımı olarak sahne aldığını öne sürüyordu. İslamcılığı Müslüman 

düşünürlerin zihinlerini meşgul eden şümullü bir medeniyet projesinin ideolojiler 

çağında yankılanan siyasi bir türevi olarak ele alıyordu. Türköne (2012) Müslümanların 

medeniyet projesi sürerken “bu siyasi ideoloji ile hesaplaşma ihtiyacı” duydu. 2012’ye 

geldiğimizde, “Doğum ile Ölüm Arasında İslamcılık” adıyla yayınladığı eserde 

İslamcılığın “öldüğünü” ilan ediyordu. İslamcılığı “bir kurtuluş ideolojisi” (Türköne, 

2012, s. 33) şeklinde tarif ediyordu. Bu ideoloji gerçeklerle ideal durum arasında; yani 

yaşanılan hayatla Asr-ı Saadet nizamı arasındaki “devasa boşluğu doldurmaya” matuf 

bir çabaydı. Müslüman toplumları düştüğü yerden kaldıracak, onları kanatlandırıp 

uçuracak, yara aldıklarında merhem olacak bir sihirli iksirdi. İslamcılık “zaman zaman 

bir ütopya, zaman zaman bir onur-izzet arayışı, zaman zaman bir cihad çağrısı ve en 

önemlisi de altını doldurmak zorunda olacağınız bir iktidar talebiydi”. İşte tam bu 

noktada Türköne Oliver Roy ile aynı kapıya çıkıyordu. Bir iktidar projesi ya da talebi 

olarak İslamcılık hedefine ulaştığında kendi varlık zeminini de kaybetmiş oluyordu. 

“Modern bir mit” olarak (Türköne, 2012, s. 38) İslamcılık bütün kurgusunu 

muhalefetteyken onun koşullarına göre ayarlamıştı; iktidara geldiğinde “bütün savunma 

sistemi” çöküyordu (Türköne, 2012, s. 47). 

İslamcılığın Batılı modern dünyaya karşı hiçbir sahici seçenek oluşturamadığını 

savunan Oliver Roy’un iddialarını ona atıf yapmadan nerdeyse tekrarlıyordu. Türköne 

(2012, s. 79) de Roy gibi, “İslamcılığı güçlü kılan ana yapının; entelektüel donanım, 



14  

fikri orjinallik, teori zenginliği gibi nitelik göstergeleriyle” hiçbir ilişiğinin olmadığını 

iddia ediyordu. “İslamcılık sadece toplumsal muhalefetin temsilini hakkıyla üstlenme 

becerisi” gösterdiğinde var olabilirdi. O halde Türköne’ye (2012, s. 151) göre temel bir 

soru/sorunla yüzleşmek gerekiyordu: “özünde, varoluş gerekçesinde mevcut siyasi 

sisteme ve iktidar yapısına muhalefet bulunan, iktidarı eleştirerek kimlik ve kişilik 

kazanan bir ideolojik hareket iktidarı ele geçirince” ne olacaktı? Türköne’nin cevabı 

Kepel ya da Roy’un cevabından farklı değildi ve bu açıdan orijinal kabul edilemezdi: 

“İslamcı ideoloji demokratik yoldan iktidara gelmek için partileşti. İslam inancını 

referans alan bu siyasi akım, demokrasinin kurallarına uyum sağlayarak şekillenirken 

esnedi, yumuşadı ve düşünceyi iktidara taşıdıktan sonra yok oldu” (Türköne, 2012, s. 

151). Peki o halde “ölen şey” neydi? Yazara göre “bir fikir, bir dava, bir gaye” 

“ölmüştü”. “İslami esaslara dayalı bir siyasi düzen hayalinden geçtiğimiz zaman”, 

İslamcılık da ölmüş oluyordu. Böylece; Türköne’yi, İslamcılığın artık “barutunu 

tükettiği”, “öldüğü” ya da “iflas ettiği” şeklindeki iddialar zincirine eklenen yeni bir 

halka olarak zikretmek mümkündü. 

Tüm bu anlatıların ortak bir noktası bulunuyordu. Evvela İslamcılığın irtifa kaybettiği 

tezi bir tür “kaziyye-i muhkeme” olarak savunuluyordu. Klasik anlamıyla İslamcılığın 

öldüğünden şüphe duyulmuyordu. Geriye kalan şey olsa olsa uysal ve itaatkar; zararsız 

ve faydasız bir ideolojiydi. Onlara göre, İslamcılık iki “iktidarın” dişleri arasında 

ufalanmıştı; ülke içindeki “siyasi iktidara” eklemlenirken aynı zamanda müesses 

nizamın “küresel iktidarının” da dümen suyunda akıyordu. Bu da onu son derece munis 

kılmıştı. Yeni biçimiyle İslamcılığın dünyaya söyleyecek sözü, Batı ile hesaplaşacak 

entelektüel cesareti, donanımı ve sadra şifa bir teklifi bulunmamaktaydı.  

Bu ortak vurgunun ıskaladığı bir şey var mıydı? İslamcılığın içinde olduğu açmaz 

neydi? Küresel Batılı değerlere yaslanmadan yaşayamayan, yaslandığı anda da varlığı 

ve sahiciliği şüpheli hale gelen bir İslamcılık okuması günümüz şartları içinde anlamlı 

mıydı? Zamanın şartları İslamcılığı ıskartaya mı çıkaracaktı yoksa ona tarih sahnesinde 

yeni bir rol mü vermekteydi? 

İslamcılığı, modern Batı uygarlığının yerleşik-hakim değerleri karşısında barutunu 

tüketen bir akım olarak gören yaklaşıma karşı görüşler de söz konusuydu. Yusuf Kaplan 

(2012, s. 53 ) İslamcılık: Varoluş Yolculuğumuz isimli yazısında İslamcılığı “tek bir 



15  

zeitgeits’ın (Batı-merkezciliğinin) dünyaya çeki düzen vermesine karşı başlatılöış bir 

direniş, bir diriliş ve varoluş hareketi olarak tanımlıyordu. İslamcılığın sıhhati ona göre 

İslamla kurulacak ilişkinin “asli mi yoksa arızi mi” olacağına bağlıydı. Kaplan (2012, s. 

54) İslam’ın insanlığa sunacağı imkanların yenien filizlenmesinin İslamcılığa bağlı 

olduğunu ileri sürerken “varoluşumuzun da yokoluşumuzun da anahtarının” İslamcılıkta 

gizli olduğunu ifade ediyordu. 

Yasin Aktay (2015, s. 4) Postmodern Kavşakta Din ve Sivil Toplum eserinde 

modernleşmeyi bir bakıma sekülerleşme olarak gören yaygın bir yaklaşımın varlığından 

yola çıkarak “sömürgeciliğin başka bir adı ve tezahürü olarak gündeme gelen 

Batılılaşmaya karşı İslam dünyasındaki direnişin veya isyanların” İslami referanslara 

sahip olduğuna dikkat çekiyordu. İslami olan ya da İslamcılık, sömürgecilik ve Batıcılık 

karşısındaki direnç noktasını temsil etmek suretiyle tebellür etmekteydi. 

Ercan Yıldırım (2022) İmparatorluk’tan Ulus Devletê İslamcılık: 18. Yüzyıl’dan 

Günümüze 300 Yılın Tarihi adlı eserinde İslamcılığın günümüze neleri miras bıraktığını 

tartışırak bir de gelecek projeksiyonu sunmaktadır. İslamcılığın Müslümanlar ve 

Türkiye ile özdeşleştiğini iddia eden Yıldırım; Batı’ya karşı mukavemet gösteren, 

kapitalist finans kapitalin surlarında büyük gedikler açabilecek ve alternatif bir dünya 

sistemi öneren merkez adresin Türkiye olduğunu ileri sürer. İslamcılığın da alternatif bir 

dünya ideali olarak yeni atılımlara gebe olduğunu ihsas eder. 

İslamcılık ve onun modern Batı uygarlığı üzerine eleştirilerini konu alan tezler de 

bulunmaktadır. Orhan Hayal (2015) Türkiye’de modernleşme ve İslamcılık (1980- 2000) 

adlı doktora tez çalışmasında, İslamcılığın sistem (Batı) karşısında muhalif bir harektten 

sistemle uyumlu ve daha muhafazakar bir harekete evrildiğini iddia etmektedir. Ali 

Suuçak (2023) Mısır’daki İslami Hareketlerin Türkiye’deki İslamcı Düşüncesine Etkisi 

başlıklı doktora tez çalışmasında, 28 Şubatla birlikte dönüşen İslamcı dile dikkat 

çekmektedir. Dönüşen politik dilin daha az çatışmacı ve daha fazla demokratik eğilimler 

içerdiği savunulmaktadır. Bu çalışmdan, İslamcılığın giderek daha “uzlaşmacı” bir 

harekete dönüştüğü iddiasının savunulduğu sonucu çıkarılabilir. 

İslamcılık üzerine lisans üstü düzeyde yapılan bazı çalışmalar ise belirli İslamcı isimleri 

mercek altına almıştır. Aykut Karahan (2022) Karşılaştırmalı Siyaset Teorisi Açısından 

Ahmet Davutoğlu’nun Medeniyet Söylemi ve Ben İdraki adlı doktora tez çalışmasında 



16  

İslam ve Batı ilişkilerini Davutoğlu’nun temel kavramları üzerinden ele alırken, Zeynep 

Yıldırım (2021) Şaban Teoman Duralı’nın Medeniyet Tasavvuru isimli tez çalışmasında 

Duralı’nın medeniyet kavramını ve insan varoluşunu nasıl ele aldığını tasvir etmeye 

çalışmaktadır. Bu iki çalışma da, seçilen İslamcı isimlerin modern Batı uygarlığına karşı 

yaklaşımlarını belirli ve sınırlı açılardan ortaya koymaktadır. 

İslamcılığın modern Batılı değerler karşısında atılımını yitirdiğini iddia edenlere karşı 

onu hala Batı karşısında direncin ve direnişin odak-noktası referenas çerçevesi olarak 

görenler karşı karşıyadır. İslamcılığın Batı karşısındaki konumunu tartışan karşıt iddilar, 

her ne kadar önemli yerlere ışık tutsa da, ya İslamcılığın yeni çağdaki profilini Batı’nın 

geldiği aşama ile birlikte ele alma konusunda eksiktir; ya da, 2000 sonrasının temel 

İslamcı metinlerini ortak vurguları itibariyle ele almamaktadır. Bu çalışma, 

İslamcılığın yeni profiline ışık tutmayı amaçlarken modern Batı uygarlığı karşısındaki 

tutumunu İslamcı kaynaklar üzerinden incelemeyi amaçlamaktadır. 

Çalışmada ele alınan yeni dönem İslamcıları bu iddialar etrafında okumak yerinde 

olacaktır. Onların modern Batı uygarlığı tasavvurlarını inceleyen son bölüm, 

İslamcılığın öldüğü ve Batı karşısında eleştirel niteliğini kaybettiği şeklindeki iddialar 

açısından ele alınacaktır. Bunun için öncelikle çalışmanın ana sorusu/soruları formüle 

edilmelidir. 

1.2. Problemin Formülasyonu ve Araştırma sorusu 

Bir önceki başlıkta temsil gücü yüksek isimler üzerinden tartışıldığı gibi, “İslamcılığın 

öldüğünü” ileri sürmekle Batı karşısında söyleyecek sözünün kalmadığını öne sürmek 

aynı anlama gelmektedir. Mezkur isimlerin yaklaşımlarında karşımıza çıkan, İslamcılık 

ile Batıyı birbirinin karşıtı şeklinde konumlandırma girişimi yerindedir. İslamcılık; 

ancak Batı söylemine yönelen itirazlar muvacehesinde anlam ve derinlik kazanabilir. 

İslamcıların Batı eleştirileri son bulduğunda, İslamcılığın da kayda değer alternatif bir 

paradigma sunması imkansız hale gelmektedir. Dolayısıyla; Kepel, Bayat, Roy ve 

Türköne’nin İslamcılığın kaderini Batı ile irtibat noktalarında arayan yaklaşımları 

yerindedir. Ancak bu yaklaşımlar, İslamcılığın son bulduğunu iddia ederken Batının 

pozisyonunu jeopolitik ve entelektüel açıdan yanlış değerlendirmekle maluldür. 

İslamcılığın ölüdüğünü iddia eden görüşler, Batının merkezi ve evrensel konumunu 

sürdürdüğü şeklinde bir ön kabulden hareketle İslamcılığın, Batının merkezi konumu 



17  

karşısında dinamizmini ve atılımını yitrdiğini iddia ederler.  

Batı, merkezi konumunu sürdürüyor mu sorusu bu çalışmanın kalkış noktasını teşkil 

etmektedir. Eğer Batı merkezi konumunu sürdürmüyorsa, ki bu çalışma bunu iddia 

etmektedir, İslamcılığın öldüğünü ileri sürmek anlamlı görünmemektedir. Kavramlar 

kısmında gösterileceği üzere, İslamcılığın mümeyyiz vasfı, başka bir ifadeyle diferencia 

specifica’sı, Batı merkezciliği karşısında İslami bir duyarlığa dayanarak ve İslami 

mirasa yaslanarak şekillenen eleştirel vaziyetidir. İslamcılar, kendi söylemlerini, Batı 

söyleminin “istisnai” konumuna itiraz ederek inşa etmektedir.  

Bu çalışmada, İslamcılığın ölmediği, aksine dinamizmini sürdürdüğü iddiası iki açıdan 

temellendirilmeye çalışılacaktır. İlk olarak; Batı uygarlığının jeopolitik açıdan kriz 

içinde olduğu gösterilmeye çalışılacaktır.  Batının mutlak egemenliğinin söz konusu 

edilemeyeceği fikri, öncelikle, Asyanın yükselişi etrafında, jeopolitik eksenin Doğu’ya 

kaydığı iddiası üzerinden temellendirilecektir. Batının jeokültürel açıdan merkezi 

konumunu ve küresel sıklet merkezi olma ayrıcalığını kaybetmesi Batı-dışı toplumlar 

nezdindeki cazibesini de sarsmakta, Doğu toplumlarını ‘hizaya çeken’ küresel-

hegemonik üstünlüğünü sekteye uğratmaktadır. İslamcılığın, Batının yörüngesine 

oturarak etrafında dönen bir peyke dönüştüğünü, böylece son bulduğunu ileri süren 

iddilar, evvela, Batının jeopolitik açıdan kaybettiği irtifa üzerinden check edilmelidir. 

Batı merkeziliğinin jeopolitik açıdan yerinden edilmesi, İslamcılığa kayda değer bir alan 

açabilir/açmaktadır.  

Batı krizinin ikinci veçhesi entelektüel bir boyut arz etmektedir. Batının jeopolitik 

üstünlüğünün yitirmesi, entelektüel bir krizi de beraberinde getirmektedir. Bu bağlamda, 

Batı anlatısının, bilhassa modern anlatının, temel sütünlarını teşkil eden sekülerlik, 

Oryantalist söylem, modernizm ve kolonyalist mantığın içinde bulunduğu krize 

değinilecektir. Sekülerliğin gözden düşmesiyle post-seküler eğilimlerin özellikle kadim 

medeniyet havzalarında kutsala yönelimi teşvik etmesi, post-modernist analizlerin 

evrensellik iddiası taşıyan modernist üst-anlatıları ve meta söylemleri çözmesi, Batının 

Doğu imajında içkin olan Batılı egemenlik tarzının ve kolonyal mantığın Fanon ve Said 

öncülüğünde ifşası ve Batı-dışı toplumların entelektüel mahfillerinde imal edilen 

alternatif arayışları tedavüle sokan postkolonyal literatürün revaç bulması bahsedilen 

entelektüel krizin nişaneleri olarak okunabilir. Batının jeokültürel üstünlüğü ile birlikte 



18  

söylemsel üstünlüğü de son bulmaya yüz tutmaktadır.  

Türkiyenin de jeopolitik açıdan artan ağırlığına eşlik edecek entelektüel açından 

alternatif bir paradigmaya ihtiyaç duyduğu söylenebilir. Kadim uygarlık havzalarındaki 

canlanma, İslam uygarlığını da bütün imkanları ve teklifleri ile cazip bir seçenek haline 

getirmektedir. Böyle bir ihtiyacın hasıl olduğu entelektüel ve jeopolitik vasatta 

İslamcılığın entelektüel donanımından ümidi kesmek makul görünmemektedir. Batının 

jeopolitik ve entelektüel krizinin koşulladığı küresel şartlar, varlığını ve anlamını Batı 

eleştirilerinde bulan İslamcılığa hiç olmadığı kadar alan açmaktadır. Böylece, Batının 

merkeziliğini yerinden eden jeopolitik ve entelektüel gelişmelerin İslamcılığa dinamizm 

kazandırdığını söylemek mümkündür. 

Bu çalışma, İslamcılığın yelkenlerini şişiren jeopolitik ve entelektüel “ruzgara” dikkat 

çekerek İslamcı düşünürlerin ana eserleri ve ortaya koydukları perspektiflere 

odaklanmaktadır. İslamcılık, Batının merkezi konumunun jeopolitik ve entelektüel 

bakımdan yerinden edildiği konjonktürel bağlamda ortaya çıkan entelektüel boşluğu 

doldurmaya ve alternatif bir söylem imkanı sunmaya adaydır.  

Tekrar söylenecek olursa, İslamcılık, ancak Batı karşısında bir tür karşıt-hegemonya, 

karşıt-anlatı olarak tutum aldığında kayda değer bir entelektüel donanım olarak ciddiye 

alınabilir. Bu çalışma, Batı egemenliğinin jeopolitik ve entelektüel ufkunda gözlenen 

daralmanın estirdiği küresel-konjonktürel rüzgarı arkasına alan İslamcıların, Türkiye’de 

Batı uygarlığı karşısıdaki eleştirel vaziyetini koruduğu iddiasını temel olarak öne 

sürmektedir.  

1.3. Araştırma tasarımı 

Çalışmada farklı araştırma tasarımları arasından “betimleyici” ve “açıklayıcı” tasarımlar 

tercih edilmiştir. Bu çalışmada, betimleyici tasarım “bir öznenin davranışını 

etkilemeden gözlemlemeyi ve tanımlamayı içeren bilimsel bir yöntem” olduğu için 

tercih edilmiştir. Bu yöntem konuya genel bir bakış kazandırmaktadır Bu doğrultuda, 

İslamcı addedilen belli başlı düşünürlerin modern Batı uygarlığı hakkında kanaatlerini 

içeren temel metinler incelenmiştir. Betimleyici tasarım, bir olgunun durumu hakkında 

bilgi toplamak ve bir durumdaki değişkenler veya koşullarla ilgili “neyin var olduğunu” 

göstermek için kullanılır. Bununla birlikte, betimleyici araştırmanın sonuçlarının kesin 

bir cevabı keşfetmek veya hipotezi çürütmek için kullanılamayacağı da söylenmelidir 



19  

(Punch, 2016, s.  16). 

Çalışmada İslamcı düşünürlerin modern Batı uygarlığı hakkındaki mütalaaları belirli bir 

çerçeve ve bakış açısı içinde sunulmaya çalışılmıştır. Bu nedenle betimleyici tasarım ile 

açıklayıcı tasarım birlikte kullanılmıştır. Açıklayıcı tasarım tasvirden ziyade 

yorumlamayı da içermektedir (Punch, 2016, s. 16). Bu nedenle, her iki araştırma 

tasarımının da konunun incelenmesinde yardımcı olabilecek unsurlar içerdiği 

düşünülmektedir. 

1.4. Kaynaklar ve Yöntem 

Her hangi bir araştırmada, birincil ve ikincil olmak üzere iki farklı analiz türü 

izlenebilir. Birincil analiz yapmak, verilerin doğrudan toplanmasını gerektirirken, 

ikincil analizde yazar daha önce başka araştırmacılar veya kurumlar tarafından toplanan 

verileri kullanır (Bryman, 2012). Bu çalışma temel olarak İslamcı yazarların ana 

metinlerine odaklanmaktadır. Bu açıdan birincil kaynaklar esas alınmıştır. Bununla 

birlikte, konuya açıklık kazandırabilecek, bağlamsal bütünlüğü sekteye uğratmayan 

ikincil kaynaklar da yeri geldiğinde kullanılmıştır. 

Bir araştırma yaparken nicel ya da nitel yöntem kullanmak mümkündür. Bazı 

araştırmacılara göre aradaki ayrım son derece basittir: nicel yöntemde sayısal veriler 

kullanılırken, nitel yöntemde sayısal ölçümler araştırmadaki ana veriler değildir 

(Bryman, 2012). Bu tez araştırma yöntemi açısından nitel bir araştırma olarak 

tanımlanabilir. 

Veri toplama yöntemi olarak doküman-belge inceleme yöntemi tercih edilmiştir. 

Doküman inceleme yöntemi, araştırmanın veri setini oluşturan birincil veya ikincil 

kaynakların toplanması, gözden geçirilmesi, sorgulanması ve analizi olarak 

tanımlanabilir (Bowen, 2009, s. 27). İslamcı yazarların ağırlıklı olarak müstakil 

eserlerine, Batı eleştirilerini içeren kitaplarına yer verilmiştir. 

Veri analiz yöntemi olarak ise söylem analizi kullanılmıştır. Söylem analizi, dilin sosyal 

bağlamlarda anlam yaratmak için nasıl kullanıldığını inceleyen kapsamlı bir 

yaklaşımdır. Sosyal gerçekliği, güç ilişkilerini ve kimliği inşa etmek ve sürdürmek için 

dilin nasıl kullanıldığı ile ilgilenir. Söylem analistleri, dili incelemek için sıklıkla 

eleştirel bir mercek kullanırken toplumsal eşitsizlikleri ve güç dinamiklerini yeniden 

üretmek veya direnmek için kavramların nasıl kullanıldığına dikkat çekerler (Chimimbo 



20  

& Roseberry, 1998).   

Tümdengelim (dedüksyon) yönteminde genel önermelerden veya kurallardan hareketle, 

akıl yürütme yoluyla, özele ilişkin yeni önermeler ve sonuçlar çıkarılmaktadır. 

Tümevarım (endüksyon) yönteminde ise, araştırma nesnesine ilişkin bilgiler düzenlenip 

birleştirilerek, yani özele ilişkin küçük önermelerden, yargı ve çıkarım yoluyla daha 

büyük önermelere ulaşılmaktadır (Daşdemir, 2021, s. 12). 

1.5. Sınırlılıklar 

İslamcılığın öldüğü iddiaları, siyasal bir proje ve toplumsal bir tasarı olarak iflas ettiği 

varsayımını paylaşmaktadır. İslamcılığın entelektüel donanımın mevcut durumu 

üzerinde yeteri kadar durulmadığı görülmektedir. Bu çalışma, İslamcılığı sadece 

entelektüel donanımı açısından ele almayı amaçlamaktadır. İslamcılığın siyasal ya da 

sosyal tezahürleri bu çalışmanın kapsamının dışındadır.  

Araştırmanın ana bölümü belirli bir zaman dilimini hedeflemektedir. 2000’lerle birlikte 

İslamcı metinlerde modern Batı uygarlığı tasavvuru incelenmiştir. Her ne kadar İslamcı 

düşüncenin yeni asra neleri miras bıraktığına dikkat çekmek ve de Batı uygarlığı 

tasavvurundaki süreklilik unsurlarını tespit etmek için, icmalen de olsa tarihsel bir 

arkaplan sunulsa da, “21. Yüzyıl” ana araştırma dönemi olarak seçilmiştir. 

21 yüzyılın araştırma kesiti olarak seçilmesini belirli sebeplerle izah etmek mümkündür. 

Öncelikle bir yüzyılın, hatta binyılın sonu olması ve zamansal açıdan yeni bir çağın 

başlangıcını ifade ediyor olması itibariyle dikkate değerdir. Bunun tarihsel anlamda bir 

karşılığını bulmak da mümkündür. John Lucaks (2018, ss. 246-248) “Yirminci Yüzyılın 

sonu” isimli kitabında “modern dönemleri” imleyen son beş asırda çok büyük kırılma 

anlarının her bir yüzyılın “sonuna doğru” gerçekleştiğini tespit etmiştir: 

15. Yüzyılın sonunda Kolomb Amerika’yı keşfetmiş, Vasco de Gama Afrika’nın 

çevresinden dolanarak Hindistana’a varmıştı. Bu Avrupa yayılmasının değişen yönünü 

gösterdi. Dünya tarihinin “Akdeniz çağı” son bulmakta; Akdeniz’in beş bin yıldır süren 

tarihin başlıca sahnesi olma vasfı ortadan kalkmaktaydı. 1492’de İspanyollar 

yarımadadaki son Mağrip krallığını fethettiklerinde tarihte yeni bir sayfayı da aralamış 

oluyorlardı. Büyük Atlantik güçleri doğmaya başlamıştı. Atlantik kıyısındaki İspanya, 

Fransa ve sonrasında İngiltere gibi güçler yükseliyordu. Atlantik tarihin başlıca sahnesi 

olma imtiyazını Akdeniz’den almıştı. Yüzyılın sonu yeni bir çağı “müjdeliyordu”. 



21  

Tarihin aksını değiştiren bir olay 16. yüzyılın bitimine yine sadece 12 yıl kala vuku 

buluyordu. 1588’de İngilizler “yenilmez” denilen İspanyol Armadasını bozguna 

uğratmıştı. Bunun neticesinde, yine bir Atlantik kıyısı ülkesi olan Hollanda irtifa 

kazanmıştı. Fransa IV. Henry önderliğinde kıtanın ilk modern devleti oldu. Yakın 

geçmişin ihtişamlı gücü İspanyol krallığının uzun çöküşü başlıyordu. Ancak eşya 

boşluk kabul etmezdi. Boşalan yerleri yenileri dolduracak, güç odakları çok geçmeden 

el değiştirecekti. 

17. yüzyıla geldiğimizde yine sondan 12. Yılda büyük bir kırılma yaşanmıştı. 1688’de 

İngiltere’de “Görkemli Devrim” yaşanmış, dünyanın başka yerlerinde de taklit edilecek 

bir hükümet biçimi doğurmuştu. Anayasal monarşi “yeni trend” halini alıyordu. Ancak 

İngilizlerin çıkışı “yükselen bir güç” olarak bir tür meydan okuma niteliği taşıdığı için 

karşısındaki “yerleşik güç” tarafından “tehdit” olarak algılanacaktı. Atlantiğe egemen 

olmak için İngilizler ve Fransızlar kapışacaktı. Zayıflamış ve iflas etmiş durumdaki 

İspanyol krallığının mirasına konmak için uzun savaşlara girişildi. 1689’da Waterloo ile 

sona erecek savaşlar zinciri yaşandı. Büyük Petro o yıl Rus Çarı oldu. Rusya 1690’larda 

yükselmeye başladı. Osmanlı İmparatorluğu’nun Doğu Avrupa çıkarması başarısız 

olmuştu. İkinci Viyana Seferi (1683) yine tarihsel bir kırılma anıydı ve ne “tesadüftür” 

ki yine çağın sonuna rastlamıştı. 

18. yüzyılı sonundan sadece 11 yıl önce 1789’da Fransız Devrimi oldu. Aynı sırada 

George Washington, Newyork’ta Amerikan Bileşik Devletleri’nin ilk Başkanı 

seçilmişti. Dünya daha hızlı “dönüyor”, çağın sonlarına doğru, toplumlarda, devlet 

yönetiminde, sanat ve edebiyatta, fikir ve estetikte “avangard” gelişmeler baş 

gösteriyordu. 1790’lar “gerçek bir yüzyıl sonuydu”. Tam bir “fin-de-siecle” özelliği 

sergiliyordu. “İlerleme” ve “çürüme” el eleydi. Her yerde “avangard” ve “dekadan” 

görünümler iç içeydi. 

Bir asır sonra, 19. yüzyılın “fin-de-siecle’i” ise “antiburjuva, neo-aristokrat ve bohem-

seçkinciydi”. Her “dönemeç” bir sayfayı kapatırken yeni bir sayfayı aralıyordu. 20. 

Yüzyılın sonu 21. Yüzyıla ne bırakmıştı? sorusu bu açıdan anlam kazanıyordu. Yeni 

güçler doğuyor muydu? Egemen yerleşik gücün hegemonik konumu sarsılıyor muydu? 

Türkiye burada nerede duracaktı ve İslamcılar bu hususta hangi olanakları seçenek 

haline getirme yetisi sergileyeceklerdi? Çağın ruhu nasıl tanımlanabilirdi? Yükselen 



22  

kadim medeniyetler İslamcılık açısından neleri ilham ediyordu? 

Lucaks’ın vurguladığı gibi bütün bunlar “kronolojik rastlantılar” da olabilirdi. Tam 

yüzyıl uzunluğunda bir kurgunun modern çağla birlikte “icat edildiği” ve “human- 

made” olduğu da ortadaydı. Ancak yine de tarihsel evre bize bazı işaretler de 

sunmaktaydı. 

2000 yılını milat olarak kabul etmek sadece bir başlangıç belirlemek adınadır. Yeni 

yüzyılı küresel gelişmeler açısından Lucaks’ın önerdiği gibi pek tabi biçimde 1989 ile 

başlatmak, ya da 11 Eylül’ü yeni bir çağ için milat noktası kabul etmek de mümkündür. 

Bu bakış, araştırma dönemi olarak seçilen 21. Asra belirli bir esneklik de 

kazandırmaktadır. Bunun için, ilk baskılarını 90’lı yıllarda yapmış olan ancak etkilerini 

2000’lerde yoğunlaştıran bazı İslamcı metinler de bu tezin kapsamına alınmıştır. Tez 

çalışması açısından 21. Yüzyıl ifadesi bir “sayıya” işaret ettiği kadar bir “dönemece” de 

karşılık gelmektedir. Bu açıdan belirli bir esneme payı içermek durumundadır. 

İslamcı kabul edilebilecek düşünürlerin ve metinlerin mebzul miktardaki sayısı dikkate 

alındığında hepsini bir çalışma sınırları içine yerleştirmenin mümkün olmadığı açıktır. 

Bu sebeple belirli İslamcı isimler ve onların konuya ilişkin metinleri dikkate alınmıştır. 

Bu isimler seçilirken onların İslamcı düşünce içindeki “özgül ağırlıkları” dikkate 

alındığı gibi akademisyen-bilim adamı niteliklerinin de bir kriter olmasına karar 

verilmiştir. Çünkü, çağın yeni İslamcı profilini ağırlıklı olarak akademisyenlerin temsil 

ettikleri söylenebilir. Burada, diğer İslamcı düşünürlerin önemsenmemesi ya da ihmal 

edilmesi gibi bir durum söz konusu değildir. Yeni İslamcı profilin, İslamcılıkta “ana 

damarın” ya da “temsil gücü yüksek” isimlerin araştırılması neticesinde varılan sonuç 

akademisyen aydınların yeni İslamcı profili temsil ettikleri şeklindedir. Yeni İslamcı 

profilin akademisyen vasfına dikkat çeken bazı çalışmalar da bu tercihe kaynaklık teşkil 

etmektedir. Örneğin, “Müslüman aydınların formasyon kanalları olarak medrese, tekke 

ve mektebi İslâmi düşünüş tarzındaki değişimin tahliline yarayacak “ideal tipler olarak” 

kurgulayan Gencer (2015, s. 21) “metodolojik kolaylık” açısından “faaliyet tarihlerine 

göre çağdaş İslâm düşüncesini üç ana nesle ayırmaktadır: 1839-1922 medrese nesli, 

1923- 1980 tekke nesli, 1980- mektep nesli”. Gencer’in medrese nesli olarak tesmiye 

ettiği İslamcı profile Ali Bulaç (2014) “aydın-ulema” yakıştırması yapmaktadır. 

“Medrese ehli” ya da “aydın-ulema” olarak isimlendirilen profil; köklü ve sağlam bir 



23  

İslami ilimler formasyonu ile temayüz etmektedir. Bununla birlikte Arapça-Farsça 

metinlere ve Batıdaki tartışmalara nüfuz edebilecek kadar yabancı dil bildikleri de 

görülmektedir. 

Cumhuriyet döneminde, Soğuk savaş sonrası yıllara kadar uzanan “İkinci nesil” (Bulaç, 

2014) ya da “tekke ehli” (Gencer, 2015) şeklinde isimlendirilen İslamcı profil ise 

“alimden” ziyade “edibe” yakın bir nitelik arz etmektedir. Bu minvalde, Cumhuriyet 

dönemi İslamcılı profilinin alimden edibe doğru bir dönüşüm geçirdiği söylenebilir 

(Gencer, 2015). Cumhuriyet dönemi İslamcılığın kurucu isimleri arasında rahatlıkla 

zikredilebilecek Sezai Karakoç-Necip Fazıl Kısakürek-İsmet Özel- Rasim Özdenören 

gibi isimlerin şair olmaları bu açıdan calib-i dikkattir. 

Yeni nesil İslamcı aktörlerin bu açıdan mümeyyiz vasfını ortaya koymak gerekir. Tabi 

ki çok kalabalık bir kadro olmaları ortak bir tipolojiden kesin ve keskin bir biçimde söz 

etmeyi zorlaştırmaktadır. Bu dönemin İslamcı profilinin farklı şekillerde 

isimlendirildikleri görülmektedir: “Post-İslamcılar” (Bayat, 2016), “Üçüncü Nesil 

İslamcılar” (Bulaç, 2014), “Mektep Ehli İslamcılar” (Gencer, 2015) ya da “Yeni 

İslamcılar” gibi. İsimlendirme sorunu şimdilik bir taraf bırakıldığında, çalışmalarını 

ağırlıklı olarak 2000 sonrası yıllarda yoğunlaştıran İslamcı aydınların belirli bir özelliği 

dikkat çekmektedir. Bedri Gencer’in (2015) de yerinde tespitiyle “yeni nesil 

İslamcıların”, çoğunlukla 1950’li yıllarda doğan, akademisyen, Müslüman aydın tipini 

temsil ettiği söylenebilir. Böylece teze konu olan İslamcı düşünürlerin seçiminde 

“akademisyenlik” bir kriter olarak belirlenmiştir. Ele aldığımız isimler, Cumhuriyet 

Türkiyesinin resmi eğitim-öğretim çizgisini takip edrek akademisyen niteliği kazanmış 

ve formasyonlarını tamamlamış kişilerdir. Edebiyatçı kişiliğin İslamcılık açısından 

temsilci olma özelliği zayıflamıştır. Osmanlı’dan Cumhuriyete, alimden adibe kayan 

İslamcı profil, yeni çağ ile birlikte akademik bir özellik kazanmıştır. Bunun İslamcılığın 

diline ve muhtevasına neler kattığı ya da İslamcı düşünceden neleri eksilttiği sorusu da 

tez boyunca akılda tutulabilir. 

Bununla birlikte, “İslami endişe sahibi” akademisyen aydınlar arasından modern Batı 

uygarlığı eleştirilerinde kendine mahsus bir bakış açısına sahip olduğu düşünülen 

isimler seçilmiştir. Bu sayede modern Batı uygarlığının farklı açılardan nasıl göründüğü 

sunulmaya çalışılmıştır. İbrahim Kalın’ın “ontolojik bakış açısı”, Ahmet Davutoğlu’nun 



24  

“ben idraki” kavramı, Recep Şentürk’ün “kapalı toplum” mülahazaları, Tahsin 

Görgün’ün “muharif mirasçı” saptaması ya da Teoman Şaban Duralı’nın “İngiliz-

Yahudi terkibini” öne çıkaran okuma biçimi bu açıdan dikkat çekicidir. Bütün bu 

merceklerden bir panorama çıkarılmaya çalışılmıştır. Araştırma açısından isim ve 

metinlerin sınırlandırılmasındaki ölçütleri bu şekilde izah etmek mümkündür. 

  



25  

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

KAVRAMLAR 

Çalışma başlığını içeren kavramlara geçmeden önce soyut bir ifade olarak “kavramın” 

bizatihi kendisi hakkında, Reinhart Kosselleck’e (2020) yaslanarak bir takım 

çıkarımlara varmak yerinde olacaktır. Kosselleck’te kavramla (consept) kelime (word) 

arasında önemli bir fark söz konusudur. Kavram bir kelimeye bağlı olsa da ondan daha 

fazlasını ifade eder. Yalın biçimiyle bir kelimenin kavrama dönüşebilmesi için birden 

fazla anlamı içermesi gerekir. Bir kavram sadece dar anlamda tanımlanmış bir dilsel 

ifadeden (linguistic expression) ziyade epistemik alana (epistemic sphere) aittir. 

“Kavramın” tarihsel olarak geçirdiği dönüşümler ve sergilediği anlam çeşitliliği onu 

“kelimeden” ayırmaktadır. Burada önemli olan şey kavramın ifade ettiği anlamsal 

değişimlerin (semantic change) sosyal değişimlerin (social change) ayrılmaz parçası 

olmalarıdır. Kosselleck, kavramlardaki semantik kaymalar ile tarihsel-toplumsal 

değişmeler arasındaki illiyete dikkat çeker. Kavramlara dinamizm ve elastikiyet 

kazandıran şey siyasal-toplumsal gereksinimlerdir. Bu sebeple kavrama içkin olan 

“anlam” verili değil kuruludur. Her yeni koşulda yeniden üretilir; hatta icat edilir. 

Foucault’cu (2022) anlamda “dispositif” kavramını tam da burada devreye sokmak 

yerindedir: kavramlar, tarihsel bir anda “acil bir ihtiyaca” cevap vermektedir. Dispositif; 

bir kavramın “hakikatine” dair metafizik bir sabite/göstergeden ziyade onun iktidar 

mahfilleri tarafından hangi acil ihtiyaçlar doğrultusunda seferber edildiğine ilişkindir. 

Kosseleck’in kastettiği bağlamda, bir kelime (word) kavrama (consept) dönüşürken, 

söylem ile iktidarın kesiştiği alanlarda kristalize olmaktadır. Tarihsel ve toplumsal 

bağlamı içinde kavram, yeni ve farklı anlamlara gelecek çağrışımlar (connotation) 

yüklenir. Civilisation (uygarlık) ve Batı (the West) gösterenlerinin tek ve sabit bir 

anlama (signified) bağlı kalmadan, esnek ve elastik bir mahiyet arzetmesi, Laclaou’nun 

 



26  

empty signifier (boş gösteren) kavramını akla getirmektedir. Laclaou’nun post-yapısalcı 

söylem nazariyesinden kök alan empty signifier (boş gösteren) kavramı, gösteren 

(signifier/delil) ile gösterilen (signified/medlul) arasında sabit ve zorunlu bir irtibatın 

varlığını sorgulayan dilbilimsel (linguistics) teorilerden esinlenmiştir.  

Laclaou’nun (1996) bakış açısına göre, boş bir gösteren (empty signifier), ilgisiz hatta 

çelişkili temsilleri tek bir başlık altında toplar; dolayısıyla, anlamlara bir bütünlük 

havası verirken kimliklere üzerine inşa edilecekleri temelleri sağlar. Son tahlilde, çoklu 

anlamlara açık olan ve kendisini belirli bir anlama münhasır kılan okumaları ıskartaya 

çıkartan boş gösteren, zorunlu olarak anlam üzerindeki iktidar mücadelesinin sahnesine 

dönüşürken iktidar oyunun hegemonik koşullarını da tayin eder.  

Farklı anlam ve çağrışımlarla yüklenen Batı, İslamcılık ya da uygarlık gibi kavramlar 

‘discours savaşının’ terminolojik silahlarına dönüşmektedir. Batının oryantalist 

kurgusuna itiraz eden İslamcı duyarlığın da kendine göre bir Batı tanımı, tasavvuru ya 

da tahayyülü olması gayet tabidir. Batı egemenliği, birer boş gösteren olarak ele 

alabileceğimiz uygarlık ve Batı kavramlarını kendi hegemonik niyeti minvalinde inşa 

ederken, karşıt kutbunu da anlamlandırmadan var olamaz.  Batı metafiziğinin dayandığı 

ikili karşıtlıklar (Derrida, 2011) hiyerarşik bir mantık içinde hizalanır. 

Rayonel/irrasyonel, uygar/barbar, demokratik/despotik, özgür/köle vb gibi dikotomiler, 

Batı uygarlığını muhayyel bir Doğu imajından ayıran kıstasları sıralar. Ancak, 

Oryantalist söylemde tebellür eden Batının Doğu tasavvuru ne kadar hayali ise, Haamid 

Dabashi’nin (2023) vurguladığı gibi, muayyen gösterenlere sabitlenmiş olan Batı 

uygarlığı (the western civilisation) da bir o kadar muhayyeldir.  

İslamcıların modern Batı uygarlığına yönelik tasavvurları, bir yanıyla Batının Doğu ve 

İslam anlayışına bir reddiye niteliği taşırken, diğer taraftan Batının kendisini 

konumlandırdığı yere itiraz eder. İslamcılık bir tür karşıt diskur olarak mevzilenirken 

Batı eleştirisine süreğen bir dinamizm katacak terminolojik silahlarla donanır.  

Bu bölümde, uygarlık kavramına boca edilen gösterenler incelenecek; modern Batı (the 

West) kavramının semantik olarak nasıl icat edildiği gösterilmeye çalışılacaktır. Batının, 

kendi merkezi konumunu tahkim etmek için icat ettiği civilisation kavramının, Batı 

sömürgeciliğinin meşrulaştırcı araçlarından biri olarak dolanıma sokulduğu fikri 

savunulacaktır. Sömürgecilik ve/veya emperyal yayılmacılıktan payını alan Müslüman 



27  

dünyanın ise, ‘uygarlık saldırısı’ karşısında kendini ‘barbar’ konumunda bulduğu, buna 

itiraz ederek kendini yeniden inşa etmeye çalıştığı ileri sürülecektir.  

Osmanlının varlık savaşı içinde olduğu şartlarda, İslamcılar, Batının kendilerine biçtiği 

yere/role itiraz ederek öz kavramlarını yeniden üretmenin yollarını aramıştı. Batının 

‘civilisation’ kavramına karşı, ondan daha sahici ve daha hakiki olduğunu düşündükleri 

İslam medeniyeti kavramına müracaat edilecekti. Civilisation gibi İslam Medeniyeti 

kavramı da, tarihsel bir anda acil bir ihtiyaca cevap vermek için icat edilmişti. Ancak, 

Müslüman entelektüel muhayyilenin Batıya karşı bir tür nefsi müdafaa hareketi olduğu 

düşünüldüğünde, medeniyet kavramının icadı, Batının emperyalist egemenlik niyetini 

perdeleyen ideolojik kavramlarından farklı bir mahiyet arz etmektedir. Müslüman 

duyarlılık, ‘Batının silahı ile silahlanarak’ diskur savaşını yürütmektedir. İslamcılara 

göre, bu hak ve batıl savaşının yeni perdesidir.  

Tarihin belirli bir anında belirli bir yerde  (18. Yüzyıl Fransa’sında)   ortaya çıkan 

“kelimden” “kavrama” dönüşen “civilisation”, hangi “acil ihtiyaca” cevap vermek için 

icat edilmiştir? Bununla birlikte, civilisation’a Türkçe bir karşılık bulma girişimi neden 

19. Yüzyılda Sadık Rifat Paşa’yı beklemiştir? Ya da “Batı” (the west) kelimesi coğrafik 

bir yönü ifade ederken neden belirli bir uygarlık havzasına işaret edecek kavramsal 

forma bürünmüştür. Boş gösterneler olarak uygarlık ve Batı kavramları çeşitli ve hatta 

çelişkili anlamlarla bezenmiştir.  Bunların muhtasar bir şekilldede olsa geçirdikleri 

evreleri izlemenin; 21. Asırda İslamcıların medeniyet ve Batı kavramlarını nasıl 

algıladıklarını ortaya koyarken faydası olacaktır. Bu vesileyle mezkur kavramlara 

tarihsel bir perspektif, kavramsal bir arkeoloji sunmak konumuz açısından faydalı 

olacaktır. 

Civilisation gibi–“isation” sonekiyle üretilmiş olan isim formunda yeni kelime 

terkiplerinin kullanım sıklığı 18.yüzyıl öncesinde kayda değer bir yekun tutmamaktaydı. 

Fransız devrimine kadar bu türden (fertilisation, organisation, temporisation gibi birkaç 

istisna dışında) kelimelere pek rastlanmıyordu. Civilisation nosyonunun geç döneme 

rastlaması; toplum ve insana dair geleneksel anlayışın çözülmesiyle ilişkiliydi. İnsanın 

evrensel ve tedrici gelişiminin keşfedildiği iddia ediliyordu. Civilite kelimesinin hali 

hazırdaki statik yapısı yeni toplumların gelişmiş ahvalinin yönelimini ve sürekliliğini 

göstermeye kifayet etmiyordu. İnsanlığın eğitimle kat ettiği mesafe sonucunda edinmiş 



28  

olduğu bütün yeni kazanımları tazammun edecek daha dinamik bir kavrama ihtiyaç 

vardı. Civilisation bu ihtiyaca cevap verebilirdi (Benveniste, 1973, s. 292). 

Kavramın soy kütüğü ve “hangi anda” “hangi acil ihtiyaçlara” cevap verdiği sorusu 

etrafında düşünüldüğünde, medeniyet kavramının Osmanlı entelijansiyası beyninde 

ortaya çıktığı yıllar da dikkat çekiciydi. Sadık Rifat Paşa’nın medeniyet kavramını 

icadı, “…et” son ekiyle biten yeni kavramların da üretildiği yıllara rastlıyordu. Örneğin 

“hürriyet” kavramı bunların en meşhurlarındandı. Kelime 1840’larda tek tük kullanılsa 

da 1850’lerden sonra yaygın hale gelebilmişti. (Baykara, 2007, s. 55). Hürriyet, 

medeniyet gibi “et” son ekiyle biten yeni kavramlar Batı uygarlığı karşısında var olma 

savaşı veren bir toplumun entelektüel dağarcığındak i semantik kaymalara işaret 

etmekteydi.  

2.1. Uygarlık Kavramı 

Batı uygarlık havzasını ortak bir entelektüel zeminde toplayan bir düzine kavramdan 

söz etmek mümkündür. Civilisation kavramı işte bu müşterek mefhumların başında 

gelmektedir. (Benveniste 1971, s. 289). Tıpkı The West (Modern Batı) gibi Civilisation 

(uygarlık) kavramı da tarihseldir; dolayısıyla, inşai, kurgusal ve ideolojiktir. Kavramın 

semantik olarak ortaya çıkışı tarihin belirli bir anına rastlar. Bu açıdan doğup geliştiği 

coğrafyanın izlerini ve etkilerini ve egemenlik niyetini gizler. Civilisation kavramı 

Avrupa’nın kendini yeniden tanımlama ihtiyaçlarına, kolektif kimlik arayışlarına verilen 

cevaplardan biri olarak ele alınabilir. Uygarlık kavramının, The West (Batı) 

kavramından yaklaşık yarım asır kadar önce belirmesi ve sonrasında bu kavramla 

neredeyse müteradif hale gelmesi bu açıdan önemlidir. 

Fernand Brauel (2017, s. 31)  Uygarlıkların Grameri adlı eserinde “keşke mümkün 

olsaydı da, bir doğru parçasını, bir üçgeni, kimyasal bir cismi tanımladığımız gibi, 

uygarlık kelimesini de açık ve basit bir şekilde tanımlayabilseydik” diye yazar. “Kelime 

her halükarda ortaya çıkmıştır, çünkü ona ihtiyaç duyulmaktaydı” diye de ekler 

(Braudel, 2017, s. 32). Braudel, uygarlık ‘kavramının’ tarihsel bir anda birdenbire 

tezahür ederek acil ihtiyaçlara cevap vermeye yöneldiğini,  dolayısıyla ‘bir tür boş 

gösterene’ dönüştüğünü ileri sürerek, Kosseleck, Foucault ve Laclau ile aynı zeminde 

buluşmaktadır. Biz de, bu izleği takip ederek uygarlık kavramına yüklenen anlam 

çeşitliliğine odaklanacağız. Bunun için kavramın tarihsel semantik serencamına göz 



29  

atılmalıdır.  

Uygarlık kavramının Batı tarih sahnesinde arzı endam etmesi modern çağa rastlar 

(Benveniste, 1971, s. 292). Latince “civitas” kelimesinden türeyen, 13. Yüzyıla has civil 

(medeni) ve 14. Yüzyılda tebellür eden civility (medenilik) kavramları 18.yy ortalarında 

civilisation (uygarlık) kelimesine evrilmiştir. Civilisation kelimesinin kullanımından 

evvel polite (nezaket) ya da police (sivil-şehirli) kelimeleri kullanılmaktaydı. Ancak 

bunlar “Batının” geldiği yeni aşamada Avrupa taleplerini karşılamaktan uzaktı. Yani; 

dilin mevcut semantik imkanları Batının politik ihtiyaçlarını karşılamıyordu. 16. 

Yüzyılda fiil haliyle “civiliser” kavramı artık civilisation kavramının şafağının sökme 

anını müjdeliyordu. Civilisation hem bir tür yönelimi hem de sürekliliği ifade eden 

dinamik bir kavram olarak icat edildi. (Benveniste, 1971, s. 292). Her icat edilen 

kavram gibi civilisation da zamanla ‘boş gösterene’ dönüşecekti.  

Kavramın ilk defa ne zaman kullanıldığı hakkında iki farklı görüşe rastlamak 

mümkündür. Febvre’ye (1973, s. 222) göre, 1766 yılında M. Boulanger’in Antiquité 

Dévoilée Par Ses Usages eserinde uygarlıkkavramını yabanilerin bir kereye has bir 

şekilde medenileşmesi şeklinde katı ve stabil olarak değil dinamik bir süreç olarak ele 

alıyordu. “Uygarlıkbu metinde hem devingen bir oluşum vetiresini içeriyor hem de ilkel 

bir form olarak kodlanan yabaniliğin ileri aşaması olarak sunuluyordu”. Benveniste  

(1971, s. 290) ise kavramın Febvre’nin tahmin ettiğinden yaklaşık 10 yıl kadar önce 

Mirabeau tarafından kullanıldığını tespit etmişti. L’Ami Des Hommes Ou Traité De La 

Population eserinde Mirabeu Markisu Victor de Riquetti üç yerde civilisation 

kelimesini kullanmıştı. Mirabeau beşyüz sayfayı aşkın olan bu eserde uygarlığı sadece  

üç yerde kullanmıştı. Fizyokratların önemli temsilcilerinden birisi olan Mirabeau’nun 

kavramı kullandığı bağlam ve tarıma yaptığı vurgu bu açıdan dikkate değerdi. Eser hem 

iktisadi hem ahlaki amaçlar güdüyordu. Tarım, endüstri, ticaret, para, adalet, nezaket, 

görgü, lüks, güzel sanatlar, savaş gibi nosyonlar “sosyal” açıdan sorunsallaştırldı. 

Kavram toplumsallaşma (sociabilite) aracı olarak ele alınıyordu. Mirabeau’nun 

yaklaşımı demode olsa da, ve de uygarlık kavramına yüklenmek istenen tüm veçheleri 

içermese de, yaptığı şey epistemolojik bir katkıydı. Batı’ya kendi yeni pozisyonunu 

ben-merkezci olarak kuracağı son derece kullanışlı bir malzeme sunmuştu (Mazlish, 

2004, s. 7). Ona göre din insanlığın ilk ve en etkili terbiye-fren mekanizmasıydı. 

Kardeşliği sağlayan temel çimento olarak din kalplerimizi yumuşatan şeydi 



30  

(Starobinski, 1993, s. 2). Mirabeau; uygarlık kavramını, “Work and Money” başlıklı 

bölümde lüks ve açgözlülüğün karşıtı olarak ele aldı. Lüks ve israftaki artış beraberinde 

yoksulluk ve nüfusta erozyonu getireceği için insanları bu tarz kötü şeylerden 

alıkoyacak en önemli “fren” din olacaktı (Mazlish, 2004, s. 6). Toplumsal evrimin 

teolojik olmayan yeni bir yorumlanma biçimiydi söz konusu olan (Benveniste, 1973, s. 

292). 

Medenileştirme ve medeni (civiliser ve civilise) uzun süre kullanılmış olmasına rağmen, 

“civilisation” kavramının neden görece geç bir döneme rastladığı soru konusudur. 

Kavramın ilk kullanımı bugünkünden farklı bir içerik sunmaktaydı. Mahkeme 

içtihatlarında, “kriminal bir meselenin medeni olarak transfromasyonunu” imlemek için 

kullanılıyordu; yani adli bir göstergeydi. Ancak adli bir işlevsellik içerisinde 

anlamlandırılması çok da uzun sürmedi. Kavram bugün kullandığımız anlama yakın bir 

çerçeveye bürünecek evrimsel aşamalardan geçti. Uygarlığın  adli bir davayı medeni bir 

dava haline getirme anlamında bir hukuk nosyonu olarak zaten hali hazırdaki 

kullanımının bu süreci ertelediğini iddia etmek pek akla yatkın görünmemektedir. 

Çünkü kavram bir hukuk nosyonu olarak kullanılıyor ve insan ilişkilerine teşmil 

edilmiyordu (Bowden, 2009, s. 28). 

Civilisation kavramı bir kez kullanıldıktan sonra çok çabuk biçimde hüsnükabul gördü. 

Çünkü kendisinden evvel kullanılan farklı kavramları başarılı bir şekilde bir araya 

getiren yeni ve kapsamlı bir konsept sunuyordu. Bu yeni konsept; ekonomi, sanat, bilim, 

teknik, eğitim gibi alanlardaki “ileri” gelişmeleri tazammun edecek cinstendi. Bireyleri, 

ulusları ve insan türünü medenileştiren bir sürece referansla tanımlanıyor, bu sürecin 

bütün kümülatif sonuçlarına gönderme yapıyordu. Yaşam standardında gözlenen 

konfor artışını, mülkiyet haklarının genişleyen hukuki çerçevesini, kişisel tüketim 

alışkanlıklarında beliren yeni ve yaygın lüks göstergelerini, bilim ve sanattaki atılımları, 

ticaret ve endüstrileşmedeki gelişmeleri içerecek şekilde kullanıldı (Starobinski, 1993). 

Akacak kan damarda durmuyordu ve kavram bütün Avrupa’ya pıtrak gibi yayılıyordu. 

Bu arada Aydınlanma düşüncesi dönemin birçok nosyonu gibi uygarlık kavramını da 

kendi rengine boyadı. Uygarlığın teolojik bağlamı ve dini muhtevası seküler aklın 

mütecaviz saldırıları karşısında alaşağı edildi. İlerleme mitosuna eklemlenen uygarlık 

nosyonu, barbarlık ve yabanilik aşamalarını kat eden toplumların vardıkları ideal safha 

olarak yüceltildi (Mazlish, 2004, s. 8). 



31  

Sentetik ve bileşik bir konsept olarak uygarlık bireysel insan varoluşunun kendisi 

aracılığıyla ulaştığı medenileşme prosesini işaret ediyor; bununla birlikte bu sürecin 

kümülatif çıktısı olarak kodlanıyordu. Uygarlığın dinamik bir süreçteki belirli, hatta 

nihai bir aşamayı göstermesi açısından “ilerleme mitine” tekabül ediyordu. Doğadan 

kopma ve giderek ona hükmetme biçiminde tezahür eden gelişim çizgisi yabanilik 

aşamasını ardında bırakarak onu arkaik hale getiriyor, medenileşme konseptini bir 

“seviye sorunsalı” haline getiriyordu. Bununla birlikte ileri bir ayrım tartışması söz 

konusu edildi. Uygarlık bir olgu, ideal ve değer açısından ne ifade etmekteydi? Eğer 

nötral ve betimsel bir uygarlık tanımından söz edilecekse farklı insan gruplarının 

paylaştığı niceliksel ölçüm birimleriyle test edilebilmeliydi (spesifik olarak Antik 

Yunan veya modern Batı uygarlığı gibi). Normatif anlamıyla uygarlık  ise eksiklikten 

kemale, barbarlıktan uygarlığa geçiş demekti (Bowden, 2009, ss. 30- 31). 

Britanya’da kavramın ilk izlerine Fransa’daki kullanımından çok kısa bir süre sonra 

rastlamak mümkündü. Oxford English Dictionary sözlüğüne göre civilisation 

kelimesinin İngilizcede ilk görünümü 1772 yılına rastlıyordu. James Boswell’in Life of 

Johnson eserinde barbarlık kelimesinin zıttı olarak civility (nezaket) değil 

civilisation’un (uygarlık) tercih edildiği görülmektedir. (Bowden, 2009: 33). Bununla 

birlikte, kavrama Britanya özelinde revaç kazandıran isim İskoç aydınlanmacı 

düşünürlerinden Adam Ferguson’du. İlk baskısı 1767 yılı olan Essay on the History of 

Civil Society eserinde sadece sekiz yerde kullanılan uygarlık kelimesi, metin boyunca 

“uygarlık tarihi” anlamında kullanılmıştı. Bu ibarelerde aydınlanma düşüncesine içkin 

olan seküler forma sahip ahlaki-hümaniter arka fon kendisini hissettiriyordu. Kabalıktan 

nezakete ve daha rafine bir inceliğe doğru ilerleyen bir tarih anlayışı göze çarpıyordu. 

Fergosun’da uygarlık kelimesi hem bir süreç (process) hem de bir durum (condition) 

olarak ele alınmaktaydı (Bowden, 2009, s. 34). Ferguson’a (1996, s. 7) göre doğal 

ürünler çoğunlukla belirli aşamalar içerisinde şekillenmekteydi. “Bitkiler taze 

filizlerden başlayarak yetişkin formlarına ulaşmakta, hayvanlar da yavru aşamadan 

yetişkin aşamaya tedricen geçmektelerdi. Onlar hareket etmeye mecburdurlar ve güçleri 

oranında eylemde bulunma kapasiteleri vardı; eylemde bulundukları şey içinde sahip 

oldukları güç ve yetiler nispetinde sergiledikleri ilerlemeydi. Ferguson; “insan için bu 

durum herhangi bir hayvan için olandan daha fazla geçerlidir” diyerek, “sadece bireysel 

olarak bebeklikten erginliğe geçiş anlamında değil, insan türü olarak kabalıktan 



32  

uygarlığa geçiş” anlamında aynı doğa yasasının geçerli olduğunu iddia ediyordu. 

Ferguson uygarlık için hakiki bir kriter bulmayı amaçlıyor ve bu kriteri daha sonra 

kaleme aldığı Principles of Moral and Political Science eserinde netleştiriyordu. Ona 

göre uygarlığın alamet-i farikası bir kültür havzasının sosyo-politik açıdan örgütlenme 

seviyesiydi. Onu uygulayanlar tarafından korunmaları için belirli bir düzen gerekirdi. 

Kelime muhteva ve form itibariyle, yalnızca mülkiyet ve zilyetlik sahibi belirli bir 

servet sahibi devlet yapısını imlemiyor; hukuk ve siyasal düzenin toplum üzerindeki 

etkilerine ilişkin çizgiler de taşıyordu (Bowden, 2009, s. 32). 

Ferguson’un sunduğu çerçeve 19.yüzyıla gelindiğinde yeni yorumlara eklenerek 

kullanım sahasını genişletmeye devam etti. 1836 yılında “civilisation” serlevhalı bir 

çalışmada J.S. Mill kendisinden öncekiler gibi, uygarlığın  çift anlamlı doğasına işaret 

etmekteydi. Ona göre uygarlık, genel anlamda insanlığın tekamülü bazen de hususen 

muayyen türde bir ilerlemeyi tarif ediyordu (Jahn, 2005). Mill’in uygarlığı bir “olgu” 

olarak değil “ideal” olarak ele aldığı görülüyordu. Çünkü Mill’e göre uygarlık dar 

anlamda tekamül kavramının mukabili değil, barbarlık ya da kabalık kavramlarının 

mefhum-u muhalifi idi. Mill, uygarlık derken, bireysel bir durumdan değil “insanın ve 

toplumun en iyi karakterinden” söz ediyordu (Bowden, 2009, s. 34). Mill, uygarlık ile 

yabaniliği nüfusun kesafeti, mekanın niteliği ve üretimin ekonomik keyfiyeti üzerinden 

karşılaştırıyordu. Kent ve kasabalarda örgütlü bir biçimde bir arada yaşayan kalabalık 

nüfusları medeni olarak tanımlayan Mill, geniş coğrafyalarda dağınık olarak 

konumlanmış “bir avuç insanı” ise yabani olarak tarif ediyordu. Yabani; tarım, ticaret ve 

el yapımı sanatlardan mahrum olan demekti; medeni ise, tam da bunların kristalize 

oldukları yerlerde meskun olanları ifade etmekteydi. Medenilik; ekonomik rabıtalarla 

birbirine bağlı tam tekmil bir sosyal organizasyonu ifade ederken; yabanilik, savaş 

durumlarında bile kolektif olarak bütünleşemeyen gevşek ve amorf yığınlara referansla 

tanımlanıyordu. “Ortak bir amaç için bir araya gelen ve bu birliktelikten keyif alan 

toplumsal formasyonlar” medeni olarak tanımlandı (Levin, 2014). 

Uygarlık kavramı Batı’da progress (ilerleme) kavramı ile ayrılmaz bir bütün teşkil 

etmekteydi. Hatta öyle ki ilerleme inancının uygarlık idealinin mütemmim cüzü 

olduğunu söylemek bile mümkündü. İlerlemeci düşünürler, ilerlemenin yönü, ona eşlik 

eden değişimlerin hızı ve doğası konusunda farklı görüşler ileri sürseler de, üzerinde 

mutabık oldukları temel bazı kaziyeler söz konusuydu. Bunları üç temel başlık altında 



33  

ele almak mümkündü: 1) geleceğe yönelmiş ve belirli bir anlama sahip olan tarih 

anlayışı ve bunu temellendiren doğrusal (lineer) zaman kavramı 2) İnsanlık (hümanity) 

nosyonunun evrenselliği ve aynı yöne doğru evrim ideası 3) dünyanın değiştirilebilir (ve 

değiştirilmesi gerekli) bir yer olduğunu düşünen, insanı doğanın efendisi olarak 

konumlandıran ontolojik tasavvurdu (Benoist, 2008, ss. 7-8). 

Özellikle 16.yy ve sonrasında gerçekleştirilen bilim devrimi ve teknolojik atılımlar, aynı 

zamanda Yeni Dünyanın keşfi, Batılılarda sonsuz bir gelişim beklentisinin kapılarını 

aralamış, her şeyin daha da iyiye doğru gideceği konusunda naif bir safdillik yaratmıştı. 

İlerleme (progress) kavramını uzamsal değil de zamansal açından ilk defa kullanan 

Francis Bacon, insana, doğanın yasalarını bilerek onu kontrol altına alma rolü verdi. 

Benzer şekilde Rene Descartes, insanı doğanın sahibi ve efendisi olarak selamlarken, 

Galileo matematiksel bir dil içinde ele aldığı doğanın “dilsiz” ve “cansız” bir obje 

olduğuna inandı. Artık kozmosun “kendinde bir anlamı” yoktu; o, bilinip manipüle 

edilebilmek için bütün hurdalarına kadar sökülüp çıkarılan bir tür “makine” olarak 

telakki ediliyordu. Doğa, kendisini özneleştiren insanın mütecessis (meraklı) ve 

mütehakkim (baskıcı) hırslarla karşısına aldığı, üzerinde her tür işlemi test ettiği bir 

laboratuvar nesnesiydi. Aklı sayesinde insan sadece ve sadece kendine güvenmesi 

gerektiğini hissediyordu (Benoist, 2008, s. 9). 

Bilimsel ve teknik gelişmelerle birlikte ilerleme inancını tahkim eden bir diğer gelişme 

burjuvazinin belirli çıkarları temsil eden yeni bir sınıf olarak tarih sahnesindeki yerini 

almasıydı. Burjuvazinin mahalli krallıklar ile ulusal pazarları birleştirme tutkusu 

bilimdeki ilerlemelerle birlikte geleceğe yönelik naif ve iyimser beklentileri takviye etti. 

Burjuva için var olan “gerçek” şeyler ancak hesaplanabilir olmaları nispetinde kayda 

değer, ticari kıymetleri ölçüsünde muteberdi. Tüm bunları mücmel bir ifadeyle tarif 

eden George Sorel, ilerleme teorisini bir “ burjuva doktrini” olarak görmekte haksız 

sayılmazdı ( Benoist, 2008, s. 9). 

İnsan tekinin her zaman daha fazlasını bilebileceği ve her şeyin her zaman daha iyiye 

doğru gideceği düşüncesi adeta ilerleme fikrinin muhkem iki kaziyesi haline gelmişti. 

Zamanın akışına paralel olarak, bütün kıymetleriyle birlikte her bir sonraki aşama 

kendisinden önceki süreçleri eskiten, ıskartaya çıkaran “ileri sıçramalardı”. Çağdaş 

(modern) kelimesi ileri (progress) kavramının müteradifi halini aldı. Modern olana 



34  

yönelik güzellemeye geleneksel olana yönelik reddiye eşlik etmeye başladı. Gelenek 

(tradation) doğal olarak, aklın patikasında ayak bağı olarak görülüyordu. Mazi ile hali 

hazır arasındaki bütün mukayeseler ikincisinden yanaydı. Tarihin belirli bir seyir içinde 

belirli bir hedefe doğru ilerleyişi, içinde bulunulan anın gelecek öngörüsü açısından bir 

röper noktası olarak ele alınabileceği inancını doğurdu. İlerleme konsepti yenilik 

nosyonunu (novum) kelimenin tam karşılığıyla idolleştirdi. Bütün icatlar (inovasyon) 

yeni oldukları için “a priori iyi şeyler” olarak telakki edildi (Tsanoff, 1971). Yenilik 

tutkusu modernitenin takıntısı, tarihin muharrik unsuruydu. Sanat ve siyasette 

“avangarde” (öncü) olmak başlı başına bir değer ifade ediyordu ( Benoist, 2008, s. 10). 

İnsan sadece bitimsiz tutkuların ve sonu gelmez ihtiyaçların muhteris sahibi olarak 

değil, aynı zamanda sonsuz şekilde mükemmelleştirilebilir bir oyun hamuru olarak da 

görüldü. Yeni antropoloji, insanı tabula rasa, doğduğunda boş ve temiz bir sayfa olarak 

takdim ediyor; ona somut varoluşundan tamamen soyutlanmış bir “doğa” tahsis 

ediyordu. İnsanın, ister bireysel ister toplumsal olarak ele alınsın, çevre ve eğitim 

koşullarıyla şekillendirilebilir olduğuna inanılıyordu. İnsan doğayı karşısına alarak 

kendisini ondan özgürleştirerek “medenileşiyordu” (Benoist, 2008, s.11). Tam da bu 

noktada insanlık (humanity), ilerlemenin karşı konulmaz ve tersinemez gidişatını 

engelleyebilecek “önyargılardan”, “batıl inançlardan”, geçmişi sıklet merkezi olarak ele 

alan “nostaljik” tortularından kurtarılmalıydı (Bowden, 2009, s. 36). İlerleme teorisinin 

doğasında bulunan aşırı iyimserlik derhal insanı ve toplumu içerecek şekilde bütün 

alanlara yayıldı. Aklın mutlak hükümranlığı hem gelişmiş hem barışçıl bir toplumun 

şaşmaz teminatı olmalıydı. İlerleme düşüncesine içkin olan terör ve şiddet eğilimleri 

kristalize oldukça gerçekte olanın nerdeyse tam tersi sonuçlara müncer olduğu görüldü 

(Benoist, 2008, s. 11). 

Mademki insanlığın amacı ve de tarihin “telos’u ilerlemekti, o halde bu amaca karşı 

olanlar insanlığın dışına yerleştirilebilir, insanlık düşmanı olarak kodlanıp yok 

edilebilirdi (Bodley, 2014: 13). Bilim ve teknikteki gelişmelerle el ele yürüyen iyimser- 

naif ilerlemeci mantık, insanlığın moral açıdan da daha iyiye gideceği zannına sebep 

oldu. Aydınlanmanın çocukları, insanlığın sürgit daha da “aydınlanacağına” inanmakta, 

aklın sürekli olarak gelişeceğini savunmakta ve böylece insanlığın ahlaken de tekamül 

edeceğini ummaktaydı. Bir alandaki niteliksel sıçramalar başka alanlara da teşmil 

edilecek, aklın rehberliğinde manevi zenginlikler serpilecek, nihayetinde insanlık 



35  

madden ve manen kanatlanıp yükselecekti. Materyal ilerlemeler manevi ilerlemenin de 

harekete geçirici motoruydu (Nisbet, 1980, s. 5). 

Zamanla ilerleme düşüncesi kritik bir soruyla karşı karşıya geldi. Bu soru, ilerlemenin 

muayyen nihai bir aşamasının olup olmadığı sorusuydu. Bu son, ya mutlak bir yenilik 

ya da orijinal ve otantik bir durumun “üst sürümü” olarak ele alındı. Hegelci sentez, 

Marksçı ilkel komünizmin sınıfsız toplum tarafından restorasyonu iddiası ya da çok 

sonraları Francis Fukuyama tarafından tarihin sonunun “ilan edilmesi” hep bu ilerlemeci 

tarih anlayışının tezahürleriydi (Ahsan, 2002, s. 47). Uygarlık kavramı ilerleme 

nosyonuyla birlikte sosyal bilimlerin mantığını da oluşturuyordu. Hem toplumun hem 

uygarlığın yeni yeni uç vermeye başlayan sosyal bilim mantığı bağlamında organize 

edildikleri görülmekteydi. Bilindiği üzere, sosyal bilim kavramı insan-bilim (history of 

man) matrisinden meydana geldi. “Toplum” nosyonu, dinamik bir varlık olarak tanrısal 

olmayan insan tarafından oluşturulmuştu. Bu dönemde Batı insanı tek toplum 

olmadığını diğer toplumlar arasında herhangi bir toplum olduğunu beyan etse de toplum 

denen şeyi dinamik ve değişken bir fenomen olarak kavradı. Bu, bir toplumun insan aklı 

tarafından dönüştürülebileceği inancını içeriyordu (Mazlish, 2004, s. 11). İçtimai 

oluşumları değiştirebilme inancı sosyal bilimlerin inkişafına katkı yaptı. Arzulanan yöne 

doğru değişimin bilinçli ve rasyonel olarak ele alınabileceğini düşünmek sosyal 

bilimlerin üzerine basarak yükseleceği varlık zeminini oluşturdu. Sosyal (social) 

kelimesi, Fransız Devriminin şafağında, 1789 yılında Sieyès tarafından muhtemelen ilk 

defa kullanıma sokuluyordu. Yeni bağlam içinde, kamu, kamusal alan, kamusal 

düşünce, sosyal, sosyal sözleşme, sosyallik kavramları her yeri kapladı. Uygarlık 

kavramına muhtevasını ve nevzuhur formunu kazandıran epistemolojik bağlam 

şekkileniyordu. Bütün çaba; geleneksel yapıların çözülmesiyle teşekkül etmeye 

başlayan yeni sosyal bağları tanımlamaya matuftu (Mazlish, 2004, s. 12). Eski bağlar ve 

yapılar politik ve ekonomik değişimlerin tazyikiyle aşınıyor, insanları birbirine 

yapıştıran “sosyal” tutkallar eski kalıplarını kırarak kendilerini anlamlandırabilecek yeni 

bağlamlar kazanıyordu (Ristić & Marinković, 2016). 

Bilim devrimiyle birlikte hakim hale gelen Newton’cu paradigmanın temel kaziyeleri 

toplum ve uygarlık kavramlarını da kendi yörüngesine oturttu. Elektrik, enerji ve 

manyetizma gibi gizil güçlerin tabi oldukları çekim yasası, sosyal dünyanın anlaşılması 

için de bir kalkış noktası oluşturdu. İnsanları ahlaki-moral dünyada bir arada tutan 



36  

“sosyal çekim yasasının” ne olabileceği sorunu baş gösterdi. Böylece, yeni koşulların ve 

oluşumların yeni kalıplar içinde tanımlanma zorunluluğu “sosyal bilimleri” doğurdu. 

Uygarlık kavramının icadının bu tarihlere rastlaması tesadüf değildi (Mazlish, 2004, s. 

12). 

Civilisation kavramının tarihsel uğraklarda geçirdiği dönüşümler ve büründüğü yeni 

biçimler entelektüel perspektiflerlerin neticesiydi. Her ynei dönem yeni ihtiyaçlar 

doğuruyor; yeni bakış açıları tevlit ediyordu. Uygarlık kavramı, Batı uygarlığının hali 

pür melali ekseninde revize ediliyordu. Arnold Toynbee, İkinci Cihan Harbi sonrası 

konjonktürde kavramı Batı uygarlığı adına Britanya’nın endişelerini yansıtacak biçimde 

kullanmıştı. Toynbee; pesimistik bir tarih anlayışı geliştiriyordu. Yaklaşımları oldukça 

etik ve ruhsal örüntüler içeriyordu. Batının irtifa kaybeden konumu karşısında 

endişeliydi. Savaş sonrası, 1945 ertesinde, bu karamsar görüş süper güçler arasındaki 

ilişkilerin ortasında katmerlendi. Yine de Toynbee yıkımın önüne geçebilmek adına 

Uluslararası sistem önerilerini sürdürüyordu. 1948’de kaleme aldığı Uygarlık 

Yargılanıyor adlı eserde, 1930'larda Avrupa'da meydana gelen felaketler gelecekte 

önlenecekse, uluslararası sistemin yapısında üç büyük radikal dönüşümün aciliyeti 

vurgusunda bulundu: 1) Uluslararası Dünya hükümet sistemi kurmak 2) kapitalizm ve 

komünizm arasında ahenkli ve uyumlu bir ekonomik işbirliğini teşvik etmek 3) 

Uygarlığı tekrar din temelli inşa etmek (Rich, 2000, s. 344). Toybee, Batının seküler 

kültüründen yakınıyordu. Seküler kültürün Batıyı milliyetçilik “hastalığına" karşı 

koruyamayacak kadar zayıf bıraktığını düşündü. Soğuk savaşla birlikte, dikkati 

Sovyetlere yoğunlaşmıştı. Komünist meydan okuma, Batı değerlerini silmeye matuf bir 

teşebbüs olarak mülahaza edilmemeliydi. Bu meydan okuma, adeta Batıya kendi 

defolarını gösteren bir boy aynasıydı: “aslında tehdit dışardan değil kendi içimizden 

gelir, doğa üzerindeki teknolojik hakimiyetin artan baskısıyla da harlanır” derken bunu 

kastediyordu (Toynbee, 1948, s. 23). Soğuk savaşda yeni bir biçim kazanan Batı 

uygarlığı mantığını aşmaya yöneldi. Bir dünya devleti ve bir dünya toplumu hayal 

ediyordu. Bu dünya devleti Batının teknik ve etik değerlerini temsil edecekti. Batının 

teknolojik üstünlüğünü savunmaya devam etti. Kültürel olarak İslam, Uzakdoğu ve Hint 

dünyasının hiç de aşağı olmadığını düşünüyordu. Ona göre, Batının üstünlük alameti 

kültürel değil teknolojikti ( Rich, 2000, s. 345). 

Sonraki süreçte uygarlık kavramı özelinde iki önemli tez ortaya atıldı. Huntington’un 



37  

Medeniyetler Çatışması’ndan önce, 1963 yılında Le Monde Actuel, Histoire et 

Civilisation yayınlandı. (İngilizce ilk tercümesi 1985 yılında A History Of Civilization 

şeklindedir) Kitabın yazarı Braudel, Annales Fransız tarih yazımı okulunda kilit bir 

figürdü ve tarihsel araştırmayı ekonomik ve sosyal kaygıları da kapsayacak şekilde 

genişletmek istiyordu. A Study of History'de Toynbee’nin bu temaları yüzeysel olarak 

ele almasını eleştirdi ve uygarlık multi-disciplanry bir şekilde incelenebilecek ayrı 

toplumsal entiteler olarak görmeyi tercih etti. Braudel'e göre Toynbee’nin meydan 

okuma ve cevap teorisi (challange-response), farklı medeniyetlerin karşılaştığı çeşitli 

zorlukları hesaba katmakta işe yaramıyordu. Bütün toplumların bu kalıplar içerisinde 

uygarlıklara inkılap ettiklerini söylemek mümkün değildi. Örneğin, çölün ya da 

kutupların coğrafik “meydan okumaları” karşısında buralarda meskun olan toplumlar, 

altın veya doğal gazdan oluşan yer altı zenginliklerine rağmen uygarlığa yol açacak 

“cevaplar” üretememişlerdi. Toynbee’nin çalışmaları aynı zamanda bu toplumların 

oluşum sürecini vazıh bir biçimde ortaya koyamadığı gibi tarih öncesinin geniş 

alanlarını da ihmal ediyordu. Braudel’e göre, Toynbee uygarlıkların sosyal ve ekonomik 

temellerine büyük ölçüde ilgisizdi. Bu sebeple, Toynbee uygarlıkların kademeli 

evrimden ziyade mutasyon yoluyla ortaya çıktığını ileri sürmüştü. Braudel için 

yapılması gereken llk şey, tarihi basitleştirmekti. Bundan sonraki şey, sosyologların ve 

iktisatçıların sözcüğü kullandığı anlamda kurallar, yasalar, uygunluklar yapmak, tabiri 

caizse bir dizi ilgili model inşa etmekti. İnsanlar gibi uygarlıkların da tek ve kaçınılmaz 

bir kaderi vardı; uygarlıklar doğarlar, gelişirler ve ölürlerdi. (Rich, 2000, s. 346). 

Braudel, izleyen çalışmalarında, çağdaş Batı uygarlığının endüstriyel boyutlarına ve 

onun alışkanlık ve zevklerine odaklandı. Braudel'e göre "uygarlıkları" salt 

"kültürlerden" ayıran şey, şehirlerin varlığıydı; çünkü nihayetinde bir uygarlığın 

büyümesine ve gelişmesine katkıda bulunan şey kentsel yaşamın bizatihi kendisiydi. 

Uygarlıklar kırsal alanlarla kentler arasındaki mücadeleler ve gerilimler etrafında 

serpiliyordu. Bu gerilimler dünya ölçeğinde “üçüncü dünya” olarak isimlendirilen, 

Braudel’in “yabancı proleterya” demeyi tercih ettiği kültür havzalarına doğru 

genişliyordu. Batı dışı toplumların meydan okumaları Batı uygarlığının temellerini 

sarsıyordu. Bir dünya uygarlığının global ölçekte oluşup oluşmayacağını, medeniyetler 

arası eşitsizliklerin seyri belirleyecekti (Rich, 2000, s. 347). 

Braudel, 16. yüzyılda gelişen nevzuhur bir Akdeniz medeniyetinin sosyal, ekonomik, 



38  

coğrafi ve politik özelliklerini panoramik bir ölçekte inceledi. Medeniyetlerin hem 

kapsayıcı hem de dışlayıcı yönlerine işaret etti. Uygarlık bir kavram olarak yine 

yazarının perspektifine göre şekil almıştı. Tekrar belirli bir tarihsel anda belirli bir 

ihtiyaca cevap vermeyi amaçlayan bir tür “dispositife” dönüşmüştü. İkinci Cihan Harbi 

sırasında 16. yüzyıldaki Akdeniz’e, onun dünya ekonomisinin merkezi olduğu döneme 

odaklanan bir dünya tarihi yazdı. Braudel’in tarihi, 16. Yüzyılda dünya ekonomisinin 

merkezi Atantik’e kaydığı anda Akdeniz bölgesinin coğrafi ve iktisadi bütünlüğüne ışık 

tutuyordu. Barudel ise kendi tarih yazımında siyasi bir çabanın peşindeydi. Harbin 

birbirine düşürdüğü Avrupa’yı yükselmekte olan Atlantik gücü karşısında birleşmeye 

çağırıyordu (İslamoğlu, 2022). Toynbee’nin Helenizm ve Hıristiyanlık çerçevesindeki 

mülahazalarının Batı uygarlığının karakteristik özünü açıklamaya yetmediğini ileri 

sürdü. Braudel; etnograf Marcel Mauss’un çalışmalarından etkilendiğini söyleyerek 

uygarlıkların dinamik kapasitesilerine ve kendilerini yeni biçimlere dönüştürebilme 

yetilerine olan inancını Mauss’a borçlu olduğunu itiraf etti. Ayrıca Braudel, 

uygarlıkların büyük ekonomik ve sosyal istihalelere rağmen yaşamlarını sürdürebilme 

becerilerine de hayranlık duyuyordu. Böylece, profesyonel tarihçilerin çözmesi gereken 

görev olan uygarlık tarihinin doğasına içkin tamamlayıcı bir değişim ve süreklilikler 

sürecini gözlemledi (Rich, 2000, s. 346). Literatüre hakim olan tevatür, bir tür 

“Whiggish tarihçiliği” etrafında gelişen, Batı'nın ya da daha özel olarak Avrupa 

uygarlığının zaferini; özgürlük, devrim ve karşı-devrim ilkelerine dayanarak açıklama 

biçimiydi Bu, Braudel'in anlatmak istediği hikayenin de ana eksenini oluşturmaktaydı. 

Bu nedenle, Avrupalı olmayan uygarlıkların yükseliş ve düşüşlerine eğilmesine rağmen 

Brauedel, Toynbee gibi, temelde Avrupa merkezli bir dünya tarihi görüşünden sarfı 

nazar edebilmiş değildi ( Rich, 2000, s. 348). 

Samuel Huntington (2021) Medeniyetler Çatışması ve Düzeninin Yeniden Kurulması 

eserinde soğuk savaşın sona ermesiyle birlikte devletler arasındaki çatışma ya da 

ittifaklara sebep olan şeyin siyasi ideolojiler değil kimlikler ve kültürler olduğunu 

ortaya attı. Böylece bütün dünya, uygarlık havzalarına göre kategorize edilmeliydi. 

Uygarlık, en geniş kültürel varlığı ifade ediyordu. Toplumların kendilerini diğerlerinden 

ayırmak için ihtiyaç duydukları en yüksek aidiyet modunu ve kültürel kimliği temsil 

ediyordu. Uygarlık, hem dil, din, tarih, gelenekler, kurumlar gibi nesnel, hem de bir 

toplumun kendi benlik tanımına dayanak oluşturan öznel yapıları ifade ediyordu. 



39  

Huntington hali hazırda yedi ya da sekiz medeniyetin varlığından söz etse de, sadece 

Çin, Japon, Hindu, Müslüman ve Batı uygarlıklarını kayda değer buluyordu. Örneğin 

Braudel’in aksine Afrika’yı müstakil bir medeniyet olarak görmüyor diğer 

medeniyetlere eklemliyordu. Latin Amerika uygarlığını ise bazen Batı uygarlığının geri 

kalmış formu olarak bazen de onu tehdit eden bir varlık olarak görüyordu. En büyük 

tehdit ise gerileyen Batıya karşı yükselişte olan Müslüman ve Çin uygarlıklarından 

gelecekti. Huntington’a göre, Batının kendi kültürel üstünlüğünü sürdürme çabası ile 

bunu sürdürebilme yeteneği arasındaki uyumsuzluk dikkat çekiciydi. Batı dışı 

medeniyetler öz güven kazandıkça ve güçlerini artırdıkça Batı kültürü çekiciliğini 

yitiriyordu. Batı dışı medeniyetler içinde azınlıkların Batı değerlerini savunması söz 

konusu olsa da, hakim eğilim Batı değerlerine karşı şüphecilikten yanadır. Batının 

evrensel olduğunu iddia ettiği değerler Batı dışı medeniyetler için Batılı emperyalist 

değerler anlamı taşıyordu. 

Uygarlık kavramı yine teorisyeninin bakış açısına göre şekillenmiş, Batı’nın tarihsel 

ihtiyaçlarına cevap vermeye yönelmişti. Braudel; Atlantik’e karşı Akdeniz’i karşı bir 

hat olarak uygarlık formunda kurgularken (İslamoğlu, 2022); Huntington; ABD’deki 

demokratların bakış açısını yansıtırcasına Batı Avrupa ile Amerika’yı dünyanın geri 

kalan kısmına karşı birleşik bir cephe şeklinde kurguluyordu. Kelimenin (word) 

sınırlarını aşan bir kavram (concept) olarak tebellür eden uygarlık (civilisation), tarihsel 

bir anda acil ihtiyaçlara cevap verecek şekilde “dispositif” bir mahiyet arz etmekteydi. 

Bütün bu açıklamalardan sonra, uygarlığın dinamik ve esnek bir kavram olduğu 

söylenebilir. Uygarlık konsepti, modern Batı uygarlığının kendi biricikliğini, 

“üstünlüğünü” ve Batı-dışı toplumlardan farkını göstermek için başvurduğu 

enstrümanlardan biri olarak okunabilir. Uygarlık kavramı etrafında şekillenen bu 

üstünlük iddiası ilericilik, rasyonalite gibi değerlerle de sentezlenerek geliştiriliyordu. 

Batının kavram düzeyinde ortaya attığı bu tartışmanın bir karşı cevap üretmesi 

kaçınılmazdı. Batı-dışı toplumlarda ve İslam dünyasının merkezini oluşturan Osmanlı 

entelijansiyasında da uygarlık kavramına ilişkin teorik-felsefik soruşturmlar baş 

gösterdi. Bunların izini sürmek ve araştırmanın ana konusunu teşkil eden yeni nesil 

İslamcıların modern Batıyı uygarlık kavramı üzerinden nasıl kritik ettiklerini 

görebilmek için bir tarihsel arkaplan sunmak gerekir. İslamcılar uygarlık, İslam 

medeniyeti ve modern Batı uygarlığını ele alırken bütün bu tartışmalara aşina 



40  

olduklarını göstermektedirler. İlgili bölümde ele alınacak değerlendirmelere tarihsel 

kavramsal bir derinlik katmak için kavramın Müslüman Osmanlı aydınlarının 

gündemine nasıl girdiğine kısaca göz atmak faydalı olacaktır. 

2.2.  Medeniyet Meselesinin Osmanlı-Türkiye Aydınının Gündemine Girişi 

Uygarlık fikri önce Fransa’da doğsa da çok geçmeden ülke sınırlarını aşarak Avrupa’ya 

yayılan bir cereyana dönüştü. Kavram Fransız-İngiliz emperyal vizyonunu karşılayacak 

bir çerçevede şekillenirken Osmanlı aydınlarının da kayıtsız kalamayacakları bir 

cazibeye kavuştu (Diker, 2015, s. 61). 19. Yüzyıl Osmanlı-Türk aydınının en fazla 

ilgilendiği kavramlardan bir haline geldi. Kavramın, Osmanlının dağılmasını önleyecek, 

ona yeni bir atılım sağlayacak enerjiyi içeren bir muhtevaya sahip olduğu sanılıyordu. 

Medenileşerek ülke “zelil halinden” kurtulacak ve tekrar ayağa kalkacaktı. Ümit edilen 

şey buydu (Baykara, 2007, s. 75). 

Yeni bir medeniyet şuuru için incelenecek, ayıklanacak ve hesaplaşılacak model 

modern Batı uygarlığıydı. O yıllarda, Fransa ve İngiltere uygarlığın timsali gibi 

görülüyor; maddi ve teknik ilerlemelerin onları yenilmez hale getirdiği düşünülüyordu. 

Uygarlık, muasır güçlerin ulaştıkları yüksek seviye anlamına geliyordu. Avrupa’nın 

doğusu da buna ayak uydurmaya çalışıyordu. Müslüman Osmanlı’nın bundan yüz 

çevirmesi şartlar mucibince pek de mümkün görünmüyordu. Mustafa Reşid Paşa gibiler 

bu özleme cevap vermek adına, Osmanlı’yı tekrar kudretli ve satvetli yıllarına 

döndürecek “bir sihirli reçete” arayışı içindeydiler. Her ne kadar Osmanlı devlet ricali 

içinde Mustafa Reşid Paşa uygarlığın  İngiliz; Ali Fuat Paşalar ise Fransız versiyonunu 

benimseseler de sonuç itibariyle Batı Avrupa bir uygarlık adresi olarak model alınması 

söz konusuydu (Baykara, 2007: 76). Muhakkak olan bir şey vardı ki, uygarlık, şu veya 

bu şekilde, Avrupa ve/veya Batı demekti (Baykara, 2007, s.  91). 

Kavramın Osmanlı Müslüman aydınının nazarını celp etmesi belirli tarihsel olaylarla 

çakışıyordu. Osmanlı-Türk toplumunun 1828-29 Yunan savaşı ile bu kavramı duyar 

hale gelmesi bu bakımdan tesadüf değildi. Avrupa; Osmanlı-Yunan askeri savaşını 

uluslararası kamuoyuna “uygar-barbar savaşı” şeklinde lanse eder olmuştu. Uygarlık 

ideolojik-politik bir silaha dönüşüyor, silahın kabzasını elinde tutan Batı uygarlığı 

namlusunu Osmanlıya çeviriyordu. Avrupa, Yunan bağımsızlığını “uygarlık” adına 

girişilmiş kahramanca bir mücadele olarak selamlarken, İmparatorluğun mukavemetini 



41  

barbarlıkla eş tutuyordu. Akabinde, Fransa’nın Cezayir’i işgali ve hemen sonrasındaki 

Kavalalı Mehmed Ali Paşa isyanı civilisation nosyonunu Osmanlı siyasetçilerinin 

kafasında iyice belirgin hale getirmişti (Baykara, 2007, ss. 88-89). Batı karşısında 

kaybedilen her mevzi yeni bir soruyu beraberinde getiriyordu. Ve her kayıp “eksiklik 

duygusunu” tahkim ediyordu. Batı’ya üstünlüğünü veren sihirli formül “civilisation” 

olarak ifade ettikleri kurumsal zihinsel yapı mıydı? Bir çıkış ya da necat (kurtuluş) 

arayışı civilisation’a zorunlu müracaat ile sonuçlandı. 

İmparatorluk açısından belki de en trajik olanı, Kavalalı Mehmed Paşa’nın isyanıydı. 

Paşa, Osmanlı ordusunu birkaç defa mağlup ederek Kütahya sınırına dek dayanmıştı. 

Bu durum, Osmanlı Devlet ricali için olduğu kadar dünya devletleri için de dikkat çeken 

bir hadiseydi. Müesses nizam açısından mesele Boğazların, yani payitahtın, 

kontrolünün kimde olacağı ile ilgiliydi. Osmanlı devleti Mısır’a karşı Avrupa 

devletlerinin yardımına muhtaç hale gelmişti. Tabiri caizse denize düşen yılana 

sarılmıştı. Dış destek bulabilme adına devamlı elçiler gönderiliyordu. Bu elçilerin 

başında gelen Mustafa Reşid Paşa’nın İstanbul’a gönderdiği yazılarda Fransızca bir 

kelime dikkat çekiyordu. Paşa Osmanlı aydını için yeni olan bu kelimeyi, henüz Türkçe 

karşılığı olmadığından okunuşuyla yazmıştı: sivilizasyon (Baykara, 2007, s. 69). 

Kavram Paşa tarafında “terbiye-yi nas ve icra-yı nizamat” anlamında kullanılmıştı 

(Meriç, 2020, s.  83). “Nezaket ve düzeni hakim kılma çabası manasını işaret eden bir 

tanımdı”. Görünüşte yeni bir kelime bulma çabası olarak ele alınabilecek bu durum, 

esasen Türkiye’nin batılılaşma tarihi açısından önemli bir merhaleyi temsil ediyordu. 

“Batılılaşmaya ilişkin düşünce ve girişimlere genel bir meşruiyet sağlamak” 

amaçlanıyordu. Sivilisation kullanışlı bir araç olabilirdi (Vatandaş, 2023, s. 71). Dikkat 

çekici olan husus şuydu ki; sivilizayson sonradan kendisine yüklenecek olan “teknik- 

ilmi-sinai” anlamları henüz içermiyordu. Konsepteki anlam kayması 19. Yüzyılın 

devamında gelişen siyasi olayların neticesiydi (Baykara, 2007, s. 73). Denildiği gibi 

kelimeden (word) kavrama (konsept) geçiş acil ihtiyaçlara müteallikti. Medeniyetin 

teknik özellikleri ne kadar sonra içerdiğini tespit etmek kolay olmasa da 1890’lardan 

sonra teknik, ilmi ve sinai anlamları ihtiva eden bir boyut kazandığı görülüyordu. 

Uygarlık ise 1940’larda teklif edilmişti (Baykara, 2007, s. 54). Kavram tarihsel 

ihtiyaçlara cevap verecek biçimde elastikiyet kazanmıştı. Medeniyet; yenilenme 

mecburiyeti karşısında başvurulan zaruri bir istikametti. 



42  

Civilisation, Batı toplumunun 18. Yüzyılın sonlarına doğru ulaştığı maddi ve kültürel 

seviyeyi imliyordu. Batı Avrupa, özellikle Fransa, bir yandan Hıristiyanlık, diğer 

yandan Grek-Roma mirasının teknik olanaklarla kaynaşmış şeklini civilisation olarak 

tanımlamıştı. Yıkılış vetiresini idrak eden Osmanlı ise Avrupa’nın bu ihtişamlı 

yükselişini kendi aleyhine olmak üzere özellikle 1830’larda iyiden iyiye hissetmeye 

başlamıştı. Kavram 1834’te sivilizasyon olarak dilimize girse de; çok geçmeden yerini 

medeniyet konseptine bıraktı (Baykara, 2007, s, 79). Bu kısa süreli gidişatı değiştiren 

Sadık Rıfat Paşa, medeniyet kelimesini civilisation’un birebir karşılığı olarak kullanarak 

batılılaşma sürecinde önemli bir aşamaya damga vurdu (Vatandaş, 2023, s. 75). Yeni 

kavram bilhassa Tanzimat sonrası yenileşme hareketlerinin tamamlayıcı parçası gibiydi. 

Yenileşme hareketinin mimarı Mustafa Reşid Paşa’nın Şinasi tarafından “medeniyet 

resulü” diye taltif ve tazim edilmesi bu açıdan tesadüf olmasa gerekti (Baykara, 2007, s. 

79). 

Mustafa Reşid Paşa’nın doğrudan Fransızca telaffuzu ile kullandığı “sivilizasyon” 

kelimesine nasıl bir tercüme verileceği henüz netleşmemişken “temeddün” kelimesi bir 

ara kullanılsa da medeniyet karşısında tutunamamıştı. .Aslında civilisation’u 

karşılıyacak en uygun kelime belki de “hazariyet” idi. İbni Haldun dağarcığına ait bu 

kavram umran’ın iki yaşam tarzından birini ifade etmekteydi. Ancak ilginç bir gelişme 

yaşanmıştı; Padişah İkinci Mahmud hazariyet kelimesine sıcak bakmıyordu. Bunun 

entelektüel bir tercih olmadığı belliydi. Bir devlet şuuru söz konusuydu. “Sadelik” ile 

“iktifa eden” kendi halinde sıradan insanların “hazariyetin” etkisiyle ihtişam ve süse 

kapılabileceklerini ön görmekteydi. Bu tam da İbn-i Haldun’un bu mefhuma yüklediği 

anlama tekabül etmekteydi. Civilisation’a en uygun tercüme olan “hazariyet” İbni 

Halduncu tedaileri sebebiyle, yani ihtiyaçtan fazlasını imleyen, israf ve ihtişamı 

çağrıştıran muhtevasıyla (Uludağ, 2014) sansüre uğramıştı. Bir tek Şemseddin Sami 

civilisation’a bir tercüme verme gayretiyle hazariyeti medeniyet ve temeddünle birlikte 

kullanıyordu (Baykara, 2007, s. 53). 

Civilisition’dan medeniyete doğru giden kavramsal serencam, 19. Yüzyılın son 

çeyreğinde yeni bir isimlendirmenin doğuşuna şahitlik edecekti. Daha önce görülmeyen 

bir şeydi bu: “İslam medeniyeti” kavramı da nihayet tedavüle girivermişti. İslam ve 

medeniyet kelimelerini bir araya getiren kişi 1879 yılında Medeniyet-i İslamiye 

serlevhalı kitabıyla Şemseddin Sami oldu. Bu terkip, medeniyet kavramının Müslüman 



43  

aydınlar nezdinde olumlu çağrışımları olduğunu gösteriyordu. Tarihsel olarak, 

medeniyet sadece Avrupalılara münhasır bir şey değildi. Bir Çin, Hint medeniyeti 

olduğu gibi bir İslam medeniyeti de tarihsel bir vakıaydı (Vatandaş, 2023, s. 135). İslam 

medeniyeti fikri İslamcılar arasında çabucak teveccüh gördü. Batı uygarlığına karşı 

İslam medeniyeti fikri revaç kazanmıştı. Bu noktadan sonra üzerine düşünülecek şey 

“siyasi bir rejim” ya da “dini bir yapından” ziyade bir “İslam medeniyetinin” imkanları 

üzerineydi (Sunar, 2021, s. 32). Ancak bir sorun vardı; hem Avrupalı hem de Osmanlı 

aydınları “İslam medeniyeti” kavramını kullanırken süregelen bir olgudan 

bahsetmiyorlardı. Söz konusu edilen şey; yıkılmış, son bulmuş bir medeniyetti 

(Vatandaş, 2023, ss.  140-141). “Yıkılmış”, “bitmiş”, “tarih olmuş” bir şey üzerine 

konuşmanın, düşünmenin ne anlamı vardı? İslamcılar ile diğerlerini ayıran şey işbu 

medeniyetin Avrupa medeniyeti karşısında hala yaşama şansı olup olmadığı 

hususundaydı. Cellalettin Vatandaş’ın tabiriyle söyleyecek olursak “Mutlak Batılılaşma 

taraftarları ile kısmi Batılılaşma taraftarları” karşı karşıyaydı. 

Ahmet Ağaoğlu (2013) “Üç Medeniyet” eserinde Batı, İslam ve Buda uygarlıklarını ele 

alıyordu. Ona göre, İslam ve Buda medeniyetleri barutunu tüketmiş; uygarlığın Batıda 

vücut bulan yeni maddi ve kültürel seviyesi karşısında demode olmuşlardı. Tabiri 

caizse, Batı uygarlığı geleneksel-kadim bütün medeniyetlerin defterini dürmüştü. 

Ülkenin; hali hazırda sahip olduğu zihniyet, gelenek ve kurumları ile çağdaş uygarlık 

seviyesine ulaşması mümkün değildi. Batı uygarlığı maddi ve manevi bütün veçheleri 

ile galipti; ve galip olanın yegane taklit mercii olması eşyanın hakikati mucibinceydi. 

İslam medeniyeti köhnemiş kurumları ve tarihin akışına ayak uyduramayan tortulaşmış 

zihniyetiyle, yani bütün yan ve yönleriyle, “ilerlemenin” önünde ayak bağıydı. Yaşayan 

tek ve gerçek uygarlık Batı uygarlığı olduğuna göre vakit kaybetmeden bu uygarlık 

dairesine girilmeliydi. Benzer yaklaşımı Abdullah Cevdet de sürdürüyordu. “Avrupa 

uygarlığını” olduğu gibi iktibas etmenin, mevcut olumsuz gidişattan kurtulmanın tek 

yolu olduğunu savunuyordu. Avrupa uygarlığı maddi ve kültürel yönleriyle bir bütündü. 

Cevdet’e göre, kısmi batılılaşmanın sadra şifa bir tarafı yoktu (Vatandaş, 2023, s. 96); 

Avrupa uygarlığı “gülüyle dikeniyle isticnas” edilmeliydi (Vatandaş, 2023, s.  166). 

İslamcılar ise Batı uygarlığına karşı seçici bir yaklaşımı benimsiyor, Celalettin 

Vatandaş’ın (2023) tabiriyle “kısmi Batılılaşmayı” savunuyorlardı. Bir İslam 

medeniyeti vardı ve küllerinden doğmaması için hiçbir sebep yoktu. Bunun için yeni bir 



44  

atılıma ihtiyaç vardı. Eksik olan neydi? İslamcılar kendi inançlarından ve manevi 

niteliklerinden şüphe duymadıkları için Batı uygarlığından iktibas edilecek şeyler 

konusunda dikkatliydi. İslamcılar medeniyete bir çerçeve kavram olarak olumlu 

anlamlar atfediyor, bununla daha ziyade İslam medeniyetini kastediyorlardı (Doğan, 

2021, s. 216). Kendi tarihsel tecrübelerini isimlendirme ihtiyacı içine girdiklerinde ve 

kendi mazilerini istikballerine ışık tutacak bir imkan olarak gördüklerinden medeniyet 

kavramına sarılmışlardı. Batı’dan farklarını temayüz ettirme, kendi kültürel 

farklılıklarını açığa çıkarma ihtiyacı İslam medeniyeti nosyonunu Batı uygarlığı 

kavramı karşısında seçenek haline getirmişti (Arslan, 2017, s. 275). İslam medeniyetinin 

Batı uygarlığını yakalayıp geçmesini arzuluyorlardı. O halde Batı uygarlığına asıl 

üstünlüğünü veren şey neydi sorusu anlam kazanıyordu.  

19. yüzyılın sonlarına doğru medeniyet teknik ve ilmi anlamlar atfedilen bir kavrama 

dönüştü (Baykara, 2007, s. 54). Batı’ya üstünlüğünü kazandıran şeyin askeri; askeri 

üstünlüğün ise bilim-teknik kaynaklı olduğunu gözlemleyen Müslüman aydınlar, evvela 

ve bilhassa teknolojik-maddi üstünlüğün nasıl elde edilebileceği ile ilgili hal çareleri 

aramışlardı. Batının silahıyla silahlanmak, Müminin yitik malı olan hikmeti araması, 

“i’dad-ı kuvvet” ayeti gibi İslami ilke ve düsturlar ışığında hareket eden Müslüman 

aydınlar Batı’dan alınacak maddi ve hukuki kazanımları İslami bir bünyeye aşılamak 

istemişlerdi. Batının maddi gücü ile İslam ahlakını terkip etmeyi amaçlayan bu görüş 

bütün İslam toplumlarındaki İslamcılık hareketlerine rengini veren “mekanik- eklektik” 

bir yaklaşımdı. Müslüman aydınlar evvela Batı’ya üstünlüğünü veren şeyi anlamaya 

çalışmışlardı (Gencer, 2012). 

Batı uygarlığının üniter kavramlarına karşı “Müslüman direnişinin siyasi teorisi olarak” 

medeniyet kavramını öne süren Cemaleddin Efgani ve Muhammed Abduh gibi 

Müslüman aydınlar, İslam ümmetinin farklı ulus devletler altında yaşayabileceklerini ön 

görerek onları ulusal farklılıklarına rağmen bir arada tutabilecek bağa odaklanmışlardı 

(Sunar, 2021, s. 30). Bu bağlamda, medeniyet; ümmet birliğinin yeni muhtemel zemini 

olarak anlam kazanmıştı (Aydın, 2021, s.  182). Aynı zamanda, Batı karşısında İslam 

dünyasına onurlu bir yer edindirme amacına matuf olarak “Batının silahıyla 

silahlanmak” formülünü stratejik bir tercihe dönüştürmüşlerdi. Ancak Müslüman 

aydınlar Batının maddi kazanımlarına ve hukuka dayalı sosyal-siyasal nizamına 

hayranlık duyarlarken, aynı zamanda onun bir “küfür diyarı” olduğunu da 



45  

unutmuyorlardı. Batı hem “kan döken bir emperyal canavar” hem “medeniyetin hukuk 

düzeninin yeni adresi” konumundaydı. 19. Yüzyılda hemen hemen bütün Müslüman 

aydınlar, atıf yaptıkları “i’dad-ı kuvvet” ayetini düşmanla aynı silahları kullanarak 

savaşmak şeklinde anlamlandırıyordu (Gencer, 2012b, ss. 21-22). Çünkü medeniyet 

inşası da cihat gibi bir tür “direniş formuydu” (Aydın, 2021, s. 175). Medeniyet ufkuna 

sahip olmak, Batı’ya karşı mukavemette “bir siper edinmekti” (Dibashi, 2001). 

Medeniyet Batı sömürgeci söylemine karşı Müslümanların kullanabilecekleri bir tür 

karşıt-silah olarak işlevselleştirildi (Yenigün, 2021, s. 233). Bununla birlikte; Müslüman 

aydınlar medeniyeti millileştirmek istiyorlardı. İslami bir muhteva medeniyet 

konseptinin içini dolduracaktı. Batı’dan nelerin alınması gerektiği muhasebe 

ediliyordu. Mazi “ayıklanarak” muhafaza edilmeli, yeni olan “seçilerek” 

kabullenmeliydi. Gökalp’in kültür medeniyet ayrımının ilk taslağı böylece şekillenmiş 

oluyordu (Meriç, 2020, s.  84). 

İfade edildiği gibi, medeniyet bir tür “direniş formuydu”; direniş için düşmanın sahip 

olduğu temel silaha, yani bilim ve teknolojik üstünlüğe, sahip olmak icap ediyordu. Bu 

açından Batı teknolojisinin kültürel bağlamından koparılarak tartışılması ve medeniyetin 

tekniğe irca edilmesi düşmana “acil bir cevap verme” telaşından kaynaklamıştı (Gencer, 

2012b, ss. 21-22). Çünkü, tarihsel bağlam Batı’nın teknolojik ya da ilmi kaynaklarının 

dönüştürülmesi ya da eleştirilmesinden ziyade savunulmasını gerektiriyordu (Habti, 

2021, s. 334). Zamanla, Batı’nın sahip olduğu ilmi ve teknolojik imkanlar Batı dışı 

toplumlara da yar olacaktı. Bu da uygarlık ve Batı uygarlığı olgularına yeni 

perspektifler kazandıracaktı. 21. Yüzyıl ise bambaşka bir konjonktüre sahne oluyor. 

Yeni nesil İslamcıların karşısında yenilmez bir Batı yoktu; bilakis Asya ile birlikte 

Türkiye de yükseliyordu. Budurum Batı uygarlığı illüzyonuna son verebilmiş miydi? 

Müslüman aydının muhayyilesinde Batı uygarlığı yeniden sigaya çekilecekti. 

Gösterilmeye çalışıldığı üzere uygarlık fenomeni bir kelimeden daha fazalasını imlediği 

için tek ve genelgeçer bir tanıma sahip değildir. Kosseleck’in world-concept ayrımı bu 

açıdan işlevseldir. Uygarlık kavramı tarihsel süreçte Batı uygarlığının egemenlik 

sorunun bir parçası olarak yeniden icat edilmiştir. Anlam dinamik, esnek, kurgusal ve 

inşaidir. İnşa edilen ve kurgulanan bir kavramın Batı-dışı ve İslam toplumlarında da bir 

karşılık bulması kaçınılmazdır. Osmanlı-Türkiye aydının gündemine girişine ışık 

tutarak bu karşılığın hatları tespit edilmeye çalışılmıştır. Ve sürekli olarak yeniden 



46  

tanımlanan uygarlık kavramının yeni nesil İslamcılar için neler ifade ettiğine de ilgili 

bölümde değinilecektir. Uygarlık kavramının Batı olmadan ele alınması ise pek 

mümkün görünmemektedir. Uygarlığın Batı ile eş anlamlı kullananlar da Batı 

uygarlığını nakıs görenler de uygarlık kavramı ile Batı konseptini bir arada düşünmeye 

çalışmışlardır. Çalışmamız da modern Batıyı uygarlık formu çerçevesinde ele almaya 

çalıştığı için Batı kavramının da serencamına göz atmak gerekir. Şimdi, Batı kavramının   

semantik tarihisel arkaplanı sunulmaya çalışılacaktır. 

2.3. Batı Kavramı 

Bir şeyin iyi ya da sağlıklı olup olmadığını değerlendirmeden evvel bu şeyin ne olduğu 

tanımlanmalıdır. Bir ülkenin, AB gibi bir tür kurumsallaşmış siyasi varlığın veya 

NAFTA gibi bir ticaret bölgesinin aksine, Batı, sabit sınırları veya tartışılmaz yasal 

statüsü olan bir varlık değildir. Açık coğrafik ve siyasi sınırlarla belirlenmiş bir şey 

olmaktan “daha fazlasını” ifade ediyor olmak Batı’nın siyasi ve felsefi tanımları 

konusunda çeşitliliğe yol açmıştır. (Ryan, 2009). 

Evvela ve bilhassa vurgulanması gereken şey kavramın anlamının kullanıcısı tarafından 

belirlendiği gerçeğidir. Kavramı kimin hangi amaçla kullandığı önemlidir. Batı 

uygarlığı, bazılarının arzuladığı, bazılarının ise kaçındığı her türden özelliğin karşılığı 

olarak kullanılagelmiştir (Mcneill, 1997,  s. 513). Bu özelliklerin Batıya atfedilmesi –ya 

da hasredilmesi- karşımıza iki şekilde çıkmaktadır. Bazı düşünürler Batı deneyimini bir 

tür “mucize” (Jones, 2003) olarak lanse ederken, bazıları da Batı’nın “karanlık yüzüne” 

(Mignolo, 2011) dikkat çekmişlerdir. 

Montesquieu, “despotik Asya” karşısında “özgür Avrupa” nosyonunu bayraklaştırarak 

kendisinden sonrakilere “Avrupa-merkezci” bakışın yapıtaşlarını miras bırakmıştı 

(Sullivan, 2021). Montesquieu’nun ayak izlerini takip eden Hegel, tarihi devindiren esas 

faktörün özgürlük arayışı olduğunu ileri sürerek, “tanrının yeryüzündeki yürüyüşü” 

olarak gördüğü Prusya devletini, özgürlük düşüncesi ve praksisinin tahakkuk ettiği nihai 

aşama olarak ilan ediyordu (Mueller, 1963). Hegel’de Doğu toplumları, Pers’ten 

başlayarak genellikle tarih dışı ve despotikti. “Özgürlüğü içselleştirmiş olan klasik Batı” 

ile bunu anlamayan “despotik Doğu” arasındaki kullanılagelen karşıtlık, yirminci 

yüzyılda filozof Isıah Berlin tarafından “iki özgürlük” kavramsallaştırmasında yankı 

bulurken (Çapan, 2015), sonraları Fukuyama’da (2023) tarihin sonunu “müjdeleyen” 



47  

bir niteliğe dönüşecekti. 

Özgürlük kavramıyla birlikte modernliğin nişaneleri arasında zikredilen rasyonelite ve 

bürokratik örgütlenme gibi kavramlar da benzer kaderi paylaşmışlardır. Max Weber 

patrimonyal olarak adlandırdığı Doğulu idare biçimleri karşısında Batı’yı (Occident) 

rasyonel düşünce ve örgütlenmenin yegane karargahı olarak görmüştü (Turner, 2019). 

Weber için “Batı” sorgusuz sualsiz kabul edilen “tarih ötesi” bir varlıktı. Bu “Batı”, 

kapitalizmin yükselişiyle birlikte çeşitli yaşam alanlarında etkisini hissettiren, Batıya 

has rasyonalite biçimleri geliştirmişti. Bununla birlikte Weber, Batı rasyonalitesinin 

gelişiminin “biyolojik kalıtım” tarafından genetik olarak açıklanabileceği eğilimine 

kadar ileri gitmişti (Winter, 2020). 

Weber “farklı rasyonalite biçimlerinin” “farklı biyolojik kalıtımlardan” kaynaklandığını 

ihsas ederken, Levy-Bruhl da Batılı düşünme tarzının (mode of thinking) Batıya mahsus 

“zihinsel işleyiş”ten (mental functioning) kaynaklandığını iddia ediyordu. Batılı olana 

atfedilen “müstesnalığın” örneklerini Marx’ta da görmek mümkündü. Marx; Avrupa’da 

serpilip gelişen Burjuvaziyi, sınıfsal çelişkileri açısından yayılım ateşinin nişangahına 

oturtsa da, tarihin en yaratıcı/ilerici/devrimci sınıfı olarak görmekteydi. Ve burjuvazi 

Batı toplumlarının tarihsel toplumsal gerçekliğiydi (Schumpeter, 2022). 

Farklı felsefik anlayışlara sahip düşünürleri birbirine bağlayan eğilimi saptamak önem 

kazanmaktadır. Bunlar teleolojik ve poetik düşüncelerdir. Batılı düşünürlerin çoğu, 

dünyayı basitçe tanımlamakla kalmayarak, daha iyi bir dünya hedefine doğru eğilim 

gösteren teleolojik yorumlar geliştirmişlerdir. (Ryan, 2019). 21. Yüzyılda da, bu tarz 

tanımların sürdürüldüğünü söylemek mümkündür. Huntington (2004) Batı uygarlığını, 

“Anglo-Protestan” olarak adlandırdığı kültüre içkin olan “bireycilik ve iş ahlakının”, 

“moralizm ve Reform ahlakının” vücut bulmuş hali olarak tarif ederken, Nemo (2005,  

s.  3) “her halükarda yaklaşık olarak, anayasal devlet, demokrasi, entelektüel özgürlük, 

eleştirel akıl, bilim ve özel mülkiyet ilkesine dayanan liberal ekonomi” aracılığıyla 

tanımlamıştır. Bu tarz örnekleri çoğaltmak mümkündür. Ancak Batı’nın, pozitif olduğu 

kadar negatif değerlerin çağrışımıyla yüklü olduğu da gerçektir. Çoğunu pesimistlerin 

oluşturduğu Batılı filozoflara göre; muayyen bir medeniyet-kültür ya da zihniyet dizgesi 

olarak Batı uygarlığı; yozlaşmanın (Rousseau, 2004), çürümenin (Burckhardt), ruhunu 

kaybetmiş kültürlerin (Spengler, 1997), maneviyatsızlığın (Toynbee, 2016), kiliseleşen 



48  

aklın (Horkheimer ve Adorno, 2010), tek boyutlu insanın (Marcuse, 2016), teknolojik 

kuşatılmışlığın (Ellul, 2003), sömürgeciliğin (Franz Fanon,   2016) tanrının ölümünün 

(Nietzche,  2021), hatta insanın ölümünün (Foucault,  2004) karargahıdır. 

Batı’nın temsil ettiği değerler Batı’nın nerede başlayıp nerede bittiğine ilişkin “sınırları” 

da tartışma haline getirir. Batı’nın basitçe “ne olmadığıyla” ve özellikle de geleneksel 

hasımlarına olan düşmanlığıyla tanımlanması tarihsel bir gerçekliktir. Kurgulanan 

“öteki” kavramı, Batı nosyonuna odaklanmaya ve onu kristalize etmeye her zaman 

yardımcı olmuştur (Ryan, 2009). Batı uygarlığının  neredeyse tüm tanımlarının, bazen 

Almanya’yı, bazen Polonya’yı, ve çoğu zaman Rusya ve Balkanları dışarda bıraktığı 

görülmektedir. Öyleyse sınır neresi olacaktır? Ortodoks kilisesinin başladığı yer mi? 

Ren nehri mi? Balkanlar mı yoksa Ural dağları mı? (McNeill, 1997, s. 514). Batı; kendi 

iç politik bölünmelerinden daha derin bir çekirdek birliğe sahip midir? Batı’yı tek bir 

blok olarak Çin, Hindistan, Müslüman dünyası ya da Afrika’dan, hatta Ortodoks Doğu 

Avrupası, Rusya ve İsrail’den farklı olarak tanımlamayı mümkün kılan ortak 

özelliklerden söz edilebilir mi? Eğer Batı belirli evrensel değer ve ilkelerle 

tanımlanacak olursa coğrafya ötesi bir mahiyet kesp etmiş olacak mıdır? Japonya gibi 

modernleşme tecrübeleri, müstakil ve Oryantal görünümler olarak mı yoksa Batılı 

değerlerin Doğulu mümesilleri olarak mı addedilecektir? (Nemo, 2004, s. 3) 

Yirminci yüzyılın ilk çeyreğinde Oswald Spengler (1918) Batı uygarlığından söz 

ederken bilhassa Avrupa ve Amerikalıları kastetmiş, Rusya’yı bu uygarlığın dışında 

tutmuştur. Aynı yaklaşımı 20. yüzyılın sonuna doğru Huntington’da da görmek 

mümkündür. Ekonomist Bill Emmot (2022) ise Batı’yı Avrupa ve Kuzey Amerika ile 

birlikte Japonya Ve Güney Kore’yi de içeren, liberal demokrasi ile kapitalist ekonomiyi 

birleştiren çok daha geniş bir bağlamda tanımlamıştır. “Batı kavramı insanlığın geri 

kalanını dışladığı ölçüde tehlikeli ve yanlış bir modeldir. Batı’yı insanlık bütünü içinde 

konumlandırmak gerekir” diyen McNeill (1997, s. 524) ile aynı zeminde 

buluşmuşlardır. McNeill için Batı, önce İberya, Fransa, Britanya İskandinavya ve 

Kuzey Amerika olmak üzere Atlantik kıyılarını kapsayan; zamanla Batı Avusturalya 

Yeni Zelenda ve Avrupa’nın diğer deniz aşırı ülkelerini de içerecek şekilde genişleyen 

bir entitedir. Böylece Batı belirli bir coğrafyaya değil de belirli bir uygarlık tarzına atıfla 

tanımlanmıştır. Bununla birlikte sadece Avrupa soyunun yaşadığı ulusları değil, aynı 

zamanda Batı kurumlarını, tekniğini ve değerlerini özümsemiş Batılı olmayan ulusları 



49  

da içeren bir kavram olarak tanımlanabilir hale gelmştir. Bu durumda McNeill’e (1997, 

s. 514) göre Japonya’yı da Modern Batı uygarlığının bir parçası olarak görmek pek ala 

mümkündür. 

Yine Batı’nın ne olduğu sorusu karşımıza çıkmaktadır. Üzerine konuşulan bir araştırma 

nesnesi-konusu olarak Batı (the West) tarihsel arka plan içinde şekillenmiş belirli bir 

coğrafyaya özgü kültürel bir özgelik midir, yoksa belirli bir model olarak takip 

edildiğinde “coğrafya ve tarih ötesi” niteliğiyle klonlanabilir bir zihniyet biçimi midir? 

McNeill ve Emmot gibilerinin Asya toplumları olan Japonya ve Güney Kore’yi Batı 

hattının içinde görmesi Batı’nın tanımına ilişkin esnekliğe örnektir. Batının trans- 

coğrafik ve değer temelli tarifinin buna olanak sağladığı söylenebilir. Batı’yı “bir tür 

fikir ve/veya muhayyel bir cemaat; entelektüel-kültürel bir yapı, bir idealler 

koleksiyonu” (Ryan,  2009). olarak tanımlayanların Batı kavramına dinamik ve elastik 

bir boyut kazandırdıkları görülmektedir. Batı kavramı yukarıdaki biçimiyle 

tanımlandığında Japonya ve Güney Kore’yi de içeren bir boyut kazanmış olur. Bununla 

birlikte Jasque Martins (2016) gibi Japonya’yı modern ama Batılı olmayan, sui generis 

bir kültür olarak değerlendirenler de vardır. Bu tür yaklaşımlarda Batı, sadece 

Japonya’ya modernliğin rengini sunan bir katalizör mesabesindedir. Japon tipi 

modernleşmenin biçimi Batılı olsa da, özü yine de Japonya’ya has kaldığı için Japonları 

Batı’nın Asyatik bir klonu olarak görmek uygun değildir. Yani; Japonya ve Güney Kore 

Avrupa ile benzer özellikler gösterip, Batının insan hakları demokrasi ve oturmuş 

parlamenter sistemleriyle uyumlu gözükseler de, onları Batı’dan ayıran köklü kültürel 

ve entelektüel ayrımlar söz konusudur. Bunlar modern ama Batılı olmayan Asyalı 

toplumlardır. 

Yukarıdaki tanımlardan anlaşılacağı üzere Batı’nın temsil ettiği değerlerin iyi şeyler mi 

kötü şeyler mi oldukları ve bu değerleri başarılı bir şekilde içselleştirmiş toplumların 

Batılı sayılıp sayılmayacakları sorularının tek bir cevabı bulunmamaktadır. Bu yorum 

çeşitliliğini aşmanın yöntemlerinden biri, Batı kavramını tarihsel bir zemine oturtmak 

ve de hangi koşullar içinde biçimlendiğini göstermektir. Batı (the West) kavramının 

kendini kurarken karşıtını nasıl yarattığını araştırmak da böylece önem kazanacaktır. 

Bundan sonra, muhtasar bir şekilde, Batı kavramının “insanları harekete geçirmek için 

konuşlandırılmış bir silaha, duygusal bir gücü kullanmak için başvurulan ve ulusal 



50  

kimlikleri desteklemek için faydalanılan bir çağrıya” (Bavaj, 2011, s. 2) nasıl 

dönüştürüldüğüne değinilecektir. Tarihsel olarak bir kavramın arkeolojisine 

yoğunlaşmak, 21. Yüzyılda Batı kavramının hala bir anlamı olup olmadığına ve bunun 

Asya güçleri karşısında nasıl yeniden kurgulandığı sorularına da açı kazandırmış 

olacaktır. 21. yüzyılda İslamcıların üzerine zihin terletip kalem oynattıkları Batı 

kavramı, belirli aşamalardan sonra üretilmiş, tamamlanmış statik bir forma kavuşmuş 

bir şey midir? 

Bavaj’ın (2011, s. 2) da vurguladığı gibi, Batı (the West) kavramı ancak çok yakın 

zamanda incelenmeye başlamıştır. Bir takım araştırmalar Batı’nın kavramsal kökenleri 

ve değişen anlamlarına ışık tutmuş olsalar da, kavramın birçok boyutu hala 

karanlıktadır. Batı uygarlığı ya da batıcılık gibi kavramlara yönelik çalışmalar yaygın 

olsa da, münhasıran Batı (the West) kavramına ilişkin olanların sayısı azdır. Batı’yı 

belirli bir coğrafik yer olarak tanımlayan görüşler kusurlu, ulusal sınırları aşacak 

semantik çalışmalar ise yetersizdir. 

Bugün sıklıkla kullanılan “the West” kavramının belirli bir coğrafik yönden sosyo-

politik bir kimliğe evrilmesi zamanla ve koşullarla ilgilidir. Öncelikle Batı denildiğinde 

bugün akla gelen ülkelerin oluşturduğu kolektif birliklerin ve aidiyet biçimlerinin 

tarihsel süreç içerinde anlamları ve sınırları değişkenlik göstermiştir. 19. Yüzyılla 

birlikte biçimlenmeye başlayan Batı (the West) kavramının inşasına giden sürecin ara 

durakları vardır. Öncelikle Christendom ve Europe kavramlarının The West kavramına 

takaddüm ettiğini (önceledeiğini) söylemek gerekir (Bajav & Steber,  2015). 

Soren Kierkegaard; Attacks on Christendom (1968) eserinde Christianity (Hıristiyanlık) 

ile Christendom (Hıristiyan alemi) kavramlarını birbirinden ayırır. Christianity muayyen 

bir inanca gönderme yaparken, Christendom inancın kurumsallaşmış formunu ifade 

eder. Hem yasal kilise kuruluşlarına hem de bunların yarattığı kültüre atıfla tanımlanan 

Christendom, aynı inancı paylaşan Hıristiyan dünyasına ortaçağ boyunca kolektif bir 

kimlik kazandırmıştır. Malcolm Muggeridge’e göre (1980), Christianty (Hıristiyanlık) 

İsa’nın, Christendom ise Hıristiyanlığı kabul eden ilk Roma İmparatoru olan 

Constantine’in buluşudur. Douglas John Hall da (2002) benzer şekilde Christendom ile 

“Constantinianism” kavramlarını eş anlamlı kullanır. Erken Roma döneminden itibaren 

Hristiyanlığın Doğu Akdeniz’den Afrika’ya yayılması ile birlikte coğrafik-kültürel 



51  

farklar Hristiyanlık yorumuna yeni boyutlar kazandırmıştır. Hıristiyanlık içi mezhepler 

kendi yorum ve pratikleri ile temayüz etmişlerdir. Bunun sonucunda Hıristiyan dünyası, 

Roma şehrinin etrafında örgütlenen “Latin Hıristiyanlığı” ve Konstantinapol etrafında 

teşekkül eden “Greek Hıristiyanlığı” şeklinde ikiye ayrılmıştır. Bugünkü karşılığıyla 

Batı dünyası, 11-13. Yüzyıllar arasında şekillenen işte bu Latin Hristiyanlığından (Latin 

Christendom) neşet etmiştir (Chazan, 2006: s. 5). Hem Avrupa (Europe), hem Batı (the 

West) kavramlarının atası olan Christendom (Hıristiyan Alemi) kavramı, daha 

sonraları, kısmen Doğu’dan ve Güney’den gelen Türk Müslüman tehdidine karşı bir 

“bariyer” olarak tanımlanmıştır (Karlsson, 2006). 

1453’te, Müslümanlar Konstantinapolis’i İstanbul’a çevirerek Bizans’ın varlığına son 

verince Christendom’un Hıristiyanlar için ifade ettiği kolektif kimlik bilincinde 

aşınmalar olmuştur. 1517’de Luther meşhur 95 tezini yayınlayınca bu sefer Latin 

Hıristiyanlığı ikiye bölünmüştür. Bu gelişmeler neticesinde Christendom terimi tarihi 

yükünü taşıyamamış ve yeni yüklemler kazanmaya başlamıştır (Lau, 2017,  s. 17). Latin 

Hıristiyanlığının ikiye bölünmesiyle, Latin Avrupa’nın o zamana dek tek kolektif 

kimliğini oluşturan Hıristiyanlık yerini seküler anlayışa terk etmiştir. Bu gelişmeler 

mekan tasavvurunda farklılaşmaya yol açarak semantik kaymalara neden olmuştur. 

Latin Avrupa’nın yeni laik kolektif kimliği olarak “Avrupa” (Europe) kendi başına 

“Hıristiyan Alemi’nin” (Christendom) yerini almaya başlamıştır (Lau, 2017,  s. 19). 

Yeni bir kavram, yeni bir bağlamla neşet etmiştir. 

18. yüzyıla gelindiğinde modern anlamda bilimin (modern science) ortaya çıkmasıyla 

birlikte Christendom kavramının yerini almaya başlayan Europe kavramı, bu sefer 

uygarlık (civilisation) kavramı ile müteradif hale gelmiştir. Fransız filozoflar tarafından 

dünyanın geri kalanının yetersizliklerine nispetle “ileri” ve “medeni” olanın merkezi 

olarak kodlanmıştır (Lau, 2017, s. 20). “İleri” ve “medeni” olan Avrupa’nın zihinsel 

haritasında, mezkur yüzyıla ait ansiklopedilerden anlaşılacağı üzere, Doğu-Batı 

ikililiğinden ziyade Kuzey-Güney ayrımı söz konusudur. Jean Baptiste Dubos gibi iklim 

teorisi savunucularına göre Avrupa, hükümet kurumlarını biçimlendiren farklı şartlar 

sebebiyle Kuzey-Güney şeklinde sınıflandırılmalıdır (Struck, 2015, s. 46). Böylece; 

Christendom kavramı Reformasyon sonucu yerini zamanla Avrupa kavramına bırakmış, 

Avrupa kavramı da 18. Yüzyılın sonlarına kadar Kuzey-Güney şeklinde tarif ve tasnif 

edilmiştir. Aktüel kullanımıyla Batı’nın (the West) sosyo-politik bir kimlik olarak 



52  

tebellür etmesi için ise 19. Yüzyılı beklemek gerekmiştir. 

“The West/Modern Batı” kavramı bugünkü çağrışımlarıyla 19. Yüzyılda şekillenmiştir 

(Ryan, 2009). Sosyo politik bir olgu olarak Napolyon sonrası dönemin ürünüdür. 

Siyasal düşüncenin genel olarak mekansallaştığı ve 1780 ile 1830 arasında gerçekleşen 

küresel zihinsel haritaların yeniden yapılandırıldığı bir arka plana sahiptir. Kavram 

özellikle 1820-1850 arası dönemde şekillenmiş, gelecek nesillerin kullanacakları 

anlamın çerçevesini üretmiştir (Bajav & Steber, 2015). 

Soyut anlamda, bir grup ülkeye, bir uygarlığa veya bir yaşam biçimine atıfla 

kullanılmaya başlanan kavramın dolaşıma girmesi, tarihsel deneyimlerin 

kaydedilmesine, işlenmesine ve ifade edilmesine yardımcı olmuştur. Mekanı 

homojenleştirmiş, karmaşıklığı azaltmış ve belirli bir yönelim yaratmıştır. Kavram, 

dünyanın diğer bölgelerinden özenle yalıtılmış ve çok iyi tanımlanmış bir alanın 

geçmişine, bugününe ve geleceğine atıfta bulunarak dinamik bir anlam kazanmıştır. 

Gelişmelerin giderek hızlandığı bir zeminde Batı kavramı zamansallaştırılarak geleceği 

imleyen bir konsepte dönüştürülmüştür. Bununla birlikte Batının zihinlere bir çırpıda 

çarpan çağrışımları olarak ilerleme ve modernlik kavramları Batı kavramı ile neredeyse 

eş anlama gelecek şekilde kullanılmıştır (Bajav & Steber: 2015). 

19. Yüzyıl’da, ABD; Avrupa güçlerine karşı koyabilen istikrarlı bir ulus olarak sahne 

almaya başlayınca, bu zamana kadar aydınlanma ve devrimler çağı aracılığı ile temsil 

dilen değerler, çeşitli ulusal anayasalarda ifade edilen net bir siyasi çerçeve içinde 

kristalize olmuştur. Elbette siyasi bir fikir olarak Batı’nın özelliklerinin çoğu bu 

dönemden önceye dayanıyordu. Demokrasiyi Yunanlılara kadar uzatmak mümkündü, 

bununla birlikte, özgürlük düşüncesi bir siyasi fikir olarak Roma kültüründe mevcuttu. 

Ancak yalnızca 19. Yüzyılda tam anlamıyla bir araya gelerek gerçekten tanımlanabilir 

bir bütün oluşturmuşlardır. Bu açıdan, yukarıda söylendiği gibi, Batı (the West) 

konsepti; “Hıristiyan Alemi” (Christendom) ve “Avrupa” (Europe) ifadeleriden daha 

fazlasını ifade etmektedir (Ryan, 2019). Batı (the West) kavramı aynı zamanda kendi 

mefhum-u muhalifini de üretmiştir. 

19. yüzyıl Avrupası’nda Batı’nın köklerinin ve evriminin izini sürmek için doğuya 

bakmak zorunludur. Rusya; Batı’yı doğuran anlamın karşı kutbu ya da negatifi olarak 

telakki eden bir bakış da söz konusudur. Batı Avrupalıların Rusya’yı doğuda 



53  

konumlandırması 1840’lardan sonradır. Hegel’in 1820’lerde tarih felsefesi üzerine 

yazdıkları yüzyıllardır. Avrupa zihinsel haritalarına hakim olan kuzey-güney ayrımının 

yerine doğu batı ayrımını ikame eden anlayışın işaret fişekleriydi. Rusya uzun süre bir 

kuzey gücü olarak görülürken zamanla bir doğu gücü olarak kodlanır olmuştur (Bajav, 

2011, s. 3). Rusya’nın Batı Avrupa zihinsel haritalarında Kuzey’den-Doğu’ya taşınması 
Kırım Savaşı ile sonuçlanmıştı. Yeni haritalarda, Batının daha belirgin hatları söz konusuydu. 

Batı (the West) açıkça Rusya, Doğu Avrupa ve Doğu gibi asimetrik karşı kavramlar tarafından 

şekillendirilmişti. Böylece; Rusya, Batı’nın dışında kalanı temsil ederek ona zıt bir karakter 

örneği olarak Batı kimliğini keskinleştiriyordu. Fransız ve İngilizlerin Rus düşmanlığı da bu 

kavramın belirginlik kazanmasında etkili olmuştu (Bajav ve Steber: 2015). 

Hegel; Tarih Felsefesi Üzerine Derslerde üç yönlü bir Avrupa’dan söz etmekteydi. 

Onun tarih görüşüne göre bunlardan ilki Akdeniz civarındaki Güney Avrupaydı. Hegel 

Avrupa’nın kalbi olarak İngiltere-Fransa-Almanya’yı görmüştü. Üçüncü bölge, özellikle 

Polonya ve Rusya’dan oluşan Kuzey-Doğu Avrupa’nın Slav İmparatorluklarıydı. 

1815’kadar Kuzey olarak adlandırılan Rusya ve Polonya; Kuzeydoğu olarak 

kodlanmaya başlamıştı. Doğu imajinasyonu onun kültürel politik açıdan geriliğine atıfla 

tanımlanmıştı. Bununla birlikte Slavik kültürü Germanic ve Romanic olanın karşısında 

konumlandırma fikri de 19. Yüzyıla özgü bir denemeydi. Johann Gottfried Herder ve 

Wilhelm von Humbolt’un dilbilimsel araştırmalarıyla birlikte, Slavca konuşan Polonya 

Rusya ve Baltık ülkeleri artık Kuzey ülkeler olarak değil Doğu ülkeleri olarak 

tanımlanmıştı (Struck, 2015, s. 50). Jeopolitik gerekler ve stratejik kamplaşmalar Batı 

(the West) kavramını yeniden üretmekteydi. 

Yirminci Yüzyıl daha sonra Demir Perde biçiminde liberal ve kapitalist Batı ile 

komünist Doğu arasında kesin ve Berlin Duvarı örneğinde olduğu gibi görünür bir sınır 

sağlayarak Batı fikrini tahkim etmişti. Berlin Duvarı’nın yıkılmasıyla birlikte 

doksanların başında Samuel Huntington ünlü Medeniyetler Çatışması tezinde, Batı’nın 

diğerleri karşısında müstakil ve müstesna bir uygarlık olduğu konusunda ısrar ediyordu 

(Ryan, 2009). Soğuk savaş yılları ve kuzey Atlantik paktının ihdası ile birlikte doğu- 

batı kontrastı yeni bir ideolojik yön kazanmıştı. “Özgürlükler adası olarak” tanımlanan 

ABD öncülüğündeki Batı ile Rusya’nın temsil ettiği “despotik kara gücü” arasında bir 

karşıtlık yaratılmıştı. Kendisini Batı uygarlığının bütün muhteşem değerlerinin varisi 

olarak takdim eden ABD küresel hegemonya rolünü Batı adına teslim almıştı (Struck, 



54  

2015). 

Kavramın tarihsel gelişimi bize Batının kendisini kurarken aynı zamanda ötekini de 

nasıl yeniden ürettiği hakkında fikir vermektedir. Bununla birlikte, kavrama asıl 

rengini sunan kurucu unsurlara da bakmak gerekir. Avrupa ve Batı kavramlarının 

Anglo-Fransız bir karakter arz ettiği görülmektedir. Özgürlük, eşitlik, uygarlık, 

modernlik ya da ilerleme gibi kavramların menşelerinin çoğunlukla Anglo-Fransız 

olması ve bu kavramlara cepheden saldırıların özellikle Alman Entelijansiyası 

tarafından temsil edilmesi rastlantı değildir. Almanlar içinse “Batı” kavramı 19. 

Yüzyılın ortalarında yaygın ve yerleşik bir şey iken, yüzyılın sonuna doğru unutulmaya 

yüz tutmuştur. Batı kavramı Almanlar için 1914’te “Alman olmayan her şeyi” temsil 

edecek şekilde yeniden canlandırılmıştır. Ancak sonunda Federal Almanya 

Cumhuriyeti’nin politikacıları ve siyasi yorumcuları tarafından kesinlikle 

benimsenmiştir (Bajav ve Steber: 2015). Anglo-Fransız ifadesini kullanan McNeill’e 

(1997, s. 518) göre Anglo-Fransız Batı, 1750-1914 yılları arasında kendi ölçülerini 

dünyanın geri kalanına dayatmış ve ABD’ye bayrağı devrettiğinde temsil edilecek bir 

miras bırakmıştır. Bu mirasın ana tarihsel izlekleri mirasın niteliğine dair fikirler 

sunmaktadır. 

1640’tan 1688’e kadar süren İngiliz devrimleri dizisi bunların ilkidir. Parlamentonun 

doğum sancıları Britanya’da kraliyetin yerleşik güçleri ile yeni yeni palazlanan 

merkezkaç güçler arasındaki çekişmenin dışa vurumuydu. Yeni parlamenter idare, vergi 

mükelleflerinin rızasına dayanıyor, güçlü cumhuriyetçi erdem ve değerleri temsil ve 

temin etmiştir. Çağdaş İngiliz Sistemi oy kullanma hakkına sahip olan mülk sahiplerine 

yaslanmıştır. Bu sistem işlerliğini, vergilerin ve hizmet ifasının parlamenterlerin yasal 

çerçevesini sundukları düzenlemelere tabi olmasına borçluydu. “Görkemli Devrim”, 

dikkate değer derecede etkili olmuştur. Devletin gücüne karşı geniş bir kişisel özgürlük 

ve güvenlik alanını koruyan, ancak devletin de milleti parlementonun kabine hükümeti 

altında ortak eylem için seferber etmesine izin veren bir mutabakat oluşmuştur. 

İngilizlerin ise, 1688’den sonra çoğunlukla Fransa ile yaptığı savaşlarda kazandığı 

başarılar ve bununla birlikte ekonomik atılımı o kadar cezbediciydi olmuştur ki, İngiliz 

sistemi diğer birçok Avrupalı reformcu için model haline gelmiştir (McNeill, 1997, s. 

518). 



55  

Anglo-Fransız Batıyı doğuran ikinci temel gelişme ise Fransız Devrimiydi. Aydınlanma 

düşünürleri, Fransa’nın kendi radikal yorumunu bulması gerektiği ile İngiliz modelini 

izlemesi gerektiği arasında gidip gelmiştir. Radikal Aydınlanmacılar hak kavramı 

denince Britanya geleneğindeki İngilizlerin hakları (rights of Englishman) kavramını 

tüm insanlığın hakları (Rights of mankind) kavramına dönüştürerek aşmaya 

çalışmışlardır. İngiliz liberalizmi vergi mükelleflerinin oligarşik yönetimi anlamı 

taşırken, Fransız radikalizmi, akla, erdeme, özgürlüğe ve kardeşliğe vurgu yapan Atina 

ve Romanın cumhuriyetçi ideallerini sergileyen, hatta empoze eden, tüm erkek 

vatandaşların demokratik yönetimi anlamını taşır. İngilizlerin belirli bir hoşgörü 

uyguladıkları ve özgürlüklerini yerleşik bir Hıristiyan kilisesi ile uzlaştırdıkları bir 

yerde, Fransız devrimciler açıkça Hıristiyan geleneğini reddediyor ve laik sivil bir kültü 

onunla ikame etmek istemişlerdir. (McNeil, 1997, s. 519). 

Ağırlıklı olarak Anglo-Fransız etkilerin biçimlendirdiği Avrupa kavramının Batı (the 

West) kavramına dönüşmesinde Amerika Birleşik Devletleri’nde Batı kavramının nasıl 

karşılandığı belirleyici olmuştur. Amerikalılar; Avrupa mirasını devralırken bu mirası 

bazı açılardan taklide şayan bulsalar da yeni Dünyayı Avrupa’ya nispetle daha saf, daha 

basit, daha cahil hatta kaba bulmuşlardır. Onların Avrupa’ya bakışı Orta Çağ 

Avrupası’nın Bizans’a, kuzeybatı Avrupa’nın Rönesans İtalya’sına, Almanya’nın 

Fransa’ya bakışına benziyordu. Amerika Avrupa’yı kısa süre içerisinde yakalayıp geride 

bırakmıştı. Bundan eşsiz jeopolitik konumunun payı büyüktü. İç savaş gibi bir takım 

sorunlar yaşasalar da 19. Yüzyıl sonuna doğru Avrupa’nın ana çekirdeğini yakalamış ve 

geliştirmişti. Eski dünyayı kabul etmekle reddetmek arasındaki salınımda oluşmaya 

başlayan Amerikalılık kimliği bu açıdan öne çıkıyordu (McNeill, 1917, s. 520). 

Amerika Birleşik Devletleri’nde Batı kavramı, özgürlük mekanları, açık alanlar, yeni 

olanaklar, macera gibi şeyleri çağrıştırıyordu. Aynı zamanda “Vahşi Batının” anlamında 

tehlike, yalnızlık ve kuralsızlık da içkindi. Amerikalılar Batının içerdiği bu çelişik 

karşılıkları benimsiyordu. Tüm Kuzey Amerika, sömürgecilerin ve maceraperest 

istilacıların geride bıraktıkları Eski dünyaya nispetle “Batıya” düşüyordu. Böylece, Batı 

tehlikeye ve kanunsuzluğa değil, özgürlüğe, refaha ve eşitliğe çağıran, Avrupa’dan daha 

fazlasını vadeden bir yerdi. Ancak yine de Amerikalılar eski dünyalarına ait birçok şeyi 

beraberlerinde yenidünyaya taşımışlardır. Bu nedenle her iki dünyada bulunabilecek 

nitelikler ne olursa olsun, onları terkip edip yeni bir sentez yaratma durumu Batı 



56  

mefhumuna yeni bir boyut kazandırmıştı (Mcneill, 1997, s. 513). 

Bugün ise Nemo’nun (2004, s.  2) dediği gibi, Atlantik’in her iki yakasında kitle imha 

silahlarının yayılması ve ekonomik küreselleşme farklı tepkilere neden olmuş ve bu 

da Avrupa ile Amerika arasında uzlaşmaz farklılıklar korkusuna yol açmıştır. Aynı 

zamanda bir zamanlar homojen olan toplumlar giderek çok kültürlü hale geldikçe, göç, 

kültürel asimilasyonu karmaşıklaştırma tehdidi oluşturan seviyelere yaklaşmıştır. Bu 

zorlukların her birinde Batı (the West) kavramını tehlikeye atmaktadır. Günümüzde hala 

Batı olarak addedilen, kendi dışındaki toplumlar karşısında kolektif bir kimlik bilincini 

temsil eden bir fenomenin varlığından söz etmek mümkün görünmektedir. 

“Christendom’dan” “Europe”’a ordadan “the West’e” evrilen bu kolektif bilincin hali 

hazırda nasıl tanımlanacağı ve istikbalde neye dönüşebileceği önemlidir. 

Sonuç olarak, uygarlık gibi Batı kavramının da belirli bir kurgu dahilinde inşa edildiğini 

ve semantik kaymalara uğradığını söylemek mümkündür. Modern Batı uygarlığının 

iddiları karşısında özellikle kadim bir medeniyet geçmişine sahip olan toplumlar kendi 

tarihsel tecrübelerini yeniden gözden geçirmek durumunda kalmışlardır. Uygarlığı 

neredeyse Batı ile eş anlamlı hale getiren argümanlara ciddi eleştiriler yöneltilmiş; hatta 

bizzat Batı entelijansiyası tarafından da dillendirilmiştir. İslamcıların buna yönelik 

eleştirilerini ele almadan önce İslamcılığa dair tanımlamalara bakılmalıdır. 

2.4. İslamcılık Kavramı 

Uygarlık ve Batı gibi anlam zenginliğine sahip olan ve tarihsel bağlam içinde semantik 

kaymalara maruz kalan bir diğer kavram da İslamcılıktır. Modern bir kavram olarak 

İslamcılığın köklerinin 19. Yüzyıl ortalarına kadar uzanıyor olması kavrama ilişkin 

tanımlamalarda çeşitliliğe yol açmıştır (Ayoob, 2008, s. 14). İslamcılık, çok yaygın 

kullanılmakla birlikte ortak bir tanıma sahip değildir (Şentürk, 2017, s. 17). Hiçbir 

zaman yekpare, başından sonuna aynı biçimi taşıyan bir hareket olmamıştır. Seçkinci 

olduğu kadar halkçı, muhafazakar olduğu kadar devrimci, demokratik olduğu kadar 

otoriter ve ataerkil olduğu kadar feminist İslami anlayışlardan söz etmek mümkündür 

(Aktaş, 2014, s. 27). Örneğin bazıları, İslamcılık kavramının müminlerin kimliğini ve 

Kur’an’da gösterilen özelliklerini ihata edemeyeceğini iddia ederek bu kavrama mesafe 

alırken, başkaları, İslamcılığı, modernizme ve Batılı yaşam tarzına karşı itiraz bilincini 

veya duygusunu yaşatan ve yeşerten bir tavır olarak sahiplenir. İslami kesimle irtibatlı 



57  

olan bazı kişi ve çevreler de yerel ve küresel sistemdeki ekonomik ve siyasi 

ilişkilerinde daha rahat davranabilmek için bu ifadeyi terk etmeye, yok saymaya 

çalışmaktadır. İslamcılık aynı zamanda emperyalist güçlerin İslami hareket ve 

oluşumları karalama ifadesi olarak da gündeme getirilmiştir. (Türkmen, 2014b). 

Tüm sosyal siyasal kavramlar için geçerli olan şey İslamcılık için de caridir. Sosyal ve 

siyasal kavramlar tarihi süreç içerisinde oluşan, değişimler geçiren ve tarafların kendi 

bakış açıları ile anlam yükledikleri kavramlar oldukları için tanımlamada ortak bir 

söyleme rastlamak zordur. Bu zorluk kavramı biçimlendiren zaman dilimi genişledikçe 

artmaktadır. İslamcılık kavramı ile kastedilen şey, sadece 1850-1920 arası dönemle 

sınırlandığında ortak bir tanım ortaya çıkmasa da üzerinde mutabık kalınabilecek belli 

başlı hususiyetler arz edebilir. Ancak tarih dilimini günümüze kadar genişlettiğimizde 

kavramı tanımlamak zorlaşmaktadır. Kabaca 1850- 1920 arası İslamcılık anlayışı daha 

çok Batı sömürgeciliği karşısında İslam dünyasında ihya (yeniden canlanma) ve inşa 

(oluşum) hareketlerini tanımlamak için kullanılırken; günümüzde İslami muhalefetin 

iktidara gelme sürecini de içeren daha geniş bir yelpazeyi kapsamaktadır. (Şentürk, 

2011, s. 17). 

İslamcılık” kavramının Müslümanların tarihsel-kültürel hafızasında, ilmi-ameli 

müktesabatlarında ya da kavram dağarcığında yer alıp alamadığını anlamak için, 19. 

Yüzyılda icat edilip edilmediği sorusu sorulabilir. Hamza Türkmen (2015: 38) 

İslamcılık kavramının modern dönemin ürünü olmadığını, eskiden de Müslüman alimler 

tarafından kullanıldığını göstermek için Hasan El Eşari’nin Hicri 330’da yazdığı 

“İslamcıların görüşleri ve Musallilerin ihtilafları” risalesini örnek gösterir. Ancak; 

kitabın orijinal adı Makalatü’l-İslamiyyin ve’htilafül-Musallin şeklindedir. Türkmen’in 

İslamcılık olarak çevirdiği “İslamiyyin” kelimesi dönemin bazı kaynaklarında 

“müslimin” olarak da yer almaktadır (Onat, 2003, s. 406). Bu bağlamda “İslamiyyin” 

kelimesini “İslamcılar” ya da İslamcılık şeklinde değil “Müslümanlar” olarak anlamak 

mümkündür. Kastedilen “İslamiyyin (müslimin)” kelimesinin Eşari kelam okulunun 

görüşlerini savunan Müslüman alimleri ifade ettiği söylenebilir. 

Modernleşme Osmanlı aydının gündemine girdiğinde, Müslümanca bir endişe ile fikir 

imal eden aydınlar uzun süre kendi hareketleri için İslâmcılık kavramını 

kullanmamışlardır. “İttihad-ı İslam” projesi/düşüncesi, bünyesinde, sonradan İslamcılık 



58  

olarak adlandırılacak, tarz-ı telakkinin nüvelerini taşıyordu. Kavramı ilk defa Namık 

Kemal 1869 yılında Hürriyet gazetesinde kullanmıştı. Kavram; sonradan Yeni Osmanlı 

neşriyatlarında, bilhassa Basiret dergisinde tartışılmıştı (Özcan, 2001, s. 470). Dönemin 

ihtiyaçlarına binaen İttihad-ı İslam asla dönmeyi, şurayı esas almayı hedefliyor ve 

antiemperyalist bir vizyon geliştiriyordu (Türkmen, 2015, s. 29). Akabinde, milliyetçi- 

Türkçü cereyanın önderlerinden Yusuf Akçura, Ahmet Ağaoğlu, Halim Sabit gibi 

aydınların 1913-1914 yıllarına kadar Sırât-Müstakîm-Sebîlürreşâd kadrosu içinde yer 

almaları da II. Meşrutiyet’in ilk yıllarında İslâmcı-milliyetçi-Batıcı şeklindeki bir 

ayırımın henüz ortaya çıkmadığını göstermektedir. İslâmcılık ibaresi; muhtemelen ilk 

defa Ziya Gökalp’in 1913’te Türk Yurdu’nda çıkan “Üç Cereyan” başlıklı çalışmasında 

yer almıştı. Ancak, bu yeni kavramın herkes tarafından hemen kabul gördüğü 

söylenemezdi. Babanzâde Ahmed Naim, 1914’te Sebîlürreşâd’da yayımladığı “İslâm’da 

Davâ-yı Kavmiyyet” başlıklı makalesinde bu kavramı benimsemediğini ifade ediyordu 

(Özcan, 2001). Said Halim Paşa, 1918’de, İslamcılık kavramını değil de, “İslamlaşmak” 

ifadesini kullanıyordu. Ona göre İslamlaşmak, “İslamiyet’in inanç, ahlak, yaşayış ve 

siyasette ait esaslarının tam olarak uygulanması” demekti (Said Halim Paşa, 1998, s.  

184). Bu bağlamda İslamlaşmak, “ıslah” kavramına muvazi bir şekilde ele alınıyordu 

(Türkmen, 2013, s. 14). 

İslamcılığın tanımlarına bakılacak olursa, en geniş biçimde tanımlayan isimlerin başında 

İsmail Kara gelmektedir. Kara, İslamcılığı tanımlarken Said Halim Paşa’nın tanımına 

normatif bir boyut ekler. İslamcılıkla ilgili şahsi tespit ve tenkitlerini tanıma dahil 

ederek yeni bir açı kazandırır. Ona göre İslamcılık: “XIX-XX. yüzyılda, İslam’ı bir 

bütün olarak (inanç, ibadet, ahlak, siyaset, hukuk, eğitim…) ‘yeniden’ hayata hakim 

kılmak ve akılcı bir metodla Müslümanları, İslam dünyasını batı sömürüsünden, zâlim 

ve müstebit yöneticilerden, esaretten, taklitten, hurafelerden… kurtarmak; 

medenîleştirmek, birleştirmek ve kalkındırmak uğruna yapılan aktivist, modernist ve 

eklektik yönleri baskın siyasî, fikrî ve ilmî çalışmaların, arayışların, teklif ve çözümlerin 

bütününü ihtiva eden bir hareket olarak tarif edilebilir (Kara, 2014b, s. 17). Bu tarifte 

dikkat çeken husus İslamcılığın modern bir hareket olarak ele alınmasıdır. Tanıma göre, 

modern bir hareket olarak İslamcılık akılcı bir metoda dayanır. Kara’nın metinlerine 

aşina olanlar için burada söz konusu edilen “akılcı metodun” Batılı tarz bir düşünme 

biçimini ihsas ettiği söylenebilir. Bununla birlikte; İslamcılık geleneğe olan mesafesi 



59  

üzerinden tanımlanmıştır. Kara’nın yapmış olduğu tarifin bütün İslamcı düşünceyi 

açıkladığını söylemek zordur. Kara, bu tanımında, Meşrutiyet dönemi İslamcılığını 

karakterize eden ana hatları sunuyor gibidir. Bütün İslamcıların ve bütün İslamcılık 

serüveninin “medenileştirmeyi” esas ittihaz ettiğini, geleneğe sırtını döndüğünü, 

“hurafe” diye folk kültüre cephe aldığını, modernist ve eklektik özellikler arz ettiğini 

iddia etmek fazla genelleyici bir yaklaşım olacaktır. Bununla birlikte tanımın 21. Yüzyıl 

dünyasında Türkiye İslamcılığını kuşattığını söylemek de zordur. 

İslamcılığı bir tür ideoloji olarak ele alan Mümtazer Türköne’nin (2014) tanımında da 

benzer vurgulara rastlamak mümkündür. Bu tanımlarda tespit ve tenkit el eledir. Gelip 

dayandığı yer ise İslamcılığın otantik bir vaziyet arz edip etmediği, kendi 

paradigmasına, terminolojisine sahip olup olmadığıdır. Bu bağlamda, Türköne’nin; 

İslamcılığı geleneksel İslam’dan titizlikle ayırarak tarihselleştirdiği görülmektedir. Ona 

göre bir ideoloji olarak İslamcılığı geleneksel İslam’dan ayıran temel fark “Batı’dan 

gelen akültürasyon sürecinin ürünü olarak, dinin kendisini doğrulama ya da 

meşrulaştırma biçiminin değişmesidir”.Türköne’ye göre İslamcılık batılı ideolojiler 

formuyla karşımıza çıkmaktadır. Onların tartışmaya açtığı konuları, onlarla ya da onlara 

rağmen sürdürerek edilgen bir pozisyon edinir. Bu açıdan kendine has, yön verici ve 

gündem tayin edici değildir. Bunun en kesin görünüşü, dinin artık doğruluğunu müteal 

onamada araması, aşkın bir gücün varlığı ve iradesinin dayanak olarak gösterilmesi 

yerine, tamamıyla rasyonel biçimlerde doğruluk ve haklılık arayışlarına geçilmesidir. 

İslamcılıkta, İslamiyet’in dünyanın gereklerine uygunluğu ve meşruluğu, tamamıyla 

akla hitap eden, çağın paradigmalarına uygun tezlerle savunulmaktadır. Meşruluk aşkın 

bir güce dayanılarak değil, eşyanın tabiatına ve çağın gereklerine uygunluk temalarıyla 

ispatlanmaktadır. 

Nilüfer Göle (2008, s. 30) İslamcılığı, “hem İslam dinin temellerine ve kaynaklarına 

eleştirel bir geri dönüşle (radikalleşmiş gelenekçilik) hem de Batı modernliği karşısında 

savunmaya geçmeyi ve asimile olmayı reddeden tutumla yeniden kurgulanmış olan 

Müslüman kimliğin sorunsallaştırılması” şeklinde tanımlayarak benzer izleği sürdürür. 

Bu tanımda da İslamcılık hem gelenekle hem modernlikle hesaplaşan ve yönünü 

bulmak için kimliğini sorunsallaştıran bir özne olarak takdim edilir. 

Yalçın Akdoğan (2000, s. 311) İslamcılığı, “İslam’ın temel kaynaklarına dönüşü, 



60  

zamanın gereklerine göre dinin yeniden yorumlanmasını ve İslam’ın özüne uymayan 

kavram ve güçlerle mücadeleyi amaçlayan” ilmi ameli bir girişim olarak tanımlarken, 

İslamcılığa süreğen bir dinamizm kazandıran içtihat kavramına göz kırpmaktadır. 

Bununla birlikte “İslam’ın özü” ifadesiyle de tarihin ve geleneğin gözden geçirilerek 

yeniden ayıklanacağı ima edilmektedir. Bu da, Göle’nin tanımının içerdiği vurgulara 

benzer bir manzarayı çağrıştırmaktadır. 

Cihan Aktaş’a (2014, s. 23) göre, İslamcılık, “dini kaynaklardan hareketle bir taraftan 

dini anlayış ve yaşantıları, diğer taraftan da modern hayat tarzlarını sorgulamaya yol 

alan güçlü tarihsel bir dalgadır. İslamcılık aynı zamanda, Müslümanların tarihsel 

hareketi içinde dönem dönem yükselerek İslamiyet’in anlaşılma ve yaşanma biçimlerini 

teoride ve pratikte tartışmaya açan bir hareket olarak da tanımlanabilir”. Aktaş da, 

İslamcılığın hem gelenek hem de modernizm ile hesaplaşarak şekillendiği 

düşüncesindedir. 

“İslamcılık denildiğinde, artık yapısallaşmış bir ideolojiden ya da dünya görüşünden 

çok, belirli entelektüellerin düşünsel faaliyetlerinin bütününü kapsayan bir oluşumu 

kastetmemiz gerekmektedir” diyen Ahmet Çiğdem (2021, s. 130), İslamcılığı ideolojiler 

sonrası konjonktüre oturtmaya çalışmaktadır. İslamcılık tanımlarında sık sık karşımıza 

çıkan otantiklik sorunu burada da tartışmaya açılır. Çiğdem’e göre, “İslamcılık, kültürel 

olarak Batılı kavramların ve değerlerin zemininde kendisini gerçekleştirmektedir. Bu 

noktadan kalkarak iki hususu vurgulamak gerekmektedir. İslamcı düşünce, tercüme 

yoluyla devraldığı geleneklere, düşüncelere ve kavramlara özgün herhangi bir katkıda 

bulunmamaktadır” (Çiğdem, 2021, s. 132). 

Ergün Yıldırım (2012, s. 57) da Kara’nın tanımında ve sonraki tanımlamalar da öne 

çıkarılan modernlik–eklektiklik ve otantiklik izleğini sürdürür. Ona göre, “her şeyden 

önce İslamcılık, Türkiye modernlik deneyiminde, İslam ve modernlik ilişkilerinin ilk 

özel deneyimlerinden biri olarak önem taşımaktadır. Çünkü İslamcılık modern tarihsel 

koşullarda Batı modernliğinin tazyikine karşı İslam’dan ilham alarak tepkiler ve 

cevaplar geliştirmeye çalışmıştır. Bu çerçevede İslamiyet bazen modernlikle telif 

edilmiş, bazen savunulmuş, bazen modernlik içinde yorumlanmış, bazen de modern 

değerler İslam’a göre yorumlanmıştır”. 

İslamcılığı “Modern Müslüman öznelliğin siyasal arzularına tekabül eden bir ifade 



61  

formu olarak tanımlayan” Murat Güzel (2020, s. 11) İslamcılığa dair son dönemde 

yeni bir ifade bağlamı oluştuğunu ifade eder. Yasin Aktay (2013, s. 837) tam da 

minvalde, İslamcılığın tarihsel bir hareket olarak tarihi şartların icbar ettiği yeni 

arayışlara katkıda bulunan bir girişim olduğunu söyler. Ona göre, İslamcılık tanımları, 

ağırlıklı olarak, kavramı 19. Yüzyıl koşullarındaki bağlama oturtarak yapılmıştır. Bunun 

olağan sonucu ise koşulların son bulmasıyla birlikte İslamcılığın da son bulacağı 

şeklinde bir beklentidir. Oysa Aktay, İslamcılığın o dönemde bile Batı ile hesaplaşırken 

aynı zamanda İslami müktesebatı da süzgeçten geçirdiğini ve sürekli olarak arı-duru bir 

İslam arayışında olduğunu ileri sürer. Söz konusu olan, “tortulaşmış geleneklerle” 

mücadele ederken aynı zamanda “asla müracaat” maksadıyla geleneğe yaslanmak 

arasındaki gerilimli ilişkidir. Aktay; İslamcılığı daha çok bir tarih-gelenek ve kimlik 

muhasebesi olarak tanımlar. 

Yeni yüzyılda İslamcılığın büründüğü yeni biçimlere ilişkin tanım ve tarif çabalarının 

başında Bilgi ve Düşünce Dergisi’nin “Yeni-İslamcılık” teklifi gelmektedir (Beşer, 

2020). Kadir Canatan (2003, s. 27) “Yeni İslamcılık” olarak isimlendirdiği kavramı 

“eski İslamcılıkla” karşılaştırarak tanımlar. “Yeni İslamcılık hem içerde hem dışarda 

dünyanın yeni bir okumasına ve dolayısıyla yeni bir dünya görüşüne dayanmaktadır” 

diyen Canatan, yeni dünya algısının stratejik bir sonuç doğurduğunu savunur. Ona göre 

Eski-İslamcılık dünyayı bir çatışma arenası olarak okurken Yeni İslamcılık 

uzlaşmacıdır. Akdoğan (2003, s. 21) Yeni İslamcılığı siyasal olan yerine toplumsal 

tarafı ağır basan bir hareket olarak tanımlar: “Yeni İslamcılık gücünü toplumsal olandan 

alma eğilimindedir”. 

Bu çalışmada dünya meselelerini, toplumsal hadiseleri, Türkiye’nin ve Doğu-İslam 

coğrafyasının sorunlarını “İslami bir endişe” ile dile getiren, İslami müktesebata 

yaslanan, Müslümanca düşünmeyi mesele edinen ve bunu bir kültürel-politik 

perspektife çeviren kişiler “İslamcı” kabul edilecektir. “Çağın sorularına İslami bir 

perspektif ile verilen cevaplar” İslamcılığın alemet-i farikası olarak kabul edilebilir. 

İslamcılar ifadesi bu bakımdan İslamcılığı bir “ideoloji” olarak benimsemiş olan kişiler 

için değil, dünyaya ve Batı uygarlığına Müslümanca bir nazar ile bakmayı amaçlamış 

olanlar için kullanılmıştır. Bu tanım, Hasan El Eşari’nin “İslamiyyun” kavramına 

yakındır; Müslüman aydını/entelektüeli ifade eder.  



62  

İslamcılığın, bu çalışmada kullanılan tanımı, İslamcı entelektüel çabanın bazı temel 

göstergeleri üzerinden yapılacaktır. Bu bağlamda, İslamcığın varlığından söz 

edebilmemizi mümkün kılan üç temel göstergeden söz edilebilir. Bunlar belirli bir 

entelektüel-siyasi tarz-ı telakkinin İslamcılık olarak adlandırılmasını mümkün hale kılan 

temel unsurladır.  

Öncelikle İslamcılık kendine mahsus bir lügatçe kullanır. Hayatı, varlığı, eşyayı, insanı 

yorumlarken İslami bir duyarlılık ile hareket eder. Bu duyarlılığın yöneldiği entelektüel 

merkez İslami mirastır. Bu durumda, İslamcılığın ilk şartı, Hamza Türkmen’in (2014, s. 

14) ifadesini ödünç alacak olursak, “olumlu veya olumsuz her kullanımında, mutlaka 

İslam’la ve Müslümanların aktiviteleriyle irtibatlı olmaktır”. Bununla birlikte, kurulan 

irtibatın da, İsmail Kara’nın (2017a)  ifadesiyle “İslami bir endişe” taşıması 

gerekmektedir. İslamcı bir aydının gerek şartı Müslüman kimliğidir.  

İslamcılığın ikinci temel şartı, ‘ümmet bilinci’ olarak da ifade edebileceğimiz ‘öz-diyar 

algısıdır’. Her ne kadar yerli/mahalli unsurları odak noktası olarak seçen bazı 

eğilimlerden söz edilebilirse de, bir inanç meselesi kadar siyasi bir proje olarak da ele 

alınan “ümmetçilik bilinci” İslamcılığın mümeyyiz vasıfları arasındadır. Bu bilinci 

Yasin Aktay’ın kullandığı biçimde, “Halife sonrası şartlarda İslamcılığın öz-diyar 

algısı” şeklinde farmüle etmek mümkündür. Hilafeti kurtarmakla başlayan İslamcı çaba, 

yerini halife sonrası şartlarda uluslararası düzen arayışına bırakmıştır. Hilafet sonrası 

düzen arayışı, her inşa girişiminde karşısında yerleşik uygarlığı (modern Batı 

uygarlığını) ve onun değerler manzumesini bulmaktadır.  

İslamcı bir tanımı anlamlı kılan üçüncü unsur, onun differencia spesifica’sını, başka bir 

ifadeyle mümeyyiz vasfını teşkil eder. Bu çalışmada da üzerinde durulacak olan husus 

İslamcılığın Batı uygarlığı ve onun en temel değerleri karşısındaki tutum alışıdır. 

Salman Sayyid’in (2017, s. 226) gösterdiği gibi İslamcılığın varlık şartı “Avrupa’nın 

kültürel eleştirisi ile siyaset biçimi olarak Avrupa eleştirisinin buluştuğu kavşaktır”. 

İslamcılığın başarısı, kendisini dayandırdığı Batı eleştirilerinin derinliği nispetinde; 

muhalif bir söylem ve eylem girişimi olarak inşa edilme tarzında gizlidir. Sonuç olarak, 

İslamcılığın olmazsa olmaz koşulu; Batı evreneselliğini sorgulayıp Batı’nın 

merkeziliğini yerinden etme potansiyelidir. Çalışmanın ana sorusuna dönecek olursak, 

İslamcılığın kaderi Batının merkeziliğinin yerinden edilmesi olgusuna bağlıdır.  



63  

Bu tez çalışmasında İslamcılık, ‘İslami mirasla irtibat halindeki’ ‘İslami endişe sahibi’ 

aydınların, halife sonrası koşullarda ümmete dirlik kazandıracak yeni bir uluslararası 

düzen arayışı içinde kendi varlığını/kimliğini modern Batı uygarlığı ile hesaplaşarak 

kurduğu bir söylem alanı olarak tanımlanmaktadır. Bu tanıma uyan isimler İslamcı 

kabul edilecektir.  

İslamcılığın tanımından sonra doğumundan günümüze nasıl tasnif edileceğine de 

bakmak; tez çalışmamızın mantığına/kurgusuna uygun olan sınıflandırmanın nasıl 

olabileceği hakkında bir sonuç çıkarmak gerekir. 

2.5. İslamcılığın/İslamcıların Sınıflandırılması 

Bir cereyan olarak İslamcılığın ve İslamcıların dönemlendirilmesi ve sınıflandırılması 

da gerekir. Bugün içinde bulunduğumuz dönemi idrak eden Müslüman muhayyilenin 

entelektüel katkılarını belirli bir fikri gelenek süreci içinde anlamlandırmak da 

önemlidir. Bu sebeple, belirli sınıflandırma dönemlendirme teşebbüslerine işaret 

edildikten sonra tez çalışmasına uygun bir tercih ortaya konulmalıdır. 

Hilmi Ziya Ülken (2014), İslamcılığı “kaideci İslamcılar” ve “modernist İslamcılar” 

şeklinde ikiye ayırmıştır. Kaideci İslamcılar Batılılaşma karşısında seçicidir, Batıdan 

sadece ilim ve teknik gibi medeniyete taalluk edecek şeyleri talep ederler. Modernist 

İslamcılar ise değişen dünyanın icaplarına ve çağın icbar ettiği şartlara göre İslami 

esasları yeniden gözden geçiren ve onları çağdaş uygarlık ile telif etmeye çalışan 

kimselerdir. Modernist İslamcılık, çağın gerekleri ile dinin buyrukları arasında bir 

ahenk bulma çabasıdır. Ülken birinciye burun kıvırırken, ikinciye göz kırpmaktadır. 

Peyami Safa (2022) benzer bir ayrımla karşımıza çıkar. Ona göre bir tarafta “koyu 

şeriatçılar” yer alırken, diğer tarafta “münekkitler” yer almaktadır. Şeyhulislam Musa 

Kazım, Mahmud Esad gibi isimleri “koyu Şeriatçılar” olarak isimlendiren Safa, Şeriatı 

“hikmet hakikat ve adalet” olarak gören bu isimlerin Şeriatın hükümlerinden zerre kadar 

sapmaya dahi cevaz vermediklerini ileri sürer. Mehmet Akif ve Said Halim Paşa 

gibilerini tenkit ruhuna sahip İslamcılar safında görürken, bu isimlerin eleştirel ve 

dinamik zihniyetleri ile kaba softalardan ayrıldıklarını düşünür. Münekkitler, içtihat 

kapısının açık tutulması gerektiğinde ısrar ederek, İslam’ı ona bulaşmış hurafe ve 

ananelerden tasfiye etmeye gayret ederler. Safa’nın da reyi ikinciden yanadır. 

Sadık Albayrak’ta (2017) da benzer bir izlek bulmak mümkündür. İslamcı düşünceyi 



64  

“geleneksel İslami düşünceye yaslanan” ve “ondan azade olmaya çalışan” eğilimler 

şeklinde ikiye ayırmaktadır. İkinci cenahı; tasavvuf karşıtı, reformist, selefi, öze 

dönüşçü, belirli bir mezhebi takip etmektense mezhepleri birleştirme (telfik) taraftarı 

olan “yeni müçtehitler hareketi” olarak isimlendirmektedir. Albayrak’a göre, kökleri 

Afgani ve Abduha uzanan, fikri muhtevasını Meşrutiyet dönemi koşullarının mayaladığı 

yeni müçtehitler hareketinin öncüleri, kendi içtihatlarını kabul ettirebilmek için, geçmiş 

müçtehitleri tenkit edip, onların yerine kendilerinin geçeceğini umarak, içtihat 

hususunda çeşitli izahlar ortaya atmışlardır. Albayrak, bu hareketi İslam fıkhı aleyhinde 

bir reform hareketi olmakla eleştirir. Albayrak; Ülken ve Safa’dan farklı bir yerde 

durmaktadır. 

Lütfi Bergen (2016) “yerli bir İslamcı düşünüş” ile “tevhidi şuura sahip, dindar, 

aksiyoncu, ümmetçi Müslümanlık” tanımlarıyla kendini kavramsallaştırmaya çalışan iki 

tür İslamcılıktan söz eder. Bergen’e göre temel soru, “topraksız bir ümmetin çocukları 

mı olacağız? Yoksa İslam’ın mührünü vurduğu bir toprağın vatan olmaktan asla 

çıkmayacağı fikrinden mi hareket edeceğiz” sorusudur. Bergen yerlilik ile Sünni 

doktrin, Ümmetçilik ile de Şia-Mutezili doktrin arasında organik bir bağ olduğu 

düşüncesindedir. Ona göre, Türkiye’de İslamcılık işte bu ikinci damardan akmaktadır. 

Bünyamin Bezci ve Nebi Miş (2012) “İslamcılığın Dönüşümünü Tartışmak: 

İslamcılığın Dört Hali ve Muhafazakarlaşmak” adlı makalelerinde İslamcılığı 1) 

toplumsal 2) siyasal 3) düşünsel 4) bireysel İslamcılık şeklinde sınıflandırmışlardır. 

“Toplumsal İslamcılar”, siyasal alandan sarfı nazar ederek toplum ve nesil inşasına 

önem verirlerken, “Siyasal İslamcılar” mücadelenin politik boyutuna ehemmiyet 

göstermektedirler. Siyasi karar merkezlerine etki etmeden sosyal kültürel dönüşümün 

mümkün olmayacağına inanırlar. “Düşünsel İslamcılar”, İslamcılığın ilmi tarafına 

ağırlık vererek sosyal siyasal çabaları entelektüel açıdan tahkim etmenin önemine dikkat 

çekerlerken, “bireysel İslamcılar” ise ferdi olarak kul bilinciyle Müslümanın evvela 

kendini inşa etmesi gerektiğine inanırlar. Onlar için İslam toplumsal-siyasal-ideolojik 

gayelerin fevkindedir. 

Ali Bulaç (2014); İslamcıların üç ana dönemde, üç farklı tarz-ı telakkiye sahip 

olduklarını ve İslamcılıkla ilgili dönemselleştirmenin buna göre yapılabileceğini 

savunur. 1850-1924 yılları arası İslamcılık Birinci Nesli; 1950-2000 yılları İkinci Nesli 



65  

ifade ederken 21. Yüzyılla birlikte üçüncü nesil İslamcılar sahne almıştır. Bulaç kendi 

tasnifini “referans çerçevesi”, “politik tema-yönelim” ve “önderlik profili”nden oluşan 

üç parametre üzerinden şekillendirmiştir. Buna göre, birinci nesil İslamcılığın referans 

çerçevesini “öze dönüş”, “içtihat kapısının açık tutulması” ve “cihad motivasyonu” 

oluşturur. Politik tema ve yönelimleri “devletin kurtarılmasına” matuftur. Birinci neslin 

kanaat önderleri ya da entelektüelleri ise “aydın-ulema” niteliğine sahip kimselerdir. 

İkinci nesil İslamcıların referans çerçevesi “modern- ulus devlet”, politik tema ve 

yönelimi “İslam devleti ve İslam toplumu”, önder profili ise İslami ilimlere vukufiyeti 

zayıf, Batılı eğitimden geçmiş bilim adamı, doktor, hukukçu, edebiyatçı gibi 

mesleklerden gelen aydınlardır. Bulaç, üçüncü nesil olarak adlandırdığı İslamcılığı 28 

Şubatla su yüzüne çıkan bir hareket olarak görür. Ona göre, bu nesil bir anda kucağında 

bulduğu iktidarın doğası ve modern yapısı üzerine yeterince ve derinlikli bir fikir imal 

edemediğinden yeni bir dünya tahayyülü imkanını ıskalamıştır. Bu sınıflandırmada da 

İslamcılığın yeni yüzyıla girerken dinamizmini yitirdiği, iktidara ve müesses nizama 

angaje olduğu şeklinde bir önerme kendini hissettirmektedir. 

İhsan Eliaçık (2002) “Yirminci Yüzyıl İslam Siyaset Düşüncesinde Üç Evrilme” başlıklı 

yazısında Gazali’den Afgani’ye kadar yeni bir şey vazedilmediğini iddia eder. 

Afgani’den sonraki ilmi-ameli çabaları ise üç ayrı döneme ayırarak sınıflandırır. Bunlar 

sırasıyla “devleti kurtarma”, “devleti kurma” ve “devleti anlama” dönemleri olarak 

isimlendirilebilir. İslamcılık düşüncesi radikalizmden realizme doğru seyreder. Eliaçık 

devleti kurma ve devleti anlama dönemlerinin entelektüel kurucu isimlerine de değinir. 

Bu sınıflandırmada, Ali Bulaç’ın kurguladığı “politik tema- yönelim” ve “önderlik 

profili” parametrelerine benzer taraflar bulunduğu söylenebilir. 

Bedri Gencer (2015) sınıflandırmasını “İslami düşünüş tarzındaki değişimin tahliline 

yarayacak Webergil ideal tipler” olarak tarif ettiği “Müslüman aydınların yetişme 

kanallarını” karakterize eden “Medrese-tekke-mektep” ayrımına dayandırır. Ona göre, 

“yetişme tarzı düşünüş tarzını belirlediği içindir ki, medrese- tekke- mektep, az çok 

düşünüş tarzlarını belirler”. Bu sınıflandırmanın dönemsel karşılığını ise şu şekilde 

yapmaktadır: 1839-1922: medrese nesli, 1923-1980: tekke nesli, 1980 sonrası: mektep 

nesli. Gencer’e göre Medrese neslinin öncü tipi ulema iken, tekke neslinin öncü tipi 

üdebadır. Medrese ehlinin şeriatı koruma çabaları tasavvuf karşıtı bir damar 

oluştururken, tekkenin geri dönüşü, tedrisatta mektepli olmalarına rağmen Nakşiliğe 



66  

intisap eden Necip Fazıl Kısakürek ve Nurettin Topçu vesilesiyledir. Mektep neslinde 

ise meslekten akademisyen olan İslamcılar ön plana çıkmaktadır. 

Hulusi Şentürk (2019) sınıflandırmasını dönemler üzerinden yapar. Her dönemin 

konjonktürel koşulları İslamcılığı da kendi rengine boyar. Yazar, Meşrutiyet Dönemi 

İslamcılığını “İslamcılığın Doğuşu” olarak isimlendirirken, ikinci evreyi 1923-1945 

arası döneme yerleştirir. Üçüncü dönem İslamcılık 1945-1960 arasında şekillenirken 

1960-1980 arası dönemin İslamcılığı yeni bir boyut kazanır. 1980’den sonraki süreç 

ayrı bir İslamcılık tarzına şahitlik eder. 

Hamza Türkmen (2014) ise İslamcılığı dönemlere göre değil eğilimlere göre sınıflandır. 

Ona göre, “iç çürümeye ve Batılı paradigmanın kuşatmasına karşı tekrar ayağa kalkmak 

amacıyla çözüm arayan Müslümanlar, farklı yaklaşımlar taşımaktadır. Bu yaklaşımlar üç 

ana perspektifi,/eğilimi/damarı temsil etmektedir. 1) Gelenekçi Tutum 2) Modernist 

Tutum 3) Islahatçı Tutum. Türkmen (2014, s. 109) bu üç farklı tutumun üç farklı 

eğilime dayandığını düşünmektedir. Gelenekçi tutum; “taklitçilik- muhafazakarlık-

direnişle” karakterizedir. modernist tutum “akılcılık-ilerlemecilik- uzlaşmayla” temayüz 

eder. Islahatçı tutum ise “içtihad-ihyacılık-direniş” kavramlarıyla kristalize olur. 

Türkmen’in Meşrutiyet dönemi İslamcılığına yakın bir pozisyon aldığı söylenebilir. 

Geleneğin modernite ile hesaplaşma açısından taşıdığı imkanları hesaba katmayan bu 

tavrın tezde yer alacak 21. Yüzyıl İslamcı metinlerini doğru tahlil edebildiğini söylemek 

zordur. 

Ergün Yıldırım (2012) İslamcılığın başlangıcından itibaren üç politik aşamadan 

geçtiğini ileri sürer. İslamcılık ona göre, “19. Yüzyıl’da, Batı hegemonyasına karşı 

devleti kurtarma mücadelesi, 1924 yılından sonra devlet kurma ve 1990’lardan sonra 

devleti değiştirme” şeklinde üç temel siyasi yönelime sahip olmuştur. İslamcılığın 

ajandası her dönemin siyasi koşullarına göre şekillenmiştir. Emperyalist tazyike karşı 

var olma mücadelesi devleti kurtarma refleksi doğururken, soğuk savaş döneminin 

çatışmacı ve ideolojik retoriği İslamcılığı da kendi rengine boyamış ve halife sonrası 

koşullarda İslam devletinin yeniden inşası ana gündemi oluşturmuştur. Ergün’e göre 

1990 sonrası konjonktürün karakterini oluşturan çok kültürlülük, demokrasi, sivil 

toplum tartışmaları İslamcılığın da lügatine girmiş ve çatışmacı değil uyumlu bir 

İslamcılık neşvü nema bulmuştur. Bu sınıflandırma dünya sistemi ve çağın koşulları 



67  

karşısında bir “çıkış” yoklaması yapan İslami endişeyi hesaba katma açısından önem arz 

etse de sadece devlet odaklı bir okuma olması sebebiyle sorunludur. 

Yukarıdaki sınıflandırmaların hem tipoloji hem dönemsel olarak 19.yy-21.yy arası 

döneme açıklık kazandırma çabaları oldukları söylenebilir. Ancak bu tasnifler ağırlıklı 

olarak Türkiye İslamcılarını düşünsel eğilimlerine odaklanmaktadır. Oysa, İslamcılar da 

herkes gibi “bir dünyanın içine doğmuşlardır ”. Bu dünya onlara verilidir. Onlar bu 

verili dünya bağlamında fikir imal ederler. Bu verili dünyanın onlara dayattığı şeylere 

itibar ya da itiraz ederek karakter kazanırlar. Bu bir kişisel seçimdir. Tezin de ana 

sorusunu oluşturacak şey tam da burada devreye girer: İslamcılar Türkiye’ye ve alem-i 

İslam’a, Batı uygarlığı ve dünya sistemi karşısında nasıl bir “çıkış yolu” önermişlerdir? 

Bu çıkış yolu, Türkiye’nin ve Müslümanların karşısına hangi imkanları çıkarmıştır? Bu 

sorular çalışmada başka bir sınıflandırma kullanmayı gerekli hale getirmiştir. 

İslamcıların modern Batı uygarlığı tasavvuru Batı’nın da içinde (hatta merkezinde) 

bulunduğu küresel-siyasal konjonktür bağlamında sınıflandırılacaktır. Bu durumda üç 

farklı dönem karşımıza çıkmaktadır. Böylece; İslamcılığının modern Batı uygarlığı 

tasavvurunu üç dönemde ele almak olanaklıdır: 

1) Batı uygarlığının mutlak egemenliğindeki 19. Yüzyılda İslamcıların 

“çıkış” arayışı: Buna “kurtuluş” çabaları demek de mümkündür. 

İslamcılığın bu dönemdeki tutumunu belirleyen ana etken, ‘galip Batı’ 

karşısındaki konumudur. Yenilmişlik psikozu ve düşmanın silahıyla 

silahlanarak ona galebe çalma arzusunun yöneldiği İslamcı tutum, Batı 

tasavvurunu belirleyen ana hatlardır. 

2) Dünyanın komünizm ve kapitalizm (liberalizm) kamplarına bölündüğü 

iki kutuplu dünyada İslamcıların çıkış arayışı: Batı artık ortadan ikiye 

bölünmüş ve Batı egemenliği iki merkezli hale gelmiştir; liberalizm ve 

toplumculuk hakim iki ekonomi-politik eğilim olarak öne çıkmıştır. “Bir 

üçüncü yol arayışı” içindeki İslamcılara bu Batı uygarlığı nasıl 

görünmüştür? Araştırma/soruşturma nesnesi (Batı uygarlığı) aynıdır, 

ancak bu nesnenin büründüğü yeni çehreler ve İslamcı dünyanın değişen 

koşulları ve “acil ihtiyaçları” yeni bir tasavvur üretmiştir. Kısaca, iki 

kutuplu dünyada İslamcı muhayyile Batı uygarlığını nasıl tahayyül 

etmiştir? İslami endişe komünizm ve kapitalizm kıskacında bir üçüncü yol 



68  

olarak  neleri önermektedir?   

3) 21. Yüzyılda ise Batı egemenliği tek merkezli (ABD) hale gelmiş, Batı-

dışı toplumlar ise kendilerini yeniden ifade edebilme imkanı 

yakalamıştır. Batı devletler sistemi istikrar kazanıp tek kutuplu bir 

sürece evrilirken, Batı-dışı kadim uygarlık merkezleri, Çin, Hindistan ve 

İslam dünyası kendi miraslarına 19. Yüzyıla nispetle daha fazla 

eğilmişlerdir. Bu yüzyılın ilk çeyrreği için, Batı uygarlığının irtifa 

kaybettiği, bununla birlikte sistemik bir kriz içine girdiği, Asya başta 

olmak üzere kadim medeniyet havzalarının canlanma eğilimi 

gösterdikleri de söylenebilir. Bu çağda artık Batı ne mutlak güçtür; ne 

de iki kutuplu bir vaziyet arz etmektedir. “Çok kutuplu” olarak tarif 

edilebilecek yeni çağ, İslamcılar açısından yeni soruları/sorunları 

beraberinde getirmektedir. Yeni bir medeniyet tasavvuru ile birlikte 

yeni bir paradigma arayışı çağın icapları ile birleştiğinde Müslüman 

aydın için yeni bir entelektüel arayış başlamıştır. Bu çağa İslamcıların 

neler söylediğinin analizi ve tartışması tezin odak noktasıdır. 

Tekrarlayacak olursak, araştırma/soruşturma nesnesi olarak Batı 

uygarlığı, araştıran/soruşturan özneye (İslamcılara) her seferinde farklı 

bir yüzünü göstermektedir. O halde, Batı’nın yeni İslamcı muhayyilede 

nasıl tasvir edildiği sorulmalıdır. 

Bu üç dönemde Türkiye’de İslamcılar, dünya sistemi karşısında kendisine itibarlı 

bir yer arayan Türkiye’ye ve onun aydınına ne sunabilmiştir? “Çağın ruhunu” 

nereye kadar kabul edip nerelerde itiraz etmişlerdir? Batı kavramını constructive 

outside (kurucu dışarısı) biçiminde verimli bir “ötekine” dönüştürebilmişler midir? 

Bu ve benzeri sorular İslamcıların Türkiye ve İslam dünyası açısından 

“işlevselliğini” de ortaya koyacaktır. 

  



69  

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

İSLAMCI MİRAS 

İslam dünyası ve onun merkezi konumundaki Osmanlı İmparatorluğu 18. Yüzyılın 

ortalarından itibaren Batının askeri üstünlüğü karşısında irtifa kaybetmişti. Zamanla 

savaş meydanlarında kendini iyiden iyiye hissettiren bu asimetrik güç durumu fiili 

sonuçlar doğuracaktı. 1774‘te Küçük Kaynarca Antlaşması ile birlikte İmparatorluk 

artık iç işlerine bile müdahale edilecek duruma düşmüş, 1798’de Napolyon Mısır’ı işgal 

etmiş, Girit’te ayaklanmaların şiddeti artar olmuştu. Bununla birlikte İngilizlerin yoğun 

Müslüman nüfusa sahip Hindistan’ı işgal etmeleri, Afganistan ve Afrika’nın 

kolanizasyonu Müslümanlarda büyük bir travmaya yol açacaktı (Bostan, 2014, s. 

72).İslam dünyasının en büyük temsilcisi durumundaki Osmanlı Devleti’nin 19 

Yüzyıldan itibaren daha da hızlanan bir zayıflama süreci içine girmişti. Batının 

sanayileşme ile eriştiği büyük güç ve Osmanlı’nın doğu sorunu adı altında tasfiyesini ön 

gören politikalarına, Osmanlı’nın kendi iç handikapları da eklenince devlet için oldukça 

vahim bir tablo ortaya çıkmıştı. İşte bu dönemlere denk gelen ve İkinci Meşruiyet 

döneminde daha sistematik ve etkin hale gelen fikir hareketlerinin ortak temel sorunsalı, 

Osmanlının içine düştüğü bu durumdan nasıl kurtulacağı ve eski ihtişamlı günlerine 

nasıl döneceği şeklinde tezahür etmişti (Bilge, 2015, s. 25). İslamcılık Batı 

emperyalizminin tazyiki altında varoluş mücadelesi veren bir dünyanın “çıkış 

yollarından” biri olarak anlam kazandı. 

3.1. Batı’nın Mutlak Egemenliğinde İslamcıların Batı Tasavvuru 

1904 yılında Yusuf Akçura Üç Tarz-ı Siyaset adlı makalesinde zor durumdaki 

İmparatorluğun nasıl kurtulabileceği hakkında bir değerlendirme kaleme almıştı. Ona 

göre, üç “tarz-ı siyaset” kurtuluş adına üç farklı reçete sunmaktaydı. Bunlar; bütün 

Osmanlı unsurlarını dini etnik köklerine bakmaksızın tek bir kimlik ve ideal etrafında 

 



70  

birleştiren Osmanlıcılık cereyanı, her yere pıtrak gibi yayılan ulusal bilinçlerin yerli bir 

tezahürü olarak billurlaşan Türkçülük ve hilafet sancağı altında bütün Müslümanların 

birliğini hedefleyen İslamcılık cereyanlarıydı (Mert, 2014). 

Bir tarz-ı telakki olarak İslamcılar “muzaffer Avrupa’nın” bu gücü nasıl devşirdiğini 

anlamaya çalışmışlar, İslam dünyasını içinde bulunduğu buhranlı durumdan kurtarmanın 

yollarını aramışlardı. Ancak onların kesinlikle “aceleleri” vardı. Bir “kurtuluş 

ideolojisi” (Mert, 2014, s. 412) olarak sahne alan İslamcılığın kılı kırk yaracak zamanı 

yoktu. “Din ü devlet, mülk ü millet tehdit altındaydı” (Kara, 2014 s. 37) İsmail Kara’nın 

(2014, s. 37) çarpıcı ifadeleriyle “Batı, Müslümanların üzerine gelen bir seyl-i huruşan 

gibiydi. Bu coşkun sel her önüne çıkanı devirmekte, her önüne kattığını sürüklemekte, 

her alanı işgal etmekteydi”. Batının üstünlüğüne mukabil İslam dünyasının “geri 

kaldığına” olan inanç ise İslamcıların “neredeyse üzerinde “icma ettikleri” bir 

meseleydi.  

O halde bu “coşkun sele”, nam-ı diğer Batı’ya, üstünlüğünü veren esas şey neydi? Bu 

üstünlük İslamcılarca manevi ve itikadi gerekçelerle açıklanamazdı; o halde gelişim 

manevi sahada değil maddi planda cereyan etmekteydi. İslamcıların Batı’ya yönelik ilk 

dönem yaklaşımlarında böyle bir ayrım belirmişti. Bu dönemin İslamcıları Batı 

karşısında ikircikli bir tavır içinde olmuşlardı. Kazanan Batı, onlar için İsmail Kara’nın 

(2013) ifadesiyle “hem merci-i taklit” hem “düşman” hükmündeydi. Düşmandı, çünkü 

öncelikle küfrü temsil ediyordu; kan döküyor, can alıyor, İslam ülkelerini işgal ediyor, 

sömürgeleştiriyordu. Taklit mercii idi, çünkü Batı tasallutundan kurtulmak için Batı 

kadar güçlü olmak icap ediyor, onun medeniyet unsurlarını benimsemek, tekniğini 

kullanmak, bilimine sahip olmak, yani “galip ve mütehakkim olan düşmanın silahıyla 

silahlanmak” gerekiyordu. Batı; bazı yönleriyle taklit edilebilirdi; ancak inanç ve itikat 

bakımından mutlak olarak reddedilmeliydi. Dönemin İslamcları, kendi manevi-kültürel 

değerlerinin üstünlüğünden emindi. 

“Merci-i taklit” ile “diyar- ı küfür” ikilemini farklı ifadelerle İstiklal Marşı şairinde de 

bulmak mümkündü. Akif bir yandan “asrın idrakine söyletmeliyiz İslam’ı” derken diğer 

yandan bu asrın gücünü “tek dişi kalmış canavar” şeklinde takdim etmekteydi (Yıldırm, 

2012, s. 282). “Asrın idraki” ile “tek dişi kalmış canavar” ikilemi, ya da “taklit mercii 

olarak Batı” ile “diyar-ı küfür” olarak Batı dikatomisi Müslümanların zihninde Batı’nın 



71  

ortadan ikiye ayrıldığının göstergeleriydi. Tanıl Bora’nın (2018, s. 417) ifadeleriyle 

Batıya bakışta “gıpta-nefret gerilimi” hakimdi. “İslamcıların Batı uygarlığı ne karşı 

hisleri adavet ve rekabetin, sevgi ve nefretin karışımı bir ambivalanstı” (Gencer, 2019, s. 

322). Bunun olağan sonucu Uygarlığın maddi veçheleriyle manevi yüzlerini birbirinden 

ayırmaktı. Bununla birlikte iç muhasebe kabilinden tarihi-geleneksel İslam tecrübesinin 

de gözden geçirilmesi gerekecekti. Sorun İslam’ın “kendisinde” olmadığına göre 

“yorumundaydı”. İslamcılar, kendi çehrelerini Batı’nın yüzlerine tuttukları aynada 

seyrediyorlardı. Tıpkı “iyi Batı- kötü Batı” ayrımı gibi iyi gelenek kötü gelenek ayrımı 

da hasıl olmuş, kendi mirasını da Batı gibi ortadan ikiye bölmek durumunda 

kalmışlardı. Kemal Karpat’ın (2013, s. 24) dediği gibi İslamcılık, Müslüman aydınlar 

için sadece Batı sömürgeciliğine karşı siyasi ve kültürel bir öz savunma zırhı değil, aynı 

zamanda kendi kendini yenileme ve ilerleme aracıydı. 

“İlim, fen ve medeniyet merkezi” bir Batı’nın seviyesine ulaşmak için; “sömürgeci, 

ahlaksız, kafir, işgalci” bir Batı’dan kurtulmak gerekiyordu. Olumlu şeylerin atfedildiği 

Batı olumsuz taraflarından ayıklanarak temessül edilmeliydi. Aynı şekilde bizi muzaffer 

kılacak şanlı ve “gerçek bir İslam’a” ulaşmak için de hurafelerle bezenmiş, bidatlara 

bulaşmış “tarihi İslam’dan” kurtulmak gerekirdi. Batı’yı ve İslam’ı ortadan ikiye 

ayırmak pratik hedeflere dönük pragmatik çabalardı (Kara, 2014, s. 39). Tevhidi 

düşünmeye alışmış olan Müslüman zihni açısından bir paradoksa işaret etmekte olan bu 

Kartezyen mantık (Bulaç, 2014, s. 62) oryantalist tahayyülün Batı-dışı toplumlara 

yönelttiği psikolojik harp mahiyetindeki “dinin mani-i terakki” olduğu ithamıyla sıkı bir 

irtibat halindeydi (Kurtoğlu, 2014, s. 202). İslam’ın ilerlemeye mani olmadığı hatta onu 

teşvik ettiği, Hilmi Ziya Ülken’in (2014, s. 397) ifadeleriyle “çağın icapları ile dinin 

inancı arasında ahenk” kurulduğunda gerçek bir medeniyet sentezi yaratılacağı 

inancı hakimdi. Böylece “yeni çağa uygun bir kalkış noktası” (Aktaş, 2008, s. 70) 

arayışı İslamcılar için Batı’yı entelektüel olmaktan ziyade enstrümental bir şeye 

dönüştürdü. Onlar Batı’nın sahip olduğu maddi imkanları -felsefik tarihi bağlamı 

üzerinde durmadan- aktarma telaşı içindeydiler. Din ile modernleşmenin maddi 

neticeleri arasında “bir uyum ve uzlaşma bölgesi” (Kara, 2018, s. 27) arıyorlardı. 

Dönemin “gerçek bir tercümanı olarak konuşup yazan” (Kara, 2013, s. 92) Akif’in 

düşünceleri, erken dönem İslamcıların Batı tasavvuru hakkında temsili nitelikler arz 

etmekteydi. Akif (1327, s. 357) Doğu ve Batı uygarlıkları konusunda kategorik bir 



72  

bakışa sahip değildi. Ne varsa Şarkta vardır diyenlere de, her şeyi Batıda arayıp her 

çözümü orda bulmaya çalışanlara da itibar edilmemesi gerektiğini söylüyordu. İki aşırı 

yaklaşım olarak gördüğü mezkur yorumların Doğuyu ve Batıyı eksik tanımakla malul 

olduğu fikrindeydi. Ona göre Batı uygarlığı ne her şeyiyle iyi ne de her şeyiyle kötüydü. 

“Avrupalıların ilimleri, irfanları, medeniyetteki, sanayideki terakkileri inkar olunur şey 

değildir” diyen Akif (1336, s. 250) bununla birlikte, Batı’nın emperyalist yüzüne de 

dikkat çekiyordu. İstiklal marşındaki “tek dişi kalmış canavar” dizesi “Batı’nın ahlaki 

zevaline okunmuş bir kahır” (Bora, 2018, s. 417) gibiydi. Akif’e göre, emperyalist Batı 

uygarlığı kendi mülevves emellerine ulaşmaya çalışırken insanlar arasına kavmiyetçi- 

mezhepçi fitneler sokarak toplumları bölmeye çalışmıştı. Kafkaslarda, Balkanlarda 

yapılan etnik temizlikleri örnek göstererek Bulgarların Pomaklara yaptığı zulmü Batı 

zihniyetinin Müslümanlara yönelik yaklaşımlarının karakteristik bir tezahürü olarak 

görüyordu. Bu sebeple ilmi ve fenni gelişmişlik seviyesine hayranlık duyduğu Batı’nın 

“medeniyet-i fazıla” özellikleri göstermekten uzak olduğunu düşünüyordu (Aydın, 

2012, s. 68). Zaten Akif için, Cihan Harbinin patlak vermesi maddiyatta terakki eden 

Batının maneviyatta çöküşünün izharı ve ikrarıydı (Bora, 2018, s. 417). 

Modern zamanlarda ilerleme ve kalkınmanın adresi Batı uygarlığı olsa da İslam dünyası 

Batı’dan, kültürün maddi veçheleri olan ilmi-fenni şeyleri almakla yetinmeli, ancak örf 

adet ve inanç gibi manevi değerler manzumesini Akif’in ifadesiyle “gümrük kapısında” 

bırakmalıydı (Bulaç, 2014, s. 60). Akif kendi kültürel kimliğini ve geleneğini muhafaza 

ederek kalkındığı için Japon modelini örnek bir tecrübe olarak sunuyordu (Bulaç, 2014, 

s. 63). Akif’in etrafındaki insanlar da benzer fikirler ve endişeler içindeydi, çünkü 

istikametleri ve beklentileri benzerdi (Kara, 2017a, s. 151). 

Erken dönem İslamcıların Batı tasavvuru modernleşme olgusuyla ele ele yürüyordu; 

çünkü Batı kendisini modernizm biçiminde takdim etmekteydi (Yıldırım, 2012, s. 282). 

İslamcılar da, İslam’ın bekası ile devletin bekasını bir gördükleri için, devleti ayağa 

kaldıracak ıslahat hareketlerini dini de tecdit edecek biçiminde uygulamayı uygun 

görmüşlerdi (Kara, 2019, s. 32). Zira onlar İslam dünyasında dinin çöküşü ile devletin 

çöküşünü aynı çizgide algılamışlardı (Kara, 2017a, s. 365). Yahya Kemal’in “Galip et, 

çünkü bu son ordusudur İslam’ın” dizeleri bu endişenin/haykırışın şairane beyanıydı. 

İslamiyet, doğuşundan itibaren muzaffer bir güç olmuş ve bu nedenle Batı’nın 



73  

kendilerine üstünlük kurmalarını açıklama ihtiyacı İslamcı gündemi meşgul etmişti. 

Batının ilk geniş çaplı darbesi İslamcı aydınlarıın zihnini sürekli olarak meşgul 

ediyordu. Dönemin İslamcıları, İsmail Kara’nın (2014, s. 38) ifadesiyle 

“tedafüi/savunmacı bir halet-i ruhiye içine gömülmüş olarak fikirlerini serdediyorlardı”. 

Batı’nın egemen konumu nedeniyle İslamcılar soru soran, inşa eden taraf değil; cevap 

veren ve çıkış yolu arayan taraftı. Çağın hakim gücü Batı uygarlığı, moda kavramı ise 

progress (ilerleme) nosyonuydu. İlerleme (terakki) neredeyse Uygarlığın mütemmim 

cüzü (ayrılmaz parçası) olarak telakki ediliyordu. Oryantalist Ernast Renan’ın İslam 

dinini “mani-i terakki” olarak itham etmesi Müslüman düşünürlerde şiddetli bir 

aksülamel oluşturdu. Buna yönelik reddiyeler yazılsa da tartışmanın bağlamını ve soru 

soran tarafını Batı oluşturduğu için İslamcılar aynı retoriğin mantığı içinde ve aynı 

paradigma çizgisinde düşünmeye mecbur kalmışlardı. “Kurtuluş ve tekakki merkezli” 

(Kara, 2014, s. 42) Batılı söylemin neticesinde, Müslümanlar da zamanı lineer bir 

mantık içinde (Bulaç, 2014, s. 61) kavramaya başlamışlardı. Bu mantık neticesinde 

İslami kaynaklar da yeniden cerh ve tadile tabi tutuluyor, çağın icaplarına cevap verecek 

biçimde yeniden yorumlanıyordu. Kavramların semantik anlam kaymaları hep bu “acil 

ihtiyaca” verilmiş pratik-pragmatik cevaplardı. “Hiç bilenle bilmeyen bir olur mu”, İlim 

Çin’de bile olsa alınız”, “hikmet müminin yitiğidir” “düşmanın silahıyla silahlanın” gibi 

çokça zikredilen ayet, hadis ya da vecizeler Ahmet Cevdet Paşanın ifadesiyle “Alem-i 

Medeniyetin terakkiyat-ı hazırası” (akt, Oktay, 2017, s. 51) mucibince seferber 

ediliyordu. Batının maddi gücüne erişmek ve manevi olarak onu ikame etmek asıl 

hedefti. Batı ilmine fennine aşılanmış İslam inancının yaratacağı sonuç İslamcıların 

“çıkış yolu”, “kurtuluş reçetesiydi”. Esas soru “kendimiz kalarak nasıl 

Avrupalılaşacağız şeklinde sorulmuş ve Avrupa’nın terakkiyatı büyük ölçüde maddi 

(teknik-teknolojik) alanla sınırlı kabul edilmiştir (Kara, 2018). 

3.2. İki kutuplu Dünyada İslamcıların Batı Uygarlığı Tasavvuru 

İkinci cihan harbi sonrasında Amerika Birleşik Devletleri’nin egemen bir güç haline 

gelmesi, Sovyetlerin de karşıt bir kampı temsil etmesiyle sonuçlandı. Bunun sonucunda 

ideolojik kamplaşma liberalizm-komünizm şeklinde bir çatallanmaya göre şekillenmişti. 

Müslüman entelektüel muhayyile bu kamplaşmada üçüncü bir yol arayışı olarak 

temayüz etmekteydi. Batılı ideolojilere karşı İslami miras gözden geçirilerek seçenek 

haline getirilmeye çalışıldı. Bu dönemin ana hatlarını ya da sinir uçlarını muhtasar bir 



74  

şekilde sunabilmek için belirli İslamcı figürlere müracaat etmek gerekecektir. 

3.2.1. Necip Fazıl Kısakürek ve Büyük Doğu 

Cumhuriyet dönemi Türkiye İslamcılığının en önemli temsilcisinin Necip Fazıl 

Kısakürek olduğunu söylemek mümkündür. NFK, Cumhuriyet dönemi İslamcılığının 

üslubunun şekillenmesinde, usulünün netleşmesinde ve muhtevasının belirmesinde başat 

bir yere sahiptir (Yıldırım, 2018, s. 13). Müslüman filozofların Aristo’ya yakıştırdıkları 

muallim-i evvel (ilk öğretmen) sıfatını pek ala İslamcılık serüveni söz konusu 

edildiğinde NFK için kullanmak ve onu İslamcıların “muallim-i evveli” (Güzel, 2019) 

şeklinde takdim etmek bile mümkündür. NFK, tedrisinden geçenlerin ya da kendisine 

sıcaklık duyanların ifadesiyle “üstad Necip Fazıl”, Batı hakkında serdettikleri ile de 

İslamcılar için istikamet tayin edici bir ağırlığa sahiptir. Soğuk savaş koşullarının ikiye 

ayırdığı dünyada NFK, kapitalizm ile sosyalizm çekişmesinde İslam’ı müstakil bir 

üçüncü yol şeklinde sistemleştirmeye ve onu sanat, edebiyat, siyaset, felsefe gibi 

alanlara teşmil etmeye çalışmıştır. “Hem kapitalizme hem komünizme alternatif bir 

nizam olarak İslami bir ideoloji üreten (Duran, 2014, s. 130) NFK, ideolojiler 

dünyasında İslamcılığın “idelocya” örgüsünü işlemekle meşgul olmuştur. Sezai 

Karakoç’un (2017, ss. 34-35) ifadeleriyle söyleyecek olursak; “ideolojiler çağında” 

yaşayan NFK, İslam’ı “iki dünya canavarının, kızıl ve kara canavarın elinden kurtarmak 

ve İslam’ı ayrı ve üçüncü blok olarak kendi toprağında hüküm sahibi kılmak” için bir 

“düşünce cihadı” gerçekleştirmiştir. Bu cehdin mihverinde, Meşrutiyet İslamcılarında 

olduğu gibi “Batı uygarlığı” vardır. “Mesele Batıyı anlamak” diyen NFK (2007, s. 41), 

“bütün mazi ve tarih hükümlerinin özü halinde bugün Doğunun Batıya karşı nasıl bir 

anlayış takınacağı” sorusunu “davanın en nazik istikameti” olarak görmektedir. 

NFK, Doğu-Batı arasında bir dikotomi kurar ve Doğu-Batı ayrımını keskin bir karşıtlığa 

dönüştürür. Doğu derken Japonya dışında Çin, Hindistan, Mezopotamya, Küçük Asya 

ve çevrelerini içine alan geniş bir coğrafyayı Büyük Doğu kavramı içindeki Doğu 

terimiyle ise sadece İslam coğrafyasını kasteder (Bilge, 2015, s. 55). Batı uygarlığı ise, 

öncelikle ve özellikle Amerika ve Avrupa demektir; bu hat ona göre, Büyük Asya’nın 

“düşman sahasını” teşkil etmektedir. Bu minvalde, Afrika’yı Büyük Asya’ya dahil eden 

NFK, Avusturalya’yı Batı cephesinde sayar (Kısakürek, 2007, s. 214). 

NFK, Batının coğrafik sınırları aşan bir iç mantığa, sui generis bir karaktere sahip 



75  

olduğunu ileri sürer. Ona göre, Batıyı kendine has bir uygarlık yapan tarihsel uğraklar 

vardır. Rönesans ile birlikte esas atılımını yapan Modern Batı uygarlığının “aklı ve 

plastik zevki” Yunanda (Kısakürek, 2007, s. 30), “nizam anlayışı” Roma da (Kısakürek, 

2007, s. 31) “ahlak ve imanı” ise Hıristiyanlıkta (Kısakürek, 2007, s. 43) mayalanmıştır. 

“Romalılaşmış, Hıristiyanlaşmış ve eski Yunan’ın zihni nizamına teslim olmuş her 

toprak Avrupa’ya bağlıdır” (Kısakürek, 2007, s. 25). Bu Avrupa/Garp/Batı, ona göre, 

aşağı yukarı şu temel unsurlardan mürekkeptir: “metot, sistem, akılla maddeye 

tahakküm sistemi, laboratuvar tecrübesi, Yunani ve hendesi zevk (Kısakürek, 2007, s. 

75). 

NFK’nin yukarda sayılan üç unsurdan (Yunan, Roma, Hıristiyanlık) müteşekkil Modern 

Batı uygarlığı tasavvurunu detaylandırmak yerinde olacaktır. Öncelikle; her zaman “ya 

hep ya hiç “ tavrında olan NFK’nin (Özdenören, 2015, s. 15) Batı konusunda tamamen 

reddiyeci bir pozisyon almadığı belirtilmelidir. O Batıyı ortadan ikiye bölünebilir, iyisi 

kötüsünden ayıklanabilir bir tür bileşke olarak tasavvur eder: “Batı dünyasını ikiye 

bölüp, ilk yarısını mükemmel, ikinci yarısını da esfel” (Kısakürek, 2007, s. 486) olarak 

tarif edebileceğimizi savunan NFK’nin Batı uygarlığının “mükemmel” ve “esfel” 

taraflarına dair mütalaalarına bakılmalıdır. 

Meşrutiyet İslamcılığına hakim olan Batıya karşı kartezyen mantığın, “iyi Batı- kötü 

Batı” ayrımının benzerini NFK temsilinde Cumhuriyet dönemi İslamcılığında da 

bulmak mümkündür. Batı uygarlığının madde planındaki atılımlarını, müspet 

bilimlerdeki başarılarını, teknolojik kazanımlarını anlamaya, tüm bunları İslam 

tefekkürü içinde bir yere oturtmaya gayret eden NFK için, Batı uygarlığı üzerine kafa 

yormaktan ve hesaplaşmaktan sarf-ı nazar edilemeyecek kadar ciddi bir iştir. Bunun için 

“Batıyı Batılıdan daha derin kavramanın” (Kısakürek, 1999, s. 154) gereğine  

inanmaktadır. 

Meşrutiyet İslamcılığından Cumhuriyet İslamcılığına ve NFK’ye intikal etmiş olan Batı 

Uygarlığı tasavvurunun ana kabulleri, bir önceki başlıkta özetlendiği gibi ikircikli bir 

haleti ruhiyeye sahiptir. Hem “taklit mercii” hem “diyar-ı küfr” olarak kodlanan Batı 

uygarlığına karşı “nefret-taktir gerilimi” selefleri gibi NFK’nin de Batı tasavvurunun 

karakteristik noktasını oluşturur. “Şu Avrupalı bir nevi zeka içinde ne muhteşem 

ahmaktır” (Kısakürek, 2013, s. 36) ifadesi buna iyi bir örnek teşkil etmektedir. Ancak, 



76  

unutulmamalıdır ki, NFK’nin Batı uygarlığında bulup da gıpta ettiği bütün değerler 

sadece madde planına ilişkindir. Batı “maddeye tahakküm dehasının timsali” 

(Kısakürek, 1990, s. 150), “müspet bilgiler harikasıdır” (Kısakürek, 2007, s. 547). 

“Maddeye dürbünün doğru tarafıyla” (Kısakürek, 2007, s. 39) bakmasını beceren Batı, 

bu sayede egemen güç haline gelebilmiş (Kısakürek 2007, s. 43), büyük bir hınçla 

Doğuya karşı taarruza geçmek için imkan devşirmiş (Kısakürek, 2007, s. 215) ve 

nihayetinde “müspet bilgilere bağlı kaba marifet imtiyazıyla doğuyu apıştırmış, 

sindirmiş, yıldırmıştır (Kısakürek, 2007, s. 249). 

Burada NFK’nin ısrarla üzerinde durduğu müspet bilim bahsine bir parantez açmakta 

fayda vardır. “Eşya ve hadisleri bütün dış kanunlarıyla, ameli fayda bakımından teftiş, 

tefahhus ve insan iradesine bağlamak yolunda aklın istismarı” şeklinde tanımladığı 

“müspet bilimlerin” (Kısakürek, 2007, s. 205) aslında Müslümanların harcı ve hakkı 

olduğunu savunur (Kısakürek, 2007, s. 251). Müspet bilimler teknoloji ve güce tahvil 

edilebilen pratik sonuçları bakımından önemsenir. NFK’nin gıpta ettiği şeyler Batı’nın 

bütün bir kainat üzerinde kurduğu ve Asya/Doğu/İslam aleyhine işlettiği hakimiyet 

biçimine ilişkindir: “atom bombasını bizim dünyamız icat edemediyse kabahati sadece 

iyi Müslüman olamayışımızda arayalım, aya biz gidecek ve oraya bilmem kaç yıldızlı 

Amerikan bayrağı yerine İslam livasını biz dikecektik” (Kısakürek, 2007, s. 121); 

“fezaya insan göndermek maddecinin değil, ruhçunun vazife ve hakkı, Müslümanın 

memuriyetidir” (Kısakürek, 2007, s. 99); “müspet ilim planından da yıldızlara kement 

atmaya, aya çıkmaya kadar her hak İslam’a aittir (Kısakürek, 2007, s. 317), “garp 

dünyasını yükselten Rönesans hamlesindeki ruh, insan aklının eşya ve hadiseleri feth ve 

teshir etme cehdi, hakitatte İslam’ın malıdır” (Kısakürek, 2007, s. 163). Batı esasında 

yine Müslümanlardan miras alarak müspet bilimleri sistemleştirdiği (Kısakürek, 2007, 

s. 250) için, müspet bilimlerin “ibadet vecdi” içinde tahsil edilmesi gerekir. Meşrutiyet 

dönemi İslamcılığında da karşımıza çıkan benzer hadis ve ayetler bu görüşe meşruiyet 

zemini oluşturmak için adeta seferber edilir: “beşikten mezara ilim dileyiniz, ilim Çin’de 

bile olsa alınız, Allah’ım bana hakkı hak, batılı batıl olarak göster, Allah’ım bana 

eşyanın sırrını öğret” gibi ayet ve hadisler (Kısakürek, 2007, s. 132) İslam’ın müspet 

bilimler karşısındaki vaziyetine dair emirler biçiminde tefsir edilir ve bu buyruklara 

uyanın Müslümanlardan ziyade Batılılar olması esefle karşılanır: “Garplı bu emirlerin 

kudsiyet menbaına bağlı bulunmaksızın, farkında olmadan onlardaki hikmeti yerine 



77  

getirdiği içindir ki, denizleri, karaları, havaları fethetti. Halbuki bu oluş hakkı da her 

hak gibi, ezelden ve yalnız Müslümanlarındı (Kısakürek, 2007, s. 132). 

NFK, Batının takdire ve taklide şayan olan tek tarafının müspet bilimler olduğunu, 

bunun dışında Batıdan alınacak başka bir şeyin olmadığını titizlikle vurgular: “Batı 

dünyası, sadece Rönesans’tan beri aklın fetih haklarını yerine getirmiş, eşyayı ustalıkla 

teshir etmeyi bilmiş bir müspet bilgiler harikasından başka bir şey değildir ve o sınırdan 

öteye onun hiçbir takdir ve taklit değeri yoktur” (Kısakürek, 2007, s. 486). Onun 

gözünde Batı’nın maddiyattan başka iyi yanı bulunmadığı için başka her hangi bir 

konuda rehberliği kabul edilemezdir. Zira, Avrupalıdan sağlanacak fayda ondan akıl ve 

teknik çalmaktan ibarettir (Bora, 2015, s.  465). Bilim ve teknolojinin İslam dünyasında 

toplumsal gücü takviye edeceğini, böylece Batı işgali karşısında daha dirençli 

olunabileceğini düşünüyordu.  

NFK, her ne kadar müspet bilimler hakkında hayranlık dolu ifadeler kullansa da müspet 

bilimlerin arka planındaki “Batı aklının” sınırları ve zaaflarına da açıklık getirmeyi 

ihmal etmez. Batıyı “lif lif, en mahrem köklerine kadar muhasebe etmiş bir idrakin 

varacağı hüküm” NFK’ye göre (2007, ss. 41-42), “ “Batının, geniş madde planıyla 

baştan başa ve sıkı sıkıya temas halinde, bir kuru akıl harikasından” ibaret olduğu 

hakikatidir”. “Batı bir kuru akıldır ve Allah kuru akla ne kadar hak ve imtiyaz vermişse 

Batı hepsine malik ve kuru aklı nelerden mahrum etmişse hepsinden yoksundur 

(Kısakürek, 2007, s. 42). Batının kuru aklı onu Doğu karşısında muzaffer kılmıştır. 

Kaderin cilvesi, ya da hayatın acı gerçeğidir ki eşyayı derinlemesine tefekkür eden 

Doğu karşısında onun pratik sonuçlarıyla meşgul olan “kuru ve sığ” Batı aklı 

kazançlı çıkmıştır. Batının aklı “kuru” ilmi ise “şirrettir” (Kısakürek, 2007, s. 40). 

“Rehbersiz ve nasipsiz” bir tefekkür zeminine dayanan (2013, s. 31) Batı aklı, kendi 

cevherine uygun olacak şekilde bir de ruhsal/manevi boyuta sahiptir. İşte bu “kuru akıl 

cevherinin ruhunu” eşyanın dış kabartmalarını, zahiri yoklamalarını aşamayan plastik 

estetik oluşturur. Batının şevketi de buhranı da bu ruhtadır (Kısakürek, 2007, s. 42). 

Batının “mükemmel” tarafı olarak müspet bilimler harikasını gören NFK, 

“esfel”(aşağılık) tarafını ise ruhsal/manevi/ahlaki çöküşle ilişkilendirir. Modern Batı 

uygarlığı “sadece fani dünyaya, fani dünya imparatorluğuna bir nizam ve marifet temsil 

ettiği ve ferdin metafizik vicdanını besleyemediği” (Kısakürek, 2007, s. 42) için eksik 



78  

bir uygarlık olarak telakki edilir. Bu nedenle, Batı uygarlığının geleceğini parlak 

görmez, çöküşe mahkum olduğunu düşünür. Batı, “ruhun hakkını bomboş bıraktığı 

için” (2007, s. 133) manevi olarak buhrandadır. Madde planında harikalar yaratmasına 

karşın bunu ruh planında tahkim ve takviye edemediği için, zamanla eşyanın ve 

makinenin esiri olmuştur. (Kısakürek, 2007, s. 49). “ Zira Batı, makineyi ve aleti emrine 

vereceği ruhi nizam, ahlak ve iman kutbundan mahrumdur (Kısakürek, 2007, s. 51). 

Bununla birlikte modern Batı uygarlığı sömürgeci, emperyal, masonik ve kapitalist bir 

uygarlık (Kısakürek, 2007, ss. 81-82) olarak da tahkir edilir. Modern Batı uygarlığı, tüm 

değerleri ile İslamın ve insanlığın sorunlarını çözme kabiliyetinden yoksundur.  

NFK’nin yaşadığı ve eserlerini verdiği, politik-ideolojik tasarımını geliştirdiği tarihsel 

dönem iki kutuplu Soğuk Savaş yıllarına rastlamaktadır. Tarz-ı siyasetlerin ve toplumsal 

örgütlenme tarzlarının ideolojiler tarafından yönetildiği/belirlendiği soğuk savaş 

koşulları, kapitalizm ile komünizm arasındaki çekişmeye sahne olmuştur. Diğer 

ideolojiler, dünya görüşleri ya da toplumsal siyasal felsefik soruşturmalar kendilerini bu 

iki hakim paradigmaya nispetle tanımlamış ve konumlandırmışlardır. Dolayısıyla bu 

dönemin karakteristik üslubu polemikçi, çatışmacı, yarışmacı ve ideolojiktir. Söylemler 

çoğunlukla “dost düşman ayrımı” biçiminde kurulur. “Öteki” vurgusu baskındır. 

Dualiteler, keskin karşıtlıklar, köşeli bir dil, pejoratif söylemler, hakikati mutlaklaştıran 

“sahicilik jargonu” dönemin entelektüel havasını belirler (Yıldırım, 2015, s. 480). 

Bununla birlikte “Türkiye’nin beynelmilel komünist yayılma stratejisinin baş hedefi 

olduğunu söyleyen alarmist tutum, milli soğuk savaş konseptinin temelini oluşturur 

(Bora, 2015, s. 465). İslamcılığın da üslup ve muhteva bakımından bütün bu etkilerden 

müstağni kalması beklenmemelidir. Dönemin İslamcıları tarafından İslam “bu tarihi 

şartların siyasal önermelerine göre yapılandırılır”. NFK’nin anti-komünizm vurgusu da 

bu koşullar dikkate alındığında anlam kazanır. İslam’ı kalkış noktası alarak bir dünya 

görüşü inşa etmeye çalışan NFK’de “anti-komünist söylem oldukça baskındır (Yıldırım, 

2015, s. 480). NFK’nin anti-komünist söylemi sadece rakip bir ideolojinin tahlil ve 

tenkiti değil Tanıl Bora’nın da (2015, s. 465) belirttiği gibi “topyekun Batıyla hesap 

görmenin de bir yoludur” ya da “Şarkın Garptan intikamını almasının, Garp 

emperyalizmine duyduğu hıncı tatmin etmesinin davasıdır”. Zira, komünizm de, 

nihayetinde, Batı uygarlığının bir ürünü olarak görülür.  

NFK (2018) komünizmi “moskofluk”la bir tutar; onda anti-komünizm aynı zamanda 



79  

anti Sovyetler demektir. Komünizm bütün milli ve manevi değerleri bozucu bir 

tehlike olarak kodlanır. Böylece, söz konusu komünizm ve Sovyetler olduğunda 

NFK’nin keskin dili daha da pejoratif bir hal alır: komünizm “en hicapsız hayvandan 

daha hayasız bir insiyakiliktir” (Kısakürek, 2012, s. 71) “insanlığın yamyamıdır” 

(Kısakürek, 2018, s. 342). Yani özetle komünizm onun için “mahza kötülük” (Bora, 

2015, s. 466) demektir. 

NFK’nin (1999) Batı uygarlığı tasavvuru içinde özetle zikredilmesi gereken diğer bir 

husus onun Yahudilere yönelik menfi bakışıdır. Doğu Batı kamplaşması şeklinde 

kurguladığı fikriyatında Yahudiler Batı hesabına çalışan, doğunun sinsice içine sızmış 

ajanlardır. Peygamberlerine ihanet eden Yahudiler İslam ile karşılaşınca da 

“münafıklıklarını” sürdürmüşlerdir. Osmanlıyı borca mecbur eden de, iflasa sürükleyen 

de, Avrupalılaşmayı dayatan ve koruyan da onlardır. Tanzimat’tan Cumhuriyete bütün 

kötülüklerin ardında Yahudi parmağı vardır. Yahudi “Müslümanlığın en önemli ötekisi, 

bütün kötülüklerin müsebbibidir”; “ontolojik ve apriori olarak” kötüdür. (Yıldırım, 

2015, s. 482). NFK, bununla birlikte komünizm ile Yahudilik arasında bir organik bağ 

olduğuna inanır. Komünizmi Yahudilikle aynileştirerek kendi perspektifinden “iki şer 

odağını” tek ve birleşik bir cephe haline getirir ve Büyük Doğu maneviyatının tam 

karşısına koyar. 

Son kertede Batılı bütün ideolojiler ve Batı hesabına çalışan bütün türediler NFK’nin 

fikir dünyasında muzır şeylerdir. Alev Erkilet’in (2018, s. 69) yerinde tespitiyle NFK’ye 

göre, “Nazizm, komünizm, faşizm, liberalizm deneyimleri Batının sorunlarına çözüm 

getirememiş, Rusya’nın nazari maddeciliği yerine ABD’nin ameli maddeciliği geçmiş 

yine de sorunlar çözülememiştir. Batı’nın hastalıklı bünyesine şifa verecek tek şey 

Doğunun imanı, irfanı, ruh ve maneviyatıdır. Bunun için Doğu’da Batıdan müspet 

bilimler harikasınıa muhtaçtır (Erkilet, 2018, s. 70). “Kayıp yarısını arayan iki 

medeniyetin sentetik birlikteliği” (Erkilet, 2018, s. 71), NFK’nin her iki taraf için de 

sunduğu kurtuluş reçetesidir. 

Sonuç olarak, “Modern Batı uygarlığını ortadan ikiye bölen, iyi taraflarını Doğunun 

bünyesine aşılamayı teklif eden bakış açısıyla” NFK, meşrutiyet İslamcılığının temel 

savını yeniden güçlü şekilde vurgulamış, İslamcılığın modern Batı tasavvurundaki ana 

damarını belirginleştirmiştir. Burhanettin Duran’ın (2014, s. 149) veciz ifadesiyle 



80  

“doğuşundan itibaren mehasin-i medeniyeti almak ve fuhşiyatını reddetmek” şeklinde 

formüle edilen İslamcılık yaklaşımını sürdürmüştür. Bununla birlikte, İslamcılığın Batı 

tasavvuruna, Soğuk Savaş konseptine özgü bir ideolojik boyut katmış, İslamcılığa tabiri 

caizse yeni bir kelamcı mahiyet kazandırmıştır. NFK, hem anti-kapitalist hem anti- 

komünist duruşuyla Batılı ideolojiler karşısında, İslamcılığı başlı başına ve müstakil bir 

ideoloji olarak inşa etmeye çalışmıştır. Bu inşanın içinde Batı uygarlığı, bilhassa ilmi 

fenni ve teknik çıktılarıyla yer almaktadır. Bir zaruret durumu, acil ihtiyaçlar mucibince 

belirli bir uzlaşmayı dayatmıştır. Öncelikli sorunların çözümlere yöneldiği bir bağlamda 

felsefik soruşturmalardaki derinlik kaybı anlaşılabilir bir mazeret olarak görülebilir. 

NFK, Batı bilim ve tekniğinin pratik sonuçları ile ilgilenmiştir.  

İslamcılığın önemli düşürülerinden bir diğeri de Sezai Karakoç’tur. Bir medeniyet 

düşünürü olarak Karakoç’un modern Batı uygarlığı İslamcı düşünce mirasını anlamak 

için önemlidir. 

3.2.2. Sezai Karakoç 

Sezai Karakoç’u, cumhuriyet dönemi İslamcılığının Necip Fazıl Kısakürek’ten sonraki 

en önemli düşünürü olarak görmek yanlış olmayacaktır. Murat Güzel’in tabirini 

tekrarlayacak olursak, NFK İslamcıların muallim-i evveli (ilk öğretmen) ise, Sezai 

Karakoç da muallim-i sanisidir (ikinci öğretmen). Sezai Karakoç’da her ne kadar 

“muallim-i evvelin” açtığı mahreçleri takip eden bir tür iz sürücülük göze çarpsa da, 

kendi mecrasında akan bir özgünlük söz konusudur. Düşünceleri NFK ile çoğunlukla 

örtüşür; onun gibi, Batının karşısına her sahada yine Batı kadar “güçlü” çıkma çağrısı 

yapar. “Cesamet” vurguları, büyük devlet tutkuları ortaktır. En az iki yüz elli milyon 

nüfuslu, çok güçlü teknolojik ve askeri donanıma sahip, ekonomisi gelişmiş, beş on 

milyon kilometre kareye yayılan bir “süper devlet” hayal eder (Karakoç: 2015. ss. 108- 

109). Ancak Karakoç yine de kendine özgüdür. Burhanettin Duran’ın (2014, s. 150) 

yerinde tespitiyle “Kısakürek’te sert bir ideoloji olan İslam, Karakoç’ta bir dünya 

görüşü, yaşayış ve medeniyet tarzıdır”. Bu sebeple Karakoç, iki kutuplu dünyada, iki 

hakim ideoloji karşısında kendi sesini ve yönünü bulmaya çalışan İslamcı düşünce 

kadrosunun müstakil bir değeri olarak karşımıza çıkar. Karakoç da çağdaşı olan tüm 

İslamcı düşünürler gibi öz benlik-kimlik arayışı içindeyken Batı ile hesaplaşmak 

durumunda kalmıştır. Entelektüel planda cereyan eden bu hesaplaşmanın biçimi/tarzı 

argümanları ve yaklaşımları Karakoç’a özgü çizgileri belirginleştirmektedir. 



81  

Onu, modern Batı uygarlığı tasavvuru açısından orijinal kılan şey geliştirmiş olduğu 

medeniyet konseptidir. “Kendi medeniyetimizi devam mı ettireceğiz, yoksa onu terk 

edip Batı uygarlığına adapte mi olacağız, bütün sorun burda” diyen Karakoç (2015, s. 

72) Diriliş külliyatının odak noktasına ve ana sorunsalına da temas etmiş olur. 

Karakoç’a (2015, s. 138) göre bütün yollar medeniyete çıkmaktadır. Tek bir program 

vardır, o da “medeniyetimizin dirilişini gerçekleştirmektir” diyen Karakoç (2015, s. 

139) medeniyetin taalluk ettiği bütün konuları gözden geçirmeyi teklif eder. Medeniyet 

ufku içinde “yeni bir hayat tarzı tutturmanın” ve “yeni bir düsturu benimsemenin” ısrarı 

içindedir. Bu bağlamda, Batı’yı da medeniyet ölçüsüne vurarak ele alır. Batıyı “hakikat 

medeniyeti” olarak isimlendirdiği peygamberler rehberliğindeki toplumsal-siyasal 

nizama nispetle tartar. “Hakikat medeniyeti” Batı’nın mikyasa vurulacağı yegane 

ölçüdür. Bunun için önce Karakoç’un medeniyeti nasıl tanımladığına bakılmalı, sonra 

hakikat medeniyeti ve Batı uygarlığı tasavvuru özetlenmelidir. 

İkinci Meşrutiyet İslamcılığında ilk emarelerine rastladığımız medeniyet söylemi 

Cumhuriyet dönemi İslamcılığında daha da belirgin hale gelmiş ve İslam medeniyeti 

kavramı revaç bulmuştur. Bu kavram “Batı modernitesine alternatif bir model 

oluşturmanın adresi olmuştur”. Medeniyeti diriliş mefhumu etrafında en etraflı şekilde 

teorileştiren kişi Sezai Karakoç’tur (Duran, 2014, s. 150). Karakoç düşüncesinde 

medeniyet, kültür-medeniyet ayrımı bağlamında sadece bilim ve tekniğe taalluk eden 

maddi/evrensel öğelere münhasır bir şey değildir. Karakoç’a göre medeniyet, hayatın 

her alanını kuşatan şümullü bir kavramdır. Medeniyet “hayatımızın her safhasında, 

duygularımız, düşüncelerimiz ve davranışlarımızla karşılaştığımız bütüncül bir olaydır” 

(Karakoç, 2015, s. 134) “Düşüncelerimiz, duygularımız, eserlerimiz, hayatımız, hayat 

tarzımız, ahlakımız, hepsi medeniyet hadisesine dahildir”. Karakoç aynı zamanda 

medeniyeti insanın bütün varlığıyla da irtibatlandırır: “medeniyet; ruhumuzla, aklımızla, 

kalbimizle ilgili bir evrensel gerçekleşiştir, bir tarihi oluş ve değişimdir (Karakoç, 

2017b). Hayatın ve insanın her cephesini kuşatan medeniyetin üç temel ilkeye 

dayandığını ileri sürer. Bunlar güzellik ilkesi, doğruluk ilkesi ve iyilik ilkesidir. 

“Medeniyet demek bir toplumun kendi güzellik inancını, doğruluk ve iyilik anlayışını 

gerçekleştirmesi demektir” Doğruluk ideasının alanı; felsefe, bilim ve düşüncedir. 

Güzellik ideasını sanatlar ve estetik karşılarken, iyilik ideası ahlaka ilişkindir (Karakoç, 

2015, s. 83). Karakoç’a göre (2015, s. 27) medeniyet bir Kuran buyruğudur: “ Kuran 



82  

bize, sadece kişiye emreden, kişiye buyuran kurallar getirmemiştir. İnsana bir toplum 

düzeni de önermektedir. Topluma da bir hayat düzeni önermektedir. Ve bir medeniyet 

önermektedir”. 

Sezai Karakoç (2017b, s. 36) medeniyetlerin en ulvi ve sahici olanına hakikat 

medeniyeti der. Hakikat medeniyeti Peygamberlerin tesis ettikleri nizamın adıdır. Bu 

dönemlerde ruh ve madde ahengi içinde bir saadet iklimi hakimdir. Bütün eski 

uygarlıkların temellerini Peygamberler atmıştır. Karakoç’ta vahye dayalı dinlerle 

hakikat medeniyeti aynı anlama gelecek şekilde kullanılır; “Adem’den İbrahim’e kadar” 

bütün peygamberler silsilesi hakikat medeniyetinin duvarını örmüştür (Karakoç: 2015, 

s. 71). Medeniyet anlayışı metafizik temellidir. Hakikat medeniyetinde ruh ve madde 

uyumu vardır (Karakoç: 2017b, s. 63). Karakoç bu uygarlıkların insan nefsine ve 

onun hayvani içgüdülerine ket vurarak yüksek bir ahlaki seviyeye tutturduklarını ileri 

sürer ve “şuuraltıdan gelen içtepilerin zaman zaman patlak vermesiyle” doğru yoldan; 

yani peygamberler düsturundan, hakikat medeniyetinden sapıldığını ileri sürer. İslam 

hakikat medeniyetinin “son ve mükemmel açılımıdır” (Karakoç: 2017b, s. 159). 

Karakoç’a göre (2017b, s. 11) insanlık tekrar medeniyet muhasebesini yaparak 

peygamber yolu olan hakikat medeniyetine dönmeli, yenilenip tazelenerek bir ruh ve 

karakter kazanmalıdır. Karakoç (2017b, s. 37) modern çağda “peygamber 

uygarlığından” sapıldığını, “vahyin açtığı mucize çizgisinin” dışına çıkıldığını 

savunmaktadır. Yaratıcıya yaklaştıkça bir uygarlığın yükselebileceğine inanan Karakoç, 

modern uygarlığın yaratıcıdan uzaklaştıkça irtifa kaybetmeye devam ettiğinden yakınır 

(Karakoç, 2017b: s. 54). 

Sezai Karakaoç’un (2015, ss. 71-72) modern Batı uygarlığı tasavvuru işte tam da bu 

hakikat medeniyeti kavramı ekseninde kristalize olur. İslam uygarlığı “ana çizginin 

devamı” hakikat medeniyetinin mütekamil hali iken, Batı uygarlığı  doğru yoldan 

sapmıştır. Her ne kadar Hıristiyanlık ve Yahudilik gibi “vahdaniyet medeniyetinden 

unsurlar almışsa da” bünyesine “başka unsurlar da katmış, özünü ve saflığını 

kaybettirmiş; pagan medeniyetleri denen eski medeniyetlerden, yani putperestlik ve çok 

tanrıcılık çağından katkılar yapmıştır”. Rönesans sonrası biçimlenen Modern Batı 

uygarlığı ise “melezleşmiş ve soysuzlaşmıştır”. “İslam medeniyeti” kavramsallaştırması 

işte tam da bu bağlamda devreye girer, o günün koşullarında “kapitalizm ile komünizme 

alternatif üçüncü bir yola” (Duran, 2014, s. 150) işaret eder. 



83  

Karakoç (2017c, s. 96) Rönesans fenomenini Modern Batı uygarlığının kırılma noktası 

olarak öne çıkarır. Karakoç’a göre, Rönesans, “köşeye sıkışan” Batının Osmanlı- İslam 

dünyası karşısında düşünce, inanç ve estetik açıdan “atılım yapma” zaruretinin 

neticesinde ortaya çıkmış bir “hamledir”. “Haçlı seferlerinin doğudan batıya taşıdığı 

kültür ve medeniyet özleri, Batının öçle tabaklanmış ruhunda mayalanarak” (Karakoç, 

2017c, s. 56) Rönesans’ı doğurmuştur. Karakoç’a (2017b, s. 23) göre “Batıyı Batı 

yapan prensipler Rönesans önerileridir”. Batı’nın Yunan ve Roma köklerini eğilmesi ve 

onları yükselişinde bir manivela olarak kullanması ancak Rönesans ruhunun doğuşu ile 

mümkün olabilmiştir. Çağın krizinin köklerini işte bu dönemde, Rönesans’ta arayan 

Karakoç (2017b, s. 17) Rönesans’ta atılan zayıf metafizik temelin “artık bugünün 

insanını ayakta tutmaya yetmediğini” düşünmektedir.“Bu ruh fonu zayıflığı” ona göre, 

“uzun sürede biriken tatminsizlikler olarak” patlama noktasına gelmiştir. “Batının ruhu 

deri gibi gerile gerile yer yer delinme tehlikesiyle karşı karşıyadır”. Karakoç (2017b, s. 

18) Rönesans’ın daha ta başından iki temel eksiklikle malul olduğunu, modern çağın 

Rönesans’tan intikal eden bu doğum lekelerini taşıdığını ileri sürer. Rönesans ne “yeni 

insanın” oluşumuna sahici ve hakiki bir yorum getirebilmiş; ne de hakikat 

medeniyetinin son temsilcisi olan İslam uygarlığı ile sağlıklı bir rabıta kurabilmişti. 

“Rönesans yeni değil, yenilenişti, Antikite’den ilham alıyordu, böyle olunca yeni bir 

insan ve medeniyet gelmiş değildi; belki eski ve şahsiyetli bir medeniyete gçlü bir 

özenti söz konusuydu” (Karakoç, 2017b, s. 8) Ona göre, “bu ilahi ve insani öz 

yoksunluğu” günümüze kadar seken buhranların öz kaynağıdır. Karakoç (2017b, s. 19) 

Rönesans’ın orta çağa karşı gibi görünmesini de samimi bulmaz; ona göre, Batının asıl 

davası “İslam’ın yolunu kesmek ve onun yerini almaktır”. “Rönesans görünüşte Antik 

Yunan’a dönüşse de, gerçekte İslam’a karşı, savunma girişimiydi” (Karakoç, 2017b, s. 

30). “Rönesans İslam’a karşı Hıristiyanlığın eski Batı uygarlığı ni imdada çağırmasıdır 

(2017b, s. 25). Ancak Karakoç (2017b, s. 21) Batı’nın “asırlardır insanlığı, inanç, 

düşünce, bilim, sanat ve edebiyatta olduğu gibi ahlak ve yaşama yöntemleri bakımından 

da bugünlere getirmiş” olan Rönesans ile yaptığı medeniyet açılımının artık barutunu 

tükettiğini ve Batı uygarlığının “tükenmeye yüz tuttuğunu” düşünür. Bu tükenmişlik 

“dünyayı bir uygarlık krizine” sürüklemiştir. Bu krizin demografik bunalımdan ahlaki 

bunalıma kadar çeşitli boyutları olsa da temelde “metafizik bir kriz” söz konusudur. 

Batı; varoluşun birbirini tamamlayan bütün unsurları arasındaki ahengi kaybetmiştir; 



84  

“maddeci akıl, dengede durması gereken fizik-metafizik ilişkisini bozmuş; usul esası; 

pratik teoriyi; araç amacı” hükmü altına almaya başlamıştır. Karakoç bu bağlamda, Batı 

tekniğinin de temel bir metafizik ilkeye bağlı olmaksızın insanı kontrol eden bir 

mekanizmaya dönüştüğünü düşünür (Karakoç, 2017b, s. 155). “Akıl ürünü olan teknik, 

kendi peteğini ören ipekböceği gibi Batılıyı boğulmaya götüren çerçeveyi örmekte; 

madde kafesine hapsedilen ruh türlü türlü azaplarla kaynamaktadır (Karakoç, 2017b,  s. 

37). 

Karakoç (2017b, s. 30) Rönesans’tan itibaren Batı adına “tek mühim ilerleyişin” teknik 

alanda cereyan ettiğini iddia edeken NFK düşüncesine eklemlenir. Selefleri gibi o da, bu 

birikimin İslam’dan “aşırıldığı” inancındadır. Ona göre, Batı uygarlığı kendi tekniğine 

gelişim olanakları sunan ilmi ve metodik öğeleri Müslümanlara borçludur: “Batılılar bir 

yandan İslam’ı inceliyorlar; daha doğrusu İslam’ın özünü değil de maddi gücünü 

kavramaya çalışıyorlardı. İslam üniversitelerine gönderilen entelektüeller kısa zamanda 

cebir, astronomi, kimya, tıp felsefe gibi çeşitli bilgi dallarında İslam’ın o gün ulaştığı 

verimi Batıya taşıyorlardı. Bir kere bu temeli attıktan sonra yüzlerce yıl bunların 

üzerinde çalışan Batılı bugünkü büyük teknik ilerlemeye ulaştı” (Karakoç,  2017b, s. 

30). Teknik için gerekli müktesebatı İslam coğrafyasının birikimine yaslanarak 

geliştiren Batı uygarlığı sonrasında bilimi büyük bir maddi güve tahvil etti. Bilim 

çağında “kanunluluk, sebeplilik, determinizm gibi temeller, ilkeler, sistemin kurulup 

gelişmesini sağladı” (2017b, s. 106). Bilim çağının yeni sisteminde teknik en ileri uca 

kadar geliştirildi, Batı bilim ve teknik sayesinde dünyanın geri kalan kısmını 

boyunduruğu altına almayı başardı. Karakoç Batı’nın egemen gücünü bilim ve teknikte 

görse de, bu imkanın Batının hem en satvetli hem en buhranlı tarafını oluşturduğu 

düşüncesindedir. Çünkü dünya egemenliği imkanı sağlayan bilimsel atılım Batı insanını 

“hakikatin bilimin tekelinde olduğu görüş ve kanaatine” (Karakoç, 2017b, s. 107) 

sürükledi. Batı uygarlığı bilimi keskinleştirdikçe dini geri plana atmaya başladı, bilimsel 

ilerleme sarhoşluğu Batılı insanda başka bir şeye ihtiyacı olmadığı yanılgısı yarattı. 

“Dinin sınırlarını darlaştırma, bilimin sınırlarını genişletme, sürekli olarak Batı uygarlığı 

ni dünyacı bir medeniyet olmaya, daha sonra da materyalizm dolaylarına uzanmaya ve 

kaymaya adeta mahkum etti (Karakoç, 2017b, s. 107). Batı biliminin “kendi 

yeterliliğini telafi edecek bir iç zenginlikten” yoksun olduğuna inanan bilim ruhunun “ 

kendini eleştirecek bir güce” sahip olmadığı kanaatindedir. Bu eleştirilerin yine de 



85  

Karakoç fikriyatında Batı bilimine karşı topyekun bir reddiye biçimine dönüşmediğini 

de söylemek gerekecektir: pozitif bilimlerden “tamamen sıyrılmak gibi bir aşırılık da, 

onu ifrata götürmek de” faydasız girişimlerdir (Karakoç, 2017b, s. 108). 

Karakoç, eserlerinin büyük bir kısmını Soğuk Savaş koşulları içinde kaleme almıştır. 

Dönemin İslamcı literatürüne hakim olan hava onda da hissedilir. Karakoç’un fikriyatı 

da, komünizm ve kapitalizm karşısında İslami birikimi ideolojik bir teklif haline 

getirme gayesine matuftur. Karakoç bizzat kendisi bu durumun ayırdındadır: “Batı 

demokrasisi ve komünizm birer dünya görüşü olarak hızla dünyayı iki düşünce ve 

yaşayış blokuna ayırdı. Çünkü çağ bir idelojiler çağıdır… İslam’a has dünya görüşü ve 

sistem denemeleri dönemine yani ideolojik plana girilmiştir” (Karakoç, 2017, s. 34). 

Karakoç kendisiyle birlikte dönemin İslamcıların görevini de netleştirmiş olur: “İslam’ı 

ayrı ve üçüncü bir blok olarak kendi toprağında hüküm sahibi kılmak” gayesindedir. 

Karakoç (2017, s. 35) “kızıl ve kara canavarlar” şeklinde tesmiye ettiği komünizm ve 

kapitalizm “sistemleri” arasında bir fark görmez ve bu sistemlerin “hakikat medeniyeti” 

arayışı içindeki “diriliş nesline” sadra şifa bir reçete sunamayacaklarını düşünür. 

Böylece, Müslüman gençlere, çözümü kendi inanç, tarih ve kültürlerinde aramalarını 

salık verir.  

Karakoç, Batı kaynaklı kapitalizm ile komünizm arasında “esasta” temel farklar 

bulunmadığını, aradaki farkın “usulde” yani yöntemde tebarüz ettiğini düşünür. 

Kapitalizm “Batının ilim anlayışının” komünizm ise felsefesinin kötüye 

kullanılmasından doğan “iki şeytansı sistemdir (Karakoç, 2017c, s. 144). “Biri insanın, 

öbürü eşyanın tanrılaştırılmasından” doğmuştur (Karakoç, 2016b, s. 32). “Biri insan 

tabiatını görmezlikten gelen, diğeri ise insan tabiatına kontrol ve sınır koymayan” iki 

aşırı ekonomi politik sitemdir (Karakoç, 2016b, s. 47). Karakoç’a (2016, s. 8) göre esas 

prensipler konusunda birbirinden farkı olmayan kapitalizm ile komünizm arasındaki 

kavga tam anlamıyla muvazaalıdır. “Kapitalizm ile komünizm, kulislerde el ele insanlık 

komedyasını sahnelemektedir” diyen Karakoç “kapitalizm ile komünizm arasında, 

böylesine sahtekar bir avlanma oyunu oynatan çağın ikili ruh karmaşıının” dünyada 

dökülen kanın baş müsebbibi olduğuna inanır (Karakoç, 2017b, s. 57). Karakoç (2017c, 

s. 59), iki muhayyel kamp üzerinden dünyanın acımasızca sömürüldüğünü düşünür: 

“Asya ve Afrika ülkelerini, Güney Amerika memleketlerini yine eskiden olduğu gibi 



86  

ezmek ve sömürmek için kamplara ayırmakta, kimilerine statükocu, kimilerine de 

devrimci süsü verdirerek ülkeleri bölmekte ve çarpıştırarak zayıf düşürdükten sonra 

bütün insanlık adına karışarak ülkeleri bölmektedir”. Amaç, Batının yeryüzü 

hakimiyetini iki koldan tahkim ve takviye etmektir. Karakoç bunu “Batının kapitalist ve 

komünist uçlarının oynadıkları danışıklı döğüş” olarak değerlendirir. Bu muhayyel 

kamplaşmanın yeni direniş hatlarını biçimsizleştirmek gibi bir görevi vardır. Batı’ya ve 

kapitalist sisteme yöneltilen bütün itirazlar birden komünist parodiye dönüşerek 

denetlenir. Böylece “muhalefet” sistem içi kalır ve tek merkezde yoğunlaştırılmış olur. 

Kapitalist sistemi beğenmeyenlerin menüden seçecekleri şey komünist sistemdir. 

(Karakoç, 2017c, ss. 26- 27). Batı’nın Hıristiyanlıktan boşalan alanları “daha dünyacı”, 

“daha ezici” ve “sömürücü” bir mantıkla doldurduğunu düşünen Karakoç, evvela 

kapitalist tavrın ve sonra buna tepki olarak doğan marksizmin bu mantığı uç noktalara 

taşıdığını ileri sürer. “Kapitalist durumalış Batının bir ayağı ise, öteki ayağı da Marksist 

durumalıştır (Karakoç, 2017c, s. 44). İki sistem de “insanı yepyeni bir var oluş 

problemiyle bunaltan istemlerdir”(Karakoç, 2017c, s. 187). Böylece Batı-içi iki sisteme 

karşı Batılı olmayan duruşunu da netleştirmiş olur: “Komünizmin de kapitalizmin de 

karşısına dikilmek. İkisini de karşı karşıya farz edip ya ondan ya öbüründen olma 

yanlışına sapmadan ikisini de batıl içinde eş ve kardeş bilerek yan yana koymak…” 

(Karakoç, 2017c, s. 61). 

Uygarlık ve modern Batı uygarlığına yönelik kökten reddiyeci bir tutum için bir başka 

İslamcı düşünüre müracaat etmek gerekecektir. Kapitalizm-sosyalizm kıskacında 

üçüncü bir yol arayışı ile temayüz eden İslamcılığın kendine has düşünürlerinin başında 

İsmet Özel gelmektedir. 

3.2.3. İsmet Özel 

20. asrın son çeyreğine girerken, 1978 yılında, İsmet Özel’e ait, Üç Mesele: Teknik-

Medeniyet-Yabancılaşma kitabı yayınladı. İsmail Kara’ya (2013, s. 34) göre bu 

kitaptaki yaklaşımlar “Türkiye’deki İslamcılık düşüncesini yeni bir merhaleye intikal 

ettirecek, sorularla cevapların yapısını ve mantığını” değiştirecekti; bu kitap, 

İslamileşme ile medenileşme (tedeyyün-temeddün) arasında kurulan zorunlu bağa, 

Batı’nın en cezbedici tarafları olarak telakki edilegelen bilim ve teknik kavramlarına 

karşı sarsıcı ve “ezber bozucu” açılımlar içeriyordu. İsmail Kara’nın İsmet Özel’i 

müstesna bir yere koyduğu açıktı. İsmet Özel’in Modern Batı uygarlığını çeşitli 



87  

boyutlarıyla kritik ederken bir yandan da İslamcılığın ana istikametini ve referans 

çerçevesini de eleştirdiği üzerinde duruluyordu.  

21. Tanıl Bora (2013, s. 525) İsmet Özel’in “mutlak bir dolayımsızlığın, neredeyse 

kavramsallaştırmaya gelmez bir bambaşkalığın, kendine mahsusluğun, katışıksız bir 

özün” peşinde olduğunu iddia ederken; Ercan Yıldırım (2013, s. 313), İsmet Özel’in 

İslamcılık içinde “yaygın kanaatlerin hemen hepsine karşı belirgin bir fikri kanaati ve 

duruşu olduğunu” söylüyordu. İsmet Özel “İslamcılığa muhalif Bir İslamcı” olarak 

temayüz etmekteydi. Bedri Gencer de Özel gramerini (2013, s. 90) İslamcılığın ana 

damarı olan Akif- Kısakürek-Karakoç istikametinden “radikal bir kopuş” olarak tarif 

ediyordu. Bütün bu yorumlar göstermektedir ki, İsmet Özel İslamcı düşünce içinde “ana 

damar” İslamcılığın dışında konumlandırılan, kendine mahsus bir telakki tarzı 

geliştiren, terminolojisi orijinal biri olarak kabul ediliyordu. İsmet Özel’in yeni şeyler 

vazeden fikirlerine, İslamcıların “pek alışık” olmadıkları, hatta “anlamakta zorluk 

çektikleri” (Kara, 2013, s 34) yönünde bir genel kanaat söz konusuydu. Oysa, İsmet 

Özel’in Batı uygarlığının mütemmim cüzlerini oluşturan modern bilim, teknik, 

medeniyet nosyonlarına yönelik “köktenci” reddiyelerindeki mantığa, Batı literatürüne 

aşina olanlar hiç de yabancı değillerdi. Siyaset bilimci Meeker (1991) İsmet Özel’in 

Batılı bir zihne, söz gelimi Ali Bulaç ya da Rasim Özdenören’den, daha anlaşılır ve 

“tanıdık” geldiğini yazıyordu. Meeker Özel’in yaklaşım tarzını Fransız 

entelektüellerinin “diyalektik mantığına” benzetiyordu. Dolayısıyla Özel’in Türkiye 

İslamcılığı için “yeni”, “sarsıcı”, “ezber bozan” fikirleri Batı’dan bakıldığında pek de 

nevzuhur şeyler olarak görünmeyebiliyordu. İsmet Özel’in Türkiye için “yeni”, Batı 

içi tartışmalar açısından ise “alışıldık” olan yaklaşımlarını modern Batı uygarlığı 

tasavvuru açısından, medeniyet-teknik ve yabancılaşma kavramları etrafında özetlemeden önce 

onun Batı düşüncesi ve değerleri ile nasıl bir irtibat kurulabileceğine ilişkin görüşlerine bakmak 

yerinde olacaktır. 

Özel (2008, ss. 45-53) evvela, Müslüman aydınların Batı düşüncesiyle kurdukları 

entelektüel irtibatın doğasını eleştiriyor, çoğunlukla seçmeci ve terkipçi bir nitelik arz 

ettiğini söylüyordu. Eklektik yaklaşım olarak gördüğü bu tavrı “çeşitli düşünce 

sistemlerinden beğendiğini, en iyi olduğuna inandığı tezleri alarak, bunları 

uzlaşabildikleri nispette uzlaştırarak yeni bir sistem kurma” girişimi olarak tanımlıyordu 

(Özel, 2008, s. 45). Seçmecilik, çeşitli düşünce akımlarının İslam içinde eritilmesi 



88  

gayesine matuftu. Bu gaye Özel’e göre, İslam’ın mutlak hakimiyetine “ayak bağı 

olabilecek özellikleri bünyesinde taşıyordu” (Özel, 2008, s. 47). Müslüman aydınlarda 

görülen uzlaştırma gayretinin sebebi: “kendisine İslam dışı olarak sunulmuş eğitimin 

ana noktalarını sıkı sıkı bir eleştiriden geçirmeden” bu görüşleri asıl kabul ederek 

“inancını pekiştirme ve insanlara inancının haklılığını yine bu metodun sınırları içinde” 

verme girişimiydi. Özel; İslami mücadele içinde olanların İslam’a olan bağlılıklarını 

zayıflatmadan karşılaştıkları meselelere çözüm getirme çabası içinde olduklarını, bu 

İslami endişenin diğer sistemlerle eklektik bağlar kurdukça bereketli neticeler 

doğuramayacağını ileri sürüyordu (Özel, 2008, s. 46). Batıda revaç bulan, akıl ve 

aktüalite tarafından hüsnükabul gören kıymetlerin İslami karşılıklarını arayıp bulma 

gayretinin bunun olağan bir neticesi olduğunu düşünen Özel, adres vermeden Akif’in 

meşhur “Asrın idrakine söyletmeliyiz İslam’ı” dizelerindeki anlayışı hedef alıyordu. 

İsmail Faruki (2023) bunu “bilginin İslamileştirilmesi” şeklinde formüle edecekti. Özel; 

asrın icaplarıyla Kuran ve Sünnetteki buyruklar arasında bir ahenk bulma girişimlerine 

karşıydı. Bu girişimlerin “Batı düşüncesinin İslam yazarları üzerindeki can sıkıcı 

baskıdan” kaynaklandığını düşünüyordu. Farklı kültürlerle verimli bir temasın, bereketli 

bir hesaplaşmanın öneminin farkında olduğunu, kültürler arasında cereyan eden 

karşılaşmaların doğru değerlendirildiğinde Müslüman aydınların entelektüel düzeyini 

yükselteceğini kabul eden Özel, sorunun “seçmeci” yaklaşım olduğu kanaatindeydi. 

(Özel, 2008, s. 47). Bir Müslüman hiçbir konuda seçmeci olmamalıydı (Özel, 2008, s. 

48); çünkü muayyen bir düşünce belirli bir şekil kazanabilmek için tek bir kaynağa 

yasalanmalıydı. Vahye yaslanma iddiasında olan bir Müslümanın bir ikinci röper 

noktasına ihtiyacı olamazdı. Eklektik bir çözüme tevessül edildiğinde ortaya çıkan 

yorum ise ne İslami ne Batılı kabul edilebilirdi. Özel’in dikkat çektiği husus, Daryush 

Shyegan’ın (2020) “yaralı bilinç” olarak isimlendirdiği Batı dışı toplumlardaki aydın 

bilincinde karşımıza çıkan “epistemolojik yama” ya da “kültürel şizofreni” durumuydu. 

Sonuçta Nilüfer Göle’nin (2021) tabirini ödünç alacak olursak “melez desenler” 

üretiliyordu. Özel işte bu “yaralı bilince” “melez desene” yol açan bilginin ve asri 

kıymetlerin “İslamileştirilmesine” cephe alıyordu. Kendisi kalarak kendisine galebe 

çalana nüfuz etme ve onun iyi taraflarını bünyesine katarak karşılık verme prensibi 

İslamcılığın köklü ve yerleşik bir kabulü olarak teşhir masasına yatırılmaktaydı. 

İsmet Özel (2008, s. 51), eklektik yöntemin en temel argümanına da sert eleştiriler 



89  

yöneltiyordu. “Batının maddi, yani teknik gücü karşısında yılgınlık” olarak 

değerlendirdiği bu psikolojik hali“ Batının maddi gücünün esası olan teknolojiyi 

benimseyelim ama onun ahlaki ve fikri değerlerini kendimizden uzak tutalım” şeklinde 

tarif ediyordu. İlk bakışta “son derece yerinde bir çözüm yolu gibi görünen” bu 

yaklaşımın asında “meseleyi hiç anlamamaktan” kaynaklandığını: “seçmeciliği günlük 

hayatımıza hakim kılmaktan başka bir işe yaramayan ve aslında bizi bugün yaşadığımız 

rezilane durumun pek uzağına götürmeyecek bir çözüm (Özel, 2008, s. 52) şeklinde 

ifade ediyordu. Eleştirisinin tonu yer yer pejoratif çizgilere bürünecek kadar 

sertleşiyordu: “Batı’nın herhangi bir düşüncesiyle İslam hükümlerini uzlaştırmaya 

gayret etmek, bunu deneyecek kim olursa olsun onu sonunda mankafalılaştıracaktır” 

(Özel, 2008, s. 69). 

Özel’e (2008, s. 52) göre ”İslam değerlerinin çağımızın bilim ve teknik kafasıyla 

birleşip beraber yaşayacağını ummak bir avuntudan ibarettir”. Çünkü çağımızda 

muayyen bir biçim kazanan bilim ve teknik belirli bir çağın ve coğrafyanın şartlarına 

özgü bir “kafa yapısının uzantısıdır”. Bu zihniyetten sadır olan modern bilim ve teknik 

“İslam’a taban tabana zıt bir sınıf eliyle” gücünü bütün dünyaya kabul ettirmiştir. 

Bilimin ilerlemesi kendi iç dinamiklerinin sonucu değildir; ondan en fazla istifade eden 

sınıfın ittirmesi sebebiyledir. “Bu yüzdendir ki, bugünkü hayatı biçimlendiren teknik 

teçhizat değil, o teknik teçhizatın ortaya çıkmasına ve bazı insanların kar ve kuvvet 

sağlamasına yol açan müesseselerdir”. İsmet Özel bu kalkış noktasını genel bir hükme 

bağlar ve Batı’yı parçalarına ayrılamaz, ortadan ikiye bölünemez bir bütün olarak 

kavradığını göstermiş olur: “Müslümanlar hem o müesseseleri reddedip hem de o 

müesseselerin ürünü olan teknik ve bilimsel yapıyı nasıl kendi hayatlarına adapte 

edeceklerdir? Açıkça ve şuurla kavramamız gereken nokta, Batı’nın inancı, felsefesi, 

bilim ve tekniğiyle bir bütün olduğu ve reddedilecekse tümden, kabul edilecekse yine 

tümden kabul edilmesi gerekeceğidir. İsmet Özel’in duruşu, Abdullah Cevdet’e ait olan, 

Batı uygarlığını “gülüyle dikeniyle alma” teklifinin negatifidir. “Batıyı gülüyle 

dikeniyle reddetme” şeklinde formüle edilebilecek bu yaklaşımın İsmet Özel’deki 

vurgularına, medeniyet-teknik ve yabancılaşma kavramları üzerinden bakmak yerinde 

olacaktır. 

Medeniyet kavramı, Üç Mesele’de, belirli bir toplumsal formasyona karşılık gelir. 

İnsanların bir araya gelerek oluşturdukları toplumsal birliktelikler belirli bir mekanda 



90  

(şehir) belirli bir ilişki biçimine (hiyerarşik) sahip olup belirli bir davranış şekline göre 

(zerafet) örgütlendiklerinde medenilik özellikleri gösteremeye başlarlar. İsmet Özel’ 

medeniyeti “güç hiyerarşisi ve karmaşık sosyal yapıları olan, kurumsal ayrıntılar” 

şeklinde ele alır (Meeker, 1991, s. 214). Medeniyet ona göre, sadece Batı’ya özgü bir 

femonen değil, Müslüman tarihinin de bir özelliğidir. Batılı düşünürler, bilhassa 

şarkiyatçılar, İslam toplumu ile Osmanlı Abbasi ya da Emevi medeniyetlerini birbirine 

karıştırmışlardır. Bu esaslı bir hatadır. Çünkü İslam haddizatında bir medeniyet değil 

tam da medeniyetin baltaladığı değerleri teklif eden bir inanç biçimidir. İslam 

“yeryüzünde ademoğlunun mevcudiyetine getirdiği yorumla” temayüz eder. Bu yorum 

“yalnızca Müslümanlara hastır ve İslam dışı hiçbir topluluğun ulaşamadığı bir üstünlük 

arz eder” (Özel, 2008, s. 105). Medeniyet ise İslam’ın hayata ve insana kattığı o 

müstesna yoruma bir meydan okumadır. Sınıf ayrımı ve güç hiyerarşisinden ari bir 

toplum yaratma potansiyeline sahip olan bu yorum, medeniyet vurgusu ve İslam 

medeniyeti gibi söylemler tarafından hiçleştirilir. İsmet Özel, medeniyetin Artemis 

tapınağından Piza kulesine kadar bütün medeniyet ürünlerinin birtakım sosyal ilişkileri 

gizlediğini savunur: “bütün medeniyetlerde toplum düzenlenmesi, insanları gelir 

kategorilerine ayırmaya, altlık-üstlük kurumlarını güçlendirmeye yönelmiştir. Bu 

bakımdan medeni olmak, insan münasebetlerinin bozuk ve haksız olmasına adeta karine 

teşkil etmektedir” (Özel, 2008, s. 106). İslam tarihi içinde İslam toplumlarının zaman 

zaman “medeni” olduklarını ifade eden Özel, devr-i saadeti, raşid halifeler dönemini ve 

Osmanlının ilk iki asrını “medeni zamanların” dışında tutar. İsmet Özel son tahlilde 

kendi İslami mücadelesinin bir İslam medeniyeti kurgusuna dayanmadığının altını 

ısrarla çizer. Kuran ve Sünneti hayatın bütün alanlarına hakim kılma teşebbüsünü eski 

İslam medeniyetlerini ihya ve inşa etme gayesinden titizlikle ayırır: “tam tersine, İslam 

devleti geçmişte nasıl medenileşmiş bunu iyice anlayıp, böyle bir medenileşmeyi 

önleyici tedbirleri alma gayreti içinde bir İslam toplumuna gitmemiz esastır” diyen Özel 

“medenileşmek, yetim hakkını gaspa yönelmektir” diyerek tavrını keskinleştirir. 

“Müslümanca bir yaşama düzeni” ile adı İslam medeniyeti bile olsa “medeni yaşama 

düzeni” arasındaki büyük farka dikkat çekerek, reyini şüphe duymadan ilkinden yana 

kullanır (Özel, 2008, s. 107). Sonuç olarak İsmet Özel için medeniyet, sınıflı toplum 

yapısına dayanan, insanın insanı sömürdüğü, maddiyata tabiiyetin, sürekli olarak 

ilerleme (progress) mitosuna göre ayarlanan toplumsal enerjinin ve kaçınılmaz olarak 



91  

insanı ve toplumu ifsat eden muayyen bir zihniyet biçiminin karşılığıdır. Medeniyet, 

Özel’in sadece Batıya hasretmediği, İslam tarihi dahil bütün tarihsel tecrübelere teşmil 

edilebilecek evrensel ve tarihi bir fenomen şeklinde ele aldığı bir şeydir (Guida, 2014, 

ss. 123-124). 

Bedri Gencer’e (2014, s. 90) göre Batılı sekülerleşme sürecinin ürünü olan medeniyet 

kavramını İslam’a uyarlamanın tehlikelerine ilk dikkat çeken isim İsmet Özel’dir. 

Gencer Özel’in isim vermeden Kısakürek-Karakoç çizgisini radikal bir şekilde 

eleştirdiğini, “İslamcıların iliklerine kadar işlemiş olan medeniyet söylemini sarsan” 

“ilginç bir çıkış” olduğunu iddia eder. İsmet Özel’in (2008, s. 124) “birçok çağdaş 

Müslüman düşünüre göre İslam’ın günümüzde verdiği ve vereceği savaş, bir İslam 

medeniyeti kurmaya yahut İslam medeniyetini diriltmeye yöneltmiştir” ifadeleri bu 

iddiayı haklı çıkartacak cinstendir. Son tahlilde, İsmet Özel’in medeniyet bahsinde 

Akif-Kısakürek- Karakoç’tan farklı mütalaalar serdettiği görülmektedir. Bu yaklaşım 

farkının sonraki kuşak İslamcılarında aksülamel bulduğu söylenebilir. İsmet Özel’den 

sonra her ne kadar onun görüşleri İslamcılığın ana damarına dönüşmese de, medeniyet 

ve teknik tartışmalarında onun tespit, tenkit ve tekliflerinin dikkate alındığı ileri 

sürülebilir.  

İsmet Özel’ göre (2008, s. 145) Batı uygarlığı tekniği baş tacı etmiştir. Kendisine 

atfedilen bütün üstünlüklerin son tahlilde gelip teknik üstünlüğe dayanıyor olması “Batı 

uygarlığı ne bir teknoloji medeniyeti diyebilir miyiz? Sorusunu anlamlı kılmaktadır 

diyen Özel, bu soruya cevap verirken Batı uygarlığı ne ilişkin tanımını da ortaya 

koymuş olur: “Batı uygarlığı insanın kainattaki yerinin yeniden ve geleneksel anlayıştan 

farklı olarak tespiti sonunda beliren bir kafa yapısı ve ahlaki değerler bütünüdür”. Bu 

kafa yapısı insanın kainattaki yerinin ne olduğu sorusuna getirdiği yorum doğrultusunda 

tekniği seferber etmiştir. İnsan Batı kafasına göre yeryüzünde yönetilen değil yöneten 

olarak anlam kazanacak, böylece teknik gelişmeler de bu egemen konumu tahkim 

etmeye yarayacak enstrümanlar olarak işlevselleştirilecektir.  Sonrasında, “teknoloji bir 

defa iktidarı ele geçirince de kendi esaslarını ve kendi mantığını kolayca topluma 

hakim” kılacaktı (Özel, 2008, s. 146). Üç Meselede, medeniyet, nasıl gayrı İslami 

biçimde sınıfsal ilişkileri ve güç hiyerarşisini gizleyen bir perde kavram olarak “ifşa” 

ediliyorsa, teknoloji de, kendine içkin olan sermaye hakimiyetini ve belirli bir sınıfın 

çıkarını gizleyen bir nosyon olarak ele veriliyordu. Ona göre teknik, “çıplak bir alet 



92  

edevat imkanı”, ya da “bir makinenin kendisi veya onun işleyiş kurallarından ibaret” 

değildir. Teknik, kendi ahlakını da kullanıcısına peşinen dayatan otonom bir güçtür 

(Özel,  2008, s. 146). Böylece Özel, tekniği belirli bir medeniyete münhasır hayat 

görüşünün, hatta onun içindeki belirli bir zümrenin maddi çıkarlarının bir türevi olarak 

ele alır. Batı tekniğinin İslam toplumlarına aktarımının sadra şifa neticeler doğurması bu 

açıdan imkansızdır. Batının eşyaya, varlığa, insana ve doğaya dair tasavvurunun belirli 

bir zümre lehine dışavurumunu temsil eden teknik, İslam tefekkürünün fizik-metafizik 

ufkunun dışındadır: “Batı uygarlığı nin bağrında büyüyüp gelişmiş olan bu teknoloji” 

İsmet Özel’e (2008, s.   147) göre “akıl ve varlık arasındaki bağları” koparmıştır. “Teknik 

eşyanın hakikatiyle ilgili bilgiyi değil, gerçeği ile ilgili bilgiyi veriyor” (Özel, 2008, s. 

151). İsmet Özel tekniğe kategorik olarak karşı değildir. Tekniğin İslam’a karşı olup 

olmadığı değil “tekniğin İslam için, İslam uğruna alacağı şekil” sorunsallaştırılır (Özel, 

2008, s. 185). Teknik, İslami bir toplumda, İslami bir muhayyilede kendi biçimini 

kazanacaktır. Bu biçim, “tarihin belirli bir uğrağında ortaya çıkan, belli bir toplumsal 

örgütlenmenin uzantısı, belli bir toplumsal sınıfın çıkarının bir aleti” olmayacaktır 

(Özel: 2008, s. 180). 

Modern Batı uygarlığı hakkındaki mülahazalarıyla İslamcı gelenek Meşrutiyet 

döneminde filizlenen ve Cumhuriyet döneminde çiçeğe duran bir vaziyet arz 

etmekteydi. Batı hakkındaki İslamcı mütalaalar, modern Batı uygarlığının gücü ve 

nüfuzuna, dönemin aktüel tartışmalarına, hakim paradigmaların terminolojik 

çerçevelerine göre şekilleniyordu. Meşrutiyet dönemi ve Cumhuriyet’in ilk 

dönemlerinde Batı uygarlığı neredeyse mutlak egemen güç konumundaydı. Kavramlar 

kısmında gösterilmeye çalışıldığı gibi, burada Batı daha çok İngiltere ve Fransanın 

öncülüğünü yaptığı Avrupa kavramını imleyen bir fenomendi. Osmanlı ve Çin gibi 

kadim Batı-dışı uygarlıkları tasfiye etmiş, imparatorluklara son vermişti. Özellikle 

askeri ve sınai alandaki başarıları ve Batıcı seçkinlere çekici gelen seküler kültürel 

yapısı ile Batı uygarlığı “galip” addedilmişti. İslamcılar bu gücün farkında olsalarda 

sınırlarının da bilicindeydiler. Batı ve uygarlık kavramlarını birarada düşünüp bir çıkış 

yolu aradılar. Batının bilim ve tekniğini alarak kendi manevi miraslarına sahip çıkmaya 

çalıştılar. Bunun için hem içerde bir yenilenme ve öz muhakeme hem de Batı 

uygarlığının muhasebe imkanlarını aynı anda yokladılar. 

Batı’daki gelişmeler ve değişen düşünce ufukları İslamcılara da yeni renkler kazandırdı. 



93  

ABD’nin ikinci dünya savaşının sonunda Avrupa’dan teslim aldığı Batı alemdarlığı ve 

Rusya’nın komünizm tercihi dünyadaki neredeyse bütün siyasal düşünsel hareketleri bu 

ikili koordinatlara göre konumlandırdı. Her düşünür, kendi görüşlerini kapitalizm-

komünizm ekseninde tartıştıkmak durumundaydı. Ekonomi-politiğin sağ ve sol 

spektrumu liberalizm ile ortakmülkiyetçilik arasında salınıyordu. Ele aldığımız 

İslamcılar ise her ikisini de aynı paranın iki yüzü gibi değerlendiriyor; kendilerinin ise 

bağımsız ve müstakil bir yolda ielerlediklerini iddia ediyorlardı. Komünizm de 

Kapitalizm de son kertede Batılı cereyanlardı. Burada, Rusya’nın pozisyonu Batı bloku 

içinde kabul edildiğini ifade etmek gerekir. Batı kavramının ele alındığı bölümde 

gösterilmeye çalışıldığı gibi Rusya her ne kadar Batı’ya daha yakın olsa da; yer yer 

bizatihi Batı tarafından blok dışı addedilen, Asyatik köklere sahip, Avrasyacı görüşleri 

de bünyesinde taşıyan bir yerdir. Sovyetlerin dağılması ve 2000 sonrası Putin iktidarı 

Rusya’nın kimliğine dair tartışmaları yeniden gündeme getirmiştir. 16. Yüzyıldan 

itibaren Rusya Batı kimliğini Asya köklerine tercih etmiştir. Günümüz Rusyası ise, 

ulusal kimliğini yeniden tartışmakta, Batı ve Çin arasında kendi yerini aramaktadır.  

Artık ne Batı’nın mutlak egemenliğinden, ne de komünizm- kapitalizm etrafında 

yürütülen ideolojik kamplaşmalardan söz edilebilir. O halde bu çağın farkını ortaya 

koymak gerekir. Sık sık vurguladığımız gibi İslamcıların Batı eleştirileri Batının da hali 

hazırdaki vaziyetiyle ilintili olarak şekillenir. Bununla birlikte İslamcı düşünürleri de 

koşullayan bir konkonktür vardır.   

Bir sonraki bölümde, modern Batı uygarlığının günümüz koşullarında içinde olduğu 

bulunduğu krizin entelektüel ve jeopolitik veçheleri gösterilmeye çalışılacaktır. 

İslamcılığın tanımına içkin olan ‘Batı merkeziliğini yerinden etme’ teşebbüsü, Batının 

sarsılan jeopolitik ve jeokültürel merkezi konumu ile birlikte mülahaza edilmiş 

olacaktır.  

  



94  

 
 
 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BİR DÖNEMEÇ: 21. YÜZYILA GİRERKEN DEĞİŞEN 

DENGELER- BATI UYGARLIĞININ ENTELEKTÜEL VE 

KONJONKTÜEL KRİZİ 

21. Yüzyıl İslamcı metinlerine geçmeden evvel bu çağın belirli dinamiklerine göz 

atmak yerinde olacaktır. Devreden miras kısmında tezin ilgili yerindeki İslamcılık 

dönemlendirmesi doğrultusunda bir değerlendirme yapılmıştır. Meşrutiyet dönemi 

İslamcılığın Batının mutlak egemenliği koşullarında nasıl bir “çıkış yolu” arayıp 

önerdiği tartışılmıştır. Sonuçta İslamcılılık çalışma boyunca gösterilmeye çalışıldığı 

üzere hep bir “çıkış yolu” arayışıdır. Bu arayış değişik koşullarda, farklı öncelikler 

sebebiyle farklı şekillerde tezahür etmiştir. Batı güçlüyken özür dileyici, tarziye verici, 

mahcup ve kısık sesli olan görüşlerin zamanla iddialı, yüksek sesli bir özgüvene 

dönüştüğü görlmektedir. Batının iki kampa bölündüğü koşullarda İslamcılığı “üçüncü bir 

yol arayışı” olarak değerlendirmek mümkündür. Bir nevi Batı uygarlığı eleştirileri 

Batının mevcut pozisyonuna ve Doğu-Batı ya da İslam-Batı arasındaki güç dağılımına 

göre de şekillenmiştir. Bugünü anlamanın yolu, çağın küresel genel manzarası içinde 

İslamcı düşüncenin Batı eleştirileri nasıl ele alınabilir sorusu odak alınarak 

cevaplandırılmaya çalışılacaktır.  

İslamcıların nasıl bir çevre/çerçeve içinde zihin terlettikleri önemlidir. Bir aydının fikir 

serdederken sadece kendi şahsi kanaatlerini “uçarı” bir şekilde dile getirmesi de 

rastlanan cinstendir. Ancak, aydına düşen toplumsal-siyasal sorumluluk onu bir “dünya 

içinde” düşünmeye zorlar. Fikirlerinin içinde mayalandığı dünya onun bir anlamda hem 

dayanak aldığı hem de sorgulayıp hesaplaştığı bir şeydir. Hem realpolitik gerekler göze 

alınır hem de bir ideal uğruna “savaşılır”. 

Bu bölümde İslamcı ideale geçmeden önce küresel düzeyde realpolitik durumun bazı 

yönlerine ışık tutulması amaçlanmıştır. Öncelikle İslamcılıkla doğrudan ilintili olduğu 

 



95  

düşünülen sekülerleşme tartışmlarına değinilecektir. Çalışmanın ilk bölümünde yer alan 

“İslamcılığın öldüğü” yolundaki iddialar “sekülerlik hala yaşıyor mu” sorusu ile sigaya 

çekilmelidir. İddiasını ve ivmesini kaybeden bir sekülerlik söz konusu ise İslami olanın 

irtifa kazanmasını beklenmek akla yatkın değil midir? 

Bununla birlikte 21. Asrın kadim medeniyet havzaları yeni gelişmeler açısından nasıl 

bir manzara arzettiği de sorulmalıdır. Batı uygarlığının yaşam diyagramında yeni çağ 

aşağı doğru giden bir eğriyi gösteriyorsa, kadim medeniyetlerin buna mukabil yükselen 

bir trend içinde oldukları söylenebilir. Yani sekülerlik mevzi kaybederken kutsalın daha 

gövdeli hale gelmesi, Batı uygarlığı da düşerken kadim medeniyet havzalarının 

yükselişi birbirini tamamlar görünmektedir. Modern Batı uygarlığı; Rus, Hind, Çin ve 

İslam medeniyetlerinin yükselişleri karşısında ne ifade etmektedir? Bu havzaların 

entelektüel siyasal odakları çok-medeniyetli yeni küresel konjonktürde ben-merkezci ve 

mütehakkim bir Batı uygarlığını nasıl ele almaktadır? İslamcılar, İslam medeniyeti için 

nasıl bir gelecek tasavvur etmektedirler? Batı uygarlığı eleştirileri İslam medeniyeti 

idealleri açısından neler ifade etmektedir.  

Tekrar çalışmanın ana sorusuna dönecek olursak bu bölüm İslamcılığın öldüğü ve Batı 

uygarlığının değerleri karşısında alternatif bir seçenek olmaktan çıktığı şeklindeki 

iddiaları çağın jeokültürel ve jeopolitik görünümü açısından kritik etmek mümkündür. 

Bu doğrultuda, öncelikle, yeni çağa girerken din ve modernizm ilişkisinin geldiği 

aşamayı sorgulamak gerekecektir. Sekülerlik tartışmalarına dikkat çekilerek sekülerlik 

tezlerinin hala geçerliliğini koruyup korumadığına bakılabilir. İslamcılığın öldüğü 

iddiası, yeni çağda dini, manevi hareketlerin de atılımını/dinamizmini yitirdiği ya da 

Batılı değerler karşısında silik kaldığı şeklindeki bir iddia ile iç içedir. Eğer tersi 

geçerliyse, yani yeni çağ desekülerizasyon şeklinde tanımlanabilecek bir eğilim 

gösteriyorsa, dini hareketler ve yönelimlerin de önem kazandığı ve İslamcılığın da bu 

rüzgarla yelkenlerini şişirmiş olması beklenebilir. İslam dünyasında uygulanan Batı 

modellerinin başarısızlığa uğradığını ve dini değerler bağlamında yeni arayışların dini 

canlılık doğurduğu tezi bölüm boyunca sorulup cevap üretilmeye çalışılacaktır.  

İslamcılığın öldüğü iddialarını Batı uygarlığı karşısındaki tavrına nispetle ileri süren 

görüşleri bir de jeopolitik açıdan tartışmak mümkündür. Bunun için bazı soruların 

cevaplanması gerekir. Araştırmamızın kesit olarak aldığı 21. Yüzyılın Batı 



96  

egemenliğindeki bir dünyaya sahne olduğunu söylemek mümkün müdür? Yeni çağı 

tanımlamak için hangi kavramlar öne çıkmaktadır ? Asyanın yükselişi söz konusu ise ve 

uygarlık havzalarındaki diriliş bir realite olarak karşımızda ise Batı eleştirileri açısından 

bütün bunlar ne ifade etmektedir? İslamcıların da kendi tarih ve medeniyetlerine 

yönelmeleri açısından kadim uygarlıkların “itici bir güç olarak” yeniden sahne almaları 

mükün müdür? İslamcılığın yeni çağdaki dinamizmini tartışmak adına Batının jeopolitik 

ve entelektüel krizi çok-kutupluluk olgusu dolayımında masaya yatırılmalıdır. 

4.1 Modern Batı Uygarlığının Entelektüel Krizi  

4.1.1. Post-Sekülerizm 

Alt sistemlerin özerkleşerek din karşısında müstakil bir vaziyet almaları, dinin ise özel 

alana hasredilerek alt sistemlerden birine dönüşmesi (Casanova, 2014) şeklinde 

tanımlanabilecek olan sekülerizm, Aydınlanma devrinden bu yana din ile modern 

toplumun ilişkisini belirlemede etkin bir teorik model olarak öne çıkmaktaydı. Bu teori 

modernitenin dini esaslı bir şekilde dışladığını, bir toplumun ne kadar modernize olursa 

dinden de o kadar uzaklaşacağını iddia ediyordu (Berger, 2020, s. 100). Sekülerleşme 

teorisinin ana teması gayet netti: modernleşme ile hem toplumsal seviyede hem de 

bireyin zihninde din gerileyecekti. Rasyonalite, hayatın tüm katmanlarını belirleyen 

etmen olacaktı. Evrensel değerlerin artık dinden bağımsız ideolojiler tarafından 

oluşturulması (Luckmann, 1967, s. 101) dinin sekülerizm karşısında geri çekildiği, hatta 

zamanla tarih olacağı şeklinde yorumlanmıştı. Sekülerleşmenin bireysel, toplumsal ve 

kurumsal alanları kuşattığına (Dobbelaere, 2020, s. 258) olan sarsılmaz inanç, hemen 

hemen bütün sosyal bilimciler tarafından modernleşmenin doğal olarak sekülerleşmeye 

yol açacağı hükmüne bağlanıyordu (Köse, 2020, s. 16). Bruce (1995) tortu halinde kalan 

dindarlığın yakın gelecekte son bulacağını iddia ederken, Bryan Wilson (1968, s. 86) 

bilimsel ve sosyal bilim kavrayışlarıyla birlikte dinin teolojik anlamda makuliyetini 

kaybedeceğini iddia ediyordu. 21. Yüzyıla girerken dinin tekrar canlanacağı, yeni 

mabetlerin inşa edileceği, birçok dini akımın ortaya çıkacağı tahmininde bulunmak ise 

çok az kişinin harcıydı (Haynes, 1998, s. 210). Geçen zaman, sekülerleşme tezini 

tartışmalı hale getirecek; bu tezi savunanları büyük hayal kırıklığına uğratacaktı. 

Modernleşmenin bazı bakımlardan sekülerleşmeye sebep olduğu hatta bazı 

coğrafyalarda bunun daha fazla hissedildiği örnekler yok değildi; ancak, 

modernleşmenin sekülerleşme karşıtı birçok güçlü hareketi  doğurduğu da vakıaydı. 



97  

Ayrıca toplumsal seviyedeki sekülerleşmenin mutlaka bireysel bilinç seviyesinde de 

gerçekleşmesi gibi bir zorunluluk gerçeklikle pek örtüşmüyordu (Berger, 2020, s. 42). 

Soğuk Savaşın son bulması, İran Devrimi ve Afgan direnişi ile birlikte modernleşme ile 

sekülerleşme arasındaki yerleşik görüş daha da sorgulanır hale geldi. Doksanlı yıllara 

gelindiğinde, sosyal bilimciler arasında modernite-sekülerleşme tecrübesinin tarihi seyri 

ciddi tartışmalara neden olmaya başladı. Kimi sosyologlar daha önceki yıllarda 

kendilerinin de savundukları sekülerleşme tezlerini tekrar değerlendirmek durumunda 

kalmışlardı. İçinde bulunulan fiili durum bu tavır değişikliğinin önemli bir sebebi 

olmalıydı. Çünkü 1960-1970lerde modern toplumda dinin nasıl güç kaybettiğini 

göstermeyi kendine vazife edinen din sosyolojisi artık dinin, siyasetten ekonomiye kadar 

birçok alandaki etkisini global anlamda inceler hale geliyordu (Köse, 2020, s. 28). 

2000li yıllara gelindiğinde ise tartışmalarda tarafların yerleri tamamen netleşti ve 

modernleşmenin sekülerleşmeyi, yani dinden uzaklaşmayı doğurduğu, dolayısıyla 

modernitenin dine düşman olduğu tezi anlamını yitirdi (Köse, 2020, s. 16). Robert N. 

Bellah, David Martin, Peter L. Berger, Grace Davie, Jeffrey Hadden, Rodney Stark gibi 

isimler sekülerşemeyi “kurucu babaların hatası” (Köse, 2020, s. 28); ya da “yalnızca 

aşağı doğru giden bir otel asansörü gibi kullanışsız bir teori” (Stark, 2020, s. 90) olarak 

telakki ediyorlardı. Bugün, modern toplum yakından incelendiği zaman din ve 

sekülerizm çekişmesinde garip bir yer değiştirmenin olduğuna, şimdilerde krizde olanın 

“sekülerizm teorisi” olduğu dillendiriliyordu. Peter L. Berger’in (2020, s. 101) 

ifadesiyle “bir dünya görüşü olarak sekülerizm, Aydınlanma düşüncesiyle aynı kaderi 

paylaşarak son zamanlarda önemli bir sarsıntı geçiriyordu”. Din, toplumsal hayatta 

olduğu gibi siyasal hayatta da önemli bir unsur olmaya başlıyordu.  

11 Eylül olaylarının ardından Afganistan ve Irak’ta yaşananlar medeniyetler 

çatışmasının gerçekleştiğine dair spekülasyonları artırıp sadece dünya kamuoyunu 

sarsmakla kalmıyor, disiplinde dini dikkate alan çalışmaların da birden bire çoğalmasını 

sağlıyordu (Fox & Sandler, 2004). Medeniyetler çatışması tezine eşlik eden, kimlik 

politikaları üzerine çalışmalar uluslararası ilişkilerin gündemine hızlı bir geri dönüş 

yapmaktaydı (Oran, 2017, s. 12). 1970’lerden 2000’lere kadar uluslararası politikalarda 

dinin etkisi üzerine yılda sadece bir akademik kitap yayımlanırken, 2001’den itibaren bu 

sayı yedi katına çıkmıştı (Hassner, 2011) Bu çarpıcı istatistik sekülerleşme teorisini 



98  

ıskartaya çıkarıyordu. Kimi akademisyenler uluslararası ilişkilerde artan din merkezli 

çalışmalar karşısında, din için “yeniden canlanma” ya da “sürgünden dönüş” ifadelerini 

bile kullanmaktaydı (Oran, 2017, s. 13). Bir zamanlar Freud dinden bir ilizyon olarak 

bahsederken, artık Rodney Stark ve Wiiliam gibi isimler dinsiz bir gelecek düşüncesinin 

bir tür illüzyon olduğunu söylüyorlardı (Köse, 2020). Süreç tersine dönmüştü. 

Habermas, 21. Yüzyılı “post seküler” bir dönem olarak selamlıyor, dinin kamusal-

siyasal alandaki tayin edici rolünün son bulacağını iddia eden tezlerin anlamını 

yitirdiğini ileri sürüyordu. Bellah (2020, s. 155) dinin bilim ve rasyonalite karşısında 

mantık dışı ve böylece tarih dışı kalacağı düşüncesinin bizatihi kendisinin tarih dışı 

kaldığını, dini “bir çeşit sahte jeoloji” veya “sahte bir tarih bilimi” olarak kabul eden 

yorumların raf ömürlerini tamamladıklarını düşünüyordu: “İnsan tecrübesinin 

bütünselliğinin ne olduğu üzerine bir tutum” olarak ele aldığı dinin, insan hayatının 

anlamı üzerine esaslı bir kaynak olduğunu yazıyordu. Peter L. Berger (2020, s. 45) 

içinde bulunduğumuz 21. Yüzyılda, sekülerleşme tezinin mutlak olarak yanlışlandığını, 

dünyanın birçok yerinde “dini inançla ilgili patlama” yaşandığını ileri sürmekteydi. Ona 

göre, gerek Roma Katolik Kilisesi’ne, gerekse uluslararası düzeyde genel dini tabloya 

baktığımız zaman, her yerde geleneksel ve muhafazakar hareketlerin yükselişte olduğu 

dikkat çekmekteydi. Bu hareketlerin en belirgin özelliği, kendilerini ilerici aydınlar 

olarak gören kimselerin modernleşme veya çağdaşlaşma olarak tanımladıkları ölçülere 

karşı çıkmalarıydı. 

Corm (2008, s. 14) ideolojiler çağının sonuyla birlikte din ve kimlik olgusunun 

dünyanın “yeni dekorlarını” teşkil ettiğini söylüyordu. Soğuk Savaş döneminde aşırı 

sağ, sağ, merkez, liberal, sosyal demokrat, sosyalist ya da komünist ideolojilerle 

kimlikleri tanımlanan vatandaşlar ya da devletler, Soğuk Savaş sonrası dönemde dünya 

sahnesini çevreleyen dekorların değişmesiyle birlikte, Yahudi, Hıristiyan, Müslüman, 

Katolik, Sünni, Şii, Budist gibi dini aidiyetleriyle temayüz eder olmuşlardı. Geleneğin 

ve otoritenin kaybolan değerlerini yeniden canlandıran “postmodern” evre, bu yeni 

dekora, yani kutsala, çağrıda bulunmaya devam ediyordu (Oran, 2017, s. 19). 

Bütün bu yorumlar günümüzde dinin, geri çekilmek bir yana, yerel ulusal, bölgesel 

veya küresel düzeyde çok farklı tezahürleriyle siyaseti, kültürü, toplumu etkilemeye ve 

dönüştürmeye devam ettiğini gösteriyordu. Bununla birlikte, Oran (2017, ss. 12-13). 



99  

Soğuk Savaş sonrası uluslararası politikada da dinin büyük önem kazandığını, üç 

önemli dönüşümde etkili olduğu üzerine bir fikir birliği oluştuğunu ileri sürüyordu: ilk 

olarak din, başta komünizm olmak üzere seküler ideolojilerin yerini almaya başlamıştı. 

İkincisi, Batı Avrupa hariç dinin tüm dünya toplumlarında yeniden canlanmaya 

başladığı gerçeğiydi. Ve 1990’lardan beri ulusal kimliklerin kendilerini dini aidiyetler 

bağlamında ifade ediyor olmalarıydı. “21’inci yüzyıl bir din çağı olarak başlıyor” diyen 

Huntington (2004) da küresel planda dinin siyaset sahnesini nasıl doldurduğunu şu 

şekilde ifade edecekti: 

Batılı laik devlet modelleri meydan okumalarla karşı karşıya ve değiştiriliyor. İran’da 

şahın modernleşen, laik bir Batılı toplum yaratma çabaları İran Devrimi’nin kurbanı 

oldu. Rusya’da Lenin’in laik ve dinden uzak Sovyet devleti yerini Ortodoksluğu 

Rusya’da spiritüellik ve kültürün yaratılması ve geliştirilmesi açısından önemli bulan 

Rus devletine bıraktı. Türkiye’de Atatürk’ün laik Batılılaşmış, laik bir ulus devlet 

vizyonu, giderek güçlenen İslamcı politik hareketin meydan okumalarıyla karşı karşıya 

kaldı… Nehru’nun, laik, sosyalist, parlamenter demokrasiyle yönetilen Hindistan 

konsepti birkaç politik ve dinsel hareketin saldırısıyla karşı karşıya kaldı ve bu 

hareketlerle yakın ilişki içinde olan BJP bir seçim zaferiyle yönetimi ele geçirdi. Ben-

Gurion’un laik Musevi sosyal demokrasi olarak tanımladığı İsrail imajına Ortodoks 

Musevi gruplar karşı çıkmıştır…Arap dünyasında seçim yapılan her yerde, yeni bir 

yüzyılın başlangıcında, İslamcı siyasi partiler istikrarlı sayılabilecek biçimde güç 

kazanıyor (s. 356). 

Huntington (2004, s. 350) 2000 yılı Amerikan başkanlık seçimlerinde dinin, merkezi bir 

etken olduğunu ve büyük olasılıkla Amerikan tarihinde gerçekleşmiş bütün seçimlerden 

daha fazla vurgulandığını yazmıştı. Sekülerleşme tezine karşı “yeni paradigmanın” 

savunucuları modern dünyanın geçmişe göre daha seküler olmadığı tezini savunurken 

ABD’ye benzer şekilde, Batı dışı üç coğrafyaya özellikle dikkat çekiyorlardı. Bunlar 

ateist bir komünizmi ihdas etmeye çalışan Sovyet Bloğu, büyüsel inanç ağırlıklı olduğu 

için rasyonalite karşısında tutunamayacağı düşünülen Uzakdoğu ve modernite ile 

telifinin mümkün olmadığına inanılan İslam coğrafyasıydı. Bu bölgelerin mercek altına 

alındığında ise ortaya çıkan sonuç ise tam tersi yöndeydi. Din sahneye güçlü bir şekilde 

geri dönmekteydi (Köse, 2020, ss. 28-29). 



100  

Sekülariteye karşı çıkış örneklerinden belki de en çarpıcı olanı, kendini dinin 

yerküreden tamamen silineceği inancına adayan, sekülerleştirme projesinin öncü gücü 

olarak görülen Sovyet komünizminde yaşandı. Yetmiş yılı aşkın bir süre zarfında devlet 

eliyle din karşıtı politikanın uygulandığı, aydınlanmış eğitimciler eliyle çocukların 

hurafelerden kurtarılacağı bir sekülerite dönemi başlattığına inanılan Sovyetlerde din, 

beklenenin aksine, önemli bir canlanma sürecine girdi (Köse, 2020, s. 29). ). Tüm diğer 

dini canlanma görüntüleriyle birlikte, eski Sovyet bloğundaki bu gelişme birçok kimseyi 

şaşkına çevirmişti (Stark, 2020, s. 86). Devletin sekülerleşme için yetmiş yılı aşan 

militanca çabalarına rağmen “Aziz Vladimir, Karl Marks’ı tahtından indirmişti” 

(Greely, 1994, s. 272). 

Sekülerleşme teorisinin test edildiği bir diğer coğrafya da Asya dinlerinin hakim olduğu 

Uzakdoğu’ydu. Yirminci Yüzyılın ikinci yarısından itibaren bu bölgede (Japonya, Çin, 

Tayvan, Hong Kong) büyüsel içerikli halk dinlerinin modernizme çok kolay boyun 

eğeceği düşünülüyordu. Mesela yüksek teknolojiye sahip Japonya’da Şinto dininin 

pratikleri yok olmaya adaydı. Ancak süreç beklenildiği gibi cereyan etmedi. Japonya’da 

Şinto dini modernleşmenin yanı başında varlığını sağlamlaştırdı. Yeni otomobillerin 

Şinto mabetlerinde kutsanması, yeni evlerin, büroların veya fabrikaların cin çıkarma 

duası yapıldıktan sonra inşa edilmesi, çocukların mabetlerde takdis edilmeleri yaygın 

dini pratikler olarak yaşamaya devam etti. Tayvan’da bir asır öncesine göre mabet 

sayısında ve katılımcısında çarpıcı bir artış gözlendi (Stark, 2020, s. 88). 

Tüm bu gelişmeler bağlamında, yükselen üç önemli güç merkezi olan; Rusya, Hindistan 

ve Çin, kendi tarihlerine, kutsallarına ve geleneklerine eğilip ekonomik ve askeri 

atılımlarıyla birlikte kültürel ve manevi bir kalkınmaya ağırlık vermekteler. Bunlara 

biraz daha yakından bakmak, 21. Yüzyılda manevi unsurların genel manzarasını görmek 

açısından işe yarayacak; çağı “desekülerizasyon” ya da “kutsala dönüş” çağı olarak 

tanımlayan tezleri desteklemeye yarayacaktır. 

Desekülerizayon, post-sekülerizm ya da kutsala dönüş çağında İslamcılık ve 

İslamcıların işlev ve dinamizmlerini yitirdiklerini iddia etmek pek akla yatkın 

görünmemektedir. Bu çağ, kutsala, tarihe ve uygarlık köklerine daha fazla ihtimamın 

gösterildiği bir dönem şeklinde ele alınabilir. Doğunun yükselen güçleri de Batının 

boşalttığı alanları doldurmak için insanlığın karşısına daha güçlü dayanakları olan 



101  

ahlaki ve insani teklifler sunabilme gayreti içindedir. Türkiye aydını da İslami mirası 

bir seçenek haline getirebilmek için Batı uygarlığının genel değerlerini masaya yatırırır. 

Sekülerliğin en azaından moda olmaktan çıkması, kutsalın ve tarihin tekrar sahne alması 

ile birlikte İslamcılığın da rüzgarı arkasına aldığını söylemek mümkündür. Böylece 

İslamcılığın öldüğü ya da Batının uysal bir peyki olarak yaşayabileceği iddiaları nın 

geçerliliği oldukça şüpheli görünmektedir. İslamcıların bizatihi kendi değerlendirmeleri 

ile bu iddia bir sonraki bölümde, daha da sağlıklı biçimde test edilecektir.  

Post-sekülerliği, yükselen Asya güçlerinin kendi manevi kültürel miraslarına 

yönelimleri üzerinden desteklemek mümkündür. Bu açıdan, Rusya, Hindistan ve Çin 

örneklerine bakılabilir.  

4.1.1.1 Ortodoksluğa Dönüş: Rusya 

Rusya’nın imparatorluk geçmişinde Hıristiyanlığın Ortodoks yorumunun başat bir rol 

üstlendiğini söylemek mümkündür. Filofi’nin Moskova’yı “Üçüncü Roma”   ya da 

“sahih inancın mabedi” olarak tanımlayan mektuplarından, 1832’de Kont Sergy 

Uvarov’un 1. Nicholas döneminde ortaya attığı “Ortodoksluk, otokrasi ve milliyetçilik” 

fikrine kadar devlet ve Ortodoks kilisesi arasındaki yakınlık temelde çok önemli 

olmuştur. Bu yakınlığa üçüncü bir boyut olarak Rus halkı da eklenmiş ve halk-kilise-

devlet arasında uyumlu bir bütünlük oluşmuştur. Rus şair Tyutchev Rusya’nın her 

şeyden önce bir Hıristiyan uygarlığı olduğunu yazarken, Rus halkının Ortodoksluğunu 

yalnızca bir inanç sistemi olarak değil, inançtan daha fazlasını ima eden “bir içtenlik 

tarzı” olarak tanımlamıştır. Böylece, Rus halkının doğası ile Ortodoksluk teolojisi aynı 

kaynakta kilisenin feragat ve fedakarlık çağrıları Rus halkının kişiliğinde makes 

buluyordu (Amarasinghe, 2021, s. 82). 

Rus İmparatorluğu ile Ortodoksluk arasındaki organik bağ komünist devrim sonrasında 

kopacaktı. Sovyetler Birliği, komünizmi Ortodoksluk yerine ikame ederek dini-manevi 

değerlerin yerine materyalist anlayışı yerleştirdi. Marx’ın dini afyon olarak gören 

yorumunu benimseyen Komünist Partisi onu madun sınıflar aleyhine işleyen feodal bir 

tortu olarak kabul ediyordu. Ancak bu durum, Sovyetlerin çökmesi ile değişecektir.  

Berlin Duvarı’nın yıkılması ve Sovyetlerin kendi varlığına son verdiğini açıklayan 

deklarasyonu ile birlikte Rusya yeni bir döneme girmiş oldu. Kendini siyaseten yeniden 

tanımlama ihtiyacında olan Rusya, ideolojiler sonrası çağda politik pozisyonu belirleme 



102  

ve toplumsal olarak kültürel manevi yönüne karar verme durumundaydı. Sovyetlerin 

dağılmasından sonra bazı çevrelerce “tarihin sonu” ilan edilmiş, liberal değerlerin ve 

serbest piyasa düzeninin mutlak zaferi kutlanmıştı. Bu tam anlamıyla tek kutuplu 

dünyanın zafer sarhoşluğuydu. 90’larda LGBT hakları aktivizmi Batıda gündemdeydi, 

çok kültürlülük söylemi liberal değerler içinde anlam kazanıyordu. Rusya sosyo 

kültürel alanını korumakta zorlanıyor liberal saldırıların baskısına maruz kalıyordu. 

90’lar Rusya’da arayışın, yoksulluğun ve manevi bunalımın yıllarıydı (Amarasinghe, 

2021). Post Sovyet döneminde, 90’lar boyunca Rusya kendi yönünü bulmakta ve yeni 

emperyal vizyonunu tayin etmekte büyük sancılar çekti. Ancak yeni milenyumla birlikte 

hem siyasetin rotasında hem de halkın inancında bir değişim gözlenmeye başlandı. 

Patrick Krill, “2000 yılında ne oldu öyleyse ? Tanrının bir mucizesi gerçekleşti, 

ülkemizin liderinin aktif katılımıyla birlikte büyük manevi bunalımdan kurtulduk” 

(Amarasinghe, 2021, s. 80) diyerek yeni dönemin ana karakterini izhar etmiş oluyordu. 

Putin, 2000 yılında yeni yıl kutlamalarında Patriği sevince boğacak kadar Ortodoksluğa 

sahip çıkıyordu: “Ortodoksluk Rus tarihinde çok özel bir rol oynamıştır…Rus uygarlığı 

karakterini büyük oranda Ortodoksluğa borçludur… Karşılıklı anlama, toplumsal uzlaşı 

ve mutabakatı güçlendiren inancımız, aynı zamanda ruhsal ve ahlaki yeniden 

doğuşumuzun da temel taşıdır (Anderson, 2007, s. 188) diyerek ülkesinin Ortodoks din 

adamları için bir “mucizeyi” müjdeliyordu. 

Devletin resmi söylemlerinde önemle vurgulanan Ortodoksluğun geri dönüşü toplumsal, 

siyasal kurumsal alanlarda da somutlaşıyordu. 2006 yılıyla birlikte kendisini Ortodoks 

olarak tanımlayanların sayısının %73.6 olduğu saptanması önemli bir istatistik olarak 

kayda geçti. Diğer Doğu Avrupalı devletlere kıyasla Rusların dine eğiliminde gözlenen 

kayda değer fark önemli sonuçlara müncerdi. Ortodoksluğun tekrar prestij kazanması 

Rusya’nın emperyal geçmişinde oynadığı rolü hatırlatan bir biçimde kilisenin etkisini 

Moskova’nın siyasi alanına geri getirdi. Ortodoksluğun siyasetle entegrasyonu Rusya 

ekonomisinin yüksek petrol fiyatlarıyla birlikte büyük kazanımlar sağladığı 2014’ten 

önce Başkan Putin’e de büyük olanaklar sağladı. 2014 yılında Federal Meclis’e yaptığı 

yıllık konuşmasında Putin şunları söyleyecekti: “Hıristiyanlık, Rus ulusunun ve 

devletinin yaratılmasında etkili ve birleştirici bir manevi güçtür. Bu manevi birlik 

sayesinde atalarımız ilk kez ve sonsuza dek kendilerini birleşik bir ulus olarak gördüler” 

(Amarasinghe, 2021, s. 78). Kiliseye yönelik devlet himayesinin hızla artması ve 



103  

Putin’in son yıllarda gösterdiği ısrarlı çabalar, Ortodoks Kilisesi’nin Rus siyasi 

alanındaki konumunu harekete geçirdi ve oluşan hava Rusya’nın dış işlerine kadar 

genişledi. (Amarasinghe, 2021, s. 82). 

Putin’in Ortodoks Kilisesi ile yakınlık kurma ve Ortodoks değerlerini Rus uygarlığının 

ayrılmaz bir parçası olarak vurgulama tutkusu, Batı’ya ve onun liberal düzenine karşı 

duruşun bir tezahürüydü. Aslında Putin yönetimindeki Ortodoksluk kavramı, devrim 

öncesi dönemde var olan emperyal mantığın yeniden canlanmasının ve Rusya’nın Latin 

Hıristiyan alemiyle kültürel bağlarını gevşetme çabasının sonucu olarak okunabilirdi. 

Bugün Rusya ve onun takip ettiği dış politika tarzı, Batı tarafından yoğun bir şekilde 

tepki çekiyor. Bu tepki Rusya’yı Batı karşısında ötekileştiren dışlayıcı bir söylemi de 

beraberinde getirmektedir. AB ile ilişkiler ise Kırım krizinden beri gergin durumda ve 

tüm bunlar Rusya’yı iyice Batı’dan uzaklaştırıyordu (Amarasinghe, 2021, s. 82). Putin, 

Batı ile girilen gerilimli siyasi ve diplomatik ilişkiyi kültürel söylemde de heykelleştirdi. 

Batılı değerlerle hesaplaşmada Ortodoksluk manevi bir cephanelik sağlarken; tarihi 

kültürel miras ise Batılı değerlere alternatif bir seçenek olarak seferber ediliyordu. Batılı 

değerlere karşı kategorik ve külli bir reddiyeden söz etmek biraz abartılı olsa da Batının 

evrensel olarak kabul edilen değerlerinin kabulünde bazı ön şartlar devredeydi. 

Kremlinin iki önemli ölçüsü, aşılmasına asla müsaade etmek istemediği iki temel 

kırmızı çizgisi vardı: temessül edilecek herhangi bir değer evvela devleti hakim, sosyal 

ahengi etkin hale getirmeliydi; demokrasi de ancak söz konusu iki koşul yerine 

getirildiğinde takdire şayan bir sistem olarak kucaklanabilirdi. Batının değerleri bu iki 

elekten geçemediğinde tartışmalı hale geliyordu (Anderson, 2007, s. 192). Bir diğer 

önemli vurgu ise Rusya’nın sui generis karakterine yönelikti. Rusya kendi kalkınma 

yolunu izlemek ve başka modellerin ayartmalarından korunmak zorundaydı. Bu 

bağlamda liberal demokrasi ancak ve ancak devletin başat fonksiyonunu baltalamadığı 

ve Rusya’nın kendi yordamına uyduğu sürece kabul edilebilirdi (Anderson, 2007, s. 

189). Rusya’nın Ortodokluğa ve manevi mirasına dönmesi küresel ilişkilerdeki 

benzersizliğini ifade eden doğrudan bir siyasi araç olarak masadaydı (Amarasinghe, 

2021). Rusya Batı’dan farkının tebellür etmesini istediğinde aradaki teolojik farkın ve 

onun kültürel toplumsal sonuçlarının da altını böylece çizmiş oluyordu. Bir Avrasya 

gücü olarak Asya ile olan bağları da Rusya’yı farklı kılan kültürel ve jeopolitik unsurlar 

olarak ortayaya çıkmaktaydı.  



104  

Batının alemet-i farikası olarak görülen liberalizm de muhafazakar Ortodoksluk kalkışlı 

eleştirilerden nasibini alıyordu. Yukarıda zikredilen iki temel kritere en az uyan, kırmızı 

çizgileri en fazla ihlal eden şey belki de liberal anlayışlardı. Putin önderliğinde Rusya 

devleti ve kilise, Batının liberal değerlerine karşı cephe alırken geleneksel Rus mirasına 

sarılıyordu. Aile müessesesinin korunması için eşcinselliğin yıkıcı bir faktör olarak 

görülüp yasaklanması gibi durumlar Rusya’da Ortodoksluğu tekrar önemli bir unsur 

haline getirdi. Hem toplumsal ethos hem de yeni emperyal vizyon açısından Batı ile 

hesaplaşmanın bir gereği olarak Ortodoksluk el üstünde tutulmaya başladı 

(Amarasinghe, 2021, s. 80). 

Bütün dini liderlerin bu dönemde Rus karakterini Batı karşısında farklılaştıran vurguları 

sınırsız özgürlükler ve bireysel otonomi açısından da ele alınıyordu. Hatta Ortodokluk 

liberalizmin mutlak zaferi önünde “son kale” olarak görülüyor; demokrasi konusundaki 

şüpheciliği paylaşma açısından da başkanları ile aynı düzlemi paylaşıyorlardı 

(Anderson, 2007, s. 190). Bu, Batıyı teolojik olarak heretik/sapkın bir yer olarak 

kodlayan ve onu manevi ahlaki olarak yozlaşmış gösteren Rusya’ya has bir Ortodoks 

bakışın tezahürüydü. Patrik II. Aleksi de, Batı uygarlığını pornografi, seksüel özgürlük 

ve sosyal çürüme üzerinden eleştiriyordu. Batı uygarlığının bütün manevi değerleri 

biçimsizleştiren müfsit saldırısı Patrik için son derece sinsice kurgulanmış kansız bir 

savaştı. Batı uygarlığı sadece hali hazırdaki halkların değerlerine değil ulusların 

istikballerine de saldırıyordu. Bütün kuralların üzerinde kendisini konumlandıran ve 

bireyin otonomisine yaslanan liberalizm bütün problemlerin ana sebebiydi (Anderson, 

2007, s. 189). Kiliseye göre doksanlardaki manevi kaosun başlıca sebebi de, işte bu Batı 

etkisi ve açık politikalar tarafından kışkırtılan bireycilik belasıydı (Anderson, 2007, s. 

196). Patrikliği ve Başkanlığı ortak bir cephe haline getiren müşterek düşman Batı 

uygarlığı ve onun en “muzır” yorumu olarak öne çıkan liberal “ayartmalardı” 

(Anderson, 2007, s. 188). 

Kremlin ve Kilise arasında Ortodoksluk müşterek zemininde kurulan ahenkli birliktelik 

Rusya’daki çeşitli siyasi grupların kullandıkları dilde de karşılık bulmaya başladı ve 

Ortodoks söylem çeşitli cephelerde mevzi kazanmayı sürdürdü. Ahlaki kültürel 

kaygılar çeşitli bağlamlarda ve kombinasyonlarda, çeşitli derecelerde belirli bir dini 

bileşenle ifade ediliyordu artık. Bu duygusal tarafı ağır basan söylemin Ortodoskluk 

bağı Batı ile yaşanılan her sorunda biraz daha muhkem hale geliyordu. Dini retorik 



105  

resmi olmayan kurumlarda da tebellür etti. Tipik bir örnek St. Sergius Projesi’ydi. 

2000’li yıllarda ortaya çıkan, Rus doktrinini (Russkaia doktrina) üreten bu proje, 

öncülüğünü iş adamları ve entelektüellerin yaptığı “dinamik muhafazakarlık” görüşüne 

dayanıyordu. Aydın ve müteşebbislerin merceğiyle biçimlenen bu doktrin, piyasayı 

memnuniyetle karşılasa da ve de solcu komüncü söylemi küçümsese de, Rus ruhuna, 

yani Ortodoks geleneğine atıfta bulunuyordu. Rus uygarlığının asılarca sınanmış 

geleneksel temellerine güçlü bir vurgu yaparak Rusya’nın “tüm dünya halklarının 

üzerindeki kubbeyi destekleyen bir kirişler sistemi” olduğuna dair güçlü bir iddiaya 

dayanıyordu. (Agadjanian, 2017, s. 51). 

Ortodoks ahlaki muhafazakarlığına dayanan bir başka kamu projesi, bir grup entelektüel 

tarafından yayımlanan Perelom adlı dergiydi. Rus doktrininin (Russkaia doktrina) 

aksine, sol-muhafazakar bir fikir birliğini, esasen adalet ve gelenekle muhafazakar bir 

hizalanmaya bağlı solcu bir dayanışmayı teşvik ediyordu. Geleneklerinden, tarihinden 

ve değerlerinden kopmuş, iğdiş edilmiş bir rasyonalitenin hakimiyeti altındaki 

postmodern Batı durumunu reddediyorlardı. Onlara göre, küresel liberalizmin ve Batılı 

mali seçkinlerin gücü, geleneksel değerleri, cemaatçiliği (obshinnots), ticari ve hesabi 

olmayan motivasyonları ve derin tutkuları baltalıyordu. Bu yazarlar Rus uygarlığının 

biricikliğine vurgu yapıyor, onu Batı uygarlığının karşısına koyarak Rus olmakla 

Ortodoks olmayı bir sayıyorlardı (Agadjanian, 2017, ss. 51-52). Bir başka ifade ile, 

Putin dönemi Rusya, Batı değerlerine teslim olmuş, Batı desteği ile ayakta kalan, 

Batının Asya içindeki bir uzantısı ya da ileri karakolu değildir. Rusya, Batı’dan farklı 

uygarlık değerlerine sahip olup, kimliğini tarihi ve kültürel olarak Ortodoskluk aracılığı 

ile kurmaktadır.  

Benzer vurgulara Rus parlementosunun tartışmalarında ve yasama çalışmalarında da 

rastlamak mümkündü. Ukrayna’da 2004 Turuncu Devrimi’nin ve özellikle 2014 

“Euromaidan Devrimi’nin” ardından Batı karşıtlığının yükselişi, genellikle dini 

referansların yaygın olduğu bir bağlama dönüştü. 2012 yılında Duma’da kurulan 

Hıristiyan Değerlerini Savunmada Fraksiyonlar Arası Parlamento Grubu, Kilise ile 

ilgili amaçlar için kulisler yapıyordu. 2012 Eğitim Yasası, Ortodoks aktivistlerin uzun 

yıllar lobicilik yaptığı devlet okulları müfredatına zorunlu din dersi eğitimini koymayı 

başarmıştı. 2013 yılında inananları tahkir ve tahfif eden söylemler suç kapsamına 

alındı. Aynı yıl henüz reşit yaşta olmayanlar arasında cinsel ilişkiyi normalleştiren 



106  

propagandalar yasaklandı. Aile yasasında yapılan değişikliklerle Rus çocuklarının 

eşcinsel birlikteliklerdeki kişiler veya bu tür birlikteliklerin yasallaştırıldığı ülkelerden 

evli olmayan kişiler tarafından evlat edinilmesi yasaklandı. 31 Aralık 2015’te kabul 

edilen Resmi Ulusal Güvenlik Stratejisiyle de, Rusya’nın ulusal çıkarları arasında 

kültürün, geleneksel Rus manevi ve ahlaki değerlerinin korunması ve geliştirilmesi 

devlet politikasına dönüştürüldü. 2016 yılında Eğitim ve Bilim Bakanlığı Ortodoksluk 

öğretisini eğitimin her kademesine yerleştirme kararı alarak (Agadjanian, 2017, s. 52) 

Rusya’da Ortodoksluğu siyasetin ve kültürün tam merkezine yerleştirmiş oldu. 

Sonuç olarak, yeni milenyumdan bu yana gidişat, Rusya ile Batı arasında artan gerilimin 

hızla yeni bir medeniyet farklılığı biçimine doğru yol aldığını gösteriyor. Böyle bir 

durumda Rusya’nın “en saf ve manevi mirasını” Rusya’nın Batı uygarlığı ve 

değerleriyle hesaplaşmada hala önemli bir imkan olarak kullandığı görülüyor. Bununla 

birlikte, Ortodoksluk ve Rus milliyetçiliğini birbirine bağlayan yaklaşımlar, Rusları 

diğer Slavların hamisi olarak görmüştür. Slav uluslarının yoksullukları ve yaşadıkları 

felaketler dikkate alındığında, Ruslar Slavlara önderlik etmek ve Doğu Hıristiyanlığın 

koruyuculuğunu üstlenmek hususunda istekli görünmektedir (Amarasinghe, 2021, s. 

82). Bu da, Ortodoksluğu, Rus dış politikasının yumuşak güç (soft power) unsurları 

arasında önemli bir siyasi enstrüman haline getirmektedir. Rus entelijansiyasının Rus 

toplumuna otantik bir kimlik kazandırma, Batı uygarlığı ile kültürel cephede yarışma  

ve Ortodoks ülkeler üzerinde etki sahibi olma adına Ortodoksluk inancının prensiplerini 

entelektüel kültürel dile tercüme etme çabaları devam edecek gibi durmaktadır. 

Yükselen bir güç olarak Rusya’da Ortodoksluğun geri dönüşü sekülerleşmenin miadını    

doldurmak üzere olduğu yönündeki iddiları destekler niteliktedir. 

Sekülerleşme karşısında Rusya’nın konumu ele alındıktan sonra, aşağıda, Batı’yı 

endişeye sevkeden Asya’nın yükselen gücü olarak Çin’in konumu ele alınacaktır.  

4.1.1.2. Yeniden Konfüçyüs: Çin 

Bugün dünya siyasetindeki en önemli gelişmelerden biri Çin’in yükselişidir. Çin’in 

Asyada ve Batı liderliğindeki uluslararası düzen üzerindeki etkisini gözlemleyen siyaset 

teorisyenleri, Çin’in yükselişinin nedenlerini gidişatını ve olası sonuçlarının neler 

olabileceğini tartışmaktadır. Bununla birlikte Çinli liderleri ve Çin halkını motive eden 

manevi arayışlar aynı ölçüde çalışmalara konu edilmedi. Bazı teorisyenlere göre Çin, 



107  

ortdoks Marksizm-Leninizme bağlı, insan haklarına ve hukukun üstünlüğüne saygı 

duymayan otoriter bir rejimdi. Diğerleri için Çin, reform ve açıklık politikalarından 

büyük ölçüde yararlanan ancak yolsuzlukla tezahür eden aşırı bir materyalizm 

tarafından yutulmuş ekonomik bir devdi. Çin’in sonunda rejimin özelliklerini ve 

dünyanın geri kalanıyla etkileşim biçimini değiştirebilecek ideolojik bir dönüşümden 

geçmekte olduğunun farkında olan çok az kimse vardı. Mao Zedong’un düşüncesiyle 

sentezlenen Marksizm-Leninizm, onlarca yıldır Çin Komünist Partisi’nin resmi 

ideolojisi konumundaydı. Tarihsel materyalizm, sınıf mücadelesi ve proletarya 

diktatörlüğü gibi kavramlar Çin halkının sosyalizmi benimsemesi için seferber edildi. 

Sosyalist hareketin yasal öncü partisi konumundaki Komünist Parti iktidarının 

meşruiyeti ve gücün parti karar mahfilinde temerküz etmesi birtakım ideolojik sonuçlar 

doğurdu. Komünist parti kendi “ötekisini” de tanımlayarak, meşru olan ve olmayan 

doktrinler listesine karar veriyordu. Sonuçta, yalnızca liberalizm ve anayasal demokrasi 

gibi Batılı ideolojiler reddedillmekle kalmıyor, aynı zamanda Konfüçyüsçülük, Budizm, 

Taoizm gibi geleneksel Çin felsefeleri de marjinalleştiriliyordu (Jiang, 2018, s. 156). 

19. yüzyıl Avrupa için yayılma ve kolonizasyon çağını müjdelerken Çin için “utanç 

yüzyılı” demekti (Dessein, 2019, s. 28). Utanç yüzyılının baş sorumlusu olarak 

Konfüçyüs sanık koltuğuna oturtulmuştu. Çin’de Konfüçyüsçülüğün yeniden dirilişi, 

1980’lerin ortalarında, Üniversiteli entelektüellerin Kültür Devriminin yıkımından sonra 

klasik çalışmalara devam etme fırsatı bulduğu ve halkın ruhsal dinginlik ve yeniden 

denge için Konfüçyüsçü metinlere ve uygulamalara yöneldiği zaman meydana geldi. 

1989’da Soyetler’in çöküşüyle birlikte Çinliler için Mao Zedong haddesinden geçmiş 

Marksist Leninist doktrinin geçerliliği tartışmalı hale geldi. Doksanlarda artışı devam 

eden ilgi yeni yüzyılda artık Komünist Partinin vizyonuna ve halkın özlemine dönüştü. 

2004 yılında sosyoekonomik bir konsept olarak “uyumlu toplum” kavramı dönemin 

devlet başkanı Hu Jintao tarafından resmen ilan edildi ve resmi olarak ÇKP tarafından 

onaylandı. “Sosyal uyum”, geleneksel Konfüçyüsçülüğün kilit değerlerinden biriydi ve 

komünist sınıf çatışması kavramıyla çelişiyordu; bu da ÇKP’nin ideolojik dönüşümünün 

işaret fişeklerinden biriydi. Yine aynı yıl Çin hükümetinin sponsorluğunda kar amacı 

gütmeyen bir kuruluş tarafından dünya çapında Konfüçyüs Enstitüleri kurmak için 

iddialı bir program başlatıldı. Bu enstitülerin misyonu Çin dilinin öğrenilmesini ve Çin 

kültürünün anlaşılmasını teşvik etmek ve geliştirmekti (Jiang, 2018, s. 169).  



108  

Çin anakarasında Mao iktidarı ele geçirdiğinde Konfüçyüsçülük bütün etkisini 

kaybetmişti. 1980’lerin ortalarından sonra ancak Çin’in reform ve açıklık politikalarının 

bir sonucu olarak Konfüçyüsçü felsefe Tayvan ve Hong Kong’dan yeniden Çin’e intikal 

edecekti. Bu canlanmanın başlangıcında, anakara Konfüçyüsçü entellektüeller, Tayvan 

ve Hong Kong’tan gelen Yeni Konfüçyüsçülüğün temel savlarının etkisi karşısında 

sessizdi. Ancak, 1990’larda Çin’in ekonomik ve siyasi gücü artıkça anakara Çinli 

Konfüçyüsçüler Tayvan ve Hong Kong tandanslı Yeni Konfüçyüsçüğü Çin kültürünü 

savunmada çok zayıf ve aşırı derecede silik bulmaya, kendi görüşlerini daha yüksek bir 

özgüvenle ortaya koymaya başlamıştı. Batı felsefesinin etkisi anakara Konfüçyüsçüleri 

için Çin’i gerçekten yeniden ayağa kaldırmanın, Batı liberalizmi ve demokrasisinin 

etkisine meydan okumanın ve Konfüçyüsçülüğü Çin’in resmi değilse de baskın 

ideolojisi haline getirmenin tek yoluydu (Jiang, 2018, s. 163). 

Uzun esaret yıllarının ardından özgürlüğüne kavuşan Konfüçyüsçü ruh, 21. Yüzyıl ile 

birlikte Çin’de yeniden sahne alıyordu. Hem entelektüeller hem sıradan vatandaşlar 

arasında “gouxue re” (Sinoloji araştırmaları) popülerlik kazanırken; “dujing yundong” 

olarak adlandırılan “klasik metin okumaları” revaç bulmaya başlamıştı. Bununla 

birlikte, tüm dünyada Konfüçyüs Enstitülerinin kurulurken bizzat Komünist Partisi 

eliyle Konfüçyüs yeniden revaç buluyordu (Jiang, 2018, s. 156). 

Xi iktidara geldikten sonra Konfüçyüs’e verilen önem daha da arttı. 2013 yılında Xi, 

Konfüçyüs’ün doğum yerini ziyaret ederek öğretisini açıkça övdü. 2014 yılındaki 

kutlama törenlerinin açılış konuşmasında ÇKP’nin neden Konfüçyüs’ü kabul ettiğini, 

onun felsefesinden hem yöneticiler hem halk olarak neler öğrenilebileceğini 

anlatıyordu. Konfüçyüsçülüğün Çin kültürünün ayrılmaz ve temel bir ögesi olduğunu 

söylüyor, Çin ulusunun manevi faaliyetlerini, rasyonel düşüncesini ve anavatanlarını 

inşa etmedeki kültürel katkılarını alkışlıyordu. Günümüz insanının sınırsız bireycilik, aç 

gözlülük, bitmez tükenmez iştiha, lüks, doğa ve kendisi ile arasındaki artan gerilim 

tarafında yutulduğunu iddia ediyor ve Konfüçyüs’ün bütün bunlara cevap verebilecek 

önemli ilhamlar içerdiğine inanıyordu (Jiang, 2018, s. 170). Xi’den önce de benzer 

vurgular söz konusuydu. Mart 2007’de Başbakan Wen Jiabao “Konfüçyüs’ten Sun Yat- 

Sen’e, Çin ulusunun geleneksel kültürü sayısız değerli unsura, halkın ve demokrasinin 

doğası ile ilgili birçok olumlu yöne sahiptir. Örneğin bu kültür sevgi ve insanlığı, farklı 

görüşler arasında uyumu ve dünyayı birlikte paylaşmayı vurgular” diyordu (Jacques, 



109  

2009, s. 277). Hu Jintao ve Xi Jinping’in konuşmalarında Konfüçyüsçülük ulusal bir 

güç, Çin kültürünün derin kökleri ve Çin’in geleceğinin temeli olarak ele alınmaktaydı 

(Ambrogio, 2017, s. 130).  

Günümüzde, Çin’in kendi yolunu çizmesi ve Batı’yı takip etmemesi gerektiği görüşü 

her zamankinden daha fazla dikkat çekmektedir. Konfüçyusçu-milliyetçi aydınlar kendi 

kültürel miraslarıyla, özellikle Konfüçyüsçülükle gurur duyuyorlar. Batı 

demokrasisinin ve Batı’nın temsil ettiği değerlerin ciddi bir sıkıntı içinde olduğunu 

savunuyor; bu nedenle Çin’in Batı’dan öğreneceği bir şey olmadığını düşünüyorlar. 

Çin; Konfüçyüsçülüğün ruhunu yansıtan yeni bir sosyo-politik konsept geliştiriyor. Bu 

görüşün Konfüçyüsçülüğü devlet ya da yurttaşlık dini statüsüne yükseltmeyi amaçladığı 

görülmektedir. Böylece Konfüçyüsü her Çinlinin zihnine ve kalbine nakşetmeyi 

amaçlamaktadır (Jiang, 2018, s. 164). Konfüçyüsçülüğün yeniden doğuşu ÇKP’nin 

halka Marksizm’den daha çekici gelen bir dil sunmasına olanak sağlamaktadır. 

Hükümeti sosyal uyum ve hayırsever yönetim konularında daha duyarlı hale getirebilir 

ve muhtemelen ülkeyi diğer ülkelerle daha barışçıl bir etkileşime kavuşturabilmesi 

amaçlanmaktadır (Jaing, 2018, s. 171). 

S. Billioud ve J. Thoraval (2014) tam da 2000 yılından itibaren yeniden canlanan 

Konfüçyüsçülüğün üç alanda görünür olmaya başladığını söylediler: ilki Konfüçyen 

geleneksel akademiyi hedefleyen eğitim alanında; ikincisi, dini ve spiritüel alanda, 

resmi geçitlerde, törenlerde ve özellikle Konfüçyüs’ün doğduğu şehir olan Qufu’da. 

Üçüncü alan ise bir ahlaki yol olarak Konfüçyüs’e dönmekti (Ambrogio, 2017, s. 119). 

Konfüçyüsçülük hem taşranın sıradan insanının gündelik hayatını biçimlendirip 

anlamlandırıyor hem de seçkin yönetici elitlere komünizm dışında yeni bir ethos 

sunuyor. Modern Konfüçyüsçülük iki ana işlevle meşgul gibi görünüyor. Bunlar yeni 

bir rıza imalatı ve ülkenin sosyo-politik geleceğinde yeni elitler üzerinde oynayacağı 

aktif bir rol ile tanımlanabilir (Ambrogio, 2017, s. 119). 

Bugün Batının düşüşte olduğu algısı Çin’in artan özgüveni ile birleştiğinde kalkınmada 

diğer ülkelerden farklı bir yolu ifade eden “Çin modeli” kavramı önem kazanmaya 

başladı (Dessein, 2019, s. 11). Çin modelindeki Yapı ve uyuma (structure- harmony) 

yönelik Konfüçyüs vurgusu, Çin’in dış politikasına ilişkin oluşturduğu anlatıya da 

uymaktadır. Diğer ülkelerle çatışma söz konusu olduğunda, Çin kendisini sürekli olarak 



110  

barış yanlısı, bölgesel istikrardan yana olan bir irade ve uyumlu bir aktör şeklinde 

takdim etmektedir. Çin’in geleneksel düşüncesi Doğu ve Güney Asya ülkeleriyle 

ilişkide yeniden geliştirilen dış politika konseptine etik ve diplomatik bir çerçeve 

sunmaktadır (Zhao, 2018, s. 324). 

Konfüçyüsçülük, hem Çin’in dünya siyasetindeki yerinin hem de bireyin daha büyük 

siyasi topluluk içindeki konumunun anlaşılması açısından kolektif bilince vurgu 

yapmaktadır. Bireyi daha büyük bir sosyo-politik örgütlenmenin içine yerleştiren 

geleneksel tandanslı Çin yaklaşımı, Uluslararası ilişkilere hakim olan yerleşik 

anlayışları sarsmakta ve yeni bir iletişim biçimi önermektedir. Hızlı modernleşmenin 

yol açtığı ulusal ve küresel sorunlar için Konfüçyüsçülük önemli bir alternatif olarak 

görülmektedir (Wei, 2010). 

Gök kubbe altındaki her şey anlamına gelen “tianxia” kavramı anahtar kavram olarak 

öne çıkmaktadır. Bütün dünya uluslarına, insanlığın genel iradesine ve tek bir aile 

olarak bütün dünya ütopyasına atıfta bulunan kavramın üç katmanlı bir anlam dünyası 

vardır. Bu yaklaşım çağdaş dünyanın boş ve anlamsız olduğu imasını içermektedir. Şu 

an içinde yaşanılan dünya düzensiz bir kaos dünyasıdır, bu “kaosu” “kozmosa” 

çevirmenin tek yolu bütün dünya uluslarıyla birlikte karar almaktır. Tainxia kavramı 

Batı tarzı emperyal egemenlikten çok farklı kullanılmaktadır; çünkü tianxia sistemi, 

hegemonya olmaksızın uyum ve işbirliği ile karakterize edilen bir dünya tasavvuru 

demektir (Zhao, 2021). 

Çin dış politikasında da realizm ve liberalizmin sınırlarını aşan yeni bir model 

önermektedir. Batı değerleriyle hesaplaşarak geliştirilen bu sistem Konfüçyüs’ü büyük 

bir tarihsel imkan olarak selamlamaktadır (Zhang, 2015, s. 218). Bundan sonraki 

sürecin Çin adına nelere gebe olduğu tarihin zamanın sırrıdır. Ancak büyüyen Çin’in 

hem toplumsal ethos’u sağlayacak hem de küresel yükselişine meşru bir zemin 

kazandıracak bir paradigmaya ihtiyaç duyduğu açıktır. Günümüz şartlarında 

Konfüçyus’un buna komünizmden daha fazla imkan sağladığı düşünülmektedir.  

Konfüçyus’un “geri dönüşünü” hem sekülerleşme tezlerini ıskartaya çıkaran bir delil 

hem de kadim bir uygarlığın yeninden duyulan ayak sesleri şeklinde okumak 

mümkündür. Bütün bunlar modern Batı uygarlığına içkin olan değerler sistemine karşı 

mevzilenme emareleri taşımaktadır. Bir başka ifade ile Çin, kendi kimlik ve kişiliğini 



111  

buldukça Batıdan uzaklaşmakta, müstakil bir gelişim çizgisi izlemeketedir.  

Kimliğine ilişkin tartışmalar açısından Asya güçleri arasında Rusya’nın konumunu 

ikircikli gibi durmaktadır Rusya’nın kurucu temel unsurlarından başlıcası 

Hıristiyanlıktır, Rusya; Hıristiyanlık kökleri hasebiyle “tüm Batı dünyası ile aynı (üst) 

kimliği paylaşmaktadır”. Ancak Rusya, Hıristiyanlığın Ortodoks mezhebine bağlı 

olduğu için, bu yönüyle diğer Batılı toplumlardan farklılık da gösterir (Büyükbaş, 2013, 

s. 253). Bununla birlikte Rusya’nın Doğu-Batı kamplaşmasında kendisini 

konumlandırdığı yer de değişkenlik gösterebilmektedir. Avrasyacılık ile Batıcılık 

arasında yalpalanan eğilimlerin Rusya’da siyasal çekişmelerin de odağını oluşturduğu 

söylenebilir. Bununla birlikte, Rusya’daki Türk ve Müslüman nüfus yoğunluğu Rusya 

ile Türkiye ve İslam dünyası arasındaki ilişkilerde belirleyici olacaktır. Rusya’nın 

yeniden yöneldiği Ortodoskluk köklerinin de teolojik ve felsefik olarak İslam dinini ve 

Müslümanları nereye oturtacağı önemli görünmektedir. Benzer bir tabloyu Hındistan 

içinde düşünmek gerekir. Her ne kadar Pakistan sebebiyle İslam ve Müslümanlarla 

gerilimli bir ilişkisi olsa da Hindistan kendi tarihinde İslami etkiler bulunan bir ülkedir. 

Bununla birlikte nüfusunun azımsanmayacak bir kısmının Müslümanlardan oluştuğunu 

da ifade etmek gerekir. Hindistan’nın yükselişine eşlik eden tarihi manevi uygarlık 

yönelimlerinin Müslümanlar ve İslam dini ile etkileşimi de merak konusudur. 

4.1.1.3. Geleneğe ve Tarihi Kodlara Dönüş: Hindistan 

Hindistan bugün dünyanın en hızlı gelişen ekonomik güçleri arasındadır.  2050 yılına 

gelindiğinde kişi başına düşen GSYİH'nın ABD'ninkine yakın olacağı öngörülmektedir. 

Hindu çoğunluğun ve azımsanmayacak sayıda Müslüman nüfusun bir arada yaşaması 

nedeniyle Hintliliğin tanımı sürekli gündemde yer almakta ve Hint diasporasındaki 

muazzam artış, Hintli olmak ve Hindu olmak kavramlarına da yeni yaklaşımları zorunlu 

kılmaktadır (Renner, 2020). Hintli kimliğinin oluşumunda kutsal, tarihi ve manevi 

değerler, politik ve entelektüel inşa sürecinde müracaat edilen kurucu unsurların başında 

gelmektedir. Bu değerler, Hinduizm olarak adlandırılan inanç sistemi etrafında yeniden 

üretilmektedir. Hindistan, ekonomik ve demografik gücünü kültürel potansiyeli ile 

takviye ederken başta Hinduizm olmak üzere manevi değerlerine, tarihsel kodlarına 

daha fazla yönelmektedir.  



112  

Hint kimliğinin manevi sacayağı olan Hinduizm, her ne kadar kadim bir kelime 

çağrışımı yapsa da, yeni bir kelimedir; kavramın mucidi yerliler değil Batılılardır. 

Hinduizm, On dokuzuncu yüzyıl İngiliz akademisyenleri tarafından karakteristik Hint 

inancını, fikir ve uygulamalarını belirtmek için icat edilmiştir. İcat edilmiş bir kavram 

olarak Hinduizm’in sentetik yapısı, özelliklerini genel olarak tanımlamayı 

zorlaştırmaktadır. Sadece bir kurucu öncüye değil, tüm inananlar için zorunlu olan, 

herkes tarafından kabul edilen kutsal bir kitaba da sahip değildir; ortak bir kilisesi, 

ayrıntılı dogmaları ve ritüelleri yoktur (Renner, 2020, s. 171) Oluşumunun koşulları ve 

tarihi göz önüne alındığında, Hinduizm muayyen bir dinden ziyade, hiçbir zaman 

homojen bir sistem haline getirilmemiş sayısız din ve kültün bir karışımıdır (Renner, 

2020, s. 72). Bugünkü haliyle Hinduizm olarak adlandırılan inanç sistemi, büyük ölçüde 

Brahmanizm, kısmen de olsa paganizm, Budizm ve Jainizm gibi Hindistan’ın yerel 

inançlarının sentetik bir bileşimi olarak temayüz etmektedir. Bununla birlikte, zaman 

zaman yok sayılma eğilimine rağmen, İslâmî mirasın da izlerini taşıdığı söylenmelidir 

Hinduizm Brahmanizm’in genişlemiş, yerli inançlarla eklemlenmiş ve dış tesirler 

aracılığıyla yeni bir yoruma kavuşmuş halidir. Hinduizm, bazen Vedizm şeklinde de 

isimlendirilen Brahmanizm’i tazammun etse de, ondan çok daha şümullü bir alanı 

içeren niteliklere sahiptir. (Demirci, 1998, s. 112).  Hinduizm’in özelliklerini ayrıntılı 

bir şekilde sunmak çalışmanın sınırlarını aşmaktadır. Bu başlıkta, kutsala ve manevi 

kültüre yönelen bir Asya gücünün kendi kimliğini yeniden kurarken modern Batı 

uygarlığı ile hesaplaştığı kısaca gösterilmeye çalışılacaktır. Hindistan, Post-seküler 

koşullarda, Asya’nın yükselişine eşlik eden kutsala yönelim olgusuna çarpıcı bir örnek 

teşkil etmektedir.  Kutsala yönelim, tarihi kodlara dönme ve kadim geleneği ihya 

çabaları Hindistan’ın entelektüel ve politik tercihlerini tayin eden esas amiller olarak 

dikkat çekmektedir. Post-seküler çağın ya da desekülarizasyon sürecinin sağladığı itici 

güç vesilesiyle kutsala yönelimin revaç bulduğu koşullar, Asya’nın yükselen gücü 

Hindistan’ı da tarihi kodlarına, geleneğine, kültürel mirasına yakınlaştırmaktadır. ‘Öze 

dönüş’ çabasının hem siyasi hem de entelektüel tezahürlerini gözlemlemek mümkündür.  

Hindu mirasın beşiği niteliğine sahip olan Hindistan’ın kadim uygarlık değerlerini 21. 

Yüzyıl ile birlikte daha fazla vurguluyor hale gelmesi uluslararası konjonktüre, küresel 

ajandaya, uygun düşmektedir. Bunun izlerini Hindistan siyasetinin dilinde ve 

entelektüel mahfillerin çeşitli platformlardaki tartışmalarında gözlemlemek 



113  

mümkündür. Narendra Modi ile birlikte ivme kazanan “Yeni Hindistan vizyonu”, 

küresel güç dağılımından önemli bir payı almaya aday görünmektedir. Hindistan’ın 

sahip olduğu egzotik, spirituel ve mistik miras, hem ulusal bir kimliğin inşası hem de 

dış politikada etki alanının genişlemesi için seferber edilmektedir. Yeni Hindistan 

kendisini, başka örneklerden de alışık olduğumuz üzere, Batı ile hesaplaşarak 

tanımlamayı tercih etmektedir. Hindistan; yeni yüzyılda Batı’nın açtığı maddi manevi 

boşlukları doldurmaya aday ülkelerin başında gelmektedir. Bunun için kendi tarihlerini 

ve kültürlerini, bilhassa Hinduizm’i, öne çıkarmaya çalışmaktadır (Jouhki, 2020).  

Son yıllarda Hindistan'ın siyasetini, komşularıyla ve dünyanın geri kalanıyla ilişkilerini 

şekillendiren dini unsular ön plandadır (Schlensog, 2007, s. 161). BJP hükümeti 

Hindistan’ın yükselen bir küresel güç olarak imajını aktif bir şekilde desteklemek, hem 

bölgesel hem küresel rekabetin kültürel kulvarında da yarışabilmek için dış 

politikasında Hindu ve Budist değerlere daha fazla alan açmıştır.  Bunlar arasında 

“Panchamrit” ilkelerini önemli bir yere koymak mümkündür. Panchamrit ilkelerinden 

beşincisi, hükümetin zorlayıcı olmayan “yumuşak güç” stratejisinin bir parçası olarak, 

Hindistan’ın diğer ülkelerle olan zengin tarihi kültürel bağlarını güçlendirme arzusunu 

ifade eden “sanskiriti evam sabhyata” ilkesidir (Kıshwar, 2018: 2). Bununla birlikte, 

Mondi’nin bizzat kendisi “Hindutva’yı” da kapsayıcı bir ideoloji olarak 

selamlamaktadır. Bu ideolojiye göre, sadece Hintliler değil bütün insanlık büyük bir aile 

olarak telakki edilmektedir. Mondi bu doktirini kendi dış politik vizyonuna barışçıl bir 

bakış açısı kazandıran bir mercek haline getirmekte, bu sayede Hindistan’ın ekonomik 

yükselişine bir tür rıza imalalatı eklemektedir (Jouhki, 2020).  Bununla birlikte ortak bir 

kültürel zemine yapılan çağrı, insanlığı büyük bir aile olarak gören kuşatıcı yaklaşım, 

manevi ve kültürel değerleri komşu ülkeler ve diğer Asya ülkeleri ile güçlü bir bağlantı 

noktası haline getirerek aynı uygarlık havzasındaki ülkeler arasında iletişim ve 

etkileşimi yoğunlaştıran bir değere dönüştürmektedir (Raj, 2022, s.  21). 

Hindistan hükümetinin dış politikasında daha fazla diplomatik, ekonomik, kültürel ve 

stratejik ilişkiler için temel oluşturmak amacıyla kültürel  mirası dahil etme çabaları bu 

bağlamda anlaşılabilir. Manevi ve spiritüel değerlerin kurulan ulus-ötesi ağ ve inancın 

dünya çapında milyonlarca insanın yaşamında oynadığı önemli rol, Hindistan politikası 

için tarihi kodların büyük bir potansiyele sahip olduğunun kanıtı niteliğindedir. Dinin 

Asya’da ulusal kimlikler için ifade ettiği anlam, barışçıl bir manevi kültürel doktrin ile 



114  

birleşince, yumuşak güç diplomasisi için ideal hale getirmektedir (Kishwar, 2018, s.  3). 

Hindistan’ın ASEAN ve diğer Doğu Asya ülkelerle olan “Doğuya yönel” mottosu da 

kendi nüfuz alanını artırmayı ve yükselişine evrensel bir meşruiyet kazandırmayı 

amaçladığını göstermektedir (Raj, 2022, s.  27). 

Kapsamlı küreselleşme sürecinde Hint kültürünün dünyanın birçok ülkesinde 

Hindistan’ın yumuşak güç yoğunlaşmasına yardımcı olacağı, tanıtılmasına katkıda 

bulunacağı, özellikle Kuzeydoğu Asya’da ve birçok ülke arasında güven, sevgi, 

hayranlık ve sürdürülebilir işbirliği inşa edecek bir faktör haline geleceği umulmaktadır 

(Pham & Nikolaeva,  2021, s. 9). Hindistan’da siyasetin kültür mirasına yönelen 

eğilimine paralel biçimde, entelektüel dil de kendisini tarif ederken tarihe 

yönelmektedir. Hindistan’da tarihi mirasa yaslanan yeni paradigmanın kendisini 

kurarken yine Batı uygarlığı ile hesaplaştığını söylemek mümkündür. Bu minvalde, 

Hindistan’ın önde gelen gazetelerine göz atan değerlendirmelere bakmak aydınlatıcı 

olacaktır.  

Hindistan medyası ağırlıklı olarak Batı uygarlığının krizinden söz etmektedir.  Artık, 

Batının dış yüzeyindeki parlak cilasının döküldüğünü ve uygarlığın çürüyen içyapısının 

ortaya çıktığı ileri sürülmektedir Medya, Batı uygarlığının küreselleşmeyi bir fırsat 

olarak değil bir tehdit olarak algıladığını, yükselenkadim uygarlık güçleri karşısında 

paniğe kapıldığını, bu yüzden de ekonomik ve kültürel çekiciliğini kaybetmeye yüz 

tuttuğunu yazmaktadır.  Hindistan Küresel İlişkiler Konseyi yöneticisi Neelen Deo, 

özellikle Batı liberalizminin çifte standartını eleştiren yazısında sermaye serbestliğini 

önceleyen liberal yaklaşımın, söz konusu emek gücü olduğunda yerini tahammülsüz bir 

yabancı düşmanlığına bıraktığından yakınmaktadır. Bununla birlikte medyada yer alan 

başka yazılarda Batı demokrasinin paradokslarına da dikkat çekilmekte; demokrasi 

havarisi kesilen Batı’nın çıkarları tehlikeye düştüğünde askeri müdahalelere 

başvurduğuna işaret edilmektedir. Hindistan medyasındaki Batı eleştirilerinin 

yoğunlaştığı bir diğer tema Batı’nın dış politikadaki yıkıcı, bencil ve ikiyüzlü 

yaklaşımıdır. Ukrayna’dan Suriye’ye kadar yaşanan karışıklıkların baş müsebbibi olarak 

Batılı siyasetçiler gösterilmekte; bunun bir uygarlık krizi olduğu tekrar tekrar 

vurgulanmaktadır. Ayrıca Batı’nın özellikle İslam toplumlarına yönelik yanlış, dışlayıcı 

ve nefret içeren politikalarının cihadist “radikal İslami militarizmin” ana sebebi olduğu 

düşünülmekte ve Hindistan’ın da bu durumdan olumsuz etkilendiği ifade edilmektedir.  



115  

Batı uygarlığının krizi ayrıca Batı dışı toplumların ekonomik ve teknolojik kalkınmaları 

sonucunda Batı ile aralarındaki mesafeyi kapatmalarıyla da ilişkilendirilirken artık her 

istediğini rahatça yapamayan Batı uygarlığının ufkundaki daralmaya dikkat 

çekilmektedir. Özellikle Asya’nın ekonomik gücüne olan güven Batının krizde olduğu 

düşüncesini tahkim etmektedir. Bununla birlikte, Hindistan medyası Çin’in artan 

gücüne korkuyla karışık da olsa saygı duymaktadır. Çin’in beyaz adamın egemenliğine 

ve Amerika’nın askeri hegemonyasına meydan okuduğu düşünülmektedir. Yani, 

Hindistan medyasına göre global sarkacın salınımı Doğu yönündedir. (Jouhki, 2020). 

Batı uygarlığının krizine işaret eden eleştiriler onun yerine ikame edilebilecek değerler 

hakkında da birtakım teklifleri gündeme getirmiştir. Batı eleştirileri ile tarihe yönelimi 

aynı zeminde bir araya getiren dinamik tam da burada devreye girmektedir. Hem 

Hindistan medyası hem de Hindistanlı siyasetçiler ülkenin “şanlı mazisine” vurgu 

yapmakta ve Hindistan’ın manevi spiritüal kültürünü materyalizm karşısında öne 

çıkarmaktadır. Kadim uygarlık değerlerine, manevi kültüre ve geleneksel mirasa 

dönülmesi ülkenin politik bir birlik şeklinde tahayyül edilmesini olanaklı kılmakta; 

mitoloji ile tarihin sentezi diyebileceğimiz bir toplumsal bilince gönderme yapmaktadır. 

İktidar partisi BJP’nin temsil ettiği milliyetçi Hindu akım, Batı kültürünün Hindistan 

toplumu üzerindeki yıkıcı etkisine karşı önlem almaya çalışmaktadır.  Kumar, yılbaşı 

eğlenceleri, zincirlerinden boşalmış, kopup koyvermiş bir cinsel özgürlük furyası, 

homoseksüellik gibi geleneksel aile yapısını ifsat eden durumlar Hindistan geleneğine 

aykırı bir takım muzır sapmalar olarak görülmektedir. Hindistan’ın zihinsel ve siyasal 

açıdan Batılı değerler tarafından çepeçevre kuşatılmaması için tedbirler alınmaktadır. 

Hindistan’ın tarihi ve kültür mirası hem ülkenin iç bütünlüğü için çimento hem de 

uluslararası yükselişi için manivela olarak kullanılmaktadır.  (Jouhki, 2020). 

Batı uygarlığı ile Asya uygarlığı, özellikle çatışma ve uyum konseptleri üzerinden de 

karşılaştırılmaktadır. Batı uygarlığının özünde çatışma olduğu fikri Hint 

entelijansiyasının ortak kabullerindendir.  Bu çatışma nosyonunu, farklı uluslar 

arasında; dinle bilim arasında, işgücü ile emek arasında, kadınla erkek arasında, insanla 

doğa arasında; yani birçok toplumsal siyasal ya da iktisadi alanda gözlemlemek 

mümkündür. Buna mukabil, Hint ve genel olarak Asya uygarlıkları görünürdeki 

çatışmalara rağmen karşıt kutuplar arasında çatışamaya değil ahenge dayanmaktadır.  

Hayatın artı eksi kutupları birbirini dışlayan, yok eden ya da nakzeden şeyler olarak 



116  

değil birbirini tamamlayan unsurlar olarak görülmektedir. Bu yaklaşım gerçek bir 

demokrasi iddiasına uzanmakta; “kamu kaynakları üzerinde çıkar gruplarının 

çekişmesi” anlamına gelen Batı tipi demokrasiyi eleştiren bir çerçeveye bürünmektedir. 

Uyum ya da ahenk, içerdikleri totaileryen çağrışımlara rağmen farklı eğilimlerin 

yöneldikleri ortak bir vektörü müjdelemektedir  (Jouhki, 2020). Bir başka ifade ile, Hint 

kültür ve siyasetinde, Batı’ya karşı yeni bir kimlik inşası, geleneğe yaslanarak 

kurulmakta; Batı uygarlığının temel değerleri sorgulanmaktadır.  

Sekülerliğin aşılmaya başlanması ile birlikte Batının, ya da onun en kurucu vasfı olarak 

öne çıkarılabilecek olan modernitenin içinde bulunduğu entelektüel krizin bir diğer 

yüzüne geçmek mümkündür. Bir sonraki başlıkta, post-modernizm, Batının 

epistemolojik merkeziliğini sarsan, dolayısı ile Batıyı entelektüel açıdan krize 

sürükleyen bir diğer gelişme olarak ele alınacaktır.  

4.1.2. Post-Modernizm 

Post modernizm, içerdiği –post öneki ile etimolojik bakımdan modernizm sonrası 

aşamayı imlerken, moderniteye içkin olan toplumsal-siyasal anlam göstergelerinin de 

aşılmasını ifade etmektedir. Post-modernizmin alamet-i farikası Fransız filozof Jean-

François Lyotard’ın  (2013, s. 8) ifadesiyle, üst-anlatıların, meta-söylemlerin ya da 

grand-teorilerin geçerliliğine olan inancın son bulmasıdır. Meta-anlatılardan kasıt, 

modern dönemde geçerli olan ve dünya ölçeğinde işleyen bazı büyük iddia ve 

ideolojilerdir (Aktay, 2015, s. 125).  Evrensellik iddiası taşıyan üst-anlatılar ya da meta-

söylemler Post-modernizmin merkezi teması olan kesinlik diye bir şeyin olmadığı 

yargısı tarafından taca atılır. Batı modernitesinin mutlak ve evrensel gerçek düşüncesi, 

kibirli bir iddia olarak bir köşeye atılmak zorundadır (Heywood, 2016, s. 241). Batı, 

artık modernitenin üst anlatılarının aksiyomatik merkezi değildir; Batı’nın ilerlemenin 

kriteri ve tarihin vasatı olarak merkezi ve ayrıcalıklı ayrıcalıklı konumu son bulmaktadır 

(Sayyid, 2017, s. 172).  

Postmodernitenin üst anlatıları ve Batı-merkezciliği yerinden etmesi modern Batının 

kendisini özdeşleştirdiği modernite söylemini temellendiren iki temel entelektüel 

önermenin krizi şeklinde okunabilir. İlki, birleşik/mono-blok bir tarih düşüncesidir. 

İkincisi ise buna eşlik eden tarihin akış yönünü imleyen ilerleme (progress) mitosudur 

(Vattimo, 1992, s. 2). Moderniteyi Sayyid’in (2017, s. 170) tanımladığı gibi 



117  

Avrupa’yı/Batıyı teşkil ve tahkim eden bir söylem olarak tanımladığımızda “modernite 

projesi dışında bir Avrupalı kimliğinden söz etmek” de zorlaşmaktadır. Böylece; 

postmodernitenin,“Batı söyleminin merkeziliğinin giderilmesi” (Sayyid, 2017, s. 177)  

şeklinde bir sonuca yol açtığını ileri sürmek makuldür.  

Postmodernizmin sunumu Mateı Calinescu’nun (2022, s. 297) ifade ettiği üzere  

determinizmin krizi, Heisenberg’in “belirsizlik ilkesi”, Einstein’in zamanı 

göreceleştiren “izafiyet teorisi”, Karl Popper’in bilimsel kuramları sadece 

“doğrulanabilirlik” değil aynı zamanda “yanlışlanabilirlik” açısından da ele alması ve 

Thomas Khun’un “paradigmaları” gibi epistemolojik sorun ve kavramlara göndermeler 

içermektedir. Gerçekliğin bilimsel bilgi marifetiyle Batıya mal edilmesinin ve mutlak 

bir hakikat olarak evrenselleştirilmesinin tartışmaya açılmasında yukarıda zikredilen 

isimlerin katkısı yadsınamayacak cinstendir. Çalışmanın sınırlarını aşmamak için 

burada postmodernizm, özellikle Fransız yazar Lyotard’ın Postmodern Durum adlı 

eserindeki önermeler üzerinden ele alınacaktır. Batı biliminin ve de epistemolojisinin 

üstünlüğü iddialarını devrimci sayılabilecek bir şiddetle sarsan Postmodern görüşlerin 

Batının egosantrik konumuna etki edebileceği üzerinde durularak Batı dışı anlatıların 

postmodern durum karşısındaki olası imkanları İslamcılık üzerinden tartışılabilir.   

Post-modernizm soruşturmalarında endüstri sonrası toplumun bilgi durumu masaya 

yatırılır. Bu soruşturmalar, genel bir ifade olarak her türlü anlama-yorumlama-kavrama 

süreçlerini içeren büyük harfle “Bilginin” modern Batı uygarlığı tarafından nasıl da 

“bilimsel bilgiye” irca edildiği üzerinde durur. Öncelikle, bilginin görenekler çağındaki 

haliyle bilgi çağı arasındaki (bilimsel bilgi)  farklılığını vurgulamak adına yola çıkan her 

gözlemci, Lyotard’ın (2013) geleneksel bilme tarzlarını ifade etmek için kullandığı 

“anlatı biçimlerini” bilimsel bilginin karşısına koyarak işe koyulur. Bilimsel bilgi, diğer 

bilme biçimlerinden titizlikle ayırt edilir. Hukuki-etik-estetik alanların su geçirmez 

duvarlarla birbirinden yalıtıldıklarını varsayan modern bilimsel söylem, beraberinde 

tarafsızlık-yansızlık iddialarını getirir. Bu iddialar, muayyen bir “söylem türü” olarak 

bilimsel bilginin statüsünü biricikleştirirken onu ısrarla geleneksel anlatıların 

dışına/ötesine/karşısına koyar. Betimsel-deneysel payandalara yaslanan modern bilimsel 

bilgi, karşıtını da belirli bir yere yerleştirerek kendi üstünlüğünü pekiştirir. Burada, 

Oryantalist söylemin Şark üzerine uyguladığı yönteme benzerlikler açıktır. Oryantalist 

bilgide içkin olan Batı egemenliği, kendisini nasıl muhayyel ve inşacı süreçlerin 



118  

neticesinde oluşan kurgusal bir imgelem olarak Doğu imajında cisimleştiriyorsa, Batı 

tezgahından çıkan modern bilimsel bilgi de kendisini karşıtı üzerinden kurar. İnşa ve 

icat süreci, bir yandan Batının epistemik üstünlüğünü takviye ederken Batı dışı varlık ya 

da kimlikleri de kurgular. Batının Doğu karşısındaki üstünlük söylemi modern olanın 

geleneksele üstünlüğü iddiası ile el eledir. 

 Lyotard’ın “Batı’nın kültür emperyalizmi” olarak tarif ettiği tutum, devriye gezdiği 

bütün alanları kendi hükümranlık sahasına çevirir. Bilimsel bilginin kendi hakikatini 

ortaya koymak için mutlaka ötekine ihtiyacı vardır. Batının kartezyen düşünce mantığı 

devrededir. Derrida’nın (2011) gösterdiği gibi Batı metafiziği karşıtlıklar üzerine 

kurulmuştur. Yazının söze, rasyonelin irrasyonele, modernin geleneğe, aklın kalbe, 

ilerlemenin durağanlığa, uygarlığın barbarlığa uyguladığı epistemik şiddet, dikotomik 

kavramlar arasında sıkı bir hiyerarşik dizilimi dayatır. Bunun sonucunda Batı iyi-güzel-

makul olan her şeyle özdeşleşirken Batı-dışı oluşumlar “kurucu dışarısı” olarak 

kodlanır. Örneğin uygarlık jargonu, ancak vahşi-barbar kategorisini kendi negatifine 

çevirerek, dikotomiler dolayımında ifade edilme olanağı yakalar. Derrida’yı takip 

ederek modern Batı zihniyetinin öteki olmadan kendine dair bir şey söyleme şansına 

sahip olmadığı ileri sürülebilir. Batının üstünlüğü ya da biricikliği ötekinin acizliği ya 

da eksikliği üzerinden meşruiyet kazanır. Bilimsel bilgi de doğru bilgi olduğunu “öteki 

bilgiye”, geleneksel bir bilgi edinme-sunma tarzı olarak “anlatıya” başvurmadan ileri 

süremez. Liyotard’ın kullandığı anlamda “anlatı”, bilimsel bilgi için bilgi-olmayandır. 

Ancak büyük bir çelişki entelektüel bir krizi de kamçılar: bilimsel bilgi ancak kendi 

negatifi olarak kodladığı “anlatının” otoritesine yaslanarak varlık zemini 

kazanabilmektedir (Lyotard, 2013, s. 59).  Hatta Paul Feyerabend’in (2011, s. 70)  

gösterdiği gibi bilimsel bilgi kilisenin bir takım tutumlarını da devralır.  

Bilimsel bilgi, kendini yansız olmak ve araştırma sürecine araştıran öznenin kişisel 

önyargılarını dahil etmemekle takdim eder. Betimleyici olma ve etik-politik yargılardan 

uzak durmakla da evrensellik iddiasını pekiştirir. Oysa Lyotard gibi post-modernistler, 

bilgiyi (savoir) haddizatında sadece belirli bir betimleyici söylemler kümesini ifade 

etmekle sınırlamazlar. İşin içine “yapmayı-bilme”, “yaşamayı-bilme”, “dinlemeyi-

bilme” gibi kavramlar ya da edimler de girmektedir. Böyle anlaşılınca bilgi, bir insanı 

iyi betimleyici söylemler kadar, iyi buyurucu söylemler dile getirmeye de yetenekli bir 

yetkeye dönüşür. Bilginin iktidara bağlandığı düğüm noktası devrededir (Lyotard, 2013, 



119  

s. 42).  Bu bakımdan, kimi zaman post-modernizmin yerine kullanılan post-yapısalcılık, 

bütün fikir ve kavramların, kendisi de karmaşık iktidar ilişkilerinin içine düşürülmüş 

olan bir dille ifade edildiklerine vurgu yapmaktadır (Heywood, 2018, s. 241).  

Modernizm marifetiyle bilimselleştirilen bilgi, yansız-evrensel/genel geçer olma iddiası 

ile diğer bilgi türleri karşısındaki merkezi ve üst-hiyerarşik bir konum edinmiştir. Bir 

bilgi türünün akademik-bilimsel bir nitelik kazanması Wittegenstain’in (2016) tabiriyle 

ona diğer “dil oyunları” karşısında mutlak bir üstünlük kazandırır. Bilimsel bilgiyi diğer 

anlatılar karşısında üstün kılan iddia, bilimsel olanın sadece betimsel-deneysel bir 

mahiyet arz ettiği kabulüne yaslanır. Ancak, bilimsel söylemin ya da bilim denen dil 

oyununun, etik ve politik önermelerden müstağni olmadığı postmodernist olarak kabul 

edilen Batılı düşünürler tarafından da takdir edilmektedir. Neyin epistemolojik olarak 

doğru ya da yanlış olduğuna karar veren süreçler her zaman beraberinde nelerin iyi-

güzel-hukuki ya da anomali olduğuna da karar verir. Post-modern görüşler Foucault’cu 

izlekleri takip ederek, bilimsel bilgi süreçlerini, bir tür iktidar biçiminin kendisini 

söylem düzeyinde açığa vurduğu alanlar olarak göstermektedir. Böylece, bilimsel dil ile 

etik-politik dil arasında organik bir bağa dikkat çekilir. Yine Llyotard’ın tespitiyle, her 

ikisi de adına “Batı” (the West) dediğimiz aynı perspektiften ya da tercihten kök alır. 

Post-modernite, Endüstri sonrası toplumlarda bilginin durumunu sorgularken, üst-

anlatıları/meta-söylemleri odak alan Batı-merkezci epistemolojinin üstünlüğünü de 

böylece tartışmalı hale getirmektedir.  

Post modern düşünürlerin yaptığı katkı Batı-merkezci epistemolojinin hakikat ve 

üstünlük iddialarını tartışmaya açmaktır. Modern paradigma, Batı dışı dünyanın 

eşyaya-doğaya-kozmosa dair telakkilerinin nesnellikten uzak mistik-metafizik kabuller 

şeklinde yok sayarak anlam çeşitliliğini daraltmış; farklılıkların ve çokluğun kendini 

ifade edeceği imkanları kurutarak bütün dünyayı Batı merkezli bakışa zorlamıştır. Post 

modern durum en azından modern paradigmanın tahakkümcü eğilimlerini tartışmaya 

açarak varlık bilgi ve değer üzerine farklı görüşlerin de kendilerini temsil edebilecekleri 

bir ortam yaratmıştır. Böylece; üst-anlatı olarak modern Batılı bilginin hiyerarşik 

üstünlüğünün tartışmalı hale getiren Post-modernizm eksenli görüşler, diğer “bilme 

biçimlerine” de alan açmış olur.  



120  

Batı-merkezci epistemolojinin birkaç asırlık sürdüğü hükümferma, onun eşyanın 

doğasına en uygun açıklamayı sunmasından kaynaklanmamaktadır. Paul Feyerabend’in 

(2014, s. 8) yerinde tespitiyle Batı bilimi özel tarihsel şartlarda ortaya çıkmıştır. Bu 

yüzden de evrensel geçerliliği, neşet ettiği toplumsal-kültürel koşulların tarihselliği ve 

belirli bir coğrafyaya özgülüğü sebebiyle tartışmalıdır. Nesnellik ve bilginin 

nicel/deneysel araştırmalara dayandırılması gerektiği fikri modern/modernist Batı 

biliminin temel önermeleri arasındadır. Oysa yine Feyerabend’in tespitiyle, farklı ortam 

ve şartlar farklı hususiyetlerin evrenselleştirilmesine dolayısıyla farklı bilim türlerine 

pek ala yol açabilmektedir.  Bilimsel pratik hali hazırdaki Batılı şablonlardan ayrı bir 

biçimde Batı dışı dünyada yeni veçheler kazanabilmektedir. Batı uygarlığı maddeci ve 

oldukça saldırgandır. Bu uygarlık doğal olarak maddeyi anlayan ve silah 

araştırmalarında mükemmel sonuç veren bir bilimi tercih etmiştir. Yine doğal olarak bu 

bilimin ilkelerini diğer alanlara yaymaya çalışır (Feyerabend, 2014, s. 10). 

Tarihsel süreçte, Batılı olmayan bilimler gerçekten de birçok yerde ortadan 

kaldırılmıştır.  Ama bunun nedeni iflas etmiş ya da başarısız olmaları değildir; Batı 

bilimini uygulayan toplumların daha büyük askeri güce sahip olmalarıdır. Yerli 

toplumların kıtlık ve iklim sorunlarıyla, doğal afetlerle baş etme usulleri ve çeşitli bilgi 

biçimleri vardır; bunlar Batının bakış açısına vurulduğunda nesnellikten yoksun 

görünür, nicelikten çok niteliğe dayanır. Bütün bu anlam ve eylem çabalarını sırf 

bilimsel kıstaslara uymuyorlar diye yok saymak Batı merkezci kibrin temel 

göstergelerinden biridir (Feyerabend, 2014, ss. 8-9). 

Post- modernizm Heywood’dun gösterdiği (2018, s. 241)  gibi, iki açıdan eleştirilebilir. 

Her şeyden önce, post-modernizm farklı bilme tarzlarının eşit derecede geçerli 

olduklarını savunması ve bu nedenle de, bilimin, doğruluk ve yanlışlık arasında 

güvenilir biçimde ayrım yapabileceği düşüncesini reddetmesi nedeniyle görecelikle 

suçlanmıştır. İkinci olarak post-modernizm, üst anlatıları reddederek paradigma kurucu 

grotesk metinlere/söylemlere itibar etmemekle eleştirilir. Ziyaüddin Serdar’ın, post 

modernitenin Batı emperyalizminin kültürel formunu farklı araçlarla sürdürülmesinden 

başka bir şey olmadığını iddia eden yaklaşımı postmodernizm eleştiriler için temsil 

gücü yüksek bir önermedir. Post-modernizmin hakikat karşısında her şeyi 

görecelileştiren rölativist tutumunu eleştiren Serdar, post modernizmin temel 

kaziyelerinin İslam’ın mutlak kesinliğiyle taban tabana zıtlık içinde olduğunu iddia 



121  

etmektedir. Ancak burada soruşturulan şey, post modernizmin temellerinin İslami 

söyleme uygunluğu değil, yeni nesil İslamcıların Batı eleştirilerinde post modernizmin 

itici bir unsur olup olmayacağıdır. Post modernizm bir taraftan Batının entelektüel 

krizine işaret ederken, diğer taraftan İslamcıların Batı eleştirilerine entelektüel bir 

perspektif kazandırabilmiş midir? 

Her ne kadar bütün dini önermeler ve bunlara yasalanan paradigmalar da bir çeşit meta-

söylemler olarak ele alınabilirse de, post-modernizm ile birlikte dini-metafizik 

tekliflerin kendilerine alan açtıklarını söylemek mümkündür. Yasin Aktay’ın da dikkat 

çektiği üzere üst-anlatıların aşınması dini söylemlerin de kendilerini daha rahat ve 

güvenle ifade etmelerine olanak tanımıştır. Postmodern denilen kültürel zemin, hem 

İslam’ı hem de diğer kadim geleneklerde kutsala yönelimlerin canlanmasına sahne 

olmaktadır. Bu açından postmodernizm ile post-seküler eğilimler çakışarak birbirini 

tamamlar. Tarihsel ve manevi birikimlerden kök alan kadim uygarlık havzalarındaki 

geleneksel/kutsal değerler,  modern dönem içinde sıkıştıkları mengeneden kurtularak 

kendilerini daha rahat ifade edebilecekleri alanlar kazanmaktadır. Bu açıdan Aktay’ın 

(2015) konuyla ilgili değerlendirmeleri kayda değerdir: 

Post-modern diye nitelenen ortamda, aksine, din gittikçe daha etkili bir hal alıyor. Bugün 

kiliseye camiye ya da havraya gitme oranlarında istatiksel olarak da gözle görünür düzeyde de 

ciddi bir artış gözlenmekte, din hiç olmadığı kadar hayatın her alanında etkisini göstermektedir. 

Hatta dinin en etkisiz olduğu far edilen, sekülerleşmenin en fazla kendini hissettirdiği 

uluslararası ilişkiler alanında birçok ülke siyasetini dinsel söylemlerin etkisi altında 

yürütmektedir. Bu durum postmodern diye nitelenen kültürel veya toplumsal şartların dine de 

kendine göre bir etkide bulunmasına yol açmaktadır” ( s. 111). 

Bununla birlikte Salman Sayyid’in (2019, s. 89) tespitiyle post-modernizm Batı 

merkezciliğin giderilmesi gibi bir anlama/imkana da sahiptir: “yani post-modernizm, 

modernitenin ortaya attığı iddiaların bir çok bakımdan evrensel gerçeklerin yansımaları 

olmaktan çok, narsistik fantaziler olduğunun (gecikmiş) bir kabulüdür”. Post- 

modernizm; modernitenin ahlaki üstünlük iddialarını sarstığı kadar kültürel ve 

entelektüel sınırlarını da açığa çıkarmaktadır. Yine Sayyid’in ifadesiyle “Batının en iyi 

olduğu fikrini” sorgulama şansı tanımaktadır. Bu bakımdan post modernite “herşeyin 

mübah (anything goes) ilan eden abartılı çağrısına” rağmen hem Batının entelektüel 



122  

krizine işaret etmesi hem de Batı dışı entelektüel tekliflerin kendilerini eşit düzlemde 

ifade edecek bir zemin teşkil etmesi bakımından önemli görünebilir.  

21. Yüzyılda Batı illüzyonunun çözülmesi ve kadim medeniyet havzalarının canlanması 

ile birlikte geleneksel anlatılar tekrar revaç kazanmaktadır. Batı-merkezci 

epistemolojinin tek katmanlılığı ve buyurgan tutumu eleştiri konusudur. İlgili bölümde 

gösterileceği gibi Recep Şentürk ya da İbrahim Kalın gibi İslamcı figürlerin varlıkta ve 

bilgide çokluğu öne çıkaran önermeleri çağın hem jeopolitik durumu hem entelektüel 

beklentileri açısından anlamlıdır. O halde dar olmayan bir tanımlamayla, bilimin birçok 

şeklinin olduğunu, her şeklin kuvvetli ve zayıf noktalarının bulunduğunu ve her 

kültürün önemli gördüğü alanlarda başarılı bir şekli kullanacağını söyleyebiliriz 

(Feyerabend, 2014, s. 10). Platoncu bilim imgesi, şu deney ve gözlemle büyüyen ve 

daimi akılcı standartlarla düzene sokulan bir önermeler sistemi olarak bilim düşüncesi 

epey gerilerde kaldı (Feyerabend, 2014, s. 18). Bilimsel olmayan usuller, kültürler ve 

varsayımlar da kendi ayakları üzerinde durabilecek hale gelmiştir (Feyerabend, 2014, s. 

14). 

İlgili bölümde gösterilmeye çalışılacağı üzere, İslamcılılar modern Batı uygarlığını 

eleştirirken alternatif bir paradigma da sunmaya çalışırlar. Böylece post-modernist 

düşünürlerin Batı merkezciliğin sarsılmasına katkıda bulundukları, bu vesileyle İslamcı 

düşünürlerin Batı eleştirilerine bir itici güç kazandırdığı söylense de İslamcıların post 

modernizmin kendisine yönelik eleştirilerde de bulundukları söylenmelidir. 

Postmodernitenin son tahlilde gelip dayandığı rölativizm (görecelilik) iki yönlü bir 

işleve sahiptir. Bir yanıyla Batılı modern epistemolojinin üstünlük iddiasını sarsarken, 

diğer taraftan evrensellik iddiası ile hareket eden bütün iddialar gibi İslami anlatıları da 

göreceli hale getirir. 

4.1.3. Oryantalizm ve Edward Said 

Oryantalizm, ilk kez sistemli bir şekilde Avrupa’da yaşayan insanların Haçlı seferleri ile 

birlikte ürettikleri Doğu imgelemiyle biçimlenen bir tür tarihi- hegemonik ideolojidir 

(Arlı, 2014, s. 76).  Oryantalizm, Edward Said’in çığır açıcı eleştirisine dek, “esas 

olarak Doğulu toplumları, tarihleri ve dilleri inceleyen disiplinleri betimleyen akademik 

bir etiketti”. (Sayyid, 2017, s. 79). Modern epistemoloji ile birlikte bu “etiket”, 

kartezyen rasyonalizmin düalistik bakışından da güç alarak, Doğu ve Batı şeklinde 



123  

birbirine indirgenemeyecek iki farklı tözün ontolojik farkına yaslanır. Oryantalizm, 

Doğu ve Batı şeklinde çatallanan coğrafik-kültürel kamplara iki farklı tarih-üstü tözü 

temellendirmeye çalışan siyasi sosyolojik bir boyut eklemiştir (Arlı, 2014, s. 76). 

Doğu’ya yönelen Batılı ilgi kendisini entelektüel bir merak, maceracı bir tecessüs 

şeklinde takdim ederken, kendinde içkin halde bulunan Batılı çıkarları perdeleyebilmeyi 

bir yere kadar sürdürebilmiştir. Edward Said’in 1978’deki sarsıcı eseriyle birlikte, 

sömürgeci söylemle oryantalizm arasındaki gizlenmeye çalışılan ilişki kristalize olmuş, 

bu alandaki bilgi süreçleri ciddi bir epistemolojik krizle karşı karşıya kalmıştır. Bu 

epistemolojik-entelektüel kriz, Batının sosyal-siyasal bilimlere ve de kurumsal inşa 

süreçlerine mührünü vuran “söylem” biçimleriyle iç içedir. Said’in yaptığı katkı tam da 

bu açıdan anlamlıdır. Batı uygarlığının kendi benlik ve kimlik örüntüleri ile negatifi 

olarak kodladığı ve enikonu uygarlık dışı niteliklerle tavsif ettiği egzotik-muhayyel bir 

Şark imajinasyonu arasındaki kopmaz bağa çekilen dikkat, söz konusu uygarlığın 

yaşadığı entelektüel krizin nişanesidir. Said’in (2017, s. 12) belirttiği gibi “Şark, 

Avrupa’nın maddi uygarlığı ile kültürünün bütünleyici bir parçasıdır”. Oryantalizm, 

Avrupa’nın bütünleyici parçası olarak ele alınan Şark’ı, kültür ve ideoloji düzleminde 

bir söylem biçimi olarak ve bu söylemi destekleyen kurumlarla, kelime dağarcığıyla, 

imgesel-simgesel üretimlerle “hatta sömürge bürokrasileri ve sömürge biçimleriyle” 

birlikte işler. Bütün bu Batılı dizgenin Said tarafından ifşası Batının bilimsellik 

iddialarını ve en temel araştırma sahalarından birini teşkil eden Şarkiyatçı araştırmaları 

epistemolojik bir krize sürüklemiştir.  

Said’in Oryantalizm eleştirilerinde belirli bir egemenlik biçimini, kontrol 

mekanizmalarını, denetleme ve gözetleme yöntemlerini organize eden ve de kendisini 

bilimsel kurumsal çıktılarla temsil eden “söylem” alanlarına yaptığı vurgu dikkat 

çekicidir. Söyleme dair vurgunun akla ilk elden Fransız düşünür Micheal Foucault’yu 

getirmesi beklenir. Her ne kadar Hart’ın (2000) yazdığı gibi, Said’i tam anlamıyla 

Foucault’cu saymak haksızlık olsa da, Said’in bizatihi kendisi Fransız filozofun 

çalışmalarına çok şey borçlu olduğunu itiraf eder (Said, 2017, s. 32). Foucault’nun 

Avrupa-merkezciliğini ve Fransız vaka çalışmalarından çıkardığı sonuçları 

evrenselleştirme eğilimini eleştirse de (Said 1984, s. 10) onun hapishane sistemi üzerine 

yazdıkları ile Oryantalist mantık arasında çarpıcı benzerlikleri fark eder (Lester, 1998). 

Bulut’un (2023, s. 4) tespitiyle Said’in eseri, Foucault’un Deliliğin Tarihi eserinde “us 



124  

ile ussal olmayan” arasında yaptığı ayrıma benzer: “Avrupa’nın kendisini Doğu 

üzerinden, Doğu ile arasında varsaydığı ontolojik ve epistemolojik karşıtlıklar 

aracılığıyla kurmasının tarihinin bir arkeolojik incelemesidir”. Hem Said hem Foucault 

söylem ile iktidar arasındaki ilişkilere odaklanırken belirli denetim mekanizmalarının 

çalışma mantığını göstermeye çalışır. Söylem Şarkiyatçı mantığın kilit taşıdır. Salman 

Sayyid’in (2017, s. 80) ifade ettiği gibi Said, “Foucault’un söylemsel oluşumlar fikrini 

Gramsci’nin hegemonya hakkındaki düşünceleriyle birleştirerek oryantalizmin 

geçerliliğini sorgulayan güçlü bir eleştiri inşa etmiştir.  Bu inşanın Said tarafından ifşası, 

Batının entelektüel üstünlüğü etrafında deveran eden kabullerin meşruiyetlerini 

sorgulayarak “entelektüel üstünlüğü” bir tür “entelektüel krize” çevirir.  

Söylemden Şarkiyatçılığa geçmek mümkündür. “İlgisini ifadelerin ve çözümleme 

nesnelerinin üzerinde yoğunlaştıran Foucault’nun” (Urhan, 2000, s. 19) en temel 

çözümleme birimi söylemdir (Skinner, 1991, s. 73). Onun yöntemi, hangi ifadelerin 

doğru hangilerinin ise yanlış olduğunu tespit etmeyi olanaklı kılan kuralların 

araştırılması üzerine yoğunlaşmıştır. Muayyen bir bilgi alanında neyin doğru neyin 

yanlış olduğuna karar veren, normatif ve hukuki sınırları tayin eden ifade grupları bir 

araya gelerek söylemin kurallarını belirler (Skinner, 1991, s. 74). Böylece söylem doğru 

ya da yanlış ifadeler üretmemizi mümkün kılan bir tür olasılıklar sistemi olarak temayüz 

eder (Urhan, 2000, s. 19). Foucault Batı uygarlığının bilimsel-kurumsal oluşum 

süreçlerine odaklanırken bilgi ve iktidar arasındaki ilişkilere “söylemin” içinden bir 

anlam kazandırır. Kuhn’un paradigma kavramını hatırlatan “episteme” mefhumu 

Foucoult’nun analiz birimini oluşturan “söyleme” çerçeve kazandırır.  Aynı araştırma 

nesnesine farklı zamanlarda yönelen iki farklı araştırmacının neden farklı şeyler 

“gördüğünü” sorunsallaştıran Kuhn gibi Foucult da her dönemin kendi bilimsel 

mantığını nasıl kurduğunu araştırır. Tarihin belirli bir anında deliliğin, suçun ya da 

cinselliğin birden bire nasıl da yeni bir hakikat oyununa sokulduğunu irdelerken 

söylemin iktidarı kurma biçimine dikkat çeker. Örneğin psikiyatrın bir tür “söylemsel 

pratik olarak” deliliği sorunsallaştırma biçimi ya da tımarhanenin “söylemsel olmayan 

bir pratik” olarak belirli bir denetim ve yeniden üretim ameliyesini devreye sokma tarzı,  

Batı entelektüel-kültürel sürecinin bir çeşit yapı-sökümü olarak okunabilir. 

Foucoult’nun cesaretle giriştiği iş, Batının bilimsel söyleminin gizlediği ekonomik 

çıkarlara dikkat çekmek ve de belirli bir denetim-yeniden üretim biçimin Batılı hakikat 



125  

jargonu tarafından nasıl ele geçirildiğini göstermektir. Dilin, yaşamın, iktisadın ve 

emeğin üretim ve yeniden üretimi yaşayan kanlı canlı insan tekini adeta silerek onun 

yerine insana dair soyut ve kurgusal bir “gerçekliği” ikame etmektedir. “Tanrının 

ölümünü” haykıran Nietzche’yi bir adım daha hiçliğe yaklaştıran Foucault Batı 

uygarlığı elinde tanrı ile birlikte “insanın da öldüğünü” vaaz eder. Said’in bu “ölüm” ya 

da “silinme” metaforunu sürdürdüğü, bu metaforun Şark’a düşen gölgelerine işaret 

ettiği görülür. Şark’ın Batılı mengeneye kıstırılması onu bir temsiller ve göstergeler 

yığınına dönüştürür. Batılı “bilimsel” söylemsel hengamede yitip giden şey Şark’ın 

bizatihi kendisidir. Şark, Batının kendi kolonyal-emperyal çıkarları doğrultusunda icat 

edilir. Batı egemenliğini tahkim ve teyid edecek biçimde yoğunlaşan Şark araştırmaları 

bir entelektüel meraktan ziyade mülkiyet ve tahakküm gayelerine yönelir. Batı, “Şark” 

diye bir şey ortaya koyarken onun gerçek varlığı ile ilgilenmez. İnşa ve icat ettiği Şark 

muhayyeldir. Burada bir insan olarak Şarklıya da yer olmadığı söylenmelidir. 

Coğrafyanın çocuğu insan olarak değil Şarklı olarak vardır. Hep bir kalıba, şablona, 

sınıfa, kurala sokulur. Yalın çıplak varlığı politize edilmeden, söylemin iktidar oyununa 

girmeden var olma şansına sahip değildir (Said, 217, s. 243). Çünkü tüm bunlar, 

incelmiş bir bilim-siyaset-kültür halitasının unsurlarıdır. Bu bileşimin yöneldiği hedef, 

nerdeyse her zaman, Batının Batı dışı toplumlar üzerindeki egemenliğidir (Said, 2017, s. 

244). Sosyal ve beşeri bilimler de bu amaç doğrultusunda biteviye seferber edilir. 

“Onlar için temel mesele, Şark ile İslam’ı Beyaz Adamın denetimine” tabi kılmaktır 

(Said, 2017, s. 250). Bu denetimin dayandığı entelektüel payandaların bilimsellik iddiası 

Said gibi düşünürler tarafından sigaya çekildiğinde epistemolojik- entelektüel kriz 

tebellür eder.   

Batının entelektüel krizi, bilimsel-kurumsal biçimlerinin gizlediği niyetleri açığa 

çıkaran ve uygarlık söyleminde de su yüzüne çıkan ben-merkezci-mütehakkim-amir- 

buyurgan, böylece mütekebbir Batıyı ifşa eden Said gibi düşünürler tarafından 

derinleştirilmiştir. Şark’ın “öteki” olarak Batı tarafından inşası, siyasetle ve iktidar 

niyeti ile bağlantısı, son kertede Batı uygarlığının kültürel egemenlik yapısını tersyüz 

eder.  Bu yapının özellikle sömürgeleştirilmiş halklar için kendileri ya da başkaları 

üzerinde kullanılmasının tehliklerini, baştan çıkarıcılığını serimler. Doğu’nun nasıl hep 

birlikte bir tehlike, tehdit işareti olduğunun, bununla hem geleneksel Şark’ın hem de 

Rusya’nın kastedildiğinin altını çizen Said’in tespitiyle, Batı’da Şark araştırmaları 



126  

ulusal siyasetin bir dalı halini alarak geleneksel egzotikliği üzerinden Batının stratejik 

ve iktisadi çıkarlarını pekiştirir. Doğu imgelemi Batı “üstünlüğünü” keskinleştiren bir 

nakısa olarak dolayıma sokulur (Said, 2017, s. 34). Batının Şark karşısındaki üstünlük 

duygusuna bilimsel hakikate sahipmişçesine sağlam bir zemin addedilir (Said, 2017, s. 

55). Halbuki, Şark’a yönelen Batılı merak araştırma nesnesini kendisi olmaktan 

çıkararak onu hiyerarşik bir ilişkinin alt basamağına yerleştirir. Batı, hükmeden 

konumundaki yerinin avantajı ile hükmettiği şeyi kendi muhayyilesi aracılığıyla 

yeniden üretir. Söz konusu olan şey tam da “güçlünün zayıfla ilişkisidir” (Said, 2017, s. 

49). Güçlüden zayıfa yönelen ilgi yukarıda değinildiği üzere iktidar ile söylemi birbirine 

bağlar. Batının Şark üzerindeki iktisadi kolonyal emelleri iktidara eklemlenir; başka bir 

ifade ile, iktidarın işleyiş biçimini daha da rafine hale getiren belirli bir söylemi tedavüle 

sokar. Bu söylem, varlığını ve sürekliliğini “Batını üstünlüğü ile Şark’ın aşağılığı 

arasındaki silinmez” farklılığa (Said, 2017, s. 51)  borçludur. Söylemin kurduğu iktidar 

biçimi “olabildiğince, sömürge yönetimine hizmet edecek koşulları oluşturmalıdır” 

(Said, 2017, s. 54).  

Batının İslam tasavvuru Şarkiyatçı inşadan nasibini alır. İslam’ın Batı için “yıldırıyı, 

yakıp yıkmayı, şeytansıyı, nefret edilen barbar sürülerini” temsil eder hale gelmesi 

sebepsiz değildir. Said’in (2017, s. 69) çarpıcı ifadesiyle “Avrupa için İslam süreğen bir 

sarsıntıdır” On yedinci yüzyılın sonuna değin Osmanlı tehdidi, tüm Hıristiyan uygarlığı 

için işbu süreğen tehdidin cevval bir temsilcisi olarak Avrupa’nın yanı başında “pusuda 

bekler”.  Said’in büyük bir entelektüel sezgiyle kavradığı gibi, Osmanlı-İslam uygarlığı,  

güçlüyken de çaptan düşmüş bir vaziyet arz ederken de Batı için her zaman “Şark’ı 

denetlemenin bir yolu” olagelmiştir. Bir kültürel düzenek olarak Şarkiyatçılık (Said, 

2017, s. 216), Doğunun kendisinden ziyade temsiline yoğunlaşırken, onu okuryazar 

efkar-ı umumiye karşısına denetimden geçmiş haliyle sunar. Son tahlilde Şarkiyatçılık, 

“Şark’ı Batı bilgisine, Batı bilincine, sonra da Batı egemenliğine taşıyan bir güçler 

öbeği bütünü tarafından şekillendirilmiş bir temsil biçimleri dizgesidir”( Said 2017, s. 

215). 

Doğunun Batının aynasında nasıl göründüğü sorusu tabidir ki Batının çıkarları 

çerçevesinde Batı içi ilişkilerin de etkisi altında şekillenir. Her ne kadar Şarkiyatçılığın 

tezgahından çıkan çeşitli Şark tasavvurları bütünlük arz etseler de (Said, 2017, s. 191)  

Batı içi sömürge rekabeti Doğu imgeleminin farklı tezahürlerini açığa çıkarır. Said’in 



127  

(2017, ss. 180-181) parlak bir şekilde ortaya serdiği şey İngiliz ve Fransızlar açısından 

Doğunun ele alınma biçimleri arasındaki farktır. Bu fark, Doğu aleyhine gelişen 

tahakkümün epistemik şiddetini hafifletmez. Batının buyurgan pozisyonu her iki 

durumda da sabittir. Sadece Doğu üzerine çekilen nutukların ardına gizlenen ulusal-

emperyal bilinci su yüzüne çıkarması açısından çarpıcıdır.  

İngiliz-Fransız Şarkiyatçılığının Said tarafından fark edilen ayrımı mezkur iki kolonyal 

gücün Doğu üzerinde kurmaya giriştikleri maddi ve de kültürel egemenlik emelleri 

açısından anlamlıdır. İngiliz Şarkiyatçılığı için Şark, her şeyden önce Hindistan ve 

Hindistan’a uzanan kara ve suyollarının denetimi demekti. Buralar İngiliz entelektüel 

muhayyilesi açısından gerçek bir İngiliz mülküydü. “Bundan dolayı Yakınşark’tan 

geçmek, büyük bir sömürgenin yolu üzerindeki bir yerden geçmek demekti”. Mısır’dan 

ya da Anadolu’dan geçen bir yolculuğun İngiliz kolonyal radarına takılması işten bile 

değildi. Bu radara yakalanan her geçiş iradesi, İngiliz Şarkiyatçılığının yarattığı 

imgelemin oyun alanına girmeyi göze almalıydı. Fransızlar için ise Yakınşark bir 

mülkiyetin, zilyetliğin/sahipliğin değil de, “yitikliğin” duygusuydu. İngilizlerin 

Hindistan’ı denetleyen coğrafik-emperyal pozisyonu karşısında geride kalan Fransız 

muhayyilesi için Doğu artık hiçbir hakimiyetinin söz konusu olmadığı nostaljik bir 

yerdi. Doğu, Fransız entelektüel muhayyilesinde Haçlılardan Napolyon’a uzanan bir 

hezimetlerin yankılandığı darama sahnesi idi. Said’in yine çarpıcı ifadeleri ile “Onların 

Şark’ı, anıların, manidar yıkıntıların, unutulmuş sırların, gizli mektupların, neredeyse 

virtüözce bir var olma biçeminin Şarkı’ydı” (Said, 2017, s, 181). Fransa, Hindistan ile 

ara bölgelerin yitirilmiş olmasının yasını tutuyordu (Said, 2017, s. 236). Hindistan ve 

Yakınşark üzerindeki güç ve denetim farkının doğurduğu iki farklı Şark tasavvurunun 

yine de ortak noktaları aşikardı. Bu bize farklı Batılı entelektüel bakışları tek bir yerde 

toplama imkanı da sağlıyordu. Said (2017) aradaki farkın öze değil biçime müteallik 

olduğunu ifade etmekteydi: 

Sonuçta, Modern İngiliz Şarkiyatçılığı ile Fransız Şarkiyatçılığı arasında hep hissedilen fark, bir 

biçem farkıdır belki de; Şark ile Şarklılara ilişkin genellemelerin hükmü, Şark ile Garp 

arasındaki ayrılık duygusunun korunması, Şark üzerinde Garp hakimiyetinin istenilirliği vb., 

tüm bunlar iki gelenekte de aynıdır. Çünkü alışılageldiği üzere uzmanlık dediğimiz şeyi 

oluşturan birçok öğeden biri olan ve gelenek, kurumlar, istenç ve biçimsel dillendirme yetisinin 



128  

şekillendirdiği özel dünyevi koşulların sonucu olarak ortaya çıkan biçem, söz konusu öğeler 

arasında kendini en açık biçimde ortaya koyanlardan biridir (s. 237). 

Batılı düşüncenin iftihar tablosu olarak görülen, bilimsellik iddiaları, Thomas Kuhn’nun 

“paradigma” kavramı ile sarsılırken, Foucault’nun ifşa ettiği Batılı denetim ve yönetim 

pratikleri; psikiyatr, biyoloji, modern ekonomi ya da dil bilgisi gibi disiplinlerin 

söylemsel alanları tarafından kuruluyordu. Bilgiye içkin olan iktidar mantığının ifşası 

Batının entelektüel açıdan bir krize sürüklendiğini gösterir. Bilgi ve iktidar arasındaki 

ilişki evrensel addedilen bilginin Batı-merkezli çıkarlarını açığa çıkarmaktadır. Bu 

çıkarları açığa çıkaran Said’in esas derdi, Salman Sayyid’in (2017, s. 84) de ifade ettiği 

gibi “Batılı entelektüel ve kültürel emperyalizme karşı verilen mücadelede” saklıdır. 

Oryantalizmin söylem düzeyinde yapı-söküme tabi tutulması Batının entelektüel olarak 

merkezi konumunun altını oymaktadır. Batı-dışı toplumların entelektüel mahfilleri 

açısından bunun bilgiye ve -münhasıran modern Batı menşeli bilimsel bilgiye yönelik- 

yeni bir eleştirel bakış imkanı sunması beklenir. Tekrar söylenecek olursa, Said’in 

yaptığı şey belirli bir bilme/anlama biçiminde mündemiç olan egemenlik biçimini 

ortaya koymaktır. Türkiye’de İslamcı düşünürlerin de bu literatürden habersiz 

olmadıkları söylenmelidir. Bir sonraki bölümde gösterilmeye çalışılacağı üzere, Batının 

“öteki” ile kurduğu ilişkinin sorunlu olduğu tespiti neredeyse bütün İslamcı düşünürler 

tarafından paylaşılmaktadır. Batının entelektüel krizini ifşa eden bir diğer söylem post-

kolonyal yaklaşımdır. 

4.1.4. Post-Kolonyalizm 

Post-kolonyalizmin anlamlarını ve sonuçlarını anlamak için öncelikle açıkça atıfta 

bulunduğu sömürgeciliği kısaca tanımlamak gerekir. Sömürgecilik, başka bir ülkenin 

işgali ve ardından kontrolü olarak düşünülmelidir. Hem o ülkenin yerli halklarının 

boyunduruk altına alınmasını hem de hükümetinin, ekonomisinin ve üretiminin 

yönetimini içerir. Sömürgeleştirme eylemi somut bir istila süreci ve kontrolün pratik 

olarak ele geçirilmesidir; ancak sömürgeleştirmenin bu maddi/ampirik tezahürünün aynı 

zamanda, Oryantalist söylemde mündemiç, kültürel üstünlüğü vurgulayan bir sömürge 

ideolojisi tarafından tahkim edilmesi postkolonyal çalışmalar için önemlidir. Bu bakış 

açısına göre, sömürgecilik hem muayyen bir politik-ekonomik proje hem de bu somut 

siyasi eylemi yönlendirmek ve desteklemek için devreye sokulan daha geniş bir 

hegemonya ve üstünlük söylemini tazammun eder.  Sömürgeci proje, gerçek anlamda 



129  

başkalarının hakkını gasp etme ve oradaki toplumun ve üretim güçlerinin kontrolünü ele 

geçirme sürecini ve daha kavramsal düzeyde, sömürgecinin varlığını üstün bilgisine 

dayanarak meşrulaştıran kültürel bir ideolojinin fiili olarak ilan edilmesini içerir. 

Sömürgeci söylem, muhayyel öteki imajını uygarlık/barbarlık, ilerilik/gerilik gibi 

karşıtlıklar üzerinden kurarken ya da kurgularken, sürekli olarak sömürgeci fail lehine 

işleyen bir meşrulaştırma ameliyesini devreye sokmaktadır (Hiddleston, 2009). 

Sömürgeciliğe ve onun Avrupamerkezci siyasi-ekonomik tahakkümüne karşı zamanla 

birtakım itirazların yükselmesi ve entelektüel-kültürel bir boyut kazanması 

kaçınılmazdır. Batı dışı toplumların kendi kimlik ve kişiliklerini yeniden bulmaya 

dönük gayretleri onları sömürgeciliğin doğası, anlam ve muhtevası üzerine düşünmeye 

sevk etmiştir. Sömürgeci söylemin Oryantalist mantığı, Edward Said’in 1978 yılında 

Şarkiyatçılık eserinin yayımlanması ile, farklı sahalardan birçok yazar, akademisyen ve 

aktivisti, Batı-dışı toplumların sömürgeci çarpıtmalardan kurtarılmış görme ve 

değerlendirme biçimlerinin imkanları üzerine düşünmeye sevk etmiştir. Bu düşüncenin 

entelektüel ufkunu, dünyanın sadece Paris ya da Newyok’un entelektüel mahfilleri 

tarafından değil, Bağdat ya da Benin’den de nasıl göründüğü üzerine bir kavrayış 

belirler. Post-kolonyalizm tam da burada devreye girmektedir. Kendisini zihinsel-

kültürel anlamda Batılı saymayan, Batı’da yaşasa bile onun içinde 

bulamayan/duyamayan, ya da oranın egemen atmosferinden dışlanmış hisseden 

madunlar ya da Franz Fanon’un ifadesiyle “yeryüzünün lanetlileri” için meselelere 

Batı’dan başka türlü bakma imkanları sunmaktadır. Batılı olmayan bir dünyanın 

çıkarlarına odaklanan birisi için post-kolonyalizm, alternatif bir siyaset ve dil yapma 

tarzını cazip hale getirmektedir (Young,  2024, ss. 12-13).  

Fanon’un (2024, s. 271)  1961’de Avrupa’yı kastederek,  bir tür durağanlığa, “damar 

tıkanıklığına işaret etmesi” söz konusu alternatif siyaset ve söylem biçimlerini tüm Batı-

dışı toplumlar nezdinde cazip hale getirdi. Martinikli düşünürün yazdığı gibi, “insanlık 

sorunu yeniden ele alınmalıydı”. Dünyanın Batı merkezli grotesk bütünü, büyük insani 

dramlara sahne olmaktaydı.  O halde birebir Batı mukallidi olmak gibi bir tutum 

terkedilmeli;  Batı’nın inşa edemediği “bütünlüklü insan” kurulmalıydı. Halkların 

beklentileri ve çıkarlarına sahici yanıtlar bulmayı bekleyen toplumlar bakışlarını Batı 

dışına çevirmeyi denemeliydiler. Avrupa masalı Fanon’a  (2024, s. 267) göre son 

bulmaya yazgılıydı; “atom bombasıyla yok olma tehdidi ile ruhani çöküş arasında” 



130  

gidip gelen Avrupa ve onun farklı bir coğrafik-sosyolojik bağlam içinde yeniden üretimi 

olarak ABD’nin kültürel hegemonyasının nihayet bulması mukadderdi. Ancak 

yanıtlanmayı bekleyen bir soru(n) vardı; sömürgeleştirilmiş ya da kendi kurucu 

kliklerinin mutlak Batıcı tercihleri sebebiyle “öz yurdunda parya” gibi yaşamış olan 

madunların taklitçilikten kurtulmaları, kendi çıkarlarına uygun davranmaları, yeniden 

konuşabilmeleri, kendi otantik dillerini kimlik ve kişiliklerini bulmaları iki asırlık 

sömürgeci izlere rağmen ne kadar mümkün olabilirdi? 

Postkolonyal yazımın önde gelen düşünürlerinden Gayatri C. Spivak’ın 1985’te 

yayınlanan ufuk açıcı makalesinin sorduğu “Madunlar Konuşabilir mi?” sorusu tam da 

Fanon’un çağrısına kulak vererek postkolonyal teorinin etrafında döndüğü çekim 

merkezini işaretlemekteydi. Spivak (2023), sömürgeci gücün neden olduğu yıkımın bir 

ülkenin tarihini temelden değiştirdiğini ileri sürerken, “epistemik şiddete” maruz kalan 

madunların sessiz ve baskı altında olduklarına dikkat çekiyordu. Yirminci Yüzyıl 

Avrupa felsefesinin ve akademisinin Batı hegemonyasının yeni aracı haline geldiğini 

doğup büyüdüğü Hindistan topraklarının tarihini şahit kılarak serimliyordu. Son tahlilde 

Spivak, Batılı analitik çerçeveleri, şablon ve kalıpları Batı dışı toplumlara uygulamakta 

ısrar eden akademik bakışı eleştirirken Batı merkezli epistemolojinin kendisini 

konumlandırdığı yeri tartışmaya açıyordu. Epistemik şiddete maruz kalan madun 

bilincin failliği sorusu cevabını bekliyordu. Batı merkezciliğin yerinden edilmesi 

alternatif arayışları kaçınılmaz olarak su yüzüne çıkarmaktaydı. Bu arayışların bereketli 

sonuçlar doğurabilmesi için Spivak’ın sorduğu soruya tekrar dönmek gerekecekti; 

madunlar kendi dillerini konuşabilir miydi?  

Syed Farid’in Alatas Sosyal bilimlerde Alternatif Söylemler: Avrupamerkezciliğe 

Cevaplar adlı eseri bu soruya verilmiş cevaplardan biri olarak ele alınabilir. Alatas 

(2016), Asya’da sosyal bilimlerin durumuna dair çeşitli eleştirileri belgelemeye 

çalışırken bu eleştirilerden doğan alternatif söylemleri analiz ediyordu. Batı dışı 

toplumlarda gitgide revaç kazanan daha özgürleştirici ve alternatif söylemler, 

bağımsızlaştırılmış bilgi, özerk sosyal bilim gelenekleri ve yerli/mahalli sosyal bilimin 

imkanları üzerine gelişmelere dikkat çekiyordu. Alatas, bilinçli bir şekilde 

Avrupamerkezcilik karşıtı sosyal bilim üretmeye yönelik çabaları listeliyordu. 

Avrupamerkezciliğin bir anda Batı dışı toplumların zihinsel yüzeyinden silinmesini 

beklemenin hayalcilik ve acelecilik olacağını haklı bir şekilde vurgulayan Alatas bu 



131  

sürecin bütün çelişkilerine ve sancılarına rağmen verimli bakış açıları içerdiğini ileri 

sürüyordu. Son tahlilde alternatif söylemlerin tebellür etmesi ve Batı merkezli 

epistemolojinin karşısına dikilmesi bir süreç işiydi. Konu bağlamında sorulması icap 

eden esas soru Postkolonyal yazımın açtığı mahreçlerin alternatif söylemlerin 

kendilerini daha rahat ve öz güvenle ortaya koymalarına yol açıp açmayacağı ve kendini 

İslami bir yere dayandırarak anlamlandıran inanç ve düşünce biçimlerinin postkolonyal 

açılımlardan besleneceğini öngörmek olasıdır. 

Postkolonyal mantık ile İslami retorik arasındaki ilişkileri soruşturan çalışmalar bu 

açıdan kayda değer görünmektedir. Amin Malak, Anour Majid ve Wail Hasan gibi 

isimler postkolonyal söylemin seküler muhtevasına dikkat çekerek onun İslamcılığa 

belirli bir alan açacağı hususuna şüpheyle yaklaşırlarken, Majed, Müslümanların, 

postkolonyalizmi reddederek, çağdaş dünyada İslam'ın ve Müslümanların hakim imajını 

etkileyen sömürgeci varsayımları değiştirme sürecine katılmaları için onlara sağladığı 

alanı kaybedebileceği tehlikesine dikkat çekerek mezkur isimlerden ayrılmaktadır. 

Majed’in haklı bir şekilde ortaya koyduğu şey, postkolonyalizm Müslümanlara, bir 

zamanlar ülkelerine hakim olan ve bugün hala egemen olan Batı sömürgeciliğini 

eleştirebilecekleri uygun bir zemin sağlamasıdır. Günümüzde, Batının evrenselliğine 

paralel bir şekilde Batı karşıtlığının da evrenselleştiğini söylemek mümkündür. Batının 

varlığa-bilgiye ve değere yönelik tasavvurunu ve onun meşruiyet söylemini tartışmaya 

açan ve alternatif arayışları sahneye süren postkolonyal analizlerin sağladığı kavramsal 

ve teorik çerçeve Müslüman düşünürlerin de istifade edebilecekleri bakış açıları 

sunmaktadır. Santesso ve McClung’un (2019) değindikleri gibi çağdaş kültür içindeki 

çok çeşitli İslami öznelliklerin sofistike bir şekilde tanınmasının yokluğu, yanlış 

yorumlamaların ve düşmanlıkların yeşerdiği bir boşluk yaratmıştır. Sömürgecilik 

sonrası benliğin oluşumunda kültürel bir belirteç olarak kutsala yönelimin, özellikle de 

İslam'ın artan önemine yanıt veren bu çok disiplinli koleksiyon, laiklik, kadın kimliği ve 

İslamofobi gibi tartışmalı terimler etrafında düzenlenmiştir. Katkıda bulunanların genel 

hedefi, Müslüman kişiliğinin yanı sıra İslam'daki deneyimlerin tamamının daha 

derinlemesine anlaşılmasını kolaylaştırmak, böylece postkolonyal kimliği 

şekillendirmede dinin rolü hakkında yeni bir dizi soruyu mümkün kılmaya yarayacaktır.  

Sonuç olarak, siyasi ve düşünsel hareket olarak post-kolonyalizmin en önemli 

hedeflerinden biri, sömürgeciliği kendi kültürlerinden tasfiye etmektir (Young, 2014, s. 



132  

19). Post-kolonyal teori Batı dışında geliştirilen bilgi perspektiflerine ve bu toprakların 

ihtiyaçlarına yönelik düşünsel bir tutum değişikliğini yansıtır (Young, 2014, s. 20). 

Post-kolonyal düşünce imtiyazlara ve iktidara gözdağı verir. Batılı kültürlerin 

üstünlüğünü kabul etmeye yanaşmaz, ama onları reddetmeden yapar. Dünya düzenini 

rahatsız etmesinin de sebebi budur. Esas gündemi, gezegenimizde yaşayan herkes için, 

yeryüzünün lanetlileri diye bir şey olmasın diye eşitlik ve refah talebidir (Young, 2014, 

s. 22).  

Post-kolonyal yazımın yanında, Salman Sayyid’in dekolonizasyon kavramını da 

zikretmek yerinde olacaktır. Beyaz hakimiyetinin, Avrupa merkezciliğin ya da Batının 

merkezi konumunun çözülme sürecini imleyen kavram, “sadece ekonomik, askeri ya da 

kültürel değil fakat aynı zamanda epistemolojik bir boyuta da sahiptir” (Sayyid, 2019, s. 

15). Batı merkezcilik sadece kaba propogandayla değil aynı zamanda epistemik bir 

gizlilikle de sürdürülür; verili, sıradan ve nihai olanı sentezleyerek kendi evrensel 

niyetine hizmet etmek üzere kurguladığı özcülüğü kurumsallaştırır ve tarihi kendi lehine 

siler. Sayyid, Batı merkeziliğinin çarpıttığı tarihi silme amaliyesinin, Batı dışı 

toplumların salim ve sahih bir anlama ve eyleme çabasını sekteye uğrattığını ileri sürer. 

Batı merkeziliği tarafından ayartılmış tarih yazımı, madunlar nezdinde daha iyi bir 

dünyanın var olabileceğine yönelik naif inancı sarsar. İslamcılıkda esasen tam da buna 

karşı konumlanmaktadır.  

Dekolonizasyon, Batı merkeziliğini kurumsallaştıran Batılı epistemik şiddete karşı 

siyasi, entelektüel ya da kültüel mukavemet sürecini ifade eder. Batılı göstergelerin 

inşai anlamlarına karşı “bir dizi yerinden etme”  girişimiyle kavramların hegemonik 

tanımlarına meydan okur. Dekolonyal bir okuma biçimi Batıya sabitlenmiş, demokrasi 

kavramı gibi, bir dizi göstereni, “bu gösterenin Batıdaki gösterilenlerinden özgürleştirir” 

(Sayyid, 2019, s. 137). Dekolonyal okumalar, “hesap sorulabilirliğin ve failliğin, Batılı 

dizilimindekinden farklı bir tarihsel dizilim içinde sınırlanabileceği pratikleri” sunma 

potansiyeli içerir. (Sayyid, 2019, s. 138). Bu bakımdan, dekolonyal söylem, “Batının, 

insan çabasının geleceğini ve geçmişini Batı ve diğerleri arasındaki ayrım üzerinden 

gören kolonyal Batıca söylemini terk etmek manasına gelir” (Sayyid, 2019, s. 148).   

Dekolonizasyon, Sayyid’in vurguladığı gibi, tamamlanmış, olmuş bitmiş bir proje değil; 

başlayan ve sancılı bir şekilde devam eden bir süreçtir. Batının epistemik şiddeti bu 



133  

süreci geciktirmeye çalışır. Batı, Müslüman failliğinin parçalı yapısını sürdüren askeri, 

siyasi koşulları da manipüle ederek dekolonyalizasyon sürecini yavaşlatır (Sayyid, 

2019, s. 171). Sayyid, İslamcılığa, beyaz hakimiyetini ya da Batı merkezciliğini, yani 

Batının kolonyal niyetini, dekolonize eden bir vasıf atfeder. Sonuç olarak 

dekolonizasayon, Batının merkezi konumunu yerinden eden, bir takım siyasi, 

entelektüel ekonomik ya da kültürel gelişmelere atıf yaparken; Batı merkeziliğin 

dekolonyal okumlarla yerinden edilmesinin İslamcı faile daha fazla alan açtığını da 

ihsas eder. İslamcılar, bir yandan dekolonyal sürecin hızlanmasına katkı sağlarken; 

diğer taraftan,  Batı merkeziliğini yerinden eden dekolonyal gelişmelerden de beslenir. 

Türkiye’nin sömürgeci bir geçmişe sahip olmaması İslamcı aydınlar üzerinde muhakkak 

ki sömürge deneyimi yaşamış olanlardan farklı olarak kendine mahsus birtakım 

hususiyetler doğurmuştur. Ancak yine de Türkiye aydını da sömürge deneyimi yaşamış 

aydınlar gibi zihinsel-kültürel kolonizasyon süreçlerini idrak etme ve bundan kurtulma 

yollarının imkanlarını yoklama üzerine düşünür. Zira, modernleşme/batılılaşma adına 

yapılanlar esasen kolonizasyondan farklı bir sonuç doğurmamıştır. İleride gösterilmeye 

çalışılacağı üzere, Celaleddin Vatandaş’ın Avrupamerkezciliğin etno-santrik ve 

egosantrik yapısını analizi, Tahsin Görgün’ün Batılı tarih yazımındaki çarpıtmalara 

itirazı ya da İbrahim Kalın, Ahmet Davutoğlu ve de Recep Şentürk’ün Batı merkezli 

epistemolojiye karşı geliştirdikleri alternatif paradigma arayışları postkolonyal söylem 

analizi ile birçok ortak noktada ve temada buluşmaktadır. 

 Postkolonyal analizlerin Batının uyguladığı “epistemik şiddete” odaklanan eleştirileri 

Avrupamerkezci entelektüel iktidarı bir krizle karşı karşıya getirmektedir. Bu krizin 

İslamcılığın öldüğü ve entelektüel barutunu tüketerek teslim olduğu yönündeki 

iddialarla büyük bir çelişki içinde olduğu ortadadır. İslamcılık; postkolonyal söylemin 

açtığı alanları takip ederek kendi özgün bakışını evrensel bir seçenek olarak sunma 

kudretine her zamanki kadar, belki de daha fazla sahiptir. Kendilerini ilahi mesajın 

muhattabı olarak gördüklerinden insanlığın sorunlarına da ilahi murada matuf çözümler 

üretmeye çalışacaklardır.  

4.2. Modern Batı Uygarlığının Jeopolitik Krizi: Asyanın Yükselişi  

Modern çağı, “Batı ya da Atlantik dönemi egemenliği” olarak tarif etmek mümkündür 

(Güler, 2022, s. 34). Bu süre zarfında üç yapısal güç değişikliği olmuş ve gücün 



134  

dağılımındaki bu köklü değişimler uluslararası yaşamın politikasını, ekonomisini ve 

kültürünü yeniden şekillendirmiştir. Bunlardan ilki, Batı dünyasının 15. Yüzyılda 

başlayan ve 18. Yüzyılın sonlarında ivmelenen yükseliş sürecidir. Bu süreç bildiğimiz 

anlamıyla modernliği üretmiştir. Bu sürecin başka bir ürünü de Batı ülkelerinin uzun 

süren politik üstünlükleridir (Zakaria, 2013, s. 17). Bu uzun dönem boyunca, Atlantik 

ülkeleri, yaklaşık birer asırlık periyotlarla liderliği ele almışlardır. Akdeniz ticaret 

yollarının kendilerine kapanması karşısında okyanus denizciliğine uygun gemiler 

yaparak yeni yollar arayan Atlantik ülkeleri, yeni bir dönemi başlatmıştır. Bu dönemin 

ilk galibi, Portekiz’dir. 1450-1530 yıllarında yaklaşık 80 yıl Batı coğrafyasında egemen 

olmuştur. Sonra liderlik sırasıyla İspanyolların, Hollandalıların, Fransızların ve 

İngilizlerin eline geçmiştir (Güler, 2022, s. 33). Güç dağılımındaki ikinci büyük kayma 

Amerika Birleşik Devletleri’nin 19. Yüzyılın sonlarında gerçekleşen yükselişidir. ABD 

sanayileşmesinin akabinde, imparatorluk Roma’sından beri tüm diğer ülkeler arasında 

olası ittifak seçeneklerinden bile daha güçlü bir ülke haline gelmiştir. ABD geçtiğimiz 

yüzyılın çoğunda küresel ekonomiyi, politikaları, bilimi ve kültürü yönetmiştir (Zakaria, 

2013, s. 18). 1920 sonrası dünyasını ABD’nin küresel liderliğinin sahnesi olarak 

görmek mümkündür. Bu dönem kendine mahsus iki özelliğiyle temayüz etmiştir: 

öncelikle ABD; küresel liderliği İngilizlerden “savaşsız” almış ve bu sürecin ortasına 

doğru Sovyetler karşıt kutup haline gelerek dünya iki kutuplu hale gelmiştir. 

Sovyetlerin dağılmasının ardından ABD kısa süreli de olsa “tek kutuplu dünyada” 

küresel güç olmuştur. Ancak çok geçmeden Çin’in ekonomideki, Rusya’nın askeri 

sahadaki varlığı ABD’nin liderliğini zorlamaya başlamış ve bu süreç, Batı öncüsü 

ABD’nin aleyhine, Asya güçleri Çin, Hindistan ve diğer Asya ülkelerinin ise lehine 

gelişmiştir (Güler, 2022, s. 33). Yani geride kalan beş asırlık süre zarfında, yaklaşık 100 

yılda bir el değiştiren liderlik, bir Atlantik gücünden başka bir Atlantik gücüne 

geçerken, ilk kez küresel üstünlük, Atlantik‘ten Asya’ya geçme eğilimindedir. Bu bir 

dönemin sonu ve yeni bir dönemin başlangıcıdır. Jeopolitik merkez Doğuya 

kaymaktadır (Güler, 2022, s. 34). 

Modern çağın üçüncü büyük güç değişimini, işte tam da bu Batı’dan Doğu’ya geçen 

jeostratejik, jeoekonomik ve jeokültürel kayma tanımlamaktadır. 21. Yüzyılın dünyası 

modern çağın yeni bir güç kaymasına sahne olmaktadır (Zakaria, 2013, s. 18). Yeniçağın 

bir “dönüm noktası” olduğu, “yeni bir dünya düzenine” doğru gidildiği, Batının dünya 



135  

egemenliğinin artık son bulduğu birçok yazar ve kurum tarafından da ifade 

edilmektedir.  

ABD Ulusal İstihbarat Konseyi’nin 2008 yılına ait Global Trends: 2025- Transformed 

World (Küresel Eğilimler: 2025- Değişen Bir Dünya) adlı raporu işte bu yapısal güç 

kaymasına dair çarpıcı bir örnek olarak gösterilebilir. Rapor üslup ve muhteva açısından 

jeopolitik güç kaymasının sadece Batı dışı toplumlar için bir hüsn-ü kuruntu 

olmadığının, bu gerçeğin Batı tarafından da kabul edildiğinin resmi olarak ikrarı 

niteliğindedir. Rapor “yenidünya düzenine” işaret ederken bu düzenin “çok kutuplu” 

yapısına dikkat çekmektedir. Rapor, yeni dünya düzenine dair ABD istihbaratının 

projeksiyonunu yansıtmakla birlikte ABD’nin bölgesel ve küresel düzlemde nasıl 

konumlanacağına dair fikirler de vermektedir. Raporda yer alan değerlendirmelerden 

bazılarını maddeler halinde özetlemek gerekirse: 

• Çin, Hindistan, Rusya ve diğerlerinin yükselişi ile birlikte küresel planda 

çok kutuplu bir sistem ortaya çıkmaktadır. Bununla birlikte işletmeler, 

kabileler, dini örgütler ve hatta suç şebekeleri gibi devlet dışı 

organizasyonların da göreceli gücü artmaktadır. 

• Ekonomik güç ve zenginlik kaynakları Batı’dan Doğu’ya kaymaktadır. 

• Amerika Birleşik Devletleri gücünü sürdürmeye devam etmekte ancak daha 

az baskın hale gelmektedir. 

• 2025’e kadar 1.2 milyarlık nüfus artışı ile birlikte devam eden ekonomik 

büyüme, enerji, gıda ve su kaynakları üzerindeki baskıyı artıracaktır. 

• 2025 yılına kadar ulus devletlerden oluşan tek bir “uluslararası topluluk” 

artık var olmayacaktır. 

• Yeni aktörlerin oyunun yeni kurallarını geliştirmesiyle birlikte güç dağılacak 

ve geleneksel Batı ittifaklarının zayıflama riski artacaktır. 

• Ülkeler; Batılı siyasi ve ekonomik kalkınma modellerini taklit etmek yerine, 

Çin’in alternatif kalkınma modelini örnek alma eğilimi gösterebilir. 

• Ekonomik refahı artan ülkelerin jeopolitik dengeye katkı sağlamaları 

beklense de Rusya gibi aktörlerin artan ekonomik güçlerini Batıya meydan 

okuyan bir jeopolitik üstünlüğe tahvil etmeleri muhtemeldir. 

• Daralan askeri ve ekonomik kapasitesiyle ABD’nin, iç ve dış politika 



136  

öncelikleri arasında denge kurmakta zorlanması beklenebilir. 

• ABD’nin Ortadoğu’da bölgesel dengeleyici olarak hareket etme ihtiyacı 

artacak, ancak diğer dış güçler olan Rusya, Çin, Hindistan bugün 

olduğundan daha büyük roller oynayacaktır. 

• Avrupa artan ekonomik ve demografik sorunlarla yüzleşmek zorunda 

kalacaktır. 

• Küresel güçler yapılarını değişen jeopolitik manzaraya uyarlamak için çok 

taraflı ilişkiler geliştirmek durumunda kalacaklardır. 

Görüldüğü gibi raporda ABD öncülüğündeki “Batı blokunun” gerileyen konumuna Batı-

dışı güçlerin artan nüfuzlarına dikkat çekilmekte; Batı dışı toplumların yükselişine işaret 

edilmektedir. Jeostratejik merkezin Batı’dan Doğu’ya kayması, başka bir ifadeyle 

Batı’nın hegemonik gücündeki azalma ve Doğu’nun yükselişi yeni asrın karakterini 

belirleyen esas nişaneler arasındadır. Rusya-Hindistan-Çin başta olmak üzere 

Türkiye’nin de içinde bulunduğu Batı-dışı ülkelerin küresel güç dağılımından aldıkları 

paylardaki artış 21. Yüzyıl dünyasına yeni bir nitelik kazandırmıştır. Bu çağ, ne Batı 

uygarlığının mutlak egemenliğindeki 19. Yüzyıla; ne de karşı kutbunda Sovyetler 

Birliği’nin yer aldığı iki kutuplu dünyanın “ideolojiler çağına” benzemektedir. 21. 

Yüzyıl ise Asya lehine bir küresel güç dengesi arz etmektedir. Dünya, Batı öncesi 

koşullara dönmektedir.  

Yeniçağı tarif etmek için birbirinden farklı tanımlamalar kullanılmaktadır. Bunların 

arasında “çok kutupluluk” kavramı dikkat çekicidir. Raporda da yeniçağ “çok kutuplu 

bir dünya” şeklinde tanımlanmıştır. 21. Asrı tanımlarken en fazla müracaat edilen 

kavramların başında “çok kutupluluk” gelse de bu asrı ifade etmek için hemen hemen 

aynı anlama gelmek üzere farklı isimlendirmeler de göze çarpmaktadır. Artık Batı 

üstünlüğünden söz etmek o kadar kolay gözükmemektedir. Batı kendini güçler 

hiyerarşisinde kendi gücü nispetinde bir yerde konumlandırabilecektir. Bu yerin 

müstesna ve üstün bir yer olmayacağını öngörmek mümkündür.   

Zakaria (2013, ss. 17-18) yeni dönemi “diğerlerinin yükselişi” şeklinde tarif etmekte; 

dünyanın her yerinden ülkelerin bir zamanalar hayal bile edilemeyecek oranda 

ekonomik büyüme yaşadıklarına dikkat çekmektedir. Ona göre bu durum dünyanın 

bütün bölgelerindeki ülkelerin artık izleyici veya gözlemci değil, kendi başlarına 



137  

oyuncu oldukları küresel bir sistem yaratmaktadır (Zakaria, 2013, s. 19). “Diğerlerinin 

yükselişi” ekonomik olgunun içindedir ama yaşamın neredeyse her alanında etkileri 

vardır. ABD öncülüğündeki Batı’nın askeri-politik olarak “dünyanın süper gücü” 

konumu sürse de kültürel-sosyal-finansal-endüstriyel güç dağılımında dünya Amerikan 

egemenliğinden uzaklaşmaktadır. Zakaria bunu, “Amerikan karşıtı” bir dünyaya 

girildiği şeklinde yorumlamasa da, pek çok yerde, pek çok kişi tarafından yönetilen ve 

tanımlanan bir “post-Amerikan” dünyaya doğru ilerlediğimizi ifade etmektedir 

(Zakaria, 2013, s. 20). Zakaria; “çok kutuplu” bir dünyayı “diğerlerinin yükselişi” ya da 

“post-Amerikan” bir dünya şeklinde tanımlanmaktadır. Bunu post-western World 

şeklinde okumak da uygun görünmektedir. 

Çok kutuplu dünyayı “çok merkezli” bir dünya olarak ifade eden Güler (2019, s. 13) ise; 

ABD odaklı tek kutuplu dünyanın sona ermesini; böylece 21. Yüzyılın “Amerikan 

yüzyılı” olma olanağının ortadan kalkmasını Amerikan rüyasının son bulması şeklinde 

yorumlamaktadır. Yazara göre, Yeni dünya düzenini “çok kutupluluktan” ziyade “çok 

merkezlilik” şeklinde tanımlamak gerekir. Merkezlerden birinde yine ABD vardır ama 

ona denk olmaya yaklaşan ve kısa süre sonra geçeceği anlaşılan Çin ayrı bir merkezdir 

artık. Askeri gücüyle Rusya’yı, dev potansiyeliyle Hindistan’ı ve büyük imkanları İslam 

dünyası ile Türkiye’yi de eklemek mümkündür. 

Haass (2014, s. 27) “çok kutupluluk” ya da “çok merkezlilik” ile aynı anlama gelecek 

şekilde “kutupsuzluk” kavramını önerir. Ona göre, 21. Yüzyılın dünyası; ne Birleşik 

Devletler, Sovyetler Birliği, Batı Avrupa ve/veya Japonya tarafından domine edilen 

eski dünya; ne de, Soğuk Savaş’ın sonundaki ABD gibi tek bir süper güç 

tarafından kontrol edilen bir dünyadır. 21. Yüzyılın ilk yarısının başlıca özelliği, 

uluslararası ilişkilerin “kutupsuz” olmasıdır. Dünya askeri, ekonomik, diplomatik ve 

kültürel gücün -ki uluslararası düzeni oluşturup sürdürmeyi zorlaştıracak kadar yayılmış 

durumdadır- sahibi ve uygulayıcısı olan düzenin etkisi altında kalmaktadır. 

Henry Kissinger (2014, s.396) yeni çağı bir “dönüm noktası” olarak tarif etmektedir. 

“Bir dönem artık son bulmuştur” diyen Kissinger; Çin ve Asya Kaplanları gibi ülkeler 

başta olmak üzere dünyanın geri kalanının bilim ve teknolojiyi, Batı’dan da fazla bir 

enerji ve esneklikle arzulayıp içselleştirdiklerini ileri sürmektedir. Bu, dünya tarihi ve 

de Batı tarihi açısından tam anlamıyla bir “dönemeç” ya da “bir dönüm noktasıdır” 



138  

Hardt ve Negri (2000) ise çağın temel karakterini “İmparatorluk” kavramıyla tarif 

eder. İmparatorluk terimi çağdaş küresel düzeni tanımlamak için emperyalizmin yerine 

kullanılır. Tartışma karşılıklı olarak bir diğerini çağrıştıran iki karamın etrafında döner: 

“çokluk” ve “imparatorluk”. Emperyalizmin artık küresel iktidar yapılarını anlamakta 

yeterli bir kavram olmadığını vurgulanır. İmparatorluk kavramı evvela üç ana 

özelliğiyle temayüz eder: Birincisi, İmparatorluğun karma bir kuruluş yapısı vardır bu 

yönüyle antik Roma imparatorluğuna benzer. Antik Roma İmparatorluğu üç temel 

pozitif yönetim biçiminin (monarşi, aristokrasi ve demokrasi) birlikte aynı düzen içinde 

işlev gördüğü karma bir kuruluşa sahipti. Hard ve Negri’ye göre, bu çerçeve günümüz 

küresel düzenin analizinde faydalı bir rehberdir. Yeni çağ; Dünya Bankası gibi ulus- 

aşırı birimlerden, ulus devletlere ve oradan yerel ve bölgesel sivil toplum kuruluşlarına 

kadar görece özerk ve farklı tipteki yapılar ve örgütlerin bütünlüklü bir küresel kuruluş 

içinde birlikte işlev gördükleri bir çerçeve sayesinde anlayabileceğimizi savunurlar. 

İkinci olarak İmparatorluğun bir Roma’sı yoktur. Bu olgu, iktidarın karma kuruluş 

yapısının çeşitli katları arasında dağılmış olduğu anlamındaki ilk unsurun sonucudur. 

Son olarak İmparatorluk artık bir dışarısının olmayışıyla tanımlanır. Burada kritik soru 

şudur: Peki bu İmparatoruk Amerikan İmparatorluğu mudur? Hayır, hatta ABD bunun 

merkezi bile değildir, imparatorluk gücünün fiili ve tespit edilebilir bir merkezi dahi 

yoktur. İmparatorluk bir dünya imparatorluğudur; ancak temel aktörleri 

tanımlanmamıştır. Bunun bir tür küresel sermaye imparatorluğu olup olmadığı önemli 

görülmektedir.  

21. yüzyıl görüldüğü gibi “çok kutupluluk”, “kutupsuzluk, “çok merkezlilik”, 

“diğerlerinin yükselişi” “post-Amerikan dünya” “dönüm noktası” ya da “İmparatorluk” 

şeklinde tanımlanmaktadır. Bu tanımların lafzen farklılık gösterdikleri görülse de yakın 

anlamlara şiaret etmektedir. Bu tanımlamalarda; öncelikle dünyanın yeni bir döneme 

girdiği ve bu dönemde mutlak Batı/ABD egemenliğinin söz konusu olmadığı ana 

temadır. Bununla birlikte, Avrasya güçleri olan Çin, ve Hindistan’ın yükselişine dikkat 

çekilmektedir. Bilhassa Çin’in yükselişi çağı tanımlayan özelliklerin başında 

gelmektedir. (Haass, 2014, s. 43). Bununla birlikte Askeri güç açısından en büyük 

meydan okuma ise Rusya’dan gelmektedir. Rusya, NATO’ya meydan okuyabilecek bir 

nükleer saldırı gücüne sahip başlıca ülkedir (Engdahl, 2014, s. 277). Artık bir Atlantik 

gücü olarak ABD mutlak egemen güç değildir. Yirmi birinci yüzyılın belirleyici 



139  

karakteri işbu jeopolitik kaymada gizlidir. Yerleşik Batı güçleri ile yükselen Asya 

arasındaki ilişkiler, güç mücadeleleri için alternatifler ortaya koymakta ve bu 

alternatifler uluslararası sistemi derinden etkilemektedir. (Eslen, 2017, s. 14). Yirmi 

birinci yüzyılın askeri operasyonlardan ziyade Birleşik Devletler’in karşısındaki güçleri 

zayıflamak için yaptığı müdahaleler dönemi olacağını öngören Freidman (2009, s. 317) 

da uluslararası sistemin gebe olduğu gelişmelere dikkat çekmektedir. 

ABD’yi “imparatorluk” yapan, etkilediği insan sayısı, etki gücü ve bu ekonomik süreç 

ve kararlardan etkilenen ülkelerdeki insan sayısıdır (Freidman, 2019, s. 39). Ancak yeni 

çağla birlikte bu “etkinin” epey azalacağı ön görülmektedir. Jacques Attali (2018, s. 13) 

“bütün öncelleri gibi geçici olan Amerikan imparatorluğunun tahakkümü 2035 yılından 

önce son bulacaktır” kehanetinde bulunmaktadır. ABD ve Batı uygarlığının geleceği 

hakkındaki “karamsarlığı” gerekçelendirecek bir küresel konjonktür yaşanmaktadır. 

Soğuk Savaşın kazanılmasında Batı’ya öncülük etmiş olan Amerika Birleşik Devletleri 

büyük bir meydan okumayla karşı karşıyadır. “Birleşik Devletler yeni bir yüzyılı 

Amerikan ilkeleri ve çıkarlarına uygun bir biçimde şekillendirebilecek midir” ? sorusu 

(Donnelly, 2004, s. 40) önem kazanmaktadır. Düşüşteki küresel güç ABD, yükselen güç 

Çin ve Avrasya coğrafyasında küresel etkiler yapabilme yeteneğine sahip olan kıtasal 

güç Rusya yirmi birinci yüzyıldaki küresel güç mücadelesinin belirleyici güçleri olarak 

gösterilmektedir. Bu üç güçlü aktörün de günümüzde tek başlarına uluslararası sistemi 

tanzim etme yetenekleri yoktur. Küresel güç mücadelesinin cereyan edeceği Avrasya 

kıtasında aktörler arası ilişki biçimleri yeni asrın sonunda küresel sistemin mahiyetini 

belirleyecektir. Burada Rusya’nın alacağı pozisyon iki başat küresel güç arasındaki 

rekabette belirleyici olacaktır. Çin’e yakın bir Rus siyasetinin küresel liderlikte ABD ve 

Batı aleyhine sonuçlar doğurması beklenebilir (Eslen, 2017, ss. 109- 110). Bu üç büyük 

güç ABD’nin tek süper güç olduğu ve muhtelif bölgelerdeki çatışmaların çözüme 

kavuşturulması ihtimalini ve çatışmalarda rol oynayan dinamikleri etkileme noktasında 

önemli bir oyuncu olarak yer aldığı tek kutuplu sistemi, ABD hakimiyetinin belirgin 

biçimde küçüldüğü Hindistan’ın, Çin’in ve Rusya’nın önemini, nüfuzunu ve prestijini 

artıracak çok kutuplu bir sisteme dönüştürmek niyetindedir. Soğuk savaş boyunca süper 

güçler arasındaki rekabet yerini kazananı olmayan bir oyuna bırakmış, rakiplerden 

birinin veya diğerinin kazanması, ötekinin kaybı olarak değerlendirilmiştir (Ahrari, 

2017, s.  24). 



140  

Burada; Batı’nın egemen gücü olarak “ABD’nin düşüşü” ve Batı-dışı toplumların ya da 

başka bir ifadeyle “diğerlerinin” yükselişi çağa damga vuran gelişmeler olarak öne çıksa 

da Batı uygarlığının çekirdeği olan Avrupa’nın da yeni çağa nasıl girdiğine bakmak 

gerekir. Kenneth Waltz büyük güç olmaya dair beş özellikten söz etmektedir: nüfus 

ve toprak, kaynaklar, ekonomik kapasite, siyasi istikrar ve askeri güç. Avrupa’nın bu 

göstergeler açısından 21. Asra dinamik bir şekilde girdiğini söylemek zordur (Ahrari, 

2017, s. 19). Jeopolitik ile 21. Yüzyıla dair öngörülerde bulunan Freidman (2009, s. 

317) uzun süreli eğilime bakıldığında “küresel medeniyetin merkezinde olan 

Avrupa’nın” net bir şekilde düşüşte olduğunu iddia etmektedir. AB’nin kolayca başa 

çıkamayacağı bir krizle karşı karşıya olduğu görüşünü savunan Freidman’a (2015, s. 

195) göre AB çökmektedir ve soru, dengesini yeniden bulup bulmayacağıdır. AB’nin 

dengesini bulamayacağını savunan Freidman, yapısal nitelikteki sorunlarının onları 

sonunda başarısızlığa götüreceğini ileri sürmektedir. ABD hakkında kehanetlerde 

bulunan Attali gibi Freidman da Avrupa Birliği’nin geleceği hakkında öngörülerde 

bulunur. Ona göre, AB Serbest Pazar bölgesi olarak kurulmuştur ve öyle kalacak; dünya 

sahnesinde büyük oyuncu olabileceği çok uluslu bir devlet halini alamayacaktır. 

Avrupalı devletler arasında askeri güç oluşturacak kadar ortak çıkarların söz konusu 

olmadığını düşünen Freidman, askeri güç olmadan Avrupa’nın “derin bir güce” sahip 

olamayacağını ileri sürer. Ona göre, Avrupalılar ulusal egemenlik ile ekonomik krize 

dair bir Batılı çözüm bulmak arasında bocalamaktadır. Ekonominin Avrupalılar için 

yarattığı zorluk, askeri entegrasyonu daha da şiddetli bir şekilde engellemektedir. Sonuç 

olarak bir Avrupa bürokrasisi olsa da varsayıldığı gibi bir Avrupa devleti yoktur. 21. 

Yüzyıl dünyasında Avrupa’nın pek de ağırlığı olamayacağı (Freidman, 2019, ss. 201-

202) beklenebilir. 

Değinildiği üzere, “Batının düşüşü” ve buna eşlik eden “diğerlerinin yükselişi” yeni 

çağı tanımlamaktadır. Zakaria’nın (2013, s. 14) dediği gibi eskiden geleneksel olarak, 

“Batı hapşırsa geriye kalanların zatürre olacağı” söylenirdi. Fakat dünyanın yükselen 

ülkeleri bu kez kritik bir varlık olmayı başarmıştı. Batı dünyasındaki büyümenin 

dramatik düşüş eğilimine karşı koyabilirlerdi. Bunun da bir takım sonuçlarının olması 

kaçınılmazdı. Kisssinger (2014, s. 396) jeopolitik dünyasında, Batı ülkelerinin kurduğu 

ve evrensel ilan ettiği düzenin, “bir dönüm noktasında” olduğunu iddia ederken; 

müesses Batılı nizamın önerdiği çarelerin küresel düzeyde anlaşıldığını, ama 



141  

uygulamaları konusunda bir konsensüsün bulunmadığını; hatta demokrasi, insan hakları 

ve uluslararası hukuk gibi kavramlara birbirinden farklı yorumlar getirildiğini ileri 

sürer. Hatta ona göre, öylesine farklı yorumlar getirilir ki, savaşan taraflar birbirlerine 

karşı sık sık bunlara başvurmaktadır. Kutupların artması olgular ve değerler üzerine 

yorumları da artırmış; “alternatif paradigmalar” Batı ile yürütülen politik savaşın 

kültürel tamamlayıcıları olarak seferber edilmiştir. Dünyanın çeşitli yerlerinde, gelişmiş 

Batı’nın küreselleşmenin kimi yönleri de dahil olmak üzere kriz ürettiği düşünülen 

politikalarına karşı siperler oluşturulması için karşıt çabalar doğmuştur (Kissinger, 

2014, s. 397). İnsan hakları, hukuka uygunluk ya da kadın erkek eşitliği gibi evrensel 

kabul edilen normların Kuzey Atlantik’e özgü tercihler sayılıp reddedilmesi bazı 

çevrelere olumlu bir erdem ve alternatif değer sistemlerinin merkezi olarak 

görülmektedir. Bunların sonucu, yalnızca birçok kutupluluğu değil, giderek birbiriyle 

daha çok çelişen gerçeklikleri içeren bir dünya anlamına gelmektedir (Kissinger, 2014, 

s. 397). Çağımızın meydan okumaları karşısında Batı’nın anlamlı bir rol üstlenmesi 

Kissinger’in temel endişesidir. Ancak yine Kisiinger dünya düzeninin tek başına hareket 

eden bir ülke tarafından kurulamayacağı gerçeğini kabul etmektedir. Kissinger (2014, s. 

406) gerçek bir dünya düzeninin oluşturulabilmesi için unsurların kendi değerlerini 

korurken “ikinci bir kültür” edinmeleri gerektiğini ileri sürer. Bu açıdan Huntington’dan 

daha “serinkanlı” görünür. Huntington (2004, s. 340) “Amerikalılar ‘Amerikan 

ruhunun’ köklerindeki Anglo-Protestan kültüründen vazgeçerlerse, ‘Amerikan ruhu’ 

önemini koruyamayabilir” derken birden fazla kültüre sahip olan Amerika’nın zamanla 

birden fazla ruha sahip bir Amerika’ya dönüşeceğinden endişe eder. “Çünkü farklı 

kültürlere sahip gruplar kendi kültürlerine özgü farklı politik değer ve ilkeleri 

benimsiyor olacaktır”. Huntington çok kutuplu dünyanın kültürel meydan okumaları ya 

da kadim medeniyetlerin yükselişi karşısında tedirgindir. Kissinger (2014) ise Batı 

kültürünün artık izafi ve tartışılır bir şeye dönüştüğünün kabul edilmesi gerektiğini ileri 

sürmektedir. Yeni kültürel yarışta hegemonik olmak isteyen kültürün küresel, yapısal ve 

hukuki bir kültür olması gerektiğini ifade eder. “Tek bir bölgenin veya ülkenin bakış 

açısını ideallerini aşan bir düzen kavramı geliştirilmelidir” diyen Kissinger farklı 

kültürlerin ortak bir sisteme dönüştürülmesi mümkün müdür? sorusu etrafında düşünür. 

Yeni çağın çok kutupluluğu değerlerin de yeniden temellendirilmesi açısından taze 

olanaklar içerir. Bu bakış açısıyla, küresel güç yarışında iddialı olmak isteyen ülkelerin 



142  

kendi kültürel kaynaklarını evrensel seçenekler haline getirme gibi bir ödevle yükümlü 

oldukları söylenebilir. 21. Yüzyılda “kutsalın geri dönüşü”, dine dayanan 

yaklaşımları/paradigmaları cazip hale getirmiştir. 

21. yüzyılda Türkiye de çok kutuplu dünyada kendisine itibarlı bir yer edinme arayışı 

içinde olan ülkeler arasındadır. Jeostratejik konumu, nüfusu, gittikçe gelişen askeri 

kapasitesi, ekonomik hacmi ve tarihsel köklere sahip kültürel müktesebatıyla yeni 

küresel güç mücadelesinde kayda değer bir aktör olmayı ummaktadır. Özellikle, Suriye 

ve Irak ile sıkı bir entegrasyon ve Mısır ile sağlıklı ilişkiler, Türkiye’yi bölgede olduğu 

kadar, küresel düzeyde de önemli bir aktör haline getirecektir. 

Türkiye Lozan’dan sonra belirli bir politika izlemek durumunda kalmıştır. Bu politika; 

çevre ülkelerle ilgilenmemek, dış Türklere kayıtsız kalmak, içerde İslamcı bir tavır 

takınmamak şeklinde özetlenebilir. Oysa bugünün dünya şartlarında Türkiye’nin bu 

politikaları sürdürmesinin maslahata uygun bir tarafı bulunmamaktadır (Kaynak, 2019, 

s. 126). Dünya üzerinde çok boyutlu bir hegemonya mücadelesi sürerken Türkiye’nin 

bunun dışında kalması düşünülmemelidir (Kaynak, 2006, s. 113). Türkiye gelişmelere 

boyun eğecek ve hiçbir rol oynamayacak ülkeler sınıfında değildir. Hatta geleceği 

etkileyecek vasıflara sahiptir (Kaynak, 2003, s. 150). Osmanlı İmparatorluğu 

parçalandığından beri dünya siyasetinde büyük bir rol oynamasa da şimdi böyle bir rolü 

oynamaya hazır ve istekli görünmektedir. Etkisini yayabileceği bölgelere komşu ve aynı 

zamanda Müslüman bir ülke olması bölgesel nüfuzu ile İslam kimliği arasındaki doğru 

orantılı ilişkiye ışık tutmaktadır (Passig, 2010, s. 193). Bu çerçevede, ilgili bölümde 

gösterilmeye çalışılacağı üzere, günümüz İslamcılarından Ahmet Davutoğlu konuya 

eğilmiş; Türkiye’nin imkan ve sınırları hususunda stratejik bir derinlik ortaya koyarak 

çok boyutlu bir yaklaşım getirmiştir.  

Türkiye’nin tarihine göz atıldığında jeopolitik konularda pasif ve içe kapanan bir ülke 

olmadığı fark edilecektir. İmparatorluğunda birçok bölgeye uzun süreli güvenlik 

istikrarı getirmiştir. Osmanlı çökmeden önce yüzyıllar boyunca Kuzey Afrika, 

Güneydoğu Avrupa ve Ortadoğu’da egemen Müslüman güç olmuştur. Akdeniz ve 

Karadeniz’e hakim olması, Doğu Yarımküre’nin büyük bölümünde ana ticaret yolu 

olmasını sağlamıştır. Bu ticaret üç kıtayı kucaklamış, beraberinde güvenlik ve refah 

getirmiştir. Bu nedenle bölge meselelerinden elini çekmesi Türkiye’nin doğal davranışı 



143  

değildir. Coğrafi öneminin farkında ve doğal görevine geri dönmek isteyen bir Türkiye 

söz konusudur. Soğuk Savaş sırasında ABD ile Rusya arasında, kendi sınırları içinde 

sıkışan Türkiye’nin o dönemde yayılmaya çalışmasının “intihar” anlamına geleceği 

açıktır. Ancak artık dünya eski dünyadan farklıdır; ne iki kutuplu ne de tek 

kutupludur. 21. asırla birlikte Türkiye eski rollerinden birçoğuna dönme şansını 

yakalamıştır. (Passig, 2010, s. 196). Bölgesel bir güç olma yolunda hızla ilerlemektedir 

(Kaynak, 2009, s. 129) 

Türkiye bu şansı değerlendirecek önemli kaynaklara sahiptir. Öncelikle, herhangi bir 

Avrasya ülkesinin en güçlü jeolojik yerleşimlerinden biri olmanın avantajını 

yaşamaktadır. Arap dünyasına, İran, Avrupa, eski Sovyetler Birliği ülkeleri ve her 

şeyden önemlisi Akdeniz’e açılımı olan bir ülkedir (Freidman, 2009, s. 194). Daha da 

önemlisi, Türkiye Kafkaslara, Balkanlara, Orta Asya’ya ve en sonunda Akdeniz’e ve 

Kuzey Afrika’ya uzanabilmektedir; bunun da, Türkiye’ye önemli fırsatlar sunması 

beklenir. Akdeniz’de egemen güç olarak geçirdiği tarihsel bir tecrübeye sahiptir; yakın 

ve uzak gelecekte bunu sürdürmesi işten bile değildir (Freidman, 2019, s.    159). 

Türkiye hem bir Avrupa hem bir Asya ülkesidir. Bu durum onu müstesna hale 

getirmektedir. Avrupa ile İslam dünyası arasında bir sınır bölgesine yerleşmiştir. İki 

boyutu da bir birine ekleyen jeostratejik konumuyla temayüz etmektedir (Freidman, 

2015, s. 286). Asya ile Avrupa’nın birleştiği yerdeki stratejik konumu dolayısıyla Türk 

kültürü, stratejik bir alaşımdır. Türkiye, iki kıtada da yer alır ve Avrupa’yla Asya 

arasında köprü görevi görür (Passig, 2010, s. 189). Bir köprü olarak Osmanlı’dan 

devraldığı mirası sürdürmesi; Türkiye’ye Avrupa ile İslam dünyasının arasında, 

ekonomik, politik ve düşünsel bir geçiş noktası olma imkanı sağlamaktadır. Doğu’yu 

Batı’ya, Batı’yı Doğu’ya tam bir çevirmen gibi aktarma şansını elinde tutan Türkiye, 

tarihsel işlevini yerine getirirken bu rolden kazanç sağlama arayışını da ıskalamak 

istememektedir. Türkiye, dünyanın herhangi bir yerinden izole durumda değildir. Aracı 

rolünün kazanç getirmesini beklerken aracı olarak sadece iki dünyanın üzerinde 

oturmak değil, her iki dünya ile de ilişki içinde olmak istemektedir. (Freidman, 2015, s. 

286). Türkiye ekonomisinin gelişiminin nedenlerinden biri de budur. Bölgesel ticaretin 

merkez noktasındadır. Ülke aynı zamanda üretim gücüyle de öne çıkmaktadır 

(Freidman, 2009, s. 194). Sadece büyük ve modern bir ülke değil, aynı zamanda 

bölgesinin en büyük ekonomisidir. Avrupa Ortadoğu ve Rusya arasında kalan topraklara 



144  

sahiptir (Freidman, 2009, s. 114). Ortadoğu’nun en büyük ekonomisine ve bölgede 

Ruslar ve İngilizler hariç Avrupa’nın en büyük askeri gücüne sahiptir (Freidman 2019, 

s. 157). Bununla birlikte Batı; hem Rus, Hazar ve İran petrol ve gazlarından oluşan 

Avrasya enerjisini Balkanlara taşıyacak bir köprü, hem de Kafkaslarda istikrar 

sağlayacak bir öğe olması hasebiyle Türkiye’ye giderek artan bir şekilde ihtiyaç 

duymaktadır (Khanna, 2008, s. 89). 

Türkiye’nin Müslüman ülkelerle kuracağı bağlar kendi bölgesel güç yoğunluğu 

açısından son derece kritiktir. Arap dünyasının Türkiye’nin yükselişini büyük bir 

memnuniyetle karşıladığını söylemek fazla iyimser olsa da, sonuçta bölgedeki gücün 

İsrail ya da İran yerine Türkiye’de olmasını tercih edeceklerini söylemek akla yatkın 

görünmektedir. Nükleer silahlara sahip olması muhtemel bir İran ya da İsrail’dense 

Türkiye’nin yanında olmayı tercih etmeleri beklenebilir. Ortadoğu’daki bazı ülkeler ise 

güvenlikleri ve ekonomik gelişmeleri için Türkiye’ye bağlı olacaktır. Türkiye’nin aynı 

zamanda Balkanlarda da etki alanını genişlettiği görülmektedir (Passig, 2010, s. 191).  

Bununla birliktei Türk dış politikasında Afrika’nın da önemi artmaktadır.  

Bütün bu jeoekonomik, jeostratejik avantajlar düşünüldüğünde ve de Türkiye, 

bölgesinde etkili bir güç olma konusunda kararlıysa, çevresiyle farklılaşmamalı, onları 

hasım ya da yabancı olarak kodlamamalıdır. Bu durum, sınırlarını aşan bir paradigmaya 

ve farklılıkları özümseyen bir anlayışa sahip olmasıyla mümkündür. Çevresiyle 

ilgilenen ve bölgede sorumluluklar üstlenen bir Türkiye’nin kendisini sınırları içine 

hapseden bir ideoloji ile yetinmesi beklenmemelidir (Kaynak, 2006, s. 81). Yeni 

paradigmanın tıpkı çok kutuplu dünya gibi çoğulcu bir yapıya sahip olduğu ortaya 

çıkarılmalı ve daha geniş bir coğrafyanın merkezi konumuna getirilmelidir (Kaynak, 

2006, s. 77). Bölgede tek ortak payda olan İslam dinine yaslanan bir entelektüel-kültürel 

model geliştirilmelidir (Kaynak, 2009, s. 155 ); çünkü dünyanın ne yöne gittiğine ve 

bölgenin nasıl şekil alacağına ilişkin parlak bir modele ihtiyaç vardır. Bu model Batı 

modelinden farklı olmalıdır (Kaynak, 2019b, s. 130). “Yeni dünyada Türkiye’nin yeri 

ne olacaktır” (Kaynak, 2008, s. 86) sorusu bu model etrafında cevaplanmalıdır. 

Türkiye’nin modelini geliştirerek yeni bir medeniyete öncülük etmesi işten bile değildir 

(Kaynak, 2010, s. 39). Türkiye’nin kendine mahsus bir kimliği olacaksa bunun İslami 

çizgiler taşıması kaçınılmaz görünmektedir. Buna itiraz edenlerin esas itibariyle kültürel 

bağlarımız olan Avrupa/Batı etkisinde kaldıklarını söylemek gerekir (Kaynak, 2019, s. 



145  

130). Ortadoğu’da Batı emperyalizmine alternatif olabilecek güç İslam dünyasından 

çıkacaksa bunun en olası adresinin Türkiye olması beklenebilir (Kaynak, 2019, s. 143). 

Çünkü tarih boyunca İslam’ın temsilciliğini yapmış bir ülke olan Türkiye, İslam ile olan 

ilişkilerini ne kadar sağlam tutarsa dünya üzerinde etkinliği ve dünya barışına katkısı o 

kadar fazla olacaktır (Kaynak, 2006b, s. 44). 

21. asrın çok kutuplu dünyasında ve de yükselen güçlerin “kutsala dönüş” eğilimleri 

gösterdikleri bir zeminde, Türkiye’de İslamcılığın ifade edeceği anlamlar üzerine 

düşünmek faydalı olacaktır. Türkiye’nin hedeflediği coğrafyalar dikkate alındığında, 

buralarla kurulacak bağlara katkı sağlayacak bir tür kültürel entelektüel çağrıya ihtiyaç 

duyulduğu görülmektedir. Batı’nın ya da ABD’nin boşalttığı alanlara girmeye çalışan 

Türkiye, sadece ekonomik ya da askeri bir güç olarak değil kültürel bir çekim merkezi 

olarak da tebarüz edecekse İslamcılığın entelektüel cephaneliği daha da önem 

kazanacaktır. Zira ülkenin hedeflediği coğrafyalarla kurulacak ortak kültürel zeminin 

Müslümanlık olması bunu neredeyse zorunlu hale getirmektedir. Bununla birlikte 

Türkiye dünya uluslarına seslenen yeni bir siyasal-kültürel-entelektüel dil inşa edecekse 

bununun tarihsel bir derinlik gerektirdiği kuşkusuzdur. Bu açıdan da yeni bir paradigma 

için taze bir bakış açısına, alemşümul bir kalkış noktasına ihtiyaç vardır. Burada Batı 

uygarlığı, kimliğin kurucu ötekisi olarak anlam kazanır. Çünkü, her nevzuhur kimlik 

inşası-iddiası evvela yerleşik küresel kimlik konumunda bulunan Batı kimliği ile 

hesaplaşmak durumundadır. Dolayısı ile, Türkiye, Batı etkisinde şekillenen ulusal 

kimliğini yeni bir dünya siyaseti oluşturacak düzeyde yeniden tanımlamak zorundadır.  



146  

 

 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

BATININ JEOPOLİTİK VE ENTELEKTÜEL KRİZİ KARŞISINDA 

TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI UYGARLIĞI 

TASAVVURU 

Bir önceki bölümde; 21. Yüzyılın belirli görünümleri üzerinde durulmuştur. Sekülerlik 

tartışmalarının yeni çağda gelip dayandığı yere ilişkin bazı mütalaalara yer verilmiştir. 

Bu çağı “kutsalın dönüşü” şeklinde tarif eden görüşlere dikkat çekilerek 

“desülarizasyon” olarak tanımlanabilecek sürece parantez açılmıştır. Sekülerleşmenin 

irtifa kaybetmesi kadim medeniyet havzalarında dip dalga olarak akan tarihi manevi 

mirasların su yüzeyine çıkmaya başladıkları şeklinde bir neticeye bağlanabilir. 

İslamcılığın da sekülerleşmenin hızını kestiği şartlarda esen yeni rüzgarlarla yelkenl 

erini şişirebileceği söylenebilir. Onların ölüm fermanlarını ilam etmek bu açıdan 

anlamlı görünmemektedir; bilakis rüzgarı arkalarına aldıkları bile ifade edilebilir. 

Bununla birlikte kadim medeniyet havzalarındaki canlanma çok kutupluluk gelişmeleri 

ışığında ele alınmıştır. Çok kutupluluk gibi yeni bir fenomeni anlamlı hale getiren 

Asyatik güçlerin yükselişine yer verilmiştir. Rusya’nın atılımına eşlik eden 

Ortodoksluğa, Çin’in yükselişininde toplumsal bir harç ve yumuşak bir güç unsuru 

olarak öne çıkan Konfüçyusçuluğa ve Hindistan’da geleneğin artan önemine dikkat 

çekilmiştir. Bu güçler tarihlerine ve manevi birikimlerine dönerken Batı uygarlığının 

ana iddiları ile de hesaplaşmış, kendi tekliflerini bölgesel-evrensel seçenekler haline 

getirebilmeyi murat edinmişlerdir. 

Burada Rusya; açısından bir parantez açmak gerekecektir. Rusyanın tarihsel olarak 

 



147  

Avrasyacılık ve Batıcılık ekseninde bölünen siyasal ya da entelektüel niteliği onu bir 

çırpıda Batı karşısında bir güç olarak görebilmemizi zorlaştırmaktadır. Her nekadar son 

dönemlerde Asyacı kanadın güç kazandığı görünse de bunun sürgit devam edecek bir 

yönelim olacağı konusu kesin değildir. Hıristiyanlık paydası ile Batı tarihinin bir parçası 

olarak okunabilecek Rusya’nın Asya’yı net bir şekilde temsil edeceği de şüphelidir. 

Ancak şu anki durum, Rusya’nın Batı ile girdiği hesaplaşmada onu tekrar kendi manevi 

mirasına yöneltirken Asya’ya yakınlaştırmıştır. Bu çalışmada yeni nesil İslamcıları 

koşullayan şartlar olarak tarihe dönüş ve medeniyete eğiliş öne çıkarılmıştır. Rusya bu 

açıdan hem genel çalışma şablonuna uymakta hem de aktüel pozisyonu ile resmi 

tamamlamaktadır. Sovyet idaresi alında sekülerlik ve dindışılığın kalesi gibi duran 

Rusya’nın bile Ortodoksluğa yönelimi çağın niteliğini gösterme açısından önemlidir. 

Doğunun yükselişiyle birlikte kutsal değerlerin özellikle yükselen güçler olan Rusya, 

Çin ve Hindistan gibi yerlerde revaç kazanması İslamcılığın da Türkiye koşullarında 

irtifa kazandığı şeklinde okunabilir. Tekrar tekrar çalışmamızın ana sorusuna dönecek 

olursak; İslamcılığın öldüğü söylemek ve de Batı karşısında onu yk hükmünde kabul 

etmek gittikçe daha şüpheli hale gelmektedir. Konjonktürel çerçeve bu iddiayı ıskartaya 

çıkarır. Ancak yine de İslamcı düşünürlerin doğrudan kendi metinlerine bakmadan tem 

br kanaat oluşturmak mümkün değildir. Bu bölüm, çerçevesi çizilen yeni nesil İslamcı 

düşüncenin ana metinlerini modern Batı uygarlığı eleştirileri bağlamında inceleyecktir. 

Yeni çağda yükselen bölgesel güçler arasında sayılabilecek Türkiye’nin kendi kadim 

mirasına yeniden yönelmesi kaçınılmaz görünmektedir. Bu mirasın içinde İslami olanın 

payı yadsınamayacak cinstendir. Bu sebeple Türkiye’nin yüksek sesle 

dillendirdiği/dillendireceği iddilarına entelektüel-kültürel bir çerçeve kazandıracak taze 

bir paradigmaya ihtiyaç duyulmaktadır. İslamcıların buna nasıl bir katkı yapacakları 

soru konusudur. Bunun için Batı uygarlığı yeri geldiğinde değinileceği üzere “insanı 

uyandıran bir zehir” mesabesindedir. 

İslamcılığın öldüğü iddialarının bu çerçevede anlamlı görünmediği açıktır. Kutsalın 

tekrar toplumsal ethos olarak ve devletlerin dış politikalarında yumuşak bir güç olarak 

önem kazanması İslamcılık açısından da itici bir güç şeklinde okunabilir. Bununla 

birlikte, Çin ya da Hindistan gibi yükselen Asya güçlerinin kendi uygarlık birikimlerine 

yönelimleri çok kutuplu uluslarası güç matrisinde kendilerine muteber bir yer arayışı 

niyeti ile el eledir. Türkiye’nin de artan bölgesel küresel ağırlığını kültürel- entelektüel 



148  

bir teklife dönüştürmesi kaçınılmazdır. Bu zaruret, Türkiye’de İslamcılara yeni bir yön 

kazandırmış olmalıdır. Türkiye’yi İslam dünyasında ve küresel çapta çekim merkezi 

haline getirme için İslami miras bütün müktesabatı ile seferber edilmelidir. Bunun Batı 

uygarlığının temel değerleri ile nerelerde örtüşüp ayrıştığı bir soru konusudur. Bu 

surum, İslamcılığı hala enerjik kılan amillerden birisi olarak ele alınabilir. 

İslamcılara yeni çağla birlikte Batı uygarlığı nasıl görünmektedir? Çok merkezli 

dünyanın şafağında çok uygarlıklı, çok kültürlü, çok etnisiteli dünyanın “çokluk” 

problemi vahdet-birlik inancını fikriyatının mihveri kılan İslamcı muhayyile açısından 

nasıl ele alınmaktadır? Batı uygarlığının insana, uygarlığa, kainata, yaratıcıya eşyaya 

yönelik nazariye ve ameliyesi yükselen yeni medeniyet oluşumları karşısında ne ifade 

etmektedir? İslamcılar “çağın ruhunun” icbar ettiği beklentilere “cevaplar” üretirken 

Batı uygarlığını nereye koymaktadır? Batı dışı toplumların varlık ve benlik iddiları 

karşısında Batı uygarlığı ben-merkezciliğinde ısrar edecek midir? Bu ısrarın “çokluğun” 

talepleri karşısında variyetini idame ettirebilme şansı nedir? Bundan sonraki kısımları 

bu gibi sorular etrafında düşünmek yeni çağ İslamcılığının ana temalarını kristalize 

ettirme açısından önemlidir. 

Bu bölüm, beş alta başlık şeklinde ele alınacaktır. İnsanı Uyandıran Bir Zehir: Modern 

Batı Uygarlığı başlığında İbrahim Kalın, Modern Batı Uygarlıının Ben-İdraki kısmında 

Ahmet Davutoğlu, Küresel Çağdaş Medeniyette İngiliz-Yahudi İttifakı başlığında 

Teoman Duralı, İslam Medeniyetinin Muharif Mirasçısı Olarak Modern Batı Uygarlığı 

kısmında Tahsin Görgün ve İhsan Fazlıoğlu, Kapalı Bir Toplum Örneği Olarak Modern 

Batı uygarlığı  başlığında Recep Şentürk ve Krizden Çöküşe Modern Batı Uygarlığı 

başlığında Celaleddin Vatandaş’ın mülahazalarına yer verilecektir. 

5.1. İnsanı Uyandıran Bir Zehir: Modern Batı Uygarlığı 

“Birlik”, “çokluk” ve “tekdüzelik” kavramlarına yüklediği anlamlardan başlayarak 

Kalın’ın Modern Batı uygarlığı tasavvuruna terminolojik bir çerçeve sağlamak 

mümkündür. Çünkü Kalın’ın “mutlak tek medeniyet” olma iddiasındaki Batı uygarlığını 

hangi açılardan eleştirdiğini bilmek ve kadim medeniyetlerin alternatif paradigmalarla 

meydan okuduğu bir yüzyılı idrak edebilmek için fikriyatının felsefi muhtevasına göz 

atmak gerekecektir. 

Kalın (2011), birlik ve çokluk arasındaki ilişkiyi ele alırken bu iki kavramı birbirinin 



149  

mefhum-u muhalifi olarak konumlandırmaz. İslam filozoflarının izlerini takip ederek 

“kesretteki vahdete” yani “çokluktaki birliğe” dikkat çeker. Bu, belirli bir metafizik ön 

kabule dayanır. Allah’ın yaratma iradesinin mütemadiyen devam ettiğine vurgu yapan 

Kalın, yaratılıştaki sürekli akışa rağmen tekerrürün söz konusu olmadığına inanır. 

Tasavvufi bir eda ile söyleyecek olursak, “tecellide tekerrür” yoktur. Tanırının sonsuz 

sayıda esmasının olması ve sıfatlarının kainatta ve mevcudatta tecelli etmesi her bir 

mevcudata vücut (mutlak varlık) karşısında kendi biricikliğini/ferdiyetini kazandırır. 

Molla Sadr ve İbni Arabi geleneğini takip ederek varlık sorunsalını metafiziğin kilit taşı 

olarak gören Kalın, bütün varlığı tanrının yansıması ya da tecellisi olarak kabul eder. Bu 

bize birlik ve çokluk arasındaki ilişkiye dair bir çerçeve sunmuş olur. Tecellinin sonsuz 

olması kainattaki “çokluğa”, bütün bu çokluğun kaynağının mutlak Bir’e dayanıyor 

olması ise “birliğe” işarettir.   Birlik ve çokluk yekdiğerini yadsıyan değil tamamlayan 

iki öğe olarak ele alınır. 

Kalın’a (2011) göre birlik (unity) ve tekdüzelik (uniformity) titizlikle birbirinden ayırt 

edilmesi gereken iki farklı şeydir. İslam nokta-i nazarıyla bakıldığında bütün 

mevcudatta var olan şey, “tekdüzelik” değil “birliktir”. Her bir parça hem diğerlerinden 

farklıdır, hem de bir bütünün parçasıdır. Bir benzetme yapacak olursak, çok enstrümanlı 

bir orkestra gibi bütün sesler belirli bir ahenk ve ritm etrafında yükselir. Her bir sesin 

rengi, frekansı ve karakteri diğerlerinden farklı olup kendine has olsa da ancak belirli bir 

bütün içinde müzikal bir anlam taşır. Dolayısıyla; kainatta kakafoni ya da kaos değil 

kosmos yani düzen hakimdir. Bütün mevcudat adeta ortak bir nabızla atar. Çoklukta 

hem çeşitlilik hem birlik vardır. Kalın’a göre, birlik-çokluk diyalektiği metafiziğin 

ontolojik temelidir. Kalın bunu “metafizik şeffaflık” olarak adlandırır. Varoluş dünyası 

çoklu gerçeklik aleminin katmanları aracılığıyla görülür. “Dünya her zaman gözümüze 

göründüğünden daha fazlasıdır” diyen Kalın, gerçekliğe içkin olan çoklu anlam 

katmanlarını deşifre etmek için ontolojik bir sorumluluğumuz olduğunu düşünür. 

Böylece bilgiye ilişkin tasavvurumuz, varoluşun çok boyutlu yönlerini ortaya sermekten 

ve bunların manalarını şerh etmekten başka bir şey değildir. Bu da Kalın’a göre 

“hermenötik bir pratik” demektir. 

Bilgi meselesi varlık meselesinden ayrı düşünülemeyeceğine göre, bilen öznenin idrak 

seviyesi ve hakikate isabeti, ancak ve ancak varlık hiyerarşisindeki yeri nispetincedir. 

Kalın’a göre, varlık hakkındaki bilgi hiçbir zaman hakikati tüketemeyeceğine göre 



150  

bütün anlama çabaları hakikate dair “kestirimlerden” ibarettir. Her bir yorum kendi 

başına hermenötik bir çaba mesabesinde olduğu için bütün anlamı kuşatma iddiasında 

olan yorumların kıymet-i harbiyesi yoktur. Gerçekleri algılarımıza irca etmeyi arabayı 

atın önüne koymaya benzeten Kalın, hakikatin her zaman kavramsal yapılarımızın inşa 

ettiğinden daha geniş ve büyük olduğuna inanır. Nicolai Hartmann’ın (2002) sözleri ile 

ifade edecek olursak her zaman için “irrasyonel bir artık” söz konusudur. Yorumlanmak 

için müfessirini bekleyen gizil anlamlar, dünya durdukça baki kalacaktır. Kalın’ın 

ontolojik/hermenötik yaklaşımı, “tecellide sonsuzluk” prensibinden kök alır. Böylece 

“birlik-çokluk” ilişkisi ontoloji-epistemoloji ilişkisine zemin hazırlar. Varlık hakkındaki 

tasavvur bilgi nazariyesini tayin ederken, ferdi yorumlar ile hakikat arasındaki ilişki de 

ontolojik bir zemin üzerinde yükselir. 

Kalın’ın (2011) hikemi/irfani bakışının ve “varlık sorunsalını” esas alan yorumlarının 

kaynaklarından birinin Mevlana olduğunu söylemek mümkündür. Mevlana’nın mana ile 

suret arasındaki ayrımı burada önem kazanır. Kalın, hikemi gelenekte dinden felsefeye, 

toplumdan iktisada şamil olan bu ayrımı birlik-çokluk sorunsalına uygular. Manayı, 

mevcudata özünü sunan cevher (substance) ile eşleştirir. Algılayan özne manadan evvel 

onun dış kabartmalarını algıladığı için, suret manadan önce algılanır. Daha sonra dış 

kabartmalardan geçilip manaya doğru yol alınır. Görünüşün ötesine geçilip şeylerin iç 

anlamlarına vardığımız yer tam da burasıdır. Manaya vasıl olunduğunda keşfedilen şey, 

Kalın’a göre, İmmanuel Kant’ın “kendinde şey” olarak tanımladığı varlık 

modalitesinden daha fazlasını ifade eder. Kastedilen “mana”, “kendinde şeyden” daha 

dinamik ve çok katmanlı çağrışımlarla yüklüdür. 

Kalın, hikemi geleneği takip ederek “çeşitliliği birliğin gözünden görmeyi” teklif eder. 

Bu “bakışın” şeylerin gerçekliğini donduran sabit-statik bir metafizik duruma müncer 

olmadığını, bazı soyut zihinsel kalıplara yapışıp kalmadığını ifade eder. Birlik 

analizinin bu tür yanlış okumalara yol açabileceğini öngörerek gerçekliğin dinamik ve 

çok katmanlı doğasına dikkat çeker. Molla Sadr’a yaslanarak varlığı kavramsal 

soyutlamalara önceler. Başka bir ifadeyle Kalın’ın gramerinde ontoloji epistemlojiye 

temel teşkil ederek bilme biçimini tayin eder. Yazarın etrafında dönüp dolaştığı mihver 

sabittir: tüm kavramsallaştırmalarımızı varlığın hakikati karşısında “check etmek” 

gerekir. 



151  

Peki bu nasıl mümkün olacaktır? Yani, şeylerin “kavram öncesi hakikatine” ulaşmak 

için nasıl bir epistemolojik bakış gereklidir? Kalın’a göre bu ancak sözel ve söylemsel 

(verbal and discursive) olmayan bir gerçeklik deneyimine olanak sağlayan bir 

epistemoloji ile mümkündür. Bu durumda Foucault’nun (2017) kelimelerle şeyler 

arasında yaptığı ayrıma benzer biçimde mana ile suret arasındaki ayrım karşımızdadır. 

Kalın, çoğulculuğa varmak ve totaliterizmden kurtulmak adına birliği (vahdet) 

reddetmeyi net bir biçimde yanlış bulur. Birlik ve çeşitliliğin geniş varlık dairesi içinde 

kendi hususi yerleri vardır. Kalın’a göre, ikisi arasında bir karşıtlık varsaymak her 

ikisine de haksızlık etmek anlamına gelir. Dinlerin sadece birliği esas ittihaz ettiklerini 

ve çokluk sorununa eğilmediklerini düşünenlerin konunun cahili değillerse bile ön 

yargılı olduklarını ifade eder. Kalın böylece özgürlük-totaliterlik kavramları etrafında 

dönen tartışmalarda birlik-çokluk sorunsalına siyasal bir yön kazandırmış olur. İsim 

vermeden Habermas’a çatar gibidir. Habermas (1994) da belirgin bir şekilde karşımıza 

çıkan demokratik ve çoğulcu toplumlar yaratmak adına dini dünya görüşlerini 

sekülerizmin diline tercüme etme girişimini eleştirir. Totaliterliğe ve mutlakiyetçiliğe 

karşı teklif edilen bu türden formülleri anlamsız bulur. Çünkü ona göre, totaliterliğin ve 

mutlakiyetçiliğin en ustalıklı ve incelikli formlarını bulabileceğimiz yer dinler değil 

modern dünya görüşünün sınırlarıdır. Modern ve seküler dünyanın elleri, kontrol ve 

denetim mekanizmaları açısından, dini geleneksel uygulamalara kıyasla daha temiz 

değildir. Hatta; Batılı denetim ve kontrol mekanizmaları geleneksel baskı aygıtlarına 

göre daha sofistike ve kılcaldır. Dolayısıyla geleneksel anlamda din ve sekülerlik 

karşılaştırmasını din aleyhine bir özgürlük tartışmasına çevirmeyi yanlış bulur. 

Sekülerlik, ona göre, dinin yerine ikame edilmeye çalışıldığında dini bir hüviyete 

bürünen ve “alt ettiğini” zannettiği şeye dönüşen bir olgu halini alır. Bilim ise 

sekülerliğin din karşısındaki “muzaffer” konumunu tahkim etme adına seferber edilir. 

Kalın’ın din-sekülerlik ilişkisine yaklaşımı, Horkheimer ve Adorno’nun (2010) 

Aydınlanma’nın Diyalektiği eserinde ileri sürdükleri teze düşülmüş bir tür haşiye 

gibidir. Müslüman kitleleri, seleflerini körü körüne taklit ettikleri için eleştiren 

modernizmin kurucu babalarının aydınlanma ve modernite karşısında aynı duruma 

düşmelerini manidar bulan Kalın, modern ve seküler zihnin kapıldığı ağlara dikkat 

çeker. 

Kalın (2011), klasik kaynaklardan devşirdiği terminolojiyi modernite ve Batı eleştirisi 



152  

için seferber ederken, bir yandan da kendi İslami yorumunu kristalize eder. Bir arada 

yaşama kültürünün şampiyonluğunu kimseye bırakmayan ve bunun ancak kendi siyasal-

toplumsal karakterinin doğal ve müstesna bir sonucu olduğunu iddia eden Batı merkezli 

yaklaşımlara İslam tarihini delil göstererek itiraz eder. Kozmopolitan ve evrensel bir 

dinin mensupları olan Müslüman toplumların tarih boyunca farklı etnik ve dini 

unsurlara gösterdikleri yüksek töleransa dikkat çeker. Kur’an’ın diğer inançları yok 

saymadığını ve bir gerçeklik olarak kabul ettiğini, hatta onlarla teolojik tartışmalara 

girerek onları muhatap aldığını hatırlatan Kalın, “öteki” ile kurulan ilişki biçimine  

Müslümanlığa özgü karakterini sunan şeyin işte bu Kur’ani ilke olduğunu düşünür. 

Ümeyye ve Abbasi tecrübeleri de, farklı etnik birimlerin ve kutsal geleneklerin bir arada 

yaşama pratiğine tarihsel örnekler olarak verilir. Kalın, buralarda kelimenin tam 

karşılığıyla “anayasal vatandaşlık” ya da “liberal hoşgörü” örnekleri aramanın 

anakronik bir hata olacağının farkındadır. Dikkat çekmeye çalıştığı husus bu tarz 

modern kavramlara müracaat etmeden farklı inançların kayda değer bir biçimde bir 

arada yaşama pratiği göstererek ortak bir yaşam alanını paylaşabildikleri gerçeğidir. 

Ona göre, Müslüman toplumlar dini ve etnik çoğulculuğu hem hakim milletlerin hem 

azınlıkların yararına olacak şekilde benimsemişlerdir. Kalın, kendi hakikat iddialarını 

terk etmeden ötekine kulak kabartma cesaretini gösteren ve dünyaya geniş bir ufki 

derinlikle bakmayı becerebilen Müslüman toplumların bir arada yaşama bağlamında iyi 

bir sınav verdikleri düşüncesindedir. Ancak günümüz Müslüman toplumlarının bu 

konuda iyi birer örnek teşkil etmediklerini de esefle karşılar. Bunun sorumlusu olarak 

Batı kadar Batılılaşma fikrini eleştirir. Müslüman toplumların kendi otantik hikmetlerini 

kaybederek Batı’nın pespaye, ikinci el bir kopyasına dönüştürülmesinin birçok tali 

sebeple birlikte esas nedenini tartışır. Ona göre diğerlerini de tazammun eden temel 

sebep İslam’ın moderniteyle olan gerilimli ilişkisi ve modernitenin İslamı dışlayan 

kibirli edasıdır. Modernitenin kendi kendinin mahvına yol açan yöntemlerini çok matah 

şeylermiş gibi geleneksel hikmetin yerine ikame etmeye teşebbüs edenlerin içine 

düştükleri durumları gülünç bulur. Kalın’ın eleştirilerinin odağında sadece Batıcılar 

yoktur, İslamcılar da bu eleştirilerden nasibini alır. Modern bir kent kurma adına inşa 

edilen mega camileri, “roket gibi” yükselen minareleri hatırlatır. Hızlı ekonomik 

kalkınma adına çevrenin daha fazla kirletilmesini, Batı pop kültürü ile yarışmak adına 

daha sakil ve yoz bir eğlence kültürü ihdas edilmesini, milyarlarca doları silaha 



153  

yatırarak Müslüman gururunu okşamaya çalışan politik zihnin çalışma biçimini adeta 

yayılım ateşine tutar. Sonuçta karşımızda ne modern ne Batılı olabilen ne de kendi 

kalabilen amorf bir entite vardır. Batı modernitesinin çepere itip sükut-u hayale uğrattığı 

Müslüman kitlelerin, içine düştükleri zillet durumundan kurtulmak adına radikalizmin 

ve şiddetin farklı varyantlarına sığınmalarını da esefle karşılar. 

Kalın (2011); ihtiyacımız olan şeyin yeni bir kozmos algısı, parçası olduğumuz büyük 

varlık zincirinin yeni bir farkındalığı, varlığımızın temelini oluşturan şeylere karşı yeni 

bir duyarlılık, yeni bir varoluş kavramı ve bilgi tarzı olduğunu ifade eder. Ona göre, 

Batının yarattığı modern çağın epistemik kibrine karşı meydan okumanın tam zamanıdır. 

İnsanlığımızdan ve özgürlüğümüzden vazgeçmeden daha büyük bir gerçekliğe entegre 

olabilmek için anlam ve özgürlük arasındaki dengeyi koruyan bir varoluş biçimi ve 

irade anlayışının huzurlu ve bütüncül bir yaşam tarzını temin edeceğini dile getirir. 

Görüldüğü gibi Kalın’ın dönüp dolaşıp vardığı yer “büyük varlık dairesi” içinde insanın 

yeridir. Batı modernitesinin anlam kaymasına uğratıp tahrif ettiği şey, tam da varlığa 

ilişkin tasavvur biçimidir. Kalın’nın modern Batı uygarlığı eleştirisi de ontolojik bir 

kalkış noktasına sahiptir. 

Kalın’nın Batı uygarlığının ontolojisindeki daralmayı göstermek için kullandığı kontrast 

geleneksel-hikemi İslam düşüncesi ve onun temsilci filozofları-arifleridir. Seyyid 

Hüseyin Nasır üzerine yaptığı çalışmada serimlediği ontolojik bakış, modern Batı 

uygarlığının varlık sorununa getirdiği yoruma bir “reddiye” ve onu tashihe yönelik bir 

“teklif” hüviyetindedir. 

S. Hüseyin Nasır ve metafizik  

İnsanı büyük varlık dairesi içinde değerlendiren Kalın’ın bunun için müracaat ettiği 

isimlerden Seyyid Hüseyin Nasır’a göre İlahi olanın kendisini ifşası olarak kozmos, F. 

Schun’un modern dünyada kaybolmuş olan “sembolist ruh” dediği şey tarafından 

kavranabilir. Kalın, tüm geleneksel bilimlerin paylaştığı sembolist bakış açısını şeylerin 

gerçekliğinin bize göründüğünden daha fazlası olduğu şeklindeki epistemolojik 

önermeye dayandırır (Kalın, 2001, s. 77). Bunun vahyin özü olduğunu dile getiren 

Kalın, tabiat dünyasının birliği ve unsurların karşılıklı ilişkisinin temel kaynağının 

tevhit ilkesi olduğunu tekrarlar. Tevhit sadece yaratıcının birliğini savunan teolojik bir 

inanç önermesi değil aynı zamanda bütün evrene dair bütünlüklü bir okumayı temin 



154  

eden ontolojik bir bakıştır. Tevhit temelli kozmos anlayışı bütün var olan şeyler 

arasında ortak bir köken varsayar. Tıptan geometriye İslami bilimlerin birincil amacı 

olarak bu temel birliği ortaya çıkarmak ve var olan her şeyin karşılıklı ilişki içinde 

olduklarını, aynı kaynaktan doğduklarını savunan Nasır’ın görüşlerini aktaran Kalın 

(2001, s. 82), İslami bilimlerin ayırt edici özelliği olarak kavram-öncesi ilişkisel birliği 

verili bir gerçeklik olarak kabul eder. Bütün ile parça, bir ile çok arasındaki dengeyi 

bulmaya çalışan İslami ilimlerin modern bilimlere göre bu fark ile temayüz ettiğini 

savunur. Varlık tüm bilginin ayakta duran ön koşuludur diyen Kalın (2001, s. 83) ister 

duyulara ister akla dayalı olsun her bilme eyleminin varlığın her şeyi kapsayan 

gerçekliği tarafından sağlanan daha geniş bir anlaşılırlık bağlamını varsaydığını 

düşünür. Ona göre, evrenden birbiriyle ilişkili bir varlık bütünü olarak bahsetmemiz 

fiziksel ya da zihinsel değil varoluşsaldır. Ancak bu tözsel birlik analitik inceleme 

basamaklarına dayanan nicel analizin aksine, ancak gerçekliğin çeşitli boyutlarını 

birleştiren ve bütünleştiren aklın yordamıyla anlaşılır hale gelebilir. Kalın’ın metafizik-

ontolojik merceğinde varlığa dair kavrayışın kaynağı ise akıldır. 

Kalın (2001, s. 84) Nasır’ın modern bilimin gelişim evrelerine dair yaptığı açıklamaları 

paylaşır. Buna göre modern bilim belirli bir kozmolojik ve fiziksel bakışın sonunda 

gelişebilmiştir: 1) Doğa, bir kez mekanik ilişkiler açısından ifade edildiğinde, kesinlikle 

belirlenebilir ve ön görülebilir bir şey haline gelir; modern endüstriyel toplumun ve 

kapitalizmin yükselişi için ihtiyaç duyulan meta zincirini temin eder. 2) doğal düzende 

ilahi olandan hiçbir iz bırakmayan seküler evren görüşü hakim hale gelir. 3) 

Rasyonalizm ve ampirizm metodik çerçeve olarak devreye sokulur. 4) Res cogitans ile 

res extensa arasında, yani bilen özne ile bilinen nesne arasında tam bir ayrılığı 

varsayan Kartezyen düalizm benimsenir. İnsan ile doğa arasına epistemolojik bir oyuk 

ve ontolojik bir yabancılaşma girer 5) Modern bilimin son önemli yönü, bir anlamda 

yukarıdaki özelliklerin doruk noktasıdır; doğa bir güç ve tahakküm kaynağı olarak zapt 

u rapt altına alınır. Bu beş evrenin ortaya çıkardığı bilimsel devrim çağı, dünyaya 

bambaşka ve yepyeni bir gözle nazar etmenin diğer bir adıdır. Söz konusu olan tam 

anlamıyla modern Batı uygarlığıdır. 

Kalın’a (2001, s. 85) “yeni bilme biçimiyle” birlikte doğa artık kendi yaşam döngüsünde 

tasavvur edilmez ve yeryüzünde sahte bir cennet yaratma hayaline kapılan Batılı insanın 

kıskacında kıvranır; insan ile doğa arasına su geçirmez duvarlar girmiştir. Doğanın saf 



155  

bir maddi fenomene indirgemesini eleştiren Nasır’ın düşüncelerini paylaşan Kalın, 

modern bilimi, doğayı anlamsız ve kaba gerçeklerden oluşan bir yapıya hapseden 

seküler bakış açısının bir türevi olarak ele alır (Kalın, 2001, s. 86). Tabiata yönelik bu 

“sakat bakışın” kökeninde ilahi ve vahyi olandan, hikemi ve irfani olandan cüretkârca 

bir kopuş vardır. Klasik dünyanın varlık-bilgi-etik-estetik arasında kurduğu hiyerarşik 

ve bütünleşik ilişki koparıldığı için atıl ve anlamdan yoksun olarak tasavvur edilen 

tabiat, Descartes’in “makineye” ya da Newton’un “mekanik saate” atfettiği niteliklere 

sahip bir eşyaya dönüşür. Saat ya da makine olarak tasavvur edilen doğa, insanın mutlak 

hakimiyetine tabi olur. Doğanın çıplak gerçeklerinin keşfedilmesinde kullanılan 

modelin kendisi, modern bilimin benimsediği felsefi görüşün açık bir göstergesidir: 

“makine veya saat kesinlikle doğada bulunan bir olgu değil, daha çok modern 

endüstriyel toplumun icadıdır” (Kalın, 2001, s. 87). 

Kalın’a (2001, s. 88) göre, modern bilimin ayırt edici özelliği hem rasyonalizm hem 

ampirizm ile yakından ilişkilidir ve bilen özne ile bilinen obje arasında ontolojik ve 

epistemolojik bir kopuş yaratan kartezyen çatallanmanın mirasıdır. Bu kopuşla birlikte 

bilen özne, ontolojik olarak kendisini çevreleyen dünyadan perdelenir ve doğa “diğer 

zihinler” dahil her şey karşısında “öteki” olarak konumlanır. 

Kalın (2001, s. 90) son yıllarda moda halini alan modern bilimin bulgularını geleneksel 

dinlerin ruhani öğretileriyle mezcetme girişimlerini de eleştirir. Bilimin metafizik 

temellerini bir yol olarak yeniden tanımlamaya girişmediğimiz müddetçe bu türden 

çabaların başarısızlıkla sonuçlanacağını düşünür. Metafizik temellerden yoksun bir 

sentezin, bilimi yarı-dinsel bir hakikate yükseltmekten veya dini bilimsel bir mecaz 

haline getirmekten başka netice doğurmayacağını savunur. 

Kalın’a (2001, s. 91) göre Nasr, boyun eğmez duruşuyla, geleneksel fikir ve değerlerden 

ödün vermeden modern bilimin meydan okumasıyla yüzleşmek ve insan yaşamının her 

yönüne giderek daha fazla hakim olmaya devam eden modern seküler dünya görüşünün 

bütünleştirici iddialarını reddetmek için yeni bir yol açmıştır. Kalın, Nasır’ın eleştirel 

yaklaşımını, her iki uca da, -modern ve postmodern- gerçek bir alternatif sunan ve bizi 

bilim sorununun terimleri üzerinde ciddi bir tartışmaya davet eden bir imkan olarak 

selamlar. Bu anlamda evrene ilişkin dini görüşün ve bunun doğa bilimleri için 

anlamının yeniden savunulmasını, yalnızca belirli bir dinin takipçileri için değil bütün 



156  

insanlar için birincil bir vazife olarak görür. Müslümanlara düşen şey ise “bulundukları 

zemini” kaybetmeden gerekli adımları atmaktır. 

Kalın’ın kaynaklarından biri de, belki de en başta geleni demek lazım, Molla Sadr’dır. 

Molla Sadra’nın “cevheri hareket” teorisini karmaşık ancak orijinal bulur ve kendi fikri 

yapısının inşasında bu teoriden istifade eder. Hatta öyle ki, Molla Sadr olmadan İbrahim 

Kalın’ı ve onun Batı tasavvurunu anlamak mümkün değildir bile denilebilir. Burada 

önemli olan Molla Sadr’ın bize göre ne söylediği değil, İbrahim Kalın’a nasıl 

göründüğüdür. O halde Sadr’ı nasıl değerlendirdiğine kısaca bakmak gerekir. 

Molla Sadra 

Kalın’a (2003, s. 60) göre Sadra, fiziksel veya başka türlü tüm gerçekliği, varlığın 

sonsuz çeşitlilikteki ve her şeyi kuşatan gerçekliğine havale eder ve bu onun varlık ve 

onun kipleri açısından tüm değişiklikleri görmesini sağlar. Akıl ile akledilenin birliği, 

ruhun “başlangıcında cismani, var oluşunda ruhani” olduğu tezi gibi katkıların çoğu 

“cevheri hareket” ile bağlantılıdır. Sadra, maddi alemdeki oluş ve bozuluşun (kevn u 

fesad ) temeli olarak Aristotales’in katı temel kavramlarından birini ortadan kaldırır. 

Bunun yerine cevherde (tözde) değişim kavramını ortaya atarak fizik dünyanın alanını 

bir “değişim süreci” içine alır. Böylece doğa dünyası esas birliğini ve bütünlüğünü 

korurken, olumsallıkların (contingence) etkileşimi için bir sahne halini alır (Kalın, 

2003, s. 89). Böylece Kalın’a göre, Sadr’ın “cevheri hareketi” Aristocu Meşşai 

feylozoflarının “oluş ve bozuluşa” ilişkin formülasyonlarından ayrılır. Aristoculuk 

değişimi bir yok etme veya var olma olayı şeklinde kavrarken Molla Sadr değişimi var 

oluş modalitelerinde tedrici bir yoğunlaşma veya azalma süreci olarak tanımlar. Sadr’ın 

cevheri hareketi, hem maddi hem maddi olmayan şeylerin içkin bir özelliği olarak 

varsaydığı ve bir yandan sürekli akış halinde olan ve diğer yandan evrensel bir telos’a 

yönelmiş bir dünya resmi çizer (Kalın, 2003, s. 89). Göksel kürelerden hayvanlara ve 

minerallere kadar tüm kozmozu birbirine bağlayan şey varlığın (vücud) her şeyi kuşatan 

hakikatidir. Fizik ile metafizik arasındaki kopmaz bağı gösteren şey işte da tam da bu 

ontolojik mercektir (Kalın, 2003, s. 90). Ontolojik mercek Kalın’nın ana izleğidir. Bu 

bağlamda diğer Müslüman düşünürler de seferber edilir. Tasavvufi bir damarı varlık 

sorunsalını derinleştirmek için takip eden Kalın Molla Sadr, Mevlana ya Yesevi’yi aynı 

düzlemde buluşturur. Bu isimler Batı uygarlığının varlık ve değer açısından yaşadığı 



157  

tıkanıklıkları açabilecek imkanlar olarak selamlanır. Kalın, Ahmet Yesevi’nin 

“karşıtlıklar” arasındaki ahengi metafizik bir bütünlük içinde sunmasına dikkat çeker. 

Zahir ile batın, hikmet ile hüküm ya da mana ve suret ancak güçlü ontolojik dayanakları 

varsa ayakta durabilir. Kalın’a göre, Ahmed Yesevi ontolojik temelleri sağlam bir yapı 

kurduğu için epistemolojik önermeleri sağlıklıdır. (Kalın, 2017, s. 2). Yesevi’nin 

karşıtlıklar arasındaki ahengi metafizik bir mesele olarak ele aldığını düşünürsek, buna 

vurgu yapan Kalın’ın bundan daha fazlasını amaçladığını söylemek mümkündür. 

Kalın’ın “karşıtklıklar arasındaki ahenk” prensibini, kendi medeniyet okumasında ve 

21. Yüzyıl dünyasının çok kültürlü doğasında bir yere oturtmaya çalıştığı söylenebilir. 

Birlik ve çokluk sorununa mutasavvıf İslam filozofları üzerinden bir cevap arayan 

Kalın, karşıtlıktaki ahengi bulmak isterken de aynı kaynağa müracaat eder. İslamcı 

endişe, yeni yüzyılının sorunlarına karşı cevap ararken “acil ihtiyaçları” görme 

biçiminin zaviyesi haline getirir. Öteki ile kurulan ilişki, karşıtlık-ahenk, birlik-çokluk 

meselesi zorunlu olarak özgürlük tartışmasını da masaya getirir. Kalın, Batı’yı en iddialı 

olduğu yerden vurmak ister gibidir. 

Modernite ve özgürlük meselesi  

Kalın (2017, s. 5), Batı dünyasının özgürlüğe verdiği anlamları tartışır ve seçme 

hürriyeti olarak özgürlük düşüncesini tetkik eder. Seçme hürriyetini sistemleştiren 

isimler olarak Weber ve Hegel’i öne çıkarır. Kalın’a göre seçme hürriyeti modernitenin 

alameti farikalarından biridir: “modern otonom birey, birey olmanın sayısız imkanları 

arasından istediği tercihi yapabilir. Modern bilim ve teknoloji bize bu imkanı sunar. 

Tercihlerin artması özgürlük alanının genişlemesi demektir. Modern özgürlük 

anlayışının muhteva ile ilgilenmediğini düşünen Kalın, bu konuda ahlaki bir yargıda 

bulunmayan modernitenin hükmü bireyin tercihine bıraktığını düşünür. Bu durumda 

hazcı ya da dindar bir yaşam bireysel tercih olmaları sebebiyle aynı düzlemde 

değerlendirilir. Bu tercihlerin çerçevesini ve muhtevasını tayin eden değerler ve yaşam 

biçimleri hakkında hüküm vermek modern etik anlayışının dışındadır (Kalın, 2017, s. 

6). Modern olmakla geleneksel sınırlardan kurtulmayı müteradif sayan Kalın özgürlük 

ile anlam arasındaki ilişkileri didikler. Ona göre, Yirminci Yüzyıl bu türden çabalara 

sahne olmamış değildir. Ancak ya anlam adına totaliter ideolojiler meşrulaştırılmış ya 

da özgürlük adına nihilist bir boşluğa yuvarlanılmıştır.“Peki hayatımıza anlam veren 



158  

fakat özgürlüklerimizi de ortadan kaldırmayan bir siyasi ve ahlaki düşünce mümkün 

müdür? diye sorar. Weber’in sorusunu tekrarlar: “ karmaşık, zecri ve sofistike bir 

küresel kapitalist sistemin tahakkümü altındaki bir dünyada özgürlük, rasyonalite, 

demokrasi ve çoğulculuk nasıl mümkün olacaktır?”. 

Kalın (2017, s. 7) anlam arayışlarının kurumsal ve yapısal nihilizm karşısındaki şansını 

tartışır. Anlam ile özgürlük arasındaki sağlıklı bağın ancak “modern öznenin kendi 

kendine atıfta bulunan idrak çerçevesini aşarak” elde edebileceğini ifade eder. Burada 

tekrar geleneksel terminolojiyi devreye sokar ve suret-mana kavramsallaştırması 

üzerinden özgürlük-anlam ilişkisini değerlendirir. Ona göre özgürlük suretleri aşıp 

manaya ulaşmak demektir. Manaya vasıl olanlar özgürlüğün hakiki tadına varabilirler. 

Bu durumda özgür olmak değer temelli bir eylem halini almış olur. Kalın’a göre her 

istediğini yapma hakkını kendinde bulan ve bunu hürriyet diye vazeden modernite 

açmazdadır. Kurtuluş ise; bütün eylemleri manaya odaklayan bir hürriyet anlayışı 

geliştirmekle mümkündür. Kalın bunun ancak geleneksel hikmete yaslanarak mümkün 

olabileceğini ifade eder. Çünkü ona göre, akıl ile kalp, zahir ile batın, mana ile suret, 

mantık ile iman arasında doğru bir irtibat kurulduğunda modernitenin buhranlarından 

kurtulmak mümkün olacaktır (Kalın, 2017, s. 8). 

Kalın (2017, s. 11) hikmeti de anahtar bir kavram olarak kullanır. Bir şeyin hikmetini 

kavramakla manasına vakıf olmayı eşleştirir. Manası kavranılan şeyin ise bireyi doğal 

olarak özgürlüğe kavuşturacağını ileri sürer. Hikmetle hareket edildiğinde artık ne 

taklitten ne de özgürlük adına bencillikten eser kalır. Kalın’a göre “hikmet müminin 

yitiğidir” düsturundaki hikmet de buraya çıkar. Yani özgürlüğün hakikati yönelimin 

muhtevasında ve manasındadır. Kalın tekrar Yesevi’ye döner. “Yesevi hikmetini” 

“hikmetler yolculuğunun nadide duraklarından biri” olarak görür: “Onun hikmet 

mirasını hatırlamak, giderek karanlıklara ve zulme boğulan dünyamızda elbette 

yolumuzu aydınlatacak ve hakikat nurunun daha fazla insana ulaşmasına imkan 

sağlayacaktır” ( Kalın, 2017, s. 12). Yesevi Kalın’a, “karşıtlıktaki ahengi” yakalayan 

hikmeti ile özgürlük-mana ilişkisinin espirisini sunar. Batı uygarlığı eleştirileri geleneğe 

yaslanarak sürdürülürken gelenek kendisini hikemi-irfani yönleriyle açar. Söylenildiği 

gibi, bütün bunlar adeta çağın çokluk sorunsalına yönelik soruşturmalar gibidir. Ancak 

Batı uygarlığının da bir çoğulculuk iddiası vardır. Peki o halde, aradaki fark nedir? 



159  

Batı uygarlığının ürünü olan modernitenin çoğulculuk iddiasıyla da hesaplaşan  Kalın 

(2020, s. 211) modernitenin bir dünya görüşü olarak hiçbir zaman çoğulcu olmadığını 

iddia eder. Bunu da Batının öteki algısı üzerinden okur: “ ne Avrupa merkezci tarih ve 

kültür anlayışının ne de sömürgeci Avrupa devletlerinin Asya’dan Latin Amerika’ya 

kadar Batı dışı toplumları bir öteki olarak eşit yahut muhatap kabul etmeleri söz konusu 

değildi”. Batının varlık ve benlik tasavvuru çoğulculuğun her türlüsüyle çatışma 

halindedir: “Aydınlanmanın tek akıl, tek bilim, tek medeniyet modeli, modern 

dönemdeki mutlakiyetçi siyasi akımların da temel beslenme kaynağıdır”. 

Mutlakiyetçilik kendisini epistemolojik anlamda da dışa vurmaktadır. Modern Batı 

uygarlığı hakkındaki düşüncelerinin özeti sayılabilecek görüşlerini ontolojik bir 

zaviyeden ele almayı sürdürür. Kalın için Batı muhakemesi bir “feslefik yolculuğa 

çıkmak” gibidir. Ve “bir felsefe yolculuğuna çıkmak için önce varlık mertebelerinin 

tekabül ettikleri makamları idrak etmek gerekir”. Düşünmek demek “varlığın sonsuz 

tezahür ve tecelli hallerini bir bütünlük içinde kavramaya çalışmak demektir” (Kalın, 

2020, s. 277). 

Modern ve post modern Batı uygarlığının bilme tarzı, tek katmanlı varlık tasavvurunun 

türevi olarak, mutlak, tek katmanlı ve kibirlidir. Kalın’a (2020) göre, varlık sorununa 

sahih bir açılım kazandıramayan Batı muhayyilesi epistemolojik anlamda da kısırdır: 

Epistemik mutlakiyetçiliğin sorunu, kendi hakikatini savunurken varlığın mertebelerinden 

müteşekkil bir bütün olduğunu (meratibul vücud), her bir varlık mertebesine tekabül eden bir 

‘bilenin’ bulunduğunu (meratibul ulum) ve herkesin varlık ve bilgi derecesine göre hakikatten 

pay alabildiğini göz ardı etmesidir. Hakikatin külliyen inkarı (anti-realizm) ile onun tek bir şuur 

düzeyine indirgenmesi (epistemik mutlakiyetçilik) arasında mahiyet açısından pek bir fark 

yoktur. Sonuçta iki yaklaşım da gerçekliğin çok katmanlı ve çok boyutlu niteliğini ortadan 

kaldırmakta ve tek bir idrak düzeyini mutlaklaştırma yoluna gitmekteydi (s. 225). 

Batı aklının eleştirisi  

Kalın, Modern Batı uygarlığının bir diğer iddialı vasfı olarak ön plana çıkan rasyonalite 

ve “akıl” kavramı da masaya yatırır. Aklın hem hikemi hem teknik boyutlarını tetkik 

eder. “Elhamra sarayını ve Selimiye’yi inşa eden”, “milyonlarca insanın ölümüne sebep 

olan savaşları yöneten” ya da “kitlesel imha silahlarını üreten” kaynağın aynı olması, 

yani akıldan neşet etmesi nasıl mümkün olabilir diye sorar. Akıl o halde ontolojik 

olarak iyi midir yoksa kötü müdür diye de ekler. Aslında Kalın’ın yapmak istediği şey 



160  

modern aklı sigaya çekmektir. Onun hangi açılardan zaaafiyet gösterdiğini tespit ederek 

Batı rasyonalitesinin tıkanma noktalarını göstermek ister. Kalın burada da Modernite ile 

post-Modernite arasında bir ayrım gözetmez: “Aydınlanma düşünürlerinin yaptığı gibi 

aklın mutlaklaştırılması nasıl bir hata idiyse, postmodern düşünürlerin yaptığı gibi aklın 

birtakım sosyo-kültürel ve ekonomik süreçlere indirgenmesi ve önemsizleştirilmesi de 

bir hatadır”. Kalın, aklın bu iki güç arasında salınmasını talihsizlik olarak görür ve 

çözümü “yine büyük varlık dairesinde” bulur: akıl “büyük varlık dairesi içinde yerini 

bulduğunda tabiatına uygun hareket edebilir ve iyinin, doğrunun, güzelin koruyucusu ve 

taşıyıcısı olabilir”. Kalın’a göre tek kurtuluş yolu budur. “Kendi ışığını hakikatin 

ışığına ekleyen akıl, hikmeti kuşanabilir ve yolumuz aydınlatabilir. Varlık dairesi içinde 

tabii yerine oturtulmayan akıl modern çağın başımıza açtığı bütün belaların ana 

müsebbibidir (Kalın, 2021a, s. 9). Kalın, aklı “ varlığın içinde yerleşik ve varlıkla ilişkili 

bir gerçeklik” olarak ele alır ve aklı “ kendi başına bilgi, hakikat ya da rasyonalite için 

ne bir ilke ne de bir zemin” olarak görür. Dünya ile kurmuş olduğumuz epistemolojik 

ilişkinin “daha geniş bir ontolojik ilişki ve anlam çerçevesi içinde gerçekleştiğini 

düşünen Kalın, bilme sorunun varlık sorununa dayandığı yönündeki inancını tekrarlar 

(Kalın, 2021a, ss. 13-14). Aklı selime ulaşmanın ön şartını da kendi ölçülerine göre 

böylece netleştirmiş olur: bilen özneyi “insandan daha büyük bir gerçekliğin yer aldığı 

bir hiyerarşide kendi konumuna” yerleştirmek esastır (Kalın, 2021a, s. 27). Birlik ve 

çokluk sorunu büyük varlık dairesi bağlamında ele alınırken, her şeyi yerli yerine 

koyamayan akıl da sigaya çekilir. Batı aklının sınırları gösterilirken varlık yine 

merkezdedir. Büyük varlık dairesi metafizik-felsefik bir tema olsa da Kalın bugünün 

sorunları bağlamında kavrama yeni bir boyut katar gibidir. Farabi’nin kozmozdaki 

ahengi medenetül fazılada model olarak kullanmasına benzetilebilir. Büyük varlık 

dairesi büyük insanlık ve uygarlık kümesi şeklinde okunabilir. Bunun içindeki birlik-

çokluk tartışmasını da günümüzdeki çeşitlilik ve çokluk olgusu ile ilişkilendirmek 

mümkündür. 

Kalın; akla ve rasyonaliteye ilişkin soruşturmasını Batı uygarlığının ürünü olan modern 

akla kadar sürdürür. Modern Batının çıkarımsal akıl (reason) ve sezgisel akıl (intellekt) 

arasında bir çatallanmaya yol açtığını söyleyerek bu çatallanmanın “modern dünya 

algısının sekülerleşmesi ve doğanın kutsal içeriğinden soyutlanmasında anahtar bir rol 

oynadığını” savunur. Kalın, “araştırma ve mantıksal analizlere” kaynaklık eden reason’ı 



161  

sahnede tek başına bırakan Modern Batı uygarlığının “sezgisel ve hikemi” olanı ifade 

eden “intellect”i ıskartaya çıkardığını düşünür. Müslümanların da bu akıl konusunda 

kafalarının berrak olmadıklarını düşünen Kalın’a göre İslam dinine atfedilen “akıl ve 

mantık dini” yollu yakıştırmalar Batı karşısında yaşanan aşağılık psikozunun sonucudur. 

İmanın ve dinlerin çağrısının çıkarımsal aklı aşan taraflarının unutulmaması gerektiği 

titizlikle vurgulanır (Kalın, 2021a, s. 39). 

Aklı doğru konumlandırmamanın modern Batı uygarlığında “ontolojik 

indirgemeciliğe”, “epistemolojik kibre” ve “ahlaki egoizme” yol açtığını savunan Kalın 

(2021b), bütün dünya haklarının da Batı kültürünün hegemonik yaygınlığı sebebiyle bu 

hastalıklara düçar olduklarından yakınır. Aklı “büyük varlık dairesi” içine 

yerleştiremeyen ve onu imanın emrine vermeyen Batı uygarlığının onanmaz yaralar 

açtığına inanır. Kalın, Batıyı tekrar iddiasından vurmak ister gibidir. Kendisini 

rasyonalitenin yegane adresi olarak gören Batı uygarlığının adeta hikmetinden sual eder. 

Sonuç olarak Batı aklının metafizik boyutunu yitirdiğini ve ontolojik yerini şaşırdığını 

söyleyerek vahyin ışığında aklı tekrar hak ettiği yere koymaya çağırır. Batı 

rasyonalitesinin yerine koymayı teklif ettiği akletme biçimini de Molla Sadra’ya borçlu 

olduğunu itiraf eder. Molla Sadr varlık sorunundan sonra akıl mevzusunda da 

karşımızdadır. Zaten Kalın fikriyatında bunları birbirinden ayırmak pek de mümkün 

değildir. Bilgi bir varlık çeşididir, aslında bilgi ve varlık aynı şeydir. Varlığı salt 

epistemolojik bir bakış açısıyla bilmek imkansızdır, zira onu nesnel olarak bilmek için 

varlığın dışına çıkmak imkanı yoktur (Kalın, 2021b, s. 174).  Böylece: 

Sadra’ya göre eşyayla olan bilişsel temasımıza bir idrak hiyerarşisi aracılık eder. 

Zihin varlıkları farklı yol ve yöntemlerden ziyade farklı mertebe ve derecelerde 

bilir. Bu hiyerarşi her bir idrak düzeyi belirli bir varlık modalitesine tekabül 

ettiği için aslında ontolojiktir. Sadra’nın idraki eşyayla bir onto-epistemik 

karşılaşma (encounter) olarak tarif etmekteki gayesi, tamamen ontolojik bir 

niteliğe sahiptir. İdraki bilene ait öznel bir hal olarak yorumlamak yerine onu daha 

geniş olan ontolojik soyutlama, işrak ve vuzuh bağlamı içine yerleştirip idraki bilen 

öznenin zihin düzlemiyle varlığın öznel olmayan alanı arasında bir yerde 

konumlandırır( s. 134). 

Kalın varlık temelli okumasını çeşitlendirip derinleştirir. Sadece bilgi değil zaman 

kavramımızda Kalın’a göre varoluş ile yakından ilintilidir. Varlık da çokluk kavramıyla 



162  

sürekli ele eledir. Zaman mefhumu da bundan nasibini alır. O da varlığın bir türevi 

olarak çokluk meselesine iliştirilir. Çünkü zaman dediğimiz şey, Kalın’a (2006, s. 5) 

göre nihai olarak varoluşun bir yönünün öznel bir ölçümüdür. Düzgün bir ontolojik 

kalkış noktamız olmadan yapabileceğimiz tek şey, zamanı mutlaklaştırmak olacaktır. 

Eğer zaman varlığın bir etkisiyse ve varlık kendisini sayısız şekillerde izhar ediyorsa o 

halde tek bir tür zamandan bahsetmek abesle iştigaldir. Varlığın farklı düzenleri farklı 

zamansallık düzenlerini gerektirir Bir şey ne kadar “varsa” o kadar “az fanidir”. 

Zamanın eşitsizliği, ontolojik niteliklerin varlığının veya yokluğunun zamanın doğasını 

değiştirdiği hiyerarşik zaman kavramıyla yakından bağlantılıdır. Kalın buna Kur’andan 

bir örnek verir. Kadir gecesi bin geceden daha hayırlıdır; çünkü melekler saf saf arşa 

inerler. Burada bir başka mutasavvıf devrededir; Kalın İbni Arabi’yi referans gösterir. 

Arabi’nin zaman karamın içinde bulunduğu ilişkiler bağlamının dışında 

değerlendirmediğini ifade eden Kalın, Arabi’ye göre dış dünyadaki şeylerin bir zamana 

sahip olmadıklarını, onların kırmızının güle nispeti gibi, akıl ya da algı ile 

algılayabileceğimiz arızi bir nicelik olmadığını belirtir. Sadece mental bir atfetme ile 

şeylerle ilişkilendireceğimiz bir zihinsel kabul mevcudatı sınıflar. Bu genellemeler 

aracılığıyla idrakine varacağımız bir ayrımdır. Ancak bu ayrım dış dünyada değil 

zihnimizdedir (Kalın, 2006). Asıl hareket ve değişim eşyanın özündedir. Hareket ve 

zaman daha geniş bağlamda varlık etrafında anlam kazanır; çünkü, Kalın’a göre değişen 

şeylerin amacı nihai gayelerine yani telos’larına ulaşmak ve başlangıç noktalarına geri 

dönmektir (Kalın, 2006, s. 10). Bu noktada “zamansal bir an” ile “ontolojik bir an” 

arasındaki ayrım önem kazanır. Zamansal an hareketin ölçü birimi olarak “zaman 

içinde” meydana gelen bir şeydir. Olayların birbirini takip etmesindeki bir noktayı ifade 

eder. Bir şeyden önce gelir ya da bazı şeyleri takip eder. Ayrıca belirli bir başlangıcı ve 

sonu vardır ve ondan diziler olarak bahsetmemizi sağlar. Ancak ontolojik an, zamanda 

bir başlangıç, geçiş veya son anlamına gelmez. İkisi arasındaki karşıtlık varlığın 

zamansal ve zamansal olmayan düzenleri arasındaki karşıtlıktır (Kalın, 2006). 

Kalın’a (2006) göre zaman varlığın ölçüsüdür (mikdar-ı vücud). Bu, zamanı şeylerin 

içkin bir boyutu yapar. Böylece Kalın Sadra’yı takip ederek, her ikisi de varoluşun 

uzantıları olduğu için bedensel varlıklar ile zaman arasında üniter bir ilişki kurar. Mola 

Sadr’ın zamanı bir çeşit var olma kipi, varoluş, birleşme, süreklilik ve “yenilenmeden 

başka özü olmayan sürekli bir yenilenme” olarak tanımladığını hatırlatır. Dolayısıyla 



163  

ölçüm siyah ya da beyaz gibi doğada bulduğumuz dış gerçeklik değil; zihni 

kategorilerle ürettiğimiz bir şeydir; verili değil kurgusaldır. Bu anlama göre zaman asli 

özellikleri aynı zamanda mantıksal zorunluluklar olması bakımından kendine özgü bir 

gerçekliğe sahiptir. Kısacası zamanın hem zihinsel kavramlardan hem de fiziksel 

varlıklardan farklı özel bir varlığı vardır Bu nedenle zamanın fiziksel gerçekliğe 

yerleştirdiğimiz bir kategori veya çerçeve olduğunu söylemek daha doğru olur. Sadra, 

mekan gibi zamanı da şeylerin içsel bir boyutu olarak tanımlar, onlara dışardan bağlı 

olan bir şey olarak değil (Kalın, 2006). Böylece, Batı’nın mekanik zaman kavramı da 

başta Molla Sadr olmak üzere, geleneğin eleğinden geçirilir. Yeni bir medeniyet 

paradigmasında zaman idrakinin mahiyeti tartışılır. Bütün bunların birlik-çokluk 

sorunsalı etrafında mülahaza edildiği söylenebilir. Birlik-çokluk sorunsalı “öteki” 

kavramını işin içine dahil eder. Batı uygarlığının öteki ile kurduğu ilişki sorunludur. 

Müslüman toplumların tarihi tecrübesi ise Kalın’a göre Batı’dan farklıdır. 

Kalın (2016, s. 61), 8. yüzyılda Hindistan topraklarına ayak basan ilk Müslüman 

komutan olan el- Kasım’ı örnek vererek Müslüman tecrübenin “ötekine” karşı müşfik 

tutumuna tarihsel bir delil sunar. El Kasım, Hinduları; Yahudiler, Hıristiyanlar ve 

Zerdüştlerle karşılaştırmış ve onları ehli zimmetten saymıştır. Daha sonra Hanefi 

hukukçuları tarafından onaylanan bu karar, Müslümanların Hindistan dinlerine karşı 

tutumunun gelişmesinde çok önemli bir olay olarak tarihteki yerini almıştır. Bu siyasi- 

hukuki karar, Hindu-Müslüman kültürel bir arada yaşama tarzının temellerini atmıştır. 

Kalın’a (2016, s. 63) göre zımmilerle ilgili bu ve diğer kurallar, İslam’ın “dini öteki” 

gerçeğini hukuken kabul ettiğini göstermektedir. Bu uzlaşmacı tutumun altında yatan 

ilke, insanların çıkarlarının çatışma değil barış durumunda daha iyi hizmet ettiğidir. 

Onun bilgisinin tezahürlerdir, onları sonsuz bir sevgiyle sever ve aralarındaki yakınlık 

aynı ontolojik kökenle ilgilidir. Tanrı ile alem ve insan arasında cevheri birlik sevgi 

temeli bir sonuç doğurur. Görüldüğü gibi Kalın 21. Yüzyılın çok kutuplu dünyasında 

kültürel bir arada yaşama patiğinin ideal bir örneği olarak Müslüman tarihi tecrübesini 

şahit göstererek zımmi kategorisine fıkhi bir delil sunmaktadır. İslam fıkhının bu açıdan 

yeni yorumlara ait dinamik yapısını öne çıkarmıştır. Bütün bir insanlığın aynı cevheri 

hakikate sahip olmaları ve ontolojik birlikleri Kalın’ın varoluşsal modelinin siyasal 

kültürel yorumunu teşkil eder. Böylece ontolojik anlayışın siyasal ontolojiyi de 

belirlediğini ortaya koymuş olur.  



164  

Kalın (2010) medeniyet hakkında da varoluş eksenli bir değerlendirme yapar. 

Medeniyetin “iyisini” “kötüsünden” ayırarak kavramı tartışır. İsmet özel gibi 

medeniyeti muayyen bir yaşam ve varoluş formu olarak reddetmez. Onda Karakoç’a 

yakın bir şekilde medeniyet muhtelif kültürler elinde hayra ve şerre dönüşebilen nötr bir 

fenomendir. Bir medeniyeti Sezai Karakoç’un kullandığı anlamda “hakikat medeniyeti” 

yapan ya da onu hakikat yolundan saptıran şeyleri ortaya koymaya çalışır. Bir 

medeniyet deneyimi olarak modern Batı uygarlığı ne dair eleştirilerinin temelini işte 

bu medeniyet konseptine ilişkin bakışı belirler. Nerdeyse bütün kavram setini ontolojik 

bir düzleme oturtan Kalın, perspektifinin çerçevesini ve muhtevasını değinildiği üzere 

Farabi, İbni Arabi ve bilhassa Molla Sadr gibi sufi meşrep filozoflara borçlu olduğunu 

her fırsatta hissettirir. Medeniyete dair tanım ve tenkitleri de, varlık meselesini esas alan 

İslam felsefecilerine düşülmüş birer dipnot gibidir. Medeniyete dair 

değerlendirmelerinde Farabi’nin Medinetül Fazıla eserine atıflarda bulunurken, evvela 

eserin ontolojik bir temele dayanan özelliğini ön plana çıkarır. Entelektüel analizlerinin 

birimi olarak kullandığı varlık eksenli yaklaşımı medeniyet hususunda da devreye 

sokar. Bir başka ifade ile Kalın, her medeniyetin bir metafizik-ontolojik temele 

dayandığını düşünür.  

Kalın (2010), medeniyeti, “dünya görüşü” ve “varlık tasavvuru” olarak 

kavramsallaştırdığı iki temel öge üzerinden değerlendirir. Dünya görüşü ve varlık 

tasavvuru, bütün medeniyetleri belirli bir türe özgü kılan, onları kendine has yapan ayırt 

edici özelliklerdir. Tarihi şartları ve coğrafik özellikleri ihmal etmeden medeniyetlerin 

kurucu yönü olarak ontolojik özelliklerini öne çıkarır. Dünya görüşü ve varlık tasavvuru 

olarak isimlendirdiği şeylere de bu bağlamda anlam katar. Ona göre dünya görüşü 

“varlığa ve onun anlamına ilişkin en temel soruları sorarken”, varlık tasavvuru “varlık 

(el-vücud) karşısında geliştirilen duruş ve tutumların toplamını ifade eder”. Medeniyeti 

teşkil eden bu iki amili bir taraftan bir soyutlama ameliyesi olarak ele alan Kalın, aynı 

zamanda bunların pratik-etik sonuçlar doğurduklarını da dile getirir. Medeniyet, belirli 

bir kozmolojik evren anlayışından muayyen bir ahlaki duruşa kadar insan yaşamının 

bütün fikri, itikadi ve ahlaki cephelerini tazammun eder. Medeniyete bütün özelliklerini 

“varlık sorununa” karşı verilmiş cevaplar belirler. Varlığa ve onun anlamına dair 

sorulan soruları içeren dünya görüşü Kalın’a göre bir kültür de her zaman somut bir 

şekilde müşahede edilmeyebilir. Medeniyetin dışardan tespit edilebilen müşahhas 



165  

kabartmalarıyla birlikte gizil ya da sezgisel olan “saklı” tarafları da mevcuttur. Kalın, 

toplumsal bilinç-altı yerine “toplumsal muhayyile” kavramını kullanarak medeniyeti 

salt zihinsel bir duruma irca etmez. Belirli bir medeniyet tasavvurunun tabii bir sonucu 

olarak gördüğü toplumsal muhayyileyi “soyut ile somut olanın, ifade edilmiş olanla 

gizil kalanın, lafzen ifade edilenle sezgisel olarak hissedilenin arasındaki dinamik 

sonucu olarak ortaya çıkan” bir şey olarak ele alır (Kalın, 2010). 

 “Medeniyet diye tarif ettiğimiz inanç, fikir ve eylemler, dünya görüşü ile 

pratik hayatın buluşma noktalarında ortaya çıkar” diyen Kalın (2010, s. 23) 

toplumların medeniyet bilinçlerinin buna göre şekillendiklerini ifade    eder. 

Kalın’ın (2010), metafizik ve fizik arasında dengede duran bir medeniyet arayışı içinde 

olduğunu söylemek mümkündür. Varlığı nasıl anladığımız sorusunun her şeyi 

belirlediğine inanan Kalın, ısrarla medeniyetin ontolojik temellerine dikkat çeker. Bir 

medeniyetin siyasal-sosyal düzenine şekil veren ve içerik kazandıran şeyin varlığa dair 

tasavvurunda ve varlık karşısındaki tutum alışında aranması gerektiğini düşünür. 

Ahlakın da ontolojik bir mesnede dayandığını ifade ederek insan-insan ilişkilerini tayin 

eden faktörün de varlık karşısındaki tavrımız tarafından tayin edildiğine inanır. Kalın 

medeniyetin sosyal-siyasal-ekonomik kültürel veçhelerini bir bütün olarak ele alırken 

varlığı kurucu bur unsur olarak odak alır. Bu bağlamda medeniyetlerin geliştirdikleri 

teknik donanımlar da “varlık karşısında geliştirilen idrak biçiminin maddi hayattaki 

yansımalarıdır” 

Kalın, İslam medeniyeti ile Batı uygarlığını mukayese ederken bir din olarak İslam ile 

bir kültür olarak Batı’yı karşılaştırdığının farkındadır. Bunun karışıklıklara ve yanlış 

anlaşılmalara yol açmaması için Batı derken neyi kastettiğini de izah eder. Bir kültür 

formu olarak Modern Batı nosyonunun yerleşmiş ve evrensellik iddiası taşıyan bir 

yaşam biçimine karşılık geldiğini ifade eder. Belirli bir kültür formu olarak bütün 

dünyaya yayılmıştır: “Batı dediğimiz şey artık Londra yahut Newyork sokaklarıyla 

sınırlı değil. Batıyı İstanbul sokaklarında, Tahran caddelerinde, Delhi meydanlarında, 

Tokyo metrosunda görmek mümkündür”. Kalın, Batı’yı coğrafik sınırların üzerinde tam 

da hayatın akışı içinde bir yerde konumlandırır. Batı bir kültür formunun, bir zihniyet 

biçimin adıdır (Kalın, 2019, s. 28). Batılı kültürel form coğrafik kaynağı itibariyle de 

kendi içinde mütecanis bir oluşum sergilemez. Avrupa ile Amerika, Avrupa içinde 



166  

Almanya ile Fransa, ya da İtalya ile İspanya arasındaki farkların farkındadır. Ancak yine 

de, bütün dünyaya hakim olan bir kültürel formun (modernite) çıkış yeri olması 

sebebiyle Batı diye tabir edebileceğimiz ortak bir kümeden söz edebilmemizi mümkün 

görür (Kalın, 2019, s. 29). 

Kalın (2020, s. 39), “insanı uyandıran bir zehir” olarak gördüğü modern Batı uygarlığı 

karşısında Osmanlı son döneminden itibaren Türkiye aydınının ve İslamcıların nasıl bir 

tutum içinde olduklarının muhasebesini yapar. Ona göre, Bat uygarlığının meydan 

okuması karşısında üç türlü cevap verilebilirdi: ya “medeniyet treni” kaçırılacak, Batı 

yok sayılacaktı; ya tamamen Batı uygarlığına kültürel olarak teslim olunacaktı; ya da bir 

ara yol bulunacaktı. İslamcılar üçüncü yolu seçmişlerdi: “Avrupa’nın askeri, siyasi, 

bilimsel ve teknolojik üstünlüğüyle Osmanlı topraklarını ve İslam alemini paramparça 

eden Avrupa emperyalizmini aynı Garp medeniyeti tasavvurunda birleştirmek” 

gerekiyordu. Kalın, bu sentezin kültür-medeniyet ayrımı etrafında kurulduğunu ve 

Batının ilmini fennini alırken ahlaki erezyonundan korunmak şeklinde formüle 

edildiğini ifade ederken bunun pratikte sadra şifa bir sonuç doğurmadığını düşünür: 

“zira Batının bilim ve fennini üreten etos, dünya tasavvuru, varlık felsefesi bir 

bütünlük” içindedir. “Seç beğen al türü modernleşme olarak tanımladığı bu tercihin ne 

Hindistan’da ne Japonya’da tuttuğunu iddia etse de Osmanlı aydının içinde bulunduğu 

zor şartlar dikkate alındığında mazur görülebileceğini de söylemektedir: “buna rağmen 

Osmanlı aydınlarının farklı ayrımlar yapmak suretiyle kendi tarihlerine, geleneklerine, 

hissiyatlarına bir alan açmaya çalıştıklarını görüyoruz”. Bununla birlikte, Kalın (2020, s. 

41) Batı eleştirilerinin sağ ve sol varyantlarını da eleştirir. Solcuların kalıp bir Marksist 

ezber adına Anadolu topraklarına ve insanına yabancılaştıklarını, modernitenin kültürel 

ve estetik bir eleştirisini ise yapamadıklarını ileri sürer. Sağcılar ise komünizmle 

mücadeleyi isterik hale getirerek küresel kapitalizme dair esaslı bir kritik 

geliştirememişlerdir. Aydınlanmacı modernitenin hem Türk sağı hem solu için 

referans noktası olduğunu iddia eder: “böylece bir biriyle çatışır gibi görünen sağ ve 

sol Batıcılık, aslında temel kabullerde ittifak etmektedirler” (Kalın, 2020, s. 39). 

Kalın’nın tasavvuf irfanına ve terminolojisine dayanan perspektifi düşünüldüğünde, 

kendi gelenekte öteki olarak konumlandırılan “nefs”in yerine Batı’yı koyduğu 

söylenebilir. Ona karşı öfkeli ve saldırgan olmaktan ziyade, sakin ve kararlıdır. Bu 

“ötekini” kendi kemali için bir fırsat, nefsini terbiye etmek için bir imkan olarak görür. 



167  

Bir sufinin nefsi karşısındaki vaziyetine benzer şekilde Batı uygarlığını yaklaşır: 

“fikriyatı, siyasi kurumları, bilimi, ahlakı ve sosyal normlarıyla Batı bir geri plan, bir tür 

arka fondur. Batı kendimizle giriştiğimiz mücadelede bir aynadır. O aynada 

gördüğümüz kendi suretimizdir (Kalın, 2020, s. 42). “Öteki varlığımızı mümkün kılan 

ve derinleştiren mütemmim cüzdür” (Kalın, 2020, s. 275). Batı uygarlığına karşı daha 

soğuk kanlı, belki de öz güveni yüksek bir okuma tarzı olduğu söylenebilir. 

Kalın (2010) medeniyeti ve onun hemen bütün cephelerini varlık meselesi etrafında 

tartışırken modern Batı uygarlığı ne dair tasavvurunu da billlurlaştırmış olur. Modern 

Batı uygarlığı da bütün medeniyetler gibi belirli bir dünya görüşünün ve varlık 

tasavvurunun türevidir. Yani modern Batı uygarlığı varlık ve onun anlamına dair 

sorulan sorular ve varlık karşısında alınan tavırlar neticesinde teşekkül etmiştir. Kalın, 

ontolojik tercihlerin epistemolojik özellikleri belirlediğine ve bu epistemolojinin belirli 

bir ahlaki anlayış yarattığı sonucuna ulaşır. Modern Batı uygarlığı nin Kartezyen 

sübjektivizmi altında gelişen modern hümanizmde insanın “varlığın ve anlamın 

merkezine” oturtulduğunu, pozitivizmin etkisi altında gelişen modern kozmolojide ise 

insanın evrende hiç mesabesinde olduğunu ifade eder. İki aşırı uç arasında salınımda 

duran insanın varlık karşısında bir açmazın içindedir. Kalın, modern Batı uygarlığı nin 

insanı “yarı tanrı” olmakla “bir hiç” olmak arasında gelgite sürüklediğini ileri sürer. 

Böylece modernitenin insan anlayışını sorunlu görür. 

Peki; insana varlık (el-vücud) karşısındaki itibarlı konumunu kim verecektir? Kalın bu 

sorunun cevabını sürekli olarak geleneksel ontolojilerde arar. “Büyük varlık dairesini” 

esas ittihaz eden ve insanı bu dairenin içine yerleştiren geleneksel ontolojilerin, varlığı 

(vücud) varlıklara (mecudat) indirgemediğini, varlığın bütün varlıkların toplamından 

daha fazlasını ifade ettiğini söyler. Çünkü varlık (vücud) “şeylerin hem varlığını hem 

de mahiyetini oluşturur ve onları var kılar. Klasik İslam düşüncesine göre vücud’un 

hakikati, onun bütün tezahürlerinden daha fazla bir şeydir; zira vücud, tezahür ve tecelli 

edilmek suretiyle tüketilemez Var olan her şey varlığın bir tecellisidir. Ancak hiçbiri 

varlığın (vücudun) hakikatini kuşatamaz Medeniyetlerin epistemolojik özellikleri de 

ontolojik bir bağlama oturtulur. Bilen özne ile bilinen nesne arasındaki ilişkinin nasıl 

olduğuna dair sorulan soruların neticesinde gelişen epistemolojik tercihlerin, son 

kertede, insan-varlık ilişkisine dair sorularla anlam kazanan ontolojik kabullere 

dayandığını düşünen Kalın, varlığı “bütün bilginin ve bilme ameliyesinin a priori şartı” 



168  

olarak ele alır. Bu durumda varlığın anlamı bilen öznenin varlıklara ilişkin 

kestirimlerinden daha fazlasını ifade eder. (Kalın, 2010). Varlık bilen öznenin 

değerlendirmelerinden bağımsız asli bir anlama sahiptir. İnsan varlık dairesi içinde 

parçası olduğu bütüne nispetle bilir. “insan varlığın bir parçasıdır ve ontolojik statüsü 

büyük varlık dairesi içinde buna göre belirlenmiştir (Kalın, 2010, s. 45). “Epistemolojik 

kibrin” ya da hakikat inhisarcılığın, böylece abesle iştigal etmekten başka anlamı 

bulunmaz. “Bilme eylemi, son tahlilde, varlıkların hakikatine, yani vücud’a iştirak etme 

ameliyesidir” (Kalın, 2010, s. 25). 

Kalın’a göre (2010, s. 33) epistemolojiyi dayandığı ontolojik temeller belirler. Ontolojik 

temellerini bilen özneye dayandıran modern Batı uygarlığı, bu açıdan, varlığa dayanan 

geleneksel ontolojilerden tam anlamıyla bir kopuşu simgeler. Molla Sadr’a referansla 

varlığın bilgisinin ancak var edenin bilgisine sahip olmakla elde edilebileceğini ifade 

eden Kalın, “buna göre tek tek varlıkların ve evrenin anlamı ancak ait oldukları 

ontolojik atıf çerçevesine bağlı olarak ortaya konabilir” diyerek ontolojik bakışının ana 

hatlarını ortaya koyar (Kalın, 2010, s. 35). 

Kalın, varlığı iyinin-doğrunun ve güzelin ölçüsü, hatta bizatihi kendisi olarak kabul 

eder. Bu durumda varlık; ahlakın, bilginin ve estetiğin kavşak noktası haline gelir. 

Varlıklardan varlığa, mevcudattan vücuda doğru bir okuma yaparken “metafizik 

şeffaflık” olarak adlandırdığı şeyi temel alır. “Maddi varlık aleminde karşımıza çıkan 

her nesnenin ait olduğu metafizik bir referans” çerçevesi olduğunu düşünen Kalın, 

şeyleri anlamanın ancak bu metafizik referans çerçevesi ile mümkün olabileceğini ifade 

eder. Bütün varlıklar hem kendilerini izhar edip ortaya koyarlarken aynı zamanda kendi 

maveralarındaki bir hakikate de işaret ederler. Kalın’ın “büyük varlık dairesine” özenle 

işaret etmesi, bütün var olanların hem müstakil bir gerçeklik ve şahsiyet olarak 

anlamlarına hem de aralarındaki ahenkli bağa dikkat çekmek içindir. Vücud ve 

mevcudat arasındaki ilişkiye dair yorumlar medeniyetlere özgü sonuçlara müncerdir. 

Kalın, kendi yaklaşımının Modern ontolojiden farkını da ortaya koyar. Modern 

ontolojide bireyin kendini varlığın üstünde ya da dışında konumlandırdığını ileri süren 

Kalın “adeta yarı tanrısal” bir şekilde konumlandırılan insanın varlık dairesi içinde hak 

ettiği yerin dışına itildiğine inanır. “İnsan ontolojik olarak varlığın parçası olduğu için 

onu kendi epistemik dünyası içinde kalarak ihata edemez”; insan ancak “daha büyük bir 



169  

bütünün parçası olarak anlam kazanabilecektir” (Kalın, 2010, s. 51). Modern ferdin 

kendini bireycilik olmadan ifade edememesi de ontolojik temellerle izah edilir; Kalın 

(2010), doğa, insan eşya ve öteki ile olan ilişkilerin çarpık halini de varlık anlayışına 

dayandırır. Medeniyetin “giderek bir tahakküm ve sömürge aracı” halini almasının da 

başlıca sebebi işte bu ontolojik temeldir: 

“Çağımıza hakim olan varlık tasavvuru, araçsal akıl ve bunlardan beslenen 

toplumsal muhayyile, araçsal, faydacı olmayan ve tahakküme dayanmayan ilişki 

biçimlerini giderek imkansız hale getirmektedir. Teknik ve teknolojisinin 

hayatımızdaki yeri, eşyayla olan ilişkimizi gölgelemekte ve varlığın açık ufkunu 

daraltmaktadır” (s. 53). 

Kalın modern Batı uygarlığnın köklerinde aydınlanmanın tohumlarını bulur. “Rasyonel, 

matematiksel ve bilimsel araştırmaya konu olabilen insan tasavvurunun” Batının 

medeniyet algısını biçimlendirdiğini düşünen Kalın “mekanik teknik bir medeniyet 

kavramının” ontolojisine dikkat çeker (Kalın, 2010, s. 56). Kalın’a göre insan, tabiatın 

ve büyük varlık dairesinin bir paçası olarak değil de tabiatın efendisi olarak 

konumlandırıldığında insanlık tarihi içindeki en büyük kırılma yaşanır. Bu kırılmanın 

sebebi varlığa ve onun anlamına ilişkin yeni sorular ve tutumlardır. Batı uygarlığı 

insanın varlık karşısındaki durumunu kökten değiştirmiştir. Varlık ve insan, insan ve 

tabiat arasındaki asli bağı koparan modern bakış açısı” modern mekanistik medeniyetin 

arka planında yatan dünya görüşünü teşkil etmekte ve bilen özneyi neredeyse keyfi bir 

şekilde varlığın tek anlam kaynağı haline getirmektedir (Kalın, 2010, s. 57).  

Metafizik, “harici ve aşkın bir anlam çerçevesini reddeden modern bireyin anlam 

üretmek için kendine döndüğüne değinen Kalın, ancak bu içe dönüşün manevi bir 

derinlik değil “bireyin benlik formlarının varlığa ve evrene yansıtılması ve empoze 

edilmesi olarak tezahür ettiğini” düşünür. Modern Batı uygarlığı nin dayandığı seküler 

kozmolojinin “bilimsel muhayyileyi” kökünden değiştirdiğini ifade eden Kalın modern 

zihni “aşkın referansları olmayan seküler-hümanist bir dünya görüşü” olarak tarif eder. 

Ona göre, bu sürecin sonunda varlık sorunu geri plana itilerek gündelik hayat 

kutsanmıştır. Varlığın (vücud) anlamını varolanlara (mevcudat) indirgeyen modern Batı 

uygarlığı insanın varoluşunu da gündelik hayata irca ederek küresel kapitalizmin ve yoz 

eğlence kültürünün önünü açmıştır (Kalın, 2010, s. 57). Kalın’a göre “ insanın evrenle 

ve diğer varlıklarla barışık bir yaşam biçimini ve gündelik hayatı keşfetmesi büyük 



170  

varlık resmini yeniden hatırlamasına bağlıdır”. Modern medeniyetin geleceği hakkında 

yapılacak her tartışmanın varlık sorununu odağa alarak yürütülmesi gerektiğini savunur 

(Kalın, 2010, s. 58). Modern Batı uygarlığı nin ürettiği evren anlayışının fizikalist 

niteliğine dikkat çeken Kalın varlığın bir bütün olarak ele alınması dışında sadra şifa bir 

seçenek olmadığı düşüncesindedir. Medeni olmayı eşyanın tabiatına uygun 

davranmakla bir tutan Kalın klasik adalet tanımıyla medenilik vasfını da örtüştürmüş 

olur. Gelecek projeksiyonu da varlık sorununa oturtan Kalın insanlığın bundan sonraki 

serüveninin de “varlık tasavvuruna ve medeniyet kavramına göre” şekil alacağını 

öngörür (Kalın, 2010, s. 59). Modern Batı uygarlığı nin barutunu tükettiğini düşünen 

Kalın, Batının evren anlayışını, varlık tasavvurunu, etik tutumunu aşacak yeni bir soluk 

önerir. Varlığın anlamını yeniden keşfetmeye çağıran Kalın “yer ile göğü, insan ile 

tabiatı barışık hale getiren antropokozmik bakış açısı” ile “daha insancıl bir medeniyet 

anlayışının” doğacağını düşünür (Kalın, 2010, s. 60). 

İnsan ile evren arasındaki ilişkinin modern Batı uygarlığı tarafından yanlış kurulduğunu 

savunan Kalın, Kartezyen bir düalizme dayanan bu ilişkinin “daha yüksek bir atıf 

çerçevesine” sahip yeni bir kozmoloji ve ontoloji tarafından aşılacağı konusunda 

iyimserdir. Bunun için varlık mertebeleri arasındaki hiyerarşinin yeniden kurulmasını 

önerir. “Yeni bir medeniyet anlayışının kalkış noktasını da bu varlık tasavvurunda ve 

evren anlayışında” aramanın şart olduğunu ileri sürer (Kalın, 2010, s. 60). 

Kalın; post-modern ontolojide varlık kavramının nasıl ele alındığını da kurcalar. Ona 

göre post modern ontoloji varlığı “herhangi öz ve cevheri mahiyetten arınmış, birbiriyle 

ancak arızi olarak bağlantılı müstakil unsurlardan oluşan bir var olma alanı haline 

getirmiştir”. Bunun sonucu olarak klasik düşüncede karşılaştığımız bütünlük fikrinin 

ortadan kalktığını düşünen Kalın, “parçalı ve anti-realist bir ontolojinin” post- modern 

zihni biçimlendirdiğini ifade eder (Kalın, 2010, ss. 49-50). 

Modern Batı uygarlığının varlığı ve evreni yeniden anlamlandırırken kendini 

konumlandırdığı yere dikkat çeken Kalın, modern Batılı insanın “ben tasavvurunun” 

“öteki algısını” belirlediğini düşünür. Ötekine atfedilen eksiklikler son kertede kolonyal 

ve sömürgeci saldırılara “meşruiyet” sağlar. Batı uygarlığının varlık sorunu/sorusu 

karşısındaki tutumu insanlığın son iki asır yaşadığı bunalımların sorumlusudur (Kalın, 

2019, s. 33). Bu açıdan Batı uygarlığı nin yoğurduğu modern insan kendisini varlık 



171  

karşısında konumlandırdığı yer itibariyle “öteki ile sağlıklı bir iletişim kurmakta 

zorlanır: 

“Kendisini tarihin merkezinde gören, son tekamül aşaması olarak tanımlayan, 

ahlaktan bilime her şeyin en iyisini ve doğrusunu kendisinin yaptığına inanan bir 

Avrupa ya da Amerika’nın Afrikalılara Çinlilere yahut Latin Amerikalılara evrim 

sürecinin alt basamaklarında kalmış, medenileştirilmeye muhtaç, dolayısıyla 

sömürülmeyi hak eden ilkel toplumlar olarak bakması, şaşılacak bir durum 

değildir” (s. 19). 

Kalın; modern bilimlerin de Batı merkezci bir önyargı ile malul olduklarını düşünür. 

Modern Batı uygarlığına ve insanına atfedilen üstün niteliklere Batılı olmayan 

toplumların modernitenin icaplarını yerine getirme hususunda yetersiz oldukları 

yönündeki hükümler eşlik eder. Batı kendi üstünlüğünü ispatlamak için “ötekinin” nakıs 

ve prematüre olduğunu iddia eder. Bunun Batı adına bir hüsnü kuruntu olmaktan öteye 

bir anlam taşıması için de bilimsellik kisvesi devreye sokulur. Kalın, antropoloji, 

arkeoloji, psikoloji gibi modern bilimlerin “bu Avrupa merkezci ve ırkçı ideolojilere 

bilimsel malzeme sağladığını” ve günümüz sosyal bilimlerinde bu “utanç verici” 

durumdan kurtulamadıklarını iddia eder (Kalın, 2019, s. 19). 

Barış içinde birarada yaşama kültürü  

İslam ve Batı medeniyetleri arasında çok önemli farklar olduğunu her fırsatta dile 

getiren ve yazılarında mezkur iki uygarlığın farklarını ortaya koymaya çalışan Kalın, 

yine de iki medeniyetin barış içinde bir arada yaşayabileceklerini savunur; “bir arada 

yaşamanın asgari şartı, herkesin kendi kalarak ortak iyide uzlaşmasıdır” diyerek farklı 

görüş ve inançların yekdiğerini yok etmeden adil ve eşitlikçi bir biçimde ortak bir 

yaşama inşası için çabalamaları gerektiği düşünür. Batı ve İslam coğrafyalarının 

“iyilikte yarışan” topluluklar olduklarında dünya barışına katkı sağlayabileceklerini 

ifade eder. Bu da göstermektedir ki Kalın, Müslüman şahsiyetinin kendisini yeniden 

tanımlarken öteki ile bir arada yaşama kültürünü de geliştirmek istemektedir. Batı 

uygarlığının yapamadığını düşündüğü adil ve eşit bir dünyayı Müslümanların ve 

hususen Türkiye’nin kurabileceği konusunda kararlıdır (Kalın, 2019, s. 21). 

Kalın Türkiye’nin 21. Yüzyıldaki hedefini de böylece ortaya koymuş olur. Türkiye’nin 

yeniçağa son derece dinamik girdiğini iç ve dış siyasetteki önceliklerini gözden 



172  

geçirdiğini “kendini uluslararası sistem içinde yeniden konumlandırmaya” çalıştığını 

düşünür. Bu yeniçağın çerçevesini “çoğul modernite ve “çok kutuplu küreselleşme” 

olarak tarif eder. Türkiye’nin tarihsel birikiminden alacağı hızla bütün bunları fırsata 

çevirebileceğini düşünür. Yerli olana sarılmak ile evrensel olanı hedeflemek arasındaki 

dengeyi vurgular. İlk İslamcıların “kendi kalarak Avrupalılaşmak” şeklinde formüle 

ettikleri gayeyi tekrarlar. Bu sebeple, “çoğulluk” ve “çok kutupluluk” gibi kavramlara 

yeni açılımlar getirmek için İslami müktesabata yönelir. Batı’nın bütün insanlık adına 

üstlendiği evrensellik görevini yerine getiremediğini düşünerek alternatif bir paradigma 

önerir (Kalın, 2020, s. 17). Başlık boyunca anlatılan birlik çokluk meselesinin dünya 

sistemi açısından gelip dayandığı yerin burası olduğu söylenebilir. Çok kutuplu 

küreselleşme dünyasında çokluğun ontolojisi yapılıyor gibidir. 

Kalın’ın yeni çok kutuplu dünyaya sunduğu yerli teklif İslami entelektüel mirasa 

dayanır. Değişimin nasıl olacağı sorusuna Molla Sadr’ın “cevheri hareket” kavramı 

aracılığıyla açıklık getirmeye çalışırken, tarihsel sürekliliğin nasıl sağlanacağı ya da 

kültürel hafızanın değişim karşısında nasıl korunacağı gibi sorulara ise “toplumsal 

muhayyile” kavramına müracaat ederek anlam kazandırmaya çalışır. “Cevheri hareketi” 

Molla Sadr’dan ödünç alarak kullanır ve şu şekilde açıklar: “nesnelerin özünde 

meydana gelen değişim, onların nihai gayesi olan kemal haline kadar devam eder. 

Şartlar müsait hale geldiğinde her varlık arzuladığı ve özünde bulunan o nihai gayeye 

ulaşır” (Kalın, 2020, s. 18). Burada Kalın’ın, “kemalini” bulmasını istediği şeyin 

Türkiye olduğunu söylemek mümkündür. Yeniçağda şartlar müsait hale gelmiştir. Batı 

uygarlığı düşüştedir ve yeniçağın çok kutuplu, çok kültürlü dünya düzeninde Türkiye 

tarihi birikimiyle esaslı bir model sunabilir. Kalın’ın Batı tenkidi, onun boşluklarının 

nasıl doldurulabileceği, yanlışlarının nasıl düzeltilebileceği yönündeki önerileri ile iç 

içedir. “Cevheri hareket” kavramı yeni bir yönelim kazanır. Modern Türkiye’nin 

inşasından beri süregelen ve süreklilik-değişim kavramları etrafında ele alınan kimlik 

tartışmalarına felsefi bir derinlik ile ele alınmak istenmiştir.  

Bir diğer kavram “toplumsal muhayyile” kavramıdır. Bu kavramın da salt felsefik bir 

uğraş olarak ele alınmadığını aktüel bir ihtiyaca cevap vermek için kullanıldığını 

söylemek mümkündür. İslam filozoflarına atıfla evvela muhayyile kavramını 

tanımlayan Kalın daha sonra toplumsal muhayyile olarak isimlendirdiği şeyi açıklar. 

Muhayyile “fiziki varlıklardan gelen somut duyu algılarını soyutlamak ve akletme 



173  

melekesi için hazır hale getirmektir. Muhayyile gücüne taşınan ham duyu verileri, artık 

maddi suretlerine ihtiyaç duyulmadan muhayyilede işlenmiş bilgi verileri olarak 

muhafaza edilebilirler” (Kalın, 2020, s. 22). Bir örnek vermek gerekirse, sıcaklık 

duygusunun zihnimizde bir kavram haline gelebilmesini sağlayan şey muhayyiledir. 

Muhayyile, artık sıcak bir sobaya dokunmaya gerek kalmadan sıcaklık algısını 

soyutlayarak zihne nakşeder. Sıcak bir soba ile karşılaşan kişi bu muhayyile aracılığıyla 

“hatırlar”. Böylece Kalın’ın tanımıyla muhayyile “his ile saf akıl arasında yer alan ve bu 

ikisini birleştiren bir idrak melekesidir”. Kalın ontolojik olarak farklı varlık mertebeleri 

arasındaki bağın muhayyile aracılığıyla kurulduğunu ileri sürerken aynı zamanda 

muhayyilenin “epistemolojik olarak his ile aklı birleştiren ve bunların bileşkesiyle 

ortaya çıkan zihni ve ahlaki ufku sezinleyen melekenin adı” olduğunu dile getirir 

(Kalın, 2020, s. 24). Kalın’ın asıl varmak istediği şey “toplumsal muhayyile” kavramı 

ve bunun kendi paradigması içindeki anlamıdır: 

“Toplumsal muhayyile muayyen bir zaman bilincini ve hafıza duygusunu da ihtiva 

eder. Nasıl duyu verileri hiss-i müşterekte toplanıyor ve hatırlama suretiyle 

zihnimizde canlandırılıyorsa, toplumsal muhayyile de geçmiş hatırların ve 

tecrübelerin hafızamızda muhafaza edilmesine bağlıdır. Hatıraların korunması ve 

gelecek nesillere aktarılması, toplumsal muhayyilenin temelini oluşturur” (s. 25). 

Kalın bir topluluğun üyelerinin ancak toplumsal muhayyile aracılığı ile iletişim 

kurabileceklerini düşünür. Ortak tecrübeleri hep birlikte hatırlamak müşterek bir algı ve 

duygu dünyası oluşturur. Toplumun bireyleri “hatırlayarak” hem epistemik hem de etik 

bir bağ kurarlar. Bu bağlamda toplumsal muhayyile “bireysel olanla toplumsal olanın iç 

içe geçtiği ve birbirini beslediği varlık ve düşünce zeminini ifade eder” (Kalın, 2020, s. 

26). Toplumsal muhayyile ile ana kavramlarını birbirine bağlayarak aynı düzlemde 

buluşturur: “Toplumsal muhayyile, bir dünya görüşünün, varlık tasavvurunun ve 

medeniyet anlayışının epistemik, etik ve estetik tezahürlerini ifade eder (Kalın, 2020, s. 

26). Toplumsal muhayyile kavramını önermekle asıl varmak istediği yeri de 

netleştirmiş olur: “ Türkiye’nin temel mücadelesini, eski korkularından ve yüklerinden 

kurtulması ve yeni bir toplumsal muhayyile inşa etmesi çabası belirleyecektir” (Kalın, 

2020, s. 29). 

Sonuç olarak Yesevi’nin “karşıtlıktaki ahenk”, Molla Sadra’nın “cevheri hareket”, ya da 

İslam felsefesindeki “muhayyile kavramı”… Bütün bunların Kalın’ın çok kutuplu 



174  

küreselleşme çağı dediği döneme Türkiye lehine bir açılım kazandırmak adına seferber 

edildiği söylenebilir. Bütün bu kavramların yöneldiği merkezin Türkiye batılılaşması 

bağlamında değişim-süreklilik sorunsalı ve küresel çağ açısından birlik- çokluk-

tekdüzelik ilişkileri olduğu söylenebilir. Batı uygarlığının çözemediği sorunlara 

cevaplar klasik İslam müktesabatı ve bilhassa onun tasavvuf mirası içinden devşirilir. 

5.2. Modern Batı Uygarlığının Ben-İdraki 

Ahmet Davutoğlu (2016, ss. 9-10), Batı uygarlığı ile hesaplaşırken kendi entelektüel 

yolculuğundaki duraklardan söz eder. Sömürgecilik ve “geri kalmışlığın” sebeplerine 

odaklanan üniversite yıllarında mayalanan fikirlerinin zamanla “zihniyet sorununa” ve 

daha “soyut alanlara” doğru kaydığını ifade eder. “Vuracağı yeri” tespit eden 

Davutoğlu’nun sonraki çalışmaları hep bu mihverin etrafında döner. Ontolojik bir 

nokta-i nazar araştırmalarının odak noktası haline gelir. Kendi ifadesiyle zihni, “üç 

idrakin ve üç düzlemin sınırlarında dolaşır”. Bunlar sırasıyla “varoluş idraki”, “tarih 

idraki” ve “ekonomi-politik” idrakidir. Bu üç idrak alanı kimlik şuuru bağlamında yeni 

bir açılım sunmayı amaçlar. Doktora süreci ve sonrasında bütün bu üç idrak tarzını bir 

birine bağlayan, bunları “bütünleştirici bir soyut düzlemde” bir araya getiren “analiz 

ünitesi” arayışı içinde olan Davutoğlu, çatı kavramına karar vermiş olur: medeniyet 

kavramı, Davutoğlu’nun zihinsel yolculuğundaki varış noktasıdır. 

Davutoğlu (2016, s. 10) yukarıda zikredilen üç idrak tarzının her biri üzerine ayrı 

ayrı, ama her biri diğeriyle ilintili üç temel kitap yazmayı düşünür: “Felsefi Derinlik”, 

“Tarihi Derinlik” ve “Stratejik Derinlik”. İlki ontolojik idrak, ikincisi tarih idraki ve 

sonuncusu ekonomi-politik idrake odaklanacaktır. Bu doğrultuda, 1994’te basılan 

doktora çalışması “Alternative Paradigms”, varoluş idraki ile ekonomi politik idrak 

arasındaki ilişkilere odaklanır. Varlık, bilgi ve değerden oluşan zihniyet parametreleri 

ile hukuk-siyaset-ekonomi yapıları arasındaki etkileşimler yazarımızın odak noktasıdır. 

Varlık, temel belirleyici amil olarak öne çıkarken; ontolojik bir kalkış noktası 

benimsenir. “Felsefi derinlik” olarak isimlendirdiği şeyin kilometre taşlarını bu 

çalışmasında döşediğini düşünür. 

Varlık bilincinin önceliği  

Üç idrak tarzının karşılıklı ilişkileri ve onların siyasal yapılanmalarla etkileşimi sorusu 

Davutoğlu’nu yeni bir kavrama yönlendirir. Ontolojik bilinç ile siyasal bilinç arasındaki 



175  

güçlü bağın zihinsel arka planını verme arayışındadır. “Ben-idraki” kavramını, işte bu 

zihinsel arka planı tanımlamak için teorik çerçevesinin merkezine yerleştirir 

(Davutoğlu, 2016, s. 11). Ben idraki kavramının kendisini “zihinsel dönüşüm ile 

ekonomi politik dönüşüm arasındaki etkileşimi daha derinden incelemeye” sevk ettiğini 

ileri sürer. 1994 yılında kaleme aldığı, sonradan Medeniyet Dönüşümü olarak 

tercüme edilen, Civilisational Transformation eseri, ben- idraki kavramı ile kimlik 

tartışmalarını aşacak bir model sunmayı vadeder. Varoluş idraki, tarih idraki ve siyasi 

idrak; ben-idraki kavramında bir araya getirilerek içkin bir kimlik bilincinin 

açıklayıcısına dönüşür. Davutoğlu; bütün fikir yapısını üzerine inşa edeceği zemini 

bulmuştur. Varoluş idraki, tarih idraki ve siyasi idrak; ben-idraki kavramında eritilir ve 

medeniyet meselesi bağlamında aktüel hale getirilir. 

Medeniyetlerin Ben-İdraki isimli çalışması medeniyetlerin oluşumdaki kolektif 

kimliklerin kurucu rolüne odaklanır. Kimlikten daha kapsamlı bir kavram olarak ele 

aldığı ben idrakleri medeniyetlerin kurucu unsuru olacak şeklinde kurgulanır. Bu 

bağlamda, Davutoğlu’nun modern Batı uygarlığı eleştirilerini, ben-idraki kavramının 

sınırlarında ve medeniyet perspektifinde ele almak mümkün görünmektedir. Böylece, 

Davutoğlu’nun Batı uygarlığı eleştirilerine; yazarın Batıyı ben idraki üzerinden nasıl ele 

aldığına, çağın icapları karşısında Batı uygarlığının hangi noktalarda tıkandığına ve de 

kadim medeniyetlerle birlikte yükselen İslam medeniyetinin bu tıkanıkları nasıl 

açabileceğine dair bir takım sorular sorarak devam edilebilir. 

Davutoğlu Modern Batı uygarlığı ni tahlil ederken, ifade edildiği gibi, “ben- idraki” 

olarak isimlendirdiği kavramı kalkış noktası olarak alır. “Medeniyetlerin kurulmasını 

da, yükselmesini de, diğer medeniyetlerin muhtemel tahakkümlerine karşı 

direnebilmesini de sağlayan unsurun, bir medeniyet prototipinin tebarüz etmesini 

sağlayan ben-idraki olduğunu” ileri sürer (Davutoğlu, 2018a, s. 31). Ben-idrakini ortaya 

çıkaran etkenin kurumsal ya da formel alanlar olmadığını dile getiren Davutoğlu, “bir 

yerin varlık sorunsalını anlamlı bir çerçeveye oturtan dünya görüşünün” ben-idrakine 

temel oluşturduğunu savunur. Hakim medeniyet olarak Batı’dan İslam toplumlarına 

intikal eden unsurların medeniyet dönüşümü açısından etkilerini tartışmak ister. Batının, 

Batı dışı toplumların ben-idrakini değiştirmedikçe ve onu kendi bünyesinde eritmedikçe 

alternatif medeniyet havzalarını tamamen tasfiye edemeyeceğini düşünür. Çünkü “bir 

medeniyetinin direnç gücü de medeniyet prototipinin bu ben-idraki direncinde ortaya 



176  

çıkar”. Davutoğlu, kurumsal-formel aktarımların ben-idraki değişimini beraberinde 

getireceğine inanan modernist bakış açısının, Batı-dışı medeniyet havzalarındaki direnci 

ve bilhassa İslam dünyasındaki gelişmeleri tam da bu sebeple sağlıklı 

yorumlayamadığını düşünür (Davutoğlu, 2018a, s. 32). Çünkü modern Batı uygarlığının 

“çokluğa” tahammülü yoktur. 

Ben-idrakini kimlik meselesinden ayıran Davutoğlu, “kimlik ile ben-idraki arasında 

açık bir tanım farkı ortaya koymaksızın medeniyetlerin dış dünyaya yansıyan 

formlarının psikolojik ve sosyolojik arka planını tespit etmenin” zor olduğunu düşünür. 

Bu iki kavram “farklı bilinç düzeylerini” yansıtmaktadır. “Kimlik sosyal tanınma 

temelinde gerçekleşen ilişki-bağımlı bir bilinç olarak iki tarafı gerekli kılarken, ben- 

idraki bir karşı ya da sosyal bir tanınmaya ihtiyaç hissetmeyen bireysel bir şuur halini” 

yansıtır. Kimlik ve ben-idraki arasındaki en temel farklardan birisi de, kimliğin siyasi- 

iktisadi ya da kültürel iktidarlar tarafından tanımlanabilir ve tasfiye edilebilir olmasıdır. 

Oysa ki Davutoğlu’na göre, özneyi esas alan ben-idraki herhangi bir iktidar odağının 

kurgusal ve kurucu müdahalesinin dışındadır. Bununla birlikte ben idraki belirli bir 

kimliği de imlemektedir ancak her kimlik bir ben-idrakine dönüşememektedir. Bir 

kimliğin ben idrakine dönüşebilmesi “psikolojik ve zihni dönüşümün de tam bir 

bütünlük içinde gerçekleşmesine” ve “iç bilinçten kaynaklanan ve şahsiyetle bütünleşen 

bir sürece” bağlıdır (Davutoğlu, 2018, s. 32). Göçebe Germen kabilelerinin 

Hıristiyanlaşma ve sonrasında Roma medeniyetine intisap etme hikayesini örnek veren 

Davutoğlu, Şarlman’ın Kutsal Roma-Germen İmparatorluğu’nu kurarak bu üç unsuru 

mezcettiğini hatırlatır; bir tür ben idraki yaratıldığını düşünür. Ona göre, daha sonraki 

bütün otantik Alman kimlik arayışlarının kendini dayandırdığı referans işte bu varoluş 

sorunsalına çerçeve sunan ben-idrakidir. Aynı şekilde, göçebe Rus kabilelerinin 

Ortodoksluğu kabul ederek Doğu Roma medeniyetine geçmelerini de ben idraki 

etrafında anlamlandıran Davutoğlu, III. Roma idealini ve Çar prototipi de Rus kimliğini 

oluşturan temel referanslar olarak ele alır (Davutoğlu, 2018a, s. 33). Bir önceki başlıkta 

İbrahim Kalın için varılan yargı burda da tekrarlanabilir. Davutoğlunun da gayesi 

değişime açık olan, felsefi bir terminoloji ile söylenecek olursak “araza” ilişkin şeylerin 

özündeki sabiteye yani “cevhere” ulaşmaktır. Kalın’ın “toplumsal muhayyile” olarak 

ifade ettiği sabite Davutoğlu gramerinde “ben-idrakine” karşılık geliyor gibidir. 

Davutoğlu, ben-idraki kavramını Husserl’in selbstverstandnis kavramına yakın bir 



177  

anlamda kullandığını itiraf eder. Husserl’in “batı insanının tarihi-kültürel gerçekliğini” 

tanımlamak için kullandığı (Davutoğlu, 2018a, s. 35) selbstverstandnis (ben-idraki) 

kavramı ile Lebenswelt (hayat dünyası ya da ortak tecrübe alanı) arasında kurduğu ilişki 

biçimine dikkat çeker. Buna göre, birçok kültürel faaliyetler gibi bilgi üretim süreçleri 

de lebenswelt içinde oluşmaktadır. Lebenswelt (yaşam alanı), selbstverstandnis’in 

(ben idraki) kendini bir varlık olarak duyup gerçekleştirdiği zemindir (Davutoğlu, 

2018a: 34). Bununla birlikte Davutoğlu, ben-idraki kavramına Husserl’in kullandığı 

anlamdan farklı bir boyut da kazandırdığını iddia eder. Sonuçta, Davutoğlu (2018a),  

tercüme ya da kopya bir aktarıma düşmenin sakıncalarının farkında gibidir: 

Ben idraki ile hayat dünyası arasında kurulan bu ilişkinin yorumlanmasının bir 

adım ötesine geçerek, önce batı insanının bu hayat dünyası ile olan zihni 

tahayyülat ilişkisi ve bu ilişkinin ben-idraki temelindeki tezahürü üzerinde 

yoğunlaşmak gerektiği kanaatindeyiz. Ancak o zaman Batı uygarlığı nin temel 

unsuru olan medeniyet prototipinin ben idrakinin temel unsurlarının 

kavranabilmesi mümkün olabilir. İnsanın, özellikle de batı insanının, mükemmelliği 

düşüncesinin tarihi sürekliliği böylesi bir ben idrakinin yansıması olarak 

görülebilir (s. 35). 

Davutoğlu’nun temel tezi, insanın ben idrakini biçimlendiren esas unsurların “kendi 

benliği” ile varoluşunu idrak ettiği “yaşam dünyası” ve ikisinin de kaynağı olan “mutlak 

varlık” arasındaki ilişkilere dayandığı yönündedir. Burada görüldüğü gibi, Davutoğlu, 

Husserl terminolojisine, panteizm ya da materyalizmi de içerecek şekilde daha geniş 

anlamda, “mutlak varlık” unsurunu eklemiştir (Davutoğlu, 2018a, s. 35). 21. Yüzyılın 

Müslüman aydınlarında karşımıza sıklıkla çıkan varlık meselesi burada da devrededir. 

Davutoğlu tercüme de olsa fikriyatının ana kavramı haline getirdiği şeye ontolojik bir 

boyut katmayı dener. Batının epistemolojik temelleri bu açıdan kritik edilir. Ontoloji 

epistemolojiyi tayin eden esas amildir. Varlık tasavvuru bir kimliğin ya da toplumsal 

şuurun kurucu/yapıcı taşıdır. 

Ontolojinin önceliği  

Ben-idraki ile hayat dünyası arasındaki ilişkiyi Batı dışındaki medeniyet havzalarını da 

kapsayacak bir kuramsal çerçeveye dönüştürmek isteyen Davutoğlu, “her medeniyet 

varoluşla ilgili bir ben-idrakini, hayat dünyasını etkileyebilecek kapsamlılıkta ortaya 

koyabildiği ölçüde yaşayabilir bir medeniyet formuna” dönüşebilir demektedir. “Bir batı 



178  

insanının ben-idraki ile sosyo-ekonomik çevresi arasında, bir İslam insanının ben-idraki 

ile kurduğu şehirler arasında, bir Çin insanının ben-idraki ile sosyal düzen anlayışı 

arasında, bir Hint insanının ben-idraki ile öngördüğü sosyal hiyerarşi arasında hep aynı 

bağımlılık söz konusudur”. Davutoğlu, ben-idraki ile yaşam dünyası arasında doğrudan 

ilişki kurabilen medeniyetlerin yükseldiğini, bu irtibatın koptuğu ya da zayıfladığı 

medeniyetlerin ise iç dengesini kuramayadığını düşünür (Davutoğlu, 2018a, s. 35). 

Burada iktisadi ya da sınıfsal okumalara karşı ontolojik bir nokta-i nazar yine 

kendini hissettirir. Sosyal siyasal yapılar ekonomik formasyonların değil varlıkla ilintili 

idrak biçimlerinin türevidir. Bununla birlikte yeni bir kimlik ihdas etmeye çalışan 

Türkiye Batılılaşmasının da neden başarısızlığa mahkum olduğu yorumlanmış olur. Ben 

idrkine denk düşmeyen toplum mühendislikleri akim kalmaya yazgılıdır. 

Ben-idraki yaşam alanı/hayat dünyası ilişkisini Batılılaşma açısından ele alan 

Davutoğlu, “öz medeniyet temelli” ben-idrakini terkederek bunun yerine “Batı ben- 

idrakini” ikame etme çabalarının başarısızlığa mahkum olduğunu iddia eder. “Bununla 

birlikte geleneksel ben-idrakinin sosyal formları belirleme güçleri zaafa uğramıştır” 

diyen Davutoğlu, ben-idraki ile sosyal formlar arasındaki uyumsuzluğa dikkat çeker. 

Batı-karşıtı direnç noktalarının geleneksel ben-idrakine yaslandığını, buna rağmen bu 

ben idrakinin kendi mevcudiyetini yansıtacak yaşam alanları oluşturamadığından 

yakınır: “Hayat dünyası tekelci kültürün yaygınlaşması ile Batılılaşırken, geleneksel 

medeniyet ben-idraki diriliğini sürdürmeye devam etmiş ve karşı sosyal formlar 

oluşturma çabası içine girmiştir” diyen Davutoğlu, “varoluş eksenli alternatif ben- 

idraklerini ve karşılıklı etkileşimlerini anlamaksızın bu çelişkiyi anlamlandırabilmenin” 

ve “medeniyetlerin kuruluş ve dönüşümlerindeki dinamikleri çözümleyebilmenin” olası 

olmadığını düşünür (Davutoğlu, 2018a, s. 35). 

Bütün bunlar, Batı ben idrakinin Batı’ya münhasır olduğunu açıklamaya yöneliktir. Batı 

ben idrakinin aktarılmasında ve kurumsallaşmasındaki sorunlara dikkat çekilir. 

Söylenildiği gibi, bu bir tür Batılılaşma eleştirisidir. Buradaki eleştiriler, kültürel temelli 

olmaktan ziyade onu da tayin eden bilinç durumlarına yönelir. Bir nevi dip dalga halinde 

varlığını sürdüren geleneksel ben idraki ile giydirilmeye çalışılan Batı ben idraki karşı 

karşıyadır. Yanlış Batılılaşma bir tür melez ya da yaralı bilinçle sonuçlanmıştır. 

Davutoğlu, medeniyetlerin ben idrakinin “sert” niteliği olarak isimlendirdiği 



179  

“medeniyetler arası ilişki tarzını” da ele alır: “buradaki sert nitelik bir değer yargısını 

ifade etmekten ziyade diğer medeniyet birikimleriyle girilen etkileşimde nüfuz etme 

kabiliyetiyle ilgilidir”. Sert nitelik, diğer medeniyet unsurlarının bu medeniyet ben 

idrakine nüfuz edebilmesini olanaksız hale getirir. “Dolayısıyla medeniyetler arası 

etkileşim sürecinde sert ben idrakinin içselleştirme kabiliyeti düşük, ötekileştirme 

kabiliyeti yüksektir”. Bu sebeple ben idrakleri sert nitelik arz eden medeniyetleri 

Davutoğlu “tekelci-hegemonik ve güç merkezli olarak” tanımlar (Davutoğlu, 2018a, s. 

40). Modern Batı uygarlığını tam da buraya oturttuğu söylenebilir. Teklik-çokluk 

sorunu yine karşımızdadır. Biz de varız iddiası içinde olan kadim medeniyet havzalarına 

karşı tekelci-hegemonik-güç merkezli sert ben idraki kritik edilir. 

Batı tahakkümü 

Batı uygarlığını “sert bir medeniyet ben idrakinin” ürünü olarak gören Davutoğlu, 

Batının benmerkezci egosantrik yapısına dikkat çeker. Huntington’un West- Rest (Batı-

diğerleri) ayrımını bu açından Batı’nın “kapsamlı dışlayıcı” yaklaşımının bildirgesi 

olarak ele alır. Davutoğlu’na göre Batı, iyi-doğru-güzel olan her şeyin biricik kaynağı 

olduğunu iddia ederek kendini müstesna(unique) bir yere koyar. Batı mutlak ve etken, 

Batı-dışı ise değişken ve edilgen olandır. Batının Batı dışı toplumlardan alacağı bir şey 

yoktur. “Tarihin sonu” bu açıdan Batı’nın mutlak zaferini ilan etmesidir (Davutoğlu, 

2018a, s. 41). Görüldüğü gibi, Davutoğlu’nun medeniyet okumasında, yayılım ateşine 

tutarken nişangahına koyduğu isimler Huntington ve Fukuyama’dır. Yazarımızın 

eleştirilerini bu iki düşünürün Batı uygarlığını üstün tutan yaklaşımlarına bir tür reddiye 

olarak okumak bile mümkündür. Tek ve biricik olma vehmine kapılan Batı uygarlığı 

gittikçe daha yüksek sesle varlığını duyuran kadim medeniyet havzalarının iddia ve 

itirazları ile karşı karşıyadır. Ben-merkezci Batı uygarlığı yeniden “öteki” ile yüzleşmek 

durumundadır. Bu “sınavdan” geçebileceği şüphelidir. 

Davutoğlu, “öteki” kavramının Batı açısından nasıl ele alındığını medeniyeteler arası 

kültürel alışverişlerin nitelikleri açısından tartışır. Batı’nın kendisinden olmayan ile 

kurduğu ilişki onun “ötekine” yüklediği anlamda gizlidir. Mutlak ve benmerkezci 

varoluş tasavvuru ile Batı bütüncül bir dışlamanın psikolojik arka planını sunmaktadır. 

Davutoğlu kendi kavramsal çerçevesini devreye sokarak, “batı ben-idrakinin ortak tarihi 

tecrübesini yansıtan hayat dünyasının (lebenswelt) diğer medeniyet unsurlarının hayat 



180  

alanını tanımlama ve sınırlama hakkına sahip olduğu” şeklinde bir önermeye ulaşır. Sert 

nitelikli Batı ben idraki ve onun kendisini gerçekleştirip idrak ettiği yer olan hayat 

dünyası modeli, Batı dışı toplumlara formel ve kurumsal müdahalelerle aktarılmaya 

çalışıldığında medeniyet bunalımı yaşanmaktadır. “Batı merkezli küreselleşme çabaları, 

ortak renk, dil, ırk ve medeniyeti paylaşan toplumların üstünlüğü varsayımına dayanan 

aynı güçlü ve sert medeniyet ben-idrakinin ürünüdür” (Davutoğlu, 2018a, s. 41). 

Batı uygarlığı nin ben idrakini tahlil ederken Davutoğlu (2018a) İslam medeniyetinin 

ben-idrakini farklı kılan hususlara da dikkat çeker. İslam’ın öteki ile kurduğu ilişki 

biçimine işaret eder. Burada sorun bir toplumda bazılarının “öteki” statüsünde 

görülmelerinden ziyade “ötekinin” hakim sosyolojik merkez karşısındaki konumu ile 

ilintilidir. İslam toplumları bu bakımdan Batı uygarlığından farklı bir manzara arz eder: 

Birincisi, özel bir ırk, kabile ya da sosyal grubun seçilmiş ve üstün olduğu inancına 

dayanmayan İslam toplumuna nüfuz edebilmenin mümkün olması; ikincisi ise farklı 

inançlara mensup toplulukların özel hukuki statülerle sistem içinde kendi hayat 

tarzlarını yeniden üretebilme şansı elde etmiş olmalarıdır. Bu iki özellik, İslam 

medeniyetinin ben idrakinin, ilkçağlardaki misalini Ari topluluklarda, modern 

misalini ise sömürgeci ve yeni-sömürgeci yapılanmalarda gördüğümüz dışlayıcı ve 

sert bir nitelik kazanmasını önlemiştir” ( s. 45). 

Davutoğlu, Husserl’den esinlenerek tanımladığı ben idrakini Batı uygarlığı ne 

uyarlarken bu sefer Johann Galtung’u yardıma çağırır. Onun Batı uygarlığı nin insan 

prototipini tahlil ederken kullandığı kavramsal çerçeveye müracaat eder. Batı insanının 

zihniyetini “mekan, zaman, bilgi, insan-tabiat, insan-insan ve tanrı-insan ilişkilerinden 

oluşan altı temel kriter çerçevesinde inceleyen Galtung’un yaklaşımını “hem teorik 

tutarlılık hem pratik uygulanabilirlik açısından son derece uygun bir hareket noktası” 

olarak görür. Böylece, Davutoğlu’nun, Batı uygarlığı eleştirilerinde Batılı düşünürlere 

tamamen sırtını dönmediği söylenebilir. Huntington ve Fukuyama ile “savaşırken” 

Husserl ve Galtung bir tür “cephanelik” işlevi görür. Husserl’in ben-idraki kavramına 

ontolojik bir boyut ekleyen Davutoğlu, Galtıng’un kavram setini bu bünyeye ekler: 

Mekan 

Galtung, Batı uygarlığı nin prototipi olan Batı insanının mekan tasavvurunu ele alır. Ona 

göre, Batılı insan Avrupa ve Kuzey Amerika’yı dünyanın merkezi olarak telakki 



181  

ederken Batı dışı dünyayı bu merkez kuvvetin çevresi (periphery) olarak tasavvvur eder. 

Haritacılıkta bile kendini gösteren bu Batı merkezcilik, Batı dışı coğrafyayı edilgen ve 

Batı’ya tabi bir periferi konumuna iterek Batı ile diğer mekanlar arasında kategorik bir 

ayrımı tahkim eder. Sömürgecilik de böyle bir mekan anlayışına yaslanır (Davutoğlu, 

2018a, s. 52). 

Bu mekan anlayışının Batı’nın kolonyal vizyonuna nasıl etki ettiğini tartışan Davutoğlu, 

Batı uygarlığı nin mekan tasavvurunun diğer tikel otantik kültürlerin tasfiyesine yol 

açtığını düşünür. Yeni mekanları merkezin uzantıları haline getiren Batı, kendi ekonomi 

politik sömürü sisteminin ayak bağı olarak gördüğü yerli medeniyetleri ortadan 

kaldırmıştır. Ekonomik kaynaklarını aktardığı yeni mekanlardan istediği sonucu 

alamadığında ise merkez mekana geri dönmüştür (Davutoğlu, 2018a, s. 52). 

Davutoğlu’na göre, bu mekan tasavvurunun en tabii neticesi farklı mekanlara uygulanan 

farklı kriterlerdir: “bu anlayışa göre dünyanın merkezini oluşturan Batı Avrupa ve 

Kuzey Amerika’da insanın muhatap olduğu değerler sistemi ile diğer bölgelerdeki 

insanlara layık görülen değerler sistemi arasında bir farklılaşma söz konusudur” 

(Davutoğlu, 2018a, s. 53). Bu tam da Huntington’nun medeniyetler çatışması tezinde 

savunduğu şeydir. Davutoğlu, Batılı mekan tasavvurunun Batı dışı toplumlardaki kültür 

devrimi çabalarına kendi rengini kazandırdığını ileri sürer. Çağdaşlaşma ve 

küreselleşme öncüleri kendi yerli medeniyetlerini Batı ekseninde dönüştürebilmek için 

uyguladıkları totaliter yöntemlerde Batılı ben tasavvuruna yaslanmışlardır: “bu siyasi 

elitler için aydınlanma güneşi batıdan doğmaktadır ve doğunun kimlik direncini 

kırmaksızın bu direnç ile bütünleşmek imkansızıdır” (Davutoğlu, 2018a, s. 54). 

Zaman 

Davutoğlu, Batı’nın ben idrakinin zaman tasavvurunu da Galtung’un değerlendirmeleri 

üzerinden tahlil eder. Bu perspektife göre, Batı zihniyeti, zamanı klasik anlayışta olduğu 

gibi dairesel olarak değil çizgisel olarak tasavvur eder. Biyolojik organizmalar gibi 

zaman da basitten karmaşığa doğru “ilerler”. Bu doğrusal ilerlemede her yeni aşama bir 

öncekine göre gelişmişlik açısından daha öndedir. Bu çizgisel zaman anlayışına göre 

insanlık sürekli olarak tekâmül etmektedir. Batı’nın kendi aktüel üstünlüğünü 

mutlaklaştırma amacına yönelik olduğu anlaşılan bu zaman idrakini Fukuyama’nın 

Tarihin Sonu tezinde bulmak mümkündür (Davutoğlu, 2018a, s. 54). 



182  

“Tarihin sonunu” Batının mevcut kazanımlarına denk düşüren zihniyetin siyasi 

amaçlarına işaret eden Davutoğlu, aksiyolojik içerikli teorilerin Batı’nın diğer 

medeniyet havzalarına her türden müdahelesini doktriner açından meşrulaştırdığını 

savunur: “zaman idraki ile ilgili bu önerme son zaman dilimindeki hakim siyasi 

güçlerin statükoyu korumaları ve bu statükoyu tartışmaya açan diğer çevreleri 

susturmaları için uygun bir felsefi meşruiyet zemini hazırlamaktadır” (Davutoğlu, 

2018a, s. 54). 

Davutoğlu’na (2018a) göre, Batılı mekan tasavvurunun haritacılığa kattığı batı merkezci 

yanılsamanın bir benzerini tarih yazıcılığında da bulmak mümkündür. Kendi 

üstünlüğünü yine kendi kaynaklarına borçlu olduğunu iddia eden Batı, bu doğrultuda 

tarih yazıcılığını manipüle etmiş ve diğer medeniyet havzalarının tarihsel tecrübelerini 

görmezden gelmiştir. Batı’nın içinde bulunduğu tarihsel aşamayı geriye doğru sararken 

kullandığı şematik egosantriktir: 

“Batı uygarlığı nin kendi antik kökeni olarak gördüğü Yunan ve Ari tarihi ile 

başlayan, Roma ve feodalizm ile devam eden, Rönesans ve Reform hareketleri ile 

modern döneme geçen tarih anlayışı, bütün felsefi, iktisadi ve siyasi düşünce tarihi 

kitaplarının batı-eksenli zaman idrakine bağımlı bir şekilde kaleme alınmaları 

sonucunu doğurmuştur” (s. 55). 

Batı uygarlığı nin prototipi olan Batılı insanın zaman idraki Davutoğlu’na göre gelecek 

tasavvuru açısından da sorunludur. İnsanlık tarihini bütünüyle Batı’nın gelişim 

aşamaları olarak kodlayan bu zihniyet geleceğin de Batı’nın tasarrufunda olacağı 

şeklinde bir önermeyi zorunlu olarak içermektedir: “çizgisel tarih anlayışının tek 

boyutlu bir mantıkla ulaştığı bu sonuç aslında anlık bir fotoğrafın 

mutlaklaştırılmasından” ibarettir. “Tarihin galiplerin gözüyle tek yönlü olarak 

kurgulanması” bu batılı zaman idrakinin bir sonucudur (Davutoğlu, 2018a, s. 56). 

Batının mekan idraki gibi zaman idraki de Davutoğlu’na göre benmerkezcidir, 

“tekliğin”, biriciklik iddiasının tezahürüdür. Batı zamanı ve mekanı kurgularken tek- 

katmanlı bir yapı arz eder. Batı-dışı toplumlar ancak tali ve tabi unsurlardır. “Çokluk” 

varlık-bilgi-değer düzlemlerinde görmezden gelinir. 

Bilgi 

Galtung’un Batı uygarlığı ni tahlil ederken yaslandığı kavramsal çerçeveyi yine 



183  

Galtung’un eleştirileri doğrultusunda sürdüren Davutoğlu, Batının bilgi tasavvurunun da 

tek boyutlu olduğunu ileri sürer. Ona göre, modern Batı tarihsel oluşumunu her ne kadar 

kilise dogmatizmine karşı mücadele ederek şekillendirmişse de zamanla kendi bilgisini 

“kiliseleştirmiştir”. Yani, Batı, kilise karşıtlığına rağmen, kendi bilgisini 

mutlaklaştırmak suretiyle bilim merkezlerini bir tür kiliseye çevirmiştir. Bunun olağan 

sonuçları ise diğer bilme tarzlarının yok sayılması ve bir  zihinsel uğraşın bilimsel 

sayılabilmesi için Batının kabulüne ihtiyaç duyuyor olmasıdır (Davutoğlu, 2018a, s. 

56). 

Davutoğlu, önceleri akıl-bilim-ilerleme üçlemesi ile ciddi bir meşruiyet ve hakimiyet 

alanı kazanan bilimsel tek katmanlılığın zamanla post modernist meydan okumalar ve 

ahlaki karşıt tezler dolayımında sorgulandığını ileri sürer: “bilgiyi insan merkezli 

kaynaklarla sınırlayan ve bu kaynaklar yoluyla mutlak gerçeğe ve sürekli bir gelişmeye 

ulaşılacağını varsayan modernist epistemoloji” tartışmalı hale gelmiştir. Bu varsayımın 

en büyük açmazı evrenin bir parçası olan insanoğlunun “ontolojik yerini” 

kaybetmesidir. Bunun sonucunda özne-nesne çelişkisi içinde kalan insanoğlu, bilişsel 

sürecin parçalı hale getirilmesi nedeniyle varlığı bir bütün olarak kavrama becerisini 

kaybetmiştir (Davutoğlu, 2018a, ss. 57-58). Görüldüğü gibi ontoloji odak noktadadır. 

Batı uygarlığı nin bilgi idrakinin Batı dışı toplumlara intikalinde yaşanan sorunları da 

tahlil eden Davutoğlu, Batının tek boyutlu bilgisini koşulsuz olarak transfer eden 

medeniyetlerde “çok ciddi şahsiyet bölünmeleri ve sosyal çatışma zeminleri” ortaya 

çıktığını düşünür. Özellikle kendisini eğitim alanındaki uygulamalarda gösteren bu 

sorun, bir medeniyetin ben idrakiyle uyuşmayan kurumsal formel üstyapılar yaratırken 

aynı zamanda “tarihin akışını mekanik bir bilgi temeline indirgeyen jakoben tavırlara” 

da yol açar  (Davutoğlu, 2018a, s. 59). 

İnsan-tabiat ilişkisi 

Galtung’un Batı insanının tabiat anlayışı olarak ele aldığı “insan tabiata hakimdir” 

önermesini kalkış noktası olarak belirleyen Davutoğlu, “ilk bakışta basit bir gerçekliğin 

ifadesi gibi görünen bu önermeyi” bir zihniyet prototipinin ana parametlerini sunan 

isabetli bir hüküm olarak görür. Bu önerme yol açtığı pratik sonuçlar açısından “sert bir 

ben idrakinin” tezahürüdür. Bu ben idraki de tıpkı biliş süreçlerinde olduğu gibi 

ontolojik bir yarılmaya sebep olmaktadır. İnsan kendisini, bir parçası olduğu doğadan 



184  

kopararak ona hükmeden bir varlık durumuna getirir. Bu “ontolojik kayma” sonucunda 

Batı, tabiatı kendi ekonomi politik icapları doğrultusunda metalaştırarak sosyolojik 

plandaki “ben-öteki” ayrımını “ben-tabiat” ayrımı biçiminde başka bir düzlemde 

sürdürmüş olur (Davutoğlu, 2018a, s. 59). 

Davutoğlu, Batı uygarlığı nin tabiatla kurduğu ilişki biçimini geleneksel kadim 

medeniyetlerin yaklaşımıyla mukayese eder. Bu açından Batılı idrakin tam anlamıyla 

bir kopuş olduğunu düşünür: “tabiatı benin ontolojik varoluş zemini olarak bir ilahi 

lütuf gibi telakki eden” kadim medeniyetlerden farklı olarak Batı ben idraki, tabiatı 

kozmolojik ve metafizik bağlantılardan çözerek ele alır. Batı’nın tabiatı salt bir meta 

derekesine indirmesi şeklinde tezahür eden yeni ontolojik bakış, beraberinde 

epistemolojik bunalımı da getirmiştir. Bununla birlikte “sosyal mekanizmalar ile tabii 

mekanizmalar arasında bir bağımlılık ilişkisi” baş göstermiş ve tabiat, çıkar hesaplarının 

yürütüldüğü laboratuvara dönüşmüştür (Davutoğlu, 2018a, s. 60). Batı, kendi dışındaki 

toplumlara yaptığını tabiata da yapmak istemiştir. Yine; hakim, mütekebbir, 

benmerkezci bir Batı tasavvuru karşımızdadır. 

İnsan-tanrı ilişkisi 

Galtung’a ait değerlendirmelerden yola çıkarak sert batı ben idrakinin parametrelerini 

ele almayı sürdüren Davutoğlu (2018a), “Tanrının otoritesinden ideolojilerin ve 

devletlerin otoritesine geçişi aktörlerin değiştiği, yapının ise aynı kaldığı bir süreç” 

olarak gören önermeyi destekler: 

Batı düşüncesinde ilahi olan ile doğal olan ve dini olanla seküler olan arasında 

yanan çatışma önce kategorik bir ayrıştırmaya, sonra da, ideolojilerin içi 

boşaltılmış ilahi alanı ikame etmesine yol açmıştır. Gerçekten de, Tanrı’nın 

iradesini temsil ettiği iddiasına dayanarak Tanrı adına diğer insanlar üzerinde 

hakimiyet kuran kilise dogmatizmi ile insanın bütün hayatını tek bir kaynaktan 

şekillendirmeye çalışan faşist ve sosyalist ideolojilerin söylem ve yöntemleri 

arasında insanın şahsiyeti ilgili haklarını yok sayan ciddi bir benzerlik ve süreklilik 

vardır” (ss. 63-64). 

İnsan insan ilişkisi 

Davutoğlu (2018a), Galtung’un eleştirilerini takip ederek insan-insan ilişkilerine dair 

Batı uygarlığı nin benimsediği yaklaşımı da eleştirir. Bu yaklaşıma göre belirli uluslar 



185  

başka uluslara, muayyen sınıflar da başka sınıflara göre üstündür: 

Ari ırkın ilkel kast sisteminden sömürgeci zihniyetin meşhur ‘beyaz adamın 

misyonu anlayışına, Yahudilerin ve Almanların bir diğerini yok etmeye çalışan 

seçilmiş millet doktrinlerinden Huntington’un ‘Batı ve diğerleri’ şeklindeki 

kategorik ayrımındaki gizli seçilmiş medeniyet doktrinine kadar sadece seçilmiş bir 

grup insanı ya da topluluğu eşit gören gerçekte eşitsizlikçi bütün düşünce biçimleri 

bu zihniyetin yansımalarıdır  (s. 65). 

Tüm bunlardan sonra, Davutoğlu’nun Batı uygarlığı eleştirilerini detaylandırabilmek 

adına, Batılı ben idrakinin kurumsallaştırdığı modern Batı uygarlığının zihinsel-kültürel-

politik yapısı ile çağı nasıl bir krize sürüklemekte olduğu sorusu sorulabilir. Batı’nın 

yönettiği dünyanın 21. Yüzyıldaki görünümü nasıl bir vaziyet arz etmektedir? Alternatif 

medeniyet çağrıları, alternatif paradigmalara dönüşürken İslam uygarlığını inşa etmeyi 

vazife edinen Müslüman entelijansiyanın dünyaya teklifi nedir? Bu türden sorular, 

Davutoğlu’nun 21. Yüzyılı nasıl okuduğunu açıklamaya da yardımcı olabilir. 

Davutoğlu (2020); Sistemik Deprem ve Dünya Düzeni: Dışlayıcı Popülizme Karşı 

Kapsayıcı Demokrasi isimli eserinde Batı uygarlığının çıkmazlarını ifade eden “kriz 

medeniyeti” tanımlamasını derinleştirir. “Sistemik deprem” olarak isimlendirdiği 

gelişmeleri masaya yatırırken; tarihsel fay hatlarını harekete geçiren dört büyük 

“depreme” dikkat çeker. İlki Sovyetlerin dağılmasıyla oluşan “jeopolitik depremdir”. 11 

eylül (2001) ve sonrasındaki ABD müdahaleleri “güvenlik depremine”, 2008 krizi 

“ekonomik depreme” ve nihayetinde Arap baharı ise “yapısal depreme” yol açmıştır. 

Modern Batı uygarlığı tam anlamıyla krizdedir. İçine hapsolduğu paradigma ve sahip 

olduğu ben-idraki onu bu krizler karşısında çaresiz bırakmaktadır. 

Davutoğlu (2018) 21 yüzyılı tasvir ederken, öncelikle jeopolitik depremin sonuçlarına 

ve 21. Yüzyıla etkilerine odaklanır. Yine, hem Fukuyama hem de Huntington ile 

hesaplaşan bir medeniyet perspektifi geliştirir. Sovyetlerin dağılmasıyla birlikte dünya, 

tarihin sonuna değil, medeniyet dönüşümünü müjdeleyen gelişmelere gebedir. Tarihin 

sonu tezi gibi, medeniyetler çatışması tezi de izaha muhtaç bir iddiadır. Ukrayna-Rusya 

savaşı, ya da, Brexit gibi gelişmeler medeniyetler arası değil “medeniyet-içi bir 

çatışmaya” işaret etmektedir (Davutoğlu, 2018b, s. 21). 

Medeniyetlerin son kertede çatışacakları faraziyesini yanlış bulsa da Davutoğlu, Batı ile 



186  

Batı dışı toplumlar arasındaki yeni karşılaşmanın medeniyet arenasında gerçekleşeceği 

fikrinde kararlıdır. Ona göre, Çin dünya ekonomisine ağırlığını koyarken aynı 

zamanda sahip olduğu ekonomik imkanları askeri bir güce de tahvil etme uğraşındadır. 

Özellikle Putin sonrası Rusya, yer altı ve enerji kaynakları, BM’deki etkin statüsü ve 

nükleer gücü ile Batı kampının karşısında mevzilenmektedir. Demografik gücünü 

ekonomik bir verime dönüştüren Hindistanı da yükselen küresel güçler arasında saymak 

mümkündür. Bununla birlikte Türkiye ve Brezilya gibi ülkeler bölgesel güçler olarak 

parlamaktadır. Kadim medeniyet havzalarının “tarihe dönüşü” yeni bir “güç dengesi” 

yaratmaktadır. Bu güç dengesinin merkezi Atlantik’ten Pasifiğe doğru kaymakta, 

Asyatik güçlerin yükselişi yeni bir medeniyet canlanmasını müjdelemektedir 

(Davutoğlu, 2018, s. 20). 

Putin sonrası Rusya’da “artan Slav-Ortodos referansı”, Hindistan’da etkisini artırarak 

sürdüren gelenekçi eğilimler ve Çin Komünist Partisinin Konfüçyüs’e dönüşü bunun 

bariz işaretleridir (Davutoğlu, 2018b, s. 21). 21. Yüzyıl çoklu medeniyetleri 

müjdelemektedir. Her bir medeniyet birikimi kendi iddiasını ortaya koyarken kendi 

tarihsel kültürel müktesebatına yaslanır. Tarihinden kök alan uygarlıkların otantik 

kimliklerine yönelimleri ise onları ister istemez Batı uygarlığı ile karşı karşıya getirir. 

Bu karşılaşmanın dini mi, ideolojik mi olduğu/olacağı sorusuna medeniyet tartışması 

yeni bir bakış kazandırmıştır. Davutoğlu da karşılaşmanın, bir çatışmaya dönüşme 

zorunluluğu olmadan, medeniyet zemininde gerçekleşeceği inancındadır. Medeniyet; 

dini-kültürel unsurları içiren çatı kavramdır. 

Davutoğlu (2018b, s. 19), yerli-mahalli medeniyet havzalarındaki canlanmanın yeni 

“güçler dengesinde” nereye oturacağını tartışır. “Havza” derken bu kavram ile “birçok 

jeopolitik, jeokültürel ve jeoekonomik hattın kesişerek oluşturdukları, iç stratejik 

bütünlüğe sahip bölgeleri” kasteder (Davutoğlu, 2017, s. 21). Batı uygarlığının 

görmezden gelmeye çalıştığı şey işte tam da, bu havzalardaki canlılıktır. 

Kendi yerli mirasını evrensel bir teklife dönüştürme çabası içindeki alternatif medeniyet 

paradigmalarının yerleşik bir güç olarak Batı ile karşılaşmaları kaçınılmazdır. Kültürü 

tekelleştirmeye çalışan küresel Batı uygarlığı  karşısında yerel medeniyetlerin 

çağrılarının marjinalleşme tehlikesiyle karşı karşıya olduklarını düşünür. Modernite 

karşısında devinim içinde olan yerel medeniyetlerin “tarihe geri dönerken”, Batı 



187  

uygarlığının “kültürel çoğulculuğu” reddeden tavrıyla karşılaştıklarını ileri sürer. Yerel 

medeniyetlerin ödevi buna karşı mukavemet göstermektir. Yeni güçler dengesinde bir 

ülkenin konumunu tayin edecek olan şey de işte tam da bu dirençte saklıdır. Çoklu 

kültürlere karşı tahammülsüz olan Batı ben-idrakine karşı yeni bir ben- idraki geliştirilip 

geliştirilemeyeceği esas sorudur (Davutoğlu, 2017). 

Böylece, Davutoğlu’nun da çağın icapları ve dinamikleri doğrultusunda geliştirdiği 

okuma tarzının “çokluk” dolayımında şekillendiğini söylemek mümkündür. Ben 

merkezci, mütehakkim, varlıkta-bilgide-değerde tek katmanlı modern Batı Uygarlığı 

yeni çağın kalıplarına sığmamaktadır. Jeopolitikteki büyük enerji boşalması, Pasifiğe 

kayan yeni jeostrateji/jeoekonomi yeni bir güçler dengesi yaratmaktadır. Tarihe-kutsala 

dönüş çoklu medeniyetler ve kültürler gerçeğini su yüzüne çıkarmıştır. Batı paradigması 

bu gerçeklik karşısında işlevsiz hatta yer yer çaresizdir. Davutoğlu da İslami endişe 

sahibi diğer aydınlar gibi bir çıkış-kurtuluş-diriliş arayışı içindedir. Bunun için 

Türkiye/İslam ve diğer kadim medeniyet birikimlerine düşen rol “çağın ruhunu” 

yakalamak ve yerli kalkış noktasını evrensel kılabilmektir. Tek-katmanlı Batı 

hegemonyasına karşı “çokluğun” paradigması devrededir. 

Çıkış yolu  

Davutoğlu (2018b) yerel medeniyetlerin küresel sisteme meydan okuduklarını ileri 

sürerken İslam medeniyetini tam da bu bağlama oturtur. Küreselleşme süreci ile ivme 

kazanan medeniyet dönüşümü çerçevesinde İslam dünyasının konumunu şöyle ifade 

eder: 

“Köklü bir medeniyet birikimine sahip olan ve kendisi de derin ve kapsamlı bir 

medeniyet dönüşüm süreci yaşayan İslam medeniyeti, bir taraftan yaşanan küresel 

medeniyet bunalımına güçlü ben-idraki ile alternatif bir zihni açılım potansiyeline 

sahiptir, diğer taraftan ise ulusal, bölgesel ve uluslararası düzeyde karşı karşıya 

kaldığı sorunlar nedeniyle son derece kapsamlı meydan okumalarla yüzleşmek 

zorundadır” (s. 22). 

İslam medeniyet birikimi Davutoğlu’na (2018b, s. 23) göre “küreselleşme ile birlikte 

karşı karşıya kalınan ontolojik, epistemolojik, aksiyolojik ve ekolojik krizlere çözüm 

teşkil edecek niteliklere sahiptir”. Ben-idrakinin ontolojik olarak yeniden inşası, insani 

bilginin epistemolojik olarak yeniden sınıflandırılması, değerlerin aksiyolojik olarak 



188  

yeniden tanımlanması, tarihsel muhayyilenin yeniden kurgulanması gerekmektedir. 

Yeni bir dünya düzeni bu parametreler etrafında kurulmalıdır (Davutoğlu, 2016, s. 17). 

Davutoğlu Medeniyetler ve Şehirler kitabında bütün bunlara “şehrin/mekanın yeniden 

tanzimi” parametresini de ekler. Yeni bir medeniyet inşası hayatın bütün alanlarına 

şamildir. Bu inşa; Batı uygarlığının hegemonyası ve  paradigmasını karşısına almak 

durumundadır. 

Sonuç olarak, Davutoğlu ben-idraki kavramı ile Batı ile Batı-dışı toplumlar arasındaki 

yapısal farka dikat çeker gibidir. Her bir uygarlık havzası kendi otantik ben idraki ile 

müstesna bir nitelik arz eder. Modern Batı uygarlığı yeni gelişmeleri kabul etmek, yeni 

tekliflere açık olmak zorundadır. Çokluktaki birliğe ulaşmanın ön şartı Batının kendini 

biricik olarak kabul eden, diğerlerini yoksayan bakıştan vaz geçmesi ile mümkündür. 

Türkiye tarihi İslami mirasıyla çağın ruhuna salim bir yön kazandırmaya adaydır. 

Bir diğer İslamcı bir yazar olarak kabul ettiğimiz Teoman Duralı’nın modern Batı 

uygarlığına yönelik eleştirilerine de yer vermek yerinde olacaktır.  Duralı; medeniyet 

konseptini çalışmalarında analiz birimi olarak kullanan ve modern Batı uygarlığını tahlil 

ederken onu İslam medeniyet tecrübesi ile de mukayese eden bir düşünür olarak öne 

çıkmaktadır.  

5.3 Küresel Çağdaş Uygarlıkta Batı ve İngiliz Yahudi İttifakı 

Teoman Duralı’nın İngiliz-Yahudi terkibini küresel çağdaş uygarlık formu olarak nasıl 

ele aldığına geçmeden önce Osmanlı-Cumhuriyet dönemi boyunca Yahudiliğin 

Müslüman aydınlar nezdinde nasıl sorunsallaştırıldığına kısaca da olsa değinmek 

yerinde olacaktır. 

1860’lı yıllardan itibaren Yahudilerin Filistin odaklı bir siyasi programa sahip oldukları 

görülmektedir. Özellikle İngiltere’de kurdukları cemiyetlerle Yahudileri koruma ve 

Filistin’i Yahudi vatanı haline getirmeyi amaçlamışlardır. Bunun için Filistin’e göçler 

ve toprak alımları organize edilmiştir (Karaköse, 2018) Filistin’i yurt edinme projesi 

Siyonizm olarak adlandırılmış; Theoder Herzl, 1896 yılında Viyana’da Siyonistler 

tarafından lider olarak seçilmiştir. 1897 yılında Herzl Dünya Siyonist Örgütü’nü (World 

Zionist Organization) kurarak Basel’de bu örgütün ilk kongresini düzenlemiştir. Başkan 

seçildiği bu kongreyle, Siyonizm’i siyasi bir harekete dönüştürmüştür. Siyonist tehdit 

Osmanlı meclisinin de gündemine girmiş; ilk kez 1909’da Hafız Sait Bey’in girişimiyle 



189  

tartışılmaya başlanmıştır. Siyonistlerin Filistin göçleri yoğunlaştıkça, 1910-1911 

yıllarında meclis konuyu yeniden gündemine almıştır. Doğal olarak, dönemin İslamcıları 

da Yahudiliği Siyonizm ve Filistin’in geleceği bağlamında tartışmışlardır. Örneğin, 

Filibeli Ahmed Hilmi Siyonizmi; İttihad-İslam ülküsüne zarar veren sinsi ve yıkıcı bir 

cereyan olarak ele almıştır (Kanat&Özçelik, 2020). Dönemin en önemli İslamcı dergisi 

sayılabilecek Sebilürreşad dergisindeki Yahudi başlıklı yazılar İslamcıların endişelerini 

yansıtmaktadır. Dergide farklı zamanlarda kaleme alınmış, Abdulehad Davud’un (1919) 

Hıristiyanlık, Filistin’de Bir Yahudi Hükümetinin Teşekkülüne Müsait Midir yazısı, 

yazarları belirtilmemiş olan Müslüman Topraklarında Yahudi Hükümeti, Musevi 

Meselesi-İttihad-ı İslam Meselesi makaleleleri ve Talat Paşa’ya ait (1918) Siyonistler 

ve Filistin’in İstikbali başlıklı yazılar dönemin endişelerini ve konunun bağlamını 

yansıtmaktadır. 

Siyonizm ve Filistin meselesi Müslüman aydınların gündemi olmayı sürdürse de 

İsrail’in kuruluşu (1948) ve iki kutuplu dünya konjonktürü tartışmalara farklı bir boyut 

kazandırmıştır. Erken dönem İslamcılarda, daha çok, ittihad-ı İslam dolayımında 

tartışılan Yahudilik; Necip Fazıl Kısakürek’te kapitalizm ve sosyalizm bağlamında da 

ele alınmıştır. İlgili bölümde değinildiği üzere o dönemin atmosferi İslamcılığı “bir 

üçüncü yol” şeklinde doktrine etmek isterken meseleleri kapitalizm-komünizm 

ekseninde tartışma eğilimi göstermiştir. Bu bağlamı, Kısakürek’in de Herzl ‘i aracı/şahit 

kılarak oluşturduğu görülmektedir. Kısakürek (2019, s. 56) Theodor Herzl’dan şöyle bir 

pasajı iktibas etmiştir: “biz gerçek bir milletiz. Eğer düşersek, ihtilalci bir işçi sınıfı, 

ihtilal partisinin gedikli zabitleri oluruz. Eğer yükselirsek, paranın kıymeti de bizimle 

beraber yükselir”. Necip Fazıl (2019), Herzl’in bu “tehdidinden”, Yahudilerin 

kapitalizmin de komünizmden dümenini tuttuğu şeklinde bir yorum çıkarmıştır: 

Herhangi bir ifşayı bile menfaatına ve siyasetine ayarlayıp fayda bulursa ileriye 

atan, kendisine zarar getirecek hiçbir sırrını ise ele vermeyen Yahudi, bu korkunç 

ifşası ile beşeriyete, ister istemez kendisini himayeye mecbur olduğuna dair bir 

nota vermektedir: bizi düşürürseniz siz zarar edersiniz; zaten içtimai vahdetinize 

karşı bir silah olarak icat ettiğimiz Kominizmayı besler, birlik ve muvazenenizi yok 

ederiz! Eğer bizi yükseltecek oluşanız, bütün iktisadi kıymetlerin nizamı olan para 

haysiyeti de bizimle beraber yükselmiş olur ve bu sayede siz faydalanmış 

bulunursunuz” (s. 56). 



190  

Kısakürek (2019, s. 57) Yahudi tarihinin devamlı bir “göç tarihi” olduğunu söylüyordu. 

Göç zorunluluğu yahudiyi kıymetleri metallere sahip olmaya ve entelektüel sermayede 

uzmanlaşmaya zorlamıştı.  Parayı elinde bulunduran Yahudi; parayı işleteceği pazarı 

bulmakta mahirdi. Bir devleti olmadığı için diğer uluslarla simbiyotik bağlar kurmak 

zorundaydı. Gadre uğrayıp kovulduklarında ise sığınacakları yeni limanlar arıyorlardı. 

İspanyol ve Portekiz topraklarını mesken tutuyor, oralardan kovulduktan sonra demiri 

Hollanda’ya atıyor; İngilizler ile ortak emeller etrafında birleşebiliyorlardı. İleri deniz 

kuvvetlerine sahip olmadıkları için bunu başka milletler vesilesiyle 

gerçekleştiriyorlardı. İngiliz filosunu Yahudi filosu haline getiriyor; İngiliz donanma 

gücü irtifa kaybettiğinde Amerikan gücüne de sızmayı başarıyorlardı (Kısakürek, 2019, 

ss. 67-68). Başkalarının imkanlarını kendi imkanları olarak değerlendirme kabiliyetine 

bu tarz tarihi tecrübeler neticesinde ulaşmış oluyorlardı.  

Kısakürek (2019, s. 68) “seyyal” ve “göçebe” Yahudi’nin bütün uluslarla girdiği tarihi 

çıkar ilişkilerine rağmen hiç kimseyle imtizaç edemeyeceğini (kaynaşamayacağını) 

savunuyordu. Yahudi’nin bütün ittifakları muvakkat (geçici) idi. Çünkü, kendi çalışma 

vaziyetine ve çıkarlarına aykırı şartlar oluştuğunda kimsenin gözünün yaşına 

bakmıyordu. Kısakürek’in dönemi açısından temsil gücü yüksek sayılabilecek bu 

yorumlarını yeni yüzyıla girerken Batı tarihi ve dünya sistemi bağlamında ele alan bir 

isim ortya çıkacaktı Teoman Şaban Duralı Yahudiliğin İngilizlikle girdiği simbiyotik 

ilişkiyi çağdaş küresel uygarlığı anlamada kilit hale getirdi. 

Çalışmanın ikinci bölümünde Batı kavramının hangi tarihsel-semantik dönüşümlerden 

geçtiği kısaca ele alınmış; Batı (the West) konseptinin civilisation formunda nasıl 

kurgulandığına değinilmişti. Christendom’dan (Hristiyan alemi) Europe’a (Avrupa), 

oradan da the West (Batı) kavramına giden semantik süreç ele alınmaya çalışılmıştı. Bu 

tarihsel-kavramsal serencamın başka bir varyantını Duralı dağarcığında bulmak 

mümkündür. Teoman Duralı da Batı uygarlığının tarihsel süreçte nasıl oluşup 

evrildiğine odaklanmış bir düşünürdür. Duralı (2020a); Batı uygarlığının günümüze dek 

geçirdiği evreleri şu şekilde sınıflandırmaktadır: 

Ortaçağ Hıristiyan medeniyeti (476-1500) 

Yeni çağ din dışı Avrupa medeniyeti (1500-1789) 

Çağdaş İngiliz-Yahudi Küresel medeniyeti (1789’dan günümüze). 



191  

Bu sınıflandırma, Duralı’nın perspektifinden Batı (the West) kavramının geçirdiği 

aşamaları tanımlamaktadır. Bununla birlikte medeniyet kavramı ele alınırken 

gösterilmeye çalışılan Anglo-Fransız çizgilerin Duralı’nın Batı uygarlığı 

değerlendirmelerinde de yer aldığı görülmektedir. Duralı, yeni çağ din dışı Avrupa 

medeniyeti kisvesi altındaki Fransız bilincine dikkat çekerken; çağdaş İngiliz-Yahudi 

medeniyetinin Anglo-Amerikan köklerini ifşa etmektedir. 

Osmanlı son dönem İslamcılarının daha çok İttihad-ı İslam ve Filistin’e Yahudi 

göçlerinin sebep olacağı muhtemel sakıncalar üzerinden ele aldıkları Yahudiliğe, Soğuk 

savaş şartlarında “üçüncü bir yol” arayan İslamcılar komünizm ve kapitalizm boyutunu 

da eklemişlerdi. Duralı’nın, bu izlekte, Yahudiliği nasıl işlediği, onu dünya sistemi ve 

uygarlık tartışmaları içinde nereye oturttuğu sorusu sorulabilir. Yeni çağa yeni bir 

teklifle seslenmek isteyen, İslam uygarlığının parametrelerini belirlerken de Batı’nın 

açmazlarına dikkat çeken Müslüman aydınlar için küresel çağdaş medeniyeti tahlil 

etmek öncelikli vazife gibi durmaktadır. Şimdi; Duralı’nın tetkiklerinin Kısakürek’in 

bıraktığı yerden devam eden, daha akademik ve hacimli bir çalışma örneği olarak 

okunup okunmayacağına bakılabilir. Duralı’nın da, çağdaş küresel uygarlık olarak ele 

aldığı İngiliz-Yahudi terkibinin, İbrahim Kalın ve Davutoğlu gibi “tekçi-mütehakkim- 

hegemonyacı” yönlerine odaklanığı görülmektedir. Teklik-çokluk sorunsalını kalkış 

noktası olarak ele almak ve Batı’nın çokluk problemi karşısındaki acziyetini 

billurlaştırabilmek için muhtasar bir şekilde de olsa yazarın referans kitabına göz 

atılmalıdır. 

Teoman Duralı, çağdaş Batı uygarlığı nin insanlık tarihi ve günümüz dünyası adına 

ifade ettiği anlamlar üzerine düşünen ve bu doğrultuda müstakil bir eser kaleme almış 

bir düşünürdür. Duralı, Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel Medeniyeti (2000) serlevhalı 

kitabında Batı uygarlığı ni teşrih masasına yatırarak kendine mahsus grameriyle söz 

konusu medeniyetin ortaçağdan yeniçağa geçerken yaşadığı dönüşüme dikkat çekmişir. 

Öncelikle; Duralı’nın modern Batı uygarlığı  tasavvurunu anlamak için “Batı” 

kavramını nasıl ele aldığını da bilmek gerekir. Duralı (2020, s. 122) “ezber” bir şekilde 

kullanılan “Batı uygarlığı” hakkında çok az kişinin etraflıca bir bilgiye sahip olduğunu 

ileri sürerken, “Türkiye’de bunu en iyi bilecek bir varsa o da benim” diyecek kadar 

iddialıdır. Duralı (2020b, s. 382) “Avrupalı olmadığımız, hiçbir zaman da 



192  

olamayacağımızı benim kadar duyan, hisseden ikinci bir adam görmedim” derken de 

üzerine konuştuğu uygarlığın İslami değerlere nispetle kıymeti hakkında sarih bir 

kanaate sahip olduğunu göstermektedir. Osmanlı’dan Cumhuriyete geçişe tanıklık etmiş 

ve aydın sayılabilecek efrada sahip bir ailede dünyaya gelmesi (Göçer, 2023, s. 118) 

onu Batı uygarlığı üzerine titizlikle düşünmeye sevk etmiş olmalıdır. 

Her ne kadar Batı kültür havzasını çelişkisiz-çatışmasız mono-blok ve de su geçirmez 

bir yapı olarak ele almanın doğru olmayacağını savunsa da “çağdaş İngiliz Yahudi 

ittifakına” dayanan medeniyet tarzının bütün Batılı kültürleri aşan ve onlara hakim 

yapısı konusunda ısrarcıdır. Batı uygarlığının günümüzde azalarak da olsa devam eden 

egemenliğinin geçirdiği tarihsel evreleri ele alırken; bütün Batı toplumları adına benzer 

sonuçlar doğuran paradigmatik dönüşümün “Batı uygarlığı” diye ortak bir kümeden söz 

etmemizi yine de mümkün hale getirdiğine inanır. 

Batı günümüze gelene kadar ortaçağdan belirli ve keskin bir kopuşun beraberinde 

getirdiği muayyen bir medeniyet tarzının karşılığı olarak isimlendirilir. Burada Batı, 

coğrafik olmaktan ziyade tarihsel şartların muhassalası olan zihinsel- kültürel bir 

oluşumun ifadesidir. Duralı, Modern Batı’nın Ortaçağ Hıristiyan uygarlığından 

günümüzde büründüğü ekonomik politik forma evrimini iki aşamada ele almaktadır. 

Bunlar “Yeniçağ Dindışı Avrupa Medeniyeti” ve “Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel 

Medeniyetidir”. 

Ortaçağ’dan kopuşun iki aşaması olarak ele aldığı bu evrelerin ana hatlarını Batı 

uygarlığının aktüel niteliklerine tarihsel bir boyut kazandırma adına ortaya serer. Tam 

da burada, Batı uygarlığı ne intisap etme gayesi içinde olan Osmanlı-Türkiye 

modernleşmesini de bu çerçevede kritik ettiğine değinmek yerinde olacaktır. Duralı’ya 

(2022b, s. 359) göre İslam medeniyetinden Batı uygarlığı ne geçme iradesi çağdaş 

medeniyetin gelip vardığı yeri tespit edememe sorunuyla maluldür. Türkiye; “yeni çağ 

din dışı Avrupa medeniyetine” girmek gayretinde iken kontrol “çağdaş İngiliz Yahudi 

küresel medeniyetine” geçmiştir. Yani “demode” bir yol seçilmiş, illa Batılılaşılacaksa 

da “yanlış ata oynanmıştır”. Batıya eğilim tam da, Fransız kültürünün biçimlendirdiği 

din dışı Avrupa medeniyeti yerini 19. Yüzyıla doğru Londra merkezli İngiliz Yahudi 

uygarlığına bıraktığında ivmelenmiştir. Modern Batı uygarlığının gelişim evreleri tespit 

edilememiş, Batı denince bundan “Frengistan’ı” “Frenk” kültürünü anlayan Türk 



193  

aydını, Fransız harsının İngiliz Yahudi kültürü karşısındaki gerileyişini görememiştir. 

Modern Batı uygarlığını anlamak için Paris merkezli “din dışı Avrupa medeniyeti” ile 

onun yerini alan Londra merkezli “çağdaş İngiliz Yahudi medeniyetini” tanımak; 

ikincisi ile birincisi arasındaki süreklilik ve kopuşlara bakmak gerekirdi. Osmanlı devlet 

ricalinin bu durumu zamanında tespit edemediğini ileri sürer.  

Duralı, evvela, “Yeniçağ dindışı Avrupa Medeniyeti” olarak isimlendirdiği dönemi 

betimler. Bu evrenin, Hıristiyan Ortaçağ uygarlığının doğal bir sonucu, devamı ya da 

varyantı olarak ele alınmaması gerektiğini ifade eder. İnsanlık tarihi açısından müstesna 

gördüğü bu aşamayı tarihsel açıdan bir tür “kopuş” olarak ele alır. Duralı’ya göre, 

“yeniçağ dindışı Avrupa medeniyeti” ruhban ile ruhban olmayan (laicus-clericus) 

arasında süregelen mücadelenin neticesinde, bu sorunun halline matuf olmak üzere 

ortaya çıkmış bir tür “pratik çözüm” olarak vücut bulmuştu. Tabi ki ortaçağ 

medeniyetinin yerini alan yeniçağ din dışı Avrupa uygarlığı bütün yan ve yönleriyle 

kendisinden neşet etmiş olduğu uygarlığın izlerini tamamen silmiş de değildi. “Yeniçağ 

dindışı Avrupa medeniyeti”, Ortaçağ Avrupa Medeniyetinden tevarüs ettiği bir takım 

hususiyetler taşısa da bambaşka ve kendine mahsus yeni bir uygarlık formu olarak 

değerlendirilmeyi hak etmektedir (Duralı, 2020a, s. 22). “Tarihte ilk defa bir kültür din 

esasına göre” inşa edilmemiştir. “Yeni çağ Avrupa medeniyeti tümüyle din dışıdır” 

(Duralı, 2022b, s. 91). Yeniçağ Batı uygarlığı nin Ortaçağdan kopuşu simgeleyen en 

bariz boyutu, ona göre, mezkur   uygarlık biçiminin “sahip olduğu dindışı” niteliktir. 

Batı Avrupa’da neşv ü nema bulan yeni dünya görüşünün alameti farikası, “vahyi-ilahi” 

esaslara göre tanzim edilmiş sosyal hayatın yerini alan “akli-insani” esasalar etrafında 

kurulmuş “hümaniter- felsefi” nitelikli sistemdir (Duralı, 2020a, s. 23). 

Duralı, yeniçağ dindışı Avrupa medeniyetinin kurucu-taşıyıcı niteliklerine de dikkat 

çeker. 15. yüzyıl İtalya’sında uç verip ardından Fransa başta olmak üzere, Batı 

Avrupa’ya taşan Rönesans hareketiyle başlayan yeniçağ Batı Avrupa medeniyeti, 

metafizik temellere dayalı klasik yapıyı terk ederek, bütün aşkın/müteal referanslardan 

azade, salt insan aklına dayanan bir zemin üzerinde yükseldi (Duralı, 2020a, s. 25). Batı 

Avrupa’da dinin paranteze alınıp kamusal hayatın kurucu unsuru olmaktan çıkarılması 

ile birlikte geçmişte eşi benzeri görülmemiş yepyeni bir dünya tasavvuru neşet etmişti 

(Duralı, 2020a, s. 28). Söz konusu dünya tasavvurunun bayraklaştırdığı aklın, evrensel 

ve genel-geçer olmak iddiası taşıyarak bütün insanlığa hitap etme amacı vardı. Asıl 



194  

gaye dünya egemenliğini sağlayacak hegemonik bir güce dönüşmekti. 

Yeniçağ dindışı Batı uygarlığının yükselişi  

Duralı; Yeniçağ dindışı Avrupa medeniyetinin zihinsel yapısını teşrih masasına yatırır. 

Mantık-mekanik ve matematik (3M) bu tasavvurun ana hatlarıdır; aklın gösterdiği 

“şaşmaz” yol, tabiri caizse insanlığı aydınlığa kavuşturacak sıratı müstakimdir”. 

(Duralı, 2020a, s. 59). Bütün yerel kültürler kendi mahalli-tarihi bağlamlarını ayraca 

alıp insanlığın yeni amentüsüne tabi olmak durumunda kalmıştı. Aksi halde ortaçağın 

“bağnaz-karanlık” olarak tahkir edilen yüklerinden kurtulmak olanaklı değildi. Yani; 

Batı Avrupa kendi tarihi ve içtimai koşulları içinde kolonyal imkanların da ittirmesiyle 

ulaştığı aşamayı evrenselleştirerek mutlaklaştırmak istemişti. Daha yerinde bir ifadeyle, 

kendine mahsus olan tarihsel tecrübesini evrenselmiş gibi göstermişti. “Evrensel” 

değerler manzumesinin dışında kalanlar çağdaş medeniyetten nasibini alamamış 

“barbar” kavimlerdi. 

“Her medeniyetin bir kültür merkezi vardır” diyen Duralı (2022, s. 101) yeniçağ dindışı 

Batı Avrupa medeniyetinin merkez üssü olarak Fransa’ya, bilhassa Paris’e işaret eder. 

Bu medeniyetin kurucu filozofu ise ona göre Descartes’tir. Dünyanın (res extensa) 

“makinevari” düzende hareket eden vakıalardan ibaret olduğunu söyleyen Dekart, 

bunların da akla dayalı “mekanikçi” nedensel yöntemle ele alınması gerektiğini ileri 

sürüyordu. Dünyanın mekanikçi yöntemle tasavvuru bütün mistik, esrarengiz, sırra 

dayalı metafizik boyutların denklem dışında tutulmasını gerektirmişti (Duralı, 2021, s. 

82). Duralı’ya göre bu aşamadan sonra Fransa, kültür öncülüğünü İngilizlere 

kaptırmıştı; nihayetinde Dekart sonrası Fransız’da sistem kurucu bir filozof ortaya 

çıkmamıştır (Duralı, 2020a, s. 141). Roger Bacon ile Ockham William’dan sonra 

“hayatta en güvenilecek tutamağın, algılarımızın değerlendirilmesinde elde edilen bilgi 

olduğu kanısını” sistemleştiren İngiliz deneyciliği; Birleşik Devletler, Kanada, 

Avusturalya, Yeni Zelenda, Güney Afrika gibi “yavru vatanları” sayesinde yeryüzüne 

yayılmıştı. Duralı İngiliz deneyciliği ile Dekart mekanikçiliğini mezceden ismin Isaaac 

Newton olduğunu düşünür (Duralı, 2020a, s. 82). Newton iki yolun kesiştiği kavşak 

noktasıydı. 

Batı Avrupa; vahyi esaslardan koparılmış felsefi temellere dayalı yeni paradigmasını 

kurarken kendi “ethos”unu da bu paradigmanın ölçülerine göre şekillendirmişti. 



195  

Böylece, Duralı’ya göre, ahlak da mantığın-mekaniğin ve matematiğin kalıplarına 

dökülmüştü. İnsanın bütün duyuş, seziş, biliş süreçleri; tavır ve davranış örüntüleri 

mantık-matematik-mekanik koordinatlara göre ayarlanmış; hayatın bütün alanları bu 

ölçülere göre tanzim edilmişti (Duralı, 2020a, s. 59). 

Yeniçağ dindışı Avrupa medeniyetini kendinden önceki medeniyetlerden farkı kılan 

şey, ifade edildiği üzere, bu medeniyette din ile kültürün insanlık tarihinde evvelce eşine 

rastlanmadık biçimde birbirinden ayrı kategoriler olarak konumlanmasıydı. Din, 

bütün toplumsal yapıları birbirine bağlayan ana bağlantı noktası olmaktan çıkmış; 

kültürü oluşturan alt sistemlerden birine indirgenerek gündelik yaşamı biçimlendiren 

esas faktör olma niteliğini kaybetmişti (Duralı, 2020a, s. 90). 

Duralı, orta ile yeniçağlar arasındaki geçişin sağlanmasında Galileo’yu bir tür “hudut 

direği” olarak öne çıkarır. Galileo ile birlikte, en azından teorik düzlemde, dünyevi ile 

uhrevi olan arasında artık kolay kapanmayacak bir yarıktan söz edilemeyecekti. Galileo 

bunu dört temel sav üzerinden gerçekleştirmişti: İlkin; Copernicus’tan devralınan 

kainatın dünya merkezli değil de güneş merkezli olduğu savını desteklemişti. İkinci 

olarak, Aristotales kozmolojisinin ana postülalarından birisini teşkil eden “organik 

esaslı felsefik yaklaşımın” yerine “mekanik esaslara dayalı bir yaklaşım” geliştirmişti. 

Bunun neticesi olarak her şey mekanik mercekten görülmüş; mekanik süzgeçten 

geçmeyen kabuller hesaba katılmamıştı. Son olarak doğa olaylarının matematik dil ve 

yöntemle tasvirini sistemleştirmişti (Duralı, 2020a, s. 92). Galileo’nun temel savlarının 

Duralı’nın Yeniçağ dindışı Batı uygarlığının alameti farikası olarak gördüğü ve 3M 

şeklinde ifade ettiği matematik-mantık-mekanik vurgusunu içerdiği görülmektedir. 

Teoman Duralı’nın asıl üzerine eğilmek istediği ve günümüz dünyasında da hala etkisi 

altında kaldığımızı iddia ettiği uygarlık biçimi ise “Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel 

Medeniyeti” olarak adlandırdığı şeydir. Duralı, Ortaçağ’dan kopuşu temsil eden ve 

merkezinde İtalya ve Fransa’nın olduğu yeni çağ dindışı Batı Avrupa medeniyetinin 

devamı olan bu uygarlık tarzının ana bileşkelerinin Yahudilik ve İngilizlik olduğunu 

öne sürer: “Yeniçağ dindışı Avrupa medeniyeti, aslında kendisinden türemiş olan 

İngiliz-Yahudi medeniyetine karışmıştır (Duralı, 2020a, s. 109). 

İngiliz- Yahudi işbirliğinin biçimlenişi  

Duralı, Batı uygarlığının iki aşaması arasındaki farklardan önce süreklilik unsurlarına 



196  

dikkat çeker. Gerek yeniçağ dindışı Avrupa medeniyeti gerekse ondan türeyen çağdaş 

İngiliz Yahudi küresel medeniyetinin buluştuğu ortak zemin fizikötesini yok sayan 

materyal anlayıştır (Duralı, 2020a, s. 156). Hem dindışı Batı Avrupa medeniyetinin hem 

de Çağdaş İngiliz-Yahudi medeniyetinin yarattığı müfsit dünya görüşü ile insanlığı 

felakete sürüklediğini düşünen Duralı; “tarihte ilk kez, dünya şiiriyetinden; doğa 

bakirliğinden, insansa masumluğundan olmuştur” (Duralı, 2020a, s. 170) diyerek 

modern Batı uygarlığı eleştirilerini sürdürür. Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel 

medeniyetini yer yer emperyalizmle eş anlamlı kullanan Duralı, bu kültürün üç merkez 

ülkesi olduğunu söyler: “Anavatan İngiltere, yavru vatan ABD ile İslam aleminin 

yüreğine hançermişçisine saplanmış ziyoncu İsrail”. Ona göre, bütün yeryüzünün sevk 

ve idaresi bu merkez tarafından yürütülmekte; her şey bu üçlüden neşet eden değerler 

ve anlayışlar etrafında düzenlenmektedir. Bu üçlünün hiçbir kaide- kural-kutsal 

tanımadığını, dünyaya ve insanlığa hükmetmek için başvurulacak bütün yolları meşru 

gördüğünü savunur. (Duralı, 2020a, s. 160). 

O halde,bu uygarlığın alameti farikası nedir diye sorduğumuzda, Duralı’nın ekonomik 

faktörleri ön plana çıkaran okuma biçimi göze çarpmaktadır. İngiliz-Yahudi terkibini 

teşrih masasına yatıran Duralı, çağdaş uygarlığın ekonomi-politik dinamiklerini 

serimlemeye çalışır. Ona göre, 18.yüzyılın şafağında Yahudi sermayesini yedeğine alan 

İngilizlik, insanlığın kaderini belirleyecek yeni bir uygarlık oluşumuna öncülük etmiştir. 

Yepyeni özellikler gösteren bu fenomeni, muazzam boyutlar kazanan bu müstesna 

kültürel süreci, ana niteliklerinden ötürü “İngiliz- Yahudi” şeklinde bir terkiple 

adlandırmıştır. Çalışmasının ana temaları olan İngiliz ile Yahudi terimlerini, muayyen 

bir kavmi ya da dini çevreye izafeten kullanmadığını söyleyerek İngilizlik ve Yahudiliği 

söz konusu kavimlerden çıkıp gelmiş kültür yapıları ve bunların çağdaş hayat ile 

dünyaya etkileri bağlamında ele almıştır (Duralı, 2020a, s. 27). Duralı için Yahudiliğin 

ve İngilizliğin ne anlama geldiğine kısaca değinmek yerinde olacaktır. 

Tarihte eşi görülmedik şekilde “hem ülkü hem kan topluluğu” olan Yahudilik (Duralı, 

2020, s. 139) temel bileşeni olduğu çağdaş İngiliz Yahudi küresel medeniyetine belirli 

nitelikler sunmuştur. 17. Yüzyılın ortalarından itibaren İngiliz’in doğal ortağı 

Yahudi’dir. Tarihi tecrübelerinden edindiği çıkarımlar ve pratik zekasının sağladığı 

avantajlarla egemenliğe giden yolun haritasını bulan Yahudi İngiliz’le simbiyotik bir 

ilişkiye girmiştir (Duralı, 2020a, s. 140). “Yahudi zihniyeti, müşrikler denizin ortasında 



197  

mümin kalarak kendisini yapayalnız duymuştur” diyerek bu zihniyetin tarihsel 

toplumsal bağlamına dikkat çeken Duralı’ya göre, yalnız kalmanın ve başkalarınca 

anlaşılmamanın yarattığı tedirginlik Yahudileri sürekli savunma konumuna itmiştir. 

“Ben” ile “öteki” arasına su geçirmez duvarlar girince bütün sevgisini kendisinde 

yoğunlaştıran Yahudi, ötekine şefkat ve merhamet göstermede cimrileşmiştir. Bununla 

birlikte tanrının sevgili ve ayrıcalıklı kavmi olma duygusuyla kendisini her zaman haklı 

görmüş, başarılı bulmuş ve üstün telakki etmiştir (Duralı, 2020a, s. 136). “Yahudilerle 

İngilizler arasındaki tarihi ittifak bir menfaat izdivacıdır” (Duralı, 2022b, s. 126). İngiliz 

Yahudi terkibinde İngilizler “üreten ve imal eden” taraf iken, Yahudiler bu işin 

“finansörleridir”. Kurdukları medeniyetin temel ideolojisi “mali sermayecilik” olduğu 

için “finans kapitalizmin finansını temin eden önemli ölçüde Yahudilerdir” (Duralı, 

2022a, s. 94). 

Kapitalizmin sanayileşme tarafını idare eden İngilizlik ise ayrıca mütalaa edilmelidir. 

Amerikalılık’tan farklı bir şey olmayan İngilizlik’in nazarında hayatın din dahil bütün 

veçheleri akılla tanzim edilebilir görülür. İngiliz için din “hayat pınarı olmaktan çıkıp 

maddi çıkar teminine koşulmuş araçtır” (Duralı, 2020a, s. 140). Duralı’da (2020a, s. 

170) İngiliz Yahudi ittifakının İngiliz yakası Yahudi yakasına göre öncelik taşır. Çünkü 

Yahudiler, İngiliz yaşama üslubu ve düşünce biçimini benimsedikleri ölçüde “medeni” 

telakki edilir. 

İngiliz ve Yahudi, dinin kar makzimizasyonu doğrultusunda araçsalalaştırılmasını 

sistemleştirseler de sahip oldukları dini arka planı gizlemeyi maharetle 

becerebilmişlerdir. Bilhassa Yahudiliğe dinamizmini kazandıran ana motif olarak dinin 

etkisi korunmuş iken; İngiliz ve Yahudi kendi dışındaki milletlerin dinle kurmuş 

oldukları hususi bağa şiddetle saldırarak başta Avrupa kıtası olmak üzere bütün 

yeryüzünde bu bağı koparmayı kendilerine vazife edinmiştir. Bu onların “siyasi 

ihtiraslarına gem vurabilecek baş maniayı bertaraf etmeye” yönelik bir çabadır. Eşyanın 

boşluk kabul etmeyeceği gerçeğini göz önünde bulundurduğumuzda bu boşluk, onların 

iktisadi-siyasi emellerini gerçekleştirecek şekilde doldurulmuş; hakimiyetlerini 

perçinleyecek şekilde örgütlenmiştir. Artık dinin yerini İngiliz Yahudi medeniyetinin 

küresel tam hakimiyetini tesis edecek şekilde yanlı ya da düzmece karşıt ideolojiler 

almıştır (Duralı, 2020a, s. 143). Duralı, burada net bir biçimde bir tür “ikiyüzlülüğe” 

dikkat çekmektedir. Dini kendi varoluşunda ve egemenlik motivasyonunda başat bir 



198  

unsur olarak seferber eden yapının kendi dışındaki kültür dünyalarını dinleri ile kavgalı 

hale getirmeye çalıştığını düşünmektedir. 

Sınırsız sermaye birikimi  

Yeniçağ dindışı Batı Avrupa Medeniyetinin “dölyatağından” doğup serpilen Çağdaş 

İngiliz Yahudi küresel medeniyetinin ana ideolojisi, yazarımıza göre, liberalizm yani 

serbest sermayeciliktir. Bu medeniyet evvela kar zembereği etrafında teşekkül ettiği ve 

ana motivasyonunu kar maksimizasyonu olarak belirlediği için iktisadi esaslara 

yaslanan bir felsefi sistem olarak boy göstermiştir (Duralı, 2020a, s. 25). Yeniçağ 

dindışı Batı Avrupa Medeniyetinin “mantık-mekanik-matematik” bağlamda kurduğu 

akla dayalı hümaniter sistemden hürriyetçilik doğarken; bu hürriyetçilik fikri, İngiliz 

Yahudi ittifakında kar edilecek sahanın tespit edilip hangi biçimlerde işlerlik 

kazanacağına yoğunlaşmıştır. Hürriyetçilik ile sermayecilik İngilizlik ile Yahudiliğin 

ekonomi-politik temellerini oluşturmaktadır (Duralı, 2020a, s. 60). Ayrıca özgürlük 

düşüncesinin, pozitif dünya görüşü ile emperyalizmin kültürel-siyasi-askeri desteğine 

ihtiyaç duyduğunu savunan Duralı, pozitivizm kurulmadan ve emperyal bir boyut 

kazanmadan sermayeciliğin kurumsallaşmasının mümkün olmadığını iddia etmektedir 

(Duralı, 2020a, s. 143). Kendisinden önceki dindışı Batı uygarlığı nin mekanikçi- 

matematikçi- mantıkçı mirasını sürdüren çağdaş küresel uygarlık, İngilizlik ve 

Yahudilik dolayımında sermayeciliği ve sanayiciliği devreye sokarak yeni bir veçhe 

kazanmıştır (Duralı, 2020a, s. 59). 

Yahudi asıllı mali kaynaklara dayanarak sermayecilik ideolojisine yaslanan İngiliz 

girişimciliği, kültürel-siyasal nüfuz alanını genişleterek emperyal-kolonyal özellikler 

gösteren egemen bir medeniyet halini almıştır (Duralı, 2020a, s. 29). İnsanın doğaya 

karşı cephe alması, her şeyi kar güdüsü etrafında, ekonomik kategoriler bağlamında ele 

alması ancak bütün metafizik atıf çerçevesinin askıya alınması ile mümkündür. 

Kendisinden türediği dindışı Avrupa medeniyetinin ayak izlerini takip eden çağdaş 

İngiliz- Yahudi küresel medeniyeti dünya egemenliği için ihtiyaç duyduğu meşruiyet 

zeminini dinin boşalttığı alanları dolduran ideolojiler setinde bulmuştur. Dünya tarihinin 

akışına yeni bir yön kazandıran şey tam da sözü edilen stratejik İngiliz Yahudi 

ittifakında aranmalıdır (Duralı, 2020a, s. 114). 

Hem dindışı Avrupa medeniyetinin hem çağdaş İngiliz Yahudi küresel medeniyetinin 



199  

çarpıcı yönlerinin başında sistematik bilginin geldiğini ileri süren Duralı, bunun hikmet 

ve hakikat adına gelişim gösterdiğini sanmanın yanlış olduğunu ifade eder. 

Sistemleşmiş bilgi milletler nazarında rağbet kazanıp büyük ölçüde revaç bulmasını 

kazanma güdüsünün hayatın ağırlık merkezi haline gelmesine borçludur. Kazanma hırsı 

öyle boyutlara ulaşmıştır ki, ilk bakışta ekonomiyle uzaktan yakından ilişkili 

görülmeyen birçok unsur dahi iktisadi bir nitelik kazanmıştır: “Hayat bütün yanları, 

yönleri ve bilcümle veçheleriyle” iktisadileşmiştir (Duralı, 2020a, s. 157). 

Liberalizm ve alternatifleri diyalektiği  

Pekiyi, bu uygarlık hangi meydan okumalarla karşılaşmıştır? Alternatif arayışlardan 

hangisi ya da hangileri İngiliz Yahudi medeniyetinin yol açtığı felaketleri telafi 

edebilecek sıhhattedir? Batı uygarlığı içinde ele alınabilecek diğer kültürel-siyasal 

oluşumlar sadra şifa reçeteler sunabilmişler midir? Duralı’ya (2020a, s. 115) göre 

serbest sermayeciliğin karşısına çıkabilecek en olası meydan okuyuşun ortak 

mülkiyetçilik (komünizm) olabileceğini sezen İngiliz-Yahudi zeyrekliği, bu alternatifi 

kendi başına bırakmaktansa bizzat elleriyle kurgulamayı tercih etmiştir. Komünizm 

ideolojisi, ilk bakışta, her ne kadar liberalizmin karşıt ve düşman kutbu olarak görülse 

de aslında aynı tezgahta dokunan iki farklı kumaş gibidir. İngiliz-Yahudi stratejisi 

“hasmının” kendi olağan koşulları içinde oluşmasına imkan vermemek adına muhalefet 

boşluğunu da kendisi doldurarak serbest sermayecilik karşısındaki rakip ideolojileri 

böylece kendi çıkarları doğrultusunda manipüle etmiştir. Bu yolla sahici ve hakiki bir 

alternatifin ortaya çıkması engellenmiştir: “bununla çağdaş İngiliz Yahudi küresel 

medeniyeti, serbest sermayecilikten memnun değilseniz, buyrun işte, size seçenek 

ideoloji: toplumculuk yahut komünizm demek istemiştir”. Komünizm-sosyalizm de 

serbest sermayecilik gibi, yeniçağ dindışı medeniyetinin temel parametrelerini oluşturan 

maddeci-mekanikçi dünya tasavvurundan esinlenerek biçimlenmiştir. Muhafazakarlığa 

karşı olup “ilericidir”. Serbest sermayecilik gibi “iktisadı ilahlaştırır”. Sosyalizm, 

kapitalizmin rakibi olmayıp tarihi maddecilik gereği devamıdır (Duralı, 2020a, s. 115). 

“Onunla ortak pınardan fışkırmış olup, aynı malzemeden imal edilmiş seçenek 

ideolojidir”. Görünüşteki keskin karşıtlığın sebebi sermayenin mülkiyetine ilişkin 

yaklaşım farkından kaynaklanmaktadır. Tabi bu karşıtlık görünüştedir. Her ikisi de son 

tahlilde İngiliz Yahudi ittifakının temel karar merkezi olan “farmasonluğun ana 

mahfillerinin denetimine” tabidir. (Duralı, 2020a, s. 125). Görüldüğü gibi, hem 



200  

liberalizm hem de komünizm çağdaş İngiliz Yahudi küresel medeniyetinin emzirdiği 

düşman kardeşlerdir (Duralı, 2020a, s. 115). 

Duralı, Çağdaş İngiliz-Yahudi küresel medeniyetine karşı esas meydan okumanın 

romantik ve idealist dünya görüşlerinden beslenen faşizm ve nasyonel sosyalizmden 

geldiğini düşünür. Bunlar hem sermayeciliğe hem de toplumculuğa karşı sesini gittikçe 

yükselten tepkilerdi (Duralı, 2020a, s. 116). Mekanikçi-maddeci görüşün salt biçimsel 

akla dayanan kabullerini reddeden faşizm ve nasyonel sosyalizm, teknik rasyonaliteyi 

kritiğinin odağına yerleştiren, doğaya dönüşe çağıran, sezgi ve duyguyu insani 

melekeler arasında aklın yanına koyan romantik düşüncenin gözetiminde gelişti (Duralı, 

2020a, s. 117). İktisattaysa, sert ve kırıcı rekabetçiliği durmadan kamçılayan 

sermayeciliğe karşı usta-çırak ilişkisi çerçevesinde gelişen daha küçük üretim ünitelerini 

öne çıkardı. Zanaata dayalı imalathaneler arasında dayanışmayı amaçlayan 

korporatistler temel iktisadi teşkilatlanmaları oluşturdu. Kısacası Nasyonel sosyalizm ve 

faşizm Kuzey Batı Avrupa’da 18.yüzyıl sonuna doğru iyice belirginleşen gelişmelere 

karşı tepkiydi (Duralı, 2020a, s. 117). 

Burada, istitrat kabilinden, Duralı’nın, faşizm ve nasyonel sosyalizm ideolojileri 

arasındaki gördüğü farklara değinilebilir. Ona göre, Roma-Latin devlet anlayışının 

bağlandığı dil-kültür birliği kıstasını kendisine esas alan faşizm için ırk meselesinin pek 

bir ehemmiyeti yoktur. Önemli olan Latinceyi ana dil olarak benimsemek, Roma 

yaşama üslubuna sahip olmak ve Roma devlet fikrine tutkuyla bağlanmış olmaktı. 

Hangi soydan gelindiğinin bir önemi bulunmamaktaydı (Duralı, 2020a, s. 117). 

Nasyonel sosyalizm ise kendisine tepki olarak doğduğu serbest sermayeci İngiliz- 

Yahudi anlayışının birtakım esasa taalluk eden fikirlerini kullanmıştır. Bunların başında 

mekanikçilik ile onun türevi olan sosyal darwincilik gelir (Duralı, 2020, s. 125). 

“Böylelikle merkez karar mercii farmasonluk olan maddeci-mekanikçi- sermayeci 

İngiliz-yahudi zihniyetine karşı çıkıp savaş vermekle kendini tarih önünde yükümlü 

kılan milli toplumculuk, fikirce ve yöntemce karşı çıkıp savaş vermekle hasmının 

tuzağına düştüğünden daha baştan kendi sebeb-i hikmetine aykırı tarzda arzı endam 

etmenin tragedyasını yaşar olmuştur” (Duralı, 2020, s. 124). Nasyonel sosyalizm, tepki 

olarak ortaya çıksa da, kapitalizm ile “onun yavrusu ve hempası komünizm kadar 

yeniçağ dindışı Avrupa medeniyetinin doğal ve zorunlu varisidir” (Duralı, 2020a, s. 

152). Böylece, başlarken hak ve batıl kamplar arasında cereyan edecekmiş gibi duran 



201  

ikinci cihan harbi, sonuçta, “batılın batılla” savaşmasına sahne olmuştur. Kazanan batıl 

taraf ise, sermayeci İngiliz Yahudi medeniyeti ile müttefiki Bolşevikliktir (Duralı, 

2020a, s.124). Serbest sermayeciliğin materyalist kodlarından komünizm-sosyalizm 

neşet ederken, buna mukabil, maddeci- mekanikçi tasavvura tepki olarak da faşizm ve 

nasyonal sosyalizm doğmuştur. (Duralı, 2020a, s. 25). Yani İngiliz Yahudi 

medeniyetine karşı meydan okumalar da yazarımıza göre paradigma içidir ve gerçek 

sahici alternatifler olmaktan uzaktır. 

Bu arada, Bolşeviklik demişken, Stalin’e ayrı bir parantez açan Duralı “İngiliz- Yahudi 

dünyasının başını belirli bir süre boyunca fena halde ağrıtacak” olan Stalin’i bir “hesap 

hatası” olarak değerlendirmektedir. “Ancak onun ölümünden otuz sekiz yıl sonra İngiliz- 

Yahudi sermayesi, kendine düzmece seçenek oluşturmak maksadıyla vücut vermiş 

olduğu sosyalizmi” tamamen denetim altına alabilmiştir (Duralı, 2020a, s. 125). 

Bu medeniyetin içtimai, siyasi, iktisadi, kültürel açılardan birleşik ve bütünleşik bir 

sistem olarak bütün yeryüzüne yayılmasını olanaklı hale getiren teşkilatlanma biçimini 

de masaya yatıran Duralı, farmasonluğu öne çıkarır (Duralı, 2020a, s. 29). Burada akla 

gelebilecek bir soruya, İngilizlik ile Yahudilik arasındaki kurumsal bağın nasıl 

kurulduğuna da cevap verir: farmasonluk; “İngiliz ile Yahudi arasındaki irtibatı temin 

eden” bir tür bağ (Duralı, 2020a, s. 143) “Yahudilik ile İngilizlik arasındaki bir koridor 

gibidir” (Duralı, 2022, s. 96). Evvela 1789 devrimi ile Fransa’da köprü başı edinip 

oradan Avrupa’nın bir çok yerine yayılan, özellikle de sömürgecilik kanalıyla 

yeryüzünün hemen her tarafında gelişip serpilen İngiliz-Yahudi Medeniyetinin komuta 

merkezi farmason localarıdır. Bunlar, Lions ve Rotary gibi meslek kuruluşları ya da 

hayır dernekleri kisvesi altında serbest sermayeciliği bütün dünyada etkin düşünce 

haline getirmişlerdir. Bütün stratejisiyle farmasonluk İngiliz-Yahudi terkibini doğuran 

dölyatağıdır (Duralı, 2020a, ss. 108-109). Duralı, İslamın adalet, hakikat gibi 

değerleriyle insanlığın umudu olduğunu, Batıya münhasır olan sömürgecilik ve ırkçılık 

gibi tahakküm araçlarına karşı bir başkaldırı olduğunu ihsas eder.  

Duralı, incelediği uygarlığın İslam dünyasına yönelik yıkıcı tutumunu da değerlendirir. 

İngiliz Yahudi Medeniyeti, ona göre, askeri hakimiyeti ve siyasi egemenliği karşısında 

ayak bağı olarak gördüğü İslam dünyasının yeniden dirilme ve toparlanma ihtimalini 

ortadan kaldırmak için Osmanlı devletinin kontrolü altındaki toprakların taksimini ana 



202  

gündemi olarak belirlemiştir: “mezkur ihtimali gerçekleştirme imkanını bağrında 

taşıyan tek siyasi-iktisadi güç merkezi olan Osmanlı devletinin başı ve gövdesiyle 

ortadan kaldırılması” İngiliz Yahudi medeniyetinin istikbale yönelik sinsi emellerini 

gerçekleştirebilmesinin ön şartıdır (Duralı, 2021, s. 95). Sevres’de tasarlandığı şekilde 

Müslüman Osmanlının madden Orta Asya’ya sürülmesi gerçekleşmeyince, manevi 

varlığının imhası yoluna gidilmiş; kültürel dönüşümü gerçekleştirilip Batı yörüngesine 

oturtularak çağdaş İngiliz Yahudi Medeniyeti açısından sorun teşkil etmesinin önüne 

geçilmiştir. Osmanlı Müslümanı “dirimsel bir soykırıma” değilse de “kültürel bir 

soykırıma” uğramıştır (Duralı, 2021, s. 96). Dolayısıyla, Türkiye tarihi rolünden ve 

kimliğinden koparılmıştır. 

Bütün bunları İngiliz Yahudi medeniyetin ve onun ekonomi politik zembereği olan hür 

sermayeciliğin dünyada rakipsiz kalma adına gerçekleştirmiş olduğu operasyonlar 

şeklinde mülahaza eden Duralı, olası bütün alternatif medeniyet arayışlarının daha 

yumurtadayken boğulmak suretiyle ortadan kaldırıldığını, İngiliz Yahudi değerlerinin 

küresel hakimiyetine meydan okuyacak bütün ihtimallerin seçenek olmaktan 

çıkartıldığın ıifade etmektedir (Duralı, 2021, s. 97). İngiliz Yahudi medeniyetinin en 

çarpıcı ve sinsi numaralarından birisi, bütün dünyaya vazettiği yeni kıymetler 

manzumesine kendisinin riayet etmeme çelişkisidir: “başkasına verir talkımı, kendi 

yutar salkımı misali, ele güne cumhuriyeti telkin ederken meşruti hükümdarlığı pek ala 

kendisine saklamış, benzer kurnazlığı laiklik konusunda da göstermiştir” (Duralı, 2021, 

s. 104). 

Çağdaş İngiliz-Yahudi Küresel medeniyetinin ana hatlarını bu şeklide ele alan Duralı, 

bu medeniyetle başta Osmanlı varisi Türkiye Cumhuriyeti olmak üzere bütün İslam 

aleminin nasıl bir ilişki kurması gerektiği hakkında da bazı mülahazalarda bulunur. 

Toynbee’nin kavramlarıyla ifade edecek olursak, Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel 

Medeniyeti’nin meydan okuması (challange) karşılığında Türkiye’yi yöneten kurucu 

kadronun nasıl bir cevap (response) verdiği hakkında bir değerlendirmede bulunur. 

Çalışmanın ilk bölümünde de değinildiği gibi Toynbee’ye göre, meydan okuyan güçlü 

medeniyetlere karşı varoluş mücadelesi veren toplumlar iki tür “cevap” verirler. 

Bunlardan ilki; Zealot olarak adlandırdığı tavırdır. Meydan okuyan bir medeniyete karşı 

tehdit altındaki toplumun içe kapanarak ve bütün kültürel temaslardan kaçınarak 

gösterdiği uzlaşmaz tutumu ifade eder. Toynbee; Kuzay Afrika’da Senusileri ve Arap 



203  

yarımadasında Vahhabiliği buna örnek olarak gösterir. İkinci tür tepki biçimi ise 

Herodian tavırdır. Herodian tavır, hakim ve galip kültürü taklit etmeyi esas alır. Hayatta 

kalabilmenin formülü, hakim medeniyete intisap ederek varlığını sürdürmek, bu sayede 

gücünü restore ederek yeniden yükselebilmenin şartlarını yoklamaktır. Böylece, hakim 

medeniyeti sorgular vaziyette değil, ona eklemlenerek ve onun nimetlerine ortak olarak 

ayakta kalma çabası söz konusudur.  

Duralı; Toynbee’nin mezkur kavramlarına benzer biçimde iki tarihi-siyasi kişiliği 

örnek göstererek medeniyetler arası kültürel alışveriş meselesini kavramsallaştırır. Bilge 

Han ile veziri azamı olan Tonyuluk arasındaki farka işaret eder. İki devlet adamı da 

içinde bulundukları açmaza cevaplar aramışlardı. Bilge Han, Göktürklerin maruz 

kaldıkları sıkıntıların üstesinden gelebilmek için geleneksel göktanrı inancını terk 

etmenin ve Burkancılığa tabi olmanın gereğine inanıyordu. Bu, savaşçı konargöçer 

bozkır kültürünü terk edip yerleşik Çin medeniyetine intisap etmek demekti. Tonyukuk 

ise, bütün bu değişikliklerin Türklüğün temsil ettiği değerler etrafında teşekkül etmiş 

olan içtimai-manevi hayatın köküne kibrit suyu dökmek anlamına geleceğine 

inanıyordu. Türklüğün şeciyesi ile kişiliğini ayakta tutacak olan bütün sütunlar 

devrildikten sonra geriye ne kalır sorusu Tonyukuk’un siyasi yönelimlerini belirleyen 

temel bir endişeydi. Çin medeniyetine intisap etmek Göktürk budununu bedenen hayatta 

tutma adına pratik bir çözüm gibi görünse de bu seçimin ödeteceği manevi bedel ağırdı. 

Tonyuluk bir kavmin kültür değerleri etrafında maddi- manevi varlığını inşa 

edebileceğini savunuyordu. Onun, hükümdarı Bilge Han’dan ayrıldığı nokta “kültürün 

insan hayatında işgal ettiği olağanüstü öneme” dairdi (Duralı, 2021, s. 130). 

Duralı, savaş meydanlarında kaybetmenin bir kültüre ödettiği ağır bedele dikkat çekerek 

bunun son kertede bir medeniyet meselesi/hesaplaşması olduğuna inanır. “Sorunu 

hasmının medeniyetini kabul etmekle çözemezsin” diyen Duralı, çözümü “düşünüp 

taşınarak kendi öz medeniyetini kurmak” şeklinde formüle eder. Asırlardır yaşanan 

sorun “Tonyuluk ile Bilge Han’ın görüş ayrılıklarında yatan sorundur” (Duralı, 2021, s. 

130). “Taklit; teslim olmak, yok olmak demektir”. Çare, manevi kıymetlerin kaynağı 

olan öz medeniyet değerlerinin vahyin biçimlendirdiği aklın ışığında yeniden 

yapılandırılmasıdır (Duralı, 2021, s. 131). Bunun için günümüz Batı uygarlığı  bütün 

yan ve yönleriyle analiz edilmeli; bu medeniyetin büründüğü aktüel İngiliz-Yahudi 

ittifakının temsil ettiği sistem bütün hurdalarına kadar incelenmelidir. 



204  

Duralı; alternatif medeniyet paradigmalarının devreye girmemesi durumunda insanlığın 

karşılaşacağı sorunlar konusunda uyarılarda bulunur. Çağımızın küresel İngiliz Yahudi 

medeniyeti ve onun doymak bilmez sermayecilik düzeni, seçeneksiz haldedir; bu hızla 

sürmeye devam ederse, insanlığın maddi ve manevi kaynaklarının kuruması 

kaçınılmazdır (Duralı, 2021, s. 114). Bununla birlikte “İngiliz Yahudi medeniyeti, bütün 

insanların milli, dini, ailevi, kısacası toplumsal kimliklerini silme ameliyesinde tek tip 

insan yaratma çabasındadır” (Duralı, 2022a, s. 8). İngiliz Yahudi medeniyeti kayıtsız 

şartsız her şeyi kendi medeniyet biçimlerine indirgeme niyetindedir (Duralı, 2022a, s. 

10). 

Sonuç olarak, bu medeniyete karşı yegane anlamlı ve esaslı seçeneğin “İslam 

medeniyetinin yeniden ihyası” olduğu hususunda tereddüt göstermeyen Duralı, 

büyüsünü kaydeden dünyaya tekrar manevi bir soluk üfleyerek adaleti bütün dünyada 

tesis edebilecek biricik seçeneğin İslam medeniyeti olduğunu ifade eder: “maddiyatçı-

iktisadiyatçı- bireyci çağdaş küresel İngiliz Yahudi medeniyeti ile onun temel ideolojisi 

sermayeciliğe görünür tek seçenek İslam’dan esinlenmiş maneviyatçı-toplumcu-

dayanışmacı adli düzendir” (Duralı, 2021, s. 118). Bunun için “ tarihi Osmanlı 

kimliğinin doğal devamı olup Batı Avrupa camiası içinde yer almayan çağımızın 

Müslüman Türklüğü, tekrar manevi değerlerle temellenmiş bir adil iktisat nizamı 

oluşturarak” dünya uluslarına rehberlik edebilmelidir (Duralı, 2021, s. 115). Çağdaş 

İngiliz Yahudi medeniyetiyle İslam’ın imtizaç etmesi mümkün değildir; “Müslümanlık 

çağdaş medeniyetin taleplerine aykırıdır” (Duralı, 2022, s. 30). “Çünkü İslam, 

sömürüye, sömürgeciliğe, haksızlığa, zulme karşı mücadele demektir. İslam, İngiliz 

Yahudi medeniyetinin temel ideolojisi olan sermayecilikle kesinkes çatışmaktadır” 

Duralı, 2022a, s. 8). Sermayeciliğe karşı “antikor” üretebilmenin yolunun yeni bir 

medeniyete zemin teşkil edecek olan “bir dünya görüşü oluşturmaktan” geçtiğini 

düşünen Duralı (2022a, s. 18), bu dünya görüşünün dine yaslanması gerektiğini ileri 

sürer. Türkiye için bu İslam dinidir. Zaten ona göre Türkiye özelinde “içinden İslam’ı 

aldığınız vakit geriye bir şey kalmamaktadır” (Duralı, 2020b, s. 43). 

Sonuç olarak Teoman Duralı’nın da çağdaş küresek uygarlığın tekçi yapısına dikkat 

çektiği söylenebilir. Çalışmada gösterilmeye çalışılan “çokluk” ve “çok- medeniyetlilik” 

olguları karşısında tekçi-indirgemeci çağdaş küresel uygarlık Duralı tarafından da 

sigaya çekilir. Mezkur medeniyetin “kök paradigmalarını, anlamını, gelişimini ve 



205  

konumunu” (Dağ, 2016, s. 261) göstermeye; “pozitivist-mekanikçi ve indirgemeci” 

yaklaşımıyla çağdaş küresel uygarlığın insanı nasıl “tek biçimli” hale sokup denetim 

altına aldığını (Çapku, 2022, s. 15) anlatmaya çalışmıştır. Merhum Duralı; bütün 

farklılıkları ve alternatif arayışları yadsıyan çağdaş küresel uygarlığın mütehakkim 

yapısını masaya yatırır(Yıldırım, 2021, s. 667). 

5.4. İslam Medeniyetinin Muharref Mirasçısı olarak Modern Batı Uygarlığı 

Avrupalıların Haçlı seferleri aracılığıyla veya Endülüs üzerinden Müslümanlar 

tarafından üretilip geliştirilen bilim, teknik ve felsefe gibi değerleri alıp kendilerine mal 

ederek “Avrupa medeniyetini” tesis ettikleri şeklindeki iddia eskiden beri birçok yazar 

tarafından öne sürülmüştür (Vatandaş, 2023, s. 140). Bunun uç örneklerine bile 

rastlamak mümkündür. Kazanlı Musa Akyiğitzade Avrupa Medeniyeti Esasına Bir 

Nazar adlı kitabına “bugünkü medeniyetin temelleri Hz. Muhammed’in yaptıkları, 

hadisleri ve davranışlarından başka bir şey değildir” cümlesiyle başlamıştır. Osmanlının 

son dönemindeki şartlar dikkate alındığında, Akyiğitzade’nin böyle bir yoruma, 

Müslümanların Batı uygarlığı karşısında aşağılık kompleksi duymamaları adına 

müracaat ettiği söylenebilir (Türkoğlu, 2020, s. 214). Akyiğitzade’ye göre, Kuran ve 

sünnete dayanan İslam medeniyeti Avrupa’yı Orta Çağ’ın barbarlık ve cehaletinden 

kurtarmıştır. İslam medeniyeti olmasaydı Avrupa Orta Çağ karanlığında debelenmeyi 

sürdürecekti diye düşünür (Vatandaş, 2023, s. 140). Avrupa medeniyetinin temeli olarak 

İslam medeniyetini görme çabalarına bir diğer örnek Şemseddin Sami’dir. Medeniyet-i 

İslamiye adlı eserinde Batının çağdaş medeniyet formuna ulaşırken Doğu 

medeniyetlerinden birçok unsur aldığı görüşüne uygun olarak var gücüyle ve yoğun bir 

ikna çabasıyla mevcut Avrupa medeniyetine kaynaklık yapan İslam medeniyetinin 

özelliklerini ortaya koymaya çalışmıştır (Vatandaş, 2023, s. 144). Avrupa uygarlığının 

temellerindeki İslami mirasa odaklanan çalışmalara başka örnekler vermek mümkündür. 

Seyyid Ali Emir’in (1933) İslamiyet’in Asriliği ve Avrupa’nın İslamlaşması, Ahmet 

Gürkan’ın (1965) yazdığı İslam Kültürünün Garbı Medenileştirmesi, Haydar Bammat’a 

(1966) ait Garp Medeniyetinin kuruluşunda Müslümanların Rolü eserleri benzer bir 

iddia ile hareket eden çok sayıda eserden bazılarıdır. 

Garp uygarlığının teşekkülündeki İslami mirasa dikkat çeken en önemli çalışmalar Fuat 

Sezgin tarafından kaleme alınmıştır. Sezgin (2019) Müslümanların miladi 7. Asırdan 



206  

itibaren bilimleri Yunanlılardan ve Hintlilerden aldıklarını ileri sürmekteydi. Ona göre, 

Müslümanların çok önemli bir meziyetleri vardı; bir kıymeti almaları ya da bir ilmi 

tedris etmeleri gerektiğinde aktarıcıyı/öğreticiyi kimliğine bakmadan hoca kabul 

ederlerdi. Çok geçmeden, yaklaşık iki asır sonra büyük bir atılım gerçekleşti. 850’den 

yaklaşık 16. Yüzyılının sonlarına kadar keşifler devam etti. Böylece Avrupa’daki bilim 

Müslümanların temelleri üzerinde yükseldi. Sezgin’e göre, Avrupa uygarlığı bir bakıma 

Müslüman uygarlığının devamı gibiydi. Bunun için Sezgin Batı uygarlığını “yabancı” 

bulmadığını ifade ediyordu. İslam coğrafyası dünyanın tam ortasında bulunuyor ve 

diğer tüm uygarlık merkezleri ile etki ve iletişim içindeydi. Senteze açık bir tecrübe 

edinmişlerdi. Çin, Hint, Afrika ve Batı ile ilişkiler neticesinde hem onlardan etkilenme 

hem de onları etkileme söz konusuydu.  

Noel Malcolm (2019) Useful Enemies (Yararlı Düşmanlar) eserinde daha çok 

Osmanlı’nın Batı uygarlığının oluşumundaki etkilerine dikkat çekmekteydi. İstanbul’un 

fethinden 18. Yüzyıla kadar korku ve merak arasında salınan Batı Avrupalı yazarların 

Osmanlı’yı neredeyse saplantılı bir şey haline getirdiklerinden yola çıkıyordu. 

Osmanlı’dan korkuyorlardı; çünkü kendi Hıristiyan Aavrupalı kimlliklerini tehdit 

altında hissediyorlardı; merak duyuyorlardı, çünkü muazzam gücünün dayandığı sosyal 

ve politik sistemi anlamak istiyorlardı. Özellikle 16. Yüzyılda kelimenin tam anlamıyla 

bir hayranlık söz konusuydu. Machiavelli, Bodin Montesquieu gibi yazarların 

fikirlerindeki Osmanlı-İslam etkileri bunun doğal sonucuydu. 

Bütün bu çalışmalardaki temel argüman oldukça makul görünüyordu. Osmanlı- İslam 

dünyasının güçlü olduğu bir dönemde bir çıkış yolu arayan Batı uygarlığının bu 

muazzam güçten etkilenmemesi eşyanın doğasına aykırıydı. Ancak bu çalışmalar hangi 

amaca hizmet etmekteydi sorusu da önemsiz sayılmamalıydı. Batı Uygarlığının 

köklerinde İslami esaslar tespit etmek ya da Batı uygarlığını İslam uygarlığının varisi 

olarak görmek bazı sakıncalar içermektedir. Öncelikle Müslümanca bir endişe ile 

hareket eden bir zihin için Batı uygarlığının ifsat ettiği (bozduğu) ya da saptırdığı 

hakikatleri biraz gölgede bırakma sakıncası içermektedir. İsmail Kara’nın ifadesiyle 

bütün bunları “İslam’ı Batılılar üzerinden meşrulaştırma” literatürü olmaktan alıkoyacak 

olan şey nedir? İşte tam da burada, Tahsin Görgün önem kazanmaktadır. Onun modern 

Batı uygarlığına dair tespit ve eleştirileri İsmail Kara’nın dikkat çektiği şeye; İslam’ı 

Batılılar ve de Batı’yı İslam üzerinden meşrulaştırma sorunu karşısında ne ifade 



207  

etmektedir? 

Tahsin Görgün’ün Batı uygarlığı mülahazalarına geçmeden evvel uygarlık- medeniyet 

fenomenine nasıl yaklaştığına bakılabilir. Görgün, medeniyet mefhumu üzerine 

düşünen ve bu vadide müstakil bir de eser kaleme almış bir yazardır. “İslam-Batı 

İlişkileri Çerçevesinde Medeniyet Meselesi” serlevhalı çalışmasında, 19. Yüzyılda 

yaygın kullanımına kavuşan civilisation/uygarlık kelimesinin kısa bir tarihçesini 

sunarak çağrışımları üzerinde durur. “Batı Avrupalıların kullandığı manayı yani 

aristokratların yaşadığı hayat tarzını” ifade eden (Görgün, 2020c, s. 27) civilisation 

kavramını irdeler. Bu kavrama Batı’nın yüklediği anlamları masaya yatıran Görgün, 

uygarlık denilen “belirli bir yaşam formunun” modern Batı tecrübesine indirgenmesini 

eleştirir. Civilisation kavramının ideolojik bir silaha dönüştürüldüğünü savunan yazar, 

Batı’nın kendi “müstesna karakterini” vurgulaması ve Batı-dışı toplumlardan farkını 

ortaya koyması adına kurgulandığını ileri sürer. Bununla birlikte civilisation, 

sömürgeleştirme siyasetinin bir aracı olarak da seferber edilmiştir. Sömürgecilik 

“medeniyetin nimetlerinden faydalanmaları için” Batı-dışı toplumlara sunulmuş bir 

hediye gibi takdim edilmiştir. Batı, hem kendi halkını hem de sömürgelerindeki 

aydınları bu “masala” inandırmayı başarmıştır (Görgün, 2020c, s. 23). 

Bu açıdan, Görgün’ün (2020c, s. 29) civilisation kavramını tarihselleştirdiği ve belirli 

bir konjonktüre isnat ederek Batı’ya has bir fenomen olarak ele aldığı söylenebilir. 

Yazarımızın medeniyet kavramını ele alma biçimine baktığımızda ise medeniyetin 

civilisation’dan daha geniş bir kavram olarak ele alındığı görülecektir. Görgün’ün 

sorduğu soru bu açıdan anlamlıdır: “acaba civilisation kelimesi kullanılmadan önce, 

medeniyet diye bir şey, yani insanların belirli bir düzen içerisinde yaşamaları, örfleri, 

adetleri, sofra adabından tutun da insanların birbirlerine karşı muamelelerindeki, 

nezaket kuralları ve incelmiş davranış formları v.s. mevcut değil miydi?”. Hatta 

insanların daha öncesinde teknikte, teknolojide mimaride kaydettikleri gelişmeleri 

nereye koymamız gerektiği sorusunu da ekler. Bu ve buna benzer sorulara verilecek 

cevap, Görgün’e göre bellidir. Medeniyet kadim bir kavram olarak insanlık tarihine mal 

edilmelidir. Batı uygarlığının “civilisation” şeklinde kurguladığı yaşam pratiği 

aristokratik görgünün 19. Yüzyıl şartlarında biçimlenmiş bir formu olarak Batı 

uygarlığına has bir olgudur. Görgün’ün civilisation konseptini, sınıfsal-tarihsel-coğrafik 

bir bağlama oturttuğu görülmektedir. 



208  

Görgün, İslam dünyasında henüz civilisation kavramının medeniyet kelimesi formunda 

bir kullanımı söz konusu değilken bile, adab-ı muaşerete dayanan, belirli bir şehir 

yaşamı içinde teşekkül etmiş, rafine ve incelmiş bir hayat tarzının vaki olduğunu ileri 

sürer. Bunun etrafında Müslüman düşünürler tarafından belirli bir literatürün 

oluşturulduğunu ifade eden Görgün civilisation kelimesine takaddüm eden ve onu aşan 

kavramlar setine örnekler verir. Belirli bir yaşam tarzını ifade etmek için İslami 

literatürde “umran”, “nizam- alem”, dar’ül İslam” ve “edep” gibi mefhumların 

kullanıldığını ileri sürer (Görgün, 2020c, ss. 30-32).  

Görgün, medeniyet kelimesinin 19. Yüzyıl içinde Batı Avrupa’da aldığı biçimi, yani 

civilisation’u, kritik eder. Kategorik olarak medeniyet terimine karşı değildir ancak 

medeniyetin Batılı bir sınıfın yaşam tarzına irca edilmesine itiraz eder. İnsanların bir 

arada yaşama tecrübesinin olağan bir sonucu olarak gördüğü medeniyeti tarihi bir 

gerçeklik olarak formüle eder. Medeniyet kurmak demek “diğer insanlarla birlikte 

yaşamak demektir” (Görgün, 2020c, s. 32). Toplum hayatının doğal bir sonucu ya da 

uzantısıdır. Teknik, teknolojik, ilmi, ticari, siyasi iktisadi çıktıların toplamı medeniyet 

denilen hasılayı oluşturur. Medeniyet mevzusuna dair kendi görüşlerini özetle şu şekilde 

ortaya koyar: 

Bir defa medeniyet dediğimiz şey batıya doğuya veya herhangi bir bölgeye has bir 

şey değildir. İnsanın olduğu her yerde medeniyet vardır. Medeniyetler farklı 

farklıdır. Böyle olunca Batı Avrupa’da yaşayan bir grup insanın kendi hayat 

tarzını diğerlerinden ayırarak ona ‘Medeniyet’ demeleri tarihin bir döneminde 

anlaşılması gereken bir hal olarak kabul edilmelidir; o kadar. Yani onu 

mutlaklaştırmak anlamlı değil. Diğer taraftan da insanalar medeniyet kurmadan 

varlıklarını sürdüremezler (s. 32). 

Görgün’e (2021, s. 177) göre medeniyet, kendisini üç alanda izhar etmektedir: 

“bunlardan birisi mimari ve fiziki dünyanın imarı; ikincisi, toplumsal ve siyasi kurumlar 

ve nihayet üçüncüsü ilimler ve düşüncedir”. Medeniyet değişimine yönelen Türkiye’nin 

bu üç alanda Batılılaştığını ileri süren Görgün, mimarimizin, toplumsal ve siyasi 

kurumlarımızın, ilmi ve pedegojik formasyonumuzun tamamen Batılılaştığını, 

modernleştiğini söyler. Batı içimizdedir. Bir kültür ve yaşam tarzı olarak hayatın her 

alanına nüfuz etmiştir. O halde yazarımızın Batı uygarlığı ile modernizm kavramlarını 

nasıl anlamlandırdığına ve İslami olanla nasıl irtibatlandırdığına bakılmalıdır. 



209  

Görgün, “Batı” ifadesinden tarihsel olarak önce gelen “Avrupa” kavramını belirli bir 

zihniyet biçiminin karşılığı ve Modern Batı uygarlığının ilk aşaması olarak ele alır. 

Europe ve sonrasında the West (Batı ) kavramlarının inşa ve icadındaki tarih 

yazımına dikkat çeker. Jack Goody’nin (2019), sahip olduğu her şeyi kendisine mal 

eden Batı tarih yazımını eleştirirken kullandığı “tarih hırsızlığı” ithamı tam da 

Görgün’ün peşine düştüğü şeyi tanımlamak için kullanılabilir. “Batı” kendini “hakim ve 

amir bir uygarlık” olarak takdim ederken sahip olduğu kıymetleri hangi kaynaklara isnat 

etmiştir? İslam’dan “aşırdıklarını” el çabukluğu ile ört pas ederken hangi “numaralara” 

başvurmuştur? Ve son kertede, bütün bir tarih ve kimlik kurgusundaki “hırsızlık” 

nerelerde kristalize olmaktadır? 

Modern tarih yazımının inşası  

“Modern Avrupa genellikle Reform-Rönesans ile başlayan ve Roma-Yunan kültürü, 

Hristiyanlık esaslı bir oluşum süreci ve dünya tarihinde eşi benzeri görülmedik, biricik 

ve tamamen kendi iç dinamiklerinin neticesinde ortaya çıkan bir fenomen olarak 

görülmektedir (Görgün, 2020b, s. 158). Görgün, Avrupa merkezci bu kabulün tarihsel 

gerçeklikle örtüşmediğinin zamanla anlaşıldığını ileri sürer: “ancak son zamanlarda 

yapılan bazı araştırmalar, bir taraftan Avrupa’da Yeni Çağ denilen dönemin başından 

itibaren ortaya çıkan önemli birçok unsurun, Batı Avrupa toplumunun daha önceki 

tarihi tecrübesinin doğrudan bir neticesi olarak açıklamanın mümkün olmadığını” ortaya 

koymuştur. “İslam bilim ve kültüründen çok istifade edildiği” gerçeği artık su götürmez 

bir hakikat halini almıştır. “Mesela Yeniçağ’da Avrupa tarafından ilk defa keşfedilmiş 

olan bilimsel metodun aslında Roger Bacon tarafından İbnü’l Heysem’in eserlerinden 

yaptığı tercümeden ibaret olduğu” (Görgün, 2020b, s. 158) artık Batılı yazarlar 

tarafından da itiraf edilmektedir. II. Fredrich’in İtalya’da kurduğu üniversitelerin bilgi 

kaynağını da İslam kültürü teşkil etmiştir (Görgün, 2020b, s. 159). 

Avrupa uygarlığının teşekkül sürecini ve sosyo-politik oluşumunu, varsayıldığı gibi 

sadece Batı içi dinamiklerle açıklamanın gerçekçi olmadığını vurgulayan Görgün (2021, 

s. 12) “başta Rönesans olmak üzere Reform ve bunlardan sonra ortaya çıkan 

mutlakiyetçilik ve 18. Yüzyılda nihai olarak Batı’ya bugünkü çehresini veren 

Aydınlanma’yı, Osmanlı devlet ve toplum düzenini dikkate almadan açıklamanın 

mümkün olmadığı kanaatindedir (Görgün, 2020b, s. 159). 



210  

Reform hareketini örnek gösteren Görgün, İslam inancında fert ile Allah arasında kilise 

tarzı aracı bir müessesenin olmadığını, bireyin yaratıcısı ile kimseye ihtiyaç 

duymaksızın doğrudan bir bağ kurabildiğini ve kutsal kitabın yorumunun herhangi bir 

“din adamı” sınıfının tekelinde olmadığını hatırlatarak tüm bunların Reform önderleri 

için pratik bir çözüm teşkil ettiğini savunur. Batı Avrupa birey ile tanrı arasındaki 

ontolojik ilişkiyi yeniden sorgulayarak bu ilişkinin kurumsallaşma biçimlerine yönelik 

yeni yorumlar geliştirebilmiştir. Böylece, Batı Avrupa’da vuku bulan dini-kültürel-siyasi 

“büyük dönüşümün” perde arkasında Osmanlı-İslam etkileri görmezden gelinemeyecek 

kadar açıktır (Görgün, 2020b, ss. 168-172). Ancak Batı Avrupa’ya nihai formunu 

kazandıran şey, yine de orijinal bir terkiptir. Çünkü, Batı Avrupa Osmanlıdan aldıklarını 

aynen ve taklit ederek bünyesine dahil etmemiş onu kendi atılımı için bir imkan olarak 

görmüş; İslami mirası kendi kalıplarına dökmeyi başarabilmiştir (Görgün, 2020b, s. 

173). Batı bileşkesindeki orjinallik unsurlarda değil onların oluşturduğu sentezin 

kendisindedir. Sorun sentezi teşkil eden unsurların “patentine” ilişkindir. “Hırsızlık” 

tam da burada başlamaktadır. 

Görgün, Modern Avrupa Uygarlığının teşekkülünde Osmanlı-İslam etkilerinin izini 

sürmeyi sürdürür. “Batı için ‘modernin’’, yani ‘yeninin”, İslam ve Osmanlı dünyasından 

istifade ederek üretildiğini ve dolayısıyla ‘yeninin’ bir taraftan İslam’ın tebliği ile, başka 

bir taraftan da mevcut ve etkin manası ile Osmanlı devleti ve onun düzeni ile irtibatlı 

olarak tahakkuk ettiğini” iddia eder (Görgün, 2021, s. 18). Reform hareketleriyle 

birlikte Avrupa’ya modern formunu kazandıran ve onu dünya egemenliği yolunda 

avantajlı hale getiren diğer hususları da masaya yatırır. Modern devletin oluşumunda da 

Osmanlı-İslam tecrübesinin tesirlerine dikkat çekerken modern devlet üzerine yazılmış 

kanonik metinlere işaret eder. Machiavelli’in, Jean Bodin’in ya da Thomas Hobbes’un 

yazdıklarında alenen ya da zımnen Osmanlı düzeninin tasvir edildiğini ileri sürer. Bu 

teoriler “uzaktan görüldüğü haliyle Osmanlı’yı esas alan bir siyaset ve toplum 

nazariyesini andırmaktadır” (Görgün, 2020b, s. 180). Bununla birlikte Aydınlanma 

olarak isimlendirilen dönem de Batı içi “bilimsel gelişmelerden daha çok, modern 

Avrupa’nın toplumsal ve siyasi olarak dönüştüğü veya dönüşümünün altyapısının 

oluştuğu bir dönemdir” (Görgün, 2020b, s. 180). Böylece, Batı Avrupa uygarlığının 

teşekkül süreci coğrafik-kültürel ve tarihsel etkileşimlerin bir parçasıdır. 

“The West’in” şekillenmesinde İslami mirasın sahip olduğu katalizör rolü tespit etmek 



211  

önemlidir. Bununla birlikte Batı’nın, İslami mirasa borcunun ne olduğu sorusu kadar 

önemli bir soru daha vardır: Batı uygarlığı, İslami mirası nasıl olmuştur da İslami 

olmaktan çıkarıp ifsat etmeyi başarabilmiştir? Bu bakımdan, Batı uygarlığını, birçok 

şeyi borçlu olduğu İslam medeniyetinin sahih bir halefi kabul etmek mümkün müdür? 

Görgün, Batı uygarlığının “hakikatten sapan bir uygarlık” olduğunu ana sorunsalı haline 

getirir. Görgün, bahsedildiği gibi, dünya tarihi yazımındaki Batı merkezli 

sınıflandırmaları kritik ederek “modern dönem” ifadesinin de anlamını tartışmaktadır. 

18. yüzyılda yazılan önemli dünya tarihi eserlerinde, antik dönemin İslamiyet’in 

tebliğiyle son bulduğunun ve modern dönemin İslamiyet’le başladığının yazıldığını 

tespit eder. Bunu temellendirenler, ona göre, hali hazırda “dünyada yaşanan her ne 

varsa bu haline İslamiyet’in tebliğinden sonra gelmiştir” demektedirler. Görgün, 

İslamiyet’in tebliğinden sonra ortaya çıkmış olan var oluş biçiminin, mevcut biçimlere 

temel teşkil ettiğini savunur: “dünyadaki bütün milletler, dinler vesaire ne varsa hepsi şu 

andaki şeklini İslamiyet’in tebliği edilmesi çerçevesinde kazanmıştır. “Modern” 

kelimesi tam olarak bunu ifade eder şekilde anlamlandırılır. Bu iddiaları desteklemek 

için Görgün, 62 ciltten oluşan Universal History eserini şahit olarak gösterir: “ 

İngilizlerin hazırladığı bu dünya tarihi 1730’da neşredilmeye başlanıyor ve 1762’de 

tamamlanıyor. 18 ciltlik kısmı antik tarihe, geri kalan 44 kısmı ise modern döneme 

ayrılmış. Modern dönem de bu temellendirme ile birlikte İslamiyet’in tebliği ile 

başlıyor” (Görgün, 2020a, s. 126). Buna benzer ansiklopedik başka dünya tarihi 

kitaplarında da antik dönemin İslamiyet ile sonlandırıldığına dikkat çeken Görgün, 

böylece modern denilen kavramın, başlangıç zamanı ve içerdiği anlamlar açısından 

ilginç bir hal aldığını düşünmektedir. Bu yaklaşımı, modern kavramının odağında 

şekillenen ve Batı-dışı toplumları “geri” konumuna iten modern tarih yazıcılığına karşı 

entelektüel bir meydan okuma şeklinde yorumlamak mümkündür. 

“Modern dönemi”, son tevhit dininin sahne alması ile başlatan Batılı yazarlarca kaleme 

alınmış tarih kitaplarındaki bakış açısının ne zaman değişmeye başladığı, tarih 

yazımının Batı merkezli bir kurguya ne zaman geçtiği sorusu burada anlam 

kazanmaktadır. Kırılma, Avrupa’nın hegemonik-emperyal sistemini kurmaya 

başlamasıyla çakışır. 18. yüzyılın başlarına kadar modern olanın İslami olanla eşanlamlı 

şekilde ele alındığını söyleyen Görgün, 18. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

bambaşka bir bakış açısının sahne aldığını dile getirir. Aydınlanma olarak adlandırılan 



212  

bu dönemde tarihe bir “ara dönem” uydurulur. Uydurulan bu dönemin adı 

“Rönesans’tır”. Rönesans’ın araya sokuşturulması ile birlikte Batı merkezli, kurgusal ve 

uydurma bir dönemlendirme ortaya çıkmış olur (Görgün, 2020a, s. 126). Görgün, 

Batı’nın İslami katkıları bypass edecek bir el çabukluğu olarak başvurduğu bu 

“çarpıtma” ameliyesini ifşa etmeye çalışır. Batı uygarlığı kendi “otantik-biricik 

kimliğini” kurmak için tarihi yeniden kurgulayarak “Rönesans” türünden gelişmeleri 

katıksız Batı icadı şeylermiş gibi pazarlamıştır. Bu saptırılmış yaklaşım, Batı’nın Doğu- 

İslam toplumlarına herhangi bir borcu olmadığını göstermek için öne sürülmüştür. 

Çünkü barbar diye tahkir edilen, “civilisation” adına sömürülen Batı dışı toplumlara 

“çağdaş” kıymetler atfetmek kolonyal mantığın dışındadır. Edward Said’in (2020) 

vurguladığı gibi kolonyal mantık da önemli olan “anlamak” değil, “anlamlandırmaktır”. 

Batılı çıkarlar doğrultusunda Batı-dışı toplumları “tanımlamak” onları hak ettikleri 

şekilde “tanımaya” tercih edilir. Oryantalizm böyle buyurmaktadır. 

Yeni tarihsel dönemlendirmede Rönesasns’tan sonra bir başka icat ise, Görgün’e göre, 

Roma İmparatorluğu’dur. Roma’nın Batı için önemli hale gelmesi ve tarihsel olarak 

belirli bir evreyi ifade etmesi İngiliz tarihçi Gibbon’un Roma ile ilgili yazdığı Decline 

and The Fall of Roma Empire isimli eseriyledir. Görgün’e göre Roma bu sayede 

“keşfedilmiş”, hatta keşiften ziyade uydurma temellerle “icat edilmiştir”. Foucault’nun 

“dispositif”’i yine devrededir. Tarihsel bir anda acil bir ihtiyaca cevap aranmaktadır. 

Eric, J. Hobsbawn’nın (2006) “geleneğin icadı” olarak adlandırdığı şey Roma 

dolayımında tebarüz eder. 

Batı uygarlığı, Roma’ya kaynak teşkil edecek kökleri ise “Grek mucizesi”nde 

bulmuştur. Fiktif Roma anlatısına benzer biçimde kurgulanan Grek dünyası da, Batı’nın 

bağlanacağı tarihsel halkalardan ilki olarak belirli bir ihtiyaca cevap verecek biçimde 

inşa ve icat edilmiştir. Grek ve Roma dünyasının icadı ve inşası ile birlikte Rönesans’ın 

da anlam çerçevesi kurgulanmıştır. Bu durumda, Batı’nın Rönesans ile doğuşu aslında 

bir “yeniden doğuştur”. Rönesans ile birlikte Batı, Grek köklerine dönmüş, Roma 

kültürünü yeniden canlandırmıştır. Böylece Rönesans; Grek-Roma kültürünün 

restorasyonundan başka bir şey değilmiş gibi lanse edilmiştir (Görgün, 2020a, s. 127). 

Görgün, Batı merkezli yeni tarih okumasının evrelerini böylece sıralamış olur: Roma 

esaslı dönemlendirmeye göre Eski Çağ, Batı Roma’nın çökmesiyle, milattan sonra 



213  

dördüncü asırda bitmiştir. Doğu Roma’nın son bulmasıyla ise Orta Çağ sona ermiştir. 

İstanbul’un fethiyle de Rönesans başlamıştır. Bu sınıflandırmada Rönesans’ı 

Aydınlanma takip etmiş; Aydınlanma ise Fransız Devrimiyle yerini “modern dönem” 

diye ifade edilen bir evreye bırakmıştır. Modern dönemde ortaya çıkan yaşam biçimine 

ise “çağdaşlık” denilmiştir. Görgün; dikkatli bakıldığında “çağdaş dünyanın kavramsal 

zemini tarih üzerinde bir tasarruftan ibarettir” diyerek bu tasarrufu “geçmişin 

olduğundan farklı bir şekilde kurgulanması, yani geçmişin tahrifi” olarak ele almıştır 

(Görgün, 2020a, s. 127). 

Görgün, bütün bu sınıflandırmalarda tarihi hakikatlerin Batı lehine çarpıtıldığı 

kanaatindedir. Bu çarpıtma, Müslümanların tarihteki kurucu rolünü örtbas etmeyi 

amaçlamıştır. Tarih yazıcılığı marifetiyle Müslümanlar yok sayılmış, Müslümanların 

Batı tarihi içindeki yeri görmezden gelinmiş, kültür ve medeniyete olan katkıları 

paranteze alınmıştır (Görgün, 2007, s. 50). Batının Müslümanlara borçlu olduğu her şey 

bir el çabukluğu ile gizlenmiş, bu değerlerin aslında Grek ve Roma kültürlerine, yani, 

yine Batı’ya ait oldukları iddia edilmiştir. Müslüman mirasını bypass geçmeye matuf 

olan bu tarihlendirme Batı’nın sahip olduğu her şeyden Müslüman katkısını ayıklayarak 

Grek kültürü ile çağdaş dönem arasında hayali ve kurgusal bir süreklilik yaratmıştır. 

“Kısaca Roma ve Grekler ile ilgili söylemin, çağdaş dünyanın İslam medeniyeti içinde 

oluşmuş, İslam medeniyetinin ikincil özellikleri olarak sayılabilecek felsefe, bilim, 

teknoloji, siyaset, hukuk ve toplumsal organizasyon gibi alanlardaki başarılarının Batı 

Avrupa tarafından üstlenilmesinden başka bir esası olmadığının üzerini örtebilme 

amacından başka bir anlamı yoktur” (Görgün, 2020a, s. 128). 

Görgün, Batı uygarlığı eleştirilerinin de böylece çerçevesini sunmuş olur. Batı uygarlığı 

dünya tarihinin müstesna ve sıra dışı bir evresi değildir. Belirli bir birikimin üzerine 

gelmiştir. Bu birikimin İslami katkılar içermesi ise tarihsel olarak gayet tabidir. Bu 

durumda, Görgün’ün, Batı uygarlığını “mutlak öteki” olarak, İslam’a tamamen yabancı 

bir şey biçiminde ele almadığı söylenebilir. Batı uygarlığının içerdiği unsurların tahlili 

bu açıdan önem kazanmaktadır. Modern Batı uygarlığı; tarihin dışında, boşlukta, diğer 

din ve milletlerle kültürel alışveriş ve etkileşimlere kapılmaksızın teşekkül etmediğine 

göre, hatta, oluşumunda İslami mirası “tepe tepe kullandığına” göre bünyesinde taşıdığı 

unsurlar titizlikle tespit edilmelidir. Görgün; Batı uygarlığı içindeki Müslüman mirasına 

odaklanmayı bu açıdan önemser. Batı uygarlığı her şeyiyle reddedildiğinde, ona içkin 



214  

olan İslami kazanımlar da heba edilmiş olacaktır. 

Reform hareketleri de dikkate alındığında Müslüman dünyadan alınan değerlerin 

beslediği kanalları sadece Katoliklikten ibaret görmeyen Görgün, bu süreçte hem 

Katoliklerin hem de onlarla hesaplaşan Protestanların bilhassa Osmanlıdan 

“aşırdıklarını” kendi bünyelerine katarak güçlerini takviye ettiklerini düşünür. Ona göre, 

Kalvinizm’in ve Protestanlık olarak bilinen Luther’in yaklaşımlarına bakıldığında 

Müslümanlığın bariz etkilerini görmek mümkündür. Yani Batı, Katolik ve Protestanları 

içeren bütün cepheleriyle, ulaştığı yeni eşikte Müslümanlara çok şey borçludur. Bu 

kültürel borcu manen “ödememek” adına alacaklısını ve dahi borcun bizatihi kendisini 

inkar etmeye yönelmiştir (Görgün, 2020a, s. 132). Ona göre, Batıdaki süreç “insanlık 

tarihinde bir sapma, bir anomali teşkil etmiştir”. Görgün’e göre bu süreç bir sapma ve 

anomali içerdiği için kendi evrenine uygun bir biçimde ele alınıp incelenmelidir 

(Görgün, 2020a, s. 129).  

Görgün Batı tarih yazımına yönelttiği eleştirilerden sonra Batı uygarlığına ana rengini 

sunan şeylere odaklanır. Öncelikli iddiası diğer İslamcı düşünürlerde de karşımıza çıkan 

“kriz medeniyeti” vurgusudur. Batı uygarlığının krizde olduğunu düşünen Görgün’e 

(2021, s. 141) göre krizin sebebi “mutlak ile olan irtibatı kopardıktan sonra, itibari 

gerçeklik ile olan irtibatın da koparılması; gerçekliğin tek boyutlu olarak” 

algılanmasıdır. Hakikat ile irtibatını koparan uygarlığın doğal olarak varlık ile de 

bağının kopması onu krize sürüklemiştir. “Kriz medeniyetinin” mümeyyiz vasıflarını 

kurcalayan Görgün’ün üzerinde durduğu belli başlı kavramlar ise, “sulh, ateşkes, 

siyasal, tahakküm, dost-düşman” gibi kavramlardır. Bütün kavramları birbirine 

bağlayan kavşak noktası ise Batı’nın “amir ve buyurgan” özelliğidir. Bunun ontolojik 

bir daralmaya yol açtığı, epistemolojik bir darboğaz yarattığı, aksiyolojik açıdan 

bunalıma sebep olduğu ve insanlığı manen bir krize soktuğu endişesi çağın birçok 

Müslüman aydını gibi Görgün’ün de gündemidir. Doğru bir tedavi ancak isabetli bir 

teşhisle mümkündür. Görgün modern Batı uygarlığının “açtığı yaraları” tahlil etmeye 

çalışır. 

Görgün’e (2021, s. 137) göre Batı uygarlığı 18. Yüzyıl ile birlikte şekillenirken “insan 

insanın kurdurur” esası üzerinden bir çatışma ilkesine dayanmıştır; buna bağlı olarak 

hayata “ben ve öteki”, “dost-düşman” ayrımı muvacehesinde bakmıştır. Bununla 



215  

birlikte, Batı Avrupa tarihi, kendilerini belirli kurumlar aracılığıyla temsil eden çıkar 

gruplarının çatışma süreçlerinin sonucunda şekillenmiştir. İdeolojik, sınıfsal ya da dini 

nitelikler taşıyan çatışma süreçleri “sulh” ile değil “ateşkes” ile sonlandırılabilmiştir. 

Batı tarihinde sulh kavramı olmadığı gibi, barış da ancak Kant’ın rüyasını gördüğü bir 

şey olarak kalmıştır. Batı gerçek anlamda barışın tahakkuk ettiği ve bütün kurumlarıyla 

tesis edilebildiği bir yer olamamıştır. Batı, kendi içindeki çatışmaları çözerken bir değer 

olarak dünyaya ebedi bir barış veya sulh gibi kıymetleri değil, çıkar gruplarının kendi 

güçleri nispetinde paylarına razı oldukları “ateşkes” gibi bir kavramı hediye edebilmiştir 

(Görgün, 2020, ss. 132-133). Ateşkes kavramı tam da Batı’nın tarihsel serüvenine 

uygun bir biçimde işlev görmektedir. Evvelce feodal güçler arasındaki çatışmaları 

karara bağlayan antlaşmalar, daha sonra ulus devletlerarasındaki savaşları 

sonlandırmaya yaramıştır. Modern çağ veya Çağdaş dönem işte böylesi bir zemin 

üzerinde yükselmiştir. 

Modernitenin siyasallığı 

Modern ya da çağdaş dönemin ana karakteri “siyasal” olmaktır, siyaset merkezli olan 

bütün yapılar gibi güç ve iktidara bağlıdır. Görgün bunu “irade metafiziği” (Görgün, 

2020a, s. 138) ve ”toplum mühendisliği” olarak (Görgün, 2020a, s. 140) 

isimlendirir. “Siyasal nitelikler gösteren modern dünyada, hak güçlünün ve muktedir 

olanın lehinedir. Kendinde bir değer olarak değil, güç mücadelesinin bir sonucu olarak 

anlam kazanır (Görgüna, 2020, s. 137). ”Modern veya çağdaş dünya, o halde, siyasetin 

her zaman son sözü söylediği, şartları oluşturduğu ve her şeyi belirlediği dünyadır” 

(Görgün, 2020a, s. 138). “Kendinde siyasal olmayan bir hayatı, Batı çıkarları 

çerçevesinde tanzim etmek, hayatı siyalasallaştırmıştır (Görgün, 2021, s. 141). Batının 

içine düştüğü açmazlardan kurtulamamasının sebebi budur: “Batılıları başarılı kılan 

siyaset merkezli bakışın Batı’nın sonunu getirmiş olmasıdır” (Görgün, 2020a, s. 144). 

Çünkü “Batı Avrupa’nın yükselişi gibi düşüşü de siyasidir” (Görgün, 2023, s. 214). 

Batılılar bu ilkeden asla vazgeçemezler, çünkü varlıklarını sürdürebilmeleri için 

tahakküm merkezli durumun devam etmesi gerekmektedir. Bu durum Batının asla 

onsuz yapamayacağı “varlık zeminidir”. Batı bu çelişkiler yumağını çözemeyeceği için 

Müslümanları önemli bir görev beklemektedir: “O halde biz onların çelişkilerini de 

kavrayarak daha üst bir noktadan, hakikaten sulhun mümkün olduğunu görebiliriz” 

diyen Görgün (2020a, s. 145) gerçek ve kalıcı bir barışın Batılı çıkarlarla değil, İslami 



216  

esaslarla ihdas edilebileceğini savunur. Çünkü modern Batı uygarlığı “öteki” ile 

kurduğu ilişkide baskıcı ve ben-merkezcidir. Bu da çağdaşlığa içki bir marazdır. 

Görgün, modernitenin/çağdaşlığın bütün özgürlük iddialarına karşı büründüğü 

tahakkümcü biçime dikkat çeker. Ona göre, çağdaş dünyayı yorumlamanın ilk şartı, 

çağdaşlığın ya da asli adıyla modernitenin karşımıza tam da “amir bir mahiyetle” 

çıktığını anlamaktır. Kendisini bir norm olarak dayatan çağdaş dünya, bu norm 

karşısında bireyleri kendisine tabi hale getirir. Kendisini “olması gereken” olarak 

idealize eden ve bu şekilde toplumlara takdim eden çağdaşlık, biçimlendirmek istediği 

dünyaya “ol diye” emretmektedir. Görgün (2006, s. 182) “tahakkümcü zihniyet” ile 

“metafiziğin terki” arasında bir illiyet bağı kurar. Metafiziğin terkedilmesinin sabite 

fikrinin son bulmasına yol açtığı kanaatindedir. Sabitesi olmayan tefekkür zamanla 

hakikat fikrini de aşındırmıştır. Hakikat fikrinin son bulmasıyla birlikte siyaset ve 

toplum da etik ve ahlaki sınırlarını yitirmektedir. Metafiziği/sabitesi olmayan “amir 

mahiyetteki” çağdaşlığın “normatif” nitelik göstermesi, kendisini emredici bir 

konumda görmesi, insanlarında isteyerek ya da istemeyerek bu durumu kabul ediyor 

olmalarına yol açmış ve bu durum zamanla kanıksanmıştır. (Görgün, 2020a, s. 122). 

Görgün’ün; çağdaşlığın mütehakkim yapısından yola çıkarak sorduğu sorular Batı 

dünyasının yarattığı “illüzyona” dair önemli noktalara ışık tutmaktadır: “Onların bu 

konumda olması veya öylece algılanması veya öyle olduklarının zannedilmesi hatta 

öyle olmalarının tabii olduğunun düşünülmesi, onların kendinde değerli şeyler oldukları 

anlamına gelir mi? Çağdaş olanın kendisinde değerli olan herhangi bir unsur var mıdır? 

Yoksa mesele galipler ile mağluplar arasındaki bir taklit ilişkisinden mi ibarettir? Bu 

taklit ilişkisini bir hal olarak kavramak nasıl mümkün olacaktır? (Görgün, 2020a, s. 

122). 

Görgün, modern Batı uygarlığı ile eş anlamlı olarak kullandığı modernitenin mahiyetini 

de irdeler. Çağdaşlığın sahip olduğu normatif ve imperatif (emredici) özelliğe vurgu 

yaparak ahlaki cihetten değerini sorgular. Çağdaşlığın kendine ram ettiği dünya 

karşısındaki buyurgan konumu ancak belirli bir iktidar ilişkisi içinde anlamlıdır. 

“Çağdaş dünyanın” çağdaş olarak görmediği dünya karşısında aldığı ve belirli bir 

iktidar ilişkisini imleyen tavrı bu açıdan “siyasi” nitelikler taşır. Böylece Görgün, 

çoğunlukla sosyolojik bir olgu olarak ele alınan çağdaşlığın içerdiği politik cihetlere 



217  

dikkat çekerek Batı lehine işleyen iktidar düzenine işaret çeker. Bu iktidar düzeni, 

insanları tefekkürden alıkoyan, onları sadece “itaat” veya “isyan” seçenekleri arasında 

bırakan bir mantığa göre kurulmuştur. Bu ise hayatın çağdaşlaşma ile birlikte tam 

tekmil “siyasallaşması” anlamına gelir: “Yapılan her şeyin, gerçekleştirilen her fiil 

kadar gerçekleştirilmeyen her fiilin de bir itaat veya isyan anlamına geldiği, bunun diğer 

adının ise siyasallaşma olduğu” ifade edilebilir (Görgün, 2020a, s. 123). 

Yine de, Görgün (2023b, s. 42), bütün arızalarına rağmen, içinde yaşadığımız Batı 

uygarlığı nden kendimizi tamamen soyutlayamayacağımızı söyler: “Batı bugün 

Müslümanların hiçbir şekilde yok sayamayacakları bir şekilde hayatlarının bir parçası 

haline gelmiştir”. Günümüz anlamanın yolu Batı uygarlığını anlamaktan geçmektedir. 

Onu anlamadan modern uygarlığın yarattığı krizlere karşı çözüm bulmak mümkün 

değildir. Ona göre, yukarıda izah edilen siyasallaşma kipi bir tür var oluş biçimi olarak 

bütün toplumlar gibi bizim de hayatımızı derinden etkilemektedir. Batı uygarlığı  maddi 

boyutlarıyla dışına çıkabildiğimiz bir medeniyet değildir: “şu anda kullandığımız, 

içinde yaşadığımız maddi medeniyet anlamında ne varsa bunların hepsi Batı’dır 

(Görgün, 2020a, s. 141). İçinde yaşadığımız maddi medeniyet tamamen Batılı özellikler 

gösterse de yine de kendimizi Müslüman olarak tanımladığımıza da dikkat çeker: “biz 

bu halimizle kaybolmuş, artık insanlığın geleceğinde müstakil varlığı ile etkin bir 

konum elde imkanını yitirmiş bir millet haline mi geldik, yoksa, Müslümanlığımızı 

muhafaza etmekle birlikte Batıyı içimizde taşımamız, aksine, bize en azından son iki 

yüzyılda kaybettiğimiz konumumuzu kazanma imkanı mı sağlıyor?” diye sorar 

(Görgün, 2020a, s. 142). Müslümanca bir endişe ile, Türkiye ve alem-i İslam’ın 

yükselişi adına, Batı uygarlığını bir tür manivela olarak ele alır. Kalın’ın “insanı 

uyandıran bir zehir” teşbihini benimser gibidir. İnsanlığın hali hazırdaki aktüel mirasını 

yok saymayı değil, ayıklayıp tashih etmeyi önerir. Ayıklama ya da tashih “seçmeci” bir 

vaziyet arz eder. 

Kültür medeniyet ayrımında karşımıza çıkan tartışmayı biraz daha detaylandırdığı 

görülen Görgün, Batının maddi olanaklarını bir tür kaldıraç olarak kullanmanın 

gücümüzü tahkim eden bir takım imkanlar sunmuş olup olmayacağını tartışır. Yazarın 

kişisel kanaati bunun Müslüman toplumlara belirli avantajlar sağladığı yönündedir. 

Çünkü Görgün’e göre Batıyı içimizde taşımamız, onda bulunan makul ve makbul ne 

varsa tevarüs etme prensibine dayanır (Görgün, 2020a, s. 142). Çünkü Batılılar sahip 



218  

oldukları iyilikleri kendileri keşfetmemişlerdir. Görgün (2021, ss. 157- 157) Batının 

devraldığı uygarlık mirasına belirli açılardan katkılarda bulunduğunu düşünür. İslam 

medeniyetinden tevarüs edilen matematik ve empirik araştırma alanlarında gösterilen 

gelişmelerin sahiplenilmesi gerektiğini savunur. Ancak Batı’dan, kökleri İslami olsa 

dahi, alınacak şeyler konusunda seçmecidir. Mesela Batı’nın İslam mirasından 

faydalanarak geliştirdiği hukuk, siyaset ile hümanizm gibi alanları dejenere ettiğini, 

aslından kopararak hakikatine yabancılaştırdığını savunur. 

Görgün, Batı ile olan bu alışverişi İslam geleneğinin bir süreği olarak ele alır. Ona göre 

İslam toplumlarının yapısal özelliği, yeni durumlara karşı gösterdikleri ihtiyatlı 

esnekliktir. Müslümanlar İslami esaslara aykırı olmamak kaydıyla buldukları 

güzellikleri eskiyi de muhafaza ederek bünyelerine aşılamışlardır. Görgün’e göre bu 

İslam medeniyetinin ayırıcı vasfıdır. Fıkıh ilminin teşekkülü sayesinde, cahiliye şiirinin 

bile tevhit süzgecinden geçirilerek değerlendirilmesi, tasavvufun muhtelif boyut ve 

aşamaları ile geliştirilmesi bu ayırıcı vasfa tarihsel örnekler sunmaktadır. Görgün, 

bugün Batı uygarlığı nin meydan okuması karşısında içe kapanan bir ürkekliktense, 

kendine güvenen kompleksiz bir tavrın Batı ile kurulan verimli bir temasa yol açacağı 

fikrindedir. Bu tavrın da İslami geleneğe daha uygun düşeceği kanaatindedir. Görgün 

için bu hususta önemli olan şey, öz benliğin muhafaza edilmesi ve yeninin bu benliğe 

uygun bir biçime dönüştürülebilmesidir. Bu vesileyle hem Müslüman dünyanın içinde 

bulunduğu sorunlara hem de modern dünyanın çıkmazlarına daha ufku geniş bir nazarla 

hal çareleri aramak mümkün olacaktır (Görgün, 2020a, s. 144). 

Ehli kitap olarak Batı  

Görgün (2020a, s. 154) aslında Batı Avrupa’da ortaya çıkan durumun son kertede “bir 

tür vahiy anlayışı ile irtibatlı olduğunu” iddia eder. Hatta Batı’nın “ genetik olarak İslam 

medeniyeti ile aynı kültürel genlere sahip olduğunu” bile ileri sürer (Görgün, 2021, s. 

161). Ancak bu vahiy anlayışının bir süre sonra “süreçten koparak” insan tabiatı 

kavramını bile ıskartaya çıkartan bir tavra dönüştüğünü ifade eder. Söz konusu olan 

aynı genetik kodların bir çeşit mutasyonudur: “bizim Batı uygarlığı  olarak 

isimlendirdiğimiz hadise, itidalini yitirmiş İslam medeniyetinden başka bir şey gibi 

gözükmemektedir” (Görgün, 2021, s. 161). İtidalden hangi açılarla sapıldığını da 

detaylandırır. Batı’da ortaya çıkan bu müstesna tavrın sonucunda insanın aşkın/müteal 



219  

varlık ile kurduğu metafizik bağın çözüldüğünü söyleyerek, tanrı ile irtibatını koparan 

insanın kendisine dair salim bir kanaat oluşturma imkanını da bu sebeple yitirdiğini 

düşünür. Yani vahyi esaslara dayalı metafizik temellerinden mahrum kalmış insanın 

kendine dair tefekkür dünyası da kuraklaşmıştır. Mutlak ile olan irtibatın koparılmasının 

Görgün’e göre bir diğer sonucu beşeri planda cereyan eden bütün yapıp etmelerin keyfi 

bir zeminde akıp gitmesidir. Mutlak varlıktan yüzünü çevirmiş olan insanın keyfilikten 

kurtulmak için verdiği her mücadele ancak “itibaridir”. İnsan ancak kendisine referansla 

hakikati bulabileceği zehabına kapılarak “her şeyin riskli olduğu ve hayatın nihai olarak 

bir risk yönetimi haline geldiği” vehmine kapılır (Görgün, 2020, s. 154). Görgün’ün 

Ulrich Beck (2019)’in “risk toplumu” kavramına önem verdiği görülmektedir. 

Görgün, Batı’da yaşanan tecrübenin haddi zatında vahyin mutlak anlamda terk edilmesi 

değil, anlam değiştirmesi, tahrif edilmesi anlamına geldiğini iddia eder. Burada İslamcı 

bir yazar olarak Görgün’ün asıl ilgi konusu, vahiy kavramındaki anlam değişikliğinin, 

İslam ile irtibatıdır. Bu meyanda, farklılaşmanın/tahrifin nerde başladığı ve nereye kadar 

sürdürüldüğü sorusu önem kazanmaktadır. Görgün bu soruya cevap olarak geliştirilecek 

perspektifin bize çözüm adına önemli bakış açıları sunacağını ileri sürer (Görgün, 

2020a, s. 156). Ona göre, modern Batı denen fenomen “Batı Avrupa’da başlayan bir 

İslamlaşma sürecinin, akidevi boyutu eksik kalmış ve vahiy ile irtibatını kuramamış; bu 

sebeple formel anlamda İslam medeniyetinden istifade etmekle birlikte, muhteva olarak 

boş kalmış halinin, kendisini başına buyruk olarak varsayarak geldiği halden ibarettir” 

(Görgün, 2020a, s. 160). Nasıl ki İslam medeniyetinin teşekkülünde diğer medeniyet 

havzalarının katkıları yadsınamazsa, Batı uygarlığı nin oluşumunda da İslam mirasının 

tesirleri inkar edilmemelidir. Ancak Görgün, İslam medeniyetinin Batı üzerindeki 

tesirlerinin mahiyetine özellikle vurgu yaparak, Batı’nın İslam dünyasından tevarüs 

ettiği kıymetlerin metafizik temellerinden, vahyi bağlamından, aşkın niteliklerinden 

boşaltılarak entegre edildiğini ileri sürmektedir. Yani Batı, modernite ile birlikte kendi 

gücünü restore edip hegemonik bir merkeze dönüşürken Müslümanların insanlığa 

sundukları kazanımlara yaslanmıştır. Kendi meşrebince kurduğu sentez insanı tanrıdan 

ve kendinden uzaklaştırmıştır ve tam da bu sebeple bu sebeple tashih edilmelidir. 

Müslümanlara düşen görev ise, “yeryüzünün varisleri” olarak insanlığın mirasına sahip 

çıkmaktır. Gün itibariyle, Batı kategorik olarak dışlanmamalı, temsil ettiği değeler 

süzgeçten geçirilerek ayıklanmalıdır. Bunun için Batı Avrupalıların Müslümanlardan 



220  

aldıkları birçok şeyi asıl İslami kökleri ile irtibatlandırmak, esas hüviyetleri içinde kendi 

tarihi akışımızın bir parçası olarak tashih etmek gerekir (Görgün, 2020a, s. 169). 

Görgün’ün düşüncelerinin İslamcılığın Meşrutiyet’ten beri bu hususta ki yaklaşımıyla 

paralel arz ettiği görülmektedir. “Hikmet mümünin yitik malıdır ve mümin onu nerde 

bulursa sahiplenmelidir” fehvasınca hareket eden Görgün de, Batı mirasından seçmece 

bir titizlikle istifade edilebileceğine inanır. Bu, ifade edildiği üzere, zaten haddi 

zatında Müslümanlara ait olanın kendisine iade edilmesi anlamına gelir; ayrıca, Batının 

insanlık mirasına katkılarının da sahiplenilmesinin Müslüman davranışına uygun 

düşmesi mucibincedir. 

Modern Batı ve biz  

Görgün, İslam dininin ve Peygamberinin de kendisini, kendisinden önceki dinlerin ve 

resullerin mirasçısı olarak takdim ettiğini örnek göstererek Batı ile kurulacak ilişkilerin 

nasıl olması gerektiği hakkında bir usul ortaya koymaya çalışır: “demek oluyor ki bir 

şeyin Batı’da bugün bulunuyor olması bizim onunla irtibatımızı müspet ya da menfi 

olarak belirlemez, belirlememelidir. (Görgün, 2020a, s. 170). 

Görgün (2021); radikal bir şekilde Batı düşmanlığı yapmanın anlamsız olduğunu 

düşünür. Zira yukarıda özetlenmeye çalışıldığı gibi bu medeniyetin birçok şeyini İslami 

mirasa borçlu olduğu kanaatindedir. Bu sebeple “Batı uygarlığında içkin olan İslami 

unsurları titiz bir şekilde teşhis etmenin önemini vurgular. Batı’dan alınabilecek şeyler 

listesini de bu tarihsel gerçeklik ışığında ele almanın doğru olacağı düşüncesidir: 

Türkiye’de Batı uygarlığı  düşmanlığı, kendi kendine düşmanlıktan başka bir 

anlama gelmez. Türkiye’de Batı uygarlığı  düşmanlığı, anlamsız ve saçmadır. Yani 

19. Yüzyılın kültür ve medeniyet farkında esasını bulan ‘dost-düşman’ ayrımına 

dayalı siyaseti, günümüzde, özellikle Türkiye ile Batı arasında kültürel çerçevede 

anlamlı gözükmemektedir. Bu durum tabii ki devletler (mesela Almanya ile İngiltere 

ve Fransa) arasındaki ihtilaflar ve bunun üzerinden bazı devletlerin diğerleri ile 

düşmanca ilişkiler kurmadığı veya kuramayacağı anlamına gelmez. Ancak 

buradaki düşmanlık, tabiri caizse iyi ile radikal kötü arasındaki mahiyet farkından 

kaynaklanan uzlaşılamaz bir düşmanlık değildir (s. 162). 

Görgün’ün “bilginin İslamileştirilmesi” hakkındaki görüşlerini de bu bağlamda anlamak 

faydalı olacaktır. Bilginin İslamileştirilmesi tezlerinin “Müslümanların 



221  

yapamadıklarından geçinme veya üretmeden tüketme tavrının” bir karşılığı olduğunu 

düşünür. Görgün temel meselenin “Müslümanların katkıda bulunmadıkları bu dünyanın 

özelliklerinin neler olduğu ve bu özellikleri ile kabul edilip edilemeyeceği değil, mevcut 

şartlarda yeni bir dünyanın imarının yollarının aranması şeklinde olacaktır” (Görgün, 

2020a, s. 176). 

Sonuç olarak; Görgün’e göre İslam medeniyetinin münharif bir mirasçısı olarak 

kodlanan modern Batı uygarlığı fiktif tarih kurgusuyla kendi kimliğini inşa etmiş, bu 

kimlik içindeki İslami payı ise görmezden gelmiştir. Örtpas etmeye çalıştığı İslami 

unsurlarla kendi orijinal sentezini üreten Batı uygarlığının yazar tarafında “amir” ve 

“buyurgan” şeklinde tarif edilmesi önemlidir. Dost-düşman ayrımına dayanan “siyasal” 

yapısıyla Batı uygarlığı kendisi dışındaki dünyaya tepeden bakmaktadır. Bunun da 

günümüzde çiçeklenen yeni medeniyet hamleleri karşısında sorun teşkil ettiği ortadadır. 

Tahsin Görgün’den ilhamla şöyle bir yargıya varmak mümkün görünmektedir. 

Görgün’ün ifadesiyle “amir bir vaziyette” insanlığın karşısına çıkan ve sulh kavramına 

yabancı olan modern Batı uygarlığının çoklu-medeniyetler olgusuna salim bir cevap 

verebilmesi pek de mümkün görünmemektedir. Yapılacak şey, İslam mirasındaki ilmi 

ve fıkhi derinliği amir modernliğin karşısında sadra şifa bir seçenek kılabilmektir. 

Alternatif paradigmalardan biri haline gelmek kendi yerli-mahalli karakterini evrensel 

bir seçenek haline getirebilmekle mümkündür. Allah’ın ayetleri hükmündeki kevni 

çeşitlilik unsurlarını “birlik” içinde ve sulh ile bir arada tutabilecek imkanlar Türkiye 

aydının harcıdır. 

Batı uygarlığının sulh kavramına uzak olması onun diğer toplumlarla barış içinde bir 

arada yaşamasının önünde engeldir. İslam mirası ise sahip olduğu müktesebat ile buna 

adaydır. Çokluk problemi sadece felsefik bir tartışma deil yeni çağa mührünü basan bir 

realitedir. Yeni medeniyet dirilişleri, Batı dışı toplumların yükselen sesi bunu teyit eden 

gelişmelerdir. Batı uygarlığını her şeyiyle yok saymak, Batı’nın bir uygarlık aşaması 

olarak teşekkül ederken kullandığı bütün malzameleri de görmezden gelmek demektir. 

Batı denilen bileşkenin içerdiği İslami unsurlar dikkate alınmalı, Batı’nın bazı alanlarda 

insanlık gelişimine yaptığı katkıların da hakkı verilmelidir. Görgün, Batı uygarlığının 

kendini takdim ederken başvurduğu “numaralara” dikkat çekerken işin perde arkasına da 

ışık tutmaya çalışır. Günümüz sorunlarını İslami bir nokta-i nazarla çözmeye çalışmak 

Batı ile mümbit bit alışverişi de gerekli kılar. Batının çokluk karşısındaki acziyetinde 



222  

İslami mirası devreye sokmak için Batının gelişim süreci dikkatle ele alınmalı ve 

nelerin sürdürülüp geliştirileceği nelerin i ıskartaya çıkartılacağı hesaplanmalıdır. 

“Eşyada ibaha esastır” fıkıh düsturu kaidesince hareket etmek, iyi ve doğrunun nereden 

gelirse gelsin etkisine açık olmak demektir. Tahsin Görgün’ün son tahlilde önerdiği şey 

Kalın’ın “insanı uyandıran bir zehir” şeklinde tanımladığı Batı uygarlığı ile etkileşime 

açık olma çağrısıdır. Ancak bir ön şart ile; kendi sabitesine karar vermiş, benlik ve 

kişiliğini bulmuş/kurmuş olan bir toplum olarak.  

Aşağıda, bir başka İslamcı akademisyen Recep Şentürk’ün modern Batı uygarlığı 

değerlendirmeleri ele alınacaktır. Şentürk, modern Batının tüm iddialarına rağmen açık 

bir toplum örneği göstermediğini savunur.  

5.5. Kapalı bir Toplum Örneği olarak Modern Batı uygarlığı  

İbrahim Kalın için Molla Sadr’ın önemine ilgili başlıkta yer verilmişti. Kalın’ın Molla 

Sadr metafiziğini ön plana çıkaran yaklaşımına benzer tavrı Recep Şentürk örneğinde 

görmek mümkündür. Şentürk’ün yaklaşımlarına kavramsal-düşünsel bir derinlik veren 

tarihi figür İbn Haldun’dur. Haldun’un Şentürk için “bir medeniyet düşünürü olarak” 

nasıl ele alıdığı ve “çoklu-medeniyetler” sorununda Batı uygarlığı karşısında ne ifade 

ettiğine geçmeden evvel Haldun’un farklı dönemlerde nasıl “sorunsallaştırıldığına” 

kısaca değinmek yerine olacaktır. Böylece Haldun’un Şentürk’e gelene nasıl göründüğü 

hakkında bir fikir edinilebilir ve Şentürk’ün katkıları ayırt edilebilir olacaktır. Bu 

başlıkta, münhasıran Şentürk’ün Haldun okumasını ele almasa da yazarın 

yorumlarında bu odağın dikkate alınması gerektiği önerilmektedir. 

İbn Haldun ve uygarlık meselesi  

Cemil Meriç (2013, s. 68) “Doğunun en orijinal mütefekkiri” olarak kabul ettiği İbn 

Haldun’un bir halefinin/şakirdinin/ardılının olmamasından yakınır (Meriç, 2013, s. 69). 

Ancak bir takım çalışamaların da gösterdiği gibi, Haldun uzunca bir süre Osmanlı- 

Müslüman aydınının ilgisini çekmiş bir isimdir. Hilmi Ziya Ülken (2014, s. 12) 

Osmanlı’da İbn Haldun’un tarih felsefesine gösterilen yakın ilgiden bahsederken; Katip 

Çelebi, Naima ve Cevdet Paşa örnekleriyle Haldun’a gösterilen ilgiye işaret etmektedir. 

Haldun’un Osmanlı mütefekkirlerine olan etkisinin daha detaylı bir dökümünü ise yakın 

zamanda Ejder Okumuş çıkarmıştır. Okumuş (2009, ss. 13-14) Osmanlı’nın gözüyle İbn 

Haldun adlı çalışmasında, Osmanlı’nın zayıflama sürecini idrak etmesiyle birlikte, 



223  

devlet adamlarının, ulemanın, tarihçilerin bu zayıflamanın sebepleri üzerine 

düşündüklerini; zayıflamanın bir çöküşle sonuçlanmaması için de İbn Haldun’a 

eğildiklerini öne sürmektedir. Katip Çelebi, Naima, Taşköprülüzade, Hayrullah Efendi, 

Cevdet Paşa vs gibi Osmanlı münevverlerinin Mukaddime’yi kaynak olarak 

kullandıklarını yazmaktadır. Haldun, zamanın “acil ihtiyaçları” doğrultusunda bilhassa 

tarih felsefesi cihetiyle sorunsallaştırlmıştır. 

Haldun’un “çöküş dönemi” aydınları tarafından öne çıkarılan bir isim olduğu görüşünü 

savunan Cengiz Tomar (2006) ise Haldun’un Arap dünyasındaki etkilerini ele almıştır. 

Yazarın çok önemli iki hususa dikkat çektiği görülmektedir. İlki; Haldun’un neredeyse 

her dönem ve kişi tarafından “yeniden icat edildiği” gerçeğidir. Arap kültür hayatının 

neredeyse bütün cereyanları Haldun’u kendi fikirlerinin meşru kaynağı haline getirmek 

için çabalıyorlardı. Haldun kah “Arap milliyetçisi”, kah “Arap düşmanı oluveriyordu”. 

Mukaddime, farklı okuyucularına aklı rehber edinen bir aydınlanmacı ya da hurafelere 

batmış bir bağnaz olarak bile görünebiliyordu. Arap dünyasında sol yükseldiğinde ise 

Haldun bu sefer sosyalist bir perspektiften okunuyordu. Tomar’ın dikkat çektiği ikinci 

önemli husus ise Haldun’un ölümünden sonra kendisine yönelik Arap dünyasındaki kısa 

süreli ilginin 19. Yüzyıla kadar gösterdiği kesintiydi. Asıl patlama 19. Yüzyıl sonrası 

yaşanmıştı. Bunun sebebi yazara göre Memlük devletinin Osmanlılar tarafından 

yıkılmasıydı. Bu gelişmeden sonra “tarihçiliğin ekseni” Suriye ve Mısır’dan İstanbul’a 

intikal etmişti. Kahire artık bir devletin başkenti değil, Osmanlı İmparatorluğu’nun bir 

eyaleti idi. Tarihçilik maddi anlamda sarayın patronajına ihtiyaç duyduğu için Arap 

eyaletlerinden önemli bir tarihçinin çıkması zordu. Saraya yakınlık İstanbullu tarihçilere 

avantaj sağlamıştı; “dolayısıyla İbn Haldun ve Mukaddimeyi tetkik etme görevi de 

onlara düşmüştü” (Tomar, 2006, s. 9). Haldun; İslam aleminin kültür ve siyasi merkezi 

konumuna geçen İstanbul’a mal olmuştu. Arap coğrafyasında Haldun’un “yeniden 

icadı”; 19. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nin krizde, Arap milliyetçiliğinin ise yükselişte 

olduğu döneme rastlamaktaydı (Tomar, 2006, s. 10). Sonrasında, Osmanlı’nın çöküşü 

ve Arapların kopuşu gerçekleşince Haldun’a olan ilgi de azalmaya başladı. Bu yıllarda 

yapılan araştırmalar, Haldun’u, başta sosyoloji ve tarih usulü olmak üzere Batılı 

ilimlerin temellerini atan kişi olarak selamlıyordu. Haldun bu sefer de Batı’nın Doğulu 

hocası olarak “icat ediliyordu”. 

Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu (1953) İbn Haldunizm isimli makalesinde buna dikkat 



224  

çekerek 15. asır Osmanlı döneminden bu yana “Halduncu fikirleri” sınıflandırmıştı. 

Fındıkoğlu; “Haldunizmi”; Batı ile temastan evvel ve Batı ile temastan sonra şeklinde 

ikiye ayırıyordu. Ona göre, birinciler doğrudan, ikinciler ise Batılı görüşlerle kavranmış 

bir “öncü sosyolog” olan İbn Haldun’dan etkilenmişlerdi. Haldun devrin konjonktürüne, 

kendisine eğilen araştırmacıların eğilimlerine göre yeniden icat ediliyor; herkes 

Mukaddime’den ihtiyacına göre sonuçlar çıkarıyordu. 

Haldun’a son zamanlarda daha çok “bir medeniyet düşünürü” olarak başvurulduğunu 

söylemek mümkün görünüyor. Medeniyet düşünürü olarak öne çıkarılmasının süregelen 

bir vurgu olmadığı da söylenmelidir. Recep Şentürk’ün (2017, s.  228) tespit ettiği gibi, 

İbn Haldun’un doğumunun 650. Yıldönümü anısına 1983’te yayımlanan Journal of 

Asian and African Studies’in özel İbn Haldun sayısında onun medeniyet anlayışı 

üzerinde neredeyse hiç durulmamıştır. Bugün medeniyet başlığı olmadan ele alınmasının 

zor olduğunu söyleyebileceğimiz Haldun’un Mukaddimesi o dönem için medeniyet 

tartışmaları açısından önem arz etmiyordu. Belki de bu tartışmalar için ideolojiler 

çağının bitmesini ve Huntington’un medeniyetler çatışmasını “ilan etmesini” beklemek 

gerekecekti. Sosyal bilimlerin analiz birimi ideolojilerdi. İdeolojiler çağı son bulunca 

medeniyet yeni analiz birimi olmaya başlamıştı. 

Yeni çağın kadim medeniyetlerin yükselişine sahne olması ve Huntington’un yeni 

küresel kamplaşmayı medeniyetler üzerinden okuma biçiminin aydınlar tarafından 

dikkate alınması Haldun’un tekrar öne çıkarılmasının belki de ana sebebiydi. Yeniden, 

ancak bu sefer bir medeniyet düşünürü olarak önem kazanan Haldun’a en fazla ihtimam 

gösteren isimlerin başında Recep Şentürk gelmektedir. “Haldun’u çağımıza 

uygulamalıyız” diyen Şentürk'ün (2017, s. 228) onu hangi açılardan öne çıkardığına, 

hangi sorunların halli için sefer ettiğine bakılmalıdır. Haldun da son kertede “çağa 

verilen cevaplardan” biriydi. 

Bununla birlikte, Şentürk’ün Haldun kadar önemsediği diğer bir şey de İslam fıkıh 

mirası ve bu mirasın Hanefi yorumundaki “insan hakları” yaklaşımıdır. Şentürk’ün 

fıkıh odaklı kalkış noktası ile “bir medeniyet düşünürü” olarak ele aldığı Haldun’u aynı 

zeminde buluşturmaya çalıştığı görülmektedir. Haldun ve Fıkıh usulünün ana ilkelerinin; 

çok kültürlü-çok kutuplu yeni çağa Şentürk tarafından yeni bir cevap sunma arayışı 

olarak okunabileceği teklif edilebilir. 



225  

Şentürk’ün çok katmanlı ontoloji, epistemoloji, değer, yöntem ve hakikat modelinin 

Haldun ve fıkıh prensiplerini nasıl aynı paydada ele aldığına, bunun yazarın “açık 

toplum” olarak isimlendirdiği şeye katkılarına bakılabilir. Bütün bunlar yazarın modern 

Batı uygarlığı eleştirilerinin çerçevesini sunmaya matuftur. Tekrar Fındıkoğlu’na, onun 

“Haldunizm mektebi” olarak adlandırdığı şeye dönecek olursak Şentürk’ün “hangi 

Haldun’u” öne çıkardığı tartışılmış olacaktır. Batılıların gözüyle bir Haldun okuması mı, 

Batılılara karşı bir Haldun okuması mı? 

Recep Şentürk sosyoloji formasyonuna sahip olup ağırlıklı olarak “insan hakları” 

üzerine kalem oynatan bir düşünürdür. Çalışmalarında İslam, Batı ve diğer medeniyetler 

arasındaki farklara odaklanan Şentürk, medeniyetler arasındaki farkın insan haklarının 

olup olmamasında değil; bu hakların temellendirilmesinde kullanılan felsefi temellerde 

yattığını düşünür. “İnsanlar neden insan haklarına sahip olmalıdır” sorusunu 

çalışmalarında başlangıç noktası olarak belirleyen Şentürk (2021, s. 13) insan hakları 

konseptine farklı medeniyetler tarafından verilmiş özgün cevaplar üzerinde durur. Bu 

cevaplar arasında onu en fazla ilgilendiren ve burada mevzu bahis edilecek olan 

medeniyet ise bittabi İslam medeniyeti ve onun insan haklarına ilişkin müktesebatıdır. 

Şentürk’ün insan haklarına yönelik mülahazaları, yazarın başat kavramlarından biri olan 

“açık toplum” hakkında da fikir sağlayacak ve Batı uygarlığının hangi açılardan açık 

ya da “kapalı bir toplum” olduğuna dair bir çerçeve sunabilecektir. Şentürk’ün 

üzerinde durduğu bütün kavramlar Batı uygarlığına karşı yürütülen “fikir savaşının” 

mevzileri olarak okunabilir. 

Burada İslam medeniyetinin “açık toplum” özellikleri gösteren hususiyetlerine 

değinmek aynı zamanda Batı uygarlığının da neden “kapalı bir toplum” olarak ele 

alındığını belirginleştirmiş olacaktır. Açık ve kapalı toplum kavramları ve fıkıh 

müktesebatı içinden süzülen ismet (dokunulmazlık) ve ademiyet (insanlık) mefhumları 

Şentürk’ün nirengi kavramlarıdır. Yazar İslam medeniyetinde insan haklarının izlerini 

bu kavramları kerteriz alarak sürer. Şentürk’ün modern Batı uygarlığı eleştirileri mezkur 

kavramlar etrafında İslam medeniyetine ilişkin değerlendirmeleriyle iç içedir. “Modern 

Batı uygarlığının” Müslümanca endişeler ve hassasiyetlerle hareket eden bir aydın için 

ancak tali bir konu olduğu söylenebilir. Bu aydınlar için asıl gaye İslam medeniyetinin 

(ya da alem-i İslam’ın) tekrar ihya ve inşası, birlik ve dirliğidir. Bu yolda modern Batı 

uygarlığı bilhassa mukayese açısından önem kazanır. Batı uygarlığının “eksik 



226  

bıraktığı”, “yanlış yaptığı” ya da “ifsat ettiği” şeylerin dökümünü çıkarıp bunların hal 

çarelerini İslami mirasta aramak İslamcı bir aydının alamet-i farikası olsa gerektir. 

Şentürk’ün (2021, s. 17) “açık medeniyet” olarak kavramsallaştırıp idealleştirdiği şeyin 

ana sorunu kendi ifadesiyle “farklılık yönetimidir”. Günümüz dünyasının artan iletişim 

ve ulaşım teknolojisi sayesinde toplumların eski homojen ve yeknesak dokusunun 

aşındığını ileri süren Şentürk; bunun yerini farklı kültür, ırk ve dinlere sahip insanlardan 

oluşan heterojen toplumların aldığını ifade eder. Bu toplumları barış ve esenlik içinde 

bir arada tutabilecek siyasi-hukuki-ahlaki bir ilkeye acil bir ihtiyaç duyulduğunu 

düşünen Şentürk, “ismet ademiyetledir” ilkesinde ifadesini bulan evrensel insan hakları 

yaklaşımının İslam medeniyetini evvelemirde “açık medeniyet” kılan ana prensip 

olduğu kanaatindedir. İlerleyen sayfalarda açıklanmaya çalışılacağı üzere Haldun da 

tam burada devreye girmektedir. Haldun-fıkıh usulü kesişmesinin olduğu yer ise 

kendiliğinden Batı uygarlığı eleştirisine dönüşür. 

Batı uygarlığı nin artık açık ufuklu-çok katmanlı bir yapıda olmadığını düşünen Şentürk, 

on dört asırlık tecrübesi ve zengin fıkıh müktesebatı ile Müslüman toplumların, içinde 

bulunulan insanlık krizini işte bu açık ufuklu medeniyet perspektifi ile aşabilecekleri 

inancındadır. Yazarın “kapalı bir toplum” olarak ele aldığı modern Batı uygarlığını 

hangi açılardan eleştirdiğine geçmeden önce “ismet ademiyetledir” ilkesine 

değinmekte fayda vardır. Mezkur ilkenin “açık toplumu” ayakta tutan ana taşıyıcı 

kolon olarak Şentürk tarafından ısrarla öne çıkarıldığı görülmektedir. 

Fıkhın sosyal bilimler açısından imkanı  

Şentürk, çalışmalarında insan hakları tartışmasına hukukun mevzusunun/konusunun 

insan mı vatandaş mı olduğu sorusuyla başlar. Bu soruya verilen cevaplar ona göre iki 

farklı yaklaşımı keskinleştirir: “bir kısmına göre hukukun konusu- dini inançları ve 

siyasi mensubiyeti ne olursa olsun- ademi yani evrensel insandır. Diğer bir kısma göre 

ise, hukukun konusu vatandaştır “(Şentürk, 2021, s. 27). Yazara göre, hukukun 

konusunun “evrensel insan” olduğunu ileri sürenler daha ziyade Hanefi fıkıhçılar 

olurken; Şafi, Maliki, Hanbeli ya da Caferi gibi mezhepler “vatandaş olmayı” hukukun 

mevzusu olarak ele almışlardır (Şentürk, 2005). Bu bağlamda, Şentürk (2021, s. 103) 

“evrenselci okul” olarak isimlendirdiği Hanefi yorumun insana yönelik kapsayıcı ve 

kuşatıcı özellikleriyle temayüz ettiği kanaatindedir. Yorumun kapsayıcı-kuşatıcı 



227  

mahiyeti insanların salt insan olmaları hasebiyle hangi haklara sahip oldukları 

sorusunda kristalize olmaktadır. Bir insanın canını, malını, ırzını, neslini ve aklını 

güvence altına alma zaruretinin bütün fıkıh ekollerinde ortak bir gaye olduğunu ileri 

süren Şentürk (2006) mezhepler arasındaki yaklaşım farkının “hakları temin eden şeyin 

ne olduğu” sorusuna verilen cevaptan kaynaklandığı kanaatindedir. İnsanı sadece insan 

olması hasebiyle bütün bu haklara layık ve malik gören Hanefi fıkıhçıların karşısına 

Şentürk (2021) “iman ve eman” şartını öne süren diğer mezhepleri koyar. Bir insanın 

canını-malını-aklını-ırzını-neslini temin eden şey ikinci ekole göre ya iman edip 

Müslüman olması ya da eman dileyip vergi ödeyerek İslam idaresi altında yaşamayı 

kabul etmesidir. İkinci yaklaşımda bir fert salt insan olması hasebiyle dokunulmaz 

haklara sahip değildir; “iman” ya da “eman” sahibi olmadan ismete (dokunulmazlık) 

hak kazanamamaktadır. “Evrenselci” Hanefi yaklaşımda ise insan olmak dokunulmaz 

haklara sahip olmak için kafidir. Şentürk; evrenselci insan hakları yaklaşımının “ismet 

ademiyetledir” fıkıh kaidesinde en veciz şekilde ifade edildiği inancındadır. Burada 

tekrar babından; “ismet” kelimesinin “dokunulmazlık”, “ademiyet” kelimesinin ise 

“insanlık” anlamında kullanıldığı hatırlanmalıdır. Böylece Hanefi fıkıhçıları takip 

ettiğini ileri süren Şentürk her insanın doğuştan gelen, dokunulmaz, evrensel haklara 

sahip olması gerektiği görüşündedir. Yazara göre bu elan içinde bulunduğumuz kaotik, 

dışlayıcı, ırkçı ya da egosantrik özellikler gösteren küresel medeniyet krizini aşabilmek 

adına tek çıkar yoldur. “İsmet ademiyetledir” fehvası “açık medeniyetin” ufkunu tayin 

eden ana ilkedir. Açık bir medeniyet “öteki” ile olan ilişkisiyle tebarüz eder. 

“Ademiyeti” öne çıkaran bir medeniyet ufku; benmerkezci, kibirli ve baskıcı bir 

uygarlığa karşı esaslı bir panzehir hükmündedir (Şentürk, 2017). Günümüz çağının çok 

kültürlü, çok etnisiteli, çok dinli yapısı dikkate alındığında bütün bunların “yeni bir 

paradigmanın” inşasına yönelik çabalar olduğu söylenebilir. 

Şentürk (2018); Modern Batı uygarlığı ni ele alırken İslam medeniyetinin dünya 

tasavvuru ile mukayese ederek değerlendirmelerde bulunur. Batının “ben ve öteki” 

algısının felsefik temellerinde düalist mantık yapısına işaret eden Şentürk, Müslüman 

bilincini inşa eden şeyin başta fıkıh olmak üzere İslami ilimlere ilişkin “çoklu mantık 

yapısı” olduğunu düşünür. Modern Batı Uygarlığını kritik ederken bu uygarlığın 

açmazlarına, çıkmazlarına ve tıkanıklarına dikkat çekmekle yetinmeden Müslümanca 

bir fikriyatın hangi açılardan dünya toplumları için sadra şifa bir seçenek 



228  

oluşturabileceğini de tartışır. Batı, bir çok İslamcı düşünür gibi Recep Şentürk için de, 

kendinde bir araştırma nesnesi, felsefik bir jimnastik için soruşturma konusu değil, esas 

itibariyle, Müslüman benliğine ve varlığına ilişkin bir tür muhasebe imkanıdır. Şentürk 

de modern dünyanın kurucu zihniyeti olarak Batı’yı bilhassa medeniyet cihetiyle ele 

alırken Batı uygarlığı nin yarattığı sorunları İslam medeniyetinin imkanları ile birlikte 

tartmaktadır. Batı uygarlığının kendisine mal ettiği “uygarlık” fenomenini masaya 

yatırarak bunun Müslümanların tarihsel tecrübesinde ve hafızasında nasıl yer bulduğuna 

eğilir. 

Batı dillerindeki “civilisation” kavramının karşılığı olarak kullanılan “medeniyet” 

mefhumunun tahlilini yapan Şentürk (2018, s. 179) medeniyetin, ilk defa on dokuzuncu 

yüzyılda Batı dillerindeki civilisation kavramına bir karşılık bulma amacıyla tedavüle 

sokulmuş tercüme bir kavram olmadığını ileri sürer. Ona göre, tıpkı yerini sosyoloji 

kavramına bırakan “içtimai” kelimesi gibi medeniyet de çok önceden beri Türk ve İslam 

düşüncesinin kültürel dağarcığında mevcuttur. Şentürk de, Tahsin Görgün gibi, tarihsel 

açıdan medeniyetin “civilisation’a” takaddüm ettiğini ileri sürer. Medeniyet kavramının 

en kapsamlı açıklamasını ise İbn Haldun’da bulur. Toynbee’den Ziya Gökalp’e veya 

Huntington’a uzanan çizgide kastedilen anlamla İbn Haldun’nun “umran” veya 

“hadarilik” dediği şeylerin birbirine karıştırılmaması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Haldun’un umran kavramını günümüzde anlaşılan şekliyle medeniyet kavramı ile 

eşleştirmeyi anakronizme düşmekle bir tutar. Günümüzdeki çağdaş karşılığıyla 

“medeniyete” İbni Haldun müfredatından bir karşılık bulunacaksa bu kavram Şentürk’e 

göre “hadara” kavramıdır. Haldun, Umran’ı hadara kavramını aşan daha geniş bir 

içtimai varlığın karşılığı olarak ele alır. Ona göre, bedevilik ve hadarilikten oluşan 

ümran ilmi bu yönüyle daha kapsayıcı ve açıklayıcıdır. Günümüzde medeniyet 

denildiğinde ise sadece İbn’i Haldun’un hadarilik olarak isimlendirdiği şehirli ve 

müreffeh toplum anlaşılmaktadır (Şentürk, 2018, s. 173). 

Şentürk; medeniyet kavramının anlamındaki kaymaları görmezden gelmemektedir. 

Başlangıçta modern Batı uygarlığıyla neredeyse müteradif olarak ele alınan medeniyet 

mefhumunun zamanla Batı dışı toplumları da ifade edecek çapta kullanıldığını ifade 

eder. Medeniyetin tekil değil de çoğul olarak kullanımı ve zamanla Batı dışı toplumların 

kültürel müktesebatına da işaret eder hale gelmesi Batı ile Batı dışı toplumlar arasındaki 

ilişkiyi yeniden gündeme getirmiştir. Şentürk’e göre, Batı uygarlığı nin “biriciklik” 



229  

iddiası karşısında kendi hususi kimliklerini arayan Batı dışı toplumlar, varlıklarına 

yeniden anlam kazandıracak bir tarih bilinci oluşturmak adına öz medeniyet iddialarını 

yüksek sesle ifade eder hale gelmişlerdir. İşte bu bağlamda günümüzdeki “çoklu 

medeniyetler” problemi karşısında Müslümanların nasıl bir tavır takınacakları önem 

kazanmıştır. Ona göre, teorik olarak bu sorun karşısında iki türlü tavır takınılabilir: 

“birincisi, en güçlü medeniyetin yani Batı uygarlığı nin bütün dünyaya hakim kılınması, 

diğer medeniyetlerin yok edilmesi veya hakimiyet altına alınmasıdır”. İkinci seçenek 

yeni bir dünya düzenini kurmak üzere bütün medeniyetlerin eşit bir ilişki içinde 

olmasıdır. Batı uygarlığı nin seçeneği birincisiyken, İslam medeniyetinin tercihi 

ikincisinden yanadır (Şentürk, 2018, s. 185). Şentürk, Görgn gibi, tahakkümün modern 

Batıya içkin olduğu kanaatindedir.  

Şentürk bu bağlama yeniden İbn Haldun’u oturtur. Haldun’un medeniyet yaklaşımı açık 

toplumun omurgasını oluşturan “çoklu mantığa” dayanır. Ortaçağ Batı coğrafyasında ise 

aynı dönemde mantık ilmi ikili bir yapı teşkil etmektedir. Bu durum, Batı’nın dünyayı 

da “ben ve öteki” şeklinde ikiye bölerek algılamasına yol açmıştır. Müslüman zihni ise 

farklı kültür ve medeniyetlere yaşam hakkı tanıyarak “ben ve öteki” arasındaki ilişkiye 

pratik bir açılım kazandırmıştır. Şentürk, bu minvalde, yeniden bir İslam medeniyeti 

inşasına girişirken İslam ilimlerinin “çoklu mantık” içeren yapısının dikkate alınması 

gerektiğini vurgular. İkili mantık Şentürk için “indirgemecidir, hem ben hem ötekini 

homojenleştirmeye çalışır. Halbuki ne ben, ne de öteki homojendir (Şentürk, 2018, s. 

187). Başka bir ifadeyle Şentürk’e göre, Huntington’un temsil ettiği, dünyayı Batı ve 

Batı-dışı olmak üzere basit ikili mantığa (dual logic) bölen düalist dünya düzeni 

vizyonuna karşılık, bütün medeniyetleri bünyesinde barındıracak çoklu mantığa (multi-

valued logic) dayalı bir dünya tasavvuru İbn Haldun’dan hareketle kurulabilir. Fıkıh 

ilmi ise çok katmanlı düşünce sistemi sunması itibariyle önemli bir imkan olarak 

selamlanır (Şentürk, 2018, s.  188). Tüm bunlar modern Batı uygarlığına karşı İslam 

medeniyetinin sahici bir alternatif olduğunu gösteremeye yöneliktir. Yazarın İbn-i 

Haldun’u ve fıkıh usulünü aynı zeminde buluşturması bu amaçladır. Batı’nın ontolojik 

tek katmanlı yapısına karşılık İslam mirasının “çoklu mantığı” ısrarla vurgulanır. 

Şentürk, Bir medeniyet düşünürü olarak gördüğü İbn Haldun’un, medeniyeti en geniş 

anlamda insan toplumunu ifade edecek biçimde kapsayıcı bir kavram olarak ele aldığını 

söyleyerek medeniyetin kurucu unsuru olarak fıkıh ilmini öne çıkardığını belirtir. 



230  

Haldun, medeniyetin muhafaza edilmesi için insanların maslahatlarının yani “hayatın, 

mülkiyetin, din özgürlüğünün, aile ve onurun dokunulmazlığının evrensel planda bütün 

insanlar için garanti altına alınmasının” gerekli olduğunu göstererek açık topluma giden 

yolun taşlarını döşemiştir (Şentürk, 2018, s. 48). Huntington’un karşısına İbn Haldun’u 

koyan Şentürk, birincisinin “kapalı medeniyeti”, ikincisinin ise “açık medeniyeti” temsil 

ettiğini düşünür. “İbn Haldun, bu konuda insanlığa kapalı medeniyet yaklaşımının 

savunucusu Huntington’dan daha güzel yol gösterecektir” diyen Şentürk; medeniyet 

tartışmalarının yoğunlaştığı günlerde İbn Haldun’un daha da önem kazandığını düşünür 

(Şentürk, 2018, s. 23). 

Medeniyetlerarası ilişki biçimleri  

Günümüzde Haldun’u Şentürk için cazip hale getiren sebeplere bakmak yerinde 

olacaktır. Şentürk ilkin (2017, s. 229); küreselleşme çağındaki dünyamızda 

medeniyetler arası ilişkilerin ve etkileşimlerin yapısını ampirik olarak açıklamakta 

Haldun’un medeniyet kavramının bir analiz birimi olarak kullanılmasını önerir. Haldun; 

çok kutuplu dünyadaki çoklu medeniyetler gerçeğini ortaya koyacak; kavram ve yöntem 

eksikliğini giderecek bir model sunması açısından önemlidir. Küreselleşen dünyada 

medeniyetler arasındaki iletişimi anlama ve yorumlamada yeni bir paradigmaya duyulan 

ihtiyaca cevap verir. Bu cevap Huntington’a karşı verilmiş bir cevap olması sebebiyle 

Batı ile hesaplaşmayı da göze alır. Şentürk kadim medeniyetlerin dirilişi ve 

etkileşimlerindeki artış nedeniyle aralarındaki ilişkilerin normatif olarak düzenlenmesi 

ihtiyacına da dikkat çeker. “Çok medeniyetli” toplumları bir arada idare edebilecek 

ilkeler bütününü İslam fıkıh mirası sağlayacaktır. Tekrar söylemek gerekirse, Şentürk 

külliyatında Haldun ve fıkıh ayrılmaz gibidir; ve Batı uygarlığına karşı eleştirilerin ana 

eksenidir. Haldun ve Fıkıh; “medeniyetler arası ilişkilerin Batı uygarlığı nin 

hegemonyasından uzak bir şekilde “yeniden kurgulanmasında önem arz etmektedir 

(Şentürk, 2017, s. 238). İslam düşüncesine esas kimliğini kazandıran ve onu diğer 

düşünce sistemlerinden ve medeniyet tarzlarından ayıran şey fıkıh ve tasavvuftur. Fıkıh 

hukuka evrensellik katmakta, tasavvuf ise evrensel sevgi anlayışıyla açık medeniyetin 

normatif temelini örmektedir. Usul-u Fıkıh ise bütün İslami ilimlerin ortak yöntemidir 

(Şentürk, 2018, s. 22). 

Haldun ve Fıkıh; çok kutuplu/ çok medeniyetli /çokkültürlü dünyada medeniyetler arası 



231  

ilişkileri normatif olarak düzenleyen mihver noktasıdır. Şentürk (2017, s. 236), 21. Asrı 

“tarihi dönemeç” olarak görmekte, bu dönemeçte “çok medeniyetli bir dünya düzeninin 

kurulması arayışlarında İbn Haldun’un medeniyetler sosyolojisi, son derece yararlı bir 

temel oluşturabilir” diye düşünmektedir. “Endülüs’ten Fas’a, Mısır’dan Suriye’ye çok 

dinli, çok kültürlü ve çok medeniyetli toplumlarda yönetici” olarak yaşayan Haldun, çok 

medeniyetli bir toplumsal düzeni yakından gözlemlemiş biridir. Bugün de benzer bir 

açılımı sağlayabilir (Şentürk, 2017, s. 238). 

Şentürk’ün Haldun’a yönelimini anlamlı kılan başka faktörlere de değinilebilir. Yazının 

başında; Haldun’un daha çok “çöküş dönemlerinin” mütefekkiri olarak anlam 

kazandığına değinilmişti. 21. Yüzyılın Müslüman-Türk aydını için bir çöküş dönemi 

olmadığı açıktır. Bu sefer Haldun, çöküşten kurtulmanın yollarını arayan bir isim olarak 

devreye girmez. Şentürk; Haldun’u döngüsel tarih yorumu üzerinden; Batı uygarlığının 

geldiği aşamayı tarif etmek için de kullanır. Organik tarih anlayışıyla Haldun bütün 

medeniyetlerin insanlar gibi doğup büyüyüp öldüklerini söyler. Her bir uygarlığın 

çöküşü kemale erdiğinde başlar. Sorularını tüketen, enerjisini yitiren, atılımını kaybeden 

uygarlıklar yeni barbar saldırıları karşısında çaresizdir. Şentürk (2017, s. 265) bu 

bağlamda, hiçbir medeniyetin yükselişinin veya çöküşünün ebedi olmadığı fikrini 

paylaşır. Tarih çizgisel değil döngüseldir. Her iniş bir çıkışa, her çıkış ise bir inişe 

müncerdir. Haldun’un yozlaşan medeniyetlere çullanan barbar kavimleri dramasını 

Şentürk sömürge toplumlara uyarlar: “Batı uygarlığı nin sonu, kemale erdiği zaman 

gelecektir. Artan refah, modern toplumların savunma gücünü zayıflatacaktır. Sömürge 

konumunda olan medeniyetler yükselecektir”. 

Şentürk (2017), Haldun’un diğer bir önermesini de Batı ve Batı dışı toplumlar 

arasındaki ilişki açısından ele alır. “Mağlup toplumların galipleri taklit etmeleri” 

Şentürk’e göre büyük sorunlar doğurmaktadır. Taklit, fikri bağımlılığa dönüştüğünde 

ise sorun derinleşmekte; taklit eden taraf için bir kimlik ve kişilik buhranı 

yaratmaktadır. Haldun’un “tespitini” bir “ihtar” gibi algılayan Şentürk, bunu da Batı ile 

ilişkiler bağlamına oturtur. 

Haldun; Batılı paradigmalara karşı alternatif arayışların kurucu aktörlerinden biri olarak 

benimsenir. Şentürk (2017, ss. 9-11) Müslüman filozofu; ısrarla üzerinde durduğu; 

varlığın, bilginin, değerin, yöntemin, hakikatin ve medeniyetlerin çoklu yapısına 



232  

oturtur. “Kapalı bilim” olarak gördüğü pozitivizmin tam karşısına Haldun’un ilm-i 

umran’ını koyar. Umran ilmi yazara göre “açık bilimin” en sarih örneklerinden biridir. 

Açık ilimde çok katmanlılık, kapalı ilimde ise tek katmanlılık esastır. Batılı bilimlerin 

omurgasını işte bu tek katmanlı “kapalı ilim” anlayışı oluşturur. Ontolojileri de, 

epistemolojileri de tek katmanlıdır. Açık ilimde ise çok katmanlı varlık-bilgi-yöntem 

hakikat anlayışı hakimdir. Buna göre, Varlık sadece maddi alemden ibaret değildir. 

Manevi ve ilahi alem de söz konusudur. Bilgi sadece duyusal ya da akli değildir; vahiy 

de bir bilgi kaynağıdır. Yöntem ise hem akli, hem nakli hem hissidir. Hakikat ise varlık 

katmanına göre değişmektedir. Her varlık boyutunun kendine has hakikati vardır. 

Mutlak hakikat ancak mutlak varlığa mahsustur. Bütün bu okuma biçiminin yeni çağın 

icaplarına bir cevap taşıma gayreti içerdiği söylenebilir. Haldun, çok katmanlı varlık- 

bilgi-yöntem ve hakikat anlayışıyla çok kutuplu, çok medeniyetli dünyaya ışık 

tutabilecek rehber bir isim olarak öne çıkarılır. 

Şentürk, İbn Haldun‘dan ilhamla medeniyetlerin kaderine ilişkin bir model sunmaktadır. 

Umran kuramını hatırlatan yazar, İbn Haldun’cu bir tarih yorumundan hareketle modern 

Batı uygarlığı nin belirli bir ömrü olduğu hükmüne varır. “Tarihin sonu” tezinin tam da 

bu açıdan boş bir faraziye olduğunu söyleyerek Batı uygarlığı nin hegemonyasının 

sonsuza kadar süreceğini düşünmenin tarihin temel yasalarıyla çeliştiğini savunur. 

Şentürk, yine İbn Haldun’a yaslanarak Modern Batı uygarlığı nin akıbetine dair bir 

başka kestirimde bulunur. Ona göre, “Batı uygarlığı nin sonu, kemale erdiği zaman 

gelecektir”. Artan refahı ile birlikte yozlaşmaya yüz tutan toplumlar gibi Batı uygarlığı 

da kültürel açıdan çürümeye başlayacak, yeni barbarların (sömürge toplumlarının) 

meydan okumalarına açık hale gelecektir (Şentürk, 2018: 193). 

İbn-i Haldun yukarıda belirtildiği üzere, Şentürk için bir yandan “çoklu medeniyetler” 

modeli açısından değer kazanırken; aynı zamanda, “kemale eren medeniyetler zevale 

uğrarlar (son bulurlar)” şeklinde özetlenebilecek tarih yorumuyla da anlam 

kazanmaktadır. 

Batı uygarlık modelinin açmazları 

Şentürk (2018), bugün hala, Batı uygarlığı nin askeri, teknolojik ve ekonomik 

üstünlüğünü koruduğunu, bu durumun da doğal olarak dünyadaki diğer medeniyet 

havzalarını Batı yörüngesinde tutmaya yaradığını ileri sürer. Batı dışı toplumların Batı 



233  

ile mücadele edebilmeleri için ihtiyaç duydukları askeri teknolojik altyapının Batı’da 

olduğunu hatırlatan Şentürk, bu durumunun Batıyı taklit biçimine dönüşen bir ilişki 

tarzına yol açtığını ifade eder. Batı’nın yükselişi ile birlikte Müslüman toplumların 

Batı’yı taklit etmeleri bu açıdan olağan karşılanmalıdır. Ancak taklidin sınırları maddi 

sınırları aştığında bir kimlik ve kişilik sorunu baş göstermektedir. “Batının silahıyla 

silahlanma” adına başvurulan geniş cepheli mukallit (taklitçi) tavrın neredeyse bütün 

batı dışı toplumlarda başarısızlığa müncer olduğunu iddia eder. Başarısızlığın sebebi, 

altyapı kurumlarını yerel ulusal devletlerin çıkarlarına göre değil de, “batı merkezli 

dünya ekonomik düzeninin icaplarına göre” şekillendirmektir (Şentürk, 2018, s. 194). 

Şentürk tam da bu bağlamda, Batı’nın Batı dışı toplumlar üzerindeki hegemonyasını 

hangi araçlarla tesis ettiğini de soruşturur. Batı merkezli sosyal bilimlerin bağımlılık 

ilişkisini derinleştirdiğini iddia eder. Batı uygarlığı sosyal teoriyi “kapalı medeniyetin 

ötekileştirme aracı”; sosyolojiyi “yeni teoloji” ve “nesilleri uyutmak için kullanılan 

sahte ilim” olarak seferber ederken; Batı dışı toplumları sadece maddi açıdan değil 

manevi ve kültürel açıdan da kişiliksizleştirmiştir (Şentürk, 2018). 

Şentürk Batı uygarlığı ni tanımlamak için “kapalı medeniyet” ifadesini kullanır. Kapalı 

medeniyet özelliği Batının ayırt edici vasfıdır. Ona göre, Batı tarihinde aslında “açık 

medeniyet” anlayışına doğru bir takım gelişmeler yaşanmıştır. Mesela; Birleşmiş 

Milletler ve Avrupa Birliği projesi bu doğrultuda atılmış adımlar olarak ele alınabilir. 

Ancak, Birleşmiş Milletler’in ve AB’nin kuruluş metinlerindeki açık toplumu 

müjdeleyen ibarelerin gerçek hayata tatbik edilemediğini ifade eden Şentürk, bu 

meyanda bir konsensüs oluşmadığına dikkat çeker. Batının bugün dahi bünyesinde 

“açık” ve “kapalı” medeniyet anlayışlarını gerilimli bir şekilde taşıdığını düşenen 

Şentürk’e göre, bu gerilim her iki tarafın kararlılığı neticesinde şiddetlenerek devam 

etmektedir. “Mesela Avrupa Birliği’nin medeniyet kimliği ve Türkiye ile ilişkisi, 

Batı’daki açık ve kapalı medeniyet savunucuları arasındaki çatışmanın gelişimine 

bağlıdır” (Şentürk, 2018, s. 269). Açık medeniyet taraftarları Batı’yı tek seçenek ve 

yegane medeniyet olarak görmemekte ve diğer medeniyetlerin de varlığını kabul ederek 

bir arada yaşama formülleri geliştirmeye çalışmaktadır. Şentürk’e göre, “kapalı 

medeniyet” anlayışını benimseyenler ise, yegane medeniyet olarak Batı uygarlığı ni 

görmekte ve bütün insanlığın bu medeniyetin üstünlüğünü kabul etmesi gerektiğine 

inanmaktadır. “Bu tartışma Batıyı bir anlamda ikiye bölmektedir”. (Şentürk, 2018, s. 



234  

269). Tartışmanın temel sorusu Batı’nın Batı dışına yani “ötekine” bakışıdır. Bu 

durumda ötekinin kim olduğu ve öteki ile kurulacak ilişkinin niteliği önem 

kazanmaktadır. Kapalı medeniyet yaklaşımına göre, “öteki” medeniyetten mahrumdur 

ve Batı’ya tabi olup onu taklit etmek dışında medenileşme şansı yoktur. “Açık 

medeniyet yaklaşımını savunan Batılılara göre ise, ötekinin kendine has bir medeniyeti 

vardır ve öteki kendi medeniyetini muhafaza etmek hakkına sahiptir” (Şentürk, 2018, s. 

269). Ancak son kertede Şentürk’ün, açık medeniyet destekçilerine rağmen, Batı 

uygarlığını kapalı bir medeniyet olarak ele aldığı görülmektedir. 

Şentürk; varlık, bilgi, yöntem ve hakikat anlayışları alanında İslam düşünce ve bilim 

geleneğiyle yeniden irtibatın kurulması gerektiğini söyler: “bu irtibat hem teorik hem 

pratik alanları kuşattıkları için, fıkıh ve tasavvuf üzerinden kurulmalıdır”. Açık 

medeniyetin fıkhi altyapısını açık bilim olarak isimlendiren Şentürk, bu bilimi 

“indirgemecilikten uzak, çok-katmanlı, varlık-bilgi-yöntem-hakikat anlayışına” dayalı 

bir bilim olarak görür. “İslam düşüncesini ve bu düşüncenin ortaya koyduğu söylemin 

yapısı çok katmanlıdır” (Şentürk, 2018, s. 23). 

Kapalı medeniyet düşüncesine sahip olan Batılı entelektüel çevrelerden ödünç alınarak 

ya da esinlenilerek oluşturulmuş “medeniyet tanım, kavram ve kuramlarıyla” açık 

medeniyet anlayışına dayanan İslam düşüncesinin yeniden canlandırılması mümkün 

değildir. Şentürk, böylece, İslam medeniyetinin yeniden inşa ve ihyası için gereken 

salim bir perspektife sahip olabilmenin, kapalı medeniyet örneği olarak Batı uygarlığı ni 

doğru tahlil etmekle mümkün hale gelebileceğini savunur. Aksi durumda, İslam 

medeniyetini yeniden eski satvetli ve kudretli günlerine ulaştırma hedefine yönelik 

atılacak adımların, istemeden de olsa Batı’nın kapalı medeniyet anlayışını yeniden 

üreteceği uyarısında bulunur (Şentürk, 2018, s. 49). 

Batı ve ötekisi  

Batı düşüncesi ile İslam medeniyetinin eşyayı, kainatı, insanı, hakikati kavrama ve 

anlama yöntemlerinin birbirinden farklı olduğunu ileri süren Şentürk, İslam 

düşüncesinin ayırıcı vasfının fıkıh ilminde kristalize olduğuna inanır (Şentürk, 2018, s. 

52).İki medeniyetin toplum sorunlarını açıklama ve çözme hususunda farklı usuller 

ortaya koyduğunu söyleyen Şentürk, Batı uygarlığı nin sosyal bilim anlayışına, İslam 

medeniyetinin ise usul-u fıkıh sistemine dayandığını söyler. (Şentürk, 2018, s. 53). 



235  

Mezkur iki yaklaşım tarzının bir arada, İslam dünyasında ve hususen Türkiye’de 

toplumsal sorunlara yöneldiğini ileri süren Şentürk “Türk düşünce tarihinin modern 

dönemdeki en temel diyalektiği veya çelişkisi” olarak “fıkıh ve sosyal bilim 

çatışmasını” öne çıkarır (Şentürk, 2018, s. 55). 

Günümüzde hakim olan bilim anlayışının; ontolojik, epistemolojik ve metodolojik 

dayanakları dikkate alındığında dışlayıcı tutumunun günümüz biliminin felsefik 

alyapısının zorunlu bir sonucu olduğunu düşünen Şentürk’e göre, kapalı medeniyetin 

bilim anlayışında tek ve bilimsel bir teoriye mutlak bir otorite atfedilmektedir. “Bu 

yaklaşım er ya da geç kapalı bilimin tüm özelliklerini yansıtan, bildiklerimizin ebedi, 

evrensel ve tek gerçek olduğunu dayatan bir görüşe” yol açmaktadır (Şentürk, 2018, s. 

76). Şentürk, bu açından Batı’daki farklı ideolojik eğilimlerin de paradigma-içi fikir 

ayrılıkları olduğunu ileri sürerek, bu açından, idealizm ile materyalizm arasında özde bir 

fark olmadığını iddia eder. “Hem materyalizm hem de idealizm epistemolojik ve 

ontolojik seviyede kapalı sistemlerdir” (Şentürk, 2018, s. 82). 

Kapalı epistemolojiler Şentürk’e göre, farklılıklara karşı toleranslı olmayan epistemik 

topluluklarda yaşanan çatışmaların sebebidir. “Açık epistemoloji” ise bilimsel rekabetin 

bir iktidar mücadelesine dönüşmesinin önüne geçen farklı epistemik toplulukların bir 

arada var olmasına izin verir. “Açık epistemoloji entelektüel çatışmalarda karşıt güçleri 

toplumsal alanlarda dizginleyecek potansiyele sahiptir” (Şentürk, 2018, s. 83). “Geçerli 

tek bir bilgi olduğunu kabullenmek farklı bilgi türlerine sahip entelektüel ve sosyal 

toplulukları dışlamaya yol açar (Şentürk, 2018, s. 82). 

Çok katmanlı ontoloji çok katmanlı epistemolojiyi doğurur ve her ikisi de yöntemsel 

çeşitlilik gerektirir. “Farklı bilgi seviyeleri ve bunlarla ulaşılan tutarlı epistemoloji için 

çoğulcu yöntemlere ihtiyaç vardır.” Tek katmanlı ontoloji ise yöntemsel tekçiliğe yol 

açar. Sadece ve tek bir bilimsel yöntem olduğunu savunur. 

 “Günümüzde beşeri ve sosyal bilimlerde açıklama ve yorumlama yöntemleri kapalı 

yöntem bilime örnek teşkil etmektedir. Her biri bilimsel bilgiye ulaşmanın yegane yolu 

olduğunu iddia eder ve diğerini geçersiz sayar”. Diğerlerini dışlamak ontolojik ve 

epistemolojik yaklaşımın bir neticesidir. Yöntemsel yaklaşım da işte bu epistemolojik- 

ontolojik seviye ile bütünlük arz eder (Şentürk, 2018, s. 83). 

Şentürk’e göre, Batı modern-seküler aşamada ötekine yönelik bakışını değiştirmemiştir. 



236  

Ortaçağda ötekileştirme aracı olarak kullanılan teoloji yerini modern dönemde sosyal 

teori ve oryantalizme bırakmıştır. Sosyal teori, medeni olarak telakki edilmeyen Batı-

dışı toplumların medeniyetin tek adresi olarak görülen Batı uygarlığı ne 

asimilasyonunu tesis etmek üzere seferber edilmiştir. “Beyaz adamın yükü” batı dışı 

toplumları medenileştirmekti. Ancak Batı dışı toplumların medenileşme süreçleri 

batının samimiyetsizliği ve kolonyal alışkanlıkları sebebiyle başarısızlığa mahkum 

olmuştur. Batı kendi üstünlüğünü tahkim edecek sömürü kanallarını açık tutma adına, 

giriştiği kolonyal faaliyetleri meşru gösterecek bir anlatıya ihtiyaç duymuştu. Sosyal 

bilimlerin bu açıdan fonksiyonel olması calib-i dikkattir (Şentürk, 2018, s. 268). 

Şentürk, Batı’nın ne ortaçağda ne yeniçağda, ne de modern dönemde tam manasıyla 

açık medeniyet özellikleri göstermediğini savunur. Devamlı surette, kendisini biricik ve 

üstün medeniyet olarak takdim eden Batı’nın, kendi dışındaki toplumları öteki ve gayrı 

medeni olarak görmesini eleştirir. Batının dayandığı ontolojik temeller, epistemolojik 

yaklaşımlar ve aksiyolojik perspektifler kapalı medeniyetlere has tek boyutlu, tek 

katmanlı, dışlayıcı, ötekileştirici ve mutlaklaştırıcı sonuçlar doğurmaya yazgılıdır. 

Batının insanı, evreni, eşyayı ve ötesini kavrayış biçimindeki mütehakkim/buyurgan 

yaklaşım, onun diğer medeniyetlerle sağlıklı bir ilişki kurmasının önündeki en büyük 

engeldir (Şentürk, 2018, s. 269). 

Şentürk, açık medeniyet taraftarlarının Batının kendisi dışındaki dünya ile kurduğu ben 

merkezli mütehakkim ilişki biçimine itiraz ettiklerini ileri sürerek, birlikte yaşama 

formüllerini geliştirebilecek açık medeniyet örneklerinin incelenmesi gerektiğini 

savunur. Ona göre, Batının üstün olduğu inancına sıkı sıkıya bağlı olanların dünyanın 

aktüel sorunları için derde deva çözümler üretemedikleri ortadayken, İslam 

toplumlarının tarihi tecrübesi giderek önem kazanmaktadır. Geçmişte farklı etnik ve 

dini toplulukları bir arada tutacak yolu insanlığa göstermiş olan İslam dünyasının bunu 

tekrar gerçekleştirebilmesi mümkündür (Şentürk, 2018, s. 269). 

Modernleşme çıkmazı 

Şentürk bir kurtuluş projesi olarak sunulan modernleşme ve batılılaşmanın, 

haddizatında İslam medeniyeti başta olmak üzere dünyadaki diğer bütün medeniyetleri 

tasfiye etme projesi olduğunu düşünür. “Bu projenin amacı batının kapalı medeniyet 

anlayışını bütün dünyaya hakim kılarak insanlığın tek medeniyet olarak Batı uygarlığı 



237  

ni görmesini sağlamaktır”. Şentürk burada organik aydınlar olarak Batının kapalı 

medeniyet savunucularını, bu vazifeye koşulmuş entelijansiyayı, Batı-dışı 

medeniyetlerin adeta mezar kazıcıları olarak görmektedir (Şentürk, 2018, s. 270). 

Ortaçağdan modern döneme bütün çatışmaların arkasında kapalı medeniyet yaklaşımını 

gören Şentürk, Batı dışı toplumların aydınlarının kendi medeniyetlerini kapalı medeniyet 

olarak görmelerini son derece yanlış bulmaktadır. Batı uygarlığı , allayıp pullayarak 

gizlemeyi başardığı buyurgan yapısını diğer toplumlara özgürlükler demeti olarak 

pazarlamayı başarmıştır. Batı toplumlarını değil de kendi toplumunu kapalı medeniyet 

olarak gören sömürge aydınları dünyanın her yerinde Batı lehine patlak veren 

çatışmalardan mesuldür. Batı hesabına kendi insanı ve tarihi ile çatışan aydınların 

anlamakta güçlük çektikleri şey Batı’nın sanıldığı gibi açık değil kapalı bir medeniyet 

olduğudur. Tek katmanlı varlık-bilgi-değer-yöntem yapısıyla Batı uygarlığı kapalı bir 

toplum örneğidir. (Şentürk, 2018, s. 271). 

İslam toplumlarına has açık medeniyetin kuramsal temelini açık bilim oluşturur diyen 

Şentürk, açık medeniyetin normatif temelini teşkil eden fıkıh ve tasavvufun ise 

Müslüman olmayanları içselleştirme aracı olarak işlev gördüklerini dile getirir. “Başka 

bir ifadeyle, fıkıh ve tasavvuf diğer medeniyet mensuplarını ötekileştirmeden birlikte 

yaşamanın hukuki ve ahlaki temelini sunmuştur”. Fıkıh, hukuku da içeren ama ona irca 

edilemeyecek kadar kapsamlı bir kavramdır; temelinde yukarıda değinildiği gibi 

“ademiyyet” ilkesi vardır. Hukukun esasını oluşturan mübadele ve 

mütekabiliyet(karşılıklılık) ilkelerine rahmani bir boyut ekler. Her ne kadar kıssas esas 

olsa da affetme teşvik edilir. Tasavvuf ise yaratılanı yaratandan ötürü sevme prensibidir. 

(Şentürk, 2018, s. 272). 

Böylece Şentürk Batının tek boyutlu, ben merkezli, ötekini dışlayan, buyurgan ve 

asimilasyoncu “kapalı medeniyetine” karşı; fıkıh ve tasavvuf merkezli, çok katmanlı, 

ötekinin hukukuna riayet eden, yaratılan her şeye karşı müşfik ve fedakar bir yaklaşım 

benimseyen “açık medeniyet” olarak tanımladığı İslam medeniyetini teklif eder. 

Açık toplum ve özellikleri 

Açık toplumun özelliklerini fıkıh usulüne ve İslami müktesabata yaslanarak ortaya 

koyan Şentürk, Batı uygarlığı ile mukayese zeminini de belirlemiş olur. Açık toplumun 

ontolojik-epistemolojik- metodolojik-aksiyolojik niteliklerini sıralarken aslında kapalı 



238  

toplumu da tanımlamış olur. Zira kapalı toplum açık toplumun mefhum-u muhalifidir. 

Şentürk (2018, ss. 244-248) açık toplumun düşünce sisteminde çok katmanlılığın 

kendini yedi alanda gösterdiğini ileri sürer. Bunlar: 

1. Çok katmanlı varlık düzeni: Meratibu’l vucüd (multiplex existence): Varlık 

İslam düşüncesinde çok katmanlı bir yapı olarak görülür. Varlığın mertebeleri 

alem-i şehadet (görünen alem), alem-i; ya da mülk- melekut-lahut alemi 

şeklinde sınıflandırılır. “Görüldüğü gibi varlık mertebelerin tespitinde farklı 

cihetler esas alınsa da, ortak kanaat varlığın mertebelerinin olduğu şeklindedir. 

Böyle bir yaklaşım, farklı varlık mertebeleri üzerinde odaklanmış söylem 

grupları arasındaki çatışmayı önler ve onların hepsine meşruiyet ve var olma 

hakkı kazandırır 

2. Çok katmanlı bilgi düzeni: Meratibu’l ulum (multiplex knowledge): Genel 

olarak Müslüman düşünürler zahir, batın ayrımını bilginin katmanı olarak 

belirlemiş buna İlahi bilgiyi de bir kategori olarak eklemişlerdir 

3. Çok katmanlı yöntem düzeni: Meratibu’l usul (multiplex methodology): 

hakikate hangi yolla vasıl olunabileceği sorusuna tek bir şekilde cevap 

vermeyen Müslüman düşünürler “nazar” yani akıl yürütme ve “tasfiye” yani 

kalbi temizleme olarak bilinen yöntemleri uygular. Bilgiye ulaşmanın bu iki 

yoluna  “istidlal” ve “mükaşefe” de denir 

4. Çok katmanlı anlam düzeni: meratibu’l meani (multiplex meaning): Klasik 

anlam kuramına göre mananın üç katmanı vardır: zahir, batın ve mananın 

manası. Kuran tefsirinde ise dirayet, işaret ve rivayet şeklinde üç türlü yorum 

karşımıza çıkmaktadır 

5. Çok katmanlı değerler düzeni: meratibu’l ahkam (multiplex norms): ahkamın 

meratibi en güzel ifadesini şeriat, tarikat ve hakikat mertebeleri arasındaki 

ayrımda bulur. Bu üç mertebede doğrunun, iyinin ve güzelin farklı yorumları 

mevcuttur 

6. Çok katmanlı hakikat düzeni: meratibu’l hakaik (multiple truth): Hakikatin 

çok katmanlılığı en güzel ifadesini dilde bulur. Fakihler tarafından hakikat üç 

mertebeye ayrılmıştır: lüğavi hakikat, örfi hakikat ve şer’i hakikat. “Bu ayrıma 

göre, sözlükte, örfte ve dinde hakikat olan dil kullanımı farklılık arz eder” 

7. Çok katmanlı manevi eğitim düzeni: meratibü’s süluk: manevi eğitimin 



239  

mertebelerini sunar. “bu yaklaşıma göre, insanlar her an manevi eğitim 

halindedirler ancak herkesin mertebesi farklıdır”. 

Tüm bunlar göstermektedir ki Şentürk’e göre, 21.yüzyılın dinamikleri içinde, farklı 

kültürel havzaları bir arada, çatışmadan, huzur ve esenlik içinde bir arada tutabilecek 

taze bir paradigmaya ihtiyaç vardır. Tek katmanlı varlık-bilgi-değer-metot yapısıyla 

kapalı toplum özellikleri sergileyen modern Batı uygarlığından bir çözüm beklemek 

abesle iştigaldir. İslam toplumları “açık toplum” perspektifleriyle, “ismet ademiyetledir” 

ilkesini cisimleştiren tarihsel tecrübeleriyle ve varlığa- bilgiye metafizik bir derinlik 

katan çok katmanlı fıkıh miraslarıyla buna adaydır. Yapılacak iş Şentürk’e göre virtüel 

olanı aktüel kılmak, potansiyeli harekete geçirmektir. İslam medeniyetleri bunu 

başarmıştır, tekrar başarmamaları için bir sebep yoktur. Bunun için fıkıh müktesabatı 

üzerinden okunan Haldun kayda değer bir adrestir. Batı uygarlığı bir çok kadim 

medeniyetin çiçeğe durduğu bir çağda tekçi-mütehakkim niteliğiyle eleştirilir. 

İnsanlığın yeni bir soluğa ihtiyaç duyduğu ortadadır. Işık tekrar Doğu’dan yükselecekse 

ve bu ışığın en canlı parıltısı İslam medeniyeti olacaksa Batı yerleşik hegemonik 

alışkanlıkları ile bunun önündeki engeldir. 

Aşağıda, modern Batı uygarlığı krizini ele alan bir başka yazar Celaleddin Vatandaş’ın 

yaklaşımı analiz edilecektir. Vatandaş, Batı uygarlık krizinin aşılamayacağını, giderek 

krizle sonuçlanacağını düşünmektedir. Batı uygarlığının çeşitli nedenlerle vahiyle 

bağını koparmış olmasını, ilahi olanın paranteze alınmasnu temel bir eksiklik olarak 

görmektedir.  

5.6. Krizden Çöküşe Modern Batı Uygarlığı 

Celaleddin Vatandaş, erken dönem yazılarından itibaren duracağı yeri tespit etmiş ve 

orada ısrar etmiş bir yazardır. Mevlana’nın metaforunu kullanarak ifade etmek gerekirse 

Vatandaş’ın zihin pergelinin bir ayağı İslam dini üzerinde sağlam dururken; öteki ayağı 

adeta bütün dünyayı, fikirleri, disiplinleri dolaşmaktadır. Vatandaş; “öz” ve “asıl” olana 

içkin olan bütün ak ve paklığı, sadelik ve safiyeti keşfetmeye gayret etmektedir. Bu onu 

her vakit “kaynağa doğru” bir arayışa çıkarmış görünmektedir. Birazdan temas etmeye 

çalışacağımız yazılarında kendini hissettiren hava işte bu “kaynağa ve öze dönük” 

derinleşme çabalarıdır. Kafasındaki karşıtlıklar sürekli olarak “hakikat ve sapma” 

ekseninde kodlanmış durumdadır. Yazıları, tarihsel hak ve batıl mücadelesine günümüz 



240  

tartışmaları bağlamında düşülmüş birer dipnot gibidir. Tedavülde din adına söylenen 

ve yaşanan ne varsa teşrih masasına yatırmaktadır. Aktüel olarak Müslümanın hayat 

tarzının bir uzantısı olan ve din adına yaşanıldığı ileri sürülen zihinsel ve davranışsal 

örüntüleri tersyüz etmektedir. Vatandaş, varsayılan ve elan yaşanılan ile “hakikat” 

olarak gördüğü şeyler arasındaki mesafeye odaklanmıştır. 

Bir sosyolog olarak modern Batı uygarlığını kritik ederken de bir sabiteye, dayanak 

noktasına yaslanmıştır. Müslümanca endişelere sahip bir düşünür olarak hayatı, varlığı, 

eşyayı, yani bütün hurdalarına kadar insanı ve dünyayı anlamanın anahtarı olarak Kuran 

ve sünneti kendisine rehber ittihaz ettiğini söylemektedir. Vatandaş için “pergelin” sabit 

ayağı bellidir; vahyin buyrukları ve onun Peygamberi her şeyi yerli yerine oturtan 

şaşmaz ve şaşırtmaz kıstaslardır. 

Vatandaş, “öz” ile “sapma” arasındaki ilişkiyi sorgularken Meşrutiyet döneminde daha 

keskin bir şekilde karşımıza çıkan İslamcı tutumu hatırlatmaktadır. Batı uygarlığı ile 

hesaplaşırken aynı zamanda yerleşik telakkileri de sigaya çekmektedir. Değerlendirme 

ve eleştirilerinde daha “saf”, daha “hakiki”, daha “otantik” olana yönelim göze 

çarpmaktadır. Kitaplarına seçtiği isimler bu arayışın kelimelere yansımış aksülameli 

gibidir: Vahiyden Kültüre (2021a), Tevhid ve Değişim (2021b), Kuran ve Hayat (2021c) 

Esenlik Yurdunun Çağrısı (2022a) gibi. 

Kitaplarında karşımıza çıkan Vahiy, tevhid, Kur’an ve esenlik yurdu gibi kavramlar 

yekdiğerinin müteradifi ya da tamamlayıcı cüzü gibidir. Kültürel sapmaların ise hayatın 

akışı içinde değişim ve bidatle özdeşleştirildiği görülmektedir. Vatandaş günün 

sonunda çıkardığı Z raporu ile “vahiy İslam’ının” nasıl “kültür İslam’ına” dönüştüğünü, 

tevhit inancının temel düsturlarının bidatler aracılığı ile nasıl “ört pas edilmeye 

çalışıldığını” irdelemektedir. 

Yazarın modern Batı uygarlığı eleştirilerini analiz etmeyi amaçlayan bu bölümün böyle 

bir arka planla başlaması faydalı olacaktır. İlerleyen sayfalarda görüleceği üzere Batı 

eksenli modern/postmodern evrenin gelip dayandığı yere ışık tutan Vatandaş, günümüz 

dünyasının anlam ve değer problemine bir cevap vermek gayesi taşımaktadır. Sadece 

eleştiren sonra da köşesine çekilen biri olmayı seçmez. “Yıkarken” yerine neyin inşa 

edilmesi gerektiği konusunda da nettir. Bunun için evvela yazarın temel kavramlarına, 

genel hatlarıyla düşünce yapısına odaklanarak Batı eleştirilerine varmak yerinde 



241  

olacaktır. 

Vahyin duruluğu karşısında kültürün karmaşıklığı  

Temel kavramları arasında dikkat çeken “Vahiy İslam’ının” yazarımız tarafından 

“hakikate” delalet ettiği açıktır. Kültür İslam’ı ise tarihsel süreç içinde akan kaynağın 

bulaşık ve bulanık hale gelmiş varyantını ifade etmek için kullanılır. Vatandaş (2021a, s. 

39) tarihsel süreçte “vahiy İslam’ının değil kültür İslam’ının ölçü haline geldiğinden” 

yakınır. Vatandaş’a (2021b) göre. Vahiy İslam’ı tevhidi hakikat ile iç içedir. Peki o 

halde Vahiy İslam’ını ve tevhidi imanı anlamanın teminatı nedir diye sorulabilir. Bunun 

anlamanın ve dahi tanımlamanın yolu sahih ve salim bir Allah inancına sahip olmaktan 

geçmektedir: 

Tevhid hakikatinin beşer alandaki hakimiyeti, insanların öncelikle doğru bir Allah 

inancına sahip olmalarıyla başlar. Doğru bir Allah inancına ise, aklın, mantığın, 

sezgilerin, hayallerin ürünü olan düşünce ve zanlarla değil, sadece ve sadece 

vahyin bilgisi aracılığı ile sahip olunabilir. Vahiy bilgisinin ise tek kaynağı 

peygamberlerdir. Dolayısıyla tevhid hakikatinin beşerî alandaki hakimiyeti, 

peygamberi bilgi ve açıklamanın dışında olamaz. İnsanı, gerçek ve sonsuz huzura, 

mutluluğa, kurtuluşa ulaştıracak olan da, peygamberi bilgi ve açıklamalar olup, 

bunun genel ismi de ayette geçen biçimiyle Sırat-ı Müstakimdir (1/5). Yani İslam, 

Yani Vahyin İslam’ı (s. 235). 

İktibas edilen pasajda görüleceği üzere Vatandaş, Kuran ve Sünnet arasında kopmaz bir 

bağ olduğu düşüncesindedir. Ona göre Sünnet, Kitabın mütemmim cüzüdür. 

Peygamberlerin insanlığa aktardığı bilgiler ise “esenlik yurduna” birer çağrı niteliği 

taşır. Vatandaş Modern Çöküş (2022b) olarak adlandırdığı günümüz sorunlarına kendi 

zaviyesinden bir çözüm üretmektedir: Peygamberi bilgi, huzur ve esenliğin teminatıdır; 

“böylelikle din, insanlara sadece teorik esaslar halinde bildirilmeyip, Hz. Peygamber’in 

uygulamasıyla pratik boyutuna da kavuşmuş olur” (Vatandaş, 2022a, s. 12). 

“Değişimin temelinde kuşkusuz tevhid hakikatinin açıklandığı vahyi bilginin yanlış 

yorumlanması ve anlaşılması vardır” diyen Vatandaş (2021b, s. 242) kaynağın 

korunduğunu ancak kaynağa ilişkin “yorumların” şaştığını iddia etmektedir. Ona göre 

Kuran yanlış anlaşılmaya başlandığında “değişim” de başlar. Vatandaş’ın gramerinde 

“değişimin” ancak bidat anlamında kullanıldığında olumsuz manalar içerdiği 

söylenmelidir. İçtihat kapsamında ise ele alınan değişimlere yazarın olumlu baktığı 



242  

görülmektedir. Değişim/bidat ise “kültür İslam’ına” açılan kapılar gibidir. Tarihin akışı, 

vahyin yerini kültüre, tevhidin yerini ise bidate bıraktığı anlara sahne olmuştur. 

Yazarımızın işaret ettiği tehlike kültür İslam’ının Vahiy İslam’ının yerini alması ve 

ikincisinin ölçüyü koyan ve ilkeyi tayin eden esas amile dönüşmesidir. Özetle; Kuran ve 

Sünnetin sahih ve hakiki buyruklarını “Vahiy İslam’ı” olarak tarihsel süreçteki 

“sapmaları” ise kültür İslam’ı olarak değerlendirmiştir.  

Vatandaş (2021b) “kültür İslam’ının” payandaları olarak felsefe-kelam ve tasavvufu ön 

plana çıkarmaktadır. İslami düşünce sistematiğinin bu üç epistemolojik görünümünü 

tarihsel bağlamda veya bazı şahsiyetler üzerinden adeta yayılım ateşine tutmaktadır 

Ancak, örneğin en yoğun ve sert şekilde eleştirdiği tasavvufun belirli ölçüler dahilinde 

İslami olabileceğine de vurguda bulunmakta, böylece toptancı bir yaklaşım yerine 

analitik bir yaklaşımı tercih etmektedir. Nişangahına, oturttuğu mezkûr üç disiplinin 

felsefi önermelerini hakikatten-tevhidden sapmanın asıl sebepleri olarak nitelemektedir. 

Bunlar, esasen, kültür İslam’ının teşekkül sürecini inşa eden taşlardır. Elbette, tarihsel 

süreçte ortaya çıkan muazzam birikimi, bereketli külliyatı hepten yok saymak mümkün 

değildir. Ancak tarihsel mirasın vahyin ışığı altında yeniden gözden geçirilmesi ve 

ayıklanması gerekir.  

Vatandaş’ın (2021b, s. 203) felsefe hakkındaki eleştirileri önemli ölçüde İmam 

Gazali’yi anımsatır niteliktedir: “İslam filozofları tevhid hakikatini değiştirmekte 

tereddüt etmezler. Kur’an’ın bildirip açıkladığı Allah yerine, Platon ve Aristo’nun 

hayallerinin ürünü olan Tanrı’ya inanmayı daha uygun bulurlar”. Soyut ve felsefi bir 

Tanrı tasavvurunun vahyi gerçeklerle örtüşmediğini belirten Vatandaş (2021a, s. 112) 

kelamcıları da benzer sebeplerle eleştirmiştir. Felsefenin inançta bakış açısı ve dayanak 

noktası haline gelmesinde Mutezile kelamının büyük etkisi olduğu görüşündedir. Fakat 

Mutezile kelamcılarının başlangıçta İslam itikadını savunmak gibi bir ideale sahip 

olduklarını da belirtmiştir. Bu durum da Vatandaş’ın eleştirilerinin analitik niteliğini 

göstermektedir. 

Vatandaş’ın yayılım ateşinin nişangahına oturttuğu hedeflerden bir diğeri de tarihi 

süreçte sapmalar gösteren tasavvuf doktrinidir. Tasavvufu, tevhidi inancın insanlar 

tarafından doğru bir şekilde anlaşılmasının ve yaşanmasının önünde felsefe ve kelama 

nispetle daha büyük bir engel olarak görmektedir. Çünkü tasavvuf “sadece düşünce 



243  

boyutuyla değil, hayata hâkim olan biçimiyle de tevhidin anlaşılması ve yaşantıdaki 

etkisi üzerinde önemli değişikliklere neden olmuştur (Vatandaş, 2021b, s. 208). 

Yazarımızın tasavvuf eleştirilerinin tafsilatlı bir tahlilini yapmak bu çalışmanın 

sınırlarını aşmaktadır. Ancak şu kadarını söylemekte fayda vardır ki; tasavvufun zahir-

batın ayrımı ile şeriatın esaslarını “sulandıran” epistemolojisi, Kur’an yorumlarında 

bağlamından kopuk şahsi ve indi “işari tefsir” okumaları, bir tür hikmetinden sual 

edilmez şeyhlik müessesine dayanan kurumsal yapısı ya da bazı tarihi şahsiyetlerin 

örnekliğinde karşımıza çıkan bilginin kaynağı gibi problemler Vatandaş’ın dikkat 

çektiği sorunlardır.  

Burada yeri gelmişken Vatandaş’ın çalışmamıza konu olan diğer isimlerden farkına 

dikkat çekmek gerekmektedir. 21. Asrın İslamcı profilinde karşımıza çıkan geleneğe-

tarihe dönüş eğilimi ve irfani-hikemi miras ile kurulan rabıta Vatandaş’ta görülmez. 

Onu, bu açıdan daha çok Meşrutiyet İslamcılığının mecrasında akan bir düşünce olarak 

görmek mümkündür. Ancak yine de Vatandaş’ın kendine has, özel bir grameri olan 

hususi bir fikir dünyası olduğunu söylemek gerekir. Vatandaş’ta, ilgili bölümde 

bahsedilen Meşrutiyet İslamcılarındaki gibi bilim ve teknik hayranlığı sezilmez. Hatta 

bilim ve tekniği yücelten anlayışlara yönelik eleştirileri vardır. Yazılarında aklın 

sınırlarının sürekli olarak vahyin ışığında “check” edildiği görülür. Felsefe ve kelamın 

“çekici cazibesine” kapılmaz. Tabiri caizse modern çağın gösterişli cereyanları 

karşısında özgüvenli ve kayıtsızdır. Tasavvuf konusundaki şüpheleri ile teze konu olan 

diğer isimlerden ayrılsa da yapıyı “yeniden inşa etme” odaklı yazıları ile onlarla örtüşür. 

Vatandaş da diğerleri gibi Türkiye başta olmak üzere İslam dünyasının sorunlarına 

eğilir. Bu sorunlar karşısında cevaplar üreterek günümüz insanına belirli bir istikamet 

sunmayı amaçlar. Çözüm önerileri farklılık arz etse de Batı uygarlığı karşısındaki 

tutumu benzerdir. Batı karşısında Müslüman bir aydının hala söyleyecek sözü olduğunu 

ispatlar gibidir. 

Bütün bunlar Vatandaş’ın modernite ve Batı uygarlığı eleştirilerine dayanak 

oluşturmaktadır. İslamcı profillerde karşımıza çıkan iç muhasebe imkanlarını yoklarken 

bir tür “dışarısı” olarak kodlanan Batı uygarlığı ile de hesaplaşma arayışı Vatandaş’ta da 

görülür. Buraya kadar yazılanlar Vatandaş’ın istinat ettiği yere ışık tutmayı amaçlarken 

tarihsel sürecin muhasebesini yazarımızın nasıl yaptığını da özetlemeye gayret eder. 

Kitaba uygun bulduğu ismi kullanarak söyleyecek olursak bütün fikriyatını “esenlik 



244  

yurdunun çağrısı”na dönüştürürken Batı uygarlığını da bütün detaylarına kadar tetkik 

etmeye çalışır. Bir sosyolog gözüyle kadrajını bireyden topluma, toplumdan pazara, 

oradan medyaya ve tarihe kaydırır. Her şeyi belirli bir sabite merceğinden görür. 

Dokunduğu bütün alanları mihenk taşı olarak belirlediği tevhid anlayışı ve Vahiy 

İslam’ı olarak adlandırdığı yere nispetle yorumlar. Vahiy ve tevhid eksenli bir 

paradigma oluşturma çabası içindedir. Batı uygarlığı ile İslam Uygarlığının muhteva ve 

mahiyetini birlikte kritik eder. Vatandaş’ın röper noktası olarak belirlediği ve her şeyi 

kendisine vurarak test ettiği “sabite”, bütün eleştirilerinde kendini hissettirir. Kültür 

İslam’ına da Batı uygarlığına da Vahiy İslam’ı olarak ele aldığı değerler manzumesinin 

zaviyesinden bakar. 

Batı ve sorunları 

Vatandaş (2022a, ss. 24-30) insanlığın son üç asır içinde büyük bir dönüşüm yaşadığı, 

öncekilerden tamamen farklı bir uygarlığın doğduğunu ileri sürmektedir. Bu uygarlık 

her ne kadar bilimsel ve maddi gelişmeler muvacehesinde ele alındığında belirli bir 

merhaleyi temsil etse de insanlığın esas ve varoluşsal problemleri karşısında çaresizdir. 

Her şeyi daha ileri bir aşamaya kavuşturduğu iddiası içinde oyalanan Batı uygarlığı, 

Doğu toplumlarını alaşağı etmenin de zafer sarhoşluğu içinde kalmış ve kendisini 

insanlık yürüyüşünün en mütekamil evresi olarak takdim etmiştir. Yaşadığı ve yaşattığı 

“illüzyonun” gerçeklerle bir alakası olmadığını düşünen Vatandaş, her şeyin sürekli 

olarak iyiye doğru gittiği yönündeki ilerlemeci mitosun bir anlamı kalmadığının her 

seferinde kanıtlandığını kanaatindedir. İslamcılarla tam da bu açıdan aynı zeminde 

buluşur. Modern insanı da kendisiyle beraber çıkmaza sürükleyen Batı uygarlığı 

krizdedir. Çünkü “insanlık için her zaman asıl problem, hep yanı başında duran varoluş 

gayesine ve en doğru hayat tarzına ilişkin problemler olmuştur” (Vatandaş, 2022a, s. 

25). Övgü ve gururla taltif edilen büyük dönüşüm süreçleri insanın en temel sorunlarına 

yeterli cevaplar üretememiştir. Batı uygarlığının ve ondan sadır olan 

modernite/postmodernite akımlarının niçin hayata ve varlığa dair salim ve sahih 

cevaplar üretemediği önemlidir. “Krizdeki uygarlığın bu krizden çıkma imkanı nedir”? 

diye soracak olursak Vatandaş da diğer İslamcılar gibi Batı’nın bunun üstesinden 

gelemeyeceği kanaatindedir. Çünkü Batı uygarlığının “onanmaz yaraları” vardır. Bu 

nedenle Vatandaş, modern Batı uygarlığının kendi iç sorunları nedeniyle çöküşe 

sürüklendiğini savunmaktadır. Batı uygarlığının çıplak bir tahakküm biçimi olarak var 



245  

olduğunu, Batı dışı toplumlara eşitçe yaşam tanımadığını savunur. Batının, sermayenin 

terakübü (birikmesi) ve temerküzü (yoğunlaşması) dışında esaslı bir çağrısının 

olmadığını, diğer tüm unsurların bu ana amacın araçları olarak konumlandırıldığını ileri 

sürer. 

Vatandaş Batı uygarlığı ve modernite/postmodernite eleştirilerini asıl olarak Modern 

Çöküş (2022b) isimli eserinde detaylandırırken, sosyolog gözüyle günümüz dünyasının 

adeta bir panoramasını çıkarır. “Geleneksel kölelikten” kurtulan modern insanın nasıl 

gönüllü köleye dönüştüğünü, cinselliğin doğal ve insani bir özellik olmaktan çıkarılarak 

varlığın ve hayatın amacına dönüştüğünü irdeler. Bununla birlikte modern dünyada 

metalaştırılan kadın bedenine, çocuklar üzerinden katledilen masumiyete, şiddetin 

normalleşmesine ve dinin yerine ikame edilen modern ritüellere kadar birçok meseleye 

ışık tutar. Hayata ve varlığa ilişkin fotoğrafları panoramik bir şekilde bir araya 

getirirken belirli bir manzarayı da gözler önüne sermiş olur. Mesele, etrafında dönüp 

dolaştığı “ölçü” sorununa gelip dayanır. Ölçü problemini günümüz sorunlarını çıkmaza 

sokan ana problem olarak ele alır. Modernitenin küresel çağda vardığı aşamayı 

postmodernlik olarak ele alan Vatandaş (2022b) ölçüsüzlük illeti ile postmodernite 

fenomenini bir arada düşünür: 

Bugün büyük oranda egemen hale gelmiş postmodern zihniyetin evreninde ve 

yaygın yaşam tarzında herkesin kabul ettiği veya herkesin kabul etmesi gereken 

ortak bir ölçü kalmadı gibi. Görünüşte ortak tek ölçü var; ölçüsüzlük. Artık her 

şeye kolaylıkla olur deniyor. Herkes haklı, her şey doğru, her şey iyi…İstenen 

istediği doğruya inanabilir, iyiye güvenebilir. Dolayısıyla modernitenin ilke ve 

ölçüleri, 200-300 yıldır gerçekleştirildiği gibi, artık dayatılmıyor. Bu ise 

özgürleşmek, farklı olanlara yaşam hakkı tanımak, her türlü otoriter ve totaliter 

yaklaşımı terk etmek diye takdim ediliyor. Ne var ki gerçek durum hiçte böyle değil. 

Esasen modernite, şimdiye kadar hiç olmadığı kadarıyla daha otoriter ve daha 

totaliter bir şekilde varlığını sürdürüyor. Fakat taamıyla postmodern görünüm 

altında (s. 13). 

Ölçüsüzlüğü, postmodernitenin mümeyyiz vasfı olarak ele alan Vatandaş, Kuran ve Hayat 

(2021c) eserinde bu ölçüsüzlükten insanlığı kurtaracak reçeteyi sunar. Tevhid İslam’ını 

ölçüsüzlük sorunun çözümü olarak görür. İnsanın karşılaştığı problemleri, bu problemlerin 

sebeplerini hep bu mihver etrafında tartışır. Vatandaş (2021c, s. 229) “Furkanı”, yani iyi ile 

kötüyü, doğru ile yanlışı, güzel ile çirkini birbirinden ayıran mümeyyiz aklı, varlık ve anlam 



246  

sorunu çözecek yegane adres olarak takdim eder. Ona göre, postmodern açmazlardan 

kurtulmanın yolu, iyi ile kötünün ayrımını verecek olan işbu sabitede saklıdır. İnsanı, en temel 

varoluşsal soruları karşısında yalnız ve aciz bırakan günümüz anlayışının furkandan, yani 

iyinin-doğrunun-güzelin ölçüsünü verecek kaynaktan mahrum olduğundan yakınır. Vahyi 

ölçüler, hem kültür İslam’ına hem Batı uygarlığına yönelen eleştirilerin odak noktasıdır. 

Değinildiği gibi, Vatandaş, iç muhasebe ve muhakeme ile Batı uygarlığı eleştirilerini aynı 

zeminde bir araya getirir. 

Postmodernliğin alamet-i farikasının “ölçüsüzlük” olduğunu sıklıkla vurgulayan 

Vatandaş, ölçüsüzlüğün ise “özgürlük” söylemi içinde pazarlandığını iddia eder. Ona 

göre bu söylem büyük bir yalandır. Özgürleşme iddiası aksi sonuç doğurarak totaliter 

eğilimleri azdırmaktadır. İnsan teki, hayatının bütün kılcallarına kadar gözetim 

altındadır. Modernitenin geri adım atmaya da pek niyeti yoktur. Batı, sadece kabuk 

değiştiren postmodernlik-ölçüsüzlük ekseninde kurguladığı yeni masalına insanları 

inandırmak ister. Vatandaş, Batı uygarlığının çektiği bu yeni “numaranın” yöneldiği 

amaca da dikkate çeker. Postmodern kılığında özgürlük “yalanı” ile arzı endam eden 

modern ayartı, “hesaba çekilmemek için artık herhangi bir vaatte de” bulunmaz. 

“Dolayısıyla dünya cenneti inşa etme sorumluluğundan da” kurtulmuş olur (Vatandaş, 

2022b, s. 14). Postmodernizm modernitenin yüklenmek durumunda kaldığı 

sorumlulukları da böylece sırtından atmış olur. Vatandaş, son kertede modernite ile 

postmodernlik arasında yapısal bir fark olmadığı kanaatindedir. 

Vatandaş (2016b, ss. 62-64), modernliğin “yapısal olarak paradoksal” olduğu 

görüşündedir. Kültür İslam’ının kıskacında biçimlenen Modern Müslümanın da bu 

durumda paradoksal olmaktan kurtulamadığını ileri sürerken ilim ile amel, inanç ile 

yaşantı arasındaki farka ve çatlağa dikkat çekmektedir. İnançları ya da hayat felsefeleri 

gereği mahremiyete önem verenlerin sosyal medya platformlarında kendi 

mahremiyetlerini faş etmelerine, tevazu içinde bir yaşamın önemine vurgu yapanların 

tesettürü bile modaya uyarlamalarına, komşusu açken tok yatmamayı sorumluluk 

bilincinin temeli sayanların lüks ve israf içinde birer tüketim makinesine dönüşmelerine 

dikkat çekmektedir. Bütün bu örnekler, modernliğin ve modern insanın yapısal 

paradokslarına işaret etmektedir. Vatandaş bu örneklerden de görüleceği üzere 

modernlik ile kültürel sapmaları aynı noktada birleştirmektedir. Modernitenin 

paradokslarına, ilim ile amel arasındaki tutarsızlıklara, modern insanın açmazlarına 



247  

karşı sadra şifa tek reçete ise Vatandaş’a göre Vahiy İslam’ıdır. İslam; modernliğin 

yapısal paradokslarına ve de postmodernliğin ölçüsüzlük sorununa karşı sahici ve hakiki 

bir çözümdür. Bu yorumlar, Vatandaş’ın hem kültürel mirasa hem de Batı uygarlığına 

karşı eleştirilerinin odak noktasını göstermektedir. 

Konumuzun asıl odağına dönecek olursak, aynı soruya müracaat ederek Batı 

uygarlığının neden krizde olduğu, modern insanın neden “çöküşte” olduğu sorusu tekrar 

anlam kazanmaktadır. Vatandaş, modern Batı uygarlığının yapısal sorunlarla malul 

olduğu görüşünü dillendirmektedir. Bu uygarlığa mündemiç olduğunu düşündüğü 

arızalara işaret etmektedir. Yaptığı analizler bizi 21. yüzyıl İslamcılarının modern Batı 

uygarlığı eleştirilerindeki ortak paydaya yönlendirmektedir. Tekçi, mütehakkim, amir 

ve egosantrik Batı bu sefer Celaleddin Vatandaş’ın gözü ve grameriyle karşımızdadır. 

Vatandaş (2022b, s. 372) Batı uygarlığının “ikiyüzlülüğü” ve “çifte standardından” 

yakınmaktadır. Kendisine yönelen sorunlarda tabiri caizse “aslan kesilen” Batı’nın söz 

konusu sorunlar başka yerlerde yaşandığında neden kulağının üstüne yattığını 

sormaktadır. Aynı şekilde ona göre Batı, dünya nimetlerinden yararlanma hususunda da 

bencil, kendisine layık gördüğü şeyleri başkalarıyla paylaşma konusunda ise cimridir. 

Bunun nedenlerinin açıklanması gerektiği ortadadır. 

Vatandaş da, çalışmanın ilgili yerlerinde değinildiği üzere, Kalın ve Davutoğlu’nda 

daha keskin bir şekilde karşımıza çıkan “ben- öteki” ayrımına yaptığı katkı kendine 

mahsustur. Vatandaş’ın (2022b, s. 373) “ben-öteki” kavramlarına yaptığı katkı kendine 

mahsustur. Ona göre ben ve öteki arasında diyalektik bir ilişki söz konusudur. ‘Ben’in 

sınırlarını çizen ‘öteki’ olduğu gibi ‘öteki’nin’ de hududunu ‘ben’ tayin eder. Bununla 

birlikte ben ve öteki tarihsel koşullar mucibince her seferinde yeniden kurgulanır; bu 

açıdan dinamik ve akışkandır. Bu yorum, çalışmamızın kavramlar kısmına başlarken 

değindiğimiz Kosseleck’e ait kelime (word) ve kavram (concept) arasındaki ilişkinin 

Foucaul’cu dispositif etrafında büründüğü anlama yakındır. Kelimeler kavramlara 

dönüşürken belirli bir tarihsel anda belirli bir ihtiyaca yönelir. Vatandaş da Batı’nın, 

kendi ihtiyaç duyduğu egemen ve egosantrik ‘ben’e’ uygun olarak öteki’ni sürekli 

olarak yeniden kurguladığına dikkat çeker. Bu “öteki” antik Yunan’da sitenin dışarısını 

tanımlamak için kullanılan “barbar”, Ortaçağ’da “Saracenler” ya da sonrasında 

“Osmanlı Türk’üdür” (Vatandaş, 2022b, s. 395). Davutoğlu’nun kavramını ödünç 



248  

alacak olursak Batının, “ben idraki” sürekli olarak düşmanlaştırılan bir öteki sayesinde 

tahkim edilir. Batı uygarlığı kendi “üstünlüğüne” dikkat çekmek istediğinde 

“öteki”nden farklarını vurgular. Bu benlik de ötekilik de bütün muhtevası ve mahiyeti 

ile kurgusaldır. Kurgu, Batı’nın egosantrik benmerkezci karakterinin zorunlu 

sonucudur. Mutlak bir dışarı olarak öteki olmadan Batı uygarlığı kendi benliğini inşa 

edememektedir. 

Batının etnosantrik ve egosantrik yapısı 

Vatandaş (2022b, s. 373) Batı’nın sadece egosantrik değil aynı zamanda etnosantrik 

olduğu kanaatindedir; Batı ırkçıdır. “Bir Batılı insan hakları dediğinde kastettiği 

Batılıların haklarıdır”; aynı şekilde “ Batılı insan onurundan bahsediyorsa, onurlarından 

bahsedilen söz konusu kişiler Batılı olanlardır, başkaları değildir”. Teknikte, bilimde 

yaşam da birçok şey değişse de Batı’nın insan anlayışı değişmemektedir. Yazarımıza 

göre pek de değişecek gibi de görünmemektedir. Batı ırkçı olduğu için etnosantrik 

tutumu ile kendi dışındaki her şeyi yok sayar. Onun gözünde “Batılı olmayanlar insan 

değildir” (Vatandaş, 2022b, s. 372). 

Batının “ikiyüzlülüğün” temelinde “ayrımcılık” vardır. Etnosantrizm de ayrımcılık da 

“ötekileştirmenin” batağında yetişir. Vatandaş’a (2022b, s. 389) göre ötekinin 

değinildiği gibi sınırlarını çizmenin, zihinsel haritasını çıkarmanın pek bir olanağı 

yoktur. “Çünkü ötekini inşa eden sabit ve istikrarlı bir biz yoktur”. Öteki sürekli olarak 

değişen yeniden üretilen bir şeydir. Bununla birlikte tek bir ötekinden de söz etmek 

doğru değildir. Ben’in durumuna göre birçok öteki sahneye sürülür. Hangisine ihtiyaç 

varsa o öne çıkarılır. 

Vatandaş (2022b) Batı’nın sürekli karşıtlıklar yaratarak kendi illüzyonunu tahkim ve 

takviye ettiğini düşünmektedir. Kendini ileri, gelişmiş, modern olarak sunan Batı, bütün 

bunların anlam kazanabilmesi için geri, gelişmemiş ve demode bir ötekine ihtiyaç 

duyar. Bu tam da E. Said’in Oryantalizme atfettiği karakterdir. Doğu’yu kolonize eden 

Batı uygarlığı hasmını tanımak yerine tanımlamayı tercih eder. Ona atfettiği bütün 

“eksiklikler” kendi illüzyonunu berkitir. Vatandaş, Batı uygarlığındaki bu Oryantalist 

eğilimin altında etnosantrik-egosantrik -ayrımcı bakışı yakalar. Ana bölümde anlatmaya 

çalıştığımız bütün İslamcılarda karşımıza çıkan eleştirilerle fikirsel akrabalığı ortadadır. 

Batı uygarlığı, “çokluğu” bir arada ve de esenlik içinde tutacak sinesi genişlikten 



249  

mahrumdur. Çünkü çokluk tanımı gereği ötekinin de yaşam hakkını içerir. Batı’nın ise 

öteki ile kurduğu ilişkiler açısından sicil kaydı hiçte parlak değildir. Bu İslamcı 

düşünürlerin ortak kanaatidir. 

Vatandaş (2022b, ss. 390-91) Batı’nın hem kuramsal hem kültürel olarak ırkçı olduğu 

fikrindedir. Ona göre, Batı uygarlığı çeşitliliğe ancak kendi ölçüleri doğrultusunda 

tolerans göstermektedir. Müzikte, sanat ve edebiyatta tek biçimli eğitim hâkimdir. Batılı 

kalıplara dökülmeyen denemeler tu kaka ilan edilir. Vatandaş, Avrupa merkezli modern 

zihniyetin önemli unsurlarında biri olarak ele aldığı ırkçılığı diğer bazı kültürlerde 

görülen ayrımcılıklardan titizlikle ayırır. Avrupa merkezli ırkçılık ötekine hiçbir şartta 

tahammül göstermemekle temayüz eder. Batı’nın dünyasında “farklı olana yer yoktur”. 

Vatandaş (2022b), bunun tarih boyunca büyük kıyımlara sebebiyet verdiğini, Batı 

uygarlığının sadece Kızılderili örneğinde olduğu gibi dirimsel değil aynı zamanda 

kültürel soykırımların da faili olduğunu vurgular. Batı kendisini diğer dünya ile hakça 

bir paylaşım temelinde ve eşit toplumlar düzleminde görmek istemediği için 

günümüzdeki kültürel çeşitliliğin varoluşsal teminatı olmaktan uzatır: 

Bu anlayışın önemli uygulamalarından birisi keşfedilen Amerika kıtasında 

yaşayanlara yöneliktir. Kıtanın yerli halkı yok olmakla Avrupalının kültürünü 

kabul seçenekleri arasında bırakılmıştır; farklı olarak var olmaları söz konusu 

değildir. Avrupa ülkeleri Asya ve Afrika’da karşı karşıya kaldıkları tüm uygarlık ve 

kültürleri uygarlık yayma misyonu gereği ya yok etmiş ya da durdurup, 

dönüştürmüştür. Bugün yaşanmakta olan küreselleşme ideolojisi de aynı 

kaynaklardan beslenmektedir. Modern zihniyet tüm uygarlık ve kültürleri 

denetimine aldıktan, İslam örneğinde olduğu gibi, denetimine alamadıklarını da 

bir öcüye dönüştürebilmenin tüm çabalarını yürüterek kendisini tüm dünyanın 

yegane zihniyeti ve hayat tarzı diye takdim etmeyi başarabilmiştir. Onun 

dünyasında farklı olmak mümkün değildir (ss. 402-403). 

Çok kültürlülük  

Vatandaş’ın çok kültürlülük hakkındaki mülahazaları da önemlidir. Batının söylem 

düzeyinde çok kültürlülüğü ağzından düşürmediğini ancak uygulamada sınıfta kaldığını 

ifade eder. “Çok kültürlü toplum içinde çok farklı kültür ve kökenlere sahip birden fazla 

toplumun beraberce bir arada yaşamasını” ifade eden çok kültürlülüğün (Vatandaş, 

2022b, s. 427) asla Batı uygarlığının ana karakteri olmadığını savunur. Batının gerçek 



250  

anlamda çok kültürlü bir yapıya kavuşamayacağını, çünkü çok kültürlü toplum 

modelinin kültürler arası eşit temelde karşılaşmayı ifade ettiğini, Batının ise kendi 

dışındaki kültürlerle etkileşiminin eşitsizlik üzerine kurulduğunu savunur. Batı kendi 

dışındaki kültürlere, toplumlara, uygarlıklara karşı tahammülsüzdür. Benmerkezci, 

ayrımcı ve ırkçı zihniyeti bütün kültürlere yaşam hakkı tanımaya engeldir. 

Vatandaş’a (2022b) göre, Batının “çok kültürlülük edebiyatı” ise kendi lehine kurduğu 

eşitsiz ilişkiler öbeğini ört pas etme amacına matuftur: 

Bu sebeple çok kültürlü toplum kavramı yaşanan toplumsal kültürel ve siyasal 

gerçekliği gizleme işlevini yerine getirmekten başka bir işlev görmemektedir. 

Batıda gizlenen ise egemen kültür ve egemenlik altında olan kültürlerin varlığıdır. 

Batı toplumlarının bütün kurumlarında (okul, kitle iletişim araçları, sinema vb.) 

hâkim kültür sadece Batı kültürüdür. Bu nedenle Batı toplumlarına çok kültürlü 

toplum demek yanlıştır. Zira Batılı toplumların çok kültürlü toplumlar haline 

gelmesini engelleyen politik, kültürel, toplumsal bir yığın engeller bulunmaktadır. 

Avrupalılarda kendisini güçlü bir şekilde açığa vuran etnosantrizm ve bundan 

beslenip Avrupa Birliği ülkelerinde tekrar yükselişe geçen ırkçılık ise çok 

kültürlülüğün uygulamaya aktarılmasında bilinen en kuvvetli engeli teşkil 

etmektedir (ss. 428-429). 

Görüldüğü gibi Vatandaş, modern Batı uygarlığının çok kültürlü olabilmesinin önünde 

yapısal engeller olduğu kanaatindedir. Barış içinde, diyaloga ve etkileşeme dayanan, eşit 

temelde kültürel karşılaşmaların Batı egemenliğinde tahakkuk edemeyeceğini düşünür. 

Ona göre, Batı eğer diğer kültürleri yok saymak istemiyorsa, onlarla diyalog kurmayı 

amaçlıyorsa kendi üstünlük iddiasından vazgeçmelidir. Ancak; Batının bunu 

gerçekleştirebileceğine inanmamaktadır: “son zamanlarda yükselen ırkçı düşünceler ve 

hareketler ise bu tespitin en önemli dayanağını teşkil etmektedir” (Vatandaş, 2022b,  s. 

429). 

Yukarıda bahsedilen yapısal bariyerler sebebiyle Batının çok kültürlü/uygarlıklı 

dünyanın yükünü taşıyamayacağını ileri süren Vatandaş, Batı-İslam ilişkilerine de bir 

parantez açmaktadır. Batı uygarlığının, çok kültürlü dünyanın en dinamik, hayata 

dokunan ve müesses nizamı sürekli olarak sigaya çeken İslami hareketler ile ilişkileri 

samimiyetini açığa çıkaran turnusol kağıdıdır. Samimiyet testinde her defasında sınıfta 

kalan Batı uygarlığı Müslümanların yaşadıkları sorunlara sırtını dönmekte, hatta bizzat 



251  

sorunun sebebi olmaktadır. Cezayir’de, Bosna’da, Keşmir, Irak ya da Suriye’de 

Müslümanların yaşadıkları dirimsel ya da kültürel kıyımlarda Batının rolü 

gizlenemeyecek kadar açıktır (Vatandaş, 2022b, s. 440). Ben-öteki ilişkisini her 

defasında yeniden kurgulayan Batı uygarlığının silinmez lekesi ise İslam’ı değişmez bir 

düşman olarak görmesidir. Hıristiyan ya da seküler Batı dünyası İslam’ı her zaman 

düşman olarak görmüştür. “İslam ve Müslümanlar, Hıristiyan/seküler Batının 1400 

yıldır değişmeyen ötekisidir” (Vatandaş, 2022b, s. 437). 

Batı ve biz  

Batı uygarlığının diğer kültür ve medeniyet havzalarıyla ve bilhassa Müslümanlarla 

kurduğu ilişkilerdeki ben merkezci, mütehakkim, ırkçı-ayrımcı tutumunun sonuçlarına 

da değinen Vatandaş özgürlük, mutluluk-adalet vaatlerine rağmen Batı uygarlığının 

sürekli olarak şiddet ürettiğini ileri sürer. Şiddet, Batı kültürünün modern seküler 

zihniyetinin doğal bir neticesidir (Vatandaş, 2022b, s.  442). 

Burada ilgili bölümde Görgün’ün Batı uygarlığını kritik ederken yaptığı çözümlemeye 

muvazi bir çıkarım dikkat çeker. Görgün; Batının sulh kavramına uzak olduğunu 

söylerken; Batı tarihinin sınıflar, prenslikler ya da uluslar arasında imzalan ateşkesler 

tarihi olduğunu söylüyordu. Batı zihniyetinin sahici ve kalıcı bir barış tesis 

edemeyeceğini iddia etmekteydi. Benzer şekilde Vatandaş da, Batı’dan salim ve 

istikrarlı bir sulh anlayışı neşet edemeyeceğini düşünmektedir. 

Batı uygarlığına içkin olan şiddetin yöneldiği asıl hedef ise İslam’dır. Burada 

Vatandaş’ın İslam ve Müslümanlar arasında bir fark gözettiği dikkat çekmektedir. 

Yazarımızın esenliği bizatihi İslam’ın kendisinden beklediği, Müslümanların hali pür 

melalini ise iç açıcı bulmadığı görülmektedir. Batının insanlığı sürüklediği açmaz ve 

çıkmazlardan kurtuluşun yegane adresi bizatihi İslam dinin kendisidir. İslam, Vatandaş 

tarafında, modernite karşısında mukavemetin, yeni bir şeyler vazetmenin, alternatif bir 

dünya kurmanın yegane imkanı olarak selamlanır. İslam’ın “özünün” hangi zaman ve 

zeminde yeniden tahakkuk edeceğini ise zaman gösterecektir. Vatandaş, bütün 

yeryüzünün ve uluslarının, insanlığa gönderilen evrensel bir din olan İslam’ın gerçek bir 

yorumuna varabilme konusunda eşit şanslara sahip olduğu kanaatindedir. Ona göre, 

“hakikat güneşinin” doğacağı belirli ve zorunlu bir yön yoktur. Bununla birlikte 

Vatandaş’ın Türkiye’ye özel bir yer verdiği de görülmektedir. Türkiye’nin Asya, Afrika 



252  

ve Avrupa’yı birbirine bağlayan jeostratejik konumuna dikkat çeker. Türkiye, her üç 

kıtadaki gelişmeleri doğrudan etkileyebilecek konumdadır. Türkiye aynı zamanda 

Rusya’nın güneye doğru yapacağı genişlemenin önünde settir. Bu durum, Rusya kadar 

başta ABD olmak üzere Batı bloku açısından da kritik bir durumu ifade eder. Rusya ile 

Batı bloku arasında cereyan eden kapışmalarda Türkiye’nin tutumu büyük önem arz 

etmektedir. Bu da, ülkeyi hem Batı hem de Rusya açısından kritik hale getirmektedir. 

Türkiye aynı zamanda dünyanın en büyük petrol rezervlerini barındıran Ortadoğu 

coğrafyasına da sınırdır. Ortadaoğu’yu, dolayısıyla enerji kaynaklarının yönetimini 

ilgilendiren her şeyde Türkiye önem arz etmektedir. Vatandaş, tüm bunlarla birlikte 

Türkiye’nin Müslümanların yaşadığı bir ülke olarak demografik yapısı itibariyle de 

önemli olduğunun altını çizer. İslam ülkeleri üzerinde de yadsınamayacak bir ağırlığı 

vardır. Ancak Vatandaş Türkiye’nin asıl öneminin tarihi mirasında saklı olduğu 

kanaatindedir. Türkiye’nin sahip olduğu tarihsel birikim onu Suudi Arabistan, 

Endonezya ya da Fas gibi diğer Müslüman ülkelerden ayırmaktadır. Türkiye’nin etki 

alanı ulusal sınırlarının çok ötesindedir. Bu sebeple Türkiye’nin kendisine biçtiği 

“ulusal misyon” ile köklü tarihinin kendisine yüklediği “tarihsel misyonun” 

örtüşmediğini düşünen Vatandaş Türkiye’nin İslam’ın ve dahi insanlığın umudu 

olmaması için hiçbir sebep görmemektedir. Her ne kadar, değinildiği üzere yazarımızın 

hakikatin belirli bir coğrafik merkezi olmadığına dair inancı dikkat çekse de, Türkiye’ye 

ayrı bir parantez açtığı da görülmektedir. Jeopolitik konumu, tarihsel mirası ve 

demografik pozisyonu ile Türkiye Batının gelip dayandığı postmodern durum karşısında 

söz söyleyebilecek en hakiki seçeneklerden biri, belki de birincisidir   (Vatandaş, 2016, 

ss. 42-43) 

Bütün yorumlar Batının tekçi, hegemonik, diğerlerini yadsıyan niteliğine çıkmaktadır. 

Ancak 21. Yüzyıl tam da Batının yok saymak için direndiği havzaları devindirmektedir. 

Vatandaş da diğerleri gibi modern Batı uygarlığının bu kültürel çeşitlilik karşısında aciz 

kaldığını savunmaktadır. Batı karşısında, Batı-dışı uygarlıkların yükselişte oldukları, 

bunun da dünya tarihi açısından yeni bir evre olduğu görüşü Vatandaş’ın da üzerinde 

durduğu ve paylaştığı bir husustur.  

Bu çalışmada, İslamcılık, ‘İslami endişe sahibi aydınların İslami miras ve müktesebata 

dayanarak hilafet sonrası koşullarda bir düzen arayışı içinde Batı merkeziliğini yerinden 

etme teşebbüsü’ şeklinde tanımlanmıştır. Tezin odağını teşkil eden ‘İslamcılık öldü mü’ 



253  

tartışmaları, bu tanım üzerinden, Batının merkezi konumunu sürdürüp sürdürmediği 

ekseninde ele alınmaya çalışılmıştır. Batının merkezi konumunu yitirdiği iddiasnı 

jeokültürel ve jeopolitik gelişmelerin ışığında ele alan çalışma,  İslamcılığın kesbettiği 

alana dikkat çekmiştir.  

Kadim medeniyet havzalarına yönelimin Asya’nın yükselişine paralel olarak revaç 

bulduğu konjonktür İslamcıları yeni bir örevle karşı karşıya getirmektedir. İslam 

dünyasının siyasal olarak yeniden örgütlenme ve entelektüel olarak yeni bir 

paradigmaya duyulan ihtiyaç İslamcıların Batı uygarlığına yönelik eleştirilerine farklı 

açılar kazandırmıştır. 21. Yüzyılda ayyuka çıkan çokluk fenomeni, Batının bu fenomene 

sağlıklı bir cevap veremediği tespitini beraberinde getirmektedir. İslamcıların bu çağda, 

çokluk olgusunu öne çıkardıklarını ve Batıyı ben-merkezli-tekçi olarak ele aldıkları 

görülmektedir. İbrahim Kalın’ın teklik-çokluk-tekdüzelik kavramsallaştırması 

bağlamında ele aldığı Batı epistemolojisin tek düzeli yapısı, Ahmet Davutoğlu’nun Batı 

ben idrakinde tespit ettiği ontolojik daralma ya da Recep Şentürk’ün kapalı toplum 

örneği olarak ele aldığı Batı uygarlığının varlık-bilgi ve değerde tek katmanlı yapısı 

üzerine eleştirileri aynı zeminde buluşmaktadır. İslamcı düşünürler, küresel gelişmeler 

ile Batı uygarlığının ontik-epistemik yapısı arasında bir çelişki görmektedirler. 

Dünyanın çoklu medeniyetlere, kültürlere ve alternatif paradigmalara yöneldiği bir 

düzlemde Batı uygarlığı ben merkezc-tekçi yaklaşımını sürdürmektedir. Bu da, 

insanlığın karşı karşıya olduğu sorunlara karşı geliştirelecek çözümlerin Batıdan sadır 

olamayacağı şeklinde bir sonuç doğurmaktadır. İslamcıların modern Batı uygarlığına 

yönelik eleştirilerinin ortak bir ‘tasavvura’ dayandığını söylemek mümkündür. 

‘Çokluğun’ açığa çıktığı küresel koşullarda modern Batı uygarlığı ‘tekçidir’. Kendine 

layık gördüğü üstün ve müstesan konumundan taviz vermedikçe de çağa ayak 

uydurması mümkün görünmemektedir.  



254  

 
 
 
 

SONUÇ 

Modern Batı uygarlığı, İslami bir endişe ile hareket eden Müslüman aydınların İslami 

bir perspektif sunarken sürekli olarak alış verişte bulundukları, yer yer örtüşüp 

buluşsalar da çoğunlukla hesaplaştıkları bir şeydir. Karşıt kimlik olarak Batı, İslamcılar 

için bir nevi “constitutive outside’dır” (kurucu dışarısı). Modern Batı uygarlığı hem 

yadsınan, yani, belirli yan ve yönleriyle reddedilen “öteki”; hem de öz kimliğin 

inşasında müracaat edilen “kurucu unsurlardan” biridir. Kalın’ın modern Batı 

uygarlığını tanımlarken kullandığı ve çalışmada ara ara atıf yaptığımız “insanı 

uyandıran bir zehir” ifadesini “kurucu dışarısı” kavramına benzer bir tanımlama olarak 

kullanmak mümkündür. 

Çalışmanın başında yer verilen İslamcılığın öldüğü ya da yaşıyorsa sadece Batılı 

fikirlerin bir peyki olarak idame ettiği tezi bazı açıları ihmal eden sorunlu bir perspektif 

ortaya koymaktadır. Bu iddiayı, temelde iki gelişme üzerinden çürütümek mümkündür. 

Batı uygarlığı jeopolitik ve entelektüel bir kriz içindedir. Bu kriz, Batının 

‘merkeziliğini’ yerinden ederken; susturulmuş/bastırılmış madunlarının da konuşma 

imkanlarını çoğaltmaktadır. Batının kendi içinde başlattığı eleştiriler Batı dışı 

toplumlarda makes bularak derinleşmekte, Batının varlık-bilgi-değer koordinatlarını 

yeniden çizmektedir. Bu çalışma da, Batının entelektüel krizi; post-sekülerlik, post 

modernlik, Said’in Oryantalizm eleştirileri ve Post-Kolonyal teoriler ışığında 

temellendirilmiştir.  

İslamcılığın Batı uygarlığı karşısında söyleyecek sözü kalmadığını iddia eden tezler, 

öncelikle; 21. Asırda Batı uygarlığının 19. Yüzyıldaki kadar güçlü olmadığı gerçeğini 

ıskalamaktadır. Bu yüzyılda, ABD öncülüğündeki Batı blokunun siyasal, kültürel ya da 

ekonomik bakımdan ciddi bir irtifa kaybı içinde olduğu söylenebilir. Bu kayıp sadece 

askeri ya da ekonomik değil aynı zamanda kültüreldir. Hatta çalışma boyunca 

gösterilmeye çalışıldığı üzere İslamcı düşünürler açısından Modern Batı uygarlığı bir tür 

“kriz medeniyetidir”. Bununla birlikte, Batı dışı toplumlar, bir başka ifadeyle, “kadim 

 



255  

medeniyet havzaları” jeokültürel-jeoekonomik-jeostratejik merkezlere dönüşmektedir. 

Akdeniz’den Atlantik’e geçen üstünlüğün artık Asya’ya doğru kaydığını söylemek 

mümkün görünmektedir. Jeopolitikteki bu değişim, Asya/Doğu- Avrasya ülkelerini 

daha da önemli hale getirmekte; Batı’nın kültürel hegemonyasına yönelik itirazlara yeni 

entelektüel açılar kazandırmaktadır. Bu toplumlarda, Batı dışında kendi yolunu bulma 

ya da alternatif bir paradigma geliştirme şeklinde bir arayış göze çarpmaktadır. Batı 

uygarlığının temel değerlerinden farklı olma iddiası taşıyan arayışlar Batılı değerlerle 

çatışarak/hesaplaşarak kendi varlık zeminlerini kurmaya/bulmaya çalışmaktadır. 

Üstelik, denildiği gibi, Batı uygarlığının bu güç yitimi sadece askeri ya da iktisadi 

alanlarla sınırlı değildir; kültürel ve entelektüel bakımdan da Batı, Batı-dışı toplumlar 

nezdinde eski cazibesini sürdürememktedir. Dolayısıyla 21. Yüzyıl İslamcılığını Batı 

entelektüel üretiminin bir “yan sanayi” olarak mülahaza etmek “mağlupların galipleri 

taklit edecekleri” yollu İbn-i Haldun’un işaret ettiği psiko- toplumsal gerçekliğe de 

aykırıdır. Yeni çağın, Türkiye aydını açısından Batı karşısında yenilmişlik psikozunun 

kendisini hissettirdiği bir çağ olmadığı da rahatlıkla söylenebilir. Batı uygarlığı hala 

belirli yönleriyle cazip görünse de, “mutlak galip” mevkiini kaybetmiştir. Bu bakımdan 

mutlak bir “taklit mercii” olması da artık söz konusu değildir. 

21. Yüzyıl, sekülerleşme tezlerinin yeniden masaya yatırıldığı bir “dönemeç” olarak ele 

alınabilir. Bu çağda, Batı tandanslı değerler manzumesinin “toplumsal ethos’u” temin 

etme konusunda kifayetsiz kaldığı savı İslamcılardan tarafından yüksek sesle 

dillendirilmiş; hatta 21. Yüzyıl bazılarınca “desekülerizasyon çağı” olarak 

isimlendirilmiştir. Yeni Yüzyılda kutsala, tarihe, maneviyata, başka bir ifadeyle, otantik 

kültür ve medeniyet değerlerine yönelim baş göstermiştir. Sekülerleşme ile birlikte 

kutsalın geri çekildiği iddiası geçerliliğini yitirmiştir. 

Batı dışı medeniyet havzalarındaki canlanmanın dikkate değer örneklerinden birisini de 

Türkiye teşkil etmektedir. Kendi tarih ve medeniyetine daha da yakından bakmayı 

deneyen Türkiye aydını arasında bu işe daha fazla İslamcıların soyunduğunu söylemek 

mümkündür. Batı’nın hegemonik olarak gerilediği, Asya’nın yeni bir çekim merkezi 

olarak Batı uygarlığına meydan okuduğu, Batı modernleşmesinin mütemmim bir cüzü 

olarak kabul edilen sekülerleşme tezlerinin ise yaygın bir şekilde tartışmalı hale geldiği 

bir çerçevede, Türkiye’de İslamcı düşüncenin yeni bir görevle karşı karşıya olduğu 

söylenebilir. Yükselen Batı dışı bir güç olarak Rusya’da Ortodokluğun, Çin Komünist 



256  

Partisi’nde Konfüçyüsçülüğün ya da Hindistan’da Hinduizmin ve Budizmin, kültürel ve 

politik bağlamda yeniden kurgulandığı bir dönemde, Türkiye’de de İslam’ın kimlik 

kurucu bir unsur olarak öne çıkarılması anlaşılır bir durumdur. Modern Batnın 

doğuşundan bu yana, İslamcılar belki de en fazla bu yüzyılda “konjonktürün rüzgarını” 

bu kadar arkalarına alabilmişlerdir. Tam da bu bağlamda, çalışmanın başında 

sorduğumuz soruya dönerek İslamcılığın öldüğünü ya da küresel Batılı dünyaya 

söyleyecek sözünün kalmadığını iddia etmek en azından gidişata, “çağın ruhuna” ters 

düşmektedir. Bununla birlikte, batıcılık, sadece Türkiye’de değil, küresel düzeyde de 

çekiciliğini yitirmiş durumdadır. Batı kendi değerlerini silah gücüyle dayatma kudretini 

de kaybetmiştir. Batı sömürge ve istilacılığı artık maliyetli ve finanse edilemez bir hale 

gelmiştir. 

Batı dışı toplumlarının kimlik inşasında kendi tarihi “öz bilinçlerini” medeniyet 

perspetifi dolayımında inşa etmeye çalıştıkları görülmektedir. İçinde yaşadıkları 

toplumların Batı uygarlığından farklarını kristalize ettirmeye çalışan düşünürlerin 

medeniyet nosyonuna ayrı bir ehemmiyet gösterdikleri söylenebilir. Medeniyet bu 

aydınlar tarafından bir “analiz birimi” ve de kimlik inşası bağlamında “çerçeve bir 

kavram” olarak seferber edilir. Kavram, Batı ile hesaplaşmada ve otantik bir kimlik 

kurgusunda fonksiyonel bir rol üstenirken; özellikle dini/manevi veçheleri ile tebellür 

etmektedir. Yani; kendi kimliklerinin otantik/müstesna/müstakil taraflarını vurgulamaya 

çalışan düşünürlerde medeniyet ve din arasındaki bağa ilişkin soruşturmalar dikkat 

çekicidir. Bu bağlamda yeni yüzyılın yükselen güçleri olarak kabul edilen Rusya’da 

Ortodoksluğun, Çin’de Konfüçyüsçülüğün ve Hindistan’da geleneğin yeniden sahneye 

çıkışı, hatta daha iddialı bir ifadeyle “dirilişi” dikkate şayandır. İslam’ın dirilişini ise 

küresel ölçekte gözlemlemek mümkündür. Türkiye de bu “akışın” istikametinde hareket 

etmekte, yeni yüzyılın çok kutuplu dünyasında itibarlı bir yer edinmeye çalışmaktadır. 

Bunun askeri-siyasi-ekonomik göstergeleri olduğu gibi entelektüel çıktıları da olacaktır. 

Türkiye aydınının kadim medeniyet havzalarının canlandıkları bir dönemde kendi 

tarihlerine dönüp İslam medeniyeti adına bir şeyler söylemeleri tabidir. Bu da, 

İslamcılığa hem yeni bir “görev” yüklemekte hem de yeni bir dinamizm katmaktadır. 

Her itibarlı arayışın bir entelektüel dinamizmi beraberinde getirdiği söylenebilir. 

İslamcılık yeni çağda yeni bir görevle karşı karşıyadır. 

Çalışmanın kavramlar kısmında, uygarlık fenomeninin tarihsel süreçte uğradığı 



257  

semantik kaymalara ve Batı uygarlığının hegemonik üstünlüğünü ifade edecek biçimde 

büründüğü “ideolojik kurguya” dikkat çekilmişti. Yeni nesil İslamcıların uygarlık 

kavramının içerdiği sorunlar konusunda dikkatli oldukları ancak yine de kavramı 

kategorik olarak yok saymadıkları görülmektedir. Bazı çevrelerce neredeyse Batı ile 

müteradif hale getirilen medeniyet konseptini İslamcılar, kendi tarihsel ve kültürel 

birikimlerini tanımlamak için sahiplenmiş ve onu Batının özge malı olarak gösteren 

ayartmalara karşı çıkmışlardır. Yeni bir analiz birimi olarak öne çıkarılan medeniyet 

kavramına kendi mühürlerini vurmaya çalışmışlardır. Burada, hem bir medeniyet 

düşünürü olarak takdim edebileceğimiz Sezai Karakoç’un, hem de medeniyet 

fenomenine cepheden saldıran yorumlarıyla temayüz eden İsmet Özel’in yeni nesle 

önemli bir miras bıraktıkları söylenebilir. Karakoç’un diriliş külliyatında iyinin- 

doğrunun ve güzelin ölçütünü koyarken medeniyet konsepti ekseninde geliştirdiği 

okuma biçiminin İsmet Özel’in ihtarları ile birleşerek yeni bir bakış açısına kavuştuğu 

ileri sürülebilir. Her ne kadar Özel’in ihtar ve itirazları İslamcılığı belirleyen ana damarı 

karakterize etmese de, medeniyet üzerine kalem oynatanların kayıtsız kalamayacakları 

cinstendir. İslamcıların büyük bir çoğunluğu tarafından kadim bir kavram olarak hüsnü 

kabul gören medeniyet kavramı; 19. Yüzyıl Batı yayılmacılığının bir ürünü olarak 

görülebilecek civilisation’dan titizlikle ayırt edilir. Medeniyet; İslam düşünce 

geleneğinin “umran”, “dar-ul İslam”, “medinetul fazıla” gibi kavramlarına atıfla 

tanımlanır. Müslüman dağarcığında medeniyetin hep var olduğu ileri sürülürken, 

Batı’nın gerçek anlamda bir medeniyet örneği olmadığı ihsas edilir. Medeniyet maddi 

ve manevi anlamda bir tekamül evresi olarak görüldüğünden Batı uygarlığı tek kanatlı 

kuş hüviyetindedir. Hatta, İslamcıların, Batı bilim ve tekniğine karşı da daha öz güvenli 

eleştirilerde bulundukları da görülmektedir. Batı epistemolojisin bilgi kaynakları 

arasından aklı mutlak ve tek mercii olarak seçmesi Batı uygarlığına yöneltilen “tek 

boyutluluk” eleştirilerinin bir parçasıdır. İslamcılara göre, metafiziği olmayan, vahyi 

kaynakları paranteze alan Batı uygarlığı, insanlığa yol gösterecek aklıselime sahip 

değildir. Bu görüş yeni nesil İslamcıların ısrarla altını çizdikleri bir saptamadır. 

Meşrutiyet dönemi İslamcıların ağırlıklı olarak Avrupa kavramını kullandıkları, 

sonrasında ise Batı (the West) kavramının tercih edildiği söylenebilir. ABD’nin 

yükselişi ve hegemonik bir küresel güce dönüşmesinin neticesinde Batı kavramı Avrupa 

kavramını hem içeren hem aşan bir muhtevaya kavuşmuştur. İslamcıların Batı olarak ele 



258  

aldıkları şeyi ABD ve Avrupa’ya içkin olan kültürel-zihinsel nitelikler bütünü şeklinde 

tanımlamak yeni nesil İslamcılarda ortak bir eğilimi temsil etmektedir. 

21. yüzyıl İslamcı metinlerinin muhtevası açısından bazı sonuçlara ulaşmak 

mümkündür. Öncelikle bu metinlerin yeni çağın açmazlarına ve acil ihtiyaçlarına cevap 

vermeye yöneldiği söylenebilir. Çok kutuplu dünyada, tekçi ve hegemonik vasıflarıyla 

ön plana çıkarılan modern Batı uygarlığının liderlik yapamayacağı ya alenen iddia edilir 

ya da örtük biçimde ihsas edilir. Teoman Duralı’nın İngiliz Yahudi terkibi biçiminde ele 

aldığı çağdaş küresel medeniyet de, Davutoğlu’nun ben-idrakini açımlamaya çalıştığı 

Modern Batı uygarlığı da “tek katmanlıdır”. Kalın’ın hikemi geleneğe yaslanarak 

geliştidiği bakış açısında metafiziği yadsıyan, varlığı “müşahede edilen alemle” 

sınırlandıran, değerde ya da metotta “çoklu” bakış açılarını paranteze alan modern Batı 

uygarlığı çağın icaplarına cevap verecek olgunlukta değildir. Recep Şentürk’ün “kapalı 

bir medeniyet” olarak ele aldığı modern Batı uygarlığı tam da bu sebeplerle “açık 

medeniyet” özellikleri göstermekten uzaktır. Çünkü ilgili bölümde özetlendiği gibi açık 

toplumlar varlıkta-bilgide-değerde-anlamda-hakikatte ve metotta “çok katmanlıdır”. 

Tahsin Görgün’ün, “amir bir vaziyette” karşımıza çıktığını söylediği ve bizlere her 

fırsatta “hükmeden” modernitenin kurucu öznesi olarak modern Batı uygarlığı da işte bu 

çok katmanlı yapından mahrumdur. Benzer şekilde, Celaleddin Vatandaş da çok 

kültürlülük iddialarına rağmen, etnosantrik ve egosantrik yapısı ile Batı uygarlığının 

“öteki” ile barış içinde ve eşit düzlemde bir arada yaşama iradesi 

gösteremediğini/gösteremeyeceğini savunur. 

Böylece, İslamcıların Batı eleştirilerinde ortak bir odak noktası tespit etmek olanaklı 

hale gelmektedir. Çok kutuplu dünyada tek katmanlı Batı uygarlığı çağa açılım 

kazandıracak imkanlardan mahrumdur. İnsanlığın yeni dünya düzenine katkı sağlayacak 

daha eşitlikçi, çoğunlukçu, maneviyatçı ve adil bir düzene ihtiyacı vardır. Bunun için 

alternatif paradigmalara kulak verilmelidir. Bu alternatifi su yüzüne çıkaracak çabalar 

her bir medeniyet havzasının kendi tarihi- kültürel mirasından güç alacaktır. İslamcılara 

göre, İslam mirası, Batı düşerken insanlığı ayağa kaldıracak güçtedir. 

Çok kutuplu dünyada bir arada yaşama iradesi gösteren çoklu medeniyetler ve kültürler 

Batılı paradigmalara uymamaktır. Bir başka ifade ile alternatif paradigmalarda öne 

çıkan ana motifin “çokluk” olduğunu söylemek mümkündür. Batı, Görgün’ün ifadesini 



259  

yineleyecek olursak “amir” ve hakim” yapısıyla çağın icaplarına cevap verememektedir. 

İslamcılar ise kendi tarihsel birikimlerinin buna cevap verebilecekleri konusunda öz 

güvenlidir. Bu cevabın daha çok “ontolojik” kalkışlı ve “çokluğu” öne çıkaran bir 

okuma biçimine sahip olduğu söylenebilir. Özellikle İbrahim Kalın’da karşımıza çıkan 

hikemi/irfani metinlere yönelimde bunu farketmek mümkündür. Kalın; Molla Sadr’a 

yönelirken onun terminolojisini çağın icaplarına söyletir. Metafizik- felsefik kavramlar 

sosyolojik-politik yönelimler kazanır. Söz gelimi, “cevheri hareket” kavramı değişim-

sabite diyalektiğine oturtulurken, muhayyile kavramı “toplumsal muhayyile” kavramına 

dönüştürülerek tarihsel bir şuurun imkanları yoklanır. Kalın’ın birlik-çokluk-tekdüzelik 

etrafında yazdıklarını da yeni asrın kültürel-politik manzarası açısından düşünmek 

gerekir. Yukarıda izah edildiği üzere, 21. Asırda “birlik ve çokluk” arasındaki ilişki 

temel meseleler arasındadır. Buna İslam düşüncesi içinden bir cevap aramak da İslamcı 

bir düşünür için zorunlu bir uğraş olsa gerektir. Recep Şentürk’ün kapalı toplum özelliği 

olarak gördüğü varlıkta-bilgide-değerde-metotta-etikte tek katmanlılık da, Ahmet 

Davtoğlu’nun ben-idrakinde geliştirdiği yaklaşım da aynı yere işaret etmektedir. 

Modern Batı uygarlığı ben-merkezci kibri ile farklılıklara karşı tahammülsüzüdür. 

Çünkü evvelemirde varlıkla ilişkisi sorunludur. Kendisini Kalın’ın ifadesiyle “büyük 

varlık dairesi içinde” doğru bir yere oturtamaz. O halde gerekli olan “alternatif 

paradigmanın” inşasında İslam medeniyet ve düşünce birikiminden faydalanılmalıdır. 

Genel olarak “çokluk” sorusunun odakta olduğu ve Batı’nın buna cevap vermekte aciz 

kaldığı ileri sürülmektedir. Böylece, İslamcı metinlerde farklı açılardan, “çok 

kutuplu/çok kültürlü dünyaya Batı uygarlığının sağlıklı bir cevap veremediği iddiasının 

yer aldığı söylenebilir. Çok kutuplu dünyanın çok medeniyetli koşullarında Batı 

uygarlığı ben merkezci, varlıkta-bilgide değerde- metotta tek katmanlı, amir ve hakim, 

buyurgan ve bencil yönleriyle ele alınır. Batıya atfedilen bütün bu nitelikler çağın 

ruhunun icap ettiği gereklerin negatifi gibidir. “Teklik-çokluk sorunu” Batı uygarlığı ile 

Kadim Doğu uygarlıkları arasında yeniden kurulacak ilişkinin geleceğini tayin edecek 

gibidir. İslam medeniyet mirası fıkhi birikimi ve tarihi tecrübesiyle dünyayı barış ve 

esenlik içinde yönetmeye adaydır. 

Çağın tıkanıklıklarına ya da ihtiyaçlarına cevap verebilme gayretinin şekillendirdiği 

İslami endişenin köklerini klasik Müslüman düşünürlere kadar götürmek mümkündür. 

Bu bağlamda, örneğin, Farabi’nin Abbasilerin çözülme devrindeki sorunlar karşısında 



260  

bir “çıkış yolu” arayışında olduğu ileri sürülebilir. Cabiri’nin (2016) tespit ettiği gibi, 

geliştirdiği “medinetul fazıla” projesinde ortaya koyduğu metafizik bağlam politik-

içtimai bir inşaya yönelmektedir. Benzer şekilde Gazali’nin de Selçuklu devrinin 

sorunlarına cevaplar aradığı söylenebilir. Tasavvufu Batınilikten, İslam düşüncesini 

Aristotalesçilikten, kelamı da Mutezili önermelerden ayıklamaya çalışan Gazali’nin, 

Fatımi-İsmaili-Batıni tehdit karşısında Sünni doktrini yeniden inşa ettiği söylenebilir 

(Evkuran, 2019). Çağının politik-teolojik-felsefik sorunlarına karşı önermeleriyle Gazali 

Sünni dünyanın muhafızlığını üstlenmiştir. 

Benzer bir izleği takip ederek, 19. Yüzyıl İslamcılarının “İslam terakkiye manidir” 

şeklindeki saldırılar karşısında bir nevi savunma hattı oluşturmaya çalıştıkları 

görülmektedir. Yahya Kemal’in “gaip et, çünkü bu son ordusudur İslam’ın” dizesinde 

anlam bulan telaş, İslamcı düşüncenin mezkur dönemdeki arayışını heykelleştirir. Bu 

dönemin İslamcılığını, “bir tür kurtuluş arayışı” olarak görmek mümkündür. 

Soğuk Savaş ile birlikte başka bir küresel gündem oluşmuş ve 20. Yüzyılın ikinci 

yarısında Batılı zihin ikiye bölünmüştür. Komünizm ve kapitalizm çatallanmasına karşı 

İslamcı endişe sahibi aydınların cevabı “bir üçüncü yol önermektir”. Her iki kampın 

tazyiki karşısında İslam’ın da söyleyecek sözü olduğu ilan edilmektedir. 

21. yüzyıl da ise yine farklı bir manzara söz konusudur. Artık Batı mutlak egemen bir 

güç olma niteliğini kaybetmiştir. Modern Batı uygarlığı tekçidir; tarih boyunca 

yeryüzünde birden çok uygarlık merkezi oluşmuştur. Modern uygarlık, hepsini yok edip 

sadece kendi varlığını egemen kılmak istemiştir. Ancak kendi gücü sınırlarına ulaşmış, 

kendi dışında yeni ve kadim uygarlık merkezleri uç vermeye başlamıştır. Tekçi yapısı 

ile Batı uygarlığı tüm bu gelişmeler karşısında sarsılma sürecine girmiştir. Çok kutuplu 

bir yapıya doğru sancılı da olsa bir gidişat söz konusudur. İslamcıların önünde bu sefer 

farklı bir çağ, farklı sorular ve farklı bir Batı uygarlığı vardır. Bu dünyada Türkiye’nin 

ve İslam aleminin yerine dair soruşturmalar öncelikle Batı uygarlığının neleri yanlış 

yaptığı sorusuna yönelmiştir. Cevaplar çeşitlidir, ancak birçok defa vurgulandığı gibi, 

yine de Batı’nın mütehakkim ve tekçi yönlerinin ön plana çıkarıldığı görülmektedir. 

Alternatif olarak ise İslam düşünce geleneği içinden süzülen “çokluk” olgusu vahdet-

birlik realitesi ile birlikte sunulmaktadır. İslamcılar, Batı’nın yapamadıklarını işaret 

ederken neler yapılması konusunda da kanaatlerini serdetmekten geri durmamaktadır. 



261  

Çalışmanın başıda sorduğumuz sorunun cevabı netleşmiştir: İslamcılık bu çağda rüzgarı 

arkasını almıştır. Yeni bir görevle karşı karşıyadır. Batı daha az güçlü, Batı-dışı 

toplumlar daha öz gövenlidir. İslam; Doğu’yu Batı talanı karşısında tekrar örgütleyen 

adil bir nizama dönüşebilir. Bunun için Müslüman aydınlara iş düşmektedir. Türkiye, 

entelektüel açıdan bunun için önemli bir kültür havzası konumundadır. 

Son olarak, 21. yüzyıl İslamcı düşüncesini İslamcılık cereyanı içinde kendine has kılan 

bir takım hususiyetlere değinmek yerinde olacaktır. Söylenildiği gibi bu çağın hakim 

İslamcı profilini akademisyenler oluşturmaktadır. 19. Yüzyılın alim/medreseli, 

Yirminci Yüzyılın edip/şair/mutasavvıf İslamcısı yerini mektepli/akademisyen profile 

bırakmıştır. Bunun İslamcı düşünce açısından bazı kazanımları beraberinde getirdiği 

söylenebilir. İslamcı dilde daha akademik ve bilimsel bir çizgi göze çarpmaktadır. 

Konuların daha az hissi ve belki daha akademik olarak ele alındığı ileri sürülebilir. 

Tarihi bir anektot, veriler ya da iddialar temellendirirken güvenilir kaynaklara refere 

edilmeye dikkat edilir. Ancak “akademik bakışın” daha “mekanik”, hatta kuru bir “dile” 

yol açtığı da söylenebilir. Necip Fazıl ya da Sezai Karakoç gibi şair İslamcıların 

metinlerindeki canlı ve renkli üslup ile akademik üslubun farkı mezkur isimlerin diline 

hakim olan okurların malumudur. 

Günümüzde, İslamcıların Batı uygarlığı karşısında daha özgüvenli hale geldikleri 

söylenebilir. Batı irtifa kaybettikçe İslamcılar Batı uygarlığı karşısında daha serinkanlı 

yorumlar geliştirebilmişlerdir. Buna akademik bir ciddiyet de eklendiğinde Batı 

eleştirilerinin farklı bir makuliyet kazandığı ileri sürülebilir. Yeni İslamcı üslup 19. 

Yüzyılın tarziye verici/özür dileyen, temkinli ve mahcup tutumundan uzaktır. Aynı 

şekilde Soğuk Savaş’ın ideolojik zemininde çiçeklenen sert ve köşeli, duygusal 

yoğunluğu yüksek polemekçi dilinden de uzaktır. Hem Batının hem İslamcılığın vardığı 

yer, İslamcıların Batı eleştirilerine yeni bir nitelik kazandırmıştır. 

İsrail’in Gazze saldırıları karşısında Batı ülkelerinin siyasi tutumu, modern Batı 

uygarlığının evrensel değerlerin temsilcisi olma iddiasını esasen boşa çıkarmaktadır. 

İnsan hakları ve demokrasi gibi değerleri kendine mal eden ve ağzından düşürmeyen 

Batı, Gazze’deki soykırım karşısında sessiz kalmakta, hatta doğrudan destek 

sağlamaktadır. Çalışmada bahsedildiği üzere, İslamcılık, hilafet sonrası düzen arayışını 

temsil eden İslami bir duyarlılığı ifade ederken, müesses nizamın, yani modern Batı 



262  

uygarlığının yerleşik kodlarına itiraz ederek anlam kazanır. Gazze soykırımı, 

İslamcılara, daha adil ve bir yeni düzen arayışının aciliyetini tekrar hatırlatmaktadır. 

İslamcılar, Batı uygarlığının manevi ve entelektüel temellerini sorunlu buldukları gibi, 

ekonomik açıdan dünya pazarlarına olan ihtiyacınının da farkındadırlar. Yeni 

konkonktür ve koşullarda insanlığın önünü açacak çareler üzerine kafa yoran İslamcılar, 

geleceğin İslam uygarlığının genel çerçevesini çizmeye çalışmışlardır. Medeniyet 

konsepti, hilafet sonrası koşullarda öz diyar algısı içinde olan İslami endişe sahibi 

aydınların İslami mirasa yaslanarak inşa etmeye çalıştıkları düzen arayışının analiz 

birimi olarak öne çıkmaktadır. Batı uygarlığının mütecaviz saldırırları karşısında bir tür 

nefs-i müdafaa hareketi olarak temayüz eden İslamcılık, diskurs savaşında kendini ve 

ötekini yeniden tanımlayarak var olmaya çalışmaktadır.  

Çalışma boyunca gösterilmeye çalışıldığı gibi kavramlar da süreçler gibi dinamiktir. 

Araştırma nesneleri, araştırıcı süje ve onun içinde bulunduğu şartlar tarafından 

koşullanır. 21. Yüzyılın ilk çeyreğinde karşımıza çıkan şartların değişme ihtimalleri de 

saklı tutulmalıdır. Bu çalışma bir dönüşüm ya da dönemecin başlangıcına ışık tutmayı 

amaçladı. Bundan sonrası için çağın hangi soruları sorduracağını zaman gösterecektir. 

İslamcılığın gelip varacağı yeni durakları Batı uygarlığının çözülme sürecinin daha ileri 

aşamalarında yeniden test etmek gerekecektir. “Çokluk” sorununa fıkhi tarihi mirasları 

içerisinden cevaplar arayan İslamcıların önerdikleri tekliflerin felsefi ve de pratik 

çıktılarını yeni gelişmeler bağlamında ele almak faydalı olacaktır. İslamcıların ortak 

vurgularını dönemsel olarak tespit etmek gerekir. Çokluk sorunu karşısında Batı’nın 

tekçi yapısına yapılan vurgulardaki yoğunluğun yeni gelişmeler bağlamında devam edip 

etmeyeceği, Batı’nın aldığı yeni biçimler karşısında ise İslamcı söylemin hangi 

kavramlarda kesafet kazandığının izi sürülebilir. 

  



263  

KAYNAKÇA 
 

Agadjanian, A. (2017). Tradition, morality and community: elaborating Orthodox 

identity in Putin’s Russia. Religion, State & Society, 45(1), 39-60. 

Ağaoğlu, A. (2013). Üç Medeniyet (3. Baskı). Doğu Kitabevi. 

Ahrari, E. M. (2017). Büyük Güçler Hegemona Karşı: Rusya, Çin ve Hindistan’ın 

Yükselişi. (Çev. Erhan Baltacı). Avangard Kitap. 

Ahsan, A. (2002). On History, Progress and Civilisation. American Journal of İslamic 

Social Science, 19(2), 46-67. 

Akdoğan, Y. (2000). Siyasal İslam-Refah Partisinin Anatomisi. Şehir Yayınları. 

Akdoğan, Y. (2003a). Yeni İslamcılığın sosyal boyutları. Bilgi ve Düşünce, 5, 21-

23. 

Aktaş, C. (2014). Eksik Olan Artık Başka Bir şey: İslamcılık, İz Yayıncılık. 

 Aktaş, Ü. (2008). İslami Hareket (Etik-Estetik-Politik). Çıra Yayınları. 

Aktay, Y. (2013). İslami Siyasetin Yeni Halleri ve Söylemleri. İçinde İ Kara & A. Öz 

(Ed). Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hareketi Sempozyum Tebliğleri (ss. 

801- 839). 

Aktay, Y. (2015). Postmodern Kavşakta Din ve Sivil Toplum. Tezkire. 

Akyildiz, S. H. (2022). Bill Emmott, The Fate of the West: The Battle to Save the 

World's Most Successful Political Idea. Vakanüvis-Uluslararası Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 7(2), 1235-1238. 

Alatas, S. F. (2016). Sosyal Bilimlerde Alternatif Söylemler: Avrupa Merkezciliğe 

Cevaplar (Çev. A. Bölükbaşı). Matbu Yayınları. 

Albayrak, S. (2017). Türkiye’de İslamcılık Batıcılık Mücadelesi. İz Yayıncılık.  

Amarasinghe, P. (2021). The depiction of “Orthodoxy” in Post-Soviet Space: 

Ambrogio, S. (2017). Moral education and ideology: the revival of Confucian values 

and the harmonious shaping of the new Chinese man. Asian Studies, 5(2), 113- 

135. 



264  

Anderson, J. (2007). Putin and the Russian Orthodox Church: asymmetric symphonia?. 

Journal of International Affairs, 185-201. 

Arlı, A. (2014). Oryantalizm Oksidentalizm ve Şerif Mardin (3. Baskı). Küre Yayınları. 

Arslan, A. (2017). Dünyaya Müslümanca Bakmak (2. Baskı). Beyan Yayınları.  

Attali, J. (2018). Geleceğin Kısa Tarihi. (Çev. Turhan Ilgaz). İmge Kitabevi. 3.Baskı. 

Aydın, C. (2021). Medeniyetin Ötesinde. İçinde L. Sunar (Ed) Müslüman Dünyada 

Medeniyet Tartışmaları: Çağdaş Düşüncede İslam ve Modernite (173-205). 

alBaraka Yayınları. 

Ayoob, M. (2008). The Many Face of Political İslam: Religion and Politics in the 

Muslim World. University of Michigan Press. 

Bavaj, R. (2011). “The West”: A conceptual exploration. Europäische Geschichte 

Online. 

Bavaj, R., & Steber, M. (2015). Germany and'the West': The Vagaries of a Modern 

Relationship. İçinde R. Bavaj & M. Steber (Ed), Germany and The West: The 

History of a Modern Concept (1-41). Berghahn. 

Bayat, A. (2016). Post-İslamcılık: Siyasi İslam’ın Değişen Yüzü (Çev. E. Ş. Ataman). 

Litera Yayıncılık. 

Baykara, T. (2007). Osmanlılarda Medeniyet Kavramı. IQ Kültür Sanat Yayıncılık. 

Baykara, T. (2007). Osmanlılarda Medeniyet Kavramı. IQ Kültür Sanat Yayıncılık. 

Bellah, R.N. (2020). Din ile Sosyal Bilim Arasında. İçinde 21. Yüzyılda Dinin 

Geleceği: Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 146-171). 

Benveniste, Emile. (1971). Civilization: A Contribution to the History of the Word. 

İçinde Mary Elizabeth Meek. (Ed), Problems in General Linguistics, (ss 289– 

296). Coral Gables, FL: University of Miami Press. 

Bergen, L. (2016). İslamcılık: Söylem ve Eylem –Bir Şiddet Eleştirisi. (2. Baskı). MGV 

Yayınları. 

Berger, P. (2020b). Sekülerizmin Gerilemesi. İçinde 21. Yüzyılda Dinin Geleceği: 

Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 40-60). 



265  

Berger, P.L. (2020a). Dinin Krizinden Sekülerizmin Krizine. İçinde 21. Yüzyılda Dinin 

Geleceği: Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 100-115). 

Beşer, A. H (2020). 1990 Sonrası İslamcıların Siyasal Söylem Farklılığı 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bezci, B., & Miş, N. (2012). İslamcılığın dönüşümünü tartışmak: İslamcılığın dört hali 

ve muhafazakarlaşmak. Bilgi Sosyal Bilimler Dergisi, (1), (ss. 1-17). 

Bilge, M. (2015). Dini, Tarihi, İdeolojik Boyutlarıyla İslamcılık. A Kitap.  

Bodley, J. H. (2014). Victims of progress. Rowman & Littlefield. 

Bora, T. (2018). Türkiye’de Siyasal İdeolojiler. 

Bowden, B. (2009). The Empire of Civilisation: The Evolution of an Imperial Idea. The 

University of Chicago Press 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method.ualitative 

research journal, 9(2), 27-40. 

Bryman, A. (2012). Social Research Methods. Oxford University Press. 

Bulaç, A. (2014). İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli. İçinde T. Bora 

& M. Gültekingil (Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt- 6: İslamcılık (ss. 

48-68). İletişim. 

Bulaç, A., (2014). İslam’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslamcıların Üç Nesli, 48-68. İçinde: 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt 6: İslamcılık (Eds. Tanıl Bora, Murat 

Gültekingil). İletişim: İstanbul. 

Bulut, Y. (2023). Oryantalizm ve Sonrası. Edward W. Said’in Ölümünün 20. Yılında 

Oryantalizmi Yeniden Düşünmek Uluslararası Sempozyumu (s.4). 31 Ekim-1,2 

Kasım/Yalova Üniversitesi Özet Kitapçığı.  

Büyükbaş, H. (2013). Kimlik, Güç ve Dış Politika: 1912-13 Yıllarında Rusya’nın 

Balkan Politikası Üzerine Bir Analiz. Akademik İncelemeler Dergisi, 8(1), (ss. 

245- 276). 

Cabiri, M.A. (2016). Felsefi Mirasımız ve Biz (Çev. S. Aykut). Kitabevi Yayınları  

Calinescu, M. (2022). Modernliğin Beş Yüzü: Modernizm-Avangard-Dekadans-Kitch- 



266  

Postmodernizm (Çev. S. Gürses). Küre Yayınları.  

Canatan, K. (2003). AKP bağlamında ‘Yeni-İslamcılık’. Bilgi ve Düşünce, 4, 22-27. 

Casanova, J. (2014). Modern Dünyada Kamusal Dinler. (Çev. Mehmet Murat Şahin). 

Sakarya Üniversitesi Kültür Yayınları. 

Chazan, R. (2006). The Jews of Medieval Western Christendom: 1000–1500. 

Cambridge University Press. 

Corm, C. (2018). 21. Yüzyılda Din Sorunu. (Çev. Şule Sönmez). İletişim Yayınları. 

Çapan, A. (2015). Isaiah Berlin: İki Özgürlük Arasında. On İki Levha Yayıncılık. 

Çiğdem A. (2021). Taşra Epiği: “Türk” İdeolojileri ve İslamcılık. Vulgus Yayınları. 

Dabashi, H. (2001). For the last time:  Civilizations. International Sociology, 16(3), 

361-368. 

Dabashi, H. (2023). İki Yanılsamanın Sonu: Batı’dan Sonra İslam (Çev. D. Çobanoğlu. 

theKitap.  

Daşdemir, İ. (2021). Bilimsel Araştırma Yöntemleri (3. Baskı). Nobel Yayınları. Davud, 

A. (1919, 27 Mart). Hıristiyanlık, Filistin’de Bir Yahudi Hükümetinin 

Teşekkülüne Müsait midir? Sebilürreşad. 

Davutoğlu, A (2016). Medeniyetler ve Şehirler. Küre Yayınları. 17. Baskı.  

Davutoğlu, A (2018a). Medeniyetlerin Ben-İdraki:Medeniyet Teorisine Mukaddime. 

Küre Yayınları. 3. Baskı. 

Davutoğlu, A. (2017). Küresel Bunalım: 11 Eylül Konuşmaları. Küre Yayınları. 43. 

Baskı. 

Davutoğlu, A. (2018b). Medeniyet Dönüşümü: Uluslarası Düzen Bunalımı ve    İslam 

Dünyası. Küre Yayınları. 4. Baskı. 

Davutoğlu, A. (2020). Sistemik Deprem ve Dünya Düzeni: Dışlayıcı Popülizme Karşı 

Kapsayıcı Demokrasi. Küre Yayınları. 3. Baskı. 

De Benoist, A. (2008). A brief history of the idea of progress. The Occidental Quarterly, 

8(1), 7-16. 

Demirci, K. (1998). Hinduizm. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi 18. Cilt (ss. 112-116).  



267  

Derrida, J. (2011). Gramatoloji (Çev. İ. Berkan). Bilgesu Yayıncılık. 

Dessein, B. (2019). Confucianism and Chinese Normative Power. Taiwanese Journal of 

Political Science, (80). (ss. 9-36). 

Diker, A. (2015). Batı Düşüncesinde Stratejik Perspektifler. İz Yayıncılık. 

Din Siyaset Tarih Medeniyet. Dergah Yyaınları. 2.baskı. 

Dobbelaere, K. (2020). Sekülerleşmenin Üç Yüzü: Toplumsal, Kurumsal ve Bireysel 

Sekülerleşme. İçinde 21. Yüzyılda Dinin Geleceği: Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval 

Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 258-275). 

Doğan, N. (2021). Türk Düşüncesinde İlerleme ve Medeniyet Kavramlarının Etkileşimi. 

İçinde L. Sunar (Ed) Müslüman Dünyada Medeniyet Tartışmaları: Çağdaş 

Düşüncede İslam ve Modernite (205-231). alBaraka Yayınları. 

Donnelly, T. (2004). Amerikan İmparatorluğunun Yeniden İnşası: Yeni Amerikan 

Yüzyılı Projesi. (Çev. Fabrika Dergisi Çeviri Grubu). Çiviyazıları Yayınevi 

Nemesis Kitaplığı. 

Duralı, Ş.T. (2020a). Çağdaş İngiliz Yahudi Küresel Medeniyeti. Dergah Yayınları. 11. 

Baskı. 

Duralı, Ş.T. (2020b). Öyle Geçer ki Zaman. Turkuaz Kitap. 

Duralı, Ş.T. (2021). Omurgasızlaştıtılmış Türklük. Dergah Yayınları. 9. Baskı.  

Duralı, Ş.T. (2022a). Prof. Dr. Teoman Duralı ile Konuşmalar. Gerçek Hayat. Duralı, 

Ş.T.(2022b). Din ve Felsefe-Bilim Açısından Doğu ve Batı Medeniyetleri. . 

Dergah Yayınları. 

Duran, B. (2014). Cumhuriyet Dönemi İslamcılığı. İçinde T. Bora & M. Gültekingil 

(Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt- 6: İslamcılık (ss. 129-136). 

İletişim. 4. Baskı. 

Ekin Yayınları. 

Eliaçık, R. İ. (2002). Yirminci Yüzyıl İslam Siyaset Düşüncesinde Üç Evrilme. BD-

Bilgi ve Düşünce, 1(1), (ss. 38-51.). 

Ellul, J. (2003). Teknoloji Toplumu (Çev. M. Ceylan). Bakış Yayınları. 



268  

Engdahl, F.W. (2011). Amerikan Yüzyılının Çöküşü (Çev. İ. Ata). Bilim+Gönül 

Yayınları. 

Engdahl, W. F. (2017). Tanrıların Gazabı: Kaybolan Hegemonya. (Çev. Berfu Yılmaz). 

Kaynak Yayınları. 2. Baskı. 

Erkilet, A. (2018). Mazlum Doğu’nun Mağdur Çocukları: İslamcı Portreler ve 

Türkiye’de İslamcılığın Seyri. Büyüyenay. 

Eslen, N. (2017). Küresel Güç Mücadelesi: 21. Yüzyılda Jeostrateji. IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Etkileşim Yayınları. 

Evkuran, M. (2019). Sünni Paradigmayı Anlamak. Ankara Okulu Yayınları. Fanon, F. 

(2024). Yeryüzünün Lanetlileri (Ş. Süer). İletişim Yayınları. 

Febvre, L. (1973). Civilization: Evolution of a Word and a Group of Ideas. İçinde 

Ferguson, N. (2020). Uygarlık: Batı ve Ötekiler (Çev. N. Elhüseyni). Yapı Kredi 

Yayınları. 

Feyerabend, P. (2014). Yönteme Karşı (Çev. E. Başer). Ayrıntı.  

Fındıkoğlu, Z. F. (1953). Türkiye’de İbn Haldunizm. 60. DoğumYılı Münasebetiyle 

Fuad Köprülü Armağanı, 153-163. 

Fıske, J. (1996). İletişim Çalışmalarına Giriş (Çev. S. İrvan). Pharmakon Kitap. 

Foucault, M. (2017). Kelimeler ve Şeyler. (Çev. Mehmet A. Kılıçbay). İmge Kitabevi 

Yayınları. 

Foucault, M. (2017). Kelimeler ve Şeyler: İnsan Bilimlerinin Bir Arkeolojisi (Çev. 

M.A. Kılıçbay). İmge Kitabevi Yayınları. 

Foucault, M. (2022). Tenin İtirafları/ Cinselliğin Tarihi 4 (Çev. Murat Erşen). Ayrıntı 

Yayınları. 

Fox, J., Sandler, S. (2004). Bringing Religion inti International Relations. Palgrave 

Macmillan. 

Freidman, G. (2015). Avrupa Krizi: Yaklaşan Avrupa Krizi ve Olası Savaşların Patlama 

Noktaları. (Çev. İrem Sağlamer). Pegasus Yayınları. 



269  

Freidman, G. (2019). Gelecek 10 Yıl: Neredeydik Nereye Gidiyoruz. (Çev. Tayfun 

Törüner). Pegasus Yayınları. 3. Baskı. 

Freidman, G. (2021). Gelecek 100 Yıl: 21. Yüzyıl İçin Öngörüler. (Çev. İbrahim Şener, 

Enver Günsel). Pegasus Yayınları. 9. Baskı. 

Fukuyama, F. (2023). Tarihin Sonu ve Son İnsan (Çev. V. Tekelioğlu). Panama 

Yayıncılık. 

Gencer, B. (2012b). Medeniyet Savaşında Teknoloji. Birey ve Toplum Sosyal Bilimler 

Dergisi, 2(2), 7-26. 

Gencer, B. (2013). Şeriatçılıktan Medeniyetçiliğe İslamcılık: Bir İslamcılık Tipolojisine 

Doğru. Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hereketi Sempozyum Tebliğleri 

(Türkiye İstanbul, 17-19 Mayıs 2013). ed. İsmail Kara-Asım Öz. (ss.69-99 ). 

İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi. 

Gencer, B. (2018). Fıkıh Olarak Türk Düşüncesi: İslâm-Türk Düşüncesinin Doğası 

Üzerine. Muhafazakar Düşünce Dergisi, 15(54), 13-71. 

Genceri B. (2015). Çağdaş Türkiye’de İslam Düşüncesi. İçinde Bayram A. Çetinkaya 

(Ed). Doğu’dan Batıya Düşüncenin Serüveni: Medeniyet Projelerinin İnşa 

Sürecinde Çağdaş İslam Düşüncesi. 9. Cilt. (ss. 13-47). İnsan Yayınları. 

Göle, N. (2008). Melez Desenler: İslam ve Modernlik Üzerine. Metis Yayınları. 

Görgün, T. (2020a).Türkiye’de İslami Düşünce Geleneği. Tirekitap. 

Görgün, T. (2020b). Osmanlı Düşüncesi. Tirekitap. 

Görgün, T. (2020c). İslam-Batı İlişkileri Çerçevesinde Medeniyet Meselesi. Endülüs. 4. 

Baskı. 

Görgün, T. (2021). İslam Modernizm ve Batılılaşma. Tirekitap. 

Görgün, T. (2023). Toplum Metafiziği. Tirekitap. 

Greeleyi A.M. (1994). A Religious Revival in Russia? Journal for The Scientific Study 

of Religion. 33: ss. 253-272. 

Guida, M. (2014). A ‘Communist and Muslim’Poet in Contemporary Turkey: The 

Works of İsmet Özel. British Journal of Middle Eastern Studies, 41(1), 117-131. 



270  

Güller, M. A(2019). Amerikan Hegemonyasının Sonu. Kırmızıkedi Yayınları. 3. Baskı. 

Güller, M.A. (2022). Kuşak ve Yol: Büyük Avrasya Ortaklığı. Kırmızıkedi Yayınları. 

Güzel, M. (2020). Modern Türk Ruhunun Trajedisi: İslamcılık, Solculuk ve 

Muhafazakarlık Üzerine. Ketebe Yayınevi. 

Habermas, J. (2006). Religion in the public sphere. European journal of philosophy, 

14(1), 1-25. 

Habti, D. (2021). Çağdaş Arap-İslam Düşüncesinde İslam, Gelenek ve Moderniteyi 

Tartışmak. İçinde L. Sunar (Ed) Müslüman Dünyada Medeniyet Tartışmaları: 

Çağdaş Düşüncede İslam ve Modernite (333-377). alBaraka Yayınları. 

Hall, D. J. (2002). The end of Christendom and the future of Christianity. Wipf and 

Stock Publishers. 

Hardt, M., Negri, A. (2015). İmparatorluk. (Çev. Abdullah Yılmaz). Ayrıntı Yayınları. 

Hart, W. D. (2000). Edward Said and the Religious Effect of Culture. Cambridge 

University of Press.  

Hartmann, N. (2002). Ontolojinin Işığında Bilgi. (Çev. Harun Tepe). Türkiye Felsefe 

Kurumu Yayınları. 

Hass, R. N. (2014). Yeni Amerika: Dış Politika İçeride Başlar. (Çev: Mehmet T. 

Paşaoğlu). Tutikitap. 

Hassner, R.E. (2011). Religion and İnternational Affairs: The State of the Art. İçinde 

Religion, Identity and Global Governance: İdeas, Evidence and Practice. Toronto 

University Press. (ss: 37-56). 

Hayal, O. (2015). Türkiye’de Modernleşme ve İslamcılık. (Yayımlanmamış doktora 

tezi). İstanbul Medeniyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Haynes, J. (1998). Religion in Global Politics. London: Longman. 

Heywood, A. (2016). Siyasetin ve Uluslararası İlişkilerin Temel Kavramları. (4. Baskı). 

BB101 Yayınları. 

Hiddleston, J. (2009). Understanding Postcolonialism. Acumen.  

Horkheimer, M., & Adorno, T. W., (2010). Aydınlanmanın Diyalektiği. Kabalcı 



271  

Yayınları. 

How Vladimir Putin uses the Church in his anti-Western campaign?. Open Political 

Science, 4(1), 74-82. 

Huntington, S. P. (2004) Biz Kimiz: Amerika’nın Ulusal Kimlik Arayışı. (Çev. Aytül 

Özer). CSA Global Yayın Ajansı. 

Huntington, S.P. (2021). Medeniyetler Çatışması ve Dünya Düzeninin Yeniden 

Kurulması (Çev. E. Berktaş). Panama Yayıncılık. 

İbn Haldun (2022). Mukaddime (Çev. S. Uludağ). Dergah Yayınları. İslamoğlu, H. 

(2022). Dünya Tarihi ve Siyaset. İletişim Yayınları. 

Jacques, M. (2016). Çin Hükmettiğinde Dünyayı Neler Bekliyor (Çev. S. Oğuz). 

Akılçelen Yayınları. 

Jahn, B. (2005). Barbarian thoughts: imperialism in the philosophy of John Stuart Mill. 

Review of International Studies, 31(3), 599-618. 

Jiang, Y. H. (2018). Confucian political theory in contemporary China. Annual Review 

of Political Science, 21, 155-173. 

Jones, E. L. (2003). The European miracle: environments, economies and geopolitics in 

the history of Europe and Asia. Cambridge University Press. 

Jouhki, J. (2020). Balancing Between Narratives of the West and Hindu Nationalism in 

Emerging India. Contestations of Liberal Order: The West in Crisis?, (ss. 343-

371). 

Kalın, İ. (2001). The Sacred Versus the Secular: Nasr 

Kalın, İ. (2006). From the Temporal Tıme to the Eternal Now: Ibn Arabi and Mulla 

Sadra on Tıme. Journal of The Religious Thought. No: 19. 

Kalın, İ. (2010). Barbar Modern Medeni: Medeniyet Üzerine Notlar. İnsan Yayınları. 

Kalın, İ. (2017). Hoca Ahmed Yesevî, Hüküm ve Hikmet. Bilig, (80), 1-14. Kalın, İ. 

(2019). İslam ve Batı. İSAM Yayınları. 14. Baskı. 

Kalın, İ. (2020). Akıl ve Erdem: Türkiye’nin Toplumsal Muhayyilesi. İnsan Yayınları. 

Kalın, İ. (2021a). Perde ve Mana: Akıl Üzerine Bir Tahlil. İnsan Yayınları. 5. Baskı. 



272  

Kalın, İ. (2021b). Varlık ve İdrak: Molla Sadra’nın Bilgi Tasavvuru. Klasik Yayınları. 

3. Baskı. 

Kalin, I. (2003). Between physics and metaphysics: Mulla Sadra on nature and motion. 

Islam and Science, 1(1), 59-90. 

Kalin, I. (2011). Religion, unity and diversity. Philosophy & Social Criticism, 37(4), 

471-478. 

Kanat, V., & Özçelik, Ş. (2020). Şehbenderzade Filibeli Ahmed Hilmi'nin Kaleminden" 

Siyonizm" Ve" Siyonist Siyaseti". Journal Of Ottoman Legacy Studies (Omad), 

7(19). 

Kaplan, Y. (2012). İslamcılık: Varoluş Yolculuğumuz. İçinde: İslamcılık Öldü mü?. 

Ufuk Yayınları. 

Kara, İ. (2013). Türkiye’de İslâmcılık düşüncesi ve hareketi üzerine birkaç not. 

Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hereketi Sempozyum Tebliğleri (Türkiye-

İstanbul, 17-19 Mayıs 2013). ed. İsmail Kara-Asım Öz. (ss. 15-47). İstanbul: 

Zeytinburnu Belediyesi. 

Kara, İ. (2014). İslamcı Söylemin Kaynakları ve Gerçeklik Değeri. İçinde T. Bora & M. 

Gültekingil (Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt- 6: İslamcılık (ss. 34- 

48). İletişim. 

Kara, İ. (2014b). Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi 1. Dergah Yayınları. 

Kara, İ. (2017a). Şeyhefendinin Rüyasındaki Türkiye. Dergah Yayınları. 9. Baskı.  

Kara, İ. (2018). Müslüman Kalarak Avrupalı Olmak. Çağdaş Türk Düşüncesinde 

Kara, İ. (2019). Cumhuriyet Türkiye’sinde Bir Mesele Olarak İslam-1. Dergah 

Yayınları.9. baskı. 

Karahan, A. (2022). Karşılaştırmalı Siyaset Teorisi Açısından Ahmet Davutoğlu’nun 

Medeniyet Söylemi ve Ben İdraki (Yayımlanmamış doktora tezi). Beykent 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Karakoç, S. (2016b). İslam Toplumunun Ekonomik Strüktürü. İstanbul: Diriliş 

Yayınları. 

Karakoç, S. (2017). İslam’ın Dirilişi. Diriliş Yayınları. 23. Baskı. 



273  

Karakoç, S., (2015). Çıkış Yolu II Medeniyetimizin Dirilişi Dört Konferans. Diriliş 

Yayınları. 

Karakoç, S., (2016). Çağ ve İlham III- Yazgı Seçişi. Diriliş Yayınları. 

Karakoç, S., (2017). İslam’ın Dirilişi. Diriliş Yayınları. 

Karakoç, S., (2017b). İnsanlığın Dirilişi. Diriliş Yayınları. 

Karakoç, S., (2017c). Çağ ve İlham II- Sevgi Devrimi. Diriliş Yayınları.  

Karaköse, H. (2018). Filistin ve Kudüs Meselesine Genel Bir Bakış (XIX. Yüzyıl 

Ortasından XX. Yüzyıl Ortalarına Kadar). Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 4(2), 150-165. 

Karlsson, I. (2006). The Turk as a threat and Europe’s “other”. International Issues & 

Slovak Foreign Policy Affairs, 15(01), 62-72. 

Karpat, H.K. (2013). İslam’ın Siyasallaşması: Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde 

Kimlik, Devlet, İnanç ve Cemaatin Yeniden Yapılandırılması. Timaş 

Kaynak, M (2019b). Yeni Dünya Düzeni. Profil Kitap. 9. Baskı.  

Kaynak, M. (2006). Başımıza Çuval Geçirenler. Truva Yayınları. 

Kaynak, M. (2006b). Sil Baştan: Devletler Oyununda Çıkarları Korumak. Timaş 

Yayınları. 4. Baskı. 

Kaynak, M. (2008). Ergenekon: Darbecilerin Son Çırpınışları… Profil Kitap.  

Kaynak, M. (2009). Dönemeç: AKP’li Yıllar. Truva Yayınları. 

Kaynak, M. (2010). Savaşın Eşiğindeki Ortadoğu. Truva Yayınları. 2. Baskı.  

Kaynak, M. (2019). Darbeli Demokrasi: Olaylar ve Çözümlemeler. Profil Kitap. 

Kennedy, P. (2017). Büyük Güçlerin Yükseliş ve Çöküşleri (Çev. B. Karanakçı), 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Kepel, G. (2001). Cihat: İslamcılığın Yükselişi ve Düşüşü (Çev. H. Bayrı). Doğan 

Kitap. 

Kısakürek, N. F (2007). İdeolocya Örgüsü. Büyük Doğu. 

Kısakürek, N. F. (2019). Yahudilik-Masonluk-Dönmelik. Büyük Doğu Yayınları Basım 



274  

Yayın Prodüksiyon Ltd. Şti.. 

Kısakürek, N.F. (1999). Rapor,10/13. Büyük Doğu Yayınları. 4. Baskı. 

Kısakürek, N.F. (2012). Sosyalizm, Komünizm ve İnsanlık. Büyük Doğu Yayınları. 

Kısakürek, N.F. (2018). Moskof. Büyük Doğu Yayınları. 15. Baskı. Kısakürek, 

Kısakürek, N.F., (2013), Batı Tefekkürü ve İslam Tasavvufu. Büyük Doğu Yayınları. 

Kierkegaard, S. (1968). Attack Upon Christendom (Vol. 116). Princeton University 

Press. 

Kishwar, S. (2018). The rising role of Buddhism in India’s soft power strategy. 

Observer Research Foundation (Issue Brief), 228, (ss. 1-12.) 

Kissinger, H. (2014). Dünya Düzeni. (Çev. Sinem S. Gül). Boyner Yayınları. 5. Baskı. 

Kosseleck,R. (2020). Kavramlar Tarihi: Politik ve Sosyal Dilin Semantiği ve Pragmatiği 

Üzerine Araştırmalar (Çev. Atilla Dirim). İletişim. 

Köse, A. (2020). Modernleşme, Sekülerleşme ve Din İlişkisi Üzerine Yeni 

Paradigmalar. İçinde 21. Yüzyılda Dinin Geleceği: Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval 

Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 11-40). 

Kurtoğlu, Z. (2014). Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Siyaset. İçinde T. Bora & M. 

Gültekingil (Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt- 6: İslamcılık (ss. 201- 

217). İletişim. 

Laclaou, E. (1996). Emancipation(s). Verso.  

Lester, A. (1998). Colonial Discourse and the Colonisation of Quenn Adelainde 

Province, South Africa. Historical Geography Research Group.  

Levin, M. (2004). J. S .Mill on Civilization and Barbarism. London: Routledge.  

Lévy-Bruhl, L. (2018). Revival: How natives think. Routledge. 

Luckmann, T. (1967). The İnvisible Religion: The Problem of Religions in Modern 

Socity. MacMillan. 

Lukacs, J. (2019). Yirminci Yüzyılın Sonu (Çev. M. Harmancı), KETEBE, İstanbul 

2019. 



275  

Lyotard, J.F. (2013). Postmodern Durum (Çev. İ. Birkan). Bilgesu Yayınları. 

Marcuse, H. (2016). Tek Boyutlu İnsan/ İleri İşleyim Toplumunun İdeolojisi Üzerine 

İncelemeler (Çev. Aziz Yardımlı). Idea Yayınevi. 

Mazlish, B. (2004). Civilization and its Contents. Stanford University Press. 

McNeill, W. H. (1997). What we mean by the west. Orbis, 41(4), 513-525. 

Meriç, C. (2013). Sosyoloji Notları ve Konferansları. İletişim. 15. Baskı. 

Meriç, C. (2020). Umrandan Uygarlığa (28. Baskı). İletişim Yayınları. 

Mert, N. (2014). Türkiye İslamcılığına Tarihsel Bir Bakış. İçinde T. Bora & M. 

Gültekingil (Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt- 6: İslamcılık (ss. 411-

420). İletişim. 

Michael, M. (1991). The New Muslim Intellectuals in the Republic of Turkey. İçinde 

Islam in Modern Turkey: Religion, Politics and Literature in a Secular State. (Ed. 

Richard Tapper).  (ss. 189-219) I.B. Tauris& Co Ltd Publishers. 

Mignolo, W. (2011). The darker side of western modernity: Global futures, decolonial 

options. Duke University Press. 

Mueller, G. E. (1963). Hegel on the Relation of Church and State. J. Church & St., 5, 

95. 

Muggeridge, M. (1980). The end of Christendom. Eerdmans. Muggeridge, M. (1980). 

The end of Christendom. Eerdmans.  

N.F., (1990), Doğru Yolun Sapık Kolları. Büyük Doğu Yayınları. 

Nemo, P.(2005). What is the West?. Duquesne University Press. 

Nietzcsche, F. (2021). Böyle Buyurdu Zerdüşt (Çev. M. Batmankaya). Say Yayınları. 

Okumuş, E. (2009). Osmanlının Gözüyle İbn Haldun. İz Yayıncılık. 

Onat, H. (2003). Makalatü’ İslamiyyin. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi 27. Cilt. (ss. 

406-407). 

Oran, F.Ç. (2017). Uluslararası İlişkiler Çalışmalarında Din: Amaç, Kapsam, Teori. 

İçinde 21. Yüzyılda Din ve Uluslararası İlişkilerdeki Dönüşüm. (Ed. Filiz Çoban 

Oran). Sentez Yayınları. (ss. 11-20). 



276  

Özcan, A. (2001). İttihad-ı İslam. İçinde TDV İslam Ansiklopedisi 23. Cilt. (ss. 470-

475). 

Özdenören, R. (2015). Necip Fazıl. İçinde Necip Fazıl: Kalır Dudaklarda Şarkımız 

Bizim. (Ed. Asım Öz, İsmail Kara, Aykut Ertuğrul). (ss. 13-29). Zeytinburnu 

Belediyesi. 

Özel, İ. (2008). Üç Mesele. Şule Yayınları. 

P. Burke (Ed), K. Folca (Çev), A New Kind of History: From the Writings of Febvre, 

(ss 219–57). London: Routledge & Kegan Paul. 

Passig, D. (2010). İki Bin Elli. (Çev. Nita Kurrant). Koton Kitap. 

Pham, T. H., & Nikolaeva, E. (2021). The soft power of India Buddhism for the 

sustainable development in north East Asia. In E3S Web of Conferences (Vol. 

258, p. 05003). EDP Sciences. 

Punch, K. F (2016). Sosyal Araştırmalara Giriş: Nicel ve Nitel Yaklaşımlar (4. Baskı). 

(Çev. D. Bayrak, H.B. Arslan ve Z. Akyüz). Siyasal Kitabevi. 

Raj, A. (2022). Resurgence of Buddhism in Indian and Chinese diplomacy. The 

Creative launcher, 7(2), (ss. 20-30.). 

Renner, Z. (2018). İndian Civilisation. İçinde K. Devenyi (Ed.), Civilisations from East 

to West (ss. 133-184). Cornıvus.  

Rich, P. (2000). Civilisations in European adn World History: A Reaappraisal of The 

İdeas of Arnold Toynbee, Fernand Braudel and Marshall Hodgson. The European 

Legacy, 5(3), 341-352. 

Ristić, D., & Marinković, D. (2016). The Dıscıplınary Socıety And The Bırth Of 

Socıology: A Foucauldıan Perspectıve. Druzboslovne Razprave, 32(83), 29-43. 

Rousseau, J.J. (2021). İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı (Çev. C. Dolu; Ed. E.D. 

İpekçi). Kapra Yayıncılık. 

Roy, O. (2020). Siyasal İslam’ın İflası (Çev. C. Akalın). Metis. Ryan, B. (2019). How 

The West Was Lost. Hurst&Company. 

Safa, P. (2022). Türk İnkılabına Bakışlar. Ötüken Neşriyat. 



277  

Said Halim Paşa (1998). Buhranlarımız ve Son Eserleri. İz Yayıncılık.  

Said. E. W. (2017). Şarkiyatçılık: Batının Şark Anlayışları (10. Baskı). Metis Yayınları.  

Santesso, E.M. & McClung, J. (2019). İslam and Postcolonial Discourse:Purisy adn 

Hybridity. Routledge.  

Sayyid, S. (2017). Fundamentalizm Korkusu: Avrupamerkezcilik ve İslamcılığın 

Doğuşu (Çev. E. Ceylan, N. Yılmaz ve Ş. Atsızelti). Açılımkitap. 

Sayyid, S. (2019). Hilafeti Hatırlamak: Dekolonizasyon ve Dünya Düzeni (Çev. M.M. 

Şahin). Vadi Yayınları. 

Schumpeter, J. (2022). Kapitalizm Sosyalizm ve Demokrasi (Çev. Hasan İlhan). Alter 

Yayıncılık. 

Sebilürreşad (1918, 8 Ağustos). Musevi Meselesi-İttihadı İslam Meselesi. Sebilürreşad. 

Sebilürreşad (1918, 8 Ağustos). Müslüman Topraklarında Yahudi Hükümeti 

Sebilürreşad. 

Shayegan, D. (2020). Yaralı Bilinç (Çev. H. Bayrı). Metis Yayınları. 

Skinner, Q. (1991). Çağdaş Temel Kuramlar (Çev. AH. Demirhan). Vadi Yayınları. 

Spengler, O (1997). Batının Çöküşü (Çev. N Sengebli). Dergah Yayınları. 

Spivak, G.C. (2023). Madun Konuşabilir mi? (Çev. E. Koyuncu). Dipnot Yayınları.  

Starobinski, J. (1993). The Word Civilisation. İçinde Arthur Goldhammer (Çev). 

Blessings in disguise, or, The morality of evil. (ss 1-36). Harvard University 

Press. 

Startk, R. (2020). Toprağın Bol Olsun Sekülerleşme. İçinde 21. Yüzyılda Dinin 

Geleceği: Kutsalın Dönüşü (Ed. Neval Akbıyık). Timaş Yayınları (ss. 60-100). 

Struck, B. (2015). In Search of ‘the West: The Language of Political, Social and 

Cultural Spaces in the Sattelzeit, from about 1770 to the 1830s. İçinde R. Bavaj & 

M. Steber (Ed), Germany and The West: The History of a Modern Concept (41-

55). Berghahn. 

Sullivan, V. B. (2017). Montesquieu and the Despotic Ideas of Europe: An 

Interpretation of" The Spirit of the Laws". University of Chicago Press. 



278  

Sunar, L. (2021). Medeniyet, İslam ve Modernite Üzerine Tartışmalar. İçinde L. Sunar 

(Ed) Müslüman Dünyada Medeniyet Tartışmaları: Çağdaş Düşüncede İslam ve 

Modernite (15-45). alBaraka Yayınları. 

Suuçak, A. (2023). Mısır’daki İslami Hareketlerin Türkiye’deki İslamcılık Düşüncesine 

Etkisi (1960-2000) (Yayımlanmamış doktora tezi). Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Şentürk, H. (2019). İslamcılık-Türkiye’de İslami Oluşumlar Ansiklopedisi. Çıra 

Yayınları. 

Şentürk, R. (2005). Minority Rights in İslam: From Dhimmi to Citizien. İçinde İslam 

and Human Rights (Ed. Shiren T. Hunter ve Huma Malik). Washington D.C: 

Center for Strategic & İnternational Studies. ss 67-99. 

Şentürk, R. (2006). Sociology of Rights: İam Therefore I have Rights: Human Rights in 

İslam Between Unıversalistic and Communalistic Perspectives, içinde İslam and 

Human Rights: Advocacy for Social Change in Local Contexts, (der. Mashood A. 

Baderin, Lynn Welchman ve Mahmood Monshipouiri, Shadi Mokhtari, Global 

Media Publications. 

Şentürk, R. (2017). İbn Haldun: Güncel Okumalar. İz Yayıncılık. 4. Baskı. Şentürk, R. 

(2018). Açık Medeniyet: Çok Medeniyetli Toplum ve Dünyaya Doğru. İz 

Yayıncılık. 5. Baskı. 

Şentürk, R. (2021). İsmet Ademiyetledir: Haklarımız Varoluşumuzdandır. İbn Haldun 

Üniversitesi. 

Talat Paşa (1918, 23 Ekim). Siyonistler ve Filistin’in İstikbali. Sebilürreşad. 

Tanıl, B. (2013). Sol-Sağ Şemasında İslamcılık: Üçüncü Yol, Orta Yol, Milli Sağ. 

Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi ve Hereketi Sempozyum Tebliğleri (Türkiye-

İstanbul, 17-19 Mayıs 2013). ed. İsmail Kara-Asım Öz. (ss. 514-538). İstanbul: 

Zeytinburnu Belediyesi. 

Tomar, C. (2006). Mit ve Gerçek Arasında: Arap Dünyasında İbn Haldûn Yaklaşımları. 

İslâm Araştırmaları Dergisi, (16), 1-26. 

Toynbee, A. (2016). Uygarlıklar Yargılanıyor (Çev. M. E. Yalman). Örgün Yayınevi. 



279  

Toynbee, A. J. (1948), A Study of History, vol. 1, London: Oxford University Press. 

Turner, B.S. (2019). Max Weber ve İslam (Çev. Y. Aktay). Vadi Yayınları. 

Türkmen, H. (2014). Türkiye’de İslamcılığın Kökleri (3. Baskı). Ekin Yayınları. 

Türkmen, H. (2014b). Türkiye’de İslamcılık ve Özeleştiri. Ekin Yayınları. 

Türkmen, H. (2015). İslami Uyanış Sürecimiz ve İslamcılık Söyleşileri (2. Baskı). 

Türköne, M. (2012). Doğum ile Ölüm Arasında İslamcılık. Kapı Yayınları. 

Türköne, M. (2014). Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu (4. Baskı). 

Uludağ, S (2014). İbn Haldun: Hayatı-Fikirleri-Eserleri (3.baskı). Harf Eğitim 

Yayıncılığı. 

Urhan, V. (2000). Micheal Foucault ve Arkeolojik Çözümleme. Paradigma. 

Ülken, H.Z (2014). Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi. Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Vatandaş, C. (2016a). Küresel Güç Merkezlerinin Hedefindeki Türkiye ve 15 Temmuz 

Darbe Girişimi.  Umran. 1(265). 36-48. 

Vatandaş, C. (2016b). Çağdaş/Muasır Durum veya Modernlik. Umran. 1(257). 61-66. 

Vatandaş, C. (2021a). Vahiyden Kültüre (10. Baskı). Pınar Yayınları.  

Vatandaş, C. (2021b). Tevhid ve Değişim (13. Baskı). Pınar Yayınları.  

Vatandaş, C. (2021c). Kur’an ve Hayat (10. Baskı). Pınar Yayınları. 

Vatandaş, C. (2022a). Esenlik Yurdunun Çağrısı (12. Baskı). Pınar Yayınları. 

Vatandaş, C. (2022b). Modern Çöküş: İnsanın Modern Halleri (8. Baskı). Pınar 

Yayınları. 

Vatandaş, C. (2023). Türkiye’nin Sosyal Tarihi: Zihinsel Savrulma. Pınar Yayınları. 

Vattimo, G. (1992). The Transparent Society (Çev. D. Webb). Oxford: Polity.  

Vico, G. (2021). Yeni Bilim (Çev. S. Ö. Akkaş). Doğu Batı Yayınları. Wallerstein, I. 

(2003). The Decline of American Power: The US in a Chaotic World. The New 

Press. 

Wei, C. N. (2010). From Mao Back to Confucius: China's Approaches to Development 



280  

and Peace. Journal of Global Development and Peace. (ss. 23-40).Wilson, B. 

(1966). Religion in Secular Society. London:Watss. 

Winter, E. (2020). On Max Weber and ethnicity in times of intellectual decolonization. 

Cambio. Rivista sulle Trasformazioni Sociali, 10(20), 41-52. 

Wittgenstein, L. (2016). Tractatus Logico-Philosophicus (Çev. O. Aruoba). Metis 

Yayınları. 

Yenigün, H. İ. (2021). Çağdaş İslam Siyasi Düşüncesinde Medeniyet Düşüncesinin 

Yükselişi ve Düşüşü. İçinde L. Sunar (Ed) Müslüman Dünyada Medeniyet 

Tartışmaları: Çağdaş Düşüncede İslam ve Modernite (231-267). alBaraka 

Yayınları. 

Yıldırım, E. (2012). Hayali Modernlik: Türk Modernciliğinin İcadı. Doğu Kitapevi. 

Yıldırım, E. (2012). Türkiye’de İslamcılığın Siyasal Evrimi: Devleti Kurtarmak, Devleti 

Kurmak ve Devleti Değiştirmek. TYB Akademi Dergisi, 1(4), 167-175. 

Yıldırım, E. (2013). İslamcılığa Muhalif Bir İslamcı: İsmet Özel. Türkiye’de İslamcılık 

Düşüncesi ve Hereketi Sempozyum Tebliğleri (Türkiye-İstanbul, 17-19 Mayıs 

2013). ed. İsmail Kara-Asım Öz. (ss. 99-120). İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi. 

Yıldırım, E. (2015). İçinde Necip Fazıl: Kalır Dudaklarda Şarkımız Bizim. (Ed. Asım 

Öz, İsmail Kara, Aykut Ertuğrul). (ss. 479-492). Zeytinburnu Belediyesi. 

Yıldırım, E. (2022). İmparatorluk’tan Ulus Devlet’e İslamcılık: 18. Yüzyıl^’dan 

Günümüze 300 Yılın Tarihi. Varoluş Yayınları. 

Yıldırım, Z. (2021). Şaban Teoman Duralı’nın Medeniyet Tasavvuru (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Young, R.J.C. (2024). Post Kolonyalizm: Çok Kısa Bir Giriş (Çev. T. Sivrikaya). 

İletişim.  

Zakaria, F. (2013). Post Amerikan Dünya. (Çev. Meral Ö. Sağır, Eren Sağır). Kırmızı 

Yayınları. 

Zhang, F. (2015). Confucian foreign policy traditions in Chinese history. The Chinese 

Journal of International Politics, 8(2), 197-218. 

Zhao, Q. (2018). The influence of Confucianism on Chinese politics and foreign policy. 



281  

Asian Education and Development Studies, 7(4), 321-328. 


	BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK
	TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI
	TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI
	KILAVUZA UYGUNLUK
	ÖN SÖZ
	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	YÖNTEM
	1.1 Literatür Taraması
	1.2. Problemin Formülasyonu ve Araştırma sorusu
	1.3. Araştırma tasarımı
	1.4. Kaynaklar ve Yöntem
	1.5. Sınırlılıklar

	İKİNCİ BÖLÜM
	KAVRAMLAR
	2.1. Uygarlık Kavramı
	2.2.  Medeniyet Meselesinin Osmanlı-Türkiye Aydınının Gündemine Girişi
	2.3. Batı Kavramı
	2.4. İslamcılık Kavramı
	2.5. İslamcılığın/İslamcıların Sınıflandırılması

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	İSLAMCI MİRAS
	3.1. Batı’nın Mutlak Egemenliğinde İslamcıların Batı Tasavvuru
	3.2. İki kutuplu Dünyada İslamcıların Batı Uygarlığı Tasavvuru
	3.2.1. Necip Fazıl Kısakürek ve Büyük Doğu
	3.2.2. Sezai Karakoç
	3.2.3. İsmet Özel


	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	BİR DÖNEMEÇ: 21. YÜZYILA GİRERKEN DEĞİŞEN DENGELER- BATI UYGARLIĞININ ENTELEKTÜEL VE KONJONKTÜEL KRİZİ
	4.1 Modern Batı Uygarlığının Entelektüel Krizi
	4.1.1. Post-Sekülerizm
	4.1.1.1 Ortodoksluğa Dönüş: Rusya
	4.1.1.2. Yeniden Konfüçyüs: Çin
	4.1.1.3. Geleneğe ve Tarihi Kodlara Dönüş: Hindistan

	4.1.2. Post-Modernizm
	4.1.3. Oryantalizm ve Edward Said
	4.1.4. Post-Kolonyalizm
	4.2. Modern Batı Uygarlığının Jeopolitik Krizi: Asyanın Yükselişi

	BEŞİNCİ BÖLÜM
	BATININ JEOPOLİTİK VE ENTELEKTÜEL KRİZİ KARŞISINDA TÜRKİYE’DE İSLAMCILARIN MODERN BATI UYGARLIĞI TASAVVURU
	5.1. İnsanı Uyandıran Bir Zehir: Modern Batı Uygarlığı
	5.2. Modern Batı Uygarlığının Ben-İdraki
	5.3 Küresel Çağdaş Uygarlıkta Batı ve İngiliz Yahudi İttifakı
	5.4. İslam Medeniyetinin Muharref Mirasçısı olarak Modern Batı Uygarlığı
	5.5. Kapalı bir Toplum Örneği olarak Modern Batı uygarlığı
	5.6. Krizden Çöküşe Modern Batı Uygarlığı

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

