
  

 

 

  T.C. 

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂT’INDA İŞÂRÎ VE TASAVVUFÎ 

YORUMLAR 

 

 

 

 

 

 

Hazırlayan  

 

Mustafa ÜZÜM 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

 

Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK 

 

 

 

 

KIRŞEHİR- 2024 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

©2024-Mustafa ÜZÜM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



T.C.

KIRŞEHİR AHİ EVRAN ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂT’INDA İŞÂRÎ VE TASAVVUFÎ 

YORUMLAR 

ISHARİ AND SUFİ İNTEPRETATİONS İN MÂTURÎDÎ'S 

TE’WÎLÂT 

Hazırlayan 

Mustafa ÜZÜM 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK 

KIRŞEHİR- 2024 



  

iv 

 

KABUL VE ONAY 

 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anabilim 

Dalı yüksek lisans öğrencisi, Mustafa ÜZÜM tarafından hazırlanan “MÂTÜRÎDÎ‟NİN 

TE‟VÎLÂT‟INDA İŞÂRÎ VE TASAVVUFÎ YORUMLAR” adlı tez çalışması 

…………………….. tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak 

jürimiz tarafından oybirliği ile YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK  

Danışman ……………………………….(İmza)                               

 

Doç. Dr. Sıddık BAYSAL    

 Üye…..……………………………….(İmza)                             

 

Doç. Dr. Ali BİNOL    

Üye…..……………………………….(İmza)                                         

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

…/…/2024 

Enstitü Müdürü 

Prof. Dr. Cemalettin İPEK 

(İmza) 

 

 



  

v 

 

BİLDİRİM 

Hazırladığım tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının Kırşehir Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda 

saklanmasına izin verdiğimi onaylarım: 

 Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir.  

 Tezim sadece Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi yerleşkelerinden erişime 

açılabilir. 

 Tezimin …… yıl süreyle erişime açılmasını istemiyorum. Bu sürenin 

sonunda uzatma için başvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin/raporumun tamamı her 

yerden erişime açılabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 …/…/2024 

                                                                                                Mustafa ÜZÜM 

  İmza 

 

 

 

 

 

 

 



  

vi 

 

ÖZET 

MÂTÜRÎDÎ’NİN TE’VÎLÂT’INDA İŞÂRÎ VE TASAVVUFÎ YORUMLAR 

Yüksek Lisans Tezi 

Hazırlayan: Mustafa ÜZÜM 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK 

2024 –  xiii + 94 Sayfa 

Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Jüri  

Doç. Dr. Sıddık BAYSAL  

Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK 

Doç. Dr. Ali BİNOL 

İmam Mâtürîdî, düşünce ve eserleriyle temel İslâm bilimlerinin önemli alanlarına katkıda 

bulunmuş meşhur bir İslâm âlimidir. Onun en kıymetli eserlerinden birisi de Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân 

adlı tefsiridir. Mâtürîdî ve söz konusu eseri hakkında birçok çalışma yapılmış ve her bir çalışmada 

onun farklı yönleri vurgulanmıştır. Bu çalışmaların ortak yanı ise onun akılcı bir âlim olduğuna 

vurgu yapılması, tefsirinin de bu düşünceyle kaleme alınmış olmasıdır. Bu yaklaşım, Mâtürîdî‟nin 

tasavvufa mesafeli durduğu hatta karşı çıktığı algısını da beraberinde getirmiştir. Çalışmamızda ise 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı tefsir eseri baz alınarak onun tasavvufa dair terimlere yaklaşımı ele 

alınmakta, kıssalara, ibadetlere, kevnî âyetlere, Hurûf-ı Mukattaa‟ya ve Nûr âyetine dair işârî ve 

tasavvufî yorumları araştırılmaktadır. Söz konusu araştırmadaki amacımız elbette Mâtürîdî‟nin 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserini tamamen işârî tefsirler kategorisine koymak değildir. Ancak, 

böylesine büyük bir müfessirin bu alandaki konulara dair kayda değer görüşlerinin olduğunu tespit 

etmek; onun düşünce dünyasını etraflıca anlamamız için önem arz etmektedir. İmam Mâtürîdî‟nin, 

zühd, takva, nefis, kalp, gibi kavramlara yaklaşımı incelendiğinde onun, söz konusu kavramları 

hemen hemen sûfîlerle aynı şekilde algıladığı görülmektedir. Mesela o, “nefislerinizi öldürün” 

emrini “nefislerinizle cihad edin” şeklinde yorumlamaktadır. Hz. Meryem‟den bahseden âyet-i 

kerîmede “muharraran” (kayıtsız şartsız sana adadım) kavramına dikkat çekmekte, kişinin 

hürriyetini/özgürlüğünü, her şeyden vaz geçip kendisini ihlasla Allah‟a (c.c) ibadete adamakta 

bulduğunu ifade etmektedir. Öte yandan İmam Mâtürîdî Hurûf-ı Mukattaaların yorumunda eşyada 

birtakım sırlar olabileceğine ve bu sırların hakikatine ulaşma noktasında aklın ve idrak vasıtalarının 

sınırlarına dikkat çekmektedir. Söz konusu hakikate ulaşmanın ise ancak Allah Teâlâ‟nın, istediği 

kulunun kalbine zâhirî ve bâtınî sırlarını açmasıyla mümkün olabileceğini söylemektedir. Bu 

perspektif, insanın bilgiye ve eşyanın hakikatine ulaşıp, onu anlama yolculuğunda sadece zihinsel 

çabaların yeterli olmadığını, mânevî deneyimlerin ve içsel keşiflerin de önemli olduğunu 

göstermektedir. Kısacası İmam Mâtürîdî, İslâm düşünce sisteminin irfânî yönünü oluşturan 

tasavvufa ve onun getirdiği işârî yorumlara yabancı kalmamış; Te‟vîlâtü'l-Kur‟ân adlı tefsir 

eserinde bu tür yorumlara değinmeyi ve kaydetmeyi değerli bulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: İşârî, Kur‟ân, Tasavvuf, Tefsir, Te‟vîlât 



  

vii 

 

ABSTRACT 

ISHARİ AND SUFİ İNTEPRETATİONS İN MÂTURÎDÎ'S TE’WÎLÂT 

M.Sc. Thesis 

Preparer: Mustafa ÜZÜM 

Advisor: Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK 

2024-  xiii + 94 Page  

Kırşehir Ahi Evran University, Graduate School Of Social  Sciences  

Department of Basic Islamic Sciences 

Jury  

Assoc. Dr. Sıddık BAYSAL 

Dr. Lecturer Member İsa KANİK 

Assoc. Dr. Ali BİNOL 

Imam Māturīdī is a famous Islamic scholar who has left his mark on important fields of basic 

Islamic sciences with his thoughts and works. One of his most valuable works is his tafsir titled 

Tafsir al-Ta'wīl al-Qur'ān. Many studies have been conducted on al-Māturīdī and his work in 

question, and different aspects of him have been emphasised in each study. The common aspect of 

these studies is that they emphasise that he was a rationalist scholar and his tafsir was written with 

this idea in mind. This approach has brought along the perception that al-Māturīdī distanced 

himself from and even opposed Sufism. In our study, on the basis of his tafsir work titled Tafsir al-

Ta'wīl al-Qur'ān, his approach to the terms related to Sufism is discussed, and his interpretations on 

parables, worship, divine verses, Hurūf al-Muqattaa and the verse of Nūr are investigated. Of 

course, our aim in this study is not to categorise al-Māturīdī's work, al-Ta'wīlāt al-Qur'ān, into the 

category of purely literalist exegesis. However, it is important to determine that such a great 

exegete has noteworthy views on the issues in this field. When Imam Māturīdī's approach to 

concepts such as asceticism, piety, nafs, heart, etc. is analysed, it is seen that he perceives these 

concepts in almost the same way as Sufis. For example, he interprets the commandment "kill your 

souls" as "jihad with your souls". He draws attention to the concept of “muharraran” 

(unconditionally devoted to you) in the verse mentioning the Prophet Maryam and expresses that 

one finds one's freedom/liberty in giving up everything and devoting oneself to the worship of 

Allah (swt) with devotion. On the other hand, Imam al-Māturīdī draws attention to the fact that 

there may be some secrets in things in the interpretation of the Hurūf al-Muqattaa and the limits of 

the intellect and the means of perception at the point of reaching the truth of these secrets. He says 

that reaching the truth in question can only be possible if Allah (swt) reveals His secrets to the heart 

of His servant. This perspective shows that not only intellectual endeavours are not sufficient, but 

spiritual experiences and inner discoveries are also important in the journey of human beings to 

reach and understand knowledge and the truth of things. As a result, Imam Māturīdī was not alien 

to Sufism, which constitutes the mystical aspect of the Islamic thought system, and the 

interpretations brought by it; he found it valuable to make and record such interpretations in his 

exegetical work called Te'wīlāt al-Qur'ān. 

Keywords: Ishari, Quran, Sufism, Tafsir, Interpretation 

 



  

viii 

 

ÖNSÖZ 

         Müslümanlar, hayat rehberimiz Kur‟ân-ı Kerîm‟i, indirilişinden günümüze kadar 

anlama ve araştırma gayreti içerisine girmişlerdir. İnsan aklının sınırlılıkları, ortamın ve 

zamanın değişmesi, farklı kültürlerle karşılaşıp yeni fikirlerin ortaya çıkması ve 

ilimlerin gelişip çeşitlenmesiyle birlikte insanların Kur‟ân‟a yönelimlerinde ve onu 

anlayış şekillerinde farklı özellikler görülmektedir.  Öyle ki konusu;  Kur‟ân‟ı anlama 

ve yorumlama olan tefsir ilmi de zaman içerisinde insan tefekkürünün genişlemesiyle 

birlikte çeşitli düşünce ve fikirleri de bünyesine katarak gelişme göstermiştir. Sahabe, 

inen Kur‟ân âyetlerini kendi bilgi ve kültür seviyeleri nispetinde anlamaya çalışmakta, 

tam anlamıyla idrak edemedikleri konularda Resûlullah efendimize (s.a.v) danışmakta, 

O da Kur‟ân‟ın çeşitli âyetlerinden, kendi bilgi ve tecrübesine dayanarak sahabenin 

anlamlandıramadığı âyetleri onlara açıklamaktaydı. Mesela “es-salâtü‟l-vüstâ‟nın” (orta 

namazın) hangisi olduğu konusunda sahabe ihtilafa düşmüştü. Çünkü onlara göre güneş 

batınca diğer bir güne geçilmekteydi. Hal böyle olunca orta namaz, sabah namazı 

şeklinde anlaşılmıştı. Bu konu Resûlullah‟a sorulduğunda O, salâtü‟l-vüstâ‟nın ikindi 

namazı olduğunu söylemiş, ortadaki ihtilafı gidermişti. 

         Hz. Peygamber‟den sonra Kur‟ân-ı Kerîm‟i tefsir etme rolünü sahabe üstlenmiştir. 

Onlar, hem âyetlerin nüzul sebebine vâkıf oluyorlar hem o âyetleri Hz. Peygamber‟in 

(s.a.v) anlattığı şekilde anlıyorlar, hem de Arap edebiyatının inceliklerini biliyorlardı. 

Dolayısıyla sahabe Kur‟ân‟ı tefsir ederken bir yandan Hz. Peygamber‟in (s.a.v) 

sünnetine başvuruyor, zaman zaman da eski Arap şiirinden örnekler sıralıyorlardı. 

Böylece İslâm dünyasında rivayet ve dirayet tefsiri olmak üzere iki tefsir yöntemi ortaya 

çıkmaya başlamıştır. Hicrî ikinci ve üçüncü asırlardan itibaren tefsirin tedvin edilmeye 

başlanmasıyla birlikte gerek Mukâtil b. Süleymân gibi (öl. 150/767) hem rivayet hem de 

dirayet yöntemini kullanan gerekse Muhammed b. Cerîr et-Taberî (öl. 310/923) gibi 

daha çok rivayet yöntemini benimseyen müfessirlerin tefsirlerinin ortaya çıktığı 

görülmektedir. Rivayet yöntemini benimseyen tefsirlerde Kur‟ân, sünnet ve sahabe 

kavline başvurarak Kur‟ân‟ın tefsiri yapılmaktadır. Dirayet yöntemini benimseyen 

tefsirlerde ise yalnızca rivayetlerle sınırlı kalınmayıp; dil, edebiyat, diğer çeşitli ilimler 

ve müfessirin kendi bilgi birikimine dayanılarak Kur‟ân tefsir edilmektedir. Dirayet 

yöntemini benimseyen tefsirlerden biri de İmam Mâtürîdî'nin Teʾvîlâtü‟l-Kurʾân adlı 

eseridir. Kaynak ve yöntemleri bakımından baktığımızda bir tefsir türünün de işârî tefsir 

olduğu anlaşılmaktadır. İşârî tefsirler; zühd hareketinin tasavvufa evrildiği dönemde 



  

ix 

 

ortaya çıkmış, mutasavvıfların kendi tecrübeleri ile âyetlerin zahirinin altında bâtıni 

mânaya işaret ettikleri yorumlardır. Her ne kadar tefsirler rivayet, dirayet veya işârî 

tefsir diye tasnif edilmiş olsa da bu yöntemleri takip eden tefsirlerin her birinin 

içerisinde hem rivayet hem dirayet hem de işârî tefsir ve yorumları bulmak mümkündür.  

Bu düşünceden hareketle daha çok dirayet yöntemini benimsediği bilinen İmam 

Mâtürîdî'nin Teʾvîlâtü‟l-Kurʾân adlı eserindeki işârî ve tasavvufî yorumları 

değerlendirme çabası içerisine girdik. Başarıya kavuşturacak olan ancak yüce Allah‟tır. 

Bu noktada tezimizin hazırlanması sürecinde her türlü emeğini ve desteğini 

esirgemeyen Dr. Öğr. Üyesi İsa KANİK hocama ve büyük fedâkarlık gösteren aileme 

teşekkürü bir borç biliyorum 

 

 

 

 

 

Kırşehir-2024                                                                                             Mustafa ÜZÜM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

 



  

x 

 

                                                               İÇİNDEKİLER                                            Sayfa 

                 

KABUL VE ONAY ...................................................................................................................... iv 

BİLDİRİM ..................................................................................................................................... v 

ÖZET ............................................................................................................................................ vi 

ABSTRACT ................................................................................................................................ vii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................................... viii 

İÇİNDEKİLER                                            Sayfa ....................................................................... x 

KISALTMALAR ....................................................................................................................... xiii 

GİRİŞ ............................................................................................................................................. 1 

1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ, AMACI VE ÖNEMİ ........................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ................................................................................... 3 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................................ 5 

1. MÂTÜRÎDÎ VE TE’VîLÂTÜ’L KUR’ÂN ................................................................ 5 

1.1. Mâtürîdî‟nin Hayatı ................................................................................................. 5 

1.2. Mâtürîdî‟nin İlmî Şahsiyeti ve Eserleri ................................................................... 6 

1.2.1.Yetiştiği Ortam .................................................................................................. 6 

1.2.2. İlmî Şahsiyeti .................................................................................................... 7 

1.2.3.  Eserleri ............................................................................................................. 8 

1.3. Mâtürîdî‟nin Tefsiri ve Metodu .............................................................................. 9 

1.3.1. Teʾvîlâtü‟l-Kurʾân ............................................................................................ 9 

1.3.2. Tefsir Metodu ................................................................................................. 10 

2. MÂTÜRÎDÎ’YE KADARKİ DÖNEMDE TASAVVUFUN TARİHİ SEYRİ VE 

GELİŞİMİ ...................................................................................................................... 11 

2.1. Tasavvufun Kelime ve Terim Anlamı ................................................................... 11 

2.2. Tasavvufun Doğuşu ve Gelişimi ........................................................................... 13 

2.3. Hicrî Üçüncü ve Dördüncü Asırlarda Tasavvuf .................................................... 14 

2.3.1. İşârî Tefsir ve Mahiyeti .................................................................................. 15 

2.3.2. İşârî Bilginin Kaynağı ve Kabul Şartları ........................................................ 17 

2.4. Semerkant‟ta Tasavvufî Hareketler ....................................................................... 18 

2.5. Mâtürîdî‟nin Tasavvufla Münasebeti .................................................................... 19 

İKİNCİ BÖLÜM ......................................................................................................................... 22 

1. TE’VÎLÂTÜ’L KUR’ÂN’DA GEÇEN BAZI TASAVVUFÎ KAVRAM VE 

YORUMLARI ................................................................................................................ 22 

1.1. Nefis ve Kalp ......................................................................................................... 22 

1.2. Zühd ve Takvâ ....................................................................................................... 27 



  

xi 

 

1.3. Sabır ve Şükür ....................................................................................................... 30 

1.4. Muhabbetullah ve Zikir ......................................................................................... 33 

1.5. Rızâ ve Tevekkül ................................................................................................... 37 

1.6. Zâhir ve Bâtın ........................................................................................................ 39 

1.7. İhlas ve Sıdk .......................................................................................................... 40 

1.8. Tövbe ve İstiğfar ................................................................................................... 41 

1.9.Huşû ve Haşyet....................................................................................................... 42 

2. KISSALARA DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR .................................................. 43 

2.1. Hz. İbrâhim (a.s) Kıssası ....................................................................................... 44 

2.2. Hz. Musâ (a.s) Kıssası ........................................................................................... 45 

2.3.  Hz. Meryem (a.s) Kıssası ..................................................................................... 46 

2.4.  Hz. Zekeriyyâ (a.s) Kıssası .................................................................................. 47 

2.5. Hz. Yahyâ (a.s) Kıssası ......................................................................................... 47 

2.6. Hz. İsâ (a.s) Kıssası ............................................................................................... 48 

2.7. Ashâb-ı Kehf Kıssası ............................................................................................. 49 

3. İBÂDETLERE DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR ............................................... 51 

3.1. Abdest ve Tahâret.................................................................................................. 51 

3.2. Namaz ve Zekât ..................................................................................................... 52 

3.3. Oruç ....................................................................................................................... 54 

3.4. Cihad ..................................................................................................................... 55 

4. KEVNÎ ÂYETLERE DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR ..................................... 57 

4.1. İnsan ...................................................................................................................... 57 

4.2. Kâinat ve Tabiat .................................................................................................... 58 

4.3. Gök Gürültüsü ve Şimşek ..................................................................................... 59 

4.4.Rüzgâr ve Fırtına .................................................................................................... 60 

4.5. Yağmur ve Su ........................................................................................................ 63 

5. HURÛF-I MUKATTAALARIN TASAVVUFİ YORUMU ................................... 64 

5.1. Mutasavvıfların Hurûf-ı Mukattaa‟ya Yaklaşımı ve Yorumları ........................... 65 

5.2. İmam Mâtürîdî‟nin Hurûf-ı Mukattaa‟ya Yaklaşımı ve Yorumları ...................... 66 

6. NÛR ÂYETİNİN TASAVVUFÎ VE İŞÂRÎ YORUMU ......................................... 68 

6.1. Nûr Âyetinde Geçen kavramların Terim Anlamı .................................................. 70 

6.1.1. Nûr: ................................................................................................................. 70 

6.1.2. Mişkât ve Misbâh ........................................................................................... 71 

6.1.3. Zücâce ............................................................................................................. 72 

6.1.4. Kevkeb ve Dürr .............................................................................................. 72 



  

xii 

 

6.1.5. Şecere ve Zeyt ................................................................................................ 72 

6.2. Nûr Âyetinin Zâhirinden Anlaşılan Mâna ............................................................. 72 

6.3. Nûr Âyetinin Sûfî Müfessirler Tarafından İşârî Tefsiri ........................................ 73 

6.4. Nûr Âyetinin İmam Mâtürîdî Tarafından İşârî Tefsiri .......................................... 75 

SONUÇ ........................................................................................................................................ 81 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................ 86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

xiii 

 

KISALTMALAR 

a.s.   : Aleyhisselâm 

ayr.  : Ayrıca 

bk.   : Bakınız 

c.c.  : Celle celâlühû 

DİA   : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

ed  : Editör 

h.   : Hicrî 

haz.   : Hazırlayan 

Hz.   : Hazreti 

İFAV  : İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Ktp.   : Kütüphanesi 

Nşr.  : Neşreden  

öl.   : Ölüm Tarihi 

r.a.   : Radiyallâhu anh 

s.   : Sayfa 

s.a.v.   : Sallallâhu aleyhi ve sellem 

thk.   : Tahkik eden 

trc.   : Tercüme 

ts.   : Tarihsiz 

yy.   : Yüz yıl  



  

1 

 

GİRİŞ 

1. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ, AMACI VE ÖNEMİ 

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî hicrî üçüncü asrın ortaları ile dördüncü asrın başında 

yaşamış büyük bir âlimdir. Mâtürîdî‟nin yaşamış olduğu dönem ise İslâm dünyasında 

ilimlerin müstakil hâle gelip sistemleştiği ve çeşitlendiği dönemdir. Öyle ki o dönemde 

hadis, fıkıh, kelam ve tefsir alanında eserler kaleme alınmış, fetihlerin genişleyip farklı 

kültürlerle karşılaşılması ve İslâm dünyasına Yunancadan çevirilerin girmesiyle birlikte 

ilmî, felsefî ve kelâmî tartışmalar revaç bulmuştur. Diğer yandan tasavvufun çekirdeğini 

oluşturan; dünyaya meyletmeme, Allah korkusu gibi özelliğe sahip zühd dönemi geride 

kalmış, literatürlerin çoğalıp genişlemesiyle birlikte gövdesini oluşturan tasavvuf, müstakil 

bir ilim haline gelmiştir. Bu süre zarfında ilimle meşgul olan tasavvuf erbabı insanlar, 

ilimlerin kaynağını teşkil eden Kur‟ân‟ ile de çok yakından ilgilenip kendi kalplerine 

doğan ilhamla onu anlama ve yorumlama gayreti içerisine girmişlerdir. Âyetlere vermiş 

oldukları derunî mânalarla da tefsir ilminin zenginleşmesine katkı sağlamışlardır. Böylece 

Ebû Süleymân ed-Dârânî (öl. 215/830), Sehl b. et-Tüsterî (öl. 283/896), Ebû Abdirrahmân 

es-Sülemî (öl. 412/1021) ve Ebü‟l-Kāsım el-Kuşeyrî (öl. 465/1072) gibi mutasavvıf 

müfessirler tarafından ilk işârî tefsir örnekleri verilmiştir.         

İnsan; yaşadığı dönemin siyasi olaylarından, fikrî gelişmelerinden etkilenir ve çağın 

özelliklerini bünyesinde taşır.   Mâtürîdî de hadis, fıkıh, kelam tefsir, tasavvuf gibi 

ilimlerin hızla geliştiği; ilmî, felsefî ve kelâmî tartışmaların revaç bulduğu dönemde 

yetişmiş en önemli müfessirlerden biridir. Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eserini de böyle bir 

ortamda kaleme almıştır. Mâtürîdî ve söz konusu eseri hakkında birçok çalışma yapılmış 

ve her bir çalışmada onun farklı yönleri vurgulanmıştır. Yapılan çalışmaların hepsini 

burada zikretmek mümkün olmadığından, konumuzu ilgili olan çalışmalardan bahsetmekte 

burada yarar görüyoruz. Birçok araştırmacı tarafından Mâtürîdî genelde “akılcı” bir âlim 

olarak bilinir ve tefsirini de bu düşünceyle kaleme aldığı kanaati belirtilir. Mesela onlardan 

birkaçı şöyledir: 

1. Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası1 

2. Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik Mâtürîdîlik İlişkisi.2  

                                                      
1
 Bk. Şükrü Özen, Ebû Mansûr el-Mâtürîdi‟nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası (Istanbul, Doçentlik Tezi, 

2001), 26-28. 
2
 Bk. Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik Maturidilik İlişkisi (Ankara Okulu Yayınları, 2024), 221-

223.  



  

2 

 

3. Mehmet Kalaycı, Zühd ve Melâmet Farklılaşması Bağlamında Hanefî 

Geleneğin Kuşeyrî‟ye İlgisi, İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdiyye Geleneği: Tarih, 

Yöntem, Doktrin.3  

4. Sönmez Kutlu, Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle İmam Mâtürîdî, İmam 

Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik.4 

5.  Ahmet Yıldırım, İmam Mâtürîdî‟nin Düşünce Dünyasında Tasavvuf.5 

6.  Necdet Tosun, Maturidiyye ve Tasavvuf İlişkisi6  

 Yukarıda da bahsettiğimiz gibi söz konusu çalışmalar Mâtürîdî‟nin daha çok 

dirayet ve akılcı yönünü ele almakta, kendisine nispet edilen tasavvufî ve işârî düşüncelerin 

daha sonradan ona yüklendiğini savunmaktadır. Bunların aksine Ebû Mansûr el-

Mâtürîdî‟nin Tasavvufî boyutunu, onun zühd ve şükür anlayışını ortaya çıkaran çalışmalar 

da mevcuttur. Onlardan birkaçı da şöyle örnek gösterilebilir: 

1. Sami Şekeroğlu, “Mâtürîdî‟de Zühd ve Takva Anlayışı”7 

2.  Ahmet Ak, “Mâtürîdî‟nin Şükür Anlayışı”8 

3. Yunus Eraslan, “Erken Dönemde Hanefî-Mâtürîdî Kelâm Sisteminin 

Tasavvufla İlişkisi” 9 

4. Veysel Gengil, “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî 

Kavramlara Yaklaşımı”10 

 Mâtürîdî‟nin Tasavvufî boyutunu ortaya koymada bu çalışmaların her birinin 

farklı yaklaşımlar sergilediği görülmektedir. Çalışmamızda ise Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-

Kur‟ân‟ındaki tasavvufî kavramlara, kıssalara, ibadetlere, insana, kevnî âyetlere, nûr 

âyetindeki metaforik anlatıma ve hurûf-ı mukattaaya dair tasavvufî yorumları genel 

hatlarıyla incelenip bir sonuca varılmaktadır. 

                                                      
3
 Bk. Mehmet Kalaycı, Zühd ve Melâmet Farklılaşması Bağlamında Hanefî Geleneğin Kuşeyrî‟ye İlgisi”, 

İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdiyye Geleneği: Tarih, Yöntem, Doktrin, ed. Hülya Alper (Istanbul: İfav Yayınları, 

2018), 306-310. 
4
 Bk. Sönmez Kutlu, "Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle İmam Mâturîdî”, İmam Mâturîdî ve Mâturîdîlik 

(Ankara: Otto yayınları, 2012). 
5
 Bk. Ahmet Yıldırım, “İmam Mâturîdî‟nin Düşünce Dünyasında Tasavvuf”, IV. Uluslararası Türk Dünyası 

Ekonomi Forumu Bildiriler Kitabı, ed. Mehmet Evkuran (Çorum: Hitit Üniversitesi, 2015), 61-70. 
6
 Bk. Necset Tosun, “Maturidiyye ve Tasavvuf İlişkisi”, Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 38 

(Aralık 2016), 47-54. 
7
 Bk. Sami Şekeroğlu, “Mâtüridi‟de Zühd ve Takva Anlayışı”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

14/22 (2009), 53-64. 
8
 Bk. Ahmed Ak, “Mâtürîdî‟nin Şükür Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 47/2 (2006), 

185-194. 
9
 Bk. Yunus Eraslan, Erken Dönemde Hanefî-Mâturîdî Kelâm Sisteminin Tasavvufla İlişkisi (Gaziantep, 

Doktora, 2019). 
10

Bk. Veysel Gengil, “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”, Diyanet 

İlmî Dergi 56 (2020), 309-334.  



  

3 

 

 Söz konusu araştırmadaki amacımız elbette Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı 

eserini tamamen işârî tefsirler kategorisine koymak değildir. Fakat böylesine büyük bir 

müfessirin bu alandaki konulara dair de muhakkak kayda değer görüşlerinin olduğu 

kanaatindeyiz. Böylece çalışmamızın amacı: Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟daki işârî ve tasavvufî 

yorumları tespit edip gün yüzüne çıkararak Mâtürîdî‟nin bu yönüne de dikkat çekmektir. 

Müfessirler arasında “dirayeti ve akılcı yaklaşımı” ile bilinen Mâtürîdî‟nin bu açıdan 

incelenmesinin, çalışmamızı önemli kıldığı kanaatindeyiz.   

2. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ  

 Bilimin, olguları tarafsızca anlayıp yorumlama ve gerçeği ortaya koyma yöntemi 

olduğu ifade edilmektedir. Bilimsel araştırma ise birtakım etkinliklerden oluşan sistematik 

bir süreçtir. Bilimsel araştırmalar, nicel ve nitel araştırma olmak üzere iki alanda 

yürütülmektedir. Nicel araştırma;  gözlem ve ölçmelerin (deneylerin) tekrarlanabildiği, 

fizik, kimya, matematik gibi bilim alanlarında kullanılan araştırma yöntemidir. Nitel 

araştırma ise,  gözlem, görüşme ve doküman analizi gibi nitel verileri toplama; toplanan bu 

verilerin de kendi doğal ortamında, gerçekçi ve bütüncül bir şekilde ortaya konmasına 

yönelik sürecin izlendiği araştırma yöntemidir.11  Nitel araştırma,  insanı ilgilendiren 

olayları ve insan üzerindeki algıyı sosyal gerçeklikte ve derinlemesine inceler. Bu nedenle, 

farklı disiplinleri ve gerekçeleri birleştiren bütüncül bir bakış açısına sahiptir. Bu yöntemde 

ele alınan konu ve problem yorumlayıcı bir yaklaşıma sahip olduğundan ve araştırmacı 

odaklı bir inceleme sürecini içerdiğinden araştırmacının söz konusu incelemesinde kendi 

fikri de büyük ölçüde rol oynamaktadır. Dolayısıyla nitel araştırma insanların o konuya 

yükledikleri anlamlara odaklanır.12  

 Akademik ve bilimsel araştırmada doğru bilgiyi elde edebilmek ve hedefe 

ulaşabilmek için araştırma konusuna en uygun bir yöntem kullanılmalı, yeterli teknik ve 

metotlara sahip olunmalıdır.13  Bu nedenle her alanın kendine has bir araştırma yöntemi 

vardır. Çalışmamızda Sosyal bilimler alanının bünyesine en uygun düşen nitel araştırma 

yöntemi kullanılmıştır. 

 Tezimiz bir giriş, iki bölüm ve bir de sonuç kısmından oluşmaktadır. Giriş 

bölümünde tezimizin konusu, amacı, önemi ve yöntemi yer almaktadır. Birinci bölümde 

                                                      
11

 Nurşen Aydin, “Nitel Araştırma Yöntemleri: Etnoloji”, Uluslararası Beşeri ve Sosyal Bilimler İnceleme 

Dergisi 2/2 (2018) Makalede sayfa belirtilmemiştir. “Nitel Araştırma Yaklaşımı” başlığı altında. 
12

 Ali Baltaci, “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?”, Ahi Evran Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/2 (24 Aralık 2019), 370; ayr. daha detaylı bilgi için bk. John W. Creswell, Nitel 

Araştırma Yöntemleri, çev. Selçuk Beşir Demir - Mesut Bütün (Siyasal Kitabevi, 2023). 
13

 Ahmed Ak, Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve Mâturîdîlik (İstanbul: Ensar, 2017), 15. 



  

4 

 

Mâtürîdî ile onun eserleri, tasavvufun terim anlamı ve bir ilim olarak gelişimi, 

Semerkant‟ta ki tasavvufî hareketler, işârî tefsir gibi başlıklar incelenmektedir. İkinci 

bölümde ise tezimizin asıl konusuna geçilmekte, tasavvufa dair terimler, kıssalara, 

ibadetlere, kevnî âyetlere, hurûf-ı mukattaaya ve nûr âyetine dair işârî ve tasavvufî 

yorumlar araştırılmakta, sonuç bölümünde ise değerlendirme yapılmaktadır. Diğer yandan 

söz konusu çalışmamızda biyografi kitaplarına, ansiklopedi maddelerine, işârî tefsirlere ve 

güncel araştırmalara başvurulmuştur.  

 Metin içerisinde geçen âyet-i kerîmelerin önce Arapça metnine ardından da 

tercümesine yer verilmiştir. Âyetlerin tercümesinde Prof. Dr. Hayrettin Karaman‟ın 

önderliğinde oluşturulan Kur‟ân Yolu adlı eser referans alınmıştır. Tezimizin ana kaynağı 

olan Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân adlı eseri incelerken, Bekir Topaloğlu koordinesinde yürütülen ve 

fihristiyle birlikte on sekiz cilt olarak basılan mezkûr eserin tahkikinden yararlanılmış ve 

dipnotta önce Arapça eser sonra da söz konusu eserin Türkçe çevirisi verilmiştir. Yukarıda 

aşamaları ve ana çizgilerinden bahsettiğimiz yöntem eşliğinde araştırmamızda mümkün 

olduğunca konu mihveri dışına çıkılmamaya gayret edilmiş, gereksiz ayrıntılardan 

kaçınılmıştır. Bu minval üzere ulaşabildiğimiz bilgi ve ilmî veriler ekseninde araştırma 

konusu ele alınmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. MÂTÜRÎDÎ VE TE’VîLÂTÜ’L KUR’ÂN 

1.1. Mâtürîdî’nin Hayatı 

 Asıl adı Muhammed, künyesi ise Ebu Mansûr14
 olarak bilinen İmam Mâtürîdî'nin 

uzun adı Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-

Semerkandî‟dir.15 Bu gün Özbekistan sınırları içerisinde bulunan “Semerkant” şehrinin 

“Mâtürit” mahallesinde doğduğu için kendisine hem Semerkandî hem de Mâtürîdî 

denilmiştir.16 Bununla birlikte Mâtürîdî‟nin fıkıh ve hadis âlimleriyle Mu„tezile mensupları 

arasında gerçekleşen yoğun tartışmalardan galip çıkması hem de faziletli kişiliğinden 

dolayı kendisi, taraftarlarınca daha pek çok unvan ve isimle anılmıştır.17 Mâtürîdî'nin 

doğum tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte kendisinin Hanefî fıkhını ve kelam ilmini 

Yahya el Belhî‟den (öl. h. 268)  öğrendiği sabittir.18 Buna göre Mâtürîdî'nin IX. (III.) 

yüzyılın ilk yarısının ortalarında dünyaya geldiği ve ömrünün bir asra yakın olduğu tahmin 

edilmektedir.19 Mâtürîdî‟nin nesebi ile ilgili babası ve dedesinin (Muhammed b. Mahmûd) 

adından başka kesin bir şey bilinmemektedir. Ailesinin Ebu Eyyûb el-Ensârî (öl. 669/49) 

neslinden gelmiş olduğu rivayetten hareketle soyunun Arap asıllı olduğu iddia edilmiştir. 

Ancak Mâtürîdî üzerinde çalışan birçok araştırmacı, eserlerinde kullandığı üslûbun Arap 

gramer yapısından ziyade Türkçe dil yapısına uygun olduğunu belirterek onun Türk asıllı 

olduğunu söylemektedirler.20 Bunun yanında Mâtürîdî‟nin eğitim hayatı, yaptığı 

seyahatleri, hacca gidip gitmediği ve resmi bir görevde bulunup bulunmadığı gibi 

hususlarda kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin ölüm tarihiyle 

ilgili Ebu‟l-Muîn en-Nesefî (öl. 508/1115) ve İbn Fazlullah el-Ömerî (öl. 749/1349); Ebü‟l 

Hasan el-Eş„arî‟den (öl. 324/935-36) kısa bir süre sonra vefat ettiğini kaydetmektedirler. 

Muhyiddîn Abdülkādir b. Muhammed el-Kureşî de (öl. 775/1373) hocaları Ebü‟l-Hasan 

İbnü‟s-Savvâf ve Kutbüddin el-Halebî‟ye (öl. 735/1335) dayanarak 333‟te (944) vefat 

                                                      
14

 Ebü‟l-Muîn Muhammed en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille fî usûli‟d-dîn (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1993), 19; Ebu Hafs Necmeddin Ömer en-Nesefi, El-Kand fi Zikri Ulemai Semerkand (Riyad, 

1412), 311; Ak, Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve Mâturîdîlik, 49. 
15

 Şükrü Özen, “Mâtürîdî”, TDV İslâm Ansiklopedisi 28 (2003), 146. 
16

 Muhammed Ebû Zehra, İslâm‟da Siyasî, İtikâdî ve Fıkhî Mezhepler Tarihi, çev. Abdülkadir Şener 

(Istanbul: Hisar Yayınevi, ts.), 195; Muḥammad Ibn-Muḥammad al-Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd: acıklamalı 

tercüme, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2018), 21. 
17

 Ebû Zehra, Mezhepler Tarihi, 195; bk. Ak, Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve Mâturîdîlik, 49. 
18

 Ebû Zehra, Mezhepler Tarihi, 195. 
19

 Özen, “Mâtürîdî”, 146. 
20

 Recep Önal, “Mâtürîdî‟nin Hayatı, Eserleri Ve Kelam İlmi‟ndeki Yeri”, Akademik İncelemeler Dergisi 8/3 

(2013), 325 – 360.  



  

6 

 

ettiğini belirtmektedir.21 

1.2. Mâtürîdî’nin İlmî Şahsiyeti ve Eserleri 

 İnsanı meziyetli kılan erdemlerden biri de ilimdir. İlim ve ilim öğrenen kişiler, 

topluma yararlı olduğu ölçüde insanlar nezdinde büyük bir değer görmektedir. Bir âlimin 

ilmî şahsiyetinin oluşmasına etki eden; ailesi, hocaları, yaşadığı ortamda cereyan eden 

siyasi, sosyal, kültürel ve ilmî faaliyetler gibi birçok etken bulunmaktadır. Buna mukabil 

söz konusu etkenlerin izlerini ilmî şahsiyetlerin eserlerinde görmek mümkündür. Mâtürîdî, 

akâid, fıkıh, tefsir gibi alanlarda uzmanlaşmış büyük bir âlimdir. İlmî şahsiyetine 

geçmeden önce ona bu kimliği kazandıran Semerkant bölgesinden, oradaki coğrafî, siyasî, 

sosyal çevreden ve ilmî faaliyetlerden bahsetmekte yarar görüyoruz. 

1.2.1.Yetiştiği Ortam 

 Semerkant; kuzey yarım kürede, Orta Asya denilen çok geniş çöllük alanlarının 

bulunduğu bir mevkide yer almaktadır. Ancak Semerkant şehri, bu alan içinde birkaç ova 

ve Himalaya dağlarının uzantısı olan Pamir dağlarındaki eriyen kar ve buzullarla beslenen 

nehirler boyunca uzanmıştır. Bu sebeple İslâm tarih ve coğrafyacıları genel olarak bu 

gölgeye “Mâverâünnehir” demişlerdir.22 Yine en büyük ticaret yolları üzerinde olması 

hasebiyle dünyanın en gözde şehirlerinden biri arasına girmiştir. Semerkant Perslerin 

hâkimiyetinde iken, Milattan önce 329 yılında şehri alan Büyük İskender, kendisine isyan 

ettikleri bahanesiyle şehri yakıp yıkmıştır. Daha sonra Semerkant, Milattan önce I. asırda 

K‟ang-chü Türkleri‟nin eline geçmiş ve yeniden imar edilerek eski ihtişamlı günlerine bir 

kez daha dönmüştür. Milattan sonra 676 ve 680 yıllarında Emevîler tarafından iki defa 

fethedilmiş, 701 yılında ise Göktürk Kağanı Kapağan (öl. 716) tarafından Semerkant ve 

çevresi ele geçirilmiştir.  Ancak bu çok uzun sürmemiş ve 711 yılında Emevîler şehri 

üçüncü defa fethetmişlerdir. Abbasiler döneminde ise valilerin sert tutumundan dolayı 

şehir halkı tarafından çeşitli tarihlerde birçok isyanlar çıktıysa da bu isyanlar bastırılmış ve 

Halîfe Me‟mûn (öl. 218/833) isyanın bastırılmasında büyük rol oynayan Sâmânî ailesinden 

Nûh b. Esed‟i vali olarak atamıştır. Daha sonra Halife Mu„temid-Alellah (öl. 279/892) 

tarafından bütün Mâverâünnehir Nasr b. Ahmed‟e (öl. 331/943) verilerek Sâmânîler 

müstakil bir devlet olmuştur. Semerkant‟ta huzur ve asayişin sağlanmasıyla birlikte 

kültürel ve ekonomik açıdan İslâm dünyasının en önemli merkezlerinden biri haline 

                                                      
21

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 474; Özen, “Mâtürîdî”, 146; İlyas Üzüm, “İyâzî”, TDV İslâm Ansiklopedisi 

23 (2001), 499. 
22

 Osman Aydınlı, “İmâm Mâtürîdî‟nin Yetiştiği İlmi Ortam Ve Semerkant‟ta İlim Merkezleri”, Diyanet İlmi 

Dergi 55/3 (2019), 565-599. 



  

7 

 

gelmiş, özellikle İslâmî ilimler alanında büyük ölçüde gelişme sağlanmıştır.23 Bölgedeki 

ilmî hareketliliği etkileyen sebepler arasında Sâmâni hükümdarlarının ilme ve âlime 

verdiği önem gösterilmektedir. Zira devlet kademelerine âlimlerin getirilmesi, her yıl 

Ramazan ayının Cuma gecesinde sarayda ilim meclisleri kurularak sultanın ortaya bir 

mesele atması ve âlimlerin de o konudaki fikirlerini özgürce söyleyerek bu ortama 

hareketlilik katması; Sâmâni hükümdarlarının ilme ve âlime verdiği önemi 

doğrulamaktadır. Semerkant‟ın doğu ile batıyı birleştiren İpek Yolu, Baharat Yolu gibi 

önemli ticaret yolları üzerinde bulunması da oradaki ilmî hareketliliği artıran sebeplerden 

birisidir. Şöyle ki:  Hem ticaretini yapıp hayatını kazanan hem de ilim talep eden birçok 

tüccar-âlim, burada her iki emeline de ulaşabiliyordu. Yine Semerkant‟ta ilmî hareketin 

gelişip neşvünema bulmasında İslâm dünyasında kâğıdın ilk üretilip kullanıldığı yer olması 

ve bölgenin çok eski zamandan beri farklı dinî düşünce ve fikirlere açık olması gibi âmiller 

de rol oynamaktadır.24 

1.2.2. İlmî Şahsiyeti 

 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟nin, ders aldığı hocalarının ilmî silsilesi İmam Ebû 

Hanife‟ye (öl. 150/767) kadar dayandığı ve Mâtürîdî‟nin, bu silsilede dördüncü kuşakta yer 

aldığı bilinmektedir. Bu silsileyi şöyle göstermek mümkündür: Ebû Bekr Ahmed b. İshâk 

el-Cûzcânî (III./IX. yüzyıl), Ebû Süleyman el-Cüzcânî (öl. 200/816) ve Hasan eş-Şeybânî 

(öl. 189/805).25 Yine hocaları arasında Nîşâbur kadısı Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed b. 

Recâ el-Cûzcânî (III./IX. yüzyıl) ve aynı zamanda ders arkadaşı da sayılan ve Dârü‟l-

Cûzcâniyye medresesinde ders veren Ebû Nasr el-İyâzî (öl. 260/874) de bulunmaktadır.26 

Nesefî; hocası Ebû Nasr el-İyâzî‟nin Mâtürîdî‟deki büyük zekâyı daha öğrenciyken fark 

ettiğini, ona hayran hayran bakıp “rabbim dilediğini yaratır” gibi övgü dolu sözler 

söylediğini ve o gelmeden derslerine başlamadığını kaydetmektedir.  Zira onun, tartışmada 

muhatabını susturacak birtakım teknik ve metotlara sahip olduğunu, dinî ve felsefî ilimleri 

şahsında toplayarak hiç kimsede bulunmayan incelik ve derinliği elde ettiğini 

söylemektedir.27  

 Yukarıdaki açıklamalardan yola çıkarak Mâtürîdî‟nin iyi bir öğrencilik geçirdiği, 

                                                      
23

 Osman Aydınlı, “Semerkant”, TDV İslâm Ansiklopedisi 36 (2009), 481-484. 
24

 Osman Aydınlı, Fethinden Sâmânîlerin Yıkılışına Kadar Semerkant Tarihi (Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmış Doktora Tezi, 2001), 364-365. 
25

Murat Sülün, “İmam Mâtürîdî ve Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân Adlı Eseri -Genel Bir Bakış-”, Araşan Sosyal Bilimler 

Enstitüsü İlmî Dergisi 5/6 (2008), 60; Muḥammad Ibn-Muḥammad al-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân 

tercümesi, ed. Yusuf Şevki Yavuz, çev. S. Kemal Sandıkçı vd. (Istanbul: Ensar, 2019), 1/19-20. 
26

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 474; Özen, “Mâtürîdî”, 146; Üzüm, “İyâzî”, 499. 
27

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472-473; Ak, Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve Mâturîdîlik, 54-55. 



  

8 

 

sağlam bir metodolojiye ve kuvvetli bir hafızaya sahip olduğu anlaşılmaktadır. Böylelikle 

o, dönemin en önemli hocalarından hem aklî hem de naklî ilimleri öğrenmiş, fıkıh, kelam 

ve tefsir alanında önde gelen âlimlerden biri olmuştur. İmam Ebû Hanîfe‟nin çizgisinden 

giden Mâtürîdî‟nin, hocalık dönemi de bir hayli verimli geçmiştir.  Öyle ki kendi 

hocalarından öğrendiklerini sistematik hale getirip birçok şahsiyetin yetişmesine öncülük 

etmiştir. Ebü‟l-Hasen Alî b. Saîd er-Rüstüfağnî (öl. 345/956), Ebü‟l-Kâsım Hakîm es-

Semerkandî (öl. 342/953), Ebu Muhammed Musa b. İsa el- Pezdevî (öl. 390/1000) ve Ebû 

Ahmed el-İyâzî (Ebû Nasr el-İyâzî‟nin oğlu) gibi şahsiyetler ondan ilim almışlardır. 

Bununla birlikte Mâtürîdî, İslâm dünyasının doğusunda ehl-i sünnet akidesinin inşasını 

sağlamakta büyük rol oynamıştır.28 

1.2.3.  Eserleri 

 Kaynaklar, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟ye ait çeşitli konularda birçok eser 

kaydetmektedirler.29 Ebu‟l-Muîn en-Nesefî bu eserlerin adlarını belirterek on ikiye, Bekir 

Topaloğlu da konularına göre tasnif ederek on dörde kadar çıkarmıştır. Ancak Mâtürîdî‟nin 

bu eserlerden sadece iki tanesinin günümüze ulaştığı bilinmektedir. Bunlar; biri tefsir 

kitabı olan “Teʾvîlâtü‟l-Kurʾân” diğeri ise kelam ilmine dair  “Kitâbü‟t-Tevhîd”30 eseridir. 

Araştırmamızın ana kaynağını oluşturan Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân adlı eserinin ayrı bir başlık 

altında incelenmesi düşünülmektedir. Onun diğer eserlerini şöyle sıralamak mümkündür:31 

a. Kitâbû‟l-Makâlât32 

b. Kitâbû‟l-Usûl33 

c. Kitâbü Reddi Evâili‟l-Edille Li‟l-Ka‟bi34 

d. Kitâbü Reddi Tehzîbi‟l-Cedel Li‟l-Ka‟bi35 

e. Kitâbü Beyânü vehmi‟l-Muʿtezile36 

f. Kitâbü Reddü Vaʿîdi‟l-füssâk li‟l-Kâʿbî37 

                                                      
28

 Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 29; Ebû Zehra, Mezhepler Tarihi, 195. 
29

 İmam Mâtürîdî‟ye ait olan eserler ve onunla ilgili yapılan çalışmalar hakkında daha geniş bilgi için bk 

Ömer Faruk Teber - Ahmet Tunahan Akgün, “İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik Hakkında Bibliyografya”, 

Mezhep Araştırmaları Dergisi 12/2 (2019). 
30

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
31

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 423. 
32

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
33

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
34

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
35

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
36

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
37

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 



  

9 

 

g. Reddü‟l-Usûli‟l-hamse li-Ebî ʿÖmer el-Bâhilî38 

h. Reddü Kitâbi‟l-İmâme li-baʿzi‟r-Revâfıż39 

i. Kitâbü Red ʿale‟l-Karâmiṭa (fi‟l-uṣûl)40 

j. Kitâbü Red ʿale‟l-Karâmiṭa (fi‟l-fürûʿ)41 

k. Kitâbü‟l-Cedel fî usûli‟l-fıkh42 

 Mâtürîdî‟ye nispet edilen “Veseyâ ve Münâcat” adında bir eserden hareketle ve 

söz konusu eserin isminin çağrıştırdığı konu itibariyle; onun tasavvufî bir yönünün 

bulunduğu, dolayısıyla İmam Mâtürîdî‟nin de tasavvufla münasebetinin olduğu 

düşünülmektedir.43
 Fakat bu eserin İmam Mâtürîdî‟ye ait olmadığı iddia edilmektedir.44 

Diğer yandan yukarıda zikredilen eserlere bakıldığında,  Mâtürîdî‟nin kendi dönemindeki 

mu„tezîle, karmatî, râfızî gibi sapkın fırkalarla bir hayli mücadele ettiği anlaşılmaktadır. 

1.3. Mâtürîdî’nin Tefsiri ve Metodu 

1.3.1. Teʾvîlâtü’l-Kurʾân  

 İmam Mâtürîdî‟nin bu eseri hakkında Kâtip Çelebi, hiçbir kitap ona eş olamaz. 

Hatta şimdiye kadar bu alanda yazılan eserlerin hiçbiri kıymet yönüyle ona 

yaklaşamamıştır ifadelerini kullanırken45 Ömer Nasuhi Bilmen de “Teʾvîlât, eşi benzeri 

olmayan, mükemmel bir tefsir kitabıdır. İfadeleri gayet açık ve sağlam, okunması pek 

faydalı bir eserdir46 sözleriyle Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân‟ın önemine dikkat çekmektedir. Kâtip 

Çelebi söz konusu eseri “Teʾvîlâtü ehli‟s-sünne”47 diye kaydetmektedir. Kaynaklarda, 

“Teʾvîlâtü‟l-Mâtürîdiyye”, “Teʾvîlât li-Ebî Manṣûr el-Mâtürîdî” şeklinde de geçen söz 

konusu eserde Mâtürîdî, Kur‟ân‟ın tamamını tefsir etmiştir. Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân‟ın 

içerisinde yer alan “لاي اٌش١خ/kâle‟ş-şeyh” (şeyh dedi ki), “لاي اتٛ ِٕصٛس/kâle ebû Mansûr” 

(Ebu Mansûr dedi ki) gibi ifadelerden yola çıkarak bazı araştırmacılar söz konusu eserin 

                                                      
38

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
39

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
40

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
41

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
42

 en-Nesefi, Tabsıratü‟l-edille, 472. 
43

 Ahmet Yıldırım, “İmam Mâtürîdî Zaviyesinden Tasavvufa Bakış”, Mâtürîdî Düşünce ve Mâtürîdîlik 

Literatürü, ed. M. Raşit Akpınar vd. (İstanbul: Selçuk Üniversitesi İmam Mâtürîdî Uygulama ve Araştırma 

Merkezi, 2018), 165. 
44

 İmam Mâtürîdî‟ye ait olmadığı halde ona nispet edilen eserler için bk. Ak, Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve 

Mâturîdîlik, 70-71;  Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 40-43; Yıldırım, “İmam Mâtürîdî Zaviyesinden Tasavvufa 

Bakış”, 165. 
45

 Kâtip Çelebi, Keşfü‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Fünûn (Istanbul: Tıpkıbasım, 1941), 1/335-336. 
46

 Ömer Nasuhî Bilmen, Tabakatü‟l-Müfessirin:  Büyük Tefsir Tarihi, çev. Abdulaziz Hatip (Istanbul: 

Semerkand, 2018), 469. 
47

 Çelebi, Keşfü‟z-Zunûn, 1/335-336. 



  

10 

 

Mâtürîdî‟nin talebeleri tarafından yazıldığını söylemektedirler.48 Talebeleri tarafından da 

yazılmış olsa söz konusu eserdeki düşünce ve doktrinler imam Mâtürîdî‟ye aittir.  

 Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân hakkında bilinen en eski çalışma, hocası Ebü‟l-Muîn en-

Nesefî‟nin (öl. 508/1115) söz konusu esere dair açıklamalarından yola çıkarak oluşturulan 

Ebû Bekr Alâüddîn es-Semerkandî‟ye (öl. 539/1144) ait olan “Şerh‟u Teʾvîlâtü‟l-Mâtürîdî” 

dir.49 Bununla birlikte eser hakkında birçok çalışma da mevcuttur. İlki 1971 yılında 

Kâhire‟de İbrahim ve Seyyid Avezeyn tarafından basılmış Fâtiha ve Bakara surelerinin 

tahkikli çalışması, diğeri de 1983 yılında Bağdat‟ta Muhammed Mustafiz er-Rahmân 

tarafından yapılan tahkikli baskılar son dönemde yapılmış kayda değer çalışmalardır.50 

Bunun haricinde Suriyeli Fâtıma Yusuf Heymî ve Mecdî Bâsellüm tarafından tahkikli beş 

cilt halinde Beyrut‟ta basılan nüsha da mevcuttur. Ancak yapılan bu çalışmalarda birçok 

hataların bulunması ve metinlerin anlaşılmasında zorluklar çekilmesi gibi sebeplerden 

dolayı bu çalışmalar ilgi görmemiştir.  Bu nedenle Te‟vîlât‟ın Bekir Topaloğlu 

başkanlığında bir komisyon tarafından yeni bir ilmî neşri gerçekleştirilmiş, ilk cildi 2004 

yılında İstanbul‟da çıkan bu tahkikli neşrin tamamı on yedi cilt ve bir de fihrist olarak 2010 

yılında tamamlanmıştır.51  

1.3.2. Tefsir Metodu 

Mâtürîdî‟nin Te‟vîlât‟ında hem dirâyet hem de rivâyet yöntemi kullandığı 

görülmektedir.52  İsim vererek rivayette bulunduğu âlim sayısı yaklaşık doksan kadardır.53 

Kur‟ân‟ı tefsir ederken kendi fikirlerini söyleyip daha sonra rivayetleri aktardığı gibi önce 

rivayetleri sıralayıp, verilen âyete hangi yorumun daha uygun düşeceği konusunda tercih 

yaptığı görülmektedir. Zaman zaman da rivayetler arasında tercih ve yorum yapmaksızın 

sadece zikretmekle yetinmiştir. Tefsirinde İsrâiliyat‟tan kaçınmadığı görülmektedir. Fakat 

insan aklının tahayyül etmekte zorlandığı, İslâm inanç ve esaslarına ters düşen rivayetleri 

“bize bu konuda bilgi verilmemiştir” veyahut “bize bu konuda ne Allah‟tan ne de 

Peygamber‟den  (s.a.v) bir haber gelmemiştir” sözleriyle aşırı yorumlardan kaçınmış ve bu 

tür rivayetleri de eleştirmiştir.54 Âyetlere verdiği mânayı desteklemek için Kur‟ân‟dan, 

                                                      
48

 Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 39; Talip Özdeş, Mâturîdî‟nin Tefsir Anlayışı (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 

54-55. 
49

 Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 39. 
50

 Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân hakkında yapılan diğer çalışmalar için bk. Özdeş, Mâturîdî‟nin Tefsir Anlayışı, 55-56. 
51

 Önal, “Mâtürîdî‟nin Hayatı, Eserleri Ve Kelam İlmi‟ndeki Yeri”, 335. 
52

 Muhsin Demirci, Tefsir tarihi (Istanbul: IFAV, 2014), 157.  
53

 Rivayette bulunduğu kişilerin isimleri için bk. Özdeş, Mâturîdî‟nin Tefsir Anlayışı, 58-68. 
54

 Mesela bk. Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-

Kur‟ân (Istanbul: Mizan Yayınevi, 2004), 10/385-389 nşr. Bekir Topaloğlu; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân 

(trc.), 10/448-452. 



  

11 

 

hadisten, sahabe sözlerinden, dil bilgisi kurallarından deliller getirmekte, yeri geldiğinde 

Arap şiirinden yararlanmaktadır.55 Öte yandan âyetlerin nüzûl sebebinden bahsetmekte, 

kimin hakkında indiğini isim vererek zikretmektedir. Mâtürîdî‟ye göre Kur‟ân, Allah 

tarafından gönderilen muhkem bir kitaptır ve onda hiçbir çelişki yoktur. Dolayısıyla 

Mâtürîdî, zâhirde çelişki gibi görünen âyetlerin tefsirinde çoğu zaman lafzi mânalarından 

ziyade onun arkasında yatan anlamlarına yönelmektedir.  

Mâtürîdî‟nin tefsirinde,  sarf, nahiv ve belâgat ile ilgili dil kurallarına sıklıkla 

başvurduğu, kelimelerin sözlük anlamları üzerinde durduğu görülmektedir. O üzerinde 

durduğu kelimenin Kur‟ân âyetlerinde farklı anlamlarda kullanıldığına işaret ederek dil 

bilginlerinin söz konusu kelimeye verdikleri anlamları sıralamaktadır.56 Yine “bu kelime 

şöyle de okunmuştur” gibi sözlerle kelimelerin farklı vecihlerini göstererek kıraat 

farklılıklarına değinmektedir.57 Mâtürîdî, tefsirinde, fıkhî ve kelâmî konulara girmekte, 

bozuk itikatta olan grupları –özellikle mu„tezile mezhebini- yoğun eleştiri yağmuruna 

tutmakta, Ehl-i Sünnet mezhebinin görüşlerini delilleriyle güçlendirmeye çalışmaktadır. 

“Mesih” kelimesinin anlamını açıklarken, İbn Abbas‟tan (öl. 68/687-88) gelen 

rivayeti ve diğer bazı rivayetleri sıraladıktan sonra “Acaba onların dilinde Mesih ne 

demektir,  hangi anlamlara gelir? bunu onlara sormak lazım.”58 diyerek, Kur‟ân 

ilimlerinden Garîbü‟l-Kur‟ân‟ın konusu olan mevzulara da tefsirinde yer verdiği 

görülmektedir. 

Yukarıdaki bilgilere bakıldığında Mâtürîdî‟nin; Kur‟ân‟ı Kur‟ân‟la, Kur‟ân‟ı hadis 

ile Kur‟ân‟ı sahabe kavliyle tefsir ettiği, âyetlere semantik açıdan yaklaştığı, kelimelerin 

sözlük anlamları ile âyetteki mâna arasında ilişki kurmaya çalışarak metodik bir usûl takip 

ettiği müşahede edilmektedir.  

2. MÂTÜRÎDÎ’YE KADARKİ DÖNEMDE TASAVVUFUN TARİHİ SEYRİ 

VE GELİŞİMİ 

2.1. Tasavvufun Kelime ve Terim Anlamı 

Kaynaklarda, “tasavvuf” ve “sûfî” kelimelerinin kökeni ve tasavvufun tarifi 

hakkında birçok görüş ortaya konmuş, hatta bu tarifleri sûfîlerin sayısına kadar çıkaranlar 

olmuştur. Bazıları, tasavvuf kavramını sırf ses benzerliğinden dolayı Yunanca “hikmet” 

anlamına gelen  “sofos” tan türediğini iddia etmiştirler. Birçok İslâm bilgini tarafından ise 

                                                      
55

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/7; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 13/17. 
56

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/414; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/443. 
57

 Mâtürîdî‟nin tefsir metodu hakkında daha fazla bilgi için bk. Özdeş, Mâturîdî‟nin Tefsir Anlayışı. 
58

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/304; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/337. 



  

12 

 

onun kökeninin tamamen İslâmî (Arapça) kaynaklı olduğu ortaya konmuştur.59 Fakat 

Arapça hangi kelimeden türediği konusunda da bir ittifak yoktur. Tasavvuf kelimesine kök 

olarak öne sürülen başlıca kelimeler şu şekildedir: 

 Ashâb-ı Suffe (Hayatını Mescid-i Nebevî‟nin içerisinde; ilim öğrenme, 

hadis müzâkeresinde bulunma, Kur‟ân okuma gibi ibadetlerle 

geçirenler) 

 Sufâne (bir çöl bitkisi) 

 Safâ ve Safvet /Duruluk, Temizlik.60 

Nicholson ise kelimenin kökeninin yün (sûf) olduğu kanaatindedir. O, Kuşeyrî'ye 

göre sûfî kelimesinin hicrî ikinci asrın sonlarına doğru yaygın olarak kullanıldığını 

söylemektedir. Muhtemeldir ki, İbn Haldun'un da (öl. 808/1406) belirttiği gibi kendilerini 

lüks elbise giyenlerden ayırt etmek üzere zâhidler tarafından benimsenen yün (sûf) elbiseye 

delalet eden bu sıfat (lakap), zâhidlik ile sünnîlik arasındaki tam bir ayrıma işaret 

etmektedir. Sûfî kelimesi ilk olarak Ebu Haşim el-Kûfî'ye (öl. 150/767) nispet edilmiştir.61 

Yine tasavvuf nedir? Diye sorulduğunda çeşitli âbid ve zâhidler farklı tariflerde 

bulunmuşlardır. Mesela: 

 Cüneyd-i Bağdâdî‟nin (öl. 297/909) hocası Muhammed b. Ali Kassâb: 

“Tasavvuf, seçkin bir toplulukla birlikte seçkin bir adamdan güzel bir zamanda 

zuhur eden güzel ahlâktır.”62 

 Cüneyd- i Bağdâdî: “Yaratıklarla alâkayı kesip Allah ile olmaktır.”63 

 Amr b. Osman Mekkî (öl. 297/910): “Tasavvuf, kulun içinde bulunduğu vaktin 

gereğine göre, o an ne yapması gerekiyorsa onu yapmaktır.”64 

 Ruveym b. Ahmed (öl. 303/915-16): “Tasavvuf, nefsi Allah‟ın iradesine teslim 

etmektir.”65 

Çağdaş araştırmacı Osman Nuri Topbaş ise kitabında tasavvufu şöyle tarif 

                                                      
59

 Osman Nuri Topbaş, İmandan İhsana Tasavvuf (Erkam Yayin San. A.ş., ts.), 21. 
60

 Ahmet Cahid Haksever, “Tasavvufa Giriş”, Tasavvuf, ed. Kadir Özköse (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2018), 13. 
61

 Reynold A. Nıcholson, “Tasavvufun Kaynağı Ve Gelişimi Üzerine Tarihi Bir Araştırma”, çev. Abdullah 

Kartal, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (Ocak 1998), 690. 
62

 Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, çev. H. Kâmil Yılmaz (Istanbul: Erkam Yayınları, 2019), 23. 
63

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 24. 
64

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 24. 
65

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 24. 



  

13 

 

etmektedir: “Tasavvuf; İmanın aşk ile birleşmesi, ibadetlerin ise vecd ile îfası sonucunda 

davranışlarda ortaya çıkan güzelliktir.”66 Tasavvuf ve sûfî kavramları, Kuşeyrî‟den de 

anlaşılıyor ki hicrî ikinci asrın sonlarına doğru kullanılmaya başlanmış, tasavvufa dair 

tanımlar hicrî üçüncü ve dördüncü asırlarda şekillenmiştir. Tasavvufun Tanımlarında ise 

genellikle güzel ahlak, Allah ile birlikte olmak ve nefsi terbiye etme öğelerine vurgu 

yapılmıştır. 

2.2. Tasavvufun Doğuşu ve Gelişimi 

            Hz. Peygamber devrinde âbid, sâih ve fakîr gibi bazı terimler kullanılıyordu fakat 

onlar arasında “sûfî” diye bir lakaba rastlanmıyordu. Bunun sebebi ise Ebû Nasr Serrâc et-

Tûsî‟ye (öl. 378/988) göre: Hz. Peygamberin sohbetinde bulunmak ve onun ashâbı olmak 

bir saygınlık gerektiriyordu ve zaten sahâbî adı, sayılan bütün bu sıfatlara hâizdi. 

Dolayısıyla, tekrardan böyle bir lakaba gerek duyulmuyordu.67  

            Hz. Peygamber‟in vefatından sonra Müslümanlar arasında siyasi olaylar vuku 

bulmuş, “dünyalık” emeller peşinde birbirlerinin kanını dökmüşlerdir. Bunun sonucunda 

ise yine Müslümanlar arasında derin pişmanlık ve hüzün oluşmuş, bu pişmanlık ve hüznün 

sonucu olarak da dünyalık işlerden el etek çekmek anlamına gelen  “zühd” kavramı ortaya 

çıkmıştır. Daha sonra bu kavramın içi genişlemiş, iyi bir Müslümanda bulunması gereken 

inanç, ibadet, ahlâk ve âdâba dair özellikleri taşıyanlara ve dünyaya meyletmeyenlere; 

âbid, sâih ve fakîr gibi terimlerin yanı sıra zâhid lakabı da kullanılmaya başlanmıştır. Zühd 

en geniş anlamda; nefsi yaratılmış her şeyden arındırarak Allah‟la (c.c) bir bağ kurmaktır. 

Temizlenen nefis artık yeniliğe açıktır. Her şey değişmiş, yapılan günahlara tövbe edilmiş 

ve sadece Yüce Allah‟ın rızası aranmaya çalışılmıştır.68 

             Zühd dönemi yukarıda da belirtildiği üzere hicrî ikinci asrın sonlarına kadar 

sürmüştür. Bu dönemde öne çıkmış birçok âbid ve zâhidler vardır. Mesela "Ne istediğini 

bilene elindekini fakirlere dağıtmak çok kolay gelir. Gözünü serbest bırakanın üzüntüsü 

uzun olur. Emelini serbest bırakanın ameli kötü olur. Dilini serbest bırakan kendini 

katleder." sözlerinin sahibi, 161/777 yılında vefat eden İbrahim b. Edhem, "Zühdün aslı, 

Allah'tan razı olmaktır." sözünün sahibi, 187/802 yılında vefat eden Fudayl b. İyaz ve 

"Dünyaya karşı oruçlu ol! İftarın ölüm olsun! Yırtıcı canavardan kaçar gibi insanlardan 

kaç!" sözlerinin sahibi, 165/781 senesinde vefat eden Davud et-Tai bu dönemin zâhidleri 

                                                      
66

 Topbaş, İmandan İhsana Tasavvuf, 13. 
67

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 21-22. 
68

 Hayrani Altıntaş, Tasavvuf Tarihi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1986), 6. 



  

14 

 

arasında gösterilmektedir.69  

            Bu dönemin özelliklerinden birisi de zühd mekteplerinin kurulmuş olmasıdır. İslâm 

düşünce tarihinde, farklı coğrafi bölgelerde ve dönemlerde ortaya çıkan çeşitli zühd 

ekollerinin varlığı önemlidir. Bu ekoller, bir takım vurguları ve öğretileriyle İslâm'ın farklı 

yönlerini vurgulamışlardır. Mesela:  

             Medine ekolü, Peygamber Efendimiz ve sahabe yaşantısını örnek alarak basit 

yaşam tarzını, dünya nimetlerinden kaçınmayı ve manevi değerlere önem vermeyi öne 

çıkarmıştır.70
  

             Basra ekolü, Hasan Basri gibi önemli şahsiyetler aracılığıyla korku, hüzün ve sevgi 

gibi duyguları vurgulamıştır. Bu ekol, iç dünyanın derinliklerine inerek insanın duygusal 

boyutunu anlamaya çalışmıştır.71
  

            Kûfe ekolü, Hz. Hüseyin'in şehit edilmesi sonrasında pişmanlık ve tövbe gibi 

kavramlara odaklanarak kendilerine "bekkâûn ve tevvâbûn" diyen bir grup oluşturmuştur. 

Bu ekol, insani zaafları anlayışla karşılayarak insanın günahlarından dönmesini teşvik 

etmiştir.72
  

            Horasan ekolü ise melâmet ve tevekkül gibi kavramlara odaklanmıştır. Şakik Belhi 

(öl. 194/810), İbrahim b. Edhem ve Fudayl b. İyaz gibi önemli şahsiyetler, manevi 

gelişimdeki önemli adımları temsil etmişlerdir. Bu ekol, zorluklar karşısında teslimiyet ve 

Yüce Allah‟a güveni vurgulamıştır.73
  

             Bu zühd ekolleri, İslâm düşünce tarihindeki çeşitliliği ve zenginliği yansıtırken, her 

biri farklı yönleriyle Müslüman toplumların manevi ve düşünsel gelişimine katkıda 

bulunmuştur. 

2.3. Hicrî Üçüncü ve Dördüncü Asırlarda Tasavvuf 

            Bu dönemde tasavvuf artık bir ilim haline gelmiş, kalp, ruh, nefs ve keşf gibi 

kavramlar tasavvufta kullanılmaya başlanmıştır. Kalbin; sadr, kalp, fuâd ve lüb şeklinde 

dört katmanı ortaya konmuş, kavramların içi genişleyip yeni anlamlar kazandırılmıştır. 

                                                      
69

 Taftazanî, “Zühd Hareketinin Tasavvufa Dönüşüm Süreci: Râbiatü‟l Adeviyye Örneği”, çev. Ahmed Ögke, 

Ekev Akadami Dergisi 3/1 (2001), 107-109; Ali Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, Tasavvuf El Kitabı, ed. Kadir 

Özköse (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018), 133-134. 
70

 Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, 120. 
71

 Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, 121-124. 
72

 Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, 124-125. 
73

 Abdullah Damar, “Tasavvuf Terimlerinin Oluşumu”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 17 

(Temmuz 2006), 163-164; Reşat Öngören, “Tasavvuf”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2011), 40/119-126; Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, 125-128. 



  

15 

 

Yine bu dönemde âbid, fakîr, zâhid gibi isimlerin yerine âlim, ârif, sûfî gibi isimler 

kullanılmaya başlanmıştır. Tasavvufun mevzusu, meselesi, gayesi ortaya konmuş, 

tasavvufa dair eserler literatürlerde yerini almıştır. Ebû Nasr Serrâc et-Tûsî‟nin el-Lüma„ 

adlı eseri bu dönemde yazılmış en önemli eserlerden biridir. Lüma„ya bakıldığında aşırıya 

giden sûfîlerin eleştirildiği görülmekte, ehl-i sünnet tasavvuf anlayışı ortaya konmaktadır.74 

Bu dönemde Kur‟ân âyetlerinin işârî yorumları yapılmış, ilk işârî tefsirler gün yüzüne 

çıkmıştır. Sehl b. et-Tüsterî‟nin Tefsîru‟l-Kur‟âni‟l-Azîm adlı kitabı bu dönemde yazılmış 

en önemli işârî tefsirlerden birisidir. Bu meyanda, konumuzu daha da detaylandırmak 

amacıyla işârî tefsirin mahiyetinden ve genel özelliklerinden bahsetmekte yarar görüyoruz. 

2.3.1. İşârî Tefsir ve Mahiyeti 

            Sûfîlere göre Kur‟ân-ı Kerîm‟in Yüce Allah tarafından indirildiği şüphe götürmez 

bir gerçektir. Bununla birlikte onlar  ٌَْٕا َٔضَّ َٚ َٓ ١ ّٖ ٍِ غْ ُّ ٍْ ٌِ تشُْشٰٜ  َٚ حً  َّ سَدْ َٚ ُ٘ذًٜ  َٚ ءٍ  ْٟ ًِّ شَ ىُ ٌِ  ً ٌْىِراَبَ ذِث١َْأا ػ١ٍََْهَ ا   

“…Bu kitabı sana her konuda açıklama getiren bir rehber, bir hidayet ve rahmet kaynağı, 

Allah‟a gönülden bağlananlar için bir müjde olarak indirdik.”75 âyetinden yola çıkarak; 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in her harfinin altında ehli için kendilerine verilen kabiliyet ölçüsünde 

saklanmış pek çok mânaların olduğunu söylemektedirler. Yine  ٚا ١ٌَِذَّتَّشُُٓ ثَاسَنٌ  ُِ ٌَْٕاُٖ ا١ٌَِْهَ  ْٔضَ وِراَبٌ اَ

ٌُٛا  ۬ٚ ُ ١ٌِرَزَوََّشَ ا َٚ  ٖٗ ٌْثَابِ ا٠َٰاذِ الَْْ  “Sana (bu) mübarek Kitabı indirdik ki ayetlerini düşünsünler ve 

sağduyu sahipleri öğüt alsınlar.”76 âyetine dayanarak Kur‟ân‟ın götürdüğü doğru yola 

ulaşmanın en sağlam şeklinin yine Kur‟ân‟ı; tedebbür, tefekkür, tezekkür, uyanık bir kalp 

ve diri bir gönülle okumak ve anlamaktan geçtiği kanaatindedirler.77  

             Sûfî‟ler,  Kur‟ân‟ı veya kâinatı en iyi yorumlayanın, lafızlara veya zâhirî şekillere 

takılıp kalan kimse değil, mânevî yükselişini tamamlayarak kendi iç hakikatinin idrakine 

varan peygamberler ve onların vârisleri sûfîler olacağı kanaatindedirler. Bu itibarla 

Kur‟ân‟ın tefsiri ya da te„vîli de sadece salt lafza dayalı aklî bir fiil olmaktan öte, tecrübî 

bir boyut kazanmaktadır.78 Bundan dolayı âyet-i kerîmelerin işâret buyurduğu derin 

mânaları ve kalbî sezişleri konu edinen işârî tefsirler ortaya çıkmıştır.79  

            Süleyman Ateş‟e göre, Kur'ân-ı Kerîm‟in Kehf sûresinde anlatıldığı gibi öğrenme 

ile elde edilen bilgiden ayrı olarak Allah Teâlâ tarafından insana bahşedilen ledünnî bir 

ilim de bulunmaktadır. Nitekim Hz. Mûsâ‟da (a.s) işin iç yüzünü gösteren bu ilmi ilk anda 

                                                      
74

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 445. 
75

 Hayrettin Karaman vd., Kur‟ân-ı Kerîm Meali (Istanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2018) en-Nahl 16/89. 
76

 Sâd 38/29. 
77

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 73-74. 
78

 Bolat, “Tasavvufun Doğuşu”, 64. 
79

 Ömer Çelik, Tefsir Usûlü Ve Tarihi (İstanbul: Erkam Yayın, 2015), 212. 



  

16 

 

anlayamamıştı.  İşte bundan dolayı sûfîler, yaptıkları riyazet ve ibadetler sonunda böyle bir 

ledünnî ilme ulaştıkları görüşündedirler. Fakat kazandıkları bu ilmi, insanların yanlış 

anlamalarına sebebiyet vermemek için ve onu hazmedemeyecekleri düşüncesiyle sûfîler, 

kalplerine doğan bu bilgiyi kapalı bir üslupla yani remiz ve işaret yoluyla ifade etmişlerdir. 

Yaptıkları tefsirlere de tefsir değil işâret adını vermişlerdir. Bunun için tasavvufî tefsire 

işârî tefsir denilmektedir.80  

              İsmail Cerrahoğlu‟na (öl. 2022) göre âyetlerin zâhirinden ziyâde bâtın mânası 

üzerinde durma fikri sûfîlerle başlamış değildir. Bilakis bu, ilk devirlerden beri 

bilinmektedir. Nitekim  ًشَج ِ٘ ُٗ ظَا َّ ُْ ٔؼَِ اعَْثَغَ ػ١ٍََْىُ َٚ ا فِٟ الْْسَْضِ  َِ َٚ اخِ  َٛ ّٰ ا فِٟ اٌغَّ َِ  ُْ شَ ٌىَُ َ عَخَّ َّْ اللّٰه ا اَ ْٚ ُْ ذشََ  اٌََ

 
 ً
تَاغَِٕح َٚ  “Allah‟ın, göklerde ve yerde bulunan şeyleri hizmetinize verdiğini, nimetlerini gizli 

ve açık olarak önünüze bolca serdiğini görmez misiniz?”81 âyetinde görüldüğü üzere açık 

ve gizli nimetler zikredilmektedir. Bu nimetlerin en büyüklerinden birisi de Kur‟ân-ı 

Kerîm‟dir.  Yüce Allah kâfirleri vasıflandırırken  َْ  Söz anlamazlar”82 ifadesini“ لَْ ٠َؼْمٍُِٛ

kullanmaktadır. Zira onlar kendi dillerini çok iyi biliyorlardı ve söyleneni anlamamalarına 

imkân yoktu.  Dolayısıyla burada asıl kastedilen âyetlerin derin mânasını anlayamıyor 

olmasıdır.83  

             Tasavvufun bir amelî bir de nazarî olmak üzere iki yönü vardır. İlkinde sözden 

ziyade öz önemli, diğerinde ise işin felsefî yönü ağır basmaktadır. Bundan dolayı ilkinin 

görüşlerine uygun olarak “işârî sûfî tefsir”, ikincisinin görüşlerine uygun olarak da “nazarî 

sûfî tefsir” doğmuştur. İşârî sûfî tefsir;  sûfînin bulunduğu makâma göre kalbine doğan 

ilham ve işaretlere dayanmaktadır. Dolayısıyla burada zahir mâna ile bağdaştırılmayan bir 

yorum yoktur. Nazarî sûfî tefsir çeşidi ise Kur‟ân tefsir edilirken birtakım nazariyelere, 

felsefî görüşlere uygun düşecek biçimde yorumlamaktır. Böyle yapanlar, kendi 

nazariyesini ve felsefî görüşünü desteklemeyen âyetleri zorlama te‟vîllerle yine kendi 

düşüncelerine göre yorumlamaktadırlar.84  

               Zorlama te‟vîllerle Kur‟ân-ı Kerîm âyetlerinin zâhirine ters düşen ve aşırıya giden 

bâtınî yorumlar, önemli sûfîler tarafından da kabul görülen bir tutum değildir. Nitekim 

Serrâc, bu düşüncede olanları eserinde şu şekilde eleştirmektedir: “Kimileri  ً٠َجِذنَْ ٠ر١َٖـّا ُْ اٌََ

                                                      
80

 Süleyman Ateş, İşârî Tefsir Okulu (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974), 19. 
81

 Lokmân 31/20. 
82

 el-Bakara 2/171. 
83

 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi (Fecr Yayınevi, 2019), 436. 
84

 Muhammed Hüseyin ez-Zehebi, et-Tefsîr ve‟l-Müfessirûn (Kuveyt: Dâru‟n-Nevâdir, 2010), 352; Ateş, 

İşârî Tefsir Okulu, 19. 



  

17 

 

ٜ ٰٚ ‟?O seni yetim bulup barındırmadı mı„ فَاٰ
85

 âyet-i kerîmesini eşi benzeri bulunmayan 

dürr-i yetim; yani inci olarak yorumlamışlardır. Bu ve benzeri yorumlar hatadır, Allah 

Teâlâ‟ya iftira atmaktır, cehalettir ve gayrı ciddiliktir.”86  

            2.3.2. İşârî Bilginin Kaynağı ve Kabul Şartları 

            İnsan, bilgi elde etme ve ulaştığı bilgileri de ihtiyaçları doğrultusunda kullanabilme 

yetisine sahiptir. Bu sebepten dolayı bilgi, “aydınlatıcı” özelliği sayesinde öteden beri 

insanın ayrılmaz bir parçası olmuş, ona yaşamı boyunca rehberlik etmiştir. Bilginin 

“aydınlatıcı” özelliğinin olabilmesi, bireylerin ve toplumların sağlıklı kararlar almasına ve 

ilerlemesine katkıda bulunması için elbette doğru olması gerekmektedir. Bu sebeple elde 

edilen bilgilerin doğru olduğunu tespit etmek için bir takım yöntemler kullanılması 

gerekmektedir. Bir başka deyişle doğru bilgiye ulaşmanın yolları ve onun güvenilirliği 

önem arz etmektedir. Bilginin kaynağı hususunda Kur'ân-ı Kerîm'in tek bir kavram 

üzerinde durmadığı; bilakis, tüm insanlar için geçerli bilgi kaynakları olarak aklı, duyuları 

ve vahiy kaynaklı haberleri açık ve net bir şekilde işaret ettiği görülmektedir.87  

           Tasavvuf; akıl, nass ve duyuların yanı sıra  kişinin dinî yaşantıdan kaynaklanan 

zevk, ilham ve keşfi de bilgi kaynağı olarak kabul etmektedir. Bu anlayışa göre, hakiki 

bilgiye nihai olarak keşf yoluyla ulaşılabilir. Sûfîler, keşf ve ilhamla elde edilen bilgiye 

"ilim" demeyip "marifet, irfan, ilm-i ledün, ilm-i vehbî" gibi isimler vermektedirler.88
 Bu 

noktada İmam Mâtürîdî de bilgi edinme yolları üzerine çeşitli görüşler öne sürmektedir. 

Mâtürîdî'nin bilgi edinme yolları genel olarak duyu organları, akıl ve haber şeklinde üç 

başlık altında toplanmaktadır.89
 O, eşyanın birtakım sırlar barındırdığını ve bu sırlara 

ulaşma noktasında aklın ve idrak vasıtalarının yetersiz kalabileceğini itiraf etmektedir. 

Ayrıca söz konusu sırlara ancak Allah Teâlâ‟nın dileği doğrultusunda istediği kullarının 

kalbine açarak ulaşılabileceğini de ifade etmektedir.90 Onun bu düşüncesi, akıl, duyular ve 

haber yanında ilham ve keşfin de başka bilgi edinme yolları arasında olabileceğini ortaya 

koymaktadır.   

             İşârî yorumların kabul edilebilmesi için birçok müfessir ve “Ulûmü‟l-Kur‟ân” 

müellifleri tarafından bazı şartlar öne sürülmektedir. Bu şartları ilk dile getiren kişinin ise 

                                                      
85

 ed-Duhâ 93/6. 
86

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 94. 
87

 Gülşen Ökten, “Kur‟ân‟a Göre Bilginin Kaynakları”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 39 (2015), 205-228. 
88

 Osman Türer, Tasavvuf Tarihi (İstanbul: Aytaç Yayın, 2013), 34-35; Mehmet Şaşa, “Kelam ve Tasavvuf 

Terminolojisinde Bilgi”, ASSAM Uluslararası Hakemli Dergi 2 (2014), 73. 
89

 Bk. Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 57-67. 
90

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/29; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/57. 



  

18 

 

İbn Kayyim el-Cevzi (öl. 751/1350) olduğu iddia edilmektedir.91 İleri sürülen söz konusu 

bu şartları şöyle göstermek mümkündür:  

1. Kur‟ân âyetlerine verilen derûnî mânalar, lafzın zâhirine ters düşmemelidir. 

2. Öne sürülen derûnî mânaları doğrulayacak bir başka nas yahut da açık bir delil 

bulunmalıdır. 

3. Verilen bâtınî mânalara muhâlif şer‟î ve aklî bir karine bulunmamalıdır.  

4. Öngörülen bâtınî mânanın tek mâna olduğu iddia edilmemelidir.92
  

            Bazı araştırmacılar tarafından ileri sürülen söz konusu bu şartlarda mantıkî 

tutarsızlıklar olduğu dile getirilmektedir. Mesela: ilk şartta, içsel mânaların lafzın zâhirine 

ters düşmemesi gerektiği üzerinde durulmaktadır. Muhsin Demirci‟ye göre, böyle olduğu 

takdirde iddia edilen mânaya zâhirî mâna demenin önünde herhangi bir engel de 

kalmamaktadır.93 Öte yandan, tasavvuf ehlince ortaya konulan söz konusu içsel mânaların 

“işârî tefsir” mi yoksa “sûfî te‟vîl” mi olarak adlandırılması gerektiği konusunda da bir 

ittifak sağlanamamaktadır.94 

2.4. Semerkant’ta Tasavvufî Hareketler 

Semerkant, Mâtürîdî‟nin yaşadığı dönemde İslâm dünyasında önemli ilim 

merkezlerinden biriydi. Bunun sebeplerinden birkaçını yukarıda zikretmiştik. Diğer 

sebeplerden biri ise o dönemde İslâm dünyasında çeşitli düşünce ve fırkaların hâkim 

olmasıdır. Özellikle Bağdat‟ta mu„tezile mensuplarının ortaya attığı, “Kur‟ân mahlûktur” 

görüşü, Müslümanlar arasında fitneye sebep olmuş, bu vesileyle birçok âlim sebepsiz yere 

öldürülmüştür. Hayatta kalanlar da kendilerine gidecek güvenli yer aramış, adil ve anlayışlı 

bir devlet olan, ilme ve âlime sahip çıkan Sâmânîler devletini bulmuşlardır. Diğer taraftan 

Hallâc-ı Mansûr‟un  (öl. 309/922)  öldürülmesinden sonra birçok tasavvuf ehli de kendine 

gitmek için bu bölgeyi seçmişlerdir.95  Böylece uzaklardan gelip vefat edinceye kadar 

Semerkant‟ta yaşayan âbid ve zâhidler olduğu gibi orada doğup büyümüş olanlar da vardır. 

Mesela, orada doğup yetişenler arasında:  

                                                      
91

 Mehmet Yıldız, “İşârî Tefsirin Kabul Şartları Bağlamında Cemâl-i Halvetî‟nin Kısa Sûrelere Getirdiği 

Yorumlar”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 33 (2014), 47. 
92

 Ebu Abdullah Şemseddin Muhammed İbn Kayyim el-Cevziyye - tash. Taha Yusuf Şahin, et-Tibyân fî 

Aksâmi‟l-Kur‟ân (Beyrut: Darü‟l-Kütübi‟l-İlmiyye, 1982), 51; Demirci, Tefsir tarihi, 212; Yıldız, “İşârî 

Tefsirin Kabul Şartları Bağlamında Cemâl-i Halvetî‟nin Kısa Sûrelere Getirdiği Yorumlar”, 47. 
93

 Bk Demirci, Tefsir tarihi, 212. 
94

 Yıldız, “İşârî Tefsirin Kabul Şartları Bağlamında Cemâl-i Halvetî‟nin Kısa Sûrelere Getirdiği Yorumlar”, 

55. 
95

 Şaban Alı  Düzgün, “Mâtürîdî‟n n Düşünce Dünyası”, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve 

Yayımlar Genel Müdürlüğü, (2018), 14-15. 



  

19 

 

 Zühd ve takva sahibi olup Semerkant camilerinde vaaz veren, insanlar 

arasında oldukça itibar gören ve 231/845 yılında vefat eden S‟ad b. Nasr 

ez-Zâhid es-Semerkandî.96 

 Tasavvufa dair “Kitâbü‟l-Envâr” adında bir eser kaleme alan, fazilet ve 

takvâ sahibi olup 268/881 yılında vefat eden Ebu Bekir Muhammed b. 

Abdillâh ez-Zâhid el-Âbid es-Semerkandî görülmektedir.97
  

              Başka memleketlerden gelen ve vefat edinceye kadar orada yaşayanlar arasında: 

 Belh şehrinde doğup daha sonra Semerkant‟a yerleşen, Kur‟ân‟ı her gün bir 

defa hatim eden, zâlim idareci ve yöneticilere karşı sözünü sakınmayan ve 

aynı zamanda iyi bir fakih olan Sâhip b. Selm el-Belhî.98 

 Aslen Bağdatlı olup daha sonra Semerkant‟a gelen, birçok zâhid kişilerin 

menkıbelerini rivâyet eden, aynı zamanda hadis ilmiyle de uğraşan ve 

383/993 yılında vefat eden Ebu‟l-Kâsım Abdullâh b. Ali b. Muhammed el-

Bağdâdî es-Sûfî‟yi sayabiliriz.99  

Hicrî üçüncü asırda Herat, Nişâbur ve Merv‟de, hicrî dördüncü asırda ise Buhara ve 

Fergâna gibi Türk beldelerinde mutasavvıflar daha da çoğalmaya başladı.   Muhammed 

Ma'şûk Tûsî (öl. V./XI. yüzyılın başları) ile Emîr Alî Ebû Hâlis o dönemin meşhur Türk 

mutasavvıflarındandır.100 Bunlarla birlikte daha birçok zühd ve takvâ sahibi âlim, 

Mâverâünnehir bölgesinde tasavvufun gelişmesine ve ileride ortaya çıkacak olan Hoca 

Ahmet Yesevî (öl. 562/1166) gibi mutasavvıfların yetişmesine öncülük etmişlerdir. 

2.5. Mâtürîdî’nin Tasavvufla Münasebeti  

            Biyografi kitaplarında İmam Mâtürîdî‟nin genelde fakih, mütekellim, müfessir 

kimliğine rastlanmaktadır. Bununla birlikte az da olsa onun sûfî kişiliğini ortaya koyan ve 

tasavvufî yönünü gösteren rivayetler mevcuttur. Mesela, Ebü‟l-Yüsr Muhammed el-

Pezdevî (öl. 493/1100) eserinde onu zâhid diye nitelemekte, babasının; Mâtürîdî‟nin 

kerametlerinden bahsettiğini aktarmaktadır.101 Necmeddin en-Nesefî (öl. 537/1142), 

Mâtürîdî‟nin deşt ribatında Hızır‟la karşılaştığını, ondan dua istediğini ve Hızır‟ın ona 

                                                      
96

 Aydınlı, Semerkant Tarihi, 432. 
97

 Aydınlı, Semerkant Tarihi, 433. 
98

 Aydınlı, Semerkant Tarihi, 435. 
99

 Aydınlı, Semerkant Tarihi, 435. 
100

 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1976), 

17-18. 
101

 İmam Ebul Yusr Muhammed Pezdevi, Ehli Sünnet Akaidi, çev. Şerafeddin Gölcük (Kayıhan Yayınları, 

2017), 3. 



  

20 

 

hikmeti öğrettiğini naklederek onun hakikat ilmiyle rızıklandığını kaydetmektedir.102 

Ayrıca onun hakkında bir tasavvuf terminolojisi olan “kudvetü‟l-ferîkayn” (iki grubun 

lideri)103 tabirini kullanarak hem zâhir hem de bâtın ilimlerinde üstün bir dereceye sahip 

olduğuna işaret etmektedir.104   

              Ali Şîr Nevâî (öl. 906/1501) Mâtürîdî‟nin zâhir ve bâtın ilimlerindeki üstünlüğüne 

dikkat çekmekte ve garip halleri olduğundan bahsederek ona dair bir rivayet aktarmaktadır. 

Şöyle ki: İmam Mâtürîdî yine bir gün avlusunda tefsiriyle hemhal olurken kapıya iki 

sarhoş dikilir. Birisi içeri girip imam Mâtürîdî‟ye karşı hoşa gitmeyen, ahlaksız sözler ve 

fiiller sarf eder. Sinirlenerek ayağa kalkan imam orada bulunan bir tahta parçasını alarak 

sarhoşun kafasına vurur. Adamın kafası parçalanır ve oracıkta ölür. Cesedi de yine orada 

bulunan kuyunun içine atar. Arkadaşından endişelenen diğer sarhoş da içeri girip onu 

sorar. Bunun üzerine Mâtürîdî “buraya köpekten başka kimse girmedi, o da kuyunun 

içinde” der. Adam kuyunun içine bakar ki hakikaten kafası parçalanmış bir köpek vardır. 

Bunun üzerine hemen oracıkta tövbe eder, yaptıklarına pişman olur.105  

            Bu tür rivayetlere bakıldığında Mâtürîdî‟ye, sûfî bir kimlik kazandırılmak istendiği 

gayet ortadadır. Bunlarla beraber onun sade ve mütevazı yaşamını gösteren, gönül ehli bir 

insan olduğuna dikkat çeken rivayet de mevcuttur. Şöyle ki: Bağdat‟tan, halifenin emriyle 

bir elçi Semerkand‟a gelerek İmam Mâtürîdî‟den fetva almak ister. Elçi, eski bir elbiseyle 

bağında çalışmakta olan Mâtürîdî‟nin yanına gelerek Mevlânâ nerede? Diye sorar. 

Mâtürîdî: Mevlâmız Allah‟tır der. Bunun üzerine elçi: Hâce (efendi) nerede der. İmam: 

Hâce Mustafa‟dır (s.a.v). Der. Adam: Ebu Mansur nerede diye sorunca, Mâtürîdî: O yaşlı 

fakir benim cevabını verir.106  

              Mâtürîdî‟nin,  devrin önemli sûfîlerinden Hâkim es-Semerkandî (öl. 342/953) ve 

Fâris b. Îsâ (öl. 340/951) ile beraber dostluk kurup onlarla fikir alışverişi yaptığı da rivayet 

edilmektedir.107  

               Mâtürîdî “kendini bilen rabbini bilir”108 rivayetinden yola çıkarak şunları 

                                                      
102

 en-Nesefi, El-Kand, 32. 
103

 en-Nesefi, El-Kand, 143. 
104

 Özen, “Mâtürîdî”, 148; Ömer Özgül, “İmam Mâtürîdî‟nin Anadolu Tasavvuf Kültürü Üzerindeki 

Etkileri”, Diyanet İlmî Dergi 55 (2019), 898. 
105

 Ali Şîr Nevâî, Nesâyimü‟l-Muhabbe Min Şemâyimü‟l-Fütüvve: Tasavvuf ve Mutasavvıflar, çev. Prof. Dr. 

Vahit Türk (Istanbul: Ötüken, 2021), 415. 
106

 Tosun, “Maturidiyye ve Tasavvuf İlişkisi”, 49-50; Yıldırım, “İmam Mâtürîdî Zaviyesinden Tasavvufa 

Bakış”, 170-171. 
107

 Yıldırım, “İmam Mâtürîdî Zaviyesinden Tasavvufa Bakış”, 170. 
108

 Bazı araştırmacılar bunun hadis olmayıp sadece tasavvuf kitaplarında yazıldığını iddia etmektedirler. 



  

21 

 

söylemektedir: Kendi öz yapısını tanıyan kişi; görme, işitme gibi ârazların arkasındaki 

mânayı ve inceliği kavramaktan, bünyesinde meydana gelen bir bozukluğu düzeltmekten 

aciz olduğunu anlar.  Psikolojik ve sosyolojik yapısındaki ihtiyaçların ne zaman ortaya 

çıkacağını kestiremez. Yine o nefsinin var oluş serüvenini ve şu âna kadarki geçirdiği 

evreyi zihninde tasavvur edemeyeceği gibi aklı ile de idrak edemez.  Bütün bunları 

düşündüğünde kişi, nefsini kendisinin yaratmadığının idrakine varır. Eğer nefsini kendisi 

yaratmış olsaydı biraz önce saydığımız nefsindeki bilinmezlikler de olmayacaktı. 

Dolayısıyla nefsini bilen insan rabbini de bilmiş olur.  Mâtürîdî,  bazı âlimlerin: nefs-i 

hafiyye (gizli nefsi) tanıyan rabbini tanır dediklerini söylemiştir. Gizli nefisten maksadın; 

iyi ve güzel davranışların elde edilip bazı yüceliklerin kazanılması ve anlaşılması güç olan 

konuların tefekkür ve tedebbürle aydınlanması için insanda yaratılan özel bir yapı (el-

kiyânü‟l-mec‟ûl)109 olduğunu söyleyerek, âlimlerin nefs-i hafiyye (gizli nefsi) sözünü güzel 

bulmuştur.110 Gizli nefs ve ruh gibi kavramlar genelde tasavvufun ilgilendiği kavramlardır. 

Bu sebeple zikrettiği bazı âlimlerden kastın mutasavvıfların olma ihtimalini de 

artırmaktadır. Dolayısıyla onun buradaki anlayışı kendisinin tasavvufa ve mutasavvıflara 

yönelik duruşunu göstermesi açısından ışık tutar mahiyettedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                 
Mesela bkz. Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Yeri (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2000), 229-230. 
109

 Bekir Topaloğlu (el-kiyânü‟l-mec‟ûl)‟ün “ruh” olduğunu aktarmaktadır. Bk. Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 

222/171. dipnot. 
110

 Mâtürîdî, Kitâbü‟t-tevhîd, 220-222; Özgül, “İmam Mâtürîdî‟nin Anadolu Tasavvuf Kültürü Üzerindeki 

Etkileri”, 899; Mustafa Karcı, Mâtürîdî‟ye Göre Zat-Sıfat İlişkisi (Kayseri: Kayseri Erciyes Üniversitesi, 

Yüksek Lisans, 2012), 124. 



  

22 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

1. TE’VÎLÂTÜ’L KUR’ÂN’DA GEÇEN BAZI TASAVVUFÎ KAVRAM VE 

YORUMLARI  

             Daha önce de bahsettiğimiz gibi Te‟vîlâtü‟l Kur‟ân Mâtürîdî‟nin en meşhur 

eserlerinden birisidir. Söz konusu eser, tefsir metodu, muhtevası ve içerdiği kavramlar gibi 

yönleriyle araştırmalara konu olmuştur.111 Tasavvufun kullanmış olduğu kavramların 

tamamını araştırmak ilgili alana özgü ayrı bir çalışmanın konusu olup, bu başlık altında 

tasavvufun sıkça kullanıldığı ve sûfîlerce önemli görülen bir kısım kavramlara yer 

verilmektedir. 

1.1. Nefis ve Kalp 

             Tasavvuf terminolojisinde nefis kavramı üzerinde çok durulmuştur. Mutasavvıflara 

göre nefis daima kulun çirkin fiillerini ve kötü ahlakını oluşturmaktadır. Zünnûn el-Mısrî‟ye 

(öl. 245/859 [?]) göre ibadetlerin anahtarı düşüncelerdir. Ona isabet etmenin alâmeti ise 

nefse muhalefettir. Kul tam anlamıyla ibadetin özünü yakalamak istiyorsa bu kötü ahlaktan 

kurtulması, bunun için de devamlı mücâhede içerisinde olması gerekmektedir.112  

              Mâtürîdî‟ye göre ise nefis; lezzetlere ve şehvetlere meyilli yaratılmıştır. Bazen insan 

onun isteğini defedemeyip kendini bulunduğu konumdan aşağıya çekmiştir. Bundan dolayı 

Yüce Allah, nefsin arzularına tabi olmayı yasaklamıştır.113 Bu konuda insanlar, nefse ve onun 

hevâsına uymayı reddetmekte iki kısma ayrılmaktadır. Birincisi: Nefis üzerinde egemenlik 

kurup şehvetinin arzularını ona vermeyenlerdir. Bu kimseler daima “cehd” (çaba) ve 

yorgunluk içerisindedirler. Diğeri ise: Nefsine yaptıklarının sonucunu hatırlatır; iyi işler 

yaptığında itaat edenlerin karşılaşacağı sevabı umar, kötü işler yaptığında ise, zalimlerin 

başlarına gelenlerin kendi başına da gelebileceğinden korkarlar.114  Yine ona göre nefsinin 

arzu ve isteklerine uyanlar; mahfillerde, karanlıklar içinde kalıp yerilmeye mahkûmdurlar. 

Nefsi tezkiye etmek ise gün yüzüne çıkmak demektir. İnsanlar arasında ta„zîm ve saygı 

duyulmayı gerektirir. Bu sebeple takva sahibi kişiler, halk arasında itibar gören kişilerdir.115 

Eğer üzerine bir gözetleyici tayin edilirse nefis; o murakıptan çekinir, korkar ve devamlı 

teyakkuz halinde olur. Dolayısıyla gözetleyicinin hoşuna gitmeyen işleri yüklenmekten 

                                                      
111

 Mesela tasavvuf ilminde sıkça kullanılan Te‟vîlâtü‟l Kur‟ân‟da da yer alan bazı kavramların yorumları 

için bk. Veysel Gengil, “Mâturîdî‟nin Halk Dindarlığına Dayanak Teşkil Eden Bazı Sûfî Yorumları 

Değerlendirmesi”, İslam ve Yorum 2 (Ankara: İnönü Üniversitesi Yayın Evi, 2018); Gengil, “Mâtürîdî‟nin 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”. 
112

 Ebü‟l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, çev. Ali 

Arslan (Istanbul: Arslan Yayınları, 1980), 140-202. 
113

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/240-241; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 12/263. 
114

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/42; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/58. 
115

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/224; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/245. 



  

23 

 

kaçınır.116  

              İmam Mâtürîdî,  َْجََّٕرا ٖٗ ََ سَتِّ ماَ َِ ْٓ خَ افَ  َّ ٌِ َٚ  “Rabbinin huzurundan korkan kimse için 

çifte cennet vardır.”117 âyetinde, rablerinin huzurundan korkan kişileri; nefislerinin arzu ettiği 

şeyleri ona vermeyenler veyahut da nefislerinin yasaklandığı şey konusunda onu yapmaya 

engel olanlar şeklinde yorumlamaktadır.118 Diğer taraftan o, İsrâiloğulları hakkındaki  ٝ ٌٰ فرَُٛتُُٓٛا اِ

  ُْ ْٔفغَُىُ ا اَ
ُْ فاَلْرٍُُُٓٛ  Onun için yaratanınıza tövbe edin de nefislerinizi öldürün...”119 âyet-i…“  تاَسِئىُِ

kerîmesinde te‟vîl ve tefsir ehlinin söz konusu öldürmeyi gerçek anlamda öldürme olarak 

kabul ettiklerini nakletmektedir. Ona göre “nefislerinizi öldürün” emri, İsrâiloğulları tövbe 

ettikten sonra gelmiştir. Dolayısıyla buradaki öldürme Yüce Allah‟a itaat ve ibadet etme 

konusunda zorluk ve meşakkate göğüs gererek “nefisleriyle ictihat” etmeleri, onu bu uğurda 

yormalarıdır.120 Abdilmelik el-Kuşeyrî ise tefsirinde gerçek anlamda nefsi öldürmeyi: Onun 

kuvvetini inkâr etmek, ona yapılan bir çağrıyı reddetmek, üzerindeki yönetimi bozarak nefsi 

kendi tercihinden koparmak ve ondan sadır olacak insansı izleri silmek ve böylece bütün 

işlerde Allah‟a yönelmek şeklinde tanımlamaktadır.121  

               Mü‟minûn sûresinde geçen  َائِك ُْ عَثْغَ غَشَُٓ لىَُ ْٛ ٌمَذَْ خٍَمَْٕاَ فَ َٚ  “Andolsun biz üstünüzde yedi yol 

yarattık.”122 âyet-i kerîmesinde İbn Kuteybe‟ye (öl. 276/889) atıfta bulunarak “ َِائك  ”غَشَُٓ

kavramına semantik açıdan yaklaştıktan sonra İmam Mâtürîdî, söz konusu kavramdan 

hareketle bazılarının “yedi yolu” nefsin mertebeleri şeklinde yorumladıklarını 

aktarmaktadır.123 Mâtürîdî‟nin bu ifadeleri nakletmesinden ve ona dair herhangi bir eleştiride 

bulunmamasından hareketle mezkûr yorumu benimsediğini anlaşılmaktadır. 

               Görüldüğü üzere mutasavvıflar nefsin arzu ve isteklerine uymayı Allah Teâlâ‟ya 

itaat ve ibadet etme hususunda büyük bir engel olarak görmüşler, kulun tam anlamıyla 

ibadetin özünü yakalamasını onun devamlı nefsiyle mücâhede içerisinde olmasıyla 

ilintilemişlerdir. Evet, bahsettiğiniz noktalar, tasavvuf terminolojisinde nefis kavramının 

nasıl anlaşıldığı ve nasıl ele alındığına dair önemli birer örnektir. Nefis, insanın içsel 

dünyasını, arzularını, tutkularını ve kötü eğilimlerini temsil etmektedir. İnsanın kendi 

nefsiyle mücadele etmesi, tasavvuf öğretilerinde önemli bir yer tutmaktadır. Bu mücadele, 

                                                      
116

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/156-157; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/173. 
117

 er-Rahmân 55/46. 
118

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/278; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/304. 
119

 el-Bakara 2/54. 
120

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/127-128; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/157. 
121

 Ebü‟l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-Kuşeyrî, Tefsiru‟l-Kuşeyrî: Leṭâʾifü‟l-

işârât (Lübnan: Dâru‟l-Kütübu‟l-İlmiyye, 2007), 1/47. 
122

 el-Mü‟minûn 23/17. 
123

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/18; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/29. 



  

24 

 

nefsi kötülüklerden arındırma ve manevi yükseliş için bir gereklilik olarak görülür. Kişinin 

yaptığı işlerin sonuçlarıyla yüzleşerek nefsi üzerinde kontrol sağlaması, tasavvufta nefis 

terbiyesinin temel bir prensibi olarak kabul edilmektedir. Bu ise insanın kendi 

davranışlarının sonuçlarına dikkat etmesi, hatalarından ders çıkarması ve kötü eğilimlerini 

kontrol altında tutması anlamına gelir. 

            "Nefislerinizi öldürün" emri, genellikle müfessirler tarafından gerçek öldürülme 

şeklinde algılanmış, sûfîlere ve İmam Mâtürîdî‟ye göre ise nefsin kötü arzuları ve kötü 

eğilimleriyle mücadele etme çağrısı olarak anlaşılmıştır. Bu noktada insanın nefsinin kötü 

arzularını dizginleyerek, manevi bir olgunluğa ulaşması ve Allah Teâlâ'ya daha yakın olması 

gerektiği vurgulanmıştır. 

             İmam Mâtürîdî‟nin naklettiği "yedi yol" olarak adlandırılan mertebeler, nefsin farklı 

aşamalarını temsil etmektedir. Bu mertebeler, insanın nefis mücadelesinde kat etmesi 

gereken yolculuğu ve manevi gelişimin aşamalarını simgelemekte, insan, bu mertebeleri 

aşarak nefsinin daha yüksek bir mevkide olgunlaşmasını ve arınmasını hedeflemektedir. Bu 

yaklaşımlar, tasavvufî düşünce geleneğinde nefis terbiyesinin ve manevi yükselişin önemini 

vurgulamakta, insanın kendi nefsiyle olan mücadelesi, tasavvufta manevi bir ibadet ve 

olgunlaşma süreci olarak kabul edilmektedir. 

            İmam Mâtürîdî de nefsin arzularına uyan kişilerin kendilerini bulunduğu konumdan 

aşağı çektiklerini ve böylece karanlıklar içerisinde kaldıklarını, nefsini tezkiye eden kişilerin 

ise hem insanlar arasında hem de Allah Teâlâ‟nın nezdinde yüce bir şerefe ve büyük bir 

mertebeye ulaşacaklarını söylemektedir. İnsanların, yaptıkları işlerin sonucunu kendilerine 

hatırlatarak devamlı nefisleri üzerinde egemenlik kurup, bu uğurda sürekli bir mücadele 

içerisinde olmayı yeğlemesi ve böylece nefislerin tezkiyesi hususunda tavsiyeler vermesi, öte 

yandan “nefislerinizi öldürün” emrinde söz konusu öldürmeyi Kuşeyrî‟ye benzer şekilde 

“onunla mücadele etme” olarak algılaması ve “yedi yolu” ise nefislerin mertebesi şeklinde 

telakki etmesi, onun nefis algısını ortaya koyması açısından önem arz etmektedir. 

            İmam Mâtürîdî‟ye göre kalp; düşünce ve tefekkürün merkezidir. O, âlimlerin kalp ve 

akıl konusunda ihtilafa düştüklerini belirtmektedir. Bazı âlimler Kalp; aklın mahallidir 

demekte bazıları da Onun yeri kafadır, nuru kalbe ulaşır. İnsanlar bu nurla müşahede ile 

görünmeyeni kalp ile görürler demektedir.124 Yine o,  ُ ْٓ شَشَحَ اللّٰه َّ ْٓ افََ ِِ ٝ ُٔٛسٍ  ٍٰ َٛ ػَ ُٙ َِ فَ عْلَْ ٌِلِْْ رَبِّه    صَذسَُْٖ   

                                                      
124

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/118; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/137. 



  

25 

 

“Allah kimin gönlünü İslâm‟a açmışsa, o, Rabbi katından bir nûr üzere olmaz mı?”125 âyetini 

şu hadis-i şerifle tefsir etmektedir: Rivayet olunan bir habere göre, Allah Resûlü‟ne (s.a.v), 

göğüs İslâm‟a açılır mı, o nasıl açılır? diye sorulmuş, bunu üzerine Hz. Peygamber (s.a.v) şu 

cevabı vermiştir: “Nûr insanın gönlüne girince göğüs genişleyip ona yer verir.”  Yâ 

Resûlullah,  bunun (yani nûrun kalbe girmesinin) bir alâmeti var mı? diye sorulduğunda ise 

“Evet var! Şu aldatıcı dünyadan el etek çekip ebedi olana yönelmek, gelmeden önce ölüm 

için hazırlık yapmaktır.”126 cevabını yöneltmiştir. Buraya bakıldığında, İmam Mâtürîdî‟nin 

yukarıda bahsettiği, akıldan kalbe giren nûr ile Hz. Peygamber‟in  (s.a.v) tarif ettiği kalbe 

inen nûr aynı anlamlarda kullanıldığı görülmektedir. Çünkü her ikisinde de nûr kalbe 

girmekte ve orada gizli kalan konular onun sayesinde insana açılmakta, dolayısıyla bütün 

bunların sonucunda insan kalbe inen o nûr ile huzura kavuşmaktadır.   

İmam Mâtürîdî‟ye göre amaller kalpte tartılmakta, bizzat amellerin kendisi hiçbir 

mâna ifade etmemektedir. Diğer yandan   ٍُ١ ٍْةٍ عٍَٖ َ تمَِ ْٓ اذََٝ اللّٰه َِ  Ancak Allah'a kalb-i selîm“  الَِّْ 

(temiz bir kalp) ile gelenler (o günde fayda bulur.”127 âyet-i kerîmesinden o, kalb-i selîm ile 

gelindiği takdirde malın ve oğlanların da fayda verebileceğini anlamıştır. Öyle ki ona göre, 

malını her türlü hayır işlerinde harcamış, evlatlarını da en iyi bir şekilde terbiye etmiş; güzel 

ahlaklı, sâlih biri olarak yetiştirmiş kişiler; kalb-i selîm ile geldikleri takdirde malları ve 

evlatları kendisini Allah‟a yaklaştıracaktır.128 

Hadîd sûresinde bulunan  ِ ٌِزِ وْشِ اللّٰه  ُْ ُٙ ْْ ذخَْشَغَ لٍُُٛتُ ا اَ ُُٕٛٓ َِ َٓ اٰ ٍَّز٠ٖ ٌِ  ِْ
ْ ُْ ٠أَ  İman edenlerin, Allah‟ı“ اٌََ

anmak ve vahyedilen gerçeği düşünmekten dolayı kalplerinin heyecanla ürperme zamanı 

gelmedi mi?”129
 âyet-i kerîmesini İmam Mâtürîdî üç şekilde yorumlamaktadır. Birincisi: 

İman ettiğini dilleriyle açıklayan fakat küfrü kalbinde gizleyen münafıklar için gelmiş 

olabilir. İkincisi: Henüz peygamberlik gönderilmeden önce ona inanan ehl-i kitap hakkında 

olabilir. Üçüncüsü ise: Bu âyet-i kerîme Allah Teâlâ‟ya ve O‟nun resûlüne gerçek mânada 

iman etmiş müminler hakkında gelmiş olabilir. O zaman da iki şekilde yorumlanır. Birincisi: 

Düşünmek ve tefekkürde bulunmak suretiyle inananların kalplerinde ürperme meydana 

gelmesidir. Böyle olduğu takdirde onların kalpleri huşu bulacaktır. İkincisi: İnananların 

                                                      
125

 ez-Zümer 39/22. 
126

 İbn. Mesûd (r.a) gelen rivâyet için bk. Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-

Nîsâbûrî - thk. Mustafa Abdulkâdir Atâ, el-Müstedrek (Beyrut, 1411), 4/346; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn 

b. Alî el-Beyhakī vd., Şuʿabü‟l-îmân (Riyad, 1423), 13/133-134; el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/254; 

Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/275. 
127

 eş-Şuarâ 26/89. 
128

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/309; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/357. 
129

 el-Hadîd 57/16. 



  

26 

 

dünya isteklerine meyletmeyip, şehevî arzularına son vermesiyle kalplerinin ürpermesidir.130
  

Diğer yandan o, bu konuda bazı müfessirlerin düşüncelerini aktarmaktadır. Bu 

meyanda söz konusu müfessirler de Allah Teâlâ ile kurulan dostluk, iman edenlerin kalbini 

huzura ve sükûnete kavuşacağına inanmaktadır.131
 İmam Mâtürîdî‟nin bu düşünceyi 

benimseyip rivayet etmesi, iman edenlerin kalbinin huzura kavuşmasını Allah Teâlâ ile 

kurulun dostlukla ilintilediğini göstermektedir. Nitekim sûfî müfessirlerden Sülemî, 

tefsirinde İbn-i Atâ‟nın (öl. 309/922), kalb-i selim; kişinin gönlünü feraha kavuşturarak onu 

Mevlâsına ulaştıran yoldur. O yol ki kulun kalbinde Allah Teâlâ‟dan başkası yer edinemez 

sözlerini kaydederken, yine kalb-i selimi hakkında Cüneyd‟e ait buna benzer bir yorum daha 

aktarmaktadır. Zira Cüneyd de mezkûr kavramı, kişinin kalbinde Allah sevgisinden başka bir 

şey bulunmaması şeklinde algılamaktadır.”132  

Kur‟ân-ı Kerîm‟de Hz. Mûsâ (a.s) ile Yahudiler arasında kurban kesilme olayı 

anlatıldıktan sonra   اشََذ ْٚ ٌْذِجَاسَجِ اَ َٟ وَا ِٙ ٌِهَ فَ ْٓ تؼَْذِ رٰ ِِ  ُْ َُّ لغََدْ لٍُُٛتىُُ َٙاسُ   ثُ ْٔ ُْٕٗ الَْْ ِِ شُ  ا ٠رَفَجََّ َّ ٌَ ٌْذِجَاسَجِ  َٓ ا ِِ  َّْ اِ َٚ  
جً  َٛ لغَْ

ْٓ خَش١ْحَِ اللّٰهِ   ِِ ثػُِ  ْٙ ا ٠َ َّ ٌَ ا  َٙ ْٕ ِِ  َّْ اِ َٚ اءُ   َُّٓ ٌْ ُْٕٗ ا ِِ ا ٠شََّمَّكُ ف١َخَْشُجُ  َّ ا ٌَ َٙ ْٕ ِِ  َّْ اِ َٚ  “Bundan sonra kalpleriniz yine 

katılaştı; artık kalpleriniz taş gibi, hatta daha da katıdır. Taşın öylesi var ki ondan ırmaklar 

kaynar; öylesi de var ki çatlayıp bağrından su fışkırır; bazı taşlar da var ki Allah korkusuyla 

yuvarlanıp düşer.”133 buyurulmaktadır. Mâtürîdî, onların kalplerinin taşa benzetilmesini; 

sertliği ve katılığıyla beraber onların anlama ve düşünme yetilerinden mahrum oluşu, 

dolayısıyla Hakkı ve hakikati görememeleri gibi özelliklerde benzerlik kurduktan sonra, 

neden demir ve tunca değil de taşa benzetildiği konusunda bir takım hikmetler aramaktadır. 

Ona göre demir ve tunç, ateşle eritilip bir takım eşya haline getirilerek insanların menfaatine 

sunulmaktadır. Ancak taşta erime özelliği dahi yoktur. O sadece parçalanmaktadır. Bunun 

içindir ki inkâr edenlerin kalbi, kendisiyle hiçbir menfaat sağlanmayan taşa benzetilmiştir.134
  

Anlaşıldığı üzere Mâtürîdî‟ye göre kalp; düşünce ve tefekkürün, fikir ve zikrin 

merkezidir. Öte yandan insanlar müşahede ile göremediklerini kalbe inen nûr sayesinde idrak 

edebilme yetisine sahiptirler. O, kalbin temizlenmesi ve huzura kavuşmasını, sürekli Allah 

Teâlâ‟yı zikretmekle ve nefsin arzularına uymayıp onun isteklerini törpülemekte 

ilişkilendirmiştir. Amellerin geçerlilik kazanabilmesi için kalp süzgecinden geçirilmesi 

gerektiğine vurgu yaparak, kalbinde Allah Teâlâ‟dan başkasına yer vermeyip onunla kurulan 

                                                      
130

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/352-353; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/375-376. 
131

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/427; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/457. 
132

 Ebû Abdirrahmân Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr: Tefsîru‟l 

Kurâni‟l Azîm (Beyrut: Dâru‟l-Kütübu‟l-İlmiyye, 2001), 2/78. 
133

 el-Bakara 2/74.  
134

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/160-161; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/189-190. 



  

27 

 

dostluk sayesinde âhirette fayda sağlamayacak olan mal ve evladın da kişiyi Allah Teâlâ‟ya 

yaklaştıracağı fikrini benimsemesi, onun, kalb-i selime verdiği önemi açıkça oraya 

koymaktadır. 

1.2. Zühd ve Takvâ 

Sözlükte “zühd”, bir şeye rağbet etmemek, yüz çevirmek ve değer biçmemek gibi 

anlamlara gelmektedir.
135

 Nitekim Yusuf‟u (a.s) kuyudan çıkaranlar, ona az bir değer 

biçmeleri sebebiyle Kur‟ân‟da  َٓ ذ٠ٖ ِ٘ ا  diye nitelenmişlerdir.136 Zühd, ıstılahta ise (zâhidler) اٌضَّ

dünya malına karşı alınan tavrın tamamını kapsamaktadır. Kişinin;  makam, mevki, şan ve 

şöhrete tamah etmemesini ve azla yetinmesini ifade etmektedir.137 

Risale-i Kuşeyrî‟de sûfîlerin zühdü  َْا اٰذ١ٰىُُْ  ٌِى١َْلَْ ذأ َُّٓ لَْ ذفَْشَدُٛا تِ َٚ  ُْ ا فَاذىَُ َِ  ٝ ٍٰ ا ػَ ْٛ عَ  

“Kaybettiklerinize üzülmeyesiniz ve O‟nun size verdikleriyle şımarmayasınız…”138 âyet-i 

kerîmesinden aldıkları söylenmektedir. Bu sebepten dolayı zâhidler dünya varlığından dolayı 

kalplerinde sevinç hissetmedikleri gibi yokluğunda da hiçbir üzüntü duymazlar.139  İmam 

Mâtürîdî‟ye göre Allah Teâlâ İnsanların yaratılışına, kaybettiği nimetlere veya karşılaştığı 

sıkıntılara üzülme, elde ettiği nimetlere ve karşılaştığı güzelliklere de sevinme ve mutlu olma 

yetisini vermiştir. Dolayısıyla bu âyet-i kerîme farklı şekillerde yorumlanabilmektedir. 

Birincisi: İnsan kaybettiğine fazlaca üzülüp kederlenmemelidir. Çünkü böyle yapması 

durumunda o, Allah‟a karşı şikâyetçi bir konuma gelebilmektedir. Elde ettiği nimetlere de 

fazlaca sevinip şımarmamalıdır. Bu takdirde ise insan, kendisini isyan ve düşmanlığa sevk 

edebilmektedir. İkincisi: İnsan kaybettiğine fazlaca üzülüp kederlendiğinde sabretmenin 

sevabından, elde ettiğine de çokça sevinip şımardığı takdirde şükretmenin mükâfatından 

mahrum kalabilir. Çünkü şımarıklık azgınlığa ve taşkınlığa götürmektedir.140  

İmam Mâtürîdî‟ye göre insanlar iki çeşittir. Biri dünya nimetlerini ahiretin azığı 

olarak görmekte ve ihtiyacı hâsıl olduğunda kullanmak için biriktirmektedir. Diğeri ise 

Allah‟a karşı ibadetlerini yapma hususunda kendisine engel olur düşüncesiyle dünya 

nimetlerine ilgi duymamaktadır. Bununla beraber dünya malını küçümsemek ve onu değersiz 

görmek de cahilliktir. Fakat dünyayı dünyalık için sevmek de yerilmiştir. “Dünya sevgisi her 

                                                      
135

 Râğıb el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü (İstanbul: Pınar Yayınları, 2018), 670; Semih 

Ceyhan, “Zühd”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2013), 44/530. 
136

 Yusûf 12/20. 
137

 Ceyhan, “Zühd”, 44/530. 
138

 el-Hadîd 57/23. 
139

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 167-168. 
140

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/364-365; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/389-390. 



  

28 

 

hatanın başıdır.”141
 hadis-i şerifi bu mânada söylenmiştir. Bu hadis-i şerifi dünyayı başkası 

için ve yaratılış gayesinin dışında sevmek, mal ve servet biriktirip evlat çokluğuyla övünmek 

her hatanın başıdır şeklinde anlamak gerekmektedir. Fakat kul dünyayı, kendisi ve âhirete 

azık olması için sevdiği takdirde dünya sevgisi, kendisi için her hayrını başı olur.142 

Duhâ sûresinde bulunan   ُخِشَج ٌلَْْٰ َٚ  ٝ ٌٰ ۫ٚ َٓ الُْْ ِِ خ١َْشٌ ٌهََ   “Elbette işin sonu senin için 

öncesinden daha hayırlı olacaktır.”143
 âyetin tefsirinde Mâtürîdî; Dünyada sana verilen şan, 

şeref ve firavunlara üstün gelme gibi özelliklerin yanı sıra âhiret senin için daha hayırlıdır. 

Burada dünyaya karşı zühd içerisinde olma,  ahireti talep edip ona yönelme anlamı vardır 

ifadelerini kullanmaktadır144
  

Yine o zühdü; kişinin kendisini dünyada refaha ve rehavete götüren kazançlardan 

uzaklaşması; kendisine helal ve temiz şeyleri haram kılmaksızın darlık halini seçip 

elindekileri de bir başkasına harcaması yani başkasını kendisine tercih etmesi şeklinde tarif 

etmektedir.145
   

İmam Mâtürîdî‟nin tefsirinde zühd tabirini sûfîlerle aynı anlamda kullandığı, aşırı 

dünya sevgisini yerdiği, mal ve makam sahibi olunacaksa bu ahiret azığı için olmalıdır yahut 

da onu bir başkasının ihtiyaçları için harcamalıdır; kişiyi şımarıklığa veya isyana 

götürmemelidir şeklinde açıklamalarda bulunduğu, dolayısıyla zâhidâne bir hayat yaşamayı 

tavsiye ettiği görülmektedir. Yine bunları yaparken de ölçülü davrandığı, dünyaya 

meyletmeyip, onu tümden de reddetmediği anlaşılmaktadır.  

Mutasavvıfların önemle üzerinde durduğu konulardan biri de “takvâ” dır. Onlara 

göre takvâ, bütün hayırları da içine alan geniş bir kavramdır. Diğer yandan takvanın aslı; 

Yüce Allah‟a itaatsizlikten ve şirk koşmaktan sakınıp onun azabından korkmaktır. Daha 

sonra haramlardan ve şüpheli şeylerden uzak durmak, fazlalıkları bir kenara bırakarak nefsi 

koruma altına almaktır.146
 Nitekim Âl-i İmrân sûresinde  َّٓ ٛذُ ُّ لَْ ذَ َٚ  ٖٗ َ دَكَّ ذمَُاذِ ُٕٛا اذَّمُٛا اللّٰه َِ َٓ اٰ ا اٌَّز٠ٖ َٙ ٠َُٓا ا٠َ 

 َْ ٛ ُّ ٍِ غْ ُِ  ُْ ْٔرُ اَ َٚ  Ey iman edenler! Allah‟a karşı gereği gibi saygılı olun ve ancak Müslüman“ الَِّْ 

                                                      
141

 Ebü‟s-Seâdât Mecdüddîn el-Mübârek Muhammed b. Muhammed el-Cezerî İbnü‟l-Esîr - nşr. Abdülkâdir 

el-Arnaût, Câmi‟u‟l-usûl fî ehâdîsi‟r-resûl (Dımaşk, 1390), 4/506; Celâleddin Abdurrahman b. Muhammed 

es-Süyûtî, ed-Dürru‟l-Mensûr (Beyrut, 1983), 10/245; Ebu‟l-Fidâ İsmâil b. Muhammed Abdilhâdî el-Cerrâhî 

Aclûnî - thk. Ahmed el-Kalâş, Keşfü‟l-Hafâ (Kahire, ts.), 1/412. 
142

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/360; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/384-385. 
143

 ed-Duhâ 93/4. 
144

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/244; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/265. 
145

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/335; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/376; Gengil, “Mâtürîdî‟nin 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”, 315. 
146

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 158. 



  

29 

 

olarak can verin.”147 buyurulmaktadır. Bunun mânasını Kuşeyrî şöyle açıklamaktadır: Yüce 

Allah‟a itaat öyle olmalı ki isyan akla bile gelmemeli, onu öyle zikretmeli ki bir daha akıldan 

çıkıp unutulmamalı ve O‟na nankörlüğün ulaşamayacağı derecede şükredilmelidir.148  

Aynı âyet-i kerîmeyi İmam Mâtürîdî, Abdullâh b. Mes„ûd‟dan (öl. 32/652-53) 

rivayetle buna benzer şekilde yorumlamaktadır. Ona göre takvâ; Allah Teâlâ‟ya itaat edip 

isyan etmemek, O‟na şükredip nankörlükten sakınmak, yine O‟nu her daim zikredip akıldan 

çıkarmamak ve gaflete düşmemektir. Allah‟ın haklarını zayi etmeyip onun emirlerine uymak 

ve yasaklarından da sakınmaktır. O, bu konuda Enes b. Mâlik‟in (r.a.) (öl. 93/711-12), 

kişinin kendi dilinden korkmadıkça ve söyledikleri amele dönüşmedikçe Allah‟tan (c.c) tam 

anlamıyla sakınmış olmayacağına dair sözlerini naklederek,149
 takvânın ne olduğu ve nasıl 

olması gerektiği hususunda bilgiler vermektedir. Yine Mâtürîdî‟ye göre Allah Teâlâ takvâ 

kelimesinin karşısına “ْػذٚا/udvân” (düşmanlık/zulüm)150
 kelimesini koymuştur. Dolayısıyla 

takvâ; her türlü kötülüğe son vermek ve onlardan kaçınmaktır.151
 Diğer yandan takvâ 

kelimesinin kullanımına göre de anlam değişmektedir. Tek başına kullanıldığında her türlü 

hayrı ifade etmekte, “  تِش/birr” (iyilik) ve “ ِ۬ا٠ٖرَُٓائ/i‟tâ” (vermek) kelimeleriyle birlikte 

okunduğunda ise sadece günahlardan sakınmayı ifade etmektedir.152 

İmam Mâtürîdî, takvası olmayan kişinin Kur‟ân‟ın aydınlığına karşı kör kesileceğini 

ve Kur‟ân onun için sade ses ve nağmelerden ibaret kalacağını söylemektedir.153
 Öte yandan 

mutasavvıflara göre takvânın, kişiler arasında farklılıklar arz ettiği bilinmektedir. Buna göre 

avamın takvası şirkten, havasın takvası ise günahlardan sakınmaktır.154 İmam Mâtürîdî‟ye 

gelince o, kişiyi takvaya götüren üç türlü yoldan bahsetmektedir. O yollardan birincisi: Kişi 

Allah‟ın yüceliğini ve büyüklüğünü hatırlamasıdır. Zira o takdirde insan Allah‟ın azameti 

karşısında ne denli küçük olduğunun farkına varmakta, O‟nun emir ve yasaklarına karşı 

itaatsizlikten sakınmaktadır. İkincisi: Yüce Allah‟ın kendisine karşı nimetinin ve ihsanının ne 

denli büyük olduğunu hatırlamasıdır. Zira o takdirde kişi, Allah Teâlâ‟ya karşı mahcubiyet 

içerisinde olmakta, O‟nun emirlerine karşı gelmekten hayâ etmektedir. Üçüncüsü ise Allah 

Teâlâ‟nın azabını ve kâfirlerden alacağı intikamını hatırlamasıdır. Dolayısıyla insan, 

kâfirlerin karşılaşacağı azabın kendisine de geleceği korkusuyla Allah‟a itaatsizlikten 

                                                      
147

 Âl-i İmrân 3/102. 
148

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 158. 
149

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/376; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/416. 
150

 el-Mâide 5/2. 
151

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/139-140; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/150. 
152

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/223; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/244. 
153

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/81; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/94. 
154

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 160. 



  

30 

 

sakınmak durumunda kalır.155
 Bir başka yerde ise insanın; Allah‟ın hukukuna riayet edip 

istikamet üzere bir yolda ve her daim mücâhede içerisinde olması sonucunda takvaya 

ulaşabileceğini söylemektedir.156  

Buradan şu sonucu çıkarmak mümkündür: İmam Mâtürîdî‟ye göre insan Yüce 

Allah‟ın isim ve sıfatlarını hatırlayıp hayatına yön vermelidir. Bu da mutasavvıfların “Her 

daim Allah‟ı zikretmek, onu akıldan çıkarmamak.”157 düşüncesiyle örtüşmektedir. Öte 

yandan onun, kişiyi takvâya ulaştırma yollarından bahsetmesi, insanların hakiki anlamda 

Kur‟ân-ı Kerîm âyetlerini anlamasını takvâ sahibi olmakla ilişkilendirmesi, yine takvâ sahibi 

kimselerin hem bu dünyada hem de ahirette her türlü hayırla karşılaşacağını söylemesi,158 

Müslümanları takvâya teşvik etmesi açısından değerli görülmektedir. 

1.3. Sabır ve Şükür 

Sabrın ne olduğu ve nasıl olması gerektiği konusunda mutasavvıflar birçok açıklama 

yapmışlardır. Zünnûn el-Mısrî‟ye göre sabır; Allah‟a (c.c) karşı muhalefetten uzak durmak, 

her türlü belanın acılarını sineye çekmektir.159 Yine bu konuda El-Havvâs (öl. 291/904), 

Sabrı; kitap ve sünnetin hükümlerine uyma konusunda sebat etme şeklinde görmekte160, Ebû 

Abdillâh b. Hafîf (öl. 371/982) ise zorla sabreden, sabreden ve çokça sabreden şeklinde 

sabredenleri üç gruba ayırmaktadır.161
 Yine bu meyanda kulun kendi iradesiyle işlediği veya 

imtihan olmak üzere Allah‟ın takdir ettiği bela ve musibetler noktasında gösterdiği sabır 

şeklinde sabrı da ikiye ayrılmaktadır.162 

İmam Mâtürîdî, Âl-i İmrân sûresinde  َٓ غْرغَْفِش٠ٖ ُّ ٌْ ا َٚ  َٓ ْٕفِم١ٖ ُّ ٌْ ا َٚ  َٓ ٌْمَأر١ِٖ ا َٚ  َٓ ادِل١ٖ اٌصَّ َٚ  َٓ اتش٠ِٖ اٌَصَّ

 sabredenler, doğruluktan şaşmayanlar, huzurda boyun bükenler, hayır yolunda“ تاِلْْعَْذَاسِ 

harcama yapanlar…”163 âyetinde geçen sabır kavramını şöyle açıklamaktadır: Denildi ki 

sabredenlerden kasıt Allah‟a itaat üzere olanlardır. Bir başka görüş, Allah‟ın farzlarının 

edasını yerine getirmede sebat edenlerdir veya musibetler ve felaketler karşısında 

sabredenlerdir.164
 Yine Mâtürîdî‟ye gör sabır; nefsin arzuladığı her türlü istekten ve 

şehvetlerden onu mahrum bırakmaktır.165
 Hakikaten cennete giden yol zorluklarla doludur, 

                                                      
155

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/423; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/465. 
156

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/222; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/243. 
157

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 170-171. 
158

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 15/222; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 15/226. 
159

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 233. 
160

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 233. 
161

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 233-234. 
162

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 232. 
163

 Âl-i İmrân 3/17. 
164

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/260, 2/521; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/290, 2/578. 
165

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/260, 6/262; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/290, 6/283. 



  

31 

 

kişiyi cehenneme götüren yol da nefsânî arzu ve isteklerle kuşatılmıştır.166 Dolayısı ile kişi 

zorluklara ve nefsâni arzuları terk etmeye sabırla çaba göstermelidir.167
 Allah Teâlâ 

Kur‟ân‟da bazı peygamberleri sabredenler olarak nitelemiştir.168
 Mâtürîdî‟ye göre, sabrın her 

türlüsünü kuşandıkları için Allah Teâlâ bu sıfatı onlara layık görmüştür. Çünkü onlar 

başlarına gelen musibetlere ve belalara katlanmış, bunun yanında Allah‟ın emir ve 

yasaklarına sabırla riayet etmiş ve her türlü hayırları işlemekte sebat etmişlerdir.169
  

Meâric sûresinde  ِْ١لًْ فاَصْثش ّٖ صَثْشاً جَ  “Şimdi sen güzelce sabret.”170  âyet-i kerîmesinde 

geçen “sabrun cemîl” kavramını Mâtürîdî önemli sûfîler ile hemen hemen aynı şekilde 

yorumlamakta ve birkaç mânaya gelebileceğini belirtmektedir. Sabrun cemîl hakkında Sehl 

et-Tüsterî; içinde şikâyet bulunmayan bir memnuniyettir171 sözlerini sarf etmekte, Ebû 

Osman el-Hîrî (öl. 298/910); bundan kasıt Yüce Allah‟a kulluğun ve ibadetin özüdür 

demekte,172 Vâsıtî el-Fergānî (öl. 320/932‟den sonra); tamamen razı olduğun şeyle yetin ve 

hiçbir durumda ondan hoşnutsuz olma. Zira tam sabır kanaati doğuran sabırdır ifadelerini 

kullanmaktadır.173
  Kuşeyrî ise söz konusu âyetin tefsirinde şunları söylemektedir: Sabrun 

cemîl; içinde şikâyet olmayan bir sabırdır. Denildi ki bundan kasıt, kulun musibetler 

karşısında içinden çıkmak için acele etmediği, sakin ve hoşnut olduğu şeydir. Yine denildi ki 

güzel sabır; sabra yük olmak değil, ona sığınmak, şikâyet ve sızlanmalardan uzak olmaktır.174
   

Görüldüğü gibi bazı mutasavvıf-müfessirler, güzel sabrı; içinde hiçbir 

hoşnutsuzluğun, şikâyetin ve sabırsızlık emarelerinin bulunmadığı, tamamen içinde 

bulunduğu şeyden hoşnut olma hali olarak açıklamışlardır. Mâtürîdî de bu âyet-i kerîme 

hakkında şunları söylemektedir: Güzel sabır; içinde sabırsızlığın olmadığı yani yüzünde 

korku ve endişe gibi sabırsızlık emarelerinin bulunmadığı sabırdır. Başka bir ifadeyle 

söylenecek olursa sabrun cemîl, kişinin kendisine eziyet edene, yüzünde ona karşı bir öfke ve 

memnuniyetsizlik ifadelerinin dahi olmaması, bilakis şefkat ve merhametle muamelede 

bulunulmasıdır.175
 Mâtürîdî, Müzzemmil sûresindeki,  ًْ١ل ّٖ َ٘جْشاً جَ  ُْ ُ٘ جُشْ ْ٘ ا َٚ  َْ ا ٠مٌَُُٛٛ َِ  ٝ ٍٰ اصْثشِْ ػَ َٚ  

                                                      
166

 Bu minvalde söylenmiş hadis-i şerîf için bk. Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed Ahmed b. Hanbel, el-

Müsned (İstanbul, 1992), 2/333,354. 
167

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/112; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/146. 
168

 el-Enbiyâ 2/85. 
169

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/313; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/410. 
170

 el-Meâric 70/5. 
171

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/350. 
172

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/350. 
173

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/350. 
174

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 3/350-351. 
175

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/94; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/105. 



  

32 

 

“Onların (müşriklerin) söylediklerine katlan ve onlardan güzellikle ayrıl.”176 âyet-i kerîme 

hakkında yukarıdaki yorumlara benzer bir açıklama yaparak sabrın üç unsurundan 

bahsetmekte ve şunları söylemektedir: Birincisi: Sana yapılan bir kötülük karşısında sen de 

onlara aynı muamelede bulunma. İkincisi: Bu kötülük karşısında bağırıp çağırıp da sızlanma. 

Zira bu hareketlerde de bir teselli bulma vardır. Üçüncüsü: Onlara karşı beddua edip helak 

olmalarını isteme, aksine sabırlı ol ve iyilikle davran.177
  

Mâtürîdî‟nin sabrı; Allah Teâlâ‟ya itaat etme, ona saygı gösterme, emir ve 

yasaklarını yapma hususunda temkinli davranma, kişinin nefsinin isteklerine karşı onu 

mahrum bırakma şeklinde algıladığı müşahede edilmektedir. Öte yandan o sabrı, önemli bir 

erdem olarak kabul etmekte ve farklı yönleriyle ele almaktadır. Kişilerin cennete 

kavuşmasının, nefislerinin isteklerine karşı sabırlı olmalarıyla ilişkilendirilmesi, Mâtürîdî 

tarafından sabrın manevi bir olgunluk ve olgunlaşma sürecinde önemli bir rol oynadığı 

vurgulanmaktadır. Sabır, zorluklar karşısında direnç göstermekle kalmaz, aynı zamanda 

nefsin arzularını kontrol altında tutmayı ve Allah Teâlâ'nın takdirine razı olmayı da 

içermektedir. “ َٓ اتش٠ِٖ ”es-sâbirîn/اٌصَّ
178

 vasfına erişebilmek için her türlü sabrı kuşanmanın 

gerektiğini, sabrın sadece zorluklar karşısında değil, aynı zamanda kişinin çevresindekilerle 

olan ilişkilerinde de gösterilmesi lazım geldiğini ifade eder. Bir başka ifadeyle, sabrın sadece 

kişinin kendi iç dünyasında değil, aynı zamanda toplumsal ilişkilerinde de önemli bir rol 

oynadığını vurgulamaktadır. 

"Sabrun cemîlün" kavramıyla, sabrın güzellikle ilişkilendirilmesini ifade etmektedir. 

Bununla, zorluklar karşısında sabırlı olmanın kişiye manevi bir güzellik kazandırabileceğini 

ve Yüce Allah'ın rızasını kazanabileceğini ifade etmektedir. En güzel sabrın, kişiye kötülük 

yapıldığında dahi memnuniyetsizlik ifadeleri kullanmaması, aksine güzel bir şekilde 

muamelede bulunması şeklinde tavsiyelerde bulunulması, Mâtürîdî açısından sabrın yüksek 

bir mertebe olduğunu ve kişinin manevi olgunluk seviyesini yansıttığını göstermektedir. 

Yine onun sabır konusundaki açıklamalarıyla sûfîlerin mezkûr konudaki söylemlerinde 

benzerlik görülmesi ve sabır kavramına sözlük anlamlarının yanı sıra işârî anlam 

sayılabilecek mânalar yüklemesi bu anlamda dikkat çekicidir. Düşüncelerinde benzerlik 

kurulduğu ve Zünnûn el-Mısrî ile Havvâs‟ın Mâtürîdî ile aynı dönemlerde yaşadıkları 

bilindiğine göre, Mâtürîdî‟nin, “denildi ki” diye rivayette bulunduğu kişilerden kastı, bu iki 

sûfînin olma ihtimalini de akıllara getirmektedir. 

                                                      
176

 el-Müzzemmil 73/10. 
177

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/203; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/212. 
178

 Âl-i İmrân 3/146 



  

33 

 

“Şükür” sözlükte iyilik edeni yaptığı iyiliği ile övmek anlamına gelmektedir.179
 

Mutasavvıflara göre şükrün hakikati, boyun bükerek nimet verenin ihsanını ve ikramını itiraf 

etmek suretiyle ondan övgüyle bahsetmektir.180
 Ebû Bekir el-Verrâk şükrü; nimeti bilmek ve 

onu verene karşı hürmet göstermek şeklinde tanımlamakta,
181

 Ebû Osman ise şükür; kişinin, 

şükretmekten kendisinin aciz olduğunu anlaması/bilmesidir ifadelerini kullanmaktadır.182 

Horasan bölgesinin önemli sûfîlerinden Hamdûn el-Kassâr (öl. 271/884) şükrü; nimetlerin 

elde edilmesinde kişinin kendi nefsini aciz görüp bunları kendisinden bilmemesi şeklinde 

tanımlamaktadır.183
 İmam Mâtürîdî de ebû Osman‟ın sözlerine benzer bir tanım yapmaktadır. 

Mâtürîdî‟ye göre de kişi, nimeti sadece dil ile söylemesi sonucunda şükrü ifade edilmiş 

olmaz. Şükür; nimetin Allah‟tan geldiğinin bilinmesidir. Zira Yüce Allah‟ın lütfettiği bütün 

nimetlerin şükrünü yerine getirmek mümkün değildir. O halde şükür; kişinin, Allah‟ın (c.c) 

lütfu ve cömertliği karşısında kendisinin bundan aciz olduğunu anlamasıdır.184
 Yine ona göre 

yaratılmışların şükrü, kendi hal dili ile yaratanının vahdaniyetine şahitlik etmesidir.185
  

Mâtürîdî‟nin “şükür” kavramına verdiği bu mâna Kuşeyrî‟nin naklettiği bazı 

sûfîlerin, görüşleriyle özellikle de ebû Osman‟ın şükür tanımıyla benzerlik göstermesi dikkat 

çekicidir. Ayrıca yakın dönemlerde yaşamış olan ilim adamlarının şükür kavramına 

yükledikleri mâna ile mezkur âyetler çerçevesinde Mâtürîdî‟nin şükür kavramından aynı 

anlamları çıkarttığı görülmektedir. 

1.4. Muhabbetullah ve Zikir 

Tasavvufta Allah sevgisi anlamına gelen “muhabbetullah” kavramı üzerinde çok 

durulmuş, onun mahiyeti ve nasıl olması gerektiği konusunda sûfîlerin derecesine göre 

tanımlar yapılmıştır. Her sûfînin kendi hâl derecesine göre Allah‟a (c.c) yaklaşımı da 

farklıdır. Öyle ki muhabbetullahın en ileri seviyesi “sekr” hâlidir. Sekr hâli, kişinin insanî 

tedbirlerinin ve nefis dizginlerinin elinden gidip temyiz kabiliyetini kaybetmesi ile 

meydana gelen bir çeşit hâldir.186 Söz konusu bu hâlde kişinin düşüncesinde Allah‟tan 

başkası yer edinmez. Yine kişinin zorlaması ile sekr hâline ulaşılamaz. Bu bir anlamda 

                                                      
179

 Mustafa Çağrıcı, “Şükür”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2010), 39/259. 
180

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 223-224. 
181

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 224. 
182

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 224. 
183

el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 222; Gengil, “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara 

Yaklaşımı”, 221. 
184

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/109; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/139. 
185

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/125-126; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/155. 
186

 Gengil, “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”, 328. 



  

34 

 

nasip meselesidir.187  

Sekr hâlinde “cezbe” gibi birtakım dışa yansıyan olaylar da vardır.  Cüneyd‟in 

sohbetlerine katılan bir genç varmış. Zikir türü şeyler duyduğunda birden bağırır, 

etrafındakileri ürkütürmüş. Cüneyd, bu genci böyle yapmaması konusunda uyarmış.  

Uyarıyı alan genç o hâl kendisinde vârid olduğunda, tam bağıracağı sırada Cüneyd‟e bakıp 

susuyor, içine atıyor, kızarıp morarıyormuş. Bir müddet böyle gittikten sonra yine zikir 

türünden bir şey duyunca dayanamamış, birden nâralar atıp oracıkta bayılmış.188  

Görüldüğü gibi bu davranış Cüneyd tarafından da hoş karşılanmamış, acemice bir 

tutum olarak telakkî edilmiştir. Söz konusu rivayeti aktaran Ebu Serrâc‟ın da bu tutumu 

tasvip etmediği anlaşılmaktadır. Cüneyd‟e yöneltilen, “Sen bizim meclislerimizde sallanır, 

cezbeye gelirdin, bu halleri sende görmez olduk.”189 sorusu karşısında Cüneyd‟in şu âyeti 

kerîmeyi okuması, mutasavvıfların aşırı giden ve dış görünüşte rahatsızlık uyandırıcı 

davranışlar karşındaki tutumu ortaya koyması açısından önem arz etmektedir.  ٌَْجِثَاي ذشََٜ ا َٚ

شَّ اٌغَّذَابِ   َِ ش   ُّ َٟ ذَ ِ٘ َٚ ذجًَ  ِِ ا جَا َٙ  Dağları görürsün, onları hareketsiz sanırsın. Hâlbuki onlar“ ذذَْغَثُ

bulutların geçişi gibi hareket ederler.”190 Kişin dış hali sakin olsa da içerisinde Allah 

sevginden fırtınalar kopmaktadır. Bu kişiler tecrübe kazanmış, kendisinde görülen acemilik 

hallerinden sıyrılmışlardır. 

İmam Mâtürîdî‟ye gelince, o da Cüneyd ve Ebû Serrac ile aynı düşüncededir. 

Katâde‟ye (öl. 117/735) ait bir görüşü naklederek, kendisinin de bu konuya bakış açısını 

göstermektedir. Katâde şunları söylemektedir: “Müminlerin tüyleri ürperir, gözleri yaşarır 

ve kalpleri huzura kavuşabilir. Ancak bidat ehlinin yaptığı gibi sarhoş hallere bürünüp, 

kendinden geçip, akıllarını kaybetmezler. Çünkü bu tür haller şeytandandır.”191  

Görüldüğü gibi kişinin kendi içinde duyduğu kalbin huzura kavuşması, tüylerin 

ürpermesi gibi “sekr” hâlini tasvip etmekte, dışa yansıyan ve insanları rahatsız eden 

“cezbe”   hâline eleştirel bir bakış açısıyla yaklaşmaktadır.   

Diğer yandan İmam Mâtürîdî, şu görüşleriyle tasavvuftaki “Allah aşkı” veya “Allah 

ile hemhal olmak” terimlerini açıklar niteliktedir.  Ona göre, “biz Allah‟ı seviyoruz veya 

Allah bizi seviyor, o bizim dostumuzdur” demekle Allah sevgisi gerçekleşmiş olmaz. 

Çünkü muhabbet; sevdiğin kişinin hoşlandığı şeyleri ve onun etrafındakileri sevmek, 

                                                      
187

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 124-125. 
188

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 330. 
189

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 339-340. 
190

 en-Neml 27/88. 
191

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/325; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 12/347. 



  

35 

 

hoşlanmadıklarından da yüz çevirmekle olur. Dolayısı ile Allah Teâlâ‟yı sevmek; O‟nun 

sevdiğini sevmek, sevmediği şeyleri yapmaktan çekinmek ve bütün emirlerine eksiksiz 

riâyet etmekle gerçekleşir.192  Öte yandan ona göre şeytanların yolları çeşit çeşittir. Çünkü 

Allah Teâlâ …  ُِ زاَ صِشَاغٖٟ  ٰ٘  َّْ اَ َٚ ًَ ثُ لَْ ذرََّثِؼُٛا اٌغ  َٚ ً فَاذَّثِؼُُُٖٛۚ  غْرم١َّٖا  “Şüphesiz bu benim dosdoğru 

yolumdur. Buna uyun; (başka) yollara sapmayın…”193 buyurmakta “ ًَ  diye (yollar) ”اٌغ ثُ

çoğul sîgası kullanmaktadır. Bunun içindir ki kötülüğe her yoldan gidilebilmektedir. Diğer 

yandan Allah‟a ulaşmanın yolları  َِ ًَ اٌغَّلَْ أَُٗ عُثُ َٛ ِٓ اذَّثَغَ سِظْ َِ  ُ ِٗ اللّٰه ذٖٞ تِ ْٙ َ٠ “Allah, kendisinin izniyle 

rızasını arayanları o kitapla kurtuluş yollarına erdirir,”194  âyet-i kerîmesinde de “ ًَ عُثُ

 َِ  .diye çoğul sîgası kullanılmış olsa da hakikatte ona giden yol tektir (kurtuluş yolları) ”اٌغَّلَْ

O yol, hidâyet yolu olan sırat-ı müstakimdir.195   

Zikir, sözlükte bir şeyi hatırlamak ve anmak anlamlarına gelmektedir.196
 Dil ile olan 

ve kalp ile olan zikir olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Kuşeyrî‟ye göre kalbin zikrine giden 

yol dil ile zikirden geçmektedir.197
  Yine o, namazın belirli bir vakti vardır. Onun vakti 

gelmeden edâ edilmemektedir. Fakat zikir herhangi bir vakte bağlı kılınmamış, kul her an 

Allah‟ı zikretmekle emrolunmuştur demektedir.198
   

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî‟ye gelince o, bazılarının: “Allah‟ı zikir ibadetlerin 

kendisinden daha önemlidir.”
199

 dediğini nakletmektedir. Ona göre bunun mânası şöyle 

olabilir: İbadetlerde kulun uzuvları etkilidir. Kul kendi organlarına istediği gibi 

hükmedebilir. Ama Allah‟ı zikir hem dille hem de kalple yapılır. Kul bunlara istediği gibi 

hükmetmekte yetersiz kalabilir. Bundan dolayı Allah‟ı zikir daha önemlidir.200
  

İmam Mâtürîdî‟nin sözlerini bir başka şekilde ifade edecek olursak ona göre 

ibadetler, organlarla yapıldığından kul istediği zaman istediği ibadeti yerine getirebilme 

kudretine sahiptir. Fakat kalp ile yapılan işlerde kişinin iradesi hemen gerçekleşmemektedir. 

Eğer kişi Kalple Yüce Allah‟ı anmak istiyorsa, önce kalbini buna hazırlaması gerekmektedir. 

Kalp zikre elverişli hale geldiğinde kul bunun hakikatte Yüce Allah‟ı anmak olduğunun 

farkına varır. Bu sebeple Allah Teâlâ‟yı zikir, ibadetlerden daha önemlidir. Bu görüş 

tasavvuftaki makamlar ve haller bahsini hatırlatmaktadır. Zira makamlar kulun kesbi 

                                                      
192

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/288; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/319. 
193

 el-En‟âm 6/153. 
194

 el-Mâide 5/16. 
195

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/187; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/194. 
196

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 573. 
197

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 269. 
198

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 170-171. 
199

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/128; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/153. 
200

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/128; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/153. 



  

36 

 

sonucunda elde ettiği mertebelerdir. Haller ise Allah Teâlâ‟dan gelen ve kulun kalbine 

yerleşen bir durumdur.201
 Yukarıda bahsettiğimiz gibi Kuşeyrî‟de İmam Mâtürîdî gibi 

konuya vakit ekseninde yaklaşıp, namazın belirli bir vakti olduğunu ama zikrin her an 

gerçekleşmesi gerektiğini söyleyerek Allah‟ı zikrin her şeyden üstün olduğuna dikkatleri 

çekmişti.  

İmam Mâtürîdî bazılarının şöyle dediklerini nakleder: Yüce Allah‟ı zikir her halde ve 

her vakitte olmalıdır.202 Ona göre Allah‟ı çokça anma çeşitli şekillerde gerçekleşebilir. Kul, 

Allah'ın nimetlerini anar ve O'na şükreder. Emirlerini hatırlar ve onları yerine getirir, 

nehyettiklerinden kaçınır. Allah'ın vaad ettiklerini düşünür ve onları kazanmak için çaba 

gösterir. Aynı şekilde, vaadini hatırlar ve ondan sakınmaya çalışır. Allah'ın azametini, 

celalini ve büyüklüğünü anar, O'ndan haşyet duyar. Dolayısıyla, Allah'ı her zaman ve her 

şekilde anmak önemlidir.203
  

Yine o,  َِّسَته َُ اروُْشِ اعْ ِٗ ذثَْر١ٖلًْ  َٚ ًْ ا١ٌَِْ َّ ذثَرَ َٚ  “Rabbinin adını an, bütün varlığınla ona yönel”204
 

âyet-i kerîmesinde şunları söylemektedir: Allah Teâlâ‟yı zikir sadece dille söylemekle 

gerçekleşmez. Burada Yüce Allah‟ın isimlerine değil zâtına yönelme anlamı vardır. Allah 

Teâlâ‟ya yönelme ise, kişinin nefsindeki halleri müşâhede etmesi ve bulunduğu hal 

içerisinde hangi ibadeti yapması lazım geliyorsa onu yapması şeklinde gerçekleşir.205  

İmam Mâtürîdî‟nin bu sözleri tâbiîn âlimi müfessir Dahhâk‟ın (öl. 105/723) “Allah‟ı 

anmak onun emir ve yasaklarını hatırlayıp onları yerine getirmektir.”206 sözünü 

hatırlatmaktadır. Öte yandan Mâtürîdî‟ye göre kişinin bütün varlığı ile Allah‟a yönelmesi; 

kişinin nefsinin, bütün şehevî arzularından ve ona lezzet veren şeylerden temizlenmesi ile 

gerçekleşir.207
 Bu da dünya ve âhiret lezzetlerinden sıyrılması anlamına gelir ki ilk sûfîlerin 

fenâfillâh (Allah‟ta yok olma) ve bekâbillâh (Allah ile beraber olma) nazariyesini dolaylı 

olarak akıllara getirmektedir. Zira ilk dönem mutasavvıflara göre Allah Teâlâ, insana kendi 

ruhundan üflemiştir. Dolayısıyla insan, kendisinde tanrısal özellik taşımaktadır. Fakat 

dünyada iken nefsinin arzularının peşine düşüp zevk çukuruna gömülmesi, onu tanrısal 

yaşantısından ayırmaktadır. İnsan; zikir, riyazet, ibadet ve taatlerle tekrardan nefsini 

temizleyip Tanrısal varlığa geçebilir. İşte bu beşerî varlıktan ilahi varlığa geçişe fenâfillâh ve 

                                                      
201

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 242. 
202

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/361; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/403. 
203

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/361; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/403. 
204

 el-Müzzemmil 73/8. 
205

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/199-200; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/208-209. 
206

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/129; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/154; Gengil, “Mâturîdî‟nin 

Halk Dindarlığına Dayanak Teşkil Eden Bazı Sûfî Yorumları Değerlendirmesi”, 434-435. 
207

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/200; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/209. 



  

37 

 

bekâbillâh denilmektedir.208
  

Mâtürîdî‟nin kişinin bütün varlığıyla Allah Teâlâ‟ya yönelmesini zühd, riyazet, 

ibadet ve nefis terbiyesine bağlaması bu açıdan dikkat çekicidir. Öte yandan hayatı ruh ve 

beden olarak ikiye ayıran Mâtürîdî, ruhun gıdasını ve lezzetini Allah‟ı zikretmekte, onu 

hamd etmekte ve ondan güzellikle bahsetmekte aramaktadır.209
  

Bütün bunlardan sonra şu sonuca ulaşılabilir ki İmam Mâtürîdî‟ye göre zikir; Allah 

Teâlâ‟nın celâlini, azametini, nimetini, ihsanını ve bunun gibi güzel fiil ve sıfatlarını 

düşünmekle gerçekleşmektedir. Böylece Allah‟ı zikreden kalp huzura kavuşmakta, kişiyi 

başarıya götürmektedir.210
  

1.5. Rızâ ve Tevekkül 

Sözlükte hoşnut ve memnun olmak gibi anlamlara gelen “rızâ”,211
 tasavvufun önemle 

üzerinde durduğu kavramlardan birisidir.212
 Rızâ nedir? diye sorulduğunda Cüneyd; “İrâdeyi 

kaldırmaktır.”213 demiş, İbn Atâ‟ el-Edemî (öl. 309/922); kalbin, Allah Teâlâ‟nın kendisi için 

ezeli iradesinden razı olmasıdır. Zira kul, Yüce Allah‟ın kendisi hakkında en iyiyi 

seçeceğinin farkındadır cevabını vermiştir.214 Rızânın bir makam mı yoksa bir hâl mi olduğu 

konusunda sûfîlerce ihtilafa düşülmüştür. Onun makam olduğunu söyleyenler; makamların 

en üst derecesidir demiş, diğerleri ise onu, tevekkülün en son hali olarak telakki 

etmişlerdir.215
 Kuşeyrî‟nin naklettiği talebe ve hocası arasında geçen diyalog, bize rızâyı en 

iyi şekilde anlatmaktadır. Buna göre talebe hocaya sormuş: “Hocam Allah‟ın bizden râzı 

olduğunu anlayabilir miyiz?” Hoca bu soru karşısında: “Anlayamayız, zira Allah‟ın rızâsı 

gâiptendir.” deyince öğrenci itiraz etmiş ve “Bence anlarız, ben kalbimi Allah Teâlâ‟dan râzı 

olarak gördüğümde bilirim ki o da benden râzıdır.” demiştir.216
  

İmam Mâtürîdî'nin meseleleri değerlendirirken odak noktası Allah Teâlâ‟ya itaattir. 

Ona itaat etmek, emirlerine ve yasaklarına riâyet etmek, insanın hayatında merkezi bir 

konumda yer alır. Mâtürîdî'nin perspektifinde, insanın eylemleri ve kararları, Allah Teâlâ‟nın 

buyruklarını ve yasaklarını dikkate alarak şekillenir. Bu yaklaşım, onun İslâm'ın öğretilerini 

anlama ve uygulama yöntemine derin bir boyut kazandırır. Dolayısıyla, Mâtürîdî'nin 

                                                      
208

 Ateş, İşârî Tefsir Okulu, 258-259. 
209

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/410; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 6/434. 
210

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/428; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/458. 
211

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 618. 
212

 Süleyman Uludağ, “Rızâ”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2008), 35/56. 
213

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 52. 
214

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 52. 
215

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 242. 
216

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 243. 



  

38 

 

düşüncesine göre, insanın yaşamında doğru yolu bulması ve Allah‟a (c.c) yaklaşması, O‟nun 

emirlerine ve yasaklarına titizlikle uymasıyla mümkün olur. O, Allah‟ın rızâsını kazanmak 

için yapılan ibadetlerin, âhirette O‟nun sevabına nâil olmak için yapılan ibadetlerden daha 

değerli olduğuna inanmaktadır.217
  Bir başka ifadeyle Allah Teâlâ‟nın rızâsını kazanmak için 

yapılan ibadetler, cennet nimetlerini elde etmek için yapılan ibadetlerden daha güzeldir. 

Mâtürîdî‟nin bu düşüncesi ilk zâhidlerden Ebû Süleyman ed-Dârânî‟nin (öl. 215/830),218
 

“Rızâ; cennetine girmek için ve cehenneminden de sakınmak için Allah‟a dua 

etmemendir.”219
 sözlerini tefsir eder niteliktedir.  

Mâtürîdî‟nin hayatı ruh ve beden olarak ikiye ayırdığını yukarıda bahsetmiştik.220 

Ona göre, Allah Teâlâ‟nın kula cenneti ve içindeki nimetleri vermesinde veya cehennemden 

koruyup azaptan kurtarmasında kişinin bedenine ait lezzetler vardır. Fakat Yüce Allah‟ın 

rızâsını kazanmada kişinin ruhuna yönelik lezzetler vardır. Ruhun konumu da bedenin 

konumundan üstün olduğundan Allah Teâlâ‟nın rızâsı için yapılan ibadetler daha değerlidir. 

Bir diğer açıdan ise cennet ümidi ve cehennem korkusuyla yapılan ibadetlerde bir menfaat 

vardır. Herkes kendi menfaati için bir şeyler yapabilir fakat herkes lehine olmayan veya bir 

başkası için herhangi bir iş yapamaz.221  

Sözlükte, kendinden başkasına güvenmek ve dayanmak anlamlarına gelen 

“tevekkül”222
 kavramı ıstılahta; Allah Teâlâ‟ya güvenip, her işte O‟na dayanma olarak tarif 

edilmiştir.223 Fakat bu kavram hakkında sûfîler farklı görüşler ortaya koymuşlardır. Kimileri 

tevekkülü, her halde Allah ile bağ kurarak sonuca ulaşmak için sebeplere sarılmaktan 

kaçınmak şeklinde anlamışlardır.224
 Hatta kimisine göre Hz. Yusuf (a.s.) zindandan 

kurtulmayı rabbinden değil de kralın sâkîsinden istediği için bir müddet daha zindanda 

kalmıştır. Onlara göre Hz. Yusuf (a.s.) zindan arkadaşından böyle bir istekte bulunmasaydı 

zindandan o vakit çıkabilirdi.225
  

İmam Mâtürîdî böyle bir iddianın yanlış olduğunu söylemektedir. Zira ona göre 

sâkînin kurtulması Hz. Yusuf sayesinde olmuştur. Kendisinin de zindanda bir müddet daha 
                                                      
217

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/411,2/288; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 6/434-435,2/317; Gengil, 

“Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”, 318. 
218

 Mustafa Kara, “Dârânî”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1993), 8/485. 
219

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 244; Gengil, “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî 

Kavramlara Yaklaşımı”, 318. 
220

 Bk. Muhabbetullah ve Zikir başlığı 
221

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/410-411; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 6/434-435. 
222

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 1569. 
223

 Mustafa Çağırıcı, “Tevekkül”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012), 41/1. 
224

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 216. 
225

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/311; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/339; Gengil, “Mâturîdî‟nin 

Halk Dindarlığına Dayanak Teşkil Eden Bazı Sûfî Yorumları Değerlendirmesi”, 433. 



  

39 

 

kalması, onun hakkında kurulan tuzakların ortaya çıkması içindir. Dolayısıyla insanların her 

şeyin yaratıcısının Allah Teâlâ olduğunu bildikten sonra sebeplere sarılması da bir kulluk 

görevidir.226
 Mâtürîdî görüşünü şöyle sürdürmektedir: Allah Teâlâ kâfirlere karşı güç ve 

savaş malzemeleri toplanmasını emretmiştir.227 Zira güç ve savaş malzemesi toplayan 

insanlar; zaferi bütün bunlardan değil, Allah Teâlâ‟dan beklemektedirler. Bunlar sadece birer 

vesiledir.228
 Diğer yandan mağara ehli kavminden uzaklaştıklarında şeytan onların karşısına 

çıkmış “Yiyecek ve içeceğin olmadığı, sıkıntıya düşeceğiniz bir yere gitmektesiniz.”229 demiş 

ve bunun üzerine içlerinden birisi şöyle diyerek şeytanın vesvesesini savmıştır:  ِف ْٙ ٌْىَ ا اٌَِٝ ا ُُ۫ٓٚ ْ فأَ

 ً شْفمَا ِِ  ُْ شِوُ ِْ ْٓ اَ ِِ  ُْ ١ِّئْ ٌىَُ َٙ ُ٠ َٚ  ٖٗ رِ َّ ْٓ سَدْ ِِ  ُْ ُْ سَت ىُ ْٕشُشْ ٌىَُ َ٠ “Mağaraya sığının ki, Rabbiniz size rahmetini 

yaysın ve işinizde sizin için fayda ve kolaylık sağlasın.”230 Görüldüğü gibi mağara bir 

vesiledir. Kurtuluş ise ancak Allah Teâlâ‟nın eliyledir.
231

  

Mâtürîdî‟nin düşüncelerine bakıldığında şu sonuca ulaşılabilir: Tevekkül; sebeplere 

sarıldıktan sonra sonucunda Allah Teâlâ‟ya güvenmektir. Bu düşünce bazı sûfîlerin tevekkül 

anlayışıyla da örtüşmektedir. Mesela: Adamın birisi, Adî b. Hâtim et-Tâî‟ye (öl. 67/686) 

“Nereden kazanıp ne yiyorsun?”232 diye sorduğunda Hâtim et-Tâî  ُٓ ائِ ِ خَضَُٓ لِلّٰه الْْسَْضِ َٚ َٚ اخِ  َٛ ّٰ اٌغَّ  

“Oysa göklerin ve yerin hazineleri Allah‟ındır…”233 âyetini okumuş, şöyle devam etmiştir: 

Tevekkül kalp işidir, kalpte olur. Kul, işin sonucunun Yüce Allah tarafından olduğunu 

bildiği müddetçe zâhire sarılmak kalp ile olan tevekküle ters düşmemektedir.234
 Hâtim et-Tâî 

ve İmam Mâtürîdî‟nin bu sözlerine bakılarak şöyle bir tanım yapmak mümkündür. Tevekkül: 

Sebeplere sarıldıktan sonra sonucunu Allah‟tan beklemek, O‟na güvenmek ve O‟nun 

takdirine rızâ göstermektir. 

1.6. Zâhir ve Bâtın 

            Mâtürîdî‟ye göre Allah Teâlâ‟nın, “ َٛج ٍٰ ٛا اٌصَّ ُّ ”ال١َ۪
235 emrinin zâhirine bakıldığında 

dikilmek anlamı vardır. Oysa âyette bu mâna kastedilmemektedir. Bu da gösteriyor ki 

Allah Teâlâ‟nın hitabında sadece zâhire bakmamak, arkasındaki mânayı aramak 

gerekmektedir.236 Mâtürîdî‟nin bu sözleri, sûfîlerin Kur‟ân-ı Kerîm hakkındaki görüşlerini 

                                                      
226

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/311-312; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/339-340. 
227

 el-Enfâl 8/60. 
228

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/311-312; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/339-340; Gengil, 

“Mâturîdî‟nin Halk Dindarlığına Dayanak Teşkil Eden Bazı Sûfî Yorumları Değerlendirmesi”, 433. 
229

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/24; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/37. 
230

 el-Kehf 18/16. 
231

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/311-312; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/339-340. 
232

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 214. 
233

 el-Münâfikûn 63/7. 
234

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 214. 
235

 el-Bakara 2/43 
236

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/336; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 8/373. 



  

40 

 

hatırlatmaktadır. Zira onlar Kur‟ân-ı Kerîm‟in her harfinde ehli kişiler için saklanmış 

mânaların olabileceği düşüncesindedirler.237 Yine Mâtürîdî‟ye göre “fıkh” kelimesi bir 

şeyin görünenden ziyade onun arkasında yatan hakikati anlamaktır. Ona göre varlıklara 

sadece dış görünüşünden bakıp onun işaret ettiği mânaları ve anlamları görememek 

hayvansal bir özelliktir. Zira hayvanların da kalbi gözü ve kulağı vardır ama onlar eşyanın 

dış görünüşüne bakarlar, arkasında yatan hakikati göremezler.238 Söz konusu mâna ve 

hakikatlere ancak âyetler üzerinde düşünüp tefekkür etmek suretiyle ulaşılır.239 Öyle 

anlaşılıyor ki Mâtürîdî'nin zâhir ve bâtın anlayışı, işârî tefsirdeki zâhir ve bâtın yorumuyla 

önemli ölçüde örtüşmektedir. Mâtürîdî, Kur‟ân-ı Kerîm‟in zâhirî (açık) anlamını 

vurgularken, aynı zamanda bâtınî (derin, içsel) anlamların da olduğunu kabul eder 

mahiyettedir. 

            İşârî tefsir geleneği de benzer bir anlayışı paylaşmaktadır. İşârî tefsirde, zâhirî 

metnin ötesinde derin anlamlar arandığını, semboller, metaforlar ve içsel mânalar üzerinde 

durduğunu yukarıda bahsetmiştik. Fakat bunu yaparken bile, âyetlerin zâhirî anlamları bir 

temel oluşturmalı ve bâtınî yorumlar, zâhirî anlamın açıklığını ve anlaşılırlığını 

bozmamalıdır. Bu bağlamda, Mâtürîdî'nin zâhirî ve bâtınî anlayışı ile işârî tefsirdeki zâhir 

ve bâtın yorumu arasında bir paralellik bulunmaktadır. Her ikisi de Kur‟ân-ı Kerîm‟in 

zâhirî anlamına önem verirken, aynı zamanda metnin derinliklerinde gizlenmiş anlamları 

da keşfetmeyi amaçlamaktadır.  

1.7. İhlas ve Sıdk  

Sözlükte kurtulmak, arınmak ve temizlenmek gibi anlamlara gelen “ihlas” kavramı, 

tasavvufta genel itibariyle amellerin riyadan arınması şeklinde anlaşılmıştır.240  Bunun 

yanında ihlas kelimesine farklı anlamlar yükleyenler de olmuştur. Mesela, Kuşeyrî‟nin 

naklettiğine göre Ebû Osmân el-Hîrî ihlası; insanların gördüğü şeyi unutup, Hâlık‟ın 

faziletine bakmak şeklinde tanımlamıştır.241 Bu konuda Huzeyfe el- Marâşî ise (öl. 207/822) 

“İhlas, Hak Teâlâ‟yı irâde etmektir.”242 ifadelerini kullanmıştır. Anlaşılan o ki Tasavvufî 

literatürde ihlas, niyetin, amelin ve ibadetin yalnızca Allah Teâlâ‟ya yönelik olması olarak 

tanımlanır. Bir kişinin niyetinin, yaptığı her şeyde sadece Yüce Allah‟ın hoşnutluğunu ve 

rızasını kazanmak olduğunu ifade eder. Nitekim Kur‟ân-ı Kerîm‟de şöyle geçmektedir:  ِا ًْ َّْ لُ

                                                      
237

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 74. 
238

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/119; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 6/134. 
239

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 3/350; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 3/306. 
240

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 504; Süleyman Ateş, “İhlas”, TDV İslâm Ansiklopedisi 

(Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2000), 21/535. 
241

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 257. 
242

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 257. 



  

41 

 

  َٓ ١ ّٖ ٌْؼاٌََ ِ سَبِّ ا اذٖٟ لِلّٰه َّ َِ َٚ  َٞ ذ١ْاَ َِ َٚ ٔغُُىٖٟ  َٚ  ,De ki: “Benim namazım, (her türlü) ibadetim"  صَلَْذٖٟ 

hayatım ve ölümüm, hepsi âlemlerin rabbi olan Allah içindir."243
 İmam Mâtürîdî‟ye gelince o 

ihlası; Kişinin herhangi bir şeyden dolayı kalbinde Allah Teâlâ‟dan başkasına yer vermemesi 

şeklinde açıklamaktadır.244
 Kalbinde Yüce Allah‟tan başkasına yer vermeyen kişi O‟nu 

murat etmiş, dolayısıyla amellerinde, diğer insanları memnun etme veya onların gözüne 

girme gibi bir niyet aranmamış olur. Bu yorum da el-Hîrî ve el- Marâşî‟nin görüşleriyle 

örtüşmektedir.  

Basra‟da yaşamış İlk devir zâhidlerinden Abdülvâhid b Zeyd (öl. 177/793)245  “sıdk” 

kavramını şöyle tarif etmektedir: Sıdk, ibadet ve taatleri yerine getirerek amel etmek 

suretiyle, Allah Teâlâ‟ya karşı vefâkar olmak demektir.246
 İmam Mâtürîdî‟ye göre ise sıdk; 

Kulda bulunan lütuf ve ihsânı kişinin kendisinden değil, Rabbinden olduğunu bilmesidir.
247

 

Dolayısıyla onun perspektifinden sıdk kavramı, kul ile Rab arasındaki ilişkiyi yansıtır ve bu 

ilişkideki doğruluk, Allah Teâlâ‟nın bahşettiği lütfun karşılığı olarak şükretmeyi gerektirir.248 

Anlaşılmaktadır ki İmam Mâtürîdî‟ye göre sıdk, kulun kendi sınırlılığını ve Allah Teâlâ‟nın 

sonsuz lütfunu kabul etmesi ve bu bilinçle yaşamasıdır. Bu anlayış, kişinin Yüce Allah‟la 

olan bağlılığını güçlendirmekte, kul ile Rab arasındaki ilişkiyi derinleştirmektedir. 

1.8. Tövbe ve İstiğfar 

İmam Mâtürîdî‟ye göre tövbe rucû etmek, yani dönmek demektir.249
 “ بیمن  /Münîb” 

bütün emir ve yasaklarında Allah‟a dönen, O‟na itaat eden demektir.250 İstiğfar da Allah 

Teâlâ‟dan bağışlanma dilemektir.251 İnsanlar sadece “estağfurullah” demekle Yüce Allah‟tan 

bağışlanma talep etmiş olmazlar. Zira Peygamberler de kavminden sadece “estağfurullah” 

demelerini istememiş, bilakis günahlarına kefaret olacak bir hal üzere olmalarını 

dilemiştir.252
   

Mâtürîdî, istiğfarı; fiilî, amelî, kavlî ve mâlî olmak üzere dörde ayırmaktadır. Ona 

göre fiilî istiğfar; kişinin cezayı hak edecek davranışlardan kaçınmasıdır.253
 Kişi öyle bir hal 

üzere olmalı ki bulunduğu hal onun bağışlanmasına vesile olmalıdır. Amelî istiğfar; namaz 

                                                      
243

 el-En‟âm 6/162 
244

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/342; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 8/379. 
245

 Süleyman Uludağ, “Abdülvâhid b Zeyd”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 

1988), 1/282. 
246

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 260. 
247

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/342; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 8/379. 
248

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 8/342; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 8/379. 
249

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/107; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/136. 
250

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/115; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/134. 
251

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/136; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/156. 
252

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/34. 
253

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/228-229; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/239. 



  

42 

 

gibi ibadetleri yerine getirmekle gerçekleşir. Kavlî istiğfar; bu da ikiye ayrılmaktadır. 

Birincisi: Kulun, dil ile Rabbinden günahlarının bağışlanmasını istemesidir. İkincisi ise: 

Sarıldığında bağışlanacağı vesileleri talep etmesidir.254
 Mâlî istiğfara gelince o, elinde 

bulunan mallardan hayır yolunda harcamakla gerçekleşmektedir.255
 Fakat insanlar bütün 

bunları yerine getirse de hakkıyla tövbe etmiş olmazlar. Çünkü hakiki tövbe ateşten 

kaçmakla beraber ateşe götüren her türlü fiil ve sözlerden de kaçınmaktır. Oysaki insanlar 

ateşten kaçtıkları gibi günahlardan kaçamamaktadırlar. Ancak kişinin bu çabası sayesinde 

Allah Teâlâ, lütfu ve keremiyle tövbesini kabul edecektir.256
 Böylece tövbe edenler, artık 

maddi ve manevi kirlerden arınmış olurlar.257  

Tüsterî‟ye göre samimi bir tövbe; kişinin işlediği günahı aklından çıkarmaması, 

tövbe ettiği günahı terk ederek ona asla dönmemesidir. O, kişinin tabiatından kaynaklanan 

haz duyma hissine dikkatleri çekerek, kalbinde günah işleme isteğinin tekrar meydana 

gelebileceğine ve günaha sürüklenebileceğine inanmaktadır. Ona göre bundan kurtulmanın 

yolu ise Allah Teâlâ‟dan yardım istemekle, daha sonra nefsini ve kalbini bu günah işleme 

duygusundan arındırmakla ve hangi şeylerin Rabbin rızasına ulaştıracağını öğrenip onları 

uygulamakla mümkündür. Zira çaba sarf ettiği her hayır karşısında Allah Teâlâ da ona 

yetmiş iyilik kapısı açacaktır.258 Bu meyanda Mâtürîdî ve Tüsterî‟nin, açıklamaya çalıştığı; 

kişinin işlediği günahlardan kurtulması ve samimi bir tövbeyle bir daha ona dönmemesi için 

yapılması gereken hususlar, benzerlik göstermesi açısından değerlidir. Mutasavvıflar tövbe 

ve istiğfarı daha çok kavli olarak algılarken Mâtürîdî buna, amelî ve malî yönlerini de ilave 

etmektedir.   

1.9.Huşû ve Haşyet 

“Huşû” sözlükte korkmak, sessiz ve sak in olmak gibi anlamlara gelmektedir.259
 

Tasavvufta ise kişinin kalbine yerleşen bir korku veya kişinin kalbinin, büyük bir hikmetle, 

Hak Teâlâ‟nın huzurunda bulunması şeklinde açıklanmıştır.260
 Kuşeyrî,  bu konuda Hasan-ı 

Basrî‟den (öl. 110/728) gelen şu rivayeti paylaşmaktadır: Huşû kalbe yerleşen, oradan hiç 

ayrılmayan, sürekli bir korku halidir.261 Bu rivayeti İmam Mâtürîdî de Fâtır sûresinin 28. 

                                                      
254

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 16/228-229; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 16/239. 
255

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 14/136; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 14/156. 
256

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 13/190-191; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 13/206. 
257

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/47; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/62. 
258

 Abdurrezzak Tek, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm: İlâhî Hitabın Sırları, Önsöz (İstanbul: Erkam Yayınları, 

2022), 31-32. 
259

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 487; Mehmet Şener, “Huşû”, TDV İslâm Ansiklopedisi 

(Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998), 28/422. 
260

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 196. 
261

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 196. 



  

43 

 

âyet-i kerîmesinin tefsirinde kaydetmektedir.262 Mâtürîdî‟ye göre, Allah Teâlâ‟yı hakkıyla 

bilen bir âlim O‟ndan iki şekilde haşyet duymaktadır. Birincisi: Yüce Allah‟ın heybetini, 

hükümranlığını, yüceliğini ve azametini bilir ve böylece kalbinde O‟na karşı hayret ve 

heyecan uyanır. İkincisi: Ölümden sonra bir hayatın olduğunu bilir ve ona inanır. Böylece 

Yüce Allah‟ın emir ve yasaklarına uymadığı takdirde O‟nun vereceği azabı ve intikamı anlar 

ve O‟na muhalefet etmekten korkar.263  

Hasan-ı Basrî‟nin rivayetini de göz önüne aldığımızda burada Mâtürîdî haşyeti; 

kalpte sürekli hissedilen heyecan ve korku şeklinde tanımladığı görülmektedir. O, sadece 

âlimlerin değil, bütün müminlerin haşyet içerisinde olması gerektiğine inanmaktadır. Zira 

ona göre ancak Allah‟a ve âhiret gününe inanmayanlar O‟ndan korkmazlar.264
 Öylelerinin 

kalpleri ise dağ gibi katıdır.265 

Mâtürîdî, haşyet kelimesine, inanmayanlar ve cansız varlıklar için kullanıldığında 

boyun eğmek şeklinde bir anlam yüklemektedir. Mesela ًٌشََا٠َْرَُٗ خَاشِؼا ًٍ ٝ جَثَ ٍٰ َْ ػَ ٌْمشُْاٰ زاَ ا ٰ٘ ٌْٕاَ  ْٔضَ ْٛ اَ ٌَ

  ِ ْٓ خَش١ْحَِ اللّٰه ِِ ػًا  رصََذِّ ُِ : “Şayet biz bu Kur‟an‟ı bir dağın üzerine indirmiş olsaydık, onu Allah 

korkusundan titremiş ve paramparça olmuş görürdün.”266
 âyet-i kerîmesinin tefsirinde “eğer 

bu deliller bir dağa inseydi dağ bütün sağlamlığına ve heybetine rağmen korkusundan 

Cenâb-ı Hakk‟a boyun eğer, param parça olurdu.” demektedir.  Mâtürîdî burada, deliller 

karşısında boyun eğip itaat etmeyenlerin kalplerinin dağlardan daha katı olduğuna işaret 

etmektedir.267 Yine ona göre   ٜ ٰٛ َٙ ٌْ ِٓ ا َٙٝ إٌَّفْظَ ػَ َٔ َٚ  ٖٗ ََ سَتِّ مَا َِ ْٓ خَافَ  َِ ا  َِّ اَ َٚ  “Rabbinin huzurunda 

(hesap vermekten) korkan ve nefsine kötü arzuları yasaklayana gelince…”268 âyetinin 

tefsirinde korkunun “ ۪ٗ ََ سَتِّ ماَ َِ ”  yani Allah Teâlâ‟nın huzurundan kaynaklanabileceği gibi 

korkunun, kişinin içinde bulunduğu halden olması da mümkündür. İnsan, içinde bulunduğu 

halin, Allah Teâlâ‟nın sevmediği veya yasaklamış olduğu bir hal olmasından dolayı korku 

duymaktadır.269 

2. KISSALARA DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR 

Kıssa, Arapça “k,s,s” kökünden türemiş bir kelime olup, anlatmak, haber vermek ve 

bir izi takip etmek gibi anlamlar içermektedir.270 Tefsir ıstılahında ise geçmişte yaşamış 

                                                      
262

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/36; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 12/48. 
263

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/36-37; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 12/47-48. 
264

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 12/36-37; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 12/47-48. 
265

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 15/91; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 15/99. 
266

 el-Haşr 59/21. 
267

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 15/91; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 15/99. 
268

 en-Nâzi‟ât 79/40. 
269

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/42; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/58. 
270

 Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 



  

44 

 

peygamberlerin ve toplumlarla ilgili manidar haberlerin Kur‟ân-ı Kerîm‟de anlatılmasıdır.271
 

Kur‟ân‟ın yarıdan fazlasını oluşturan kıssalar, bir nevi geçmiş peygamberlerin hayat izlerini 

takip etmeye benzemektedir.272 Öte yandan kıssalar, nazarî olarak anlatılanların pratik olarak 

gösterimidir. Öyle ki eğitimde etkili yöntemlerden birisi de rol model olmak, bir başka 

deyişle eğitilene model göstermektir. Kur‟ân-ı Kerîm, Müslümanların eğitimine katkı 

sunması açısından büyük bir öneme haizdir. Bu nedenle Kur‟ân‟da iyiler için en iyi rol 

model peygamberlerdir. Diğer yandan onlarla mücadele içerisinde olup aşırı giden, taşkınlık 

yapan, bozgunculuk çıkaran kavimlerden de bahsetmektedir. Böylece kıssalar insanların 

hayat felsefesini, psikolojik ve sosyolojik yönlerini ortaya koymakta, insanın ve onun 

karakterinin tanınmasına kolaylık sağlamaktadır.273 İslâm düşünce sisteminin irfânî boyutunu 

temsil eden mutasavvıflar, Kur‟ân-ı Kerîm‟de bulunan kıssalarla yakından ilgilenmişler ve 

bu kıssalardan çıkardıkları tasavvufî düsturlar ve prensiplerle manevi derinliği artırmışlardır. 

Konumuz açısından Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da geçen kıssalar genel hatlarıyla incelenmiş ve 

Mâtürîdî'nin bu kıssalara dair işârî yorumlarını örneklemek amacıyla birkaç kıssaya 

değinilmiştir.  

2.1. Hz. İbrâhim (a.s) Kıssası 

Kur‟an-ı Kerîm‟de kendisinden ve kavmiyle olan kıssasından bahsedilen 

peygamberlerden biri de Hz. İbrâhim‟dir (a.s). Tasavvufu kişinin kendi iç âleminde manevi 

mertebelere yükselmesi ve arayışı olarak değerlendirdiğimizde Hz. İbrâhim‟in genç yaşta 

yıldızlara, aya ve güneşe bakarak, rabbine tefekkür sonucunda O‟na ulaşması çabasını 

dolaylı olarak tasavvufla irtibatlandırabiliriz. Tefsirlerde Hz. İbrâhim‟in bu hakikat anlayışı 

çeşitli şekillerde değerlendirilmiştir. Öte yandan yine Hz. İbrâhim‟den (a.s) söz eden:  ٌَِه وَزٰ َٚ

 َٓ ١ ٖٕ ٛلِ ُّ ٌْ َٓ ا ِِ  َْ ١ٌِىَُٛ َٚ الْْسَْضِ  َٚ اخِ  َٛ ّٰ ٍىَُٛخَ اٌغَّ َِ  َُ ١ ٖ٘ ٞ اتِْشٰ  Böylece biz İbrâhim‟e göklerin ve yerin“ ٔشُُٖٓ

melekûtunu görüp kavrama imkânı veriyorduk ki kesin inananlardan olsun.”274 mealindeki 

âyet-i kerîmeyi Mâtürîdî ve Sülemî‟nin tefsirlerine başvurarak,  söz konusu âyetin işârî 

yorumları hakkında şu değerlendirmelere varabiliriz. Mesela Hz. İbrâhim‟e (a.s) gösterilen 

“Göklerin ve yerin melekûtu” konusunda ihtilafa düşüldüğünü söyleyen Mâtürîdî, 

bazılarının; Hz. İbrâhim‟e (a.s) yerin ve göğün hükümranlığı gösterildi. Bu da güneş ay ve 

yıldızlardır275
 dediklerini aktarmaktadır. Diğer bazıları da yedi kat semâ ona açıldı ve oradaki 

                                                                                                                                                                 
Lisânü‟l-ʿArab (Beyrut: Dâru Sâdr, 1424), 7/73-74; el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 1194. 
271

 Mustafa Öztürk, Kıssaların Dili (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2012), 11. 
272

 İsa Kanı k, “Kur‟ân Kıssalarında A levî İlke ve Değerler”, Tefsir Araştırmaları Dergisi 4/2 (30 Ekim 

2020), 260. 
273

 M. Said Şimşek, Kur‟ân Kıssalarına Giriş (Konya: Kitap Dünyası, 2021), 141. 
274

 el-En‟âm 6/75.  
275

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/108; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/127. 



  

45 

 

her şeyi gördü, yine yedi kat yerin altındakiler de ona gösterildi demişlerdir.276
  

Ebû Ubeyd‟in bu konuda “melekût kelimesi ceberût ve rahamût kelimeleri gibidir. 

Burada melekût kelimesinin aslı Hz. İbrâhim‟e (a.s) verilen mucizeler ve hârikulâde 

olaylardır.”277
 Sözünü paylaşan Mâtürîdî mülkü, insanların Hakk‟a kesin bir şekilde inanması 

için bir âyet ve bir delil görmektedir.278  Mâtürîdî, “göklerin ve yerin melekûtunu görüp” 

ifadesinde geçen görme fiilinin, Hz. İbrâhim‟in (a.s) dünya gözüyle görmesinin 

kastedilmediğini vurgulamıştır. Zira onların hepsinin herkes tarafından görüldüğü 

malumdur.279 Öyleyse Hz. İbrâhim‟e gösterilen; Allah Teâlâ‟nın yaratmış olduğu varlıklar 

üzerinde düşünüp, söz konusu varlıkların hareketlerini göz önünde bulundurarak tefekkür 

edildiğinde onun kalp gözüne gösterilen çeşitli âyetler ve delillerdir.280  

Mâtürîdî‟nin perspektifinden bu son cümleye bakıldığında tefekkürün kalple olması 

gerektiğini, kalp ile tefekkür eden kişinin, sonucunda kendisine göklerin ve yerin mülkünün 

açılacağını göstermektedir.  Yine Mâtürîdî‟ye göre Hz. İbrâhim‟e gösterilen şeyler, Rabbinin 

birliğini, O‟nun ulûhiyet ve rubûbiyyetinde hiçbir ortağının bulunmadığını beyan eden 

âyetler ve delillerdir. Sülemî de tefsirinde buna benzer rivayetler paylaşmaktadır. Onun 

naklettiğine göre melekût, Halil Peygambere, istidlal yoluyla Hakk‟ı bulması için gösterilen 

delillerdir.281 Öyle ki hakîkati keşfettikten sonra Hz. İbrâhim, bütün bu delillerden yüz 

çevirip rabbine yönelmiştir. Yine bazıları bu konuda Hz. İbrâhim‟e (a.s) göklerin ve yerin 

melekûtu gösterildi ki bütün bunların “muhdes” yani sonradan yaratıldığı bilinsin ve bütün 

bunların bir yaratıcıya ihtiyaç duydukları anlaşılsın demişlerdir.282 

2.2. Hz. Musâ (a.s) Kıssası 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Hz. Musâ‟dan (a.s) bahseden âyet-i kerîmelerde pek de işârî 

denebilecek bir yoruma rastlayamadık. Fakat Mâtürîdî, tefsirinde zikrettiği ve Hz. Musâ‟nın 

(a.s) kavmine şöyle seslendiği:  ٍَِْٕم ُْ فرََ ٝ ادَتْاَسِوُ
ُٓ ٍٰ ا ػَ لَْ ذشَْذذَٚ  َٚ  ُْ ُ ٌىَُ مذََّعَحَ اٌَّرٖٟ وَرةََ اللّٰه ُّ ٌْ َِ ادخٍُُْٛا الْْسَْضَ ا ْٛ ثُٛا ٠اَ لَ

 َٓ  Ey kavmim! Allah‟ın sizin için (vatan olarak) yazdığı kutsal topraklara girin, sakın“  خَاعِش٠ٖ

geri dönmeyin, sonra kaybedenler siz olursunuz.”283 âyet-i kerîmesinde “sakın geri 

dönmeyin” cümlesini, aklımıza ilk gelen fiilî bir dönmeden bahsedilmediğine, sakın geri 

dönmeyin emrinin “sakın dininizden dönmeyin” şeklinde anlaşılması gerektiğine işâret 

                                                      
276

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/108; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/127. 
277

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/109; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/128. 
278

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/109; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/128. 
279

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/116; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/134. 
280

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/110; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 5/129. 
281

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/204-205. 
282

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/204-205. 
283

 el-Mâide 5/21.   



  

46 

 

etmektedir.284
 Mâtürîdî‟nin bu yorumu, âyet-i kerîmenin zahirinin ötesinde bir yorumu temsil 

etmektedir. Bu sebepten dolayı çalışmamıza dâhil edilmesi uygun görülmüştür.  

Mâtürîdî'nin yorumu, âyetin derin mânasını ortaya çıkararak, inananların dinî 

konularda sabit ve kararlı olmalarını vurgulamaktadır. Bu yorum, Kur‟ân‟ın zâhirî 

ifadelerinin ötesine geçerek, metnin mânevi derinliklerini ve rehberlik niteliğini ortaya 

koymaktadır. Bu nedenle, Mâtürîdî'nin buradaki yorumu, Kur‟ân-ı Kerîm‟in anlaşılması ve 

uygulanması sürecinde önemli bir katkı sunmaktadır. 

2.3.  Hz. Meryem (a.s) Kıssası 

Bu kıssada ilk olarak sûfî müfessirler  ٟ ٖٕ ا فٖٟ تطَْ َِ ٟ َٔزسَْخُ ٌهََ  َْ سَبِّ أِّٖ شٰ ّْ شَاخَُ ػِ ِْ اِرْ لاٌَدَِ ا

ساً  ذَشَّ ُِ   “Bir zamanlar İmrân‟ın karısı şöyle demişti: “Rabbim! Karnımdakini kayıtsız 

şartsız sana adadım…”285 âyet-i kerîmesinde ifade edilen “ ًسا ذَشَّ ُِ ” (kayıtsız şartsız sana 

adadım) kavramına dikkat kesilmişlerdir. İlk sûfî müfessirlerden sayılan Sehl et-Tüsterî‟ye 

göre İmrân‟ın karısının Hz. Meryem‟i “kayıtsız şartsız Allah Teâlâ‟ya adaması” onu, 

dünyanın köleliğinden, nefsinin arzu ve isteklerinden, hevâsına uymaktan âzat etmesi, 

Hakk‟a ihlaslı bir kul kılmasıdır.286 Müfessirin muharraran kelimesine yüklediği anlam, 

tasavvufta “hürriyet” kavramıyla yakından alakalıdır.287 Kuşeyrî‟ye göre hürriyet; Kulun, 

nefsinin arzu ve isteklerine kapılmaması, dünyanın geçici menfaatının peşinde 

sürüklenmemesi ve yaratılmış olan her ne varsa onların kölesi altına girmemesidir.288  

İmam Mâtürîdî‟ye gelince o, “ ًسا ذَشَّ ُِ ” kavramını, kişinin kendisini ibadete adayarak 

geçim sıkıntısından kurtulması şeklinde yorumlamaktadır.289 Yine o şöyle bir rivayet 

aktarmaktadır: “Muharrer” hiçbir şeyin kendisini Allah Teâlâ‟ya ibadetten alıkoymayan, 

hatta her şeyden vaz geçip kendisini ihlasla Allah‟a (c.c) ibadete adayan kimsedir.290 

Mâtürîdî,  İmrân‟ın karısının Hz. Meryem‟i Yüce Allah‟a bu şekilde adadığını, insanların, 

çocuklarından beklediği ilgi ve alakayı ondan beklemediğini söyleyerek çocuk düşünmek 

isteyen kişilerin de Allah Teâlâ‟ya böyle dua etmeleri ve ondan hayırlı bir evlat istemeleri 

gerektiğini vurgulamaktadır.291  

                                                      
284

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/193; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/200. 
285

 Âl-i İmrân 3/35. 
286

 Ebû Muhammed Sehl b. Abdillâh b. Yûnus et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm (Tabiatü‟l- Ûlâ, 2004), 

122. 
287

 Mahmut Ay, “İşarî Tefsirlerde Hz. Meryem”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 25 (2011), 

125. 
288

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 266-267. 
289

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/291; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/322-323. 
290

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/291; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/322-323. 
291

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/291; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/323. 



  

47 

 

Görüldüğü gibi sûfî müfessirler ile imam Mâtürîdî “ ًسا ذَشَّ ُِ ” kavramına aynı anlamlar 

yüklemekte, kişinin özgürlüğünün dünya sevgisinden ve geçim sıkıntısından kurtulup, 

kendisini Yüce Allah‟a adamaktan geçtiğini belirtmektedirler. Diğer yandan Mâtürîdî, 

İmrân‟ın karısının Hz. Meryem‟i Allah Teâlâ‟ya adamasını hoş karşılamaktadır. Çocuk 

sahibi olmak isteyenlerin bu şekilde davranması, kişilerin, evlatlarından dünyalık bir 

beklenti içerisine girilmemesi, onların Allah yolunda hayırlı işler için terbiye edilmesi 

gerektiği hususlarda tavsiyeler verdiği anlaşılmaktadır.  

2.4.  Hz. Zekeriyyâ (a.s) Kıssası 

İmam Mâtürîdî‟ye göre, Kur‟ân-ı Kerîm‟de Hz. Zekeriyyâ‟nın  (a.s) Rabbinden 

talep ettiği bir istekle ilgili  َُۚٓ اسِث١ٖ َٛ ٌْ ْٔدَ خ١َْشُ ا اَ َٚ ٟ فَشْداً  ٖٔ صَوَش٠َُِّٓا اِرْ َٔادٰٜ سَتَُّٗ سَبِّ لَْ ذزَسَْ َٚ   “Zekeriyyâ‟yı da 

an! Hani o, rabbine şöyle niyaz etmişti: Rabbim! Geride kalanların en hayırlısı sensin, 

yine de sen beni yalnız (çocuksuz) bırakma!”292 âyet-i kerîmesinde öncelikle “beni yalnız 

bırakma!” şeklinde meal verilen “ٟ ٖٔ  lâ tezernî” cümlesinin zâhirine göre emir kipi/لَْ ذزَسَْ

olduğu anlaşılmaktadır.293 O, bu tür ifadelerin Yüce Allah‟a yönelik olması durumunda 

yalnızca O‟na yakarma ve sığınma anlamına geleceğini ifade etmektedir.  Daha sonra “beni 

yalnız bırakma” cümlesine hemen her müfessir gibi İmam Mâtürîdî de “beni çocuksuz 

bırakma” şeklinde yorumlamış. Fakat bu talebin “hayata olduğum sürece beni sana itaatte, 

seni tespih ve tenzih etmede, sana şükür ve ibadet etmede beni yalnız bırakma” şeklinde 

olabileceğini de vurgulamaktadır.294  

Görüldüğü üzere İmam Mâtürîdî, Allah Teâlâ‟ya olan taatler, ibadetler, zikir ve 

tespihlerde kulun gaflete düşebileceğini söylemektedir. Bu, insanın zihninin ve kalbinin 

ibadet esnasında dalgınlaşabileceği, mânevî uyanıklığını kaybedebileceği anlamına 

gelmektedir. Fakat Mâtürîdî bunun çözümünü de sunmaktadır. Onun bu yorumu, kulun 

mezkûr durumda gaflete düşmemek için yine Rabbinden istekte bulunması hususunda 

tavsiye niteliğindedir. Yine anlaşılmaktadır ki ona göre, insanın Allah Teâlâ olan ilişkisi 

sadece belirli ritüellerle veya tayin edilmiş vakitlerle sınırlı değil, aynı zamanda yaşadığı 

hayatın her ânıyla ilişkilidir. Diğer bir ifadeyle kulun Allah ile olan birlikteliği, sadece 

namaz kılma, oruç tutma gibi ibadetlerle değil, aynı zamanda günlük hayatta yaptığı işlerle, 

ettiği dualarla, Yüce Allah‟ı anarak ve O‟na güvenerek yaşamakla da gerçekleşmektedir.  

2.5. Hz. Yahyâ (a.s) Kıssası 

İmam Mâtürîdî Hz. Yahyâ‟dan (a.s) bahseden  ًع١َِّذا َٚ  ِ َٓ اللّٰه ِِ حٍ  َّ ٍِ لاً تىَِ صَذِّ ُِ شُنَ ت١َِذ١ْٰٝ  َ ٠ثُشَِّ َّْ اللّٰه اَ

                                                      
292

 el-Enbiyâ 21/89. 
293

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/317-318; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/415. 
294

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/317-318; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/415. 



  

48 

 

 َٓ ٌِذ١ٖ ا َٓ اٌصَّ ِِ  ًّ ٔث١َِا َٚ دَصُٛساً  َٚ  “Allah‟ın bir kelimesini (Hz. İsâ‟yı) tasdik edici, efendi, iffetli ve 

sâlih kullardan bir peygamber olarak Yahyâ‟yı Allah sana müjdeliyor.”295 âyet-i 

kerîmesinde geçen “ ًع١َِّذا/seyyid” (efendi) kavramını; güzel ahlakta ve takvada, Yüce 

Allah‟a itaat etmede, yumuşak huylulukta, ilim ve ibadette seyyid (efendi) olabileceğini 

söylemektedir. Ona göre gerçek efendilik; güzel ahlâkla bezenmiş, insanların ve rabbin razı 

olduğu fiillerle elde edilir.296 Bu da nefsini her türlü istek ve arzulardan korumakla 

gerçekleşir ki bazı sûfî müfessirler de seyyid kavramına, nefsinin arzularından ve 

esaretinden özgür olan anlamını vermektedirler.297  

Mezkûr konuda bir başka husus ise sûfî müfessirlere göre, onun kalbi Allah Teâlâ 

ile beraber attığı ve kendisine inanan herkese hayat kaynağı olduğu için, “diri” anlamına 

gelen “Yahya” ismi verilmiştir.298 İmam Mâtürîdî‟ye göre ise Allah Teâlâ, onun şanını ve 

makamını yüceltmek için Yahya ismini vermiştir. Yine Yüce Allah‟ın dîni onun elinde 

dirildiği/hayat bulduğu için bu isim verilmiş olabilir. Mâtürîdî bu bağlamda sûfî 

müfessirlerin yorumuna benzer bir görüş nakletmektedir. Buna göre: Yahya ismi ona, 

kendisiyle din ve insanlık hayat bulduğu, ilim ve hikmet canlandığı, ahlâkî faziletler ve razı 

olunmuş fiiller dirildiği, onun elinde hayat bulduğu için bu isim verilmiştir.299  “ َْ اس٠ِٛ  َٛ ٌْذَ -el/ا

Havâriyyûn” ismine gelince; onların kalplerinin temiz olması sebebiyle bu isim onlara 

verilmiştir.300
  

İmam Mâtürîdî, insanların bütün bunlardan ders çıkarması gerektiğini, onların bu 

arınmışlığı nasıl elde ettiklerini araştırması ve kendilerinin de buna ulaşması için gayret 

göstermesi gerektiğini vurgulamaktadır.301 

2.6. Hz. İsâ (a.s) Kıssası 

Hz. İsâ‟nın (a.s) öldürülmesi ve Allah Teâlâ‟nın katına çıkarılması ile ilgili 

hususlarda müfessirlerce farklı yorumlar ortaya konulmuştur. Kur‟ân-ı Kerîm‟de bu konu 

şu şekilde bahsedilmektedir: وَفَشُٚا َٓ َٓ اٌَّز٠ٖ ِِ شُنَ  ّ ِٙ طَ ُِ َٚ  َّٟ سَافؼِهَُ اٌَِ َٚ ف١ّٖهَ  َٛ رَ ُِ  ٟ ُ ٠َا ػ١ٖغُٰٓٝ أِّٖ  Allah“ اِرْ لَايَ اللّٰه

buyurmuştu ki: “Ey Îsâ! Ben seni vefat ettireceğim, seni katıma yükselteceğim…”302  

Mâtürîdî‟nin aktardığına göre burada takdim tehir olduğunu söyleyenler olmuştur. Buna 

göre Allah Teâlâ, Hz. İsâ‟yı (a.s) önce katına çıkaracak sonra yeryüzüne indirecek ve 

                                                      
295

 Âl-i İmrân 3/39. 
296

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/296; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/328-329. 
297

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/99-100; el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 1/146-147. 
298

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 1/146. 
299

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/296; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/328. 
300

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/312; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/346. 
301

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/312; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/346. 
302

 Âl-i İmrân 3/55. 



  

49 

 

ardından da vefat ettirecektir.303 Sülemî bu konuda Ebû Bekr Muhammed el-Vâsıtî‟den (öl. 

320/932‟den sonra) bir rivayet aktarmaktadır. Ona göre yüce Allah‟ın Hz. İsâ‟yı (a.s) vefat 

ettirip kendi katına çıkarması; onu kendi irade ve arzularından arındırmasıdır.304 İmam 

Mâtürîdî‟de tefsirinde, Hz. İsâ‟nın (a.s) ölümünün diğer insanların ölümü gibi tabii bir olay 

olabileceğini vurgulamakla birlikte başka bir ihtimale daha gelebileceğine işaret ederek, 

Sülemî‟ye benzer bir yorum yapmaktadır. Ona göre Hz. İsâ‟nın (a.s) vefat ettirilip Allah 

katına çıkarılmasından kasıt; onun nefsinin küfür ve her türlü fesattan temizlenmesi, 

şanının ve şerefinin yüce kılınmasıdır.305  

2.7. Ashâb-ı Kehf Kıssası 

İmam Mâtürîdî‟ye göre Kur‟ân-ı Kerîm‟de bahsedilen “Ashâb-ı Kehf” (mağara ehli) 

kıssasında pek çok hikmetler ve harikulâde mânalar vardır.  

Birincisi: Allah Teâlâ‟nın İnsanın tabiatının dışında, işitme yetilerini kaybederek, üç 

yüz dokuz sene onları uyutması, ardından da uyandırmasıdır.306
  

İkincisi: Bu süre zarfında elbiselerinin dahi eskimemesidir. Bu sonuca onların şu 

sözlerinden varılabilir:   ٍَ ْٛ ْٚ تؼَْطَ ٠َ ً اَ ِا ْٛ  Bir gün ya da günün bir parçası kadar“  لاٌَُٛا ٌثَثَِْٕا ٠َ

kaldık.”307 Şayet elbiseleri eskimiş olsaydı, bu kadar az kaldıklarını düşünmezlerdi. Bir diğer 

şey ise yanındakilerden bazılarını elbise bulmaya değil de yiyecek aramak için göndermeleri 

bu düşünceyi desteklemektedir. Zira elbiseleri yıpranmış olsaydı yiyecekten önce bu 

ihtiyacın giderilmesini arzularlardı.308 

Üçüncüsü: Güneşin sağ taraftan doğup sol taraftan batması ve onların ortada kalıp 

güneşten zarar görmemesi.309
  

Dördüncüsü: Aşırı sıcaklığın ve aşırı soğuğun onları etkilememesi. Zira insanlar 

haddinden fazla sıcağa ve soğuğa maruz kaldıklarında bedenlerinde bir takım zararlar 

meydana gelmektedir.310 

Beşincisi: Yüce Allah‟ın onların bedenlerini sağa sola çevirerek toprağa maruz 

kalınması sonucunda oluşabilecek zararı onlardan def etmesidir. Zira toprağa uzun süre 

                                                      
303

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/315; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/350. 
304

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/101. 
305

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 2/316; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 2/351. 
306

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
307

 el-Kehf 18/19. 
308

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
309

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
310

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 



  

50 

 

maruz kalan bir beden çürümeye yüz tutabilmektedir.311
  

Altıncısı: Mağaraya girmek isteyenlerin yüzünü kapladığı korku ve dehşet. İmam 

Mâtürîdî, söz konusu korku ve dehşetin, Ashâb-ı Kehf‟in kabul ettiği dinin heybetinden 

kaynaklanma ihtimalinin de olabileceğini vurgulayarak faklı bir yorumda bulunmaktadır.312
  

Yedincisi: Hiçbir gıda maddesi almamalarına rağmen onları bunca sene yaşatmasıdır. 

Zira insan tabiatı buna aykırıdır. Gıda almayan vücut zayıf düşmekte ve bir müddet sonra 

iflas etmektedir. İşte bunların hepsi Ashâb-ı Kehf‟in dinlerini yaşamak için kavminden 

ayrılması sonucunda Rablerinin onlara sunduğu harikulâde hikmet ve lütuflardandır.313
  

Mâtürîdî‟nin yukarıda saymış olduğu ve onlar üzerinde zâhir olan diğer hayret verici 

durumları Kuşeyrî ve Hucvirî (öl. 465/1072 [?]), evliyanın kerâmetlerinin hak ve sâbit 

olduğunun delilleri arasında saymışlardır. Çünkü onlara göre Ashâb-ı Kehf‟in peygamber 

olmadığı sabit olduğuna göre bu tür olayların mucize olması mümkün değildir. Dolayısıyla 

bunlar velî kulların ellerinde cereyan eden hârikulâde olaylardır.314 

Bu hârikulâde olaylar, İmam Mâtürîdî‟ye göre peygamberlerden başkasının elinde 

bulunduğunu inkâr edenlere bir cevaptır. Diğer bir söylemle Allah dostlarının elinde bu tür 

olaylar görülmesi mümkündür. Çünkü görüldüğü üzere Ashâb-ı Kehf‟de Yüce Allah birçok 

mucizeler meydana getirmiştir. Bu tür olaylar insan gücünün üzerinde gerçekleşen olaylardır. 

Dolayısıyla Allah Teâlâ‟nın, günlerce süren yolculuk sonucunda varılabilecek bir mesafeyi, 

Allah dostlarına, bir günde veya bir saatte vardırabilmesi ve onları suyun üzerinde 

yürütebilmesi gibi olağanüstü haller, inkâr edilecek veyahut da yadırganacak bir olay 

değildir.315 Yüce Allah‟ın mağara ehline bahşetmiş olduğu bu harikulâde olaylar, onların 

bâtıldan yüz çevirip hakka yönelmeleri sayesinde gerçekleşmiştir. İmam Mâtürîdî‟ye göre 

Allah Teâlâ‟nın veli kulları:  ِ ْٓ رِوْشِ اللّٰه لَْ ت١َْغٌ ػَ َٚ ُْ ذِجَاسَجٌ  ِٙ ١ ٖٙ ٍْ ُ  لَْ ذ
 Ticaretin de satımın da“ سِجَايٌ 

kendilerini Allah‟ı anmaktan alıkoyamadığı...”316 âyetine nail olanlardır. Zira onları ne 

ticaret ne de mal sevgisi, Yüce Allah‟ı zikretmekten alıkoymaktadır.317
 Mâtürîdî burada şu 

yorumu yapmaktadır: Onlar, ticaret ve alım-satım işlerinden el etek çekmiş, sabah akşam 

Allah Teâlâ‟yı zikretmek ve namaz kılmak gibi ibadetlerle meşgul olmuş, kendini bunlara 

                                                      
311

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
312

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
313

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
314

 Ebü‟l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî el-Hücvîrî, Keşfü‟l-mahcûb (Hakîkat Bilgisi), çev. 

Süleyman Uludağ (İstanbul, 1996), 348; el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 2/212; Ali Namlı, “Tasavvuf 

Kültüründe ve Tasavvufî/işârî Tefsirlerde Ashâb-ı Kehf Kıssası”, Ekev Akademi Dergisi 17/55 (ts.), 23-24. 
315

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/26-28; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/40-42. 
316

 en-Nûr 24/37.  
317

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/175; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/201. 



  

51 

 

adamış insanlardır. Bunun şu anlama gelmesi de mümkündür: Onlar, ticaret ve alım satım 

işleriyle uğraşırlar fakat bu uğraşları, onların, Yüce Allah‟ı zikretmesine ve namaz gibi 

ibadetleri yerine getirmesine engel olmaz. Onlar, yaşamlarının her anında Allah Teâlâ‟yı 

zikrederler.318 

Görüldüğü gibi Mâtürîdî‟nin perspektifinden mezkûr konuya bakıldığında o, sadece 

kendisini, zikir, namaz gibi ibadetlere adayanlara Allah Teâlâ‟nın sevgili kulları 

denilebileceği gibi işinin peşinde koşan fakat yaptığı işin kendisini, Allah‟ı anmaktan geri 

koymayan insanlara da Allah dostları denilebileceğine inanmaktadır. Bir diğer ifadeyle her 

ne iş yaparsa yapsın, yaptığı iş kendisini Yüce Allah‟ı zikretmekten alıkoymuyorsa bu 

insanlar Allah dostudur. İmam Mâtürîdî‟nin bu düşüncesi, Allah dostu kavramını belirli bir 

kalıba hapsedilmiş ve/veya birtakım ritüellere sıkıştırılmış bir olgu olmaktan çıkararak 

hayatın her alanına yansıyan aktif, dinamik ve evrensel anlayışı temsil etmektedir. 

3. İBÂDETLERE DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR  

Allah Teâlâ Kur‟ân-ı Kerîm‟de cinleri ve insanları sırf kendisine ibâdet/kulluk 

etsinler diye yarattığını haber vermektedir.319 Allah Teâlâ‟nın koyduğu kanunlara/yasalara 

uymanın sonucunda evrenin, kâinatın, insanın, kısacası yaratılmış her şeyin bir intizam ve 

düzen içerisinde olduğu gayet açıktır. Söz konusu bütün bunların Allah Teâlâ‟nın koymuş 

olduğu yasalara riâyet ederek varlığını sürdürmeleri bir anlamda zorunlu kulluktur. Öte 

yandan kulluğun/ibâdetlerin bir de tercihe bırakılmış yönü var ki kulun, Allah Teâlâ ile 

kurulan ilişkisinde/bağında söz konusu ibâdetlerin büyük bir önemi vardır. Kur‟ân‟ın 

hassasiyetle üzerinde durduğu konulardan birisi de budur.320
 Tasavvuf kaynaklarında 

ibadetlerle ilgili bir takım işârî yorum yapılmıştır. Mâtürîdî‟nin, tefsirinde de aşağıda 

zikredeceğimiz bazı ibadetler hakkında işârî yorumlara değinilmektedir. 

3.1. Abdest ve Tahâret 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in Mâide sûresinde abdest ile ilgili şu şekilde bahsedilmektedir:  ا َٙ ٠َُٓا ا٠َ 

ٛجِ  ٍٰ ُْ اٌَِٝ اٌصَّ رُ ّْ ا ارِاَ لُ ُُٕٛٓ َِ َٓ اٰ ِٓ  اٌَّز٠ٖ ٌْىَؼْث١َْ ُْ اٌَِٝ ا اسَْجٍُىَُ َٚ  ُْ عِىُ
غَذُٛا تشُِؤُ۫ ِْ ا َٚ شَافكِِ  َّ ٌْ ُْ اٌَِٝ ا ا٠َْذ٠ِىَُ َٚ  ُْ َ٘ىُ جُٛ ُٚ فاَغْغٍُِٛا    “Ey 

iman edenler! Namaz kılmaya kalkacağınız zaman yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi 

yıkayın; başlarınızı meshedin, ayaklarınızı da topuk kemiklerine kadar (yıkayın).”321 Abdest 

uzuvları ve temizliğin ne olduğu ile alakalı sûfî müfessirler birçok yorumda bulunmuşlardır. 

                                                      
318

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/175; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/201. 
319

 ez- Zâriyât 51/56  
320

 Bu konuda daha geniş bilgi için bk. Yusuf Çelik, “Kur‟ân‟da İbâdet”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 41 (2014), 203-219; Tahir Olgun, Müslümanlıkta İbâdet Tarihi (Akçağ Yayınları, 2020); 

İsmail Karagöz, Kur‟ân‟da İbâdet Kavramı (Şule Yayınları, ts.). 
321

 el-Mâide 5/6. 



  

52 

 

Mesela Tüsterî temizliği; kulun yiyeceğinin, dilinin, iç âleminin temiz olması ve günahlardan 

kaçınması şeklinde yorumlamıştır.322  

Sülemî‟nin tefsirinde nakledilen ve Tüsterî‟ye ait bir görüşü değerlendirdiğimizde 

Tüsterî‟nin, zahir olan temizliği, iç âlemin temizliğine giden bir adım olarak yorumlamaya 

çalıştığı görülmektedir. Tüsterî şöyle söylemektedir: “Dışta olan temizlik, içe doğru saflığı 

miras bırakır.”323
  Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da da buna benzer bir yorum mevcuttur. Mâtürîdî‟ye 

göre abdest uzuvlarının temizliği, insanlara iç âleminin temizliğini hatırlatmaktadır.324 Yine 

Mâtürîdî‟ye göre bu düşünceyi şöyle genişletmek mümkündür; mesela İman edenler abdest 

uzuvlarından biri olan elleri yıkarken, kendisine verilen el nimetini düşünürler, bunun için 

rabbine şükrederler ve eller ile yapılan günahlardan sakınırlar. Eğer işlemiş olduğu bir günah 

varsa da ona tövbe ederler. Diğer uzuvlarda bu şekildedir.325 Bu durumda dış temizlikten iç 

temizliğe doğru bir yönelme vardır. Kuşeyrî‟de bu konuda şöyle bir söz söylemektedir: 

Taharette ellerin yıkanması vacip ise de ellerin haramdan ve şüpheli şeylerden uzak durması 

da gereklidir. Başın mesh edilmesi gerektiği gibi, herkes için tevazu ve alçak gönüllülüğü 

kuşanmak da zorunluluktur. Ayakların temiz bir şekilde yıkanması gerektiği gibi caiz 

olmayan hareketlerden nefsî temizlikle korunması da bir gerekliliktir.326  Kuşeyrî‟nin bu 

sözleri Mâtürîdî‟nin görüşlerini tefsir eder niteliktedir.  

Aynı Âyet-i Kerîme‟deki  ُْ شَوُ ِّٙ ١ٌِطَُ ْٓ ٠ش٠ُٖذُ  ىِ ٌٰ َٚ  “fakat O sizi tertemiz kılmak ister”327 

cümlesine gelince, Tüsterî, hiçbir sebebe bağlı kalmadan Hakk‟a yönelmeniz için sizin 

hallerinizi, ahlâkınızı ve amellerinizi temizler şeklinde yorumlamıştır.328
 Mâtürîdî‟ye göre de 

hasetten veya hatalardan ve günahlardan temizlenmesi anlamına gelebileceği gibi, Allah 

Teâlâ‟nın tevhit ile ve peygambere imanla onları şirkten temizlemesi anlamına gelmesi de 

mümkündür.329 Görüldüğü üzere İmam Mâtürîdî, maddi kiri değil de manevi kirlerin en 

büyüğü olan şirkten, hasetten ve günahlardan temizlenmeyi kastetmiştir.     

3.2. Namaz ve Zekât 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in birçok yerinde müminler namaz ve zekât ile 

emrolunmuşlardır.330  Hatta önceki peygamberlere de namaz ibadetinin emredildiğinden 

                                                      
322

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 137. 
323

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/171. 
324

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/169-170; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/176-177. 
325

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/169-170; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/176-177. 
326

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 1/252. 
327

 el-Mâide 5/6 
328

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 137. 
329

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 4/174; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 4/179. 
330

 Mesela bk. el-Bakara 2/43, 2/110. 



  

53 

 

bahsedilmektedir.331 Arapçada “صلْج/salât” kelimesi dua, tebrik, tezkiye ve temcîd (övgü) 

gibi anlamlara geldiğinden332 âlimler bu kelimenin geçtiği âyet-i kerîmelere farklı mânalar 

yüklemişlerdir. İmam Mâtürîdî de Bakara sûresinde müminlerin özelliklerinden bahseden 

  َْ ْٕفِمُٛ ُ٠ ُْ ُ٘ ا سَصَلَْٕا َّّ ِِ َٚ ٛجَ 
ٍٰ َْ اٌصَّ ٛ ُّ ٠م١ُٖ َٚ ٌْغ١َْةِ  َْ تِا ُٕٛ ِِ َٓ ٠إُْ  gayba iman ederler, namazı (Onlar)“ اٌََّز٠ٖ

kılarlar, kendilerine verdiklerimizden hayra harcarlar.”333 âyetinde geçen namaz kılarlar 

cümlesinin iki şekilde yorumlanabileceğini söylemektedir. Ona göre birincisi, bildiğimiz 

gerçek anlamda namazdır ki bu da ürperti ve teslimiyet içerisinde, huzur-u kalp ve samimi 

bir niyetle, rükû ve secdesini tam olarak yerine getirmekle mümkün olur. Nitekim 

peygamber efendimiz (s.a.v) bir hadisinde “Kime hitap ettiğini unutma!”334 buyurmuştur. 

Bu düşünceler Ebû Saîd el-Harrâz‟ın (öl. 277/890 [?]) “Namaza durmak; sen ve O! Arada 

kimse olmaksızın, O‟na yönelerek münâcâtta bulunmaktır.”335  sözü ile bazı sûfîlerin, kul 

namaz esnasında; kalbinde haşyet ve heybet duygusu içerisinde, gönlünde O‟ndan başka 

kimseye yer vermeden, huzurunda bulunduğu zât ile meşgul olur cümlelerini 

hatırlatmaktadır.336  Mâtürîdî‟ye göre buradaki namaz kılarlar cümlesinin diğer bir yorumu 

ise, hamd ve övgü vazifesini yerine getirirler şeklinde olabilir.337  

İmam Mâtürîdî, salât kelimesinin tek bir anlamını tercih etmeyip hangi mânalara 

gelebileceğini sıraladıktan sonra bakara sûresinde geçen  َغ َِ اسْوَؼُٛا  َٚ وٰٛجَ  اٰذُٛا اٌضَّ َٚ ٛجَ 
ٍٰ ٛا اٌصَّ ُّ ال١َٖ َٚ

 َٓ اوِؼ١ٖ  Namazı kılın, zekâtı verin, rükû edenlerle beraber rükû edin”338 âyetinde namaz“ اٌشَّ

kılma ve zekât verme emrinin, onlarda bulunan derûnî mânalara işaret edebileceğini 

söylemektedir.339 Dolayısıyla Mâtürîdî‟ye göre bu da kulun rabbine itaat etmesi ve ona 

boyun bükmesi anlamına gelir ki namaz ibadetinde de bunların hepsi mevcuttur. Zekât da 

buna benzemektedir. Şöyle ki zekât emri ile Müslümanların kendi iç âlemlerinin bütün 

kirlerden temizlenmesi, kendisine zarar veren şeylerden uzak kalması kastedilmiş 

olabilir.340   

Görüldüğü üzere Mâtürîdî, salât ve zekât kelimelerinin bilinen anlamda namaz ve 

zekât ibadeti olabileceğini söyledikten sonra söz konusu ibadetlerin arkasında yatan derûni 

mânalarının kastedilebileceğine işaret etmekte, salât kelimesi ile boyun eğme ve itaat etme, 

                                                      
331

 Mesela bk. Meryem 19/59; Âl-i İmrân 3/39; el-Enbiyâ 21/73; el-En„âm 6/162; Tâhâ 20/14. 
332

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 859. 
333

 el-Bakara 2/3. 
334

 Mâlik b. Enes, el-Muvatta, "salât", 29, (thk. Muhammed Fuad Abdulbaki) (Istanbul, 1992). 
335

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 173. 
336

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 173. 
337

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/32; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/60. 
338

 el-Bakara 2/43. 
339

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/114-115; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/44. 
340

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/114-115, 10/8; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/44, 10/17. 



  

54 

 

zekât kelimesi ile de insanların yapmakla kendileri sayesinde Allah katında arındıkları 

fiillerin anlaşılabileceğini beyan etmektedir. Öte yandan zekât ile kulların iç âleminin 

temizlenmesinin kastedilebileceğini de vurgulamaktadır. Dolayısı ile Mâtürîdî, artmak, 

çoğalmak, temizlenmek gibi anlamlara gelen zekât ibâdetini ıstılahtaki gibi malın 

fazlalıklardan temizlenmesi veya zengin kişilerin mallarından bir kısmını fakirlere 

vermesi341 şeklinde algılasa da söz konusu ibadeti, insanın iç âlemine giden bir temizlik 

olarak görmüştür. Hal böyle olunca kelimelerin zâhirî anlamlarının ötesinde işârî bir yorum 

aradığı anlaşılmaktadır. 

3.3. Oruç  

Türkçede oruç anlamına gelen “َٛص/savm” kelimesi, sözlükte kendini tutmak, geri 

durmak gibi anlamlara gelmektedir.342 Istılah olarak savm, şer‟an belirlenmiş olan bir 

ibadeti yerine getirmek amacıyla Müslümanın imsak vaktinin girmesiyle başlayıp akşam 

ezanına kadar süren zaman dilimi içerisinde yeme, içme, cinsel ilişki ve her türlü kötü 

sözlerden kendisini uzak tutması/alıkoyması anlamına gelmektedir.343 İmam Mâtürîdî de 

Kur‟ân-ı Kerîm‟deki oruç emrini344 Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân‟da ıstılahî mânada kastedildiği 

şekilde işlemiştir.345
 Fakat bizim oruçla ilgili işârî yorum olarak değerlendirdiğimiz kelime, 

müminlerin özelliklerinden bahseden  َْ شُٚ ِِ َْ الْْٰ َْ اٌغَّاجِذُٚ اوِؼُٛ َْ اٌشَّ ائِذُٛ َْ اٌغَُّٓ ذُٚ ِِ ٌْذَا َْ ا ٌْؼَاتِذُٚ َْ ا اٌَرَُّٓائثُِٛ

 َْ ٌْذَافظُِٛ ا َٚ ْٕىَشِ  ُّ ٌْ ِٓ ا َْ ػَ ُٛ٘ إٌَّا َٚ ؼْشُٚفِ  َّ ٌْ ِ   تِا ٌِذُذُٚدِ اللّٰه  “O tövbekârlar, ibadet edenler, hamdedenler, 

dünyada yolcu gibi yaşayanlar, rükûa varanlar, secde edenler, iyiliği teşvik edip 

kötülükten alıkoyanlar, Allah‟ın sınırlarını gözetenler…”346
  âyetinde geçen, “dünyada 

yolcu gibi yaşayanlar” anlamı verilen “ َْ ائِذُٛ  sâihûn” kelimesidir. Müfessirimiz bu âyetin/اٌغَُّٓ

tefsirinde, dünyada yolcu gibi yaşayanlardan kastın oruç tutanlar olduğunu söylemekte, 

görüşünü delillendirmek için de peygamber efendimizden (s.a.v) bir hadis nakletmektedir. 

Bu rivayete göre peygamber efendimize (s.a.v)  َْ ائِذُٛ  kelimesinin anlamı sorulmuş, O da اٌغَُّٓ

bundan kastın oruç tutanlar olduğunu söylemiştir.347 Mâtürîdî, İbn Kuteybe‟den de şöyle 

bir rivayette bulunur: Sâihûn kelimesi sözlükte, yeryüzünde gezip dolaşan anlamına 

                                                      
341

 Enes, el-Muvatta; Doç. Dr. Şehmus Demir, “Kur‟ân‟da Zekât Kavramının Etimolojik ve Semantik 

Analizi”, Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 28 (2007), 12-13; Mehmet Erkal, “Zekât” (İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2013), 44/197; İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, İzahlı Mültekâ el Ebhûr, 

çev. Mustafa Uysal (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2015), 1/250; el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları 

Sözlüğü, 664. 
342

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 875. 
343

 Ali İhsan Yitik, “Oruç”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007), 33/414. 
344

 el-Bakara 2/183. 
345

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/337-338; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/369-370. 
346

 et-Tevbe 9/112. 
347

 es-Süyûtî, ed-Dürru‟l-Mensûr, 4/297-298; el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/460; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-

Kur‟ân (trc.), 6/493-494. 



  

55 

 

gelmektedir. Yeryüzünde gezip dolaşan kimse ise şehvetleri terk edendir. Dolayısıyla 

peygamber efendimiz oruç tutanları yeme, içme ve tüm zevklerden el çektiği için buna 

benzetmiştir.348
  

Görüldüğü üzere müfessirler sâihûn kelimesine peygamber efendimizden gelen bir 

rivayetle oruç tutanlar anlamı vermişlerdir. İbn Kuteybe‟nin de yorumunu göz önünde 

bulundurduğumuzda peygamber efendimizin oruç tutanları; dünyada yolcu gibi 

yaşayanlara benzetmesinin altındaki sebep şu olabilir: Yolculuğa çıkan insan, kendisinin 

bu esnada nelerle karşılaşacağını pek kestiremeyeceği gibi onun bütün yolculuğunda da 

hep meşakkat ve zorlanma vardır. Fakat hedefine ulaştığında bu yolculuk onun için bir 

zevk haline gelir. Oruçlu da böyledir. Kişi oruç esnasında birtakım zorluklar çekebilir fakat 

kendisine açılan kapılardan ruhen yükselip, melekût âleminde bir takım müşahedelere 

dalabilir. Sonuç itibariyle nasıl ki yolculukta çekilen sıkıntılar, hedefe ulaşmak için gerekli 

ve kıymetli ise, oruç esnasında çekilen sıkıntı ve zorlanmalar da orucun doğuracağı manevi 

atmosfer için bir o kadar kıymetlidir.   

3.4. Cihad 

Allah Teâlâ müminlere cihadı emrettiğinden349 bu konuyu ibadetler başlığı altında 

değerlendirmeyi uygun bulduk. “Cihad” Arapçada güç, kuvvet, meşakkât ve zahmet gibi 

anlamlara gelen “cehd” kökünden türemiştir.350 Yine aynı kökten türeyen ve mufâale 

babından olan “mücâhede” kavramı ise tasavvufun ilk dönemlerinden itibaren terim olarak 

kullanılmaya başlanmıştır.351  

Sûfîler, hareket berekettir anlayışından yola çıkarak, zahirde olan bir hareketin iç 

âlemin bereketlenmesine vesile olacağına inanmaktadırlar.352 Yine onlar cihadın üç 

yönünden bahsederler. Birincisi: Direncini kırıp vesvesesinden kurtuluncaya kadar şeytanla 

olan cihad. İkincisi: Allah‟ın emir ve yasaklarını,  O‟nun istediği şekilde yerine getirinceye 

kadar nefisle olan cihad. Üçüncüsü ise tehditleri savuşturmak ve Yüce Allah‟ın dinini 

yaymak için düşmanla yapılan cihattır. Fakat mutasavvıflarca genelde Mücâhid denilince; 

kötülüğü emreden nefisle353 ve şeytanın vesveseleriyle mücadele içerisine giren kişi 

                                                      
348

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 6/460; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 6/493-494. 
349

 el-Hac 22/28. 
350

 el-İsfahani, Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 353. 
351

 Süleyman Uludağ, “Mücâhede”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), 

31/439. 
352

 el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 149. 
353

 Yûsuf 12/53. 



  

56 

 

anlaşılmaktadır.354 Nitekim Allah Teâlâ‟nın  ٖ ِٖاد َٙ ِ دَكَّ جِ ذُٚا فِٟ اللّٰه ِ٘ جَا َٚ  “Allah yolunda, gerektiği 

gibi cihad edin.”355 emrinde Sülemî, tefsirinde cihadın birkaç anlama geldiğinden 

bahseder. Ona göre cihad düşmana ve şeytanın vesveselerine karşı girilen mücadeledir. 

Cihadın en şiddetlisi ise kişinin nefsiyle ve hevâsıyla olan mücadelesidir. Bu son 

söylediğimiz ise Allah (c.c) için cihattır.356  Peygamber efendimizin “Küçük cihattan 

döndünüz şimdi büyük cihad başladı”
357

 sözünü aktaran Sülemî, büyük cihadın nefisle 

cihad olduğunu, bunun da Allah Teâlâ‟nın emirlerini yapmakla ve nehyettiklerinden de 

kaçınmakla gerçekleşeceğini söylemektedir.358  

Kuşeyrî‟de aynı âyetin tefsirinde nefisle, kalple ve malla olmak üzere cihadın üç 

türünden bahsettikten sonra gerçek anlamda cihadı kulun nefsiyle olan mücadeleyi bir an 

olsun bırakmaması şeklinde açıklamaktadır.359 İmam Mâtürîdî‟ye gelince o da  ِ ذُٚا فِٟ اللّٰه ِ٘ جَا َٚ

ادِٖ ٖ  َٙ  Allah yolunda, gerektiği gibi cihad edin”360 âyet-i kerîmenin tefsirinde buradaki“  دَكَّ جِ

cihad emrinin düşmanlara yönelik olabileceğini belirttikten sonra, söz konusu cihadın 

nefse, onun arzu ve isteklerine ve şeytanın vesveselerine karşı da olabileceğini 

vurgulamaktadır.361
 Aynı âyetin tefsirinde Allah hakkı için ulaşılacak bir sınırın 

olmadığından bahseder. Ona göre eğer böyle bir sınır olsaydı melekler ve peygamberler bu 

sınırı geçmiş olurdu ki bu da mümkün değildir.362 Dolayısıyla İmam Mâtürîdî kulun Allah 

yolunda gerektiği gibi cihad etmesini, belirli bir sınır ve zaman tayin edilmeksizin her an 

nefsi ile mücâdele içerisinde olmak şeklinde algılamaktadır. Öte yandan kişinin Allah (c.c) 

ile olan bağının güçlü olmasını nefsin ve onun isteklerinin dizginlenmesinden geçtiğine, bu 

mücadelenin bir an olsun bırakılmaması gerektiğine inanmaktadır. 

Yukarıdaki ibadetler ve söz konusu kavramlar mütalaa edildiğinde İmam 

Mâtürîdî‟nin düşüncesi sadece kelimelerin zâhirî anlamlarıyla sınırlı kalmadığı, bilakis 

işârî bir yorum arayışı içerisine girdiği gözlemlenmektedir. Mâtürîdî'nin düşüncesinde, 

dinin yaşamın içinde işlevsel bir rol oynaması ve insanları ahlaki değerlerle donatarak 

toplumsal düzeni şekillendirmesi önemlidir. Dolayısıyla, onun anlayışı, kelimelerin 

ötesinde derin mânalar arayarak, ibadetlerin, hayatın zâhirî ve bâtınî alanlarına etki 

                                                      
354

 Uludağ, “Mücâhede”, 31/439. 
355

 el-Hac 22/78. 
356

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/28. 
357

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/28. 
358

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/28. 
359

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 2/333. 
360

 el-Hac 22/78. 
361

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/416; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/537-538. 
362

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/416; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/537-538. 



  

57 

 

etmesini sağlamak için bir çağrı niteliğindedir.  

4. KEVNÎ ÂYETLERE DAİR TASAVVUFÎ YORUMLAR 

Arapça “ َْ ْ“ kâne” (oldu/gerçekleşti) fiilinden türemiş bir mastar olan/وَا ْٛ  ,”el-kevn/اٌىَ

olmak/oluş gibi anlamlara gelmektedir.363
 Yine Arapçada “  eyy” (hangi) veya/أٞ 

“ ئ١ٌٗ أٜٚ   /eveye ileyh” kökünden türemiş “ال٠ْح/el-âyet” kelimesi ise ibret, işâret/alâmet, kıssa 

gibi anlamları ihtivâ etmektedir.364 Son dönem İslâm âlimleri kavlî ve fiilî olmak üzere âyeti 

iki kısımda incelemektedirler. Kavlî âyetler; kısaca peygamberlere gönderilen ilâhî kitapların 

tamamı bu tür âyetlerdir. Fiilî âyetler ise kâinattaki farlılığı/çeşitliliği bir düzen ve kanuna 

bağlayan yaratıcının varlığına işâret eden delillere denmektedir. Aynı zamanda buna kevnî 

âyetler adı da verilmektedir.365
 İnsan, kâinat, tabiat, gök gürültüsü, yağmur ve rüzgârlar Allah 

Teâlâ‟nın etrafımızda görebileceğimiz en açık kevnî âyetlerindendir. Allah Teâlâ Fussilet 

sûresinde  
ٌْذَك   ُ ا ُْ أََّٗ ُٙ ٌَ َٓ ُْ دَرهٝ ٠رَث١َََّ ِٙ ْٔفغُِ ٟ اَ فُٖٓ َٚ فَاقِ  ُْ ا٠َٰاذِٕاَ فِٟ الْْٰ ِٙ  biz hem afakta ve hem de enfüste …“ عَٕش٠ُٖ

(iç ve dış âlemde) onlara ayetlerimizi göstereceğiz.”366 buyurmaktadır. Âyet-i Kerîme‟deki 

âfâk ve enfüs kavramları Mâtürîdî‟nin hareket noktası olduğu anlaşılmaktadır. Zira o 

maddenin ve eşyanın arkasındaki mânaya odaklanılması gerektiğini vurgulamaktadır.367
 Bu 

düşüncelerden yola çıkarak tefsirinin genelinde varlığın arkasındaki mânayı 

aramakta/araştırmakta ve onu hakiki var edeni bulmaya çalışmaktadır.  

4.1. İnsan  

Tasavvufun asıl konusunu insan teşkil etmektedir. Mutasavvıfların amacı da insan 

problemlerinin mâhiyetini çözmek, onun yaratılışının gayesini ve tekâmül sürecini 

öğrenmek, insanın bilgisinin mâhiyetini idrake çalışmaktır.368 Esasında yukarıdaki başlıkların 

hemen hepsi insanı ilgilendiren, onun farklı yönlerini ortaya koyan konulardı. Burada ise 

başlığa uygun düşmesi hasebiyle onun yaratılışını konu edinen âyet incelenecektir. İnsanın 

en güzel bir biçimde yaratılmasını beyan eden âyet-i kerîmenin369 tefsirinde Mâtürîdî, 

bazılarının en güzelden maksat; gözle görünen ve duyularla algılanan bir güzellikten 

                                                      
363

 Ebû Bekr Muhammed b. Hasan İbn Derîd - thk. Remzi Münîr Ba‟lebikî, Cemheratü‟l-Lüga (Beyrut: 

Dâru‟l- İlim, 1987), 2/984“kevn” maddesi; Mukatil B. Süleyman, Kur‟ân Terimleri Sözlüğü, çev. M. Beşir 

Eryarsoy (İşaret Yayınları, 2016), 292. 
364

 Ebu Câfer Muhammed b. Cerir et-Taberî, Taberî Tefsiri, çev. Hasan Karakaya, Kerim Aytekin (İstanbul: 

Hisar Yayınevi, 1996), 1/1/61-62; Süleyman, Kur‟ân Terimleri Sözlüğü, 360-361; el-İsfahani, Müfredât 

Kur‟ân Kavramları Sözlüğü, 171-172. 
365

 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur‟ân Dili (İstanbul: Eser Neşriyat, 1979), 5/3184; Yusuf Şevki 

Yavuz - Abdurrahman Çetin, “Âyet”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), 

4/243. 
366

 Fussilet 41/53. 
367

 Bk. yukarıdaki Zâhir-Bâtın başlığı 
368

 Ateş, İşârî Tefsir Okulu, 279. 
369

 et-Tîn 95/4. 



  

58 

 

bahsettiklerini aktarmaktadır.370 Bu kişilerin insanın güzelliğini; fizikî özelliklerinde, 

organlarının yapısında ve bedenine ait bir takım şekillerde aradıkları anlaşılmaktadır. Oysaki 

Mâtürîdî‟ye göre insanlar bu görünüşün farkındadırlar. Hem melekler, insanlardan daha 

güzel ve daha güçlü yaratılmışlardır. Öyleyse buradaki “ُادغٓ ذم٠ٛ/ahsen-i takvîm” den 

maksat   “ٕٗادىُ ذم٠ُٛ ٚ اذم/ahkem-i takvîm ve etkanihî” yerinde ve en sağlam şekilde 

yaratmıştır anlamına gelmektedir.371
 Yani Allah insana, diğer varlıklarda bulunmayan en 

üstün özellikler vermiştir. İnsan bu özellikler sayesinde bilgi üretip tabiat kanunlarını 

keşfetmesi ve evrene hâkim olması mümkündür. Mâtürîdî ahsen-i takvîmi bedensel ve 

fiziksel özelliklerde aramamış, insanın fıtrî, aklî ve manevî boyutuna dikkatleri çekmiştir.372 

Allah Teâlâ insana; yanlışı doğrudan, güzeli çirkinden, faydalıyı zararlıdan ayırt edecek 

yetiler vermiştir. İnsana verilen bu meziyetler Yüce Allah‟ın varlığına, O‟nun birliğine ve 

ulûhiyetine delil teşkil etmektedir. Öte yandan insan da kendisine verilen özellikler sayesinde 

her türlü itaat ve hayır yolunu tutar, böylece sevap kazanır ve diğer varlıkların elde 

edemediği saygınlığı elde eder.373 

4.2. Kâinat ve Tabiat 

Allah Teâlâ  ُِۚٓ ٝ سِج١ٍَْْ ٍٰ شٖٟ ػَ ّْ ٠َ ْٓ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِِ َٚ  ُۚ ٖٗ ٝ تطَِْٕ
ٍٰ شٖٟ ػَ ّْ ٠َ ْٓ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِّ اءٍُۚ فَ َُِٓ  ْٓ ِِ ًَّ دَُٓاتَّحٍ  ُ خٍَكََ وُ اللّٰه َٚ ْٓ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِِ َٚ  

ءٍ لذ٠َٖشٌ  ْٟ ًِّ شَ ٝ وُ ٍٰ َ ػَ َّْ اللّٰه اءُ  اِ ا ٠شََُٓ َِ  ُ ٝ اسَْتَغٍ  ٠خٍَْكُُ اللّٰه
ُٓ ٍٰ شٖٟ ػَ ّْ َ٠  “Allah bütün canlıları sudan yaratmıştır. 

Kimi karnı üzerinde sürünür, kimi iki ayakla yürür, kimi dört ayakla yürür. Allah dilediğini 

yaratır, Allah şüphesiz her şeye Kadir'dir.”374  buyurmaktadır. Bu âyet-i kerîmenin tefsirinde 

Mâtürîdî şöyle söylemektedir: Bütün mahlûkat; cinsleri ve özellikleri itibari ile bunca 

farklılık göstermesine rağmen bir tek unsurdan yani sudan yaratıldı. Bunca mahlûkatın 

kendiliğinden meydana gelmesi mümkün değildir. Onun meydana gelmesi, ancak tek ve 

zâtıyla âlim olan birisinin meydana getirip düzene sokmasıyla mümkündür.375 İmam 

Mâtürîdî‟ye göre yağmurun yağmasında, onu taşıyan bulutların üst üste istiflenip bir yere 

sevk edilmesinde,376
 yeryüzünün olanca sertliğine rağmen insanoğlunun menfaatine 

sunulmasında, demirin ve taşın aksine ahşaba batmama özelliğinin verilip, denizde tonlarca 

ağırlığı taşımasında377
 ve kâinattaki görünen görünmeyen her şeyde;  zatıyla yüce ve kudretli 

olan Allah‟ın varlığına işaretler vardır. Diğer yandan Allah Teâlâ her şeyi sudan yarattığını 

                                                      
370

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/263; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/285. 
371

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/263-264; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/285-286. 
372

 Fatma Aygün, “Mâtürîdî‟nin Ahsen-i Takvîm ve Esfel-i Sâfilîn Yorumu: Tîn Sûresi‟nin Te‟vîli 

Bağlamında İnsan Anlayışı”, Diyanet İlmî Dergi 56/3 (Eylül 2020), 814-815. 
373

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 17/264; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 17/286. 
374

 en-Nûr 24/45. 
375

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/185; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/212. 
376

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/184; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/211. 
377

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/404-405; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/523-524. 



  

59 

 

beyan etmiş fakat bunun nasıl olduğu konusunda bir bilgi vermemiştir. Âlimler her ne kadar 

da tahminler yürütse de kâinatın varlığını ve canlıların nasıl sudan yaratıldığını bir türlü 

kavrayamamışlardır. Bu da gösteriyor ki bütün bu kâinat ve tabiat, kendinde bulunan bir 

özellikten değil de onu var eden eşsiz bir yaratıcı tarafından meydana gelmiştir.378
 Mâtürîdî, 

ُٓٝ اسَْتغٍَ   ٍٰ شٖٟ ػَ ّْ ٠َ ْٓ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِِ َٚ  ُِۚٓ ٝ سِج١ٍَْْ
ٍٰ شٖٟ ػَ ّْ َ٠ ْٓ َِ  ُْ ُٙ ْٕ ِِ َٚ  “Kimi karnı üzerinde sürünür, kimi iki ayakla 

yürür…”379 âyetinin, iki mânaya gelebileceğine işaret etmektedir. Buna göre birincisi: Allah 

Teâlâ verdiği nimeti ve ihsanını hatırlatmaktadır. Zira bu âlemin düzen içinde oluşu 

kendisinin bunu hak ettiği için değil, Yüce Allah‟ın lütfundan dolayıdır. Bunun dışında kalan 

hayvanatı da yüzleri yere gelecek şekilde kapanan ve karnı üzerinde sürünen şeklinde 

yaratmıştır. İşte bu tamamen Allah Teâlâ‟nın lütfu ve keremidir. İkincisi ise bu yüzüstü 

sürünme kâfirleri kapsamaktadır. Onlar ahirette yüz üstü sürüneceklerdir şeklinde 

anlaşılabilir.380  

Mâtürîdî‟nin söz konusu âyetteki düşüncelerini geniş anlamda ele aldığımızda 

âlemden kastının insan olduğu ortaya çıkmaktadır. Zira Allah Teâlâ nimetini ve ihsanını, 

düşünen ve ibret alabilen insana hatırlatır. Dolayısıyla aklını kullanıp, Allah Teâlâ‟nın 

nimetini ve ihsanını görmeyen, her ne gerekçeyle olursa olsun rabbini inkâr eden kâfirlerin, 

hayvanlar gibi yüz üstü yere kapanır vaziyette, karınları üzerine sürüklenerek cehenneme 

gireceklerine dikkatleri çekmektedir.  

4.3. Gök Gürültüsü ve Şimşek  

Gök gürültüsü ve şimşek, içerisinde korku ve umut barındıran hârikulâde doğa 

olaylarındandır.381 Korkunun sebebi; yüksek ve ürkütücü bir sesle beraber yüklü miktarda 

enerjinin açığa çıkmasıdır. Umut ise arkasından gelecek olan yağmur bereketindedir. 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in birçok yerlerinde bu doğa olayları çeşitli şekillerde anlatılmaktadır.382 

Mesela Bakara sûresinde münafıklarla ilgili şöyle misal getirilmektedir:  ِٗ اءِ ف١ٖ َُّٓ َٓ اٌغَّ ِِ ْٚ وَص١َةٍِّ  اَ

تَشْقٌُۚ  َٚ سَػْذٌ  َٚ اخٌ  َّ  Yahut onlar, karanlıklar içinde gökten boşanan gök gürültülü, şimşekli“ ظٍُُ

bir yağmura tutulmuş kimseler gibidirler.”383 Mâtürîdî buradaki karanlığın farklı anlamlara 

gelebileceğine, anlamlarından birinin de kalpte meydana gelen küfür karanlığı 

olabileceğine işaret etmektedir.384 O, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da gök gürültüsü ile ilgili şöyle 

yorum yapmaktadır: Şimşeğin oluşumunda hem “nûr” (ışık) hem de “nâr” (ateş) meydana 

                                                      
378

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/185; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/212. 
379

 en-Nûr 24/45. 
380

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/186; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/213. 
381

 Bk. er-Ra‟d 13/12.  
382

 Bk. el-Bakara 2/19; 2/20; er-Ra‟d 13/12-13; Nûr 24/43; er-Rûm 30/24. 
383

 el-Bakara 2/19. 
384

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/50; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/82. 



  

60 

 

gelmektedir. Nûr, ahiretteki ışığı temsil etmektedir. Bu da cennettir. Nâr ise ahiretteki ateşi 

temsil etmektedir. Bu da cehennemdir.385   Yine İmam Mâtürîdî, gök gürültüsü anlamına 

gelen “ ٌسَػْذ/ra„d” kelimesi ile şimşek anlamına gelen “ ٌُۚتَشْق/berk” kelimesi hakkında 

müfessirlerin farlı görüşler beyan ettiklerini söylemekte, bu konuda İbn Abbas‟tan bir 

rivayet nakletmektedir. Söz konusu rivayete göre Yahudiler Hz. Peygamber‟e (s.a.v) gök 

gürültüsünün mahiyeti hakkında sorular sormuşlar. Bunun üzerine Allah Resûlü (s.a.v) de 

onu bulutlarla görevli bir melek olduğunu, bu meleğin elinde bir kamçı bulunduğunu ve 

bulutları bu kamçılarla sevk ettiğini beyan etmiş, çıkan sesin de emredilen yere giden 

bulutların çıkarmış olduğu sestir şeklinde cevap vermiş.386 Mezkûr rivayeti Tüsterî de 

tefsirinde nakletmektedir.387  

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da İbn Abbas‟tan ve İbn Kuteybe‟den rivayetle şimşeğin ışığı ve 

ateşinin sürekli olmayışı ile münafıkların imanı arasında bir ilişki kurulmuştur. Nasıl ki 

şimşeğin ışığı bir anda parlayıp yok oluyorsa münafıkların imanı da aynı şekilde kısacık 

bir süre içerisinde kaybolup gitmektedir.388
  

Görüldüğü üzere İmam Mâtürîdî Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da şimşeğin ışığı ile İslâm‟ın 

ve imanın nuru arasında ilişki kurmaktadır. Şimşeğin ateşini ise küfrün karanlık 

çukurlarına benzetmektedir. Diğer yandan onun nurunun ahiretteki ışığı yani cenneti, 

nârının ise oradaki ateşi yani cehennemi çağrıştırdığı beyan etmektedir. 

4.4.Rüzgâr ve Fırtına 

Kur‟ân-ı Kerîm‟in birçok yerinde rüzgâr ve fırtınalar çeşitli şekilde anlatılmaktadır. 

Onların hem yağmur dolu bulutları müjdeleyici olarak sevk etmesi,389 denizde yol alması 

için gemileri sürüklemesi,390 bazı bitkilerin aşılanmasını sağlaması,391 gibi menfaatlerinden 

bahsedilmekte392 hem de ekinleri mahveden soğuk ve kavurucu olması,393 şiddetlenip 

denizde dalgalar oluşturarak yolculara korku salması394 gibi azap verici395 özelikleri 

zikredilmektedir.  

İmam Mâtürîdî, rüzgârların bazen azap için bazen de çeşitli faydalar için 

                                                      
385

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/401; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/430. 
386

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/401; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/430. 
387

 Bk. et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 173. 
388

 Bk. el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/53-54; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/85. 
389

 Bk. el-A‟râf 7/57; el-Furkân 25/46; en-Neml 27/63; er-Rûm 30/46; 30/48; Fâtır 35/9. 
390

 Bk. Yûnus 10/22. 
391

 Bk. el-Hicr 15/22. 
392

 Bk. el-Enbiyâ 21/81. 
393

 Bk. ÂL-i İmrân 3/117; er-Rûm 30/51. 
394

 Bk. Yûnus 10/22. 
395

 Bk. el- Kehf 18/45; el-Hac 22/31; el-Ahzâb 33/9. 



  

61 

 

yönlendirildiklerini açıkladıktan sonra cisimlerin özelliklerinden bahsetmektedir. Ona göre 

bazı cisimler gözle görülüp elle tutulmayan cinstendir.  Mesela hava! Onun varlığı 

bilinmekle beraber duyularla algılanamamaktadır.396 Bazı cisimler de vardır ki kendisini 

hissetmek mümkün olsa da gözle görülememektedirler. Rüzgâr, fırtına gibi doğa olayları 

da bu gruptandır. Öyle ki Allah Teâlâ onu havada, karada, gökyüzünün ve yeryüzünün 

bütün alanlarında yaratmıştır. Bu rüzgârlar yaratılmışlara isabet etmekte, onlara 

dokunmakta, vurmakta, eziyet edip onları parça parça savurmaktadır. Rüzgâr bütün 

bunları, gözler onu görüp idrak etmeden, doğasını ve mahiyetini kavramadan 

gerçekleştirmektedir.397 İşte bu sebeptendir ki Mâtürîdî rüzgâr ve fırtına gibi doğa 

olaylarını, duyular (şehadet) âleminden duyular ötesi (gayb) âlemine giden bir işaret olarak 

görmekte, idrak edilemeyen ve gözlerle algılanamayan cisimlerin varlığına dikkatleri 

çekmektedir.398 Bu konu daha sonra İslâm filozofların ve sûfîlerin üzerinde durduğu 

metafizik problemi olarak karşımıza çıkacaktır. Öyle ki metafizik; Aristo‟nun (öl. m.ö. 

384-322) “metafizika” adlı eseri sonrasında bir felsefe disiplini haline gelmiştir. Fizik ötesi 

anlamına gelen bu terim Arapça‟ya “Mâ Baʿde‟t-Tabîʿa” adıyla çevrilmiş ve İslâm 

dünyasında ilk olarak Fârâbî (öl. 339/950) tarafından kullanılmaya başlanmıştır. Metafizik, 

yunan filozoflarınca varlık ötesini inceleyen bir bilim olarak telakki edilse de İbn Sînâ (öl. 

428/1037) metafiziğin bir konusu var mıdır? Varsa onu kim belirlemektedir? Gibi sorulara 

cevap aramış, bilim olması için öncelikle onun inceleyeceği bir varlıktan söz etmek 

gerektiğini vurgulamış ve sonunda metafiziğin konusunu; hiç kimsenin gerçekliğinden 

kuşku duymayacağı varlık olarak belirlemiştir. Yine onu “varlık olma bakımından varlığı 

inceleyen bir bilim” şeklinde tarif etmiştir.399 Daha sonra metafizik kavramı Muhyiddîn İbn 

Arabî (öl. 638/1240) ile birlikte “ilâhiyyûn” “ilm-i ilâhî” şeklinde kullanılmaya başlanıp 

varlığın birliği (vahdet-i vücûd) düşüncesine evrilmiştir.400    

İmam Mâtürîdî'nin rüzgâr ve diğer doğa olayları hakkındaki düşünceleri, tasavvufi 

bakış açısıyla derinlemesine incelendiğinde, yaratılışın ve evrenin ardındaki İlahi hikmeti 

ve görünmeyen gerçeklikleri kavramaya yönelik önemli ipuçları sunmaktadır. Mâtürîdî'nin 

bu görüşleri, tasavvufun metafizik alanındaki düşünceleriyle de uyum göstermektedir. 

                                                      
396

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/300; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/329-330. 
397

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/207-208; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/241. 
398

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 11/207-208; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 11/241. 
399

 İlhan Kutluer, “Metafizik” (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2004), 29/399-401; Bayram Ali Çetinkaya, 

Felsefe Tarihi:Antik Doğu‟dan Modern Batı‟ya (Ankara: Nobel, 2017), 156-162,303-304; Ekrem Demirli, 

“„Varlık Olmak Bakımından Varlık‟ İfadesinin Sûfîlerce Yeniden Yorumlanması ve Bu Yorumun Mezafizik 

Sonuçları”, İslâm Araştırmaları Dergisi, (ts.), 32-33. 
400

 Kutluer, “Metafizik”, 29/399-401. 



  

62 

 

Tasavvufi çerçevede Mâtürîdî'nin rüzgâr ve fırtına hakkındaki görüşlerini, zâhir ve 

bâtın kavramları arasındaki ilişkiyi vurgulaması, İlahi kudretin ve hikmetin tezahürü olarak 

ele alması, gayb âleminin işaretleri olarak yorumlaması ve sembolik anlamlar yükleyerek 

marifet arayışını teşvik etmesi açısından yorumlamak mümkündür. 

1. Zâhir ve Bâtın (Görünür ve Görünmeyen): Mâtürîdî, rüzgâr gibi duyularla 

algılanamayan ama etkileri hissedilen doğa olaylarını ele alırken, tasavvufta 

önemli bir yer tutan zâhir ve bâtın kavramlarına işaret eder. Zâhir, görünen dünya 

ve algılanabilen olaylar iken; bâtın, görünmeyen, sezgi ve iman ile kavranabilen 

gerçekliklerdir.401 Rüzgârın varlığı ve etkisi, bu iki dünya arasındaki ince perdeyi 

simgelemektedir.  

2. Gayb ve Şehadet Âlemi: Mâtürîdî'nin rüzgârı, duyular âleminden (şehadet) gayb 

âlemine geçişin bir işareti olarak ele alması, tasavvuftaki gayb anlayışını 

desteklemektedir. Gayb, insanın duyularıyla algılayamadığı, ancak iman ve sezgi 

yoluyla kavrayabileceği hakikatlerdir.402
 Rüzgâr gibi doğa olayları, bu 

görünmeyen âlemin varlığını işaret eden semboller olarak görülebilir. 

3. İlahi Kudret ve Tevekkül: Rüzgârın etkilerini anlatırken Mâtürîdî, Yüce 

Allah‟ın mutlak kudretini ve her şeyin O‟nun iradesiyle gerçekleştiğini 

vurgulamaktadır. Tasavvuf, Allah Teâlâ‟nın bu mutlak iradesine teslimiyeti 

(tevekkül) öğütler.403 Rüzgârın yıkıcı veya faydalı etkileri, müminin Yüce 

Allah‟a olan teslimiyetini ve güvenini pekiştirmektedir. Bu teslimiyet, kişinin 

kendi sınırlı gücünü ve anlayışını aşarak İlâhi iradeye boyun eğmesi anlamına 

gelmektedir. 

4. Marifet ve Hikmet: Mâtürîdî‟nin doğa olaylarının mahiyetini kavrayamamanın 

altını çizmesi, tasavvufta mârifet (derin bilgi ve hakikat) arayışına işaret eder.404
 

Rüzgârın görünmeyen doğası, Allah‟ın (c.c) yaratma hikmetinin ve evrenin 

işleyişindeki gizemlerin bir yansımasıdır. Tasavvuf ise bu hikmetleri ve İlahi 

sırları anlama yolunda sürekli bir arayışı teşvik etmektedir. 

                                                      
401

 Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed İbnü‟l-Arabî, Fusûsu‟l-hikem: tercüme ve şerhi. 1. cilt: 

Çeviri yazı / yayına hazırlayanlar Prof. Dr. Mustafa Tahralı, Yard. Doç. Dr. Selçuk Eraydın, Yard. Doç. Dr. 

M. Nedim Tan, Dr. Ercan Alkan, ed. Mustafa Tahralı vd., çev. Ahmed Avni Konuk (Fatih, İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017) İbn Arabi, Hz. Adem‟in hikmeti üzerinden zahir ve batın 

kavramlarını açıklarken, insanın dışsal ve içsel yönleri arasındaki ilişkiyi ele almaktadır. Bk. 127. Yine zahir 

ve batın arasındaki dengenin önemini, Hz. Nuh‟un kıssası üzerinden açıklamaktadır. Bk. 286-290. 
402

 Tasavvuftaki gayb anlayışını derinlemesine incelemek için bk. el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 122-123. 
403

 Bk. el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 213-223. 
404

 Bk. el-Kuşeyrî, Risale-i Kuşeyrî, 358; Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 33-38. 



  

63 

 

İmam Mâtürîdî'nin rüzgâr ve doğa olayları üzerine yaptığı açıklamalar, tasavvufi 

düşüncede derin bir metafizik anlayışın kapılarını aralamaktadır. Söz konusu bu doğa 

olayları, zâhir ve bâtın dengesini, İlahi kudreti ve hikmeti, insanın gayb âlemine olan 

imanını ve marifet arayışını sembolize etmektedir. Tasavvuf ise bu sembollerin ardındaki 

derin mânaları keşfetmeyi ve Allah Teâlâ‟ya olan yakınlığı artırmayı amaçlamaktadır. 

4.5. Yağmur ve Su 

Yukarıda sözünü ettiğimiz rüzgâr ve fırtına gibi yine Kur‟ân-ı Kerîm‟in birçok 

yerinde yağmurun ve suyun rahmet oluşu, azap içermesi gibi birtakım özelliklerinden 

bahsedilmektedir.405  Mesela Allah Teâlâ Ra„d sûresinde şöyle buyurmaktadır:  ِفِٟ الْْسَْض َٚ

ًٌ صِْٕ  َٔخ١ٖ َٚ صَسْعٌ  َٚ ْٓ اػََْٕابٍ  ِِ جََّٕاخٌ  َٚ سَاخٌ  ِٚ رجََا ُِ ٝ تؼَْطٍ فِٟ لطَِغٌ  ٍٰ ا ػَ َٙ ًُ تؼَْعَ ٔفَُعِّ َٚ ادِذٍ  َٚ اءٍ  َُّٓ ٍْ ٠غُْمٰٝ تِ ا َٛ ْٕ غ١َْشُ صِ َٚ  ٌْ ا َٛ

  ًِ  Yeryüzünde birbirine komşu parçalar, üzüm bağları, ekinler; sürgünlü-çatallı ve tek“  الْْوُُ

gövdeli hurma ağaçları vardır; hepsi bir tek su ile sulanır. Böyle iken üründe bir kısmını 

bir kısmına üstün kılarız.”406 Burada suyun; ürünlerin yetişmesinde yegâne unsur 

oluşundan bahsedilmekte, bunca çeşit ve farklı özelliklerin tek bir unsurdan meydana 

geldiği anlatılmaktadır. İmam Mâtürîdî, ürünlerin bir kısmının diğerine üstünlüğünü; 

tadında, kokusunda, renginde ve hacimlerinde olabileceğini belirttikten sonra Hasan-ı 

Basrî‟den bir misal aktarmaktadır. Buna göre; yeryüzü önce çamurdu, Allah (c.c) onu 

düzeltti, yaydı, kara haline getirip birbirine komşu eyledi, sonra yağmur gönderdi ve o 

yağmur sayesinde ağaçlar çiçeklendi ve meyveye durdu. Su eğer tuzlu olsaydı bunlar 

olmayacaktı. Dolayısıyla Allah Teâlâ yine aynı gökten öğüdü (Kur‟ân‟ı) indirdi. O Kur‟ân 

sayesinde bazılarının kalbi yumuşayıp huşû içerisinde rabbine boyun eğmekte, diğerlerinin 

ise kalbi katı olduğundan ona karşı bir meyli olmayıp zevk ve eğlenceye dalmaktadırlar.407
  

Görüldüğü üzere Hasan-ı Basrî, gökten inen suyu Kur‟ân-ı Kerîm olarak 

yorumlamakta, gönlünü ve kalbini ona açan kişileri ise suyun meydana getirdiği çeşit çeşit 

lezzetli meyvelere ve mis kokulu çiçeklere, inanmayıp inkâr edenleri ise selin geride 

bıraktığı köpük ve çerçöp yığınına benzetmektedir.408
 İmam Mâtürîdî söz konusu yorumu 

beğenmiş olmalı ki onu, tefsirinde paylaşmaktan imtina etmemiştir. Yine buna benzer bir 

yorumu da şu âyet-i kerîmenin tefsirinde yapmaktadır:  َ٘ا د٠َِحٌ تمَِذسَِ ْٚ اءً فَغَاٌدَْ اَ َُِٓ اءِ  َُّٓ َٓ اٌغَّ ِِ ْٔضَيَ  اَ

 ْٚ ١َحٍ اَ ٍْ ِٗ فِٟ إٌَّاسِ اتْرغَُِٓاءَ دِ َْ ػ١ٍََْ ا ٠ُٛلِذُٚ َّّ ِِ َٚ  
ًُ صَتَذاً سَات١ِاً  ١ْ ًَ اٌغَّ َّ ُٗ  فَادْرَ ثٍُْ ِِ راَعٍ صَتَذٌ  َِ  “O, gökten su indirdi; su, 

                                                      
405

 Bk. el-Bakara 2/19; 2/22; 2/264-265; en-Nisâ 4/102; el-En‟âm 6/6; Yûsuf 12/49; Nûr 24/43; el-Furkân 

25/40; eş- Şuarâ 26/173; en-Neml 27/58; er-Rûm 30/48; Lokman 31/34; ayr. bu konuda detaylı bilgi için bk. 

Osman Yücel, Kur‟ân-ı Kerîm‟de Su (Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, 2009). 
406

 er-Ra‟d 13/4. 
407

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/386-387; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/416-417. 
408

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/411; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/441. 



  

64 

 

vadiler dolusunca sel olup aktı. Bu sel, üste çıkan köpüğü taşıyıp götürdü. Yaktıkları ateşin 

üzerine koyup eriterek süs eşyası veya alet yapmak istedikleri madenlerden de üste böyle 

köpük çıkar.”409 Burada gökten inen sudan maksadın Kur‟ân olabileceğini belirttiği gibi 

âyetteki sudan maksadın hak olabileceğini de söylemektedir. Çünkü hak; yanmayan bir 

maden ve ziynettir. Vadileri kalpler,  seli beşerî arzular, köpüğü de bâtıl olarak 

yorumlamıştır.410
  

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Hüseyin b. Vâkıd (öl. 207/823) kanalıyla Mûkâtil‟in “Vadiler 

ne kadar büyük olursa içene aldığı su miktarı da o derece fazla olur, ne kadar küçük olursa 

aynı oranda taşıdığı su da azalır.”411
 görüşüne yer vermesiyle birlikte söz konusu âyet-i 

kerîmenin tefsirinde tam anlamıyla işârî bir yorum ortaya konmaktadır. Öyle ki suyu hak 

olarak ele aldığımızda, kulun kalbinin genişliği oranında hakkı idrak edebileceği 

anlaşılmaktadır. Bir başka şekilde söylenirse, kul, kalbini Allah Teâlâ‟ya ne derece açarsa 

Hak Teâlâ da o derece kulun kalbinde yer edinir. Buna benzer düşünceyi Kuşeyrî‟de 

tefsirinde yer vermektedir. O, vadilerin hacim bakımından farklılık arz ettiğini ve her 

birinin kapasitelerine göre su taşıyabildiklerini söyleyerek, kalplerin tahammül 

seviyelerinin farklılık gösterdiğini vurgulamakta, içinde zayıflık bulunan kalplerin hakkı 

idrak etmekte zorlandığına işaret etmektedir.412  

5. HURÛF-I MUKATTAALARIN TASAVVUFİ YORUMU 

On dört harften teşekkül eden ve yirmi dokuz sûrenin başında çeşitli şekillerde yer 

alan, tefsir usûlü kitaplarında “ سفٛاذخ اٌغٛ /fevâtihu‟s-suver” başlığı altında incelenen, aynı 

zamanda “ٟدشٚف اٌرٙج/hurûfu‟t-teheccî” de denilen “اٌذشٚف اٌّمطّؼح/hurûf-ı mukattaa”; harf 

kelimesinin çoğulu olan hurûf ile kesilmiş/ayrılmış anlamına gelen mukattaa 

kelimelerinden meydana gelen bir tamlamadır.413 Hurûf-ı Mukattaa‟nın yorumlanıp 

yorumlanmayacağı, Allah Teâlâ‟nın bu harflerden ne murat ettiği gibi konular ilk 

dönemden bu yana âlimler tarafından tartışma konusu olmuş fakat bu konuda bir görüş 

birliğine varılamamıştır. Selef âlimlerinden meydana gelen bir grup hurûf-ı mukattaa 

konusunda çekimser kalmış, onlar bu harfleri müteşâbihattan atfederek mânasını sadece 

Allah Teâlâ‟nın bileceğini söylemiş ve söz konusu harflerin yorumunu yapmaktan 

                                                      
409

 er-Ra‟d 13/17. 
410

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/411; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/441. 
411

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 7/411-412; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 7/441. 
412

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 2/105. 
413

 Celaleddin es-Süyûtî, el-İtkan fî Ulûmi‟l-Kur‟an (Beyrut-Lübnan: Müessesetürrisale Naşirun, 1440), 436-

443,625; Ebû Abdillâh (Ebü‟l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, et-Tefsîrü‟l-

kebîr:Mefâtîḥu‟l-ġayb (Beyrut-Lübnan: Dâru‟l-Kütübü‟l-İlmiyye, 1434), 2/3; M. Zeki Duman - Mustafa 

Altundağ, “Hurûf-ı mukattaa”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1998), 18./401. 



  

65 

 

kaçınmışlardır. Nitekim Celâlüddîn es-Süyûtî‟nin  (öl. 911/1505) bu konuyu kendi eserinde 

müteşâbih başlığı altında uzunca ele aldığı görülmektedir.414 Müteşâbih âyetlerin ve 

dolayısıyla hurûf-ı mukattaanın mânasını araştırmanın gerekli olduğuna inanan bir grup 

âlim ise bu konudaki görüşlerini ortaya koymuşlar ve yeri geldiğinde onları 

yorumlamaktan çekinmemişlerdir.415  

5.1. Mutasavvıfların Hurûf-ı Mukattaa’ya Yaklaşımı ve Yorumları 

Mutasavvıflar, Allah Teâlâ‟nın ilim ehline ve veli kullarına Kur‟ân-ı Kerîm‟i 

anlama gücü verdiğini, onların kalplerine Kur‟ân ilimlerini ve onun te‟vîlini lütfettiğini 

söylemektedirler. Bu minvalde Yüce Allah‟ın bahşettiği bu lütuf sayesinde nicelerinin eld 

edemediği sırlara ulaştıklarına inanmaktadırlar. Bu düşünceden hareketle ve “Her kitabın 

bir sırrı vardır. Kur‟ân‟ın sırrı da hecâ harflerindedir.”416 Anlayışı doğrultusunda onlar, 

müteşâbih âyetleri, dolayısıyla da hurûf-ı mukattaayı yorumlamaktan kaçınmamışlardır. 

Diğer yandan onlara göre meramını anlatma noktasında açık ifadeler ve uzun uzun 

cümleler avam insanlar için kullanılır. Allah‟ın has kullarına ise uzun uzun açıklamalardan 

ziyade birtakım rumuz ve işaretler kâfi gelmektedir.417 

Yukarıdaki düşüncelerden hareketle ilk dönem sûfîleri, Kur‟ân harflerine sistemli 

yaklaşmasalar da onlara büyük bir önem atfetmişlerdir. Harflerin de tıpkı kelimeler gibi 

mânalarının olabileceği kanısına vardıktan sonra, tasavvufî bir iştiyakla onlara işârî 

mânalar yüklemeye çalışmışlardır.418  Mesela Sülemî, Kuşeyrî ve Muhammed b. Alî el-

Ensârî el-Herevî (öl. 481/1089) gibi mutasavvıf müfessirler “elif” harfi üzerinde çokça 

durmuş, onu bütün harflerin imamı olarak serdetmişlerdir. Nitekim elifin diğer harflere 

bitişmeyip diğerlerinin ona bitişmesini; kimseye muhtaç olmaması şeklinde yorumlamış, 

öte yandan elif harfinin şeklinin düz olduğunu,  hiçbir yerde eğilip bükülmediğini 

vurgulayarak Allah ismiyle bağdaştırmışlardır. Arapçada elif hariç diğer bütün harflerin bir 

mahreçten meydana geldiğine elif harfinin ise hiçbir mahreçten oluşmayıp ağız boşluğunda 

yer edindiğine dikkatleri çekerek Allah Teâlâ‟nın da bir mekâna sığamayacağını, söz 

konusu mekânlardan münezzeh olduğunu ifade etmişlerdir.419 “  ُُٓ ٌُٓ  ”Elif lâm mîm/ا

harflerindeki “ا/elifin” Allah (c.c) ismine, “ي‎‎/lâm” harfinin Cebrail (a.s) veya kullara, 

                                                      
414

es-Süyûtî, el-İtkan, 436-443. 
415

 Duman - Altundağ, “Hurûf-ı mukattaa”, 18./401. 
416

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 88. 
417

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 88; el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 1/17; İskender Şahin, “Ḳuşeyrî ve 

Mâturîdî‟nin Ḥurûf-u muḳāṭta‟a konusuna yaklaşımı”, Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 10 (2020), 

232. 
418

 Ateş, İşârî Tefsir Okulu, 320. 
419

 el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-işârât, 1/16-17; Ateş, İşârî Tefsir Okulu, 320. 



  

66 

 

“َ‎/mim” harfinin ise Muhammed‟e (a.s) işâret ettiğini söylemektedirler. Böylece kuldan 

Yüce Allah‟a doğru bir hareket/yönelme vardır.420 Bu konuda diğer bir yorum ise her bir 

harfin Allah Teâlâ‟nın isim ve sıfatlarına işaret etmesidir. Dolayısıyla elif Allah (c.c) 

ismine veya O‟nun vahdaniyetine,  lâm Lütfuna, mîm ise Melik veya Müheymin ismine 

delâlet etmektedir.421 Daha sonra İbn Barracan (öl. 539/1141) ve İbn Arabî ile birlikte 

harflere sistemli biçimde işârî yorumlar yapılmış, hatta onlardan geleceğe dair haberler 

istihraç edilmeye başlanmıştır. Mesela İbn Barracan   َُ ٚ ٍِثدَِ اٌش  ُُٓ   غُ ٌُٓ  Elif-Lâm-Mîm. Rumlar“ ا

yakın bir yerde yenilgiye uğradılar.”422 âyetinin okunuş şekilleri ile bir takım işâretlerden 

hareketle Müslümanların 583 (1187) yılında Rumları yenilgiye uğratacaklarını haber 

vermiş, gerçekten de kendisinin ölümünden otuz dört sene sonra, söylediği tarihte 

Selâhaddîn Eyyûbî (öl. 589/1193) Kudüs‟ü haçlıların elinden kurtarmıştır.423  

5.2. İmam Mâtürîdî’nin Hurûf-ı Mukattaa’ya Yaklaşımı ve Yorumları 

İmam Mâtürîdî, hurûf-ı mukattaa harflerinden her birinin ebced hesabına göre 

insanlar nezdinde önemli bir işin gerçekleşmesi için işaret ve rumuzlar olabileceğini ifade 

etmektedir. Ona göre söz konusu bu harfler; Allah Teâlâ‟nın isimlerine, sıfatlarına, kulları 

üzerindeki nimetlerine işâret edebileceği gibi, onlarla İslâm ümmetinin akıbeti, devlet 

başkanları, kuracakları devletler ve o devletlerin ulaşacağı sınırlar işâret ve semboller 

şeklinde anlatılmış olabilir. Bu anlatım tarzı Mâtürîdî‟ye göre son derece veciz bir anlatım 

biçimidir. Öyle ki bu durum, uzun cümleler kullanmak yerine işâretlerle yetinmek 

anlamına gelir ki bu da insanların Allah Teâlâ‟nın istediği şeyi istediği şekilde 

anlatabileceğini, dilediği gerçekleri dilediği sembollere sığdırabileceğini anlasın, böylece 

insanlar O‟nun gücünü ve kudretini idrak etsin diyedir. Öte yandan İmam Mâtürîdî‟ye 

göre, eşyada, aklın ve idrak vasıtalarının anlamlandırmakta yetersiz kaldığı nice sırlar 

bulunmaktadır. Söz konusu aklın idrak edemediği bu sırları Allah Teâlâ istediği kullarının 

kalbine zâhirî ve bâtıni yönlerini açmaktadır.424 Mâtürîdî‟nin bu düşüncesi, ilk zâhidlerden 

olduğu bilinen Ebû Süleymân ed-Dârânî‟nin (öl. 215/830), ben bazen âyet-i kerîmeler 

üzerinde günlerce akıl yorarım fakat ne zaman düşünmeyi terk ederim o zaman mânasını 

anlarım. Kur‟ân-ı Kerîm‟in öyle âyetleri var ki onlarda akıl uçup gitmektedir425 sözleriyle 

                                                      
420

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 88; es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/46-47; el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-

işârât, 1/16-17. 
421

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 88; es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 1/46-47; el-Kuşeyrî, Leṭâʾifü‟l-

işârât, 1/16-17. 
422

 er-Rûm 30/1-2. 
423

 Süleyman Ateş, İşârî Tefsir Okulu, 20-321. 
424

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/28-29; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/57. 
425

 Serrâc et-Tûsî, el-Lüma‟, 93. 



  

67 

 

benzerlik göstermesi dikkat çekicidir. 

İmam Mâtürîdî kendisinden önceki tefsir külliyatına oldukça hâkim olmalı ki 

özellikle eserinin baş kısmında bulunan Bakara ve diğer sûresinde yer alan hurûf-ı 

mukattaa ile ilgili birçok rivayet aktarmaktadır. O, bu konuda Bakara sûresindeki hurûf-ı 

mukataada oldukça geniş beyanlarda bulunmakta, diğer sûrelerdeki hecâ harflerinin 

tefsirini yaparken yer yer beyanda bulunsa da genel olarak baş tarafta yaptığı rivayetlere ve 

açıklamalara atıfta bulunmaktadır. 

Bakara sûresinde bulunan elif lâm mîm harflerinin tefsirinde bu konuyla ilgili 

birçok açıklamaların bulunduğunu söyleyen Mâtürîdî,  öncelikle bu konuda Abdullah b. 

Abbas‟ın  (r.a) ben Allah‟ım, en iyi bilenim görüşüne yer vermektedir. Bazılarının hurûf-ı 

mukattaadan kastın yemin harfleri ve sûre başlangıcı olabileceğini veya Allah‟ın isim ve 

sıfatlarına işâret edebileceğini haber vermektedir.  Bu meyanda elif Allah‟ı (c.c) temsil 

ederken, lâm lütfunu mîm mülkünü ifade eder. Diğer bir yorum ise elif nimetlerine, lâm 

lütfuna, mîm yüceliğine yahut da elif Allah‟a (c.c), lâm Cebrâil‟e mîm ise Muhammed‟e 

(s.a.v) delâlet eder.426 Mâtürîdî bu harflerin bulunduğu sûrelerin isimleri olabileceğine 

dikkatleri çekmekte,427
 hurûf-ı mukattaanın bulunduğu sûrelerin, söz konusu bu harflerden 

inşâ edilebileceğine işaret etmektedir.428 

İmam Mâtürîdî, bazılarının; “her kitabın bir sırrı vardır. Kur‟ân‟ın sırrı da hecâ 

harflerindedir.”429 sözlerine atıf yapmaktadır.430
 Ona göre bu harfler, dünyadaki kralların ve 

onların seçkin kişilerinin/has adamlarının arasında, özel bir anlaşma için kullanılan 

işaretler gibi, Allah Teâlâ‟nın, resûlüne hitap etmek için de bir tür işaret biçimi olabilir. 

Zira peygamberler de Yüce Allah‟ın has kullarıdır.431
 Mâtürîdî‟nin bu düşüncesinden 

hareketle, onun Ashâb-ı Kehf kıssasındaki Allah‟ın veli/has kulları tarifini de göz önünde 

bulundurarak, onun düşüncesinde Allah ile veli kulları arasında birtakım rumuz ve 

işaretlerle iletişim kurulabileceği görüşü algılanmaktadır. Öte yandan eşyada bulunup da 

aklın ve idrak vasıtalarının algılamakta güçlük çektiği nice sırların varlığına dikkatleri 

çekip, Allah Teâlâ‟nın o sırları dilediği kullarının kalbine açabileceği düşüncesini de 

hatırladığımızda, Allah Teâlâ‟nın Kur‟ân‟ın sırrı olan hurûf-ı mukattaaların mânasını da 

                                                      
426

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/27; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/55. 
427

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/29, 13/7, 13/219; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/57, 13/17, 

13/237. 
428

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/29; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/57. 
429

 Hz. Ebubekir‟e (r.a) ait söz için bk. Bedruddin Muhammed b. Abdillâh ez-Zerkeşî vd., el-Bürhân fî 

Ulûmi‟l-Kur‟ân (Kahire: Mektebetü Dâri‟t-Türâs, ts.), 172-173. 
430

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 9/116; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 9/158. 
431

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 5/284-285; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 308. 



  

68 

 

has kullarına açabileceğine işaret etmektedir. 

Her ne kadar da bu harflerin müteşâbihattan olup mânasını tam anlamıyla Allah 

Teâlâ‟nın bileceğini söylese de432 kendisinin bu tür ifadeleri kullanması, tefsirinin 

tamamında izlemiş olduğu bir tutum ve davranıştır. Tefsirini yaparken kesin hüküm 

vermekten oldukça kaçınması, yaptığı yorumların ihtimal dâhilinde olduğuna dikkatleri 

çekmesi; onun, tefsirini yaparken kullanmış olduğu yöntemlerden birisidir. Hal böyle 

olunca yukarıdaki hurûf-ı mukattaa harflerinin gerek kendi yorumlarına gerekse aktardığı 

rivayetlere bakılırsa onun müteşâbih âyetlerin tefsirini yapmakta katı bir tutum 

sergilemediği görülmektedir. 

Harfler konusunda Sûfî müfessirlerin ortaya koymuş olduğu görüşleri ve İmam 

Mâtürîdî‟nin bu konu hakkındaki düşüncelerini göz önünde bulundurduğumuzda, 

Mâtürîdî‟nin, hurûf-ı mukattaa harflerinin yorumlanmasında ve onların bâtınında birtakım 

mânalar aranmasında sakıncalı bir durum görmediği anlaşılmaktadır. Öte yandan o, elde 

edilen bu işârî mânalara eleştirel bir tutum sergilemediği gibi kendisi de hecâ harflerine bir 

takım anlamlar yüklemektedir. Bu tür ifadelerin açığa kavuşmasında aklın ve mantığın 

yetersiz kaldığını itiraf edip, söz konusu ifadelerin inceliklerini ve sırlarını Allah Teâlâ‟nın 

istediği kullarının kalbine açabileceğini beyan ederek sûfî müfessirlerin Yüce Allah‟ın 

kendilerine bahşettiği lütuf sayesinde nice sırlara ulaşılabileceği görüşünü de tasvip etmiş 

görünmektedir.  

İmam Mâtürîdî ve Dârânî, aklın idrakinin sınırlılığına dikkat çekmektedirler. 

Eşyanın hakikatine ve bazı Kur‟ân-ı Kerîm âyetlerinin anlamlarına, düşünceyle değil, 

Allah Teâlâ‟nın lütfu ve inâyeti sonucunda manevi tecrübelerle derinlemesine nüfuz 

edilebileceğini belirtmektedirler. Söz konusu bu ifadeler, eşyanın hakikatinin ve Kur‟ân-ı 

Kerîm‟in sırlarının, sadece mantık ve düşünceyle kavranamayacak kadar geniş olduğunu 

vurgulamaktadır. Yani, bazı gerçeklikler ve sırlar, sadece aklın sınırlı kapasitesiyle 

anlaşılamaz; aynı zamanda mânevî tecrübeler ve sezgilerle de idrak edilebilir. Bu 

perspektif, insanın bilgiye ve eşyanın hakikatine ulaşıp, onu anlama yolculuğunda, sadece 

zihinsel çabaların yeterli olmadığını, mânevî deneyimlerin ve içsel keşiflerin de önemli 

olduğunu göstermektedir. 

6. NÛR ÂYETİNİN TASAVVUFÎ VE İŞÂRÎ YORUMU 

Âyet el-Kürsî, Âyetü‟z-Zıhâr, Âyetü‟l-Mubâhele tabirlerinde olduğu gibi Kur‟ân-ı 

                                                      
432

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 1/20, 2/237; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 1/58, 2/267. 



  

69 

 

Kerîm‟in bazı âyetleri Müslümanlar tarafından yaygın olarak kullanılan özel isimlerle 

anılmaktadır.433
 Nûr sûresine de ismini veren, nûr âyeti şeklinde inceleyeceğimiz söz 

konusu âyet şu şekildedir: 

جَاجَ  صْثَاحُ فٖٟ صُجَاجَحٍ  اٌَض  ِّ ٌْ صْثَاحٌ  اَ ِِ ا  َٙ شْىٰٛجٍ ف١ٖ ِّ ٖٖ وَ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ الْْسَْضِ   َٚ اخِ  َٛ ّٰ ُ ُٔٛسُ اٌغَّ وَةٌ الَلّٰه ْٛ ا وَ َٙ حُ وَأََّ

لَْ غَشْت١َِّحٍ  ٠َ  َٚ ثَاسَوَحٍ ص٠َْرَُٛٔحٍ لَْ شَشْل١َِّحٍ  ُِ ْٓ شَجَشَجٍ  ِِ ٌّٞ ٠ُٛلَذُ  ٝ دسُِّ ٍٰ غَغُْٗ َٔاسٌ  ُٔٛسٌ ػَ ّْ ُْ ذَ ٌَ ْٛ ٌَ َٚ ٟءُ  ا ٠عُُٖٓ َٙ ىَادُ ص٠َْرُ

  ٌُ ١ ٍٖ ءٍ ػَ ْٟ ًِّ شَ ُ تىُِ اللّٰه َٚ ٍَّٕاطِ   ٌِ ثاَيَ  ِْ ُ الَْْ ٠َعْشِبُ اللّٰه َٚ اءُ   ْٓ ٠شََُٓ َِ  ٖٖ ٌُِٕٛسِ  ُ ذِٞ اللّٰه ْٙ  Allah göklerin ve“ ُٔٛسٍ  ٠َ

yerin nûrudur. Onun nûrunun misali, içinde kandil bulunan bir kandilliktir. 

Kandil bir cam içindedir, cam inciyi andıran bir yıldızdır; (bu kandil) doğuya 

da batıya da ait olmayan, yağı neredeyse ateş dokunmasa bile ışık veren 

mübarek bir zeytin ağacından yakılır. Nûr üstüne nûr. Allah nûruna dilediğini 

kavuşturur. Allah insanlar için misaller veriyor, Allah her şeyi hakkıyla 

bilmektedir.”434   

Hicretin beşinci yılında, benî müstalik gazvesinden sonra inen, içerisinde fert, aile 

ve toplum hayatını düzene sokmak için birtakım ahlâkî kurallar barındıran Nûr sûresi, 

ismini, yukarıda verdiğimiz otuz beşinci âyetinden almaktadır.435
 Bu âyet-i kerîme oldukça 

veciz bir anlatıma sahiptir. Öyle ki Arap dilinin edebi üsluplarından olan mecaz, kinaye, 

teşbih, temsil sanatlarının söz konusu bu âyette en mükemmel biçimde işlendiği 

görülmektedir. Esasen Kur‟ân-ı Kerîm‟deki metaforik, sembolik ve temsili anlatım tarzı; 

görünür âlemdeki elle tutulur, gözle görülür, somut ve müşahhas varlıklardan yola çıkarak 

görünmeyen âlemdeki soyut mâna ve fikirleri muhataplarının zihinlerine yerleştirmektedir. 

Bu sebepledir ki başından sonuna kadar teşbih, temsil ve sembollerin metaforik bir 

biçimde anlatıldığı nûr âyet-i hakkında birçok felsefeci, mutasavvıf ve metafizikle ilgisi 

olan âlimler tarafından inceleme konusu olmuştur. Öyle ki Allah Teâlâ kendisini göklerin 

ve yerin nuru olarak vasıflandırdıktan sonra, mişkât, misbâh, zücâce, kevkebün dürriyyûn, 

doğuya da batıya da ait olmayan şeceratin mübârekin, ateş dokunmasa dahi aydınlatacak 

olan yağ ve nûr üstüne nûr gibi kavramlarının nasıl anlaşılması gerektiği hususunda sûfî 

müfessirler ortaya birçok işârî mânalar koymuşlardır.436  İmam Mâtürîdî‟nin de söz konusu 

âyet üzerinde önemle durduğu ve yukarıda saydığımız söz konusu kavramlarla neyin 

                                                      
433

 Bu konuda daha detaylı bilgi için bk. Burhan Baltacı, “Kur‟ân Âyetlerini İsimlendirme Geleneği”, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 (2011), 21-53. 
434

 Nûr 24/35.  
435

 Yazır, Hak Dini Kur‟ân Dili, 5/3466; M. Kamil Yaşaroğlu, “Nûr Sûresi”, TDV İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007), 33/33/247; Servet Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî 

Yorumun Sınırları”, Danisname Beşeri ve Sosyal Bilimler Dergisi, (20 Mart 2022), 36. 
436

 Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 36. 



  

70 

 

anlatıldığı konusunda birtakım mânalar aradığı gözlemlenmektedir. Konuyu zihnimizde 

daha iyi canlandırmak amacıyla bu kavramların sözlük anlamlarını bilmemiz yerinde 

olacaktır. 

6.1. Nûr Âyetinde Geçen kavramların Terim Anlamı 

6.1.1. Nûr: 

Lügatte, karanlığın zıddı olan aydınlık, ışık, ziyâ, parıltı/parlaklık ve şaşaa437 gibi 

anlamlara gelen nûr kavramı hakkında Râgıp el-İsfehânî (öl. 425/1033) nuru görmeye 

yardımcı olan ışık ve ziyâ olarak tanımlamakta, onu dünyevi ve uhrevi olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır.  Dünyevi olanı da akıl ve Kur‟ân nuru gibi ilâhî işlerden sâdır olan, basîret 

ve kalp gözüyle idrak edilebilen nûr ile güneş, ay ve yıldızlar gibi ışık saçan cisimlerden 

yayılan nûr olmak üzere ikiye ayırmaktadır. Mesela ona göre ilahî nûr, Yüce Allah‟ın şu 

sözlerinde bahsedilmektedir:   ٌٓ ث١ٖ ُِ وِراَبٌ  َٚ ِ ُٔٛسٌ  َٓ اللّٰه ِِ  ُْ اءَوُ  İşte size Allah‟tan bir nur ve“ لَذْ جَُٓ

apaçık bir kitap (Kur‟an) gelmiştir.438 Gözle algılanan ve görme duyusu olan nûr da şu 

sözünde geçer:439  َش َّ ٌْمَ ا َٚ ظَ ظ١َُِٓاءً  ّْ ًَ اٌشَّ َٛ اٌَّزٖٞ جَؼَ ُٔٛساً ُ٘  “O, güneşi bir ışık (kaynağı), ayı da 

(geceleyin) bir aydınlık (kaynağı) kılan… O‟dur.”440 Ayrıca Mukâtil b. Süleyman (öl. 

150/767) nûr kavramının Kur‟ân-ı Kerîm‟de on farklı anlamda kullanıldığından 

bahsetmektedir.441 Yine nûr kelimesinin anlamları arasında aydınlık, parlaklık olması 

hasebiyle bu kelime bir şeyi ortaya çıkarmak, vuku bulmak, şüpheli şeylerden ve 

töhmetten kaçınmak gibi anlamları da ihtiva etmektedir.442 

İlk dönem sûfîleri nûr kavramını genelde zulmetin karşılığı olan, hidayet ve 

tevhidin ziyası443 şeklinde algılamışlarsa da tahkik dönemi sûfîleri, kavrama felsefî bir 

boyut kazandırarak nuru varlıkla, zulmeti de yoklukla ilintilemişlerdir.444
 Muhyiddîn el-

Arabî (öl. 638/1240) nûr kelimesine farklı bir boyut kazandırmış, bu kavramla birlikte 

Nûru‟l-vücûd ve Nûru‟ş-şühûd gibi düşünceler ortaya koymuştur. Bu anlayışa göre 

Nûru‟l-vücûd: Hilkatin ve ortaya çıkışın mebdei olan nûr ki buna göre Allah Teâlâ 

varlığı adem zulmetinden vücûd nuruna çıkarmıştır. Nûru‟ş-şühûda gelince bu da idrâkin 

                                                      
437

 İbn Manzûr, Lisânü‟l-ʿArab, 5/240; Muallim Nâci, Lugat-i Nâcî (İstanbul, 1308), 912; Şemseddîn Sâmî, 

Kâmûs-ı Türkî (İstanbul: Dersaadet, 1317), 1476; Mehmed Salahi, Kâmûs-ı Osmânî (İstanbul: Mahmud Bey 

Matbaası, 1910), 4/611; Mehmed Bahaeddin, Yeni Türkçe Lügat (İstanbul: Evkaf-ı İslamiyye Matbaası, 

1927), 760. 
438

 el-Mâide 5/15. 
439

 el-Isfahani, Müfredat Kur‟an Kavramları Sözlüğü, 1474-1476. 
440

 Yûnus 10/5. 
441

 Detaylı bilgi için bkz. Süleyman, Kur‟ân Terimleri Sözlüğü, 365-368. 
442

 Nûr kavramının anlam yelpazesini detaylı öğrenmek için bkz. Ömer Çelik, “Kur‟ân-ı Kerîm‟de Nûr 

Kavramı”, Marmara Üniversitesi İlahiyet Fakültesi Dergisi 16/17 (1999 1998). 
443

 Bk. et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 206. 
444

 Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 38. 



  

71 

 

mebdei olan nurdur ki varlığa konu olan şeyler ancak Nûr ismi ile algılanabilir.445
 

Şihâbüddîn Yahyâ b. Habeş es-Sühreverdî‟nin (öl. 587/1191) Nûr ve Işık 

kavramlarından inşa ettiği işrâk felsefesine göre ise varlık “mutlak nurdan” sadır 

olmaktadır. Sühreverdî, vücudun yerine gerçek varlık olan nuru koymaktadır.  Ona göre 

vücûd; insan zihninin sübjektif bakış açısının bir ürünü olup somut fiziksel dünyada 

hiçbir gerçekliğe tekabül etmeyen salt bir düşüncedir. Varlığın hakikati ise nurdur.  

Kendisinde bulunan aydınlatıcı özellik sayesinde diğer nesneler nûr ile açığa 

çıkmaktadır.446   

6.1.2. Mişkât ve Misbâh 

 Mişkât: İçine mum, lamba veya kandil koymak için duvarda açılan, karşı tarafa/ ِشىاج

nüfuz edilemeyen oyuk, pencere gibi anlamlara gelmektedir.447
  

İmam Mâtürîdî söz konusu kelimenin anlamını şöyle kaydetmektedir: Mişkât: 

“Dışarıdan içeriye hiçbir nurun/ışığın girebileceği bir menfez olmayan, oyuk, taka (mişkât 

kelimesinin Habeş dilinde karşılığı) gibi anlamlara gelmektedir.” Yine o, bu kelimeye 

bazılarının, kandildeki fitil yeri veya kandilin asıldığı demir gibi anlamlar verdiklerini 

nakletmektedir.448 

 Misbâh; “Sabâh” ve “Sabâhet” mastarlarından türemiş bir ismi alet olan bu/ِصثاح

kelime; kendisiyle aydınlatılan şey, kandil, çıra, ışık, lamba, fener ve meşale gibi anlamlara 

gelmektedir.449
 Bazı müfessirler bu kelimenin nûr âyetinde “misbâh” ve “el misbâh” 

şeklinde iki defa geçmesini farklı algılamışlar, birincisini yanmaya hazır hale getirilmiş, 

potansiyel bir ışık kaynağı, ikincisini ise bilfiil tutuşmuş, karanlığı aydınlatıp 

çevresindekileri açığa çıkaran ziyâ şeklinde değerlendirmişlerdir.450 Misbâh, lambayı 

lamba yapan en önemli faktör olup, kendisinin yokluğuyla lambanın, lambalık özelliğinin 

                                                      
445

 Nuray Tavman, Nûr Âyetinin Tasavvufî Yorumu (Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2013), 5. 
446

 Cevdet Kılıç, “Sühreverdî‟nin Varlık Düşüncesinde Nurlar Hiyerarşisi ve Meşşâî Felsefe İle 

Karşılaştırılması”, FÜİF Dergisi, Elazığ 13/2 (2008), 55-59; Tavman, Nûr Âyetinin Tasavvufî Yorumu, 5-6. 
447

 Nâci, Lugat-i Nâcî, 782; Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 1358; Esirüddin Muhammed b. Yusuf El-Ceyyâni Ebû 

Hayyân El-Endelûsî - thk. Semir Taha El-Meczub, Tuhfetü‟l-Erîb bima fi‟l-Kur‟ân mine‟l-Garîb (Mektebü 

İslâm, 1403), 190; Salahi, Kâmûs-ı Osmânî, 4/402; Bahaeddin, Yeni Türkçe Lügat, 687; Yazır, Hak Dini 

Kur‟ân Dili, 5/3522; Tavman, Nûr Âyetinin Tasavvufî Yorumu, 7; Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet 

Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 38. 
448

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/162-165-167-169; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/188-191-

193-195. 
449

 Nâci, Lugat-i Nâcî, 786; Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 1358; Salahi, Kâmûs-ı Osmânî, 4/453; Yazır, Hak Dini 

Kur‟ân Dili, 5/3522; Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 38. 
450

 M. Zeki Duman, “Nur Suresi‟nin 35. Ayetinin Tefsir ve Te‟vili Bağlamında Allah‟ın İnsana Dört 

Hidayeti: Fıtri Din, Akıl, Peygamber ve Kitap”, Usul İslam Araştırmaları 3/13 (Haziran 2005),  29. 



  

72 

 

kaybolacağı unsur şeklinde algılanmıştır.451
  

6.1.3. Zücâce 

 Zücâce: İçerisinde bulunduğu alevi dışarıya tam anlamıyla yansıtan, ışığın/صجاجح

daha da genişlemesine ve dışarıdan gelebilecek herhangi bir etkene karşı alevin 

korunmasına yardımcı olan şeffaf sırça, cam, şişe, fanus gibi anlamlara gelmektedir.452
 

Mutasavvıflar ise bu kelimeyi müminin kalbi ile ilintilemiştir.453
  

6.1.4. Kevkeb ve Dürr 

 Kevkeb: Ecrâm-ı semâiyyenin haberi, yıldız, necm, sitâre (Farsça) gibi/ وٛوة

anlamlara gelmektedir. Yine parlaklığı ve şulesi daha fazla olunca “ ٌّٞ وَةٌ دسُِّ ْٛ  kebkebün/ وَ

dürriyyün” denir.454 

6.1.5. Şecere ve Zeyt 

Sözlükte ağaç anlamına gelen شجشج /şecere, “şücûr” (ihtilafa düşmek)  kelimesinden 

türemiş, teşâcür (karma karışık) mânasını ifade etmektedir. Ağaç yapısı itibari ile 

karmaşıklık, iç içe ve dallarının birbirine geçmiş olması hasebiyle ona bu isim 

verilmiştir.455
 Zeyt ise muhtelif maddelerden elde edilen yağa verilen genel bir isim/ ص٠د 

olsa da özelde zeytinyağı kastedilmektedir.456 

6.2. Nûr Âyetinin Zâhirinden Anlaşılan Mâna 

Sembolik ve metaforik biçimde anlatılan Nûr âyetinin işârî yorumlarına geçmeden 

önce, söz konusu âyetin doğrudan lafzî anlamlarına değinmek, sonradan ona yüklenen 

derûnî mânaların daha iyi kavranmasına vesile olacaktır. Bu bağlamda Zeki Duman‟ın 

konuyu çok iyi anlattığı kanaatini taşıyarak, onun bu konudaki tahliline yer vereceğiz. 

“Allah Teâlâ, kendisini mecazen göklerin ve yerin nuru, hakikatte ise göklerin ve 

yerin aydınlatıcısı olarak tavsif etmiş, kendi nurun sıfatını da içinde kandil 

bulunan herhangi bir mişkâta ki bu da kandilin koyulması için duvarda açılan 

oyuk -Anadolu‟da lambanın aydınlatması için kurulan bir düzenek- ile 

anlatmıştır. Bu sembolik ve metaforik ifadeye göre Allah Teâlâ, gökleri, yeri ve 

insanları aydınlatmasını mişkâtın içindeki lambaya benzetmiştir. Lambadaki 

                                                      
451

 Duman, “Nur Suresi‟nin 35. Ayetinin Tefsir ve Te‟vili Bağlamında Allah‟ın İnsana Dört Hidayeti”, 29. 
452

 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî,  682; Salahi, Kâmûs-ı Osmânî, 3/483; Duman, “Nur Suresi‟nin 35. Ayetinin Tefsir 

ve Te‟vili Bağlamında Allah‟ın İnsana Dört Hidayeti: Fıtri Din, Akıl, Peygamber ve Kitap”, 30; Demirbaş, 

“Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 38. 
453

 Tavman, Nûr Âyetinin Tasavvufî Yorumu, 9. 
454

 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 1208; Salahi, Kâmûs-ı Osmânî, 4/259. 
455

 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 770; Nebi Bozkurt, “Şecere”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2010), 38/403; Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 39. 
456

 Sâmî, Kâmûs-ı Türkî, 693; İbn Manzûr, Lisânü‟l-ʿArab, 2/35. 



  

73 

 

alev, incimsi veya inciden bir yıldız gibi parlak bir cam içerisinde, başka bir 

ifadeyle alev, cam ile daha korunaklı ve daha derli toplu bir yapıda, ışığı son 

derece parlak biçimde yansıtmaktadır. Fitilin ucundaki alev ise, alelade bir yağ 

veya gaz yağı ile değil, güneşle sürekli temas halinde olup ondan aldığı ışık ve 

ısı enerjisiyle mükemmel olarak yetişmiş mübarek zeytin ağacından elde edilen 

en üstün evsaftaki bir zeytinyağı ile yakılıp beslenmektedir. Söz konusu 

zeytinyağı o kadar saf ve parlak ki, fitilin ucundaki alev olmasa dahi onun 

parlaklığı etrafı son derece aydınlatacak nitelikte… İşte potansiyel bir ışık 

kaynağı olan lamba, fitilin ucundaki alev, kafese geçirilen, incimsi, yıldız gibi 

son derece parlak lamba şişesi ile alevi besleyen, son derece parlak zeytinyağı ve 

bir mişkat/lambalık…  Nasıl ki kat kat ışıklarla etrafı aydınlatılıyorsa, Allah da 

kullarını, kendilerine bahşettiği ve “Nur üstüne nur…” olarak nitelendirdiği üst 

üste ışıklarla aydınlatmakta ve doğru yola iletmektedir.”457 

Görüldüğü üzere âyetin zâhirinden; Allah Teâlâ‟nın, kendisini sembolik ve metaforik 

bir dille göklerin ve yerin aydınlatıcısı olarak tasvir ettiği anlaşılmaktadır. Özellikle "mişkât" 

veya “misbâh” benzetmesi üzerinden, aydınlatmanın nasıl gerçekleştiğine dair detaylı bir 

açıklama sunulmaktadır. Fitilin ucundaki alevin beslenmesi, lamba şişesi ve zeytinyağı gibi 

unsurlar üzerinden, Yüce Allah‟ın insanları aydınlatmak için nasıl bir sembol kullandığına 

vurgu yapılmaktadır. Aydınlatmanın katmanları ve her birinin nasıl birbirini tamamladığı 

gözler önüne serilmektedir. 

 6.3. Nûr Âyetinin Sûfî Müfessirler Tarafından İşârî Tefsiri 

Çalışmamızın genelinde olduğu gibi, bu kısımda da bizi daha çok ilgilendiren ilk 

dönem sûfîlerin nûr âyetine yaklaşımları ele alınmaktadır.  

Tüsterî‟nin, âyet-i kerîmenin üslubuna uygun olarak, soyut ve sembolik olan 

kavramları daha somut düzlemde ele almaya çalıştığı görülmektedir.458 O,  ِاخ َٛ ّٰ ُ ُٔٛسُ اٌغَّ الَلّٰه

الْْسَْضِ   َٚ    “Allah göklerin ve yerin nurudur.” Cümlesine Allah Teâlâ, nuruyla gökleri ve yeri 

tezyin eden, süsleyip donatandır mânasını vermekte,  ُِٖٖٔٛس ًُ ثَ َِ   “O‟nun nurunun temsili” 

kısmında ise “nur-i Muhammedi” nin kastedildiğini söylemektedir. Esasında ilk yaratılan Hz. 

Muhammed‟in (a.s) nuru olduğu görüşü tâbiûn döneminden beri dile getirilmektedir. Mesela 

Taberî‟nin naklettiğine göre  ُِٖٖٔٛس ًُ ثَ َِ  “O‟nun nurunun temsili” âyetinden kastın Hz. 

Muhammed (a.s) olduğunu belirten, Katâde‟ye ait iki görüş bilinmektedir. Yine Ka‟bu‟l-

                                                      
457

 Duman, “Nur Suresi‟nin 35. Ayetinin Tefsir ve Te‟vili Bağlamında Allah‟ın İnsana Dört Hidayeti”, 11-12. 
458

 Demirbaş, “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”, 41. 



  

74 

 

Ahbâr (öl. 32/652-53 [?]), Saîd b. Cübeyr (öl. 95/713), Mukâtil b. Süleyman gibi asr-ı 

saadetin hemen akabindeki çevrelerce ve sonraki dönem âlimlerince bu görüşün 

benimsendiği görülmektedir. Söz konusu fikri sûfîlerden ilk kullanan kişi ise Tüsterî 

olmuştur. Ona göre Allah Teâlâ ilk olarak kendi nurundan Hz. Muhammedin nurunu 

yaratmış, onun nurunun izzet çamurundan da Hz. Âdemi yaratmıştır. Hz. Muhammedin nuru 

sadece Âdemin değil, bütün mahlûkatın varlık sebebidir.459 Fakat kendi tefsirinde yer verdiği 

ilk zâhidlerden olan Hasan-ı Basrî‟nin bu konuda yapmış olduğu işârî yorumlara 

bakıldığında onun, nur-i Muhammedî‟den bahsetmediği,  ُِٖٖٔٛس ًُ ثَ َِ  “O‟nun nurun temsili” 

ifadesinden kastın bütün peygamberlerin kalbinin nûr olduğu görüşünü benimsediği 

görülmektedir. Hasanı-ı Basrî‟ye göre Allah Teâlâ bu nûr ile müminin kalbini ve tevhid 

ziyâsını kastetmiştir. Peygamberlerin kalpleri ise tavsif edilen bu nurdan çok daha yüce ve 

parlaktır.460 Dolayısıyla ona göre söz konusu nurdan müminlerin kalpleri, tevhid ve bütün 

bunlardan daha saf daha parlak olan peygamberlerin kalbi anlaşılmaktadır. Öte yandan 

Tüsterî, misbâh kavramını Kur‟ân-ı Kerîm‟in nuru, el-misbâhı marifet aydınlığı, fitilini 

farzlar, yağını ihlas, nurunu ise Hakk ile bağ kurmak şeklinde yorumlamakta, ihlasın ve 

farzların hakiki mânada artmasını misbâhın etrafına saçtığı ışığın artması ile 

ilintilemektedir.461 

Sülemî, eserinde   ِالْْسَْض َٚ اخِ  َٛ ّٰ ُ ُٔٛسُ اٌغَّ  Allah göklerin ve yerin nurudur.”462  âyetinin“ الَلّٰه

tefsirini yaparken birçok müfessirin görüşlerine yer vermektedir. Bu meyanda İbn Atâ‟nın 

(öl. 309/922), Allah Teâlâ gökleri on iki burçla süslediği gibi müminin kalbini de zihin, 

intibah/uyanıklık, şerh, akıl, marifet, yakîn, fehim, basîret, iyi niyet, umut ve muhabbet 

nuruyla süslemiştir sözlerini aktarmaktadır.463 Yine bu bağlamda Cüneyd-i Bağdâdî‟den şu 

nakli yapmaktadır: “Allah Teâlâ, göklerde kendisine kulluk yapsınlar diye melekleri nasıl 

nûr kıldıysa yeryüzünde de peygamberlerin ve müminlerin kalplerini nurlandırdı ki kendisine 

marifet makamında gerçek kulluk etsinler.”464 

İbn Atâ‟nın sözlerine bakılırsa ilk dönem sûfîlerinin akıl, zihin ve fehm gibi bilgi 

edinme vasıtalarını reddetmediği, bilakis söz konusu bu unsurları ön plana çıkardığı 

anlaşılmaktadır. 

Sülemî‟nin aktardığına göre bir gurup insan, “ ٍشْىٰٛج ِّ ٖٖ وَ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ /meselü nûrihî ke-

                                                      
459

 Tek, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm: İlâhî Hitabın Sırları, Önsöz, 27-28. 
460

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 206. 
461

 et-Tüsteri, Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm, 206. 
462

 Nûr 24/35. 
463

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/45. 
464

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/46-47. 



  

75 

 

mişkâtin” cümlesini müminin kalbinin ihlaslı olması şeklinde yorumlamışlardır. Böyle 

olması durumunda mişkât onun kalbi, misbâh ise kalbine atılan nurdur.465 Yine bu konuda  ُ الَلّٰه

الْْسَْضِ   َٚ اخِ  َٛ ّٰ  Allah göklerin ve yerin nurudur”  âyetini, Allah (c.c) gökyüzü ve“ ُٔٛسُ اٌغَّ

yeryüzü ehlini iman nuruyla nurlandırandır şeklinde yorumlayanlar da vardır.466 

Ebû Saîd el-Harrâz (öl. 277/890 [?]) mişkâtı Hz. Muhammed‟in (a.s) göğsü, zücâceyi 

kalbi, misbâhı onun kalbine indirilen nûr, ağacı ise Hz. İbrahim (a.s) şeklinde yorumlamıştır. 

Zira Allah Teâlâ, Hz. Muhammed‟in (a.s) kalbine nûr yerleştirdiği gibi onun kalbini de 

nurlandırmıştır.467
  

6.4. Nûr Âyetinin İmam Mâtürîdî Tarafından İşârî Tefsiri 

İmam Mâtürîdî, nûr âyetinin tefsirini yaparken birçok müfessirin görüşlerine yer 

vermektedir.   ِالْْسَْض َٚ اخِ  َٛ ّٰ ُ ُٔٛسُ اٌغَّ  Allah göklerin ve yerin nurudur”  bahsinde, bazı“  الَلّٰه

müfessirlerin, “Allah Teâlâ gök ve yer ehlini hidayete erdirendir” şeklinde yorumladıklarını 

söylemektedir. Yine o müfessirlere göre burada söz kesilmiş,   ٖٖ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ “O‟nun nurunun 

temsili” ifadeleriyle de Hz. Peygamber‟in (s.a.v) nitelikleri anlatılmaya başlanmıştır. Buna 

göre mişkât (kandillik) babasının sulbü, zücâce (saf, şeffaf cam) Hz. Muhammed (a.s), el-

misbâh (kandilin ışığı) ise onun kalbi ve orada bulunan iman, nübüvvet ve hikmettir. Burada 

camın berraklığını; Hz. Muhammed‟in her türlü kirden ve mâsiyetten arınmışlığı ile 

ilintilemişlerdir.468.  ٌّٞ وَةٌ دسُِّ ْٛ ا وَ َٙ جَاجَحُ وَأََّ  .cam inciyi andıran bir yıldızdır” bahsinde ise Hz“ اٌَض 

Muhammed‟in (a.s) diğer peygamberlere olan üstünlüğüne dikkatleri çekmişlerdir. Şöyle ki: 

“Allah Teâlâ onu levh-i mahfuzda diğer peygamberlerin adları ile birlikte andı fakat Hz. 

Muhammed‟i (a.s) inci gibi parlak olan Zühre (Venüs) yıldızı ile niteledi. Zühre yıldızının 

diğer yıldızlara üstünlüğü gibi adeta Hz. Muhammed‟in de (a.s)  diğer peygamberlere olan 

üstünlüğünü göstermiş oldu.”   ٍثَاسَوَحٍ ص٠َْرَُٛٔح ُِ ْٓ شَجَشَجٍ  ِِ  Mübarek bir zeytin ağacından“  ٠ُٛلَذُ 

yakılır” ifadesini ise Hz. Muhammed (a.s) nurunu; dini, sünneti ve usûlü üzere olması ve 

aynı soydan gelmesi hasebiyle Hz. İbrahim‟in (a.s) nurundan almış olması şeklinde 

yorumlamışlardır. Buna göre, ağacın zeytin ağacı olarak belirtilmesinin sebebi, zeytinin 

birçok yerde, örneğin boyamada, deri tabaklamada, yağ üretiminde ve benzeri işlerde 

kullanılmasıyla sahibine yarar sağladığı gibi güzelliğinin ve Rabbine olan itaatinin, Hz. 

İbrahim‟e (a.s) ahirette yarar sağlayacağını belirtmesi içindir.  Bu bağlamda ağacın  ٍلَْ شَشْل١َِّح

لَْ غَشْت١َِّحٍ   َٚ  “doğuya da batıya da ait olmayan” özelliğini açıklarken, iddia ettikleri gibi Hz. 

                                                      
465

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/47-48. 
466

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/47. 
467

 es-Sülemî, Hakâiku‟t-Tefsîr, 2/45. 
468

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/161-162; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/188. 



  

76 

 

İbrahim‟in (a.s) Yahudi ve Hıristiyan olmadığını, bilakis Hanif ve İslâm dini üzere 

bulunduğunu bildirmesi içindir.   ٍُٔٛس ٝ ٍٰ  Nûr üstüne nûr” kısmı ise “Hz. Muhammed‟in“ ُٔٛسٌ ػَ

(a.s) kendisinin bir nûr, getirdiği dinin ve kitabın bir nûr, dini, nesebi ve sünneti üzere 

bulunduğu Hz. İbrahim‟in (a.s) bir nûr olması, bütün bunlara binaen nûr üstüne nûr şeklinde 

yorumlanmıştır.469
  

Bazı kelam ehli kişilerin Nûr âyetine yaklaşımlarını kaydeden Mâtürîdî‟nin, soyut 

olan kavramları daha somut biçimde ele almaya çalıştığı görülmektedir. Söz konusu bu 

kişilere göre    ِالْْسَْض َٚ اخِ  َٛ ّٰ ُ ُٔٛسُ اٌغَّ  Allah göklerin ve yerin nurudur” kısmını “Allah Teâlâ“ الَلّٰه

gök ve yer ehlini nurlandırandır” başka bir ifadeyle söylenirse “göklerin ve yer ehlinin nuru, 

Allah (c.c) iledir” veya “Allah Teâlâ nuru ile gökler ve yer ehline gideceği yolu 

gösteren/hidayete erdirendir” şeklinde anlamak gerekmektedir. Çünkü Allah Teâlâ âyet-i 

kerîmenin devamında “O‟nun misali” değil de “O‟nun nurunun misali” demiştir. Dolayısıyla 

burada zâtını kastetmemiştir.470  

İmam Mâtürîdî'nin nûr âyeti tefsirinde, Hz. Muhammed (s.a.v) ve diğer 

peygamberlerle ilgili sembolik ve işârî yorumları, tasavvufun derinlikli ve sembolik anlam 

dünyasıyla uyum içinde bir tefsir sunmaktadır. Buraya kadar aktardığımız bilgileri, sûfîlerin 

konuyla ilgili görüşlerini de dikkate alarak, işârî yorum açısından birkaç şekilde şöyle 

değerlendirebiliriz: 

1. Nûr Kavramı ve Peygamber Efendimizin Nurlu Varlığı: İmam Mâtürîdî, 

“Allah göklerin ve yerin nurudur” ifadesini, Yüce Allah‟ın hidayet verici 

niteliğiyle bağdaştırmakta ve bu nurun en parlak tezahürü olarak Hz. Muhammed 

(s.a.v) üzerinde durmaktadır. Mişkât (kandillik) babasının sulbüne, zücâce (saf 

cam) Hz. Muhammed‟in (s.a.v) şahsına, el-misbâh (kandilin ışığı) ise onun kalbi 

ve imanına, nübüvvetine ve hikmetine işaret etmektedir. 

2. Hz. Muhammed’in (s.a.v) Üstünlüğü: Camın inciyi andıran yıldız olarak 

nitelenmesi, Hz. Muhammed‟in (s.a.v) diğer peygamberlere olan üstünlüğüne 

vurgu yapmaktadır. Levh-i mahfuzda diğer peygamberlerle birlikte anılması ve 

Venüs yıldızı ile nitelendirilmesi, onun manevi parlaklığını ve üstünlüğünü 

sembolize eder. Bu işârî yorum, Hz. Peygamber‟in (a.s), Allah (c.c) katındaki yüce 

makamını ve onun nurlu şahsiyetini gözler önüne sermektedir. 

                                                      
469

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/161-163; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/188-189. 
470

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/163-166; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/190-192. 



  

77 

 

3. Zeytin Ağacı ve Hz. İbrahim’in (a.s) Nuruyla Bağlantı: "Mübarek bir zeytin 

ağacından yakılır" ifadesi, Hz. Muhammed‟in (s.a.v) nurunu Hz. İbrahim‟in (a.s) 

nurundan alması şeklinde yorumlanmaktadır. Zeytin ağacının birçok yerde yararlı 

olması, Hz. İbrahim‟in (a.s) ahiretteki faydalarını işaret eder. Bu bağlamda, Hz. 

Muhammed‟in (s.a.v) nübüvvetinin, İbrâhimî geleneğin devamı ve tamamlayıcısı 

olduğu vurgulanır. Bu ise Hz. Peygamber‟in (a.s) dininin, sünnetinin ve soyunun 

kutsallığına ve sürekliliğine işaret etmektedir. 

4. Doğuya ve Batıya Ait Olmama: Ağacın doğuya ve batıya ait olmaması, Hz. 

İbrahim‟in (a.s) Yahudi veya Hristiyan değil, Hanif ve İslâm dini üzere olduğunu 

belirtir. Bu işârî yorum, İslâm‟ın evrenselliğini ve Hz. Muhammed‟in (s.a.v) 

mesajının mekânsal ve zamansal sınırların ötesindeki değerini vurgulamaktadır. 

5.  Nur Üstüne Nur: "Nur üstüne nur" ifadesi, Hz. Muhammed‟in (s.a.v) şahsının, 

getirdiği dinin ve kitabın nur olduğunu, onun nesebinin ve sünnetinin de nurlu 

olduğunu ifade eder. Bu, peygamberimizin ve onun getirdiği mesajın, katmanlı ve 

derin bir manevi ışık kaynağı olduğunu işaret eder. Böylece, peygamberimiz 

aracılığıyla yayılan İlahi nurun bütüncül ve kapsamlı bir manevi aydınlanma 

sağladığı vurgulanmaktadır. 

İmam Mâtürîdî'nin bu işârî yorumu, peygamberimizin manevi ve nurlu varlığını, 

onun İlahi hidayet içindeki yerini ve nübüvvetinin diğer peygamberlerle olan bağlantısını 

derinlemesine ele almaktadır. Bu yorum, tasavvufun sembolik dilini kullanarak, 

peygamberimizin nurlu şahsiyetini ve onun getirdiği mesajın evrensel ve zamansız değerini 

anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

 ٖٖ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ “Onun nûrunun misali” cümlesinde bahsedilen nûr, müminin nuru olması da 

mümkündür. Böyle olması takdirde   ٌصْثَاح ِِ ا  َٙ شْىٰٛجٍ ف١ٖ ِّ  ”içinde kandil bulunan bir kandillik“ وَ

kısmındaki mişkât müminin kalbi olur. Çünkü oraya da ışığın girebileceği hiçbir menfez 

yoktur ve karanlıklar içindedir. Misbâh (kandil) ise iman nurudur. İman kalbe girince hem 

orayı aydınlatır hem de onun nuru bütün bedeni kaplar. Allah Teâlâ‟nın, göğsünü İslâm‟a 

açtığı kimseleri, Rabbinden bir nûr üzere olmakla tavsif ettiği âyet-i kerîme471   ٖٖ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ “Onun 

nûrunun misali” ifadesinin “müminin nurunun misali” anlamında olduğunu göstermektedir. 

Übey b. Kâb ve İbn. Mesûd da bu meseleyi böyle anlamışlardır. Hasan-ı Basrî ise müminin 

                                                      
471

 ez-Zümer 39/22. 



  

78 

 

kalbinde bulunan nurun Kur‟ân nuru olduğu görüşündedir.472 Yine Übey b. Kâb‟ın konuyla 

ilgili şöyle yorum yaptığı rivayet edilir: Mümin, Allah Teâlâ‟nın kalbine Kur‟an‟ı ve imanı 

koymuş olduğu kişidir. Mişkât onun göğsü, zücace kalbi, misbâh ise kalbine yerleştirilen 

Kur‟ân ve iman nurudur. “Şeceratun” onun aslı “mübâraketun” ise Allah için ihlası 

kuşanmak ve ona hiçbir şeyi ortak koşmamaktır. Mümin, kendisinde belaya sabretme, 

nimete karşı şükretme, sözlerinde doğru olma ve hükümlerinde adaleti kuşanma gibi bu dört 

özellik bulunduğu takdirde, tıpkı diğer ağaçların etrafını sardığı, doğarken de batarken de 

güneşin değmediği, yeşil, yumuşak bir ağaç gibi, kendisine fitneden hiçbir şey dokunmadan 

mükâfat kazanır. Diğer insanlara göre onun misali ise; kabirler arasında dolaşan diri gibidir. 

Bütün bunlara binâen müminin sözü nûr, ilmi nûr, girişi nûr, çıkışı nûr, cennete varışı nûr, 

nûr üstüne nurdur.473 

İmam Mâtürîdî,   ٖٖ ًُ ُٔٛسِ ثَ َِ  “Onun nurunun misali” ifadesinin, “müminin nurunun 

misali” anlamında olması durumunda herhangi bir müminin değil, bilakis iman şartlarının ve 

edep, hayâ, güzel ahlak gibi hasletlerin tamamını kendisinde toplayan kâmil bir müminin 

sıfatının kastedildiğine dikkatleri çekmektedir. Bu durumda ona göre mişkât müminin kalbi, 

misbâh kalbinin içinde yer alığı göğsü, elmisbâhu fî zücâce ise göğsünde bulunan imandır. 

Zücâcenin ise “Kevkebun dürriyyun” şeklinde nitelenmesi, kişinin imanındaki parlaklığı ve 

nuru göstermektedir ki bu da sıradan bir müminin değil, iç ve dış temizliği, saflığı, her türlü 

güzel davranışları ve övülen hasletleri kendisinde toplayan; özü, kalbi, imanı, amelleri ve 

tüm bedeniyle kâmil ve seçkin müminlerin elde edeceği bir niteliktir.474 

Mâtürîdî‟nin ifadelerine bakılırsa Allah Teâlâ‟nın bütün bu sembollerden muradı 

müminin kalbindeki nuru tavsif etmektir. Sonra bu nurun gereği; kötü amelleri, çürük 

düşünceleri, tasvip edilemeyen huy ve ahlakı kalpten söküp atmak, onu, gafletten, 

gevşeklikten, heves ve arzulardan kurtarmak ve oraya sevgi, muhabbet, hayâ, güzel ahlak 

gibi hasletleri yerleştirmektir. Kim ki bunu başarmıştır işte o zaman Allah Teâlâ‟nın 

“kevkebun dürriyyun” (ışık saçan bir yıldız) nitelemesine nâil olmuştur. Yine bu kişiler, 

imanından aldığı nurla hem kendisi aydınlanmış hem de etrafına ışık saçmıştır. 

İmam Mâtürîdî'nin “Onun nurunun misali” ifadesini kâmil müminin özellikleriyle 

ilişkilendirmesi, tasavvufi çerçevede derin bir anlam taşımaktadır. Bu yorum, İslâm‟ın bâtınî 

ve tasavvufi yorumlarını daha iyi anlamamıza yardımcı olmaktadır. Bu bağlamda, 

Mâtürîdî'nin bu sembolik ifadeleri, tasavvufun temel ilkeleri ve kavramlarıyla örtüşmektedir. 
                                                      
472

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/163-167; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/190-193. 
473

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/166-167; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/192. 
474

 el-Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân, 10/168; Mâtürîdî, Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân (trc.), 10/194. 



  

79 

 

Tasavvufi bir perspektiften söz konusu bu ifadeleri birkaç açıdan şu şekilde yorumlayabiliriz: 

1. Kalbin Merkezîliği: Tasavvuf, kalbi insanın mânevî merkezi olarak görmektedir. 

Mâtürîdî‟nin "mişkât"ı müminin kalbi olarak nitelemesi, bu merkezin önemini 

vurgulamaktadır. Kalp, İlahi ışığın yani nurun ikamet ettiği yerdir. Tasavvufta 

kalp, Allah Teâlâ‟nın tecelligahı olarak kabul edilir ve kişinin ruhsal aydınlanma 

süreci bu merkezden başlar.475 

2. Nefis Terbiyesi ve Mânevî Arınma: Mâtürîdî'nin açıklamaları, kötü amelleri, 

çürük düşünceleri ve olumsuz huyları kalpten söküp atma sürecine işaret eder. Bu, 

tasavvufta nefis terbiyesi olarak bilinir. Nefis terbiyesi, kişinin içsel arınmasını, 

heves ve arzularından kurtulmasını, manevi olgunluğa erişmesini ifade eder.476 

Kâmil mümin, bu süreçten geçen, kalbini her türlü kötülükten temizleyen ve İlahi 

nurla aydınlanan kişidir. 

3. İlahi Nurun Yansıması: Mâtürîdî'nin, "kevkebun dürriyyun" ifadesi ile 

nitelendirdiği kâmil mümin, tasavvufi anlamda İlahi nurun en parlak şekilde 

yansıdığı kişidir. Söz konusu bu nurun kalpte tezahür etmesi, kişinin hem kendisini 

hem de çevresini aydınlatan bir rehber haline gelmesi anlamına gelmektedir. Böyle 

bir kişi, sadece kendi mânevî aydınlanmasını sağlamamakta, aynı zamanda 

çevresine de ışık saçmakta, onları doğru yola yönlendirmektedir. 

4. Zâhir ve Bâtın Dengesi: Mâtürîdî'nin müminin nurunu betimlerken hem iç (kalp, 

iman) hem de dış (ahlak, ameller) temizliği vurgulaması, tasavvufun, zâhir ve bâtın 

dengesine yaptığı vurguyla örtüşmektedir.477 Kâmil mümin, sadece dışsal 

davranışlarda değil, içsel dünyasında da arınmış, saf ve temiz olmalıdır. Bu denge, 

kişinin mânevî yolculuğunda ilerlemesi için esastır. 

5. Muhabbet ve İhsan: Tasavvufi düşüncede muhabbet (sevgi) ve ihsan (iyilik) 

kavramları önemli bir yer tutmaktadır. Mâtürîdî'nin, kalbe; sevgi, muhabbet ve 

güzel ahlak yerleştirilmesini vurgulaması, tasavvufun bu temel ilkeleriyle 

doğrudan ilişkilidir. Kâmil mümin, Yüce Allah‟a ve mahlukata karşı derin bir 

sevgi ve muhabbet beslemektedir. Bu sevgi ve muhabbeti ise davranışlarına 

yansıtarak, ihsan mertebesine ulaşmaktadır. Bu beş maddelik değerlendirme 

                                                      
475

 Daha detaylı bilgi için bk. H. Kâmil Yılmaz, “Tasavvuf ve Kalb”, Altınoluk Dergisi 104 (1994), 31. 
476

 Bk. Yukarıdaki “Nefis ve Kalp” başlığına. 
477

 Tasavvufun zâhir ve bâtın dengesine yaptığı vurguyu daha detaylı incelemek için bk. Aydın Başar, 

“Velilerin Zahir Batın Dengesini Gözetmeleri”, Somuncu Baba Dergisi 27/240 (2020), 70-74. 



  

80 

 

sonucunda İmam Mâtürîdî'nin "Onun nurunun misali" ifadesi üzerinden yaptığı 

yorumların, tasavvufi düşüncenin merkezinde yer alan kalp, nefis terbiyesi, İlahi 

nurun yansıması, zâhir ve bâtın dengesi, muhabbet ve ihsan kavramlarıyla 

doğrudan ilişkili olduğunu ifade edebiliriz. Bu yorumlar, kâmil müminin manevi 

yolculuğunu ve bu yolculukta ulaştığı aydınlanma ve rehberlik rolünü tasavvufi bir 

perspektiften derinlemesine anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

81 

 

SONUÇ 

Mâtürîdî, düşünce ve eserleriyle temel İslâm bilimlerinin önemli alanlarına 

damgasını vurmuş meşhur bir İslâm âlimidir. Mâtürîdî'nin akidesi, sadece dinî inançlarla 

sınırlı kalmaz; aynı zamanda ahlaki ilkeler, sosyal ilişkiler ve bilgi edinme süreçleri gibi 

birçok alanı kapsamaktadır. Onun düşüncesinin esnekliği ve açıklığı, Müslümanların 

çağdaş dünyada var olma ve gelişme çabalarında rehberlik etmesini sağlamıştır. Öte 

yandan o, fikirleri ve kaleme aldığı eserleriyle İslâm dünyasında çok büyük itibara sahip 

olan bir referans kişiliktir. Eserleri, İslâm dünyasının kültürel ve entelektüel mirasına 

katkıda bulunmuş, tartışma ve ilerleme için birer kılavuz niteliği taşımaktadır. Bu nedenle 

hem geçmişte hem de günümüzde eserleri inceleme ve araştırma konusu olmuştur. 

Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l Kur‟ân adlı eseri; tefsir metodu, usûlü, Kur‟ân ilimleri gibi 

yönlerden ele alınmıştır. “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlât‟ında İşârî ve Tasavvufî Yorumlar” adlı 

tezimizde ise onun Kur‟ân âyetlerindeki özellikle tasavvufî yorumları irdelenmeye 

çalışılmıştır.   

Görüldüğü üzere tezin birinci bölümünde Mâtürîdî‟nin hayatı, ilmî kişiliği, eserleri, 

yaşadığı dönemde ve bulunduğu ortamda cereyan eden tasavvufî hareketler ve onun 

tasavvufla olan ilişkisi hakkında bilgiler sunulmuştur. Onun iyi bir öğrencilik geçirdiği, 

hocalık döneminde de bir hayli aktif olduğu anlaşılmıştır.  

İmam Mâtürîdî‟ye kadarki dönemde tasavvufun doğuşu ve gelişimi hakkında 

bilgiler verilmiş, hicrî üçüncü ve dördüncü asırlarda tasavvufun artık zühd dönemini 

tamamlayarak müstakil bir ilim haline geldiği, tasavvufî literatürlere ait eserlerin kaleme 

alındığı, bu meyanda tefsir alanında ise işârî yorum ve eserlerin gün yüzüne çıktığı tespit 

edilmiştir. İşârî tefsirlerin, işârî sûfî ve nazarî sûfî şeklinde ikiye ayrıldığı incelenmiş, ilk 

dönemlerde işârî sûfî tefsirlerin daha mûteber görüldüğü belirtilmiştir. Nazarî sûfî 

tefsirlerin ise daha sonraları ortaya çıktığı, felsefeyle birleşerek âyetlere zorlama te‟vîller 

yapıldığı eleştirileri ortaya çıkmış, felsefi düşüncenin etkisiyle, bazı yorumcuların âyetleri 

daha çok felsefi kavramlarla ilişkilendirerek söz konusu âyetleri orijinal anlamlarından 

uzaklaştırdığı iddiaları ortaya konmuştur.  

İşârî yorumlar, Kur‟ân-ı Kerîm‟in derinliklerini keşfetmek için kullanılan önemli 

bir araç olarak kabul edilir. Ancak önde gelen sûfîler tarafından bu yorumların diğer 

yorumlar gibi dikkatlice ele alınması ve Kur‟ân‟ın bütünlüğüne, âyetlerin zâhirine uygun 

olması gerektiği vurgulanmıştır. Bu, hem tefsir geleneğinde hem de tasavvufî düşünce 

çerçevesinde önemli bir ilkedir ve Kur‟ân‟ın mesajını anlama çabalarını sağlam bir temele 



  

82 

 

oturtmaktadır.   

Semerkant bölgesinde oluşan tasavvufî hareketlilik incelenmiş, S‟ad b. Nasr ez-

Zâhid es-Semerkandî ile Ebu Bekir Muhammed b. Abdillâh ez-Zâhid el-Âbid es-

Semerkandî gibi orada doğup büyüyen ve Sâhip b. Selm el-Belhî ile Muhammed el-

Bağdâdî es-Sûfî gibi sonradan Semerkant‟a gelen sûfîler örnek olarak gösterilmiştir. Yine 

bu meyanda Mâtürîdî‟nin,  devrin önemli sûfîlerinden Hâkim es-Semerkandî ve Fâris b. Îsâ 

ile beraber dostluk kurup onlarla fikir alışverişi yaptığına dair rivayetlere değinilmiştir. 

Semerkant bölgesindeki tasavvufî hareketlilik üzerine yaptığımız bu incelemede, bölgenin 

yerli ve sonradan gelen önemli sûfî figürleri örnek olarak sunulmuş, ayrıca Mâtürîdî'nin 

tasavvufî yönünü vurgulayan menkıbeler de ele alınmıştır. Her ne kadar İmam Mâtürîdî 

hakkında anlatılan menkıbeler sonraki dönemde ortaya çıkmış olsa da onun, kendinden 

sonra nasıl algılandığını ve tasavvuf ehlinin ona bakış açısını göstermesi bakımından bu 

menkıbelerin büyük önemi vardır. Bu bağlamda şu sonuca rahatlıkla varabiliriz: İmam 

Mâtürîdî, tasavvuf ehlini kızdıracak ve kendisinden uzaklaştıracak bir söylem ve tavır 

içerisine girmemiş, tam aksine onları hayran bırakacak ve örnek alınacak bir şahsiyet 

olmuştur. 

Tezin ikinci bölümünde ana konumuzu teşkil eden, Mâtürîdî‟nin Teʾvîlâtü‟l-Ḳurʾân 

adlı eserinde yer alan işârî yorumlar birkaç başlık altında incelenmiştir. Birinci başlıkta 

tasavvufun sıklıkla başvurduğu ve önemle üzerinde durduğu kavramlara Mâtürîdî‟nin 

sûfîlerle aynı bakış açısını paylaştığı gözlemlenmiştir. Bu bağlamda: 

İmam Mâtürîdî, “nefislerinizi öldürün” emrini gerçek anlamıyla değil, nefsin kötü 

arzularıyla mücadele etme olarak yorumlamıştır. Ona göre nefis mücadelesi, insanın 

manevi olgunluğa ulaşması ve Yüce Allah‟a daha yakın olması için önemlidir. 

Mâtürîdî‟nin "yedi yol" olarak adlandırdığı mertebeler, insanın nefis mücadelesinde kat 

etmesi gereken aşamaları temsil eder ve manevi gelişimin simgesidir. Ona göre, nefsi 

tezkiye eden kişiler, hem insanlar arasında hem de Allah Teâlâ‟nın nezdinde yüce bir 

şerefe ve mertebeye ulaşmaktadır.  

Mâtürîdî‟ye göre kalp, düşünce ve zikrin merkezidir. İnsanlar, akıldan kalbe inen 

nûr sayesinde hakikatleri idrak edebilirler. Ona göre insanın duyu organlarıyla göremediği 

bazı şeyleri tedebbür ve tefekkür sonucunda kalp ile görmesi mümkündür. Kalbin 

temizlenmesi, sürekli Yüce Allah‟ı zikretmek ve nefsin arzularına uymamakla sağlanır. 

Amellerin geçerliliği, kalbin süzgecinden geçmesine bağlıdır. Kalb-i selim, kişiyi Allah‟a 

yaklaştırır ve mal ile evladın bile bu dostlukla anlam kazanmasını sağlamaktadır. 



  

83 

 

İmam Mâtürîdî, zühdü; kişinin dünya sevgisinden uzaklaşarak başkalarını 

kendisine tercih etmesi olarak tanımlamış ve aşırı dünya sevgisini eleştirmiştir. Ona göre 

mal ve makam sahibi olmanın amacı, ahiret için azık toplamak veya başkalarının 

ihtiyaçlarına harcamak olmalıdır. O, dünyaya meyletmeden ölçülü bir şekilde zâhidâne bir 

yaşamı tavsiye etmiş, ayrıca Allah‟ın isim ve sıfatlarını hatırlayarak yaşamayı ve sürekli 

Allah‟ı zikretmeyi önemsemiştir. Takvânın, Kur‟ân-ı Kerîm âyetlerini anlamak ve hem 

dünyada hem de ahirette hayırla karşılaşmak için gerekli olduğunu vurgulamıştır. 

İmam Mâtürîdî, Allah sevgisinin hakiki anlamda gerçekleşmesi için kişinin, Yüce 

Allah‟ın sevdiklerini sevmesi, sevmediklerinden kaçınması ve emirlerine eksiksiz riayet 

etmesi gerektiğini belirtmiştir. Ona göre zikir, Allah‟ın celâlini, azametini, nimetlerini ve 

güzel fiil ve sıfatlarını düşünmekle gerçekleşir. Bu zikir, kalbin huzura kavuşmasını ve 

kişinin başarıya ulaşmasını sağlar. O, kişinin bütün varlığıyla Allah‟a yönelmesini zühd, 

riyazet, ibadet ve nefis terbiyesine bağlar, ruhun gıdasını Allah‟ı zikretmekte bulur. 

Mâtürîdî, Kur‟ân-ı Kerîm âyetlerinin sadece zâhirî (açık) anlamına değil, aynı 

zamanda bâtınî (derin, içsel) anlamlarına da önem vermiştir. Ona göre, Yüce Allah‟ın 

hitaplarında sadece zâhire bakmak yeterli değil, onun arkasındaki mânayı da aramak 

gerekmektedir. Bu yaklaşımı, sûfîlerin ve işârî tefsirin Kur‟ân‟daki derin anlamları arama 

anlayışıyla örtüşmektedir.  

Mâtürîdî‟nin Kur‟ân-ı Kerîm kıssalarındaki yorumları, onların yalnızca tarihsel 

gerçekliklerini değil, aynı zamanda derin mânalarını ve insanın manevi gelişimine dair 

öğretileri de içermektedir. Bu minvalde: 

Mâtürîdî, Hz. Meryem (a.s) kıssasında geçen "  را  kavramını kişinin (hürriyet) "مُحَرَّ

dünya sevgisinden ve geçim sıkıntısından kurtularak kendini Allah Teâlâ‟ya adaması 

şeklinde anlamıştır. O, İmrân‟ın karısının Hz. Meryem‟i Yüce Allah‟a adamasını olumlu 

bulmuş ve çocuk sahibi olanların, evlatlarını dünyalık beklentilerden uzak tutarak Allah 

yolunda terbiye etmeleri gerektiğini tavsiye etmiştir. 

İmam Mâtürîdî‟ye göre, "seyyid" (gerçek efendilik), güzel ahlak, takva, yumuşak 

huyluluk, ilim ve ibadette üstünlükle elde edilir ve nefsi, arzularından korumayı gerektirir. 

O, Yahya isminin, Allah‟ın dini onunla dirildiği için verildiğini belirtir. "el-Havâriyyûn" 

isminin ise temiz kalplilikten kaynaklandığını vurgular ve insanların bu arınmışlığa 

ulaşmak için çaba göstermesi gerektiğini söyler. 

İmam Mâtürîdî'ye göre, Allah dostları sadece zikir ve namaz gibi ibadetlere 



  

84 

 

adananlar değil, aynı zamanda işlerinin peşinde koşarken de Allah‟ı anmayı unutmayan 

insanlardır. Yani, yaptığı iş Allah'ı zikretmekten alıkoymayan herkes Allah dostudur. Bu 

anlayış, Allah dostu kavramını ritüellere sıkıştırılmış bir olgu olmaktan çıkarıp, hayatın her 

alanında aktif ve evrensel bir kavram haline getirmiştir. 

Mâtürîdî‟nin, ibadetler konusundaki işârî yorumları incelendiğinde onun, dini 

metinlerdeki sözlük ve ıstılah anlamların ötesine geçerek derin mânalara ulaşmaya çalıştığı 

görülmüştür. Bu yaklaşım, mezkûr ibâdetlerin ıstılah anlamlarını gözetmesiyle birlikte, 

onları, salt dışsal ritüellerle veya kelimelerle sınırlamamakta, yine onların insan yaşamının 

her yönünü kucaklayan evrensel ilkeler olduğunu vurgulamaya çalışmaktadır. Bu 

minvalde: 

Mâtürîdî'ye göre abdest, dış temizlikten iç temizliğe doğru bir yönelme ve evrensel 

bir anlam taşımaktadır. Örneğin, abdest alma sadece bedensel temizlik değil, aynı zamanda 

içsel arınma ve ruhsal saflıkla ilişkilidir. Zekât ibadeti sadece malın fazlalıklarından 

arınmasını ifade etmez, aynı zamanda iç âleminin arındırılması ve manevi temizlik 

anlamına da gelmektedir. Hakeza oruç ibadeti, dünyada yolculuk yapan birinin deneyimine 

benzetilmiştir. Yolculuk esnasında yaşanan zorluklar, oruç tutanlar için manevi bir yükseliş 

ve ruhsal bir gelişim fırsatı olarak görülür. Çünkü oruç, kişinin nefsiyle mücadele etmesini, 

aşırı davranışları kontrol etmesini ve ruhsal olarak arınmasını sağlamaktadır. Aynı şekilde 

Mâtürîdî'ye göre, cihad sadece düşmanlara karşı yapılan bir savaş değil, aynı zamanda 

nefisle ve şeytanın vesveseleriyle olan içsel mücadeleyi de ifade etmektedir. İman eden bir 

kişinin, Allah‟ın emirlerine uygun yaşamak için içsel mücadele vermesi, cihadın en önemli 

boyutlarından biridir. 

İmam Mâtürîdî'nin kevnî âyetlere dair tasavvufî yorumları incelendiğinde rüzgâr ve 

diğer doğa olayları üzerine yaptığı açıklamaların, tasavvufi düşüncede derin bir metafizik 

anlayışın kapılarını araladığı tespit edilmiştir. Şöyle ki: İmam Mâtürîdî, rüzgâr gibi 

duyularla algılanamayan doğa olaylarını, gözle görülüp elle tutulamayan cisimlerin 

varlığına dikkat çeken işaretler olarak görmüştür. Ona göre, bu tür olaylar, duyular ötesi 

âlemi ve varlığın derinliklerini anlamak için bir işaret niteliği taşımaktadır. 

Tezimizde İmam Mâtürîdî‟nin tasavvufî yorumlarının en belirgin örneği “nûr” 

âyetinde görülmüştür. Hz. Muhammed'in (a.s) nurlu varlığını ve peygamberliğinin önemini 

vurgulayan Mâtürîdî, "nûr" kavramı üzerinden yaptığı yorumlarla onun ilahî hidayetin en 

parlak tezahürü olduğunu ve diğer peygamberlere üstünlüğünü sembolize etmektedir. 

Zeytin ağacı metaforu, Hz. Muhammed'in (a.s) peygamberliğinin Hz. İbrâhim‟in (a.s) 



  

85 

 

nuruyla bağlantısını ve İslâm dininin evrenselliğini vurgulamaktadır. Ayrıca, "nûr üstüne 

nûr" ifadesi, Hz. Muhammed'in (a.s) getirdiği mesajın manevi bir aydınlanma kaynağı 

olduğunu ve ilahî nurla dolu olduğunu belirtmektedir. İmam Mâtürîdî'nin söz konusu işârî 

yorumları, Hz. Peygamber‟in (a.s) manevi şahsiyetini ve getirdiği mesajın evrensel 

değerini anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

İmam Mâtürîdî'nin yorumlarına göre, "Onun nurunun misali" ifadesi, aynı zamanda 

"müminin nurunun misali" olarak anlaşılmalıdır. Bu durumda, “mişkât” (taka/oyuk) 

müminin kalbini, “misbâh” (lamba) kalbinin içindeki imanı ve göğsünü ifade etmektedir. 

Bu durumda “kevkebun dürriyyun” (ışık saçan bir yıldız) kişinin imanındaki parlaklığı ve 

nuru göstermektedir ki bu da sıradan bir müminin değil, iç ve dış temizliği gerçekleştirmiş, 

kötü amelleri temizleyip yerine sevgi, muhabbet, güzel ahlak gibi hasletleri yerleştiriş 

kâmil müminin sıfatıdır. Yüce Allah‟ın "kevkebun dürriyyun" olarak nitelendirdiği bu 

kâmil müminler, hem kendi aydınlanmış, hem de çevrelerine ışık saçmışlardır. 

Mâtürîdî, akıl, mantık ve idrak vasıtalarının her şeyi kavrayamayacağını, eşyada ve 

maddede bulunan nice sırlara ulaşma noktasında onların yetersiz kaldığını itiraf etmiştir. 

Yüce Allah‟ın lütfu sayesinde, O‟nun istediği kullarının kalbine bu gibi sırların 

açılabileceğini söylemiştir. Öte yandan yine akla mantığa ve insanın tabiatına aykırı 

düşecek görüşleri, rivayetleri, düşünce ve olayları da tamamıyla kabul etmemiş, yer yer 

eleştiride bulunmuştur. Mâtürîdî‟nin düşünce sistemine etraflıca bakıldığında söz konusu 

bu iki tutumu birbirinden ayırdığı, akıl ile kalp, zâhir ve bâtın, dünya ve âhiret arasında bir 

denge kurmaya çalıştığı anlaşılmaktadır. Bütün bunlar, onun dengeli bir tasavvuf anlayışını 

ve itidalli bir işârî yorum yaklaşımını benimsediğini ortaya koymaktadır. Kısacası, buraya 

kadar üzerinde durulan konular ve varılan sonuçlara ilaveten Mâtürîdî‟nin tasavvufî 

yönünü ortaya koymada ve tefsirinde işârî denebilecek yorumları açığa çıkarma hususunda 

daha spesifik ve derinlikli çalışmaların yapılmasının gerekli olduğu da görülmektedir. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



  

86 

 

KAYNAKLAR 

Aclûnî, Ebu‟l-Fidâ İsmâil b. Muhammed Abdilhâdî el-Cerrâhî - Kalâş, thk. Ahmed el-. 

Keşfü‟l-Hafâ. Kahire, ts. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. el-Müsned. İstanbul, 1992. 

Ak, Ahmed. Büyük Türk Âlimi Mâturîdî Ve Mâturîdîlik. İstanbul: Ensar, 2. Basım, 2017. 

Ak, Ahmed. “Mâtürîdî‟nin Şükür Anlayışı”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

47/2 (2006). 

Altıntaş, Hayrani. Tasavvuf Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1986. 

Ateş, Süleyman. “İhlas”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 21/535-537. Istanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2000. 

Ateş, Süleyman. İşârî Tefsir Okulu. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1974. 

Ay, Mahmut. “İşarî Tefsirlerde Hz. Meryem”. İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 25 (2011). 

Aydınlı, Osman. Fethinden Sâmânîlerin Yıkılışına Kadar Semerkant Tarihi. Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmış Doktora Tezi, 2001. 

Aydınlı, Osman. “İmâm Mâtürîdî‟nin Yetiştiği İlmi Ortam Ve Semerkant‟ta İlim 

Merkezleri”. Diyanet İlmi Dergi 55/3 (2019), 565-599. 

Aydınlı, Osman. “Semerkant”. TDV İslâm Ansiklopedisi 36 (2009), 481-484. 

Aydin, Nurşen. “Nitel Araştırma Yöntemleri: Etnoloji”. Uluslararası Beşeri ve Sosyal 

Bilimler İnceleme Dergisi 2/2 (2018). 

Aygün, Fatma. “Mâtürîdî‟nin Ahsen-i Takvîm ve Esfel-i Sâfilîn Yorumu: Tîn Sûresi‟nin 

Te‟vîli Bağlamında İnsan Anlayışı”. Diyanet İlmî Dergi 56/3 (Eylül 2020). 

Bahaeddin, Mehmed. Yeni Türkçe Lügat. İstanbul: Evkaf-ı İslamiyye Matbaası, 1927. 

Baltacı, Burhan. “Kur‟ân Âyetlerini İsimlendirme Geleneği”. Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 (2011), 21-53. 

Baltaci, Ali. “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?” Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/2 (24 Aralık 2019), 368-388. 

https://doi.org/10.31592/aeusbed.598299 

Başar, Aydın. “Velilerin Zahir Batın Dengesini Gözetmeleri”. Somuncu Baba Dergisi 

27/240 (2020), 70-74. 

Beyhakī, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el- vd. Şuʿabü‟l-îmân. Riyad, 1423. 



  

87 

 

Bilmen, Ömer Nasuhî. Tabakatü‟l-Müfessirin:  Büyük Tefsir Tarihi. çev. Abdulaziz Hatip. 

Istanbul: Semerkand, 2., 2018. 

Bolat, Ali. “Tasavvufun Doğuşu”. Tasavvuf El Kitabı. ed. Kadir Özköse. Ankara: Grafiker 

Yayınları, 6. Basım, 2018. 

Bozkurt, Nebi. “Şecere”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 38/403. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2010. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. Fecr Yayınevi, 2019. 

Cevdet Kılıç. “Sühreverdî‟nin Varlık Düşüncesinde Nurlar Hiyerarşisi ve Meşşâî Felsefe 

İle Karşılaştırılması”. FÜİF Dergisi, Elazığ 13/2 (2008). 

Ceyhan, Semih. “Zühd”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 44/530-533. İstanbul: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2013. 

Creswell, John W. Nitel Araştırma Yöntemleri. çev. Selçuk Beşir Demir - Mesut Bütün. 

Siyasal Kitabevi, 2023. 

Çağırıcı, Mustafa. “Tevekkül”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 41/1-2. Istanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2012. 

Çağrıcı, Mustafa. “Şükür”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 39/259-261. İstanbul: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2010. 

Çelebi, Kâtip. Keşfü‟z-Zunûn an Esâmi‟l-Kütübi ve‟l-Fünûn. 1 Cilt. Istanbul: Tıpkıbasım, 

1941. 

Çelik, Ömer. “Kur‟ân-ı Kerîm‟de Nûr Kavramı”. Marmara Üniversitesi İlahiyet Fakültesi 

Dergisi 16/17 (1999 1998). 

Çelik, Ömer. Tefsir Usûlü Ve Tarihi. İstanbul: Erkam Yayın, 2015. 

Çelik, Yusuf. “Kur‟ân‟da İbâdet”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 41 

(2014), 203-219. 

Çetinkaya, Bayram Ali. Felsefe Tarihi:Antik Doğu‟dan Modern Batı‟ya. Ankara: Nobel, 1. 

Basım, 2017. 

Damar, Abdullah. “Tasavvuf Terimlerinin Oluşumu”. Tasavvuf: İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi 17 (Temmuz 2006). 

Demir, Doç. Dr. Şehmus. “Kur‟ân‟da Zekât Kavramının Etimolojik ve Semantik Analizi”. 

Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 28 (2007). 

Demirbaş, Servet. “Nûr Sûresi 35. Ayet Bağlamında İşârî Yorumun Sınırları”. Danisname 

Beşeri ve Sosyal Bilimler Dergisi. https://doi.org/10.5281/ZENODO.6370210 

Demirci, Muhsin. Tefsir tarihi. Istanbul: IFAV, 19. baskı., 2014. 



  

88 

 

Demirli, Ekrem. “„Varlık Olmak Bakımından Varlık‟ İfadesinin Sûfîlerce Yeniden 

Yorumlanması ve Bu Yorumun Mezafizik Sonuçları”. İslâm Araştırmaları Dergisi. 

Duman, M. Zeki. “Nur Suresi‟nin 35. Ayetinin Tefsir ve Te‟vili Bağlamında Allah‟ın 

İnsana Dört Hidayeti: Fıtri Din, Akıl, Peygamber ve Kitap”. Usul  İslam 

Araştırmaları 3/13 (Haziran 2005). 

Duman, M. Zeki - Altundağ, Mustafa. “Hurûf-ı mukattaa”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 

18./401-408. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1998. 

Düzgün, Şaban Alı . “Mâtürîdî‟n n Düşünce Dünyası”. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü. 

Ebû Hayyân El-Endelûsî, Esirüddin Muhammed b. Yusuf El-Ceyyâni - El-Meczub, thk. 

Semir Taha. Tuhfetü‟l-Erîb bima fi‟l-Kur‟ân mine‟l-Garîb. Mektebü İslâm, 1403. 

Ebû Zehra, Muhammed. İslâm‟da Siyasî, İtikâdî ve Fıkhî Mezhepler Tarihi. çev. 

Abdülkadir Şener. Istanbul: Hisar Yayınevi, ts. 

Enes, Mâlik b. el-Muvatta. Istanbul, 1992. 

Eraslan, Yunus. Erken Dönemde Hanefî-Mâturîdî Kelâm Sisteminin Tasavvufla İlişkisi. 

Gaziantep, Doktora, 2019. 

Erkal, Mehmet. “Zekât”. C. 44. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013. 

Gengil, Veysel. “Mâturîdî‟nin Halk Dindarlığına Dayanak Teşkil Eden Bazı Sûfî 

Yorumları Değerlendirmesi”. İslam ve Yorum 2. Ankara: İnönü Üniversitesi Yayın 

Evi, 1. Basım, 2018. 

Gengil, Veysel. “Mâtürîdî‟nin Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân‟da Bazı Tasavvufî Kavramlara 

Yaklaşımı”. Diyanet İlmî Dergi 56 (2020), 309-334. 

Haksever, Ahmet Cahid. “Tasavvufa Giriş”. Tasavvuf. ed. Kadir Özköse. Ankara: Grafiker 

Yayınları, 6. Basım, 2018. 

Halebî, İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-. İzahlı Mültekâ el Ebhûr. çev. Mustafa 

Uysal. 4 Cilt. İstanbul: Çelik Yayınevi, 2015. 

Hücvîrî, Ebü‟l-Hasen Alî b. Osmân b. Ebî Alî el-Cüllâbî el-. Keşfü‟l-mahcûb (Hakîkat 

Bilgisi). çev. Süleyman Uludağ. İstanbul, 1996. 

İbn Derîd, Ebû Bekr Muhammed b. Hasan - Ba‟lebikî, thk. Remzi Münîr. Cemheratü‟l-

Lüga. Beyrut: Dâru‟l- İlim, 1987. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebu Abdullah Şemseddin Muhammed - tash. Taha Yusuf Şahin. 

et-Tibyân fî Aksâmi‟l-Kur‟ân. Beyrut: Darü‟l-Kütübi‟l-İlmiyye, 1982. 

İbn Manzûr, Ebü‟l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiî. Lisânü‟l-ʿArab. Beyrut: Dâru Sâdr, 1424. 



  

89 

 

İbnü‟l-Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed. Fusûsu‟l-hikem: tercüme ve 

şerhi. 1. cilt: Çeviri yazı / yayına hazırlayanlar Prof. Dr. Mustafa Tahralı, Yard. 

Doç. Dr. Selçuk Eraydın, Yard. Doç. Dr. M. Nedim Tan, Dr. Ercan Alkan. ed. 

Mustafa Tahralı vd. çev. Ahmed Avni Konuk. Fatih, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. baskı., 2017. 

İbnü‟l-Esîr, Ebü‟s-Seâdât Mecdüddîn el-Mübârek Muhammed b. Muhammed el-Cezerî - 

Arnaût, nşr. Abdülkâdir el-. Câmi‟u‟l-usûl fî ehâdîsi‟r-resûl. Dımaşk, 1390. 

İsfahani, Râğıb el-. Müfredât Kur‟ân Kavramları Sözlüğü. İstanbul: Pınar Yayınları, 5. 

Basım, 2018. 

Kalaycı, Mehmet. Tarihsel Süreçte Eşarilik Maturidilik İlişkisi. Ankara Okulu Yayınları, 

2024. 

Kalaycı, Mehmet. Zühd ve Melâmet Farklılaşması Bağlamında Hanefî Geleneğin 

Kuşeyrî‟ye İlgisi”, İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdiyye Geleneği: Tarih, Yöntem, 

Doktrin. ed. Hülya Alper. Istanbul: İfav Yayınları, 2018. 

Kanı k, İsa. “Kur‟ân Kıssalarında A levî İlke ve Değerler”. Tefsir Araştırmaları Dergisi 4/2 

(30 Ekim 2020), 256-286. https://doi.org/10.31121/tader.757908 

Kara, Mustafa. “Dârânî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 8/485. Istanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1993. 

Karagöz, İsmail. Kur‟ân‟da İbâdet Kavramı. Şule Yayınları, ts. 

Karaman, Hayrettin vd. Kur‟ân-ı Kerîm Meali. Istanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 4., 

2018. 

Karcı, Mustafa. Mâtürîdî‟ye Göre Zat-Sıfat İlişkisi. Kayseri: Kayseri Erciyes Üniversitesi, 

Yüksek Lisans, 2012. 

Köprülü, Fuad. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 3. baskı., 1976. 

Kuşeyrî, Ebü‟l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-. Risale-i 

Kuşeyrî. çev. Ali Arslan. Istanbul: Arslan Yayınları, 2., 1980. 

Kuşeyrî, Ebü‟l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-. Tefsiru‟l-

Kuşeyrî: Leṭâʾifü‟l-işârât. Lübnan: Dâru‟l-Kütübu‟l-İlmiyye, 2007. 

Kutlu, Sönmez. "Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle İmam Mâturîdî”, İmam Mâturîdî ve 

Mâturîdîlik. Ankara: Otto yayınları, 2012. 

Kutluer, İlhan. “Metafizik”. 29/399-402. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2004. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd es-Semerkandî el-. 

Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân. Istanbul: Mizan Yayınevi, 2004. 



  

90 

 

Mâtürîdî, Muḥammad Ibn-Muḥammad al-. Kitâbü‟t-tevhîd: acıklamalı tercüme. çev. Bekir 

Topaloğlu. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 11. basım., 2018. 

Mâtürîdî, Muḥammad Ibn-Muḥammad al-. Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân tercümesi. ed. Yusuf Şevki 

Yavuz. çev. S. Kemal Sandıkçı vd. Istanbul: Ensar, 4., 2019. 

Nâci, Muallim. Lugat-i Nâcî. İstanbul, 1308. 

Namlı, Ali. “Tasavvuf Kültüründe ve Tasavvufî/işârî Tefsirlerde Ashâb-ı Kehf Kıssası”. 

Ekev Akademi Dergisi 17/55 (ts.). 

Nesefi, Ebu Hafs Necmeddin Ömer en-. El-Kand fi Zikri Ulemai Semerkand. Riyad, 1412. 

Nesefi, Ebü‟l-Muîn Muhammed en-. Tabsıratü‟l-edille fî usûli‟d-dîn. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1993. 

Nevâî, Ali Şîr. Nesâyimü‟l-Muhabbe Min Şemâyimü‟l-Fütüvve: Tasavvuf ve Mutasavvıflar. 

çev. Prof. Dr. Vahit Türk. Istanbul: Ötüken, 2021. 

Nıcholson, Reynold A. “Tasavvufun Kaynağı Ve Gelişimi Üzerine Tarihi Bir Araştırma”. 

çev. Abdullah Kartal. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (Ocak 

1998). 

Nîsâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en- - Atâ, thk. 

Mustafa Abdulkâdir. el-Müstedrek. Beyrut, 1411. 

Olgun, Tahir. Müslümanlıkta İbâdet Tarihi. Akçağ Yayınları, 2020. 

Ökten, Gülşen. “Kur‟ân‟a Göre Bilginin Kaynakları”. Necmettin Erbakan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 39 (2015), 205-228. 

Önal, Recep. “Mâtürîdî‟nin Hayatı, Eserleri Ve Kelam İlmi‟ndeki Yeri”. Akademik 

İncelemeler Dergisi 8/3 (2013). 

Öngören, Reşat. “Tasavvuf”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 40/119-126. İstanbul: Diyanet 

İşleri Başkanlığı, 2011. 

Özdeş, Talip. Mâturîdî‟nin Tefsir Anlayışı. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 

Özen, Şükrü. Ebû Mansûr el-Mâtürîdi‟nin Fıkıh Usûlünün Yeniden İnşası. Istanbul, 

Doçentlik Tezi, 2001. 

Özen, Şükrü. “Mâtürîdî”. TDV İslâm Ansiklopedisi 28 (2003), 146-151. 

Özgül, Ömer. “İmam Mâtürîdî‟nin Anadolu Tasavvuf Kültürü Üzerindeki Etkileri”. 

Diyanet İlmî Dergi 55 (2019). 

Öztürk, Mustafa. Kıssaların Dili. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 3. basım., 2012. 

Pezdevi, İmam Ebul Yusr Muhammed. Ehli Sünnet Akaidi. çev. Şerafeddin Gölcük. 

Kayıhan Yayınları, 2017. 



  

91 

 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü‟l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-. et-

Tefsîrü‟l-kebîr:Mefâtîḥu‟l-ġayb. Beyrut-Lübnan: Dâru‟l-Kütübü‟l-İlmiyye, 1434. 

Salahi, Mehmed. Kâmûs-ı Osmânî. 1-4 Cilt. İstanbul: Mahmud Bey Matbaası, 1910. 

Sâmî, Şemseddîn. Kâmûs-ı Türkî. İstanbul: Dersaadet, 1317. 

Serrâc et-Tûsî, Ebû Nasr. el-Lüma‟. çev. H. Kâmil Yılmaz. Istanbul: Erkam Yayınları, 

2019. 

Sülemî, Ebû Abdirrahmân Muhammed b. el-Hüseyn b. Muhammed es-. Hakâiku‟t-Tefsîr: 

Tefsîru‟l Kurâni‟l Azîm. Beyrut: Dâru‟l-Kütübu‟l-İlmiyye, 2001. 

Süleyman, Mukatil B. Kur‟ân Terimleri Sözlüğü. çev. M. Beşir Eryarsoy. İşaret Yayınları, 

2. Basım, 2016. 

Sülün, Murat. “İmam Mâtürîdî ve Te‟vîlâtü‟l-Kur‟ân Adlı Eseri -Genel Bir Bakış-”. 

Araşan Sosyal Bilimler Enstitüsü İlmî Dergisi 5/6 (2008). 

Süyûtî, Celâleddin Abdurrahman b. Muhammed es-. ed-Dürru‟l-Mensûr. Beyrut, 1983. 

Süyûtî, Celaleddin es-. el-İtkan fî Ulûmi‟l-Kur‟an. 1 Cilt. Beyrut-Lübnan: 

Müessesetürrisale Naşirun, 1440. 

Şahin, İskender. “Ḳuşeyrî ve Mâturîdî‟nin Ḥurûf-u muḳāṭta‟a konusuna yaklaşımı”. 

Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 10 (2020), 227-251. 

Şaşa, Mehmet. “Kelam ve Tasavvuf Terminolojisinde Bilgi”. ASSAM Uluslararası 

Hakemli Dergi 2 (2014), 70-92. 

Şekeroğlu, Sami. “Mâtüridi‟de Zühd ve Takva Anlayışı”. Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 14/22 (2009). 

Şener, Mehmet. “Huşû”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 28/422-423. Istanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1998. 

Şimşek, M. Said. Kur‟ân Kıssalarına Giriş. Konya: Kitap Dünyası, 4., 2021. 

Taberî, Ebu Câfer Muhammed b. Cerir et-. Taberî Tefsiri. çev. Hasan Karakaya, Kerim 

Aytekin. İstanbul: Hisar Yayınevi, 1996. 

Taftazanî. “Zühd Hareketinin Tasavvufa Dönüşüm Süreci: Râbiatü‟l Adeviyye Örneği”. 

çev. Ahmed Ögke. Ekev Akadami Dergisi 3/1 (2001). 

Tavman, Nuray. Nûr Âyetinin Tasavvufî Yorumu. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

Teber, Ömer Faruk - Akgün, Ahmet Tunahan. “İmam Mâtürîdî ve Mâtürîdîlik Hakkında 

Bibliyografya”. Mezhep Araştırmaları Dergisi 12/2 (2019). 

Tek, Abdurrezzak. Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm: İlâhî Hitabın Sırları, Önsöz. İstanbul: Erkam 

Yayınları, 2022. 



  

92 

 

Topbaş, Osman Nuri. İmandan İhsana Tasavvuf. Erkam Yayin San. A.ş., ts. 

Tosun, Necset. “Maturidiyye ve Tasavvuf İlişkisi”. Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma 

Dergisi 38 (Aralık 2016). 

Türer, Osman. Tasavvuf Tarihi. İstanbul: Aytaç Yayın, 2013. 

Tüsteri, Ebû Muhammed Sehl b. Abdillâh b. Yûnus et-. Tefsîrü‟l-Kur‟âni‟l-Azîm. 

Tabiatü‟l- Ûlâ, 2004. 

Uludağ, Süleyman. “Abdülvâhid b Zeyd”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 1/282. Istanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1988. 

Uludağ, Süleyman. “Mücâhede”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 31/439-440. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2020. 

Uludağ, Süleyman. “Rızâ”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 35/56-57. Istanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2008. 

Üzüm, İlyas. “İyâzî”. TDV İslâm Ansiklopedisi 23 (2001), 499. 

Yaşaroğlu, M. Kamil. “Nûr Sûresi”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 33/247-248. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2007. 

Yavuz, Yusuf Şevki - Çetin, Abdurrahman. “Âyet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 4/242-244. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kur‟ân Dili. İstanbul: Eser Neşriyat, 1979. 

Yıldırım, Ahmet. “İmam Mâturîdî‟nin Düşünce Dünyasında Tasavvuf”. IV. Uluslararası 

Türk Dünyası Ekonomi Forumu Bildiriler Kitabı. ed. Mehmet Evkuran. 61-70. 

Çorum: Hitit Üniversitesi, 2015. 

Yıldırım, Ahmet. “İmam Mâtürîdî Zaviyesinden Tasavvufa Bakış”. Mâtürîdî Düşünce ve 

Mâtürîdîlik Literatürü. ed. M. Raşit Akpınar vd. 163-179. İstanbul: Selçuk 

Üniversitesi İmam Mâtürîdî Uygulama ve Araştırma Merkezi, 2018. 

http://ktp.isam.org.tr/detayilhmklzt.php?navdil=tr&midno=201862500&Dili=T%C

3%BCrk%C3%A7e 

Yıldırım, Ahmet. Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Yeri. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2000. 

Yıldız, Mehmet. “İşârî Tefsirin Kabul Şartları Bağlamında Cemâl-i Halvetî‟nin Kısa 

Sûrelere Getirdiği Yorumlar”. Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 33 

(2014), 39-56. 

Yılmaz, H. Kâmil. “Tasavvuf ve Kalb”. Altınoluk Dergisi 104 (1994), 31. 

Yitik, Ali İhsan. “Oruç”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 33/411-416. İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2007. 



  

93 

 

Yücel, Osman. Kur‟ân-ı Kerîm‟de Su. Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

Zehebi, Muhammed Hüseyin ez-. et-Tefsîr ve‟l-Müfessirûn. Kuveyt: Dâru‟n-Nevâdir, 

2010. 

Zerkeşî, Bedruddin Muhammed b. Abdillâh ez- vd. el-Bürhân fî Ulûmi‟l-Kur‟ân. Kahire: 

Mektebetü Dâri‟t-Türâs, ts. 

 

 

 

 



94 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı, Soyadı: Mustafa ÜZÜM 

Yabancı Dili: Arapça 

Eğitim Durumu 

Lisans: Kayseri Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yüksek Lisans: Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 


