
i 

 

 

 

 

 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

 

 

 

ADONİS ve NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDEKİ DÎNÎ 

İMGELERİN İNCELENMESİ 

 

ALPER ÇIRPAN 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Danışman: Prof. Dr. Talip ÖZDEŞ 

 

HAZİRAN – 2024 

YOZGAT  



ii 

 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

 

 

ADONİS ve NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDEKİ DÎNÎ 

İMGELERİN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

ALPER ÇIRPAN 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Danışman: Prof. Dr. Talip ÖZDEŞ 

 

 

 

HAZİRAN – 2024 

YOZGAT



i 

 

 

YOZGAT BOZOK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

LİSANSÜSTÜ TEZ ONAY FORMU 

T.C. 

YOZGAT BOZOK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Enstitümüzün Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı Tezli Yüksek Lisans Programı öğrencisi 

Alper ÇIRPAN’nın hazırladığı Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirlerindeki Dînî 

İmgelerin İncelenmesi” başlıklı tezi ile ilgili tez savunma sınavı, Lisansüstü Eğitim-

Öğretim ve Sınav Yönetmeliği’nin ilgili maddeleri gereğince 06/06/2024 günü saat 10:00’da 

yapılmış, tezin onayına oy birliği ile karar verilmiştir. 

 

Başkan : Prof. Dr. Talip ÖZDEŞ 

Jüri Üyesi : Prof. Dr. Talip ÖZDEŞ 

(Danışman) 

Jüri Üyesi :Dr. Öğr. Üyesi Mehmet YENİCE 

Jüri Üyesi :Dr. Öğr. Üyesi Mustafa KAYAPINAR 

TEZ ONAY FORMU 

ONAY: 

Bu tezin kabulü, Enstitü Yönetim Kurulu’nun ……../……../….. tarih ve …… sayılı Enstitü 

Yönetim Kurulu Kararı ile onaylanmıştır. 

        …...../......../........    

Prof. Dr. ……………. 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

KYT-FRM-110/00 



ii 

 

TEZ BEYANI 

 

Tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu tezin yazılmasında bilimsel ahlak 

kurallarına uyulduğunu, başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunulduğunu, tezin içerdiği yenilik ve sonuçların başka bir 

yerden alınmadığını, kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin herhangi 

bir kısmının bu üniversite veya başka bir üniversitedeki başka bir tez çalışması olarak 

sunulmadığını beyan eder, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

Alper ÇIRPAN 

06/06/2024 



 

ÖN SÖZ 

Bir toplumun dil ve kültürünün, benimsedikleri din ile içinde bulunduğu daimi ilişki göz 

önünde bulundurulacak olduğunda, şairlerin de ait oldukları toplumun bir parçası olarak, 

meydana gelen bu ilişkinin etkilerini yansıtacağı söylenebilir. Modern Arap şirinin iki 

önemli ismi Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirleri incelendiğinde, birçok dînî imgeyle 

karşılaşmanın bu nedenle mümkün olduğu söylenebilir. Ayrıca nicelik olarak çokluğu göze 

çarpan bu dînî imgelerin üzerine detaylı bir araştırma yapılmadan, nitelik yönünden 

mahiyetinin tespit edilmesinin mümkün olmayacağı sonucuna varılabilir. Bununla birlikte 

tek bir şair yerine iki şair üzerinde çalışmanın, hem modern Arap edebiyatını hem de ait 

oldukları Müslüman Arap toplumunu daha iyi yansıtacağı düşünülebilir. Buradan hareketle 

çalışmanın ilk bölümünde imgenin kavramsal çerçevesini çizdikten sonra ikinci bölümde 

Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerinde hangi dînî inanç ve ibadet imgelerini tasarladıkları 

araştırılmıştır. Son bölümde ise araştırmaya tabi tutulan bu dînî inanç ve ibadet imgeleri, 

yansıttıkları bu ahlâkî değerler açısından sosyokültürel bir analize tabi tutulmuştur. Bununla 

birlikte çalışma, Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerindeki tüm dînî imgeleri çözümlemiş 

ve aktarmış olmak iddiasına sahip değildir.  

Bu araştırmada, yukarıda bahsi geçen amaç ve öneme haiz konuların yanı sıra, yapılan bazı 

ufuk açıcı çalışmalar da motivasyon kaynağı olmuştur. Adonis’in Kitap Hitap Hakikat adlı 

kitabında dine dair mevzulara değinmesi, bunları şiir ile ilişkilendirip çeşitli toplumsal 

tahliller yapması bu motivasyon kaynaklarından biridir. Tespit ettikleri bazı dînî imge ve 

sembollerle Prof. Dr. Salih Tur’un Modern Arap Edebiyatının Ünlü Şairi Nizâr Ḳabbânî ve 

Poetikası adlı eseri, Dr. Zafer Ceylan’ın Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan adlı eseri 

ve Dr. Ramazan Akçay’ın Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirlerinde İmge adlı doktora tezi bu çalışmaya 

da ufuk olduğundan kendilerine teşekkürü bir borç bilirim. Bununla birlikte maddi manevi 

desteklerini benden esirgemeyen kıymetli aileme ve danışmanım Prof. Dr. Talip Özdeş 

Hocam’a şükranlarımı sunarım. 

 

Alper ÇIRPAN 

06/06/2024 

 



v 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

ADONİS ve NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDEKİ DÎNÎ İMGELERİN 

İNCELENMESİ 

 

ALPER ÇIRPAN 

 

YOZGAT BOZOK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

TEZ DANIŞMANI: PROF. DR. TALİP ÖZDEŞ  

Bir toplumun dil ve kültürü üzerinde, benimsedikleri dinin yadsınamaz bir etkisi vardır. 

Modern Arap şiiri üzerine yapılan birçok çalışmada dînî imgelere dikkat çekilmesi bu etkinin 

bir yansımasıdır. Yapılan çalışmalarda dînî imgelerin genel hatlarıyla üzerinden geçilmesi, 

bu alanda detaylı bir incelemeyi gerekli kılmıştır. Ayrıca şiirde imgenin ne olduğu, nasıl 

meydana geldiği ve hangi kavramlarla ilişki içinde olduğu da araştırmaya muhtaç bir 

konudur. Bu çalışma, bahsedilen saiklerle, şiirde imgeyi ve modern Arap şiirinde dînî 

imgeleri araştırmayı amaçlamıştır. Bu bağlamda modern Arap şiirinin ünlü iki ismi Adonis 

ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgeler incelemeye tabi tutulmuştur. Tasarladıkları 

dînî imgeler önce inanç ve ibadet olarak iki alt başlıkta ele alınmış, ardından bunların 

yansıttığı ahlâkî değerler ayrı bir ana başlık altında sosyokültürel bir incelemeye tabi 

tutulmuştur. Araştırma sonucunda Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerinde Allah, melekler, 

kutsal kitaplar, peygamberler, ahiret ve kader gibi dînî inanç imgelerinin yanı sıra itaat, züht, 

dua ve mabet gibi ibadet imgelerine rastlanmıştır. Bu dînî imgelerin önemli bir bölümünün 

çeşitli ahlâkî izdüşümlere sahip olduğu, inanç-ahlak ilişkisi, ahlâkî yozlaşma, inanç-davranış 

tutarsızlığı, din istismarı, siyaset ahlakında yozlaşma gibi muhtevalar içerdiği tespit 

edilmiştir. 

2024, xii + 158 Sayfa 

Anahtar Kelimeler: Arap Dili ve Belâġati, Şiir, Adonis, Nizâr Ḳabbânî, İmge, Din 

  



vi 

 

ABSTRACT 

MASTER THESIS 

 

AN EXAMINATION OF RELIGIOUS IMAGES IN THE POETRY OF ʼADONIS 

AND NIZAR QABBANI 

 

ALPER ÇIRPAN 

 

YOZGAT BOZOK UNIVERSITY 

SCHOOL of GRADUATE STUDIES 

WRITE YOUR DEPARTMENT 

 

SUPERVISOR: PROF. DR. TALİP ÖZDEŞ 

The language and culture of a society are undeniably influenced by the religion they 

embrace. In many studies on modern Arabic poetry, attention is drawn to religious symbols 

reflecting this influence. The general overview of religious symbols in these studies 

necessitates a detailed examination in this field. Moreover, what an image is in poetry, how 

it is formed, and its relation to certain concepts are subjects requiring investigation. This 

study aims to explore the image in poetry and religious symbols in modern Arabic poetry, 

motivated by the aforementioned reasons. In this context, the religious symbols in the poems 

of two renowned figures of modern Arabic poetry, Adonis and Nizar Qabbani, have been 

examined. The religious symbols they crafted were initially categorized under two 

subheadings: belief and worship. Subsequently, the moral values they reflected were 

subjected to a socio-cultural examination under a separate main heading. As a result of the 

research, religious belief symbols such as Allah, angels, sacred scriptures, prophets, the 

afterlife, and destiny, as well as worship symbols like obedience, asceticism, prayer, and 

temple, were encountered in the poems of Adonis and Nizar Qabbani. It was found that a 

significant portion of these religious symbols had various moral implications, including the 

relationship between belief and ethics, moral decay, inconsistency between belief and 

behavior, religious exploitation, and corruption in political ethics. 

2024, xii  + 158 Pages 

Keywords: Arabic Language and Rhetoric, Poetry, Adonis, Nizar Qabbani, Image, 

Religion 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY FORMU ............................................................................................................. i 

TEZ BEYANI ........................................................................................................................ ii 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................. v 

ÖZET ..................................................................................................................................... v 

ABSTRACT ......................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................... vii 

KISALTMALAR .................................................................................................................. x 

TRANSKRİPSİYON TABLOSU ........................................................................................ xi 

1. GİRİŞ ................................................................................................................................. 1 

1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi ............................................................................... 1 

1.2. Araştırmanın Kapsamı, Kaynakları ve Yöntemi ..................................................... 1 

1.3. Adonis’in Hayatı ve Şiirleri ........................................................................................ 4 

1.3.1. Adonis’in Hayatı .......................................................................................... 4 

1.3.2. Adonis’in Şiire Bakışı .................................................................................. 5 

1.3.3. Adonis’in Şiirleri ......................................................................................... 6 

1.3.4. Adonis’in Dine Bakışı ................................................................................. 7 

1.4. Nizâr Ḳabbânî’nin Hayatı ve Şiirleri ...................................................................... 8 

1.4.1. Nizâr Ḳabbânî’nin Hayatı ............................................................................ 8 

1.4.2. Nizâr Ḳabbânî’nin Şiire Bakışı .................................................................... 9 

1.4.3.     Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirleri .......................................................................... 10 

1.4.4. Nizâr Ḳabbânî’nin Dine Bakışı .................................................................. 11 

2. İMGENİN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ ....................................................................... 13 

2.1. Felsefede İmge .......................................................................................................... 14 

2.2. Psikolojide İmge ....................................................................................................... 16 

2.3. Edebiyat ve Dilbilimde İmge .................................................................................... 18 

2.4. İmgeyi Oluşturan Söz Sanatları ................................................................................ 22 

2.4.1. Teşbîh ............................................................................................................ 22 



viii 

 

2.4.2. Mecâz............................................................................................................. 24 

2.4.3. ʼİstiʽâre........................................................................................................... 26 

2.4.4. Kinâye ............................................................................................................ 29 

2.4.5. Alışılmamış Bağdaştırmalar .......................................................................... 32 

2.4.6. Sapmalar ........................................................................................................ 33 

2.5. İmge ile İlişkili Kavramlar ........................................................................................ 35 

2.5.1. Metafor .......................................................................................................... 35 

2.5.2. Alegori ........................................................................................................... 36 

2.5.3. Gösterge ......................................................................................................... 36 

2.5.4. Sembol ........................................................................................................... 37 

2.5.5. Arketip ........................................................................................................... 38 

3. ADONİS VE NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDE DÎNÎ İMGELER ..................... 39 

3.1. Dînî İnanç ile İlgili İmgeler ...................................................................................... 39 

3.1.1. Allah .............................................................................................................. 40 

3.1.2. Melekler ......................................................................................................... 48 

3.1.3. Kutsal Kitaplar ............................................................................................... 56 

3.1.4. Peygamberler ................................................................................................. 62 

3.1.5. Ahiret ............................................................................................................. 72 

3.1.6. Kader ............................................................................................................. 80 

3.2. İbadet ile İlgili İmgeler ............................................................................................. 84 

3.2.1. İtaat ................................................................................................................ 86 

3.2.2. Züht ................................................................................................................ 87 

3.2.3. Dua ................................................................................................................ 90 

3.2.4. Mabet ............................................................................................................. 94 

4. ADONİS VE NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDEKİ DÎNÎ İMGELERİN AHLÂKÎ 

İZDÜŞÜMLERİ ................................................................................................................ 103 

4.1. Ahlâk Nedir? ........................................................................................................... 103 



ix 

 

4.2. Din ve Ahlâk İlişkisi ............................................................................................... 107 

4.3. İnanç ve Davranış Tutarsızlığı ................................................................................ 112 

4.4. Ahlâkî Yozlaşma Neticesinde Din İstismarı ........................................................... 119 

4.5. Siyaset Ahlâkında Yozlaşma .................................................................................. 124 

4.6. Özgürlükçülük ......................................................................................................... 131 

4.7. Adalet, Barış ve Hoşgörü ........................................................................................ 135 

4.8. Sevmek ve Sevilmek ............................................................................................... 138 

4.9. Fedakârlık ............................................................................................................... 142 

5. SONUÇ .......................................................................................................................... 144 

6. KAYNAKLAR .............................................................................................................. 149 

 



x 

 

KISALTMALAR 

b. : İbn, Bin, Oğlu 

Bk. : Bakınız 

b.y. : Basım Yeri Yok 

Çev. : Çeviren 

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

doğ. : Doğum Tarihi 

ed. : Editör 

Erişim:  Erişim Tarihi 

H : Hicrî 

Haz. : Hazırlayan 

Hz. :  Hazreti 

M.Ö. : Milattan Önce 

M.S. :  Milattan Sonra 

nşr. : Neşreden 

öl. : Ölümü 

TDK : Türk Dil Kurumu 

thk. : Tahkik eden 

ts. : Tarihsiz 

vb. : ve benzeri 

vd. : ve diğerleri 

Yay. : Yayınları/Yayıncılık 

Y.y. : Yüzyıl 

y.y. : Yayıncı Yok 

 

 



xi 

 

TRANSKRİPSİYON TABLOSU 

Bu çalışmada Arapça ve İngilizce yazar ve eser isimleri yazılırken İsnad Atıf Sistemi 2. 

Edisyonu’ndaki transkripsiyon tablosu esas alınmıştır. 

Harfler Türkçe İngilizce 

 

Harfler Türkçe İngilizce 

 ʾ ʾ ء
 

 j zh ژ

 b b ب
 

 s s س

 p p پ
 

 ş sh ش

 t t ت
 

 ṣ ṣ ص

 s̱ th ث
 

 ḍ / ż ḍ ض

 c j ج
 

 ṭ ṭ ط

 ç ç چ
 

 ẓ ẓ ظ

 ḥ ḥ ح
 

 ʿ ʿ ع

 ḫ kh خ
 

 ġ gh غ

 d d د
 

 f f ف

 ẕ dh ذ
 

 ḳ q ق

 r r ر
 

 k k ك

 z z ز
 

 g g گ



xii 

 

Harfler Türkçe İngilizce 

 

Harfler Türkçe İngilizce 

 l l ل
 

 v v/w و

 m m م
 

 h h ه

 n n ن
 

 y y ي

 ñ ñ ڭ
 

 ta a ة

Sesler ve Uzatmalar 
 

Sesler ve Uzatmalar 

 

Türkçe İngilizce 

  

Türkçe İngilizce 

 -el- al- | -l ال

 

 â/ā ā ے | آ

  َ  e/a a 

 

 î/ ī ī ي  

  َ  ı/i i 

 

 ū ū و

  َ  u /ü u 

 

   

Ayrıca şu ilkelere riayet edilmiştir: 

a) Harf-i tarifler küçük yazılmıştır. Örneğin: el-Câḥiẓ 

b) Harf-i tarifle gelen kelimelerin başındaki şemsî ve kamerî harfin okunuşu 

belirtilmiştir. eş-Şerîf. 

c) Terkip halinde bulunan ifadelerde, son kelime hariç olmak üzere irap yazıda 

gösterilmiştir. Örneğin: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye 



 

 

1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

İnanç, ibadet ve ahlak yönleriyle din insan hayatının her alanını kuşatan ve ona yön veren 

bir sistem olduğundan, bir toplumun dil, edebiyat ve tarihinin dinden bağımsız 

anlaşılabilmesinin pek mümkün olmadığı söylenebilir. Cahiliyeden günümüze kadar Arap 

şiirlerinin tamamında az ya da çok, dine dair imge ve tasarılara rastlamak mümkündür. Bu 

imge ve tasarılar incelenecek olduğunda şairlerin dine bakış açıları anlaşılır hale gelebileceği 

gibi, bu imgeler sayesinde içinde yaşadıkları toplumun, sosyokültürel bir tahlilinin yapılarak 

dînî algılayış ve yaşayış biçimlerinin de ortaya çıkarılması sağlanabilir.  

Çalışmamızda tam da bu amaçla, Modern Arap şiirinin iki önemli ismi Adonis ve Nizâr 

Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgeler incelemeye tabi tutulmuştur. İmgenin kavramsal 

çerçevesini çizerek nasıl meydana geldiğini ve başka hangi kavramlarla ilişkisi olduğunu 

açıkladıktan sonra Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgeler iki ana başlık 

altında değerlendirilmiştir. Buna göre “Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirlerinde Dînî 

İmgeler” adını verdiğimiz ana başlığın altında, inanç ve ibadet ile ilgili imgeler bağlamında, 

iki şairin meydana getirdiği dînî imgeler tahlil edilmeye çalışılarak şairlerin dînî 

imgelemlerinin çözümlenmesi amaçlanmıştır. “Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirlerindeki 

Dînî İmgelerin Ahlâkî İzdüşümleri” adını verdiğimiz ana başlığın altında ise şairlerin 

meydana getirdikleri dînî imgeler sosyokültürel bir tahlile tâbî tutularak, içerdikleri ahlâkî 

imgeler açıklanmaya çalışılmıştır. Böylece dinin modern Arap şairlerinin hayatına ve 

şiirlerine yansımasının yanı sıra din ve toplum ilişkilerinin modern Arap şiirine etkisinin 

incelenmesi amaçlanmıştır. 

1.2. Araştırmanın Kapsamı, Kaynakları ve Yöntemi 

İmge, insanın dış dünyadaki olay, durum ve nesneleri algılayış biçimine göre zihninde 

canlanan suret ve tasarılar olması yönüyle geniş bir kavramdır. Bu alanda birçok kaynak ve 

çalışma bulunduğundan, imgenin kavramsal çerçevesini çizebilmek adına, bir 

sınırlandırmaya gitmek önem arz etmektedir. Çalışmamızın ilk ana başlığı olan “İmgenin 

kavramsal çerçevesi” adlı bölümde felsefe, psikoloji, edebiyat ve dilbilimde imgenin yerini 

ve hangi kavramlarla ilişki içinde olduğunu açıklamak için kullandığımız kaynaklar 

şunlardır: Serhat Ulağlı (doğ.?) Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim, Kubilay Aktulum (doğ. 

1962) İmgelem Çözümlemesine Giriş, Özgür Taburoğlu (doğ.1973) Resim, Söz ve Yazı, 



 

 

2 

 

Hayrettin Orhanoğlu (öl.2022) İmge Atlası, Jean Paul Sartre (öl€.1980) İmgelem, Gaston 

Bachelard (öl.1962) Su ve Düşler, Maurice Blanchot (öl.2003) Yazınsal Uzam, Gürsel Aytaç 

(doğ.1940) Genel Edebiyat Bilimi ile Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi, Doğan Aksan (öl. 

2010) Şiir Dili ve Türk Şiir Dili ile Cumhuriyet Döneminden Bugüne Örneklerle Şiir 

Çözümlemeleri, Nurullah Çetin (doğ. 1964) Şiir Çözümleme Yöntemi, Ataol Behramoğlu 

(doğ. 1942) Büyük Türk Şiiri Antolojisi, Ramazan Akçay (doğ. 1977) Nı̇zâr Ḳabbânî’nı̇n 

Şı̇ı̇rlerı̇nde İmge, Nevzat Yanık (doğ.1957) Arap Şiirinde Tasvir, André Breton (öl.1966) 

Sürrealist Manifestolar, Sigmund Freud (öl.1939) Metapsikoloji, Joseph Frank (öl.2013) 

Dostoyevski.󠄀 

İmgeyi meydana getiren söz sanatlarını araştırırken kullandığımız kaynaklar ise şunlardır: 

Ḳudâme b. Caʽfer (öl.337/948) Naḳdu’ş-şiʽr, İbn Raşîḳ el-Ḳayrâvânî (öl.456/1064) el-

ʽUmde fî meḥâsini’ş-şiʼr ve ʼâdâbih, es-Sekkâkî (öl.626/1229) Miftâḥu’l-ʽulûm, el-Ḳazvînî 

(öl.739/1338) el-ʼÎḍâh fî ʽulûmi’l-belâġa, eş-Şerîf el-Cürcânî (öl. 816/1413) Delâʼilu’l-

ʼiʽcâz ile ʼEsrâru’l-belâġa, ʼİbrâhîm el-Hâşimî (öl.1943) Cevâhiru’l-belâġa, el-Merâġî (öl. 

1952) ʽUlûmu’l-belâġa, Muḥammed el-Cârim (öl.1949)-Musṭafâ ʼEmîn (öl.1997) el-

Belâġatu’l-vâḍıha, Câbir ʽUsfûr (öl.2021) es-Ṣûratu’l-fenniyye, ʼİḥsân ʽAbbâs (öl.2003) 

Fennu’ş-şiʽr, ʽAbdulḥamîd Ḳâvî (doğ.?) es-Ṣûratu’ş-şiʽriyye en-naẓariyye ve’t-taṭbîḳ. 

Muḥammed el-Futyânî  (doğ.?) el-Ḥadâs̱etu ʽinde Yûsuf el-Ḫâl, Ali Bulut (doğ.?) Belâgat: 

Meânî–Beyân–Bedî. 

Çalışmamızda kelimelerin sözlük anlamlarını açıklarken mümkün olduğunca ait olduğu 

dilin sözlüklerinden yararlanmaya çalışıldı. Türkçe sözcükler için TDK Türkçe Sözlük, 

Fransızca sözcükler için Tahsin Saraç (öl. 1989)’ın Büyük Fransızca-Türkçe Sözlük, Latince 

sözcükler için Christianus Fredericus Seybold (öl.?)’un Glossarium Latino-Arabicum adlı 

eserleri kullanıldı. Arapça kökenli kelimelerin anlamları için üç ayrı dönemde telif edilen 

Ḫalil b. Aḥmed el-Ferâhidî (öl.175/791)’nin Kitâbu’l-ʽAyn, Muḥammed b. Mükerrem b. 

Manẓûr (öl.711/1311)’un Lisânu’l-ʽArab ve Murtaḍâ ez-Zebîdî (öl.1205/1791)’nin Tâcu’l-

ʽÂrûs min cevâhiri’l-ḳâmûs adlı eserlerden yararlanıldı. Böylece kelimelerin zamanla 

uğramış olabileceği anlam değişikliklerinin de tespit edilmesi amaçlandı.  

Felsefî kavramların anlamları için Ahmet Cevizci (öl.2014)’nin Büyük Felsefe Sözlüğü, 

edebiyat terimleri içinse Turan Karataş’ın Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü adlı 

eserlerine başvuruldu. Ayrıca Kur’ân-ı Kerîm’den alıntı yapılan ayetlerin mealleri 



 

 

3 

 

hususunda, Türkiye Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yayımladığı Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve 

Tefsir adlı eserden yararlanıldı. 

Arap şiirinin eski dönemlere uzanan tarihi göz önünde bulundurulacak olduğunda, bu alanda 

yapılacak çalışmalarda da kapsam ve kaynak sınırlamasına gitme ihtiyacı ortaya 

çıkmaktadır. Bu nedenle çalışmamızı modern Arap şiiri ile sınırlayıp, dönemin önemli 

şairlerinden Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirleri üzerine çalışmak tercih edildi. Modern 

Arap şiirini ve toplumunu yansıtabilmesi açısından, tek bir şair yerine iki şair üzerine 

çalışmanın isabetli olacağı düşünüldü. Bununla beraber Adonis ve Ḳabbânî’nin modern 

Arap şiirine dil, üslup ve konu bakımından sundukları değerli katkılar, çalışmamızı bu iki 

şair üzerine sınırlamada etkili oldu. Buna göre Adonis’in üç ciltlik, Ḳabbânî’nin dokuz ciltlik 

şiir divanlarını araştırmanın ana kaynakları olarak kullanıldı.1 Ayrıca şairlerin divanlarında 

yer vermedikleri şiirlerine, telif ettikleri müstakil şiir kitapları üzerinden ulaşarak araştırma 

konusuyla ilgili önemli görülen mısralara yer verildi. Şairlerin divanlarında yer almayan ve 

müstakil yayımlanan şiir kitapları şunlardır: Adonis el-Kitâb ‘emsu’l-mekân el-‘ân, Ḳabbânî 

‘Ebcediyyetu’l-yâsemîn, el-Ḥubbu lâ yaḳıfu ale’ḍ-ḍavi’l-aḥmar, ʼEne raculun vâḥidun ve 

ʼenti ḳabîletun mine’n-nisâʼ, ʼEşhedu ʼellâ ʾimraʾe ʼillâ ʼenti, Hâkeẕâ ektubu târîḫa’n-nisâʼ, 

Ḥamsûne ʿâmen fî medîḥi’n-nisâ’, Hel tesmeʿîne ṣahîle eḥzânî, Miʾetu risâleti ḥubb, 

Tenvîʿât Nizâriyye ʿalâ maḳâmi’l-ʽışk, ʼUḥibbuk ʼuḥibbuk ve’l-baḳiyyetu te’tî.  

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerini incelerken, bunlar üzerine yapılan çalışmalardan da 

yararlanıldı: Zafer Ceylan Temmûzî Şiir Hareketi, Salih Tur Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı 

ve Şiirleri, Havkânî, ʽİsâ b. Saʽîd et-Tanâs fî şiʽr Nizâr Ḳabbânî. Bununla beraber, iki şairin 

toplam on iki cildi aşan şiirlerinden bazı kasidelerinin Türkçe tercümeleri bulunsa da 

araştırma süresinin kısıtlılığı nedeniyle, tercüme etmek daha pratik olacağından, bu kitaplara 

müracaat edilmedi.  

Dînî imgelerin ve ahlâkî izdüşümlerinin tahlil edildiği iki bölümde, konuları her din 

açısından ele almak mümkün olmadığından, İslâm dini ile sınırlanması tercih edildi. Bu 

noktada başvurduğumuz başlıca kaynaklar şunlardır: TDV İslâm Ansiklopedisi maddeleri, 

                                                 
1 Adûnis’in üç ciltlik divanı “el-Aʿmâlu'ş-şiʿriyyetu li Adûnis” adıyla 1996’da Sûriye’de Dâru’l-Medâ 

Yayınevi tarafından yayımlanmıştır. Nizâr Ḳabbânî’nin dokuz ciltlik divanı ise “el-Aʿmâlu'ş-şiʿriyyetu'l-

kâmile, el-Aʿmâlu'n-nesriyyetu'l-kâmile ve el-Aʿmâlu's-siyâsiyyetu'l-kâmile” adlarıyla 1998’de Beyrut’ta 

Menşûrât Nizâr Ḳabbânî Yayınevi tarafından yayımlanmıştır. 



 

 

4 

 

Ahmet Saim Kılavuz’un Ana Hatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, Hüseyin Atay 

İslâm’ın İnanç Esasları, Abdullah Namlı Kader İnancinin Dînî Temelleri. 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgelerin ahlâkî izdüşümlerinin incelendiği son 

bölümde ise ahlak felsefesine dair genel bilgiler sunmak için şu kaynaklardan yararlanıldı: 

Ahmet Cevizci Felsefenin Kısa Tarihi ile Etik-Ahlak Felsefesi, Ahmet Arslan (doğ.1944) 

Felsefeye Giriş, Müfit Selim Saruhan (doğ.1969) İslâm Ahlâk Esasları ve Felsefesi, Mâcid 

Faḫrî (öl.2021) İslam Ahlâk Teorileri. 

Bu bölümde sosyokültürel tahlillerde bulunmak için ʽAlî Şerîʽâtî’nin üç ciltlik İslâm Bilim 

adlı eserinin ilk cildinden ve Hacc kitabından istifade etmekle beraber ayrıca şu kitaplardan 

da yararlanıldı: Hüseyin Peker (doğ.1946) Din Psikolojisi, Nevzat Tarhan (doğ.1952) 

Değerler Psikolojisi ve İnsan, Bülent Dilmaç (doğ.1973) Değerler ve Değerler Psikolojisi, 

Erol Güngör (öl.1983) Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak, İsmail Şimşek (doğ.?) Din, 

Düşünce ve Ahlak, Adonis Kitap Hitap Hakikat. 

1.3. Adonis’in Hayatı ve Şiirleri 

1.3.1. Adonis’in Hayatı 

Adonis 1930 yılının Ocak ayında, Suriye’nin Lazkiye şehri yakınlarındaki Kassâbîn 

köyünde, çiftçilikle uğraşan Alevî bir ailenin evinde dünyaya gelmiştir. Asıl adı ̔ Alî ̓ Aḥmed 

Ṣaʽîd ʼEşber olup bu mahlası 17 yaşındayken, Fenike mitolojisinde yeniden doğuşun bir 

sembolü olan Tanrı Adonis mitinden öykündüğü bilinmektedir. Babasının yardımıyla küçük 

yaşta Kur’ân-ı Kerîm’in yanı sıra bazı klasik Arap şiirlerini de ezberlemiştir. 1944 yılında 

14 yaşındayken köylerine ziyarete gelen Suriye Cumhur Başkanı Şükrî el-Ḳuvvetlî’nin 

önünde, ilk yazdığı şiirlerini okumuştur. Adonis okuduğu şiirlerle el-Kuvvetlî’nin beğenisini 

kazanmış, o yıl devlet bursuyla Tartus Laik Fransız Okulu’na kaydı yapılmıştır. 1945’de bu 

okulun kapanması üzerine başka bir devlet okuluna naklolan şair, 1949’da buradan mezun 

olup bugünkü Dimeşḳ Üniversitesi Felsefe bölümüne kaydolmuş, 1954 yılında mezun 

olmuştur. 1956’da askerlik yaparken, Suriye Sosyal Milliyetçi Partisi’ne üyeliği yüzünden 

hapse atılmıştır. Adonis aynı yıl hapisten çıkmış, Beyrut’a göç etmiş, burada Ḫâlide Ṣaʽîd 

Ṣâliḥ ile evlenmiş, ʼErvâd ve Nînâr adında iki kızları olmuştur.2  

                                                 
2 Aḥmed Dervîş vd., Ḳâmûsu’l-edebi’l-ʿArabiyyi’l-ḥadîs̱, ed. Ḥamdî es-Sukût (Kahire: el-Heyʾetü’l-

Mısriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kitâb, 2010), “ʿAlî Aḥmed Saʿîd”, 515-516; Ahmet Kâzım Ürün, Modern Arap 

Edebiyatı (Konya: Çizgi Kitabevi, 2018), 172-173; Zafer Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan 

(Konya: Çizgi Kitabevi, 2019), 40. 



 

 

5 

 

Şair, 1957 yılında Yûsuf el-Ḫâl ile beraber Şi’r Dergisi’ni çıkarmış, eşi de burada editörlük 

sürecine dâhil olmuştur. 1960-1961 yılları arasında eğitim bursu alarak Paris’e giden 

Adonis, 1963 yılında ailesiyle Lübnan vatandaşlığı almış, 1964’de Âfâḳ Dergisi’ni 

çıkarmıştır. 1968’de Şi’r Dergisi’ni Yûsuf el- Ḫâl’e bırakıp eşiyle beraber Mevâḳıf 

Dergisi’ni çıkarmış, bu dergi de şiir severler tarafından büyük ilgi görmüştür. Şair 1970-

1985 yılları arasında Lübnan Üniversitesi’nde akademisyenlik yapmıştır. 1973 yılında 

Beyrut Saint-Joseph Üniversitesi Arap Dili Anabilim Dalı’nda hazırladığı, klasik Arap 

belagatini yeni bir okuma yönetimiyle ele aldığı es- âbit ve’l-Muteḥavvil adlı teziyle doktor 

unvanını almıştır. 1980-1981 yılları arasında Paris Üniversitesi’nde ve Georgetown ile 

Princeton adlı Amerika Üniversiteleri’nde Arap Dili alanında akademisyenlik yapmıştır. 

Hayatı boyunca dünyanın birçok yerinden edebiyatsever ve akademisyenlerin beğenisini 

toplayan Adonis, birçok ödüle aday gösterilmiştir. 1988 yılından itibaren her yıl, edebiyat 

alanında Nobel’e aday gösterilmiş, 2011 yılında Goethe Ödülü’nü kazanmıştır. 1985 yılında 

karısı ve kızlarıyla Paris’e yerleşen Adonis, 2024 yılı itibariyle 94 yaşında olup halen 

hayattadır.3 

1.3.2. Adonis’in Şiire Bakışı  

Batılı şairlerin büyük bir bölümü insanoğlunu anlamak, onun tecrübelerini ve problemlerini 

ifade edebilmek için Antik Yunan mitolojisindeki efsanelerin içerdiği konu ve simgelerden 

faydalanmışlardır. 1950’lerde neşet eden Filistin meselesiyle birlikte Adonis, modern Arap 

edebiyatına “Temmûzî şiir hareketi” olarak geçen bu akımın önemli bir ismi olmuş, böylece 

Yakın Doğu mitolojisi, onun şiire bakışında önemli bir etmen haline gelmiştir.4 Akımın diğer 

şairlerinden Bedr Şâkir es-Seyyâb, Cebrâ ʼİbrâhîm Cebrâ, Ḫalîl Ḥâvî ve Yûsuf el-Ḫâl ile 

birlikte, Adonis/Temmuz mitini kendi kültürlerindeki Sinbad ve Anka Kuşu gibi efsane ve 

halk anlatılarıyla harmanlayıp Arap edebiyatında yeni bir bilinç oluşturmuşlardır. Adonis, 

bu bilinçle, bireysel ve toplumsal sıkıntıları ifade etmek için efsaneleri bir araç olarak 

kullanmış, doğrudanlıktan kaçınarak sembol ve imgelere yönelmiş, böylece sosyal, siyâsî ve 

                                                 
3 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 41-42; Dervîş vd., “ʿAlî Aḥmed Saʿîd”, 515-516; Ürün, 

Modern Arap Edebiyatı, 173-174. 
4 Temmuz Şiir Hareketi, 1950’li yıllardan itibaren gerek Orta Doğu’da patlak veren Filistin meselesi, gerekse 

batı şiirlerinde görülen mitolojik sembollerin kullanılışı ve varoluşçu eğilimlerin etkisiyle ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Özellikle Arap toplumunda bir ihtiyaç olarak görülen diriliş ve yeniden canlanma isteğini temsil 

etmektedir. Temmuz Hareketi, adını Sümer mitolojisine göre baharı, dirilişi ve canlanmayı temsil eden 

‘Tammuz’ mitinden almaktadır. Bu hareket, 1970 sonrası Arap şiirine yön vermesi bakımından da önem taşır. 

Detaylı bilgi için bk. Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan. 



 

 

6 

 

askerî alanlarda çöküşe ve yozlaşmaya maruz kalan Arapların yeniden uyanışını konu alan 

sembolist ve sürrealist şiirler kaleme almıştır.5  

1967’deki Altı Gün Savaşı’nda Arapların uğradığı hezimetin ardından Temmûzî şairleri 

motivasyon kaybına uğramış, bazıları şiiri bırakırken Adonis de Arap-İslâm tarihinden aldığı 

motifleri işlemeye başlamıştır. 1985 yılında Beyrut iç savaşı sebebiyle Paris’e göç eden 

Adonis’in şiirleri, bundan sonra Temmûzî içerikten uzaklaşmış, Fransız şairlerden Char, 

Rimbaud ve Ungaretti etkisiyle insanoğlunun içsel çatışmalarının yanı sıra metafizik ve 

politik temaları iç içe ele almıştır.6 Tüm bunların yanı sıra Adonis’in şiirlerinde Alevi kimliği 

ve tasavvufa olan ilgisi etkili olmuş, birçok şiirinde bunlara dair fikir ve düşüncelerine yer 

vermiştir. Ayrıca şair halk dilinin, şiir dili olması gerektiğini düşünmüş, düzyazı şiirlerine 

önem vermiş, sanatçının iktidarın amaçlarına hizmet etmek zorunda olmayan özgür kimseler 

olmasını savunmuştur.7  

1.3.3. Adonis’in Şiirleri 

Küçük yaşlardan itibaren şiir okumaya ve yazmaya büyük ilgi duyan Adonis, ilk şiirlerini 

Beyrut’a göç ettikten sonra, 1957 yılında 27 yaşındayken, İlk Kasideler (Ḳaṣâʼid ʼÛlâ) 

başlığıyla yayımlamıştır. Bu şiirleri edebiyat çevrelerinde büyük ilgi görmüş, Şi’r 

Dergisi’nde yayın politikaları gereğince, tek kafiyeli şiirlerin prangalarından kurtulmaya ve 

kendi kültürleriyle beraber diğer kültürleri de keşfetmeye yönelik şiirler yazmıştır. 1961 

yılında Arap şiir geleneği için radikal bir dönüşümün ifadesi olan Şamlı Mihyâr’ın Şarkıları 

(ʼAġânî Mihyâr ed-Dimaşḳî) adlı kasidesini yazmış, 1968 yılında yazdığı Tiyatro ve Aynalar 

(el-Mesraḥ ve’l-Merâyâ) adlı şiirinde ise daha soyut imgelere yönelmiştir.8 Uzun yıllar şiir 

yazmakla meşgul olan şair, yayımladığı divanların bir kısmını bir araya getirerek üç çitlik 

bir divan oluşturmuştur. 

Adonis’in bunlar dışındaki şiirleri kronolojik olarak şöyle sıralanabilir: Rüzgârda Yapraklar 

(Evrâḳ fȋ’r-rȋḥ, 1958), Gündüz ve Gece İklimlerinde Dönüşümün ve Göçün Kitabı (Kitâbu’t-

taḥavvulât ve’l-hicra fȋ ʼeḳâlȋmi’n-nehâr ve’l-leyl, 1965),  Mulûku’t-Tavâʼif Mukaddimesi 

(Muḳaddime li-Mulȗki’ṭ-Ṭavâʼif, 1970), İşte Budur Benim Adım (Hâẕâ huve ʼismȋ, 1970), 

New York Mezarı (Ḳabr min ʼecli Nȋv Yȗrk, 1971), Çoğul Formunda Tekil (Mufrad bi 

                                                 
5 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 57-60. 
6 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 381. 
7 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 41-42; Ürün, Modern Arap Edebiyatı, 173-174. 
8 Ürün, Modern Arap Edebiyatı, 173-174. 



 

 

7 

 

ṣȋġatil-cemʽ, 1977), Beş Şiir Kitabı (Kitâbu’l-ḳaṣâ’idi’l-ḫams, 1979), Maddenin 

Haritalarında İlerleyen Şehvet (Şehve teteḳaddem fȋ ḫarâʼiṭi‟l-mâdde, 1987), İkinci Alfabe 

(ʼEbcediyye âniyye 1994), Kitap I-II-III (el-Kitâb, 1995-1998-2002), Rüzgârın 

Marifetlerinin Listesi (Fihris li ʼaʽmâli’r-rȋḥ, 1998), Su Tek Başına Susuzluğa Bir Cevap 

Değildir (Leyse’l-mâʼu vaḥdehu cevâben ʽani’l-ʽaṭaş, 2008), Bedenin Öncesi Denizin Sonu 

(ʼEvvelu’l-cesed ʼâhiru’l-baḥr, 2010), Polenlerin Uzayı (Faḍâʼu’l-ġubâri’ṭ-ṭalʽ, 2010), 

Haydi Haber Ver Kör Kâhin (Tenebbeʼ ʼeyyuhe’l-ʼaʽmâ, 2010), Bir Kadının Bedeninde 

Parçalanan Tarih (Târȋḫ yetemezzaḳ fȋ cesedi ʼimraʼe, 2011), Sakin Ol, Hamlet İçine 

Çekiyor Ophelia’nın Deliliklerini (İhdeʼ, Hâmlet teteneşşeḳ cunȗn ʼȖfȋlyâ, 2012), Yıldız 

Kitapları Satan Sahaf (Varrâḳ yebîʽ kutube’n-nucȗm, 2012), Kudüs Konçertosu (Kȗnşȋrtȗ’l-

Ḳuds, 2012).9 

Adonis’in şiirleri üzerine yapılan Türkçeye tercüme çalışmalarının bazıları ise şunlardır: 

Mehmet Hakkı Suçin Belirli Belirsiz Şeyler Anısına, İşte Budur Benim Adım ve Maddenin 

Haritalarında İlerleyen Şehvet, Habip Aydoğdu Kan Kırmızı, Özdemir İnce New York’a 

Mezar, Metin Fındıkçı Sen Oku Ey Aşkın Sarhoşluğu; Ayna ve Düş; Aşk Rüzgârı Taşır 

Benim Memleketim; Tarih Kadının Bedeninde Parçalanır, Necla Işık Dalların Güncesi ile 

Kutlamalar, İsmail Özdemir Şamlı Mihyâr’ın Şarkıları, Kemal Kahraman Kuşatma Altında 

Beyrut Günlüğü, İbrahim Demirci Kudüs Konçertosu ile Kör Kâhin.󠄀10 

1.3.4. Adonis’in Dine Bakışı 

Alevî bir ailede dünyaya gelen Adonis’in yaşantısı, eserleri ve bugüne değin çeşitli 

programlarda yaptığı konuşmaları incelendiğinde dindar bir kişiliği olmadığı 

anlaşılmaktadır. Bu bağlamda şairin Kitap, Hitap ve Hakikat (el-Kitâb el-ḫitâb ve’l-ḥicâb) 

adlı eseri incelendiğinde, İslâm’ın ve onun dışındaki dinlerin ortaya koyduğu hakikatlerin, 

dînî inanç değerlerinin ve ibadetlerin başkalarına dayatılmadığı müddetçe özgürce 

benimsenip yaşanması gerektiğini savunduğu görülmektedir.11 Ayrıca Arap-İslâm 

kültüründe dînî düşüncenin siyasallaşmasından ve itiraz edilemez olup bütün topluma 

dayatılan bir sistem haline getirilmesinden rahatsızlığını dile getiren şair, bunun insanlığın 

ve toplumların gelişmesinde en büyük engel olarak gördüğünü aktarmıştır. Ona göre, siyâsî 

                                                 
9 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 42. 
10 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 41-42. 
11 Mehmet Hakkı Suçin’in çevirisini yaptığı bu kitabın incelenmesi, Adûnis’in dine ve özgürlüğe bakışını 

anlamak açısından faydalı olabilir. ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, çev. Mehmet Hakkı 

Suçin (İstanbul: Everest Yayınları, 2022). 



 

 

8 

 

amaçlarla tevil edilmesi sonucunda İslâm dininin barındırdığı hakikatlerin üzeri örtülmüş, 

inançlı kimselerce bu “yanlış tevil” dinin özü olarak benimsenmiştir. Bu nedenle dinin 

siyasetten ayrılması gerektiğini düşünen Adonis, din ayrımı gözetmeksizin, insanların barış 

ve özgürlük içinde yaşamaları gerektiğini savunmuştur.12 Bütün bunlarla beraber, Adonis’in 

bir röportajda kendisine sorulan “Pragmatik ve pratik olarak İslâm ile gelişmeyi nasıl bir 

araya getirebiliriz” sorusuna verdiği şu cevap, onun dine bakışını anlamlandırmak 

konusunda fikir verebilir:  

“Öncelikle bugün İslâm’la ilgili konuşurken kurulu nass ile bu nassa egemen olmuş tevili 

yani yorumu birbirinden ayırmamız gerekir. Zira bu yorum, nassı kendi özel mülkü gibi 

görüp onu perdeliyor. Şu anda aktif bir şekilde elimizde olan şey nass değil; nassı kuşatmış 

olan yorumdur. Dediğim şu; başta fikir, sanat, edebiyat, kadın, cinsellik, ekonomi ve topluma 

dair meselelerde İslâm ve ilerlemeyi bir araya getirmek, mevcut egemen yorumla mümkün 

değildir… Kısacası ‘bu İslâm’ insanı insan yapan akıl ve arzu hürriyetlerine de karşıdır.”13 

Şairin kaleme aldığı Sufizm ve Sürrealizm (es-Ṣûfiyye ve’s-süryâliyye) adlı kitabı 

incelenecek olduğunda ise ona göre tasavvuf, esasen bir dine olan inancı ihtiva 

etmemektedir. Adonis, bu görüşünü şöyle dile getirmiştir:  

“… Sûfîlikte Tanrı, Ortodoks dinde sahip olduğu gibi yaratılmış evrende ayrı ve ayrıksı bir 

varoluşa sahip olmayıp, onun bir parçası, vahdet ve ehadiyetin varlığıdır. Sûfîlikteki Tanrı, 

vahdet yanında kesrettir de. Varoluşun bir parçasıdır, üst noktadır.”14 

1.4. Nizâr Ḳabbânî’nin Hayatı ve Şiirleri 

1.4.1. Nizâr Ḳabbânî’nin Hayatı 

Nizâr Ḳabbânî 21 Mart 1923'te Suriye'nin Şam şehrinde, varlıklı ve köklü bir ailenin evinde 

dünyaya gelmiştir. Dedesi ʼEbû Ḫalîl Ḳabbânî, Suriye'de ilk kez tiyatro oynatan kişi olup 

babası Tevfîk Ḳabbânî ise malıyla ve canıyla Fransız ihtilaline karşı Suriye'nin özgürlüğü 

için çalışmış bir vatanseverdir. 7 yaşında Kulliyyetu’l-ʽİlmiyyetu’l-Vaṭaniyye’de ilkokula 

başlamış, liseyi el-Medresetu’t-Techîziyye’de okuyup buranın felsefe bölümünden mezun 

olmuştur. 1945’te Suriye Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nden mezun olan Ḳabbânî, küçük 

                                                 
12 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 41,42. 
13 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 57. 
14 ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber ʼAdûnis, Sûfizm ve Sürrealizm, çev. Nurullah Koltaş (İstanbul: İnsan Yayınları, 

2013), 8. 



 

 

9 

 

yaşlardan itibaren sanata karşı ilgi duymuş, müzik, resim ve şiirle ilgilenmiştir.15 Ḳabbânî, 

üniversiteden mezun olduğu yıl 22 yaşındayken, Suriye’nin Kahire Büyükelçiliği’nde eğitim 

müşaviri olarak göreve başlamıştır. Buradaki görevinin ardından 1949-1951 yıllarında 

Türkiye, 1952-1955 yıllarında İngiltere, 1956-1957 yıllarında Lübnan, 1958-1960 yıllarında 

Çin, 1962-1966 yıllarında İspanya’da Suriye adına diplomat olarak çalışmıştır. 1966 

yılından sonra emekli olarak diplomatik kariyerini noktalamıştır.16 1946 yılında Zehrâ Aḳbîḳ 

ile evlenmiş, Tevfîḳ ve Hedbe adında iki çocukları olmuştur. Zehrâ Aḳbîḳ ile ayrılığının 

ardından 1969’da Bağdatlı bir İngilizce öğretmeni olan Belḳıs er-Râvî ile evlenen 

Ḳabbânî’nin ondan, Zeynep ve Ömer adında iki çocuğu daha dünyaya gelmiştir. Henüz 15 

yaşındayken, sevmediği biriyle evlendirilmek istendiği için intihar eden kız kardeşi Visal’in 

ölümüyle sarsılan Ḳabbânî, 1973’te 24 yaşındaki oğlu Tevfîḳ’i, 15 Aralık 1981’de ise 

Beyrut’ta görev yaparken Irak Büyükelçiliği’ne düzenlenen bombalı saldırıda eşi Belḳıs’ı 

kaybetmiştir. Hayatına pek çok acı sığdıran şair 30 Nisan 1998’de hayatını kaybetmiştir.17 

1.4.2. Nizâr Ḳabbânî’nin Şiire Bakışı 

Lise yıllarındayken Fransızca eğitim alan Ḳabbânî Charles Baudelaire (öl.1867), Arthur 

Rimboud (öl.1891) ve Paul Verlaine (öl.1996) gibi ünlü sembolist Fransız şairlerinin 

eserlerini ana dillerinden okumuş, onlardan etkilenmiştir. Ayrıca uzun yıllar diplomatlık 

yaptığından, dünyanın birçok yerinde bulunmuş ve görev yaptığı ülkelerdeki entelektüel 

çevrelere girme fırsatı yakalamıştır. Örneğin 1950li yıllarda edebiyat ve fikir alanlarının 

başkenti mesabesindeki Kahire’de görev yaptığı sırada ʼİbrahîm el-Mâzinî (öl.1947), 

Muḥammed Ḥüseyin Heykel (öl.1956), Muḥammed ̔ Abdulvahhâb, ̓ Ahmed Râmî (öl.1981) 

Tevfîḳ el-Ḥakîm (öl.1987) gibi önemli entelektüellerle vakit geçirme imkânına sahip 

olmuştur. İçinde bulunduğu bu çevreler, onun şairliği üzerinde etkili olmuştur.18 

Şiirlerinde sembolizmi ve romantizmi ön plana çıkaran Ḳabbânî, imge ve soyut ifadeleri 

kullanmayı tercih etmiştir. Yanı sıra kelime kalabalığından kaçınmış, şiir dilinde sadelikten 

yana olmuştur. Bununla birlikte bazen tekrar sanatına ve tiyatro diline benzeyen diyalog 

üslubuna başvurmuş, iç ve dış kafiyeyi kullanmış, kelimelerin taşıdığı fonetik değere önem 

vererek Arap şiirinde alışılmışın dışında taksim ettiği mısralar kaleme almıştır. Aşk ve kadın 

                                                 
15 Nizâr Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1998), 7/208-209; Salih 

Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri (Ankara: Gece Kitaplığı, 2020), 37-44. 
16 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/179, 285, 287, 288, 292; Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı 

ve Şiirleri, 45. 
17 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/253; Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 48-53. 
18 Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 57-58. 



 

 

10 

 

temasını şiirlerinde şıkça işlediğinden aşk şairi ve kadın şairi olarak tanınan Ḳabbânî, ikinci 

dünya savaşının ardından, Arap dünyasının emperyalist güçlere karşı verdiği bağımsızlık 

mücadelesi, İsrail’in kurulması ve Filistin trajedisi gibi gelişmelerin ardından, 

romantizmden uzaklaşmış; toplumsal gerçekliklere yönelerek Arap ulusunun sorunlarını 

konu edinen şiirler yazmıştır.19 

1.4.3. Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirleri 

İlk şiir kitabı Esmer Bana Dedi ki (Ḳalet liye’s-Semrâʼ)’yı hukuk fakültesi öğrencisiyken 

yayımlayan şair, 1945-1948 yıllarında Kahire’de görev yaparken Bir Memenin Çocukluğu 

(Ṭufûletu nehd) adlı şiirini yazmış, ilerleyen dönemlerde de birçok şiir kaleme almıştır. Şair, 

Kasideler (Ḳaṣâ’id), Kelimelerle Resim (er-Rasmu bi’l-kelimât), Sevgilim (Ḥabîbetî) gibi 

şiir koleksiyonlarında İngiliz dilinin mantık kurallarını uygulamış; Hamile (Ḥublâ) ile Aşk 

ve Petrol (el-Ḥubbu ve’l-bitrûl) adlı şiirlerinde ise tiyatro diline benzer bir dil kullanmıştır. 

Yanı sıra şiirlerinde aşk ve kadın konularını çokça işlemiş, özellikle 1967’den sonra siyâsî 

şiirler kaleme almıştır.20  

Ḳabbânî’nin bunlar dışındaki şiirleri kronolojik olarak şöyle sıralanabilir: Samba (Sâmbâ, 

1948), Sen Benimsin (ʼEnti lî, 1950), Dipnotlara Dipnotlar (Havâmiş ʽalâ havâmiş, 1963), 

Şiir Kırmızı Bir Kandil (eş-Şi’r ḳındîl ʼaḥmar, 1963), Umursamaz Bir Kadının Günlükleri 

(Yevmiyyât ʼimraʼe lâ mübâliye, 1967), Vahşi Kasideler (Ḳaṣâʼid mutevaḥḥişe, 1970), Aşk 

Kitabı (Kitâbu’l-ḥubb, 1970), Yüz Aşk Şiiri (Miʼetu risâleti ḥubb, 1970), Kanundışı Şiirler 

(ʼEşʽâr ḫârice ʽale’l-ḳânûn, 1972), Seni Seviyorum Gerisi Geliyor (ʼUḥibbuk ve’l-bâḳıyetu 

teʼtî, 1978), Kadın Beyrut’a Sevgilerimle (ʼilâ Beyrûti’l-ʼun â meʽa ḥubbî, 1978), Sevgilim 

Olduğun Nice Senelere (Kullu ̔ âm ve ̓ enti ḥabîbetî, 1978), Senden Başka Kadın Olmadığına 

Şehadet Ederim (ʼEşhedu ʼellâ ʼimraete ʼillâ ʼenti, 1979), İşte Böyle Yazıyorum Kadınların 

Tarihini (Hâkeẕâ ʼektubu târîḫa’n-nisâ’, 1981), Âşıklar Sözlüğü (Ḳâmûsu’l-ʽâşiḳîn, 1981), 

Belḳıs Kasidesi (Ḳaṣîdetu Belḳîs, 1982), Serçeler Vize İstemez (el-ʽAsâfîru lâ taṭlubu 

teʼşîrate’d-duḫûl, 1983), Aşk Kırmızı Işıkta Durmaz (el-Ḥubbu lâ yaḳıfu ʽale’ḍ-ḍavʼi’l-

ʼaḥmar, 1985), Aşk Efendim Kalacak (Seyebḳâ’l-ḥubbu seyyidî,1987), Karmatî Bir Aşığın 

Şiir Yaprakları (el-ʼEvrâku’ş-şiʽriyye liʽâşiḳ Ḳarmaṭî, 1988), Gazaba Uğramış Kasideler 

(Ḳaṣâʼid maġḍûbun ʽaleyhâ, 1988), Taşın Çocuklarının Üçlemesi ( ülâ iyyetu ʼeṭfâli’l-

                                                 
19 Dervîş vd., Ḳâmûsu’l-edebi’l-ʿArabiyyi’l-ḥadîs̱, “Nizâr Ḳabbânî”, 824; Ürün, Modern Arap Edebiyatı, 145; 

Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 31-35. 
20 Dervîş vd., “Nizâr Ḳabbânî”; Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 61. 



 

 

11 

 

ḥicâra, 1988), Seninle Evlendim Ey Hürriyet (Tezevvectuki ʼeyyetuhâ’l-ḥurriyye, 1988), 

Aşktan Başka Galip Yoktur (Lâ ġâlibe ʼille’l-ḥubb, 1990), Hüzünlerimin Kısık Sesini İşitiyor 

musun (Hel tesmaʽîne ṣahîle aḥzânî, 1991), Kibrit ve Kağıttan Devletleriniz Elimde (el-

Kibrîtu fî yedî ve duveylâtukum min varaḳ, 1991), Arapların Vefatını Ne Zaman İlan 

Edecekler (Metâ yuʽlinûne vefâte’l-‘Arab, 1994).21 

Ḳabbânî’nin şiirleri üzerine yapılan Türkçeye tercüme çalışmaları ise şunlardır: Mehmet 

Hakkı Suçin Aşkın Kitabı, Salih Tur Nizâr Ḳabbânî’nin Şiirlerinden Seçkiler, İbrahim 

Demirci ve Turan Koç Nizâr Ḳabbânî Gazaba Uğramış Şiirler ve Diğerleri ile İşgal Altında 

İbrahim Demirci Ben Beyrut, Kemal Yüksel Yasak Şiirler ile Seninle Evlendim Ey Özgürlük, 

Mehmet Şayir Kelimelere Benzemeyen Kelimeler.22 

1.4.4. Nizâr Ḳabbânî’nin Dine Bakışı 

Sünnî bir ailede dünyaya gelen Ḳabbânî’nin yaşantısı, eserleri ve bugüne değin çeşitli 

programlarda yaptığı konuşmaları incelenecek olduğunda dindar bir kişiliği olmadığı 

anlaşılmaktadır. Ḳabbânî, şiir ve düzyazıya dair bütün eserlerini topladığı Tüm çalışmalar 

(el-ʼAʽmâlu’l-kâmile) adlı 9 ciltlik kitap serisinin 7. cildinde bir otobiyografi kaleme 

almıştır. Şair burada, şahsiyeti ve edebî kişiliği üzerinde ailesinin, özellikle de babası Tevfiḳ 

Bey’in büyük bir etkisi olduğunu aktarmış, vatan ve hürriyet sevdasını ondan öğrendiğini 

dile getirmiştir.23 Babasının geleneksel dindar profiline sahip biri olmadığının altını çizen 

Ḳabbânî, annesi Fâʼize Hanım’ın ona nazaran daha dindar biri olduğunu aktarmıştır. Buna 

göre Fâʼize Hanım daima ibadetlerle meşgul olan, oruç tutan, seccadesini yanından 

ayırmayan, sık sık kabir ziyaretlerinde bulunan, evliyaların ruhuna kurban kesen, aşure 

pişiren; pazartesi günü yıkanmaktan, çarşamba günü hasta ziyaretinden sakınan, akşam vakti 

tırnak kesmekten çocuklarını alıkoyan ve cinlerden korktuğu için lavaboya sıcak su 

dökmeyen biridir. Babası Tevfîḳ Bey ise eşi Fâʼize Hanım’ın hışmına uğramamak için oruç 

tutan, halk arasındaki itibarı zedelenmesin diye cuma namazını mahalle caminde kılan 

biridir. Bununla beraber dini ahlaklı yaşamaktan ibaret gören Tevfîḳ Bey, saatler boyunca 

huşu ve derin bir tefekkürle Kur’ân tilaveti dinleyen, yardıma muhtaç ve düşkün kimselere 

malından infak eden biridir. Ḳabbânî, tüm bunları aktardıktan sonra dine bakışının babasına 

                                                 
21 Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 69-74. 
22 Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 74-75. 
23 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/209-212. 



 

 

12 

 

daha yakın olduğunu yansıtan şu sözlere yer vermiştir: “Annem bir su, babam ise bir ateşti. 

Ben ise bu karışım içinde babamın ateşini, annemin suyuna tercih ediyordum.”24 

Modern Suriye tiyatrosunun kurucusu olarak anılan dedesi ʼEbû Ḫalîl Ḳabbânî (öl. 

1902)’den aldığı sanatsal ilhamın da Nizâr’ın karakterini, edebî şahsiyetini ve dine bakışını 

etkilediği söylenebilir. ʼEbû Ḫalîl, yaşadığı dönemde toplumun ve din adamlarının 

tutuculuğundan dolayı tiyatro oyunlarındaki kadın karakterleri küçük kız çocuklarına 

oynatmak zorunda kalmıştır. Bununla bile din adamlarının hedefi olmaktan kurtulamayan 

ʼEbû Ḫalîl, dînî ve ahlâkî değerlere aykırı hareket ettiği, hilafetin aleyhine çalışmalar yaptığı 

gerekçesiyle birçok baskı ve hakarete maruz kalarak devlet adamlarına şikâyet edilmiştir. 

Şikâyetler neticesinde devlet fermanıyla tiyatrosu kapanan ʼEbû Ḫalîl Şam’dan Mısır’a göç 

etmiştir. Ailesinden önemli bir ismin yaşadığı bu olayın Nizâr’ın dine, din adamlarına ve din 

üzerinden siyaset yapan devlet adamlarına bakışında etkili olduğu söylenebilir.25 

 

 

 

 

 

  

                                                 
24 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/256-257. 
25 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/219-221. 



 

 

13 

 

2. İMGENİN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ 

İmge, Latince bir kelime olup aslı örnek, suret ve cevher anlamındaki “imago”dur.26 Resim, 

görüntü ve hayal anlamındaki “image” sözcüğünden dilimize geçen bu kelime terim olarak 

“duyularla algılanan, bir uyaran söz konusu olmaksızın bilinçte beliren nesneler ve olaylar; 

düş, hayal, imaj” anlamına gelmektedir. İmgelem ise “bir nesneyi, o nesne olmaksızın 

tasarımlama yetisi, muhayyile” demektir.27 Büyük Felsefe Sözlüğü’nde imge “dış dünyadaki 

nesnelerin zihinsel resim, kopya ya da tasarımı; gerçek ya da gerçekdışı bir şey ya da 

olgunun zihindeki tasarımı” olarak tanımlanırken, imgelem kavramı ise “hayal gücü, 

muhayyile; zihinde, imge ya da suretler oluşturma, algısal olmayan imge içeriklerini kurma 

yetisi…” olarak tarif edilmiştir.28 Bir diğer ifadeyle imgelem “…hayaller, düşler kurmakla 

eş sayılan ve genel olarak gerçekle uzlaşmayan görüntüler yaratma yetisi” olarak da 

tanımlanabilir.29 

İmgebilim, Latincede imge anlamındaki imago ile bilim anlamına gelen logos 

kelimelerinden meydana gelen bir terim olarak, ilk kez 1962 yılında Oliver Brachfeld 

(öl.1967) tarafından Note sur l’imagologie ethnique adlı makalesinde kullanılmıştır.30 

İmgebilim, çalışma alanı olarak insan yaşantısında anlamlı yapılar oluşturan tüm imgeleri 

inceleyerek edebî ve estetik güçlerini ortaya çıkarmaya çalışır. Aynı zamanda hem sosyal 

tarih incelemesi hem de bir edebiyat araştırması olma özelliği taşıyan bir bilim olduğu 

söylenebilir.31 Kalıp yargıları kendi yaklaşımı içinde ele alması, sadece imgelerin yapısını 

değil, oluşumunu da incelemesi yönüyle İmgebilim, “…bireylerin ve toplumların olguları 

algılama şekillerini ve bunların kalıplaşmış biçimlerini inceleyen bir bilim” şeklinde de 

tanımlanabilir.32 Henüz yeni bir kavram olan İmgebilim’in, net çizilmiş kapsam ve inceleme 

alanları olduğunu söylemek mümkün olmamakla birlikte; edebiyattan felsefeye, 

psikolojiden tarihe birçok bilim dalının ilgi alanına giren öznel bir değerlendirme biçimi 

olduğu ileri sürülebilir.33 

                                                 
26 Christianus Fredericus Seybold, Glossarium Latino-Arabicum (Berlin: Emil Felber, 1900), “İmago”, 232. 
27 İsmail Parlatır vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1998), “İmge, İmgelem”, 1/1076-

1077; Tahsin Saraç, Büyük Fransızca-Türkçe Sözlük (İstanbul: Can Yayınları, 2009), “İmage”, 723. 
28 Ahmet Cevizci, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2017), “İmge, İmgelem”, 1/1039. 
29 Özgür Taburoğlu, Resim, Söz ve Yazı (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2016), 290. 
30 Seybold, “İmago”, 232; Seybold, “Logos”, 295. Oliver Brachfeld’in makalesine ulaşmak için bk. Oliver 

Brachfeld, “Note sur l’imagologie ethnique”, Revue de psychologie des peuples 17 (1962), 341-349. 
31 Gürsel Aytaç, Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi (Ankara: T.C. Kültür ve Turı̇zm Bakanlığı Yayınları, 2001), 

106. 
32 Serhat Ulağlı, Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim (İstanbul: Motto Yayınları, 2018), 35. 
33 Ulağlı, Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim, 41. 



 

 

14 

 

Bireysel, politik ve psikolojik olaylar karşısında insanın kendisini ifade etme aracı olan imge 

edebiyat, sinema, felsefe, mimari, psikoloji ve siyaset gibi pek çok alanda ilgilenilen bir 

konudur.34 Birçok alanda karşılığı olan imge kavramının, edebiyattaki mahiyetinin 

anlaşılabilmesi için sayılan alanlardan felsefî ve psikolojik altyapısının incelenmesinin 

faydalı olacağı düşünülebilir. 

2.1. Felsefede İmge 

Antik Yunan Filozofu Platon (öl. M.Ö.348) ressam, şair, müzisyen ve heykeltıraş gibi bütün 

sanatçıların birer imge yaratıcısı olduğunu düşünmüştür. O, insanların dış dünyadaki 

varlıkları yeniden üretip imgeler meydana getirdiklerini söyleyerek, imgeleme yetisini 

yaratıcılıkla ilişkilendirmiştir. İmgeyi psikolojik değil, daha çok ontolojik boyutuyla ele alan 

Platon,  dünyada her şeyin imgeden ibaret olduğunu savunurken aynı zamanda onun duyum 

ve düşünce karışımı olduğunu ileri sürerek gerçeklikten kopuk ve yanıltıcı olduğunu 

söylemiştir. Bu görüşün aksine Aristoteles (öl. M.Ö.322), imgeleme yetisi ile düşünce 

arasında bir bağ olduğunu düşünmüş, imgenin duyum ve düşünceden ayrılması gerektiğini 

savunmuştur. Aristoteles, imgenin var olabilmesi için duyumsamanın olması gerektiğini, 

çoğunlukla yanlış olmakla birlikte, doğru da yanlışta olabileceğini ileri sürmüştür. Plotinos 

(öl.270) ise imgelemi, yaratıcı bir güç olarak değil bir temsil yetisi olarak ele almıştır.35 

Çağdaş felsefecilere gelince, varoluşçu felsefe ile tanınan meşhur Filozof Jean Paul Sartre 

(öl.1980) duyu organlarıyla algılanan bir nesnenin, bu organların kapsamından çıktığında 

zihinde halen varoluşunun fiilen değil imgesel bir varoluş olduğu kanaatindedir. Sartre, bir 

kâğıdın beyazlığı gibi, hiçbir bilinçli kendiliğindenlik tarafından üretilemeyecek olan, 

gözlemleyerek öğrenilmesi gereken eylemsiz biçimlere şey adını vermiştir. İşte bu noktada 

imge olarak varoluşu da şey olarak varoluştan şöyle ayırmıştır: “İmge diye adlandırılan 

belirişleri sayamam. Ancak, istemli çağrıştırmalar olsalar da olmasalar da, daha ortaya 

çıktıkları anda bile, burada bulunandan başka şey olarak gösterirler kendilerini.”36 

Nesnelerin imgeleriyle aralarında özsel aynılığı olduğunu ve bu aynılığın varoluş aynılığı ile 

karıştırılmaması gerektiğini düşünen Sartre “imge olarak kâğıt yaprağı ile gerçeklik olarak 

kâğıt yaprağı, birbirinden farklı iki varoluş düzleminde tek ve aynı yapraktır” diyerek 

devamında şunları dile getirmiştir:  

                                                 
34 Kubilay Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş (İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2021), 9. 
35 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 22-30. 
36 Jean Paul Sartre, İmgelem, çev. Alp Tümertekin (İstanbul: İthaki Yayınları, 2009), 7-8. 



 

 

15 

 

“Kendi imgelerini görse ve onları birer şey olarak algılasa, bunları artık birer nesne olarak 

ayırt edemeyeceğini anlamaz; böylece, iki ayrı varoluş düzleminde tek bir yaprak kâğıt 

oluşturmak yerine, aynı düzlemde var olan tıpatıp aynı iki yaprak oluşturur.󠄀”37  

Aynı düzlemde var olan tıpatıp aynı iki yaprağın oluştuğu imge kuramının, imgeyi nesne 

kıldığını belirten Sartre, iç sezginin imgenin şey olmadığını öğrettiği görüşüne sahiptir.38 

Buna göre sezginin sağladığı verilerin, yeni bir biçimde kuramsal kuruluşla bütünleştiğini 

ve imgenin de imgesi olduğu şey gibi bir şey olduğunu savunmuştur. Bununla birlikte 

imgenin, tasarımladığı şeye kıyasla bir tür metafizik aşağılık içine düştüğünü böylece 

imgenin “daha az şey” olduğunu ve kendini, bilince herhangi bir şey gibi sunarak imgesi 

olduğu şeyle dışsal ilişkiler sürdürdüğünü söylemiştir.39 Ayrıca Sartre, imgenin bilgisinin 

anlıktan kaynaklandığını, anlığın maddi izlenimlere uygulandığında bir imge bilinci 

sağladığını düşünmüştür.40 

Çağdaş Filozof Jean-Jacques Wunenburger (doğ.1946) imgeyi zihinsel ve somut olmak 

üzere ikiye ayırmıştır. İsimlerin zihinsel imgeler ile bilinç arasında bir bağlantı kurduğunu 

düşünen Wunenburger, eylemlerin onları bir tutuma entegre ettiğini ileri sürmüştür. Buradan 

hareketle zihinsel imgelerin isimlerden ziyade eylemlerle ilintili olarak incelenmesi 

gerektiğini savunmuştur. Ona göre düş kavramı zihinsel imgeye; bir şeyin izi ise somut 

imgeye işaret eder.41 

Çağdaş Filozof ve Yazar Gaston Bachelard (öl.1962) ise nesneleri maddeyle ilişkilerine göre 

inceleyerek imgelerin daha çok maddesel boyutunu ele alır. Ona göre maddesel imgeler, 

gelip geçici ve boş olarak tabir ettiği biçimsel imgelerden koparak düşlenir ve daha 

derindir.42 Bachelard, gerçek bir imge yaratabilmek için ona kendi özünü, kuralını ve 

kendine has şiirselliğini verecek olan maddesini bulması gerektiğini savunmuştur. İmgelerin 

özünü oluşturan bu maddeler ateş, hava, su ve topraktan ibarettir.43 Bachelard’ın Su ve 

                                                 
37 Sartre, İmgelem, 9-10. 
38 Sezgicilik felsefî bir kuram olup Fransız bir filozof olan Henri Bergson (öl. 1941) tarafından kurulmuştur. 

Bergson’a göre sezgi, bir şeyi ondan olmayan bir başka şeye kıyasla kavramak değil, olduğu gibi kendisini 

bütünüyle kavramak fakültesidir. Detaylı bilgi için bk. Cemil Sena, “Bergson”, Filozoflar Ansiklopedisi 

(İstanbul: Remzi Kitapevi, 1974). 
39 Sartre, İmgelem, 10-11. 
40 Sartre, İmgelem, 15. 
41 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 112. 
42 Gaston Bachelard, Su ve Düşler, çev. Olcay Kunal (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2006), 8. 
43 Bachelard, Su ve Düşler, 10. 



 

 

16 

 

Düşler adlı kitabında yer verdiği bir örnek, onun maddesel imge anlayışını açıklayıcı 

olabilir: 

Ağzımdan çıkacak 

En ufak bir iç çekiş 

Beni hayran bırakacak 

Tapındığım neyse ona 

Mavi sarı suda 

Gökte ve ormanda 

Dalganın gülünde. 

Bachelard bu şiirde, su maddesinin zihinde yansıtma düşü oluşturduğunu, bunun da 

narsisizmi imgelemek için kullanıldığını düşünerek şöyle yorumlamıştır: 

“Narkissos güzelliği hakkında düşünürken derin derin, geleceği hakkında düşünür uzun 

uzun. Narsisizm doğal bir tür yansıma yoluyla ileriyi görme (catoptromancie) durumunu 

gösterir öyleyse. Zaten suyla ileriyi görme (hydromancie) ve yansıma yoluyla ileriyi görme 

arasında örtüşen pek çok nokta vardır. Delatte suyun yansımalarıyla kaynağın üstüne 

tutulmuş bir aynanın yansımalarının bağdaştırıldığı bir uygulama getirir. Kimi zaman, ileriyi 

gösteren ayna suya daldırılarak yansıtıcı güçler gerçekten de birbirine eklenir. Öyleyse suyla 

ileriyi görme yönteminin bileşenlerinden birinin narsisizmden kaynaklandığı yadsınmaz bir 

gerçektir bizce.”44 

2.2. Psikolojide İmge 

Felsefecilerin aksine psikologlar imgeyi kendi verileri ışığında nesnesiyle yorumlayıp bir 

dizi tanım yapmakla yetinmemiş, psikanaliz yöntemiyle imgeyi çözümleyerek ortak bir 

terminoloji yaratmaya çalışmışlardır.45 Psikanaliz yönteminin kurucusu Sigmund Freud 

(öl.1939) 20. Yüzyılın başlarında çocukken yaşanan bilinçdışı tecrübelerin ve bastırılmış 

dürtülerin insanın akıl ve ruh sağlığını bozduğunu ortaya atmıştır. Bu yaklaşımla bilinçaltını 

öne çıkaran Freud, çalışmalarında kullanmak üzere “serbest çağrışım” olarak adlandırılan 

yeni bir yöntem geliştirmiştir. Bu yöntemin temelinde hastanın tedavi esnasında aklına ne 

gelirse anlatması yatmaktadır.46 Freud, bu yöntemle hastalarının sorunlarına dair pek çok 

yeni tespitler yaparken zamanla direnç olgusuyla karşılaşmıştır. Hastanın bilinçli isteğinden 

ayrı, tedaviye devam etmeyi reddeden direnç olgusunun üstesinden gelmek için yeni 

                                                 
44 Bachelard, Su ve Düşler, 33-34. 
45 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 118. 
46 Sigmund Freud, Metapsikoloji, çev. Emre Kapkın - Ayşe Tekşen Kapkın (İstanbul: Payel Yayınları, 2002), 

17. 



 

 

17 

 

teknikler geliştiren Freud, düşlerin evrensel biçimde ortaya çıkan ortak görüngüler 

olduğundan hareketle, nevrotik hastaların direncini kırmak için düş çözümlemesi yöntemini 

kullanmıştır. Freud, düş çözümlemeleri sonucunda bilinçaltında meydana gelen düşünce 

çağrışımlarının (imgelerin) herhangi bir mantık ilişkisi taşımayan diziler halinde 

ilerleyebileceğini tespit etmiştir.47 

Psikanaliz yöntemi sadece psikoloji sahasında değil, edebiyat sahasında da ilk ortaya atıldığı 

dönemden itibaren büyük ilgi görmüştür. 1928 yılında Freud’un Dostoyevski ve Baba Katli 

yazısıyla psikanalizin edebiyat araştırmalarında dönüm noktası haline geldiği söylenebilir. 

Freud bu yazısında, Dostoyevski’nin Karamazov Kardeşler adlı eserindeki baba imgesiyle 

onun kendi benliği arasında yakın bir ilişki olduğunu ortaya koymuştur.48 Freud, 

Dostoyevski’nin babasının çok sinirli, ailesine karşı sert tutum ve davranışlar sergileyen biri 

oluşundan, onun üzerinde bıraktığı psikolojik etkiyi eserlerinde yakalayarak edebiyat 

incelemelerine psikanalizin girmesini sağlamıştır.49  

Freud’a göre edebî eser, yazarın başkalarıyla paylaşılmamış sevgi, korku ve fantezi gibi 

duygularını serbest çağrışım yöntemiyle okura itiraf ettiği bir alandır. Yazar ile okur 

arasındaki bu gizli duyguların aktarımını sağlayan eser bir iletişim aracı işlevi görür. Anlatı 

sanatlarının malzemesinin ham bırakılmadığı, estetik süzgeçten geçip zihinde yeniden 

kurulduğu ve imgeleştirici bir bilincin ürünü olduğu göz önünde bulundursa bu iletişimin 

sağlanmasında imgenin önemli bir yeri olduğu söylenebilir.50  

Analitik Psikolojinin kurucusu Carl Gustave Jung (öl.1961), Freud’un aksine yazarı 

psikanalist incelemenin merkezine almamış; edebi figürler üzerine yoğunlaşmıştır. Jung, bu 

figürlerin kolektif bilincin bir yansıması ve yazarın bilinçaltı kavramlarının sembolleri 

olduğunu düşünmüştür. Bireyin ruh sağlının bozulmasında toplumsal belleği oluşturan 

felsefi, ahlaki ve dinsel karakteristik sorunların etkisi olduğunu düşünen Jung, edebi 

eserlerdeki figürlerin de bilinçaltı ve kolektif belleğin etkisinde meydana geldiğine işaret 

ederek imge incelemelerine katkı sağlamıştır.51 

                                                 
47 Freud, Metapsikoloji, 18-19. 
48 Ulağlı, Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim, 120. 
49 Joseph Frank, Dostoyevski, çev. Ülker İnce (İstanbul: Everest Yayınları, 2017), 58. 
50 Ulağlı, Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim, 123. 
51 Gürsel Aytaç, Genel Edebiyat Bilimi (İstanbul: Papirüs Yayınları, 1999), 115-116. 



 

 

18 

 

2.3. Edebiyat ve Dilbilimde İmge 

İmgenin en az felsefeciler kadar edebiyatçı ve dilbilimcileri de meşgul ettiği söylenebilir. 

Fransız Edebiyat Kuramcısı Maurice Blanchot (öl.2003), Bachelard’ın aksine nesneleri 

biçimsel imgelerden hareketle incelemiştir. Şiirde imgeyi meydana getiren unsurların 

incelenmesiyle uygulanan bu yöntemde benzetme, aktarma, alışılmamış bağdaştırmalar ve 

sapmalar önemli bir yer tutmaktadır. Blanchot’un çeşitli söz sanatlarıyla açıklamayı tercih 

ettiği imgenin nesne ile olan ilişkisi üzerinde çokça durduğu söylenebilir. Bu bağlamda 

Blanchot şu ifadelere yer vermiştir:  

“Ortak çözümlemeye göre imge nesneden sonradır: Onun ardından gelendir; görüyoruz 

sonra imgeliyoruz. Nesneden sonra imge gelir. ‘Sonra’, nesnenin yeniden kavranılabilmesi 

için öncelikle uzaklaşması gerektiğini belirtir. Ancak bu uzaklaşma yine de aynı kalacak bir 

devingenin basit bir yer değiştirmesi değildir. Uzaklaşma burada nesnenin bağrındadır.”52 

Şair Pierre Reverdy (öl.1960) imgenin zihnin katıksız bir yaratımı olduğunu, kıyaslamadan 

değil, birbirinden az ya da çok uzak olan iki gerçekliğin bir araya gelişinden doğduğunu 

düşünmüştür. Ayrıca yan yana gelen bu iki gerçekliğin arasındaki ilişki birbirinden ne kadar 

uzak ve yerindeyse, imgenin duygusal ve şiirsel gücü de o kadar güçlü olacaktır.53  

Gerçeküstü Kuramcı André Breton (öl. 1966), Reverdy’nin bu imge görüşüne katılmakla 

birlikte onun bahsettiği iki uzak gerçekliğin isteyerek bir araya getirilemeyeceğini 

düşünmüştür. Breton, bu iki uzak gerçekliğin sürrealist adını verdiği faaliyetin kendiliğinden 

meydana gelen ürünleri olduğunu ileri sürerek aralarındaki ilişkinin kavranılamayacağını, 

mantığın rolünün sadece imgenin mesajlarını kavramaktan ibaret olduğunu ileri sürmüştür.54 

Türk dilbilim sahasındaki çalışmalarıyla tanınan Doğan Aksan (öl.2010) diğer sanatları da 

besleyen ve özgün hale getiren imge kavramının, sözle anlatımı açısından dilbilimin konusu 

olduğunu düşünmüştür.55  Aksan, şiirin özünü oluşturan öğelerden birinin imge olduğunu 

savunmuş, imgeyi “insanın gözlemlediği nesne, olay ve nitelikleri kendi zihninin 

süzgecinden geçirerek oluşturduğu, şairin de aynı eğilimle şiire aktardığı tasarımlar, kişiye 

özgü izlenimler” şeklinde tanımlamıştır.56 

                                                 
52 Maurice Blanchot, Yazınsal Uzam, çev. Sündüz Öztürk Kasar (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1993), 245. 
53 André Breton, Sürrealist Manifestolar, çev. Yeşim Seber Kafa vd. (İstanbul: Altıkırkbeş Yayın, 2009), 17. 
54 Breton, Sürrealist Manifestolar, 31. 
55 Doğan Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili (Ankara: Bilgi Yayınevi, 2021), 35. 
56 Doğan Aksan, Cumhuriyet Döneminden Bugüne Örneklerle Şiir Çözümlemeleri (Ankara: Bilgi Yayınevi, 

2011), 30. 



 

 

19 

 

Lübnanlı Şair Yûsuf el-Ḫâl (öl.1987), imgeyi ( الفنية الصورة / الشعرية الصورة ) hayatın yeniden keşfi 

olarak değerlendirmiştir. Dış dünyaya ait nesnelerin şairin imgeleme yetisiyle farklı 

biçimlerde yeniden var olduğunu düşünen Yûsuf el-Ḫâl’e göre imgenin gücü zıtlıkların 

oluşturduğu ahenkte gizlidir. Şair, böyle bir ahengin ancak kişisel tecrübelerden meydana 

gelen bilinçteki hareketli imgelerin kullanılmasıyla mümkün olacağını düşünmüştür. Aynı 

zamanda imgelerin daha derinlikli olması için geçmişte veya günümüzde var olan sosyal ve 

kültürel kaynaklardan beslenmesi gerektiğini savunmuştur.57  

Mısırlı Edebiyat Eleştirmeni Muḥammed Ġuneymî Hilâl (öl. 1968) ise imgenin, şairin dış 

dünyaya ait varlık ve olaylara karşı tepkilerinin dışa vurumu olduğunu dile getirerek şairin 

imge aracılığıyla yaratıcılığı ve tepkiselliğini ifade edebildiğini düşünmüştür.58 

Mısırlı Dilbilimci Câbir ʽUsfûr (öl. 2021) şairin imge sayesinde nesne ile düşünceyi, somut 

ile soyutu, gerçek ile hayali bir araya getirebileceğini ileri sürmüştür. Ona göre dış dünyada 

bitki, hayvan gibi birçok varlık olsa da imgeler olmadığından şair, dış dünyada ham halde 

bulunan bu varlıklardan, hayal gücünün elverdiğince, imgeler meydana getirir. Ayrıca bu 

imgeler, az ya da çok birbirinden uzak iki şeyin karşılaştırılmasından meydana gelse de 

güçlü imgeler ancak iki uzak hakikatin bir araya gelmesiyle var olur.59  

ʽUsfûr, imgeyi içerdiği öznel ve etkili manalar itibariyle şairin kendine has bir ifade biçimi 

olarak değerlendirmiştir. İmgenin, mananın tabiatını değil; yalnızca ifade ediliş şeklini 

değiştirebileceğini düşünmüş; ayrıca imgenin tek başına bir anlam ifade etmediğini, ortadan 

kalkması halinde bilinçte meydana gelen soyut anlamın bundan etkilenmeyeceğini 

savunmuştur.60 

Öte yandan modern bir kavram olan imgenin, Arap edebiyatı ve dilbilimindeki yerinin 

anlaşılabilmesi için klasik Arap literatüründeki örneklerini incelemek faydalı olabilir. Klasik 

Arap literatüründe imgenin, tasvîr ve hayâl olarak yer aldığını ileri süren modern 

dilbilimciler bulunmakla birlikte; bu kavramların imgeyi tam olarak karşılamadığı 

                                                 
57 Süheyl ʿAbdullaṭîf Muḥammed el-Futyânî, el-Ḥadâs̱etu ʿinde Yûsuf el-Ḫâl (Ürdün: Ürdün Üniversitesi, S, 

Doktora Tezi, 2010), 167. 
58 Ramazan Akçay, Nı̇zâr Ḳabbânî’nı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde İmge (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019), 54. 
59 Detaylı bilgi için bk. Câbir ʿUsfûr, es-Ṣûratu’l-fenniyye (Beyrut: el-Merkezu’s-Sekâfiyyu’l-ʿArabî, 1992), 

313-328. 
60 ʿUsfûr, es-Ṣûratu’l-fenniyye, 323. 



 

 

20 

 

söylenebilir.61 Filistinli Yazar ve Tarihçi ʼİḥsân ʽAbbâs (öl. 2003) bu konuda şu ifadeleri 

dile getirmiştir: 

“Arapların imgesel bir üretim yaptıkları konusunda bilgi sahibi değiliz. Ancak edebî tenkide 

dair bütün kuralları teşbîh, mecâz ve ʼistiʽâre gibi bizzat imgenin işlevini yerine getiren bir 

sisteme dayanmaktaydı. Bu yüzden biraz ileri giderek, Arapların klasik dönemde imgeye 

neredeyse hiç önem vermediklerini hatta şiiri imgeye çokta ihtiyaç duymayan bir sanata 

çevirdiklerini söyleyebiliriz.”62 

Klasik Arap edebiyatında imgenin varlığını ve günümüzdeki imge anlayışından farkını 

ortaya koyabilmek için o dönem edebiyatçılarının görüşlerine başvurmak fikir sahibi 

olmamıza yardımcı olabilir. Örneğin Abbâsî dönemi şair, edip ve şiir tenkitçisi İbn Raşîḳ el-

Ḳayravânî (öl. 456/1064)’nin “Şüphe yok ki şiirin büyük bir çoğunluğu tasvirden ibarettir” 

sözünden hareketle tasvirin (vasfın), Arap şiirindeki medh, fahr, yergi, mersiye ve nesîb gibi 

konular üzerinde hissedilir bir ağırlığa sahip olduğu söylenebilir.63  

Arapçada taṣvîr (تصوير) kelimesi, sözlükte “şekil, tür ve nitelik” anlamındaki sûra (صورة) 

kelimesinden türemiş olup “şekil vermek, nitelemek” anlamına gelmektedir.64 Aynı 

zamanda Arapçada tasvir şiirleri için “bir şeyi görünüşü ve nitelikleriyle açıklama” anlamına 

gelen vaṣf kelimesi de kullanılmaktadır.65 

Abbâsi döneminin meşhur şiir tenkitçilerinden Ḳudâme b. Caʽfer (öl. 337/948)’e göre tasvir, 

bir varlık ya da olaydan içinde bulunduğu duruma ve sahip olduğu niteliklere uygun olarak 

bahsetmektir.66 İbn Raşîḳ’e göre, bir şeyin duyulduğunda zihinde gözlerin önüne 

gelirmişçesine canlanacak şekilde aktarılmasıdır.67 Şiirin bir üretim olduğunu düşünen 

Ḳudâme, şairin bir ürün ortaya koyabilmesi için marangozun ahşabı, kuyumcunun ise 

gümüşü işlediği gibi şiir malzemesini işlemesi gerektiğini dile getirmiştir. Ona göre her 

üretimin ortaya koyduğu maddenin bir tasviri vardır. Şair de anlamlara dilediği tasarrufla 

                                                 
61 ʿUsfûr, es-Ṣûratu’l-fenniyye, 14-16. 
62 ʾİḥsân ʿAbbâs, Fennu’ş-şiʿr (Beyrut: Dâru Beyrût, 1955), 138. 
63 ʾİbn Raşîḳ el-Ḳayrâvânî, el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve ʾâdâbih, thk. Muḥammed Muḥyiddin ʿAbdulḥamid 

(Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1981), 2/294. Klasik Arap şiirinde tasvir konusu hakkında detaylı bilgi için bk. Nevzat 

Yanık, Arap Şiirinde Tasvir (Erzurum: Fenomen Yayınları, 2020). 
64 Muḥammed bin Yaʿkûb İbnu’s-Serrâc Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-muḥîṭ, thk. Maḥmûd Mesʿûd Aḥmed 

(Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, ts.), “Ṣavera”, 1/902. 
65 Muḥammed b. Mükerram İbn Manẓûr, Lı̇sânu’l-ʿArab, nşr. Abdullah Ali el-Kebîr (Beyrut: Dâru Sâdir, 

1993), “Veṣafe”, 9/356. 
66 Ḳudâme İbn Cafer, Naḳdu’ş-şiʿr, thk. Muḥammed  ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, ts.), 130. 
67 el-Ḳayrâvânî, el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve ʾâdâbih, 1981, 2/294. 



 

 

21 

 

şekil vererek bir tasvir meydana getirir.68 “Şiir kuyumculuktur, bir nevi dokumacılık, bir 

çeşit tasvirdir” sözüyle el-Câḥiẓ (öl.255/869)’in de şiirde tasvir konusunda Ḳudâme ile 

benzer bir görüşe sahip olduğu söylenebilir.69 Tüm bu bilgiler ışığında şiirde tasvirin, dış 

dünyadaki varlık ve olayların sahip oldukları niteliklere vurgu yapılarak anlatılması, zihinde 

canlandırılan şeyin, şairin manalar üzerindeki öznel tasarrufuyla, adeta duyularla 

algılanabilir hale getirilmesi olduğu söylenebilir. 

Arap Dili ve Belagati Âlimi ʽAbdülḳâhir el-Cürcânî (öl.471/1078-79) tasvirin, akıl 

vasıtasıyla bildiğimiz şeyleri göz ile gördüklerimizle karşılaştırmak suretiyle zihinde 

canlandırmak olduğunu söylemiştir. Aynı türden varlıklar arasında bile tasvir yönünden fark 

olduğunu, bunların birbiri gibi tasvir edilemeyeceğini düşünmüştür. Cürcânî, iki insanın, 

ikisi de insan olsalar da; iki yüzüğün, ikisi de yüzük olsa da, tasvirlerinin birbirinden farklı 

olacağını dile getirmiştir. Böylece şiirde bir kelimenin tasvirinin, kullanıldığı beyte göre 

farklılaşacağını ifade etmiştir.70 Cürcânî, ʼEsrâru’l-belâġa adlı eserinde temsilden 

bahsederken tasvir kelimesini “iki nesne arasında benzerlik ilişkisi kurmak” anlamında 

kullanmış, iki farklı türden şey arasında benzerlik ilişkisi tasvir etmenin estetik duyguları 

harekete geçirdiğini dile getirmiştir.71 

Yukarıdaki bilgilerden hareketle klasik Arap edebiyatında tasvirin herhangi bir nesne veya 

durumun dinleyiciye betimlenerek aktarılması yönüyle modern bir kavram olan imgeye 

benzediği söylenebilir. Ancak imgenin modern felsefeciler, dilbilimciler ve edebiyatçılar 

tarafından yapılan tanımlamaları göz önünde bulundurulduğunda ṣura/taṣvir ve imgenin 

tümüyle özdeş kavramlar olmadığını belirtmek gerekir. Daha önce verilen bilgiler ışığında 

imgenin sadece eğretilemeden ibaret olmadığını, aslında bir yaratım olduğunu ve bunu telif 

edilen eserde estetik bir biçimde sunabilmeyi de içerdiği söylenebilir.72  

Türk Dilbilimci Hayrettin Orhanoğlu (öl.2022)’nun şu sözleri, imgenin sadece tasvirden 

ibaret olmadığını ortaya koymak açısından faydalı olabilir: 

                                                 
68 İbn Cafer, Naḳdu’ş-şiʿr, 64-65. 
69 Ebû Osman ‘Amr b. Bahr el-Câḥiz, Kitâbü’l-ḥayevân (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-’İlmiyye, 2003), 3/67. 
70 es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, Delâʾilu’l-ʾiʿcâz, thk. Maḥmûd Muḥammed Şâkir (Kahire: Matbaʿatu’l-

Medenî, 1992), 508. 
71 es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî, ʾEsrâru’l-belâġa, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir (Kahire: Matbaʿatu’l-

Medenî, ts.), 131. 
72 ʿAbdulḥamîd Ḳâvî, es-Ṣûratu’ş-şiʿriyye en-naẓariyye ve’t-taṭbîḳ (Kahire: y.y., ts.), 185; Akçay, Nı̇zâr 

Ḳabbânî’nı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde İmge, 56-57. 



 

 

22 

 

“İmge bir taraftan sanatçının çeşitli duygularıyla algıladığı özel, özgün bir görüntünün dile 

aktarılışı olarak tarif edilirken çoğu kez bir tasvir değil, öznel bir yorumlama sayılabilir. Bu 

sebeple imge, resim aracılığıyla karşımıza çıkan bir tasvir olarak görülmemeli; anlık bir 

zamanda, zihinsel ve duygusal şeylerin karışımını gösteren bir şey ya da apayrı fikirlerin 

bütünleştirilmesi olarak tasavvur edilmelidir. Bilinç ve nesne bağlamında imge; bir şey değil, 

bir edim, bir şeyin bilinci olarak da ifade edilebilir.”73 

2.4. İmgeyi Oluşturan Söz Sanatları  

Her ne kadar imge, belirli söz sanatlarına hasredilemeyen bir kavram olsa da onu tasarlamak 

için sıkça kullanılan teşbîh, mecâz, ʼistiʽâre, kinâye, alışılmamış bağdaştırmalar ve sapmalar 

gibi söz sanatlarının açıklanması suretiyle, konunun kavramsal çerçevesinin daha net 

çizilebileceği düşünülebilir. 

2.4.1. Teşbîh 

Sözlükte “bir şeyi başka bir şeye benzetmek” anlamına gelen teşbîh kelimesi belagatte, 

aralarında bir veya birden fazla vasıfta benzerlik bulunan iki şeyden birini diğerine 

benzetmeye yarayan kavramdır.74 Klasik dönem Arap Dilbilimcisi ʽAbdüḳâhir el-Cürcânî 

teşbîhi “Bir şeye ait bir anlamı, başka bir şeye yüklemek” olarak tanımlarken bir başka Arap 

Dili ve Belagati Âlimi Sekkâkî (öl. 626/1229) ise “iki şeyin ortak bir anlamda olduklarına 

delalet eden söz” şeklinde tanımlamıştır.75 

Teşbîh dört unsurdan meydana gelir: 

a. Müşebbeh (Benzeyen)  

b. Müşebbeh bih (Kendisine benzetilen)  

c. Vech-i şebeh (Benzetme yönü)   

d. Teşbîh edatı (Benzetmenin yapıldığı harf, isim ya da fiil) 

Müşebbeh benzeyen, müşebbeh bih ise kendisine benzetilen anlamına gelen teşbîhin iki 

ögesidir. Bu iki öge olmadan teşbîh yapılabilmesi mümkün değildir. Müşebbeh ve 

Müşebbeh bihin arasındaki ortak vasfa vech-i şebeh, teşbîh yapmak için kullanılan edata ise 

                                                 
73 Hayrettin Orhanoğlu, İmge Atlası (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 24. 
74 Muḥammed b. Mükerram İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Abdullah Ali el-Kebîr (Kahire: Dâru Sâdir, 

1993), “Şebehe”, 13/503; Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-muḥîṭ, “Şebehe”, 1247; Murtaḍâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs 

min cevâhiri’l-ḳâmûs (Kuveyt: Vizâratu’l-İrşâd ve’l-ʾEnbâʾ fi’l-Kuveyt, 1965), “Şebehe”, 36/411; Muḥammed 

el-Cârim - Musṭafâ ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa (Kahire: Dâru’t-Takvâ, 2017), 25. 
75 el-Cürcânî, ʾEsrâru’l-belâġa, 90; Ebû Ya‘kūb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 

thk. Nuaym Zerzûr (Beyrut: Dâru’l-Kutübi’l-’İlmiyye, 1987), 332. 



 

 

23 

 

teşbîh edatı adı verilir.76 Teşbîh edatı “كاف ve   كَأَن” harflerinden biriyle veya “benzeri” 

anlamına gelen “ ، نََْو، مَثِيل، مِثْل، شَبِيهنَظِير ” isimlerinden yahut “ ،يُشْبِهُ، يُُأَثلُِ، يُ نَاظِرُ، يُضَارعُِ، يضَاهِي

 ”.fiillerinden meydana gelir.77 Örneğin “Ali cesaret bakımından aslan gibidir ”يَُُأكِي، ظَن  

anlamına gelen  َشَجَاعَة   الَْْسَدِ كَ   ي  لِ ع  ifadesinde Ali, müşebbeh; aslan, müşebbeh bih; cesaret, 

vech-i şebeh; kef harfi ise teşbîh edatıdır. 

Müşebbeh ve müşebbeh bih ögeleri somut ya da soyut kavramlar olarak kullanılabilir. 

Ayrıca bu ögeler, her biri farklı varlıklara delalet eden iki veya daha fazla unsurdan oluşup 

mürekkep olabildiği gibi böyle olmayıp müfrette kalabilir.78 Örneğin “Para hayat gibidir.” 

anlamındaki    ُال
َ
الحيََاةِ كَ الم  ifadesinde paranın (müşebbeh) somut, hayatın (müşebbeh bih) ise 

soyut bir kavram olduğu ve her ikisinin de müfred halde kullanıldığı görülmektedir. 

Mürekkep bir teşbîhe ise şöyle örnek verilebilir: 

 اةٍ قاَمَ فِيهاَ إِمَامُهَ فُ صَلً وَراَءَهُ      صُفُو مُ سُهَيْلً  والنُّجُو  ن  أَ كَ 

Sanki Süheyl ve arkasındaki yıldızlar 

Önde imamın durduğu namaz safları gibidir.󠄀 

İki tarafında mürekkep olduğu bu teşbîhte, “Süheyl yıldızı ve arkasındaki diğer yıldızlar 

(müşebbeh), önde imamın durduğu namaz saflarına (müşebbeh bihe) benzetilmiştir.”79 

Teşbîhin zikredilen dört ögesinin kullanım durumlarına ve maksadı ifade edip etmemesine 

göre birçok farklı çeşidi bulunmaktadır. Bunlar içinde vech-i şebeh ve teşbîh edatı 

zikredilmemesi yönüyle teşbîh-i beliġin en belagatli teşbîh türü olduğu söylenebilir.80 “İlim 

aydınlıktır” anlamındaki   العِلْمُ نوُر ve “Sen güneşsin” anlamındaki  ِشََْس   أنَْت  cümleleri birer 

teşbîh-i beliġ örneğidir. 

Çeşitli şekillerde kullanılması mümkün olan teşbîhin şiir için önemli bir yeri olduğu 

söylenebilir. Şairler, teşbîh vasıtasıyla ait olduğu toplum ve kültürün genelleşmiş bir takım 

                                                 
76 es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 332-335; Aḥmed b. Musṭafâ el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa (Beyrut: Dâru’l-

Kutübi’l-ʿİlmiyye, 1993), 213; Ali Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2020), 208-209. 
77 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 220-221; el-Cârim - ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 25. 
78 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 221; es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 335; Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 

212. 
79 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 213. 
80 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 231. 



 

 

24 

 

ifade biçimlerini kullanma imkânına erişir. Bununla birlikte birçok şairin, kendine has 

betimlemelerde bulundukları da görülebilir. “Bunlar özgün oldukları ölçüde 

dinleyen/okuyanın zihninde, istenen tasarım ve imgelerin oluşumunu sağlar; anlatımı 

başarılı kılar.”81  

Nizâr Ḳabbânî (öl. 1998) Günlükler (el-Yevmiyyât) adlı şiirinde, yaşadığı toplumun kadın-

erkek ilişkileri konusunda bağnaz bir tutum sergilediğini düşünerek bu durumu dînî bir 

aşırılık olarak değerlendirirken kendine has imge ve tasarımlar oluşturmuştur: 

 اليوميات

 ؟متى نُشفى ترُى من عقدةِ الديينِ أيا ربّي 

 ؟أليسَ الديين كلي الديين إنسانا  يُيييني

 و يفتحُ لي ذراعيهِ و يُملُ غصنَ زيتونِ...

Günlükler 

Ya rabbi! Ne zaman şu din bağnazlığından şifa bulacağız? 

Bütün dinler beni selamlayan bir insan değil midir? 

Bana kollarını açan, zeytin dalı taşıyan…82 

Ḳabbânî’nin dini selam veren, kollarını açan ve zeytin dalı taşıyan bir insana benzeterek 

teşbîh-i temsîlî sanatından yararlanmış, böylece kendine özgü imgeler meydana getirmiştir. 

“Tişrîn suları gibi bir el” ifadesi de dikkat çeken bir diğer imgedir. Şair burada vech-i şebeh 

kullanmayarak teşbîh-i mücmel sanatı yapmıştır.83 

2.4.2. Mecâz 

Mecâz kelimesi sözlükte “yol katetmek, bir yerden yürüyerek geçmek, yürüyüp geçilen yer” 

anlamlarına gelmekte olup hakikatin zıttıdır.84 Belagatte mecâz, bir lafzın asıl manasından 

alınarak başka bir manaya, gerçek anlamı dışında kullanıldığını gösteren bir ḳarîne ile 

aktarılmasıdır. Mecâz, ̔ aḳlî ve luġavî olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. ʽAḳlî mecâz, bir işin, 

faili olmayan başka bir şeye isnadı; luġavî mecâz ise bir lafzın asıl manası dışında bir 

                                                 
81 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 121-122. 
82 Nizâr Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1998), 1/613. 
83 Tişrin Barajı Fırat Nehri üzerinde Halep’in 90 kilometre doğusunda yer alan bir baraj. 
84 İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “Ceveze”, 5/327; ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “Ceveze”, 

15/75; Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-muḥîṭ, “Ceveze”, 1/290-291. 



 

 

25 

 

anlamda kullanılmasıdır. 85 Mecâz-ı ʽaḳlî sebebiyet, fâʽiliyet, masdariyet ve zarfiyet gibi 

birçok alaka ile meydana getirilebilir. “Bahar otları bitirdi.” anlamındaki  َأنَْ بَتَ الر بيِعُ الْعُشْب 

ifadesi, zarfiyet alakasıyla kurulmuş bir mecâz-ı ʽaḳlî örneğidir. Otları bitirme işi, bahar 

vaktiyle ilişkili olduğundan, gerçek faili olan Allah’a değil de bahar kelimesine isnâd 

edilmiştir.86 

Mecâz-ı luġavî, teşbîh ile ilintili olmak veya olmamak yönüyle mecâz-ı mürsel ve ʼistiʽâre 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Mecâz-ı Mürsel, gerçek anlamı dışında kullanılan ve 

alakası teşbîh olmayan mecâzdır. Mecâz-ı mürsel cüziyet, külliyet, sebebiyet, maḥalliyet 

gibi birçok alaka ile meydana gelebilir. “Hatip konuşma yaptı.” anlamındaki “  ألَْقَى الْْطَِيبُ كَلِمَة” 

ifadesi, “konuşma” kelimesi yerine “kelime” sözcüğünün kullanılması itibariyle, cüziyet 

alakasıyla kurulmuş bir mecâz-ı mürsel örneğidir.  Bir yazar için kullanılabilecek olan 

“Geçimini kalemiyle sağlar.” ifadesi de yazarın işini kalemiyle yapması sebebiyle ʼâliyyet 

alakasıyla kurulmuş bir mecâz-ı mürsel örneğidir.87 

“Şiir, sözün beliġ bir şekilde söylenmesi sanatıdır. Aksi halde sıradan bir cümle haline 

gelir.”88 Mecâz sanatı, lafızların gerçek anlamları dışına çıkarak şairin daha belagatli imgeler 

meydana getirmesine olanak sağlar. İbn Raşîḳ, mecâzın belagati konusunda şu ifadeleri dile 

getirmiştir: “Araplar sık sık başvurdukları mecâz sanatını, dillerinin övünülecek bir yanı 

olarak kabul ederler. Mecâz, fesahat ve belagatin en büyük göstergesidir. Arapça, mecâz 

sayesinde diğer diller arasında temayüz eder.”89 

Dilerim Tanrı’dan ki, sana açık kucaklar 

Bir daha kapanmadan kara toprakla dolsun 

Kan tükürsün adını candan anan dudaklar 

Sana benim gözümle bakan gözler kör olsun.90 

Çağdaş Türk Şairi Faruk Nazif Çamlıbel (öl. 1973)’e ait bu dizelerde “kucaklar, dudaklar, 

gözler” kelimelerine yer vererek çeşitli görsel imgeler sunulmuştur. Bu imgeler arasında 

                                                 
85 es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 359; el-Merâġî, ʿ Ulûmu’l-belâġa, 248; el-Cârim - ʾ Emîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 

86-87. 
86 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 238. 
87 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 249; Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 242; Nurullah Çetin, Şiir Çözümleme 

Yöntemi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2017), 93. 
88 Adem Gürbüz, “Eşyaya Can Veren Şair Sedat Umran’ın Şiirini Kuran Nesneler”, Şiir Kuran Nesneler, ed. 

Ahmet Cüneyt Issı - Mehmet Özger (Ankara: Hece, 2019), 165. 
89 el-Ḳayrâvânî, el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve ʾâdâbih, 1/265. 
90 Ataol Behramoğlu, Büyük Türk Şiiri Antolojisi (İstanbul: Sosyal Yayınlar, 2012), 1/108. 



 

 

26 

 

cüziyet alakası kurulmak suretiyle mecâz-ı mürsel sanatı yapılmış, bu organların zikri ile 

“insan” kastedilmiştir. 

2.4.3. ʼİstiʽâre 

Sözlükte “bir şeyi bir yerden başka bir yere aktarmak, ödünç almak” anlamlarına gelen 

ʼistiʽâre, belagatte alakası teşbîh olan mecâzdır ve teşbîhe dayanır.91 Bu yönüyle müşebbeh 

bih/müsteʽâr minh ya da müşebbeh/müsteʽâr leh ögelerinden birisinin zikredilmediği teşbîh 

olarak tanımlanır.92 Bir başka ifadeyle ʼistiʽâre, aralarındaki bir benzerlik veya yakınlık 

sebebiyle müşebbeh/müsteʽâr leh ögesi için müşebbeh bih/müsteʽâr minh ögesinden bir 

mananın ödünç alınması olarak da tarif edilebilir.93 ʽAbdulḳâhir el-Cürcânî ʼistiʽâreyi şöyle 

tanımlamıştır: “ʼistiʽâre bir şeyi başka bir şeye benzeterek bu teşbîhi izhâr etmek suretiyle 

müşebbeh bihten müşebbeh için bir manasını ödünç almaktır.” diye tanımlamıştır.94 Sekkâki 

ise ʼistiʽâreyi “müşebbehin müşebbeh bihin cinsinden olduğunu ileri sürüp müşebbeh bihe 

ait nitelikleri müşebbehe nispet ederek teşbîhin iki öğesinden birini, diğerinin yerine 

zikretmek.” olarak tanımlamaktadır.95 

ʼİstiʽârede şu üç özelliğin bulunması gerekir:  

a. Kelimenin gerçek anlamının dışında herhangi bir kavrama ya da nesneye ad olması, 

b. Engelleyici ipucu (ḳarîne-i mâni’a) bulunması, yani kelimenin gerçek anlamında 

kullanılmasının imkânsız olması, 

c. Benzetme amacının bulunması.96 

“Savaşta cenk eden bir aslan gördüm.” anlamındaki   يُ قَاتِلُ فِ الْحرَْبِ رَأيَْتُ أَسَد  ifadesinde müşebbeh 

bih/müsteʽâr minh (aslan) dışında müşebbeh/müsteʽâr leh (adam), vech-i şebeh/müsteʽâr 

(aslanın cesareti) ve edat ögelerine yer verilmeyerek ʼistiʽâre yapıldığı görülmektedir. Bu 

ifadede zikredilen aslanın savaşta cenk edemeyeceği ḳarînesinden hareketle bir adamın 

cesareti sebebiyle aslana benzetildiği söylenebilir.  

                                                 
91 Muḥammed bin Yaʿkûb İbnu’s-Serrâc Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Maḥmûd Mesʿûd Aḥmed 

(Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, ts.), “ʿAyera”, 1/1101-1102; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “ʿAyera”, 4/620-

626; ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “ʿAyera”, 13/172-185. 
92 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 259; es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 369. 
93 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 252; el-Cârim - ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 94. 
94 el-Cürcânî, Delâʾilu’l-ʾiʿcâz, 67. 
95 es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 369. 
96 Zekeriyyâ b. Muḥammed el-Ḳaḍvînî, el-Îḍâḥ fî ʿulûmi’l-belâġa, thk. Muḥammed  ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî 

(Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts.), 3/231; el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 259; es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 369. 



 

 

27 

 

ʼİstiʽâre, müsteʽâr leh ya da müsteʽâr minh ögelerinden birinin zikredilip zikredilmemesine 

göre taṣrîḥiyye ve mekniyye olarak ikiye ayrılır. Sadece müsteʽâr minh ögesinin zikredildiği 

ʼistiʽâre, taṣrîḥiyye; sadece müsteʽâr leh ögesinin zikredildiği ʼistiʽâre ise mekniyye 

olmaktadır.97 

 وَإِنْ لََمَنِي فِيكَ السُّهَا وَالْفَراَدِقُ  وبدره أُحِبُّك يَا شََْسَ الز مَان

Ey bu çağın güneşi ve ayı seni seviyorum. 

Her ne kadar Sühâ ve Ferkadan yıldızları beni ayıplasa da.󠄀 

Mütenebbî’nin Seyfuddevle’ye hitaben söylediği bu beyitte muhatabını güneşe ve aya 

benzetirken, onu bu sevgisinden dolayı ayıplayan kişileri Süha ve Ferkadân gibi küçük 

yıldızlara benzetmiştir. Şair, bu beyitte sadece müsteʽâr minh ögelerine yer vererek ʼistiʽâre-

i taṣrîḥiyye yapmıştır.98 

 ألَْفَيْتَ كُل  تََيِمَةٍ لََ تَ ن ْفَعُ  إذَ ا الْمَنِي ةُ أنَْشَبَتْ أظَْفَارَهَا

Ölüm geçirdiğinde pençelerini 

Görürsün hiçbir muskanın fayda vermediğini.󠄀 

ʼEbû Ẕueyb el-Huzelî (öl. 27/648), bu beyitte ölümü, adını vermeden pençeleri olan yırtıcı 

bir hayvana benzetmiştir. Burada yalnızca müsteʽâr leh olan ölüm kelimesi kullanılarak 

ʼistiʽâre-i mekniyye sanatı yapıldığı görülmekltedir.99 

ʼİstiʽâre sanatının taṣrîḥiyye ve mekniyye dışında başka birçok çeşidi bulunmaktadır. Bunlar 

içinde en meşhuru ʼistiʽâre-i tem îliyyedir. Sembolik bir canlandırma olan ʼistiʽâre-i 

tem îliyye oluşturulurken benzeyen (müşebbeh/müsteʽâr leh), benzetilen (müşebbeh 

bih/müsteʽâr minh) ile detaylı bir şekilde tasvir edilir.100 

 يَ هُونُ عَلَيْهِ تَسْلِيمُ الْبِلًَدِ  رْبٍ لْبِلًَدَ بِغَيْرِ حَ وَمَنْ مَلَكَ ا

Bir memlekete savaşmadan sahip olan kimseye 

Orayı düşmana teslim etmek kolay gelir.󠄀 

                                                 
97 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 270; el-Cârim - ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 94. 
98 Muḥammed b. ʿAlî el-Vâḥidî, Şerḥu Dîvâni’l-Mutenebbî (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, ts.), 1/234. 
99 Aḥmed bin ʾ İbrâhîm el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâġa, thk. Yûsûf es-Sumeylî (Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, 

ts.), 261. 
100 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 287. 



 

 

28 

 

Bir şeyi çaba sarf etmeden kolayca elde eden kişinin ondan kolaylıkla vazgeçebileceği 

düşünülür. Yukarıdaki beyitte bu durum, savaşmadan bir memlekete sahip olup onu 

düşmana kolayca teslim etmek şeklinde tasvir edilerek ʼistiʽâre-i temsîliyye sanatı 

yapılmıştır.101 

ʼİstiʽârenin, şiirde yaratıcı ve etkileyici imgeler meydana getirme konusunda çok önemli bir 

sanat olduğu söylenebilir. ʼEsrâru’l-belâġa adlı eserinde ʼistiʽâreyi, müfîde ve ġayri müfîde 

olarak ikiye ayıran Cürcânî, asıl ve beliġ olanın ʼistiʽâre-i müfîde olduğunun altını çizerek 

ʼistiʽârenin önemi konusunda şunları dile getirmiştir:  

“Bil ki hakiki ʼistiʽâre,  ʼistiʽâre-i müfîdedir. ʼİstiʽâre-i ġayri müfîdenin parçalarını bir araya 

getirmekten, sanatlarını ve çeşitlerini sınırlamaktansa; ʼistiʽâre-i müfîdenin anlam alanı daha 

geniş, sanatı daha beliġ, tesiri daha çoktur. Ayrıca estetik yönü daha güçlü, mana itibariyle 

de çok daha derinliklidir. Sanatsal üretimde daha çok yardımcı olduğu gibi daha fazla detay 

verir.”102 

Modern Arap Şairi Nihâd Rıḍâ (öl. 2008)’nın Mutlak bir kibirle seviyorum seni (Uḥibbuki 

bi muṭlaḳi’l-ʼenâniyye) adlı şiirinde, sevdiği kadına olan aşkını denize benzetmiş, kendisinin 

ise boğulmaktan korkmayan bir deli olduğunu dile getirerek çeşitli imgelemelerde 

bulunmuştur. 

 أحبك بمطلق الأنانية

 إن كان البحر سيعلبني

 فأنا مجنون لَ أخشى الغرقا

 أو كان الموج سيجرفني

 نحو الشطآن الصخرية

 فلأن حياتي قد ختمت

                                                 
101 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 268. 
102 el-Cürcânî, ʾEsrâru’l-belâġa, 42. Cürcani, ʼistiʽâre-i gayri müfideden cümlede farklı bir kullanım imkanı 

yakalamak için yararlanıldığını ileri sürmüştür. İstiʽâre-i gayri müfide, Arapçada veya herhangi bir dilde, 

insanın ve çeşitli hayvanların uzuvlarının birbirinden farklı isimlerini diğerlerinin yerine kullanmakla 

açıklanabilir. Örneğin insan ağzı şefetun (شفة), dişi deve ağzı (شف ر حف لة at ağzı ise ,(م   .isimleriyle müsemmadır ج 

İnsan ağzı için mişfer (مشفر) kullanılacak olursa bu bir ʼistiʽâre olur ancak sadece farklı bir kullanım örneği 

sergilenmiş olur. Manada derinlik ve sanatta bir güzellik bulunmaz. İstiʽâre-i müfide ise iki şeyin arasında 

çeşitli yönleriyle benzerlik ilişkisi kurularak yapılan ʼistiʽâre türüdür.  Cürcani bu türden ʼistiʽâreye, bir adamın 

cesaret yönüyle aslana ya da cömertlik yönüyle denize benzetilmesi gibi örnekler vermiştir. Detaylı bilgi için 

bk. el-Cürcânî, ʾEsrâru’l-belâġa, 30-33. 



 

 

29 

 

 ومن المكتوب لنا أن نفترقا.
 

Mutlak bir kibirle seviyorum seni 

Eğer ki deniz beni yutacaksa 

Ben bir deliyim boğulmaktan korkmayan 

Ya da bir dalga beni sürükleyip götürecekse 

Kayalık sahillere doğru 

Hayatım sona ereceğinden 

Ayrılık kaderimiz olacaktır.󠄀103 

Şair sevdiği kadına olan aşkını (müsteʽâr leh) onu boğacak bir denize, kayalık sahillere 

sürükleyip onu öldürecek bir dalgaya benzetmiştir. Şairin, müsteʽâr leh ögesini zikretmeyip 

sadece müsteʽâr minh ögesine yer vererek ʼistiʽâre-i taṣrîḥiyye sanatına başvurduğu 

görülmektedir. 

2.4.4. Kinâye 

Kinâye kelimesi sözlükte “ima etmek, bir şeyi söyleyip başka bir şey kastetmek” anlamına 

gelmektedir.104 Belagatte ise bir sözü gerçek anlamına gelebilecek şekilde, ancak gerçek 

anlamının dışında kullanmaktır. Bir yönüyle hakikat bir yönüyle mecâz ifade eden kinâyede, 

mecâzın aksine, sözün gerçek anlamda kullanılmadığına işaret eden bir ḳarîne yoktur. 

Kinâye, kendisinde kinâyenin meydana geldiği lafız olan “meknî bih” ile kinâyeli anlam 

“meknî ʽanh” adında iki ögeden meydana gelir.105 Cürcânî kinâyeyi şöyle tanımlamaktadır: 

“Kinâye bir kişinin, bir lafzın diğer anlamlarına ima ve çağrışımda bulunarak lügatteki ilk 

anlamının dışında bir anlamı ifade etmek istemesidir.”106 Sekkâkî’nin kinâye tanımı ise 

şöyledir: “Anlamın gerektirdiği şekilde sarih manadan terk edilen manaya geçiş yapmak 

için, bir şeyi açıkça ifade etmeyi terk etmektir.”107 Arapçada uzun boylu anlamındaki   ُطَويِل

الر مَاد كَثِيرُ  ile cömert anlamındaki الن جَاد  ifadeleri; Türkçede ise bir kişinin cömertliğini 

                                                 
103 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/552. 
104 Fîrûzâbâdî, el-Ḳâmûsu’l-muḥîṭ, “Kenâ”, 1/1364; ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “Kenâ”, 

39/420-421; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “Kenâ”, 15/233. 
105 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 301; el-Cârim - ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 155. 
106 el-Cürcânî, Delâʾilu’l-ʾiʿcâz, 66. 
107 es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 402. 



 

 

30 

 

nitelemek için eli açık, kurnazlığını ifade etmek için kullanılan gözü açık gibi ifadeler birer 

kinâye örneğidir. 

Kinâye, örtülü anlatılmak istenen unsur bakımından sıfattan, mevsuftan ve nisbetten kinâye 

olmak üzere üçe ayrılır. Cömert bir kişi için kullanılan “misafiri çoktur” anlamındaki  ُكَثِير 

 ifadesi, cömertlik sıfatı gizli olduğundan sıfattan kinâye örneğidir. Kalp için الَْضْيَاف

kullanılabilecek olan “kinlerin toplandığı yer” anlamındaki  َالَْْضْغَأن مَجَامِع  ifadesi, mevsuf olan 

kalp gizli olduğundan mevsuftan kinâye örneğidir. Bunlar dışında kalan nisbetten kinâye ise 

sıfat ve mevsufun açıkça zikredilmesine karşın aralarındaki nisbetin örtülü ifade edildiği 

kinâye şeklidir. “Cömertlik hırkasının iki ucu arasındadır.” anlamındaki  ُبُ رْدَيْهِ  بَيَْ  الكَرَم  ifadesi, 

sıfat olan cömertlik açıkça zikredilirken cömertliğin hangi nisbetle hırkasının iki ucu 

arasında olduğu örtülü bırakılması sebebiyle nisbetten kinâye örneğidir. Bu türden kinâyede 

örnekte olduğu gibi bazen mevsuf zikredilmeyebilir.108 

Kinâye, vasıtaları yönünden ise taʽrîḍ, telvîḥ, remz ve ʼîmâʼ olmak üzere dörde ayrılır.109 

Taʽrîḍ bir sözün ima yoluyla, üstü örtülü bir şekilde birine dokundurulmasına yarayan, bir 

şeyden sitem etmeyi sağlayan kinâye türüdür. Kinâye hem müfred lafız hem de cümlede 

olabilirken, taʽrîḍ sadece cümlede olur. Ayrıca taʽrîḍin manası kinâyenin sağladığı manadan 

daha kapalı olduğundan, taʽrîḍin kullanıldığı bağlam, anlama ulaşma noktasında önem arz 

eder.110 Nef’î’ye ait şu mısralar taʽrîḍ sanatının meşhur örneklerinden biridir: 

Bana Tahir Efendi kelb demiş 

İltifatı bu sözde zahirdir.󠄀 

Malikî mezhebim benim zira 

İtikadımca kelb tahirdir.󠄀111 

Telvîḥ çok vasıtalı kinâyeye verilen isimdir. Bu türden kinâyelerde hedeflenen manaya 

ulaşmak için birkaç aşamadan harekete geçmek gerekir. Örneğin “Onlar ateşlerini vadide 

tutuşturan bir topluluktur.” anlamındaki أوُلٰئِكَ قَ وْم  يوُقِدُونَ نَارَهُمْ فِ الْوَادِي ifadesi, bir topluluğun 

cimriliğinden kinâye için söylenmiş bir sözdür. Buradaki vadide ateş yakmak ifadesiyle o 

                                                 
108 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 301-304; es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, 403-404. 
109 el-Cârim - ʾEmîn, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa, 155; el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 305. 
110 el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâġa, 289; el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 305. 
111 Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 276. 



 

 

31 

 

topluluğun ateşi gizlemeye çalıştığı anlaşılabilir. Ateşi gizleme sebeplerinin ise onu görüp 

gelebilecek misafirleri engelleme çabaları olduğu düşünülürse, buradan hareketle o 

topluluğun cimriliğinden aşama aşama kinâye edildiği ve telviḥ sanatı meydana getirildiği 

anlaşılmaktadır.112 

Az vasıtayla yapılan, işaret ettiği anlam kapalı olan taʽrîḍsiz kinâyeye remz adı 

verilmektedir. “Koca kafalı” anlamındaki  ُالْقَفَا عَريِض  ifadesi ahmaklıktan kinâyedir ve bir remz 

örneğidir. Îmâ ise az vasıtayla yapılan, işaret ettiği anlam açık olan taʽrîḍsiz kinâyeye verilen 

isimdir. “Ali nereye giderse iyilikte oradadır.” anlamındaki  ُعَلِي   سَارَ  حَيْثُ  يَسِيرُ  الفَضْل  ifadesi 

Ali’nin iyiliğinden kinâye olup ‘îmâ’ örneğidir.113  

Belagat âlimlerinin çoğu, bir ifadeyi açıkça dile getirmek yerine kinâye etmenin daha beliġ 

ve çarpıcı olduğu görüşüne sahiptir.114 Muhatabın zihin dünyasında meydana getirdiği 

değişik imgeler sayesinde oldukça etkili bir aktarım gücüne sahip olan kinâyenin, şiirde 

imgeyi oluşturan önemli bir araç olduğu söylenebilir. “Kinâyenin gayesine ancak tabiatı 

latif, mizacı arı kimseler ulaşabilir. Belagatindeki sır, gerçekte kastedilen şeyi muhataba 

çeşitli suretlerle (imgelerle) çağrışımlarda bulunarak vermesinde gizlidir.”115 

Modern Arap Şairi Cubrân Ḫalîl Cubrân (öl. 1931) Onu muzaffer kılan bu halktır (Ẕâlike’ş-

şaʽbu’llezî ʼâtâhu naṣran) adlı şiirinde diktatör yöneticinin halk üzerindeki baskı ve zulmünü 

gittiği yerlere hüzün götürmesi, ekin ve hayvanları yok etmesi, mamur yerleri çorak arazilere 

dönüştürmesi sıfatlarıyla kinâye etmiş, farklı imgelere yer vermiştir: 

 ذلك الشعب الذي آتاه نصرا

 إن رسا فِ موضع طم الْسى

 أو مضى فاظنن بسيف الله بترا

 متلفا للزرع والضرع معا

 تاركا فِ إثره المعمور قفرا
Onu muzaffer kılan bu halktır 

Bir yerde demirleyecek olsa orayı hüzün kaplar 

                                                 
112 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 305; el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâġa, 289. 
113 el-Merâġî, ʿUlûmu’l-belâġa, 306; el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâġa, 289=290. 
114 el-Cürcânî, Delâʾilu’l-ʾiʿcâz, 70. 
115 el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâġa, 293. 



 

 

32 

 

Ya da geçse zannet ki Allah’ın kılıcıyla koparıp geçer 

Ekini, hayvanı murdar eder 

Ardından mamur yeri çorak eder.󠄀116 

2.4.5. Alışılmamış Bağdaştırmalar 

Arapçada el-mufâraḳât (فَارَقاَت
ُ
 olarak adlandırılan alışılmamış bağdaştırmalar, Arap (الم

dilbilimine batılı kaynaklardan girmiş modern bir kavram olsa da mantık ve yöntem olarak, 

Arap dilinde de geçmişten günümüze değin kullanılmış olduğu söylenebilir.117 Sözcükler 

genelde belli düşünce ve duyguları ifade etmek için tek başına değil; tamlamalar oluşturarak, 

tümcelerde yer alarak kullanılır. Bir dilde, birden fazla sözcüğün anlamlı ve kabul edilebilir 

birimler halinde bir araya getirilmesine bağdaştırma adı verilmektedir. Çavdardan yapılan 

bir ekmeğe çavdar ekmeği, sınav olan güne sınav günü, kadınlara özel olduğu için bir 

ayakkabıya kadın ayakkabısı denilerek meydana getirilen bağdaştırmalar anlamlı ve 

alışılmış bağdaştırmalardır.118 Bir dilde kullanılmayan sarı kötülük, susuz bilgisayar, yırtık 

su gibi mantığa aykırı sözcük tamlamalar ise alışılmamış bağdaştırmalar olarak adlandırılır. 

Bu tamlamalardaki sarı, susuz, yırtık gibi ifadelerin niteledikleri kavramlarla nitelik ve 

nicelik yönünden uyuşmadığı hemen herkesçe kolaylıkla fark edilebilir.119  

Alışılmamış bağdaştırmaların, muhatapların zihin dünyasında sıra dışı, ilginç ve etkileyici 

imgeler meydana getirmek için iyi bir araç olduğu söylenebilir. Doğan Aksan, şiirde 

kullanılan alışılmamış bağdaştırmalar hakkında şu sözlere yer vermektedir: “Şiirde 

göstergelerin dinleyiciye, okuyucuya yansıttıkları tasarımların, imgelerin dışında, onların 

yanı sıra birçok tasarımların daha aktarılmasını, deyim yerindeyse dinleyici/okuyucunun 

zihnine birçok yeni tasarımın üşüşmesini sağlayan bir dil olayı…”120 

Modern Arap Şairi ʼAḥmed Maṭar (doğ. 1954) Gizli gebelik (el-Hablu’s-sırrî) adlı şiirinde 

alışılmamış bağdaştırmaları şöyle kullanmaktadır: 

 الحبل السري

 أدري بأن النار 

                                                 
116 Cubrân Ḫalîl Cubrân, “Ẕâlike’ş-şaʿbu’lleẕî ʾâtâhu naṣran”, aldiwan (Erişim 23 Ağustos 2023). 
117 Nevâl İbn Ṣâliḥ, Cemâliyyetu’l-mufâraḳat fî’ş-şiʿiri’l-ʿArabiyyi’l-muʿâṣır (Ürdün: el-ʾÂkâdemiyyûn, 

2015), 26. 
118 Doğan Aksan, Anlambilim (Ankara: Bilgi Yayınevi, 2016), 105. 
119 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 151-152. 
120 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 152. 



 

 

33 

 

 موقدة من حطب الفقر

 ليدفأ الدولَر

 أدري بأن الثار

 سحابة تحبل بالْعذار

 سيزأر الرعد و لكن بعده

 ستهطل الْمطار
Gizli gebelik 

Bilirim ki cehennem 

Fakirlik odunundan tutuşmuştur 

Doları ısıtmak için 

Bilirim ki isyan 

Mazeretlere gebe bir buluttur 

Gök gürler ancak sonrasında 

Sağanak yağmurlar yağar.󠄀121 

Şair soyut bir kavram olan fakirliği, somut bir kavram olan odun ile bağdaştırarak 

alışılmamış bir bağdaştırma meydana getirmiştir. Devam eden dizelerde bulutu mazeretlere 

gebe kalmak ile bağdaştıran şair, isyan kavramını da meydan getirdiği bu sıra dışı 

bağdaştırma ile ilişkilendirmiştir. Şair alışılmamış bağdaştırmalar yoluyla meydana getirdiği 

bu imgelerle zengin kimselerin fakirlerin sırtından geçindiklerini, fakirlerin ise bu duruma 

karşı çıkmak isterken baskı ve güç ile karşılaştıklarında çabucak bahaneler bulduklarını ve 

bir mukavemet gösteremediklerini aktarmaktadır.122 

2.4.6. Sapmalar 

Arapçada el-ʼinziyâḥât (الَنزياحات) olarak adlandırılan sapmalar, Arap dilbilimine, 

alışılmamış bağdaştırmalar gibi, batılı kaynaklardan girmiş modern bir kavram olsa da 

mantık ve yöntem olarak, Arap dilinde de çeşitli örneklerine her dönem rastlamanın 

mümkün olduğu söylenebilir.123 Sapma “…gerek sözcüklerin ses ve biçim özelliklerinde, 

                                                 
121 Ḥasan Ġâim Faḍâle, “ʾEnmâṭu’l-mufâraḳa fi şiʿri Aḥmed Maṭar”, Mecelletu Kulliyyeti’t-Terbiyeti’l-

Esâsiyye 10 (Ocak 2013), 254. 
122 Faḍâle, “ʾEnmâṭu’l-mufâraḳa fi şiʿri Aḥmed Maṭar”, 254. 
123 Vehîbe Fûġâlî, el-ʾİnziyâḥ fî şiʿri Semîḥ el-Ḳâsım (Cezair: Bouira Üniversitesi, Arap Dili ve Edebiyatı 

Bölümü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 6-8. 



 

 

34 

 

gerek dilin sözdizimi açısından niteliklerinde bilinçli olarak değişikliklere gitmeyi, dilde 

bulunmayan yeni sözcük ve anlatım biçimlerini kullanmayı amaçlar.”124 

Dilde var olan kök ve eklerden yeni birleşimler kurmak suretiyle, o dilde bulunmayan yeni 

kavram ve çağrışımlar meydana getirmeye sözcüksel sapmalar adı verilmektedir. Yunus 

Emre’nin “Her kime kim dervişlik bağışlana / Kalpı gide pâk ola gümüşlene” dizesinde yer 

verdiği “gümüşlenmek” o dönem Türkçesinde var olmayan bir ifade biçimi olduğundan 

sözcüksel bir sapmadır.125 Dildeki kalıplaşmış eylem çekimlerinde ya da kelimelerin başka 

kelimelerle bağdaştırılmasında bilinçli değişiklikler yaparak beklenmedik kullanımlar 

meydana getirmeye ise biçimbilimsel sapmalar adı verilmektedir. Özdemir Asaf’ın 

“Kimseyi seslemeyorum / Aldatmayorum kimseyi / Kimseyi avutmayorum / Eğlemeyorum 

kimseyi” dizelerinde şimdiki zaman çekimini bilinçli olarak değiştirmesi biçimbilimsel 

sapmaya bir örnektir.126 Dildeki sapmaların bir diğer çeşidi ise anlambilimsel sapmalardır. 

Sözcüklerin bağdaştırılma biçimlerinde sıra dışı ve alışılmamış bir yöntem uygulayarak daha 

önce kullanılmamış, zihinde güçlü imgeler meydana getirecek çağrışımlarda bulunmaya 

anlambilimsel sapmalar adı verilir. Bu tür sapmalar alışılmamış bağdaştırmalar olarak da 

tanımlanmaktadır. Yaprak cenazeleri, ateşten gömlek gibi ifadeler birer anlambilimsel 

sapmalara örnektir.127 

Modern Arap Şairi Adonis (doğ. 1930) Ellerinde uyuyor (Yenâmu fî yedeyhi) adlı şiirinde 

yer verdiği ifadeler anlambilimsel sapmalara örnek olabilir: 

 ينام في يديه
 يُد راحتيه

 للوطن الميت للشوارع الْرساء
Ellerinde uyuyor 

Avuçlarını uzatıyor 

Ölü vatana, dilsiz sokaklara.128 

Şairin kullandığı ölü vatan ve dilsiz sokaklar ifadeleri anlam yönünden birbiriyle 

bağdaşmamaktadır. Bir canlıya ait olabilecek ölü nitelemesinin vatan ile bağdaştırılması sıra 

                                                 
124 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 165. 
125 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 166. 
126 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 173. 
127 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 175. 
128 ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis (Suriye: Dâru’l-Medâ, 1996), 1/144. 



 

 

35 

 

dışı olduğu gibi sokakların dilsizlik ile vasfedilişi şaire has bir kullanım olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

2.5. İmge ile İlişkili Kavramlar 

Şiirde imgeyi incelerken, imgenin ilişkili olduğu diğer kavramların, en az onu meydana 

getiren unsurlar kadar önem arz ettiği söylenebilir. Bu nedenle imgenin ilişkili olduğu 

kavramlarla ele alınmasının konuya açıklık getireceği düşünülebilir. İmgenin metafor, 

alegori, gösterge, sembol ve arketip kavramlarıyla ilişkili olduğu ve bunların zaman zaman 

birbirine karıştırıldığı görülmektedir.129 

2.5.1. Metafor 

“Bir şeyi kendi adının dışında, çeşitli yönlerden benzediği başka bir şeyin adıyla anma 

sanatı” olarak tarif edilebilen metafor, Yunancada metaphora kelimesinden gelen, deyim 

aktarmasını ifade eden bir kavramdır. Türkçede karşılığı ̓ istiʽâre ya da eğretileme, Arapçada 

ise ʼistiʽâre (الَستعارة)’dir.130 Batı retoriğine ait bir kavram olan “metafor” için dilimizde, açık 

ʼistiʽâre olduğu yönünde bir algı oluşmuşsa da, onun İngilizcedeki örneklerine bakılınca, 

başta açık ʼistiʽâre olmak üzere kapalı ʼistiʽâre, beliġ teşbîh ve kinâye gibi mecâz sanatlarına 

da karşılık geldiği söylenebilir.131 Örneğin “Âh eylediğim serv-i hırâmânın içindir / Kan 

ağladığım gonce-i handânın içindir” beytinde Fuzûlî’nin serv-i hırâmân ve gonce-i handân 

ifadeleriyle sevgiliyi kastederek metafor yaptığı söylenebilir.132 

Fransız Yazar Pierre Caminade (öl. 1998)’e göre imgenin saymacalık ve çevrilemezlik 

özelliği bulunmaktadır. İmge bu özellikleri sayesinde kendisi haricinde hiçbir varlığa atıfta 

bulunamaz; yalnızca kendisine varlık kazandırır. İmgenin, çevrilebilir bir yapıya sahip 

olmadığından kuşatılamayacağı, belli sınırlar dâhiline alınamayacağı; metaforun ise her 

zaman çevrilebilir nitelikte olduğu söylenebilir.133 Irena Tamba-Mecz’in şu sözü, imgenin 

                                                 
129 Akçay, Nı̇zâr Ḳabbânî’nı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde İmge, 79; Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 106. 
130 Aksan, Şiir Dili ve Türk Şiir Dili, 128; Sadık Tural vd., Türk Dünyasi Edebı̇yat Kavramlari ve Terı̇mlerı̇ 

Ansı̇klopedı̇k Sözlüğü (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı, 2004), “İstiâre”, 3/417. 
131 Menderes Coşkun, “Klâsik Türk Şiirinde Mürekkep İstiare, Temsilî ʼİstiʽâre ve Alegori”, Bilig 38 (2006), 

52. 
132 Turan Karataş, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Perşembe Kitaplan, 2001), “İstiâre”, 

221. 
133 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 109-110. Detaylı bilgi için bk. Pierre Caminade, Image Et 

Métaphore (Paris: Bordas, 1970). 



 

 

36 

 

metafordan farkını ve çevrilemezliğini ortaya koyabilir: “İmge gerçeğin bir kopyası 

olmaktan uzak, imgeleme gücü tarafından üretilmiş başka bir gerçeklik üretir.”134 

2.5.2. Alegori 

Bir kavramın, duygu, düşünce ya da varlığın başka bir varlıkla sembolize edildiği sanata ise 

alegori adı verilmektedir. Bu kavram Arap Dili belagatında el-ʼistiʽâretu’t-tems̱îliyye 

( التمثيلية الَستعارة ) olarak adlandırılmakta ve beyan ilmi kapsamında, alakası teşbîh olan mecâz 

olarak değerlendirilmektedir. Çekilecek sıkıntılara katlanmayı hatırlatan “Gülü seven 

dikenine katlanır” atasözüyle, gizli bir iş yapan kişi için söylenen “Saman altından su 

yürütüyor” deyimi birer ʼistiʽâre-i temsîliyye/alegori örneğidir.135 

Alegori kavramının da metafor gibi Batı edebiyatındaki örnekleri dikkate alınacak 

olduğunda, ʼistiʽâre-i temsîliyye kavramının alegoriyi tam olarak karşılamadığı, birkaç 

ifadede ʼistiʽâre örneklerinin bulunmasının o ifadeyi alegorik yapmayacağı söylenebilir. 

 “Batı edebiyatında alegoriye örnek olarak küçük hikâye ve manzumeler veya müstakil 

eserler gösterilmiştir. Bu eserlerin en meşhuru John Bunyan’ın ‘Pilgrim’s Progress’ (Hacının 

İlerleyişi)’idir. Bu mensur eserde, insanın ruhî ilerleyişi ve kurtuluşu anlatılır. Diğer bir 

alegori örneği, ‘Everyman’ (Herkes) adlı bir oyundur. Bu ahlâkî tiyatroda, arkadaşlık ve 

iyilik gibi soyut kavramlar canlandırılır ve Everyman’in ölüme doğru olan yolculuğu 

anlatılır.”136  

Alegorinin yalnızca nesnenin ya da bir durumun sınırları içinde kaldığından imge gibi şiirin 

kurucu ve kuşatıcı unsurlarından biri olmadığı söylenebilir. Bir diğer ifadeyle alegori, bir 

zamana ve mekâna bağlı kalırken; imge ise öznelliğini koruyarak zamansal ve mekânsal 

olarak daha geniş bir alana yayılır.137  

2.5.3. Gösterge 

İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure’e göre dil bir göstergeler dizgesidir. Gösterge ise 

herhangi bir dilde nesne ve varlıkları nedensizce ve çizgisel olarak adlandıran anlamlı bir 

birimdir. Göstergenin nedensizliği, Türk dilinde bir tavşanın “tavşan” olarak 

                                                 
134 Iréne Tamba-Mecz, le Sens Figüre (Paris: Puf, 1981). 
135 el-Ḳaḍvînî, el-Îḍâḥ fî ʿulûmi’l-belâġa, 2/184; Bulut, Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî, 266; Karataş, 

Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, “Alegori”, 27. 
136 Coşkun, “Klâsik Türk Şiirinde Mürekkep İstiare, Temsilî ʼİstiʽâre ve Alegori”, 53. 
137 Hayrettin Orhanoğlu, Sanat Eserı̇nde İmgecı̇lı̇k ve Edı̇p Cansever’ı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde Gerçeküstücü İmgeler 

(Erzurum: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 7. 



 

 

37 

 

isimlendirilmesinin nedensizliğiyle; çizgisel oluşu ise yine Türkçedeki tavşan kelimesinin 

“vatşan” ya da “şanvat” olarak adlandırılamayışıyla örneklenebilir. Bu bağlamda bir canlı 

olarak tavşana gönderge, onun dilde “tavşan” olarak adlandırılmasına gösterge, bu 

göstergenin zihinde ses imgesi olarak bulunmasına gösteren (ses imgesi), gösterenin zihinde 

oluşturduğu görsele ise gösterilen adı verilir.138 “İmge, uzlaşımdan kopuktur. Gösterene 

yalın bir düz anlam işlevi yüklenmez.”139 Göstergeler bağlı oldukları dilin yapısına göre 

birtakım dilsel görevlerde bulunurken; imgeler bir nesnenin ayırt edici özelliklerini yansıtır. 

Bu bağlamda bir gösterge olarak ayının zihinde meydana getirdiği görüntüyle, onun 

gücünden esinlenilerek üretilmiş bir “güç” imgesinin veya tabiatının sertliği nedeniyle 

oluşturulan bir “kabalık” imgesinin farklı şeyler olacağı anlaşılabilir.140 

2.5.4. Sembol 

Sözlükte simge, remz ve timsal anlamlarına gelen sembol, kendinden başka bir şeyi 

yansıtarak görünür hale getiren işaretlere verilen isimdir. Simgeler, kültürel, milli ve 

toplumsal nitelikleriyle bir dine, millete ya da topluluğa aidiyetleriyle kalıplaşmış 

imgelerdir.141 Örneğin Türkçede bayrak, vatanı; tilki, kurnazlığı; kaz ise ahmaklığı 

hatırlattığı için sembol değeri kazanmıştır. Ahmet Haşim’in “Merdiven” şirinde geçen 

merdiven kelimesi hemen her okurda “hayata” karşılık geldiği için bunun da bir simge 

olduğu söylenebilir.142 

İmge, simgenin aksine çoğul ifade ve duyum imkânlarına açıktır. Bebeklerin doğumdan 

sonra dünyayı deneyimlerken aralıksız ses çıkarması ve sürekli hareket etmeleri imgesel bir 

çoğunluk olarak adlandırılabilir. Büyüyüp yetişkin olduklarında davranışlarının kısıtlı hale 

gelmesi ve dünyaya verdikleri tepkilerin sınırlanması ise simgesel bir daralma olarak 

tanımlanabilir.143 “Simge bir gösterge sayılsa da simgesellik içeren tüm imgeleri kavramaya 

yeterli olmaz. Simgenin anlamsal derinliği biçimleştirmeye elverişli değildir.” 144 Simgenin 

içerdiği anlam itibariyle ayrı bir bilgi biçimi olduğu, imgeninse farklı anlam çağrışımlarına 

ve duygulanımlara açıklığıyla simgesel imgeden daha fazla anlamsal derinliğe sahip olduğu 

                                                 
138 Aksan, Anlambilim, 43-45. 
139 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 121. 
140 Orhanoğlu, Sanat Eserı̇nde İmgecı̇lı̇k, 10; Aksan, Anlambilim, 58-62. 
141 Karataş, Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü, “Sembol”, 369. 
142 Karataş, “Sembol”, 369-370. 
143 Taburoğlu, Resim, Söz ve Yazı, 87-88. 
144 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 119-120. 



 

 

38 

 

söylenebilir.145 Çağdaş Türk Dilbilimci Nurullah Çetin (doğ. 1964) imge-simge farkını şu 

ifadelerle ortaya koymaktadır: 

“İmge, birçok unsurun bir araya gelmesiyle hayalî bir görüntü oluşturmak iken; simgede, 

genellikle somut bir unsurun hayalî görüntüleri, soyut kavramları, duyguları, duyguları, 

düşünceleri temsil etmesi söz konusudur. Simge denilen unsur, genellikle somut bir varlık, 

bir obje, bir eşya olur ve çağrışımlar, muhakemeler, tesadüfler, alışkanlıklar, benzer ilgiler 

yoluyla soyut değerleri akla getirerek temsil eder.”146 

2.5.5. Arketip 

“Arkhe” varlıkların temelini oluşturan bir unsurdur. Arketip (ilkörnek) ise bilinçaltını 

harekete geçiren etkenlerin geçmiş kuşaklarla olan ilişkisini ortaya koyan bir kavramdır. 

Bireylerin olduğu gibi toplumların da arketipi vardır.147 İlkimge olarak adlandırılabilecek 

olan arketip, gerçekleşen eylemin biçimini olmasa da o eyleme neden olan tipik durumu 

ifade eder. Arketipler, imgelere göre daha az sayıdadır ve belirli anlamlar içermeleri yönüyle 

nitelikçe sınırlanmıştır. Arketipler özgür düşünceyi ve davranışları engelleyen kalıplar ya 

biçimler olarak da tanımlanabilir. “Arketipler içerisinden düşünmek, eylemek, deneyimin, 

düşüncenin nesnesiyle özdeşlik kurmaya neden olur ve dolayısıyla onunla mesafeli 

durmaya, eleştirel bir uzaklıktan izlemeye, değerlendirmeye engel olur.”148 

Herhangi bir kültürde babanın koruyuculuk, annenin ise şefkat, merhamet ve fedakârlık ile 

doğrudan ilişkilendirilmesinin, bunları o kültüre ait arketipler yaptığı söylenebilir. Öte 

yandan Ahmet Haşim’in şiirlerinde anne arketipinin çoğunlukla sığınma imgesiyle 

kendisine yer bulması da arketip-imge farkını ortaya koyabilir.149 

  

                                                 
145 Aktulum, İmgelem Çözümlemesine Giriş, 119-120. 
146 Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, 95. 
147 Çetin, Şiir Çözümleme Yöntemi, 97; Behiye Köksel, “Türk Sözlü Şiir Sanatında Kadın Yaratıcılığının 

Arketipleri”, Türk Halk Edebı̇yatı (9. Mı̇lletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresı̇ Bı̇ldı̇rı̇leri, Ankara: T.C. 

Kültür ve Turı̇zm Bakanlığı Yayınları, 2018), 274. 
148 Taburoğlu, Resim, Söz ve Yazı, 101. 
149 Orhanoğlu, Sanat Eserı̇nde İmgecı̇lı̇k, 9. 



 

 

39 

 

3. ADONİS VE NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDE DÎNÎ 

İMGELER 

Bu bölümde Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî inanç ve ibadetler ile ilgili imgeleri 

çözümleyerek dînî imgelemlerine ışık tutmaya çalışılacaktır. Yanı sıra bu imgelerin tarihi ve 

sosyokültürel arka planının açıklanmasına gayret edilecektir. Ayrıca şairlerin kendilerine 

özgü imge ve tasarıları da tahlil ederek anlaşılır hale getirmeye çalışılacaktır. Tüm bu analiz 

ve değerlendirmeleri yaparken çalışma “dînî inanç ile ilgili imgeler” ve “ibadet ile ilgili 

imgeler” adı verilen iki alt başlığa ayrılacaktır. 

3.1. Dînî İnanç ile İlgili İmgeler 

Türkçede dînî inancın karşılığı Arapça kökenli iman kelimesi olup bu kelime sözlükte 

“güvenilir olmak, emniyette olmak, güvenmek ve inanmak” anlamlarına gelmektedir.150 Bir 

kavram olarak inanç ve imanın “İnsanın kendisi ve bütün kâinat üzerinde hâkimiyetini kabul 

ettiği duyular üstü, yüce, kudret ve kuvvet sahibi bir varlık ve bu varlıkla insan arasındaki 

ilişkileri düzenleyen bir takım esaslarla ilgili inançlar” olarak tanımlanması da 

mümkündür.151 

İnsanın bir inanca sahip olması yeme-içme ve nefes almak gibi elzem bir ihtiyaçtır. Bu 

bakımdan dînî inanç, insan yaşamının ayrılmaz bir parçası olarak değerlendirilebilir.152 

Geçmişten günümüze farklı kültür ve toplumlarda çeşitli inanç değerlerinin varlığına 

rastlanması da bu ihtiyacın bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.153 Dînî inanç sahasının, 

ilkel toplumların çeşitli tabiat unsurlarını kutsallaştırması ve onlara tapınmasından 

günümüzdeki çoktanrıcı ve tek tanrıcı birçok dine kadar geniş bir yelpazeye yayılması da bu 

görüşü destekler niteliktedir.154  

Yeryüzünde farklı dinlerin bulunması, farklı dînî inanç ve yorumların varlığını zorunlu 

kılmıştır.155 Örneğin Hindistan’ın Hinduizm, Çin’in Konfüçyüsçülük ve Taoizm, 

                                                 
150 Ḫalîl bin Aḥmed el-Ferâhidî, Kitâbu’l-ʿayn, nşr. Mehdî el-Mahzûmî (Kahire: Dâru ve Mektebetu’l-Hilâl, 

ts.), “ʾEmine”, 8/388; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “ʾEmine”, 13/21; ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-

ḳâmûs “ʾEmine”, 34/186-187. 
151 Hüseyin Peker, Din Psikolojisi (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2022), 47. 
152 Ali Rıza Aydın, “İnanma İhtı̇yacı ve Dinî Rı̇tüellerı̇n Psı̇kolojı̇k Değerı̇”, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 9/2 (2009), 5. 
153 Günay Tümer, “Din (Din Bilimleri)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1994), 9/312-320. 
154 Abdurrahman Küçük, “İbadet (İslâm Öncesi Dinlerde İbadet)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/235-240. 
155 Tümer, “Din”, 9/312-320. 



 

 

40 

 

Japonya’nın ise Şintoizm gibi geleneksel dinleri çoktanrıcı bir yapıda olup daha çok ahlâkî 

ve felsefî bir sistem olarak görülmektedir.156 Orta Asya Türklerinin geleneksel inancı 

Şamanizm de çoktanrıcı yapıda olmakla birlikte her şeyi yaratan gökteki yüce bir tanrı olan 

“Tengri” inancının varlığı da bilinmektedir.157 

Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâm, tektanrıcı bir yapıda olsa da Hristiyanlıktaki Baba, Oğul 

ve Kutsal ruhtan oluşan teslis inancı çoktanrıcı dinleri anımsatmaktadır. Bunun dışında 

üçünde de peygamberler, kutsal kitaplar ve ahiret inancının önemli bir yeri bulunmaktadır.158 

Çalışmanın bu bölümünde Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî inanç ile ilgili imgeleri, 

İslâm’ın iman şartları olan “Allah, melekler, kutsal kitaplar, peygamberler, ahiret ve kader” 

olmak üzere altı başlık altında örnekler halinde çözümlemeye ve değerlendirmeye 

çalışılacaktır.159 

3.1.1. Allah 

İnsan, kâinatın yaratıcısı olan Allah’ı doğrudan duyular yoluyla algılayamasa da kendi 

varlığından hareketle onun aşkın varlığını benliğinin derinliklerinde hissetmeye çalışır. Tam 

da bu noktada dinler insana yegâne yaratıcısı olan Allah’ın varlığı hakkında önemli bilgiler 

verir.160 İslâm dininin sunduğu bilgilere göre Allah’ın ʼesmâʼü’l-ḥüsnâ adı verilen ve onu 

niteleyen birçok güzel ismi olduğu gibi ẕâtî ve ubûtî birçok sıfatı da bulunmaktadır.161  

Ẕâtî sıfatlar başkasına verilmesi düşünülemeyen, Allah’ın zatına özgü sıfatlar olup; ubûtî 

sıfatlar ise Allah’ın zatına zâid ve onun ile kâim olan, yaratıkların sıfatları gibi sonradan 

meydana gelmeyen ezelî ve ebedî vasıflardır.162 Ẕâtî sıfatlardan ḳıdem ezelî olmak, beḳâ 

ebedî olmak, muḫâlefetun li’l-ḥavâdi  yaratılmışlara benzememek, ḳıyâm binefsihi var 

olmak için başka bir varlığa ihtiyaç duymamak, vaḥdâniyet ise Allah’ın zatında, sıfatlarında 

ve fiillerinde tek ve eşsiz olması, ortağının olmaması demektir.163 ubûtî sıfatlardan hayat 

                                                 
156 Hüseyin Yurdaydın - Mehmet Dağ, Dinler Tarihi (Ankara: Gündüz Matbaacılık, 1978), 

114,132,147,153,159. 
157 Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 108. 
158 Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 168,184,201. 
159 İslâm dinine göre Allah, melekler, kitaplar, peygamberler, ahiret ve kader olmak üzere imanın altı şartı 

vardır. Detaylı bilgi için bk. Ahmet Saim Kılavuz, Ana Hatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş (İstanbul: 

Ensar, 2018). 
160 Tümer, “Din”, 9/312-320. 
161 Bekir Topaloğlu, “Esmâ-i Hüsnâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 11/404-418. 
162 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 114,120. 
163 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 114-117. 



 

 

41 

 

sonsuz bir şekilde canlı olmak, ʽilm her şeyi bilmek, ʼirâde istediğini dilemek, ḳudret her 

şeye gücü yetmek, sem’ her şeyi işitmek, basar her şeyi görmek, kelâm konuşmak, tekvîn 

yoktan var etmek anlamına gelmektedir.164 

İslâm dinine göre Allah’ın varlığı vâcibu’l-vucûttur, bir başlangıcı ya da sonu yoktur. Ona 

zat ve sıfatlarında, işlerinde denk hiçbir varlık olmadığı gibi mahlûkata da benzemez, var 

olmak için hiçbir şeye ihtiyacı yoktur. Allah her şeyi bilen, işiten, gören, -insanlara 

benzememekle birlikte- konuşan, dilediğini hiçbir külfet olmadan yaratan, her şeye gücü 

yeten ve her şeyi yaratandır.165 

Allah imgesi, Adonis ve Ḳabbânî’nin dînî inanç imgeleri arasında önemli bir yer 

tutmaktadır. İkisinin de şiirlerinde meydana getirdikleri pek çok Allah imgesi bulunmakla 

birlikte bu imgelerden bazılarının İslâm ile örtüşen, bazılarınınsa İslâm ile çelişen anlamlar 

ihtivâ ettiği görülebilir. 

Örneğin Ḳabbânî’nin bilincindeki Allah imgesinin, sonsuzluk kavramıyla ilişkisinden 

hareketle dilde alışılmamış bir bağdaştırmaya dönüşerek “Allah’ın yaşı” şeklinde tezahür 

ettiği görülmektedir. Şair Aşk kitabı (Kitâbu’l-ḥubb) adlı şiir kitabında yer verdiği 

mısralarda, yaşadığı hüznün ne denli büyük olduğunu “Hüznümün yaşı Allah’ın yaşı 

gibidir.” ifadesine yer vererek imgelemiş, böylece çok derin bir acı yaşadığını anlatmaya 

çalışmıştır: 

 كتاب الحب

 عمر وجهي...

 العصورمثل عمر الْرض... آلَف 

 عمر حزني

 ...مثل عمر الله... أو عمر البحور

                                                 
164 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 124-131. 
165 Hüseyin Atay, İslâm’ın İnanç Esasları (Ankara: Ankara Ünı̇versı̇tesı̇ İlahı̇yat Fakültesı̇ Yayınları, 1992), 

60. 



 

 

42 

 

Aşk kitabı 

Yüzümün yaşı… 

Yeryüzünün yaşı gibidir… Binlerce asır 

Hüznümün yaşı 

Allah’ın yaşı gibidir… Denizlerin yaşı gibi…166   

Adonis Sırlarım var (liye ʼEsrârî) adlı şiirinde, hayattaki zor durum ve anlarla başa 

çıkabilecek güce sahip oluşunu örümcek ağları üzerinde yürümesini sağlayan sırları olduğu 

şeklinde imgelemiştir. Adonis burada “…ama yuvaların en çürüğü de örümceğin 

yuvasıdır.󠄀” mealindeki Ankebût Sûresi 41. Ayetine atıfta bulunmuştur. Ayette Allah’a şirk 

koşup başka ilahlara sığınan kimseler, kendine yuva yapıp oraya sığınan bir örümceğe 

benzetilmiştir. Bu bağlamda örümcek ağlarının sağlam olmayan, güvensiz durum ve şartları 

imgelemek için kullanıldığı söylenebilir.167 Şair, devamındaki dizede ise güvenli ve huzurlu 

bir yaşamı Ölümsüz Tanrı’nın saçakları altında yaşamak şeklinde imgelemiş, yer verdiği 

“Ölümsüz ilahın saçakları” ifadesiyle Allah’ın sonsuzluğuna, her daim canlı ve ölümsüz 

olduğuna dair bir imgelemede bulunmuştur: 

َ أسراري  لِي
أسراري لْمشي لي  

العنكبوت فوق بيت  

أسراري لْحيا لي  

لَ يُوت تحت أهداب إله  
Sırlarım var 

Yürümek için sırlarım var 

Örümcek ağları üzerinde 

Yaşamak için sırlarım var 

Ölümsüz Tanrı’nın saçakları altında.168 

Yukarıda yer verilen örneğin yanı sıra Çocuklar adlı şiirinde Allah’ı “el-Hay ve el-Bâkî” 

isimleriyle zikreden Adonis’in Rahip Berberî (el-Berberiyyu’l-ḳıddîs) adlı şiirinde Allah’ı 

İslâm’a aykırı bir biçimde ölüm ve bedbahtlık ile imgelediği görülmektedir: 

                                                 
166 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/757. 
167 Kurʾân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, çev. Hayreddin Karaman vd. (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2023), en-Nisâ 4/270-271. 
168 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/182. 



 

 

43 

 

 البربري القديس

 ذاك مهيار قديسك البربري

 دم وإلهتحت أظافره 

 إنه الْالق الشقي

 إن أحبابه من رأوه وتاهوا
Rahip Berberî 

Bu Mihyâr, Berberî rahibin 

Tırnakları altında kan ve bir ilah 

O bedbaht yaratıcı 

Dostları onu görüp kaçmıştır.󠄀169 
Şiirlerinde, Allah’ın ve dinin modern dünyadaki işlevini çok kere sorguladığı görülen 

Adonis’in Allah’ı ölüm ile imgelemesi sadece bununla da sınırlı kalmamıştır. Adonis el-

ʼİlâhu’l-meyyit (Ölü Tanrı) adlı şiirinde bütün semavî dinlerin inanç sistemlerinin dünyadaki 

yerini tartışma konusu edinmiş, inançlı kimselerin merkeze aldığı bazı dînî ögelere 

iğneleyici referanslarda bulunmuştur. Şair böylece dinin ve Allah’ın yerinin yeniden tayin 

edilmesine yönelik eleştirel bir bakış açısı sunmaya çalışmış olabilir: 

 الإله الميت
ةعماليوم حرقت سراب السبت سراب الج  

 اليوم طرحت قناع البيت

ةوبدلت إله الحجر الْعمى وإله الْيام السبع  

تبإله مي  
Ölü Tanrı 

Bugün cumartesinin ve cumanın serabını yaktım 

Bugün çıkardım Kâbe’nin maskesini 

Kör taşın tanrısı ile yedi günün tanrısını döndürdüm 

Ölü bir tanrıya.󠄀170 

                                                 
169 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/164. Adûnis’in Çocuklar şiiri için bk. ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-

şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/125. 
170 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/234. 



 

 

44 

 

Ḳabbânî’nin Ey arkadaş, ben Araplığım yüzünden yorgunum (ʾEne yâ ṣadîḳa mutʽab bi 

ʿurûbetî) adlı şiirinde, Adonis’in şiirlerinde olduğu gibi, Allah’ın ölümle imgelendiğine 

rastlamak mümkündür. Siyasî ve toplumsal bir eleştiride bulunmak için böyle bir 

imgelemede bulunan Nizâr, yöneticilerin toplum üzerindeki baskı politikalarını ifade 

ederken “Allah öldü, putlar geri döndü.󠄀” mısraına yer vermiştir. Bu mısra ile şairin, halkına 

zulmeden yöneticilerin hak yoldan sapmış olduklarını, Allah yokmuş gibi yaşayıp hüküm 

sürdüklerini anlattığı söylenebileceği gibi Allah inancının varlığının dünya düzen ve 

adaletinin tesisi; inkârının ise anarşiyi imgelediğinden söz edilebilir: 

 أنا يا صديقة متعب بعروبتي

أين يأتي الشعر يا قرطاجة؟من   

 والله مات وعادت الْنصاب

حي نهارنا من أين يأتي الشعر  

 قمع، وحي مسائنا إرهاب
Ey arkadaş, ben Araplığım yüzünden yorgunum 

Şiir nereden gelecek ey Kartâce? 

Allah öldü, putlar geri döndü. 

Şiir nereden gelecek, gündüzümüz 

Baskı, gecemiz terörken.171 

Adonis’in şiirlerinde dikkat çeken bir diğer husus ise Allah ile ilgili imgeleri meydana 

getirirken şiirlerine Alevî kimliğinin yansımış olmasıdır. Şair, Çoğul Forumunda Tekil 

(Mufrad bi ṣîġati’l-cemʽ) adlı şirinde, Allah’ın enkarnasyonuna inandığı gerekçesiyle 

Abbâsîler döneminde idam edilip cesedi yaktırılan bir Şii olan Şelmegânî’nin görüşlerine 

yer vermiş, Allah’ın her şeyin içinde cisimleşmesinden bahsetmiştir: 

 مفرد بصيغة الجمع 

 يفتي الفقهاء يصلب الشلمغاني ويُرق

 يكون من مذهبه:

يُل فِ كل شيئ الله-أ  

خلق الضد ليدل على المضدود-ب  

                                                 
171 Nizâr Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1998), 3/637. 



 

 

45 

 

 حل فِ أدم وفِ إبليس
Çoğul Forumunda Tekil 

Fakihler fetva verir, Şelmeğânî çarmıha gerilir ve yakılır 

Onun görüşleri şunlardır: 

a.󠄀 Allah her şeye hulûl eder 

b.󠄀 Zıttı tezatına delalet etmesi için yaratmıştır 

Allah Adem’e de İblis’e de hulûl etmiştir.󠄀172 

Öte yandan Allah peygamberler aracılığıyla Zebur, Tevrat, İncil ve Kur’ân-ı Kerîm olmak 

dört kutsal kitap göndermiş, bunlarla vahyin muhataplarını inanç, ibadet ve muamelat 

konularında bilgilendirmiştir. Allah, peygamberlerine indirdiği bu kitaplar ve gönderdiği 

vahiyler vasıtasıyla insanlara iyi şeyleri emretmiş, kötülüklerden ise onları alıkoymuştur. Bu 

bağlamda Ḳabbânî’nin Yüz Aşk Mektubu (Miʼetu risâleti ḥubb) adlı şiir kitabının 4. 

mektubunda yer verdiği ifadelerin onun bilincindeki Allah imgesi hakkında bilgi vereceği 

düşünülebilir. Şair Allah’ı semâvî kitaplar gönderen bir ilah olarak aktarırken, mahlûkata 

irade ettiği şekilde takdirde bulunduğunu ve kadınları erkeklere pay ederken kendisini açıkça 

kayırdığını dile getirerek İslâm ile bir bakıma örtüşen bir bakıma da çelişen bir imgelemede 

bulunmuştur: 

 مئة رسالة حب

 حي وزع الله النساء على الرجال

  وأعطاني إياكِ...

 شعرتُ...

 أنه انحاز بصورة مكشوفة إلي

 وخالف كل الكتب السماوية التي ألفها

 لحنطةفأعطاني النبيذ، وأعطاهم ا

 ألبسني الحرير، وألبسهم القطن
Yüz Aşk Mektubu 

Allah erkeklere kadınları dağıtırken 

Bana seni verdi… 

Hissettim… 

                                                 
172 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/257. 



 

 

46 

 

Açık bir şekilde beni kayırdığını 

Yazdığı bütün semavî kitaplara muhalefet etti 

Bana nebiz, onlara buğday verdi 

Bana ipek, onlara pamuk verdi.173 

Kullarına gönderdiği vahiy aracılığıyla iyi şeyleri emreden, kötülüklerden ise onları alıkoyan 

Allah, emir ve yasaklarına uyanları cennetle; uymayanları ise cehennemle cezalandıracaktır. 

“Kim (ilâhî huzura) iyilikle gelirse ona daha iyisi verilir; o gün onlar kıyamet dehşetinden 

de etkilenmezler. Ama kimler de kötülükle gelirse işte onlar yüzüstü cehenneme atılırlar.󠄀 

Yaptıklarınızın karşılığından başkasını mı göreceksiniz” mealindeki ayetler bu duruma 

örnek teşkil etmektedir.174  

Kur’ân-ı Kerîm’de ve diğer kutsal kitaplarda cennet ve cehennemle ilgili buna benzer pek 

çok ayet bulunmaktadır. Buradan hareketle Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde Allah’ın 

cennet ile ve çeşitli nimetlerle kullarını mükâfatlandıran bir ilah olarak imgelendiği 

görülebileceği gibi cehennemle azap eden bir yaratıcı olarak tasvir edilmesinin de mümkün 

olduğu söylenebilir. Nitekim Adonis’in Rüya (Ruʼyâ) adlı şiirinde Allah’ı mükâfatlandıran 

ve azap eden bir ilah olarak imgelediği görülmektedir:  

 رؤيا
 أنتظر الله الذي يجيء

 نارمكتسيا بال

 مزينا  باللؤلؤ المسروق

 من رئة البحر من المحار

 أنتظر الله الذي يُار

 يغضب يبكي ينحني يضيء
Rüya 

Bekliyorum gelen Allah’ı 

Cehenneme bürünerek 

Çalınmış inciyle bezenerek 

Denizin ciğerinden, istiridyeden 

                                                 
173 Nizâr Ḳabbânî, Miʾetu risâleti ḥub (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1982), 1/10. 
174 en-Neml 27/89-90. 



 

 

47 

 

Bekliyorum şaşıran Allah’ı 

Kızan, ağlayan, iki büklüm olan ve ışık saçan.󠄀175 

Şiirdeki denizin ciğerinden çalınan inciyle kastedilenin cennet olduğu, Allah’ın cennet ve 

cehennemle kuşanarak geldiği, böylece Adonis tarafından Allah’ın, kullarını hem 

ödüllendiren hem de cezalandıran bir ilah olarak tasarlandığı söylenebilir. Adonis’in cenneti, 

denizin derinliklerinden, istiridyeden çalınmış olarak imgelenmesinin sebebinin ise 

insanoğlunun atası olan Hz. Adem ve Hz. Havva’nın cennette yaşarken oradan kovulmaları 

sonucunda cennetin adeta insanlıktan çalınmış bir inci olduğu tasarımını yaratmak amacı 

taşıdığı söylenebilir. Bu şiirde dikkat çeken bir diğer husus ise şairin Allah’ı insanbiçimci 

bir şekilde kızan, ağlayan,  şaşıran, iki büklüm olan bir varlık olarak betimlemiş olmasıdır. 

İnsanı merkeze alan seküler söylemler üretmekten geri durmayan Adonis’in birçok şiirinde 

Allah’ı ve dini, insanı özgürce yaşamaktan ve düşünmekten alıkoyan olgular olarak 

imgelediği görülmektedir. Şairin bu imgeleri meydana getirmesinin nedeni kendi inanç ve 

değerler dünyası olabileceği gibi yaşadığı toplumda dinin baskı aracı olarak kullanıldığını 

düşünmesi de olabilir. Adonis Fevâṣıl (Fasılalar) adlı şiirinde bu baskı imgesini, Allah’ın 

Güneş’i ve Ay’ı terbiye etmek için hapsettiği anlatısı üzerinden tasarlamıştır. Buna göre 

Güneş ve Ay tövbe edip doğmak için izin isteseler de Allah, onlara bir melek gönderip 

duyma yetilerini almakta ve tövbe kapısından kovmaktadır: 

 فواصل
 كثيرا  حبس الْالق الشمس والقمر تأديبا  

كان حي يتوبان    

 ويستأذنان

 بالشروق

 يأتي إليهما ملًك يأخذ بآذانهما ويطلعهما

 من باب التوبة
Fasılalar 

Yaratan, Güneş’i ve Ay’ı çok kere terbiye etmek için hapsetmiştir 

Tövbe ettiklerinde 

İzin istediklerinde 

                                                 
175 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/189. 



 

 

48 

 

Doğmak için 

Onlara bir melek gelip kulaklarını sağır etmiş ve kovmuştur 

Tövbe kapısından.󠄀176 

Adonis, şiirlerinde Allah imgesini zaman zaman olumsuz tasarı ve çağrışımlarla meydana 

getirmiş olsa da insanın Allah gibi ulu bir varlığın karşısındaki acziyeti yadsınamaz bir 

gerçektir. Bu bağlamda Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde Allah’ın kendisine sığınılan, dert 

yakınılan ve yardım beklenen bir ilah olarak imgelendiği de pek çok kez rastlanabilir. Bu 

duruma Adonis’in Çocuklar (el-ʼEṭfâl) adlı şiirinde, Ortadoğu’da siyasi çalkantılar sebebiyle 

hayatını kaybeden çocukların ağzından Allah’a yakarışı örnek verilebilir: 

 الأطفال

 لكن الْطفال

 روح تجري صوب الله

!وتقول: تعال  

 الحي قبور يا الله

 الحي رمال
Çocuklar 

Lakin çocuklar 

Allah’a doğru koşan ruhlardır.󠄀 

Gel, diyerek! 

Allah’ım, sokaklar kabre döndü  

Sokaklar toza bulandı.󠄀177 

 3.1.2. Melekler 

Melekler duyu organlarıyla algılanamayan, gözle görülemeyen nuranî ve ruhanî varlıklardır. 

Allah’ın emriyle çeşitli görevleri yerine getiren melekler, Kur’ân ve hadisler yoluyla varlığı 

sabit, inanılması farz olan iman esaslarından biridir. Kur’ân ve hadislerde meleklerin ikişer, 

üçer, dörder ve daha fazla kanatları olduğu bilgisi bulunmakla birlikte meleklerin mahiyet 

ve bünyeleri hakkındaki bilgiler sadece hadislerde yer almaktadır. Melekler iradesiz ve güçlü 

varlıklar olduğundan Allah’ın her dileğini karşı çıkmaksızın yerine getirirler. İnsanlar gibi 

                                                 
176 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/217. 
177 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/125. 



 

 

49 

 

beslenme ihtiyacına sahip değillerdir. Ayrıca cinsiyetleri de olmayıp üreyerek çoğalmak gibi 

bir fonksiyonları yoktur. Melekler diledikleri kılığa girebilir, bu şekilde duyular yoluyla 

algılanabilir hale gelebilirler. Gaybî konularda Allah’ın bildirdikleri dışında hiçbir bilgiye 

sahip olamazlar.178 

İslâm dininde Cebrâʼîl, Mikâʼil, İsrâfîl ve ʽAzrâʼil olmak üzere dört büyük melek olup 

Cebrâʼîl vahiy getirmekle, Mikâʼil kâinattaki tabii olayları ve yaratıkların rızıklarını idare 

etmekle, İsrâfîl Sur’a üflemekle, ʽAzrâʼil ise canlıların ruhunu kabzetmekle görevlidir. 

Bunlar dışında yeryüzünde bulunan arzî, gökte bulunan semavî ve arşta bulunan arşî 

melekler de vardır. Her insanın iyiliklerini ve kötülüklerini yazmakla mükellef meleklere 

kirâmen kâtibin, ölümden sonra kabre gelip insanları sorguya çeken meleklere Münker ve 

Nekîr, arşı taşıyan meleklere Ḥamele-i ʽarş adı verilmektedir. Bunlar dışında başka 

görevlere sahip birçok meleğin olduğu bilinmektedir.179 

Meleklerin görev ve etki alanlarının şiire yansımasına dair, Adonis’in Sekizinci gök (es-

Semâ’u’ - âmine) adlı şiiri örnek verilebilir. Bu şiirinde kendisini adeta Hz. Peygamber’in 

yerine koyup İsra ve Miraç hadiselerini yaşayan Adonis, başından geçenleri detaylıca tasvir 

ederken Cebrâʼil ve ʽAzrâʼil’e de yer vermiştir. Adonis burada Cebrâʼil’i, kendisini İsra ve 

Mirac’a çıkarıp ona yoldaşlık eden bir melek olarak tasvir ederken ʽAzrâʼil’i ise ölüm vakti 

gelen canlıların ruhunu kabzetmekle görevli ölüm meleği olarak betimlemiştir. Şairin, 

ʽAzrâʼil’in ağzından kaleme aldığı şu dizeler onun zihnindeki ölüm meleği imgesini 

okuyucularına sunmaktadır: 

 السماء الثامنة
  ثم رأيت ملكا  لم يبتسم

من هو يا جبريل؟-  
عزرائيل ، اقترب وسلم -  

نيأسلمت هب واقفا  هن  
: سهلسألت: كيف تقبض الْرواح؟ قال  

 حي يتم أجل الإنسان
أرسل أربعي من ملًئكي   

 ينتزعون روحه من العروق
حينما تصير فِ حلقومه   

                                                 
178 Atay, İslâm’ın İnanç Esasları, 153-155. 
179 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 288-292. 



 

 

50 

 

أسلها كشعرة تُسل من عجي   
فإن تكن طيبة   

 قبضتها بحربة من نور 
 وإن تكن خبيثة

...قبضتها بحربة من سخط  
Sekizinci Gök  

Ardından gülmeyen bir melek gördüm 

-Ey Cibril, o kim? 

-Azrail.󠄀 Yaklaş ve selam ver 

Selam verdim, Fırlayıp kalktı ve beni tebrik etti 

Sordum: Ruhları nasıl kabzedersin? Dedi ki: Kolay 

İnsanın eceli gelince 

Meleklerimden kırkını yollarım 

Ruhunu damarlarından alırlar 

Ruh boğaza gelince 

Tereyağından kıl çeker gibi onu alırım 

Eğer salih biriyse 

Canını nur mızrağı ile alırım 

Şayet salih değilse 

Canını gazap mızrağı ile alırım…180 

Melekler iyilik ve kötülük mefhumlarına sahip olmayan iradesiz varlıklardır. Bu nedenle 

birçok dinin kültüründe saflığın, temizliğin, günahsızlığın ve iffetin sembolü olarak 

görülmüşlerdir. Yanı sıra güzellik ve estetik algıları üzerinde melek imgesinin kadın ile 

özdeşlemiş olduğu da söylenebilir. Ḳabbânî’nin imgeleminde de meleklerin böyle bir 

konumu olduğu göze çarpmaktadır. Nitekim şair, Korkak bir balıkla diyalog (Ḥivâr meʽa 

semeke cebâne) adlı şiirinde sevdiği kadına “Ey bakire azize… Takvalı, namuslu, 

mübarek…” diyerek seslendikten sonra onun haya ve iffetini ortaya koyabilmek adına melek 

imgesine yer vermiştir: 

 حوار مع سمكة جبانة

 أيتها القديسة العذراء...

                                                 
180 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/178-179. 



 

 

51 

 

 ...ة.. المبارك... النقية.والتقية

 لَ تحسبيني رجلً  مغفلً ...

 ساذجا ...أو 

 ...ةأو فاقد الرجول

 فإنني عشقت ألف امرأة... وامرأة...

 !ةلكنني... لم أصنع الحب مع الملًئك

Korkak bir balıkla diyalog 

Ey bakire azize…  

Takvalı, namuslu, mübarek… 

Beni gafil bir erkek sanma 

Ya da ahmak… 

Ya da erkekliğini kaybetmiş… 

Ben bin bir kadına âşık oldum 

Ancak hiç meleklerle aşk yapmadım.󠄀181 

Ḳabbânî Ben bir adamım; sen ise kadınlardan oluşan bir kabilesin (ʾEne raculun vâḥidun 

ve ʼenti ḳabîletun mine’n-nisâʼ) adlı şiirinde ise melek imgesini daha açık bir şekilde kadın 

ile özdeşleştirmiş, elde ettiği kadını Afrodit’e, elde edemediklerini ise meleklere 

benzetmiştir. Şairin bu benzetme ile elde edemediği kadınlar güzel olsalar da elde ettiği 

kadınlardan daha hoş olamayacakları yönünde ince bir fark oluşturmaya gayret ettiği 

söylenebilir:  

 ءرجل واحد وأنت قبيلة من النساأنا 

 أنا اليوم، رجل براغماتي

 أؤمن أن المرأة النائمة فِ راحة يدي

 ...ةخير من عشر نساء على الشجر 

 وأن الحوار مع جسد أفرودايت

                                                 
181 Nizâr Ḳabbânî, Tenvîʿât Nizâriyye ʿalâ maḳâmi’l-ʿışḳ (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1995), 195. 



 

 

52 

 

 !ةأهم من الحوار مع جميع الملًئك
Ben bir adamım; sen ise kadınlardan oluşan bir kabilesin 

Ben bugün pragmatik bir adamım 

İnanıyorum ki avuç içimde yaşayan bir kadın 

Ağaçtaki on kadından daha iyidir.󠄀 

Afrodit’in bedeniyle diyalog 

Bütün meleklerle diyalogdan daha önemlidir.󠄀 182 

Adonis’in imgeleminde de meleklerin kadın ve güzellik imgeleri meydana getirdiği 

söylenebilir. Maddenin haritalarında ilerleyen şehvet (Şehve teteḳaddem fî ḥarâiṭi’l-mâdde) 

adlı şiirinde, meleklerin gökyüzünde uçabilmek için kadın bedenlerine ihtiyacı olduğunu 

dile getiren Adonis’in, burada melek imgesini kadın ile özdeşleştirmiş olduğu 

görülmektedir: 

 شهوة تتقدم في خرائط المادة

 ملًئكة جامدون فِ أنحاء نوتردام

 يجتاجون إلى أجساد أنثوية

 لكي يعرفوا كيف يسيرون فِ الهواء
Maddenin haritalarında ilerleyen şehvet 

Noterdam çevresinde donmuş melekler 

Kadın bedenlerine ihtiyaç duyar 

Havada nasıl gideceklerini bilebilmek için.󠄀183 

Melekler insanların duyu organlarıyla algılaması mümkün olmayan farklı bir boyutta 

yaşayan varlıklardır. Meleklerin insanlarla arasındaki bu boyut farkı Ḳabbânî’nin şiirlerinde 

bir çeşit uzaklık ve yalnızlık olarak imgelenmiştir. Ḳabbânî, Neden yalnız uyuyorsun 

(Limâẕâ tenâmîne vaḥdek) adlı şiirinde “Neden öte tarafında oturuyorsun dünyanın?/ 

Meleklerle aşk yapıyorsun” mısralarıyla sevgilisinin kendisini yalnızlaştırdığını ve farklı bir 

âlemin derinliklerinde, çok uzaklarda yaşadığını imgelemiştir: 

                                                 
182 Nizâr Ḳabbânî, ʾEne raculun vâḥidun ve ʾenti ḳabîletun mine’n-nisâʾ (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

1993), 1/50-51. 
183 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/527. 



 

 

53 

 

 لماذا تنامين وحدك

 فطرين وحدك ؟فلماذا ت

 وتقرأين الجرائد وحدك ؟

 لماذا تجلسي على الطرف الآخر

 من الكرة الْرضية ؟

 ؟ وتَارسي الحب مع الملًئكة
Neden yalnız uyuyorsun 

Neden yalnız kahvaltı ediyorsun? 

Niçin gazeteleri yalnız okuyorsun? 

Neden öte tarafında oturuyorsun 

Dünyanın 

ve meleklerle aşk yapıyorsun?184 

İblis (diğer adıyla Şeytan), Hz. Adem’e secde etmemiş, Allah’ın emrine karşı gelmiştir. 

Başlangıçta meleklerle birlikte olsa da yaratılış itibariyle cinlerden olan İblis, irade sahibi 

olduğundan Allah’ın dediğini yapmamaya muktedir olabilmiştir. Bu olaydan sonra 

insanlığın ezelî düşmanı haline gelen Şeytan’ın, Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde çeşitli 

imgeler tasarlamak için kullanıldığına rastlamak mümkündür.185 

Hz. Adem’e secde emrine uymadığı için Allah’ın huzurundan kovulan Şeytan, insanları 

saptırmak için and içmiş ve belli bir zamana kadar Allah’tan mühlet alarak kötülüğün 

simgesi haline gelmiştir.186 Ḳabbânî’nin şiirlerinde de Şeytan, kötülüğü imgeleyen bir varlık 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Ḳabbânî Arap bir cengâverin özgeçmişi (es-Sîratu’ẕ-ẕâtiyye 

li seyyaf ʽarabî) adlı şiirinde Şeytan’ı kötülüğü imgelemek için kullanmış ayrıca onun Allah 

katından kovulmuş olduğunu ifade eden “racîm” kelimesine de yer vermiştir: 

 لسياف عربيالسيرة الذاتية 
 حاذروا أن تسمعوا فيروز بالسر

 فإني بنواياكم عليم

                                                 
184 Ḳabbânî, ʾEne raculun vâḥidun ve ʾenti ḳabîletun mine’n-nisâʾ, 1/94. 
185 İlyas Çelebi, “Şeytan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2010), 39/99-

101. 
186 “İblîs, Bana insanların yeniden diriltilecekleri güne kadar mühlet ver dedi. Allah, Haydi, sen mühlet 

verilenlerdensin buyurdu.” A’râf Suresi 7/14-15.  



 

 

54 

 

 حاذروا أن تنشدوا الشعر أمامي

 فهو شيطان رجيم
Arap bir cengâverin özgeçmişi 

Sakın Feyruz’u gizlice dinlemeyin 

Ben sizin niyetlerinizi pek iyi bilirim 

Sakın karşımda şiir okumaya kalkmayın 

Zira o, kovulmuş bir şeytandır.󠄀 187  

Adonis’in de Size dedim (Ḳultu lekum) adlı şiirinde şeytanın düğününde ve hurafe 

yemeğinde şarkı söylediğini dile getirerek Şeytan’ı, kötülüğü imgelemek için kullandığı 

düşünülebilir: 

 قلت لكم
 قلت لكم أصغيت للبحار

: أصغيتتقرأ لي أشعارها   

 للجرس النائم فِ المحار ؟

 قلت لكم غنيت

 عرس الشيطان ، فِ وليمة الْرافةفِ 
Size dedim 

Size dedim: denizleri dinledim 

Bana şiirlerini okuduğunu… Dinledim 

İstiridyenin içinde uyuyan çanı 

Size dedim: şarkı söyledim 

Şeytan’ın düğününde, hurafe yemeğinde.188 

Ayrıca Ḳabbânî’nin, Kedi (Hirra) adlı şiirinde ise Şeytan’ı, şehveti imgelemek için 

kullandığına rastlamaktayız: 

 هرة

 عي كعي الذئب محتالة

                                                 
187 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/276. 
188 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/198. 



 

 

55 

 

 طافت أكاذيب الهوى حولها

 قد سكن الشيطان أحداقها

 واطفأت شهوتها عقلها
Kedi 

Kurt gözü gibi hilekâr bir göz 

Aşk yalanları etrafında döner 

Bakışlarını şeytan mesken edinmiş 

Şehveti aklını söndürmüş. 189 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde Şeytan’ın kötülüğü ve şehveti imgelemesine karşın 

onunla aynı cinsten olan cinler için böyle bir durumdan söz etmenin pek mümkün olmadığı 

söylenebilir.  Öte yandan Ḳabbânî’nin şiirlerinde cinler ile ilgili imgelere rastlamamış 

olmakla beraber Adonis’in şiirlerinde, cinlerin görünmez ve tam olarak mahiyeti bilinmez 

varlıklar olmasının gizem ve korku imgeleri meydana getirdiği ileri sürülebilir. Adonis’in 

Ağaç (Şecera) adlı şiirinde üreyebilen varlıklar olarak tasarladığı gizemli ve korkutucu cin 

imgesi şöyledir: 

 شجرة

  ر قضاة وفِ الماء يجتمع الوافدونفِ الزهو 

 كان بي الشهود

 شجر يتناسل فيه الْجنة والميتون

ةكان بي الحضور الفجيع  
Ağaç 

Çiçeklerin içinde yargıçlar toplanır, suyun içinde heyetler 

Şahitler arasında 

Cinlerin ve ölülerin ürediği bir ağaç 

Hâzirûn arasında facia.󠄀190 

Adonis’in Ağaç adını verdiği başka bir şiirinde ise cinler için olumlu bir imgelemede 

bulunduğu görülmektedir. Şair, yüzünde çiçek ya da güvercin nişanıyla dişi bir cinin her gün 

                                                 
189 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/243. 
190 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/130. 



 

 

56 

 

çölden aç insanlara geldiğini ve onlara yardım ettiğini anlatarak insanlara yardımcı olan bir 

cin imgesi meydana getirmektedir: 

 شجرة 
 كل يوم

 تجيء من القفر جنية الجائعي

ةوعلى وجهها علًم  

 زهرة أو حمامة
Ağaç 

Her gün 

Çölden açların perisi (dişi cin) gelir 

Yüzünde bir nişan ile 

Çicek ya da güvercin.191 

3.1.3. Kutsal Kitaplar     

Geçmişten günümüze hemen her toplumda kutsal kitaplar, kaynağının ilâhî bir temele 

dayanıyor olmasının yanı sıra insanlığa iletmeye çalıştığı ahlâkî ilke ve değerler sebebiyle 

saygı görmüştür. İnançlı veya inançsız her insan kutsal kitapları korunması gereken dînî ve 

kültürel değerler olarak addetmiştir. Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde kutsal kitapların 

sahip olduğu değerin, Müslüman Arap toplumları nezdindeki itibarı kadar kendi inanç 

değerleri etrafında da şekillendiği söylenebilir. Nitekim Ḳabbânî Seni seviyorum de (Ḳûlî 

uḥîbbuk) adlı şiirinde sevdiği kadından kendisine olan aşkını dile getirmesi halinde 

kendisinin ve şiirinin daha kutsal hale geleceğini “Şiirim aşk inciline dönüşsün” diyerek 

imgelemiştir. Şair böylece İncil’in ilahî bir kitap olarak kutsiyet ve değerini ortaya koyarken 

aynı zamanda aşkına da kutsiyet atfetmiştir: 

 قولِ أحبك

 قداستي قولي أحبكَ كي تزيد

 شعري فِ الهوى إنَيلً ويصي ر
Seni seviyorum de 

“Seni seviyorum” de ki kutsiyetim artsın 

                                                 
191 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/124. 



 

 

57 

 

Şiirim, Aşk İncil’i olsun.192 

Adonis’in de kutsal kitapların kutsiyet ve değerinden hareketle aşk, sevgi ve hayatın anlamı 

gibi bazı olguları yücelttiğine pek çok kez rastlamak mümkündür. Şair, Yolcu (Musâfir) adlı 

şiirinde Ḳabbânî’nin yaptığı gibi, kutsal kitapların değer ve yüceliğinden hareketle bir 

imgelemede bulunmuştur. Yüzünü kandilinin camında bırakarak yolculuğa çıktığını dile 

getiren Adonis, haritasının yaratıcısı olmayan bir yeryüzü olduğunu söylerken kabul görmüş 

değer ve yargıları reddederek marjinal bir tarz benimsemenin onun için İncil mesabesinde 

olduğunu ifade etmiştir: 

 المسافر

 مسافر تركت وجهي على 

 زجاج قنديلي

 خريطتي أرض بلً خالق

 والرفض إنَيلي
Yolcu 

Yüzümü bırakıp gidiyorum 

Kandilimin camı üzerine 

Haritam yaratıcısı olmayan bir yeryüzü 

Reddetmek İncil’im.193 

Adonis’in şiirlerinde dikkat çeken bir diğer kutsal kitap imgesi ise şairin Siyah kızağın 

aynası (Mir’âtu’z-zellâceti’s-sevdâ’) adlı şiirinde yer verdiği “Emzirme İncil’i” ifadesidir. 

Şairin bu ifadeyle, her annenin kutsal bir görevi olan bebeğini emzirme işinin insanda 

uyandırdığı merhamet ve şefkat imgeleri ile ilâhî bir vahiy ürünü olan İncil’in kutsiyet ve 

rahmet imgelerini sentezlemeye çalıştığı söylenebilir. Şairin zihin dünyasında meydana 

getirdiği bu tasarıyla bir anne imgesi meydana getirdiği de düşünülebilir: 

 مرآة الزلاجة السوداء

 أعطيت للورق الرياح

 تركت أهدابّ ورائي 

                                                 
192 Nizâr Ḳabbânî, ʾEşhedu ʾellâ ʾimraʾete ʾillâ ʾenti (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1983), 1/13. 
193 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/224. 



 

 

58 

 

 حاجيت من غضب إلهي

 وسكنت إنَيل الرضاعة

Siyah kızağın aynası 

Yüzümü bırakıp gidiyorum 

Yapraklara rüzgârı verdim 

Kirpiklerimi ardımda bıraktım 

Öfkeden ilahımla kavga edip 

Emzirme İncil’inde sükûnet buldum.󠄀194 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde kutsal kitaplara yapılan pek çok atıf ve benzer anlatılar 

bulunmaktadır. Edebiyatta ayet ve hadislerden seçilen ibarelerin doğrudan veya anımsatacak 

şekilde benzer olarak aktarılmasına iktibas adı verilmektedir.195 “Allah ile ilgili imgeler” 

başlığında, Adonis’in ̔ Ankebût Sûresi 41. Ayetini iktibas ettiğinden, örümcek ağının sağlam 

olmayışından hareketle güvenilmez durum ve koşulları imgelemek için Kur’ân ile paralel 

bir şekilde kullandığından bahsedilmişti. Adonis’in kutsal kitaplara yaptığı göndermeler 

bununla sınırlı değildir. Adonis, bir şiirine Sütunlarla dolu İrem (ʼİrame ẕâtu’l-ʽimâd) adını 

vererek “Görmedin mi, rabbin ne yaptı Âd kavmine; Ülkeler içinde benzeri yaratılmamış 

olan, sütunlarla dolu İrem’e;” Fecr Sûresi 6-8. Ayetlerine de iktibasta bulunmuştur.196  

Ayette bahsi geçen İrem şehri Yemen’de Hadramut ile San’a arasında bulunan, son derece 

azametli sütunları, görkemli yapıları ve bereketli bahçeleri olan bir şehirdir. Kur’ân’da 

helâkı konu edilen bu azametli şehrin tarih kaynaklarında Şeddâd b. Âd tarafından inşa 

ettirilmiş olduğu bilgisi bulunmaktadır. İbn-i Haldûn gibi bazı tarihçiler ise İrem’in bir 

yerleşim yeri değil; Ad kavminin bir kolu olduğunu ileri sürmüşlerdir.197 Adonis “Sütunlarla 

dolu İrem” adını verdiği bu şiirinde İrem şehrinin görkeminin yanı sıra içerisindeki 

insanların haline odaklanmış, orada yaşayanların inkârcı tutumlarını aktararak Kur’ân’a 

paralel bir anlatı meydana getirmiştir. Adonis’in bu şiirinin Şeddâd isimli son bölümünde 

geliştirdiği İrem şehri anlatısı şu şekildedir: 

 شداد

                                                 
194 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/429. 
195 Mustafa İsmet Uzun, “İktibas”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/52-54. 
196 el-Fecr 89/6-8. 
197 Ömer Faruk Harman, “İrem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/443. 



 

 

59 

 

فارفعوا راية الحني عاد شدياد عاد  

فِ طريق السني ،واتركوا رفضكم إشارة  

 فوق هذي الحجارة

 باسم ذات العماد

ا وطن الريافضيإنه  

 الذين يسوقون أعمارهم يائسي

بجسور السلًمة، واستهزءوا بالوعيد اتم القماقمخكسروا   

ا أرضنا وميراثنا الوحيدإنه  

 نحن أبناءها المنظرين ليوم القيامة
 

Şeddâd 

Ad kavminin Şeddâd’ı döndü, kaldırın hasret sancağını 

İnkârcılığınızı işaret bırakın, yılların yolunda 

Şu taşın üzerinde 

Sütunlar şehrinin adına 

Orası inkârcıların vatanıdır 

Ümitsizce yaşlarını pazarlayanların 

Testilerin mühürlerini kıranların, vaîd ve kurtuluş köprüsüyle alay edenlerin 

Orası toprağımız, tek mirasımızdır.󠄀 

Bizlerse kıyamet gününe kadar mühlet verilen evlatları.󠄀198 

Ayrıca Adonis Şamlı Mihyâr’ın Şarkıları (ʼEġânî Mihyâr ed-Dimeşḳî) adlı şiir 

koleksiyonuna mezmûr (مزمور) başlığını atarak kendini Hz. Davut’un, şiirlerini ise ona 

vahyedilen kutsal kitap Zebur’un mesabesine yerleştirmiş; adeta kendi dünyevî ilahilerini 

kaleme almıştır.199 Bunun bir benzerini Sütunlarla dolu İrem şiirinde de tekrarlayan Adonis 

bu şiir koleksiyonunun da başında mezmûr başlığını kullanmıştır.200  

                                                 
198 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/265. 
199 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/143. 
200 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/243. Adûnis’in şiirlerindeki iktibaslar hakkında daha fazla 

bilgi sahibi olmak için bk. Cîhân Aḥmed ʾİbrâhîm es-Secînî, “et-Tanâṣ fî şiʿri ʼAdûnis”, Mecelletu’l-Bahs el-

ʿİlmî fi’l-ʾÂdâb 1/20 (2019). 



 

 

60 

 

Ḳabbânî’nin şiirlerinde de kutsal kitaplardan pek çok iktibas örneklerine rastlamak 

mümkündür. Bu örneklerden biri, şairin doğu eleştirisi yaptığı Bozgun defterine notlar 

(Hevâmiş ‘alâ defteri’n-nekse) adlı şiirinde karşımıza çıkmaktadır.201 Şairin burada yer 

verdiği “Biz insanlar içerisinden çıkarılmış en hayırlı ümmet miyiz? (خير أمة قد أخرجت للناس)” 

ifadesinden, “Siz, insanlar için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz.󠄀 İyiliği emredersiniz, 

kötülükten alıkoyarsınız ve Allah’a inanırsınız.󠄀” mealindeki Âl-i ʽİmrân Sûresi 110. 

Ayetinden iktibasta bulunduğu görülmektedir.202 Ḳabbânî’nin kutsal kitaplardan yaptığı 

iktibaslardan bir diğerine ise Oyuncular (el-Mumessilûn) adlı şiirinde rastlanmaktadır.203 

Şair burada, Yahudilerin Filistin’deki işgalci politikaları karşısında Müslüman yöneticileri 

ve halklarının sadece söylem boyutunda kalıp harekete geçmemelerini eleştirirken 

kullandığı “Muhakkak Allah’a döneceğiz” ifadesiyle, “Onlar, başlarına bir musibet 

geldiğinde, Doğrusu biz Allah’a aidiz ve kuşkusuz O’na döneceğiz derler.” mealindeki 

Baḳara Sûresi 156. ayetinden iktibasta bulunmuştur.204  

Ḳabbânî’nin kutsal kitaplardan iktibaslar yaptığı şiirlerinden biri olan Sen olmasan 

(Levlâke)’nin dikkat çekici imgelere sahip olduğu söylenebilir. Şair sevgilisinin varlığının 

tüm dünya için hayat kaynağı olduğunu imgelediği bu şiirinde, “Ağarmakta olan sabaha 

andolsun ki” mealindeki Tekvîr Sûresi 18. ayetiyle “Bundan sonra kalpleriniz yine katılaştı; 

artık kalpleriniz taş gibi, hatta daha da katıdır” mealindeki Baḳara Sûresi 74. Ayetinden 

iktibasta bulunarak “Gün ağarır, kayanın bir kalbi olur” ifadesine yer vermiştir.205 

 لولاك

 لولَك ...أفكر

  ولولَ نعومة رجليك

 هل طرز الْرض عشب ؟

 ...تدوسي أنت

وللصخر قلب ،فللصبح نفس  

                                                 
201 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/86. 
202 Âl-i İmrân 3/110. 
203 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/113. 
204 el-Baḳara 2/156. 
205 el-Baḳara 2/74; et-Tekvîr 81/18. Ḳabbânî’nin şiirlerindeki iktibaslar hakkında daha fazla bilgi sahibi olmak 

için bk. ʿİsâ b. Saʿîd el-Havkânî, et-Tanâṣ fî şiʿri Nizâr Ḳabbânî (Umman: Mektebetu’l-Ġubeyrâʾ, 2012). 



 

 

61 

 

 ترى يا جميلة ، لولَك ، هل ضج بالورد درب ؟
 

Sen olmasan 

Düşünüyorum da…  Sen olmasan 

Ayaklarının yumuşaklığı olmasa 

Yeryüzü otlarla süslenir miydi? 

Üzerine bastığında 

Gün ağarır, kayanın bir kalbi olur 

Ey güzel acaba sen olmasan yol güllerle dolar mıydı?206 

Kutsal kitaplar hem içerdiği ilahî mesajlar hem de kullanılan dilin belagati bakımından 

insanları etkileyici birer unsur oldukları göz önünde bulundurulunca Adonis’in şiirlerinde 

mevcut olan kitap imgelerine Ḳabbânî’nin şiirlerinde de rastlamanın mümkün olduğu 

söylenebilir. Nitekim Ḳabbânî Kelimelerle resim (er-Rasmu bi’l-kelimât) adlı eserinde, 

kaleme aldığı şiirlerin insanlar üzerindeki etkileyiciliğini Allah’ın Tevrat’taki kelâmına 

benzeterek imgelemiştir: 

 الرسم بالكلمات
 كل العصور أنا بها... فكأنما

 عمري ملًيي من السنوات
... 

 وكتبت شعرا  لَ يشابه سحره

 إلَ كلًم الله فِ التوراة
Kelimelerle resim 

Ben her asırda varım… Sanki 

Milyonlarca yıldır yaşarım 

… 

Bir şiir yazdım 

Sihri yalnızca Allah’ın Tevrat’taki kelamına benzer.󠄀207 

İnançlı insanlar mutlu veya hüzünlü birçok günde dinlerinin temel dayanağı olan kutsal 

kitaplarına müracaat eder ve onları okurlar. Kur’ân-ı Kerîm de Müslümanlar tarafından, 

karşılığını Allah’tan umarak birçok merasim ve törende tilavet edilen, kendisine başvurulan 

                                                 
206 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/104. 
207 Ḳabbânî, el-Aʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, ts., 1/465. 



 

 

62 

 

ilâhî bir kitaptır. Nitekim cenaze törenlerinde, düğün ve sünnet merasimlerinde ölen kişinin 

ruhu için Kur’ân okutulduğuna pek çok kez rastlanılır. Bu nedenledir ki Kur’ân tilavetinin 

Ḳabbânî’nin şiirlerinde ölümü imgelemek üzere kullanıldığına çok kere rastlanılır. Şair 

Eşyalı bir dairenin günlüklerinden (Min yevmiyyât şuḳḳa mefrûşe) adlı şiirinde Antera adını 

verdiği despot yöneticiyi eleştirirken “Kur’ân tilaveti, büyük bir taziye çadırı ve bekleyen 

cenazeler” ifadeleriyle ölümü şöyle imgelemiştir: 

 من يوميات شقة مفروشة

 إن الْيارات هنا ، محدودة

 بي دخول السجن،

 ...ةأو دخول المقبر 
 المائة و خمسي مليون تابوتلَ ش يء ف ي مدينة 

 …ةكبير، و الجنائز المنتظر رادق السوى تلًوة القرآن، و الس
 لَ شيء، إلَ رجل  يبيع فِ حقيبةٍ تذاكر الدخول للقبر،

 …ةيدعى عنتر 
Eşyalı bir dairenin günlüklerinden 

Burada seçenekler kısıtlı 

Hapse girmekle 

Kabre girmek arasında… 

150 milyon tabutlu bu şehirde hiçbir şey yok 

Kur’ân tilaveti, büyük bir taziye çadırı ve bekleyen cenazeler dışında… 

Kabre giriş biletleri satan bir adam dışında hiçbir şey yok 

Antera adında…208 

3.1.4. Peygamberler 

Allah’ın kulları arasından seçtiği ve vahiyle şereflendirerek, emir ve yasaklarını insanlara 

ulaştırmak üzere görevlendirdiği elçiye peygamber adı verilmektedir. Peygamberlere iman, 

insanları hidayete erdirmek için Allah tarafından seçilen elçilere ve Allah’tan vahiy olarak 

aldıkları mesajlara inanmak ve tasdik etmektir. Kur’ân’a göre peygamberler, yüce ahlâkî 

meziyetlere sahip, son derece akıllı insanlar olup vahiyle şereflenmiş kimselerdir. İnsan 

olmaları hasebiyle tanrısal herhangi bir özellikleri yoktur. Bu bağlamda Allah’ın izni ve 

                                                 
208 Ḳabbânî, el-Aʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 1999, 6/552.  



 

 

63 

 

müdahalesi dışında kâinat üzerinde herhangi bir tasarrufta bulunamadıkları gibi gayba dair 

kendilerine bildirilenler dışında da herhangi bir bilgiye sahip değillerdir.209  

İslâm dinine göre ilk peygamber olan Hz. Adem’den itibaren asırlar boyunca pek çok 

peygamber gönderilmiştir. Bunlardan Hz. Davud’a Zebur, Hz. Musa’ya Tevrat, Hz. İsa’ya 

İncil, Hz. Muhammed’e ise Kur’ân-ı Kerîm indirilmiştir. Hz. İbrahim ve bir kısım 

gönderilen peygamberlere suhuf adı verilen vahiy risaleleri gönderilmiştir. Gelmiş geçmiş 

tüm peygamberlere getirdikleri ilahî mesajlarla ayırt etmeksizin inanmak, İslam inancında 

önemli bir husustur.210 

İlk peygamber ve insanlığın atası (ʼEbû’l-beşer) Hz. Adem’in Adonis ve Ḳabbânî’nin 

şiirlerinde yer alan önemli bir peygamber imgesi olduğu söylenebilir. Bazı tarihî anekdotlara 

göre Allah Hz. Adem’i topraktan, Hz. Havva’yı ise onun kaburga kemiğinden yaratmış; 

ardından onları cennette ikamet ettirmiştir. İlerleyen zamanda Hz. Adem ve Hz. Havva, 

İblis’in kandırmasıyla yasaklı ağaca yaklaşmaları neticesinde cennetten çıkarılmış ve 

imtihan edilmek üzere dünyaya gönderilmişlerdir. Böylece insanlığın onun soyundan neşet 

ettiğine inanılmaktadır.211 Buna karşın Adonis’in Adem şiirinde Hz. Adem’i insanlığın atası 

olmadığı ve cenneti daha önce hiç görmediği şeklinde bir itirafta bulunurken imgelediği 

dizeleri dikkat çekmektedir: 

 آدم
 آدموشوشني 

 بغصة الآه

 بالصمة بالْنه

 لست أب العالم

 لم ألمح الجنة

 خذني إلى الله

Adem 

Adem kulağıma fısıldadı 

Boğazında düğümlenen bir ah ile 

                                                 
209 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 211-213. 
210 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 237. 
211 Süleyman Hayri Bolay, “Adem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1988), 1/358-363. 



 

 

64 

 

Sessizce, iniltiyle 

Ben dünyanın atası değilim 

Cenneti de hiç görmedim 

Beni Allah’a götür.212 

Peygamberler, içinde bulundukları toplumlara ait bireyler olsalar da sıradan kimseler 

değillerdir. Onlar, yüce ahlâkî meziyetlere sahip olmaları yönüyle diğer insanlardan üstün 

bir konumdadırlar. Nitekim peygamberler her zaman doğruyu söyleyen, güvenilir olan, 

günah işlemeyen, son derece akıllı ve zeki insanlar olmaları itibariyle insanlar arasında 

temayüz etmişlerdir.213 Peygamberlerin sahip olduğu bu yüce insanî değerler, ilâhî mesajı 

tebliğ eden elçiler olmaları özelliği ile birleşince dindar olsun olmasın birçok insanın 

zihninde kutsallık ve yücelik imgeleri meydana getirdiği ileri sürülebilir. 

Ḳabbânî’nin dînî imgeleminde peygamber mefhumunun bahsettiğimiz bu niteliklere haiz 

olduğu, kutsallık ve yücelik imgeleriyle özdeşleştiği görülmektedir. Nitekim şair, Lübnan’da 

yaşanan iç savaş esnasında Irak Büyükelçiliğine düzenlenen bir bombalı saldırı neticesinde 

vefat eden eşi Belḳıs’ın ölümü üzerine kaleme aldığı Belḳıs Kasidesi (Ḳaṣîdetu Belḳîs) adlı 

şiirinde, eşinin sahip olduğu yüce insanî ve ahlakî değerleri “kadın peygamber” imgesi 

üzerinden tasarlamıştır: 

 قصيدة بلقيس

 من العشاق وتظل أجيال
 ...لْصيلةأيتها المعلمة ا تقرأ عنك

 ...وسيعرف الْعراب يوما  
 ...أنهم قتلوا الرسولة

Belḳıs Kasidesi 

Aşkından nesiller hep 

Seni okuyacak ey asil öğretmen… 

Bedeviler bir gün anlayacak… 

Resuleyi öldürdüklerini…214 

Her peygamberin ön plana çıktığı bazı özellikleri vardır. Hz. Yusuf’un diğer peygamberler 

arasında temayüz ettiği nokta dış görünüşüdür. Züleyha ile başından geçen kıssanın 

                                                 
212 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/294. 
213 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 227-231. 
214 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 5/87. 



 

 

65 

 

temelinde sahip olduğu estetik görünümü, yakışıklılığı yatmaktadır. Ḳabbânî, şiirlerinde Hz. 

Yusuf’u yüceliğin yanı sıra estetik ve güzellik imgeleri yaratmak için kullanmıştır. Şair, 

Arap bir cengâverin özgeçmişi (es-Sîratu’ẕ-ẕâtiyye li seyyaf ʿarabî) adlı şiirinde, narsist bir 

yöneticiyi kendi ağzından akıldışı sözler sarf ederek eleştirmiş ve onunla alay etmiştir. 

Allah’ın onu tarih yazması için gönderdiğini söyleyip kendisine kulluk edilmesini isteyen 

yönetici bununla da kalmayıp, altın gibi saçları, peygamber gibi bir alnı olduğunu dile 

getirdikten sonra güzellikte Hz. Yusuf gibi olduğunu imgelemiştir: 

 السيرة الذاتية لسياف عربي

 أكتب التاريخ يفلقد أرسلنى ك

 والتاريخ لَ يكتب دوني

 يوسف فى الحسن إنني

 ييخلق الْالق شعرا ذهبيا مثل شعر  ولم
Arap bir cengâverin özgeçmişi 
Allah beni tarih yazmam için gönderdi 

Tarih bensiz yazılmaz 

Ben güzellikte Yusuf gibiyim 

Hâlık benim saçım gibi altından bir saç daha yaratmamıştır.215 

Adonis’in şiirlerinde de Hz. Yusuf özelinde olmasa da peygamberliğin estetik güzellik 

imgeleri tasarlamak için kullanıldığının örneklerine rastlamak mümkündür. Şairin, İlk 

ayrımlar (ʼEvvelu’l-furûḳât) adlı şiirinde yer verdiği “peygamber kirpikleri” ifadesiyle 

yücelik ve güzellik imgeleri meydana getirmeye çalıştığı ileri sürülebilir: 

 أول الفروقات

 خرج الشعر طفلً إلى الشرفة العربية

 كانت الشمس تفتح

 والريح تَسح أهدابه النبوية

İlk ayrımlar 

Şiir bir çocuk olarak Arap balkonuna çıktı 

Güneş açıyordu 

                                                 
215 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/270. 



 

 

66 

 

Rüzgâr, peygamber kirpiklerini siliyordu.216 

Peygamberlerin hayatları boyunca Allah’tan aldıkları vahyi gönderildikleri topluma tebliğ 

etmeleri neticesinde çeşitli zorluk ve sıkıntılarla karşı karşıya geldikleri söylenebilir. Hz. 

Adem’den Hz. Muhammed’e kadar gelmiş geçmiş bütün peygamberler kendilerine verilen 

peygamberlik vazifesini hakkıyla yerine getirebilmek için birçok eza ve eziyet çekmişlerdir. 

Peygamberlerin kavimlerinden ve yaşadıkları dönemin yöneticilerinden görmüş oldukları 

baskılar neticesinde sürgün edildikleri ve öldürüldükleri bilinmektedir. 

 Bu bağlamda Adonis’in Taş Ayna (Mir’âtu’l-ḥacer) adlı şiirinde yer verdiği “Ey kayıp 

kelimelerin peygamberi” ve “Ey bize gelen yolculuk peygamberi” ifadelerinin bu duruma 

işaret eden, yaşadığı topraklardan gitmek zorunda kalan ve acılar çeken bir peygamber 

imgesi ortaya koyduğu söylenebilir: 

 الحجر مرآة

 يا نبي الكلمات التائهة

 تي إلينايا نبي السفر الآ

 فِ رياح المطر

 تي إليناأنا واليأس عرفنا أنك الآ

 تضروعرفناك نبيا يُ
Taş Ayna 

Ey kayıp kelimelerin peygamberi 

Ey bize gelen yolculuk peygamberi 

Rüzgârlı yağmurlarda 

Ümitsizlikle öğrendik senin bize geldiğini 

Senin can çekişen bir peygamber olduğunu.󠄀217 

Adonis’in yukarıda tercümesine yer verdiğimiz şiirinde kullandığı “can çekişen peygamber” 

imgesine benzer tasarılara Ḳabbânî’nin şiirlerinde de rastlamak mümkündür. Ḳabbânî, 

şiirlerinde birçok peygamberin kıssasına telmih yoluyla işaret etmiş, onların başlarından 

geçen olaylar ve yaşadıkları zorluklar üzerinden çeşitli anlatılar geliştirmiştir. Örneğin şair 

Aşk kitabı (Kitâbu’l-ḥubb) adlı şiir kitabının 32. şiirinde, yaşadığı yoğun aşk acısını Hz. 

                                                 
216 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/511. 
217 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/217. 



 

 

67 

 

İsa’nın çarmıha gerilmesi kıssasına telmihte bulunarak aktarmış, “Ancak bilmiyorlar/ 

Aşkından Mesih gibi kan kaybettiğimi” dizesine yer vermiştir: 

 كتاب الحب 

 جميع ما قالوه عني صحيح

 ماقالوه عن سمعتيجميع 

 فِ العشق والنساء قول صحيح

 لكنهم لم يعرفوا أنني

 أنزف فِ حبك مثل المسيح

Aşk kitabı 

Hakkımda söylenenlerin hepsi doğru 

Şerefim hakkında söylediklerinin hepsi 

Aşk ve kadınlara dair hepsi doğru 

Ancak bilmiyorlar 

Aşkından Mesih gibi kan kaybettiğimi.󠄀218 

Ḳabbânî, Rashel ve Kardeşleri (Râşîl ve ʾEḫavâtuhâ) adlı şiirinde ise İsrail’in 1996 yılında 

Kana’da yaptığı katliamın ardından o bölgenin insanın yaşadığı zulmü, Hristiyanlık din 

geleneğinde olduğu şekilde, Hz. İsa’nın gördüğü zulme telmihte bulunarak aktarmış, 

Kana’nın halini Hz. İsa’nın çarmıha gerildiği haldeki solgun yüzüne benzetmiştir:  

  راشيل وأخواتها

 ...وجه قانا

 . شاحب اللون كما وجه يسوع

 وهواء البحر فِ نيسان،

 ودموع، أمطار دماء
Rashel ve Kardeşleri 

Kana’nın yüzü… 

Hz İsa’nın yüzü gibi solgun 

Nisan ayındaki deniz havası gibi 

                                                 
218 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/759. 



 

 

68 

 

Kan ve gözyaşları yağmuru gibi.219 

Adonis’in şiirlerinde sıkça rastlanan kendini feda ediş ve yeniden doğuş imgesi meydana 

getirmek için ele aldığı bir peygamber de Hz. İsmail’dir. Hz. İsmail, babası Hz. İbrahim’in 

onu Allah’a kurban etmek isteyişine kayıtsız şartsız teslim olmuş, bir nevi kendisini feda 

etmeyi göze almıştır. Baba ve oğulun karşılıklı gösterdikleri bu fedakârlığa karşın Allah, 

gökten Cebrail ile bir koç indirmiş, böylece Hz. İsmail’in canını bağışlamıştır. Adonis 

ʼİsmâʽil adını verdiği şiirinde onun kıssasına şöyle telmihte bulunmuştur:  

 إسماعيل

، لسكبت غيمي فوقه  لو كان اسماعيل حقلً 

 لو كان إعصار ا لكنت لعصفه أفق ا، وكنت خليله

 اسماعيل يطفو

 صحراء من كتب تَوت، وفوقه

 قمر تقلد سيفه
İsmail 

İsmail tarla olsa bulutumu üzerine yağdırırdım 

Fırtına olsa rüzgârına ufuk olurdum, dostu olurdum.󠄀 

İsmail yüzer 

Ölen kitaplardan bir çölde, üzerinde ise 

Kılıcını kuşanmış bir ay.220 

Ḳabbânî peygamber kıssalarına telmihte bulunduğu bazı şiirlerinde yaşadığı dönemin siyasî 

olaylarının etkisiyle de imgelemelerde bulunmuştur. Şair, İsrail Duvarına Fedai Afişler 

(Menşûrat fidâʼiyye ʽalâ cüdrân ʼİsrâʼîl) adlı şiirinde Filistin halkının İsrail’e karşı verdiği 

varoluş mücadelesindeki güçsüzlüğünü Hz. Musa’nın ellerinin kesildiği ve asasının kırıldığı 

imgeleri ile tasarlamıştır. Dikkat çeken diğer bir hususta Hz. Musa’nın bir İslâm peygamberi 

olarak, yeryüzünde fesat çıkaran Yahudiler ile mücadele edecek, gün geldiğinde denizi ikiye 

yaracak bir peygamber olarak imgelenmiş olmasıdır: 

 

                                                 
219 Ḳabbânî, Tenvîʿât Nizâriyye ʿalâ maḳâmi’l-ʿışḳ, 263. 
220 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/331-332. 



 

 

69 

 

 منشورات فدائية على جدران إسرائيل

 ...لْن موسى قطعت يداه

 ر...ولم يعد يتقن فن السح

 لْن موسى كسرت عصاه

 ولم يعد بوسعه شق مياه البحر
İsrail duvarına fedai afişler 

Musa’nın elleri kesildiği için… 

Artık iyi sihir yapamadığı için… 

Musa’nın asası kırıldığı için 

Artık denizin suyunu yaramadığı için.221 

Hz. Nuh deyince ilk akla gelen şey olan tufan hadisesi, birçok şiire konu olduğu gibi Adonis 

ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde de kendine yer bulmuştur. Hz. Nuh’un başından geçen tufan 

hadisesine Yeni Nuh (Nuḥu’l-cedîd) adlı şiirinde yer veren Adonis, hayata karşı tepkilerini, 

duygu ve düşüncelerini Hz. Nuh’un ağzından, onun tecrübelerinden hareketle aktarmış, 

böylece dramatik bir monolog oluşturmuştur:  

  نوح الجديد
 لو رجع الزمان من أول

 لحياة المياهوغمرت وجه ا
 وارتجت الْرض وخف الإله

 لنا يقول لي يا نوح أنقذ
 لم أحفل بقول الإله -الْحياء 

Yeni Nuh 

Zaman en başa dönse 

Bütün yaşam sulara boğulsa 

Yeryüzü sarsılıp Tanrı zayıflasa 

Bana dese ki Ey Nuh kurtar 

Hayattakileri – Tanrı’nın sözüne aldırış etmezdim.󠄀222 

                                                 
221 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/170. 
222 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/303. 



 

 

70 

 

Son peygamber Hz. Muhammed’in de Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde en az diğer 

peygamberler kadar imgelendiğine rastlamak mümkündür. Hz. Peygamber deyince akla 

gelen pek çok hadise ve durumlar olsa da Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde Hz. Peygamber 

imgesini, daha çok peygamberlik vazifesi ile İsra ve Miraç hadiseleri üzerinden 

tasarladıklarına rastlanmaktadır. Nitekim Ḳabbânî’nin Adanmak (et-Teferruġ) adlı şiirinde 

sevgilisine adanmışlığını, Hz. Peygamber’in risaletine (peygamberliğine) adanmışlığı 

üzerinden betimlemesi bu duruma örnek gösterilebilir: 

 التفرغ

 أتفرغ لك أيتها المقدسة...

 كما يتفرغ الرسول لرسالته...  

 ،والصوفِ لكشوفاته 

 والشاعر لتغيير حجارة العالم... 
Adanmak 

Sana adanıyorum ey mukaddes kadın… 

Rasulullah’ın risâletine adanması gibi… 

Sûfînin keşiflerine, 

Şairin dünya taşını değiştirmeye adanması gibi…223 

Öte yandan Adonis, Sekizinci gök (es-Semâ’us-sâmine) adlı şiirinde kendisini adeta Hz. 

Peygamber’in yerine koyup İsra ve Miraç hadiselerini yaşamış, başından geçenleri detaylıca 

tasvir etmiştir. Adonis, Cebrail ile birlikte Mescid-i Aksâ’ya gittikten sonra burada iki rekât 

namaz kılmıştır. Namazdan sonra Cebrail, ona süt, şarap ve su dolu kaplar göstermiş, o da 

süt dolu kabı alıp içince miraca yükselmiştir. Hz. Peygamber’in İsra ve Miraç hadiselerinde 

başına gelen olaylarla örtüştüğü görülen bu anlatının, Adonis’in duygu yoğunluğu yüksek 

imgeler meydana getirmesine imkân verdiği söylenebilir.224  

Adonis, Cebrail’in Burak adlı binek ile kendisine gelip yolculuğa çıkacaklarını bildirdiğinde 

içinde bulunduğu duygu durumunu şöyle imgelemiştir: 

 السماء الثامنة
:الإضاءة –، هذا زمن التناسخ أيقنت   

                                                 
223 Nizâr Ḳabbânî, ʾEbcediyyetu’l-yâsemîn (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 2008), 1/111. 
224 Salih Sabri Yavuz, “Miʿrâc”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 

30/132-135. 



 

 

71 

 

 الشمس عي قطة
 والنفط رأس جمل

،تقلد الْنجر والعباءة  
 وكلما سايرت فِ طريقي

 يُامة أو زهرة
ةأو غبت فِ إشار   
وانحنيت ،بيني وبي الضوء  

ةكالنبع فِ مسالك الحجار   
 رصاصة تثبت فِ جفوني

Sekizinci gök 

(O an) Kesinkes bildim, Bu reenkarnasyon - aydınlanma zamanıdır: 

Güneş bir kedinin gözüdür 

Petrol devenin başıdır 

Hançer ve pelerin kuşanmış 

Yolumda her ilerlediğimde 

Güvercin ya da çiçek olarak 

Ya da bir nişan içinde kaybolduğumda 

Kendimle aydınlık arasında olan… ve her eğildiğimde 

Taş yollarındaki pınar gibi 

Bir kurşun saplanır göz kapaklarıma.󠄀225 

Ḳabbânî’nin şiirlerinde de ʼİsrâʼ hadisesinin yoğun duygu durumlarını imgelemek için 

kullanıldığı söylenebilir. Sufî tecelliler (Tecelliyât ṣûfiyye) adlı şiirinde sevdiği kadına olan 

aşkını çeşitli betimlemelerle ele alan Ḳabbânî, sevdiği kadının gözlerinin rengi karşısında 

aşkından girdiği hali, Hz. Muhammed’in ʼİsrâ’ hadisesi esnasında yaşadığı manevî hale 

benzetmiştir: 

 يةتجليات صوف

 عندما يُتزج الْخضر، بالْسود، بالْزرق،

 بالزيتي، بالوردي، فِ عينيك، يا سيدتي

...ةتعتريني حالة نادر   

                                                 
225 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/171. 



 

 

72 

 

 هي بي الصحو والإغماء، بي الوحي والإسراء،

.شف والإيُاء، بي الموت والميلًدبي الك  
Sûfî tecelliler 

Yeşil; siyahla, maviyle 

Zeytin yeşiliyle, pembeyle karışınca gözlerinde… Hanımefendi 

Beni sıra dışı bir hal kaplar… 

Uyanıklık ile baygınlık, vahiy ile İsrâ’ arasında 

Keşif ile îmâ’, ölüm ile doğum arasında.226 

3.1.5. Ahiret 

İslâm, Hristiyanlık, Yahudilik ve diğer birçok dinde önemli bir yer tutan ahiret inancı, dünya 

hayatından sonra başlayıp sonsuza kadar devam edecek olan yaşam şeklini ifade eden bir 

kavramdır. Kıyamet hadisesinin gerçekleşerek dünyadaki tüm canlıların hayatının sona 

ermesinin ardından insanlar, Allah tarafından yeniden diriltilip (baʿs̱) mahşer yerine 

getirilecek (ḥaşr), burada hesaba çekileceklerdir (su’âl). Böylece insanlar dünya 

yaşamındaki inanç, eylem ve davranışlarına göre cennet veya cehennemde sonsuz bir hayata 

başlayacaktır (cezâ’). İslâm’a göre Allah’ın iman edip sâlih amel işleyen, günahlardan uzak 

duran ve sevapları günahlarına göre daha çok olan kimselerin cennete; sevapları günahlarına 

oranla daha az olan kimselerin ise cehenneme gideceği inancı hâkimdir.227 

Adonis ve Ḳabbânî, şiirlerinde ahirete dair pek çok imge meydana getirmiş iki şairdir. 

Dünyada canlı hayatının sona erişini ifade eden kıyamet mefhumunun, ahiret ile ilgili 

imgeler meydana getirme konusunda, onların şiirlerinde önemli bir konumu olduğu ileri 

sürülebilir. Bu konuda Ḳabbânî’nin Bir kadının yanında (‘İnde vâḥide) adlı şiiri örnek 

gösterilebilir. Ḳabbânî burada kıyameti, akrep ve yelkovanı hareket ederken tik tak sesleri 

çıkaran bir saat tasarısı geliştirerek imgelemiştir: 

 عند واحدة
. ودخنا... ونافقنا..قلنا  

 ...لم يجدنا كل الذي قلنا

                                                 
226 Nizâr Ḳabbânî, Uḥibbuk ve’l-baḳiyyetu teʾtî (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1993), 1/7. 
227 Atay, İslâm’ın İnanç Esasları, 193-216; Bekir Topaloğlu, “Âhiret”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988, 1/543-548. 



 

 

73 

 

 . تطاردنا..الساعة الكبرى

 .كم نحن ثرثرنا...  دقاتها
Bir kadının yanında 

Söyledik… İkiyüzlülük yaptık… ve sigara içtik 

Söylediklerimizin hiçbiri bizi var etmedi 

Kıyamet… Bizi kovalıyor 

Tiktakları… Ne kadar gevezelik ettik. 228 

Yalnızca Allah’ın bildiği bir vakitte meydana geleceği nas ile sabit olan kıyamet, Kur’ân-ı 

Kerîm’de de, bazı ayetlerde, vakit anlamına gelen “es-Sâʽatu” kelimesiyle ifade 

edilmiştir.229 

Ḳabbânî’nin, yukarıda tercümesini verdiğimiz şiirinde kıyametin onları kovalamakta olduğu 

yönündeki ifadeden, elbet bir gün vuku bulacak ve kendisinden kaçış olmayan bir kıyamet 

imgesi meydana getirdiği de söylenebilir. Onun, Çılgınlık treninde Fatma ile (meʽa Fâṭime 

fî ḳıtâri’l-cünûn) adlı şiirinde de kendisinden kaçış olmayan bir kıyamet imgesine 

rastlanmaktadır: 

 مع فاطمة في قطار الجنون

 دتيلك يا سي إن حبي

 ةأشبه فِ يوم القيام

 ؟ةى يقدر أن يهرب من يوم القياممن تر 
Çılgınlık treninde Fatma ile 

Hanımefendi, size olan aşkım 

En çok kıyamet gününe benzer 

Sizce kıyamet gününden kim kaçabilir?230 

Kıyametin yaklaştığının habercisi olan alametlerin de en az o gün kadar çetin olduğu 

söylenebilir. Özellikle Deccâl, Dâbbetü’l-ʼarḍ, Yeʼcûc ve Meʼcûc’ün zuhuru, gökten bir 

dumanın çıkması, güneşin batıdan doğması, Kâʽbe’nin yıkılması gibi büyük kıyamet 

alametleri düşünülecek olduğunda tüm bunların insan zihninde korku, endişe ve şiddet 

                                                 
228 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/337. 
229 Bekir Topaloğlu, “Kıyamet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 

25/516-552. 
230 Nizâr Ḳabbânî, el-Ḥubbu lâ yaḳıfu ʿale’ḍ-ḍaviʾl-aḥmar (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1983), 1/72. 



 

 

74 

 

imgeleri meydana getirdiği söylenebilir.231 Ḳabbânî Ḳarmatî (el-Ḳarmaṭî) adlı şiirinde, 

muhayyilesindeki kıyamet alametlerinin barındırdığı şiddet imgelerinden hareketle sinirli 

bir yapısı olduğunu şöyle aktarmıştır: 

 القرمطي

 لماذا تحبينني يا امرأة ؟

 أنا الرجل العصبي المزاج

 وأنت الرقيقة مثل الحمامة

 وفِ شفتيك بدايات صيف

 علًمات يوم القيامة وفِ شفتي
Karmatî 

Ey kadın, beni neden seviyorsun? 

Ben asabî mizaçlı bir adamım 

Sense güvercin gibi nazik bir kadın 

Senin ağzında yaz başlangıçları 

Benimkindeyse kıyamet günü alametleri.󠄀.󠄀.󠄀232 

Adonis ise Eski form bölümü (Faṣlu’ṣ-ṣûrati’l-ḳadîme) adlı şiirinde, kıyametin vuku bulup 

bütün canlıların yaşamını yitirmesinin ardından tüm dünyada bir sessizliğin hâkim olacağını 

imgelemiştir: 

 فصل الصورة القديمة

 لم يكن فِ الشوارع، فِ الماء

 بي القبور

 .غير صمت القيامة
Eski form bölümü 

Sokaklarda, suda yoktu 

Kabirler arasında 

Kıyamet sessizliği dışında hiçbir şey.233 

                                                 
231 Yusuf Şevki Yavuz, “Kıyamet Alâmetleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2002), 25/522-524. 
232 Nizâr Ḳabbânî, el-Evrâḳu’s-sirriye li ʿâşiḳ ḳarmâṭî (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1989), 1/18-19. 
233 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/117. 



 

 

75 

 

Adonis’in Taş el mekânı resmediyor (Yedu’l-ḥacer tersumu’l-mekân) adlı şiirinde ise 

kıyamet günü yaşanılacağı hadisler yoluyla nakledilen, ölümün koç halinde getirilip yok 

edilmesi rivayetini iktibas etmesi dikkat çekmektedir. 

Bahsi geçen rivayetin tercümesi şu şekildedir: 

"Kıyamet günü ölüm bir koç şeklinde getirilir ve cennet ile cehennem arasında durdurulur. 

Cennetliklere: ‘Bunu tanıyor musunuz?’ diye sorulur, onlar da hemen başlarını kaldırıp 

bakarlar ve ‘Evet, bu ölümdür.’ derler. Ardından cehennemliklere: ‘Siz bunu tanıyor 

musunuz?’ diye sorulur onlar da başlarını kaldırarak bakarlar ve ‘Evet, bu ölümdür.’ derler. 

Bunun üzerine koçun kesilmesi emredilir ve derhal boğazlanır. Ardından şöyle denir: ‘Ey 

cennet halkı! Artık sonsuza dek cennette yaşayacaksınız, ölüm yok ve ey cehennem halkı! 

Sizler de sonsuzsunuz, artık ölüm yok.’”234  

Şairin, tercümesine yer verdiğimiz bu hadisten iktibas yaparak ölümün yok edilip sonsuz bir 

hayatın başlangıcını ifade eden bir kıyamet imgesi meydana getirmeye çalıştığı söylenebilir: 

 يد الحجر ترسم المكان
 يؤتى بالموت يوم القيامة

 فِ صورة كبش أملح
 .فيذبح بي الجنة والنار

Taş el mekânı resmediyor 

Kıyamet günü ölüm getirilir 

Besili bir koç şeklinde 

Cennet ve cehennem arasında boğazlanır.󠄀235 

Kıyametin ardından insanlar yaptıkları tüm amellerden hesaba çekilecek, bu hesap 

neticesinde cennet veya cehenneme gideceklerdir. Adonis ve Ḳabbânî’nin muhayyilesindeki 

ahiret imgesinin, cennet ve cehenneme dair imgelerinden bağımsız düşünülemeyeceği 

söylenebilir. Ḳabbânî’nin Müstesna bir kadına müstesna bir aşk (Ḥubb ̓ istis̱nâʼiyy li ̓ imraʼe 

ʼistis̱nâʼiyye) adlı şiirini bu konuda örnek göstermek mümkündür. Ḳabbânî’nin burada dini 

“öğreti, ibadet, cennet ve cehennem” gibi semavî din geleneğine çağrışım yapan olgularla 

imgelemiş olması dikkat çekmektedir: 

 

                                                 
234 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Müslim, Sahîhu Müslim, nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkī (Kahire: 

Matbaʿatu ʿÎsâ el-Yâbî el-Halebî, 1955), “el-Cennetu ve sıfatu na’îmiha ve ehluhâ”, 2849. 
235 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/463. 



 

 

76 

 

 حب اساثنائي لامرأة استثنائية
 مثلك إن امرأة إستثنائية

 ...ةتحتاج إلى أحاسيس إستثنائي
 ...ةوأشواق إستثنائي

 ...ةودموع إستثناي
 ...ةوديانة رابع

 ...لها تعاليمها ، وطقوسها، وجنتها، ونارها
Müstesna bir kadına müstesna bir aşk 

Senin gibi müstesna bir kadın 

Müstesna duygulara ihtiyaç duyar… 

Müstesna hasretlere… 

Müstesna gözyaşlarına… 

Dördüncü bir dine… 

Kendi öğretileri, ibadetleri, cenneti ve cehennemi olan…236 

Cennet, içinde sonsuz nehirlerin, bahçelerin, meyvelerin, lüks evlerin ve daha pek çok 

nimetin yer aldığı ebedî bir saadet yurdudur. İnananların sonsuz mutluluk içinde 

yaşayacakları ve yorgunluk, acı veya sıkıntı gibi olumsuz duyguların olmadığı bir yer olarak 

kabul edilir. İman edenler, sâlih ameller işleyenler ve Allah’a teslimiyetle yaşayanlar 

Cennet’e girmeye layık görülürler. Kur’ân-ı Kerîm ve hadis kaynaklarına göre insanlar 

cennette son derece lüks ve konforlu yaşayacak, barış ve huzurları daim olacaktır. Yanı sıra 

cennet ehli bedensel ve ruhsal açıdan müthiş yetenekli ve güçlü olacak, her türlü tatmine 

rahatlıkla ulaşacaktır. Tüm bu maddî ve manevî nimetler sonsuza kadar devam edecektir.237 

Nitekim Adonis Ayşe’nin külleri (Ramâd ʽÂ’işe) adlı şiirinde, güzellikler ve nimetlerle dolu 

detaylı bir cennet imgesi meydana getirmiştir. Şair, barınılacak güzel bir yer, gümüş ve altın 

kadehler, sonsuza dek hizmetinde olacak vildân ile cenneti, yorucu bir dünya imtihanının 

ardından dinlenilecek lüks, konforlu ve sonsuz bir yer olarak imgelemiştir: 

                                                 
236 Nizâr Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’l-kâmile (Kahire, 2013), 1/393. 
237 Bekir Topaloğlu, “Cennet (Cennetin İsimleri)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1993), 7/376-386. 



 

 

77 

 

 رماد عائشة

 يا رب صرت آخرا

 مفاصلي مسامر

 وركبتاي خشب

يىء موضعا  مباركا  لعبدك الذليلربّ ه  

 هبني مقعدا  منعما ، أكوابه من فضة

 وذهب، ولدانه مخلدون

 هبني الْلود فِ جوارك الحبيب يا الهي
Ayşe’nin külleri 

Ya rabbi son olarak  

Eklemlerim çivi oldu 

Dizlerim odun 

Rabbim, şu fakir kuluna mübarek bir yer hazırla 

Bana güzel bir makam ver, kadehleri gümüşten 

Ve altından; vildânı sonsuz olan 

Bana sevgili civârında sonsuzluk ver, ya ilâhî!238  

Ḳabbânî’nin şiirlerindeki cennet imgesinin, Adonis’in şiirlerindeki kadar detaylı olmasa da, 

güzellik ve nimet imgeleri meydana getirdiği söylenebilir. Nitekim Ḳabbânî Rachelle 

Schwarzenberg’in hikâyesi (Ḳıṣṣatu Rachelle Schwarzenberg) adlı şirinde, Yafa’daki 

evlerinin bahçesini cennetin sardığı yönünde bir ifadeyle şöyle imgelemiştir: 

 راشيل شوارزنبرغقصة 
 ذ كان فِ يافا لناإ

 حديقة ودار

 ...يلفها النعيم

 وكان والدي الرحيم

                                                 
238 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/73. 



 

 

78 

 

 اا شيخ  مزارع  

 يُب الشمس والتراب
Rachelle Schwarzenberg’in hikâyesi 

Yafa’da iken  

Bir bahçeye ve eve sahiptik 

Cennetin sardığı… 

Rahmetli babam 

Yaşlı bir çiftçiydi 

Güneşi ve toprağı seven.󠄀239 

Cehennem birçok din ve kültürde var olduğuna inanılan, ölümden sonraki yaşamda 

günahkârların cezalandırıldığı ebedî bir azap yeridir. İslâm’a göre kâfir ve müşriklerin 

burada ebedî cezaya çarptırılacağına, günahkâr Müslümanların ise günahları miktarınca azap 

görüp cennete gireceğine inanılmaktadır. İçinde bulunanlara yapılacak eziyetler yönüyle 

cehennemin korkutucu bir yer olduğu aşikârdır. Ateş ve kaynar suyla yakılmak veya şiddetli 

soğuğa maruz bırakılmak, zakkum ağacından meyveler yedirilerek vücudun parçalanması, 

irinli su içirilmek, yılan ve akrep gibi hayvanlar tarafından sokulmak gibi eziyet çeşitleri 

İslâm kaynaklarına göre cehennem ehlinin göreceği azaplardan birkaçıdır.240 Buradan 

hareketle cehennemin korku, azap ve acı gibi pek çok olumsuz imgeler meydana getirdiği 

söylenebilir.  

Ḳabbânî’nin şiirlerinde cehennem, can yakan ve şiddetli bir unsurdur. Şair, İsviçreli bir 

serçeye (ʼilâ ʽusfûra Suveysriyye) adlı şiirinde yazmayı lanetli bir iş olarak gördüğünü dile 

getirip onu depremlerinin cehennemi olarak tasvir etmiştir. Böylece şair, yazma işinin 

cehennem ve depremler gibi şiddetli ve insanın canını yakan, zarar veren bir olgu olduğunu 

imgelemeye çalışmıştır: 

 إلى عصفورة سويسرية

 : إن الكتابة لعنة أصديقتي

 .فانَي بنفسك من جحيم زلَزلي

 

                                                 
239 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/36. 
240 Ömer Faruk Harman, “Cehennem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 7/225-226. 



 

 

79 

 

İsviçreli bir serçeye 

Ey kız arkadaşım: Yazmak lanettir 

Kendini depremlerimin cehenneminden kurtar.241 

Adonis’in Maddenin haritalarında ilerleyen şehvet (Şehve teteḳaddem fî ḫarâiṭi’l-mâdde) 

adlı şiirinde de Ḳabbânî’nin şiirlerinde olduğu gibi, cehennemin şiddetli bir azap olarak 

imgelendiğine rastlanmaktadır. Adonis, batının bilim ve sanayide sağladığı üstünlük 

sayesinde doğu üzerinde sosyal, kültürel, siyasî ve ekonomik bir sömürü sistemi geliştirmiş 

olmasını acı verici bir azap olarak değerlendirip bu durumu cehennem olarak imgelemiştir. 

Öte yandan batıyı da bu cehennemin içindeki doğu halkının yanarak eziyet görmesinden 

keyif alan azap melekleri olarak tasarlamıştır. Şair, bir gün Doğu halkının Batı zulmünden 

kurtulacağına olan inancını aktarmak için bütün canlıların cennete gideceği şeklinde bir 

imgelemede bulunmuştur: 

 شهوة تتقدم في خرائط المادة 

 أبكي يا ملًئكة الجحيم

 لن تجدي بعد الآن

 زائرا تستمتعي بشوائه

 تَضي إلى النعيم أفواج ا أفواج ا

 ناطقة وعجماءالحيوانات كلها 

Maddenin haritalarında ilerleyen şehvet 

Ağlıyorum ey cehennem melekleri 

Bundan sonra bulamayacaksınız 

Yanmasından zevk alacağınız bir ziyaretçi 

Grup grup cennete gidecek 

Akıllı akılsız bütün canlılar.242 

Adonis’in azap ve eziyet imgeleri meydana getirmek için cehenneme yer verdiği şiirlerinde 

dikkat çeken bir diğer husus ise cehennemin korkutucu derecede karanlık bir yer olarak 

                                                 
241 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/11. 
242 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/527. 



 

 

80 

 

imgelenmesidir. Adonis, mitolojik bir şairin adını verdiği Orfeus (‘Ûrfeyûs) isimli şiirinde, 

“cehennem karanlıkları” ifadesine yer vermiştir: 

 أورفيوس

 عاشق أتدحرج فِ عتمات الجحيم

 ا ، غير أني أضيءر  حج

 ا مع الكاهناتإن لي موعد  

 فِ سرير الإله القديم
Orfeus 

Cehennem karanlıklarında yavaş yavaş ilerleyen bir aşığım 

Taş kesilmişim ancak ışık saçıyorum 

Kâhin kadınlarla bir randevum var 

Kadim İlah’ın yatağında.󠄀243 

3.1.6. Kader 

Genel olarak “Allah’ın nesneleri ve olayları özellikle sorumluluk doğuran beşerî fiilleri, 

ezelde planlayıp zamanı gelince yaratması” şeklinde tanımlanan kader ve kaza, birçok din 

ve kültürde üzerine farklı yorumlar yapılmış kavramlardır.244 Bu kavramlar İslâm inancında 

“Allah’ın kemal ifade eden ve kendisiyle nitelenmesi zorunlu olan subûtî sıfatlarıyla ilgili 

ve onun devamı mahiyetinde olan bir konudur.”245 Ayrıca insanın fiil ve davranışlarında hür 

olup olmamasının da kader ve kaza meselelerini anlamlandırmak için önemli olduğu 

söylenebilir. Ehl-i Sünnet’e göre Allah’ın iradesi ezelî, sonsuz, sınırsız, mutlak, zamandan 

ve mekândan bağımsızdır. Evrendeki her şey Allah’ın yaratması ile meydana gelirken 

kulların iradesi bu noktada belirleyici rol oynamaktadır. Kullar, herhangi bir ilâhî baskı 

altında kalmadan, dilediği şekilde fiillerini irade eder, Allah’ta bu fiilleri yaratıp kullarını 

yaptıklarından sorumlu tutar. Nihayetinde Allah’ın, kullarının irade ettiği fiillerini ezelden 

bilip takdir etmesine kader, zamanı geldiğinde ise bu fiilleri yaratmasına kaza adı verilir.246  

                                                 
243 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/187. 
244 Yusuf Şevki Yavuz, “Kader”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

24/58-63. 
245 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 143. 
246 Yavuz, “Kader”; Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 145-146. 



 

 

81 

 

İnsanın özgür iradesiyle işlediği fiillerinin ezelden Allah tarafından bilinip takdir edilmesi 

görüşüne dayanan kader algısına göre kulların yapıp ettiklerinden sorumlu olmasında ve 

ahiret gününde hesaba çekilmesinde herhangi bir beis olmadığı ileri sürülebilir. Ancak İslâm 

tarihinde çeşitli sosyal ve siyasî nedenlerle ortaya çıkan Cebriyecilerin savunduğu şekilde, 

Allah’ın bir yazgı olarak insanlara tayin ettiği fiilerin dışında kulların hiçbir seçeneği 

olmadığı düşüncesi için aynı şeyin söylenmesi pek mümkün görünmemektedir. İnsanların 

fiillerinde hiçbir rolü olmazken yapıp ettiklerinden sorumlu tutulup hesaba çekilmesi abes 

olacağından, bu düşüncenin İslâm’ın koyduğu inanç sistemiyle çeliştiği düşünülebilir.247 

Cebriyyecilerin savunduğu şekilde bir kader anlayışına, geçmişten günümüze dek var olmuş 

İslam toplumlarının bazı kesimlerinde rastlamanın mümkün olduğu da söylenebilir. Yazgıcı 

kader anlayışı adı verilebilecek bu düşüncenin, insanların davranışlarının 

sorumluluklarından kaçmak için arkasına sığındığı bir argüman olduğu aşikârdır.248  

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde inanç ile ilgili pek çok imgeye rastlamanın mümkün 

olduğu söylenebilirse de Ḳabbânî’nin aksine Adonis’in şiirlerinde kader ile ilgili herhangi 

bir imgeye rastlamak mümkün değildir. Bu nedenle kader ile ilgili imgeler, Ḳabbânî’nin 

şiirlerinden örneklerle açıklanacaktır. 

Kader imgesi, Ḳabbânî’nin şiirlerinde bir yazgı olmaktan öte; insanın seçimleriyle 

şekillenen bir durum olarak imgelenmektedir. Nitekim kader, insanın seçimlerine göre 

şekillenmesi ve Allah’ın bunu bilip öyle takdir etmesi yönleri itibariyle kulların etkin olduğu 

bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak kişinin anne-babasının kim olacağı, nerede 

doğacağı gibi durumlarda şahısların herhangi bir etkisinin olmadığı göz önünde 

bulundurulunca bu gibi bazı işlerin, Allah’ın insanlara tayin ettiği bir yazgı olduğu 

anlaşılmaktadır.249 Ḳabbânî de bu türden bir anlayışla, Eti ve tırnaklarım (Laḥmuhâ ve 

eẓâfirî) adlı şiirinde insan iradesine dayalı bir kader imgesi ortaya koymaktadır: 

 لحمها وأظافري

 لَ تقولي أرادت الْقدار

 والحياة اختيارإنك اخترت 

 اذهبي اذهبي اليه فبعدي

                                                 
247 Atay, İslâm’ın İnanç Esasları, 217. 
248 Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 164-166. 
249 İnsanın iradesiyle meydana gelen fiillere ihtiyârî, iradesi dışında meydana gelen fiillere ise ıztırârî fiiller adı 

verilmektedir. Bu konuda daha fazla bilgi için bk. Kılavuz, İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 168-169. 



 

 

82 

 

 لن تعيش الدفلى والجلنار

Eti ve tırnaklarım 

Kader böyleymiş deme 

Sen seçtin, hayat seçimdir.󠄀 

Git, ona git. Ne de olsa benden sonra 

Ne zakkum yaşayacak ne de nar.󠄀250 

Ḳabbânî’nin Serçe (ʽUsfûr) adlı şiirinde ise insanın cehalet ve ahmaklığı sonucunda 

gerçekleşen üzücü durumların kader ve kaza olarak nitelenemeyeceği yönünde meydana 

getirdiği imgeyle gerçekçi bir kader anlayışı ortaya koyduğu söylenebilir: 

 العصفور
لَ تؤاخذني لَ تقولي:  

...كان قضاء وقدرفقد   - 

 هل يكون الجهل والسخف قضاء وقدر ؟+
Serçe 

Kusura bakma deme 

-Kaza ve kaderdir… 

+Cehalet ve ahmaklık kaza ve kader midir? 251 

İnsan fiilleri söz konusu olduğunda kaderin, kişinin iradesine bağlı olarak nihayetinde 

Allah’ın dilemesiyle gerçekleştiğine daha önce değinilmişti. Bununla birlikte temas edilen 

bir diğer nokta ise kişinin nerede, kimin çocuğu olarak ve hangi bedende dünyaya geleceği 

gibi elinde olmayan durumların Allah’ın tayin ettiği bir yazgı olduğu meselesiydi. 

Ḳabbânî’nin şiirlerindeki kader imgelerinin, kayda geçilen bu bilgiyle örtüşür nitelikte 

olduğu söylenebilir. Şair Belki (Rubbemâ) adlı şiirinde insanların dış görünüşlerinin Allah’ın 

bir yazgısı olduğunu şöyle imgelemiştir: 

 ربما

 إشربّ القهوة يا سيدتي

 ء وقدرفالجميلًت قضا

                                                 
250 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/730. 
251 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 5/198. 



 

 

83 

 

 والعيون الْضر والسود

 قضاء وقدر
Belki 

Kahvenizi için hanımefendi 

Güzel kadınlar kaza ve kaderdir 

Yeşil ve siyah gözler 

Kaza ve kaderdir.252 

Doğum, ölüm ve ait olunan ırk gibi insanın elinde olmayan durumların dışında evliliğin veya 

birisine aşık olmanın da İslâm toplumlarında kader dairesi içerisinde değerlendirildiği 

söylenebilir. İnsanlar kiminle gönül ilişkisi yaşayacağına veya evleneceğine hür iradeleri ile 

karar verirler. Bir kimsenin nerede ve ne zaman bulunacağı; dolayısıyla kimlerle karşılaşıp 

tanışacağı da yine tercih etmiş olduğu seçeneklerin sonucunda belli olur. Bu bağlamda birine 

aşık olmanın veyahut evliliğin Allah tarafından doğrudan tayin edildiği bilgisinin, halk 

indindeki yanlış bir kader algısı olduğu söylenebilir.253 Ḳabbânî’nin Sen kadın formunda bir 

kadersin (Kaderun ʼenti bi şekli ʼimraʼet) adlı şiirinde bu türden bir kader imgesine 

rastlamak mümkündür: 

 قدر أنت بشكل امرأة

 قدر أنت بشكل امرأة 

 وأنا مقتنع جدا  بهذا القدر

 ، يا سيدتيإنني بعضك

 مثلما الْخضر بعض الشجر
Sen kadın formunda bir kadersin 

Sen kadın formunda bir kadersin 

Bense bu kadere gerçekten kânîyim 

Ben senin bir parçanım hanımefendi 

Yeşilin, ağacın bir parçası olduğu gibi...254  

                                                 
252 Nizâr Ḳabbânî, Hâkeẕâ ʾektubu târîḫa’n-nisâʾ (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1981), 1/8. 
253 Abdullah Namlı, Kader İnancinin Dı̇nı̇ Temellerı̇ (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi / Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 59-60. 
254 Ḳabbânî, ʾEşhedu ʾellâ ʾimraʾete ʾillâ ʾenti, 1/10. 



 

 

84 

 

İnsanların başlarınaa gelen olaylar sonucunda metanetini koruyamayıp suçu kadere 

yüklediklerine pek çok kez şahit olunabilir. Son derece tabiî olan ölüm hadisesinin bir 

yakınında vuku bulması durumunda bazı insanların kadere ve onu tayin eden Allah’a isyan 

ettiklerine rastlamak mümkündür. Öte yandan bazı insanların ise bizzat kendilerinin yaptığı 

bir işin sorumluluğunu almamak için kaderi günah keçisi ilan ettikleri görülebilir.255 

Ḳabbânî’nin Hüzünler nehri (Nehru’l-aḥzân) adlı şiirinde, bu türden bir kader imgesine de 

rastlanmaktadır. Şair, pişmanlıklarının ve başından geçen kötü olayların müsebbibini kader 

olarak görmekte, kaderinin kötü ve talihsiz oluşunu ise “şeytanın avucunda raksetmesi” 

olarak imgelemektedir: 

 نهر الأحزان

 إني مرساة لَ ترسو

 جرح بملًمح إنسان 

 ؟ أجيبيني ماذا أعطيك

  ؟؟ إلحادي؟ غثيانيقلقي

 ماذا أعطيك سوى قدر 

 يرقص فِ كف الشيطان
Hüzünler nehri 

Ben hiç demirlememiş bir çapayım 

İnsan çehresindeki bir yara 

Sana ne verebilirim? Söyle 

Endişemi, küfrümü ya da tiksintimi mi? 

Sana ne verebilirim  

Şeytanın avucunda rakseden kaderimden başka?256 

3.2. İbadet ile İlgili İmgeler 

Sözlükte “kulluk etme, tapma, itaat, boyun eğme ve alçak gönüllü olma” anlamlarına gelen 

ibadet kelimesi, “Allah’a karşı sevgi, saygı ve bağlılığını gösteren duygu, düşünce ve 

                                                 
255 Namlı, Kader İnancinin Dı̇nı̇ Temellerı̇, 27. 
256 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/405-406. 



 

 

85 

 

davranış biçimleri için kullanılan” dînî bir terimdir.257 İslâmî terminolojide, düzenli ve 

içeriği belli dînî davranış biçimleri için yaygın olarak ibadet; insanın, Allah’a karşı her 

zaman saygılı ve itaatkâr bir şekilde hayatını sürdürme bilinci içinse ubûdiyet ve ubûdet 

kavramları kullanılmaktadır.258 

İbadet, geçmişten günümüze değin insan hayatında önemli bir yer tutmuş, farklı kültür ve 

toplumlarda çeşitli uygulamalar halinde tatbik edilmiştir. Örneğin ilkel toplumlarda ibadet 

yiyeceğe ulaşmak, sağlıklı olmak, kötülüklerden ve doğal afetlerden korunmak gibi 

taleplerle, kabile reisleri ya da din adamları tarafından yönetilen ve nesilden nesile sözlü bir 

şekilde aktarılan dualar, törenler ve kurban takdimlerinden ibarettir.259 

Hindistan kökenli Hinduizm ve Budizm dinlerinde de ibadet, toplumun mutluluğuna vesile 

olan çeşitli törenlerle tanrılar adına düzenlenir.260 Çin'de Konfüçyüsçülük ve Taoizm, 

Japonya’da ise Şintoizm gibi dinlerde ise ibadet dua, kurban, oruç ve kutsal mekân ziyareti 

gibi şekillerde gerçekleştirilir.261 Geleneksel Türk inançlarında da saçı adı verilen sanguların 

yanı sıra, ağaçlara veya şaman davuluna bez veya paçavra bağlanmasından ibaret olan 

yalama denilen uygulama ve kurban adakları önemlidir.262 

Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâm’da da ibadetlerin, diğer dinler de olduğu kadar önemli bir 

yeri vardır. İbadet için her cumartesi havralarda toplanılan Yahudilikte dua, namaz, oruç ve 

hac ibadetleri de önemli bir yer tutar. Hristiyanlıkta oruç ve hac ibadetlerinin yanı sıra Hz. 

İsa’nın havarileriyle yediği son akşam yemeğini sembolize eden Evharistiya ayini 

bulunmaktadır. Pazar günleri kilisede icra edilen bu ayin sırasında papaz, ekmeği şaraba 

batırıp gelenlere sunar. Hristiyanlar günlük, haftalık ve yıllık pek çok ibadetler vesilesiyle 

Allah’a saygı ve şükranlarını ifade ederler.263 Namaz kılmak, oruç tutmak, zekât vermek, 

hacca gitmek; İslâm’ın beş şartından dördüdür. Bunların yanı sıra İslam dininde Kur’ân-ı 

                                                 
257 el-Ferâhidî, Kitâbu’l-ʿayn, “ʿAbede”, 2/48; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “ʿAbede”, 3/270; ez-Zebîdî, 

Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “ʿAbede”, 8/327; Mustafa Sinanoğlu, “İbadet (Etimoloji ve Tanım)”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/233-235. 
258 el-Ferâhidî, “ʿAbede”, 2/48; ez-Zebîdî, “ʿAbede”, 8/327; İbn Manẓûr, “ʿAbede”, 3/270. 
259 Küçük, “İbadet”, 19/235-240; Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 29-31. Ayrıntılı bilgi için bk. Emile 

Durkheim, Dînî Hayatın İlkel Biçimleri, çev. Fuat Aydın (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2018). 
260 Küçük, “İbadet”, 19/235-240; Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 126-132. 
261 Küçük, “İbadet”, 19/235-240.;Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 147, 153, 159.  
262 Küçük, “İbadet”, 19/235-240. Ayrıntılı bilgi için bk. Yusuf Ziya Yörükan, Şamanizm (İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 2020). 
263 Küçük, “İbadet”, 19/235-240. Ayrıntılı bilgi için bk. Yurdaydın - Dağ, Dinler Tarihi, 168-196. 



 

 

86 

 

Kerîm okumak, Allah’ı zikretmek, sadaka vermek, Allah için kurban kesmek gibi daha pek 

çok ibadet bulunmaktadır.264 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde ibadet ile ilgili pek çok imgeye rastlamak mümkündür. 

Aşk, hayat, toplumsal meseleler gibi çeşitli konularda ibadet ile ilgili imgeler vasıtasıyla 

farklı tasarılar oluşturan Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirleri, bu bölümde “İtaat, züht, dua ve 

mabet” olmak üzere dört başlık altında ele alınacaktır. 

3.2.1. İtaat 

İbadet kelimesinin tapınmanın ve kulluk etmenin yanı sıra boyun eğme, itaat etme ve alçak 

gönüllü olma gibi anlamları da vardır.265 Râġıb el-ʼIsfahânî (öl. 934/1008)’e göre ibadet “son 

derece mütevazı ve alçak gönüllü” olmakken Faḫreddîn er-Râzî (öl. 1149/1210) ibadeti 

“Allah’a en mükemmel şekilde saygı duymak” olarak tanımlamıştır.266 İbn Ḳayyim el-

Cevziyye (öl.751/1350)’e göre ise ibadet, sevgi ve itaati aynı anda barındıran bir kavramdır; 

bunlardan birinin eksikliği halinde bir davranışın ibadet olarak adlandırılması mümkün 

değildir.267  

İslâm’da kulluğun gereği olan namaz ibadetinin de Allah’a itaatin ve boyun eğişin çeşitli 

sembollerini içerdiği söylenebilir. Namaz kılan bir kul, ruhî ve bedenî tüm varlığıyla 

Allah’ın huzurunda durur, sonsuz bir saygı ve teslimiyetle kıyam, rükû ve secde gibi 

davranışlar da bulunarak Allah’a bağlılığını ve boyun eğişini ifade eder.268  

Adonis ve Ḳabbânî’nin de şiirlerinde ibadet ile ilgili imgeleri, itaat ve boyun eğme 

anlamlarından faydalanarak kullandıkları ve farklı tasarılar meydana getirdikleri 

görülmektedir.  

Adonis Âşığın dönüşümleri (Teḥavvulâtu’l-ʽâşik) adlı şiirinde aşk ile ilgili çeşitli imgeler 

meydana getirirken “hava rukûʽ ediyordu” ifadesini kullanmış, böylece aşkın kutsal ve 

boyun eğip teslim olunan bir duygu olduğunu imgelemeye çalışmıştır:  

                                                 
264 Hüseyin Okur, “İslâm’da İbadet”, İslâm İbâdet Esasları, ed. Abdurrahman Haçkalı - Tayyip Nacar 

(İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2021), 43. 
265 el-Ferâhidî, “ʿAbede”, 2/48; ez-Zebîdî, “ʿAbede”, 8/327; İbn Manẓûr, “ʿAbede”, 3/270. 
266 ʾEbû ʿAbdillâh Faḫreddîn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs’il-ʿArabî, 1999), 14/280; 

Ebu’l-Ḳâsım er-Râġıb el-ʾIsfahânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân, thk. Safvân ʿAdnân ed-Dâvidî (Beyrut: ed-

Dâru’ş-Şâmiyye, 1991), “ʿAbede”, 542. 
267 İbn Ḳayyim el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn, nşr. Muhammed el-Mu’tasımbillah el-Bağdâdî (Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbî’l-ʿArabî, 1996), 1/129. 
268 Hüseyin Certel, “Psikolojik Bir Yaklaşımla Sözlü ve Fiilî Şart ve Rükûnlarıyla Namaz”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (Haziran 1997), 331. 



 

 

87 

 

 تحولات العاشق

 ها يسير صامتا  فِ غابات الحروفكان اسم

 والحروف أقواس وحيوانات كالمخمل

 جيش يقاتل بالدموع والْجنحة

 وكان الهواء راكعا  والسماء ممدودة كالْيدي
Âşığın dönüşümleri 

Adı harflerin ormanlarında sessizce yürüyordu 

Harfler, kadife gibi yaylar ve hayvanlarken 

Bir ordu, gözyaşı ve kanatlarla savaşıyor 

Hava rükû’ edip gök cömertlik yaparken.269 

Ḳabbânî’nin Ey arkadaş, ben Araplığım yüzünden yorgunum (ʼEne yâ ṣadîḳa mutʽab bi 

ʽurûbetî) adlı şiirinde de güzelliğin ve aşkın “tapınılacak” kadar kutsal olan, boyun eğilecek 

bir olgu olarak değerlendirildiğine rastlanmaktadır: 

 أنا يا صديقة متعب بعروبتي
د جناحه والشعر عصفور يُ  

وشاعر جواب... فوق الشام  

 والحب يبدأ من دمشق 

 ...وذابوا... فأهلنا عبدوا الجمال وذوبوه
Ey arkadaş, ben Araplığım yüzünden yorgunum 

Şiir kanatlarını açan bir serçe 

Şam’ın üzerinde… Cevap veren bir şair 

Aşk Dimaşk’ten başlar 

Halkımız güzelliğe tapar ve eritir… Ve erirler…270 

3.2.2. Züht 

Sözlükte bir şeye rağbet etmeyip ondan yüz çevirmek anlamına gelen züht, dünyevî olan 

şeylere değer vermeyip onlardan uzaklaşmayı; uhrevî olanları ise önceleyip onlara 

                                                 
269 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/39. 
270 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/635. 



 

 

88 

 

yönelmeyi ifade eden bir kavramdır.271 Kur’ân-ı Kerîm’de dünya hayatının geçici olduğu, 

ahiretteki yaşantının ise sonsuz ve daha değerli olduğunu ifade eden pek çok ayet 

bulunmaktadır. “Size verilen şeyler dünya hayatı için faydalı nesneler ve güzelliklerden 

ibarettir.󠄀 Allah katında olanlar ise daha hayırlı ve daha kalıcıdır.󠄀” mealindeki ayet, İslâm’ın 

zühde verdiği önemi açıklamak konusunda örnek verilebilir.272 

Adonis ve Ḳabbânî’nin, şiirlerinde ibadet ile ilgili imgelerin dünya nimetlerinden 

uzaklaşarak maneviyata ve ahirete yönelmek ile ilişkilendirildiği görülmektedir. Örneğin 

Adonis Ayşe’nin külleri (Ramâd ʽÂʼişe) adlı şiirinde dünyevî olandan uzaklaşıp uhrevî olanı 

hedeflemeyi, insanın nefsine güzel gelen dünya nimetlerini terk edip sabahlara kadar ibadet 

etmeyi şöyle imgelemiştir: 

 رماد عائشة

 وانطفأ السراج والصباح فِ عيوننا

جمدت صلًتنا على اسمك القديم و   

 ونسيت قلوبنا اللذائذ الْطايا

 آملة بوعدك الكريم
Ayşe’nin külleri 

Kandil de sabah da gözlerimizin içinde söndü 

Dualarımız kadîm isminin üstünde dondu 

Kalplerimiz lezzetleri ve hataları unuttu 

O yüce vaadini umarak.273 

Ḳabbânî ise Azizeye (ʼilâ Ḳıddîse) adlı şiirinde, Allah için tan yerinin ağarmasından güneşin 

batmasına kadar geçen sürede yeme içme, cinsel ilişki ve günahlardan uzak durmayı ifade 

eden “oruç ibadetini” dünyevî nimetlerden biri olan sevgilisinin dudaklarından uzak kalmayı 

imgelemek için kullanmıştır:274
 

  إلى قديسة
 هذا أنا

                                                 
271 el-Ferâhidî, Kitâbu’l-ʿayn, “Zehide”, 4/12; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, “Zehide”, 3/196; ez-Zebîdî, Tâcü’l-

ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “Zehide”, 8/150. 
272 el-Ḳaṣaṣ 28/60. 
273 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/72-73. 
274 Menderes Gürkan, “Oruç I”, İslâm İbâdet Esasları, ed. Abdurrahman Haçkalı - Tayyip Nacar (İstanbul: 

Lisans Yayıncılık, 2021), 214. 



 

 

89 

 

؟ فماذا تأمرين .هذا الذي عندي..  
عصابّ احترقت أ  

 وأنت على سريرك تقرأين 
؟ عن شفتيك أأصوم  

.فوق رجولتي ما تطلبي   
Azizeye 

Ben buyum 

Bende olan da bu…  Ne emredersin? 

Kan beynime sıçradı 

Sen okurken yatağın üzerinde  

Dudaklarından oruç mu tutayım?  

İstediğin şey erkekliğimi aşar.275 

Ḳabbânî Sufî tecelliler (Tecelliyât ṣûfiyye) adlı şiirinde sevdiği kadına olan aşkını ibadet 

imgeleriyle tasvir ettiği birtakım tasavvufî tecrübelerle özdeşleştirmiştir. Böylece 

Ḳabbânî’nin dilinde ilâhî bir tecrübeye dönüşen aşk, sevgilide fena bulup kendi benliğini 

yitirmeyi ifade edebilecek manevî bir yolculuğa evrilmiştir. Şair, sevgilisinin kandil gibi 

parlayan gözlerini görünce seccadesini yere serip ezan okuduğunu, gözyaşları içinde Allah’ı 

zikredip adeta vecde geldiğini şöyle imgelemiştir: 

  

 تجليات صوفية
 عندما تسطع عيناك كقنديل نحاسي 

من دمشق على باب ولي   
ةأفرش السجادة التبريز فِ الْرض وأدعو للصلً  

 وأنادي، ودموعي فوق خدي: مدد
. يا أحد.يا وحيدا.  

 أعطني القوة كي أفنى بمحبوبّ 
 وخذ كل حياتي

Sufî tecelliler 

Gözlerin bakır bir kandil gibi parlayınca 

Dimaşk’in şehir kapısında 

                                                 
275 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/436. 



 

 

90 

 

Tebriz seccademi yere serer ezan okurum 

Gözyaşlarım yanaklarıma akarken nidâ ederim: Meded 

Yâ Vahîd… Yâ Ehad! 

Sevgilimde fenâ olmam için bana kuvvet ver 

Bütün hayatımı al.󠄀276 

3.2.3. Dua 

Sözlükte “davet etmek, çağırmak, yardım istemek”  anlamlarına gelen dua, kulun içten bir 

şekilde Allah’tan bir şey istemesi anlamında kullanılan dînî bir terimdir.277 Dua, insanın 

Allah inancına sahip olması ve acziyetini fark etmesiyle ortaya çıkan bir durum olup; kuldan 

Allah’a doğru seyreden bir iletişim biçiminin kurulmasını mümkün kılar.278  

Kul ile Allah arasındaki bu iletişime son derece önem veren İslâm dininde Allah’a dua edip 

ondan istemeyi tavsiye eden pek çok ayet ve hadis bulunmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de yer 

alan “Kullarım sana beni sorduklarında bilsinler ki şüphesiz ben yakınım, bana dua 

ettiğinde dua edenin dileğine karşılık veririm” mealindeki ayetin, kulları maddî ve manevî 

her türlü isteklerini Allah’a arz etmeye teşvik ettiği söylenebilir.279 “Allah’a dua ederken 

duanızın hakikaten kabul edileceğine inanarak O’na dua ediniz” şeklinde tercüme edilen bu 

hadisin de dua etmenin önemini ortaya koyduğu söylenebilir.280 

İnançlı her birey, hayata dair yaşadığı korku, endişe ve kaygılardan dua sayesinde kurtulur, 

manevî bir ferahlığa ulaşma imkânı bulur. Bu açıdan duanın, insanın iç huzurunu sağlayan 

önemli bir tatmin aracı, motivasyon kaynağı ve başa çıkma yöntemi olduğu söylenebilir.281  

“Dua, bir başa çıkma yöntemi olarak değerlendirilebilir. Öte yandan meditasyon tarzı dua, 

Tanrı’yla ilişkiye girerek dînî tecrübe edinmeye rehberlik etmektedir. Bunun yanı sıra diğer 

dua çeşitleri de, bireysel sağlığın formları içerisinde iyileşmenin sağlanmasına katkıda 

bulunmaktadır.”282  

                                                 
276 Ḳabbânî, Uḥibbuk ve’l-baḳiyyetu teʾtî, 1/7-8. 
277 Selahattin Parladır, “Dua (İslâm’da Dua)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 9/530-535; el-Ferâhidî, Kitâbu’l-ʿayn, “Deʿave”, 2/221; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 

“Deʿave”, 14/257; ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs “Deʿave”, 38/46. 
278 Hüseyin Peker, “Dua, İbadet ve Dînî Törenler”, Din Psikolojisi, ed. Hayati Hökelekli (Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi, 2010), 193. 
279 el-Baḳara 2/186.  
280 Müslim, Deavât, 65. 
281 Peker, “Dua, İbadet ve Dînî Törenler”, 195. 
282 Michael Argyle, “İbadet ve Dua”, çev. Mustafa Koç, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 

1/21 (2006), 336. 



 

 

91 

 

Dua, Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde kullanılan ibadet imgeleri arasında önemli bir yere 

sahiptir. Duanın insanlar üzerinde psikolojik ve manevî bir tatmin oluşturması yönüyle bir 

hayat kaynağı olarak değerlendirilmesi, iki şairin de şiirlerinde rastlanan imgelemeler olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Adonis’in İki yıldızın yanında (ʽinde Necmeyn) adlı şiirinde 

duayı hayat kaynağı olarak şöyle imgelemesi dikkat çekmektedir: 

 عند نجمين

 كل برهة
هيغسل المجهول وجه  

 بصلًتي

 بينابيع حياتي
 عند نَمي على مشرق شعبي

 عند قلبي

 يخبئ العالم كنهه
İki yıldızın yanında 

Her vakit 

Meçhul yüzünü yıkar 

Dualarımla 

Hayat kaynaklarımla 

Halkımın doğusundaki iki yıldızın yanında 

Kalbimin yanında 

Dünya cevherini gizler.󠄀283 

Adonis Hafızadan (mine’ẕ-Ẕâkira) adlı şiirinde ise bayramlarda mum yakıp dua etmeleri 

sayesinde Allah’ı hiçbir randevu olmadan doğrudan gördükleri yönünde bir tasarı meydana 

getirmiş, böylece duayı dünyevî ve uhrevî mutluluğa ulaştıracak bir ibadet olarak 

imgelemiştir:  

  من الذاكرة
 فِ الْعياد 

 أشعلنا الشمع وصلينا 

                                                 
283 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/90. 



 

 

92 

 

 وتَنينا 
 فرأينا الله بلً ميعاد

Hafızadan 

Bayramlarda 

Mum yakıp dua ettik 

Diledik 

Böylece Allah’ı randevusuz gördük.284 

Ḳabbânî’nin de Parfüm (el-ʽIṭr) adlı şiirinde yer verdiği imgelerle dua etmeyi insan 

psikolojisi açısından faydalı gördüğü söylenebilir. Şiirde parfümün kendi alfabesi, 

kelimeleri ve harfleri olan bir dil gibi olduğunu dile getiren Ḳabbânî, bunların sınıf sınıf 

ayrıldığını aktardıktan sonra duanın da hoş bir koku gibi olduğu yönünde bir imge 

tasarlamıştır: 

 العطر
 ، وحروفها، وأبجديتها، العطر لغة لها مفرداتها

 اللغات ككل
 والعطور أصناف وأمزجة

  منها ما هو تَتمة
 ومنها ما هو صلًة

Parfüm 

Parfüm kendi kelimeleri, harfleri ve alfabesi olan bir dildir 

Tüm diller gibi 

Sınıfları ve karışımları vardır 

Dil dolanması bunlardan biridir 

Dua bunlardan biridir.285 

Ḳabbânî Bir grafik sanatçısının günlükleri (Min yevmiyyât fennân teşkîlî) adlı şiirinde ise 

huzurlu ve mutlu bir hayatı betimlerken kullandığı imgeler arasında, insanların cumartesi 

günü duaya çağrılmasına da yer vermiş, dua etmenin insanın hayatının maddî ve manevî bir 

parçası olduğunu bir kez daha ortaya koymuştur: 

 

                                                 
284 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/120. 
285 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/449. 



 

 

93 

 

تشكيليمن يوميات فنان   
 أرسم ظهر امرأة عارية 

 فيسقط الثلج على ستائري 
 وتنبت الحنطة من أظافري 
 ويترك الحمام فوق شرفتي 

  ريشا  وأغنيات
 وتقرع الْجراس 

 فِ صباح يوم السبت
  تدعو الناس للصلًة

...وتبدأ الحياة  
Bir grafik sanatçısının günlükleri 

Çıplak bir kadın sırtı çiziyorum 

Birden örtülerimin üstüne kar yağıyor 

Tırnaklarımdan buğday bitiveriyor 

Güvercin bırakıyor balkonuma 

Tüy ve şarkılar 

Çanlar çalıyor 

Cumartesi sabahı 

İnsanları dua etmeye çağırıyor 

Ve hayat başlıyor…286 

Adonis’in Gazap (el-Ġaḍab) adlı şiirinde yer verdiği “Bu gazabı ne ateş söndürebilir ne de 

dua” ifadesi incelendiğinde ise duanın içsel bir rahatlama ve manevî tatmin sağlayan bir 

ibadet biçimi olduğu kadar, yeri geldiğinde öfkeyi dindirmeye yetmeyeceği yönünde bir 

imgelemede bulunduğu söylenebilir: 

 الغضب
 غضب الفرات 

 فِ ضفتيه حناجر
  دعأبراج زلزلة، ور 
 والموج أحصنة

...  
 لَ النار تطفئ ذلك الغضب الجريح ولَ الصلًة

                                                 
286 Nizâr Ḳabbânî, Ḫamsûne ʿâmen fî medîḥi’n-nisâ’ (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1994), 1/54. 



 

 

94 

 

Gazap 

Fırat’ın gazabı 

Hançerdir, iki kıyısında 

Deprem ve gök gürültüsünden burçlardır 

Dalgalar at 

… 

Bu yaralı gazabı ne ateş söndürebilir ne de dua.287 

3.2.4. Mabet 

Mabet Arapça asıllı bir kelime olup ibadet için kullanılmak amacına mahsus inşa edilen 

yapılara verilen genel bir isimdir.288 Geçmişten günümüze değin farklı kültürlerde ve 

dinlerde çeşitli mabetler inşa edilmiştir. Bu mabetlerde belirli gün ve zamanlarda ferdî veya 

toplu bir şekilde ibadet edilmiş, inançlı kimseler tarafından dînî inanç ve törenler burada 

ihya edilmiştir.289 Örneğin Mecûsîlik’te Tanrı’nın sembolü olduğuna inanılan kutsal ateşi 

korumak için “âteşkede”, Hinduizm’de Tanrı suret ve heykellerini koymak için “vimona”, 

Budizm’de Buda’nın heykellerini koymak için “pagoda” adı verilen mabetler inşa edilmiştir. 

Konfüçyüsçülük, Taoizm ve Şintoizm gibi uzak doğu dinlerinde de ibadet ve dînî törenler 

için kullanılan mabetlerin varlığı bilinmektedir. Üç semâvî dinden Yahudilik’te havra, 

Hristiyanlık’ta kilise, İslâm’da ise mescit ve cami adı verilen ibadethaneler vardır.290 

İslâm dininin en eski ve kutsal mabedi Kâbe’yi de içinde barındıran Mescid-i Harâm 

bölgesidir. Ayrıca Müslümanların ilk kıblesi Mescid-i Aksâ da İslamiyet’te önemli bir mabet 

olarak kabul edilmektedir.291 Hz. Peygamber ve ona tâbî olan Müslümanlar, vahyin ilk 

yıllarında ibadetlerini Kâbe’de gerçekleştiriyordu. Ancak daha sonraları, müşriklerden 

gördükleri zulüm ve baskılar nedeniyle özel mescitler inşa etmek zorunda kalmışlardır. Bu 

mescitlerden ilki Ammâr bin Yâsir tarafından inşa edilmiştir. Medine’ye hicret esnasında da 

Kuba’da ve Medine’de birer mescit inşa edilmiştir. Medine döneminde Mescid-i Nebevî ile 

birlikte yaklaşık on mescit yapıldığı bilinmektedir.292 

                                                 
287 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/360. 
288 el-Ferâhidî, “ʿAbede”, 2/48; ez-Zebîdî, “ʿAbede”, 8/327; İbn Manẓûr, “ʿAbede”, 3/270. 
289 Ahmet Güç, “Mâbed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003). 
290 Güç, “Mâbed”, 27/276-280. 
291 İbrahim Sarıçam, Hz.󠄀 Muhammed ve Evrensel Mesajı (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, ts.), 48-

52. 
292 Sarıçam, Hz.󠄀 Muhammed ve Evrensel Mesajı, 139. 



 

 

95 

 

İslam’ın doğuşuyla başlayan fetih hareketleriyle birçok bölgeyi hâkimiyeti altına alan 

Müslümanlar, buralarda yalnızca İslamiyet’i yaymakla kalmamış, aynı zamanda birçok 

mabetler inşa etmişlerdir. Hz. Ömer Kudüs’ü fethettikten sonra, harabe bir vaziyette olan 

Mescid-i Aksâ’nın yerini tespit ettirmiş ve orada büyük bir mescit inşa ettirmiştir. Emevî 

Halifesi I. Velîd bin Abdilmelik (öl. 705-715) tarafından Şam’da inşa ettirilen Emeviye 

Câmî, günümüze kadar ulaşmış ve İslâm âleminin gözde camilerinden birisi olmuştur. 

Sâmerrâ, Kurtuba, ʼEbû Dülef ve Selimiye Cami’leri de daha sonraları inşa edilip meşhur 

olan mabetlerdendir.293 

Ḳabbânî’nin Fırtınadan sonra  (Baʽde’l-ʽâṣıfe) adlı şiirinde mabetler, tarihin ve kültürün bir 

parçası olarak imgelenmiştir. Aşkını Arap tarihiyle özdeşleştiren şair, tarihi ateşe verip harap 

etmesi nasıl imkânsızsa aşkından vazgeçmesinin de öyle olduğunu aktarmıştır. Ḳabbânî, 

devamındaki dizelerde tarihin ayrılmaz parçası olarak gördüğü imgeler arasında mabetlere 

de yer vermiştir: 

 بعد العاصفة
؟ إني أحبك كيف يُكنني  

أشعل التاريخ نيرانا أن  
...و به معابدنا ، جرائدنا  

...زوايانا ،أقداح قهوتنا  
Fırtınadan sonra 

Seni seviyorum, nasıl yapabilirim? 

Tarihi nasıl ateşe verebilirim 

Onda mabetlerimiz varken, gazetelerimiz… 

Kahve fincanlarımız, köşebaşlarımız…294 

Ḳabbânî, Vatandan izin almam gerek (Lâ budde ʼen ʼeste’ẕine’l-vaṭan) adlı şiirinde ise 

Müslüman mabetlerinin önemli bir unsuru olan minareleri, vatan imgesi meydan getirmek 

için kullanmıştır. Vatanı Suriye’yi tarihi, sosyal ve tabiata dair çeşitli şekillerde imgeleyen 

şair, ülkesindeki kötü gidişatın zihnini çok meşgul ettiğinden yakınmış, vatanının acılarına 

kayıtsız kalamadığını, bu nedenle sevdiği kadınla aşk yaşamaya odaklanamadığını dile 

getirmiştir: 

                                                 
293 Güç, “Mâbed”, 27/276-280. 
294 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/487. 



 

 

96 

 

 لا بد أن أستأذن الوطن
 فِ هذه الْيام يا صديقتي

  تدعى الوطن ن جيوبنا فراشة صيفيةتخرج م
 تخرج من شفاهنا عريشة شامية تدعى الوطن

 تخرج من قمصاننا
سفرجل ،قرنفل ، جداول، بلًبل، مآذن  

 عصفورة مائية تدعى الوطن
 أريد أن أراك يا سيدتي

 لكنني أخاف أن أجرح إحساس الوطن... 
Vatandan izin almam gerek 

Başına, gözlerine ve ellerine 

Sevgilim, şu günlerde 

Ceplerimizden vatan denilen bir kelebek çıkıyor 

Dudaklarımızdan vatan denilen Şam asmaları çıkıyor 

Gömleklerimizden 

Minareler, bülbüller, dereler, karanfiller, ayvalar çıkıyor 

Vatan denilen bir su serçesi çıkıyor 

Hanımefendi, seni görmek istiyorum 

Ancak vatanın duygularını incitmekten korkuyorum…295 

Adonis’in İki ceset (el-Cü etân) adlı şiirinde minareyi, doğrudan İslâm dinini imgelemek 

için kullandığı görülmektedir. Şair, Müslüman Arap toplumlarının muasır medeniyetler 

seviyesine çıkamamış olmasına rağmen siyasi ve toplumsal bir rehavet içinde oluşunu 

“ağustos böceklerinin rahmi ve yel değirmeni” imgeleriyle eleştirmiş, kurumsal bir devlet 

yapısına sahip olmamaları yönüyle onlara “kabile” diyerek seslenmiştir. Ayrıca tabiat 

imgelerinden yer ve gök ile dünya tasarısı meydana getirmiş, İslâm dinini de minare ile 

imgelemiştir. Nihayetinde dini ve ceset gibi gördüğü dünyayı Arap toplumunun alçak 

organlarına gömdüğünü tahayyül eden Adonis’in, bununla, Müslüman Arap toplumlarının 

dünyaya tamah edip dinin emrettiği ilke ve değerlere uygun yaşamadıklarını aktarmaya 

çalıştığı söylenebilir: 

  الجثتان

                                                 
295 Nizâr Ḳabbânî, Hel tesmeʿîne ṣahile eḥzânî (Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1991), 1/170. 



 

 

97 

 

ةدفنت فِ أحشائك الذليل  
 فِ الرأس والعيني واليدين 

، دفنت جثتي مئذنة  
 الْرض والسماء

ةأيتها القبيل  
طاحونة الهواءيا رحم الزيزان يا   

İki ceset 

Alçak organlarına gömdüm 

Başına, gözlerine ve ellerine 

Bir minare, iki de ceset 

Yer ve gök 

Ey kabile!  

Ey ağustos böceklerinin rahmi, ey yel değirmeni!296 

Adonis’in Ey şiirin eli, ufuk kitabını aç (ʼİftaḥî kitâbe’l-ʼufuḳ, yâ yede’ş-şiʽr) adlı şiirinde 

ise mabetlerin doğrudan dine mensup kişileri imgelemek için kullanıldığına rastlanmaktadır. 

Kilise ve minareyle Hristiyanlığı ve İslâm’ı, içinde bulunduğumuz modern çağı ise güneş ile 

imgeleyen Adonis; kilise ve minarenin güneşin etrafında dönmesini talep ederek modern 

çağa uygun bir din yorumunun geliştirilmesini önermiştir.  

 افتحي كتاب الأفق، يا يد الشعر
  أتوسل إليك، أيتها الكنيسة

  فِ هذا الشارع الذي يسمونه العصرالقائمة 
حول الشمس أن تدوري  

 بالرجاء نفسه
 أتوسل إليكِ أيتها المئذنة

Ey şiirin eli, ufuk kitabını aç 

Başına, gözlerine ve ellerine 

Sevgilim, şu günlerde 

Sana yalvarıyorum ey kilise 

Sokakta bulunan, asır adını verdikleri 

Güneşin etrafında dön 

                                                 
296 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/251. 



 

 

98 

 

Aynı şekilde 

Sana da yalvarıyorum ey minare.297 

Adonis ve Ḳabbânî’nin, şiirlerinde mabet imgelerini bir dine mensup insanları imgelemek 

için kullandıkları kadar tarihsel arka planları üzerinden çeşitli imgeler tasarlayıp duygu 

durumlarını ifade ettiklerine rastlamakta mümkündür.  

Ḳabbânî’nin Ben bir aşk kasidesiyim, Arapların Endülüs’ü kaybetmesine neden olan (ʼEne 

ḳaṣîdetu ḥubb, kânet sebeben fî süḳûti’l-ʽArab mine’l-ʼEndelus) adlı şiirinde bu konuya 

örnek teşkil edecek bir imge bulunmaktadır. Ḳabbânî bu şiirinde, Arap toplumlarının siyasî, 

askerî ve toplumsal başarısızlıklarını şiirlerinde eleştirdiği için toplumun ve siyasetçilerin 

ona düşman olmasını eleştirmiştir. Arap toplumlarının geçmişten günümüze değin bazen 

elde ettikleri zaferleri bazen de mağlubiyetlerini kaleme alarak geleceğe ışık tutmaya 

çalıştığını dile getiren şair, şiirlerine ve şahsına yapılan hakaretlerin yersiz olduğunu 

savunmuştur. Bu duruma olan hüznünü “Dimeşk’e dönmek isteyen Kurtuba minareleri” 

imgesi üzerinden tasarlamıştır: 

كانت سبباً في سقوط العرب من الأندلس  ،أنا قصيدة حب   
عن كل قصيدة حب كتبتها  أنا مسئول  

من الوصول إلى جبل طارق ابتداء    
بمغادرة قصر الحمراء وانتهاء    

... 
 أنا مسئول عن هذا الوطن الجميل

بانتصاراتي الذي رسمته مرة  
وأوسمتي ومرة بفتوحاتي  

ودموعي بانكساراتي ومرة  
 أنا مئذنة حزينة
 من مآذن قرطبة

 تريد أن تعود إلى دمشق
Ben bir aşk kasidesiyim, Arapların Endülüs’ü kaybetmesine neden olan 

Ben yazdığım bütün aşk kasidelerinden mesulüm 

Cebeli Tarık’a ulaşmaktan 

                                                 
297 ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber ʼAdûnis, Tenebbeʾ ʾeyyuhe’l-ʾaʿmâ (Suriye: Dâru’s-Sâkî, 2005), 157. 



 

 

99 

 

Hamrâ Sarayı’nı terk edişe kadar 

… 

Ben bu güzel vatandan sorumluyum 

Kâh zaferlerimle resmettiğim 

Kâh kırgınlıklarım ve gözyaşlarımla çizdiğim 

Ben üzgün bir minareyim 

Kurtuba minarelerinden 

Dimaşk’e dönmek isteyen.󠄀298 

Endülüs Emevî Devleti’nin 1492 yılında yıkılmasıyla ortaya büyük bir sosyal ve siyâsî kriz 

çıkmış, hâkimiyeti ele geçiren Hristiyanlar, Müslümanlara baskı ve zulüm politikası 

uygulamıştır. Hristiyan olmaya zorlanan Müslümanlardan bazıları bunu kabul edip baskı 

altında yaşamını sürdürmeye devam etmiş, kabul etmeyenler ise öldürülmüştür. Endülüs’te 

Müslümanlara ait birçok yapı ve tarihi mirasta, Hristiyanlar tarafından yerle bir edilmiştir.299 

Endülüs’ün çöküşüne ve Müslümanların uğradığı tüm zulme şahit olan, Kurtuba Ulucami, 

gerek tarihi gerek mimari açıdan eşsiz bir yapıdır.  Kurtuba’nın 1236’da Hristiyanların eline 

geçmesinin ardından kiliseye çevrilen bu caminin orta bölümüne, XVI. yüzyılda Rönesans 

tarzında bir katedral eklenmiştir. Endülüs Müslümanlarının uğradığı zulümlerin yanı sıra en 

değerli ve kutsal dînî değerlerinin bile uğradığı yıkım ve tahrifler düşünülecek olduğunda, 

Kurtuba’daki minarelerin, Emevî Devleti’nin ilk başkenti olan Şam’a (Dimeşk) dönmek 

istemesiyle meydana getirilmeye çalışılan hüzün imgesi daha anlaşılır hale gelebilir.300 

Adonis’in de mabet imgelerini, tarihsel arka planlarına atıfta bulunacak şekilde imgelediğine 

rastlanabilir. Şair, Bizim için Mütenebbî’nin evi mesabesinde olmayan bir eve ant olsun (Ve 

menzilin leyse lenâ bi menzili’l-Mütenebbî) adlı şiirinde Kûfe Cami’ni detaylı bir şekilde 

imgelemiştir. Adonis, insanların her gün hayallerine kavuşmak için koşturduğu Kûfe 

Cami’ne baktığında, oradakilerin yalnızca cesetlerini gördüğünü dile getirmiştir. Bunun 

nedeni şairin, ibadete giden insanların, oranın hakikatinden ve tarihi hüviyetinden bihaber 

olduklarını düşünmesi olabilir. Ayrıca Adonis, Kûfe Cami’nin, Kûfe’nin acı ve ızdırabına 

                                                 
298 Ḳabbânî, ʾEbcediyyetu’l-yâsemîn, 1/79-80. 
299 Mehmet Özdemir, “Endülüs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11/211-225; Mehmet Özdemir, “Batı Emevîleri Endülüs”, İslâm Tarihi El Kitabı, ed. Eyüp Baş (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2017), 420; Feridun Bilgin, “Endülüs’te Kalan Son Müslümanların (Moriskolar) 

İspanya’dan Sürgünü (1609-1614)”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 13/2 (2013), 37-61. 
300 Engin Beksaç, “Kurtuba Ulucamii”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 26/453-454. 



 

 

100 

 

acıdıkları için melekler tarafından gökten indirip toprağa dikilen bir fikir olduğunu 

imgelemiştir: 

 ومنزل ليس لنا بمنزل المتنبي
لقون أحلًمهم بي، ياسجامع يهرع الن  

 أحضانه كل يوم
 غير أني لَ أرى غير أشلًئهم

 إنها الكوفة الدامية
ن شاهقم ةفتها الملًئكذفكرة ق  
فوقها ومشت  

ابالتر  هجها بو تلصقأ  
...للعذاب ارحم    

Bizim için Mütenebbî’nin evi mesabesinde olmayan bir eve ant olsun 

İnsanların koşuşturduğu bir cami, hayallerine kavuştukları arasında 

Her gün, kucaklarının 

Ne var ki ben, cesetleri dışında bir şey görmem 

İşte o, kan kaybeden Kûfe 

Tepeden attıkları bir fikir meleklerin 

Üzerinde yürüdükleri 

Toprağın üstüne yapıştırdıkları 

Azaba acıdıklarından…301 

635 yılında Hz. Ömer zamanında Sa’d bin Ebi Vakkas tarafından inşa ettirilen Kûfe Cami, 

dünyanın en eski İslâm mabetlerinden biridir. Yaşanan acı verici olaylar nedeniyle de İslâm 

tarihi açısından oldukça önemli bir yere sahiptir. Bir rivayete göre Hz. Ali’nin Kûfe 

Cami’nde şehit edildiği bilgisi mevcuttur. Ayrıca bu cami, Emevî Valisi Haccâc b. Yûsuf 

es-Sekafî’nin besmelesiz ve tehditler içeren hutbelerine yirmi sene boyunca şahit 

olmuştur.302 Hz. Hüseyin’in, Kûfe halkının daveti üzerine oraya giderken Kerbela’da şehit 

                                                 
301 ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber ʼAdûnis, el-Kitâb ʾemsu’l-mekân el-ʾân (Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2002), 1/24. 
302 Casim Avcı, “Kûfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/339-

342. 



 

 

101 

 

edilmesi hadisesi de Kûfe denince akla gelen acı ve ızdırap dolu olaylar arasında yer 

almaktadır.303 

Adonis ve Ḳabbânî şiirlerinde mabetler yalnızca hüzün bağlamında imgelenmemiştir. 

Ḳabbânî’nin Aşk ve yasemin suyuyla abdest (el-Vuḍûʼ bi mâ’i’l-ʽişḳ ve’l-yâsemîn) adlı 

şiirinde Emevîye Camî’ni son derece güzel ve huzur verici imgelerle tasarlamıştır. Şiirinde 

köşe, taş, güvercin, Kûfî hat ve mozaikler gibi görsel imgeler sunan şair, akika taşından 

tespihlerin sesi gibi işitsel imgelere de yer vermiştir. Ḳabbânî, tüm bu imgelerin arasında 

cezbeye gelmiş bir sûfî gibi kendinden geçerken, aşkından ilk karşısına çıkan minareye 

tırmanıp “Haydi yasemine” diye nidâ ettiğini aktarmış, böylece hoş kokuları çağrıştıran bir 

imgelemede daha bulunmuştur: 

 الوضوء بماء العشق والياسمين
 أدخل صحن الجامع الْموي

 أسلم على كل من فيه
. زاوية.زاوية.  
.. بلًطة.بلًطة  
.. حمامة.حمامة  

 أتجول فِ بساتي الْط الكوفِ
  أقطف أزهارا  جميلة من كلًم اللهو 

 وأسمع بعيني صوت الفسيفساء
 وموسيقى مسابح العقيق

  تأخذني حالة من التجلي والإنخطاف
 فأصعد درجات أول مئذنة تصادفني

:مناديا     
 حي على الياسمي 
 حي على الياسمي

Aşk ve yasemin suyuyla abdest 

Emevî Cami’nin avlusuna giriyorum 

Selam veriyorum oradaki herkese 

Köşe köşe… 

Taş taş… 

                                                 
303 Mustafa Öz, “Kerbelâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/271-

272. 



 

 

102 

 

Güvercin güvercin… 

Kûfî hatlar bostanlarında dolaşıyorum 

Allah’ın kelâmından güzel çiçekler koparıyorum 

Gözlerimle mozaiklerin sesini dinliyorum  

Ve musikisini akika taşından tespihlerin  

Tecellî ve kendinden geçiş haline kapılıyorum 

Karşıma ilk çıkan minareye tırmanıyorum 

Seslenerek: 

Haydi yasemine 

Haydi yasemine.304 

  

                                                 
304 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/415. 



 

 

103 

 

4. ADONİS VE NİZÂR ḲABBÂNÎ’NİN ŞİİRLERİNDEKİ DÎNÎ 

İMGELERİN AHLÂKÎ İZDÜŞÜMLERİ  

Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgeleri incelerken bunların çok kez ortak 

bir noktada, “ahlâkî değerlerde” kesiştiğine rastlamak mümkündür. Bireysel ve toplumsal 

ahlâkî değerlerin ihtiva ettiği kavramların ne kadar geniş olduğu göz önünde 

bulundurulunca, Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgelerin ifade ettiği ahlâkî 

değerleri ayrı bir ana başlık altında inceleme gerekliliği anlaşılabilir. Bu bölümde ahlakın 

genel bir tanımına yer verilip felsefedeki konumuna temas edilecektir. Ardından din ve ahlak 

ilişkisi üzerinden bir bağlantı kurularak Adonis ve Ḳabbânî’nin divanlarındaki dînî 

imgelerin yansıttığı ahlakî değerler sosyokültürel bir incelemeye tabi tutulacaktır. Bu 

değerlerin sosyolojideki yeri ile İslâm dini ve kültüründeki karşılıkları göz önünde 

bulundurularak şiir-toplum ve ahlak ilişkisinin sentezine ve analizine gayret edilecektir.  

4.1. Ahlâk Nedir? 

“Belirli bir topluluğun değer yargıları, normları, ilkeleri ya da topluluk içinde yaşayan 

kişilerin uymak zorunda olduğu tutum, davranış ve kurallar bütünü olarak” tanımlanabilen 

ahlâk, bireylerin ve toplumun genel olarak kabul ettiği etik değerleri, doğruyu ve yanlışı, iyi 

ve kötüyü belirleyen bir kavramdır.305 Ahlâk, insanların davranışlarına rehberlik eden, 

toplum içinde uygun ve kabul edilebilir normları ifade eder. Ahlâkî değerler, dürüstlük, 

adalet, sadakat, cömertlik, hoşgörü, sorumluluk, saygı gibi kavramları içerebilir. Bu 

değerler, bireylerin başka birey, toplum ve kültürlerle olan ilişkilerini şekillendirir. Ahlâk 

algısı bir toplumdan diğerine göre farklılık arz edebilse de birçok kültürde ortak temel ahlaki 

prensipler bulunduğu söylenebilir. “Bilişsel bir yetenek olan ahlâk, bireyin kendisinin 

belirlediği ve aynı zamanda evrensel ilkeler ile örtüşebilecek düzeydeki ilkelere göre yargıda 

bulunma, kararlar alma ve bu doğrultuda davranabilmedir.”306  

Ahlâk üzerine kapsamlı düşünce ve araştırmalar ilk olarak Yunan Felsefeci Sokrates (öl. 

M.Ö. 399) ile başlamıştır. Ancak Sokrates’in ahlâk felsefesi hakkında, erdemin bir bilgi olup 

öğrenilebileceği ve kimsenin bilerek kötülük yapmayacağı görüşleri dışında başka bir bilgi 

günümüze ulaşmamıştır. Buna karşın Aristippos (öl. M.Ö.356), Platon (öl. M.Ö.348) ve 

                                                 
305 Halide Nur Özüdoğru Erdoğan, “Benlik, Ahlâk ve Değerler”, Değerler ve Değerler Psikolojisi, ed. Bülent 

Dilmaç - Hasan Hüseyin Bircan (Ankara: Pegem Akademi, 2015), 87. 
306 Özüdoğru Erdoğan, “Benlik, Ahlâk ve Değerler”, 87. 



 

 

104 

 

Aristoteles (öl. M.Ö.322) gibi birçok Yunan felsefecisinin, Sokrates’in ahlak hakkındaki 

görüşlerinden etkilendiği bilinmektedir.307 

Platon, bireylerin ve toplumların eylemlerindeki amaçlarının mutluluğa ulaşmak olduğunu 

savunur. Ona göre bu mutluluğa erişim için eylemlerin "erdemler" esasında gerçekleşmesi 

gerekir. Toplumun her tabakasının farklı bir görevi ve buna uygun bir erdemi bulunmaktadır. 

Örneğin yönetici sınıfının erdemi bilgelik, koruyucu sınıfının erdemi cesaret, işçi sınıfının 

erdemi ise ölçülülüktür. Her tabakanın kendi erdemiyle uyumlu bir şekilde hareket etmesi, 

toplumun tamamı için adalet erdemini ortaya çıkarır. Her sınıfın, kendi içinde ve genel 

olarak toplumda, kendi erdemine uygun davranması; bireysel ve toplumsal anlamda 

mutluluğa ulaşmanın formülüdür.308  

Aristoteles de mutluluk ahlâkını temellendirirken erdemlilik esasına dayanır. Ona göre 

erdem “orta-olma” durumunda gizli olduğu gibi, insanın kendi doğasına uygun olanı seçip 

bu doğrultuda davranış sergilemesidir. Pozitif ya da negatif olması fark etmeksizin, her türlü 

aşırılık erdemsizlikle eşdeğerdedir ve mutsuzluğun kaynağıdır.309 Antik Yunan felsefesinde 

yaygın bir ahlâk anlayışı da hedonizm adı verilen haz ahlâkıdır. Sokrates’in öğrencisi olan 

Aristippos ve Epiküros (öl. M.Ö.270) bu anlayışın önde gelen iki ismidir. Onlara göre haz 

ve zevk veren şeyler iyiyken; hazdan uzak olan şeyler ise kötüdür.310 

Ortaçağ felsefesinde batıda ahlâk, genellikle Hristiyan teolojisinin etkisi altında şekillenmiş; 

skolastik düşünce, inanç ve rasyonaliteyi birleştirme çabası içinde olmuştur. Bu dönemde, 

felsefi düşünce genellikle dînî inançlar ve ahlâkî öğretiler etrafında yoğunlaşmıştır. Ortaçağ 

Hristiyan düşüncesinde, erdemler ve günah kavramları önemli bir yer tutar. Hristiyan ahlaki 

öğretilere göre, erdemler insanın ahlaki gelişimi için önemlidir ancak; günahlar bu gelişimi 

engelleyen unsurlardır.311  

Ortaçağ felsefesinin önde gelen düşünürlerinden biri olan Aquinalı Thomas (öl.1274)’a göre 

insanın yegâne amacı ebedî saadete erişmektir. Kusursuz mutluluğu ifade eden ebedî saadet, 

dünyada ve yaratılmış herhangi bir şeyde bulunamaz; ona yalnızca aşk ve bilgi yoluyla 

erişilebilir. Thomas, insanın amacına erişmesine hizmet eden araştırma, okuma ve ölçülü 

yemek gibi davranışları doğal ve iyi erdemler olarak görmüştür. Hırsızlık, zina, adam 

                                                 
307 Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Serbest Akademi, 2021), 139. 
308 Arslan, Felsefeye Giriş, 141-142. 
309 Arslan, Felsefeye Giriş, 143-144. 
310 Arslan, Felsefeye Giriş, 141. 
311 Arslan, Felsefeye Giriş, 148-150. 



 

 

105 

 

öldürmek gibi dinin yasakladığı işleri ise dînî erdemler olarak görüp, insanı amacından 

uzaklaştırdığından kötü olarak kabul etmiştir.312 

Abbâsî Halifesi Memun döneminde (öl.833) Bağdat’ta gerçekleşen çeviri hareketleri ile 

Yunan felsefesinden etkilenen İslam filozoflarına göre ahlâk, İslâmî öğretilere dayanan etik 

prensipler ve davranış normlarına göre şekillenen bir kavramdır. İslâm ahlâkı, insanların 

Allah’a karşı sorumluluklarını yerine getirmeleri ve etik değerlere uygun bir şekilde 

yaşamalarını hedefler.313 Örneğin İslâm felsefesinin ilk büyük temsilcilerinden Kindî 

(öl.870)’nin ahlak anlayışında Allah’a yöneliş, erdem etiği, ölçülülük ve bilgelik gibi 

kavramlar önemli rol oynar.314  

İslâm felsefesinde muallim-i sânî lakabıyla tanınan Farâbî (öl.950)’nin ahlâk anlayışı, 

medeni bir toplumun ve düzenli bir devletin oluşturulmasına odaklanır. Toplumsal düzen, 

bireylerin ahlâkî değerlere uygun bir şekilde davranmalarına dayanmalıdır. Ona göre, ahlâk 

ve hikmet birbirini tamamlayan iki önemli unsurdur. Hikmet, insanın ahlâkî değerlere uygun 

bir şekilde düşünmesine ve davranmasına katkıda bulunduğu gibi onun ahlâk anlayışında, 

iyi bir yöneticinin varlığı da önemli bir yer tutar. İyi bir yönetici, toplumu ahlâkî değerlere 

yönlendirmeli ve adil bir düzen sağlamalıdır.315 

İslâm felsefesinin önde gelen iki ismi İbn Sina (öl.1037) ve İbn Rüşd (öl.1198), ahlâkî 

değerlendirmelerde akıl ve bilgeliğe büyük bir önem atfederek bireyin kendi kararlarından 

sorumlu olup özgür iradesini kullanması gerektiğini düşünmüşlerdir. Onlara göre insanın en 

yüksek hedefi mutluluktur. Mutluluk, insanın potansiyelini en üst düzeye çıkarması, ahlâkî 

erdemleri edinmesi ve Allah’a yaklaşması ile mümkündür. Aristoteles’in etik anlayışındaki 

gibi erdemlere önem veren İbn Sina ve İbn Rüşd; adalet, cesaret, akıl, ölçülülük gibi 

erdemlerin, insanın ahlâkî mükemmelliğe ulaşmasında kilit rol oynadığını 

savunmuşlardır.316  

Müslüman filozoflarının en önemlisi kabul edilen İbn Miskeveyh (öl.1030)’in ahlâk 

felsefesinde adalet, dostluk, mutluluk ve ahlâkî tedavi gibi konular önemli bir yer 

                                                 
312 Ahmet Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 2014), 93-96. 
313 Arslan, Felsefeye Giriş, 148-150; Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 102-104. 
314 Mâcid Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, çev. Muammer İskenderoğlu - Atilla Arkan (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2014), 111-116. 
315 Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, 127-129; Hüseyin Karaman, “İslâm Ahlâk Filozofları”, İslâm Ahlâk Esasları 

ve Felsefesi, ed. Müfit Selim Saruhan (Ankara: Grafiker Yayınları, 2013), 177-178. 
316 Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, 138-147. 



 

 

106 

 

tutmaktadır.317 İbn Miskeveyh, insanın bedeni ile nefsinin ayrı olduğunu savunmuş; nefsin 

bedene hayat veren, davranışlarını denetleyen ve yok olmayan canlı bir cevher olduğunu 

iddia etmiştir. Bununla beraber nefsi üçe bölerek, Aristocu bir tarzda, her birine temel bir 

erdem tayin etmiş; erdemi kusurlu iki zıt noktalar arasındaki orta olarak tanımlamıştır. Buna 

göre nefsin ̔ aḳlî bölümüne hikmet, gazap kısmına şecaat, şehvet bölümüne ise iffet erdemini 

oturtmuştur.318  

Felsefecilere yönelttiği eleştirileriyle meşhur İslâm Âlimi Gazzâlî (öl.1111), İbn 

Miskeveyh’in orta yol tanımını Kur’ân-ı Kerîm’de zikredilen sırât-ı müstakîm ile 

özdeşleştirmiştir. Ona göre insan, iman ve ahlâkını muhafaza edebilmek için daima Allah’ın 

hidayetine yönelmelidir. Bununla beraber, Gazzâlî, mu’tedil ahlâk olgunluğuna erişebilmek 

için vahiy kadar aklın da önemli olduğunu düşünmüş, şehvet ve gazabın yaratılışının 

altındaki hikmetin akıl ile kavranıp amelî hikmetle kontrol altına alınması halinde nefsin 

erdemli ve itidalli olacağını savunmuştur.319 

17. yy ile birlikte modern felsefeye geçildiğinde, antik Yunan ve skolastik felsefeden yavaş 

yavaş kopmalar başlamış, birçok kavram gibi, ahlâk kavramı da değişime uğramıştır. Doğa-

tanrıcı bir filozof olan Spinoza ahlâkı haz temelinde açıklamış olsa da; onun, klasik anlamda 

bir hedonist olduğunu söylemek mümkün değildir. Spinoza’nın sistematiğinde haz, doğa ile 

bütünleşmek gibi bir anlama sahiptir. Buna ek olarak, 17. yy genel rasyonalist yaklaşımını 

benimseyen Spinoza, aklın hâkim olmasını ahlakın temel şartı olarak görür. Rasyonel 

olmayan tutkular ve dürtüler, insanı ahlaksızlığa sürüklerken; rasyonel olmak, ahlâkî 

eylemin başlıca şartıdır.320 

Aydınlanma Çağına gelindiğinde, bu dönemin en önemli filozoflarından biri olan Immanuel 

Kant (öl.1804)’a göre ahlâk, kategorik imperatif (koşulsuz buyruk) ilkesi etrafında 

şekillenir. Bu ilkeye göre, ahlâkî eylemler evrensel olarak geçerli olmalıdır. Kant, ahlâkî 

eylemleri değerlendirirken “Eylemimin ilkesini bir evrensel yasa olarak düşündüğümde, 

mantıken bir çelişki olur mu?” sorusunu sorar. Eğer bir çelişki ortaya çıkıyorsa, o eylem 

Kant’a göre ahlâkî olarak kabul edilemez. Ahlâkî eylemler serbest irade tarafından 

yönlendirilmelidir.321 İyi bir irade, kategorik imperatifin evrensel prensiplerine uygun olarak 

                                                 
317 Detaylı bilgi için bk. Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, 178-202. 
318 Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, 174-176; Karaman, “İslâm Ahlâk Filozofları”, 180. 
319 Fahrî, İslam Ahlâk Teorileri, 299-300; Karaman, “İslâm Ahlâk Filozofları”, 183-184. 
320 Atilla Erdemli, “Spinoza’nın Ahlak Anlayışı”, Felsefe Arkivi 27 (Temmuz 2013). 
321 Arslan, Felsefeye Giriş, 155; Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 115. 



 

 

107 

 

hareket eder. Ayrıca Kant, ahlâkî yasaların kaynağının özgür iradenin kendisi olduğunu 

savunur. Buna göre ahlâkî yasalar, özgür iradenin kendi rasyonel doğasından türemelidir ve 

birey, bu yasalara kendi iradesiyle uyumlu olarak hareket etmelidir. Kant, ahlâkî 

değerlendirmenin sonuç etiğiyle değil, eylemin kendisine yönelik neden ve ilkelere 

dayanarak yapılması gerektiğini savunur. Yani, bir eylemin ahlâkî değeri, sonuçlarından 

ziyade eylemin ilkesine ve iradeye dayanmalıdır.322 

Her şeyin anlamdan ve değerden yoksun olduğunu savunan Nihilizmin kurucularından 

Nietzsche (öl.1900)’nin ahlâk anlayışı incelendiğinde ise diğer ahlâk tanımlarından radikal 

bir kopuş yaşandığı görülebilir. Nietzsche, ahlâkî değerleri ve etik normları, güç, irade ve 

yaratıcılık perspektifinden değerlendirir. Geleneksel ahlâk anlayışlarını, özellikle de 

Hristiyan ahlakını eleştiren Nietzsche, bunları yaşamı reddeden, zayıflığı öne çıkaran ve 

gücü bastıran normlar olarak değerlendirir.323 Nietzsche’nin ahlâk anlayışında temel bir 

kavram güç istencidir. Nietzsche, insanların temel dürtüsünün güç istenci olduğunu ve 

bireyin kendi potansiyelini en üst düzeye çıkarma arzusunun etik değerlendirmede 

belirleyici olduğunu savunur. Bu, güçlü bireylerin geleneksel ahlâkî normlara karşı çıkması 

gerektiği anlamına gelir.324 

Varoluşçuluk akımının önde gelen temsilcilerinden biri olan Jean-Paul Sartre (öl 1980)’a 

göre ahlâk bireyin özgürlüğü ve sorumluluğuyla yakından ilişkilidir. Ona göre, insan doğası 

gereği özgürdür, ancak bu özgürlük sorumlulukları beraberinde getirir. Her eylem bir 

seçimdir ve birey bu seçimlerden dolaylı olarak sorumludur. Sartre, “Varoluş özden önce 

gelir" prensibini savunur. Bireyin varoluşu, onun özünden daha önce gelir ve özgürlüğünü 

kullanarak kendini şekillendirir. Her an, her eylem, bireyin özgürlüğü ve sorumluluğu ile 

belirlenir.325  

4.2. Din ve Ahlâk İlişkisi 

Felsefecilerin ahlâk anlayışları ve tanımlamalarının çeşitliliği dikkate alındığında ahlâkın 

kaynağının ne olacağının önemli bir problem olarak karşımıza çıkacağı söylenebilir. 

Kişilerin entelektüel seviyesi, yaşadıkları çevre ve dînî inançları ahlâkın kaynağını 

belirlemekte etkili olabilir. Din ile ahlâk arasında herhangi bir ilişki olmadığını düşünenlere 

göre ise insanların tecrübeleri ve rasyonel değerlendirmeleri ahlâkın kaynağı olarak 

                                                 
322 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 121-122. 
323 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 294. 
324 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 296-297. 
325 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 436. 



 

 

108 

 

görülmektedir. Dinin, ahlâkın kaynağı olduğunu düşünenlere göre ise ahlâken iyi olan şeyler 

Allah’ın emrettikleri; kötü olan şeyler de Allah’ın yasakladıklarıdır. Teolojik ahlâk olarak 

adlandırılan bu bakış açısına göre tanrı olmadan ahlâkî ilkelerin belirlenmesinin mümkün 

olmadığı söylenebilir.326  

Bu noktada Hz. ʼİbrâhîm’in oğlu Hz. ʼİsmâʼil’i kurban etmek istemesi örnek verilebilir. 

Teolojik ahlâkı reddeden ve din ile ahlâk arasında bir bağlantı olmadığını savunan kişiler 

için bu durum, mantıklı bir eylem olarak görülmeyeceği gibi ahlâkî açıdan sakıncalı da 

bulunabilir. Ahlâkın kaynağını din olarak görenler için bu durum Hz. ʼİbrâhîm’in Allah’a 

olan iman ve teslimiyetinin bir ifadesidir. Öyleyse teolojik yaklaşıma göre, buradaki 

öldürmeye kastedişin bizâtihî kötü olmadığı; Allah’ın buyruğu neticesinde 

gerçekleştirilmesi istendiğinden iyi ve ahlâkî bir tutum olarak değerlendirileceği 

söylenebilir. Batı düşünce geleneğinde Jean Calvin (öl.1564), İslâm düşünce geleneğinde 

ʼEbu’l Ḥasen el-ʼEşʽari (öl.936) gibi düşünürler eşyanın bizâtihî iyilik ve kötülük 

barındırdığını kabul etmedikleri gibi bunun ancak ilâhî buyruklarla belirleneceğini 

düşünürler.327  

Ahlâkın kaynağını din olarak gören İranlı Sosyolog ʽAlî Şerîʽatî de ahlakı üç temel esasa 

dayanır:  

1. ʼİsâr: Kendi menfaatlerini geri plana atarak başkasının yararına, kendisinin ise 

zararına olacak bir işi öncelemek, diğerkâm olmak. 

2. İyilik ve kötülük: Başkalarının istediği bir edimde bulunmak iyi; kendisi dışında hiç 

kimsenin gerçekleşmesini istemediği bir edimde bulunmak ise kötüdür. 

3. Emredici ve alıkoyucu etken: ʼİ âr esasınca iyinin ve kötünün bilinmesi ve seçim 

anında bireyi yönelten ya da alıkoyan bireyüstü etken.328 

Ahlâkın dayandığı iyilik ve kötülük ilkesinin sınırlarını çizecek bir etkenin bulunmasını şart 

koşan Şerîʽatî, buradan hareketle bir ahlâk anlayışı kurgulamaya çalışmaktadır. Bu emredici 

ve alıkoyucu etkenin din olduğunu söylemek mümkündür. Her din muhataplarına ahlaklı 

                                                 
326 İsmail Şimşek, “Din ve Ahlak İlişkisi Bağlamında Teolojik Ahlakın İmkanı”, Din, Düşünce ve Ahlak II 

(İstanbul: Nida Yayıncılık, 2022), 391-402. 
327 Şimşek, “Din ve Ahlak İlişkisi Bağlamında Teolojik Ahlakın İmkanı”, 391-392; Kılavuz, İslâm Akâidi ve 

Kelâm’a Giriş, 192-200. 
328 ʽAlî Şerîʽatî, İslambilim I, çev. Hicabi Kırlangıç (Ankara: Fecr Yayınları, 2018), 1/242-251. 



 

 

109 

 

olmayı nasihat eder, bunu yaparken de çeşitli emir ve yasaklar ortaya koyar. İslâm dini de 

ahlaka büyük önem verir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de güzel ahlâkı öven pek çok ayet vardır. Nitekim “Nefsini arındıran elbette 

kurtuluşa ermiştir.󠄀 Onu kötülüklere boğan da ziyan etmiştir” mealindeki ayet güzel ahlakın 

önemini ortaya koymaktadır.329 Muhakkak ki Allah adaleti, ihsanı, akrabaya karşı cömert 

olmayı emreder; hayâsızlığı, kötülüğü ve zorbalığı yasaklar.󠄀 İşte Allah, aklınızı başınıza 

alasınız diye size böyle öğüt veriyor” mealindeki ayet dikkate alındığında ise Kur’ân-ı 

Kerîm’in, güzel ahlak ile ilgili emredici ve alıkoyucu bir din anlayışı ortaya koyduğu 

söylenebilir.330 İslâm, bunlar dışında sevgi, saygı, kardeşlik, barış, adalet, alçak gönüllülük, 

affedici ve merhametli olma, ahde vefalı olma, ana-babaya itaat gibi pek çok ahlâkî değeri 

emreden; zulüm, haksızlık, gıybet, riya, haset, cimrilik, bencillik, kibir, kin, israf gibi kötü 

hasletlerden nehyeden bir dindir.331  

Bu temellendirme ile din ve ahlâkın birbirinden ayrılamayacağı, hatta dinin, ahlâkın 

dayandığı emredici ve alıkoyucu bir etken olarak tayin edilmesi halinde Adonis ve 

Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgelerin birçok ahlâkî izdüşümleri olmasının anlaşılır hale 

geleceğini söylemek mümkündür. Ayrıca ikisinin de, toplumlarındaki ahlâkî yozlaşmayı, 

halkın dînî değerlerine karşı tutum ve davranışları üzerinden imgelemeleri, şiirlerinde din ve 

ahlâkın çok sıkı bir ilişki içerisinde olduğuna örnek verilebilir. 

İnançsızca yaşayan veya dînî ve ahlâkî ilkelere bağlı kalmayan, eza ve eziyet vermede ileri 

giden kimseler Türkçede “Allah’sız, kitapsız” gibi ifadelerle nitelendirilir.332 Ḳabbânî’nin 

Vatanın ölüleri nereye gidiyor (ʼEyne yeẕhebu mevta’l-vaṭan) adlı şiirinde bu türden bir 

imgelemeye rastlanmaktadır. Şair halkının, kutsal kitapları ve peygamberleri yokmuş gibi 

yaşadığını aktararak dînî-ahlâkî ilkelere bağlı olmadıklarını imgelemiştir. Öyle ki halkın 

içine düştüğü bu hal, şairin gözünde onların sinek gibi alçak ve iğrenç bir hale bürünmelerine 

yol açmıştır: 

 أين يذهب موتى الوطن
  بلًد بكعب الحذاء تدار

                                                 
329 eş-Şems 91/9-10. 
330 en-Nahl 16/90. 
331 Bu konuda Kurân-ı Kerîm ve hadis kaynakları başta olmak üzere pek çok kaynaktan bilgi almak 

mümkündür. Ayrıca detaylı bilgi için bk. Toshihiko Izutsu, Kurʾân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar (İstanbul: 

Pınar Yayınları, 1991). 
332 İsmail Parlatır vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1998), “Allahsız”. 



 

 

110 

 

  فلً من حكيم
  ولَ من نبي

  ولَ من كتاب
!ا الشعب يأخذ شكل الذباببه، بلًد  

Vatanın ölüleri nereye gidiyor 

Ayakkabı topuğunda dönen bir ülke 

Ne hikmetli biri var 

Ne bir peygamber 

Ne de bir kitap 

Bir ülke, halkının sinek şeklini aldığı!333  

Ḳabbânî’nin Bir arkadaşla kafeteryada (Meʽa ṣadîḳa fî kâfîteryâ) adlı şiirinde ise Arap 

toplumlarının yaşadığı yerleri “kargaşalar ülkesi” olarak nitelemiş, ülkesinde kelimelerin 

kelimelerden korktuğundan, çantaların yolda çalındığından bahsetmiştir. Şair, Müslüman 

toplumların ahlâk durumlarını ifade etmek için dînî değerleri üzerinden bir imgelemede 

bulunmuş, Allah’ın evine mayın döşediklerini ve Hz. Peygamber’in kıyafetini sattıklarını 

dile getirmiştir. Bunların dînî değerlere büyük bir saygısızlık ifadesi olduğu dikkate 

alındığında İslâm âleminin içinde bulunduğu ahlâkî yozlaşmanın hangi düzeyde olduğu 

anlaşılabilir: 

كافيتريامع صديقة في    
 قد انفجر الوطن الآن

؟أي الدروب سنسلك ليلً    
 وقد لغموا منزل الله
 باعوا ثياب الرسول

Bir arkadaşla kafeteryada 

İşte şimdi vatan patladı 

Gece hangi yoldan gideceğiz? 

Allah’ın evine mayınlar döşediler 

Rasulullah’ın elbisesini sattılar.󠄀334 

                                                 
333 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/594. 
334 Ḳabbânî, Hel tesmeʿîne ṣahile eḥzânî, 1/143. 



 

 

111 

 

Adonis’in şiirlerinde de halkının ahlaksız bir toplum olduğunu anlatmak için dînî değerlerle 

olan ilişkilerini irdelediği görülmektedir. Şair, Taş el mekânı resmediyor (Yedu’l-ḥacer 

tersumu’l-mekân) adlı şiirinde İslâm âleminin içinde bulunduğu durumu Semud kavminin 

inançsız, ahlâksız ve haddi aşan bir toplum olmalarıyla özdeşleştirmiştir. Semud kavmi 

peygamberleri Hz. Salih’i yalancılıkla itham edip kendisini kanıtlamak için bir mucize 

getirmesini istemişti. Bunun üzerine Hz. Salih’e dişi deve mucizesi verilmiş, Semud 

kavminden de bu deveyi öldürmemeleri istenmiştir. “Ey kavmim! İşte size mûcize olarak 

Allah’ın gönderdiği dişi deve.󠄀 Onu bırakın Allah’ın mülkünde otlasın.󠄀 Ona kötülük etmeyin; 

sonra sizi, yaklaşan bir azap yakalar” mealindeki ayet bu durumu anlatmaktadır. Kur’ân-ı 

Kerîm’de bu ayetin devamında Semud kavminin dişi deveyi kestikleri ve kısa bir süre sonra 

helâk edildikleri aktarılmaktadır.335 Şiirinde Semud kavminin bu kıssasına yer veren Adonis, 

halkı ile Semud kavmi arasında inanç ve ahlâkî yönden bağlantılar kurmuştur. Kendini, dişi 

devenin katlinden sonra içinden çıkan oğlu olarak niteleyen şair, annesiyle iniltilerinin 

günümüze değin işitildiğini söylemiştir. Adonis’in bu iniltilerle, daima insana yaraşır bir 

hayat anlayışı ortaya koymaya gayret ettiği şiirlerini kastettiği söylenebilir. Öte yandan 

iniltilerinin günümüzde bile işitiliyor olması, şairin halkını Semud gibi ahlâksız ve zalim bir 

toplum olarak gördüğü fikrini sunabilir: 

 يد الحجر ترسم المكان
 تتذكرون الْم الْولى ناقة صالح 

 أخرجها صالح من الصخر علًمة على نبوته 
 كانت تطوف المدائن السبع توزع حليبها 

 لم تؤمن ثمود
تَزقت  ،غرزت سكاكينها حيث تنام الناقة  

صخرة خواصرها ومن أحشائها خرج طفل تحول إلى  
 يقال لَ يزال الناس يسمعون أني الْم

 وابنها حتى اليوم
Taş el mekânı resmediyor 

Salihin dişi devesini hatırlar mısınız, ilk anneyi? 

Salih peygamberlik alameti olarak onu kayadan çıkarmıştı 

Yedi vilayeti dolaşır sütünü dağıtırdı 

                                                 
335 el- A’râf 7/73-74; el-Hûd 11/64-65. 



 

 

112 

 

Ancak Semud iman etmedi 

Uyurken bıçaklarıyla deştiler, paramparça oldu vücudu 

İçinden bir oğlan çıktı, kayaya dönüştü.󠄀 

Denilir ki insanlar annenin iniltilerini işitiyor 

Ve oğlunun, günümüze dek…336 

Adonis Sütunlarla dolu İrem (ʼİrame ẕâtu’l-ʽimâd) adlı şiirine mezmûr adını verdiği bir 

başlık atmış, burada da halkının içinde bulunduğu ahlâkî yozlaşma durumunu gözler önüne 

sermiştir: 

 ألهو مع بلًدي؛

ألمح مستقبلها آتيا  فِ أهداب النعامة. أداعب تاريخها وأيامها وأسقط عليها صخرة وصاعقة. وفِ الطرف الآخر من النهار 

.واليقظة أفتح برعما  وأعيش فيه نومأبدأ تاريخها غريب عنكم أنا وفِ الطرف الآخر. أسكن بلًدا  خاصة بّ، وفِ ال  

Ülkemle eğleniyorum; 

Devekuşunun kirpiklerinde gelen müstakbeline bakıyorum. Tarihiyle, günleriyle 

şakalaşıyor, üzerine taş ve yıldırım atıyorum. Sonra da tarihi günün diğer ucundan 

başlatıyorum. Ben sizden farklıyım, diğer uçtayım. Bana özel bir ülkede ikamet ediyorum. 

Uyurken de uyanıkken de bir gonca açıyor, içinde yaşıyorum.337 

Şairin mezmûr başlığı kullanarak kendisini Hz. Dâvûd gibi kutsal ve ahlaklı bir konuma 

yerleştirdiği, böylece halkının içinde bulunduğu ahlâkî yozlaşmadan kendini berî kıldığı ve 

onlardan ayrıldığı söylenebilir. 

“Sizinle yaşayamam ben, sizsiz asla yaşayamam şeklinde iki zıt cümleyi bir araya getirmesi, 

şairin onlarla ahlaki yönden ayrılışını ancak marjinallikleriyle toplumdan soyutlanmış 

olmaları dolayısıyla kendi özellerinde yeni bir dünya yaratmış olduklarını ve şairin burada 

yeni bir yaşam arayışında bulunduğunu gösterir.”338 

4.3. İnanç ve Davranış Tutarsızlığı 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde, toplumdaki ahlâkî yozlaşma neticesinde, insanların dînî 

ve ahlâkî değerlerle örtüşmeyen çelişkili davranışlar sergilediklerini aktardıklarına 

rastlanabilir. Ahlak, bir toplumu ayakta tutan yegâne sistemdir. Bireylerin ahlaki prensipleri 

göz ardı etmeleri, toplumun sosyal birliğini ortadan kaldırmaktadır. Bu durumda, herhangi 

                                                 
336 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/452-453. 
337 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/243. 
338 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 368. 



 

 

113 

 

bir değer sisteminin ayakta durmasının mümkün olmayacağı ileri sürülebileceği gibi; böyle 

bir dünyada, ne sanat, ne iktisat ne de sosyal hayat anlamını bulabilir.339 Nevzat Tarhan’ın 

bu konudaki şu tespiti kayda değer görülebilir: “Değerleri gölgeleyerek toplumları değiştiren 

bütün kötülükler, ağaçlarda saklı yaşayan kurtlar gibidir. Nasıl ki kurtlar ağacı içten 

kemirerek devirirse, sosyal yozlaşma ve kuralsızlık da toplumu böyle çürütür.”340 

Bir insanı insan yapan şeyler geçmişi, kişiliği ve idealleriyse; toplumu toplum yapan şeyler 

de tarihi, kültürü, dînî ve ortak hedefleridir. Bu nedenle birey ve toplumların varlığını 

sağlıklı sürdürebilmesi için tarihî, kültürel ve dînî değerleriyle barışık olması gerektiği 

söylenebilir. Hz. Ömer’e atfedilen “İnandığı gibi yaşamayanlar, yaşadıkları gibi inanmaya 

başlar” sözü de bir toplumun inanç ve ahlak değerleriyle davranışları arasındaki ilişkinin 

önemini ortaya koyabilir. Ayrıca toplum fertlerinin dînî ve ahlâkî değerlere inanıp 

hayatlarına tatbik etmeleri kadar, bütün bunları hakikaten anlayarak, sistemli ve tutarlı bir 

şekilde uygulamaları da önem arz etmektedir.341 

İslâm inanç, ibadet, ahlâk, hukuk, iktisat ve siyaset gibi hayatın her alanına dair konuları, 

neden-sonuç ilişkisi içinde bütünüyle mantıksal bir bileşim ve uyum formatında sunan bir 

dindir. ʽAlî Şerîʽatî, günümüz İslâm toplumlarında bu durumun farkına varılmadığını, 

İslam’ın vahiy ekseninde şekillendirdiği varlık felsefesinin ortaya koyduğu amaç ve ilkelerin 

dikkate alınmadığını ileri sürmüştür. Ona göre Müslüman toplumlarda amel ve inanç, hayat 

ve düşünce arasındaki bağlantı kopmuş; araçlar hedefe dönüşerek din, sembol ve törenlere 

indirgenmiştir. Böylece toplumda bütün mantıklı ve bilinçli ilişkiler altüst olmuş, değerler 

önemini yitirmiş, insanı yiyip yutan ve biçimini değiştiren, hedefsizlik olarak 

adlandırılabilecek korkunç bir hastalık hali peyda olmuştur.342 Şerîʽatî bu hastalık halini 

şöyle anlatmaktadır: 

“Onların amellerinden kimileri büyük ve insanî bir hedefi gösterirken, öteki amelleriyse bu 

amellerin karşıt noktasını göstermektedir. Örneğin Hüseyin’i anma toplantısına katılır, ağlar, 

orada Hüseyin’i yüceltir; ama zulmün elinde araç olur kolayca. Ya da dînî şiarlara inanır ve 

sıkı sıkıya sarılırken aynı zamanda, söz ve kalemiyle toplumu sapmaya ve gerilemeye 

sürükler. Ali’ye inanır, her şeyini yitirme pahasına batıla evet demeyen adama inanır, ama 

                                                 
339 Erol Güngör, Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1995), 46-47; Murat Kobya, 

Sosyal Bı̇lı̇mlerı̇n Davranış Kuramları ile Dini İlı̇mlerı̇n Amel Nazarı̇yelerı̇nı̇n Karşılaştırılması (İstanbul: 

Marmara Ünı̇versı̇tesı̇ Sosyal Bı̇lı̇mler Enstı̇tüsü Felsefe Ve Dı̇n Bı̇lı̇mlerı̇ Anabı̇lı̇m Dalı, Doktora Tezi, 2012), 

96-97. 
340 Nevzat Tarhan, Değerler Psikolojisi ve İnsan (İstanbul: Timaş Yayınları, 2018), 53. 
341 Tarhan, Değerler Psikolojisi ve İnsan, 54. 
342 Şerîʽatî, İslambilim I, 1/321. 



 

 

114 

 

hareketiyle, vücuduyla ve ameliyle, her aşağılığa, her alçaklığa ve her cinayete ‘evet’ der. 

Boyun eğiş, onun fizyolojisinde bile göze çarpmaktadır; her şey karşısında –önemsiz ve 

aşağılık olsa da- otomatik olarak eğilir.”343 

Ḳabbânî Ekmek, afyon ve ay (Ḫubz ve ḥaşîş ve ḳamer) adlı şiirinde Müslüman toplumların, 

ahlâkî yozlaşma neticesinde, inandıkları değerler ile davranışları arasında tezat bir ilişki 

meydana geldiğini aktardığı söylenebilir. Ḳabbânî’ye göre toplum ikiyüzlü, tembel ve 

menfaatperest bir yapıya bürünmüş, bunun sonucunda ahlâkî, sosyal, ekonomik ve siyasî 

açılardan acınacak bir zillet haline düşmüştür. Şair afyon ve ay ile Müslüman toplumların 

İslâm’ı yanlış yorumlamaları neticesinde ortaya çıkan din ve Allah algıları ile uyuşukluk 

durumlarını, ekmekle ise menfaatperest ve çıkarcı tutumlarını imgelemiş olabilir.344 

Ḳabbânî, toplumu yanlış din algıları, gayriahlâkî tutumları, inanç ve davranış tutarsızlıkları, 

din ile kendilerini uyuşturmaları, menfaatperest ve tembel olmaları, siyâsîler tarafından din 

ile istismar edilip fakirliğe mahkûm edilmeleri ve bunu kader gibi yaşamaya razı olmaları 

vb. pek çok argümanlarla ciddi bir eleştiriye tabi tutmuştur:  

وحشيش وقمرخبز   
 عندما يولد فِ الشرق القمر

 فالسطوح البيض تغفو
 تحت أكداس الزهر

 يترك الناس الحوانيت و يُضون زمر
 لملًقاة القمر
إلى رأس الجبال الحاكيو  يُملون الْبز  

معدات الْدرو   
صورو  خيال يشرونو  ويبيعون  

 ويُوتون إذا عاش القمر

Ekmek, afyon ve ay 

Doğuda ay doğunca 

Beyaz yüzeyler uykuya dalar 

Bir yığın çiçeğin altında 

İnsanlar dükkanlardan çıkar, grup grup yürürler 

                                                 
343 Şerîʽatî, İslambilim I, 1/317. 
344 Tur, Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri, 277-278. 



 

 

115 

 

Ayla buluşmak için 

Ekmek ve Gramafon götürürler dağların tepesine 

ve uyuşturucu malzemeleri 

Hayal ve suretler alır satarlar 

Ay yaşayacaksa kendileri ölürler.󠄀345 

Ḳabbânî bu şiirinin devamında toplum fertlerinin her işini Allah’a havale edip ona tevekkül 

eden, namaz kılan aynı zamanda da zina eden insanlar olduklarını dile getirerek içinde 

bulundukları inanç-davranış tezatlığını şöyle aktarmıştır: 

... 

لو انحلً أي ضعف  
قيتولَنا إذا الضوء تدف  

وآلَف السلًل .فالسجاجيد..  
الْطفال..تحتل التلًلوقداح الشاي .. و   

 فِ بلًدي
 حيث يبكي الساذجون

 و يعيشون على الضوء الذي لَ يبصرون
... 

يصلونو   
يزنونو   
يُيون اتكالو   

… 

Hangi zayıflık ve yozlaşma  

Bize hakim olur, ışık fışkırınca? 

O kilimler… O binlerce sepet… 

Çay bardakları… Çocuklar… Tepeleri kaplar 

Ülkemde 

Saf insanların ağladığı yerde 

Görmedikleri ışıkla yaşadıkları 

… 

                                                 
345 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/15-16. 



 

 

116 

 

Namaz kıldıkları 

Zina ettikleri 

Tevekkül ederek yaşadıkları ülkemde.󠄀346 

Ḳabbânî’nin bu şiirinde özellikle dikkat çektiği bir nokta da yozlaşmış Müslüman 

toplumlarının içinde bulundukları acınası fakirlik halidir. Ḳabbânî’nin tutarsız, hedefsiz, 

ikiyüzlü, menfaatine düşkün ve uyuşuk olarak imgelediği Müslüman toplumların 

fakirleşmesinde, dînî ve ahlâkî yozlaşmanın büyük bir etkisi olduğu söylenebilir. Maddî ve 

manevî bir sömürü düzeninin kurulduğu her toplumda milyonların fakirliğe mahkûm olması 

kaçınılmaz olarak değerlendirilebilir: 

... 
 فالملًيي التي تركض من غير نعال

ربع زوجاتو التي تؤمن فِ أ  
ةو فِ يوم القيام  

 الملًيي التي لَ تلتقي بالْبز
 إلَ فِ الْيال

من سعال و التي تسكن فِ الليل بيوتا    

الدواء شكل عرفت ما اأبد    

تحت الضياء اتتردى جثث    
… 

Yalınayak koşan milyonlar 

Dört eşe iman eden 

Ve kıyamet gününe 

Ömründe ekmek görmemiş milyonlar 

Hayali dışında 

Gece öksürükten evlerde kalan 

İlaç nedir bilmeyen 

Işığın altında cesetlere dönüşürler.󠄀347 

                                                 
346 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/20-21. 
347 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/23. 



 

 

117 

 

Milyonların fakirleştiği bir toplumda bazı grupların zenginleşerek zengin-fakir ayrımının 

keskinleşeceği söylenebilir. Geçmiş yüzyıllarda yoksulluk, genellikle savaşlar veya doğal 

afetlerin neden olduğu kıtlıklarla sınırlıydı. Bu durum devlet ya da toplumun varlıklı 

kesimlerinin yardımıyla atlatılabilirdi. Ayrıca bu dönemlerde zenginlik ve yoksulluk 

arasındaki uçurumun günümüzdeki kadar büyük olmadığı düşünülebilir. Batı medeniyetinin 

dünya genelinde hâkimiyeti ve kapitalizmin yayılması, orta sınıfın erozyona uğramasına ve 

hızlı bir şekilde zengin-fakir kutuplaşmasının başlamasına yol açmıştır.348  

Bu bağlamda Adonis’in İşte budur benim adım (Haẕa huve ʼismî) adlı şiirinde, rebabın ve 

mihrabın bal gibi tatlığı içinde istirahat etmekte olan bir ümmet imgesiyle İslâm 

toplumlarındaki rahat ve bolluk içinde yaşayan zengin kesimi eleştirmiştir. Şair, refah içinde 

yaşayan ümmetin bir kesiminin içinde bulundukları konfor sahasından çıkmak için bir 

çabalarının olmadığını, tembel ve uyuşuk bir şekilde zevküsefâ ettiklerini şöyle aktarmıştır: 

 هذا هو اسمي
 الْمة استراحت 

 فِ عسل الرباب والمحراب 
 حصنها الْالق مثل خندق

  وسده
 لَ أحد يعرف أين الباب 
  لَ أحد يسأل أين الباب

İşte budur benim adım 

Ümmet istirahat ediyor 

Rebabın ve mihrabın tatlılığında 

Allah, o ümmeti hendek gibi sağlamlaştırmış 

Sed çekmiştir 

Kimse kapı nerde bilmez 

Kimse kapı nerde diye sormaz.󠄀349 

Adonis dînî ve ahlâkî değerlerinden uzaklaşmış, bunların ifade ettiği hakikatlerden 

soyutlanıp tutarsız ve şekilci bir forma bürünmüş Müslüman toplumları hem eleştirmiş hem 

                                                 
348 Mahmut Bozan, “Yoksulluk Algısına Farklı Bir Bakış”, Bartın Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi 8/15 (2017), 389-410. 
349 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/235. 



 

 

118 

 

de eylemsiz/uyuşuk hallerini şiirlerinde gözler önüne sermiştir. Şaire göre bu durum Kur’ân-

ı Kerîm’in ve İslâm’ın yanlış yorumlanmasından kaynaklanmaktadır. 

“Metni bir tünele çeviren okumayla bir ufka çeviren okuma arasında artık metin diye bir şey 

kalmadı. Metin, salt bir tevile dönüştü… Aslında Kur’ân metninin öğrettiği hakikat de tıpkı 

Kur’ân gibi tecrit edildi. Yani hakikat var ama düşünce ve pratikten bağımsız bir şekilde ya 

da klişe ve kalıplar halinde var.”350 

Bir kamış deste (Ḥuzmetu’l-ḳaṣab) adlı şiirinde Adonis, toplum fertlerinin ülkenin gidişatına 

ve bu gidişattan mesullere karşı çok öfkeli olduklarını “Namaz ve cehennem gönüllerinde 

bir olmuş” şeklinde betimlemiştir. Adonis burada, dinin direği olan namazla imanlı, ahlâklı 

ve iyi olmak; günahkâr ve inkârcı kulların türlü türlü azaplarla cezalandırılacağı bir yer olan 

cehennemle ise öfkeli ve asabî olmak imgeleri üretmeye çalıştığı söylenebilir. Devamındaki 

dizelerde şair, öfkeli ve inançlı olarak imgelediği toplum fertlerinin aslında ne kadar 

ikiyüzlü, menfaatperest ve korkak olduklarını, kılıç veya para karşısında bütün öfkelerinin 

dinerek kalplerinin hırka gibi sündüğünü dile getirmiştir: 

 حزمة القصب
: أسمع أن الناس غاضبونوجه  

 تتحد الصلًة فِ قلوبهم والنار
باستهزاء(): قناع   

 غاضبون؟
، يهدأون سرعان ما يرضون  
 السيف والذهب

طفئان نارهمي  
... 

 فترتخي القلوب والركب
 تصير مثل خرقة

... 
، خل الشعب يا صديقي  

، مثل وحشفهو، كما اختبرت  
  يظل فِ غضب

 إلَ إذا أطعمته للسيف 
   أو لقمته الذهب

                                                 
350 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 41-42. 



 

 

119 

 

Bir deste kamış 

Yüz: İnsanların kızgın olduğunu işitiyorum 

Namaz ve cehennem kalplerinde bir oluyor 

Maske: (alay ederek) 

Kızıyorlar mı? 

Onlar ne çabuk razı olur, sakinleşir 

Kılıç ve altın 

Cehennemlerini söndürür 

… 

Sonra kalpler ve ahali süner 

Hırka gibi olur.󠄀 

… 

Halkı boş ver dostum 

Tecrübelerime göre halk bir hayvandır 

Sürekli asileşen 

Ancak kılıcını tattırınca iş biter 

Ya da altın yedirirsen.351 

4.4. Ahlâkî Yozlaşma Neticesinde Din İstismarı 

Adonis ve Ḳabbânî’nin ahlâken yozlaştığını düşündükleri toplumlarıyla aidiyet problemi 

yaşadıkları, kimi zaman kendilerini onlardan çok uzakta konumlandırırken kimi zaman da 

ahlâkî ve insânî bir kargaşanın arasında kendilerine yeni bir düzen arayışında oldukları 

görülmektedir. Ancak ahlâkî değerlerini yitirmiş bir toplumda birçok sorun ve farklı insan 

tipleri meydana geleceğinden bunlarla baş etmenin pekte kolay olmadığı söylenebilir. Bu 

noktada Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki ahlâken problemli insan tiplerine biraz daha 

yakından bakmak gerekebilir.  

ʽAlî Şerîʽatî, Ḥacc adlı eserinde insanları sınıfsal, ruhsal ve ahlâkî bakımdan dört tipe 

ayırmış, gerçekten ahlâklı bir insan olabilmek için bu tiplerin dışına çıkmak gerektiğini 

savunmuştur. Buna göre kurt vahşet ve zulmü, fare kurnazlık ve istifçiliği, tilki hilekârlığı, 

koyun ise köleliği ve zulme boyun eğişi sembolize etmektedir.352 Şerîʽatî, bu dört tipin de 

insanı kendisi yapan, gerçek benliğini gizleyen bir elbise olduğunu şöyle ifade etmiştir: 

“Elbise, insanı giyer gerçekten. Bir de insan elbiseyi giyer derler: Ne büyük bir yalan! 

Elbiseyle insan insanlığım gizler; kurt, tilki, fare veya koyun elbisesi içinde kendini gösterir. 

Elbise bir hiledir, bir ‘küfr’dür. Elbise (libâs) kelimesinin manidar bir anlamı da vardır. Bunu 

                                                 
351 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/350-351. 
352 ʽAlî Şerîʽatî, Ḥacc, çev. Fatih Selim (İstanbul: Şûra Yayınları, 1991), 97-98. 



 

 

120 

 

‘iftiâl’ babında ‘iltibas’ kelimesiyle anlamak mümkündür. İltibas, iştibah, yani yanılmak 

demektir! Elbise, göstergedir, işarettir, hicabdır, simgedir.”353 

Ahlâkını yitiren bir toplumda bahsedilen bu dört insan tipi meydana gelir, bu da genel bir 

ifadeyle, sömürenler ve sömürülenler sınıflarının ortaya çıkmasına neden olur. Sömürenler 

sınıfında yer alan toplum fertleri şahsî menfaatler devşirmek amacıyla, insanlar indinde 

bağlayıcılığı olan dînî argümanları tahrif ederek istismar etmeye başlar. Böylece din 

toplumun ileri gelenleri, din adamları ve bizzat sıradan insanlar tarafından kendi çıkar ve 

menfaatleri için istismar edilebilen bir olgu haline dönüşür. Din istismarı, dînî argümanları 

ve dindar insanları haksız çıkar elde etmek ve menfaat için bir araç olarak kötüye kullanmak 

şeklinde tanımlanabilir. 

“En yalın haliyle din istismarı, şahsi ve grup menfaatini sağlamak için din üzerinden maddi 

ve manevi çıkar sağlamayı ifade eder. Kutsal olan din üzerinden bu derece süfli niyetler ve 

eylemlerin her zaman ve zeminde tepkiye yol açacağı da bir hakikattir.”354 

Adonis’in İşte budur benim adım (Hâẕâ huve ʼismî) adlı şiirinde ahlâken yozlaşan 

toplumlarda peyda olan sömürenler sınıfının ne kadar vahşi bir istismarda bulundukları ve 

bunu yaparken dini de kullandıklarını görmek mümkündür. Şair yeryüzünü Hz. ʽAlî’nin 

toprağı, Allah’ı da burada dolaşan bir dilenci, güneşi ise orada karnını doyuran minareleri 

pişiren bir insan olarak sıra dışı imgelerle tasarlamıştır. Adonis Allah, Hz. ʽAlî ve minareler 

üzerinden tasarladığı imgelerle, yaşadığı toplumda dînî değerlerin istismar edildiğini şöyle 

ifade etmiştir: 

 هذا هو اسمي
 ورأيت الله كالشحاذ فِ أرض علي

 وأكلت الشمس فِ أرض علي 
 وخبزت المئذنة

ةفِ ضباب المدخن ورأيت البحر يأتي  
İşte budur benim adım 

Gördüm, Allah’ı Ali’nin toprağında bir dilenci gibi  

Güneş Ali’nin toprağında yiyip içmiş 

Minareyi pişirmiş 

                                                 
353 Şerîʽatî, Ḥacc, 76-77. 
354 Bilgiz Ulukan, “Kurʾan’da Din İstismarını İfade Eden Bazı Kelimeler”, Kafkas Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 102. 



 

 

121 

 

Gördüm, denizin bacanın dumanında geldiğini.󠄀355 

Ḳabbânî Günlükler (el-Yevmiyyât) adlı şiirinde dinin, toplum nezdinde geçim sağlamak için 

açılan bir dükkân gibi olduğu yönündeki imgeyle din istismarını gözler önüne sermiştir. Şair 

burada dinin erkeklerin lehine, kadınların ise aleyhine olacak şekilde, istismarcı ve ataerkil 

bir zihniyetle, tahrif düzeyinde yorumlanmasına karşı çıkmıştır. Toplumda erkeklerin, din 

namına bildiği tek şeyin kadınlarla evlenmek ve onlarla beraber olmak olduğunu düşünen 

Ḳabbânî, bu duruma “Ömrümüzü yatakta geçirdik.” diyerek serzenişte bulunmuştur. Şair, 

uzuvlarıyla tasarlamayı tercih ettiği kadın imgesi üzerinden dinin ve kadınların istismar 

edilmesini şöyle aktarmıştır: 

 اليوميات
 هنا شفة
 هنا ساق
 هنا ظفر

 هنا إصبع
حانوت الدينكأن   

 فتحناه لكي نشبع  
 

Günlükler 

Şurada dudak 

Şurada bacak 

Şurada tırnak 

Şurada parmak 

Din sanki bir dükkân 

Doymak için açtığımız.󠄀356 

Adonis, dinin hem kadın hem de erkekler tarafından sakınılmasını istediği pek çok günah 

varken, toplumda kadın davranışları üzerinden geliştirilen korkutucu dînî söylemleri ve fetva 

kültürünü istismar olarak değerlendirmiştir. 

“Bugün insanların talebiyle ya da din adamlarının girişimiyle verilen fetvaları okuyacak 

olursanız, fetvaların ne bilinci inşa etmeye ne de kişiyi cehalet ve teslimiyete dayalı 

dindarlıktan kurtarmaya yardımcı olduğunu; aksine bağımlı zihni daha fazla pekiştirdiğini 

                                                 
355 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/235. 
356 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/636. 



 

 

122 

 

görürsünüz. Böylelikle birey, İslam ve nübüvvet adına dayatılan hurafe ve cehalet 

zincirlerine daha fazla boyun eğer hale gelir.”357 

Adonis’in Sekizinci gök (es-Semau’ṣ-ṣâmine) adlı şiirinde dinin ve kadının, yozlaşmış 

toplumlar tarafından istismar edildiği gerçeğine rastlanmaktadır. Ona göre kadın, toplumda 

din ile korkutularak baskı ve kontrol altına alınmak istenmektedir. Ahlâkî erozyona uğramış 

toplumların ön plana çıkardığı din algısına göre kadın yabancı erkeğe görünmek, hayızdan 

temizlenmemek, iyi abdest almamak, namaz kılmamak veya kocasıyla iyi geçinmemek gibi 

gerekçelerle cehennemde en ağır cezalara çarptırılacaktır: 

 السماء الثامنة
 رأيت بابا  كتبت عليه

 كتابة قرأتها
،اجهنم   فانفتح الباب ، رأيت خلفه  

 رأيت غابات من الحيات
 رأيت باكيات

فِ القطران عالقاتيغرقن   
 يغلي كالقدور موثقات

  يطرحن للأفاعي
 هذا جزاء نسوة
هذي امرأة، يظهرن للغريب  

، جسمها حمارصورتها كصورة الْنزير  
  لْنها لم تغتسل من حيضها

  هذا عقاب امرأة تعشق غير زوجها
 هذا جزاء امرأة

تحسن العشرة أو لَ تحسن الوضوء لَ  
...تصليولَ    

 

Sekizinci gök 

Bir kapı gördüm üzerinde de 

                                                 
357 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 71. 



 

 

123 

 

Bir kitabe… Okuyunca 

Kapı açıldı, ardında cehennemi gördüm 

Yılanlardan ormanlar gördüm 

Ağlayan kadınlar gördüm 

Katrana saplanmış, boğuluyorlar 

Anlaşmış, tencereler gibi kaynıyorlar.󠄀 

Yılanlara atılıyorlar 

İşte kadınların cezası 

Yabancı erkeğe görünen.󠄀 Bu kadın 

Yüzü domuz yüzüdür, bedeni eşek 

Çünkü hayızdan temizlenmemiştir 

Şu da kocasından başkasına âşık olan kadının göreceği azaptır 

Şu da cezasıdır 

İyi geçinmeyen, abdesti iyi almayan kadının 

Namaz kılmayan…358 

Ahlâkî, psikolojik ve insânî bütün beşerî sapmaların cehalet, korku ya da çıkar etkenleriyle 

meydana geldiği ve bu sayede toplum içinde zalim-mazlum, sömüren sömürülen insan 

tiplerinin ortaya çıktığı söylenebilir. Sömüren insan tipini çıkar; sömürülen insan tipini ise 

cehalet ve korku etkenlerinin meydana getirdiği düşünülebilir. Toplumdaki sömürücüler 

daha fazla kazanmak uğruna başkalarının hakkını gasp ederken, cehaletinden dolayı başka 

bir yol bilmeyen ve yeni bir arayışa girmekten korkan sömürülenler sınıfı bu düzenin devam 

etmesini sağlamaktadır. Bununla birlikte sömürülenlerin düzene boyun eğmesi, yaşanılan bu 

durumun ahlâkî ve sağlıklı bir sistem olduğunu göstermez.359 Şerîʽatî’nin, hak ettiğinden 

daha az para karşılığında çalıştırılmak istenen bir insanın bu duruma zoraki boyun eğişinin 

ahlâkî sorunsalı konusunda şunları dile getirmiştir: 

“Hoşnutluk adaletse, öyleyse bütün fesat mekânları, güven mekânlarıdır, çünkü tarafların 

hoşnutluğu söz konusudur, diyecek kimse yoktur! Eğer bu ırgat, bu öneri karşısında boyun 

eğerse, onun boyun eğip hoşnut olmasına neden olan şey korkudur. O, kabul etmezse 

elindekileri de yitirmekten, bu baş eğme ve zoraki hoşnutluk düzenini değiştirmek isterse 

her şeyini yitirmekten korkmaktadır.”360 

                                                 
358 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/182. 
359 Şerîʽatî, İslambilim I, 1/289-291. 
360 Şerîʽatî, İslambilim I, 1/290. 



 

 

124 

 

4.5. Siyaset Ahlâkında Yozlaşma 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde ahlâkî yozlaşma neticesinde toplumda sosyal ve 

ekonomik pek çok sorunların yanı sıra siyâsî problemlerin de baş gösterdiği görülmektedir. 

Daha önce ele aldığımız pek çok örnekte Müslüman toplumların içine düştüğü acınası 

durum, inanç-davranış tutarsızlıkları ve ortaya çıkan maddî-manevî istismar sisteminin nasıl 

bir hal aldığı açıklanmaya çalışılmıştı. Toplumsal yapıda meydana gelen tahribatın bir 

neticesi olarak ele alabileceğimiz siyâset ahlâkının yozlaşması da Adonis ve Ḳabbânî’nin 

şiirlerinde sıklıkla vurguladığı bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Siz nasılsanız öyle yönetilirsiniz” mealindeki Hz. Peygamber’e nispet edilen bu söz de 

siyâset ahlâkının bozulması veya yönetime ahlâksız kimselerin gelmesini toplumun ahlâkı 

üzerinden açıklar nitelikte görünmektedir.361 Kur’ân-ı Kerîm’deki  “İşte biz, zalimlerin bir 

kısmını bir kısmına, kazanır oldukları şeyler yüzünden bu şekilde 

dost/yardımcı/yönetici/önder yaparız.󠄀” mealindeki ayetin de dînen ve ahlâken yozlaşmış 

insanların sosyal ve siyasal düzende birbirlerinin müsebbibi olacağını aktardığı 

söylenebilir.362 

Ḳabbânî Aşk kırmızı ışıkta durmaz (el-Ḥubb lâ yaḳıfu ʽale’ḍ-ḍavʼi’l-ʼaḥmar) adlı şiirinde 

Müslüman toplumlarını ülke siyaseti ve yönetiminde meydana gelen ahlâkî yozlaşmayı ele 

almıştır. Ülke yöneticilerinin halka uyguladıkları baskı politikalarının büyük bir zulme 

dönüştüğünü aktarmaya çalışan şair, insan haysiyet ve onuruna yaraşmayan bütün 

muamelelerin halka uygulandığını dile getirmiştir. Düşünmenin ve düşünceleri özgürce 

ifade etmenin yasak olduğunu dile getiren Ḳabbânî, bu durumu “akıl melundur, mekruhtur 

ve münkerdir” diyerek ifade etmiştir. Şair bununla da yetinmemiş, yazmanın zinadan bile 

büyük bir günah olarak algılandığı yönünde bir imge tasarlamıştır: 

 

                                                 
361 Mana bakımından konuyla örtüşür nitelikte olduğundan bu sözün zikredilmesinde fayda görülmüştür. Ana 

hadis kaynaklarında yer almasa da tâlî derecedeki hadis kaynaklarında geçen bu söz, Hz. Peygambere nispet 

edilmekte olup senedindeki kopukluk nedeniyle Şevkânî tarafından zayıf görülmüştür. Muhammed bin Ali eş-

Şevkânî, el-Fevâʾidu’l-mecmûʿa fî’l-ʾeḥâdîs̱’il-mevḍûʿa, thk. Abdurrahman el-Yemenî (Beyrut: Dâru’l-

Kutübi’l-’İlmiyye, ts.), 210. 
362Abdullah Akgül ve Ahmet Akgül’ün hazırladığı Meal-i Kerim adlı eserde ilgili ayetin çevirisi Yaşar 

Nuri’nin mealiyle benzer niteliktedir: “Böylece Biz kendi kesbleri (kötü tercih ve gafletleri) nedeniyle, 

zalimlerin bir kısmını, diğer kısmının (yanına yoldaş) başına yönetici yapar (ezdiririz).󠄀” Bk. Meali Kerim 

(Erişim 1 Şubat 2024), el-En’âm 6/129. Diyanet İşleri Başkanlığının Kuran Yolu Meali’nde ise tercümede 

‘yönetici’ yerine ‘dost’ ifadesi zikredilmekle yetinilmiştir: “İşte böylece işledikleri günahlardan ötürü 

zalimlerin bir kısmını diğer bir kısmına dost yaparız” Bk. el-En’âm 6/129. 



 

 

125 

 

   رالحب لا يقف على الضوء الأحم
فالضوء أحمر لَ تفكر أبدا    

 لَ تكلم أحدا  فالضوء أحمر
ادل فِ نصوص الفقهلَ تج  

أو فِ الصرف أو فِ النحو  
...أو فِ النثر أو فِ الشعر  

، ومنكرإن العقل ملعون، ومكروه  
... 

بق أميا  ا  
ةخل شريكا  فِ الزنى أو فِ الكتابولَ تد  

 فالزنى فِ عصرنا
ةأهون من جرم الكتاب   

Aşk kırmızı ışıkta durmaz 

Asla düşünme, kırmızı yandı 

Kimseyle konuşma kırmızı yandı 

Fıkıh metinleri hakkında tartışma 

Nahiv, sarf 

Şiir ya da nesir… 

Akıl kesinlikle melundur, mekruhtur ve münkerdir 

… 

Ümmî kal 

Zinaya ya da yazmaya ortak olma 

Hele çağımızda zina 

Yazmaktan daha hafif bir suçtur.󠄀363 

Ḳabbânî Şura adında bir kadını araştırma (el-Baḥ  ̔ an seyyide ̓ ismuhâ eş-şûrâ) adlı şiirinde 

ise Müslüman halkların, yöneticilerinden gördüğü zulüm ve baskı sebebiyle güneşi ve 

ağaçların rengini görmez, denizin sesini duymaz bir hale geldiğini anlatmıştır. Şair bu 

durumu, insanlıktan çıkmak olarak değerlendirip “İnsan-hamam böceği” karışımı bir 

yaratığa dönüşmek olarak ifade etmiştir.364 “Kendimize sormaya başladık / Duvarlar ardında 

                                                 
363 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 5/274-275. 
364 Nizâr Ḳabbânî şiirlerinde geçen bu vb. daha fazla örnek için bk. Gülhan Türk, “Ramzu’l-cemâl ve’l-ḳubh 

(el-ḥaşerât) fî şiʿr Nizâr Ḳabbânî”, Ekev Akademı̇ Dergı̇sı̇ 22/74 (2018), 127-149. 



 

 

126 

 

bizi işiten bir rab var mı?”  dizelerine yer veren şair, hem bu durum karşısında acziyetini 

idrak ederek Allah’a sığınmanın gerekliliğini itiraf etmiş hem de başlarına gelen bu zorlu 

durumun düzelmemesi nedeniyle Allah’ın varlığından şüphe eder bir hale geldiğini 

aktarmıştır: 

ها الشورىالبحث عن سيدة اسم  
 وبدأنا نسقط تحت نعال الْيل

 ونصلب فِ غرف التعذيب
...ونشوى فِ أفران النار  

الصرصار –شكل الإنسان   
:وبدأنا نسأل أنفسنا  

يسمعنا خلف الْسوار؟ أهنالك رب  

Şura adında bir kadını araştırma  

Atların nalları altına düşmeye başladık, 

İşkence odalarında çarmıha gerilmeye 

Fırınlarda kızartılmaya… 

İnsan-hamam böceği formunda 

Kendimize sormaya başladık: 

Duvarlar ardında bizi işiten bir rab var mı?365  

Adonis’in Halk (eş-Şaʽb) adlı şiirinde de Müslüman toplumlarının siyâsîlerinden ve 

yöneticilerinden gördüğü zulmü aktardığı görülmektedir. Şair, halkı hayatın her alanında 

çektikleri sıkıntılar nedeniyle çığlık ve hasret meyveleriyle ağırlaşmış ağaçlar olarak 

imgelemiştir. Baskı ve zulümde ileri giden yönetici sınıfını ise nehir kıyısında yürüdükleri 

esnada ağaçlara düşen bir yıldırım olarak imgeleyen Adonis, burada herhangi bir dînî 

imgeye yer vermemiş olsa da Müslüman toplumlarının yöneticileriyle olan ilişkilerine ve 

siyâset ahlâkındaki yozlaşmaya dikkat çektiğinden zikredilmesi faydalı olabilir: 

 الشعب
ع الشجر تجم  

 أثقله الصراخ والحني كالثمر 
 وهب فِ مسيره 

                                                 
365 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/589. 



 

 

127 

 

كان رعد  ،حول ضفاف النهر  
  يرجه كأنه الشرر

 وصعق الشجر
  ةحزنا  على طيوره الْسير 

  فِ الجانب الآخر من خاصرة النهر

Halk  

Toplandı o ağaçlar 

Çığlık ve hasretin meyve gibi ağırlaştırdığı 

Yolculuğa çıktılar 

Nehrin kıyısında, bir şimşek vardı 

Şimşek titretirken ağaçları, bir kıvılcım gibi 

Çarpıldı ağaçlar 

Esir kuşlarına üzülürken 

Nehrin diğer yanındaki.366 

Adonis’in Minare (el-Miʼzene) adlı şiirinde, Müslüman halkların sosyal, ekonomik ve askerî 

alanlarda zayıflamasını, toplum ve siyaset ahlâkındaki yozlaşmanın bir neticesi olarak 

değerlendirdiği görülmektedir. Ona göre her alanda yozlaşmış bir halkın topraklarının, başka 

toplumların istilasına açık hale gelmesi kaçınılmaz görülmektedir. 

“Araplar önce kendi içlerinde ayağa kalkmazlarsa ne kadar içe kapanırlarsa kapansınlar; ne 

dışarıya karşı durabilirler ne de ondan kurtulabilirler. Tam aksine içe kapanmak ve taş 

kesilmek bize daha fazla egemen olmaları daha fazla marjinalleştirilmemiz ve içimizde kalan 

son değişim arzusunun da katledilmesi için ilave araçlar olur.”367 

 المئذنة
 بكت المئذنة

اشتراها حي جاء الغريب  
ةوبني فوقها مدخن  

Minare 

Minare ağladı 

Yabancı gelip onu satın aldığında, 

                                                 
366 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/359. 
367 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 55. 



 

 

128 

 

Tepesine baca diktiğinde...368 

“Allah’ı unutanlara Allah da kendilerini unutturur ayeti, ortak insanlık yapısını dikkate alan 

ve insanca bir yaşamın omurgasını kuran ilahî değerlerin yok sayılmasının, kutuplaşmayla 

sonuçlandığı uyarısında bulunmaktadır. Değer yitimi önümüze işgallerin, savaşların, 

kıyımların kısaca şiddetin hüküm sürdüğü bir dünya koymaktadır.”369  

Adonis Kehanet (Nubû’e) adlı şiirinde işgal altındaki Müslüman toplumların uyuşukluk ve 

tembellikten dolayı bu duruma karşı gelemediğini aktarmıştır. İşgalcilerin güç ve zulmünü 

“ibadet nedir bilmez bir güneş” olarak imgeleyen şair, “kumun ve çekirgenin şeyhi” olarak 

imgelediği Arap toplumunun bu duruma seyirci kalmasını “bin yıllık uyku” ve “felç olmuş 

tarih” olarak tasarlamıştır. Adonis’in bin yıllık ifadesi, Arap toplumlarının asırlar boyu başka 

milletlerin boyunduruğu altında oluşunu tek bir durum olarak değerlendirmesinden ileri 

geliyor olabilir. Ayrıca şairin, toplumun eylemsizliğine dikkat çekerek onları, bu durumun 

suçlusu addettiği söylenebilir: 

 نبوءة
 للوطن المحفور فِ حياتنا كالقبر 

 للوطن المخدر المقتول
، من تاريخنا المشلولتجيء من سباتنا الْلفي  

ةشَس بلً عباد  
 تقتل شيخ الرمل والجرادة

Kehanet 

Hayatımız içinde mezar gibi kazılmış vatana 

Uyuşturulmuş, öldürülmüş vatana 

Bin yıllık uykumuzdan geliyor, felç olmuş tarihimizden 

İbadet nedir bilmez bir güneş 

Kumun ve çekirgenin şeyhini öldürüyor.370 

Ḳabbânî de Ekmek, afyon ve ay (Ḫubz ve ḥaşîş ve ḳamar) adlı şiirinde Müslüman toplumları 

içinde bulundukları halden sorumlu tutmuştur. Şair para veya silah zoruyla ikna olmaya 

                                                 
368 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/456. 
369 Şaban Ali Düzgün, “Bı̇r Arada Yaşamanın Ahlâkî ve Felsefî Temelleri”, Kelâm Araştırmaları Dergisi 13/2 

(2015), 586. 
370 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 1/460. 



 

 

129 

 

hazır olan korkak, din ile uyuşturulmuş bir topluma Allah’ın yardım etmeyeceğini dile 

getirmiştir: 

 خبز وحشيش وقمر
... 

 ما الذي عند السماء؟
ضعفاء... لكسالى  

 يستحيلون إلى موتى إذا عاش القمر
يهزون قبور الْولياءو   

أطفالَ  و  رزا  علها ترزقهم   

Ekmek, afyon ve ay 

… 

Gök ne yapabilir? 

Tembellere… Zayıflara 

Ay yaşayacak diye ölülere dönüşenlere 

Evliyaların kabirlerini sallayanlara 

Pirinç ve çocukla rızıklandırılma umuduyla.371 

İki şairin de bu sert tavrı, Müslüman toplumların içinde bulundukları çıkmazlara bir cevap 

arayışında olduklarından, çözümü ise toplumun kendini değiştirmesinde ve harekete 

geçmesinde gördüklerinden kaynaklanıyor olabilir. “…insanlığın en büyük medeniyetlerini 

kucaklayan Arap coğrafyasının, uykusundan ve donukluğundan çıkıp ayağa kalkması, 

dönüşmesi, yükselmek ve ilerlemek için yeni yollara girmesi gerekir.”372 

Kur’ân-ı Kerîm’de de pek çok ayette toplumların dünyevî ve uhrevî saadete ulaşabilmeleri 

için kötü ve ahlâksız davranışları bırakıp iyi ve ahlaklı olanları benimsemeleri gerektiğinin 

ifade edildiği görülmektedir. “…Allah, bir topluluğa lutfettiği nimetini, onlar kendilerini 

değiştirmedikçe değiştirmez ve Allah her şeyi işitip bilmektedir” mealindeki ayetin, 

toplumların dînî ve ahlâkî değerlerini muhafaza ettikleri müddetçe dünya ve ahiret 

saadetlerinin devam edeceğini aktardığı söylenebilir.373  

                                                 
371 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/18-19. 
372 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 53-54. 
373 el-Enfâl 8/53. 



 

 

130 

 

“Bir toplum kendisindekini değiştirmedikçe Allah onlarda bulunanı değiştirmez.󠄀 Allah 

herhangi bir toplumun başına bir kötülük gelmesini diledi mi, artık onun geri çevrilmesi 

mümkün değildir.󠄀 Onların Allah’tan başka yardımcıları da bulunmaz” mealindeki ayet ise 

dînî ve ahlâkî değerlerini muhafaza etmeyen toplumların başına kötülükler geleceğini ve 

Allah’tan başka kimsenin onlara yardım edemeyeceğini ifade etmektedir.374 Ancak ayette 

dikkat çeken bir husus ise, ahlâkî erozyona uğramış toplumların başına kötülükler geldiğinde 

Allah’ın yardımının onları “mutlaka” destekleyeceğinin bir garantisinin sunulmuyor 

olmasıdır. Buna göre, asırlar boyunca Müslüman toplumların başlarına gelen kötü 

durumlarda kimi zaman Allah’ın yardımıyla kurtuluşa ermeleri kimi zaman da bozguna 

uğramaları anlaşılır hale gelebilir.  

Bu noktada, 1967 yılının haziran ayında Arap devletlerinin İsrail karşısında uğradıkları 

yenilgiden söz edilebilir. Ḳabbânî, uğranılan bu yenilginin öfkesiyle kaleme aldığı Bozgun 

Notları (Hevâmiş ʽalâ defteri’n-nekse) adlı şiirinde Allah’ın yardımının ancak toplumun 

kendisini değiştirmesiyle meydana geleceğini, nasrını dilediğine vereceğini dile getirmiştir. 

Ayrıca şair, “Allah sizin demirciniz değil ki kılıç yapsın” ifadesiyle toplumun ve devlet 

erkânının bizzat çalışıp çaba göstermesi, tembel ve uyuşuk olmamaları çağrısında 

bulunmuştur: 

 هوامش على دفتر النكسة
 تلعنوا السماء لَ

 إذا تخلت عنكم

 لَ تلعنوا الظروف

 فالله يؤتي النصر من يشاء

 يصنع السيوف وليس حدادا  لديكم
Bozgun Notları 

Göğe lanet okumayın 

Sizden yüz çevirdiğinde 

Şartlara lanet okumayın 

Çünkü Allah yardımını dilediğine verir 

                                                 
374 er-Ra’d 13/11. 



 

 

131 

 

O, sizin demirciniz değil ki kılıç yapsın.󠄀375 

4.6. Özgürlükçülük 

Çeşitli tanımları olan özgürlük kavramı, bireylerin başkalarının özgürlüğünü kısıtlamadan, 

kendi kararlarını alıp buna göre plan yapabilmesi ve hedef edindiği sonuca ulaşabilmesi 

olarak özetlenebilir. Bu kavram, genellikle bireylerin düşünce, inanç, ifade, hareket ve 

davranışlarını serbestçe gerçekleştirebilmesini ifade eder.376 İnsanların herhangi bir konuda 

özgürce düşünebilmek, bir şeyi sevmek veya nefret etmek gibi doğal haklarını ifade eden 

özgürlüğe iç özgürlük; eylemlerinde hür olmasını ifade eden özgürlüğe ise dış özgürlük adı 

verilir. İnsanın canının istediği şeyi düşünüp istemesi, iç özgürlük olarak görüleceğinden 

sınırlanamaz olsa da her ortam ve koşulda düşüncelerini dile getirmesi veya 

gerçekleştirmeye çalışması özgürlük olarak kabul edilemez. O halde insanın özgür 

olmasında bazı duygusal, sosyal ve hatta doğal sınırların bulunması inkâr edilemez.377 

Sorumluluk duygusunun da insanların özgürlük sınırlarını belirlemede önemli bir rolü 

olduğu söylenebilir. Buna göre bireyler özgürce yaşama imkânı bulurken yaptıklarının 

sorumluluklarını almaları gerekeceğinden toplumsal düzenin bozulmasının önüne geçilmiş 

olur.378  

Özgürlük, geçmişten günümüze değin birçok düşünürü ve felsefeciyi meşgul etmiş bir 

kavramdır. Bu kavramın sınırlarının belirlenebilmesi ve koruma altına alınabilmesi için 

felsefecilerin sunduğu görüşlerin, hem yaşadıkları dönemde hem de kendilerinden sonra pek 

çok kişiyi, toplumu ve akımı etkisi altına aldığı söylenebilir.379 Örneğin modern felsefenin 

kurucularından Thomas Hobbes (öl.1679), insanların doğal olarak özgür olduğunu 

savunmuştur. Ancak bu özgürlük durumu kargaşa ve belirsizlikle dolu olduğundan toplumun 

düzen ve istikrarını sağlamak için güçlü bir merkezi otoriteye ihtiyaç olduğunu savunmuştur. 

Hobbes’a göre, bu otoriteye itaat etmek, insanların güvenliğini teminat altına almak için 

gönüllü bir sözleşme yoluyla gerçekleşmelidir. Hobbes’in öne sürdüğü bu gönüllü toplum 

sözleşmesi, ilerleyen yıllarda birçok felsefî ve siyâsî akımları etkilemiştir.380  

                                                 
375 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/80. 
376 Tarhan, Değerler Psikolojisi ve İnsan, 235. 
377 Tarhan, Değerler Psikolojisi ve İnsan, 236. 
378 Tarhan, Değerler Psikolojisi ve İnsan, 239. 
379 Elif Akgün, “Ortaçağ’da Özgürlük Arayışı”, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi 5/8 (2013). 
380 Ahmet Cevizci, Felsefenin Kısa Tarihi (İstanbul: Say Yayınları, 2017), 300-301. 



 

 

132 

 

İngiliz aydınlanmasının öncülerinden John Locke (öl.1704) ve Fransız aydınlanmasının 

öncülerinden Jean-Jacques Rousseau (öl.1778), Hobbes’un toplumsal sözleşme fikrinden 

etkilenen isimlerdendir. Onlara göre yaşama, özgürlük ve mülkiyet edinme insanın en temel 

hak ve hürriyetleri kapsamına girer. İnsanların doğuştan sahip olduğu bu hakların devlet 

tarafında korunması gerektiğini düşünürler. Ayrıca bireylerin özgürlüğü, başkalarının 

haklarına zarar vermeyecek şekilde sınırlanmalıdır. Locke ve Rousseau’un bu özgürlük 

anlayışı, daha sonraki çağdaş demokrasilerin temelini oluşturmuş; bireylerin temel hak ve 

özgürlüklerine saygı gösterilmesi, modern ve demokratik toplumların önemli bir ilkesi 

haline gelmiştir.381 

İnsanın hem dünya hem de ahiret saadetini sağlamayı gaye edinen İslâm’ın, bireylerin ve 

toplumların hak ve özgürlüklerine önem veren bir din olduğu söylenebilir. “Haklı bir sebep 

olmadıkça Allah’ın dokunulmaz kıldığı cana kıymayın” mealindeki ayet yaşama hakkını, 

“Eğer rabbin dileseydi, yeryüzünde bulunanların hepsi topluca iman ederdi.󠄀 Hal böyleyken, 

mümin olsunlar diye sen tutup insanları zorlayacak mısın” mealindeki ayet din ve inanç 

hürriyetini, “Ey iman edenler! Mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin; ancak karşılıklı 

rızânıza dayanan ticaret böyle değildir ve kendinizi öldürmeyin.󠄀 Şüphesiz Allah size karşı 

çok merhametlidir” mealindeki ayet ise mülkiyet edinme hak ve özgürlüğüne işaret 

etmektedir.382 

Adonis ve Ḳabbânî’nin, şiirlerinde toplum ve siyaset ahlâkının yozlaşmasından 

bahsettiklerinden ve buna yönelik ciddi eleştiriler sunduklarından önceki bölümlerde 

bahsedildi. Bununla birlikte onların, eleştiride bulundukları kadar bu durumu düzeltecek 

çeşitli çözüm arayışlarında bulunduklarına da değinmek gerekir. Şiirlerinde toplumsal, 

siyâsi ve ahlâkî pek çok meseleye eğilen iki şair de İslâm toplumlarının düzelmesi için 

özgürce yaşanabilir bir düzenin tesis edilmesini gerekli görmüşlerdir. Otobiyografisinde, 

babasının Fransız işgali karşısında halk direnişini desteklemek için fabrika gelirlerini infak 

ettiğini anlatan Ḳabbânî, hürriyet sevdasını ondan öğrendiğini belirtmiştir. Şiirlerinde ele 

aldığı aşk, özlem ve hüzün gibi konuları “insanlara ulaşmasını sağlayan pasaportlar” olarak 

niteleyerek bunlar sayesinde hürriyet temasını işlemeye çalıştığını dile getirmiştir.383 

                                                 
381 Cevizci, Felsefenin Kısa Tarihi, 335-336, 393-395. 
382 el-İsrâ 17/33; el-Yûnus 10/99; en-Nisâ 4/29. 
383 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’n-nes̱riyyetu’l-kâmile, 7/209-210. 



 

 

133 

 

İslâm’ın, toplumun bütün kesimlerine dayatılmasının şiddet ve cebir anlamına geldiğini 

düşünen Adonis, Müslümanların her açıdan özgürleşebilmek için sivil ve insanî başka bir 

kavramda bütünleşmeleri gerektiğini savunmuştur. Adonis, buradan hareketle laiklik esasına 

dayalı bir toplum ve yönetim anlayışını benimsemiş; akıl ve düşüncenin sosyal, kültürel ve 

siyâsî alanlarda, Kur’ân-ı Kerîm’i salt metin teviline indirgeyen fetvacı bakıştan 

özgürleştirmeyi teklif etmiştir. Şair, bunun toplumu ve bireyleri özgürleştireceğini 

düşünmüş, herkesin her alanda eşit olduğu sivil bir toplum hayal etmiştir.384 

Adonis Dünün bugünkü yeri: kitap (el-Kitâb ʼemsu’l-mekân el-ʼân) adlı şiir kitabında 

toplumun din ve inanç özgürlüğüne vurgu yapmış, İslâm toplumlarında dinin baskı ve 

istismar aracı olarak kullanılmaması gerektiğine yönelik mesajlar vermiştir. Allah’ın 

dilediği şekilde ezan okunmasına izin verdiği bir minare tasarlayan şair, hiçbir baskıcı gücün 

ve efendinin hegemonyası tesirinde kalmamayı, yağmur gibi özgür olmak şeklinde 

imgelemiştir. Adonis, yer verdiği tüm bu imgelerle özgürlüğün önemine vurgu yaparken 

insan ile Allah arasına hiçbir şeyin giremeyeceği mesajını vermek istemiş olabilir. Şairin 

oluşturduğu bu anlatının netice itibariyle din istismarının önüne geçecek, toplumların din ile 

aldatılıp uyuşturulmasını engelleyecek bir özgürlük ortamının oluşmasını tavsiye ettiği 

söylenebilir: 

 الكتاب أمس المكان الآن
 مئذنة

 الصلواتأذن الله أن ترفع 

 كما شاءها

 لَ السيف ولَ سيد

 حرة كالمطر
Dünün bugünkü yeri: kitap 

Minare 

Allah’ın ezan okunmasına izin verdiği 

Dilediği gibi 

Ne şu kılıç ne de bir efendi olmadan 

                                                 
384 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 45. 



 

 

134 

 

Yağmur gibi özgürce.385 

İslâm toplumlarında dinin istismar edilerek insanların uyuşturulması ve kandırılması 

özgürlüğün önünde büyük bir engel olarak görülmektedir. Toplumun huzur ve güvenliğinin 

temini için özgür olmayı bir gereklilik olarak gören Ḳabbânî de din istismarının sona 

erdirilmesi taraftarıdır. 

Şair Sorgu (el-ʼİsticvâb) adlı şiirinde olay örgüsünü bir imamın katilinin yetkili mercilerce 

aranması üzerine kurarak toplumu din üzerinden aldatan istismarcı yöneticileri eleştirmiştir. 

Katil zanlısı olan şair, kendisini “imamın tespihinde bir boncuk” olarak nitelemiş hem 

kendisi hem de imamın diğer takipçileri için “koyun” ifadesini kullanmıştır. Şair “İslâm 

bahçesi” ve “İslâm dükkânı” ifadeleriyle İslâm’ın maddi menfaat kapısı haline gelmiş bir 

istismar aracı olduğunu imgelemiştir. Bu istismarın son bulması için kendini feda eden şair, 

imam adını verdiği din istismarcısı imgesini öldürerek halkını özgürleştirmiştir:  

 ستجوابالا
 ...قتلت إذ قتلته

 كل الطفيليات فِ حديقة الإسلًم
 الإسلًم كلي الذين يطلبون الرزق من دكانة

 إذ قتلته، يا سادتي الكرام قتلت
 ...كل الذين منذ ألف عام

 ...يزنون بالكلًم
 

Sorgu 

Onu öldürdüğümde, öldürdüm… 

İslâm bahçesindeki tüm asalakları 

İslâm dükkânından tüm rızık isteyenleri 

Baylar, onu öldürdüğümde, öldürdüm 

Bin seneden beri tüm… 

Konuşarak zina edenleri…386 

                                                 
385 ʼAdûnis, el-Kitâb ʾemsu’l-mekân el-ʾân, 3/59. 
386 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 3/123-124. 



 

 

135 

 

4.7. Adalet, Barış ve Hoşgörü 

Hukukî ve içtimaî bir mefhum olan adalet, insan haklarına saygı göstererek toplumda hakkı 

hak sahibine vermek olarak tanımlanabilir. Toplumda birlik ve düzenin sağlanmasında, 

hakkaniyet ve eşitliğin hâkim olmasında önemli bir etken olan adalet kavramının, İslâm gibi 

diğer bütün dinlerde önemli bir yere sahip olduğunu söylemek mümkündür.387  Kur’ân’da 

insan probleminin toplumsal boyutu adalettir. Adaletin yokluğu zulümdür ve bu durum 

toplumları yok oluşa sürükler. İslâm âlimlerinin, adil ancak kâfir olan bir yöneticinin 

Müslüman ancak zalim olan bir yöneticiden evlâ olduğu yönünde vermiş oldukları fetva, 

adaletin ne denli önemli olduğunun anlaşılmasını sağlayabilir.388 Nitekim Kur’ân’da geçen 

“Muhakkak ki Allah adaleti, ihsanı, akrabaya karşı cömert olmayı emreder; hayâsızlığı, 

kötülüğü ve zorbalığı yasaklar.󠄀 İşte Allah, aklınızı başınıza alasınız diye size böyle öğüt 

veriyor” mealindeki ayet adaletin önemini vurgulamaktadır. 

Ḳabbânî Altın haç (eṣ-Ṣalîbu’ẕ-ẕehebî) adlı şiirinde, dinin adalet sıfatına sahip bir olgu 

olduğunu ortaya koymuştur. Şair, sevdiği Hristiyan bir kadından aşkına karşılık almayı 

“mükâfatım” olarak nitelerken ümit ettiği sonuca ulaşabilmek adına onun inci haçına atıfta 

bulunmuş, kendisini radikal bir mümin olarak niteledikten sonra da “Senin dinin adil 

davranır.” diyerek insafa gelmesi için ona yalvarmıştır: 

 الصليب الذهبي
 .. تلفتي.أذات الصليب اللؤلؤي 

 وراءك هذا المؤمن المتطرف
 ... وأنت جميلة  فلً تَنعي أجري

 ... ودينك ينصفولَ تقطعي حبلي

 

Altın haç 

İnci haçlı bir kadın hiç kaçar mı? 

Peşindedir bu radikal mümin.󠄀 

Mükâfatımı alıkoyma… Sen güzelsin… 

İpimi kesme… Adil davranır dinin.389 

                                                 
387 İsmet Kayaoğlu, “İslâm’da Adalet Mefhumu”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (1985), 

201. 
388 Atay, İslâm’ın İnanç Esasları, 25. 
389 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/227. 



 

 

136 

 

Hz. Âdem’den beri gönderilen bütün peygamberler özünde barışı tavsiye ve tebliğ etmiş, 

ilahi dinlerin tamamı barışı temel prensip edinmiştir. İslâm, Arapça “s-l-m” kökünden 

türeyen ve barış anlamına gelen bir kelimedir. İslâm dînî mensuplarına Müslüman denmesi 

de bu din mensuplarının barış taraftarı olduğunu ifade edebilir. Hz. Peygamber’in hayatı 

boyunca her zaman barış yanlısı bir tavır sergilemiş olması, henüz gençliğinde, daha 

peygamber değilken, Mekke’de adalet ve barışı temin etmek için kurulan Hılfu’l-Fudûl 

adındaki gönüllü teşkilata katılması da İslam’ın barış mefhumuna verdiği önemi ortaya 

koymaktadır.390 Kur’ân-ı Kerîm’de s-l-m kökünden türeyen ve tüm insanlığa barışı anlatan 

pek çok ayet bulunmaktadır “Ey iman edenler! Hep birden barışa girin.󠄀 Sakın şeytanın 

peşinden gitmeyin; çünkü o, apaçık düşmanınızdır.󠄀”391 

Ḳabbânî, İstihbaratçı adamların dişleri arasındaki kelimeler (el-Kelimâtu beyne ʼesnâni 

ricâli muḫâbir) adlı şiirinde ise dînî ve ahlâkî imgeleri barış imgesi meydana getirecek 

şekilde kullanmıştır. Şiirleri yüzünden devlet tarafından baskı görmesini eleştiren şair, onları 

aşka ve Barış İncil’ine benzetmiştir. Böylece yazdıklarının baskı görmesini gerektirecek bir 

muhtevaya sahip olmadığını anlatmış, dinin barış yönünü de gözler önüne sermiştir: 

 الكلمات بين أسنان رجال مخابر

 .وتحدوا وطن الحب ، وإنَيل السلًم

 ...وضعوا شعري بأكياسٍ 

 ؟فهل شاهدتم

 ...دولة  تسرق عطر الياسمي
İstihbaratçı adamların dişleri arasındaki kelimeler 

Aşkın vatanına ve barış İncil’ine meydan okudular. 

Şiirimi torbalara koydular… 

Peki, siz hiç gördünüz mü? 

Yasemin kokusu çalan bir devlet...392 

Adonis ve Ḳabbânî’nin adaleti ve barışı imgelerken din ayrımına gitmedikleri verilen 

örneklerde açık bir şekilde görülmektedir. Onlar yalnızca İslâm dinine ait imgelere 

başvurmamış; İncil ve haç gibi Hristiyanlığa dair olgulara da yer vermişlerdir. Buna göre 

                                                 
390 Osman Ateş, “İslam ve Barış”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2006). 
391 el-Baḳara 2/208. 
392 Ḳabbânî, el-Aʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 1999, 6/289. 



 

 

137 

 

dînî hoşgörü olmadan adalet ve barış içinde yaşamanın da mümkün olmayacağından şairler 

için dînî hoşgörü ve kardeşliğin önemli olduğu söylenebilir. Esasında Adonis taraflardan 

birinin kendini, diğerinden üstün görmesi anlamını içerdiğinden hoşgörü kavramına karşı 

çıkmış, insanlığın ihtiyacı olanın eşitlik, adalet, barış ve kardeşlik olduğunu savunmuştur.393 

Adonis’in Dünün bugünkü yeri: kitap (el-Kitâb ʼemsu’l-mekân el-ʼân) adlı şiir kitabında 

buna örnek teşkil eden birçok imge bulunmaktadır. Namazın yaseminden hançerlere ihtiyacı 

olduğu, namaz kılanların da kılmayanların da gök merdivenine çıkacağı ve her insanın 

yaratılış güzelliğinde bir ve kardeş olduğu şeklindeki imgeler kayda değer görülmektedir: 

 الكتاب أمس الماكان الآن 
 آه، ما أحوج الصلًة

وطيب ناجر من ياسميلْ  
 هكذا من يُصلي

 ومن لَ يصلي
ضاءفال يصعدون على سلم  

 إخوة فِ البهاء
 هكذا تصبح الحياة

 شغفا  وابتكارا  
Dünün bugünkü yeri: kitap 

Ah, namaz ne muhtaçtır 

Yasemin ve hoş kokudan hançerlere 

Namaz kılan da böyledir 

Kılmayan da 

Gök merdivenine tırmanırlar 

Yaratılış güzelliğinde aynıdırlar 

Hayat böyle olur 

Aşk ve yaratıcı.394 

Ḳabbânî de Günlükler (el-Yevmiyyât) adlı şiirinde dînî imgeleri, toplumda barış, sevgi, 

saygı ve huzuru tesis eden bir olgu olarak ele almıştır. Ayrıca Müslüman toplumların kadın-

erkek ilişkilerinde çok katı ve bağnaz olmasını eleştiren şair, toplumsal barışın yanı sıra 

                                                 
393 ʼAdûnis, Kitap Hitap Hakikat, 29. 
394 ʼAdûnis, el-Kitâb, 2002, 3/306. 



 

 

138 

 

hoşgörünün de önemini vurgulayarak dini selam veren, kollarını açan ve zeytin dalı taşıyan 

bir insan olarak imgelemiştir: 

 اليوميات

 ينياليوم للشرفة على الشباك جارتنا المسيحية تحي خرجتُ 

 ينيفرحتُ لْنه إنسان يُي

 ...يدا  صباحيية   لْن

 ...تشرين يدا  كمياه

 لي تن  اديني تل  وح

 ؟ من عقدة الدين رىنشفى تأيا ربّ متى 

 ؟ ينيأليس الدين كل الدين إنسانا يُي

 ...و يفتح لي ذراعيه و يُمل غصن زيتون
Günlükler 

Bugün balkona çıktım.󠄀 Hristiyan komşumuz beni pencereden selamlıyordu.󠄀 

Bir insanın beni selamlamasına sevindim.󠄀 

Sabahleyin selamlayan bir el…  

Tişrîn suları gibi bir el… 

Bana el sallıyor, sesleniyor.󠄀 

Ya rabbi! Ne zaman şu din bağnazlığından şifa bulacağız? 

Bütün dinler beni selamlayan bir insan değil midir? 

Bana kollarını açan, zeytin dalı taşıyan…395 

4.8. Sevmek ve Sevilmek 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde sevgi, saygı, barış ve hoşgörüye dayalı bir hayat 

anlayışının tezahürü olarak aşkın yüceltildiğine rastlamak mümkündür. İki şaire göre de 

dünyanın en yüce değerlerinden birisi aşktır ve onlara göre din bizatihi aşkın kendisidir. 

Adonis Taş el mekânı resmediyor (Yedu’l-ḥacer tersumu’l-mekân) adlı şiirinde bu duruma 

örnek teşkil eden imgeler meydana getirmiştir. Erkek ve kadının yatakta yer ile gökten 

                                                 
395 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/613. 



 

 

139 

 

farksız olduklarını dile getiren şair, aşkı da yer ile gök arasında ilâhî iletişimin kurulmasını 

sağlayan kutsal bir kurum olarak imgelemiştir. Ayrıca Adonis, kadının şairlere sadece 

cinsellikle alakalı değil; hayatın her alanına dair aşk ve sevgi sözleri öğreten bir varlık 

olduğunu da dile getirmiştir. Tüm bunların ardından çağımızda insanların birbirini sevmeyi 

ve sevilmeyi bilmediğinden dem vuran şair, şiirinin sonuna Asr Sûresi’nin “Asra yemin 

ederim ki, İnsan gerçekten ziyandadır” mealindeki iki ayetini eklemiştir:396 

 يد الحجر ترسم المكان

ون على خواصر كريُة ئشعراء يقرأون قصائدهم فيما يتك  

 إنها المرأة تعلم كلمات الحب لَ للسرير وحده 

 بل أيضا  لعتبة البيت وسقفه وجدرانه 

 حقا  كأن المرأة والشاعر فِ سرير الحب ليسا

 شيئا  آخر غير الْرض والسماء 

 حقا الحب نفسه هُوَ الشرع
!عجبا  لذلك الدهر كيف ينتج هذا العصر  

Taş el mekânı resmediyor 

Şairler kasidelerini, güzel belli kadınlar hakkında yazıyor 

Kadın sadece yatakla ilgili aşk sözleri öğretmez 

Evin eşiği, çatısı ve duvarları hakkında da sözler öğretir 

Gerçekten, kadın ve şair aşk yatağında değil gibi 

Yer ve gökten başka bir şey 

Gerçekten aşk bizâtihi dinin kendisi 

Ne garip bir zaman ki şu, çağı nasıl da şekillendiriyor!397 

Ḳabbânî’nin ise Gitmeyen yolcuya (ʼilâ Musâfira lem tusâfir) adlı şiirinde dinin aşk ile 

özdeşleştirildiği, sevmek ve sevilmenin kutsal bir değer olarak kabul edildiği görülmektedir. 

Sevdiği kadının onu terk edişini “her şeyi eski haline bırakmak” olarak imgeleyen şair, 

sevgilisinden önce hayatının düzensiz ve darmadağın oluşundan bahsetmiş olabilir. 

Ḳabbânî, bu düzensizliği ve kargaşayı İslâm’ın, Hristiyanlığın ve aşkın doğuşundan öncesi 

                                                 
396 el-ʿAsr 103/1-2. 
397 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/461-462. 



 

 

140 

 

olarak nitelemiş, böylece hem din ile aşkı birbiriyle denk tutmuş hem de sevmek ve 

sevilmenin insan hayatında düzen kuran bir değer olduğunu; eksikliği halinde düzensizlik 

ve kargaşanın meydana geleceğini dile getirmiştir: 

 تسافر إلِ مسافرة لم

مسموحا  لكلم يعد   
 أن تتركي الْشياء على حالتها الْولى

 أي قبل ظهور الإسلًم

 قبل ظهور النصرانية
 قبل ظهور الحب

Gitmeyen yolcu 

Artık sana müsaade yok 

Her şeyi eski haline terk etmene 

İslâm’ın doğuşundan öncesine 

Hristiyanlığın doğuşundan öncesine 

Aşkın doğuşundan öncesine.󠄀398 

Ḳabbânî Yüz Aşk Mektubu (Miʼetu risâleti ḥubb) adlı şiirinde ise Allah’ı yalnızca aşk 

mektuplarını teslim alan ve sadece onlara cevap veren bir ilah olarak imgelemiş, böylece 

dinin sevmeye ve sevilmeye değer verdiği yönünde bir anlatı oluşturmuştur: 

 مئة رسالة حب

 لْنه اختاركِ لي

كما قالوا لي  -فالله   - 

الحب لَ يستلم إلَ رسائل  

 ولَ يجاوب إلى عليها
Yüz Aşk Mektubu 

Ona teşekkür etmek istiyordum 

Çünkü seni bana seçti 

-Allah- bana dedikleri gibi 

                                                 
398 Ḳabbânî, Ḫamsûne ʿâmen fî medîḥi’n-nisâ’, 1/41. 



 

 

141 

 

Sadece aşk mektuplarını teslim alır 

Sadece onları yanıtlar.󠄀399 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde sevmek ve sevilmenin önemli bir yeri olup dînî imgelerle 

ifade edilmesine karşın; bazen dinin dışına çıkan cüretkâr söylemlerin bulunması da göze 

çarpan bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. Adonis’in Çoğul Forumunda Tekil (Mufrad 

bi ṣîġati’l-cemʽ) adlı şirinde, Şii bir âlim olan Şelmaġânî’nin, öldürülmesiyle sonuçlanan 

görüşlerine yer verirken zikrettiği ifadeler, bu konuya açıklık getirilmesine yardımcı olabilir. 

Namazı, orucu ve diğer tüm ibadetleri terk edip dileyenin dilediğiyle nikâhsız bir şekilde 

sevişmesini öngören söylemlerin yanı sıra cennetin Allah’ı bilmek, cehennemin ise O’nu 

bilmemek olduğu yönündeki ifadeler, sevmek ve sevilmek noktasında şairin sınır tanımaz 

bir duruşu olduğu fikrini sunabilir: 

 مفرد بصيغة الجمع

 ويقول الشلمغاني

 اتركوا الصلًة والصيام وبقية العبادات

 لَ تتناكحوا بعقد 

 أبيحوا الفروج

 للإنسان أن يجامع من يشاء

... 

 الجنة أن تعرفوني

  النار أن تجهلوني
Çoğul Forumunda Tekil 

Şelmağânî der ki: 

Namazı, orucu ve diğer ibadetleri bırakın 

Aranızda nikâh kıymayın 

Birbirinizle sevişin 

İnsan dilediğiyle birlikte olabilmeli 

Cennet beni (Allah’ı) bilmek 

                                                 
399 Ḳabbânî, Miʾetu risâleti ḥub, 1/11. 



 

 

142 

 

Cehennem beni bilmemektir.400 

Ḳabbânî’nin Vahşi kaside (el-Ḳaṣîdetu’l-mutevaḥḥişe) adlı şiirinde ise dînî imgelerin 

sevmek ve sevilmekten öte fetişist cinsel duyguları imgelemek için kullanıldığına rastlamak 

mümkündür: 

 القصيدة المتوحشة

 تعري... واسقطي مطرا  على عطشي وصحرائي

...وذوبّ فِ فمي كالشمع... وانعجني بأجزائي  

 تعري... واشطري شفتي

...بسيناءإلى نصفي... يا موسى   
Vahşi kaside 

Soyun… Yangınıma ve çölüme bir yağmur gibi düş 

Ağzımda mum gibi eri… Bedenimle yoğrul… 

Soyun… Dudaklarımı yar 

İkiye… Ey Sina’daki Musa…401 

4.9. Fedakârlık 

Temmûzî bir şair olarak Adonis, mensup olduğu akımın diğer şairleri gibi kaleme aldığı 

eserlerinde “Temmuz/Adonis” miti üzerinden kendini feda ediş ve yeniden doğuş imgeleri 

meydana getirmiştir. Şair, Hz. İsa’nın çarmıha gerilmesi hadisesini de insanlığın günahlarına 

kefaret olması için kendini feda etmek olarak yorumlamıştır. Buradan hareketle Hz. İsa ile 

Yakındoğu mitolojisinde bir tanrı olan Temmuz arasında yeniden doğuşu imgelemeleri 

yönünden bir ilişki kurmuştur.402 Adonis, Hz. İsa’nın Hıristiyanlar tarafından “Tanrı’nın 

kuzusu” olarak isimlendirilmesinden hareketle Diriliş ve Küller (er-Baʽ  ve’r-Ramâd) adlı 

şiirinde, Temmuz’u bir kuzuya benzeterek onu Hz. İsa ile özdeşleştirmiş, böylece insanlığın 

kurtuluşa ermesi için kendisini feda ettiği yönünde bir imge meydana getirmiştir: 

  البعث والرماد

 تَوز مثل حمل مع الربيع طافر

                                                 
400 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 3/258. 
401 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile, 1/656. 
402 Ceylan, Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan, 257-258.  



 

 

143 

 

 الزهور والحقول والجداولمع 

 النجمة العاشقة المياه

 تَوز نهر شرر تغوض فِ قراره
Diriliş ve Küller 

Temmûz sanki bir kuzu, baharla beraber hoplayan 

Çiçeklerle, tarlalarla, derelerle 

Sulara meftun bir yıldız 

Temmûz kıvılcımdan bir nehir, derinlere dalan.󠄀403 

Ḳabbânî de Beşinci güney senfonisi (es-Simfûniyyetu’l-cenûbiyyetu’l- ḫâmise) adlı şiirinde 

dînî ve ahlâkî imgeleri fedakârlığa işaret edecek şekilde kullanmıştır. 1985 yılında Hizbullah 

gerillalarının İsrail karşısında sergiledikleri direnişi metheden Ḳabbânî, Hüseyin’in hırkası 

ve Kerbela gibi Şiîler için önem arz eden dînî imgelere yer vermiştir: 

 السيمفونية الجنوبية الخامسة

الجنوب سميتك  

كربلًء  يا لَبسا  عباءة الحسي وشَس  

الفداء يا شجر الورد الذي يُترف  

...السماء يا ثورة الْرض التقت بثورة  

Beşinci güney senfonisi 

Adını güney kodum 

Ey Hüseyin’in hırkasını, Kerbela güneşini giyen kişi 

Ey kendini feda etmeyi çok iyi bilen ormangülü! 

Ey göğün devrimiyle karşılaşan gök devrimi…404 

  

                                                 
403 ʼAdûnis, el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis, 2/80. Hz. İsa’ın Tanrı’nın kuzusu olarak isimlendirilmesi 

konusunda bk. Kitab-ı Mukaddes, Yuhanna 1:36 
404 Ḳabbânî, el-ʾAʿmâlu’s-siyâsiyyetu’l-kâmile, 6/60. 



 

 

144 

 

5. SONUÇ 

Düş, hayal, imaj anlamına gelen imge duyularla algılanan, bir uyaran söz konusu olmaksızın 

bilinçte beliren nesne ve olaylardır. İmge edebiyat, sinema, felsefe, mimari, psikoloji ve 

siyaset gibi birçok bilim dalının ilgi alanına girmektedir. İlk kez 1962’de Oliver Brachfeld 

tarafından Note sur l’imagologie ethnique adlı makalesinde kullanılan İmgebilim, insan 

yaşantısında anlamlı yapılar oluşturan tüm imgeleri inceleyerek edebî ve estetik güçlerini 

ortaya çıkarmaya çalışır. Aynı zamanda hem sosyal tarih incelemesi hem de bir edebiyat 

araştırması olma özelliği taşıyan bir bilimdir. 

Felsefede imge daha çok epistemolojik ve ontolojik boyutuyla ele alınmış, insanın 

dünyadaki nesneleri algılama biçimleri üzerinden değerlendirmeler yapılarak, bunların 

sunduğu bilgi ve varlık değeri tartışılmıştır. İnsanın, dış dünyadaki nesneleri zihinde yeniden 

ürettiğini düşünen Platon, bu nedenle imgenin duyum ve düşünce karışımı olduğunu ileri 

sürerek, gerçeklikten kopuk ve yanıltıcı olduğunu savunmuştur. Aristoteles de imgenin 

doğru bilgi sunabileceğini düşünmüşse de çoğunlukla yanıltıcı olacağını ileri sürmüştür. 

Çağdaş felsefeci Sartre, imgenin yaratıldığı nesne ile özsel bir aynılığı olduğunu ancak; 

bunun varoluşsal aynılık ile karıştırılmaması gerektiğini, imgenin tasarladığı nesneye kıyas 

edildiğinde metafizik bir aşağılık durumuna düşerek daha az bilgi ifade ettiğini savunmuştur. 

Felsefecilerin aksine psikologlar imgeyi kendi verileri ışığında nesnesiyle yorumlayıp bir 

dizi tanım yapmakla yetinmemiş, psikanaliz yöntemiyle imgeyi çözümleyerek ortak bir 

terminoloji yaratmaya çalışmışlardır. Düşlerin evrensel biçimde ortaya çıkan ortak 

görüngüler olduğunu düşünen Freud, hastanın aklına ne gelirse anlatması olarak 

tanımlanabilen “serbest çağrışım” yöntemini kullanarak onları tedavi etmeye çalışmıştır. 

Freud, araştırmaları sonucunda imgelerin, herhangi bir mantık ilişkisi kurulamayacak 

şekilde bir araya gelebileceğini keşfetmiştir. Ayrıca Freud, Dostoyevski’nin Karamazov 

Kardeşler adlı eserindeki baba imgesiyle onun kendi benliği arasında yakın bir ilişki 

olduğunu ortaya koymuştur. 

İmgenin en az felsefeciler kadar edebiyatçı ve dilbilimcileri de meşgul ettiği görülmektedir. 

Modern dönem Batılı ve Doğulu tüm edebiyatçılar, imgenin meydana geldiği nesne ya da 

söz sanatlarıyla olan ilişkisinden hareketle edebî ve şiirsel analizler yapmışlardır. Maurice 

Blanchot nesneleri biçimsel imgelerden hareketle incelemiştir. Şiirde imgeyi meydana 

getiren unsurların incelenmesiyle uygulanan bu yöntemde benzetme, aktarma, alışılmamış 

bağdaştırmalar ve sapmalar önemli bir yer tutmaktadır. Bachelard, Blanchot’un aksine 



 

 

145 

 

gerçek bir imge yaratabilmek için ona kendi özünü, kuralını ve kendine has şiirselliğini 

verecek olan maddesinin bulması gerektiğini savunmuştur.  Dış dünyaya ait nesnelerin şairin 

imgeleme yetisiyle farklı biçimlerde yeniden var olduğunu düşünen Yûsuf el-Hâl’e göre 

imgenin gücü zıtlıkların oluşturduğu ahenkte gizlidir. Câbir Usfûr’a göre imgeler, az ya da 

çok birbirinden uzak iki şeyin karşılaştırılmasından meydana gelse de güçlü imgeler ancak 

iki uzak hakikatin bir araya gelmesiyle var olur. 

Modern haliyle olmasa da klasik Arap literatüründe de sura, tasvîr, vasf ve hayal adı verilen, 

imgeye yakın kavramlara rastlamak mümkündür. İbn Raşîk el-Kayrevânî’ye göre tasvir, bir 

şeyin duyulduğunda zihinde göz önüne gelirmişçesine canlanacak biçimde aktarılmasıdır. 

Kudâme b. Ca’fer ve el-Câhiz’e göre ise bir varlık ya da olaydan içinde bulunduğu duruma 

ve sahip olduğu niteliklere uygun bir şekilde bahsetmektir. Abdülkâhir el-Cürcânî’ye göre 

tasvir, akıl vasıtasıyla bildiğimiz şeyleri göz ile gördüklerimizle karşılaştırmak suretiyle 

zihinde canlandırmaktır. 

Klasik Arap literatüründe tasvirin herhangi bir nesne veya durumun dinleyiciye 

betimlenerek aktarılması yönüyle modern bir kavram olan imgeye benzediği söylenebilir. 

Ancak imgenin modern felsefeciler, dilbilimciler ve edebiyatçılar tarafından yapılan 

tanımlamaları göz önünde bulundurulduğunda sura/tasvir ve imgenin tümüyle özdeş 

kavramlar olmadığını belirtmek gerekir. Ayrıca imge, biçimsel bir çözümlemeye tabi 

tutulduğunda teşbîh, mecâz, ʼistiʽâre, kinâye, alışılmamış bağdaştırmalar ve sapmalar gibi 

söz sanatlarıyla tasarlandığı görülebilir. Burada imgenin, sadece bu söz sanatlarından ibaret 

olmadığını; aslında bir yaratım olduğunu ve bunu telif edilen eserde estetik bir biçimde 

sunabilmeyi de içerdiğini belirtmek gerekir. 

Öte yandan imgenin metafor, alegori, gösterge, sembol ve arketip kavramlarıyla ilişkili 

olduğu ve bunların birbirine karıştırıldığı görülmektedir. İmgeyi metafor ve alegoriden 

ayıran özellikleri saymacalık ve çevrilemezlik ilkeleridir. İmge, saymacalık ilkesine göre 

kendisi haricinde hiçbir varlığa atıfta bulunamaz; yalnızca kendisine varlık kazandırır. 

Çevrilemezlik ilkesine göreyse imge, çevrilebilir bir yapıya sahip olmadığından 

kuşatılamaz, belli sınırlar dâhiline alınamaz zamansal ve mekânsal bir kısıtlamaya tabi 

tutulamaz. İmgeyi göstergeden ayıran özelliği ise, göstergenin bir dilin yapısına göre, 

birtakım dilsel görevlerde bulunurken; imgenin, bir nesnenin ayırt edici özelliklerini 

yansıtıyor olmasıdır. İmge, birçok unsurun bir araya gelmesiyle hayalî bir görüntü 

oluşturmakken; simge, genellikle somut bir unsurun hayalî görüntüleri, soyut kavramları, 



 

 

146 

 

duygu ve düşünceleri temsil etmesi söz konusudur. İlkimge olarak adlandırılabilecek olan 

arketip, gerçekleşen eylemin biçimini olmasa da o eyleme neden olan tipik durumu ifade 

eder. Arketipler, imgelere göre daha az sayıdadır ve belirli anlamlar içermeleri yönüyle 

nitelikçe sınırlanmıştır. 

Adonis ve Nizâr Ḳabbânî’nin şiirlerinde Allah, melekler, kutsal kitaplar, peygamberler, 

ahiret ve kader gibi dînî inanç imgelerinin yanı sıra itaat, züht, dua ve mabet gibi ibadet 

imgelerine de rastlanmaktadır. Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde, benimsedikleri dînî inanç 

ve görüşlerin yanı sıra içinde doğdukları Müslüman Arap toplumunun dînî yaşayış ve 

uygulamalarının, tarihî, kültürel ve siyasî faktörlerinin, asırlar boyu bir arada yaşadıkları 

Yahudi ve Hristiyanlığın, tasarladıkları dînî imgeler üzerinde etkili olduğu görülmektedir. 

Bununla birlikte hayatı anlamlandırma ve dış dünyayı algılama biçimlerinin de bilinçlerinde 

meydana gelen dînî imgeleri şekillendirdiği bir gerçektir. 

Şiirlerindeki Allah ile ilgili tasarıların ezelî ve ebedî olmak, mükâfat vermek ya da azap 

etmek, semavi kitaplar göndermek, kullarına kader tayin etmek, kulların kendisine sığındığı 

yardım beklenen bir varlık olmak gibi imgeler meydana getirdikleri görülmektedir. Yanı sıra 

şairlerin, Allah’ı, bazı şiirlerinde ölmek, bedbaht olmak, kızmak, ağlamak,  şaşırmak, iki 

büklüm olmak gibi alışılmamış şekillerde imgelemiş olmaları da dikkat çekmektedir. 

Melek imgeleri ise iyilik ve kötülük mefhumlarına sahip olmayan iradesiz varlıklar olmaları 

yönüyle saflığın, temizliğin, günahsızlığın ve iffetin sembolü olarak tasarlanmış; ayrıca 

güzellik ve estetik yönüyle kadın ile özdeşleştirilmiştir. Ayrıca Adonis, isra ve miraç 

hadiseleri bağlamında Cebrail, ruhları kabzetmesi bağlamındaysa Azrail imgelerine yer 

vermiş, onları Allah’tan aldığı görevleri yerine getiren melekler olarak tasarlamıştır. 

Ḳabbânî’nin, insanlarla arasındaki boyut farkından hareketle melekleri, bir çeşit uzaklık ve 

yalnızlık imgeleri tasarlamak için kullanmış olması da dikkat çekmektedir. 

Esas itibariyle cinlerden olan ancak Allah’ın lütfuyla bir zamanlar baş melek makamına 

yükselen İblis ve onun soyundan gelen şeytanlar, kötülük ve şehveti imgelemek üzere 

kullanılmıştır. İblis ile aynı cinsten olan cinler ise gizem ve korku imgelerinin yanı sıra 

insanlara yardım eden dişi metafizik varlıklar olarak imgelenmiştir. 

Adonis ve Ḳabbânî kutsal kitaplardan Kur’ân-ı Kerîm, İncil, Tevrat ve Zebur’a şiirlerinde 

yer vererek onlardan ayetler iktibas etmişlerdir. Bu kitaplarda yer alan geçmiş kavimlerin 

isimleri ve yaşadıkları olaylar üzerinden imgeler tasarlamışlardır. Adonis’in Ad Kavmi, 

Semûd Kavmi anlatılarıyla Şamlı Mihyâr’ın Şarkıları şiir koleksiyonunda kullandığı 



 

 

147 

 

“mezmûr” başlığı bunlara birkaç örnektir. İki şair de kutsal kitap imgelerini kadın, şiir ve 

aşk gibi varlık ve olguları kutsallaştırmak için kullanmışlardır.  

Hz. Adem, Hz. Nuh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. İsmail, Hz. Yusuf, Hz. Musa, Hz. İsa ve Hz. 

Muhammed, onların şiirlerinde adı ve kıssaları aktarılan peygamber imgeleridir. Şairler 

estetik, güzellik ve kutsiyet imgelerini bazen doğrudan peygamberlik üzerinden bazen de 

güzellik timsali Hz. Yusuf üzerinden aktarmışlardır. Adonis ve Ḳabbânî yaşadığı toplumu 

terk eden, acılar çekip zulme uğrayan, canı pahasına görevini yerine getirip yeri geldiğinde 

kendini feda eden peygamber imgeleri oluşturmuş, bunlarla aşk gibi duygusal tecrübeleri ve 

İsrail zulmüne uğrayan Filistin halkının acılarını imgelemişlerdir. Adonis’in bir şiirinde Hz. 

Musa’nın bir İslâm peygamberi olarak, yeryüzünde fesat çıkaran Yahudiler ile mücadele 

edecek, gün geldiğinde denizi ikiye yaracak bir peygamber olarak imgelenmiş olması kayda 

değer görülebilir. 

Ahiret ile ilgili imgeler arasında kıyamet, cennet ve cehennem imgelerine yer almaktadır. 

Kıyamet imgeleri, kendisinden kaçış olmayan ve bir gün vakti geldiğinde gerçekleşecek bir 

olgu olarak tasarlanmıştır. Kıyamet alametleri şiddeti imgelerken, canlı yaşamın sona ermesi 

yönüyle kıyametin, sessizliği; yeni ve sonsuz bir yaşamın başlaması yönüyle sonsuzluğu 

imgelediğine rastlanmaktadır. Cennet lüks, konforlu ve sonsuz bir yurt olarak imgelenirken 

cehennem korku, azap ve karanlık gibi imgeler meydana getirmek için kullanılmıştır. 

Adonis’in şiirlerinde kader ile ilgili imgelere rastlanamamış olsa da Ḳabbânî, kaderi bir 

yazgı olmaktan öte; insanın seçimleriyle şekillenen bir durum olarak imgelemiş, insanın 

cehalet ve ahmaklığı sonucunda gerçekleşen durumların kader ve kaza olarak 

nitelenemeyeceğini dile getirmiştir. Ayrıca insanların dış görünüşlerinin kader olduğu 

yönünde imgeler tasarlayan şair, bazen de yanlış bir kader inancı ortaya koyarak 

pişmanlıklarının ve başından geçen kötü olayların müsebbibini kader addetmiştir. 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerinde ibadet ile ilgili imgeleri, itaat ve boyun eğme 

anlamlarından faydalanarak tasarladıkları görülmektedir. Ayrıca namaz, ibadet, oruç, ezan, 

zikir gibi ibadete dair imgeler vasıtasıyla dünyevî olandan uzaklaşmayı imgeledikleri 

görülmektedir. Duayı dünyevî ve uhrevî mutluluğa ulaştıracak bir ibadet, insan hayatının 

maddî ve manevî bir parçası, teskin edici bir araç, hayat kaynağı, hoş bir koku olarak 

imgelemişlerdir. Adonis ve Ḳabbânî mabet imgelerinin barındırdıkları mimari özellikler, 

kültürel ve tarihi olaylar üzerinden mutluluk, cezbe hali ve hüzün gibi duygu durumlarını 



 

 

148 

 

tasarlamışlardır. Yanı sıra iki şair de mabet imgelerini tarih, vatan, din ve bir dine mensup 

kişileri imgelemek için kullanmıştır. 

Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgelerin önemli bir bölümünün çeşitli ahlâkî 

izdüşümlere sahip olduğu, bireysel ve toplumsal bir takım mesajlar içerdiği görülmektedir. 

Şairler tasarladıkları dînî imgelerle içinde doğup büyüdükleri Müslüman Arap toplumunun 

nasıl yozlaştığını gözler önüne sermiş, sergiledikleri inanç-davranış tutarsızlıklarını ortaya 

koymuşlardır. Bu tutarsızlık neticesinde toplumda din, istismar edilebilir bir hale gelmiş, 

siyaset ahlakı bozulmuştur. Adonis ve Ḳabbânî’nin şiirlerindeki dînî imgelerle sadece 

yozlaşmayı aktarmadığı; özgürce yaşanabilir, barışçıl, hoşgörülü, fedakâr ve sevmeyi bilen 

bir toplum düzenin tesis edilmesiyle tüm bu sorunların çözülebileceğini aktardıkları 

görülmektedir. 

 

 

 

 

  



 

 

149 

 

6. KAYNAKLAR 

ʿAbbâs, ʾİḥsân. Fennu’ş-şiʿr. Beyrut: Dâru Beyrût, 1955. 

ʼAdûnis, ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber. el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu li ʼAdûnis. 3 Cilt. Suriye: Dâru’l-

Medâ, 1996. 

ʼAdûnis, ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber. el-Kitâb ʾemsu’l-mekân el-ʾân. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’s-

Sâkî, 2002. 

ʼAdûnis, ʿ Alî Aḥmed Saʿîd Eşber. Tenebbeʾ ʾ eyyuhe’l-ʾaʿmâ. Suriye: Dâru’s-Sâkî, 2. Basım, 

2005. 

ʼAdûnis, ʿAlî Aḥmed Saʿîd Eşber. Sûfizm ve Sürrealizm. çev. Nurullah Koltaş. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2. Basım, 2013. 

ʼAdûnis, ʿ Alî Aḥmed Saʿîd Eşber. Kitap Hitap Hakikat. çev. Mehmet Hakkı Suçin. İstanbul: 

Everest Yayınları, 2022. 

Akçay, Ramazan. Nı̇zâr Ḳabbânî’nı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde İmge. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019. 

Akgün, Elif. “Ortaçağ’da Özgürlük Arayışı”. Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 5/8 (2013). 

Aksan, Doğan. Anlambilim. Ankara: Bilgi Yayınevi, 1. Basım, 2016. 

Aksan, Doğan. Cumhuriyet Döneminden Bugüne Örneklerle Şiir Çözümlemeleri. Ankara: 

Bilgi Yayınevi, 2011. 

Aksan, Doğan. Şiir Dili ve Türk Şiir Dili. Ankara: Bilgi Yayınevi, 3. Basım, 2021. 

Aktulum, Kubilay. İmgelem Çözümlemesine Giriş. İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2021. 

Argyle, Michael. “İbadet ve Dua”. çev. Mustafa Koç. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 1/21 (2006). 

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Serbest Akademi, 31. Basım, 2021. 

Atay, Hüseyin. İslâm’ın İnanç Esasları. Ankara: Ankara Ünı̇versı̇tesı̇ İlahı̇yat Fakültesı̇ 

Yayınları, 1992. 

Ateş, Osman. “İslam ve Barış”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2006). 



 

 

150 

 

Avcı, Casim. “Kûfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/339-342. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002. 

Aydın, Ali Rıza. “İnanma İhtı̇yacı ve Dinî Rı̇tüellerı̇n Psı̇kolojı̇k Değerı̇”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 9/2 (2009). 

Aytaç, Gürsel. Genel Edebiyat Bilimi. İstanbul: Papirüs Yayınları, 1999. 

Aytaç, Gürsel. Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi. Ankara: T.C. Kültür ve Turı̇zm Bakanlığı 

Yayınları, 2001. 

Bachelard, Gaston. Su ve Düşler. çev. Olcay Kunal. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2006. 

Behramoğlu, Ataol. Büyük Türk Şiiri Antolojisi. 2 Cilt. İstanbul: Sosyal Yayınlar, 7. Basım, 

2012. 

Beksaç, Engin. “Kurtuba Ulucamii”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/453-

454. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Bilgin, Feridun. “Endülüs’te Kalan Son Müslümanların (Moriskolar) İspanya’dan Sürgünü 

(1609-1614)”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 13/2 (2013), 37-61. 

Blanchot, Maurice. Yazınsal Uzam. çev. Sündüz Öztürk Kasar. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 1993. 

Bolay, Süleyman Hayri. “Adem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/358-363. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Bozan, Mahmut. “Yoksulluk Algısına Farklı Bir Bakış”. Bartın Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi 8/15 (2017), 389-410. 

Brachfeld, Oliver. “Note sur l’imagologie ethnique”. Revue de psychologie des peuples 17 

(1962), 341-349. 

Breton, André. Sürrealist Manifestolar. çev. Yeşim Seber Kafa vd. İstanbul: Altıkırkbeş 

Yayın, 2009. 

Bulut, Ali. Belâgat: Meânî–Beyân–Bedî. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 10. Basım, 2020. 

Câḥiz, Ebû Osman ‘Amr b. Bahr. Kitâbü’l-ḥayevân. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

’İlmiyye, 2. Basım, 2003. 

Caminade, Pierre. Image Et Métaphore. Paris: Bordas, 1970. 



 

 

151 

 

Cârim, Muḥammed - ʾEmîn, Musṭafâ, el-Belâġatu’l-vâḍıḥa. Kahire: Dâru’t-Takvâ, 2017. 

Certel, Hüseyin. “Psikolojik Bir Yaklaşımla Sözlü ve Fiilî Şart ve Rükûnlarıyla Namaz”. 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (Haziran 1997). 

Cevizci, Ahmet. Etik-Ahlak Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları, 2014. 

Cevizci, Ahmet. Büyük Felsefe Sözlüğü. 2 Cilt. İstanbul: Say Yayınları, 2017. 

Cevizci, Ahmet. Felsefenin Kısa Tarihi. İstanbul: Say Yayınları, 5. Basım, 2017. 

Cevziyye, İbn Ḳayyim. Medâricu’s-sâlikîn. nşr. Muhammed el-Mu’tasımbillah el-Bağdâdî. 

3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbî’l-ʿArabî, 3. Basım, 1996. 

Ceylan, Zafer. Modern Arap Şiirinde Mito-Poetik İsyan. Konya: Çizgi Kitabevi, 2019. 

Coşkun, Menderes. “Klâsik Türk Şiirinde Mürekkep İstiare, Temsilî ʼİstiʽâre ve Alegori”. 

Bilig 38 (2006), 51-70. 

Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerîf. Delâʾilu’l-ʾiʿcâz. thk. Maḥmûd Muḥammed Şâkir. Kahire: 

Matbaʿatu’l-Medenî, 3. Basım, 1992. 

Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerîf. ʾEsrâru’l-belâġa. thk. Mahmûd Muhammed Şâkir. Kahire: 

Matbaʿatu’l-Medenî, ts. 

Çelebi, İlyas. “Şeytan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/101-103. Ankara: 

TDV Yayınları, 2010. 

Çetin, Nurullah. Şiir Çözümleme Yöntemi. Ankara: Akçağ Yayınları, 2017. 

Dervîş, Aḥmed vd. Ḳâmûsu’l-edebi’l-ʿArabiyyi’l-ḥadîs̱. ed. Ḥamdî es-Sükût. Kahire: el-

Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-Amme li’l-Kitab, 2010. 

Durkheim, Emile. Dînî Hayatın İlkel Biçimleri. çev. Fuat Aydın. Ankara: Eskiyeni 

Yayınları, 3. Basım, 2018. 

Düzgün, Şaban Ali. “Bı̇r Arada Yaşamanın Ahlâkî ve Felsefî Temelleri”. Kelâm 

Araştırmaları Dergisi 13/2 (2015). 

Erdemli, Atilla. “Spinoza’nın Ahlak Anlayışı”. Felsefe Arkivi 27 (Temmuz 2013). 

Faḍâle, Ḥasan Ġâim. “ʾEnmâṭu’l-mufâraḳa fi şiʿri Aḥmed Maṭar”. Mecelletu Kulliyyeti’t-

Terbiyeti’l-Esâsiyye 10 (Ocak 2013), 249-272. 



 

 

152 

 

Fahrî, Mâcid. İslam Ahlâk Teorileri. çev. Muammer İskenderoğlu - Atilla Arkan. İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2014. 

Ferâhidî, Ḫalîl bin Aḥmed. Kitâbu’l-ʿayn. nşr. Mehdî el-Mahzûmî. 8 Cilt. Kahire: Dâru ve 

Mektebetu’l-Hilâl, 3. Basım, ts. 

Fîrûzâbâdî, Muhammed bin Yakûb İbnu’s-Serrâc. el-Ḳâmûsu’l-muḥîṭ. thk. Maḥmûd Mesʿûd 

Aḥmed. 1 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAsriyye, ts. 

Frank, Joseph. Dostoyevski. çev. Ülker İnce. İstanbul: Everest Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Freud, Sigmund. Metapsikoloji. çev. Emre Kapkın - Ayşe Tekşen Kapkın. İstanbul: Payel 

Yayınları, 2002. 

Fûġâlî, Vehîbe. el-ʾİnziyâḥ fî şiʿri Semîḥ el-Ḳâsım. Cezair: Bouira Üniversitesi, Arap Dili ve 

Edebiyatı Bölümü, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

Futyânî, Süheyl ʿAbdullaṭîf Muḥammed. el-Ḥadâs̱etu ʿinde Yûsuf el-Ḫâl. Ürdün: Ürdün 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2010. 

Güç, Ahmet. “Mâbed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/276-280. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Güngör, Erol. Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak. İstanbul: Ötüken Yayınları, 1995. 

Gürbüz, Adem. “Eşyaya Can Veren Şair Sedat Umran’ın Şiirini Kuran Nesneler”. Şiir Kuran 

Nesneler. ed. Ahmet Cüneyt Issı - Mehmet Özger. Ankara: Hece, 2019. 

Gürkan, Menderes. “Oruç I”. İslâm İbâdet Esasları. ed. Abdurrahman Haçkalı - Tayyip 

Nacar. İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2021. 

Ḫalîl Cubrân, Cubrân. “Ẕâlike’ş-şaʿbu’lleẕî ʾâtâhu naṣran”. aldiwan. Erişim 23 Ağustos 

2023. aldiwan.net/poem104593.html 

Harman, Ömer Faruk. “Cehennem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/225-226. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Harman, Ömer Faruk. “İrem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/443. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Hâşimî, Aḥmed bin ʾİbrâhîm. Cevâhiru’l-belâġa. thk. Yûsûf es-Sumeylî. Beyrut: el-

Mektebetu’l-ʿAsriyye, ts. 



 

 

153 

 

Havkânî, ʿİsâ b. Saʿîd. et-Tanâṣ fî şiʿri Nizâr Ḳabbânî. Umman: Mektebetu’l-Ġubeyrâʾ, 

2012. 

ʾIsfahânî, Ebu’l-Ḳâsım er-Râġıb. el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân. thk. Safvân ʿAdnân ed-

Dâvidî. Beyrut: ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 1991. 

Izutsu, Toshihiko. Kurʾân’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar. İstanbul: Pınar Yayınları, 2. Basım, 

1991. 

İbn Cafer, Ḳudâme. Naḳdu’ş-şiʿr. thk. Muḥammed  ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 

İbn Manẓûr, Muḥammed b. Mükerram. Lisânü’l-ʿArab. nşr. Abdullah Ali el-Kebîr. 15 Cilt. 

Kahire: Dâru Sâdir, 3. Basım, 1993. 

İbn Ṣâliḥ, Nevâl. Cemâliyyetu’l-mufâraḳat fî’ş-şiʿiri’l-ʿArabiyyi’l-muʿâṣır. Ürdün: el-

ʾÂkâdemiyyûn, 2015. 

Ḳabbânî, Nizâr. Hâkeẕâ ʾektubu târîḫa’n-nisâʾ. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

1981. 

Ḳabbânî, Nizâr. Miʾetu risâleti ḥub. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 12. Basım, 

1982. 

Ḳabbânî, Nizâr. el-Ḥubbu lâ yaḳıfu ʿale’ḍ-ḍaviʾl-aḥmar. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr 

Ḳabbânî, 1983. 

Ḳabbânî, Nizâr. ʾEşhedu ʾellâ ʾimraʾete ʾillâ ʾenti. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

6. Basım, 1983. 

Ḳabbânî, Nizâr. el-Evrâḳu’s-sirriye li ʿ âşiḳ ḳarmâṭî. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

6. Basım, 1989. 

Ḳabbânî, Nizâr. Hel tesmeʿîne ṣahile eḥzânî. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1991. 

Ḳabbânî, Nizâr. ʾEne raculun vâḥidun ve ʾenti ḳabîletun mine’n-nisâʾ. 1 Cilt. Beyrut: 

Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1993. 

Ḳabbânî, Nizâr. Uḥibbuk ve’l-baḳiyyetu teʾtî. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 7. 

Basım, 1993. 

Ḳabbânî, Nizâr. Ḫamsûne ʿâmen fî medîḥi’n-nisâ’. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

1994. 



 

 

154 

 

Ḳabbânî, Nizâr. Tenvîʿât Nizâriyye ʿalâ maḳâmi’l-ʿışḳ. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr 

Ḳabbânî, 1995. 

Ḳabbânî, Nizâr. el-ʾAʿmâlu’ş-şiʿriyyetu’l-kâmile. 9 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 

1998. 

Ḳabbânî, Nizâr. ʾEbcediyyetu’l-yâsemîn. 1 Cilt. Beyrut: Menşûrât Nizâr Ḳabbânî, 1. Basım, 

2008. 

Ḳabbânî, Nizâr. el-ʾAʿmâlu’l-kâmile. 1 Cilt. Kahire, 1. Basım, 2013. 

Ḳaḍvînî, Zekeriyyâ b. Muḥammed. el-Îḍâḥ fî ʿulûmi’l-belâġa. thk. Muḥammed  

ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 3. Basım, ts. 

Karaman, Hüseyin. “İslâm Ahlâk Filozofları”. İslâm Ahlâk Esasları ve Felsefesi. ed. Müfit 

Selim Saruhan. Ankara: Grafiker Yayınları, 2013. 

Karataş, Turan. Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Perşembe Kitaplan, 

2001. 

Ḳâvî, ʿAbdulḥamîd. es-Ṣûratu’ş-şiʿriyye en-naẓariyye ve’t-taṭbîḳ. Kahire: y.y., ts. 

Kayaoğlu, İsmet. “İslâm’da Adalet Mefhumu”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 27 (1985). 

Ḳayrâvânî, ʾİbn Raşîḳ. el-ʿUmde fî meḥâsini’ş-şiʿr ve ʾâdâbih. thk. Muḥammed Muḥyiddin 

ʿAbdulḥamid. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 5. Basım, 1981. 

Kılavuz, Ahmet Saim. Ana Hatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş. İstanbul: Ensar, 30. 

Basım, 2018. 

Kobya, Murat. Sosyal Bı̇lı̇mlerı̇n Davranış Kuramları ile Dini İlı̇mlerı̇n Amel 

Nazarı̇yelerı̇nı̇n Karşılaştırılması. İstanbul: Marmara Ünı̇versı̇tesı̇ Sosyal Bı̇lı̇mler 

Enstı̇tüsü Felsefe Ve Dı̇n Bı̇lı̇mlerı̇ Anabı̇lı̇m Dalı, Doktora Tezi, 2012. 

Köksel, Behiye. “Türk Sözlü Şiir Sanatında Kadın Yaratıcılığının Arketipleri”. Türk Halk 

Edebı̇yatı. Ankara: T.C. Kültür ve Turı̇zm Bakanlığı Yayınları, 2018. 

Kurʾân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. çev. Hayreddin Karaman vd. 5 Cilt. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 7. Basım, 2023. 

Küçük, Abdurrahman. “İbadet (İslâm Öncesi Dinlerde İbadet)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 19/235-240. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 



 

 

155 

 

Merâġî, Aḥmed b. Musṭafâ. ʿUlûmu’l-belâġa. Beyrut: Dâru’l-Kutübi’l-ʿİlmiyye, 3. Basım, 

1993. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. Sahîhu Müslim. nşr. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkī. 5 Cilt. Kahire: Matbaʿatu ʿÎsâ el-Yâbî el-Halebî, 1955. 

Namlı, Abdullah. Kader İnancinin Dı̇nı̇ Temellerı̇. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi 

/ Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

Okur, Hüseyin. “İslâm’da İbadet”. İslâm İbâdet Esasları. ed. Abdurrahman Haçkalı - Tayyip 

Nacar. İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2021. 

Orhanoğlu, Hayrettin. Sanat Eserı̇nde İmgecı̇lı̇k ve Edı̇p Cansever’ı̇n Şı̇ı̇rlerı̇nde 

Gerçeküstücü İmgeler. Erzurum: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2010. 

Orhanoğlu, Hayrettin. İmge Atlası. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021. 

Öz, Mustafa. “Kerbelâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/271-272. Ankara: 

TDV Yayınları, 2002. 

Özdemir, Mehmet. “Endülüs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/211-225. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Özdemir, Mehmet. “Batı Emevîleri Endülüs”. İslâm Tarihi El Kitabı. ed. Eyüp Baş. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 6. Basım, 2017. 

Özüdoğru Erdoğan, Halide Nur. “Benlik, Ahlâk ve Değerler”. Değerler ve Değerler 

Psikolojisi. ed. Bülent Dilmaç - Hasan Hüseyin Bircan. Ankara: Pegem Akademi, 2. 

Basım, 2015. 

Parladır, Selahattin. “Dua (İslâm’da Dua)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

9/530-535. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Parlatır, İsmail vd. Türkçe Sözlük. 2 Cilt. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 8. Basım, 

1998. 

Peker, Hüseyin. “Dua, İbadet ve Dînî Törenler”. Din Psikolojisi. ed. Hayati Hökelekli. 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, 2010. 

Peker, Hüseyin. Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 20. Basım, 2022. 



 

 

156 

 

Râzî, ʾEbû ʿAbdillâh Faḫreddîn. Mefâtîḥu’l-ġayb. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs’il-

ʿArabî, 3. Basım, 1999. 

Saraç, Tahsin. Büyük Fransızca-Türkçe Sözlük. İstanbul: Can Yayınları, 2009. 

Sarıçam, İbrahim. Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 10. Basım, ts. 

Sartre, Jean Paul. İmgelem. çev. Alp Tümertekin. İstanbul: İthaki Yayınları, 2. Basım, 2009. 

Secînî, Cîhân Aḥmed ʾİbrâhîm. “et-Tanâṣ fî şiʿri ʼAdûnis”. Mecelletu’l-Bahs el-ʿİlmî fi’l-

ʾÂdâb 1/20 (2019). 

Sekkâkî, Ebû Ya‘kūb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr. Miftâhu’l-’ulûm. thk. Nuaym Zerzûr. 

Beyrut: Dâru’l-Kutübi’l-’İlmiyye, 2. Basım, 1987. 

Sena, Cemil. “Bergson”. Filozoflar Ansiklopedisi. 1/215. İstanbul: Remzi Kitapevi, 1974. 

Seybold, Christianus Fredericus. Glossarium Latino-Arabicum. Berlin: Emil Felber, 1900. 

Sinanoğlu, Mustafa. “İbadet (Etimoloji ve Tanım)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 19/233-235. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Şerîʽatî, ʽAlî. Ḥacc. çev. Fatih Selim. İstanbul: Şûra Yayınları, 7. Basım, 1991. 

Şerîʽatî, ʽAlî. İslambilim I. çev. Hicabi Kırlangıç. 3 Cilt. Ankara: Fecr Yayınları, 4. Basım, 

2018. 

Şevkânî, Muhammed bin Ali. el-Fevâʾidu’l-mecmûʿa fî’l-ʾeḥâdîs̱’il-mevḍûʿa. thk. 

Abdurrahman el-Yemenî. Beyrut: Dâru’l-Kutübi’l-’İlmiyye, ts. 

Şimşek, İsmail. “Din ve Ahlak İlişkisi Bağlamında Teolojik Ahlakın İmkanı”. Din, Düşünce 

ve Ahlak II. İstanbul: Nida Yayıncılık, 2022. 

Taburoğlu, Özgür. Resim, Söz ve Yazı. Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2. Basım, 2016. 

Tamba-Mecz, Iréne. le Sens Figüre. Paris: Puf, 1981. 

Tarhan, Nevzat. Değerler Psikolojisi ve İnsan. İstanbul: Timaş Yayınları, 11. Basım, 2018. 

Topaloğlu, Bekir. “Cennet (Cennetin İsimleri)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

7/376-386. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Topaloğlu, Bekir. “Esmâ-i Hüsnâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/404-418. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 



 

 

157 

 

Topaloğlu, Bekir. “Âhiret”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/543-548. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988. 

Topaloğlu, Bekir. “Kıyamet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/516-522. 

Ankara: TDV Yayınları, 2022. 

Tur, Salih. Nizâr Ḳabbânî Hayatı, Sanatı ve Şiirleri. Ankara: Gece Kitaplığı, 2020. 

Tural, Sadık vd. Türk Dünyasi Edebı̇yat Kavramlari ve Terı̇mlerı̇ Ansı̇klopedı̇k Sözlüğü. 6 

Cilt. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı, 2004. 

Tümer, Günay. “Din (Din Bilimleri)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/312-

320. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Türk, Gülhan. “Ramzu’l-cemâl ve’l-ḳubh (el-ḥaşerât) fî şiʿr Nizâr Ḳabbânî”. Ekev Akademı̇ 

Dergı̇sı̇ 22/74 (2018), 127-149. 

Ulağlı, Serhat. Ötekinin Bilimine Giriş İmgebilim. İstanbul: Motto Yayınları, 2018. 

Ulukan, Bilgiz. “Kurʾan’da Din İstismarını İfade Eden Bazı Kelimeler”. Kafkas Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 102. 

ʿUsfûr, Câbir. es-Ṣûratu’l-fenniyye. Beyrut: el-Merkezu’s-Sekâfiyyu’l-ʿArabî, 3. Basım, 

1992. 

Uzun, Mustafa İsmet. “İktibas”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/52-54. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Ürün, Ahmet Kâzım. Modern Arap Edebiyatı. Konya: Çizgi Kitabevi, 2. Basım, 2018. 

Vâḥidî, Muḥammed b. ʿAlî. Şerḥu Dîvâni’l-Mutenebbî. 1 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, ts. 

Yanık, Nevzat. Arap Şiirinde Tasvir. Erzurum: Fenomen Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Yavuz, Salih Sabri. “Miʿrâc”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/132-135. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kader”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/58-63. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kıyamet Alâmetleri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

25/522-525. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Yörükan, Yusuf Ziya. Şamanizm. İstanbul: Ötüken Yayınları, 10. Basım, 2020. 



 

 

158 

 

Yurdaydın, Hüseyin - Dağ, Mehmet. Dinler Tarihi. Ankara: Gündüz Matbaacılık, 1978. 

Zebîdî, Murtaḍâ. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-ḳâmûs. 40 Cilt. Kuveyt: Vizâratu’l-İrşâd ve’l-

ʾEnbâʾ fi’l-Kuveyt, 1965. 



 

 

1 

 

 

 

 

 

  

 

  
 

 
 

A
lp

er Ç
IR

P
A

N
                                                                          Y

ü
k

sek
 L

isa
n

s T
ezi                                                                               Y

O
Z

G
A

T
 2

0
2
4
 

  

 
 

                                             



 

 

2 

 

 


