
 
T.C. 

 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ÇAĞDAŞ FOTOĞRAF SANATINDA POSTKOLONYALİZM 
 
 

 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

Nilgün ÇİFTETEPE 
 
 
 
 
 
 
 

Fotoğraf Anasanat Dalı 
 

Fotoğraf Programı 
 
 
 
 

Tez Danışmanı: Prof. Seçkin TERCAN 
 
 
 
 
 

İSTANBUL 2024 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 v"" 
 

ÇAĞDAŞ FOTOĞRAF SANATINDA POSTKOLONYALİZM 

ÖZET 

Bu çalışma, postkolonyalizm ve çağdaş fotoğraf sanatı arasındaki ilişkileri tarihsel ve 
teorik bir perspektiften incelemektedir. Çalışmanın amacı, kolonyalizm ve 
Oryantalizm’in fotoğraf sanatı üzerindeki etkilerini analiz ederek, bu temsillerin 
postkolonyal dönemde nasıl yeniden yorumlandığını ve eleştirildiğini ortaya 
koymaktır. Tez çalışması, sömürgecilik döneminden günümüze kadar uzanan geniş bir 
zaman dilimini kapsamakta ve görsel temsillerin toplumsal ve kültürel bağlamlarını 
derinlemesine ele almaktadır. Kültürel hegemonya, kimlik oluşumu ve güç ilişkileri 
gibi kavramları inceleyerek, fotoğraf sanatının kültürel temsillerdeki rolünü ve bu 
temsillerin nasıl inşa edildiğini araştırmaktadır.  
Tez çalışmasında, öncelikle sömürgecilik tarihinin izleri sürülerek, kolonyalizm, 
Oryantalizm ve postkolonyalizmin temel kavramları ele alınmıştır. Daha sonra 
kolonyalizm ve Oryantalizm bağlamında üretilen görseller incelenmiş, Oryantalist 
resim ve fotoğraf örnekleri üzerinde analizler yapılmıştır. Görsel antropoloji 
çalışmaları da araştırma kapsamında ele alınmıştır. Sömürgecilik döneminde 
fotoğrafın, Batılı güçlerin sömürgeleştirdikleri toprakları ve halkları belgelemek ve 
kategorize etmek için nasıl kullanıldığına odaklanılmıştır. Dr. Hugh Welch 
Diamond’ın psikiyatrik fotoğraf çalışmaları, Alphonse Bertillon’un kriminolojik 
sınıflandırma yöntemi, Thomas Huxley ve John Lamprey’nin antropolojik fotoğraf 
çalışmaları gibi örnekler üzerinden, kolonyal dönemin ideolojik ve bilimsel pratikleri 
analiz edilmiştir. Ayrıca, Edward Horace Man ve Maurice Vidal Portman’ın Andaman 
Adaları üzerine yaptıkları çalışmalar, yerli halkların nasıl temsil edildiğini ve Batılı 
hegemonik bakış açısını yansıtma şeklini göstermiştir. John William Lindt ve Edward 
Sheriff Curtis’in ürettiği görseller üzerinden “görsel yersizleştirme” kavramı ele 
alınmış ve Bronisław Malinowski’nin katılımcı gözlem metodu fotoğraflar üzerinden 
irdelenmiştir. Ardından, postkolonyal eleştirinin çağdaş sanat ve fotoğraftaki yerinin 
incelenmesine geçilmiştir. Bu bağlamda, tez çalışmasında yer verilen çağdaş 
sanatçıların eserleri üzerinden, kolonyal ve Oryantalist temsillerin nasıl yeniden 
yorumlandığı ve eleştirildiği analiz edilmiştir. Bu sanatçılar, tarihsel bağlamları 
sorgulamakta ve postkolonyal perspektiflerle yeni görsel anlatılar yaratmaktadır. 
Tez çalışması, kolonyal ve postkolonyal süreçlerin fotoğraf sanatı üzerindeki etkilerini 
detaylı şekilde ele alarak, akademik literatüre katkı sağlamayı hedeflemektedir. 
Sömürgeci temsil pratiklerinin tarihsel analizleri ile bunların günümüz sanat 
dünyasında nasıl yeniden değerlendirildiği ve eleştirildiği gösterilmekte, postkolonyal 
eleştirinin çağdaş sanat ve fotoğraf üzerindeki etkileri vurgulanmaktadır. Bu çalışma, 
postkolonyal teori ile çağdaş fotoğraf sanatı arasındaki dinamik ilişkiyi açığa 
çıkararak, gelecekteki araştırmalar için sağlam bir temel sunmayı ve görsel sanatlarda 
yeni perspektiflerin gelişmesine katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. 
Anahtar Kelimeler: Postkolonyalizm, Çağdaş Fotoğraf, Kültürel Temsil, Görsel 
Antropoloji, Kültürel Bellek ve Fotoğraf. 



 v""" 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 "x 
 

 
 

POSTCOLONIALISM IN CONTEMPORARY PHOTOGRAPHIC ART 

ABSTRACT 

This study examines the relationships between postcolonialism and contemporary 
photographic art from a historical and theoretical perspective. The aim of the study is 
to analyze the impacts of colonialism and Orientalism on photographic art, revealing 
how these representations have been reinterpreted and critiqued in the postcolonial era. 
The thesis spans a broad period from the colonial era to the present, delving deeply 
into the social and cultural contexts of visual representations. By examining concepts 
such as cultural hegemony, identity formation, and power relations, it explores the role 
of photographic art in cultural representations and how these representations are 
constructed. In the thesis, the traces of colonial history are first followed, and the 
fundamental concepts of colonialism, Orientalism, and postcolonialism are addressed. 
Then, visuals produced in the context of colonialism and orientalism are examined, 
with analyses conducted on examples of Orientalist painting and photography. Visual 
anthropology studies are also covered within the scope of the thesis. The focus is on 
how photography was used during the colonial period to document and categorize the 
lands and people colonized by Western powers. The ideological and scientific 
practices of the colonial period are analyzed through examples such as Dr. Hugh 
Welch Diamond's psychiatric photography, Alphonse Bertillon's criminological 
classification method, and anthropological photographic works by Thomas Huxley 
and John Lamprey. The works of Edward Horace Man and Maurice Vidal Portman on 
the Andaman Islands are also examined to show how indigenous individuals were 
represented and how these reflected the Western hegemonic perspective. The concept 
of "visual displacement" is explored through the visuals produced by John William 
Lindt and Edward Sheriff Curtis, and Bronisław Malinowski's participant observation 
method is scrutinized through photographs. Subsequently, the focus shifts to the place 
of postcolonial critique in contemporary art and photography. In this context, the 
works of contemporary artists featured in the thesis are analyzed to show how colonial 
and orientalist representations are reinterpreted and critiqued. These artists question 
historical contexts and create new visual narratives with postcolonial perspectives. 
The thesis aims to contribute to the academic literature by thoroughly examining the 
impacts of colonial and postcolonial processes on photographic art. It demonstrates 
how colonial representation practices are historically analyzed and how they are re-
evaluated and critiqued in the contemporary art world, highlighting the effects of 
postcolonial critique on contemporary art and photography. This study aims to uncover 
the dynamic relationship between postcolonial theory and contemporary photographic 
art, providing a solid foundation for future research and contributing to the 
development of new perspectives in visual arts. 
Keywords: Postcolonialism, Contemporary Photography, Cultural Representation, 
Visual Anthropology, Cultural Memory and Photography. 



 x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 x" 
 

 

ÖNSÖZ 

Postkolonyalizm, sömürgecilik döneminin sona ermesinin ardından ortaya çıkan bir 
düşünce ve eleştiri hareketidir. Bu hareket, sömürgeci güçlerin etkisinin ve 
kontrolünün sona ermesiyle meydana gelen toplumsal, kültürel ve siyasi değişimleri 
inceleyerek, bu sürecin sonuçlarını eleştirmektedir. Postkolonyalizm, Batı'nın 
egemenliğine ve kültürel üstünlük iddiasına meydan okuyarak, kültürel çeşitliliği, 
yerellikleri ve kimliklerdeki çeşitliliği vurgulamaktadır. 
Söz konusu sömürgecilik hareketlerinden arda kalanlar hala o eski ülkeler ve milletler 
midir? Ne yönde ve ne ölçüde değişimler geçirmişlerdir? Alınan hasarın ne kadarı geri 
döndürülebilirdir? Uzun süre sömürge yönetimi altında yaşadıktan sonra, resmi olarak 
“özgür” olduğunu ilan eden toplumların bizzat kendi fertlerinin zihinlerinde yaşanan 
muğlaklık bağlamında incelenmesi gereken bir kavram olan “Self-kolonyalizm” in 
tam olarak ne demek olduğu, hem kolonyalist hareketlerin yoğun biçimde devam ettiği 
dönemde hem de dekolonizasyon süreçleri ve sonrasında sanatın ne şekilde 
konumlandığı ya da konumlandırıldığı, hangi saiklerle ve hangi sahalarda kendini 
ifade zemini bulduğu irdelenmesi gereken konulardır. 
Postkolonyalizm neyi ifade etmektedir ve bu ifadedeki “post” sözcüğü ne kadar 
kolonyalizm “sonrası” bir durumu işaret edebilmektedir? Postkolonyalist teorilerin 
genel anlamda sanat alanında ve özelde fotoğraf alanında nasıl yansımaları olmuştur? 
21. yüzyıl güncel fotoğraf sanatında kimlik olgusuyla beraber sıklıkla vurgulanan 
postkolonyal anlatı hangi özellikleri taşımaktadır? 
Postkolonyal anlatının güncel sanatta kendine fazlasıyla yer bulmuş ve çağdaş fotoğraf 
sanatında da öncelikli başlıklardan biri olarak etkin şekilde kurgulanmış olması 
konunun akademik incelemesini gerekli kılmıştır. 
Böyle bir akademik incelemenin detaylı şekilde yapılması, oldukça meşakkatli ve uzun 
bir çalışma dönemi gerektirmiştir.  
Bu tez çalışması sürecinin en başından sonuna dek, her adımda bana yardımcı olan, 
geri bildirimleri ve yönlendirmeleriyle, desteğini hiçbir zaman esirgememiş olan 
danışmanım Prof. Seçkin Tercan’a teşekkürlerimi sunarım. Mimar Sinan Güzel 
Sanatlar Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Fotoğraf Bölümü’ndeki tüm 
saygıdeğer hocalarıma, desteğini üzerimden hiç çekmemiş olan aileme ve 
arkadaşlarıma teşekkürü bir borç bilirim. 

 

Nilgün ÇİFTETEPE, 2024 
İstanbul 

 



 x"" 
 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



 x""" 
 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

 
ÖZET……………………………………………………………………………….vii 
ABSTRACT…………………………………………………………...…………….ix 
ÖNSÖZ………………………………………………………………...…………....xi 
İÇİNDEKİLER……………………...………………………………………...…..xiii 
GÖRSEL LİSTESİ…………………………………………………………...……xv 
1. GİRİŞ……………………………………………………………………………...1 
2. SÖMÜRGECİLİK VE KOLONYALİZM………………………………………4 
2.1. Sömürgecilik Tarihi……………………………………………………………..5 

2.1.1. Portekiz ve İspanyol sömürgecilik faaliyetleri……………………………..7 
2.1.2. Hollanda sömürgecilik faaliyetleri………………………………………..13 
2.1.3. Fransız sömürgecilik faaliyetleri………………………………………….16 
2.1.4. İngiliz sömürgecilik faaliyetleri…………………………………………..20 
2.1.5. Diğer sömürgeci ülkelerin faaliyetleri……………………………………24 
2.1.6. Modern sömürge anlayışı…………………………………………………28 

2.2. Kolonyalizm, Oryantalizm ve Postkolonyalizmin Temel Kavramları…………36 
3. KOLONYALİZM VE ORYANTALİZM BAĞLAMINDA FOTOĞRAF…...63 
3.1. Oryantalist Dönem Resim ve Fotoğraf Anlayışı……………………………….63 

3.1.1 Oryantalist resim…………………………………………………………..64 
3.1.2 Oryantalist fotoğraf anlayışı………………………………………………69 

3.2. Görsel Antropoloji ve Fotoğraf………………………………………………...88 
3.2.1. Bilimsel sınıflandırma alanında fotoğrafın kullanımı…………………….90 

3.2.1.1 Dr.Hugh Welch Diamond’ın psikiyatrik fotoğraf çalışmaları……...90 
3.2.1.2 Alphonse Bertillon yöntemi………………………………………..92 
3.2.1.3 Thomas Huxley yöntemi…………………………………………...93 
3.2.1.4 John Lamprey yöntemi……………………...……………………...95 

3.2.2. Kültürlerin fotografik temsilleri…………………………………………..96 
3.2.2.1 Edward Horace Man ve Andaman Adaları çalışması………………97 
3.2.2.2 Maurice Vidal Portman ve Andaman Adaları çalışması…………..100 
3.2.2.3 Görsel yersizleştirme çalışmaları…………………………………102 
3.2.2.4 Bronisław Malinowski ve katılımcı gözlem metodu……………...108 

4. POSTKOLONYAL ELEŞTİRİNİN ÇAĞDAŞ SANAT VE FOTOĞRAFTA 
YERİ………………………………………………………………………………112 
5. SONUÇ………………………………………………………………………….186 
KAYNAKLAR……………………………………………………………………190 
ÖZGEÇMİŞ………………………………………………………………………209 
 
  



 x"v 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xv 
 

 

GÖRSEL LİSTESİ 

Sayfa 

 

Görsel 3.1 : Eugène Delacroqx, Odalık, 1857………..………………………………65 
Görsel 3.2 : Jean Auguste Domqnqque Ingres, Türk Hamamı, 1862…………………66 
Görsel 3.3 : Jean Auguste Domqnqque Ingres, Büyük Odalık, 1814…………………67 
Görsel 3.4 : Jean-Léon Gérôme, Bonaparte Sfenks'qn Önünde, 1886……………….68 
Görsel 3.5 : Sebah&Joaqllqer, Osmanlı Gqysqlq Kadınlar ve Erkekler, (1890 Cqvarı)...74 
Görsel 3.6 : Abdullah Bqraderler, Doğulu Kadın Tasvqrlerq………………………….75 
Görsel 3.7 : Sébah & Joaqllqer, Türk Kadını Fotoğrafı……………………………….75 
Görsel 3.8 : Abdullah Bqraderler, Türk Kadını Fotoğrafı……………………………77 
Görsel 3.9 : Sebah&Joaqllqer, Haremde Güzeller……………………………………78 
Görsel 3.10 : Sebah&Joaqllqer, Haremde Dqnlenen Kadınlar………………………..79 
Görsel 3.11 : Sébah&Joaqllqer, Harem’de Müzqk Yapan Üç Kadın…………………..79 
Görsel 3.12 : Sébah & Joaqllqer, Kahvehane…………………………………………80 
Görsel 3.13 : Guqllaume Berggren, Bqr Türk Kahvehanesqnqn İçq…………………...80 
Görsel 3.14 : Pascal Sébah, Sqmqt Satıcısı…………………………………………...81 
Görsel 3.15 : Pascal Sébah, Hamal………………………………………………….82 
Görsel 3.16 : Sébah & Joaqllqer, Çqngeneler…………………………………………83 
Görsel 3.17 : Basqle Kargopoulo, İstanbul…………………………………………..85 
Görsel 3.18 : Felqx Bonfqls, Kahqre'de Pazar Yerq……………………………………85 
Görsel 3.19 : Sébah & Joaqllqer, Bursa Yenq Kaplıca………………………………...86 
Görsel 3.20 : Abdullah Bqraderler, Türk Hamamı…………………………………..86 
Görsel 3.21 : Abdullah Bqraderler, Gqza Pqramqtlerq…………………………………87 
Görsel 3.22 : Dr.Hugh Welch Dqamond, Ruhsal Hasta, 1855………………………..91 
Görsel 3.23 : Dr.Hugh Welch Dqamond, Bqr Hastanın Portresq, 1855……………….91 
Görsel 3.24 : Alphonse Bertillon Yöntemi…………………………...……………..93 
Görsel 3.25 : Huxley Yöntemq………………………………………………………94 
Görsel 3.26 : John Lamprey, Chinese Male (Çinli Erkek), 1870………………….....95 
Görsel 3.27 : E.H. Man, Andaman Yerlqlerq…………………………………………97 
Görsel 3.28 : E.H. Man, Andaman Yerlqlerq…………………………………………98 
Görsel 3.29 : E.H. Man, Andaman Yerlqlerq…………………………………………99 
Görsel 3.30 : Maurqce Vqdal Portman, Andaman Adaları’ndan Çalışmalar, 1890…101 
Görsel 3.31 : Maurqce Vqdal Portman, Andamanlı Yetqşkqn Grubu, 1890…………102 
Görsel 3.32 : J. W. Lqndt, Tüfek Tutarak Oturan Adam, 1873-74………………….104 
Görsel 3.33 : J. W. Lindt, Sahil Kabilesinin İki Yiğit Adamı, 1873-74…………….104 
Görsel 3.34 : Edward S. Curtqs, Şef ve Ekqbq, 1905………………………………..105 
Görsel 3.35 : Edward S. Curtqs, Oturan Ayı, Arqkara Şefq, 1908……………………106 
Görsel 3.36 : Edward S. Curtqs, Bow Nehrq, 1926…………………………………107 



 xv" 
 

Görsel 3.37 : Bronislaw Malinowski, İneykoya'nın Ölümünden Sonra Oburaku'da 
Düzenlenen Cenaze Dansı, 1916. ………………………………………………….108 
Görsel 3.38 : Bronqslaw Malqnowskq,  Kqrqwqna’da Gelqn Törenq, 1914……………109 
Görsel 3.39 : Bronqslaw Malqnowskq Yerlqler qle Bqrlqkte…………………………..110 
Görsel 4.1 : Yee I-Lann, Study of Lamprey's Malayan Male I&II (Lamprey'nqn 
Malayalı Erkeğq Üzerqne Çalışma I&II), 2009……………………………………..114 
Görsel 4.2 : Dave Lewqs, Antropolojq ve Fotoğraf Serqsqnden, 1995………….……116 
Görsel 4.3 : Dave Lewqs, Zulu Savaşçısı , 1995……………………………………117 
Görsel 4.4 : Dow Wasqksqrq, Angry Bqrds Oynamak İster mqsqn?, 2012……...……..119 
Görsel 4.5 : Dow Wasqksqrq, Bu Plastqk Ama Güven Bana, 2012……………...…..121 
Görsel 4.6 : Yqnka Shonqbare, Modernqzmqn Afrqka Köklerq (Mbulu Ngulu), 2023..123 
Görsel 4.7 : Yqnka Shonqbare, Modernqzmqn Afrqka Köklerq (Bété Maskesq), 2023.124 
Görsel 4.8 : Yqnka Shonqbare, Dqary of a Vqctorqan Dandy: 11.00 hours, (Vqctorya 
Dönemq Züppesqnqn Günlüğü: 11.00 saatlerq), 1998………………...…………..….125 
Görsel 4.9 : Yqnka Shonqbare, Dqary of a Vqctorqan Dandy: 03.00 Hours, (Vqctorya 
Dönemq Züppesqnqn Günlüğü: 03.00 saatlerq) 1998……………………………...…126 
Görsel 4.10 : Cecil J. Williams, Charleston Hastane İşçileri Grevi, 1969………….128 
Görsel 4.11 : Cecil J. Williams, Güney Carolina Eyalet Meclisi'nde yapılan ayrımcılık 
karşıtı protesto sırasında çekilmiş bir fotoğraf, 1963……………………………….128 
Görsel 4.12 : Cecil J. Williams, "Beyazlar İçin" olan çeşmeden su içerken, 1964…129 
Görsel 4.13 : Kara Walker, Gone (Gqtmqş), 1994………………………………….131 
Görsel 4.14 : Kara Walker, Slaughter of the Innocents (They Mqght be Guqlty of 
Somethqng) (Masumların Katlq (Bqr Şeyden Suçlu Olabqlqrler)), 
2017………………………………………………………………………………..132 
Görsel 4.15 : Chrqs Ofqlq, The Holy Vqrgqn Mary (Kutsal Bakqre Meryem), 
1996…………………………………………………………………………….….134 
Görsel 4.16 : Chrqs Ofqlq, Shqthead (Bokkafa), 1993……...………………………..135 
Görsel 4.17 : Chrqs Ofqlq, No Woman, No Cry (Kadın Yok Ağlama), 
1998………………………………………………………………………….…….136 
Görsel 4.18 : Parastou Forouhar, Swanrider (Kuğu Binicisi) Serisi, 2004…..……..139 
Görsel 4.19 : Parastou Forouhar, Bodyletter (Gövde Mektubu), 2014…………......140 
Görsel 4.20 : Lamya Gargash, The Majlis (Meclis) serisinden, 2009………...……141 
Görsel 4.21 : Hassan Meer, Moon Serqes (Ay Serqsq), 2005………………...………144 
Görsel 4.22 : Lalla Essaydq, Les Femmes Du Maroc, La Grande Odalqsque (Fas 
Kadınları, Büyük Odalık), 2008…………………………………………………....145 
Görsel 4.23 : Tqago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geçqş) serqsqnden, 2018…...147 
Görsel 4.24 : Tqago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geçqş)  serqsqnden, 
2018………………………………………………………………………...……...148 
Görsel 4.25 : Tqago Sant'ana, Sugar On Chapel (Şapelde Şeker) serqsqnden, 
2018………………………………………………………………………………..149 
Görsel 4.26 : Tqago Sant'Ana, Sugar Shoes (Şeker Ayakkabılar), 2018………...….150 
Görsel 4.27 : Rosana Paulino, A Ciência é a luz da verdade? (Bilim Gerçeğin Işığı 
mıdır?), 2016……………………………………………………………...………..151 
Görsel 4.28 : Rosana Paulqno, Sem Tqtulo (İsqmsqz), 2016…………………….…...152 
Görsel 4.29 : Rosana Paulqno, Classqfqcar é saber? (Sınıflandırmak Bqlmek mqdqr?), 
2016………………………………………………………………………………..153 
Görsel 4.30 : James Luna, Half Indian/Half Mexican (Yarı Amerikan Yerlisi/Yarı 
Meksikalı), 1991……………………………………………………………….…..154 
Görsel 4.31 : James Luna, Petroglyphs qn Motqon (Hareket Halqndekq Petroglqfler), 
2002………………………………………………………………………...……...155 



 xv"" 
 

Görsel 4.32 : James Luna, Petroglyphs qn Motqon (Hareket Halqndekq Petroglqfler), 
2002………………………………………………………………………...……...156 
Görsel 4.33 : Nona Faustine, They Tagged the Land with Trophies and Institutions 
from Their Rapes and Conquests (Toprakları Tecavüz ve Fetihlerinden Gelen Ödüller 
ve Kurumlarla Etiketlediler), Tweed Courthouse, 2013…………...……………….157 
Görsel 4.34 : Nona Faustine, Isabelle, Lefferts House (Isabelle, Lefferts Evi), 
2016…………………………………………………………………………..……158 
Görsel 4.35 : Nona Faustine, Akıl Unuttuğunda Ruh Hatırlar, 
2021………………………………………………………………………………..159 
Görsel 4.36 : Wendy Red Star, Bahar, Dört Mevsqm Serqsqnden, 2006……………161 
Görsel 4.37 : Wendy Red Star, Yaz, Dört Mevsqm Serqsqnden, 2006……...………..161 
Görsel 4.38 : Wendy Red Star, Kış, Dört Mevsim Serisinden, 2006………...……..162 
Görsel 4.39 : Wendy Red Star, Güz, Dört Mevsqm Serqsqnden, 2006…………...….163 
Görsel 4.40 : Pqa Arke, Kamqk'qnq Kafana Tak, Böylece Herkes Senqn Nereden 
Geldqğqnq Anlayabqlqr, 1993…………………………………………….…………..165 
Görsel 4.41 : Pqa Arke’nqn The Kronborg Suqte (Kronbor Süqtq) adlı çalışmasında 
kullandığı camera obscura…...……………………………………………………..166 
Görsel 4.42 : Pia Arke, The Kronborg serisinden, 1996……………………………166 
Görsel 4.43 : Pia Arke, Legende (Efsane) I-V, 1999…………………………..…...167 
Görsel 4.44 : Pqa Arke, Arctqc Hqsterqa (Arktqk Hqsterq), 1997……..………………168 
Görsel 4.45 : Carrqe Mae Weems, From Here I Saw What Happened (Buradan Ne 
Olduğunu Gördüm), 1995-96………………………………………………………170 
Görsel 4.46 : Carrie Mae Weems, From Here I Saw What Happened and I Cried 
serisinden (Buradan Ne Olduğunu Gördüm ve Ağladım), 1995-
96…………………………………………...……………………………………...171 
Görsel 4.47 : Carrie Mae Weems , Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli 
İnsanlar Izgarası)) serisinden, 1989-
90…………………………………………………………………………………..172 
Görsel 4.48 : Carrie Mae Weems , Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli 
İnsanlar Izgarası)), 1989-90…………………………………………….………….172 
Görsel 4.49 : Guy Tillim, Apartman Binası, Avenue Bagamoyo, Beira, Mozambique, 
2008……………………………………………………………………..…………174 
Görsel 4.50 : Guy Tillim, Apartman Binası, Beira, Mozambique, 2008…………..174 
Görsel 4.51 : Guy Tillim, Grande Hotel, Beira, Mozambique, 2008……………….175 
Görsel 4.52 : Guy Tillim, Jean-Pierre Bemba’nın destekçileri o havaalanından mitinge 
doğru yürürken yolu dolduruyor, Kinshasa, July 
2006………………………………………………………………..……..………..176 
Görsel 4.53 : Sonia Boyce, The Audition (Seçme), 1997…………………………178 
Görsel 4.54 : Sonqa Boyce, From Tarzan to Rambo: Englqsh Born ‘Natqve’ Consqders 
Her Relatqonshqp to the Constructed/Self Image and Her Roots qn Reconstructqon 
(Tarzan’dan Rambo’ya: İngqlqz Doğmuş “Yerlq” İnşa Edqlen/Benlqk İmajıyla İlqşkqsqnq 
ve Yenqden Yapılanmadakq Köklerqnq Değerlendqrqyor), 1987……………………...179 
Görsel 4.55 : Lorna Sqmpson, Waterbearer (Su Taşıyıcısı), 1986…………….……182 
Görsel 4.56 : Lorna Sqmpson, Photo Booth (Fotoğraf Kabqnq), 2008……………....184 
 
 
 
 
 

 



 xv""" 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 
 

1. GİRİŞ 

Postkolonyalizm, sömürgecilik dönemi sonrasında ortaya çıkan toplumsal, kültürel, 

ekonomik ve politik süreçleri inceleyen bir disiplin ve eleştirel teoridir. Bu teori, 

sömürgeci güçlerin etkisi altında kalan toplumların deneyimlerini ve bu etkilerin 

devam eden sonuçlarını analiz etmektedir. Postkolonyalizm, sömürgecilik sonrası 

dönemdeki kimlik oluşumlarını, kültürel dönüşümleri ve güç ilişkilerini açıklamak 

adına son derece önemli veriler ortaya koymaktadır. Postkolonyal eleştiri, çağdaş 

dünyanın kültürel, siyasal ve toplumsal dinamiklerini anlamak için önemli bir araçtır. 

Sömürgecilik ve emperyalizm tarihi boyunca yaşananları ele alarak, kültürel 

hegemonya, kimlik oluşumu ve güç ilişkileri gibi kavramları incelemektedir. 

Bu tez çalışması, postkolonyalizm ve çağdaş fotoğraf sanatı arasındaki ilişkiyi 

incelemeyi amaçlamaktadır. Tez çalışmasının temel hedefi, kolonyalizm ve 

Oryantalizm’in tarihsel süreçlerini ve bu süreçlerin fotoğraf sanatı üzerindeki 

etkilerini analiz ettikten sonra postkolonyalizm bağlamında fotoğrafı tartışmaktır. Bu 

bağlamda, tezin kapsamı, sömürgecilik döneminden günümüze kadar uzanan bir 

zaman dilimini içermektedir.  

Günümüz sanatında, postkolonyal anlatının önemli bir rol oynaması ve çağdaş fotoğraf 

sanatında öncelikli konulardan biri olarak kendine yer bulması, bu konunun akademik 

olarak incelenmesini gerektirmiştir. 

Bu araştırmada, alanda öne çıkan kavramlar ve sorular temel alınarak bir düşünce 

sistemi oluşturulduktan sonra, çağdaş sanatın öncelikli konuları arasında yer alan ve 

fotoğraf alanında özellikle kurgusal fotoğraf tavrıyla şekillenen postkolonyal anlatının 

incelenmesi amaçlanmaktadır. Bu bağlamda, alanda eser vermiş sanatçıların eserleri, 

tarihsel bağlamı ve fotoğraf disiplini içindeki konumu disiplinler arası bir araştırma ve 

analiz çerçevesinde değerlendirilmiştir. 

Çalışma, kolonyal dönemde fotoğrafın nasıl kullanıldığını, Oryantalist temsillerin 

fotoğraf sanatı üzerindeki etkilerini ve postkolonyal dönemde bu temsillerin nasıl 

yeniden yorumlandığını ele almaktadır. Bu araştırmada hem erken tarihlerdeki eserler 



 2 
 

hem de çağdaş sanat eserleri incelenerek, görsel temsillerin nasıl dönüştüğü ve 

postkolonyal eleştirinin fotoğraf sanatı üzerindeki yansımaları ortaya konulmaktadır. 

Bu araştırma, nitel bir çalışma olup, literatür taraması ve görsel analiz yöntemlerini 

kullanmıştır. Öncelikle, sömürgecilik tarihi ve Oryantalizm ile ilgili kapsamlı bir 

literatür taraması yapılmıştır. Bu literatür taraması, kolonyal ve postkolonyal teorilerin 

anlaşılmasını ve bu teorilerin fotoğraf sanatı üzerindeki etkilerinin incelenmesini 

sağlamıştır. Ardından kolonyalizm ve Oryantalizm bağlamında fotoğrafın kullanımı 

ele alınmış ve Oryantalist resim ve fotoğraf örnekleri yorumlanmıştır. Ayrıca 

Oryantalist dönem boyunca kültürlerin fotografik temsilleri detaylı bir şekilde 

incelenmiştir. Son olarak çağdaş sanatçılar tarafından üretilen eserlerin içeriklerinin, 

bu eserlerde yer verilen temsillerin ve sembollerin detaylı bir şekilde incelenmesi 

yoluyla, çalışmalar postkolonyal eleştiriler üzerinden analiz edilerek, postkolonyal 

dönemde fotoğraf sanatının nasıl yeniden şekillendiği ve eleştirel bakış açıları 

geliştirdiği ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Tez çalışması, beş ana bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünün ardından gelen ikinci 

bölümde, sömürgecilik tarihi detaylı olarak incelenerek, sömürgeciliğin kökenlerine 

ve etkilerine odaklanan kapsamlı bir analiz sunulmakta, ardından kolonyalizm, 

Oryantalizm ve postkolonyalizmin temel kavramları açıklanarak, bu kavramların 

içerdiği anahtar öğelerin üzerinde durulmaktadır.  

Üçüncü bölümde, kolonyalizm ve Oryantalizm bağlamında fotoğraf incelenmektedir. 

Öncelikle Oryantalist dönemin temel anlayışları ortaya konularak, Oryantalist resim 

ve fotoğraf örnekleri üzerinden görsel temsiller yorumlanmaktadır. Daha sonra görsel 

antropolojide fotoğrafın kullanımı ele alınmakta, Dr. Hugh Welch Diamond, Alphonse 

Bertillon, Thomas Huxley ve John Lamprey gibi tarihteki önemli figürlerin çalışmaları 

detaylandırılmaktadır. Oryantalist dönemde kültürlerin fotografik temsilleri de analiz 

edilerek; Edward Horace, Maurice Vidal Portman gibi antropologların çalışmaları 

incelenip, John William Lindt ve Edward Sheriff Curtis’in ürettiği imgeler üzerinden 

“görsel yersizleştirme” okumaları yapılmakta, ayrıca Malinowski’nin katılımcı 

gözlem metodu mercek altına alınmaktadır.  

Dördüncü bölümde postkolonyal eleştirinin çağdaş sanat ve fotoğraftaki yeri 

incelenmektedir. Yee I-Lann, Dave Lewis, Yinka Shonibare ve bölümde yer verilen 

diğer sanatçıların eserleri üzerinden, postkolonyal dönemde görsel sanatların 

dönüşümü ve eleştirel yaklaşımlar tartışılmaktadır.  



 3 
 

Beşinci bölümde ise çalışmanın sonuçlarına ve değerlendirmesine yer verilmektedir. 

Bu araştırma, postkolonyal eleştirinin çağdaş sanat ve fotoğraf alanlarındaki etkilerini 

inceleyen mevcut araştırmaları tamamlamayı hedeflemektedir. Ancak, literatürde bu 

konuya odaklanan çalışmaların sınırlı olduğu görülmektedir. Bu tez çalışması, bu 

boşluğu doldurarak, postkolonyal eleştiri ve çağdaş fotoğraf sanatı arasındaki ilişkiyi 

köklü bir şekilde incelemeyi amaçlamaktadır. 

Bu araştırma, postkolonyal eleştirinin sanat ve fotoğraf alanındaki önemini 

vurgulayarak bu alandaki çalışmalara yeni bir bakış açısı getirmek amacıyla 

hazırlanmıştır. Tezin önemi, postkolonyalizmin kültürel ve siyasi açıdan kompleks 

ilişkilerini ele alarak, çağdaş sanat ve kültürel çalışmalar alanında daha derinlemesine 

bir anlayış sağlamayı amaçlamasıdır. 

Postkolonyalizm ve çağdaş fotoğraf sanatı ilişkisini kapsamlı bir şekilde ele alarak, 

görsel temsillerin tarihsel ve çağdaş bağlamda nasıl dönüştüğünü ve postkolonyal 

eleştirinin söz konusu süreçteki yerini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bu çalışma, 

akademik literatüre katkı sağlamayı ve sanat dünyasında yeni bakış açıları geliştirmeyi 

hedeflemektedir. 

 

 

 



 4 
 

 

2. SÖMÜRGECİLİK ve KOLONYALİZM 

Sömürgecilik ve kolonyalizm zaman zaman birbiri yerine kullanılan terimler olsa da 

farklı kaynaklarda, bu iki kelimenin tanımlanmasında küçük farklılıklara rastlamak 

mümkündür. 

“Oxford English Dictionary’ye göre (OED) kolonyalizm sözcüğü, ‘çiftlik”’ ya da 

‘yerleşke’ anlamına gelen ve başka topraklarda yerleşseler de Roma yurttaşı sayılmaya 

devam eden Romalılar’a gönderme yapan Latince ‘colonia’ sözcüğünden gelir” 

(Loomba, 2000, s. 18). 

Sömürgecilik faaliyetini yürüten devlet, egemenliğini inşa etmek için, vatandaşlarını 

sömürgeleştirdiği topraklara taşımış ve o bölgelere yerleşmelerini sağlamıştır. 

“Sömürgecilik yabancı bir toprağın işgalini, o toprağın işlenmesini ve oraya 

göçmenlerin yerleşmesini içerir. ‘Sömürge’ (koloni) terimi bu şekilde tanımlandığında 

bu olgu eski Yunan dönemine kadar geri gider. …Batı tarih geleneği, sömürgeciliği 

Büyük Keşifler dönemiyle başlatır” (Ferro, 2002, s. 19). 

Buradaki “egemenlik kurma” aşaması, sadece vatandaşlarını bölgeye yerleştirme 

hareketi ile sınırlı kalmamıştır. Öncelikle, istenilen toplum yapısının inşa edilebilmesi 

için, mevcut düzeni bozma adına faaliyetler yürütülmüştür. 

“ … ticaret, pazarlık, savaş, soykırım, köleleştirme ve isyanlar dahil olmak üzere 

kapsamlı bir pratikler silsilesi içerir. …O nedenle, kolonyalizm, başka insanların 

toprakları ve mallarının fethedilmesi ve denetlenmesi olarak tanımlanabilir” (Loomba, 

2000, s. 19). 

Özetle sömürgecilik, bir ulusun diğer ulusların topraklarını, kaynaklarını ve/veya 

insan gücünü askeri, ekonomik ve politik güç kullanılarak kontrol etme ve sömürme 

pratiğidir. Kolonyalizm ise sömürgecilikle yakından ilişkilidir ve genellikle 

sömürgeciliğin bir sonucu olarak ortaya çıkar. Bir ulusun, genellikle uzak topraklarda, 

yerleşim birimleri kurarak veya yerel yönetimi ele geçirerek, egemenlik kurma ve 

kaynakları kontrol etme çabasıdır. Kolonyalizm, zaman zaman kültürel asimilasyon, 



 5 
 

dil ve din baskısı gibi yöntemleri içermiştir ve sömürgeci gücün kendi kültürünü 

dayatma eğilimini hayata geçirebilmesi için bu yöntemler araç olarak kullanılmıştır. 

2.1. Sömürgecilik Tarihi 

Avrupa toplumları, Haçlı Seferleri’nin başladığı yıllara kadar sınırları dar bir bölgede, 

kısıtlanmış bir coğrafyada yaşamışlardır. Zamanla gerçekleşen nüfus artışı ve hem 

yeni kaynaklara hem de yeni pazarlara olan ihtiyacın artan baskısı sonucunda açık 

denizlere açılmanın gerekliliği doğmuştur. Bilim ve teknolojide sağladıkları önemli 

ilerlemelerin de katkısıyla Avrupalı devletler yeni deniz yolları ve topraklar keşfetme 

arayışına girmişlerdir. Wolf’a (2023) göre:  

800 yılında dünyaya bakan bir gözlemcinin Avrupa yarımadasına pek dikkat 

etmeyeceğini söylemek yanlış olmayacaktır. Çünkü Roma yıkılmıştır ve yerini bir 

merkezi güç dolduramamıştır ve siyasi ve ekonomik ağırlık doğuya doğru kaymıştır. 

Ancak 1400 yılına gelindiğinde çok farklı bir Avrupa ile karşılaşılmaktadır. Pek çok 

küçük prenslik, zaman içinde daha az sayıda ama etkili devletler halinde 

birleşmişlerdir ve hatta denizaşırı hamleler yakındır. Önemli olan soru ise şudur: 

aradan geçen zamanda ne olmuştur? Bu soruya binaen üç yanıt ortaya konulmaktadır. 

Birincisi, uzak mesafeli ticarette değişiklikler olmuş ve bu da Avrupa’yı, Asya’ya 

bağımlı bir sınır bölgesi olmaktan çıkarıp ticari açıdan gelişen, önemli bir bölge haline 

getirmiştir. İkincisi, 800 yılında var olan çok sayıdaki küçük ve dağınık haraççı 

prenslik, siyasi ve askerî açıdan birleşerek krallıklar oluşturmuşlardır. Son olarak, bu 

devletlerden bazılarının hem savaşçı hükümdarları hem de tüccar sınıfları, birleşerek, 

yerleşilmemiş yeni bölgeler arama amaç ve süreci içerisinde olmuşlardır. (Zenginoğlu, 

2020, s. 145) 

Sömürgeciliğin erken dönemlerinde yeni coğrafyalar keşfetmek ve misyonerlik 

faaliyeti yürütmek öncelikli hedef olmuştur. 

Bu dönemde, öncelikle Afrika kıyılarına ardından da Güney Asya ve Amerika’ya 

ulaşılmıştır, yeni toprakları tanıma çalışmaları ve küçük çapta ticaret hareketleri bu 

keşifleri izlemiş 15. yüzyıldan sonra ise bu anlayış farklı boyutlara taşınarak, bu 

topraklarda askeri ve ticari üsler, çiftlikler ve koloniler kurulmuştur. 

Böylece farklı Avrupa devletlerinin dünya’nın pek çok bölgesini keşif, fetih, ilhak 

ve iskân etmeleriyle ortaya çıkan, yeryüzündeki zenginliklerin, hazır kaynakların ve 

insan-emek gücünün (köleleştirme) Batı’ya aktarılması ile Avrupa inanç, kültür ve 



 6 
 

hayat tarzı değerlerinin diğer toplumlara aktarılması, dayatılması süreci başlamış 

oldu. (Özcan, 2014a, s. vi) 

…sömürgecilik, modern endüstri uygarlığıyla, daha geri bir tekniğe sahip ve 

özellikle tarıma dayanan başka bir uygarlık ya da kültür arasındaki mücadele oldu. 

…bağımsızlığın yitirilmesi, boyunduruk altına girme, egemen güçler tarafından 

sömürülme, sömürge halklarını sefalete ve aşağılanmaya itti; uygarlığa ve gelişmeye 

değil. (Luraghi, 2024, s. 26) 

İlgili bölgelerde bulunan kıymetli madenler, yerli halkın zorla çalıştırılması yoluyla 

çıkarılıp Avrupa’ya gönderilmiş, bu zorla çalıştırılma koşullarına uyum sağlamayan 

yerliler büyük katliamlara maruz kalarak yok edilmişlerdir. 

Yine ilk dönemlerde altın ağırlıklı olarak süregiden ticaret daha sonra baharat, fil dişi 

ve en çok da köle ticareti ile yer değiştirmiştir. Elde edilen büyük kârlar 

sömürgeleştiren devletlerin büyümesi ve gelişmesinde kullanılırken, sömürgeleştirilen 

ülkeler hem ekonomik imkanlarından yoksun bırakılmış hem de demografik ve sosyal 

yapıları kökten değiştirilmek kaydıyla altüst edilmiştir. (Kavas, 2014) 

Erken dönemde Portekiz ve İspanya hakimiyetinde ilerleyen sömürgeleştirme 

hareketleri, sonraki dönemlerde öncelikle Fransız ve Hollandalıların, ardından İngiliz, 

İtalyan, Alman toplumlarının da katılmasıyla çoğalarak devam etmiştir. 

Sömürgecilik tarihi, dört ana zaman diliminde ele alınabilir. 

Birincisi Avrupa’nın deniz aşırı yayılmacılığa başlamasından 1763 Paris 

Antlaşması’na kadar, ikincisi 1763’ten Birleşik Almanya’nın da ortaya çıktığı 

1870’lerin ortalarına kadar, üçüncüsü 1875–1944 arasındaki çağdaş sömürge 

imparatorluklarının oluşturulması ve varlıklarını korudukları dönemlerdir. II. Dünya 

Savaşı’nın ardından ise Yeni sömürgecilik gelmiştir. (Özcan, 2014, s. vi) 

Sömürgecilik ile elde edilen kaynaklar Avrupa’da sanayileşme ve ekonomik 

kalkınmanın temellerinin atılmasında etkili olmuştur. Sömürülen ülkeler ise uzun süre 

hammadde ve emek sağlayıcısı konumundan ileri gidememek durumunda 

kalmışlardır. Bu ülkeler aynı zamanda kültürel değerler ve kimlikler anlamında da 

erozyona uğrayıp, uzun zaman onarılamayacak hasarlar almışlardır. Öyle ki doğrudan 

yönetim anlamında sömürgeleştirme hareketlerinin sona erdiği ülkelerin birçoğu hala 

gelir dağılımı adaletsizliği, kaynak yetersizliği gibi problemler nedeniyle az gelişmiş 

ülke kategorisinden kurtulamamaktadır. 



 7 
 

2.1.1 Portekiz ve İspanyol sömürgecilik faaliyetleri 

Denizcilik alanında XV. yüzyılın başından itibaren elde ettikleri gelişmeler sayesinde, 

uzak denizlerde keşif faaliyetlerine ilk başlayabilen ülke Portekiz olmuştur. (Ferro, 

2002) 

Portekiz'in sömürgecilik hareketleri, özellikle Prens Henry'nin (Denizci Henry) 

öncülüğünde başlamıştır. Bu dönemde Portekizli denizciler, Afrika'nın batı kıyılarını 

keşfetmiş ve burada çeşitli ticaret kolonileri kurmuşlardır. (Özensoy, 2019) 

“Prens Henri …açık deniz gemiciliğinin sorunlarını iyice incelemek ve pusula, 

yıldızların uzaklığını ölçen usturlap, saat gibi araçları geliştirmek için Junta dos 

Matematicos’u (Matematikçiler Meclisi) kurmuştu” (Luraghi, 2024, s. 38). 

Portekizli denizciler Afrika kıtasında ilk olarak Kongo ve Batı Afrika sahillerini hedef 

almış, ardından güney kıyılarına doğru ilerlemişlerdir. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

Afrika'nın batı kıyısındaki siyahlar açısından başta Portekizli ve İtalyanların olduğu 

beyaz denizcilerin gelişleri kadar, onların kullandıkları toplarla mumları da birer 

keşifti. Portekizliler siyahların yerde yemek yediklerini, samandan evlerde 

oturduklarını vb. gördüklerinde hemen bir üstünlük duygusuna kapıldılar. (Ferro, 

2002, s. 56-57) 

Keşiflerin bu aşamasında, Altın Sahili olarak bilinen bölgelerde altın, fildişi ve köle 

ticareti yapılmaya başlanmıştır. (Önalan, 2021) 

Portekizli sömürgeciler, Afrika kıtasındaki yayılmalarını takiben ve 1487 yılında Ümit 

Burnu’nu keşfederek Baharat ve İpek Yolu’na alternatif bir yolla Hindistan ve ötesine 

gidebilmeyi başarmışlardır. İlerleyen tarihlerde Vasco de Gama’nın Doğu Hint 

Adaları’na ulaşması sonucu (1498) bu bölgeye, 1500 yılından itibaren ise Brezilya’ya 

yerleşmişlerdir. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

1498'de Vasco da Gama'nın Hindistan'a ulaşması, Portekiz sömürgeciliğinin bir 

dönüm noktasıdır. Bu keşif, Portekizlilere Hint Okyanusu'ndaki deniz ticaret yollarını 

kontrol etme imkânı sağlamış ve böylece baharat ticaretinde büyük bir üstünlük elde 

etmişlerdir. Portekiz, Asya'da çeşitli ticaret merkezleri kurarak, bölgedeki ekonomik 

ve politik dengeleri etkilemiştir. (Önalan, 2021) 

Portekizlilerin istedikleri toprak değil deniz ticaretine egemen olmaktı. Hint 

zenginlikleriyle gözleri kamaşmış halde, bu malların dolaşımına tek başlarına hâkim 

olmak istiyorlardı ve okyanusun bu bölümünde dolaşma hakkını başkalarına 



 8 
 

yasaklayarak, bu sularda kendi izinleri olmak sızın yüzen yük gemilerinin mallarına 

el koyuyorlardı. Cartas denen izin belgesi olmadan yüzen teknelerin tümü korsanlıkla 

suçlanıyor ve durduruluyordu. Lizbon üzerinden tüm Avrupa'ya Kalikut'a özgü 

pamuklu bez, karabiber ve başka baharatlar sevk ediyorlardı. (Ferro, 2002, s. 58-59) 

Osmanlı İmparatorluğu’nun İstanbul’u fethetmesinin ve Doğu Akdeniz üzerinde 

hakimiyet kurmasının ardından faaliyetleri zarar gören Cenevizliler de yüzlerini 

Batı’ya çevirerek, Portekiz ve İspanya’da yürüttükleri borsa simsarlığı faaliyetleri ve 

kurdukları bankalar aracılığı ile bu ülkelerin sömürgecilik faaliyetini yürütmesinde 

etkili rol oynamışlardır. Yine Ceneviz’de doğmuş olan Kristof Colomb, öncelikle 

Portekiz’den yapmayı planladığı yolculuklar ile ilgili destek isteyip olumlu karşılık 

alamayınca, ardından başvurduğu İspanya’nın desteği ile başladığı keşifler sonucunda 

Amerika’yı bulmuştur. (Arıkan & Demiryürek, 2014)  

“Zaten Christophe Colomb da 1484'e doğru, Cipangu'ya (Japonya) batıdan gitmek için 

gerekli donanımın kendisine verilmesi için, Portekiz Kralı Joao'ya başvurmuştu, çünkü 

tüm yolculuklara Portekiz'den başlanırdı. Kral, müneccimlere danışmış, onlar da Kralı 

bu çılgınca tasarıdan vazgeçirmişlerdi” (Ferro, 2002, s. 56).  

Aynı zamanda Venedikliler, Osmanlı hakimiyetindeki bölgelerden geçebilme ve 

baharat tedarik edebilme kabiliyetiyle bu ülkelerin ekonomisinde önemli rol 

oynamıştır. Getirdikleri ürünler karşılığında altın talep etmeleri sürekli artan bir 

kıymetli maden ihtiyacı doğurmuştur. Bu da sömürgecilik hareketlerine daha da fazla 

ağırlık verilmesine neden olmuştur. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

Tordesillas Antlaşması, yalnız toprakları değil okyanusları da İspanyollarla 

Portekizliler arasında paylaştırıyordu. Bütün öteki devletler dışarda bırakılmıştı. 

Afrika, Doğu Hint ve Azor Adaları’nın 270 fersah batısına kadar uzanan batı 

denizleri Portekizlilere kalıyordu. İşte buradan sonra, İspanyolların Batı Hint Adaları 

egemenliği başlıyordu. (Luraghi, 2024, s. 63) 

Portekiz'in Amerika kıtasındaki en önemli sömürgesi Brezilya olmuştur. 1500 yılında 

Pedro Álvares Cabral tarafından keşfedilen Brezilya, kısa sürede önemli bir şeker 

kamışı üretim merkezi haline gelmiştir. Bu süreçte, Portekizliler, yerli halkları 

köleleştirerek ve Afrika'dan köle ithal ederek geniş tarım plantasyonları kurmuşlardır. 

(Özensoy, 2019) 

Portekiz Brezilya’da öncelikle şeker kamışı üretimine ağırlık vermiş, iç bölgelere 

doğru yayıldıkça dünyanın en büyük altın üretiminin yapıldığı madenlerin çevresinde 



 9 
 

yerleşim birimleri oluşturmuş, bölgede yerleşik bulunan halkı da zaman zaman 

katlederek zaman zaman köleleştirerek ilerleyişini sürdürmüş, aynı zamanda 

misyonerlik faaliyetlerine devam ederek bölgede Katolik Hristiyan bir topluluğun 

meydana gelmesini sağlamışlardır. Bu katliamlar sonucu, az sayıda kalan yerliler, 

köleler ve göçmenler ile karmaşık bir toplum yapısı oluşmuştur. (Arıkan & 

Demiryürek, 2014) 

Portekiz, sömürgecilik faaliyetlerini sürdürebilmek için uzun yıllar devam eden 

savaşlar yapmak zorunda kalmış ve savaşın yüksek maliyeti karşısında ezilmeye 

başlamıştır, aynı zamanda salgın hastalıklar nedeniyle nüfusunun yarıya yakınını 

kaybetmiştir.  

Yaşanan krizler sonucunda 1580 yılında Portekiz İspanya ile birleşmiş, bu durum 

Portekiz sömürge topraklarının İngilizler ve Hollandalılar tarafından işgal edilmesiyle 

sonuçlanınca ülkede ayaklanmalar meydana gelmiş ve 1640 yılında Portekiz 

İspanya’dan ayrılmıştır. Bu dönemden sonra Portekiz uzun bir süre İngilizlerle 

müttefik kalarak egemenliği altındaki sömürge topraklarının bir bölümünü elinde 

tutmaya çabalamıştır. Yüzyıllar süren sömürgecilik faaliyetlerinin ardından 1960 

sonrası başlayan ayaklanmalar neticesinde Gine, Cabo Verde, Angola ve Mozambik 

bağımsızlığını kazanırken Goa ve Damao toprakları da Hindistan’a katılmıştır. 

(Arıkan & Demiryürek, 2014) 

Ekonomik açıdan, Portekiz'in sömürgecilik faaliyetleri, Avrupa'da fiyat devrimine 

neden olmuştur. Güney Amerika'dan Avrupa'ya akan yüksek miktarlardaki gümüş ve 

altın, Avrupa ekonomisinde enflasyon yaratmış ve bu da fiyatların hızla yükselmesine 

yol açmıştır. (Özensoy, 2019) 

Portekiz’in Hint Okyanusu’ndaki ticareti ele geçirerek baharat trafiğini Venedik’ten 

ve Osmanlı’dan alması, bu devletlerle ticaret yapan doğu Afrika toplumlarını da 

olumsuz etkilemiştir. Bu bölgede yaşayan toplulukların kuzeye doğru gerçekleştirdiği 

göç hareketi gittikleri bölgelerdeki beşerî yapının kökten değişimine sebep olmuştur. 

Gelir akışının kesilmesinin ardından yaşanan bu sosyal değişim, yıkımla ve 

çözülmeyle sonuçlanmıştır. Portekiz aynı zamanda bölge halkının eğitim 

olanaklarından yoksun kalması için politikalar uygulamış, tarımda tek tip üretim 

zorunlu hale getirmiş ve Portekiz’in tarım ürünlerinden sağladığı kârı maksimize eden 

ürün şeker kamışı olduğu için, yerel halkın aç kalması pahasına, geniş tarım 

alanlarında yalnızca şeker kamışı üretilmesine izin vermiştir. Aynı zamanda yoğun 



 10 
 

misyonerlik faaliyeti yürütülmüş, sosyal yapı ve toprak rejiminde sürdürülen katı 

politikalar nedeniyle Portekiz doğrudan yönetim anlamında kıtadan çekildikten sonra 

bile, arkalarında olumsuz yaşam şartları ve cehalet bırakmıştır. Bu ortam da Afrika’da 

yıllar süren ve günümüzde tam olarak çözümlenemeyen sorunlara ve iç savaşlara yol 

açmıştır. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

Portekiz sömürgeciliği, sadece ekonomik ve politik etkiler yaratmakla kalmamış, aynı 

zamanda kültürel etkileşimlere de yol açmıştır. Portekizli denizciler ve yerleşimciler, 

gittikleri bölgelerde kendi kültürel değerlerini yayarken, yerli kültürlerle de 

etkileşimde bulunmuşlardır. Bu süreç, özellikle Brezilya'da, melez bir kültürün 

oluşmasına katkıda bulunmuştur.  

Sonuç olarak Portekiz sömürgeciliği, 15. yüzyılın ortalarından 19. yüzyılın ortalarına 

kadar süren bir süreçtir ve dünya tarihine önemli etkileri olmuştur. Keşifler, ticaret 

yollarının kontrolü, ekonomik değişimler ve kültürel etkileşimler, bu dönemin belirgin 

özelliklerindendir. Bu etkileşimler sonucunda, günümüzde dahi birçok bölgede 

Portekiz kültürünün izleri bulunmaktadır. 

İspanyol sömürgeciliği de Amerika kıtasında derin izler bırakan ve yerli halkların 

yaşamını köklü şekilde değiştiren bir süreç olmuştur. Bu dönemde İspanyol 

İmparatorluğu, Amerika kıtasında geniş topraklar elde etmiş ve bu topraklarda 

ekonomik, sosyal ve kültürel alanlarda önemli değişiklikler gerçekleştirmiştir. 

İspanyolların ilk denizaşırı toprağı Kanarya Adaları olmuş, bundan sonraki en mühim 

dış ticaret açılımını Amerika yönünde yapmışlardır. Aslında Uzak Doğu’ya 

varabilmek ve buradaki ülkelerle ticaret yapmak için alternatif yollar arayışında olan 

İspanyollar, bu saikle Kolomb’u desteklemişler ve bu çalışmaları hedeflediklerinden 

çok farklı bir noktaya, Amerika’ya ulaşmalarına neden olmuştur. Öncelikle 

Bahamalar’a, ardından San Salvador’a ulaşıp, Haiti topraklarını işgal eden Kolomb, 

bölgeden altın temin ederek ve yanında bölge yerlileri ile dönüş yapmıştır. Bu keşifleri 

izleyen yıllarda Batı Hint Adaları’nda İspanyol egemenliği başlamış ve Orta-Güney 

Amerika’ya yayılmalarının önü açılmıştır. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

İspanyolların yerleşme hareketleri Santo Domingo, Hispaniola Adası'nın işgali ile 

başladı. Christophe Colomb'un oğlunun 1509'da başlattığı Küba'nın fethi hareketi, 

1514'te Diego Velazquez tarafından tamamlandı. Akıl almaz zenginliklerin saklı 

olduğunun sanıldığı tierrafirme (anakara) yolculuklarına bu adadan çıkılıyordu.  



 11 
 

18 Şubat 1519 günü, Hernan Cortez 11 gemi, 100 de nizci ve 600 asker, 10 top ve 16 

atla birlikte Cozumel Adası'na ayak bastı. Denizden çıkan ve atları üzerinde birer 

kentaura benzeyen bu adamları gören ada kabileleri teslim oldular ve Cortez Rica de 

Vera Cruz'u kurdu; bu, altınla haçı yan yana getiren simgesel bir ad idi. (Ferro, 2002, 

s. 67) 

Bu dönemde İspanyollar, kıtada altın ve gümüş gibi değerli madenleri keşfederek, bu 

kaynakları Avrupa’ya taşımaya başlamışlardır. Ancak, bu kaynakların çıkarılması ve 

taşınması yerli halklar üzerinde büyük bir baskı yaratmıştır. Yerli halklar, İspanyollar 

tarafından zorla çalıştırılmış ve çoğu zaman insanlık dışı muameleye maruz kalmıştır. 

Bu dönemde İspanyollar, yerli halklar arasında ayrımcılık yaparak sosyal hiyerarşiler 

oluşturmuş ve bu durum toplumsal çatışmalara yol açmıştır. İspanyol sömürge 

yönetimi, yerli halkları çeşitli kast sistemlerine ayırmış ve bu kast sistemleri, sosyal 

ve ekonomik fırsat eşitsizliklerine neden olmuştur. Bu durum, yerli halkların kendi 

kimliklerini ve haklarını koruma mücadelesine yol açmıştır. (Çatalbaş, 2023) 

İspanyol sömürgeciliği süresince yerli halkların çeşitli direniş ve isyan hareketleri 

ortaya çıkmış, yerli halklar, kendi topraklarını ve kültürlerini korumak için zaman 

zaman şiddetli direnişler sergilemiştir. Ancak, İspanyolların askeri ve teknolojik gücü 

karşısında bu direnişler genellikle başarısız olmuştur. (Wolf, 2023) 

Güney Amerika’da Porto Riko, Florida ve ardından Küba, İspanyol egemenliğine 

girmiştir. Ardından Venedik’e benzerliği nedeni ile Venezuela adını verdikleri 

topraklarda kolonizasyon hareketlerini başlatmışlardır. 1512 yılında Panama’dan 

Büyük Okyanus’a geçiş sağladıklarında İspanya adına Büyük Okyanus’a el 

konulduğunu ilan etmişler 1521’de ise Aztek Devleti’ni, 1532’de İnka Devleti’ni işgal 

etmişler, burada zengin gümüş ve altın kaynaklarına sahip olmuşlardır. İlerleyen 

yıllarda önce Peru, sonra Kolombiya ile Paraguay, bunlardan kısa bir süre sonra da 

Arjantin işgal edilmiştir. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

Sömürgeler, ilk yıllarda bu toprakları keşfeden kaşiflerce yönetilmiş, ardından idari 

valilikler yoluyla yönetimin merkezileştirilmesi çalışmaları yapılmıştır. 

İspanyol sömürgeciliğinin ekonomik temeli, Amerika'daki zengin maden yataklarının, 

özellikle altın ve gümüş madenlerinin sömürülmesi üzerine kurulmuştur. Potosí gibi 

maden bölgeleri, İspanyol ekonomisinin en önemli kaynakları haline gelmiştir. Yerli 

halk ve ithal edilen Afrikalı köleler, bu madenlerde zorla çalıştırılmıştır. (Wolf, 2023) 



 12 
 

Sömürge faaliyetleri nedeniyle İspanya bir dönem dünyanın en zengin ülkeleri 

arasında yer almış olsa da bu refah süreklilik gösterememiş, bir süre sonra ekonomik 

düzende dengesizlikler meydana gelmiştir. 

Aynı zamanda, yaşadığı zenginleşmeye son vermek ve bu zenginlere bizzat sahip 

olmak saikiyle diğer devletlerin İspanyol egemenliğini yıkmaya yönelik çalışmaları 

sonucunda başta İngilizler İspanya sömürgelerine sızmaya başlamıştır. İlerleyen 

dönemde gerçekleşen Fransız Devrimi ve Kuzey Amerika’daki toplulukların İngiliz 

sömürgesi olmaktan çıkması akabinde, İspanyol sömürgelerinde ayaklanmalar baş 

göstermiştir. Meksika, Venezuela Şili gibi sömürgelerin arka arkaya İspanya’dan 

ayrılmasının ardından 1824’ten başlayarak İspanya Amerika’daki topraklarından 

fiilen çekilmeye başlamıştır. (Arıkan & Demiryürek, 2014) 

İspanyol sömürgeciliğinin önemli bir etkisi de yerli halkların kültürel kimliklerinin 

büyük ölçüde değişmesidir. İspanyollar, Amerika kıtasında kendi kültürlerini ve 

dillerini yayarak, yerli kültürleri ve dillerini baskı altına almışlardır. Bu süreçte, yerli 

halkların geleneksel yaşam tarzları büyük ölçüde değişmiş ve yerli dillerinin birçoğu 

yok olma tehlikesiyle karşı karşıya kalmıştır. (Wolf, 2023)  

“Maddi ve teknik üstünlükleri sayesinde kendilerini dayatarak, müttefiklerle 

bağlantılar kurup onları Hıristiyanlaştırarak, kendilerini vahşi diye adlandırdıkları bu 

insanların dünyasıyla bütünleşmekten yoksun bıraktılar” (Ferro, 2002, s. 71).  

Afrika kökenli köle ticareti de İspanyollar tarafından başlatılmıştır. Özellikle 

Amerika’nın keşfedilmesinden sonra, orada yerleşik bulunan Amerikan yerlisi 

nüfusunun büyük bölümünün katledilmesi, maden alanlarında ve tarımda çalışacak 

işgücüne ihtiyaç doğmasına sebep olmuştur. Bu ihtiyacın karşılanması için Afrika-

Amerika arasında yoğun bir köle ticareti trafiği yaşanmıştır. Sayıları milyonlarla ifade 

edilen insan, insanlık dışı şartlarda yolculuk etmeye, çalışmaya ve ölene dek bu şartlar 

içinde var olmaya mahkûm edilmiştir. Afrika’da sömürgeleştirme hareketlerinde 

bulunan devletlerin iddia ettiğinin aksine, bölgede gerçekleştirilen kazılar 

Avrupalıların bölgeye intikali öncesi belirli bir medeniyetin varlığını göstermektedir. 

Portekiz’in kıtaya ulaştığı yıllara kadar bilhassa Sahra Çölü’nün güneyinde canlı bir 

medeniyet bulunduğu, çalışmalarda elde edilen işlenmiş mücevherler, seramikler ve 

kalıntılarına rastlanan su bentleri gibi yapıların varlığı ile kanıtlanmıştır. (Arıkan & 

Demiryürek, 2014) 



 13 
 

İspanyol sömürgeciliği, Amerika kıtasının ekolojisinde ve demografisinde büyük 

değişikliklere yol açmıştır. Avrupa'dan getirilen bitki ve hayvanlar, yerli tarım 

sistemlerini değiştirmiştir. 

… Avrupalılar’ın kıyıda tarım, dağlık bölgelerde madencilik yapmaları kıyı, plato, 

dağlık bölge ve otlak arasındaki senkronize ilişkileri altüst etti. …buğday gibi Eski 

Dünya’dan getirilen bitkilerden ve fetih öncesi Amerika kıtalarında mevcut olmayan 

at, sığır, koyun, keçi ve domuz gibi hayvanlardan yararlanılıyordu. …tarlalarda 

yapılan tarım ve açık otlaklar, küçük tarlalarda özenle yapılan yetiştiriciliğe, drenaja 

ve teraslamaya dayanan bahçeciliğin yerini aldı. (Wolf, 2023, s. 184) 

Ayrıca, Avrupa'dan gelen hastalıklar, yerli halkın nüfusunun büyük ölçüde azalmasına 

neden olmuştur. Çiçek hastalığı, kızamık ve grip gibi hastalıklar, Amerika'daki yerli 

nüfusun büyük bir kısmını yok etmiş, bu da iş gücü sıkıntısına ve sosyal yapıda ciddi 

değişikliklere yol açmıştır. (Wolf, 2023) 

Patojenlerin büyük bir hızla yayılmasına yol açan sosyal ve siyasi koşulları da 

araştırmak gerekmektedir. Bu koşullar arasında Karayip Adaları’nda ve sınır 

bölgelerinde altın arama sırasında çok fazla Amerikan Yerlisi işçi kullanılması, 

(1492’den sonra) köle baskınları ve köle ticaretinin yoğunlaşması bulunuyordu. 

(Wolf, 2023, s. 182) 

İspanyol sömürgeciliği, dünya ekonomisinin küresel bir yapıya dönüşmesine de etkide 

bulunmuştur. Atlantik üzerinden gerçekleştirilen ticaret, Avrupa, Afrika ve Amerika 

arasında bir ekonomik ağ oluşturmuştur. İspanya, Amerika'dan elde ettiği zenginlikleri 

Avrupa'ya taşıyarak, kapitalist dünya ekonomisinin temellerini atmıştır. Bu süreç, 

dünya tarihindeki ekonomik ilişkilerin ve güç dengelerinin yeniden şekillenmesinde 

önemli bir rol oynamıştır. 

Sonuç olarak İspanyol sömürgeciliği, Amerika kıtasında derin izler bırakan ve yerli 

halkların yaşamını köklü şekilde değiştiren bir süreç olmuştur. Bu dönemde İspanyol 

İmparatorluğu, Amerika kıtasında geniş topraklar elde etmiş ve bu topraklarda 

ekonomik, sosyal ve kültürel alanlarda önemli değişiklikler gerçekleştirmiştir. 

2.1.2. Hollanda sömürgecilik faaliyetleri 

1579’da İspanyol egemenliğinden bağımsızlığını kazanan Hollanda, İspanya ve 

Portekiz’den sonra denizaşırı topraklarda kolonileşme faaliyetlerinde bulunan ilk ülke 

olmuştur. (Göksoy, 2014) 



 14 
 

Hollanda'nın sömürgecilik faaliyetleri, Batı Avrupa'da başlayan ve geniş çapta 

ekonomik, politik ve sosyal etkiler yaratan bir sürecin parçasıdır. Hollanda, özellikle 

16. ve 17. yüzyıllarda sömürge imparatorluğunu genişleterek dünya genelinde önemli 

bir güç haline gelmiştir. 

Hollanda yayılmacılığının çarpıcı yükselişinin temelinde, öncelikle, 1576-1609 

arasındaki krizde ve Hollanda'nın bağımsızlığa kavuşmasını sağlayan Guerre des 

Gueux (Dilenciler Savaşı) sırasında Anvers'in harabeye dönmesi yatar. Bir başka 

neden ise, 1580'de, İspanya’nın Portekiz’i işgal etmesi ve iki tahtın birleştirilmesidir. 

Daha 1595'te, Goudalı Van Houtman, Uzak Ülkeler Kumpanyası'nı kurmuş olan 

Amsterdamlı pek çok tacirden 4 gemi, 60 top ve 250 adam elde etmeyi başarır. Bir tür 

Hindistan ve Uzakdoğu turu yaparak ambarları ağzına kadar dolu halde ülkesine geri 

döner. (Ferro, 2002, s. 86) 

Hollanda, Asya, Afrika ve Amerika’daki Portekiz ve İspanyol egemenliğinde bulunan 

kolonileri işgal ederek, sömürge hareketine başlamıştır. Doğu’ya ilk seferini 1594’te 

yaparak, Ümit Burnu’nu geçmiş ve Doğu Hint Adaları’na ulaşmıştır. Çok sayıda 

Hollandalı tüccar bölgedeki baharat ticaretine dahil olmuş ve yüksek kârlar elde 

etmiştir. Daha sonra bu bölgede ticari faaliyet yürüten Hollandalı şirketler birleşerek 

1602’de Doğu Hindistan Şirketi’ni kurmuşlardır. Hollanda hükümeti geniş bir bölgede 

ticaret yapma tekelini bu şirkete vermesinin yanı sıra, kaleler kurma, Hollanda adına 

savaş başlatma, askeri teçhizat bulundurma, yerel yöneticilerle anlaşma imzalama 

yetkisi gibi imtiyazlarla donatmıştır. (Göksoy, 2014) 

Hollanda'nın sömürgecilik faaliyetleri, Hollanda Doğu Hindistan Şirketi'nin 

kurulmasıyla kurumsallaşmış ve daha sistematik hale gelmiştir. Hollanda Doğu 

Hindistan Şirketi, geniş ticaret ağları kurmuş ve bölgedeki ticari hakimiyetini 

sağlamlaştırmıştır. Hollanda Doğu Hindistan Şirketi, dünya tarihinin en güçlü ticaret 

şirketlerinden biri olarak, sadece ekonomik değil, aynı zamanda siyasi ve askeri bir 

güç olarak da öne çıkmıştır. (Özensoy, 2019) 

Şirket, ilk önce Endonezya’nın bugünkü başkenti olan Cakarta’yı ana merkez 

edinerek Cava, Sumatra, Borneo, Sulavesi, Maluku, Ambon adalarında; ardından 

Hindistan’ın sahil liman kentleri, Seylan Adası, Bengal Körfezi, Siyam, Malakka, 

Çin sahilleri, Tayvan Adası ve Japonya’daki Deşima gibi birçok sahil liman kentinde 

ve adalarda ticaret merkezleri kurdu ve koloniler oluşturdu. (Göksoy, 2014, s. 39) 



 15 
 

Hollandalılar, eski sömürgecilerden ayrılarak farklı bir kolonizasyon politikası 

benimsemişlerdir. Hollanda, Portekiz ve İspanya'nın egemenliği altındaki bölgelerdeki 

yerli toplulukları Hristiyanlaştırma hareketlerini uygulamaktan kaçınmıştır. 

Hollandalılar için ana odak noktası, kurulan büyük şirketler vasıtasıyla özgürce ticaret 

yapmak ve kar elde etmek olmuştur. Onlardan ayrıldığı başka bir nokta ise Portekiz 

ve İspanya’nın sömürgeleştirme çabalarında devletin öncü olması; oysa Hollanda'da, 

sömürgecilik girişimlerinin özel şirketler tarafından yürütülmesidir. (Özensoy, 2019) 

Hollanda’nın Amerika kıtalarındaki sömürge faaliyetleri de 1621’de kurulan Batı 

Hindistan Şirketi eliyle yürütülmüştür. Hollandalıların önce Brezilya’ya ardından 

Antil Adaları’na ve sonrasında Kuzey Amerika’da bulunan Hudson Nehri bölgesine 

düzenledikleri ticari seferler neticesinde buralarda kolonyal faaliyetler başlamıştır. Bu 

bölgede faaliyetler yürüten şirketlerin birleşmesiyle, işleyiş bakımından Doğu 

Hindistan Şirketi’ne benzerlik gösteren Batı Hindistan Şirketi kurulmuştur. Cape 

Town kolonisinin yitirilişinin ardından Endonezya Adaları’na daha çok önem vermeye 

başlayan Hollanda, ilerleyen yıllarda burada geniş bir sömürge imparatorluğu 

kurmasına yarayacak kadar fazla iç bölge toprağını ilhak etmiştir. (Göksoy, 2014) 

Bugünkü New York şehri ve etrafında oluşturulan Yeni Hollanda kolonisi, Karayip 

Denizi’ndeki Hollanda Antil Adaları, Surinam ve Brezilya sahillerindeki Hollanda 

Brezilyası gibi yerlerde koloniler elde etti. Ancak Hollanda Amerika’daki 

kolonilerinden bazılarını, yani Yeni Hollanda’yı İngilizlere, Brezilya’yı ise 

Portekizlilere kaptırdı. Surinam ve Hollanda Antil Adaları’nı tutmayı başardı. 

Hollanda, Batı Afrika sahillerinde de ticaret ve köle toplama merkezleri 

oluşturmuştu. Ancak buralardaki merkezlerini ve Afrika’nın güney ucundaki en 

önemli kolonisi olan Cape Town’ı da zamanla İngilizlere devretmek zorunda kaldı. 

(Göksoy, 2014, s. 39) 

Hollanda bu dönemde kürk ticaretinde de bir dönem etkili rol oynamıştır. 

Eski ve Yeni Dünya arasındaki bağlantıyı Felemenk Batı Hindistan Şirketi 

oluşturuyordu. İngilizlerin Kanada’yı fethetmesine kadar Kuzey Amerika’da elde 

edilen kürklerin büyük kısmını Amsterdam alıyordu ve Baltık ticaretinin bir parçası 

olarak kunduz kürkünü daha başka işlemler için Rusya’ya yeniden ihraç yoluyla 

satıyordu. (Wolf, 2023, s. 218-219) 

Hollanda’nın Endonezya’daki sömürgecilik serüveni de incelemeye değer bir olgudur. 

Göksoy’a göre (1995) Endonezya'da Hollanda'nın sömürgecilik faaliyetleri, özellikle 



 16 
 

17. yüzyılda yoğunlaşmıştır. Hollanda, Endonezya takımadalarındaki zengin baharat 

kaynaklarına erişim sağlamak amacıyla bu bölgeye büyük yatırımlar yapmıştır. 

Hollanda, Endonezya'da baharat ticaretini kontrol altına alarak bölgedeki ekonomik 

üstünlüğünü pekiştirmiştir. Bu dönemde Hollanda'nın yerel halk üzerindeki baskısı ve 

sömürü politikaları, ciddi sosyal ve ekonomik dönüşümlere neden olmuştur. Bu 

süreçte Hollanda'nın uyguladığı sömürgecilik politikaları, yerli halklar üzerinde ciddi 

baskılar yaratmış ve çeşitli direniş hareketlerine yol açmıştır. Endonezya'da yerel 

halkın Hollanda sömürgeci egemenliğine karşı direnişi, sömürgecilik döneminin son 

bölümlerine yakınlaşıldığında yoğunlaşmıştır. Bu direniş hareketleri, sonunda 

Hollanda'nın sömürge politikalarını gözden geçirmesine ve bağımsızlık süreçlerine yol 

açmıştır. (Günay, 1997) 

…kolonilerde sömürge yönetimine karşı ilk tepkiler, daha çok dinî kaynaklı idi ve dini 

teşkilatlar vasıtasıyla yürütülüyordu. Ancak daha sonra bölgesel veya millî hareketler 

ortaya çıktı ve birçok millî teşkilat ve siyasi parti kuruldu. Milliyetçi lider ve 

hareketlerin öncülüğünde bağımsızlık mücadelesi verildi. Neticede Hollanda, II. 

Dünya Savaşı sonrasında kolonilerinden çekilmeye başladı. 1949 yılında 

Endonezya’nın ve 1975 yılında da Surinam’ın bağımsızlığını tanıdıysa da Antil 

Adalarını krallığının bünyesinde tuttu. (Göksoy, 2014) 

Sonuç olarak Hollanda sömürgeciliği, sadece ekonomik kazanç amacıyla değil, aynı 

zamanda dönüşüm politikalarıyla da desteklenmiştir. Hollanda, sömürge topraklarında 

egemenliğini sürdürmek ve kârını maksimumda tutmak için çeşitli politikalar 

uygulamıştır. Bu faaliyetler, geniş ekonomik ve sosyal değişimlere neden olmuş, aynı 

zamanda birçok toplumun kültürel yapısını derinden etkilemiştir. 

2.1.3. Fransız sömürgecilik faaliyetleri 

Fransız sömürgeciliği, dünya tarihindeki en etkili ve geniş çaplı sömürgecilik 

hareketlerinden biridir. 19. yüzyıldan itibaren Fransa, Afrika, Asya ve Amerika'da 

geniş toprakları kontrolü altına alarak büyük bir sömürge imparatorluğu kurmuştur. 

Fransa ilk sömürgecilik hareketlerinde İngiltere ve Hollanda kadar başarı 

sağlayamadı. Bu dönemde Fransa’nın en önemli sömürgesi Kanada’nın bir kısmıyla 

Antiller ve Afrika’da birkaç yerleşim yeriydi. Ancak 19. yüzyılın ikinci yarısında 

kurdukları sömürge imparatorluğu İngilizlerden sonra dünyanın ikinci büyük devleti 

oldu. (Özensoy, 2019, s. 828) 



 17 
 

Bu süreçte Fransız sömürgeciliği, "medenileştirme misyonu" ve "asimilasyon 

doktrini" gibi belirgin politikalar geliştirmiştir. Fransız sömürgeciliğinin temel 

motivasyonlarından biri, Aydınlanma Dönemi’nde oluşan entelektüel birikimden 

beslenen medenileştirme misyonu olmuştur. Bu misyonun, “özgürlük, eşitlik ve 

kardeşlik” gibi evrensel değerleri tüm dünyaya yayma arzusunu yansıttığını iddia 

etmişlerdir. Bu bağlamda, Fransızlar, sömürgeleştirdikleri bölgelerde kendi 

kültürlerini ve kurumlarını yayarak, bu bölgeleri “medenileştirme” amacı gütmüşler, 

katı ve merkeziyetçi bir asimilasyon politikası izlemişlerdir. Asimilasyon doktrini, 

Fransız sömürgeciliğinin önemli bir bileşenidir. Bu doktrin, fethedilen bölgelerde 

yaşayan halkların, fethedenlerin kültür ve geleneklerini benimsemeleri gerektiği 

fikrine dayanır. Bu yaklaşım, Roma İmparatorluğu'nun asimilasyon politikalarından 

esinlenmiştir. Fransız sömürge yönetimi, bu doktrini uygularken yerel kültürleri 

bastırmış ve Fransız kültürünü empoze etmiştir. Bu politika, özellikle eğitim ve dil 

alanlarında kendini göstermiştir. Fransızca, sömürge bölgelerinde resmi dil haline 

getirilmiş ve Fransız eğitim sistemi yaygınlaştırılmıştır. (Gençoğlu & Yol, 2022) 

Fransa, Haçlı Seferleri’nin ilk yıllarından itibaren Kuzey Afrika’da ve Akdeniz’de 

etkili rol almayı hedef olarak belirlemiştir. Fransız sömürgeciliğinin en belirgin 

örneklerinden biri Kuzey Afrika’daki sömürgecilik faaliyetlerinde izlenebilir.  

Fransızlar kendi askerlerinden çok sömürge bölgelerinden zorla toplanan yerlilerden 

oluşturdukları askeri unsurlarla savaşmayı tercih etmişlerdir. Bu birlikler arasında en 

bilineni Senegal askerlerinin oluşturduğu birliktir. Bu askerler hem Afrika kıtasında 

bulunan topraklarda sürdürülen işgallerde, hem de I. ve II. Dünya Savaşı’ndaki 

cephelerde çarpışmaya zorlanmışlar, büyük bir kısmı yaşamını yitirmiş, hayatta 

kalanlar ise kendilerine herhangi bir vatandaşlık hakkı verilmeksizin yurtlarına geri 

dönmüşlerdir. Afrika yerlilerinden toprak sahibi olanların ellerinden toprakları 

alınmış, bu araziler Avrupa’dan bu bölgelere taşınan sömürgeci ülke vatandaşlarına 

dağıtılmış, yerliler de ya önceden kendilerine ait olan bu topraklarda zorla çalıştırılmış 

veya farklı kıtalardaki sömürgelere tarım alanlarında ya da madenlerde çalıştırılmak 

üzere götürülmüşlerdir. Zamanla Avrupalı sömürgeci varlığı tümüyle egemen olmuş, 

20. yüzyılın ilk yarısından itibaren ise kıtadaki toplumlar ayrı ayrı uzun yıllar süren 

bağımsızlık mücadelesi vermişlerdir. Ancak sömürgeciliğe bağlı oluşan büyük nüfus 

hareketleri neticesinde tarihteki demografik yapısından tamamen farklı bir çehreye 

bürünen Afrika’da kurulmuş olan çok sayıdaki devlet arasında sınır kavgaları ve etnik 



 18 
 

ayrımcılık temelli düşmanlıklar uzun yıllar çözülememiştir ve kısmen hala 

sürmektedir. (Kavas, 2014) 

Fransa, 19. yüzyılın başlarında Cezayir'i işgal ederek bölgedeki sömürge hakimiyetini 

pekiştirmiştir. Fransızlar, Cezayir'de geniş tarım alanları kurarak ve yerli halkı bu 

alanlarda çalıştırarak ekonomik çıkarlarını en üst düzeye yükseltmeye çalışmışlardır. 

Bununla birlikte, Cezayir'deki Fransız sömürge yönetimi, yerli halkın kültürel ve 

sosyal yapısını büyük ölçüde değiştirmiştir. Bu durum, Cezayir halkının uzun süreli 

direnişine ve bağımsızlık mücadelesine neden olmuştur. Fransa'nın Afrika'daki 

sömürge politikaları, sadece Cezayir ile sınırlı kalmamıştır. Tunus ve Fas gibi diğer 

Kuzey Afrika ülkeleri de Fransız sömürgeciliğinden etkilenmiştir. Tunus'ta, Fransız 

sömürge yönetimi, yerel yönetim yapısını zayıflatarak merkeziyetçi bir idare 

kurmuştur. Bu süreçte, Fransızlar, Tunus'un sosyal ve ekonomik yapısını değiştirmek 

için çeşitli reformlar gerçekleştirmişlerdir. Benzer şekilde, Fas'ta da Fransız sömürge 

yönetimi, yerel halkın direnişiyle karşılaşmıştır, ancak ekonomik ve siyasi kontrolü 

sağlamak için sert önlemler almıştır. (Ali, 2023) 

Fransa da Portekiz, İspanya, Hollanda ve İngiltere’nin ardından köle ticaretine 

başlamıştır. Köle ticareti 1789’da yasaklansa da Fransa’nın ekonomik faaliyetlerinin 

olumsuz etkilendiği gerekçesiyle 1802 yılında Napolyon tarafından tekrar 

başlatılmıştır. 1848 yılında ise bütün Fransız sömürge topraklarına kölelik 

yasaklanmıştır. (Kavas, 2014) 

Fransa XVI. yüzyılda Senegal’in başkenti Dakar açıklarında Gorée Adası’nı 

Hollandalılardan alarak köle ticaretini buradan başlattı. 1665’te Haiti’yi, 1674’te 

Hindistan sahilinde bazı yerleri, 1718’de ise bugün Amerika Birleşik Devletleri’ndeki 

Nouvelle Orléans’ı sömürgeleştirdi. 1763’te İngiltere ile imzaladığı Paris Antlaşması 

ile Kanada’yı, Antilleri, Hindistan’daki sömürgelerini ve Senegal’i İngiltere’ye 

bırakırken karşılığında Guadalup ve Martinique’i aldı. (Kavas, 2014, s. 51 ) 

…kurduğu donanmayla ticaret ve sömürgelerin muhafazasını sağlarken denizaşırı 

ülkeler için çeşitli ticari şirketler kurmuştu. Asya ve Afrika sömürge imparatorluğunu 

XIX. yüzyılın başından itibaren dünyanın birçok bölgesini sömürgeleştirerek kuran 

Fransa sırasıyla Cezayir, Gabon, Moritanya, Senegal, Gine, Fildişi Sahili, Kongo, 

Tunus, Kamer Adaları, Madagaskar, Cibuti, Segu (Mali), Benin (Dahomey), Orta 

Afrika, Çad ve Fas’ı ele geçirdi. Afrika kıtasında işgal ettiği topraklarda Fransız Batı 

Afrikası adı altında bir birlik oluşturan Fransa’nın I. Dünya Savaşı öncesinde elinde 

bulundurduğu 8 sömürgeden oluşan nüfuz alanının genel valisi Senegal’in başkenti 



 19 
 

Dakar’da bulunuyordu. Fransa’nın Afrika içlerindeki sömürgeleri 1910 yılında 

Fransız Ekvator Afrikası adıyla birleştirildi. Gabon, Kongo, Orta Afrika ve Çad’ı içine 

alan bu federasyona sahip olan Fransa’nın bölgedeki toprakları 1911’deki Fransız-

Alman Antlaşması’yla azalmışsa da 1916’dan sonra Kamerun’un bir kısmı ile 

Togo’yu da içine alarak genişledi. (Kavas, 2014, s. 56) 

Fransız sömürgeciliğinin ekonomik boyutları da oldukça önemlidir. Sömürgecilikten 

elde ettikleri kazançları kendi topraklarında sanayileşmeye yönlendirerek endüstride 

önemli gelişmeler sağlamışlardır. Fransa, sömürge bölgelerindeki doğal kaynakları ve 

tarım ürünlerini kendi çıkarları doğrultusunda kullanarak büyük bir ekonomik güç elde 

etmiştir. Bu süreçte, sömürge bölgelerinde kurulan ticaret ağları ve altyapı projeleri, 

Fransız ekonomisine büyük katkılar sağlamıştır. Ancak bu ekonomik faaliyetler, 

sömürge bölgelerindeki yerli halkın ekonomik yapısını ve yaşam standartlarını 

olumsuz etkilemiştir. (Uygur & Uygur, 2014) 

Sanayi Devrimi sonrası artan üretim faaliyetleri, ortaya ihtiyaç duyulandan daha fazla 

ürün çıkmasına sebep olmuştur. Hem bu üretimi devam ettirmek için hammadde, hem 

de üretilen fazla ürünün pazarlanabilmesi için yeni pazarlar bulma ihtiyacı doğmuştur. 

Bu ihtiyaçlar Afrika, Asya ve Amerika’daki sömürgecilik hareketlerinin 

hızlanmasının en büyük nedenleridir. Bu doğrultuda 1800’lerin ilk çeyreğinden 

itibaren İngiltere de sömürgecilik hareketlerini hızlandırmış, öncelikle Hollandalıların 

hakimiyetindeki Cape Koloni’yi ele geçirmiş, ardından Süveyş kanalının açılmasıyla 

bu bölgeyi işgal edip bölgedeki Fransız egemenliğini sona erdirmişlerdir. İngilizler, 

Sudan ve Mısır ile de iş birlikleri yaparak farklı devletlerin kurmuş oldukları kolonileri 

sırasıyla işgal etmeye başlamışlardır. Aynı zamanda Almanya da Fransızların 

egemenliğindeki sömürge bölgelerini ele geçirmek için büyük uğraş vermiştir, 1920 

yılı itibari ile Afrika kıtasının büyük bölümü İngiltere’nin egemenliği altına girmiş, 

ilerleyen dönemde de Fransa’nın hakimiyeti altındaki sömürge topraklarında 

bağımsızlık hareketleri başlamıştır. Tunus, Fas ve Cezayir sırasıyla bağımsızlıklarını 

ilan etmişlerdir. Fransa, ilerleyen süreçte devam eden bağımsızlık hareketleri ile 

elindeki bölgelerin çoğunu bırakmak zorunda kalmış olsa da hala dünyanın farklı 

bölgelerinden çok sayıda sömürgeye sahiptir. (Kavas, 2014) 

Fransa işgal ettiği bölgelere kendi vatandaşlarını göç ettirme politikası izlemiştir. Aynı 

zamanda bu bölgelerin insanlarını Hristiyanlaştırmak adına çalışmalarda bulunmuş ve 

misyonerlik faaliyetleri yürütmüşlerdir. 



 20 
 

Bütün bunlar, sömürgeci yayılmanın Fransa'da esasen monarşiden kaynaklanan bir 

girişim olmasına katkıda bulunan faktörlerdi. Halktan pek de destek bulamayan bu 

sömürgeci yayılmacılık yalnızca monarşinin kendi olanaklarıyla etkin olabildi; 

varlığını koruyabilmek için İspanyol hegemonyasına karşı mücadele verirken, Katolik 

inancın temsilcisi olarak da Protestan İngilizlerle karşı karşıya gelmişti. (Ferro, 2002, 

s. 85) 

II. Dünya Savaşı’nın ardından hız kazanan bağımsızlık hareketleri sonucu ortaya çıkan 

devletler, yıllarca sömürülmüş olmalarının sonucu olarak tüm ekonomik 

zenginliklerinden mahrum, sosyal yapı itibariyle atalarından miras kalan kültürel 

etkenlerden tamamen kopmuş durumda ve kapitalizm karşısında savunmasız halde 

kalmışlardır. “Üçüncü Dünya Ülkeleri” olarak etiketlenen bu ülkeler, bağımsızlıklarını 

elde ederken sömürge devletlerine bazı ayrıcalıklar tanımak durumunda kalmışlardır. 

Bu da “Yeni Sömürgecilik” döneminin temelini atmıştır. Kalkınabilmek için sömürge 

devletlerinin mali desteğine ihtiyaç duyan bu ülkeler, büyük oranlarda borçlanmak 

zorunda kalmışlar, bu borçları kullanabilecekleri alanlar da sömürge devletlerince 

kısıtlanmıştır. Bu da siyasi bağımsızlığa eşlik eden bir ekonomik boyunduruk 

oluşmasına sebep olmuş, sömürgeci devletlerin nüfuzuna maruz kalma hali 

sonlanmamıştır. (Kavas, 2014) 

Sonuç olarak, Fransız sömürgeciliği, geniş bir coğrafyada derin izler bırakmıştır. 

Fransız sömürgeciliğini diğer ülkelerin sömürgecilik anlayışlarından ayıran önemli 

noktalar bulunmaktadır. Bunlardan ilki; sömürge faaliyeti yürüttüğü toprakların 

hepsini askeri operasyonlar ile geçirmiş olmasıdır. Bir diğeri, işgal ettikleri bölgeleri, 

topraklarında serbestçe ziraat yapabilmek için neredeyse tamamen insansız hale 

getirmeleridir. Medenileştirme misyonu ve asimilasyon doktrini gibi politikalar, 

sömürge bölgelerinde büyük sosyal, kültürel ve ekonomik dönüşümlere yol açmıştır. 

Fransız sömürgeciliğinin bu etkileri, günümüzde de Frankofon ülkelerde 

gözlemlenebilmektedir. 

2.1.4 İngiliz sömürgecilik faaliyetleri 

İngiliz sömürgeciliği, dünya tarihinin en belirgin ve uzun soluklu sömürgecilik 

hareketlerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Yaklaşık 450 yıl boyunca genişleyen ve 

dünyanın çeşitli bölgelerine yayılan İngiliz İmparatorluğu, ekonomik, siyasal ve 

kültürel alanlarda derin etkiler bırakmıştır. 



 21 
 

İngiliz sömürgeciliğinin temel motivasyonlarından biri ekonomik kazanç olmuştur. 

İngiltere'nin kurduğu sömürge şirketleri, bu hedef doğrultusunda önemli roller 

üstlenmiştir. İngiliz Doğu Hindistan Şirketi, Virginia Şirketi ve Kraliyet Afrika 

Şirketi'nin faaliyetlerini incelendiğinde, bu şirketlerin İngiliz sömürge siyasetinin 

anlaşılmasındaki kritik rollerine vurgu yapmak mümkün olacaktır. (Çalışkan, 2022) 

16. yy. ortalarında Kraliçe I. Elizabeth’in tahta geçtiği dönemde İngilizlerin denizaşırı 

keşifleri ile ticaret kapasitesi önemli ölçüde artmıştır. Bu gelişme de daha fazla 

sömürgecilik faaliyetinde bulunulmasının önünü açmıştır. 

Portekiz ve İspanya’nın kolonizasyon çalışmalarına daha önce başlamış ve bir süre bu 

alanda en önde bulunmuş olmalarına karşın, ilerleyen dönemde İngilizler en büyük 

sömürge topraklarına ulaşmışlardır. Bu gelişmeler İngiltere’nin dünya siyasetinde de 

egemen güç haline gelmesi sonucunu doğurmuştur. 

… İngiltere, sömürge toprakları 6,5 milyon km2 bir genişliğe ulaşan ve toplam 400 

milyona yakın bir nüfusa sahip elli beş sömürgeden oluşan büyük bir imparatorluk 

oldu. …Bu çerçevede 31 Aralık 1600’de Portekiz ve İspanya’nın tekelinde bulunan 

Uzak Doğu ve Hindistan baharat ticaretinden pay almak üzere İngiliz tüccarları 

tarafından krallık beratıyla kurulmuş olan İngiliz Doğu Hindistan Şirketi giderek 

dünyanın en büyük ticaret yapılanmalarından biri ve İngiliz sömürgeciliğinin 

Asya’daki temsilcisi hâline geldi. Şirketin bu temsilciliğini, hükûmetin tekel 

imtiyazını sona erdirip teşkilatını dağıttığı 1858 yılına kadar özellikle Hindistan’daki 

faaliyetleri, konumu ve etkisiyle özerk bir devlet gibi sürdürdüğü görülür. (Özcan, 

2014b, s. 62-63) 

Doğu Hint Adaları başta olmak üzere Kızıldeniz, Japonya, Basra Körfezi gibi 

bölgelere sefer düzenleyen şirket, Doğu Hint Adaları bölgesinde yaşadığı 

başarısızlıkla bölgeden ayrılmak durumunda kalmasının da etkisiyle çalışmalarını 

Hindistan üzerinde yoğunlaştırmıştır. (Özcan, 2014b) 

Zira tarih boyunca Hindistan, dünya uluslarının dikkatini çeken bir bölge olmuştur. 

Doğulu ve Batılı devletler, Hindistan'da hakimiyet kurmak ve bu hakimiyeti 

başkalarıyla paylaşmamak için çaba harcamışlardır. İlk olarak Portekizliler, daha sonra 

Hollandalılar, İngilizler ve Fransızlar, Avrupa'nın Hindistan ticaretini kontrol etmek 

için yoğun bir rekabete girmişlerdir. Portekiz, Hollanda ve Fransa'nın Hindistan'daki 

varlıkları uzun süreli olmamış olsa da İngiltere Hindistan'daki hakimiyetini yirminci 

yüzyılın ikinci yarısına kadar sürdürmeyi başarmıştır. (Bulut, 2012) 



 22 
 

İngiltere’nin özellikle “güneş batmayan imparatorluk” haline geldikten sonra, en çok 

ehemmiyet verdiği sömürgesi Hindistan olmuştur. Yer altı ve yer üstü kaynakları ile 

İngiltere sanayisini beslemenin yanı sıra, İngiltere için önemli bir ticari pazar haline 

gelmesi de ehemmiyetini artırmıştır. İngiltere, dünya siyasetindeki stratejilerini ve 

politikalarını belirlerken de her zaman Hindistan’ı ve Hindistan sömürgesinin 

güvenliğini dikkate almıştır. (Çalışkan, 2022, s. 110)  

Bu dönemde Hollanda Doğu Hindistan Şirketi ve Fransa başta olmak üzere diğer 

Avrupa ülkelerinin de bölgede egemen olma çabaları karşısında, yeni topraklar 

üzerinde hakimiyet kurma arayışına girmiştir. Singapur, Malakka, Avrupa’nın 

batısında yer alan adalar ve Kuzey Amerika’nın çeşitli bölgelerinde koloniler 

kurmuşlardır. (Özcan, 2014b) 

Amerika kıtasında Fransızların iç bölgelere sızıp yerleşmelerine karşılık, İngilizler 

Hudson'dan Virginia'ya kadar pek çok kıyı yerleşimi kurmuşlardı. I. James Amerikan 

kıyı şeridinin 34. ve 38. kuzey paralelleri arası ile 41. ve 45. kuzey paralelleri arasını 

iki Şirket’e bağışlamıştı. Limanına kralın onuruna Jamestown adı verilen Chesapeake 

körfezi’ne, böylelikle, 104 yerleşimci geldi. Başlangıçta, işler zorluydu. Özellikle de 

Kızılderililerle ilişkiler: Gelenlerin dörtte biri 1622'de katledildi, öyle ki, bu şekilde 

yaşamaya devam edilip edilemeyeceği konusunda kuşkular uyanmıştı... Ama yerleşim 

bölgesi bunların üstesinden gelmeyi başardı ve geleceğe yönelik zengin bir ziraat 

ürünü olan tütün, yetiştirilerek İngiltere’deki satışlar için bir tekel oluşturuldu. (Ferro, 

2002) 

İngiliz sömürgeciliğinin en önemli örneklerinden biri Amerika kıtasındaki bu 

kolonilerdir. 17. yüzyılın başlarında İngilizler, Kuzey Amerika'nın doğu kıyılarına 

yerleşmiş ve Virginia, Massachusetts, New York ve diğer kolonileri kurmuşlardır. 

Bu koloniler hem ticaret hem de tarım alanında İngiliz ekonomisine büyük katkılar 

sağlamıştır. Ancak, Amerika'daki İngiliz sömürgeciliği, zamanla bağımsızlık 

talepleri ve çatışmalarla sonuçlanarak son bulmuştur. (Erece, 2023) 

İngiliz sömürgeciliği, Afrika kıtasında da etkili olmuştur. Özellikle 19. yüzyılın 

sonlarına doğru, İngilizler Afrika'nın farklı bölgelerinde sömürge toprakları elde 

etmiş ve bu bölgelerde ticaret, tarım ve madencilik faaliyetleri yürütmüşlerdir. 

İngilizlerin Afrika'daki sömürgecilik faaliyetleri, hem yerel halklar üzerinde derin 

etkiler bırakmış hem de kıtadaki siyasi ve ekonomik yapıları değiştirmiştir. 

18. yüzyılda, özellikle sömürgelerinde oluşan istihdam açığını kapatmak amacıyla 

Afrika’da kalıcı koloniler kurarak köle ticaretine başlamışlardır. Sierra Lione, Ümit 



 23 
 

Burnu, Kenya, Gana, Uganda ve Nijerya toprakları İngiliz hakimiyetine geçmiştir. 

(Özcan, 2014b) 

İngilizlerin sömürgecilik anlayışı öncelikle ekonomik faaliyetler temelinde ilerlemiş 

olup, zamanla siyasi ve dini unsurlar da ilgili faaliyetlerin merkezinde yer almaya 

başlamıştır. 

Kolonizasyon süreçlerini ticari organizasyonlar eliyle yürüten İngiltere, sömürdüğü 

ülkeleri hem hammadde ihtiyacını karşılamak amacıyla kullanmış, hem de Sanayi 

Devrimi’nin de etkisiyle artan üretim sonucunda ortaya çıkan fazla sayıda ürün için 

pazar olarak görmüştür. Düşük maliyetle elde ettiği hammaddelerden ürettiği ürünleri, 

yerli sanayinin gelişmesini engelleyerek kendisine her anlamda bağımlı kıldığı 

sömürge ülkelerine yüksek kârlarla pazarlarken, kazanılan getirinin olabilecek en 

yüksek miktarının devlet içerisinde kalabilmesini sağlamak için sömürgeler ile İngiliz 

toprakları arasındaki tüm taşımacılığı İngiliz gemileriyle yürütmek gibi çeşitli 

uygulamalara gitmiştir. 

Sömürgelerinden elde ettiği yüksek gelir ve kaynakların tetiklediği gelişme 

İngiltere’de Sanayi Devrimi’nin başlamasını sağlamıştır. 

19. yy ile beraber buharlı motor teknolojisinin gücü sayesinde hem kolonyalizm 

hareketleri güçlenmiş hem de Çin ve Osmanlı gibi dönemin güçlü devletlerinden 

çeşitli imtiyazlar elde edilmiş, bu ülkelerin yüksek pazar potansiyelinden faydalanmak 

istenmiştir. 1880’den itibaren ise Hindistan güzergahının emniyetini sağlama amacını 

öne sürerek Osmanlı topraklarında da işgaller başlamıştır. 19. yüzyılın ikinci yarısı 

itibari ile, önceleri genel olarak şirketler eliyle yürütülen sömürgecilik faaliyetleri 

doğrudan devlet idaresinin hakimiyetini ele geçirme biçimini almıştır. Sömürülen 

ülkenin tüm idari sorumluluğu da egemen devlete geçmiştir. Bu dönemde bilinen 

bütün dünya topraklarının %80’inin bazı Avrupa devletlerinin hakimiyetinde olduğu 

bir süreç yaşanmıştır. İngiltere'nin %20'den fazla paya sahip olduğu bu rekabet 

ortamında Almanya, İtalya ve Belçika gibi yeni sömürgecilerin meydana çıkması, 

dünyanın diğer bölgelerinin paylaşımını hızlanmış ve daha önce belirlenmiş olanları 

yeniden gündeme getirmiştir. Bu durum giderek artan bir gerginlik ve olası bir çatışma 

sürecine yol açarak I. Dünya Savaşı’na zemin hazırlamıştır. I. Dünya Savaşı’nın, 

İngiltere’nin de aralarında bulunduğu İtilaf devleri tarafından kazanılması, bu tarihten 

sonra başta Akdeniz ve Orta Doğu olmak üzere dünya genelinde coğrafi ve siyasi 

yapılanmanın İngiltere’nin istekleri yönünde şekillenmesine yol açmıştır. 



 24 
 

Almanya’nın sömürgeleri ve Osmanlı topraklarının bir bölümü İngilizlerin 

hakimiyetine geçmiştir. Filistin ve Irak’ta manda yönetimleri kurulmuş, Togo ve 

Kamerun İngiliz sömürgesi olmuştur. Fakat I. Dünya Savaşı sonrası dünyanın pek çok 

bölgesinde olduğu gibi İngiliz sömürge topraklarında da milliyetçilik ve bağımsızlık 

düşünceleri yükselişe geçmeye başlamıştır. Bu dönemde İngiltere sömürgelerindeki 

yönetim biçiminde değişikliklere giderek, Kanada, Avustralya ve Yeni Zelanda gibi 

bölgelerde kısmi özerklikler tanımaya başlamıştır. Bu özerkliğin işleyiş şekli ilgili 

devletlere iç işlerini kendi belirledikleri bir yönetim tarafından yürütme hakkı 

verirken, dış ilişkilerin İngiltere tarafından atanan bir vali tarafından yönetilmesi 

biçiminde olmuştur. Ancak Hindistan gibi bazı ülkelerde bağımsızlık süreci sancılı 

şekilde gerçekleşmiştir. 1947 yılında Hindistan bölünerek bağımsızlığını ilan ederken 

Pakistan da farklı bir devlet olarak tarih sahnesinde yerini almıştır. Daha sonraki 

yıllarda sırasıyla Sri Lanka, Myanmar, Gana ile başlayıp diğer sömürgeler de 

bağımsızlığını ilan etmeye başlamıştır. İngiltere’den en son ayrılan bölge ise 1997’den 

itibaren sonra özel bir statüyle Çin’e bağlanan Hong Kong olmuştur. (Özcan, 2014b) 

İngiliz sömürgeciliği, 20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş olsa da II. Dünya 

Savaşı sonrası dönemde hızla çökmüştür. Britanya İmparatorluğu'nun ekonomik 

zorluklarla karşı karşıya kalması, bağımsızlık taleplerinin artması ve uluslararası 

baskılar, İngiliz sömürgeciliğinin sonunu getirmiştir. Birçok eski İngiliz sömürgesi 

bağımsızlığını ilan etmiştir. İngiltere, bağımsızlığını elde eden devletlerin bazılarında, 

tahtın sembolik liderliğinde kalmaya devam etmiştir.  

Bugün, İngiliz sömürgeciliğinin mirası hâlâ dünya üzerinde hissedilmektedir. Birçok 

eski İngiliz sömürgesi, tarihî, kültürel ve ekonomik bağlarla İngiltere ile ilişkilerini 

sürdürmektedir. İngiliz sömürgeciliği, sadece tarihî bir olgu olmanın ötesinde, 

uluslararası ilişkiler, kültürel etkileşim ve toplumsal değişim açısından da detaylı 

biçimde incelenmesi gereken bir konudur. 

2.1.5. Diğer sömürgeci ülkelerin faaliyetleri 

Belçika, Almanya ve İtalya da kendi ulusal birliklerini kurup, siyasi bütünlüklerini 

sağladıktan sonra, sömürgelere sahip olan ülkelerin kazandığı hızlı ilerleme ve dünya 

siyasetinde baskın biçimde söz sahibi haline gelme durumunu fark edip sömürgecilik 

faaliyetlerine yönelmişlerdir. 



 25 
 

Özellikle Afrika kıtası üzerindeki paylaşım mücadelesi yoğunlaşmıştır. Bu dönemde 

coğrafi keşiflerin de hızlanması nedeniyle Afrika’nın nehirleri bilinir hale gelmiş, bu 

da önceleri genellikle kıyı bölgeleri ile sınırlı kalan işgallerin iç bölgelere yayılmasına 

sebebiyet vermiştir. Yoğun olarak hammadde ve yeni pazar arayışı içinde bulunan 

Avrupa ülkeleri sömürgeleştirme hareketlerine hız vermişler, Uzak Doğu’da Çin ve 

Japonya’nın bulunduğu alana kadar yayılmışlardır. Yeni devletlerin de sahne 

almasıyla hızlanan sömürgecilik arayışları önceleri ülkeler arasında kutuplaşmalara 

ardından da dünya savaşlarına neden olmuştur. 

Alman sömürgeciliği, diğer Avrupa güçlerinin sömürgecilik deneyimlerine kıyasla 

daha kısa süreli ancak etkileri açısından oldukça derin ve tartışmalı bir dönem 

olmuştur. Almanya'nın sömürgecilik süreci, 19. yüzyılın sonları ile 20. yüzyılın 

başlarında Afrika'da yoğunlaşmıştır. Almanya sömürgecilik faaliyetlerine yoğun 

olarak 1882’de kurduğu Alman Sömürge Birimi ile başlamıştır. Afrika’da, Pasifik 

bölgesinde ve Çin’de sömürge topraklarına sahip olmuştur. Egemenliğindeki 

bölgelerde yaşayan yerli topluluklara karşı uyguladığı kötü muamele ile bilinir 

olmuştur. (Yurdakul, 2014) 

Alman sömürgeciliğinin en bilinen örneklerinden biri, Güney Batı Afrika'da (bugünkü 

Namibya) gerçekleşen Herero ve Nama soykırımıdır. 1904-1908 yılları arasında 

Alman kolonyal yönetimi, Herero ve Nama halklarına karşı acımasız bir askeri 

kampanya yürütmüş ve bu süreçte yerli halktan binlerce insan öldürülmüş veya çöl 

bölgelerinde açlığa terk edilmiştir. Bu olay, "Alman İmparatorluğu’nun sömürge 

yönetiminde acemi olduğu" yönündeki İngiliz eleştirilerinin aksine, Almanların 

"kolonyal devlet zanaatında" deneyimli olduğunu göstermektedir. (Noyan, 2013) 

Almanya’nın sömürgecilik dönemindeki uygulamaları, sadece askeri baskı ve 

zorlamayla sınırlı kalmamış, aynı zamanda sosyal ve ekonomik yapıları dönüştürmeyi 

hedeflemiştir. Alman sömürgecilik politikalarının bir diğer boyutu, yerli halkın 

ekonomik kaynaklarını sömürme çabalarıdır. Bu kapsamda, yerel halkın tarım 

ürünlerine ve madenlerine el konulmuş, yerli halk ise zorunlu çalıştırma sistemleri ile 

köleleştirilmiştir.  

I. Dünya Savaşı sonrası ise hem kendi topraklarının bir bölümünü hem de bütün 

sömürgelerini kaybetmiştir. (Yurdakul, 2014) 



 26 
 

Alman sömürgeciliğinin önemli bir boyutu, sömürgeci ideolojilerin Nazi 

Almanyası'na etkisidir. Almanya'nın sömürgecilik deneyimleri, Nazi dönemi 

politikalarının ve soykırım uygulamalarının temellerini oluşturmuştur. Almanya'nın 

kolonyal politikaları ve Nazi rejiminin işgalci politikaları arasında doğrudan 

bağlantılar bulunmaktadır. Özellikle Doğu Avrupa'da uygulanan Lebensraum (yaşam 

alanı) politikaları, Alman sömürgecilik ideolojisinin bir uzantısı olarak 

değerlendirilebilir. (Noyan, 2013) 

Sonuç olarak, Alman sömürgeciliği, kısa süren ancak derin etkiler bırakan bir dönem 

olarak tarihe geçmiştir. Herero ve Nama soykırımı gibi trajik olaylar, bu dönemin en 

acı verici hatıraları arasında yer almakta ve Alman sömürgeciliğinin karanlık yüzünü 

ortaya koymaktadır. Günümüzde, Almanya bu dönemde işlediği suçlar için resmi 

özürler dilemiş ve bazı durumlarda tazminat ödemeyi kabul etmiştir. Ancak bu 

dönemin mirası, günümüzde bile Almanya ve eski sömürgeler arasında tartışma 

konusu olmayı sürdürmektedir. 

İtalya’nın sömürgecilik faaliyetleri ise Afrika’da Eritre, Trablusgarp ve Somali’de 

sürmüştür. Öncelikle İngiltere’nin savaş gemileri ile verdiği destekle Kızıldeniz 

kıyısındaki Eritre’yi işgal eden İtalya; bu topraklar üzerinde hak iddia eden Etiyopya 

ile bir anlaşma yapmıştır. Bu anlaşma uyarınca İtalya’nın işgal ettiği toprakların 

İtalya’ya ait olduğu kabul edilmiş ve Etiyopya’nın diğer devletlerle ilişkilerini İtalya 

üzerinden gerçekleştirmesi kararlaştırılmıştır. Ancak ilerleyen dönemde Etiyopya 

İtalya ile bağımsızlık mücadelesine girişmiş, İtalya yalnızca Eritre ile yetinmek 

durumunda kalmıştır. (Yurdakul, 2014) 

İtalya'nın Afrika'daki varlığını genişletme çabaları, 1911 yılında Trablusgarp Savaşı 

ile devam etmiştir. Trablusgarp Savaşı, Osmanlı Devleti'nin Kuzey Afrika'daki son 

toprak parçası olan Trablusgarp'ın İtalyanlar tarafından işgal edilmesiyle 

sonuçlanmıştır. Bu savaş sırasında İtalya, Osmanlı Devleti'nin direnişi karşısında zor 

durumda kalmış ve Beyrut'u bombalayarak Osmanlı'yı barışa zorlamaya çalışmıştır. 

(Umar, 2001) 

Somali’de ise bazı arazileri anlaşma, satın alma veya doğrudan el koyma yöntemi ile 

ele geçirmeyi başarmış ve bu bölgeye bir vali atamıştır. (Yurdakul, 2014) 

İtalyan sömürgeciliği, yalnızca askeri ve ekonomik boyutlarıyla değil, aynı zamanda 

kültürel ve ideolojik yönleriyle de dikkat çekmiştir. İtalya, sömürgeleştirdiği 



 27 
 

bölgelerde kendi kültürünü ve yönetim biçimini yaymaya çalışmış, bu bağlamda yerel 

halk üzerinde çeşitli baskı mekanizmaları uygulamıştır. İtalyan sömürgeciliğinin 

ideolojik temelleri, Avrupa'nın genel sömürgecilik ideolojisinden bağımsız 

değerlendirilmemelidir. Bu ideoloji, Batı'nın üstünlüğü ve Doğu'nun geri kalmışlığı 

üzerine kurulu bir anlayışı yansıtmaktadır. 

İtalyan sömürgeciliğinin bir diğer önemli boyutu da sömürge bölgelerindeki ekonomik 

çıkarlar olmuştur. İtalya, sömürgelerinde tarım ve madencilik faaliyetlerini 

yoğunlaştırmış, bu faaliyetler aracılığıyla ekonomik kazanç sağlamaya çalışmıştır. 

İtalyan yönetimi, sömürgelerdeki yerel halkı düşük ücretlerle çalıştırarak ve 

kaynaklarını sömürerek bu kazancı elde etmiştir. Bu süreç, sömürge bölgelerinde ciddi 

toplumsal ve ekonomik dengesizliklere yol açmıştır. 

İtalya'nın sömürgecilik faaliyetleri, II. Dünya Savaşı'ndan sonra büyük ölçüde sona 

ermiştir. Savaşın ardından, sömürge bölgelerinde bağımsızlık hareketleri başlamış ve 

bu bölgeler İtalyan yönetiminden kurtulmuştur. (Yurdakul, 2014) 

Ancak, İtalyan sömürgeciliğinin bıraktığı miras, bu bölgelerdeki toplumsal ve 

ekonomik yapıları uzun süre etkilemiştir. İtalyan sömürgeciliğinin etkileri, 

günümüzde de bu bölgelerde hissedilmektedir ve bu miras üzerine yapılan akademik 

çalışmalar, bu etkilerin boyutlarını ve sonuçlarını detaylı bir şekilde ele almaktadır. 

Belçika II. Leopold ile başladığı sömürge sahibi olma mücadelesinde I. Dünya 

Savaşı’na kadar olan süreçte yalnızca Kongo’yu sömürgeleştirebilmiştir. Ülkedeki 

tarım ürünleri, balmumu, fildişi, madenler ve özellikle kauçuk üretimi süreçlerindeki 

tüm hakimiyet Leopold’a ait olmuştur. Bu dönemde bilhassa kauçuk üretimi için yerli 

halk, gayri insani şartlarda çalışmaya ve yaşamaya zorlanmış ve nüfusun %66’sı bu 

şartlar nedeniyle yaşamını yitirmiştir. İlerleyen yıllarda kısmi iyileştirmeler yapılsa da 

halkın çoğunluğunun tarım arazileri ve madenlerde zorunlu olarak çalıştırılması ve eş 

zamanlı olarak mevcut düzende iyileştirme sağlanması amacıyla yürütülmek istenen 

siyasi faaliyetlerinin baskılanması gibi uygulamalar devam etmiştir. II. Dünya Savaşı 

sonrası Alman sömürge topraklarını işgal ederek Ruanda ve Burundi’de manda 

yönetimi şeklinde egemenliğini sürdürmüştür. Kongo 1960 yılına kadar, Kongo’nun 

sınır bölgesindeki sömürgeler de 1962 yılına kadar Belçika egemenliğinde kalmıştır. 

(Yurdakul, 2014) 



 28 
 

Belçika'nın sömürgecilik tarihi, özellikle Kongo üzerindeki egemenliği, Avrupa 

sömürgecilik tarihinin karanlık ve trajik bir bölümünü oluşturmuştur.  

Kongo'daki Belçika sömürge yönetimi, yoğun sömürü, şiddet ve insan hakları 

ihlalleriyle dolu olmuştur. Belçika’nın sömürgecilik araçları ve yöntemleri oldukça 

kapsamlı olup, Belçika kendisinden yaklaşık seksen kat daha büyük bir devlet olan 

Kongo'yu, kullandığı sömürgecilik araç ve yöntemleri sayesinde uzun süre 

yönetmiştir. Kongo’daki Belçika idaresi, XIX ve XX. yüzyıllarda tüm Afrika'da 

uygulanmış olan sömürge yönetimleri için fikir veren bir uygulama olarak karşımıza 

çıkmaktadır. (A. Demir, 2011) 

Sömürgecilik döneminde Belçika'nın Kongo'da uyguladığı yöntemler, sadece 

ekonomik ve sosyal yapıyı değiştirmekle kalmamış, aynı zamanda kültürel hegemonya 

kurma çabalarını da içermiştir. Bu bağlamda, Kongo halkının kendi kültürel ve sosyal 

değerlerinden uzaklaştırılması, Belçika'nın uzun vadeli kontrol stratejisinin bir parçası 

olmuştur. 

Sonuç olarak, Belçika'nın Kongo'daki sömürgecilik dönemi, sadece ekonomik sömürü 

ve insan hakları ihlalleriyle değil, aynı zamanda kültürel ve sosyal yapının köklü bir 

şekilde değiştirilmesiyle de karakterize edilebilmektedir. Bu dönemde uygulanan 

politikalar ve yöntemler, Kongo'nun tarihine silinmez izler bırakmış, bağımsızlık 

sonrası dönemde de etkilerini sürdürmüştür. Belçika’nın sömürgecilik stratejileri, 

modern sömürgecilik çalışmalarında önemli bir örnek teşkil etmektedir ve bu dönemin 

detaylı incelenmesi, sömürgeciliğin insanlık üzerindeki kalıcı etkilerini anlamak 

açısından kritik öneme sahiptir.  

2.1.6. Modern sömürge anlayışı 

Modern sömürgecilik, klasik sömürgeciliğin sona ermesiyle birlikte ortaya çıkan, 

ekonomik, siyasi ve kültürel alanlarda devam eden hakimiyet biçimidir. Bu kavram, 

genellikle gelişmiş ülkelerin, gelişmekte olan ülkelere uyguladığı ekonomik ve siyasi 

baskıları ifade etmektedir. Modern sömürgecilik, sömürgecilik dönemindeki doğrudan 

kontrol yerine, dolaylı yöntemlerle sürdürülmektedir. 

“Sömürgecilikten kurtuluş” olgusu çoğu yerde bir hükümranlık değişiminden öteye 

gitmemiştir. Siyasal bir erkin yerine bir başkasının gelmesine rağmen, her türden 

ekonomik bağ, eski bağımlılığı yeni biçimlerde, metropollerle yerel yeni 

“burjuvazinin” ortak yararına gelişerek sürmüştür. Diğer yandan, bu kopmanın yol 



 29 
 

açtığı insan akışı artmış ve eski ilişkiler dönüşseler de gelişmişlerdir: Cezayir'deki 

Fransız iş ortaklarına karşılık Fransa'da Cezayirli göçmen işçiler. (Ferro, 2002, s. 49)  

Modern sömürgecilik tartışmalarında, Batılı ülkelerin ekonomik ve siyasi gücünü 

kullanarak diğer ülkeler üzerindeki hakimiyetini sürdürme çabaları öne çıkmaktadır. 

Özellikle, küresel kapitalizm ve neoliberal politikaların yayılması, modern 

sömürgecilik olgusunu pekiştirmektedir. Bu bağlamda, gelişmiş ülkelerin, gelişmekte 

olan ülkelere ekonomik yardımlar, kredi anlaşmaları ve ticaret politikaları aracılığıyla 

uyguladıkları baskılar, modern sömürgeciliğin en belirgin örnekleri arasında yer 

almaktadır.  

Yeni küresel düzen doğrudan egemenlik kurmaya dayanmıyor. Ama bu düzen, bazı 

ülkelerin başka bazı ülkelere ekonomik, kültürel ve (değişen derecelerde) politik 

yönden nüfuz etmesine izin verir. Bu durum, bir zamanlar kolonileştirilmiş ülkelerin, 

isabetli bir şekilde "postkolonyal" olarak görülüp görülemeyeceğini tartışmalı hale 

getirmektedir. (Loomba, 2000, s. 25) 

Modern sömürgeciliğin temellerinin atıldığı dönemi anlamak için I. Dünya Savaşı 

öncesi ve sonrası tüm dünyada dengelerin değiştiği yeni dönem incelenmelidir.  

Önceleri Osmanlı Devleti’nin hâkim olduğu coğrafyalarda meydana gelen 

değişiklikler tam anlamıyla Batı dünyasının istediği yönde gerçekleşmemiştir. 

Yugoslavya gibi yeni ortaya çıkan ülkelerin bir kısmı ön görülen nüfus yapısına sahip 

olmayıp dini ve etnik olarak birbirinden çok farklı milletleri bünyesinde 

barındırdığından; bu nüfus yapısı, söz konusu toplulukların kendi aralarında 

günümüze değin süren çatışmalar yaşanmasına neden olmuş, bu karışıklıklar 

nedeniyle de istilaya açık duruma gelmişlerdir. Almanya ve İtalya gibi ülkelerde 

diktatörlük rejimlerinin baş göstermesi ve güçlenmesiyle yeni bir sömürgeci anlayış 

meydana gelmiştir. Japonya’nın imparatorluk idealleri, İtalya’nın Etiyopya saldırıları 

ve Almanya’daki ağır sanayi yatırımları ile güçlenen Versay Anlaşması’nın rövanşını 

alma düşünceleri bu döneme damgasını vurmuştur. Öncelikle Almanya’nın savaşı 

kaybetmesinin ardından imzaladığı Versay Anlaşması’nın çok ağır şartlar içermesi, 

Alman toplumunda hızla artan tepkiler yaratmış ve ilerleyen yıllarda nasyonal 

sosyalizmin yükselmesine sebep olmuştur. Savaşın sonlarına doğru (1917) Bolşevik 

Devrimi’ni gerçekleştiren SSCB de Batı dünyasının gözünde bir düşman konumuna 

gelmiş ve yıllar süren komünizm-kapitalizm savaşının ilk tohumları atılmıştır. (Ediz, 

2014) 



 30 
 

I. Dünya Savaşı akabinde her ne kadar geleneksel sömürgecilik anlayışının sonuna 

gibi gelinmiş gibi görünse dahi, şirketler ölçeğinde gerçekleştirilen uluslararası ticaret 

eliyle devam ettirilen faaliyetler “modern sömürgecilik” anlayışının doğuşunun 

işaretleri olmuştur. 1929 krizi ile ciddi bir darboğaz yaşayan Avrupa ekonomileri, ağır 

şartlarda geçen II. Dünya Savaşı yıllarından sonra sömürgeler üstündeki egemenliğini 

kaybetme noktasına gelmiştir. Fransa, Hollanda, Portekiz gibi ülkeler de hızla 

sömürgelerini kaybetmeye başlamışlardır. Yüzyılın ortalarına gelindiğinde bu ülkeler 

de geleneksel sömürgecilik faaliyetlerine son vermişlerdir. Aynı dönemde Rusya da 

Stalin önderliğinde Avrupa’nın batısı, Asya ve Pasifik’e değin egemenliğini 

genişletmeyi amaçlamıştır. Rusya’nın kapitalizm karşıtı bir figür olarak tarih 

sahnesinde yer alması, iki kutuplu bir dünya olgusunun doğmasına ve “Soğuk Savaş”a 

sebep olmuştur. İlerleyen yıllarda ABD’nin Kore ve Vietnam üzerinde egemenlik 

kurma çalışmaları ve Rusya’nın Afganistan’daki hamleleri, o dönemki politikaların 

yansımasıdır. (Ediz, 2014) 

1945 yılında İkinci Dünya Savaşı’nın bitmesiyle sömürgecilikte Avrupa’nın yerini 

ABD almış ve bu alanda farklı yeni bir anlayışı hayata geçirmiştir. Özellikle Güney 

Amerika, Afrika ve Ortadoğu ülkelerinde koloni kurmak yerine, ülkede yaşayan ve 

kendi çıkarlarına hizmet edecek kişileri darbeler ya da toplum mühendisliği yoluyla 

iktidara getirerek kontrollerine almışlardır. İngilizlerin yaptığı gibi sömürge valileri 

yerine ülkede yaşayan mahalli unsurları devreye sokmuşlardır. Daha sonra NATO 

etrafında toplanan Batı ittifakı ile VARŞOVA paktı etrafında bir araya gelen iki 

kutuplu bir dünya düzeni kurulmuş ve soğuk savaş dönemi başlamıştır.1990’lara kadar 

devam eden soğuk savaş dönemi, Sovyetler Birliği’nin yıkılmasıyla son bulmuştur. 

Artık ABD yeryüzünün tek hâkimi olarak dünyayı dizayn etmeye başlamıştır. (Y. 

Yılmaz, 2020, s. 357) 

Bu durum ABD’nin emperyalist uygulamalar yoluyla küresel bir aktör olma yolunda 

ilerlemesine sebebiyet vermiştir. Amerika Birleşik Devletleri (ABD) sömürgeciliği 19. 

yüzyılın sonlarından itibaren başlayarak, küresel bir güç olarak kendini göstermesiyle 

belirginleşmiştir. Bu süreçte, ABD'nin askeri, ekonomik ve kültürel stratejileri, 

ülkenin etkisini genişletmede kritik rol oynamıştır. Amerika’nın yeni sömürgecilik 

anlayışında öncelik stratejik üstünlüğü sağlamaktır. Bunun nedeni, siyasi kontrol ele 

geçirildikten sonra ticaretteki ve kârlılıktaki artışın bu gelişmeyi doğal olarak 

izleyeceği varsayımı olmuştur. ABD merkezli sömürge hareketlerinin ilk önemli 

ayağını Güney Amerika oluşturmuştur. Öncelikle bölgede egemenliğini sürdüren 



 31 
 

İspanyollara karşıt olma politikasını yürüten ABD, Monroe Doktrini ile Latin 

Amerika’nın hamiliğini elde etmiş, ilerleyen yıllarda gerçekleşen İspanyol-Amerikan 

Savaşı sonrasında ise İspanya’nın birçok sömürgesini ele geçirmiştir. Güney 

Amerika’da Roosevelt, Wilson ve Hoover’ın başkanlık dönemli boyunca “İyi komşu” 

siyasetini devam ettiren uygulamalar yürütmüş, ilgili ülkelerin iç işlerine asgari 

düzeyde müdahale ederek, devletlerin eşitliğine dayanan bir Pan-Amerikan 

Sistemi’nin temellerini atmaya çalışmıştır. (Ediz, 2014) 

1902 yılında yaşanan “Venezüella krizi”, Amerika Kıtasında Avrupa 

hegemonyasından Birleşik Devletler hegemonyasına geçişi belirlemiştir. Theodore 

Roosevelt, Venezüela'dan alacağı olan tüm kişi ve kuruluşlar adına borçlulara karşı 

silahlı bir haçlı savaşını yürütmüştür. Alman Kayzer II. Willhelm tarafından Boxerlere 

karşı yönetilen harekâtla aynı döneme rastlayan bu müdahale Monroe Doktrini adına 

gerçekleştirilmiştir -daha önemlisi, tıpkı Monroe doktrini gibi bu müdahale de ahlaki 

ilkelere dayandırılmıştır. Çünkü, Birleşik Devletler Avrupalılardan farklı biçimde iş 

görür. (Ferro, 2002, s. 566) 

Deniz aşırı sömürgecilik hareketlerinin ilk hedeflerinden biri Pasifik bölgesi ve bu 

hareketin ilk durağı da Filipinler olmuştur. Ülkedeki Amerikan varlığının Filipin halkı 

için bir gereklilik olduğu algısının yerleştirilmesine dayanan politikalar izlenmiştir. 

ABD bölgede eğitim ve danışmanlık hizmetlerini yoğunlaştırarak, ülkenin elit 

kesimine ulaşmayı hedeflemiş ve onları iş birliğine uygun bir hale getirmenin yolunu 

çizmiştir. Görünüşte, uygulanan özel mülkiyet rejimi, güçler ayrılığı ilkesi ve 

başkanlık sistemi ile ülkede küçük bir Amerika görüntüsü yaratılmak istenmiş olsa da, 

mevcut sistem ekonomide ve gelir dağılımında bir iyileşme sağlamamıştır ve ABD’nin 

bölgeden ayrıldığı dönemde bile kendilerine mecbur bırakılmış bir ülke yaratmasına 

önayak olmuştur. (Ediz, 2014) 

ABD bazı ülkelerle de komünizm karşıtlığı ekseninde iş birliğine gitme yolunu 

izlemiştir. Geleneksel sömürgeciliğin sona ermesiyle Avrupa devletlerinin çekilmiş 

olduğu topraklarda ABD hegemonyası etkin duruma gelmiştir. Bu ülkeler ile 

bağımsızlıklarını elde ettikleri süreçte iş birliklerine imza atan ABD, himayeci 

politikalarla o ülkeleri kendi kontrol mekanizması içinde tutmayı hedeflemiştir. 

Sömürgecilik sonrası ve yeni emperyalizm Amerikan hegemonyasının yükselmesiyle 

etkilerini birleştirmişlerdir. Bu da, İkinci Dünya Savaşı’nın ertesinde sömürgeciliğin 

tasfiyesi döneminde Avrupa hâkimiyeti altındaki çevresel bölgelere Avrupalıların 



 32 
 

yerine Amerikalıların yerleşmesiyle gerçekleşmiştir: Suudi Arabistan, İran, 

Karayipler. Bağımsızlıklarına yeni kavuşmuş devletler, hala tröstlerin denetiminde 

olan yerüstü ve yeraltı zenginliklerini, ekonomik anlamda kendi denetimlerine 

geçirmeye çalışmışlardı. Bunun üzerine, uygulanan millîleştirme politikası sonucu 

çıkan anlaşmazlıklar artmış ve tersine bir durum yaratarak, dünya ekonomisini 

sarsıntıya uğratmıştır -örneğin, 1973 yılında yaşanan petrol krizi. (Ferro, 2002, s. 571) 

ABD bu yıllarda dünyadaki en yaygın üs ağına sahip olmayı başarmıştır, aynı zamanda 

Truman doktrini, Marshall Planı gibi ekonomik ve siyasi destek araçlarını da 

kullanmıştır. Kullandığı yöntemlerden bir diğeri ise iş birliği halinde olmak istediği 

devletleri NATO, Birleşmiş Milletler gibi örgütler vasıtasıyla bir araya getirmek 

olmuştur. ABD kontrolünü elinde tutmak istediği ülkelerin aynı zamanda “dost 

iktidarlar” tarafından yönetiliyor olmasını hedeflemiş, bazı Güney Amerika ve Orta 

Doğu ülkelerinde yürütülen operasyonlar ve darbeler bu amaca hizmet etmiştir. ABD 

Filipinler’de yürüttüğü politikayı ilerleyen yıllarda dünyanın farklı yerlerinde 

sürdürmüştür. Bu politikanın temelinde komünizm karşıtlığı ve bu yoldaki mücadeleyi 

demokrasi mücadelesi olarak adlandırmak yatıyor olsa da bu algının yaratılmasının 

ardından gelen siyasi ve askeri müdahaleler sadece ABD’nin egemenliğini 

güçlendirme sonucunu doğurmuştur. Vietnam örneğinde olduğu gibi, işgal edecekleri 

bölgeye girilirken öne çıkarılan hedef hep ilgili ülkeye demokrasi ve özgürlük 

götürülmesinin gerekliliği olmuştur. Aslında bu operasyonların altında yatan sebep ise 

Pasifik Bölgesi’nin denetlenmesi için bu bölgenin kontrolünün şart olmasıdır. (Ediz, 

2014) 

Bu dolaylı ya da dolaysız yardım, hep “demokrasi için" mücadele adına, “kargaşaya” 

karşı ve Amerikan politikasının kendine vehmettiği ahlaki kararlılık ilkelerine göre 

yapılmıştır. Şu var ki, Birleşik Devletler’ in bu eylem alışkanlığı yalnızca İspanyol 

Amerikası devletleriyle sınırlı kalmamıştır. Endonezya, Güney Kore gibi bağımsızlığa 

altmışlı yıllarda kavuşmuş, komünizmden uzak tutulması gereken, gözetim altındaki 

devletlere de yönelmiştir... Bu politika Vietnam'da, tarihin tanıdığı en zalim 

savaşlardan birine kaynaklık etmiştir. Richard Nixon, SSCB'nin bu müttefikinin 

tepesine bir atom bombası atamadığından ve kamuoyu tarafından sıkıştırıldığından, 

ülkeden çekilmeye karar vermişti.  (Ferro, 2002, s 567-568) 

ABD aynı zamanda ekonomik iş birliği araçlarının gelişimine de önem vermiş ve 

ABD’nin ekonomik kontrol mekanizmalarıyla dünyaya egemen olmasını 

sağlayabilmek amacıyla, para sisteminin ABD dolarına endekslendiği Bretton Woods 



 33 
 

anlaşmasının imzalanması gibi önemli adımlar atılmıştır. Ayrıca Dünya Bankası, IMF 

gibi kuruluşlar yoluyla ABD’nin kontrol mekanizması sağlamlaştırılmıştır. ABD bu 

kuruluşlar aracılığı ile sağladığı kredilerle, kendisi ile iş birliği yapan iktidarların 

gelişip güçlenmesini sağlamış, aynı zamanda borç yükü artan ülkeler ABD’ye daha da 

bağımlı kılınmıştır. Kore ve Vietnam tecrübelerinden dersler çıkaran ABD Uzak Doğu 

ülkelerde yerli yatırımcılara destek vererek kendisine stratejik ortaklar yaratma yoluna 

gitmiştir. (Ediz, 2014) 

Kültürel hegemonya da ABD'nin sömürgeci stratejilerinde önemli bir yer tutmaktadır. 

ABD, kültürel ürünler ve medya aracılığıyla dünya genelinde Amerikan yaşam tarzını 

ve değerlerini yaymaya çalışmıştır. Bu kültürel hegemonya, özellikle II. Dünya Savaşı 

sonrası dönemde belirginleşmiştir.   

Yerleştirmeye çalıştığı “yeni süper güç” algısı için siyasi ve askeri müdahalenin yeterli 

olmadığını fark eden ABD bir kültürel emperyalizm dalgası başlatmıştır. Bu hareketin 

temelinde insanların köksüzleştirilerek geleneksel bağlarının güçsüzleştirilmesi ve 

parçalı bir toplum yapısı hedeflenmiştir. İnsanların değer sistemlerinin ve 

davranışlarını emperyalist çıkarlara uygun hale getirilmesi için uğraş verilen bu 

dönemde milli kimliklerin ortadan kaldırılmaya çalışılması yoluna gidilmiştir. Kitle 

iletişim araçları kullanılarak ilgili ülkelere dışarıdan kültürel kodlar gönderilmiş, 

zihinsel olarak yönlendirilmeye hazır pasif bireylerden oluşan toplumlar oluşturmak 

hedeflenmiştir. Tüketim alışkanlıklarını kökten değiştirme amacını taşıyan 

reklamların yanı sıra, okullar ve bankalar gibi farklı araçlarla da insanların üzerindeki 

tüketim baskısı çoğalmış, insan zihnini emperyalizmi tehdit etmeyecek farklı 

mecralara yönlendirmek amaçlanmıştır. Sinema yoğun olarak propaganda için 

kullanılmış, toplumların ilerleyip gelişebilmesi için Amerika’ya ihtiyaç duyduğu 

düşüncesinin özellikle gelişmemiş ülkelerdeki insanların zihnine yerleştirilmesi 

hedeflenmiştir. Amerikan yaşam tarzı idealize edilerek bir “Amerikan Rüyası” teması 

oluşturulmuştur. İnsanları toplumsallıktan uzaklaştırarak daha bencil ve bireysel 

düşünen kitleler yaratılmaya çalışılmıştır. Gelişen silah sanayisindeki ilerleyişe paralel 

olarak, üretilen yeni teknolojiler için pazar arayışları hızlanmış, dünyanın birçok 

bölgesinde suni krizler ve çatışma bölgeleri yaratılarak silah satışı için pazarlar 

oluşturulmaya çalışılmıştır. SSCB dağılınca ABD’nin dünya çapındaki 

operasyonlarının temel sebebi olarak öne sürdüğü “komünizm karşıtlığı” ilkesinin altı 

boşalmış ve bu dönemle birlikte ABD’nin sınır ötesi operasyonlarına son vereceği 



 34 
 

düşünülmüştür. Ancak ABD bu yönde hareket etmemiş; Kafkasya, Orta Doğu, 

Balkanlar ve Afrika’da Sovyetlerin ardından hakimiyet kurmayı hedeflemişlerdir. 

1991’de petrol bölgelerinin kontrolünü elde etmek amacıyla Körfez Savaşı 

gerçekleştirilmiştir. Bu dönemde operasyonlarını sürdürme meşruiyetlerini devam 

ettirmek için komünizm karşıtlığı ilkesi yerine “terör tehdidi”ni koymuşlardır. 2003’te 

Saddam Hüseyin’in kitle imha silahlarına sahip olduğu gerekçesi ile Irak işgali 

gerçekleşmiştir. (Ediz, 2014) 

Gerçekleştirilen operasyonlarla Amerikan şirketlerinin Orta Doğu 

petrollerinden aldığı payın %10’dan %72’ye çıkması elde edilen neticenin 

önemini ortaya koymaktadır. Diğer yandan Amerikan çıkarlarının tesisi adına 

gerçekleştirilen operasyonlarda siviller büyük bir bedel ödemiştir. 

Arap Baharı olarak nitelendirilen gelişmelerde de aynı mekanizma 

işletilmekte, bir taraftan Orta Doğu halkları iç savaşlarla birbirlerine 

düşürülürken diğer taraftan da yapılan müdahalelerle enerji kaynakları ve 

stratejik konumları hâkimiyet altına alma süreci tamamlanmaktadır. (Ediz, 2014, 

s. 122) 

Sonuç olarak, ABD'nin sömürgecilik stratejileri, askeri fetihler, ekonomik nüfuz ve 

kültürel hegemonya yoluyla küresel bir güç olma amacını gütmüştür. Bu süreç, çeşitli 

bölgelerde farklı sonuçlar doğurmuş ve günümüzde de etkisini sürdüren bir miras 

bırakmıştır.  

Farklı “emperyalizm” tanımları bağlamında da, ABD’nin yürütmüş olduğu tahakküm 

faaliyetlerinin, klasik anlamda sömürgecilikten farklı yeni bir kategori oluşturduğu 

ileri sürülebilmektedir. 

Gelgelelim, sözcüğün ekonomik çağrışımları ile politik çağrışımları arasındaki devasa 

müphemlik sorunu yine de ortada duruyor. Emperyalizm, emperyal bir merkezin 

kolonileştirilmiş ülkeleri yönettiği politik bir sistem olarak tanımlandığı takdirde, 

kolonilere politik bağımsızlığın tanınması emperyal merkezin miadını doldurmasının, 

emperyalizmin çöküşünün sinyallerini verir. Gelgelelim, emperyalizm öncelikle bir 

ekonomik nüfuz ve pazar denetimi sistemiyse eğer, bu durumda politik değişimler bu 

sistemi esas itibariyle etkilemez ve hatta terimi, tüm yerküre üzerinde devasa bir askeri 

ve ekonomik iktidar icra etmesine rağmen doğrudan politik denetim uygulamayan 

"Amerikan emperyalizmi" örneğinde olduğu gibi, yeniden tanımlayabilir. (Loomba, 

2000, s. 23-24) 



 35 
 

ABD sömürge hareketleri ve bağlantılı olarak akabinde ortaya çıkan modern sömürge 

anlayışı farklı sorunları da beraberinde getirmiştir. 

Örneğin çeşitli akademik çalışmalarda, “neo-sömürgecilik” kavramının uluslararası 

hukukta tanınmamasının yarattığı sorunlara değinilmektedir. Neo-sömürgeciliğin 

klasik sömürgecilikten farklı olarak dolaylı sömürü ve gönüllü iş birliği yoluyla 

gerçekleştiği, bu nedenle direniş unsurlarının belirlenmesinin zor olduğu ifade 

edilmektedir. (Altınbaş, 2011) 

Yine farklı görüşlere göre, Batı insan hakları rejimi üzerinden yeni-sömürgeci 

politikalarını meşrulaştırmaktadır. İnsan hakları söylemi, Batı'nın kendi politik ve 

ekonomik çıkarlarını koruma aracı olarak kullanılmaktadır. Bu durum, özellikle 

Afrika ve Orta Doğu gibi bölgelerdeki müdahalelerde kendini göstermektedir. (Balcı, 

2016) 

Bu bağlamda, modern sömürgeciliğin kültürel hegemonya ile ilgili boyutunda, Batılı 

ülkeler, kültürel normlarını ve değerlerini küresel ölçekte yayarak, diğer toplumlar 

üzerinde bir hakimiyet kurmaktadır. Bunun sonucunda, Batılı kültürel normlar ve 

değerler, medya, eğitim ve popüler kültür aracılığıyla yayılmaktadır.  

Modern sömürgecilik, aynı zamanda ekonomik bağımlılık ilişkileriyle de 

pekiştirilmektedir. Dünya Bankası ve IMF gibi uluslararası finans kurumları, 

gelişmekte olan ülkelere verdikleri krediler ve dayattıkları yapısal uyum programları 

aracılığıyla bu ülkeleri ekonomik olarak kontrol etmektedir. Bu durum, gelişmekte 

olan ülkelerin ekonomik politikalarını bağımsız bir şekilde belirlemelerini 

zorlaştırmakta ve bu ülkeleri küresel kapitalist sisteme daha da bağımlı hale 

getirmektedir. (Altınbaş, 2011) 

Bu bağlamda modern sömürgecilik, doğrudan sömürgecilik döneminin sona ermesine 

rağmen, ekonomik, siyasi ve kültürel alanlarda devam eden bir hakimiyet biçimi 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu süreç, gelişmiş ülkelerin ekonomik ve siyasi 

güçlerini kullanarak diğer ülkeler üzerindeki kontrolünü sürdürme çabalarıyla 

karakterize olmaktadır. Modern sömürgeciliğin bu dolaylı yöntemleri, günümüz dünya 

düzeninde eşitsizlikleri ve bağımlılık ilişkilerini pekiştirmekte, küresel adalet ve eşitlik 

mücadelesini zorlaştırmaktadır. 

 



 36 
 

2.2 Kolonyalizm, Oryantalizm ve Postkolonyalizmin Temel Kavramları 

Kolonyalizm sıklıkla Oryantalizm kavramıyla eş anlamlı olarak kullanılsa da bunlar 

birbirine temas eden ancak farklı kavramlardır. Kolonyalizm; bir ülkenin başka bir 

ülke ya da topluluk üzerinde kontrol ve yönetme yetkisi elde etme amacıyla 

gerçekleştirdiği somut faaliyetleri ifade eder, bunlar çoğunlukla ekonomik anlamda 

güçlenmek ve bununla da bağlantılı olacak şekilde siyasi güç elde etmektir. 

Oryantalizm kavramı ise daha çok soyut kavramlar üzerinden ifade edilir, sömürgeci 

devletlerin “Doğu” adı altında tek tipleştirmeye gayret ettikleri ulusların kültürleri ve 

toplum yapılarına ilişkin ürettiği imge ve bilgileri kapsar. Batı, kendisinin karşısına 

konumlandırdığı Doğu’yu genel bir çerçeveye sığdırmaya uğraşır, bu çerçeveye göre 

Doğu egzotik, gizemli ve barbar olarak tasvir edilir. Doğu ile ilgili entelektüel ve 

kültürel bir fenomen yaratılmaya çalışılır ve şimdiki zamanda ya da gelecekte bu 

uluslarla ilgili bir politika uygulamaya geçildiğinde, yarattıkları bu tasvirler üzerinden 

kendi faaliyetlerine meşruiyet kazandırmayı amaçlarlar. 

“Bu bağlamda Oryantalizm, akademik, politik, sosyolojik ve sanatsal olarak belli 

çerçevelere göre Doğu’yu yapılandırma uğraşı olarak da adlandırılabilir” (Özgenç 

Erdoğdu vd., 2021). 

Oryantalizm ekseninde uygulanan politikaların sonucu olarak ortaya çıkan “öteki” 

“melezlik” “self-kolonyalizm” gibi birçok kavramı ilk defa Edward Said, 1978 yılında 

yayınlanmış olan Şarkiyatçılık isimli kitabında ele alarak Oryantalizm ve ona eşlik 

eden politikaları sorunsallaştırmıştır. Batı’nın Doğu ile ilgili yaratmak istediği imge 

ve bu imge üzerinden kendi faaliyetleri için oluşturmaya çalıştığı meşru zemin ile ilgili 

çözümlemeler yapan Edward Said, özellikle Foucault’nun işaret ettiği iktidar 

biçimlerinin Doğu toplumları üzerine kurulmaya çalışılan tahakküm eksenine nasıl 

eklemlendiğini incelemiştir. Doğu üzerine çalışmalar yürüterek Batı’nın bakış açısını 

temellendirme yolunda katkılar sunduğunu tespit ettiği Gustave Flaubert, Ernest 

Renan, Lewis Carroll, Rudyard Kipling, Bernard Lewis gibi yazar ve düşünürlerin 

faaliyetlerini ele alarak, kimi zaman Doğu’yu yerinde görüp anlama gibi iyi niyetlerle 

yola çıktığını iddia eden kişilerin dahi, konuyla ilgili yapıp etmelerinin son tahlilde 

Batı’nın oluşturmaya çalıştığı Doğu imgesine hizmet ettiğini tespit etmiştir. Doğu ile 

ilgili yapılan çalışmalarda Avrupamerkezci bakış açısının sömürgeleştirilmiş uluslar 

üzerindeki tahakkümü nasıl tekrar tekrar yeniden kurduğunu ortaya koymuştur. (Said, 

2022) 



 37 
 

Şark, Avrupa’nın sadece komşusu değildir; Avrupa’nın en büyük, en zengin, en eski 

sömürgelerinin mekânı, uygarlıkları ile dillerinin kaynağı, kültürel rakibi, en derin, en 

sık yinelenen Öteki imgelerinden biridir. Ayrıca Şark onun karşıt imgesi, düşüncesi, 

kimliği, deneyimi olarak Avrupa’nın (ya da Batı’nın) tanımlanmasına yardımcı 

olmuştur. (Said, 2022, s. 11) 

Said Şarkiyatçılık tanımlarını 3 ana başlık altında toplamıştır: 

1- Edward Said'in Şarkiyatçılık üzerine yaptığı tanımlardan ilki, Şarkiyatçılığın 

“akademik bir disiplin” olarak kabul gördüğü yönüne işaret etmektedir ve bu tanımın 

halen kimi akademik kuruluşlarda kullanıldığı gerçeğini hatırlatmaktadır. Bu tanıma 

göre, herhangi bir kişi ister filoloji, ister antropoloji, isterse tarih veya sosyoloji 

alanındaki akademik disiplinlerde çalışmalarda bulunuyor olsun, eğer Doğu hakkında 

yazıyorsa, bu konu ile ilgili ders veriyorsa veya Doğu'yu araştırıyorsa, bu kişi bir 

"Şarkiyatçı"dır ve yaptığı iş de "Şarkiyatçılık" olarak kabul edilmektedir. Bu tanım, 

Şarkiyatçılığın geniş kapsamlı bir alan olduğunu ve farklı disiplinlerin birleştiği bir 

noktada buluştuğunu göstermektedir. Bu bağlamda, Şarkiyatçılık, Doğu hakkında 

yapılan akademik çalışmaların genel bir tanımı olarak görülebilmektedir. (Said, 2022) 

2- Bu Şarkiyatçılık tanımı, Şarkiyat'ı "Şark" ile (genellikle) "Garp" arasındaki 

ontolojik ve epistemolojik ayrıma dayanan bir düşünce biçimi olarak nitelemektedir. 

"Şark" ve "Garp" terimleri Doğu ve Batı'nın sembolik temsilleridir.  

Aralarında ozanların, romancıların, felsefecilerin, siyaset kuramcılarının iktisatçıların, 

imparatorluk yöneticilerinin de olduğu kalabalık bir yazar topluluğu, Şark’a, Şark’ın 

insanına, törelerine, “aklına”, yazgısına vb ilişkin kuramları, destanları, romanları, 

toplum betimlemelerini, siyasal kayıtları işleyip inceltirken Doğu ile Batı arasındaki 

temel ayrımı başlangıç noktası saymıştır. (Said, 2022, s. 12) 

Bu tanım, Şarkiyatçılığın sadece akademik bir disiplin olmanın ötesinde, Doğu ve Batı 

arasındaki felsefi, kültürel ve siyasi farklılıkları anlama ve açıklama çabası olduğunu 

vurgulamaktadır. Şarkiyatçılık, bu farklılıkları anlamak için Doğu ve Batı arasındaki 

ilişkileri ve algıları ele alırken, ontolojik ve epistemolojik düzeylerde incelemeler 

yapmaktadır. 

3- Şarkiyatçılığın, Şark'la (Doğu) uğraşan ve onu yönetmeye çalışan bir ortak kurum 

olarak nitelendiği tanımdır. 

Kabaca belirlenmiş bir başlangıç noktası olarak on sekizinci yüzyıl sonrası alınırsa, 

Şarkiyatçılık, Şark’la -Şark hakkında saptamalar yaparak, ona ilişkin görüşleri 



 38 
 

meşrulaştırarak, onu betimleyerek, öğreterek, oraya yerleşerek, onu yöneterek- 

uğraşan ortak kurum olarak, kısacası Şark’a egemen olmakta, Şark’ı yeniden 

yapılandırmakta, Şark üzerinde yetke kurmakta kullanılan bir Batı biçemi olarak 

incelenebilir, çözümlenebilir. (Said, 2022, s. 13) 

Bu tanım, Şarkiyatçılığın tarihine odaklanmakta ve onu Batı'nın Doğu üzerindeki 

egemenlik ve hakimiyet arayışlarıyla ilişkilendirmektedir. Batı'nın Şark üzerindeki 

politik, kültürel ve bilimsel etkisi, Şarkiyatçılığın bu tanımının temelini 

oluşturmaktadır. Şarkiyatçılar, genellikle Batı'nın üstünlüğünü ve Doğu'nun 

“aşağılığını” kabul eden bir bakış açısıyla hareket etmekte ve bu doğrultuda Doğu'yu 

yeniden şekillendirme ve kontrol etme çabalarına odaklanmaktadırlar. 

Dolayısıyla bu tanım da, Şarkiyatçılığı eleştirel bir perspektifle ele almakta ve Batı'nın 

Doğu'ya karşı hegemonik yaklaşımını vurgulamaktadır. Böylelikle Batı'nın Şark'a dair 

politika, bilim ve kültürel alanlardaki müdahaleleri, Şarkiyatçılığın ana konularından 

biri olarak gösterilmekte ve bu müdahalelerin Doğu üzerindeki etkileri 

incelenmektedir. 

Oryantalizm’in başlangıcı farklı tarihlere dayandırılabilmektedir. Abdülmelik’e göre 

(2007) “1245’te toplanan Viyana Konsülü’nde oryantalizm kuruluş kararı alınarak 

Universitas Magistrarum et Scolarium Parisensum’da ilk Doğu Dilleri kürsüsü 

kurulmuştur” (Aktaran Özdal, 2013, s. 63). 

1453 yılında Osmanlı İmparatorluğu’nun İstanbul’u fethetmesi, aslında Müslümanlık 

ile Hristiyanlık arasındaki birbirini tanıma sürecinin de başlangıcını oluşturmuştur. 

Birbiri ile her anlamda rakip durumuna gelen iki kültür gerek politik sebeplerle gerek 

askeri üstünlük kurma amaçlı olarak, gerekse de iktisadi sebeplerden birbirini 

yakından inceleme ve tanıma amaçlı çalışmalar yürütmüşlerdir. 

Kunt’a (1990) göre “Napolyon’un 1798-1799 Mısır Seferi, 1821-1829 Yunan 

Bağımsızlık Savaşı, 1830 Fransızların Cezayir’i işgal etmesi, 1854-1856 Kırım Savaşı 

ve 1869 Süveyş Kanalının açılması gibi olaylar, oryantalizm kavramının yeniden 

güçlenerek ve kapsamının genişleyerek gündeme gelmesine neden olmuştur” (Aktaran 

Özdal, 2013, s. 64 ). 

1914’te başlayan ve 4 yıl süren I. Dünya Savaşı ile 1939’da başlayıp 6 yıl devam eden 

II. Dünya Savaşı ardından sömürgeleştirilmiş toplumlar içerisinde bağımsızlık 

hareketleri hız kazanmıştır. Dekolonizasyon olarak adlandırılan bu süreci yaşayan 



 39 
 

ülkelerin, bağımsızlıklarını kazanmaya başlaması, petrol için yürütülen savaşlar, 

ülkeler arası inşa edilen eski ve yeni ittifaklar, komünizmin geçirdiği aşamalar Batı’nın 

Oryantalizm anlayışını güncellemesine sebep olmuştur. 

Abdülmelik’e göre (2007) “1946’da Washington’da kurulan ‘Ortadoğu Enstitüsü’, 

1949’da New York’ta kurulan ‘Orta Doğu Sorunları için Konsey’ ve İngiltere’de 1947 

kurulan ‘Scarborough Komisyonu’ öncü çalışmalarını diğer ülkeler izlemiş ‘Neo-

oryantalizm’ şekillenmiştir” (Özdal, 2013). 

Postkolonyalizm ise, her ne kadar aldığı post ön eki nedeniyle kolonyalizm sonrası 

dönemi ifade ediyor gibi görünse de temelde sömürgeciliğin, doğrudan yönetimler 

ilgili topraklardan çekildikten sonra da “yeni sömürgecilik” olarak adlandırılabilecek 

bir başlık altında nasıl devam ettiğini gösteren noktalara değinir. Postkolonyalizm 

kuramı, öncelikle kolonyalist dönem faaliyetlerini eleştirel bir çerçevede ele alarak 

sorunsallaştırır. Özellikle kolonyalist faaliyetlerin devam ettiği süreçte uygulamaya 

konmuş olan bazı yasal normlar ve siyasi sistemler, sömürgeci ülke yöneticileri 

sömürgeleştirilen topraklardan ayrıldıktan sonra arkalarında bıraktıkları düzenin 

temellerinde var olmayı sürdürerek, o uluslar üzerinde etkili olmaya devam etmiştir. 

Ayrıca bu ülkeler ekonomik kaynaklarının büyük kısmından, denizaşırı ülkelere 

taşınması yolu ile mahrum bırakılmış ve gerek katliamlar gerekse zorunlu göç 

hareketleri nedeniyle demografik yapılarında dramatik değişimler meydana gelmiştir. 

Postkolonyalizm, sömürgeleştirilen ülkelerin, bu noktadan sonra dekolonizasyon 

sürecine girmiş olsalar dahi, kendi kaderini tayin edebilme kabiliyetlerinin nasıl 

sınırlandığı noktasında söylemler üretmiştir. Özellikle ekonomik olarak bağımlı hale 

getirilmiş ve kültürel anlamda yıkıcı etkilere maruz kalmış bu toplumlar üzerinde 

Batılı güçlerin hakimiyetini devam ettirme çabaları eleştirilmektedir. Postkolonyalizm 

farklı kültürlere ve topluluklara dahil olan insanların kendi kimliklerini tanımalarını 

teşvik ederek, kültürel bağımsızlık, ekonomik adalet ve siyasi olarak özgür olma 

ideallerini savunmaktadır. Bunu yaparken kültürler arası diyalog, çokkültürlülük, 

madun çalışmaları gibi noktalarda çözüm önerileri üretmeye gayret eden uygulamaları 

gündeme getirmiştir.  

Postkolonyalist teorilerin anlaşılması için, teorinin içerisindeki önemli kavramlar olan 

dekolonyalizm, Avrupamerkezcilik, melezlik, öteki ve self-kolonyalizm gibi öğeler 

detaylı olarak incelenmelidir. 



 40 
 

Dekolonizasyon, en kısa tanımıyla; sömürge altında olan bir ülkenin veya bölgenin 

üzerindeki sömürgecilik faaliyetlerinin sona erdirilmesi sürecini ifade etmektedir. Bu 

süreç, sömürgeci devletin kontrolü altındaki toplumun bağımsızlığını kazanması veya 

sömürgeci yönetimin sona ermesiyle gerçekleşir. 

Dekolonizasyon süreçleri genellikle siyasi, ekonomik, sosyal ve kültürel değişimlerle 

birlikte ilerlemiştir. Bu süreç, farklı ülkelerde, sömürgeci devletin egemenliğinin 

reddedilmesi, yerel halkın kendi kaderini tayin hakkını talep etmesi, ulusal bağımsızlık 

hareketlerinin yükselmesi ve ulusal kurtuluş savaşlarının kazanılması gibi çeşitli 

yöntemlerle meydana gelebilmiştir. 

Bu halkların çoğu 1945 ile 1965 yılları arasında boyunduruktan kurtuldu. Ancak, 

sözcüğün dar anlamıyla, sömürgeleştirme hareketleri Fransızların Vietnam'da ya da 

Cezayir'de, İngilizlerin ya da Hollandalıların Hindistan'da ya da Endonezya'da 

yenilgiye uğramalarıyla son bulmuş olsa da, Batı hâkimiyeti şu ya da bu biçimde 

yaşamaya devam etmiştir. Bu olgu kimi bölgelerde yeni sömürgecilik olarak, başka 

bölgelerdeyse yerleşimcisi olmayan emperyalizm olarak adlandırılıyor. (Ferro, 2002, 

s. 49) 

Aynı zamanda dekolonizasyon süreci tanımı, sömürgecilik sonrası dönemde yeni 

ulusal ve uluslararası ilişkilerin şekillenmesini ve yerel toplulukların kendi kültürlerini 

ve kimliklerini koruma ve geliştirme çabalarını da kapsamaktadır. 

Birinci Dünya Savaşı sonrası dönemde, sömürgeciliğin etkileri ve sömürge ülkelerinin 

ekonomik ve sosyal yapıları üzerindeki baskılar artmıştır. Bu dönemde yaşananların 

ardından, dekolonizasyon, 20. yüzyılın özellikle ikinci yarısında hız kazanmış ve 

Asya, Afrika ve Karayipler’de birçok ülkenin bağımsızlıklarına kavuşmasına neden 

olmuştur. (Ferro, 2002) 

Bağımsızlık hareketlerinin başlamasına etki eden faktörlerden biri özellikle I. Dünya 

Savaşı sırasında sömürgeci ülkelerin yürüttükleri uygulamalar olmuştur. Bu dönemde, 

sömürgeci güçlerin, özellikle İngiltere ve Fransa'nın, savaş için sömürgelerden insan 

ve diğer kaynakları kullanmaları önemli bir konudur. Bu bağlamda, sömürgelerden 

asker alma uygulamaları, yerli halkın direnişleri ve Afrikalıların muharebelerde 

kullanılması dikkat çekmektedir. (Erol & Bingöl, 2014) 

Dekolonizasyon sürecinde ulusal kimlik inşası önemli bir rol oynamaktadır. Sömürge 

döneminin sonlarında, birçok Asya ve Afrika ülkesi, bağımsızlık mücadelesi verirken 

ulusal kimliklerini de yeniden tanımlama çabası içine girmiştir. Bu süreçte, yerel 



 41 
 

kültürlerin ve kimliklerin yeniden canlandırılması, sömürgeci kültürel etkilerin 

reddedilmesi ve yeni ulusal kimliklerin inşası üzerine odaklanılmıştır. Örneğin, 

Cezayir’in bağımsızlık sürecinde ulusal kimlik ve kültürel kimlik yeniden inşa 

edilmiştir. 

Frantz Fanon'un Yeryüzünün Lanetlileri kitabında Cezayir’in yaşadığı süreç, 

sömürgecilik karşıtı mücadelenin bir örneği olarak önemli bir yer tutmuştur. Fanon, 

Cezayir'de yaşanan bağımsızlık savaşını ve bu sürecin toplumsal, psikolojik ve politik 

boyutlarını ele almıştır. Eserde, Cezayir'in Fransa'ya karşı verdiği bağımsızlık 

mücadelesi bağlamında, sömürgeciliğin şiddetli doğasını ve sömürge halklarının 

direnişini anlatmıştır. Cezayir örneği üzerinden, genel olarak sömürgecilik ve 

özgürlük mücadelesine dair bir analiz sunmaktadır. Fanon, Cezayir'in Fransa'ya karşı 

verdiği bağımsızlık savaşını, “sömürgeciliğin en keskin ve açık şekilde görüldüğü” bir 

savaş olarak betimlemiştir. 1954-1962 yılları arasında süren ve Fanon’un bizzat içinde 

yer aldığı bu savaş, onun teorik görüşlerini destekleyen somut bir olay olarak ele 

alınmıştır ve Cezayir'deki mücadele, sömürgeci baskıya karşı verilen şiddetli direnişin 

bir örneği olarak tanımlanmıştır. Fanon, bu mücadelenin, sömürge halklarının 

özgürlüklerini kazanmak için vermeleri gereken zorlu mücadeleyi gösterdiğini 

vurgulamıştır. Cezayir'deki savaşın sömürgecilik karşıtı mücadelenin doğasında 

bulunan şiddeti açıkça ortaya koyduğunu savunmuştur. Ona göre, sömürgecilerin 

uyguladığı baskı ve şiddet, sömürgeleştirilen halkların aynı şekilde karşılık vermesi 

gereğini doğurmuştur. Cezayir örneği üzerinden, sömürgeci yönetimlerin baskıcı 

politikalarının, halkın direnişini ve devrimci bilincini nasıl körüklediğini anlatmıştır. 

Fanon, Cezayir'in bağımsızlık sonrası dönemde karşılaştığı toplumsal ve kültürel 

yeniden inşa sürecine de değinmiş, bağımsızlık sonrası dönemde, sömürgeci geçmişin 

izlerinin silinmesi ve yeni bir ulusal kimliğin inşa edilmesi gerektiğini vurgulamıştır. 

(Fanon, 2022b) 

Ekonomik açıdan, dekolonizasyon süreci, sömürgeci güçlerin ekonomik yapılar 

üzerindeki kontrolünün sona erdirilmesi ve bağımsız ülkelerin kendi ekonomik 

politikalarını belirlemeleri anlamına gelmektedir. Bu dönemde, eski sömürülen 

ülkeler, ekonomik bağımsızlıklarını kazanma ve sürdürülebilir kalkınma hedeflerine 

ulaşma çabası içine girmiştir.  



 42 
 

Ancak, sömürge döneminden kalan ekonomik yapılar ve dış borç yükleri gibi sorunlar 

bu süreci zorlaştırmıştır. Birçok Afrika ülkesi, bağımsızlık sonrasında da ekonomik 

kalkınma sorunları ile mücadele etmeye devam etmiştir. (Erol & Bingöl, 2014) 

Dekolonizasyon süreci, sosyal ve kültürel açıdan da önemli değişimlere yol açmıştır. 

Sömürge döneminde baskı altında tutulan yerel kültürler ve diller, bağımsızlık sonrası 

dönemde yeniden canlanmaya başlamış ve ulusal kimliklerin inşasında önemli bir rol 

oynamıştır. Bu süreçte, yerli kültürel mirasın korunması ve geliştirilmesi için çeşitli 

politikalar uygulanmıştır. Aynı zamanda, sömürgeci eğitim sistemlerinin yerine yerel 

eğitim sistemlerinin kurulması ve geliştirilmesi de dekolonizasyon sürecinin önemli 

bir parçasını oluşturmuştur.  

Dekolonizasyon süreci, uluslararası ilişkilerde de önemli değişimlere yol açmıştır. 

Bağımsızlıklarını kazanan ülkeler, uluslararası arenada kendi seslerini duyurma ve 

kendi çıkarlarını savunma fırsatı bulmuşlardır. Birçok yeni bağımsız devlet, Birleşmiş 

Milletler gibi uluslararası örgütlere katılarak küresel siyasette etkin bir rol oynamaya 

başlamıştır. Ayrıca, bu ülkeler arasında bölgesel iş birliği ve dayanışma ağları 

kurulmuş, bu sayede sömürgecilikten kalan sorunların birlikte aşılması hedeflenmiştir. 

Dekolonizasyon, sömürge altındaki ülkelerin bağımsızlık süreçlerinde yaşanan çok 

boyutlu bir dönüşüm sürecidir. Tarihsel, ekonomik, sosyal ve politik boyutlarıyla ele 

alınması gereken bu süreç, bağımsızlık sonrası dönemde de devam eden birçok 

mücadeleyi ve yeniden inşa çabasını içermektedir. Bu bağlamda, dekolonizasyon 

süreçlerinin etkileri ve sonuçları, günümüz uluslararası ilişkileri ve küresel dinamikler 

üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. 

Postkolonyal teoriler, dekolonizasyon sonrası dönemin etkilerini ve bu dönemin 

mirasını ele alarak, sömürgeci ilişkilerin ve yapıların dönüşümünü incelemektedir. Bu 

teoriler, sömürgecilik ve emperyalizmin nasıl işlediğini, yerel kültürlerin ve 

kimliklerin nasıl etkilendiğini, sömürgeci ideolojilerin nasıl meşrulaştırıldığını ve 

nasıl sürdürüldüğünü anlamak için tarihsel, siyasi, sosyal ve kültürel bağlamları ele 

almaktadır.  

Dolayısıyla, dekolonizasyon ve postkolonyal teoriler arasındaki bağlantı, 

sömürgecilik sonrası dönemin mirasının eleştirel bir şekilde incelenmesini ve bu 

mirasın etkilerinin anlaşılmasını sağlayarak, daha adil, eşitlikçi ve çok sesli bir dünya 

vizyonunun geliştirilmesini içermektedir. Bu bağlamda, postkolonyal teoriler, 



 43 
 

sömürgeci geçmişin etkileriyle mücadele etmek ve gelecekte daha adil ve kapsayıcı 

bir toplum inşa etmek için önemli birer araç olarak görülebilmektedirler. 

Ayrıca, postkolonyal teoriler, Batı merkezli bilgi üretiminin eleştirisini yaparak, farklı 

kültürel, epistemolojik ve dil temelli bakış açılarını tanımaya ve değer vermeye 

odaklanmaktadır. “Batı merkezli bilgi üretimi”nden söz edildiği noktada da karşımıza 

çıkan bir diğer önemli kavram olan “Avrupamerkezcilik” ele alınmalıdır. 

Avrupamerkezcilik, Avrupa'nın dünya tarihindeki rolünü ve etkisini diğer 

medeniyetlerin üzerinde tutarak yücelten bir anlayıştan yola çıkar. Bu kavram, 

genellikle Avrupa kültürünün “üstünlüğünün” ve “evrenselliğinin” veri kabul edilmesi 

ve diğer kültürleri bu çerçevede değerlendirilmesi “alışkanlığını” ele almaktadır. 

Gurminder K. Bhambra Avrupamerkezcilik kavramını, tarihsel süreçlerin ve 

toplumsal gelişmelerin yalnızca Avrupa perspektifinden ve Avrupa'nın merkezde 

olduğu bir bakış açısıyla ele alınması olarak tanımlamıştır. Bhambra, bu yaklaşımın 

tarihsel anlatıları dar bir çerçevede sunduğunu ve Batı dışı toplumların katkılarını ve 

etkilerini göz ardı ettiğini vurgulamıştır. Bhambra, modernitenin Batı'nın iç 

dinamikleri ve kendi içsel gelişimi ile sınırlı bir olgu olarak ele alınmasına karşı 

çıkmıştır. Avrupa'nın “ilerleme ve rasyonellik temsilcisi” olduğu, diğer toplumların 

ise geri kalmış olduğu fikrine dayanan bir çerçevenin, küresel tarihsel süreçlerin ve 

Avrupa dışındaki toplumların modernitenin oluşumundaki rolünü göz ardı ettiğini 

belirtmiştir. (Bhambra, 2015) 

Avrupamerkezcilik, eğitim sistemlerinde de kendini göstermiştir. Avrupamerkezci 

eğitim müfredatlarının, öğrencilere dünya tarihini ve kültürünü dar bir perspektiften 

öğrettiği yönünde savlar ortaya atılmıştır. Bu tür müfredatlar, öğrencilerin diğer 

kültürleri ve tarihleri anlamalarını sınırlayarak, küresel bir bakış açısının gelişimini 

engelleyebilmektedir. (Şimşek, 2013) 

Avrupamerkezcilik aynı zamanda bilimsel araştırmalarda da kendini göstermektedir. 

Batı merkezli araştırma metodolojilerinin diğer kültürlerdeki bilgi ve deneyimleri göz 

ardı ettiği eleştirileri yapılmıştır. Bu durum, bilimsel araştırmalarda farklı kültürel 

bağlamlardaki bilgi ve deneyimlerin yeterince temsil edilmemesine yol 

açabilmektedir.  



 44 
 

Gayatri Chakravorty Spivak bilgi üretim süreçlerinde yapılan dışlamaları ve 

“epistemik şiddet”i Madun Konuşabilir mi? adlı eserinde incelemiş, sömürgeciliğin 

bilgi sistemleri ve söylemler yoluyla uygulamış olduğu baskıyı vurgulamıştır.  

“…epistemik şiddetin elimizdeki en açık örneği, sömürge öznesini Öteki olarak inşa 

etmeye yönelik, uzaktan örgütlenmiş, uzaklara yayılmış, heterojen projedir. Bu proje 

aynı zamanda, bu Öteki’nin izinin kendi kırılgan Özne-liğinde asimetrik bir biçimde 

silinip yok edilmesini ifade eder” (Spivak, 2020, s. 41). 

Bir başka önemli nokta ise, Avrupamerkezci tarih yazımının sömürgecilik döneminin 

mirası olduğudur. Bu bağlamda, sömürgecilik sonrası dönemlerde dahi, Batı'nın 

üstünlüğünü ve evrenselliğini vurgulayan tarih yazımı pratiklerinin devam ettiği 

gözlemlenebilmektedir. Bu, sömürgeci zihniyetin modern zamanlarda da devam 

ettiğinin bir göstergesidir.  

Bhambra, tarih yazımında Avrupamerkezci yaklaşımların moderniteyi yalnızca 

Avrupa'nın gelişimi ve “başarısı” olarak sunduğunu belirtmiştir. Bu anlatıların, 

Avrupa dışındaki toplumların katkılarını ve deneyimlerini göz ardı ettiğini, 

modernitenin küresel bir süreç olduğunu ve Avrupa dışındaki bölgelerdeki 

gelişmelerin, özellikle sömürgecilik ve kölelik gibi olguların, modernitenin 

şekillenmesinde temel rol oynadığını vurgulamıştır. (Bhambra, 2015) 

Avrupamerkezcilik, aynı zamanda toplumsal normlar ve değerler üzerinde de etkili 

olmuştur. Batı'nın toplumsal normlarının evrensel olarak kabul görmesi gerektiği 

varsayımının, diğer kültürel norm ve değerlerin önemini küçümsediğini ortaya koyan 

durumlar olagelmiştir. Bu da küresel düzeyde kültürel homojenleşmeyi teşvik 

edebilmekte ve kültürel çeşitliliğin azalmasına yol açabilmektedir. 

Ek olarak, Avrupamerkezcilik, Batı'nın modernleşme sürecinin evrensel bir model 

olarak kabul edilmesi gerektiği fikrini desteklemektedir. Bu bağlamda, modernleşme 

teorilerinin Batı merkezli perspektiflere dayanarak diğer toplumların gelişimini 

değerlendirdiği eleştirisi yapılmaktadır. Bu durum, Batı dışı toplumların kendi özgün 

modernleşme süreçlerini ve dinamiklerini tanımada başarısız olmasına neden 

olabilmektedir. 

Wallerstein (1997) sosyal bilimlerin Avrupa-merkezciliğini görmenin beş yolu 

olduğunu ortaya koymuştur. Bunlar ; sosyal bilimlerin tarih yazımı, bu bilimlerin 

evrenselliğinin dar görüşlü olması, (Batılı) medeniyet ile ilgili varsayımları, 



 45 
 

Şarkiyatçılığı ve bir ilerleme teorisi dayatmaya çalışması ile ilgilidir. (Aktaran 

Bhambra, 2015, s. 4) 

Avrupamerkezcilik, Bhambra'nın çalışmalarında, tarihsel ve sosyolojik teorilerin dar 

ve kısıtlı bir çerçevede ele alınmasına neden olan bir bakış açısı olarak tanımlanmış ve 

eleştirilmiştir. Bu bağlamda, daha kapsayıcı ve küresel bir perspektifin geliştirilmesi 

gerektiğini vurgulamıştır. (Bhambra, 2015) 

Postkolonyal teoriler, Avrupamerkezci bakış açısının eleştirisini yaparak, farklı 

kültürel ve epistemolojik bakış açılarını tanımaya ve değer vermeye odaklanmıştır. Bu 

teoriler, Batı merkezli bilgi üretiminin hegemonik doğasını sorgulamakta ve farklı 

kültürlerin, toplumların ve bilgi sistemlerinin eşitlikçi bir şekilde temsil edilmesini 

savunmaktadır. Bu teorilerin ele alınması, küresel güç ilişkilerinin, kültürel 

etkileşimlerin ve bilgi üretiminin eleştirel bir şekilde incelenmesinin ve daha adil ve 

eşitlikçi bir dünya vizyonunun geliştirilmesinin sağlanması için gereklidir. Bu 

bağlamda, Avrupamerkezcilik eleştirisi ve postkolonyal perspektifler, küresel 

toplumsal ve siyasal sorunlara daha kapsamlı ve çeşitli bir bakış açısı yaratılması 

noktasında önem kazanmaktadır.  

Ancak bu teoriler de zaman zaman Avrupamerkezci köklerinden kopamadıkları 

yönünde eleştirilerin hedefi olmuştur: 

… konu hem felsefi hem de kurumsal çerçevede kendi Avrupalı beşiğine kopmaz bir 

şekilde bağlıdır. Postkolonyal çalışmaların bir tarih disiplini gibi disiplin olduğunun 

söylenememesine ve enerjisinin ve revizyonist gücünün büyük bir kısmını anti-

kolonyal ve ilerici politik hareketler içerisindeki kaynağına borçlu olmasına rağmen, 

bu incelemeler de Avrupa-merkezci bir geçmişin yükünü tevarüs eder. (Loomba, 

2000) 

Bu bakış açısından hareketle Batı’nın kendi karşısında konumlandırdığı ve kendinden 

olmayanları tanımlamak için kullandığı “öteki” kavramı da önemli bir kavram olarak 

öne çıkmaktadır. 

"Öteki", genellikle Batı tarafından sömürgeleştirilen toplumları ve bu toplumların Batı 

medeniyeti karşısındaki konumlarını ifade etmektedir. Postkolonyal teori, bu 

ötekileştirme süreçlerini eleştirel bir şekilde inceleyerek, sömürgecilik sonrası 

dönemde devam eden iktidar ilişkilerini ve kimlik oluşumlarını analiz eder. 



 46 
 

Edward Said’in Şarkiyatçılık adlı eseri, Batı’nın Doğu’yu nasıl egzotikleştirip 

ötekileştirdiğini açıkça ortaya koyar. Said, Batı’nın Doğu'yu kendi kimliğini inşa 

etmek için nasıl araçsallaştırdığını ve bu süreçte Doğu’yu pasif, geri kalmış ve egzotik 

olarak tanımladığını savunmuştur. Bu perspektif, postkolonyal teori içerisinde 

"öteki"nin Batı merkezli bir söylemle nasıl konumlandırıldığını göstermektedir. (Said, 

2022) 

Sömürgecilik sonrası dönemde, popüler kültür öğeleri de “ötekileştirme” hareketinin 

önemli öğelerinden biri olagelmiştir. Özellikle Batı sinemasında karşımıza çıkan 

doğu-batı ayrımına yönelik postkolonyal öğeler de bu ötekileştirme sürecinin bir 

parçasıdır. Batı sineması, Doğu’yu genellikle mistik ve egzotik bir yer olarak sunarak, 

Batı'nın üstünlüğünü vurgulamakta ve Doğu'yu Batı’nın “öteki”si olarak 

tanımlamaktadır. Bu tür temsiller, Batı’nın Doğu üzerindeki hegemonyasını ve 

üstünlük iddiasını sürdürmesine hizmet etmektedir. (Çıtak, 2014) 

Ötekileştirme süreci, sadece kültürel temsillerle sınırlı kalmayıp, aynı zamanda sosyo-

politik düzlemde de kendini göstermektedir. Göçmenlik ve ötekilik ilişkisi bu 

bağlamda önemlidir. Göçmenler, sıklıkla "biz" kimliğinin bir parçası olarak 

görülmemekte ve yerel kültürle uyumsuz olarak algılanmaktadırlar. Bu durum, 

göçmenlerin toplumsal dışlanmaya maruz kalmasına ve ötekileştirilmesine yol 

açmaktadır. (Kılıç, 2023) 

Göçmenlik ve “Öteki”lik vurgusuna dair temel literatürün dinamiklerinden biri olarak 

öne çıkan Levinas, kendi zamanının politik krizlerinin nedeni olarak etik ilişkileri 

öncelemeyen Batı düşüncesine işaret etmiştir. Levinas’cı düşüncede Aynının 

“Başkası” karşısında yaşayacağı muhtemel politik, etik ve hukuki gerilim, ontolojiyi 

önceleyen düşünce geleneğinden farklı değerlendirmelere yol açar. Başkayı aynılığın 

alternatif bir alanı olduğu Levinas düşüncesinde Başkalığın aşkınlık boyutu ise 

“Öteki”ler karşısında konumunu aynılıktan ziyade “Öteki”deki başkalığın keşfiyle 

veya gerilimiyle Ben’i narsizimden çıkarma fonksiyonuna sahiptir. (Kılıç, 2023) 

Kimlik ve güvenlik ilişkisi bağlamında da öteki kavramı önemlidir. Özellikle 

göçmenler ve diğer ötekiler, yerleşik toplumlar tarafından genellikle bir tehdit olarak 

algılanır. Bu algı, toplumsal güvenlik ve kimlik krizlerine yol açar. Göçmenlerin yeni 

kimliklerini kabul ettirmeleri ve topluma entegre olmaları süreci, bu krizlerin aşılması 

için kritik öneme sahiptir. (Gürel, 2022) 



 47 
 

Sonuç olarak, postkolonyalizm bağlamında “öteki” kavramı, Batı’nın sömürgecilik 

sonrası dönemdeki söylem ve pratiklerinde önemli bir rol oynamaktadır. Ötekileştirme 

süreçleri, kültürel temsillerden sosyo-politik ilişkilere kadar geniş bir yelpazede 

incelenebilmektedir. Bu süreçlerin eleştirel bir şekilde analiz edilmesi, daha adil ve 

kapsayıcı bir dünya düzeni için gerekli bir eylemdir. 

Postkolonyalizm bağlamında “melezlik” de, kolonyal ve postkolonyal süreçler 

sırasında ortaya çıkan kültürel karışımlar ve kimlikler üzerindeki çalışmalarda önemli 

bir kavramdır.  

Bu bağlamda, Homi Bhabha'nın melezlik ve "üçüncü alan" teorisi merkezi bir rol 

oynamaktadır. Bhabha'ya göre, melezlik, kolonyal güçler ve sömürgeleştirilen 

toplumlar arasındaki etkileşim sonucunda ortaya çıkan yeni kültürel ve kimliksel 

oluşumları ifade etmektedir. Bu durum, iki farklı kültürün kesişiminde yeni bir 

"üçüncü alan" yaratmaktadır ve bu alan, iktidar ve direnişin yeniden şekillendiği bir 

yerdir. Melezlik, sadece kültürel değil aynı zamanda dilsel ve edebi boyutlarda da 

incelenmelidir. Örneğin Cherrie Moraga’nın The Hungry Woman: A Mexican Medea 

(Aç Kadın: Meksikalı Bir Medea) adlı oyunu,  melezlik kavramını dramatik bir şekilde 

ele almaktadır. Moraga'nın eseri, Meksikalı Medea’nın sürgün edildiği Aztlan’dan 

Phoenix’e olan yolculuğunu ve psikiyatrik bir birimdeki yaşamını anlatır. Bu hikâye, 

Bhabha'nın teorisi ışığında, Medea'nın kimlik mücadelesi ve üçüncü alan içinde 

kendini yeniden tanımlama süreci olarak okunabilir. (Gürlüyer, 2019) 

Feminist postkolonyal teoriler de melezlik konusuna değinmiştir. Bu teoriler, Batılı 

feminizmin sınırlamalarını eleştirmekte ve üçüncü dünya ülkelerinde yaşayan 

kadınların deneyimlerini merkeze alarak yeni bir melez feminist kimlik yaratmayı 

hedeflemektedir. Bu bağlamda, Chandra Talpade Mohanty gibi teorisyenler, Batılı 

feminizmin sömürgeci yapılarını eleştirmekte ve kadınların kimliklerindeki çeşitliliği 

ve farklı deneyimlerini vurgulamaktadır. (Arman & Şerbetçi, 2012) 

Postkolonyalizm bağlamında melezlik, sadece kültürel değil, aynı zamanda ekonomik, 

sosyal ve politik boyutlarda da derin etkiler yaratan bir kavramdır. Bu kavram, eski 

sömürge toplumlarının küresel bağlamda yeniden tanımlanmasında ve kimlik 

mücadelesinde kritik bir rol oynamıştır. Bhabha'nın teorileri ve çeşitli alanlarda 

yapılan çalışmalar, melezlik kavramının geniş kapsamını ve postkolonyal süreçlerdeki 

önemini ortaya koymuştur. 



 48 
 

İncelenmesi gereken bir diğer kavram olan "Self-kolonyalizm" terimi, bir ulus veya 

toplumun kendi içindeki yapıları, kültürel normları veya davranışları ile ilgili olarak, 

dış etkiler altında kendi kendini sömürgeleştirmesi veya dış bir gücün hegemonyası 

altına girmesi durumunu ifade etmektedir. Bu terim genellikle bir toplumun, kültürel 

olarak başka bir toplumun standartlarına, değerlerine veya normlarına uymaya 

çalışması veya kendi kültürel mirasını bastırması durumlarında kullanılmaktadır. 

Örneğin, bir ulusun kendi kültürel değerlerinden veya dilinden uzaklaşarak, dışarıdan 

gelen bir kültürün egemenliği altına girmesi durumu self-kolonyalizm olarak 

adlandırılabilir. Benzer şekilde, bir toplumun kendi tarihini, dilini veya kültürel 

mirasını inkâr etmesi ve bunun yerine dışarıdan gelen bir kültürü benimsemesi de self-

kolonyalizm olarak değerlendirilebilir. 

Self-kolonyalizm terimi, sömürgeci dönemin sona ermesine rağmen, küreselleşme ve 

kültürel etkileşimin artmasıyla birlikte daha fazla önem kazanmıştır. Bu terim, bir 

toplumun kendi kimliğini ve özgünlüğünü koruma çabalarıyla ilişkilendirilirken, aynı 

zamanda kültürel emperyalizm ve hegemonyaya karşı bir mücadelenin ifadesi olarak 

da ortaya çıkmaktadır. 

Postkolonyalizm bağlamında self-kolonyalizm, kolonyal dönemin sona ermesinin 

ardından sömürgeleştirilen toplumların kendi kültürel ve kimliksel yapılarını yeniden 

üretirken, bu yapıları Batılı standartlara göre biçimlendirmeleri sürecini ifade 

etmektedir. Bu kavram, özellikle kültürel yabancılaşma ve kimlik değişimi 

bağlamında incelenmektedir. 

Bu bağlamda isim verme pratiklerinin değişimi ve bu süreçte yaşanan kültürel 

yabancılaşma önemli bir unsurdur. Örneğin, geleneksel Türk isimlendirme pratiği, 

çocuğun doğrudan bir başarıya veya belirli bir yeteneğe dayalı olarak 

isimlendirilmesini içerirken, modernleşme süreciyle birlikte Batı tarzı, anlamı 

olmayan ve sadece farklı duyulan isimlerin tercih edilmeye başlanması self-

kolonyalizmin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Bu durum, Batılı kültürel 

normlara uyum sağlama ve kendi kültürel köklerinden kopma eğilimi olarak 

yorumlanabilmektedir. (Bilgin, 2020) 

Self-kolonyalizm, aynı zamanda uluslararası ilişkiler ve ekonomi gibi alanlarda da 

gözlemlenmektedir. Özellikle güçlü ekonomilerin çekim merkezi haline gelmesi ve 

donanımlı bireylerin bu ülkelere göç etmesi, ekonomik ve kültürel melezleşmeyi 



 49 
 

tetiklemektedir. Bu durum, sömürgeci ilişkilerin yeni biçimlerini ortaya çıkarmakta ve 

postkolonyal toplumların kendi içlerinde Batılı standartları yeniden üretmesine yol 

açmaktadır. 

Bu durumda, postkolonyalizm bağlamında self-kolonyalizm, eski sömürge 

toplumlarının kendi kültürel ve kimliksel yapılarını Batılı normlara göre yeniden 

üretmeleri sürecini kapsamaktadır. Bu kavram, kültürel yabancılaşma, ekonomik 

melezleşme ve kimlik mücadelesi gibi konularda derin etkiler yaratmaktadır. Self-

kolonyalizmin incelenmesi, postkolonyal toplumların kimlik ve kültürel yapılarını 

anlamak için kritik bir öneme sahiptir. 

Postkolonyalizm’i anlamak için, açıklanan bu temel kavramlar ışığında, alanın önemli 

teorisyenlerinin eserleri üzerine de okumalar yapılmalıdır. Bu alandaki önemli 

teorisyenler arasında Edward Said, Homi Bhabba, Gayatri Spivak, Franz Fanon, Ania 

Loomba gibi isimler sayılabilir. 

Said, daha önce de değinildiği gibi, özellikle Şarkiyatçılık adlı kitabıyla 

postkolonyalist teorinin önemli figürlerinden biri olmuştur. Bu eserinde, Batılı 

akademisyenlerin ve yazarların Doğu'yu (özellikle Ortadoğu'yu) nasıl tasvir ettiklerini 

ve anladıklarını incelemiştir. Said, Batılıların Doğu'ya dair ürettiği bilgi ve 

imgelemdeki güç ilişkilerini ve ideolojileri ortaya çıkararak, Oryantalizm’i Batı'nın 

egemenlik ve üstünlük hislerini pekiştirmek için kullanılan bir araç olarak nitelemiştir. 

Batı'nın Doğu'yu nasıl "öteki"leştirdiğini ve bu ötekileştirmenin nasıl siyasi ve kültürel 

sonuçları olduğunu analiz eden Said'in çalışmaları, Batı'nın Doğu'ya yönelik algısını 

eleştiren ve bu algının nasıl güç ilişkilerine dayandığını açığa çıkaran bir perspektife 

sahiptir. Bu bağlamda Said Şarkiyatçılık adlı eseriyle postkolonyal teorinin gelişimine 

büyük katkı sağlamıştır çünkü bu çalışma postkolonyal düşünce için bir katalizör 

görevi görmüş ve Batı'nın üstünlük iddiasına karşı eleştirel bir bakış açısının 

kuramsallaştırılmasının yolunu açmıştır. Dolayısıyla, teorinin temel taşlarından birini 

oluşturmaktadır. 

Alanın önemli teorisyenlerinden biri de Gayatri Chakravorty Spivak’tır. Madun 

Konuşabilir mi? (Can the Subaltern Speak?) adlı kitabı, postkolonyal teori ve eleştirel 

teori alanında önemli bir metin olarak kabul edilir. Eser, özellikle azınlık gruplarının 

ve sömürge altındaki toplumların seslerini duyurabilme kapasiteleri üzerine 

yoğunlaşmıştır. 



 50 
 

Spivak, "madun" terimini kullanarak, sömürgeciliğin ve ataerkil yapıların baskısı 

altında kalan, seslerini duyuramayan ve temsil edilemeyen bireyleri veya toplulukları 

ifade etmiştir. Madun Konuşabilir mi? çalışmasında özellikle Gramsci'den esinlenerek 

madunların kendi seslerini duyurup duyuramayacağını sorgulamıştır. “Gramsci’nin 

klasik tanımında madun toplumsal bir gruptur, tekil değildir. İkinci olarak, madun, 

toplumsal hareketlilik yapılarına erişimi engellenmiş olan kişidir” (Spivak, 2020, s. 

13).  

Spivak, entelektüellerin ve Batılı düşünürlerin, madunların yerine konuşma eğiliminde 

olduklarını ve bu durumun madunların kendi seslerini duyurmasını engellediğini de 

öne sürmüştür. Madunların gerçekten konuşup konuşamayacağı ve konuşmalarının 

nasıl duyulabileceği üzerine ayrıntılı analizler sunmuştur. Spivak aynı zamanda, Batı 

merkezli eleştirel teorilerin ve postkolonyal çalışmaların madunların durumunu nasıl 

ele aldığını incelemiş, bu teorilerin bazen madunları yeniden sessizleştirdiğini 

savunmuştur.  

Kitapta ayrıca, bilgi üretim süreçlerinde yapılan dışlamaları ve “epistemik şiddet”i ele 

almıştır. Spivak, sömürgeciliğin bilgi sistemleri ve söylemler üzerinden nasıl baskı 

uyguladığını açıklamıştır. 

“…Toplumsallaşmış sermayenin getirdiği uluslararası işbölümünün öbür yakasında, 

emperyalist hukuk ve eğitimin, daha önceki bir ekonomik metne eklenen epistemik 

şiddet devresinin içinde ve dışında, madun konuşabilir mi?” (Spivak, 2020, s. 48). 

Spivak, özellikle kadınların madun konumunda olmasına da dikkat çekmiştir. 

Sömürgecilik ve ataerkinin birleşimiyle kadınların daha da “marjinalleştirildiğini” 

vurgulamıştır. “Mesele, daha ziyade, hem sömürgeci tarihyazımının nesnesi olarak 

hem de isyanın öznesi olarak, toplumsal cinsiyetin ideolojik inşasının erkeğin 

egemenliğini sürdürmesidir. …madunun bir tarihi yoksa ve konuşamıyorsa, kadın 

olarak madun daha da derin bir şekilde gölgede kalır” (Spivak, 2020, s. 59). 

Teorik olarak yoğun ve karmaşık bir metin olan Madun Konuşabilir mi? postkolonyal 

çalışmalar ve eleştirel teori alanında önemli bir yere sahiptir. Spivak'ın çalışması, 

entelektüellerin, akademisyenlerin ve politika yapıcıların madunların seslerini nasıl 

ele alması gerektiği konusunda önemli bir tartışma başlatmıştır. 

Homi K. Bhabha'nın The Location of Culture (Kültürel Konumlanış) kitabı da 

postkolonyal teori ve kültürel eleştiri alanında önemli bir eserdir. Bu kitapta Bhabha, 



 51 
 

kültürel kimliklerin nasıl oluştuğunu ve bu kimliklerin dinamik, melez ve sürekli 

değişen yapısını incelemiştir. Bhabha, bu anlamda postkolonyal teoriye getirdiği 

yenilikçi yaklaşımlarla tanınmıştır. Yazar “kültürel melezlik” kavramını tartışarak, 

kültürel kimliklerin sabit ve değişmez olmadığını, aksine sürekli olarak müzakere 

edildiğini ve dönüştüğünü savunmuştur. Kültürel melezliği, farklı kültürel kimliklerin 

kesişim noktasında yeni anlamların ve kimliklerin oluştuğu bir alan olarak 

tanımlamıştır. 

Kendisi konuşuncaya kadar hiçbir ad senin değildir; biri senin çağrına cevap verir ve 

birdenbire işaret ve jestler devresi kurulur ve sen, hikâye etme hakkı sahasına girersin. 

Bir diyaloğun parçasısın ve bu diyalog başlangıçta duyulmayabilir veya ilan 

edilmeyebilir -sen görmezden gelinebilirsin-; ancak senin bir kişi olarak varlığın inkâr 

edilmez, yok sayılmaz. Bir başkasının ülkesinde, ki senindir de, senin kişiliğin bölünür 

ve çatallaşmış yolu izlerken kendinle çift bir hareket içinde karşılaşırsın... Yabancı 

olarak ve arkadaş olarak. (Bhabha, 2016, s. 31) 

Bhabha, kültürel farklılıkların ve kimliklerin bir araya geldiği ve yeniden müzakere 

edildiği bir "üçüncü alan" kavramını ortaya koyarak, kültürel anlamların ve kimliklerin 

sabit olmaktan ziyade dinamik ve sürekli değişen olduğunu göstermektedir. 

Bhabha, sömürgeci ve sömürgeleştirilen ilişkilerde ortaya çıkan "taklit" olgusunu da 

analiz etmiştir. Taklit, sömürgecinin kültürel normlarını ve değerlerini benimseyen 

sömürgeleştirilenin, bu normları ve değerleri yeniden üretirken aynı zamanda onları 

altüst etmesi olarak betimlenmiştir. Yazar bu bağlamda kültürel farklılıkların ve 

anlamların bir dilden veya kültürden diğerine aktarılması sürecini incelemiştir. 

Kimliklerin ve kültürel farklılıkların statik ve monolitik olmadığını, aksine sürekli 

olarak yeniden şekillendiğini savunmuştur. 

Kültürel Konumlanış eseri, postkolonyal teoriye getirdiği yenilikçi bakış açıları ve 

kültürel kimlikler, melezlik ve üçüncü alan gibi kavramlarıyla akademik dünyada 

büyük yankı uyandırmıştır. Bhabha'nın çalışmaları, sömürgecilik sonrası dünyada 

kültürel kimliklerin ve farklılıkların anlaşılması ve yorumlanması için önemli bir 

kaynak sağlamıştır. 

Gurminder K. Bhambra'nın Rethinking Modernity: Postcolonialism and the 

Sociological Imagination (Moderniteyi Yeniden Düşünmek: Postkolonyalizm ve 

Sosyolojik Tahayyül) kitabı da, postkolonyalizmin anlaşılması noktasında önemli 

tespitler içermektedir. “Geniş anlamıyla modernite Batı Avrupa’da 16. yüzyıldan 



 52 
 

itibaren meydana gelen toplumsal, kültürel, siyasi ve ekonomik değişimlere işaret 

etmektedir” (Bhambra, 2015, s. 2).  

Bhambra kitapta “modernite” kavramının eleştirel bir yeniden değerlendirilmesini 

sunarken, modernitenin Batı merkezli anlatımlarını sorgulamış ve postkolonyal 

perspektiflerden hareketle daha kapsayıcı ve eleştirel bir anlayış geliştirmiştir. 

Fransız Devrimi’nin yankıları ve sanayileşme süreçleri, modern bir dünyanın ortaya 

çıktığına ilişkin tartışmaları beraberinde getirdi. Bu modern dünyanın, kendine özgü 

modern bir açıklamayı gerekli kıldığı ileri sürüldü. Bu iddianın kopuş ve fark olmak 

üzere iki esas varsayıma dayandığını ileri süreceğim. Buna göre, bir yandan zamansal 

bir kopuşun, geleneksel ve tarıma dayalı bir geçmişi modern olandan ayırdığı; diğer 

yandan da temel bir farkın, Avrupa’yı dünyanın geri kalanından ayırdığı varsayılır. 

…modernitenin Avrupa ile denk tutulması günümüzün entelektüel düşüncesindeki 

temel bir varsayımı beslemektedir. Bu varsayıma göre, önce Batı’da ortaya çıkan tikel 

birtakım yapılar daha sonra evrensellik kazanmıştır. (Bhambra, 2015, s. 1) 

Durkheim, Weber ve Marx’ın eserlerinde, kopuş ve fark fikirlerinin altı çizilmektedir. 

… modern Avrupa toplumunun karşılaştığı zorlukları farklı biçimlerde ele alırken bu 

toplumu, önceki tarıma dayalı toplumlardan ayrı tutmuş ve bu toplumun çağdaş dünya 

düzeni içinde emsalsiz olduğunu ileri sürmüşlerdir. (Bhambra, 2015, s. 2) 

Bhambra, modernite anlatılarının genellikle Batı'nın “başarısı” olarak sunulduğunu, 

ancak bu anlatıların sömürgecilik ve emperyalizmin etkilerini görmezden geldiğini 

vurgulamıştır. Modernitenin, Batı dışı toplumlarla etkileşimler ve sömürgecilik 

süreçleri üzerinden şekillendiğini belirtmiştir. Moderniteye dair teorilerin sadece 

Batı'ya özgü olarak ele alınmasına itiraz etmiş ve Haiti Devrimi gibi Batı dışındaki 

olayların da modernitenin şekillenmesinde temel bir rol oynadığını savunmuştur. 

Bhambra, postkolonyal teorinin modernite kavramını yeniden düşünmede kritik bir rol 

oynadığını savunmuştur. Ona göre bu perspektif, modernitenin sadece Batı'ya özgü bir 

fenomen olmadığını, küresel bir süreç olarak ele alınması gerektiğini göstermektedir. 

Ancak postkolonyal teorilere de bir eleştiri getirmiştir: “Post-kolonyal teori çoğu kez 

hâkim kavramlara içkin ikiliği tersyüz etmenin ötesine geçememekte ve sonuç olarak 

eleştirilmekte olan entelektüel yapının yerli yerinde muhafaza edilmesine yol 

açmaktadır” (Bhambra, 2015, s. 2). 



 53 
 

Bhambra, sosyolojik imgelemin postkolonyal bir yeniden değerlendirmesini 

önermektedir. Sosyolojinin temel kavramlarının ve teorilerinin, kolonyal ve 

postkolonyal tarihlerin ışığında yeniden düşünülmesi gerektiğini savunmuştur. 

Kitap genelinde, eleştirel bir sosyoloji yaklaşımını benimseyerek, toplumsal 

gerçekliklerin daha kapsamlı ve kapsayıcı bir şekilde anlaşılmasını amaçlamıştır. Bu 

yaklaşımı ile mevcut sosyolojik teorilerin sınırlarını aşmayı ve yeni teorik çerçeveler 

geliştirmeyi hedeflemektedir. Bhambra bu çalışmasıyla, mevcut koşulların yalnızca 

Avrupa merkezli bir bakış açısıyla değil, çeşitli perspektiflerle yeniden 

değerlendirilmesini önermiştir. Daha çok “bağlantılı tarihler yaklaşımı” ile geçmişin 

farklı yorumlanabileceğini ve bilginin toplumsal olarak tekrar yapılandırılabileceğini 

öne sürmüştür. 

Ania Loomba'nın Kolonyalizm Postkolonyalizm adlı kitabı, kolonyalizm ve 

postkolonyalizm konularını ele alırken tarih, kültür, edebiyat ve siyaset gibi çeşitli 

alanlardan örneklerle bu konuları inceleyen bir başka önemli kaynaktır. Loomba bu 

kitapta, öncelikle kolonyalizmin nasıl ortaya çıktığını, nasıl işlediğini ve sonuçlarının 

ne olduğunu açıklamakla başlamıştır. Kolonyalizmin hangi koşullar altında geliştiğini 

ve nasıl sürdürüldüğünü incelemiştir.  

“Nitekim, kolonyalizmin Avrupa kapitalizminin doğumuna yardım eden ebe olduğunu 

ya da Avrupa'da kapitalizme geçişin kolonyal yayılma sayesinde gerçekleştiğini 

söyleyebiliriz” (Loomba, 2000, s.21). 

Loomba, kitap boyunca kolonyalizmin ve postkolonyalizmin etkilerini anlamamıza 

yardımcı olan kavramlar ve teoriler sunmuş, kültürel kimlik, ırk, cinsiyet, dil gibi 

konuların yanı sıra, ekonomik ve siyasi etkileri de ele almıştır. Ayrıca, metropoller ile 

koloniler arasındaki ilişkilerin dinamiklerini ve bu ilişkilerin nasıl değiştiğini 

incelemiştir. 

Modern kolonyalizm fethettiği ülkelerden haraç, mal ve zenginlik toplamaktan daha 

fazlasını yaptı -fethettiği ülkelerin ekonomilerini yeniden yapılandırdı, kendi 

ekonomileriyle karmaşık ilişkiler içerisine soktu, böylelikle kolonileştirilmiş ülkeler 

ile kolonileştirenler arasında insan ve doğa kaynakları akışı başladı. Bu akış iki yönlü 

olarak cereyan etti -köleler ve sözleşmeli emeğin yanı sıra hammaddeler de 

metropolde yapılan ya da metropoldeki talebi karşılamak için başka bölgelerde 

yapılan mal imalatına aktarıldı ve aynı zamanda, koloniler de Avrupa mallarının alıcısı 



 54 
 

olan birer pazar sunmuş oldu. …İnsanlar ve malzemeler hangi yönde akarsa aksın, 

kârlar daima "anayurda" akıyordu. (Loomba, 2000, s. 21) 

Loomba, postkolonyalizm bağlamında da kolonyalizmin mirasıyla başa çıkma, 

yeniden yapılanma ve direniş gibi konulara odaklanmıştır. Postkolonyal teorilerin, 

ortaya çıkış amaçlarını gerçekleştirmeleri için, ilgilendikleri konuları nasıl ele almaları 

gerektiği ile ilgili tespitler yapmıştır.  

Postkolonyal incelemeler anlamlı bir tarzda ayakta kalacaksa eğer, çağdaş dünyayla 

ve kolonyal kurumların ve fikirlerin bizim bugünkü “küreselliğimizi” tanımlayan ayrı 

kültürel ve sosyo-ekonomik pratikler dahilinde kalıba dökülmekte olduğu yerel 

durumlarla çok daha derinden ilgilenmek zorundadır. (Loomba, 2000) 

Bu bağlamda Loomba kolonyalizm ve postkolonyalizm konularını çok yönlü bir 

şekilde ele alarak, teorik çerçeveler sunup, bunları örneklerle zenginleştirerek, bu 

karmaşık ve önemli konuların daha derinlemesine anlaşılması yolunda önemli 

düşünceler ortaya koymuştur. 

Postkolonyal teorilere kaynaklık eden eserler incelenirken, Frantz Fanon ve 

çalışmaları üzerinde de durmak yerinde olacaktır.  

20. yüzyılın önemli bir entelektüeli olan Fanon, 1925 yılında Martinik Adası’nda, 

Afrika'dan köle olarak getirilenlerin soyundan gelen ve Fransızların yürüttüğü asimile 

etme politikalarının izlerini taşıyan bir “siyah” ailede doğmuş ve Cezayir’deki 

Bağımsızlık Savaşı sırasında aktif olarak direnişçi saflarında bulunmuş bir psikiyatrist, 

filozof, politik teorisyen ve yazardır. Eserleri, özellikle dekolonizasyon ve ırkçılıkla 

mücadele konularında önemli katkılar yapmıştır. (Ulutaş, 2019) 

Tez çalışması kapsamında, “dekolonizasyon” teriminin açıklanması kısmında 

Cezayir’in bağımsızlık mücadelesi ile ilgili bölümlerine yer verilen Yeryüzünün 

Lanetlileri (Les Damnés de la Terre) kitabı da, sömürgecilik karşıtı düşüncenin en 

önemli eserlerinden biridir. 1961 yılında yayımlanan ve önsözünü Jean-Paul Sartre’ın 

yazdığı bu kitap, sömürgecilik ve sömürgecilik sonrası toplumların karşılaştığı 

sorunları kapsamlı biçimde ele alarak, Afrika'nın özgürleşme hareketlerine güçlü bir 

entelektüel ve ideolojik temel sağladığından, burada detaylı olarak incelenmesi faydalı 

olacaktır. 

Fanon, Yeryüzünün Lanetlileri kitabının ilk bölümünde şiddet olgusu üzerinde 

durarak, sömürgeciliğin doğasında şiddetin bulunduğunu ve sömürge halklarının 



 55 
 

özgürlüğe ancak şiddet yoluyla ulaşabileceğini savunmuştur. Onun düşüncesinde, 

sömürgeleştirilmiş toplumların kendilerini özgürleştirmesi için sömürgeci güçlere 

karşı direnmeleri ve şiddeti bir araç olarak kullanmaları gerekmektedir. 

Sonuncular birinci olacaktır. …Dekolonizasyon, tüm çıplaklığıyla sunulduğunda, 

bütün gözeneklerinden el yakan sıcaklıkta mermiler ve kanlı bıçaklar fışkırır. Çünkü 

eğer sonuncu birinci olacaksa, bu ancak iki başoyuncunun kanlı ve kesin çatışması 

sonucu olabilir. Sonu baş yapmaya, örgütlü bir toplumu tanımlayan ünlü kademeleri 

tırmanmayı sağlamaya yönelik bu kararlılık, kuşkusuz şiddet de dâhil olmak üzere 

bütün imkânlar işin içine katıldığında başarılı olabilir ancak. (Fanon, 2022b, s. 42-43) 

Fanon, sömürgecilik karşıtı mücadelenin, ulusal bilincin uyanışına yol açtığını 

vurgulamıştır. Bu süreçte, sömürge halklarının kendi kimliklerini ve kültürlerini 

yeniden keşfedeceğini ve bunun da bağımsızlık mücadelesinin bir parçası olacağını 

belirtirken, bu süreçte etkin rol alması beklenen toplumun “aydın” kesimi üzerine de 

çeşitli eleştirilerde bulunmuştur. Fanon, sömürge toplumlarındaki “dezavantajlı” 

kesimlerin (köylüler, işçiler vb.) aydınlardan önce devrimci hareketin öncüsü 

olabileceğini, bu kesimlerin sömürgecilik karşıtı mücadelenin temel dinamiklerini 

oluşturduğunu savunmuştur.  

Sömürge aydını, bencillik, kibirli yakınmalar, ille de son sözü kendisi söylemek 

isteyenlerin çocuksu aptallığı gibi bütün putlarının bir tür engizisyon yangınında yanıp 

kül olduğuna tanık olur. Sömürgeci kültürün paramparça ettiği bu sömürge aydını, 

köy meclislerinin gücünü, halk komitelerinin kuvvetini, mahalle ve hücre 

toplantılarının olağanüstü verimliliğini de keşfedecektir. (Fanon, 2022b, s. 51) 

Fanon, bağımsızlık sonrası dönemde sömürgecilikten kurtulan ülkelerin karşılaşacağı 

zorlukları ele alır. “Sömürgesizleştirmenin, özgürlük getirmediğini, tarih içerisinde 

tahakküm türlerinin değişerek varlığını koruduğunu düşünmektedir” (Ulutaş, 2019, s. 

311). Yeni hükümetlerin, sömürgeci yapıların ve düşüncelerin mirasıyla mücadele 

etmek zorunda olduğunu belirterek bu dönemde, yeni bir ulusal kültürün inşası ve 

ekonomik bağımsızlığın sağlanması gerektiğini vurgulamıştır. 

Fanon, sömürgeciliğin psikolojik etkilerine de dikkat çekmiştir. Cezayir’de yürüttüğü 

psikiyatrik çalışmalardan vaka örneklerine yer veren Fanon, sömürgeciliğin, 

sömürgeleştirilen insanların zihninde derin yaralar açtığını ve bu yaraların 

iyileştirilmesi için toplumsal ve psikolojik rehabilitasyonun gerekli olduğunu 

savunmuştur. 



 56 
 

Bu savaşta ortaya çıkan psikiyatrik olguların, davranış ve düşünce bozukluklarının, 

hem “pasifikasyon” işini yürütenlerde hem de “pasifleştirilmiş” halk arasında önemli 

ölçüde görülüyor olması, bize bağlı bir durum değildir. Doğrusu şu ki, sömürgecilik, 

özü gereği psikiyatri klinikleri için uygun ortamı zaten yaratıyor. (Fanon, 2022b, s. 

209) 

Ötekinin sistematik inkârı ve ötekini her türlü insani özellikten yoksun bırakmaya 

yönelik delice kararlılık nedeniyle, sömürgecilik sömürge insanını kendisine sürekli 

“Aslında ben kimim?” sorusunu sormaya zorlar. (Fanon, 2022b, s. 210) 

Fanon, kitapta yer verdiği örnek vakalarda görülen farklı türde bozuklukların, 

psikiyatri alanında “tepkisel psikozlar” başlığında toplanabileceğini belirtir ve 

sebebini şöyle açıklar: 

…tetikleyici etkenin asıl olarak kanlı, acımasız ortam, insanlıkdışı uygulamaların 

yaygınlığı ve insanların tam bir yıkıma tanık olmalarının yol açtığı kalıcı izlenim 

olduğunu düşünüyoruz. … aslında tetikleyici olan, çoğunlukla tam bir soykırım 

özelliğine bürünen sömürge savaşıdır. Yerleşik terimi kullanırsak bu da bir tepkisel 

psikozdur ama sömürge savaşının genel ve özel koşullarına özel bir vurgu yapmamız 

gerekir. (Fanon, 2022b, s. 211)  

Kitap genelinde değindiği tüm bu konu başlıkları bağlamında değerlendirildiğinde, 

Fanon'un Yeryüzünün Lanetlileri kitabının, sömürgecilik karşıtı hareketlere ilham 

veren, kapsamlı analizler sunan ve bugüne kadar etkisini sürdüren önemli bir eser 

olduğunu söylemek yerinde olacaktır. 

Fanon’un incelenmesi gereken bir diğer önemli eseri Siyah Deri Beyaz Maskeler (Peau 

Noire, Masques Blancs) adlı kitabıdır. 

Siyah Deri, Beyaz Maskeler sömürgeciliğin bireyler ve toplumlar üzerindeki 

psikolojik ve sosyolojik etkilerini inceleyen bir eserdir. 1952 yılında yayımlanan bu 

kitap, Fanon'un kendi deneyimlerinden ve gözlemlerinden yola çıkarak yazdığı, 

sömürgeci toplumların etnik dinamiklerini analiz eden önemli bir çalışmadır. 

Fanon bu eserinde, “siyah” deri rengine sahip bireylerin “beyaz” toplumlarda yaşadığı 

kimlik sorunlarına, özgüven eksikliklerine ve kültürel yabancılaşmaya odaklanmıştır. 

Sömürgeciliğin “siyah” bireylerin kendilerini algılama biçimlerini nasıl 

şekillendirdiğini ve bu bireylerin, beyaz toplumun kabulünü kazanmak için nasıl kendi 

kimliklerinden ödün verdiklerini anlatmıştır. “Fanon’un eleştirdiği de bu içselleştirilen 



 57 
 

durum; tanınmanın karşılıklılığını ortadan kaldıran, sömürgeleştirilen siyah adamın 

beyaz olma istenci” (Yıldırım, 2021, s. 214).  

Fanon, siyah bireylerin, kendi kimliklerine yabancılaştığını ve kendilerini değersiz 

hissetmeye başladıklarını belirtmiştir. Bu bağlamda, beyazların normlarına uyum 

sağlama çabası, onların kendi kültürel kimliklerinden kopmasına neden olmuştur. 

Fanon, eserinde dil, kültür ve psikanaliz gibi farklı alanlardan faydalanarak, 

sömürgeciliğin siyah bireyler üzerindeki etkilerini irdelemeye çalışmıştır. Özellikle 

dilin, sömürgeci baskının önemli bir aracı olduğunu vurgulamıştır. “Konuşmak demek 

belli bir sözdizimini kullanabilecek durumda olmak, herhangi bir dilin yapısını 

kavramak, ama her şeyden önce bir kültürü sırtlamak, bir uygarlığın ağırlığını taşımak 

demektir” (Fanon, 2022a, s. 17). 

“Beyaz olma” istenci gösteren siyah bireylerin konuya yaklaşımının nasıl 

olabileceğinin de altını çizmiştir. “Antilli Siyah Fransız dilini benimsediği ölçüde 

beyazlaşacak, demek ki gerçek insana yaklaşacaktır. …dile hâkim olan insan bunun 

sonucunda o dilin ifade ettiği ve içerdiği dünyaya da hâkim olur” (Fanon, 2022a, s. 

18) 

Fanon’a göre bu bireyler, derilerinin rengini değiştiremeyeceklerinden, beyazların 

faydalandığı ayrıcalıklara nail olabilmek için “beyazlaşma”nın yollarını ararlar ve 

beyazların dilini doğru kullanabilmeyi bu yollardan biri olarak görürler “Fransızcayı 

iyi bilmek, hatta beyazdan daha iyi konuşmak. Bu şekilde ulaşacağını düşünür beyaz 

olma idealine” (Yıldırım, 2021, s. 214).  

Fanon sömürgeciliğin, siyah bireylerin psikolojisi üzerindeki etkilerini de analiz 

etmiştir. Siyah bireylerin, beyazların üstünlüğünü içselleştirerek, kendilerini değersiz 

ve aşağılanmış hissettiklerini vurgulamıştır. Bu durumun, onların özgüvenini ve benlik 

saygısını ciddi şekilde zedelediğini, bu nedenle aslında “beyaz” olmaya ne kadar yakın 

olduklarını adeta “ispat” etmek için kendi aralarında hiyerarşiler meydana 

getirdiklerini belirtmiştir.  

Fanon’un kitapta eleştirdiği, zencilerin beyaz adam olma isteği, beyaz adam olmayı 

ideal haline getirmiş olmaları durumu öyle bir hal almıştır ki Fanon’un da 

örneklendirdiği gibi Antilli siyah ile Afrikalı siyah arasında oluşmuş bir hiyerarşiyle 

sonuçlanmıştır. Antilliler daha Fransız, daha “beyaz adam”dır. Bu kastı oluşturan ise 



 58 
 

sömüren güç değil, bizzat sömürülenlerin sömürü olgusunu içselleştirme durumudur. 

(Yıldırım, 2021, s. 215) 

Fransa’ya giren siyah değişir. …burada uzaktan gelen büyüyle bir tür kubbe oluşur ve 

bir hafta içinde anakentin yolunu tutacak kişi Paris, Marsilya, Sorbonne, Pigalle 

sözcüklerinin o kubbenin kilit taşlarını simgelediği büyülü bir alan yaratır. Yola çıkar 

ve yolcu gemisinin profili belirginleştikçe varlığının budanışı görünmez olur. 

Kendisine eşlik edenlerin gözlerinden, güçlü olduğunu, değiştiğini okur. …Şimdi geri 

dönenleri karşılamaya gidelim. “Gemiden inmiş” olan daha ilk temasında kendini belli 

eder, yalnızca Fransızca cevap verir, çoğunlukla Kreol dilini artık anlamaz. …Artık 

yerel ağzı anlamıyor, belki yalnızca uzaktan gördüğü Opera’dan söz ediyor, ama 

özellikle memleketlilerine karşı eleştirel bir tutum takınıyor. En önemsiz olay 

karşısında, ayrıksı davranışlar sergiliyor. O bilen kişi. (Fanon, 2022a, s. 22) 

Fanon, siyah ve beyaz bireyler arasındaki romantik ilişkilerin, sömürgeci dinamikler 

tarafından nasıl şekillendirildiğini de incelemiştir. Siyah bireylerin, beyazlarla 

romantik ilişkiler kurarak kendilerini kanıtlama ve toplumsal kabul görme çabası içine 

girdiklerini vurgulamıştır. 

Zenci kadın, Beyaz erkek karşısında nasıl davranır veya Zenci erkek, Beyaz kadına 

nasıl bakar? Fanon kitapta bu ve bunun gibi karşılıklı ilişki ve iletişimin boyutlarını 

anlamak-öğrenmek istediğimizde yöneltebileceğimiz sorular üzerinden bir 

sorgulamaya girişir, Siyah erkek ve Siyah kadını psikanalize tabi tutar. …zenci 

kadının bilinç altına işlemiş olan beyaz adamın/kadının üstünlüğü, onun karşı cins ile 

olan ilişkilerini ve kendi benliğini tanımlaması-oluşturmasında onu olumsuz 

etkilemektedir. (Yıldırım, 2021, s. 216) 

Fanon beyaz toplumların, siyah bireyler üzerinde uyguladığı kültürel baskıyı ele 

alarak, siyah insanların sömürgeci toplumlarda beyazların normlarına ve 

beklentilerine uyum sağlamak için kendi kültürel ve bireysel kimliklerini nasıl 

bastırmak zorunda kaldıklarını göstermiştir. “Yerlinin aşağılık duygusu Avrupalı’nın 

üstünlük duygusuyla bağlantılıdır. Şunu söyleme yürekliliğini gösterelim artık: 

Aşağılananı yaratan ırkçıdır” (Fanon, 2022a, s. 76). 

Tüm bu incelemeler sonunda varacağımız sonuç şudur: Fanon'un Siyah Deri, Beyaz 

Maskeler kitabı, sömürgeciliğin bireyler üzerindeki psikolojik ve sosyolojik 

etkilerini kapsamlı bir şekilde analiz eden önemli bir çalışmadır. Fanon, bu eserinde, 

siyah bireylerin kimliklerini ve benlik saygılarını nasıl yeniden inşa etmeleri 

gerektiğini tartışmıştır. Kitap, sömürgecilik ve ırkçılık üzerine yapılan çalışmalarda 



 59 
 

temel bir kaynak olarak kabul edilmektedir ve tıpkı Yeryüzünün Lanetlileri gibi 

bugün de geçerliliğini koruyan bir eserdir. 

Postkolonyal teoriler varlığını ve devamlılığını kuramsal eserler kadar edebi eserlere 

de borçludur. Bu bağlamda bilinmesi gereken belli başlı kitaplar bulunmaktadır. 

John Maxwell Coetzee'nin Utanç (Disgrace) romanı bu eserlerden biridir, Güney 

Afrika'da geçen ve ırk, cinsiyet, güç ve şiddet temalarını işleyen derin ve karmaşık bir 

yapıya sahiptir. Roman, Güney Afrika'daki post-apartheid dönemi ırk ilişkilerini ve 

toplumsal cinsiyet rollerini ele almaktadır. Romanın başkahramanı Lurie'nin hem 

kişisel hem de profesyonel hayatındaki güç ve kontrol arayışı, romanın ana 

temalarından biridir. Bu arayış, onun düşüşünü ve yeniden doğuşunu şekillendirir. 

Melanie ile olan ilişkisi ve bu ilişkinin sonuçları, kişisel ve toplumsal suç ve pişmanlık 

konularını irdelemektedir. Lucy'nin yaşadığı cinsel istismar ve sonrasında aldığı 

kararlarsa , bu konuların nasıl katmanlı ve zorlayıcı olabileceğini göstermektedir. 

Utanç, bireysel ve toplumsal düzeyde insan doğasının karmaşıklığını, geçmişin 

yükünü ve geleceğe doğru atılan adımları sorgulayan güçlü bir eser olarak kabul 

edilmektedir. Post-apartheid dönemi Güney Afrika’sının toplumsal ve politik yapısını 

anlamak için önemli bir kaynaktır. Roman, apartheid sonrası toplumdaki ırk ve güç 

dinamiklerini, beyaz bireylerin ve eski sömürgecilerin yeni düzende nasıl 

konumlandığını incelemektedir. Bu bağlamda, roman, geçmişin mirasıyla 

yüzleşmenin zorluklarını ve bu yeni dönemdeki bireysel ve toplumsal kimlik krizlerini 

ele almaktadır. Roman, sadece Güney Afrika'ya özgü olan değil, evrensel temaları 

işlemektedir. Irk, cinsiyet, güç, şiddet, pişmanlık ve insan doğasının karanlık yönleri 

gibi konular, farklı kültürlerde ve toplumlarda da geçerlidir. Eser bu yönüyle, 

okuyucuları etik ve moral sorular üzerinde düşünmeye teşvik etmektedir. Lurie'nin 

davranışları, pişmanlık ve affetme konuları, okuyuculara kendi değerlerini ve ahlaki 

duruşlarını sorgulama fırsatı vermektedir. Bu da romanı yalnızca bir hikâye olmaktan 

çıkarıp derinlemesine düşündüren bir eser haline getirmiştir. 

J.M. Coetzee'nin Barbarları Beklerken romanı da güç, adalet, baskı ve insan doğası 

gibi evrensel temaları ele alan katmanlı ve düşündürücü bir eserdir. 

Roman, isimsiz bir imparatorluğun sınır kasabasında görev yapan yaşlı bir yargıç 

etrafında şekillenmiştir. Eser, sömürgecilik ve iktidar ilişkilerini kapsamlı olarak ele 

almaktadır. İmparatorluk, sınır kasabasını ve barbar olarak nitelendirilen yerli halkı 



 60 
 

kontrol altında tutmak için baskı ve şiddet uygular. Bu, sömürgeci güçlerin tarih 

boyunca uyguladığı yöntemlere ve bu yöntemlerin yerli halklar üzerindeki yıkıcı 

etkilerine güçlü bir eleştiridir. Bu bağlamda yazar, imparatorluk gibi büyük güçlerin, 

korku ve baskı yoluyla nasıl kontrol sağladığına ve bunun bireyler üzerindeki 

etkilerine değinmiştir. Yargıcın içsel çatışmaları, adalet ve vicdan konularını merkeze 

almaktadır. Yargıç, imparatorluğun adaletsizliğine karşı çıkarken, kendi vicdanı ve 

insanlık anlayışı ile yüzleşir.  

İmparatorluğun "barbarlar" olarak adlandırdığı halkla olan ilişkisi, insan doğasının ve 

korkunun nasıl manipüle edilebileceğini göstermektedir çünkü korku, hem bireysel 

hem de toplumsal düzeyde büyük bir güçtür. 

Barbarları Beklerken, hem kişisel hem de toplumsal düzeyde anlamlar taşımaktadır. 

Coetzee, bu romanıyla adalet, vicdan ve insanlık gibi evrensel temaları ele alırken, 

aynı zamanda otoriter rejimlerin ve güç sahiplerinin zalimliklerini de gözler önüne 

serer. Roman, okuyuculara, baskı ve adaletsizlikle mücadele ederken insan olmanın 

ne anlama geldiği üzerine düşünme çağrısında bulunmaktadır. Yargıç karakteri 

üzerinden, bireysel vicdan ve devlet baskısı arasındaki çatışmayı incelemektedir. Bu 

da, okuyucuları adalet ve insan hakları konularında düşünmeye ve kendi 

toplumlarındaki adaletsizliklerle yüzleşmeye teşvik etmektedir. 

Barbarları Beklerken, edebi ve felsefi derinliğiyle dikkat çeken bir romandır. Alegorik 

ve sembolik bir anlatıma sahiptir. İmparatorluk, evrensel bir baskıcı gücü temsil 

ederken, barbarlar da "öteki" kavramının sembolüdür. Bu anlatım biçimi, romanın 

daha geniş bir felsefi ve politik anlam taşımasına katkıda bulunmaktadır. 

Coetzee'nin ustalıkla işlediği karakterler ve temalar, romanı modern edebiyatın önemli 

eserlerinden biri haline getirmiştir. Bu eser, sadece belirli bir tarihsel veya coğrafi 

bağlama değil, evrensel insan deneyimine hitap etmektedir ve okuyucuları toplumsal 

adalet ve insanlık üzerine düşünmeye davet etmektedir. 

Joseph Conrad’ın Karanlığın Yüreği adlı kitabı da alanın önemli edebi eserlerinden 

biridir.  

Bir denizci olan Marlow romanın başkahramanı ve anlatıcısıdır. Belçika'nın 

Kongo'daki sömürge faaliyetlerinde görev alır. Marlow, Avrupa'da bir seyahat şirketi 

tarafından Kongo'ya gönderilir. Görevi, Kongo'da kaybolmuş olan Kurtz'u bulmak ve 

onun hakkında bilgi toplamaktır. Marlow, Thames Nehri'nde bir tekne üzerinde 



 61 
 

seyahat ederken hikayesini anlatmaya başlar. Marlow, Kongo Nehri'nde ilerledikçe 

sömürgeciliğin yıkıcı etkilerini ve Avrupalıların yerli halka yönelik acımasız 

tutumlarını gözlemler. Sömürgecilik, sadece yerli halkı değil, aynı zamanda 

Avrupalıların kendilerini de yozlaştırmıştır.  

Roman, sömürgeciliğin insanlık dışı uygulamalarını ve bunun hem yerli halk hem de 

sömürgeciler üzerindeki yıkıcı etkilerini eleştirmektedir. Sömürgecilik dönemindeki 

Afrika'nın acımasız gerçeklerini gözler önüne sererek, sömürgeciliğin aslında bir 

medeniyet projesi olmadığını, aksine vahşi ve acımasız bir sömürü sistemi olduğunu 

göstermektedir. 

Conrad, Avrupalıların Afrika'ya yönelik koloni politikalarının insani ve ahlaki açıdan 

çürümüş olduğunu anlatmaktadır. Kurtz karakteri, insan doğasının karanlık yönlerini 

ve medeniyet maskesi altında saklanan barbarlığı simgelemektedir. Kurtz'un 

Afrika'daki deneyimleri, onun içindeki karanlığı ortaya çıkarmış ve insanın sınır 

tanımayan hırsını ve vahşiliğini gözler önüne sermiştir. 

Marlow da yolculuğu boyunca sürekli olarak moral ve etik çatışmalar yaşar. Kendi 

değerlerini ve insanlık anlayışını sorgular, sömürgeciliğin ve kendi rolünün yarattığı 

ahlaki ikilemlerle yüzleşir. 

Conrad, insan doğasının ve sömürgeciliğin karanlık yönlerini ustalıkla işlerken, 

okuyucuların insanın içsel karanlığı ve etik sorumlulukları üzerine düşünmesinin 

yolunu açmaktadır. Roman, sömürgecilik dönemi ve onun insanlık üzerindeki etkileri 

hakkında güçlü bir eleştiri olarak kabul edilmektedir. 

Karanlığın Yüreği, felsefi ve edebi katmanlara sahip, klasikler arasına girmiş bir 

romandır. Bugün dahi geçerliliğini koruyan evrensel temaları ve güçlü anlatımıyla 

modern edebiyatın önemli bir kilometre taşı olarak görülmektedir. Eser, anlatı yapısı 

ve tematik derinliği ile çağının ötesine geçmiştir. Conrad'ın dili ve anlatımı, edebiyat 

tarihindeki önemli bir dönüm noktasını temsil etmektedir.  

Karanlığın Yüreği, birçok edebi esere, sinema filmlerine ve müzikal esere ilham 

kaynağı olmuştur. Conrad'ın derinlikli karakterleri ve atmosferik anlatımı, sanatçıları 

ve yazarları etkilemiş, bu da eserin çeşitli uyarlamalarına ilham vermiştir. Romanın 

etkisi, günümüzde de edebiyat, kültür ve toplum üzerinde devam etmektedir. 

“Postkolonyal edebiyat” çatısı altında değerlendirilebilecek bu kitaplar ve benzerleri, 

sömürge dönemlerinde bastırılmış veya ihmal edilmiş kimliklerin ve izleklerin 



 62 
 

yeniden keşfedilmesine ve tanımlanmasına yardımcı olmuştur. Bu eserler, 

sömürgecilik döneminin etkilerini ve sonuçlarını sorgulayarak, yerel kültürlerin ve 

kimliklerin güçlendirilmesine katkı sağlamıştır.  

Bu alandaki çalışmalar, Batı bakış açısının dışına çıkarak, yerli topluluklarının 

deneyimlerini ve bakış açılarını temsil etmişlerdir. Bu da kolonileştirilmiş bölgelerin 

ve toplulukların kendi seslerini duyurmalarına yardımcı olmuştur. 

Bu kitaplar kolonyal baskıya karşı ideolojik ve kültürel bir direniş biçimi olarak hizmet 

etmişlerdir. Kolonyalizm’in getirdiği zorluklarla başa çıkmak için çeşitli yolları ve 

stratejileri ortaya koymuş, bu bağlamda toplumsal değişim ve özgürlük isteklerini 

ifade etmişlerdir. 

Bu eserler aynı zamanda, farklı kültürel arka planlara sahip okuyucular arasında 

empati kurmayı teşvik ederek kültürel etkileşimin zenginliğini vurgulamıştır. 

“Kültürel dekolonizasyon”un bir parçasını meydana getirerek, kültürel ve siyasi 

bağımsızlığın öneminin altını çizmiş ve farklı toplulukların kendi kimliklerini ve 

hikayelerini sahiplenmelerine yardımcı olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 



 63 
 

3. KOLONYALİZM VE ORYANTALİZM BAĞLAMINDA FOTOĞRAF 

Oryantalizm adı altında toplanan, Doğu’yu tanıma ve tanımlama çabalarının tamamı, 

Doğu’nun dünya gözünde yapılandırılma çalışmalarını içermektedir. Önceleri Doğu 

topraklarına seyahat etmiş olan Batılı yazar, bilim adamı, seyyah ve sanatçıların 

üretmiş olduğu çıktılar, Doğu’nun bir imgesini yaratmış ve ilerleyen dönemdeki 

çalışmalarda referans teşkil ederek arketip oluşturmuştur. 

Elçilik görevlilerinin anıları, mektupları vb. kayıtları da önemli bir kaynaktı. 

Bunlardan en bilineni, eşi diplomat olarak İstanbul’a gelen Lady Mary Montegu’nün 

Turkish Letters’dır. …Doğu hakkında önemli diğer bir kaynak da Edmondo De 

Amicis (1846-1908)’in 1870-71 yıllarında yaptığı İstanbul ve Türkiye gezilerini 

anlattığı iki ciltlik eseridir. Lord Byron’ın Türk Epikleri, Thomas Moore’un Hint 

romansı Lalla Rookh (1817), Gustave Flaubert’in Salammbo’su (1862) ve Victor 

Hugo’nun Les Oriantales’i, genellikle antik Yunandan ilham alan, vatanseverlik 

duyguları ile yazılmış ve Türklere karşı ön yargılı eserler olmalarına rağmen, 

oryantalist ressamların hayal dünyalarını besliyorlardı. (Özdal, 2013, s. 65) 

O dönemde bu konuyla ilgili içerik üretmiş olanlar, ilk olarak ziyaret edilen ülkeye ait 

manzara, mimari yapılar gibi tanıtım amaçlı öğelere yönelmişler, inceledikleri kültüre 

ait giyim eşyalarını, yaşam alanlarını, günlük yaşantıya ait detayları yazılı ve görsel 

öğelerle aktarmaya çalışmışlardır. 

Sonunda, Batı’nın zihninde uyanan merak duygusu ile birlikte Doğu ile ilgili gizemli, 

cinsel anlama istek uyandıran bir imge oluşmuştur. 

3.1 Oryantalist Dönem Resim ve Fotoğraf Anlayışı 

Oryantalist dönem, 19. yüzyılın başlarından itibaren Batı dünyasında, özellikle 

Avrupa'da, Doğu'nun (Ortadoğu, Kuzey Afrika ve Asya) egzotik ve mistik bir yer 

olarak algılanması ve bu bölgelerin sanatta romantize edilmesiyle karakterize olmuş 

bir dönemdir. Oryantalizm hem bir entelektüel hareket hem de sanatsal bir üslup 

olarak, Batılı sanatçıların Doğu'ya olan merakını ve tahakküm emellerinin 

meşrulaştırma çalışmalarını içermesi nedeniyle incelemeye değerdir. Çünkü 

Oryantalist dönem, Batı'nın Doğu'yu nasıl gördüğünü ve bu algının sanat aracılığıyla 

nasıl şekillendiğini anlamak açısından önemli bir dönemdir. Bu dönemin resim ve 



 64 
 

fotoğraf anlayışı, sadece estetik değil, aynı zamanda sosyo-politik ve kültürel bir 

perspektifi de yansıtmaktadır. 

3.1.1. Oryantalist resim  

Batı’nın çabalarıyla oluşan Doğu’ya dair anlayışın görsel sanatlar alanındaki ilk 

yansımaları resim alanında görülmüştür.  

“Oryantalist Resim” olarak tanımlanan bu akımın başlangıcı Napolyon’un 1789’da 

düzenlediği Mısır Seferi’ne, bitişi ise I. Dünya Savaşı yıllarına tarihlenir. Bu akım, 

Doğu kültürleri ve toplumlarına duyulan merak ile şekillenmiştir. Batılı sanatçıların 

Doğu'daki egzotik ve gizemli unsurları, özellikle Orta Doğu ve Kuzey Afrika'nın 

egzotik manzaralarını ve yaşam tarzlarını resmetme eğilimini ifade etmektedir. 

Fransız, İngiliz, Alman ve İtalyan ressamların ağırlıklı olarak yer aldığı bu akımda yer 

alan sanatçılar, Doğu'nun manzaralarını, pazarlarını, saraylarını, kıyafetlerini ve 

insanlarını resmederek Batılı izleyicilere egzotik ve romantik bir dünya sunmayı 

amaçlamışlardır. Hayal dünyasında yaratılan, “Binbir Gece Masalları” benzeri 

kurgulardan beslenen bir imge üzerinden ilerlendiğinden, harem, kahve, nargile, rahle, 

tespih, minder gibi unsurlar tekrarlayan biçimde defalarca kullanılmıştır. (Özdal, 

2013) 

Bu resimlerde sıklıkla egzotik kostümler giymiş kadınlar, kervanlar, pazarlar, camiler 

ve Arap süvarileri gibi motifler yer almıştır. Bu dönemde ressamlar çoğunlukla, Doğu 

kültürünü ve yaşam tarzını doğru bir şekilde yansıtmaktan ziyade, Batılı izleyicilerin 

gözünde popüler olan romantik ve idealize edilmiş bir imge sunmayı tercih etmişlerdir.  

Kaftan ve sarık giymiş erkek figürleri genellikle minderlere oturur biçimde, 

çoğunlukla da çubuk veya nargile içer biçimde tasvir edilmiştir. Kadınlar ise bu 

resimlerde çoğu zaman uzanır haldedir, dinlenme durumunda olup hem şehvetli hem 

de itaatkâr biçimde kendini erkeklere sunar vaziyette bulunmaktadır. (Özdal, 2013) 



 65 
 

 

Görsel 3.1 : Eugène Delacro.x, Odal.sque (Odalık), 1857. 

Eugène Delacroqx resqmlerq Oryantalqst resqm akımında önemlq bqr yere sahqptqr. 19. 

yüzyılda yaptığı “Odalık” eserq, Batı’nın Doğu motqflerqyle qlgqlq algısını ve temsqlqnq 

çözümlemek qçqn qncelenebqlecek resqmlerqndendqr. “Odalık” fqgürü egzotqk bqr şekqlde 

tasvqr edqlmqştqr, atmosfer Doğu’nun “mqstqk” ve “gqzemlq” havasını yansıtmaktadır. 

Kullanılan renkler ve aydınlatma, yaratılmak qstenen bu atmosferq destekler 

nqtelqktedqr. Kadın fqgürünün anatomqsq qncelqkle qşlenmqştqr, uyandırılmak qstenen 

şehvet duygusuna hqzmet edecek şekqlde, zarqf ve kıvrımlı bqr kompozqsyon 

qçerqsqndedqr. Eugène Delacroqx, gqrqlmesq yasak olan harem qle qlgqlq herhangq bqr 

görsel bqlgqye sahqp değqldqr. Resqmdekq atmosfer ve kompozqsyonu oluştururken, 

tamamen öncekq anlatımlara dayalı hayalq bqr dünya yaratmıştır. Bu anlamda resmqn 

qçermekte olduğu “romantqkleştqrqlmqş” qmajlar, Batılı qmgelerqn Doğu’ya daqr 

stereotqplerq nasıl yenqden ürettqğqnqn göstergesqdqr. 



 66 
 

 

Görsel 3.2 : Jean Auguste Dominique Ingres, Türk Hamamı, 1862. 

Jean Auguste Dominique Ingres, Oryantalist ressamların pek çoğu gibi, aslında 

Doğu’ya hiç gitmemiştir. Kaynakları daha çok gezginlerin notları, Doğu’da görevli 

elçilerin naklettiği anılar ve özellikle William Edward Burghardt Du Bois, Gustave 

Flubert, Gérard Labrunie Nerval gibi yazarlara ait eserlerdir. Doğu’ya dair 

incelemelere konu olan anılara ilişkin en bilinen örnek İngiliz bir diplomat olan eşine 

İstanbul’daki görevi sırasında eşlik eden Lady Mary Wortley Montagu tarafından 

yazılan mektuplardır. Ingres de bu mektuplardaki metinlerden etkilenen ve eserlerini 

oluştururken buradaki betimlemelerden yararlananlar arasındadır. 

Türk Hamamı adlı resminde bir hamam ve bu hamamda vakit geçiren figürler tasvir 

edilmiştir. Figürlerin yerleşimi ve perspektifin kullanımı izleyiciye derinlik hissi 

vermektedir. Ressam bu çalışmada yumuşak ve pastel renk tonlarını tercih etmiştir. 

Işığın kullanımı figürlerin vücut hatlarını vurgulamaktadır. Türk Hamamı tablosu aynı 

zamanda 19. yüzyılın Fransız Sanat Akademisi’nin de bir ürünü olarak da okunabilir. 

Zira Ingres, yaşadığı dönemde klasik sanatı ve akademik tarzı savunmuştur ve 



 67 
 

eserlerinde bu tarzın prensiplerine sıkı sıkıya bağlı kalmıştır. Türk Hamamı da bu 

bakımdan, döneminin sanat anlayışını yansıtan önemli bir örnek olarak ele alınabilir. 

Batı'nın Doğu'ya bakış açısının bir yansıması bakımından incelendiğinde ise bu eser, 

Batı'nın Doğu'ya yönelik üstünlük duygusunu ve egzotizmi nasıl kullandığını gösterir. 

 

Görsel 3.3 : Jean Auguste Dom.n.que Ingres, Büyük Odalık, 1814. 

Ingres’in “Büyük Odalık” adlı eserinde de benzer anlayışa rastlamak mümkündür. 

Renk paleti ve ışık kullanımı, yumuşak tonlar ve detaylı ışık-gölge efektleri, figürlerin 

hacim ve derinlik hissini vurgulamaktadır. Ingres, renk ve ışıkla figürlerin anlatısını 

güçlendirmekte ve duygusal etkiyi yükseltmektedir.  

Kültürel ve tarihsel bağlamda incelediğimizde her iki tablo da, Batı’nın Doğu 

üzerindeki fantezilerini, kadın bedeni üzerinde egemenlik kurma ve gizli/yasak olana 

erişim elde etme arzusu üzerinden eril bir bakışla yeniden üretir. Bu resimlerde Batılı 

figürler yer almaz zira izleyici “etken” olup Doğu’yu “dikizleyen” “hükmeden” 

tarafında olmayı tercih etmektedir. Yavuz, konuya şu alıntı ile değinmiştir: Lewis 

(1996), gizli olanın erotikleştirilmesinin iki sebebinin bulunduğunu vurgular: 

“Müslüman kadınların yasaklanmış yüzleri ve bedenlerini görmek ve bir erkeğin 

birden fazla kadının üzerindeki sahiplenmesinin fantezisi” (Yavuz, 2020, s.206).  

Jean-Léon Gérôme’un "Bonaparte Sfenks'in Önünde" tablosu da Oryantalist resme iyi 

bir örnektir. Tabloda, Napolyon Bonapart'ın 1798'de gerçekleştirdiği Mısır Seferi 

sırasında yaşanan önemli bir olayı resmetmektedir. 



 68 
 

 

Görsel 3.4 : Jean-Léon Gérôme, Bonaparte Sfenks'.n Önünde, 1886. 

Napolyon, Mısır'ı Osmanlı İmparatorluğu'ndan alarak Doğu Akdeniz'in kontrolünü ele 

geçirmeyi amaçlamıştır ve Mısır Seferi hem askeri hem de kültürel olarak büyük 

etkiye sahip olmuştur. Çünkü Batı dünyası için antik Mısır'ın zenginliği ve gizemliliği 

büyük bir ilgi kaynağı olarak görülmüştür. 

Resim incelendiğinde öncelikle kompozisyonu dikkat çekmektedir. Fransız 

generallerinden biri olan Napolyon Bonapart, Mısır'ı işgal ederken keşfedilen antik 

Sfenks'in önünde heybetli bir şekilde tasvir edilmiştir. Bu kompozisyon, güç ve 

otoriteyi vurgularken, Napolyon'un zaferini ve büyüklüğünü yüceltmektedir.  

Aynı zamanda İmparator Napolyon Bonapart'ın antik Mısır kültürüne olan ilgisini 

yansıtmaktadır. Bonapart, Sfenks'in önünde durarak hem güçlü liderlik vasfını hem de 

antik medeniyetlere olan hayranlığını gösterir. Bu tema, 19. yüzyılda Orta Doğu'ya ve 

antik medeniyetlere duyulan ilgiyle de bağlantılıdır. 

Yunan mitolojisinde başı kadın, bedeni aslan, kanatları kartal ve kuyruğu yılan olarak 

tasvir edilen Sfenks, kötü şans, şeytan, canavarımsı bir yaratık olarak tanımlanır. 

Resim tipik ikili (pozitif/negatif) yaklaşımın örneğidir: Napolyon, Oedipus’un bilgelik 

ve zekasıyla yendiği Sfenks’in karşısında ehlileştirdiği atı ve arkasında gölgesi duran 

ordusuyla belirir. Kadınsı olan ve vahşi bedeni ehlileştirilmemiş bir aslan olan 

böylesine bir yaratık karşısında Napolyon, Mısır’ın politik ve kültürel göstergelerine 

karşı sahiplenme ve zafer içgüdüsüyle bakar. (Yavuz, 2020, s. 208-209) 



 69 
 

Bu durumda resimdeki öğeler Doğu’nun temsil ettiği “vahşiliği” ve 

“ehlileştirilmemişliği” vurgularken, rasyonel bir akıl tarafından zapt edilmesi gereken 

bir düzeni de sembolize eder. (Yavuz, 2020, s. 209) 

3.1.2. Oryantalist fotoğraf anlayışı  

Fotoğrafın icadı, insanlık tarihinde bir dönüm noktası olarak kabul edilir. İlk fotoğraf, 

19. yüzyılın başlarında Joseph Nicéphore Niépce tarafından çekilen ve Le Gras’daki 

evinin penceresinden dışarıdaki manzaranın görünümü yansıtan fotoğraftır.  

Ancak fotoğrafın icadı,  tek bir olayın sonucu değil, uzun bir sürecin ürünüdür. Bu 

süreç, teknolojik gelişmelerin, bilimsel araştırmaların ve sanatsal keşiflerin 

birleşimiyle gerçekleşmiştir. Optik biliminin ilerlemesi, görüntüyü sabitleme 

yöntemlerindeki gelişmeler, ışığa duyarlı malzemelerin keşfi ve mekanik aletlerin 

kullanımındaki ilerlemeler, fotoğrafın ortaya çıkmasında önemli rol oynamıştır. 

Fotoğrafın icadı, insanların zamanı ve anıları kaydetme, dünyayı keşfetme ve iletişim 

kurma biçimini kökten değiştirmiştir. Fotoğraf, görsel hafızanın bir parçası haline 

gelerek kültürel ve tarihsel belleğin önemli bir unsuru haline gelmiştir. 

Fotoğrafın icadıyla birlikte, insanlar artık gördüklerini doğrudan kaydedebilme ve 

başkalarıyla paylaşabilme olanağına sahip olmuşlardır. Bu da, bilimin ve sanatın yanı 

sıra iletişim ve belgeleme alanlarında da devrim niteliğinde bir değişikliğe yol 

açmıştır. 

Fotoğrafın icat edildiği dönem, sanatta Oryantalizm akımının baskın olduğu, bilimde 

ise Pozitivizm ilkelerinin geçerliliğinin kabul edildiği bir dönemdir. Fotoğrafın icadı, 

öncelikle binlerce yıllık kümülatif bir bilgi birikiminin sonucu olarak elde edilmesi 

hasebiyle bilimsel bir buluş olma anlamında heyecan yaratmıştır. Başlangıçta, resmin 

sahip olmadığı bilinen “gerçeği birebir kaydedebilme” yetisine fotoğrafın sorgusuz 

sualsiz olarak sahip olduğu düşünülmüştür, bu nedenle fotoğraf kısa zamanda bir 

iletişim aracı olarak kullanılır hale gelmiştir.  

…fotoğrafın temsil deneyimi olarak, en çok yararlandığı kaynak oryantalist resim 

geleneği olmuştur. Özellikle, arkeolojik mekân temsillerinin, coğrafi manzara 

betimlemelerinin fotografik örneklerinin, çağdaşı ile benzerlikleri fark edilmektedir. 

Aynı biçimde erken dönem etnografik ve antropolojik fotoğraf türlerinde de benzer 

bir temsil geleneğinin izlerine rastlamak mümkündür. …çağdaşı oryantalist resim 

karşısındaki en önemli zaferi gerçekliği temsil etmesindeki tartışmasız üstünlüğü 



 70 
 

olmuştur. Bu nedenle 19. yüzyıl entelektüel eğilimi çerçevesinde, ki bu daha çok 

pozitivizm kavramı içerisinde değerlendirilebilir, aracın bu yönüne vurgu yapılması 

ve hatta bu özelliğinin idealize edilmesi kaçınılmaz olmuştur. (Hepdinçler, 2006, s.76) 

Bu bağlamda fotoğraf, sahip olduğu “su götürmez” ikna edicilik ile başta antropoloji 

olmak üzere, birçok alanda, Oryantalizm’in erekleri doğrultusunda kullanılmaya 

elverişli bir temsil aracı olarak görülmüştür. Batı toplumunun belleğinde 

oluşturulmaya çalışılan “öteki” imgesinin yaratılması sürecine hizmet etmesi 

sağlanarak, yoğun biçimde kullanılmıştır. 

İktisadi bakımdan güçlenen Avrupalı toplumlar, fotoğrafa büyük ilgi göstermiştir. 

Mısır, Çin, Hindistan gibi birçok bölgenin kültürüne, topografyasına, mimari 

yapılarına, arkeolojik varlıklarına, kent yaşamına dair kareleri görmek istemiş, 

fotoğraf albümleri için harcama yapmaktan sakınmamışlardır. 

Batı’nın komşusu durumuna gelmiş olan Osmanlı Devleti de Oryantalist bakış açısının 

izlediği bir “nesne” haline gelmiştir. Doğu’yu tek tipleştirme çabası içinde olan bu 

bakış açısına göre, Osmanlı, oluşturulmaya çalışılan imajın bir temsilcisi konumunda 

olmuştur. Oryantalist anlayışa göre Batı insanlığın iyi ve pozitif olan yanlarını temsil 

ederken, Doğu’ya ise olumsuz çağrışımları olan nitelikler yüklenmeye çalışılmıştır. 

Üretilen hayali sınırlar ve ayrımlar içerisine sıkıştırılmaya çalışılan “Doğu” bu tabir 

ile, aslında coğrafi olarak ifade ettiğinin çok ilerisinde sınırlara ulaşmıştır. Batı’nın 

kendisinden uzak ve farklı konumlandırarak ötekileştirmeye çalıştığı tüm coğrafyalar 

için kullanılmaya başlanmıştır. Bu sınırlara Doğu Asya ve Kuzey Afrika da dahil 

olmuştur. Batı, çizilen bu hayali sınırlar içerisinde kalan kültürlerle kendileri arasında 

sürekli olarak bir “ikilik” yaratmaya çalışmıştır. Yaratılan ikiliğin bir tarafında, 

gelişmişlik anlamında kendini çok “ileri” bir pozisyona konumlandıran Batı, Doğu’yu 

gelişmişlikten uzak ve “geri” olarak nitelemeye devam etmiştir. Askeri ve ekonomik 

alanlarda yaptıkları müdahaleleri meşru göstermek için, sanatı, edebiyatı ve bilimi 

kullanarak bu algıyı pekiştirmek istemişlerdir. Doğu toplumlarının kendisi için neyin 

doğru olduğunu düşünüp ayırt edemeyeceğini ve “ilerleme” planları yaparak bunları 

uygulamaya alamayacağını savunabilmek için, “öteki” olarak konumlandırdıkları 

insanlara, “tembellik” “mantık çerçevesinde düşünüp değerlendirme yapamama” 

“rasyonel davranamama”, zamanın getirdiği gelişmeler karşısında doğru pozisyon 

alabilecek esnekliğe sahip olamayacak kadar “katı olma” gibi özellikler 

yüklemişlerdir.  (Gülaçtı, 2018) 



 71 
 

Bu nedenle Osmanlı’ya dair fotoğraf çalışmaları yürütülürken “egzotik” ve “mistik” 

öğelere sıklıkla yer verilerek, üretilen savların doğrulanmasına ilişkin kanıt 

oluşturabilmek amaçlanmıştır 

Bu niteleme ve “ötekileştirme” çalışmalarının temelinde, söz konusu kültürlere ait 

ekonomik varlıklar üzerinde ve bu toplumların siyasi yaşamlarına dair söz sahibi 

olmaya çalışma amacı yatmaktadır. Yürütülen sömürgecilik faaliyetlerini meşru kılma 

gayesi ile, kendilerine müdahale edilmediği takdirde bu toplumların her zaman 

“barbar” olarak kalacakları ve asla gelişemeyecekleri algısı yerleştirilmeye 

uğraşılmıştır.  

Oryantalist anlayış doğrultusunda gerek gezi notları gerek bilim insanlarının elde ettiği 

yazılı ve sözel veriler, gerekse de belgeleme amaçlı kullanılan fotoğraflar bir araya 

getirilerek, uluslararası çapta sergiler düzenlenmiş, Batı’nın oluşturduğu Doğu imgesi 

belleklere kalıcı olarak yerleştirilmeye çalışılmıştır. Bu noktada, fotoğrafa yüklenen 

“kanıt olma” özelliğinden yoğun şekilde faydalanılmıştır. 

Oryantalist fotoğraf anlayışı ile üretilmiş fotoğraflar, o dönem yoğun ilgiyle karşılanan 

kartpostallara konu olmuş, bu kartpostallar yabancılar tarafından yoğun talep 

görmüştür. 

Fransa kaynaklı bir buluş olan fotoğrafın Doğu’da yayılmasına, maceraperestler, 

yazarlar, arkeolojik kalıntılarla ilgilenenler, ressamlar, mimarlar tarafından öncülük 

edilmişti. Bunlar daha önce gravürlerden tanıdıkları ilginç̧ görüntüleri, yeni icad olan 

bu yetenekli kutular ile kalıcı hale getirmek istediler ve çevrenin meraklı bakışları 

arasında her şeyi çekmeye çalıştılar. Fotoğraf baskıları ve albümler, 1860 yıllarında, 

bugün gidilen turistik yerlerin posta kartlarını alır gibi alınıyordu ve bu kartlar 

arasında devrin Osmanlı Devleti'nden çok sayıda görüntüler vardı. (Önen, 2016, s. 29)  

Oryantalist dönemde üretilen Osmanlı fotoğrafları, Batı'nın Doğu'yu sınıflandırma ve 

anlamlandırma çabalarıyla sıkı bir ilişki içindedir. Batı, Doğu'yu genellikle egzotik, 

gizemli ve barbar olarak algılamış ve bu algılarını pekiştirmek amacıyla çeşitli 

mecralarda temsil etmeye çalışmıştır. Oryantalist fotoğraflar, bu temsillerin bir 

yansıması olarak görülmelidirler. 

Batı'nın Doğu'yu sınıflandırma çalışmaları, çoğunlukla Doğu'yu Batı'nın kendi 

kültürel ve siyasi egemenlik çerçevesine oturtma girişimlerini içermiştir. Bu, 

Doğu'nun Batı standartlarına göre değerlendirilmesi, kategorize edilmesi ve kontrol 

edilmesi anlamına gelmektedir. Oryantalist dönemde, Batılılar Doğu'yu 



 72 
 

sınıflandırmak için Pozitivist bir yaklaşım benimsemişlerdir. Bu yaklaşım, Doğu 

toplumlarının, kültürlerinin ve medeniyetlerinin objektif olarak incelenebileceğini ve 

sınıflandırılabileceğini öne sürmüştür. Fotoğraf da, bu sınıflandırma çabalarının bir 

aracı olarak kullanılmıştır. 

Pozitivist görüşlerin etkisi altında, Oryantalist dönem Osmanlı fotoğrafları genellikle 

Doğu'yu "bilimsel" bir şekilde betimlemeye çalışmıştır. Fotoğraflar, Osmanlı 

toplumunu, mimarisini, giyim kuşamını ve günlük yaşamını belgelemek ve 

sınıflandırmak için kullanılmıştır. Ancak, bu belgeleme süreci genellikle Batı'nın 

önceden belirlenmiş normları ve standartlarına göre gerçekleştirilmiştir. 

Oryantalist dönem Osmanlı fotoğrafları aynı zamanda Doğu'nun "gerçekliğini" ve 

"doğasını" keşfetme çabalarının bir parçası olarak sunulmuştur. Fotoğraflar, Doğu 

toplumlarının ve kültürlerinin "nesnel" bir şekilde incelenebileceğini ve 

anlaşılabileceğini ima etmiştir. Ancak, bu "nesnel" bakış açısı genellikle Batı'nın 

Doğu'ya egemen olduğu ve Doğu'nun Batı'nın standartlarına uygun olmadığı 

varsayımıyla gölgelenmiştir. 

Oryantalist dönem Osmanlı fotoğrafları genellikle Osmanlı İmparatorluğu'nu egzotik, 

eski ve geri kalmış bir yer olarak betimlemiştir. Fotoğraflar, Osmanlı halkını ve 

kültürünü Batı'nın gözünde önceden oluşturulmuş imgeye uygun olarak “romantize 

edilmiş” veya “barbar” olarak tasvir edebilmişlerdir. Bu fotoğrafların Batılı 

izleyicilere Osmanlı İmparatorluğu'nun Batı'nın uygarlık standartlarına uygun 

olmadığını ima eden öğeler içerdiği dikkat çekmektedir. 

Ayrıca, Oryantalist dönem fotoğraflarının, Batı'nın Doğu'ya olan üstünlük duygularını 

pekiştirmek ve Doğu'nun Batı'nın gözetimindeki "medenileştirme" çabalarını haklı 

çıkarmak için kullanılmış olduğu göze çarpmaktadır. Bu tür fotoğraflar, Doğu'yu 

Batı'nın "misyonerlik" rolünü yerine getirmesi gereken "geri" veya "vahşi" bir toplum 

olarak tasvir etme misyonunu yüklenmişlerdir. 

Bu nedenle, Oryantalist dönem fotoğrafları, Batı'nın Doğu'yu sınıflandırma ve kontrol 

etme çabalarının bir parçası olarak incelenebilmektedir. Bu fotoğraflar, Doğu'nun 

Batı'nın egemen kültürel ve siyasi çerçevesine uygun olarak temsil edilmesini 

sağlamak amacıyla kullanılmaya uygun şekilde üretilmişlerdir. 

Önceleri edebiyat, ardından resim sanatı ile betimlenmeye çalışılan Osmanlı’nın, 19 

yy. itibari ile fotoğraf çalışmalarının da konusu haline gelmesini takiben, gerek 



 73 
 

yabancı fotoğrafçıların Osmanlı topraklarına gelerek yürüttüğü çalışmalar vasıtasıyla, 

gerekse Osmanlı’da yerleşik (Osmanlı tebaası olan) fotoğrafçılar eliyle Oryantalist 

fotoğraf örnekleri bol miktarda üretilmiştir. 

İstanbul örneği göz önüne alındığında ilk fotoğrafhanelerin fotoğrafın keşfinden 

hemen sonra açılması ve halkın bu yeni keşfe gösterdiği ilgi kültürler arası alışveriş̧ 

iddiasını desteklemektedir. Ancak bu dönemde gözlemlenen bir olgu, yerel 

fotoğrafçıların sayısının Batılı fotoğrafçılara göre azlığıdır. Bu nedenle Batılılar 

tarafından çekilen çok sayıda fotoğraf, fotoğrafçıların anavatanlarına geri dönmüştür. 

…19. yüzyılın ikinci yarısında fotoğrafa yönelen yoğun bir ilginin varlığından söz 

etmek mümkünse de, Müslüman çoğunluğun fotoğraf üretimi sürecine katılmada 

isteksiz olduğu gözlemlenmektedir. Türkiye’de ilk Müslüman fotoğrafçılar 1920’li 

yıllarda faaliyet göstermişlerdir. 19. yüzyılda Osmanlı fotoğrafçıları Basil 

Kargopulous ve Pascal Sebah gibi Ortodoks Hıristiyan kökenli ya da sonradan 

Müslümanlığı seçen Abdullah Biraderler gibi Ermeni kökenli fotoğrafçılardan 

oluşmaktadır. (Hepdinçler, 2006, s. 78)  

II. Abdülhamid Dönemi’nde padişahın isteği doğrultusunda Yıldız Fotoğraf albümleri 

oluşturulmuş, Pascal Sebah, Vassilaki Kargopoulo, Abdullah Biraderler gibi dönemin 

ünlü fotoğrafçılarının uzun dönem yaptıkları çalışmalar sonucunda binlerce kare bu 

albümlere girmiş, dünya çapındaki birçok fuarda tanıtım amaçlı olarak 

kullanılmışlardır. (Özdal, 2013) 

Yıldız Fotoğraf Albümleri’nin hazırlanması 13 yıl sürmüş, 1700 fotoğrafın yer aldığı 

toplam 51 albüm meydana getirilmiştir. Saray tarafından desteklenen bir proje olması 

hasebiyle hem yüksek bütçeye sahip olabilmiş hem de dönemin devlet politikasının 

izlerini sürmüştür. Osmanlı’nın Oryantalist anlayışla üretilmeye çalışılan imgenin 

aksine, yoğun biçimde Batılılaşma yolunda olduğu vurgulanmaya çalışılmış, “hasta 

adam” etiketine karşı argüman geliştirilmeye uğraşılmıştır. Yine bir fotoğraf projesi 

olan, Osman Hamdi Bey, Marie de Launay ve Pascal Sebah tarafından yürütülen 

Elbise-i Osmaniye de Viyana fuarı başta olmak üzere uluslararası fuarlarda Osmanlı 

İmparatorluğu’nu “gerçek” anlamda tanıtma amaçlı oluşturulmuş, geleneksel 

Oryantalist imgelerin Doğu'yu homojenleştirme eğilimine karşı çıkarak kendi 

geleneksel ancak heterojen kimliğini savunma iddiasında olmuştur. (Hepdinçler, 

2006) 

Öne sürdükleri iddiaların özgünlüne rağmen her iki çalışma, çağdaşlarının 

ürettiği temsil pratiklerini özgünleştirmek yerine, tamamen Batı’nın ürettiği 



 74 
 

temsil biçimlerini içselleştirerek sunmuşlarıdır. Batılı izleyiciyi hedef alan bir 

temsil pratiği çerçevesinde temsile hâkim olan benzerlik bir ölçüde anlaşılır 

görünmektedir. Ancak, daha büyük ölçüde bu temsil pratiğine etkin olan, Batı 

egemenliğinin içine hâlihazırda yerleşmiş olan Batı oryantalizmidir. Bu eğilim 

Osmanlı’yı, karşıt bir ilişkisellik içerisine mahkûm edeceği bir söylemsel 

kategoriye ve temsil biçimine dönüştürmüştür. (Hepdinçler, 2006, s. 189) 

 
Görsel 3.5 : Sebah&Joa.ll.er, Osmanlı G.ys.l. Kadınlar ve Erkekler, (1890 C.varı). 

Sebah&Joaillier stüdyosunda üretilmiş olan Görsel 3.5’te, kadın ve erkekler 

geleneksel  “tipik” Osmanlı kıyafetleri içinde fotoğraflanmıştır. 

Erkekler şalvar ve sarıktan oluşan giysiler içindedir, kılıç ve bıçak taşımaktadır, ayrıca 

Oryantalist bakışın kullanmayı en sevdiği imgelerden olan tütün ürünlerini tüketirken 

gösterilmişlerdir. Kadınlar ise işlemeli elbiseleri ile yine sözde geleneksel şekilde 

resmedilmeye çalışılmışlarsa da, o dönemde Müslüman kadınların erkeklerle bir araya 

gelerek fotoğraf çektirmesi, özellikle bu fotoğraflarda başı açık şekilde yer alması, bu 

fotoğrafların erkek bir fotoğrafçı tarafından oluşturulması mümkün değildir. 

Fotoğraflarda yer alan ve Müslüman olduğu belirtilen kadınlar, gerçekte gayrimüslim 

azınlığa mensup olan kadınlar ya da seks işçileridir.  Bu kadınlar genellikle ücret 

karşılığı kamera karşısına geçmişler ve bir mizansen içerisinde poz vermişlerdir. 

(Gülaçtı, 2018) 



 75 
 

 
Görsel 3.6 : Abdullah B.raderler, Doğulu Kadın Tasv.rler.. 

O dönemde Müslüman kadınların stüdyo ortamında poz vermesi mümkün 

olmadığından, gayrimüslim tebaadan ya da ücret karşılığı fotoğrafını çekebildikleri 

modellerden birini bulamadıklarında, Görsel 3.6’da izlenebileceği gibi, erkek 

modellerin kadın giysileri giydirilerek objektif karşısına oturtulduğu durumlar da 

yaşanmıştır. Batılı izleyicinin aradığı “mistik” “egzotik” “düşsel” kurgu var olduğu 

sürece, fotoğrafta yer alanların erkek olduklarının vücut anatomilerinden anlaşılıp 

anlaşılmayacağı üzerine düşünülmediği anlaşılmaktadır. 

 
Görsel 3.7 : Sébah & Joa.ll.er, Türk Kadını Fotoğrafı. 



 76 
 

Yine dönemin Oryantalist bakışını yansıtan fotoğraflarda sık karşılaşılan sedef 

kakmalı sehpa, halı, cezve, tef gibi unsurlar göze çarpmaktadır. Bunlar oluşturulmaya 

çalışılan Doğu imgesine ait olduğu varsayılan “egzotik” öğeler olarak fotoğrafa dahil 

edilmişlerdir. 

Oryantalist fotoğraflarda Osmanlı kadını, olduğu gibi değil, olması arzu edildiği 

şekilde gösterilmiştir. Önceden Osmanlı topraklarına gelmiş olan gezginler kuşağı, bir 

Doğu imgesini Batı toplumlarının belleğine işleyerek bir beklenti yaratmıştır. Kadının 

cinsel yönünün ön plana çıkarıldığı, zaman zaman peçe ve çarşaf arkasında bırakılsa 

da çekiciliğinden bir şey kaybetmeyen, gizemli Doğulu kadın imgesini arayan Batılı 

için, gerçeğe uygun olup olmadığına bakılmaksızın, bu beklentiyi karşılamaya yönelik 

görseller üretilmiştir. Osmanlı kadınları genellikle “geleneksel” olarak nitelenen 

kıyafetler içinde, sıklıkla bir halı ya da kilim üzerindeki yumuşak minderlere uzanmış 

biçimde, rahat tasasız bakışlarla hayallere dalmış halde görüntülenmiştir. 

İşlemeler, sedef kakmalı sehpalar, nargileler, ibrikler, tespih, kahve fincanı, vazo ve 

çiçekler yine dönemin vazgeçilmezleri olarak fotoğraf karelerinde yerlerini 

almışlardır. Bu öğelerden Osmanlı ve Doğu ile ilgili oluşturulmuş egzotik kimliğin 

pekiştirilmesi amacıyla sık sık yararlanılmıştır. 

Dans eden odalıkların, tüller içinde poz veren cariyelerin ve uzaklara bakan genç̧ 

kızların fotoğrafları bu arka planda çekildi. Bu kurgulanmış stüdyo fotoğrafları, 

fotoğrafın gerçeklikle ilişkisinin kırıldığı noktadır. Oryantalist tablolarda olduğu gibi 

gerçekte var olmayan karakterler, stüdyolarda yeniden canlandırılıp Batılıların 

beğenisine sunulmuştur. (Ç. Coşkun, 2015) 

Fantezi nesnesi durumuna getirilmek istenen Doğulu kadın imgesinin inşa edilmesine 

en çok hizmet eden unsurlardan biri de harem fotoğrafları olmuştur. Oryantalist dönem 

harem fotoğrafları, Batılı izleyicilere Osmanlı İmparatorluğu'nda yaşanan hayatın 

egzotik ve gizemli bir tasvirini sunmuştur. Bu fotoğraflar genellikle Batı'nın gözünde 

"doğulu kadınların gizemli dünyası"nı temsil etmek üzere çekilmiştir ve Osmanlı 

harem yaşamına dair birçok yanlış bilginin yerleşmesine neden olmuştur.  



 77 
 

 
Görsel 3.8 : Abdullah B.raderler, Türk Kadını Fotoğrafı. 

Oryantalist dönem harem fotoğrafları, gerçekliği ortaya koymaktan çok, Batılıların 

Osmanlı İmparatorluğu'na ve Doğu'ya dair sahip oldukları stereotipleri yansıtmıştır. 

Bu stereotipler, haremde yaşayan kadınları bir tür “egzotik, gizemli ve cinsel nesne” 

olarak görme eğiliminde olan Batılı izleyicilerin zihninde şekillenen imgeyi 

pekiştirme görevi üstlenmiştir. Bu pekiştirmeyi gerçekleştirebilmek için stüdyo 

ortamlarında “sahneler” oluşturulmuştur. Bu sahnelemelerde haremdeki kadınlar, 

genellikle mücevherlerle süslenmiş, rengarenk ve gösterişli kıyafetler giymektedirler, 



 78 
 

pasif, etkisiz ve erkeklere hizmet eden varlıklar olarak tasvir edilmişlerdir. Bu da 

dönem fotoğraflarının, Batılı izleyicilerin zihnindeki cinsiyet rolleri ve güç ilişkileri 

hakkında kökleşmiş olan Batı normlarına uygun bir şekilde inşa edildiğini 

göstermektedir. 

 
Görsel 3.9 : Sebah&Joa.ll.er, Haremde Güzeller. 

Görsel 3.9’da ilk göze çarpan, üçgen bir kompozisyon oluşturacak şekilde 

konumlandırılmış kadınların arkasındaki kafes görselidir. Stüdyoda çekilen bu 

fotoğraf oluşturulurken arkaya yerleştirilen kafes, harem ile ilgili önceden edinilmiş 

olan “yasak” “mahrem” gibi öğeleri pekiştirmek amacıyla kullanılmıştır. Diğer 

Oryantalist resim ve fotoğraflarda karşımıza çıkan sedef kakmalı sehpa, Doğu’ya özgü 

halı, kadınların üzerinden adeta akıyormuş izlenimi veren akışkan yapıda giysiler, 

vurgulanan kıvrımlar, nakış işlemeli başlık, nargile, oluşturulan Doğu ve harem 

imgesine bir kanıt oluştururcasına sıkça kullanılmıştır. (Gülaçtı, 2018)  

Alımlayıcının zihninde yaratılmaya çalışılan fantezi dünyasına hizmet etmek adına, 

gerçeklikten uzaklaşılmış, izleyiciye “neyi görmek istiyorsa o” sunulmak istenmiştir. 



 79 
 

 

Görsel 3.10 : Sebah&Joa.ll.er, Haremde D.nlenen Kadınlar. 

Kadınların daha çok yatay pozisyonda poz vermeleri de, yine Doğu kadınları üzerinde 

Batı’nın tahakküm fantezilerini destekler niteliktedir. Dikey bir iktidar karşısında 

yatay bedenlerin yer aldığı kareler, Batı toplumunun zihnindeki cinsel arzuların tatmin 

edilmesi için özellikle oluşturulan kompozisyonlardır.  

 
Görsel 3.11 : Sébah&Joa.ll.er, Harem’de Müz.k Yapan Üç Kadın. 

Oryantalist dönemde üretilen fotoğraflardaki erkek figürü de incelemeye değer bir 

konu oluşturmaktadır. “ …Osmanlı Devleti’nin yarı-sömürgeleştirilmesini 

kolaylaştırmak ve bunu ‘gerekli’ göstermek için Osmanlı iş gücünü oluşturan erkek 

imgesini belirgin kodlara sahip ‘tip’ fotoğrafları ile sınıflandırmaya çalışmıştır” 

(Gülaçtı, 2018, s. 105).  



 80 
 

 
Görsel 3.12 : Sébah & Joa.ll.er, Kahvehane. 

 
Görsel 3.13 : Gu.llaume Berggren, B.r Türk Kahvehanes.n.n İç.. 

Kahvehane fotoğrafları, bu anlayışı kanıtlayan başlıca örneklerdendir. Kahvehane 

kültürü, öncelikle “erkeklere özgü” bir kamusal alan olarak karşımıza çıkar, bu özelliği 

nedeniyle kahvehaneler, kadınların yer aldığı fotoğraflarda kullanılan ya da 

kurgulanan mekanların aksine, dışarıdan bir gözün gözlem yapabileceği alanlardır. Bu 



 81 
 

fotoğraflarda yine önceki örneklerde vurgulanmak istenen “miskinlik” teması 

“aylaklık eden erkek imgesi” üzerinden pekiştirmek istenmiştir. Döşemeyi oluşturan 

taşlar bozuktur, içinde bulunulan kahvehane son derece kirlidir, sarık ve fes giymiş, 

tavla oynayan, nargile içen erkekler, söz konusu ortamlarda tembellik eder halde 

betimlenmiştir. Bu fotoğraflarda oluşturulan mizansenler, her ne kadar “doğal” bir 

atmosferde çekilmiş izlenimi yaratmaya çalışıyor olsa da, günlük hayatın doğal 

akışında yakalanması mümkün olmayan karelerdir. Zira dönemin fotoğraf 

makinelerinin sahip olduğu teknoloji, uzun pozlamayı mecburi kılmaktadır, bu da 

“habersiz” fotoğraf çekmeyi imkânsız hale getirmektedir. (Gülaçtı, 2018) 

Osmanlı’nın geri kalmış olduğunu vurgulamak için faydalanılan bir diğer unsur, 

Batı’nın ilkel olarak kabul ettiği meslekleri icra eden erkeklerin yer aldığı 

fotoğraflardır. Sokak satıcılığı gibi meslekleri yürütmekte olan söz konusu figürler, 

satmakta oldukları mallar, kullandıkları eşyalar ve giymiş oldukları giysiler ile adeta 

Batı toplumları zihninde yaratılmak istenen “geri kalmış toplum” imgesinin 

görselleşmiş hali gibidir. 

 
Görsel 3.14 : Pascal Sébah, S.m.t Satıcısı. 



 82 
 

Pascal Sebah’ın stüdyo ortamında çekmiş olduğu “Hamal” fotoğrafında (Görsel 3.15),  

erkek figür büyük ve ağır bir sandığı sırtında taşırken görülmektedir. Geleneksel 

Osmanlı kıyafetleri giymiş olan hamalın yüz ifadesi, çektiği fiziksel zorluğu ve 

yorgunluğu ortaya koymaktadır. Hamalın giydiği kıyafetler, dönemin işçi sınıfının 

giyim tarzını yansıtır; zorlayıcı fiziksel işler yapan insanlar için kalın kumaştan 

yapılmış giysiler giymektedir. Doğu'daki yaşamın zorluklarını ve yoksulluğunu 

vurgulayan bu tür imgeler, Batı'da Doğu'nun geri kalmış ve ilkel olduğu düşüncesini 

pekiştirir. Bu tür görseller, Batılıların Doğu'yu nasıl algıladıklarına dair ipuçları verir. 

Oryantalist bakış açısıyla çekilmiş bu tür fotoğraflar, Doğu'yu ve Doğulu insanları 

stereotiplerle ve önyargılarla tasvir etmektedir. Bu görsel, Batılı izleyicilere Doğu'nun 

sadece yoksulluk ve zorluk içindeki yüzünü sunar ve bu da oryantalist bir bakış 

açısının bir göstergesidir. 

Doğulu mesleklere dair fotoğraflar,  Doğu’nun herhangi bir endüstri ürünü ya da özel 

bir teknolojinin kullanılmasını gerektirmeyen mesleklerine işaret etmesi nedeniyle, 

“geri kalmış” Doğu imgesinin zihinlerde sağlamlaştırılmasına yaramış, Doğu üzerinde 

kurulmak istenen Batı tahakkümünü meşru kılmak adına bir araç olarak kullanılmıştır. 

(Gülaçtı, 2018) 

 

Görsel 3.15 : Pascal Sébah, Hamal. 



 83 
 

“Batı ve Doğu şehirlerini birbirinden ayıran en önemli özellik burgher kimliğinin 

ortaya çıkmış olmasıdır. Burgher bağlarından kopmuş özgür bireyi temsilen 

kullanılmıştır. Bu yaklaşıma göre, bu özgür bireyler sosyal dayanışma sergileme 

becerisine sahip, kendi şehirlerine özgü yasa yapabilen ve kendi özerk idari 

kurumlarını oluşturabilmiş şehirlilerdir” (G. Yılmaz, 2014, s. 73). Osmanlı 

şehirlerinde yaşayan bireyler ise, Oryantalist dönem fotoğraflarında bu tanıma uyacak 

şekilde tasvir edilmemişlerdir. İlkel işlerle uğraşan, barbar, tembel ve zamanda donup 

kalmış bireyler olarak imlenmişlerdir. 

Oryantalist anlayışla üretilen fotoğraflarda sıklıkla, azınlıkta kalan ya da toplumun 

dışına itilmiş insanlar da görüntülenerek, Batı’nın pozitif anlamda tüm değerlere sahip 

olduğu, Doğu’nun ise “negatif” ve “ilkel” özellikler barındırdığı savı desteklenmek 

istenmiştir. Bu fotoğraflara konu edilen “tipler”den en fazla öne çıkanlar çingeneler ve 

dilenciler olmuştur. (Gülaçtı, 2018) 

 
Görsel 3.16 : Sébah & Joa.ll.er, Ç.ngeneler. 

Çingeneler, neredeyse her toplumda “ötekileştirilen” topluluklar arasında yer 

almışlardır, bu nedenle bir toplumla ilgili “ötekilik algısı” güçlendirilmek 

istendiğinde, fotoğraflara konu edilmeleri söz konusu olmuştur. Stüdyo ortamında 

çekilmiş bir kare olan Görsel 3.16’da mizansen gereği, bir çingene çadırının önündeki 

iki kadını tasvir etmektedir. Fotoğrafın alt köşesinde "Sébah & Joaillier" ibaresi 



 84 
 

bulunmaktadır, bu da fotoğrafın ünlü fotoğraf stüdyosunda çekildiğini göstermektedir. 

Çadır, fotoğrafta göçebe yaşam tarzını simgelerken, yerde görülen nesneler (su kapları, 

sepetler) onların gündelik yaşamına dair göndermelerde bulunmaktadır. Fotoğraftaki 

kadınlar, Batılı izleyicilere egzotik ve gizemli görünmektedir. Bu tür imgeler, bir kez 

daha Doğu'nun Batı'dan ne kadar farklı olduğunu vurgulamakta ve bu farklılığı egzotik 

bir cazibe olarak da sunmaktadır. Bu durum, Doğulu insanları basitçe egzotik özneler 

olarak görme eğilimini pekiştirmektedir. Sahnelenmiş kompozisyonlar, gerçek 

yaşamdan ziyade sanatçının veya fotoğrafçının hayalindeki Doğu'yu temsil 

etmektedir. 

Bu yaklaşımın şehir fotoğraflarında da kendini göstermeye devam ettiğini söylemek 

mümkündür.  

‘Doğu’ şehri de benzer bir şekilde batı şehrinde bulunan hiçbir özelliği 

bulundurmayan bir mekân olarak ortaya çıkmıştır veya batılı özellikler orada sadece 

kısa süreli olarak ve ilkel bir formda kendini gösterir. Gerçekte şehir olmayan bir 

yapıdır. Bu sebeple bu tanımlayıcı şehrin yeri haritada bile gösterilmemektedir.  

…Doğu şehrinin Çin’de mi, Osmanlı İmparatorluğu’nda mı, yoksa Osmanlı harici bir 

İslam toplumunda mı olduğu bilinmemektedir. Bu son derece genelleyici tanımlarıyla 

Avrupa’nın dışında bulunan ama gerçekte şehir olmayan bir yapının tasvir edilmesidir. 

(Yılmaz, 2014, s. 75) 

Dönemin fotoğrafçıları çeliğin ve betonun yoğun olarak kullanıldığı Pera bölgesindeki 

binalar gibi, Modernizm etkisinin Osmanlı içerisinde yayılmaya başladığını gösteren 

yapılar yerine, ahşap, yıkılacakmış gibi görünen evleri ve bakımsız, kırık döşeme 

taşlarıyla kaplı olan, dar sokakları fotoğraflamayı tercih etmişlerdir. Burada “geri 

kalmışlık” ve “ötekilik” etiketlerine dair kanıt sunulma çabasında oldukları fark 

edilebilmektedir. (Gülaçtı, 2018) 

Aynı zamanda, cami, pazar yeri, hamam, çeşme gibi “tipik” olarak sınıflandırmaya 

tabii tuttukları yapı ve mekanların fotoğraflarını çekerek, kodlamak istenen “öteki” 

tanımını pekiştirme gayretinde olmuşlardır. Dini öğelere sık sık yer vererek 

hayallerinde oluşturdukları “mistik bir diyar olarak Doğu” imgesini kuvvetlendirirken, 

aynı zamanda karmaşa ve düzensizliği vurgulayan kareler oluşturmaya gayret ederek 

“gelişmemişlik” vurgusunun bir kere daha üzerinde durmaya çalışmışlardır. 

Dönem fotoğraflarında, özellikle Arap bölgelerindeki şehirler ile ilgili geri kalmışlık 

olgusu vurgulanmıştır. Raymond’a (1982) göre “16. yüzyılda Rumeli ve Anadolu’daki 



 85 
 

şehir hayatında başlayan gelişme süreci Arap şehirlerinde de benzer şekilde 

seyretmiştir. Son yıllardaki akademik araştırmalar Arap bölgelerindeki Osmanlı 

mimarisi ve kent gelişmesi konusundaki haksız hükümleri geçersiz kılmıştır” (Aktaran 

Turan, 2016, s. 175).  

 
Görsel 3.17 : Bas.le Kargopoulo, İstanbul. 

 
 

 
Görsel 3.18 : Fel.x Bonf.ls, Kah.re'de Pazar Yer.. 



 86 
 

 
Görsel 3.19 : Sébah & Joa.ll.er, Bursa Yen. Kaplıca. 

O dönem fotoğraflarında (Gülaçtı, 2018) “…su tasları, sıcak su havuzları ve yarı çıplak 

erkeklerin göründüğü ‘fantezi nesnesi’ hamamlar ve peştamal ile takunya gibi ‘tipik’ 

‘Doğulu kıyafetlerin tamamladığı bir kompozisyonla bir hamam çeşmesinden oluşan 

…‘Doğu’nun ‘simge’ binaları…” (s. 118) aktarılmıştır. Böylece Batılı gözün 

oluşturduğu ve zihinlere yerleştirdiği “egzotik” imaj kuvvetlendirilmiştir. 

 
Görsel 3.20 : Abdullah B.raderler, Türk Hamamı. 

 



 87 
 

Ayrıca deve ve çöl gibi, Batılı izleyicinin yoğun talep gösterdiği ve Doğu’yu bir kez 

daha “geri kalmışlık” konumuna sabitleyen öğeler de Oryantalist kent fotoğraflarında 

sıklıkla kendine yer bulmuştur. Batılı toplumlara ve Batılı bireylere atfedilen olumlu 

özelliklere, bu fotoğraflarda yine rastlanılamamaktadır. 

…rasyonalite, şehir birliği ve özerklik gibi Batılı erdemlerin önemli 

göstergeleri olmuştur. Diğer taraftan, kadının uyguladığı şer’i hukuk ile 

yönetilen İslam toplumları bu yasaları geliştirememiştir. İslam şehirleri 

kendi ‘rasyonel’ hukukunu üretmiş Batı şehirlerinin tersine katı yasaların 

gelişigüzel uygulanmasının mahsulüdür. (G. Yılmaz, 2014, s. 73) 

 
Görsel 3.21 : Abdullah B.raderler, G.za P.ram.tler.. 

Sonuç olarak Oryantalist fotoğraf anlayışı, Batılı fotoğrafçıların Doğu'yu ve özellikle 

de Osmanlı İmparatorluğu'nu görsel olarak temsil etme şekillerini etkileyen bir 

perspektif olmuştur. Bu anlayış, Batı'nın Doğu'ya yönelik stereotiplerini ve 

önyargılarını yansıtan bir bakış açısını yansıtmaktadır. Oryantalist fotoğraflar 

genellikle egzotik ve romantik bir görünüm sunmuş, Osmanlı İmparatorluğu'nu ya da 

genel olarak Doğu'yu, Batı'nın egemen kültürel ve politik bakış açısına uygun olarak 

betimlemiştir. 

Osmanlı Dönemi'nde çekilen fotoğraflar genellikle bu Oryantalist bakış açısını 

yansıtmaktadır. Batılı fotoğrafçılar, Osmanlı İmparatorluğu'nu egzotik ve merak 

uyandırıcı bir yer olarak görmüşler ve bu doğrultuda çektikleri fotoğraflarda Osmanlı 



 88 
 

yaşam tarzını, mimarisini, giyim kuşamını ve günlük yaşamını bu gözle 

değerlendirmişlerdir. 

Bu fotoğraflar çoğunlukla Batılı izleyicilerin egzotik beklentilerine uygun olarak 

oluşturulmuşlardır. Doğu toplumunun çeşitliliği ve heterojen yapısına rağmen, 

Oryantalist dönem fotoğrafları genellikle Doğu halkını homojenleştirilmiş bir şekilde 

gösterme çabasında olmuştur. 

Sıklıkla, Batı'nın Doğu'ya olan egemenlik ve üstünlük duygularını pekiştirmek 

amacıyla kullanılmıştır. Ancak, bu tür fotoğrafların sınırlı bir perspektifi yansıttığı ve 

gerçek yaşamın tamamını temsil etmediği akılda tutulmalıdır. Bugün, bu fotoğraflar 

genellikle kolonyalizm ve kültürel hegemonya gibi konuları tartışmak için önemli 

kaynaklar oluşturmaya devam etmektedirler. 

3.2 Görsel Antropoloji ve Fotoğraf 

Görsel antropoloji, insan topluluklarını ve kültürlerini görsel araçlar kullanarak 

inceleyen bir alandır. Bu alan, fotoğraf, film, video ve diğer görsel medyalar 

aracılığıyla insan davranışlarını, geleneklerini, ritüellerini ve yaşam biçimlerini 

belgelemeyi ve analiz etmeyi amaçlar. 

…hem kültürel sembollerin görsel materyaller dolayımıyla üretimi, hem bunların birer 

anlatı olarak temsil özellikleri, hem de izleyiciler tarafından üretilen anlamlandırmalar 

gibi patikalarda görseli yeniden ve yeniden keşfe devam etmesi gereken görsel 

antropoloji; geliştirilmeye açık bir alan olarak iletişim bilimci, antropolog, sosyolog 

gibi sosyal bilimcilere de göz kırpmaktadır. (Doğan, 2013, s. 83) 

Görsel antropolojinin, görsel unsurların çeşitli insan kültürlerinde nasıl kullanıldığını 

ve anlamlandırıldığını inceleyen bir disiplin olduğu düşünüldüğünde, fotoğrafın bu 

alanda bir veri toplama aracı olarak veya başlı başına bir araştırma yöntemi olarak 

kullanması şaşırtıcı olmayacaktır. 

Daha önce de değinildiği gibi fotoğrafın icat edilmesi, insanların anılarını ve zamanı 

kaydetme, dünyayı inceleme ve iletişim kurma yöntemlerini köklü bir şekilde 

farklılaştırmıştır. Görsel hafızanın bir parçası haline gelen fotoğraf, kültürel ve tarihsel 

belleğin temel bir bileşeni olmuştur. Fotoğrafın ortaya çıkışıyla birlikte, insanlar 

gördüklerini doğrudan kaydedebilme ve başkalarıyla paylaşabilme imkanına sahip 



 89 
 

olmuştur. Bu durum, bilim, sanat, iletişim ve belgeleme alanlarında devrim niteliğinde 

yenilikler getirmiştir. 

Antropoloji disiplini ile fotoğrafın icadının benzer tarihlerde ortaya çıkması da göz 

önünde bulundurulması gereken bir konudur: 

Bu noktada fotoğraf ve antropolojinin birlikteliği, disiplinler arası yaklaşımın örnek 

bir modeli olarak, her iki disiplinin de sahip olduğu tanımlamaların bazı ortak 

özelliklerin kesişmesiyle meydana gelmiştir: Merak, gerçeği arama, kolonyalist 

anlayış, gözlem, kontrol, pozitivist etki. Pinney’e (1992) göre de her iki disiplinin 

temsili güçlerini hemen hemen aynı semiyotik yöntemlerden almış olmaları tespiti, 

tarihsel süreçlerinin ve aynı dönemlerde ortaya çıkmalarının bir tesadüf olmadığının 

göstergesidir. (Yavuz, 2013, s. 69) 

Kapitalizmin ve Sanayi Devrimi'nin etkisi altındaki toplumlarda hızlı dönüşüm ve 

değişimler gerçekleşmiştir. Endüstriyel üretim süreçlerinin yaygınlaşması, 

kentselleşmedeki yükseliş, nüfus artışı ve teknolojik ilerlemeler gibi faktörler, 

toplumların sosyal, ekonomik ve kültürel yapısında köklü değişimlere sebebiyet 

vermiştir. 

Bu değişimlerden insanların yaşam biçimleri, iş yapma şekilleri ve ilişkileri de büyük 

ölçüde nasibini almıştır. Yaşanan bu gelişmeler insan toplumlarının bu hızlı dönüşüm 

sürecini anlamaya yönelik bir araştırma ihtiyacının ortaya çıkmasına yol açmıştır. 

Bu dönemde gerçekleşen ve iletişim ve görsel belgeleme alanında devrim niteliğinde 

olan fotoğrafın icadı, insanların yaşamını ve çevrelerini daha önce hiç olmadığı kadar 

net ve kalıcı bir şekilde belgeleyebilme ve iletebilme olanağı sunmuştur. Bu da 

antropologların araştırma yöntemlerine yeni bir boyut eklenmesi sonucunu 

doğurmuştur. Fotoğraf, antropologların saha çalışmalarında gözlemlerini 

desteklemek, bulgularını görsel olarak güçlendirmek ve toplumların değişen yapılarını 

somutlaştırmak için etkili bir araç haline gelmiştir.  

18. yüzyıl Aydınlanma Dönemi ve 19. yüzyılda öne çıkan Pozitivizm ile birlikte, 

ampirik anlayışın gereği olarak olguları deney ve gözlem yaparak doğrulayabilme 

yeteneği, tüm araştırma sahalarında önem kazandığı gibi, antropoloji disiplininde de 

önem kazanmıştır. Fotoğrafın özellikle ilk olarak dünya sahnesinde yerini aldığı 

yıllarda öne çıkan “belge niteliği” ve gerçeği aslına birebir uygun biçimde 

yansıtabilme özelliği, pozitivist anlayış ile örtüşmüştür. 



 90 
 

3.2.1. Bilimsel sınıflandırma alanında fotoğrafın kullanımı 

Endüstrileşmenin beraberinde getirdiği nüfus artışının bir kayıt sistemi oluşturma 

zorunluluğu doğurması, artan coğrafi keşiflerle birlikte farklı kültürlerle etkileşimin 

artması ve elde edilen koloni topraklarında yürütülmesi gereken süreçler bağlamında 

da fotoğrafın sık sık sosyal bilimlerle iç içe kullanıldığına tanık olunmuştur. “Bu 

anlamda antropoloji ve fotoğrafı 1920‘lere değin genellikle kolonyalist anlayış 

içerisinde, karşılaştırmalı anatomide, ticari fotoğraflarda, maceraperestlerin keşif 

gezilerinde ve bu coğrafyalardaki bireysel etnografik çalışmalarda bulabiliriz” 

(Yavuz, 2013, s. 72). 

Kolonyal dönemde fotoğraf, bilimsel sınıflandırma alanında önemli bir araç haline 

gelmiştir. Fotoğraf özellikle, “çizim”e göre daha kesin ve objektif kayıtlar sağladığı 

için bilimsel sınıflandırma süreçlerine büyük ölçüde dahil edilmiştir. Ancak, 

fotoğrafın bu alanda kullanımı, bilimsel bilgi üretiminin ötesinde, kolonyal 

yönetimlerin meşruiyetini pekiştirme ve güçlerini gösterme amacıyla da iç içe 

geçmiştir. 

3.2.1.1 Dr.Hugh Welch Diamond’ın psikiyatrik fotoğraf çalışmaları 

Fotoğraf bu dönemde, psikiyatrik hastaların durumlarını belgelemek, tanı koymak ve 

tedavi süreçlerini takip etmek için bir araç olarak görülmüştür. Fotoğraflar, hastaların 

durumlarını ve yaşamlarını görsel olarak yakalamakta ve gözlemlemekte 

kullanılmıştır. 

Psikiyatrist Dr. Hugh Welch Diamond'ın çalışmaları bu alanda verilebilecek en öne 

çıkan örneklerdendir. Diamond’ın "Ruhsal Hasta" adlı fotoğrafı, akıl hastalıklarını 

incelemek ve belgelemek için kullandığı portrelerden biridir. 

Fotoğrafta, bir kadının portresi yer almaktadır. Portrede arka planın oldukça sade 

seçilmesi ve dikkat çekici olmaması kadının odak noktası olmasını sağlamıştır. Kadın 

doğrudan kameraya bakarken fotoğraflanmıştır, yüz ifadesi oldukça donuktur. Gözleri 

hafifçe boş bakmaktadır ve ifadesiz bir görünüme sahiptir. Dudaklarının kapalı olması 

yüzünde bir tür içsel huzursuzluk izlenimi oluşturmaktadır. Saçlarının dağılmış olması 

ve giysilerinin düzensiz görünümü, kadının bakımının yetersiz olduğuna dair bir ipucu 

vermektedir. Kadının duruşu ise pasif ve cansızdır, bu da izleyicide hareketsizlik ve 

çaresizlik hissi oluşturmaktadır. 



 91 
 

 

Görsel 3.22 :  Dr.Hugh Welch D.amond, Ruhsal Hasta, 1855. 

Fotoğraf, akıl hastalıklarına dair o dönemdeki tıbbi anlayışı ve toplumsal algıyı 

yansıtmaktadır. Kadının yüz ifadesi, toplumda akıl hastalarına dair yaygın olan 

"delilik" veya "çılgınlık" imgesini pekiştirir niteliktedir. Ayrıca, kadının görünümü, 

akıl hastalarının o dönemde genellikle sosyal izolasyon ve bakım eksikliği gibi 

sorunlarla karşılaştığını göstermektedir. 

 
Görsel 3.23 :  Dr.Hugh Welch D.amond, B.r Hastanın Portres., 1855. 



 92 
 

Diamond, hastaların fotoğraflarını çekerek onların farklı ruhsal durumlarını görsel 

olarak kaydetmiş ve bu görüntülerin, tıp hekimlerine daha doğru tanılar koymada 

yardımcı olabileceğini savunmuştur. Ancak bu çalışmalar, hastaların kimliklerini ve 

insani özelliklerini bağlamlarından kopararak, onları sadece hastalıklarının görsel 

sembolleri haline getirmiştir. Bu fotoğraflar, hastaların bireyselliklerini ihmal eden ve 

onları nesneleştiren bir tutumu yansıtmaktadır. 

3.2.1.2. Alphonse Bertillon yöntemi 

19. yüzyılın sonlarına doğru, suçluların tanımlanması ve takibi için sabıka fotoğrafları 

kullanılmaya başlanmıştır. Bu tür fotoğraflar, suçluların yüzlerini ve fiziksel 

özelliklerini belgelemek için kullanılmıştır ve suçluların tanımlanması için dönemin 

bilimsel yaklaşımlarına kılavuzluk etmişlerdir. 

Adını, Fransız kriminolog Alphonse Bertillon’dan alan Bertillon yöntemi 

antropometrik bir tanımlama sistemi oluşturma esasına dayanan bir sistemdir. Bu 

yöntem uyarınca suçluların fotoğrafları çekilmiş ve vücut ölçülerini kaydedilmiştir. 

Bu ölçüler arasında boy, kilo, kafa çevresi, kol uzunluğu gibi fiziksel özellikler yer 

almıştır. Suçluların fotoğrafları, yüzlerinin ön ve profil görünümlerini içerecek şekilde 

çekilmiştir. Bu fotoğraflar, suçluların kimliklerini belirlemek ve kayıtlarını tutmak için 

kullanılmıştır. 

Bertillon‘un isminden türetilerek bertillonage olarak da adlandırılan yöntem, 

sabıkalıların portrelerinin cepheden ve profilden sade bir fon önünde çekilmiş 

fotoğraflarından oluşuyordu. Çekilen fotoğraflar daha sonra bir karta yerleştirilerek, 

her sabıkalının çeşitli bilgilerinin yazılmasıyla birlikte yeniden suç işleme eğilimi 

(recidivism) sonrası kimlik tespiti, sosyal istatistiki veri toplama gibi konularda 

kullanılıyordu. Yöntemin kullanılmaya başlamasıyla birlikte görülebilir bir kanıt 

olarak kullanılan fotoğraf sosyal çarpıklığı ve sapkınlığı kontrol altına alma ve 

tanımlama anlamında pozitivist denemeler olmuşlardır. (Yavuz, 2013, s. 41) 

Cesare Lombroso gibi bazı kriminologlar, suçluların yüz hatlarını ve beden yapılarını 

inceleyerek, "doğuştan suçlu" teorilerini desteklemek için sabıka fotoğraflarından 

faydalanmışlardır ve bu yaklaşım ilerleyen yıllarda hukuki ve etik anlamda eleştirilere 

maruz kalmıştır. 

 



 93 
 

 
Görsel 3.24 : Alphonse Bertillon Yöntemi 

Lombroso, bazı insanların doğuştan suçlu olduğunu ve bu durumun bazı fiziksel ve 

psikolojik özelliklerle ilişkilendirilebileceğini iddia etmiştir. Bu teoriye göre, suçlu 

bireyler genellikle “normal" bireylerden farklı fiziksel özelliklere sahipti ve bu 

özellikler, suçluluğun biyolojik temelleri hakkında ipuçları sağlıyordu. Lombroso, 

suçluların kafatası yapıları, yüz özellikleri ve vücut oranları gibi özelliklerini 

inceleyerek suçluluğun fizyonomik işaretlerini tanımlamaya çalışmıştır. Birçok 

eleştirmen, suçluluğun çok karmaşık ve çok yönlü bir fenomen olduğunu göz ardı 

ettiği gerekçesiyle Lombroso'nun teorisinin geçersiz olduğunu ve suç işleme 

potansiyelinin sadece biyolojik faktörlere indirgenemeyeceğini, toplumsal ve 

ekonomik faktörlerin göz ardı edilemeyeceğini savunmuştur. Aynı zamanda teori, 

etnik ve sosyal önyargılar içerdiği gerekçesiyle eleştirilere maruz kalmıştır.  

3.2.1.3 Thomas Huxley yöntemi 

19. yüzyıl bilim insanlarından Thomas Huxley, evrim teorisinin sosyal bilimler 

üzerinde uygulanabileceğini savunanlardan biri olmuştur.  İnsanların fiziksel 

özelliklerini ve ölçümlerini inceleyerek, farklı insan grupları arasındaki anatomik ve 

fizyolojik farklılıkları anlamaya çalışmıştır. Özellikle, ırk bilimi ve insanların evrimi 

konularında çalışmalarını yoğunlaştırmıştır. Huxley farklı ırkların yüz özelliklerini ve 

anatomik yapılarını fotoğraflar aracılığıyla karşılaştırarak, insanların fiziksel 



 94 
 

özelliklerinin ve anatomik yapılarının nasıl değişebileceği konusunda bilgi 

edinilebileceğini savunmuştur. Ancak o dönemin antropolojik araştırmaları için 

üretilen fotoğrafların yetersiz olduğundan, fotoğraflardaki ölçülerin belirsiz 

olduğundan ve bu nedenle karşılaştırılabilirlik anlamında önemli bir bilgi kaynağı 

oluşturmadıklarından yakınarak bunları aşmanın yollarını araştırmıştır. 

Huxley fotoğrafın pratik olarak uygulanması aşamasında, fotoğraf öznesini çıplak 

olarak ve antropometrik duruşa uygun şekilde hazırlar. Öncelikle özne ile aynı 

düzlemde yer alacak şekilde üzerinde metrik bir sistemin bulunduğu ölçme aleti 

yerleştirilir. Daha sonra antropometrik duruşlar belirlenerek özne fotoğraflanır. Bu 

duruşlar genellikle iki tam boy fotoğraftan oluşur. İlk fotoğrafta özne ayakları bitişik 

şekilde ayakta, sağ kolu yatay biçimde uzatılmış ve yine sağ elinin avuç içi açık olarak 

fotoğraf makinesine bakacak şekilde bir duruş oluşturulur. İkinci fotoğrafta ise 

vücudun sol tarafı fotoğraf makinesine döndürülür ve sol kol gövdenin ana hatlarının 

dış çizgilerini kesmeyecek şekilde bükülür. (Yavuz, 2013, s. 79) 

 
Görsel 3.25 : Huxley Yöntem. 



 95 
 

Görsel 3.25’te Ellen adında, 22 yaşındaki Güney Avustralyalı bir Aborjin kadının 

Huxley’in tavsiye ettiği uygulama şekliyle çekilmiş 4 fotoğrafı görülmektedir.  

Ancak bu yöntemle üretilmiş fotoğraflar da çekim aşamasında oluşan, ölçme aletinin 

ve modelin sabitlenmesi sorunu gibi bazı teknik zorluklar nedeniyle genellikle 

“gelişigüzel değerlendirme sonuçları” veren başarıya ulaşmamış tecrübeler olarak 

kabul edilmişlerdir. (Yavuz, 2013) 

Huxley, farklı ırkların fiziksel özelliklerini ölçümleyerek, bu özelliklere dayanan etnik 

hiyerarşiler kurmakla eleştirilmiş, bu yaklaşımın etnik farklılıkları biyolojik olarak 

sabitleyip, bilimsel ırkçılığı güçlendirdiği yorumları yapılmıştır. 

3.2.1.4. John Lamprey yöntemi 

Antropolojik fotoğrafta standartlaştırılmış fotografik yöntemler önerenlerden bir 

başkası da John Lamprey olmuştur. Her biri 2 inç olan küçük karelerden meydana 

gelen bir ağ oluşturarak, bu ağı fon olarak kullandığı fotoğraflar üretmiştir. Bu 

fotoğraflarda model önden ve profilden olmak üzere iki kez görüntülenmiştir. 

 
Görsel 3.26 : John Lamprey, Ch.nese Male (Ç.nl. Erkek), 1870. 



 96 
 

Lamprey bu çalışmalar sayesinde “beyaz adam” ile sömürgeleştirilmiş halklara 

mensup insanlar arasında nesnel bir karşılaştırma yapılabileceğini savunmuştur. 

Burada sorulması gereken soru bu karşılaştırmanın ne için gerekli olduğu sorusudur. 

“Beyaz adam” norm kabul edilerek, bu normdan farklı ölçülere sahip insanların 

“öteki” kimliği vurgulanmak istenmiştir. Bu da bir temsil sorununu ortaya çıkarmıştır. 

“Izgara sistemi fotoğraflanan her bir bireyi bütün kültürel ve sosyal bağlarından 

soyutlayarak temsil edilemez ve anlaşılamaz, ya da başka bir dille temsil edilen başka 

bir zaman ve mekâna yerleştirir” (Yavuz, 2020, s. 67).  

Bir insanı “bir grubun üyesi” şeklinde tanımlamak, kolonyalist anlayış için, o birey 

hakkında daha fazla bilgi edinmekten daha önemli olmuştur. “Beyaz adam” ile 

sömürge halkları arasındaki eşitsiz ilişkinin bir simgesi olacak şekilde, “ötekini 

tanımlamak” asıl gaye olarak belirlenmiş, fotoğrafçıların çoğu daha çekim yapılmadan 

akıllarında bulunan imgeye uygun biçimde üretim yapmak adına, fotoğraflardaki 

konuların “olması gerektiği gibi görünmesini” amaçlamışlardır. 

3.2.2. Kültürlerin fotografik temsilleri 

“Evrim teorisinin itici gücü ile, yani çizgisel (tek taraflı) kültürel evrim tüm 

zamanlarda yaşayan insanların evrimin aynı sürecinden geçtikleri ve ilkelden moderne 

doğru gelişim düşüncesi, fiziki antropolojinin fotoğrafa olan ihtiyaç ve ilgisini 

arttırmış oldu” (Yavuz, 2013, s.78). 

19. yüzyılda antropolojide hâkim olan evrimci görüşler, insan topluluklarının sosyal, 

kültürel ve fiziksel özelliklerinin evrimsel bir süreç sonucunda şekillendiğini öne 

sürmüştür. İnsanlık tarihi boyunca toplumların çeşitli evrimsel aşamalardan geçtiğini 

ve daha gelişmiş toplumların daha ilkel olanlardan evrildiğini savunan bu görüşler 

doğrultusunda, 19. yüzyıl antropologları, “primitif” olarak kabul edilen toplumları 

incelemeye büyük ilgi göstermişlerdir.  

O dönemde doğa bilimleri alanında baskın olan “evrimci anlayış”ın toplumlar 

üzerinde de uygulanabileceği düşüncesi, “…toplumların ilkel yapılanmadan daha 

modern ve karmaşık yapılanmaya doğru evrildiğini ve bu evrimin zirvesinde de Batı’lı 

toplumlar olduğu düşüncesini ortaya koymuştur” (Yavuz, 2013, s. 23). 

Bu anlayış gereği antropoloji, toplumların sosyal, ekonomik, politik ve kültürel 

yapılarının geçmişten günümüze nasıl değiştiğini ve dönüştüğünü anlamaya 

çalışmıştır. Bu perspektifin temelinde, toplumların ilkel aşamalardan geçerek daha 



 97 
 

karmaşık ve modern yapılanmalara doğru evrildiği fikri yer aldığından, antropolojik 

araştırmalar daha çok “ilkel” olarak isimlendirilmiş toplumlar ve kültürler üzerinde 

yoğunlaşmıştır. 

3.2.2.1. Edward Horace Man ve Andaman Adaları çalışması 

Andaman Adaları’nda yaşayan yerli topluluklar da bu dönemde Avrupalı 

antropologlar için önemli bir araştırma konusu olmuştur çünkü bu topluluklar, 

evrimsel açıdan daha “ilkel” olarak kabul edilmişlerdir. Bunun sebebi ise, izole bir 

yaşam sürmüş olmaları ve dolayısıyla daha az dış etkiye maruz kalmış olmalarıdır. Bu 

nedenle, bu toplulukları araştırmak, daha “ilkel” veya “eski” sosyal ve kültürel yapıları 

incelemek için bir fırsat olarak görülmüştür. 

Edwards‘a (1992) göre Andaman Yerlileri’nin kayıt altına alınmasını gerektiren üç 

neden şu şekildedir;  

“İng"l"z "dares"n"n "lerlet"lmes" amacıyla barışçıl "l"şk"ler kurmak "ç"n onların 

kültürler"n" anlama çabası; genel olarak evr"m yapısı dah"l"nde Andaman’ın b"l"msel 

çalışması "ç"n b"lg"ler" kayıt altına almak; antropoloj"k gözlem sayes"nde, güçlü 

kolon"leşt"r"c" kültür yüzünden kurulan temas "le yok olma tehd"d" olan b"r kültürü 

kaydetmek ve derlemek.” (Yavuz, 2013, s. 92) 

 
Görsel 3.27 : E.H. Man, Andaman Yerl.ler.. 



 98 
 

İngiliz Doğu Hindistan Şirketi’nde çalışan bir etnograf ve antropolog olan Edward 

Horace Man, 1869'da şirketin hizmetinde Andaman Adaları'na atanmıştır. Bu süre 

boyunca Andamanlı yerli topluluklar ile yoğun bir şekilde etkileşimde bulunmuş ve 

onların dilini, kültürünü ve yaşam tarzını incelemiştir. Bu çalışmalar sırasında Man, 

fotoğraf ve yazılı belgeler de dahil olmak üzere çeşitli araçlar kullanmıştır. Ayrıca yerli 

halk ile olan etkileşimlerini ve gözlemlerini günlüklerine kaydetmiştir. 

 
Görsel 3.28 : E.H. Man, Andaman Yerl.ler.. 

Man'ın Andaman Adaları'nda yaptığı çalışmalar sonucu elde ettiği fotoğraflar, 

Andaman yerlilerinin günlük yaşamını, kültürünü, giyimlerini, yerleşim yerlerini, 

danslarını, fizyolojik yapılarını ve diğer önemli detayları belgelemek için sistematik 

bir şekilde çekilmiştir. Bu fotoğrafları genellikle portreler, yerleşim yerleri, günlük 

yaşam sahneleri, ritüeller ve geleneksel etkinlikler gibi konuları içermektedir. 

Man, Andaman Adaları'ndaki yerli toplulukların sosyal yapıları, gelenekleri, günlük 

yaşamları ve ritüelleri hakkında topladığı ayrıntılı bilgileri The Aboriginal Inhabitants 

of the Andaman Islands (Andaman Adaları’nın Aborjin Sakinleri) adlı eserinde 

derlemiştir. Bu kitap, Andaman yerlilerinin yaşamları hakkında zengin etnografik 

veriler sunmuştur. Man, ayrıca çeşitli bilimsel dergilerde Andaman Adaları ve 

sakinleri hakkında makaleler yayınlamıştır. Bu yazılar, dönemin bilim çevrelerinde 

geniş yankı uyandırmıştır.  



 99 
 

 
Görsel 3.29 : E.H. Man, Andaman Yerl.ler.. 

Edward Horace Man'in Andaman Adaları'ndaki çalışmaları, dönemin etnografya ve 

antropoloji alanlarında önemli katkılar sağlamış olsa da, çeşitli eleştirilere de maruz 

kalmıştır. Man'in çalışmaları, 19. yüzyılın kolonyal bağlamında yapılmış olup, yerli 

halkları “Batı'nın üstünlüğü” perspektifinden değerlendirdiği için eleştirilmiştir. O 

dönemin pek çok araştırmacısı gibi, Man'in de yerli halkları "ilkel" olarak 

nitelendirdiği ve onları Batı medeniyetine göre kıyaslayarak değerlendirdiği 

gözlemlenebilmektedir.  

Bu bağlamda Man'in gözlemlerinin ve sonuçlarının tarafsız olmadığını da ileri 

sürülebilmektedir. Kolonyal bir memur olarak görev yaptığı için, yerli halklarla 

ilişkilerinde güç dengesizliği bulunmaktadır ve bu durumun, gözlemlerinin ve 

yorumlarının objektifliğini zedeleyebilme ihtimali bulunmaktadır.  



 100 
 

Man'in çalışmaları, o dönemin sınırlı metodolojik araçları ve teknikleriyle yapılmıştır. 

Günümüzün daha ileri etnografik teknikleri ve antropolojik yöntemleri kullanılsaydı, 

farklı sonuçlara ulaşılabileceği düşünülmektedir.  

Man'in çalışmaları genellikle gözlem ve betimleme üzerine kuruludur, ancak yerli 

halklarla olan etkileşimlerinin sınırlı olduğu ve onların perspektiflerine yeterince yer 

vermediği eleştirisi yapılmaktadır. Bu durum, çalışmasının kapsamını ve derinliğini 

azaltmaktadır. Man'in yerli halkların inançları, ritüelleri ve sosyal yapıları hakkındaki 

yorumlarının, kendi kültürel önyargılarından etkilenmiş olabileceği ihtimali bazı 

kültürel pratiklerin ve sosyal yapıların yanlış anlaşılmasına veya çarpıtılmasına yol 

açmış olabileceği düşünülmektedir. 

Günümüzde, Man'in çalışmaları hala önemli bir tarihsel kaynak olarak kabul edilse de 

modern antropologlar ve etnograflar, bu çalışmaları daha eleştirel bir gözle 

değerlendirmektedir. Yerli halkların kendi bakış açılarını ve seslerini daha fazla 

içeren, sadece Batılı araştırmacıların değil, aynı zamanda yerli halkların da aktif 

katılımıyla yapılan ve empatik yaklaşımlar tercih edilmektedir. 

3.2.2.2 Maurice Vidal Portman ve Andaman Adaları çalışması 

19. yüzyılın sonlarında ve 20. yüzyılın başlarında, Britanya İmparatorluğu'nun bir 

parçası olan Hindistan'da, özellikle de Andaman Adaları'nda antropolojik ve 

etnografik çalışmalar yapan bir araştırmacı da Maurice Vidal Portman adlı Britanyalı 

subaydı. 

Portman, yerli Andamanlı topluluklar olan Sentinelliler ve diğer Andamanlı 

kabilelerinin yaşam tarzlarını, dillerini, kültürlerini ve fiziksel özelliklerini 

incelemiştir. Portman, Andamanlıların fotoğraflarını çekerek, onları Batı dünyasına 

tanıtmayı amaçlamıştır.  

Fotoğraflar, o dönemin bilimsel ve popüler yayınlarında yayınlanmış ve yerli halkların 

fiziksel ve kültürel özelliklerini belgelemekte kullanılmıştır. Bu görseller, günümüzde 

bile Andaman halklarının tarihini anlamak için önemli bir kaynaktır. 

 



 101 
 

 
Görsel 3.30 : Maur.ce V.dal Portman, Andaman Adaları’ndan Çalışmalar, 1890.  

…yerliler tarafından kullanılan araç ve gereçler ile ilgili fotoğraf serileri üretmiştir. 

Man‘in araştırma yönteminde olduğu gibi fotoğraf araştırmanın en önemli veri 

toplama aracıdır. … sade bir arka planda ve her teknolojik üretim yöntemi başından 

sonuna kadar sistematik bir şekilde çekilmiştir. Yine her fotoğrafın altına da açıklayıcı 

bilgileri eklenmiştir. …Portman‘ın fotoğraf çekimlerinde seçtiği çekim açıları da 

antropolojik gözleme uygun olarak belirlenmiştir. (Yavuz, 2013, s. 93-94) 

Portman’ın yöntemleri ve etik anlayışı ilerleyen yıllarda bazı tartışmalara da yol 

açmıştır. Portman, Andaman Adaları’nda İngiliz kolonyal yönetiminin bir parçası 

olarak görev yapmıştır. Adalardaki İngiliz varlığını güçlendirmek ve yerli halk 

üzerinde kontrol sağlamak amacıyla çeşitli idari ve askeri görevlerde bulunmuştur. Bu 

süreçte, yerli halkların zorla yerlerinden edilmesi ve kültürel pratiklerinin baskı altına 

alınması gibi kolonyal politikalar da uygulanmıştır. 

Yerli halkları sömürgeci bir bakış açısıyla ele alması, onların yaşam tarzlarını ve 

kültürlerini anlamak yerine kontrol altına almayı ve değiştirmeyi amaçladığı şeklinde 

yorumlanmıştır. Yerli halkların haklarına ve onların perspektiflerine daha fazla 

duyarlılık göstermesi gerektiği yönünde eleştirilere maruz kalmıştır. 



 102 
 

 
Görsel 3.31 : Maur.ce V.dal Portman, Andamanlı Yet.şk.n Grubu, 1890. 

Portman’ın araştırmalarında ve fotoğraflarında etik dışı uygulamalar olduğu da iddia 

edilmiştir. Özellikle, yerli halkların rızası olmadan fotoğraflarının çekilmesi ve kişisel 

alanlarının ihlal edilmesi gibi sorunlar, modern antropolojik etik kurallarına aykırı 

görülmektedir. Bu tür uygulamalar, yerli halkların insan haklarına ve onurlarına 

saygısızlık olarak değerlendirilir. Portman’ın çalışmaları, Batılı bir perspektiften 

yazılmış olup, yerli halkları egzotik ve ilkel olarak tasvir etmiştir. Bu tür yaklaşımlar, 

yerli halkların kendi kültürel değerlerini ve insanlıklarını küçümsemiş ve yanlış 

anlamalara yol açma tehlikesi taşımaktadırlar. Bu nedenle Portman’ın mirası, hem 

bilimsel hem de insani açıdan yeniden değerlendirilmelidir. 

3.2.2.3. Görsel yersizleştirme çalışmaları 

Dönemin antropolojik fotoğraf anlayışında en çok eleştiri alan noktalardan biri de 

“görsel yersizleştirme”  tanımına uygun olan, stüdyo ortamında kurgulanmış ve 

çekilmiş fotoğraflardır.  

Bu anlamda çoğunlukla kullanılan “görsel yersizleştirme” en basit tanımı ile görsele 

konu olan nesnenin kendi bağlamından, yerinden koparılarak farklı bir yerde aslına ve 

çevresine uygun olarak yeniden tasvir edilmeye çalışılması olarak tanımlanabilir. Bu 

bağlamda 19.yüzyılda Avrupa‘da veya koloni topraklarında kurulmuş olan fotoğraf 



 103 
 

stüdyolarında çekilen çoğu ‘egzotik’, ‘yerli’. ‘ilkel’e yönelik fotoğraflar görsel 

yersizleştirmeye örnektirler. (Yavuz, 2013, s. 95) 

Avrupalı antropologlar ve fotoğrafçılar, çoğu zaman yerli halkları,  “ilkel” veya “geri” 

olarak görme eğiliminde olduklarından, yerli halkların fiziksel özelliklerini ve yaşam 

tarzlarını görüntülerken objektif olmayan bir yaklaşıma sahip oldukları 

anlaşılmaktadır. 

Yerli halkların fiziksel görünüşlerini ve kültürel yapılarını, yerlilerin kendi kültürel ve 

sosyal referanslarından bağımsız olarak değerlendirme eğiliminde olmuşlardır. Bu 

nedenle fotoğrafların çekildiği ortamlar, modellerin vermesini istedikleri pozlar ve 

tercih ettikleri kompozisyonlar gerçeklikle uyumlu olmaktan uzaktır.  

Fotoğraflarda yer alan figürlerin genellikle “ilkel” veya “vahşi” olarak görülen bir arka 

plan önünde  (tropikal ormanlar, vahşi hayvanlar veya barakalar gibi) 

görüntülenmeleri söz konusu olmuştur. Bu da yerli halkların gerçek yaşam koşullarını 

ve kültürel pratiklerini yansıtmaktan ziyade, Avrupalı gözlemlerinin ön yargılarına 

dayanan ve stereotipik algılarına uygun bir imge sunmuştur. 

John William Lindt 

Görsel yersizleştirmeye bir örnek olarak, 19. Yüzyılın sonlarında Avustralya’nın 

Aborjin halkını fotoğraflayan John William Lindt’in fotoğrafları verilebilir. Lindt, 

kendi stüdyosunda Avustralya’nın Aborjin topluluklarını fotoğraflamak için yoğun bir 

şekilde çalışmış ve bu çalışmalarıyla tanınmış bir fotoğrafçıdır. 

Lindt'in fotoğrafları, o dönemdeki Avrupalıların egzotikleştirilmiş ve 

romantikleştirilmiş algılarını yansıtan bir perspektiften çekilmiştir. Bu fotoğraflarda, 

Aborjin bireyler sıklıkla “ilkel” olarak tanımlanan arka planlar önünde, geleneksel 

kıyafetler ve eşyalarla birlikte poz verirken görülmektedir. Ancak bu pozlar genellikle 

bir “sahne düzenlemesi” hissi vermektedirler, bu da fotoğrafların gerçeklikle uyumlu 

olmayan bir imge sunma eğiliminde olduğunu ve Aborjin topluluklarını Avrupalı 

izleyicilerin stereotipik algılarına uygun bir şekilde temsil etmeye yakın durduğunu 

göstermektedir. 



 104 
 

 
Görsel 3.32 : J. W. L.ndt, Tüfek Tutarak Oturan Adam, 1873-74. 

 
Görsel 3.33 : J. W. Lindt, Sahil Kabilesinin İki Yiğit Adamı, 1873-74. 



 105 
 

Edward Sheriff Curtis 

Görsel yersizleştirmenin önemli örneklerinden biri olarak, Edward Sheriff Curtis'in 

(1868-1952) fotoğrafları gösterilebilir. Curtis, Amerika Birleşik Devletleri'nde 

yaşayan Amerikan yerlisi topluluklarını fotoğraflamak için kapsamlı çalışmalar 

yapmıştır.  

Bu çalışma antropolojik çalışmaların odağının Avustralya, Orta Doğu ve Afrika gibi 

görünmesine karşılık, Kuzey Amerika ekseninde bir yerli halkı incelemesi açısından 

da dikkate değerdir. (Yavuz, 2020) 

 
Görsel 3.34 : Edward S. Curt.s, Şef ve Ek.b., 1905. 

Curtis "The North American Indian (Kuzey Amerika Yerlileri)” isimli büyük ölçekli 

projesi ile Amerikan yerlisi topluluklarını ve kültürlerini detaylı bir şekilde 

belgelemeyi amaçlamıştır. Bu proje kapsamında, Curtis genellikle “günlük yaşam 

sahnelerini” büyük format kameralarla geniş açılı lenslerle fotoğraflamıştır. 

Çoğunlukla fotoğraf stüdyosunda oluşturduğu ve zaman zaman dış mekanlarda 

çekimlerini gerçekleştirdiği karelerinde tercih ettiği kompozisyonlar dengeli ve estetik 

açıdan çekicidir. Amerikan yerlisi bireyleri ve toplulukları, çoğunlukla merkezi olarak 

yerleştirilmiş ve arka planda doğal manzaralara yer vermiştir. Amerikan yerlisi figür 

bu arka plan önünde geleneksel kıyafetler ve eşyalarla birlikte poz verirken 

gösterilmektedir. 



 106 
 

Genellikle yumuşak ışık kullanımını tercih eden Curtis, kullandığı aydınlatma 

tercihleriyle fotoğrafların derinlik ve hacim kazanmasını sağlamış, bu yolla duygusal 

bir etki yaratmıştır. Dramatik etkinin vurgulanmasında siyah-beyaz teknik de etkili 

olmuştur. 

 
Görsel 3.35 : Edward S. Curt.s, Oturan Ayı, Ar.kara Şef., 1908. 

 



 107 
 

Fotoğraflarında çoğunlukla izleyicinin dikkatini belli bir noktaya çekmek ve sahnenin 

önemli unsurlarını vurgulamak için ana nesne veya kişi net olarak görüntülenmiş, arka 

plan bazen hafifçe yumuşatılmıştır, bu da odaklanılan nesne veya kişinin daha belirgin 

hale gelmesini sağlamıştır. 

Curtis'in fotoğrafları hem resimsel anlayışa sahiptir hem de Amerikan yerlisi 

topluluklarını genellikle romantik ve idealize edilmiş bir şekilde göstermektedir. 

 
Görsel 3.36 : Edward S. Curt.s, Bow Nehr., 1926. 

Curtis’in temel yaklaşımını tetikleyen şey, Kızılderililerin kaybolan yerliler olmaları 

ve asil vahşiler olarak kahramanlık niteliklerinin ön plana çıkmasıdır. …Kaybolan 

yaşamı epik bir güzelleme ile temsil etme yöntemini seçmiştir. …çoğu fotoğrafı 

antropometrik yaklaşıma yakındır: önden bakış, donuk ifade, merkeze alınmış portre, 

sabit çerçeveleme ve bağlamından koparma. …ancak bir taraftan da dışavurumcu bir 

yapısı vardır ve bu bakış açısı onu romantik-gerçekçi olarak niteleyebilir. (Yavuz, 

2020, s. 115-116-117) 

Curtis'in, fotoğraflarında yerli halkları belirli bir şekilde poz vermeye yönlendirdiği ve 

bazı sahneleri yeniden kurguladığı bilinmektedir. Bu, fotoğrafların otantikliğini 

sorgulayan eleştirmenler tarafından eleştirilmiştir. Yerli halkları "geçmişte donmuş" 

bir şekilde tasvir ederek, onların zaman içindeki değişimini göz ardı ettiği 

söylenmiştir. Curtis'in çalışmaları, yerli halkların kendi perspektiflerinden ziyade 



 108 
 

Batılı izleyicilere hitap edecek şekilde düzenlenmiştir. Bu da, çalışmanın kolonyal bir 

bakış açısı taşıdığı ve yerli kültürlerini egzotikleştirdiği eleştirilerine neden olmuştur. 

3.2.2.4.  Bronisław Malinowski ve Katılımcı gözlem metodu 

Antropolojik fotoğraf çalışmaları alanında örnek verebileceğimiz isimlerden bir diğeri 

Bronisław Malinowski’dir. Malinowski, modern antropolojinin kurucularından biri 

olarak kabul edilmektedir. 

Malinowski’nin çalışmasının farkı, antropolojik araştırma yöntemlerinde önemli bir 

dönüm noktası olarak kabul edilen “katılımcı gözlem” yöntemini kullanmasından ileri 

gelmektedir. Burada ortaya konulan yenilik, araştırmacının sahaya bizzat giderek 

çalışması değildir, çünkü Malinoswki’den önce de saha çalışması yapmış olan birçok 

araştırmacı mevcuttur. Katılımcı gözlem metodunun farkı, araştırmacının incelenen 

toplumun içine girerek, o toplumun günlük yaşamına aktif olarak katılmasını ve bu 

süreçte doğrudan gözlem yapmasını önermesinden gelmiştir. (Yavuz, 2013) 

Katılımcı gözlem anlayışına göre, sahadaki araştırmacı incelediği toplumun dilini 

öğrenmeli, yerlilerin günlük rutinlerine katılmalıdır. Sosyal etkileşimlere dahil olmalı 

ve yerel normlara uyum sağlamalıdır. Söz konusu topluluğun üyeleriyle kuracağı 

kişisel ilişkiler yoluyla, onların güvenini kazanmalı ve daha katmanlı bilgi elde 

etmenin yollarını aramalıdır. Bu sayede araştırmacının, toplumun iç dinamiklerini ve 

kültürel yapısını daha iyi anlayabileceği öne sürülmüştür. 

 
Görsel 3.37 : Bronislaw Malinowski, İneykoya'nın Ölümünden Sonra Oburaku'da Düzenlenen 

Cenaze Dansı, 1916. 



 109 
 

Malinowski'nin Trobriand Adaları'ndaki çalışmaları, “katılımcı gözlem” yönteminin 

etnografik araştırmalar alanındaki uygulamalarına dair önemli bir örnek teşkil 

etmektedir. Adalarda kaldığı süre boyunca Malinowski yerel halkla yakın temas 

halinde olmuş, onların günlük yaşamına ve ritüellerine katılmış, onlarla derin bir 

iletişim halinde bulunmuştur. Bu çalışmasında fotoğrafı da belgeleme ve gözlem 

yapabilmek için çokça kullanmıştır. Fotoğraflarında, insanların çalışma, oyun oynama, 

ritüel icra etme gibi çeşitli faaliyetlerini doğal bir şekilde göstermektedir. Bu da, 

fotoğraflarının belgesel değerini artırmaktadır. 

 
Görsel 3.38 : Bron.slaw Mal.nowsk.,  K.r.w.na’da Gel.n Tören., 1914. 

Çalışmada yer alan fotoğrafların geneli incelendiğinde portre fotoğrafını sıklıkla tercih 

etmediğini, daha çok birden fazla bireyin ve toplulukları bulunduğu kompozisyonları 

tercih ettiğini söyleyebiliriz. Fotoğraf üretimlerinde manzaralara yer vermek yerine, 

günlük hayatı, çalışma alanlarını ve ritüelleri görüntülemeye uğraşmıştır. Bunu 

yaparken de doğal akışı bozmamaya gayret etmiş, yeniden sahnelemeden kaçınarak, 

olayları eş zamanlı kaydetmeye çalışmıştır. 

…Kameranın yüksekliği öznenin yüksekliği ile orantılıdır. Malinowski, oturan 

insanları ya da çocukları fotoğraflarken onlarla aynı hizaya gelmiştir; öznelerine ne 

yukardan ne de aşağıdan bakmamıştır. Etkilerinden birisi dolaysızlığıdır.  

…yatay çerçeveleme ağırlıklı olarak fotoğraf koleksiyonunun çoğunluğunu oluşturur.  

…az miktarda porte ve yakın çekim fotoğraflar vardır ve bunların çoğunun özelliği iki 

ya da daha fazla insanın olduğu, tek figürün bulunduğu fotoğrafın ise neredeyse 



 110 
 

olmadığı karelerdir. Birçok seri ya da ardışık fotoğraf, aynı özne ya da olayın çeşitli 

karelerinden oluşur. (Yavuz, 2013, s. 106) 

Malinowski'nin çalışmaları, her ne kadar o yıllarda hâkim olan evrimci antropoloji 

anlayışına katkı sağlamış olsa da, Malinowski’nin evrimsel yaklaşımı, o dönemde 

popüler olan “lineer evrim” modeline değil, daha karmaşık ve kültür öğesi ile yerel 

çeşitliliği vurgulayan bir yaklaşıma dayanmıştır. (Taşbaşı, 2023) 

Onun gözlemleri ve çalışmalarının teorik çerçevesi daha çok, insan davranışının ve 

kültürel pratiklerin işlevsel anlamını vurgulamakla ilgili olmuştur. Belirli bir kültürel 

öğenin, o toplumun belirli bir ihtiyacını nasıl karşıladığını veya bir işlevi nasıl yerine 

getirdiğini anlamaya odaklanmıştır. 

 
Görsel 3.39 : Bron.slaw Mal.nowsk. Yerl.ler .le B.rl.kte. 

“Saha çalışması sırasında sıklıkla kullandığı bir başka yöntem de çalışmalar sırasında 

ve fotoğraf çekimleri sırasında kendisinin fotoğraflarını çektirmesi olmuştur” (Yavuz, 

2013, s. 108). Bunu yapmasındaki sebep “Katılımcı gözlemci yöntemini göstermek ve 

etnografik gözlemi bizzat kendisinin yaptığını açıklamaktır” (Yavuz, 2013, s. 108). 

Malinowski'nin fotoğrafları ve çalışmaları, antropolojik araştırmalarda görsel 

materyalin önemini ve katılımcı gözlemin gücünü ortaya koymaktadır. Bu yöntem, 

günümüz etnografik çalışmalarında da yaygın olarak kullanılmaktadır ve 

antropologların saha çalışmaları sırasında topluluklarla daha derin ve empatik ilişkiler 

kurmasını teşvik etmiştir.  



 111 
 

Buna rağmen Malinowski'nin çalışmaları, katılımcı gözlemin doğası gereği, bazı 

eleştirmenler tarafından subjektif bulunmuştur. Fotoğrafların ve gözlemlerin, 

araştırmacının kendi yorum ve önyargılarından etkilenmiş olabileceği düşünülmüştür. 

Malinowski'nin fotoğraflarının, yerli halkları belirli bir perspektiften sunduğu ve bu 

perspektifin, her zaman halkın kendi öznel deneyimlerini tam olarak 

yansıtmayabileceği yorumları yapılmıştır. Fotoğrafların, Batılı izleyicilere hitap 

edecek şekilde seçildiği ve çerçevelendiği eleştirisi de yapılmaktadır. 

Son tahlilde, kolonyal dönem boyunca Batılı güçlerin, kendi üstünlüklerini 

meşrulaştırmak için imgeler ve söylemler ürettiği, bu üretimlerin içinde fotoğrafın 

önemli bir yer kapladığı söylenebilir. Öncelikle Oryantalist dönem resim ve fotoğraf 

anlayışı, Doğu'nun egzotik, mistik ve geri kalmış bir yer olarak temsil edilmesine 

hizmet etmiş, böylece sömürgeci ideolojileri pekiştirmiştir. Fotoğrafın bilimsel ve 

kültürel sınıflandırma aracı olarak kullanılması, dönemin görsel antropoloji 

çalışmalarında yer verilme şekli, kültürlerin fotografik temsillerinin, sömürgeci bakış 

açısını güçlendiren ve farklı kültürleri ötekileştiren bir araç olarak işlev görmesi, 

görsel yersizleştirme çalışmalarının, Batılı bilginin ve görsel temsillerin sömürgeci 

kontrolü ve denetimi nasıl pekiştirdiğine dair önemli örnekler sunması, kolonyal 

dönem çalışmaları olarak birlikte değerlendirildiğinde; bu dönemde yürütülen 

faaliyetlerin yalnızca toprakların işgali ve ekonomik kaynakların sömürülmesiyle 

sınırlı kalmadığı, aynı zamanda kültürel temsillerin ve kimliklerin de 

şekillendirilmesinde belirleyici bir rol oynadığı ortaya çıkmaktadır. 

 

 

 



 112 
 

4. POSTKOLONYAL ELEŞTİRİNİN ÇAĞDAŞ SANAT VE FOTOĞRAFTA 

YERİ 

Kolonyal dönemin sona ermesi ve bağımsızlık hareketlerinin yayılmasıyla birlikte, 

sömürgeci geçmişin eleştirisi ve yeniden değerlendirilmesi ihtiyacı doğmuştur. 

Postkolonyal teori, kolonyalizmin mirasını, sömürgecilik sonrası dönemdeki 

etkilerini, kültürel, siyasi, ekonomik anlamda doğurmuş olduğu sonuçları inceleyen 

bir düşünce akımı olarak böyle bir dönemde ortaya çıkmıştır ve bu eleştirinin 

entelektüel zeminini oluşturmuştur.  

Postkolonyal teori, sömürgecilik sonrası toplumların kimliklerini, tarihlerini ve 

kültürlerini nasıl yeniden inşa ettiklerini ve nasıl temsil ettiklerini araştırırken, çağdaş 

fotoğraf sanatı da, postkolonyalizmin irdelediği bu konuları görselleştirme ve 

sorgulama açısından önemli bir araç olarak kullanılmaktadır. 

Tarihsel olarak sömürgeci güçler tarafından bir denetim ve kontrol aracı olarak 

kullanılan fotoğraf böylece, postkolonyal dönemde, kendisine yüklenen önceki işlevi 

tersine çevirerek, sömürgecilik eleştirisinin ve direnişin bir aracı haline gelmiştir. 

Çağdaş fotoğraf sanatçıları, sömürgeci bakış açılarını sorgulayan ve alternatif görsel 

anlatılar oluşturan projelerle, fotoğrafın tarihsel işlevinin yeniden değerlendirilmesine 

katkıda bulunmaktadırlar.  

Postkolonyal eleştiri, çağdaş sanat ve fotoğrafın sadece tarihsel ve kültürel 

bağlamlarını dönüştürmekle kalmamış, aynı zamanda bu alanlardaki estetik ve etik 

normları da yeniden tanımlamıştır. Bu bağlamda, çağdaş sanatçılar, geçmişin 

yaralarını ve travmalarını hatırlatırken, zaman zaman geleceğe dair umut dolu 

vizyonlar da sunmaktadırlar. Onların eserlerinin, sömürgeci geçmişin mirasıyla 

yüzleşme ve bu mirası dönüştürme çabasının bir parçası olarak değerlendirilmesi 

uygun olacaktır. 

Kimlik ve temsil bağlamında, postkolonyal teori, kolonyal dönemlerde dayatılan 

kimliklerin ve temsillerin yeniden tanımlanmasını önerirken, çağdaş fotoğraf 

sanatçıları da sömürgecilik döneminde şekillendirilen ve dayatılan kimlikleri 

sorgulamak ve yeni, özgün kimlik temsilleri yaratmak için çalışmaktadırlar. Bu 

çalışmalar hem bireysel hem de toplumsal düzeyde kimlik arayışını yansıtmaktadır. 

Tarih ve bellek bağlamında, postkolonyalizm, geçmişin nasıl hatırlandığını ve nasıl 

anlatıldığını eleştirmektedir. Bu alanda eser üreten çağdaş fotoğraf sanatçıları da, 



 113 
 

tarihsel olayları ve figürleri yeniden yorumlayarak, sömürgeci anlatıları bozmayı ve 

alternatif tarihsel perspektifler sunmayı amaçlamakta, kolonyal tarihin karmaşıklığını 

ve çelişkilerini ortaya koymaya çalışmaktadır. Geçmişteki olayları ve figürleri 

günümüz bakış açısıyla yeniden tasvir ederek, kolonyal mirasın etkilerini ve bunların 

bugünkü topluma yansımalarını sorgulamaktadırlar. 

Postkolonyalizm, kültürel melezlik ve hibritlik kavramlarını da irdelemektedir. 

Kültürlerin birbiriyle etkileşimi ve bu etkileşimden doğan yeni kimlikler, çağdaş 

fotoğraf sanatında da sıkça ele alınan konulardır. Sanatçılar, bu hibrit kimlikleri ve 

kültürel geçişkenlikleri görselleştirerek, izleyicilere çok katmanlı kimliklerin 

karmaşıklığını sunmaktadır. 

Çağdaş sanatçılar, sıklıkla kolonyal mirasa karşı direnişi ve yerli kültürel unsurların 

yeniden sahiplenilmesini fotoğraflarında işlemektedirler. Bu üretimler, sömürgecilik 

döneminde bastırılmış veya yok sayılmış kültürel unsurların yeniden canlandırılması 

anlamında önem arz etmektedir. 

Mekân ve bellek temaları da çağdaş sanat çalışmalarında kilit rol oynamaktadır. 

Fotoğraf sanatçıları, belirli mekanları ve anıtları belgeleyerek, bu alanların kolonyal 

ve postkolonyal geçmişlerini ve bu geçmişin bugünkü toplum üzerindeki etkilerini 

ortaya koymaya çalışmaktadırlar. 

Sanatçılar zaman zaman, kolonyal ve postkolonyal durumları eleştirmek için ironiden 

de faydalanan yaklaşımlar sunmaktadırlar. Bu da, sömürge dönemi faaliyetlerinin ve 

günümüzde var olan modern sömürgeci güçlerin söylemlerinin görsel alanda mizah 

yoluyla eleştirilmesi şeklinde kendini göstermektedir. Çağdaş sanatçılar, günlük 

yaşamdan, popüler kültürden veya medya imgelerinden yararlanarak, toplumsal 

normları ve değerleri ironik bir dille ele almaktadırlar. 

Özetle bu alanda üretim gerçekleştirenler, eserleri aracılığıyla, sömürgecilik 

döneminin mirasını sorgulamakta, alternatif anlatılar geliştirmekte ve hegemonik 

söylemlere meydan okumaktadırlar. Böylelikle çalışmalarının hem sanat dünyasında 

hem de geniş toplumsal bağlamda önemli dönüşümler yaratma potansiyelini ve 

postkolonyal perspektiflerin çağdaş kültürel üretimdeki etkilerini ortaya 

koymaktadırlar. 

Postkolonyal teoriler bağlamında işlerini ele alabileceğimiz sanatçılardan ilki Yee I-

Lann’dır. Malezyalı bir sanatçı olan Yee I-Lann zekâ ve mizah içeren foto-kolaj 



 114 
 

çalışmalarına imza atmıştır. Eserlerinde, Güneydoğu Asya'daki güç, sömürgecilik ve 

yeni sömürgecilik arasındaki kesişimin evrimini incelemekte ve toplumsal 

deneyimlerde tarihsel belleğin etkisini ortaya koymaktadır. Çalışmaları genellikle 

görsel ve sembolik zenginlikleriyle dikkat çekmekte ve izleyicileri kültürel açıdan 

düşünmeye ve sorgulamaya teşvik etmektedir. 

 
Görsel 4.1 : Yee I-Lann, Study of Lamprey's Malayan Male I&II (Lamprey'n.n Malayalı Erkeğ. 

Üzer.ne Çalışma I&II), 2009. 

Yee I-Lann, toplumsal, politik ve kültürel dinamiklerle etkileşime giren, geniş bir 

perspektif sunmaktadır. Çalışmalarında sıklıkla yerel motifler ve imgeler kullanırken, 

bunları küresel bir bağlam içinde ele almakta, genellikle kavramsal ve eleştirel bir 

yaklaşım benimsemektedir. 

Yoğun olarak karşı-söylem ve “alternatif tarihler”e odaklanan sanatçının, post 

kolonyal söylem anlamında önemli eserlerinden biri “Study of Lamprey's Malayan 

Male I&II (Lamprey'nin Malayalı Erkeği Üzerine Çalışma I&II)” adını verdiği diptik 

çalışmadır.  

Çalışmasında kullandığı fotoğraf, John Lamprey’nin “Front View of a Malayan Male 

(Malay Erkeğinin Önden Görünümü)” adlı fotoğrafıdır. Fotoğrafın orijinali, Batı 

dünyasının Doğu uluslarından insanlara olan bakışının içerdiği “güç” ve “üstünlük” 

öğelerinin bir yansımasıdır. Bu görsel, o dönemde etkili olan etnik olarak “öteki” 

imgesinin bir örneği olarak değerlendirilebilir. Yee I-Lann bu fotoğrafı alıp, 

görüntünün içine kendi imajını yerleştirmiştir. Ama burada kendisinin Malezyalı 

adama bakışı küçümseme içermemekte ya da laboratuvarda bir “nesne”yi inceleyen 

birinin davranışlarıyla benzerlik göstermemektedir. Sadece bir insana bakan bir diğer 

insan vardır. “Sanatçı burada stereotipleştirilen figürleri Batı izleyicisinin küçümseyici 

bakışından kurtarmak ister” (Yavuz, 2020, s. 260). 



 115 
 

Sanatçı eserlerinde, Güneydoğu Asya'nın zengin tarihini ve bu tarihin modern 

dünyadaki yankılarını keşfederken, postkolonyal temaları güçlü bir şekilde işlemiştir. 

Yerel kültürel mirası ve kimliği araştırırken, postkolonyal teorinin temelinde yer alan 

kimlik, aidiyet ve kültürel miras gibi temaları ele alarak,  sömürgecilik sonrası 

toplumların kendi kültürel kimliklerini yeniden tanımlama ve koruma çabalarını 

yansıtma konusunda katkı sunmaktadır. 

Postkolonyal teori, sömürgeci güçlerin dayattığı tarihsel ve kültürel anlatıları 

eleştirdiğinden ve alternatif hikayeler ortaya koyduğundan, bu bağlamda 

değerlendirildiğinde I-Lann'ın eserleri, Batı merkezli tarih yazımına karşı alternatif 

tarihsel anlatılar sunması ile önem kazanmaktadır. 

Aynı zamanda postkolonyal teori, sömürgeci geçmişin toplumsal hafızada nasıl yer 

aldığını ve bu hafızanın nasıl şekillendirildiğini araştırır. I-Lann toplumsal hafıza ve 

kolektif anılar üzerinde çalışarak, bu hafızayı canlandırmakta ve toplumun geçmişle 

yüzleşmesine olanak tanımaktadır. 

Sanatçının fotoğraf ve dijital medya çalışmaları, sembolik ve görsel anlatılar 

kullanarak, postkolonyal eleştiriyi görsel bir dilde ifade etmektedir. Postkolonyal 

teorinin, sembolizmin ve görsel temsilin önemini vurguladığı düşünüldüğünde, I-

Lann'ın görsel eserleri, izleyicilere güçlü ve düşündürücü mesajlar ileterek, 

postkolonyal temaların geniş bir izleyici kitlesine ulaşmasına katkı sağlamaktadır. 

Ayrıca I-Lann'ın çalışmaları, yerli toplulukların hikayelerini, deneyimlerini ve 

mücadelelerini görünür kılarak, postkolonyal direnişi ve kültürel sürdürülebilirliği 

desteklemektedir. 

İngiliz fotoğrafçı Dave Lewis de görsel antropolojiye güçlü bir ilgi duyan bir fotoğraf 

sanatçısıdır. Kimlik ve çevrenin nasıl bağlandığına dair keskin bir algısı olan Lewis, 

çalışmalarında kimliğin, özellikle kendi “siyahi” kimliğinin, çevre tarafından nasıl 

şekillendirildiğini ve aynı zamanda karmaşık hale getirildiğini keşfetmektedir. 

Lewis’in de yer aldığı, Christopher Pinney, Chris White ve Roslyn Poignant’nın 

küratörlüğünü üstlendiği The Impossible Science of Being (Varoluşun İmkânsız Bilimi) 

sergisi, antropoloji ve fotoğrafın paralel tarihlerini ve ortak stratejilerini mercek altına 

almıştır. Sergi, erotik materyal olarak kullanılmasından vücudun sınıflandırılmasına 

kadar antropolojinin fotoğraf mirasının düşündürücü bir keşfini sunmuştur. 



 116 
 

Dave Lewis’in sergide yer alan fotoğrafları, “ …balıkgözü lensin kullanıldığı biçim 

bozulmalarıyla, yansımalarla ve göstermeme stratejisiyle Kartezyen perspektifi*, 

ortogonal açıyı bozmayı amaçlayan, aynı zamanda arka ya da ön planda antropolojinin 

çeşitli göstergeleriyle birlikte görülür” (Yavuz, 2020, s. 253).  

 
Görsel 4.2 : Dave Lew.s, Antropoloj. ve Fotoğraf Ser.s.nden, 1995. 

“Lamprey’in ızgara sisteminin önünde ve görülebilir bir şekilde yer alması gereken 

figür, ızgaranın arkasında ve görünmezdir. Antropolojinin özneleri görünürlük 

üzerinden görünmeyeni keşfetme söylemi, aslında görünürü daha da görünmez yapan 

bir politikadır” (Yavuz, 2020, s. 253).  

Görsel 4.2’nin postkolonyal teori bağlamında değerlendirilebilmesi için, eserin içeriği, 

kompozisyonu ve sembolik anlamlarını incelemek yerinde olacaktır. Görselde 

öncelikle göze çarpan, ızgara deseni ve bu desenin ortasında belirsiz, flu bir figür 

bulunmasıdır. Izgara deseni, önceki bölümde de değinildiği gibi, bilimsel ve 

antropolojik çalışmalarda sıkça kullanılan bir görsel düzenleme yöntemidir. Bu tür 

ızgaralar, kolonyal dönemde, Batılı bilim insanları ve antropologlar tarafından, 

sömürge altındaki halkları sınıflandırmak, ölçmek ve kontrol altına almak için 

 
* Kartezyen perspektif, 17. yüzyıl filozofu René Descartes tarafından geliştirilen bir düşünce 
sistemidir. Bu perspektif, bilgi ve varoluşun temelini kesin ve şüphe götürmez ilkeler üzerine kurmayı 
amaçlar. Descartes'ın "Cogito, ergo sum" (Düşünüyorum, öyleyse varım) önermesi, Kartezyen 
felsefenin merkezinde yer alır ve bilincin varoluşun temeli olarak kabul edilmesini sağlar. Bu felsefe, 
zihin ve bedenin ayrı, ancak birbirleriyle etkileşim halinde olan iki farklı töz olduğunu savunan 
düalizm ile de tanınır. (Eker, 2024) 



 117 
 

kullanılmışlardır. Bu görsel, kolonyal dönemdeki bu bilimsel pratiği ve bu pratiğin 

sömürge altındaki insanları nesneleştirme ve kontrol altına alma amacını 

hatırlatmaktadır.  

Görselin merkezinde yer alan belirsiz figür, kimliği belirlenemeyen bir insana aittir. 

Bu, kolonyal dönemde kimliklerin belirsizleştirilmesini ve bireylerin kimliklerinin ve 

kişisel hikayelerinin silinmesini sembolize etmektedir. Zira kolonyal güçler, yerli 

halkları tek tip ve genelleştirilmiş kategorilere sıkıştırarak onların bireysel 

kimliklerini ve kültürel farklılıklarını göz ardı etmişlerdir. 

Lewis'in bu eseri, postkolonyal teorinin temel konularını, yani “kimlik, temsil, 

izleme ve kontrol”ü eleştirel bir perspektiften ele almaktadır. Eser, kolonyal dönemin 

bu baskıcı ve kontrol edici pratiklerini sorgulamakta ve izleyiciyi bu pratiklerin 

modern dünyadaki yansımaları hakkında düşünmeye teşvik etmektedir.  

 
Görsel 4.3 : Dave Lew.s, Zulu Savaşçısı, 1995. 

Bir diğer çalışmasında ise A. C. Haddon’un Cambridge Üniversitesi’ndeki arşivinin 

biçimi bozulmuş fotoğraflarıyla, Afrikalı figürün fotoğrafı üst üste getirilir. Arşivdeki 

çekmecelerde Sudan, Kongo, Fiji, Nijerya, Sri Lanka ve Burma gibi çeşitli 

coğrafyaların sınıflandırıldığı fotoğraf slaytları yer alır. Lewis sınıflandırma, 

tanımlama ve temsil pratiklerinin bozulması ve Yerli’nin fotografik temsilinin belirsiz 

hale getirilmesi arasında bağ kurmaya çalışır. …nereye baktığını bilemiyoruz ancak, 



 118 
 

temsil edildiği ve sınıflandırıldığı fotoğraf slaytlarının ne olduğunu anlamaya çalışır 

gibi bir karmaşa yaşıyor. …Figür hayalet olarak geri döndüğü arşiv odasında geçmiş 

ve bugün, bilinirlik ve bilinmezlik arasındaki sınırları belirsiz hale getirir. Fotoğrafın 

ve arkasındakinin çizdiği sınırların dışına taşar. (Yavuz, 2020, s. 254-255) 

Görselde, bir arşiv dolabının üzerine yansıtılan Zulu savaşçısının görüntüsü, geçmişin 

hala canlı olduğunu ve sömürgecilik döneminde yapılan arşivleme ve sınıflandırma 

sistemlerinin, bu toplulukların kimliklerini ve tarihlerini nasıl etkilediğini 

vurgulamaktadır. Arşiv dolapları, bilgiyi ve insanları sınıflandırma ve kontrol altına 

alma çabasını simgelemektedir. Bu, sömürgeciliğin temel stratejilerinden biridir ve 

Zulu savaşçısının bu dolaplarla birlikte gösterilmesi, bu kontrolün insanlar üzerindeki 

etkilerini sorgulamaktadır. Dolapların üzerindeki etiketler, Batılı bir perspektiften 

bakılarak sınıflandırılmış kültürleri ve bölgeleri temsil etmektedir.  

Zulu savaşçısının görüntüsü, Batı dünyası tarafından egzotikleştirilmiş ve 

ötekileştirilmiş Afrikalı kimliğin bir temsilidir. Postkolonyal eleştiri de, bu tür 

temsillerin nasıl stereotipler yarattığını ve kültürel önyargıları pekiştirdiğini 

incelediğinden, eser bu bağlamda önem taşımaktadır. Görseldeki savaşçı figürü, aynı 

zamanda direnişin ve yerel kimliğin sembolüdür. Sömürgecilik karşısında yerli 

halkların direnişini ve kendi kimliklerini koruma mücadelesini temsilen kullanılmıştır. 

Dave Lewis'in çalışmaları, sömürgecilik sonrası dönemde kimlik, temsil ve iktidar 

ilişkilerini sorgulayan güçlü bir eleştirel ton içermektedir. Batılı sınıflandırma ve 

arşivleme sistemlerinin, yerli kültürler üzerindeki etkilerini gözler önüne sererken, 

aynı zamanda bu kültürlerin direnişini ve kendi kimliklerini koruma mücadelesini de 

vurgulamaktadır. Postkolonyal eleştiri bağlamında bu eserler, geçmişin bugüne olan 

etkilerini ve bu etkilerin sanat aracılığıyla nasıl yorumlandığını anlamamıza yardımcı 

olma noktasında ehemmiyet arz etmektedir. 

 

 

 

 

 



 119 
 

Dow Wasiksiri, fotoğraf ve video sanatı üzerine çalışmalar yapan Taylandlı bir 

sanatçıdır. Wasiksiri'nin eserleri genellikle kültürel, toplumsal veya kişisel konuları 

ele almaktadır ve bu bağlamda bölüm içerisinde incelenmesi yerinde olacaktır. 

 
Görsel 4.4 : Dow Was.ks.r., Angry B.rds Oynamak İster m.s.n?, 2012. 

Sanatçı “Geçmişle Söyleşi” serisinde atalarıyla “gerçek anlamda” sohbet etmeye 

yönelik olarak kendini tarihi ve kolonyalist anlayışla üretilmiş fotoğraflara dahil 

etmiştir. Bu karelerde, kredi kartını neşeyle bir meyve satıcısına uzatırken ya da genç 

bir adamın karşısına oturup onu tabletinde oyun oynamaya ikna etmeye uğraşırken, 

başlangıçta “saçma bir şekilde komik" görünmektedir. 

Fakat fotoğraflara dikkatle bakıldığında, çağdaş nesneler üzerindeki sinir bozucu ve 

ürkütücü "kurumsal kontrol” duygusu açıkça hissedilmektedir. Wasiksiri’nin 

McDonald's'tan viral internet çılgınlıklarına kadar kullandığı her bir öğe, 

küreselleşmiş bir çağrışıma sahiptir. (URL-1, 2024) 

Bunu fark ettiğimizde, gerçekten daha ilerici zamanlarda mı yaşıyor olduğumuz, yoksa 

çağdaş dünyamızın önemsiz nesneler ve tüketim arzusu aracılığıyla küçültülmüş mü 

olduğu konusunda sorular akla gelmeye başlamaktadır. Sanatçı “ …Batı ve koloni 

ülkeleri arasındaki ekonomik ve kültürel ilişkilerden doğan karşıtlıkları politik olarak 

ironikleştirmektedir” (Yavuz, 2020, s. 258). 



 120 
 

Dow Wasiksiri'nin "Wanna Play Angry Birds (Angry Birds Oynamak İster misin?)" 

adlı karesi, postkolonyal eleştiri bağlamında oldukça zengin bir analiz imkânı 

sunmaktadır. Eserde, eski bir fotoğrafta geleneksel giysiler içinde oturan figürün 

yanına çağdaş kıyafetler giymiş, tablet kullanan bir kişi eklenmiştir. Bu anlatım, 

geçmiş ve günümüz arasındaki büyük değişimleri ve kültürel geçişleri temsil 

etmektedir. Postkolonyal eleştiri açısından, bu karşıtlık, Batılı modernleşme 

süreçlerinin yerli kültürler üzerindeki etkilerini ve bu kültürlerin modern dünyada nasıl 

yeniden şekillendiğini sorgulamaktadır. 

Çağdaş figürün elinde tablet ve yanında Steve Jobs'un biyografisinin bulunması, 

teknoloji ve küreselleşmenin etkilerini simgelemektedir. Sömürgecilik sonrası 

dönemde, teknolojinin ve Batılı kültürel ürünlerin yerli kültürleri nasıl 

dönüştürdüğünü ve bazen de bu kültürleri nasıl tehdit ettiğini ele almaktadır.  

Eski fotoğraftaki figürün yanındaki kitaplar ve çağdaş figürün yanındaki tablet, aynı 

zamanda, bilgiye erişim ve eğitimdeki değişimleri sembolize etmektedir. Bu da, 

postkolonyal bağlamda, Batılı eğitim sistemlerinin ve bilgi üretim süreçlerinin yerli 

bilgi sistemleri üzerindeki etkilerini sorgulamak olarak okunabilir. 

Geleneksel figür, yerli kimliği ve geçmişi temsil ederken, diğer figür küreselleşmiş bir 

kimliği yansıtmaktadır. Burada oluşan kontrast, postkolonyal eleştirinin önemli bir 

bileşeni olan "öteki"nin nasıl temsil edildiğini ve bu temsilin kimlik oluşumunu nasıl 

etkilediğini vurgulamak için kullanılmıştır.  

Eser, kültürel mirasın korunması ile modernleşme arasındaki dengeyi de sorgulayarak, 

alımlayıcıyı geleneksel kültürün çağdaş teknoloji ve yaşam biçimleriyle nasıl bir arada 

var olabileceği üzerine düşünmeye teşvik etmektedir. 

Sanatçının “Bu Plastik Ama Güven Bana” adlı karesi de, benzer şekilde, kendi 

görüntüsünü eski bir fotoğrafa eklemlemesi sonucu oluşturulmuştur. Eserde iki ana 

karakter bulunmaktadır; biri geleneksel kıyafetler giymiş, oturan ve elinde meyve 

tutan bir kadın, diğeri ise 21. yüzyıl giysileri giyen ve elinde kredi kartı tutan bir erkek 

figürüdür. Arka plan, kolonyal dönemi çağrıştıran siyah-beyaz bir tropikal manzara 

görseli içermektedir. Kredi kartı ve giysiler, Batı'nın küresel ekonomik ve kültürel 

hegemonyasını simgelemektedir. Modern ve kapitalist yaşam tarzının, geleneksel ve 

yerel kültürlere nasıl dayatıldığını vurgulamaktadır. 

 



 121 
 

 
Görsel 4.5 : Dow Was.ks.r., Bu Plast.k Ama Güven Bana, 2012. 

Kredi kartı, modern ekonominin sembolü olarak, yerel ekonominin ve kültürün yerine 

geçen tüketim kültürünü temsil etmektedir. Bu yolla sanatçı, yerel değerlerin ve yaşam 

biçimlerinin kapitalist tüketim pratikleriyle nasıl yer değiştirdiğini göstermektedir. 

Elinde kredi kartı tutan erkek figürün duruşu ve vücut dili, güç ve üstünlük simgesi 

olarak yorumlanabilir. Bu da, sömürgecilerin yerli halklar karşısındaki ekonomik ve 

sosyal statülerini yansıtmaktadır. 

Fotoğrafın siyah-beyaz bölümleri geçmişi, renkli kısımları ise bugünü temsil 

etmektedir. Bu da kolonyal geçmişin günümüzdeki etkilerini ve devamlılığını 

vurgulamanın bir yolu olarak tercih edilmiştir. Sanatçı, bu eserinde, günümüz 



 122 
 

ekonomisi ve kültürünün, geleneksel yaşam biçimleri üzerindeki baskısını eleştirel bir 

gözle sunmuştur. 

Dow Wasiksiri'nin eserleri, postkolonyal eleştiri bağlamında incelendiğinde, modern 

dünyadaki kültürel, ekonomik ve sosyal yapıların katmanlarını daha iyi anlamamıza 

yardımcı olması bağlamında değerlidir. Çalışmaları, kolonyalizmin kalıcı etkilerini ve 

bu etkilerin günümüzde nasıl devam ettiğini vurgulamaktadır. Sanatçı, sunduğu 

eleştirel perspektif yoluyla izleyicileri günümüz dünyasındaki adaletsizlikler ve 

eşitsizlikler hakkında düşünmeye yönlendirmekte, bu da postkolonyal eleştirinin, 

toplumsal adalet ve eşitlik arayışını desteklemesiyle örtüşmektedir. Wasiksiri aynı 

zamanda, sanat yoluyla farkındalık yaratarak ekonomik ve kültürel hegemonyayı 

eleştirdiğinden; postkolonyal teorinin, küresel ekonomik ilişkilerin adaletsizliklerini 

ve sömürgecilik sonrası dönemde devam eden ekonomik eşitsizlikleri vurgulamasına 

paralel bir yaklaşım göstermektedir. 

Özetle sanatçının çalışmaları, kolonyalizmin kalıcı etkilerini ve bu etkilerin 

günümüzde nasıl devam ettiğini vurgulayarak, postkolonyal düşüncenin temel 

amaçlarını desteklemektedir. 

Nijerya kökenli bir İngiliz sanatçı olan Yinka Shonibare (1972) de alanın önemli 

isimlerindendir. Çalışmaları genellikle postkolonyalizm, kültürel kimlik ve 

küreselleşme gibi konuları ele alırken, sanatında tekstil, heykel, enstalasyon ve 

performans sanatı gibi çeşitli medyumları kullanmaktadır. “Shonibare, kendi 

geçmişinden büyük ölçüde etkilenen, kültürler arası miras fikirlerini araştıran ve melez 

bir kimlik yaratan işler yaratmaktadır” (Şahmaran Can, 2022, s. 402). 

Shonibare’in, “African Roots of Modernism (Modernizmin Afrika Kökleri)” serisi beş 

adet reçine ve karbon fiber heykelden oluşmaktadır, heykellerin her biri akrilik boya 

ile el boyaması yapılıp pirinç bir tabana monte edilmiştir. (URL-2, 2024) 

Bu seri sanatçının modernizmin kökenlerini keşfetme ve Afrika'nın bu süreçteki 

rolünü vurgulama amacını taşımaktadır. Shonibare'nin serideki “Mbulu Ngulu” adlı 

eseri, geleneksel Batı Afrika figürlerinin modernist sanatın temel figürlerine nasıl 

dönüştüğünü ve bu dönüşümün modernizmin gelişimine nasıl katkı sağladığını 

incelemektedir. "Mbulu Ngulu", Afrika kökenli bir terim olan "mbulu" ile "ngulu"nun 

birleşimiyle oluşur ve "vahşi insanlar" veya "vahşi toplum" anlamına gelmektedir. 



 123 
 

 
Görsel 4.6 : Y.nka Shon.bare, Modern.zm.n Afr.ka Kökler. (Mbulu Ngulu), 2023. 

African Roots of Modernism (Mbulu Ngulu) eserindeki figür, Batı Afrika'nın 

geleneksel giysilerini “giyerken”, aynı zamanda modernist heykellerin karakteristik 

duruşuna sahiptir. 

Eser, sanat tarihinde Batı'nın egemenliğini ve Afrika'nın modernizmdeki rolünü 

sorgulayan Shonibare'in tipik yaklaşımını yansıtmaktadır. Sanatçı, Batı sanatının 

kökenlerini sorgulamak ve bu kökenlerin Afrika kültüründen nasıl etkilendiğini 

göstermek için geleneksel ve modern unsurları bir araya getirmektedir. 

Aynı serideki "Bété Maskesi" adlı eseri de sanat tarihindeki modernizmin kökenlerini 

keşfetmeye ve Afrika'nın bu süreçteki rolünü vurgulamaya odaklanmaktadır.  

Batı Afrika'nın geleneksel maskelerine gönderme yapan Shonibare'in bu eseri, 

modernizmin gelişimine ve Batı sanatının etkilenme sürecine dair karmaşık bir yorum 

sunmaktadır. Batı Afrika maskelerinin geleneksel formlarını modernist sanatın temel 

öğeleriyle birleştirerek hem Batı'nın egemenliğini hem de Afrika'nın modernizmdeki 

yerini sorgulamaktadır. Ayrıca eser, kültürel dönüşüm ve etkileşimin bir sembolü 

olarak işlev görerek, sanatın evrenselliğini ve farklı kültürlerin sanata olan katkılarını 

vurgulamaktadır. 



 124 
 

 
Görsel 4.7 : Y.nka Shon.bare - Modern.zm.n Afr.ka Kökler. (Bété Maskes.), 2023. 

Yinka Shonibare'in "Diary of a Victorian Dandy (Viktorya Dönemi Züppesinin 

Günlüğü)" adlı serisi ise, kültürel kimlik ile modernizm arasındaki ilişkiyi keşfeden 

önemli bir çalışmadır. 

Bu eser, Victoria döneminde yaşayan ve Batı'nın Victoria Dönemi değerleri ve yaşam 

tarzıyla özdeşleşmiş "dandy" olarak bilinen bir karakteri konu almaktadır.  

Sanatçı, Victoria Dönemi’nin sosyal normlarını ve Batı'nın etkisini sorgularken, aynı 

zamanda bu dönemde yaşayan Afrikalıların deneyimlerini ve kültürel kimliklerini 

vurgulamaktadır. "Diary of a Victorian Dandy", sanat tarihindeki geleneksel anlatıları 



 125 
 

ve Batı'nın egemenliğini sorgular. Aynı zamanda Shonibare’in Batı ve Afrika 

arasındaki kültürel etkileşimi ve ilişkiyi incelerken kullandığı karakteristik yaklaşımı 

da yansıtmaktadır. 

“Diary of a Victorian Dandy: 11.00 hours (Victorya Dönemi Züppesinin Günlüğü: 

11.00 saatleri)” adlı kare, sanatçının modernizm, küreselleşme ve kültürel kimlik gibi 

temalara olan ilgisini yansıtmaktadır. Eser, Victoria Dönemi’ndeki bir “dandy” 

figürünü ve onun günlük yaşamını konu alırken, bu figürü Afrika kökenli bir bakış 

açısıyla yeniden yaratmaktadır. 

 
Görsel 4.8 : Y.nka Shon.bare, D.ary of a V.ctor.an Dandy: 11.00 hours (V.ctorya Dönem. Züppes.n.n 

Günlüğü: 11.00 saatler.), 1998. 

Sanatçı, belirli bir zaman diliminde “dandy"nin günlük rutinini ve etkinliklerini ele 

almıştır. Dönemin Batı kültürüne özgü olan ve genellikle zenginliği, lüksü ve üst sınıf 

yaşam tarzını temsil eden bu figürü, Afrika kökenli bir perspektifle işlemiştir. 

Batı'nın egemenliğini sorgulamış ve Batı kültürünün sembollerini Afrika'nın bakış 

açısıyla yeniden yorumlayarak, kültürel kimlik ile arasındaki karmaşık ilişkiyi 

incelemiştir. 



 126 
 

Bu eser, izleyiciyi Batı ve Afrika kültürleri arasındaki etkileşim ve çatışmaları 

düşünmeye davet etmektedir. Aynı zamanda, dönemin sosyal normlarına ve Batı'nın 

etkisine dair derinlemesine bir düşünceye yol açmaktadır. 

“Diary of a Victorian Dandy: 03.00 hours (Victorya Dönemi Züppesinin Günlüğü: 

03.00 saatleri)”  adlı kare de sanatçının Victoria Dönemi “dandy” figürünü ve onun 

günlük yaşamını ele aldığı aynı serinin bir parçasıdır. Eser, adını aldığı saat diliminde 

“dandy”nin aktivitelerini tasvir ederken, bu figürün yaşam tarzının lüks ve gösterişli 

olduğuna işaret etmektedir. Aynı zamanda beyaz-siyah rolleri de yer değiştirmiş 

görünmektedir. 

 
Görsel 4.9 : Y.nka Shon.bare, D.ary of a V.ctor.an Dandy: 03.00 Hours, (V.ctorya Dönem. 

Züppes.n.n Günlüğü: 03.00 saatler.) 1998. 

Fotoğrafın merkezinde, genellikle zenginliği ve üst sınıf yaşam tarzını simgeleyen bu 

figür bulunmaktadır ve özenle seçilmiş giysiler içinde, “zarif" bir şekilde poz verirken 

görülmektedir. “Dandy”nin kıyafetlerinin, genellikle Batı modasının etkisinde ve 

Victoria Dönemi’nin tarzını yansıtan detaylarla süslü olduğu fark edilmektedir. 

Arka planda, “dandy"nin yaşam tarzını yansıtan çeşitli nesneler veya detaylar 

bulunmaktadır. Bu detaylar yine lüks iç mekânı yani “dandy”nin yaşam alanını temsil 

etmekte, onun zenginlik ve konfor içinde bir hayat sürdüğünü gösteren ayrıntılar 

olarak fotoğrafta yerini almaktadır. 



 127 
 

Fotoğrafın kompozisyonu ve “dandy”nin konumu, onun gücünü ve statüsünü 

vurgulamaktadır. Batı kültürünün sembollerini ve Afrikalı figürü bir araya getirerek, 

kültürel kimlik ve güç ilişkisi gibi konuları ele almaktadır. Bu fotoğraf serisi , Victoria 

Dönemi sosyal normlarına ve Batı'nın egemenliğine dair çok katmanlı bir yorum 

sunarken, Batı ve Afrika arasındaki kültürel etkileşimi ve çatışmaları 

düşündürmektedir. 

Bu bağlamda, kimlik ve kültürel etkileşim konularını eserlerinde merkeze alan 

Shonibare, izleyiciye kültürel etkileşimlerin karmaşıklığını anlama fırsatı 

sunmaktadır. Sanatı, hegemonik güçler ve Afrika halkları arasındaki ilişkilerin 

geçmişi ve günümüzdeki yansımaları üzerine düşündürürken, bu ilişkilerin güç 

dinamiklerini ve kültürel kimliklerin oluşumunu da katmanlı olarak incelemektedir. 

Bu nedenle çalışmaları postkolonyal eleştiri bağlamında önem arz etmektedir. 

Amerikalı bir fotoğrafçı olan Cecil J. Williams da özellikle Amerika'nın sosyal ve 

kültürel yaşamına odaklanan çalışmalarıyla tanınmaktadır ve bölüm içerisinde ele 

alınmaya değer önemli çalışmaları vardır. Çoğunlukla Afro-Amerikan topluluğunun 

günlük yaşamını, siyasi aktivizmini ve bu çevredeki kültürel olayları belgeleyerek 

önemli bir yer edinmiştir. “C.J. Williams, 1937 yılında doğdu. Dokuz yaşındayken ilk 

kamerasını edindi ve on beş yaşındayken Jet, Afro-American, Pittsburg Courrier 

içerikleri için fotoğraf çekmeye başladı. Associated Press ve günümüz Amerika’sının 

en başarılı fotoğraf sanatçılarından biridir” (Ertuğrul, 2020, s. 83).  

1950’lerde başlayan South Carolina’daki sivil haklar hareketini belgeleyen 

fotoğrafları geniş kitlelere ulaşmasını sağlamıştır. Çalışmaları, Afrika kökenli 

Amerikalı topluluğunun mücadelelerini ve yaşadıkları güçlükleri vurgularken, aynı 

zamanda dayanışma, direniş ve insanın gücüne odaklanmaktadır. 

 

 



 128 
 

 
Görsel 4.10 : Cec.l J. W.ll.ams, Charleston Hastane İşç.ler. Grev., 1969. 

 
Görsel 4.11 : Cecil J. Williams, Güney Carolina Eyalet Meclisi'nde yapılan ayrımcılık karşıtı protesto 

sırasında çekilmiş bir fotoğraf, 1963. 

Williams'ın fotoğrafları, New York Times, Newsweek, Time ve Life gibi önemli 

yayınlar tarafından yayınlanmıştır. Ayrıca, birçok ödül kazanmış ve fotoğrafları çeşitli 

müze ve galerilerde sergilenmiştir. Cecil J. Williams, fotoğrafçılık kariyeri boyunca 

sesini ve deneyimini yansıtmak için güçlü bir araç olarak fotoğrafı kullanmıştır. 



 129 
 

 
Görsel 4.12 : Cecil J. Williams, üzerinde "Beyazlar İçin" yazılı olan çeşmeden su içerken, 1964. 

“White Only (Beyazlar İçin)” adlı fotoğraf, Amerika'daki ırk ayrımcılığını ve 

eşitsizliği vurgulayan güçlü bir belge olarak kabul edilmektedir. Fotoğraf, 1960'ların 

Amerika'sında, özellikle güney eyaletlerinde yaygın olan "White Only" uygulamasının 

var olduğu alanlardan birini göstermektedir. Üzerinde bu ibarenin bulunduğu 

çeşmeden, beyaz ırktan olmayan insanların su içmesi yasaktır. 

Fotoğrafta Williams bu kez bizzat kameranın karşısına geçmiş, bu ayrımcı tabelanın 

bulunduğu çeşmeden su içerek, Amerika'nın o dönemdeki ırk ayrımcı yasalarına ve 

uygulamalarına meydan okuduğunu göstermiştir. Kameraya direkt olarak bakışı, 

elinin ve bedeninin duruşu, onun cesur ve kararlı bir şekilde bu ayrımcılığa karşı 

çıktığını yansıtan bir vücut diline sahiptir. 

…ötekileştirilerek bir araya gelmiş veya getirilmiş, kendisinin de mensup olduğu etnik 

topluluğun tanıklık ettiği ortak travmayı, Afro-Amerikalılara yüklenen ötekilik 

kimliğini de sırtına yüklenerek kendi objektifinin karşısına geçmiştir. Agamben’in de 



 130 
 

belirttiği gibi bunu ‘asıl’ veya ‘tam’ tanıkların görmezden geldikleri, karşılaştıklarında 

yüzlerini çevirdikleri bir insan hakları ihlalini ve toplumsal bellekteki bir boşluğu 

doldurabilmek adına yapmıştır. (Ertuğrul, 2020, s. 84) 

Görselde “White Only” ibaresi belirgin bir şekilde görünürken, fotoğrafın 

kompozisyonu ve odaklanma şekli, izleyicinin bu ayrımcı pratikleri ve onların Afrika 

kökenli Amerikalı topluluğu üzerindeki etkilerini doğrudan görmesini sağlamaktadır. 

“Siyah” adamın yüz ifadesi ve duruşu, kararlılık ve direnişi ifade ederken, uyarı ibaresi 

Amerika'nın o dönemdeki ırk ayrımcı politikalarını sembolize etmektedir. 

Williams'ın bu fotoğrafı ırkçılığa maruz kalan bireylerin yaşadığı zorlukları ve bu 

zorluklara karşı verdikleri mücadeleyi gösterirken, aynı zamanda toplumsal değişim 

ve eşitlik için bir çağrı niteliği taşımaktadır. 

Cecil J. Williams'ın fotoğrafları, postkolonyal eleştiri bağlamında önemli bir kaynak 

olarak değerlendirilmektedir. Williams, özellikle sivil haklar hareketi döneminde 

Amerika Birleşik Devletleri'nde yaşanan sosyal ve siyasi değişimleri belgeleyen 

önemli bir figürdür. Fotoğrafları, toplumsal adalet arayışı, ırksal eşitlik mücadelesi ve 

Afro-Amerikan kimliğinin güçlenmesi gibi temaları ele alarak zamanın ruhunu ve 

olayların gerçekçi yansımalarını ortaya koymuştur. 

Bu çalışmalar, Afrika kökenli Amerikalıların mücadelelerini, direnişlerini ve 

dayanışmalarını görsel olarak aktarırken, aynı zamanda onların dönemin yasaları 

tarafından görmezden gelinen insani kaygılarını ve hak ettikleri özgürlüğü 

vurgulamıştır. Eserleri, toplumsal eşitsizlikleri ve siyasi baskıları sorgulayan bir zemin 

sunmasıyla, “siyah hakları” hareketinin tarihsel ve kültürel dokusunu detaylı bir 

biçimde inceleyen ve insan hakları mücadelesini güçlü bir şekilde belgeleyen önemli 

bir kaynak olarak kabul edilmektedir. 

Kara Walker, Afrika kökenli Amerikalı bir çağdaş sanatçıdır. Resim, enstalasyon ve 

film çalışmaları vardır. Genellikle etnik ve cinsel kimlik, etnik tarih ve toplumsal 

adaletsizlik gibi konuları ele almaktadır. Walker, özellikle siyah silüet figürleri içeren, 

büyük ölçekli kâğıt kesme çalışmalarıyla bilinirlik kazanmıştır. 

Kara Walker'ın çalışmaları genellikle görsel anlatılar aracılığıyla Amerikan tarihindeki 

ırksal travmayı, kölelik mirasını ve toplumda var olan etnik stereotipleri ele 

almaktadır. Siyah kâğıt kesme silüetleri, özellikle çarpıcı ve kışkırtıcı şekilde 



 131 
 

kullanmakta ve izleyicileri ırk, cinsiyet ve kimlik gibi karmaşık konuları düşünmeye 

davet etmektedir. 

Sanatçının eserleri, sıklıkla tartışma yaratsa ve alımlayıcıyı çoğu zaman rahatsız edici 

ve provokatif imgelerle karşı karşıya getirse de Amerikan tarihindeki zorlu gerçekleri 

ve toplumun derinliklerine inen karmaşık konuları ele alarak önemli bir etki 

yaratmaktadır. 

Kara Walker'ın "Gone (Gitmiş)" adlı eseri, kölelik tarihi, etnik kimlik ve Amerikan 

toplumu üzerine detaylı bir eleştiri sunan etkileyici bir çalışmadır. Eser, geleneksel on 

sekizinci yüzyıla özgü kâğıt kesme siluet tekniklerini kullanarak, tarihsel olarak 

kölelik dönemini ve trajik geçmişi görselleştirmektedir. 

 
Görsel 4.13 : Kara Walker, Gone (G.tm.ş), 1994. 

Eserin adı, Margaret Mitchell'in ünlü Gone With The Wind (Rüzgar Gibi Geçti) 

romanına gönderme yapmaktadır. Bu roman, Amerikan İç Savaşı sırasında Güney'deki 

köle sahipleri ve köleler arasındaki ilişkileri anlatmaktadır. Walker'ın eseri, “eşleşmiş” 

figürlerle başlayıp biten bir anlatı sunarken, trajikomik ve çalkantılı imgeler zinciriyle 

romantizmin vaadini reddetmekte ve geleneksel güç ve baskı atıflarını 

sorgulamaktadır. Sanatçı, "Amerika'nın tarihi... eşitsizlik üzerine inşa edilmiştir, bu da 

ırksal eşitsizlik ve toplumsal eşitsizliğin temelidir," şeklinde ifade etmiştir. "Ve biz de 

buna inanıyoruz. Demek istediğim, beyazlık da siyahlık kadar yapay bir olgudur." 

(URL-3, 2024) 

Bu sözlerle Walker, Amerikan tarihini etnik ve sosyal eşitsizlik üzerine kurulu bir yapı 

olarak tanımlamakta ve bu yapıların toplumda nasıl derin izler bıraktığını 

vurgulamaktadır. “Beyaz”lığın da, “siyahlık” kadar yapay ve kültürel olarak inşa 



 132 
 

edilmiş bir kimlik olduğunu belirtmektedir. Walker'ın eserleri, bu yapay kimliklerin 

ve tarihsel anlatıların nasıl şekillendiğini ve toplumsal bellekte nasıl yer ettiğini 

sorgulayarak, alımlayıcıyı bu konularda düşünmeye ve tartışmaya yönlendirmektedir. 

 
Görsel 4.14 : Kara Walker, Masumların Katl. (B.r Şeyden Suçlu Olab.l.rler), 2017. 

"Slaughter of the Innocents (They Might be Guilty of Something) (Masumların Katli 

(Bir Şeyden Suçlu Olabilirler))”,  adlı eseri, sanatçının tartışmalı ve provokatif olan 

çalışmalarından biridir. Bu eser, genellikle büyük boyutta kâğıt kesme siluetlerle 

çalışan Walker'ın karakteristik tarzını yansıtmaktadır. 

Eserin başlığı, İncil'de geçen "Masumların Katli" hikayesine gönderme yapmaktadır. 

Bu hikâye, Kral Herodes'in İsa'nın doğumunu öğrenmesinden sonra, yeni doğmuş 

bebekleri öldürtmesini anlatır. Walker'ın eseri, bu hikâyeye gönderme yaparken, aynı 

zamanda Amerikan kölelik tarihi ve siyahların maruz kaldığı zulmü de yansıtmaktadır. 

Kara Walker, günümüzün ısrarcı ırkçılığına da güçlü bir şekilde odaklanan anlatılarla 

sanatını şekillendirmektedir. Savaş öncesi dönemin stereotiplerini yansıtan kesilmiş 

siluet tekniğini kullanarak, izleyicileri bu zehirli mirasla yüzleşmeye çağırmaktadır. 

Eleştirmen Hilton Als, Walker'ın eserlerindeki köleliği, henüz Amerika'nın tam 

anlamıyla uyanamadığı bir kâbus olarak tanımlamakta ve bu eserlerin izleyiciyi yaralı, 

nefret dolu, hor görülen ve küçümsenen bir halde bıraktığını belirtmektedir. 

“Masumların Katli (Bir Şeyden Suçlu Olabilirler)”, Walker'ın tuval üzerine monte 

ettiği ilk büyük ölçekli kompozisyonlarından biridir. Bu eserde Walker, İncil'deki 

anlatıyı şiddet, boyun eğdirme ve erotik güç üzerinden yeniden sahneleyerek, kölelik 

döneminin acımasız gerçeklerine ve toplumsal adaletsizliklere odaklanmaktadır. 

(URL-4, 2024) 



 133 
 

Walker'ın eserleri genellikle esprili bir tona sahiptir, bu da izleyicilerin hem mizah 

duygusuna hitap etmekte hem de izleyicinin konu edilen tarihsel travmalar üzerinde 

yoğunlaşmasına ve etnik eşitsizlikle ilgili konuları sorgulamasına neden olmaktadır. 

Amerikan tarihindeki sosyal adaletsizliği sorgulayan güçlü bir ifadeye sahip olan 

çalışmaları, izleyiciyi Amerikan tarihindeki zor gerçeklerle yüzleşmeye ve kölelik 

mirasının günümüzdeki etkilerini düşünmeye davet etmektedir. Kara Walker'ın sanatı, 

postkolonyal eleştiri bağlamında, ırk ve cinsiyet temelli yıkıcı mirasları sorgulayan, 

bu mirasların günümüzdeki yansımalarını araştıran ve izleyiciyi bu konular üzerinde 

düşünmeye teşvik eden güçlü bir eleştirel perspektif sunması dolayısıyla, önemli bir 

yere sahiptir. 

Chris Ofili, Nijerya kökenli bir İngiliz sanatçıdır. Sanat eserleri genellikle karmaşık 

ve çok katmanlı, kültürel referanslarla dolu ve görsel olarak da çarpıcı olduğundan, 

incelenmesi önem arz etmektedir. 

Ofili, 1968'de Manchester, İngiltere'de doğmuştur. Sanat eğitimini Londra'daki 

Chelsea Sanat Okulu ve Londra Sanat Üniversitesi'nde almıştır. Sanat kariyerine 

1990'larda başlamış ve kısa sürede dikkat çeken çalışmalar ortaya koymuştur. (URL-

5, 2024) 

Genellikle neon renklere sahip ve dokusal olarak ışıltılı yaldızlar ve benzer 

malzemelerle zenginleştirdiği tablolarında, sıklıkla “fil dışkısı” kullanır. “Fil dışkısını; 

kendi etnik kültürünün bir unsuru olarak kullanırken resim sanatı tarihinde kullanılan 

doğal malzemelerden boya üretme çabasına atıfta bulunur. Böylelikle geleneksel sanat 

yöntemlerine kendi geleneksel malzemesi ile hem karşı durur hem de saygı duyar” 

(Demir, 2019, s. 463). 

Fil dışkısı, Ofili'nin Nijerya kökenlerinden ilham aldığının göstergelerindendir. 

Nijerya kültüründe fil dışkısı, geleneksel olarak şans ve bereketin sembolü olarak 

kabul edilir. Ofili, kendi kültürel geçmişinden ve kimliğinden esinlenerek, eserlerinde 

bu sembolü kullanarak bir bağlantı kurmak istemektedir. 

Aynı zamanda fil dışkısı organik bir malzemedir ve doğal bir sembolizme sahiptir. 

Ofili'nin bu malzemeyi kullanması, doğal dünya ve yaşamın döngüsüne bir atıfta 

bulunmaktadır. 

Sanatçının eserlerine estetik anlamda benzersiz bir doku ve renk katma potansiyeline 

sahip olmasının yanı sıra, çalışmalarında provokatif ve tartışmalı bir etki yaratma 



 134 
 

amacına da hizmet etmektedir. Alışılmadık malzemeler kullanmak, izleyicileri 

düşündürmeyi ve sanatın sınırlarını zorlamayı sağlamaktadır.  

Bu nedenle fil dışkısı, sanatçının eserlerindeki "derinlikli ve çok katmanlı temaları 

ifade etme” ve “izleyiciyi düşündürme” şeklindeki sanat pratiklerinin bir parçası 

haline gelmiştir. 

 
Görsel 4.15 : Chr.s Of.l., The Holy V.rg.n Mary (Kutsal Bak.re Meryem), 1996. 

“The Holy Virgin Mary (Kutsal Bakire Meryem)” eserindeki zemin parlak turuncu 

reçineden oluşmaktadır. Bu tercih dini ikonların tasvirlerinde sıkça kullanılan altın 

varak malzemesine bir gönderme olarak okunabilmektedir. Meryem Ana’yı 

çevreleyen ve ilk bakışta uçuşan melek figürlerini andıran görsellerin, pornografik 



 135 
 

içerikli dergilerden kesilmiş kadın kalçası imajları olduğu fark edilmektedir. Mavi 

elbisesinin içindeki Meryem Ana, Afrika kökenli bir kadın olarak tasvir edilmiştir, bu 

da koyu tenli olmasını gerektirmiştir. Ofili bu ten rengini vermek için fil dışkısı 

kullanmıştır. Aynı zamanda Meryem’in çıplak göğsünün üzerinde de orada olmayan 

bebeğe gönderme yapacak şekilde bir top kurutulmuş fil dışkısı kullanmıştır. Tabloyu 

sergileme alanında ayakta tutan destekler de fil dışkısından oluşmaktadır, üzerlerine 

harita iğneleri ile “Bakire” ve “Meryem” sözcükleri yazılmıştır. Resim duvara 

asılmamış, bu destekler üzerinde arkaya yaslanmıştır. Burada sanatçı gelenekçiliğin 

dayatması olarak gördüğü sergileme tekniklerine karşı da bir tavır sergilemektedir ve 

eserini izleyicinin dünyasında yer alan gerçek bir mekânın parçası olarak tasavvur 

ettiğini göstermektedir. 

Kutsal bir figürün betimlenmesinde fil dışkısının kullanılması geniş kitlelerin tepkisini 

çekmiştir. Sanatçı bu nedenle yoğun eleştiri ve saldırılara maruz kalmıştır. Ancak 

yaptığı açıklamalarda kendisinin de inançlı bir Katolik olduğunu hatırlatarak iddiaları 

reddetmiş, fil dışkısının kendi kültüründeki algısının Batı’daki gibi olmadığını 

belirtmiştir. (URL-6, 2024) 

 
Görsel 4.16 : Chr.s Of.l., Sh.thead (Bokkafa), 1993. 

“Shithead (Bokkafa)” eseri, insan dişini, kendi saçlarını ve yine fil dışkısını malzeme 

olarak kullandığı provokatif bir çalışmadır. Dışkıdan meydana gelen topun üzerinde 

ağzı oluşturması için bir açıklık yaratmış, buraya dişleri yerleştirmiştir. Ardından da 

kendi rastalı saçlarını yapıştırdığında ortaya küçük bir kafayı andıran bir form 

çıkmıştır. Bu kafa ilk bakışta Vodoo bebeklerini de akla getirmektedir.  



 136 
 

Oluşturduğu bu heykelsi formla etnik önyargılara mizahi bir dille dikkat çekmek 

istemiştir. Sanatçı, ten rengi ve rastalı saçları nedeniyle uyuşturucu satıcısı olduğunun 

varsayıldığı zamanlar yaşadığını, bu günlere atıfta bulunmak amacıyla, eserde kendi 

saçlarını kullandığını belirtmiştir. 

Etnik ve sosyal adaletsizlikleri ele alırken tercih ettiği malzeme seçimi eserin görsel 

ve sembolik zenginliğini artırırken, izleyicilerin ırk, kimlik ve güç dinamikleri üzerine 

düşünmelerini ve tartışmalarını teşvik etmektedir. 

 
Görsel 4.17 : Chr.s Of.l., No Woman, No Cry (Kadın Yok, Ağlama), 1998. 

“No Woman, No Cry (Kadın Yok, Ağlama)” adlı eseri reçine, akrilik ve yağlı boyanın 

da içinde bulunduğu birçok farklı malzemeden faydalanılarak yapılmış, çok katmanlı 

yapıya sahip bir resimdir. Arka plan yine altın rengindedir. Eserin tam merkezinde 

profilden, örgülü saçlı, ağlayan bir Afrika kökenli kadın figürü görülmektedir. 

Dudaklarında kırmızı ruj, gözlerinde mavi far, boynunda ince bir kolye ve saçında 

boncuklarla tasvir edilen figür, ağlamaktadır. Bu çalışması 1993’te gerçekleşen 

Stephen Lawrence cinayetine adanmıştır. Sanatçı, kurbanın annesi Doreen 



 137 
 

Lawrence’ın yaşadığı trajediden etkilenerek bu eseri üretmiş ve eserin bütününe 

melankoli ve kederi hâkim kılmıştır. Kadın figürün gözünden akan her damla yaş, 

aslında Lawrence’ın bir fotoğrafından meydana gelmektedir. Fosforlu boyada zorlukla 

seçilebilse de R.I.P Stephen Lawrence 1974-1993 yazısı yer almaktadır. Bu cinayetle 

ilgili raporda, soruşturmayı yürüten polis departmanın kurumsal olarak ırkçı olduğu 

beyan edilmiştir. Ofili de “ötekinin katledilmesi” temasını vurgulamak için, kendisini 

derinden etkileyen bu cinayeti eserine yansıtmayı tercih etmiştir. (G. Demir, 2019) 

Tablo yine duvara asılmamıştır, fil dışkısından oluşan ayakların üzerinde durmaktadır 

ve galeri duvarına yaslanmıştır. Kadın figürün kolyesi de fil dışkısından oluşmaktadır. 

Eser, içerdiği semboller ve figürler aracılığıyla da izleyiciye siyasi ve duygusal 

anlamda yüklü derin bir hikâye anlatmaktadır. Alımlayıcıyı etnik adaletsizlik ve eşitlik 

konularında düşünmeye teşvik eden bu çalışma, sanatçının toplumsal ve politik 

konulara olan duyarlılığını yansıtırken, aynı zamanda Ofili'nin benzersiz sanat tarzını 

da vurgulamaktadır. 

Ofili’nin eserleri genel anlamda provokatif ve mizahi yönü güçlü, geleneksel kalıp ve 

anlayışlara meydan okuyan eserler olarak görülüp yorumlanabilmektedir. Ancak 

eserleri bazı çevreler tarafından postkolonyal eleştiri bakımından gerekli etkiyi 

yaratmadıkları gerekçesiyle olumsuz değerlendirmeler de almıştır. 

Batı estetiğine bir karşı duruş olarak okunabilecek bu yaklaşıma Postkolonyalist 

yaklaşımlara getirilen eleştiriler bağlamında bakıldığında Ofili’nin eserleri Avrupa-

merkezci sanat alanında self-oryantalizm olarak karşılık bulmaktadır. Görüntünün 

içerikten önce algıda anlam bulduğu düşünüldüğünde, alımlayıcı Ofili’nin eserlerini 

otantik bir alanda kodlamakta ve onun ötekiliğini bu sınırlar içinde yinelemektedir. 

(Özgenç Erdoğdu vd., 2021, s. 526) 

Parastou Forouhar, İranlı bir sanatçı ve aktivisttir ve eserleri postkolonyal eleştiri 

bağlamında önemli bir yer tutmaktadır. Çalışmaları genellikle siyasi, toplumsal ve 

kültürel konulara odaklanan Forouhar, çoğunlukla resim, enstalasyon, video sanatı ve 

performans sanatı gibi farklı medyaları kullanarak eserlerini oluşturmaktadır.  

Forouhar'ın sanatı, İran'daki toplumsal ve politik yapıya eleştirel bir bakış 

sunmaktadır. Özellikle kadın hakları, kimlik ve bireysel özgürlük gibi konulara 

eğilmekte ve İran toplumunun bu konulardaki deneyimlerini ve çatışmalarını ele 



 138 
 

almaktadır. Sanatçının eserleri güçlü semboller ve imgeler içermekte ve izleyiciyi 

sorgulamaya davet etmektedir.  

Forouhar'ın eserleri, İran'ın tarih boyunca yaşamış olduğu deneyimlere, sömürgecilik 

ve emperyalizmin ülke üzerindeki etkilerine ve kültürel kimlik arayışına 

değinmektedir. Özellikle, İran'da yaşayan kadınların toplumdaki konumları, kimlikleri 

ve özgürlükleri gibi konular, sanatçının ilgilendiği konular arasında başı çekmektedir.  

Forouhar'ın eserlerinde görülen semboller, imgeler ve temalar, İran tarihindeki 

sömürgecilik ve emperyalizmle ilgili deneyimleri ele alırken, aynı zamanda İran 

halkının direnişini ve kimlik arayışını da yansıtmaktadır. Postkolonyalist bir bakış 

açısıyla değerlendirildiğinde, Forouhar'ın sanatı, İran'ın girift tarihini anlamak ve bu 

tarihin günümüz İran toplumu üzerindeki etkilerini sorgulamak için bir araç işlevi 

görmektedir. 

2000 yılından bu yana, genellikle Müslüman kadınlarla ilişkilendirilen “siyah çarşaf” 

giymiş figürlerin yer aldığı fotoğraflar üretmektedir. Bu çalışmaların bir parçası olarak 

tanımlanabilecek “Swanrider (Kuğu Binicisi)” projesinde ise çarşaf motifinin 

çağrışımlarını daha da zorlamaktadır; giysi metamorfoza uğramaktadır ve objektif 

karşısındaki kadın fotoğrafçının kendisidir. “Swanrider”da Forouhar “farklılık” 

üzerine ironik bir göndermede bulunmaktadır. Siyah çarşaf giymiş bir kadın, dev bir 

beyaz kuğu üzerinde bir nehir boyunca yol almaktadır. Gerçek bir kuğu yerine yapay, 

kuğu biçiminde pedallı bir tekneyi kullanmaktadır. Sahnede siyah ve beyaz arasındaki 

kontrast baskındır. Bu kontrastlık, iyilik ve kötülük, karanlık ve aydınlık, bilinen ve 

bilinmeyen fikirlerini çağrıştırmaktadır. Ayrıca, Hans Christian Andersen'ın çirkin 

ördek yavrusu masalındaki, güzel bir kuğuya dönüşen dışlanmış karakterin hikayesine 

gönderme içermektedir. Bu “mucizevi dönüşümlere” yapılan gönderme, siyah çarşaf 

içindeki kadının rolüne ironik bir yaklaşımdır. Fotoğraflar aynı zamanda Batı 

kültüründeki diğer metamorfoz hikayelerine de göndermede bulunmaktadır. Richard 

Wagner'ın Lohengrin operasında, Alman mitlerinde sıkça rastlanan parıldayan zırhlı 

şövalye, bir kuğu tarafından çekilen bir tekne üzerinde taşınır. Sanatçı performans 

mekânı olarak Almanya'nın Lahn Nehri kıyısındaki Bad Ems kasabasını seçmiştir 

çünkü bu kasaba Lohengrin operasının bestecisi ve Aryan ırk değerlerine bağlılığı 

bilinen Richard Wagner tarafından düzenli olarak ziyaret edilmiştir. Forouhar bu eski 

Alman mitini almakta ve onu “yabancı” ve “öteki” olarak etiketlenen peçeli kadınla 

karşı karşıya getirerek tam anlamıyla yabancılaştırmaktadır. (URL-7, 2024) 



 139 
 

 

       
 

       
Görsel 4.18 : Parastou Forouhar, Swanrider (Kuğu Binicisi) Serisi, 2004. 

Swanrider serisi, Batı merkezli hegemonyaya ve kültürel emperyalizme karşı bir duruş 

sergilerken, aynı zamanda İran'ın içsel çelişkilerini ve bireylerin bu çatışmalar içindeki 

deneyimlerini de vurgulamaktadır. İzleyiciyi İran'ın karmaşık ve çoğul kimliğini 

anlamaya ve küresel düzeyde kültürel etkileşimlerin dinamiklerini tartışmaya davet 

etmektedir. Postkolonyal eleştiri bağlamında İran'ın kültürel ve politik dönüşümlerini 

irdeleyen, Batı ve Doğu arasındaki etkileşimleri sorgulayan ve bireylerin kimlik inşası 

üzerine düşündüren güçlü bir sanat eseridir. 

Forouhar “Bodyletter (Gövde Mektubu)” serisinde ise dil ve metnin insanın 

köleleştirilmesi ve gözden düşürülmesi süreçlerinde etkili güçler olduğu gerçeğini 

aktarmak istemiştir. İnsanın, dilde herhangi bir şeyi icat edebileceğini ve sonrasında 

bu icadın yaşamı yok etmek için kullanılabileceğini göstermek amaçlanmıştır. Bu 

çalışmada, kelimelerin anlamlarını devre dışı bırakarak ve onları saf formlara 



 140 
 

indirgemiştir. Dönmekte olan dansçıların imgeleri hem kelimelerin hem de dilin 

hakikat konusunda “otorite” olamayacak kadar akışkan yapısına dikkat çekmektedir. 

(URL-8, 2024) 

     
Görsel 4.19 : Parastou Forouhar, Bodyletter (Gövde Mektubu), 2014. 

Postkolonyal eleştiri bağlamında Forouhar'ın sanatı, Batı'nın küresel hegemonyasının 

yanı sıra yerel kültürel kimliklerin ve direnişin önemini vurgulayan yönü ile önem arz 

etmektedir. Sanatı, izleyiciyi İran'ın içsel çelişkilerini ve modernleşme sürecindeki 

zorlukları anlamaya teşvik etmektedir. Aynı zamanda evrensel insan hakları ve 

adaletin evrenselliği konularında da düşündürmektedir. Forouhar kültürel kimliklerin 

inşası, küresel güç dinamikleri ve direniş gibi konuları tartışan önemli bir perspektif 

sunarak, sanatının evrensel bir mesaj taşımasını sağlar. 

Ancak Forouhar’ın işleri, self-kolonyalizm bağlamında eleştirilere de uğramıştır. 

“Sanatçı kimlik ve özgürlükler üzerine her ne kadar politik bir eleştiri getirse de İslam 

dinine yönelik imgeleri ile egzotik auradan çıkamamıştır. Alımlama açısından 

bakıldığında self-oryantalist bir tavırla Avrupa-merkezci bakış açısının beklentilerini 

karşılamaktadır” (Özgenç Erdoğdu vd., 2021, s. 528).  

Lamya Gargash, Birleşik Arap Emirlikleri'nde (BAE) doğmuş ve Dubai'de yaşayan 

bir fotoğraf sanatçısıdır. Sanatçı, eserlerinde genellikle Birleşik Arap Emirlikleri'nin 

kültürel ve toplumsal dokusunu ve değişen manzarasını ele almaktadır. 

Gargash'ın fotoğraf çalışmaları genellikle çağdaş şehir yaşamı, modernleşme süreci, 

toplumsal cinsiyet rolleri ve kimlik gibi temaları içermektedir. Çalışmalarında, 

geleneksel ve modern arasındaki gerilimi ve çatışmayı incelerken, aynı zamanda 

kişisel ve toplumsal hafızayı da keşfetmektedir. 



 141 
 

Sanatçının renk, ışık ve gölgeyi incelikle kullandığı eserlerinde, karmaşık 

kompozisyonlar, güçlü semboller ve görsel zenginlik göze çarpmaktadır. Sanatçı 

izleyiciyi seçtiği konular üzerine düşünmeye davet etmektedir. 

Gargash'ın fotoğraf çalışmaları, Birleşik Arap Emirlikleri’nde hızlı gelişen değişim 

bağlamında kültürü ve kimliği ortaya çıkarmak için iç mekanları “çerçeve olarak” 

kullanmaktadır. “Meclis” serisi, evin içinde, insanların geleneksel olarak sosyalleşmek 

ve misafir ağırlamak için bir araya geldiği bir odaya odaklanmaktadır. Bu odak, 

mekânlara atfedilmiş formaliteleri, bireyselliğin her bir kişinin o mekâna ilişkin 

yorumuyla nasıl ifade edildiğini ve mekânın ülkesindeki küreselleşme ve kentsel 

değişimin kanıtlarını yansıtmakta nasıl başarılı olduğunu ortaya koymaktadır. (URL-

9, 2024) 

.  
Görsel 4.20 : Lamya Gargash, Majlis (Meclis) serisinden, 2009. 

Meclis terimi, Arapça'da 'oturmak' anlamına gelen "Jalasa" kelimesinden gelmektedir. 

Bu oturma alanları, zaman içinde değişmiş ve dönüşmüş olsa da gelenek ve kültürü 

belirlemekte, bireysel mobilya ve sunumlarıyla kişisel ve benzersiz tarzları ve 

kişilikleri yansıtmaktadır. Birleşik Arap Emirlikleri'nde (BAE) sosyal bağlar güçlüdür 

ve “Meclis”ler, kültürün vazgeçilmez bir parçasını temsil etmektedirler. Bu çalışmalar, 

içeriği, geleneği ve Emirlik yaşamının mahremiyetini yansıtan görüntüler 

sunmaktadır. (URL-10, 2024) 



 142 
 

Lamya Gargash’ın eserleri postkolonyal eleştiri bağlamında önemli bir yer 

tutmaktadır. Arap dünyasının kültürel ve toplumsal gerçekliklerini, Arap kimliği 

üzerine odaklanarak incelemektedir. Gargash'ın fotoğraf serileri genellikle günlük 

yaşam sahnelerini ve mekânları ele alırken, bunları kültürel semboller ve siyasi 

anlatılarla ilişkilendirmiştir. Batı merkezli hegemonik bakış açılarına karşı bir duruş 

sergilemekte, Batı'nın Arap dünyası ve diğer kültürel bölgeler üzerindeki etkilerini ve 

bunun sonuçlarını, ayrıca yerel kimliklerin nasıl şekillendiğini ve değiştiğini 

irdelemektedir. Gargash, eserleriyle izleyiciyi, kültür ve kimlik siyasetleri üzerine 

düşünmeye teşvik etmekte, aynı zamanda yerel ve küresel düzeydeki güç ilişkilerini 

de sorgulatmaktadır. 

Fakat tıpkı Forouhar gibi Gargash da, self-kolonyalizm ve egzotik aura bağlamında 

eleştirilerle karşı karşıya kalmıştır. 

…bu “dikiz daveti” Birleşik Arap Emirlikleri’nde gerçeklesen bir bienalde 

sunulmaktadır ve sunum yapılan “göz”ün oralı olmadığı açıktır. Bu da bienaller 

aracılığıyla çağdaş sanatın global sistemini sorgulatmaya muktedir bir durumdur. 

…Çokkültürlülük adına dillendirilen farklılık fetişizmi, kendi yerelliğinin folklorunü 

ya da kimliğini konu edinen sanatçıya aslında bir sınırlama da getirmektedir. 

Kozmopolit yapılanmalar sanatçıyı yerel ve yerelci olmaya teşvik ederken bu, farkına 

varmaksızın yeni bir tür milliyetçiliği de besler görünür. Üstelik kendi folklorik 

farklılığını temsil eden sanatçı mutlaka fiziki olarak Doğu’da yer almak, yaşamak 

zorunda değildir. Hatta aksine, postkolonyal teorilerin imlediği göçmenlik haline bu 

noktada sanatçılar açısından daha sık karşılaşılır. Örneğin New York’ta yaşayan 

Güney Amerikalı bir sanatçı göçmenlik üzerine, İranlı bir sanatçı çarşaf üzerine 

çalışmak zorunda hisseder kendini. (Dastarlı, 2020, s. 95-96)  

Hassan Meer, Ummanlı bir sanatçıdır. Resim, fotoğraf, video ve ışık ile metni bir 

arada kullandığı enstalasyonlar gibi çok yönlü çalışmalara sahiptir. Meer'in eserlerinin 

biçimleri, Umman ve Arap Yarımadası'nın geleneksel sanatından ayrılsa da 

çalışmalarında kültürel kimlik konularına odaklanması nedeniyle bölgenin maneviyatı 

ve ritüelleriyle bütünsel bir bağlantıya sahiptir. 

Hassan Meer, postkolonyal eleştiri alanında etkili bir entelektüel figür olarak öne 

çıkmaktadır. Onun çalışmaları, sömürgecilik ve onun ardından gelen kültürel, siyasi 

ve entelektüel dönüşümlerin karmaşıklığını anlama çabasını yansıtmaktadır. Meer, 

Batı merkezli bakış açılarına ve hegemonik edebi temsillere meydan okuyarak, 



 143 
 

sömürge sonrası toplumların kimlik inşası ve yeniden yapılanma süreçlerini ele 

almıştır. 

Meer'in postkolonyal eleştiriye katkısı, özellikle kültürel politikalar ve dil politikaları 

ile bu politikaların yerel kültürler üzerindeki etkilerinin incelenmesi üzerine detaylı 

analizler yapmasıyla belirgindir. Sömürgecilik sürecinde bastırılan yerel kültürel 

ifadelerin, direniş biçimlerinin ve kimliklerin yeniden keşfedilmesini teşvik 

etmektedir. Eserleri, sömürgeci iktidar yapılarına karşı direnişin ve kültürel çeşitliliğin 

savunucusu olarak öne çıkmaktadır. 

Meer'in perspektifi, postkolonyal eleştiriye yeni boyutlar kazandırır; çünkü kültürel 

özerklik ve yerel bilgi sistemlerinin önemini vurgulamaktadır. Onun eserleri, kültürel 

hegemonyanın altını çizerek ve kültürel özgünlüğün savunucusu olarak, postkolonyal 

düşünceyi zenginleştirmekte ve genişletmektedir. Hassan Meer, kültürel ve politik 

kimliklerin yeniden yapılandırılması süreçlerinde ortaya koyduğu anlayış ile sömürge 

sonrası toplumların kendine özgü seslerini bulma çabalarına katkı sağlamaktadır. 

Meer "Moon Series (Ay Serisi)" çalışması ile 1970'ler ve 1980'lerde Umman'da 

petrolün keşfi sonrası yaşanan değişimin izlerini sürerken, modernleşmenin getirdiği 

gelişmelerle birlikte, ilgili dönemde insanlarda oluşan hissi yansıtmaya çalıştığını 

belirtmiştir. Umman'ın modernleşme sürecindeki toplumsal ve kültürel değişimlere 

dikkat çekerken, petrolün bulunmasını izleyen dönemde yeni yapılan okullar ve 

binalar ile birlikte, fotoğraf stüdyolarının da açıldığını belirtmiş, daha önce poz 

vermeleri yasaklanmış olan Ummanlı kadınlar ile çekimler gerçekleştirerek değişimin 

altını çizmek istemiştir. Ay’ı, çalışmalarında bir sembol olarak kullanılarak, Ummanlı 

kadınların ümit ve hayallerine “Ay’a ulaşma umudu” bağlamında atıfta bulunmuştur. 

Ayrıca eski Umman alfabesi ile yazdığı, dönemi betimleyen kişisel mektupları 

çalışmalarında kompozit imajlar yaratmak için kullanmıştır. (URL-11, 2024) 



 144 
 

      
Görsel 4.21 : Hassan Meer, Moon Ser.es (Ay Ser.s.), 2005. 

Meer’in bu çalışması aynı zamanda kendini egzotikleştirme anlamında eleştirilere de 

maruz kalmıştır. “Ana akım çağdaş sanat üretimine dair kriterler, sanatçıyı kendi 

gerçekliğini egzotize ederek sunmaya teşvik etmektedir” (Dastarlı, 2020, s. 97). 

Hassan Meer'in çalışmalarına getirilen kendini egzotize etme ve self-kolonyalizm 

eleştirileri, çoğunlukla onun postkolonyal eleştiriye yaklaşımının ve söyleminin 

yapısından kaynaklanmaktadır. Bazı eleştirmenler, Meer'in Batı merkezli gözlem ve 

analizlerin etkisinden kaçamadığını veya Batılı akademik çerçevelerin içinde kalarak 

yerel bilgi üretimine yeterince alan tanımadığını iddia etmişlerdir. 

Kendini egzotize etme eleştirisi, Meer'in yerel kültürleri veya kimlikleri, Batılı 

gözlemler veya kavramlarla sadeleştirme ya da romantize etme eğilimini 

vurgulamaktadır. Buna göre, Meer'in çalışmaları, Batı'nın hegemonik etkilerinden 

tamamen bağımsız bir perspektif sunmamaktadır.  

Hassan Meer'in çalışmalarına getirilen eleştiriler, onun teorik ve metodolojik 

yaklaşımının sınırlılıklarını tartışmaya açabilir ancak, postkolonyal eleştiriye getirdiği 

yenilikçi bakış açılarını da göz ardı etmemek gerekmektedir. Bu bakış açıları, 

postkolonyal düşünceyi daha ileri taşıma çabalarında önemli bir rol oynamaktadır. 

Lalla Essaydi, Fas doğumlu ve New York'ta yaşayan bir fotoğraf sanatçısıdır. 

Çalışmaları, geleneksel cinsiyet rolleri, kimlik ve Arap kültüründeki stereotipler gibi 

temaları içermekte ve bu konuları eleştirel bir bakış açısıyla ele almaktadır. 

Fotoğraflarında, geleneksel Arap sanatını ve estetiğini modern bir bakış açısıyla 

birleştirmektedir. Özellikle Müslüman kadınların yaşamlarına odaklanmakta ve 

onların deneyimlerini, özgürlük çabalarını ve maruz kaldıkları baskıları işlemektedir. 

Essaydi, Batı'nın Oryantalizm ile ilgili algısını sorguladığını ve Batı'nın Doğu'ya 

yönelik romantikleştirilmiş ve egzotikleştirilmiş bakış açısına karşı, kendi 



 145 
 

deneyimlerini de çalışmalarına yansıtarak, Batılı izleyicilere Müslüman kadınların 

gerçek yaşamlarını ve deneyimlerini daha detaylı anlatmayı amaçladığını belirtmiştir.  

 
Görsel 4.22 Lalla Essayd., Les Femmes Du Maroc, La Grande Odal.sque (Fas Kadınları, Büyük 

Odalık), 2008. 

“Les Femmes du Maroc (Faslı Kadınlar)” adlı fotoğraf serisi, Batı'nın, 19. yüzyıl 

Oryantalizm bakışıyla Müslüman kadınlara olan algısına yanıt vermeyi amaçlamıştır. 

Bu dönemde Avrupalı sanatçılar, Orta Doğu ve Kuzey Afrika kültürlerini renkli, 

egzotik ve duygusal olarak ele almışlardır. Müslüman kadınlar, Essaydi'nin fotoğrafı 

için temel aldığı Ingres'in “La Grande Odalisque (Büyük Odalık)” (1814) resminde 

olduğu gibi, “haremlerin cinsel olarak pasif üyeleri” şeklinde sunulmuştur. Essaydi'nin 

"Grande Odalisque (Büyük Odalık)" eserindeki figür çıplak değildir, birçok Doğu 

toplumunda yası simgeleyen beyaz renkteki kumaşa bürünmüştür ve bakışları 

davetkar olmaktan çok şüphecidir. Modelin cildi de dahil olmak üzere her yüzey, 

Essaydi'nin kendi günlüklerine aktardığı kişisel özgürlük, kimlik ve bellek üzerine 

düşüncelerinden alınmış yazılarla kaplıdır ve Arapça kaligrafi tekniği ile kına 

kullanılarak işlenmiştir. Essaydi'nin genellikle erkeklere yönelik dini içerikli bir İslam 

sanatı biçimi olan kaligrafiyi kullanması, sessiz bırakılan kadının, toplumunun 

geleneksel olarak ifade etmesine izin vermediği kelimeler ve düşüncelerle “giyinmiş” 

olarak tasvir edilmesi nedeniyle güçlü bir ifade yaratmaktadır. (URL-12, 2024) 

Essaydi'nin çalışmaları, Doğu’nun çok katmanlı portrelerini sunan bir yaklaşımı 

benimsemiştir. Sanatçı, eserlerinde genellikle kadın bedenini ve kimliğini araştırırken, 

onları geleneksel Batılı imgelerden ve stereotiplerden kurtarmak ister. Essaydi, 

fotoğrafları yoluyla, kadınların öznelliğini ve sesini vurgulayarak, onların kendi 

hikayelerini anlatmalarına olanak tanımak istemiştir. Bu bağlamda, Essaydi'nin 

çalışmaları postkolonyal eleştiri açısından önemli kabul edilir çünkü Batı'nın 



 146 
 

hegemonik gözünden ziyade, Doğu'nun kendi bakış açısını ve deneyimlerini temsil 

etme çabası içindedir. 

Essaydi'nin eserleri ayrıca mekân, kimlik ve güç dinamikleri gibi konuları da ele 

almaktadır. Özellikle, kadınların kamusal ve özel alanlarda nasıl temsil edildiği ve 

algılandığı konusundaki çalışmaları, postkolonyal eleştiriyle bağlantılı olarak, 

toplumsal cinsiyet rolleri ve kültürel kimliklerin yeniden şekillendirilmesi gibi önemli 

konuları tartışmaya açmaktadır. 

Ancak, bazı eleştirmenler, Essaydi'nin eserlerini, kadınların pasif ve sessiz bir 

konumda tasvir edilmesi veya Arap kültürünün stereotiplerini içermesi nedeniyle 

eleştirmişlerdir. Bazı eserlerinin Batı'nın klişeleşmiş algılarını tekrar ürettiğini veya 

bunları güçlendirdiğini iddia etmişlerdir. 

Batı düşüncesinin yönlendirici bakış açısı ile şekillenmiş, Doğu toplumlarına ait 

olduğu var sayılan bu kurmaca görsel imgeler gerçeklikten yoksun olmalarına karşın, 

kalıcıdırlar ve toplumların görsel hafızasında Oryantalizmin karşılığı olarak yer 

etmişlerdir. Fantezilere dayanan resimlerin ve fotoğrafların gerçeğin yerini 

almalarındaki en önemli etkenlerden biri, Doğu kültüründe harem hayatına ait yazılı 

ve görsel kayıtların gün yüzüne çıkmamış olmasıdır. Fotoğrafın görsel kaydı çoğaltma 

gücü, tarihi kayıtlara rağmen bu resim ve fotoğrafların kalıcı olmasını ve günümüze 

taşınmasını sağlamıştır. (Özdal, 2013, s. 71) 

Klişe imgelerin tekrar edilerek çoğaltılması bu nedenle amacının dışında sonuçlara yol 

açabilmektedir. 

Tiago Sant'Ana Brezilyalı bir sanatçıdır ve eserlerini genellikle Afro-Brezilyalı 

kimliği ile ilişkilendirdiği bir bağlamda üretmekte, tarih ve bellek üretim süreciyle 

ilgilenmektedir. 

Sanatçının ürettiği “Passar em Branco (Boş Geçiş)” serisinin çekimleri, Bahia’daki 

eski bir şeker fabrikasında gerçekleştirilmiştir. Sant’Ana bu çalışmasında, düzinelerce 

giyim eşyasının taşınması ve ütülenmesi eyleminden yola çıkarak, Brezilya'daki emek 

ve ırk ilişkileri açısından sömürge sistemlerinin devamlılığını göstermeye çalışmıştır. 

(URL-13, 2024) 

 



 147 
 

 
Görsel 4.23 : T.ago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geç.ş) ser.s.nden, 2018. 

Sanatçı "Passar em branco" serisinde, Brezilya'da iş ve ırk ilişkileri bağlamında 

kolonyal sistemlerin sürekliliğini belirtmeye yönelik bir çaba içerisindedir. Kolonyal 

yapının harabeleri ile günümüzü çağrıştıran malzemeler arasında bir “sürtüşme” 

vardır. Bu eserde Sant’Ana, şimdiki zamana dair konuşmayı ve şimdiki zamana 

yönelik olmayı amaçlamaktadır, tarihsel olmayı hedeflememektedir. Siyahi bireylerin 

hangi faaliyetlerle ilişkilendirildiğini ve neden hala ev içi ortamlar, hizmetkarlık ve 

fiziksel iş gücü gerektiren işlerle bağlantılı olduklarını sorgulamaktadır. Irk ve iş 

bölümünün karşılıklı güçlendirmeye dayalı bir ilişki içinde olduğunu vurgulamaktadır. 

Beyazlık, eserde, harabelerle tezat oluşturan bir konuma sahiptir. Ayrıca çekimlerin 

gerçekleştiği kolonyal Bahia'nın coğrafi konumunun da stratejik bir önemi 

bulunmaktadır. (URL-14, 2024) 

Tiago Sant'Ana'nın "Passar em Branco" serisi, postkolonyal eleştiri bağlamında 

önemli bir yer işgal eder. Postkolonyal eleştiri, sömürge sonrası dönemdeki kültürel, 

siyasi ve toplumsal yapıları analiz ederken, yerel halkların kimlikleri, deneyimleri ve 

temsil biçimleri üzerine odaklanmaktadır. Sant'Ana'nın eserleri de, Brezilya'da etnik 

ayrımcılığın ve iş gücü bölümlendirmesinin nasıl hala geçerli olduğunu ve bu yapıların 

nasıl kökleştiğini ortaya koymaktadır. 



 148 
 

 
Görsel 4.24 : T.ago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geç.ş) ser.s.nden, 2018. 

Siyahi bireylerin ev içi hizmetlerde, servis işlerinde ve fiziksel iş gücü alanında yer 

almasını sorgulamakta ve bu durumun kolonyal dönemden günümüze nasıl devam 

ettiğini göstermektedir. Fiziksel emeğin ırkla nasıl ilintilendirildiğini ve hegemonik 

beyaz normların nasıl işlediğini gösteren kritik noktalara değinmektedir. Postkolonyal 

eleştiri perspektifinden bakıldığında “Passar em Branco”, Brezilya'daki ırk ve iş gücü 

ilişkilerini bütünüyle inceleyen, geçmişle günümüz arasındaki bağlantıları sorgulayan 

ve “beyazlık” ile “siyahlık” arasındaki gerilimi gözler önüne seren önemli bir sanatsal 

ifadedir. 

Sanatçının bir başka çalışması olan “Sugar on Chapel (Şapelde Şeker)” serisinde eski 

bir şeker değirmeni olan Engenho Paramirim'e ait kırsal bir şapelin yıkıntıları, 100 kilo 

şekerle kaplanmıştır. Sanatçı, eylemde şeker kullanarak artık zamanın etkisiyle 

unutulmuş ve bozulmuş durumda olan değirmeni, Brezilya'da etnik şiddet süreçlerini 

ortaya çıkaran bir mekân olarak vurgulamaktadır. (URL-15, 2024) 

Tiago Sant'Ana'nın "Sugar On Chapel" serisi, postkolonyal eleştiri bağlamında önemli 

bir anlatı oluşturmaktadır. Bu seri, Brezilya'nın kölelik geçmişine ve etnik şiddetin 

tarihsel ve mekânsal izlerine odaklanırken, güçlü bir sembolizm ve eleştirel bir bakış 

açısı sunmaktadır. 

 



 149 
 

 
Görsel-4.25 T.ago Sant'ana, Sugar On Chapel (Şapelde Şeker) ser.s.nden, 2018. 

Sanatçı, eski şapel kalıntılarını ve kölelik dönemindeki şiddetin simgesi olan şekeri bir 

araya getirmiştir. Şeker, hem Brezilya'nın ekonomik tarihinde merkezi bir rol 

oynamıştır hem de köleliğin ve etnik ayrımcılığın araçlarından biri olarak görülmüş 

bir üründür. Bu bağlamda, şekerin şapelin üzerine serpilmesi, tarihsel belleği 

canlandırmakta ve bu mekânların geçmişteki rolünü hatırlatmaktadır. 

Postkolonyal eleştiri açısından, "Sugar On Chapel" serisi, geçmişin kalıntıları 

üzerinden günümüzdeki etnik eşitsizlikleri, hâlâ devam eden yapısal şiddeti ve 

toplumsal adaletsizlikleri sorgulaması bağlamında değerlidir. Seri, izleyiciyi 

Brezilya'nın kölelik mirasıyla yüzleşmeye ve bu geçmişin günümüzdeki etkilerini 

anlamaya çağırmaktadır. 



 150 
 

“Sugar Shoes (Şeker Ayakkabılar)” serisinde de, “ayakkabı” görselinin, kölelerin 

özgürlüğü için yapılan mücadelenin bir sembolü olarak görüldüğü popüler imgeleme 

karşı bir yaklaşım sergilemektedir. Çünkü fotoğraftaki ayakkabılar, aynı zamanda 

Brezilya'da etnik eşitsizlik süreçlerini ortaya çıkaran ve hızlandıran malzeme olan 

şekerden oluşmaktadır. (URL-16, 2024) 

 
Görsel 4.26 : T.ago Sant'Ana, Sugar Shoes (Şeker Ayakkabılar), 2018. 

“Şeker Ayakkabılar” serisinde, sanatçı ayakkabıyı, kölelik sonrası dönemde 

özgürleştirilen siyah insanların kırılganlığının sembolü olarak kullanır ve bu 

ayakkabıyı şekerden yapılmış bir nesneye dönüştürür. Serinin gerilimi, ayakkabıların 

deniz suyunda erimeye başlamasıyla ortaya çıkar; bu, siyah nüfusun vatandaşlık 

haklarının kırılganlığını ele almak için bir jesttir. (URL-17, 2024) 

Postkolonyal eleştiri açısından, "Sugar Shoes" serisi, dünün izlerini ve bugünkü 

eşitsizlikleri sorgulayan bir ayna sunmaktadır. Brezilya'nın kölelik geçmişinin 

ardından gelen dönemde siyahi bireylerin yaşadığı devam eden marjinalleştirmeyi ve 

toplumsal adaletsizlikleri eleştirmektedir. Seri, sanatın gücünü kullanarak, etnik 



 151 
 

haksızlıkları ve toplumsal dışlanmayı detaylı bir şekilde irdeleyen ve bu konuları 

görsel bir dille tartışan etkileyici bir sanatsal ifade sunmaktadır. 

Rosana Paulino, Brezilyalı bir sanatçı ve aktivisttir. Çalışmalarında genellikle ırk, 

cinsiyet ve kimlik gibi sosyal ve politik konuları ele almaktadır. Paulino'nun 

çalışmaları kolaj, dikiş ve baskı gibi farklı teknikleri bir araya getirmekte ve Afro-

Brezilyalı kimliğinin ve deneyimlerinin izlerini taşımaktadır. 

Paulino'nun eserleri, Brezilya'da ve uluslararası alanda birçok önemli sergide yer 

almıştır. Afro-Brezilyalı kökenini, tarihini ve kimliğini ele alırken özellikle Brezilya 

toplumundaki “siyahi” kadınların konumuna ilişkin çalışmalar yapmıştır. Odak 

noktasını ırkçılık, ayrımcılık ve sosyal eşitsizlik gibi konular oluşturmuştur. 

Sanatçı, günlük hayatın unsurları ile tarih boyunca kadın figürüyle ilişkilendirilen 

tekstil sanatı gibi unsurları almakta ve bunlara uysallık, pasiflik kavramlarıyla 

bağdaşmayan şiddet ögeleri atfetmektedir. Çalışmaları günümüz toplumunda Afrika 

kökenli bireylerin durumuyla ilgili sorunsalları açığa çıkarmakta ve “çözülmemiş” bir 

geçmişin izlerini yansıtmaktadır. (URL-18, 2024) 

 
Görsel 4.27 : Rosana Paul.no, A C.ênc.a é a luz da verdade? (Bilim Gerçeğin Işığı mıdır?), 2016. 

“A Cqêncqa é a luz da verdade?” adlı esere ismini veren cümle “Bqlqm gerçeğqn ışığı 

mıdır?” anlamına gelmektedqr ve izleyiciyi sanat tarihi, bilim tarihi, bilimsel bilginin 

inşasının bağlamları, Avrupamerkezci önyargı, cinsiyet ve ırk konularını 

sorunsallaştırmaya davet etmektedir. 

Brezilya'da 18. ve 19. yüzyıllardaki bilimsel çalışmalar ile Yeni Dünya'nın 

topraklarını, faunasını, florasını ve insan türlerini haritalayan doğa bilimci gezginlerin 



 152 
 

görsel üretimleri mercek altına alınmaktadır. Çünkü bu görsel üretimler, Brezilya'daki 

sömürgeci yayılmanın siyasi ve ekonomik sürecinin somut bir temsilini 

oluşturmaktadır. Zira bu dönemde Brezilya medeniyet fikirlerinin ve uygarlık 

idealinin karşısında tanımlanmıştır. Rosana Paulino, çizim, gravür, kolaj ve dikiş 

tekniklerini kullanarak bilimin nötralite ve determinizm mantığını kırmak 

istemektedir. Sanatçının bakışında ırk teorileri, öjeni ve evrimcilik iç içe geçmiş 

durumdadır. Paulino, frenolojinin, antropometrinin ve kriminal antropolojinin Afrika 

kökenli erkekleri ve kadınları etiketleyen görsel temsilleri nasıl etkilediklerini 

göstermektedir. (URL-19, 2024) 

 
Görsel 4.28 : Rosana Paul.no, Sem T.tulo (İs.ms.z), 2016. 

Bilimi toplumsal bir yapı oluşturmanın yolu olarak düşünmeyi, Brezilya'nın, özellikle 

de “siyah” toplumun tarihini eleştirel bir şekilde yeniden gözden geçirmeyi ve 

eşitsizlikleri kınamayı önermekte, egemen görsellik rejimlerine yeni bir anlam 

kazandırmaktadır. (URL-19, 2024) 

19. yüzyıldan 20. yüzyılın ilk yarısına kadar olan dönemde, tıpkı hayvanlar ve egzotik 

canlılar gibi, Afrika kökenli insanlar “bilimsel çalışma objeleri” olarak görülmüş, 

etkinliklerde, müzelerde ve hayvanat bahçesi benzeri mekanlarda sergilenmiştir. 

Sanatçı “Classqfqcar é saber? (Sınıflandırmak Bqlmek mqdqr?)” çalışmasında bu 

dönemle bir yüzleşmeye imza atmak istemiştir. 

Paulino'nun bu eseri, sınıflandırmanın ve bilginin kimlikler üzerindeki etkilerini 

tartışırken, bu süreçlerin hegemonik güçler tarafından nasıl manipüle edildiğini 

vurgulamaktadır. Sınıflandırmanın bir güç aracı olarak kullanılma biçimini ve bu 

süreçlerin yol açtığı toplumsal eşitsizlikleri eleştirmektedir. 



 153 
 

 

 
Görsel 4.29 : Rosana Paul.no, Class.f.car é saber? (Sınıflandırmak B.lmek m.d.r?), 2016. 

Postkolonyal tavır açısından bu çalışma, Batı merkezli bilimsel bakış açılarına karşı 

bir meydan okuma olarak işlev görmektedir. Eser, bilginin toplumsal normları ve 

hiyerarşileri pekiştirme şeklini detaylı bir şekilde irdeleyerek, hegemonik yapıları 

eleştiren ve toplumsal eşitsizliklere karşı duyarlı bir yaratıcı anlatım ortaya 

koymaktadır. 

Bu bağlamda önemli çalışmalara imza atan önemli isimlerden bir diğeri olan James 

Luna yarı Amerikan yerlisi yarı Meksika kökenli bir sanatçıdır. Fotoğraf, multimedya 

ve performans sanatı ile enstalasyon alanlarında eserler üretmiştir. Çalışmaları, 

özellikle günümüz dünyasında, Amerikan yerli halklarına ilişkin stereotipleri 

keşfetmekte ve bunlara meydan okumaktadır. Luna'nın çalışmalarında mizah ve ironi 

önemli bir yer tutmaktadır. 

Genellikle yerli Amerikalıların tarihini, kültürünü ve güncel meselelerini ele almıştır. 

Farklı medyumları kullanarak kimlik, soykırım, yerli hakları, toplumsal adalet gibi 

konuları işlemiştir. 



 154 
 

 
Görsel 4.30 : James Luna, Half Ind.an/Half Mex.can (Yarı Amer.kan Yerl.s./Yarı Meks.kalı), 1991. 

“Half Indian/Half Mexican (Yarı Amerikan Yerlisi/Yarı Meksikalı)” adını verdiği 

triptik çalışmada sanatçı, kendisini tıpkı polis sabıka fotoğraflarındaki gibi üç farklı 

açıdan tasvir etmektedir. Sağ profilden çekilen kare; onu uzun saçlı, küpeli ve tıraşsız 

bir yüzle gösterirken, sol profilden çekilen kare kısa saçlı ve bıyıklı bir görünüm 

sunmaktadır. Ortadaki önden görünüş ise, iki saç stiliyle ortadan bölünmüş olan 

yüzünün tamamını içermektedir. (URL-20, 2024) 

Tercih ettiği kompozisyon, sanatçının sahip olduğu Amerikan yerlisi ve Meksika 

mirasıyla ilişkili görsel stereotiplere gönderme yapmaktadır. Bu eser, kültürel kimlik 

ve temsil hakkındaki önyargılarımızla yüzleşmektedir. (URL-21, 2024) 

"Half Indian/Half Mexican" eseri, postkolonyal eleştiri bağlamında da önemli bir yer 

tutmaktadır. Zira çalışma, Luna'nın kendi kimlik deneyimlerini ve Amerika Birleşik 

Devletleri'nin yerli ve Meksikalı kökenli insanlara yönelik tarihsel ve toplumsal bakış 

açısını sorguladığı ve eleştirdiği bir platform sunmaktadır. Luna, eseri aracılığıyla, 

Batılı olmayan kimliklerin stereotipleriyle karşı karşıya gelmekte, bunların inşa ediliş 

biçimi ile sürdürülüş şeklini göstermektedir. Amerikan toplumunun ve kurumlarının 

yerli ve Meksikalı kökenli bireyleri nasıl kategorize ettiğini ve bunu nasıl bir güç aracı 

olarak kullanıldığını ortaya koymaktadır. Luna, performansıyla izleyicileri bu 

kimliklerin karşı karşıya kaldığı ayrımcılık, dışlanma ve gözetimle ilgili düşünmeye 

yönlendirmektedir. Söz konusu bireylerin bu süreçlerde nasıl objeleştirildiğini ve 

sömürüldüğünü gözler önüne sermektedir. Aynı zamanda, Amerika Birleşik 

Devletleri'nin kolonyal dönem ve sonrasındaki, etnik kimlikler üzerinde kurduğu 

baskıları ve bu kimliklerin baskılar karşısındaki direnişini anlamamıza da katkıda 

bulunmaktadır. Özetle, kimlik politikaları, ayrımcılık ve direniş konularında bir 

tartışma açarak, Amerikan toplumunun çoklu kimliklerine dair önemli bir anlatı 

sunmaktadır. 



 155 
 

 
Görsel 4.31 : James Luna, Petroglyphs .n Mot.on (Hareket Hal.ndek. Petrogl.fler), 2002. 

“Petroglyphs in Motion (Hareket Halindeki Petroglifler)”, James Luna'nın (Luiseño) 

sekiz kavramsal otoportresinden oluşan bir seridir. Bu seride tercih ettiği pozlar ve 

kompozisyonlar için antik kaya oyma çizimlerinden ilham almıştır. Seride yer alan 

fotoğraflardaki imge ve fikirler, 2000 yılında New Mexico'daki SITE Santa Fe'de 

gerçekleştirdiği performansından gelmektedir. Luna'nın çalışmaları, bir “Amerikan 

Yerlisi”nin ne olduğuna dair fikirlerimizi sarsmayı amaçlamaktadır. Bu seri kaya 

oyma geleneğinin ikonik figürlerini ve sembollerini modern dünyanın içine taşırken, 

aynı zamanda günümüzün karmaşık gerçekliğine göndermeler yapmaktadır. Luna'nın 

portrelerinde, geçmişle bugün arasında bir köprü oluşturan bir dizi tematik katman 

bulunmaktadır. Sanatçı bu çalışmasıyla ilgili "Onların [izleyicinin] ayrılmaya veya 

gülmeye hakkı olduğunu" belirtmiştir. (URL-22, 2024) 

Luna, "Petroglyphs in Motion"da, yerli halkların kaya oymalarını modern dans ve 

performans sanatıyla birleştirmiştir. Bu eser, yerli halkların tarihsel olarak yok sayılan 

veya romantize edilen temsillerine karşı bir tepki olarak ortaya çıkmıştır. Ayrıca, 

postkolonyal eleştiri bağlamında da önemli bir çalışmadır. Luna, bir 

Luiseño/Diegueño yerlisi bir sanatçı olarak, eserlerinde sıkça yerli kültürünün ve 

kimliğinin günümüz dünyasında nasıl temsil edildiğini ve bu temsillerin nasıl yanlış 

anlaşılabildiğini ele almıştır. Bu çalışması da, bu tür temsillere karşı bir tepki olarak 

okunabilir. 

Luna'nın aynı zamanda yerli kimliğinin korunması ve kutlanması gerektiğine vurgu 

yapmaktadır. Tarihsel gerçekliklerin ve belleğin nasıl manipüle edilebileceğini ve bu 

nedenle yerli halkların kendi tarihlerini anlatma hakkına sahip olduğunu göstermeyi 

amaçlamaktadır. Petroglifi, yerli halkların tarihinin kaydedildiği ve korunduğu birer 

sembol olarak kullanmıştır. 



 156 
 

 
Görsel 4.32 : James Luna, Petroglyphs .n Mot.on (Hareket Hal.ndek. Petrogl.fler), 2002. 

Serinin gücü, sadece Luna'nın kullandığı estetik ve sembolik anlamlarla değil, aynı 

zamanda izleyicilerle etkileşim kurma şekliyle de ilgilidir. Luna, izleyicileri sergisinde 

düşünmeye davet etmekte, onların tepkilerine ve yorumlarına yer vererek, Amerikan 

yerli kimliğini anlamak için izleyicilerle birlikte yol almaktadır. 

Nona Faustine, Amerikalı bir fotoğraf sanatçısıdır ve özellikle kadın bedeni ve 

“Afrika kökenli Amerikalıların tarihi” üzerine çalışmalarıyla tanınmaktadır. Eserleri 

genellikle kadınların tarihteki ve güncel deneyimlerini, toplumsal adaletsizlikleri ve 

Amerikan tarihindeki ırkçılığı ele almaktadır. 

Faustine çalışmalarında çoğunlukla kendi bedenini kullanarak güçlü bir mesajı olan 

iletiler oluşturmakta ve izleyicileri tarihsel ve toplumsal gerçeklerle yüzleşmeye davet 

etmektedir. Sanatçı, eserlerinde fotoğrafı bir araç olarak kullanarak özellikle Afrika 

kökenli kadınların sesini yükseltmeyi ve görünürlüğünü artırmayı amaçlamaktadır. 

Faustine'in fotoğrafları, postkolonyal teorinin temel kavramları olan kimlik, güç, 

sömürgecilik sonrası travma, bellek ve direniş gibi konuları ele almaktadır. Özellikle 

"White Shoes (Beyaz Ayakkabılar)" serisi, Amerikan tarihindeki ırkçılığın ve 

sömürgecilik sonrası etkilerin bir yansıması olarak tanımlanmaya uygundur. Bu seri, 

Afrika kökenli kadınların tarihteki rolünü ve beyaz üstünlüğünün sembollerini 

sorgulamaktadır.  

Bu fotoğrafları ile sanatçı "Bir buçuk yüzyıl önce Afrikalıların satıldığı yerlerde bugün 

bir ‘siyahi’ nasıl görünüyor?" sorusunu sormaktadır. Serideki kırktan fazla otoportre, 

Faustine'i köleliği ortadan kaldıran son kuzey eyaletlerinden biri olan New York'taki, 

köleliğin mirası üzerine inşa edilmiş yerlerde; Harlem'den Wall Street'e, Prospect 

Park'a ve ötesine uzanan mekanlarda dururken göstermektedir. Ayaklarındaki beyaz 

ayakkabılar; yerel, ulusal ve küresel olarak Afrika kökenli bireylere ve yerli halklara 



 157 
 

uygulanan sömürgecilik faaliyetlerine ve asimilasyon hareketlerine işaret ederken, 

beyaz kadınların çoğu zaman ayrıcalıklı ve güvenli bir konumda olduğuna bir 

gönderme olarak da okunabilir. Serideki karelerin çoğunda ya bu ayakkabılar dışında 

çıplak ya da kısmen örtülü olarak karşımıza çıkan Faustine hem savunmasız hem de 

otoriter bir görünümde; ayakkabılarının altındaki topraklarda “bir arşiv oluşturan” 

ataları ile dayanışma içinde durmaktadır. Brooklyn'de doğup büyümüş olan Faustine, 

bizi evimiz dediğimiz yerlerin gizli, çoğu zaman travmatik tarihleri hakkında eleştirel 

düşünmeye teşvik etmektedir. (URL-23, 2024) 

 
Görsel 4.33 : Nona Faust.ne, They Tagged the Land w.th Troph.es and Inst.tut.ons from The.r Rapes 

and Conquests (Toprakları Tecavüz ve Fet.hler.nden Gelen Ödüller ve Kurumlarla Et.ketled.ler), 
Tweed Courthouse, 2013. 

Bu serideki 2013 tarihli "Toprakları Tecavüz ve Fetihlerinden Gelen Ödüller ve 

Kurumlarla Etiketlediler" fotoğrafında Nona Faustine, New York şehir merkezindeki 

Tweed Adliyesi'nin önünde çıplak poz vererek kendisini ve izleyiciyi binanın 

kendisiyle doğrudan çatışmaya sokmaktadır.  

Bu eser, postkolonyal eleştiri bağlamında güçlü ve çarpıcı bir çalışmadır. Faustine, 

Amerikan tarihinin karanlık ve çoğu zaman göz ardı edilen yönlerini açığa çıkararak, 

kolonyalizm ve onun mirası üzerine eleştirel bir bakış sunmaktadır. Fotoğraf, geçmişte 

yaşanan adaletsizlikleri, sömürgeci güçlerin vahşetini ve bu güçlerin kalıcı etkilerini 

yansıtır. 



 158 
 

Sanatçı, izleyicilere tarihsel gerçekliklerin ne kadar manipüle edilebileceğini ve gerçek 

hikayelerin nasıl saklanabileceğini hatırlatmayı amaçlamakta, tarihsel adaletsizliklere 

dikkat çekmektedir. Söz konusu adliye binası gibi, kolonyal güçlerin inşa ettiği ve hala 

varlığını sürdüren kurumsal yapıların, baskıcı ve adaletsiz doğasını göstermektedir. 

Zira bu yapılar, sömürgeci geçmişin ve ırkçılığın kalıcı etkilerini yansıtmaktadır. 

Sömürgeci zaferlerin ve fetihlerin anısına dikilen anıtları ve sembolleri görüntüleyen 

sanatçı bu çalışması ile, hegemonik güçlerin ve onların kurumlarının temsil ettiği 

değerlerin eleştirisini yapmaktadır. Bu kurumların ve sembollerin, sömürgeci şiddetin 

ve baskının bir hatırlatıcısı olduğunu vurgulamaktadır. 

Sanatçının fotoğrafta tercih ettiği duruş biçimi, geçmişin unutulmasına ve bu 

geçmişten ders alınmamasına karşı bir direnişi ifade etmektedir. 

 
Görsel 4.34 : Nona Faust.ne, Isabelle, Lefferts House (Isabelle, Lefferts Ev.), 2016. 

Faustine "Isabelle, Lefferts House (Isabelle, Lefferts Evi)" adlı karesinde, Amerikan 

tarihindeki etnik ve cinsel istismarı ele almaktadır. Lefferts House, Brooklyn'deki 

Prospect Park'ın yakınında bulunan tarihi bir yapıdır ve Amerikan tarihindeki kölelik 

dönemini temsil etmektedir. Nona Faustine kendi bedenini bu mimarinin önüne 

konumlandırarak meydan okurcasına poz vermiştir. Birbirine geçmiş çocuk 

ayakkabıları, dökme demir tava ve dumanı tüten tabanca, fotoğraflara anlatımsal bir 

boyut ekleyerek, “siyahi” kadınların köleliğin dehşetlerini nasıl deneyimlediğini ve bu 



 159 
 

dehşetlere nasıl direndiğini ve bugün de bu mirası nasıl taşıdığını ima etmektedir. 

(URL-24, 2024) 

Faustine'in bu fotoğrafı, Lefferts House'un sahip olduğu tarih ve sembolizmle 

etkileşime girmekte ve Afrika kökenli kadın bedeninin maruz kaldığı tarihsel ve 

kültürel travmaları ifade etmektedir. Kendisini Lefferts House'un önünde, çıplak 

olarak göstermektedir ve üzerinde bir beyaz korsaj bulunmaktadır. Faustine'in 

çıplaklığı ve korsajın sembolizmi aracılığıyla, Afrika kökenli kadınların tarihsel olarak 

marjinalleştirilmiş ve sessizleştirilmiş olduğunu vurgulamaktadır. İzleyicileri 

Amerikan tarihindeki ırkçılığın ve cinsel istismarın derin izlerini sorgulamaya ve 

düşünmeye davet etmektedir. 

 
Görsel 4.35 : Nona Faust.ne, Akıl Unuttuğunda Ruh Hatırlar, 2021. 

Seride yer alan ve “When The Mind Forgets The Soul Remembers (Akıl Unuttuğunda 

Ruh Hatırlar)” adını verdiği kare Bronx’ta, köleleştirilmiş Afrikalıların gömülmüş 

olduğu bir mezarlıkta çekilmiştir. Bu kare zihinlerimizde unutulmuş gibi görünen 

ancak ruhumuzda derin bir iz bırakan Amerikan tarihindeki etnik travmaları ve kölelik 

döneminin etkilerini hatırlatmaktadır. Sanatçı, etnik adaletsizliğin ve tarihsel 

travmaların hala güncel olduğunu anımsatırken, aynı zamanda geçmişin etkilerinin 

ruhsal derinliklerimizde nasıl var olduğunu düşündürmektedir. Aynı zamanda çıkılan 

bu yolda elde edilen kazanımların önemine de vurgu yapmaktadır. Faustine konu ile 

ilgili düşüncelerini şöyle ifade etmiştir: “İnsanların ne kadar ilerlediğimizi 

anlamalarını istiyorum. Gurur duymalarını istiyorum... Hikâyeye bakmalarını ve 



 160 
 

tarihlerini bilmelerini istiyorum, Bu, artık ülke genelinde sansürlenen ve kınanan bir 

tarihtir.” (URL-25, 2024) 

Faustine’in çalışmaları izleyicileri Amerikan tarihindeki ırkçılığın ve beyaz 

üstünlüğünün mirasını sorgulamaya ve tartışmaya teşvik etmektedir.  Bu da 

postkolonyalizmin temel prensiplerinden biri olan "alternatif bakış açılarını ortaya 

koymak” için etkili bir yoldur ve yine teorinin temel amaçlarından olan “hegemonik 

güç yapılarını sorgulama” konusunda önemli bir rol oynamaktadır. Geçmişin 

travmalarını unutmadan, daha adil ve eşitlikçi bir gelecek inşa etme çabasını 

yüreklendirmektedir. 

Wendy Red Star, Amerika Birleşik Devletleri'nde yaşayan ve Amerika’nın yerli 

kültürleriyle ilgili çalışmalarıyla tanınan bir sanatçıdır. Montana'da doğmuş ve 

büyümüştür; Apsáalooke (Crow -karga-) kabilesine mensuptur. Baahinnaachísh veya 

Baaeétitchish (Yetenekli Olan), Wendy Red Star'ın memleketini ziyaret ederken aldığı 

Apsáalooke ismidir. Bu, ailesinde kültürel değerleri koruma konusundaki 

yaratıcılığıyla tanınan büyük amcası Clive Francis Dust, Sr.'ın orijinal adıdır. (URL-

26, 2024) 

Sanat pratiği içinde fotoğraf, video, performans, yerleştirme ve serigrafi gibi 

medyumlar da bulunmaktadır. Amerikan yerli kimliği, kültürü ve tarihi ile ilgili çeşitli 

konuları ele almaktadır. Red Star'ın çalışmaları genellikle mizah ve kara mizah 

unsurlarıyla doludur, ancak aynı zamanda derin bir sosyal ve politik eleştiri de 

sunmaktadır. 

Sanatçı, Amerikan tarihindeki yerli halkların temsiliyetini sorgulamakta ve onların 

sesini yükseltmeyi amaçlamaktadır. Kendi kültüründen ve deneyimlerinden yola 

çıkarak, Amerikan toplumundaki etnik ve kültürel dinamikleri keşfetmekte ve 

eleştirmektedir. 



 161 
 

 
Görsel 4.36 : Wendy Red Star, Bahar, Dört Mevs.m Ser.s.nden, 2006. 

Red Star'ın otoportre serisi “Four Seasons (Dört Mevsim)”, Red Star'ın kendisini konu 

olarak kullandığı ilk serilerden biridir ve hem Crow kültürüne hem de sanatçının 

eserlerine içkin olan mizah ve şakacılığı gözler önüne sermektedir.  

 
Görsel 4.37 : Wendy Red Star, Yaz, Dört Mevs.m Ser.s.nden, 2006. 



 162 
 

Seride sanatçı, şişirilebilir hayvanlar ve yapay malzemelerle inşa edilmiş mekanlar 

içinde poz vermiştir. Bu proje hem kurgusal bir gerçeklik yaratmakta hem de 

Amerikan yerlileri ile ilgili stereotipik betimlemelere alaycı bir şekilde değinmektedir. 

Bu yolla, gerçeklik ile basmakalıp tasvirler arasındaki sınırları alaya almaktadır. Seri 

alımlayıcıyı düşünmeye sevk ederek, popüler kültürdeki Amerikan yerlileri ile ilgili 

köklü olarak yerleşmiş kalıpları fark etmelerini teşvik etmektedir. Kendini “yapay 

sahnelerde” konumlandırması, Cindy Sherman'ın 1970'lerin sonlarında (1977-1980) 

çektiği “İsimsiz Film Kareleri” serisini anımsatmaktadır. Cindy Sherman bu seride, 

Hollywood B filmlerine görsel göndermelerle dolu kurgusal sahnelerde poz vermiştir. 

Sherman gibi Red Star da kamera karşısına geçtiğinde, popüler kültür aracılığıyla inşa 

edilmiş ve somutlaştırılmış kadın stereotiplerinden yararlanmıştır. Bununla birlikte, 

Sherman'ın sürekli kılık değiştirerek yaptığı gibi kimliği çoklu olarak betimlemek 

yerine, bir Apsáalooke kadını olarak kimliğinin karmaşık yapısından ve yerli 

kadınların sanat dünyasında yer edinmeye çalışırken karşılaştığı zorlukların 

kendisinde yarattığı farkındalıktan hareket etmiştir. Bu anlamda, serisi, portre 

sanatının geleneklerine stratejik bir müdahaleyi temsil etmektedir ve ırk, kültürel 

köken ve kadın imgeleri aracılığıyla yorumlanmaya açıktır. (URL-27, 2024) 

 
Görsel 4.38 : Wendy Red Star, Kış, Dört Mevs.m Ser.s.nden, 2006. 



 163 
 

Wendy Red Star'ın çalışmaları, postkolonyal eleştiri bağlamında önemli bir yere 

sahiptir. Apsáalooke (Crow) kültürünü ve tarihini sanatı aracılığıyla görünür kılarak, 

sömürgeci bakış açılarına güçlü bir karşı anlatı oluşturmuştur. Red Star, özellikle 

Apsáalooke halkının kültürel kimliğini ve geçmişini vurgulayan eserler üretmiştir. Bu 

da hem kendi topluluğunun hem de daha geniş bir izleyici kitlesinin, yerli halkların 

tarihini ve kimliğini daha detaylı biçimde anlamalarını sağlama amacını taşımaktadır. 

 

 
Görsel 4.39 Wendy Red Star, Güz, Dört Mevs.m Ser.s.nden, 2006. 

Zira Red Star, Batı sanatının ve kültürünün yerli halkları egzotikleştirme ve yanlış 

temsil etme biçimlerini eleştirmektedir. Kendi fotoğraflarını ve sanat eserlerini 

kullanarak, bu yanlış temsilleri yeniden yorumlamaktadır. Bu şekilde, yerli halkların 

hikayelerinin Batı merkezli anlatılar tarafından nasıl çarpıtıldığını gözler önüne 

sermekte ve söz konusu toplulukların kendi hikayelerini anlatma hakkını 

savunmaktadır. 

Çalışmaları tarihsel belleğin korunması ve yeniden canlandırılması çabası açısından 

da büyük önem taşımaktadır. Bu çaba, kolonyalizmin yerli halkların tarihini silme 

veya çarpıtma çabalarına karşı bir direniş biçimidir. İzleyicilere, yerli toplulukların 



 164 
 

tarih boyunca karşılaştıkları zorlukları ve direnişlerini anlamaları için bir fırsat 

sunmakta, bu süreçte kendi kültürel mirasını kutlamakta ve korumaktadır. 

Pia Arke annesi Grönlandlı, babası Danimarkalı olan bir sanatçıdır. Arke, özellikle bu 

“melez” durumdan yola çıkan eserler ortaya koymuştur. Çalışmalarında, Danimarka 

ve Grönland kültürlerinin etkileşimi, kolonizasyon ve kimlik gibi konularla 

ilgilenmiştir. Eserlerinin bağlamı genellikle Grönland'ın tarihi, yerli halkının 

deneyimleri ve çevresel meseleler etrafında şekillenmiştir. 

Arke, Grönland'ın Danimarka tarafından kolonize edilmesi ve Grönland'ın kültürel 

mirasını koruma çabaları konularını özellikle ele almıştır. Ayrıca işlerinde, 

Grönland'daki yerli halkların kimlik ve deneyimleriyle ilgili kişisel ve toplumsal 

olguları keşfetmektedir. Farklı medyumlarda çalışmış olan Pia Arke, eserleriyle 

kültürel belleği canlandırmayı ve sorgulamayı amaçlamıştır. Özellikle Kuzey 

Avrupa'daki yerli halkların yaşadığı deneyimler üzerine incelikli bir anlayış ortaya 

koymuştur. 

Arke’nin farklı kültürlere mensup ebeveynlerden dünyaya gelmiş olmasının da 

etkisiyle, çalışmalarında bizzat kendi bedenini ve kendi yaşamından bazı nesneleri 

kullandığı gözlemlenebilmektedir. 

Fotoğrafın icadından hemen sonra antropolojik ve etnografik çalışmalarda 

kullanılmasıyla ortaya çıkan fotografik temsiller, tipik olarak kameranın 

yönlendirildiği ve önündekine müdahale eden kolonyal bakışın örnekleri 

olmuşlardır. Arke ise, kameranın içine girerek bedenini metaforik olarak kolonyal 

coğrafyayla bütünleştirir ve önünde yer alarak kendi bedeni ile ve diğer öznelerle 

birlikte kurduğu ilişkide kolonyal bakışı tersine çevirir. (Yavuz, 2019, s. 488) 

“Put Your Kamik On Your Head So Everyone Can See Where You Come From 

(Kamik’ini Kafana Tak, Böylece Herkes Senin Nereden Geldiğini Anlayabilir)” 

eserinde Pia Arke, pinhole kamera önünde, sırtı izleyiciye dönük olacak şekilde poz 

vermiştir. Bu pozun anlamı egemen olan söylemler karşısında bir karşı duruş olarak 

okunabilir. Eserin adı, "kamik" olarak bilinen ve Grönland kültürünün sembollerinden 

biri olan geleneksel Eskimo çizmelerine atıfta bulunmaktadır.  

 



 165 
 

 
Görsel 4.40 : P.a Arke, Put Your Kam.k On Your Head So Everyone Can See Where You Come From 

(Kam.k’.n. Kafana Tak, Böylece Herkes Sen.n Nereden Geld.ğ.n. Anlayab.l.r), 1993. 

Arke’nin söz konusu çizmeleri başına takması iki biçimde yorumlanabilmektedir. 

Önemli bir kimlik sembolünün başa yerleştirilmesi sonucu öncelikle akla gelen, 

sanatçının kendi kökenine, topluluğuna ve kültürel mirasına bağlılığını ifade etmek 

istediği şeklindeki bir yorum olacaktır.  

Ancak eserin adındaki “so everyone can see where you come from (böylece herkes 

nereden geldiğinizi anlayabilir)” ifadesi, bu eylemi ile sanatçının dış dünyaya bir 

mesaj iletmenin ironik ve absürt bir yolunu tercih ettiğini göstermektedir. Çünkü dış 

dünyada, kişinin kökenini ve kültürel kimliğini bilmeye verilen öneme işaret 

etmektedir, zira “ötekileştirme” öncelikle “bilme ve sınıflandırma” ile başlamakta ve 

önyargıların devreye girmesiyle ilerlemektedir. 



 166 
 

 
Görsel 4.41 : P$a Arke’n$n The Kronborg Su$te (Kronborg Sü$t$) adlı çalışmasında kullandığı camera obscura. 

Sanatçı, “The Kronborg Suite (Kronborg Süiti)” çalışması sırasında içine girebileceği 

ve üzerine tırmanabileceği, şekil olarak adeta biz buz küpünü çağrıştıran bir camera 

obscura inşa etmiştir. Bu kutuyu çocukluğunda yaşadığı ancak şu an yıkılmış olan evin 

yerine yerleştirmiştir ve çocukluk çağından anımsadığı manzaraları fotoğraflamıştır. 

Ancak bu fotoğrafları çekerken kendisi de kutunun içine girmiştir. Bu sayede kendi 

imgesi ile manzara görüntüsü üst üste pozlanmıştır. Bu da “öteki” olarak 

nitelendirilenin kendine baktığı bir stratejiyi oluşturmuştur. (Yavuz, 2019) 

 
Görsel 4.42 : Pia Arke, The Kronborg serisinden, 1996. 

"The Kronborg Suite" çalışması, postkolonyal eleştiri bağlamında derin anlamlar 

barındırmaktadır ve sanatçının kimlik, bellek ve mekânla olan ilişkisinin güçlü bir 

ifadesidir. Çocukluğunda yaşadığı ancak şu an yıkılmış olan evin yerine camera 

obscura yerleştirerek çektiği fotoğraflar, kaybolan bir geçmişin ve yıkılan bir mekânın 

yeniden inşası anlamına gelmektedir. Geçmişin ve anıların yeniden canlandırılması, 

kişisel ve kolektif belleğin önemini vurgulamaktadır. Bunu yaparken kendi imgesinin 

manzara görüntüsüyle üst üste pozlanması, çok katmanlı bir anlam oluşturmaktadır. 



 167 
 

Sanatçı kendi bedenini ve imgesini bu manzaralarla birleştirerek, Grönland'ın doğal ve 

kültürel mirasının bir parçası olduğunu ortaya koymaktadır. Aynı zamanda, sömürgeci 

bakış açısının dışına çıkarak, kendini ve halkını tanımlamaktadır. 

Bu çalışma, postkolonyal eleştiri bağlamında önemli bir strateji olan öz-temsilin (self-

representation) bir örneğidir. Arke, kendi hikayesini ve deneyimlerini anlatarak, 

sömürgeci anlatılara karşı alternatif bir bakış açısı sunmaktadır. Sanatçıya göre, 

kendine bakma ve kendi hikayesini anlatma, sömürgeleştirilen halkların kendi 

seslerini duyurmasının bir yoludur. 

 

Görsel 4.43 : P.a Arke, Legende (Efsane) I-V, 1999. 

"Legende (Efsane) I-V" adlı serisi, Lauge Koch ve John Haller tarafından 1931-34 

yılları arasındaki “Doğu Grönland Üç Yıllık Keşif Gezisi” sonucu oluşturulmuş 

jeolojik parşömen haritasını içeren 5 adet kolaj çalışmasından oluşmuştur. Bu 

haritaların üzerine, Grönland yerlilerinin ve Danimarkalıların, 1947'de Danimarkalı 

Sven Lund Jensen tarafından Scoresbysund/Ittoqqortoormiit'te çekilmiş sepya tonlu 

beş farklı fotoğrafı yerleştirilmiştir. Bunlar daha sonra sırasıyla un (Legend I), kahve 

(Legend II), şeker (Legend III), yulaf ezmesi (Legend IV) ve pirinç (Legend V) ile 

kaplanmıştır. (URL-28, 2024) 

Fotoğrafların un, kahve, şeker, yulaf ezmesi ve pirinç gibi maddelerle kaplanması, 

eserin hem maddi hem de sembolik anlamını derinleştirmiştir. Jeolojik haritalar, 

Grönland'ın doğal kaynaklarının ve coğrafyasının sömürgeci bilim insanları tarafından 

incelendiğini ve kategorize edildiğini hatırlatmaktadır. 

Bu haritaların üzerine yerleştirilen fotoğraflar, Grönland halkının günlük yaşamlarını 

belgeleri olarak, sömürgecilik döneminin insan boyutunu vurgulamaktadır. Bu sayede, 

Arke, bilimsel keşiflerin ardındaki insani ve kültürel hikayeleri açığa çıkarmaktadır. 

Seride kullanılan un, kahve, şeker, yulaf ezmesi ve pirinç gibi gıda maddelerinin, 

eserin sembolik boyutunu zenginleştirmesinin nedeni, bu maddelerin sömürgecilik 

döneminde ticaretin ve ekonomik sömürünün temel unsurları olmasıdır. Bu gıda 



 168 
 

maddeleri aynı zamanda, beslenme ve yaşamın devamlılığı için temel olan unsurlardır. 

Arke, bunları kullanarak, Grönland'ın ve diğer kolonileştirilen toprakların ekonomik 

olarak nasıl sömürüldüğünü ve bu sömürünün günlük yaşamla nasıl iç içe geçtiğini 

ifade etmektedir.  

Sanatçının bir diğer önemli çalışması olan “Arctic Histeria (Arktik Histeri) serisi sarı 

tonlu siyah beyaz fotoğraf kolajıdır. Aslında Amerikalı kâşif Robert E. Peary'nin 1898 

tarihli "Northward over the 'Great Ice'" kitabından alınan yedi fotoğrafın yan yana 

yerleştirilmesinden oluşturmuştur. Bu yedi fotoğraf, Peary'nin kendisi ve üç keşif 

üyesi Clark, Baldwin ve Entrikin'in dört fotoğrafını ve Peary'nin "The Mistress of the 

Tupik (Tupik’in Hanımı)," "An Arctic Bronze (Arktik Bronz)," ve "Flash-Light Study 

(Flaş Işığı Çalışması)" olarak adlandırdığı üç isimsiz İnuit kadınının fotoğraflarını 

içermektedir. (URL-29, 2024) 

 
Görsel 4.44 : P.a Arke, Arct.c H.ster.a (Arkt.k H.ster.), 1997. 

"Arctic Hysteria," Peary'nin keşifleri sırasında çekilen ve yayımlanan fotoğrafların 

yeniden yorumlanmasıyla, sömürgeci dönemin insanları ve olayları nasıl tasvir 

ettiğine dair önemli bir eleştiri sunmaktadır. Peary ve ekibinin fotoğrafları, beyaz 

kaşiflerin “kahramanlıklarını ve bilimsel başarılarını” yüceltirken, İnuit kadınlarının 

fotoğrafları egzotikleştirici ve ötekileştirici bir bakış açısıyla sunulmuştur. Arke, bu 

fotoğrafları yeniden düzenleyerek ve kolaj haline getirerek, bu anlatının zemini 

yerinden oynatmakta ve alternatif bir perspektif sunmaktadır.  

Serinin içeriği, sömürgeci bakış açısının kadınlara ve yerli halklara nasıl yaklaştığını 

da gözler önüne sermektedir. Peary'nin "The Mistress of the Tupik," "An Arctic 

Bronze," ve "Flash-Light Study" olarak adlandırdığı İnuit kadınları, egzotik ve cinsel 

nesneler olarak sunulmuştur. Bu fotoğraflar, Peary'nin ve dönemin diğer kaşiflerinin, 



 169 
 

yerli kadınları nasıl cinsel obje olarak görselleştirdiğini ve ötekileştirdiğini açıkça 

göstermektedir.  

Arke'nin "Arctic Hysteria" serisi, sömürgeci tarih yazımının ve görsel temsilin 

eleştirisi olarak önemli bir çalışmadır. Bu eser, sadece tarihi belgelerin ve fotoğrafların 

yeniden yorumlanmasıyla sınırlı kalmaz; aynı zamanda sömürgecilik sonrası dönemde 

kimlik, temsil ve güç ilişkilerini sorgular. Arke, bu seride sömürgeci anlatıları deşifre 

ederken, aynı zamanda İnuit halkının ve özellikle kadınlarının kendi hikayelerini 

anlatma ve yeniden sahiplenme sürecine katkıda bulunmaktadır. Bu bağlamda "Arctic 

Hysteria," postkolonyal eleştirinin güçlü bir örneğidir. 

Carrie Mae Weems, Amerikalı bir sanatçı ve fotoğrafçıdır. Kişisel ve toplumsal 

kimliklerin karmaşıklığını ve “siyah beden” deneyimini içeren çalışmalarıyla 

tanınmaktadır. Portland, Oregon'da 1953 yılında doğan Weems genellikle fotoğraf, 

metin, ses ve video gibi çeşitli medya araçlarını kullanmaktadır. Çalışmaları mekânı 

ve bedeni keşfetme pratiklerini içermektedir. (URL-30, 2024) 

Weems'in eserleri, Foucault perspektifini* yansıtan güç dinamikleri ve temsil teorisi 

aracılığıyla ele alınmalıdır. “Siyah” kadın bedeni ve kimliğinin tarihsel ve toplumsal 

olarak “inşa edilmiş” bir varlık olduğunu anlamak için, Weems'in eserlerinin 

postkolonyal ve feminist teorilerle analizi yararlı olacaktır. Weems'in sanatı, Afrika 

kökenli bireylerin deneyimini yeniden anlatma ve topluluklarının sesini güçlendirme 

amacı taşımaktadır. Bu bağlamda, sanatçının çalışmalarının, tarih boyunca bastırılmış 

seslerin ve kimliklerin yeniden canlandırılma çabaları olarak değerlendirilmesi uygun 

olacaktır. 

“From Here I Saw What Happened and I Cried (Buradan Neler Olduğunu Gördüm ve 

Ağladım)” adını verdiği eseri, Weems'in postkolonyalizm ve siyah deneyimiyle ilgili 

en ikonik fotoğraf serilerinden biridir. Seri, Amerika'daki köle ticaretine ve köleliğe 

maruz kalan Afrikalıların deneyimlerini, çeşitli fotoğraf ve metinler aracılığıyla 

irdelemektedir. Sanatçı bu seride, 1850'de fotoğrafçı Joseph T. Zealy tarafından 

çekilen köleleştirilmiş Afrikalı Amerikalıların rahatsız edici görsellerini kullanmıştır. 

 
* Michel Foucault, modern toplumlarda iktidarın nasıl işlediğini ve bireylerin nasıl temsil edildiğini 
anlamaya çalışır. Foucault, gücün hem baskı veya zorlamayla hem de bilgi ve söylem aracılığıyla 
işlediğini savunur. Güç, bireyler ve gruplar arasında sürekli değişen bir ilişkidir ve bu ilişkiler, 
bireylerin nasıl algılandığını ve kendilerini nasıl ifade ettiklerini şekillendirir. Foucault'nun teorisi, 
modern toplumlarda normların ve değerlerin nasıl oluştuğunu ve bireylerin bu normlar doğrultusunda 
nasıl şekillendirildiğini açıklar. (Arpacı, 2016) 



 170 
 

Bu kareler, Harvard bilim insanı Louis Agassiz tarafından sipariş edilmiş ve siyah 

insanların “aşağı” olduğuna dair ırkçı teorileri desteklemek amacıyla üretilmiştir. 

(URL-31, 2024) 

 
Görsel 4.45 : Carr.e Mae Weems, From Here I Saw What Happened (Buradan Ne Olduğunu 

Gördüm), 1995-96. 



 171 
 

   
 

   
Görsel 4.46 : Carrie Mae Weems, From Here I Saw What Happened and I Cried (Buradan Ne Olduğunu 

Gördüm ve Ağladım) serisinden, 1995-96. 

Objektif karşısına oturanların çoğu çıplak veya yarı çıplak durumdadır ve “bireyler” 

olarak değil, “antropolojik örnekler” olarak tasvir edilmiştir. Weems, bu fotoğrafların 

ve onların yayılmasının arkasındaki niyetleri sorgulamamızı istemiştir. Görüntüleri 

büyütmüş, kırpmış ve renklendirmiştir. Daha sonra baskıları, “çerçeveleme ve bakma” 

eylemlerini vurgulamak için, kamera merceğini çağrıştıran dairesel matlara 

yerleştirmiştir. Son olarak da görüntüleri, “sistemik adaletsizliğin uzun geçmişini 

açığa çıkaran” kendi metinleriyle kaplamıştır. Sanatçı “Tarihsel olarak sesi olmayan 

bir konuya ses vererek buna müdahale etmek istedim.” diyerek çalışmasında dile 

getirmek istediklerine değinmiştir. (URL-31, 2024) 



 172 
 

           
Görsel 4.47 : Carr.e Mae Weems, Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli İnsanlar Izgarası)) 

serisinden, 1989-90. 

"Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli İnsanlar Izgarası))”  adlı eser,  Afro-

Amerikalı gençlerin, macenta, sarı, turuncu, mavi, kahverengi ve mor kaplamalarla 

değişikliğe uğratılmış bireysel portrelerinin yerleştirildiği monokromatik kare 

panellerden oluşmaktadır.  

 
Görsel 4.48 : Carrie Mae Weems , İsimsiz (Renkli İnsanlar Izgarası) serisi, 1989-90. 



 173 
 

Sanatçı, modellerini "ırkın gerçekten sizi etkilemeye başladığı, masumiyetin 

bozulmaya başladığı bir nokta" olarak tanımladığı bir yaşta fotoğraflamıştır. Bu büyük 

ölçekli çalışma, Weems'in bir zamanlar Afrikalı Amerikalıları tanımlamak için 

kullanılan aşağılayıcı bir terimi -renkli insanlar- geri alarak yeniden sahiplenmesi ve 

onu potansiyel bir gurur göstergesine dönüştürmesi nedeniyle birçok yoruma davetiye 

çıkarmaktadır. Aynı zamanda ülkesinin çok yönlü ve karmaşık kültürünü de ima 

etmektedir. Sanatçı, ızgara formatı ve tek renkli panellerin tekrarını birleştirerek 

soyutlama tarihi ile 1960'lar ve 1970'lerin Minimalist ve Kavramsal geleneklerine bir 

selam vermektedir, ancak bu uygulamaları büyük ölçüde görmezden gelinen ırk, sınıf 

ve cinsiyet konularını dahil ederek komplike hale getirmektedir. (URL-32, 2024) 

Guy Tillim de Afrika'nın çağdaş tarihini ve toplumsal dinamiklerini anlamak 

isteyenler için önemli bir referans kaynağıdır. Hem fotoğrafçılık hem de sanat 

dünyasında önemli bir isim olarak kabul edilmektedir.  

Tillim, Güney Afrikalı bir fotoğrafçıdır ve 1962 yılında Johannesburg'da doğmuştur. 

Fotoğrafçılık kariyerine 1986 yılında Reuters'te haber fotoğrafçısı olarak başlamış, 

ardından Agence France-Presse (AFP) ve diğer haber ajansları için çalışmıştır. 

Tillim'in çalışmaları, özellikle Afrika kıtasındaki toplumsal ve siyasi değişimlere 

odaklanmaktadır. (URL-33, 2024) 

Tillim'in eserleri, genellikle gerçekçi ve samimi bir bakış açısı ile karakterizedir. 

Eserlerinde, insan hikayelerini ve toplumsal gerçeklikleri kapsamlı şekilde keşfetme 

eğilimi görülmektedir. Güçlü kompozisyonları ve dikkatli gözlemleri, izleyiciye 

düşündürücü ve duygusal bir deneyim sunmaktadır. 

Guy Tillim'in fotoğrafları, postkolonyalizm bağlamında değerlendirildiğinde, Afrika 

kıtasının sömürgecilik sonrası dönemdeki toplumsal, politik ve ekonomik 

dinamiklerini detaylı olarak inceleyen önemli bir görsel anlatı olarak nitelendirilebilir. 

Tillim'in "Avenue Patrice Lumumba (Patrice Lumumba Bulvarı)" adlı projesi 

Afrika'daki çeşitli ülkelerdeki sömürge sonrası dönemin mimarisini ve şehir yapısını 

inceleyen bir çalışmadır. Sanatçı, bu yapıların bugünkü toplumsal ve politik 

anlamlarını sorgulamaktadır. Zira, sömürge döneminin kalıntıları, modern Afrika'nın 

kimlik arayışında önemli bir rol oynamaktadır. 

 



 174 
 

 
Görsel 4.49 : Guy Tillim, Apartman Binası, Avenue Bagamoyo, Beira, Mozambique, 2008. 

 
Görsel 4.50 : Guy T.ll.m, Apartman Binası, Be.ra, Mozamb.que, 2008. 

Projeye adını veren “Patrice Lumumba”, Haziran 1960'ta Belçika'dan bağımsızlığını 

kazanan Kongo Cumhuriyeti'nin ilk seçilmiş Başbakanı’dır. Lumumba Hükümeti bir 

darbeyle devrilmiş ve Lumumba Ocak 1961'de suikasta uğramıştır. Guy Tillim'in 

çeşitli Afrika ülkelerinde çektiği, günümüzde harap halde olan modernist yapıları 

gösteren fotoğrafları, Lumumba ile ilişkilendirilen idealist milliyetçiliğin mirası 

üzerine bir yansıma olarak görülebilir. Bu fotoğraflardan ikisi, Mozambik'in Beira 



 175 
 

kentindeki apartman binalarını göstermektedir. Binalar aşınmış ve kirli durumda olup, 

hala kullanılıyor olsalar da vaat ve olasılıkla dolu başka bir döneme ait oldukları 

hissedilmektedir. Görsel 4.51 ise Mozambik'in Beira kentindeki Grande Hotel'i 

göstermektedir; o dönemdeki mimarların ve inşaatçıların hırsları, olanca bakımsızlığa 

rağmen hala belirginliğini korumaktadır. (URL-34, 2024) 

Tillim'in projedeki fotoğrafları, sosyal çatışmaların sonuçlarını, eylemin kendisini 

göstermeden, mimari, peyzaj ve insanları kullanarak sunmaktadır. Bu fotoğraflar, 

Angola, Demokratik Kongo Cumhuriyeti, Madagaskar ve Mozambik'te sömürge 

hükümetleri tarafından inşa edilen ve yıkılmakta olan postaneler, okullar, oteller ve 

ofis binalarını tasvir etmektedir. (URL-35, 2024) 

 
Görsel 4.51 : Guy Tillim, Grande Hotel, Beira, Mozambique, 2008. 

Tillim'in fotoğrafları, genellikle sıradan insanların günlük yaşamlarını ve 

mücadelelerini göstermektedir. Böylece, postkolonyal Afrika'da bireylerin karşılaştığı 

ekonomik zorlukları, sosyal eşitsizlikleri ve siyasi istikrarsızlıkları ortaya 

koymaktadır. Tillim'in gerçekçi ve samimi bakış açısı, bu sorunların karmaşıklığını ve 

derinliğini vurgulamaktadır. 

Tillim, Afrika'daki siyasi değişimlerin ve iç savaşların etkilerini belgelemiştir. Bu 

bağlamda, postkolonyal devletlerin karşılaştığı sorunları, özellikle de siyasi geçiş 

dönemlerini ve bunun topluma yansımalarını ele almıştır. Angola, Mozambik ve 

Demokratik Kongo Cumhuriyeti'ndeki çalışmaları, bu ülkelerin postkolonyal 

mücadelelerini ve yeniden yapılanma süreçlerini gözler önüne sermektedir. 



 176 
 

 

 
Görsel 4.52 : Guy Tillim, Jean-Pierre Bemba’nın destekçileri o havaalanından mitinge doğru 

yürürken yolu dolduruyor, Kinshasa, July 2006. 

Tillim, Batı ve Güney Afrika'daki sömürgeciliğin çürümesini ve kalıntılarını ortaya 

koymakta ve keskin bir “insanlık” duygusu aktarmaktadır. (URL-36, 2024) 

Postkolonyal dönemde kimlik ve aidiyet, Afrika toplumları için önemli konulardır. 

Tillim'in fotoğrafları, bu kimlik arayışını ve bireylerin kendilerini ve topluluklarını 

nasıl tanımladıklarını keşfetmeye çalışmaktadır. Bu şekilde, sömürge geçmişi ile 

modern kimlik arasındaki çatışmayı ve bu çatışmanın günlük yaşama nasıl yansıdığını 

görselleştirmektedir. 

Tillim'in sanatsal yaklaşımı, izleyiciye düşünme ve sorgulama fırsatı sunar. 

Fotoğraflarındaki kompozisyon ve detaylar, sömürgecilik sonrası dönemin çok 

katmanlılığını yansıtarak, Afrika'nın çağdaş meselelerine daha kapsamlı bir bakış 

sağlamaktadır. Bu da izleyicinin postkolonyal Afrika'yı daha iyi anlamasına ve bu 

süreçteki insan deneyimlerini takdir etmesine yardımcı olmaktadır. Bu bağlamda 

Tillim'in çalışmaları, Afrika'nın geçmişi, bugünü ve geleceği hakkında daha geniş bir 

anlayış geliştirmek için önemli bir referans noktası olarak nitelendirilebilir. 

 



 177 
 

Sonia Boyce, 1962 yılında doğmuş olan, Londra'da yerleşik Britanyalı Afro-Karayip 

kökenli sanatçı ve eğitimcidir. Boyce'un araştırma alanları arasında “sanatın toplumsal 

pratik olarak incelenmesi” ve bu alandaki eleştirel ve bağlamsal tartışmalar 

bulunmaktadır. Boyce, 1990 yılından beri diğer sanatçılarla yakın iş birlikleri 

yapmaktadır; bu iş birlikleri genellikle spontane ve plansız performansları 

içermektedir. Boyce'un çalışmaları çeşitli medyalar üzerinde şekillenmiştir, bu 

medyalar arasında çizim, baskı, fotoğraf, video ve ses bulunmaktadır. Sanatı, ses ile 

bellek arasındaki ilişkiyi, mekânın dinamiklerini ve seyirciyi dahil etmeyi de 

keşfetmektedir. (URL-37, 2024) 

Sonia Boyce, postkolonyal sanat bağlamında önemli bir figürdür. Sanatçı, 

çalışmalarıyla ırk, cinsiyet ve kimlik gibi konuları ele alarak, sanatın bu alanlarda bir 

tartışma ve dönüşüm aracı olabileceğini göstermiştir. Boyce'un üretimleri, 

postkolonyal teori ve uygulamalarla sıkı sıkıya bağlantılıdır. 

Sanatçı, yoğun olarak kimlik ve temsil temalarını işlemiştir. Özellikle siyahi kadın 

kimliğini ele almış, Batı sanatında siyahi bedenin nasıl temsil edildiğini ve bu temsilin 

ardındaki güç dinamiklerini sorgulamıştır. Postkolonyal teori de, sömürgecilik sonrası 

toplumlarda kimlik inşasını ve sömürge döneminin mirasını incelediğinden, Boyce'un 

işleri bu bağlamda önem taşımakta, sömürgeciliğin mirasının bireysel ve kolektif 

kimlikler üzerindeki etkisini sorgulayarak yeniden tanımlamaktadır. 

Boyce'un çalışmaları genellikle katılımcı sanat ve performans unsurlarını 

içermektedir. Sanatçı, izleyicileri ve katılımcıları aktif olarak sanat üretim sürecine 

dahil etmeyi tercih etmektedir. Çünkü bu tür projeler, postkolonyal sanatın önemli bir 

yönü olan diyalog ve etkileşimi teşvik etmektedir. Katılımcı sanat, izleyicinin pasif bir 

gözlemci olmaktan çıkarak, aktif bir rol üstlendiği ve böylece sanatın 

demokratikleşmesine katkıda bulunduğu bir süreçtir. Bu da, postkolonyal düşüncenin 

merkezinde yer alan, sesleri bastırılmış veya marjinalleştirilmiş gruplara söz hakkı 

tanıma pratiğiyle örtüşmektedir.  

Sanatçının 1997’de ürettiği “The Audition (Seçme)” isimli çalışması bu işlerine iyi bir 

örnektir. “The Audition” her biri otuz santimetreye yirmi santimetre boyutlarında 394 

siyah beyaz fotoğraftan oluşan bir enstalasyondur. Fotoğraflar alüminyum üzerine 

monte edilip muhafaza edilmiştir. Çalışmada yer alan karelerin çoğu, fotoğrafı çekilen 

kişinin çerçeveyi neredeyse tamamen dolduran portre çekimlerinden oluşurken, bir 

kısmı iki kişinin bulunduğu portrelerdir ve küçük bir bölümü de üç ya da dört kişinin 



 178 
 

aynı karede poz verdiği görsellerdir. Fotoğraflar, her bireyin adını ve soyadının yer 

aldığı isim plakaları ile sergilenmiştir; iki grup portresi ise toplu olarak ‘Cornerhouse 

Çalışanları’ ve ‘Cornerhouse Teknisyenleri’ olarak tanımlanmıştır. Her kişinin on beş 

adede kadar fotoğrafı, üç sıra halinde birlikte yerleştirilmiştir. Bazı fotoğraflarda poz 

veren kişi doğal saçlarıyla görünürken, diğerlerinde aynı kişi sentetik, kısa kıvırcık 

Afro peruk takmış olarak görülmektedir. (URL-38, 2024) 

Görsel 4.53 : Son.a Boyce, The Audition (Seçme), 1997. 
Afro saç, özellikle siyah topluluklar için güçlü bir kimlik ve politik simgedir. Bu 

bağlamda, Boyce'un katılımcılardan Afro peruk takmalarını istemesi, kimlik ve temsil 

konularını sorgulamak anlamında önemlidir. Afro saç, bir yandan “siyah” kimliğinin 

ve özgürlüğün sembolü iken, diğer yandan stereotipik temsillerle ilişkilidir. Boyce, 

katılımcılara Afro peruk taktırarak, onların bu sembolle nasıl ilişki kurduklarını ve bu 

ilişki üzerinden kimliklerini nasıl yeniden tanımladıklarını araştırmıştır. Bu, 

postkolonyal teoride, kimliğin “dinamik ve inşa edilmiş” bir kavram olarak ele 

alınmasıyla örtüşmektedir. 

Afro peruk kullanımı, sömürgecilik tarihinin ve bu tarihin günümüz kültürel 

belleğindeki yansımalarının bir simgesidir. Afro saç, özellikle 1960'lar ve 1970'lerde 

siyahi topluluklar için önemli bir direniş ve özgürlük simgesi olmuştur. Boyce'un 

çalışması, bu mirasa gönderme yaparak, izleyiciyi bu mirasın nasıl devam ettiğini ve 

değiştiğini düşünmeye davet etmektedir. Bu da, postkolonyal teorinin, geçmişin 

bugünkü kimlikler ve kültürel pratikler üzerindeki etkilerini incelemesiyle paralellik 

göstermektedir. 

Boyce'un çalışması, Afro saçın aynı zamanda siyah erkeklerin “palyaço” olarak 

karikatürize edilmesinin bir sembolü olduğuna da gönderme içermektedir. Bu ve 

benzeri stereotipik temsiller, sömürgecilik döneminden kalan kalıplardır ve Boyce, bu 



 179 
 

temsilleri sorgulayarak "ötekilik" kavramını ele almıştır. Katılımcıların Afro peruk 

takarak poz vermeleri, onların bu stereotipik temsillerle nasıl yüzleştiklerini ve bu 

temsilleri nasıl yeniden tanımladıklarını keşfetmelerini sağlama amacı taşımaktadır. 

Bu da, postkolonyal teorinin, “ötekilik” konusuna yönelik eleştirileriyle 

örtüşmektedir. 

Bu çalışma aynı zamanda, fotoğrafı çeken ve çekilen kişiler arasındaki ilişkiyi ve bu 

ilişkinin temsili nasıl etkilediğini de araştırmaktadır. Postkolonyal bağlamda, temsil 

her zaman bir güç dinamiği içermektedir. Kimliklerin ve bedenlerin nasıl temsil 

edildiği, hangi bakış açısıyla gösterildiği, bu temsillerin ardındaki güç ilişkilerini 

yansıtmaktadır. Boyce, fotoğraf çekim sürecini bu dinamikleri ortaya çıkarmak ve 

sorgulamak için kullanmıştır. 

 
Görsel 4.54 : Son8a Boyce, From Tarzan to Rambo: Engl.sh Born ‘Nat.ve’ Cons.ders Her 

Relat.onsh.p to the Constructed/Self Image and Her Roots .n Reconstruct.on (Tarzan’dan Rambo’ya: 
İng.l.z Doğmuş “Yerl.” İnşa Ed.len/Benl.k İmajıyla İl.şk.s.n. ve Yen.den Yapılanmadak. Kökler.n. 

Değerlend.r.yor), 1987. 

Boyce’un bir diğer önemli çalışması da "From Tarzan to Rambo: English Born 

‘Native’ Considers her Relationship to the Constructed/Self Image and her Roots in 

Reconstruction (Tarzan’dan Rambo’ya: İngiliz Doğmuş “Yerli” İnşa Edilen/Benlik 

İmajıyla ilişkisini ve Yeniden Yapılanmadaki Köklerini Değerlendiriyor)” isimli 

işidir. Bu fotoğraf tabanlı çalışma, Afrikalı halkların kölelik ve sömürgeleştirme 

yoluyla dünyaya tarihsel olarak dağılmalarının, siyahi insanların kimliği ve temsili 

üzerindeki etkisini sorgulamaktadır. Başlıkta yer alan 'İngiltere doğumlu Yerli' 

Boyce’un kendisidir. Bu çalışma, sanatçının 'öz-imajı' ile çoğunlukla beyaz bir toplum 

tarafından kitle medyası aracılığıyla sunulan imaj arasındaki ilişkiyi düşünme 

arzusundan doğmuştur. Sanatçının fotoğraf kabininde çekilmiş portreleri, görüntünün 

temelini oluşturmaktadır. Sanatçı, sağ üst sıradaki yüzleri kahverengiye boyamıştır. 

Kolajdaki diğer unsurlar arasında Afrika kumaşı desenlerinin fotokopileri, yapraklar, 

kesilmiş 'golliwog' görüntüleri (20. yüzyılın ilk yarısında Birleşik Krallık'ta popüler 



 180 
 

olan, genellikle çocuk oyuncakları olarak görülen siyahi bireylerin ırkçı karikatürleri) 

ve orman yaprakları bulunmaktadır. Orijinal kolajın büyük ölçüde büyütülmüş (1250 

× 3600 mm) fotoğrafında Boyce, sol alt kısma siyah keçeli kalemle Tarzan figürünü 

çizmiştir. Ardından bu çizimin üzerini pembe ve beyaz akrilik boya ile boyamıştır. 

Portrelere siyah pastel boya ve siyah tükenmez kalemle geniş gölgeler eklemiş, kâğıdı 

yer yer kazımıştır. Ayrıca, fotoğrafın alt kısmındaki desenli sınıra kırmızı, kahverengi 

ve eflatun boya eklemiştir. Eserin ölçeği ve Tarzan ile Rambo gibi Hollywood 

kahramanlarına yaptığı atıflar, filmlerin klişeleri sürdürme gücüne işaret etmektedir. 

Bu portreler, kısmen Hollywood filmlerinde sıkça parodisi yapılan voodoo transına da 

atıfta bulunmaktadır. (URL-39, 2024) 

Bu eser, postkolonyal bağlamda çok katmanlı ve detaylı olarak analiz edilebilecek bir 

çalışmadır. Boyce'un İngiltere doğumlu bir yerli olarak kendi kimliğini ve bu kimliğin 

hem bireysel hem de toplumsal düzeyde inşasını nasıl sorguladığını ve yeniden 

yapılandırdığını ele almaktadır. Bu da, postkolonyal teoride sıkça ele alınan bir 

konudur; çünkü sömürgecilik, kimliklerin nasıl şekillendiği ve temsil edildiği üzerinde 

önemli etkiler bırakmıştır. Boyce söz konusu çalışması ile bu inşanın ardındaki güç 

dinamiklerini ortaya koymaya çalışmıştır. 

Eserin başlığındaki "Tarzan" ve "Rambo" referansları, popüler kültürdeki beyaz erkek 

kahraman figürlerine atıfta bulunmaktadır. Bu figürler, genellikle sömürgeci 

ideolojilerin taşıyıcıları olarak görülür ve Batı'nın "ötekiler" üzerindeki hakimiyetini 

simgeler. Boyce, bu figürlere atıfta bulunarak, medya ve popüler kültürdeki siyahi 

bedenlerin nasıl temsil edildiğini ve bu temsillerin ardındaki ırkçı ve sömürgeci 

ideolojileri sorgulamıştır. Bu da, postkolonyal teorinin, medyanın ve popüler kültürün 

sömürgeci söylemleri nasıl yeniden ürettiğini eleştiren yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. 

Boyce'un çalışması, postkolonyal eleştirinin önemli kavramlarından "ötekilik" 

durumunu da ele almaktadır. Sömürgecilik, Batı'nın dışındaki kültürleri "öteki" olarak 

tanımlamış ve bu ötekiliği çeşitli temsiller aracılığıyla pekiştirmiştir. Boyce, İngiltere 

doğumlu bir "yerli" olarak, bu ötekilik kavramını tersine çevirmekte ve kendi kimliğini 

bu bağlamda yeniden tanımlamaktadır. Eserin başlığında yer alan "Reconstruction 

(Yeniden İnşa)” kelimesi de, Boyce'un kendi kimliğini ve kökenlerini yeniden 

yapılandırma sürecine işaret etmektedir. Bu süreçten geçmek, sömürgeci geçmişin 

etkilerini anlamak ve bu etkilerle yüzleşmek anlamına gelmektedir. Boyce, eserinde 

kendi kimliğini eleştirel bir bakış açısıyla sorgulamış ve sömürgecilik sonrası 



 181 
 

dönemde bireysel ve toplumsal dönüşümün yollarını arama sürecine izleyiciyi de dahil 

etmiştir. 

Boyce’un çalışmalarının önemi, sömürgecilik tarihine ve bu tarihin günümüz kültürel 

belleğindeki yansımalarına dikkat çekmesinden ileri gelmektedir. Özellikle Afro-

Karayip kökenli bireylerin deneyimlerini ve bu deneyimlerin sanatta nasıl temsil 

edildiğini araştırırken, sömürgecilik döneminin mirası, Boyce'un çalışmalarında sıkça 

ele alınan bir tema olmuştur. Postkolonyal teori, geçmişin travmalarını ve bu 

travmaların bugünkü etkilerini anlamaya çalıştığından, sanatçının işleri bu bağlamda 

izlemeye değerdir. 

Boyce'un sanatı, eleştirel bir yaklaşımı benimsemiş ve çoğunlukla farklı disiplinlerden 

yararlanmış, sanat, tarih, sosyoloji ve kültürel çalışmalar gibi alanlardan beslenmiştir. 

Bu disiplinler arası yaklaşım, postkolonyal teorinin çok yönlü doğasını 

yansıtmaktadır.  

Boyce'un işleri, sanatın sadece estetik bir nesne değil, aynı zamanda toplumsal 

eleştirinin bir aracı olduğunu vurgulamakta, sanatın toplumsal ve politik boyutunu öne 

çıkarmaktadır. Irkçılık, cinsiyet eşitsizliği ve toplumsal adalet gibi konular, onun 

sanatsal pratiğinin merkezinde yer almaktadır. Postkolonyal teorinin, toplumsal ve 

politik meselelere yanıt aradığı ve bu meseleler üzerinde düşünmeye teşvik ettiği 

düşünüldüğünde, Boyce'un sanatı bu bağlamda, izleyiciyi sadece sanat eseriyle değil, 

aynı zamanda eserin ima ettiği toplumsal ve politik meselelerle de yüzleşmeye 

çağırmaktadır. 

Lorna Simpson, sanatı postkolonyal teori bağlamında zengin bir şekilde 

yorumlanabilecek bir çağdaş sanatçıdır. Fotoğraf alanında BFA derecesini New York 

Görsel Sanatlar Okulu'ndan ve MFA derecesini California Üniversitesi, San Diego'dan 

almıştır. Lorna Simpson, ilk olarak 1980'lerin ortalarında cinsiyet, kimlik, kültür, tarih 

ve hafızaya ilişkin dar ve geleneksel görüşlerle yüzleşen ve onlara meydan okuyan 

büyük ölçekli fotoğraf ve metin çalışmalarıyla tanınmıştır. Kimliği belirsiz figürleri 

görsel bir çıkış noktası olarak kullanan Simpson, bu figürü cinsiyet ve kültürün çağdaş 

Amerika'daki etkileşimleri, ilişkileri ve deneyimleri nasıl şekillendirdiğini incelemek 

için kullanmıştır. Simpson, tüm çalışmalarında hafızayı ve temsili sorgulamıştır. 

Kamerayı bir katalizör olarak kullanan Simpson, metin ve görüntüden, parçalardan 

bütüne uzanan, bulunmuş veya sahnelenmiş görüntülerin belgesel niteliğine değinen 

çalışmalar oluşturmuştur. (URL-40, 2024) 



 182 
 

Simpson'ın eserleri, ırk, cinsiyet, kimlik ve hafıza gibi konuları ele alarak, özellikle 

Afro-Amerikan deneyimini ve kimlik oluşumunu detaylı olarak inceler. Postkolonyal 

teori de, sömürge sonrası dünyanın, kültürel, siyasi ve ekonomik olarak nasıl 

şekillendiğini ve devam eden etkilerini anlamaya çalıştığından, Simpson'ın sanatı bu 

bağlamda, Batı hegemonyasının etkilerini ve Afro-Amerikan kimliğinin 

karmaşıklıklarını sorgulayan bir perspektife sahip olmasıyla, önemli bir yer 

tutmaktadır. Simpson'ın çalışmalarında sıkça kullandığı fotoğraf ve metin 

kombinasyonları, siyahi kadınların temsilini ve deneyimini nasıl manipüle edildiğini 

göstermektedir. Örneğin, "Waterbearer (Su Taşıyıcısı)” adlı eseri, stereotipleri 

yıkmaya yönelik bir yaklaşım sergilemekte ve siyahi kadın figürünü güçlü ve zengin 

bir şekilde yeniden inşa etmektedir. Bu eser, siyahi kadınların sadece cinsiyet ve ırk 

rolleriyle sınırlı kalmayıp, güçlü ve özgür bireyler olarak nasıl temsil edilebileceğini 

göstermektedir. 

 
Görsel 4.55 : Lorna S.mpson, Waterbearer (Su Taşıyıcısı), 1986. 

Bu görüntüde tarihin koruyucusu, hayat ve bereket olarak suyu taşıyan, siyahi bir 

kadındır. Onun bilgisi tehditkardır; duyulamaz. Şahitlik edemez. Tarihte özne olmasını 

sağlayacak otorite ve söz hakkı ona verilmemiştir. Ancak bu durum, görüntünün 

yoğunluğu ve kadının meydan okuyan duruşuyla sorgulanmaktadır. Boyun eğdirdiği 

bilginin sesini duyamayanlara sırtını dönerek, kendi bakış açısıyla hem kendini 

tanımladığı hem de kendi kaderini tayin ettiği alternatif bir alan yaratmaktadır. Figürün 



 183 
 

elindeki kaplar, tarihin şekillenme ve korunma biçimlerini hatırlatmaktadır; ancak her 

birinden akan su değişmez, homojendir, kendini yeniden bulmanın, tarihi yeniden 

yazmanın her zaman mümkün olduğunu hatırlatmaktadır. Su, bereket gibi akarak, 

kapların simgelediği değişimlere, sapmalara, yanıltıcı bilgilere rağmen yaşamı devam 

ettirmektedir. Siyah kadın figürünün tarihsel mekânını yeniden kazanmasını, geçmiş 

ve şimdiki atalarıyla bağ kurmasını simgelemektedir. (URL-41, 2024) 

Eserde, bir kadının su dolu kaplardan su döktüğü bir sahne tasvir edilmiştir ve kadının 

yüzü görünmez, sadece elleri ve kolları odaktadır. Bu görsel tercih, siyahi kadınların 

tarih boyunca nasıl nesneleştirildiği ve kimliklerinin nasıl belirsizleştirildiği konusunu 

ele almaktadır. Bu bağlamda eser, siyahi kadınların görünmezliğini ve seslerinin 

bastırılmasını simgeler. Çalışma, sömürgecilik dönemi ve sonrasında siyahi kadınların 

nasıl temsil edildiğini ve bu temsillerin bireysel kimlik üzerindeki etkilerini 

araştırmaktadır. Simpson, sömürgeci bakış açısının dayattığı kalıpları ve stereotipleri 

sorgulayarak, sömürgecilik sonrası dönemde bu temsillerin yeniden ele alınması ve 

kimliklerin yeniden tanımlanması sürecine katkıda bulunmaktadır. 

"Waterbearer", geçmişle bugünü birbirine bağlayan bir eser olarak, tarih ve hafıza 

temalarını işlemektedir. Kadının su dökmesi, suyun sürekli akışı gibi, hafızanın da 

sürekli olarak yeniden şekillendiğini ve yeniden yazıldığını simgelemektedir. Bu 

bağlamda, eser, kişisel ve kolektif hafızanın nasıl korunduğunu ve yeniden 

yorumlandığını göstermektedir. 

"Waterbearer," görselleştirme yoluyla siyahi kadınların kültürel kimliklerini yeniden 

sahiplenme ve yeniden tanımlama çabalarını yansıtmaktadır. Simpson, bu süreci 

sanatsal bir biçimde ifade ederek, kültürel kimliğin dinamik ve çok katmanlı doğasını 

vurgulamaktadır. 

Lorna Simpson’ın bir diğer önemli çalışması da “Photo Booth (Fotoğraf Kabini)” adlı 

eseridir. “Photo Booth”, çoğunlukla Afrika kökenli erkeklerin yer aldığı elli adet 

fotoğraf kabininde çekilmiş portre ve aynı boyuttaki elli çizimden oluşmaktadır. 

Simpson'ın bu işi için toplu olarak satın aldığı fotoğraflar 1940'larda çekilmiştir. 

Simpson bu çalışması için şunları ifade etmiştir: "1940'lar, Amerikan kültüründe 

yaşam, iş, Jim Crow yasaları, ayrımcılık ve linçler açısından zor bir dönemdi. 

Dolayısıyla bu portrelerin ne kadar güzel olduğuna dair nostalji bir şeydir, ancak o 

dönemde yaşananlar açısından dönemin bağlamı önemlidir.” (URL-42, 2024) 



 184 
 

 

 
Görsel 4.56 : Lorna S.mpson, Photo Booth (Fotoğraf Kab.n.), 2008. 

Lorna Simpson’ın "Photo Booth” çalışması, postkolonyal bağlamda incelendiğinde, 

birçok anlam ve yorum katmanı açığa çıkmaktadır. Postkolonyal teori, sömürgecilik 

sonrası dönemde kimlik, kültür ve güç ilişkileri üzerine yoğunlaşmıştır. Simpson’ın 

bu eseri, bu temaları anlamak için zengin bir malzeme sunmaktadır. 

Simpson’ın çalışmasında yer alan, fotoğraf kabininden alınmış görüntüler, bireylerin 

kendi görüntülerinin oluşum sürecini kontrol etmeye çalıştıkları görsellerdir. 

Sanatçının bu fotoğrafları malzeme olarak seçmesi, sömürgecilik sonrası toplumlarda 

bireylerin kendi kimliklerini nasıl yeniden oluşturmaya çalıştıklarını ve bu süreçte 

hangi engellerle karşılaştıklarını gösterme çabası olarak yorumlanabilir. 

Postkolonyal teori, aynı zamanda, tarih ve hafıza ile ilgili soruları gündeme getirir. 

Simpson’ın "Photo Booth" çalışması da, geçmişin nasıl hatırlandığını ve bu hatıraların 

bugünü nasıl şekillendirdiğini sorgulamaktadır. Zira fotoğraf kabinindeki görüntüler, 

kişisel ve kolektif hafızanın bir parçası olarak okunacak biçimde sunulmuştur. 

Postkolonyal teori marjinalleştirilmiş grupların seslerini ve deneyimlerini görünür 

kılmaya çalıştığından, "Photo Booth" projesi, siyahi bireylerin kendi hikayelerini 



 185 
 

anlatma ve kendi görüntülerini oluşturma çabalarını yansıtması bağlamında önem 

taşımaktadır.  

Simpson'ın sanatı, postkolonyal teoriyle bağlantılı olarak, Batı merkezli normların 

dışına çıkarak, alternatif bakış açıları sunmakta ve Afrika kökenli kimliğinin 

katmanlılığını vurgulamaktadır. Aynı zamanda, eserleri aracılığıyla, görsel kültürdeki 

stereotipleri ve bunların nasıl üretildiğini sorgulamakta, seyirciyi düşünmeye ve 

tartışmaya teşvik etmektedir. Kimlik, temsiliyet, tarih, hafıza, güç dinamikleri ve 

marjinalleştirilmiş seslerin görünürlüğü gibi konular üzerinden, postkolonyal 

düşüncenin merkezindeki temaları sanatı aracılığıyla araştırmakta ve sorgulamaktadır. 

Bu bağlamda, Simpson’ın eserleri, postkolonyal sanatın ve düşüncenin önemli bir 

parçası olarak kabul edilmektedir. 

Bu bölümde incelenen tüm sanatçıların çalışmaları, postkolonyal eleştiri bağlamında 

detaylı olarak yorumlandığında, bu sanat eserlerinin sömürgecilik sonrası dünyada 

nasıl konumlandığı ve ne tür söylemler ürettiği ortaya çıkmaktadır. Sanatçıların 

eserleri, sömürgeci tarihin ve onun devam eden etkilerinin eleştirisini sunmaktadır. Bu 

fotoğraflar, belgeleme işlevinin ötesine geçerek, geçmişten günümüze, karmaşık 

kimlik ve güç dinamiklerini de yansıtmaktadır.  

Postkolonyal eleştiri perspektifinden bakıldığında, bu sanat eserleri, sömürgeci 

anlatıları yeniden değerlendirmenin ve ötekileştirilmiş seslere alan açmanın yollarını 

göstermesi anlamında öneme sahiptir. Sanatçılar, kendi kültürel miraslarını ve bireysel 

deneyimlerini de kullanarak, tarihsel adaletsizliklere ışık tutmakta ve yeni anlam 

katmanları yaratmaktadır. Fotoğrafın gücü, izleyiciyi bu tartışmalara aktif bir şekilde 

dahil etmekte ve onları bir anlamda sömürgeci geçmişin mirasıyla yüzleşmeye 

zorlamaktadır.  

Bu bölümde yer alan sanatçılar ve eserleri, postkolonyal eleştirinin görsel sanatlardaki 

yansımalarını ve bu eleştirinin toplum üzerindeki etkilerini anlamak için zengin ve 

çeşitli bir perspektif sunarak izleyiciyi hem geçmişe hem de geleceğe dair yeni 

düşüncelere sevk etmektedir. 

 



 186 
 

5. SONUÇ 

Bu tez çalışmasında, postkolonyalizm ve çağdaş fotoğraf sanatı arasındaki karmaşık 

ilişki, tarihsel ve teorik bağlamlar ışığında incelenmiştir. Sömürgecilik dönemi ve 

Oryantalizm, görsel temsilin güçlü araçları olan fotoğraf ve resim üzerinden ele 

alınmış; bu temsillerin, sömürgeci güçlerin ideolojik ve kültürel projelerini nasıl 

desteklediği ortaya konulmuştur. Tez çalışması, kolonyal dönemde fotoğrafın, Batılı 

güçlerin sömürgeleştirdikleri toplumları egzotikleştirmek ve ötekileştirmek için nasıl 

kullanıldığını detaylı bir şekilde analiz etmiştir. Kolonyalizm, Oryantalizm ve 

postkolonyalizmin temel kavramları açıklanarak, bu kavramların içerdiği anahtar 

öğelerin üzerinde durulmuştur. 

Sömürgecilik dönemi Batılı ülkelerin, Asya, Afrika ve Amerika kıtalarında sömürge 

imparatorlukları kurarak yerli halklar üzerinde egemenlik tesis ettiği bir dönemi ifade 

etmektedir ve Batı'nın Doğu üzerindeki hakimiyetini pekiştiren bir dizi politik, 

ekonomik ve kültürel süreci içermektedir. Bu süreçler, ekonomik sömürü, kültürel 

asimilasyon ve siyasi baskı gibi dinamikler üzerinden ilerlemektedir. Kolonyalizmin 

görsel temsilleri, bu güç dinamiklerini pekiştiren ve yerli halkların kültürel 

kimliklerini “yersizleştiren” araçlar olarak işlev görmüştür. Bu dönemde üretilen 

görsel temsiller, sömürgeci güçlerin ideolojik araçları olarak kullanılmış ve yerli 

halkları egzotik, ilkel ve "öteki" olarak betimlemiştir. Bu yolla, Batı'nın üstünlüğünü 

ve Doğu'nun “aşağı” görülmesini meşrulaştıran bir söylem oluşturulmuştur. 

Edward Said'in "Şarkiyatçılık" (Orientalism) kavramı, Batı'nın Doğu'yu nasıl 

ötekileştirdiğini ve kendinden “aşağı”  bir şekilde konumlandırarak temsil ettiğini 

ortaya koymuştur. Oryantalist dönemde sanatçılar hem resim hem fotoğraf alanında 

Doğu'yu Batı'nın hayal gücü ve önyargıları doğrultusunda yeniden inşa etmiş ve bu 

temsiller, Batı'nın Doğu üzerindeki hegemonik iddialarını pekiştirmiştir. Bu eserler, 

Doğu'nun gerçekliğini yansıtmaktan ziyade, Batılı izleyicilerin beklentilerini 

karşılamayı amaçlamıştır.  

Oryantalist dönem resim ve fotoğraf anlayışı, Doğu'nun ve yerli halkların kimliklerini 

ve kültürlerini bağlamından kopararak sunmuştur. Bu anlayış, Batı'nın bakış açısını ve 

değerlerini merkeze alarak, Doğu'nun ötekileştirilmesine ve stereotipleştirilmesine yol 

açmıştır. Oryantalist temsiller, yerli halkların kendi kimliklerini ve kültürel 



 187 
 

gerçekliklerini ifade etmelerini engellemiş ve onları Batı'nın egemen söylemi içinde 

sabitlemiştir. 

Kolonyal dönemde fotoğrafın bilimsel ve antropolojik amaçlarla kullanımı, Batı'nın 

hegemonik bakış açısının bir aracı haline gelmiş ve yerli halkları belgelerken onları 

nesneleştiren bir süreç karşımıza çıkmıştır. Dr. Hugh Welch Diamond, akıl 

hastalıklarını teşhis etmek ve belgelemek amacıyla hastaların fotoğraflarını çekerek, 

onları kimliklerinden ve insanlıklarından soyutlayıp hastalıklarının görsel temsiline 

indirgerken, Alphonse Bertillon, suçluları fiziksel özelliklerine göre kategorize eden 

ve sabit bir kimlik altında sınıflandıran kriminolojik yöntemler geliştirerek bireylerin 

değişmez bir kimlik altına hapsedilmesine hizmet etmiştir. Thomas Huxley, insan 

ırklarını fiziksel ölçümlerle bilimsel olarak sınıflandırarak, etnik hiyerarşiler 

oluşturmuş ve biyolojik temellere dayandırılan bilimsel ırkçılığı pekiştirmiş, John 

Lamprey ise yerli halkların fiziksel özelliklerini belgeleme amacı güden fotografik 

ölçüm yöntemleriyle, onları egzotik ve bilimsel nesneler olarak kategorize etmiş, 

kimliklerini ve kültürlerini bağlamından kopararak sömürgeci bilimsel araştırmanın 

nesnesi haline getirmiştir. Bu yaklaşımlar, yerli halkların insanlıklarını ve 

bireyselliklerini göz ardı eden, onları yalnızca Batı'nın meraklı ve yargılayıcı 

merceğinden görülen birer bilimsel veri yığınına dönüştüren sömürgeci bir zihniyetin 

yansımasıdır. 

Söz konusu çalışmalarda görülen nesneleştirme, postkolonyal eleştirinin temelini 

oluşturan güç dinamiklerini ve temsil politikalarını gözler önüne sermektedir. 

Psikiyatrik ve antropometrik fotoğraf çalışmaları, bireyleri ve toplulukları 

nesneleştirerek, onların kimliklerini ve insanlıklarını görsel olarak kendi istediği 

bağlamda sunmuştur.  

Ayrıca, Edward Horace Man ve Maurice Vidal Portman’ın Andaman Adaları üzerine 

yaptıkları çalışmalar incelenerek, Batılı temsil pratiklerinin yerli halklar üzerindeki 

etkisi gösterilmiştir. Bu çalışmalar, fotoğrafın kolonyal dönemde sömürgeci 

ideolojilerin yayılmasında ve meşrulaştırılmasında oynadığı merkezi rolü gözler 

önüne sermiştir.  

Bölümdeki  “görsel yersizleştirme” başlığı altında söz konusu kavramı incelenmiş ve 

John William Lindt ile Edward Sheriff Curtis'in çalışmaları mercek altına alınmıştır. 

Lindt ve Curtis'in fotografik çalışmaları, sömürgeci dönemin kültürel ve ideolojik 

mirasını gözler önüne sermektedir. Bu sanatçılar, yerli halkları egzotik ve romantize 



 188 
 

edilmiş biçimlerde temsil ederek, Batılı izleyiciye idealize edilmiş bir "öteki" 

sunmuşlardır. Bu temsiller, sömürgeci güçlerin yerli halklar üzerindeki hâkimiyetinin 

meşruiyetini pekiştirmeye hizmet etmiş ve onların gerçek kimliklerini yersizleştirerek 

kültürel ötekileştirmeye katkıda bulunmuştur. Lindt ve Curtis’in çalışmaları, 

fotoğrafın gerçekliği yansıtma iddiasına rağmen, nasıl ideolojik bir araç olarak 

kullanılabileceğini göstermektedir. Bu çalışmalarda, yerli halkların kimliklerini, 

yaşam tarzlarını ve kültürlerini kendi sömürgeci perspektiflerinden yeniden inşa 

etmişlerdir. 

Bronisław Malinowski’nin geliştirdiği katılımcı gözlem metodu ise yerli halkların 

yaşamlarını daha derinlemesine ve empatik bir şekilde anlamayı amaçlamıştır. Ancak 

ilgili metodun uygulanması sırasında bile, gözlemcinin konumu ve bakış açısı, yerli 

halkların temsilinde yersizleştirme riskini tamamen ortadan kaldırmamıştır. Fotoğrafın 

ve etnografik çalışmaların her zaman belirli bir güç dinamiği içinde üretildiği ve bu 

dinamiklerin sonuçları şekillendirdiği unutulmamalıdır. 

Tez çalışmasının dördüncü bölümünde, postkolonyal eleştirinin çağdaş sanat ve 

fotoğraftaki yeri detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Günümüzde, çağdaş fotoğraf 

sanatçıları, postkolonyal eleştiriyi merkeze alarak, geçmişin sömürgeci temsillerine 

karşı yeni yaklaşımlar geliştirmektedir. Bu sanatçılar, sömürge dönemi fotoğraflarını 

yeniden yorumlayarak veya kendi görsel anlatılarını oluşturarak, yerli halkların 

kimliklerini ve deneyimlerini yeniden yerli yerine oturtma çabası içindedirler. 

Böylece, görsel yersizleştirmenin eleştirisi ve bu temsillerin yeniden inşası, 

postkolonyal sanat pratiğinin önemli bir parçası haline gelmiştir. 

Yee I-Lann, Dave Lewis, Dow Wasiksiri, Yinka Shonibare, Kara Walker ve bölümde 

ele alınan diğer çağdaş sanatçıların eserleri, kolonyal ve Oryantalist temsillerin nasıl 

yeniden yorumlandığını ve eleştirildiğini göstermektedir. Bu sanatçılar, eserlerinde 

tarihsel bağlamları sorgulamakta ve postkolonyal perspektiflerle yeni görsel anlatılar 

yaratmaktadır. Örneğin Yinka Shonibare’nin Batı sanat tarihine referanslarla dolu 

eserleri ve Kara Walker’ın siyah kesit figürleri, kolonyal geçmişi yeniden 

değerlendirmenin ve eleştirmenin yaratıcı yollarını ortaya koymaktadır. 

Postkolonyalizmin çağdaş fotoğraf sanatı üzerindeki etkisi, sanatçılar ve izleyiciler 

arasında eleştirel bir bilincin gelişmesine katkı sağlamaktadır. Bu anlayışla üretilen 

eserlerde ortaya konulan eleştiriler, günümüz sanatçılarına ve izleyicilerine, görsel 



 189 
 

temsillerin ardındaki ideolojik yapıları sorgulama ve bu temsilleri dönüştürme 

sorumluluğu yüklemektedir. 

Bu araştırma, kolonyal dönemde fotoğrafın kullanımını ve bu kullanımların yerli 

halklar üzerindeki etkilerini ortaya koyarken, aynı zamanda postkolonyal dönemde bu 

temsillerin nasıl eleştirildiğini ve yeniden yorumlandığını göstermektedir. Bu 

bağlamda, postkolonyal eleştirinin çağdaş sanat ve fotoğraf üzerindeki etkilerini 

vurgulamak, görsel sanatlarda yeni perspektiflerin gelişmesine olanak tanımaktadır. 

Günümüz sanatçıları, geçmişin Oryantalist temsillerini eleştirerek ve alternatif görsel 

anlatılar geliştirerek, daha adil ve empatik görsel sunumlar oluşturma çabasında 

önemli bir adım atmaktadır. Bu süreç, postkolonyal düşüncenin ve çağdaş sanatın, 

geçmişin adaletsizliklerini ve önyargılarını düzeltme çabasında ne kadar etkili 

olabileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, çağdaş fotoğraf sanatı, postkolonyal 

eleştirinin önemli bir aracı olarak, geçmişin yanıltıcı temsillerini dönüştürme ve yeni, 

daha adil ve empatik görsel anlatımlar oluşturma potansiyeline sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 190 
 

 

KAYNAKLAR 

Abdülmelik, E. (2007). Krizdeki Oryantalizm. A. Yıldız (Ed.), Oryantalizm Tartışma 
Metinleri içinde (çev. M. Kır, ss. 39-77). Ankara: Doğu-Batı Yayınları. 

Akbaş, A. (2023a). Gayatri Chakravorty Spivak ve Postkolonyal Teori Üzerine Notlar. 
Kültür Araştırmaları Dergisi, 19, 292–307. 
https://doi.org/10.46250/kulturder.1370220 Erişim 03.06.2024 

Akbaş, A. (2023b). Postkolonyal Eleştirmen Homi K. Bhabha’nın ‘Ulus ve Anlatım’ı 
Üzerine Notlar. Genç Mütefekkirler Dergisi, 4(3), 732–759. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gemder/issue/81314/1374262. Erişim 
03.06.2024 

Ali, M. A. M. (2023). France’s African Colonial Policies In The Example Of North 
Africa. Akdeniz Havzası Ve Afrika Medeniyetleri Dergisi, 5(2), 47–63. 
https://doi.org/10.54132/akaf.1393086 Erişim 29.05.2024 

Altınbaş, D. (2011). İnsanlığa Karşı Suçlar ve Yeni-Sömürgecilik. Uluslararası Suçlar 
Ve Tarih, 11, 33–76. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ustich/issue/44805/557294. Erişim 
30.05.2024 

Arıkan, R., Demiryürek, H. (2014). I. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde 
(2-23). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Arman, M. N., & Şerbetçi, D. (2012). Postkolonyal feminist teoride milliyetçilik, 
militarizm ve savaş karşıtlığı. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, 14(3), 65–83. https://dergipark.org.tr/tr/pub/deusosbil/issue/4630/63131. 
Erişim 31.05.2024 
Arpacı, M. (2016). Foucault, Biyopolitika Ve Biyotarih: Tarihsel Çalışma Alanları 

Olarak Tıp, Beden Ve Nüfus. ViraVerita E-Dergi, 3, 80–97. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/viraverita/issue/22436/240083 Erişim 
29.04.2024 

Asad, T. (2008). Antropoloji ve Sömürgecilik. (A. Karınca, Çev.). Ankara: Ütopya 
Yayınevi. 
Balcı, A. (2016). İnsan Hakları Rejimi, Batı ve Yeni-Sömürgecilik: Evrensel İnsan 

Hakları Ne İşe Yarar?. Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, 3(2), 
58–75. https://doi.org/10.26513/tocd.284509. Erişim 30.05.2024 

Bhabha, H. K. (2016). Kültürel Konumlanış. (T. Uluç, Çev.). İstanbul: İnsan Yayınları. 
Bhambra, G. K. (2015). Moderniteyi Yeniden Düşünmek, Post-Kolonyalizm ve 

Sosyolojik Tahayyül. (Ö. İlyas, Çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları. 

https://doi.org/10.46250/kulturder.1370220
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gemder/issue/81314/1374262
https://doi.org/10.54132/akaf.1393086
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ustich/issue/44805/557294
https://dergipark.org.tr/tr/pub/deusosbil/issue/4630/63131
https://dergipark.org.tr/tr/pub/viraverita/issue/22436/240083
https://doi.org/10.26513/tocd.284509


 191 
 

Bilgin, O. (2020). Kültürel Yabancılaşma Bağlamında Türkiye’de İsim Verme 
Pratiklerinin Değişimi Ve Popüler Kültür Figürleri. Milli Folklor, 
16(125), 177–188. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/millifolklor/issue/53509/680138 Erişim 
31.05.2024 

Boas, F. (2017). Antropoloji ve Modern Yaşam. (D. Uludağ, Çev.). Ankara: Doğu Batı 
Yayınları. 

Buçan, N. (2020). Post Belgesel Fotoğraf, Belgesel Fotoğrafın Değişen Sınırları. 
İstanbul: Espas Sanat Kuram Yayınları. 

Bulut, Y. (2012). Hindistan’da İngiliz Sömürgeciliği, Oryantalizm ve William Jones. 
İstanbul University Journal of Sociology, 3(6), 71–106. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/528/4819 Erişim 
30.05.2024 

Çalışkan, E. (2022). İngiliz Sömürge Şirketlerinin Sömürge Siyasetindeki Rolü: Doğu 
Hindistan Şirketi, Kraliyet Afrika Şirketi, Virginia Şirketi Örnekleri. 
Ulisa: Uluslararası Çalışmalar Dergisi, 6(2), 107–120. 
https://dergipark.org.tr/en/pub/ulisa/issue/74860/1214913 Erişim 
30.05.2024 

Çatalbaş, A. Ü. (2023). Latin Amerika’da Fetih, İsyan ve Ölüm: Sömürgecilik 
Döneminde İspanyol Yönetimi ve Yerli Mücadeleleri. Kültür 
Araştırmaları Dergisi, 16, 179–200. 
https://doi.org/10.46250/kulturder.1241056 Erişim 29.05.2024 

Çaycı, A. (2015). Oryantalizm Oksidentalizm ve Sanat. İstanbul: İnsan Yayınları. 
Çıtak, E. (2014). Postkolonyalizm ve Batı Sinemasında Doğu-Batı Ayrımına Yönelik 

Postkolonyal Öğeler. Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, 7(2), 561–578. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsosbil/issue/7717/101070 Erişim 
20.09.2023 

Coetzee, J. M. (2022a). Barbarları Beklerken (10 b). (D. Körpe, Çev.). İstanbul: Can 
Sanat Yayınları. 

Coetzee, J. M. (2022b). Utanç (19 b). (İ. Özdemir, Çev.). İstanbul: Can Sanat 
Yayınları. 

Conrad, J. (2021). Karanlığın Yüreği (3 b). (B. O. Doğan, Çev.). İstanbul: Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları. 

Cortas, W. M. (2010). O Sevdiğim Dünya. (G. Varım, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 
Coşkun, Ç. (2015). Oryantalizm ve Gerçeklik: Osmanlı İmparatorluğu’nun Fotoğrafla 

İlişkisi. Akademik Orta Doğu, 10(1), 89–110. 
http://www.akademikortadogu.com/belge/ortadogu19makale/cicek%2
0coskun.pdf. Erişim 30.05.2024 

Coşkun, Z. (2019). Oryantalizm, Edward Said Ve Sanat Tarihinde Değişimler. 
Stratejik Ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 3(2), 215–247. 
https://doi.org/10.30692/sisad.562611. Erişim 30.05.2024 

Dastarlı, E. (2020). Kimlik, Madun, Öteki… Postkolonyal Teoriler Bağlamında 
Çağdaş Sanatı Tartışmak. Tykhe Sanat Ve Tasarım Dergisi, 5(8), 85–

https://dergipark.org.tr/tr/pub/millifolklor/issue/53509/680138
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iusosyoloji/issue/528/4819
https://dergipark.org.tr/en/pub/ulisa/issue/74860/1214913
https://doi.org/10.46250/kulturder.1241056
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hititsosbil/issue/7717/101070
https://doi.org/10.30692/sisad.562611


 192 
 

104. https://dergipark.org.tr/tr/pub/tykhe/issue/55463/760033 Erişim 
23.05.2023 

Değirmenci, K. (2018). Etnografik Bir Veri Olarak Fotoğraf: Temsil, Düşünümsellik 
ve Gerçekçilik. Antropoloji, 36, 87–102. 
https://doi.org/10.1501/antro_0000000360 Erişim 03.06.2024 

Demir, A. (2011). Sömürge Devletlerinin Kullandığı Sömürgecilik Araç Ve Metotları 
Vaka Analizi: Belçika Krallığı’nın Kongo’daki Sömürge Dönemi. 
Güvenlik Stratejileri Dergisi, 7(14), 117–141. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/guvenlikstrtj/issue/7529/99180 Erişim 
30.05.2024 

Demir, G. (2019). İronik ve Egzotik Ofili Etkisi (Sanatta Bir Karşı Saldırı). Art-E 
Sanat Dergisi, 12(24), 462–482. 
Https://Doi.Org/10.21602/Sduarte.612504 Erişim 19.09.2023 

Dirlik, A. (2005). Postkolonyal Aura: Küresel Kapitalizm Çağında Üçüncü Dünya 
Eleştirisi. (G. Doğduaslan, Çev.). İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi 
Yayınevi. 

Doğan, H. (2013). Antropolojinin Görseli Yeniden ve Yeniden Keşfi: Görsel 
Antropoloji. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 36, 74–85. 
http://www.ajindex.com/dosyalar/makale/acarindex-1423903264.pdf 
Erişim 04.06.2024  

Dura, C. (2019). Dünyaya Batı Saldırısı, Sömürgecilik - Emperyalizm - Türkiye. 
İstanbul: Doğu Kitabevi. 

Ediz, İ. (2014). VII. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (110-126). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Edwards, E. (1992). Science Visualized: E.H. Man in the Andaman Islands. In E. 
Edwards (Ed.), Anthropology and Photography (ss. 108-121). London: 
Yale University Press. 

Eker, A. (2024). Kartezyen Görme Düzeneği Ve Fenomenolojik Kritiğinin 
Belirginleşmesi. FLSF Felsefe Ve Sosyal Bilimler Dergisi, 37, 283–
305. https://doi.org/10.53844/flsf.1432750 Erişim 01.06.2024 

Erece, B. (2023). Koloniden Devlete: Yerleşim Koloniciliği Ekseninde Kuzey 
Amerika’daki İngiliz Kolonilerinin Devlet Haline Gelme Süreci. 
Süleyman Demirel Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 13(2), 995–
1047. https://doi.org/10.52273/sduhfd..1400199 Erişim 30.05.2024 

Erol, M. S., & Bingöl, O. (2014). Birinci Dünya Savaşı’nın Afrika’ya ve 
Sömürgeciliğe Etkileri. Gazi Akademik Bakış, 7(14), 177–196. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gav/issue/6516/86373. Erişim 
31.05.2024 

Ertuğrul, S. (2020). Turner’ın Köle Gemisi ve C.J.Williams’ın Beyazlar İçin eserleri 
bağlamında Afro-Amerikalıların öteki olarak temsili. Abant Kültürel 
Araştırmalar Dergisi, 5(10), 75–86. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/akader/issue/57649/747245. Erişim 
20.09.2023  

Fanon, F. (2022a). Siyah Deri, Beyaz Maskeler (3 b). (O. Türkay, Çev.). İstanbul: 
Metis Yayınları. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tykhe/issue/55463/760033
https://doi.org/10.1501/antro_0000000360
https://dergipark.org.tr/tr/pub/guvenlikstrtj/issue/7529/99180
https://doi.org/10.21602/Sduarte.612504
http://www.ajindex.com/dosyalar/makale/acarindex-1423903264.pdf
https://doi.org/10.53844/flsf.1432750
https://doi.org/10.52273/sduhfd..1400199
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gav/issue/6516/86373
https://dergipark.org.tr/tr/pub/akader/issue/57649/747245


 193 
 

Fanon, F. (2022b). Yeryüzünün Lanetlileri (3 b). (Ş. Süer, Çev.) İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

Ferro, M. (2002). Sömürgecilik Tarihi. (M. Cedden, Çev.) İstanbul: İmge Kitabevi. 
Gençoğlu, M., & Yol, F. (2022). Fransız Sömürgeciliğinin Temelleri: 

“Medenileştirme Misyonu” ve “Asimilasyon Doktrini.” Akademik 
Tarih Ve Düşünce Dergisi, 9(1), 221–247. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/atdd/issue/69039/1102078. Erişim 
29.05.2024  

Göksoy, İ. H. (1995). Endonezya’da İslâm ve Hollanda Sömürgeciliği. Ankara: İSAM 
Yayınları. 

Göksoy, İ. H. (2014). II. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (24-43). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Gülaçtı, İ. E. (2018). Oryantalizm’in Ellerindeki Fotoğraf: Osmanlı Devleti’nin 19. 
Yüzyıl Fotoğrafçılığında ‘Öteki’nin Mikrokozmosu Olarak Yansıması. 
Art Sanat Dergisi, 10, 81–120. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iuarts/issue/38658/448987 Erişim 
20.09.2023 

Günay, N. (1997). Endonezya’da İslâm ve Hollanda Sömürgeciliği. İslam 
Araştırmaları Dergisi, 1, 227–230. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/isad/issue/68885/1087475 Erişim 
29.05.2024 

Güner, B. (2018). Küreselleşme Sürecı̇nde Sanatta Ötekı̇lı̇k. (Doktora Tezi). Işık 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Gürel, O. (2022). Kimlik ile Güvenlik İlişkisi Bağlamında “Öteki”nin 
Kavramsallaştırılması: Göçmenlik ve Avrupalılık. MSGSÜ Sosyal 
Bilimler, 2(26), 269–282. https://doi.org/10.56074/msgsusbd.1173905 
Erişim 31.05.2024 

Gürlüyer, A. (2019). Cherrie Moraga’nın The Hungry Woman: A Mexican Medea 
Adlı Oyununun Homi Bhabha’nın Postkolonyal Melezlik & Üçüncü 
Alan Teorisi Açısından İncelenmesi. Tiyatro Eleştirmenliği Ve 
Dramaturji Bölümü Dergisi, 29, 43–63. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/teddergi/issue/51129/666239. Erişim 
31.05.2024  

Hepdinçler, T. (2006). Fotoğraf ve Oryantalizm: 19. Yüzyılda Osmanlı’nın Fotoğrafik 
Temsili. (Doktora Tezi). T.C. Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü̈, Ankara. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi. Erişim 
20.09.2023  

Karaçayır, C. (2010). Toplumsal Yaşamın Politik Eleştirisi Bağlamında Fotoğrafın 
Gücü̈. (Yüksek Lisans Tezi). Marmara Üniversitesi, Güzel Sanatlar 
Enstitüsü̈, İstanbul. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi Erişim 
30.08.2023 

Karkın, N. (2013). Kolonyalizm ve Estetik Eşitlik. İnönü Üniversitesi Uluslararası 
Sosyal Bilimler Dergisi, 2(2), 113–122. 

Kavas, A. (2014). III. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (44-59). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/atdd/issue/69039/1102078
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iuarts/issue/38658/448987
https://dergipark.org.tr/tr/pub/isad/issue/68885/1087475
https://doi.org/10.56074/msgsusbd.1173905
https://dergipark.org.tr/tr/pub/teddergi/issue/51129/666239
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi


 194 
 

Kaya, Y. (2017). Oryantalizm – Postkolonyalizm ve Sanat . İdil Dergisi, 6(30), 647–
665. https://idildergisi.com/makale/pdf/1487771523.pdf. Erişim 
20.09.2023  

Kelleci, T. (2023). (Post)Kolonyalizm, Özne, Arzu ve Siyasal Melezlik (1st ed.). 
Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Kılıç, L. (2013). Temel Fotoğrafçılık (2. bs). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 
Kılıç, R. (2023). Göçmen ve Ötekilik: Aynılığın Narsizmi mi Öteki’nin 

Konukseverliği mi? -Bir Göçmen Felsefesi Çağrısı-. ATEBE, 10, 61–
79. https://doi.org/10.51575/atebe.1389773. Erişim 31.05.2024 

Kunt, M. (1990). Siyasal Tarih. S. Akşin (Ed.), Türkiye Tarihi 1- Osmanlı Devletine 
Kadar Türkler içinde. İstanbul: Cem Yayınları. 

Lewis, R. (1996). Gendering Orientalism: Race, Femininity, and Representation. New 
York: Routledge. 

Loomba, A. (2000). Kolonyalizm Postkolonyalizm. (M. Küçük, Çev.). İstanbul: 
Ayrıntı Yayınları. 

Luraghi, R. (2024). Sömürgecilik Tarihi (6. bs). (A. Emeç, Çev.). İstanbul: E 
Yayınları. 

Memmi, A. (2021). Sömürgecinin Portresi & Sömürgeleştirilenin Portresi. (Ş. Süer, 
Çev.). İstanbul: Telemak Kitap. 

Mollaer, F. (2021). Anti-Kolonyalizm Söylemi, Evrensellik, Kimlik ve Özgürleşme. 
Bursa: Dora Yayıncılık. 

Morrison, T. (2019). Ötekilerin Kökeni (2. bs). (C. Demirdöğdü, Çev.). İstanbul: Sel 
Yayıncılık. 

Noyan, Y. K. (2013). Sömürgecilik, Almanya’nın Deneyimleri ve Tarihe Yansımaları. 
Uluslararası Suçlar Ve Tarih, 14, 105–138. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ustich/issue/44803/557281 Erişim 
30.05.2024 

Önalan, H. (2021). 15. Yüzyıl Portekiz Keşiflerinin Afrika’da Tezahürü Ve Bir 
Hakimiyet Göstergesı̇ Olarak Padrão Sembolü. Tarih Araştırmaları 
Dergisi, 40(70), 206–228. 
https://doi.org/10.35239/tariharastirmalari.908488. Erişim 29.05.2024. 

Önen, F. (2016). Osmanlı Devletı̇’nde Fotoğrafçılığın Gelişimi ve Fotoğrafın Tarihsel 
Kaynak Değeri. (Yüksek Lisans Tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi. Erişim 
14.05.2024 

Özbent, S. (2023). Homi Bhabha’nın “Kültürel Çeviri” Kavramına Çeviribilimsel 
Bakış. Kültür Araştırmaları Dergisi, 19, 225–247. 
https://doi.org/10.46250/kulturder.1364984. Erişim 03.06.2024 

Özcan, A. (2014a). Önsöz. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (vi-vii). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Özcan, A. (2014b). IV. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (60-75). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

https://idildergisi.com/makale/pdf/1487771523.pdf
https://doi.org/10.51575/atebe.1389773
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ustich/issue/44803/557281
https://doi.org/10.35239/tariharastirmalari.908488
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi
https://doi.org/10.46250/kulturder.1364984


 195 
 

Özdal, I. (2013). Oryantalizm, Görsel İzler ve Günümüz Fotoğraf Sanatı. Yedi, 9, 61–
73. https://dergipark.org.tr/tr/pub/yedi/issue/21842/234840. Erişim 
20.09.2023  

Özdemir, M. (2017). Post-Kolonyalizm Nedir?, Dünyalar Arasında ve Türkiye’de 
Bilim, Kavram ve Teorilerin İşlevleri. İstanbul: Açılım Kitap. 

Özensoy, A. U. (2019). 15 ve 16. Yüzyıllarda Sömürgecilik Hareketleri, Fiyat Devrimi 
ve Sömürgecilik İdeolojisi. Tarih ve Gelecek Dergisi, 5(3), 819–834. 
https://doi.org/10.21551/jhf.664516. Erişim 29.05.2024 

Özgenç Erdoğdu, N., Öztürk, M. A., & Keskin, F. (2021). Doğu-Batı Sınırı Üzerinden 
Postkolonyalizm ve Postkolonyalizmin Çağdaş Sanata Yansımaları. 
Uluslararası İnsan ve Sanat Araştırmaları Dergisi, 6(4), 519–534. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ijhar/issue/66144/990333. Erişim 
22.03.2023 

Pinney, C. (1992). The Parallel Histories of Anthropology and Photography. In E. 
Edwards (Ed.), Anthropology and Photography (ss. 74-95). London: 
Yale University Press. 

Raymond, A. (1982). The Residential Districts of Cairo during the Ottoman Period. In 
The Arab City: Its Character and Islamic Cultural Heritage (ss. 100-
110). Riyahd: Arab Urban Development Institute. 

Şahmaran Can, G. (2022). Modernizm-Postmodernizm Ekseninde Küreselleşen 
Estetik. Kesit Akademi Dergisi, 8(32), 388–409. 
https://kesitakademi.com/?mod=makale_tr_ozet&makale_id=63967. 
Erişim 20.09.2023  

Said, E. W. (2022a). Şarkiyatçılık (12 b). (B. Yıldırım, Çev.). İstanbul: Metis 
Yayınları. 

Said, E. W. (2022b). Yersiz Yurtsuz (5 b). (A. Ülçer, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 
Şenel, E. (2022). Modern sonrası dönemde sanatın sosyo-kültürel motivasyonları. 

Journal of Social and  Humanities Sciences Research, 9(88), 1970–
1978. Http://Dx.Doi.Org/10.26450/Jshsr.3301 Erişim 20.09.2023 

Şimşek, A. (2013). Türkiye’de Tarih Ders Kitaplarında Avrupamerkezcilik. İnsan Ve 
Toplum, 3(6), 193–222. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/insanvetoplum/issue/70000/1121237 
Erişim 04.06.2024 

Sontag, S. (2011). Fotoğraf Üzerine (2 b). (O. Akınbay, Çev.). İstanbul: Agora 
Kitaplığı. 

Spivak, G. C. (2020). Madun Konuşabilir mi?. (E. Koyuncu, Çev.). Ankara: Dipnot 
Yayınları. 

Taşbaşı, A. (2023). Bronislaw Malinowski’nin Kültür Teorisinde İşlevselci Yaklaşım 
ve İhtiyaçlar Teorisi. Culture and Civilization, 1(5), 16–21. 
https://doi.org/10.5152/CULT.2023.1263890. Erişim 03.06.2024 

Turan, N. S. (2016). Andre Raymond ve Osmanlı Dönemi Arap Kent Tarihçiliğine 
Bakış. Ortadoğu Etütleri, 2(2), 169–190. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ortetut/issue/22573/241158. Erişim 
30.05.2024  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/yedi/issue/21842/234840
https://doi.org/10.21551/jhf.664516
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ijhar/issue/66144/990333
https://kesitakademi.com/?mod=makale_tr_ozet&makale_id=63967
http://dx.doi.org/10.26450/Jshsr.3301
https://dergipark.org.tr/tr/pub/insanvetoplum/issue/70000/1121237
https://doi.org/10.5152/CULT.2023.1263890
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ortetut/issue/22573/241158


 196 
 

Ulutaş, E. (2019). Müstemleke Zamanları: Bir Frantz Fanon Okuması. İmgelem, 3(5), 
305–316. https://dergipark.org.tr/tr/pub/imgelem/issue/50509/649093. 
Erişim 04.06.2024   

Umar, Ö. O. (2001). Trablusgarb Savaşı Sırasında İtalya’nın Beyrut’u Bombardımanı. 
Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 51(17), 727–784. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/aamd/issue/61090/908083. Erişim 
30.05.2024 

Uygur, E., & Uygur, F. (2014). Fransız Sömürgecilik Tarihi Üzerine Bir Araştırma. 
Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 173(173), 273–286. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tsadergisi/issue/21486/230315. Erişim 
29.05.2024 

Wallerstein, I. (1997). Eurocentrism and Its Avatars: The Dilemmas of Social Science. 
New Left Review, 226, 93-107. 

Wolf, E. R. (2023). Avrupa ve Tarihsiz Halklar (3. b). (H. Çalışkan, Çev.). İstanbul: 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Yavuz, O. (2013). Görsel Antropoloji ’de Bir Araştırma Yöntemi Olarak Fotoğrafın 
Kullanımı. (Yüksek Lisans Tezi). Marmara Üniversitesi, Güzel 
Sanatlar Enstitüsü̈, İstanbul. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi 
Erişim 30.08.2023  

Yavuz, O. (2019). Otoetnografik Yaklaşımda Fotoğrafın Yerı̇ Ve Yöntemı̇ Üzerine: 
Pia Arke’nı̇n Çifte Kimliği. Moment Dergi, 6(2), 470–491. 
https://doi.org/10.17572//mj2019.2.470491 Erişim 20.09.2023 

Yavuz, O. (2020). Antropoloji ve Fotoğraf, Yöntem ve Temsil Üzerine. İstanbul: Espas 
Sanat Kuram Yayınları. 

Yıldırım, M. (2021). Frantz Fanon, Siyah Deri Beyaz Maskeler Üzerine Bir İnceleme. 
Medya Ve Kültür, 1(2), 212–217. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/medkul/issue/69328/1099260. Erişim 
04.06.2024 

Yılmaz, G. (2014). Osmanlı Yönetiminin Oryantalist İnşası. Studies of The Ottoman 
Domain (Osmanlı Hakimiyet Sahası Çalışmaları), 4(7), 54–81. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ohsc/issue/11016/131763 Erişim 
30.05.2024 

Yılmaz, Y. (2020). Oryantalizm, Sömürgecilik ve 21. Asra Yansımaları. İslami 
Araştırmalar Dergisi, 31, 346–362. 
https://isamveri.org/pdfdrg/D00064/2020_2/2020_2_YILMAZY.pdf 
Erişim 05.06.2024 

Yurdakul, İ. (2014). VI. Bölüm. Sömürgecilik Tarihi (Afrika-Asya) içinde (92-109). 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Zenginoğlu, S. (2020). Eric R. Wolf. (2019). Avrupa Ve Tarihsiz Halklar. (Çev.) 
Hamit Çalışkan. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 
Kırklareli Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 
9(1), 144–146. 
http://acikerisim.kirklareli.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/20.500.
11857/4028/4028.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Erişim 05.06.2024  

 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/imgelem/issue/50509/649093
https://dergipark.org.tr/tr/pub/aamd/issue/61090/908083
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tsadergisi/issue/21486/230315
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp
https://doi.org/10.17572//mj2019.2.470491
https://dergipark.org.tr/tr/pub/medkul/issue/69328/1099260
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ohsc/issue/11016/131763
http://acikerisim.kirklareli.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/20.500.11857/4028/4028.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://acikerisim.kirklareli.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/20.500.11857/4028/4028.pdf?sequence=1&isAllowed=y


 197 
 

 

 
 

 
URL-1 https://www.dowwasiksiri.com, Erişim 06.05.2024. 
URL-2 https://www.artsy.net/artwork/yinka-shonibare-african-roots-of-modernism, 
Erişim 06.05.2024.  

URL-3 https://www.moma.org/slideshows/35/654,  Erişim 07.05.2024. 
URL-4 https://emuseum.mfah.org/objects/137056/slaughter-of-the-innocents-they-
might-be-guilty-of-somethin, Erişim 07.05.2024.  
URL-5 https://www.artnet.com/artists/chris-ofili/,  Erişim 07.05.2024. 
URL-6 https://osmanerden.wordpress.com/2016/12/01/trump-ve-sanat/,  Erişim 
07.05.2024. 

URL-7 https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/swanrider/,  Erişim 13.05.2024. 
URL-8 https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/bodyletter/,  Erişim 13.05.2024. 
URL-9 https://sharjahart.org/sharjah-art-foundation/collection/the-majlis,  Erişim 
13.05.2024. 

URL-10 https://www.lamyagargash.net/majlis,  Erişim 13.05.2024. 
URL-11 https://www.hassanmeer.com/photography,  Erişim 13.05.2024. 
URL-12 http://emuseum.toledomuseum.org/objects/73084/les-femmes-du-maroc-
grande-
odalisque;jsessionid=59716C6802C507CE2792D3DFDE253102?ctx=748f6330-
4214-490a-bdd6-a44577f9e897&idx=944,  Erişim 13.05.2024. 
URL-13 https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-passar-em-branco-series, 
Erişim 13.05.2024. 
URL-14 https://tiagosantanaarte.com/2018/01/22/passar-em-branco/, Erişim 
13.05.2024.   
URL-15 https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-sugar-on-chapel-series, Erişim 
13.05.2024. 
URL-16 https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-sugar-shoes-series, Erişim 
13.05.2024. 
URL-17 https://tiagosantanaarte.com/2019/03/19/sapatos-de-acucar/,  Erişim 
13.05.2024. 
URL-18 https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-
vermelho/, Erişim 14.05.2024. 
URL-19 https://tupa.claec.org/index.php/culturas/2021-1/rt/metadata/2687/0, Erişim 
14.05.2024. 
URL-20 
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_ref
errer=artist, Erişim 15.05.2024. 

https://www.dowwasiksiri.com/
https://www.artsy.net/artwork/yinka-shonibare-african-roots-of-modernism
https://www.moma.org/slideshows/35/654
https://emuseum.mfah.org/objects/137056/slaughter-of-the-innocents-they-might-be-guilty-of-somethin
https://emuseum.mfah.org/objects/137056/slaughter-of-the-innocents-they-might-be-guilty-of-somethin
https://www.artnet.com/artists/chris-ofili/
https://osmanerden.wordpress.com/2016/12/01/trump-ve-sanat/
https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/swanrider/
https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/bodyletter/
https://sharjahart.org/sharjah-art-foundation/collection/the-majlis
https://www.lamyagargash.net/majlis
https://www.hassanmeer.com/photography
http://emuseum.toledomuseum.org/objects/73084/les-femmes-du-maroc-grande-odalisque;jsessionid=59716C6802C507CE2792D3DFDE253102?ctx=748f6330-4214-490a-bdd6-a44577f9e897&idx=944
http://emuseum.toledomuseum.org/objects/73084/les-femmes-du-maroc-grande-odalisque;jsessionid=59716C6802C507CE2792D3DFDE253102?ctx=748f6330-4214-490a-bdd6-a44577f9e897&idx=944
http://emuseum.toledomuseum.org/objects/73084/les-femmes-du-maroc-grande-odalisque;jsessionid=59716C6802C507CE2792D3DFDE253102?ctx=748f6330-4214-490a-bdd6-a44577f9e897&idx=944
http://emuseum.toledomuseum.org/objects/73084/les-femmes-du-maroc-grande-odalisque;jsessionid=59716C6802C507CE2792D3DFDE253102?ctx=748f6330-4214-490a-bdd6-a44577f9e897&idx=944
https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-passar-em-branco-series
https://tiagosantanaarte.com/2018/01/22/passar-em-branco/
https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-sugar-on-chapel-series
https://www.artsy.net/artwork/tiago-santana-sugar-shoes-series
https://tiagosantanaarte.com/2019/03/19/sapatos-de-acucar/
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/
https://tupa.claec.org/index.php/culturas/2021-1/rt/metadata/2687/0
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_referrer=artist
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_referrer=artist


 198 
 

URL-21 https://www.arts.wa.gov/artwork/?request=record;id=11885;type=101, 
Erişim 15.05.2024. 
URL-22 https://www.arts.wa.gov/artwork/?request=record;id=11609;type=101, 
Erişim 15.05.2024. 
URL-23 https://www.brooklynmuseum.org/exhibitions/nona-faustine, Erişim 
15.05.2024. 
URL-24 https://www.brooklynmuseum.org/opencollection/objects/224288,  Erişim 
15.05.2024. 
URL-25 https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-
shoes-black-history/index.html, Erişim 15.05.2024. 
URL-26 https://www.wendyredstar.com/about-1,  Erişim 15.05.2024. 

URL-27 https://www.wendyredstar.com/four-seasons, Erişim 15.05.2024. 
URL-28 https://piaarke.com/archive/p/legende-i-v-legend-i-v,  Erişim 20.05.2024. 

URL-29 https://piaarke.com/archive/p/arctic-hysteria-iv,  Erişim 20.05.2024. 
URL-30 https://www.carriemaeweems.net/biography,  Erişim 21.05.2024. 

URL-31 https://www.moma.org/collection/works/45579, Erişim 21.05.2024. 
URL-32 https://www.kemperartmuseum.wustl.edu/collection/search-results/wu-
2014-0011-a-pp-carrie-mae-weems-american-b-1953-untitled-colored-people-grid-
200910, Erişim 21.05.2024. 

URL-33 https://www.kuckei-kuckei.de/artists/guy-tillim.php,  Erişim 05.06.2024. 
URL-34 https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-
bagamoyo-beira-mozambique-p79826, Erişim 05.06.2024. 
URL-35 https://wam.umn.edu/guy-tillim-avenue-patrice-lumumba, Erişim 
05.06.2024. 
URL-36 https://peabody.harvard.edu/publications/avenue-patrice-lumumba-0, Erişim 
05.06.2024. 
URL-37 https://www.tate.org.uk/art/artists/sonia-boyce-obe-794 Erişim 05.06.2024. 
URL-38 https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-the-audition-p82514 Erişim 
05.06.2024. 
URL-39 https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-
born-native-considers-her-relationship-to-the-t05021 Erişim 05.06.2024. 

URL-40 https://lsimpsonstudio.com/bio Erişim 05.06.2024. 
URL-41 https://www.artforum.com/features/lorna-simpsons-waterbearer-204264/ 
Erişim 05.06.2024. 
URL-42 https://www.tate.org.uk/art/artworks/simpson-photo-booth-t12949 Erişim 
05.06.2024. 
 

 
 

https://www.arts.wa.gov/artwork/?request=record;id=11885;type=101
https://www.arts.wa.gov/artwork/?request=record;id=11609;type=101
https://www.brooklynmuseum.org/exhibitions/nona-faustine
https://www.brooklynmuseum.org/opencollection/objects/224288
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://www.wendyredstar.com/about-1
https://www.wendyredstar.com/four-seasons
https://piaarke.com/archive/p/legende-i-v-legend-i-v
https://piaarke.com/archive/p/arctic-hysteria-iv
https://www.carriemaeweems.net/biography
https://www.moma.org/collection/works/45579
https://www.kemperartmuseum.wustl.edu/collection/search-results/wu-2014-0011-a-pp-carrie-mae-weems-american-b-1953-untitled-colored-people-grid-200910
https://www.kemperartmuseum.wustl.edu/collection/search-results/wu-2014-0011-a-pp-carrie-mae-weems-american-b-1953-untitled-colored-people-grid-200910
https://www.kemperartmuseum.wustl.edu/collection/search-results/wu-2014-0011-a-pp-carrie-mae-weems-american-b-1953-untitled-colored-people-grid-200910
https://www.kuckei-kuckei.de/artists/guy-tillim.php
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-bagamoyo-beira-mozambique-p79826
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-bagamoyo-beira-mozambique-p79826
https://wam.umn.edu/guy-tillim-avenue-patrice-lumumba
https://peabody.harvard.edu/publications/avenue-patrice-lumumba-0
https://www.tate.org.uk/art/artists/sonia-boyce-obe-794
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-the-audition-p82514
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-born-native-considers-her-relationship-to-the-t05021
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-born-native-considers-her-relationship-to-the-t05021
https://lsimpsonstudio.com/bio
https://www.artforum.com/features/lorna-simpsons-waterbearer-204264/
https://www.tate.org.uk/art/artworks/simpson-photo-booth-t12949


 199 
 

 

GÖRSEL KAYNAKLAR 

Görsel 3.1 : Eugène Delacroix, Odalık, 1857. 
https://arthive.com/eugenedelacroix/works/222776~Odalisque_at_the_window 
Erişim 25.04.2024  
 

Görsel 3.2 : Jean Auguste Dominique Ingres, Türk Hamamı, 1862._ 
https://diyablog.com/wp-content/uploads/2014/05/image6.jpg Erişim 25.04.2024 

 
Görsel 3.3 : Jean Auguste Dominique Ingres, Büyük Odalık, 1814. 
https://arthive.com/ingres/works/9470~Large_odalisque#show-work://9470 Erişim 
25.04.2024 

 
Görsel 3.4 : Jean-Léon Gérôme, Bonaparte Sfenks'in Önünde, 1886. 
https://www.worldhistory.org/image/17326/bonaparte-before-the-sphinx/ Erişim 
25.04.2024 

 
Görsel 3.5 : Sebah&Joaillier, Osmanlı Giysili Kadınlar ve Erkekler, (1890 Civarı). 

https://blog.iae.org.tr/sergiler/seyahat-ozgurlestirir Erişim 23.04.2024 
 

Görsel 3.6 : Abdullah Biraderler, Doğulu Kadın Tasvirleri. 
http://tayfunserttas.blogspot.com/2010/12/modern-kimlik-ve-kulturel.html Erişim 
23.04.2024 
 

Görsel 3.7 : Sébah & Joaillier, Türk Kadını Fotoğrafı. 
https://www.researchgate.net/figure/The-more-obese-the-more-admired-are-the-
ladies-of-the-harem-AH-Keane-The-Worlds_fig7_230566338 Erişim 23.04.2024 
 

Görsel 3.8 : Abdullah Biraderler, Türk Kadını Fotoğrafı. 
https://magazine.culturius.com/limpresario-de-smyrne-de-carlo-goldoni/ Erişim 
23.04.2024 
 

https://arthive.com/eugenedelacroix/works/222776~Odalisque_at_the_window
https://diyablog.com/wp-content/uploads/2014/05/image6.jpg
https://arthive.com/ingres/works/9470~Large_odalisque#show-work://9470
https://www.worldhistory.org/image/17326/bonaparte-before-the-sphinx/
https://blog.iae.org.tr/sergiler/seyahat-ozgurlestirir
http://tayfunserttas.blogspot.com/2010/12/modern-kimlik-ve-kulturel.html
https://www.researchgate.net/figure/The-more-obese-the-more-admired-are-the-ladies-of-the-harem-AH-Keane-The-Worlds_fig7_230566338
https://www.researchgate.net/figure/The-more-obese-the-more-admired-are-the-ladies-of-the-harem-AH-Keane-The-Worlds_fig7_230566338
https://magazine.culturius.com/limpresario-de-smyrne-de-carlo-goldoni/


 200 
 

Görsel 3.9 : Sebah&Joaillier, Haremde Güzeller. 

https://www.tarihteninciler.com/uc-osmanli-hanimefendisi/ Erişim 23.04.2024 
 

Görsel 3.10 : Sebah&Joaillier, Haremde Dinlenen Kadınlar. 
http://tayfunserttas.blogspot.com/2010/12/modern-kimlik-ve-kulturel.html Erişim 
23.04.2024 
 

Görsel 3.11 : Sébah&Joaillier, Harem’de Müzik Yapan Üç Kadın. 
http://www.fotografya.gen.tr/yazdir?D377F235895B8345563DE3BDAE5563D0 
Erişim 24.04.2024 
 

Görsel 3.12 : Sébah & Joaillier, Kahvehane. 
https://www.fikriyat.com/galeri/tarih/sultan-ii-abdulhamid-donemine-ayna-tutan-3-
fotografci/20 Erişim 23.04.2024 
 

Görsel 3.13 : Guillaume Berggren, Bir Türk Kahvehanesinin İçi. 
https://mehmetmazak.net/cumhuriyet-oncesi-mersinin-nufus-ve-demografik-yapisi/ 
Erişim 23.03.2024 
 

Görsel 3.14 : Pascal Sébah, Simit Satıcısı. 
https://www.fostinum.org/pascal-sebah---men.html Erişim 23.04.2024 

 
Görsel 3.15 : Pascal Sébah, Hamal. 

https://www.fostinum.org/pascal-sebah---men.html Erişim 23.04.2024 
 

Görsel 3.16 : Sébah & Joaillier, Çingeneler. 
http://www.fotografya.gen.tr/TR,404/engin-ozendes.html Erişim 24.04.2024 

 
Görsel 3.17 : Basile Kargopoulo, İstanbul. 
http://www.eskiistanbul.net/3555/beykoz-basile-kargopoulo-fotografi-1865-1875 
Erişim 24.04.2024 

 
Görsel 3.18 : Felix Bonfils, Kahire'de Pazar Yeri. 
https://magyarlanykairoban.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/12/barquq-
masjud.jpg Erişim 24.04.2024 

 
 

https://www.tarihteninciler.com/uc-osmanli-hanimefendisi/
http://tayfunserttas.blogspot.com/2010/12/modern-kimlik-ve-kulturel.html
http://www.fotografya.gen.tr/yazdir?D377F235895B8345563DE3BDAE5563D0
https://www.fikriyat.com/galeri/tarih/sultan-ii-abdulhamid-donemine-ayna-tutan-3-fotografci/20
https://www.fikriyat.com/galeri/tarih/sultan-ii-abdulhamid-donemine-ayna-tutan-3-fotografci/20
https://mehmetmazak.net/cumhuriyet-oncesi-mersinin-nufus-ve-demografik-yapisi/
https://www.fostinum.org/pascal-sebah---men.html
https://www.fostinum.org/pascal-sebah---men.html
http://www.fotografya.gen.tr/TR,404/engin-ozendes.html
http://www.eskiistanbul.net/3555/beykoz-basile-kargopoulo-fotografi-1865-1875
https://magyarlanykairoban.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/12/barquq-masjud.jpg
https://magyarlanykairoban.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/12/barquq-masjud.jpg


 201 
 

Görsel 3.19 : Sébah & Joaillier, Bursa Yeni Kaplıca. 
http://www.eskiturkiye.net/4136/yeni-kaplica-bursa-sebah-joaillier-1883-sonrasi 
Erişim 24.04.2024 

 
Görsel 3.20 : Abdullah Biraderler, Türk Hamamı. 

https://luminous-lint.com/app/image/762512571308476576494/ Erişim 24.04.2024 
 

Görsel 3.21 : Abdullah Biraderler, Giza Piramitleri. 
https://fotografiahistorica.com/2016/07/30/pioneros-de-la-fotografia-en-egipto-1857-
1890-coleccion-abeledo-llabata-santiago-entrena/ Erişim 24.04.2024 
 

Görsel 3.22 :  Dr.Hugh Welch Diamond, Ruhsal Hasta 1855. 
https://dangerousminds.net/comments/documenting_madness_female_patients_of_th
e_surrey_county_lunatic_asylum Erişim 01.05.2024 
 

Görsel 3.23 : Dr.Hugh Welch Diamond, Bir Hastanın Portresi, 1855. 
https://blog.scienceandmediamuseum.org.uk/a-z-photography-collection-hugh-
welch-diamond/ Erişim 19.05.2024 
 

Görsel 3.24 : Alphonse Bertillon Yöntemi. 
https://longexposureimages.wordpress.com/2020/02/03/mondays-photography-
inspiration-alphonse-bertillon/ Erişim 01.05.2024 
 

Görsel 3.25 : Huxley Yöntemi. 
https://www.uni-koeln.de/phil-fak/afrikanistik/kant/data/Lee-KANT2.pdf Erişim 
01.05.2024 
 

Görsel 3.26 : John Lamprey, Chinese Male (Çinli Erkek), 1870. 
https://quod.lib.umich.edu/t/tapic/x-7977573.0007.105-
00000003/7977573.0007.105-00000003 .Erişim 01.05.2024 
 

Görsel 3.27 : E.H. Man, Andaman Yerlileri. 
https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302814&offset=16&lv=list 
Erişim 02.05.2024 
 

Görsel 3.28 : E.H. Man, Andaman Yerlileri. 
https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302822&offset=23&lv=list 
Erişim 02.05.2024 

http://www.eskiturkiye.net/4136/yeni-kaplica-bursa-sebah-joaillier-1883-sonrasi
https://luminous-lint.com/app/image/762512571308476576494/
https://fotografiahistorica.com/2016/07/30/pioneros-de-la-fotografia-en-egipto-1857-1890-coleccion-abeledo-llabata-santiago-entrena/
https://fotografiahistorica.com/2016/07/30/pioneros-de-la-fotografia-en-egipto-1857-1890-coleccion-abeledo-llabata-santiago-entrena/
https://dangerousminds.net/comments/documenting_madness_female_patients_of_the_surrey_county_lunatic_asylum
https://dangerousminds.net/comments/documenting_madness_female_patients_of_the_surrey_county_lunatic_asylum
https://blog.scienceandmediamuseum.org.uk/a-z-photography-collection-hugh-welch-diamond/
https://blog.scienceandmediamuseum.org.uk/a-z-photography-collection-hugh-welch-diamond/
https://longexposureimages.wordpress.com/2020/02/03/mondays-photography-inspiration-alphonse-bertillon/
https://longexposureimages.wordpress.com/2020/02/03/mondays-photography-inspiration-alphonse-bertillon/
https://www.uni-koeln.de/phil-fak/afrikanistik/kant/data/Lee-KANT2.pdf
https://quod.lib.umich.edu/t/tapic/x-7977573.0007.105-00000003/7977573.0007.105-00000003
https://quod.lib.umich.edu/t/tapic/x-7977573.0007.105-00000003/7977573.0007.105-00000003
https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302814&offset=16&lv=list
https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302822&offset=23&lv=list


 202 
 

 

Görsel 3.29 : E.H. Man, Andaman Yerlileri. 
https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302811&offset=14&lv=list 
Erişim 02.05.2024 
 

Görsel 3.30 : Maurice Vidal Portman, Andaman Adaları’ndan Çalışmalar, 1890. 
https://mapacademy.io/article/maurice-vidal-portman/ Erişim 02.05.2024 

 
Görsel 3.31 : Maurice Vidal Portman, Andamanlı Yetişkin Grubu, 1890. 

https://mapacademy.io/article/maurice-vidal-portman/ Erişim 02.05.2024 
 

Görsel 3.32 : J. W. Lindt, Tüfek Tutarak Oturan Adam. 
https://www.ngv.vic.gov.au/explore/collection/work/12482/ Erişim 02.05.2024 

 
Görsel 3.33 : J. W. Lindt, Sahil Kabilesinin İki Yiğit Adamı, 1873-74. 

https://www.ngv.vic.gov.au/explore/collection/work/12484/ Erişim 02.05.2024 
 

Görsel 3.34 : Edward S. Curtis, Şef ve Ekibi, 1905. 
https://www.thewittliffcollections.txst.edu/exhibitions/past/edwardscurtis.html 
Erişim 02.05.2024 
 

Görsel 3.35 : Edward S. Curtis, Oturan Ayı, Arikara Şefi, 1908. 
https://aboutphotography.blog/photographer/edward-s-curtis#google_vignette Erişim 
02.05.2024 
 

Görsel 3.36 : Edward S. Curtis, Bow Nehri, 1926. 
https://campusdata.uark.edu/resources/images/articles/Bow%20River.jpg Erişim 
02.05.2024 
 
Görsel 3.37 : Bronislaw Malinowski, İneykoya'nın Ölümünden Sonra Oburaku'da 
Düzenlenen Cenaze Dansı, 1916. 
https://www.researchgate.net/figure/Bronislaw-Malinowski-The-Mortuary-Dance-
held-at-Oburaku-after-the-death-of-Ineykoya_fig2_344162322 Erişim 03.05.2024 

 
Görsel 3.38 : Bronislaw Malinowski,  Kiriwina’da Gelin Töreni, 1914. 
https://www.researchgate.net/figure/Bridal-ceremony-at-Kiriwina-by-Bronislaw-
Malinowski-1914-Source-London-School-of_fig1_325467624 Erişim 03.05.2024 

https://www.weltmuseumwien.at/en/object/?detailID=302811&offset=14&lv=list
https://mapacademy.io/article/maurice-vidal-portman/
https://mapacademy.io/article/maurice-vidal-portman/
https://www.ngv.vic.gov.au/explore/collection/work/12482/
https://www.ngv.vic.gov.au/explore/collection/work/12484/
https://www.thewittliffcollections.txst.edu/exhibitions/past/edwardscurtis.html
https://aboutphotography.blog/photographer/edward-s-curtis#google_vignette
https://www.researchgate.net/figure/Bronislaw-Malinowski-The-Mortuary-Dance-held-at-Oburaku-after-the-death-of-Ineykoya_fig2_344162322
https://www.researchgate.net/figure/Bronislaw-Malinowski-The-Mortuary-Dance-held-at-Oburaku-after-the-death-of-Ineykoya_fig2_344162322
https://www.researchgate.net/figure/Bridal-ceremony-at-Kiriwina-by-Bronislaw-Malinowski-1914-Source-London-School-of_fig1_325467624
https://www.researchgate.net/figure/Bridal-ceremony-at-Kiriwina-by-Bronislaw-Malinowski-1914-Source-London-School-of_fig1_325467624


 203 
 

 

Görsel 3.39 : Bronislaw Malinowski Yerliler ile Birlikte. 
https://www.kanopy.com/en/product/savage-memory?vp=cuyahoga Erişim 
03.05.2024 
 
Görsel 4.1 : Yee I-Lann,  Study of Lamprey's Malayan Male I&II (Lamprey'nin 
Malayalı Erkeği Üzerine Çalışma I&II), 2009. 
https://www.researchgate.net/figure/Yee-I-Lann-Study-of-Lampreys-Malayan-Male-
I-II-2009-black-and-white-digital-print_fig7_336177940 Erişim 06.05.2024 

 
Görsel 4.2 : Dave Lewis, Antropoloji ve Fotoğraf Serisinden, 1995. 
https://www.gold.ac.uk/media/images-by-
section/departments/anthropology/research/LOW-RES-ALL-
dave_lewis_goldsmiths_anthropology-4August2017-1.pdf Erişim 06.05.2024 
 

Görsel 4.3 : Dave Lewis, Zulu Savaşçısı, 1995. 
https://maa.cam.ac.uk/file/zulu-warrior-dave-lewis-1995 Erişim 06.05.2024 

 
Görsel 4.4 : Dow Wasiksiri, Angry Birds Oynamak İster misin?, 2012. 

https://eliasii.wordpress.com/2019/03/19/post-colonial/ Erişim 06.05.2024 
 

Görsel 4.5 : Dow Wasiksiri, Bu Plastik Ama Güven Bana, 2012. 
https://www.dowwasiksiri.com/photo-gallery/conversations-with-the-
past/#lg=1&slide=2 Erişim 06.05.2024 
 

Görsel 4.6 : Yinka Shonibare, Modernizmin Afrika Kökleri (Mbulu Ngulu), 2023. 
https://yinkashonibare.com/artwork/african-roots-of-modernism-mbulu-ngulu-2023/ 
Erişim 06.05.2024 
 

Görsel 4.7 : Yinka Shonibare - Modernizmin Afrika Kökleri (Bété Maskesi), 2023. 
https://yinkashonibare.com/artwork/african-roots-of-modernism-bete-mask-2023/ 
Erişim 06.05.2024 
 
Görsel 4.8 : Yinka Shonibare, Diary of a Victorian Dandy: 11.00 hours (Victorya 
Dönemi Züppesinin Günlüğü: 11.00 saatleri), 1998. 
https://yinkashonibare.com/artwork/diary-of-a-victorian-dandy-11.00-hours-1998/ 
Erişim 06.05.2024 

 

https://www.kanopy.com/en/product/savage-memory?vp=cuyahoga
https://www.researchgate.net/figure/Yee-I-Lann-Study-of-Lampreys-Malayan-Male-I-II-2009-black-and-white-digital-print_fig7_336177940
https://www.researchgate.net/figure/Yee-I-Lann-Study-of-Lampreys-Malayan-Male-I-II-2009-black-and-white-digital-print_fig7_336177940
https://www.gold.ac.uk/media/images-by-section/departments/anthropology/research/LOW-RES-ALL-dave_lewis_goldsmiths_anthropology-4August2017-1.pdf
https://www.gold.ac.uk/media/images-by-section/departments/anthropology/research/LOW-RES-ALL-dave_lewis_goldsmiths_anthropology-4August2017-1.pdf
https://www.gold.ac.uk/media/images-by-section/departments/anthropology/research/LOW-RES-ALL-dave_lewis_goldsmiths_anthropology-4August2017-1.pdf
https://maa.cam.ac.uk/file/zulu-warrior-dave-lewis-1995
https://eliasii.wordpress.com/2019/03/19/post-colonial/
https://www.dowwasiksiri.com/photo-gallery/conversations-with-the-past/#lg=1&slide=2
https://www.dowwasiksiri.com/photo-gallery/conversations-with-the-past/#lg=1&slide=2
https://yinkashonibare.com/artwork/african-roots-of-modernism-mbulu-ngulu-2023/
https://yinkashonibare.com/artwork/african-roots-of-modernism-bete-mask-2023/
https://yinkashonibare.com/artwork/diary-of-a-victorian-dandy-11.00-hours-1998/


 204 
 

Görsel 4.9 : Yinka Shonibare, Diary of a Victorian Dandy: 03.00 Hours (Victorya 
Dönemi Züppesinin Günlüğü: 03.00 saatleri), 1998. 
https://yinkashonibare.com/artwork/diary-of-a-victorian-dandy-03.00-hours-1998/ 
Erişim 06.05.2024 
 

Görsel 4.10 : Cecil J. Williams, Charleston Hastane İşçileri Grevi, 1969. 
https://today.citadel.edu/through-the-eyes-of-the-charleston-hospital-workers-
movement-50-years-later/ Erişim 07.05.2024 
 
Görsel 4.11 : Cecil J. Williams, Güney Carolina Eyalet Meclisi'nde yapılan ayrımcılık 
karşıtı protesto sırasında çekilmiş bir fotoğraf, 1963. 
https://imm.ong/fotografia/consciencia-negra-fotografia-e-resistencia/ Erişim 
07.05.2024 

 
Görsel 4.12 : Cecil J. Williams, üzerinde "Beyazlar İçin" yazılı çeşmeden su içerken, 
1964. 
https://realfreeflowingwords.blog/2021/02/07/fighting-back-defying-moments-in-
black-history-black-history-365/ Erişim 07.05.2024 
 

Görsel 4.13 : Kara Walker, Gone (Gitmiş), 1994. 
https://www.moma.org/slideshows/35/654 Erişim 07.05.2024 

 
Görsel 4.14 : Kara Walker, Slaughter of the Innocents (They Might be Guilty of 
Something) (Masumların Katli (Bir Şeyden Suçlu Olabilirler), 2017. 
https://www.theparisreview.org/blog/wp-content/uploads/2017/10/slaughter-of-the-
innocents-they-might-be-guilty-of-something-2017.jpg Erişim 07.05.2024 
 

Görsel 4.15 : Chris Ofili, The Holy Virgin Mary (Kutsal Bakire Meryem), 1996. 
https://osmanerden.wordpress.com/2016/12/01/trump-ve-sanat/ Erişim 07.05.2024 

 
Görsel 4.16 : Chris Ofili, Shithead (Bokkafa), 1993. 

https://www.frieze.com/article/questionnaire-nicholas-hlobo Erişim 07.05.2024 
 

Görsel 4.17 : Chris Ofili, No Woman, No Cry (Kadın Yok Ağlama), 1998. 
https://artuk.org/discover/artworks/no-woman-no-cry-201122 Erişim 07.05.2024 

 
Görsel 4.18 : Parastou Forouhar, Swanrider (Kuğu Binicisi)Serisi, 2004. 

https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/swanrider/ Erişim 13.05.2024 

https://yinkashonibare.com/artwork/diary-of-a-victorian-dandy-03.00-hours-1998/
https://today.citadel.edu/through-the-eyes-of-the-charleston-hospital-workers-movement-50-years-later/
https://today.citadel.edu/through-the-eyes-of-the-charleston-hospital-workers-movement-50-years-later/
https://imm.ong/fotografia/consciencia-negra-fotografia-e-resistencia/
https://realfreeflowingwords.blog/2021/02/07/fighting-back-defying-moments-in-black-history-black-history-365/
https://realfreeflowingwords.blog/2021/02/07/fighting-back-defying-moments-in-black-history-black-history-365/
https://www.moma.org/slideshows/35/654
https://www.theparisreview.org/blog/wp-content/uploads/2017/10/slaughter-of-the-innocents-they-might-be-guilty-of-something-2017.jpg
https://www.theparisreview.org/blog/wp-content/uploads/2017/10/slaughter-of-the-innocents-they-might-be-guilty-of-something-2017.jpg
https://osmanerden.wordpress.com/2016/12/01/trump-ve-sanat/
https://www.frieze.com/article/questionnaire-nicholas-hlobo
https://artuk.org/discover/artworks/no-woman-no-cry-201122
https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/swanrider/


 205 
 

 

Görsel 4.19 : Parastou Forouhar, Bodyletter (Gövde Mektubu), 2014. 
https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/bodyletter/ Erişim 13.05.2024 

 
Görsel 4.20 : Lamya Gargash, The Majlis (Meclis) serisinden, 2009. 

https://sharjahart.org/sharjah-art-foundation/collection/the-majlis Erişim 13.05.2024 
 

Görsel 4.21 : Hassan Meer, Moon Series (Ay Serisi), 2005. 
https://www.hassanmeer.com/photography Erişim 13.05.2024 

 
Görsel 4.22 : Lalla Essaydi, Les Femmes Du Maroc, La Grande Odalisque (Fas 
Kadınları, Büyük Odalık), 2008. 
https://www.kemperart.org/collection/les-femmes-du-maroc-la-grande-odalisque 
Erişim 13.05.2024 
 

Görsel 4.23 : Tiago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geçiş)  serisinden, 2018. 
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/ Erişim 13.05.2024 

 
Görsel 4.24 : Tiago Sant'Ana, Passar Em Branco (Boş Geçiş)  serisinden, 2018. 

https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/ Erişim 13.05.2024 
 

Görsel 4.25 : Tiago Sant'ana, Sugar On Chapel (Şapelde Şeker) serisinden, 2018. 
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/ Erişim 13.05.2024 

 
Görsel 4.26 : Tiago Sant'Ana, Sugar Shoes (Şeker Ayakkabılar), 2018. 

https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/ Erişim 13.05.2024 
 
Görsel 4.27 : Rosana Paulino, A Ciência é a luz da verdade? (Bilim gerçeğin ışığı 
mıdır?), 2016. 
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/ 
Erişim 14.05.2024 

 
Görsel 4.28 : Rosana Paulino, Sem Titulo (Başlıksız), 2016. 
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/ 
Erişim 14.05.2024 

 

https://www.parastou-forouhar.de/portfolio/bodyletter/
https://sharjahart.org/sharjah-art-foundation/collection/the-majlis
https://www.hassanmeer.com/photography
https://www.kemperart.org/collection/les-femmes-du-maroc-la-grande-odalisque
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/
https://www.pipaprize.com/artists/tiago-santana/
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/


 206 
 

Görsel 4.29 : Rosana Paulino, Classificar é saber? (Sınıflandırmak bilmek midir?), 
2016.  
https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/ 
Erişim 14.05.2024 
 
Görsel 4.30 : James Luna, Half Indian/Half Mexican (Yarı Amerikan Yerlisi/Yarı 
Meksikalı), 1991 
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_ref
errer=artist Erişim 15.05.2024 

 
Görsel 4.31 : James Luna, Petroglyphs in Motion (Hareket Halindeki Petroglifler), 
2002. 
https://www.artsy.net/artwork/james-luna-petroglyphs-in-motion-i Erişim 15.05.2024 

 
Görsel 4.32 : James Luna, Petroglyphs in Motion (Hareket Halindeki Petroglifler), 
2002. 
https://www.artsy.net/artwork/james-luna-petroglyphs-in-motion-i-1 Erişim 
15.05.2024 
 
Görsel 4.33 : Nona Faustine, They Tagged the Land with Trophies and Institutions 
from Their Rapes and Conquests (Toprakları Tecavüz ve Fetihlerinden Gelen Ödüller 
ve Kurumlarla Etiketlediler), Tweed Courthouse, 2013. 
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-
black-history/index.html_Erişim 15.05.2024 
 

Görsel 4.34 : Nona Faustine, Isabelle, Lefferts House (Isabelle, Lefferts Evi), 2016. 
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-
black-history/index.html Erişim 15.05.2024  
 

Görsel 4.35 : Nona Faustine, Akıl Unuttuğunda Ruh Hatırlar, 2021. 
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-
black-history/index.html_Erişim 15.05.2024  
 

Görsel 4.36 : Wendy Red Star, Bahar, Dört Mevsim Serisinden, 2006. 
https://www.wendyredstar.com/four-seasons Erişim 15.05.2024 

 
Görsel 4.37 : Wendy Red Star, Yaz, Dört Mevsim Serisinden, 2006. 

https://www.wendyredstar.com/four-seasons Erişim 15.05.2024 
 

https://galeriasuperficie.com.br/en/exposicoes/rosana-paulino-atlantico-vermelho/
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_referrer=artist
https://www.moma.org/collection/works/433636?artist_id=34698&page=1&sov_referrer=artist
https://www.artsy.net/artwork/james-luna-petroglyphs-in-motion-i
https://www.artsy.net/artwork/james-luna-petroglyphs-in-motion-i-1
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://edition.cnn.com/2024/04/02/style/nona-faustine-nude-photos-white-shoes-black-history/index.html
https://www.wendyredstar.com/four-seasons
https://www.wendyredstar.com/four-seasons


 207 
 

Görsel 4.38 : Wendy Red Star, Kış, Dört Mevsim Serisinden, 2006. 

https://www.wendyredstar.com/four-seasons Erişim 15.05.2024 
 

Görsel 4.39 : Wendy Red Star, Güz, Dört Mevsim Serisinden, 2006. 
https://www.wendyredstar.com/four-seasons Erişim 15.05.2024 

 
Görsel 4.40 : Pia Arke, Kamik’ini Kafana Tak, Böylece Herkes Senin Nereden 
Geldiğini Anlayabilir, 1993. 
https://piaarke.com/shop/p/limited-edition-print?rq=Put%20your%20kamik, Erişim 
20.05.2024 
 
Görsel 4.41 : Pia Arke’nin The Kronborg Suite (Kronborg Süiti) adlı çalışmasında 
kullandığı camera obscura.  

https://www.bbc.co.uk/programmes/b06rwvzb Erişim 20.05.2024 
 

Görsel 4.42 : Pia Arke, The Kronborg serisinden, 1996. 
https://piaarke.com/archive/p/the-kronborg-series-kronborg-serien-alias-kronborg-
suiten Erişim 20.05.2024 
 

Görsel 4.43 : Pia Arke, Legende (Efsane) I-V, 1999. 
https://piaarke.com/archive/p/legende-i-v-legend-i-v Erişim 20.05.2024 

 
Görsel 4.44 : Pia Arke, Arctic Histeria (Arktik Histeri), 1997. 

https://piaarke.com/archive/p/arctic-hysteria-iv Erişim 20.05.2024 
 
Görsel 4.45 : Carrie Mae Weems, From Here I Saw What Happened (Buradan Ne 
Olduğunu Gördüm), 1995-96. 

https://www.carriemaeweems.net/fromhereisaw Erişim 21.05.2024 
 
Görsel 4.46 : Carrie Mae Weems, From Here I Saw What Happened and I Cried 
(Buradan Ne Olduğunu Gördüm ve Ağladım) serisinden, 1995-96. 

https://www.carriemaeweems.net/fromhereisaw Erişim 21.05.2024 
 
Görsel 4.47 : Carrie Mae Weems , Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli 
İnsanlar Izgarası)) serisinden, 1989-90. 

https://www.carriemaeweems.net/colored-people  Erişim 21.05.2024 
 

https://www.wendyredstar.com/four-seasons
https://www.wendyredstar.com/four-seasons
https://piaarke.com/shop/p/limited-edition-print?rq=Put%20your%20kamik
https://www.bbc.co.uk/programmes/b06rwvzb
https://piaarke.com/archive/p/the-kronborg-series-kronborg-serien-alias-kronborg-suiten
https://piaarke.com/archive/p/the-kronborg-series-kronborg-serien-alias-kronborg-suiten
https://piaarke.com/archive/p/legende-i-v-legend-i-v
https://piaarke.com/archive/p/arctic-hysteria-iv
https://www.carriemaeweems.net/fromhereisaw
https://www.carriemaeweems.net/fromhereisaw
https://www.carriemaeweems.net/colored-people


 208 
 

Görsel 4.48 : Carrie Mae Weems , Untitled (Colored People Grid) (İsimsiz (Renkli 
İnsanlar Izgarası)) serisi, 1989-90. 
https://www.carriemaeweems.net/colored-people  Erişim 21.05.2024 

 
Görsel 4.49 : Guy Tillim, Apartman Binası, Avenue Bagamoyo, Beira, Mozambique, 
2008. 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-bagamoyo-
beira-mozambique-p79826 Erişim 05.06.2024 
 

Görsel 4.50 : Guy Tillim, Apartman Binası, Beira, Mozambique, 2008.  
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-beira-mozambique-
p79827 Erişim 05.06.2024 
 

Görsel 4.51 : Guy Tillim, Grande Hotel, Beira, Mozambique, 2008. 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-grande-hotel-beira-mozambique-p79830 
Erişim 05.06.2024 
 
Görsel 4.52 : Guy Tillim, Jean-Pierre Bemba’nın destekçileri o havaalanından mitinge 
doğru yürürken yolu dolduruyor, Kinshasa, July 2006. 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-supporters-of-jean-pierre-bemba-line-the-
road-as-he-walks-to-a-rally-from-the-p79835 Erişim 05.06.2024 

 
Görsel 4.53 : Sonia Boyce, The Audition (Seçme), 1997. 

https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-the-audition-p82514 Erişim 05.06.2024 
 
Görsel 4.54 : Sonia Boyce, From Tarzan to Rambo: English Born ‘Native’ Considers 
Her Relationship to the Constructed/Self Image and Her Roots in Reconstruction 
(Tarzan’dan Rambo’ya: İngiliz Doğmuş “Yerli” İnşa Edilen/Benlik İmajıyla İlişkisini 
ve Yeniden Yapılanmadaki Köklerini Değerlendiriyor), 1987. 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-born-
native-considers-her-relationship-to-the-t05021 Erişim 05.06.2024. 

 
Görsel 4.55 : Lorna Simpson, Waterbearer (Su Taşıyıcısı), 1986. 

https://www.galleriesnow.net/artwork/waterbearer#images Erişim 05.06.2024. 
 

Görsel 4.56 : Lorna Sqmpson, Photo Booth (Fotoğraf Kabqnq), 2008. 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/simpson-photo-booth-t12949 Erişim 
05.06.2024. 
 

https://www.carriemaeweems.net/colored-people
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-bagamoyo-beira-mozambique-p79826
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-avenue-bagamoyo-beira-mozambique-p79826
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-beira-mozambique-p79827
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-apartment-building-beira-mozambique-p79827
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-grande-hotel-beira-mozambique-p79830
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-supporters-of-jean-pierre-bemba-line-the-road-as-he-walks-to-a-rally-from-the-p79835
https://www.tate.org.uk/art/artworks/tillim-supporters-of-jean-pierre-bemba-line-the-road-as-he-walks-to-a-rally-from-the-p79835
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-the-audition-p82514
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-born-native-considers-her-relationship-to-the-t05021
https://www.tate.org.uk/art/artworks/boyce-from-tarzan-to-rambo-english-born-native-considers-her-relationship-to-the-t05021
https://www.galleriesnow.net/artwork/waterbearer#images
https://www.tate.org.uk/art/artworks/simpson-photo-booth-t12949


 209 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Nilgün Çiftetepe, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Fotoğraf Bölümü ve 

İstanbul Üniversitesi İktisat Bölümü mezunudur.  

Artist 2019, Bursa Photofest 2021, Beyoğlu Kültür Yolu Festivali 2022 gibi karma 

sergilerde yer almıştır. Belgesel fotoğraf ve sanat fotoğrafı alanında çalışmalarını 

sürdürmektedir. Beykoz Üniversitesi’nde yarı zamanlı olarak fotoğraf dersleri 

vermektedir. 

 
 
 
 
 

 


