
HAZİNE-İ FÜNÛN DERGİSİ 

(2. YIL, 27–52. SAYILAR) 

(İNCELEME VE SEÇİLMİŞ METİNLER) 

 

 

Eyup ŞİMŞEK 

 

 

CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

Lisansüstü Eğitim Öğretim ve Sınav Yönetmeliğinin Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı / Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı İçin Öngördüğü 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Olarak Hazırlanmıştır. 

 

 

Tez Danışmanı 

Yrd. Doç. Dr. Süheyla YÜKSEL 

 

 

Aralık – 2007 

SİVAS 



 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne 

 

Eyup ŞİMŞEK’in hazırlamış olduğu bu çalışma jürimiz tarafından Türk Dili 

ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı / Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı’nda YÜKSEK 

LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Başkan: Yrd. Doç. Dr. Süheyla YÜKSEL (Danışman) 

 

Üye : Yrd. Doç. Dr. Yunus AYATA 

 

Üye : Yrd. Doç. Dr. Emin EMİNOĞLU 

 

 

Onay 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 
...... / 12 / 2007 

 

 

Prof. Dr. Zafer CİRHİNLİOĞLU 

Enstitü Müdürü 

 

 



ÖZET 

Gazete ve dergiler yayımlandıkları dönemin siyasî, sosyal, sosyoekonomik, 

kültürel durumunu ve hedeflerini yansıtması bakımından önemli kaynaklardır. 

İncelenen her gazete ve mecmua geçmişimize ışık tutar. Bunlar, geçmiş 

kültürümüzle gelişmekte olan toplumumuz arasında köprü vazifesi görür. 1893–

1895 yılları arasında yayımlanan Hazine-i Fünûn mecmuası üzerinde yaptığımız 

çalışma da bu açıdan değerlendirilebilir. 

Derginin 27-52. sayılarını içeren kısmının fotokopileri Milli Kütüphaneden 

temin edilerek bu sayılarda yayımlanan bütün yazılar incelenmiş, tek tek fişlemeler 

yapılmış ve yazarlarla ilgili gerekli araştırmalar yapılmıştır. Bütün yazılar, imzasız 

olanlar da dâhil, yazar adına, türlerine ve konularına göre tasnif edilmiştir.  

Sultan II. Abdülhamit döneminde yayımlanmış olan Hazine-i Fünûn, logo 

altı yazısında da belirtildiği gibi “fennî ve edebî bir gazete (dergi)” olarak perşembe 

günleri yayımlanmış ve derginin başyazarlığını da Faik Reşât yapmıştır. 

Bu çalışmada, Hazine-i Fünûn’un H 13 Recep 1312 – 27 Zilhicce 1312 (M 

10 Ocak 1895 -  20 Haziran 1895) tarihleri arasında yayımlanan 26 sayısı ele 

alınmıştır. Çalıştığımız sayılarda dış kapak mevcut değildir; ilk sayfa kapak 

görevi yapmakta olup derginin sayfa sayısına dâhildir. Her sayı 8 sayfadan 

ibarettir. 

Dergideki yazıların belirli sütunlar altında neşrine dikkat edilmiştir. 

İncelediğimiz bu sayılarda “Kısm-ı Edebî, Eslâf, Mütenevvia, Meşâhîr-i Şuarâ-

yı Arab, Eş’âr, Makâle-i Mahsûsa, Ma’raz-ı Sühan, Kısm-ı Fennî, Musâhabe, 

Sıhhâtnümâ, Öteberi, Yeni Kitaplar” isimlerini taşıyan sütunlar vardır. Bunlardan 

“Eslâf” ve “Ma’raz-ı Sühan” sütunları bazen müstakil bazen de “Kısm-ı 

Edebî”nin alt başlığı yapılmıştır. Ayrıca “Sıhhâtnümâ” ve “Öteberi” sütunlarının 

da “Mütenevvia”nın alt başlığı olduğu görülmektedir.  

“Kısm-ı Edebî”de edebiyat ve edebî türlerle ilgili makalelere yer 

verilmiştir. “Eslâf”ta Osmanlı şairlerinin biyografileri yayımlanmıştır. 

“Mütenevvia”da başta gezi yazıları ve hikâyeler olmak üzere dilbilgisi, 

matematik, genel kültür ve güncel meseleler gibi çeşitli alanlarda yazılara yer 



 II 

verilmiştir. “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab”da Arap şairlerinden ikisinin biyografisi 

yayımlanmıştır. “Eş’âr”da Ali Râşit’in divanından şiirleri yayınlanmıştır. 

“Makâle-i Mahsûsa”da sağlık, kimya, ahlâk üzerine makalelere; “Ma’raz-ı 

Sühan”da Tanzimat öncesi Divan şairlerinden bazılarının gazellerine ve beyitlerine; 

“Kısm-i Fennî”de sağlık, coğrafya ve hayvanlar âlemi alanlarında, gezi yazısı 

türünde yazılara; “Musâhabe”de şairlerin aralarında yaptıkları sohbete yer 

verilmiştir. “Sıhhâtnümâ”da özellikle mutfakta kullanılabilecek pratik bilgiler 

aktarılmaktadır. “Öteberi”de dilbilgisi alanında kullanılan kelimelerden bazılarının 

yazılışları hakkında bilgiler verilmiştir. “Yeni Kitaplar” sütununda tanıtılan 

kitaplar, derginin matbaasında basılıp kütüphanesinde bulunan ve satışı yapılan 

kitaplardır. 

Hazine-i Fünûn’da siyasî olaylara yer verilmeden, toplumun eğitilmesi 

amacıyla güncel konular üzerinde faydalı bilgilere ağırlık verilmiştir. Dönemin temel 

özelliği olan duygusallık, yayımlanan hikâyelerde ön plana çıkarılmıştır.



ABSTRACT 

The magazines and journals published in any period of history can be 

regarded the most important sources to study many topics about political, social, 

socio-economic and cultural objects. The journals and magazines, if analyzed, shed 

lights into Turkish history. These are the bridges between past and future according 

to the Turkish culture which is developing day by day. One of them is the Journal of 

Hazine-i Fünûn which had been published during the years 1893-1895 and we have 

examined and analysed it in this study. 

The copies of the issues of 27-52 of the journal were obtained from Turkish 

National Library in Ankara. All topics were examined one by one, and analysed and 

the composers were arranged in a card index. All articles, even without an author 

were classified author by author, type by type and topic by topic. 

Hazine-i Fünûn which is published by Faik Reşât at the time of Sultan 

Second Abdulhamit, is a good example of articles written scientifically and literary. 

In this study, I examined twenty six issues of Hazine-i Fünûn published 

between Hicri (to Islamic Calendar) 13 Recep (1312 and 27 Zilhicce 1312 (which 

corresponds to the period of 10th of January 1895- 20th of June 1895). I started 

surveying the journal from the first page which is also counted as the cover page of 

the journal. There are eight pages in every issue. 

In the Journal every articles are fitted nicely under the columns. There are a 

few columns which were called “Kısm-ı Edebî, Eslâf, Mütenevvia, Meşâhîr-i 

Şuarâ-yı Arab, Eş’âr, Makâle-i Mahsûsa, Ma’raz-ı Sühan, Kısm-ı Fennî, 

Musâhabe, Sıhhâtnümâ, Öteberi, Yeni Kitaplar”,“Eslâf” and “Ma’raz-ı Sühan”. 

These were worked mostly privately and rarely published as a subtitle of “Kısm-ı 

Edebî”. However “Sıhhâtnümâ” and “Öteberi” was examined sometimes 

independently as a subtitle of “Mütenevvia”. 

In the “Kısm-ı Edebî”, there are not only poems but also literary articles. In 

the “Eslâf”, Ottaman poets' biographies were published. In the “Mütenevvia” 

stories and travel notes, as well as grammatical, mathematical, cultural and daily 

articles took place. In the “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab”, two Arabic poets' 



 IV 

biographies were published. In the “Eş’âr”, poetries of Ali Râşit’s collection were 

published. In the “Makâle-i Mahsûsa”, we can find articles about health, chemistry 

and morality and in the “Ma’raz-ı Sühan” gazelles (Ottoman poet) and distiches 

which belong to Divan Poets (the poets for a grand deliberative council or assembly 

in Ottoman Empire), and in “Kısm-i Fennî” articles about health, geography and 

animal planets. In the “Musâhabe”, main idea is about the dialogs among the poets. 

In the “Sıhhâtnümâ”, especially we will find practical information that could be 

used in the kitchen. The main theme in the “Öteberi” is to give knowledge about the 

style of writings of some grammatical words. The column of the “Yeni Kitaplar” 

presented the advertised books. 

In the Hazine-i Fünûn, generally daily topics were discussed but no attention 

was paid to political topics. Romanticism was the common style which always took 

place in the stories. 

 

 



İÇİNDEKİLER 

Özet ............................................................................................................................... I 

Abstract ...................................................................................................................... III 

İçindekiler ................................................................................................................... V 

Fotoğraflar ve Fotokopiler Listesi..............................................................................XI 

Tablolar .....................................................................................................................XII 

Kısaltmalar .............................................................................................................. XIII 

Ön Söz..................................................................................................................... XIV 

Hazine-i Fünûn’un Kimlik Bilgileri........................................................................ XXI 

Hazine-i Fünûn Dergisi’nin 27–52. Sayıları Arasındaki İntişâr Tarihini Gösteren 

Cetvel .....................................................................................................................XXII 

Giriş.............................................................................................................................. 1 

I. Batılılaşma Sürecinde Siyasî ve Sosyal Hayat ......................................................... 3 

II. Batılılaşma Sürecinde Edebî Faaliyetler ............................................................... 20 

III. Batılılaşma Sürecinde Basın Hayatı (1880’e kadar) ............................................ 35 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNCELEME 

(44 - 158) 

I. HAZİNE-İ FÜNÛN’UN KÜLTÜR HAYATIMIZDAKİ YERİ............................ 45 

A. Derginin Şekil Özellikleri ................................................................................. 45 

B. Derginin Muhteva Özellikleri............................................................................ 48 

1. Edebiyat.......................................................................................................... 52 

a. Biyografi..................................................................................................... 52 

b. Hikâye ve Roman....................................................................................... 57 

c. Şiir .............................................................................................................. 60 

d. Çeviri.......................................................................................................... 63 



 VI 

e. Mektup ....................................................................................................... 66 

f. Dil ve Üslûp................................................................................................ 67 

g. Deneme - Makale - Sohbet......................................................................... 69 

h. Hatıra.......................................................................................................... 70 

2. Fen.................................................................................................................. 72 

3. İlân ve Reklâm ............................................................................................... 74 

C. Yazar Kadrosu ................................................................................................... 76 

II. TAHLİLİ FİHRİST ............................................................................................. 104 

A. Yazılar ............................................................................................................. 104 

1- Yazar Adına Göre ........................................................................................ 104 

2- Konularına Göre .......................................................................................... 128 

a. Ahlâk               bk. Toplum-Ahlâk...................................................... 128 

b. Aile                   bk. Aile - Kadın - Çocuk............................................ 128 

c. Aile - Kadın - Çocuk................................................................................. 128 

ç. Aktüel Haber ............................................................................................ 129 

d. Coğrafya             bk. Tabiat-Coğrafya .................................................. 129 

e. Çeviri ........................................................................................................ 129 

f. Çocuk               bk. Aile - Kadın - Çocuk............................................ 130 

g. Dil                   bk. Dil-İmlâ................................................................ 130 

ğ. Dil-İmlâ .................................................................................................... 130 

h. Edebî Tenkit ............................................................................................. 131 

ı. Edebiyat Teorisi  bk. Edebiyat Teorisi - Edipler ................................... 131 

i. Edebiyat Teorisi - Edipler ......................................................................... 131 

j. Bitkiler               bk. Bitkiler - Hayvanlar.............................................. 132 

k. Bitkiler - Hayvanlar.................................................................................. 132 

l. Edipler                bk. Edebiyat Teorisi-Edipler ...................................... 133 

m. Derginin Yayın Politikası –Kutlama - Teşekkür ve Cevaplar ................ 133 

n. Hayvanlar          bk. Bitkiler - Hayvanlar.............................................. 134 

o. İmlâ                   bk. Dil-İmlâ................................................................ 134 

ö. Kadın               bk. Aile - Kadın - Çocuk............................................ 134 

p. Padişaha Övgüler ..................................................................................... 134 



 VII 

r. Sağlık                bk. Tıp-Sağlık............................................................. 134 

s. Tabiat - Coğrafya...................................................................................... 134 

ş. Tabiat               bk. Tabiat-Coğrafya ................................................... 135 

t. Tarih.......................................................................................................... 135 

u. Tıp                   bk. Tıp-Sağlık............................................................. 135 

ü. Tıp-Sağlık................................................................................................. 135 

v. Toplum              bk. Toplum-Ahlâk ...................................................... 136 

y. Toplum-Ahlâk.......................................................................................... 136 

z. Yayımlanan Yazılarla İlgili Düzeltmeler ................................................. 137 

3- Türlerine Göre.............................................................................................. 137 

a. Biyografi................................................................................................... 137 

b. Deneme .................................................................................................... 138 

c. Gezi .......................................................................................................... 138 

d. Hatıra........................................................................................................ 139 

e. Hikâye ...................................................................................................... 139 

f. Makale ...................................................................................................... 140 

g. Mektup ..................................................................................................... 142 

h. Sohbet....................................................................................................... 142 

i. Şiir............................................................................................................. 143 

B. İlân ve Reklâmlar ......................................................................................... 146 

C. Resim, Fotoğraf ve Çizimler........................................................................ 157 

İKİNCİ BÖLÜM 

SEÇİLMİŞ METİNLER 

(159 - 334) 

I. AİLE, KADIN VE ÇOCUK İLE İLGİLİ METİNLER........................................ 160 

Andre – Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden)............................... 161 

Zavallı Masum – Ali Muzaffer ............................................................................ 162 

Levhü’l-Garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm – Faik Reşât ................................. 167 

Hâlâ Düşünüyorum – Erzurumî E. (ا) Raif .......................................................... 171 

Bir Genç Kızın Söylenişi – Abdülkerim Hâdî ..................................................... 172 



 VIII 

Metanetsiz Olan Kadın Mıdır Erkek Midir – Köprülüzade Mehmet Tevfik ....... 174 

Hazân – Necmeddin Sami.................................................................................... 176 

Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız) – (Hans C. Andersen) çev. Köprülüzade Mehmet 

Tevfik ................................................................................................................... 178 

Avdet – Necmeddin Sami .................................................................................... 181 

Raciye – Mustafa Rauf......................................................................................... 185 

Yâd-ı Mâzi – Zeynelabidin Fenârî ....................................................................... 186 

Son Arzu - Zeynelabidin Fenârî........................................................................... 187 

II. EDEBİYAT İLE İLGİLİ METİNLER................................................................ 188 

Edebiyat – Abdülgânî Senî [YURDMAN] .......................................................... 189 

İntihâl – Faik Reşât .............................................................................................. 195 

Hazâr - İmzasız .................................................................................................... 199 

Cevdet Paşa – Hazine-i Fünûn ............................................................................. 206 

Mektup – Bir İhtiyar............................................................................................. 212 

Mektup – İzzet Efendi.......................................................................................... 213 

III. SAĞLIK İLE İLGİLİ METİNLER.................................................................... 215 

Sıhhâtnümâ – Mustafa Rauf................................................................................. 216 

Sıhhâtnümâ – Mustafa Rauf................................................................................. 219 

Dâ-i Bahr – Mustafa Rauf .................................................................................... 220 

Vesâya-yı Beytiyye – Mustafa Rauf .................................................................... 221 

Sıhhâtnümâ – Mustafa Rauf................................................................................. 225 

IV. TABİAT – COĞRAFYA İLE İLGİLİ METİNLER.......................................... 228 

Kış İçinde Bahar Âlemi – Veled Çelebi [İZBUDAK] ......................................... 229 

Te‘sîrât-ı Seyahat – Kış Memleketi – Hüseyin Pertev......................................... 236 

İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat – Mustafa Rauf................................................ 241 

Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-İ Bevvâ – A (ع). Rızkullah....................... 243 

Bir Manzara-İ Kutbiye – E (١). Eslahaddin (Selahattin) ..................................... 245 

Tuzla’da Bir Sabah – Mustafa Rauf..................................................................... 247 

Patates – A (ع). Rızkullah .................................................................................... 248 

Bir Mehtap Gecesi – Abdülgânî Senî [YURDMAN] .......................................... 249 



 IX 

Şam’dan Mektup- M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti 

Mülâzımı)............................................................................................................. 250 

Baharı Severim – Bir İhtiyar ................................................................................ 256 

V. EDEBİ TENKİT İLE İLGİLİ METİNLER ........................................................ 258 

Arz-ı Hâlisâne – Faik Reşât ................................................................................. 259 

VI. TOPLUM – AHLÂK İLE İLGİLİ METİNLER................................................ 262 

Tavsiyenâme – A (ع). Rızkullah .......................................................................... 263 

Vicdan – Karahafızzade Şevket ........................................................................... 264 

Arzu-yı Visâl-Muhabbet - Cahit .......................................................................... 266 

Severim – Zeynelabidin Fenârî ............................................................................ 267 

Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı – Mustafa Rauf.............................................. 268 

Zavallı Arkadaşım – Mustafa Rauf ...................................................................... 271 

Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret – Mustafa Rauf ......................................... 273 

Hâlâ Düşünüyorum – Manastırlı Salim................................................................ 274 

Subh-ı Saâdet – Fatma Makbule Leman .............................................................. 275 

VII. AKTÜEL HABER İLE İLGİLİ METİNLER .................................................. 277 

Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri – Mehmet Tevfik ................................. 278 

VIII. DİL BİLGİSİ VE İMLÂ İLE İLGİLİ METİNLER ........................................ 281 

Öteberi – Abdülgânî Senî [YURDMAN] ............................................................ 282 

İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde (M. B.) İmzasıyla İstanbul’dan Yazılıp 

Gönderilmiş Olan Bir Mektup – Hazine-i Fünûn ................................................ 283 

Âsâr-ı Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade – Faik Reşât........................................ 286 

Beyhûde, İlhâk, Nânpare, İskân – Veled Çelebi [İZBUDAK] ............................ 291 

Öteberi – Faik Reşât............................................................................................. 292 

Tersane, Amiral, Kaptan, Levend Lafızları Hakkında Malumât – Mehmet Şükrü

.............................................................................................................................. 294 

Âsûriler Ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî Hakkında Malumât-ı Mücmele  –     

K (ق). B. ............................................................................................................... 297 

IX. TARİH İLE İLGİLİ METİNLER ...................................................................... 310 



 X 

Âsâr-ı Celîle-i Hamidiyeden Bir Nebze – Abdülgânî Senî [YURDMAN].......... 311 

X. DERGİNİN YAYIN POLİTİKASI TEŞEKKÜR VE CEVAPLAR İLE İLGİLİ 

METİNLER ............................................................................................................. 326 

Öteberi – Faik Reşât............................................................................................. 327 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 327 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 328 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 328 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 329 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 329 

İhtar – Hazine-i Fünûn ......................................................................................... 330 

Tashîh – Hazine-i Fünûn...................................................................................... 330 

Tashîh – Hazine-i Fünûn...................................................................................... 331 

(İzahat) – Hazine-i Fünûn .................................................................................... 331 

(Teşekkür) – Hazine-i Fünûn ............................................................................... 332 

Yevm-i Velâdet-i Bâsi‘âdet Hazret Padişahı – Hazine-i Fünûn .......................... 333 

Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd – Hazine-i Fünûn ................................................................... 334 

‘Îd-i Saîd-i Adhî – Hazine-i Fünûn ...................................................................... 334 

TABLO–2 ................................................................................................................ 335 

SONUÇ .................................................................................................................... 337 

KAYNAKÇA........................................................................................................... 341 

DİZİN....................................................................................................................... 347 

 
 
 
 
 
 
 



FOTOĞRAFLAR VE FOTOKOPİLER LİSTESİ 

 

Hazine-i Fünûn’un 30. sayısının İlk Sayfası ……………………………………s. 43 

Ahmet Cevdet Paşa’nın Bir Fotoğrafı…………………………………………...s. 75 

Osmanlı Amblemi…………………………………………………………… …s. 103 

Hazine-i Fünûn’un 51. sayısının Son Sayfası …………………………………  s. 158



TABLOLAR 

Tablo–1 Hazine-i Fünûn Mecmuasının İntişâr Tarihini Gösteren Cetvel……s. XXII 

Tablo–2 Şiirlerin Tasnifi……………………………………………………   s. 335 



KISALTMALAR 

bk.  : Bakınız 

biy.  : Biyografi 

C  : Cilt 

çev.  : Çeviren 

den.  : Deneme 

der.  : Dergi 

gz.  : Gazete 

H  : Hicrî 

har.  : Harita 

hat.  : Hatıra 

Hzl.  : Hazırlayan 

hk.  : Hakkında 

hik.  : Hikâye 

kt.  : Kitap 

M  : Miladî 

mak.  : Makale 

MEB  : Millî Eğitim Bakanlığı 

Nu.  : Numara 

Örn  : Örnek 

R  : Rumî  

rom.  : Roman 

s.  : Sayfa 

tiy.  : Tiyatro 

TTK  : Türk Tarih Kurumu 

vs.  : Vesaire 

vb.  : Ve benzeri 

y.  : Yıl 

Yay.  : Yayınevi 

Yrd. Doç. Dr. : Yardımcı Doçent Doktor 



ÖN SÖZ 

İnsanlık tarihi kadar eski olan; edebî ürünler oluşturma, sözlü ve yazılı olarak 

kendini ifade etme ve bunları diğer insanlarla paylaşma düşüncesi, her zaman var 

olmuştur; Tanzimatla birlikte edebiyat alanında yeni bir açılım başlatan gazete ve 

dergiler özellikle, yazılan edebî eserlerin insanlara ulaştırılması açısından önemlidir. 

Dünyada ve günümüz Türkiyesinde gazeteye artık geçmişte olduğundan daha 

fazla önem verilmektedir. Çünkü gazete, meydana gelen olayları günlük olarak bir 

yandan aktarırken aynı zamanda, insanların aydınlanmasını, bilgi düzeyinin 

arttırılmasını ve insanların kendilerini ifade edebilmelerini sağlayan bir araçtır. 

Gazete, toplumsal gelişimin önemli bir aracı olarak bireylerin eğitilmesi, toplumun 

gelişimi ile direkt olarak ilişkilidir. 

Toplum hayatını şekillendiren, onu insanların refahı için düzenleyen 

unsurlardan biri basındır. Avrupa’da toplum hayatına yön vermede ne derece 

etkin bir güç olduğu uzun yıllar önce bilinen basın, Osmanlı toplumunda ancak 

Tanzimat Dönemi ile gücünü hissettirebilmiştir. Bizde ilk gazete ve mecmuaların 

yabancı kaynaklı olması bu alanda geri kalmışlığın bir göstergesidir. Buna karşılık 

Tanzimat’tan sonra gazete ve dergiler çoğalmış, toplum hayatına yön vermeyi 

başarmıştır. 

Gazete ve dergiler yayımlandıkları dönemin siyasî, sosyal, sosyoekonomik, 

kültürel durumunu ve hedeflerini yansıtması bakımından önemli vesikalardır. 

Böylece, incelenen her gazete ve mecmua geçmişimizle ilgili zihinlerde yer alan 

soru işaretlerini giderir. Gelişmekte olan toplumumuza eski kültürüyle ilgili yeni 

bilgiler sunar. Hazine-i Fünûn üzerinde yaptığımız çalışmanın amacı da budur. 

Hazine-i Fünûn logosunun hemen altında “Perşembe günü neşrolunur edebî 

ve fennî gazete” ifadesi yer alsa da,  düzenleniş biçimi bakımından gazeteyi değil 

dergiyi anımsatmasından dolayı gazete yerine dergi ifadesi kullanılmıştır. 

Bu çalışmada 1893–1895 yılları arasında neşredilen Hazine-i Fünûn 

dergisinin ikinci senesine ait 27.–52. sayıları incelenmiştir. Derginin belirtilen 

sayılarının fotokopileri Milli Kütüphane’den temin edilmiş, dergide yer alan 

yazılar tek tek fişlenerek tasniflenmiştir. 



 XV 

Dergide rumî ve hicrî takvime göre tarih verilmiştir. Milâdî takvime göre 

tarih dergide verilmemiştir. Bu tarihlerin miladi karşılıkları Gazi Ahmet Muhtar 

Paşa’nın Takvimü’s-Sinin adlı eserinden hareketle tarafımızdan tespit edilmiştir. 

Rumî tarih ile hicrî tarihin bazı sayılarda denk gelmemesi sebebiyle miladî tarihin 

belirlenmesinde rumî tarihin karşılığı olan miladî tarih hareket noktamız olmuştur. 

Çalıştığımız sayılarda bildiğimiz anlamda kapağın mevcut olmaması 

sebebiyle, ilk sayfa kapak görevi yapmakta olup derginin sayfa sayısına dâhildir. 

Her sayı 8 sayfadan ibarettir. 

Derginin içeriği hakkında ön bilgi sahibi olunması amacıyla öncelikle 

Hazine-i Fünûn’un kimlik bilgileri ve ikinci senesine ait 27.-52. sayıların çıkış 

tarihlerini gösteren bir cetvel hazırlanmıştır. 

Bu çalışma “İNCELEME” ve “SEÇİLMİŞ METİNLER” olmak üzere 

iki ana bölümden oluşmaktadır. Ayrıca, o yılların siyasî, sosyal ve edebî hayatını 

inceleyen ve Türk basın tarihini kısaca anlatan “Giriş” bölümü de eklenmiştir. 

“Giriş” bölümünde, “Batılılaşma Sürecinde Siyasî ve Sosyal Hayat” 

bahsi altında verilen kısımda siyasî konular üzerinde derinleşilmemiştir. 

Çünkü Hazine-i Fünûn siyasî bir dergi değildir. Edebî faaliyetler ve basın 

konusunun ele alındığı “Batılılaşma Sürecinde Edebî Faaliyetler” ve 

“Batılılaşma Sürecinde Basın” kısımlarında ise ayrıntıya daha fazla inilmiştir. 

Çalışmanın ana bölümlerinden “İNCELEME” bölümü iki alt başlıkta ele 

alınmıştır. “HAZİNE-İ FÜNÛN’UN KÜLTÜR HAYATIMIZDAKİ YERİ” adlı ilk 

başlıkta derginin şekil özellikleri tanıtılmış; muhteva özelliklerinde dergi içerisinde 

yer alan yazıların türleri belirlenmeye çalışılmıştır. Daha sonra yazar kadrosu tespit 

edilerek kaynaklardan bilgi bulunabildiği kadarıyla yazarlar hakkında bilgi 

verilmiştir. Bu şahsiyetler hakkında bilgi verirken yazarların Hazine-i Fünûn’da 

yer alan yazıları da değerlendirilmiştir. Ancak kaynaklarda sıkça rastlanan 

yazarlar hakkında çok fazla bilgi vermeye gerek görülmemiştir. Örn. Salih Zeki. 

Yazar ve şairler hakkında bilgi edinilen kaynaklar her yazıdan sonra parantez içinde 

verilmiştir. Hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamayan yazarların sadece dergideki 

yazıları değerlendirmeye tabi tutulmuştur.  



 XVI 

Dergide tek bir şiiri (beyit, kıta gibi) bulunan bazı imzalar hakkında 

biyografik bir bilgi bulunamamış olması sebebiyle ayrı ayrı incelenmeyip bunlara 

genel değerlendirmede değinilmiştir. 

“İNCELEME”nin ikinci kısmını oluşturan “TAHLİLÎ FİHRİST” 

bölümünde, dergide yer alan yazılar, önce yazar adına göre, sonra da konu ve 

türlerine göre tasnif edilmiştir. Yazar adına göre yapılan fihristte, öncelikle yazı 

sahibinin soyadı esas alınmıştır. Tespit edilebilen takma isimler ve rumuzlar, 

yazarın asıl isminin yanına parantez içinde eklenmiştir. Bazı takma isimlerle 

yazıları bulunan yazarlar, tespit edilebildiği kadarıyla asıl isimlerine gönderme 

yapılmıştır. Meselâ Bahâî bk. [İZBUDAK], Veled Çelebi. Eğer yazarın soyadı 

yoksa ismi esas alınmıştır. Köprülüzade, Müstecabizade, Kilisli vb. gibi unvanları 

isimlerin sonunda parantez içinde verilmiştir. Dergide rumuzlarıyla yazısı bulunan 

yazarlardan bazılarının tam isimleri belirlenmiş olup rumuzlar yazarların tam 

isimlerine gönderme yapılmıştır. Meselâ İbnü’r-Rifat Sâmih bk. Mustafa Sâmih 

Rifat. Dergide imzasız olan yazıların yazarları bulunamamışsa imzasız olarak 

verilmiştir. Tespit edilenlerse asıl ismine gönderme yapılmıştır. 

Bazı yazılar imzasız olmasına karşın, bu yazıların “Münderacât” kısmında 

sahipleri belirtilmiştir. Bu tür yazılar imzasız olarak değil “Münderacât”ta belirtilen 

kişilerin adına kaydedilmiştir. Ayrıca “Eslâf” sütununda yer alan 31. sayıdaki 

Nazîm, 35. sayıdaki Seyyid Vehbî ve 44. sayıdaki Hâmî-i Âmedî biyografileri 

imzasızdır. Fakat bu sütunun Faik Reşât tarafından hazırlandığı bilindiği için Faik 

Reşât maddesine alınmış fakat imzasız olduğu belirtilmiştir. 

Yazar adına göre yapılan fihristte parantez içerisinde yer alan sütun, konu 

türü ve konunun açıklamalarının ilk harfi, ayırt edici olması amacıyla büyük olarak 

yazılmış ve araları virgülle ayrılmıştır. Örneğin “Mütenevvia, Hikâye, Şairin hayatı 

hk.” gibi. 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında imzasız olarak yer alan, 

derginin yayın politikaları, yayımlanan yazılarla ilgili tashihler, derginin abonelerine 

yönelik ihtarlar, teşekkürler ve bayram kutlamaları, padişaha övgüler ile ilgili yazılar 

muhtevalarından dolayı imzasız olarak değil Hazine-i Fünûn ismine 



 XVII 

fişlenmiştir. Bu yazılar, yazar adına göre fihrist bölümünde alfabetik listelemede 

imzasızların sonuna;  dergideki imzasız yazılar ise isimlerin sonuna yerleştirilmiştir. 

Dergide aynı yazara ait olan yazılar “TAHLİLÎ FİHRİST” bölümünde aynı 

ismin altına toplanmıştır; yazıların sıralanması da yazıların yayımlandığı dergi 

sayılarının doğrultusunda 27. sayıdan 52. sayıya doğru yapılmıştır. Hazine-i Fünûn 

imzasıyla yazılan İhtar, Tashih, Teşekkür ve bayram kutlama yazıları da aynı 

sıralamaya tabi tutulmuştur. İmzasız yazılarda da aynı yöntem kullanılarak sıralama 

27. sayıdan 52. sayıya doğru yapılmıştır.  

Konu ve türlerine göre tasnifte de yazıların sıralamaları yazarların isimlerine 

göre alfabetik olarak verilmiştir. 

Dergide yer alan bazı yazıların türü net olarak tespit edilememiştir. Türlerin 

sınırları tam olarak çizilemediği için bazı yazılar, konularına ve türlerine göre 

tasniflemeler yapılırken her iki başlık altına da alınmıştır. 

Çalışmamızın konularına göre yapılan tasniflemesinde “Çeviri” adlı bir başlık 

açılmıştır. Çeviri bir tür veya konu olarak kabul edilemez. Fakat o yıllardaki sosyal 

ve kültürel hayatımızın yorumlanması için yapılan çevirilerin niteliklerini bilmek 

anlamlı olacaktır. Bu sebeple “Konularına Göre” tasnifte dergideki çeviriler bir 

başlık altında toplanmıştır. Bu yazılar “Konularına Göre” tasnifte, uygun olan 

bölümlerde ayrıca yer almıştır.  

Hazine-i Fünûn’da yer alan bazı çevirilerin yazarları verilmemiş, çeviri 

olduğu belirtilmemiştir. Bunlar tarafımızdan belirlenmeye çalışılmıştır. Özellikle 

hikâye türündeki bu yazıları, çeviri olarak kabul etmemizin sebebi hikâyelerdeki 

kahramanların isimlerinin yabancı olması, Noel kutlamalarından bahsedilmesi gibi 

özelliklerdir. Örneğin Mehmet Tevfik (Köprülüzade) imzasıyla yayımlanan 

“Fakir Bir Kız” adlı hikâye, “Kibritçi Kız” isimli hikâyenin tercümesidir, fakat 

tercüme olduğuna dair bir açıklama yapılmamıştır. Bu hikâye “Kibritçi Kız” adıyla 

Hans C. Andersen’e aittir. 

Çeviri yazılar hem yazar adına hem de çevirenin adına işlenmiştir. Yazarı 

tespit edilemeyen çeviriler ise çeviriyi yapanın ismiyle fişlenmiş, çeviri olduğu 

parantez içerisinde belirtilmiştir. Çeviri olan yazılar konu ve türlerine göre tasnif 



 XVIII 

edilirken de, yazılar içeriğine uygun maddelere yerleştirilmiştir. Bazı yazılar, 

konusu nedeniyle her iki maddeye de gönderme yapılmıştır.  

Dergide yer alan ilân, reklâm ve fotoğraflar da “TAHLİLÎ FİHRİST” 

bölümünün sonunda sıralanmıştır.  

Kitap ilânlarındaki kitapla ilgili yapılan açıklamaların tamamı Latin 

harflerine aktarılmıştır. “Yeni Kitaplar” başlığı altında tanıtılan eserlerin yazarları 

verilmemişse tespit edilebildiği kadarıyla verilmeye çalışılmıştır. Bu konuda 

Seyfeddin ÖZEGE, Bağış Kitaplar Kataloğu,  C. I, II, III, IV, V. Hzl: Ali Bayram 

- M. Sabit Çöğenli, Atatürk Ün. Basım Evi, Erzurum, 1973, 1978, 1980, 1989. adlı 

kaynaktan yararlanılmıştır. 

Dergide yayımlanan şiirlerin türlerinin belirlenebilmesi ve o dönemde yazılan 

şiirlerde meydana gelen değişmeleri göz önüne sermek için M. Fatih ANDI’nın 

Servet-i Fünûn’a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil Değişmeleri adlı eserinden yola 

çıkılarak tablo halinde bir tasnifleme yapılmıştır. Kitapta tam olarak belirtilmeyen şiir 

isimleri ve yazar isimleri dergideki incelemeden sonra belirlenmiş ve parantez 

içerisinde gösterilmiştir (bk. Tablo–2, s. 335).  

Çalışmamızın ikinci bölümünü oluşturan “SEÇİLMİŞ METİNLER”de, 

dergideki “Mütenevvia” sütununda bulunan bütün yazılar Latin alfabesine 

çevirilmiştir. Bunların yanı sıra derginin edebî anlayışını yansıtır özellikte olan 

bazı yazıları da Latin alfabesine aktarmaya dikkat edilmiştir. “Mütenevvia” 

sütununda yer alan hikâyelerin Latin harflerine aktarılış sebebi devrin üslûbu 

hakkında bilgi sahibi olmaktır.  

“Eslâf”ın, Faik Reşât tarafından kitap olarak yayımlanmış olması sebebiyle 

Hazine-i Fünûn’da yer alan aynı isimli sütunda yer alan biyografiler, bu çalışmada, 

Latin harflerine aktarılmamıştır. 

Latin harflerine çevrilen metinler, yazar adına göre “TAHLİLÎ FİHRİST”te 

“+” işaretiyle yazının önünde belirtilmiştir. 

Bu çalışmada yer yer isimlerine değinilen gazete ve dergi isimleri, ayrıca 

Hazine-i Fünûn dergisindeki yazarlar ve bu yazarlara ait yazılar koyu renkli ve 



 XIX 

tırnak içerisinde belirtilmiştir. Tezimize kaynaklık eden yazarların isimleri ve bu 

yazarlara ait eserler ise italik yapılmıştır. 

Latin harflerine aktarılan yazılarda bulunan yabancı dillerdeki özel 

isimler orijinal imlâsıyla verilmeye çalışılmıştır. Orijinal yazılışları bulunamayan 

isimler okuduğumuz şekliyle yazılmıştır. Okunuşunda doğruluğundan emin 

olmadığımız kelimelerin Osmanlıcası parantez içinde verilmişir. Örn. Dr. 

Buşven . 

“SEÇİLMİŞ METİNLER” bölümünde Latin harflerine aktarılan yazıların 

yazar adları dergideki imzalarıyla değil belirlenen isimleriyle verilmiştir. Ayrıca bu 

bölümde çevirisi yapılan eserler de ele aldıkları konulara göre tasnif edilmiştir. 

Çevirisi yapılan yazıların derginin hangi adedinde ve sayfasında yer aldığı parantez 

içerisinde belirtilmiştir. 

Bazı terim ve isimlerde yapılan kısaltmalar, “Kısaltmalar”da gösterilmiştir. 

Tezin en sonunda ise, yazar, kurum, kuruluş, kişi, eser, fikir akımı, millet, dil vs. 

özel isimlerin ve terimlerin geçtiği sayfaları gösteren bir “Dizin” eklenmiştir. Bu 

dizinde dergideki yazarlara ve yazılarına da yer verilmiştir. Dergide yer alan fakat 

kendisine özgü bir ismi olmayan şiir parçaları ve tür ismiyle anılmış şiirler 

“Dizin”de mevcut değildir. 

“Kaynakça”da gösterilen fakat dipnot olarak gösterilmeyen kaynaklar 

“Giriş” bölümünün hazırlanması sırasında okunan eserlerdir. 

Hazine-i Fünûn’u daha iyi tanıtmak amacıyla, çalışmanın çeşitli 

bölümlerinde, Ahmet Cevdet Paşa’nın dergide yayımlanan tek fotoğrafına, Osmanlı 

amblemine ve  30. sayının ilk sayfası ile 51. sayının son sayfasına yer verilmiştir. 

Derginin “Münderecât”ında “Hazine-i Fünûn Tefrikası” (13 sayıda), 

“Divançe-i Râşit Tefrikası” (1 sayıda), “Tefrika: Bâkes” (2 sayıda), “Hazine-i Fünûn 

Tefrikası: Zavallı Alper (Necmeddin Sami)” (4 sayıda) başlıklı tefrikaların 

yayımlanacağı haberi verilse de dergide bu tefrikalardan sadece 35. sayıdaki 

“Divançe-i Râşit Tefrikası” yer almıştır. Bu tefrikaların dergide yer almamış 

olmalarını, dergiye ek olarak çıkarılmış olabileceği düşünülse de buna dair herhangi 



 XX 

bir delil yoktur. Bu sebeple derginin şekil ve muhteva özellikleri değerlendirilirken 

bu tefrikalardan bahsedilmemiştir.  

"SEÇİLMİŞ METİNLER" bölümünde çevirisi yapılan metinlerin dergide 

bulundukları sayfalar metin içerisinde ve sayfanın bitimini gösteren yerde "/( )/" 

işaretleri arasında verilmiştir. 

Kendi ifadelerimizde Türk Dil Kurumu’nun Yazım Kılavuzu, dergideki 

yazıların Latin harflerine aktarımı sırasında eski tamlama ve terkiplerin yazımında 

Muharrem Ergin’in “Osmanlıca Dersleri” adlı kitabı esas alınmıştır. 

Bu çalışmayı başından sonuna kadar büyük bir titizlikle ve sabırla yöneten, 

hatalarımı ve eksiklerimi sabır ve hoşgörü ile düzelten saygıdeğer hocam Yrd. 

Doç. Dr. Süheyla YÜKSEL’e; çalışmanın hazırlık safhasında, konumuz olan 

derginin gerekli sayılarını Milli Kütüphane’den temin etmemi sağlayan kardeşim 

İsa’ya; tezin hazırlanması sırasında her zaman yanımda bulunan ve desteğini her 

zaman gösteren, dönemin siyasî ve sosyal hayatının hazırlanmasında yardımcı olan 

ve tezle ilgili yer yer görüşlerini bildiren Tarih Öğretmeni olan sevgili eşime ve Latin 

harflerine aktarılan metinlerin kontrollerinde yardımcı olan abim Doç. Dr. M. Ali 

ŞİMŞEK’e çok teşekkür ederim. 

 

Sivas, Aralık 2007        Eyup ŞİMŞEK 



 XXI 

HAZİNE-İ FÜNÛN’UN KİMLİK BİLGİLERİ  

(YIL 2, 27–52. SAYILAR) 

 

 

 

 

Hazine-i Fünûn  

Perşembe günleri neşrolunur edebî ve fennî gazete 

Sahib-i İmtiyaz : Doktor Cerrahyan 

Müdîr-i Mesûl  : Asır Kütüphanesi Sahibi Kirkor (Faik) 

Başyazarı  : Faik Reşât 

Basıldığı Yer  : Kasbâr Matbaası Babıâlî Caddesinde Numara 25 

Fiyatı   : 10 paradır 

Abone Şartları : “İstanbul için seneliği 10, altı aylığı 6 - vilayet için seneliği 

23, altı aylığı 12 kuruştur” 

Mahal-i İdare Tevzi‘î : Babıâli Caddesi’nde 44 numaralı Asır Kütüphanesi’dir 



 XXII 

HAZİNE-İ FÜNÛN DERGİSİ’NİN 27–52. SAYILARI ARASINDAKİ 

İNTİŞÂR TARİHİNİ GÖSTEREN CETVEL 

TABLO–1 

Süre 
Sayı Hicri Tarih Rumî Tarih Miladî Tarih 

Hafta Gün 
Sayı Matba

a 
Sahib-i 
imtiyaz 

Müdür-i 
Mesul 

Düşünceler 

27 13 Recep 1312 
29 Kanun-ı Evvel 

1310 
10 Ocak 1895 Hafta Perşembe 213–220 Kasbâr 

Matbaası 
Doktor 

Cerrahyan 

Asır 
Kütüphanesi 
Sahibi Kirkor 

Kapaklar sayfa 
sayısına dâhildir. 

28 20 Recep 1312 5 Kanun-ı Sani 1310 17 Ocak 1895 " Perşembe 221–228 " " "  

29 27 Recep 1312 12 Kanun-ı Sani 1310 24 Ocak 1895 " Perşembe 229–236 " " "  

30 05 Şaban 1312 19 Kanun-ı Sani 1310 31 Ocak 1895 " Perşembe 237–244 " " "  

31 12 Şaban 1312 26 Kanun-ı Sani 1310 7 Şubat 1895 " Perşembe 245–252 " " "  

32 16 Şaban 1312 30 Kanun-ı Sani 1310 11 Şubat 1895 " Pazartesi 253–260 " " " 
Padişahın Doğum 
Günü Sebebiyle 

Özel Sayı 

33 19 Şaban 1312 2 Şubat 1310 14 Şubat 1895 " Perşembe 261–268 " " "  

34 26 Şaban 1312 9 Şubat 1310 21 Şubat 1895 " Perşembe 269–276 " " "  

35 03Ramazan1312 16 Şubat 1310 28 Şubat 1895 " Perşembe 277–284 " " "  

36 10Ramazan1312 23 Şubat 1310 7 Mart 1895 " Perşembe 285–292  " "  

37 17Ramazan1312 2 Mart 1310 14 Mart 1895 " Perşembe 293–300 " " "  

38 24Ramazan1312 9 Mart 1310 21 Mart 1895 " Perşembe 301–308 " " "  

39 01 Şevval 1312 15 Mart 1310 27 Mart 1895 " Çarşamba 309–316 " " " 
Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd 

için Bugünden 
Neşrolunmuştur. 

40 09 Şevval 1312 22 Mart 1310 3 Nisan 1895 " Çarşamba 317–324 " " "  

41 15 Şevval 1312 30 Mart 1310 11 Nisan 1895 " Perşembe 325–332  " "  

42 23 Şevval 1312 6 Nisan 1310 18 Nisan 1895 " Perşembe 333–340 " " "  

43 30 Şevval 1312 13 Nisan 1310 25 Nisan 1895 " Perşembe 341–348 " " "  

44 7 Zilkade 1312 20 Nisan 1310 2 Mayıs 1895 " Perşembe 349–356 " " "  

45 14 Zilkade 1312 27 Nisan 1310 9 Mayıs 1895 " Perşembe 357–364 " " "  

46 21 Zilkade 1312 4 Mayıs 1310 16 Mayıs 1895 " Perşembe 365–372 " " "  

47 28 Zilkade 1312 11 Mayıs 1310 23 Mayıs 1895 " Perşembe 373–380 " " "  

48 5 Zilhicce 1312 18 Mayıs 1310 30 Mayıs 1895 " Perşembe 381–388 " " "  

49 10 Zilhicce1312 22 Mayıs 1310 3 Haziran 1895 " Pazartesi 389–396 " " " 
Gazetenin Kurban 

Bayramına 
Mahsus Nüshası 

50 13 Zilhicce1312 25 Mayıs 1310 6 Haziran 1895 " Perşembe 397–404 " " "  

51 20 Zilhicce1312 1 Haziran 1310 13 Haziran 1895 " Perşembe 405–412  " "  

52 27 Zilhicce1312 8 Haziran 1310 20 Haziran 1895 " Perşembe 413–420 " " " 
Son iki sayfasına 
ulaşılamamıştır. 



GİRİŞ 

İnsan, toplum hayatı yaşamaya başladıktan sonra birbirini etkilemeye ve bilgi 

aktarımı yapmaya başlamıştır. İnsanın, okuma, gözlem ve deneme yolu ile edindiği 

bilgi birikimini başkalarına aktarmak ihtiyacı duyması ve bu bilgi birikimini onlara 

kazandırma çabası içine girmesiyle en basit anlamda eğitim ortaya çıkmıştır. 

Zamanla bilgi birikimin niteliği ve niceliği değişmiş, bu bilgi birikiminin 

aktarılmasında yakın iletişim (sohbet) ihtiyacı karşılayamaz hâle gelmiştir. Bunun 

üzerine, kitap yazma yoluyla geniş halk kitlelerine ulaşma sağlanmıştır. Gazetenin 

ortaya çıkması ve yaygınlaşmasıyla birlikte, insanlara bilgiler ve beceriler 

kazandırmaya devam edilmiştir. 

İnsanlık tarihi kadar eski olan edebî ürünler oluşturma, sözlü ve yazılı olarak 

kendini ifade etme ve bunları diğer insanlarla paylaşma düşüncesi her zaman var 

olmuştur. Tanzimatla birlikte edebiyat alanında yeni bir açılım başlatan gazete, 

özellikle yazılan edebî eserlerin topluma ulaştırılması açısından önemlidir. 

Gazete, toplumsal gelişimin önemli bir aracı ve bireylerin eğitilmesi, 

toplumun gelişimi ile direkt olarak ilişkilidir. Çünkü gazete, sadece günlük olayların 

insanlara aktarılmasını değil, aynı zamanda, insanların aydınlatılması, bilgi düzeyinin 

arttırılması ve insanların kendilerini ifade edebilmelerini sağlayan bir araçtır.  

Peki, gazete nedir? Bu konuda, Hüdâvendigâr (Bursa’da 8 Şubat 1869 

tarihinde çıkarılmaya başlanan gazete)’ın ilk sayısında, son derece ilginç bir gazete 

tanımlaması vardır. Bu tanım, hayli anlaşılır bir dille kaleme alınmıştır ve şöyledir: 

“... vakta ki basımcılık ilmi ortaya çıktı ve bir kalemden çıkan bir kelimenin, 

az vakitte yüzbin ele geçmesi mümkün oldu. Artık lisan ile halka verilecek mâlûmat 

pek küçük kalarak, herkes gözünün önündeki adamın sözüne kanaat etmeyip 

kendisinden bir saat uzaktaki adamların söyledikleri ve bildikleri ve yaptıkları ve 

yapacakları ve yapmak istedikleri şeyleri işitmeye ve okumaya başladı. Bu misillû 

havâdisi ilân ve işâa eden (yayan, yaygınlaştıran, yayımlayan) kâğıtcağıza ‘gazete’ 

denildi.”1 

                                                 
1 AKKILIÇ, Yılmaz; Dünyada ve Osmanlı’da ilk basımevleri (http://www.bgc.org.tr - 02.01.2007) 



 2 

“Gazete, her gün bir toplumdan, bir sorun üzerinde fikir ve görüşe sahip 

ikinci bir toplum çıkarabilecek kudrette bir çözümleme ve birleştirme organıdır. 

Gazete sayfaları her gün yüz binlerce insanın beraber toplanıp, beraber 

düşündükleri, konuştukları bir toplantı meydanıdır. Demokratik toplumların 

hayatında en önemli rolü fikirler oynamaktadır. Fikir özgürlüğünün olduğu her 

yerde kişiler, çeşitli olanak ve araçlardan faydalanarak, fikirlerini savunmak 

isterler. İşte bu araçların en önemlisi ve en etkilisi gazetedir. Gazete dünyadaki 

bütün olup biten olayları günü gününe halka bildiren, haberleri kendi görüşü ile 

yorumlayan, ufkumuzu her türlü bilgiler vererek genişleten düşüncelerimizi aydınlığa 

götüren, halkı dar görüşten kurtaran basılmış kâğıtlar topluluğudur.”2 

Gazetenin var oluşunun sebebi ise Şinasi’ye göre, önce bir amme (umuma 

mahsus) hukuku meselesidir. Vatandaş, ülke sorunlarına ilişkin görüş ve 

düşüncelerini gazete aracıyla söylemelidir. Bu yönüyle gazete, halk için değil, halkın 

istediğini, düşüncesini anlatma vasıtasıdır (Tuncer 1994: 16). 

İnsanı zihinsel ve duyuşsal yönden geliştirmek, onu üretken hâle getirmek 

gazetenin topluma sağladığı faydalardandır. Buna göre gazetenin amacı, bir taraftan 

bireyi öznellikten kurtarıp ona devlet içinde nesnellik kazandırmak ve insanların 

davranışlarını ve düşüncelerini genel ahlâkla ve kanunlarla uyumlulaştırmaktır. Zira 

özellikle devlet kontrolünde çıkarılan gazeteler, devletin istediği doğrultuda yayınlar 

yapmakta, izin verdiği yazılar yayınlanmakta ve devletin yaptığı faaliyetleri topluma 

kabul ettirmeye çalışmaktadır.  

Gazetenin temel işlevlerinden birinin, kültür değerlerini sonradan gelenlere 

aktarmak olduğu görülür. Gazetenin temel amacı kültür nakli ve daha önemlisi 

toplumu arzulanan bir geleceğe götürmektir. 

Gazetenin bu temel işlevinin keşfi Tanzimatla olmuş, I. Meşrutiyetle birlikte 

iyice ortaya çıkmıştır. 

                                                 
2 Tanzimat Edebiyatı; www.geocities.com/ amasyalisesi/tanzimat.html- 25.02.2007 



 3 

I. BATILILAŞMA SÜRECİNDE SİYASÎ VE SOSYAL HAYAT 

Türk tarihinin değil, bütün dünya tarihinin en büyük, en muhteşem 

imparatorluklarından biri Osmanlı İmparatorluğu’dur. Dünyanın en uzun ömürlü 

hanedanı, 623 yıl devam eden yine Osmanlı hanedanıdır. 

Bir aşiretken tarih sahnesine çıkan Osmanlıların, Osman Gazi’nin aşiret beyi 

olarak başa geçmesiyle başlayan yükselişi Kanuni Sultan Süleyman’ın ölümüne 

kadar devam etmiş; bu dönemden itibaren Osmanlı Devleti’ndeki yükseliş, yerini 

duraklamaya; Köprülüler döneminde devlet, toparlanmaya başlamışsa da daha sonra 

savaşların kaybedilmesi, yapılan anlaşmaların başarısızlığı sebebiyle de duraklama, 

yerini gerilemeye bırakmıştır. 

Meydana gelen ekonomik ve siyasî olaylar sonucunda devletin çöküşüne 

engel olunamamış, fakat bu çöküşe kadar geçen sürede yapılan yenilikler ve ıslahat 

çalışmaları devleti kurtarma çabaları açısından oldukça önemli olmuştur.  

XIX. yy’da özellikle Sultan II. Mahmut’tan itibaren hukuk, yönetim, eğitim, 

ekonomi ve sosyal alanda hızlı bir batılılaşmaya gidilmiş, Batı tarzında eğitim yapan 

yeni okullar açılmış ve Avrupa’ya öğrenciler gönderilmiştir. 

Bu yüzyılda Osmanlı Devleti, birçok isyanla da karşı karşıya kalmış, Fransız 

İhtilâli’nin ortaya çıkardığı milliyetçilik akımının etkisiyle imparatorluk içindeki 

ulusal yapılar kendi devletlerini kurmak için tek tek ayaklanmaya başlamıştır. Bu da 

imparatorluğun içyapısında büyük sorunlar yaratmıştır. Osmanlı Devleti ise bu 

toplumları ve onların yaşadığı toprakları kaybetmek istemediğinden azınlıklara karşı 

geniş haklar tanıyan ıslahatlara girişmiştir. Ayrıca, Batı hayranlığı, Batılılaşma 

hareketi ve Rusya’ya karşı Batı’yla iyi geçinme düşüncesi; Batı’ya dayanmayı, bu da 

Osmanlı üzerinde gün geçtikçe baskısını artıran Batı taleplerini, dayatmalarını 

karşılamayı gerektirmiştir. Tanzimat ve Islahat fermanları, Meşrutiyet hareketleri hep 

Batı’nın hoşnutluğunu, desteğini sağlamak içindir. Her ne kadar amaçlanan hedeflere 

ulaşılamamış olsa da, yapılan bütün yenilikler ve ıslahatlar devleti kurtarmak 

amacıyla yapılmıştır. 

Sultan Abdülmecit döneminin en önemli olayları; devleti ayakta tutabilmek 

ve dağılmaktan kurtarmak, Avrupalı büyük devletlerin desteğini kazanmak için, 

önceki ıslahatların yetersizliği nedeniyle, daha esaslı değişiklikler yapılmasının 



 4 

gerekli görülmesi sonucu ve Hıristiyan azınlıkları korumak isteyen Batılı büyük 

devletlerin baskısı ve tesirleriyle Tanzimat Fermanı (3 Kasım 1839)’nın ve 

Osmanlı Devleti’ni içinde bulunduğu çöküntüden kurtarmak, azınlıklara, Tanzimat 

Fermanı’ndan daha geniş haklar tanıyarak isyanları engellemek, Avrupa’nın iç 

işlerimize müdahalesini önlemek, Paris Antlaşması’nda Avrupalı devletlerin 

Osmanlı’ya desteğini sağlamak, azınlıklar lehine karar alınmasını önlemek amacıyla 

Islahat Fermanı (28 Şubat 1856)’nın yayımlanmasıdır. 

Tanzimat Fermanı’yla öncelikle yönetim ve hukuk, ayrıca adliye, maliye, 

askerlik ve eğitim alanlarında yenilikler yapılmıştır. Tanzimat dönemi, Osmanlı 

toplumunda aydın kesimin Batı’ya olan ilgisini arttırmıştır. Fakat bu ferman birçok 

kesimin tepkisini de almıştır. 

Bunun yanında, Tanzimat Fermanı’na gösterilmeyen tepkilerin Islahat 

Fermanı’na gösterildiğini, hatta yenilikçi birçok aydın, özellikle de Tanzimat 

Fermanı’nın hazırlayıcısı ve yayımlayıcı Mustafa Reşit Paşa tarafından da 

eleştirildiğini ve bu eleştirilerini uzun ve ayrıntılı bir lâyiha (Kurdakul, 1997: bel.4, s. 

209–214) ile Sultan Abdülmecit’e de duyurduğunu Necdet Kurdakul, belge 

göstererek belirtmiştir. 

Engelhardt ise “Türkiye ve Tanzimat” adlı eserinde, Mustafa Reşit Paşa’nın 

Islahat Fermanı’na tepki göstermesini bir homurtu olarak değerlendirerek şunları 

söylemiştir: “Bununla beraber en basiretli ve dikkatli bilinen kişiden, bir homurtu 

duyuldu. Bir vakitler reformu teşahhus ettiren ve fakat Hatt-ı Hümâyûn’u doğuran 

görüşmelere katılmamış olan Reşit Paşa, işten el çektirilmenin ve izzetinefsi 

kırılmışlığın verdiği tepkiyle olsa gerek, fermanı vatan hainlerin Avrupa’ya 

sundukları baltalayıcı tavizlerdir, diyordu. Gülhane Fermanı’nı kaleme alan bu kişi, 

sözünü ettiği hainlerden Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın kendi yetiştirmeleri olduğunu 

unutuyor ve Onları takbih ediyordu; böylece kendi ürününün kökenini reddediyor; 

bir benzeri olan kendi eseriyle bir zamanlar övündüğünü unutuyordu.” (Kurdakul 

1997: 31). 

Avrupa’ya yönelimin bir diğer göstergesi de 1864’te hazırlanmaya başlanan 

Mecelle’dir. “1868’de “Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye” oluşturulmuş, daha sonra başına 

Ahmet Cevdet Paşa getirilmiştir. Mecellenin meydana gelmesinde en mühim ve hattâ 



 5 

başlıca amilin Cevdet Paşa olduğu herkesçe malûmdur. Mecellenin hemen her satırı 

kendisinin kaleminden çıkmış veya tashih olunmuştur.” (İskit 2000: 51). 

XIX. yüzyıl sonlarına gelindiğinde Avrupa’yı yakından tanıyan, aydın, şair, 

sanatçı topluluğu oluşmuş, bunlar ülkenin kurtarılması için meşrutî yönetimi şart 

koşarak ülkedeki etkinliklerini artırmışlardır. En son, Genç Osmanlılar adıyla 

örgütlenerek ilk aydın muhalefetini oluşturmuş ve halkı demokrasi konusunda 

bilinçlendirmeye başlamışlardır. Yurt içinde ve dışında özellikle basın yoluyla 

yürütülen bu muhalefet hareketi Genç Osmanlılar’ın Sultan II. Abdülhamit ile 

anlaşması ile sonuçlanmıştır. 

Nihayet, Avrupa Devletleri’nin Osmanlı Devleti’nin içişlerine karışmasını 

önlemek, büyük devletlerin desteğini almak, devleti içinde bulunduğu kötü 

durumdan kurtarmak, Avrupa medeniyeti seviyesine ulaşmak, Balkanlardaki 

isyanları engellemek amacıyla ve de Osmanlı Devleti’ndeki azınlıkların tek bir çatı 

altında toplanmasıyla aralarındaki ayrılıkların giderileceği ve tek bir Osmanlı 

milletinin oluşacağı düşüncesiyle Meşrutiyet ilân edilmiş; Divan-ı Hümayun’dan 

Meclis-i Mebusan’a, Fermanlardan Anayasaya, Mutlakıyetten Meşrutiyete 

geçilmiştir. 

Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetim şekli değişikliği noktasına getiren bir 

takım siyasî oluşumlar ve basın faaliyetleri vardır. Genç Osmanlılar ile başlayan 

İttihat ve Terakki ile devam eden bu siyasî oluşumlar Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

geleneksel padişah değişimine farklılık getirmiştir. Artık padişah değil yönetim ismi 

ön plana çıkarılmıştır. Bu değişimin ismi de, monarşiden meşruti yönetime geçiştir.  

Avrupa ile olan yoğun temaslar sonucunda Osmanlı ülkesinde Batılı fikirlere 

ilgi duyan yeni bir aydın sınıf ortaya çıkmıştı. Avrupa’yı yakından gören Türk 

aydınları devletin gidişatını beğenmiyorlardı. Yapılan yeniliklerin yeterli olmadığını, 

devletin kurtarılabilinmesi için daha köklü ve etkili ıslahatların yapılması gerektiğini 

düşünüyorlardı. Giderek etkinlikleri artan bu kimseler memlekette meşrutiyet ilân 

edilirse kötü gidişin sona ereceğine inanıyorlardı. Onlar, Avrupa’da olduğu gibi, 

halkın devlet işlerini denetleyebileceği, yönetime katkıda bulunacağı bir meşruti 

sistemin kurulmasıyla, tüm azınlıkların devlete sahip çıkacağını düşünüyorlardı.  



 6 

Aydınlarda oluşan, azınlıkların devlete sahip çıkacağı düşüncesi, 1870’li 

yıllardan itibaren başlayan isyanlar özellikle 1871 Yemen İsyanı, 1875 Hersek İsyanı 

ile kendiliğinden ortadan kalkmaya başladı. “Bunun üzerine 1875’te de bütün 

imparatorluğu kapsayan yeni bir ıslahat fermanı çıkarıldı. Fakat bunlar da 

ayaklanmayı sona erdiremedi.” (Uçarol 1995:322). Bu isyanları Bulgar İsyanı 

(1876) takip etti.  

Mithat Paşa, Avrupa Devletleri’nin Osmanlı Devleti’nin iç işlerine 

karışmalarını önlemek ve devleti içine düştüğü güç durumdan kurtarmak için, bir 

anayasa ilânından yana idi. Genç Osmanlılar’dan olan Mithat Paşa ve yandaşları bu 

ittifakla Balkanlar'daki isyanlar ve artan diğer ülke bunalımlarını bahane ederek 30 

Mayıs 1876’da Sultan Abdülaziz’e karşı bir saray darbesi gerçekleştirdi ve Sultan 

Abdülaziz’in yerine Sultan V. Murat geçirildi. Sultan V. Murat’ın acziyeti nedeniyle 

bir kaç ay sonra, Meşrutiyet’i ilân edeceğini söyleyen Sultan II. Abdülhamit, Mithat 

Paşa’nın gayretiyle tahta geçti. Tahta çıkan Sultan II. Abdülhamit, Mithat Paşa’yı da 

Sadrazam yapıp daha önce verdiği sözünü tutarak 23 Aralık 1876’da Osmanlıların ilk 

anayasası olan Kanun-i Esasî’yi ilân etti. 

I. Meşrutiyet’in ömrü çok kısa sürdü. 1877’de çıkan Osmanlı-Rus Savaşı 

ülkede durumu kötüleştirdi. Türklerin azınlık konumuna düşürüldüğü bu mecliste 

ahenk ve birlik yoktu. Mebuslar kendi bilgi ve fikirleri doğrultusunda ayrı ayrı 

hareket ediyorlardı. Bu gelişmeleri gerekçe gösteren Sultan II. Abdülhamit, 1878’de 

Mebuslar Meclisi’ni dağıttı. 

Osmanlı Devleti sınırları içerisinde bulunan Balkan Devletleri’nin üzerinde 

sinsice oyunlar oynamaya başlayan Rusya’nın ortaya çıkardığı Panislâvizm Akımı 

sonucunda büyük huzursuzluklar yaşanmaya başladı. Çıkan ayaklanmaların 

bastırılması çalışmalarını Rusya, Avrupa’ya “Türkler Ortodokslara katliamlar 

yapıyor” şeklinde yansıtmıştır (Şahin ?: 206). Balkanlarda gözü olan Avusturya ve 

Rusya’nın bu bölgeyi paylaşma konusunda anlaşmış olmaları sebebiyle bu duruma 

engel olmak isteyen İngiltere, İstanbul’da bir konferans toplanmasını sağladı (1876). 

İstediğini gerçekleştiremeyen İngiltere, İstanbul Konferansı’na katılan devletlerin 

yetkilileriyle Londra Konferansı’nı düzenletti (1877). Konferans sonucunda 

katılanların imzaladığı protokolü ağır şartları sebebiyle Osmanlı Devleti kabul 

etmemiştir. 



 7 

Rusya’nın yayılmacı politikasını engelleme konusunda İngiltere’den gerekli 

desteği alamayan Osmanlı yalnız kalmıştır. Bunu gören Rusya’nın,  24 Nisan 

1877’de batıdan Tuna’yı, doğudan Arpaçay’ı geçerek Osmanlı topraklarına 

saldırmasıyla Osmanlı-Rus Savaşı (93 Harbi) başladı. Erzurum ve Plevne’de büyük 

başarı sağlanmışsa da Bulgarların ihanetine uğrayan Türk kuvvetleri teslim olmak 

zorunda kaldı. Sultan II. Abdülhamit barış istemek zorunda kaldı (1878). Ayrıca bu 

savaşla birlikte, İngiltere Ruslar’ın İstanbul’a yaklaşmalarını önleme bahanesiyle 

İstanbul’a gemi göndereceğini belirtmesi üzerine boğazlar sorunu yeniden gündeme 

gelmiş oldu. 

Önce Ayastafanos Antlaşması yapıldı (3 Mart 1878). Fakat bu antlaşmanın 

şartları çok ağır idi. İngiltere ve Avusturya antlaşmaya itiraz ettiler. Almanya’nın 

isteğiyle Berlin’de bir konferans daha toplandı. Yapılan görüşmelerden sonra Berlin 

Antlaşması imzalandı (1878). “Ayastafanos Antlaşması’yla Rusya; Slavcılık 

politikasının zaferini kazanmış, Osmanlı Devleti’ni istediği gibi parçalamış ve 

Balkanlar ile Doğu Anadolu’ya yerleşmiş oluyor ve Osmanlı Devleti Doğu 

Anadolu’da önemli toprakları Rusya’ya bırakmak zorunda kalıyordu. Ayrıca 

Ermeniler üzerinde Rusya’ya söz hakkı tanıyordu ve böylece Ermeni sorunu resmen 

başlıyordu. Böylece Osmanlı Devleti’nin Rumeli’den tamamen sökülüp atılmasının 

temelleri atılıyordu. Doğu Anadolu’da da yeni sorunlar ortaya çıkıyordu.” (Uçarol 

1995: 343). 

Sultan II. Abdülhamit döneminde Berlin Kongresi’nden sonra ortaya 

çıkarılan önemli bir olay da Ermeni meselesidir.  Tarih boyunca Türkler, 

egemenlikleri altında yaşayan milletlere hoşgörülü davranmışlardır. Onların dillerine, 

dinlerine karışmamışlardır. Bu milletlerden birisi de Ermenilerdir. 

Ermenilerin Osmanlı Devleti içinde rahat bir hayatları vardı. Çiftçilik, ticaret, 

endüstri gibi işlerlerle uğraşıyorlar, devletin resmî kurumlarında yüksek mevkilere 

atanabiliyorlardı. Hatta bazıları paşalığa kadar yükselmiştir. Bu da göstermektedir ki 

“Ermenilere, Türkler tarafından, herhangi bir ulustan daha çok saygı 

gösterilmekteydi” (Yorga, Osmanlı Tarihi, C. V, s.616; bk UÇAROL 1995: 374). 



 8 

Ermenilerin Türklerle barış içinde yaşaması XIX. yüzyılın sonlarına kadar 

devam etti. Ermeni meselesinin çıkmasının sebebi, Osmanlı Devleti’ni parçalamak 

isteyen devletlerin, özellikle İngiltere ve Rusya’nın uyguladıkları siyasettir. Bunda 

milliyetçilik akımlarının önemli tesiri olmuştur. 

Rusya ve İngiltere’nin desteğiyle Ermeniler teşkilâtlandı. Rusya, Doğu 

Anadolu’da Ermenilere bir devlet kurdurup burada nüfuz sahibi olmak amacındaydı. 

Bunun için ön adım olarak Revan ve Nahçıvan’ın birleştirilmesinden oluşan Ermeni 

Vilayeti kurulduğunu açıklamıştır. 

Ermeni sorununun resmi olarak başlaması ise Ayatafanos Antlaşması’na 

Ermenilerle ilgili hüküm konulmasıyla olmuştur (3 Mart 1878). 

Ermeniler, cemiyetler ve komiteler kurdular. 1887’de İsviçre’de kurulan 

Hınçak Komitesi, 1890’da Kafkasya’da ve Doğu Anadolu’da kurulan Taşnaksutyun 

Komitesi bunlar arasındadır.  

Ermeniler, devlet kurma çalışmalarına zemin hazırlayabilmek için 1890’da 

Erzurum ve İstanbul Kumkapı’da; 1892-1893’de de Kayseri, Merzifon, Yozgat ve 

Sasun (Bitlis)’da isyanlar çıkardılar. Osmanlı Devleti bu isyanları bastırdı. 1894’de 

İstanbul’da gösteri yapan Ermeniler, 1904’de de Sultan II. Abdülhamit’e karşı 

başarısız bir suikast girişiminde bulundular. 

I. Dünya Savaşı’nda Türkler, Doğu Cephesi’nde Ruslarla savaşırken 

Ermenilerin ihanetine uğradılar. Ermenilerin Türk ordusunu arkadan vurmaları 

üzerine de Osmanlı hükümeti 1915’de Tehcir Kanunu’nu çıkardı. Ermenileri Suriye 

ve Lübnan’a göç ettirme kararı aldı. 

I. Dünya Savaşı’ndan sonra Ermeniler, Kafkasya’da Ermenistan Devleti’ni 

kurdular. Bir süre sonra Doğu Anadolu’yu ele geçirmek için saldırdılar ve birçok 

katliamlar yaptılar. TBMM’nin emriyle Kazım Karabekir Paşa komutasında 

Ermenilere karşı konuldu ve 3 Aralık 1920’de Gümrü Antlaşması yapıldı. 

I. Meşrutiyet döneminde ortaya çıkan bir diğer önemli konu Kıbrıs’ın 

Osmanlı Devleti’nin elinden çıkmasıdır. Bunun sonucu olarak, Akdeniz’deki 

hâkimiyet tamamen kaybedilmiştir. İngiltere, Avusturya ile birlikte Ayastafanos 

Antlaşması’na tepki göstermiştir. Almanya’nın isteğiyle Berlin’de bir kongrenin 



 9 

toplanması kararlaştırılmıştır. İngiltere, Osmanlı Devleti’ne Kıbrıs’ın kendilerine 

verilmesi karşılığında Berlin Kongresi’nin toplanmasını engelleyeceğini, aksi 

takdirde bunun Osmanlı Devleti’nin parçalanması demek olacağını bildirmiştir. 

Ayrıca Ayastafanos Antlaşması’nın şartlarını hafifletecekleri vaadinde bulunmuştur. 

Bunun üzerine Kıbrıs, Osmanlı Devleti’ne ait olmakla birlikte, yönetimi bakımından 

İngiltere’ye bırakılmıştır (4 Haziran1878) (Uçarol 1995: 349). Fakat İngiltere vaadini 

yerine getirmemiştir. I. Dünya Savaşı’nda İngiltere, Osmanlı Devleti’ne karşı 

savaştığı için, Kıbrıs’ı kendi topraklarına kattığını ilân etmiştir (1914).  

Fransızlar 1830’da Cezayir’i, 93 savaşından sonra ise Tunus’u 1881’de işgal 

ettiler. Mısır Hidivi İsmail Paşa, Mısır’ı kalkındırmak için İngiliz ve Fransızlardan 

aldığı borçların karşılığında Süveyş hisselerini İngiltere ve Fransa’ya sattı. İngiltere 

ve Fransızlar Mısır’ın iç ve dış siyasetine yön vermeye başladılar. Kıbrıs’a yerleşen 

İngilizler, 1882’de İskenderiye’yi işgal ettiler. Böylece Mısır tamamen elimizden 

çıkmış oldu. 

Berlin Antlaşması’na göre, Bulgaristan üçe ayrılıp, Bulgaristan sorunu, 

Prenslik haline getirilerek kısa vadeli çözüm sağlandı. Doğu Rumeli ve Makedonya 

ıslahat yapmak şartıyla Osmanlı Devleti’nde kalmıştı. 1885’de Doğu Rumeli’de 

isyanlar çıktı. Bulgarlar buranın da Bulgar Prensliği’ne bağlandığını ilân ettiler. 

Osmanlı Devleti II. Meşrutiyeti ilân edince, Bulgaristan bağımsızlığını ilân etti 

(1908).  

1877–1878 Osmanlı-Rus Savaşı’nda Osmanlı Devleti yenilince, Yunanistan 

Girit’in kendisine verilmesini istedi. Osmanlı Devleti bunu reddetti. Girit Rumları 

Yunanistan’a bağlanmak için isyan ettiler. Osmanlı Devleti çıkan isyanları bastırdı. 

Yunanistan Girit adasına asker çıkarınca, Osmanlı Devleti onlara savaş açtı (1897). 

Gazi Ethem Paşa, Teselya’da Dömeke Meydan Savaşı’nda Yunanlıları yendi. 

Avrupa devletlerinin araya girmesiyle İstanbul’da antlaşma yapıldı. Bu antlaşmayla 

Girit’e muhtariyet verildi. Yunanistan,  kral hanedanından bir prensin vali olması 

hakkını kazandı. Yunanistan 1908’de Girit’i işgal etti. Böylece Girit elimizden çıktı. 

Osmanlı Devleti’nin Kırım Savaşı (1853–1856) sırasında alınan borçların 

ödenememesi ve faizinin sürekli artması, 1877–1878 Osmanlı-Rus Savaşı’nı 



 10 

kaybeden Osmanlı’nın Rusya’ya ağır savaş tazminatı ödemek zorunda kalması ve 

biriken borçların artık ödenemeyecek bir durum alması sebebiyle alacaklılarla 

yapılan uzun müzakereler sonucunda alacaklıların seçeceği temsilcilerden oluşan 

Düyunu Umumiye (Genel Borçlar) İdare Meclisi 20 Aralık 1881 yılında 

kurulmuştur. Bu idare, ülkede anlaşma ile saptanan gelirleri, bizzat atadığı kendi 

memurları vasıtasıyla toplatmıştır. 

“Böylece Osmanlı Devleti, 1878 Berlin Antlaşması’ndan itibaren meydana 

gelen iç ve dış sorunlarla, olayların ve gelişmelerin sonucunda, 20. yüzyıla siyasî, 

ekonomik, mali ve sosyal alanlarda çeşitli zorluklarla, bunalımlarla karşı karşıya 

bulunduğu halde girmiştir. 20. yüzyılın başlarında, İmparatorluğun genel durumu bu 

şekildeyken, yönetimde önemli bir değişiklik oldu, 1908 yılında ikinci Meşrutiyet ilân 

edildi.” (Uçarol 1995:398). 

Önemli siyasal değişimlerin meydan geldiği sahalar büyük şehirlerdir. 

Değişimler buradan başlayıp dalga dalga tüm ülkeye yayılır. Osmanlı Devleti’nde de 

İstanbul’un böyle bir rolü vardır. İmparatorluğun kalbinin attığı bu şehir sosyal 

değişmelerin de merkezi durumundadır.  

Sultan II. Mahmut dönemiyle birlikte kılık kıyafette askerlerle başlayan 

değişim topluma da yansır. Yabancı kıyafet ve âdetlerini Müslüman halk 

Beyoğlu’nda da görmeye başlar. Beyoğlu yeniliklerin merkezi haline gelir. 

Avrupa’daki müesseseler, terziler, manifatura tüccarları, mobilya satan dükkânlar 

çoğalmaya başlar. Bunlar Müslüman halkın da sık sık uğradığı yerler haline gelir3. 

Toplumun en önemli unsurlarından biri olan kadınların sosyal hayat içindeki 

en belirgin değişimi kıyafetlerinde olmuştur. Bu değişimde, Türk toplumunun 

batılılaşma çabalarında ecnebilerin ve imparatorluk bünyesi içindeki yabancı ilim 

adamların, yazar ve sanatkârların, bunları himaye eden yabancı büyükelçilerin, 

dışarıdan göreve çağırılmış uzman ve müşavirlerin, tüccar ve iş adamlarının ve 

seyyahların mühim rolü olmuştur. Bu kişilerin aynı zamanda şehirlerin ve özellikle 

İstanbul’un hayatı üzerinde önemli tesirleri olmuştur4. Erkeklerin aşırı derecede 

                                                 
3 CEBECİ, Dilaver, Tanzimat ve Türk Ailesi, (http://www.akintarih.com /osmanli/ aile/ aile.htm - 12/01/2007) 
4 CEBECİ, Dilaver, Tanzimat ve Türk Ailesi, (http://www.akintarih.com /osmanli/ aile/ aile.htm - 12/01/2007) 



 11 

eğlenceye ve güzelliğe düşkünlükleri ile beraber, hanımların da ziynet eşyası ve 

eğlenceye meyilleri sebebiyle boşanmalar ve aile dağılmaları artmıştır. 

Şehirlerde Türk ailesi ve kadınlığı adına önemli değişmeler göze 

çarpmaktadır. Şehirlerin kalabalığı bir yandan güven ortamını sağlamasının yanında 

emniyet açısından bir takım sıkıntıları da beraberinde getirmiştir. Özellikle 

kadınların emniyet hislerini zayıflatmış ve onun halk içine fazla çıkmasına mani 

olmuştur. Bu arada İran kültüründen gelen çarşaf ve peçe geniş çapta şehirlerde 

kullanılmıştır. 

Batılılaşmanın ilk yıllarında İstanbul’daki kadınların en önemli kıyafeti 

feracedir. Tanzimat sonrasında kadının yavaş yavaş cemiyet içinde daha çok 

serbestîye kazanmasına bağlı olarak, aşk münasebetlerinde de anlaşma vasıtaları 

değişikliğe uğramıştır. Özellikle Çamlıca gezileri romanlara dahi konu edilmiştir. 

“Aşk münasebetlerinin nadiren görüldüğü daha önceki dönemlerde, ev ev 

dolaşarak kıymetli kumaşlar, mücevherler, kokular, şekerlemeler satan ve harem 

dairelerine girebilen Yahudi ve Ermeni kadınlar bu hususta arabuluculuk 

yaparlardı. Tanzimat sonrasında kadının yavaş yavaş cemiyet içinde daha çok 

serbestiye kazanmasına bağlı olarak, aşk münasebetlerinde de anlaşma vasıtaları 

değişikliğe uğramıştır. Yüzyılın sonlarına doğru İstanbul'un hayatını anlatan Ahmet 

Rasim, sembol hareketlerle yapılan bir mükameleyi şöyle tasvir ediyor “Sarılayım 

manasına göğsünü kavuşturuyor” yanıyorum demesini bilmiyormuş gibi …,  teşekkür 

için parmaklarıyla saçlarını düzeltiyor.. Aşırma temennaları, yelpaze sallayışlar, yüz 

açıp kapamalar, mektup atmalar, mendil kapışlar”5. 

Türk kadını kendisine yabancı olan korse ile ilk defa Sultan Abdülmecit 

döneminde tanışmıştır. Padişah yapılacak bir düğün şenliği için bütün saray 

kadınlarının Frenk usulü korseler giymelerini emretmiştir. Yaşmak ve ferace yerine, 

1892’de de bir çarşaf modası başlamıştır. İlk çarşaf Sultan II. Abdülhamit zamanında 

ortaya çıkmıştır. 

Padişah, şeyhülislâmlık kanalıyla da göz zinasına sebep olacak kadar ince 

giyilen yaşmak ve feracelerin kullanımını yasaklamış, yasağı çiğneyen kadınların 

                                                 
5 CEBECİ, Dilaver, Tanzimat ve Türk Ailesi, (http://www.akintarih.com /osmanli/ aile/ aile.htm - 12/01/2007) 



 12 

eşleri ve babalarına ceza verileceği bildirilmiştir. Kadınların kıyafetinin yanında 

erkeklerin kıyafetinde de büyük bir değişim başlamıştır.  

Batılılaşma yolunda meydana gelen gelişmeleri kısaca  “Tanzimatçı Türk, 

fotoğrafını çektirir, Fransızca konuşur ve tiyatroya giderdi. Kısaca gazete tespihin, 

sigara çubuğun, şarap iyi suyun, yaylı araba arabanın, piyano davulun, Fransız 

grameri Arap sarf ve nahvinin, kargir ev ahşap evin yerini almaya başlamıştır”6 

şeklinde özetlemek mümkündür. 

Kadınlardaki değişim sadece kıyafette olmamıştır. Değişen dünya düzeninde 

bir kenara itilmiş durumda bulunan kadınlar tarih sahnesine çıkarak kendine ait 

yerleri tekrar almaya başlamışlardır. Özellikle de edebiyat sahasında kendilerini ispat 

etmişlerdir. 

“İnatçı soğuğun, tek renkliliğin, beyaz suskunluğuna yerini cıvıl cıvıl 

renkleriyle, sesleriyle, canlılığıyla bahara gelişinin ilk müjdeleyicisi kardelenler gibi, 

öncü kadınların, güneşe, aydınlığa yükselen ilk merhabaları bu dönemle birlikte bu 

kentten yükselmeye başlar. Zafer Hanımlar, Fatma Aliyeler, Nigar binti Osmanlar, 

Ayşe Sıdıkalar, Emine Semiyeler, Belkıs Şevketler, Halide Edipler, Nezihe 

Muhittinler, Aziz Haydarlar ve daha niceleri adım adım tarih sayfalarında yerlerini 

alırlar” (Toksa 1999: 462). Bu kadın yazarlar eğitimin, özellikle de kızların 

eğitiminin üzerinde hassasiyetle durmuşlar, her türlü desteği sağlamışlardır. 

Sosyal hayatın en önemli unsurlarından birisi de eğitimdir.  

Eğitim alanındaki batılılaşma çabaları öncelikle askeri alanda olmuştur. 

Askeri alanda donanmada istihdam edilecek askerleri yetiştirmek amacıyla 

Mühendishane-i Bahr-i Hümayun 1776’ta, karada çeşitli alanlarda askeri birlikleri 

oluşturacak askerleri yetiştirmek amacıyla Mühendishane-i Berr-i Hümayun 1795’te 

ve kaldırılan Yeniçeriler’in yerine oluşturulan Asakir-i Mansure-i Muhammediye’ye 

subay yetiştirmek amacıyla da Mekteb-i Fünûn-ı Harbiye 1834’te, Mızıka-i 

Hümâyûn Mektebi de 1834’te; bunun yanında sivil ve askeri doktor yetiştirmek için 

Tıphane-i Âmire ve Cerrahhane-i Mamure 1827’de açılmıştır. 

                                                 
6 CEBECİ, Dilaver, Tanzimat ve Türk Ailesi, (http://www.akintarih.com /osmanli/ aile/ aile.htm - 12/01/2007) 



 13 

Gelenekçi medreselere ilişilmeksizin sıbyan mekteplerini açarak bunlara 

devam zorunluluğunu getiren Sultan II. Mahmut eğitim alanında köklü değişimin 

önünü açmıştır. Sıbyan mekteplerine devam zorunluluğu hakkında Sultan II. Mahmut 

1824’te bir ferman yayımlayarak ilköğretimi zorunlu hâle getirmiştir. Buna dayalı 

Rüştiye ve Mülkiye adlı orta derecedeki okulların yanı sıra, Tıbbiye ve Harbiye gibi 

yüksek öğretim kurumlarını da açmıştır. Ayrıca askerlere iyi bir eğitim verilebilmesi 

için yeni tarzda ilkokul, ortaokul ve liseler açmıştır. Rüştiye Mektepleri 1839’da, 

memur yetiştirmek için Mekteb-i Maarif-i Adliye 1839’da, rüştiye düzeyinde olan ve 

gerek halka gerek memur olacaklara yanlışsız yazı yazabilme ve bir konuyu kaleme 

alabilme öğretimi yapmak üzere Mekteb-i Ulûm-i Edebiye 1839’da kurulmuştur. 

Sultan II. Mahmut döneminde dikkat çeken bir diğer nokta ise 1834’ten 

itibaren Avrupa’ya öğrenci gönderilmeye başlanmasıdır. Tanzimat’tan sonra öğrenci 

göndermeye sayıları artırılarak devam edilmiştir (Akyüz 1999: 133). 

Aynı çizgide ilerlemeyi isteyen Sultan Abdülmecit, eğitim ve öğretim 

programını düzenlemek için özel bir komisyon kurdurmuştur. Bu komisyonun isteği 

doğrultusunda, milli eğitim işlerinin yürütülmesi ve kontrolü takip etmek amacıyla 

bir de “Meclis-i Daimi-i Maarif-i Umumiye” kurulmuştur. Bu meclis ilk, orta ve 

yüksek öğretim kurullarını medresenin nüfusundan kurtararak devlet otoritesi altına 

almaya çalışmıştır. 1869’da yayımlanan Maarif-i Umumiye Nizamnamesi ile sıbyan 

mektepleri konusunda önemli atılımlar yapılmıştır. 6–10 yaş arası kızların eğitimi de 

zorunlu hâle getirilmiştir. 

Meslekî ve teknik eğitim ve öğretim alanında, 1842’de Askerî Baytar 

Mektebi, 1847’de Ziraat Tâlimnamesi, 1857’de Orman Mektebi, 1874’te maden 

mühendisi yetiştirmek için Maâdin Mektebi, 1862–1863 yıllarından itibaren Mekteb-

i Maarif-i Adliye yerine önce Mekteb-i Aklâm sonra Mahrec-i Aklâm olarak 1865’te 

Bosna’da, 1868’de Sivas’ta memur yetiştirmek için açılmıştır.1864’te İstanbul’da 

Lisan Mektebi açılmıştır. 1868–1870 yılları arasında ülkenin bir çok şehrinde 

meslekî eğitim alanında Islâhhaneler açılmıştır. 1868’de İstanbul’da bir de Sanayi 

Mektebi açılmıştır. Kızlar için ise 1859’da Cevri Kalfa Rüşdiyesi açılmış olup bu 

okul ilk kız rüştiyesidir. Bir diğeri ise 1869’da açılan Kız Sanayi Mektebi’dir. 



 14 

1846’da Mekâtib-i Umumiye Nazırlığı kurulduktan sonra Mülkiye 

Rüştiyeleri açılmaya başlanmıştır. 1852’de İstanbul’da 12 rüştiye varken 1874’te bu 

sayı 18’e çıkmıştır. 

1848’de açılan Darülmuallimîn-i Rüşdî ilk mezunlarını verip öğretmen 

yetiştirdikçe taşrada büyük kentlerde de kurulmaya başlamış (1853) ve 25 Rüşdiye 

açılmıştır. Ayrıca askerî yüksek okullara öğrenci kaynağı sağlamak amacıyla 

1875’ten itibaren İstanbul’da ve başlıca il merkezlerinde Askerî Rüşdiyeler de 

açılmaya başlanmıştır (Akyüz 1999: 143). 

İstanbul’da açılan ilk İdadî Mekteb-i Fünûn-ı İdadîye’dir (1845). Bu okul, 

1872’de Kuleli kışlasına taşınınca Kuleli Askerî İdadîsi olarak anılmıştır. Yine 

1845’te Bursa’da bir Askerî İdadî kurulmuş ve sonradan Işıklar Askerî İdadîsi olarak 

anılmıştır. 

İdadî kısmının bir orta öğretim kurumu olarak yaygınlaşması 1869 Maarif-i 

Umumiye Nizamnamesi ile kesinleşmiştir. Lise düzeyinde sultani adıyla 1868’de 

Fransızlarla ortak olarak ilk açılan okul Mekteb-i Sultanî’dir. Sultaniler, Rüşdiye 

üzerine 6 yıllık bir öğretim vereceklerdi. Sultanî düzeyinde açılan bir diğer okul ise, 

fakir öğrencilerin ücretsiz olarak okuyabilmelerini sağlayabilmek amacıyla 1873’te 

öğretime başlayan Darüşşafaka’dır. 

1847’de Darulmuallim, 1848’de Darulmaarif adıyla lise, 1858’de kız 

rüştiyeleri, 1859’da mülkiye mektebi açılmıştır. Bunları Devlet teşkilâtına ehliyetli 

idareciler yetiştirmek amacıyla 1859’da Mülkiye-yi Şâhâne, 1868’de Osmanlı - 

Fransız işbirliği ile kurulan Galatasaray Sultanîsi’nin hizmete girmesi izlemiştir. 

Osmanlı eğitiminde ihmal edilen en önemli konu kızlara yeterli eğitimin 

sağlanamamasıdır. Çünkü “Erkek çocuklardan çok az bir kısmı, sıbyan mektebinden 

sonra medreselere ve 1773’lerden itibaren açılan çeşitli askerî ve sivil okullara 

gidebiliyordu. Kızların öğrenimleri ise çok ihmal edilmişti. Onlar için 1859’dan önce 

sıbyan mektebinden başka bir örgün eğitim kurumu yoktu.” (Akyüz 1999: 144). 

Kızların eğitimi konusunda aydın kadınların öncülüğünde başlatılan yoğun 

baskılar sonuç vermeye başlamıştır. “Örgütlü kadın hareketinin kız çocukların eğitim 

hayatının iyileştirilmesinde önemli katkıları olmuştur. Yeni okulların açılması, 



 15 

Darülfünun’a kabul edilmeleri ve erkek öğrenciler gibi Avrupa’da eğitim imkânı için 

devamlı isteklerde bulunmuşlar ve bu konuda kamuoyu yaratmak için devamlı olarak 

yazılar yazmışlardır” (Toksa 1999: 462). 

Osmanlı Devleti’nde kızların eğitimi konusunda Avrupa’dan 100–150 yıl 

geride kalındığı Akyüz tarafından şöyle belirtilir: “Batıda da kızların eğitimi erkek 

çocuklarınkine göre çok yavaş bir gelişme göstermekle beraber yine de Osmanlılara 

göre bu alandaki gelişmeler 100–150 yıl önce başlamıştı.” (Akyüz 1999: 144). 

Osmanlıların son dönemlerine doğru eğitim alanında meydana gelen 

gelişmeler konusunda hangi durumda bulunulduğunu Ömer Seyfettin, Bahar ve 

Kelebekler başlıklı hikâyesinde, bir büyükanne, Meşrutiyet dönemi genç kızı olan 

torununun öğrenim biçimini eleştirir ve kız torununa şöylece özetler: “Biz de 

okurduk. Kibar, zengin efendiler kızlarına Farisî öğretir, cami dersleri gösterirlerdi. 

Tuhfe-i Vehbi’yi okuturlardı. Fuzulî’nin, Baki’nin gazellerini ezberlerdik. Mesnevi’yi 

anlardık. Mükemmel seciler (düz yazıda kafiye), kafiyeler yapar, kocalarımızla 

müşaare eder (şiir söyleşir), hafızamıza, zekâmıza, nüktelerimize onları hayran 

ederdik. O vakit bir kadın için en büyük medh (övgü), fâzıla (erdemli), edîbe (yazar) 

şâire (şair), âkile (akıllı)... hanım olmak idi. Şimdi siz Frenk mürebbiyeler elinde 

büyüyor, kendi lisanımızın güzelliklerini tanımıyor, başka memleketlerin şeylerini 

öğreniyorsunuz. Onlara benzemek istedikçe kendi benliğinizden uzaklaşıyorsunuz.” 

Burada, Tanzimat sonrasının, henüz millî bir özellik kazanamamış okulları ve yeni 

eğitim anlayışı da iğnelenmektedir. 

Basında zaman zaman okullaşma oranlarının arttırılması yönünde, özellikle 

de kızların eğitimine önem verilmesini isteyen yazılara da yer verilmiştir. Bu konuda 

kadın yazarların yeri çok büyüktür. 

Aydın kadın yazarlar, “Tanzimatla birlikte Müslüman kız ocukları için açılan 

orta ve lise seviyesindeki meslek ve öğretmen okulları eğitimin yaygınlaşmasını 

sağlamış, bu arada çıkarılan süreli kadın yayınları aracılığıyla kadınlık bilinci 

uyandırmışlardır. Kadınların terakki ve tealileri yani ilerlemesi ve yükselmesi için 

başlatılan seferberlikte kadın yazarlar en ön safta yerlerini alırlar. Onları sadece iyi 

bir eş, iyi bir anne ve Müslüman kadın olarak görmek isteyen taassuba karşı 

seslerini duyurmaya başlarlar.” (Toksa 1999: 462). 



 16 

Namık Kemal, 1872 tarihli bir yazısında, gelişmiş Batı ülkelerinde kadınların 

erkekler gibi eğitim öğrenim gördüklerini, oralarda çok değerli kadın yazarlar vs. 

yetiştiğini belirtir. Ayrıca, “18 yaşında öyle kız öğretmenler yetişir ki, Felsefe ve 

Matematiğin inceliklerini okuturlar ve onların önünde ak sakallı hocalar kitaplarını 

açarak bilgi öğrenmeye çalışırlar” (İbret, 22 Haziran 1288, Nu. 16)7.  

1872’de “Kızlar” başlıklı ve Nuri imzalı bir gazete yazısında, önce, halkın 

kızların eğitimine ilişkin olumsuz görüş ve tutumu açıklanmaktadır. Bunlar 

toplumdaki anlayışı gösterdiği için psikolojik ve sosyolojik açıdan çok önemli 

tespitlerdir: “Kızların eğitimine ilişkin halkta bazı yanlış inanışlar ortaya çıkmıştır. 

Örneğin, bazıları, kızların görevlerini ancak evin iç işleriyle uğraşmak olarak görür 

ve böylece fakir kızların yalnızca mutfak, dikiş, tahta silmek vs. bilmelerini yeterli 

bulurlar. Zengin kızların işi ise bunları yapacak hizmetçilerin denetimi olduğu için 

onların da okuma yazma öğrenmelerine hiç gerek yoktur derler. Bazıları da 

kadınların yalnızca ihtiyaç giderme ve neslin üremesi âleti olduklarını, onların 

eğitim ve öğrenim görmelerinin gereksizliği şöyle dursun, bir ölçüde zararlı bile 

olduğunu söylerler. Çünkü, böyle söyleyenlere göre, kadınlar, yaratılışlarındaki 

eksiklik nedeniyle öğrendikleri şeyleri ekseriya kötüye kullanabilirler.” (İbret, 22 

Haziran 1288, Nu. 16)8. 

Yazar, daha sonra, kızların eğitimini “her şeyden daha önemli” bir iş olarak 

görür ve özetle der ki:  

“Kız çocukları ev kadınlığına aday oldukları için ev işlerinin nazarî 

bilgilerini de öğrenmelidirler. Bu nedenle de eğitimlerine özen göstermek gerekir. 

Bir ev kadını kocasıyla günlük işlerde bile anlaşabilmek için öğrenim yoluyla bilgi 

edinmek zorundadır. Yoksa, bir hiç yüzünden kadın anlaşmazlık çıkarıp işi 

boşanmaya kadar götürüp yuvasını yıkar ve çocuklarını analı babalı yetim eder. 

Mademki bir kız çocuğu eş olacaktır, o halde yukarıdaki gibi nedenlerle de öğrenim 

görmelidir. Mademki kadınlar bazı bakımlardan eksiktirler, bu nedenle de eğitim 

görmeleri gereklidir. Mademki insanlar çocukluk döneminde aldıkları eğitimin 

gücüne göre gelişirler ve küçük çocukların eğitimini anneler verir, mademki kız 

                                                 
7 AKYÜZ, Yahya “Osmanlı Son Döneminde Kızların Eğitimi ve Öğretmen Faika Ünlüer’in Yetişmesi ve Meslek 
Hayatı” (http://yayim.meb.gov.tr/dergiler/143/1.htm - 12/10/2007) 
8 AKYÜZ, Yahya age 



 17 

çocukları anne olacaktır, o halde kızların eğitimine erkek çocuklarınkine göre 

öncelik tanımak gerekir.” 

Kız ve kadınların eğitilmesi gereği üzerinde 1893 tarihli Hazine-i Fünûn’da 

bir doktor özetle şunları yazmıştır:  

“Bizde kadınlar çocuk sağlığı kurallarını (hijyen) bilmedikleri gibi kendi 

sağlıklarını da sürekli tehlikeye atarlar. Örneğin, çocuk düşürmek çok tehlikeli iken 

yine de bu zararlı işi yaparlar. Bu, aileler için felâkettir. Kadınlarımız da, ebelerimiz 

de cahildir. Ayrıca, dilimizde çocuk eğitimine ilişkin kitap ve yayınlar pek azdır ve 

mevcut olanlar da kadınlarımızın anlayamayacağı şekilde yazılmıştır.” (Hazine-i 

Fünûn, 21 T. evvel 1309, Adet 17)9. 

Yine 1893 tarihli Hazine-i Fünûn’da yayımlanan yazıya göre, Osmanlı 

çocuklarının bir kısmının okula gitmemesi ve aldıkları eğitimin olumlu sonuçlarının 

pek görülmemesi ebeveynin, özellikle de annelerin tutum ve davranışından 

kaynaklanmaktadır: “Bazı ana babalar, sevgileri yüzünden, çocuklarının ders 

çalışmaktan sıkılmamaları için, onları bir olgunlaşma ve ilerleme kaynağı olan okula 

göndermezler. Bu nedenle, çocuğun eğitimi konusuna annelerini asla 

karıştırmamalıdır. Çünkü anneler öyle bir şefkat duygusu taşırlar ki, canlarının bir 

parçası olan çocuklarının az bir üzülmesine varını yoğunu değil, ömrünü bile feda 

etmeye hazırdırlar. Böyle olan anneler, çocuklarının geleceğini mahvetmekte etkin 

olurlar.” (Hazine-i Fünûn, 3 Mart 1309, Adet 36)10. 

İşte bu çerçeve içinde, kuruluşu 1819-1820’ye giden ilk kız Rüşdiyesi olan 

Cevri Kalfa Okulu, önce ilkokul, sonra Kız Rüşdiyesi olarak Ocak 1859’da 

İstanbul’da açılmış; buna Cevri Kalfa İnas Rüşdiyesi, Sultan Ahmet (At Meydanı) 

Kız Rüşdiyesi de denmiştir. Beyoğlu’ndaki Zapyon Rum Kız Lisesi, 1875’te 

kurulmuştur. 

“Haziran 1862’de basında yayımlanan bir resmî ilânda, Cevri Usta Kız 

Rüşdiyesi’nin o tarihte daha iyi bir düzen ve yönetime kavuştuğu, Peygamberin bir 

sözüne göre de bilim öğrenmenin erkek kadın herkese farz olduğu belirtiliyor ve ana 

                                                 
9 AKYÜZ, Yahya age 
10 AKYÜZ, Yahya age 



 18 

babalardan kızlarını bu okula göndermeleri isteniyordu” (Takvim-i Vakâyî, 26 

Zilhicce 1278, Nu. 649)11. 

Tanzimat dönemi içerisine yabancı okulların sayısına bakıldığı zaman Türk 

okullarına göre çok daha fazla olduğu gözlenir. 1839’da İstanbul’da Fransızların 

açtığı 19 kız okulu vardı. Bu okulların yanı sıra da sürekli yeni okullar açılmaya 

devam edilmiştir. 1871’de İstanbul’da Arnavutköy Amerikan Kız Koleji açılmıştır.  

Erkek Rüşdiyelerine erkek öğretmen sağlamak için 1848’de Darülmuallimîn, 

kız Rüşdiyelerine kadın öğretmen sağlamak için de 26 Nisan 1870 Salı günü 

Darülmuallimat adında öğretmen okulları açılmıştır Darülmuallimat ilk mezunlarını 

1873’te vermiştir. Sultan II. Abdülhamit döneminde taşraya yayılan kız 

rüşdiyelerinin sayısı 74’e ulaşmıştır. Bunlardan biri de 1875’te Isparta’da açılan bir 

kız rüşdiyesidir. 

Bir kültür ve medeniyet değişimi olan yenileşme sürecinde batı tiyatrosu da 

Türkiye’ye girmiştir. Geleneksel Türk tiyatrosu içerisinde yer alan Karagöz, Orta 

Oyun, Meddah’ın vs yazılı bir metne dayanmaması ve bir tiyatro binasında 

oynanmaması sebebiyle Batı tiyatrosundan ayrılmaktadır. Aradaki farkı biraz olsun 

ortadan kaldırabilmek amacıyla Tanzimat’ın ilânının birinci yılında (1839–1840) 

İstanbul’da dört tiyatro açılmıştır. Bununla birlikte Türk tiyatrosunda yazılı metne 

dayanan oyun, Tanzimat’ın ilânından ve tiyatro binalarının açılmasından ancak 

yirmi yıl sonra Şinasi’nin Şair Evlenmesi (1859) adlı eseriyle ortaya çıkmıştır. 

“Osmanlı’da, geleneksel tiyatromuzda sahne ve tiyatro olmadığından Batı 

tiyatrosu yolunda en önemli adım tiyatro binalarıyla atılmıştır” (Çalışlar 1995: 638). 

1842’de yabancı kumpanyalar memlekete gelerek temsiller vermişlerdir. O 

zamana kadar Avrupa’dan hokkabazlar ve pehlivanlar gelip gösteriler yapmışlardır. 

Sultan Abdülmecit Dolmabahçe sarayının yanına küçük bir tiyatro salonu ve 

saray orkestrası kurdurmuştur.  

“Sultan III. Selim ve Sultan II. Mahmut zamanında öteden beri İstanbul’da 

Beyoğlu’nda, teşekkül eden Avrupa kolonisi için tiyatro binaları kurulması da yeni 

tiyatronun Türkiye’de yerleşmesini sağlamıştır.  

                                                 
11 AKYÜZ, Yahya age 



 19 

Bugünkü bilgimize göre Beyoğlu’nda yapılan ilk tiyatro binası Fransız 

Tiyatro’sudur. İkincisi Bosko isimli bir yabancı tarafından kurulan ve Osmanlı 

tebaasından Naum’a devredildikten sonra Naum Tiyatrosu adıyla şöhret bulan 

binadır. Sarayda ise opera ve tiyatro temsilleri önce bu temsiller ve musikî konserleri 

için ayrılan salonlarda icra edilmiştir. Tiyatroya daha şehzadeliği zamanında büyük 

alâka duyduğu bilinen Tanzimat hükümdarı Sultan Abdülmecit zamanında 

Dolmabahçe sarayının karşısında bir saray tiyatrosu yaptırılarak tiyatroya daha 

ciddî bir şekil ve ehemmiyet verilmiştir.” (Banarlı 1982: 1003). 

Tanzimat döneminde İstanbul’un başlıca Tiyatro binaları olarak şunlar 

gösterilebilir: (Beyoğlu’nda) Naum Tiyatrosu (1840), Fransız Tiyatrosu (Palais de 

Cristal), Odeon Tiyatrosu (1884), Şark Tiyatrosu (1862), Conordia, Tepebaşı Yazlık 

Tiyatrosu (1889), Tepebaşı Kışlık Tiyatrosu (1881), ayrıca İstanbul’da Tanzimat 

dönemi tiyatrosuna damgasını vuran saray tiyatroları olarak Dolmabahçe Tiyatrosu 

(1858) ile Yıldız Tiyatrosu (1889). 

Tanzimat’tan sonra yabancı tiyatro kumpanyaları İstanbul’da faaliyet 

göstermeye başlar. Sultan Abdülmecit müziğe ve tiyatroya ilgi gösterir. Bu ilgi 

sonucu İstanbul’da küçük bir saray tiyatrosu yapılır. Burada bazı piyeslerle, bazı 

opera ve operetler oynanır. 1860’da Hoca Nazım, Ermeni oyuncularından oluşan bir 

kumpanya kurar; böylece tiyatro çalışmaları halka iner ve Türkçe temsiller gösterime 

girer (Tuncer 1994: 17). 

Batılı tarzda ilk oyunları Şinasi, Ali Haydar ve Direktör Âli Bey kaleme 

almıştır. Bunlara Ebuzziya Tevfik, Ahmet Mithat Efendi, Namık Kemal ve 

Moliére’den yaptığı uyarlamalarla Ahmet Vefik Paşa ve Şemseddin Sami katılmıştır. 

Siyasî ve sosyal alanlarda başlatılan Batılılaşma çabalarının tüm topluma 

yayılabilmesi ve kabul ettirilebilmesi amacıyla ortaya konulan edebî ürünlerin varlığı 

göz ardı edilemez. Yazarlar roman, tiyatro, deneme ve makalelerle toplum üzerinde 

tesirlerini artırmışlardır. 



 20 

II. BATILILAŞMA SÜRECİNDE EDEBÎ FAALİYETLER 

Tanzimat Fermanı’nın ilânıyla siyasî alanda başlayan Batılılaşma çabaları, 

en büyük tesirini edebî türlerin edebiyatımıza kazandırılmasında göstermiştir. 

Avrupa’ya tahsile gönderilen öğrenciler ve devlet memurları yurda döndüklerinde 

orada gördüklerinden hareketle edebiyatımızda çok sayıda yeniliğin öncülüğünü 

yapmışlardır.  

Batılılaşma yolunda 1832’de kurulan Tercüme Odası, Mabeyn Kalemi, 

Tophane Kalemi ve Gümrük Kalemi fikir ve sanat hayatında aydınların 

yetiştirilmesinde bir mektep görevi görmüş; Âli Paşa, Fuat Paşa ve Saffet Paşa 

buradan yetişmiş; Şinasi, Namık Kemal gibi aydınlar buralarda çalışmışlardır. 

Bunun yanında, “… düşünsel ve edebî anlamdaki Tanzimat; bir arayışlar, 

sorgulayışlar ve hep yeniden oluşlar dönemini içine alan bir süreçtir ki, Şinasi’nin 

yenilik yolundaki ilk denemelerini yaptığı 1859 yılında başlamıştır”(Korkmaz 2004: 

24). 

Yenileşme hamleleri, Batı dillerinden yapılan tercümelerle başlamıştır. Batı 

edebiyatından alınan şiir, hikâye, roman, tiyatro ve diğer türlerdeki ilk örneklerin 

tesirleri Türk yazarlarının eserlerinde kendisini göstermiştir. Bu tesir önce taklit ve 

adapte yoluyla; sonra yeni bir senteze büründürülerek millî ve mahallî bir yapıya 

bürünmüştür.  

Yeni oluşumun içerisinde aydınların batıya yönelmesinin sebebi olarak, “bir 

bakıma artık doğunun duyguya olan yöneliminden kaçıp aklın hâkimiyetine girmenin 

gerektiği düşüncesinin kabulüne bağlanmıştır.” Çünkü, “Klasik doğu kültürü, batıya 

kıyasla gönle ve duyguya daha çok önem vermiştir. Gönlün, duygunun ifade vasıtası 

nazımdır. Batıda ise doğuya nispetle akıl ve düşünce öne çıkmıştır. Aklın ve 

düşüncenin ifade vasıtası ise nesirdir. Bu sebeple doğuda söz, batıda yazı önem 

kazanmıştır.” (Gariper 2004: 50). 

Yeni edebî türlerin edebiyatımıza girmesinde ve geliştirilmesinde gazetelerin 

ve dergilerin büyük katkısı olmuştur. Tiyatro, tercüme, telif roman, yeni tarz şiir ilk 

ürünlerini gazete ile vermiş; bu yeni aracın varlığıyla makale, tenkit, deneme gibi 

yeni edebî türler edebiyatımıza girmiştir. Bunlarla birlikte edebiyatımızda eskiden 



 21 

farklı olarak yeni bir toplum görüşü oluşmaya başlamış; bu yeni görüşler 

edebiyatımızdaki yeni oluşumlara zemin hazırlamıştır.  

Gazetenin yazı hayatına kazandırdığı makale, siyasî, fikrî ve edebî yazıların 

yanında, sosyal sorunları da dile getirmede önemli bir araç olmuştur (Tuncer 1994: 

16). Ceride-i Havadis’le başlayan makaleler, Tercümân-ı Ahvâl’le etkisini iyice 

hissettirmeye başlamıştır. 

“Bütün gazeteler ve mecmualar, bir taraftan Namık Kemal gibi ateşli bir 

Tanzimat makalecisinin; bir taraftan Ahmet Mithat Efendi gibi hayli geniş bir kitleyi 

okumaya alıştıran, velûd bir muharririn Direktör Âli Bey gibi, kuvvetli ve kültürlü 

bir mizah sanatkârının, bir taraftan Muallim Naci gibi edebiyatımızda bir itidâl 

havası yaratmaya ve Türk Edebiyatını mukallitlikten kurtarmaya çalışan, şuurlu bir 

sanat adamının; bir taraftan da çeşitli ilim ve fen mevzularında makaleler, küçük 

etütler, tenkitler, münakaşalar, neşreden diğer fikir ve kalem sahiplerinin, 

memleketimizde cemiyet hayatı ile ilim ve sanat hayatını birleştirmeye yarayan, 

faydalı ve tesirli yazılarıyla dolup taşmıştır.” (Banarlı 1982: 1007). 

Edebiyatımızın en önemli türlerinden şiir, gazete ile birlikte yeni bir 

görünüme kavuşmuştur. “Gazetenin aksiyonu burada kalmaz, daha ileriye gider, 

divanı bile parçalar, Şinasi’den itibaren münferit şiirler gazetede sıcağı sıcağına 

neşre başlanır. Bu suretle şiirin tesir sahası değiştiği için kendisi de değişir. 

Filhakika o zamana kadar şairle, daima tek başına yakaladığı okuyucu arasında 

geçen konuşma, yavaş yavaş onunla kitle arasında bir konuşma, yahut ona hitap 

olur” (Tanpınar 1976: 251).  

Tercüme yoluyla yenileştirilen ilk tür, şiirdir ve bu türün gelişmesinde Batı 

kültürünü yerinde tanıyan ve Batı’nın düşünce sistemini iyi kavrayan Şinasi’nin 

gayretleri sonuç vermiştir. “Şinasi, Fransız şairlerinden La Fontaine ve 

Lamartine’den yaptığı çevirilerle yeni şiirin kapısını açmıştır. “Münâcât”, “İlâhi” 

şiirleriyle kasideler, “Arz-ı Muhabbet” manzumesi ve “Eşek ile Tilki” hikâyesiyle 

sade Türkçe kıtalarla, klasik Türk şiiri ilk olarak, eski şekillerden ayrılır. Bunda 

Şinasi’nin Fransızcadan çevirdiği “ Tercüme-i Manzume”si etkili olur. Bu eseriyle 



 22 

Türkçeye batılı şiir örneklerini getirir. Lamartine’in “Souvenir”inden çevirdiği dört 

kıta, kafiye sistemi ve şekliyle ilk yeni manzume örneği vermiştir.” (Tuncer 1994: 16) 

Ayrıca, “Şinasi’nin Tercüme-i Manzume’sindeki, şiirlerden başka Edhem 

Pertev Paşa’nın, Sâdullah Rami Paşa’nın, Recaizade Mahmut Ekrem ve Muallim 

Naci’nin şiir tercümeleri, Türk şiirinde şüphesiz yeni bir zevkin ve yeni bir anlayışın 

ifadeleridir.”(Banarlı 1982: 996) 

Ziya Paşa’nın, Türk şiirine büyük emeği vardır. Ancak Doğu ile Batı kültürü 

arasında kalması, tavırlarındaki tutarsızlığı sebebiyle Namık Kemal tarafından 

Tahrib-i Harâbât ve Tâkib adlı eserleriyle ağır bir şekilde eleştirilmiştir.  

Kahramanlık ve vatan şairi olarak anılan Namık Kemal hem şekil, hem de 

muhteva bakımından kendisini yenileyerek vatan, millet, hürriyet ve meşrutiyet 

kavramlarını şiire sokmuştur.  

“Abdülhak Hamit’in Duhter-i Hindû’ya ilâve ettiği tarz-ı garbı üzere 

kafiyelendirilmiş bir manzumesi, yeni Türk nazmında Avrupaî şeklin ilk telif örneği; 

b.a.a.b. (sarma) kafiyeleri Türk nazmında bir değişiklik ve bir yenilik sayılmaktadır.” 

(Banarlı 1982: 996) 

Ayrıca “Edhem Pertev Paşa’nın Victor Hugo’dan tercüme ettiği Tıfl-ı Nâim 

(uyuyan çocuk) manzumesi ile Sâdullah Rami Paşa’nın Lamartine’den çevirdiği Göl 

şiiri (Şinasi’nin tercümeleriyle birlikte) Türk Edebiyatının tanıdığı ilk Avrupâî 

şiirlerdir.” (Banarlı 1982:996)  

Bunun yanı sıra, Türk şiirindeki yenileşme şekil unsurlarının yanında konu ve 

içerikleriyle de olmuştur: “Eski Türk şiirindeki vecizeleşmiş söyleyişlere karşı, 

doyasıya tabiat tasvirleri; varlıklar ve hâdiseler karşısındaki, insan tahassüs ve 

hayranlıklarının değişik ifadeleri; Tanzimat şiirine biraz da, bu tercümelerin 

getirdiği yeniliklerdendir. Böyle manzumeleri asıllarından okuyan Abdülhak 

Hamit’in mühim bir kısım küçük şiirleri; Recaizade Mahmut Ekrem’in birçok 

manzumeleri; Muallim Naci’nin Kuzu Şam-ı Gariban, Dicle v.b. gibi şiirleri, yalnız 

kafiyeleriyle değil, iç âlemleri ile de Avrupaî şiir tarzında söyleyişlerdir. Aynı 

devirde Nabizade Nazım gibi İsmail Safa gibi bazı genç şairler bu çizgide 

ilerlemişlerdir.” (Banarlı 1982: 997) 



 23 

Şinasi’nin Türk edebiyatında şiir türünden sonra gerçekleştirdiği bir diğer 

yenileşme ise tiyatroda olmuştur. 

“Devrin Siyasî ve Sosyal Hayatı”nda değinildiği gibi Osmanlı’da, geleneksel 

tiyatromuzda sahne ve tiyatro olmadığından Batı tiyatrosu yolunda en önemli adım 

tiyatro binalarıyla atılmıştır. 

Batı tarzı tiyatro, yenileşme dönemi Türk edebiyatına kazandırılmış edebî bir 

türdür. Geleneksel olarak sürdürülen Köy Seyirlik Oyunları, Karagöz, Orta Oyun, 

Meddah vb. modern tiyatrodan çok farklıdır.  

Bizde ilk tiyatro örneği Hayrullah Efendi’nin 1844’ten sonra yazdığı Hikâye-i 

İbrahim Paşa be-İbrahim-i Gülşenî’dir. Bunu Şinasi’nin Şair Evlenmesi (1859) izler 

(Tuncer 1994: 17). Şinasi, Şair Evlenmesi’ni 1859’da yazmış, 1860’da Tercümân-ı 

Ahvâl gazetesinde tefrika ettikten sonra kitap olarak yayımlamıştır. Piyesin konusu, 

görmeden evlenme üzerine kurulmuştur. 

Bu dönem diğer tiyatro yazarları Namık Kemal, Direktör Âli Bey, Ahmet 

Mithat Efendi, Recaizade Mahmut Ekrem, Ebuzziya Tevfik, Abdülhak Hamit, 

Şemseddin Sami, Feraizcizade Mehmet Şakir, Mustafa Nuri Bey, Ali Haydar, Teodor 

Kasap ve Ahmet Vefik Paşa; oyuncular arasında ise Güllü Agop, Mınakyan, 

Fasulyacıyan ve Ahmet Fehim önde gelenlerdendir. 

 “Tanzimat devrinde tiyatro hayatı hatta tiyatro edebiyatı bakımından diğer 

mühim bir adım, Gedik Paşa’da Tiyatro-yı Osmânî adıyla kurulan tiyatrodaki 

faaliyettir. 1860’da bir canbazhane binası olarak yaptırılan ahşap bina kısa bir 

zaman sonra bir tiyatro binası olmuş ve Gedik Faşa Tiyatrosu adıyla tanınmıştır. 

1868’de bu binada Güllü Agop isimli bir Ermeni sanatkârının idaresi altında ciddi 

bir tiyatro faaliyeti görülmüştür.” (Banarlı 1982: 1004). Burada sahneye konulmak 

üzere Namık Kemal, Mustafa Nuri Bey, Halet Bey ve Direktör Âli Bey temsiller 

yazmışlardır. Ki Namık Kemal’in gösterimi yapılan Vatan Yahut Silistre adlı eseriyle 

tiyatronun toplum üzerindeki tesirinin ne derece etkili olduğu ispatlanmıştır. 

1870’te Kokona Yatıyor, Misafir-i İstikbâl adlı iki piyesle Direktör Âli Bey 

dikkat çeker. Moliére’den adapte ettiği Ayyar Hamza ile şöhrete ulaşır. Namık 

Kemal’in Celâlettin Harzemşah Mukaddimesi tiyatro sanatı hakkında topluca bilgiler 



 24 

vermesi bakımından özel bir yere ve öneme sahiptir. Bunu Abdülhak Hamit’in 

Duhter-i Hindû Mukaddimesi izler. (Tuncer 1994: 17) 

İlk trajedi yazarı olan Ali Haydar’ın Sergüzeşt-i Perviz (1866), İkinci Ersas 

(1866) adlarıyla iki manzum trajedi ile Rüya Oyunu (1875) başlığını taşıyan bir de 

manzum komedisi vardır. Bu iki trajedi de Gedikpaşa Osmanlı Tiyatrosu’nda 

sahnelenmiştir. 

“Batılı-Doğulu ikiciliğini ve onunla gelen çelişme ve tartışmaları kendinde 

arındırmış olan Tanzimat tiyatrosu’nda, başta komedya olmak üzere, manzum oyun 

(romantik tragedya), tarihsel oyun, melodram, duygulu oyun, romantik oyun ve 

fantezi oyunu gibi Batı tiyatrosunun birçok türleri uygulamaya konarak yerli bir 

içeriğe oturtulmak istenmiş; oyunların eğlendirici olmanın yanı sıra, eğitici, 

eleştirici, işlevsel ve yararcı olmasına çalışmış; genellikle de ahlâk kurumu 

çerçevesinde, aile ilişkileri ile yurt sevgisi başlıca konular olarak ele alınmıştır.” 

(Çalışlar 1995: 622) 

Türk tiyatrosunda batılı tarzda yerli eserlerin yoğun olarak kaleme alınmaya 

başlaması ve tiyatronun gelişmesi 1870’li yıllarda olur. Yazılan eserler 

incelendiğinde daha çok 1870–1880 yılları arasında olduğu görülmektedir. I. 

Meşrutiyet yıllarında siyasî baskı yazarların sosyal yönü ön plana çıkan tiyatro 

türünde eserler vermelerine engel olmuştur. 

Devrinin çok yönlü yazarlarından olan Namık Kemal, Osmanlı tiyatrosunda 

oyuncuların yetişmesi için tiyatro çalışmalarına katılmanın, gazetelerde tiyatro 

konusunda makaleler yayımlamanın yanında altı da oyun kaleme almıştır. Namık 

Kemal, eserlerinde sosyal konulardan “aşk, onur ve vatan sevgisini” (Çalışlar 1995: 

451) başlıca tema olarak almıştır.  

Türk tiyatrosunun en verimli yazarlarından olan Namık Kemal sadece tiyatro 

eseri yazmakla kalmamış, tiyatronun ne olduğu ve nasıl olması gerektiği konusunda 

da görüşler ileri sürmüştür. Ona göre tiyatro, “aşka benzer. İnsanı hazin hazin 

ağlatır, fakat verdiği şiddetli teessürlerde bir başka lezzet bulur.” Ayrıca tiyatro 

“eğlencedir, fakat eğlencelerin en faidelisidir.” Tiyatroyla insanlara belli 

düşüncelerin rahatlıkla aşılanabileceğini savunmaktadır. 



 25 

Tanzimat’ın en renkli sanatkârlarından biri olan Ahmet Mithat Efendi, halkta 

okuma zevkini oluşturmak ve halkı eğitmenin bir yolu olarak gördüğü tiyatro 

alanında da 7 eser yazmıştır. Ahmet Mithat Efendi, tiyatro tarihiyle ilgili yazılar 

yazmış, tiyatro binaları hakkında bilgi vermiş ve Corneille’in Le Cid adlı eserini özet 

olarak Türkçeye çevirmiştir. 

“Yenileşme dönemi Türk tiyatrosunda hissî, ev hayatını işleyen hafif, duygulu 

bazı tiyatro eserleri kaleme alınmıştır. Bu eserlerde göreneklere körü körüne 

bağlılık, aile reislerinin kumara, içkiye, eğlenceye düşkünlükleri, çok evlilik, yaşlı 

erkeklerin genç kızlara olan ilgileri, esirlik, kaçgöçün olumsuz sonuçlarıyla 

gençlerin aşkları ve evlenmeleri gibi konularda sosyal problemlere parmak 

basılmıştır.” (Gariper 2004: 65) 

Edebiyatımızda tercüme ve adapte piyes dalında Ahmet Vefik Paşa başta 

gelir. Ahmet Vefik Paşa, bir devlet adamı olup tiyatro binası yaptıran, oyuncu 

yetiştiren, Türk tiyatrosunun gelişmesi ve yaygınlaştırılması için çalışan önemli 

isimlerden biridir. Ahmet Vefik Paşa’nın Moliére’den tercüme ve adapte ettiği 

eserlerin sayısı 16’dır (Banarlı 1982: 1006). 

Şemseddin Sami 4 tiyatro eserini, Recaizade Mahmut Ekrem 12 tiyatro eserini 

Tanzimat döneminde yazmışlardır.  

“Türk Moliére olarak görülen” (Çalışlar 1995: 214) Feraizcizade Mehmet 

Şakir, Evhami (1881), İcab-ı Gurur yahut İnkılâb-ı Muhabbet (1883), Teehhül yahut 

İlk Gözağrısı (1884), İnatçı yahut Çöpçatan (1884), Kırk Yalan Köse (1884) ve 

Yalan Tükendi (1884) adlı tiyatro eserlerini yazmıştır. 

Dönemin diğer tiyatro yazarlarından Manastırlı Rıfat ile Hasan Bedrettin 

Paşa önce ayrı olarak piyesler yazmışlar, sonra ortaklaşa yazmaya devam 

etmişlerdir. Manastırlı Rıfat’ın kendi piyesleri 4, Hasan Bedrettin Paşa’nın kendi 

piyesleri 2, ortak olarak yazdıkları tiyatro eseri sayısı ise 7 adettir. 

Samipaşazade Sezai ise Şîr (1879)’i yazmıştır. (Akyüz 1995: 66) Ayrıca, 

Muallim Naci de, Musa bin Ebu’l-Gazan Yahut Hamiyet (1882), Zatü’n-Nitakayn 

(1889) ve Heder (1910) adlı tiyatroları yazmıştır.  



 26 

Batı edebiyatından ilk tercümeler 1860’larda yayımlanmış, ilk telif roman ve 

uzun hikâye örnekleri de 1870’ten sonra ortaya çıkmıştır. 

İbrahim Müteferrika’nın ilk matbaayı kurması ile başlayan çeviriler asıl 

Tanzimatla birlikte kendini göstermiştir. Ahmet Hamdi Tanpınar (1982: 285), bizde 

hikâye türünün başlamasını tercümeye bağlamıştır. “Tanzimat döneminde devletin 

birçok kademesinde başlatılan Batılılaşma hareketi, fert ve toplum düzeyinde 

dünyaya bakışta ve hayatı yaşayışta önemli bazı değişikliklere yol açmış; Batı dilleri 

ve özellikle Fransızca öğreniminin yaygınlaşması, aydınların Batılı anlamda roman 

ve hikâye örnekleriyle tanışmasına vesile olmuştur.” (Kahraman 1998: 494). 

Edebî türlerin edebiyatımıza yerleşmesi de çevirilerle olmuştur. Yapılan bu 

çeviriler Münif Paşa’nın Volter, Fenelon ve Fontenel’den seçilmiş felsefi diyalogları 

içeren Muheverat-ı Hikemiyye (1859) adlı çevirisi ve Yusuf Kamil Paşa’nın 

Fenelon’un Telemaque (1859) adlı eserini dilimize kazandırması; “yenileşme 

hareketlerinin sigortası sayılan düşünsel zeminleri oluşturacaktır.” (Korkmaz 2004: 

18). 

Victor Hugo’nun Sefiller’i Hikâye-i Mağdurîn (1864) adıyla Ceride-i 

Havadis’te tefrika edilmiştir. Ahmet Lütfi Efendi, Daniel Defoe’nun Robenson 

Cruzoe (1864) adlı eserini; Teodor Kasap, Monte Cristo’yu (1872), Lesage’dan 

Topal Şeytan’ı (1872) dilimize kazandırmıştır. Recaizade Mahmut Ekrem’in 

Chateuaubriand’dan yaptığı Atala (1873) ve Bernardin de Saint-Piere’den yaptığı 

Pol ve Virjini adlı çeviriler yazarlarımıza öncülük etmişlerdir.  

Ahmet Mithat Efendi’nin ahlâkı gaye edinen fıkralardan oluşan Kıssadan 

Hisse ve otuz hikâyeden oluşan Letâif-i Rivâyet (1870) adlı hikâyeleri ile Emin 

Nihat’ın 1872’de başlayıp 1875’te tamamladığı yedi uzun hikâyeden oluşan 

Müsâmeretnâme adlı hikâyesi, Batı hikâyeleri yolunda verilen ilk hikâye 

örnekleridir. “Aynı dönemde, yazarı belli olmayan “Âşıkla Maşuk Dürbünü” ve 

“Her Milletin Güzeli” adını taşıyan otuz bir geceye dağıtılmış, uzunlu kısalı 

hikâyelerden meydana gelen bir başka eser de görülmektedir.” (Kahraman 1998: 

494).  



 27 

Ahmet Mithat Efendi’nin edebiyatımızda ilk defa ele aldığı konulardan biri 

köy hayatıdır. Bu konuda onun iki hikâyesinden birincisi Bir Gerçek Hikâye (1876), 

ikincisi ise Bahtiyarlık (1885)’tır (Gariper 2004: 57). 

Yayınlandığı dönemin toplum hayatının birer yansıtıcısı olan romanlar, 

Tanzimat ve I. Meşrutiyet dönemlerinin resmini çizmektedir. Özellikle batılılaşmayı 

yanlış anlama, mesire gezileri, yabancı mürebbiyelerin aile üzerindeki etkileri, 

kölelik gibi o günün toplumunda var olan olayları günümüze yansıtmaları açısından 

romanlar özel bir yere sahiptir.  

Bu dönemde hikâye ile roman birbirinden ayrı olarak düşünülmemiş, verilen 

eserler hem hikâye, hem roman kavramlarını içine alan hikâye olarak 

adlandırılmıştır. Ancak Emin Nihat, Müsâmeretnâme adlı eserinde her bir hikâyeyi 

birbirinden ayırmak için “fıkra” kelimesini kullanmıştır. 

Samipaşazade Sezai, yazdığı hikâyeleri Küçük Şeyler, Rumuzü’l-Edeb ve 

İclâl adlı kitaplarda toplamıştır. Bu hikâyelerden Küçük Şeyler birçok araştırmacı 

tarafından modern anlamda kısa hikâyenin başlangıcı kabul edilmektedir. Mehmet 

Celal’in roman alanındaki eserlerinden Venüs ve Cemile uzun hikâye olarak 

adlandırılmaktadır. “Recaizade Mahmut Ekrem, büyük hikâye dediği romanı büyük 

bir tabloya, küçük hikâyeyi de minyatüre benzetmiştir.” (Kahraman 1998: 495). 

Roman alanındaki ilk eser ise Şemseddin Sami’nin Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat 

(1872)’ıdır. Tanpınar (1995: 56), edebiyatımızda yazılan ilk romanın Namık 

Kemal’in İntibah (1876)’ı olduğunu belirtmektedir.  

Edebiyatımızdaki ilk tarihi romanlar Yeniçeriler ve Cezmi’dir. İlk köy romanı 

ise Nabizade Nazım’ın Karabibik (1890) adlı eseridir.  

Ahmet Mithat Efendi’nin eserleri içinde Felâtun Bey ile Rakım Efendi (1875) 

adlı romanı, “çift kutupluluk üzerine kurulan bir roman, Türk edebiyatında 

Tanzimat’tan sonra başlayan yanlış batılılaşmayı konu alan ilk romandır” (Gariper 

2004: 57). 

Devri içinde “hace-i evvel” sıfatı verilen Ahmet Mithat Efendi, yazdığı 

eserleri daha rahat anlayabilmeleri için “sade dil” kullanmış; halka öğretici eserler 

verme yoluna gittiği için de eserlerinin sonunda genellikle bir ‘kıssadan hisse’ 



 28 

çıkarmıştır. Ahmet Mithat Efendi, hikâye yazmaktan amacın hikemiyattan, ahlâktan 

bazı esasları komik veya trajik anlatım kalıplarından biri içinde okuyucuya telkin 

etmek olduğunu söylemiştir. 

Ahmet Mithat Efendi tam bir yazı makinesidir. Bunu, Muallim Naci’ye 

yazdığı bir mektupta şöyle ifade etmektedir: 

“Çalışmağı ve onun mükâfatı olan kazancı severim. Bazı kere beş on 

kuruşluk bir iş için ne kadar uğraştığımı görenler bana adeta acırlar. Lâkin bu 

uğraşış benim zevkimdir. Yazıp, çizip, basıp meydana koyduktan sonra hâsılatın 

iktitaf ve sarfı işi gelir. İşte o zaman benim vazifem bitmiş olur. Rüfekamızdan 

Teodor Kasap Efendi bana yazı makinesi lâkabını vermişti. İşte kayıtsız gibi görünen 

Mithat bu kadar kayıtlıdır.” Ahmet Mithat Efendi, 40’ın üzerinde roman yazıp 20 

kadar da roman çevirisi yapmıştır. 

“Tanzimat romanında sosyal meselelere ilk defa ve en çok yer veren Ahmet 

Mithat’tır” (Akyüz 1995: 73). Ahmet Mithat Efendi’nin bu kadar çok roman yazmış 

olmasına rağmen eserlerinde “Vakayı ancak destekleyen, iki insanı birbirinin 

karşısında gayr-ı tabiî bir atalette bırakmayan, birbirleriyle karşılaşan şahsiyetlerin 

arasında mahremiyet, bir ihtiras veya menfaat havasını kuran, en basit manasında 

bir konuşma” (Tanpınar 1995: 67) bulunmamaktadır. “Bu kusur ilk romancılarda 

görülen kusur olup Türk romanında hakiki konuşma, Hüseyin Rahmi Gürpınar ile 

başlamıştır.” (Tanpınar 1995: 67). 

Romanlarda eleştirilen bir diğer nokta ise, iyilerin doğuştan iyi, kötülerin ise 

doğuştan kötü olarak yansıtılmasıdır. 

Bu dönem romanının esasını kısaca, romantizmin verdiği aşırı duygusallığın 

tesiri sonucu kendini ortaya çıkaran aile problemleri, o dönemde toplumun kanayan 

bir yarası olan kölelik ve yürekte büyük iç buhranlar oluşturan, yanardağ patlaması 

meydana getiren aşk konusu, Batılılaşma ve Batılılaşmanın yanlış anlaşılması sonucu 

ortaya çıkan çarpıklıklar teşkil eder denilebilir.  

Yenileşme döneminde hikâye ve romanın yanında Türk edebiyatına giren 

türlerden biri de edebî tenkittir. 



 29 

Tanzimat edebiyatı, eski edebiyata bir tepki olarak doğar. Bu nedenle 

geçmişe değil, geleceğe yöneliktir. Doğuya değil Batıya bağlıdır. Bu bağlılık Doğuya 

karşı eleştirel olarak yaklaşım sağlamaya başlamıştır. 

Dönem içerisinde çeşitli gazete ve dergilerin faaliyet alanına girmesiyle canlı 

bir eleştiri atmosferi oluşmuştur. Bu eleştiri faaliyeti, bazen eskiyle yeni arasında, 

bazen yenilikçilerin birbiri arasında çıkan ihtilaflarda belirecek; dil, edebiyat, edebî 

türler, sanat eseri ve sanatkârlar üzerinde düşünme ve tartışma ortamı doğurmuştur.  

Tanzimat Edebiyatı devrinde, Avrupaî edebiyatla Eski Türk Edebiyatı 

arasında arkası gelmeyen amansız bir mücadele başlamıştır. Oysa “Gazete ve 

mecmua rekabetlerinin körüklediği çatışmalar veya eski - yeni edebiyatlara bunların 

yalnız bir tanesini tanıdıkları için, körü körüne bağlanan, mutaassıp taraftarlar 

arasındaki dil ve sanat tartışmaları, edebiyat tarihimiz için, umumiyetle, mühim ve 

kaliteli hareketler değildir” (Banarlı 1982: 972). 

Şinasi ilk eleştirisini, Türkler arasında sürekli bir gazete çıkarmayı kimsenin 

akıl etmemiş olduğunu belirterek, kendisinden önceki aydınlara yapmıştır.  Ayrıca 

Tercümân-ı Ahvâl’in mukaddimesinde yazılarda halkın anlayabileceği sadelikte bir 

dilin kullanılması gerektiğini belirtmiştir. Böylelikle ilk eleştirel görüşler dil ve basın 

hayatı etrafında olmuştur. 

Edebiyatımızın ilk tartışması ise, Tasvir-i Efkâr ile Ruznâme-i Ceride-i 

Havadis gazetelerinde Şinasi ile Mehmet Sait Efendi arasında görülür. “Dil 

meselesiyle ortaya çıkan tartışma, sürdükçe edebiyat davasına dönüşür. Bu tartışma 

edebiyat tarihlerine “Mes’el-i mebhusetü anha” adıyla geçer. Bu tartışma dört ay 

sürer ve kapanır; önemi, tenkit çığırını açmış olmasıdır.” (Tuncer 1994: 31). 

Edebiyatımızda tenkit türünün örnekleri de verilmeye başlanmıştır. Özellikle 

“eski-yeni”, “Doğu-Batı” şeklinde kendini gösteren tartışmalarda Türk aydınları, 

yeni yetişen kuşağın eski edebiyatımızla olan ilgilerini kesmeye çalışmışlardır. Divan 

edebiyatının esası ve özü üzerine yoğunlaşan bu tartışmalar Ziya Paşa ile Namık 

Kemal tarafından başlatılmıştır.  

Ziya Paşa, Şiir ve İnşa makalesinde Divan edebiyatına karşı çıkar, Halk 

edebiyatını benimser. “Osmanlıların şiirleri acaba nedir?” diye soran Ziya Paşa, 



 30 

Necati, Bakî ve Nef'î, Nedim ve Vâsıf’ın ismini sayarak bunların divanlarında yer 

alan şiirlerin bizim asıl şiirimiz olamayacağını söyler. Burada Divan edebiyatına 

saldırırken, Halk edebiyatını göklere çıkarmıştır denilebilir. Divan şiirine melezin 

melezi olarak ithamda bulunur. 

Zıtlıklar adamı olarak anılan Ziya Paşa, Harâbât (1874)’a yazdığı ön sözünde 

bu düşüncesinin aksini öne sürer; halk edebiyatını küçümser ve onun karşısında 

klasik edebiyatı yüceltir ve bir ikilik içinde kalır. Şairlik için kabiliyetin gerektiği 

fikrinde olan Ziya Paşa, ikinci şart olarak da ilim ve fazilet tahsil etmeyi gösterir. 

Ayrıca o, şairlik için Avrupa dili öğrenmeyi de şart koşar. Çünkü şair dünyayı onunla 

anlayacaktır. Her edebiyatın kendine has özellikleri ve iklimi olduğunu düşünen Ziya 

Paşa, Racine ve Lamartine’in Nef'î gibi kaside yazamayacağını; Senâî ve 

Ferezdak’ın da Moliere gibi bir tiyatro vücuda getiremeyeceğini bildirir. Çünkü doğu 

ve batı birbirinden farklıdır. 

Buna karşılık Namık Kemal, Lisân-ı Osmanînin Edebiyatı Hakkında Bazı 

Mülâhazâtı Şâmildir adlı makalesinde; “Harâbât”ı tenkit amacıyla yazdığı Tahrib-i 

Harâbât (1876) ve Tâkib adlı eserlerinde Divan edebiyatı hakkında olumsuz 

düşünceler ileri sürer (Tuncer 1994: 18). Ayrıca İntibah Mukaddimesi, Bahâr-ı Dâniş 

Mukaddimesi, Emir Nevruz Mukaddimesi, İrfan Paşa’ya Mektup, Meprizon 

Muahezenâmesi, Talîm-i Edebiyat’a Dair Risale, Celâlettin Harzemşah 

Mukaddimesi gibi yazılarıyla edebiyatımız hakkında tenkit ve tekliflerini, prensip ve 

görüşlerini ifade etmiştir. Bu yazılarıyla eski edebiyatı tenkit etmesinin yanında yeni 

edebiyatı ve yeni edebî türlerin müdafaasını yapmıştır. 

Tanzimat döneminin başarılı sanatçısı olan Namık Kemal, roman ve tiyatro 

türündeki başarısını tenkit türünde de göstermiştir. Kaleme aldığı edebî tenkitler 

oldukça önemlidir. 

Eski edebiyata karşı yeni edebiyatın ilk beyannamesi sayılabilecek Namık 

Kemal’in Lisân-ı Osmanînin Edebiyatı Hakkında Bazı Mülâhazâtı Şâmildir isimli 

makalesinde yazarın yeni ve eski edebiyat hakkındaki fikirleri topluca yer 

almaktadır. Hintli Şeyh İnâyetullah Kanbu’nun Bahâr-ı Dâniş adlı hikâyesini 

Fransızcadan dilimize çevirdikten sonra başına yazdığı önsözde İran Edebiyatının 



 31 

edebiyatımız üzerindeki olumsuz etkilerini tenkit etmiştir. İntibah romanının 

mukaddime kısmında Avrupa Edebiyatına uymanın, hatta onu taklit etmenin 

gerekliliğinden bahsedilmiştir. 

Tanpınar’a (1995: 213) göre ilk münekkidimiz Namık Kemal olup bugünkü 

fikir ve sanat hayatımızın her şubesi onunla başlamış ve tenkidi, romanı, tiyatroyu 

edebiyatımıza o getirmiştir.  

Namık Kemal’in kurmak için çaba harcadığı yeni edebiyat, sosyal fayda fikri 

ve edebiyatın hakikate, tabiata ve akla uygunluğu, olmak üzere başlıca iki düşünceye 

dayanmaktadır (Gariper 2004: 71). 

Denilebilir ki, Namık Kemal, Şinasi’nin kısık sesle söylediği fikirleri âdeta 

hoparlörle geniş halk kitlesine yaymıştır. 

Batılılaşma sürecinin bir diğer önemli sanatkârı olan Abdülhak Hamit, “bir 

münekkit değil, bir sanatkârdır. Bir eleştiri olma niteliğinden çok, tiyatroya ve şiire 

olan sevgisi ve bu iki türde eski kaideleri yıkmak istemesi sebebiyle bu iki konuda 

düşüncelerini ifade etme isteğinde bulunmuştur” (Ercilasun 1994: 48). Duhter-i 

Hindû önsözü ve Birkaç Perişan Söz, Makber bunlar arasındadır. 

Recaizade Mahmut Ekrem’in Zemzeme III Mukaddimesi ile Takdir-i Elhân ve 

Takrizât tenkit ve deneme türünün bilinen örnekleridir. Tenkitin yoğun örnekleri 

Recaizade Mahmut Ekrem’in Talîm-i Edebiyat’ının çıkışından sonra görülür (Tuncer 

1994: 19). 

Zemzeme III Mukaddimesi’nde şiir ve şiirdeki güzelliği ele almış, şiirin asıl 

gayesinin güzellik olduğunu belirtmiştir. “En güzel eserler insanı ağlatanlardır” 

düşüncesini eleştirerek, en güzel eserlerin okunduktan sonra insanı bir müddet 

düşündürenler olduğunu belirtmiştir (Ercilasun 1994: 51). Takdir-i Elhân’da, 

Menemenlizade Mehmet Tahir’in Elhan adlı şiir kitabını eleştirmiş; kendi 

düşüncelerini açıklamıştır. Takrizât ise, dönemin genç sanatçılarına ait eserler 

hakkında yazdığı yazıları bir araya getirdiği eserdir. 

Talîm-i Edebiyat, Recaizade Mahmut Ekrem’in Mülkiye Mektebinde hocalığı 

sırasında verdiği edebiyat derslerinin notları bir araya getirilerek oluşturulmuştur. Bu 

eser bazıları tarafından olumlu bulunurken Elhac İbrahim Efendi tarafından eski 



 32 

edebiyat yanlılarına değer vermediği yolundaki görüşüyle olumsuz şekilde 

eleştirilmiştir. Böylelikle eski-yeni tartışmasıyla iki grubun oluşmasına neden 

olmuştur.  

Bu kadar büyük bir tartışmaya sebep olan Talîm-i Edebiyat’ta Recaizade 

Mahmut Ekrem, sanatta önemli olanın güzellik olduğunu; güzel sanatlar arasında şiir, 

müzik, resim, yontma ve oymacılığı saymıştır. Söz sanatlarının aşırı kullanılmaması 

gerektiğini belirterek edebiyatın düşünceden hareket etmesi gerektiği üzerinde 

durmuştur. 

Recaizade Mahmut Ekrem ile Muallim Naci’nin eski ve yeni edebiyat, şiir dili 

ve nazım tekniği üzerine yaptıkları tartışmalar doruk noktaya ulaşır. “Muallim 

Naci’nin zıttı olarak Recaizade Mahmut Ekrem, tamamıyla Batılı bir metotla 

yazmıştır.” (Akyüz 1995: 86). Muallim Naci’nin Demdeme’sinin hükümet tarafından 

toplatılmasıyla bu tartışma sona ermiştir. 

Recaizade Mahmut Ekrem ile Muallim Naci arasındaki tartışma ile eski ve 

yeni edebiyat üzerindeki mücadele önemli bir boyut kazanmıştır. Muallim Naci, 

Recaizade Mahmut Ekrem’in edebî görüşlerine karşı Saadet gazetesinde çıkan 

kitaplarını Demdeme (1888) adıyla yayımlar. Muallim Naci’nin tenkide dair eserleri 

arasında Yazmış Bulundum (1884), Muallim (1886), Istılâhât-ı Edebiye (1891) 

kaydedilebilir (Tuncer 1994: 245). Beşir Fuat’la realizm, natüralizm ve çeviri 

konusundaki yazışmalarını İntikâd’da toplamıştır. 

Edebiyatımızda realizmden ilk olarak bahseden, realizm ve natüralizm 

hakkında ilk bilgileri veren; ilk tenkitli biyografileri yazan ve Emile Zola, Alphonse 

Daudet Charles Dickens, Gustave Flaubert gibi batılı ediplerden ilk defa bahseden 

Beşir Fuat’ın Tanzimat tenkidinde önemli bir yere sahiptir. 

Bu dönemde tenkitlerin mektup yoluyla gerçekleştirildiği dikkatleri 

çekmektedir. Namık Kemal’in İrfan Paşa’ya Mektup’u, Beşir Fuat’la Muallim Naci 

ve Ahmet Mithat Efendi arasındaki mektuplaşmalar vb. (Tuncer 1994: 19) 

Recaizade Mahmut Ekrem’in Kudemâdan Birkaç Şair’i, Muallim Naci’nin 

Osmanlı Şâirleri ve Esâmî adlı eserleri; Faik Reşât’ın Victor Hugo ve Voltaire 



 33 

monografileri, modern bir metotla yazılmış ilk tenkitli biyografilere örnektir 

(Ercilasun 1994: 69). 

Topçu zabitliğinden araştırıcı muharrirliğe geçen İsmail Hakkı da biyografi 

türünde oldukça faydalı yapıtlar vermiştir. Ondördüncü Asır Türk Muharrirleri ve 

Osmanlı Meşâhir-i Üdebâsı başlıklı eserlerinde monografilere yer vermiştir. Ahmet 

Mithat Efendi, Ekrem Bey, Şemseddin Sami, Cevdet Paşa (1890), Muallim Naci 

(1893) isimli kitaplar neşretmiştir. 

Biyografi türünde eser vermiş bir başka sanatçı da Ebuzziya Tevfik’tir. 

Numune-i Edebiyat-ı Osmaniye (1876–1913) isimli eserinde Sinan Paşa’dan Namık 

Kemal’e kadar Türk yazar ve şairlerinin eserlerinden örneklerle müelliflerinin 

hayatları hakkında bilgi verilmiştir. 

“Türk Matbuat hayatının önemli muharrirlerinden olan Ahmet Rasim'in 

Tanzimat Muharrirlerinden Şinasi hakkında bir monografi yazmış Matbuat Tarihine 

Medhal: İlk Büyük Türk Muharrirlerinden Şinasi başlığıyla yazılan bu eser 1927'de 

yayınlanmıştır. Ahmet Rasim’in Akif Paşa, Ziya Paşa ve Namık Kemal için yazılmış 

fakat neşrolunmamış monografileri de vardır.” (Banarlı 1982: 1064) 

Bu yıllarda yeni Türk Edebiyatında görülen bazı kusurları gidermek amacıyla 

edebî tenkide yönelen diğer önemli isimler ve eserleri şunlardır: Mizancı Murat’ın 

Mîzan’da yayımlanan Edebiyatımızın Nümûne-i İmtisalleri; Beşir Fuat ile 

Menemenlizade Mehmet Tahir’in “Edebiyat-Fen”, “Romantizm-Realizm” ve “Şiir-

Hakikat” üzerine tartışmaları anılmaya değer tenkit örnekleridir (Tuncer 1994: 19). 

Edebiyatımızın tenkit alanında verilen çalışmalar Tanzimat dönemiyle sınırlı 

kalmamıştır. “Bu eski - yeni, Doğu - Batı mücadelesi, Tanzimat devrini aşıp Servet-i 

Fünûn devrine de geçecek ve ancak 1899 yılında Batılı Türk Edebiyatının zaferi ile 

sonuçlanacaktır.” (Akyüz 1995: 85). Bu tartışmalar bir takım kutuplaşmaları da 

beraberinde getirmiştir. 

Bahsettiğimiz kutuplaşmaların ilki 1896 yılında Tevfik Fikret’in 

başyazarlığında edebî bir karaktere bürünen Servet-i Fünûn dergisi etrafında 

meydana gelmiştir. Bu yıllarda eski - yeni tarafları arasındaki münakaşalar 

şiddetlenmiştir. Eski edebiyat taraftarlarına yöneltilen eleştirilerde merkez Muallim 



 34 

Naci iken, yeni edebiyat taraftarlarında merkez Recaizade Mahmut Ekrem olmuştur. 

Malumât dergisinde başlayan abes - muktebes tartışmasında eleştirilerin yöneltildiği 

isim Recaizade Mahmut Ekrem olmuştur; ancak Recaizade Mahmut Ekrem’in 

Malumât’ın nüshalarını toplattırmasıyla tartışma son bulmuştur. 

Yazarlar ortaya atılan bir konu üzerinde çok da sessiz kalamamaktadırlar. Her 

zaman bir tartışmanın içerisinde bulunmuşlardır. Her dergi ve gazetede açılan konu 

üzerine fikrini ifade eden birileri her zaman bulunmuştur. Hazine-i Fünûn’un ikinci 

senesinin 27. adedinde Abdülgânî Senî [YURDMAN]’ın “Edebiyat” adlı 

makalesiyle edebiyatın doğuşu, tarifi ve gayesi üzerine fikirlerini beyan etmesiyle bu 

konuya değinmesi tartışmalara kayıtsız kalınamadığının bir göstergesi olabilir. 

Yalnız şunu da belirtmek gerekir ki, “Tanzimat devride tenkidin bazı 

meseleleri dağınık ve sistemsiz bir şekilde ele alınmış; tenkide bir edebî tür gözüyle 

bakılmadığı için tenkidî faaliyetlerde fazla derinleşilememiştir. Tenkidin bir edebî tür 

ciddiyetiyle ele alınması ve tenkit meselelerinin sistematik bir şekilde işlenmesi, 

Servet-i Fünûncuları beklemektedir.” (Ercilasun 1994: 69). 

Şiir, roman-öykü, tiyatro ve edebî eleştiri dışında kalan türlerden gülmece 

(mizah), yergi (hiciv) ve edebiyat tarihi konularında çalışmalar devam etmektedir. 

Bu konularda eser verenlerden bazıları şunlardır: Batılı anlamda gülmecenin 

yazarları Edhem Pertev Paşa (Avavanâme), Âli Bey (Lehçetü’l-Hakaayık, 

Seyyareler); yergide önde gelen yazarlar Ziya Paşa (Zafernâme), Namık Kemal 

(Hirrernâme, Hürriyet Kasidesi), Mehmet Eşref (İstimdâd, Deccal, Hasbıhâl); 

edebiyat tarihi konusunda çalışan yazarlar ise Ebuzziya Tevfik (Numune-i Edebiyat-ı 

Osmaniye), Abdülhalim Memduh (Tarih-i Edebiyat-ı Osmaniye), Recaizade Mahmut 

Ekrem (Kudemâdan Birkaç Şair), Muallim Naci (Osmanlı Şâirleri) ve Faik Reşât 

(Eslâf)’dır.  



 35 

III. BATILILAŞMA SÜRECİNDE BASIN HAYATI (1880’e kadar) 

Gazeteler, bir yandan toplum hayatını ilgilendiren yurdun dört bir yanında 

meydana gelen olayların aktarılmasını, halkın bilgilendirilmesini sağlamakta; diğer 

yandan da şair ve yazarların kendilerini daha geniş halk kitlesine ulaşmalarına aracı 

olmaktadır. Tanzimat dönemiyle ortaya çıkan Osmanlıcılık, Batıcılık, İslâm Birliği 

gibi fikir akımları, akıl, demokrasi, vatan sevgisi, hürriyet aşkı, fert hürriyeti, fikir 

hürriyeti, hak ve adalet, medeniyet ve prensipleri, devlet ve halk münasebeti, din ve 

dünya işleri, eğitim ve öğretim ile ilgili görüşler, düşünceler, okuryazarlar ve 

aydınlar arasında gazete vasıtasıyla yayılmaya başlamıştır. 

Gazete ayrıca, Batı edebiyatından alınan yeni edebî türlerin edebiyatımıza 

girmelerine yardım eder. Tiyatro, tercüme ve telif roman, tenkit ve yeni tarz şiir ilk 

ürünlerini gazete ile verir. Bunların yanı sıra makale ve deneme de yeni gelen türler 

arasındadır. Böylece toplumun düşünce sahası gelişir.  

Toplum üzerinde büyük bir etki sağlayabilecek güce sahip olan gazete 

Osmanlı ülkesinde varlığını çok geç göstermiştir. Avrupa’dan alınan gazeteyi ilk 

çıkaranlar da Avrupalıdır. 1795 yılında Osmanlı Devleti’nde görülmeye başlayan 

gazete, Mısır ve İzmir’den sonra İstanbul’a gelmiştir. Bu gazeteler çoğunlukla 

Fransızca olarak yayınlanmıştır. 

Osmanlı Devleti’nin ilk Türkçe gazetesi, yenilikçi padişah, Sultan II. Mahmut  

(1808–1839) öncülüğünde, İstanbul’da yayım hayatına giren Takvim-i Vakâyî’dir. 

Birinci sayısı 11 Kasım 1831’de basılan bu gazete resmî nitelikte olup amacı, devlet 

görevlileri ve aydınlar başta olmak üzere, halka ülkede meydana gelen olayların 

gelişimini aktarmaktır. 

Takvim-i Vakâyî’nin yayımlanma sürecini Selim Nüzhet şöyle izah eder: 

“On dokuzuncu asrın bidayeti Osmanlı saltanatının yeniliğe doğru attığı ilk 

adımların mebdeidir. Zira “teceddüt harekâtı” Sultan III. Mustafa’nın kurduğu, 

Sultan I. Abdülhamit’in istediği, Sultan III. Selim’in yaptığı, Sultan II. Mahmut’un 

meydana çıkardığı ve Sultan Abdülmecit’in tamim ettiği teceddüt harekâtı bu tarihte 

(1831) filen başlamıştır.” (Nüzhet 1931: 9). 



 36 

Takvim-i Vakâyî Gazetesi’ni 3 Temmuz 1940’da yarı resmi olarak çıkan 

Ceride-i Havadis takip etmiş; ilk Türkçe gazete olan Vakâyî-i Tıbbiyet12 ise 

1849’da yayımlanmaya başlamıştır.  

1853–1855 Kırım Savaşı ile ilgili haberlerle birlikte basının giderek etkili 

olduğu görülmüştür. Bunun üzerine 1854 ve 1856’da basım evlerine ilişkin ilk 

iradeler yayımlanmış, 1856 tarihli irade ile basım izne bağlanmıştır. 1857 Matbaa 

Nizâmnâmesi’yle de ön denetim ve izin koşuluna yasal düzenleme getirilmiştir. 

Osmanlı Devleti’nde aydınlar 1860’lı yıllara gelinene kadar gazetenin 

gücünün farkında değillerdir. Bu, o dönem içerisinde yabancıların açtığı gazetelerin 

çokluğundan anlaşılabilmektedir. Zira o dönemde İstanbul’da yabancılara ait 16 

gazete yayın yapmaktadır. Tanpınar (1988: 147)’ın söylediği gibi "..bu ilk yıllarda 

iktidar mevkiinde bulunanların hiç biri memleket içinde matbuatın kuvvetinden 

istifadeyi ciddi surette düşünmemiştir". 

1860 yılında yayınlanan Tercümân-ı Ahvâl, ilk özel gazete olarak Osmanlı 

basınında yeni bir dönem başlatmış, yaygın olan görüşle bu gazete Türk 

gazeteciliğinin başlangıcı olarak kabul edilmiştir. “Yabancıların bile gazete 

yayımlayabildikleri bir ülkede, kendi yurttaşlarına gazete çıkarma hakkının neden 

tanınmadığını” (   ) ifade ederek yazdığı dilekçesiyle Türk gazeteciliğine yeni bir 

açılım yapmıştır. Agâh Efendi ile Şinasi’nin çıkardığı Tercümân-ı Ahvâl, özel 

girişimle yayımlanan ilk Türkçe gazete olup ilk telif tiyatro olan Şinasi’nin Şair 

Evlenmesi de bu gazetede tefrika edilmiştir.  

Tercümân-ı Ahvâl’in yayın hayatına başlamasıyla basında rekabet ortamı 

başlamıştır. Gazeteler arası rekabetin belki de ilk örneğini Selim Nüzhet şöyle 

belirtir: “Çörçil bu yeni gazetenin kendisine ziyanı dokunacağını anlayarak derhal 

oğlunun yardımı ile Ruznâme-i Ceride-i Havadis (1860) isimli haftada beş gün 

çıkan bir gazete daha neşrine başladı. Bu suretle Tercümân-ı Ahvâl’in sürümüne 

mâni olmak istiyordu.” (Nüzhet 1931: 38) . 

                                                 
12 “Bu gazete Türkçe ve Fransızca olarak ayda bir çıkar. Bir gazete sayılamaz. Bu suretle şimdiye kadar olan iddiayı — 
Mecmua-i Fünunun ilk mecmua olması — iddiasını bertaraf etmek lâzım gelecek, ilk mecmua olmak şerefi de Vakâyî-i 
Tıbbiyet’e ait olmak icap edecek.” (Selim Nüzhet, 1931: 91) 



 37 

Bu gazeteyi, Avrupa görmüş Osmanlı aydını, şair ve ilk Türk tiyatro yazarı 

Şinasi’nin 27 Haziran 1862’den itibaren Tasvir-i Efkâr adını verdiği gazetesi takip 

etmiştir. Bu gazete 1868’de kapanmıştır. 

1866’da yayınlanan Muhbîr gazetesi basın hayatında önemli bir yere 

sahiptir. “Çünkü, dönemin yönetim biçimini sert bir dille eleştiren bu gazete, seçenek 

olarak meclis sistemini önermiştir. Yurtdışına kaçan Ali Suavi’nin kısa bir süre sonra 

Londra’da yayımladığı Muhbir (1869), yurtdışında çıkan ilk Türkçe gazete olup bir 

diğer gazetesi olan Ulûm, Türkçülük cereyanının yayılmasında kuvvetli akisler 

meydana getirmiştir. Paris muhasarasına rağmen Liyon’da Muvakkaten namıyla bir 

gazete daha çıkarmıştır. Yeni Osmanlılar arasındaki görüş ayrılıkları ve Mustafa 

Fazıl Paşa’nın parasal desteğini çekmesi üzerine de 3 Kasım 1868’de kapanmıştır. 

Bu gazete Avrupa’daki Türk basınının temelini oluşturmaktadır” (Nüzhet 1931: 42–

43). 

Resimli ilk gazete Ayine-i Vatan (1866)’dır. “Resimlerini hakedecek 

san'atkâr bulunamaması ve çıkan resimlerin pek iptidaî olması yüzünden 

satılamamış ve çabuk kapanmıştır.” (Nüzhet 1931: 43). 

1867 yılında yayımlanan Veledü’l-cevaip Arapça olarak çıkarılmıştır. 

Tasvir-i Efkâr’dan (1862) sonra sırasıyla neşredilen diğer gazeteler arasında 

Ceride-i Askeriye (1863), Takvim-i Ticaret (1865), Vatan (1866), Ruznâme-i 

Âyine-i Vatan (1867), Muhip (1867), Utarit (1867), İstanbul (1867), Mecmua-i 

Maarif (1867), Terakki (1868), Mümeyyiz (1869), Kevkeb-i Şarkî (1869), 

Diyojen (1869), Hadika (1869), Vakâyî-i Zaptiye (1869), Terakki (Kadınlara) 

(1869), Mümeyyiz (1869), Basiret (1869), Memâlik-i Mahsura (1870), 

Hakâyiku'l-Vakâyî (1870), Mirkat (1870), Asır (1870) ve bir günlük ömrü olan 

Devir (1870) sayılabilir. 

“Bizde siyasî gazeteler 1870’den sonra başlar ve bunların ilki Namık 

Kemal’in yayınladığı İbret (1870)’tir. Bu gazeteyi Ahmet Mithat Efendi’nin 

çıkardığı ve ömürleri kısa süren iki gazetesi Devir (1871) ve Bedir (1871), Letâif-i 

Asar (1871), Hayâl (1872), Çıngıraklı Tatar (1872), Hadika (1873), Siraç (1873), 

Lâtife (1873), Kamer (1873), Hulâsetü’l-efkâr (1873), Mecmua-i Maarif (1874), 



 38 

Tiyatro (1874), Medeniyet (1874), Şafak (1874), Efkâr (1874), Şark (1874), 

Kahkaha (1874), Geveze (1875), İttihâd (1875), Meddâh (1875), Sadâkat (1875), 

Etfal (1875), İstikbâl (1875), Vakit (1875), Sabah (1875), Lâtife (1875), Kamer 

(1875), Çaylak (1876), Arkadaş (1876), Müsavat (1876), Osmanlı (1876), 

Selâmet (1876), Efkâr (1876), Mecmua-i Maarif (1876), Hakikat (1877), 

Tercümân-ı Şark (1878), Mecmua-i Şark (1878), Vasıta-ı Servet (1879), 

Umran (1878), Tercümân-ı Hakikât (1878), Bahçe (1879), Ziraat (1880)” 

(Selim Nüzhet 1931: 85) takip eder. 

Filip Efendi’nin sahibi olduğu Vakit veya Mürebbi-i Muhadderat (1875) 

adlı gazetesi ise kadınlar için çıkarılan bir gazetedir. Ayrıca, kadınlar tarafından 

çıkarılan Hanımlara Mahsus Gazete, 1895’de yayım hayatına atılmıştır. 

Kırım Savaşı yıllarında Ceride-i Havadis’in toplum üzerinde meydana 

getirdiği etkinin farkına varan aydınlar gazeteye büyük önem vermişlerdir. Özellikle 

1860’lı yıllardan sonra gazetenin toplum üzerinde meydana getireceği etkiler yavaş 

yavaş kendini göstermeye; yazarların yorumları halka tesir etmeye başlamıştır. 

Bunun en büyük göstergesi ise gazetelere uygulanan sansür olmuştur. 

Matbaaların sayısında meydana gelen artışlar üzerine devlet tarafından 

kontrolünü sağlamak amacıyla 1849 tarihli ve 407 numaralı Takvim-i Vakâyî’de bir 

kararname yayınlanmış; bu kararname ile gazete basımı izne bağlanmış, özellikle 

devletin aleyhinde herhangi bir şeyin yayınlanmamasının sağlanması istenmiştir (İskit 

2000: 37). Bu kararname, kısmî olarak da olsa gazete için sansürün başlangıcıdır 

diyebiliriz. 

Kanun olarak nitelendirilen 1864 Matbuat Nizamnamesi ve hükümet 

aleyhindeki yayımları önleyebilmek amacıyla 1867’de çıkarılan Âli Kararnamesi 

bunların en önemlileridir. Âli Kararnamesi ile hükümete gazeteleri susturabilmek için 

matbuata karşı idarî tedbirler alması salâhiyeti verilmiştir. Bununla gazeteler 

kapatılmış, aydınlar sürgüne gönderilmiş, gazeteler toplatılmış, toplum susturulmaya 

çalışılmıştır (İskit 2000: 61). 

Özellikle 1865’ten sonra Genç Osmanlılar tarafından basında yönetime karşı 

eleştiriler daha da sertleşince 1867’de Âli Kararnamesi ile basın denetim altına 



 39 

alınmıştır. Basında meydan gelen aşırı baskı sonucunda birçok Genç Osmanlılar 

üyesi yurtdışına kaçmış ve basın faaliyetlerine oralarda devam etmişlerdir. Paris, 

Londra, Cenevre, Kahire gibi şehirlerde, Muhbîr, Hürriyet, Ulûm, İnkılâp, Hayâl, 

İstikbâl gibi gazeteleri çıkarmışlardır.  

Basında uygulanan sansür ve baskının ağırlığına rağmen yayın hayatına 

başlayan gazete ve dergilerin sayılarında azalmanın aksine sürekli bir artış olmuştur. 

Koloğlu’na göre, 1867–1878 arasında yalnızca İstanbul’da yayımlanan gazete sayısı 

113’tür. 

30 Mayıs 1876’da Sultan Abdülaziz’in tahttan indirilerek Sultan V. Murat’ın 

tahta geçmesiyle, basın kısa bir süre için de olsa özgürlüğüne kavuşmuştur. 

I. Meşrutiyet’in ilânından sonra basının halk kitleleri üzerinde etkisi artmıştır. 

Osmanlı Devleti, meşruti idareye ve anayasaya kavuşmanın sevincini yaşarken basın 

da bu coşkudan yararlanmıştır. Bu durum Sultan II. Abdülhamit’in tahta çıkışının ilk 

günlerindeki kısa bir özgürlük dönemidir. 

Sultan II. Abdülhamit’in tahta çıkmasından sonra ilân edilen Kanun-ı 

Esasi’nin 12. maddesi “basın kanun dairesinde serbesttir” hükmünü getirmiştir. 

Basına tanınan bu özgürlük kısa sürmüş; 19 Mart 1877’de yayımlanan bir irade ile 

basın, hükümetin çalışmalarına yönelttiği eleştiriler konusunda uyarılmıştır. 

Meclis’in dağıtıldığı 1878’den sonra da çeşitli sansür kurulları kurulmuş ve 

basına sansür uygulanmaya başlanmıştır. Bu sansürler Matbuat-ı Dâhiliye Müdürlüğü 

tarafından uygulamaya konulmuştur. 

Sultan II. Abdülhamit döneminde, Türkiye’de basın her ne kadar baskı 

altında olsa da bunun bir bakıma faydasının olduğu da gözlenebilmektedir. Çünkü 

siyasetten uzaklaşan aydınlar özellikle roman, hikâye, tiyatro, tıp, matematik vb 

alanlara yönelerek tercüme ve telif eserler vererek büyük gelişmeler kaydetmişlerdir. 

Sansürle beraber “Sultan II. Abdülhamit çağının etkisiz kalmış gazeteleri 

bile, sadece sayılarını ve okuyucularını artırmak ve böylece daha fazla Türk’ü 

haber okumak gibi Avrupalı âdetine alıştırmakla da olsa, Türkiye’nin 

modernleşmesine katkıda bulunmuşlardır. Yeni okumuş sınıfların istinasını 



 40 

doyurmak - ve yeniden kabartmak - için basım evlerinden gittikçe artan sayıda 

çıkan dergiler ve kitaplar gazetelerden daha az önemli değildir.  

Politikadan ve politik düşünceden yasaklanan Türk aydınları ya “salt 

edebiyat”a ya da bilime döndüler. Her iki alanda da Sultan II. Abdülhamit devri, 

böylece enerji ve yetenekler sayesinde, çabuk ve önemli gelişme dönemlerinden biri 

olmuştur.” (Lewıs 1984: 186–187). 

Sansürün o yılların matbuatında ne denli etkili olduğunu ve her yazının 

mutlaka sansürden geçtiğine delil olarak Hazine-i Fünûn’un ikinci sene 25. 

sayısındaki sayfa 204’te yayımlanan “İhtar” gösterilebilir (Metin için, bk Sel 

2004:211). Bu ihtarda “Encümen-i Teftiş ve Muayene”ye evrakların iki nüsha 

halinde çıkıntılı ve silintili olmaksızın gönderilmesinin istendiği belirtilir, bu 

sebeple de gazeteye gönderilecek yazıların bu özellikleri taşıması istenir.  

Yazıların dergiye tek nüsha olarak gönderilmesinin devam etmesi üzerine 

olmalı ki, bu ihtara tekrar yer verilmesine ihtiyaç duyulmuştur: “Hazine-i Fünûn 

derc olunmak üzere irsâl buyurulacak evrâk ve mekâtibin iki nüsha olarak yazılması 

lüzumunu evvelce ilân ve ihtar eylediğimiz halde ekseriya yine bir nüsha olarak 

gönderilmekte olduğundan ba’dazin iki nüsha olmayan evrâk ve mekâtibin kabul ve 

derc edilemeyeceğini ma’-ı el-i’tizâr tekrar ihtar ederiz.” (Hazine-i Fünûn, 21 Mart 

1895, adet 39, s. 316. Bu ihtar, metinler bölümünde Latin harflerine aktarılmıştır). 

Ayrıca Sultan II. Abdülhamit döneminin basın sansürünün ne kadar ciddi 

boyutta olduğunun bir göstergesi olarak şu gösterilebilir: “Hal’edilen Sultan V. 

Murat’ın adı zikredilemezdi. Bu yüzden Bursa’da Sultan II. Murat’ın onbeşinci 

yüzyıla ait camiinin 1904’te restorasyonuna ait gazete haberi, “Ebülfeth Sultan 

Mehmet Han Hazretlerinin peder-i cennet makarlarının camii şerifi” diye söz 

ediyordu. Hükümdar katli daha da tehlikeli bir konuydu; öyle ki 1903’te Sırp Kral ve 

kraliçesinin ânî ve aynı zamanda ölümlerini Türk gazeteleri mide fesadına 

atfetmişlerdi.” (Lewis 1996:185–186). 

Ayrıca basın tepki çekmemek adına, her fırsatta padişahı öven yazılara yer 

veriyordu. 



 41 

Uygulanan sansür sonucunda yurtdışına kaçan aydınların gittikleri yerlerde 

yayımladıkları gazeteler de basın hayatımızda önemli bir yer tutmaktadır. Özellikle 

Avrupa ülkelerinde çoğu Türkçe, bazıları Fransızca, Arapça, Almanca, 

İngilizce ve İbranice gazeteler yayımlanmıştır.  

“Genç Osmanlılar’ın çıkardığı gazetelerin en eskisi Muhbîr’dir. Bu 

gazeteyi, İttihâd, İttihâd-i Osmâni, Kanûn-i Esasi, Kıbrıs, Kürdistan, 

Meşrutiyet, Meşveret, Mir'at-Abdülhamid, Ahâli, Anadolu, Arnavutluk, 

Basîretü'1-şark, Beberuhi, Curcuna, Cür'et, Doğru Söz, Dolap, Emel, Enini 

Mazlum, Ezân, Feryat, Gencine-i Hayâl, Girit, Hak, Hakikat, Havâtir, Hayâl, 

Hilâfet, Hilâl, Hürriyet, Islah, Islahat, İçtihat, İncili Çavuş, İstikbâl, İntibâh, 

İntikam, İstirdât-ı Zaman, Mîzan, Monitör Ottoman, Muvakkaten 

Muvâzene, Nasihat, Osmanlı, Pinti, Rumeli, Sadâkat, Sadâ-yı Millet, Sancak, 

Selâmet, Seyf i Hakikat, Şark, Şark ve Garp, Şûra-yi Osmani, Şûra-yi Ümmet, 

Takip, İstikbâl, Terakki, Teessüf, Tokmak, Tuna, Türk, Ulûm, Ümit, Vatan, 

Yeni Fikir, Yıldırım, Yıldız, Zuhuri; Arapça olanlar Cüneyne, el-Hilâfe, es-

Sadaka; Fransızca olanlar Le Constitionnel, Le Courrier des Balkans, Daul 

La Foudre, Le Liberal, Ottomon, Mechveret, Le Moniteur Ottomon, 

Osmanlı, Le Turquie Contemparaine, La Turquie Libre ve Le Yıldız." (Nüzhet 

1931: 79–80) takip etmiştir. 

Türk basın hayatında gazetelerin yanı sıra dergiler de yer almaktadır, 1850–

1881 yılları arasında çıkarılan mecmualar şunlardır: “Vakâyî-i Tıbbiye (1850), 

Mecmua-i Fünun (1862), Mecmua-i İberi İntibâh (1862), Mir'at (1862), 

Mecmua-i Askeriye (1864), Mecmua-i İbretnüma (1865), Mecmua-i Maarif 

(1866), Ayine-i Vatan (1866), Mecmua-i Ulûm (1867), Tuhfetü’l-tıp (1867), 

Sıhhâtnümâ (1867), Ravzatü’l-maarif (1871), Ceride-i Tıbbiye-i Askeriye 

(1871), Dağarcık (1871), Cüzdan (1872), Mazbutetü’l-fünûn (1872), Dolap 

(1873), Armağan (1873), Mecmua-i Nevadirü’l-asar (1873), Sandık (1873), 

Müteferrika (1873), Hayat (1873), Revnak (1873), Kasa (1873), Âsâr-ı 

Perakende (1873), Çanta (1873), Kırk Ambar (1873), Öteberî (1873), Mir'at-ı 

Vatan (1873), Mecmua (1873), Çekmece (1873), Medeniyet (1874), Afitab-ı 

Maarif (1874), Mısbah-ı Felâh (1874), Keşkül (1875), Cihan (1875), Muharrir 



 42 

(1875), Mir'at-ı İber (1876), Muharrir (1876), Derme Çatma (1877), Medrese-i 

Edep (1877), Ceride-i Mehakim (1878), Yadigâr (1878), Mecmua-i Ulûm (1878), 

Mecmua-i Ebuzziya (1879), Hazine-i Evrâk (1879), Şark (1879), Manzara-i 

İrfan (1879), Maariften Bir Seda (1879), Mebahis-i Mütenevvia (1879), 

Musavver (1879), Meşahir-i Âlem (1879), Mecmua-i Âsâr-ı Edebiye (1879), 

Şümruhu Edep (1880), Rehber-i Fünûn (1880), Arkadaş (1880), İbn-i Sina 

(1880), Hafta (1880), Envâr-ı Şarkiye (1880), Hadikatü’l-maarif (1881), Vasıta-ı 

Terakki (1881), İnsaniyet (1881), Afak (1881), Musavver Türkistan (1881), 

Mecmua-i Âsâr (1881)” (Nüzhet 1931: 91–93). 

Sonuç olarak diyebiliriz ki 1870’li yıllardan itibaren gazetelerin 

sayılarında sürekli bir artış olmuş, bu artışla birlikte sansür uygulaması da 

artmıştır. Özellikle Sultan II. Abdülhamit dönemi basın hayatının esasını sansür 

şekillendirmiştir. Haftada bir perşembe günleri çıkarılan Hazine-i Fünûn 

mecmuasında da siyasete ilişkin yazılara yer verilmemesi ve bazı nüshalarda 

padişaha yapılan övgüler dönemin karakteristik özelliğini yansıtmıştır. 

Hazine-i Fünûn’da siyasete yer verilmemiştir; fakat edebiyat, coğrafya, 

tıp, sağlık gibi farklı alanlarda aydınlatıcı yazılar yer almıştır. Dergi, bu tavrıyla 

da siyasetten çok, devrin hemen bütün yayın organlarında olduğu gibi toplumu 

eğitici bir rol oynamıştır. 

  

 

 



 43 

 

 

 

Hazine-i Fünûn Dergisi’ni daha iyi tanıtabilmek amacıyla 30. sayının ilk 

sayfası buraya alınmıştır.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNCELEME 
 



I. HAZİNE-İ FÜNÛN’UN KÜLTÜR HAYATIMIZDAKİ YERİ  

A. DERGİNİN ŞEKİL ÖZELLİKLERİ 

Üzerinde çalışılan Hazine-i Fünûn’un ikinci yılına ait 27–52. sayıları, M. 

10 Ocak 1895 (R. 29 Kanun-ı Evvel 1310/ H. 13 Recep 1312) ile M. 20 Haziran 

1895 (R. 8 Haziran 1310 / H. 27 Zilhicce 1312) tarihleri arasında haftalık olarak 

yayımlanmıştır. Derginin ilk sayfalarının üst kısmında kimlik bilgileri ve logosu 

yer almıştır. Logonun sağ tarafında şu bilgiler bulunmaktadır: 

“Bahası 10 paradır 

Bedel-i İştirak: İstanbul için seneliği 10, altı aylığı 6 - vilayet için seneliği 

23, altı aylığı 12 kuruştur.” 

Logonun sol tarafında ise: 

“Bahası 10 paradır 

Mahall-i idare ve tevzii: Babıâli Caddesinde 44 numaralı (Asır 

Kütüphanesi)dir. Derc olunmayan evrak iade edilmez.” 

Logo altı yazısı ise “Perşembe günleri neşrolunur edebî ve fennî gazete”dir.  

Hazine-i Fünûn’un ikinci yılına ait incelenen sayıların tamamı 8 sayfadan 

ibarettir. Yalnız, 52. sayının çıktısı mikroçipten 6 sayfa olarak alınmıştır. Bu, 52. 

sayının 6 sayfa olduğuna delalet etmez. Zira 6. sayfadaki yazılar bitmemiştir ve 

derginin “Münderacât” kısmında tasniflediğimiz yerlerin haricinde A (ع). 

Rızkullah’a ait “Süt, Tazeyağı, Peynir” ve Mustafa Rauf’a ait “Pek Severim!” 

adlı yazıların bulunduğu belirtilmektedir. Ayrıca Abdülgânî Senî’ye ait “Mesâkin-i 

İbtidâiye” adlı yazının bitmediği gözlenmektedir. Bu da derginin aslından mikroçipe 

eksik aktarıldığını veya derginin bu sayfalarının eksik olduğunu gösterir. Derginin 

orijinal nüshasına ulaşılamamıştır. 

Hazine-i Fünûn dergisinde “Perşembe günleri neşrolunur edebî ve 

fennî gazete” logosunun yer almasına rağmen 32. sayı Padişahın doğum günü 

sebebiyle özel sayı olarak pazartesi günü (“Velâdet-i Hümâyûn Hazret-i Padişahî yevm-i 

mübârekine müsâdif olmak münasebetiyle gazetemiz bugün neşredilmiştir” 



 46 

açıklamasıyla), 39. sayı Ramazan Bayramı sebebiyle özel sayı olarak çarşamba 

günü (“Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd için gazetemiz bugünden neşrolunmuştur” açıklamasıyla) 

ve 49. sayı ise Kurban Bayramı münasebetiyle özel sayı olarak pazartesi günü 

(“Gazetemizin bayrama mahsus nüshası” açıklamasıyla) neşrolunmuştur. Bunun 

yanında 40. sayı Ramazan Bayramından sonraki hafta yayınlanması sebebiyle 

çarşamba günü çıkarılmıştır. Fakat bunların dışındaki diğer tüm sayılar perşembe 

günleri yayınlanmıştır. 

Derginin ilk sayfalarının haricinde, her sayfanın üst kısmında sayfa ve adet 

numarası belirtilmiştir. Hazine-i Fünûn dergisinde ilk sayfa, kapak görevi 

yapmaktadır. Kapaklar sayfa sayısına dâhildir. Sayfaların numaralandırılışı 

müteselsildir ve buna göre 27. sayı, 26. sayının devamı olarak 213. sayfadan 

başlamış ve 52. sayı 420’de bitmiştir.  

Derginin arka sayfasının sol alt kısmında ise, sahib-i imtiyazın Doktor 

Cerrahyan, müdür-i mesulünün de Asır Kütüphanesi sahibi Kirkor (Faik) 

olduğu belirtilmiş, bu ibarenin altında da parantez içinde “Kasbâr Matbaası Babıâli 

Caddesi’nde numara 25” ifadesine yer verilmiştir. 

Derginin 32. sayısının 1. ve 2. sayfaları, 39. sayının 1. sayfası ve 49. 

sayının 1. ve 2. sayfalarının dışında dergi iki sütun halinde düzenlenmiştir. Bu 

sayfalar özel sayılara aittir; farklı düzenlemenin sebebi bu olmalıdır.  

Derginin 32. sayısının 1. sayfasında “Yevm-i Velâdet Bâsi’âdet Hazret-i 

Padişahî” başlıklı yazı dolayısıyla ve 2. sayfasında başlıksız ve “Tarih-i Velâdet-i 

Hümâyûn” başlıklı şiirler sebebiyle sütuna yer verilmemiştir. Ayrıca 1. sayfada 

Osmanlı ambleminin her iki tarafına birer beyit yerleştirilmiştir. Derginin 39. 

sayının 1. sayfası yarısına kadar sütuna bölünmemiş, Ramazan Bayramı’ndan dolayı 

padişahın ve halkın bayramını kutlama mesajı yayınlanmıştır. Sayfanın diğer yarısı ise 

iki sütuna bölünmüştür. 

Derginin 49. sayısının ilk sayfasında “Merhum Ahmet Cevdet Paşa” alt 

yazısıyla Ahmet Cevdet Paşa’nın resmine, 2. sayfasında ise sayfanın yarısına kadar 

sütuna bölmeden Kurban Bayramı’ndan dolayı kutlama mesajına yer verilmiştir. 

Sayfanın diğer yarısı ise iki sütuna bölünmüştür. 



 47 

Derginin bütün sayılarında yer alan sütun adları koyu yazılmıştır. Sütunlar 

arası düz çizgi kullanılmış, aynı sütunda yer alan yazıların arasında ise kısa ve ince 

çizgi “    ─      ” veya “§” , “∴∴∴∴” gibi değişik simgelere yer verilmiştir. 

Dergide “Perşembe günleri neşrolunur edebî ve fennî gazete” logosunun 

hemen altında sağ taraftaki “Münderacât” 32. ve 49. sayılarda mevcut değildir, 

39. ve 52. sayılarda da 1. sayfanın ortasında yer almıştır. “Münderacât” bölümünde 

önce yazının başlığı ve hemen akabinde yazar isimleri yer almaktadır. Yazar 

isimleri parantez içinde belirtilmiştir. 

Dergideki yazıların, belirli sütunlar altında neşrine dikkat edilmiştir. 

İncelediğimiz bu sayılarda “Kısm-ı Edebî, Eslâf, Mütenevvia, Meşâhîr-i Şuarâ-

yı Arab, Eş’âr, Makâle-i Mahsûsa, Ma’raz-ı Sühan, Kısm-ı Fennî, Musâhabe, 

Sıhhâtnümâ, Öteberi, Yeni Kitaplar” isimlerini taşıyan sütunlar vardır. Bunlardan 

“Eslâf” ve “Ma’raz-ı Sühan” sütunları bazen müstakil bazen de “Kısm-ı 

Edebî”nin alt başlığı yapılmıştır. Ayrıca “Sıhhâtnümâ” ve “Öteberi” sütunlarının 

“Mütenevvia”nın alt başlığı olduğu görülmektedir. 

“Eslâf” sütununun dergide önemli bir yere sahip olduğu görülmektedir. Bu 

sütunda biyografi türünde yazılar bulunmaktadır. Derginin 27., 28, 29., 30., 31., 35., 

36., 38., 40., 41., 44., 46., 47., 48., 49., 50., 51. ve 52. sayılarında yer alan bu 

sütunda Faik Reşât’ın 13, Abdülkerim Hâdî’nin 1, İsmet (Müstecabizade 

İbrahim)’in 1, Abdülgânî Senî’nin 2, İzzet Efendi’in 1 yazısı bulunmaktadır. Bu 

sütundaki bir yazı da İmzasızdır. Abdülgânî Senî’nin 27. ve 28. sayılarda biyografi 

türünde “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab” başlıklı yazısı da yer almıştır. 

Dergideki sütunların sıralanmasında belli bir düzen takip edilmemiştir; ama 

“Eslâf” sütununun genel olarak “Kısm-ı Edebî” sütunundan sonra yer aldığını, 

“Mütenevvia” sütununun da bunu takip ettiğini, “Yeni Kitaplar” sütununun ise en 

sona yerleştirildiği görülmektedir. Bu sütunlardaki yazıların değerlendirilmesi, 

çalışmanın “MUHTEVA ÖZELLİKLERİ” (s. 48) bölümünde yer alacaktır. 

Dergide yer alan bazı yazılar, başladığı sayıda bitirilmemiş “maabâdı var” 

ifadesiyle diğer sayılarda devam ettirilmiştir. Bu tefrikalardan en uzunu 5 sayı 

devam eden Necmeddin Sami’nin “Muallim Hikmet” adlı sağlıkla ilgili 



 48 

yazısıdır. Ayrıca K ( ق ). B.’nin “Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî 

Hakkında Malumât-ı Mücmele” adlı Âsûriler ile Arap Lisanı arasındaki harf ve 

kelimeler bakımından farklılıklar ve benzerlikler hakkındaki dilbilgisi yazısı da 5 

sayı devam etmiştir. 

Hazine-i Fünûn resimler, fotoğraflar ve desenlerle süslenmiş bir dergi 

değildir. Zaten dergiciliğin o yıllarda henüz bu noktaya gelmediği gözlenmektedir. 

Dergide yazıların dışında göze hitap eden yer çok azdır. Bunlar 49. sayıda yer alan 

Ahmet Cevdet Paşa’nın fotoğrafı ve 32. sayıda yer alan Osmanlı amblemidir.  

Bunların dışında Hazine-i Fünûn’da yayınlanmış başka resim, fotoğraf, çizim, 

desen yoktur. 

Dergide yalnızca kitap ilânına yer verilmiş, bunlar da derginin son 

sayfasının her iki sütununa veya son sütunun tamamına veya sol alt köşesine 

yerleştirilmiştir. 27., 29., 30., 31., 32., 33., 34., 37., 38., 41., 42., 45., 50. ve 51. 

sayılarda toplam 20 kitap ilânı vardır. Bu ilânlar, çalışmanın “İLÂN VE 

REKLÂMLAR” (s. 146) bölümünde Latin harflerine aktarılmıştır. Bunların yanında 

36. sayıda kitap listesi ve bu kitapların satış fiyatları ilân edilmektedir. Bu listede 

yalnız “Asır Kütüphanesi” tarafından basılan kitaplar vardır. Zaten dergi de aynı 

kütüphanenin yayınıdır. 

Yalnızca kitap ilânlarının olması derginin “edebî kimliğiyle” yorumlanabilir. 

Başka ilânların olmaması da dergiyi çıkaranların maddi kaygılar taşımadıklarını 

düşündürebilir. 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi resimlerle fotoğraflarla süslenmese bile 

Hazine-i Fünûn şekil özellikleri bakımından çok fazla yanlışın, dikkatsizliğin yer 

almadığı, klasik bir dergi anlayışına uygun olarak tertip edilmiştir. 

 

B. DERGİNİN MUHTEVA ÖZELLİKLERİ 

Hazine-i Fünûn, fennî ve edebî bir dergi olarak yayımlanmaya başlamış ve 

yayım hayatı boyunca da bu politikasını sürdürmüştür. Dergideki yazılar fennî ve 

edebî konularda ilgilenen okuyuculara ışık tutar mahiyettedir. 



 49 

Hazine-i Fünûn’un çıktığı yıllar Sultan II. Abdülhamit döneminin 

baskılı yıllarıdır. Basına sansürün uygulanmasıyla pek çok dergi kapatılmıştır. İşte 

böyle bir ortamda yayın hayatını devam ettiren Hazine-i Fünûn o yıllardaki pek çok 

süreli yayın gibi siyasî konulardan ziyade sosyal ve kültürel konulara ağırlık 

vermiştir. 

Dergide günlük olarak meydana gelen olaylar hakkında hiçbir bilgi 

verilmemekte, yorumlar yapılmamaktadır. Sadece “Umûmî Sergiler” başlıklı yazı, 

açılan sergilerin, ki bu sergiler de Avrupa’dadır, nerelerde açıldığı ve neler içerdiği 

hakkındadır. Ayrıca güncel olaylar bağlamında, kış aylarında meydana gelen hava 

değişiklikleri sebebiyle hastalıklara karşı uyarı mahiyetinde sağlıkla ilgili yazılar 

vardır. Bunların dışında günlük olaylarla ilgili başka bir yazıya yer verilmemiştir. 

Hazine-i Fünûn, edebî ve fennî bir dergi olmakla birlikte dergideki yazılar 

daha çok edebî niteliktedir. İncelediğimiz sayılarda 168 yazı bulunmaktadır, bunların 

105’i edebiyatla ilgili, 17’si sağlıkla ilgili, 46’sı ise diğer alanlardadır.  

Dergi, şiir açısından da zengindir. Dergide 63 şiir yer almakta ve bunların 

çoğunluğu da eski tarz şiirlerden, özellikle de gazellerden, gazellere nazirelerden ve 

naatlardan oluşurken, bunlardan 7’si birer  beyittir. Bunların dışında “Eslâf”ta yer 

alan şairlerin hayatları hakkında bilgi verilirken yer yer gazel ve beyitlerinden 

örneklerle desteklenmiştir. Bu şiirler tasniflemeye tabi tutulmamıştır. 

Dergideki bazı rumuzların kime ait oldukları tespit edilememiştir. Örneğin, 

41. sayıdaki  “Naat”ın imzası sadece M. olarak, 47. sayıdaki “Tahmîs-i Naat-ı 

Fuzulî” adlı şiirin imzası Kâmil olarak, 48. sayıdaki “Fuzulî’ye Nazire” adıyla 

yazılan gazelin imzası sadece Ali (Çatalca Muhasebe Ketebesinden) olarak 

verilmektedir. Bunların yanında 33. sayıdaki “Mektup” ve devamındaki “Baharı 

Severim” adlı deneme Bir İhtiyar imzasıyla, 46. sayıdaki “Kıt’a-yı Naatiye” adlı 

şiir Bir Zat imzasıyla, 32. sayıdaki “Arzu-yı Visâl-Muhabbet” adlı deneme yazısı 

Cahit imzasıyla yayımlanmıştır. Bunlar muhtemelen okuyuculara ait şiir veya 

yazılardır. Çünkü bazılarının başında veya sonunda gönderilen bir mektuptan 

bahsedilmekte ya da yazarın kendileri tarafından da tanınmadığı ifade edilmektedir. 



 50 

Bunların yanında imzasız yazılar da mevcuttur. 28. sayıdaki “Mâder” adlı 

anı, 30. sayıdaki “Umûmî Sergiler” adlı makale, 37. sayıdaki “Gazel” adlı şiir, 37. 

sayıdaki “Terbiye, Mâder-i Medeniyet midir?” adlı deneme, 49. sayıdaki “Ahmet 

Cevdet Paşa” biyografisi imzasızdır. “Hazâr” adlı sohbet yazısı imzasız olarak 

yayımlanmış olmasına rağmen sohbete katılan kişiler belli olduğu için imzasız 

olduğu söylenemez; fakat imzasız olarak tasniflenmiştir. 

Dergide üzerinde durulan konulardan biri sosyal hayattır. Bu kapsamda aile, 

kadın ve çocuk başlıkları dikkat çekicidir. Özellikle de anneliğin önemi üzerinde 

durulmuştur. Dergideki kadın olgusu daha çok annelik rolüyle karşımıza çıkmaktadır. 

Bununla, daha çok duygusal yönü ağır basan hikâyelerde karşılaşılmaktadır.  

Abdülkerim Hâdî’nin “Bir Genç Kızın Söylenişi” adlı yazısında bir genç 

kızın hayatının bebeklikten gençliğe kadar gözden geçirilmesi, annesinin üzerine ne 

kadar titrediği ve anne olmanın kendisine de müyesser olmasının istenmesi üzerinde 

durulurken, Mehmet Tevfik (Köprülüzade)’in  “Metanetsiz Olan Kadın mıdır 

Erkek midir?” adlı yazısında metanet konusunda kadınların erkeklerden daha fazla 

duyarlı olduklarından bahsedilmektedir. 

 Ali Muzaffer’in “Zavallı Masum” adlı hikâyesinde bir annenin evladına 

olan düşkünlüğü ve sevgisi ve evladının ölümüne olan büyük üzüntüsünden; Faik 

Reşât’ın “Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm” adlı hikâyesinde bir 

delikanlının sevdiği kıza ulaşabilmek için yaptığı mücadelelerden; Mehmet Tevfik 

(Köprülüzade)’in “Fakir Bir Kız” adlı hikâyesinde (bu eser Hans C. Andersen’e ait 

olup asıl adı Kibritçi Kız’dır) fakir bir kızın ayakları yalın, Noel yortusunda kar 

yağışı altında kibrit satmaya çalışırken gördüğü hayallerle kurduğu sıcak bir yuvanın 

özlemi içerisinde ölmesinden bahsedilmektedir. 

Kadınlara yönelik bu yazılardan ilk ikisi değerlendirme yazısıdır. Diğerleri 

hikâyedir ve hepsi de adapte veya çeviridir. 

Mustafa Rauf’un “Raciye” adlı hikâyesinde (hatıra?) Karadeniz’den 

İstanbul’a gelen bir posta vapurundaki bir buçuk yaşındaki bir çocuğun eve dönünce 

hastalanıp ölmesinden, anne-babasının çaresizliğinden bahsedilirken, Necmeddin 

Sami’nin “Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek İçin Bir Fırsat mı 



 51 

Gözetmelidir?” adlı hikâyesinde çocukların küçük yaşlardan itibaren 

yetiştirilmesinin gerekliliği üzerinde durulmaktadır. İmzasız olarak yayımlanan 

“Mâder” adlı hatırada ise bebeğin yürümeye başlamasına, büyümesine kadar geçen 

sürede anne sevgisinin ve koruyuculuğunun verdiği rahatlıktan ve o günlere duyulan 

özlemden bahsedilmektedir. 

Denilebilir ki, Hazine-i Fünûn’da sosyal hayatın çeşitli alanlarına ve bu 

alanlarda yaşayan insanların değişik ama her an karşılaşılabilecek olaylara 

hikâyelerde yer verilmiştir. 

Sultan II. Abdülhamit’in istibdat yıllarında gelişen Servet-i Fünûn 

hareketinde de tıpkı Hazine-i Fünûn’daki gibi siyasetten bahsedilmemiş; sosyal 

konular, aile ve çocuk problemleriyle sınırlandırılmıştır. 

Dergideki yazılarda görülen sosyal ve siyasî meselelerden kaçış ve 

santimantalizm daha sonra Servet-i Fünûn edebiyatında daha belirgin hâle 

gelecektir.  

Edebî faaliyetlerin dışında fennî konulara da ağırlık verilmiş, fennî yazılar 

derginin “Kısm-ı Fennî” sütununda yer almıştır.  

Dergide fenle ilgili olarak Emin (Revandizli)’nin 3, Mustafa Hayrullah’ın 

2, Mustafa Rauf’un 6 ve Necmeddin Sami’nin 7 yazısı vardır. 

Dergide sağlık ağırlıklı olmak üzere, bir takım faydalı bilgilerin yer aldığı 

yazılar da vardır. Bir kısmı çeviri olan bu tür yazılar, tahlilî fihrist bölümünde 

“Tercüme” olarak belirtilmiştir. Bu yazıların kimden çevrildiği ve verilen 

bilgilerin kimlere ait olduğu yazı içerisinde verilmiştir. Örneğin Emin 

(Revandizli)’in “İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi” adlı yazısında 

doktorların konu ile ilgili görüşleri yer almaktadır. 

“Kısm-ı Fennî” bölümünde daha çok, okurlara güncel konularda bilgi 

verme amacı güdülmüştür. İnsanların günlük hayatta da kullanabilecekleri 

bilgilere ağırlık verilen bu yazılar, bilimsel olarak fazla bir öneme sahip olmasa da 

halkın anlayabileceği bir sadelikte yazılmış olmaları açısından büyük önem arz 

etmektedir. Mustafa Hayrullah, “Oksiyor” adlı yazısında yenilen sebze ve 

meyvelerden insanlara geçebilen ve insanlarda hastalık yapabilen parazit türü bir 



 52 

hayvanın insan vücudunda nasıl yaşadığı ve nasıl üredikleri hakkında bilgi 

vermektedir. 

Tüm bunlara ek olarak dergide padişah için yazılan övgü dolu şiirler de 

dönemin basınının karakteristik yapısını ortaya çıkarır.  

Derginin içeriğini daha iyi anlayabilmek için, bu içeriği bazı başlıklar 

altında toplamak uygun görülmüş ve dergideki önem sırasına göre başlıklar şu 

şekilde tespit edilmiştir: 

 

1. EDEBİYAT  

a. Biyografi 

Genellikle tanınmış kişilerin hayat hikâyelerinden bahseden bir tür olan 

biyografi Hazine-i Fünûn’un kültürel faaliyetlerinin başında gelir. Eski 

edebiyatımızdaki tezkireler biyografi türünün ilk örnekleridir. Türk Edebiyatında ilk 

kez 16. yüzyılda görülen tezkirecilik 20. yüzyıla kadar devam eder. 

Tanzimat’la birlikte Türk Edebiyatı, Batı’dan yeni edebî türler almıştır. 

Tezkirecilikten Batılı anlamda biyografiye geçiş de bu dönemde olmuştur. Ama 

aynı yıllarda tezkirecilik anlayışının bir devamı gibi kabul edebileceğimiz Osmanlı 

Şairleri (Muallim Naci) 1890’da, Eslâf (Faik Reşât) 1894’te yayımlanmıştır. Yani 

bu alanda da eski ile yeni birlikte yürütülmüştür. Bu yılların biyografi 

çalışmalarına bir de özellikle dergilerde yer alan müstakil biyografik yazıları 

eklememiz gerekir. 

Hazine-i Fünûn’da bulunan biyografik yazıların beşi hariç diğerleri 

“Eslâf” sütununda yer almıştır. Eslâf, ilk olarak 1894 yılında bazı küçük 

aksaklıklarla Hazine-i Fünûn’da tefrika edilmiş, bunu müteakip 1894’te iki cilt 

olarak kitap haline getirilmiştir. Bu sebeple tezde, “Eslâf” sütunuda yer alan 

biyografiler Latin harflerine aktarılmamıştır.  

Dergideki biyografilerden sadece “Mütenevvia” sütununda yer alması 

sebebiyle “Ahmet Cevdet Paşa” biyografisi Latin harflerine aktarılmıştır. 



 53 

“Eslâf” sütunu Hazine-i Fünûn’da ilk sayıdan itibaren yer almıştır. Fakat 

sütunun içeriği ile ilgili değerlendirme, Hazine-i Fünûn’un R 28 Temmuz 1310 

tarihli 5. sayısının 35. sayfasında “Eslâf Hakkında Mukaddime Yollu Birkaç 

Söz” başlıklı yazıda yapılmıştır (bk. Sel 2004: 165). 

Faik Reşât sözü edilen yazısında kudemâ-yı üdebâ ve Şuarâ-yı 

Osmaniye’den bazılarının hayat hikâyeleri ve eserleri hakkında bilgi verdiğini 

söyledikten sonra, bizde Araplar ve Garplılar kadar biyografi türüne önem 

verilmediğine dikkat çekmiştir: 

“(Hazine-i Fünûn) tesis olunduğu zaman muhteviyatından bir kısmında 

“terâcim-i ahvâl” olması kararlaştırılmakla kudemâ-yı üdebâ ve şuarâ-yı 

Osmaniyeden bazılarının tercüme-i hâl ve müntehabât-ı âsârını hâvî evvelce 

yazdığım bir iki parça müsveddeyi (Eslâf) unvanı altında peyderpey derce 

başlamıştım. 

Malum olduğu üzere bizde - her nedense - Araplarla Garplılar derecesinde 

terâcim-i ahvâle ehemmiyet verilmemiş olduğundan yazdığım şeyler mehazlarım 

gibi pür-kusur olmakla beraber mütâlaasına tenezzül buyuranlar tarafından fevka’l-

me’mûl eser hüsn-i kabul gösterilmiş..." (Faik Reşât 1894: 35). 

Ayrıca biyografileri dergide yayımlamakla kalmayıp kitap haline 

getirileceğini “Hazine-i Fünûn sahifelerinde bırakılmayarak ayrıca kitap şeklinde 

tab’ ve neşri için mûcib-i şevk ve cesaret olmuştur.” sözleriyle belirtmektedir. 

“Eslâf” sütununun dışında Müntehebât namında başka bir sütun oluşturarak 

“Eslâf”ta yer alanların eserlerinden örnekler verileceğini de belirtmektedir: 

  “Eslâfımız Arab ve Acem’de ve bilhassa Türk’te zamanımıza gelinceye 

kadar zuhûr eden ulemâ, hükemâ, üdebâ, şuarâdan bir çoğunun Terâcim-i Ahvâliyle 

Osmanlı üdebâ ve şuarâsının âsâr-ı manzûme ve mensûrelerinden bazı numûneyi 

hâvî olmak üzere vücûda getirilmek mukarrer ve fakat numûneler görüldüğü 

derecede bırakılmayarak bi’t-tevsi’ (Müntehabât) namıyla başkaca neşredilmek 

mutasavverdir.” (Faik Reşât 1894: 35).Fakat bu sütun oluşturulmamıştır.  



 54 

“Eslâf”ı hazırlamaktaki amacının edebiyata ve ediplerine olan meyillerinden 

ve de şiir yazan herkese şair denilemeyeceğini anlatmak maksadında olduğunu şu 

ifadeyle belirtir: 

“Ulemâ ve üdebâ-yı sunûf-ı meşâhîrine takdimen yazışımda iki sebep var: 

Biri edebiyata ve erbâbına olan şiddet-i temâyülüm, biri de zamanımızda şiir ile 

iştigâl eden erbâb-ı şebâba – “şiir” demek kelâmı efâil ve tefâile uydurmak, şairlik 

de bunda meleke sahibi olan demek olmadığını ve gerçekten şair olmak - Eslâfımız 

gibi - âlim, mütefennin, hakîm olmaya mütevakkıf bulunduğunu anlatmak 

maksadıdır.” (Faik Reşât 1894: 35). 

Faik Reşât, “Eslâf” sütununu oluştururken bu sütunda yer verilecek edipleri 

sadece kendisinin araştırmalarını değil, diğer ihvân ve muhibbân ve Muallim 

Naci’nin kitabından da iktibaslar yapacağını ve bunları sıra numarasıyla 

kaydedeceğini ve muharririn ismini bir cetvelle göstereceğini belirtmiştir: 

“Gerek bazı ihvân ve muhibbân tarafından yazılıp ihdâ buyurulan, gerek -

Muallim Naci Efendi merhumun “Osmanlı Şâirleri”nden ettiğimiz iktibâs vech ile - 

âsâr-ı mu’tebireden aynen veya cüzî tebdil ile alınan terâcim-i ahvâl Hazine-i 

Fünûn’a geçtiği gibi kitaba dahi sıra numarasıyla geçirilecek ve muharririn ismi 

cetvelin bir tarafında gösterilecektir.” (Faik Reşât 1894: 35). 

Derginin “Eslâf” sütununda yer alan yazılarda Faik Reşât tarafından 

kaleme alınanlar Osmanlı şair ve edipleridir. Söz konusu sütunun Arap, Acem, Türk 

ve Osmanlı şair ve ediplerinin biyografileri ve eserlerinden örneklerle 

oluşturulacağını söylemekle birlikte “Eslâf” sütununda Arap ve Acem şair ve 

ediplerine yer verilmemiştir.  

Ama dergide “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab” başlığı altında Abdülgânî Senî 

tarafından kaleme alınan 2 Arap şairinin tanıtıldığı bir bölüm vardır: Nuseyyib Bin 

Rebâh ve el-Yerbû’î. 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında Eslâf sütununda yalnız 

şairlerin biyografileri bulunmaktadır. “Eslâf”ta biyografileri verilen şahıslar 

hakkında fikir yürütüldükten sonra, bu şahısların bazı eserleri zikredilmiştir. 



 55 

Ayrıca, bu şahıslara ait beyitlerle biyografiler zenginleştirilmiştir. Aşağıda örnek 

teşkil etmesi bakımından Vişnezade İzzetî hakkındaki yazı iktibas edilmiştir: 

Vişnezade İzzetî (Hazine-i Fünûn, adet: 27, s. 216) 

İsmi Mehmet’tir. Şeyhülislâm Zekeriya Efendi’nin ikinci oğlu ve şair-i 

meşhur Yahya Efendi’nin küçük biraderi olup “Vişne Efendi” lakabıyla benâm 

olan mevâlîden Lütfullah Efendi’nin mahdûmudur. 

1073’te İstanbul Kadısı, 79’da Anadolu Kazaskeri, 80’de Rumeli Kazaskeri 

olmuş ve ikinci defa kazaskerliğinden ma’zûl iken 1092’de irtihâl eylemiştir. 

Büyük pederi Zekeriya Efendi’nin türbesinde medfûndur. 

Müşarün-ileyhin Beşiktaş semtinde bir mescidi ve namına mensup bir de 

mahallesi olduğu “hadîkatü’l-câmi’”de muharrerdir. 

Müretteb divanı varmış. Bazı mecmuada manzûrumuz olan gazeliyât ve 

kıt’atından asrının güzide şairlerinden olduğu müstedeldir. 

Eş’ârından birkaç parça: 

Bakılmaz ey gül hûd-ı rûy âfitâb sana 

Ferûğ-ı nûr cemâlin yeter nikâb sana 

——————— 

Vâdî-i îman didâre güzâr vermezler 

Âşıka havasla tâb-nazar vermezler. 

——————— 

Nevrûz erişti oldu hevâ-yı çemen latîf 

Gül-i nâzen ü benefşe mutarrâ, semen latîf 

Gör lütfünü hevâ-yı baharın  bu dem 

Oldukça cûy-ı mevc-zen  ü per-şiken latîf 

Andan nâzikî olur âzerde olsa da 

Târ-ı şi’â’-i mihr ile bir pîr-hen latîf 



 56 

Yâre sezâ kaba olamaz İzzetî yine 

Olsa ne rütbe berg-i gül ü yasemen latîf 

——————— 

Reftâra gelse ser u hırâmân sanır gören 

Güftâra gelse tûtî-i hoş-hân sanır gören 

Hoş eyledikçe şevk ü sâl cemâl dost 

Nâ-çîz katre-i delî imân sanır gören 

Kûh-ı belâda mühr-i giyâ-yı muhabbetim 

Bir şekl ile beni yine insan sanır gören 

Müsta’rik-i fürûğ cemâlim çû-nihal tûr 

Çeşmî sepend âteş-i hicran sanır gören 

Ben çâk-ı sîne eylemişim dest-i şevk ile 

Gör bî-  çâk-ı girîbân sanır gören 

——————— 

Rubaî 

Her dîde-i terhûn ile cûşân olmaz 

Her dal gam-ı aşk ile hurûşân olmaz 

Her hûn ciğer terebbît la’l etmez 

Her senen siye-i la’l bed-hişân olmaz 

 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında biyografi türünde yalnız 

Faik Reşât’a ait yazılar yer almamıştır. Daha önce şekil özelliklerinde de 

belirtildiği gibi Abdülkerim Hâdî, Yıldırım Beyazid Han’ın biyografisini, İsmet 

(Müstecabizade İbrahim) Nâilî-i Kadîm’in biyografisini, İzzet Efendi, Mustafa 

Nuri Efendi’nin biyografisini yazmıştır. 



 57 

 Abdülgânî Senî imzasıyla yayımlanan biyografiler ise Arap şairlerine aittir. 

Bunlar Nuseyyib Bin Rebâh ve  el-Yerbû’î’dir.  

Bunların dışında imzasız olarak yayımlanan “Ahmet Cevdet Paşa” 

biyografisi de onun ölümü üzerine kaleme alınmıştır. 

İncelediğimiz sayılarda toplam 18 şahsın biyografisi vardır. Bunlardan 

2’si yukarıda belirttiğimiz gibi Arap şairlerine aittir. Faik Reşât’ın yazdığı 

biyografilerde ise 13 şair tanıtılmıştır. Dergideki sırasına göre bu şairler şunlardır: 

Vişnezade İzzetî, Hoca Neşet, Âşık Çelebi, Nazîm, Seyyid Vehbî, Celâl Bey, 

Şânizade, Hâmî-i Âmedî, İki Bayraklızade, Ragıp Paşa, Hüdâyî, Hüdâyî-i 

Müezzin, Mustafa Nuri Efendi’nin ölümü üzerine düştüğü bir tarih’tir.   

“Eslâf” sütununda tanıtılan şahısların hepsi Divan Edebiyatına mensuptur. 

Bu tercih Faik Reşât’ın Divan Edebiyatı kültürüne ve sevgisine 

bağlanabileceği gibi derginin de, çok kutuplaşmasa bile, edebiyata bakış 

açısını gösterir. 

 

b. Hikâye ve Roman 

Türk Edebiyatında tahkiyeli eserlerin ilk örnekleri destanlardır. İslâmiyetten 

sonra halk hikâyeleri ve mesneviler de bu türe örnek teşkil etmektedir. Batılı 

anlamda hikâye ve roman Tanzimat’la birlikte tercümelerle başlar. Bu sahada ilk 

tercüme roman Yusuf Kamil Paşa’nın Fenolon’dan 1859’da çevirdiği Tercüme-i 

Telemak’tır. Bunu Victor Hugo’nun Sefiller (1862), Daniel Defeo’nun Robinson 

Cruzoe (1864), Alexandre Dumas Pere’in Monte Kristo (1871), Chateaubriand’ın 

Atala’sı (1872) izler. 

Ahmet Mithat Efendi’nin Kıssadan Hisse ve Letâif-i Rivâyet (1870)’i ile de 

Batılı tarzda ilk eserler verilmeye başlanmıştır. Bunu, Ali Aziz Efendi’nin 

Muhayyelât adlı hikâyesi,  Emin Nihat’ın Müsâmeretnâme’si, Şemseddin Sami’nin 

1872’de neşrolunan Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat’ı, Ahmet Mithat Efendi’nin Yeniçeriler 

(1873)’i, Dünyaya İkinci Geliş (1874)’i, Karı Koca Masalı, Hüseyin Fellah Hasan 

Mellah, Yeryüzünde Bir Melek (1875)’i, Paris’te Bir Türk, Felâtun Bey ile Rakım 

Efendi (1876)’si, Namık Kemal’in İntibah (1876)’ı, Ahmet Mithat Efendi’nin Çengi, 



 58 

Kafkas (1877)’ı, Süleyman Muslî (1878)’si, Namık Kemal’in Cezmi (1880)’si takip 

etmiştir (Bakırcıoğlu 1999: 239). 

Tanzimat’la birlikte edebiyatımıza giren hikâye ve roman türü Servet-i 

Fünûn döneminde teknik açıdan gelişme göstererek Batı ölçüsüne ulaşmıştır.  

Hazine-i Fünûn’da tercüme, telif birçok kısa hikâye örnekleri 

görmektedir, fakat Hazine-i Fünûn’un çıkarıldığı yıllarda (I. Meşrutiyet 

Dönemi) sanatçılar eserlerine devrin siyasî ortamından dolayı konu seçmede tam 

olarak özgür davranamamışlardır. O yıllarda yazılan pek çok eserde sosyal hayat 

anlatılmıştır. Sosyal hayatı ise kadın, aile ve çocuk oluşturmuş; kadının ve çocuğun 

eğitiminin toplumsal yaşantıya olan etkisi de bu dönem eserlerinin üzerinde durduğu 

önemli konulardan olmuştur. 

Hazine-i Fünûn’da yer alan hikâyelerde kadın, aile ve çocuk ilişkisini ve 

bunun sosyal hayata tezahürlerini görmekteyiz.  

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarda hikâyeler genellikle çeviridir. 

Örneğin, Kibritçi Kız hikâyesi “Fakir Bir Kız” olarak çevrilmiştir, fakat çeviri 

olduğu ve kimden çevrildiği açıklanmamıştır. A (ع). Rızkullah imzasıyla 

yayımlanan “Tavsiyenâme” adlı hikâye Fransızcadan tercümedir. Faik Reşât 

imzasıyla yayımlanan “Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm” adlı hikâye 

de Arap edebiyatına aittir. 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden)’ın imzasıyla yayımlanan 

“Andre” ve Ali Muzaffer imzasıyla yayımlanan “Zavallı Masum”  adlı hikâyelerin 

de çeviri olduğunu düşünülebilir. Çünkü, kullanılan isimler yabancıdır ve yılbaşı 

yortusundan bahsedilmektedir. 

Dergilerde yer alan hikâyeler genellikle kahramanlardan birinin ölümüyle 

sonuçlanmaktadır. Şöyle ki, Mustafa Rauf’un “Raciye” adlı hikâyesinde (hatıra?), 

gemi seyahatinde hastalanan ve anne-babasının çaresizliği içerisinde anne-babasının 

kolları arasında ölen bir kızın durumu gösterilmektedir.  

Ali Muzaffer’in “Zavallı Masum” adlı hikâyesinde bir annenin evladına 

olan düşkünlüğü ve sevgisi ve evladının ölümüne olan büyük üzüntüsünden 

bahsedilerek anne sevgisi ölüm temiyle birleştirilmiş, bir kat daha duygusallık 



 59 

katılmıştır. Bu hikâyede çobanlık yaparak geçinen ailenin çocuğu bir yaşına bastığı 

sıralarda bir gece ansızın ölür. 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden) imzasıyla yayımlanan 

“Andre” adlı hikâyede, karasevdaya yakalanan bir gencin sevdiği kızın ölmesinin 

ardından çok geçmeden ölmesi konusu işlenmektedir.  

Mehmet Tevfik (Köprülüzade) imzalı “Fakir Bir Kız” adlı hikâyede (bu 

eser Hans C. Andersen’e ait olup asıl adı Kibritçi Kız’dır) fakir bir kızın ayakları 

yalın, Noel yortusunda kar yağışı altında kibrit satmaya çalışırken gördüğü hayallerle 

kurduğu sıcak bir yuvanın özlemi içerisinde ölmesinden bahsedilmektedir.  

Necmeddin Sami’nin “Avdet” adlı hikâyesinde sevdiği kıza kavuşamadan 

ölen bir gencin yıkılışı anlatılmaktadır. 

Telif eserlerde sonucun ölümle bağlanması, tercümelerde duygusallığın ön 

plana çıkarıldığı eserlerin tercih edilmesi o yıllar için söylenilegelen 

santimantalizmin çok işlendiği yolundaki değerlendirmelerin somut birer örneği 

olarak düşünülebilir.  

Mustafa Rauf’un “Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı” adlı hikâyesinde, 

yazısının bir dergide yayımlanmasını umut içinde bekleyen bir yazarın heyecanı 

işlenmiştir. Hikâye türünün unsurları yer aldığı için hikâye olarak değerlendirilen 

“Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı” adlı yazı konunun işlenişi ve içeriği 

bakımından incelendiği zaman anı izlenimi vermektedir. Bu sebeple bu yazı hatıra 

bölümünde de değerlendirilmiştir (Hatıra, s. 70). 

Faik Reşât imzalı “Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm” adlı 

hikâyede, bir delikanlının sevdiği kıza ulaşabilmek için yaptığı mücadelelerden 

bahsedilmektedir.  

A (ع). Rızkullah’ın Fransızcadan tercüme ettiği “Tavsiyenâme” adlı 

hikâyede, işe alınacak bir uşak için verilen ilâna başvuru yapanlardan hiçbir yazılı 

tavsiyenâmesi olmayan, fakat davranışları ile tavsiyenâme addeden birinin seçilmesi 

anlatılarak davranışların karşısındaki üzerinde bıraktığı etkiye dikkat çekilmek 

istenmiştir.  



 60 

Necmeddin Sami’nin “Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek 

İçin Bir Fırsat mı Gözetmelidir?” adlı hikâyesinde çocukların küçük yaşlardan 

itibaren yetiştirilmesinin gerekliliği üzerinde durulmaktadır. 

Bu hikâyeler derginin “Mütenevvia” sütununda yayınlanmıştır. “SEÇİLMİŞ 

METİNLER” bölümünde bu eserlerin tamamı Latin harflerine aktarılmıştır. 

 

c. Şiir 

Türk edebiyatının Tanzimat’la birlikte Batılılaşma sürecine girdiği bilinen 

bir gerçektir. Türk şiirinde görülen yenileşme de bu dönemde gerçekleşmiştir. Batılı 

tarzda şekil özelliklerinin kullanılması ise Batılı şairlerden çeviriler yoluyla 

gerçekleşmiştir. Şinasi’nin “Tercüme-i Manzume” (1859) adlı eseri bu alanda ilktir. 

“Tanzimat edebiyatında yenileştirilen ilk tür, şiirdir. Şinasi’nin La Fontaine ve 

Lamartine’den yaptığı çevirilerle yeni şiirin kapısını açar…. Lamartine’in 

Souvenir’inden çevirdiği dört kıta, kafiye sistemi ve şekliyle ilk yeni manzume 

örneğidir.” (Tuncer, 1994:16)  

Şerif Aktaş, Shakespeare’in Türk şiirine etkisini Enginün’den kaynak 

alarak “Sone”nin Türk şiirine girişini şöyle belirtir: “Enginün, Shakespeare’in 

tiyatromuz üzerindeki tesirini dikkatle gözler önüne sererken XIX. yüzyılda 

İngiliz şairinin sonnelerinin tercüme edildiğini ve şiirimize bu tercümelerin 

tesiri olduğunu şu cümlelerle ifade eder: ‘Mehmet Nadir 1887–1888 yıllarında 

Shakespeare’in kırk iki sonnesini mensur olarak Türkçeye çevirmiştir. Şimdiye 

kadar bu tercümelerin varlığından bahsedildiğine rastlamadım. Hâlbuki bu 

tercümeler, sadece Türk edebiyatında Shakespeare’in yerini tanımak 

bakımından değil, Türk şiiri tarihi bakımından da mühümdir.’” (Aktaş, 

Ankara:29) 

Tanzimat edebiyatıyla birlikte, Divan şiirindeki parça güzelliği yerine 

konu birliğine ve bütün güzelliğine önem verilir. Abdülhak Hamit’le birlikte 

aruz ölçüsüne yenilikler getirilir. Kafiyenin kulak için olduğu kabul edilir. 

“Zerrâttan şümûsa kadar her güzel şey şiirdir” anlayışı önem kazanır.  



 61 

I. Meşrutiyet yıllarında ise şiirimizde şekil değişiklikleri daha da 

belirginleşmiş, temada sosyal konulardan yeniden ferdî konulara 

dönülmüştür. 

Üzerinde çalıştığımız Hazine-i Fünûn’un çıktığı 1895’li yıllar eski-

yeni taraftarlarının henüz - yayın organı açısından - kutuplaşmadığı yıllardır.  

Dergideki şiirlerin yer aldığı “Kısm-ı Edebî” sütununda adları geçen 

başlıca şairler şunlardır: Ahmet Neylî, Ahmet Tahir, Ahmet Tevfik Lâmih, Ali 

(Çatalca Muhasebe Ketebesinden), Bir Zat, Faik Reşât, H (ح). Ferit, Halil Hâkî, 

Halil Kemal Vahdetî, Hayretî, Kâzım Paşa, Kâmil, M., M. Ali, Mehmet Rifat 

(Kilisli), M. Rüşdü (Vehbîzade), Mehmet Celal, Mehmet İhsan, Muhyiddin, 

Mustafa Sâmih Rifat, Nazmî, Nüzhet (Bursalı), Ali Râşit, Rıza 

Safvet(Vahdetîzade), Rüşdî-i Kadîm, Servet, Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr), 

Abdülgânî Senî [YURDMAN]. İmzasız olarak da 2 şiir yayımlanmıştır. Bunların 

yanı sıra Fuzulî, Nedîm, Ratıb Paşa, Vâlihî (Ahmet Çelebi) (Üsküblü), Vasıf-ı 

Enderûnî’nin birer beyitleri yer almıştır. 

Hazine-i Fünûn’daki şiirlerde genellikle bireysel konular işlenmiştir. 

Şairler aşk, tabiat, sevgi, ölüm, üzüntü gibi konuları ve duyguları dile getirirken 

Divan şiirinin benzetmelerini kullanmışlardır. Şiirdeki sosyal konulara yer 

verilmemesinin sebebi, daha önce üzerinde sıkça durulduğu gibi, devrin siyasî 

ortamının buna müsaade etmemesi ve şairlerin Divan şiirine olan yakınlıkları 

olmalıdır. 

Dergide Divan şiirinin nazım şekilleri tercih edilmiştir. Şiirler gazel, kaside, 

na’t, kıt’a, nazire gibi isimler alırken bazıları başlıksız bazıları da kendi konularına 

göre ayrı ayrı isimler almıştır. 38. sayıda Mehmet Rifat (Kilisli)’a ait olan 

“Ulviyet-i Ramazan”, 47. sayıdaki Abdülgânî Senî’nin “Sabah” başlıklı 

şiirlerinde olduğu gibi (bk. Tablo–2, s. 335). 

Dergide daha çok Fuzulî’ye nazire yazılmıştır. 48. sayıda Ali (Çatalca 

Muhasebe Ketebesinden)’nin “Fuzulî’ye Nazire”si, 47. sayıda Kâmil’in 

“Tahmîs-i Naat-ı Fuzulî”si, 44. sayıda Kâzım Paşa’nın Fuzulî’nin birer beyitine 

nazire olarak yazdığı “Naat” ve “Münacat”ı ve Fatma Makbule Leman’ın 



 62 

Fuzulî’den ilhamla yazdığını belirttiği “Subh-ı Saâdet” adlı şiiri dergide Fuzulî’ye 

gösterilen ilgiyi yansıtır. Bu ilginin sadece Hazine-i Fünûn’a mahsus olmadığını 

belirtmek gerekir.  

Derginin 27. ve 28. sayılarında yer alan “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab” 

başlıklı yazıda Arap şairlere yer verilmesi, “Eslâf” sütununda Divan şairlerinin 

tanıtılması ve şiirlerinden örnekler verilmesi, “Ma’raz-ı Sühan” sütununda eski 

divan şairlerinin şiirlerinin bulunması, derginin eski geleneğe bağlı olduğunu 

gösteren birer unsurdur. Hazine-i Fünûn’daki şiirlerin büyük bir kısmının aruz 

vezniyle yazılmış olması da bu görüşü destekler niteliktedir. 

Şiirimizdeki şekil yeniliğinin bir yansıması şiirlere konuya uygun isimlerin 

verilmesidir. Hazine-i Fünûn’da bu tarz örnekler de vardır. Bunlar dergide eski 

tarzın yanı sıra yeni tarz şiirlerin de yayımlandığını gösterir. Zaten devir eski ile 

yeninin bir arada yürüdüğü bir devirdir. Buna örnek olmak üzere M. Rüşdü 

(Vehbîzade)’nün “Sevdiğime”, Abdülgânî Senî’nin “Sabah” ve Mehmet 

Celal’in “Şîr-i Gazâ” isimli şiirlerini verebiliriz (bk. Tablo–2, s. 335).  

Bunun yanında başlık itibariyle yeni olmasına rağmen şekil olarak eskiye 

dönük şiirler de yer almaktadır. Abdülgânî Senî’nin “Bir Mehtap Gecesi” adlı şiiri 

“olurum” redifli ve gazel tarzında beş beyitten oluşmaktadır. Mehmet Celal’in 

“Şîr-i Gazâ” isimli şiirleri de kaside nazım şekillerini göstermektedir. 

Dergideki şiirlerde eskinin yanı sıra yeni ifade tarzları da kullanılmıştır. 

Ayrıca Fatma Makbule Leman’ın sabah ezanının üzerinde bıraktığı etkiyi 

şiirleştirmiştir. Diyebiliriz ki dergideki şiirler eskiyi yansıtmakla birlikte duygu, 

hayal ve ifade tarzında şiirimizde görülen yeniliklerden de uzak değildir. 

Hazine-i Fünûn’un divan şiirine olan yakınlığının bir göstergesi de dergi 

çalışanlarından birinin, ele geçen Divançe-i Râşit adlı eserin peyderpey 

yayınlanacağının ilân edilmesi ve bunun gerçekleştirilmesidir. 

Dergi, şiir açısından da zengindir. Dergide 63 şiir yer almakta ve bunların 

çoğunluğu da eski tarz şiirlerden, özellikle de gazellerden, gazellere nazirelerden ve 

naatlardan oluşmaktadır. Bu şiirlerden 7’si sadece birer beyitten oluşan şiirlerdir. 



 63 

Dergide bulunan 56 şiirin 26’sı gazel, 2’si kaside, 3’ü münacat, 1’i 

Tevhid, 1’i murabba’, 2’si muhammes, 4’ü naat, 1’i şarkı, 10’u kıt’a, 6’sı ise bu 

nazım şekillerinden hiçbirine dâhil olmayan serbest şiirlerdir. 

Batı kaynaklı veya yeni tarz nazım şekilleri kullanılarak yazılan 6 şiirin 

nazım nazım şekilleri şunlardır1: Dört Kafiyeli Nazım Şekli, Sarma Kafiyeli Nazım 

Şekli (Rime embrassée), Çapraz Kafiyeli Nazım Şekli (Rime croisée), Sekizer Mısralı 

Bendlerden Meydana Gelen Şekiller, Her Bendi Farklı Sayıda Mısralardan Meydana 

Gelmiş Olan Şekiller. 

Abdülgânî Senî’nin “Bir Mehtap Gecesi” başlıklı şiirinde Dört Kafiyeli 

Nazım Şekli, İbnü’r-Rifat Sâmih’in “Gırîv-i Uhrevî” başlıklı şiirinde Dört Kafiyeli 

Nazım Şekli, Mehmet Rifat (Kilisli)’ın “Ulviyet-i Ramazan” başlıklı şiirinde Sarma 

Kafiyeli Nazım Şekli (Rime embrassée), Hayretî’nin “Re’y” başlıklı şiirinde Çapraz 

Kafiyeli Nazım Şekli (Rime croisée), Abdülgânî Senî’nin “Sabah” başlıklı şiirinde 

Sekizer Mısralı Bendlerden Meydana Gelen Şekil, Mehmet Celal’in “Şîr-i Gazâ” 

başlıklı şiirinde Her Bendi Farklı Sayıda Mısralardan Meydana Gelmiş Olan Şekil 

kullanılmıştır (bk. Tablo–2, s. 335). 

Bu değerlendirmeden hareketle Hazine-i Fünûn’u çıkaranların eskiye 

bağlı olduklarını,  fakat yeniye de kapılarını kapatmadıklarını söylenebiliriz. Eski 

tarz şiirlere ve eski şairlere fazlaca yer verilmesinin sebebini yalnızca eskiye 

bağlılıkla açıklamak mümkün değildir. Faik Reşât’ın “Eslâf Hakkında 

Mukaddime Yollu Birkaç Söz”ünde de belirttiği gibi dergiyi çıkaranlar, gençlerin 

tanıması ve gençlere örnek olması için eski şiire ve şairlere dergilerinde yer 

vermişlerdir. 

 

d. Çeviri 

1839’dan sonra devlet işleri için yabancı dil bilen gençlere ihtiyaç artmış, bu 

ihtiyacı karşılamak için de devlet bazı tedbirler almıştır. 1832’de kurulan Tercüme 

Odası bu tedbirlerin başında gelir. Bundan başka devlet dairelerindeki kalemler de 

                                                 
1 Bu değerlendirme ve tasnif M. Fatih ANDI’nın “Servet-i Fünûn'a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil Değişmeleri”  isimli 
eserinden hareketle yapılmıştır. 



 64 

yabancı dil eğitimi yapılan yerlerdendir. Sultan II. Mahmut devrinde Avrupa’ya 

pek çok genç eğitim için gönderilmiştir. 1839’dan sonra yavaş yavaş yurda dönen 

bu eğitimli gençler yabancı dil öğrenmeleri konusunda çevrelerindeki insanları 

etkilemişlerdir. Yine bu yıllarda ülkeye girmeye başlayan yabancı gazete ve dergiler, 

yabancı dil bilme zorunluluğunu da getirmiştir. 

Türk Edebiyatı, Batılılaşma sürecini yaşadığı ilk zamanlardan itibaren 

çevirilerle karşılaşmıştır. Edebiyatımıza giren pek çok yeni tür çeviriler yoluyla 

tanıtılmıştır. Bu yolda ilk olarak roman tercümeleri dikkati çeker. Yusuf Kamil 

Paşa’nın Telemak tercümesini, Ahmet Vefik Paşa’nın Voltaire’den çevirdiği 

“Hikâye-i Feylosefiyye-i Mikromegas” ve diğerleri takip eder. 

Müstakil bir eser olarak yapılan çevirilerden başka gazete ve dergi 

sütunlarında hikâye, deneme, makale, biyografi veya haber niteliği taşıyan 

çeviriler de yer almıştır.  

Hazine-i Fünûn’a yer alan tercümeler de ya hikâye ve makale türünde 

yazılmış, ya da bir takım fennî konularda bilgi vermek amacıyla kaleme alınmıştır. 

Bu tarz çevirilerde belli bir isimden bahsetmek mümkün değildir. 

Yapılan çevirilerin bazılarının kime ait olduğu belirtilmemiş, bazılarının da 

çeviri olduğuna dahi dikkat çekilmemiştir. Mesela, derginin 29. sayısındaki 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade) imzasıyla yayımlanan “Fakir Bir Kız” adlı 

hikâyenin asıl künyesi “Kibritçi Kız” ve yazarı da Hans C. Andersen olmasına 

rağmen yazarın ismi ve çeviri olduğuna dair her hangi bir işaret yoktur. A (ع). 

Rızkullah imzasıyla yayımlanan “Tavsiyenâme” adlı hikâyede de sadece 

Fransızca’dan tercüme olduğu yazılmış, fakat kimden çeviri yapıldığı yazılmamıştır. 

Bazı eserlerin çeviri olduğu sonucuna da muhtevalarından hareketle 

ulaşılmıştır. 36. sayıdaki Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden) 

imzasıyla yayımlanan  “Andre” adlı hikâyenin kahramanları Andre ve Luis’dir ve 

Noel gecesinde tanışırlar; 36. sayıdaki Ali Muzaffer imzasıyla yayımlanan “Zavallı 

Masum” adlı hikâyenin kahramanlarının isimleri de Jan, Jeron ve oğullarının ismi 

Şarl’dır.  



 65 

Dergideki çevirisi yapılan hikâyeler, çoğunlukla Batı’dan yapılmıştır. Bunun 

yanında Doğu Edebiyatından çeviriler de vardır. Faik Reşât imzalı “Levhü’l-garâm 

fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm” adlı hikâye Arap Edebiyatından çeviridir. 

Çevirilerin bir kısmı da sağlıkla ilgilidir ve bunların çoğu Emin 

(Revandizli) tarafından yapılmıştır. Metinler çeviri olmaktan öte yazılan konularla 

ilgili yabancı doktorların görüşlerinin aktarılması şeklinde kaleme alınmıştır. Emin 

(Revandizli)’in 35. sayıdaki “İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi” 

başlıklı yazısı bu doğrultudadır. 39. sayıdaki  “Melbûsât” adlı yazısında, 

hastalanmamak için giyim kuşamda dikkat edilmesi gereken hususlar konusunda Dr. 

Buşven   ’in makale-i âtîyesinin tercümesi verilmektedir. Ayrıca 

“Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin” adlı yazısında ise kimden tercüme edildiği 

belirtilmeden kapalı yerlerin havasının nasıl temizleneceği hakkında bilgi 

verilmektedir. 

Çevirileri yapılan diğer bir konu da gezi yazılarıdır. Burada da çevirilerin 

kimden yapıldığı belirtilmemektedir. 50. sayıdaki A (ع). Rızkullah imzalı 

“Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ” adlı yazıda ismi verilmeyen bir 

seyyahın Hindistan’a gitmesi ve Hindistan cevizini ilk kez görmesi işlenmekte; E (ا ). 

Eslahaddin imzalı 48. sayıdaki “Bir Manzara-i Kutbiye” adlı yazıda bir seyyahın 

Kuzey Kutbuna yaptığı deniz gezisinde gördüğü buzullar karşısındaki hayranlığı 

anlatılmakta; 42, 44 ve 45. sayılarda yayımlanan Hüseyin Pertev imzalı “Tesîrât-ı 

Seyahat-Kış Memleketi” adlı yazıda sahil kenarındaki bir körfez kasabası 

tanıtılmaktadır. 

Abdülgânî Senî [YURDMAN]’a ait “Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir 

Nebze” başlıklı Fransızcadan yapılan çeviri de, padişahları Avrupa’nın nasıl 

tanıdığı, Osmanlı’da o yıllarda görülen ilerlemeler ve İslâm âlimlerinin ilme 

hizmetleri hakkında kaleme alınmıştır. 

Bunun yanında Camille Flammarion’dan Abdülgânî Senî [YURDMAN] 

tarafından yapılan iki çeviriden “Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille 

Flammarion’dan” adlı yazıda Camille Flammarion’un Venedik’te yaptığı bir gezisi 



 66 

ve “Zemîn ve Âsumân – Câzibe” adlı yazıda da Camille Flammarion’un sandal 

gezisi sırasında yaptığı sohbeti verilmektedir. 

Hazine-i Fünûn’da çevirileri yapılan isimlerin Batı edebiyatında 

genellikle ismi çok geçen yazarlar olduğu söylenemez. Fakat çeviri faaliyetleri 

açısından da oldukça yoğun gayretlerin olduğu göz ardı edilemez. 

Dergideki tercüme yazılar daha çok “Mütenevvia” sütununda yer almakla 

birlikte “Makâle-i Mahsûsa” sütununda da karşımıza çıkmaktadır. Dergide sadece 

Batı’dan değil Şark’tan da tercümeler yapılmıştır. Bu da derginin genel karakterine 

uygundur. 

Çeviri bir tür veya konu olarak kabul edilemez. Fakat o yıllardaki sosyal ve 

kültürel hayatımızın yorumlanması için yapılan çevirilerin niteliklerini bilmek 

anlamlı olacaktır. Bu sebeple “KONULARINA GÖRE” tasnifte dergideki çeviriler 

bir başlık altında toplandı. Bu yazılar “KONULARINA GÖRE” tasnifte de uygun 

olan bölümlerde ayrıca yer almıştır.  

 

e. Mektup 

Hazine-i Fünûn, kısa süren yayın hayatında Batı’da gelişme gösteren edebî 

türlerin hemen hemen hepsinden örnekler içermektedir. Bunlardan biri de 

mektuptur. 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında mektup türünde 4 yazı 

bulunmaktadır. Bunlardan Hazine-i Fünûn imzasıyla “Mütenevvia” sütununda 

yayınlanan –“İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. İmzasıyla 

İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir Mektup”- açıklamasıyla yayımlanan 

mektup Türkçenin sadeleştirilmesi konusunda bir anlam ifade eder. Çünkü o yıllarda, 

Tanzimatla başlayan sadeleşme düşüncesinden büyük ölçüde uzaklaşılmıştır. 

Bir İhtiyar imzasıyla yayımlanan “Mektup”ta okuyucu dergiye daha 

önceleri de yazılar gönderdiğini, fakat bunların yayınlanmadığını belirtmiş ve bu 

yazısının aynı akıbete uğramamasını temenni etmiştir. 



 67 

Dergideki bir diğer mektup ise Mustafa Rauf imzasını taşımaktadır. 

Mustafa Rauf, “İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat” adlı mektubunda İzmit’e 

giderken yaptığı tren seyahatinin nasıl gerçekleştiğini anlatmıştır. 

İzzet Efendi, gönderdiği mektupta ise, ziyaret ettiği bir okuldan, okul 

müdürünün odasındaki kitaplardan bahsetmiştir. Kitapların incelenmeye değer 

olduğunu belirten okul müdürü, İzzet Efendi’ye bunları inceleyebileceği önerisi 

getirmiştir. 

Dergideki son mektup ise M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye 

Zâbiti Mülâzımı) imzasıyla “Şam’dan Mektup” adıyla yayımlanmıştır. Yazar, 

gönderdiği 3 mektupta, Şam’da yaptığı gezileri anlatmış ve bu vilayetle ilgili 

tanıtıcı bilgiler vermiştir. 

Derginin incelenen sayılarında yayınlanan mektuplar belki adet olarak azdır, 

ama yenileşen edebî türlerde örnekler verilmesi bu alanda da olumlu bir gelişmedir 

denilebilir. 

f. Dil ve Üslûp 

Hazine-i Fünûn dil konusunda hassas davranmıştır. Bu hassasiyetini 28. 

sayıdan itibaren özellikle kelimelerin doğru kullanımları hakkındaki yazılar ispat 

eder. 

Bu konuda Faik Reşât, Veled Çelebi [İZBUDAK], Abdülgânî Senî 

[YURDMAN]’ın yazıları yer almaktadır ve bunlar “Öteberi” sütununda 

yayımlanmıştır. 

“İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. İmzasıyla İstanbul’dan 

Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir Mektup” açıklamasıyla 47. sayıda “Mütenevvia” 

sütununda yayımlanan, Türkçenin sadeleştirilmesi konusunun tartışıldığı mektup, bu 

konuda izlenmesi gereken yollar hakkında bilgiler verilmesinin yanı sıra, bu 

sadeleşmenin dil ve üslûp açısından öneminin vurgulanması açısından dikkat 

çekicidir. 

Dilde sadeleşmenin sağlanabilmesinin yolunun dildeki Arapça ve Farsça 

sözcüklerin atılmasından değil,  Arabî ve Farisî kaidelerin ve terkiblerin 



 68 

kullanılmamasından geçtiğini belirtmektedir. Bunun başarılabildiği takdir de ise 

Sultan II. Abdülhamit’in açtığı ilerleme yolundaki atılımlar doğrultusunda bir 

büyük adım daha atılmış olacağı vurgulanmaktadır. 

Muğlak yazılmış kitaplarımızdan birkaç sahifeyi, kelimelerine 

dokunmaksızın, yalnız terkiplerini değiştirmek suretiyle Türkçeleştirme 

sağlanacaktır. Yazılacak şeyler ifadece tumturâklı olmayacak, fakat manaca daha 

tabîi, daha metîn, daha rengîn olacaktır.  

Arabî ve Farisî terkip ve kaidelerin kullanılmamasıyla yazılardaki güzellik, 

tat eskisi kadar kalmayacak, ama bu doğrultuda yapılacak ısrarlı çalışmalar 

sonucunda sadeleştirilmiş Türkçe ile de lezzetli eserler verilecektir. Türkçe terkibât 

ile yeniden öyle ifadeler, tabirler icat edilecektir ki evvelkine bin kat üstünlük 

sağlayacaktır. 

K ( ق ). B.  imzasıyla yazılan “Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî 

Hakkında Malumât-ı Mücmele” adlı yazı Osmanlıca ile ilgili olmasa da Âsûrîler 

ile Arap lisanı arasındaki farklılıklar ve benzerlikleri vermesi, dile verilen önemi 

göstermesi açısında önemlidir.  

Veled Çelebi [İZBUDAK]’ın “Mütenevvia” sütununda yer alan “Beyhûde, 

İlhâk, Nânpare, İskân” başlıklı yazısında, bu sözcüklerin doğru kullanımları 

hakkında bilgiler verilmektedir. 

Mehmet Şükrü, “Tersane, Amiral, Kaptan, Levent Lafızları hakkında 

Malumât”ta Osmanlıcada özellikle denizcilik alanında kullanılan bu kelimelerinin 

ortaya çıkışlarını, dilimize nereden ve nasıl girdiklerini anlatmaktadır.  

Tanzimat’tan önce ve sonra dilin sadeleşmesi konusunda oldukça 

mücadeleler verilmiş, bu konuda fikirler beyan edilmiş, yazılar yazılmış ve 

sadeleşmeye örnekler verilmiştir. Bu sadeleşmelerin özellikle fen, sağlık gibi 

okuyucuya bir takım bilgilerin verildiği alanlarda olması gerektiği vurgulanmıştır. 

Bu konuda Hazine-i Fünûn’un 35. sayısındaki Faik Reşât’a ait “Âsâr-ı 

Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade” adlı yazıda fen alanında verilen eserlerde 

kullanılacak üslûbun sade olmasına özellikle dikkat edilmesi istenmektedir. 



 69 

Faik Reşât, “Mütenevvia” sütununda yer alan “Öteberi” başlıklı iki ayrı 

yazısında, değişik yerlerden gelen mektuplar vasıtasıyla ve başka sebeplerle 

yöneltilen sorulara cevaplar vermiştir. Bu cevaplar genellikle farklı yazımı olan 

kelimelerin doğru yazımının hangisi olduğu şeklindedir. 

Abdülgânî Senî [YURDMAN]’ın “Öteberi” adlı yazısında da kelimelerin 

doğru yazımları hakkında bilgiler verilmektedir. 

“Öteberi” sütunu, çalışmamızın “SEÇİLMİŞ METİNLER” bölümünde Latin 

harflerine aktarılırken kelimelerin okunuşundaki farklılığa dikkat çekmek için söz 

konusu olan kelime eski harflerle yazılmış ve varsa harekeleri gösterilmiştir. 

 

g. Deneme - Makale - Sohbet 

Hazine-i Fünûn’da yukarıdaki edebî türler dışında sohbet, deneme ve 

makale gibi türlere de yer verilmiştir. 

Dergide çok fazla yer tutmamasına rağmen karşılaştığımız edebî türlerden 

birisi de sohbet yazılarıdır. Bu yazılar daha çok “Musâhabe” sütununda 

toplanmıştır. Burada yazı yazan yazarlar Abdülgânî Senî [YURDMAN], Veled 

Çelebi [İZBUDAK] ve ismi tespit edilmeyen bir şahıstır.  

Veled Çelebi [İZBUDAK] (Bahâî)’a ait olan “Kış İçinde Bahar Âlemi” 

başlıklı 33. sayıdaki yazıda, yazarın B., M., V. adlı kişilerle çıkmış olduğu 

İstanbul’daki bir gezide çevrenin güzelliğiyle içindeki hoşluktan, yaptıkları edebî 

sohbetten, ‘badem ağacı’ için beyit yazma yarışından bahsedilmektedir. 44. sayıdaki 

“Musâhabe” başlıklı yazısında da, ‘T……’ adlı kişiyle, havanın insan üzerindeki 

etkileri hakkındaki sohbeti yer almaktadır. 

Hazine-i Fünûn’un 40. sayısında imzasız olarak yer alan “Hazâr” başlıklı 

yazıda ise Sohbetî Efendi – Kelamî Bey – Neşve Çelebi – Hoca Kalender – Derviş 

Niyazi’nin ‘Vecihî’nin Divanı ve Bir Mecmua’ hakkındaki karşılıklı sohbetleri 

verilmiştir. Yazıdaki, sohbete katılan şahısların isimleri her ne kadar verilmişse de 

muhtemelen bunlar takma isimlerdir. Bu sebeple de imzasız olarak kaydedilmiştir. 



 70 

Abdülgânî Senî [YURDMAN] imzasıyla yayımlanan “Zemîn ve Âsumân – 

Câzibe” adlı yazıda ise Camille Flammarion’un sandal gezisi sırasında ismi 

verilmeyen biriyle yapılan sohbeti aktarılmaktadır. 

Deneme türünün kesin sınırlarını günümüzde bile belirlememiz mümkün 

değildir. Dergide “Mütenevvia” başlığı altında verildiği için hatıra veya 

hikâye tarzı taşımakla birlikte tam anlamıyla hatıra veya hikâye olarak 

isimlendiremediğimiz denemeye yakın yazılar da mevcuttur. Bu yazılar; “Bir 

Genç Kızın Söylenişi” (Abdülkerim Hâdî), “Arzu-yı Visâl-Muhabbet” (Cahit), 

“İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair” (İzzet Efendi), “Nevbahar” (Mehmet Celal), 

“Metanetsiz Olan Kadın mıdır Erkek midir?” (Mehmet Tevfik (Köprülüzade)), 

“Dâ-i Bahr” (Mustafa Rauf), “Hazân” (Necmeddin Sami), “Bir İki Söz” 

(Necmeddin Sami), “Severim” (Zeynelabidin Fenârî), “Son Arzu” (Zeynelabidin 

Fenârî), “Yâd-ı Mâzi” (Zeynelabidin Fenârî), “Baharı Severim” (İmzasız - Bir 

İhtiyar) 

Mustafa Hayrullah, “İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis – Hayat” adlı 

yazısında, yaşanan hayat konusuna daha farklı bir yaklaşımla bakmış, hevesler ve 

vazifeler içerisinde hayatın yaşanması hakkında bilgi vermiştir. Derginin “Kısm-ı 

Fennî” sütununda yayımlanan bu yazı fenle ilgili değildir.  

Dergide makale türünde yazılar da mevcuttur. Bu yazılar kimi zaman 

faydalı bilgiler niteliğinde (“Patates”, “Sıhhâtnümâ”); kimi zaman edebî nitelikli 

(“Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz”, “Mesâkin-i İbtidâiye”); kimi 

zaman da bu iki türün dışında daha çok belirli bir ihtisas alanına yönelik yazılardır 

(“Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî”; “Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye” ve 

“Malumât-ı Baytariye”). 

h. Hatıra 

Tanzimat’tan sonra kesin çizgileriyle oluşturulan ve yaygınlaştırılmaya 

çalışılan edebî türlerden biri de olan hatıra dergide önemli bir yer tutmaktadır. Bu 

yazılar, dergiye daha samimi bir hava vermekte, dergiyi okurla bütünleştirmektedir. 

Dergide hatıra türündeki yazıların altında E (ا). Raif (Erzurûmî), Fatma 

Makbule Leman, Mustafa Rauf, Salim (Manastırlı)’in imzaları vardır, bir hatıra 



 71 

da imzasızdır. Bu yazarlardan Mustafa Rauf’un 6, diğerlerinin birer hatırası 

yayımlanmıştır.  

Mustafa Rauf’a ait bazı hatıralar hikâye türünü de düşündürmektedir. Bu 

sebeple bu yazılar her iki bölümde de değerlendirilmiştir (Hikâye, s. 57). Bu yazılar: 

“Raciye” ve “Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı”. “Raciye” adlı hikâyesinde 

(hatıra?), gemi seyahatinde hastalanan ve anne-babasının çaresizliği içerisinde anne-

babasının kolları arasında ölen bir kızın durumu gösterilmektedir. Ayrıca aynı 

yazarın “Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı” adlı hikâyesinde de yazdığı bir 

yazının dergide yayınlanmasını umut içinde bekleyişin heyecanı işlenmiştir. Üslûp 

olarak hatırayı çağrıştıran bu yazılar hikâye türünün unsurlarını da beraberinde 

taşımaktadır. 

Fatma Makbule Leman’ın “Subh-ı Saâdet” adlı yazısında bir sabah ezan 

sesiyle uyanması ve okunan ezanın içinde uyandırdığı coşku anlatılmaktadır.  

Bu alanda 6 yazısı bulunan Mustafa Rauf, “Zavallı Arkadaşım” ve 

“Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret” adlı yazılarında okul yıllarında birlikte 

olduğu arkadaşından, onun hastalanmasından, ölümünden ve arkadaşının mezarını 

ziyaretinden bahsetmektedir. 

Mustafa Rauf, “Dâ-i Bahr” adlı yazısında deniz tutmasına karşı alınacak 

tedbirleri kendi deneyiminden yola çıkarak anlatmaktadır. Bu hatıra bir sağlık öğüdü 

vermesi bakımından diğerlerinden farklıdır. 

Ayrıca Mustafa Rauf’un “Tuzla’da Bir Sabah” adlı yazısında da, yazarın 

Tuzla’da kaldığı bir dairede uyanması ve gördüğü manzaradan etkilenmesi 

anlatılmaktadır.  

E ( ا ). Raif (Erzurûmî)’in “Hâlâ Düşünüyorum” adlı yazısında, yazarın bir 

gemi seyahati sırasında tanıştığı bir kızın tesirinde kalması, aradan uzun süre geçmiş 

olmasına rağmen hâlâ unutamaması işlenmiştir.  

Salim (Manastırlı)’in ise, genç yaşta kaybettiği bir arkadaşının üzüntüsünün 

hâlâ devam ettiğini  “Hâlâ Düşünüyorum” adlı yazısıyla anlatmaktadır. 



 72 

İmzasız olarak yayımlanan “Mâder” adlı yazıda ise, bir kızın anne şefkatine 

olan özlemi anlatılmaktadır.  

Derginin yayımlandığı yıllar edebiyatımızda santimantalizmin yoğun olarak 

işlendiği yıllardır.  İşte, yukarıda değerlendirilmesi yapılan bu yazılar da aşırı 

duygusallıkları sebebiyle döneme hâkim olan santimantalizmin mecmua yazarlarının 

üzerinde ne derecede büyük tesirler meydana getirdiğini göstermektedir. Hazine-i 

Fünûn’ndaki bu yazılar ve muhtemelen o yıllarda yayımlanan başka gazete ve 

dergilerdeki duygu yüklü başka yazılar Servet-i Fünûn yazar ve şairlerinde marazîlik 

derecesine gelen santimantalizmi hazırlamışlardır. 

Hazine-i Fünûn’da hikâye, sohbet, deneme, şiir, hatıra, mektup türlerinde 

yazı olmasına rağmen tiyatroyla ilgili yazı yoktur. Bu da gösteriyor ki tiyatroya 

dergide sıraladığımız diğer edebî türler kadar önem verilmemiştir. 

 

2. FEN 

Hazine-i Fünûn, edebî faaliyetlerin dışında fennî konulara da ağırlık 

veren bir dergidir. Dergideki fennî yazıların büyük bir kısmı “Kısm-ı Fennî” 

sütununda yer almıştır.  

Dergide fenle ilgili yazılar yazan isimler şunlardır: Emin (Revandizli), 

Mustafa Hayrullah, Mustafa Rauf ve Necmeddin Sami. 

Dergide sağlık ağırlıklı olmak üzere bir takım faydalı bilgilerin yer aldığı 

yazılar vardır. Bu yazıların bir kısmı çeviridir. Çeviri olan yazılar, “TAHLİLÎ 

FİHRİST” bölümünde belirtilmiştir. 

Bu bölümde daha çok okurlara güncel konularda bilgi verme amacı 

güdülmüş, günlük hayatta da kullanılabilecek bilgilere ağırlıklı olarak yer 

verilmiştir. Bilimsel yönü çok fazla olmayan bu yazılar, halkın anlayabileceği bir 

sadelikte yazılmış olmaları açısından büyük önem arz etmektedir. 

Emin (Revandizli)’in, tercüme yoluyla yabancı doktorların açıklamalarına 

yer verdiği yazıları üç tanedir. Bunlar: “İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun 

Tedavisi”, hastalanmamak için giyim kuşamda dikkat edilmesi gereken hususlar 



 73 

hakkındaki “Melbûsât” ve kapalı yerlerin havasının nasıl temizleneceği hakkındaki 

“Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin” adlı yazılarıdır. 

Mustafa Hayrullah, “Oksiyor” adlı yazısında yenilen sebze ve meyvelerden 

insanlara geçebilen ve insanlarda hastalık yapabilen parazit türü bir hayvanın insan 

vücudunda nasıl yaşadığı ve nasıl ürediği hakkında bilgi vermektedir.  Yazarın 

“İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis – Hayat” adlı yazısı ise, fenle ilgili değildir. 

Mustafa Rauf, “Sıhhâtnümâ” adlı yazısında Çay, İstiridye, Midye, Istakoz, 

, Çağanoz, Yengeç; Yumurtanın Taze Olup Olmadığını Nasıl Anlamalı?, 

Yumurtayı Beş Altı Ay Nasıl Taze Saklamalı; Kauçuk Ağacı konuları hakkında, 

“Vesâya-yı Beytiyye” adlı yazısıyla yemek kaplarının yapılışı ve sağlık açısından 

kullanım değerleri hakkında; diğer bir “Sıhhâtnümâ” adlı yazısında Piliç, Hindi, 

Ördek; Kaz; Sayd u Şikâr Hayvanlar; Portakal Hıfzı; Pişirmesi Batî Olan Me’kûlâtı 

Tezce Pişirmek; Bazı Balıkların Ağır Kokularını Defetmek; Yumurta, Süt konuları 

hakkında; “Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz” adlı yazısıyla o dönemlerde 

meydana gelen bir çok hastalıklara karşı dikkatli olunması ve hastalık 

oluşturabilecek yerler ve bozuk yemeklere karşı gerekli tedbirlerin alınması gerektiği 

hakkında;  diğer bir “Sıhhâtnümâ” adlı yazısıyla o dönemlerde yapılan kolalı 

gömleklerin kollarının soğuğu vücuda çok fazla geçirdiği için hastalıklara yol 

açtığından buna çare olarak kollara lastik bağlanması gerektiği hakkında; “Dâ-i 

Bahr” adlı yazısında da deniz tutmasının nasıl halledilebileceği ve yazarın deniz 

tutmasına karşı ne yaptığı hakkında bilgi verilmektedir. 

Necmeddin Sami, yenilen yemeklerin hazmı ve kana karışması hakkında 

“Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye”; solunum organlarımızın işlevselliği ve vücudun 

hareketinin oluşumu, vücut ısısının dengelenmesi hakkında “Muallim Hikmet”; 

bulutların nasıl oluştuğu ve nasıl hareket ettiği hakkında “Bulutlar”; tabâbet-i 

baytariyeye ve tabâbet-i beşeriyeye olan bakış ve konular arası yaklaşım farkları 

hakkında “Bir İki Söz”; beygirleri ilk defa daire-i terbiyeye alan kimlerdir, bunlar 

nereden gelmiş, dünyanın her tarafına nasıl yayılmıştır, hayvanlara verilecek 

yemlerin nitelikleri, hayvanların yatacakları yerler ve hayvanların beğendirilmesi 

hakkında “Malumât-ı Baytariye”; hayvanların beslenmesinde dikkat edilmesi 

gereken hususlar hakkında da “Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye” adlı yazıları yazmıştır. 



 74 

3. İLÂN VE REKLÂM  

Hazine-i Fünûn’da ilân ve reklâmlara pek yer verilmemiştir. Mecmuadaki 

ilânların tamamı yeni çıkan edebiyat, lügat ve kanun kitapları üzerinedir. 

Hazine-i Fünûn’un 29., 30., 31., 32., 33., 34., 36., 37. 38., 41., 42., 45., 

50. ve 51. sayılarında sözü edilen ilânlara rastlıyoruz. Bunlardan 29., 31., 32., 33., 

38., 42., 50. ve 51. sayılara 1’er tane kitap ilânı; 30. ve 34. sayılara 2’şer tane 

kitap ilânı; , 37. ve 45. sayılara 3’er tane kitap ilânı;  41. sayıya 4 tane kitap ilânı; 

36. sayıya ise kütüphanelerinde satışa sunulan kitapların listesi ve bu kitapların satış 

fiyatını ihtiva eden bir liste yerleştirilmiştir. 

“İLÂN VE REKLÂMLAR” (s. 146) bölümünde yer alan kitaplar alfabetik 

sıraya göre dizilmiştir. Kitap isimlerinin karşısına yayımlandığı adet ve adetteki 

sayfa sayısı verildikten sonra ilân Latin harflerine aktarılmıştır. 

İlân edilen kitaplar derginin kendi kütüphanesinde bulunan ve satışa 

sunulan kitaplardır. Dergide yazıları bulunan Abdülkerim Hâdî’nin Fakîre ve Ali 

Muzaffer’in Hâlî Âda isimli eserlerine de bu bölümde rastlıyoruz.  

Süreli yayınlardaki reklâmlar dergiye veya gazeteye maddi destek 

sağlayan unsurlardır. Bu açıdan bakıldığında Hazine-i Fünûn’da reklâmın 

olmaması, derginin maddi yönden kendisine yetebilecek güçte ve reklâm 

katkısına ihtiyacı olmadığı şeklinde yorumlanabilir. 

Bunun yanı sıra reklâm, derginin yayın politikası gereği de alınmamış; ya da 

dergi, topluma mâl olamamış, bu sebeple de kimse reklâm vermek istememiş 

olabilir. 



 75 

AHMET CEVDET PAŞA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ahmet Cevdet Paşa’nın ölümü sebebiyle yayınlanmıştır. 



 76 

C. YAZAR KADROSU 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında yazıları bulunan kişilere 

baktığımızda, Türk Edebiyatının ünlü simalarının yanı sıra pek tanınmayan isimlere 

de rastlanmaktadır. Yazar kadrosu oldukça geniş olan mecmua, okuyucudan gelen 

yazılarla da zenginleştirilmiştir. 

Dergide yazıları ve şiirleri bulunan kişiler şunlardır: 

A (ع). Rızkullah, Abdülgânî Senî [YURDMAN], Abdülkerim Hâdî, 

Ahmet Neylî, Ahmet Tahir, Ahmet Tevfik Lâmih, Ali (Çatalca Muhasebe 

Ketebesinden), Ali Muzaffer, Ali Râşit, Bir İhtiyar, Bir Zat, Cahit, E (ا). 

Eslahaddin (Salahattin), E (ا). Raif (Erzurûmî), Emin (Revandizli), Faik Reşât, 

Fatma Makbule Leman, Fuzulî, H (ح). Ferit, Halil Hâkî, Halil Kemal Vahdetî, 

Hayretî, Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri 

Muallimi), İsmet (Müstecabizade İbrahim), İzzet Efendi, K (ق). B., Kâzım Paşa, 

Kâmil, Mehmet Tevfik, Mehmet Tevfik (Köprülüzade), M., M. Ali, M. İhsan 

(Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı), Mehmet Rifat (Kilisli), 

M. Rüşdü (Vehbîzade), Mehmet Celal, Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet 

Ketebesinden), Mehmet Şükrü, Muhyiddin, Mustafa Hayrullah, Mustafa Rauf, 

Mustafa Sâmih Rifat (İbnü’r-Rifat Sâmih), Nazmî, Necmeddin Sami, Nüzhet 

(Bursalı), Rıza Safvet (Vahdetîzade), Rüşdî-i Kadîm, Salih Zeki, Salim 

(Manastırlı), Servet, Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr), Şevket (Karahafızzade), 

Bahâî imzasıyla Veled Çelebi [İZBUDAK], Zeynelabidin Fenârî, bir de Hazine-i 

Fünûn imzasıyla bir yazı vardır. 

Derginin incelediğimiz sayılarında imzasız yazılar da mevcuttur. 

Hazine-i Fünûn imzasıyla yayımlanan Türkçe lisanının sadeleştirilmesiyle 

ilgili “Mütenevvia” (adet 47, s.378–379) adlı yazının yanında, kime ait olduğunu 

tespit edemediğimiz “Mâder” (adet 28, s.221–222), “Umûmî Sergiler” (adet 

30, s.237–238), “Gazel” (adet 37, s.293), “Terbiye, Mâder-i Medeniyet 

midir?” (adet 37, s.293–294), “Hazâr” (adet 40, s.317–320), “Ahmet Cevdet 

Paşa” (Adet 49, s.392–395) başlıklarını taşıyan yazıların dışındaki imzasız yazılar 

derginin okuyucuya yönelik teşekkür, ihtar ve düzeltme yazılarından oluşmaktadır. 



 77 

Ayrıca, dergide yazısı bulunan Faik Reşât’ın “Eslâf” sütunundaki bazı yazıları 

imzasızdır. Bu yazıların Faik Reşât’a ait olduğu sonucuna, bu sütunun Faik Reşât 

tarafından kaleme alındığını bildiğimiz için, varılmıştır. Bu yazıları “TAHLİLÎ 

FİHRİST” bölümünde yazarın adına fişlenmiş olup fakat imzasız olduklarını da 

belirtilmiştir. 

Yine yazılarını bir takım rumuzlarla yazan yazarların hayat hikâyeleri 

araştırdıktan sonra tespit edilmiş ve bu yazılar asıl isimleriyle fişlenmiştir. Bunların 

dışında bazı yazıların kime ait olduğunu dergi nüshalarının ilk sayfasında yer alan 

münderecattan belirlenmiştir. 

Hazine-i Fünûn’un ikinci yılına ait 1–26 sayıları ile 27–52 sayılarında 

Abdülgânî Senî [YURDMAN], Ahmet Tevfik Lâmih, Ali Muzaffer, Faik Reşât, 

İsmet (Müstecabizade İbrahim), Fatma Makbule Leman, Mustafa Hayrullah, 

Mehmet Celal, M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı), 

Mustafa Rauf, Muhyiddin, Mustafa Sâmih Rifat, Necmeddin Sami, Veled 

Çelebi [İZBUDAK] ortak isimlerdir.  

Hazine-i Fünûn’un ikinci yılına ait 27–52 sayılarda 53 yazar ismi tespit 

edildi. Yukarıda ortak olduğu belirtilen isimlerin sayısı da 14’tür. İmzasız mektup ve 

yazıların dâhil olmadığı halde devrin siyasî ve sosyal ortamı da göz önünde 

bulundurulduğunda Hazine-i Fünûn’a yeni yazarların ve okuyucuların bir hayli 

rağbet ettiği ortadadır. 

Hazine-i Fünûn’da yazıları veya şiirleri bulunan A (ع). Rızkullah, 

Abdülkerim Hâdî, Bir İhtiyar, Emin (Revandizli), İzzet Efendi, M. Ali, Mehmet 

İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden), Mehmet Tevfik (Köprülüzade), 

Mustafa Hayrullah, Mustafa Rauf, Nazmî, Necmeddin Sami, Zeynelabidin 

Fenârî; dergide birer yazısı veya şiiri olan Ahmet Tahir (Canlı Ömer 

Efendizade), Ali (Çatalca Muhasebe Ketebesinden), Bir Zat, Cahit, E (ا). 

Eslahaddin, E (ا). Raif (Erzurûmî), H (ح). Ferit, Halil Hâkî, Halil Kemal 

Vahdetî, Hayretî, Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş 

Mektepleri Muallimi), K (ق). B., Kâmil, M., M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî 

Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı), M. Rüşdü (Vehbîzade), Rüşdî-i Kadîm, Salim 



 78 

(Manastırlı), Servet, Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr), Şevket (Karahafızzade), 

Vedât isimli şahsiyetler hakkında bilgi edinilememiştir. Bu şahısların meraklı birer 

okuyucu ya da amatör bir yazar oldukları söylenebilir. 

Hazine-i Fünûn’da Veled Çelebi [İZBUDAK] - Bahâî, Faik Reşât - Faik, 

Halil Hâkî - Hâkî, Ahmet Tevfik Lâmih-Lâmih ve Tevfik, Mustafa Sâmih Rifat 

– Sâmih, Abdülgânî Senî [YURDMAN] ise A. Senî imzasıyla yazmışlardır. 

Hayatı hakkında bilgi bulunamayan Bir Zat, Halil Hâkî, Halil Kemal 

Vahdetî, Hayretî, Kâmil, M., M. Rüşdü (Vehbîzade), Rüşdî-i Kadîm, Servet, 

Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr) ile Vedât’ın birer ve M. Ali ile Nazmî’nin ikişer 

şiiri bulunmaktadır. 

Buradaki çalışmamızda, dergide yazısı bulunan şahsiyetler hakkında 

ansiklopedik bilgi verirken aynı zamanda yazıları da değerlendirilmiştir. Kaynaklarda 

sıkça bilgilerine ulaşılabilen yazarlar hakkında fazla bilgi vermeye gerek 

görülmemiştir. Yine hakkında bilgi bulamadığımız yazarların da yazılarını 

yorumlama yoluna gidilmiştir. Bunların içinde dergide tek bir beyit şiiri bulunan 

bazı imzalar ve yazıları hakkında bir değerlendirme yapmayıp bu yazılara derginin 

genel değerlendirilmesinde değinilmiştir. 

A (ع). Rızkullah:  

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın Hazine-i 

Fünûn’da makale,  gezi yazısı ve hikâye türlerinde 3 yazısı bulunmaktadır. Bu 

yazılar “Mütenevvia” sütununda yayımlanmıştır. Bunlardan “Patates” adlı yazısı 

patatesin faydaları ve patatesin dünyaya yayıldığı yerler hakkında; “Hindistan 

Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ” adlı yazısı ise bir seyyahın Hindistan cevizini 

ilk kez görmesi hakkında olup tercüme bir metindir.  

Hikâye türünde yayımlanan yazısı “Tavsiyenâme” adını taşımakta olup 

Fransızca’dan tercüme edilmiştir. Konusu ise işe alınacak bir uşak için verilen ilâna 

başvuru yapanlardan hiçbir yazılı tavsiyenâmesi olmayan fakat davranışları ile 

tavsiyenâme addeden birinin seçilmesi hakkındadır. 

Abdülkerim Hâdî: 



 79 

Biyografi türünde kaleme aldığı Yıldırım Bayezid’in tahta çıkışı ve yaptığı 

savaşları anlattığı “Yıldırım Beyazid Han” ve bir genç kızın hayatının bebeklikten 

gençliğe kadar gözden geçirilmesi, annesinin üzerine ne kadar titrediği ve anne 

olmanın kendisine de müyesser olmasının istenmesini ifade eden “Bir Genç Kızın 

Söylenişi” adlı yazılarıyla Hazine-i Fünûn’da yer alan yazarın hayatı hakkında 

herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. 

Ahmet Neylî (İstanbul 1673–1748): 

Divan şairi, tarihçi. 1673’te İstanbul’da dünyaya gelmiştir. İstanbul 

kadılarından Mirzazade Mehmet Efendi’nin oğlu. Medrese tahsili gördü ve müderris 

oldu. Daha sonra kaadilik mesleğine girerek İzmir, Mısır ve Mekke 

Mevleviyetleri’nde yüksek kaadîliklerinde bulundu. 1736’da Anadolu ve 1746’da 

Rumeli Kazaskerliği rütbelerine yükseldiyse de biraz sonraları hastalanarak istifaya 

mecbur oldu. 1748’de vefat etti.  

Muallim Naci Efendi merhum “Mecmûa-i Muallim”de “Neyli Efendi iktidarı 

nispetinde şöhret bulamayan şâirlerimizden sayılır. Halk lisanında dolaşan bazı 

beyitleri meşhur “Lâedrî”nin olmak üzere telâkki edilir. Şiirleri toplansa divançe 

“küçük divan” denilemeyecek kadar büyük bir kitap teşkil eder” diyorlar.  

Bursalı Tahir ise: “…….geçmiş şairlerimizin pek çoğuna tercih olunur. Güzel 

düşünür, münakkah söyler, sanat göstermeye meyli ziyadece olduğu halde sözü 

cazibesiz düşmez, tabiatı nazik… halk lisanında dolaşan bazı beyitleri lâedrî’nin 

olmak üzere telakki edilir” bir şair olarak değerlendirmektedir.  

Eserleri: 1- Allâme Abdurrahman ibni Cevzî’nin “El-Vefâ fi Fezâili’l-

Mustafâ”sının  “El-Evfâ fî Tercemeti’l-Vefâ”  ismiyle tercemesi. 2- Yavuz Sultan 

Selim Han’ın emriyle  “Şeyh-i Mekkî” şöhretiyle tanınmış Şeyh Muhammed İbni 

Muzaffer tarafından Farsça olarak yazılan “El-Cânibü’l-Garbî fî Hall-i Müşkilât-ı 

İbn-i Arabi”  adlı eserin “El-Fazlü'l-Vehbi fî Tercemeti’l-Cânibi’l-Garbî” ismiyle 

tercemesi. 3- Fazîletnâme. 4- Şerh-i Manzûme-i Kavâidü’l-İ’rab.5- Mâ lâ büdde 

li’l-Eribi  mine’l-meşhûri ve’l-garîb:  Edebiyatdaki değerinin burhanı olan bu  kalın  

“hacimli” eser meşhur “Târih-i Vassaf”ın şerhidir. 6- Hacletü’l-Arus fî Târîh-i 

Engürus. 7- Divan. (Mehmet Tahir 1972: 274–275) 



 80 

Şairin Hazine-i Fünûn’da bir gazeline yer verilmiştir. 

Ahmet Tahir (Canlı Ömer Efendizade): 

Bir okuyucu olduğu, “Efendim. Şimdiye kadar irsâl etmiş olduğum âsârdan 

hiçbirisinin Hazine-i Fünûn’a derc olunmamasından dolayı cidden müteessir 

olmaktayım. Bakayım bu defada yazdığım gazel neşre şâyân olamazsa artık bî-

tamame kesb-i sünûhât-ı edebiye edinceye kadar sükût edeyim. Fî 14 zil-kade sene 

312” sözlerinden anlaşılan ve hayatı kakında hiçbir bilgiye ulaşamadığımız şairin 

Hazine-i Fünûn’da Servet’in ‘olurum’ redifli gazeline nazire olarak kaleme aldığı 

bir “Gazel”ine yer verilmiştir. 

Ahmet Tevfik Lâmih (Konya 1862-İstanbul 1923): 

Şair. 1862’de Konya vilâyetinde İbradi’de doğdu. Babası Mehmet Sadık 

Efendi’dir. Kastamonu Rüştiye mektebinde okuyup Şehadetname aldıktan sonra 

mülazemetle Kastamonu Bidayet Ceza Mahkemesi Kalemine girdi. 

Kastamonu ve Cezâyiri Bahr-i Sefîd Mahkemeleri Zabıt, Konya İstinat 

Müddeî-i Umumiliği Kitabetlerinde ve Mukâvelât Muharrirliğinde bulundu. 

Konya’nın havasıyla imtizaç edemediğinden istifa etti. Bir müddet Dimetoka 

Müstantikliğinde, Maarif Nezâreti Evrak Kalemi'nde, Ercümen-i Teftiş ve 

Muayene Türkçe ve Arapça Kitaplar Müfettişliği'nde istihdam olundu.  

1897’de İstanbul İstinaf Müddei-i Umumî Muavinliği’ne tayin kılındı. 

İsnat edilen siyasî bir meseleden dolayı tevkif ve muhakeme olunduktan 

sonra bir sene hapse mahkûm ve bilahare mazharı affoldu. 

Müteakiben Sivas, Trabzon, Halep ve Hüdavendigâr istinaf müddei-i 

umumiliklerinde, Mamuretülâziz, Diyarbakır Adliye müfettişliğinde, Üsküdar 

ve İstanbul Bidayet mahkemeleri azalıklarında ve riyasetlerinde bulundu. 

1910’da Hukuk mektebinden birinci derece mezuniyet diploması aldı. 

İstanbul İstinaf mahkemesi azasından iken tekaüd edildi. 1923’de Kadıköy’ündeki 

evinde vefat etti. 

Yüzü çiçekten bozuk, kısa sakallı, zeki idi. “Lâmih” imzasıyla mevkut 

risalerde gazelleri ve manzumeleri intişar etti. (İnal 1988:1933–1934) 



 81 

Şairin Hazine-i Fünûn’da Lâmih imzasıyla bir “Gazel” ve “Gazel-i 

Müşterek” başlığıyla Müstecabizade İsmet’le birlikte yazdıkları gazel yer 

almaktadır. 

Ali (Çatalca Muhasebe Ketebesinden) : 

Hayatı hakkında bilgiye ulaşamadığımız ama Çatalca muhasebesinde bir 

memur olarak çalıştığı anlaşılan şairin “Fuzulî’ye Nazire” adıyla yayımlanan 

‘….ânımıza’ redifli bir gazeli yayımlanmıştır. 

Ali Muzaffer (? — 1912): 

Yazar. Esasen İzmirli olan Ali Muzaffer, Sultan Abdülhamit döneminde bir 

süre İzmir gazetelerinde yazı yazdıktan sonra İstanbul’a gitmiş ve yazı hayatına 

orada devam etmiş ve birçok eser yazmış veya çevirmiş verimli bir yazardır. 

Yazar çeşitli konularda eser yazmış veya çeviriler yapmıştır. Bazıları: Bir 

Sergüzeşt, Letâif-i Nâdîde, Japonya’da Seyahat, Çin, Balonla Seyahat, 

Terâcüm-i Ahvâl-i Meşâhir, Abdülezel Paşa, İspana - Amerika Muharebesi, 

Habeşistan Hakkında Mâlûmât-i Mücmele, Küre-i Arz’ın Sûret-i Teşekkülü,   

Zelzele Hakkında Malumât. 

l912’de öldüğü kaydedilen Ali Muzaffer’in 1891–1911 yılları arasında 

yayımlanmış önemli bir kısmı Fransızca’dan çeviri 42 eseri bulunmaktadır. Bu, 

bize yazarın oldukça verimli birisi olduğunu göstermektedir. (Huyugüzel 2000: 57; 

Mehmet Tahir 1972:47) 

Hazine-i Fünûn’da Zavallı Masum adlı tercüme bir hikâyesi ile 

Kırlangıçlar ve Afrika Kıtası başlıklı iki makalesi yer almıştır.  

Ali Râşit (Ayintab 1819 – Beylerbeyi 1893): 

Şair. 1819’da Ayintab’da doğmuştur. Babası, Ayintablı Mehmet İhlas 

Efendi’dir. Sıbyan mektebinde okuduktan sonra hususî muallimlerden Arabî, Farisî 

ve ulum-ı âliye tahsil etti. İstanbul’a geldi. 

Divan-ı Hümayun, Sadaret Mektubî Kalemi, Sadaret Mektubî Kalemi 

Mümeyyizliği, Sadaret Mektubî Muavinliği, Meclisi Vâlâ Başkitabetî 



 82 

görevlerinde bulunmuştur. Çeşitli vesilelerle Şam, Arnavutluk, Rumeli, Beyrut, 

Kudüs şehirlerinde bulunmuştur. 

1871’de Selanik ve Pizren vilâyetleri kapu kethüdalıklarıne nasbolundu. 

Muahharen Diyarbakır, Mamuretülâziz ve Hudavendigâr vilâyetleri kapu kethüdalığı 

da ilâveten tevcih kılındı. 1893’te Beylerbeyinde vefat etti. Üsküdar’da Hazreti 

Hüdaî Dergâhı haziresine defnolundu. 

“Tevarih-i Enbiya” isimli eseri Matbaa-i Âmire’de basılmıştır. Fatin 

tezkiresinde, Ahmet Resmi Efendi’nin” ” adlı eserine zeyli 

bulunduğundan bahsedilmektedir. “Osmanlı Müellifleri” adlı eserde de 

“ ” adlı hikâyeyi Mustafa Hami Paşa ile beraber 

Fransızcadan terceme eyledikleri belirtilmektedir. (İnal 1988:1370–1374) 

Ali Râşit Bey’in 13 gazeli “Hazine-i Fünûn”a şu mukaddime ile derc 

olunmuştur:  

“Vilâyât-ı Celile Kapı kethüdalarından şair ve münşi meşhur Râşit Efendi 

merhumun mecmua-i eş’arı elimize geçmiş ve müşarü’-ileyh, bekiyetü’s-selef 

fudaladen olarak kitabhane-i ruzigâre yadigar eylediği âsarı manzume ve mensure ise 

elhak mütaleasından telezzüz olunur dürari manii latifeyi havi olmağla mecmua-i 

nefise-i mezkurenin peyderpey Hazine-i Fünûn’a derci münasip görülmüştür.”  

Bir İhtiyar: 

Kim olduğuna dair hiçbir işaret bulunmayan bu okurun Hazine-i Fünûn’da, 

kış aylarında tabiattaki ölümün baharla yeniden nasıl canlandığı ve bu canlılığın 

insan, özellikle şairler üzerindeki etkilerini ve yaşlanmasıyla herkesin kendisini terk 

ettiği ama baharın kendisini terk etmediğini ifade eden “Baharı Severim” adlı yazısı 

ve bu yazının yaynlanmasını isteyen bir “Mektup”u yer almıştır.  

Cahit: 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın Hazine-i 

Fünûn’un “Mütenevvia” sütununda yer alan “Arzu-yı Visâl-Muhabbet” adlı 

yazısında, arzu duyulan bir şeye kavuşmanın insana vereceği mutluluğun 

büyüklüğüne vurgu yapmıştır. 



 83 

E (ا). Eslahaddin: 

İsmi “Münderacât”ta E (ا). Selahaddin olarak geçen yazarın tercüme 

olduğunu düşündüğümüz “Bir Manzara-i Kutbiye” adlı yazısında, bir seyyahın 

Kuzey Kutbu’na yaptığı deniz gezisinde gördüğü buzullar karşısındaki hayranlığına 

değinilmiştir.  

E ( ا ). Raif (Erzurûmî): 

Bir vapur gezisi sırasında gördüğü kıza âşık olması hakkındaki anısından 

“Hâlâ Düşünüyorum” adlı yazısında bahseden yazar hakkında herhangi bir bilgiye 

ulaşılamamıştır. 

Emin (Revandizli): 

Bir doktor veya sağlık alanına ilgisi bulunan birisi olarak 

değerlendirebileceğimiz yazarın Hazine-i Fünûn’da yer alan 3 yazısından 2’si 

tercümedir. Bunlar uyku problemi çekenlerin ilaç kullanmadan bu sorunu nasıl 

aşabilecekleri konusunda konu ile ilgili yazılar yazan doktorların görüşlerine yer 

verdiği “İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi” ve hastalanmamak için 

giyim kuşamda dikkat edilmesi gereken hususların neler olacağı hakkında Dr. 

Buşven   ’in makale-i âtîyesinin tercümesinin yer aldığı “Melbûsât” adlı 

yazılardır. Ayrıca kapalı yerlerin havasının nasıl temizleneceği konusunda 

tavsiyelerini sunduğu “Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin” adlı yazısı yayımlanmıştır. 

Faik Reşât (1851 – 1914): 

Yazar, Şair, Edebiyat Tarihçisi. Asıl adı Ahmet Reşat olan Faik Reşât’ın 

babası İzmirli Hacı Tahir Efendi’dir. 26 Eylül 1851’de annesinin babası İhya 

Efendi’nin Kabasakal’daki evinde doğdu. Sıbyan ve İrfaniye ve müteakiben Valide 

rüşdi mekteplerinde okudu. Mektepten şahadetname almaksızın çıkarak Babı 

seraskeri muhasebe kalemine girdi. 1865’de büyük babası — mümeyyizlerinden 

bulunduğu Divanı hümayun, iki sene sonra Hariciye Mektubî kalemlerine 

kaydettirdi. Divan Kalemine devamı esnasında Tahvil Kalemi ketebesinden Cem’î 

Efendi’den kalemde Farisî ve sabahları evinde Ayasofya medresesi talebesinden Ali 

Efendi’den Arabî dersleri almıştır. 



 84 

Faik Reşât Trablusgarp’ta Humus tahrirat müdürlüğü; Diyarbakır, Van, 

Yanya Maarif Müdürlüğü, Matbuat-ı Dâhiliye Mümeyyizliği ve müdür 

yardımcılığı,  İnas Sultanisi’nde ve Kadastro Mektebi’nde edebiyat 

öğretmenliği, Darülfünun'da Edebiyat Tarihi Müderrisliği, Tarih-i Osmân-i 

Encümen’inde muhabir üyelik yapmıştır. Faik Reşât değişik gazete ve mecmualar 

çıkarmış; Takvim-i Vakâyî'de (1880), Hazine-i Fünûn’da başyazarlık yapmıştır. 

Hazine-i Fünûn, Resimli Gazete, Mektep, Mürüvvet, Musavver Terakki, Şark, 

Envâr-ı Zekâ, İntika, Amît, Devr-i Cedîd, Medeniyet gibi gazete ve dergilerde 

yazmıştır. 26 Haziran 1914’te Göztepe’de vefat eden Faik Reşât, Sarâ-yı Cedid 

Kabristanı’na defnedilmiştir. 

Faik Reşât matbuat âleminde ismini ilk defa 9 Eylül 1873 (17 Recep 

1290) tarihli 966 numaralı Hakâyiku'l-Vakâyî Gazetesinde çıkan bir yazısıyla 

duyurur. Bu yazısında Hakâyiku'l-Vakâyî’nin daha çok gazetecilere yer veren 

muhtevasını eleştirmiş ve Batıdan yapılan akım, hikmet ve sanata dair tercümeleri 

gazetelerde görmek istediğini ifade etmiştir. Daha sonraki yıllarda Muallim 

Naci’nin tesiri ile eski tarza yönelecek olan edebiyat zevki bu yıllarda İbret’teki 

yazıların da tesiri ile daha çok Batıya yöneliktir. 

Hazine-i Fünûn’un incelediğimiz sayılarında (2. Yıl, 27–52) Faik Reşât’ın 

ismini “Eslâf”, “Mütenevvia”, “Kısm-ı Edebî” ve “Öteberi” sütunlarında 

görüyoruz. Derginin önemli bir bölümünü oluşturan Eslâf’ta Osmanlı ulema ve 

şuarâsından bazılarının hayatını, edebî kişiliğini ve eserlerini örnekleri ile 

tanıtmıştır. Faik Reşât, önce Hazine-i Fünûn’da yayımlanan daha sonra iki ciltlik 

bir kitap haline getirilen Eslâf’ta tanıttığı kişileri kronolojik ya da alfabetik 

sıralamaya tabi tutmamıştır. “Eslâf” ve “Kısm-ı Edebî” sütunlarında Osmanlı 

ulema ve şuarasından bazılarının eserlerinden örneklerle birlikte hayatları hakkında 

bilgi verirken “Öteberi” sütununda kelime ve eklerin doğru kullanımları hakkında 

bilgi vermektedir. “Mütenevvia” sütununda ise hikâye ve çeşitli konularda 

açıklamalara yer vermiştir. “Kısm-ı Edebî” sütununda ayrıca makalelere yer 

vermiştir. 



 85 

Faik Reşât, Hazine-i Fünûn’un incelenen sayılarında Faik imzasını 

kullanmıştır. Derginin 31., 35. ve 44. sayılarında yer alan “Eslâf” sütununda ise 

imzasız yazılarına rastlanmıştır. Bunlar da yazarın adına fişlenmiştir. 

Önemli bazı eserleri: 1— Tarih-i Edebiyat-ı Osmaniye, 2— Eslâf, 3— 

Güldeste (Şiirler), 4— Hazine-i Müntehabat, 5— Külliyat-ı Letâif, 6— Gencine-

i Letâif, 7— Kıraat Dersleri, 8— İnşa ve Kitabet, 9— Muhtasar ve Musavver 

Tarih-i Osmanî, 10— Kemal ile Muhaberemiz, 11— Amelî ve Nazarî Talimi 

Kitabet, 12— Mükemmel Lügat-i Osmanî(Ali Nazıma Bey’le), 13— Sergüzeşt-i 

Sünuhi, 14— Sergüzeşt-i Aristonotis. 

Faik Reşât merhum, terbiyeli, nazik, halim, mütevazı, kadirşinas, çalışkan, 

lisana ve edebiyata vakıf, bildiğini iyi bilir, iyi bir zat idi 

Maarif müdürlüklerinde, mektep muallimliklerinde ve gazete 

muharrirliklerinde yıllarca irfanı memlekete hizmet eden danış erbabının 

kudemasından idi. Son zamanlarında Matbuat-ı Osmaniye tarihini yazmakla 

uğraşırdı. (İnal 1988: 1431–1435) 

Yazarın Hazine-i Fünûn’da çeşitli konu ve türde toplam 23 yazısı yer 

almaktadır. Bu yazılardan 13’ü biyografi, 1’i hikâye, 3’ü dilbilgisi, 3’ü şiir, 1’i 

tenkit, 1’i açıklama, 1’i intihâl konusunda makaledir. 

Fatma Makbule Leman (İstanbul 1865–1898):  

Şair, yazar. “Leman” mahlasıdır. 1865’te Beşiktaş’ta doğdu. Babası Beşinci 

Sultan Murat’ın Kahveci Başısı Hacı İbrahim Efendi’dir. Kız Rüşdiyesi’ni bitirdi. 

Özel tahsil gördü. Kocası Şûra-yı Devlet Azası Mehmet Fuat da şairdir. Fatma 

Makbule Leman’ın sıhhati çok bozuktu, bu yüzden sabrıyla da şöhret buldu. 

1898’de Göztepe’de vefat etti. Ölümü dolayısıyla Tevfik Fikret de bir mersiye 

yazmıştır. 

Gazete ve mecmualarla neşriyatta bulunan ilk Türk kadınlarındandır. 

Yazılarının çoğunu yatakta yazmıştır. Nesirleri, nazımlarından ziyadedir. 

Yazıları, Hanımlara Mahsus Gazete, Hazine-i Evrâk, Hazine-i Fünûn’da 

çıktı. Bu yazıların çoğu ahlâka ve kadın terbiyesine dairdir. Bu ahlâkî yazıları, 



 86 

ölümünden sonra hakkında söylenenler Mâkes-i Hayâl (1892) adlı kitapta 

toplanmıştır. Bu eserin satışından elde edilen hâsılatı “Asker Ailelerine Yardımcı 

Hanımlar Cemiyeti”ne ihda olunmuştur. 

Merhumenin hayatının çoğu hastalıkla geçmiş ve eserlerinin mühim bir 

kısmını o hâlinde yazmıştır. 

Ahlâkî eserlerini, Şûrayı Devlet Reisi Sait Paşa takdir ettiğinden makamı 

sadarete tavsiyesi üzerine şefekat nişanı verilmiştir. (Mehmet Tahir 1972: 238-239; 

İnal 1988: 904-907; Banarlı 1982:992) 

Hazine-i Fünûn’da yer alan, “Subh-ı Saâdet” adlı yazısında, sabahın 

verdiği huzurla yüreğinde oluşan coşkuya ve bu coşkuyla birlikte sabah ezanının 

kendinde meydana getirdiği huşuya değinmiş ve bu huşu ile Fuzulî’den ilhamla 

yazdığı 5 dörtlüğe yer vermiştir. 

H (ح). Ferit: 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız Kozan Sancağı tahrîrât 

Müdür-i Esbakı Metûfî Recai Efendizade H (ح). Ferit Efendi tarafından gönderilen 

“Tevhîd”, 3 adet 5’li bentten oluşan bir şiirdir. 

Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri 

Muallimi): 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, tercüme bir 

yazı olan “Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi” adlı yazısında sahil kenarı bir körfez 

kasabası tanıtılmaktadır. 

İsmet (Müstecabizade İbrahim) (1868 – 1917): 

1868’de Balıkesir’de doğdu. Karesi dâhilinde Balya kazasının Müstecab köyü 

zürraından — Balıkesir’de mütevattın — Mehmet Ağazade İcra Memuru Mehmet 

Ali Efendi’nin oğludur.  

“Müstecabizade” namıyla yâd olunur. On yaşına kadar tahsilden kaçtı. 

1885’te tesis edilen Karesi İdadî Mektebine ilk şakirt olarak girdi. Altı sene sonra ilk 

mezun olarak çıktı. Arabî, Farisî ve Fransızca öğrenmeğe çalıştı. İstanbul’a geldi. 

Hukuk Mektebine devam etti. 1897’de aliyyülâlâ rüus aldı.  



 87 

İslâmî ilimlere ve Batı ilimlerine vâkıf, nazım ve nesirde kalem sahibi, ahlâk 

ve fazilet erbabından bir zat olduğuna eserleri şahittir. Naci mektebine mensup 

olmakla beraber şiirde kendine mahsus bir üslûbu ince ve manidar şiirleri vardır.  

Gazete ve mecmualara yazı yazdı. Yapılan bir iftira üzerine Midilli’de hapis 

yattı. Mahkûmiyet müddetini bitirdikten sonra Tütün Reji İdaresi Umur-ı 

Hukukiye Müdürlüğü, İzmir İstinaf Hukuk Mahkemesi azalığı, Isparta İstinaf 

Hukuk Riyaseti görevlerinde bulundu. 

İzmir’de “Hıyaban” namı ile edebî bir mecmua neşretmeğe başladı ise de 

rağbet görmedi. 1917’de Isparta’da vefat etti.  

Eserleri: Terâne (nazım-nesir karışık, 1893), Dâsıtân-ı Zafer (Şehzade 

Süleyman’ın Rumeli’ye geçişini anlatır, 1896), Nâilî-i Kadîm (şairin hal tercümesi 

ile şiirleri, 1900), Fürûk-ı Elfâz (Dilimizde mâna ve kullanım açısından aralarında 

farklar bulunan kelimelere dair, 1893), Şukufeçîn (İzmir’de Âhenk Gazetesi’nde 

yayımlanan yazıları, 1911), Tetimme-i Lügat-ı Naci ( Muallim Naci’nin “F” 

harfine kadar yazdığı lügati tamamlamıştır, 1890)’yi yazmıştır. Ayrıca, Midilli’de 

iken “Ömer Hayyam”ın rubailerinden “177” sini ve Lamartine’den, Rafael’i 

İskender adlı birisiyle beraber tercüme etmiştir (1898). (İnal 1988:717–722; Mehmet 

Tahir 1972:188–189) 

Şark kültürü açısından oldukça kuvvetli ve Arapça, Farsça ve 

Fransızcaya hâkim bir şair olan İsmet’in eserlerinin yayımlandığı dergiler 

arasında Mektep, Malumât, Terakki, Marifet, İrtika, Resimli Gazete, Hazine-i 

Fünûn gibi daha çok eski edebiyat taraftarlarının toplandığı dergiler vardır. 

(Huyugüzel 2000: 287–289) 

Şairin Hazine-i Fünûn’da Nâilî-i Kadîm’in hayatını anlattığı bir biyografi 

yazısı ve Ahmet Tevfik Lâmih ile karşılıklı olarak yazdıkları Gazel-i Müşterek yer 

almaktadır. 

[İZBUDAK], Veled Çelebi (Konya 1869 - Ankara 1953): 

Şair, dil ve edebiyat âlimi. Tam adı Mehmet Bahâeddin Veled Çelebi 

[İZBUDAK]’tır. 1868’de Konya’da doğdu. Babası İbni Mevlana Mustafa Necib 



 88 

Çelebi’dir. Şiirlerinde Bahâî mahlasını kullandı. Baba tarafından Mevlâna 

Celâlettin-ı Rûmi’nin 18. göbekten torunuydu.  

Rüştiyeyi bitirdikten sonra Sultan Veled medresesine devam eden 

[İZBUDAK], Özel dersler alarak Arapça ve Farsça öğrenerek, tefsir ve hadis 

okuyarak dini bilgisini attırdı. 1885 yılında Konya Vilâyeti Mektub-î Kalemi’ne 

girdi, bir yıl sonra da Vilâyet gazetesi başyazarlığına getirildi, aynı yıl Vilâyet 

Mekteb-i Rüşdiyesi’nde hat ve Farsça hocalığı ile öğretmenliğe başladı. 1889 

yılında İstanbul’a gelen Veled Çelebi, Hoca Raik Efendi’den “Buhari-i Şerif” 

okuyarak hadis bilgisini derinleştirdi. Bu yıllarda Matbuât-ı Dâhiliye Kalemi’nde 

memuriyet hayatına başladı. II. Meşrutiyet’ten sonra Galatasaray Sultanisi’nde 

Farisî muallimi ile Dârülfünûn’da Tarih-i Edebiyat-ı Farisîye Müderrisi olarak 

görev yaptı. Ahter gazetesi müfettişliğini yürüttü. 

I. Dünya Savaşı’nda postnişin olarak başında bulunduğu Mevlana 

dergâhındaki Mevlevî dervişlerinden meydana getirdiği “Mücâhidân-ı Mevleviyye 

Alayı”nı kurup dervişlerin başında savaşmak üzere Şam’a; Kurtuluş Savaşı 

mücadelesine destek amacıyla Ankara’ya geçmiştir. Ankara Hükümeti tarafından 

Ankara Lisesi öğretmenliğine ve ayrıca Ziya Gökalp’le Telif ve Tercüme Encümeni 

Âzalığı’na tayin olundu 

Tercümân-ı Hakikât, İkdam, Mektep, Hazine-i Fünûn, Resimli 

Gazete gibi gazete ve dergilerde yazı ve şiirleri yayınlanmıştır. 

1919’da Şurayı Devlet azalığına tayin edilmiş; 1924–1943 yılları arasında 

Kastamonu ve Yozgat milletvekilliğine seçilmiştir.  

“Türk Dili” adlı eserini Faik Reşât ve Mustafa Sâmih Rifat’la yaptıkları 

ilmî ve edebî musahabeler sonucunda yazmıştır. 

Başlıca eserleri: Leyla ile Mecnun (1893), Muhakemetü’l-Lügateyn 

(Osmanlıcaya çev. 1897), Letâif-i Nasreddin Hoca (1909), Lisan-ı Farisî (1909), 

Hayru’l-kelam (1914), Türk Diline Medhal (1923), Ferhengname-i Sâdi 

Tercümesi (1924), Divân-ı Türki-i Sultan Veled (Kilisli Muallim Rifat’la 

beraber, 1925), El-İdrak Hâşiyesi (1936), Atalar Sözü (1936), Mesnevî Tercümesi 

(VI. C. 1942–1946), Hatıralarım (1946). Ayrıca Orhun Kitabeleri’nden başlayarak 



 89 

pek çok eserin taranmasıyla meydana getirilmiş VIII. C. Türk Dili isimli bir eseri 

yazma halinde TDK Ktp.sinde bulunmaktadır. Bir divanı dolduracak kadar ilahi, 

kaside, gazel, naat, mersiye, terkib-i bent, tahmis, kıtaat, rubai ve müfredleri vardır. 

(İnal 1988:1977–1982) 

Hazine-i Fünûn’da Veled Çelebi’ye ait dört yazı mevcuttur. Bu yazılar 

“Kısm-ı Edebî”, “Mütennivvia” ve “Öteberi” sütunlarında yayımlanmıştır. Bu 

yazılarından, “Kış İçinde Bahar Âlemi”nde B., M., V. Adlı kişilerle çıkmış olduğu 

İstanbul’daki bir gezide çevrenin güzelliğiyle içindeki hoşluktan, yaptıkları edebî 

sohbetten, ‘badem ağacı’ için beyit yazma yarışından; “Beyhûde, İlhâk, Nânpare, 

İskân” adlı yazısında bu kelimelerin anlamlarından bahsetmiştir. “Musâhabe”de 

‘T……’ adlı kişiyle, havanın insan üzerindeki etkileri hakkındaki sohbetinden 

bahsedip ‘….-ânımıza’ redifli nazireyi yazmıştır. “Bedâyü’l-Arab” adlı yazısında 

ise Arap şairlerinden bazılarının dörtlüklerini açıklayıp ve bu dörtlüklerin edebî 

sanatlarını göstermiştir. 

Veled Çelebi [İZBUDAK], Hazine-i Fünûn’daki bu yazı ve şiirlerini 

“Bahâî” imzasıyla yazmıştır. 

İzzet Efendi: 

Hazine-i Fünûn’da dört yazısı bulunan İzzet Efendi’nin hayatı hakkında 

hiçbir bilgiye ulaşılamamıştır. Bu yazılar “Kısm-ı Edebî” sütununda 

yayımlanmıştır. Aksaray’da Yusuf Paşa civarında ziyaret ettiği bir okulda müdür 

beyin odasında deste deste kitaplarla karşılaşması hakkındaki “Mektup”; “İki 

Makale”;  yayınlanmayan yazıları için üzüntüsünü ve yayınlanan yazıları için de 

teşekkürü ifade eden “(İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair)” ve Mustafa Nuri Efendi 

hakkındaki duygularına yer verdiği “Münşi-i Meşhûr Saadetli İzzet Efendi 

Hazretleri Tarafından İhdâ Buyrulmuştur” başlıklı yazılarıdır.  

K ( ق ). B.: 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, 5 sayı devam 

eden “Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî Hakkında Malumât-ı 

Mücmele” adlı yazısında Âsûriler ile Arap Lisanı arasındaki harf ve kelimeler 

bakımından farklılıklar ve benzerlikler karşılaştırılarak ortaya konulmuştur. 



 90 

Kâzım Paşa (1821 – İstanbul 1889): 

Şair. 1821’de Koniçe’de doğdu. Babası Hüseyin Hüsni Bey’dir. Küçük yaşta 

babası ile beraber İstanbul’a geldi. Yaşı ve tahsili biraz ilerledikten sonra Babıâli’de 

Divan-ı Hümayun ve Mühimme kalemlerine ve bir müddet de Maliye Nezareti 

Mektubî Kalemine devam etti. Asakir-i Hassa silkine girdi. Birkaç senede Liva 

Kitabetine ve Alay Eminliğine terfi olundu. 

1877 Rus Harbinde Dördüncü Ordunun Erkân Reisliğinde bulundu. Babı 

Seraskerî Muhasebat dairesinde uzun müddet hizmet etti. O daireye Reis-i sani 

oldu. Bir aralık Masarifat Nezareti Vekâleti’nde bulundu. 

Divan-ı Harb-i Daimî Azası’nda iken 1889’da Üsküdar’da Açık Türbe 

Mahallesi’ndeki evinde vefat etti.  

Bedevi tarikatından hilâfet almış ve Celvetî tarikatından da tâc-ı şerif 

giymiştir. Çok dokunaklı yanık şiir söyleyen şairlerden bir zat olup Peygamber 

Efendimizin (S.A.V.) Ehl-i Beyti’ne muhabbetinin şiddetiyle meşhur olmuştur. Na’t-

ı şerifler ve kasideler inşâdiyle hususîyle acıklı mersiyeler söylemekte asrının 

tekiydi.  

Kâzım Paşa, mersiyegûlukta ve lisanen ve kalemen hicivde en ileri giden 

şairlerdendir. Ekseriye Fuzulî vadisinde söylediği şiirler, bilhassa mersiyeler, kudret-

i edebiyesine şehadet ediyor. 

Eserleri: “Mekaalîd-i Aşk” ile “Divançe-i Eş’âr” (İnal 1988:801–810; 

Mehmet Tahir 1972:208–209) 

Hazine-i Fünûn’da “Ma’raz-ı Sühan” sütununda “Münacat” ve “Naat” 

başlıklı iki şiiri yer almaktadır. Bu iki şiir Fuzulî’nin aynı başlıklı şiirlerine naziredir. 

M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı): 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, 3 sayı devam 

eden “Şam’dan Mektup” adlı yazılarında Şam’da yaptığı gezilerden ve gezdiği 

yerlerin kimler tarafından yapıldığını anlatmaktadır. 

Mehmet Celal (İstanbul 1867–1912): 



 91 

Şair, yazar. 1867’de İstanbul’da doğdu. Jandarma Dairesi Reisi Esbakı Ferit 

İsmail Hakkı Paşa’nın oğludur. Muntazam bir tahsil görmedi. Babasının Jandarma 

Dairesi Reisliği sırasında Tahrirat Kalemi’ne girdi, mümeyyiz oldu; lakin içki ve 

eğlence düşkünlüğü yüzünden vazifesine devam edemedi. Bir süre özel dersler 

vermiştir. 

Yazı hayatına Tercümân-ı Hakikât’te yayımlanan şiirleri ile girmiştir. Daha 

sonra Mürüvvet, Mektep, Musavver, Şafak, Saadet, Gayret, Maarif, Muktebes, 

Resimli Gazete, Hazine-i Fünûn, Mektûp, Musavver Terakki, Sürûd, Servet, 

Sabah, Malumât, Marifet, İrtika, Cerîdetü'l-Hakâyık, Gülşen gibi gazete ve 

mecmualarda yazılar yazmıştır. Gazel yanında yeni tarzda şiirler, romanlar yazmış 

olan Mehmet Celal, irticalî şiir söylemekte pek mahir olduğundan Şair-i zî-irtical 

lakabı ile anılır. Beş defa evlenmiş, pek çok sevda hikâyesine adı karışmıştır. 

Özellikle Anna adlı birine olan aşkı neticesinde söyledikleri “Ada’da 

Söylediklerim” onun Ada şairi olarak tanınmasına yol açmıştır.  

En ziyade sevdiği “Fehime” namındaki zevcesinin on dört yaşında vefatı 

üzerine “Küçük Gelin (roman)” namı ile bir eser neşretmiştir. Eserlerinde basit 

ancak samimi bir ifade görülür. Zamanında çok okunmuş bir yazardır.  

Bazı eserleri:  

Şiir: Teracüm-i Ahvâl-i Selâtin, Ada’da Söylediklerim (1886), Gazellerim 

(1892), Elvah-ı Şâirane (1894), Zade-i Celâl (1894).  

Hikâye, roman; Cemile (1886), Venüs, Zehra, Dehşet yahut Üç Mezar 

(1887), Bir Kadının Hayatı (1890), Elvâh-ı Sevda (1891), Halâ Seviyor yahut 

İftirak (1891), Karlar Altında (1893), Bî-vefâ (1894, Ak Saçlar (1895), Dâmen-

Âlude (1887), Aşk-ı Mâsumane (1900), İki Kız (1901), Küçük Gelin (1892), 

Kuşdilinde (1910), Mükafât, Mavi Sümbül, Oyun, Margirit, Vicadan Azabları, 

Teverrüm, Rene, İki Kanarya, Aşina-yı Nikâh.  

Diğer eserleri, Osmanlı Edebiyatı Nümuneleri  (1894), İstiğrak yahut 

Nesirlerim (1887), Ahmet Rasim Bey (1900), Hüdavendigâr Gazi yahut Fetihler 

ve Kosova Sahrası (1891), Fatih Sultan Mehmet-i Sani yahut İstanbul’un Fethi 



 92 

(1891), Çelebi Sultan Mehmet yahut Müceddid-i Devlet (1892), Sevda Lügati, 

Şi’r-i Gaza. (İnal 1988:212-218; Banarlı 1982: 1020; Akyüz :210) 

Hazine-i Fünûn’da yer alan, “Kısm-ı Edebî” sütununda üç yazısı 

yayımlanmıştır. Bunlardan ikisi şiir, biri denemedir. “Şîr-i Gazâ” adlı kasidesinde,  

Sultan Murat Han-ı sâninin yaptığı savaşların tasviri yapılarak Sultan Murat’ın 

ölümüyle Beyliklerin isyanından ve Beyliklerle yapılan mücadelelerden, 

Karamanoğulları’nın sürekli isyan etmesi ve padişahın yakalanan beyi kızı sebebiyle 

affetmesinden, Avrupa Devletleri’nin her fırsatta savaş açtıklarından ve her 

defasında Osmanlı’nın galip gelmesinden bahsedilmektedir. “Son Aşk” ise daha 

önce “Sürûd” adlı mecmuada yayınlanan şiiridir. “Nevbahar” adlı denemesinde ise 

baharın gelmesiyle doğanın canlanması konusu işlenmiştir.                           

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden): 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, Selanik’ten 

gönderdiği ilk yazısı bir hikâye olup “Andre” adını taşımaktadır. Tercüme olduğunu 

düşündüğümüz bu hikâyede, bir yılbaşı yortusunda Luis isimli bir kıza âşık olan 

Andre, kızın bir hastalık sonucu ölümü üzerine kederlenince, kederini dağıtsın diye 

babası seyahate gönderir, yola çıkan genç, bunun bir çare olmayacağını anlayınca 

babasının yanına döner. Fakat iki ay sonra daha fazla kedere dayanamayan genç de 

ölür. Sevdiği kızla yan yana defnedilir. 

Ayrıca gönderdiği iki “Gazel”lerden biri  “nişânîdir”, diğeri “…-ândır” 

rediflidir. 

Mehmet Rifat (Kilisli) (Kilis 1877-İstanbul 1936): 

Hekim, şair. 1877’de Kilis’te doğdu. Kilis’te Emin Çelebioğulları’ndan Hacı 

Ahmet Efendi’nin oğludur. İlk tahsilini memleketinde gördükten sonra İstanbul’a 

geldi. Askerî rüşdisinde ve tıbbî idadisinde okudu. Askerî tıbbiye mektebine girdi. 

1903’te sınıfın birincisi olarak çıktı. Bağdat’ta Jeoloji tetkikatına giden bir Alman 

heyetine iştirak ederek malumâtını kuvvetlendirdi. Karantina İdaresi’nde, Tıbbiye 

Mektebi’nde, Sevahil Sıhhiye Müdürlüğü’nde hekim, idareci ve muallim olarak 

görev yaptı. Emekliye ayrıldıktan sonra Şûrâ-yı Devlet Âzalığı’na tayin edildi.  



 93 

Vefatında Tan gazetesine yazılan yazıda “... Doktor, idareci, muallim ve 

muharrir sıfatı ile muvaffakiyetli ve faydalı bir hayat geçirmiştir. Verem Kabili 

Şifadır, Sari Hastalıklardan Tevakki, Genç Kalınız, Gençlere Tenasül Terbiyesi 

gibi kıymetli eserleri vardır” deniliyor. 

Mektep arkadaşlarından Doktor Mazher Osman, “Tan” muharrirlerinden 

birine beyanatta bulunduğu sırada şu sözleri de söylemiştir: 

“... Daha mektepte iken kalemiyle hayatını kazanmaya başlamış, ailesine 

yardım etmiştir. “İkdam”ın Türkçülüğe dair yazdığı eserler üzerinde çalışmış, Evliya 

Çelebi Seyahatnamesini bugünkü müdevven haline o, koymuştur. Fransızca ve 

Arapçayı da iyi bilirdi. Doktorlarımız arasında kalemi en kuvvetli olanlardan biridir. 

Çok çalışkandı. Hayatta muvaffak olmak için her şeye atılmıştı. Fakat hiç bir vakit 

izzeti nefsinden, haysiyetinden fedakârlıkta bulunmamıştır. Son zamanında gayet 

kıymetli bir tıbbî lügat vücuda getirmiştir,  basılmak üzeredir.  Hıfzıssıhha 

mütehassısı idi”. (İnal 1988: 1484–1486) 

Hazine-i Fünûn’da, Ramazan-ı Şerif’in yüceliğini ifa eden 6 kıtalık 

“Ulviyet-i Ramazan” ve “Gazel” adlı 2 şiirine yer verilmiştir. 

Mehmet Şükrü (İstanbul ?-1910): 

Tarihçi. Deniz subayı olup Mekteb-i Bahriye’de öğretmenlik ve kaptanlık 

yaptı. Mezarı Heybeliada’dadır. Osmanlı harbiyesi ve deniz savaşları hakkında 

araştırmaları vardır. 

Eserleri: Esfâr-ı Bahriye-yi Osmaniye (I. C. 1889. Eserin ikinci cildi I. 

Abdülhamit devrine kadar gelmekte olup basılmamıştır), Bahriyemizin Tarihçesi 

(1912), Osmanlı Tarihi, Hukuk-ı Düvel-i Bahriye ve Marasim-i Teşrifat. (Türk 

Dili ve Edebiyatı Ansk) 

Denizci olması sebebiyle yaptığı araştırmalardan elde ettiği bilgilerle 

özellikle denizcilik alanında kullanılan “Tersane, Amiral, Kaptan, Levent 

Lafızları hakkında Malumât” kelimelerin nerede ortaya çıktıkları ve ne gibi 

değişikliklere uğradıkları hakkında bilgi vermektedir. 

 



 94 

Mehmet Tevfik (Kastamonu 1873 - ?): 

Yazar. 1873’te Kastamonu’da doğdu. Babası, Sofîzade Hafız Abdullah Sıdkı 

Efendi’dir. Rüşdî Mektebinde okuduktan sonra Hafız Ahmet Mahir Efendi’nin 

dersine on sene devamla tedris-i mutad olan ilimleri tahsil etti ve 1896’da icazet 

almıştır. Babasının vefatı üzerine ticarete başlamıştır. 

Muhiblerinin iltiması üzerine 1902’de tefsiri şerif tedris ve on altı senede 

itmam etti. O senelerde Buharî-i Şerif de okutmuştur. Müracaat eden talebeye ayrıca 

Nahiv, Mantık, Adabı münazara ve muhadara, Maani, Fıkıh ve Tefsir ve mülga;  

Darülhilâfe medresesinde Mantık, Felsefe, Tarihi Edvan, Usul talim eylemiştir. 

Sanayi Mektebi müdürlüğünde, vilâyet umumî meclisi ile muhtelif 

encümenler ve komisyonlar azalığında bulunmuştur. 

Hayatının evailinde söylediği eş’arı ihtiva eden “Hulviyat” basıldı. 

“Bevanülhak” ve “Elmedaris” mecmualarında makaleleri intişar etti. Vahdeti 

vücuda dair “ ”, ahlâka müteallik “ ” ve Hazreti Mevlâna’nın 

yüz rubaisinin şerhini havi ve 400 sahifeden mürekkeb “Rubaiyyatı Mevlâna” 

isimli eserleriyle son zamanlarda yazdığı manzumeler basılmamıştır. (İnal 

1988:1935) 

Hazine-i Fünûn’da yer alan “Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri” 

adlı yazısında, yankesicilerin nasıl iş yaptıklarını ve halkı nasıl bezdirdiklerini 

anlatmaktadır. 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, 2 yazısından 

biri olan “Fakir Bir Kız” adlı hikâye tercüme bir hikâye olup Hans C. Andersen ‘e 

aittir; fakat bu hikâyenin tercüme olduğuna ve kime ait olduğuna dair bir işaret 

belirtilmeden yayımlanmıştır. Bir diğer yazısı ise “Metanetsiz Olan Kadın mıdır 

Erkek midir?” başlıklı deneme olup metanet konusunda kadınların erkeklerden 

daha fazla duyarlı olduklarını düşündüğünü ifade etmektedir. 

Muhyiddin:  

Kaynaklar taranırken Son Asır Türk Şairleri’nde Mehmet Muhyiddin 

Mekkî (Çağpar) ve Muhyiddin Raif (Yengin) isimlerine rastlanmıştır. Her iki isim 



 95 

de mecmuanın yayınlandığı 1895’te şiirler yazmaktadırlar. Muhyiddin Mekki 

hakkında söz konusu kaynakta “… Asıl üstadı, erkânıharbiye miralayı Receb Vahyi 

Beydir. İlk defa onunla müşaare etti. Sonraları Abdülhak Hamit’le ve çok sevdiği 

Cenab Şehabettin ile, Ali Ekrem, Süleyman Nazif ve zemanının diğer şairler ile 

mektuplaşır ve birbirlerine eserlerini gönderirlerdi. İlk eseri “Yeşil Yaprak”tır. 

“Yeni Mevlidi Nebevî” ile “Anize” ve “Nahid” namında manzum, “Güzel Vatan” 

“Güzel Rumeli” isimli mensur piyesleri vardır. “Filiz” de en son eseridir. Bunların 

hepsi matbudur. ”; Muhyiddin Raif (Yengin) hakkında ise “Eski yolda gazelleri, iki 

yüz rubaisi, yeni tarzda manzumeleri ve hece vezniyle şiirleri, divan teşkil edebilecek 

derecededir. Arabî, Farisî ve İngilizceden mütercem bazı âsarı vardır. Eş’arının bir 

kısmı, Servet-i Fünûn, Resimli Gazete, Tercümân-ı Hakikât, Maarif, Aşiyan, 

Malumât, Terakki, Mahfil gazete ve risaleleriyle neşredildi.” bilgileri 

verilmektedir. Dergide iki gazeli, bir kıtası bulunan Muhyiddin’in Muhyiddin Raif 

olma ihtimali çok yüksektir. Fakat elimizdeki bilgiler bunu ispatlamaya yeterli 

değildir. 

Mustafa Hayrullah: 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, “Oksiyor” 

başlıklı yazısında yenilen sebze ve meyvelerden insanlara geçebilen ve insanlarda 

hastalık yapabilen parazit türü bir hayvanın insan vücudunda nasıl yaşadığından ve 

nasıl ürediklerinden bahsetmiş; “İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat” başlıklı 

yazısında da havâs ve vezâif içerisinde hayatın yaşanması gerekliliği üzerinde 

durmuştur. 

Mustafa Rauf: 

Hayatı hakkında kaynaklarda herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız 

Mustafa Rauf’un Hazine-i Fünûn’da çoğunluğu “Mütenevvia” sütununda yer 

alan yazılarını tespit ettik. Günlük hayata getireceği kolaylıklar konusunda bilgi 

vermek amacıyla kaleme aldığıiki ayrı “Sıhhâtnümâ” adlı yazılarla, Çay, İstiridye, 

Midye, Istakoz, , Çağanoz, Yengeç; Yumurtanın Taze Olup Olmadığını Nasıl 

Anlamalı?, Yumurtanın Beş Altı Ay Nasıl Taze Saklamalı; Kauçuk Ağacı 

konularında ve Piliç, Hindi, Ördek; Kaz; Sayd u Şikâr Hayvanlar; Portakal Hıfzı; 



 96 

Pişirmesi Batî Olan Me’kûlâtı Tezce Pişirmek; Bazı Balıkların Ağır Kokularını 

Defetmek; Yumurta, Süt konularında; “Vesâya-yı Beytiyye” ile de Fen Bilgisi ve 

Matematik alanında, Yemek Kapları, 1’den 10000’e Kadar Olan Adetleri Parmak İle 

Göstermek hakkında bilgiler vermiştir. 

Hikâye (hatıra ?) alanındaki “Raciye”, Karadeniz’den İstanbul’a gelen bir 

posta vapurundaki bir buçuk yaşındaki bir çocuğun eve yerleştikten sonra havale 

geçirmesi, anne-baba ve doktorun çaresiz kalmaları, iyice kötüleşen çocuğun son kez 

gözünü açıp anne-babasına tebessüm ettikten sonra ölmesi hakkında olup “Nevreste 

Bir Muharririn Hissiyatı” ise kar yağışı altında etrafın hoşluğu içerisinde yazmak 

istediği ama yazamadığı bir makalenin başında bekleyişi, yazdığı bir makalenin 

dergide yayımlanıp yayımlanmayacağını beklemesi hakkındadır. 

Anı alanındaki “Zavallı Arkadaşım”da mektepte okurken biriyle 

tanıştığından, bu kişinin halinden, mezun oldukları gün farklı okulları kazandıkları 

için arkadaşının kendisine söylediği sözlerden, arkadaşının hasta olmasından ve 

ölümünden ve  “Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret” de ise bir bahar 

mevsiminde elinde olmadan Eyup Sultan Kabristanlığına gittiğinden, arkadaşının 

mezarı başında birlikte yaşadıkları olaylardan, ölmeden önce hastanede ziyaret 

ettiğinden, ağlaya ağlaya mezarlıktan ayrılışından bahsediyor. Ayrıca “Tuzla’da Bir 

Sabah”da da Tuzla’da uyandığı bir sabah gördüğü manzara karşısındaki 

hissiyatından bahsetmektedir. 

Sağlık alanındaki “Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz”de yazının 

yazıldığı sıralarda meydana gelen bir çok hastalıklara karşı dikkatli olunması ve 

hastalık oluşturabilecek yerler ve bozuk yemeklere karşı gerekli tedbirlerin alınması 

gerektiğine, “Sıhhâtnümâ”da, o dönemlerde yapılan kolalı gömleklerin kollarının 

soğuğu vücuda çok fazla geçirdiği için hastalıklara yol açtığından buna çare olarak 

kollara lastik bağlanması gerektiğine, “Dâ-i Bahr”da deniz tutmasının nasıl 

halledilebileceği ve yazarın deniz tutmasına karşı ne yaptığına; gezi alanındaki 

“İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat” adlı yazısında ise, İzmit’e giderken yaptığı 

tren seyahatinin nasıl gerçekleştiğine değinmiştir. 

 



 97 

Mustafa Sâmih Rifat (İstanbul 1874 – Ankara 1932): 

Şair. 1874’te İstanbul’da doğdu. Babası, askeri kaymakamlardan Rifat 

Bey’dir.  Kocamustafa Paşa Rüşdî mektebinde ve Darüttedris’de okuduktan sonra 

hususî surette tahsile devam etmiştir. 1892’de Kantar İdaresi Rüsum-ı Munzama 

kâtibi refakatine memur; muhtelif tarihlerde Şehremaneti Aklâmında istihdam 

olunmuştur. 1899’da Matbuat-ı Dâhiliye Kalemi hulefalığına ve muahharen 

Matbuat-ı Dâhiliye Kontrol Memurluğuna naspedildi. 1905’te Dâhiliye 

Nezareti’nde Tesri-i muamelât Komisyonu Kaleminin mümeyyizliğine tayin ve 

Meşrutiyetin ilânını müteakiben komisyonun lağvında memuriyetinin unvanı, 

Dâhiliye Mektubî Kalemi Mümeyyizliğine tahvil olundu. O sırada bir müddet 

Mercan İdadisi edebiyat ve kitabet muallimliğini ifa etti. 

İkdam, Malumât ve Sabah gazetelerinde muharrirlik yapan Sâmih Rifat, 

Meşrutiyetin ilânından sonra İttifak unvanlı bir gazete çıkarmıştır.  

Biga mutasarrıflığında, Karesi mutasarrıflığında, iki defa Konya valiliğinde, 

Dâhiliye müsteşarlığında, Trabzon, Erzurum valiliklerinde bulunmuş; İnkılâptan 

sonra Maarif Vekâleti telif ve terceme dairesi âzalığına, muahharen reisliğine ve 

Maarif Vekâleti müsteşarlığına görevlerinde bulunmuştur. Çanakkale mebusu 

olmuştur. 1932’de Ankara’da vefat etmiştir. 

Kıymetli şair ve ediplerdendir. Eski ve yeni tarzlarda pek güzel şiirler 

yazarak edebî mecmua ve gazetelerle neşretmiştir. Tarih ve dil encümenlerinde 

yararlıklar göstermiştir. (İnal 1988:1673–1675) 

Hazine-i Fünûn’da “Bir Meclis-i Tarabda”, “Gırîv-i Uhrevî” ve “Kıt’a” 

başlıklı üç şiiri yayımlanmıştır. 

Necmeddin Sami: 

Hayatı hakkında kaynaklarda bilgiye ulaşamadığımız Necmeddin 

Sami’nin Hazine-i Fünûn’da onüç yazısını tespit ettik. Bunlardan “Avdet” ve 

“Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek İçin Bir Fırsat mı 

Gözetmelidir?” hikâyedir. 

Hazine-i Fünûn’un ikinci senesinin 1–26. sayılarında aynı başlık altındaki 

yazı dizisinin devamı olan ve 5 sayı devam eden “Muallim Hikmet”te solunum 



 98 

organlarımızın işlevselliği, vücut hareketinin oluşumu, vücut ısısının dengelenmesi 

konuları hakkında soru-cevap yöntemi kullanılarak bilgiler vermiştir. 

“Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye”de yenilen yemeklerin hazmı ve kana karışması, 

“Bulutlar”da bulutların oluşumu ve hareketlerinden bahseden Necmeddin Sami 

“Hazân”da ise sonbaharın kendinde bıraktığı tesir anlatmıştır. “Bir İki Söz”de 

tebâbet-i baytariyeye ve tabâbet-i beşeriyeye olan bakış ve konular arası yaklaşım 

farklarını ifade etmiştir. “Kedilerin Dört Ayak Üzerine Düşmeleri Merak 

Edilecek Bir Şey midir?” adlı makalesinde ise Avrupa’da bu konunun ne kadar 

ciddiye alındığından, ama önemsenmeyecek bir konu olduğundan bahsetmektedir. 

Beş sayı devam eden “Malumât-ı Baytariye” adlı yazı dizisinde beygirleri 

ilk defa terbiye edenlerin kimler olduğu, bunlar nereden geldiği ve dünyanın her 

tarafına nasıl yayıldığı; hayvanların beslenmesinde dikkat edilmesi gereken 

hususların neler olduğu; hayvanlara verilecek yemlerin nitelikleri; hayvanların 

yatacakları yerlerin nasıl olacağı;  hayvanların insanlara nasıl beğendirileceği 

konularından bahsetmiştir. 

Nüzhet (Bursalı) ( ? – 1812):  

Sanat ve meslek sahiplerinden olduğu halde ilim tahsil etmiş ve bilâhare 

Bursalı Nakşibendî Şeyhi Emin Efendi'ye bağlanarak feyiz ve irfan sahibi olmuş bir 

şâirdir. Bursalıdır. 1812'de memleketinde vefat etti. Molla Fenârî Câmi’inin batısında 

medfundur. Divançesi basılmamıştır. (Mehmet Tahir 1972:280) 

Hazine-i Fünûn’da “Ma’raz-ı Sühan” sütununda bir tek ‘yazmıştır’ redifli 

“Gazel”ine yer verilmiştir. 

Rıza Safvet (Vahdetîzade) (İstanbul 1857 – 1911): 

Şair. 1857’de İstanbul’da doğdu. Babası, nişan kalemi memurlarından ve en 

değerli hattatlardan Vahdeti Efendi’dir. Rıza [Bey], Beşiktaş rüşdî mektebine devam 

ederken 1871 [muharrem 1288 H.] de vefat eden babasının kalemine — sadrazam 

Ali Paşa’nın himmeti ile — alındı ve onun maaşı ve zeameti kendine tahsis olundu. 

Divan-ı Hümayun dairesinin usulüne tevfikan dairenin hutut muallimi Nasıh 

Efendi’den yazı meşkine başladı Bir kaç sene sonra icazet alarak “Safvet” mahlası 



 99 

verildi. Divan-ı Hümayun, Mühimme Ve Kuyud Kalemlerinde hizmet ettikten 

sonra 1891’de Kuyud Kalemi Mümeyyizi ve 1895’te Beylikci Muavini Sanisi 

oldu. 1911’de vefat etti. Ceddi Ebussud merhumun naziresine defnolundu. 

Pek müeddeb, afif, müttaki, mütevazı, necib bir zat idi. Oruca dair bir 

risalesi ve Aruzı Endülüsi tercemesi vardır, basılmamıştır. Manzumeleri azdır. 

Bunların birkaçı Hazine-i Fünûn ve Musavver Terakki risalelerine derc 

olunmuştu. Birkaçını da oğlu Bay Suud, kendi divanının başına kaydetmiştir. 

Musikiye de vâkıf idi. Arap tarzında üstadane kanun çalardı. Güzel yazı yazardı. 

(İnal 1988:1505–1507) 

Hazine-i Fünûn’da, sadece ‘Allah’ redifli “Münacaat”ı yer almaktadır. 

Salih Zeki (İstanbul 1864 - İstanbul 1921): 

Matematik bilgini. 1864 yılında İstanbul’da yoksul bir ailenin oğlu olarak 

dünyaya geldi. Babası Boyabatlı Hasan Ağa, annesi Saniye Hanımdır. Anne ve 

babasının ölümü üzerine ninesi tarafından on yaşındayken Darüşşafaka’ya verildi. 

1882 yılında Darüşşafaka’yı birincilikle bitirdi. Aynı yıl Posta ve Telgraf Nezareti 

Telgraf Kalemi’ne memur olarak atandı. 1884 yılında Nezaretin Avrupa’da uzman 

telgraf mühendisi ve fizikçi yetiştirme kararı üzerine birkaç arkadaşıyla birlikte 

Paris’e gönderildi ve burada Politeknik Yüksekokulu’nda elektrik mühendisliği 

öğrenimi gördü. 1887 yılında İstanbul’a döndü ve eski dairesinde elektrik mühendisi 

ve müfettiş olarak çalıştı. Ek görev olarak Mekteb-i Mülkiye’de fizik ve kimya 

dersleri verdi. Bu arada Rasathane-i Amire müdürlüğünde ve II. Meşrutiyetin 

ilânından sonra Maarif Nezareti Meclis-i Maarif üyeliğinde bulundu. 1910’da 

Mekteb-i Sultani müdürlüğüne atandı. 1912’de Maarif Nezareti müsteşarı, 1913’te 

Darülfünün-ı Osmanî rektörü oldu. 1917’de rektörlükten ayrıldıysa da üniversitedeki 

görevini Fen Şubesi Müderrisi olarak sürdürdü. Ömrünün sonuna doğru aklî 

dengesini kaybetti ve tedavi altındayken 1921 yılında Şişli’deki Fransız 

Hastanesi’nde öldü. Fatih Camiinin bahçesine gömüldü.  

3 kez evlenmiş olan Salih Zeki, bu evliliklerden birini Halide Edip 

(Adıvar)’le yapmış, ölümünden kısa bir süre önce ayrılmıştı.   



 100 

Salih Zeki, önde gelen son dönem Osmanlı matematik bilginlerindendi. 

İkdam, Darüşşafaka ve İktisadiyat gazeteleri ile Darülfünun dergisine sayısız 

katkıda bulundu. Dönemin ünlü bilginleriyle matematik ve fen bilimleri konusunda 

yazılı tartışmalara girdi ve bu konularda bir kısmı ders kitabı olmak üzere çok sayıda 

yapıt verdi.  

Yapıtları: Hendese, Hikmet-i Tabiiye, Mebhas-ı Savt, Mebhas-ı Elektrik-i 

Miknatisi, Mebhas-ı Hararet-i Harekiye, Mebhas-ı Cazibeyi Umumiye, Mebhas-

ı Elektrikiyet ve Şariyet, Hesab-ı İhtimali, Mebhas-ı Hareket-i Seyalat, 

Hendese-i Tahliliye, Mebhas-ı Nazariye-i Temevvücat, Heyet-i Riyaziye, 

Kamus-u Riyaziyat, Âsâr-ı Bakiye. Son iki yapıtın tamamı, ayrıca Henri 

Poincare’den çevirdiği dört kitap basılmamıştır. (Oral 2003: 46–49) 

Hazine-i Fünûn’da S. Zeki imzasıyla yer alan “Gelenbevi İsmail Hakkı 

Efendi-zeyl” adlı yazısı daha önce Resimli Dergi’de yayınlanmış olan yazısı olup 

logaritmanın nasıl ortaya çıkarıldığı ve logaritma yerine ‘ensâb’ kelimesinin niçin 

kullanıldığı hakkında bilgi vermiştir.  

Salim (Manastırlı): 

Hayatı hakkında hiçbir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, genç yaşta kaybettiği 

bir arkadaşının üzüntüsünün hâlâ devam ettiğini anlattığı, “Hâlâ Düşünüyorum” 

adlı yazısı vardır. 

Şevket (Karahafızzade): 

Hayatı hakkında hiçbir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, vicdanın ne olduğunu 

bazı tanımlar vererek açıkladığı “Vicdan” adlı yazısı dikkat çekicidir. 

Vâlihî (Ahmet Çelebi)  (Üsküblü):  

Divan şairi (Üsküp ?-1599). Bir kadının oğlu. Medrese tahsili gördü. 

İstanbul’da sahn medresesinde “Ahaveyn” lakabı ile meşhur Karamanîzade Mehmet 

Efendi’den aralarında Hoca Sadeddin, Bâkî, Nev’i, Cevrî, Muhyî, Edirneli Mescî 

gibi şair ve ilim adamları ile birlikte ders gördü. Hocası Edirne’de II. Bayezid 

medresesine gidince Nev’i ile beraber o da Edirne’ye gitti, daha sonra mülazım oldu. 

Kadılık yaptı. Mezarı Üsküp’te Şeyh Lütfullah zaviyesindedir. Tezkire yazarı Ahdî, 



 101 

bilgi ve şairliğini çok takdir ettiği Vâlihî’nin uzun seneler hizmetinde bulunmuştur. 

Âşık Çelebi, onun Emrî ve diğer Edirneli şairlerle müşaareleri olduğunu söyler. 

Devrinin şöhret sahibi büyük şairlerindendir. Hasan Çelebi onun mürettteb ve 

mükemmel bir divan tertip ettiğini söylerse de ele geçmemiştir. (Türk Dili ve 

Edebiyatı Ans. Cilt 8, s. 504) 

Hazine-i Fünûn’da iki ayrı beyitine yer verilmiştir. 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî (İstanbul 1871–1951): 

Yazar, şair.  Dâva vekili Osman Nuri Bey’in oğlu. Ağabeyinin memuren 

bulunduğu Akkâ’da rüştiye tahsili gördü, bazı memuriyetlerde bulundu. 1890’da 

İstanbul’a geldi, Mülkiye’nin İdadî kısmında lise öğrenimini tamamladı. 1898’de 

yüksek kısmından mezun oldu. Maarif Nezareti’nde görev aldı. 1904’te Karaferye 

kaymakamlığına atandı. 1908’de Selanik Hukuk Mektebi’nde hocalık yaptı, daha 

sonra Yemen, Adana, Beyrut vilâyetleri mektupçuluklarına getirildi. Beyrut vali 

ve belediye reis vekilliklerinde bulundu. 1916’da Lazkiye Mutasarrıfı oldu, 

1918’de hariciyeye geçti. Şifre Kalemi müdürlüğü ve müsteşar vekilliği yaptı. 

1935 yılında yaş haddinden emekli oluncaya kadar hariciyede çalıştı. Aynı yerde 

emekli olduktan sonra da Arapça mütercimliği yaptı, 1940’da Polis Enstitüsü 

Arapça hocalığına getirildi, 1947’de bu görevden de ayrıldı. 

Hazine-i Fünûn, Mecmua-ı Ebuzziya, Mîzan, İleri gibi pek çok dergi ve 

gazetede çeşitli konularda makaleler, şiirlerini bir kitapta toplamamış ama yazı ve 

çevirilerini 18 kitap olarak yayımlamıştır. 

Bazı eserleri: Aksiyyat (Ahlâk ve Felsefeye Dair, 1891), Eshâb-ı Tabakât-ı 

Seb’a (1895), Edebiyat (1896), Âkıbet-i Tevekkül (Oyun, 1897), Hikemiyât-ı 

İslâmiye ve Şarkiye (1900), Yemen Yolunda: Azimet (Seyahat Hatıraları, 1909), 

Yemen Yolunda: Avdet (Seyahat Hatıraları, 1915), Beyrut Bombardımanı 

(1916), Maarri Divanından Seçmeler (1942). 

Hazine-i Fünûn’daki yazıları A. Senî imzasıyla yayımlanmıştır. 

Faik Reşât’dan sonra Hazine-i Fünûn’da biyografi türünde yazıları bulan bir 

diğer yazardır. “Müşâhir-i Şuarâ-yı Arab” sütununda “Nuseyyib Bin Rebâh” ve 



 102 

“el-Yerbû’î” olmak üzere iki Arap şairinin hayatını ve şiirlerinden örnekleri 

vermektedir. 

Abdülgânî Senî [YURDMAN]’ın, “Zemîn ve Âsumân – Câzibe” ile “Bir 

Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’dan” başlıklı yazılar Fransız yazar 

Camille Flammarion’dan olmak üzere ve sadece Fransızcadan tercüme olduğu 

belirtilen “Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir Nebze” başlıklı yazıyla birlikte üç 

yazısı çeviridir. 

“Edebiyat”, edebiyatın doğuşu, tarifi, gayesi hakkında; “Tuz ve Tuzla”, 

İspanya’da tuz dağının olduğundan, Avusturya’da tuz mağaralarının bulunduğundan, 

tuz kaynaklarındaki toprakla karışık tuzun nasıl ayrıştırıldığından, deniz suyundan 

tuzun nasıl elde edileceği hakkında; “Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî”, 

pamuğun nerelerde, hangi yöntemlerle, ne şekilde yetiştirildiği ve ne amaçla 

kullanıldığı hakkında; “Öteberi”, Usûl  ( ) ile asl  ( ) kelimelerinin 

anlamları ve kullanım şekilleri hakkında; “Çiçekler de Uyur mu?”, çiçeklerin 

uyuyup uyumadıkları hakkında; “Mesâkin-i İbtidâiye”, göl kenarındaki evlerin 

yapılışları ve evlerin şekilleri hakkındaki yazılarıdır. 

Şiir olarak ise “Sabah” ve “Bir Mehtap Gecesi” başlıklı iki yazısı vardır. 

Zeynelabidin Fenârî: 

Hayatı hakkında herhangi bir bilgiye ulaşamadığımız yazarın, “Severim” adlı 

yazısıyla okulu ve sınıfı ne kadar çok sevdiğine değinmiştir. “Yâd-ı Mâzi” adlı 

yazısında küçüklükten beri birlikte olduğu bir kıza sevdiğini söylediği gün kızın terk 

etmesi sonucu olan üzüntüsünden ve bu yazının devamı olan“Son Arzu” yazısıyla 

da sevdiği kıza son olarak duygularını tekrar açıklamak istediğini ifade etmektedir. 

 



 103 

OSMANLI AMBLEMİ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Padişahın doğum günü sebebiyle yazılan yazının içine Osmanlı Devleti’nin 
amblemi basılmıştır. 

 



 104 

II. TAHLİLİ FİHRİST 

 

A. YAZILAR 

1- YAZAR ADINA GÖRE 

A (ع). Rızkullah        + --- Patates, adet 48, s. 388  (Mütenevvia, Makale, Patatesin 

faydaları ve patatesin dünyaya yayıldığı yerler hk.) 

A (ع). Rızkullah        + --- Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ, adet 50, 

s. 404  (Mütenevvia, Gezi Yazısı, Bir seyyahın Hindistan 

cevizini ilk kez görmesi hk. Tercüme) 

A (ع). Rızkullah        + --- Tavsiyenâme-Fransızca’dan Tercüme, adet 51, s. 412  

(Mütenevvia, Hikâye, İşe alınacak bir uşak için verilen 

ilâna başvuru yapanlardan hiçbir yazılı tavsiyenâmesi 

olmayan fakat davranışları ile tavsiyenâme addeden 

birinin seçilmesi hk.) 

A (ع). Senî                         bk. [YURDMAN], Abdülgânî Senî 

Abdülkerim Hâdî         --- Yıldırım Beyazid Han, adet 27, s. 218 (Eslâf, Biyografi, 

Tarih, Yıldırım Bayezid’in tahta çıkışı, yaptığı savaşlar 

hk.) 

Abdülkerim Hâdî        + --- Bir Genç Kızın Söylenişi, adet 41, s. 331–332 

(Mütenevvia, Deneme, Bir genç kızın hayatının 

bebeklikten gençliğe kadar gözden geçirilmesi, annesinin 

üzerine ne kadar titrediği ve anne olmanın kendisine de 

müyesser olmasının istenmesi hk.) 

Ahmet Neylî                --- Gazel, adet 42, s. 335 (Ma’raz-ı Sühan,‘….-ensiz’ redifli 

gazel) 

Ahmet Tahir (Canlı      ---  Gazel, adet 48, s. 383 (Kısm-ı Edebî, Nazire, Servet’in 

Ömer Efendizade) ‘olurum’ redifli gazeline nazire. “Efendim. Şimdiye 

kadar irsâl etmiş olduğum âsârdan hiçbirisinin Hazine-i 



 105 

Fünûn’a derc olunmamasından dolayı cidden müteessir 

olmaktayım. Bakayım bu defada yazdığım gazel neşre 

şâyân olamazsa artık bî-tamame kesb-i sünûhât-ı edebiye 

edinceye kadar sükût edeyim. Fî 14 zil-kade sene 312” 

açıklamasıyla) 

Ahmet Tevfik Lâmih    ---  Gazel-i Müşterek, adet 31, s.245 (Kısm-ı Edebî, 

 A (İsmet (Müstecabizade İbrahim)) ve L(Ahmet Tevfik 

Lâmih)’in) 

Ahmet Tevfik Lâmih   --- Gazel, adet 40, s. 317 (Kısm-ı Edebî, ‘ederim’ redifli 

gazel) 

Ali (Çatalca Muhasebe  --- Fuzulî’ye Nazire, adet 48, s. 382 (Kısm-ı Edebî,  

Ketebesinden) ‘….ânımıza’ redifli nazire) 

Ali Muzaffer               + --- Zavallı Masum, adet 36, s. 289–292 (Mütenevvia, 

Hikâye, İnek çobanlığı yapan bir karı-kocanın, erkek bir 

çocuklarının olması ve bir yaşındayken bir gece ansızın 

ölmesi ve defnedilmesi hk. Tercüme) 

Ali Muzaffer                --- Kırlangıçlar, adet 42, s. 338–339 (Kısm-ı Fennî, 

Makale, Kırlangıçların güzelliği ve faydaları hk.) 

Ali Muzaffer                --- Afrika Kıtası, adet 51, s. 408–410 (Kısm-ı Fennî, 

Makale, Coğrafya, Mukaddime Yolunda Bir İki Söz, 

Afrika Kıtası: Malumât-ı Umumiye, Afrika’nın Tarih-i 

Keşfiyâtı hk. Maba’di var denildiği halde 52. nüshada 

mevcut değil, muhtemelen yazının devamı 3. seneye 

kalmıştır.) 

Ali Râşit                     --- Münacaat, adet 27, s. 219–220 (Divançe-i Râşit’den, 

“Vilâyât-ı Celile Kapı kethüdalarından şair ve münşi 

meşhur Râşit Efendi merhumun mecmua-i eş’arı elimize 

geçmiş ve müşarü’n-ileyh, bekiyetü’s-selef fudaladen 

olarak kitabhane-i ruzigâre yadigar eylediği âsarı 



 106 

manzume ve mensure ise elhak mütaleasından telezzüz 

olunur dürar-i mani-i latifeyi havi olmağla mecmua-i 

nefise-i mezkurenin peyderpey Hazine-i Fünûn’a derci 

münasib görülmüşdür.” açıklamasıyla) 

Ali Râşit                     ---  Gazeliyât, adet 27, s. 220 (Divançe-i Râşit,  ‘dünya’ 

redifli gazel, ‘bana’ redifli gazel,  ‘bana’ redifli gazel) 

Ali Râşit                     ---  Gazeller, adet 28, s. 223–224 (Divançe-i Râşit,  ‘sana’ 

redifli gazel, ‘sana’ redifli gazel, ‘bana’ redifli gazel,  

‘bana’ redifli gazel) 

Ali Râşit                     ---  Gazel, adet 29, s. 236 (Divançe-i Râşit, ‘dua’ redifli 

gazel, ‘istiğnâ’ redifli gazel) 

Ali Râşit                     ---  Tarih-i Velâdet-i Hümâyûn, adet 32, s. 254 (Padişaha 

hitaben yazdığı bir gazel) 

Ali Râşit                     ---  (Gazel), adet 34, s. 276 ( Eş’âr, Divançe-i Râşit, ‘sana’ 

redifli gazel) 

Ali Râşit                     ---  (Gazel), adet 35, s. 284 ( Eş’âr, Divançe-i Râşit , ‘Ya 

Rab’ redifli gazel) 

Arif-i Rastgirdâr                     bk. Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr) 

Bahâî                                       bk. [İZBUDAK], Veled Çelebi 

Bir İhtiyar                   + --- Mektup, adet 33, s. 266 (Kısm-ı Edebî, Derginin 

başmuharririne gönderilen ve kendisinin her şeyden 

uzaklaştığı ve gençlere ve geleceğe yönelik bir ümidinin 

olduğu belirtilerek dergiye göndermiş olduğu ‘Baharı 

Severim’ isimli yazısının neşredilmesinin istendiği bir 

mektup, yazı mektubun devamında yayımlanmıştır.) 

Bir İhtiyar                   + --- Baharı Severim, adet 33, s. 266–267 (Mütenevvia, 

Deneme, Yazarın derginin başmuharririne gönderdiği bir 

mektupla birlikte, Kış aylarında tabiattaki ölümün 

baharla yeniden nasıl canlandığı ve bu canlılığın insan, 



 107 

özellikle şairler üzerindeki etkileri; yaşlanmasıyla 

herkesin kendisini terk ettiği ama baharın kendisini terk 

etmediği hk. Bir İhtiyar imzalı bir mektupla) 

Bir Zat                           --- Kıt’a-yı Naatiye, adet 46, s. 365 (Kısm-ı Edebî, Bir 

kıtadan oluşan naat) 

Buşven         --- Melbûsât, adet 39, s. 310–311 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Sağlık, Dr. Buşven   ’in makale-i âtîyesinin 

tercümesi; hastalanmamak için giyim kuşamda dikkat 

edilmesi gereken hususlar hk. Emin (Revandizli) 

tarafından tercüme edilmiştir.) 

Cahit                          +  --- Arzu-yı Visâl-Muhabbet, adet 32, s. 260 (Mütenevvia, 

Deneme, Arzu duyulan bir şeye kavuşmanın insana 

vereceği mutluluğun büyüklüğü hk.) 

Camille Flammarion      --- Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–387; adet 

49, s. 395–396 (Kısm-ı Fennî, Sohbet, Sandal gezisi 

sırasında ismi belirtilmeyen bir kişi ile yapılan sohbet. 

Abdülgânî Senî [YURDMAN] tarafından çevrilmiştir.) 

Camille Flammarion      --- Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’dan, 

adet 52, s. 416–418 (Kısm-ı Fennî, Gezi Yazısı, Camille 

Flammarion’un Venedikte yaptığı bir gezi hk. Abdülgânî 

Senî [YURDMAN] tarafından çevrilmiştir.) 

E (ا). Eslahaddin        +  --- Bir Manzara-i Kutbiye, adet 48, s. 387–388 

(Mütenevvia, Gezi Yazısı, Coğrafya, Bir seyyahın Kuzey 

Kutbuna yaptığı deniz gezisinde gördüğü buzullar 

karşısındaki hayranlığı hk. İmza Münderacâtta E (ا). 

Selahaddin olarak geçiyor.) 

E (ا ). Raif (Erzurûmî)+ --- Hâlâ Düşünüyorum, adet 41, s. 331 (Mütenevvia, Anı, 

Yazarın bir vapur gezisi sırasında gördüğü kıza âşık 

olması hk.) 



 108 

Emin (Revandizli)        --- İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi, adet 35, 

s. 282–283 (Kısm-ı Fennî, Tercüme, Makale, Sağlık, 

Konu hakkında yazılar yazan bazı yazarların görüşleri.) 

Emin (Revandizli)        --- Melbûsât, adet 39, s. 310–311 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Sağlık, Dr. Buşven   ’in makale-i âtîyesinin 

tercümesi; hastalanmamak için giyim kuşamda dikkat 

edilmesi gereken hususlar hk.) 

Emin (Revandizli)        --- Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin, adet 46, s. 368 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Sağlık, Kapalı yerlerin havasının nasıl 

temizleneceği hk. Tercüme) 

Faik                           bk. Faik Reşât 

Faik Reşât                   --- Vişnezade İzzetî, adet 27, s. 216 (Eslâf, Biyografi, 

Vişnezade İzzetî’nin hayatı hk. Şiirlerinden 2 beyit, 2 

gazel, 1 rubai örnek olarak alınmış.) 

Faik Reşât                   --- Öteberi, adet 28, s. 224–225 (Dilbilgisi, Arapça 

mastarlarının kullanımı ve yazılışı hk.) 

Faik Reşât                   --- Hoca Neşet, adet 29, s. 230–231 (Eslâf, Biyografi, Hoca 

Neşet’in hayatı ve şiirlerinden 5 beyit) 

Faik Reşât                   +--- Öteberi, adet 29, s. 235–236 (Mütenevvia, Dilbilgisi, 

Türkçe’de kullanılan mastar eklerinin cümledeki 

kullanımları hk.) 

Faik Reşât                   --- Âşık Çelebi, adet 30, s. 238–239 (Kısm-ı Edebî, Eslâf, 

Biyografi, Âşık Çelebi’nin hayatı ve şiirlerinden iki beyit 

örnek) 

Faik Reşât                   --- Nazîm, adet 31, s. 245–246 (Eslâf, Biyografi, Asıl ismi 

Yahya olan şairin hayatı hk. Gazel ve beyitlerinden 

örnekler, İmzasız) 



 109 

Faik Reşât                   + --- İntihâl, adet 32, s. 258–260 (Mütenevvia, Makale, 

Herhangi bir türde yazı yazacak olan birinin intihâle 

düşmemesi için neler yapması gerektiği hk. Bir yazarın 

başından geçen bir olayla örneklendirilmiş.) 

Faik Reşât                   --- (İzahat), adet 34, s. 273–274 (Mütenevvia, Öteberi, 

Makale, Eslâf’ın 48’inci adetinde Sinan Paşa’nın hâl 

tercümesi verilirken kendisine “Hoca Paşa dahi denilir” 

şeklinde bir ifade vardır. Bu ifade için gönderilen bir 

varakaya cevap) 

Faik Reşât                   --- Seyyid Vehbî, adet 35, s. 280–281 (Kısm-ı Edebî, Eslâf, 

Biyografi, Seyyid Vehbî’nin hayatı ve şiirlerinden 7 

beyit örnek, İmzasız) 

Faik Reşât                  +--- Âsâr-ı Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade, adet 35, s. 

279–280; adet 37, s. 294–296 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Dilbilgisi, İfadelerin farklı üslûplarla verileceği, her üst 

makama aynı üslûpla yazı yazılamayacağı, fennî 

konularda sade bir üslûbun kullanılması gerektiği, 

fendeki sadeliğin halkın anlayabileceği seviyede olması 

gerektiği, Osmanlıca’nın bu konuda aslında çok uygun 

olduğu ama gerekli titizliğin üzerinde durulmadığı hk. 

Sadelik konusunda örnek olarak Mithat Efendi’nin 

“Nasırların Tedavisi” konusundaki yazısı alınmış) 

Faik Reşât                   --- Celâl Bey, adet 36, s. 285–286 (Eslâf, Biyografi, Celâl 

Bey’in hayatı ve şiirlerinden örnekler) 

Faik Reşât                   --- Şânizade, adet 38, s. 303–304 (Eslâf, Biyografi, 

Hakkında fazla malumât bulunmayan, birçok 

memuriyette bulunduğundan ve birçok alanda ilim tahsil 

ettiği hk.) 



 110 

Faik Reşât                   --- Nazire, adet 40, s. 317 (Kısm-ı Edebî, Lâmih’in ‘ederim’ 

redifli gazeline, şairin “ederim” redifli naziresi. Bu şiirin 

2. mısrası için 41. adette tashih vardır.) 

Faik Reşât                   --- Meyân-ı Gülzârda, adet 43, s. 343 (Kısm-ı Edebî, 

‘bahar’ redifli gazel) 

Faik Reşât                   --- Hâmî-i Âmedî, adet 44, s. 352–353 (Eslâf, Biyografi, 

Şairin hayatı hk. Şiirlerinden örnekler, İmzasız) 

Faik Reşât                  ---  Beyit, adet 45, s.356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı Sühân, Bir 

beyit) 

Faik Reşât                   + --- Arz-ı Hâlisâne, adet 45, s. 361–363 (Mütenevvia, 

Makale, Eleştiri, İsmi verilmeyen bir gencin gönderdiği 

şiire yazdığı tenkidi) 

Faik Reşât                   +--- Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm, adet 45, 

s. 360–361 (Tercüme, Mütenevvia, Hikâye, Arap 

hikâyât-ı âşikânesinden olmak üzere bir eser-i 

edebiyyede manzurumuz olan fıkradır.) 

Faik Reşât                   --- İki Bayraklızade, adet 46, s. 367 (Eslâf, Biyografi, 

Seyyid Muhammed Nesîb’in hayatı ve şiirlerinden 

örnekler) 

Faik Reşât                   --- Ragıp Paşa, adet 47, s. 373–375; adet 48, s. 381–382; 

adet 50, s. 397 (Kısm-ı Edebî, Eslâf, Biyografi, Koca 

Ragıp Paşa’nın hayatından kesitler ve şiirlerinden 

örnekler) 

Faik Reşât                   --- Hüdâyî, adet 51, s. 405 (Kısm-ı Edebî, Eslâf, Biyografi, 

Şair Hüdâyî’nin (asıl adı Şeyhülislâm âhîzade Hüseyin 

Efendi) hayatı ve şiirlerinden örnekler) 

Faik Reşât                   --- Hüdâyî-i Müezzin, adet 51, s. 405–406 (Kısm-ı Edebî, 

Eslâf, Biyografi, Şair Hüdâyî’nin (asıl adı Mustafa) 

hayatı ve şiirlerinden örnekler) 



 111 

Faik Reşât                   --- Mustafa Nuri Efendi’ye Düşülen Bir Tarih, adet 52, s. 

414–415 (Kısm-ı Edebî, Makale, Biyografi, Yanya 

Müftüsü iken geçen Receb-i Şerifin 22’nci ve kanun-i 

sânisin beşinci gecesi irtihal eden fethâ-yı mütebahrinden 

Mustafa Nuri Efendi’nin senîn mezarına yazılmak üzere 

inşâd olunan tarihtir. Yanya müftüsü Mustafa Nuri 

Efendi’nin mezar taşı üzerindeki tarihi değerlendirilip 5 

beyitlik şiiri alınmış) 

Fatma Makbule Leman+ ---Subh-ı Saâdet, adet 29, s. 229–230 (Kısm-ı Edebî, Anı, 

Sabahın verdiği huzurla içindeki coşkuyu ve bu coşkuyla 

birlikte sabah ezanının kendinde meydana getirdiği huşu 

anlatılmakta ve bu huşu ile Fuzulî’den ilhamla yazdığı 5 

dörtlük yer almaktadır.) 

Fuzulî                           --- Beyit, adet 45, s. 356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı Sühân, Bir 

beyit) 

H (ح). Ferit                  --- Tevhîd, adet 36, s. 285 (Kısm-ı Edebî, Kozan Sancağı 

tahrîrât Müdür-i Esbakı Metûfî Recai Efendizade H (ح). 

Ferit Efendi tarafından gönderilmiş, 3 Adet 5’li bent şiir) 

Hâkî bk. Halil Hâkî 

Halil Hâkî                      --- Nazire, adet 37, s. 293 (Kısm-ı Edebî, Sâmih Bey’in 

“âmad” redifli gazeline, “…-ûb” redifli naziresi) 

Halil Kemal Vahdetî    --- Şarkı, adet 52, s. 414 (Kısm-ı Edebî, İki kıtalık bir şarkı) 

Hans C. Andersen      + --- Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız), adet 29, s. 233–234 

(Mütenevvia, Hikâye, Fakir bir kızın ayakları yalın, 

Noel yortusunda kar yağışı altında kibrit satmaya çalışan 

bir kızın soğutan üşüyen ellerini ısıtmak için kibritleri 

yakmaya başlaması, her yaktığı kibritle hayallere 

dalması, sabah olunca kızın donmuş olarak bulunması. 

“Kibritçi Kız” isimli hikâyenin tercümesidir, fakat 

tercüme olduğuna dair bir açıklama yapılmamıştır. Bu 



 112 

hikâye Mehmet Tevfik (Köprülüzade) tarafından “Fakir 

Bir Kız” adıyla çevrilmiştir.) 

Hayretî                          --- Re’y, adet 46, s. 365 (Kısm-ı Edebî, 3 dörtlükten oluşan 

bir şiir) 

Hüseyin Pertev (Selanik’te + ---Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi, adet 42, 

Alyanus İsrailiyât ve  s. 339 – 340 adet 44, s. 356; adet 45, s. 363 – 364 

Hayruş Mektepleri Muallimi)  ( Tercüme, Mütenevvia, Gezi Yazısı, Coğrafya, 

Hüseyin Lisân-ı Osmanî Pertev’in tercüme ettiği yazıda, 

Sahil kenarı bir körfez kasabasının tanıtılması hk. Çeviri) 

İbnü’r-Rifat Sâmih  bk. Mustafa Sâmih Rifat 

İsmet (Müstecabizade    --- Gazel-i Müşterek, adet 31, s. 245 (Kısm-ı Edebî, 

İbrahim) A (İsmet (Müstecabizade İbrahim) ) ile L (Ahmet Tevfik 

Lâmih)’in) 

İsmet (Müstecabizade    --- Nâilî-i Kadîm, adet 40, s. 320–323; adet 41, s. 326–329 

İbrahim)                          (Eslâf, Biyografi, Nailî’nin şiirlerindeki incelikler ve üslubu                      

                                         hk. ve şairin ölümüne düşülen tarihler) 

[İZBUDAK],Veled Çelebi +--- Kış İçinde Bahar Âlemi, adet 33, s. 261-264 (Kısm-

ı Edebî, Musâhabe, Sohbet, Yazarın B., M., V. Adlı 

kişilerle çıkmış olduğu İstanbul’daki bir gezide çevrenin 

güzelliğiyle içindeki hoşluktan, yaptıkları edebî 

sohbetten, ‘badem ağacı’ için beyit yazma yarışı hk.) 

[İZBUDAK],Veled Çelebi+ ---Beyhûde, İlhâk, Nânpare, İskân, adet 34, s. 274 

(Mütenevvia, Öteberi, Dilbilgisi, Bu kelimelerin 

anlamları hk.) 

[İZBUDAK],Veled Çelebi--- Musâhabe, adet 44, s. 349-351 (Sohbet, ‘T……’ adlı 

kişiyle, havanın insan üzerindeki etkileri hakkındaki 

sohbeti, ‘….-ânımıza’ redifli nazire) 

[İZBUDAK],Veled Çelebi--- Bedâyü’l-Arab, adet 49, s. 390–392 (Kısm-ı Edebî, 

Makale, Eleştiri, Arap şairlerinden bazılarının 



 113 

dörtlüklerinin açıklaması ve edebî sanatlarının 

gösterilmesi) 

İzzet Efendi                  +--- Mektup, adet 31, s. 247–248 (Kısm-ı Edebî, Münşî-i 

şehir saadetlü İzzet Efendi hazretleri tarafından ihdâ 

buyurulmuştur. Aksaray’da Yusuf Paşa civarında ziyaret 

ettiği bir okulda müdür beyin odasında deste deste 

kitaplarla karşılaşması hk.) 

İzzet Efendi                  --- İki Makale, adet 45, s. 357–358 (Kısm-ı Edebî, Makale, 

Münşî-i şehir saadetlü İzzet Efendi hazretleri tarafından 

ihdâ buyurulan iki kıt’a müsveddenin suretidir.) 

İzzet Efendi                  --- (İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair), adet 52, s. 414–415 

(Deneme, Münşi-i meşhûr saadetlü İzzet Efendi 

tarafından ihdâ buyrulmuştur: yayımlanmayan yazıları 

için üzüldüğünü belirtiyor ve yayımlanan yazıları için de 

teşekkür ediyor.) 

İzzet Efendi                  --- Münşi-i Meşhûr Saadetli İzzet Efendi Hazretleri 

Tarafından İhdâ Buyrulmuştur, adet 52, s. 414–415 

(Kısm-ı Edebî, Makale, Biyografi, Yanya Müftüsü iken 

geçen Receb-i Şerifin 22’nci ve kanun-i sânisin beşinci 

gecesi irtihal eden Mustafa Nuri Efendi hakkındaki 

duygularına yer verilmiştir. Ayrıca yazının sonuna bir de 

zeyl düşülmüş.) 

K ( ق ). B.                     +  --- Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî 

Hakkında Malumât-ı Mücmele, adet 36, s. 286–288; 

adet 37, s. 298–299; adet 38, s. 307–308; adet 39, s. 311–

312; adet 40, s. 324 (Kısm-ı Fennî, Makale, Dilbilgisi, 

Âsûriler ile Arap Lisanı arasındaki harf ve kelimeler 

bakımından farklılıklar ve benzerlikler hk.) 

Kâmil                             --- Tahmîs-i Naat-ı Fuzulî, adet 47, s. 375–376 (Kısm-ı 

Edebî, Fuzulî’nin natına tahmisi) 



 114 

Kâzım Paşa                   --- Münacat, adet 44, s. 353 (Ma’raz-ı Sühân, Fuzulî’nin 

‘bana’ redifli münacatına naziresi)  

Kâzım Paşa                   --- Naat, adet 44, s. 353–354 ( Ma’raz-ı Sühân, Fuzulî’nin 

‘senin’ redifli bir beyitlik naatına naziresi) 

Kilisli M. Rifat    bk. Mehmet Rifat (Kilisli) 

Köprülüzade Mehmet Tevfik    bk. Mehmet Tevfik (Köprülüzade) 

Lâmih   bk. Ahmet Tevfik Lâmih 

M.                                 --- Naat, adet 41, s. 329 ( ‘sana’ redifli bir naat) 

M. Ali                           --- Naat, adet 30, s. 240 ( ‘sana’ matlalı naat-ı şerifeye 

nazire bir naat) 

M. Ali                           --- Kıt’a, adet 50, s.399 (Bir dörtlük) 

M. İhsan (Şam Mekteb-i + ---  Şam’dan Mektup, adet 31, s. 248–250; adet 35, 

İdâdî-i Askerî Dâhiliye s. 283–284; adet 36, s. 288–289 (Mütenevvia, Gezi 

Zâbiti Mülâzımı) Yazısı, Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti 

Mülâzımı M. İhsan Bey’in, Şam’da yaptığı gezilerden ve 

gezdiği yerlerin kimler tarafından yapıldığını anlattığı bir 

mektup) 

M. Rüşdü (Vehbîzade)   --- Sevdiğime, adet 28, s. 223 (‘….-inize’ redifli gazel) 

M. Leman bk. Fatma Makbule Leman 

Manastırlı Salim bk. Salim (Manastırlı) 

Mehmet Celal                --- Şîr-i Gazâ, adet 41, s. 325–326; adet 42, s. 333–334; 

adet 43, s. 341–342 (Kısm-ı Edebî, Kaside,  Sultan 

Murat Han-ı sâninin yaptığı savaşların tasviri, Sultan 

Murat’ın ölümüyle Beyliklerin isyanı ve Beyliklerle 

yapılan mücadeleler, Karamanoğulları’nın sürekli isyan 

etmesi ve padişahın yakalanan beyi kızı sebebiyle 

affetmesi, Avrupa Devletleri’nin her fırsatta savaş 



 115 

açtıkları ve her defasında Osmanlı’nın galip gelmesi 

şiirleştirilmiş.) 

Mehmet Celal                --- Nevbahar, adet 43, s. 343–344 (Kısm-ı Edebî, Deneme, 

Baharın gelmesiyle doğanın canlanması hk.) 

Mehmet Celal                ---  Son Aşk, adet 46, s. 365 (Kısm-ı Edebî, Şair zî-irtical 

Mehmet Celal Beyefendi’nin şu son üç ay zarfında 

tanzim eylediği eş’ârı havî olmak üzere ‘Sürûd’ 

unvanıyla neşrolunan mecmuada ‘Son Aşk’ serlevhalı 

manzume-i âşikaneyi Hazine-i Fünûn’da nakz ile tezyîn 

sütun ederiz; 12 Adet 5’li bentten oluşan bir şiiri) 

Mehmet İhsan            + --- Andre, adet 36, s. 289 (Mütenevvia, Fıkra, Hikâye, Bir 

(Muhasebe-i Vilayet  yılbaşı yortusunda Luis isimli bir kıza âşık olan Andre, 

Ketbesinden)                       kızın bir hastalık sonucu ölümü üzerine kederlenince, 

 kederini dağıtsın diye babası seyahate gönderir, yola 

çıkan genç, bunun bir çare olmayacağını anlayınca 

babasının yanına döner. Fakat iki ay sonra daha fazla 

kedere dayanamayan genç de ölür. Sevdiği kızla yan 

yana defnedilir. Çeviri)  

Mehmet İhsan(Muhasebe-i---Gazel, adet 38, s. 301–302 (Selanik’ten gönderdiği 

Vilayet Ketbesinden)  “nişânîdir” ve  “…-ândır” redifli iki gazel) 

Mehmet Rifat (Kilisli) --- Ulviyet-i Ramazan, adet 38, s. 301 (Kısm-ı Edebî, 

Ramazan-ı Şerif’in yüceliğini ifa eden 6 kıtalık bir şiir) 

Mehmet Rifat (Kilisli) --- Gazel, adet 46, s. 366 (Kısm-ı Edebî, ‘…-ândır’ redifli 

gazel) 

Mehmet Şükrü            + --- Tersane, Amiral, Kaptan, Levent Lafızları hakkında 

Malumât, adet 34, s. 274–276 (Mütenevvia, Öteberi, 

Dilbilgisi, Bu sözcüklerin nerede ortaya çıktıkları ve ne 

gibi değişikliklere uğradığı hk.) 



 116 

Mehmet Tevfik          + --- Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri, adet 50, s. 

402–404 (Mütenevvia, Makale, Yankesicilerin nasıl iş 

yaptıkları ve halkı nasıl bezdirdikleri hk.) 

Mehmet Tevfik           + --- Fakir Bir Kız, adet 29, s. 233–234 (Mütenevvia, 

(Köprülüzade) Hikâye, Fakir bir kızın ayakları yalın, Noel yortusunda 

kar yağışı altında kibrit satmaya çalışan bir kızın soğutan 

üşüyen ellerini ısıtmak için kibritleri yakmaya başlaması, 

her yaktığı kibritle hayallere dalması, sabah olunca kızın 

donmuş olarak bulunması. “Kibritçi Kız” isimli 

hikâyenin tercümesidir, fakat tercüme olduğuna dair bir 

açıklama yapılmamıştır. Bu hikâye “Kibritçi Kız” adıyla 

Hans C. Andersen ‘e aittir.  ) 

Mehmet Tevfik           +--- Metanetsiz Olan Kadın mıdır Erkek midir?, adet 51, s. 

(Köprülüzade)   410 (Mütenevvia, Deneme, Metanet konusunda  

kadınların erkeklerden daha fazla duyarlı oldukları hk.) 

Muhyiddin                    --- Gazel, adet 30, s. 240 (Kısm-ı Edebî, ‘habîr’ ve ‘gelir’ 

redifli iki gazel) 

Muhyiddin                    --- Nazm, adet 50, s. 399 (Kısm-ı Edebî, Bir dörtlük) 

Mustafa Hayrullah        --- Oksiyor, adet 38, s. 304–306 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Sağlık, Yenilen sebze ve meyvelerden insanlara 

geçebilen ve insanlarda hastalık yapabilen parazit türü 

bir hayvanın insan vücudunda nasıl yaşadığı ve nasıl 

üredikleri hk.) 

Mustafa Hayrullah        ---  İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat, adet 50, s. 

399–400; adet 51, s. 406–408 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Havâs ve vezâif içerisinde hayatın yaşanması hk.) 

Mustafa Rauf             +---  Sıhhâtnümâ, adet 29, s. 234–235 (Makale, Genel 

Kültür, Çay, İstiridye, Midye, Istakoz, , Çağanoz, 

Yengeç; Yumurtanın Taze Olup Olmadığını Nasıl 



 117 

Anlamalı?, Yumurtanın Beş Altı Ay Nasıl Taze 

Saklamalı; Kauçuk Ağacı konuları hk.) 

Mustafa Rauf       +--- Vesâya-yı Beytiyye, adet 30, s. 242–244 (Mütenevvia, 

Makale, Fen Bilgisi, Matematik, Yemek Kapları, 1’den 

10000’e Kadar Olan Adetleri Parmak İle Göstermek) 

Mustafa Rauf             + --- Sıhhâtnümâ, adet 31, s. 250–251 (Mütenevvia, Makale, 

Genel Kültür, Piliç, Hindi, Ördek; Kaz; Sayd u Şikâr 

Hayvanlar; Portakal Hıfzı; Pişirmesi Batî Olan Me’kûlâtı 

Tezce Pişirmek; Bazı Balıkların Ağır Kokularını 

Defetmek; Yumurta, Süt) 

Mustafa Rauf             +---  Zavallı Arkadaşım, adet 33, s. 267–268 (Mütenevvia, 

Anı, Yazar mektepte okurken biriyle tanıştığından, bu 

kişinin halinden, mezun oldukları gün farklı okulları 

kazandıkları için arkadaşının kendisine söylediği 

sözlerden, arkadaşının hasta olmasından ve ölümünden 

bahsediyor.) 

Mustafa Rauf             ---  Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz, adet 34, s. 

272 (Makâle-i Mahsûsa, Makale, Çevre, Sağlık, Şu 

sıralarda meydana gelen bir çok hastalıklara karşı 

dikkatli olunması ve hastalık oluşturabilecek yerler ve 

bozuk yemeklere karşı gerekli tedbirlerin alınması 

gerektiği hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  Sıhhâtnümâ, adet 37, s. 300 (Mütenevvia, Makale, 

Sağlık, O dönemlerde yapılan kolalı gömleklerin 

kollarının soğuğu vücuda çok fazla geçirdiği için 

hastalıklara yol açtığından buna çare olarak kollara lastik 

bağlanması gerektiği hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  Raciye, adet 39, s. 315–316 (Mütenevvia, Anı, Hikâye, 

Karadeniz’den İstanbul’a gelen bir posta vapurundaki bir 

buçuk yaşındaki bir çocuğun eve yerleştikten sonra 



 118 

havale geçirmesi, anne-baba ve doktorun çaresiz 

kalmaları, iyice kötüleşen çocuğun son kez gözünü açıp 

anne-babasına tebessüm ettikten sonra ölmesi hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret, adet 39, s. 316 

(Mütenevvia, Anı, Bir bahar mevsiminde elinde olmadan 

Eyup Sultan Kabristanlığına gittiğinden, arkadaşının 

mezarı başında birlikte yaşadıkları olaylardan, ölmeden 

önce hastanede ziyaret ettiğinden, ağlaya ağlaya 

mezarlıktan ayrılışından bahsediyor.) 

Mustafa Rauf             +---  Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı, adet 41, s. 329–331 

(Mütenevvia, Anı, Hikâye, Kar yağışı altında etrafın 

hoşluğu içerisinde yazmak istediği ama yazamadığı bir 

makalenin başında bekleyişi, yazdığı bir makalenin 

dergide yayımlanıp yayımlanmayacağını beklemesi hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  Dâ-i Bahr, adet 43, s. 347–348 (Mütenevvia, Makale, 

Sağlık, Deniz tutmasının nasıl halledilebileceği ve 

yazarın deniz tutmasına karşı ne yaptığı hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  Tuzla’da Bir Sabah, adet 45, s. 364 (Mütenevvia, Anı, 

Tuzla’da uyandığı bir sabah gördüğü manzara 

karşısındaki hissiyat hk.) 

Mustafa Rauf             + ---  İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat, adet 51, s. 410–412 

(Mütenevvia, Gezi Yazısı, Yazarın İzmit’e giderken 

yaptığı tren seyahatinin nasıl gerçekleştiği hk.) 

Mustafa Sâmih Rifat  --- Bir Meclis-i Tarabda, adet 37, s. 293 (Kısm-ı Edebî, 

‘âmad’ redifli gazel) 

Mustafa Sâmih Rifat     ---  Gırîv-i Uhrevî, adet 39, s. 309–310 (Kısm-ı Edebî, 

Ömrün çabuk geçmesiyle ilgili bir gazel. Bir verem 

şehidesi lisanından) 

Mustafa Sâmih Rifat     --- Kıt’a, adet 52, s. 413 (Kısm-ı Edebî, Bir dörtlük) 



 119 

Müstecabizade İsmet          bk. İsmet (Müstecabizade İbrahim) 

Nazmî                          --- Kıt’a, adet 37, s. 293 (Kısm-ı Edebî, ‘benim’ redifli bir 

kıt’a) 

Nazmî                           --- Gazel, adet 37, s. 293 (Kısm-ı Edebî, ‘beni’ redifli bir 

gazel) 

Necmeddin Sami        --- Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye, adet 28, s. 227–228 (Kısm-ı 

Fennî, Muallim Hikmet-Kısm-ı Sâlis, Makale, Sağlık, 

Yenilen yemeklerin hazmı ve kana karışması hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Muallim Hikmet, adet 30, s. 240–242; adet 31, s. 251-

252; adet 32, s. 257–258; adet 34, s. 270–271   (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Sağlık, Solunum organlarımızın 

işlevselliği, Vücudun hareketinin oluşumu, vücut ısısının 

dengelenmesi hk. Soru-cevap yöntemi kullanılmış. İhtar 

(Muallim Hikmet yazısının neşredilirken unutulan 

kısımları), adet 34, s. 270   (Kısm-ı Fennî, 30 ve 31’inci 

nüshalarda münderic (Muallim Hikmet)’in yazısında 

eksik dizilmiş kısımlar hk. “32’nci nüshanın 257’nci 

sahifesinde “umumiyetle hararet ……….” diye başlayan 

cümle ile onu müteakip gelen “öyle ise havâs-ı hamseye 

……..” cümlesi arasından dahi bahsin atılmış olduğu 

muahhiren anlaşılmakla 1 ve 2 rakamlarıyla ber vech-i-i 

âtî derc edildi.”) 

Necmeddin Sami         ---  Bulutlar, adet 37, s. 296–298 (Kısm-ı Fennî, Makale, 

Coğrafya, Bulutların nasıl oluştuğu ve nasıl hareket ettiği 

hk.) 

Necmeddin Sami         +---  Hazân, adet 38, s. 302–303 (Kısm-ı Edebî, Deneme, 

Sonbaharın kendinde bıraktığı tesir hk.) 

Necmeddin Sami        + ---  Avdet, adet 39, s. 313–315 (Mütenevvia, Hikâye, 

Karların yağdığı bir sırada, bir ay öncesinde terk ettiği 

evine dönen bir gencin içerisinde bulunduğu ruh hali, 



 120 

yeşil vadiden geçerek eve dönüşü. Eve gelince anne-baba 

ve kız kardeşinin geldiğini fakat nişanlısının gelmediğini 

görmesi üzerine sebebini soruşu ve “öldü” haberini 

alınca bayılması konu ediliyor.) 

Necmeddin Sami         ---  Kedilerin Dört Ayak Üzerine Düşmeleri Merak 

Edilecek Bir Şey midir?, adet 42, s. 337–338 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Avrupa’da bu konunun ne kadar ciddiye 

alındığı, ama önemsenmeyecek bir konu olduğu hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek 

İçin Bir Fırsat mı Gözetmelidir?, adet 42, s. 335–337; 

adet 43, s. 344–346  (Kısm-ı Fennî, Hikâye, Bir çocuğu 

küçük yaşlardan itibaren yetiştirmeye başlanması, aksi 

takdirde geç kalınmış olacağı hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Bir İki Söz, adet 44, s. 354–356 (Kısm-ı Fennî, Deneme, 

Tebâbet-i baytariyeye ve tabâbet-i beşeriyeye olan bakış 

ve konular arası yaklaşım farkları hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Malumât-ı Baytariye, adet 45, s. 358–359 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Beygirleri ilk defa daire-i terbiyeye alan 

kimlerdir? Bunlar nereden gelmiş? Dünyanın her tarafına 

nasıl yayılmıştır?)   

Necmeddin Sami         ---  Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye, adet 46, s. 370 (Kısm-ı 

Fennî, Malumât-ı Baytariye, Makale, Hayvanların 

beslenmesinde dikkat edilmesi gereken hususlar hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Malumât-ı Baytariye, adet 47, s. 379–380 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Hayvanlara verilecek yemlerin nitelikleri 

hk.) 

Necmeddin Sami         ---  Malumât-ı Baytariye, adet 48, s. 384–385, adet 50, s. 

400–402 (Kısm-ı Fennî, Makale, Hayvanların yatacakları 

yerler hk.) 



 121 

Necmeddin Sami         ---  Malumât-ı Baytariye, adet 52, s. 415–416 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Hayvanların beğendirilmesi hk.) 

Nedîm                            --- Beyit, adet 45, s. 356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı Sühân, Bir 

beyit) 

Nüzhet (Bursalı)            --- Gazel, adet 42, s. 335 (Ma’raz-ı Sühan, ‘yazmıştır’ 

redifli gazel) 

Râşit bk. Ali Râşit 

Ratıb Paşa                     --- Beyit, adet 45, s. 356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı Sühân, Bir 

beyit) 

Reşât                                  bk. Faik Reşât 

Revandizli Emin                  bk. Emin (Revandizli) 

Rıza Safvet (Vahdetîzade) ---Münacaat, adet 50, s. 398–399 (Kısm-ı Edebî, “Allah” 

                                                redifli (Divân-ı Hümâyûn Kuyud Odası Mümeyyizi)) 

Rüşdî-i Kadîm               --- Gazel, adet 42, s. 335 (Ma’raz-ı Sühan, ‘-u’ redifli gazel) 

S. Zeki bk. Salih Zeki 

Salih Zeki                   --- Gelenbevi İsmail Hakkı Efendi-zeyl, adet 28, s. 225–

227; adet 29, s. 231–233 (Eslâf, Makale, Matematik, 

Logaritmanın nasıl ortaya çıkarıldığı ve logaritma yerine 

‘ensâb’ kelimesinin niçin kullanıldığı hk. Müşarün-ileyh 

tercüme-i haline havî olup Tarih-i Cevdet’in 4’üncü 

cildinden bil-iktibas “Eslâf”ımız meyanına derc edilen şu 

makalenin ‘Hazine-i Fünûn’da neşrolunmasına 

müteakip ihvanımızdan riyazi-i şehir izzetlü Salih Zeki 

Bey Efendi tarafından “Resimli Dergiye” bir makale 

derc edilmiş ve makale-i mezkûre logaritma kaşifini 

Gelenbevî İsmail Efendi olduğuna dair mevcut olan 

zannın butlalını müspet ve bazı malumât-ı zaideyi havi 

bulunmuş olduğundan ber vech-i-i âtî zeyl edildi.)  



 122 

Salim (Manastırlı)      + --- Hâlâ Düşünüyorum, adet 46, s. 372 (Mütenevvia, Anı,  

Genç yaşta kaybettiği bir arkadaşının üzüntüsünün hâlâ 

devam ettiği hk.) 

Sâmih                                  bk. Mustafa Sâmih Rifat 

Servet                          --- Gazel, adet 48, s. 383 (Kısm-ı Edebî, Nazire, ‘olurum’ 

redifli nazire gazel) 

Sofullah Yar                ---  Kaside adet 47, s. 377–378; adet 48, s. 383–384  

(Arif-i Rastgirdâr)  (Ma’raz-ı Sühan, Arif-i Rastgirdâr <Sofullah Yar> 

hazretlerinin yârânından biri ‘âzimhane-i hüdâ oldukta 

ona hitaben yazdığı tehassürnâmedir ki hân-ı pak hicâz 

ile makamât-ı mebrûkeyi dilnişîn bir surette tasvir 

eylemiştir. 44’üncü nüshadaki musâhebede edilen vaade 

binaen derc edilmiş bir kasidedir.) 

Şevket (Karahafızzade)+ ---Vicdan, adet 40, s. 323–324 (Mütenevvia, Makale, Din-

Ahlâk, Vicdanın ne olduğu hk. Hatme: Ne kadar ibârât-ı 

gurrâ best ve temhîd olunsa tevsîf-i şeref ve şanı 

müstehîl olan “vicdan” için makale yazmak benim gibi 

erbâbacz u nakısânın değil, idehim hâmesi meydan 

hkâyık-ı edebiyatta sebn-i seyr olanlar için dahi müsâil-i 

müşkaleden ise de meftûn-ı cemâl-i vevâri olduğum o 

Nigâr-ı ulviyetin, vasf-ı ahvâl-i cemîlânesi yolunda 

hâmerân olmak hususundaki mütehasıl hevesime bir 

türlü galip gelemedim. ) 

Tevfik bk.    Mehmet Tevfik 

Vâlihî (Ahmet Çelebi) --- Beyit, adet 45, s. 356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı 

(Üsküblü) Sühân, İki ayrı beyit) 

Vasıf-ı Enderûnî              --- Beyit, adet 45, s. 356 (Kısm-ı Edebî, Ma’raz-ı Sühân, Bir 

beyit) 



 123 

Vedât                            --- Sahil-i Deryada, adet 43, s. 343 (Kısm-ı Edebî, ‘olurum’ 

redifli gazel) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî + --- Edebiyat, adet 27, s. 213–216 (Kısm-ı Edebî, 

  Makale, Edebiyatın doğuşu, tarifi, gayesi hk.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Nuseyyib Bin Rebâh, adet 27, s. 216–217; adet 

28, s. 222–223 (Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab, Eslâf, 

Biyografi, Nuseyyib Bin Rebâh’ın hayatı hk ve şairin 

hatıralarından) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- el-Yerbû’î, adet 28, s. 223 (Meşâhîr-i Şuarâ-yı 

Arab, Biyografi, el-Yerbû’î’nin hayatı hk.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî + --- Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir Nebze, adet 

32, s. 255–257; adet 33, s. 264–266; adet 34, s. 269–270; 

adet 35, s. 277–279 (Kısm-ı Edebî, Makâle-i mahsûsa, 

Makale, Fransızcadan tercüme, Padişahı Avrupa’nın 

nasıl tanıdığı, Osmanlıda o yıllarda görülen ilerlemeler 

ve İslâm alimlerinin ilme hizmetleri hk., Kur’an ve 

hadislerden örneklerle.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Tuz ve Tuzla, adet 34, s. 272–273 (Makâle-i 

mahsûsa, Makale, Kimya, İspanya’da tuz dağının 

olduğundan, Avusturya’da tuz mağaralarının 

bulunduğundan, tuz kaynaklarındaki toprakla karışık 

tuzun nasıl ayrıştırıldığından, deniz suyundan tuzun nasıl 

elde edileceği hk.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî, adet 39, 

s. 312–313 (Makale, Coğrafya, Pamuğun nerelerde, 

hangi yöntemlerle, ne şekilde yetiştirildiği ve ne amaçla 

kullanıldığı hk.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî + ---Öteberi, adet 41,s.329 (Mütenevvia, Makale, Dilbilgi-

si,  Usûl  ( ) ile asl  ( ) kelimelerinin anlamları 



 124 

ve kullanım şekilleri hk. Devamında Muallim Naci’nin 

‘Lügat’inden konu ile ilgili alıntı) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Çiçekler de Uyur mu?, adet 43, s. 346–347 

(Kısm-ı Fennî, Makale, Biyoloji, Çiçeklerin uyuyup 

uyumadıkları hk.) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Sabah, adet 47, s. 376–377 (Kısm-ı Edebî, Şairin 

bir sabah uyandığında kendinde oluşan hissiyatı anlatan 

8’er mısralı 5 bentten oluşan bir şiir) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–

387; adet 49, s. 395–396 (Kısm-ı Fennî, Sohbet, Sandal 

gezisi sırasında ismi belirtilmeyen bir kişi ile yapılan 

sohbet, Camille Flammarion’dan çeviri) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî + --- Bir Mehtap Gecesi, adet 52, s. 413 (Kısm-ı 

Edebî, Mehtaplı bir gecenin uyandırdığı hissiyat hk. 10 

beyitlik bir şiir) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille 

Flammarion’dan, adet 52, s. 416–418 (Kısm-ı Fennî, 

Gezi Yazısı, Camille Flammarion’un Venedikte yaptığı 

bir gezi hk. Alıntı) 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî  --- Mesâkin-i İbtidâiye, adet 52, s. 418 (Kısm-ı 

Fennî, Makale, Göl kenarındaki evlerin yapılışları ve 

evlerin şekilleri hk.)  

Zeynelabidin Fenârî    +--- Severim, adet 41, s. 332 (Mütenevvia, Deneme, Okulu 

sınıfı ne kadar çok sevdiği hk.) 

Zeynelabidin Fenârî    +--- Yâd-ı Mâzi, adet 43, s. 348 (Mütenevvia, Deneme, 

Küçüklükten beri birlikte olduğu bir kıza sevdiğini 

söylediği gün kızın terk etmesi sonucu olan üzüntüsü hk. 

Yazarın ismi, yazarın ‘Son Arzu’ adlı yazısından 

belirlenmiştir. Zira ‘Son Arzu’ bu yazının devamı 

niteliğindedir.) 



 125 

Zeynelabidin Fenârî    +--- Son Arzu, adet 43, s. 348 (Mütenevvia, Deneme, 

Sevdiği kıza son olarak duygularını tekrar açıklamak 

istemesi hk.) 

İmzasız                          --- Mâder, adet 28, s. 221–222 (Kısm-ı Edebî, Anı, 

Bebekliğinden yürümeye başlamasına büyümesine kadar 

geçen sürede anne sevgisinin koruyuculuğunun verdiği 

rahatlık ve o günlere duyulan özlem hk.) 

İmzasız                         ---  Umûmî Sergiler, adet 30, s. 237–238 (Musâhabe, 

Makale, Dünyada umûmî Sergilerin nasıl ve ne zaman 

başladığı, açılan umûmî Sergilerin bir tablosu ve 1900 

yılı sergisinde neler yapılacağı hk.) 

İmzasız                          --- Gazel, adet 37, s. 293 (Kısm-ı Edebî, ‘beni’ redifli gazel) 

İmzasız                          --- Terbiye, Mâder-i Medeniyet midir?, Adet 37, s. 293–

294 (Makâle-i Mahsûsa, Makale, Tanımlar vererek 

terbiyenin ne olduğunu açıklıyor.) 

İmzasız                        +--- Hazâr, adet 40, s. 317–320 (Muhâsebe-i Edebiye, 

Sohbet, Edebiyat-Dil, Sohbetî Efendi – Kelamî Bey – 

Neşve Çelebi – Hoca Kalender – Derviş Niyazi’nin 

‘Vecihî’nin Divanı ve Bir Mecmua’ hakkındaki karşılıklı 

sohbetleri) 

İmzasız                         +--- Cevdet Paşa, adet 49, s. 392–395 (Mütenevvia, 

Biyografi, Ahmet Cevdet Paşa’nın hayatı hk.) 

Hazine-i Fünûn             +--- İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. 

İmzasıyla İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir 

Mektup , adet 47, s. 378–379 (Mütenevvia, İzmir’de 

Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. İmzasıyla 

İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir Mektup 

okunup dergide yayımlanması uygun görülmüş, 

“Türkçenin Sadeleştirilmesi” ile ilgili bu mektuba 



 126 

hitaben “Bu babda bize de bazı mulâhazâtımız vardır ki 

karîben yazarız.” açıklamasyla) 

Hazine-i Fünûn           +--- Yevm-i Velâdet Bâsi’âdet Hazret-i Padişahî, adet 32, 

s. 253–254 (Deneme, Padişahın doğum günü sebebiyle 

Padişahı öven ifadeler ve bir gazel)  

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 34, s. 270 (30, 31 ve 32’inci nüshalarda 

“Muallim Hikmet” konusunda dergide yazının unutulan 

kısımlarının bu sayıda yayımlandığı konusunda 

açıklama) 

Hazine-i Fünûn           +--- Teşekkür, adet 36, s. 286 (Öziçe hk. Bilgi verenlere 

teşekkür yazısı.) 

Hazine-i Fünûn           +---  (İzahat), adet 38, s. 308 (37’nci nüshada münderic bir 

gazelin, Daire-i Askeriyeye mensup Selahaddin Bey’e 

tarafından gönderilen bir açıklamada 37. sayıda 

yayımlanan bir gazelin kendisine ait olduğu hatta bu 

gazelin “Gonce-i Hayatın” isimli eserinde yer aldığı 

belirtilmektedir. Hazine-i Fünûn bu konuda mazur 

görülmeleri gerektiğini ifade ederek bu açıklamayı 

yayınlamıştır. Fakat söz konusu gazelin redifi verilme-

miş, hangi imzayla yayımlandığı açıklanmamıştır. 

Dolayısıyla 37 sayıda yer alan 3 gazelden hangisinin 

kastedildiğini anlamak mümkün değildir.) 

Hazine-i Fünûn           +--- Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd, adet 39, s. 309 ( Halkın ve 

Padişahın Ramazan Bayramının kutlanması hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 39, s. 316  (Dergide yayınlanmak üzere 

gönderilen yazıların iki nüsha olarak gönderilmesi, aksi 

takdirde yayınlanmayacağı hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- Tashîh, adet 39, s. 316 (Geçen nüshada münderic Fârisî 

gazelin makta’ beytinin mısra-ı sânisindeki “nefhe” 

kelimesi “nağme” olacaktır.) 



 127 

Hazine-i Fünûn           +--- Tashîh, adet 41, s. 332 (Geçen nüshada münderic 

nazirenin mısra-ı sânisi: “Piyâlesiz olurum mest-i hayret 

âh iderim” olacakken nasılsa “hayret kelimesi unutulmuş 

olmakla ma’-ı el-i’tizâr tashîh olunur..) 

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 42, s. 340 (Derginin ikinci sene yayınının, 

52’nci nüshasında son bulacağı için abone ücretlerinin ve 

sipariş edilecek kitapların ücretlerinin peşinen 

gönderilmesi hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 47, s. 380 (Derginin ikinci sene yayınının, 

52’nci nüshasında son bulacağı için abone ücretlerinin ve 

sipariş edilecek kitapların ücretlerinin peşinen 

gönderilmesi hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 48, s. 388 (Derginin ikinci sene yayınının, 

52’nci nüshasında son bulacağı için abone ücretlerinin ve 

sipariş edilecek kitapların ücretlerinin peşinen 

gönderilmesi hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- Îd-i Saîd-i Adhî, Adet 49, s. 390 ( Halkın ve Padişahın 

Kurban Bayramının kutlanması hk. Padişaha hitaben iki 

adet beyit de eklenmiş.) 

Hazine-i Fünûn           +--- İhtar, adet 51, s. 412 (Derginin ikinci sene yayınının, 

52’nci nüshasında son bulacağı için abone ücretlerinin ve 

sipariş edilecek kitapların ücretlerinin peşinen 

gönderilmesi hk.) 

Hazine-i Fünûn           +--- (Teşekkür), adet 52, s. 413  (İkinci senenin bu sayısıyla 

son bulacağı ve gösterilen ilgi ile üçüncü seneye devam 

edecekleri hk.) 



 128 

2. KONULARINA GÖRE 

 

a. Ahlâk   bk. Toplum-Ahlâk  

b. Aile    bk. Aile - Kadın - Çocuk 

c. Aile - Kadın - Çocuk 

Abdülkerim Hâdî:   Bir Genç Kızın Söylenişi, adet 41, s. 331–332 

Ali Muzaffer:    Zavallı Masum, adet 36, s. 289–292  

E (ا ). Raif (Erzurûmî): Hâlâ Düşünüyorum, adet 41, s. 331 

Faik Reşât:    Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm, adet 

45, s. 360–361 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden): Andre, adet 36, s. 289 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız), adet 29, s. 233–234  

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): Metanetsiz Olan Kadın mıdır Erkek midir?, adet 

51, s. 410 

Mustafa Rauf:   Zavallı Arkadaşım, adet 33, s. 267–268 

Mustafa Rauf:   Raciye, adet 39, s. 315–316  

Mustafa Rauf:   Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret, adet 39, s. 316 

Necmeddin Sami:   Avdet, adet 39, s. 313–315 

Necmeddin Sami:   Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek 

İçin Bir Fırsat mı Gözetmelidir?, adet 42, s. 335–337; adet 43, s. 344–346   

Zeynelabidin Fenârî:   Yâd-ı Mâzi, adet 43, s. 348 

Zeynelabidin Fenârî:   Son Arzu, adet 43, s. 348 

İmzasız:    Mâder, adet 28, s. 221–222 

 



 129 

ç. Aktüel Haber 

A (ع). Rızkullah:   Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ, adet 

50, s. 404 

Mustafa Rauf:   Vesâya-yı Beytiyye, adet 30, s. 242–244  

Necmeddin Sami:   Kedilerin Dört Ayak Üzerine Düşmeleri Merak 

Edilecek Bir Şey midir?, adet 42, s. 337–338 

Mehmet Tevfik:   Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri, adet 50, s. 

402–404 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Tuz ve Tuzla, adet 34, s. 272–273 

İmzasız:    Umûmî Sergiler, adet 30, s. 237–238 

d. Coğrafya    bk. Tabiat-Coğrafya 

e. Çeviri 

A (ع). Rızkullah:   Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ, adet 

50, s. 404 

A (ع). Rızkullah:   Tavsiyenâme-Fransızca’dan Tercüme, adet 51, s. 412 

Ali Muzaffer:    Zavallı Masum, adet 36, s. 289–292  

E (ا). Eslahaddin (Salahattin): Bir Manzara-i Kutbiye, adet 48, s. 387–388  

Emin (Revandizli):   İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi, adet 

35, s. 282–283  

Emin (Revandizli):   Melbûsât, adet 39, s. 310–311  

Emin (Revandizli):   Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin, adet 46, s. 368  

Faik Reşât:    Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm, adet 

45, s. 360–361  

Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri Muallimi):  

   Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi, adet 42, s. 339–340, 

adet 44, s. 356, adet 45, s. 363–364  



 130 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden): Andre, adet 36, s. 289  

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız), adet 29, s. 233–234 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir Nebze, adet 32, 

s. 255–257, adet 33, s. 264–266, adet 34, s. 269–270, adet 35, s. 277–279  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–387; 

adet 49, s. 395–396  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’-

dan, adet 52, s. 416–418 

f. Çocuk    bk. Aile - Kadın - Çocuk 

g. Dil    bk. Dil-İmlâ  

ğ. Dil-İmlâ 

Faik Reşât:    Öteberi, adet 28, s. 224–225  

Faik Reşât:    Öteberi, adet 29, s. 235–236  

Faik Reşât:    Âsâr-ı Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade, adet 35, s. 

279–280, adet 37, s. 294–296  

Hazine-i Fünûn:   İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. 

İmzasıyla İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir Mektup , adet 47, s. 

378–379 

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Beyhûde, İlhâk, Nânpare, İskân, adet 34, s. 274  

K ( ق ). B. :    Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî 

Hakkında Malumât-ı Mücmele, adet 36, s. 286–288, adet 37, s. 298–299, 

adet 38, s. 307–308, adet 39, s. 311–312, adet 40, s.324  

Mehmet Şükrü:   Tersane, Amiral, Kaptan, Levent Lafızları hakkında 

Malumât, adet 34, s. 274–276  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Öteberi, adet 41, s. 329 

 



 131 

h. Edebî Tenkit 

Faik Reşât:    Arz-ı Hâlisâne, adet 45, s. 361–363  

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Bedâyü’l-Arab, adet 49, s. 390–392 

ı. Edebiyat Teorisi  bk. Edebiyat Teorisi - Edipler 

i. Edebiyat Teorisi - Edipler 

Abdülkerim Hâdî:   Yıldırım Beyazid Han, adet 27, s. 218 

Bir İhtiyar:    Mektup, adet 33, s. 266  

Faik Reşât:    Vişnezade İzzetî, adet 27, s. 216 

Faik Reşât:    Hoca Neşet, adet 29, s. 230–231  

Faik Reşât:    Âşık Çelebi, adet 30, s. 238–239 

Faik Reşât:    Nazîm, adet 31, s. 245–246  

Faik Reşât:    İntihâl, adet 32, s. 258–260 

Faik Reşât:    Seyyid Vehbî, adet 35, s. 280–281 

Faik Reşât:    Celâl Bey, adet 36, s. 285–286 

Faik Reşât:    Şânizade, adet 38, s. 303–304 

Faik Reşât:    Hâmî-i Âmedî, adet 44, s. 352–353  

Faik Reşât:    İki Bayraklızade, adet 46, s. 367  

Faik Reşât:    Ragıp Paşa, adet 47, s. 373–375; adet 48, s. 381–382; 

adet 50, s. 397 

Faik Reşât:    Hüdâyî, adet 51, s. 405 

Faik Reşât:    Hüdâyî-i Müezzin, adet 51, s. 405–406  

Faik Reşât:    Mustafa Nuri Efendi’ye Düşülen Bir Tarih, adet 52, 

s. 414–415 

Fatma Makbule Leman:  Subh-ı Saâdet, adet 29, s. 229–230 



 132 

İsmet (Müstecabizade İbrahim): Nâilî-i Kadîm, adet 40, s. 320–323; adet 41, s. 326–

329  

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Kış İçinde Bahar Âlemi, adet 33, s. 261 -264 

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Musâhabe, adet 44, s. 349–351 

İzzet Efendi:    Mektup, adet 31, s. 247–248 

İzzet Efendi:    İki Makale, adet 45, s. 357–358 

İzzet Efendi:   (Mustafa Nuri Efendi), adet 52, s. 414–415  

İzzet Efendi:    (İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair), adet 52, s. 414–

415  

Mustafa Rauf:   Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı, adet 41, s. 329–

331 

Necmeddin Sami:   Bir İki Söz, adet 44, s. 354–356 

Salih Zeki:    Gelenbevi İsmail Hakkı Efendi-zeyl, adet 28, s. 225–

227; adet 29, s. 231–233 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Edebiyat, adet 27, s. 213–216 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Nuseyyib Bin Rebâh, adet 27, s. 216–217; adet 28, 

s. 222–223  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: el-Yerbû’î, adet 28, s. 223 

İmzasız:    Cevdet Paşa, adet 49, s. 392–395 

İmzasız:    Hazâr, adet 40, s. 317–320 

j. Bitkiler   bk. Bitkiler - Hayvanlar  

k. Bitkiler - Hayvanlar 

A (ع). Rızkullah:   Patates, adet 48, s. 388 

A (ع). Rızkullah:   Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ, adet 

50, s. 404 

Ali Muzaffer:    Kırlangıçlar, adet 42, s. 338–339  



 133 

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Kış İçinde Bahar Âlemi, adet 33, s. 261 -264 

Mustafa Rauf:   Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz, adet 34, s. 

272 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 45, s. 358–359 

Necmeddin Sami:   Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye, adet 46, s. 370 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 47, s. 379–380 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 48, s. 384–385, adet 50, s. 

400–402 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 52, s. 415–416 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî, adet 39, s. 

312–313 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Çiçekler de Uyur mu?, adet 43, s. 346–347  

l. Edipler    bk. Edebiyat Teorisi-Edipler  

m. Derginin Yayın Politikası –Kutlama - Teşekkür ve Cevaplar 

Faik Reşât:   (İzahat) , adet 34, s. 273–274 

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 34, s. 270 

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 42, s. 340 

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 47, s. 380  

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 51, s. 412  

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 48, s. 388   

Hazine-i Fünûn:  İhtar, adet 39, s. 316  

Hazine-i Fünûn:  (İzahat), adet 38, s. 308  

Hazine-i Fünûn:  Teşekkür, adet 36, s. 286  

Hazine-i Fünûn:  (Teşekkür) , adet 52, s. 413   

Hazine-i Fünûn:    Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd, adet 39, s. 309  



 134 

Hazine-i Fünûn:  Îd-i Saîd-i Adhî, Adet 49, s. 390  

n. Hayvanlar   bk. Bitkiler - Hayvanlar  

o. İmlâ   bk. Dil-İmlâ  

ö. Kadın   bk. Aile - Kadın - Çocuk 

p. Padişaha Övgüler 

Ali Râşit:    Tarih-i Velâdet-i Hümâyûn, adet 32, s. 254 

Hazine-i Fünûn:   Yevm-i Velâdet Bâsi’âdet Hazret-i Padişahî, adet 32, 

s. 253–254  

Hazine-i Fünûn:   Tebrîk-i ‘Îd-i Saîd, adet 39, s. 309  

Hazine-i Fünûn:   Îd-i Saîd-i Adhî, adet 49, s. 390  

r. Sağlık    bk. Tıp-Sağlık  

s. Tabiat - Coğrafya  

Ali Muzaffer:    Afrika Kıtası, adet 51, s. 408–410  

E (ا). Eslahaddin (Salahattin): Bir Manzara-i Kutbiye, adet 48, s. 387–388  

Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri Muallimi):

 Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi, adet 42, s. 339–340, adet 44, s. 

356, adet 45, s. 363–364 

[İZBUDAK], Veled Çelebi: Kış İçinde Bahar Âlemi, adet 33, s. 261 -264 

[İZBUDAK], Veled Çelebi: Musâhabe, adet 44, s. 349–351 

M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı):  Şam’dan 

Mektup, adet 31, s. 248–250; adet 35, s. 283–284; adet 36, s. 288–289  

Mehmet Celal:   Nevbahar, adet 43, s. 343–344 

Mustafa Rauf:   Tuzla’da Bir Sabah, adet 45, s. 364  

Mustafa Rauf:   İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat, adet 51, s. 410–

412  



 135 

Necmeddin Sami:   Bulutlar, adet 37, s. 296–298  

Necmeddin Sami:   Hazân, adet 38, s. 302–303  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–387 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’-

dan, adet 52, s. 416–418  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Mesâkin-i İbtidâiye, adet 52, s. 418 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Tuz ve Tuzla, adet 34, s. 272–273 

İmzasız:    Baharı Severim, adet 33, s. 266–267 

 

ş. Tabiat   bk. Tabiat-Coğrafya  

 

t. Tarih 

Abdülkerim Hâdî:  Yıldırım Beyazid Han, adet 27, s. 218 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir Nebze, adet 32, 

s. 255–257; adet 33, s. 264–266; adet 34, s. 269–270; adet 35, s. 277–279  

 

u. Tıp    bk. Tıp-Sağlık  

 

ü. Tıp-Sağlık 

A (ع). Rızkullah:   Patates, adet 48, s. 388   

Emin (Revandizli):   İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi, adet 

35, s. 282–283  

Emin (Revandizli):   Melbûsât, adet 39, s. 310–311  

Emin (Revandizli):   Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin, adet 46, s. 368  

Mustafa Hayrullah:   Oksiyor, adet 38, s. 304–306  



 136 

Mustafa Rauf:   Dâ-i Bahr, adet 43, s. 347–348  

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 37, s. 300  

Mustafa Rauf:   Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz, adet 34, s. 272  

Mustafa Rauf:   Vesâya-yı Beytiyye, adet 30, s. 242–244  

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 31, s. 250–251  

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 29, s. 234–235  

Necmeddin Sami:   Muallim Hikmet, adet 30, s. 240–242  

Necmeddin Sami:   Muallim Hikmet, adet 31, s. 251–252, adet 32, s. 257–

258, adet 34, s. 270–271    

Necmeddin Sami:   Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye, adet 28, s. 227–228  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Tuz ve Tuzla, adet 34, s. 272–2273  

 

v. Toplum   bk. Toplum-Ahlâk  

 

y. Toplum-Ahlâk 

A (ع). Rızkullah:   Tavsiyenâme, adet 51, s. 412   

Cahit:     Arzu-yı Visâl-Muhabbet, adet 32, s. 260  

Mustafa Hayrullah:   İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat, adet 50, s. 

399–400, adet 51, s. 406–408 

Salim (Manastırlı):   Hâlâ Düşünüyorum, adet 46, s. 372  

Şevket(Karahafızzade): Vicdan, adet 40, s. 323–324  

Mehmet Tevfik:   Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri, adet 50, s. 402–404 

Mustafa Hayrullah:   İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat, adet 50, s. 

399–400, adet 51, s. 406–408  

 [YURDMAN], Abdülgânî Senî: Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–387; 

adet 49, s. 395–396  



 137 

Zeynelabidin Fenârî:   Severim, adet 41, s. 332 

İmzasız:    Terbiye, Mâder-i Medeniyet midir?, adet 37, s. 293–294 

 

z. Yayımlanan Yazılarla İlgili Düzeltmeler 

Hazine-i Fünûn:  Tashîh, adet 39, s. 316  

Hazine-i Fünûn:  Tashîh, adet 41, s. 332 

 

3- TÜRLERİNE GÖRE 

a. Biyografi 

Abdülkerim Hâdî:   Yıldırım Beyazid Han, adet 27, s. 218 

Faik Reşât:    Vişnezade İzzetî, adet 27, s. 216 

Faik Reşât:    Hoca Neşet, adet 29, s. 230–231 

Faik Reşât:    Âşık Çelebi, adet 30, s. 238–239 

Faik Reşât:    Nazîm, adet 31, s. 245–246 

Faik Reşât:    Seyyid Vehbî, adet 35, s. 280–281 

Faik Reşât:    Celâl Bey, adet 36, s. 285–286  

Faik Reşât:    Şânizade, adet 38, s. 303–304 

Faik Reşât:    Hâmî-i Âmedî, adet 44, s. 352–353  

Faik Reşât:    İki Bayraklızade, adet 46, s. 367  

Faik Reşât:    Ragıp Paşa, adet 47, s. 373–375; adet 48, s. 381–382; 

adet 50, s. 397 

Faik Reşât:    Hüdâyî, adet 51, s. 405 

Faik Reşât:    Hüdâyî-i Müezzin, adet 51, s. 405–406  

Faik Reşât:    Mustafa Nuri Efendi’ye Düşülen Bir Tarih, adet 52, 

s. 414–415 



 138 

İsmet (Müstecabizade İbrahim): Nâilî-i Kadîm, adet 40, s.320–323; adet 41, s. 326–

329  

İzzet Efendi:    (Mustafa Nuri Efendi), adet 52, s.414–415  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Nuseyyib Bin Rebâh, adet 27, s. 216–217; adet 28, 

s. 222–223 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: el-Yerbû’î, adet 28, s. 223 

İmzasız:    Cevdet Paşa, adet 49, s. 392–395  

b. Deneme 

Abdülkerim Hâdî:   Bir Genç Kızın Söylenişi, adet 41, s. 331–332 

Cahit:     Arzu-yı Visâl-Muhabbet, adet 32, s. 260 

İzzet Efendi:    (İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair), adet 52, s. 414–415  

Mehmet Celal:   Nevbahar, adet 43, s. 343–344 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): Metanetsiz Olan Kadın mıdır Erkek midir?, adet 

51, s. 410 

Mustafa Rauf:   Dâ-i Bahr, adet 43, s. 347–348  

Necmeddin Sami:   Hazân, adet 38, s. 302–303 

Necmeddin Sami:   Bir İki Söz, adet 44, s. 354–356 

Zeynelabidin Fenârî:   Severim, adet 41, s. 332  

Zeynelabidin Fenârî:   Son Arzu, adet 43, s. 348 

Zeynelabidin Fenârî:   Yâd-ı Mâzi, adet 43, s. 348  

İmzasız:    Baharı Severim, adet 33, s. 266–267  

c. Gezi 
A (ع). Rızkullah:   Hindistan Cevizi Ağacı Yahut Ceviz-i Bevvâ, adet 50, s. 404 

E (ا). Eslahaddin (Salahattin): Bir Manzara-i Kutbiye, adet 48, s. 387–388  

Hüseyin Pertev (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri Muallimi):  

 Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi, adet 42, s. 339–340 adet 44, s. 

356; adet 45, s. 363–364  



 139 

M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı): Şam’dan 

Mektup, adet 31, s. 248–250; adet 35, s. 283–284; adet 36, s. 288–289 

Mustafa Rauf:   İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat, adet 51, s. 410–412 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’-

dan, adet 52, s. 416–418 

d. Hatıra 

E ( ا ). Raif (Erzurûmî): Hâlâ Düşünüyorum, adet 41, s. 331 

Fatma Makbule Leman:  Subh-ı Saâdet, adet 29, s. 229–230 

Mustafa Rauf:   Zavallı Arkadaşım, adet 33, s. 267–268 

Mustafa Rauf:   Raciye, adet 39, s. 315–316  

Mustafa Rauf:   Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret, adet 39, s. 316 

Mustafa Rauf:   Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı, adet 41, s. 329–331 

Mustafa Rauf:   Dâ-i Bahr, adet 43, s. 347–348  

Mustafa Rauf:   Tuzla’da Bir Sabah, adet 45, s. 364 

Salim (Manastırlı):   Hâlâ Düşünüyorum, adet 46, s. 372 

İmzasız:    Mâder, adet 28, s. 221–222  

e. Hikâye 

A (ع). Rızkullah:   Tavsiyenâme-Fransızca’dan Tercüme, adet 51, s. 412 

Ali Muzaffer:    Zavallı Masum, adet 36, s. 289–292 

Faik Reşât:    Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm, adet 

45, s. 360–361 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden):  Andre, adet 36, s. 289 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade): Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız), adet 29, s. 233–234 



 140 

Mustafa Rauf:   Raciye, adet 39, s. 315–316 

Mustafa Rauf:   Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı, adet 41, s. 329–331 

Necmeddin Sami:   Avdet, adet 39, s. 313–315 

Necmeddin Sami:   Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek 

İçin Bir Fırsat mı Gözetmelidir?, adet 42, s. 335–337; adet 43, s. 344–346 

f. Makale 

A (ع). Rızkullah:   Patates, adet 48, s. 388 

Ali Muzaffer:    Kırlangıçlar, adet 42, s. 338–339 

Ali Muzaffer:    Afrika Kıtası, adet 51, s. 408–410 

Emin (Revandizli):  İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi, adet 

35, s. 282–283 

Emin (Revandizli):  Melbûsât, adet 39, s. 310–311 

Emin (Revandizli):  Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin, adet 46, s. 368 

Faik Reşât:    Öteberi, adet 28, s. 224–225 

Faik Reşât:    Öteberi, adet 29, s. 235–236 

Faik Reşât:    İntihâl, adet 32, s. 258–260 

Faik Reşât:    Öteberi, adet 34, s. 273–274  

Faik Reşât:    Âsâr-ı Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade, adet 35, s. 

279–280; adet 37, s. 294–296 

Faik Reşât:    Arz-ı Hâlisâne, adet 45, s.361–363 

[İZBUDAK], Veled Çelebi: Beyhûde, İlhâk, Nânpare, İskân, adet 34, s. 274 

[İZBUDAK], Veled Çelebi: Bedâyü’l-Arab, adet 49, s. 390–392 

İzzet Efendi:    İki Makale, adet 45, s. 357–358 

K ( ق ). B.:    Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî 

Hakkında Malumât-ı Mücmele, adet 36, s. 286–288; adet 37, s. 298–299; 

adet 38, s. 307–308; adet 39, s. 311–312; adet 40, s. 324 



 141 

Mehmet Şükrü:   Tersane, Amiral, Kaptan, Levent Lafızları 

Hakkında Malumât, adet 34, s. 274–276 

Mehmet Tevfik:   Pickpocket Yahut Londra Yankesicileri, adet 50, s. 

402–404 

Mustafa Hayrullah:   Oksiyor, adet 38, s. 304–306  

Mustafa Hayrullah:   İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat, adet 50, s. 

399–400; adet 51, s. 406–408 

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 29, s. 234–235  

Mustafa Rauf:   Vesâya-yı Beytiyye, adet 30, s. 242–244 

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 31, s. 250–251 

Mustafa Rauf:   Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz, adet 34, s. 272  

Mustafa Rauf:   Sıhhâtnümâ, adet 37, s. 300  

Mustafa Rauf:   Dâ-i Bahr, adet 43, s. 347–348  

Necmeddin Sami:   Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye, adet 28, s. 227–228  

Necmeddin Sami:   Muallim Hikmet, adet 30, s. 240–242; adet 31, s. 251–

252; adet 32, s. 257–258; adet 34, s. 270–271 

Necmeddin Sami:   Bulutlar, adet 37, s.296–298  

Necmeddin Sami:   Kedilerin Dört Ayak Üzerine Düşmeleri Merak 

Edilecek Bir Şey midir?, adet 42, s. 337–338 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 45, s. 358–359 

Necmeddin Sami:   Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye, adet 46, s. 370 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 47, s. 379–380 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 48, s. 384–385, adet 50, s. 400–402 

Necmeddin Sami:   Malumât-ı Baytariye, adet 52, s. 415–416 

Salih Zeki:    Gelenbevi İsmail Hakkı Efendi-zeyl, adet 28, s. 225–

227; adet 29, s. 231–233  



 142 

Şevket (Karahafızzade):  Vicdan, adet 40, s. 323–324  

 [YURDMAN], Abdülgânî Senî: Edebiyat, adet 27, s. 213–216 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Âsâr-ı Celîle-i Hamidiye’den Bir Nebze, adet 32, 

s. 255–257; adet 33, s. 264–266; adet 34, s. 269–270; adet 35, s. 277–279 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Tuz ve Tuzla, adet 34, s. 272–273 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî, adet 39, s. 

312–313 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Öteberi, adet 41, s. 329 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Çiçekler de Uyur mu?, adet 43, s. 346–347 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Mesâkin-i İbtidâiye, adet 52, s. 418  

İmzasız:    Umûmî Sergiler, adet 30, s. 237–238 

İmzasız:    Terbiye, Mâder-i Medeniyet midir?, adet 37, s. 293–294 

g. Mektup 

Bir İhtiyar:    Mektup, adet 33, s. 266  

Hazine-i Fünûn:   İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. İmzasıyla 

İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan Bir Mektup , adet 47, s. 378–379 

İzzet Efendi:    Mektup, adet 31, s. 247–248 

M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı): Şam’dan 

Mektup, adet 31, s. 248–250; adet 35, s. 283–284; adet 36, s. 288–289 

h. Sohbet 

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Kış İçinde Bahar Âlemi, adet 33, s. 261 -264  

[İZBUDAK], Veled Çelebi:  Musâhabe, adet 44, s. 349–351  

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Zemîn ve Âsumân – Câzibe, adet 48, s. 385–387; 

adet 49, s. 395–396  

İmzasız:    Hazâr, adet 40, s. 317–320  



 143 

i. Şiir 

Ahmet Neylî:    Gazel, adet 42, s. 335 

Ahmet Tahir (Canlı Ömer Efendizade): Gazel, adet 48, s. 383 

Ahmet Tevfik Lâmih:  Gazel, adet 40, s. 317 

Ahmet Tevfik Lâmih:  Gazel-i Müşterek, adet 31, s. 245 

Ali (Çatalca Muhasebe Ketebesinden): Fuzulî’ye Nazire, adet 48, s. 382  

Ali Râşit :   Münacaat, adet 27, s. 219–220 

Ali Râşit:    Gazeliyât, adet 27, s. 220 (3 adet gazel) 

Ali Râşit:    Gazeller, adet 28, s. 223–224 (4 adet gazel) 

Ali Râşit:    Gazel, adet 29, s. 236 (2 adet gazel) 

Ali Râşit:    Tarih-i Velâdet-i Hümâyûn, adet 32, s. 254 

Ali Râşit:    Divançe-i Râşit, adet 34, s. 276 

Ali Râşit:    Divançe-i Râşit, adet 35, s. 284 

Bir Zat:    Kıt’a-yı Naatiye, adet 46, s. 365 

Faik Reşât:   Nazire, Adet 40, s.317 

Faik Reşât:    Meyân-ı Gülzârda, adet 43, s. 343 

Faik Reşât:    Beyit, adet 45, s. 357 

Fuzulî:    Beyit, adet 45, s. 357 

H (ح). Ferit (Kozan Sancağı tahrîrât Müdür-i Esbakı Metûfî Recai Efendizade):  

 Tevhîd, adet 36, s. 285 

Halil Hâkî:    Nazire, adet 37, s. 293 

Halil Kemal Vahdetî:  Şarkı, adet 52, s. 414 

Hayretî:    Re’y, adet 46, s. 365 

İsmet (Müstecabizade İbrahim): Gazel-i Müşterek, adet 31, s. 245 



 144 

Kâzım Paşa:    Naat, adet 44, s. 353–354 

Kâzım Paşa:    Münacaat, adet 44, s. 353 

Kâmil:    Tahmîs-i Naat-ı Fuzulî, adet 47, s. 375–376 

M.:     Naat, adet 41, s. 329 

M. Ali:   Naat, adet 30, s. 240 

M. Ali:   Kıt’a, adet 50, s. 399 

Mehmet Rifat (Kilisli):  Ulviyet-i Ramazan, adet 38, s. 301 

Mehmet Rifat (Kilisli): Gazel, adet 46, s. 366  

M. Rüşdü:    Sevdiğime, adet 28, s. 223 

Mehmet Celal:   Şîr-i Gazâ, adet 41, s. 325–326; adet 42, s. 333–334; 

adet 43, s. 341–342 

Mehmet Celal:   Son Aşk, adet 46, s. 365 

Mehmet İhsan:   Gazel (2 adet), adet 38, s. 301–302 

Muhyiddin:    Gazel, adet 30, s. 240 

Muhyiddin:    Nazm, adet 50, s. 399 

Mustafa Sâmih Rifat:  Bir Meclis-i Tarabda, adet 37, s. 293 

Mustafa Sâmih Rifat:  Gırîv-i Uhrevî, adet 39, s. 309–310 

Mustafa Sâmih Rifat:  Kıt’a, adet 52, s. 413 

Nazmî:    Kıt’a, adet 37, s. 293 

Nazmî:    Gazel, adet 37, s. 293 

Nedîm:    Beyit, adet 45, s. 357  

Nüzhet (Bursalı):  Gazel, adet 42, s. 335  

Ratıb Paşa:    Beyit, adet 45, s. 357 

Rıza Safvet(Vahdetîzade):  Münacaat, adet 50, s. 398–399 

Rüşdî-i Kadîm:   Gazel, adet 42, s. 335 



 145 

Servet:    Gazel, adet 48, s. 383 

Sofullah Yar:    Kaside, adet 47, s. 377–378; adet 48, s. 383–384 

Vâlihî (Ahmet Çelebi):  Beyit, adet 45, s. 357 

Vasıf-ı Enderûnî:   Beyit, adet 45, s. 357  

Vedât:     Sahil-i Deryada, adet 43, s. 343 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Sabah, adet 47, s. 376–377 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî: Bir Mehtap Gecesi, adet 52, s. 413  

 



 146 

B. İLÂN VE REKLÂMLAR 

İbtâl-i Mezheb-i Mâddiyyûn--- Adet 41, s. 332 “Yeni Kitaplar” 

Münderacâtı: Mâddiyyûn ve tabîiyyûn mezhebi 

ne demektir? Red ve iptali ne vechiledir? Bu dallarını 

beyân ve ilm-i heyet ve ilm-i arz ulûm-ı yakiniyeden 

olmadığını ve Varîdîn’ın zuhûr-ı beşer hakkındaki 

mülâhatâtının asla masib olmadığını mükemmelen ispat 

eder ve gayet ülefâya mühim olan isbât-ı nübüvvet 

bahsini dahi mükemmel surette câmidir. 12 kuruş baha 

ile kütüphanemizde satılır. (Yazarı İsmail Ferit) 

Biçare Familya     ---  Adet 34, s. 276 “Yeni Kitaplar” 

Fransa meşâhîr-i hikâye-i nüvisânından Jules 

Mary’nin eşhar-ı âsârından olup Hüseyin Vasıf Bey 

tarafından Türkçe’ye tercüme edilmiş ibret-âmiz bir 

romandır. Câni bir pederin hayatını kırk sene sonra 

tezâhür ediyor, evlat ve ahfâdının sefâleti tasvir 

olunuyor. Asil bir familyanın asâletinden istifade 

garzında bulunan Dany’nin cezasını, bir valide-i 

müşfikenin âsârı fevkalade-i şefkat-kârânesini, âlî 

cenâb bir delikanlının fedakarlığı vesair tehzîb-i ahlâka 

hâdim hadisâtı göz önüne getiriyor. Müellifin kuvve-i 

zihniyesiyle mütenâsip bir iktidar kalemi ile tercüme 

edilmiştir. Fransa’da bir müddet Kalile ( )zarfında 

beş defa tab’ı Petti Jurnal ( )Dergisi’nin 

tefrikasına derci kıymetini takdir ettirir. Bahâsı 10 

kuruştur. 

Biçare Genç      ---  Adet 51, s. 412 “Yeni Kitaplar” 

Ser-âmedân-ı muharririnden Ahmet Rasim Bey 

biraderimiz zîb-i eyd’î-i itibâr olan müellifât-ı 



 147 

nefîsesine bu kere bâlâdaki unvan ile bir eser-i bahterîn 

daha ilave etmiştir ki mevzusu, âşinâlarından bir gencin 

garip bir sergüzeşt-i âşikânesini –kendine mahsus gibi 

olan sade ve sevimli bir üslûb-ı ifade ile- tasvirden 

ibarettir. 

Ahmet Rasim Bey’in tasvir-i hissiyât yani 

ahvâl-i kalbiyeye teşrîh hususundaki mahâret ve 

muvaffakiyeti her eserinde az çok kendini gösterdiği 

gibi bu eserde dahi nümâyân olmaktadır. Mûmâ-ileyhin 

âsârına bir meziyet ve kıymet veren esbâbdan biri de 

vakâyı daima ahlâk ve âdâb-ı kavmiyemize muvâffık 

olacak surette intihâb ve tahrîr etmesidir. 

Eserin tab’ına gelince: Âlem Matbaası’nın bir 

numune-i terakki ve tekamülü addolunsa layıktır. 

Binâen-aleyh gerek müellifine, gerek tab’ına 

beyân-ı tebrikât-ı halisâne ile beraber eseri 

kütüphanelerini âsâr-ı nefise ile tezyîn etmek isteyen 

ashâb-ı mutâlaaya tavsiye ederiz. 

Çin, Kore ve Japonya     ---  Adet 41, s.332 “Yeni Kitaplar” 

Haritası  Çin, Kore ve Japonya ahvâl-i hâzıra ve mevâki’ 

harbiyesini mübeyyen olarak encümen-ı maarif baş 

katibi saadetlü Vehbî Bey Efendi tarafından bi-t-tertîp 

bu kere matbaa-ı âmirede münasip kıtada tab’ edilmiş 

olan bu harita şark-ı vakâyî hâzırasına itlâ’ için hâiz-i 

ehemmiyettir. Bahası 100 paradır. 

El-Neşriz-Zehrî fî Risâilin-  -- Adet 32, s.260 “Yeni Kitaplar” 

Nesred-dehrî  Numune-i edebiyat-ı Arabiye olacak bir surette 

kaleme alınmış bir eser-i bahterin olup müntesibin-i 

edeb ve inşa-yı Araba ve bahusus efkâr-ı dakike-i 

edebiyeden hisseyâb-ı irfân olmak hevâhişinde bulunan 



 148 

erbâb-ı mutâlaaya tavsiye ve sahib-i eserin zamanın 

yetiştirdiği üdebâ-yı Arabın ser-fürûzânından ve 

hakikaten şâyân-ı senâ fesahâ-yı belağat nişânından 

olup el-yevm Mısır’da hâiz mertebe-i itibar olmuş bir 

iki derginin sahip ve ser-muharrir-i muktedârı bulunan 

Hasan Hüsnü  Tubaranî Bey ? efendi olduğu beyan 

ile eserinin ne mertebe kıymetdâr ve kütüphane-i 

hevâhişkârân-ı maarifte bulunmaya bihakkın sezâvâr 

olduğunu ve kitabın gerek hacminin büyüklüğü gerek 

nefâset-i tab’ ile müzeyyen bulunması mukabilinde 

bahasının ancak 7 kuruştan ibaret olması heveskârân-ı 

edebiyat-ı Arabiyenin nazar-ı dikkat itibar-

perverânesini celbeder ümidindeyiz. 

Fakîre       ---  Adet 37, s. 300 “Yeni Kitaplar” 

Nevresidgân-ı üdebâdan Abdülkerim Hâdî 

Bey’in bir eseridir ki hikâye zımnında bir çok emsâl-i 

ahlâkı hâvîdir. Hem mütelezziz, hem müstefîd olmak 

isteyen yeni kitap meraklılarına mutâlaasını tavsiye 

ederiz. 

Fransızca Numune-i İnşa --- Adet 30, s. 244 “Yeni Kitaplar” 

Babıâli Tercüme Odası hülefâsından Y. Ziya 

Efendi’nin bu eseri, hâvî olduğu resmî ve gayri resmî 

bir çok muharrerât örnekleriyle, sırf Fransevî’yı ikmâl 

edenleri az müddet zarfında kendi kendilerine tahrîr ve 

inşa etmeye alıştıracak güzel bir eserdir. Âlî kağıt 

üzerine nefis surette tab’ edilmiş olan bu kitap, mektep 

efendileriyle heveskârân-ı inşaya bilhassa tavsiye 

olunur. Bahâsı 5 kuruştur. 

 

 



 149 

Fransızca Yazı Meşki      ---  Adet 27, s. 220 (Kitap İlanı) 

Defteri   Franzısca hüsn-ü hattın sûret-i müteaddidesini, 

ezcümle İngiliz rond ve gotik denilen yazıların envâını 

gösterir onaltı sahifeden ibaret bir defterdir. Talebe ve 

evlatlarının Fransızca güzel yazı yazma alıştırmalarını 

arzu eden mektep muallimlariyle pederlerin bu 

defterden birer nüsha edinmeleri bihassa tavsiye olunur. 

Bahası 6 para olup çok alanlara iskonto olunur. 

Gecelerim       --- Adet 37, s. 300 “Yeni Kitaplar” 

Muharririn-i Osmaniye arasında gerçekten haiz-

i mevki-i imtiyâz olan Ahmet Rasim Bey biraderimiz 

eyd’i-i ihtirâmda dair olan müellifât-ı adîdesine 

samimeten bu kerre “Gecelerim” unvanıyla 

neşreylediği telif-i latifiyle kütüphane-i nefâyis-i âsârı 

bihakkın tezyîn eylemiştir. 

Mevzusunun kıymet ve meziyeti nisbetinde 

gayet matbu ve dil-nişîn olarak basılmış ve 81 

mutavassıt sahife teşkil etmiş olan bu eser-i nefis 

muharririn levha-i hayatından bazı menazır-ı leyliyeyi, 

bunlarda insanı gâh acı acı tebessüme, gâh tatlı tatlı 

giryeye mecbur edecek ahvâl-i masumâne ve 

yetimâneyi tasvirden ibaret ise de tarîk-i maişette 

kemsirâğ-ı aciz ve hayret olan sekiz dokuz yaşında bir 

yetim çocuğun bedreka-i sa’y-ı zatı ve sâike-i zeka-yı 

fıtrî ile ser-menzil-i merâma, ki kemâl-i ademiyettir, 

vusûlünü gösterdiği için heyet-i umûmiyesi nazar-ı 

hikmette bir timsâl-i ibrettir. 

Müellifin ahvâl ve hissiyât-ı muhtelife-i 

kalbiyeyi tasvir hususundaki iktidâr ve mahareti, 

alelhusus “sehl-i mümteni” nev’inden bulunan sade ve 



 150 

tabîi ve latif uslûb-ı beyânı “Gecelerim”’de âsâr-ı 

münteşire-i sâiresinde ziyade hüsn-i imtizâc eylemiştir. 

Binaen-aleyh cenâb-ı mîr-i râsime arz-ı müntedârı ve 

tebrikât-ı hâlisâne ile beraber kitabı eshâb-ı mutâlaaya 

suret-i mahsûsada tavsiye ederiz. 

Hâlî Âda      ---  Adet 41, s. 332 “Yeni Kitaplar” 

Muharrirlerimizden Ali Muzaffer Bey 

tarafından tercüme edilip Tercümân-ı Hakikât 

Dergisi’ne derc edilmiş olan “Hâlî Âda” unvanlı 

hikâye-i latife kitap suretinde dahi tab’ olunarak 

neşredilmiş ve yüz yetmiş altı sahifeden müteşekkil 

olduğu halde yüz para baha ile satılmakta bulunmuştur. 

Bu eser Fransız muharrirlerinden Madam Jodith 

Gauiter’in (i’tisâfât-ı aşk) surnâme-i umûmiyesi altında 

cem’ etmiş olduğu üç latif hikâyeden biri ve en 

güzelidir. Tarz-ı tercümesinde dahi iltizâm-ı sadegî ve 

belağat olunmuş olmakla mutâlaasını suret-i mahsusada 

tavsiye ederiz. 

Hayâlât      ---  Adet 45, s. 364 “Yeni Kitaplar” 

Monte Kristo müellif-i şehr-i Alexandre 

Dumas’ın âsârından Artin Kantarciyan Efendi’nin 

tercüme ettiği bu eserin tarif-i mahiyetine girişmeye 

lüzum bile görmeyerek sade müellif-i şehrînin namını 

zikir ve tercümesinin şiveye muvâfık olduğunu beyân 

ile iktifâ ederiz, bahası 2 kuruştur. 

Kitaplar ve Fiyat listesi   ---  Adet 36, s. 292 “Yeni Kitaplar” 

Pare Kuruş  

    Kavânîn Mecmuası  

— 2 Gülgonca-i Hukuk (Gelibolulu Mehmet Rıfat) 

— 2 Mesâil-i Mühimme-i Müntahabe(Gelibolulu Mehmet Rıfat) 



 151 

— 6 Tehzîbü’l-Mukarrerât (Ali Rıza) 

— 2 Arzuhâl Hocası 

— 7 Eshâb-ı Cerâim ve Lâhika (Gelibolulu Mehmet Rıfat) 

— 5 Vezâif-i Kanuniye (Zağralı Ahmet Fehmi) 

— 1 Tatbikât-ı Kanun-ı Cerâim-i Sıhhiye (Gelibolulu Mehmet Rıfat) 

— 1 Gülgonca-i Cezâ (Gelibolulu Mehmet Rıfat) 

— 6 Harç Tarifesi Şerhi (Mehmet Niyazi) 

— 9 Mecmua-i Malumât-ı Adliye (Nazif Süruri) 

— 1 Matbaalar ve Kitapçılar Nizâmnâmesi 

— 5 Usûl-u Muhâkemât-ı Hukukiye (Hükoçyan) 

 

Romanlar 

— 5 Jenovefa (Resmolu İbnü’l- Ahmet Mithat) 

— 5 Tek Göz 

— 2 On İki La’l 

— 3 Milyonlar Var Kızım Milyonlar! 

— 2 Hayâlât (Alexandre Dumas, çev. Artin Kantarciyan Efendi) 

— 1 Tesâdüf (Alexandre Dumas, çev. D. Karakin) 

— 4 Polin (Alexandre Dumas, çev. Minas) 

— 7 Ahvâl-i Âlem 

  

Asır Kütüphanesi Külliyatı 

— 1 Ebyât 

—        1 Âsâr-ı Celîle-i Hamidiyeden Bir Nebze (Baudin, çev.  

Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 

— 5 Sefîrler ve Şehbandarlar - Hukuk u Vezâifi (Hüseyin Âgâh) 

 



 152 

Kitab-ı Mütenevvia: 

— 10 Ter ve Terlemek 

— 12 Nota Muallimi (Hacı Emin) 

— 1 Yeni Usûl Elifbâ-yı Fransevî 

— 3 Kulak ve Gırtlak (Hasan Muzaffer) 

— 7 El-Neşr-il Zehrî  

— 5 Fransızca Numune-i İnşâ (Y. Ziya) 

— 2 Mecmua-ı Tabirât-ı Resmiye (Hüseyin Agâh) 

— 8 Durûb-ı Emsâl-i Türkiye (Tekkezade M. Said) 

— 6 Usûl-u Muhâberât-ı Hâriciye (Mehmet Hayri) 

— 7 Rehnümâ-yı Muhâverât-ı Seyyâhîn 

— 4 Zeyl-i Lügatçe-i Islahât-ı Resmiye 

— 2 Almanca Istılât-ı Resmiye  

— 7 Mizân-ı Cezâ (Ali Rıza- Vasıl Organidis) 

— 1 Hüsn-i Hat-ı Fransevî   

— 12 Semâhane-i Edeb (Ali Enver) 

— 20 Esâmî (Muallim Naci) 

— 20 Istılâhât-ı Edebiye (Muallim Naci) 

— 2 Mutâlaât-ı Edebiye (Ziver) 

— 5 Eslâf (Faik Reşât) 

— 3 Eshâb-ı Tabakât-ı Seb’a (Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 

Kulak ve Gırtlak    ---  Adet 33, s. 268 “Yeni Kitaplar” 

Hasan Muzaffer Bey Efendi tarafından kulak 

ve gırtlağın husûsât-ı teşrîhiye ve fizyolojiye-i 

umûmiyesine dair bir çok mebahîs-ı müfîdeyi hâvî 



 153 

tertibine himmet kılınmış ve nihayetine iki kıta da 

resim ilavesiyle tezyîn edilmiş bir eser-i muteber olup 

mutâlaasını malumât-ı fennîye ile tenvîr-i fikir etmek 

isteyen umûm kâr’in-i kirâmımıza tavsiye ederiz. 

Kütüphanemizde üç kuruş baha ile satılmaktadır. 

Kütüphane-i Andelîb    ---   Adet 30, s. 244 “Yeni Kitaplar” 

Mektep risâle-i edebiyesi baş muharriri edib-i 

lebîb Faik Esat Bey Efendi’nin “Tezyîn-ül-esvâk, 

Mısrânü’l-uşşâk, Akdil-ferit, halbetü’l-kemiyyet” ve 

emsâli mu’teberât ketb-i muhâzarâttan tercüme ve 

iktibâs tarîkiyle yazmakta olduğu ‘Arapların Hikâyât-ı 

Şairânesi’ni Kütüphane-i Andelîb unvanı altında cem’ 

ile kitap suretinde tab’ ettirmeye başlamış ve şimdiye 

kadar üç forması arayış-ı mevkii intişâr olmuştur.  

Faik Esat Bey elsine-i selise edebiyatına vukûf 

ve ıtlâ’ı hasebiyle emsâli olan üdebâya bîhakkın Faik 

ve bu eseri ise gerek suret-i tahrîrce gerek hüsn-ü 

intihâbca her türlü sitâyişe layık olduğundan 

‘Kütüphane-i Andelîb’i erbâb-ı mutâlaaya suret-i 

mahsûsa da tavsiye ederiz. 

Matbaalar ve Kitapçılar  ---   Adet 29, s. 236 “Yeni Kitaplar” 

Nizâmnâmesi   Matbaalara ve kitapçılara ve bunlara müteferri’ 

husûsâta dair kaleme alınıp mer’iyet-i ahkâmına bil-

istizân irâd-ı seniye-i hazret-i hilafetpenâhi müteallık ve 

şerefsüdûr buyurulmuş olan nizâmnâme bu defa ‘Kavâ-

nin Mecmuası’ unvanlı külliyâtımızın onuncu adeti 

olamak üzere kitap şekline basılmıştır. Bahâsı 60 paradır. 

Mecmua-ı Malumât-ı     ---  Adet 31, s. 252 “Yeni Kitaplar” 

Adliye  Âmedi-i Divan-ı Hümâyûn Hülefî-i 

Kirâm’ından ve efâzil-i şuarâ-yı Osmaniye’den Sürurî 

Paşazade saadetlü Nazif Bey Efendi Hazretleri’yle 



 154 

mahkeme-i temyîz baş müddei umumî muavinlerinden 

ve mühre-i müntesibin ilm-i hukuktan saadetlü Talat 

Bey Efendi’nin müştereken evvelce tahrîr ve tab’ ve 

neşrine sarf-ı nakdiye-i himmet eyledikleri âsâr-ı 

kanuniyeyi takip eylemek üzere Ba’lada’ki unvan ile 

bir eser-i mühim daha neşrine muvaffak olmuşlar ve 

işbu eserde mehâkem-i adliye ile onda mâbihü’l-tatbik 

olan kavânin-i âdile-i Osmaniye’nin ahkâm-ı mer’iye-i 

hukuk perverânesini pek etraflı surette bast ve beyan 

eylemişlerdir. 

Eserin ehemmiyetini müelliflerinin meziyet-i 

mahsûsa-i vakıfâneleri meydan-ı sübûte çıkaracağı 

bedihi idüğünden ol babda temdîhâta girişmeyerek 

yalnız fenn-i hukuk müntesiblerine tebşîr-i keyfiyetle 

ifâ-yı levâzım-ı kadir şinâsi eyleriz. Bahâsı 5 kuruştur. 

Milyonlar Var Kızım     ---   Adet 45, s. 364 “Yeni Kitaplar” 

Milyonlar  Fransa meşâhîr-i hikâye-nüvisânından birinin 

eseri olup tezyînen lisanımıza tercüme edilmiş güzel bir 

hikâyedir. Eserin letâfet-i asliyesine tercümesinin 

şiveye muvâffakati de inzimâm ederek hakkıyla şâyân-ı 

tavsiye âsâr-ı nefîse sırasına geçmiştir. Nefâsat-ı 

tab’ıyla beraber bahası yalnız 2 kuruştur.. 

Safîr-i Andelîb              ---  Adet 38, s. 308 “Yeni Kitaplar” 

Füzelâ-yı üdebâdan Faik Esat Bey Efendi’nin 

mahsul-ı tab’-ı bülendi, tabir-i âhirle o andelib-i gülzâr-

ı belağatın nagamât-ı mevzune-i uşşâk-pesendi olan 

bazı eş’âr-ı dil-âvîzi muhtevî mecmuadır. Âhiren 

“kütüphane-i andelib” namıyla teşkîl eylediği külliyat-ı 

âsârının ikinci adeti olmak ve cüz cüz neşredilmek 

üzere bu kere tabına başlanılmış ve ilk cüzü ziver-i 

eydi-i ihtirâm olmuştur. Mîrmûmâ-ileyh elsine-i salise 

edebiyatında vukûf ve bahre-i kâmil eshâbından ve 



 155 

simâ-yı zamanımızın en muktedir şairlerinden 

olmasıyla bu eseri nazm-ı eş’âr ile iştigâl edenler için 

cidden mutâlaa ve istifade olunacak âsârdan olmak 

üzere tavsiye ederiz. 

Sefîrler ve Şehbandarlar-  --- Adet 42 s. 340 “Yeni Kitaplar” 

Hukuk u Vezâifi  Babıâli Tercüme Odası Mütehayyîzân-ı 

Hülefâsından ve telifât-ı Nâfia-i adîdesiyle iktidar ve 

dirâyetini ispat etmiş ezkiyâdan İzzetlü Hüseyin Âgâh 

Beyefendi tarafından tertip olunan bu eser-i fevâid-i 

kester (diplomasi) fenn-i mühimminin suferâ ile 

şehbenderlere ait aksâmından yani sufirâ ve 

şehbenderlerın haiz oldukları hukuk ve imtiyâzât ve 

fevâid ve muâfiyâttan ve mükellef bulundukları vezâif-i 

umûmiyeden ve onların safât-ı resmiyelerini müspet-i 

muharrirât ile haklarında icrâ olunan merasimden bahis 

olmakla diplomasi mesleğinde bulunan zevât ile bu 

babda istihsâl-ı malumât arzusunda bulunan zevât için 

mutâlaası elzemdir. 207 sahifeden ibaret olduğu ve 

gayet nefis tab’ edilmiş bulunduğu halde bahası yalnız 

5 kuruştur. 

Şerh-i Şuabi’l-İmân        --- Adet 34, s. 276 “Yeni Kitaplar” 

Meşâhîr-i ulemâ-yı İslâmiye’den “rûh-ul-beyân” 

tefsirinin sahibi İsmail Hakkı Efendi (İsmail Hakkı 

Bursevî) Hazretlerinin eser-i âli-i âsilâneleridir. Böyle 

bir kitap müstetâbın her Müslim tarafından muzahher 

hürmet ve takdir olacağı beyândan müstağni olup her 

ehl-i imânın yed-i tevfîrinde birer tane bulunmak 

elzemdir. Mutâlaasından hâsıl olacak istifâde-i 

maneviye küllîdir. Herkese hususiye talebe-i ulûma 

tavsiye olunur. Bahası 6 kuruştur. 

 



 156 

Tâbîiyet                         ---  Adet 41, s. 332 “Yeni Kitaplar” 

Tabîiyyetin tarifi ve ehemmiyetini ve şerâit-i 

ahkâmı hakkındaki kavânin-i devât-ı âliye ile düvel-i 

ecnebiye beyninde gerek uhûd-ı düvelince, gerek 

tabîiyet-i kanunnâme-i hümâyûnu ahkâmınca bazı 

tetkikât ve tatbikât-ı mühimmeyi hâvî bir eser-i müfît 

olup bahası 5, taşra için 6 kuruştur. (Mehmet Fuat) 

Tek Göz                         --- Adet 50, s. 404 “Kitap İlanı” 

Girit’te ve Yunanistan’da cereyân etmiş vaka-yı 

garibeye musavver olan bu eser erbâb-ı kalemden bir 

zat tarafından –mübtedilere meşk-i taklit olmaya layık 

olacak- bir tarz-ı beliğde yazılmış olduğundan âdât ve 

âdâbımıza muvâfık roman mutâlaası meraklılarına 

tavsiye olunur. Bedeli 5 kuruştur.. 

Tuhaf Bir İzdivac          ---   Adet 37, s. 300 “Yeni Kitaplar” 

Encümen-i Teftiş ve muayeneye memur izzetlü 

Tevfik Lâmih Bey Efendi’nin ibret-âmiz bir hikâye-i 

muhtasaradan ibaret olan bu eser-i latifeleri şâyân-ı 

mutâlaa ve istifade âsâr-ı edebiyedendir. 

Vezâif-i Zabıta               --- Adet 34, s. 276 “Yeni Kitaplar” 

İlm-i hukuk hakkında malumât-ı mücmele, 

hukuk-ı mektûba ve gayr-i mektûbanın taksimatıyla 

kuvvâ-yı umûmiyenin inkisâmı; tetkîk-i sân’iyet, iâde-i 

mücrimin usûlü, mekan ve zaman itibariyle takibi caiz 

olmayan cerâim, haric-i ez memleket imtiyâzı, ecânibin 

uhûd-ı Atîke mucibince caiz oldukları bazı imtiyâzât ve 

muafiyet ile tahkikat ve takibata dair istidâname, 

feragatname, etıbbâ ve erbâb-ı vukûf raporları 

numunelerini hâvî olup bilcümle zabıta-i adliye ve 

idare memurlarıyla müntesibin-i adliyeye lüzumlu bir 

eserdir. 



 157 

C. RESİM, FOTOĞRAF VE ÇİZİMLER 

Musavver dergi özelliğine uygun olarak resim ve fotoğraf yayımlanmamıştır. 

Çizimlere yer verilmemiştir. Dergide yer alan tek resim ise Ahmet Cevdet Paşa’nın 

ölümü üzerine yayımlanmıştır. Bir de Padişahın doğum günü sebebiyle Osmanlı 

amblemine yer verilmiştir. 

 

Ahmet Cevdet Paşa   : Adet 49, s. 389 (Devletin üst düzey makamlarında 

görev almış olan ve edebiyat alanında önemli eserler veren 

Ahmet Cevdet Paşa’nın fotoğrafına yer verilmiştir.) 

Osmanlı Amblemi    :  Adet 32, s. 253  (Padişahın Doğum Günü sebebiyle 

yazılan yazının içine Osmanlı Devleti’nin Amblemi 

basılmıştır.)  



 158 

 
 

Hazine-i Fünûn Dergisi’ni daha iyi tanıtabilmek amacıyla 51. sayının son 
sayfası buraya alınmıştır. 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SEÇİLMİŞ METİNLER 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. AİLE, KADIN VE ÇOCUK 
İLE İLGİLİ METİNLER 

 



 161 

MÜTENEVVİA 

ANDRE 

Mevsim sonbahardı. Şems-i münîr-i âlem son şuâ’âtını neşretmekte, etraf 

hafif bir sisle mestûr bulunmakta idi; bir taraftan çobanın çaldığı kavalın sedasına 

karışan koyun melemeleri âşiyâneye avdetlerinden dolayı husule gelen 

memnuniyetlerini tasvir, diğer taraftan bir derenin hazin hazin çağıltısına iştirak eden 

ve yapraktan ârî bir dalın üzerine konmuş olan kuşçuğuzun feryadı eşini kaybettiğini 

imâ ve tepecikte bulunan kabristandan köye kadar mümted olan yol üzerinde de 

benzi sararmış, ağlamaktan gözleri kızarmış, zaafından düşmemek için eline bir 

baston almış olan bir genç köye avdet etmekte ve bu delikanlının hali de bir felaketin 

neticesi olduğu yek-nazarda anlaşılmakta idi. 

“Andre” namıyla yâd olunan bu genç köyün mu’teberânından birinin 

oğluydu. Üç sene evvel icra edilen yılbaşı yortusunda “Luis” namında bir kızcağızı 

görerek sevmiş ve halini kıza açtığında kızdan onun da kendisine muhabbeti olduğu 

cevabını almasıyla iki sene fevkamâyutasavvar bahtiyarâne imrâr-ı vakit etmişler ise 

de muahharan biçare kızın düçar olduğu hastalık vefatına sebep olmuştu. 

Andre kızın vefatında ziyadesiyle keder etmiş ve pederi ise evladını bu halde 

görünce seyahat etmesi için müsaade vermişti. Fakat esnâ-yı seyahatte eğlenip zevk 

edeceği yerde bilakis ızdırabı tezayyüd etmiş ve seyahatte devamı mümkün 

olamayacağını anlayarak âşiyâne-i pedere avdete mecbur olmuştu. 

Rüfikâsı Andre’nin bu kederden çaresi gayr-i kâbil olan bu muhabbetten 

vazgeçmesi için hayli fedakarlıklarda bulunmuşlar ise de Andre’nin kalbinde bir 

mevki-i mühim tutmuş olan bu muhabbetin def’ine muvaffak olamamışlardı. 

Maşukasının vefatından sonra bir ay kadar hal-i sıhhatte bulunduysa da 

günden güne tezâyüd etmekte olan muhabbet vücudunu fevkalade tahrip etmiş ve 

nihayet gördüğümüz hâle koymuş idi. 

İki ay sonra kabristanda yan yana konulmuş, bir demir parmaklıkla tahdîd ve 

ezhâz güne gün ile tezyîn edilmiş olan iki mezarı, bir erkekle iki kadın ziyaret ediyor 

idi ki bu mezarlardan birinin üzerinde “Andre”, diğerinde “Luis” namları mahkûktu. /(289)/ 

(Adet 36, s. 289)       (Mehmet İhsan)  

(Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden) 



 162 

MÜTENEVVİA 

ZAVALLI MASUM 

Zevc ve zevce önlerinde zayıf ineklerini sürerek kat’-ı mesafe ediyorlardı. 

Güneş, havazât-ı cesîmesi derununda gurûb ediyor; kırmızı eşi’ası bataklıklar 

arasında, uzun kamışlar içinde uzanan evlekler üzerinde hûn-renk lekeler tersîm 

eyliyordu. 

Toprak yığınlarından atlayarak kemâl-i ihtiyât ile yürüyorlar, yavaş yavaş 

konuşarak bir takım esrar-âmîz şeylerden bahsediyorlardı. 

Güneş gittikçe ufk-ı iğtirâba tekarrüb eyliyor idi. İnek çobanlarının sesleri 

ortalığı isti’ab eden sükûnet içinde garip, latif ahenkler hâsıl etmeye başladı. 

Genç kadın tedricen kızarıyor, serbest bıraktığı kolu bazı defalar delikanlının 

koluyla müsâdeme ediyordu. 

İzdivaçlarından beri henüz iki ay geçmişti. 

Zevcin adı (Jeron)’dur. Bu rahimâne nazarlı, etine dolgun latif çoban kızını 

zevce olmak üzere intihâb /(289)/ eylemişti. Bu kızı sekiz seneden beri sevmekteydi. 

Fakat öyle bir aşk ile sevmiş, âğûşuna almak istemişti ki muhabbetin bu derece-i 

masumanesi, bu kadar şedîdi tasavvur olunamaz. Hayli zaman delikanlının fikrini 

okşamış olan bu rüya bir gün hakikat şekline temessül eyledi… 

Genç kadın, inekleri gurûb-ı şemste elvân-ı latife irâe eden mahall-i 

mahsûsaya sevk ettikten sonra tarlalardan ayrıldı. İkametgâhına gelerek zevcinin 

yanına oturdu. 

(Jeron), (veylet-sûr-en )de bir mülk iştirâ etmişti. 

İzdivacını müteakip meserrât içinde geçen günler koca aşığı pek memnun 

etmiş, zevcesi hakkındaki muhabbeti artırmıştı. 

Bir sene geçtikte zevcesinin karnında bir şişkinliğin hâsıl olduğunu görerek 

pek sevindi ve eşi (Jan)’a – zevcesinin ismidir- açtı. 

Jan gülmeye başlayarak – Sevgili Jeron’um! Bu bir sevimli kız olacaktır ki 

ikimiz de kemâl-i muhabbetle seveceğiz. dedi. 



 163 

Fakat validenin dünyaya getirdiği evlat arzu eylediği gibi kız olmadı. 

Mamafih bu dahi memnuniyet-i mahsûsa ile telakki edildi. Nişâne-i şefkat olarak 

birkaç gözyaşı yanakları boyunca yuvarlandı. Biraz sonra çocuğun vaftiz-i resmî icra 

edilerek sıhhati mükemmel olan valide bu resmde ispat-ı vücut eyledi. 

İsmi (Şarl) konulmuş olan nev-zât demir gibi kavîydi. Şâyân-ı hayret bir 

surette büyümeye başladı. Valide bu pembe ve ter ve taze yanaklı bebeğe mâlik 

olduğundan dolayı pek mesrûrdu. Akşamları alaca karanlık bastığı zaman çocuğu 

gezmeye götürür, bu hâle gıbta eden başka validelerin hasûd karıların tebriklerini 

toplamak üzere kapıdan kapıya başvururdu. 

Bebeği bir zerafet-i mahsûsa ile kundaklamış idi. Müteaccibâne kendisine 

ma’tûf olan iri, mavi gözleri temaşa ederek kâhîce çocuğu buselere müstağrik eder, 

kâhice mesrûrâne tebessümler eylerdi. 

Hiç evladını büyütmek için bir takım yabancılar eline teslim etmek nasıl kabil 

olur imiş? Eğer bir süt nineye verse evladının o güzel gözlerinin bir karanfil 

tomurcuğuna teşbih ettiği küçük dudaklarının çalınacağına hükmederdi. 

Jeron dahi çocuğa pür-şitaş ( ) ediyordu. Gündüz işlerini bitirince akşam 

üzeri beşiğin yanına tegarrub ile yere çömelir, çocuğun teneffüz-i muntazamını 

dinleyerek sonra yavaşça koca bıyıklarını a’zâ-yı mekşûfesine dokundurur, buselere 

gark eylerdi. 

Bir sene geçti, çocuk artık kundaktan çıkmış, büyümüştü. Koltuk 

değneklerine dayanarak yürür, küçük ayaklarıyla saman parçalarını kırıp ezerdi. 

Peder der idi ki: - Bu çocuk ne kadar kayıtsız, mesut olacak! 

Mesut, kayıtsız! Heyhat ki biçare peder, binlerce nev-nihâlâni hâkk-ı helâka 

süren emrâzı düşünemiyordu. 

Bir akşam Jan alelacele zevcinin bunduğu mahalle koşarak; -Gel!... Çabuk 

gel!... dedi ve kocasının cevap vermesine bakmayıp sürükleye sürükleye koşmaya 

icbâr etti. 



 164 

Destgâhın arkasında bulunup [çünkü Jeron doğramacı olup destgâhı 

hanesinin ittisâlindeydi] yatak odalığına ifa eden mahalde zuhur eden bir hırıltı sükûn 

ve sükûneti ihlâl ediyordu. 

Peder her şeyi anladı. Çocuğunun serilmiş olduğu yatağa doğru hücum etti. 

Jan lambayı alarak zevcinin eserine iktifâ eyledi. Bebeğin üzerine eğilmiş olan 

zevcine dedi ki: 

—Jeron! Dikkat et, ölüyor! Ölüyor!... 

Zevci gibi o da çocuğunun üzerine eğildi. Nev-zâtın soğuk, mütekallis elini 

ellerinin içine alarak öptü ve sertin teessürüne yol verdi. Gözyaşları çocuğun tombul 

kollarını ıslattı. /(290)/ 

Jeron kalktı; koları sıvalı olduğu, sırtına bir şey almayı bile düşünemediği 

halde koşarak sokağa çıktı; deli gibi seğirtmeye başladı. 

Lambanın ziyası duvara aksetmiş, çocuğun yatağı kenarında diz çöken 

validenin hali garip bir manzara irâe etmekte bulunmuştu. 

Kıçkırıklar, hırıltılar biribirine karışıyordu!... Tahta çekmece içinde mahfuz 

saat sekizi vurdu. Bundan mutahâssıl sadâ hırıltıyı tezyîd etti. 

Büsbütün düçâr-ı dehşet olan valide olduğu yerden kalktı; lambayı aldı; rafta 

mevzu’ bir çok şişeler arasından bir şeyler aradı. 

Bu esnada kapı ardına kadar açılarak Jeron, arkasında başka bir adam olduğu 

halde içeri girdi. Valide yatağa doğru lambayı tutuyordu. Şarl’ın hanceresinden hep o 

tiz hırıltılar çıkıyordu. 

Zevc ile gelmiş olan adam yatağa yaklaşarak; -Lambayı güzel tutunuz, 

madam!... 

Dedi. Herif çocuğun boğazını yokladı; bir muayene-i ciddiyeden sonra birkaç 

saniye kadar mütefekkir kaldı. Endişeler içinde yatmakta olan peder: - Pekâlâ, ne 

var? Diye sordu. 

Tabip yavaşça:-Yarım saate kadar hiçbir şey kalmaz! 



 165 

Dedi. Yatağın yanında bir iskemle bulunuyordu. Peder bunun üzerine düştü. 

Ağlayamadı; fakat sinesinde şedîd bir âh fırladı. Biçare bu anda, çocuğun yatağı 

başında sâkıtâne ağlamakta olan zevcesi Jan’a atf-ı nazar etti… 

& 

Küçük yatak tekrar yapılarak örtüleri tecdîd edilmiş, pencereden kapıdan 

akseden sarı ziyalar altında meşkûk ve müphem bir manzara irâe etmekte 

bulunmuştu. Pencerenin kanatları kapalı, kapı aralık bırakılmıştı. 

Masa üzerinde içi zeytinyağı ile dolu bir kandil bulunuyordu. Fitilin alevi 

hafif kırmızı bir ziya neşrederek pencere üzerinden içeri giren ziya ile rikâbet 

ediyordu. Masaya büyük ve hazin bir gölge aksediyor, hasır iskemleler garip bir 

manzara teşkil eyliyordu. 

Odanın bir köşesinde, yatağın arkasında yere bırakılmış ve bir kureb ile 

örtülmüş müdevver bir iklil mevcuttu ki öte tarafında bir kadın diz çökmüş dua 

ediyor, hıçkıra hıçkıra ağlıyordu. Elhâsıl, ed’iye-i taviyle, gözyaşları, müvessir 

feryatlar, nev-meydâne işaretler, heyecan-ı kalb odayı istila etmişti. 

Valide feryat ediyordu; çünkü semere-i fuâdı kayboluyor, artık hayatı 

karanlık ve nihayetsiz bir uçuruma sükût eyliyordu. Nev-zâtın vücudu soğumuş, 

nazarında mevtin son şirâresi, dudaklarında dest-i bârid ecele karşı açılmış acı 

tebessümler görülmekteydi. 

Valide diyordu ki: 

—Rabbim, Rabbim! Hayatım, yegane ümidim olan bu çocuğu niçin bu kadar 

çabuk elimden alıyorsun?... Âh, Şarl! Sen göğe çıkacak, vaktiyle sana hibe ettiğim 

tebessümleri oradan bana iade edeceksin!... 

Valide başını cesedin bir tarafına koymuş olduğu halde bir müddet böyle 

kaldı. Sabah oldu. Kandilin ziyası artık tesirsiz kalarak ziya-i zerrîn-i nehâr oda 

derûnuna nüfuz eyledi. 

Öğle üzeri pencere kanatları defeâtle çalındı. 

Valide: -  Kim ise girsin! 

Diyebildi. Bir adam kapıyı açtı ve eğilerek yavaşça tekrar kapadı. Latif 

göstermek istediği bir sadâ-yı bârid ile dedi ki: 

—Madam! Getirdiğim şey… 



 166 

Herif sözünü ikmal edemeyerek yere bir tahta sanduka koydu ve şapkasını 

çıkararak şaşkın şakın emre muntazır oldu. 

Jan başını çevirdi; sandukçayı gördü. Kendi kendine dedi ki: /(291)/ 

— Bunun içindir, onun içindir. 

Birdenbire yerden kalktı; bozulmuş olan uzun saçlarını arkasına atarak herifin 

önüne dikildi. Sordu ki: 

— çocuğu aramaya gelen sizsiniz demek? Defnetmek isteyen Mösyö Desmûn 

musunuz? 

Herif sandukayı alarak yatağın yanına tekarrüb etti. 

Bu esnada pencerelerin kanatları açılarak güneşin ziyası içeriye nüfuz ve 

sandukayı tenvîr eyledi. 

Bu aralık, arkasında komşulardan biri bulunduğu halde Jeron dahi dâhil oldu. 

Mösyö Desmon iki adım geri çekildi. Şapkasını hep elinde tutmaktaydı. Tekrar 

sandukayı göstererek: 

—İşte, işte buradadır. Dedi. 

—Jeron sadece: 

— Peki. Dedikten sonra yatağın üzerine eğildi, gözyaşlarına cereyân verdi. 

& 

Tıfl-ı nev-zât merâsim-i lâzıma ile tabuta konuldu. Zaten bütün komşuları 

toplanarak küçük Şarl’ın cenazesi el birliğiyle tezyîn ettiler. Jeron bir yâdigâr-ı ebedî 

olmak üzere çocuğun boğazına bir madalyon taktı. Sonra ihtiyar kadınlar saatlerce 

matem-engîz mersiyeler okudular. Nihayet cümlesi gitti. 

Evvelki iki adam tabutu mıhladılar. Çekicin her defasında çıkardığı sadâ 

orada hazır bulunanları müteessir ve mahzûn ediyordu.  

Valide garip bir hâle düçâr olarak hızâre dehşet verdi. Yerlere atılarak, 

iskemleleri devirerek iki adamın götürmekte olduğu tabutu tevkif ile güya evladının 

cesedini kurtarmak istiyordu. 

Sırası gelince rahip dahi elinde tutmakta olduğu büyük kilise mumunu 

yakarak kapıdan çıktı. /(292)/ 

(Adet 36, s. 289–292)              (Ali Muzaffer) 

 



 167 

MÜTENEVVİA 

LEVHÜ’L-GARÂM 

-fî- 

MESÂRİ’-İ ERBÂBÜ’L-HÜYÂM 

Arap hikayât-ı âşikânesinden olmak üzere bir eser-i edebîde manzûrumuz 

olan fıkradır. 

Amr namıyla bir tâcir şöyle nakleder ki: 

Bir tarihte Zeyd isminde mağrîbî bir kimse ile muârife peyda etmiştik. Her 

sene bizim tarafta bir mahalde kurulan panayıra bazı eşya getirip satardı. Henüz 

otuzuna varmamış, gayet yakışıklı, zarif, edip olan bu adama o derece muhabbetim 

vardı ki şayet vakt-i muayyeninden biraz gecikecek olsa kudûmuna intizar etmekten 

rahat ve huzurum münselib olurdu. 

Bir sene hiç gelmedi. Ertesi sene de gelmeyince hemşehrilerinden tahkike 

müsâra’at eyledim. İçlerinden bir delikanlı ah ederek dedi ki: “-Zeyd’i mi 

soruyorsun?.”, “-Evet” dedim. 

—Heyhat! O bir haldedir ki ne matlûbundan nevmîd olarak terk ve ihmal 

edebiliyor, ne de ele geçirmek mümkün olmadığından bir çare arayıp buluyor. 

Elhâsıl, hali yamandır, dedi. 

—Sen kimsin? dedim. 

—Biraderiyim, dedi. 

Bu sene de böyle geçti, vatkâ ki ertesi yıl panayır mevsimi hulûl etti; Zeyd’in 

her zaman eşyasını indirdiği mahale gidip beklemeye başladım. 

Bir gün gördüm ki karşıdan bana doğru nâka süvâr bir adam geliyor. 

Yaklaştı. Dikkat ettim: Zeyd. Lakin beni ismimle çağırıp aşinalık etmemiş bir de 

deve üzerinde bulunmamış olsaydı yine tanıyamayacaktım. Zira sadâsıyla 

devesinden tanıdım. Biçare o kadar bozulmuş, o kadar zayıflamıştı ki âdeta meyyit-i 

müteharrik hükmüne girmişti. Devesinden inip yanıma geldi. 



 168 

— Birader! Bu ne hal? dedim. Ağlayarak âşikâne bazı ebyât okudu ki içinde 

“Yevme’d-devha” diye garip bir tâbir vardı. 

-“Yevme’d-devha” ne demektir? dedim. 

—Hele eşyamı yerleştireyim, biraz istirahat edeyim de anlatırım. Cevabını 

verdi. 

İşini gördükten sonra musâhabeye başladık. 

—Ey! Hikâyeni naklet, bakalım; dedim. 

Şu vech ile takrîre başladı: 

“İki sene evvel bir iş için bazı müteallakâtımın mensup olduğu (B……….) 

kabilesine gitmiştim. Beni fevkalade i’zâz ve ikram ettikten başka birkaç gün kadar 

yanlarında alıkoydular. Bir gün oranın mesiresi hükmünde olan nehrin sahilini 

görmek arzusuyla bir ata binerek yola çıktım. Kabile ile o mahal arasında bir devha 

[şecer-i azîm] vardı. Sâyesine imrendim. 

Kendi kendime “biraz şu serin gölgede istirahat edeyim” dedim. Atımı ağacın 

dallarından birine bağlayarak oturdum. 

Aradan çok geçmemişti ki kabile tarafından bir toz dumanı, git gide bir 

karaltı zâhir oldu. Baktım: Bir süvari. Bir av kovalayarak benden tarafa geliyor. 

Yaklaştı. Ve kovaladığı avı da vurdu. İyiden iyi yaklaştığı zaman gördüm ki süvari 

erkek elbisesi giyinmiş bir kız. Taaccüb ettim. Ba’dehu hitaba cesaretle dedim ki: 

Ziyâde yorulmuşa benziyorsun. Atın da öyle. İnsen de biraz şurada dinlensen olmaz 

mı? 

— Peki. 

Dedi. İnip benim yaptığım gibi atını dalın birine bağladı. Ba’dehu yanıma 

geldi oturdu. Konuşmaya başladık. O kadar güzel söz söylüyordu ki müddet-i 

ömrümde nisvân içinde onun gibi fasîh ve mütekellim görmedim! Muttasıl elindeki 

kamçının ucunu da ağzına götürüp dişleriyle sıkıyordu. Aman yarab! Ne beyaz, ne 

inci gibi pak ve mücellâ dişler! Vallahi ya Amr, iki dişlerinin arasında kamçının 

gölgesinde gördüm! Böyle bir dişi incitmek revâ olmadığından hemen elinden 

kamçıyı çektim. Aldım. 



 169 

— Ne yapıyorsun? dedi. 

— Korkarım ki dişlerini kırarsın. Diş nazik şeydir. Yazık değil mi? dedim. 

/(360)/ 

Âdet-i Arabân üzere biraz eş’âr okudu. Ba’dehu bizim hayvanın eğerinde 

asılı olup kabileden çıktığım zaman yanıma almış olduğum “nebîz”-i mutahharasını 

görünce: 

— Bu nedir? Dedi. 

— Nebîz. İçer misin? Dedim. 

— Hay hay! 

Dedi. Derhal mutahharayı indirip önüne koydum. Bir iki yudum içtikten 

sonra gözleri öyle bir hâl kesb etti ki tarif edemem. Keenne yavrusunu kaybetmiş âhû 

idi! Hayran hayran baktığımı anlayınca bir iki beyt taganni etti ki gözün evsâfı 

hakkında mesmû’ ve malumumuz olan eş’ârın en güzîdesiydi. 

— Bu şiiri kimden öğrendin? Dedim. 

— Bize bir vakit ehl-i yemâmeden fâzıl bir kimse misafir olmuştu. Ondan 

işittim, dedi. 

Nebîzin neşvesiyle başından imâmesini çıkardı. Gayet koyu siyah, güm-râh 

uzun saçları ruhsâr-ı tâbdârı üzerine dökülüyordu. Bilâ-ihtiyar: 

—Sübhaneke Allahümme mâ a’zama kudreteke ve ahsene san’ateke!  

Dedim. 

- Sebep nedir ki tesbih ediyorsun? Dedi. 

- Ne olacak? Senin hüsn ü cemâlin! Dedim. 

- Acayip! Fenâpezîr olacak bir şey bu derece istiğrâb ve istihsâna değer mi? 

Dedi. 

Müteakiben kalkıp gitmeye hazırlandı. Dedim ki: 

- Gidiyorsun ha? Bana bir yadigârın olmaz mı? 

Elini uzattı; parmaklarının ucunu telsîm ettirdi. 



 170 

- Bundan sonra nerede görüşebiliriz? Dedim. 

- Heyhat!.. Benim öyle bir pederim, kardaşlarım vardır ki ben senin bu hal 

üzere kalmanı onlara mukârenetle mütedarrir olmandan ziyade arzu ederim. 

Cevabını verdiği gibi atına binerek geldiği vech ile çıkıp gitti. 

& 

Zeyd ser-güzeştini bu suretle itmâm eder etmez hüngür hüngür ağlamaya 

başladı. Bunun bu halinden bana pek ziyade rikkat ve merhamet geldi. Panayır 

müddeti hitâme erince yol levâzımını görüp ve yanıma bir gulâm, iki bin altın ile 

bazı zî-kıymet akmişe alıp Zeyd ile birlikte memleketine gittim. 

Vusûlümüzde doğruca [B………….] kabilesine, kızın pederi nezdine giderek 

kendimi ta’rif ettikten sonra kerimesini Zeyd’e alıvermek için geldiğimi söyledim. 

Herif evvel emirde kızını yabancı bir kabileye veremeyeceğinden bahis ile sûret-i 

muhâlefette göründüyse de hâl ve kalemden güceneceğimi anlayıp halbuki beni 

gücendirmek işine elvermediğinden bir muamele-i istisnâiye olmak üzere kızını 

tahyîr ve eğer kendisini ister ise tezvîc edebileceğini ifade eyledi. Kızdan iztimzâc 

edildi. O da “Ben Amr’ın re’yinden çıkmam, onun ihtiyar ettiği benim de 

muhtârımdır” cevabını gönderdiği gibi pederi de “İşte kızım işi sana tefvîz etmiş. 

Nasıl istersen öyle yap!” dedi. 

Ben de bin altına akdini icrâ ve bâkî bin altın ile gulâmı ve eşyay-ı mashûbeyi 

ihdâ eyledim. Âşık ve âşıka, daha doğrusu zevc ve zevce hemen o gece hacle ârây-ı 

visâl oldular. 

Ertesi günü damada: 

— Ehlinin yanında kal. Allah mübarek eylesin! Dedikten ve cümleye vedâ 

ettikten sonra memleketim cânibine avdet eyledim. /(361)/ 

 

(Adet 45, s.360–361)              (Faik Reşât) 



 171 

MÜTENEVVİA 

HÂLÂ DÜŞÜNÜYORUM 

Gece bîadet kevâkible donatmış; kamer o nâmütenâhilik içine bir suret-i 

gayr-i muntazimede serpilen lakin bir intizâm altında seyr u devr eden kevkebler, 

daha doğrusu güneşler arasında dolaşıyor, grândî direğine asılmış bir nur topu gibi 

görünüyordu. Nur-ı kamer denizin bitmek tükenmek bilmeyen ufak mevceleriyle 

parçalanıyor; aks-i mehtab ile husule gelen bir sütun nurânî gemimizden 

ayrılmıyordu. Temaşasına doyulmayan bu manzara-i hüzn-âver karşısında, o deryâ-i 

nûr içinde ondört mil üzerine giden o koca posta vapuru durmayıp ilerliyordu. 

Pervanenin gümbürtüsü işitiliyor, hafif, rûh-fezâ bir nesîm esiyordu. Ben güverte 

üzerinde bir aşağı bir yukarı geziniyordum. Pederiyle beraber şu hazin manzarayı 

hayran hayran temaşaya dalan bir matmazel başını çevirdi. Bana cazib, muhrik, 

masumane bir nazar fırlattı. Bilâ-ihtiyar titredim!.. O güzel gözleri, o latif simâyı 

düşüne düşüne kamarama çekildim… 

Artık iki saate kadar bir daha onu hiç görmemek üzere ayrılacaktım. Vapur ne 

kadar acele ediyordu! Denize doğru sarkıp da dalgalanan o kırmızı yaprak kalbimde 

ne kadar âlî hissiyat uyandırıyordu! Lakin tâ kalbgâhıma saplanan o nazarı niçin 

unutamıyordum? İstemediğim halde ayaklarım beni ona yaklaştırıyordu… O iki saat 

zarfında bana hitap eden sesi işittim; âlem-i mes’udiyetin tabakât-ı ulyâsında 

uçuyorum zannettim!  

Vapur demir attı. Çıkacak, bir daha o nazarı göremeyecek, o sesi 

işitemeyecektim. El ele verdik. Artık veda ediyorduk. O cazibeli gözlerden iki damla 

yaş aktı; “Beni unutma!”dedi. 

Ben, dünya kadar kıymetli, ruhum kadar sevimli olan o hakikatli kızı hâlâ 

düşünürüm! /(331)/ 

 

(Adet 41, s.331)             (Erzurumî E. (I) Raif) 



 172 

MÜTENEVVİA 

BİR GENÇ KIZIN SÖYLENİŞİ 

Bugün tamam onbeş yaşındayım. Evvelce bu yaşa kadar olan zamanımı 

düşüneyim. Nasıl geçti? Ben bu müddet zarfında ne yaptım?.. 

Dünyaya geldim. İyiyi fenayı tanımazdım. Söylemekten acizdim. Yürümeye, 

ölmemek için yemek yemeye kudretim yoktu. Lakin her fenalığa kabiliyetim vardı. 

Validem beni ağûş-ı müşfikânesine aldı; muhafaza etti. Kemâl-i ihtimâm ile 

baktı. 

Tedrîcen büyümeye, kekelemeye, öteye beriye tutunup sendeleyerek 

yürümeye başladım. Manidâr bir nazar bana refîk olmuştu. Ben daima o nazarın 

sayesinde her felaketten masûndum. Ma’mafih ara sıra hastalanırdım. Edilen 

mudâvât üzerine çabucak iyileşirdim. 

Validelik ne kadar kudsî vazifedir. Vazâifi pek güç olduğu halde her kadın 

valide olmak ister; bu bir sırdır. 

Evet!.. Validelik güçtür; fakat Cenâb-ı Hak –zannederim ki- bu güçlüğü 

duyurmuyor. Valideler çocuklarını büyütmek için çektikleri cefâyı safâ addediyorlar; 

bu da bir histir. 

Yaşım dörde yaklaştı. Oldukça kuvvetlendim. Doğru lakırdı söylemeye; ittikâ 

etmeksizin yürümeye muvaffak oldum. Böylece birkaç seneler geçti. Artık her 

istediğimi yiyordum. Artık arzu ettiğim gibi koşuyordum, oynuyordum. 

Biraz her şeyden anladım. Validem beni halka-i tedrîsine aldı. En evvel 

mensup olduğum dini talim etti. Sonra kitâbet, coğrafya, hesap, malumât-ı fennîye, 

resim derslerini, /(331)/ el işlerini gösterdi. Çalıştım. Malumât-ı müktesebemi 

kimseye muhtaç olmaksızın tevsi’ edecek dereceye vasıl oldum. Bunun üzerine 

vezâif-i beytiyeyi öğrendim. 

Bu yaşa kadar lâkaydâne mürûr eden hayatım pek azdır; hemen dört, beş 

yıldan ibarettir. 



 173 

Şimdi büyüdüm. İzdivâc vaktim geliyor. Validem cihâzımı hazırlamakla 

meşgul. Bununla beraber hâlâ o manidâr nazar bana refakat etmektedir. 

Yarın, Hâlik’ımın ihsanıyla, ben de bir valide bulunacağım; o kudsî vazife ile 

mükellef olacağım. Her validenin tıfl-ı nevzâdını büyütmek için çektiği cefayı safâ 

addeylediği gibi ben de yavrumu büyütmek için çekeceğim cefalardan birer zevk 

alacağım. Bu âna kadar bana refakat eden validemin nazarı beni bundan böyle nasıl 

takip edecekse benim nazarım da ciğerpâreme öylece bir siper olacaktır. /(332)/ 

 

(Adet 41, s.331–332)       (Abdülkerim Hâdî)



 174 

MÜTENEVVİA 

METANETSİZ OLAN KADIN MIDIR ERKEK MİDİR? 

Tabiîdir ki bu suale metanetsiz olan “Kadındır” cevabı verilir. Lakin bu 

zannın pek beyhude olduğu şimdi anlaşılacaktır. 

Evvela bilmelidir ki kadınlar erkeklerden ziyade muammerdirler. İtalya’da 

yüz yaşına varmış erkeklerden ziyade kadınlar mevcuttur. 

Brandet Simonds namında biri bu husustaki tetkikatını hâvî neşir eylediği 

mühim bir istatistikte kadınlarla erkeklerin  tûl-ı ömürlerine dair icra eylediği bir 

mukayesede taife-i nisânın müddet-i ömürleri inanılmayacak bir surette 

gösterilmiştir. Kadınlar teşekkülât-ı uzviyelerinin zâhirdeki nehâfetlerine mukabil 

erkeklerden ziyade yaşamaktadırlar. Mösyö Simonds’un istatistiğindeki rakamlardan 

anlaşıldığına göre her iki cinsten hîn-i tevellüdden itibaren beş yaşına kadar 

vukubulan vefeyât kadınlarda erkeklerden daha azdır. Bilahere bu fark tedricen lâ-

akall oniki yaşına kadar erkeklerde binde 4,28; kadınlarda 3,56 derecesinde görülür. 

Lakin gariptir ki kadınların hayatları oniki yaştan onaltı yaşa kadar bir sür’at-i 

fevkalade ile keddler ederek bu hengâmede vefat eden kadınlar binde 1,64; 

erkeklerde ise yalnız 1,18 derecesine kadar tenezül eder. Onatlısından yirmisine 

kadar bulunanlar meyânında binde 2,21 erkekte; 1,70 kadında vefat zuhura gelir. 

Bu müddet zarfında yani yirmialtı sinn-i nev-civânisinde bulunan cinseyn 

arasında vefeyât, tevâzun peyda eder, bin erkek ve kadında mütesâviyen  11,40 vefat 

vukubulur. 

Yirmialtı yaşından sonra kadınlarda vefeyâtın erkeklere nispetle gittikçe 

terakki ettiği nazar-ı hayrete müsâdif olur ve nihayet kırkaltıdan ellialtıya kadar olan 

on sene zarfında kadınların ömrü erkeklerinkinden ziyade uzadığı görülür. Bir devr-i 

buhrân demek olan bu yaşta erkekler tekrar reh-rev-i âdem olmaya hazırlanırlar; 

binde 6,325 erkeğin vefatı işitilir, kadınlarda ise vefeyât 3,47 raddesinde kalır. 

Pençe-i ecel kadınlardan elli altıdan altmış yaşına kadar olanlara fevkalade 

denecek surette musallat iken altmış yaşında bulunan kadınlar yine o yaştaki 

erkeklerden ziyade muammerdirler. 



 175 

Mösyö Simonds tetkikâtına hitam verdikten sonra diyor ki: 

“Kadınlar her ne kadar tabîiyet ve bünyece nazik iseler de müddet-i 

hayatlarında düçâr oldukları ilel ve emrâza erkeklerden ziyade îbrâz-ı metânet 

etmekte ve binaen-aleyh- her şeyde erkeklere tefevvuk ettikleri gibi- onlardan da çok 

ziyade ömr-güzâr olmaktadırlar.” /(410)/ 

 

(Adet 51, s.410)      (Köprülüzade Mehmet Tevfik)



 176 

KISM-I EDEBÎ 

HAZÂN 

Güneşin son ziyalarını ağaçların sarı, titrek yaprakları üzerinde temevvüc 

ettikçe iki hazin ihtizâz hâsıl oluyor; bu acıklı ihtizâzlardan biri kulaklarıma 

aksediyor, diğeri göz bebeklerimde teressüm ediyor: Bu iki hâlet-i tabiiye dimağıma 

intikal ettiği vakit bir hiss-i manevi ile vücudum titriyor, gözlerim yaşarıyor: 

Anlıyorum ki ben mahzunum! 

Zavallı valideciğim! Son bûse-i şefkatini, ebedî bir nişâne-i muhabbet olmak 

üzere alnıma tevdî’ ettiği zaman fersiz gözlerinin kuvvetsiz kirpikleri arasına sıkışan 

iki hararetli katre yanaklarımın üzerine sükut ederek dimağımda hüzn-i âkîn bir tesir 

hâsıl eylemişti. Bu tesir asabımı el’ân tahrik eyliyor, gözlerim yaşla doluyor. 

Birkaç sene evvel yine böyle yapraklar dökülüyor; sonbaharın sarıya mâil 

yeşil çimenleri bu yapraklarla örtülüyordu. Bu sarı yapraklar üzerinde sevinçle 

koştuğum vakit bu hareketimden husule gelen hışırtı hoşuma gider, bir meserret-i 

tıflâne ile gülerdim. Beni dalgın nazarlarıyla takip eden sevgili valideciğim 

gözyaşları dökerdi. 

O şefkatli valide bana hayat-ı fâniyeyi göz yaşlarıyla ihtar ediyordu. Lakin 

ben küçüktüm, anlayamıyordum. Kolları arasına atılıp bahtiyarâne uyku uyuduğum o 

mesut dakikaların böyle pek çabuk geçeceğini, bana bir saadet-i edebiye bahşeden o 

âğûş-ı şefkatten bir zaman sonra mahrum kalacağımı ümit edebilir miydim? Heyhat! 

Meğer o sevdalı anlar latif bir rüyadan ibaretmiş. 

Düşünemezdim. Yahut düşünmek istemezdim. Büyüklerimin büyüklere 

riayet hakkındaki telkinât hayr-hâhânelerini hüsn-i telakki etmiş olsaydım validemin 

bana o zamanlar gösterdiği mütebessim, şefkat-âmîz çehrenin hayaliyle şimdi 

mütesellî olurdum. 

Ah! Anneciğim, seni dil-gîr ettiğim zamanlar hatırıma geliyor, tir tir 

titriyorum! Beni afv et ki gözyaşlarımı sileyim. 



 177 

İşte güneş son ziyalarını sath-ı arzdan ref’ ediyor; kars-ı hurşîd-i ufkun altına 

doğru çekildikçe pamuk yığınları gibi uçuşmakta olan bulutlar yaldızlanmaya 

başlıyor; garb tarafındaki servi ağaçlarının zerreleri koyu sarı bir renk kesbediyor. 

Bir koku işitiyorum: Bu koku sonbaharın gözyaşlarını ta’tîr etmek için hafif 

hafif vezân olan nesîme tevdî’ ettiği güzel bir kokudur. Bu koku herkeste ayrı bir 

tesir hâsıl eder. Bu koku sükût etmekte olan yaprakların, solmakta olan çiçeklerin 

son teneffüslerini hâvîdir. 

Şu derin sükut içinde arasıra işitilen rakîk, cezbedâr sadâlar hava-i nesîmî 

içinde ihtizâz ediyor; kuzuların garibane meleyişleri, çobanların hazin kaval sadâları, 

enhârın aheng-i dil-firîbi, kuşların rûh-perver-i nevhâtı dimağımda öyle bir tesir hâsıl 

eyliyor ki kainatın bu aheng-i latifi içinde titremekte olan vücudum müstağrik-ı 

ahzân oluyor; ağlıyorum. 

Hazânın gurûb vaktinde enzâr-ı beşere arzettiği levhalar musavverât-ı 

hüzünden başka bir şey değildir. Şefkatli bir valideyi, sevgili bir pederi, saadet-bahş 

bir evladı hazân ihtar eder; insanlar düşünür; ağlar. 

Güneş ufkun altına sokula sokula gözden kayboldu; vâsî’ sahralar şafağın 

hazin aydınlığıyla tenevvür etti; dağ etekleri, ağaç altları karardı; şimdi nazarım 

vüs’atsız bir daire içinde cevelân ediyor. 

Sema koyu laciverdî bir renk bağladı. Kamer semanın /(302)/ bu latif renkli 

hava-yı nesîmîsi derûnunda kemâl-i azemetle muharrikini resmediyor. 

Of! Artık duramayacağım. Küre-i zemîni boydan boya setreden bu pûşîde-i 

siyah içinde gördüğüm beyaz bir hayal beni titretiyor. Valideciğimi, kâbil değil, 

unutamayacağım! /(303)/ 

 

(Adet 38, s.302–303)              (Necmeddin Sami)



 178 

MÜTENEVVİA 

FAKİR BİR KIZ 

Soğuk gayet şiddetle icrâ-yı hüküm ederek kar yağmakta ve senenin son 

gecesi hulûl etmekteydi. Geceleyin kar içinde sokaklarda ayakları ve başı uryân fakir 

bir kız dolaşmaktaydı. Her ne kadar evden çıkarken terlik giymiş ise de bunlar gayet 

büyük ve geniş olarak vefat eden validesinindi. Sokaktan süratle geçen iki araba 

ayakkabılarını kaybetmeye sebep olmuş ve yalnız bir tekini bulabilmiş ise de bir 

sokak çocuğu ötekini kapıp kaçmıştı. Zavallı fakir soğuktan kızarmış ve morarmış 

olan çıplak ayaklarıyla yürümekte devam eyliyordu. 

Kendi kırmızı tablasında nânbahâ için bir takım kibrit paketleri olup bir tanesi 

dahi elindeydi. Gündüzün hiçbir şey satamamış ve hiçbir sahib-i hayır dahi kendisine 

bir para olsun vermemişti. 

Büyük büyük kar parçaları boynunda temevvüc eden kumral saçlarına 

düşmekte ve fakat zavalı kız buna hiç lehâza-i kayd atf eylememekteydi. 

Pencerelerden şa’şa’-pâş olan aydınlıklar görünüyor, kızarmakta olan kaz 

kokuları meşâmına geliyor, sent-i buluster yortusu bu güne tesadüf ettiğinden 

zavallının fikrini bu yortu işgal ediyordu. 

İki evin biribirine itsâliyle hâsıl olan bir zâviyede büzülüp oturdu. Küçük 

ayaklarını vücudunun altına koymuş ise de evvelkinden daha ziyade donmuş 

olduğunu hissediyordu. 

Hiçbir müşteriye tesadüf etmemiş, bir akçe kazanmamış olduğundan pederi 

kendisini döveceği derkâr olmakla eve girmek arzu etmiyordu. Her ne kadar delik ve 

deşikleri saman ve paçavra ile kapamışlar ise de çatı altında sakin olduklarından 

rüzgâr orada dahi kemâl-i şiddetle hubûb edeceğine binaen orasının da soğuk olacağı 

bî-iştibâh idi. 

Zavallı kızcağızın elleri soğuktan donmuş olup bir kibrit onu ısıtmaya kafi 

idiyse de paketten bir kibrit alıp duvara sürtmeye ve ellerini alevine yanaştırabilmeye 

nasıl cesaret etsin?... Bir kibrit çıkardı. Duvara sürttü. Ne güzel alev! Ne latifetli 

parlayış! Mum alevi gibi parlak ve şiddetli bir ışıktı. 



 179 

İki elini de birer birer üzerinde gezdirdi. Ah, ne güzel ne parlak alevceğiz! 

Çocuk kendisini mücellâ bir bakır levha üzerine oturtulmuş ve yine parlak bakırdan 

destekler üzerine dayatılmış demirden bir mangal kenarında zannetti. Ne ateş! Hem 

de ne kadar hayat-bahş idi! Isıtmak için ayaklarını da uzattı; fakat kibrit söndü; 

mangal da mahv oldu. 

Elinde küçük bir çöp parçasından maâdâ bir şey kalmamıştı. Duvar üzerine 

bir ikinci kibrit daha sürdü. Alevi evin beyaz duvarlarını tenvîr etti. Bu duvarlar güya 

birden bire şeffaf bir manzara kesbediyordu. Küçük kız bu defa evin içini temaşa 

ediyordu. O hâne-i ihtişâm-perverde- sefire üzerine beyaz bir örtü, üzerine de kuru 

üzüm, elma ile pişirilmiş kaz kızartması çini tabaklara konulmuş! 

Garibi şurası ki güya kaz kalkarak zavallı kızcağıza doğru geliyordu. 

Sonra birdenbire kibrit söndü. Yalnız kalın ve rutubetli duvardan başka bir 

şey kalmadı. Bir üçüncü kibrit daha yaktı. Bu defasında kendisini – oyuncakçığından 

daha büyük, daha güzel olan –bir “Noel” [buçuk] ağacının altında zannetti; ağacın 

yeşil dallarına sergide görmüş olduğu oyuncaklar, meşâne oyuncaklar asılmıştı. İki 

ellerini onları /(233)/ toplamak üzere uzattı; fakat kibrit yine söndü. Duvara bir kibrit 

daha sürdü. Alev gayet parlak bir surette bedidâr oldu. Evin çatısında, geçen kış vefat 

eden sevimli büyük ninesini kemâl-i şevkatle kendisine bakıyor gördü. 

— Neneciğim, beni kurtar! Beni kurtar! Beni de beraber götür! Bilirim ki 

kibrit sönünce sıcak mangal gibi, kaz gibi, o güzel ağaç gibi sen de kayıp olacaksın! 

Birdenbire bütün kibritlere ateş verdi; zira büyük validesini daha ziyade 

tevkîf etmek istiyordu. 

Kibritler öyle parlak surette yandı ki ortalık gündüzden ziyade aydınlık oldu. 

Büyük nenesi hiçbir zaman bu kadar güzel ve âlî bir manzarada arz-ı endâm 

etmemişti. Küçük kızını elinden tutup kemâl-i meserretle, derûnunda soğuk, açlık ve 

meşakkat olmayan fezâ-yı nâ-mütenâhîye tayârân etti. 

Sabah olduğu gibi bir köşede büzülmüş ve duvara dayanmış olup yanakları 

kırmızı, dudakları bir tebessüm-i latîf ile müzeyyen olan genç kız görüldü. Vücudu 

donmuştu. Tablasında bir takım kibrit paketleri bulunuyordu. Elindeki paketlerde 

bulunan kibritlerin kısm-ı küllisi yanmıştı. 



 180 

Bu hali görenlerden biri: 

— Isınmak istemiş! Dedi. 

Fakat kimse onun görmüş olduğu latîf manzaralardan ve büyük validesiyle 

icrâ eylediği seyahatten haberdâr değildi. /(234)/ 

 

(Adet 29, s. 233–234)          (Köprülüzade Mehmet Tevfik) 

 

Hikâyenin Asıl Adı: Kibritçi Kız 

Yazan: Hans C. Andersen 



 181 

MÜTENEVVİA 

AVDET 

Bir yolcu azimetli dağların semâya doğru yükselen zirvelerinin beyaz kar 

yığınlarıyla mestûr olduğu bir zamanda refikâsına veda etmişti. /(313)/ 

Bu zavallı yolcu on beşe varan ahibbâsı içinde nazarını tutamayarak dalları 

karlarla örtülüp beyaz bir çadır şeklini alan ağaçların içine salıvermiş, muttasıl 

oralara bakıyor, ağlıyor. 

Yarım saat çölde yalnız kaldı. Ahibbâsı uzaklaştı. Kendisi ağaçlar içinde bir 

şey araştırıyor gibi etrafına şaşkın şaşkın bakınıyor; gözlerinden yaşlar dökülüyor, 

hıçkırıklar sıklaşıyordu. 

Beş on dakika daha geçti. Yolcu, üzerlerine yüklenen kardan dolayı, garip bir 

manzara husûle getiren müthiş bir orman içinde bulunuyordu. Artık ümitsiz bir halde 

bulunuyor; nazarları toplana toplana bir nokta-i sâbite üzerinde ictimâ’ ediyordu. 

Kar yağıyor; hava sakin, ortalıkta garip bir sukunet var. 

Nâ-kahzuhûr bir gürültü yolcuyu tevkîf etti. Attan indi. İki vücut, iri parçalar 

suretinde nüzûl etmekte olan karlar altında yek-diğerini der-i âğûş etti. Kar bunları 

beyaz pûşîde ile örttü. 

Beş dakika sonra ince bir ses şu sözü söyledi: 

— Çabuk gel, Arman! Zira pek perişan olacağım.  

Arman cevap vermedi. Hıçkırıktan boğula boğula atına bindi, korkunç orman 

içinde ilerlemeye başladı. O derin vadiler içinde, o cesîm çam ağaçları altından 

geçtiği vakit şiddetle hubûb etmeye başlayan rüzgar dehşetli iniltiler hâsıl ediyor; bu 

zavallının cerîhadâr kalbinde bir tesir-i müthiş peyda eyliyor; mütemadiyen sükut 

etmekte olan hararetli göz yaşları kirpiklerinin üstüne serpilen kar parçalarını erittiği 

vakit biri semânın hava-yı nesîmîsi içinden, diğeri a’makî kalbden gelen ve böyle bir 

zamanda her ikisi de hazîn olan iki seyyâle-i rikkat-âver solgum yanakları üzerinde 

tekrar teberrüd ediyor; vücudunda hüzün-perver, gam-âver bir ra’şe husûle geliyordu. 



 182 

Vadinin o feryad-ı dilhirâşı bu kalbe nasıl tesir ediyor? Bu vücudu nasıl 

elemnân ediyordu? O şiddetli ra’şeler, o hazîn hıçkırıklar nereden geliyor? O 

gözyaşları nereden çıkıyordu? Ciğerlerinin en amîk noktasından gelen teneffüsler 

“enîn” denilen o savt-ı hazîni niçin husûle getiriyordu? 

Bunlar ihtisâsât-i maneviyenin tesirât-ı mü’limesinden ibarettir. Tesirât-ı 

dimağiyeden mütevellid olan bu hâlât ruhun ızdırâbâtıyla mukayese olunsa 

beynlerinde ne kadar büyük fark bulunur! 

Ruh, biri vefret-i neşât, diğeri vefret-i hüzün denilen iki kuvve-i maneviyenin 

izdiyâdıyla mecbur enbisât olur; bir dereceye gelir ki vücud bu neşât-ı zî-safâyi o 

bârgirân ızdırabı isti’âb edemeyerek harice çıkar; çehreler üzerinde alâimini izhâr 

eder. 

Hâlât-ı müessire-i zâhire ızdırâbât-ı ruhâniyenin hafif bir in’ikâsı olduğundan 

meşhûdât-ı hariciye birkaç misli fazla tasavvur olunmalıdır ki ruhun derece-i ızdırabı 

hakkında az çok doğru bir fikir hâsıl edilebilsin. 

§ 

Hüzün de, neşât da ebedi olamaz; bu gün me’yûs olan yarın mesrûr olabilir. 

 İşte  kederler içinde boğula boğula göz yaşları döken ve kendini ebedi bir 

felakete müstağrik zanneden gamnân yolcu birden bire o kederleri, o gözyaşlarını 

unuttu. memleketinden ayrılalı henüz bir ay olmuştu. Bu bir ay içinde teessürâtını 

ta’dîl ede ede şen bir âdem sırasına geçti. 

Ara sıra düşünüyor, titriyor; fakat bunları ehemmiyetsizce geçiveriyordu. 

Mektuplar geliyor, bunların da hükmü tesirini bir geceden ziyade icrâ edemiyordu. 

Eğlencelere daldı. Karlar altında, ormanlar içinde ayrıldığı o vefâdâr vücuda mulâkât 

için acele etmiyordu. 

Bir mektup daha aldı. Tefekküâtı değişti. Avdet arzusu zihnine iyiden iyiye 

yerleşti. İşlerini birkaç gün zarfında ikmâl etti. Vapura bindi.  

Şimdi avdet ediyor. Hem de hep o evvelce geçtiği denizlerden, yollardan, 

vadilerin içinden, ağaçların altından geçiyor; lakin şimdi sanki göz yaşları tabahhur 

etmiş de kedernân olan hâssasını kayıp ederek o çehreyi garîk-i ibtisâm etmişti. 



 183 

Gözleri ne kadar parlıyor. Ruhu ne kadar münbasıt oluyor, muhâkemât-ı ruhâniyeden 

mütevellid olan netâyic-i /(314)/ maneviye bu mes’ûdu ne kadar güzel taltîf ediyor! 

Kendisine şimdiki halde ızdırap verecek bir şey varsa o da yolların 

uzamasından ibarettir. 

Kışın ayrılmıştı. İlkbaharda avdet ediyor. Geçerken dağların karlı tepelerini 

gördü. Şimdi yeşil çimenlerle mestûr olduğunu kemâl-i hayretle temaşa ediyor. 

Dereleri buzlarla mestûr olduğu halde geçti. Şimdi latîf mevcelerinin eşi’a-i zertâr-ı 

şems ile parıl parıl parladığını görüyor. Vadilerde soğuk soğuk esmekte olan 

rüzgârlardan hâsıl olan dehşetli feryadlar içinde göz yaşları dökerek, âh ve enîn 

ederek geçtiği halde şimdi kuşların nağamât-ı latîfesinden mürekkeb bir ahenk içinde 

kemâl-i süratle kat’-ı mesafe eyliyor. O vakit me’yûs olan çehre şimdi baharın 

muattar nesîmi, laciverdî renk havası içinde alâim-i meserretinden ibaret olan 

ibtisâmâtını irâe ediyor. Gidiyor, yol kat ediyor; yaklaştıkça şevkinden, neşâtından 

uçacak gibi kollarını açıyor! 

Neler düşünüyor! Hatırına ne kadar sevdalı şeyler geliyor! Validesini, 

hemşiresini, kardaşını, daha… daha sevgili Margaret’i görecek! Ne kadar 

mes’udiyet! Bu güzel kızcağızla izdivâc edecek, bahtiyar olacak! Bu izdivac son 

mektupla tebşîr olundu. O mektubu koynunda saklıyor. 

İşte bu gün son gün. Üç saat sonra vâsıl olacak. Kalb çarpıntıları başladı. 

Dimağını mecnûnâne bir sevinç kapladı. Guşî oluyor. 

§ 

Eve müjdeci gitti. Yarım saat sonra hepsini karşısında görecek. Ne ömür! 

Şehrin bahçelerine girdiği vakit attan indi. Çantasını açarak yeni elbisesini 

giydi, süslendi. Güzel Margırıt’ı da böyle süslü görecek. O tatlı bakışlarını, o nazlı 

yürüyüşlerini mağrurâne temaşa edecek. Ne saadet! 

Atını yedeğine alarak ağır ağır ilerlemeye başladı. Gözleriyle ağaçların 

arasından ilerileyen bu sâyedâr yolu muttasıl tarassüd ediyor. 

Derken uzaktan bir karaltı görüldü. Acaba onlar mı? Yoksa yolcular mı? 

Bakalım yaklaşıyorlar. Onlara benziyor. Evet, evet, onlar. Artık şüphe kalmadı. 



 184 

Aman ya Rab! Margaret de içlerinde mi? Âh bu şüphe olmasa ne kadar iyi olacak! 

Lakin şimdiye kadar böyle bir şey düşünmemişti. Şimdi neden bunu düşünüyor? 

Biri birine takarrüb ettiler. Yolda validesinin boynuna atladı. Hemşiresini, 

biraderini, diğerlerini unuttu. Nazarını süratle oradakiler arasında neşr ederek feryad 

edercesine: 

— Hani Margaret? 

Dedi. Validesi başını öte tarafa çevirerek ağladı. Büyük hemşire başını önüne 

eğdi, diğerleri şaşkın şaşkın bakmaya başladı. Henüz pek küçük olan kardeşi ellerine 

sarılarak masumane: 

— Öldü, ağabeyciğim! Siz merak etmezsiniz, değil mi? 

Dedi. Yolcu yere düştü. Diğerleri can hırâş bir feryat kopardı. /(315)/ 

 

(Adet 39, s. 313–315)       (Necmeddin Sami) 



 185 

MÜTENEVVİA 

RACİYE 

Geçen sene Karadeniz’den İstanbul’a gelmekte olan koca bir posta vapurunun 

güvertesinde bir buçuk yaşlarında “Raciye” isminde güzel, sevimli bir kız çocuğu bir 

aşağı bir yukarı geziniyor, ara sıra validenin nezdine geliyordu. Dünyanın tekmîl-ı 

ezvâkını kızlarının bir tebessümünde arayan peder ve madır bu sevgili yavrucağı 

buselere gark ediyorlardı. 

Vaktâ ki mersâ-yı der-saadete muvâsalat olundu, eşyalar sandala konuldu, 

hanelerine yerleştiler. Lakin o günden itibaren Raciye’nin halinde azîm bir tebeddül 

vukubuldu. Galiba vapurda soğuk almıştı. Yemek yemiyor, su içmiyor; sade mahzun 

mahzun validenin yüzlerine bakıyordu. 

Aradan üç gün geçti. Raciye’nin ahvâl-i sıhhîyesince dâ’î-i endişe bazı hâlât 

vukua geldi. Kızcağızın o gül gibi kırmızı yanakları sararıp solmaya başladı. Zavallı 

peder, biçare valide düşünüyorlardı; evet. Dünyada en ziyade sevdikleri 

ciğerparelerinin kesb-i âfiyet etmesi /(315)/ için bir çare düşünüyorlardı; gece 

gündüz hastanın başı ucunda dua ediyorlardı. 

Zavallı Raciye, günden güne zayıflıyordu, titriyordu. Celb edilen hekim 

kızcağızın “havale” illetine giriftâr olduğunu söyledi. Birçok ilaçlar verdi. 

Biçare! Artık bir kelime bile söyleyemiyordu; yalnız saatte bir “buvâ” diye su 

istiyordu. Anası babası kızcağızın karşısında oturarak gözyaşlarına cereyân verdikleri 

zaman Raciye göz kapaklarını yarı açarak kendisi için dua eden, ağlayan o şefkatli 

biçarelere latîf bir “gülücük” yapıyordu. 

Birkaç günde böyle geçti; hekim hastanın hayatından kat’ı ümit etti. Bir 

Cuma günü idi. Son resm-i vedayı icrâ için gözlerini açtı; karşısında zânu-ber-zemîn 

tazarru’ ve niyaz olan peder ve madırına son bir nigâh-ı masumane ve mütehassirâne 

atf ettikten sonra bir daha açılmamak üzere göz kapaklarını indirdi. /(316)/ 

 

(Adet 39, s. 315–316)            (Mustafa Rauf) 



 186 

MÜTENEVVİA 

YÂD-I MÂZİ 

Küçüktük, azametli güneşin kâinatı yaldızlar içinde bıraktığı gurûb 

zamanından pek hoşlanırdık. Zümrüdîn çayırlar içine tabiatın serptiği ezhâr rengini 

toplar; ufak bir demet yapar; o güzel renkli kelebeklerin arkasından hiç durmaz 

koşardık. Masumane kahkahalar, tıflâne haykırışlarla derecikler kenarında, taze 

çimenler üstünde, latif sâyeli ağaçlar altında el ele verir dolaşırdık. O ağlasa ben de 

ağlardım; o sevinse ben de sevinirdim. 

Büyüdük. Validemin cenazesini beraberce takip ettik. Ben bî-kes kalmıştım. 

O matemime iştirak etmiş ağlıyor; “Me’yûs olma, kardeşçiğim! İnşallah bahtiyar 

oluruz” diyordu… 

Evet; o bana “Kardeşçiğim!” diye hitap ederdi. Onun latif sesi bana tesir 

etmeye; o iri siyah gözler, o masumane nazarlar fikrimi işgale, kalbimi tehyîce 

başladı. O meleği unutamıyor, artık onsuz olamıyordum. 

Hengâm-ı mesretimin bir yâdigâr-ı hazîni olan “Kardeşçiğim!” sözü hâlâ 

sâmi’amı okşar, ne kadar masumâne vakit geçiriyorduk! Âh, ne mesuttuk!... Biri 

birimizi seviyorduk… 

O gün, âh, o meş’ûm zaman!... Ruhum gibi sevdiğim o nadire-i hüsn başını 

eğdi; kızardı; “Artık beni unut… Yazıklar olsun!” dedi, benden kaçtı; zira “Seni 

seviyorum!” demiştim. /(348)/ 

 

(Adet 43, s. 348)               (Zeynelabidin Fenârî) 

 



 187 

MÜTENEVVİA 

SON ARZU 

Sevdiğim! Kamerin hüzn-i âver şuâ‘ları karşısında, hafif gölgeleriyle latif bir 

manzara gösteren söğüt  ağaçlarının altında, dalları öpe öpe sessizce akan dereciğin 

kenarında gezerken bana ettiğin vaadi unuttun mu?... Ben sana sevmek bahtiyarlığını 

anlatarak hazinâna ağlarken sen sevilmek saadetini kemâl derece safiyetle 

söylemiyor muydun, meleğim? 

İnkar et! Hâlâ sâmi’amı okşayan o latif ses vicdanımın şahididir. 

Bana o güzel gözlerinle müşfikâne bakarak “sensiz yaşayamam!” dediğin o 

dem saadeti de mi unuttun? Efsûs! 

Fikrime hayret veren o nigâh-ı mestâne hâlâ o günkü sâfiyetiyle, şiddetiyle 

gözümün önünde duruyor. 

Sen hâlâ o endam-safâ-i bahşâ ile âlem-i hâtırâtımda geziyorsun. 

Rüşte-i muhabbetin hemen kopuvereceğine inanıyorsun, değil mi ruhum? 

Kıyamet kopar da o râbıta-i saadet kopmaz! 

İsterim, sırma saçlım! O neşeli gözleri bir daha görmek, karşında çocuklar 

gibi ağlaya ağlaya, son defa olsun “Seni seviyorum!” demek istiyorum. /(348)/ 

 

(Adet 43, s. 348)             (Zeynelabidin Fenârî) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II. EDEBİYAT İLE İLGİLİ 

METİNLER 



 189 

KISM-I EDEBÎ 

EDEBİYAT 

Her ilmin bir tarifi, mevzusu, gayesi vardır. 

“Edebiyat” da bu vech ile kâbil-i taksimdir; lakin bu usul-i taksim gayet 

kadîm olup elanda ulûm-ı âliyede müsta’mel ise de tarz-ı muhdes tertibince herhangi 

fen ve ilimden bahis ve onu bir takım aksama tefrik etmek kasıt olunursa evvela o 

fen hakkındaki malumât-ı tarihiyeyi derc, bağdehu fusûl-ı sâireye girişmek suretiyle 

feth-i makâl eylemek kaide-i mer’iye muktezayâtındandır. İşte biz de medâr-ı 

bahsimiz olacak “Edebiyat”a o yolda başlamayı tensîp ettik: 

Malumât-ı Tarihiye.- Herhangi kavmin kütüphanesine, eğer yoksa kutub-ı 

mevcûdesine, o da mevcut değilse mütedâvilât-ı lisaniyesine müracaat olunsa 

“Edebiyat” namıyla tabir olunabilecek bir takım kitaplara, cümlelere, sözlere müsadif 

olmamak kâbil olamaz. 

Daha kütüphanenin, kitabın, kitabetin mevcut olmadığı a’sâr-ı sâlifede, ki 

nakl-i efkâr yalnız te’âti-i kelama munhasırdı, yine edebiyatın mevcut olduğuna 

tevâtüren ve intikâlen vasıl-ı sem’imiz olan ahbâr-ı tarihiyeleriyle istidlâl ederiz. İşte 

Yunanî-i kadîmden müntekil (Omerus)’un âsârı bu kabildendir (∗). 

Hele yazının icadından sonra edebiyatın nuguş-ı kadîmesini ra’yü’l-ayn 

müşâhede ettiğimizden bunları kitaplarımıza derc ve tedvîn ve onlardan iktibâs-ı 

efkâr bile eyledik. 

Her hususta müttehaz usûldendir ki bir şeyin evvela en basitinden bed’ 

olunarak tedricen aksâm-ı müte’âliyesine geçilir; edebiyatın akvâm-ı mütefâviteye 

nazaran da en basitinden başlamak münasip görülmüştür. 

Şimdi, mesela hâvali-i kutbiyede sakin (sâmûid) ve (Eskimo) ve (Lapon)lara 

atf-ı dikkat edecek olsak onların hal ve hayallerine göre “edebiyat”ları olduğunu 

görürüz. Bir kavmin ve bil-ehas bir şahsın fikir ve malumâtı daima müşâhedâtıyla 

mütenâsip olup mahdûd bulunduğu dairenin haricine –teksir-i meşhûdât etmedikçe- 

çıkamaz. 

                                                 
∗ Bu eserler İlyada, Odessa namlarıyla maruftur. 



 190 

Bu noktaya binaen hâdde-i tetkike vaz’ edeceğimiz (Eskimo)lardan birinin 

fikrini daima buz sahraları, fecr-i kutbînin aks-ı endâz olduğu nukâtında temaşa ettiği 

elvân-ı muhtelife ve latife-i şuâ’iye, yaz mevsiminde bahr-i kutbînin buzları 

sökülerek sayd-ı mâhî zamanının hulûlıyla beş altı kişinin bir araya gelip kış 

mevsimi istihzârâtı demek olan denizayısı şikârı, buzlar üstünde kızak arabalarını 

çekmek, südüyle tegaddi, derisiyle iktisâb-ı ihtiyacâtı bertaraf edilen (ren)lerin 

sürülerle buz vadilerinde gezinmesi ve buna mümasil hayyât-ı me’lufesine tesir 

edecek ahvâl ile meşgul ve mütelezziz buluruz. 

Geçelim (Sudani)ye: bunu da, -“Çad” Gölü kenarında farz edelim- Göl 

kenarında yetişen köyü sütlü sazların ta’m-ı lezizi, akçe makamına kâim olan 

boncukları bir ipliğe dizip boynuna asmış olan Sudaniye’nin letafet-i /(213)/ simâsı, 

târînin tahmîr ile istihsâl olunan bu zatın hımar ve neşvesinden mütevellit hal-i tarb-

âmîzi, bir cemiyet-i raksiyede beline taktığı türlü fildişi sapları, ağaç dalları, kuş 

tüyleri, tavşan kuyruklarıyla müzeyyen daha mütenevvi boncuklarla da meüveşşâh 

bir “bel askısı”nı mahbûbe-i dilferîbine göstermek ve onun da arzu-yı neşve-

kârânesini tahrîk ile beraberce çalınan “darbuka”nın darabât-ı muntazımasına 

tatbikan raks eylemek tehayyülât-ı âşikânesi, elhâsıl buna benzer daha başka 

tasavvurât-ı rakîke-i mahsûsasını ihtisâsât-ı fikriyesine en müessir esbâbdandır. 

Hülasa, her kavmin âdât ve mâlufâtına göre ahvâl-i kalbiye-i hissiyat-

perverânesi vardır; işte “edebiyat”ı tesis ve teşkil eden şeyin mebdei şu hissiyat ve 

telezzuzât-ı hafiyye-i kalbiyyedir. 

Şimdi bir mertebe daha yukarıya çıkalım; bir Arap Bedevisini [badiye-nişîn] 

gözden geçirelim: Kum çöllerinin tesir-i hararetle husûle getirdiği – o sarf-ı hayal-i 

şâire bir numune olabilen- serapları, hurma ağaçlarının tabii açılmış şemsiyeler gibi 

irâe ettiği menâzır-ı dilfezâ, deve sürülerinin suret-i güzerânındaki manzara-i letâfet-i 

pîrâ, mahbûbelerin maharetkârân müsabakaya afrîn hân oldukları kısrak üzerinde 

“cirit oyunu müsabakaları”, alel-sabah hal-i sukûneti ilk evvel ihlâl eden sadâ-yı 

rikkat-bahş hayvanat vesaire hep efkâr-ı şâirâneyi tahrîk edecek mevaddan olmakla 

bunlar bugün “edebiyat” namıyla müteşekkil olan meslek-i mahsûsun temelleri 

mesâbesindedir. 



 191 

Hülasa, daha yükseğe çıktığımızda kendimize, yani ümem-i mütemeddineye 

mülâki olmuş olacağımızdan onların efkâr-ı edebiyyesini kurcalayan nukâtın gayet 

çok olmasına ve bâ-husus bizim de mechulümüz olmadığına mebnî oradan bahis ile 

tatvîl-i makale lüzum görülmedi. 

İşte akvâm-ı mütemeddinede, evâil hallerinde kâvaim ve daâ’im-i edebiyatını 

bu yolda vaz’ ve tespit etmiştir. 

Yukarıda gösterilen Eskimo, Sudanî, Bedevî numunesi Amerikan Hindisi, 

Ostralya Vahşisi, Hindistan Kabâili vesair şuu’bât-ı beşeriyede de mevcuttur, onların 

da me’lûf bulundukları âdât-ı kavmiyelerince bir çok mucib-i istiğrâk teessürleri 

vardır. 

Bunlar bu istihsâsâtı bir lisan-ı münasiple yâd ve tezkâz ile lezzet-yâb olurlar; 

şarkılarını, şiirlerini hep bu hissiyat-ı dil-nüvâzâne ile tezyîn ederler. 

Edebiyatın bu suretle teessüs-i tarihisini gördükten sonra tarifine nakl-i kelam 

edelim: 

Edebiyatın Tarifi.- Edebiyat şimdiye kadar muhtelif suretlerde tarif edilmiş 

ve her edîb kendi mizac ve his ve tabiatına  göre tarife kıyam etmiştir; keza bunların 

her birini bir nokta-i nazardan tarif etmeyerek muhtelif esaslara bina-yı efkâr ile 

tavsîf ettiklerinden edebiyatın da bir çok – müttezâd değilse de mütehâlif- tarifleri 

meydana gelmiştir. 

Biz burada tarifimizi öyle zevk-i zatımıza tabi etmek arzusunda değiliz; 

mahzân kısm-ı tarihide serd ettiğimiz ahvâle mutâbık olacak bir surette, binnisbe bir 

vasf-ı umumi demek olmakla, tarif etmek ve bununla beraber tarif-i aslimize bir çok 

tarifât-ı muhtelife ilhâkıyla eshâb-ı mutâlâayı bunlardan mizac ve mezâkına elviranı 

intihâbda serbest bırakmak istiyoruz. 

Tarif= “Edebiyat, ülfet ve itiyâd-ı millî ile mutahâssıl ahvâl-ı his-

perverânenin netâyic-i tesir-i bahşâsından tevellüd eden rikkat-âmiz kelam 

sâmiânüvâzdır.” 

Diğer tarifâta gelince= Bunlar da nokta-i nazarın tebeddülüne merbût 

olduğundan şu yollarda beyan ve ta’dâd edilebilir: 



 192 

“Edebiyat, âyine-i ahlâk-ı cemiyettir. —Edebiyat, numune-i terekkiyât-ı 

efkâr-ı akvâmdır. —Edebiyat, ihtisâsât-ı kalbiye-i insaniyenin misâl-ı manevisidir. 

—Edebiyat, bir kavmin takdir-i derece-i medeniyetine mikyâs-ı kavimdir. —

Edebiyat, ulviyet-i fikr-i beşeri musavvir bir heykel-i bî-maddedir. —Edebiyat, bir 

lisanın mertebe-i terakkisine bir şâhit-i âdildir.” 

Daha başka tarzlarda da tavsif için meydan-ı makâl vâsi’ ise de bu babda 

tefhîm-i maksada bu kadarcığı kafi geleceğinden teksîr-i sevade hacet görülmedi; 

lakin mevzuya girişmezden evvel tarifi mütemmim ve mükmil olacak bir şey vardır 

ki o da bu kelimenin lisan-ı Osmani’deki mastar iştikâkından biraz bahis etmektir. 

/(214)/ 

“Edebiyat” kelimesi Arabî’dir. (Edeb) madde-i asliyesinin hal-i nispetinin 

cem’-i müennes-i sâlimidir; bu lügaten böyledir ki manası “edebe mensup olan 

şeyler” demektir. Şu manadan pek vâzıh anlaşılmaktadır ki bundan maksat fazâil-i 

ahlâkiye ve mekârim-i âliye-i beşeriyeye husus-ı hâlât imtiyaz-perverâneden 

mustahsal bir mecmua-ı latifeden ibarettir. 

(Edeb) kelimesini Araplar “terbiye, hüsn-i ahlâk, fezâil, meziyet-i ilmiye, 

ulviyet-i zâtiye, tehâreti vicdâniye.” Diye nev-i beşerin ahvâl-i mümeyyizesini 

gösteren bir manadan istimâl ederler. Bu manaya mensup olan bir halinde bittabi 

“edebiyat” namıyla tarif ettiğimiz hal-i ulviyet-i maldan başka bir şey olamayacağı 

âşikârdır. 

(Edebiyat), kendi ulviyetine mütehassıs olan zatın da tenâsüp ve iştirakini 

müstelzimdir ki hakikaten “edib” namıyla tahliye-i sıfât etmek o mezâya-yı 

müstahsine ile tezeyyüne vâbestedir. 

Edebiyatın mevzusu.-İnsan kendini bir sahrada farzetse – yakut bir iktizâ 

veya tesadüfle orada bulunsa – fecirle beraber sâmiâsını okşayacak ve efkârına tesir 

edecek bir çok hâlâte mülâki olur; mesela bir çobanın – milliyete göre- bir şarkı 

söylemesi, bir ineğin bağırması, bir kuzunun hazin hazin melemesi ve bunlara 

mümasil bir hal görse ne gibi bir his peyda eder? Elbette bir hiss-i teessür! İşte bu bir 

şiirdir. 



 193 

İnsan akşamüzeri bir dağ vadisi kenarından geçerken karşı cihetten dağın 

tepesine şuâ’ât-ı âhire-i şemsin mün’akis olarak oradaki kar-ı bakâyâsına bir sarı, 

soluk renk verip diğer taraftan şemsin de bir çehre-i zürd ile verâ-yı hicap inzivaya 

çekilmeye müsâra’ât etmekte olduğunu görse elbette müteessir olur; işte bu da bir 

şiirdir; şiir ise edebiyatın mühim bir dalıdır. 

Biraz daha ta’mik edelim: İlkbaharda, ruh-ı efzâ bir gülistanda, etrafı 

gülfidanlarıyla muhât-ı mâ-i carîlerin hışırtılarıyla semâa lezzet-bahş bülbüllerin 

mahzûnâne terennüm etmekte olduğunu işitip böyle bir bahşâyiş bî-nazîr kudretle 

lezzet-yâb olan bir insan nasıl müstağrik-i teessürât olmaz? bilâ-şek olur! Çünkü 

bunlar en rakîk hissiyat-ı beşeriyeye dokunan nukât nâz getirendir. 

İşte edebiyat mademki hiss-i beşere en müessir bir hal veya mekâldir o halde 

onun mevzusu “musahhıh-ı ahlâk, mürebbi-i efkâr” olmak hayatiyetiyle teayyün 

etmiş olur. 

Lisana olan tesirine gelince: Şiir ve inşâ, belağat ve onun füruğu olan mea’ni, 

beyan, bedi’ hep bunlar edebiyatın birer rüknüdür. Evet! Sözün nev’i insana en 

büyük bir müessir olarak tanınmış bir kısmı varsa o da kavaid-i edebiyeye mutabık 

olarak söylenmiş olan kısmıdır; zira bazen görürüz ki bir beyit yüz satırla edâ 

olunacak bir maksadı ifaya sâlih bulunur; nesirde de bu kaide dairesinde söylenmiş 

üç satırlık bir söz bir kitapla hâsıl edilmesi kast olunan bir neticeyi – ihtimal ki daha 

metin ve mergûb bir surette husule getirmiş olur. 

Hutbelerin, nutukların, makalelerin ve bunlardaki iktidarıyla temeyyüz eden 

zevatın ne gibi bir mevki’-i imtiyazda bulunduklarını unutmamalıdır. 

Mahsul-i kelam, edebiyatın mevzusu mezâya-yı mahsûsa-i âliyesiyle 

temeyyüz etmiş bir müessir seri’un-nüfuz olmaktan ibarettir. 

Edebiyatın gayesi= Mevzudan anlaşıldığı üzere edebiyatın bir müessir-i 

manevi olmasına binaen artık bu meziyet-i mütemeyyizesiyle gayesinin tayininde 

asla güçlük çekilmez; mademki ahlâkı tashîh ediyor, mademki fikri besliyor, 

mademki hisse tesir ediyor, mademki lezzet- bahş sem’ ve dimağ oluyor, bittabi bu 

vech ile insana hâkim bulunuyor demektir. Bu takdirde – ve tabir-i esah ile bu 

hükümde- nev-i beşerî tarîk-i salâh ve felâha ve meslek-i fevz ve necâha sevk etmek 



 194 

içinde bundan güzel, bundan makbul bir vasıta tasavvur edilebilir mi? Akvâm-ı 

tarihiyeden Yunanîler de, Romalılar da, bahusus sadr-ı İslâm’da zuhur eden meşhur 

kumandanlar en ziyade kesret-i cuyûş ile değil, teşçi’ ve teşvîk-i lisanî ile 

muzafferiyetler kazanırlardı. 

Bu gün buna numune olmak üzere dergiler gösterilebilir: 

Bir günlük dergiden ellibin nüsha tab’ olunup tevzi’ /(215)/ edilse işte ellibin 

kişinin hep bir efkâra sahip olması kaziyesi husule gelmiş olur; lakin edebiyattan 

maksat – nasıl olursa olsun – mahzan bir haber i’tâ etmek demek değildir, burada 

dergiyi misal getirmekten maksat ancak kelamın ukûl-ı beşer beşer üzerine olan 

tesirini irâe etmektir; yoksa edebiyatın asıl meziyeti insana telkin-i hissiyat-ı rakîke 

ve fazilet-âmizânedir. 

Edebiyatın bir kavme ne rütbe feyz-bahş i’tilâ ve tekaddum olacağı hakkında 

şu kadarcık bir tarif-i sathî ile mümkün mertebe bir fikir hâsıl olmuştur zannederim. 

Tatvile ne hacet! Merci-i umûm-i İslâmiyân olan Kur’an-ı Azimüşşanın yalnız 

belağatına hayran olarak dâhil-i daire-i hidayet olanların had ve hesabı yoktur ki en 

büyük numunesi Hazret-i Ömer (Radıyallahu Anh) Efendimiz’dir. 

Daha ziyade ahz-ı malumât ve tevsi’-i ittılâ’ arzusunda bulunanlar edebiyat-ı 

milliyemizi teşkil eden kitaplara ve meziyet-i edebiyyeyi musavvır olan akvâl-i 

hikemiyeye müracaat ettiklerinde nail-i maksat olurlar. /(216)/ 

 

(Adet 27, s. 213–216)     (Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 

 



 195 

MÜTENEVVİA 

İNTİHÂL 

Şiir gibi hikâye gibi sarf-ı his ve tasavvura ait şeylerle umûr-ı âdiye ve tabîiye 

müstesna olduğu halde ulûm ve fünûndan birine taalluk eden bir bahsi veya mebâhis-

i kesîreyi hâvî makale, /(258)/ kitap, risale tahrîr ve telif etmek isteyen bir muharrir 

ele kalem almazdan evvel o mebhaste eski yeni yazılmış eserleri göz önüne almalı, 

yahut almış bulunmalıdır. Zira “ilim” ve “fen” tarifine dâhil malumât-ı beşeriye – en 

basit bir meseleye varıncaya kadar hep telâhuk-ı efkâr ve tetabbu’-ı âsâr sayesinde 

vücuda geldiği gibi yine bu sayede terakki eylemiş olduğundan ve bir şahsın idraki 

bi’t-tab’ bu kadar malumât-ı ihataya kâfi olamayacağından kendini tetabbu’dan 

müstağni gören bir muharrir ne kadar zeki ve kuvve-i ihtirâ’a malik olursa olsun 

hiçbir zaman noksandan, hatadan sâlim olamaz. Tahrîr ve teliften maksud-ı asli ise 

mevzu-ı bahis olacak madde hakkında muharririn gerek kendinin gerek başkalarının 

malumât-ı sahîhaya müstenid efkâr ve akvâlini neşr ile istifade-i umumiyeye hizmet 

eylemekten ibaret olduğundan nâkıs ve hata-âlûd bir şey mukayyed olabilmek şöyle 

dursun- okuyanları da hataya sevk edeceği için- muzırr olabilir. 

Başkalarının malumâtını ya doğrudan doğruya veya efkâr ve mutâlât-ı zâtiye 

ilavesiyle almaya “iktibas” tabir olunur. Bu da biri makbul, biri medhûl olmak üzere 

ikiye munkamistir ki medhûl olan kısmına “intihâl” derler, iktibasın envâ-ı adîdesi 

varsa da burada tafsîle lüzum yoktur. 

[Urefâ-yi ihvânımızdan Veled Bahâyi Efendi “Muvâzene” unvanıyla yazıp 

neşrettiği eser-i nefisinde envâ-ı mezkûreyi etrafıyla göstermiştir. Gerek bu babda 

tafsîlen malumât almak isteyenlere gerek âsâr-ı ciddiye mutâlâasıyla müstefîd olmak 

gayretinde bulunanlara onu mutâlâa buyurmalarını tavsiye ederim.] 

Makâsid-i âtîyeye mübteni olan iktibâsât makbuldür: 

İstişhâd, istidlâl, îzâh, ve tefsir, tenbih ve te’kid, red ve iptal, ziyade-i nef’. 

Bu maksatlardan birini muntazammın olmayan ve me’haz ve kâilinin ketm ve 

ihfâsı yahut eserin az çok tahrifi ile vukubulan iktibaslar “intihâl” hükmünü 

alacağından medhûldür. 



 196 

Mâhez ve kâili zikredilmek şartıyla ve makâsid-i mezkûreden birine müstenid 

olmak üzere vukubulacak iktibas müktebisin iktidarına nakisa vermez. Eslâfın 

kütüphane-i irfan-ı beşere yadigâr eylediği eserler nazar-ı tetkike alınacak olsa bir 

çoğunun “Filan şöyle diyor, filan demiştir ki” demelerinden dahi istidlâl olunacağı 

vech ile –ya kendilerinden evvel gelen, ya muasırları bulunan müellifinin âsârını 

tetabbu’ ve – lüzumuna göre – onlardan iktibas ile tahrir-i âsâr ve tevsî’-i malumâta 

himmet eylemiş oldukları görülür. Bu gün maarifçe mertebe-i kusvâ-i terakkiye 

varmış bulunan akvâm-ı fâzilenin en meşhur müellifleri, muharrirleri, mütefennitleri, 

edibleri bile tetabbu’ ve iktibas ihtiyacından vâreste olamıyorlar. 

-İstitrâd- 

Memleketimizde musavvar olarak en evvel neşredilmiş olan bir dergi tahvîl-i 

meslekle yevmî ve siyasî olarak çıkmaya başladığı tarihte sahib-i imtiyazı bulunan 

zat dergisinin o zamana kadar misli görülmemiş surette büyük kıt’ada, her cihetle 

mükemmel çıkmasını arzu eylediği gibi matbaa ve idarehanesinin dahi muntazam bir 

halde bulunmasını iltizam ettiğinden neşrinden bir çok zaman evvel teheyyüât-ı 

muktaziyeye başlamış ve idarehane ittihaz ettiği mahalde gayet müzeyyen bir kalem 

odası vücuda getirerek bir zamanlar Âlem-i Matbuatta hayli şöhret almış olan bir zatı 

da muharrirler miyânına almıştı. 

Bu zat vüs’at-i karîhaya. Fevkalade kuvve-i kalemiyeye mâlik, elhâsıl tamam 

bir “muharrir”di. İlk defa olmak üzere girdiği odaya bir kere yukarıdan aşağı gözden 

geçirerek sahib-i imtiyaza dedi ki: 

—Odanın intizamına söz yok; lakin ortada kütüphaneye benzer bir şey 

göremiyorum. Yoksa başka odada mıdır? 

Sahib-i imtiyaz – Nasıl kütüphane? 

—Kütüphane nasıl olur? Bayağı kütüphane? 

—Ne lüzumu var? 

—Ne lüzumu mu var! Bir muharrir kitapsız, kütüphanesiz yazı yazabilir mi? 

Mesela umûr-ı sarrafiyeye müteallik bir bend yazmamız lazım gelince biz bunu 



 197 

kendi karîhamızdan mı uyduralım? Elbette en meşhur müelliflerin, en muteber 

teliflerine müracaat edeceğiz. 

Sahib-i imtiyazın, hiçbir şey yapmak istemediğine delalet eder surette, sükût 

etmesi üzerine de: 

—Anladım! Siz henüz dergiciliğin, muharrirliğin ne olduğundan haberdar 

değilsiniz! Hiç olmazsa bari /(259)/ isimlerini bir pusulaya yazacağım kitapları olsun 

tedarik ediniz. Bunlar burada bulunmazsa ben de bulunamam! 

Dedi ve ondan sonra ancak birkaç gün devam edebilip nihayet matlûbenin 

hâsıl olamayacağını anlamasıyla bir daha idarehanenin semtine uğramadı. 

& 

Zamanımızda birçok emsali görüldüğü üzere mücerred bir “eser sahibi” 

olmak heves-i tıflânesiyle irtikâb-ı intihal eden bir adam müellife ihanet etmiş 

olacağı gibi hem nefesini, hem de eshâb-ı mutâlâayı ızrâr etmiş sayılır. 

Evet; müellife ihanet etmiş olur; zira biçarenin hezâr-ı tekellüfle, zamanını, 

ömrünü sarf ederek vücuda getirdiği bir eseri kendine mal etmekle beraber ismini de 

ketm eylemek eser-i ihanettir. 

Nefsini ızrâr eder; zira hazır kolayca “müellif” veya “muharrir” olmak yolu 

var iken it’âb-ı zihn ve vücuda mecburiyet ve binaenaleyh sa’ye, tahsile hacet 

görmez; nihayet bir âtıl ve bâtıl olup kalır. 

Erbab-ı mutâlâayı da ızrâr eder; zira müntehil olan bir adam beheme-hâl 

noksân-ı malumât ve killet-i idrak ile de muttasıf olacağından intihal ettiği eseri 

anlamamak, yanlış ve noksan bırakmak, tahrif eylemek suretleriyle berbat edeceği 

gibi okuyanların zihnini de tağlît ve teşvîş eder. 

Bir takım adamlar da görülüyor ki bizâa-ı iktidardan mahrum bulundukları 

halde pîş-tahte-i dimağları züyûf-ı aceb ve gurur ile malî olduğundan gerçekten 

malik-i nisâb-ı marifet olanların denânîr-i malumâtını bir pul yerine bile saymayarak 

ve bu hal ile beraber her ne yazarlarsa kendi mahsul-i karîhaları olmasını iltizâm 

ederek İmlâ-yı sütun ve sahaif ederler ki bunların ezhân-ı mübtediyânı taglit 

hususunda müntahillerden pek de aşağı kalmayacakları ednâ mülahaza ile sabit olur. 



 198 

Âlemde hiçbir eser-i icat yoktur ki hâlihazırda görülen dereceyi ibtidâden 

haiz bulunmuş olsun. Hususiyle, yukarıda söylediğimiz gibi, ilim ve fen namına 

mevcut malumât-ı beşeriye hep telâhuk-ı efkâr ve tetabbu’-ı âsâr sayesinde vücuda 

gelmiş, terakki eylemiştir. Binaenaleyh “insan” tarifine dâhil ve beni nev’ine hizmet 

etmeye mâil olanlar için her şeyden evvel sıfât-ı zemîme-i nefsâniyeden olan aceb ve 

gururu terk ile iktisâb-ı malumâta, ba’dehu te’lifâta kalkışmak lazımdır. /(260)/ 

 

(Adet 32, s. 258–260)                 (Faik Reşât) 

 



 199 

MUSAHÂBE-İ EDEBÎYE 

HAZÂR 

Sohbetî Efendi-Kelâmî Bey-Neşve Çelebi-Hoca Kalender-Derviş Niyazî 

∴∴∴∴ 

Sohbetî Efendi – Geçen akşam teşrif edemedik? 

Hoca Kalender – Bizim seyyâr sahaf Hüsnü Efendi iki yazma kitap getirmişti, 

onların mutâlaasıyla meşgul oldum 

Sohbetî Efendi – Bunlar mutlaka nevâdirden olmalı, zira siz olur olmaz kitabı 

nazar-ı mutâlaaya almazsınız. 

Hoca Kalender – Biri Vecihî Divanı, diğeri de bir mecmua. 

Sohbetî Efendi – “Vecihî” namında bir şair bilmiyorum. Şimdiye kadar 

nazar-ı mutâlaamdan geçmiş olan tezâkir-i şuarâda “Vecihî” namına bir beyte bile 

tesâdüf ettiğimi der-hâtır edemiyorum. Mecmuanın Münderacâtı neden ibaret? 

Hoca Kalender – Mecmua, Neşetî’nin “hilye-i enbiya” namıyla Mazlûmîzade 

Mustafa Efendi namında bir zatın gazve-i Bedr’e dair bir manzume-i garrâsını şâmil. 

Sohbetî Efendi – Vecihî, hangi asır şuarâsından? 

Hoca Kalender – Cennetmekan Sultan Süleyman Kanunî asrı şuarâsından. 

Böyle olduğu divanın nihayetindeki şu hâtimeden anlaşılıyor: 

“Kad  vaka’a’l-ferâğ min tesvîdihi fî şehri Şevvâl, hateme bi’l-hayr /(317)/ 

ve’l-ikbâl, senete tis’in ve hamsîne ve tis’imietin e’l-hicriyyete’l-Mustafaviyye alâ 

yedi’l-abdi’l-fakîri’l-hakîr Muhammed b. Muhammed eş-şehîr bi Mü’minzade gafara 

zunûbehumâ ve setere uyûbehumâ velhamdu liveliyyihi ve alâ nebiyyihi” 

Kelamî Bey – Demek oluyor ki divan yazılalı üçyüzelli dokuz sene kadar 

olmuş. Bari şâyân-ı mutâlaa bir şey mi? 

Neşve Çelebi – Zannetmem. 

Derviş Niyazî – Buna ne ile hüküm ediyorsunuz? Bir şeyin görmeden iyi olup 

olmadığına hükmetmek nasıl olabilir? 



 200 

Neşve Çelebi – Hükmetmiyorum; böyle biz zanda bulunuyorum. Bu zannıma 

sebep de, şimdiye kadar Vecihî namında bir şair işitilmediğidir. 

Sohbetî Efendi – Vakıa mecâmi’-i müntehabâtta Vecihî namına bir beyit bile 

kaydedilmemesi insanı böyle bir zehâbe düşürürse de şu hatime divanın zamanıyla 

arayiş-i eyâdi-i erbâb-ı mutâlaa olduğunu gösteriyor. 

Hoca Kalender – Evet! Vecihî kûşe-i nasiyâne atılacak şairlerden değil, 

sözleri –zamanına göre- hayli düzgün. 

Derviş Niyazi – Semere-i mutâlaa olarak elbette bir hayli masâri’ ve ebyât 

hâtır-ı âlinizde kalmıştır. Bunlardan birkaç tanesini okusanız da biz de tezyîn-i hafıza 

etsek? 

Hoca Kalender – Vecihî Divanında şâyân-ı intihâb bir hayli mısra-ı berceste 

var. Bunları mecmuama kaydettim. Hatırımda kalanlar da şunlardır: 

§ Perverdesidir ni’metinin âkil ü dâne 

§ Âh kîm ağyâre uydu yâr, yâr olmaz bana 

§ Bulurdum ben tayin itse erbâb-ı nazar himmet 

§ Şükr kıl Allah’a halinden şikâyet eyleme 

§ Gördükçe yâri hâtır-ı gamnâk şâd olur 

§ Bülbülüm, ayıp olmasın feryâd u efgânım benim 

§ Hayli demdir yüzüme bakmadın ey sîm-i beden 

§ Başka hemdem istemez gönlüm hayâlin var iken 

§ Nâlîşi bülbülden öğren, yanmayı pervâneden 

§ Gördün zamane uymadı, sen uy zamaneye 

Sohbetî Efendi – O… Bunlar şimdiki şiveye de muvâfık! Kânî’nin olmak 

üzere tanıdığımız: 

“Gördün zamane uymadı, sen uy zamaneye” 

Mısra-ı ber-cestesi de Vecihî’nin mi imiş? 

Neşve Çelebi – Çok şey! Demek oluyor ki Baba Kânî bunu intihâl etmiş. 

Hoca Kalender – Kânî intihâle tenezzül eder takımdan değildir. 



 201 

Hiçbir sâz uymadı âhenk-i sâz-ı şevkime 

Sâz-ı pür âhenk-i istiğnâyı çaldım yalnız 

diyen bir rind böyle bir güçlükte bulunur mu? 

Sohbetî Efendi – Vecihî hakikaten nevâdirden imiş. 

Hoca Kalender – Vecihî’nin hatırımda kalan şu beyitlerinden kuvvet-i tabîini 

kıyâs buyurun: 

§    Derd-i hicranla varub hayrete Vecihî-i garîb 

      Kâh bilmez  unutur kendisini kâh bilir 

§    Kaçub benden rakîbe yâr olursun 

      Perisin olamazsın ehremensiz 

§    Niçün benden hemîşe dür olursun 

     Benim ömrüm! Olur mu can bedensiz 

§   Tîr-i gamzen sinede hûn-ı ciğerle beslerim 

     Zâyi’ olmaz her ne eylerse kişi mihmâne sarf 

§   Demek canlar bağışlar mürde-i cisme 

     Sana kim der mesîhâ-dem değilsin 

§   Dil-rubâlar sevmeyi terk etme asla ey gönül 

    Çekmeye bâr-ı gam-ı aşkı mecâlin var iken 

§   Kûy-ı dilberden garez-i hüsnün temaşa kılmadır 

     Cennete meyl eylemezdi kimse dîdâr olmasa 

§   Severdim ben seni ömrüm! Cihanda ömrüm oldukça 

     Güzellik olmasa fani muhabbet bir karar olsa 

§    Şive ü nâz kitabında ne yazılmış ise 

     Okumuş bilmiş o hep bâb-ı vefâdan gayri 

Kelamî Bey – Beyitler pek hoş! Şairane, aşikâne denmeye şâyeste. 

Sohbetî Efendi – Aman, aman! Bendenize ibtidâ okunan beytin mısrası 

saniyesiyle İshâk’ın [°] : /(318)/ 

Firkatinle yine bir derde  (düşübdür) İshâk  

                                                 
° Şeyhül-İslâm İsmail Efendi’nin mahdumudur. 1146 da mesned-i ârây meşîhât olmuştur. Ulemâ ve şâiranın medâr-ı iftiharı  
Abdî 1147 de vefat etmiştir. 



 202 

Kâh bilmez unutur kendisini kâh bilir 

maktanın ikinci mısrası yek-diğerin aynı gibi geldi. 

Neşve Çelebi – Evet, evet, âdeta yek-diğerin aynı! Şimdi buna da tevârüd mü 

denilecek? 

Hoca Kalender - Buna da tevârüd denilecek ya! İshâk’ın fazlına şifâ-i şerif 

tercümesi, hüsn-i tabi’anede: 

 Halimi arz et sabâ dildâre Allah aşkına 

 Sûziş-i dilden haber ver yâre Allah aşkına 

matlalı gazel aşıkânesi gibi pek çok nişâyid üstâdâne şehadet edip dururken 

intihâle hüküm olunabilir mi? Divan-ı İshâk’da Vecihî’nin 

“Kâh bilmez onu devr kendisini kâh bilir” 

mısrasını hiç hükmünde bırakacak bir hayli mısra’i ber-ceste vardır. Ezcümle: 

“Keşf-i esrâr eyleme ağyâra Allah aşkına” 

mısrası durûb-ı emsâl sırasına geçmiştir. 

Neşve Çelebi – Şimdi Vecihî suhan-verânın hangi kısmına dâhil olabilecek? 

Sohbetî Efendi – Hazretin okuduğu mısra’ ve ebyâta nazaran kudemâdan 

derece-i vüstâde bulunan şairânın birincilerinden addedilmesi lazım gelir. 

Neşve Çelebi – Demek ki seyyid Vehbî mertebesinde? 

Sohbetî Efendi – Kudemâdan kaydına dikkat buyurulmamış, seyyid Vehbî 

kudemâdan değildir. Vecihî’nin Hazret tarafından inşâd edilen ebyâtı içinde seyyid 

Vehbî’nin: 

“Bizden gelme sine-i ağyârı itme câ 

Ey tîğ-yâre dilde yerin yok mudur senin?” 

beyt-i ra’nâsı gibi bir beyit yok. 

Kelamî Bey – Dün akşam bir mahalde bulundum; bir iki nevreste şair de 

vardı. Tuhaf değil mi? Mevzûn söz söyleyenleri iki sınıfa ayırıyorlar. Birine şair 

diyorlar, diğerine de nâzım. 



 203 

Derviş Niyazi – Ne demek! Şair başka, nâzım başka mı? 

Kelamî Bey – Öyle imiş. 

Bulutlar kat kat olmuş toplanıp bâlây-ı kühsâre 

Semâ olmuş zeminden sanki dâmın çîn-i istiğnâ 

beytinin mısra-ı evvelî tarzında nağmesâz olanlara nâzım, mısra-ı sâniyesi 

yolunda terâne-perdâz olanlara da şair unvanını veriyorlar! 

Derviş Niyazi – Bu beytin failine şair mi denecek,  nâzım mı? 

Hoca Kalender – Latifeyi bırakalım. Bundan mevzûn sözlerin hakîkî 

olanlarına nazım, hayâlî bulunanlarına da şiir namı verilmek istenildiği anlaşılıyor. 

Hâlbuki bir sözün şiir namını alabilmesi hayali bulunmasına mütevakkıf 

değildir. Edebiyatın –hakîkî olsun hayali bulunsun- kabul ettiği her nev’i mevzûn söz 

şiirdir. 

Her ne ise, bunlar şaire, nâzıma birer misal gösterebildiler mi? 

Kelamî Bey – Ârayiş-ı hafızam olan: 

 Tahsil-i kemâle hayli müddet 

 Mihnet çıkarak çalıştım ama 

 Mahsûd-ı efâzıl oldu fazlım 

 Şâhid aranırsa işte i’dâ 

kıtasının failine şair değildi, nâzımdı diye hükmettiler. 

Sohbetî Efendi – Bu kıtanın faili şair unvanını alamazsa kim alacak? Demek 

oluyor ki bunların şiirden, şairden haberi yok! 

Hoca Kalender – Şurada duran “Fürûzân” değil mi? 

Sohbetî Efendi – Evet. 

Hoca Kalender – Getir bakalım, bir tefe’ül edelim, ne çıkar? 

Derviş Niyazi – Fürûzândan tefe’ül edilir mi? 

Hoca Kalender – Hay hay; yalnız hafikâdan edilmez ya, Fürûzândan da 

edilebilir. İşte açıyorum, soldan birinci beyit: 



 204 

 Bakılır mı ta’ne-i düşmana yaşasın ulu tabîatım 

 Değişir mi sözle hakîkatim bana ta’nenin ne ziyanı var 

Al sana parlak bir tefe’ül! /(319)/ 

Niyazi – O… Kayda şâyân, hikâyât-ı tefe’üliye sırasına geçecek derecede 

güzel! 

Kelamî– Hâfızdan edilen tefe’ülâta dair Hüseyin Kûfî Koca bir kitap 

yazmıştır. En hoşuma gideni şudur: Emir Yakup’un adamlarından biri, evâili halinde 

gedâyân zümresindenmiş. Bir gün Emir’in meclisinde Hafız’a dair bahis açılmış; o 

kimse Hafız’a mu’tekid olmadığından hakkında bir takım tefevvühâtta bulunmuş. 

Emir’in canı sıkılmış. Divan-ı Hafız’ı getirip bu babda bir tefe’ül eder; bu beyit çıkar: 

 

Neşve Çelebi – Hâfız’dan edilen tefe’ülâtın en parlağı budur: 

Hâfız Divanı’nı koynunda gezdirenlerden biri bir gece hamamda para 

kesesini çaldırır. Hizmetçi güya keseyi bulmak üzere elinde mum ötekinin, berikinin 

bohçasını aramaya başlar. Bu aralık kese sahibinin hatırına Hâfız Divanı gelir. 

Hemen hizmetçiyi çağırarak: “Şu mumu tut!” deyip divanı açar: 

  

mısrası çıkar. 

Hoca Kalender – Bu da mesnevî-i şerîfe dair cereyân eden hikâyât-ı 

tefe’üliyedendir: 

 

Mısrasının kâiline bîgânegân-ı irfândan bir misafir gelir. Mesnevî-i şerîften 

tefe’üle karar verirler. Bu beyit çıkar: 

 

 



 205 

Sohbetî Efendi – Nurullah merakta! Mesnevî-i şerîf hiçbir zaman nazar-ı 

itibardan düşmez, daima kıymetini muhâfaza eder bir gencinedir. 

Bu kitabı mutâlaa etmek şerefine mazhar olanlar pek iyi bilirler ki müşteil 

olduğu temsilât ve hakâyık, eskimek şanında olmayan cevâhir-i hikemiyedendir. 

Bundan hekîmi de, zâhidi de, rindi de haline göre müstefîd olur. 

Niyazi – Hazretin gazeliyâtı da hoştur, değil mi? 

Neşve Çelebi – Öyle murassa gazelleri vardır ki sahn-ı nâşinâselikle ithâm 

edilmeyeceğimi bilmiş olsam acemde de nazîri bulunmaz demekte tereddüt 

etmezdim. 

Sohbetî– Korkma, yalnız kalmazsın, “mecmu’l-fesahâ” sahibi bir acem 

olduğu halde gazel-güyân-ı İran’a tercih ediyor. Hazretin divanı altmış bin beyti 

mütecâvizdir. Şu gazel hafızamı tezyîn eden neşâyid-i ârifânesindendir: 

 

Kelamî– Vakit geçti; burada bahse hitâm verelim. /(320)/ 

 

(Adet 40, s.317–320)          (İmzasız) 



 206 

MÜTENEVVİA 

CEVDET PAŞA 

Cenâb-ı Hayy-ı lâ-yemût ömür ve âfiyet cihân-ı kıymet Hazret-i Hilâfet-

penâhîyi rûz-ı efzûn buyursun. Kudemâ-yı vüzerâ-i saltanat-ı Senîyeden ve ser-

âmedân-ı ulemâ-yı İslâmiyeden meclis-i hâss-ı vükelâya memur Ahmet Cevdet 

Paşa bir müddetten beri düçâr olduğu hastalıktan rehâ-yâb olamayarak şehr-i 

hâl-i Rûmî’nin 14’üncü Pazar günü Bebek’te kâin sahilhanesinde ikmâl-i enfâs 

ma’dûde-i hayat eylemiş ve haber-i vefatı mesmû’-ı âlî-i hazret-i hilâfet-penâhî 

buyuruldukta kendisinin devlet-i âliyeye ve bilhassa matbu-ı muazzamına sebk 

eden hidemât-ı celîlesine binaen şeref-sâdır olan irâde-i merhamet âde-i cenâb 

padişahı mûcibince naaş-ı gufrân Nakşî Cennetmekân Ebu’l-feth Sultan 

Mehmet Han Hazretleri cami-i şerifine naklolunarak türbe-i münîfe-i 

hatırasında i’dâd olunan makbere-i mahsûsada vedîa-ı rahmet-i ilâhiye 

edilmiştir.  

Müşârün-ileyh meleken siyaseten ilmen edeben bu devlet ve memlekete 

hidemât-i ciddiye ifâ etmiş bir zât-ı nâdire’l-vücud olduğundan vuku’-ı irtihâli 

umûmen mûcib-i hüzn ve esefî oldu. Cenâb-ı Mevla garîk-i lücce-i mağfiret 

buyursun.  

Kendi kalemiyle yazılmış olmak üzere görülen tercüme-i hâli aynen ber-

vech-i âtî derc olunur: 

Ahmet Cevdet Paşa bin el-hâc İsmail Ağa bin el-hâc Ali Efendi bin Ahmet 

Ağa bin İsmail Efendi el-müfti bî-Medine Lofca bin Ahmet Ağa ser-gerde. İşbu ser-

gerde Ahmet Ağa fil-asl Kırk Kilise Kazası ahalisinden olup Baltacı Vezir ile Purut 

Muharebesi’nde bulunmuş ve o asırda Lofça’da tavattun etmiştir. Yularkıran Ahmet 

Ağa diye maruf olmakla evlat ve ahfâdına Yularkıranoğulları lakabı mevrûs olmuş 

ve Hacı Ali Efendi’ye kadar akabinde bu lakap kalmıştır. 

Cevdet Paşa 1238 sene-i hicrîyesinde Lofça Kasabası’nda tevellüd etmiştir. 

Lofça’da müftü ve müderris efendilerden ulûm-ı Arabiye ve mantık ve Fünûn ve 

tefsir okuyup Müftü Efendi yanında bir müddet müsveddelik dahi ettikten sonra 

Sultan Mahmut Adlî Hazretleri’nin o evahir-i saltanatlarında yani 1255 sene-i 



 207 

hicrîyesinde /(392)/ der-saadete gelip ulûm-ı Arabîye ve ilm-i fıkıh, usûl-i hadis, 

tefsir, mantık, âdâb, ilm-i kelâm, hikmet-i tıbbiye ve ilahiye, hendese, hesab, cebir ü 

müsâha, heyet ve coğrafya okumuş ve Mir’at(Murat) Molla Tekkesi şeyhinden ve 

şair-i meşhur Fehim Efendi’den Fârisî tahsil eylemiştir. Hoca Şakir Efendi’den icazet 

izni almıştır. 

Arabî ve Farisî tekellüm ve kitabet ederdi. Fransızca ve Bulgarca lisanlara 

aşinadır. Şafiye-i ibn-i Hâcib ve mutavvel ve netâyîcü’l-efkâr ve bina, ve emsile-i 

muhtelife üzerine teallîkâtı ve Kavâid-i Osmaniye ve Medhâl-i Kavâ’id ve Kavâ’id-i 

Türkî ve Beyanü’l-unvan ve Ma’lumât-ı Nâfia ve Takvîmü’l-Edvâr, Miyâr-ı Sedâd, 

Âdâb-ı Sedâd, Tarih-i Cevdet ve Siyer-i Enbiyâ nâm telifâtı ve Divân-ı Sâib Şerhinin 

(Tercümesinin) Tetimmesi ve  Mukaddime-i İbn-i Haldun tercümesinin tekemmülesi 

âsâr-ı meşhûresinden olup diğer bazı risâil ve âsârı dahi mevcuttur. 

1259 senesinde 21 yaşında iken Yeni Cami Medresesi imtihanına dühûl ile 

bir odanın mahsus olan maaş ve tayinâtına nail olmuştur. 1260 senesinde tarîk 

( ) kazaya dühûl ve Rumeli kaleminde Çanât rütbesinde Premedi Kazası’nı zabt 

ile muvakkaten mahsus olan şehri beşyüz küsür kuruş maaşını almakta iken 261 

senesinde İstanbul Müderrisliği reis-i Hümâyûnu olarak şehri yüzeli kuruş maaşa nail 

olmuş ve bundan başka Babıali’ce atiye tertibinden dahi senevî 2400 kuruş tahsis 

buyurulmuştur. 

Divân-ı Sâib Şerhinin Tetimmesine mukâfâten 66 senesinde uhdesine Meclis-

i Maarif-i Umûmiye azalığıyla Darü’l-muallimîn müdürlüğü tevci olunmuştu. 

Meclis-i maarif azalığına tayin buyurulduğu zaman rütbe ve memuriyetlere 

mahsus olmak üzere kendisine rütbe-i sâliseden bir kıt’a murassa’ nişân-ı hümâyûn 

verilmişti. Sadr-ı esbak Fuat Paşa Bükreş’te iken o dahi Bükreş’e gitmiştir. Fuat Paşa 

Dersaadet’e avdette kaplıcalara girmek üzere Bursa’ya gittikte o dahi beraber giderek 

onunla bil-iştirâk kavâid-i Osmaniye ile hâlâ boğaz içinde işlemekte olan şirket-i 

Hayriye vapurlarının layihasını kaleme alıp Dersaadet’e getirmişlerdir. Müteakiben 

Fuat Paşa memuriyet-i mahsûsa ile Mısır’a gittikte maiyetiyle gidip geldi ve 

Encümen-i Dâniş azalığına intihâb olundu. Kavâid-i Osmaniye huzur-ı hümâyûna 

lede-l-arz şer-fesânih olan irade-i saniye mucibince sahib-i tercümenin rütbesi 



 208 

“hareket-i altmışlığa” terfi ile kibar müderrisîn sırasına geçirildi. Tarih-i Cevdet’in üç 

cildini tetmîm ve takdim etmekle Süleymaniye râddesine terfi ile mevlevîyyete 

tekarrüb etmiştir. 

71’de Vakanüvis olmuştur. 72’de Galata Mollası olup kabl-ül infisâl, 73’de 

Mekke-i Mükerrime pâyesi ve üçüncü rütbeden mecidiye nişanını almıştır. İlm-i 

fıkhın muâmelat kısmını hâvî (Metn-i Metîn) namıyla bir kitap telif etmek üzere 

Meclis-i Âlî-i Tanzimat dairesinde teşkil olunan Cemiyet-i İlmiye azalığına dahi 

tayin olundu. 73’te Meclis-i Âlî-i Tanzimat azalığı tevcih kılınmıştır ve Arâzî-i 

Senîye komisyonu riyâseti dahi ilave edilmiştir. Düstur’da münderic arazi 

kanunname-i hümâyûn ve tapu nizamnamesi ve talimat-ı muvakkate ve tarifnamesi 

bu komisyonda tanzim olunmuştur. Kavânin ve nizâmâtı cem’ ve tertip eden dahi 

odur. 75’te ber-vech arpalık  kazasına terfi edilmiştir. Sadrazam Kıbrıslı 

Mehmet Paşa merhum Rumeli teftişine çıktığı vakit maiyete mâmûr olmuştu. 

Müteakiben 77’de İstanbul payesi ihsan buyurularak ikinci rütbeden mecidî 

nişanı verilmiştir. 78’de Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliye azalığı tevcih ve arpalığı 

Yozgat kazasına tahvil edildi. O vakit memûriyet-i fevkalade ile İşkodra’ya 

gönderildi. İki ay zarfında ikmâl-i memûriyet ederek Dersaadet’e avdet eylemiştir. 

Yine o esnada Rumeli’ye ve Anadolu’ya çıkarılan müfettişlerin inhâlarını derhal icra 

ettirmek üzere teşkil olunan komisyon riyâsetine tayin edildi. Müteakiben Bosna 

Eyaletin teftişine mamur oldu. 80’de sadârat-ı Anadolu pâyesi ve birinci rütbeden 

mecidî verilmiştir. 

Bir buçuk sene Hersek ve Bosna kıtalarını devr ve teftiş ederek ıslahat-ı 

lâzımayı ifâ etti. Dersaadet’e avdetinde ikinci rütbeden Osmaniye nail olmuştur. 

81’de Mihâlic Kazası tevcîh edilmiştir. O esnada memûriyet-i mahsûsa /(393)/  ile 

Kozan’a gönderilip ıslahat-ı lâzımanın ikmâlinden sonra Dersaadetê gelmiştir. O 

vakit Dersaadet’te iken arpalığı oniki bin râddesinde iken şehrî otuz bin kuruş maaş 

ile Meclis-i Âlî-i Hezâin azalığına memûr oldu. kazaskerlik rütbesi vezârete tahvil 

buyurulmuştur. Halep, Adana Eyaletleriyle Kozan, Maraş, Urfa, Zor Sancakları 

birleştirilerek bir cesîm vilayet teşkil edilmişti. İki sene Halep vilayetinde teşkilat ve 

ıslahat ile meşgul olmuştur. 



 209 

84’te Divan-ı Ahkâm-ı Adliye riyâseti bi-t-tevcih Dersaadet’e getirilmiştir. 

Sâlef-ül- zikr (Metn-i Metîn) yerine (Mecelle-i Ahkâm-ı adliye) namıyla muamelat-ı 

fıkıha dair bir kitap yapmak üzere Babıali’de teşkil olunan Cemiyet-i İlmiye riyâseti 

dahi ona ihale olunmuştu. Ba’de Divan-ı Adliye riyâseti unvanı nezârete tebdîl 

kılındı. İki sene zarfında muhâkem-i nizâmiye i’lâmlarının usûl meşk ve sebkini tesis 

ve cemiyet-i ilmiye aza-yı kirâmıyla bir mahalde mecellenin dört kitabını itmâm ile 

tab’ ve neşr ettirmiştir. 87 senesinde Hüdâvendigar valisi olmuştur. Bilahere ma’zûl 

olarak İstanbul’a avdet eylemiştir. Mecelle cemiyet-i bâb-ı Fütuvvâya naklolunarak 

orada dahi beşinci ve altıncı kitapları kaleme alınarak tab’ ve ilân edilmiştir. 88’de 

şûrâ-yı devlet azalığı tevcîh ve mecelle cemiyeti riyâseti yine ona tevcîh edildi. 89’da 

yedinci kitap neşrolundu. Sekizinci kitap itmâm edildiği sırada Paşa’ya Maraş 

valiliği tevcîh edilmiştir. Onsekiz gün orada kaldıktan sonra divan-ı ahkâm-ı adliye 

azalığıyla Dersaadet’e getirilmiştir. O vakit sekizinci ve dokuzuncu kitap tab’ 

olunmuştur. Sene-i merkûmede şûrâ-yı devlet azalığı ve ba’de evkâf-ı hümâyûn 

nezâreti, 90’da maarif-i umûmiye nezâreti tevcîh edilmiştir. O vakit maarif-i 

umûmiye nezâreti dairesinde maarif nezâreti memûrîn-i kirâmından bazılarıyla 

mektep hocalarından müntehap bir komisyon teşkil ederek sibyândan mekâtib-i 

âliyeye kadar ders cetvelleri tertip ettirdi. Komisyonca müceddiden elifbâ cüzü 

bastırmıştır. Nûr-ı Osmaniye cami-i şerifinde usûl-ı cedîde üzere bir ibtidâi mektebi 

açtırdı ve sahib-i tercümenin hissesine efrâz olunan Kavâid-i Türkiyye ve Miyâr-ı 

Sedâd ve Adâb-ı Sedâd nam risâleleri telif ve Siyer-i Enbiyâ ve Tevârîh-i hülefâtın 

üç cüzünü itmâm ile tab’ ettirdi. 91’de şûrâ-yı devlet riyâseti muavinliği tevcîh 

buyurularak bu esnada mecellenin onuncu kitabını tab’ ve neşrettirdi. Ba’de onbirinci 

ve onikinci kitapları itmâm edildi. Sene-i mezkûre zarfında Yanya Valisi olmuştur. 

92’de Maarif Nâzırı olarak Dersaadet’e gelmiştir. Ba’de adliye nezâretine tahvîl 

edildi. 93 Rumeli teftişine memur olarak Edirne ve Filibe tarîkiyle Sofya’ya kadar 

gidip gelmiştir. O esnada Suriye Valisi olup müteheyyî-yi hareket iken maarif-i 

umûmiye nâzırı olarak Dersaaset’te kalmış ve muahharen adliye nezâretine tayin 

edilmiştir. İşte o esnada mecellenin onüçüncü, ondördüncü, onbeşinci, onaltıncı 

kitaplarını tab’ ve neşrettirdi. 94’te dahiliye nâzırı olarak nezâret dairesinde bir sicil-i 

ahlâk defteri vaz eyledi. Mülkiye mâmûrlarının tercüme-i hâllerini icmâlen 

kaydettirmeye başladı. Sene-i merkûme zilhiccesinin üçündecü memûriyeti evkâf-ı 



 210 

hümâyûna tahvil edildi. 95 senesinde Suriye vilayeti tevcîh olunmakla Şam-ı şerîfe 

gitmiştir. Müteakiben ticaret nezâreti tevcîh olunarak Dersaadet’e gelmiştir, 

mukaddema İran Şahı tarafından birinci rütbeden şîr ü hurşîd nişânı verilmişti. 

& 

Müşârün-ileyhin ta’dâd olunan müellifâtı ıydî-i istifade-i umûmda dair 

olduğundan mahiyat-ı muhteviyatı hakkında tafsilat-ı zâideye hacet görülmez. 

Şu kadar diyebiliriz ki 12 ciltten ibaret tarihi –ki1188 senesinden 1241 

senesine kadar olan vakâayi-i devlet-i âliyeyi mufassalan ve onsan evvelki vakâyî-i 

mühimmeyi mücemmelen hâvî olduktan başka daha bir çok fevâid ile fenn-i tarihe 

müteallık kavaid-i câmi’dir- hakkan ki kütüb-i tarihiye arasında emsali nadir bir telif-

girân-ı kıymet ve hele ibn-i Haldun mukaddimesinin taksimât ve mahiyet-i ulûm ve 

fünûna dair kısmından tercüme ve ca-be-ca teallikât ve havâsî-i müfîde ile tevşih 

eylediği üçüncü cilt kitap bir gencine-i cevâhir-i marifettir. 

Fuat Paşa merhum ile müştereken tertip edip /(394)/ muahharen tarz-ı âhire 

bi-t-tahvîl ve beş defa tab’ ettirdiği Kavâid-i Osmaniye risâlesiyle “Belagat-ı 

Osmaniye” namındaki telif-i güzîni müşârün-ileyhe lisanımızın vaz’-ı kevâidi olmak 

şerefini kazandırmıştır. 

Cevdet Paşa âlim olduğu kadar siyasî, hekim, edip idi. Bu meziyâtına 

zikrolunan müellifât ile bilhassa “Kısas-ı Enbiyâ”sı ve –gelecek nüshamızdan 

itibaren Hazine-i Fünûn’a derc edeceğimiz- bazı âsâr-ı mensûre ve manzumesi 

şahid-i nâtıktır. 

Beş küçük ciltten ibaret olan ve mekâtib-i rüştiyede okunduğu cihetle bir çok 

Osmanlı gençlerinin zîver-i hafızası bulunan “Kısas-ı Enbiyâ” sehl-i mümteni’ 

denilen sade ve münekkah üslûb-ı müstehsin ile yazılmış bir eser-i âlîdir ki 

heveskârân inşaya meşk-i taklid olmaya sezâvârdır. 

Cümle-i meziyâtında biri de bir mesele-i ilmiyeyi muhâkemâtıyla beraber 

yazması vesair müelliflerde sarf ve nahiv ve belağata muhalif gördüğü hataları 

hayırhahhâne ihtar ve tenbiye eylemesiydi. 



 211 

Lisan-ı Arabî ve Farisî’deki iktidarının derecesini –tercüme-i hâlinde 

münderic olduğu vech ile- bazı kütüb-i Arabiyeye yazdığı talikât ile mesnevî-i şerifin 

şârihî olan bir müellife yazdığı mektup gösterir. 

Elhâsıl, Cevdet Paşa ve vücuduyla iftihar olunur cami-i gül bir zat fezâil-i 

safât idi. 

Şûrâ-yı devlet aza-yı kirâmından Ali Sedat Bey Efendi Hazretleri’yle 

“Nisvân-ı İslâm” ve “Muhâddarât” unvanlı eserlerin müellifesi olan Fatma Aliye 

Hanımefendi merhum müşârün-ileyhin iki nihâl-i ravza-i hayatıdır. /(395)/ 

 

(Adet 49, s. 392–395)       (Hazine-i Fünûn) 

 



 212 

KISM-I EDEBÎ 

MEKTUP 

Muharrir efendi! 

Biraz da şu ihtiyarı dinler misiniz? Fi’l-hakîka ben artık âlem-i tahrîre değil, 

âlem-i takrîre bile veda ettim. Saçlarımda, sakalımda da beyaz tellerin siyahlara 

galebesini gördüğüm günden beri gûşe-nişîn sükûn ve sükûnetim. 

Benim yalnız bir ümidim, bir ma’şûkum vardır. O başka ümitler, başka 

ma’şûklar gibi nevârişini yalnız gençlere tahsîs etmez; benim gibi uzlet-güzînân sâl-

hûr digânîde buselerine gark eyler.  

Yegâne hissim, yegâne zevkim ona munhasır olduğu için tahrîrimi, takrîrimi 

de ona hasır etmek isterim… 

Bu sene bir kat daha müsâ’adekâr davranarak kış ortasında aylarca arz-ı 

cemâl etti. Şu fevkalade lütfü benim gibi emeli, ümidi kendisine munhasır olan bir 

pîr-i sükût perverî de nutka getirse elbette çok değildir. 

Lütf-i vâkı’na karşı, bahara olan cihet-i meftûniyetimi makam-ı teşekkürde 

herkese ilân etmeyi gönlüm arzu etti. Gönderdiğim müsveddeyi karaladım. Çok 

tasdî’ edeceğimden ihtirâz etmeyiniz. Bunu inâyet eder de “Hazine-i Fünûn”un bir 

köşeciğine derc ederseniz onunla kanaat edeceğimden emin olunuz. Âşık-ı dîdâr-ı 

bahar olan bu fakîr ihtiyar bir daha sizi tasdî’ etmez. /(266)/ 

 

(Adet 33, s. 266)                   (Bir İhtiyar)    

 



 213 

KISM-I EDEBÎ 

MEKTUP 

[Münşî-i şehîr saâdetlü İzzet Efendi hazretleri tarafından ihdâ buyurulmuştur] 

Bugün maarife atf-ı nigâh-ı mübâhât eden her sâhib-i nazar bütün manâzır-ı 

âliyesi üzerinde o kadar şümûllü bir nûr-ı feyyâz görür ki cümle-i hasâis-i 

ulvîyesinden olarak tehzîb-i zamâire, tenvîr-i besâire tealluk eden hâsiyet-i celîlesi 

delâlet-i bâhiresiyle bunun her an o âleme pertev-efşân olan ehâsın-ı teveccühât-ı 

Senîe-âfitâb cihân-tâbından geldiğini derhal derk ve itgân eder. 

Bu hakikat-ı fâhire ile söze başlamaktan meramım geçen gün mekâtib-i 

hususiyeden Aksaray’da Yusuf Paşa civarında kâin mekteb-i Osmanide o nûr-ı 

mukaddesin âsâr-ı fuyuzâtından /(247)/ olan meşhûdâtımı zikr ve beyana bir medâr-ı 

tevessül teşkil etmektir. 

Bahse girmezden evvel icmâl-ı kablet-tafsîl tarzında şu cümleyi takdim ile 

kesb-i fahr ederim ki o debestân-ı maarif-i nişânda gördüğüm me’ser-i edeb ve irfân 

hakikaten bir şair-i mediha perdâzın fikr ve hayaline sermaye-i külli olacak dürer-i 

âliyedendir. 

Sadede gelince: Hasbe’l-civâriye evvelki gün mekteb-i mezkûru ziyarete 

gittiğim sırada müdür efendinin odasında bir çok kütüb-i fennîye ile müzeyyen bir 

masa üzerinde hutût-ı şâkirdanî hâvî olan müteaddid defterlerin, sınıf itibarıyla, 

takım takım yığılmış olduğunu görerek bunlardan bazılarını nazar-ı mutâlaaya 

almaklığım üzerine müdür mûmâ-ileyh şâkirdanın fünûnca olan derece-i tahsillerini 

de görmek arzusunda bulunup bulunmadığımı sormasıyla –kulûb-ı hamiyet-mendânî 

en ziyade mahzûz eden şey vatan evladını envâr-ı ulûm ile münevver görmek şerefi 

olduğuna göre elbette derslerinden de birer cümle-i mücmele istimâ’îyle telezzüz 

etmek emelinde bulunacağım tabii olduğunu- der-meyân eyledim. 

Her sınıftan keyfe mâ ittefaka ikişer üçer efendi celb ile, derslerine göre, 

Arabî ve Fârisîden îrâd edilen suallere her biri muvâfık cevaplar vererek füyûzât-ı 

maariften behre-i mükteseblerini ibrâz ve ityân ve sevk-i münasebetle tefekkud-ı 

efkâr zemininde vukubulan bir suale mukâbil de “tahsîl-i fünûnda hissedilen külfete 

sâye-i şâhânede müstekıllen ihrâz olunacak mesudiyetin nâkabil kıyas bir nispette 



 214 

fâik olacağı” cevab-ı âkılânesini serd ve der-meyân eyledikleri gibi atvâr-ı edebiyeye 

kemâl-i riâyet ve ittibâ’larını dahi her vaz’ ve hareketlerinde gösterdiklerinden bu 

temaşa-yı inşirâh-âverin neşve-i dilârâsı ile gönlüm mübtehic olduğu gibi şâkirdan-ı 

mûmâ-ileyhimin şu suretle fezâil ve hasâile müteallık terbiye ve istifadelerine 

mektepçe kemâl-i ehemmiyetle hüsn-i hizmetten fazla medâr-ı infilâk ve ezhân ve 

müstetba’-ı tevessü’-i vicdan olan mûsîkî-i fenn-i âlîsi dahi her nev’-i sanayi ve 

dakâyik-i mûsîkîyede maharet-i kâmilesi müsellem bulunan adliye ketebesi ser-

âmidânından Ahmet Bey tarafından fahrî olarak talim olunmakta olduğu cihetle 

ni’met-tesadüf  ziyaret-i âcizânem mûsîkî dersinin de yevm-i muayyeninde vâki’ 

olmuş bulunmasına mebnî salifu’l-beyân es’ile ve ecvibe-i ilmiyenin teâtisinden 

sonra o yoldaki tedrîsâtın dahi esnâ-yı cereyânında hazır bulunduğumdan o cümle 

meyânında nâm-nâmî-i cenâb hilafetpenâhîye olarak şâkirdanın, piyano başında 

kumanda eden muallimleriyle yek-ahenk olarak, tegannî ettikleri parçalar mânend 

gulgule-i kerrûbiyân evc-i ârâ-yı âsumân olduğunu gûş edişim ise başkaca bir şevk-i 

dil-nişîn ile neşât-âver dil ve can oldu. 

Dibâce-i makalede telmih edilen hakikati şu noktada dahi tekraren âlem-i 

dâniş ve marifeti şeref ihtivâsıyla feyz-yâb eden ve bil-cümle âmâl ve niyât ve 

temâyyülâtı vatanın maddi ve manevi menâfi’ ve mefâhirine hizmet liyâkatini ihrâza 

sevk eyleyen envâr-ı teveccühât ve teşvikât-ı Senîye-i berekâtıyla gerek revâc-ı ulûm 

ve fünûnun, gerek umûm kalplerde o cihete ait meyl ve rukûnun günden güne 

izdiyâd ve ittisâı memleket-i Osmaniyeye müteveccih binlerce peyk ikbâlin ufuk-ı 

saadette iltimâ’ı demek olduğunu tasavvur ve takdir ile beraber haddizatında hâdim-i 

hakâyık olan bir kalemi vakıın haricinde idare-i kelâma sevk etmek gayr-i kâbil 

olduğuna göre erbâb-ı mübâlağanın kemâl-i sahâvetle bezl ettikleri tahsînât-ı lafziye 

kabîlinden olmamak ve kalem gibi bir câmidi âlem-i hayâlâtta nutka getiren sahn-

perdâzların itrâları nev’inden de ma’dûd tutulmamak üzere cidden mekteb-i 

mezkûrun hal ve şan ve idaresini bil-vücûh şâyân-ı istihsân görerek hâh-şükrân ilim 

ve edebe tavsiye olunacak bir menba’-ı tahsîl olduğunu itiraf eylerim. /(248)/ 

 

(Adet 31, s. 247–248)       (İzzet Efendi) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

III. SAĞLIK İLE İLGİLİ 

METİNLER 



 216 

MÜTENEVVİA 

SIHHÂTNÜMÂ 

Piliç, Hindi, Ördek 

Bu hayvanların tea’mı latif olduğu gibi hazımları da oldukça kolaydır; lakin 

yaşlı hindi ile ördeğin hazımları biraz güççedir. 

Kaz 

Kazın hazmı kolay değildir; bu da etinin arasındaki yağın çokça olmasından 

ileri gelir. 

İhtar.- Tuyûr-ı beytiyenin kâbil-i hazım olmaları pişirilmeye göre değişir: 

Izgarada tabh edilenlerle kebap yapılanlar gayet kolay hazım olunur; lakin söğüş 

halinde pek çabuk hazım edilemez. 

Hayvanat-ı mezkûre dar mahallere habis olunarak çokça besilenildikte 

büyüyerek semizlenirse de ale’l-umûm hazımları güç olur. Hâlbuki hâl-i vahşetten 

kurtarılarak geniş bir mahalde cüz’î besilenen hayvanların etleri sühûletle hazım 

olunur. 

Sayd u Şikâr Hayvanları 

“Sayd u şikâr hayvanları” dediğimiz hayvanlar keklik, sülün, karaca, tavşan, 

güvercin, bıldırcın, culluk, karatavuk gibi ufak kuşlardan ibarettir. 

Hayvanat-ı mezkûre –yedeklerini güzelce hazım edenler için- sehlü’l-hazm 

bir gıdadır; lakin minkârı [gagası] uzun olan kuşlarla âkilü’l lühûm olanlar 

müstesnâdır. 

Av etleri iyice pişirilmezse hazımları batî olur. 

Bunlarda salgın yani hâl-i vahşette veyahut olur da büyüdüklerine göre 

hazımları muhteliftir; hâl-i vahşettekiler hem muğaddi, hem de hazımları esheldir. 

Bunun da sebebi av hayvanları çok yürüyerek daima hareket ettikleri cihetle elyâf-ı 

adaliyeleri [∗] kemâliyle neşv u nümâ bulunduğundandır. 

 
                                                 
∗ Kaba etlerinin ara yerinde olan iplik gibi etler, söğüş halinde olan etlerde görüldüğü gibi. 



 217 

Portakal Hıfzı 

Çürümekten vikâyeten saklanması matlûb olan portakalları kuru bir bez ile 

sildikten sonra talaş içine koymalı. Pek çok zaman çürümeksizin durur. 

Pişmesi Batî Olan Makulatı Tezce Pişirmek 

Sığır eti, bakla velhâsıl tabhı güç olan et’imenin derûnuna –pişirilirken- bir 

parça incir dalı, yahut bir billur /(250)/ parçası veya kavun, karpuz kabuklarından biri 

konulsa çabuk pişer. 

Bazı Balıkların Ağır Kokularını Defetmek 

Balıkların hîn-i tabhında bulunduğu kabın ağzı açık bırakılırsa ağır kokular 

tabahhur yani buhara tahavvül edeceğinden kokudan eser kalmaz. 

Yumurta 

Yumurta bir gıda-yı sâlimdir; fakat taze olması şarttır. 

Yumurtanın yağ ile matbuhu asîru’l-hazmdır. Buna sebep ise ensicesi 

meyânına yağ dühûl etmesidir; hele bazı kimseler yumurtayı yağda pişirdikleri gibi 

iyice katılandıktan sonra yerler ki bunun hazmı gayet güçtür. 

Taze yumurtanın rafadanı yani üç dakika kadar pişmişi gayet mugaddîdir; 

hususiyle yeni hastalıktan kalkanlar için sehlü’l-hazm gıdaların en a’lasıdır. 

∴ 

Süt  

Agdiyenin a’lâ ve ra’nâsı süt olduğu müntesibîn-i tıbba malûmdur. 

Südün içinde azotlu, azotsuz yemeklerde bulunan mevâd bulunduktan mâadâ 

su ve tuz dahi bulunur. 

İşte bu hâssasından dolayı insanın yalnız süt ile besilenmesi mümkün olur; bu 

cümleden olmak üzere sahrâ-yı kebîrde sâkin Araplarda ekserinin başka bir şey 

yemeksizin süt vasıtasıyla besilendikleri kutub-i tıbbiyede yazılır. 

Süt, hastalıktan yeni kalkanlar için de bir gıda-yı mükemmeldir. 



 218 

Süt, memeli hayvanat-ı muhtelifeden alınır; kuvve-i gıdaiyesi hayvanın 

derece-i sıhhatine, sütüne, yediği şeylere göre tahallüf ettiği gibi içen kimsenin 

sütüne ve diğer hâlât-ı şahsiyesine göre de tebeddül eder. 

Süt, yeni doğan çocukların gıda-yı mahsûsu olup bir iki sene onunla tegaddî 

ederek neşv ü nümâ bulundukları herkesin malumudur. 

Sütten istihrâc olunan ağdiye-i mütenevvia –suret-i hazmlarına nazaran- 

şunlardır: 

Surenkâ [südü bir kapta kaynattıktan sonra bir litresine otuz gram miktarı 

yoğurt mayası konularak kestirilir; badehu loru alınarak kalan su “surenkâ olur.], 

kaymaklı süt, kaymaksız süt, kaymak, yoğurt, tereyağı, peynir, kaymaklı peynir. 

Südün terkîbindeki mevâddın binde ne miktar bulunduğunu cetvel-i âtî irâe 

eder: 

Bin kısımda bulunan 

mevâd 

Kadın  İnek  Koyun  Keçi  Kısrak  Dişi 

Merkep 

Su  889,4 857,5 839,89 863,58 838,32 920,24 

Peynir Mayası 29,24 54,4 53,42 46,59 66,41 40,18 

Tereyağı 26,66 43,5 58,90 43,57 68,72 42,56 

Süt Şekeri ve milh 45,2 45,88 43,29 46,26 86,50 52,2 

/(251)/ 

(Adet 31, s. 250–251)             (Mustafa Rauf) 



 219 

MÜTENEVVİA 

SIHHÂTNÜMÂ 

Aldığımız bir varakada kolalı gömlek kolları vücudu ziyadesiyle cereyân-ı 

hevâya müsait bulundurduğundan ve ekseriya bunun neticesi olarak bir takım 

hastalıklar husûle geldiğinden bahis ile mütâlaamız istifsâr olunuyor. 

Fil-hakika kolluklar biraz sertçe olduğundan kollara temas etmediği cihetle 

cereyân-ı havaya müsait bir halde bulunmaktadır. Bunun için atıbbâdan ekseri kışın 

Frenk gömleği giymemeyi tavsiye ediyorlar. 

Bu babda hatıra şöyle bir çare gelir: 

Eğer kolalı gömlek bütün ise kollukların nihayetine, yani kolasız mahalline 

bir santimetre arzında ve kollara göre uzunlukta olarak mektep çocuklarının 

kitaplarını bağlamak için kullandıkları kırmızı veya diğer türlü iki tane lastik alarak –

çok sıkı olmamak şartıyla- geçirmeli. 

Eğer Frenk gömleğinin kollukları gömleğe merbût değil ise, kolluğun altında 

bulunan fanila ve gömleği onlarla tazyîk etmemeli. İşte o zaman fanila ve gömlek 

kollarla temasta bulunarak havanın vücuda girmesine mani olur. 

Yıkanmamış yeni fanilaların kolları da lastik yerini tutar. /(300)/ 

 

(Adet 37, s. 300)              (Mustafa Rauf) 



 220 

MÜTENEVVİA 

DÂ-İ BAHR 

Dâ-i bahr yani deniz tutması hakkında bir çok kitaplar okudum. Biri “Deniz 

tutan bir kimse ayak üzerine durarak gözlerini ufuktan ayırmamalı, vapurun 

sallanmasına Tevfik-i hareket eylemelidir” diyor. Bir diğeri: Vapura binileceği 

zaman portakal veya limon yemeyi münasip görüyor; birtakımları da birçok ilaçlar 

tarif ediyor. 

Dâ-i bahr hakkında her ne okudum, her ne işittim ise hepsini tecrübe eyledim; 

çünkü vapurda bulunduğum zaman ufak bir sallantı bana ziyadesiyle tesir eder; 

olduğum yerde yuvarlanır, bihoş bir halde kalırım, her ne ise, netice-i tecâribimden 

hiçbir semere hâsıl olmadı. 

Geçenlerde iyce hatırı sayılır lodos rüzgârı vüzân oluyordu. Hasbe’l-icâb 

Haydarpaşa’ya gitmek lazım geldi. Köprüdeki vapur iskelesine gittim. Lodos o kadar 

şiddetli idi ki orası bile sallanıyordu. Bilet almakta tereddüt ediyordum; çünkü 

vapura biner binmez başımı yere vuracağımdan emindim. Nâçâr vapura bindim. 

Tesadüf bu ya, nöbet gayet küçük olan 2 numaralı vapurdaymış. Hareketimize daha 

beş dakika vardı. Güverteye /(347)/ çıktım. Ayakta duramayarak bir kanepeye ittikâ 

ettim; hatırıma bir şey geldi: Denizi görmemek için –tâ Haydarpaşa’ya gidinceye 

kadar gözlerimi kapayım; bakalım nasıl olur? dedim- dediğim gibi de yaptım. Vapur 

hareket etti. 

Sarayburnu’nu geçer geçmez vapur o derece yalpa vurmaya başladı ki 

ellerimle kanepenin kenarını tutmaya mecbur oldum. Ma’mâfîh sebât ediyordum. 

Gözlerimi hiç açmadım. Takriben yarım saat sonra şiddetli bir düdük sesi işittim. 

Mahall-i maksûda yaklaştığımızı anladım. Biraz sonra gözlerimi açtım. Etrafa bir 

göz gezdirdim. Herkes pikelere uzanmış yatıyordu. Ben ise bilakis hiç denizden filan 

şikâyet etmiyordum. Geldiğimiz tarafa temdîd-i nazar ettim. O koca koca dalgalar 

yekdiğerini kovalayarak sahilleri beyaz köpüklerle dolduruyordu. Biraz sonra hem 

vapurdan uzaklaşıyordum, hem de kendi kendime şöylece söyleniyordum: 

— Oh! Ne güzel tecrübe, bundan böyle bir daha denizden korkmayacağım! 

/(348)/ 

(Adet 43 s. 347–348)             (Mustafa Rauf) 



 221 

MÜTENEVVİA 

VESÂYA-YI BEYTİYYE 

Yemek Kapları 

Me’kûlâtın tabh ve muhafazası için kullanılan kaplar bakır, ağaç, 

kurşun, toprak, gümüşten yapıldığı gibi fakfon, zücâc ve içi minalı demirden de 

yapılır. 

Bakırdan yapılan kaplar önde bir kurşunu hâvî kalay ile kalaylanırsa 

hiçbir mahzuru yoktur. Fakat sık sık kalaylatmalı. 

Dişbudak ve kayın ağaçları yaş iken kesilip kap /(242)/ yapılırsa içine 

konulan me’kûlât ve meşrubatın bozulmasına sebep olur; Gülgen ağacıyla 

yumuşak ve reçineli ağaçlardan yapılmış kaplara konulan yemekler fena koku 

hâsıl eder. 

Topraktan yapılan sırlı kapları –hîn-i imâlinde sırık terkibinde olan 

kurşunun miktarı ziyade olmaz ve layıkıyla ısıtılırsa –kullanmakta mazarret 

olmadığı gibi gerek soğuk, gerek kaynar ekşilere dahi mukâvemet eder. 

Gümüş kapların isti’mâlinde bir mahzûr-ı tıbbiyen yok ise de gümüş sert 

olduğundan ekseriyâ işletmek için biraz da bakır katılır. Bu vech ile imal 

olunan kaplarda me’kûlât ve meşrubatın çok vakit bırakılması mahzurdan sâlim 

değildir. 

Fakfon kaplar her vech ile isti’mâle sâlih olarak mazarreti mûcib bil-

cümle madeniyâttan ârîdir. Binaen-aleyh yemek pişirmek ve hıfzetmek için sair 

kaplara tercih olunur. 

Camdan mamul kaplarda mevâdd-ı muzirreden biri olduğundan 

isti’mâlinde be’s yoktur. 

İçi ve dışı minalı olarak Avrupa’da yapılmakta olan demir kapların 

hiçbir güne mazarreti yok ise de susuz veya az yağ ile ateşe kondukta pul pul 

sırları dökülerek gayr-i kâbil-i isti’mâl bir hâle gelir. 



 222 

Murabba, reçel, salamura gibi me’kûlâtı saklamak için de teneke kaplar 

iyidir. 

1’den 10000’e Kadar Olan Adetleri Parmak İle Göstermek 

Fransa risâil-i fennîyesinden birinde balada ki unvan ile münderic 

bulunan makale-i garâbeti hasebiyle bit-tercüme dergimize derc olundu. 

Muharrir makale yazmak hesabı hakkında biraz malumât-ı tarihiye 

verdikten sonra ber-vech-i âtî idare-i kelâm ediyor: 

Malumdur ki el beş parmaktan ibaret olup isimleri de şunlardır: Baş 

parmak, salavât parmağı, orta parmak, adsız parmak, küçük parmak. 

Parmaklar açık olarak tutulduğu halde gerek sağ, gerek sol eller sıfır 

demektir. 

Aşağıda bir tafsîl anlatılacağı vech ile sol el parmaklarının bir takım 

vaziyet-i mahsûsasıyla ondan doksan dokuza kadar olan a’dâd gösterilip sağ el 

ile de (100,200,300,1000’den 9900)e kadar olan tekmîl adetlerin bildirilmesi 

kâbildir. Biz şimdi yalnız sol el parmaklarının muhtelif vaziyetlerine nazaran 

gösterdikleri adetleri tarif ve beyan edeceğiz. Sağ el dahi yine o adeti, fakat sol 

elinkinden  yüz defa büyük olmak şartıyla ifade edecektir. 

Birler.- Birleri işaret için baş parmak ile salavât parmağı uzatılıp 

bırakılır, bâkî üç parmağın yardımıyla da birden dokuza kadar olan adetler 

gösterilebilir. Şöyle ki: 

 Yalnız küçük parmak kıvrılırsa    ( 1 ) 

 Adsız ve küçük parmak kıvrılırsa    ( 2 ) 

 Üç parmak birden kıvrılırsa    ( 3 ) 

 Adsız parmak ile orta parmak kıvrılırsa   ( 4 ) 

 Yalnız orta parmak kıvrılırsa    ( 5 ) 

 Yalnız adsız parmak kıvrılırsa    ( 6 ) 

Geri kalan üç adet, yani (7,8,9)u irâe için yine küçük, adsız, orta 

parmakların mümkün olabildiği kadar avucun içine bükmek lazımdır. 



 223 

Her ne kadar (1, 2, 3)ün işaretlerine benzer ise de ziyâde bükülmekle 

onlardan tefrîk olunur. Öyle ise: 

 Küçük parmak avucun içine bükülürse   ( 7 ) 

 Adsız parmak avucun içine bükülürse   ( 8 ) 

 Orta parmak avucun içine bükülürse   ( 9 ) 

Onlar.- Onları göstermek için üç parmak hiç karışmayıp yalnız baş 

parmak ve salavât parmağın iânesiyle (10,20,30,90)adetleri gösterilebilir. Şöyle 

ki: 

Salavât parmağın avuca doğru tutulan baş parmağın orta boğumuna 

bitiştirilerek küçük bir daire teşkil olunursa          ( 10 ) /(243)/ 

Salavât ve baş parmaklarla her ikisi de doğru tutulur ve yek-diğerine 

yaklaştırılırsa         ( 20 ) 

Salavât ve baş parmakların ucu yan yana getirilip bir daire teşkil 

olunursa         ( 30 ) 

Baş parmak, salavât parmağının tırnağı üzerine eğrilmiş olarak 

gösterilirse         ( 40 ) 

Baş parmak, salavât parmağının orta yerine doğru eğrilmiş olursa 

          ( 50 ) 

Salavât parmağı, bükülen baş parmağın üzerine eğilirse ( 60 ) 

Salavât parmağı doğru olan baş parmağın tırnağı üzerine dayanırsa 

          ( 70 ) 

Salavât parmağı doğru tutulan baş parmağın orta yerine dayanmış 

bulunursa         ( 80 ) 

Baş parmak doğru tutulup salavât parmağı bükülürse  ( 90 ) 

Yüzler.- Yukarıda dahi söylediğimiz vech ile sağ elin üç parmağa, sol 

elin üç parmağa, birden dokuza kadar olan adetleri irâe için muhtelif vaziyetler 

verilerek gösterilir. 



 224 

Binler.- Binlerden sol elin salavât ve baş parmaklarıyla onlar ne surette 

gösterildiyse yine o surette sağ elin iki parmağıyla gösterilir. 

Tafsilat-ı meşrûhadan anlaşılır ki sağ ve sol ellerin ikisini de isti’mâl 

ederek sıfırdan (9999)a kadar olan yani dört haneli bulunan cümle adetleri 

bildirmek mümkündür. 

Meselâ (1884) adetini göstermek istesen sağ elimizin parmaklarını 

(1000 ve 800) adetlerini gösterecek vaziyete getirdiğimiz gibi sol elimizin 

parmaklarına da (80 ve 4) adetlerini beyan edecek vaziyet veririz. 

El bomboş olarak eğrice gösterilirse sıfır olduğu gibi parmaklar 

dayanarak yumruklar gösterildiği halde 9999 adetini bildirir. /(244)/ 

 

(Adet 30, s. 242–244)            (Mustafa Rauf) 



 225 

MÜTENEVVİA 

SIHHÂTNÜMÂ 

Çay 

Çay. İki metre irtifâında küçük bir ağacın yaprağı olup ilkbahar ile yaz ve güz 

mevsimlerinde toplanılarak ateşte ısıtılmış bakır levhalar üzerinde kurutulur; en 

a’lâsı ilkbaharda devşirilen yapraklardır. 

Çayın fiili müderrir ve münebbih olduğundan i’tidâl üzere içilen çay damağa 

hoşça bir surette tesir ettiği gibi zihne küşâyiş verir; demi tahrîk, nabzı tesri’ eyler. 

Çay, memleketimizde hem su ile, hem de süt ile istihzâr edilir. Mideleri zayıf 

olan kimseler çayı kahveye mürecceh görürler. 

Sütlü çay muğaddi olduğu gibi hâzım gibi de tesir eder 

İstiridye 

Taze istiridyenin her ne kadar hazmı kolay ise de ifrât-ı ekli mûcib-i mazarrat 

olur. 

Taze istiridyenin sehlü’l-hazm olmasının sebebi de çokça deniz suyunu hâvî 

bulunmasıdır; ziyade pişirildikte hazmı güçleşir. 

Midye 

Midyenin gerek pişirilmişinin, gerek çiğinin eklinden sakınmalıdır; karîneleri 

bakır kaplı gemilerin üzerine yapışmış olan midyeler sumludur. 

Istakoz, , Çağanoz, Yengeç 

Bunların eti sert olduğundan usâre-i mi’deviye ile kabil-i hazım 

bulunmadıkları cihetle eklinden ictinâb olunmak hayırlıdır. 

İhtar. – Ekl edilmek için istihzâr olunan balıkların en âlâsı ızgarada 

pişirilenidir. Bundan sonra suda pişmişi ve en sonra bu türlü pişirilip biraz da baharat 

ilavesiyle ta’tîr edilenidir. Tavası çokça yenilirse hazmı güçtür. Tuzlu salamur 

balıkları da umumen batîu’l-hazımdırlar. 

§ 



 226 

Yumurtanın Taze Olup Olmadığını Nasıl Anlamalı? 

Yumurtanın taze olup olmadığını anlamak için /(234)/ yüzde on nispetinde 

tuzu hâvî bir su içine koymalı. Eğer yumurta suyun yüzünde kalırsa bayat, dibine 

çökerse tazedir; çünkü yumurta bayatladıkça ağırlığından üç dört santigram kayıp 

eder ki yumurtalardan birçoğunda gördüğümüz boşluklar da bundan ileri gelir. 

Yumurtayı Beş Altı Ay Nasıl Taze Saklamalı? 

Yumurtayı beş altı ay taze olarak hıfz etmek için her yumurtaya mercimek 

kıt’asında “Vazelin” sürdükten sonra bulamaç gibi koyuca yapılmış kireç içine 

koymalı. “Vazelin” ile kireç yumurtanın tabahhuruna mani olmakla yumurta taze 

kalır. Yenildiği zaman da asla kireç kokusu his olunmaz. 

∴ 

Kauçuk Ağacı 

Bu ağaç onbeş yirmi metre irtifâ’ında, sâkı bir metre derinde, yeşile mâil gül 

renkli bir kaşr ile mestûrdur. 

Kauçuk ağacı – Hurma ağacı gibi – dal budak salmayarak yükselir. Yukarı 

tarafında dallanarak büyük bir şemsiye şeklini alır; ekseriya Amerika’da kâin 

 kıt’asında neşv ü nümâ bulur. 

Bu ağacın kaşrı yarılarak altına bir takım toprak kavanozlar konulur; bu 

mahallerden akan usâra fırınlarda ısıtıldıktan sonra “Ham kauçuk” namıyla pazardâd 

ve stada çıkarılır ve pek çok şeylerde kullanılır. Hatta geçenlerde , ayakkabı da 

yapılmaya başlanılmıştı. 

Kauçuktan yapılan eşya nazar-ı itibara alınırsa sanayide ne derece kesb-i 

ehemmiyet ettiği anlaşılır. 

Kauçuk kokusu pek kerîh olduğu cihetle hîn-i  mayi’ler karıştırılır. 

“Lastik” dediğimiz ayakkabı, yağışlı havalarda giydiğimiz muşamba [muşamma’] 

kauçuk bez üzerine sürülmesiyle imal olunur; lastik top, borular ve daha bunlar gibi 

bir takım eşya dahi usâra-i mezkûreden imal edilir. 



 227 

Kauçuğun kükürtle imtizâcından fildişi gibi gayet sert bir cisim husûle 

gelerek bundan da muhtelif renklerle de şemsiye ve baston sapları, kitap kapları, 

tütün tabaka(*)ları taraklar, kibritler ve daha bu gibi pek çok eşya imal olunmakta ve 

her gün evrak-ı havâdiste yeni yeni mahallerde isti’mâl edilmeye başlanıldığı haber 

verilmektedir. 

*“tabaku”  tabaka suretinde yazılmaz. /(235)/ 

 

(Adet 29, s. 234–235)             (Mustafa Rauf) 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IV. TABİAT – COĞRAFYA İLE 

İLGİLİ METİNLER 



 229 

KISM-I EDEBÎ – MUSÂHABE 

KIŞ İÇİNDE BAHAR ÂLEMİ 

Geçen Çarşamba günü –ki hitâm-ı erbaîn idi- ahibbâdan üç zat ile havanın 

letafetinden istifade emeliyle atlara râkiben hariç-i surda bir “cevelân” yaptık. Daire-i 

tenezzühümüz iyice vasî’ idi. Bazen geniş caddelerden gidip geleni geçeni 

seyrederdik; bazen sahilden azimetle derya-yı nilgünün emvâc-ı latifesini, vapurları, 

yelken gemilerini, sandalları, kayıkları, karşı cihetin manâzır-ı bedi’asını temaşa; 

bazen de bahçeler içine dalıp çimenlerin tarâveti ve bazı eşçârın henüz açmaya 

başlayan ezhârıyla dîde-i inbisâtımızı garîk-i envâr eylerdik. Hatta seraba çiçekle 

donanmış bir badem ağacı bizi atlardan inip bir müddet temaşaya mecbur eyledi. 

Mevkiimiz yüksek olmakla İstanbul ile denizlere karşı cihet pîş-i 

nazarımızdaydı. Mükemmel bir dürbünümüz de vardı. Ne âlâ! Hiçbir tarafı 

dolaşmaya hacet yok; hepsi göz önünde. Hatta mâh-ı cârîmiz bile vardı. Badem ağacı 

bütün manâzırdan ziyade nazar-ı rağbetimizi celbetti. Öyle ya, artık çiçekleri 

göreceğimiz geldi. Bahara müteallık musâhabe esnasında refikimiz “M…..” Efendi 

dedi ki: 

— Badem sair ağaçlardan evvel çiçek açar; hem çiçeği de gayet latiftir. 

Bundan birkaç sene evvel allâma-i edeb “ibn-i Hüccetü’l-Hamevî”nin “Te’hîlü’l-

garîb” unvanlı bir eser-i bî-nazirinde “mücîr İbn-i Temîm”in en latif bir neşidesini 

mutâlâa etmiştim ki gül bâdemin senâsındaydı. 

B… - Tercümesiyle beraber okursanız mutayyeb oluruz. 

M… - Baş üstüne: 

  

[Ey badem çiçeği! Sen kâffe-i ezhârdan evvel bizi envâr-ı safâya müstağrik 

edersin. Mevsim bahara makdemin o kadar revnak-bahş oldu ki urefâsını fem-i 

dünyada ibtisâma benzetmişlerdir.] 



 230 

B- Veznen tercümeyi merak etmediniz mi? Vallahi insan böyle nevâdiri 

tercüme suretiyle olsun mecmua-ı eş’ârı içine sokmaya çalışır. 

M – Evet “çalışmak”, “çalma”nın mezidâtındandır; ama eş’âr-ı arabiyede bu 

gibi nefâisin hadd ve pâyânî yok ki! İnsan hangisini ihtiyar edeceğinde düçâr-ı hayret 

olur! 

V… - Bu ciheti siz yapınız. 

B – Tamam. Üç senedir üç beyit söylemedim. Söylemek istedim; muvaffak 

olamadım. /(261)/ 

Urefâ-yı Arab “tabiat-ı şiiriyye seyf-i Berrân gibidir: Kullandıkça âbdâr ve 

tâbdâr olur; bir köşeye atılırsa zeng-i âlûd olur.” Derler ki onu maskale-i istimâl ile 

tekrar tathîr ve teşhîz ya mümkündür, ya değildir. Hele ferağ-ı kalb gibi bir arzu-yı 

muhâle muallak olduğu düşünüldükçe Sadi’nin: 

  

beyt-i hakimânesi hükmünce ihtiyar-ı feragat etmek derkârdır… 

Nenize lazım; beyhude beni meşgul edip de şu nimet-i tenezzühten mahrum 

etmeyiniz! 

V – Â birader! Dört saat kadar bir zamanımız var. Hem ben böyle bir latif 

mevkî’den bir adım bile ileriye gitmek istemiyorum. Bu zamanımızı ne ile 

geçireceğiz? Birkaç beyit ile tercüme edelim. Bir beyti de sizin hissinize düşer. Dört 

saatte bir beyit söyleyemez değilsiniz â. Haydi evvela ben söyleyeyim. 

Bir iki dakika sonra bir varak-pâre üzerine yazdığım şu beyti okudu: 

Saff-ı ezhâra ey gül bâdem 

Sen takaddüm edip imâm olduk 

Ben – İşte birinci beyit tercüme edildi. Haydi “M…” Efendi! İkinci beyti de 

sen tercüme ediver de bahs hitâm bulsun. 



 231 

M… Efendi kâğıdı kurşun kalemi alıp biraz ileriye doğru gezinmeye başladı. 

Üç dakika sonra gelip muzafferâne kâğıdı kalemi önümüze fırlattı. Şu beyit ilave 

olunmuştu: 

Müjde-i mukaddem baharı virüb 

Neşve-bahş dil-i enâm olduk 

B… Bey de şu beyti yazdı: 

Revnakınla bahar mevsimine 

Bâdî-i feyz ü intizâm olduk 

Ben de şu yolda ikmâl eyledim: 

Öperim. Koklarım seni çünkim 

Fem-i dünyada ittisâm olduk 

Dedim ki: 

- V… Efendi’nin tercümesi hepimizinkinden âlâ oldu. Hem de beyti beytine 

tercüme. Her vakit bu kadar güzel düşmez. M… Efendi ile B… Bey’in beyitleri 

yalnız “lekad hasünat bike’l-eyyâm” ibaresine hâdimdir. Benim ki de son mısranın 

tercümesidir. 

B – Ben aczimi itiraf ettim. 

V – Canım Efendim, siz edebiyat-ı Osmaniye’nin erkânı olan üç lisan 

edebiyatına mükemmel surette vâkıfsınız. Bu kadar tevağğulün sizi mükemmel bir 

şair edeceği derkârdır. Fakat siz kasten şiir söylemeye rağbet etmeye etmeye 

söyleyemez olmuşsunuz demek olacak. 

 B – Bir kere bendenizin itikatımca ahlâfa bir divan bırakmaktan ise küçük bir 

risale-i edebiye terk eylemek bin kat âlâdır. Nur-seyyîdkân bir risale-i edebiyeden 

hâsıl eyledikleri faydayı yirmi tane eâzım-ı üdebânın külliyatından ahz edemezler. 

Hatta bendeniz bir hayli esâtizenin üstadı olan Hoca Neşetî –hizmet-i edebiyece- 

Nâbî’ye, (bahru’l-maârif) sahibi şârih-i Mesnevî sürûrî-i mevlevîyi müerrih surûrîye 

tercih edenlerdenim. Bundan başka şurası da mağlum olsun ki ulûm-ı edebiyeye 

vakıf olmakla şair-i kavî-tabiyyet olmak icap etmez. Eğer öyle olsaydı edebiyat-ı 



 232 

Arabiye’nin muallim-i yegânesi olan İmam Halil, İmam Sibeveyh gibi zevatın eş’âr-ı 

şuarâdan olmaları lazım gelirdi. Hâlbuki emir ber akstir, bu sözleri bana elsine-i 

selase edebiyatına vukûf-ı azv eylediğinizden dolayı söyledim; yoksa nefsü’l-emr’de 

kendimi “muallim, müellif” sınıfına katacak kadar mağrurlardan değilim. Okumadan, 

yazmadan muallim, müellif olmak sevdasına düşen hadd-ı nâşinâslardan olmadığımı 

bilirsiniz. 

Geçen gün birkaç senelik bir risale-i mevkûta koleksiyonunda bu sınıftan, 

hatta bu sınıfın ileri gelenlerinden bir zatın eseri müsâdif-i nazarım oldu. “Fuzulî”ye 

dair muhâkeme-i edibânede bulunuyor da diyor ki: 

“Fuzulî, sanayi-i perdâzân-kudemâ gibi şiirindi ibrâz-ı sanata çalışanlardan 

değildir: eş’ârında görülen sanayi’, keyfe mâ-ittefaka selîkuhu elcâsıyla hâsıl 

olmuştur.” /(262)/ 

Derhal intikâl ettim ki bu fikri meşâhîr-i üdebâmızdan bir zatın: 

İtmez gazelinde fikr-i san’at 

San’at olur anda bî-sanâ’at 

beytinden almıştır. Hâlbuki muallim-i edeb  

Nâci merhum o beyti şu yolda şerh ediyor: 

“… sanat ile sadeliği kemâl-i sûzişle imtizâc ettirmiştir. Bunun ne kadar 

büyük bir meziyet-i edebiye olduğunu ashâb-ı zevk takdir eder.” 

Fuzulî ibrâz-ı sanata fevkalade münhemiklerdendir. Fakat Sami gibi sanatta 

külfet göstermez. Hatta yek-nazarda iltizâm-ı sanat etmemiş gibi görünür. Gâsırîni 

aldatan cihet de işte burasıdır. Hiçbir beyti yoktur ki derûnuna birkaç sanat cem’ 

eylemek için sa’y edilmemiş olsun. Kendisi sonradan cem’ eylediği külliyatına 

yazdığı Fârisî mukaddimede “tab’ım sanat ve rikkat ve iğlâk cihetine münhemik 

olmakla bir çok muammayât söylemekten kendimi alamadım.” diyor. 

Kezalik kendisinin Nevâi-i mukallidi olduğu malum-ı üdebâdır. Nevâî’nin 

meslek-i şairanesi ise musanna‘, bârîk, muhayyel şiir söylemektir. 



 233 

M – Edebiyatımızın mebdeî demek olan Ahmet Paşa devrinde Nevâî’ye 

takliden şiir söylemeye başlandığına nazaran biz şiir söylemeye sanatıyla filanıyla 

başlamışız demek oluyor? 

B – Ahmet Paşa devri edebiyatımızın mebdeî, hatta evâili bile değildir. 

Ahmet Paşa dokuz yüz ricâlindendir. Hâlbuki ondan iki yüz sene evvel şiir-i Osmanî 

söylenmeye başlamıştır. “şiir-i Osmanî” dediğimin sebebi elyevm-i acem vezninde 

ve Fârisî Arabî elfâz ve tabirât ile mahlût eş’âra bu namı verdiğimizdendir. 

Ondan evvelki eş’âr-ı Türkîyeyi ve taklit eylediğimiz edebiyat-ı Fârisîye ile 

Arap edebiyatını da bırakalım da yalnız icmâlen şiir-i Osmanî’nin edvâr-ı 

edebiyesini söyleyelim. 

Osmanlı şiiri –eş’âr-ı kadîme, vâdî-i musanna‘, tarz-ı şevhane, devr-ı emsâl, 

üslûb-ı hayal olmak üzere beş kısımdır. 

1- Eş’âr-ı kadîme – 700’den 900 senesine kadar güzerân olan üdebânın 

eş’ârıdır ki meşâhîri şunlardır: [Hazret-i Mevlana’nın mahdûm mükerremleri] Sultan 

Veled, Süleyman Çelebi, Ahmedî, Nesîmî, Şeyhî, Celilî. 

Bunlar Hazret-i Mevlana, Şeyh Attar, Hekim Senâî Firdevsî, Nizâmî gibi 

zevatın mesleğini taklit eylemişlerdir. Bunların eş’ârında sanâiye inhimâk yoktur. 

Cümle-i sanâyiden olan ziynet-i elfâz, revnak-ı manaya da kasten inhimâk 

göstermezler. 

2- Vâdî-i musanna‘ – 900’den 1000 senesine kadar geçen pek çok şuarânın 

mesleğidir. 

Meşâhîri şunlardır: 

Ahmet Paşa, Necatî, Zâtî, Şâhidî, Fuzulî, Bâkî. 

Ahmet Paşa, asrında reisü’l-şuarâ olup Necâtî gibi bir üstâd-ı muktedir 

kendisine muîn olmakla ve halbuki bunlar Nevâî-i mukallidi bulunmalarıyla üdebâ-yı 

Osmaniye meyânında Nevâî vadisinde şiir söylemek moda oldu. Adeta eslâfın 

vadisine hiç itibar kalmadı. O zamana göre Çağatayca Fârisî’den daha ziyade 

karîbü’l-tenâvüldü. Herkes Asya-yı vusta  şuarâsının eş’ârına daldı. Hâlbuki onlarda 

da emirü’l-şuarâ Ali Şir Nevâî idi. Elhâsıl, şiirimizde pek çabuk bir tahavvül vukua 



 234 

geldi. Bu vadi lafzan ve manen musanna‘, maânî-i dakîka ve işarât-ı gamizayı 

hâvîdir. Selâset-i ifade, ziynet-i elfâz o kadar mu’tenâ değildir. 

3- Tarz-ı şevhane.- 1000’den 1100 senesine kadar geçen Esatizenin vadisidir 

ki meşâhîri şunlardır: Fâyizî, Nadirî, Riyâzî, Hâletî, Sabrî, Nef’î, Yahya, Behâî, 

Cevrî, Vecdî, Neşetî, Nâilî, Fasîh. 

Bu vadi Örfî, Feyzî, enver-i mukallitliğini İstanbul’un şive-i latifiyle edadan 

ibaretir. Bu yolda şiirlerde müzeyyen, fasîh, ahenkli elfâz ve tabirât ile kuvvetli 

manaya dikkat olunduğu görülür; sanâyi-i saireye ikinci derecede iltifat edilmiştir. 

Bu vadinin hamâset cihetinde yegane Nâşerî Nef’î, tegazzül hususunda Cevrî’dir. 

4- Devr-ı emsâl.- 1100’den 1200 senesine kadar güdâz eden esâtize devridir 

ki meşâhîri şunlardır: 

Nâbî, Sabit, Râşit, Nuri, Ragıp, Fitnat. /(263)/ 

Bunlar tarz-ı şev-haneye saib ve kelîm-i mukallidliğini ilave etmişlerdir ki o 

da emsâl ve tabirât-ı meşhûrayı şiirde iltizam etmekten ibarettir. 

5- Üslûb-ı hayal.- 1200’den asrımıza kadar gelen üdebânın meslek-i 

ârifânesidir.Meşâhîri şunlardır: 

Gâlib, Esrâr, İzzet Avnî. 

Bu vadi Şevket ve Beydel mukallidliğiyle vücuda gelmiştir. Her ne kadar bu 

taklit Şeyh Galib’ten bir hayli evvel başlamış ise de onun kadar tevaggul eden 

olmamıştır. Yegâne Nâşirî hazret-i şeyhtir. Şu kadar var ki bu vadi öyle irsâl-i mesel, 

cinas gibi herkesin rehven olacağı bir şâhirâ olmayıp kesret-i tetabbu’, vus’at-i karîha 

ile münselik olmak lazım geldiğinden hazret-i şeyhten sonra gelenler de kendisi 

kadar taklit tam gösterememiştir. 

“Ben açtım o genci ben tükettim”  

demesi bu yolda tevcîh olunur. 

Edvâr-ı edebiyeyi her ne kadar şu vech ile asırlara taksim eylemişsek de 

bununla mesela “tarz-ı şev-hâne şayi‘ olduğu esnada vâdî-i musanna‘ bütün bütün 

mehcûr oldu veya devr-ı emsâlden evvel irsâl-i meseli kimse bilmezdi” demek 



 235 

istemeyiz; çünkü evvel ve âhir edebiyatımızın esası ehl-i fars mukallidliğinden ibaret 

olup edebiyat-ı Fârisî ise sekiz yüz tarihine kadar aksâ-yı kemâle bâliğ olmuş 

olmakla bizim şairlerimiz Fârisîyi tetabbu‘ derecesinde edebiyatta sahib-i kemâl 

olurlardı; binaenaleyh tarz-ı şev-hânenin mahsûsâtından olan bazı tabirât ihtimal ki 

binden evvel gelen bir şairin eş’ârında görülebilsin. Nitekim Nâbî devrinden birkaç 

yüz sene evvel irsâl-i mesele rağbet eden şairlerimiz vardı. Ezcümle Necâtî bu yolda 

teşhir eylemiştir. 

Kazım Paşa dahi Fuzulî mukallidliğinden başka bir şey yapmamış olduğu 

gibi Fuzulî’den sonra zuhur eden şairlerin hiç birine kasten meyletmemiştir. Bizim 

maksadımız yalnız her devirde tarz-ı inşâdın tahavvülünü bildirmektir. Yoksa bir şair 

asrındaki tarz-ı inşâdı taklit ile mukayyed değildir; herkes istediği yolda şiir söyler. 

Maksadım Fuzulî devrinde ale’l-umûm vâdî-i musanna’a bir inhimâk 

gösterildiğini bildirmek iken sözü uzattım. 

M – Teşekkür ederiz. Tarih-i edebiyatımızın bir fihristi demek olan şu 

sözleriniz bizi cidden müstefîd etti. 

B – Zamanımız olsaydı daire-i bahsi biraz daha genişletirdik. Tarih-i 

edebiyatımıza dair yazdığım bir mufassal kitabı size vereyim de mutâlâa buyurunuz. 

M – Minnettarınız olurum. 

Ben – İnşallah tab’ına muvaffak olusunuz da bütün âlem-i edebiyyat müstefîd 

olur. 

[Burada sohbete hitâm verip ikametgâhlarımıza avdet eyledik.] /(264)/ 

 

(Adet 33, s. 261–264)              (Veled Çelebi [İZBUDAK]) 



 236 

MÜTENEVVİA 

TE'SÎRÂT-I SEYAHAT – KIŞ MEMLEKETİ 

Küçük şehir, i’vicâclı bir körfezin büküntüsünde, cezr ve meddsiz, kemâl-i 

itina ile tathîr edilmiş bir semanın buhârları altında, hemen beyaza mail açık menekşe 

renginde bir denizin sahilinde kâindir. Lakin akşamüzeri berî-i nûrânî likâ-yı âfitâb-ı 

mağrib istinâre büründüğü zaman bu deniz taze gül rengi ile mütelevvin olup karşıda 

pek uzakta bulunan karlı dağın üzerine elvânı aks ettirir. Pek safâ-âver ve mâil-i 

sükûndur. Zevcelerinden nefret edip semt-i bahre şitâbân olan hiçbir fakir balıkçı 

kayığı bu körfez /(339)/ üzerinde nazar-ı temaşaya tesadüf etmez. Belki bir daha 

vatanlarına avdetleri nasip olmayacak bir takım yolcuları hâmil bulunan büyük 

sefînelerde şu râkid denizin mai hatlarını halel-pezîr kılmaz. Ancak şems-i tâbân, 

eşi’a-ı lem’a pâşıyla ( ) vakt-i zuhurda âlemi tenvîr eylediği zaman parlak 

yelkenli bazı kayıkların şu kayıtsız denizin emvâcıyla hem ahenk olarak orada 

seyrettiği vâki’olur; fakat bu da vakt-i zuhura mahsus ve munhasırdır; zira şu 

memleket hakikaten bir takım alîl ve marîz biçarelerin mecma’ ve meskenîdir. 

Burada hükümferma olan hissiyat-ı rakîke ve letâif-i tabiattan iktisâb edilen 

zevk ü sefâ o kadar fevkaladedir ki âle-l-umûm merâkiz-i medeniyetin gürültülü ve 

dağdağalı âlemleri bu küçük şehrin hurma ağaçları altında esnâ-yı seyirde insanın 

sahife-i hatırına hutûr etmek kabiliyeti yoktur. İşte ahvâl-i mesrûde bu kış 

memleketinin sair nüzhet-gâhlara adem-i müşâbehetini ispat eder; zira burada mâhir 

bir ressamın tersîmine müptela olduğu bedâyiden bir eser olmadığı gibi nezâkete 

meyyâl bir şairin veyahut zerafet-i meftûnu bir muharririn kalemlerini tahrîk 

edebilecek surette harkuladeliklere de tesadüf olunamaz. 

Küçük şehrin vehle-i ûlâda enzâr-ı temaşa-girâne arz eylediği manzara orada 

mündemic olan hikmet-i rabbâniyeyi ihbâr eyler ki o hikmette esbâb-ı hilkatîni bir 

dereceye kadar ifhâm ettikten sonra teşkiline mecbur olduğu şiiri ikmâle devam 

eyler. 

Körfezin en mahfûz bir köşesinde ve âdî bir tepeciğin önünde birkaç hane 

müşâhede olunur. Bu haneler pek küçük ve hararet-i şemsin tesiriyle kırmızılaşmış 



 237 

ve güya cenûb rüzgârının dar yollardan getireceği serinliğe karşı yekpâre bir sedd-i 

mümânaat teşkil etmek üzere yek-diğerine sıkışmıştır. 

Bir çok asırlar esnasında, hatta pek karîb bir zamanda müthiş bir illete 

müptela olup da gayet zayıf bulunan bir İngiliz Lordunun ikmâl-i enfâs-ı hayat etmek 

üzere burasını ittihâz-ı mekan edinceye kadar şu küçük memleketin mesâkini 

bahsettiğimiz birkaç haneden ibaretti. Şimdi bile mevsim-i sayf buranın mu’tedil 

kışını takip eylediği zaman yalnız bu fukara meskenleri meskûn bulunur. Bir fersah 

mesafede güneşin göz kamaştırıcı ziyası hâlî köşklerin pancurlarını, boş terâselerin 

terk edilmiş trabzanlarını, insan gezintisinden mahrum kalmış bahçelerin hareketsiz 

ve tozlu çimenlerini, içinde Ağustos böceğinin müz’ic sadasından başka bir şey 

vasıl-ı sâmi’â-i beşer olmayan sükunetli sokakları tenvîr eder. /(340)/ 

Bu kasabada tevellüd eden ihtiyarlar vatanlarının mebnî bulunduğu körfezin 

bir nişâne-i vahşet-âbâd olduğunu, zeytin ağaçlarından müteşekkil ormanlara hiçbir 

ecnebî pây-ı tecavüzünü uzatmayıp o ağaçların derûnuna balta işlemediğini, binlerce 

portakal ağaçlarıyla müzeyyien latif tepelerin esmâr-ı hoş-güvârı kimsenin yed-i 

istifadesine geçmediğini tahattur ettikçe küçük vatanlarının ahîren iktisâb eylediği 

hâl-i umrân ve medeniyet kendilerine bir hayalden ibaret görünür. Ancak körfezin 

müntehi olduğu burun üzerindeki fener altına oturup da şehre doğru temdîd-i enzâr-ı 

temaşa eyledikleri zaman musâdif-nigâh hayretleri olan saray vârî köşkler, bâğ-ı 

iremden nişan veren ravza-i ferah-bahşâlar ve bunların icabât-ı tabiyesinden bulunan 

âsâr-ı medeniyet hayal kıyâsında bulundukları ahvâlin bir hakikat-i mahzadan ibaret 

olduğunu yine kendi nazarlarında tayin ettirir. Bu manzara na-mütenâhi bir denizin 

dalgaları gibi gözleri önünde temevvüc eder. Ebniye-i mezkûrenin daire-i vüs'ati 

küçük tepelerinden zirve-i cibâle, küçük burunlardan körfezin nokta-i müntehâsı 

bulunan büyük buruna kadar vâsıl olur. 

Bu temaşa köylüleri kendi vatanlarına bir ecnebi ülkesi nazarıyla bakmaya 

mecbur eder. Gerçi bu nazarlarında da büyük bir hiss-i ihtirâm mevcut ise de bu saf-

dil adamlar sahib-i kanaat olup kendi ma’işet-i fakiranelerini bu dağdağalı 

medeniyetin –bin türlü menba’-ı ihtiyacat olup bir şa’şa’a-i zâhiriyeye malik 

bulunan- hayat-ı dil-ferîbine tercih ederler. Lakin bu hilekâr muhâsibler hurma ve 

portakal ağaçlarıyla muhât ve müzeyyen ferah-fezâ bahçeler ortasında yapılmış 



 238 

köşkler derûnunda sakin olan sahib-i servet zatlardan her birinin burada üç dört ay 

kadar ikamet edip ba’dehu ikametgâhı terk ile diyâr-ı âhara nakl-i mekan edeceğini 

vesair yerlerde ve senenin mevâsim-i muhtelifesinde icrâ eyleyeceği sarfiyat ile 

birlikte bu zengin adamların mecmu'-ı masârifinin büyük bir yekun teşkil edeceğini 

müvâzene eylerler. Bu yekûnun cesâmeti saf-dil köylülerin akıllarının ermeyeceği bir 

mertebede olduğundan kendilerini hayret ve taaccübden men edemezler. Lakin 

bunlar saf-dil oldukları kadar felsefeye de âşina adamlardır. /(356)/ 

Evvelce bu zengin hastalar tarafından ikamet edilip de muvakkaten terk 

olunan ve adeta bir heykel-i kabir denmeye sezâ olan köşklere, konaklara baktıkları 

zaman gözlerini kaparlar. Cenâb-ı Hakkîn bu fakir adamların lekesiz kalplerine ilham 

eylediği bir takım hissiyat-ı garîbe, kuvvetli bünyeleriyle vatanlarında hükümfermâ 

olan emniyet ve asayişin kendileri için temin eylediği esbâb-ı saadet ve bahtiyârının 

bu zengin marîzlerin ahvâl-i esef-i iştimâline nispetle kat kat hâiz-i rüchân olduğunu 

yine kendilerine ifhâm eyler. Mevsim-i sayf bu suretle güzerân olur. Lakin kış! Bu 

mevsimde bahsettiğimiz sahil artık o saf-dil köylülere ait değildir; belki buraya gelip 

de hasta ise sıhhat, zayıf ise kuvvet, yorgun ise istirahat, yahut bazı havadis-i 

kevniyeden usanmış ise ziya-yı ziyâ-yı ferahbaş aramaya gelenlere aittir. Bu ziyâ-yı 

latif ve neşât-âver mu’tedil ve serin olup sayfiyelerin kendine karşı küşâde olan 

pencerelerinden içeri dâhil olur. Terâseler üzerinde kadın şekilleri tecessüm eder. 

Esnâ-yı tenezzühte atlar eşinirler. Lakin bu gezintilerde asla nazar-ı dikkati celb 

edecek derecede bir galebeliğe tesadüf olunamaz ki fikr-i izdihâm, yahut büyük 

şehirlerin dağdağalı tenezzühleri hatıra-vârid olsun. Sayfiyeler yek-diğerine karîb 

fakat her halde aralarında az çok, mesafeyi hâvî olup ağniyâ ve küberânın ikametgâhı 

olmuştur. Bu iftirâk ve inziva küçük şehirde, esnâ-yı şitâda asalet ve servet 

hissiyatının hükümfermâ olduğunu ima eyler. Bu sebepledir ki mâil-i inziva olan 

İngiliz bu kasabacığa büyük bir muhabbetle merbûtturlar. Üzerinde deniz kuşları 

tayarân eden bahrın sahil boyunca devam olundukta seyyah kendisi İngiltere 

Cezayir’inden Vigot ( ) Adası’nın bir sahilinde keşt ü güzâr ediyor zehâbında 

bulunur. Bâ-husus Britanyalıların şekl ü suretinde bir takım ihtiyar ve genç 

cennetlimanlara ve yine onlara mahsus güzellik ve çirkinliğe malik kadınlara tesadüf 

ettikçe evvelki zehâbları bir kat daha teeyyüt eyler. Fakat seyyah nazarını bu çehreler 



 239 

üzerinden çalıp da köşklerin bulunduğu cihete atfederse denizden gelen bâd-ı latife 

karşı açık bulunan dairelerde, saksıları imlâ ve tezyîn ile revâyih-i tayyibe neşreden 

ve masalar üzerinde çini kaplar derûnundan etrafa müstevli olan ezhâr günâgûnu 

görünce evvelki zan ve mutâlaası derhal tebeddül eyler; zira bu gibi manzaralara 

İngiltere ülkesinde tesadüf etmek ve bahşeylediği letafet ve tarâvetten hisseyâb zevk 

ü neşât olmak kâbil değildir. 

Bu kasabacığın her mahalden daha latif olan ezhâr-ı tarâvet-i nisarı başlıca 

esbâb-ı meserret ve mefharetinden ma’dûddur. Kasabanın çiçekçi dükkânları geniş 

kaldırımlı sokaklar münevver, onlar serin ve muzlim bulunduğu zaman âlemde en 

ziyade mahzûziyet bahşolan mevâki’den sayılır. Burada masaları tezyîn eden taze 

devşirilmiş çiçekler a'sâba hüsn-i tesir eden revâyih-i tayyibesi ve kalbe inbisât ve 

keşâyiş veren âsâr-ı letafet ve tarâvetî ile hevâ-yı nesîmînin şu muattar iltifâtlarına 

mazhar oldukça insan tabiatın âsâr-ı müzeyyenesini menba’-ı ihtisâsâttır kıyasında 

bulunur. Bunlar zarâfet ve tarâvetleriyle nazar-ı temaşaya maruz bulundukça 

bunların meyânında mesut dudaklar gibi kırmızı, felaketli kimselerin solmuş 

yanakları gibi sarı güller, erguvanî ve beyaz karanfiller, bir nerm-i zayıfı haiz olup da 

güzel kokusunun tesiriyle rengi değişmiş nergizler, ipekli kumaşa müşâbih ve 

şiddetli bir renge malik bulunan menekşeler henüz devşirilmiş olduğu halde ne kadar 

müessir ve hoş râyihalar neşreder! İnci çiçekleri küçük çağlara mümâsil ezhâr-ı 

sefîdîni koyu mai mahfazaları derûnunda taşıyan ince dallarını nigâh hayret ve 

istihsâna /(363)/ arzeyler. Geniş, lakin pek hafif şakâyik-i nu’mâniye, ağır fakat 

mebzûl ve bereketli laleler eğrelti otları arasında nazardan gâib olur. Bu nebâtât-ı 

latîfe ve zarîfeden bazıları kendilerini itlâf edecek ve tabir-i âharlae yegane sermaye-i 

iftihârları olan sahife-i şan ve şereflerine hâtime çekecek olan makas darbesine henüz 

hedef olmamıştır. 

Bu çiçek yığınları arasında kadın ve muavinleri gidip gelirler. Burada ispat-ı 

vücut eden üç genç kadının çehreleri çiçekler arasında temevvüc eden zehirden 

mütehâssıl havâ-yı mehleki teneffüs ederek teşkil ettikleri kamelya demetleri 

renginde bir sarılık peydâ eylemiştir. 

Ateşin közleri ısıtma nöbetiyle lem’ân oluyor zannedilir. Beş dakikadan beş 

dakikaya, kendileri gibi bir takım muztarib kadınlar arabalarından inerek buradan 



 240 

meftûn oldukları çiçekleri intihâba glirler. Bu mahal cidden bir fivdevs-i zarâfet ve 

letâfet ıtlâkına şayestedir. Burada esbâb-ı sıhhiyeye mebnî mahbûs kalıp kendilerini 

vatanlarından cüdâ olarak imrâr-ı ayâm-ı hayata mecbur eden insanların hissiyat-ı 

rakîkesi şu letâif ve mehâsin-i tabiiye arasında bir kat daha müteyakkız ve 

müteheyyic olur. Cezr – medsiz denizin sahilinde, hurma ağaçları ortasında oturan 

genç gemiciler için ma’şûkalarının dihân-hoş beyânından çıkan müessir şarkıları ser-

mestâne-i gûş etmekten daha meserret-âver bir tenezzüh tasavvur olunamaz. /(364)/ 

 

(Adet 42, s.339–340; adet 44, s.356;     (Hüseyin Pertev) 

adet 45, s.363–364)   (Selanik’te Alyanus İsrailiyât ve Hayruş Mektepleri Muallimi) 



 241 

MÜTENEVVİA 

İLKBAHARDA KÜÇÜCÜK BİR SEYAHAT 

Dersaadetten hîn-i infikâkımda İzmit ve civarına vukubulacak seyahatim 

hakkında mufassal mektuplar göndereceğimi vaad etmiştim. İşte o vaadimi ifâ için şu 

ilk mektubumu karalıyorum. /(410)/ 

Nezdinizden ayrıldıktan sonra köprüye inerek idare-i mahsusanın 2 numaralı 

vapuruna girdim. Saat sekizi beş dakika geçiyordu. Kaptan tarafından öttürülen 

düdüğü müteakip vapur hareket etti. Deniz dalgasız olduğundan geçende “dâ-i bahr” 

hakkında icra eylediğim tecrübeye hacet kalmadı. Haydarpaşa’ya geldik. Tren bizi 

bekliyordu. Herkes vagonlara yerleşti. Ben de ikinci mevki vagonlarından birine 

girerek kapalı olan pencerenin camını kaldırdım. Bulduğum mevkide benden başka 

kimse yoktu. Burası, yani sekiz on kişilik geniş bir mahalde benden başka kimse 

bulunmaması ne kadar hoşuma gitti bilseniz? Hemen ayağımdan kunduraları 

çıkararak pencerenin önüne yaslandım. Simitçiler,  peynir ekmekçiler sucular 

vagonların etrafında fırıl fırıl dolaşıyorlardı. Bu aralık üç defa şiddetli çan çalındı. 

Lokomotif düdüğünü öttürdü. Artık hareket ettik. Oh, ne alâ!.. Her iki ciheti de 

seyrediyordum. Çünkü yalnızdım. Yollarda arasıra bazı kimseler görüyordum; 

bizden korkarak geri geri gidiyorlardı. Az sonra medîd bir düdük sesi işittim. 

Şimendüfer memurlarından biri: “Kızıl toprak!” diye bağırdı. Birkaç kişi çıktı; bir 

diğerleri de geldi. Oradan da uzaklaştık. “Fener Bahçesi”ne geldik. 

Buralar hoşuma gitmeye başladı. Muntazam yollar, bahçeler gayet dil-

rubâydı. Sonra “Göztepe”ye, müteakiben “Erenköyü”ne vâsıl olduk. Lakin 

buralardan çabuk çabuk ayrılmak istemiyordum. Elvan renklerinin ile mülevveni 

şükûfezârın orta yerlerinde bulunan havuzlar, fıskiyeler insanın gönlüne latif, 

nâkabul tarif bir inşirâh veriyordu. Hele Çamlıca Dağları, bağları tabiatın oralara 

bahşeylediği manazâra bir kat daha revnak vermişti. Yeşil tarlaların arasında sarı, 

pembe, kırmızı, beyaz köşklerin hâsıl eylediği manzara hakikaten vecd-i âver kalıp 

bir derecedeydi. Yollarda zümürrüdîn çimenler meyânında biten kırmızı kırmızı 

gelincik, sarı, beyaz kır çiçekleri de nâzırînin yüreğini ferahlattırıyordu. 

Saat onu beş dakika geçiyordu. “Pendik”e vâsıl olduk. Trenin on dakika 

kadar burada duracağını memurdan anladım. Fırsattan istifade emeliyle bulunduğum 



 242 

mevkiin kapısını açarak hemen kendimi dışarıya attım; küçücük bir gezinti yaptım. 

Tam biraz rahat edecektim; şiddetli şiddetli çan çalmaya başladı. Canım sıkıldı, ama 

ne çare?.. Mecburen vagona atladım. Onu, onaltı dakika geçerek burayı da terk ettik. 

Yirmialtı dakika sonra Tuzla’ya gelmiştik. Orada biraz durduk, atıbba tarafından 

muâyene-i tıbbiye ve lâzime ba’de-l-icrâ Tuzla’dan da uzaklaştık. Bu aralık biraz 

dalmıştım. Bir kitap okuyordum. Şimendüferin ahenk-i muttaridi arasında ince fakat 

şiddetli bir ses işittim. Hemen pencereden baktım; “Gökboza” köprüsünden 

geçtiğimizi gördüm. Trenin bir arka cihetine, bir de ön tarafına baktım; yirmi 

vagondan mürekkeb olan katarımız köprünün tam orta yerinde kalmıştı. Bir de aşağı 

cihete baktım. Âdeta uçurum. 

Şimendüferde bulunanlar da vagon pencerelerinden başlarını çıkarmışlar 

köprüyü seyrediyorlardı. Biraz gittik. Bir düdük sadâsı daha. Gökboza’ya 

yaklaşmıştık, burada da biraz bekledikten sonra hareket ederek sırasıyla “Gökboza , 

Tavşancıl, Hereke”ye vâsıl olduk. Artık akşam olmuştu. Burada beklediğimiz beş altı 

dakika zarfında gazlarımız yandı. Vagonların içerisi aydınlandı. Artık hârice 

bakamıyordum; çünkü baksam da göremeyecektim. “Yarımca, Tütün Çiftlik, 

Derince”yi geçtiğimizi trenimizin üç mahalde durduğundan anladım. Beş on dakika 

sonra İzmit’e kavuşacaktım. O sevinçle gözlerim o cihetten ayrılmıyordu. 

Oh! İzmit’in yukarı taraf evlerinin aydınlıkları göründü. Bu aralık bir de uzun 

düdük öttü. Bir dakika kadar sonra istasyonun fenerlerini gördüm. Lokomotif durdu. 

Vagonların kapıları açıldı. Ben de çıktım. Elimdeki şeyleri fenerli bir çocuğa vererek 

“Yukarı Pazara!” dedim. İstasyonun kapısından çıkarken bu lüccilerin /(411)/ 

nereden gelip nereye gideceklerini soran polis memuruna da bir “kart du vizit” 

vererek oradan uzaklaştım.  

Saat bir buçuk olmuştu. Mahall-i maksûda vâsıl oldum. Biraz yemek yedim. 

Dört buçuk saat muttasıl sallanmaktan mütevellid rahatsızlığı gidermek için hemen 

yatağa girdim. O gece rahatça bir yolcu uykusu uyudum. Sabahleyin kalkarak şu 

mektubu yazdım. İkinci mektubumda da bundan sonra gezeceğim mahalleri yazarım. 

/(412)/ 

(Adet 51, s. 410–412)          (Mustafa Rauf) 



 243 

MÜTENEVVİA 

HİNDİSTAN CEVİZİ AĞACI YAHUT CEVİZ-İ BEVVÂ 

Bir seyyah Hindistan’ın ıssız ve bedensiz bir sahrasında dolaşırken birdenbire 

bazı ağaçlarla muhât bir kulube müşâhede eder; bundan bir hayat-ı taze kesb ederek 

kulubeye doğru gider. Misafirliğe kabul olunur. Kabile sahibi onu hüsn-i kabul ile 

beraber derhal ekşimsi bir şerbet takdim eder. 

Seyyah biraz istirâhatten sonra Hindli at’ime-i mütenevvia ile memlû 

siyahımsı ve parlak bir sofra takımını hazırlayıp misafirinin önüne kor ve taamın 

nihayette de leziz reçeller ile gayet nefis bir şerbet daha takdim eyler. 

Seyyah müteaccibâne: - “Bu tahâ yerde bu şeyleri size kim tedarik eder?” der. 

Hindli – “Onları benim ceviz ağaçlarım istihzâr eder. Ve solunuzda takdim 

ettiğim şerbet ceviz-i bevvânın kemâle ermemiş meyvesinin suyudur. Bazı defa bu 

cevizlerden üç veya dört litre suyu hâvî olanları bulunur. 

Bu lezzetli bâdâm, ağacın yetişmemiş bir meyvesidir. Gayet hoş bulduğunuz 

süt, bu bâdâmın usârasıdır. Şu nefis lahne ağacın kısm-ı bâlâsıdır; lakin böylece 

kısm-ı bâlâsı kesilmiş bir ağaç derhal kuruyacağından her vakit bu ziyafeti 

veremeyiz. Ziyadesiyle hoşunuza giden bu şerbet dahi ceviz-i bevvâdan hâsıl olur. 

ağacın taze sapları yarıldıkta onlardan “hurma ağacı şurubu” dediğimiz beyaz bir 

mayi’ akıp kaplara toplanır. Bu mayi’ güneşe gösterildikte ekşir ve sirke olur. Onun 

taktirinden tattığınız bu nefis mayi’ alınır. Bu mayi’ dahi yaptığım bâdâm reçellerine 

şeker tedarik eder. Elhâsıl isti’mâl ettiğim sofra takımı ve edavâtının kâffesi 

cevizlerin kabuğundan yapılmıştır. Dahası vardır: Şu meskenim tamamıyla bu 

kıymettâr ağaçlar sayesinde husûle gelmiştir; onların odunları kulubeyi, kurumuş 

yaprakları tavanı teşkîl eder. Bu yapraklarda şemsiye heyetine konuldukta 

mesirelerde beni güneşin hararetinden muhafaza ettiği gibi vücudumu örten bu elbise 

onların lifleriyle nesc olunur. Şu hasır ile döşemeler dahi onlardan vücuda gelmiştir. 

Bu eleği, bu süzgeçleri ağacın yaprak kısmında hazır bulurum. Örülmüş 

yapraklarıyla da gemi yelkenleri yapılır. Cevizi ihâta eden elyaf gemi yarıklarının 

tıkanması için isti’mâl olunur; gayet dayanıklı ve metanetlidir. Su ile kabardığından 

keten ve kenevire tercih olunur. Ondan sicim, halat ve her nevi ip yapılır. Hâsılı, 



 244 

yemeklerimi terbiye eden ve kandilimde yanan yağ da ağacın taze bâdâmının 

usâresinden hâsıl olur.” cevabını verir. 

Seyyah bunu kemâl-i hayretle dinleyip Hindlinin yegane mâlî makamında 

olan ceviz ağacından yemeğine, meskenine ve bilcümle hususâtına lazım olan 

mevâddı nasıl tedarik ettiğine şaşar ve oradan gitmeye hazırlandığı vakit Hindli 

misafirine der ki: 

—Şehirde bulunan bir dostuma mektup yazacağım; ümit ederim ki îsâlını 

der’ahde edersiniz.” 

-Ma’a’l-memnuniye! Yazıya lazım olan mevâddı da ceviz ağacından mı 

tedarik ediyorsunuz? 

Derseniz. O da size cevaben: 

—Evet, şüphesiz; dalların bıçkı talaşıyla bu mürekkebi ve yapraklarla bu 

kağıdı yaparım.” der. /(404)/ 

 

(Adet 50 s. 404)        (A (ع). Rızkullah) 

 



 245 

MÜTENEVVİA 

BİR MANZARA-İ KUTBİYE 

[Kutb-ı şimâlî seyahatine gitmiş bir seyyah lisanından] 

İspicburg’a[*] vusûlümüz günü o kadar şiddetli bir yağmur yağıyordu ki 

gemiden çıkmak mümkün olmadı. Ertesi gün yağmur dindiğinden erkenden karaya 

çıkmaya karar verdim. 

Kamaradan çıkıp da etrafa atf-ı nazar temaşa ettiğimde gemimizi bir çok buz 

adalarıyla muhât, denizi de gözün alabildiği kadar buzlarla mestûr buldum; böyle bir 

manzarayı –görmeden evvel- tasavvurdan bile geçiremeyeceğimi itiraf ederim. 

Hilkatın ilk gününden beri üzerine hiçbir toz konmamış olan kutub buzları en 

parlak elvân ile müzeyyen idi ki her gören  ahcâr-ı kerîmeden müteşekkil zannederdi. 

Acîb ve meçhûl mâddelerle karışmış lem’a-pâş elmaslar, şa’şa’dâr yakutlar, 

pertûnsâr zümrüdler arz-ı dîdâr eylemekteydi. 

Bu sâyih adalar, deniz tarafından düçâr olduğu i’tikâl ile aralık aralık 

şekillerini tebdîl ve şiddetlice bir hareket bunların esfelini a’lâsına munkalib eylerdi; 

mesela: karşınızda bir iğne bulunduğunu tasavvur ederken başınızı çevirip tekrar 

baktığınızda o iğnenin bir mâ-nazar şeklini almış bulunursunuz! Bir mermer direk 

farz ederken bir an cüz’i içinde vâsi’ bir tabla şekline girdiğini görürsünüz! Bir kule 

tahayyül ederken hemen bir merdiven heyetini irâe ettiğini müşâhede edersiniz. Bu 

tebeddülât da gayet âcil ve seri’ bir surette cereyân ederdi. /(387)/ 

Elhâsıl, ilk bakışta bir eser ve alameti bırakılmamak üzere harap edilmiş, cin 

tâifesine mensûp bir kasaba enkazı gözümün önünde teşahhus etmiş gibi zihnime 

garip hatıralar tebâdür etmişti. 

Mesâlik-i mi’mâriyenin her nev’ine ve her zamanına ait parçalarının etrafıma 

yuvarlandığını görüyordum ki çan kuleleri, sütunlar, minareler, beyzî kubbe 

dilimleri, ehrâmlar, kuleler, kubbe cevfleri, külahlar, helezûnî köşe oymaları, 

kemerler, tâklar, gayet cesîm taşlar, kurûn-ı vustâda cesîm kiliselerin direklerini 

tezyîn ettikleri heykeltıraşı gibi tezyînâtı hâvî parçalar bu cümledendi. 



 246 

Hayli imdâd eden seyahatim zarfında ne nazarıma bu kadar dîderiyâ, garâbet-

nümâ bir levha eyleşmiş, ne de böyle gayet mahdûd bir müddetçik bu mertebe 

garâib-i hayret-fezâyîş teferrücümde yekdiğerini takip etmişti. 

Müşâhedâtım bana o derece veleh-bahş oldu ki tamamen gördüğüm gibi 

resimle tasvir, yahut kalemle tarif ve tahrîr nice daire-i imkândan hariç kaldı. 

*Rusya’nın şimâlinde, bahr-i mütecemmid şimâlide, sivri kayalardan ibaret 

cezâir-i müctemi’ah /(388)/ 

 

(Adet 48, s. 387–388)       (E (ا ). Eslahaddin (Selahaddin)) 



 247 

MÜTENEVVİA 

TUZLA’DA BİR SABAH 

Tuzla’nın gayet düz, vâsi’ bir mahallinde bulunuyordum. Saat on buçuk 

vardı. Enzârımı ufka doğru atfettiğimde güneşin bir azamet-i fevkalade ile 

yükselmekte olduğunu gördüm. Diğer tarafta bir pûşîde-i sefîd altında mestur koca 

bir dağ (Keşiş Dağı) arz-ı çehre-i ibtisâm eyliyordu. Başka bir tarafta da sertapâ 

zümrüd gibi yeşillere bürünmüş bir meşcere görülüyordu. Diğer cihette bulunan saf 

bir denizde mevceleriyle sahilde bulunan bostanları suluyordu. Biraz sonra hafif, latif 

esen bâd-ı sabâ ile kalbim ferahlandı. Etrafta gayet ince bir sis vardı. 

Tabiatın, baharın bu bedâyi’ni seyir ile gaşy haline gelmek üzereydim ki 

küçücük kuzuların hazin hazin meleyişlerini bulunduğum hal-i tefekkürden îkâz etti. 

O mini mini hayvanları temaşaya başladım. Kalbim hazin bir hisle doldu. Orada 

duramayarak kalktım. Kuzuların birini kucağıma alarak çocuk gibi sevdim, öptüm; 

okşadım; onunla da iktifa etmeyerek sürüyü durdurdum. Biraz kaval çalmasını 

çobandan rica eyledim. Çoban da ricamı is’âf eyleyerek yarım saat kadar hem kaval 

çaldı, hem “Bahariyeler”ler okudu. /(364)/ 

 

(Adet 45, s. 364)             (Mustafa Rauf) 

 



 248 

MÜTENEVVİA 

PATATES 

Patatesin mevlid-i nebâtîde nev’-i beşere en faydalı, en mugaddî sebzelerden 

olduğuna şüphe yoktur. Bu nefis nebâtın menşei cenûbî Amerika’da kâin “Peru” 

memleketidir. 1545 sene-i mîlâdiyesinde ilk defa olarak Avrupa’ya ithâl ve yüz elli 

sene sonra Britanya cezair-i müctemi’asında zer’ olunmuştur. Cezair-i mezkûrede 

buğday mahsulü az olduğundan onun ifâ ettiği hizmetleri patates ifâ eder. İrlanda’nın 

rençber takımı hemen munhasıran onunla ta’ayyuş eyler. 

Sıcak kül altında, fırında, yahut kaynar suda pişirmek zahmetinden maâdâ 

zahmeti olmadığı vesair nebâtâtın yetişmesine elvermeyen arazide neşvûnümâ 

bulduğu, binâen-aleyh bir çok kıtlıkların önünü alabildiği halde Fransa’ya pek geç 

ithâl edilmiştir. 

Fransa köylüleri buna nazar-ı hakaretle bakar ve ancak âdî hayvanlara 

elverişli olduğu zannında bulunurlardı; tabîbler ise mühlik ve cüzam illetinin 

zuhûrunu mûcib addederlerdi. “Parmantih” namında bir zat patates hakkındaki vâhî 

fikirlerin izâlesine teşebbüs etti. Bundan külliyetli araziye ektirerek mahsulün dûn-

bahâ ile satılacağını ilân etti. İlk senede ancak birkaç müşteri bulabilip ertesi sene ise 

hiçbir müşteri bulamadı. 

Parmantineden az mukdim ve tabir-i âharla hemcinsine faidemend olmaya az 

havâhşeker ( ) bir adam olmuş olaydı hiç şüphe yoktur ki bu ahvâlden 

usanarak me’yûsan teşebbüsünden fâriğ olurdu. Lakin müdebbir ve mukdim olduğu 

derecede hayır-hâh olan Parmantih sebat-ı tam gösterdi; ekser insanların men’ 

olundukları şeye heves ettiklerini bildiğinden [*] patates tarlalarını duvar ve çatılarla 

ihâta ettirip emr-i nazârat ve muhâfazası için dahi bekçiler tayin etti. Lakin geceleri 

tarlalar muhâfaza olunmayarak oralara gelenlere iğmâz-ı ayn edilmekte olduğundan 

halk gelip patates çalarlardı ve bu vech ile Parmatine, patatesi Fransa ahalisi beynine 

ta’mîm ederek arzusuna muvaffak oldu. Mısır buğdayı dahi Parmatine vasıtasıyla 

Fransa’ya idhâl olunmuştur.  

* Arapça’da “ahabbu şey’in ilel-insâni mâ muni’a” mısraı hikmet iltimâî bu 

hakikati te’yîd eder. /(388)/ 

(Adet 48, s. 388)       (A (ع). Rızkullah) 



 249 

KISM-I EDEBÎ 

BİR MEHTAP GECESİ 

Bu şeb-i letâfetiyle bak rekâbet etti gündüze 

Ki seyre daldı dîde-i mâh enveri süze süze 

Kamer kenâr-ı ufka eyleyince artık elvedâ’ 

Fezây-ı âsumânda etti perteviyle iltimâ’ 

Akıttı sath-ı arza refte refte nûr-ı şu’le-bâr 

Zalâm-ı leyle incilâyı verdi ol ziyâ-nisâr 

Yavaş yavaş semâda eyledikçe i’tilâ o meh 

Çekildi sâha-i fezâdan ibr-i muzlim ve siyeh 

Tenevvür etti her taraf, celâ saçıldı yerlere 

Kıyâs olunmaz oldu mâhitâbımız kamerlere 

Kulübe bir meserret-i safâ medârı-bahş eder 

Bakın bakın şu sine-i felekte meh ne rahş eder! 

Ne şairâne i’tilâ, ne dilberâne incilâ, 

Ne cilvesâz ve hoşnümâ, dil-âverâne bir celâ! 

Semâda saf bir fezâ, zeminde hayli bir sükûn 

Denizde aks-i meh, hevâda hâl-i gıbta rû-nümûn 

Manâzır-ı şimâl ü şark ü garb ü sâha-i cenûb 

Münevver oldu ser-ta-ser, hafifçe yâd edip hubûb 

Hayât-ı taze verdi cesime, cana hazz ü inbisât  

Zemîne serdi güyâ eliyle bir gelin bisât /(413)/ 

 

(Adet 52, s. 413)         (Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 



 250 

MÜTENEVVİA 

ŞAM’DAN MEKTUP 

Kuvve-i kalemiyem ekâlîm-i mu’tedileden ma’dûd olan böyle latif bir 

mevkiin ilkbaharı ile sonbaharı beyninde bir mikyâs-ı letafet arz edecek kadar 

kuvvetli değilse de “müverreden şîrâne savlet beklemez dâniş-verân” 

mısrasının meâl-i /(248)/ hakîkisince şuracığa da birkaç kelimecik yazmaktan 

kendimi alamadım. 

Kâriîn-i hazerâtının mazhar-ı müsâadeleri olduktan sonra şu suretle arza 

cesaret ederim ki: Buranın ilkbaharı cevelân ki kainatı müsaid görmeyen onbeş 

onaltı yaşlarında bir kamer-i simânın hararetli dudaklarında rû-nümâ olan 

ibtisâm kadar rûh-perverdir. Sonbaharı ise yirmiye yaklaşmış, altın gibi temiz 

kalpli câzibe-i aşkın tesirine kapılmış, gölgesine oturduğu bir ağacın sükut 

etmekte olan yapraklarına atf-ı nazar ederek güya ki bir günde kendisinin 

hazânı ima eden yaprakları tanzim edeceğini düşünmekte; bir kâbâya dayanmış, 

hân-ı pâyine yüz sürerek akıp giden derenin hazin hazin çağlayışına bakıp da 

ağlamakta; bir ormanın kenarına oturmuş kuşların cıvıltısı ve ormanın hışırtısı 

ile hem-ahenk olmakta bulunan bir dilrûbânın saika-i aşk ve muhabbet ve 

tesirat-ı hasret ve firkat ile gurubu tasvir eden çehre-i hüzün-âverânesi gibi 

kulubu cezp eder bir tesire, bir letâfete maliktir! 

Seyahatimizin böyle bir latif günde icrâ olunduğunu farz etmiştik. 

Bedâyi’-i tabiatı seyir ve temaşa ede ede yüz on ikinci kilometre üzerinde 

yürüyen münşerih yolcumuz ikinci taş köprü üzerinden evvelce minerallerini 

müşahede ettiği camiye girmek üzere cenûba döner. Eski Arap usul-i 

mimarisince bina olunmuş bir kapıdan ve oldukça uzun bir dehlizden geçtikten 

sonra tahminen elli altmış metre murabbaında dilnişâ bir bahçeye girer. İşte bu 

bahçe selâtîn-i âl-i Osman içinde “Yavuz” lakabıyla mulakkab bulunan 

Cennetmekan Sultan Selim Han-ı evvel Hazretleri’nin necl-i necîbi merhum 

Sultan Süleyman Kanunî Hazretleri tarafından peder-âlî guherleri namına inşa 

olunmuş bir cami nûr-ı lâmi’dir. 



 251 

Cami-i mezkûr vâsi’ bir müstatilden ibaret olup şimâl ve şark ve garp 

cephelerinde medrese-nişîn ilm ve marifet olan bir çok talebe-i ulûmun 

beytûtetine mahsus zaviyeler ve bir çok fukara ve muhtacînin it’âm ve iaşesini 

temin eden bir imarethane ve garb cephesinde cami-i şerifin mütevellîsi olup 

meşâyih-i tarîkin Nakşibendîyeden ve ehfâz hazret-i Mevlana Halid’den 

bulunan Şeyh Efendi Hazretlerinin hanelerini ve bir de ayrıca Darül-hadîsi 

şâmil bir bina-yı azîmdir. Eslâf-ı izamımız hazerâtının yadigar-ı kıymetdârları 

olan şu dârü’t-tedrîsin mürûr-ı zaman ile harabe yüz tutan mahallerinin 

müceddeden tamir için padişah-ı umrân-perver ve şahınşah ma’delet Kester 

Efendimiz Hazretlerinin şeref-i müteallak buyurulan irade-i Senîe-i cenâb 

cihâniyâtîleri muktezâ-yı âliyesince bir sûret-i fevkalade de tamir ve termîm 

edilmiş ve bu vesile ile de bir çok muhtacîn ve fukara-yı müslimîn tarafından 

dua-yı devam az ve iclâl-ı şâhâneleri yâd ve tezgâr olunmuştur. 

Seyyâhımız suret-i muntazımada tarh ve tanzîm edilmiş olan bahçe-i 

dilnişîni ve müteaddid fıskiyelerinden su fışkıran havuz-ı bahşetiyi temaşa 

ettikten sonra müşarün-ileyhin azamet ve celâdetine bir nümune-i mücessem 

olan cami-i şerife doğru yaklaşır ki el’ân fenn-i mimarinin en müzeyyen, en 

musanna’ kısmını teşkil eden Arap usulünde yapılmış kapısının üzerinde şu 

rubaiyi okur: 

Bir imâret yaptı kim Sultan Süleyman bin Selim 

Niğmete müstağrik oldu hep dimeşkin tâmi’î 

Şemsi eksiklik edip dedi onun tarihini [14] 

Şam’ı ihyâ eyledi Sultan-ı Rum’un Camii[15] 

Fütûhât-ı azime ve vakâyî-i meşhûresiyle sahâyıf-ı tevârih-i 

Osmaniyemizi tezyîn eyleyen Sultan Selim-i evvel Hazretlerinin Şam’a tarih-i 

teşrifleri olan 919 sene-i hicrîyesi evâhirinde caminin inşası için irade-i şâhâne-

i cenâb Sultan Selim Han’ı sâdır olmuşsa da müteakiben Mısır muhârebâtı ve 

meşâggıli saire inşaatın devamına mani olmuş ve az zaman sonra da irtihâli 

vukubulmuş olmakla resîde-i hitâm olabilmesi ferzend-mükerremlerinin 

                                                 
14 Mısranın gösterdiği tarih “969”dur.  
15 Rubainin üçüncü mısrasından tarihi söyleyen şairin Şemsî olduğu istinbât olunmakta ise de fazıl-ı şehir Cevdet Paşa 
Hazretlerinin “belağat-ı Osmaniye”lerinde Seyfî olarak gösterilmiştir. “Allah-ül-âlemu bis-sevâb. 



 252 

zaman-ı saltanatlarında müyesser olduğu bâlâdaki rubai mealinde de müstebân 

olmaktadır. Hân-ı müşârün-ileyhin rivâyât-ı tarihiyeye göre /(249)/ yine Sultan 

Süleyman Hazretleri tarafından nâm-ı şâhânelerine nispetle İstanbul’da bina 

etmiş oldukları aynı tarz dilnişînde murabba’u’ş-şekl dört cephe üzerine inşa 

edilmiş olan işbu cami fuyûzât-ı lâmi’ haricen ne kadar nûrâni ise dahilen de o 

kadar rûhânidir. Bu mahall-i mübareki ziyaret ile kıble-i muvahhidîne teveccüh 

ederek iki rekat namaz kılan her mü’min bir hiss-i rûhâni ile mütehassis olur ki 

bu nev’-i hissiyât pek âlîdir. 

Cami pek büyük değildir; derûnî yüz, yüz elli kadar cemaat isti’âb 

edebilir. Harâretin şiddetli zamanlarında havlisinde altı, yedi yüze karîb bir 

cemiyet edâ-yı salât edebilirler. Şehr-i Şam’da bu usûlde –kubbe ile örtülmüş- 

inşa olunmuş cami ancak budur. Şam-ı şerifin cami sakfları kâmilen –beşik 

örtüsü [16(3)]- çatı ile örtülmüştür. Cami-i mezkûrun cihât-ı selaseye açılır üç 

kapısı vardır. Şarka açılan kapısından şehrin dâhiline girilir. Şimâl kapısı 

seyyahımızın girdiği kapıdır ki köprüden sonra şoseye müntehî olur. Garb 

cihetinden ise El-mürce   yani Gökmeydanı namıyla mevsûm olup 

geçenki mektuplarımda zikrettiğim meydan-ı vasi’a çıkılır. /(250)/  

Seyyâhımız Sultan Selim Cami’sini ziyaret ettikten sonra /(283)/ 

caminin garba müteveccih olan kapısından “Gök Meydan”a çıkar. Cenuba 

doğru teveccüh ederek bir müddetçik yürürse on oniki asırdan nişân veren 

cesîm bir çınar ağacının sâyesi altında bulunur ki sol tarafındaki sokak “Kışla 

Sokağı” tesmiye olunup sınıf-ı seles-i askeriyeye mahsus üç kışla ile mekteb-i 

idadi-i askeri önünden geçerek daire-i askeriye meydanına çıkar. Sağ tarafta 

“Banyas- ” namındaki ma-ı lezizin oldukça vüs’atli bir mecrâ derûnunda 

cereyânını müşâhede eder ki zikrolunan çınar ağacından sonra mecrâsı 

mestûrdur. 

Seyyah tamamıyla karşısına tesadüf eden üzeri demir parmaklıkla tezyîn 

olunmuş mürtefi’ce bir duvar görür ki vasatındaki mermer sütun üzerinde âtîde 

muharrer ebyâtı okur: 

                                                 
16 “Beşik Örtüsü” tabiri fenn-i mimari ıstılâhatından dır ki menşûr-ı müsellesi şeklinde bulunan câniye denir. 



 253 

    Mekâbir –i Sufiyân  

Bu sofîler mezaristanı bir hayli zaman evvel  

Harab olmuş yıkılmış kalmış idi merkıd duvar 

Gören her Müslümanın kalbini ol hâl-i hüzün-engîz 

Kemâl-ı şûruş garet ile eyler idi pür-nûr 

Hüdâya-i minnet olsun ki erişdi lütf-i Sultani 

Edip eltâfını emvât hakkında dahi izhâr 

O sultan-ı diyânet-perver ve Gazi Hamid Han’a 

Bu hal pür-melâli eyledi rıf’at kavl-i eş’âr 

O sultan celîlü’l-kadr ve hayr-âbâd ve dâd-âver 

Hemandem eyledi tamirine fermanını ısdâr 

Bu suretle bin üç yüz onbirinde sâl-ı hîcrinin 

Mezaristan-ı sufiyâne kıldı pek güzel imar 

İlahi bundaki sufîlerin ervâh-ı Hakkı içün 

Emirü’l-mü’minini mazhar eyle lütfüne her-bâr 

1311 

İşte burası padişah-ı bahr u ber ve şahışah-ı umrân-perver Efendimiz 

Hazretlerinin yalnız ahyâ hakkında değil, emvât hakkında dahi mebzûl olan avâtıf-ı 

celîle-i hazret-i tâcdârîlerinin bir numune-i müşahhasıdır. 

Bâlâdaki ebyât mealinden müstebân olacağı üzere bu merkad-ı mübarek bir 

iki seneye varıncaya kadar bir hâl-i indiras ( ) ve harâbiyede kalmış iken enzâr-

ı şahâne-i devr-i binaneleri mülkün ihyâsına ma’tuf olan halife-i ulvi-himmet 

Efendimiz Hazretleri meşâhîr-müfessirîn ve muhdesînin medfûn bulundukları bu 

mahall-i mahsusun hüsn-i muhafazasını irade ve ferman buyurarak maarif-i 

İslâmiyeye hüsn-i hizmetleri her nevi âsâr-ı mahâsin dinarlarıyla müstedil olan bir 

çok eâzımın ervâh-ı lerini şîrîn-kâm eylemişlerdir. /(284)/ 

Bu ziyaretgâh beyne’l-avâm “makâbir-i beramiki” denmekle maruf ise de 

elsine-i havâsda “makâbir-i Sufîyân” ism-i mahsus ve hakikisiyle yâd olunmaktadır. 

Buranın yanlış olarak bermekîlere hasredilmesi bermekî olduğu zannolunan bir zatın 

bu civarda metfun olmasından naaşi ise de böyle olmadığı tahakkuk etmiştir. 

Metfun olan zevatın esâmîsi: 



 254 

Şeyhülislâm Takuyyiddin İbn-i Teymiye= [Tarih-i vefatı: 728] 

İmamü’l-Muhaddîsin Osman İbn-i Salâh=943 

Muhaddis-i kebir ve riyâzi-i şehir Şerafeddin Bin Abdulhalim= 712 

Üstat İmam Nevevi Abdurrahman Bin Nuh= 654 

Şair-i şehir Muhammet Muhyiddin İbn-i Zahir el-üzeyli=697 

“Cami-i kebir” Şarihi İbrahim İbn-i Süleyman El-hamevi=611 

Şarih-i “El-fusûs” Süleyman İbn-i Afifeddin el-Telmesani=790 

Kutbettin Mesut İbn-i Muhammet el-Nişaburî=578 

Hakîm Necmeddin Ahmet Bin Muhammet İbn-i Salâh= 545 

Hafız Elmezi Cemaleddin Yusuf= 729 

Eş-şeyh Şafî-i Abdurrahman İbn-i Asâkir= 620 

“Kudûrî” Şarihî İbrahim Abdürrezzak el-Hanefî= 807 

Kadu’l-kudât Necmeddin Ahmet İbn-i Muhammet el-Basrî= 723 

Sâhibü’t-tefsir İmâduddin İbn-i Kesîr= 774 

& 

Tercüme 

Şeyhülislâm Takiyüddin İbn-i Teymiye. – Merhum müşârün-ileyhin asıl ismi 

(Ahmet Bin Teymiye)’dir. Urfa’ya altı saat mesafede kâin ve el’an harabesiyle 

meşhur olan Harran [1]’da 661 sene-i hicriyesinde ârâyiş-i mehd vücud olmuştur.[2] 

Müşarün-ileyhin iki yüzden mütecâviz hocası olup ekser fünûn-ı mühimmeye 

yirmi yaşından evvel tahsil etmiş ve on sekiz yaşında “Şeyhülislâm” lakab-ı âlisiyle 

telkîb olunarak mesâil-i şer’iye-yi hal ve tesviye için istâr ettiği fetvalar o zamandan 

mazhar-ı tevkîr ve rehin-i kabul olmaya başlamıştı. Kendisinin esbâb-ı iştihârı üç 

şeye ma’tûftur. 

1- Ulûm-ı akliye ve nakliye de yed-i tûlu sahibi olması ve hatta bütün ömrünü 

bir fennin tahsiline sarf eden bir âlimi o fende izhâr ettiği malumât-ı fevkaladesiyle 

engeşt bir duhân bırakmasıdır. 

2- Nihayet derecede zühd ve takva, son derecede ıslah-ı ahlâka çalışmasıyla 

beraber umûr-ı siyasiyeyi umûr-ı şer’iyeye mezc ve tatbik etmesi. 

3- Fırak-ı dâlleye karşı ispat-ı hakikat için bir çok kitaplar telif etmesi. 



 255 

Telif ettiği kitaplardan en meşhuru (Adî İbn-i Müsafir) cemaatine gönderdiği 

nasihatnamedir ki muhteviyâtı pek âlî, pek azimetlidir. 

Coğrafya ve aksâmından bahseden kıymetli bir eseri “Mesâliku’l-Ebsâr fîl 

Memâlik vel-emsâr” namı altında tab olunmaktadır. 

Telifâtı kabil-i ta’dâd olamayacak kadar ziyadedir. 

Yüz on tanesi sayılabilir. [Bu hususta malumât almak arzusunda bulunan 

erbâb-ı mutâlaaya zeyl ibn-i Hallikâ’nın 44’üncü sahifesine müracaat edilmesini 

tavsiye ederiz]. 

Otuz yaşında iken telif ettiği bir eserine meşâhîr-i /(288)/ İslâmiyeden Kâdi’l-

kudât Kemâlettin Zemlekânî takriz yazmıştır.[*] 727 tarihinde Şam’da irtihal 

eylemiştir. /(289)/ 

[1]  Hazret-i İbrahim Aleyhüsselam bedriyle Urfa’dan arz-ı Ken’âne 

müteveccihen hareket ettikleri esnada pederleri (Azer) Harran’da vefat etmekle oraya 

defn ve kendileri Lud Aleyhüsselam ile mahall-i maksuda azimet buyurmuşlardır. 

[2] Ahfâd-ı Cengiziye’nin o civarı istilası hengamda Şam-ı Şerife hicrete 

mecbur olmuştur. 

[*] Birkaç beyitten ibaret olan bu takriz derûn-i mektupta muharrer idiyse de 

layıkıyla okunamadığından biz-zarure terk edildi. İbârât-ı Arabiye’nin ve bilhassa 

esmâ-i âlâmın biraz okunaklı yazılmasını sahib-i mektuptan rica ederiz. 

 

(Adet 31, s.248–250; adet 35, s.283–284;        (M. İhsan) 

adet 36, s.288–289)            (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti Mülâzımı) 



 256 

MÜTENEVVİA 

BAHARI SEVERİM 

Baharı severim. 

Çünkü o hengâm-nümâ, feyyâz-ı kudretin takdirat-ı hayat-bahşâsına bir 

tecelligâh-ı ibretnümâdır. Vaktâ ki bahar gelir; her zerre-i âlem üzerinde “ ve 

yuhyi’l-arz…” ser-celîli-nümâyân olur. Dört beş ay sihrinin topraklar altında, kuru 

dallar içinde gunûde-i sükûn ve ihtifa olan kuvve-i hayatiye bir nigar-ı zümrîdin 

halinde baş gösterir. Hayat kadar tatlı başlayan ve tatlı başlamış bir hayat gibi nazar-ı 

dikkate bin türlü ümîtler, bin türlü emeller, bin türlü hayaller ihsâs eden tomurcuklar 

sabâvet kadar güzel, sabâvet gibi renkdâr birer şükûfe-i revnakbâr tevlîd eder. Güz, 

cihan-ı şetaret-nişan tabiatın hangi noktasına, hangi parçasına mün’atıf olsa bir nev-

zâd-ı ser-âzâdın şekerler kadar tatlı olan tebessümüne benzer çiçekler, ruhsâr /(266)/ 

-âbdâr yârin meşamm-ı âşıkına verdiği râyiha-i latifiyi yâd ettirir goncalar görür. 

Perî-i dil-ferîb bahar bütün ziynetiyle, bütün sabâhatiyle sahralara, bahçelere çıkarak 

kır âlemlerini bir bûy-ı latif içinde bırakır. Baharın bu cemali, baharın bu kemâli 

kuşlarda bile birer hiss-i şevk ve neşet uyandırır. 

O mâder-zat şairlerin kalbi, kim bilir nasıl hisler, nasıl neşelerle galeyana 

gelir ki küçücük ağızlarından –rebî’-i bedî’in bâsiraya verdiği safayı sâmi’a-ı zevk 

üzerinde bîhakkın tenzîr eder- bir takım semavî, lâhûtî nağmeler dökülmeye başlar. 

İşte o zaman şairin: 

“Safâ-yı fasl-ı baharı semaya anlatıyor 

Bakın şu bülbüle şevk ü mesârr şairidir 

Zemini taze çimendir, seması yapraklar 

Çiçeklerin arasında bahar şairidir.” 

kıtasıyla tasvir etmek istediği levha-i şâirâne meydana gelir. 

Baharı severim. 

Çünkü o likâ-yı ferahfezâ, bana devr-i mesud-ı şebâbımı yâd ettirir. 

Düşünürüm: Bir zamanlar bahar gibi pürneş’e ve safâ, bahar gibi henüz mevsim 

kemâl-i hayata ümitvârâne ağûş-ı âmâl ve hayalimi açmış perverde-i sevda edem. 

Baharın çiçekleri gibi en ufak, en hafif bir nura karşı açılır, baharın kelebekleri gibi 



 257 

her gördüğüm çiçeğe, her gördüğüm goncaya doğru müştâkâne, neşe-i mendâne 

tehzîz-i yâl eder, baharın kuşları, baharın bülbülleri gibi letafet-i tabiiyyenin her türlü 

tecelliyatı karşısında mütehassıs, müterennim olurdum. Âtî için hayalimde bin türlü 

levhalar, bin türlü manzaralar tersîm ederdim. Yalnız bu muhayyel levhalar benim 

için başlı başına birer bahtiyarlık teşkiline kâfi idi. Her gördüğüm, her gezdiğim 

yerde ümidin vech-i mütebessimini müşahede ederdim. O zaman benim için zaman, 

kâinat birer bahardı. Esîrin her türlü temevvücâtında bir başka kuvvet, bir başka feyz 

hissederdim… Şimdi?  

Şimdi her ümidin sakalımda birer beyaz tel halinde tahaccür, tecessüm 

ettiğini görmekte ve hayalât-ı şübbâneyi böyle koca bir demet hakikat halinde daima 

çeşm-i dikkatim önünde bulunmaktayım. 

Fusûl-i erba’ içinde yalnız bahar beni biraz müteselli ediyor. Baharın 

tecelliyât-ı nev-civânîsini görünce kendimi bir müddetçik âlem-i şîrîn-i şebâbe avdet 

etmiş zannediyorum. O hatıraları o demleri âyine-i hayalimden geçiriyorum; 

müteessir oluyorum. Bazen ağlıyorum; fakat itiraf edeyim ki hayatımın şu devr-i 

ahîrinde en tatlı geçirdiğim zamanlar işte yâd-ı şebâb ile müteessir olduğum, 

ağladığım o demlerdir. Gençliğe tealluk eden o hayatı bir müddetçik olsun kalbe 

veren teessürlerde, giryelerde de bir başka safâ vardır. 

Baharı severim. 

Çünkü bahar şimdi benim yegâne ümidimdir. Yazın ateşîn günlerinde, 

sonbaharın kasvetli akşamlarında, kışın soğuk, muzlim gecelerinde fikrimi hüzünler, 

kalbimi kasvetler içinde bulduğum zamanlar baharı, o timsâl-i şebâbı düşünürüm. 

Onun geleceğini, onu göreceğimi tefekkür ederek ta’dîl-i melâl ederim. Dil-i 

hazinemde hatıra-i şebâb ile hem âşiyân olarak ümid-i verûd baharı besilerim. 

Bunlardan birincisi daima benden tebâüd eder; fakat ikincisi şimdiye kadar 

hissettiğim ümitlerin, hayallerin hepsinden vefakârdır; her sene sûret-i hakikatle 

tecelli eder. 

Gençliğim, gençliğe mahsus ümitlerim, hayata ait emellerim hepsi artık beni 

terk edip gitmiştir. Yalnız bahar, o nigâr-ı vefakar beni bırakmaz.. 

İşte bunun için baharı severim! /(267)/ 

(Adet 33, s. 266–267)                  (Bir İhtiyar) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

V. EDEBÎ TENKİT İLE İLGİLİ 

METİNLER 



 259 

MÜTENEVVİA 

ARZ-I HÂLİSÂNE 

İsmini zikretmeye lüzum görmediğimiz bir genç tarafından Hazine-i 

Fünûn’a derci iltimâsıyla bir “makale” aldık ki bu zat “Nevreste Bir Muharririn 

Hissiyatı” ser-levhasıyla bundan evvel derc eylediğimiz bir fıkrada tasvir olunan 

hâlâtın kendi hissiyatına muvâfık geldiğinden bahsettikten sonra bir sabah bahçede 

gezinirken bir şairin “ Kadbârekallahu, Kadbârekallahu” [17] mısrası hatırına 

gelmekle bunun veznine mutâbık olmak /(361)/ üzere “Gizlenme dallarda andelîb öt” 

diye yerdiğini, sonra buna: 

 “Gülzâle dârdır mahzûndur âlem 

 Şems-i cihântâb baş göster artık 

 Canlansun âlem, canlansun âlem” 

mısralarını ilave ile bir “kıta” haline koyarak bize tebliğ ettiğini yazmıştır. 

Eğer varakada “Zaten şiir söylemeye hevesim vardır” cümlesini müteâkip 

“bahir filan bilmem” sözü münderic olmamış, bir de evvelce tebliğ eylediği birkaç 

ufak tefek eserleri kendisinin erbâb-ı istidâd ve kabiliyetten bulunduğuna delalet 

eylememiş olsaydı –sair emsâline yapıldığı gibi- “âvihte-i çengâl-i ihmâl” edilir. Şu 

satırları yazmaya da lüzum görülmezdi. Lakin mademki şiire heveskâr olduğunu 

beyân ile beraber evzân-ı şiire vakıf olmadığını kavlen ve fiilen göstermiş ve 

mademki istidâd ve kabiliyeti anlaşılmıştır, hüsn-i kabule sezâ görülür de taklidinin 

tahkike müncer olmasına vesile oluruz mulahazâsı bazı nesâyih-i halisânede 

bulunmaya bizi mecbur etmiştir. 

Cümleden evvel “şair olmak için şair doğmalıdır” kavl-i meşhurunu yâd eder 

de deriz ki: 

“Gayretle heveskâr kemâl olmalı yoksa 

Fıkdân-ı mesâî-i hevesi bî-semer eyler” 

                                                 
17 “Sadbârekallahu, Sadbârekallahu” olacak.  



 260 

beyti müfadınca şiire heveskâr olan bir kimse için yalnız heveskâr olmak 

kifayet etmez. Evvela –“bilmem” tabiriyle ehemmiyetsiz gibi gösterilmek istenilen- 

evzân-ı şiiri bilmek lazımdır. Zira şiir –tarif-i marufu üzere- “mevzûn, mukaffâ, 

muhayyel-i kelâm”a olduğuna göre şiir olmak üzere söylenilecek sözün mutlaka 

mevzûn olması kelamı mevzûn söyleyebilmek için de “aruz” denilen fenn-i 

mahsûsun bilinmesi iktiza eder. Gerçi aruz okumamış oldukları halde her vezinde 

pek güzel şiir söyleyen şairlerimiz olduğu gibi vakitlerini aruz okumak, hatta 

okutmakla geçirmiş iken derset bir mısra söyleyebilmekten aciz adamlar bulunduğu 

münker değilse de bu hâl umûr-ı istisnaiyeden ma’dûd olarak istisnanın kaide 

olamayacağı ise malumdur.  

Her halde şair olan veya olmak isteyen bir kimse aruza vakıf olmalıdır. 

Nitekim tabib olacak bir adama Fünûn-ı tıbbiyeyi sırasıyla ve yoluyla görmek nasıl  

müktezî ve yalnız atıbbânın reçetelerini okumak gayr-i kâfî ise şair olacak bir 

nevhevesede fenn-i aruz ile beraber bi-l-cümle kavâid-i şiiriyeyi sırasıyla ve yoluyla 

görmek öylece muktazâ ve yalnız şuarânın manzumelerini okuyup ezberlemek gayr-i 

kâfîdir. 

Sâniyen, şair ehl-i ilm demektir. Ehl-i ilm olmayan bir şairin, -tabir-i 

sahîhiyle- Nâzım’ın sözü sade “Kelâm-ı mevzûn”dan ibaret kalarak hiçbir zaman 

makbul olamaz. 

Binaen-aleyh fünûn-ı şiir ile beraber, belki ondan daha evvel kavâid-i lisanı 

ve onun icrasından olan Arabîyi Farisîyi –hiç olmazsa “Kadbarekallahu” tertibinin 

manasızlığını anlayacak kadar olsun- tahsil ve az çok ulûm ve fünûn-ı mütedâvile ile 

manzum, mensur âsâr-ı edebiye-i eslâfı itkân etmelidir. 

Âsâr-ı edebiye-i eslâfı tetebbu’ etmek güzel tabirler, terkipler bilmeyerek 

güzel ve manidâr söz yazmak için dahi lazımdır. Yazı yazanlarımızdan bir çoğunun 

ekseriya tasvîr-i merâmdan aciz kaldıkları, yahut devr ü derâz cümlelerle teksîr-i 

sevâd eyledikleri görülmektedir ki başlıca sebebi âsâr-ı eslâf lüzumu kadar tetebbu’ 

ve onlardan istifade edilmediği cihetle- mana-yı maksûdu ifade edecek kelimât ve 

terkibâta vakıf olamamaktan ibarettir. 



 261 

Elhâsıl, sözümüzün kemâl-i hulûs-ı niyetten münbeis olduğunu bi’t-te’mîn 

tekrar tavsiye ve ihtar ederiz ki: Zeki ve heveskâr-ı ilim ve edeb olan gençler için her 

şeyden evvel miftâh-ı ulûm mesâbesinde olan lisanı bellemek, ba’dehu fünûn-ı 

lâzıma ile beraber “Islahât-ı Edebiye, Mecmua-ı Muallim, Belağat-ı Osmaniye, 

Mebâniyi’l-inşâ, Talîm-i Edebiyat, Takdir-i Elhân, Mizânu’l-edeb” gibi müellefât-ı 

ciddîye-i edebiye; eslâftan Fuzulî’nin, Bakî’nin, Nef’î’nin, Nedim’in, Nâilî-i 

Kadîm’in divanlarını; müteahhirînden Muallim Naci merhumun ve o iktidar ve 

meziyette bulunan efâzil-i şuarâ ve üdebânın âsâr-ı manzume ve mensurelerini 

layıklıca mutâlaa ve onları meşk-i taklit ittihâz eylemek icap eder. Yoksa galatât ile 

memlû olan bir takım manzum, mensur /(362)/ eserler insana bir şey öğretmez. 

Bilakis yukarıki kıta gibi 

 

mısrasına mâsadaka olacak sözler söyletmeye, onlar gibi galat yazmaya sevk 

eder. 

   /(363)/ 

 

(Adet 45, s.361–363)              (Faik Reşât) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VI. TOPLUM – AHLÂK İLE 

İLGİLİ METİNLER 



 263 

MÜTENEVVİA 

TAVSİYENÂME 

(Fransızca’dan tercüme olunmuştur) 

Kibardan bir zat hizmet-i hususiyesi için bir uşak istediğini dergilerle ilân 

eder. Bunun üzerine elli kadar taleb-i tavsiyenâmelerle müracaat ederler. Bu zat ise 

tavsiyenâmesi olmayan birini intihâb ederek diğerlerine izin verir. Orada hazır 

bulunan bir dostu “Bu adamın hiçbir tavsiyenâmesi olmadığı halde neye müsteniden 

onu intihâb ettiniz?” diye sorması üzerine o zat “ Yanılıyorsunuz, dostum! Bu uşağın 

bir çok tavsiyenâmeleri vardı: Girerken ayakkabılarını silip duhûlüne müteakip 

kapıyı kapaması intizâm-perverliğine, yerini bir alîl ihtiyara terk etmesi mulâhazalı 

ve riâyetkâr olduğuna, girdikte şapkasını çıkarması ve suallerime bilâ-tevakkuf 

ihtirâmkârâne cevap vermesi edeb ve terbiyesine delâlet etmektedir. Kasten 

düşürdüğüm kitabı arkadaşlarının bazıları üzerinden yürüyüp diğerleri ayaklarıyla bir 

tarafa attıkları halde bunun hemen yerden kaldırıp masanın üzerine koyması ne kadar 

dikkatli olduğuna, arkadaşları öne geçmek için birbirlerini ittikleri sırada bunun 

kemâl-i sükûnetle nöbetini beklemesi ne kadar halîm olduğuna burhândır. 

Kendisiyle konuştuğum zaman elbisesinin temiz, saçlarının muntazam, 

dişlerinin de fildişi gibi beyaz olduğuna dikkat ettim. İsmini yazdıkta tırnaklarının 

mavi setreli güzel delikanlının tırnakları gibi siyah, pis değil, gayet temiz olduğunu 

gördüm. 

Bunlara “tavsiyenâme” demez misiniz? Diyebilirim ki şu beş on dakika 

zarfında gözlerim önünde gördüğüm emârât bence en alâ tavsiyenâmelerden iyidir.” 

/(412)/ 

 

(Adet 51, s. 412)        (A (ع). Rızkullah) 



 264 

MÜTENEVVİA 

VİCDAN 

Vicdan bütün fezâilin mecma’ı, kâfe-i meziyât-ı âliyenin matlaıdır. 

Vicdan ârif-i serâir-i hakikat, vâkıf-ı hafâyâ-yı hikmettir. 

Vicdan bir merd-i ercümendir ki meslek-i râst-kûydan asla inhirâf etmez. 

Vicdan envâr-ı menâkıb-ı cemile ve şefkat-i lahûtiyenin cilvegâh-ı 

münferididir. 

Vicdan bir mirât-ı nâdirü’l-muadildir ki eş’â-i hamiyet ve insaniyet ona 

akseder. 

Vicdan merkez-i muhît-i kemâlât, melce-i bedâyi-i ruhâniyâttır. 

Vicdan faziletin müttefiki, ulviyetin muttahîdidir. 

Vicdan bülbül-i gülistan-ı hakikat, şebhâz-ı uluvvi himmettir. 

Vicdan âsumân-ı merhametin bir mihr-i sâti’î, sipher-i semâhatin bir bedr-i 

lâmi’idir. 

Vicdan öyle bir kutb-ı mukaddestir ki, kâffe-i mehâsinni-i insaniye birer ibre 

gibi ona müteveccihtir. 

Vicdan bir rakkastır, vücud ve  ef’âl-i insaniye ise onun saati hükmündedir. 

Vicdan şiâr-ı sadakate bürünmüş bir nigâr-ı dil-nişîndir ki misal-i afitâb 

cemal-i müstetâbında lem’ân eden pertev-i fazilet numune-i nümâ-yı kutsîyettir. 

Vicdan öyle bir üstad-ı hakayıktandır ki avâza-i şöhreti cihanı istila etmiştir. 

İnsana dakâyık-ı umûru öğreten işte o hoca-i dânâdır. Her manevi can onun 

vasâtatıyla keşf ve idrak olunur. 

Vicdan öyle bir hâkim-i fa’âldir ki her bir ra’y ve tedbiri vareste-i noksan, 

cûy-bâr-ı adl ve dâdı daimü’l-cereyândır. Ankâ-yı himmeti, fazl ve salâhı zîr-i 

cenâhına almış etrafa sâye salmış, ilân-ı şevket ediyor. 

Vicdan bir daire-i temyîziyedir ki cemi’-i müşkilât ona arz olunur. Nîk u bed-

ef’âl orada fark ve temyîz olunur. 



 265 

Vicdan bir nimet-i uzamâyı rabb-ı vedûdtur. 

Vicdansız insanlar ızdırabât-ı kalbiye azabât-ı ruhaniyeden kurtulamazlar. 

Hatime 

Ne kadar ibârât-ı gurrâ bast ve temhid olunsa tevsîf-i şeref ve şanı müstehil 

olan “vicdan” için makale yazmak benim gibi erbâb-ı acz ve noksanın değil, edhem-i 

/(323)/ hâmesi meydan-ı hakâyık-ı edebiyatta sebk-i seyr olanlar için dahi mesâil-i 

müşkileden ise de meftûn-ı cemâl-i nuvâri olduğum o Nigâr-ı ulviyetin, vasf-ı ahvâl-i 

cemîlânesi yolunda hâmerân olmak hususundaki mütehâssıl hevesime bir türlü galip 

gelemedim. /(324)/ 

 

(Adet 40, s.323)         (Karahafızzade Şevket) 

 



 266 

MÜTENEVVİA 

ARZU-YI VİSÂL-MUHABBET 

Arzu-yı visâlin kalb üzerine tesiri, dalgaların sahile çarpıp münkesir olmaları 

gibidir. Lakin muhabbet denizin mühâcemât-ı şedîdesine karşı kahramane göğüs 

geren bir kaya gibi bekâ-pezîr istikrârdır. 

Arzu-yı visâl mürgân-ı sebk-mağzâne; muhabbet-i tabakât-ı ulviye-i 

hevâiyede bâlâ-pervâz bir kartala benzer. Arzu-yı visâl kademzen kainat olur olmaz 

şiddetli bir rüzgara girifsâr olan çiçekler gibidir; muhabbet ise hayata iştirak eden 

göz yaşlarına ve bunun aksi olan tebessümlere müşâbihdir. Arzu-yı visâl sâike-i 

mestî ile vukua gelen anı bir haz ve keyiftir; muhabbet bir kâse-i ser-şâr-ı feyzdir ki 

neşvesi câvidânîdir. İnsanlar arzu-yı visâl ile ser-mest olurlar. Bunların hançer-i 

muhabbetleri kalblerde yaralar açar. Muhabbetin yarası ebedî ise de sû-i te’sirden 

berîdir. Arzu-yı visâl bir nizâm ve kanuna tâbi olamaz. Muhabbet ise meş’ale-i 

izdivâcı kendine rehber ittihâz etmiştir. /(260)/ 

 

(Adet 32, s. 260)              (Cahit) 

 



 267 

MÜTENEVVİA 

SEVERİM 

Beni girdâb-ı cehâletten kurtaran, şem’a-i saadetimi îkâd eden, hem kendimi 

hem de kendim kadar sevdiğim bütün insanları müstefîd etmek için beni âğûşuna alıp 

çalıştıran mektebi, tenvîr-i fikrime hâdim olan dersleri severim. 

O koca sınıfta hükümfermâ olan, kalemlerin gayr-i mahsûs cızırtılarıyla 

kağıtların hafif hışıltılarından başka bir sesle ihlâl edilmeyen o derin sükunet ne 

kadar hoşuma gider! 

Manzara-i gurûb karşısında, yeşil çimenler üzerinde dereleri kucaklayan 

söğüt dalları arasında aks-i mehtap ile gümüş gibi parlayan hazin, sakin deryada 

dolaşan beyaz bir sandal içinde, denizin emvâc-ı ahenkdârına karşı nice senelerden 

beri göğüs geren azametli bir kaya üzerinde bir kameriye altında elele verip tiril tiril 

titreyen iki sevda zedenin hâl-i sevdavilerini, mübâhasât-ı ma’sumânelerini severim. 

Onlar bu gibi manâzır-ı âliyenin hayranı olan iki sahib-i kalb-i saf, iki bî-

günahtır… 

Ne inkâr edeyim? O iri siyah gözleri, o sahibe-i ânî o numune-i iffeti ruhum, 

sa’yım, kitaplarım kadar severim! /(332)/ 

 

(Adet 41, s.332)            (Zeynelabidin Fenârî) 

 



 268 

MÜTENEVVİA 

NEVRESTE BİR MUHARRİRİN HİSSİYATI 

Bir kış gecesiydi. Damların üzerinde bir buçuk karış kadar yükselik karlar, 

gecenin zulmeti altında latif bir manzara teşkil eyliyordu. Henüz onyedi yaşlarında 

Mutî’i isminde bir genç pencerenin önünde şitânın bedâyi’ini seyr ile mütelezziz 

oluyordu. Aklına bir şey geldi, ayağa kalktı, çıngırağı çekti. /(329)/ Gelen hizmetkâra 

sobaya biraz odun atmasını emrettikten sonra yazıhanesinin önüne oturdu. Kalemi 

eline aldı. Hokkaya batırdı. Haline münasip bir makalecik yazmak istiyordu. 

Düşündü, düşündü; hiçbir şey yazamadı. Mütehevvirâne, kalem, bir tarafa fırlattı. 

Yazıhanenin bir köşesinde duran haftalık risâleleri mutâlaaya başladı. 

-Ne güzel yazıyorlar; ne büyük muvaffakiyet!... 

dedi. Tekrar kalemi eline alarak: 

-Öt, öt; ben de yazacağım; hem de mümkün mertebe güzel yazmaya 

çalışacağım! diyerek düz beyaz bir kağıt üzerine on satır kadar yazı yazdı. Durdu. 

Yazdıklarını okudu; beğenmedi. Çünkü meramını iyice anlatamamıştı. O canım 

kâğıdı parmakları arasında buruşturarak sobaya attı. Ziyadesiyle canı sıkılmıştı. 

Yatmaya karar verdi. Yatağa gitmek üzere idi ki cerâid-i mevkûte yine gözüne ilişti. 

Tekrar sandalyeye oturdu. Sobada yanan odunların çıtırtısını dinliyordu. Kâğıdı, 

kalemi eline aldı. Kâğıdın orta yerine ser-levha olarak şu kelimeyi yazdı: “Bahar”. 

Durdu. Düşünüyordu. Sonra, fevkalade bir suretle kalemi kâğıdın üzerinde 

gezdirmeye başladı. 

Aradan bir saat kadar bir zaman geçmiş, artık yorulmuştu. Yazdıklarını 

okudu. Dudaklarından hafif bir tebessüm çıktı. Meramını anlatmaya muvaffak 

olmuştu. Kâğıdı yazıhanenin önüne koydu. Mesrûrâne, çıkmadan bir tabaka kâğıt 

çıkardı. Yazdığını tebyîz etti. Altına imzasını attı. Bir zarfa koyarak zarfın üzerini 

yazdı. Saat sekizi vurdu. Artık iyice uykusu gelmişti. Kalktı; yatağa girdi. Yorganı 

başına çekti. Sözde uyuyacaktı. Lakin uyku nerede?.. Muttasıl hikâye ile 

uğraşıyordu. 

-Ah! Şu yazdığım hikâyeyi gelecek haftaki nüshada görürsem ne kadar 

memnun olacağım, ne kadar memnun olacağım; bahtiyar olacağım! diyordu. 



 269 

Sabah olur olmaz uşağını çağırarak hikâyeyi (خ) idaresine gönderdi. 

Perşembe günü oldu. O gece rahat bir uyku uyuyamamıştı; yarım saat kadar 

uyuyor; rüyasında dergide kendi yazdıklarını okuyor; hele imzasını gördükçe –

sevincinden- çıldıracağı geliyordu! Uyanıyor, bir saat kadar latif hülyalarla vakit 

geçiriyordu. 

Saat üçbuçuk olmuştu. “Nevraste muharrir” önüne oturarak dergi müvezzi’ini 

bekliyordu. Bir aralık canı sıkıldı. Bir gün evvelki evrâk-ı havâdisten birini 

mutâlaaya koyuldu. Bir ses, gözlerini dergiden iftirak ettirdi. Müvezzi, kapının önüne 

gelmiş: 

-İkdâm, Sabah!.. 

diye hızlıca bir bağırdı. Mutî’î’nin darabân-ı kalbi ziyadeleşti. Elleri, ayakları 

titremeye başladı. Uşak kapıyı açarak odadan içeri girdi. Elinde bir deste dergi vardı. 

Efendisine vererek kapıdan dışarı çıktı. 

Zavallı “muharrir” o birçok dergilerin içinden küçük bir dergi aldı. Hemen 

mündericâtına bir göz gezdirdi. Yüzünde âsâr-ı kedûrat revnemâ oldu. Artık bir daha 

makale filan yamayacaktı; çünkü yazdığı beğenilmiyordu. 

Aradan bir hafta geçti. Yine Perşembe günü idi. “Muharrir Efendi” kitap 

mutâlaasıyla meşguldü. Oda kapısı açıldı. Uşak, elinde yedi sekiz tane dergi ve risâle 

olduğu halde içeri girdi. Efendisinin meşgul olduğunu görerek dergileri usulcacık 

yazıhanenin bir tarafına bırakarak odadan çıktı. Mutî’î, dergileri birer birer okudu. 

Kendi kendine diyordu ki: 

—Ne olurdu? Benim makaleciğim de şunlar meyânında buluna idi?.. Güç hâl 

ile bir şey yazdık. Onu da derc etmediler! 

Sıra (خ)’a geldi. Dergiyi eline aldı. Mündericâtını mutâlaaya daldı. Birden 

bire oturduğu yerden kalktı. Tekmîl-i a’zası titriyordu. Kalbi, göğsünü paralayacak 

derece şiddet gösteriyordu. 

Hiç ümit etmediği halde yazdığı hikâye bu haftaki /(330)/ nüshaya derc 

edilmişti. Seviniyordu. Bir defa okudu; bir daha okudu. Tamam, onbir defa okudu! 

Her okuyuşunda başka türlü bir lezzet buluyor; imzaya bakarak bu kelimenin kendi 



 270 

ismi olduğunu düşündükçe sevincinden ne yapacağını bilmiyordu. Artık ne kadar 

sevindi görseniz?.. 

Evde oturamadı. Civar kıraathanelerden birine gitti. Makalesini muhtevî 

derginin eydi-i mutâlaaya alındığını gördükçe tarifi gayr-i kâbil bir memnuniyet 

hissediyordu. /(331)/ 

 

(Adet 41, s.329–331)          (Mustafa Rauf) 



 271 

MÜTENEVVİA 

ZAVALLI ARKADAŞIM 

Takriben bundan sekiz sene evvel mekâtibden birine devam ettiğim sırada bir 

refîk-i şefîk ile kardeş gibi geçinir, beraber derse çalışırdık. 

Arkadaşım daha pek küçük iken validesinden yetim kalmıştı. Validelik 

vazife-i mukaddesesi teyzesi tarafından ifâ olunuyordu. Kendisi daîfü’l-bünye 

olduğu gibi gayet nazik, karşısında ağlayan bir kimse ile beraber ağlayacak kadar da 

merhamet ve rikkate malikti. 

Mektebimizin müntehî sınıf-ı şâkirdânı idadiyene dâhil olduğumuz günden 

itibaren çok çalıştık. İmtihana girdik. Hüsn-ü muvaffakiyet hâsıl oldu. /(267)/ 

Bir buçuk ay sonra şehâdetnâmelerimizi hâmilen bir mesrûriyet-i azime ile 

mektep kapısından çıkıyorduk. Arkadaşım yüzünü bana dönmüş olduğu halde elimi 

elinin içine alarak “Kardeşim Rauf! Artık “firkat” denilen o meş’ûm kelimeden 

şikayet etmek zamanı geldi. Sen mekâtib-i âliyeden birine, ben bir diğerine 

giriyorum; bunun için beheme-hâl ayrılmaklığımız icap ediyor. Bir daha beraber 

derse çalışamayacağız; beraber müzakere edemeyeceğiz. Sade tatil günlerinde 

görüşebileceğiz ki o da haftada bir günden ziyade değildir.” diyordu. 

Bunun üzerine tahammüllükdâz bir resm-i veda icrâsıyla tatil günleri 

görüşebileceğimize dair söz verdikten, her ikimiz de gözlerimizi serşin-i firkat ile 

tertip eyledikten sonra yekdiğerimizden ayrıldık 

∴ 

Aradan üç sene geçmişti ki arkadaşım bulunduğu mütebeddin şehnâdetnâme  

(mektepten şehâdetnâme) alarak aklâmdan birine, ben de hem kaleme, hem de bir 

mektebe devam ediyordum. 

Bir gün külliye-i ahzândan dışarı çıkarken elime bir tezkere verdiler. Açtım. 

Şu kelimeler gözüme ilişti: 

“Mirim! 



 272 

Epeyce bir zamandan beri gırtlak veremine düçâr olarak esîr-firâş bulunan 

teyzem yani validem dün gece saat beş raddelerinde vefat ettiğinden malumât olmak 

üzere tezkere taktim kılındı. Bâkî uhuvvet!” Vefakârınız. 

∴ 

Tezkereyi okuyunca “Zavallı Arkadaşım!” demekten kendimi men 

edemedim. İşte bu günden itibaren bedbaht refîkimin daima mütebessim görünen 

yüzü mübeddel-i hüzün ve keder oldu; ince bir öksürük biçareyi rahatsız ediyordu. 

Beraber bulundukça daima kendisini teselli ederdim. Ne fayda ki çehre-i gül-

gûnunun sararmaya başladığını kemâl-i teessüfle gördüm. Öksürükten şikâyet ettikçe 

merak edecek hiçbir şey olmadığını, tütün içmemesini, daima şen ve şâtır 

bulunmasını söylerdim. 

Benim bu teselli-âmîz sözlerime karşı mağmûm gözlerini gözlerime dikerek 

bir takım müphem şeyler söyler ve bununla “Bende bir illet var ki şifası mutlaka 

mevte muhtaçtır.” demek istediği anlaşılırdı. Zavallı arkadaşım! 

Zaafı bir derece ilerledi ki artık yürüyemez oldu. Öksürük de buna  

olarak biçareyi hiç uyutmuyordu. 

Kendi arzusu üzerine Beyoğlu hastanelerinden birine yatırıldı. Olunan 

muayenede hastalığının “verem” olduğu meydana çıktı. Bol bol ilaç veriyorlardı. Bu 

sebepten zayıflıyordu. Yirmi beş gün sonra tekrar eve getirildi. 

Zavallı! Artık ilaç içmekten usanmıştı. Bir gün yanına girdiğim zaman artık 

sesi kısılmış, yatağın içinde kaybolacak derece zayıflamıştı; mamafih lakırdı etmeye 

çalışıyordu. 

Lakin hemen her kelime arasında birkaç defa öksürüyordu. Elinde tutmakta 
olduğu beyaz keten mendili kırmızı lekelerle telvîs ediyordu. Zavallı arkadaşım! 

∴ 

Kânûn-ı sâninin ilkbaharı andıran bir Pazar günü idi, Eyup Sultan’ın üst 

tarafında bulunan “Kırk Merdiven” Mezarlığında sürülerin arasında bir cemaat-ı 

kesîre görülüyordu. Âh!... On sekiz yaşında bir genç, bir civan defnolunuyordu! 

Zavallı arkadaşım! /(268)/ 

(Adet 33, s. 267–268)            (Mustafa Rauf) 



 273 

MÜTENEVVİA 

ZAVALLI ARKADAŞIMIN KABRİNİ ZİYARET 

Mevsim bahardı. Bir sevk-i tabîi beni Eyup Sultan’a doğru götürüyordu. 

Tam Eyup Çarşısı’na kadar gitmişim. Durdum. Ne tarafa gideceğimi 

düşündüm. Bence meçhul bir sadâ “Kırk Merdivene! Kırk Merdivene!” diyordu. Ne 

çare! Yokuştan yukarı çıktım. Kabristana girerek bir sed üzerinde taze bir mezarın 

yanında ağlamaya başladım. Evet, hem de hıçkıra hıçkıra ağlıyordum. Acaba ne için 

ağlıyordum?... 

Mektepte iken yek-diğerimize sual îrâd eylediğimiz, imtihana girerken 

kapının önünde tir tir titrediğimiz, “Ah! Şu imtihanı bir atlatsak!...” dediğimiz, 

gülzârı andıran mektebimizin bahçesinde beraberce peynir ekmek yediğimiz demler 

hatırıma geldi. Kendimi tutamayarak “Kardaşım!” diye avazım çıktığı kadar 

bağırmaya başladım. Evet; zîr-i türâbda bulunan o zavallı arkadaşıma hitap 

ediyordum. Cevap verdi mi? Nerede?.... 

Yarım saat kadar ağlamışım; gözlerim şişmiş, kan çanağına dönmüş olduğu 

halde kabrin üzerine bakıyordum. 

Hastalığı esnada bir gün evine gitmiştim. Sokak kapısından içeri girdikten 

sonra arkadaşımın hangi odada yattığını sordum. Yanıma terfîk edilen küçük bir 

çocuk ile on ayak kadar taş bir merdivenden çıkarak bir sofaya girdik. Çocuk dört 

adım ileri gittikten sonra durarak sol tarafta bulunan oda kapılarından birini gösterdi. 

Ve – İşte burada!- dedi; oradan savuştu. 

Usulcacık kapının tokmağını çevirdim. Etrafa bir göz gezdirdim. Sol tarafta, 

küçük bir dolabın arkasında bir yatak gördüm; lakin içinde kimse yoktu. Bir adım 

daha attım, yatağın bir ucunda duvara dayanmış bir sırr-ı nahîf manzûrum oldu. 

Gözler çukura batmış, kemikler bilakis meydana çıkmış, elhâsıl âdeta bir kadîde 

benzemişti.  Biraz evvel içinde kimse olmadığını zannettiğim yatağın içinde biçare 

arkadaşım yatıyormuş. Beş dakika kadar yanında oturdum. Biraz konuştuk. 

İşte o manzara gözümün önüne geldi. Artık orada durmayarak ağlaya ağlaya 
avdet ettim. /(316)/ 

(Adet 39, s. 316)             (Mustafa Rauf) 



 274 

MÜTENEVVİA 

HÂLÂ DÜŞÜNÜYORUM 

Güneşin son eşi’ası dağların, tepelerin, yüksek ağaçların zirvelerini 

yaldızladığı sırada bir ye’s-i derûnî beni kütüphanemden çekilmeye mecbur etti. 

Bu ana kadar mutâlaadan bıkmış usanmış değildim; fakat bu defa kalbimi 

tazyîk eden nâgıhâni ızdırabâtı teskin için iltizam eylediğim mutâlaât-ı amîkadan 

gözlerim kararmış, zihnim ziyadesiyle yorulmuştu. 

Bilâ-ihtiyar bellemek, boynumun mütemadiyen bir vaziyette kalmesinden 

vücudumda hâsıl olan bir sızı ile beraber bir iç sıkıntısı bana gezinmek ihtiyacını 

hissettirdi. 

Münferiden edilecek gezintilerle müsterih olamıyordum. İki üç günden beri 

pençe-i dehşetnân ecel altında incimâd eden, hatıralarda yalnız bir hayal bırakıp 

giden vücudu düşünüyordum. Ah, pek bîgâne kalmıştım. Evvelce nereye gideceğimi 

tayin etmeden mütefekkirâne kendimi kapıdan dışarı attım. 

Bir sevk-i tabîi beni haberim olmaksızın bir mahalle sürükleyip götürüyordu. 

Ayaklarımın patırtısını duyduğum bir mahall-i tenhâyîde bir tarafa meyleden başımı doğrulttum. 

Etrafa hazînâne nazarlar fırlattım. Esn-i nesîm rûh-ı fezâ ile ihtizâz eden 

cesîm ağaçların semaya yükselen hafif uğultuları, yek-diğerini selamlıyor gibi 

başlarını sağa sola meylettiren çimen ve çiçeklerin dalgalanmaları ruhumu tatyîb ve 

teskîn ediyordu. Her taraftan intişar eden bûy-ı uhrevî derûnumda hissiyat-ı ruhaniye 

uyandırıyordu. Birkaç adım ilerledikten sonra karşımda amûdî beyaz taş sütunları 

heybetle nazarıma çarptı. 

Bunlar nişâne-i mevti gösteren mezar taşlarıydı. Üzerlerinden güneşin alaca 

koyu muhteziz renkleri çekile çekile ömr-i beşerin sürat-i zevâline işaret ederek 

dehşet-âlûd bir manzara irâe ediyordu. İşte güneş burada cihana muvakkaten elveda 

ederek ihtifa etmekte olduğu gibi kardeşimden aziz arkadaşım da bu yerde kendisini 

son bir cana ebediyen veda ederek topraklar altında iğtirâb etmiştir. 

O, şimdi âlem-i maneviyatta mesudâne seyeran, arkadaşının da âlem-i fânide 

amaçgâh sihâm-ı ekdâr olduğunu ihtimalki temaşa ediyor. 

Ah! Ona acırım; ağlarım; pek genç gitti! /(372)/ 

(Adet 46, s.372)                         (Manastırlı Salim) 



 275 

KISM-I EDEBÎ 

SUBH-I SAÂDET 

Geçen sabah urûk ve a’sâbıma tesir ile bir hayat-ı câvidânı bahşeden latif, 

tatlı, ulvi bir sesle uykudan uyandım. Bir halde ki bu tayakkuz ve intibâh ile bir 

dakika yatakta durmak mümkün olamadı. Hemen pencerenin önüne koştum. Oh, 

gönlüm ne ferah! Sanki bütün ezvâk-ı âlem gönlüme girmiş de envâr içinde 

raksediyor! 

Dinliyordum. Ezan okunuyor, “Lailahe İllallah..” terkib-i celîli âfâk-ı 

münevvere içinde temevvücyâb şân-ı kudsiyyet oluyordu. 

Bütün iz’ânımla bütün imanımla dinlediğim bu sadâ-yı âsumânı, bu aheng-i 

Tevhid, bu ezan-ı Muhammedî insaniyetle İslâmiyeti lafz ile mani gibi ikisi bir 

hükmünde olan iki kelimeyi tefsir ediyor. 

Dinliyordum. Ezan okunup bittiği halde mana-yı meserret âveri şafağın 

levninden, baharın ziynetinden, nesîmin nezaketinden, çiçeklerin bûyundan, semanın 

rûyundan, âfitâbın ziyasından, mehtabın hüsnünden masnû’ bir küpe gibi kulağımda 

kalmıştı. 

Bu ruhânı, lâhûtî ziynete sâye-i âtıfet ve inâyetinde mazhar olduğum habîb–i 

kibriyâya elimden geldiği kadar arz-ı ihlas eylemek istedim. Zevk-i rıkkiyyetim beni 

o derece ihâta etti ki acz ve cehalet mulâhazası zihnimde kendine bir yer bulamadı. 

Hazret-i Fuzulî’nin hayran-ı ulviyeti olduğum bir mısrasını alarak ber-vech-i âtî 

yazmaya başladım: 

İltifât ibrâz edip ey mefhar-ı devrân sana 

Nezdine davetle ikrâm eyledi Yezdân sana 

Hâk-ı pây oldu efendim çarh-nûr-ı efşân sana 

“Hâki indi gökten istikbâl için Kur’an sana” 

& 

Enbiyâ ervâhını gördü semâda rûz u şeb 

Ru’yet-i dîdârını etmekteler haktan taleb 



 276 

Debdebeyle, nûr-ı kudsiyetle ey âlî-i neseb 

“Hâkî indi gökten istikbâl için Kur’an sana” 

& 

Celb ü cezb etmiş de aşk zül-celâli fıtratın 

Cezbedâr etmez mi sükkân-ı semâyı hasretin 

Oldu Allah’ın kelâmı ruh-nemâ-yı devletin 

“Hâkî indi gökten istikbâl için Kur’an sana” 

& 

Erdi Mirac-ı Şerîfin tâ harîm-i izzete 

Tâkati yetmezdi Cibril’in bu rutbe-i Rifate 

Nezd-i zât-ı kibriyâda bak şu makbûliyete 

“Hâkî indi gökten istikbâl için Kur’an sana” /(229)/  

& 

Arş u ferşî zât ki ihdâ edip rabb-ı ecel 

Kuvvet ve kudretle tezyîn etti onu fi’l-ezel 

Vakt-i ihsânı gelince ey nebî bî-bedel 

“Hâkî indi gökten istikbâl için Kur’an sana” /(230)/ 

 

(Adet 29, s. 229–230)      (Fatma Makbule Leman) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VII. AKTÜEL HABER İLE 

İLGİLİ METİNLER 



 278 

MÜTENEVVİA 

PİCKPOCKET YAHUT LONDRA YANKESİCİLERİ 

“Pickpocket” İngilizce yankesici demektir. Londra’da bu nevi sâriklerin add 

ve hesabı yoktur denilse mübalağadan ârîdir. /(402)/ Sanatlarındaki maharet ise 

dünyanın hiçbir memleketi sâriklerinde görülmemiş olduğundan Londra 

“pickpocket”leri pek meşhurdur. İnsan bunların elinden yakasını kurtarmak mümkün 

değildir. Londra’da bulunup da üzerinden bir şey kaptırmamak kabil midir? Hatta şu 

aralık sayfın hulûlu “pickpocket”lerin kemâl-i iştiyâk ile intizâr etmekte oldukları 

mevsim olduğundan bu müddet zarfında ne aşırabilirlerse kışın onunla taayyuş 

ederler; zira zaman-ı şitâ bunlar için menhûs bir vakit addedilir. 

Londra’da neşrolunan (nöbet-betis ) namındaki haftalık risale 

muharrirlerinden biri “pickpocket”lerin yazın ne kadar eşya çalıp çarptıkları 

merakına düşerek şu merakını def etmek maksadıyla geçenlerde yankesicilerden 

birini bulup kendisinden bu babda malumât talep eder. 

İstihsâl eylediği malumât üzerine “pickpocket”lerin öyle zannedildiği kadar 

değil yalnız karın doyuracak kadar para kazanmakta olduklarına, binaen-aleyh şu 

sanatın dâ’î-i mehâlik olmaktan başka hiçbir semeresi olmadığına kanaat hasıl 

etmiştir. 

Muharririn isticvâb ettiği sâriklerden biri demiş ki: 

“Sâlik olduğumuz tarîk-i sanattan pek çok menâfi’ istihsâl edildiği zannı o 

kadar beyhudedir ki bunu şimdi izah ederim. Bir “pickpocket” yalnız karnını 

doyuruyor, fakat yaşayamıyor. 

Bizim için kış pek müthiştir. Eller soğuktan donar, çalışmak mümkün olmaz. 

Geçen sene ben bizzat böyle bir mevsimde oturduğum odanın kirasını tedarik 

edinceye kadar bin müşkilât çektim. Arada sırada istikrâz etmekte olduğum 

murâbahacı bana bu defa da para vermeseydi açlıktan telef olacaktım! 

Murâbahacının verdiği para ise bizlere pahalıya oturuyor; bu sınıf insanlar kadar 

büyük hayırsız tasavvur edilmez. Murâbahacılık, sanatımızdan daha aşağı bir 

meslektir. 



 279 

Ah! Ne çare, bir kere şu sanata sülûk ettik! Çalıp çırpmayıp da ne yapmalı! 

Bazı şık adamlar sahte mücevherât takınırlar. “Pickpocket”lerin gözleri 

fırıldak gibi döner. Fakat şu sahte müzeyyinât neden sonra anlaşılır. Müsekkirât 

isti’mâl etmekle meşgul bir adam yine haftalarca yürüdü. Kendisini her gün takip 

ederdim. Gayet şık ve süslü gezerdi. Bir gün akşamüzeri bu cennetlimanı 

( ) sarhoş olduğu halde tenha bir sokakta yakaladım.  Boyun bağına takmış 

olduğu muşa'şa' bir iğneyi güçlükle aşırdım. Haftalarca nazar-ı dikkatimi celbetmiş 

olan ve kıymetine paha biçmekte zihnimi durduran o iğne kaç para etse beğenirsiniz? 

İki şilin! Her ne ise, mevsim kış olup çarpıp çırpılacak kimse de olmadığından iki 

şilin ile bir hafta günümüzü geçirdik. 

Diğer cihetten bizi de çalıp çırpanlar vardır. “Deveden büyük fil var” darb-ı 

meseli şu sözümü ispat eder. Bir gün beş yüz frank kıymetinde bir saat çaldım. On 

dakika sonra benden çaldılar! Yine günlerden bir gün gayet kıymetdâr bir altın saat 

aşırmakta iken benden gözü açık birisine kaptırdım! Bazen para çantaları aşırırız; 

içini açtığımızda birkaç kuruştan başka bir şey bulamayız. Görüyorsunuz ya. Herkes 

bizlerin şu sanattan küllî istifade etmekte olduğumuza kanaat hâsıl ederler ise de 

yanlış fikirde bulunurlar. 

Yüzümüzü güldüren omnibusa ile tramvay arabalarıdır. Burada çalıp çırpmak 

yoktur. 

Mesela tramvaya binip giderken biri acele ile çıkar; ya şemsiyesini, 

bastonunu, yahut paketini, paltosunu unutur; derhal kemâl-i maharetle onu aşırırız. 

İşte bu iki yerde günde sekiz on frank kadar bir istifademiz vukubulur. 

Eğer şu istifade ile geçirmekte olduğumuz tehlikeler mukayese edilecek 

olursa uzman “pickpocket”lerin ne gibi bir hayat-ı sefilâne sürmekte oldukları 

anlaşılır ki bu da mahzâ karın tokluğuna müstenid bir sanat –ı mekrûhedir.” 

∴ 

Muharririn isticvâb ettiği yankesicinin hikâye-i hâl ve sanatı muvâfık-ı sıhhat 

olup olmadığı kestirilemez ise de bazı cihetlerce sıhhat kavline itimat olunur; zira 

kışın herkes sımsıkı üzerini örter. Umumi mahallerde dolaşmaz.  Hanesinden işinin 



 280 

başına gider gelir ve nadiren /(403)/ tramvaylara biner. Yazın ise tabiidir ki keşt ü 

güzâr etmek, bahçelere gidip hava almak zaruri olduğundan ya tramvaya veya 

omnibusa râkib olur ve bu suretle bir “pickpocket”nin hedef-i sanatı olarak bir şeyi 

çaldırır. Londra yankesicileri maharette şöhret kazanmış olduklarından onlar için 

güçlük adîmü’l-imkândır. /(404)/ 

(Adet 50, s. 402–404 )      (Mehmet Tevfik) 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VIII. DİL BİLGİSİ VE İMLÂ 

İLE İLGİLİ METİNLER 



 282 

MÜTENEVVİA 

ÖTEBERİ 

Bir tezkireden müstahrec fıkradır. “Ma’lûm maarif-mendâneleridir ki (usûl) 

Arapça ve (asl) kelimesinin cem’idir. Fakat biz onu “kaide” manasına ve zâhiren 

müfret olarak kullanmaktayız. Müfret nazarıyla bakıldıkta müzekker gibi telakki 

edileceğinden mesela zikri sebkat eden bir kaideden bahsederken “usûl-u mezkûr” 

dememiz lazım gelir. Hâlbuki hakikate bakılırsa bu kelime cem’ olmak 

münasebetiyle sıfatı müennes itibar edilerek “usûl-u mezkûre” dememiz iktiza 

ediyor. Bu iki suretten hangisinin karîn-i savab olduğunun Hazine-i Fünûn’a 

derciyle hem bendenizin hem bu hususta benim fikrimde bulunanların tashîh-i fikr 

eylemesine medâr olacak izâhâtın i’tâ buyurulmasını rica ederim. 

& 

Muallim Naci merhum “Lügat”inde bu kelime hakkında şöyle diyor: 

“Usûl.- Asl’ın cem’i. Usûl ve furû’ § sûret, minvâl, tarîk, biri birine merbût 

şeylerin nizamı, kaidesi. Bu manada müfret hükmündedir. Her halde sıfatı müennes 

olarak getirilir: usûl-ı ma’lûme.” 

Geçende şifahen arz edilmiş olduğu ve te’yîden li’l-müdde’î Naci merhumun 

Lügat’inden alarak şuraya derc olunan fıkradaki “her halde” kaydından da istidlâl 

olunacağı vech ile bu kelime müfret olarak isti’mâl edildiği takdirde dahi sıfatı yine 

müennes getirilir. Aslen cem’ olan bir kelimenin –yerine göre- müfret makamında 

isti’mâli ise üdebâ-yı Osmaniyenin cümle-i tasarrufâtındandır. Evlat, a’za kelimeleri 

de böyledir. Fakat, bunların mana-yı müfretleriyle beraber terkîb-i Farisî suretinde 

isti’mâl ve sıfatlarının te’nîs edildiği görülmemiştir. Yani, “şu çocuk, evlad-ı 

maneviyemdir”, yahut “ filan zat, a’za-i daimedir” denilmeyerek edat-ı teb’îz olan 

(dan) ile yazılmıştır. (Husus) kelimesini (usûl)e kıyas etmek yanlış olur. Bu kelime 

aslen müfrettir ki cem’i (husûsât)dır ve mevsûf vâki oldukda sıfatı bi’t-tab’i 

müzekker yazılır: Husûs-ı mezkûr, husûs-ı mebhûs.” /(329)/ 

(Adet 41, s.329)       (Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 



 283 

MÜTENEVVİA 

İZMİR’DE TAB OLUNAN AHENK DERGİSİ’NDE (M. B.) İMZASIYLA 

İSTANBUL’DAN YAZILIP GÖNDERİLMİŞ OLAN BİR MEKTUP 

İzmir’de tab olunan Ahenk Dergisi’nde (M. B.) imzasıyla İstanbul’dan 

yazılıp gönderilmiş olmak üzere şöyle bir mektup okuduk: 

“İkdam” Dergisi’nin bazı nüshalarında sırf Türkçe kelimât ile yazılmış iki 

makale neşredilmişti. Hatta bunlar arasında Vakanüvis Semahatlü Latifi Efendi 

Hazretleri’nin bu yolda bir mektubu neşrolundu. 

Fil-hakika Türk lisanı Arabî ve Farisî kelimât ve tertibât ile bir derece ağlâk 

olunmuş ve bir mertebe tabîi halinden çıkarılmıştır ki yazılan eserler Türkçenin garı 

hiç bilmediğimiz bir lisan ile kaleme alınmış zannolunur ve şu hâle göre lisanın tabîi 

hâline ircâî yolunda bir ıslaha şiddetle muhtaç olduğu insafı olanlar nazarında derhal 

teslim edilir. Ancak bu ıslah ne yolda olmalıdır? Arabî’den Farisî’den aldığımız 

kelimeleri, tabirleri külliyen terk mi edelim? Yoksa bu derece ifrâta gitmeyerek daha 

mu’tedil bir suret bulmaya mı çalışalım? Buraları bahis ve munâzaraya şayan 

görünür: 

Malumdur ki Türkçe nâkıs bir lisandır. Birçok makâsıdı, hususiyle bir hayli 

hissî ve fikrî şeyleri ifade edecek Türkî kelime bulmakta müşkilâta, belki teazzüre 

düçâr olmamak kabil olamaz. Şu halde Farisî ve Arabî kelimelerden külliyen istiğnâ 

edersek makâsid ve efkârımızdan bir haylisini terk etmeye mecbur oluruz; bu ise 

terakkîyi değil, tedannîyi icap eder. 

Haydi farz edelim ki eski Türkçemiz layıkıyla tetkik olunarak her fikrimizi 

ifade edecek kelimeler şimdi kullanmakta olduğumuz Arabî ve Farisî kelimelerden 

ziyade me’nûs ve manaları herkesçe malum mudur? Ne mümkün! Mesela, 

zannetmem ki hiçbir Türk Türkçe olan “toplu” kelimesine Arabî olan “defter” 

kelimesi kadar me’nûs olsun. Yine mesela “bir evin sahibi” diyecek yerde “evin asî” 

desek sanmam ki bunu herkes diğerinden ziyade anlayabilsin. 

Şimdi müsta’mel olan kelimât-ı lisanımıza öyle bir suretle dâhil olmuştur ki 

herkes o kelimeleri tamamıyla anlamış ve istinâs etmiştir. Türkçe kelimelerle terkipte 

tamamıyla mümtezictir. Bunların terki halinde ise bil-ade ispat olunduğu gibi bir 



 284 

fayda hâsıl olamadıktan başka “buyruk” gibi “evs” gibi, “es” gibi elfâz ile bilâ-sebep 

lisanın ahengi bozulmuş olmaz mı? 

Peki, öyle ise kâmûsta, burhânda tesadüf ettiğimiz her kelimeyi sellemehü’-

selâm kullanalım ve eserlerimizi kimsenin anlayamayacağı bir takım ifadelerle 

muamma haline mi getirelim? Hayır! Bu da değil; yazı fikir anlatmak için yazılır; bu 

cihetle herkesin bilmediği kelimeleri, tabirleri lügat kitaplarından alarak eserlerimize 

doldurmak ve yazdığımız şeyleri karartısından ürkülecek bir hâle getirmek hiçbir 

vakitte tecvîz olunmaz. Ancak daima kullandığımız, manasını tamamıyla bildiğimiz 

me’nûs kelimeleri mücerred Arabîdir, Farisîdir diye atmak da ber-vech ile doğru 

olamaz ve onların yerini almak için daha muvâfık bir kelime, bir tabir bulunamaz. 

/(378)/ 

Bu halde lisanın ıslaha şayan olan neresidir? 

Farisî ve Arabî terkipler, kaideler. 

İşte lisanı ıslah için dikkat olunacak en mühim nokta fikrimce burasıdır. 

Eğer biz lisanımızdan Arabî, Farisî terkipleri, kaideleri kâmilen çıkarmaya 

muvaffak olabilirsen velinimet bî-müntemiz Padişahımız Efendimiz Hazretlerinin 

açtıkları şu terakki devrinde bir büyük adım daha atmış oluruz. Zira bunlar lisanı 

ağlâk etmekle beraber efkârı da tabîi olan safvetinden mahrumediyor. Fikrimi biraz 

izah edeyim: 

İnsan bir kelimenin –gerek ecnebi olsun gerek mâdezâd bulunsun- bir kere 

manasını anladı mı her ne vakit istese derhal medlûluna istikâl etmekte hiç müşkilât 

görmez; ancak ecnebi bir terkibi tamamıyla bilse ve hatta kendi de kelimeleri o yolda 

terkibe muktedir olsa yine işitiverince derhal kabul ile manasına intikal edemez. 

Hiçbir Türk tasavvur edemem ki mesela “letâfet saçıcı baharın âsârını temaşa ile 

münbesit oldum” mefhûmuna da o suretle intikâl edebilsin. Hele eser biraz muğlâkça 

da yazılır ve seci’ ve kafiye belasıyla izafetler biri biri ardına dizilirse bir ders 

mutâlaa eder gibi terkipleri hâl ve taharrî ile uğraşmadıkça bir muannî anlamak kâbil 

olmaz ve ifadenin tumturâkı içinde ser-gerdân olan fikr-i manasına anlamadığı bir 

çok terkipleri, ifadeleri hiç itiraz etmeksizin okur ve kabul eder; hatta bazı yerde 

kendisi de kullanır. Hâlbuki o bî-çare kullandığı terkibin, ibarenin mefhûmunu 



 285 

tamamıyla düşünse ihtimal ki isti’mâline asla haz vermez. Bu fikri tamamıyla 

anlamak için muğlak yazılmış kitaplarımızdan birkaç sahifeyi, hatta kelimâtına 

dokunmaksızın, yalnız terkiplerini değiştirmek suretiyle Türkçeleştirmek kifayet 

eder. 

Acaba bu suretin kabulü halinde lisanımızın intizâmına, letâfetine, vüs’atine 

halel gelir mi? Fikrimce asla gelmez. Fil-hakika yazacağımız şeyler ifadece şimdiki 

kadar tumturâklı olmaz; fakat manaca daha tabîi, daha metîn, daha rengîn olur. 

Bu müdde’âyı ispat için en güzel tarîk, en güzel ve manası derset ve tabîi-i 

edebî âsârımızdan bir parçayı bu dediğim suretle tekrar yazarak tecrübe etmektir; fil-

hakika bu tecrübede bir çok sözlere tesadüf olunur ki yalnız terkiplerini 

Türkçeleştirmek ile ifadesi kâbil olmaz, olsa da evvelki letâfet bulunamaz. Ancak bir 

kere bu suret-i kabul olsun öyle Türkçe terkibât ile tercümesi kâbil olamayacak 

tabirlerin yerine kudret-i eshâb-ı sarf-ı Türkî terkibât ile yeniden öyle ifadeler, 

tabirler icat ederler ki evvelkine bin kat faik görülür. Bunda düşünülecek yalnız bir 

cihet kalır ki o da şiirimizin hâlihazırıyla bekâsındaki müşkilâttır; zira şimdi parmak 

hesabıyla yapılan şiirlerde ecnebî terkipler ne kadar soğuk düşüyorsa ecnebî 

terkiplerin terakkî halinde yazılacak ibarelerde şimdiki evzân içinde o mertebe-i 

bârid görünür; fakat lisanın bu kadar azim bir faydasına karşı yalnız şiirce görülecek 

bir mahzur-ı müdafa makamında zikredilemez. Hususiyle üdebâmız buna da bir çare 

bulmakta aciz kalmazlar; bulunacak çare yani parmak hesabına müracaat meydanda 

duruyor. 

Üdebâmız bu ihtiyacı hayli zaman evvel görerek lisanı sadeleştirmeye 

başlamışlar ise de henüz terakkîlerini derece-i matlûbeye getiremediler. Ancak 

sevgili Padişahımız Efendimiz Hazretleri’nin sâye-i hümâyûn-ı malûkânelerinde şu 

az zaman içinde edebiyatça dahi hâsıl edilen terakkînin azimetine nazaran kariben 

lisanın muhtaç olduğu ciddi ıslahâta tamamıyla muzahher olacağını kim ümit etmez. 

“-Bu babda biz de bazı mulâhatâtımız vardır ki karîben yazarız.” /(379)/ 

 

(Adet 47, s.378–379)       (Hazine-i Fünûn) 



 286 

KISM-I FENNÎ 

ÂSÂR-I FENNİYEYE MÜNASİP ÜSLÛB-I İFADE 

—1–  

Erbâbına malum olduğu üzere ifade-i merâm için esâlib-i mahsûsa vardır. Bir 

ifadeyi –mana-yı maksûdun derece ve tahammülüne, muktezâ-yı hâl ve makama göre 

–hangi üslûp ile eda etmek münasip olacağını “zevk-i selîm” denilen kuvve-i 

mümeyyize tayin eder. Ancak herkes bu hâssa-i celîleden vâyedâr olamayacağından 

üstâdân-ı edeb sâir havâss-ı kelâma esâlîb beyanı dahi ilhâk ve ta'rifât ve izahat-ı 

lazimesiyli kavâid-i edebiye meyânına idhâl etmişlerdir. 

İşte şu ta'rifât ve izahat bize gösteriyor ki âsâr-ı fennîye için münasip olan 

üslûb-ı ifade “üslûb-ı sâde”dir. 

Filhakika âsâr-ı fennîyeden matlûb ve muntazar olan belağat-ı kelam değil, 

faide-i mühime-i ilmiyeden ibaret olduğuna ve üslûb-ı sâde ise sanâyi’-i lafziye ve 

maneviyeden ârî olmakla beraber tabîilik, selâset, vuzûh gibi muhassinât-ı adîdeyi 

cami’ bulunduğuna nazaran bir ifade bununla eda edildiği taktirde kârî ve müstemiin 

zihni yalnız bir noktaya munhasır kalacağından husûl-ü matlabı teshîl ve temin 

edecek yegane bir vasıta sade üslûb-ı ifadedir. 

Âsâr-ı fennîyenin mustalah yazılmakta olması zannımızca “en makbul tarz-ı 

kitâbet-i ıstılâh-perdâzlıktır” zeamından ileri gelmektedir. Eğer bir kere üslûb-ı 

sadenin muhassinâtı ve bilhassa âsâr-ı fennîye için lüzumu layık olduğu derecede 

takdir edilmekle beraber o kitapları, o makaleleri havâstan ziyade avâmın okuyacağı 

nazar-ı mulâhazaya alınacak olsa hiç şüphe yoktur ki bunların mümkün olduğu kadar 

sade yazılmasına gayret ve himmet olunurdu. 

Bugün bir çoğumuz Fransızca, İngilizce, Almanca gibi akvâm-ı müterakkiye 

lisanlarından birine az çok aşinayız. O lisanlarda herhangi fenne müteallık olursa 

olsun yazılmış bir kitabı, bir makaleyi eğer fenne intisâbımız varsa bilâ-müşkilât, 

yoksa ıstılâhat-ı mahsûsa için lügate bil-mürâcaa tamamıyla anlıyoruz. Zira bunlar 

umumen herkesin anlayacağı bir surette /(279)/ sade yazılmıştır. Bu sadelik 

sayesindedir ki vaktiyle hiçbir fen görmemiş bir adam sonradan merak ettiği halde 

kendi kendine mütalaa ve tetebbu' ile istediği fennin nazariyâtını pek'ala ele 



 287 

getirebiliyor. Hatta ser-âmedân muharrirîn-i Osmaniye’den birkaç zat en mükemmel 

tahsil görenler derecesindeki malumât-ı ilmiye ve fennîyelerini ancak bu yolda sa’y 

ile iktisâb eylemişlerdir ki zaten lisan öğrenmekten gaye-i maksûd dahi budur. 

Bizim lisanımızda da bu istidâd yok değil, vardır; hem de zannedildiğinden 

ziyade vardır. Lakin ne çare ki vaktiyle ittisa’ ve inbisâtına himmet edilmediğinden 

şimdiki derecesinde kalmıştır. Maahazâ şimdiki derecesi ile de husûl-ü maksada yani 

sade ifade ile istifade-i umûmiyeye hizmet mümkündür. Nitekim Ahmet Mithat 

Efendi ve Sami Bey Efendi Hazarâtıyla Salih Zeki Bey Efendi bir dereceye kadar 

muvaffak olmuşlardır. Her birinin âsâr-ı münteşiresi eydi-i ihtirâmda dair olmakla 

misal irâdına lüzum yoksa da fayda zâide mülâhazasıyla müşârün-ileyhimden Mithat 

Efendi Hazretleri’nin bu yolda yazılmış eserlerinden –Lâ ‘ala’t-ta‘yîn - bir 

küçük parçayı derc eyledik: 

& 

Nasırları tedavi hakkında.- Nasırları tedavi hususunda isti’câl etmemeli; pek 

ehemmiyetli ve mu’tedil davranmalıdır. Bu tedavinin de esası banyodur. Gerek tuzlu 

gerek safî su ile banyo etmek için suyu ayak dayanacak kadar ısıtmalı. Hatta ayaklar 

su içinde bir müddet kalacaklarından su dahi soğuyacağı cihetle bir yandan sıcak su 

getirip hararetini tecdîd etmeli. Safî su ile banyo edildiği zaman hâlis Girit sabunu su 

içinde köpürtülerek nasır mahalleri oğuşturulursa nasırları yumuşatmak, kabartmak 

için nef’î pek ziyadedir. Banyo içinde nasırlar güzelce kabardıktan sonra ayaklar 

çıkarılıp bir çakı ile nasırların üstünü kazımaya başlamalı. Ama dikkat buyurulsun ki 

“kesmeye” başlanmasını tavsiye etmiyoruz, kazımaya başlanmasını tavsiye ediyoruz. 

Kazımak ameliyatını o surette icrâya dikkat etmelidir ki bu ameliyattan hiçbir veca’ 

ve elem his olunmamalıdır. Çakının temas ve deliğinden azıcık ağrı his olunduğu 

anda ameliyatı bırakmalıdır. 

Bu ameliyat ile nasır üzerinden pul pul, yahut talaş talaş deri parçaları kalkar. 

Ba’dehu hâlis ladini ateşte yumuşatarak kalınca kağıt kadar incelttikten sonra 

nasırların üzerine örtmeli ve onların dahi üzerlerine birer sigara kağıdı koyarak 

çorapları ve dışarı çıkmak lazım ise potinleri giymeli. Her yirmidört saatte bir kere 

bu ameliyat tekrar olunursa bir hafta zarfında nasırdan eser kalmaz. Hatta daha ilk 



 288 

günü, ameliyatın hüsn-i tesiri ile, insan rahatça yürümeye muvaffak olur. İlk 

ameliyatın icrasından sonra ikincisi icrâ olunacağı zaman evvela yine çakı ile nasır 

üzerine yapışmış olan ladini kazıyıp çıkararak banyoyu ondan sonra icrâ etmelidir. 

Tuzlu banyodan sonra nasırlar üzerine yalnız “gliserin” sürmek dahi bunları 

yumuşak tutarak evcağı teskine hizmet eylerse de balıkyağı indifâini mûcip olamaz.” 

& 

İşte âsâr-ı fennîyeye layık ve bâhusus bu yolda tevzîh ve tarif-i ameliyat için 

en muvâfık ifade budur. Telif ve tahrîr ile iştigâl eden sair erbâb-ı fen dahi bu tarzda 

ifadeye sarf-ı himmet eyleseler mutâlaaları hakikaten mûcib-i istifâde olur eserlere 

malik olmakla iftiharımız tezâyüd ederdi. 

Elhasıl –başka bir makalede dahi dediğimiz vech ile - temeddün terakkî-i 

maarîf ile, maarif-i lisan ile, lisanda tabîiliği, fesâhati muhafaza edilerek 

umumileştirmekle kâim olduğundan burası erbâb-ı maarifçe nazar-ı dikkate alınmak 

lazım gelir. /(280)/ 

—2– 

 “Üslûb-ı ifade” terkibindeki “sade” tabirinden bunu âdî bir şey olduğu 

anlaşılmamalıdır. Bu üslûbun o suretle tesmiyesi –arz olunduğu üzere- mahzâ 

sanayi’-i lafziye ve maneviyeden müstağni olmasına mebnîdir. Yoksa tabiat-ı lisana 

en ziyade muvâfık olmak ve bununla beraber bazen –yine tabîi olan- sanayi’-i 

bedi’aya dahi ihtivâya kâbil bulunmak hasebiyle makbûliyetçe esâlib-i sairenin 

mâdûnunda değildir. Bâhusus “sehl-i mümteni’” denilen derecesi –ki en büyük 

ziyneti külfetsiz ve gayet tabîi ve revân olmaktır- zevk-i âşiyânân edebe göre /(294)/ 

cezb-i kulûb etmekte üslûb-ı müzeyyene, belki üslûb-ı âliye salâhuvân rüchân olsa 

sezâdır. 

Vakıa ne bunun ne de esâlib-i sairenin mevzu-ı bahsimiz olan âsâr-ı fennîye 

ile münasebeti yoksa da ulûm-ı hikemiye ve tabîiye ebhâsından bazılarının, alelhusus 

bedâyi-i hadisât-ı tabîiyenin üslûb-ı müzeyyen ile beyanı mümkün ve hatta 

müstahsendir. Nitekim Bufon, Bernardın Davsın Piyer, Lui Fikiye, Debey, Camille 

Flammarion ( ) gibi zûl-cenâheyn 



 289 

yani hem hekim hem edib olan zevatın ve onlara takliden Mithat Efendi 

Hazretleri’nin bir çok âsârı bu yolda yazılmış şeylerdendir ki insan okumakla 

lezzetlerine doyamaz. 

Ama bize göre bunda husûl-ü muvaffakiyet için evvela bahis olunacak şeyin 

buna mütehammil olup olmamasına, saniyen “ta'lim” veya “tavsîf” maksatlarından 

hangisine yani ders için mi, yoksa mücerred şairane bir tarif olmak üzere mi 

yazılacağına, salisen “tezyinât-ı lafziye ve maneviye öyle bir ibarede bir çok Arabî 

Farisî kelimât ve terkibât ile gayr-i tabîi seciler ve hâyîde ve hilâf-ı zevk-i selim 

teşbihât bulundurmaktan ibaret zannıyla sözü tabîilikten çıkarmamaya dikkat etmek 

lazımdır. 

Zira umûr ve mebâhis-ı âdiyeden biri ve mesela bundan evvelki makaledeki 

fakra kabilinden bir şey üslûb-ı müzeyyen ile yazılacak olduğu halde gayet 

münasebetsiz, belki gülünç düşeceği gibi “ talim” veya “tavsîf”den birinin yerine 

diğeri ikâme edildiği taktirde dahi maksat-ı aslî fevt olacağı ve kelamda ziynet-i 

hakikiye “tabîilikten" ibaret olmakla onu lügât ve ıstılâhâta boğmak tabîilikten  

çıkarmak demek olarak bu ise 

 “Çıktıkça lisan tabîatından 

 Elbette düşer fesâhâtinden” 

muhtezâsınca fesâhati ve binaenaleyh tesiri izâle edeceği derkârdır. 

Kelamda hüsn-i tesir bilhassa sez-âvâr tezkîridir. Zaten edebiyat ve belağat 

namı altında bir takım kavâid ve zevâbitin tedvîni hep kelamda husûl-i hüsn-i tesir ve 

onun esbâb ve vesâilini tayin ve takrîr maksadından ileri gelmiştir. 

Sözü tabîilikten, tesirinden alıkoyan esbâb pek çoktur. Biz burada, bahsimize 

taalluku cihetiyle, yalnız birini beyan edeceğiz ki o da lüzum-ı hakîkî olmadıkça 

Arabî Farisî terkipler ve bir manaya mevzu ve zebânizid Türkçe bir kelime varken 

Arabîsini Farisîsini kullanmamak lazimesidir. 

Filhakika bahsin mevzusu her ne olursa olsun bir ibarede lüzumlu lüzumsuz 

Arabî ve Farisî kelimât ve terkibâtın kesreti, alel-husus ef’al-i mürekkebe istimâli 

sözün letafet-i asliye ve tabîiyesi bil-külliye ihlal eder. 



 290 

Bizde Arabî Farisî terkib-i istimâli merakının ne gibi galatâta yol açtığı ve 

“mustalah yazmak” hevesiyle bazı kere ne kadar acayip ve garip sözler yazıldığı 

herkesin bildiği şeylerden olmasıyla uzun uzadı izaha hacet yoktur. 

Ef’âl-i mürekkebe -malum olduğu üzere- “olmak, bulmak, kılmak, etmek, 

eylemek” maddelerinden biriyle yazılan Arabî Farisî esmâ ve ef’âldir: “layık olmak, 

hitâm bulmak, müstaid kılmak, tezyîn etmek, istimâl eylemek” gibi. 

Bunda dikkate şâyân bir cihet daha var: Ekseriyet üzere Arabîden alınan 

kelimeleri bu surette istimâl etmekle hem mana-yı mevzû ve hakîkîlerinden çıkarmış, 

hem de o manada Türkçemizde mevcut ve daha münasip tabirâtı nazar-ı itibardan 

ıskât eylemiş oluyoruz. 

Mesela “şöyle bir vaziyet aldı; saatin çalması taam vaktini iş’âr eyledi.” 

Diyoruz. Halbuki buradaki “ahz” kelimesi bizim “vaziyet aldı, tabirindeki (almak) 

kelimesinin mütezammin olduğu “kesb” manasına mevzu olmadığı gibi iş’âr 

kelimesi dahi mutlakâ hutût ve nukuş vasıtasıyla bildirmek demek olarak sadece 

“bildirmek” manasına değildir. 

[Bunlar “şöyle bir vaziyet aldı; taam vaktini bildirdi” suretinde yani daha 

beliğ olarak ifade edilmelidir.] 

İşte mürekkeb fiiller sözü tabîilikten çıkardığı gibi her iki lisanın şivesini de 

bozmuştur. 

Mevzuu mevâdd-ı âdiyeden olan âsâr-ı fennîyenin üslûb-ı sade ile nasıl ifade 

olunmak lazım geleceğini makale-i ûlâdaki /(295)/ misal tayin ve izah eylemiştir. 

Mevzuu mahasin-i tabîiyenin tavsîfinden ibaret bulunanlarının üslûb-ı müzeyyen ile 

nasıl ifade olunabileceğine de –musâmahadan neşet eden bazı sakatât ile zevâid ve 

mükerrerâtından kat'-ı nazar edildiği halde- yine Mithat Edendi Hazretlerinin 

âsârından misal aramalıdır. /(296)/ 

 

(Adet 35, s. 279–280; adet 37, s. 294–296)              (Faik Reşât) 



 291 

MÜTENEVVİA 

BEYHÛDE, İLHÂK, NÂNPARE, İSKÂN 

BEYHÛDE 

“Beyhûde” kelime-i Farisîyesi basit değildir. İki lafızdan mürekkebdir. (hûde) 

hak, sahîh, dürüst, fayda, feyz, ribh, mefhûm gibi maddi ve manevi bir emr-i 

müstahsen manasına olmakla evveline edat-ı selb olan (bî) ilave olundukta batıl, 

galat, nakıs, muzır gibi manaları ifade eder ve yalnız bu surette isti’mâl olunur. Bunu 

(fersûde) vezninde okumak beyhudedir; çünkü o surette –kurutmak için ateşe 

tutulduğu halde kavrulan bez parçası- manasını ifade eder. Kelam-ı mevzûn ile nesr-i 

müsecca’da (beyhide) isti’mâli sahihtir: 

  Beyhide gûyân zamandan beri  

  İtmede lâf-ı hüner şairi 

İLHÂK 

Biz bu kelimeyi iki manada isti’mâl ederiz; katmak, katılmak, âhirine 

getirmek ikinci manaya göre: “kelimenin âhirine bir harf –i ya ilhâkıyla” yolundaki 

cümlelerde “(âhirine) tabiri haşv olur. 

NÂNPARE 

Rîze-i nân yani ekmek kırıntısı manasınadır. Bazıların belledikleri, yazdıkları 

gibi “nânpâresi [akçesi]” demek değildir. O manada “nân-bahâ” kullanılır. 

İSKÂN   

Bu kelime “sâkin kılmak” manasınadır; “ikâmet” manasına değildir. 

Binaenaleyh “filan zat filan yerde (iskân) eder” demek yanlış olur. Bu mahallede 

“ikâmet eder”, yahut “sâkindir” demeli. /(274)/ 

 

(Adet: 34, s. 274)     (Veled Çelebi [İZBUDAK]) 



 292 

MÜTENEVVİA 

ÖTEBERİ 

Aldığımız bir varakada (ittirmek, yaptırmak, görülmek, konuşmak, açmak) 

gibi bazı kelimelerin gerek mastarlarını gerek siyağ-ı sairesini bazen bu vech ile, 

bazen de (ittirilir, yapılır, görülüp, konuşarak, açılan) suretinde yani (y), (v) 

harflerinin ilavesiyle yazılmasındaki esbâb-ı sual olunmasına mebnî izahat-ı 

lâzımanın i’tâsına mecburiyet hasıl olmuştur. 

Bu sual ayniyle bundan üç sene evvel, resâil-i mevkûteden birinin umûr-ı 

tahrîriyesinde bulunduğumuz sırada irâd edilmiş ve cevaben izahat-ı lâzıma 

verilmişti. İzahat-ı mezkûreyi burada da aynen tekrar eder de deriz ki: 

Türkçe mastarlar ya mücerred yahut mezidun-fîh halinde bulunur. Mücerred 

mastarlar ya doğrudan doğruya ma’na-yı fiilîyi hâiz olan, yahut isimlerin, sıfatların 

âhirine (l, lan, leş) ilave edilerek ma’na-yı fiilîyi tazammun eden madde-i asliyeye 

(mek, mak) ilhâkıyla teşkil olunur. (Beklemek, atmak, kullanmak, beslemek, 

güzellenmek, fenalaşmak). 

Mezidun-fih mastarlar madde-i asliyenin âhirine (dır, t, l, n, ş )  ilavesinden 

sonra (mak, mek) ilhâkıyla teşkil edilir. /(235)/ 

Bu edatlardan (dır) iki harften terakkup ettiği cihetle (d) müteharrik, (r) sakin; 

diğerleri sakin olarak ilhâk edilir. 

Müteharrik olursa – bir harflilerden teşkil edilen müte’addîler müstesna ve 

âhirinde sakin (l) bulunanların mutâvvaa ve mechulleri dahil olmak üzere – (t, n, ş ) 

ilave edilerek hece-i ahirin harekesiyle okunur: (bekletmek, söyletmek, yürütmek, 

kurutmak, avlanmak, sürünmek, söyleşmek). 

Sakin olursa – Bir harflilerin müteaddîleri dâhil ve ikinci defa ta’diye 

edilenlerle âhirinde (l) bulunanların mutâvvaa ve mechulleri müstesna olmak üzere -  

(dır, l, ş ) ilave edilir. 

(dır) evvelindeki hecenin harekesine göre yazım ile, ya kesreyle telaffuz 

edilir: (aldırmak, ittirmek, yıldırmak, buldurmak, güldürmek). 



 293 

(l, n, ş ) yi ilave edilince iki sakinden tahsil eden telaffuz imkânsızlığını def 

için madde-i asliyenin harf-i âhirine son hece-i meftûh veya meksûr ise kesriyle, 

mazmûm ise zam ile hareke verilerek ilhâk edilen edat da o hareke ile okunur: ( 

görülmek, yazılmak, alınmak, bulunmak, karışmak, konuşmak). 

 Bu hallerde bu edatları okutan harekelere mukabil olan harf-i imlâ ispat 

edilmez. Mesela (ittirmek, buldurmak, aldırmak, görülmek, yazılmak, alınmak, 

bulunmak, karışmak, konuşmak) yazılmaz. 

Mezidun-fih madde-i asliyelerin âhiri harekelendiği gibi ilhâk edilen edatı 

telaffuz ettiren harekeye harf-i imlâ ispat edilir: (ittirmek=ittirilmek, 

yazılmak=yazılır, uzaklaştırmak=uzaklaştırılır, görülmek=görülür, karışmak=karışır, 

alışmak=alışılmak.) 

Bu harf-i imlâ evvelden beri (y) ile ispat edilmekte idiyse de –kelimenin 

aslına ait bir tağyîri mûcib olmadıkça- telaffuz esas ittihâz edildiğinden kesr ile 

telaffuz edilenler (y), zam ile telaffuz edilenler de (v) ile ispat olunur. /(236)/ 

 

(Adet 29, s.235–236)                (Faik Reşât) 



 294 

MÜTENEVVİA 

TERSANE, AMİRAL, KAPTAN, LEVEND 

—Lafızları hakkında malumât- [•] 

Elsine-i ecnebiyeden alınıp da halkımız beyninde dahi isti’mâli şuyû’ bulmuş 

olan (tersane, amiral, kaptan, levend) gibi alem olarak kullanılan lügatlerin hangi 

lisanlarından ve ne vech ile alınmış olduğu keyfiyeti muharrirîn-i Osmaniyeden 

bazıları tarafından mevki’-i bahis ve tetkike çekilmiş ve her biri bir vech ile beyân-ı 

mütâlaa eylemiştir. Ez cümle Rifat Efendi (Lügat-i Tarihiye ve Coğrafîye)sinde 

“Tersane” lafzının (tersahane)den muharref olup ba’de’l-feth şimdiki tersane-i 

âmirenin mevkiinde tersahane ismiyle inşa kılınmış bir daire-i mahsûsa 

bulunmasından ileri geldiği ve bu tabirin (dâru’l-sınâ’a) lafzından tahrîf edilmemiş 

olduğu ve takviye-i da’vâ için Araplarda (mersâ) lügati var iken “dâru’l-sınâ’a” 

tabirini kullanmaya ihtiyaçları olmayacağı beyân edilmekte ise de tahkîkât-ı 

mahsûsa-i âcizânemize nazaran tersane lafzı tersahaneden muharref olmayıp 

İspanyol lisanında esliha ve edavât-ı harbiyenin i’mâl ve muhâfazasına mahsus bir 

daire-i umumiye manasını mutazammın [dârsînâ- Dâncinah] lafzından muharref 

olduğu şu iki suretin hem manen hem de şeklen yekdiğerine gayet müşâbih 

olmalarıyla müsbettir. (Dârsînâ) lafzının ise “dâru’l-sınâ’a”dan tahrîf edilmiş olduğu 

şüphe edilemeyecek derecelerdeki müşâbehetleriyle sabittir. Ma’mafih liman 

bulunan mahalde tersane bulunamayacağına nazaran (mersâ) lügatinin delâlet ettiği 

mana ile “dâru’l-sınâ’a” tabirinin medlûlû bulunan mananın hiçbir vech ile Tevfik 

kabul etmez derecelerde farklı olduğu (Lügat-i Tarihiye ve Coğrafîye) sahibi 

tarafından dahi tasdik edilir zannındayız. 

Te’yîd-i müdde’a için şunu da arz edelim ki: ilm-i elsine ulemâsından 

müdekkik meşhur İngiliz Webster’ın telif /(274)/ etmiş olduğu Muhtasar 

Diksiyoner’in 29’uncu sahifesinin 1’inci sütunu nihayetlerinde (House of Industry) 

yani “dâru’l-sınâ’a” tabirinin aynen manasını müfîd olan (Dârsînâ) lügatini 

İspanyolların Araplardan almış olduğunu ifade eylemekte olup Portekiz, İtalyan, 

Fransız, İngiliz gibi Avrupa milel-i meşhûrasının da tabir-i mezkûru – Tophane, 

                                                 

• -Mehmet Şükrü 



 295 

Cübbehane, Silahhane, Tersane – manalarını tazammun etmek üzere cüz’-i külli 

tahrifât ile lisanlarına bi’l-kabul isti’mâl eylemekte olduklarını söylemektedir. Ez 

cümle İngiliz ve Fransızlar Arsenal ve İtalyanlar Arsenali suretinde tahrîf ile 

kullanmaktadırlar ki bu kabîlden olarak Osmanlılar dahi İspanyolların zaten 

muharref olan suret-i isti’mâllerini bir kat daha tahrîf ile “tersane” suretinde kullana 

gelmişlerdir. Hâsıl-ı kelâm, ta’bir-i mezkûrun (dâru’l-sınâ’a)dan galat olduğu 

mertebe-i vüsûk ve bedâhettedir. Yine sözümüzün sıhhatini ispat eden delâilden 

olmak üzere fâzıl şehîr Cevdet Paşa Hazretleri dahi te’lîfâtının en kıymetlilerinden 

olan tarih-i meşhurunda: 

“Endülüs Araplarından İspanya tarafında pek çok elfâz-ı Arabiye kaldığı ve 

devlet-i Eyyubiyenin kuvvet ve kudreti zamanında İskenderiye dâru’l-sınâ’asının 

gayet ma’mûr ve mükemmel olmasıyla Venedikliler pek çok tabirâtı onda öğrenip 

lisanlarına naklettikleri gibi…” 

Diye bir fıkra zikreylemişlerdir ki hakikat hali tavzîha medârı olduğundan 

buraya aynen nakleyledik. 

Ehl-i salîb seferlerini müteakip Venediklilerin memâlik-i İslâmiye ile 

münasebet peyda ve bu vasıta ile şarktan Avrupaya pek çok malumât nakil ve idhâl 

eylemiş bulundukları herkes nazarında müsellem olmakla Cevdet Paşa Hazretlerinin 

dedikleri vech ile İskenderiye tersanesinde gördükleri sanâiya dair pek çok şeyleri de 

öğrendikleri ve memleketlerine naklettikleri gibi milel-i bahriyeden ma’dûd bulunan 

İspanyollar dahi hâsıl olan ihtiyaç üzerine (dâru’l-sınâ’a)  tabirini Araplardan 

doğrudan doğruya almışlar, fakat teleffuz edebildikleri vech ile lisanlarına 

nakleylemişlerdir. 

§ 

Şu zamanlarda bizde dahi isti’mâli şuyû’ bulmuş olan (Amiral) lafzı her ne 

kadar bir lügat-i ecnebiye gibi zannolunmakta ise de bu lafzın dahi esasen Araptan 

alınmış olduğu ulemâ-i elsine tarafından tasdik olunmaktadır. Ezcümle lügat-ı 

ulemâsından İngilizce ve Türkçe lehçe sahibi meşhur Redhouse “amiral” lafzının 

(emirü’l-ma’) veya (emirü’l-bahr) tabirlerinden tahrîf edilerek alınmış ve bütün 

Avrupa lisanlarına idhâl edilmiş olduğunu ifade eylemektedir. Keza İngiliz meşhur 



 296 

 dahi “amiral” lafzının Araplardan alınmış olduğunu kabul ile İngilizler 

tarafından (admiral), Fransızlar tarafından (admiral yahut admmaral), İspanyollar 

tarafından (admirante yahut almirante), İtalyanlar tarafından dahi (ammiraglio) 

suretlerinde tahrîf edilmiş olduğunu ve ehl-i salîb seferleri esnasında Araplardan 

öğrenilip ilk önce Avrupa lisanlarına idhâl edilmiş bulunduğunu ve 13’üncü asr-ı 

miladî nihayetlerine doğru Fransız ve İngilizler tarafından kullanılmaya 

başlanıldığını hikâye etmekte bulunmuştur. 

Fi’l-hakîka, şark ve Endülüs Arapları esfâr-ı bahriye ile iştigâl ve fenn-i 

deryada kesb-i kemâl eyledikleri zamanlar donanma başbuğlarına emîrü’l-bahr 

tesmiye edip beyinlerinde emâret-i bahriyeye bir büyük mansıb olmak üzere telakki 

ederlerdi. Asrımızda ve her zamanda da bu memuriyet her devlet-i bahriye nezdinde 

bir rütbe-i refi’a ve bir maslahat-ı azîme olmak üzere tanılmıştır. 

§ 

Fi’l-asıl başbuğ manasına olan kaptan lafzı dahi İtalyancadan me’hûz olup 

tahrîf edilerek kapudan suretinde şayian isti’mâl edilmektedir. Tabir-i mezkûr her 

devlet-i bahriyûnu lisanında müsta’mel olup yüzbaşıdan /(275)/ itibaren mîrlivâya 

kadar olan zabıtlara verilmekte ise de şimdiki halde bizde yalnız sol ve sağ kol 

ağalarıyla binbaşılara tahsis edilmiş bir lakab-ı resmîdir. Ecnebiler beyninde topçu ve 

süvari ve piyade yüzbaşılarıyla Mısır-ı bahriye mülâzımlarına dahi verilir. 

§ 

Kadîmen  sufun-ı hümâyûnda müstahdem tüfenkçi surâtına alem olan levend 

lafzı dahi levântîden muharref olup yine İtalyancadan ahz edilmiş ve halkımız 

beyninde isti’mâli şuyû’ bulmuştur. Levent İtalya lisanında şark manasına olup 

Venedikliler o havâli ahalisinden gemilerine tahrîr ve tedârik ettikleri cenkcilere 

levanti tabir etmişlerdir ki şarklı demektir. /(276)/ 

 

(Adet 34, s. 274- 276)       (Mehmet Şükrü) 

 



 297 

KISM-I FENNÎ 

ÂSÛRİLER VE KELDÂNİLERE MAHSUS HATT-I MÎHÎ HAKKINDA 

MALUMÂT-I MÜCMELE 

 -ا-

Her gün cerîdelerde mutâlaa edildiği üzere âsâr-ı atîka keşfiyâtıyla onların 

mensûb olduğu akvâmın cem’iyet-i beşeriyeye ettikleri hizmet meydana çıkarak 

Asyay-ı Osmanî kıtasının hakikaten menba’-ı medeniyet ve musdar-ı ilim ve marifet 

olduğu elyevm ulemây-ı garb tarafından dahi tasdik olunmaktadır. 

Bunlardan Sâm silsile-i lisânını tekallüm edenlerin [yani: Himyeriler, 

Araplar, İbraniler, Süryâniler, Keldâniler vesaire] biri de Âsûrîler idi. 

Âsûrîler ve Keldânîler Fırat ve Dicle Nehirleri pîşgâhında, yani şimdiki 

Bağdat ve Musul Vilayetleri dâhilinde bundan takriben 4000 sene kadar mukaddem 

zuhûr edip onbeş asırdan ziyade devam etmişlerdir. İki nehir etrafında bulunan şu iki 

kavim bir lisan ve hutût-ı isti’mâl etmekte idiler[*Dipnot: Onun için ulemâ’ indinde 

“Âsûrî Lisanı” demekle her ikisinin de lisanı anlaşılır. Biz dahi eserimizde bu tabiri 

kullanacağız ]. O hutût ise kendilerinden evvel oralarda bulunmuş olan ve dünyanın 

belki en kadîm akvâmı zannolunan Sümer ve Akadlılar tarafından ihdâs olunmuş idi. 

Bunların tekallüm ettikleri lisanın Türkçe ve Tatar lisanından teşa’ub etmiş diğer 

lisanlar ile pek çok münasebeti olduğunu ispat için kable’l-mîlâd yedinci asırda iki 

lisan üzere tertip edilmiş olan ve elyevm İngiltere Müzesinde mahfûz bulunan 

levhaların mündericâtına bir kere atf-ı nazar etmek kifâyet eder. 

Hatların şekli, bildiğimiz âdî mîhlara gâyetle müşâbih olduğundan biz şimdi 

onlara “hatt-ı mîhî” namını veriyoruz. 

Hatt-ı mîhînin bir misalini her gün koynumuzda taşımakta olduğumuz 

saatlerde dahi görebiliriz. /(286)/ 

Hatt-ı mîhî (İyeroglif) hatlarından ma’hûz olup suret-i tahrîri ise Avrupa 

yazıları gibi soldan sağa doğrudur. 

İyeroglif tabiri olunan hatlar –İstanbul’un Sultan Ahmet Meydanında kâin 

dikili taş üzerinde numunesi görüldüğü gibi – bir takım resim ve eşkâlden ibarettir. 



 298 

-  
 - 

Her ne kadar sonraları hatt-ı mîhînin isti’mâli muattal kalmış ise de beyne’n-

nâs bazı senedât, temessük, kontrato ve bunlara mümâsil şeyler için mîlâdın ilk 

asrına kadar devam etmiştir. 

Üzerine yazı yazmak için kullanılan şeyler altın, gümüş, bakır, kalay, tunç, 

mermer, tuğla, kil vesaire olmuştur. Zamanımızda bunlardan en ziyade bulunanları 

tuğla ve kil numuneleridir. 

Tuğla ve kil isti’mâlinde, evvela cismi hamur kıvamına getirip üzerine şekl-i 

müsellesde demir bir ibre vasıtasıyla hak ettikten sonra fırınlarda pişirmek âdeti cârî 

olmadığı gibi böylece pişmemiş kerpiç ve tuğladan binalarını dahi inşa ederlerdi. 

Kilden ma’mûl senedler ve kontratolar gerek şeklen gerek hacmen bildiğimiz 

kokulu sabunlara gayetle müşâbihdir. Fakat bunlarda dikkate şayan bir hal vardır ki o 

da şudur: Senedler iki nüsha tertip olunup gılâf gibi yekdiğeri üzerine mazrûfen 

gerek medyûn gerek şahitler tarafından mühürlenmiştir. Şayet senede dain tarafından 

hîle veya akçenin faizi hakkında menâza’a vukûunda sened hâkim huzurunda 

okunduktan sonra fek olunarak dâhilinde bulunan nüshası her halde hâricdekine 

müreccah tutularak ona göre icrây-ı muamele olunur idi.  

Bunlardan başka ma’bedler ve ebniye-i azîmenin dört temellerine kilden veya 

tuğladan yapılmış birer ufak fıçılar ve mahrûtlar vaz’ ederler idi. Onların üzerine 

gerek mensûb oldukları ma’bûdun gerek bânîsinin ismi ve takriben tercüme-i hâli 

yazılır idi. Ebnîye-i azîme inşası için kullanılan her tuğlanın üzerinde de sahibinin 

ismini hâvî bir mühür hak olunur idi. İşte bunların vücudu tarihce gayet mühim olan 

bir takım müşkilâtı halletmiştir. 

Dağlar, taşlar, duvarlar, kapılar, sanemler ile birçok eşya ve edâvât üzerinde 

dahi müte’addid yazılar vardır. 

Şu mütenevvi’ eşya ve edâvât üzerinde bulunan yazıların cümlesini İngiltere 

Müzesi cem’ edip bundan evvel Western Asia inscriptions namı altında neşrettiği 

cildlerde hıfzetmiştir. 

 



 299 

 - ج  -

Şimdi tabiî bir sual vârid hatır olur: 

Bunca asırlardan beri metrûk olan şu yazıları hâl-i hazırda nasıl okuyup mana 

verebiliyorlar? 

İran-ı kadîmde keyâniyânlar tabakasının tesisiyle sûret-i tahrîri dahi 

kendilerine hicvâr olan akvâm Âsûriyeye nisbet olunmuştur. Şöyle ki: Âsûrîlerin 

isti’mâl etmekte oldukları hutût-ı mîhînin eşkâlini esas tutarak yeni bir elifbâ 

teşkiliyle İskender-i rûmî zamanına kadar keyâniyânlar dahi bu nev-icâd hatt-ı mîhî 

hurûfunu isti’mâl etmişlerdir. 

Bunlar, azametlerini âleme ilân için her kavimde görüldüğü vech ile vakayi’-i 

meşhûreyi ebniye-i azîme vesaire üzerine gerek kendi gerek diğer akvâmın hurûf ve 

lisanı ile kayıt ederler idi. 

Böylece Keyâniyânların Âsûrîler ve Medyeliler ( ) ile olan 

münasebeti, üç lisan üzre mukayyed olup İran’da el’ân mevcuttur. 

Avrupa meşâhîr-i müverrihînden Grotefend ilk defa olarak Keyâniyân 

hurûfunu okumaya muktedir olmuş ve De Sauley için Âsûrî hutûtunu kırâat etmeye 

bir rehber olmuştur. Bu nâiliyet hakkında ehl-i fen beyninde kanâat hâsıl etmek için 

1857 de Fox Talbot’un teklifiyle (Londra Ulûm-ı Asya Şirketi) tarafından H. 

Rawlinson, Dr Hineks, J. Oppert’den mürekkeb bir komisyon teşkil ve a’zâsını 

yekdiğeriyle ihtilâttan men’ ile (Âsûr)a mahsus büyük bir ma’bedin dört köşesinden 

çıkan sekiz /(287)/ köşeli menşûrların üçünü bunlara tefsîr ve tercüme ettirerek hep 

bir netice hâsıl olmuştur. 

Menşûrların üzerinde yedi yüz satırdan ziyade yazı vardır. /(288)/ 

 - د -

Hatt-ı mîhînin esası şöylece   ‘ amûdî ve            ufku iki nev’ 

hattan başka bir şey değildir. 

Sûret-i tertîbine gelince, (İdeografik) ve (Silâbîk) usulü üzere olup bunlar da 

bizim bildiğimiz elifbâlar gibi asla harf-i cârî olmadığından isti’mâl olunan işaretin 



 300 

adedi dahi el-ân tayin olunamamıştır. Fakat Âsûrîde, Arabîde olduğu gibi, fetha, 

kesre ve zamme var ise de harflerin üzerine veya zîrîne konulmayarak telaffuzu 

sırasıyla bir kelimenin evveline, ortasına yahut nihayetine âdî harf gibi vaz’ 

edilmiştir. 

(İdeografik) usûlü arzu olunan cismin şeklini taklîden hatt-ı mîhî müessisleri 

tarafından kabul olunan iri bir şekl-i mahsûs ile o cismi irâeden ibarettir. Mesela, beş 

parmak yerine şöylece beş adet hat çizerek: 

  “yed= el” okunur. 

Ve çatılmış dört duvar ile bir kapı fikrini gösteren şu resim: /(298)/ 

  “beyt=hâne” okunur 

(Silâbîk) ise, her ne kadar elifbâ usûlüne müşâbih ise de farkı şudur ki her 

şekil bir hece makamında isti’mâl olunarak iki veya üç heceli bir kelimeyi beyân için 

iki veya üç muhtelif şekilleri yan yana yazmaktan ibarettir. Mesela: 

“Yâdigâr” manasına olan şu  (zâkîr) okunur. Ve: 

“Öküz” manasına olan şu  (پ � � - � ) okunur. 

Hatt-ı mîhî usûl-i tahrîrîni ikmâl için bu iki usûlden başka isti’mâl olunan bir 

de (Determinatif) işareti vardır. Bunlar ibârede bulunduğu vakit telaffuz olunmayıp 

yalnız kendilerinden sonra gelecek kelimenin cinsini tayin eder. Mesela: 

 kendisinden sonra gelen kelimenin bir “erkek” ismi olduğunu imâ eder. 

 ise “ma’bûd” işaretidir. Vesaire. 

 - ه -

Her ne kadar bu işaret vasıtasıyla hutût-ı mîhîyenin kıraatı teshîl olunmuş ise 

de diğer taraftan başka müşkilâta tesadüf edilmiştir; şöyle ki: hatların kısm-ı a’zâmı 

bir vakitte gerek (İdeografik) gerek (Silâbîk) hâssasına mâlik olmaktan mâ’dâ 

yekdiğerine muğâyyir birkaç mana ve birkaç heceleri dahi vardır. Mesela: 



 301 

 “gün”, “gündüz”, “seher”, “şafak”, “gün ortası”, “parlamak”, 

“beyaz”, “güneş”, “tulû’-ı şems”, “uyanmak”, “âlî”, ilh. 

“göz”, “secde”, “deniz”, manalarından başka hece makamında (ot), (boş), 

(cins), (hîş) ve (zâl), (lîh), (yâr), (tâm) dahi okunur. 

Kezâ, bazı hattın bu hâssalarından başka (determinatif) alâmetleri yerine dahi 

kullanılanları vardır. 

Ma’lûm “erkek” işareti gibi ki bir hatt-ı amûdî gerek “ ” ve “altmış” ve 

“de” manasında gerek (dîş), (tîş), (gîp) heceleri yerine ve gerek “gördüğümüz gibi” 

“erkek” ismini iş’âr için isti’mâl olunmuştur. 

Bazı defâda bir kelime iki ve üç hece ile yazıldığı gibi müte’addid hece ile 

dahi yazılmış olduğu müşâhede olunur. Böylece “ buht-ı nasr” isminin üç, dört, altı, 

sekiz ve on hece ile yazıldığı görülüyor. 

İşte bunun için hutût-ı mîhîyi kıraat eden ehl-i fen beyninde bazı mertebe 

mücâdele vukû’a gelmektedir; zira yukarıda gösterilen hattı, biri “şems” okuduğu 

halde diğeri o hattın “şems” manasını ifade ettiğini kabul etmekle beraber orada 

yalnız “hükümdâr” manasına okunacağını iddiâ eder. 

Müşkilâttan biri de asırdan asıra hatların şekli tebeddül etmesidir. 

İzâh edelim: 

Yukarıdan beri beyân olunduğu üzere hatt-ı mîhînin esası iyeroglif hatları ise 

de Fırat ve Dicle etrafında işbu hatlara el’ân tesadüf olunamamıştır. 

Zamanımızda destres olduğumuz hutûtun en kadîmi (iyeratik) hatlarıdır ki 

iyeroglifin tahfîf olunmuş bir şeklidir. Bundan sonra hatlar mîh şeklini kesb etmiştir 

ki bunlarda iyeratikin muhaffefidir ve (Arkaik) tesmiye olunur. (Arkaik)den ise 

(Moderen) şekli çıkmıştır. 

Fakat Âsûrîlerde, Keldânilerdekine nisbetle (Arkaik) ve (Moderen) hutûtunun 

eşkâli yekdiğerinden az bir şey farklıcadır. 

Bunları birer misal ile gösterelim: 



 302 

Her ne kadar müfredinde zamme ile nihayetlenir ise de cem’inde (ot) olduğu 

görülmüştür. Eğer kelime müzekker olmayıp da müennes olur ise müfredinde (ât) 

veya (ît) suretinde nihayetlendiği halde cem’inde nihayetindeki hece zamme alır. 

Bazı defa da cem’ için bir kelimeyi iki defa yazmaktan başka belki manasına 

bir takviyet vermek maksadıyla yine onların nihayetine cem’ alameti konulmuştur. 

/(299)/ 

[30’uncu nüshanın 299’uncu sayfası ikinci sütununda görülen “bunları birer 

misal ile gösterelim:” satırından sonraki iki cümle fazladır.] 

Âsûrîlere mahsus Keldânîlere mahsus 

Modern Arkaik Modern Arkaik 

İyeratik 

     

Bu şekillerin hepsi de (mâr) hecelenir. 

Demek olur ki iki lisanın da hatları (İyeratik)ten teşa’ub etmişlerdir. 

 - و -

Sarf kavâidine gelince, Sâm silsile-i lisânının her kâidesi, Âsûrîde dahi cârî 

gibidir. Fakat biz yalnız Arabîye tatbik ederek göstereceğiz. 

İsim, ya müzekker veya müennes olur. 

Müzekker, yalnız zükûr eşhâsa tabir olunub onların isimlerinden evvel daima 

zükûra işaret olan ma’lûm amûdî (determinatif) hattı vaz’ olunur. 

Müennes ise, gerek inâs eşhâsa gerek dişi hayvanlara itlâk olunup bunların 

isimlerinden evvel dahi müennese işaret (determinatif) hattı vaz’ olunur. 

Ale’l-umûm müennesler, Arabîdeki “T…” adeti gibi, Âsûrîde (ât) veya (ît) ile 

nihayetlenir. 

Kemmiyyet üçtür: müfret, cem’ ve tesniye. 



 303 

Bir kelimeyi cem’lendirmek için sair lisanlarda olduğu gibi bir edât-ı mahsûs 

isti’mâl olunmayıp ya onu iki defa yan yana yazmakla iktifâ etmişlerdir. Ya 

kelimenin nihayetine cem’e alamet olan (ideografik) hattı vaz’ olunmuştur. 

  

Mesela: şehir manasına olan cem’inde şöyle yazılır. 

Veyahut, kelimenin cem’ olunduğunu, hareke usûlü ile beyân etmişlerdir. Bu 

halde eğer kelime müzekker olup zamme ile nihayetlenir ise cem’inde zammeyi 

kesreye tahvîl ederek beyân etmişlerdir, fakat bir çok kelimelerde vardır ki her ne 

kadar müfredinde zamme ile nihayetlenir ise de cem’inde (ot) olduğu görülmüştür. 

Eğer kelime müzekker olmayıp da müennes olur ise müfredinde (ât) veya (ît) 

suretinde nihayetlendiği halde cem’inde nihayetindeki hece zamme alır. 

Bazı defa da cem’ için bir kelimeyi iki defa yazdıktan başka belki manasına 

bir takviyet vermek maksadıyla yine onların nihayetine cem’ alameti konulmuştur. 

Bunlardan başka bazı isimler de vardır ki ister müennes olsun ister müzekker 

olsun iki suretle cem’lenir: 

Tesniye-i beyân için Âsûrîlerde her ne kadar bir alamet-i fârika yok ise de 

seleflerinde yani (Sümer ve Akad)lılarda, kelimenin nihayetine “iki” rakamı vaz’ 

olunmuştur. 

İsimlerin ekseri fiilden müştakdır ve suret-i terkipleri ise Sâm lisanının 

cümlesinde cârî olan kavaide tabi’dir. 

 - ز  -

Sıfat isimde cârî olan kâffe-i kavaidi şâmildir. 

Ale'l-umûm sıfat isimden sonra kullanılıp gerek cinsen gerek kemmiyyeten 

isme mutabakat eder. Fakat suret-i tahrîri ihtiyârîdir. Şöyle ki: İsim “silâbîk” ile 

yazıldığı halde sıfat “İdeografik” ile yazılabilir veya bunun aksi olabilir. Eğer isim ile 

sıfat “ideografik” usûlüyle yazılmış ise cem’inde alamet-i cem’ en nihayetine vaz’ 

olunur. 



 304 

Sıfat-ı adediye, Arabîde olduğu gibi, aşarâta kadar müzekker veya müennes 

olabilir. 

Rakamların şekli ise Lâtin rakamları gibi birer çizgiden ibarettir. Mesela: 

“Bir”  Lâtinde  I , Âsûrîde= bir hatt-ı amûdî. 

“İki”  Lâtinde II , Âsûrîde= iki hatt-ı amûdî. 

“Üç”  Lâtinde III , Âsûrîde= üç hatt-ı amûdî. 

Elhâsıl, dokuza kadar böylece hattın adedini artırarak beyân olunmuştur. 

/(307)/ 

“On” rakamına gelince, kezâ Latinde bir X ile beyân olunduğu gibi, bunlarda 

dahi o harfe müşâbeheti olan şu şekil kullanılmıştır. 

Yirmiden otuz ve ondan altmışa kadar ma’lûm olan “on” işaretini yan yana 

yazarak göstermişlerdir; latinde XX, XXX, ilh olduğu gibi. 

Fakat “altmış” rakamını, “bir” yazar gibi, yalnız bir hatt-ı amûdî ile 

yazmışlardır. Ondan sonra yüze kadar altmışın yanına “on” rakamını ilave ederek 

“yetmiş”, “seksen”, ilh etmişlerdir. 

“Yüz” işareti yine bildiğimiz bir hatt-ı amûdî olup ortasından sağa doğru bir 

mîh çekilmesiyle “bir” ve “altmış” rakamlarından tefrîk olunur. “İki yüz”, “üç 

yüz”ilh için telaffuz ettiğimiz gibi evvela “iki” adedini gösteren iki hatt-ı amûdî ve 

ittisâlinde ise “yüz” işareti yazılmıştır, 2X100, 3X100 gibi, böylece bine kadar. 

“Bin” yazmak için, “on” işareti ile “yüz” işaretini yan yana vaz’ etmişlerdir; 

güya 10X100 yazılmış olsun. 

“Birinci”, “ikinci”, ilh a’dâd-ı fer’iyyesi için ma’lûm işarât kullanılıp yalnız 

rakamların nihayetine fer’iyyeye alamet olan işaret-i mahsûsa konulmuştur. 

 - خ -

Zamîr, şahsiyye ve izâfiyesinde, Arabîde olduğu gibi, gerek müfredi gerek 

cem’i için muhatab ve gâibî iki nev’ olur: müzekkeri başka, müennesi başka. Bu hâl 

mütekellimde cârî değildir. 



 305 

Zamâir-i izâfiye, Arabî ve Türkîde olduğu gibi yalnız ismin nihayeti tebdîl 

edilerek beyân olunmuştur. Şöyle ki: Türkçede “kitabım” dediğimiz vakit 

nihayetindeki “-m” edatı “benim kitap” olduğunu gösterdiği gibi Âsûrîde dahi 

isimden evvel yazılmaz. Türkçede kullanılan müfredinde “-m”, “-n”, “-i” ve 

cem’inde “-miz”, “-niz”, “-leri” edatı mütegayyir olmadığı gibi Arabîde ve Âsûrîde 

dahi tegayyür etmez. Mesela: /(308)/ 

Müfred 

Mütekellim    nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ى” 

Müzekker  muhâtab  nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ ” 

Müennes muhâtab nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ ” 

Müzekker gâib   nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ ” 

Müennes gâib   nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ ” 

 

Cem’ 

Mütekellim    nihayetlenir: Âsûrîde ( ),   Arabîde “ ” 

Müzekker  muhâtab  nihayetlenir: Âsûrîde ( ),  Arabîde “ ” 

Müennes muhâtab nihayetlenir: Âsûrîde ( ),  Arabîde “ ” 

Müzekker gâib   nihayetlenir: Âsûrîde ( ),  Arabîde “ ” 

Müennes  gâib  nihayetlenir: Âsûrîde ( ),  Arabîde “ ” 

İsm-i işarette dahi gerek müfredinde gerek cem’inde müennes ve müzekkeri 

biri birinden farklıdır. /(311)/ 

 



 306 

- � - 

Fiil, kezâ Arabîdeki gibi üç harfli mastardan müteşekkil olup ikiye 

münkasımdır: kıyâsî ve semâî. 

Kıyâsîler başlıca dört esas-ı fiilden ibarettir. Bunların arasına (ت)ye benzer 

bir sadânın ilavesiyle Âsûrîde bizce ma’lûm olan babların adedi sekize bâliğ olur. 

Zamirde müşâhede olduğu gibi fiilde dahi muhâtab ve gâib, gerek müfredinde 

gerek cem’inde müzekker veya müennes olduğuna nazaran iki suretle olur. 

Fiil, gerek şahsen, gerek cinsen ve gerek kemiyyeten kendi mübtedâsına tabi’ 

olup ona mutabakat eder. 

Âsûrîde fiil her ne kadar üç harfli mastardan müteşekkil ise de hatt-ı mîhînin 

suret-i tahrîri iktizâsınca iki harf ile yazılıp elsine-i Sâmiyenin cümlesinde yine o fiil 

üç harf ile yazıldığından i’tibârî olarak “sülâsî” denilir. Kezâ dört harfli fiiller dahi 

iki harf ile ve bazı kere de üç harf ile yazılıp i’tibârî olarak “rubâî” denilir. 

İ’lâl, aynıyla Arabîyedekine müşâbih olarak def’-i siklet için bir harfi kalb 

veya hazif etmekten ibarettir. 

Âsûrîde “ibdâl” dahi cârîdir. 

 - ى -

Harf-i cer, gerek kemiyet gerek keyfiyet ile hiçbir münasebeti olmayıp daima 

sabit bir hâle mâliktir. 

Âsûrîde mevcut harf-i cere misal için bir kaçını şuracıkta gösterelim: 

( )= “ ”, ( )= “ ”, ( )= “ ”, ( )= “ ”, ve 

gayrihim. 

 - ك -

Zarf, Âsûrîye mahsus olarak bir şekl-i âhar üzeredir, bu da ismin nihayetine (-

îş) hecesi ilavesiyle olur. 

Fakat bunlardan başka âdî zarflar dahi vardır. Mesela: 



 307 

(mâtîmâ)= “daima”, (kânâ)= “ne kadar”, (âkkâ)= “nasıl”, (âdî)= “daha”, ilh. 

 - ل -

Harf-i atf her lisanda olduğu gibi Âsûrîde dahi şunlardır: 

(îm, kî)= “eğer”,  (lâ)= “lâ, yok”, (v)= “v, yahut”, (şûmmâ)= “böylece”, ilh. 

 - م -

Şimdiye kadar ettiğimiz ta’rîfâttan anlaşılacağı ve makalemizin baş tarafında 

dahi beyân edildiği vech ile Âsûrî lisanı Sam silsile-i lisanına mensuptur. Binaen-

aleyh onlar ile büyük irtibatı vardır. 

Şu irtibat, gördüğümüz gibi, yalnız sarf kavâidine dair olmayıp terekküb-i 

lisan ve lügat cihetinden dahi hiçbir farkı olmadığı mervîdir. 

Âsûrî’de ismin bir hayli kısmı ef’âlden müştakk olması buna bürhân kâfîdir. 

/(312)/ 

Âsûrî lisanının Sâm lisanlarına olan müşâbehetini göstermek için şuracıkta 

yalnız Arabî ile telaffuz ve manaları bir olan lügatlerden bazılarını göstermekle iktifâ 

ederiz: 

Âsûrîde   Manası    Arabî 

(ûzûn - )  “kulak”   (uzn - ) 

(ayn - )   “göz”    (ayn - ) 

(âbû - )   “peder”   (eb=ebû - ) 

(beyt - )   “hâne”    (beyt - ) 

(bâbû - )   “kapı”    (bâb - ) 

(lîşân - )   “dil”    (lisân - ) 

(meh - )   “su”    (mâ’ - ) 

(nâhâr - )   “ırmak”   (nehr - ) 

(kâlû - )   “hep”    (küllî - ) 



 308 

(nûr - )   “nûr”    (nûr - ) 

(akâl - )   “yemek”   (ekl - ) 

(kâlbû - )   “köpek”   (kelb - ) 

(şâmû - )   “gök”    (semâ - ) 

(dâmû - )   “kan”    (dem - ) 

(şâmşû - )  “güneş”   (şems - ) 

(amûkû - )  “derin”    (amîk - ) 

(alâmû - )  “halk”    (âlem - ) 

(yevmû - )  “gün”    (yevm - ) 

(kurbân - )  “kurban”   (kurbân - ) 

(âhû - )   “kardeş”   (ah - ) 

(gâmâl - )  “deve”    (cemel - ) 

(kâkkâbû - )  “kevkeb(yıldız)”  (kevkeb - ) 

(pâtâ - )   “açmak”   (fetha - ) 

(şânât - )  “yıl”    (sene - ) 

(âdemû - )  “insan”   (âdem - ) 

(âkrâbû - )  “akrep”   (akrep - ) 

(râkîp - )  “rakib”    (râkib - ) 

(zîkârû - )  “erkek”   (zeker - ) 

(nâhârû - )  “gündüz”   (nehâr - ) 

(melîkû - )  “padişah”   (melik - ) 

(rîşû - )   “baş”    (re's - ) 

(kârnû - )   “boynuz”   (karn - ) 

(bîntû - )   “kız”    (bint - ) 



 309 

(mîeyt - )  “ölü”    (meyyit - ) 

(şâniye - )  “iki”    (isneyn - ) 

(şâlâş - )  “üç”    (selase - ) 

(ârbâ - )   “dört”    (erbaa - ) 

(hâmişâ - )  “beş”    (hamse - ) 

(şaybâ - )   “yedi”    (seb’a - ) 

(şûmûnû - )  “sekiz”             (semâniye - ) 

(yetşû - )   “dokuz”   (tis’a - ) 

(eşritû - )  “on”    (aşre - ) 

(hâmeşehriyet - ) “onbeş”     (hamsete-i aşar - ) 

(eşrâ - )   “yirmi”   (işrîn - ) 

(şâlişâ - )  “otuz”    (selasîn- ) 

(meh - )   “yüz”    (mie - ) 

(âlâb - )   “bin”    (elf - ) /(324)/ 

 

Not: Latin harflerine aktarılan karşılaştırmalı sözcüklerden Âsûrîlere ait ve 

Arapça kelimelerin yazımlarının birbirine benzerliklerinin daha iyi anlaşılabilmesi 

amacıyla eski harfle yazımları birlikte verilmiştir. 

 

(Adet 36, s.286–288; adet 37, s. 298–299;             (K ( ق ). B.) 

adet 38, s.307–308; adet 39, s. 311–312;  

adet 40, s.324)  

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IX. TARİH İLE İLGİLİ 

METİNLER 
 



 311 

KISM-I EDEBÎ 

ÂSÂR-I CELÎLE-İ HAMİDİYE 

—den bir nebze- 

İfade 

Müstağni-i şerh ve beyan ve envâr-ı mehr-i âsâ pertev-i efşân olan ef’âl-i 

mebrûre-i cenab-ı Padişahı ve makâsid-i Hayriye-i Hazret-i hilâfetpenâhînin îrâd 

ve tezkârına ne mertebe kalkışılsa yine bahr-ı bî-pâyân mahâmit şehriyârilerinin 

bir noktasını bile hakkıyla tarif ve iş’âr mümkün olamayacağı gayri-kabul-ı 

inkardır.  

Hasâil ve sıfât-ı Hamîde-i tâcdârilerinin esniye ve medâih-i celîlesini ve 

sâye-i Tevfikâtvâye-i ( ) mulûkânelerinde mülk ve milletin nail olduğu 

saâdet-i haliye ve âtîyeyi ve âlem-i İslâmînin ulûm ve fünûna ne yolda hizmetler 

ettiğini ve terakkiyât-ı mütenevviasına nasıl bir medâr-ı azim olduğunu Fransa ehl-

i ilminden ve kadr-i şinâsândan Mösyö ( ) telif ve neşreylediği bir risâle-i 

mahsûsada lisan-ı sitâyiş ve şükran ile yâd ve ta’dâd eylemiş olmakla Avrupa 

erbâb-ı ilm ve dânişinin zât-ı hazret-i zıllu’l-lahı ve memâlik-i mahrûse-i şahınşahı 

hakkında nasıl bir fikre sahih ve hakikatnümâ beslediklerini ihvân-ı Osmaniyeye 

bildirmek ve bu babdaki memnuniyet ve meserretimden onları da hıssa-münir 

eylemek arzusuyla risâle-i mezbûrenin tercümesini vazife-i şükr-i güzârı ve resâil-

i bahtiyârîden addettim.  

<<Vallahü’l-Müsteân>> 

Abdülgânî Senî [YURDMAN] 

∴ 

Devlet-i âliye-i Osmaniye zat-ı hazret-i padişahının devr-i celîl mes’adet-

karîn şâhânesinde terakkiyât-ı maddiye ve maneviye ile tahallî ve merâtib-i âliye-i 

gıbta-bahşâya suûd etmeye başlamıştır. 



 312 

Hakikat, cülûs-ı meyâmin me’nûs cenab-ı tâcdârânelerinden biri –Kur’an-ı 

Kerim’in de emir ve tenbih buyurduğu vech ile- tebaa-i sâdıkasının saâdet-i 

dünyeviye ve uhreviyesini istihsâl-i maksat âlem-pesend ile bir çok mekâtib-i 

küşâd buyurarak millet-i necîbe-i Osmaniyeyi bir terakkî-i seri’a nail etmişlerdir. 

Maarif-i umûmiyenin terakkîyât-ı külliyesi sayesinde umûr-ı idare, sanayi, 

ticaret, idare-i askeriye ber-intizâm fevka’l-gâye kesb etmiştir. 

Diyanet-i İslâmiyenin mâni’-i terakki olduğu zann-ı sahîf ve fikr-i  

tıflânesinde bulunan bazı kuvvete beynân ( )ve sebk-i magzânın –

evvelleri bulundukları gibi- şimdi şu tekaddüm ve terakkîyi görüp artık ta’rizât-ı 

bî-üdebâne ve hakk-ı şikenânede bulunamayacakları âşikârdır. 

Peygamber-i Zîşân-ı İslâmiyân [Aleyhissalavati Ve’s-selam] bir Hadis-i 

Şerif’lerinde “ulemâ enbiyânın vârisleridir”. “Rûy-ı zeminde ulemâ âsumândaki 

ihtirân nûr-efşân gibidir.”, “Tahsil-i ilm her Müslümin vazife-i mükellefesidir.”, 

“İlim kalbin hayatı, basarın nurudur.”, “Çin’de bile olsa ilmi talep ediniz!” diye 

tavsiye buyurdular. 

Kur’an-ı Mübeccel’de “Hel yestevîllezine yağlemûne, vellezine lâ 

yağlemûn”   emr-i celîlini okuyoruz. İşte bu nikât-ı âliyeye vakıf olan ve 

medlûlünü hayyiz-i husûle getirmek fikr-i cihân-pesendânesinde bulunan ve 

himem-i mütevâliye-i terakkî-perverâneleriyle bütün Avrupa’yı hayret ve 

meftûniyette bırakan zat-ı celîl şahınşahı teb’a-i mes’ude-i şâhânesini, dünyanın 

her bir cihetinden hisse-yâb olduğumuz terakkiyât-ı mütenevvianın fevâid-i 

azîmesinden iktitâf edebilmek saâdetine nail olmuş ve maarif-i cedîde-i hâzırayı 

memâlik-i vesiâ-ı mülûkânelerine intişâr etmiş olarak görmeyi arzu 

buyurmaktadırlar. 

Birkaç sene zarfında memâlik-i fesîhatu’l-mesâlik cihânbânîlerinin başlıca 

şehir ve kasabalarında bir çok mekâtib tesis ve inşa buyurulmuştur. 

Gerek Rumeli, gerek Anadolu demiryolları az bir zaman içinde pek çok 

terakki etmişlerdir. 



 313 

Bu husustaki hakk-ı tekaddüm fazileti o hükümdar zî-iktidar ve şehriyâr-ı 

Âli Tebara aittir. 

İstanbul ray hatimlerinin inşası, şu cesîm eser zat-ı bî-mesîl-i umrân-

perverânelerinin saâdet ve ikbâl ve salâh ve ma’muriyet-i memlekete masrûf olan 

fikir ve teveccüh mukaddimânelerine pek vâzıh bir delil-i zâhirdir. 

Mekteb-i Sultanî ve mekâtib-i âliye-i saire zat-ı hüsrevâne- /(255)/ lerinin 

ihya buyurdukları fünûn ve maariften dolayı iftihar etmelidir. 

Zaman-ı perişan-ı şâhânelerinin i’lâ-yı nâmı, saâdet-i memâlikin ikmâl ve 

itmâmı makâsid-i celîlesiyle iştigâl-i daimide bulunduklarına, medâr-ı terakkiyât-ı 

umûmiye olacaklarına itimat-ı mülûkâneleri ber-kemâl olan ve burada birer birer 

ta’dâdı uzun düşecek bulunan mekâtib en büyük berâhîn-i celîyyedendir. 

Tertîbât-ı cedîde-i askeriyenin mükemmel bir eser hakîm-i satvet-i 

şiârâneleri olduğu meşhûd-ı âlemdir. 

Kudret ve şevket-i İslâmiyeyi anlamak için ehl-i İslâmi esnâ-yı 

ibadetlerinde hazır bulunup müşâhede etmek kâfidir: 

Namaz vaktinin hulûlunda, müminin bilâ-fark ve temeyyüz veya neseb ve 

tekaddüm – Efendi hâdiminin, kâtib vezirin, bir nefer kumandanın sırasında saff-ı 

beste-i ihtirâm ve ihtişam ve huşu’-ı tam olarak ve bir sükût-ı edibâne ve 

huzû’kârâne ile umûr-ı dünyeviyeden bir şey düşünülmeyerek, âhirlede hiçbir 

mukâleme ve işaret dahi edilmeyerek “Allahu Ekber!” kelime-i celîlesiyle ibadet-i 

hâlik-i lem-yezele ibtidâ olunur. 

Buraları anlaşıldı; izahatımız da daha ileriye gitmeden evvel evâilde ulûm 

ve maarifin âlem-i İslâmiyet’te ne merkezde bulunduğundan bahsedelim: 

& 

(El-Birûnî), envâr-ı ulûmi tâ Hindistan’a kadar isâl eylemiştir. 

(Nasrettin Tûsî) Merağa’da bir rasathane inşa ve tesis etmek için pek dakîk 

ve zarûri ulûm-ı sahîhe-i felekiyyeye destres olmuştur. 



 314 

Hulagu’nun biraderi Kubilay, Çin Hükümdarı olduğu vakit ulûm ve maarifi 

memleketine idhâle sa’y etmiştir. 

Buhara’da tecemmu’ etmiş olan cemiyet-i ilmiye mesâî-i maarif-

perverânesiyle şöhret-yâb olmuştu. 

Gazi Sultan Orhan Hazretleri şair Hâfız’ın hâmisi olmuşlardır. 

Ebulfeth Gazi Sultan Mehmet Han sânî Hazretlerinin Sadrazamı Mahmut 

Paşa ulemâ, şuarâ ve erbâb-ı hüner ve marifeti sever ve himaye ederdi; müşârün-

ileyh bir çok kütüphaneler ve medreseler küşâd etmişti. 

Yine Hakan-ı müşârün-ileyh hazretlerinin zamanlarında makam-ı sadâratta 

bulunmuş olan Gedik Ahmet Paşa dahi gayet makbul ve beliğ şiir inşâd ettiği ve 

umûr-ı siyasiyede de haiz-i iktidar-ı küllî bulunduğu gibi ulûm ve fünûna dahi 

aşina bir zat-ı yektâ idi. 

Hele o padişah-ı âlîşânın bizzat bir çok lisanlarda vukûf-ı tam ve mekânet-i 

tahrîr ve kelamı vardı; ilm-i nücûm ise bildiği ulûmun en âdisidir. 

Müneccim-i meşhur Hüseyin, malumât-ı vâsi’a ve dakikasıyla fevkalade 

bir sitâyiş ve takdire mazhar olmuştur. 

Sadrazam Ali Paşa, İran’dan şair İdris’i celb ederek devletin vekâyi’-i 

yevmiye-i tarihiyesini zabdetmek için “Vakanüvis” tayin etmiştir. 

Şehzade Cem malumât-ı Mütenevvia-ı vâsiasıyla kemâl-i suhûletle 

söylediği bir çok elsineye vukûfuyla Rodos’taki Malta Şövalyeleri’ni hayrette 

bırakmıştı. 

Meşhur Sultan Süleyman Han Hazretleri gayet vâsi’ olan âsâr-ı ulûmundan 

hayli şeyler bıraktığı gibi Feridun Bey, Mustafa Paşa, Ramazan Zade, Birgivî gibi 

erbâb-ı fazl ve kemâl-ı hâkân müşarün-ileyh hakkında pek çok esniye ve mahâmid 

îrâd ve ulûm-ı âliye ve âliyedeki bâ’-i tavîleni suret-i mahsûsada tezkâr ve yâd 

eylemişlerdir. 

Vezîr-i şehir Sokullu Mehmet Paşa’nın ale’l-umûm ulûm ve fünûn 

hakkında malumât-ı câmia ve külliyesi vardı. 



 315 

Büyük şairlerden biri olan Bâkî Sultan müşârün-ileyh hazretlerinin hasâil 

ve fezâil-i memdûha-i âlem şumûlünü gayet beliğ ve müesser bir kaside-i 

mutavvele ile zikr ve ilân etmişti. 

Sultan Mustafa-yı sâlis Hazretleri zamanında makam-ı sadâreti işgal etmiş 

olan İbrahim Paşa küşâd eylediği medreseye haftada üç defa giderek bizzat 

hocaların tedrisâtını istimâ’ ederdi. 

Sultan Ahmet-i sâlis Hazretleri’nin sadrazamı Ragıp Paşa kendi ihdâs ettiği 

kütüphane-i umûmiyede imrâr-ı ömr etmek için isti’zân etmişti. /(256)/ 

Vezir-i müşârün-ileyh teşne-gân-ı ulûm ve maarifin şu kütüphaneden def’-i 

hırs ve ataş tahsil eyleyeceklerini kütüphanenin bir canibine bina ettirdiği 

çeşmenin üzerine hakk ettirmiştir. 

Uluğ Bey medh ve senâdan devr kalmayacak âsâr-ı ilm-i heyet bırakmıştır. 

Ulemâ-yı İslâm-ı heyetten: Medâr-ı şemsin en uzak mesafesini, 

seyyârelerin güneş etrafında resmettikleri muharriklerde şemsin nokta-i ihtirâktaki 

mevkinin o muharriklere olan buğdunu, bir senenin –fevkalade sahîh bir surette – 

müddet-i muayyene ve mukannenesini tayin, küre-i arzın şems etrafındaki 

devrinin bir nisbet üzere olan tenâkusunu ispat, küre-i kamerin inhirâfât-ı 

arziyânesinin adem-i intizâm ve ıttırâdını  keşf, kamerin üçüncü inhirâfını tayin, 

duvar tahtasını, delikli irtifâ’ aletini, saat rakkâsını ve saireyi keşf ve ihtirâ’ 

etmiştir. 

Coğrafya-yı Riyâzîden: Batlamyus=Butuloma ’nın 

Elmecesti  namındaki kitab-ı kebîr heyetini tetkik, daire-i nısfu’l-

nehârın mikyâs-ı derecâtını vaz’, coğrafyaya müteallık cedâvili ihdâs ve terkîm 

vesaire … 

Riyâziyâttan: “Memâs” [18] ları hisâbât-ı müsellesâtiyeye idhâl, “ceyb” [19] 

leri “vitr-i daire”ye kalb ve tebdîl, cebrî hendeseye tatbik, üçüncü derece 

muâdelât-ı cebriyesinin halli usûlünü tevsi’ ve ikmâl vesaire … 

                                                 
18 2  [1] ve [2] (ilm-i müsellesât) ıstılâhâtındandır. 



 316 

Kimyadan: “Hâmız-ı kibrit=Zâc yağı”nın hâmız-ı azot”un “mâizerrîn”in 

terkibini, “civa”nın vesair hamezât-ı madeniyenin istihzârını keşf vesaire … 

Nebâtâttan: İki bin nev’-i nebâtın keşfi, (diyokrid- )in nebâtât-ı 

mecmuasına bir ilâve, nebâtâtın müzekker ve müennes pek çok envâının tetkiki, 

nebâtât bahçelerinin ihdâsı vesaire … 

Tıptan: “Gaytân Yakısı”nın isti’mâli, “revâned”in “lubb-ı nebâtât”ın “temr-

i hindi”nin, bazı nebâtât-ı usâresinin, “senâimekkî”nin, “kâfûr”un te’sirat-ı 

devâiyesi, şekerin isti’mâli ve yâle-i rüchânı, “cülâb” şurubu ve ecsâm-ı summiyye 

vesaire … 

Ziraattan: Her sene tarlaya ekilecek tohumların tayiniyle beş altı senede 

araziye yarayacak mezrûât teakubu usûlü, bataklıkların kurutulması için lağamlar 

isti’mâli vesaire … /(257)/ 

Hayvanattan: Bir büyük tarih-i hayvanat, hayvanat bahçelerinin icadı 

vesaire… 

Pirinç, pamuk, tütün ağacı, şeker kamışı, hurma ağacı, fıstık ağacı, “Japonya 

Gülü” denilen nebat, kırmızı ve beyaz “kamelya” çiçeği, “helyon” yahut “kuş 

konmaz” denilen nebat Avrupa’ya hep İslâm erbâb-ı sanâyi’ ve himmeti sayesinde 

dâhil olmuştur. 

Çelik isâga etme sanatı. İpin nescî usulü, demircilik hırfeti, âlât-ı basariye 

imali, yeldeğirmenleri şarkta bilinip kullanıldıktan sonra Avrupa’ya girebilmiştir. 

Arap usul-i mimarisi heyet-i mecmuasıyla gayet dil-nişîn ve mergûbdur;  

münhaniyât-ı muhtelifeyi hâvî olan kemerlerin tarz-ı inşâsı, beyzavî dilimli 

kantaralar, nukûş ve mahkûkât-ı mütenevvia-i garîbe muhtelif fağfûrî duvar taşları, 

elhâsıl cami bulunduğu ziynet-i cazibe-i ukûl olarak mimarlarımızı düçâr-ı baht ve 

hayret etmektedir. 

Şam, Kahire ve Kurtuba’da bulunan cevâmi Avrupa fen /(264)/ mimarisine 

fevkalade musanna’ ve bedî’ birer numunelik etmişlerdir. 

                                                                                                                                          
 
 
 



 317 

Geçen asırlarda ticaret büyük bir faaliyette idi; lâyuad velâyuhsa olan 

kervanlar Hindistan ve Çin mahsulat ve mamulatını Afrika, Sicilya, İspanya emvâl 

ve emtiâ ve eşyasıyla mübâdele ederdi. 

Şeker, zağferân, pirinç, pamuk, darı, fildişi, altıntozu, Şam ve Tilitle  

 eslihası, Kurtuba’nın keçi derisinden mamül sahtiyânları, (Kuiza)’nın mavi 

ve yeşil çuhaları, İran kumaş ve halı ve derileri, Çin’in çay ve akmişe-i harîriyesi, 

Keşmir’in mensucat-ı kıymetdârı, Musul mensucatı ve edviye-i tıbbiye muamelât-ı 

ticariyeye mühim bir revac vermiştir. 

Kur’an-ı Kerim sa’y ve ikdâmı, kesb-i vakârı, inşâ ve imarı emr ve tavsiye ve 

kâsibin muhabbet-i ilahiyeye mazhar olduğunu beyan etmektedir; bütün inşaat ve 

imarât cemiyet-i himmetkârânın muavenât-ı mahsûsasıyla meydana geldiğinden 

saâdet-i hal hükümfermâ idi. 

Hükkâm, vülât, kumandanlar, kibar ve mu’teberân-ı hüner ve sanayi ile 

meşgul olmaktan asla çekinmezlerdi. 

Tilitle’deki Müslüman mekteplerine tahsil-i ulûm etmek için her yerden 

müteaddid tullap geldiğini Mösyö  tarihinde zikretmiştir. 

Afrika ve şark, İspanya ile müsâbakata girişmiştir. 

Sebte, Kayravan, Cezayir, Tunus, Trablus merâkiz-i ulûm ve maarif olmuştu. 

Felâsife, müfessirîn, şurrâh, fukaha, nahviyyun, fusahâ ve bulağa, şuarâ, 

muhaddisîn ve hikâye nüvîsân hevâinedgân ( ) nâmahdûd denilecek 

surette her yerde bulunurdu. 

Me’mûn dokuzuncu (hicrî ikinci) asrı kendi ismiyle doldurmuştur. 

Tabib ve heyetşinâs İbn-i Sina Buhara’da, rakkas ve delikli irtifâ aletinin 

mucidi İbn-i İdris Mısır’da – onuncu (hicrî üçüncü) asırda – bir mevki-i mühim ve 

mümtaz tutmuşlardı. 

Hükümdar-ı Selçukiyân Celalettin Melikşah feth-i İbn-i Nacibe, onbirinci 

(hicrî dördüncü) asır vukuâtı sırasında zikr-i cemîl ashâbı idâdından bulunmuşlardır. 



 318 

Cedâvil-i mühime-i ilm-i heyetin vâz’ı Ebu Hanife, hey’iyyûn ve 

coğrafiyyundan Ebulhasan,  denilen cedâvilin müretibi Nasreddin 

Tûsî, şairu’l-ğuzeyli zamanlarının medâr-ı fahr ve şerefleri idi. 

Eslâfının tertip etmiş olduğu ilm-i heyet cedâvilini ikmâl eden İbn-i Şatir, 

Semerkand’da bir cemiyet-i ilmiye teşkil eden Timurlenk, müerrih-i şehir Ebulfidâ, 

ulûm ve maarifi Herat’a kadar îsâl eden Timurlenk’in oğlu Şahruh “mülûk-ı 

çerâkise” tarihiyle bir “lügat-ı tarihiye” telif eden el-Makrizi, Semerkend’da bir 

rasathane inşa eden Timurlenk’in hafîdi Uluğ Bey, Mısır için bir tarih yazan Ali es-

Suyutî, kavâim-i nakdiye istimâli usulünün beyne’l-İslâm vücudunu ispat eden bir 

“muhtasar tarih” müellifi hevând-mîr envâr-ı ulûm ve fünûnu bil-cümle memalike 

neşr ve ta’mîm eylemişlerdir. 

Onyedinci [hicrî onbirinci] asırda Kâtip Çelebi her nokta-i nazardan mühim 

ve mükemmel olan “coğrafya”sını cem ve telfîk etmiştir. Muaviye’nin tabibi olan 

Muazer hem şair, hem münekkid-i edebiyat, hem hekimdi; Halid bir çok âsâr-ı 

Yunaniye tercüme etmişti; İskenderiye tabibi Harun –ki mecmua-ı âsârı elimize 

geçmemiştir- çiçek illeti hakkında bir suret-i müdâvât irâe eylemişti. 

Harunü’r-Raşîd İmparator Şarlman’a gönderdiği Musevî elçiler vasıtasıyla 

pek çok medâr-ı ibret ve istifâde şeyler irsâl eylemiştir; Nişabur’daki medrese-i 

tıbbiyeyi taht himâyesine aldığı gibi Bağdat’ta da bir daru’l-fünûn küşâd etmiş ve bu 

daru’l-fünûn heyetini huzurunda derece-i matlûbede imtihan veremeyenleri icrâ-yı 

tebâbetten men eylemiştir. 

Bütün şarkta kadîmden biri kullanılagelen müdâvât-ı hurâfiye ve vehmiye 

hemen kâmilen süratli bir surette bertaraf edilmişti. Bağdat mektebinin muallimîni 

sırasında meşhur Yûşa’ bin Nûn  dahi bulunmaktaydı. Bu mektepte kutub-i 

mu’tebere-i /(265)/ Yunaniyeyi Arapça tercüme ve muallimler yalnız tıb değil sair-i 

ulûm-ı edebiyeyi dahi tedrîs ederlerdi. İşte bu suretle Aristo ve Eflatun’un âsârını 

cem etmiş bulundular. Hemen her gün kitap yüklü develerin Bağdat kapılarından 

girip çıktığını gördüklerini rivayet etmişlerdir. İmparator Mihael’den tazminat olarak 

Yunanistan kadîm-i hükemâsının âsârı ahz olunmuştur. Bu faaliyet, hep envâr-ı 



 319 

maarif ve ulûmu etrafa neşretmekteydi. Basra, İsfehan, Semerkant, Fas, Merakiş, 

Sicilya, Kurtuba, İşbilya, Gırnata’da müteaddid mektepler küşâd edilmişti.  

Mâ-fevke’l-tabia olan şeyler daima insana bir telezzüz bahşeder. İşte 

Araplarda eslâfından muntekil bir hevesle ulûm-ı mevcûdeyi lisanlarına tercümeleri 

esnasında ulûm ve fünûn-ı ciddiye ve hakikiyeye bir takım umûr-ı ticariyede 

karıştırmışlardı. Tahsil ettikleri şeyleri öğrenmekle iktifâ etmeyerek hemen onu 

ikmâl ve tevsi’a çalışırlardı. Her şeyi –tasavvura dâhil olabilir- her nevi ameliyatla 

mehekk ticariye örerek eslâfın tecâribini ikmâl ve bu babdaki malumât-ı tezyîd ve 

fünûn ve ulûm-ı tecribiyye hakkında bir usûl-u muntazam keşfederlerdi. Bazı ecsâmı 

ateş üzerine vaz ve onlardan daha saf ecsâm-ı istihsâl ve bir suretle tekşîf ederek 

havâs hakkında hayli malumâta destres olurlardı. Yine bu suretle de ehl-i İslâmın 

taharriyât-ı himmet-kârânesi –her maraza deva-yı âcil olacağı emelinde 

bulundukları- “el-iksîr”i bulmak ümidiyle kendilerini kimya tetkikatına fevka’l-

lüzûm münhemik etmişti. Sarı çiçeklerin, altının sath-ı zeminde güneşe alâmet ittihâz 

edildiği ezmineden pek çok asırlardan beri erbâb-ı tecrübe âsâr-ı hilkati hâdde-i 

tetkike vaz edilmekteydi. Araplar el’ân ismini muhafaza etmekte bulunduğumuz 

“enbîk” dedikleri ecsâm-ı mâyiayı taktire mahsus olan alet-i malûmeyi icat 

etmişlerdir. /(266)/ 

Evvelleri Napolili Zozin ( )  taktirîn suyu tasfiye usulüyle istihzârını 

tarif etmişti. Suların havâs ve terkibâtına ait olan bu usulü –kaynamak hâsasına malik 

bulunan mâyi’ât hakkında- pek garip ve vehmî bir usuldür; ma’mafih terakkî-i fenn 

nokta-i nazarınca onun bu usulünden de diğer suretle istifadelere yol açılmıştır. 

Kimya-girân İslâm arasında şâyân-yâd ve tezkâr-ı meşâhîrden Errâzî, 

Ebudder, Cafer Tuğracı–ki kimyadan bahis manzum bir eseri vardır; âsârından 

birinin ismi de “Es-sırâc”dır- gibi bazıları kimyaya sezâ-i tezkâr isimler vaz’ etmiştir: 

“ilmü’l-mizân”, “ilm-i siklet”, “ilm-i terakkubât” gibi. 

Yukarıda ismini zikretmiş olduğumuz Cafer’den biraz bahsedelim: sekizinci 

(hîcri ikinci) asırda ber-hayattı; Râzî, İbn-i Sina, Hâlid gibi meşâhîr-i atibbâ-yı Arab 

kendisini bir üstat gibi tafdîl ve lisan-ı hürmetle yâd ve tebcîl ederlerdi. Tarih-i 

kimyada ismi pek büyük bir şöhretle mezkûr olduğu gibi peryesitley, lâv-vâziye 



 320 

( )  [20]kadar bir mevki-i mühim ihrâz etmiştir. “Hâmiz-i azot”, “mau 

zerrîn” hakkında ilk defa olarak izahat vermişti. Ondan evvel keşfolunmuş sirkeden 

şiddetli bir hâmız bildikleri yoktu. Hâmız ve hâmızsız kimyadan bahsetmek bizim 

için kâbil olamaz. Rojer Bekon ( )’un da Cafer’den bahsettiği sırada 

kendisini “üstâzu’l-esâtize” namıyla yâd etmeye hakkı vardır. 

Evvelce zikri sibkat eden İbn-i Sina’nın cem etmiş olduğu âsârı ta’dâd etmek 

faydadan hâlî değildir: 

( 1 ) “fevâid ve menâfi’-i ulûm” hakkında, 

( 2 ) “sıhhat ve edviye”hakkında, 

( 3 ) “kanun-ı tıb”, 

( 4 ) “mutâlaât-ı felekiyye” hakkında, 

( 5 ) “mesâil-i riyâziye”, 

( 6 ) “lisan-ı Arab ve mana-yı aslî-i lügat” hakkında, 

( 7 ) “Rûh ve haşr-ı ecsâd” hakkında, 

( 8 ) “Küre üzerine çizilen hutût-ı mütevâziye”ye dair 

( 9 ) “Oklides’in bir muhtasarı”, 

( 10 ) “Mütenâhî ve nâmütenâhî” hakkında, 

( 11 ) “hikmet-i tabiiye ve gayr-i tabiiye”ye dair, 

( 12 ) “malumât-ı beşerî cami-i kâmûs-ı kebîr” [20 cild] 

Bu esnada Avrupa’nın ne hal ve merkezde olduğunu düşünmeli ve şu 

terakkiyâtı da göz önüne getirmelidir. 

Araplar esmâr-ı ulûm-ı iktitâf ve fazla olarak vaz’ ve icad ettikleri sıralarda 

Avrupa hemen bu günkü Kafreri’ye[21]’den az ziyadece bir medeniyete malikti. 

Arapların felsefe, riyaziyât, hey’et, kimya, tıp hususunda kazandıkları muzafferiyet, 

terkiyât-ı askeriyelerine nazaran daha sabit, daha mühimdi. 

                                                 
20 Meşâhir-i kimya-gerân-ı garbiyedendirler. 
21 Cenûbî, Afrika’da bir kıtadır. 



 321 

2 

İspanya Müslümanları oraya geldikleri vakit Asya’ya /(269)/ mahsus olan 

elbise ve mefruşat tezyinâtını sair debdebe ve tantanalı ahvâli beraber götürmüşlerdi. 

Meskenlerinin manâzır-ı dahiliyesi gökyüzünün levn-i mâvisini irâe etmekte, yahut 

küçük körfezler arasında gizlenmiş gibi görünmekteydi. 

Ebniyenin, gayet latif ve dil-rübâ olan o güzel mermerden inşa olunmuş 

balkonları, rûh-fezâ bir surette çiçeklerini açmış portakal ağaçlarını hâvî asılı 

bahçeler, envâ-ı ezhâr sayesi altında kurulmuş halvetgâhlar, insanı günün hararetli 

zamanlarında uykuya davet ederdi. 

Bir tarafta, saf ve berrak bir su çeşmesi, diğer cihette nazar-ı karîbnukûş ve 

rusûm-ı mütenevvia, ötede yazın çiçek bahçesinin o râyihadâr ve taze havasıyla 

tecdîd-i hava edecek âlâtı, kışın alt katta bulunan buhar sobası vasıtasıyla ısıtmak 

üzere oraya sevk olunan ve duvarlar arasında bir takım borular derûnunda bulunan 

sıcak ve râyiha-i tayyibeli havayı hâvî daireler görülürdü. 

Eşya, sandal ve limon ağaçlarından ve sedef, inci, fildişi, gümüş, altın, 

“mâlâkiyet”denilen bir nevi yeşil taşla kaplanıp tezyîn edilirdi. Her tarafta bir suret-i 

mâhirâne ve sanatkârâne de dizilmiş kayabillûrundan, Çin porseleninden mamül 

tabaklar, türlü nukûş ve tesâvîr-i hayret-âmîzi cami levhalar müşâhihi olunurdu. 

Sekîneyi, taharet, meşguliyet ve eğlencelerinden alıkoyacak bir şey tasavvur 

olunamazdı. Hiçbir millet Arapların tenezzüh bahçeleri kadar sanaat ve zerâfetini 

geçecek bir terakkiye mazhar olamamıştır. Bize maişetin suret-i mesudiyet ve 

refâhiyeti gösteren ve o yolda alışmaya tarîk irâe eden İspanya Arapları’dır. 

Nezâfet ve taharet onlar için bir vazife-i dinîyyeden ma’dûddur; tahareti, 

âdeta günde birkaç defa elbise değiştirmek derecelerine vardırırlardı. /(270)/  

Mevsimine göre sıcak veya soğuk suyu, mermerden yapılmış dil-güşâ 

havuzlara sevk eden madeni borular, istenildiği vakit bir cereyân-ı havâi sevki kâbil 

bir surette imal olunmuş ve derûnunda “el-karâzâs”  denilen su soğutmaya mahsus 

mesâetli destiler asılmış hücre ve dolaplar bulunurdu.  



 322 

Kadınların tenezzühüne, eğlencesine mahsus ebniye-i cesîme, çocuklar için 

dolaşık yollu ve kaldırımlı havlu ve meydanlar, hocalar için vâsi’ kütüphaneler vardı. 

Ali el-Hakîmin kütüphanesi o kadar meşhur ve cesîm idi ki yalnız fihristi kırk cild 

teşkil etmişti. Kitapları istinsâh ve teclîd ve tezyîn için ayrıca hususi daireler 

bulunurdu. 

Asya ve Afrika mülûk-ı İslâmiyesi hutût-ı Mütenevvia-i garibeye, türlü el 

yazılarına temallük ile iftihar ederlerdi. 

Garb-ı mülûk-ı İslâmiyesi, edebiyatı himaye ve teşvikte Dördüncü Halife 

Hazret-i Ali [Radıyallahu Anh]’nin eser ve mesleğine iktifa eder. Başlıca şehirlerde 

birer kütüphane inşa etmişlerdi. On adeti İspanya’da olmak üzere yetmişe yakın 

kütüphaneleri sayılırdı. 

Her caminin yanında fukara evladının okuma yazma, Kur’an-ı Kerim 

bellemesi için medreseler bulunurdu. Mekâtib-i ihtiyâriyeye gelince: Her birinde 

dörder tâlib bulunmak üzere yirmibeş, otuz kısma münkasım dârü’lfünunlar bulunur 

ve bu dârü’l-fünunların her biri birer reisin yed’-i idaresine tevdi’ kılınırdı. 

Gırnata’da, Kurtuba’da ve daha sair büyük şehirlerde dârü’l-fünûnlar ve bu 

dârü’l-fünûnlar riyâsetinde Musevilerden bile erbâb-ı liyakat ve iktidar bulunurdu; 

ehl-i İslâm evâmir ve nevâhi-i dinîyelerinden başka bir çok hükemiyât ve emsâl-i 

nâdireye itibar ederler ve asla taassub vesair edyâna hakaret göstermezlerdi ki 

bununla mekâtibin teftiş ve tetkiki vezâifini Nasturî (Musevîye)ye tevdi’ etmiş olan 

Harunü’r-Râşit’e iktidâ etmiş oluyorlardı. Adeta müslümanların efkâr-ı münevveresi 

Avrupa’da o vakit hükümfermâ olan şiddet-i taassubla taban tabana bir zıddiyet 

teşkil etmekteydi. 

Zamanımızda da bu fikr-i münevver Müslümanlarca muhafaza olunmaktadır: 

Mekteb-i Sultanî-i şahanede Avrupalı, orman ve maden mektebinde yerli Hıristiyan 

memurîn ve hususi muallimlerden maâdâ bütün büyük mekteplerde de bunlardan 

muallimler vardır. 

Bugün Avrupa’da hangi müterakkî ve mütekaddim bir millet vardır ki ehl-i 

İslâmın eserine tebaiyyet etmiş ve onların mesleklerini tutmuş olmasın? Dârü’l-

fünûnlarında edebiyat muallimleri hep Arapların mekâtibe elverişli kitaplarını 



 323 

tercüme ve izah /(277)/ etmişler, diğerleri de beyan ve belağat, inşâ, riyâzât, hey’et 

vesair ulûmu tedris eylemişlerdir. Maarif-i umûmiyemizi küşâd ettiğimizde Arap 

dârü’l-fünûnları tarz ve usullerinin pek çoklarını muhafaza etmişizdir. Ulûm-ı 

muhtelife tedris olunan bu mekâtibin yanlarında birer “dârü’l-muallimîn”, bâhusus 

birer “tıbbiye mektebi” dahi bulunuyordu 

Araplar lisanlarını, nev-i beşer içinde musta’mel elsinenin en mükemmeli 

olduğundan bahis ile medh ve senâ edenlerdi. 

Bunda da haksız değillerdi; hatta Hazret-i Peygamber [Aleyhis-Selavatı Ve’s-

selam]’e bir mucize teklif ettiklerinde erbâb-ı teklifi, Kur’an-ı Kerim’den bir miktar 

irâdıyla tarz-ı inşa-yı bedî’ ve bî-nazirine mebhût ve hayran ederdi. Muslen namıyla 

maruf ve kaza ve takdirât-ı İlahiyeye mütevekkil olan bir takım Ortodokslar, her biri 

bir mucize-i garibe olan Kur’an’ın sahâifini tekrar etmekten fevkalade mahzûz 

olurlar. 

Bu takdirce gayet meşhur nahviyyun ve sarfiyyun meydana getiren bu lisanın 

Arap mekteplerinde bir ihtimâm-ı ciddiyet-perverâne ile tahsiline taaccub 

etmemelidir. 

Bu nahviyyun ve sarfiyyun ise bu gün bizim kullandığımız kamuslara 

müşâbih kamuslar, lügatler teşkil etmişlerdi ki bu kamusların biri altmış cildden 

ziyade bir kitaptan müteşekkildi. Her kelimenin şerhi müellifîn-i meşhûradan nakil 

ve ahz olunurdu. 

Gırnatalı Muhammed Bin Abdullah’ın “Lügat-i Tarihiye-yi Ulûm”unda ve 

daha diğer büyük ve mühim kamuslardan başka Yunan, Latin, İbrani lisanlarına 

mahsus lügat kitapları cem’ ve tertip etmişlerdi. 

Arapların itibar-ı ilimleri hakkında daha yüz sahifede doldurabilirim; lakin 

ziyade tafsilat ile erbâb-ı mutâlâayı yormak bir faydaya müntic değildir. 

Müslümanların âlem-i insaniyette ihrâz etmiş oldukları mevki mütehayyiz ve 

âlîyi ve beşeriyetin onlara karşı müteşekkir ve minnetdâr bulunduğunu anlatmak için 

inzâr-ı itibara koyduğum bu kadar tarifât kâfîdir. 



 324 

Ulûm ve maarif nokta-i nazarından âlem-i İslâmiye karşı olan teşekkürâtımızı 

unutturmak fikr-i bâtılını aramış olan edebiyatımızın tutmuş olduğu o meslek hakk-ı 

nâ-şinâsiyi terk edeceği tabiidir. Hakikaten, şimdi o teşekkürü ifâ edecek vakit hulûl 

etmiştir. Mahzan bilâ-muhâkeme ve elcâât-i gayr-i ma’kûleye müstenid bir haksızlık 

müebbeden devam etmez; bâhusus meziyât ve hasâis-i ulviyet-perverâneleriyle 

mâcereyât-ı kadîmeyi mahv ile temhîd ve sâil-i ta’mîm-i insaniyete himmet 

buyurmakta olan zât-ı celîl padişahı zamanlarında hemen mâil-i indifâ’ ve mübeddel-

i uhuvvet-i umûmiye olmaktadır. 

3 

Justinyan’ın vefatından dört sene sonra yani 569 tarihinde Arabistan’da, 

Mekke-i Mükerreme’de ırk-ı beşer üzerinde pek büyük bir nüfuz ve tesir-i kussiyet-

âmiz göstermiş olan Hazret-i Muhammed (Aleyhissalatu Vesselam) tevellüd etmiştir. 

Hazret-i müşârün-ileyh memleketini ibadet-i esnâm ile meşgul, alâim-i 

cevviyye ve semaviyye gibi hurâfâta mu’tekid halk ile mâlî bulmuştur. 

İşte müşârün-ileyh (Peygamber-i Zîşân Efendimiz Hazretleri) Peygamber 

olmakla beraber minberde fesâhate, ma’rekede şecâate sahipti. İtikadı, gayet âlî bir 

surette “Lailahe İllallah, Muhammed Resulullah” ibare-i tevhîdiyesini ikrâr üzerine 

müessestir. 

Müşârün-ileyh (Efendimiz Hazretleri) bu mühim ve dinî olan vahdaniyeti 

ilahiye hakikatini tenbîye ve ihtar edip bir takım münakaşât-ı gayr-i hikemiye ile 

beyhude uğraşmaz ve daima ibadet ve oruç, sabır ve kanaat, bedenin tahareti gibi 

esâsî ve makbul vezâifle ümmetin ıslah-ı ahvâline  çalışırdı. En ziyade zekat, 

tasadduk, rızaen lillah emel-i hayır ve ma’rûfu takdir ve tahsîn ederdi. Çoktan beri 

dünyanın görmemiş olduğu adem-i taassub irâesiyle her şahsın necât ve saâdet-i 

uhreviyesi için edyânı bahis ve tetkik ve fezâil-i âliye ile müveşşah olmak şartıyla 

fikrinin kabul eylediğine sülûk ve tabir-i diğerle imanı taklidi değil, tahkîki olması 

üzerine farz bulunduğunu beyan etmekte olduğundan beşeriyetin üç rub’una icrâ-yı 

nüfûz etmek bu suretle tabîi bulunmuştur. 

İle’l-ân Afrika ve Asya’nın en büyük kıtası kâvi bir surette İslâmiyete bağlı 

bulunmuş ve bulunacaktır. /(278)/ 



 325 

Hülasa-i kelam, âlem-i İslâmiyetin Asya, bâ-husus Afrika’da vaktiyle ikmâl 

edilmiş olan telkin ve neşr dinin bu defa kendiliğinden ve yeniden tevessü’ ve 

intişârı, şu nüfuz-ı garîbi şâyân-ı hayrettir. coğrafya nokta-i nazarından Afrika’nın 

sülüsânî İslâma aittir; birkaç Avrupalı tüccar veya tüccar vekili hariç tutulursa, 

yüzlerce muhtelifü’l-ecnâs kabâil beyninde kabul ve temessük edilmiş bir mezhep 

varsa o da dîn-i İslâmdır; tayin ve tahsisi müşkil olan bir hat üzere şimâlden cenûba 

doğru günden güne imtidâd eylemekte olduğunu, nüfuz-ı İslâmiyetin terakkiyât-ı 

seriasını daha iyi bilenlerden biri bir münvâl-i muharrir aynen kitabında göstermiştir. 

Mösyö Yaniğ, bu hattın Yeşil Burun’dan zengibâra kadar tahdit 

olunabileceğini –iki sene evvel- takdir ve tahmîn etmişti. Şimdi ise bit-tabî vasatlara, 

kenarlara da münteşir olmuştur. Afrika’daki İslâmiyetin merkezi Afrika’nın 

şimâlinde ve bir müselles şeklinde kavî bir suretle tahkîm ve tahdîd olunmuş 

demektir ki Trablus, Vaday, Sudan Mısrî aralarında bulunmaktadır. 

İşte zât-ı Hazret-i Şahınşahının ef’âl-i meşkûre ve âmâl-ı mebrûre ve saâdet-i 

mülk ve devlet hakkındaki niyyât-ı hayriyesini hülâseten şuraya kayıt ve evvelleri 

ulûm ve fünûnun beyne’l-İslâm ne merkezde olduğunu ve o mukaddimâtın memâlik-

i şâhâne-i Osmaniyenin ikbâl ve istikbâli için ne gibi terakkiyât hıfzetmiş olduğu 

hakkında ne yolda bir his hâsıl ettiğini irâd ettim. 

Şu risâleyi yazmakla asla malumât satmak arzusunda değilim; yalnız hakikat-

i İslâmiye ve ulviyet ve kudsiyet-i hilâfet-i muazzamaya karşı uhdeme terattüb eden 

vazife-i şükran ve ihtirâmı ifa etmek emelindeyim. 

Memâlik-i mahrûsa-i şâhâne hakkında muğâyyir-i hakikat fikirlerde bulunan 

bazı basiretsizlere mukâbil zîrdeki cümleyi şifâhen söyleyebilirim. 

“İşte Sultan Abdülhamit Han Gazi Hazretleri’nin âsâr-ı himem-i ciddiyet-

perverâneleri! İşte ihyâ buyurdukları memâlik-i ma’mura ve mes’ude-i şâhâneleri!” 

/(279)/ 

(Adet 32, s.255–257; adet 33, s.264–266,      (Abdülgânî Senî [YURDMAN]) 

adet 34, s.269–270; adet 35, s.277–279)      

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

X. DERGİNİN YAYIN 

POLİTİKASI TEŞEKKÜR VE 

CEVAPLAR İLE İLGİLİ 

METİNLER 



 327 

MÜTENEVVİA 

ÖTEBERİ 

Tebliğ olunan bir varakada meşhur “Tazarruât” müellifi Sinan Paşa’ya 

“Eslâf”ın 48. adedinde münderic tercüme-i hâli sırasında “Hoca Paşa dahi 

denilir” dediğimizden bahis ile müşârun-ileyhin İstanbul’da kâin meşhur 

mahalle ve mescidin sahibi olan Hoca Paşa mı, yoksa onun gayrı mı olduğu 

istizâh edilmiştir. Cevaben deriz ki: 

Gayrıdır. Vakıa –yazdığımız gibi- Sinan Paşa’ya da Hoca Paşa denilirse 

de mescit ve mahallesi olan Hoca Paşa 999’da şehîden vefat eden Üveys 

Paşa’dır ki meşhur olan mescitten başka asıl kendi namına olarak bina eylediği 

“Hoca Üveys” mescidinin mihrabı pîş-gâhında medfûndur. 

 

(Adet 34, s. 273–274)                 (Faik Reşât) 

 

 

 

İHTAR 

 

(Muallim Hikmet-Kısm-ı Fennî) 

30 ve 31’inci nüshalarda münderic (Muallim Hikmet)’in ara yerinden bir 

miktar mahal eksik dizilmiş olduğu gibi 32’nci nüshanın 257’nci sahifesinde 

“umumiyetle hararet …….” diye başlayan cümle ile onu müteakip gelen “öyle ise 

havâs-ı hamseye ………” cümlesi arasından dahi bir bahsin unutulmuş olduğu 

mevhiren anlaşılmakla 1 ve 2 rakamlarıyla ber-vech-i âtî derc edildi. 

 

(Adet 34, s. 270 )       (Hazine-i Fünûn) 

 



 328 

İHTAR 

 

Hazine-i Fünûn derc olunmak üzere irsâl buyurulacak evrâk ve mekâtibin iki 

nüsha olarak yazılması lüzumunu evvelce ilân ve ihtar eylediğimiz halde ekseriya 

yine bir nüsha olarak gönderilmekte olduğundan ba’dazin iki nüsha olmayan evrâk 

ve mekâtibin kabul ve derc edilemeyeceğini ma’-ı el-i’tizâr tekrar ihtar ederiz. 

 

(Adet 39, s. 316)       (Hazine-i Fünûn) 

 

 

 

 

 

İHTAR 

 

Dergimizin ikinci senesinin Mart iştirâki 52’nci nüshada hitâm bulacağından 

senetlerini tecrîd etmek isteyenlerin doğrudan doğruya kütüphane-i âcizânemize 

müracaat buyurmalarını rica ve bundan böyle gerek kitap, gerek dergiye müteallak 

siparişleri yalnız peşin para ile ifâ etmeyi kararlaştırmış olduğumuzdan 

kütüphanemize edilecek siparişler bedellerinin daima ber –vech peşin gönderilmesi 

temenni olunur. 

 

(Adet 42, s. 340)       (Hazine-i Fünûn)  

 



 329 

İHTAR 

 

Dergimizin ikinci senesinin Mart iştirâki 52’nci nüshada hitâm bulacağından 

senetlerini tecrîd etmek isteyenlerin doğrudan doğruya kütüphane-i âcizânemize 

müracaat buyurmaları rica olunur ve bundan böyle tahvîl-i memuriyet, tebdil-i 

mekân, seyahat vesaire bu gibi esbâb ( )-ı meşru’ânın hesap ve kuyûdatımızca 

irât eylediği müşkilattan dolayı gerek kitap, gerek dergiye müteallik siparişleri yalnız 

peşin para ile ifâ etmeyi kararlaştırmış olduğumuzdan kütüphanemize edilecek 

siparişler bedellerinin daima ber –vech peşin gönderilmesi temenni olunur. 

 

(Adet 47, s. 380)       (Hazine-i Fünûn) 

 

 

 

 

İHTAR 

 

Dergimizin ikinci senesinin Mart iştirâki 52’nci nüshada hitâm bulacağı ve 

Martları hitâm bulan abonelere –bir eş’âr vukubulmadıkça- dergi gönderilemeyeceği 

cihetle senetlerini tecrîd etmek isteyenlerin doğrudan doğruya kütüphane-i 

âcizânemize kemânü’s-sâbık yirmi üçer kuruş göndermeleri rica ve bundan böyle 

tahvîl-i memuriyet, tebdil-i mekân, seyahat vesaire bu gibi esbâb-ı meşru’ânın hesap 

ve kuyûdatımızca irât eylediği müşkilattan dolayı gerek kitap, gerek dergiye 

müteallik siparişleri yalnız peşin para ile ifâ etmeyi kararlaştırmış olduğumuzdan 

kütüphanemize edilecek siparişler bedellerinin daima ber –vech peşin gönderilmesi 

temenni edilir. 

 

(Adet 48, s. 388)       (Hazine-i Fünûn) 



 330 

İHTAR 

 

Dergimizin ikinci senesinin Mart iştirâki 52’nci nüshada hitâm bulacağı ve 

senetleri hitâm bulan abonelere –eş’âr vukubulmadıkça- dergi gönderilemeyeceği 

cihetle senetlerini tecrîd etmek isteyenlerin doğrudan doğruya kütüphane-i 

âcizânemize kemânü’s-sâbık yirmi üçer kuruş göndermeleri rica ve bundan böyle 

tahvîl-i memuriyet, tebdil-i mekân, seyahat vesaire bu gibi esbâb-ı meşru’ânın hesap 

ve kuyûdatımızca irât eylediği müşkülattan dolayı gerek kitap, gerek dergiye 

müteallik siparişleri yalnız peşin para ile ifâ etmeyi kararlaştırmış olduğumuzdan 

kütüphanemize edilecek siparişler bedellerinin daima ber –vech peşin gönderilmesi 

temenni edilir. 

 

(Adet 51, s. 412)       (Hazine-i Fünûn) 

 

 

 

 

 

TASHÎH 

 

Geçen nüshada münderic Farisî gazelin makta beytinin mısra-ı sânisindeki 

“nefha” kelimesi “nağme” olacaktır. 

 

(Adet 39, s. 316)       (Hazine-i Fünûn)  

 



 331 

TASHÎH 

 

Geçen nüshada münderic nazirenin mısra-ı sânisi:  

“Piyâlesiz olurum mest-i hayret âh iderim”     

olacakken nasılsa “hayret kelimesi unutulmuş olmakla ma’-ı el-i’tizâr tashîh 

olunur.  

 

(Adet 41, s. 332)       (Hazine-i Fünûn)  

 

 

 

 

(İZAHAT) 

 

Daire-i Askeriyeye mensup Selahaddin Bey tarafından aldığımız bir varakada 

37’nci nüshada münderic redifli gazelin kendi mahsul-i karîhaları olarak hatta geçen 

sene neşrettikleri “Gonca-i Hayatım” unvanlı mecmualarında aynen münderic 

bulunduğu beyan ve teyid-i maddi için mecmuanın bir nüshası ve eser-i teveccüh 

olarak bir de gazel irsâl buyurulmuştur. Bizim her tab’ olunan eseri görmekliğimiz 

gelmez; tebliğ olunan bir şeyi beğendiğimiz ve mesleğimize muvâfık gördüğümüz 

halde kabul ve derc etmek usûl-u mütehazemiz icabânındandır. Binâen-aleyh bu 

babdaki mazuriyetimiz dergârdır. 

 

(Adet 38, s. 308 )       (Hazine-i Fünûn) 

 

 



 332 

TEŞEKKÜR 

 

Mukaddimâ şair Sabit’in tercüme-i hâli yazıldığı sırada musakkat reisi olan 

Özeyce ( )’nin mevki-i coğrafyası hakkında vukubulan istifsârımız üzerine 

bazı zevât itâ-yı malumâta himmet ve mesâretle bizi memnun eylemişlerdi. Âhiren 

hâlâ da Süvari Otuzbirinci Alayı Miralayı izzetlü Mehmet İzzet Beyefendi dahi bir 

mektup ile buna dair bazı malumâtı itâ buyurmuşlardır. Mektubu derc etmeye lüzum 

görmedik. Şu kadar ki mîr-i mevmi-ileyh gerek bu mektuplarında gerek daha evvel 

alınan diğer bir iltifâtnâmelerinde dergimiz hakkında fevkel-hade ibraz hüsn-i 

teveccüh buyurduklarından ve bu da kendilerinin maarif-perverliklerine delâlet 

eylediğinden suret-i mahûsada beyân-ı mahzûziyet ve arz-ı şükran ile beraber 

teveccüh el’elerini istibkâ ederiz. 

 

(Adet 36, s. 286 )       (Hazine-i Fünûn) 

 

 

(TEŞEKKÜR)  

 

Bemneha-l-kerim Hazine-i Fünûn’umuzun ikinci senesikolleksiyonu bu 

nüshada hitâm bulmakla üçüncü seneye gelecek nüsha ile ibtidâ olunuyor. 

Bir iki sene müddet muntazaman ve ithâz eylediğimiz meslekten asla inhirâf 

etmeksizin devam etmekliğimiz muhazâ-i ashâb-ı mutâlaa tarafından had ve 

iktidârımızın fevkinde gösterilen hüsn-i teveccühe ve iltifâtın semeresi 

olduğundanbuna mazhar olduğumuz müddetçe biz de ifâ-yı hizmette tecvîz-i kusur 

etmeyeceğimizi makâm-ı teşekkürde arz ile beraber her hâl-i vakârda muhtacı 

olduğumuz tevkîfât-ı ilâhiyeyi burada dahi tekrar istidâ ederiz. 

 

(Adet 52, s. 413 )       (Hazine-i Fünûn) 



 333 

YEVM-İ VELÂDET-İ BÂSİ’ÂDET HAZRET PADİŞAHI 

 

Hazret-i Abdulhamid dâd-ı fermânın bu gün 

Mühd-i imkâne şeref verdi kadûm-ı devleti 

 

‘Iydda, nevrûzda yoktur bu rûzın revankı 

Zeyb-i âgûş eylemiş zira o mihr-i şevketi 

Cenâb-ı Hâlık-ı kainat, nâmiye-i bahşa-yı mevlid ve imhât-ı azişâne mehr-i 

metîr sipher-i hilâfet, bedder-i tâbinde-i semâ-yı saltanat, veli-nimet bî-müntemiz 

şevketlü Padişahımız {Sultan Abdülhamit Han}sâni Efendimiz Hazretlerini kemâl-i 

âfiyet ve iclâl ile erîke-i melâ-yı hilâfetpenâhilerinde müstedâm ve sâye-i Râfet ve 

adâletlerini neşîmingâh kâfe-i enâm buyursun Âmin. 

Sâl-i besâl vukûu devr-i teceddüdî bu mülk ve millet hakkında fâl-ı mübarek 

diğer olan yevm-i velâdet-i bâsi’âdet cenâb-ı şahenşâhîleri bu gün yal’az-ı veş-şeref-i 

hulûl etmiştir. 

Cülûs-ı meyâmın manûs-ı zalel-hilerinden biri muzahher olduğumuz maddî 

ve manevi terkiyât -umûm-i cihâniyân andında müslümandan olduğu üzere- asırlarca 

zamana muhtac olan muvaffakiyât-ı azîmeden ve bu ise muhazâ o sultan-ı zîşana 

mevhibe-i mahsusa-i Rab izzet olan kemâl-i fetânet ve hüsn-i tedbir ve reviyet veulu 

himmet gibi hasâil-i celîle mukteziyât-ı feyz-i gâyâtından olmakla cülûs ve velâdet-i 

hümâyûn malûkânelerine mesâdif olan günler nazar-ı itibar-ı umûmide i’yâddan bil-

eter ve şeref-i tâbiyet ve sadakatla mabbâhi olanlar bu günlerde bir kat daha 

mevâzeb-i davet padişah-ı kiram kesterdir. 

Binâen-aleyh cerîde-i kenterânemiz heyet-i sadâkat-i nihâdi dahi umûm-i 

ifrâd taba-i şâhâne ile hemhis ve hemzibân olduğu halde ilân-ı sürûr ve iftihâr ve 

men gayrihad ifâ-yı vazife-i tebrik ve tehnişeye ictisâr eder. 

 

(Adet 32, s. 253 )       (Hazine-i Fünûn) 



 334 

TEBRÎK-İ ‘ÎD-İ SAÎD 

 

Rabbimiz Teala ve Tekaddüs Hazretleri şeref-i halveliyle karire’l-ayn ibtihâc 

olduğumuz ‘Îd-i saîd fitre-yi kâfe-i mü’minin haklarında ve bilhassa Emirü’l-

Mü’minin Halife-i Resul Rabbü’l-âlemin, veli-nimet bî-müntemiz, padişah-ı adl-ı 

âyin Efendimiz Hazretleri’nin hakk-ı ehak hilâfet-penâhilerinde bâis-i hayr-ı mûfûr 

ve müşâhide-i emsâl kesiresiyle ve eyadâr-ı sürûr nâ-mahsûr buyursun Amin. 

Bu gün resîde-i encâm olan şehr-i mübarek seyyâm lâ Elhamdü-l-menâ bu 

sene dahi sâye-i inâyet ve âtıfet hazret-i şehr-i yâride senin sâbıkada olduğu gibi ve 

belki onlardan kat kat ziyade kemâl saadet hâl ve aramış bâl ile güzâr eylediğinden 

her an ziver-i zebân mesâdikkatimiz olan davât-ı mefrûza-i cenâb-ı veli-nimet-i 

azimeyi bu vesile ile de tekrar ve ifâ-yı vecibe-i tebrik ve tehneye ictisâr ederiz. 

 

(Adet 39, s. 309 )       (Hazine-i Fünûn ) 

 

‘ÎD-İ SAÎD-İ ADHÎ 

Halveliyle şerfiyâb olduğumuz ‘Îd-i Saîd-i Adhîyi hitâb-ı hak cümle abâd-ı 

müslimin haklarında ve bilhassa Emirü’l-Mü’minin, Halife-i Resul Rabbü’l-âlemin, 

kıre’l-ayn âlemiyân, Veli-nimet bî-müntemiz şevketlü kudretlü Padişah adâlet unvan 

Efendimiz Hazretleri’nin hakk-ı ehak Hilafet-penâhîlerinde bais-i envâ hayr u 

müs’adat ve zât-ı ekdas hümâyûnlarını bâ-kemâl afiyet nice emsâlinin idrâkiyle 

ziynet-i bahş evrenin saltanat buyursun Âmin. 

  Dâver-i deverân şah-ı âlempenâh 

  Zall-ı hüdâ Hazret-i Abdülhamit 

    Şâneti, ikbâlini, iclâlini, 

    Ömrünü efzûn ide Rabb-ı mecîd 

(Adet 49, s. 390 )       (Hazine-i Fünûn) 



 335 

ŞİİRLERİN TASNİFİ 22  

TABLO–2 
Dergideki Yeri 

Eserin Adı Şairi 
Adedi Sayfa 

Ana 
Başlık 

Kitaptaki 
Başlık 

Alt Başlık 
Kitaptaki 
Sayfa Yeri 

Kıt’a M. Ali y.2, nr.50 399 Kıt’a 

I) İki Beyitlik Kıt’alar 
A) Normal kıt’a tariflerine uygun olanlar 
1) xaxa” kafiye düzeninde olanlar 
a) Eski tarz şiire mensup şairlerin yazdıkları kıt’alar 

68 

Kıt’a-i 
Na’tiyye 

Hayretî y.2, nr.46 365 Kıt’a 
1) İki Beyitlik Kıt’alar 
A) Normal kıt’a tariflerine uygun olanlar 
2) İki beyitlik musarra‘ kıt’alar (aaaa) 

74 

--- (Tarih-i 
Velâdet-i 
Hümâyûn) 

---(Ali Râşit) y.2, nr.32 254 Kıt’a 

II) Kıt’a-i Kebîreler 
A) Normal kıt’a tarifine uygun olanlar 
1- İçerisinde mahlas bulunmayan kıt’alar 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairinkiler 

84 

Sevdiğime 
Vehbîzade 
M. Rüşdü 

y.2, nr. 28 228 Kıt’a 
II) Kıt’a-i Kebîreler  A) Normal kıt’a tarifine uygun olanlar 
1- İçerisinde mahlas bulunmayan kıt’alar 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairinkiler 

84 

Tarih-i 
Velâdet-i 
Hümâyûn 

Ali Râşit 
Efendi 

y.2, nr. 32 254 Kıt’a 

II) Kıt’a-i Kebireler 
A) Normal kıt’a tarifine uygun olanlar 
2- Mahlâs kullanılan kıt’a-i kebîreler 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerinkiler 

89 

Sevdiğime 
Vehbîzade 
M. Rüşdü 

y.2, nr. 28 228 Kıt’a 
II) Kıt’a-i Kebîreler A) Kıt’a-I Kebîre şekli üzerinde görülen 
tasarruflar ve farklılıklar  2- Müstakil birer başlık taşıyan kıt’a-i 
Kebîreler  a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

92 

Nazm Muhyiddin y.2, nr.50 399 Kıt’a 
III. Nazm   A) Normal nazm yapısında olanlar 
1- İki beyitten ibaret olanlar 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

94 

Kıt’a Nazmî y.2, nr. 37 293 Kıt’a 

III. Nazm   A) Normal nazm yapısında olanlar 
1- İki beyitten ibaret olanlar 
b) Batı tesirinde yazan şairlerinkiler 
    “Kıt’a” başlığı ile yazılan iki beyitlik nazmlar 
     a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

95 

Gazel 
Mehmet 
İhsan 

y.2, nr.38 301 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

134 

Gazel 
Mehmet 
İhsan 

y.2, nr.38 301 

I-
 D
İV

A
N

 Ş
İİ

R
İ N

A
Z

IM
 Ş

E
K
İL

L
E

R
İ 

Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

134 

Gazel Ahmet Neylî y.2, nr42 335 Kıt’a 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

134 

Meyân-ı 
Gülzârda 

Reşât y.2, nr.43 343 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

135 

--- 
(Ma’raz-ı 
Sühan) 

Kâzım Paşa y.2, nr.44 353 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

135 

---
(Nazire) 

Kâzım Paşa y.2, nr.44 353–354 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

135 

Nazîre Servet y.2, nr.48 383 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

135 

Münâcât 
Vahdetîzade 
Rıza Safvet 

y.2, nr.50 388–390 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

135 

Gazel 
[Tevfik] 
Lâmih 

y.2, nr.40 317 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
1) Beyit sayısı 5 ilâ 15 arasında olan mahlâslı gazeller 
b) Batı edebiyatı tesirinde yazan şairlerinkiler 

139 

Gazel Muhyiddin y.2, nr.30 240 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
3) 4 beyitten müteşekkil gazeller       —Mahlâssız olanlar 
 a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

145 

Gazel-i 
Müşterek 

[T] Lâmih - 
[Müst] İsmet 

y.2, nr.31 245 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
5) Müşterek Gazeller 147 

Na’t M. Ali y.2, nr.30 240 Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

166 

Gazel-1 Muhyiddin y.2, nr.30 240 

I-
 D
İV

A
N

 Ş
İİ

R
İ N

A
Z

IM
 Ş

E
K
İL

L
E

R
İ 

Gazel 
A) Normal gazel tariflerine uygun olanlar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

166 

                                                 
22 Bu tablonun şekillenmesinde M. Fatih ANDI’ “Servet-i Fünûn’a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil Değişmeleri” isimli 
eserinden faydalanılmıştır. Kitapta belirtilmeyen şiir isimleri ve yazar isimleri dergideki incelemeden sonra belirlenmiş ve 
parantez içerisinde gösterilmiştir. 



 336 

--- (Gazel-2) Muhyiddin y.2, nr.30 240 Kıt’a 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

166 

Gazel Nazmî y.2, nr.37 293 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

167 

Nazire Halil Hâkî y.2, nr.37 293 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

167 

---(Nazire) Faik y.2, nr.40 317 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

167 

Na’t M. y.2, nr.41 329 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

167 

---(Gazel) 
Canlı Ömer 
Efendizade 

Ahmet Tâhir 
y.2, nr.48 383 Gazel 

B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

168 

Fuzulî’ye 
Nazire 

Ali y.2, nr.48 382 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

168 

Gazel Kilisli Rifat y.2, nr.46 366 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

168 

Sahil-i 
Deryada 

Vedât y.2, nr.43 343 Gazel 
B) Gazel şekli üzerinde görülen tasarruflar 
8) Mahlâssız Gazeller 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

168 

---(Subh-ı 
Saâdet) 

Fatma 
Makbule 
Leman 

y.2, nr.29 230 Murabba‘ 

A] Normal murabba‘ tariflerine uygun olanlar 
2) Murabba‘-ı mütekerrirler (aaaA, bbbA …) 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları murabba‘-ı 
mütekerrirler 

218 

Son Aşk 
Mehmet 

Celal 
y.2, nr.46 365–366 Muhammes 

A] Normal muhammes tariflerine uygun olanlar 
1) Muhammes-i müzdevicler (aaaaa, bbbba cccca …şeklinde 
kafiyelenen muhammesler) 
b) Batı edebiyatı tesirirnde yazan şairlerin yazdıkları 

229 

Tevhîd 

Recâî 
Efendizade 

H. Ferit 
Efendi 

y.2, nr.36 285 Muhammes 

A] Normal muhammes tariflerine uygun olanlar 
1) Muhammes-i müzdevicler (aaaaa, bbbba cccca …şeklinde 
kafiyelenen muhammesler) 
a) Eski tarz şiiri devam ettiren şairlerin yazdıkları 

228 

Tahmîs-i 
Na’t-ı Fuzulî 

Kâmil y.2, nr.47 375–376 Tahmîs 
A] Normal tahmîs tariflerine uygun olanlar 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 238 

Şarkı 
Halil Kemal 

Vahdetî 
y.2, nr.52 414 

I-
 D
İV

A
N

 Ş
İİ

R
İ 

N
A

Z
IM

 Ş
E

K
İL

L
E

R
İ 

Şarkı 

I] Dörder mısralık bendlerle yazılan şarkılar (Murabba‘ Şarkılar) 
A] Normal şarkı kafiyelenişlerine uygun olanlar 
1) “aAaA, bbbA cccA …” şeklinde kafiyelenenler 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

245 

Bir 
Mehtap 
Gecesi 

Abdülgânî 
Senî 

y.2, nr.52 413 
Dört Kafiyeli 
Nazım Şekli 

Dört Kafiyeli Nazım Şekli 
A) Normal düz kafiye yapısında olanlar 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 

284 

Gırîv-i 
Uhrevî 

(İbnü’r-
Rifat) Sâmih 

y.2, nr.39 309–310 
Dört Kafiyeli 
Nazım Şekli 

Dört Kafiyeli Nazım Şekli 
A) Normal düz kafiye yapısında olanlar 
b) Batı edebiyatı tesirinde yazan şairlerinkiler 

288 

Ulviyet-i 
Ramazan 

Kilisli 
Mehmet 

Rifat 
y.2, nr.38 301 

Sarma Kafiyeli 
Nazım Şekli  

(Rime embrassée) 

Sarma Kafiyeli Nazım Şekli (Rime embrassée) 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin sarma kafiyeli şiirleri 293 

Re’y Hayretî y.2, nr46 365 

II
I-

 B
at

ılı
 v

ey
a 

Y
en

i N
az

ım
 

Ş
ek

ill
er

i 
1-

 B
at

ı E
de

bi
ya

tı
 S

ab
it

 N
az

ım
 

Ş
ek

ill
er

i 

Çapraz Kafiyeli 
Nazım Şekli  

(Rime croisée) 

Çapraz Kafiyeli Nazım Şekli (Rime croisée) 
a) Eski tarz şiiri sürdüren şairlerin çapraz kafiyeli şiirleri 298 

Sabah 
Abdülgânî 

Senî 
y.2, nr.47 376 

Sekizer Mısralı 
Bendlerden Meydana 

Gelen Şekiller 

Sekizer Mısralı Bendlerden Meydana Gelen Şekiller 
a) Eski Tarz şiiri sürdüren şairlerin yazdıkları 
7)”aabbccca ddeefffd gghhıııg …” kafiyeli 5 bendli bir şiir 339 

Şîr-i Gazâ 
Mehmet 

Celal 

y.2, nr.41 
y.2, nr.42 
y.2, nr.43 

325–326 
333–334 
341–343 II

I-
 B

at
ılı

 v
ey

a 
Y

en
i 

N
az

ım
 Ş

ek
ill

er
i  

2-
 Y

en
i v

e 
Se

rb
es

t 
Ş

ek
ill

er
 Her Bendi Farklı 

Sayıda Mısralardan 
Meydana Gelmiş 

Olan Şekiller 

Her Bendi Farklı Sayıda Mısralardan Meydana Gelmiş Olan 
Şekiller 
 351 



 337 

SONUÇ 

XVIII. yüzyılda Lâle Devri ile başlayan batılılaşma-yenileşme çabaları, bütün 

engelleme ve başarısızlıklara rağmen XIX. yüzyıl ıslahatları için temel ve örnek 

teşkil etmiştir. Bir süreç ve deneyim şeklinde devam eden yenilik hareketleri, XIX. 

yüzyılda Sultan II. Mahmut, Tanzimat ve Islahat hareketleri, I. Meşrutiyet devri 

yeniliklerine dönüşmüş; XX. yüzyılda II. Meşrutiyet ve Cumhuriyete geçişle 

sonuçlanmıştır. Kısaca Cumhuriyeti ortaya çıkaran süreç XVIII. yüzyıldan itibaren 

oluşmaya başlamıştır. Siyasî ve sosyal alanlarda başlayan batılılaşma çabaları asıl 

meyvelerini edebiyat alanında vermiştir. 

Yeni türler ile, edebiyatımızda eskiden farklı olarak yeni bir toplum görüşü 

oluşmaya başlamış; bu yeni görüşler edebiyatımızdaki yeni bir oluşumu, Tanzimat 

Edebiyatını ortaya çıkarmıştır. Tanzimatın edebiyatımıza kazandırdığı en verimli 

kaynaklar ise gazete ve dergiler olmuştur. 

Gazete ve dergilerin sağladığı en büyük fayda ise artık şairlerin kendilerini 

halkın huzurundaymış gibi hissederek yazmalarına olanak sağlamasıdır. Bu durum 

aydınlara kendilerini daha çok insana anlatma imkânı sunmuştur. 

Gazete ve dergilerin en büyük özelliği ise yayımlandığı devrin özelliklerini 

yansıtmasıdır. 1893 yılında yayın hayatına giren Hazine-i Fünûn da yayımlandığı 

devrin özelliğini göstermektedir. 

Hazine-i Fünûn dergisi edebî ve fennî bir dergi olmakla birlikte dergideki 

yazılar daha çok edebî niteliktedir. Hazine-i Fünûn yayım hayatı boyunca bu çizginin 

dışına çıkmamış siyasete yer vermemiştir. Hem edebî hem de fennî pek çok yazının 

yer aldığı mecmuada edebî konuların fennî konulara göre daha fazla yer tuttuğu 

görülmektedir. İlgili bölümde de belirtildiği üzere incelediğimiz sayılarda 168 yazı 

bulunmaktadır; bunların 105’i edebiyatla ilgili, 17’si sağlıkla ilgili, 46’sı ise diğer 

alanlardadır.  

Dergi, şiir açısından da zengindir. Dergide 63 şiir yer almakta ve bunların 

çoğunluğu da eski tarz şiirlerden, özellikle de gazellerden, gazellere nazirelerden ve 

naatlardan oluşmaktadır. Bu şiirlerden 7’si sadece birer beyitten oluşan şiirlerdir. 



 338 

Dergide bulunan 56 şiirin 26’sı gazel, 2’si kaside, 3’ü münacat, 1’i 

Tevhid, 1’i murabba’, 2’si muhammes, 4’ü naat, 1’i şarkı, 10’u kıt’a, 6’sı ise bu 

nazım şekillerinden hiçbirine dâhil olmayan serbest şiirlerdir. 

Batılı kaynaklı veya yeni tarz nazım şekilleri kullanılarak şiirler yazan 

şairlerin kullandıkları nazım şekilleri şunlardır: Dört Kafiyeli Nazım Şekli, Sarma 

Kafiyeli Nazım Şekli (Rime embrassée), Çapraz Kafiyeli Nazım Şekli (Rime croisée), 

Sekizer Mısralı Bendlerden Meydana Gelen Şekiller, Her Bendi Farklı Sayıda 

Mısralardan Meydana Gelmiş Olan Şekiller. 

Hazine-i Fünûn’daki şiirlerin büyük bir kısmı aruz vezniyle yazılmıştır. 

Divan Edebiyatının usta şairlerinin şiirlerinin dergide yer alması, hatta nazireler 

yazılması, derginin Eski edebiyata olan sevgisinin ifadesidir. Özellikle Fuzulî’ye 

olan sevgi ve saygı çok büyüktür. Çünkü yazılan nazirelerin çoğu Fuzulî’nin 

gazellerine dairdir. 

Dergideki yazıların, belirli sütunlar altında neşrine dikkat edilmiştir. 

İncelediğimiz bu sayılarda “Kısm-ı Edebî, Eslâf, Mütenevvia, Meşâhîr-i Şuarâ-

yı Arab, Eş’âr, Makâle-i Mahsûsa, Ma’raz-ı Sühan, Kısm-ı Fennî, Musâhabe, 

Sıhhâtnümâ, Öteberi, Yeni Kitaplar” isimlerini taşıyan sütunlar vardır. Bunlardan 

“Eslâf” ve “Ma’raz-ı Sühan” daha çok müstakil olarak, bazen “Kısm-ı Edebî”nin 

alt başlığı; “Sıhhâtnümâ” ve “Öteberi” bazen müstakil olarak yer alırken, bazen 

de “Mütenevvia”nın alt başlığı olmuştur.  

“Kısm-ı Edebî”de şiir başta olmak üzere edebiyatla ilgili makalelere yer 

verilmiştir. “Eslâf”ta Osmanlı şairlerinin biyografileri yayımlanmıştır. 

“Mütenevvia”da başta gezi yazıları ve hikâyeler olmak üzere dilbilgisi, 

matematik, genel kültür ve güncel meseleler gibi çeşitli alanlarda yazılara yer 

verilmiştir. “Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab”da Arap şairlerinden ikisinin biyografisi 

yayımlanmıştır. “Eş’âr”da Ali Râşit’in divanından şiirleri yayınlanmıştır. 

“Makâle-i Mahsûsa”da sağlık, kimya, ahlâk üzerine makalelere; “Ma’raz-ı 

Sühan”da Tanzimat öncesi Divan şairlerinden bazılarının gazellerine ve beyitlerine; 

“Kısm-ı Fennî”de sağlık, coğrafya ve hayvanlar âlemi alanlarında, gezi yazısı 

türünde yazılara; “Musâhabe”de şairlerin aralarında yaptıkları sohbete yer 



 339 

verilmiştir. “Sıhhâtnümâ”da özellikle mutfakta kullanılabilecek pratik bilgiler 

aktarılmaktadır. “Öteberi”de dilbilgisi alanında kullanılan kelimelerden bazılarının 

yazılışları hakkında bilgiler verilmiştir. 

“Eslâf” sütununun dergide önemli bir yere sahip olduğu görülmektedir. Bu 

sütunda biyografi türünde yazılar bulunmaktadır. Derginin 27., 28, 29., 30., 31., 35., 

36., 38., 40., 41., 44., 46., 47., 48., 49., 50., 51. ve 52. sayılarında yer alan bu 

sütunda Faik Reşât’ın 13, Abdülkerim Hâdî’nin 1, İsmet (Müstecabizade 

İbrahim)’in 1, Abdülgânî Senî’nin 2, İzzet Efendi’in 1 yazısı bulunmaktadır. Bu 

sütundaki bir yazı da “İmzasız”dır. Faik Reşât tarafından kitap halinde basılan 

Eslâf dergideki biyografik yazıların temelini oluşturmaktadır. 

“Yeni Kitaplar” sütununda tanıtılan kitaplar derginin matbaasında basılıp 

kütüphanesinde bulunan ve satışı yapılan kitaplardır. 

Hazine-i Fünûn’da siyasî olaylara yer verilmeden, toplumun eğitilmesi 

amacıyla güncel konular üzerinde faydalı bilgilere ağırlık verilmiştir. Dönemin temel 

özelliği olan duygusallık, yayımlanan hikâyelerde ön plana çıkarılmıştır.  

Hazine-i Fünûn’da yer alan hikâyelerde sosyal hayata dair yaklaşımda daha 

çok kadın - aile - çocuk üçgeninden bakılmış; bunlara ilave olarak aşk konusu 

işlenmiştir. Sosyal hayatın bu şekilde konu bakımından sınırlandırılmasında elbette 

ki o yılların siyasî ortamı etkili olmuştur. 

Gazete ve dergilere uygulanan sansür sebebiyle aydınların siyasete 

yönelememesinin bir bakıma faydasının olduğu düşünülebilir. Çünkü siyasete 

değinemeyen yazarlar edebiyat, matematik, fen gibi alanlara yönelerek önemli 

eserler vermişlerdir. Bu açıdan bakıldığı zaman sansürün olumlu sonuçları da 

olmuştur fikrini kuvvetlendirecektir. 

Hazine-i Fünûn’da tercümeler Batı ve Doğu edebiyatından yapılmıştır. 

Batı’dan yapılan çeviriler genellikle ya kısa hikâye ve gezi yazısı türünde ya da fennî 

bir takım konularda bilgi vermek amacıyla o yılların Avrupasının sosyal hayatı 

hakkında bilgi vermek için kaleme alınanlardır. Doğudan yapılan çeviriler ise 

genellikle hikâyedir. 



 340 

Dergide edebî yazılara önem verildiği gözlenmektedir. Yer yer dil 

meselesinde vurgulanan sade Türkçenin dergide uygulama sırasında çok fazla 

üzerinde durulmadığı kullanılan üslûbun ağırlığından anlaşılmaktadır. 

Hazine-i Fünûn’da yer alan makalelerin bazıları fennî konulardadır. Fakat 

fennî konuların büyük bir kısmı bilimsellikten uzak insanların günlük hayatta 

karşılaştığı konulara ilişkin faydalı bilgiler niteliği taşır. Bundan başka dergide 

kimya, coğrafya ile ilgili konulara yer verilmiştir. 

İncelediğimiz sayılar 1895 yılında neşredilmiştir. Hazine-i Fünûn, yayın 

ilkesi olarak Eski edebiyatın tesiri altındadır. Üç yıllık yayın hayatı boyunca bunu 

devam ettirmiştir. Fakat bu demek değildir ki yeniye karşıdırlar. Her ne kadar şiirde 

eski nazım şekilleri daha çok kullanılmışsa da bunun yanında yeni tarz şekil ve 

muhteva unsurları da kullanılmış; bunun yanı sıra Batıdan alınan yeni türlere de 

yönelinmiştir. Dolayısıyla Hazine-i Fünûn sütunlarında, eski ağırlıklı olsa bile 

her tarz yazıya yer verilmiştir. 

 



 341 

KAYNAKÇA 

AKKILIÇ, Yılmaz 

“Dünyada ve Osmanlı’da İlk Basımevleri.” 
(http://www.bgc.org.tr/b_text.htm :  02.01.2007). 

AKTAŞ, Şerif 

 1996   Yenileşme Dönemi Türk Şiiri ve Antolojisi–1 (1860–1920) 

   Ankara : Akçağ Yayınları, 1. Baskı. 

AKYÜZ, Kenan 

1995  Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860–1923 

İstanbul : İnkılâp Kitabevi. 

AKYÜZ, Kenan 

Tarihsiz Batı Tesirinde Türk Şiiri Antolojisi  

İstanbul : Kitabevi, 5.Baskı. 

AKYÜZ, Yahya  

“Osmanlı Son Döneminde Kızların Eğitimi ve Öğretmen Faika 
Ünlüer’in Yetişmesi ve Meslek Hayatı.” 
(http://yayim.meb.gov.tr/dergiler/143/1.htm : 12/10/2007). 

AKYÜZ, Yahya 

 1999  Türk Eğitim Tarihi (Başlangıçtan 1999’a) 

 İstanbul : Alfa Yayınevi, Genişletilmiş 7. baskı. 

ALKAN, Ahmet Turan 

2002 “Jön Türklük Ölmez; Ölse de Hatta!..” Türk Edebiyatı Dergisi, 
Mart 2002 sayı 341 (http//www.osmanli.org.tr : 25.01.2007). 

ANDI, M. Fâtih 

1997   Servet-i Fünûn’a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil Değişmeleri 

İstanbul : Kitabevi. 

BAKIRCIOĞLU, N. Ziya  

 1999   Başlangıçtan Günümüze Türk Romanı 

İstanbul : Ötüken Yayınevi, 5. Baskı. 

BANARLI, Nihat Sami 

1982   Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, C. II 

Ankara : MEB Yayınları. 

CEBECİ, Dilaver “Tanzimat ve Türk Ailesi.” 

   (http://www.akintarih.com/osmanli/aile/aile.htm : 12/01/2007). 



 342 

ÇALIŞLAR, Aziz  

 1995  Tiyatro Ansiklopedisi 

   Ankara : TTK Basımevi. 

DEVELİOĞLU, Ferit 

 1996  OSMANLICA-TÜRKÇE LÛGAT 

   Ankara : Aydın Kitabevi Yayınları, 13. Baskı. 

DİLAVER, Hasan Hüseyin 

1999 “Sultaniler.”, Güler EREN, Osmanlı, C. V 

   Ankara : Yeni Türkiye Yayınları. 

ENGİN, Ayşegül 

“Türkiye Basın Tarihi.”  
(Orhan Koloğlu’nun “Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de 
Basın” adlı eserinden kaynakla) 
(http://www.izedebiyat.com/yazi : 02.01.2007). 

ERCİLASUN, Bilge 

 1994  Servet-i Fünûn’da Edebî Tenkit 

   İstanbul : MEB Yayınları. 

ERGİN, Muharrem  

1995  Osmanlıca Dersleri 

   İstanbul : Boğaziçi Yayınları, 18. Baskı. 

Faik Reşât 

1894 “Eslâf Hakkında Mukaddime Yollu Birkaç Söz.”, Hazine-i 

Fünûn Dergisi, 2. Yıl, S. 5 

   İstanbul : Asır Kütüphanesi. 

GARİPER, Cafer 

2004  “Yenileşmenin Başlangıcı ve Öncüleri.”, R. KORKMAZ, 

YENİ TÜRK EDEBİYATI EL KİTABI (1839–2000) 

Ankara : Grafiker Yayıncılık. 

GÖKALP, Ziya 

1997   Türkiye’nin Sosyal ve Kültürel Temelleri I 

İstanbul : MEB Yayınları. 

HUYUGÜZEL, Ömer Faruk, 

 2000  İzmir Fikir ve Sanat Adamları (1850–1950) 



 343 

   Ankara : Kültür Bakanlığı Yayınları. 

İNAL, İbnülemin Mahmut Kemal 

1988  Son Asır Türk Şairleri, Cilt 1–2–3–4 

   İstanbul : Dergâh Yayınları. 

İSKİT, Server R. 

2000  Türkiye’de Neşriyat Hareketleri Tarihine Bir Bakış 

Ankara : MEB Basımevi. 

KABACALI, Alpay  

1990  Başlangıçtan Günümüze TÜRKİYE'DE BASIN SANSÜRÜ   

İstanbul : Gazeteciler Cemiyeti Yayınları. 

KAHRAMAN, Âlim 

1998   “Hikâye.”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. XVII 

İstanbul : Diyanet Vakfı Yayınları. 

KAPLAN, Mehmet 

 1997  Türk Edebiyatı Üzerinde Araştırmalar, C. I, II 

   İstanbul : Dergâh Yayınları. 

KOÇER, Hasan Ali 

 1992  Türkiye'de Modem Eğitimin Doğusu ve Gelişimi (1773–1923) 

   İstanbul : MEB Yayınları. 

KODAMAN, Bayram 

 1991  Abdülhamit Devri Eğitim Sistemi 

   Ankara : TTK Basımevi. 

KORKMAZ, Ramazan 

2004   YENİ TÜRK EDEBİYATI EL KİTABI (1839–2000) 

Ankara : Grafiker Yayıncılık. 

KOLCU, Ali İhsan 

2004  “Yenileşmenin İkinci Kuşağı.”, R. KORKMAZ, YENİ TÜRK 
EDEBİYATI EL KİTABI (1839–2000) 
Ankara : Grafiker Yayıncılık. 

KURDAKUL, Necdet 

1997  Tanzimat Dönemi Basınında Sosyo-Ekonomik Fikir 

Hareketleri 

Ankara : Kültür Bakanlığı Yayınları. 



 344 

LEWIS, Bernard 

1996  Modern Türkiye’nin Doğuşu 

   (Çev. Metin Kıratlı) 

Ankara : TTK Yayınları, 6. Baskı. 

Mehmet Tahir Efendi (Bursalı) 

1972  Osmanlı Müellifleri 1299–1915, Cilt 1-2-3  

İstanbul : Meral Yayınları. 

Muallim Naci   

 1995  Osmanlı Şairleri 

   İstanbul : MEB Yayınları. 

Muhtar, Gazi Ahmet Paşa  

1993  Takvimü’s-Sinin 

(Hazırlayan: Yücel Dağlı, Dr. Hamit PEHLİVANLI) 

Ankara : Genel Kurmay Basımevi. 

NAİR, Güney 

1999  Sivas Basını (1878- 1999) 

Sivas : Ofset Matbaacılık, 1. Baskı. 

ORAL, Haluk 

 2003  “Tarihten Günümüze Salih Zeki.”, Matematik Dünyası, Kış 

   (www.matematikdunyasi.org : 18.06.2007). 

ÖZEGE, Seyfeddin 

1980   Bağış Kitapları Kataloğu 

(Haz. Ali Bayram, M. Sadi Çöğenli)  

Erzurum :  Atatürk Üniversitesi Basımevi. 

ÖZEN, Hatice 

1994 Tarihsel Süreç İçinde Türk Kadın Gazete ve Dergileri (1868–

1990) 

İstanbul : Graphis Ltd.   

ÖZTUNA, Yılmaz 

1998  Osmanlı Devleti Tarihi, C. I,II 

   Ankara : Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 



 345 

PAÇACIOĞLU, Burhan 

1990  Sivas Basınında Harf İnkılâbı 

   Sivas : Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları. 

SEL, Semra 

2004  Hazine-i Fünûn Dergisi (2. Yıl, 1–26. Sayılar) (İnceleme ve 

Seçilmiş Metinler) 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) 

Sivas : Cumhuriyet Üniversitesi. 

Selim Nüzhet 

1931  Türk Gazeteciliği 

İstanbul : Devlet Matbaası. 

ŞAHİN, Tahir Erdoğan 

 Tarihsiz Osmanlı Tarihi (Siyasî), Lise Ders Kitabı 

   Bem Koza Yayınları. 

ŞAPOLYO, Enver Behnan, 

1971  Türk Gazeteciliği Tarihi Her Yönüyle Basın 

Ankara : Güven Matbaası. 

Şemseddin Sami 

1996   Kâmûs-ı Türkî 

İstanbul : Çağrı Yayınları, 6. Baskı. 

ŞİMŞEK, Ayşe 

2006   Cumhuriyetten Günümüze Sivas’ta Ortaöğretim (1923–1997) 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) 

    Trabzon : Karadeniz Teknik Üniversitesi. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi 

1976  19 uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi 

  İstanbul : Çağlayan Kitabevi, 4. Baskı. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi 

 1995  Edebiyat Üzerine Makaleler 

   İstanbul : Dergâh Yayınları, 4. Baskı. 

TANZİMAT EDEBİYATI ---http://www.geocities.com/amasyalisesi/tanzimat.html- 

25.02.2007. 



 346 

TAŞDEMİRCİ, Ersoy 

2001  “Türk Eğitim Tarihinde Azınlık Okulları ve Yabancı Okullar.” 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 10. 

TOSKA, Zehra 

1999 “İstanbul Hayalhânesinde Beliren Kadın Simaları.”, Güler 

EREN, Osmanlı, C. V 

   Ankara : Yeni Türkiye Yayınları. 

TUNCER, Hüseyin  

1994   Arayışlar Devri Türk Edebiyatı 1- Tanzimat Edebiyatı 

İzmir : Akademi Kitabevi, 2. Baskı. 

TÜRER, Ali  

 1999  Osmanlı-Türk Modernleşme Sürecinde Eğitim Düşüncesi 

   Balıkesir. 

Tük Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi Devirler/ İsimler/Eserler/Terimler, 8 Cilt, 1977 -

1998, İstanbul : Dergâh Yayınları. 

UÇAROL, Rifat 

 1995  Siyasî Tarih (1789 – 1994) 

   İstanbul : Filiz Kitabevi, 4. Baskı. 

YOLALICI, M. Emin 

1999 “XIX. Yüzyıl ve Sonrası Osmanlı Devleti’nde Eğitim ve 

Öğretim Kurumları.”, Güler EREN, Osmanlı, C. V 

   Ankara : Yeni Türkiye Yayınları. 

YÜCEL, Hasan Ali 

1994  Türkiye’de Ortaöğretim 

Ankara : Kültür Bakanlığı Yayınları. 

YÜKSEL, Süheyla 

1997  Faik Reşât’ın Hayatı ve Eserleri 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi) 

 Ankara : Gazi Üniversitesi. 

 



 347 

DİZİN 

(yazar, gazete, dergi, dergi yazarları, dergi yazıları (hikâye, makale, deneme, şiir), 
kurum, kuruluş, kişi, eser, fikir akımı, millet, dil)  

 

A 

A (ع). Rızkullah45, 58, 59, 64, 65, 76, 77, 78, 104, 129, 
133, 136, 137, 139, 140, 244, 249, 263 

A (ع). Senî               bk. [YURDMAN], Abdülgânî Senî 

Abdülgânî Senî       bk. [YURDMAN], Abdülgânî Senî 

Abdülhalim Memduh................................................ 34 

Abdülkerim Hâdî47, 50, 56, 70, 74, 76, 77, 78, 104, 
128, 131, 135, 137, 138, 148, 173, 339 

ADIVAR, Halide Edip ............................................. 12 

Afak (der.) ................................................................ 42 

Afife Anjelik (tiy. Recaizade Mahmut Ekrem)......... 25 

Afitab-ı Maarif (der.) ................................................ 41 

Afrika Kıtası (mak. Ali Muzaffer) .... 81, 105, 134, 140 

Agâh Efendi.............................................................. 36 

Agdiye-i Hayvanât-ı Ehliye (mak. Necmeddin Sami)70, 
73, 120, 133, 142 

Ahâli (gz.)................................................................. 41 

Ahmet Cevdet Paşa XIX, 4, 5, 33, 46, 48, 75, 157, 210, 
211, 295 

Ahmet Cevdet Paşa (biy. İmzasız) 50, 52, 57, 76, 125, 
132, 138, 206 

Ahmet Fehim............................................................ 23 

Ahmet Lütfi Efendi................................................... 26 

Ahmet Mithat Efendi19, 21, 23, 25, 26, 27, 28, 32, 33, 
37, 57, 287 

Ahmet Neylî ..........................61, 76, 79, 104, 143, 335 

Ahmet Rasim.........................11, 33, 91, 146, 147, 149 

Ahmet Tahir (Canlı Ömer Efendizade)61, 76, 77, 79, 
104, 143 

Ahmet Tevfik Lâmih   61, 76, 77, 78, 80, 81, 87, 105, 
112, 114, 143, 156 

Ahmet Vefik Paşa................................... 19, 23, 25, 64 

Ahvâl-i Âlem (rom.) ............................................... 151 

Akif Paşa .................................................................. 33 

Ali (Çatalca Muhasebe Ketebesinden)49, 61, 76, 77, 
81, 105, 143 

Ali Aziz Efendi……………………………………..57 

Âli Bey ..................................................................... 34 

Ali Haydar.................................................... 19, 23, 24 

Âli Kararnamesi (1867) ............................................ 38 

Ali Muzaffer50, 58, 64, 74, 76, 77, 81, 105, 128, 129, 
133, 134, 140, 150, 166 

Âli Paşa ................................................................ 4, 20 

Ali Râşit II, IV, 61, 76, 81, 82, 105, 121, 134, 143, 
144, 335, 338 

Ali Suavi................................................................... 37 

Almanca................................................... 41, 152, 286 

Almanca Istılât-ı Resmiye (kt.)............................... 152 

Amît (gz.) ................................................................. 84 

Anadolu (gz.)............................................................ 41 

ANDI, M. Fatih .....................................XVIII, 63, 335 

Andre (hik. çev. Mehmet İhsan)58, 59, 64, 92, 115, 
128, 130, 140, 161 

Arapça  37, 41, 67, 80, 87, 88, 101, 108, 248, 282, 309, 
318 

Arif-i Rastgirdâr    bk. Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr) 

Arkadaş (der.) ........................................................... 42 

Arkadaş (gz.) ............................................................ 38 

Armağan (der.) ......................................................... 41 

Arnavutluk (gz.) ....................................................... 41 

Artin Kantarciyan Efendi................................ 150, 151 

Arz-ı Hâlisâne (mak. Faik Reşât) ....110, 131, 141, 259 

Arzuhâl Hocası (kt.) ............................................... 151 

Arzu-yı Visâl-Muhabbet (den. Cahit)  49, 70, 82, 107, 
137, 138, 266 

Âsâr-ı Celîle-i Hamidiyeden Bir Nebze (mak. Baudin, 
çev.  Abdülgânî Senî [YURDMAN])   65, 102, 123, 
130, 135, 142, 311 

Âsâr-ı Celîle-i Hamidiyeden Bir Nebze (kt. Baudin, 
çev.  Abdülgânî Senî [YURDMAN]) ................ 151 

Âsâr-ı Fennîyeye Münasip Üslûb-ı İfade (mak. Faik 
Reşât.....................................68, 109, 130, 141, 286 

Âsâr-ı Perakende (der.)............................................. 41 

Asır (gz.)................................................................... 37 

Asır Kütüphanesi ..................XX, XXI, 45, 46, 48, 151 



 348 

Âsûriler ve Keldânilere Mahsus Hatt-ı Mîhî Hakkında 
Malumât-ı Mücmele (mak. K (ق). B.)   48, 68, 89, 
113, 130, 141, 297 

Âşık Çelebi (biy. Faik Reşât).....57, 101, 108, 131, 137 

Âşıkla Maşuk Dürbünü (hik.) ................................... 26 

Aşiyan (gz.) .............................................................. 95 

Atala yahut Amerika Vahşileri (tiy. Recaizade Mahmut 
Ekrem)................................................................. 25 

Avavanâme (kt. Edhem Pertev Paşa)........................ 34 

Avdet (hik. Necmeddin Sami)59, 97, 101, 119, 128, 
140, 181, 182 

Ayine-i Vatan (der.).................................................. 41 

Ayine-i Vatan (gz.) ................................................... 37 

Ayşe Sıdıka............................................................... 12 

Ayyar Hamza (tiy. Direktör Âli Bey) ....................... 23 

Aziz Haydar.............................................................. 12 

B 

Babıâli Caddesi................................................. XX, 46 

Bağış Kitaplar Kataloğu ......................................XVIII 

Bahâî                        bk. [İZBUDAK], Veled Çelebi 

Bahar ve Kelebekler (hik. Ömer Seyfettin) .............. 15 

Bahâr-ı Dâniş (tiy. Namık Kemal)............................ 30 

Bahâr-ı Dâniş Mukaddimesi (mak. Namık Kemal) .. 30 

Baharı Severim (den. İmzasız)49, 70, 82, 106, 135, 
139, 256 

Bahçe (gz.)................................................................ 38 

Bahtiyarlık (hik. Ahmet Mithat Efendi).................... 27 

Basiret (gz.) .............................................................. 37 

Basîretü'1-şark ((gz.) ................................................ 41 

Batıcılık .................................................................... 35 

Batılılaşma    XIV, 3, 10, 12, 19, 20, 26, 28, 31, 60, 
64, 337 

Beberuhi (gz.) ........................................................... 41 

Bedâyü’l-Arab (mak. Veled Çelebi [İZBUDAK])... 89, 
112, 131, 141 

Bedir (gz.)................................................................. 37 

Belkıs Şevket ............................................................ 12 

Beşir Fuat ........................................................... 32, 33 

Bevanülhak (der.) ..................................................... 94 

Beyhûde, İlhâk, Nânpare, İskân (mak. Veled Çelebi 
[İZBUDAK])..................68, 89, 112, 130, 141, 291 

Biçare Familya (hik. Hüseyin Vasıf Bey)............... 146 

Biçare Genç (hik. Ahmet Rasim)............................ 146 

Bir Genç Kızın Söylenişi (den. Abdülkerim Hâdî).  50, 
70, 79, 104, 128, 138, 172 

Bir Gerçek Hikâye(hik. Ahmet Mithat Efendi) ........ 27 

Bir İhtiyar49, 66, 70, 76, 77, 82, 106, 107, 131, 143, 
212, 257 

Bir İki Söz (den. Necmeddin Sami)70, 73, 98, 120, 132, 
139 

Bir Manzara-i Kutbiye (gezi. E (١). Eslahaddin 
(Selahattin) .............65, 83, 107, 129, 134, 139, 245 

Bir Meclis-i Tarabda (şiir, Mustafa Sâmih Rifat) .... 97, 
118, 145 

Bir Mehtap Gecesi (şiir, Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]) .......62, 63, 102, 124, 145, 249, 336 

Bir Şebb-i Sitâre-i Feza-Camille Flammarion’dan (gezi, 
çev. Abdülgânî Senî [YURDMAN])65, 102, 107, 
124, 130, 135, 139 

Bir Zat ...............................49, 61, 76, 77, 78, 107, 144 

Birkaç Perişan Söz (mak. Abdülhak Hamit TARHAN)
............................................................................ 31 

Bulutlar (mak. Necmeddin Sami)73, 98, 119, 135, 142, 
203 

Buşven .......................XVIII, 65, 83, 107, 108 

C 

Cahid .................49, 70, 76, 77, 82, 107, 137, 138, 266 

Camille Flammarion65, 70, 102, 107, 124, 130, 135, 
139, 288 

Celâl Bey (biy. Faik Reşât)................57, 109, 131, 138 

Celâlettin Harzemşah Mukaddimesi (mak. Namık 
Kemal)........................................................... 23, 30 

Cemile (rom. Mehmet Celal).................................... 27 

Ceride-i Askeriye (gz.) ............................................. 37 

Ceride-i Havadis (gz.) ............................ 21, 26, 36, 38 

Ceride-i Mehakim (der.) ........................................... 42 

Ceride-i Tıbbiye-i Askeriye (der.) ............................ 41 

Cerîdetü'l-Hakâyık (der.) .......................................... 91 

Cevdet Paşa               bk. Ahmet Cevdet Paşa 

Cezmi (rom. Namık Kemal) ............................... 27, 58 

Cihan (der.)............................................................... 41 

Curcuna (gz.) ............................................................ 41 

Cüneyne (gz.) ........................................................... 41 

Cür'et (gz.) ................................................................ 41 

Cüzdan (der.) ............................................................ 41 



 349 

Ç 

ÇAĞPAR, Mehmet Muhyiddin Mekkî..................... 94 

Çanta (der.) ............................................................... 41 

Çaylak (gz.) .............................................................. 38 

Çekmece (der.) ......................................................... 41 

Çengi (hik. Ahmet Mithat Efendi.) ........................... 58 

Çıngıraklı Tatar (gz.) ................................................ 37 

Çiçekler de Uyur mu? (mak. Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]).) ........................ 102, 124, 133, 142 

Çin, Kore ve Japonya Haritası (harita, Vehbî Bey). 147 

Çocuklara Vezâif-i Hayâtiyeden Malumât Vermek İçin 
Bir Fırsat mı Gözetmelidir? (hik. Necmeddin Sami) 
51, 60, 97, 120, 128, 140 

Çörçil ........................................................................ 36 

D 

Dağarcık (der.).......................................................... 41 

Dâ-i Bahr (den. Mustafa Rauf)         70, 71, 73, 96, 118, 
136, 138, 140, 141, 220 

Darülfünûn (der.) .................................................... 100 

Darüşşafaka (gz.) .................................................... 100 

Daul La Foudre (der.) ............................................... 41 

Deccal (kt. Mehmet Eşref)........................................ 34 

Demdeme (kt. Muallim Naci) ................................... 32 

Derme Çatma (der.) .................................................. 42 

Devir (gz.) ................................................................ 37 

Devr-i Cedîd (der.) ................................................... 84 

Direktör Âli Bey ........................................... 19, 21, 23 

Divançe-i Râşid (kt. Ali Râşit) ......... 62, 105, 106, 144 

Diyojen (gz.)............................................................. 37 

Doğru Söz (gz.) ........................................................ 41 

Doktor Cerrahyan .................................... XX, XXI, 46 

Dolap (der.) .............................................................. 41 

Dolap (gz.)................................................................ 41 

Dolmabahçe Tiyatrosu.............................................. 19 

Duhter-i Hindû (tiy. Abdülhak Hamit TARHAN) .... 22 

Duhter-i Hindû Mukaddimesi............................. 24, 31 

Durûb-ı Emsâl-i Türkiye (kt. Tekkezade M. Said) . 152 

Dünyaya İkinci Geliş (rom. Ahmet Mithat Efendi) .. 57 

E 

E (ا ). Eslahaddin         bk. E (ا). Eslahaddin (Selahattin) 

E (ا). Eslahaddin (Selahattin)65, 76, 77, 83, 107, 129, 
134, 139, 246 

E ( ا ). Raif (Erzurûmî)70, 76, 77, 83, 107, 128, 139, 
171 

E (ا ). Selahaddin         bk. E (ا). Eslahaddin (Selahattin) 

Ebuzziya Tevfik..................................... 19, 23, 33, 34 

Ebyât (kt.)............................................................... 151 

Edebiyat (mak. Abdülgânî Senî [YURDMAN])34, 102, 
123, 132, 142, 189 

Edebiyatımızın Nümûne-i İmtisalleri (kt. Mizancı 
Murat) ................................................................. 33 

Edhem Pertev Paşa ............................................. 22, 34 

Ef’âl ve Vezâif-i Hayatiye (mak. Necmeddin Sami)73, 
98, 119, 136, 141 

Efkâr E (ا ). Eslahaddin         bk. E (ا). Eslahaddin 
(Salahattin) .......................................................... 38 

Ekrem Bey (kt. Ahmet Mithat Efendi) ..................... 33 

Elhac İbrahim Efendi................................................ 32 

Elhan (kt. Mehmet Tahir (Menemenlizade)) ............ 31 

el-Hilâfe (gz.) ........................................................... 41 

Elmedaris (der.) ........................................................ 94 

El-Neşr-il Zehrî'z-Zehrî fî Risâili'n-Nesred-Dehrî (kt. 
Hasan Hüseyin Tubaranî).......................... 147, 152 

el-Yerbû’î (biy. Abdülgânî Senî [YURDMAN])  ... 54, 
57, 102, 123, 132, 138 

Emel (gz.) ................................................................. 41 

Emin                                   bk. Emin (Revandizli) 

Emin Nihat ................................................... 26, 27, 57 

Emin (Revandizli)51, 65, 72, 76, 77, 83, 107, 108, 121, 
129, 136, 140, 141 

Emine Semiye........................................................... 12 

Emir Nevruz Mukaddimesi (mak. Namık Kemal) .... 30 

Encümen-i Teftiş ve Muayene ................................. 40 

ENGELHARDT ......................................................... 4 

Enini Mazlum (gz.)................................................... 41 

Envar-ı Şarkiye (der.) ............................................... 42 

Envâr-ı Zekâ (gz.)..................................................... 84 

Erzurumî E. (I) Raif           bk. E ( ا ). Raif (Erzurûmî) 

Esâmî (kt. Muallim Naci) ................................. 32, 152 

Eshâb-ı Cerâim ve Lâhika (kt. Gelibolulu Mehmet 
Rıfat) ................................................................. 151 



 350 

Eshâb-ı Tabakât-ı Seb’a (kt. Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]) .................................................. 152 

Eslâf (Derginin Sütun Başlığı) I, III, XVIII, 47, 49, 52, 
53, 54, 57, 62, 76, 84, 85, 104, 108, 109, 110, 112, 
121, 123, 338, 339 

Eslâf (kt. Faik Reşâd) ....................................... 34, 152 

Eslâf Hakkında Mukaddime Yollu Birkaç Söz (mak. 
Faik Reşât) .................................................... 53, 63 

es-Sadaka (gz.) ......................................................... 41 

Eş'ar (Derginin Sütun Başlığı)I, II, III, IV. 47, 106, 338 

Etfal (gz.).................................................................. 38 

Evhami (tiy. Mehmet şakir (Feraizcizade)) .............. 25 

Ezân (gz.).................................................................. 41 

F 

Faik Esat ......................................................... 153, 154 

Faik Reşâd         I, III, XVI, XVIII, XXI, 32, 34, 47, 50, 
52, 53, 54, 56, 57, 58, 59, 61, 63, 65, 67, 68, 69, 76, 
77, 78, 83, 84, 85, 88, 101, 108, 121, 128, 129, 130, 
131, 132, 134, 137, 138, 140, 141, 144, 152, 170, 
198, 261, 290, 293, 327, 339 

Fakir Bir Kız (Kibritçi Kız) (hik. Hans C. Andersen 
çev. Mehmet Tevfik (Köprülüzade))    XVII, 50, 58, 
59, 64, 94, 111, 112, 116, 128, 130, 140, 178 

Fakîre (hik. Abdülkerim Hâdî) ......................... 74, 148 

Farsça .................................................... 67, 79, 87, 88 

Fasulyacıyan ............................................................. 23 

Fatma Aliye ...................................................... 12, 211 

Fatma Makbule Leman 61, 62, 70, 71, 76, 77, 85, 111, 
114, 132, 139, 276, 336 

Felâtun Bey ile Rakım Efendi (rom. Ahmet Mithat 
Efendi)........................................................... 27, 57 

Feraizcizade Mehmet Şakir bk. Mehmet Şakir 
(Feraizcizade) 

Feryat (gz.) ............................................................... 41 

Filip Efendi............................................................... 38 

Fransız Tiyatrosu ...................................................... 19 

Fransızca12, 26, 35, 36, 41, 64, 78, 81, 86, 87, 93, 104, 
129, 140, 148, 149, 152, 207, 263, 286 

Fransızca Numune-i İnşâ (kt. Y. Ziya Efendi) 148, 152 

Fransızca Yazı Meşki Defteri (kt.).......................... 148 

Fuat Paşa............................................... 4, 20, 207, 210 

Fuzulî15, 49, 61, 76, 111, 144, 232, 233, 235, 261, 275, 
336 

G 

Gayret (gz.)............................................................... 91 

Gazel-i Müşterek (şiir, İsmet-A. T. Lamih)81, 87, 105, 
112, 143, 144, 335 

Gazeliyât (şiir, Ali Râşit)................................ 106, 143 

Gazi Ethem Paşa......................................................... 9 

Gecelerim (kt. Ahmet Rasim)................................. 149 

Gelenbevi İsmail Hakkı Efendi-zeyl (mak. Salih Zeki)
...................................................100, 121, 132, 142 

Gelibolulu Mehmet Rıfat................................ 150, 151 

Gencine-i Hayâl (gz.) ............................................... 41 

Genç Osmanlılar................................... 5, 6, 38, 39, 41 

Geveze (gz.).............................................................. 38 

Gırîv-i Uhrevî (şiir, Mustafa Sâmih Rifat) 63, 97, 118, 
145, 336 

Girit (gz.) .................................................................. 41 

Görenek (tiy. Manastırşı Rifat)................................. 25 

Gülgonca-i Cezâ (kt. Gelibolulu Mehmet Rıfat) .... 151 

Gülgonca-i Hukuk (kt. Gelibolulu Mehmet Rıfat).. 150 

Güllü Agop............................................................... 23 

Gülşen (der.) ............................................................. 91 

H 

H ( ح). Ferit......................61, 76, 77, 86, 111, 144, 336 

Hadika (gz.) .............................................................. 37 

Hadikatü’l-maarif (der.)............................................ 42 

Hafta (der.) ............................................................... 42 

Hak (gz.)................................................................... 41 

Hakâyiku'l-Vakâyi (gz.) ..................................... 37, 84 

Hakikat (gz.) ...................................................... 38, 41 

Hâlâ Düşünüyorum (hat. E (١). Raif (Erzurûmî)) ... 71, 
83, 107, 128, 137, 171 

Hâlâ Düşünüyorum (hat. Salim (Manastırlı)) 71, 100, 
122, 137, 139, 274 

Halet Bey.................................................................. 23 

Hâlî Âda (kt. Abdülkerim Hâdî) ....................... 74, 150 

Halil Hâkî ........................61, 76, 77, 78, 111, 144, 336 

Halil Kemal Vahdetî........61, 76, 77, 78, 111, 144, 336 

Hâmî-i Âmedî (biy. Faik Reşât) XV, 57, 110, 131, 138 

Hanımlara Mahsus Gazete (gz.) ......................... 38, 85 

Hans C. Andersen...XVI, 50, 59, 64, 94, 111, 116, 180 



 351 

Harâbât (kt. Ziya Paşa) ............................................. 30 

Harç Tarifesi Şerhi (kt. Mehmet Niyazi) ................ 151 

Hasan Bedrettin Paşa ................................................ 25 

Hasan Hüsnü  Tubaranî .......................................... 148 

Hasan Muzaffer Bey............................................... 152 

Hasbıhâl (kt. Mehmet Eşref)..................................... 34 

Havâtir (gz.).............................................................. 41 

Hayâl (gz.) .................................................... 37, 39, 41 

Hayâlât (kt. Alexandre Dumas, çev. Artin Kantarciyan 
Efendi)....................................................... 150, 151 

Hayat (der.)............................................................... 41 

Hayretî .......................61, 63, 76, 77, 78, 112, 144, 336 

Hayrullah Efendi ...................................................... 23 

Hazân (den. Necmeddin Sami)70, 98, 119, 135, 139, 
176 

Hazâr (soh. İmzasız) ......50, 69, 76, 125, 132, 143, 199 

Hazine-i Evrâk (der.) .......................................... 42, 85 

Hazine-i Fünûn (der.)I, II, XI, XIII, XIV, XV, XVI, 
XVII, XVIII, XX, 17, 34, 40, 42, 45, 46, 48, 49, 51, 
52, 53, 54, 55, 56, 58, 61, 62, 63, 64, 66, 67, 68, 69, 
72, 74, 76, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 
88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 97, 98, 99, 100, 101, 
105, 106, 115, 121, 125, 126, 130, 133, 134, 137, 
143, 210, 211, 212, 259, 282, 285, 327, 328, 329, 
330, 331, 332, 333, 334, 337, 338, 339, 340 

Heder (tiy. Muallim Naci) ........................................ 25 

Her Milletin Güzeli (hik) .......................................... 26 

Hıyaban (der.)........................................................... 87 

Hikâye-i İbrahim Paşa be-İbrahim-i Gülşenî (tiy. 
Hayrullah Efendi) ................................................ 23 

Hilâfet (gz.)............................................................... 41 

Hilâl (gz.).................................................................. 41 

Hindistan Cevizi Ağacı, Yahut Ceviz-i Bevvâ (gezi, 
çev. A (ع). Rızkullah)65, 78, 104, 129, 133, 139, 
243 

Hintli Şeyh İnâyetullah Kanbu ................................. 30 

Hirrernâme (kt. Namık Kemal)................................. 34 

Hoca Neş’et (biy. Faik Reşât)........... 57, 108, 131, 137 

Hulâsetü’l-efkâr (gz.)................................................ 37 

Hüdâvendigâr (gz.) ..................................................... 1 

Hüdâyî (biy. Faik Reşât)................... 57, 110, 132, 138 

Hüdâyî-i Müezzin (biy. Faik Reşât).. 57, 110, 132, 138 

Hürriyet (gz.) ...................................................... 39, 41 

Hürriyet Kasidesi (şiir, Namık Kemal) ..................... 34 

Hüseyin Âgah ......................................................... 155 

Hüseyin Pertev 65, 76, 77, 86, 112, 130, 135, 139, 240 

Hüseyin Rahmi Gürpınar.......................................... 28 

Hüseyin Vasıf Bey.................................................. 146 

Hüsn-i Hat-ı Fransevî (kt.)...................................... 152 

I 

Islah (gz.).................................................................. 41 

Islahat (gz.)............................................................... 41 

Islahat Fermanı ........................................................... 4 

Istılâhât-ı Edebiye (kt. Muallim Naci) .............. 32, 152 

'İd-ı Said-i Adhî (Hazine-i Fünûn).......... 127, 134, 334 

İ 

İbn-i Sina (der.) ........................................................ 42 

İbnü’r-Rifat Sâmih              bk. Mustafa Sâmih Rifat 

İbrahim Müteferrika ................................................. 26 

İbranice..................................................................... 41 

İbret (gz.) ...................................................... 16, 37, 84 

İbtâl-i Mezheb-i Mâddiyyun (kt. İsmail Ferit)........ 146 

İcab-ı Gurur yahut İnkılâb-ı Muhabbet (tiy. 
Feraizcizade Mehmet Şakir)................................ 25 

İclâl (hik. Samipaşazade Sezai) ................................ 27 

İçtihat (gz.) ............................................................... 41 

İhtar (Hazine-i Fünûn)     XVI, 40, 119, 126, 127, 133, 
216, 225, 327, 328, 329, 330 

İkdam (gz.) ......................................................... 88, 97 

İki Bayraklızade (biy. Faik Reşât) .....57, 110, 131, 138 

İki Makale (mak. İzzet Efendi) ..........89, 113, 132, 141 

İkinci Ersas (tiy. Ali Haydar).................................... 24 

İlaç Kullanmaksızın Uykusuzluğun Tedavisi (mak. 
Emin (Revandizli))51, 65, 72, 83, 108, 129, 136, 
140 

İleri (gz.)................................................................. 101 

İlkbaharda Küçücük Bir Seyahat (gezi, Mustafa Rauf) 
67, 96, 118, 135, 139, 241 

İlmü’l-Hayattan Birkaç Bahis - Hayat (mak. Mustafa 
Hayrullah) ...............  70, 73, 95, 116, 136, 137, 141 

İmlâ Kılavuzu (kt.) ................................................ XIX 

İnatçı yahut Çöpçatan (tiy. Mehmet Şakir 
(Feraizcizade))..................................................... 25 

İncili Çavuş (gz.) ...................................................... 41 



 352 

İngilizce ..................................... 41, 95, 278, 286, 295 

İnkılap (gz.) .............................................................. 39 

İnsaniyet (der.).......................................................... 42 

İntibah (rom. Namık Kemal) ........................ 27, 31, 57 

İntibâh (gz.) .............................................................. 41 

İntibah Mukaddimesi (mak. Namık Kemal) ............. 30 

İntihâl (mak. Faik Reşât) ................ 109, 131, 141, 195 

İntika (gz.) ................................................................ 84 

İntikâd (kt. Muallim Naci) ........................................ 32 

İntikam (gz.) ............................................................. 41 

İrfan Paşa’ya Mektup (mak. Namık Kemal) ....... 30, 32 

İrtika (gz.) ........................................................... 87, 91 

İslâm Birliği.............................................................. 35 

İsmail Ferit ............................................................. 146 

İsmail Hakkı ............................................................. 33 

İsmail Hakkı Efendi (İsmail Hakkı Bursevî) .......... 155 

İsmail Safa................................................................ 22 

İsmet (Müstecabizade İbrahim)47, 56, 76, 77, 86, 105, 
112, 119, 132, 138, 144, 339 

İstanbul (gz.)............................................................. 37 

İstikbâl (gz.).................................................. 38, 39, 41 

İstimdâd (kt. Mehmet Eşref)..................................... 34 

İstirdât-ı Zaman (gz.) ................................................ 41 

İttifak (gz.)................................................................ 97 

İttihâd (gz.) ......................................................... 38, 41 

İttihâd-i Osmâni (gz.) ............................................... 41 

İzahat (Hazine-i Fünûn).................. 109, 126, 134, 331 

[İZBUDAK], Veled ÇelebiXVI, 67, 68, 69, 76, 77, 78, 
87, 88, 89, 106, 112, 130, 131, 132, 133, 135, 141, 
143, 195, 235, 291 

İzmir’de Tab Olunan Ahenk Dergisi’nde M. B. 
İmzasıyla İstanbul’dan Yazılıp Gönderilmiş Olan 
Bir Mektup .....................66, 67, 125, 130, 143, 283 

İzzet Efendi   47, 56, 67, 70, 76, 77, 113, 132, 138, 141, 
143, 214, 339 

İzzet Efendi’nin Yazılarına Dair (den. İzzet Efendi)  70, 
89, 113, 132, 138 

J 

Jenovefa (kt. Resmolu İbnü’l- Ahmet Mithat) ........ 151 

K 

K ( ق ). B. .........48, 68, 76, 77,  89, 113, 130, 141, 309 

Kafkas (rom. Ahmet Mithat Efendi)......................... 58 

Kahkaha (gz.) ........................................................... 38 

Kamer (gz.)......................................................... 37, 38 

Kâmil.........................49, 61, 76, 77, 78, 113, 144, 336 

Kanûn-i Esasi (gz.) ................................................... 41 

Kanuni Sultan Süleyman ............................................ 3 

Karabibik (rom. Nabizade Nazım)............................ 27 

Karagöz .............................................................. 18, 23 

Karahafızzade Şevket         bk. Şevket (Karahafızzade) 

Karı Koca Masalı...................................................... 57 

Kasa (der.) ................................................................ 41 

Kasbâr Matbaası .......................................XX, XXI, 46 

Kazım Karabekir Paşa ................................................ 8 

Kâzım Paşa ............................61, 76, 90, 114, 144, 335 

Kedilerin Dört Ayak Üzerine Düşmeleri Merak 
Edilecek Bir Şey midir? (mak. Necmeddin Sami) 
.....................................................98, 120, 129, 142 

Keşkül (der.) ............................................................. 41 

Kevkeb-i Şarkî (gz.) ................................................. 37 

Kıbrıs (gz.) ............................................................... 41 

Kırk Ambar (der.)..................................................... 41 

Kırk Yalan Köse (tiy. Feraizcizade Mehmet Şakir).. 25 

Kırlangıçlar (mak. Ali Muzaffer).......81, 105, 133, 140 

Kım-ı Edebî (Derginin sütun başlığı)I, III, 47, 61, 84, 
89, 92, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 
113, 114, 115, 116, 118, 119, 121, 122, 123, 124, 
125, 176, 189, 212, 213, 229, 249, 275, 311, 338 

Kısm-ı Fennî (Derginin sütun başlığı)I, II, III, IV, 47, 
51, 72, 105, 107, 108, 109, 113, 116, 119, 120, 121, 
124, 286, 297, 327, 338 

Kıssadan Hisse (hik. Ahmet Mithat Efendi) ....... 26, 57 

Kış İçinde Bahar Âlemi (soh. Veled Çelebi 
[İZBUDAK]]..69, 89, 112, 132, 133, 135, 143, 229 

Kibritçi Kız (hik. Hans C. Andersen) XVI, 50, 58, 59, 
64, 111, 116, 128, 130, 140 

Kilisli M. Rifat                bk. Mehmet Rifat (Kilisli) 

Kirkor (Faik)..........................................XXI, XXII, 46 

Kokona Yatıyor (tiy. Direktör Âli Bey).................... 23 

Köprülüzade Mehmet Tevfik   bk. Mehmet Tevfik 
(Köprülüzade) 

Köy Seyirlik Oyunları .............................................. 23 



 353 

Kudemâdan Birkaç Şair (kt. R. M. Ekrem)......... 32, 34 

Kulak ve Gırtlak (kt. Hasan Muzaffer) ................... 152 

Küçük Şeyler (hik. Samipaşazade Sezai).................. 27 

Kürdistan (gz.) .......................................................... 41 

Kütüphane-i Andelîb (Faik Esat) ............................ 153 

L 

La Turquie Libre (gz.) .............................................. 41 

Lâmih                               bk. Ahmet Tevfik Lâmih 

Lâtife (gz.) .......................................................... 37, 38 

Le Constitionnel (gz.)............................................... 41 

Le Courrier des Balkans (gz.) ................................... 41 

Le Liberal (gz.) ......................................................... 41 

Le Moniteur Ottomon (gz.)....................................... 41 

Le Turquie Contemparaine (gz.) ............................. 41 

Le Yıldız (gz.) .......................................................... 41 

Lehçetü’l-Hakaayık (kt. Âli Bey) ............................. 34 

Letâif-i Asar (gz.) ..................................................... 37 

Letâif-i Rivâyet (hik. A. Mithat Efendi) ............. 26, 57 

Levhü’l-garâm fî Mesâri‘-i Erbâbü’l-hüyâm (hik. çev. 
Faik Reşât) .50, 58, 59, 65, 110, 128, 129, 140, 167 

Lisân-ı Osmanînin Edebiyatı Hakkında Bazı 
Mülâhazâtı Şâmildir (mak. Namık Kemal).......... 30 

M 

M.    ……………………...  49, 61, 76, 77, 78, 114, 144 

M. Ali .....................XIX, 61, 76, 77, 78, 114, 144, 335 

M. İhsan (Şam Mekteb-i İdâdî-i Askerî Dâhiliye Zâbiti 
Mülâzımı)...67, 76, 77, 90, 114, 135, 139, 143, 255 

M. Leman                   bk. Fatma Makbule Leman 

M. Rüştü (Vehbizade)61, 62, 76, 77, 78, 114, 144, 335 

Maarif (der.) ....................................................... 91, 95 

Maariften Bir Seda (der.) .......................................... 42 

Mâder (hat. Mustafa Rauf)50, 51, 72, 76, 125, 128, 140 

Mahfil (der.) ............................................................. 95 

Makâle-i Mahsûsa (Derginin sütun başlığı) I, II, III, 
IV, 47, 66, 117, 123, 125, 338 

Malumât (der.) .................................. 34, 87, 91, 95, 97 

Malumât-ı Baytariye (mak. Necmeddin Sami) 70, 73, 
98, 120, 121, 133, 142 

Manastırlı Rıfat......................................................... 25 

Manastırlı Salim                  bk. Salim (Manastırlı) 

Manzara-i İrfan (der.) ............................................... 42 

Ma'raz-ı Sühan (Derginin sütun başlığı) I, II, III, 47, 
62, 90, 98, 104, 121, 122, 335, 338 

Marifet (der.) ...................................................... 87, 91 

Matbaa Nizamnamesi (1857).................................... 36 

Matbaalar ve Kitapçılar Nizâmnâmesi (kt.).... 151, 153 

Matbuat Nizamnamesi (1864) .................................. 38 

Matbuat Tarihine Medhal: İlk Büyük Türk 
Muharrirlerinden Şinasi (kt. Ahmet Rasim) ........ 33 

Matbuatı Dâhiliye Müdürlüğü .................................. 39 

Mazbutetü’l-fünûn (der.) .......................................... 41 

Mebahis-i Mütenevvia(der.) ..................................... 42 

Mechveret (gz.) ........................................................ 41 

Mecmua (der.) .......................................................... 41 

Mecmua-ı Ebuzziya (der.) ...................................... 101 

Mecmua-ı Malumât-ı Adliye (der.) ........................ 153 

Mecmua-ı Tabirât-ı Resmiye (kt. Hüseyin Agâh)... 152 

Mecmua-i Asar (der.) ............................................... 42 

Mecmua-i Asar-ı Edebiye (der.) ............................... 42 

Mecmua-i Askeriye (der.)......................................... 41 

Mecmua-i Ebuzziya (der.) ........................................ 42 

Mecmua-i Fünun (der.)............................................. 41 

Mecmua-i İberi İntibâh (der.) ................................... 41 

Mecmua-i İbretnüma (der.)....................................... 41 

Mecmua-i Maarif (der.)................................ 37, 38, 41 

Mecmua-i Malumât-ı Adliye (kt. Nazif Süruri)...... 151 

Mecmua-i Nevadirü’l-asar (der.) .............................. 41 

Mecmua-i Şark (gz.) ................................................. 38 

Mecmua-i Ulûm (der.)........................................ 41, 42 

Meddah............................................................... 18, 23 

Meddâh (gz.) ............................................................ 38 

Medeniyet (der.) ......................................................  41 

Medeniyet (gz.)………………………………….38, 84 

Medrese-i Edep (der.) ............................................... 42 

Mehmet Celal27, 61, 62, 63, 70, 76, 77, 90, 91, 114, 
115, 135, 138, 145, 336 

Mehmet Eşref ........................................................... 34 

Mehmet Fuat..................................................... 85, 156 

Mehmet İhsan (Muhasebe-i Vilayet Ketebesinden). 58, 
59, 61, 64, 76, 77, 92, 115, 128, 130, 140, 145, 161, 
335 



 354 

Mehmet Nadir........................................................... 60 

Mehmet Rifat (Kilisli)61, 63, 76, 92, 114, 115, 144, 
366 

Mehmet Sait Efendi .................................................. 29 

Mehmet Şakir (Feraizcizade).............................. 23, 25 

Mehmet Şükrü .......68, 76, 93, 115, 131, 141, 294, 296 

Mehmet Tahir (Menemenlizade) ........................ 31, 33 

Mehmet Tevfik ............76, 93, 116, 129, 137, 141, 280 

Mehmet Tevfik (Köprülüzade)XVI, 50, 59, 64, 70, 76, 
77, 94, 112, 114, 116, 128, 129, 130, 137, 138, 140, 
142, 114, 175, 180 

Mektep (gz.) ........................................... 84, 87, 88, 91 

Mektup (Bir İhtiyar) 49, 66, 82, 106, 125, 130, 132, 
143, 212 

Mektup (İzzet Efendi)........ 66, 89,  113, 132, 143, 213 

Mektûp (gz.) ............................................................. 91 

Melbûsât (mak. Emin (Revandizli))65, 73, 83, 107, 
108, 140 

Memâlik-i Mahsura (gz.) .......................................... 37 

Menemenlizade Mehmet Tahir          bk. Mehmet Tahir 
(Menemenlizade) 

Meprizon Muahezenâmesi (mak. Namık Kemal) ..... 30 

Mesâil-i Mühimme-i Müntahabe (kt. Gelibolulu 
Mehmet Rıfat) ................................................... 150 

Mesâkin-i İbtidâiye (mak. Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]))..............45, 70, 102, 124, 135, 142 

Meşahir-i Âlem (der.) ............................................... 42 

Meşâhîr-i Şuarâ-yı Arab (Derginin sütun başlığı) I, II, 
III, 47, 54, 62, 101, 123, 338 

Meşrutiyet3, 5, 6, 8, 10, 15, 24, 27, 39, 41, 58, 61, 88, 
337 

Meşrutiyet (gz.) …………………………………….41 

Meşveret (gz.)........................................................... 41 

Metanetsiz Olan Kadın mıdır Erkek midir? (den. 
Mehmet Tevfik (Köprülüzade))VII, 50, 70, 94, 116, 
128, 138, 174 

Meyân-ı Gülzârda (şiir, Faik Reşât)........ 110, 144, 335 

Mınakyan.................................................................. 23 

Mısbah-ı Felâh (der.) ................................................ 41 

Mısır Hidivi İsmail Paşa ............................................. 9 

Milli Kütüphane......................................... I, XIII, XIX 

Milyonlar Var Kızım Milyonlar (hik)............. 151, 154 

Mir'at (der.)............................................................... 41 

Mir'at-Abdülhamid (gz.) ........................................... 41 

Mir'at-ı İber (der.)..................................................... 42 

Mir'at-ı Vatan (der.).................................................. 41 

Mirkat (gz.)............................................................... 37 

Misafir-i İstikbâl (tiy. Direktör Âli Bey.) ................. 23 

Mithat Paşa ................................................................. 6 

Mîzan (gz.) ................................................. 33, 41, 101 

Mizancı Murat .......................................................... 33 

Mizân-ı Cezâ (kt. Ali Rıza- Vasıl Organidis) ......... 152 

Monitör Ottoman (gz.).............................................. 41 

Muallim (kt. Muallim Naci) ..................................... 32 

Muallim Hikmet (mak. Necmeddin Sami) …..47, 73, 
97, 119, 126, 136, 142, 327 

Muallim Naci ………21, 22, 25, 28, 32, 33, 34, 54, 79, 
84, 87, 124, 152, 261, 282, 344 

Muallim Naci (kt. A. Mithat Efendi) ...........  ………32 

Muharrem Ergin .................................................... XIX 

Muharrir (der.).................................................... 41, 42 

Muhayyelât (hik. Ali Aziz Efendi) ………………..57 

Muhbîr (gz.).................................................. 37, 39, 41 

Muhip (gz.)............................................................... 37 

Muhyiddin .......61, 76, 77, 94, 116, 145, 254, 335, 336 

Muhyiddin Raif YENGİN  bk. YENGİN, Muhyiddin 
Raif 

Muktebes (gz.).......................................................... 91 

Musa bin Ebu’l-Gazan Yahut Hamiyet (tiy. Muallim 
Naci).................................................................... 25 

Musâhabe (Derginin sütun başlığı) I, II, III, IV, 47, 69, 
112, 125, 229, 338 

Musâhabe (soh. Veled Çelebi [İZBUDAK])89, 112, 
132, 135, 143 

Musavver (der.) .................................................. 42, 91 

Musavver Terakki (gz.) ................................ 84, 91, 99 

Musavver Türkistan (gz.) ......................................... 42 

Mustafa Fazıl Paşa.................................................... 37 

Mustafa Hayrullah51, 70, 72, 73, 76, 77, 95, 116, 136, 
137, 141 

Mustafa Nuri Bey ..................................................... 23 

Mustafa Nuri Efendi (biy İzzet Efendi)56, 57, 89, 111, 
113, 132, 138 

Mustafa Nuri Efendi’ye Düşülen Bir Tarih (biy. Faik 
Reşât) ................................................ 111, 132, 138 

Mustafa Rauf ……..45, 50, 51, 58, 59, 67, 70, 71, 72, 
73, 76, 77, 95, 116, 128, 129, 132, 133, 135, 136, 



 355 

138, 139, 140, 141, 185, 218, 219, 221, 224, 227, 
242, 247, 270, 272, 273 

Mustafa Reşit Paşa...................................................... 4 

Mustafa Sâmih Rifat  XV, 61, 63, 76, 77, 78, 88, 96, 
112, 118, 122, 145 

Mutâlaât-ı Edebiye (kt. Ziver) ................................ 152 

Muvakkaten (gz.)...................................................... 37 

Muvakkaten Muvâzene (gz.) .................................... 41 

Mümeyyiz (gz.) ........................................................ 37 

Münif Paşa................................................................ 26 

Münşi-i Meşhûr Saadetli İzzet Efendi Hazretleri 
Tarafından İhdâ Buyrulmuştur (den. İzzet Efendi)
..................................................................... 89, 113 

Mürebbi-i Muhadderat (gz.) ..................................... 38 

Mürüvvet (gz.) .................................................... 84, 91 

Müsâmeretnâme (hik. Emin Nihat)............... 26, 27, 57 

Müsavat (gz.)............................................................ 38 

Müstecabizade İsmet          bk. İsmet (Müstecabizade 
İbrahim) 

Müteferrika (der.) ..................................................... 41 

Mütenevvia (Derginin sütun başlığı) I, II, III, XVI, 
XVIII, 47, 52, 60, 66, 67, 68, 69, 70, 78, 82, 84, 95, 
104, 105, 105, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 114,  
115, 116, 117, 118, 119, 122, 123, 124, 125, 161, 
162, 167, 171, 172, 174, 178, 181, 185, 186, 187, 
195, 206, 216, 218, 219, 220, 221, 225, 236, 241, 
243, 245, 247, 248, 250, 256, 259, 263, 264, 266, 
267, 268, 271, 273, 274, 278, 282, 283, 291, 292, 
294, 327, 338 

Mütenevvia (mak. Hazine-i Fünûn).......................... 76 

N 

Nabizade Nazım ................................................. 22, 27 

Nâilî-i Kadîm (biy. İsmet (Müstecabizade İbrahim)) 56, 
87, 112, 132, 138, 261 

Namık Kemal 16, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 27, 29, 30, 31, 
32, 33, 34, 37, 57 

Nasihat (gz.) ............................................................. 41 

Naum Tiyatrosu ........................................................ 19 

Nazif Bey (Sururi Paşazade)................................... 154 

Nazîm (biy. Faik Reşât).............XV, 57, 108, 131, 137 

Nazmî ......................61, 76, 77, 78, 119, 145, 335, 336 

Necmeddin Sami47, 50, 51, 59, 60, 70, 72, 73, 76, 77, 
97, 98, 119, 128, 129, 132, 133, 135, 136, 139, 140, 
141, 142, 177, 184 

Nedîm....................................................... 61, 121, 145 

Nevbahar (den. Mehmet Celal)..........92, 115, 135, 138 

Nevreste Bir Muharririn Hissiyatı (hik. (hat ?) Mustafa 
Rauf)  59, 71, 96, 118, 132, 139, 140, 259, 268 

Nezihe Muhittin........................................................ 12 

Nigar binti Osman .................................................... 12 

Nota Muallimi (kt. Hacı Emin)............................... 152 

Numune-i Edebiyat-ı Osmaniye (kt. Ebuzziya Tevfik)
...................................................................... 33, 34 

Nuseyyib Bin Rebâh (biy. Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]) ...............54, 57, 101, 123, 132, 138 

Nüzhet (Bursalı) ............................61, 76, 98, 121, 145 

O 

Odeon Tiyatrosu ....................................................... 19 

Oksiyor (mak. Mustafa Hayrullah)   51, 73, 95, 116, 
136, 141 

On İki La’l (rom.) ................................................... 151 

Ondördüncü Asır Türk Muharrirleri (kt. İsmail Hakkı)
............................................................................ 33 

Orta Oyun........................................................... 18, 23 

Osman Gazi ................................................................ 3 

Osman Gazi (tiy. Manastırlı Rifat) ........................... 25 

Osmanlı (gz.) ...................................................... 38, 41 

Osmanlı Devleti3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 15, 35, 36, 39, 
103, 157, 344, 346 

Osmanlı İmparatorluğu........................................... 3, 5 

Osmanlı Meşâhir-i Üdebâsı (kt. İsmail Hakkı) ......... 33 

Osmanlı Şairleri (kt. Muallim Naci) ............. 32, 34, 54 

Osmanlıca Dersleri (kt. Muharrem Ergin) ............. XIX 

Osmanlıcılık ............................................................. 35 

Ottomon (gz.) ........................................................... 41 

Ö 

Ömer Seyfettin ......................................................... 15 

Öteberi (mak. Abdülgânî Senî [YURDMAN])) 69, 102, 
123, 131, 142, 282 

Öteberi (mak. Faik Reşât)   69, 84, 108, 130,  141, 292, 
327 

Öteberî (der.) ............................................................ 41 

Öteberi (Derginin sütun başlığı) I, II, III, IV, 47, 67, 
68, 69, 84, 89, 109, 112, 115, 338, 339 

ÖZEGE, Seyfettin................................................XVIII 



 356 

P 

Pamuğun Sûret-i İstihsâl ve İstimâlî (mak. Abdülgânî 
Senî [YURDMAN]) ............70, 102, 123, 133, 142 

Panislâvizm Akımı ..................................................... 6 

Paris’te Bir Türk (rom. A. Mithat Efendi) ................ 57 

Patates (mak. A (ع). Rızkullah)  70, 78, 104, 133, 136, 
140, 248 

Pek Severim (den. Mustafa Rauf)............................. 45 

Peykpuke Yahut Londra Yankesicileri (mak. Mehmet 
Tavfik)..........................94, 116, 129, 137, 141, 278 

Pinti (gz.) .................................................................. 41 

Polin (kt. Alexandre Dumas, çev. Minas)............... 151 

R 

Raciye (hik. (hat?) Mustafa Rauf)  50, 58, 71, 96, 117, 
128, 139, 140, 185 

Ragıb Paşa (biy. Faik Reşât)............. 57, 110, 131, 138 

Râşid                                bk. Ali Râşid 

Ratıb Paşa ................................................. 61, 121, 145 

Ravzatü’l-maarif (der.) ............................................. 41 

Re’y (şiir, Hayretî)............................ 63, 112, 144, 336 

Recaizade Mahmut Ekrem22, 23, 25, 26, 27, 31, 32, 34 

Rehber-i Fünûn (der.) ............................................... 42 

Rehnümâ-yı Muhâverât-ı Seyyâhîn (kt.) ................ 152 

Resimli Dergi (der.) ................................................ 100 

Resimli Gazete (gz.) ......................... 84, 87, 88, 91, 95 

Reşâd                                  bk. Faik Reşâd 

Revandizli Emin                 bk. Emin (Revandizli) 

Revnak (der.) ............................................................ 41 

Rıza Safvet (Vahdetizade) .....61, 76, 98, 121, 145, 335 

Rumeli (gz.).............................................................. 41 

Rumuzü’l-Edeb (hik. Samipaşazade Sezai) .............. 27 

Ruznâme-i Âyine-i Vatan (gz.)................................. 37 

Ruznâme-i Ceride-i Havadis (gz.) ............................ 29 

Rüşdî-i Kadîm .........................61, 76, 77, 78, 121, 145 

Rüya Oyunu (tiy. Ali Haydar) .................................. 24 

S 

Saadet (gz.) ......................................................... 32, 91 

Sabah (gz.)............................................ 38, 91, 97, 269 

Sabah (şiir, Abdülgânî Senî [YURDMAN])61, 62, 63, 
102, 124, 145, 336 

Sadâkat (gz.) ....................................................... 38, 41 

Sadâ-yı Millet (gz.)................................................... 41 

Sâdullah Rami Paşa .................................................. 22 

Saffet Paşa ................................................................ 20 

Safîr-i Andelîb (kt. Faik Esat) ................................ 154 

Sahil-i Deryada (şiir, Vedât)................... 123, 145, 336 

Salih Zeki ....................76, 99, 100, 121, 132, 142, 287 

Salim (Manastırlı)70, 71, 76, 77, 100, 114, 122, 137, 
140, 274 

Sâmih                                  bk. Mustafa Sâmih Rifat 

Samipaşazade Sezai............................................ 25, 27 

Sancak (gz.) .............................................................. 41 

Sandık (der.) ............................................................. 41 

Sefirler ve Şehbandarlar Hukuk ve Vezâifi (kt. Hüseyin 
Âgâh).......................................................... 151,155 

Selâmet (gz.) ...................................................... 38, 41 

Semâhane-i Edeb (kt. Ali Enver) ........................... 152 

Sergüzeşt-i Perviz (tiy. Ali Haydar) ......................... 24 

Servet (gz.) ........................61, 76, 77, 78, 91, 122, 145 

Servet-i Fünûn (der.)XVII, 33, 34, 51, 58, 63, 72, 95, 
335, 341, 342 

Servet-i Fünûn’a Kadar Yeni Türk Şiirinde Şekil 
Değişmeleri (kt. M. Fatih ANDI)..... XVII, 335, 341 

Sevdiğime (şiir, M. Rüşdü (Vehbizade)   62, 114, 144, 
335 

Severim (den. Zeynelabidin Fenârî) 70, 102, 124, 137, 
139, 267 

Seyf i Hakikat (gz.)................................................... 41 

Seyfeddin ÖZEGE               bk. ÖZEGE, Seyfeddin 

Seyyareler (kt. Âli Bey)............................................ 34 

Seyyid Vehbî (biy. Faik Reşât)..XV, 57, 109, 131, 137 

Sıhhâtnümâ (mak. Mustafa Rauf) 47, 70, 73, 95, 96, 
116, 117, 136, 141, 216, 219, 225 

Sıhhâtnümâ (der.) ..................................................... 41 

Sıhhâtnümâ (Derginin sütun başlığı) I, II, III, IV, 47, 
338, 339 

Sinan Paşa ................................................................ 33 

Siraç (gz.) ................................................................. 37 

Slavcılık...................................................................... 7 

Sofullah Yar (Arif-i Rastgirdâr)61, 76, 77, 78, 106, 
122, 145 



 357 

Son Arzu (den. Zeynelabidin Fenârî)70, 102, 124, 125, 
128, 139, 187 

Son Aşk (şiir, Mehmet Celal) ................... 92, 115, 145 

Subh-ı Saâdet (hat.-şiir, F. Makbule Leman)   62, 71, 
86, 111, 132, 139,  275, 336 

Sultan Abdülaziz .................................................. 6, 39 

Sultan Abdülmecit .....................3, 4, 11, 13, 18, 19, 35 

Sultan I. Abdülhamit................................................. 35 

Sultan II. AbdülhamitI, 5, 6, 7, 8, 11, 18, 39, 40, 42, 49, 
51, 68 

Sultan II. Mahmut..................3, 10, 13, 18, 35, 64, 337 

Sultan II. Murat ........................................................ 40 

Sultan III. Mustafa.................................................... 35 

Sultan III. Selim ................................................. 18, 35 

Sultan V. Murat .............................................. 6, 39, 40 

Süleyman Muslî (rom. A. Mithat Efendi) ................. 58 

Sürûd (der.)......................................................... 91, 92 

Süt, Tazeyağı, Peynir (mak. A (ع). Rızkullah) ......... 45 

Ş 

Şafak (gz.) .......................................................... 38, 91 

Şair Evlenmesi (tiy. Şinasi) .......................... 18, 23, 36 

Şam'dan Mektup (gezi, M. İhsan)    67, 90, 114, 135, 
139, 143, 250 

Şânizade (biy. Faik Reşât) ................ 57, 109, 131, 138 

Şark (der.) ............................................... 38, 41, 42, 84 

Şark Tiyatrosu .......................................................... 19 

Şark ve Garp  (gz.).................................................... 41 

Şemseddin Sami................................. 19, 23, 25, 27,57 

Şemseddin Sami (kt. A. Mithat Efendi) …………..33 

Şerh-i Şuabi’l-İmân (kt. İsmail Hakkı Bursevî) ...... 155 

Şevket (Karahafızzade)76, 77, 100, 122, 137, 142, 265 

Şiir ve İnşa (mak. Ziya Paşa) .................................... 29 

Şinasi ... 2, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 29, 31, 33, 36, 37, 60 

Şîr-i Gazâ (şiir, Mehmet Celal)62, 63, 92, 114, 145, 
336 

Şûra-yi Osmani (gz.)................................................. 41 

Şûra-yi Ümmet (gz.) ................................................. 41 

Şümruhu Edep (der.)................................................. 42 

T 

Taaşşuk-ı Talat ve Fitnat (rom. Şemseddin Sami) .. 27, 
57 

Tâbîiyet (kt. Mehmet Fuat)..................................... 156 

Tahrib-i Harâbât (kt. Namık Kemal) .................. 22, 30 

Takdir-i Elhân (R. Mahmut Ekrem) ......................... 31 

Tâkib (kt. Namık Kemal).................................... 22, 30 

Takip (gz.) ................................................................ 41 

Takrizât (kt. R. Mahmut Ekrem) .............................. 31 

Takvim-i Ticaret (gz.)............................................... 37 

Takvim-i Vakâyî (gz.) .......................18, 35, 36, 38, 84 

Takvimü’s-Sinin (kt. Muhtar, Gazi Ahmet Paşa) .. XIV 

Talat Bey ................................................................ 154 

Talîm-i Edebiyat (kt. R. Mahmut Ekrem)........... 31, 32 

Talîm-i Edebiyat’a Dair Risale (kt. Namık Kemal) .. 30 

Tan (gz.) ................................................................... 93 

Tanzimat II, XIII, 2, 3, 4, 10, 11, 12, 13, 15, 18, 19, 20, 
21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 32, 33, 34, 35, 
52, 57, 58, 60, 68, 70, 208, 337, 338, 342, 343, 346 

Tanzimat Fermanı................................................. 4, 20 

TARHAN, Abdülhak Hamit........22, 23, 24, 31, 60, 95 

Tarih-i Edebiyat-ı Osmaniye (kt. Abdülhalim Memduh)
............................................................................ 34 

Tarih-i Velâdet-i Hümâyûn (şiir, Ali Râşit)46, 106, 
134, 144, 335 

Tashîh (Hazine-i Fünûn)..........126, 127, 137, 330, 331 

Tasvir-i Efkâr (gz.) ............................................. 29, 37 

Tatbikât-ı Kanun-ı Cerâim-i Sıhhiye (kt. Gelibolulu 
Mehmet Rıfat) ................................................... 151 

Tavsiyenâme (hik. çev. A (ع). Rızkullah )    58, 59, 64, 
78, 104, 129, 137, 140, 263 

Tebrîk-i ‘İd-ı Said (Hazine-i Fünûn)  XXI, 46, 126, 
134, 334 

Tecdîd-i Hevâ-yı Mesâkin (mak. Emin (Revandizli))65, 
73, 83, 108, 129, 136, 141 

Tedâbîr-i Tahaffuzîyeye Dair Bir İki Söz (mak. 
Mustafa Rauf)...........70, 73, 96, 117, 133, 136, 141 

Teehhül yahut İlk Gözağrısı (tiy. Mehmet Şakir 
(Feraizcizade))..................................................... 25 

Teessüf (gz.) ............................................................. 41 

Tehzîbü’l-Mukarrerât (kt. Ali Rıza) ....................... 151 

Tek Göz (kt.) .................................................. 151, 156 

Teodor Kasap ............................................... 23, 26, 28 



 358 

Tepebaşı Kışlık Tiyatrosu......................................... 19 

Tepebaşı Yazlık Tiyatrosu........................................ 19 

Ter ve Terlemek (kt.).............................................. 152 

Terakki (gz.) ........................................... 37, 41, 87, 95 

Terakki (Kadınlara) (gz.) .......................................... 37 

Terbiye, Mâder-i Medeniyet midir (mak. İmzasız).. 50, 
76, 125, 137, 142 

Tercümân-ı Ahvâl (gz.) .......................... 21, 23, 29, 36 

Tercümân-ı Hakikât (gz.)............... 38, 88, 91, 95, 150 

Tercümân-ı Şark (gz.)............................................... 38 

Tercüme-i Manzume (kt. Şinasi) .................. 21, 22, 60 

Tersane, Amiral, Kaptan, Levent Lafızları hakkında 
Malumât (mak. Mehmet Şükrü)68, 93, 115, 131, 
141, 294 

Tesâdüf (rom. Alexandre Dumas, çev. D. Karakin) 151 

Tesîrât-ı Seyahat-Kış Memleketi (gezi, Hüseyin Pertev)
................................65, 86, 112, 130, 135, 139, 236 

Teşekkür ......................................... 126, 127, 134, 332 

Tevfik                                bk.    Mehmet Tevfik 

Tevfik Fikret....................................................... 33, 85 

Tevfik Lâmih                      bk. Ahmet Tevfik Lâmih 

Tezkire, cilik............................................................. 52 

Tiyatro (gz.).............................................................. 38 

Tokmak (gz.) ............................................................ 41 

Tuhaf Bir İzdivac (hik. Ahmet Tevfik Lâmih)........ 156 

Tuhfetü’l-tıp (der.).................................................... 41 

Tuna (gz.) ................................................................. 41 

Tuz ve Tuzla (mak. Abdülgânî Senî [YURDMAN])
....................................102, 123, 129, 135, 136, 142 

Tuzla’da Bir Sabah (hat. Mustafa Rauf)   71, 96, 118, 
135, 140, 247 

Türk (gz.).................................................................. 41 

Türk Dil Kurumu................................................... XIX 

Türkçe19, 21, 35, 36, 37, 41, 68, 76, 80, 108, 146, 283, 
285, 289, 292, 295, 297 

Türkçülük ........................................................... 35, 37 

Türkiye ...................XIII, 4, 18, 39, 152, 342, 343, 346 

Türkiye ve Tanzimat (kt. Engelhart)........................... 4 

U 

Ulûm (gz.) .................................................... 37, 39, 41 

Ulviyet-i Ramazan (şiir, Mehmet Rifat)61, 63, 93, 115, 
144, 336 

Umran (gz.) .............................................................. 38 

Umûmî Sergiler (mak. İmzasız)   49, 50, 76, 125, 129, 
142 

Usûl-u Muhâberât-ı Hâriciye (kt. Mehmet Hayri) .. 152 

Usûl-u Muhâkemât-ı Hukukiye (kt. Hükoçyan) ..... 151 

Utarit (gz.) ................................................................ 37 

Ü 

Ümit (gz.) ................................................................. 41 

V 

Vakâyî-i Tıbbiye (gz.) .............................................. 41 

Vakâyî-i Tıbbiyet (gz. der?) ..................................... 36 

Vakâyî-i Zaptiye (gz.)............................................... 37 

Vakit (gz.)................................................................. 38 

Vâlihî (Ahmet Çelebi) (Üsküblü) ......61, 100, 122, 145 

Vâsıf Enderûnî.......................................... 61, 122, 145 

Vasıta-ı Servet (gz.).................................................. 38 

Vasıta-ı Terakki (der.) .............................................. 42 

Vatan (gz.) .......................................................... 37, 41 

Vatan Yahut Silistre (tiy. Namık Kemal) ................. 23 

Vedât .................................................78, 123, 145, 336 

Vehbî Bey............................................................... 147 

Vehbîzade M. Rüşdü      bk. M. Rüşdü (Vehbîzade) 

Veled Çelebi                   bk. [İZBUDAK], Veled Çelebi 

Veledülcevaip (gz.)................................................... 37 

Venüs (rom. Mehmet Celal) ..................................... 27 

Vesâya-yı Beytiyye (mak. Mustafa Rauf)  73, 96, 117, 
129, 136, 141, 221 

Vezâif-i Kanuniye (kt. Zağralı Ahmet Fehmi)........ 151 

Vezâif-i Zabıta (kt.) ................................................ 156 

Vicdan (mak. Şevket (Karahafızzade))  100, 122, 137, 
142, 264 

Vilâyet gazetesi  (gz.) ............................................... 88 

Vişnezade İzzetî (biy. Faik Reşât)   55, 57, 108, 131, 
137 

Y 

Y. Ziya Efendi ........................................................ 148 

Yâd-ı Mâzi (den. Zeynelabidin Fenârî)   70, 102, 124, 
128, 139, 186 



 359 

Yadigâr (der.) ........................................................... 42 

Yalan Tükendi (tiy. .................................................. 25 

Yazmış Bulundum (kt. Muallim Naci) ..................... 32 

Yeni Fikir (gz.) ......................................................... 41 

Yeni Kitaplar (Derginin sütun başlığı) I, II, III, IV, 
XVIII, 47, 146, 147, 148, 149, 150, 152, 153, 154, 
155, 156, 338, 339 

Yeni Usûl Elifbâ-yı Fransevî (kt.) .......................... 152 

YENGİN, Muhyiddin Raif ................................. 94, 95 

Yeniçeriler (rom. A. Mithat Efendi) ............. 12, 27, 57 

Yeryüzünde Bir Melek (rom. A. Mithat Efendi)....... 57 

Yevm-i Velâdet Bâsi’âdet Hazret-i Padişahî (Hazine-i 
Fünûn) ......................................... 46, 126, 134, 333 

Yıldırım (gz.)............................................................ 41 

Yıldırım Beyazid Han (biy. Abdülkerim Hâdî)56, 78, 
104, 131, 135, 137 

Yıldız (gz.)................................................................ 41 

Yıldız Tiyatrosu........................................................ 19 

[YURDMAN], Abdülgânî Senî34, 45, 47, 54, 61, 62, 
63, 65, 67, 69, 70, 76, 77, 78, 101, 102, 104, 107, 
123, 129, 130, 131, 132, 133, 135, 136, 137, 138, 
139, 142, 143, 145, 151, 152, 194, 250, 282, 311, 
325, 336, 339 

Yusuf Kamil Paşa ......................................... 26, 57, 64 

Z 

Zafer Hanım ............................................................. 12 

Zafernâme (kt. Ziya Paşa) ........................................ 34 

Zatü’n-Nitakayn (tiy. Muallim Naci)........................ 25 

Zavallı Arkadaşım (hat. Mustafa Rauf)    71, 96, 117, 
128, 139, 271 

Zavallı Arkadaşımın Kabrini Ziyaret (hat. Mustafa 
Rauf) .............................71, 96, 118, 128, 139, 273 

Zavallı Masum (hik. çev. Ali Muzaffer)50, 58, 64, 81, 
105, 128, 129, 140, 162 

Zemîn ve Âsumân – Câzibe (soh. Abdülgânî Senî 
[YURDMAN]) 66, 70, 102, 107, 124, 130, 135, 
137, 143 

Zemzeme III Mukaddimesi (mak. R. Mahmut Ekrem)
............................................................................ 31 

Zeyl-i Lügatçe-i Islahât-ı Resmiye (kt.).................. 152 

Zeynelabidin Fenârî70, 76, 77, 102, 124, 128, 137, 139, 
186, 187, 267 

Ziraat (gz.) ................................................................ 38 

Ziya Paşa ...........................................22, 29, 30, 33, 34 

Zuhuri (gz.)............................................................... 41 

 


